
 

 

 

 

 

 
 

YOKSULLUK VE DAYANIŞMA İLİŞKİSİ 

BAĞLAMINDA GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE 

HAYIRSEVERLİĞİN KURUMSALLAŞMA SÜRECİ 
 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

Şafak MUTLU 

 

Kütahya–2019



 

 

T.C. 

KÜTAHYA DUMLUPINAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

 

 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

YOKSULLUK VE DAYANIŞMA İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA 

GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE HAYIRSEVERLİĞİN 

KURUMSALLAŞMA SÜRECİ 

 

 

 

 

 

 

Danışman: 

Dr. Öğr. Üyesi Zeynep HİÇDURMAZ 

 

 

 

 

 

 

Hazırlayan: 

Şafak MUTLU 

 

 

 

 

Kütahya- 2019 

 

  



2 

 

Kabul ve Onay 

 

Sosyal Bilimler Enstitü Müdürlüğüne, 

Bu Çalışma Jürimiz Tarafından Sosyoloji Anabilim/Anasanat Dalında 

YÜKSEKLİSANS ÇALIŞMA RAPORU olarak kabul edilmiştir. 

 

Başkan: Dr. Öğr. Üyesi Zeynep HİÇDURMAZ                           (İmza) 

 

 

Üye: Doç. Dr. Hülya YÜKSEL               (İmza) 

 

 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Emine ÖZTÜRK                   (İmza) 

 

 

Onay  

Yukarıda İmzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

           

 

İmza 

               Doç. Dr. Ayhan KAHRAMAN 

               Enstitü Müdürü 

 

 

 

 



3 

 

Bilimsel Etik Bildirimi 

Yüksek Lisans tezi olarak hazırladığım “Yoksulluk ve Dayanışma İlişkisi 

Bağlamında Geçmişten Günümüze Hayırseverliğin Kurumsallaşma Süreci” adlı 

çalışmanın öneri aşamasından sonuçlandığı aşamaya kadar geçen süreçte bilimsel etiğe 

ve akademik kurallara özenle uyduğumu, tez içindeki tüm bilgileri bilimsel ahlak ve 

gelenek çerçevesinde elde ettiğimi, tez yazım kurallarına uygun olarak hazırladığımı, bu 

çalışmamda doğrudan veya dolaylı olarak yaptığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve 

yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu beyan ederim. 

 

          …../…../2019 

          

          Şafak MUTLU 

 

  



4 

 

Özgeçmiş 

1989 yılında Trabzon’un Çaykara ilçesinde doğdu. İlköğretimini İstanbul/ 

Pendik Orhan Sinan Hamza oğlu İlköğretim Okulu'nda tamamladı. 2006 yılında Pendik 

Lisesi’nden mezun oldu. 2007 yılında Dumlupınar Üniversitesi Fen – Edebiyat 

Fakültesi Sosyoloji Bölümü’nü kazandı. 2011 yılında lisans öğrenimini tamamladı. 

2012 yılının Eylül ayında İstanbul Sultanbeyli SYD Vakfı’nda Sosyal Yardım ve 

İnceleme Görevlisi olarak görev yapmaya başladı. 2010-2012 yıllarında Dumlupınar 

Üniversitesi’nde Pedagojik Formasyon Eğitimi gördü ve Pedagojik Formasyon 

Sertifikasını aldı.2013 yılında Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyoloji Ana Bilim Dalında Tezli Yüksek Lisans eğitimine başladı. Evli olup 1 çocuk 

annesidir. 



v 

 

ÖZET 

  YOKSULLUK VE DAYANIŞMA İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA GEÇMİŞTEN 

GÜNÜMÜZE HAYIRSEVERLİĞİN KURUMSALLAŞMA SÜRECİ 

 

MUTLU, Şafak 

Yüksek Lisans Tezi,  Sosyoloji Ana Bilim Dalı 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Zeynep HİÇDURMAZ 

Eylül, 2019, 145 sayfa 

 

Hayırseverlik duygusu, insanlıkla yaşıt bir kavramdır. Hayırseverlik, 

yardımlaşma ve dayanışma duyguları insanlığın gelişip, medeniyetlerin kurulmasında 

büyük rol oynar. Hayırseverlik anlayışı, tarihin çeşitli devirlerinde içinde bulunduğu 

dönemin sosyokültürel ve sosyoekonomik şartlarına göre farklı aktörler ve tarzlar olarak 

kendini göstermiştir. 

Hayırseverliğin kurumsallaşma göstergesi olan vakıflar, insanoğlunun 

ihtiyaçlarına göre ortaya çıkmış ve zaman içerisinde gelişip kendini gösteren hukuki 

dayanağı olan bir kurumdur. Geçmişten günümüze gelişen vakıf kurumlarının temelinde 

hayırsever olma ve yardım etme isteği bulunmaktadır. İnsanların sosyalleşmesi ile 

birlikte düşkün durumda olana yardım etme duygusunun da ortaya çıkması, 

hayırseverliğin zaman içerisinde gelişip kurumsallaşarak kendini göstermesiyle 

sonuçlanmıştır. Böylece vakıf denilen kavram, çağa, yöreye, döneme en önemlisi 

yoksulluk durumuna göre farklı terimlerle tanımlanarak içerikleri değişen kurumlar 

olarak karşımıza çıkmıştır. 

Bu tez çalışmasında İslamiyet öncesinden günümüze kadar olan süreçte 

yoksulluk sorununa karşı faaliyet gösteren hayırseverlik uygulamalarının, tarihsel 

gelişim içerisinde nasıl bir değişim izlediğine odaklanılmıştır. Hayırseverliğin tarihsel 

ilerleyişinde, dayanışma ağlarından birini oluşturan Ahilik ve Lonca teşkilatı önemli bir 

yere sahiptir. Günümüze kadar mirasları kalan hayırseverlik, vakıflarla birlikte 

kurumsal bir nitelik kazanmış ve yoksullukla mücadelede önemli görevler üstlenmiştir.  

Bu kapsamda, çalışmada, vakıfların tarihsel seyri üzerinde durularak,  Cumhuriyet 

döneminin yoksullukla mücadele kurumu olarak karşımıza çıkan ve günümüzde önemli 

faaliyetler gösteren Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfı’nın yoksulluk üzerine 

yapmış olduğu faaliyetler araştırma kapsamında değerlendirilmiştir. Değerlendirme 

sonucunda, Türk toplumunda önemli bir dayanışma ağı olan hayırseverliğin geçmişten 

günümüze geçirdiği değişimler ortaya konmuştur. Gönüllü faaliyetlerle başlayıp 

zamanla dini dayanışma ile şekillenen hayırseverlik faaliyetleri, vergi muafiyeti ile 

kurumsal bir ivme kazanmıştır. Tarihsel süreçteki bu değişim ve dönüşüm çeşitli 

dayanışma ağları biçiminde gerçekleşmiş olup günümüzde ise SYD vakıfları adı altında 

bir hayırseverlik uygulaması olarak en son şeklini almıştır. Yoksullukla mücadelede 

önemli bir görev üstlenen ve kurumsal yapının en son örneği olan Sosyal Yardımlaşma 

ve Dayanışma Vakıflarıyla birlikte gelen en büyük değişim ise, hayırseverliğin sosyal 

politikanın bir aracı olarak hukuki düzenlemelerle oluşturulmuş ve ekonomik yapıya 

dahil edilmiş bir sosyal devlet uygulaması haline gelmesi olmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Hayırseverlik, Yoksulluk, Dayanışma,  Vakıflar, Sosyal Devlet, 

Sosyal Yardım. 

 



vi 

 

ABSTRACT 

 

 INSTITUTIONALIZATION PROCESS OF PHILANTHROPY FROM PAST TO 

THE PRESENT IN THE CONTEXT OF THE RELATIONSHIP BETWEEN 

POVERTY AND SOLIDARITY 

 

MUTLU, Şafak 

M. Sc. Thesis, Deparment of Sociology 

Supervisor: Asst. Prof. Dr. Zeynep HİÇDURMAZ 

September, 2019, 145 pages 

 

Sense of philanthropy is a notion the same age as humaniy. Sense of 

philanthropy and solidarity plays a major role in the development of humanity and 

establishment of civilisation. Sense of philanthropy has shown different actors and 

styles according to the socio- cultural and socia- economic conditions of the period in 

various periods of history.  

Foundations, which are the indicators of institutionalization of philanthropy, 

have emerged according to the needs of people and have evolved overtime and become 

institurions with legal basis. The foundations of foundation institutions that have 

developed from the past to the present day have to the desire to be charitable and yo 

help. With the socialization of people, occurring of sense of helping people in need of 

protection has evolved over time and institutionalized. Thus, the concept called 

foundation, emerged with institutions where contents are changed by being defined in 

importantly poverty situation. 

In this thesis, we focused on poverty philanthropic practices against from  pre-

Islamic period to the present day and The change over time was emphasized. In the 

historical progress of philanthropy The Ahilik and Guild organization, which constitute 

one of the solidarity networks, has an important place. The philanthropy inherited to the 

present has gained an institutional character with foundations and has taken on 

surprisingly important tasks with poverty.  In this context, focused on the historical 

course of foundations.  which struggles against poverty from in the Republican period 

Social Assistance and Solidarity Foundation and their activities on were evaluated 

within the scope of the research. As a result of the evaluation, the changes that 

philanthropy, an important network of solidarity in Turkish society, passed from the 

past to the present are revealed. Philanthropy activities, which started with voluntary 

activities and shaped by religious solidarity over time, gained an institutional 

momentum with tax exemption. This change and transformation in the historical 

process, various networks of solidarity. This change and transformation in the historical 

process, various networks of solidarity and today it has taken its final form as a 

philanthropy practice under the name of Social Assistance and Solidarity Foundations.  

The biggest change that came with the Social Aid and Solidarity Foundations, which is 

the latest example of the institutional structure, which plays an important role in the 

fight against poverty, is that philanthropy has become a social state application that has. 

Keywords: Philanthropy, Poverty, Solidarity, Foundations, Social State, Social 

Assistance 



vii 

 

ÖNSÖZ 

“Yoksulluk ve Dayanışma İlişkisi Bağlamında Geçmişten Günümüze 

Hayırseverliğin Kurumsallaşma Süreci” konulu tez çalışmamın şekillenmesinde ve 

sonuçlanmasında bana destek olan her şeyden önce danışmanlığımı üstlenen ve 

araştırmam boyunca yardımını esirgemeyen kıymetli hocam Dr. Öğr. Üyesi Zeynep 

HİÇDURMAZ’a en içten teşekkürlerimi sunmayı bir borç bilirim. 

Her zaman varlıklarıyla huzur bulduğum, maddi ve manevi olarak bana destek 

olan ve bu süreçte de beni yalnız bırakmayan babam Dr. Salih KABA'ya; annem Gönül 

KABA’ya, ve kardeşlerimin her birine teşekkürü bir borç bilirim. Birlikte geçirdiğimiz 

zaman boyunca, umutsuzluğumu umuda dönüştüren, her daim yanımda olan, beni 

cesaretlendiren, tüm kaygılarımda, üzüntülerimde yanı başımda olan, tez sürecinin her 

aşamasında benimle olan ve aynı sıkıntıyı ve stresi çeken yoldaşım Mithat MUTLU'ya 

ve yoğun tempolu çalışma sürecinde yaşından büyük bir olgunluk göstererek, 

kendisinden çaldığım zamanlarda büyük sabır gösteren ve beni motive eden kızım 

Melek’e tüm anlayışları, destekleri için sonsuz teşekkür ederim. 

 

 

 

  



viii 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET ................................................................................................................................ v 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

KISALTMALAR ........................................................................................................... xi 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

 

1.1. YOKSULLUK KAVRAMI VE TÜRLERİ ....................................................... 8 

 

1.1.1. Yoksulluk Türleri .......................................................................................... 11 

1.1.1.1. Mutlak Yoksulluk ve Göreli Yoksulluk ............................................... 11 

1.1.1.2. Objektif Yoksulluk ve Subjektif Yoksulluk ........................................ 13 

1.1.1.3. Gelir Yoksulluğu ve İnsani Yoksulluk ................................................ 13 

1.1.2. Yoksulluğun Nedenleri ................................................................................. 14 

 

1.2. DAYANIŞMA KAVRAMI ................................................................................ 15 

 

1.2.1. Emile Durkheim’da Dayanışma Kavramı ..................................................... 17 

1.2.2. Max Weber’de Dayanışma Kavramı ............................................................. 20 

1.2.3. Karl Marx'da Dayanışma Kavramı ............................................................... 22 

1.2.4. Georg Simmel’de Dayanışma Kavramı ........................................................ 23 

1.2.5. Theodor Adorno’da Dayanışma Kavramı ..................................................... 24 

1.2.6. Zygmunt Bauman'da Dayanışma Kavramı ................................................... 25 

1.2.7. Jürgen Habermas’da Dayanışma Kavramı .................................................... 27 

 

1.3. HAYIRSEVERLİK KAVRAMI ....................................................................... 29 

 

1.3.1. Bireysel Hayırseverlik ................................................................................... 35 

1.3.2. Stratejik Hayırseverlik .................................................................................. 36 

1.3.3. Hayırseverliğin Kurumsallaşması ................................................................. 39 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK TOPLUMUNDA BİR DAYANIŞMA AĞI OLARAK VAKIFLARIN 

TARİHSEL GELİŞİMİ 

 

2.1. SOSYAL SORUMLULUK VE SİVİL TOPLUM KAVRAMI ...................... 43 

 

2.2. VAKIF KAVRAMI ............................................................................................ 47 

 

2.2.1. Vakfın Amacı ................................................................................................ 48 

2.2.2. Vakıf Anlayışını Doğuran Etkenler .............................................................. 49 

2.2.2.1. Dini Değerler ....................................................................................... 50 



ix 

 

2.2.2.2. Psikolojik Değerler .............................................................................. 51 

2.2.2.3. Ekonomik Değerler .............................................................................. 51 

2.2.2.4. Toplumsal Değerler ............................................................................. 52 

2.2.2.5. Siyasi Değerler ..................................................................................... 52 

2.2.2.6. Kültürel Değerler ................................................................................. 53 

2.2.3. Vakfın Kuruluş Şartları ................................................................................. 54 

2.2.3.1. Vakıfta Bulunması Gereken Şartlar ..................................................... 54 

2.2.3.2. Vakfedilen Malda Bulunması Gereken Şartlar .................................... 55 

2.2.4. Vakfiye .......................................................................................................... 56 

 

2.3. OSMANLI DÖNEMİ ÖNCESİ VAKIF ANLAYIŞI ...................................... 57 

 

2.4. AHİLİK TEŞKİLATI ........................................................................................ 63 

 

2.4.1. Ahilik Teşkilatı ve Amaçları ......................................................................... 65 

2.4.2. Ahiliğin İşlevleri ve Yönetimi ...................................................................... 67 

2.4.3. Ahi Teşkilatı’ndan Loncaya Geçiş Süreci .................................................... 67 

 

2.5. LONCA TEŞKİLATI ........................................................................................ 68 

 

2.6. OSMANLI DÖNEMİNDE VAKIF KÜLTÜRÜ ............................................. 70 

 

2.7. CUMHURİYET DÖNEMİ VAKIF KURUMU .............................................. 76 

 

2.8. TÜRK MEDENİ KANUNU’NA GÖRE KURULAN YENİ VAKIFLAR .... 83 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

HAYIRSEVERLİĞİN SOSYAL POLİTİKAYA DÖNÜŞÜMÜ: CUMHURİYET 

DÖNEMİ SONRASI KURUMU OLARAK SOSYAL YARDIMLAŞMA VE 

DAYANIŞMA VAKFI 

 

3.1. SOSYAL POLİTİKA KAVRAMI .................................................................... 87 

 

3.2. SOSYAL DEVLET KAVRAMI ....................................................................... 90 

 

3.2.1. Türkiye’de Sosyal Devlet .............................................................................. 93 

 

3.3. SOSYAL YARDIM KAVRAMI ....................................................................... 94 

 

3.4. SOSYAL YARDIMLAŞMA VE DAYANIŞMA VAKFI VE İŞLEYİŞİ .... 103 

 

3.4.1. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfı Teşvik Fonu ve Usul, Esasları, 

Karar Organı ve Görevleri.......................................................................... 103 

3.4.2. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Hukuki Ve İdari Yapısı ...... 105 

3.4.3. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Faaliyetleri ......................... 107 

3.4.4. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Ekonomik Yapısı ............... 110 

3.4.4.1. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Gelirleri ..................... 110 

3.4.4.2. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Giderleri .................... 111 



x 

 

3.4.4.3. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Vergilendirilmesi ...... 111 

3.4.5. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Denetimi ve Sona Ermesi .. 112 

 

3.5. YOKSULLUKLA MÜCADELEDE BİR SOSYAL POLİTİKA ARACI 

OLARAK SOSYAL YARDIMLAŞMA VE DAYANIŞMA VAKFI .......... 112 

 

SONUÇ ......................................................................................................................... 125 

 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 132 

 

DİZİN ........................................................................................................................... 145 

 

 

  



xi 

 

KISALTMALAR 

İŞKUR Türkiye İş Kurumu 

ETKB              Enerji Tabi Kaynaklar Bakanlığı 

SGK   Sosyal Güvenlik Kurumu 

SYDGM  Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Genel Müdürlüğü 

SYDTF  Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışmayı Teşvik Fonu  

SYDTFK  Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışmayı Teşvik Fonu Kurulu 

SYDV  Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfı  

SYGM  Sosyal Yardımlar Genel Müdürlüğü 

STK   Sivil Toplum Kuruluşları 

TÜİK   Türkiye İstatistik Kurumu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



0 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEZ METNİ 

  



1 

 

GİRİŞ 

İnsanın, hem kendi hayatını sürdürebilmesi için diğer insanlarla etkileşim 

halinde olması onun sosyal bir varlık olduğunun göstergesidir. İnsan, diğer insanlarla 

etkileşim halinde olurken zaman zaman yardımlaşmak ihtiyacı da hisseder. Nitekim 

insanlar bazı ihtiyaçlarını tek başına karşılamakta zorlanır. Bu noktada başka aktörlerin 

desteğini almak mecburiyetinde kalır. 

Yoksulluk, adaletsizlik ve eşitsizliğin genel anlamda insani ve sosyal krizlere 

yol açması güçlü ve etkili sivil toplum anlayışına yönelik ihtiyacı beraberinde getirmiş 

ve her geçen gün daha da arttırmıştır. Bu anlayışın temelinde yatan ise kişilerin ve 

kurumların topluma karşı yardımsever olmaları ve bu konuda görevlerini yerine getirme 

çabasıdır. Bu çaba, daha iyi bir dünya için gönüllü olarak bazı sosyal sorumluluklar 

üstlenmeyi ve liderlik yapmayı gerektirir. Aslında burada ifade edilen sosyal 

sorumluluğu, hayırseverlik anlayışı olarak nitelendirmek mümkündür. 

Karşılıklı yardımlaşmak esasen, insanın yaratılışından gelen "hayırseverlik" 

olgusuna dayanır. Hayırseverlik, bireysel gönüllülüğe dayanan bir faaliyettir. O halde; 

bireylerin ve kurumların sosyal adaletini sağlamak, toplumdaki eşitsizliklerin 

giderilmesine yardımcı olmak maksadıyla yaptıkları gönüllülük faaliyetleri 

hayırseverlik olarak nitelendirilir. 

Bu tez çalışmasının amacı, önemli toplumsal bir sorun olan yoksullukla 

mücadele kapsamında dayanışma ağlarının geçirdiği aşamaları hayırseverlik kavramı 

üzerinden incelemek, hayırseverlik faaliyetlerini tarihsel süreçte geçirdikleri değişim 

bağlamında kavramaktır. Bu bağlamda, hayırseverliğin Türk toplum yapısındaki 

özelliklerinin anlaşılabilmesi için tarihsel süreç içerisinde hangi yapılarda faaliyetler 

gösterdiğinin ele alınması önemli hale gelmektedir. Bu kapsam içerisindeki tez 

çalışması üç ana başlık altında toplanmıştır. 

Birinci bölümde tez boyunca önemli olan kavramların çerçevesi verilmiştir. Bu 

çerçevede, dayanışma, yoksulluk, hayırseverlik, sivil toplum, sosyal sorumluluk 

kavramlarından bahsedilmiştir. Bu bölümde, çalışmamızın temeli olan hayırseverliğin 

daha iyi anlaşılabilmesi için bireysel hayırseverlik ve kurumların gerçekleştirdiği 

stratejik hayırseverlik ayrımı kullanılmıştır.  



2 

 

Hayırseverlik olgusu, yeni gelişen bir kavram değildir. Tarihsel ve kültürel 

temelleri olan, toplumsal değerlere bağlı, bireysel ve kurumsal uygulamalarla her daim 

kendini göstermiş bir olgudur. Bireysel ve gönüllü faaliyetler daha çok geleneksel 

hayırseverlik olarak nitelendirilir. Geleneksel hayırseverlik dini temellere sahip olsa da 

hayırseverliğin sadece dini temellere dayandırılması doğru değildir. Hayırseverlik 

faaliyetleri, bireysel gönüllülük esasına dayanan faaliyetler olarak sürdürülmesinin 

yanında, tarihsel süreç içerisinde ahilik, loncalar ve vakıfların aracı olması ile 

şekillenmiş ve kurumsallaşmıştır. 

Çalışmanın ikinci bölümünde ise Türk kültüründe hayırseverlik uygulamaları 

ve vakıfların geçirdiği tarihsel süreç bağlamında Ahilik ve Lonca olmak üzere iki 

önemli kurumsal yapı incelenmiştir. Ahilik ve Lonca teşkilatı, günümüz Türkiye’sinde 

topluma karşı çeşitli sorumluluklar yerine getirmiştir. Böylece günümüzdeki 

hayırseverlik uygulamalarına önemli miraslar bırakmışlardır. Eski bir kavram olan ve 

vakfı oluşturan bu iki yapının ortaya çıkışı, temelleri, faaliyetleri, amaçları ve işlevleri 

üzerinde durulmuştur. Hayırseverliği daha iyi anlaşılır kılmak için bu olgunun tarihsel 

seyri içerisinde hangi yapılarla hayat bulup sürdürüldüğü ele alınmış ve hayırseverlik 

anlayışının dayandığı dini, sosyal, kültürel olgulara ve geçmişten günümüze kadar 

çeşitli uygulamalar üzerindeki etkisine değinilmiştir. 

Hayırseverliğin kurumsallaşmış bir yapısı olan "vakıf" sözcüğünün aslında tüm 

manaları birbirine benzemekle birlikte içerikleri ile aynı kimliğe sahiptir. Vakıf; kökeni 

itibari ile Arapça bir kelimedir. Kelime anlamına bakıldığında, alıkoyma, durdurma, 

tutuklama anlamlarına gelmektedir. En temel ve en geniş anlamıyla vakıf, kişisel 

mülkiyete ait malın bir amaç uğruna tahsis edilmesi olarak tanımlanmaktadır. 

Türk toplumunun yardımlaşma ve dayanışma faaliyetlerini gerçekleştirme 

amacı ile oluşturulmuş olan kurumların en önemlileri arasında gösterilen vakıflar, aynı 

zamanda Türk Hukukunda en köklü ve en temel müesseselerin başını çekmektedir. 

Eğitim, sağlık, ekonomik, kültürel, bayındırlık, dini ve sosyal faaliyetlerde vakıflar 

önemli rollere sahiptir. Vakıf kavramının yanında, vakıf kurumunun tarihçesi, amacı, 

vakıf kültürünü oluşturan etkenler ve vakıf kurumunun kuruluş şartlarına da 

değinilmiştir. 



3 

 

Vakıfların oluşumu iyilik yapmak, Allah'a yakınlık duygularıyla harekete 

geçtiği için İslamiyet Dönemi bu süreçte ayrı bir önem kazanır. Bu çalışmamızda 

İslamiyet öncesi toplumlarda, İslamiyet döneminde, Türk devletlerinde ve İslam 

coğrafyasında, Osmanlı İmparatorluğu’nda ve Cumhuriyet dönemindeki vakıf kültürüne 

değinilerek kronolojik olarak vakıfların tarihsel seyri anlatılmıştır.  

Çalışmanın üçüncü ve son bölümünde ise “Hayırseverliğin Sosyal Politikaya 

Dönüşümü: Cumhuriyet Dönemi Sonrası Kurumu Olarak Sosyal Yardımlaşma Ve 

Dayanışma Vakfı” başlığı altında sosyal politika, sosyal devlet ve sosyal yardım 

bağlamında en son dönem hayırseverlik kurumu olan Sosyal Yardımlaşma Ve 

Dayanışma Vakfı'nın ( SYDV) faaliyetlerinden bahsedilmiştir.  

Sosyal politika, toplumsal sorunlara karşı tedbirler bütünüdür. İlk örneklerini 

ilkel toplumlara kadar indirgemek mümkündür. Ekonomik sistemin toplumda 

oluşturduğu zararı telafi etmek, çözüm geliştirmek, eşitsizlikler ve gelir 

adaletsizliklerini düzenlemede sosyal politikaya önemli görevler düşmektedir. 

Dolayısıyla yoksullar ve ihtiyaç sahiplerinin korunması hususunda sosyal devlet ve 

refah politikaları uyumluluk göstermelidir. Sosyal politika ile kurumsallaşma yeniden 

düzenlenirken, yoksulluk ve yoksulluğa karşı duruşlarda değişim ve dönüşümler 

kendini göstermiştir. 

Yoksullukla mücadelede çok eski tarihlerden beri uygulanan yardım 

faaliyetleri ve sosyal yardım kavramı çalışmamızın odak noktasını oluşturur. Buradan 

yola çıkarak yoksulluk üzerine faaliyet gösteren ve vakıf kültürünü yansıtan 

uygulamaları ile SYDV'nin kurumsal yapısı incelenmiş olup, bu alandaki işlevleri ele 

alınmıştır.  

Araştırmamızın son bölümünde, SYDV'nin idari, hukuksal ve ekonomik 

boyutu kapsamında; amacı, kuruluş esasları, gelirleri, giderleri, yürüttüğü yardım 

programları ile SYDV’nin Teşvik Fonunun çalışması usul ve esaslarına değinilmiştir.  

Bu kapsamda, Türk Medeni Kanunu’na göre SYDV'lerin hangi hükümlere dayanarak 

faaliyetlerde bulunduğu, her SYDV için vazgeçilmez olan vakıf senedi ve vakfın hukuki 

dayanağı üzerinde durulmuş, kuruluşları incelenmiştir. Ülkemizde uygulanan sosyal 

yardım sistemleri içerisinde en önemli kurumların başında 1986’da 3294 sayılı Türk 

Medeni Kanunu kapsamında oluşturulan SYDV fonları ve fonların kaynaklarıyla 



4 

 

etkinliklerini yürüten SYD vakıfları gelmektedir. SYD vakıfları, 3294 sayılı kanunun 

amaçları kapsamında gerekli faaliyetler yürütmekte ve muhtaç kişilere ayni ve nakdi 

yardımlar yapmak kaydıyla tüm illerde ve ilçelerde faaliyet göstermek üzere kurulmuş 

olan kurumlardır. 

Bu araştırmanın sonuç bölümünde ise, tarihsel süreç içerisinde hayırseverliğin 

kırılma noktalarına değinilerek, hayırseverlik anlayışının süreç içerisinde göstermiş 

olduğu değişim ve dönüşümün kurumsal seyri ile günümüzdeki kurumsallaşma faaliyeti 

örneği gösteren SYD vakıflarının rolünden bahsedilmiştir. SYD vakıflarının yoksullukla 

mücadelede günümüzde uygulamış olduğu çalışmalar incelenerek analiz edilmiştir.  

Araştırmanın Konusu 

Bu araştırmadaki ana sorun, tarihsel bir bakış açısından hareketle 

hayırseverliğin geçirdiği dönüşümlere odaklanmak, yoksulluk ve dayanışma ilişkisi 

bağlamında Türk toplum yapısındaki değişim ve dönüşümlerini ortaya koymaktır. Bu 

çalışmada asıl değinilen sorun, yoksullukla mücadelede geçmişten günümüze bireysel 

hayırseverlikten kurumsal hayırseverliğe geçişle beraber Türk toplumunda farklı 

hayırseverlik uygulamalarının geçirdiği değişimleri ortaya koymaktır. Bu çerçevede, 

yoksulluk sorununun çözümüne ilişkin bireysel ve kurumsal dayanışma ağlarının 

İslamiyet öncesinden başlayarak günümüze kadar, derinlemesine analiz edilmesi 

hedeflenmiştir. SYDV'ler ile birlikte farklı bir görünüm kazanan hayırseverlik, sosyal 

politikanın bir aracı olarak, son şeklini almıştır. SYDV’ler, hayırseverliğin kurumsal 

örgütlenmesinde ayrı bir aşamayı işaret ettiği için bu tez çalışmasında ayrıca üzerinde 

durulmuştur. 

Araştırmanın Amacı ve Kapsamı 

Muhtaç durumda kimselerin varlığı çok eski tarihlerden bu zamana kadar 

süregelmiştir. Bu durum insanların kendi kendilerine yetinmeyip başkalarının 

desteklerine ihtiyaç duymalarını gerekli kılmıştır. Söz konusu durum günümüzde de 

geçerliliğini devam ettirmiştir. Bu nedenle yoksullukla mücadele ülkeler için önemli bir 

sorun olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu konuda hemen hemen her ülke kendilerince bir 

takım sosyal politika ve sosyal yardım uygulamaları geliştirmişlerdir. Ülkemizde 

yoksulluğun önüne geçmede hem kurumsal yapılardaki sağlamlaşma hem de finansal 

kaynaklardaki güçlenmeler dolayısıyla etkinliği günden güne artan bir yapıya 



5 

 

bürünmektedir. Bu çerçevede günümüz sosyal yardım alanında geliştirilmiş 

politikalardan biri SYD Vakıflarıdır. Ülkemizde her il ve ilçede kurulan SYDV 

özellikle yoksul ve muhtaç kesimlere yapılan yardımlar bakımından yoksullukla 

mücadelede hatırı sayılır bir konuma sahiptir. 

Bu tez çalışmasının amacı, toplumumuzda önemli bir sorun olan yoksullukla 

mücadele yöntemlerinden biri olan hayırseverlik anlayışını ve faaliyetlerini tarihsel bir 

bakış açısıyla kavramaktır. Bu bağlamda, hayırseverliğin Türk toplum yapısındaki 

özelliklerinin anlaşılabilmesi için tarihsel süreç içerisinde hangi dayanışma ağları ile 

faaliyetler gösterdiğinin ele alınması önemli hale gelmektedir. Bu bağlamda 

Cumhuriyet Dönemi ve sonrası SYD vakıflarının kurumsal yapısı, faaliyetleri ve 

yoksullukla mücadeledeki etkinliği incelenmiştir. Yine bu araştırmada; yoksulluğa 

neden olan problemleri anlamak, bunlara çözüm stratejileri geliştirmeyi sağlamak, 

sosyal yardım uygulamalarının yoksulluğun önüne geçmedeki yöntemlerini incelemek 

ve son dönem hayırseverlik kurumu olan SYD Vakıflarının bu uygulamalardaki 

konumunu irdeleyerek “hayırseverlik” kavramının tarihsel değişim ve dönüşümlerini 

ortaya koymak amaçlanmıştır.  

Bu çalışmaya çerçeve oluşturması bakımından, araştırmanın kapsamı İslamiyet 

öncesi hayırseverlik uygulamaları, İslamiyet ile birlikte gelişen hayırseverlik kurumları 

olarak vakıflar, Cumhuriyet dönemi vakıfları, yeni vakıflar ve son olarak Cumhuriyet 

dönemi sonrası vakfı olarak SYDV’ler ile sınırlandırılmıştır. 

Araştırmanın Yöntemi 

Bilimsel araştırmalarda, toplumsal kavramları inceleme, anlama ve 

anlamlandırma amaçlarıyla çeşitli yöntemler kullanmaktadır. Araştırmacı kullanacağı 

yöntemi belirlerken araştırmanın amacı doğrultusunda bir tercihte bulunur. Öncelikle 

araştırma kapsamında ele alınan konu yöntemin belirlenmesinde etkili olur. Bu 

çalışmada literatür derlemesi yönteminden yararlanılmıştır. Türk toplumunda 

hayırseverlik uygulamaları ile ilgili kitap, tez ve makalelerin değerlendirilmesi 

yapılmıştır. Literatür taraması ve derlemesi yapılarak tarihsel bir analizle ortaya çıkan 

değişimler ve dönüşümler ele alınmaya çalışılmıştır. Yapılan detaylı tarama sonucu elde 

edilen kaynaklarla tarihsel ve sosyolojik bir değerlendirmeyle tezde sunulmuştur.  



6 

 

Araştırmanın Önemi 

Çalışma konusu belirlenirken yapılan literatür taramasında, yoksulluk SYDV 

ilişkisi, hayırseverlik, Osmanlı Dönemi Vakıfları, günümüz SYD vakıfları ve sosyal 

politikalar üzerine çalışmaların sıklıkla yapıldığı saptanmıştır. Bu çalışmanın 

özgünlüğü, hayırseverliğin temelini oluşturan, dayanışma ve iyilik olgularından yola 

çıkarak hayırseverliğin kurumsallaşma sürecinin ve geçirdiği değişimlerin üzerinde 

durulmasıdır. Bu kapsamda, hayırseverlik, yoksullukla mücadele bağlamında ele 

alınarak dayanışma şekillerinin günümüze kadar olan süreçte göstermiş olduğu değişim 

ve dönüşümler ortaya konulmuştur. Son dönem kurumsallaşma, yardımlaşma ve 

hayırseverlik örneği olarak kabul edilebilecek SYD vakıflarının kurumsal yapısı ve bu 

konudaki faaliyetlerine değinilmiştir. Bu çalışma aynı zamanda, SYD vakıflarının 

yoksullukla mücadelede geliştirilecek çeşitli strateji ve politikalara katkı sağlaması 

açısından ayrıca bir önem taşımaktadır. 

 

 

  



7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 



8 

 

1.1. YOKSULLUK KAVRAMI VE TÜRLERİ  

Yoksulluk, çok kapsamlı özelliğe sahip olduğu için üzerinde görüş birliğine 

varılan objektif bir tanımlaması mevcut değildir. Yoksulluğun tanımının yapılmasını 

zorlaştıran temel etken, yaşanılan çevreye, koşullara, bulunulan duruma ve yaşamak 

adına yeterli görülen miktara göre yoksulluğun var olup olmadığına yönelik karşılaşılan 

ikilemdir. Yoksulluk kavramını tanımlamak, temelde yoksulluğun belirleyicilerinin ve 

nedenlerinin neler olduğunun ortaya konulması bakımından önemlidir. Yoksulluk 

denildiğinde akıllara ilk gelen tanımlamalar aç kalmak, ev sahibi olamamak, düzgün 

giysiler giyinememektir (Gündoğan, 2008: 42).  Bu şekilde bakıldığı zaman yoksulluk, 

insanın temel gereksinimlerini karşılayamaması halini yansıtmaktadır. Fakat yoksulluk 

kavramını tanımlayabilmek kolay değildir. Yoksulluğu, çok yönlülüğü ve 

karmaşıklığından dolayı tanımlamak zor olmaktadır. Yoksulluk nedir? sorusuna pek çok 

cevap verilebilir. Yoksulluk; “aç kalmaktır”, “okuyamamaktır”, “evinin olmamasıdır”, 

“tedavi olamamaktır”, “çalışacak bir işinin olmamasıdır”, “gelecek endişesiyle 

yaşamaktır”, “umutsuz olmaktır”, “özgürlüğünün olamamasıdır” (Gündoğan, 2008: 42-

43).  

Yoksulluk, 1976’da Uluslararası Çalışma Örgütü’nün küresel konferansında 

ayrıntılarıyla tanımlanmış ve yoksulluğun ne olduğu basic needs (temel gereksinme) 

kavramı üzerinden açıklanmıştır. Buna göre; 

1. Bir ailede özel tüketim için gerekli minimumlar, 

2. Yaşanılan toplum içerisinde, topluluk tarafından sağlanan ve toplu tüketim amaç 

için duyulan gerekli işler, 

3. Kişileri ilgilendiren kararlara katılma, 

4. Minimum düzeydeki asıl ihtiyaçların, insani hak kapsamı içinde karşılanması, 

5. Temel gereksinimlerin istihdamda araç ve amaç olarak yaklaşmasıdır. (Tekeli, 

2000: 143).  

Yoksulluk kavramına ilişkin en dikkat çekici tanımlar arasında olan,  2000-

2001 Dünya Kalkınma Raporları’nda yer alan Amartya Sen’nın yaklaşımıdır. Buna 

göre, insanların sahip oldukları maddi ve manevi şeyler, fırsatlar ve bireylerin yaşam 

niteliklerinden aldıkları doyum, yoksulluğu tanımlamada önemli unsurların bir kısmını 

içermektedir (Yılmaz, 2015: 5). Böylelikle yoksulluk sadece iktisadi açıdan değil 



9 

 

kültürel ve öznel açıdan da önem kazanmaktadır. Yoksulluk, ekonomik boyutun 

haricinde sosyolojik bazı açıklamalara da muhtaçtır. Zira yoksulluğu sadece yokluk 

olarak değerlendirmenin yanında sosyal, kültürel ve psikolojik yanları da önem arz 

etmektedir. 

Yoksulluk konusunda kültürel bir bakış açısı sunan Oscar Lewis'e göre, 

yoksulluk kültürüne sahip olan bireyler taşraya ait ve yerel odaklı olarak 

yaşamaktadırlar  (Çetin, 2017: 17). Bu insanlar sadece kendi konumlarından, kendi 

yerel pozisyonlarından ve kendi komşuluklarından haberdar olup, sınıf bilincine sahip 

değildirler. Aynı zamanda yoksulluğu nesilden nesile devredebilen bir yaklaşıma 

sahiptirler. Yoksulluk kültüründe önemli bir kavram olan sınıf-altı kavramı bir nevi 

dışlanmayı da beraberinde getirmektedir (Çetin, 2017: 18).  

Yoksulluğu oluşturan nedenlerden biri olarak etnik ve ırksal ayrımcılık 

tartışmaları da sınıf-altı kavramıyla bağlantılara sahiptir. Özellikle Amerika Birleşik 

Devletleri’nde yoğunlaşan bu kavram farklı tanımlamalara konu olmuştur. Başlangıç 

olarak teknolojik işsizliğin artması sonucu işsiz kalanlar için üretilen bu kavram 

zamanla davranışsal bir tanımlama halini almış ve anlamı değişmeye başlamıştır. Sınıf-

altı ile ilgili kayda değer çalışmaları olan Wilson, kent merkezinde istihdam 

olanağından yoksun ya da marjinal işlerde çalışan düşük ücretli, yeterli eğitimden 

yoksun avantajsız konumda bulunan ve sınıf-altını oluşturan insanların çoğunluğunun, 

özellikle ABD’nin kurulduğu günden beri dezavantajlı konumda bırakılan siyahi 

insanlardan oluştuğunu kabul etmektedir (Çetin, 2017:18).  

Simmel ise yoksulluğa toplumsal ilişkiler düzeyinden bakmaya çalışarak 

ilişkisel yaklaşımlara öncülük etmiştir (Çetin, 2017: 18).  Simmel’e göre, toplumsal 

bütünlükle yoksul bireyler arasındaki ilişkiye iki farklı açıdan bakılabilir. Simmel ilk 

olarak, yoksul bireyleri dışlayarak toplumun geri kalanını ‘uygun bir bütünlük’ olarak 

nitelemektedir. İkinci olarak ise Simmel, yoksul bireylerle toplumun geri kalanı 

arasındaki ilişkinin bir arada ‘daha yüksek bir bütünlük düzeyi’ oluşturduğunu kabul 

eder. Bu bakış açısına göre yoksul birey de bütünlüğün içerisinde yer alır. Simmel 

yoksulu, yardım alan ya da ihtiyacı olmadığı halde almak zorunda olan kişi” olarak 

tanımlamaktadır. Simmel’e göre, her toplumsal sınıfın tipik ihtiyaçları olabilir ve söz 



10 

 

konusu ihtiyaçların tatmin edilememesi yoksulluk olarak değerlendirilebilir (Çetin, 

2017: 19). 

19. yüzyıl klasik iktisatçılarından Marx, yoksulluğu kapitalist sistemde 

vazgeçilmez bir parçası olarak görürken bunu sınıf eşitsizlikleri bağlamında 

çözümlemeye çalışmıştır. Marx'a göre, en alt tabakadaki işçi sınıfının açlık sancısı ile 

zenginlerin aşırı tüketimi ancak ekonomik yasalarla ortaya konulabilir. Ona göre, işçi 

sınıfı için yoksulluk ayrılmaz bir gerçektir ve bunu sınıfsal eşitsizlik ile bağlantılı 

sınıfsal bir durum olarak açıklamıştır. Marksist yaklaşım, yoksulları ayrı bir sınıfta 

tutmanın aksine, sınıfın bir parçası olarak değerlendirirken bunu toplumsal eşitsizlik 

olarak görmektedir. Çalışan yoksulluğu kavramına değinen Marx bunu, sınıf 

içerisindeki gelir eşitsizliklerine bağlayarak ücretteki farklılıkların, kapitalist sistemdeki 

çeşitli ekonomik faaliyetler için gerekli duyulan çeşitli eğitim ve beceriye sahip olan iş 

gücü çeşitlerinin üretimi için gerekli olduğunu savunmaktadır (Erdoğdu ve Kutlu, 2014: 

65-66). İşçiler arasındaki bu gelir ve fırsat eşitsizliklerini, üretim sürecindeki emeğin 

dağılımındaki farklılık olarak görmektedir. 

Yine Marx'ın çalışan yoksulluğu yaklaşımına dair öğe olarak gördüğü, 

kapitalist sermayenin birikim sürecinde ortaya çıkan yedek işgücü ve bunun yarattığı 

etkidir. Yedek iş gücünü, kapitalist ekonominin bir ihtiyacı olarak açıklamıştır. 

Kapitalist sistemin işleyişiyle doğru orantılı olarak, ihtiyaç duyulduğunda istihdam için 

alınan ya da istenildiğinde istihdamın dışında tutulan bu grup yedek iş gücü olarak 

tanımlayarak bunun ayrıca bir yoksulluk ordusu olduğunu açıklamıştır. Öyle ki bu 

yoksulluk türü, istihdama katıldıklarında, çalışan yoksullar gurubuna dâhil olarak ücret 

ve çalışma şartları bakımından emek hiyerarşi basamağının en altını oluşturur (Erdoğdu 

ve Kutlu, 2014: 66). Bu grubu oluşturanlar arasında, tarım işçileri, belirli aralıklarla 

piyasaya katılan vasıf ve eğitim düzeyleri düşük işçilerin yanında, göçmenler, çocuklar 

vs. yer alır. 

20. yüzyılın sonlarına doğru çalışan yoksulluğunda azalmalar olmuş, gerek 

asgari ücret, sosyal politika, sosyal koruma ve bir takım sendikal mücadeleler gerekse 

ekonomik büyümeler, istihdam noktasında kısmi iyileştirmeler, ücretlerdeki artış, 

çalışan ile yoksulluk arasındaki bağda kopuş meydana getirmiştir. Toplumda var olan 

kurumlar ve devlet otoritesi artmış, tüketicilerin gelirden pay almasını ve emeğin 



11 

 

gücünü arttıracak sosyal refah uygulamalarını faaliyete geçiren bir yapılanma sürecine 

gidilmiştir. Devlet, sağlıktan eğitime gelir dağıtımını, emeklilik, işsizlik ödemeleri ve 

konut gibi sosyal programlar vasıtası ile gerçekleştirmiştir. Bu yapıdaki değişim ve 

dönüşümler toplumsal uzlaşmayı oluştururken, bir yandan çalışan kesim için gelirden 

pay alabilmeyi ve kitlesel tüketiciler olabilmesine imkân sağlamış, diğer yandan var 

olan veya potansiyel sınıf çatışmalarını engelleyen bir ortam oluşturmuştur (Erdoğdu ve 

Kutlu, 2014: 66-67). Tüm bu tanımlamalar gösteriyor ki yoksulluk, bireylerin 

yaşamlarının devamlılığı için gerekli olan temel ihtiyaçlarını karşılayamama durumu 

olarak özetlenmektedir. 

1.1.1. Yoksulluk Türleri 

Tüm yoksulluk tanımları ve değerlendirmelerinin çeşitliliği, yoksullukların 

birbirine benzemeyen bir yapı oluşturduğunu göstermektedir. Yoksulluk kavramı kendi 

içinde, mutlak yoksulluktan göreli yoksulluğa, objektif yoksulluktan sübjektif 

yoksulluğa, gelir yoksulluğundan insani yoksulluğa kadar farklı birçok türe ayrılır. 

1.1.1.1. Mutlak Yoksulluk ve Göreli Yoksulluk 

Yoksulluk türleriyle alakalı temel iki yaklaşımdan söz etmek mümkündür. İlki, 

yoksulluğu gelir/tüketim kapsamında değerlendiren ‘Mutlak Yoksulluk’, ikincisi de 

değer yargılarının ön planda olduğu ‘Göreli Yoksulluk’ tur (İnsel, 2001: 61). 

Uluslararası kuruluşlar tarafından mutlak ve göreli yoksulluk hesaplamalarında 

kullanılan ölçütler farklılık göstermektedir. Bunun nedeni; temel ihtiyaçların ve yaşam 

standardının ne olduğu ya da ne olması gerektiği konusundaki farklı bakış açılarıdır. 

Mutlak ve göreli yoksulluk arasındaki temel fark, yoksulluk çizgisinin belirlenmesi 

aşamasında ortaya çıkmaktadır. Mutlak yoksullukta bireylerin yaşamlarını 

sürdürebilmeleri için gerek duydukları minimum ihtiyaçlar üzerinden bu çizgi 

belirlenirken göreli yoksullukta, toplumun ortalama gelir düzeyi temel alınarak 

yoksulluk oranı belirlenir (İnsel, 2001: 62).  

Türkiye İstatistik Kurumu TÜİK’e göre mutlak yoksulluk; “hane halkının 

yaşamını sürdürebilecek düzeyi yakalayamaması durumu olarak kabul edilmektedir. 

Mutlak yoksulluğun ortaya çıkarılması, bireylerin yaşamlarını sürdürebilmeleri için 



12 

 

gerekli olan minimum tüketim ihtiyaçlarının belirlenmesini gerektirmektedir. Mutlak 

yoksul oranı, asgari refah düzeyini yakalayamayanların sayısının toplam nüfusa 

bölünmesiyle tespit edilmektedir” (DPT, 2001: 104). Bu yoksulluk, aynı zamanda gelir 

yoksulluğu olarak da ifade edilmektedir. 

Bireylerin yaşamlarını sürdürebilmek için ihtiyaç duydukları gelir ve 

harcamayı ifade eden mutlak yoksulluk, ülkelerarası karşılaştırmalarda da ayrıca 

kullanılmaktadır. Dolayısıyla bulundukları ülkenin şartları ve gelir dağılımındaki 

farklılıkları göz önünde bulundurmadan her ülke için geçerli bir evrensel yoksulluk 

sınırı belirlenmeye çalışılmıştır (İnsel, 2001: 62). 

Göreli yoksulluk ise, asli ihtiyaçların yanında, sağlık, eğitim, içme suyunun 

hijyenik olması gibi hizmetlere ulaşmayı kapsar. Göreli yoksulluk ile insanların 

olanakları ve yoksunlukları da yoksulluk kapsamı içine girmektedir ( Açıkgöz ve 

Yusufoğlu, 2012: 84). Göreli yoksulluk ile ifade edilen yoksulluk sadece kaynaklara 

ulaşamama veya yaşamı devam ettirmek için gerekli olan ihtiyaçlar meselesi değildir. 

Birey veya ev halkının içinde yaşadığı toplum tarafından kabul görülen asgari bir yaşam 

seviyesine sahip olup olmadığıyla alakalıdır. 

Göreli yoksulluk, doğrudan kaynaklara erişememe ve yaşamı idame 

ettirememe sorunundan öte bir kavramı ifade eder. Temel ihtiyaçlarının kısmen 

karşılamakla beraber, refah yönden gelişmiş toplumlarda vazgeçilmesi zor olan ve 

yaşam kalitesini artıran veya hayatı daha kolay hale getiren bazı ev eşyalarını yeterince 

temin edemeyen bireyler ve aileler de fakirler kategorisine girmektedirler. Göreli 

fakirler, gelirden tamamen mahrum olan yoksullar olmaktan ziyade, gelir yoksulluğu 

olan dar gelirli insanlardır. Sürekli bir gelire sahip olmak ve asgari yaşam standardını 

yakalamış olmakla beraber bu kesimin gelir düzeyi, çoğu kez ortalama refah seviyesinin 

altında seyrettiği gibi sosyokültürel katılım, eğitim ve mesken kalitesinden de 

mahrumdurlar (Seyyar, 2006: 316). 

Özetle, temel ihtiyaçları karşılayamama durumu, mutlak yoksulluk olarak 

tanımlanırken, toplum içinde diğer bireylere nazaran daha düşük gelir düzeyinde 

bulunmak da göreli yoksulluk olarak tanımlanmaktadır. 



13 

 

1.1.1.2. Objektif Yoksulluk ve Subjektif Yoksulluk 

Objektif yoksulluk, yoksulluğa nelerin sebep olduğu ve bireyleri ya da hane 

halkını yoksulluktan kurtarabilmek için nelerin gerektirdiği konusunda önceden 

belirlenmiş değerlendirmeleri içerir. Subjektif yoksulluk ise yoksulluk tanımlamasında 

bireylerin ya da hane halkının tercihleri olarak tanımlanır  (Yılmaz, 2015: 8). 

Öznel yoksulluk kriterini belirlemenin bir yolu, büyük kapsamlı anketler 

yaparak toplumdaki kişilerin bu kapsamda görüşlerini almaktır. Uygulanan anketlerde 

insanlara, yoksul olmamak ve iyi bir gelire sahip olmak için yeterli olduğunu 

düşündükleri gelir miktarı sorulur. Anket neticelerinden refah düzeyleriyle gelirleri 

arasında ilişki kurularak, kritik bir refah düzeyi seçilir ve ona karşılık gelen gelir düzeyi 

yoksulluk çizgisi olarak kabul edilir (Yılmaz, 2015: 8). 

Objektif yoksulluk, kişilerin belli ölçütlere göre yaşamına devam edebilmeleri 

için gerekli olan yaşam şartlarından yoksun olması şeklinde tanımlanmakla birlikte, 

subjektif yoksulluk ise kişilerin veya toplumun bu yaşam standartlarından yoksun 

olması neticesinde duydukları üzüntü olarak tanımlanmaktadır. Bu bağlamda subjektif 

yoksulluk kişiden kişiye değişebilen özelliktedir (Yılmaz, 2015: 9). 

1.1.1.3. Gelir Yoksulluğu ve İnsani Yoksulluk 

Bu yoksulluk çeşidi birey ya da aile fertlerinin yaşamlarını devam ettirmek 

veya asgari yaşam düzeyini karşılamak amacıyla ihtiyaç gerektiren temel 

gereksinimlerin karşılanabilmesi açısından yeteri miktarda gelirin sağlanamaması 

halidir. Özellikle asgari bir yaşam standardını sağlayabilmek için yeterli gelir, yoksulluk 

sınırı olarak tanımlanmaktadır (Yılmaz, 2015:8). Bu sınırın altındaki gelir düzeyine 

sahip olan bireyler ve haneler yoksul olarak tanımlanır. 

İnsani yoksulluk ise, yoksulluğu etkileyen gelir ve tüketim seviyeleri haricinde, 

yoksulluğu etkileyen daha fazla faktörlerin olduğunu belirten bir yoksulluk tanımını 

içerir (Yılmaz, 2015: 9). İnsani yoksulluk gelir yoksulluğuyla bağlantılı olup 

birbirlerinden ayrıldığı nokta insani boyut ile ilişkilendirilmesidir. Nasıl ki gelir 

yoksulluğu mutlak gelir üzerinden ölçümlerini yapıyorsa, insani yoksulluk kavramı da 

temel insan yeteneklerini devam ettirebilecek olan mal, hizmet ve altyapıya erişimin 



14 

 

yokluğu veya kısıtlanması bakımından yoksulluğun insani boyutuyla 

ilişkilendirilmektedir (Yılmaz, 2015: 9). 

Özetle, insanların temel gereksinimlerini karşılayacak düzeyde gelire sahip 

olamama hali gelir yoksulluğu, insani bir hayat sürebilmek için gerekli olan eğitim, 

iletişim, içme suyu gibi imkânlardan yoksun olma durumu insani yoksulluk olarak 

tanımlanmaktadır. 

1.1.2. Yoksulluğun Nedenleri 

Yoksulluk nedenlerini anlayabilmek için, mal ve varlıktan yoksunluğun 

etkilerini de anlamak gerekmektedir. Bunun için de kişilerin sahip olduğu malları ve 

değerleri, bunların getiri ve getirilerinin düzenliliğini incelemek gerekebilir. Mal ve 

varlıklar; beşeri mal ve varlıklar; iş için temel kapasite ve beceri, iyi sağlık durumudur. 

Doğal varlık ve mallar; arazi malı ve varlıklar; birikim ve krediye ulaşımdır. Fiziksel 

varlık; alt yapıya ulaşımdır. Sosyal varlıklar ve mal ise; ilişkiler ağı, ihtiyaç esnasında 

başvurulacak karşılıklı yükümlülükler ve kaynaklar üzerinde politik etkilerdir (World 

Bank, 2000: 34).  

Yoksulların yaşam standardının yükseltilmesinde iş sahibi olmaları öncelikli 

bir konuma sahiptir. Bunda ise ülkenin refah seviyesinin önemli bir katkısı 

bulunmaktadır. Ülkeler geliştikçe iş ve ücret olanakları da buna paralel bir şekilde artış 

gösterir. Genellikle ekonomik büyümeyle beraber yoksullukta da ciddi derecede azalma 

olur. Ekonomik büyümenin yoksulluk üzerindeki etkisi düzgün, istikrarlı yönetişimle de 

alakalıdır. Bu kapsamda güçlü kurumlar hem ekonomik büyüme hem de yoksul kitlenin 

daha da büyümeden olumlu şekilde faydalanması için gerekli bir şarttır (World Bank, 

2000: 35).  

Yoksulluğun kurumsal temellerinden biri söz ve güç sahibi olmamaktır. Yoksul 

bireyler kendilerini maddi açıdan söz sahibi olmaktan mahrum hissetmektedirler. Bu 

tarz acizlik durumlarında toplumda, utanç, aşağılık kompleksi ve insanlık dışı 

davranışlar meydana gelmektedir. Zorbalık, hukuk dışılık ve kamu çalışanlarıyla 

ilişkilerde beklenmeyen kötü davranımlarla karşı karşıya gelme durumu, yoksulların 

daha çok karşılaşabildikleri vaziyetlerdir. Yoksul bireyler ekonomik gelişimlerden daha 



15 

 

az yararlanabilmektedirler. Karar alma süreçlerinde ve bürokratik süreçlerde fazla 

dikkate alınmamaktadırlar (World Bank, 2000: 36).  

Yani yoksulluk, üretememekten ve ayrıca üretilen değerler karşılığında elde 

edilen değerlerin birey, bölge ve sektörler arasında adil bir biçimde dağıtılamamasından 

meydana gelmektedir. Gelir dağılımındaki adaletsizlik, kapitalizmin getirdikleri, 

ekonomik küreselleşme gibi gerekçeler yoksulluğun artış nedenleri olarak gösterilmiştir. 

Bu bağlamda yoksulluğun bir değil pek çok nedeninin bulunduğunu söylemek 

mümkündür. Aslında yoksulluk ele alınışı bakımından bir neden değil bir sonuç 

şeklinde değerlendirilmektedir.  

1.2. DAYANIŞMA KAVRAMI 

Dayanışma kavramının farklı anlam ve içeriklerine rastlamak mümkündür. 

Genel anlamda dayanışma bir topluluğu, bir toplumu oluşturan bireylerin duyguları, 

düşünceleri ve çıkarları aracılığıyla birbirlerine bağlanmaları ve her konuda bireylerin 

kendi aralarında birbirine destek çıkmaları olarak tanımlanmaktadır. 

Dayanışma, kökeni itibari ile Roma Borçlar Hukuk'una dayanmaktadır. Başta 

aile ya da toplum içindeki her birey için sorumluluk olarak tanımlanmıştır. Dayanışma 

olgusu, 18. yüzyıl sonlarından itibaren birey ve toplum arasındaki karşılıklı sorumluluk 

ilkesi olarak tanımlanmaya başlanmıştır. Fransızca’da “solidarité olarak tanımlanan bu 

kavram zamanla sosyal bilimlerde toplumsal hayatı örgütlemede etkili olmuştur. 

Kavram 19. yüzyılda toplumsal değişim ve dinamiklerde modern toplumun 

bütünleşmesi ilişkilerinde ele alınmaya başlanır (Bayertz, 1999'dan aktaran; Ergun, 

2016: 17-18). 

Dayanışma, vicdan ve hoşgörüden yeni bir kavramdır. Fransız devrimi 

sürecinde sıklıkla kullanılmış olan bu kavram işçi hareketleri ve bunlardan doğan 

mücadelelerde de yer almıştır. Batı Avrupa devletlerinde refah devlet modelinde ise 

dayanışma toplumu şeklinde ele alınmıştır (Leirvik, 2004: 152). Burada bahsedilen 

dayanışma olgusu, sosyolojik çerçevede ele alındığında farklı amaç ve kaynaklarla 

tanımlanmış olsa da toplumsal ilişkiler bağlamında tarihsel süreçte çeşitli görünümlere 

sahip olmuştur. 



16 

 

Dayanışma olgusu, belirli bir grup içerisinde yer alan bireylerin kendi içinde 

veya grupların birbiriyle olan ilişkilerinde yardımlaşma, ortak gaye ve toplu eyleme 

bağlı olarak gelişen ‘bağlılık duygusu’ şeklinde ifade edilir (Aksan, 2014: 6).  

Dayanışma kavramı, sosyal bilimlerde farklı şekillerde ele alınmıştır. Sosyolojik 

anlamda dayanışma kavramı, toplumun biçimine ya da türüne göre ayrıştırılan ve 

bununla birlikte içerikte değişen bir kavram olarak ele alınırken, bireyin kendini grup ile 

birlikte görme duygusu ile psikolojik, temelinde karşılıklılığa dayanması ile sosyal bir 

etkinlik, her bireyin uygarlığın kendisine sağladığı imkânlardan dolayı dünyaya borçlu 

olarak geldiği fikrine işaret etmesi ile felsefi bir özellik barındırır (Aksan, 2014: 6). 

Sosyolojik olarak ele alındığında bu kavram, toplumsal bir çerçeve üzerinde tartışılmış, 

sosyal ilişki ve sosyal dayanışma olguları ile yer etmiştir.  

Bu kavram “topluluk çalışmalarında; sosyal etkileşim, topluluk duygusu, 

sosyal bağ, aidiyet, sosyal uyum, sosyal sermaye gibi olguları oluşturan başlıkları ile 

ayrıca sosyal değişme kuramcılarının ve antropologların, sosyal planlamacıların, siyaset 

teorisyenlerinin, ekonomistlerin kendi alanları ile ilgisi bağlamında” kullanılmıştır 

(Aksan, 2014: 7). Bu bağlamda, dayanışma kavramı sosyolojik olarak tarihsel süreç ile 

birlikte dayanışmanın bireyselleşmeye dönüşümünü, modernleşme ve tüm bu seyrin 

toplumsal görünümünü kapsayan bir kavram şeklinde ortaya çıkmaktadır. 

Özetle dayanışma kavramı, sosyolojik bir perspektifte bakıldığında toplumsal 

bir ilişki biçimini ifade etmektedir. Dayanışma kavramı, önemli tarihi süreçler ve 

toplumsal olaylar nedeniyle günümüze kadar dönemsel olarak farklı görünümlere konu 

olmuş, toplumun biçimine ya da türüne göre sınıflandırılan ve bununla birlikte 

içeriğinde bir takım değişkenlikler gösteren bir olgu şeklinde kullanılmıştır. 

Tarihsel kronolojide ilk olarak Batı'da Roma hukuku kapsamında karşımıza 

çıkan bu kavram, cemaat, lonca tarzı küçük toplumlarda karşılıklı bir sorumluluğa 

karşılık gelmekteydi. Dayanışma, Hristiyanlığın bir inanç olarak doğmasıyla beraber, 

Tanrı’ya inanma ve din kardeşliğine sahip çıkma amaçlı bir dünya görüşüne dayanmış, 

bu sayede de toplumsal ilişkileri güçlendiren bir hal almıştır. Orta Çağ dönemlerinde 

daha dar manalarda kullanılmaya başlanan bu kavram, kardeşlik ve akrabalık düşüncesi 

ile şehir devletini, feodal yapıyı ve monarşiyi barındırmaktadır (Ekici, 2017: 2). 



17 

 

Ancak, akılcılık fikrinin hızla yükselmesi ile Aydınlanma Çağı’nda değişime 

uğrayan dayanışma kavramı, modern manadaki anlamında kullanılmaya başlanmıştır. 

Dayanışma, Fransız Devrimi anlayışına göre, millet ve devletin esas özelliği olan eşitlik 

ve özgürlük kavramı gibi kardeşlik kavramı kapsamında kullanılmaya başlamıştır. 

Böylelikle akıl temelinde yükselişe geçen hukuk, ahlak, bireysel hak ve özgürlük 

kavramlarıyla dine bağlı kardeşlik kavramı sekülerize edilerek toplumsal ilişkilerin 

temeli haline dönüştürülmüştür. Endüstrileşmeyle birlikte bilim ve teknolojideki 

gelişim, iş gücü ve ulaşım alanlarındaki gelişme, sermaye yatırımlarındaki artış, kitlesel 

üretime geçiş, kentleşme ve yaşam standartlarının değişimi şeklindeki gelişmeler, 

Avrupa’da yeni ve modern bir yaşam tarzının şekillenmesine sebep olmuştur (Ekici, 

2017: 3). 

Emile Durkheim, Georg Simmel, Karl Marx, Max Weber, Ferdinand Tönnies 

(Ekici, 2017: 3) gibi modern sosyolojinin kurucuları dayanışma kavram ile ilgilenmiş 

kendi kuramlarına dahil etmişlerdir. 

1.2.1. Emile Durkheim’da Dayanışma Kavramı 

Durkheim’e göre toplumların kuruluşunda esas etken olup insanları bir arada 

tutabilen bir bağ olan toplumsal dayanışma, kişilerin topluluk ya da topluluk olma 

yolundaki kararlılığıyla da ilişkilidir. Ona göre, “bir toplumu oluşturan bireylerin kendi 

aralarında dayanışma bağı oluşabilmesi için yine aralarında bir takım ortak değerler de 

olmalıdır. Bu ortak değeri oluşmasını sağlayacak şey de ortak bilinçtir” (Durkheim, 

2006: 137). Ortak bilinç ise, bir toplumu meydana getiren bireylerin büyük 

çoğunluğunda var olan inançların ve duyguların tamamının kendine ait oluşturduğu 

sistemdir. (Durkheim, 2006: 109). Ortak bilinç; toplumun her tarafına dağılmış olup 

yaygın bir durumdadır. Kuşaktan kuşağa değişkenlik göstermez, tam tersine kuşakları 

birbirine bağlar. Bireylerde ortaya çıkmasına karşın, bireysel bilinçlerden oldukça farklı 

özellikler taşımaktadır (Durkheim, 2006: 109-110). 

Durkheim, dayanışmayı toplumsal iş bölümünden ayırmamakla birlikte organik 

ve mekanik nitelikleriyle açıklar. Ona göre, mekanik nitelikteki bir toplumun içerisinde 

yer alan bireylerde farklılaşma azalırken ortak değeri savunan, benzer davranış özelliği 

gösteren kişiler de ortaya çıkar. Modern öncesi olarak nitelendirilen geleneksel 

toplumlarda egemen olan duygu biz duygusudur. Biz duygusunun hakim olmasını 



18 

 

sağlayan şeyler arasında kan bağı, dini inanç, dil, bunun yanında tarih, kültür ya da çıkar 

birliği olabilmektedir (Durkheim, 2006: 137). 

Toplumda işbölümü arttıkça, mekanik dayanışma gittikçe zayıflamaktadır. 

Zayıflayan bu dayanışma kavramının yerini ise yeni bir dayanışma kavramı almaktadır. 

Ancak yeni gelen dayanışma, toplumsal iş bölümünden kaynaklı gelişmiş bir dayanışma 

olmalıdır. Çünkü gelişmiş toplumlarda, iş bölümünden kaynaklı biçimde ortaya çıkacak 

bağ dışında bir toplumsal bağın bulunması imkânsızdır. Durkheim’a göre mekanik 

dayanışmanın, en etkili olduğu alanlarda dahi, insanlar, iş bölümünün birbirine 

bağladığı kadar güçlü bir şekilde birbirine bağlanamamaktadır. Bu nedenle toplumsal 

dayanışma organik nitelikle yol alma eğilimindedir. İş bölümünün gelişmeye 

başlamasıyla, ortak bilincin taşımakta olduğu işlevi zamanla iş bölümü yerine getirmeye 

başlamıştır ve bu da toplum tiplerinin birliğinin kurulmasına katkı sağlamıştır 

(Durkheim, 2006: 210-211). 

Organik dayanışmanın hâkim olduğu toplumlarda, sorumluluk ve çıkar öne 

çıkmaktadır. Bu tarz toplumlar modern toplumlar olarak nitelendirilir. İşbölümü, 

modern toplumlarda birleştirici, bütünleştirici, birlik sağlayıcı bir unsur özelliği gösterir. 

Modern büyük siyasal toplumlarda dengeyi sağlayacak olan şey ancak işlerin 

uzmanlaşma özelliği göstermesi ve bu sayede korunmasıdır. Bu tip toplumlarda iş 

bölümü, toplumsal dayanışmanın yegâne olmasa bile en önemli kaynağını teşkil eder 

(Durkheim, 2006: 89). Birbirlerinden farklı işlevleri olan ve bu işlevleri yerine getirecek 

olan bireylerin dünyaya bakış açıları, hayata karşı bakışları farklılaşmıştır. İşbölümü, bu 

tip toplumlarda, hizmetlerde değişim ve dönüşüme yol açmış; birbirlerine karşı 

sorumluluklar ve bağımlılıklar meydana getirmiştir (Durkheim, 2006: 131). İşbölümü, 

toplumdaki üyelerini birbirlerine kendiliğinden bağlamamaktadır. Toplumdaki bu 

istikrar çıkar birliğine dayandığından güvenilir değildir. Çünkü aralarındaki çıkar birliği 

son bulunca, dayanışma bağı sona erer. Organik dayanışmanın hüküm sürdüğü 

toplumlarda da işbirliğini düzenli kılmak ve sürekliliğini sağlamak için yasal birtakım 

düzenlemelerin, meslek ahlakının ve ortak kültürün olması gerekecektir (Durkheim, 

2006: 203-204). 

Ona göre devlet; değişen koşullarda ve çevrelerde geleneklerin ihtiyaçlarını 

karşılamakta yetersizlik gösterdiği için kolektif bilincin bir organı halini almıştır. Çünkü 



19 

 

şartlar değişiklik gösterse de devletin, bu değişen koşullar içerisinde dayanışmayı 

koruması onun bir fonksiyonudur. Durkheim’a göre eğitim, kamusal yardım, adalet, 

sağlık ve savunma gibi alanların tümünde devlet algısını görmek mümkündür ve 

fazlasıyla önemli işlevlere sahiptir. Devlet bu alanlarda geliştirdiği politikalarla bireyler 

arasında sorumluluk ve hakları da düzenlemeye sokar (Ergun, 2016: 75).  

Sosyal adaletsizlikler ve sınıf çatışmalarına karşı Durkheim, meslek 

birliklerinin yerine getirdiği aracılık rolüyle zamanla daha da gelişeceğini ve ortaya 

çıkabilecek olası çatışmaların önüne geçmeyle toplumsal düzeni ve dayanışmayı 

sağlayacağını öngörmüştür. Ona göre meslek örgütleri dernek ya da sendika değildir ve 

bu örgütlerin toplumun genel çıkarlarını düşünmek gibi bir görevi bulunmaktadır. 

Durkheim, bireylere yönelik otorite sağlamak ve ekonomik hayatı ahlaki değerler 

katarak düzenlemek adına meslek birliklerinin yeniden kurularak toplumsal sorunların 

çözülebileceğini ileri sürmektedir. Ona göre, birlik ve örgütlerin temel sorumluluğu, 

grupları ortak çıkarlar ekseninde toplamak, kolektif davranış ve kuralları geliştirmek ve 

ahlaki yurttaşlık görev ve sorumluluklarını bireylere benimseterek onları devlete ve 

düzene bağlı hale getirmektir. Durkheim sosyal biçimdeki bu geçişi, geleneksel 

toplumdan modern topluma doğru tek bir "büyük dönüşüm" olarak görmemiştir. Sanayi 

toplumundaki gelişmeler, bireylere tehdit riski oluşturan ve bunlar arasındaki ilişkileri 

gevşeten sürekli bir hal alan farklılaşma sürecini içermiştir. Durkheim ileri derece iş 

bölümünü, sosyal ilişkiler temelinde bağımlılığa dair karmaşık bir hal olarak açıklamış, 

ayrıca daha olumlu sosyal politikalarla düzenlenmesi gerektiğini, toplumsal ilişkilerde 

bir tehlike olarak anomiyi, bireyciliği ve düzensizliği ortaya koymuştur. Sosyal, politik 

ve ekonomik değişimlerde beklenmedik bir sonuçla ortaya çıkan krizleri ise anomi 

kavramı ile açıklamıştır. Mekanik dayanışmanın çözülmesi anomiyi ortaya çıkarırken, 

bu durum, organik dayanışmada işbölümü sayesinde engellenebilecektir. Artan iş 

bölümü ile bireyler topluma daha çok bağlanacak ve toplumsal dayanışma sağlanacaktır 

(Ergun, 2016: 76-77). 

Geleneksel toplumlarda hakim olan din temelli yapıların giderek azalması, 

yerini ekonomik ilişkilerin ve aktörlerin hakimiyet sürdüğü çağdaş toplumların 

yaşamakta olduğu anomi kavramını ortaya çıkarmaktadır. Bu süreç, modern 

toplumlarda yaşanan sıkıntıların ekonomik önlemler yerine ahlaki temelli tedbirlerle 

önlenmeye çalışılmasını beraberinde getirmiştir. Burada devlet ahlaki bir görev 



20 

 

üstlenmiştir. Geleneksel toplumlarda dinsel temelli otorite toplumdaki tüm kesimin 

kendi çıkarı için fayda sağlamıştır. Bu bağlamda dinsel otorite, yoksul kesimin kaderine 

razı olmasını ve zengin kesime de muhtaç durumundaki yoksul kişilere yardım etmesi 

görevini yüklemiştir. Bu işleyişte toplum sağlam bir ahlaki birliğe sahip olmuştur. 

Modern dönemde karşılaşılan en temel sorun ise, geleneksel toplumda yaşanan 

çözülmeye bağlı olarak ortaya çıkan bireysel özgürlüklerin toplumun varlığının temelini 

oluşturan ahlaki kodlarla uyumlu hale getirme gerekliliğidir (Ergun,2016: 78-79). 

Sonuç olarak, devlete ahlaki açıdan işlevsel bir sorumluluk yüklenmiş olup,  

toplumların giderek daha karmaşık hal alması sebebi ile bu süreçte ahlaki idealler ortaya 

çıkmıştır. Bu süreç, iş bölümünün artması ile kendini göstermiştir. Durhkeim'e göre, 

devlet tüm toplumsal organları kendi amaçları etrafında bir araya getirerek 

birleştirmekte ve toplumsal yapıyı oluşturan kültürel dayanışma mekanizmalarını 

örgütlemektedir. Toplumsal yapının, ona göre, varlığını sürdürebilmesi için 

dayanışmaya ihtiyacı vardır. Fakat bu dayanışma kavramı geleneksel ve modern 

toplumlarda kendini farklı yapılarda gösterir. Geleneksel toplumlarda hâkim olan ortak 

bilinç, dayanışma kendini din, kan bağı, ortak kültür etrafında birleştirirken, modern 

toplumlarda bu, iş bölümünün dayanışmayı bir arada tuttuğu bir bağ olarak 

görülmektedir. Geleneksel toplumlarda hâkim olan mekanik dayanışma ile toplumun 

oluşmasını sağlayan bireylerin hayat şekillerinin, dünya görüşlerinin, inançlarının ve 

tutumlarının birbirine benzemesi ve ortak bilince sahip olması durumu, modern 

toplumlarda organik dayanışma olarak farklı bir şekilde kendini gösterir. Bireyler, ortak 

değerler ve inançlar açısından birbirlerinden farklılık göstermesine rağmen, modern 

toplumda birbirlerine daha bağlı hale gelir. 

1.2.2. Max Weber’de Dayanışma Kavramı 

Max Weber, toplumu toplumsal hareketlerden oluşan bir yapı şeklinde görür ve 

sosyolojinin temel çalışma alanını “toplumsal eylem” şeklinde yorumlar. Toplumsal 

yaşam içerisinde yer alan bireyler kültürel bir varlık olması ile birlikte diğer bireylere 

karşı belirli anlamlara sahip olurlar. Burada Weber öncelikle, toplumsal eyleme 

başlamadan önce bireyin eylemine nasıl bir anlam yüklediğinin yorumlanması 

gerektiğini vurgulamıştır (Weber, 2012: 10-11). Diğer bir ifadeyle Weber, toplumsal 

eylemi açıklamadan önce bireyin bu eyleme atfettiği anlam üzerinde durmuştur. 



21 

 

Weber toplumsal ilişki kavramını, bireyin davranışını ve davranışların 

anlamsal kapsamları açısından birbirlerine uyarlanıp ona göre yönlendirilmeleri 

şeklinde ifade etmektedir. Eğer bu toplumsal bağ geleneksel anlamda ise, bir aidiyet 

hissi ile kendini yaşatmakta ve bu aidiyete göre de toplumsal davranışlarını 

şekillendirmektedir. Weber bu ilişki türüne topluluk türü ilişki adını verir. Bu ilişki türü, 

kardeşlik dayanışması, sadakate dayalı bir ilişki, bir aşk ilişkisi durumlarını 

barındırabilir. Buna dair en basit örnek olarak da aileyi örnek göstermektedir (Weber, 

2007: 80). Diğer bir ifadeyle topluluk türü bağın en yalın örneği ailedir. 

Şayet bir topluluk cemaat ise, bu topluluğun cemaat olması için, topluluk 

içerisindeki insanların müşterek kader hissiyle davranışlarını şekillendirip, ayrıca 

birbirlerinin davranışlarından etkilenerek bir takım düzenleme yoluna girmeleri ve 

böylece aralarında toplumsal bir bağın oluşması ve bu bağın sahiplik duygusuyla 

şartlanması gerekmektedir. Weber’ e göre bir toplumsal bağda, toplumsal davranış, 

akılcı nedenlerle belirli çıkarlara dayanıyorsa ve benzer nedenlerle oluşturulmuş çıkar 

birliği hâkim ise bu toplumsal ilişki toplum türü ilişki olarak tanımlanır (Weber, 2007: 

79-80). Topluluk türü ilişkiler, geleneksel bir biçimde değerler ile bireyleri bağlı kılan 

aynı zamanda karşılıklı çekici kılan birlikteliği kapsarken, toplum türü bağlarsa, 

piyasanın egemenliğinde olan bir toplum açısından uygun kazanç veya kâr gibi araçsal 

hesaplamalar üzerine inşa edilir. 

Weber’in yaklaşımında hakim olan sınıfsal konum bireylerin piyasada yer 

aldığı konumdur. Weber’e göre sınıfların temel ayrım noktası ekonomik kaynaklar 

üzerinde sahiplik hakkının bulunma halidir. Yani mülk sahibi olma ve mülk sahibi 

olmama sınıfsal açıdan konumların ana kategorisi haline gelmiştir. Sınıfı oluşturan 

temel faktör de ekonomik çıkarlardır. 

Weber’in statü kavramı ise, bireye başkaları tarafından yüklenen toplumsal 

saygınlığı ve itibarı ifade etmektedir. Bireylerin veya grupların toplumsal yapıda 

edindikleri statüler, toplumsal açıdan eşitsizlikler ya da ayrımcılıklar ortaya 

çıkarabilmektedir. Giyim, barınma, konuşma şekli, tüketim modelleri, bireyin toplum 

içerisindeki konumunun önemli göstergeleridir. Bireylerin ya da ailelerinin statüleri, 

onların toplumsal fırsatlara erişimlerini ve şanslarını büyük oranda etkilemektedir 

(Giddens, 2008: 347-348). Tüm bu sınıf kaynaklı toplumsal tabakalaşma olgusu, üretim 



22 

 

ve mülkiyeti, statüye dayalı toplumsal tabakalaşma ise yaşam tarzlarını belirleyen 

tüketim kalıplarını esas almaktadır. 

Bu statü grupları, toplumda hakim olan ahlaki ve kültürel değerlerin kaynağı 

konumunda iken, bu gruba ait diğer bireylerin de dünya görüşleri ve davranışlarını 

şekillendiren, ayrıca hayat tarzlarını anlamlı hale getiren bir konumda yer almıştır. Bu 

statü grupları, içerisinde bireysel değer ve fikirleri barındırırken aynı zamanda toplumu 

oluşturan geniş kesimin eylemliklerini de etkilemektedir (Weber, 1947: 91) 

Sonuç olarak birey, toplumsal tabakalaşma sisteminde kendine ait bir konum 

belirler fakat bu statüsü ile toplumsal etkileşim içerisine girer. Yani belirli bir sosyal 

çevrenin içerisine girerek, bireysel olarak mücadelesini gösterir. Bu mücadelede, 

dayanışma olduğu kadar, dışlayıcılık da yer almaktadır.  

1.2.3. Karl Marx'da Dayanışma Kavramı 

Karl Marx dayanışma olgusunu sınıf bilinci olarak ele almıştır. Sınıf kavramını 

kullanırken ortak çıkarlardan, ortak bilinçten ve eylemden yararlanılması gerektiğini 

ifade etmiştir. Bir sınıfa ait olmak aynı zamanda üretim araçlarına da sahip olmak ya da 

olmamakla alakalıdır. Buna göre Marx, üretim araçlarına sahip olan burjuva sınıfı ve 

proletarya olmak üzere iki sınıf ayırımı yapar. Bu sınıfsal farklılıklarda hem davranışlar 

hem de sınıflar arasındaki toplumsal ilişkiler esas alınır. Üretim araçları sınıfsal 

hâkimiyeti oluşturur. Bu iki sınıf arasındaki çatışma ise ekonomik durumlarda ve 

yönetim ilişkilerinde kendini gösterir (Richter, 2012: 72' den aktaran; Ergun, 2016: 86). 

Ona göre sınıf çatışması kapitalist sistemin getirisidir. Sanayi kapitalizmi 

birçok şeyi kopardığı gibi gelenekleri, sorumlukları da koparmış olup, işçi sınıfının bu 

durumun farkına varması ve organize bir biçimde harekete geçme zorunluluğu 

doğmuştur. Böylece işçiler kapitalizme karşı dayanışmacı bir sınıf oluşturarak haklarını 

almak için mücadelede bulunmuşlardır. İşçi sınıfının siyasi ve ekonomik amaçlar için 

bir araya gelmeleri ortak eylemi, ortak eylem de sınıf dayanışmasını ortaya çıkarmıştır. 

Oluşan bu sınıf bilinci ortak bilinç ile gelişmiştir. Bu sınıf bilinci, bireylerin sınıfsal bir 

konumda çıkarları doğrultusunda eylemlerini gerçekleştirmesidir. Ona göre, toplumun 

sosyal ve ekonomik şartlarını, toplumdaki bireylerin düşünceleri, görüşleri, hayat 

biçimleri belirlemektedir. Böylece insanlar toplum içinde üretim konumlarına göre bir 



23 

 

dünya görüşü savunur ve bunu geliştirirler. Nitekim eşitlik, özgürlük, başarı, hak gibi  

kavramlar üretim araçlarına sahip kesimin yani yönetici sınıfın kavramları olup, ezilen 

sınıf için bu kavramlar farklılık gösterir  (Richter, 2012: 69' den aktaran; Ergun, 2016: 

87) 

Marx ve Engels, sınıf bilinci ile kapitalist üretim tarzını ortaya koyarken, 

sınıfların kendi içerisindeki ortak ve uyumlu bilinç yapılarını da ortaya koymuşlardır. 

Ekonomik yaşam, üretim tarzını belirlerken aynı zamanda sosyal, siyasal ve entelektüel 

yaşama da yön vermektedir. Belli bir amaç ile üretim yapan ve bu sürece katılan 

bireyler aynı zamanda belirli bir siyasal ve sosyal ilişki ağlarının içinde yer 

almaktadırlar. Üretim içindeki çelişki ve eşitsizlikler, emekçilerin bu süreçteki edinmiş 

oldukları tecrübelerle ortaya çıkmaktadır. Bu bağlamda bireyin bilinçli olarak 

tasarladığı eylemin dışında gelişim gösteren üretim ilişkilerinin temeli yine bireyin 

bilinçli olarak yaptığı etkinlikler kapsamında oluşmaktadır (Marx ve Engels, 2002). 

Marx, sınıflar arasındaki ilişkinin sömürgeye dayanan bir ilişkiye dayandığını açıklar 

(Giddens, 2005: 284). Sınıf çıkarları bireyin çıkarlarından farklılık gösterir. Benzer 

durumlarda ise ortak hareket etme duygusunun hâkim olduğu bireyler kendi içinde 

sınıfa dönüşürler. Yani çatışma, ilişkilerin farkına varıldığı, yeni bir sınıfın oluşumuna 

yol açmaktadır.  

1.2.4. Georg Simmel’de Dayanışma Kavramı 

Georg Simmel, toplumsal etkileşim kavramı üzerinde durarak asıl incelenecek 

nesnenin birey ve toplum değil, toplumsal etkileşim kavramı olduğunu vurgulamıştır. 

Birey ona göre, toplumsal yapının en küçük parçasıdır. En fazla faktörün kesiştiği 

öğedir. Bu bağlamda, sosyolojinin temel konusu karşılıklı etkidir. Simmel'in modern 

dönem sosyoloji teorileri toplumsal etkileşim konusunda, sembolik etkileşimcilik 

yaklaşımını getirmiştir. Simmel'in, yaklaşımındaki savı, her şeyin karşılıklı bir şekilde 

etkileşim içinde olduğudur. Dünya genelinde tüm güç merkezleri sürekli bir devir içinde 

kendini gösterir. Buna göre sosyoloji, şeyleşmiş bir toplum kavramı değil, esas itibari 

ile toplumsal etkileşim, toplumsallaşma biçimi ve toplumun fenomenolojik yapısıdır. 

Simmel, toplumu, insanlar arasındaki etkileşim sonucu ortaya çıkan bir süreç olarak 

görür. Bu sayede de sosyolojinin çalışma noktası birey ya da toplum değil, 

toplumsallaşma biçimidir (Ergun, 2016: 88). 



24 

 

Ona göre, bireylerin hem birbirleri hem de toplumla bağlanma sürecini yani 

dayanışmayı meydana getiren toplumsallaşmadır. Ona göre, toplumsallaşma, grupların 

ve bireylerin grup birliğinin devamlılığı için sağlanan ilişkilerin oluşum sürecidir. 

(Ergun, 2016: 89).  Toplumun varoluşunun ön koşulu ise bilinci gösterir ve bu bilinç 

bireylerin birbirine bağlanmalarını oluşturur. Simmel, toplumsallaşmayı biçim ve içerik 

olarak iki kısımda ele almıştır. Toplumsal yaşamın şekli, toplumsal etkileşim 

biçimleridir.  Devlet ya da aile gibi birbirlerinden çok farklı kurumlarda gözlenen sabit 

yapıları ifade eder. Toplumsal yaşamın içeriğini oluşturan ise, toplumsal etkileşim 

halindeki bireylerin çıkar ve isteklerinin farklı yönleridir (Ergun, 2016: 90).  

Ona göre, toplumsallaşma biçimleri, birey sayısına göre değişlik gösterir. Ona 

göre küçük grupların arasındaki etkileşim daha çok yoğunluk gösterir. Grubun üye 

sayısındaki artış, yani grubun genişlemesi ile bireyler kişiliklerinin tamamı ile değil de 

ancak bir kısmı ile gruba ait olmaya, gruptan talep edilen şey daha az olup ve sonraki 

grup diğer bireylerden bağımsız olarak var oluyormuş gibi nesnel bir yapı yaratmaya 

başlar. Bireyleri, zihin yapıları ve toplumsal ilişki bağlamında inceleyen Simmel’e göre, 

modernleşme sürecinde yaşanan toplumsal değişim ve dönüşüm, modernleşme ile 

bireylerin özerklik kazanması sonucu toplumsal yapılarda gerçek ilişki ağlarını 

kuramamakta ve toplumsal yapıda bürokratik örgütlerin egemenliği arttıkça bu durum 

daha da yoğun bir şekilde yaşanmaktadır. Çünkü insanlar bürokratik örgütlerle yalnızca 

biçimsel ve araçsal ilişki kurabilir hale gelmiştir. Sürekli karmaşık hale gelen 

metropollerde, etkileşim yoğunluğu ve çeşitliliği sürekli artmaktadır. Metropollerde 

etkileşim ötesinde kurumsal etkileşim toplumsal yapının bir parçası olmuştur. Etkileşim 

alanı çoğalmıştır. Sayısal olarak ilişkiler yoğunlaşmasına karşın bireyler arası ilişkilerde 

kurulan bağ ise günden güne zayıflama göstermiştir (Ergun, 2016: 89-93). 

1.2.5. Theodor Adorno’da Dayanışma Kavramı 

Theodor Adorno dayanışma anlayışını, bir topluluk içerisinde yer alan 

bireylerin birbirleri ile olan ilişkilerinin belirli bir aidiyet duygusu içinde ve bu 

duygunun pratiğe dönüşmesi olarak tanımlanan anlayışın aksine aydınlanma ve 

endüstrileşme ile kendini gösteren dayanışmayı modern toplumlarda totaliterlik olarak 

yorumlamıştır. Ona göre, endüstrileşme toplumsal ilişkileri etkilemiş, bireyi belirli 

kalıplara göre şekillendiren bir varlığa dönüştürmüştür. Adorno, bu bireyselliğin sahte 



25 

 

olduğunu düşünmektedir. Endüstrileşme, beraberinde bürokratikleşmeyi ve 

mekanikleşme sistemini getirmiş, bireylerden ise bu sisteme boyun eğmelerini, 

kendilerine sunulduğu şeklinde algılamalarını istemiştir. Adorno, modern toplumlardaki 

dayanışma biçimini özdeşleşme ve uyum kavramları ile açıklayarak, bunun toplumsal 

bir dayanışma olmadığını adeta endüstrinin kendi çıkarlarını korumak maksadı ile 

dayatması şeklinde tanımlamaktadır. Dolayısıyla bu toplumda, birey ne özgün ne de 

özerk olabilir. Giderek zayıflayan bireylerde, ihtiyaçlarını karşılamak adına ancak 

endüstrinin dayattığı sisteme muhtaç kılmıştır. Özdeşlik burada insanlar üzerinde baskı 

kurmak için kullanılmıştır (Ekinci, 2017: 9-10). 

Adorno, bireyin kendi benliğini koruyarak ve diğer bireylerle kendini özdeş 

ilişkisine sokmadan daha farklı bir sosyal bağlamın oluşabileceğini savunmaktadır. 

Sosyal bağlam olarak da örgütlenmeyi savunmuştur. Ona göre, insanların kendilerini 

tekrardan üretebilmek için örgütlenme ihtiyacı duyduğu doğrudur, ancak örgütlerin 

benimsedikleri düşünceler akıl dışı düşünceler ise o zaman bu örgüt tehlikeli 

olmaktadır. Bu bakımdan Adorno örgütler için, ne iyi ne de kötü ayırımını yapmış, 

ikisinin de geçerliliği mümkün olabileceğinden bahsederek bunu belirleyecek olan 

örgütün niteliği ve hizmet ettiği eyleme bağlılığı şeklinde savunmuştur (Ekinci, 2017: 

11). 

Modern toplumların dayatması ile oluşan toplumsal bütünlüğün yanlış 

olduğunu belirtmiştir. Ayrıca kültürün endüstriyi ele geçirmemiş olduğunu ve insan 

bilincinin bu endüstrileşmeye karşı durabileceğini savunmuştur. İnsanı baskısı altına 

alan bu sisteme insanın aklını kullanarak karşı durabileceğini savunmuştur. Adorno, 

bütün özdeştirmelerle çelişen ve dışarı taşan öznelliği özdeşmezlik olarak tanımlamıştır.  

1.2.6. Zygmunt Bauman'da Dayanışma Kavramı 

Bauman'a göre dayanışma tüketim ve bireyselleşen toplumun üzerinden 

açıklanır (Bauman, 2003: 13). Geleneksel dönemde dayanışma aracı olarak toplumun en 

küçük bütünü olan başta aile, akraba ya da cemaat gibi topluluklarla sağlamaya 

çalışılıyordu. Tüm bu dayanışma türleri insanları birbirlerine bağlayan bir takım sınırlar 

çizen ve tehlikelere karşı koruyup kollayan bir yapıya sahiplerdir. Modernitenin gelişi 

ile daha önce sınırları belirli olan bu toplulukların arasındaki sınırları belirsizleştirip, 

varlığını kent yaşamı ile ortaya koymuştur (Bauman, 1996: 50- 51). 



26 

 

Geleneksel dönemde toplumdaki bireyler birbirleri ile etkileşim içinde olup, 

birbirlerinin kontrolleri altındadırlar (Bauman, 2000: 145). Bauman’a göre 

modernitenin varlığı, geleneksel toplumda var olan dayanışma türlerini baltalamış, 

yeniden oluşmalarını olanaksız kılmıştır  (Bauman, 2003: 139). Tüm bunların yanında 

Bauman modern zihniyete eleştiri yaparak, aslında hepsinin bulundukları kültürde 

değerli olduklarını ve hiçbir kültürün de diğerlerinden üstün olamayacağını savunur ve 

altını çizer. Ona göre, kültür bir yaşam biçimidir ve postmodernizim de kültürlerin 

birleştiği, bütün yaşam türlerinin barındığı bir dünyadır (Bauman, 2003: 131). 

Bauman'a göre, modernlik toplumda hâkim olan kuralları yok etmiştir. 

Modernlik ile bireyin kendini anlama ve özgürlük kavramı çabası anlam kazanmıştır. 

Cemiyetin anlamını yitirdiğini, onun koruyucu ve kodlayıcı, güvenir oluşunun yerini bir 

soruna bırakarak bireyle özgürlük arasında ikileme düşmüştür. Yitik cennet olarak 

tanımlanan cemiyet, kişiyi güvenli ve rahat hissettirmenin yanında bir cemiyet 

içerisinde olmanın iyi bir durum olduğunu vurgulamaktadır (Bauman, 2001: 3). 

Cemiyet güvenlik sözü verirken, modernlik ise özgürlük ve güvenliği zıt taraflara 

çekmiştir. Dolayısı ile bireyin oluşmasında özgürlük ve güvenlik kavramları arasında 

değişmeler kendini göstermiştir (Bauman, 2001: 22). 

Özgürlük adı altında kendini tekrardan tanımlama yoluna giren bireyin, 

modernlik ile kazandığı bu özgürlük ona bir yandan da terk edilmişlik ve yalnızlık 

hisleri kazandırmıştır. Günümüz toplumunda hâkim olan değer algısı, hiçbir isteğin asla 

son bulmama, ihtiyacın karşılandığı yönündeki anlayışın kabul edilmemesidir. 

Modernite, her ne kadar özerklik ve özgürlüğü hedeflemiş ve eşit birey oluşumunu 

amaçlamış olsa da, nitekim bunun yerine parçalanmış küresel bir dünya halini almıştır 

(Bauman, 2010: 68-69). Küreselleşme, mekânları ayırırken bir yandan da insanları 

ayırma, dışlayıcı ve iletişimin kopukluğunu da beraberinde getirmiştir (Bauman, 2010: 

9). Bauman, farklılaşma sürecindeki kültürel değişim ve dönüşümlerin bir arada 

yaşama, ortak hareket duygusu ile bu süreçte kültürlerin özünü koruyarak farklılıkları 

yaşayabilme imkânı ile var olabilmeyi ifade eder (Bauman, 2010: 9-10). 

Modernite, bireye daha az güvenilir ve daha çok özgürlükçü bir dünya algısı 

getirmiştir. Fakat bu dünya algısı piyasa algısının hâkim sürdüğü, bireyin kendi başının 

çaresine bakmasını gerektiren bir algı haline dönüşmüştür (Bauman, 2000: 10). Bu 



27 

 

toplum postmodernite toplumu olmuştur. Bu toplumda tüketim bir pazar halini almıştır. 

Pazar, toplumsal bütünleşmeyi sağlarken aynı zamanda bireyselliğe yönelim 

sağlamıştır. Aslında modernite, eleştirel bir akla sahip özgürlükçü bireyler yetiştirmeyi 

amaçlarken, pazara mahkûm edilen tüketim kültürüne sahip bireyler meydana 

getirmiştir. Çünkü tüketim beraberinde yeni bir kimlik ve yeni bir yaşam biçimi de inşa 

etmiştir. Bauman, günümüz piyasa toplumlarını tüketici ve tüketici olmayan toplumlar 

şeklinde ayırıma tabi tutmuştur (Ergun, 2016: 115 ).  

Sonuç itibariyle, modernite bireyde, artık kendi başına var olma çabasına 

bürünmüş, bir takım kamusal sorunlar baş göstermiş, kamusal problemin çözümüne 

karşı güvensizlikler doğmuş ve bireylerin sorumluluk duygusunda bir takım kaygılar 

baş göstermiştir. Özgürlük ve yeni bir kimlik taşımanın yerini ait oldukları alanı koruma 

endişesi almıştır (Bauman, 2010: 228). 

1.2.7. Jürgen Habermas’da Dayanışma Kavramı 

Habermas, ideal düzeyde bir toplum düzeninin iletişime bağlı bir dayanışma ile 

mümkün olabileceğini iddia etmiştir. İletişimsel eylem kuramına göre dil aracılığıyla 

gerçekleşen yaşam dünyası, kişinin dünyayı anlamlandırdığı, ben-merkezli bir hal 

almaktan çıktığı, diğer bireyler ile ortaklaşa sosyal bir alanda uzlaştıkları veya 

tartıştıkları anlaşma süreçlerinin temelini oluşturmaktadır (Habermas, 2001: 159).  

Habermas'a göre modernite, beraberinde öznelciliği getirmekle kalmayıp her 

şeyi araçsallaştırmıştır. Modernitenin bu hatasını çözmek ve özneler arası bu iletişimi 

yeniden inşa etmek gerekmektedir. Dolayısıyla Habermas, toplumsal dayanışmanın, 

günlük yaşamın ve kamusal alanın rasyonelleştirilmesinin gerektiğini ve bunun da 

iletişimsel faaliyet ile mümkün olabileceğini ortaya koymuştur. Ona göre, modernitenin 

getirdiği rasyonelleşme ve onun neden olduğu kültürel dönüşmeler, çoğunlukla yaşam 

dünyası adını verdiği özneler arasında kendini göstermiştir. Yaşam dünyası dediği alan, 

toplumsal rasyonelleşmenin dil vasıtası ile gerçekleştiği alandır. Yaşam dünyası, 

modernite ile birlikte, ekonomi ve iktidarda birbirinden ayrıştırılarak kurumsallaşma 

yoluna gidilmiş ve yaşam dünyası maddiyat ve iktidar aracılığıyla sömürgeleşmiştir. 

Fiziki ve beşeri ortamların araçsallaştırılmasının neticesinde kapitalist düzenin yani 

iktidar ve paranın, yaşamın dünyasını kolonize ettiğini savunan Habermas’a göre bu 

sömürgeleştirmelerin temel sebebi, yaşam dünyasının yeteri kadar 



28 

 

rasyonelleşememesidir. Bundan dolayı toplumsal dayanışmada temel olan iletişimsel 

faaliyetin yerine para ve iktidar mekanizmalarının geçmesi sonucunda dayanışma 

kavramı yok olmuş ve yaşam dünyasının sömürgeleştirilmesi ile modernleşmeye 

atfedilen meşruiyet eksikliğine ya da yabancılaşma gibi çoğu toplumsal patolojiye sebep 

olmuştur (Ekinci, 2017: 12-14). 

Bu durum, kültürel bağlamda üzerinde uzlaşılabilecek rasyonel bilgilerin 

üretilememesine, toplumsal dayanışmanın oluşamamasına ve sorumluluk sahibi 

kişilerin yetiştirilememesine neden olmuştur. Meşruiyet yoksunluğu, elimine olma, 

kültürel ilgisizlik, geleneklerden uzaklaşma, toplumsal kimliğin tehlike arz etmesi 

tarzında patolojilerin oluşmasına meydan hazırlayan bu tip sıkıntıları da Habermas, 

ekonomik ve yönetimsel rasyonellik şekillerinin, iletişimsel içyapıları gereği bu 

kriterlerde rasyonelleştirilemeyen yaşam alanlarına müdahalesi neticesinde meydana 

gelen deformasyonlar şeklinde ifade etmiştir (Habermas, 2001: 575-576). 

Modernleşme kültür, toplum ve kişilik üzerinden yaşam dünyasını ele geçirmiş 

bununla birlikte kültürel üretim zamanları kesintiye uğramış, anlam dünyalarında 

belirsizlikler oluşmuş, toplumsal dayanışma azalmış ve iktidarda meşruluk ve yönetim 

sıkıntıları baş göstermiştir. Fakat bu durumu düzeltmek adına Habermas, yaşam 

dünyasının diğer alt birimlerle kaynaştırılmasını, para-iktidar ve toplumsal dayanışma 

arasındaki dengenin tekrardan inşa edilmesini önermiştir (Habermas, 2001: 159).  

Bu nedenle toplumsal dayanışmanın yeniden inşa edilmesi için toplumu 

meydana getiren özneler birbirlerine aynı düzeyde saygı göstermeli ve karşılıklı 

uzlaşma içinde olmalıdır. Böylelikle toplumlardaki özneler konuşma ve faaliyet 

seviyesine sahip olabilirler, kimliklerini özgür bir şekilde yaşayabilirler, toplumsal alana 

ait normatif beklentilere erişebilirler, kişinin özne şeklini almasına aracılık eden 

toplumsallaşma süreçleri tekrardan üretilebilir ve en nihayetinde dayanışma kavramı 

güvence altına alınabilir. Toplumsal dayanışmayı kamusal fayda bağlamında bir 

diğerinin iyiliği adına endişe duyma tarzında değerlendirmeye alan, dayanışma 

kavramını barış ve eşitlik gibi olgularla beraber değerlendiren ve bunu “kardeşane 

yoldaşlık” şeklinde tasvir eden Habermas, dayanışmanın inşa edilmesi için özneler arası 

karşılıklılık ilkesine gönderme yapar (Ekinci, 2017: 16). 



29 

 

Ekinci (2017)’ye göre; dayanışmayı sosyal demokrat bir tarzda kullanan ve 

“öteki adalet” şeklinde tanımlayan Habermas, bu şekilde kavramı sadece ahlak alanına 

bağlı kalmayıp yurttaşlığın gereği olarak hukuki bir eşitliğe eklemlendirmiştir. Bu 

kapsamda yaşam dünyasında süregelen ve toplumu bağlayıcı bir biçimde dayanışma 

kavramı, iktidar ve paranın hegemonyasına rağmen güçlendirilmelidir. Zira siyasal 

sistem aracılığıyla oluşturulan ancak devamlılık özelliği bulundurmayan otonom 

kamusal alanlar, ait oldukları iktidarı, rasyonalize edilmiş olan bu yaşam dünyasından 

almaktadır.  Nitekim dayanışma kavramı yalnızca iletişimsel faaliyetin kaynağı 

olamayacağı için yaşam dünyasıyla para-güç arasındaki eşitlik oluşturulmalı ve bu 

eşitliğin oluşturulabilmesi içinde kamusal alanlar çokça özerkleştirilmeli, karar alıp 

verme mercileri hukuki açıdan desteklenmelidir (Ekinci, 2017: 17-18). 

Sonuç itibariyle dayanışma kavramı, ilk başta sosyoloji bilimi ile ilgili olmak 

üzere ve diğer disiplin alanlarına yayılan çok geniş bir kavramdır. Dayanışma 

kavramının geniş ve derin anlam barındırması bizi tarihsel bir kavram analizi yapmaya 

mecbur kılmaktadır. Yukarıda ele aldığımız Emile Durkheim'in, kolektif bilinçle 

dönüşen dayanışma, toplumsal dayanışma ve düzen anlayışı, Max Weber'in, toplumsal 

bir eylem olarak dayanışma kavramı, Karl Marx'da dayanışma olgusunu sınıf bilinci 

olarak ele alması, George Simmel'in, toplumlaşma olarak dayanışma ve modern hayatın 

yansımaları olarak dayanışma fikri, Theodor Adorno'nun negatif dayanışma anlayışı, 

Zymunt Bauman'da dayanışmayı tüketim ve bireyselleşen toplumun üzerinden açıklama 

yaklaşımları ve son olarak Jürgen Habermas'ın iletişimsel eylemsel olarak dayanışma 

anlayışı aslında dayanışma kavramının sosyolojide tek başına ele alınmamış olup birçok 

alanla kesişerek ilişkilendirildiğini göstermektedir. 

1.3. HAYIRSEVERLİK KAVRAMI 

Kâr amacı taşımayan sektör veya  ‘üçüncü sektör’  olarak adlandırılan, 

Hayırseverlik köken itibari ile yunanca ‘philien’ (sevgi) ve ‘anthropos’ (insan) 

kavramlarının birleşiminden oluşmakla birlikte ve kelime olarak da philanthropy=insan 

sevgisi anlamına gelmektedir  (Balıkçıoğlu ve Karacaoğlu, 2007: 123). Günümüzde 

Filantropi olarak da geçen hayırseverlik, bireyin ve kurumların içinde bulunduğu 

toplumun refah düzeyini arttırmak amacıyla bağış yapmak olarak da tanımlanır. Bu 



30 

 

tanım, hayırseverliği, STK’lar ve stratejik bir plan çerçevesinde sunmaktadır (Bikmen 

ve Meydanoğlu, 2006: 8).  

Hayırseverlik temelinde “iyilik” kavramına dayandığından iyiliğin nasıl ele 

alındığı vurgulanması gereken bir husustur. İyilik, herhangi bir karşılık beklemeden, 

herhangi bir baskı ve zorlama olmaksızın içten gelen duygularla gerçekleştirilen 

eylemler bütününü ifade eder. Toplumsal sınıf farklılıklarını eşitleyici sosyolojik bir 

gerçeklik olarak iyilik, mutluluk ile yakından ilişkilendirilir. İnsan, tercihleri sonucu iyi 

ve kötü kavramlarıyla tanışmaktadır. Bu seçimleri ise aldığı eğitim ve deneyimler 

sonucu edinmektedir (Çimen, 2016: 21). TDK' ya göre kötü ise zararlı, tehlikeli, korku 

ve endişe veren, hoşa gitmeyen, kaba, kırıcı, olumsuz, istenilmeyen, beğenilmeyen 

anlamlarını taşır. 

Filozoflar genellikle iyi ve kötü arasındaki farkı ortaya koymaya çalışmışlar, 

bu süreç Antik çağ etiğinden başlayarak, Aydınlanma çağı ve akabinde Alman 

felsefesinin etik anlayışında son bulmuştur. Tarihsel süreç içerisinde birçok düşünür 

iyilik ve kötülük kavramları üzerinde durmuş, bunu izah etmeye ve anlamaya 

çalışmıştır. (Şahin, 2004: 72). İyi ve kötü kavramları toplumsal hayatın iki önemli 

ahlaki değerleridir. Kavramlar zaman ve mekâna göre telaffuzda çeşitli şekiller almış 

olsa da anlam bakımından varlığını devam ettirmiştir. 

Pascal, iyiliğin göreceli olduğunu, toplumsal şartlara ve zamana göre değişiklik 

gösterdiğini düşünmekte olup ahlaki bakış açısında iyiliğin, eylemlerin sonucunda 

edinilen deneyimlerle geliştiğini belirtmektedir. İnsan deneyimleri sonucu iyinin 

bilgisine erişmekte ve bu bilgi vicdanına yerleşmektedir. (Yıldız & Molbay, 2009). Eski 

Yunan filozoflarından Eflatun’a göre bütün fiiller İyi’ye ulaşma amacıyla meydana 

gelen şeylerdir. Eflatun’un burada ifade ettiği şey, iyiliği doğrunun ve güzelin kaynağı 

olarak görmesi ve ruhun arınışı ve yükselişiyle ona ulaşılacağını düşünmesidir (Çimen, 

2016: 25). 

Alman filozofu Hegel'e göre iyilik, bütün varlıkların özünde kendiliğinden olan 

bir hakikat yasası olup her bireyde yaradılıştan programlanmıştır ve buna erişilecek 

mutlak son ise amaçtır. Buna rağmen Hegel, iyinin bilgisinin kötünün bilgisi olmaksızın 

var olamayacağına inanmaktadır. İyiyi kötünün karşısına koymaktadır (Şahin, 2004: 

79). 



31 

 

Hegel iyi ve kötünün ayrımına, ahlaki davranışların akıl ilkelerine dayanması 

ile mümkünlüğünü ifade etmiştir. Toplumsal duyarlılık ve akıl arasında güçlü bir bağın 

varlığı üzerinde durmuşlardır. Aynı şekilde Kant, iyi istencin değerine dikkat 

çekmektedir. Yapılan iyiliğin amaç değil, sadece bir araç olarak yapılması gerektiğine 

inanmaktadır. Yani iyi istenç sonucu düşünülmeden yapılan eylemlerdir. Burada önemli 

olan araçtır. Gerçek bir iyilikten bahsetmek için onu yapan kişinin iyiliği gerçek bir 

ödev olarak görmesinden ve içselleştirmesinden kaynaklanmaktadır (Yılmaz, 2009: 

445). Kant davranışların her zaman araç değil amaç olarak kullanılması gerektiğini 

savunmuştur. 

Öte yandan İngiliz filozof ve faydacılık teorisinin kurucularından Mill, birey ve 

toplum mutluluğunu, toplumsal kalkınmayı amaçlayan mutluluk olarak görmektedir. 

Mill’e göre ferdin mutluluğu ile toplumsal mutluluğun aynı gaye altında toplanabilmesi, 

sadece ferdin mutluluğundan hareket ile ispatlanabilecek bir durumdur. Ona göre, her 

kişinin kendi mutluluğu kendi adına bir iyiliktir, bununla berber toplumun diğer 

fertlerinin de mutluluğu bu birey adına iyiliktir. Bundan dolayı toplumdaki mutluluk, 

her bir birey için bir iyiliktir. Bu nedenle herkes için iyi olan toplumdaki mutluluk, kişi 

tarafından arzu edilir bir kavram olarak karşımıza çıkar (Aydın, 2013: 155). Mill’e göre 

toplumdaki mutluluk düzeyi kişinin kendisi adına faydalı bir olgudur. 

Toplum, insanların birlikte etkileşim halinde ve ortak değerlere sahip bir 

biçimde yaşam buldukları bir platformdur. Bu ortamda, yaşam alanında her birey 

toplumla etkileşim halindedir. İnsan, kendine yetemediğinden başkalarına ihtiyaç duyar. 

Bu ihtiyaç da toplumu oluşturmaktadır (Platon, 2010: 54). Sonuç olarak birey toplumun 

içinde var olmak zorundadır ve birey için toplum bir bütünü temsil eder. 

Yapısal işlevselci yaklaşımın öncülerinden Durkheim'in belirttiği gibi, 

toplumun ilk görevi, bireysel çıkarların öne çıkmasından ziyade, çıkarların toplumsal 

boyutta tutulması ve geliştirilmesi amacı ile tüm topluma bu tür değerleri aşılayan bir 

ahlaki kod aşılamaktır (Berberoğlu, 2009: 27).  

Bu çerçevede hayırseverlik, toplum içinde iyi niyetli ve toplumsal sorunlara 

duyarlı kişilerce yürütülen yardım odaklı bir anlayış olarak yorumlanabilir ve bu anlayış 

toplumla bireyler arasında toplumsal dayanışmanın bir türü olarak karşımıza çıkar. 

Böylece bu dayanışmanın manevi yönünün de ön planda olduğunu söylemek 



32 

 

mümkündür. Bu bağlamda Durkhem'in ahlaki kodunun, liberal sistemin meydana 

getirdiği sınıfsal fark ve yarattığı olumsuzlukları gidermek amacı ile oluşturulduğu 

yorumu yapılabilir. Bu sayede hayırseverlik, toplumdaki duyarlı bireyler tarafından 

devletin müdahale edemediği gelir dağılımından kaynaklı yoksulluğa küçük ölçekli 

durumlarda bireyin, büyük ölçekli durumlarda ise duyarlı bireylerin örgütlenmesi ile 

oluşan bir yaklaşım haline gelmiştir.  

Yapısal işlevselci ekolün en önemli temsilcisi olan Durkheim'in, toplumsal 

evrime bakış açısı, kabile topluluklarının mekanik bir dayanışma gösterdiği, sanayi 

topluluklarının ise organik bir dayanışmaya doğru bir yol aldığı şeklindedir. İlkel 

toplumlardaki bireyleri bir arada tutan şeyin vicdan olduğu görüşünü savunmuştur. 

Ortak vicdanda azalma ve insanları bir arada tutan kendine yeterliliğin eksikliği de bu 

süreçte organik dayanışmaya doğru bir değişim seyretmiştir (Aydın, 2014: 215-216). 

Durkheim'in bakış açısı diğer düşünürlere göre pozitif bir yöndedir. Organik dayanışma 

ve mesleki uzmanlığın olduğu toplumlarda insanlar yasal ve ahlaki olarak birbirlerine 

hak ve yükümlülüklerle bağımlıdır. 

Dayanışma, aslında geleneğin ve kültürün içerisinde barındırdığı bir takım 

ritüellerin aktarımı yoluyla var olmuştur. Dayanışma, toplumsal ilişkilerde kendini din 

ile belirleyen bir unsur olarak yer ederken, din insanlara kuralları ile dayanışmaya teşvik 

eder. Bu süreçte dinin bütünleştirici etkisi kaynak olarak görülmüştür. Dinin bu yönü 

tarihsel süreç içerisinde toplumsal dayanışmanın sosyal dayanışmaya dönüşümü 

bağlamında sosyolojinin konusu ile bağdaşmaktadır (Aksan, 2014: 76). 

Dayanışmanın somut görünümlerinden biri olan hayırseverlik, toplumun ortak 

değerlerini korumaya, kollamaya yönelik ve bozulan sistemi düzene sokmak amaçlı 

ortaya çıkmış radikal bir amaçtır. Odendahl, hayırseverlik kavramını “elit bir kültür” 

unsuru şeklinde ifade ederek, hayırseverliği üst gelir grubunda olan hayırseverlerin, 

toplumun diğer kesimiyle dengeyi sağlayabilmek amacıyla maddi zenginliklerinden 

vazgeçmeleri olarak tanımlayarak, hayırseverliğin sosyal adaletsizlik ve yeterli düzeyde 

adaletli olmayan vergi sistemi sonucu meydana geldiğini belirtmiştir (Sarıyer 2011: 261). 

Hayırseverliğin refah seviyesini yükseltme işlevinin yanı sıra manevi yönüne de işaret 

edilmektedir. Warmgloweffect (ısınan parlaklık etkisi) diye söz edilen bu kavramla 



33 

 

bireylerin yardım yaparak ve bağışta bulunarak ruhen yani manevi olarak kendilerini iyi 

hissetmeleri, huzur bulmaları kastedilmektedir (Sarıyer 2011: 262). 

Hayırseverlik kavramı özü itibari ile iyilik yapma güdüsünden doğan bir 

anlayıştır ve bu anlayış insanoğlunun doğası gereği verme, paylaşma duygusu ile 

hareket eder. İnsanlık kadar eski olan bu kavram yardım ve dayanışmayı amaç 

edinmiştir. Hayırseverlik, ayrıca manevi olarak bireyin ruh haline etkisidir. Bu durum, 

kişinin yapmış olduğu bir iyilik ya da cömertlik sonucunda manevi olarak kendini iyi 

hissetme hali olarak da tanımlanmaktadır. 

Hayırseverlik, vergi muafiyeti ve devlet teşviki ile kurumsal bir ivme 

kazanmıştır. Böylece hayırseverlik hem bireysel hem de kurumsal açıdan toplumun 

gelişmesini ve kalkınmasını sağlamak amaçlı bir girişim özelliği göstermiştir. Böylece 

hayırseverlik kavramı kurumsal ve bireysel boyut ile birlikte toplumsal dayanışma ve 

toplumsal kalkınmayı da amaçlayan bir görünüm sergilemiştir. 

 Hayırseverlik sözcüğü, sadece iyilik, yardımsever olma, yardım ile ilgili 

olmayıp aynı zamanda başka nedenlerle toplumun refah düzeyini geliştirmeyle ilgili 

olan yaygın vakıflar ağını, kurumsal bağışçılar ve bağışçı kişileri de kapsamaktadır. 

Hayırseverlik bu manada kurumsal hayırseverlik kavramını anlatsa da son zamanlarda 

kâr amacı taşımayan kuruluşlara vakıf ve işletmeler aracılığıyla yapılan maddi yardım 

için de kullanılmaktadır. Bu tarzdaki yardım şekli genellikle düzenli hayırseverlik ve 

bağış şeklinde adlandırılmaktadır. 

Aydınlanma dönemine kadar pek çok toplumda hayırseverlik geleneği, din 

yoluyla kendini göstermiştir. Örneğin Rönesans dönemi öncesinde Batı’da iş hayatı 

Katolik kilisesinin etkisi altında bulunmaktaydı. Kiliseye yönelik yapılan yardımlar ve 

bağışlar bu tür kurumların güçlenmesine yol açmış, kilisenin işlevi otoriter devlete 

kayınca işsizler ve fakirlerle ilgilenmek devletin görevi haline gelmiştir. Ancak bu 

dönemin ekonomik sonuçlar açısından bekleneni sağlayamadığı, yüksek enflasyon 

oranı, adil olmayan gelir dağılımı, üretim azlığı, fakirliğin artması ve bununla beraber 

meydana gelen huzursuzlukların sosyal sorumluluk açısından olumsuz sonuçlar 

yarattığı vurgulanmaktadır (Vural ve Coşkun, 2011: 64).  

Geçmişten günümüze kadar Türk milletinin iyilikseverlik, yardımseverlik gibi 

ana özellikleri, başkalarına yardım eli uzatma anlayışının bir yansıması olarak 



34 

 

süregelmiştir. Bu nedenle ülkemizde her zaman kamu kurumları, hayır kurumları, 

vakıflar, şirketler, dernekler ve şahıslar gibi önemli ve farklı birçok kurum ve kişilerin 

yer aldığı hayırseverlik aktiviteleri olmuştur.  

Sosyal sorumluluk algısının en başta gelen kaynaklarından biri, eski 

dönemlerden bu zaman kadar uzanan hayırseverlik olgusudur. Bu hayırseverlik olgusu, 

örf ve adetlerin din ile etkileşiminden meydana gelmiş ve diğer Müslüman 

coğrafyalarındaki gibi çoğu Türk-İslam devleti inanışında varlığını sürdürmüştür. 

Osmanlı döneminde ve sonrasında da hayırseverlik kavramının var olduğu 

görülmektedir. Bu kavramın içerisinde dini, vicdani, duygusal unsurlar olduğu kadar 

şefkatli insan ilişkilerini, fakirlere yardımda bulunmayı, engelli insanlara yardımcı 

olmayı destekleyen bir zihniyet de söz konusudur. Böylece sevap kazanmak için toplum 

iyileştirilmeye ve yaratıcının takdiri kazanılmaya çalışılmıştır. Hayırseverlik bu 

bağlamda dini inanışın bir unsuru olarak sevap işlemenin en önemli faaliyetlerinden biri 

olarak görülmektedir. Hayırseverliğin İslami bakımdan hem gönüllü (sadaka) bir 

faaliyet olması, hem de zorunlu (zekât) kılınması bu uygulamaya verilen önemin bir 

göstergesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu eylemler faaliyete geçirilirken hiçbir 

davranış görünür bir şekilde yapılmamakta, gizlilik prensibine dikkat edilmektedir “Bir 

elin verdiğini diğer el duymaz” tarzında yaklaşımlar bu anlayışı simgelemekle beraber, 

hayırseverlik yapacak kişinin bu eyleminden yakınındakilerin bile haberi olmamasına 

özen gösterme davranışı önemsenmektedir. Yardımı yapan ve yardımı alan kişinin 

bilgilerinin bilinmesi arzulanmamaktadır, çünkü yardımı alan kişinin içinde bulunduğu 

zor durumun açığa çıkarılması gelenek, görenek ve dini bakımdan kabul edilebilir bir 

durum değildir. 

Bununla birlikte modernleşme süreci ile birlikte toplumların bilinçlenmesi, 

işletmelerden beklentileri arttırmış ayrıca yerine getirilmesi için de yaptırım 

uygulanabilmesi bu işletmeleri sorumlu olmaya yöneltmiştir. Böylece işletmeler 

toplumun sorunlarına duyarsız kalmamışlarıdır (Açar, 2010: 3). 

Anadolu kültürünün önemli bir özelliği olan hayırseverlik, gönüllü bağış 

demektir. (Balıkçıoğlu ve Karacaoğlu 2007: 124). Bu bağış gerek bireysel gerekse 

sosyal kurumlar tarafından tarihin her döneminde düzenli bir şekilde kendini göstermiş 

hayırseverlik faaliyetleridir. Bağış kavramını daha iyi ayırt etmek ve bireysel ve 



35 

 

kurumsal hayırseverliği daha iyi vurgulamak için detaylı olarak bu ayrımı; stratejik ve 

bireysel hayırseverlik başlıkları altında detaylı ele alınacaktır.  

1.3.1. Bireysel Hayırseverlik 

Bireysel hayırseverlik, bireylerin aile yakınları, komşular ya da tanımadıkları 

bireylere veya kurumlara yaptıkları her türlü bağış, yardım, iyilik ve destektir. İnsan, 

haysiyet ve onuruna uygun bir yaşam istediğini kadar, yakın çevresi için de aynı 

olanakları arzular, hatta etrafında bulunan tüm insanların üzüntülerden uzak olmasını 

ister. Kişide bulunan bu sevgi, merhamet ve iyilik duygularına hayırseverlik olarak 

adlandırılmaktadır (Bozan, 2016: 418). 

Bireysel hayırseverlik konusunda yapılan araştırmalar büyük oranda hayırsever 

faaliyetlerde bulunan organizasyonların bağışçı sayısını arttırmak için yönlendirici 

etkileri tespit etmeye odaklanmış görünmektedir. Bireylerin kişisel olarak 

gerçekleştirdikleri, zaman zaman kurumsal sosyal sorumluluk faaliyetlerinin de temelini 

oluşturabilen bireysel hayırseverlik faaliyetleri farklı birçok itici güçten beslenir ( 

Bozan, 2016: 418-419).  

Hayırseverlik kavramını oluşturan nedenlerin ilki inanç değerleridir. Türk 

toplumlarında hayırseverlik çok daha kapsamlı algılanmakta birlikte, bireylerin vicdan, 

din ve insani değerleri temel alarak yapmış oldukları yardım faaliyetleridir. Ali 

Çarkoğlu tarafından yapılan ‘‘Türkiye’de Bireysel Bağışlar ve Vakıf Uygulamalarında 

Eğilimler’’ konulu bir çalışmada “Hayırseverlik nedir?” Sorusuna (%84) zekât, (%87) 

vakıflara yapılan bağışlar, (%88) gönüllülük, (%89) sadaka vermek (%93) ve 

Müslüman olmayanlara yapılan yardımlar şeklinde cevaplar verilmiştir. Aynı çalışmada 

insanların bağış yapma nedenleriyle ilgili olarak dini inanç (%32), gelenek ve 

görenekler (%26), topluma karşı sorumluluklar (%12), kişisel tatmin (%12), toplumsal 

beklentiler (%9) ve aile gelenekleri (%7) gösterilmiştir (Arslan, 2015: 21). 

Hayırseverlik ve dini duygular arasındaki bağlantıya yönelik sosyolojik 

gerçeklikten uzak farklı yorumlara rastlamak mümkündür. Bireydeki yardım etme 

isteğini harekete geçiren dini değerler ile toplumun hayırseverlik araçları olarak kabul 

ettiği zekât ve sadakanın “iktisat öncesi toplumun işareti olduğu, asla hayırseverlik 

koridoru olmadığı” kapsamında ele alınmasını, hayatın gerçekleri ve toplumun 



36 

 

algılarıyla bağdaşmayan, zorlama ve dinle ilgisi olmayan bir yorum olarak 

değerlendiren görüşler de vardır.  Bu görüşe göre, medeniyetler yüz yıllar içinde zengin 

ile fakir arasında kurdukları ulaşma ve kaynaşma köprüsü olan sadaka, zekât vs. 

değerleri basite indirgemek doğru olmadığı gibi çözüm bulmak adına seçenekler bulmak 

daha gerçekçi bir yaklaşım sergilemektedir ( Bozan, 2016: 423). 

Aslında dini inanışlara dayanan ve zaman içinde geleneklere dönüşen, kültürel 

nitelik kazanmış bireysel hayırseverlik faaliyetlerinin tek bir nedene dayandırılması bu 

nedenle pek de mümkün görülmemektedir. Nitekim kültürel birikimi en iyi anlatan 

atasözleri, deyimler, yerel ağızlara bakıldığında da, hayırseverliğin toplumsal yaşamda 

aslında bir kültürel kod olarak yaşatıldığını söylemek mümkün olacaktır (Arslan, 2015: 

24). 

Hayırseverliği zenginden fakire bir para aktarımı olarak düşünmek ya da 

yalnızca ekonomik üretkenlikte bir yan sonuç şeklinde görmek, hayırseverliği maddiyat 

ile ölçülebilen bir varlıkla sınırlamak gibi bir sonuca varmaktadır. Oysaki hayırseverlik 

maddi varlığı olmayan kimseleri de içermektedir. Hayırseverlik ihtiyaçları gideren bir 

yönelim şeklidir ama ihtiyaçların tümü de maddi bir alıp verme durumu değildir. 

Üretim, yalnız mal ile sınırlı kalmayıp hizmetleri de kapsamaktadır. Tahıl üretmek, 

bakır veya çimento istihsal etmek kadar eğitim faaliyeti vermek, hak ve adalet sağlamak 

ya da tedavi etmek de ekonomik faaliyetlerin bir parçası sayılmaktadır. Benzer tarzda 

maddiyat ve zenginliğin yoksul ve düşkünlerle paylaşımı kadar, bilginin, ilimin, sevgi 

ve saygının, toplanması ve dağıtılması şeklinde üstlenilen her eylemin hayırseverlikte 

büyük önemi vardır.  

1.3.2. Stratejik Hayırseverlik 

Organizasyon bakımından strateji, bir organizasyonun temel gayesinin ve 

hedeflerinin oluşturulması ve bu gayeye erişebilmek için gerekli kaynakların sağlanarak 

bunların kullanılmasında kabul edilen yollardır. Stratejinin olabilmesi için bir amacın 

olması, organizasyonun ileriye dönük erişmeyi hedeflediği sonuçları belirlemiş olması 

gereklidir. Daha sonra belirlenmiş amaçlar için kullanılacak olan kaynakların sınırlı 

olması gerekir. Strateji, sınırlı olan kaynaklarla amaçlara en kaliteli şekilde nasıl 

erişilebileceğinin özünü belirlemektir (Çarıkçı, t.y.: 1). 



37 

 

İşletmelerin ürünlerine ve işletme şekline daha nitelikli bir politika 

kazandırmak için kullanılan bu çeşit faaliyetler arasına 1980’de sosyal sorumluluğun 

desteklenmesinde bir yönetim ve pazarlama stratejisi olarak kabul gören “stratejik 

hayırseverlik” de girmiştir. İşletme odaklı hayırseverlik ele alındığında, işletmenin 

kurmuş olduğu bir vakıf veya işletmeyle alakalı bir alandaki vakıf, bilinen veya 

bilinmeyen bazı aktörlerle yapılan gönüllü bağışlar akla gelmektedir. Stratejik 

hayırseverlik, çalışanların ihtiyaçlarının ve yeteneklerinin anlaşılması açısından bilgi ve 

finansal kaynaklar gibi örgütsel yetkinliklerle müşteriler, tedarikçiler, çalışanlar ve 

sosyal ihtiyaçları bir bütün halinde ele almaktadır. Çıkar gruplarının temel çıkarlarını 

vurgulamak ve hem teşkilatlı hem de sosyal fayda sağlayacak temel yetenekler ve 

kaynakların sinerji kullanımı şeklinde tanımlanmaktadır. Stratejik hayırseverlik, 

sponsorluk ve neden-sonuç bazlı pazarlama gibi kurumsal yardım şekilleri, işletmeler 

için birer gizil rekabet kaynağı olarak da düşünülmektedir. İşletmeler alıcılarla olan 

ilişkilerinin gelişmesini bu çeşit rekabet kaynaklarıyla sağlamakta ve bunu bir araç 

olarak kullanmaktadır (Çarıkçı, t.y.: 2). 

İşletmeler, sosyal sorumlulukları kapsamındaki hayırseverlik kavramına ilişkin 

etkinlikleri yürütebilmek için formel olarak teşkilatlı birimler geliştirmişlerdir. Bu 

birimler çalışanlara yönelik yardım kuruluşlarını ve işletme vakıflarını kapsamaktadır. 

Bundan dolayı işletmeler hayırseverlik düşüncelerini aktif hale getirmek için bu 

bölümlere yüksek meblağlar ayırmaktadır. Bu bağlamda çoğu işletme, kurumsal 

saygınlıkta iyileşme, müşteri bağlılığındaki, çalışanların bağlılığının ve randımanın 

yükselmesi sonucunda stratejik hayırseverliğin performansının olumlu şekilde 

etkilediğini fark etmiştir. Bu nedenle hayırseverlik işletmelerin stratejik planlarında yer 

edinmeye başlamıştır (Çarıkçı, t.y.: 2).  

Stratejik hayırseverlikte bağışlar, direkt olarak işletme çıkarlarına ve kâr amacı 

taşımayan kuruluşlara da hizmet edecek tarzda gerçekleştirilmektedir. Stratejik 

hayırseverlik, işletmenin stratejik konumuna yarar sağlamakla beraber, ticari faydalar 

dışında da toplumsal problemlere dönük şekilde kaynak transferi biçiminde de 

düşünülebilir (Balıkçıoğlu ve Karacaoğlu 2007: 125-126).    

Geleneksel anlamda hayırseverlik, işletmelerin stratejik hedef ve 

referanslarının kullanılmasına yönelik değildir. Stratejik hayırseverlikte ise 



38 

 

hayırseverlik, çıkar gruplarının faydasını ve işletmenin refahı düzeyini kapsayan uzun 

vadeli bir vizyon şeklinde faaliyetlerde odak noktası haline gelmektedir. Bu da çıkar 

gruplarının ilgi ve yararını bir arada değerlendiren, ödül ve teşvik sistemini içine alan 

tepe yönetiminin desteğini gerekli kılmaktadır. Geleneksel hayırseverlikten stratejik 

hayırseverliğe geçiş, 1980’li ve 1990’lı yıllarda işletmeleri misyonlarını yeniden 

tanımlamaya yöneltmiştir. Küçülme, rekabetin uluslararası ve yatırımcıların talepleri 

örgütlerin iş faaliyetlerini ve çıktılarını tekrardan ele almalarına neden olmuştur. 

Dolayısıyla işletmeler, örgütsel ve sosyal ihtiyaçlarını bir arada değerlendiren stratejik 

hayırseverliği kullanma eğilimine girmişlerdir. Bu yaklaşım altında, ne hayırseverlik ne 

de işletme amaçları baskın bir role sahiptir (Balıkçıoğlu ve Karacaoğlu 2007: 126).   

Hayırseverlik, işletmenin değerleri, temel yetenekler ve uzun vadeli planları ile 

bağlantılı bir stratejidir. Böylelikle hayırseverlik programlarının geliştirilmesinde pazar 

yöneliminde odaklanmak ve tüketici gereksinimleri ve sadakati ile ilişki kuracak şekilde 

stratejik pazarlama ve planlama sürecinin bir parçası olmak önem kazanmaktadır. Öte 

yandan işletmeler çıkar gruplarının beklentilerini anlamak ve onların ortak fayda 

sağlamadaki işbirliğine olan istekliliklerini anlamaya çalışarak hareket etmektedirler. 

Çok sayıda işletme çalışanların, yatırımcıların ve tüketicilerin gereksinimlerini anlamak 

için zamana ve kaynağa yatırım yapmasına rağmen bazı işletmeler de diğer çıkar 

gruplarını ya da hayırseverlik sebebiyle çıkar grupları ve işletme kaynaklarını bir araya 

getirme potansiyelini incelemektedir. (Balıkçıoğlu ve Karacaoğlu 2007: 126).   Bununla 

birlikte, değerlendirme protokolünün hayırseverlik ve kurumsal vatandaşlık 

faaliyetlerinin çıkar gruplarıyla iletişiminin nasıl değerlendirileceğini içermesi 

gerekmektedir. Stratejik hayırseverlik modelinin, işletmeye ve çıkar gruplarına daha 

fazla değer kazandırmak için öğrenmeye ve geri bildirime dayanması önem 

kazanmaktadır (Balıkçıoğlu ve Karacaoğlu 2007: 126).  

Stratejik hayırseverlik, kurumsal tarihi, kolektif vizyonu ve düşünme, 

uygulama, değerlendirme ve yansıtma süreçlerini içine alan örgütsel öğrenmeye ve hem 

pazar kurumsal ilkeler ve uygulamalar arasındaki sistematik etkileşime dayanmaktadır 

(Balıkçıoğlu ve Karacaoğlu 2007: 127).   



39 

 

1.3.3. Hayırseverliğin Kurumsallaşması 

Ülkemizde tarihsel gelişimi açısından sosyal politikayı sağlıklı bir şekilde 

analiz etmek için, sosyal politikaların, içerisinde büyüyüp geliştiği çevre ve şartlar 

kapsamında ele alınması gerekmektedir. Bundan dolayı tarihsel süreçte ekonomik, 

sosyal ve siyasal gelişmeler araştırılırken bununla beraber arka planda bulunan aktörler 

de incelenmelidir. Ülkemizde sosyal politikalar, hâkim ekonomik işleyiş, siyasal 

düşünce ve sosyal yapıyla bir uyumluluk göstermiştir. Osmanlı Devleti ile Türkiye 

Cumhuriyeti arasında, ekonomik ve sosyal alanda radikal bir kopmanın yanında 

yumuşak bir geçişin de söz konusu olmasından dolayı Türkiye’deki sosyal politikaların 

tarihsel gelişim sürecinin anlaşılabilmesi için Osmanlı’daki durumun da bilinmesi 

gerekmektedir. Sosyal nitelikteki modern kamusal politikalar esas itibariyle Cumhuriyet 

Dönemi’nde şekillenmiştir. Bu anlamda Cumhuriyet önemli bir dönüşümün başlangıcı 

olmuştur. Bu bağlamda Türkiye’de sosyal politikaların tarihsel gelişimi açısından bir 

dönüm noktası olduğu kabul edilmelidir (Şişman, 2017: 14). 

Osmanlı Devleti’nde kalabalık aile, yoğun akrabalık, komşuluk ilişkileri, dini 

düşüncelerle şekillenen ve geleneksel destekler bağlamında, bilhassa toplumun 

korunmaya muhtaç kesimlerine yönelik geniş bir sosyal koruma hizmetleri var 

olmuştur. Fakat her toplumda karşılaşılabilecek ve medeniyetlerin başlangıcından bu 

zamana kadar var olduğu iddia edilen bu tip sosyal koruma hizmetleri, insani yardım 

kapsamı içinde ele alınmalıdır. Hatta bu hizmetlerin varlığının kurumsal sosyal politika 

yönündeki talepleri geciktirdiği söylenmiştir (Altan, 2008: 65).  

Sürekliliği olmayan, merhamet ve vicdan gibi insani duygularla ya da dini 

hislerle yapılan bu tarz yardımlar, insanları başka insanların vicdanına bırakmış, yardım 

ürünlerinin dağıtılmasında dağınık ve düzensizlik söz konusu olmuştur. Nasıl, nerede, 

ne zaman ve kime yapılacağına dair kurumsal bir boyutun da olmaması bu yardımların 

modern dönemde uygulanan sosyal yardım politika tedbiri olarak değerlendirilmediğini 

göstermektedir. Zira bir uygulamanın modern dönem kapsamı içerisinde bir sosyal  

politika olarak değerlendirilmesi için, hak gözetilerek yapılmış olmasının yanında 

kurumsal boyut, düzen ve standart olması da gerekmektedir. 

Aynı şekilde modern zamanda, büyük oranda İslam dininden ileri gelen kurban 

kesme, zekât, sadaka, fitre, vb. şeklinde beliren ve düşük gelirlilerle ihtiyaç sahiplerine 



40 

 

yapılan yardımların, gelirin belirli oranlarda yeniden adaletli dağılımını hedeflediği ve 

büyük ölçüde başarı kazandığı ifade edilmelidir (Dilik, 1988: 55). Bununla birlikte 

Osmanlı’da yaygın şekilde faaliyet halinde olan vakıf ya da lonca gibi örgütlü yapılar, 

yardım kapsamında İslam dininden kaynaklanan yardımlara oranla daha etkili olduğu da 

bilinmelidir. Zengin kimselere ait taşınmaz malların gelirleri, dini ve sosyal amaçlı 

hizmetlerin görülmesi için kurmuş oldukları kurumların finansmanına harcamaları ve bu 

amaçla malların mülkiyetini adı geçen kurumlara devretmeleri anlamına gelen vakıf 

kurumu, tüm dünyadaki en etkili örneklerini Osmanlı’da vermiştir. İç ve dış güvenlik 

gibi hizmetler devlet tarafından yürütülürken, eğitim, sağlık, sosyal güvenlik gibi pek 

çok alanda Osmanlı toplumunun ihtiyaçlarını karşılayan kurum vakıf kurumu olmuştur. 

Başta devlet başkanı olmak üzere devlet görevlileri ve hali vakti yerinde olanlar 

aracılığıyla desteklenip oluşturulan bu vakıflara devlet tarafından vergi muafiyetleri 

uygulanarak dolaylı bir şekilde destek sağlamıştır (Dilik, 1988: 63).  

İşle ilgili ilişkilerin düzenlenmesinde de, Avrupa’da olduğu şekilde, Osmanlı 

toplumunda esnaf örgütlerine büyük görev düşmüştür. Esnaf örgütleri başta Doğu’nun 

ve İslam’ın etkisinde kalmış, fütüvvet geleneğinden büyük ölçüde etkilenmiş ve 13. 

yüzyıldan itibaren Anadolu’da dini ve mesleki karakterli bir kurum olarak “Ahilik” 

adıyla anılmıştır (Özcan, 2006: 35). Soy temizliği, mertlik, eli açıklık, cömertlik, 

yiğitlik anlamlarına gelen “fütüvvet” ve buna bağlı anlayış, örgütlü bir tavır şeklinde 

İslam’ın ilk zamanlarında ortaya çıkmış ve tasavvufi yaşayışta mertebe ve güzel 

davranış biçimi olarak algılanarak kitleleri cezp etmiş, çeşitli isimlerle İslam dünyasının 

her yerinde ve her döneminde varlığını sürdürmüştür.  

Fütüvvet sözcüğü, ahlâkî ve insanî üstün erdemlerden olan kahramanlık, hak ve 

hukuka uymak, fazilet gerekliliklerini yerine getirmek, güzel huylu ve feragat sahibi 

olmak, malı ve gücüyle diğer kişilere yardıma koşmak, bağışlamayı sevmek ve Allah 

yolunda nefsini zavallı tutmak gibi anlamları içerir. Bu gibi yüksek erdemlere sahip 

olan da ideal insan tipidir. Ahi sözcüğü ise genel anlamda “kardeşim” anlamına 

gelmektedir. Ancak Ahilik Kurumu tasavvufi anlamda cömertliğe, el açıklığına, 

mertliğe dayanan ve bireylerin birbirini kardeş görmelerinin ifadesidir. Fütüvvet 

anlayışına sahip olanlara “ahi” olarak ifade edilmektedir. Dolayısıyla ahilikte fütüvvetle 

bağlantılıdır (Dilik, 1988: 58). 



41 

 

Hayırseverlik zihniyeti kişisel bir erdem şeklinde bilinse de, dini inanışların 

toplumsal hayata etkileri göz önünde bulundurulduğunda bu kavram kurumsal bir 

olguya dönüşmektedir. Bu durumun Osmanlı İmparatorluğu’nun ekonomik hayatındaki 

yansımasını ele alacak olursak, 19. yüzyıla kadar olan dönemde kurumsal düzeyde iki 

örgütün bundan çok etkilendiği söylenebilir. Tezin ileriki bölümlerinde ele alacağımız 

bu örgütlerden birincisi “ahi”ler (loncalar) diğeri ise “vakıf”lardır (Alakavuklar, 2009: 

123). 

 

  



42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK TOPLUMUNDA BİR DAYANIŞMA AĞI OLARAK VAKIFLARIN 

TARİHSEL GELİŞİMİ 



43 

 

2.1. SOSYAL SORUMLULUK VE SİVİL TOPLUM KAVRAMI  

Hayırseverlik olgusunu sosyal sorumluluk kavramından ayrı tutmak mümkün 

değildir. İlk defa Sosyal Sorumluluk kavramından bahseden Oliver Shelton, ‘Yönetim 

Felsefesi’ isimli eserinde bu tür sorumluluğu, ‘toplumun sosyal faydası üzerinde 

odaklanmak’ olarak ifade etmiştir. Sanayi toplumuna geçiş döneminde popüler olmuş 

ve modern toplum anlayışının gelişimiyle beraber giderek daha kapsamlı şekilde 

kendini göstermiştir (Akman, 2009: 19). 

Sosyal sorumluluk kavramı, zaman, toplum ve coğrafyaya, kişiye, kültüre, 

kurum ve kuruluşlara göre değişiklikler göstermektedir. Bundan dolayı bu kavrama her 

dönem için geçerli kabul edilecek tanımlama vermek mümkün değildir. Bu bağlamda 

çeşitli içerikleri kapsayan çeşitli sosyal sorumluluk ifadelerinden söz edilebilir (Arslan, 

2015: 4). Sosyal sorumluluk kavramı ile ilgili tanımlara bakıldığında, işletmelerin yasal 

ve ekonomik şartlarına, iş ahlakına, bireylerin isteklerine uygun bir çalışma şekli ve 

politikası izlemesi ve sonucunda kişileri mutlu etmesi şeklinde tanımlanabilir. Bir başka 

tanımda ise, kurumun toplumsal değerlere bağlı bir biçimde davranarak, fayda amacı 

gütmeden gönüllü bir şekilde eylemde bulunmasıdır. 

Sosyal sorumluluk, bireyler açısından bakıldığında onların davranışlarını 

biçimlendiren bir kavramdır. Sosyal sorumluluk bilinci kapsamından hareketle bireyler, 

davranışlarının toplum ya da çevrede oluşabilecek etkilerini de dikkate alır. Aynı 

zamanda bu şekildeki anlayışla hayatına çeki düzen veren bireylerin yalnızca toplum ya 

da çevreye karşı değil, bununla birlikte ailesi, arkadaş çevresi ve sorumlu olduğu 

kişilere karşı da hareketlerinde dikkatli davrandıkları ve hassas oldukları söylenebilir. 

İşletmelerin, bir yandan faaliyetlerini devam ettirirken öte yandan kendi ilgi 

alanları kapsamında sosyal düzenin korunabilmesi adına önem arz eden faaliyetleri 

incelemesi ve bunu mümkün olduğu ölçüde uygulaması ve uygulatması gerekmektedir. 

Sosyal sorumluluk kavramının iki temel alanı vardır. Bunlardan ilki, işletmenin, 

ekonomik bir varlık olduğunun bilincinde olup, kâr sağlaması gerektiği, ikincisi de, 

işletmelerin toplumda önemli bir kurum haline gelmesiyle sorumluluk almaları 

gerektiğidir. Böylece işletmenin ekonomik faaliyetleri ile sosyal sorumlulukları 

birbiriyle bağlantılı değerlendirilmelidir. İşletmeler ekonomik gayelerini 

gerçekleştirirken, hem toplumun zararına olan faaliyetleri ortadan kaldırarak sosyal 



44 

 

dengeyi sağlamalı, hem de toplum refahı ve sağlığına hizmet edecek faaliyetler 

oluşturarak sosyal faydalılığı artırmalıdır (Açar, 2010: 4).  Şu bilinmelidir ki, sosyal 

sorumluluğun gelişmesi için işletmenin kâr payı almaktan çok toplumsal yararı dikkate 

alması önemlidir. 

Sosyal sorumluluğa ilişkin çeşitli yaklaşımlara rastlamak mümkündür. 

Bunlardan bir kısmı, işletmeyi esas alan görüşü savunmaktadırlar. Buna göre, sosyal 

sorumluluk işletmenin görev ve sorumluluk alanına girmemelidir. Bu anlayışı savunan 

Friedman, sosyal fayda için işletmenin kaynaklarının harcanması ve bunların maliyet 

olarak eklenmesi konusunu tartışmıştır. Çevreyi esas alan yaklaşımcılara göre ise, 

sosyal sorumluluk kavramı, dış çevreye açık olup işletmenin kararının diğer kişi, grup, 

örgüt ve toplumu göz önünde bulundurmasıyla alakalıdır. Yani kendinden başka diğer 

grupların beklentilerini de dikkate alır. 

 Sosyal sorumluluk ve kurumsal sürdürülebilirlik ilişkisini ele alan diğer görüşe 

göre ise, kurumsal sürdürülebilirlik, çevreye zarar vermeden işletmenin uzun vadede 

devam etmesi anlamına gelmektedir. Burada hem kalkınma hem de kurumsal 

vatandaşlık tanımlaması ortaya çıkmaktadır. İşletmenin bir vatandaş gibi 

yükümlülüklerinin olduğunu, toplumda artan rolü ile sorumluluk alanının da 

genişlediğini ifade eder. Ekonomik ve sosyal sorumlulukların burada bütüncül şekilde 

ele alınmasının yanında olumlu ve olumsuz sonuçları da değerlendirilir (Açar, 2010: 9-

10). 

Sosyal sorumluluk kavramı, işletmelerin sadece kâr amacı sağlamak için mal 

ve hizmet üretmesini değil,  bununla beraber yalnızca hissedar olanlara karşı değil 

sosyal ortaklığı bulunan çevreye karşı da birtakım sorumlulukları ifade eder. Bu 

sorumluluklardan en önemlisi ise sosyal sorunlara karşı duyarlı olup bu sorunların 

çözümüne katkıda bulunmaktır ve bu anlamda işletmeler, yalnızca ekonomik 

faaliyetlere odaklanmakla sınırlı kalmayıp, daha da geniş kapsamda insani değerlere 

hizmette bulunmaktadır. Bu noktada Maslow'un ihtiyaçlar hiyerarşisinde, işletmelerin 

kendini gerçekleştirme ihtiyacını karşılaması isteği de bu piramidin en üstünde yerini 

alır (Açar, 2010: 11). 

Sosyal sorumluluk kavramından bahsedildiğinde bu kavramın faaliyetlerinin 

dayandığı temel anlayış ise sivil toplum anlayışıdır. Bu anlayışı kendine görev edinmiş 



45 

 

örgütler, faaliyetlerini bu çerçevede sürdürürken aynı zamanda bireylerin veya 

kurumların sosyal sorumluluk anlayışıyla faaliyet gösterip göstermediklerini de 

doğrudan veya dolaylı şekilde takip ederler. Bundan dolayı bu faaliyetlerin daha iyi 

anlaşılması için sivil toplum anlayışının irdelenmesinde fayda vardır. 

Sosyolojik bir kavram olan sivil toplum, toplumun sivil niteliklerini 

vurgulamaktadır. Bu kavram toplumun sivilliğiyle beraber sivil olmayan yanlarını da 

ayırarak sunmaktadır. “Latince ‘civillis’ sözcüğünden türeyen, ‘sivil’ kelimesi ilk 

anlamıyla yurttaşa, hayatına ve haklarına ait bütünü belirlemek için kullanılmaktadır” 

(Yıldırım, 2004: 46).  

Sanayileşmeyle beraber değişmekte olan toplumsal ve ekonomik yapı, yeni 

topluluklar, yeni siyasi eğilimler ve demokratikleşme sürecine katkıda bulunan birçok 

yeni yapıları meydana getirmiştir. Sendikalar, meslek odaları, vakıflar, dernekler 

şeklindeki yapılanmalar sivil toplum kuruluşları bağlamında adlandırılmaktadır. Sivil 

toplumun örgütlü şekli olarak gelişen sivil toplum kuruluşları, toplumların sosyal, 

ekonomik ve siyasal yapısında etkinlik kazanmıştır (Demir, 2009: 24-27).  

Avrupa Ekonomik ve Sosyal Komitesi (EESC) STK’leri; toplum yararı 

doğrultusunda sorumluluk ve resmi makamlarla yurttaşlar arasında aracı görevi üstlenen 

bütün örgütsel yapılanmalar olarak tanımlamıştır (Güder, 2009: 10). Bu tanımdan 

anlaşılacağı gibi sivil toplum, STK’lar ile birlikte bir takım farklı aktör ve kuruluşu 

içermektedir. 

STK’lerin bir diğer önemli işlevi de “Kurumsal Sosyal Sorumluluk (KSS)” 

faaliyetleri üzerindeki etkilerdir. Çünkü KSS faaliyetlerinin başarıyla uygulanabilmesi 

için çoklu ve gönüllü katılım önemlidir. Bu nedenle işletmelerin kurumsal sosyal 

sorumluluklarını meslek ve sivil toplum kuruluşlarıyla işbirliği yaparak yerine 

getirmeleri önemli görülmektedir (Arslan, 2015: 7). 

İşletmelerin büyüyüp, profesyonelleşmesiyle kendini gösteren kurumsal sosyal 

sorumluluk kavramı, işletmeleri yalnızca ekonomik açıdan yasal sorumluluklarını 

yerine getirmelerini değil, bununla birlikte etik ve hayırseverlik sorumluluklarını yerine 

getirip getirmediklerini de inceler. 

Kurumsal sosyal sorumluluk (KSS) kavramı, içerisinde üç kelimeyi barındırır. 

Kurumlar, etkileşimde olduğu toplumları etkiler, ayrıca bu, toplumlara karşı 



46 

 

sorumluluğu da barındırır. İçerisinde sosyal teriminin olması bu kavramın toplumun 

içine yerleşmesini sağlamıştır. Devletin topluma sağlayamadığı toplumsal ihtiyacı temin 

eder. Diğer bir ifadeyle işletmelerin topluma karşı sorumlulukları, çıkarlarından önce 

gelmektedir. İşletmelerin devamlılığı, sosyal çevre içerisinde mümkün olup, toplumsal 

beklentileri karşılamalarının, onların devamlılığının sadece ekonomik olmayan 

problemleri de içerdiği görüşüne dayanmaktadır. Kurumsal sosyal sorumluluk kavramı 

1990'larda kendini iyice göstermiş olup, toplumsal yaşamda yer etmiştir. KSS'nin 

temelini, toplumsal sıkıntılar karşısında devlet ve resmi örgütlerle birlikte işletmeler ve 

STK’nın bu eylemi devlet ile paylaşmak istemesi bulunmaktadır. Sivil toplum 

kuruluşları ile başlayan bu süreç giderek kurumsal sosyal sorumluluk olgusunun 

gelişimine sağlamıştır. Bu sorumluluk aslında içerisinde Maslow'un bireyin ihtiyaç 

listesine benzerlik göstermektedir. Kurumsal sosyal sorumluluk da ihtiyaçlara göre 

kendini yenilemektedir. KSS etkinlikleri gönüllü etkinlikler olup, yasa ile yürürlüğe 

girmeyebilirler (Açar, 2010: 12). 

İşletmelerin toplumla olan etkileşimlerinden ötürü kurumsal sosyal 

sorumlulukla alakalı farklı görüşlere rastlanmaktadır. Sosyal sorumluluk ile alakalı 

olumlu görüşler, toplumun kaynakları ile oluşan işletmeler, ekonomi ve yasal 

sorumlulukların üstünde, toplumun beklentileri ve taleplerini temel alan anlayışı 

barındırır. Sosyal sorumluluğa olumsuz pencereden yönelen görüşlerde ise işletmelerin 

asıl birinci görevi olan ekonomik görevlerinin ihmal edildiği ayrıca sosyal 

sorumluluğun da tüm toplumu ilgilendiren bir olgu olduğu için bunu sadece 

işletmelerden beklemenin doğru olmadığı yönünde bir anlayış hakimdir (Açar, 2010: 

19). 

Carroll, kurumsal sosyal sorumluluk etkinliklerini dört başlıkta incelemiş olup 

bunlara sosyal sorumluluk sınıflaması getirmiştir. Bunlar sırasıyla, hayırseverlik, etik, 

yasal ve ekonomi şeklinde sınıflandırılmıştır. Konumuz açısından kurumsal sosyal 

sorumluluğun hayırseverlik (gönüllülük) sorumluluk alanına etkisi önem arz etmektedir 

(Açar, 2010: 22). 

Bu sorumluluk kategorisinde işletmeler, iyi bir yurttaş olmayı, iyi niyeti 

güçlendirmeyi amaç edinmiş faaliyetleri içermektedir. İşletmeler özellikle bu 

sorumluluğu önemserler (Ay, 2003: 39). İşletme hayırseverliği faaliyetleri, topluma ya 



47 

 

da gruba daha başarılı bir şekilde ulaşır. Bu hayırseverlik sorumlulukları, gönüllülük 

esasına dayanır, yasal, etik ve zorunluluk taşımazlar ve tamamen şirketin isteklerine 

yöneliktir (Açar,2010: 25). 

Ülkemizin tarihsel sürecine baktığımızda, hayırseverliğin kendine özgü bir 

kurumsallaşma süreci izlediği söylenebilir. Osmanlı Devleti’nde vakf (vakıf) kavramı 

eğitim, sağlık ve sosyal güvenlik gibi kamu hizmetlerinin ana kurumsal mekanizmasını 

oluşturmaktaydı. Günümüzde Türkiye'de de birçok aile vakfı olmasının yanında yeni 

vakıflara rastlamak da mümkündür. Hayırseverlik ve vakıf arasındaki ilişkiyi 

anlayabilmek için tarihsel bir perspektifte hayırseverlik uygulamalarını incelemek önem 

taşımaktadır. 

2.2. VAKIF KAVRAMI 

Vakıf, 7. yüzyıl ortalarından 19. yüzyılın sonuna kadar uzanan bir dönemde 

Türk-İslam medeniyetlerinin, bilhassa Selçuklular ve Osmanlılar zamanındaki Türk 

dünyasındaki sosyal, kültürel ve ekonomik hayatında önemli bir rol oynamış olan dini, 

hukuki ve sosyal bir kurumdur. İnsanlık tarihinde kurumsallaşma özelliği gösteren ve 

bu alanda en önemli yardımlaşma örneklerinden biri sayılan vakıf kurumu, kişinin 

malının yanında mülkünün bir kısmını ya da tamamını belli bir amaç için kendi hür 

iradesi çerçevesinde mülkiyetinden çıkarıp, alınıp satılmaktan alıkoyması ve gelirini 

belirtilen şartlar dahilinde bu amaç için harcanmak üzere sürekli olarak tahsis etmesidir 

(Soysaldı, 2002: 385).  

"Vakıf" kelimesi kökeni itibari ile Arapçadır. Kelime anlamına bakıldığında, 

alıkoyma, durdurma, tutuklama anlamlarına gelmektedir. Çoğul olarak adlandırıldığında 

ise "vakıflar" ya da "evkaf" olarak ifade edilir. Vakfeden "vakıf", vakfedilen herhangi 

bir şey ise "vakıf" tır. En temel ve en geniş anlamıyla vakıf, kişisel mülkiyete ait bir 

malın belli bir amaç için tahsis edilmesi olarak tanımlanmaktadır. Türk Medeni 

Kanun'unun 903 sayılı kanunda vakıf şu şekilde ifade edilmiştir; Başlı başına 

varoluşunu elinde bulundurmak üzere bir malın belirli bir amaca tahsisidir." şeklinde 

ifade edilmiştir (Ekici ve Saydam, 1998: 3). 

Vakıf, taşınır ya da taşınmaz herhangi bir eşyanın ya da değerin belli bir 

gayeden tahsisinden doğan, hukuki ve devamlılık arz eden bir kavrama sahip olmasının 

yanında, malın doğrudan kendi kendini temsil ettiği, tescilinden sonra kurucusu dahil 



48 

 

olmak üzere herkesi içine bağlayan hukuki bir anlaşma niteliğindedir. Vakfiye ise, bu 

anlaşmadan doğan ya da bu anlaşmada bulunması gereken temel kuralların bütünün yer 

aldığı ayrıca hakimin kararı ile de hüküm ifade eden yazılı bir metindir (Öztürk, 1995: 

21). 

Dini tanımlamalarda kelime olarak birçok anlamı bulunan 'vakıf ' sözcüğünün 

aslında tüm manaları birbirine benzemektedir ve içerikleri ile aynı kimliğe sahiplerdir. 

Tüm bu vakıf tanımlarının ortak vurgusu vakfın, çıkarları insanların lehine olmak üzere 

bir malın Allah'ın mülkü hükmü niteliğinde kabul edilerek mülk olarak vermekten ve 

kendine mal etmekten ebediyen alıkoymak anlamını taşıdığıdır. Tüm menfaati ihtiyaç 

sahiplerine vermek sureti ile Allah'ın mülkü haline getirmektir. Vakıf kelimesi, Kuran-ı 

Kerim'de doğrudan geçmese de kardeşlik, yardımlaşma, şefkat ile muamele vs. birçok 

kavramlar ile bağdaşır anlamlar taşımaktadır.  

Vakıf kelimesi için yapılan tüm tarifler aslında vakıf kurumunun gelişmesine 

katkı sunmuş daha sonraki gelişmelerin temellerini oluşturmuştur. Yukarıda da 

değindiğimiz gibi Kuran-ı Kerim’de vakıf ile ilgili açık ifadeler olmamakla birlikte, 

Müslümanlara hayırsever olmaları, zekât vermeyi insanın çok sevdiği ve canının 

yongası kabul ettiği malının hayır yolunda kullanmayı, başka yardımlar da yapmaları 

yönünde telkinlerde bulunulur (Singer, 2012: 4). 

2.2.1. Vakfın Amacı 

Medeni Kanun’da da belirtildiği gibi vakfın varlığı elinde bulundurduğu malı 

amaca tahsis etmesi biçimindedir. Vakıf bir mal topluluğu olarak ele alındığında, bu 

malların harcanması vakfın amacına işaret eder. Vakıf kurumu esas olarak tüzel bir 

kişiliğe sahiptir. Vakfın amacı da onun en önemli parçasıdır o halde amacı olmayan 

vakıf için tüzel kişilikten bahsetmek doğru olmaz (Güneri, 1976: 28-29). Vakıf 

kurumunun amacına ulaşması için teşkilatlanması, tüzel kişiliğini koruması ve varlığını 

sürekli kılıp sosyal ve ekonomik olguları içinde barındırması önem arz etmektedir. 

Vakıf amacının belirli olmasındaki asıl neden, onun başka amaçlar ile 

karıştırılmasına izin vermeyecek bir biçimde sınırlandırılmış hatta kararlaştırmış 

olmasıdır. Vakfın hukuken varlığının devamı için amacının bulunması şarttır. Zira 

Medeni Kanun da vakıf tanımını; "başlı başına varoluşunu elinde bulunduran, bir malın 

belli bir amaç için özgülemesi" şeklinde tanımlamaktadır (Güneri, 1976: 30-31).  



49 

 

Vakfın amacı hukukun ve ahlakın sınırlarına çıkmamak ve yazılı olan ya da 

olmayan hiçbir hukuk kuralı ile ters düşmemesi oranında geçerliliğe sahiptir. Tüm bu 

şartları sağlayacak herhangi bir konu vakfın amacı olabilmektedir (Güneri, 1976: 31). 

Medeni Kanun'a göre vakfın amacının belli olması demek onun sadece tek bir amaç ile 

var olacağı anlamına gelmez. Vakıf mevzuatına ters düşmemek koşulu ile birden çok 

amaç içerebilir. 

Vakıf amacının sürekli olması, vakfın geçici bir nitelik taşımaması gerekliliği 

ile yani gelip geçici amaçlar uğruna vakıf kurulmasını önleme çabası ile yakından 

ilişkilidir. Süreklilik kavramı vakıf amacının ebedi olacağı anlamına gelmemekte,  

ancak burada, amacının gerçekleşmesi için gerekli olan süre bahsedilmektedir. (Güneri, 

1976: 41-42). Medeni Kanun'un 101. maddesinde belirtildiği gibi Cumhuriyet’in 

Anayasasında belirtilen niteliklere göre Anayasa’nın temel ilkeleri çerçevesinde, 

hukuka, ahlâka, milli birlik ve bütünlüğe, milli menfaatlere aykırılık gösteren ya da 

amacı belirli bir ırk veya cemaat mensuplarını destekleyici nitelikte olan vakıflar 

kurulamamaktadır. Bu demektir ki bu niteliklere sahip vakıflar tüzel kişilik 

kazanamamaktadırlar (Güneri, 1976: 39). 

Medeni Kanun'da vakfın sosyal amaç kavramı ile ilgili bir hükme rastlamak 

mümkün olmamakla birlikte topluma yararlı olabilecek vakıfların kurulmasını teşvik 

edici hükümlere rastlamak mümkündür. Vakfın sosyal amaç kavramı, vakfın bulunduğu 

toplum içinde itibar görebilmesi, günün şartlarına uygun, belirli çevrelerce yararlı 

olması ile ilişkilendirilmektedir (Güneri, 1976: 39). Diğer bir ifadeyle vakfın amacının 

belirlenmesinde içinde bulunulan toplumun ihtiyaçlarının gözetilmesi ve bu bağlamda 

tahsis edilen malı kullanma imkânının olması gerekmektedir. Vakıf kurumu sadece 

bilimsel, kültürel, dini ve hayır amaçları gerçekleştirmek için kurulmazlar. Tüm 

bunların yanında ekonomik amaçlarını gerçekleştirmek içinde de kurulurlar. 

Kaynağında ekonomik unsurlara yer vermeyen bir vakfın varlığının sürekliliğinden de 

bahsetmek oldukça güçtür. Çünkü vakıflar, varlık şartlarını,  gelir getiren mallara sahip 

olarak sağlamaktadır. 

2.2.2. Vakıf Anlayışını Doğuran Etkenler 

İhtiyaçlar ve zorunlulukları ortaya çıkaran faktörler yer ve zamana göre 

farklılık gösterir. Vakıflar, neye ihtiyaç duyuluyorsa o ihtiyacı gidererek toplumu 



50 

 

rahatlatan kurumlardır (Yediyıldız, 2003: 42). Vakıflar başlangıç itibari ile bireysel 

ihtiyaçları gidermek amacı ile oluşmuşken daha sonraları bu kurum, toplumların 

sosyokültürel yapısına, toplumların ihtiyaçlarına vs. göre gelişerek hayatın her 

safhasında yer edinmiştir. 

Tüm bu açıklamalar gösteriyor ki içinde bulunulan ortam ve zamana bağlı 

olarak doğan tüm ihtiyaçlar vakıf kurumlarını ortaya çıkarmıştır. Şüphesiz insanları 

vakıf kurmaya iten en önemli sebepler arasında dini inançlar bağlamında hayır yapma 

isteği gelmektedir ancak insanların sosyal, beşeri ihtiyaçlarına cevap vermeyen, 

dönemin sosyal ve ekonomik gerçekleriyle bağdaşmayan, sadece dini ve hayri kaynaklı 

bir kurumun uzun ömürlü olabileceği ve geniş bir alana yayılabileceği düşünülemez 

(Kozak, 1985: 48-49). 

2.2.2.1. Dini Değerler 

İnsanları vakıf oluşturmaya yönelten nedenlerin en başında, dünya hayatının 

geçiciliği inancı gelmektedir. Dünyada sahip olunan her türlü imkan bireye ahiret 

hayatını kazanmak için verildiği ifadelerine genellikle bütün vakıfların ilk kısmında 

kısımlarında rastlamak mümkündür (Öztürk, 1995: 20). Vakıf kurumuna sadece dini ve 

hayri bir kurum olarak bakmak, bu kurumun gerçek anlamda amacının ve işlevinin 

anlaşılmasını engellemektedir.  

Karşılık beklemeden hayır yapmak düşüncesinin temelinde, İslam dininin 

yardımlaşma ve dayanışmaya önem vermesiyle bunun düşüncesi yatmaktadır. İslam’ın 

temel kaynaklarından olan Kuran ve sünnette vakıf kurumuna teşvik edildiği açıktır. 

Türk toplumun yapısında baskın bir yere sahip olan yardımlaşma düşüncesi, 

İslamiyet’in kabulü ile birlikte her çeşit sosyal hizmetin yapılmasına zemin oluşturması 

ile vakıf kurumu da gelişmiştir ve yaygınlaşmıştır. Çünkü İslam dini sadaka verme, 

hayır yapma gibi birtakım davranışlara temel oluşturmuştur. Geçmişten günümüze Türk 

toplumunda vakıf olgusu, hayatın içinde önemli işlevleri yerine getirmede etkili 

olmuştur (Duman, 2014: 59). 



51 

 

2.2.2.2. Psikolojik Değerler 

Vakıf, insan psikolojisinin dini inançların, ekonomik ve toplumsal hayatın 

kesiştiği noktada yer almaktadır. İnsanın bir yanı olan ruhsal/ psikolojik yanı bir yandan 

da dini inançları da içine alan bir yapıdır. Bu psikolojik yapı birçok çeşitliliği içinde 

barındırır; hayır ve şer, kendini ve başkalarını düşünme, mutluluk, tatmin, iç huzur, 

kendinden sonra iyi bir ad bırakma, kendini gerçekleştirme, ebediyettik gibi düşünceler 

vakıf müessesinin temelini oluşturan dinamikler arasında yer almıştır (Erşahin, 2003: 

329). 

Dolayısıyla vakıfta bulunan kişi başkalarına yardımcı olma isteği hazzını 

yaşarken vakıf kurumunun olanaklarından yararlanan kişi de bir gereksinimin 

karşılanmasının hazzını yaşar. Bu iki durum birbiri ile çelişmeyen ve her daim büyüyen 

topyekûn bir mutluluktur (Öztürk, 1995: 20). 

2.2.2.3. Ekonomik Değerler 

Vakıflar, mal ve servetlerini kamunun yararı için uygun bir şekilde işletip 

kullanılmasına yardımcı olurlar. Vakıfların ekonomik bir değer taşıması, onların 

küçümsenemeyecek kadar bir hizmeti yerine getirdiğinin kanıtı niteliğindedir. Vakıflar 

gelir getiren bir kurum olmasının yanında, sahip oldukları serveti ya da malları işleten 

kurumlardır (Güzel, 1977: 7). 

Ekonomik yönden vakıflar yardımlaşmada devamlılık ve verimliliği 

amaçlarlar. Böylece insanlar,  ihtiyaçlarından fazla gelen servetlerini vakıf aracılığıyla 

tasarruf ederler. Vakfeden, vakfa bağışladığı malın ya da servetin işletilmesini şart 

koşarak devamlılığının sağlanmasını ister ve bunun için de mütevelli heyet tayin eder 

(Güzel, 1977: 7-8). 

Toplumda, insanların maddi sıkıntılarını ortadan kaldırmayı amaçlayan 

vakıfların, toplumda yeni hizmetlerin kurulmasında da etkin rol aldıkları görülmüştür. 

Nitekim bu amaç için kurulan hanlar, çarşılar vs. ticaret merkezleri bunlara örnek 

gösterilebilir. Vakıflar, devletin idare edemeyeceği ya da başaramayacağı sahalarda 

insanları idare ederek bir nevi kamu hizmeti görevi yapmaktadır. Böylece devlet bu 

yönden tasarruf imkânı sağlar (Kazıcı, 1985: 85-86). 



52 

 

Vakıflar, Kuran-ı Kerim ve hadisler gibi İslam dininin iki önemli kaynağından 

beslendiğinden ötürü İslam hukukçuları halka vakıf yapmak ve ellerindeki malları 

kamunun yararı için devlet gücüne yardımcı olmayı teşvik etmiştir (Berki, 1969: 55). 

2.2.2.4. Toplumsal Değerler 

Toplumsal boyutuna baktığımızda, vakıf kurumunu, sosyal tabakalar 

arasındaki gelir transferlerinin akışı olarak tanımlamak mümkündür. Şöyle ki vakıflar 

aracılığı ile zenginlerin gelir ve serveti üst tabakadan alt tabakaya, ihtiyaç sahiplerine 

doğru aktarılmaktadır. Genellikle vakfedenler daha yüksek bir gelir seviyesine 

sahipken, ihtiyaç sahipleri yani vakıf menfaati kendine tahsis olunanlar daha düşük gelir 

düzeyine sahiptir. Bu bağlamda, vakıf kurumunun toplumsal tabakalaşmada alt sınıfın 

küçülmesine, orta sınıfın genişlemesine doğrudan etki edeceği söylenebilir. Bu sayede 

de görülüyor ki vakıflar, yoksulluğa karşı en geniş ve doğrudan mücadele eden 

kurumdur. Vakıflar sayesinde üst tabakanın serveti, kendilerinden çıkarak 

toplumsallaşır ve elde edilen gelir alt tabakanın hizmetine sunulur. Tüm bunlar vakıflara 

kamu hizmeti sağlayan örgüt kimliği kazandırmıştır. Dolayısıyla bütün toplumlarda 

gerek sosyal, gerek töre ve gerek dinsel nedenlerle ortaya çıkan iyilik yapma isteği ve 

başkalarına faydalı olma vakıflaşma olgusu ve kurumu sayesinde kurumsallaşmakta ve 

süreklilik kazanmaktadır (Duman, 2014: 52-53). 

2.2.2.5. Siyasi Değerler 

Vakıflar, içinde bulundukları toplumun ihtiyaçlarına göre şekil alırken bir 

yandan da kurucularının dünya görüşü ve kabiliyetlerine göre de farklı bir yapıya sahip 

olurlar. Vakıflar dokunulmaz değillerdir, dönemin şartlarına ve hukuki normlarına göre 

şekil alırlar (Öztürk, 2009: 27). Yönetici sınıfın kurduğu vakıflar Devlet-Millet 

ilişkisine katkı sunmuş ve güçlendirmiştir. Bu uygulama ile hem sosyal bünye 

güçlenmekte hem de devletin yüceliği, cömertliği pekiştirilmekteydi.  

Vakıflar aynı zamanda şehirlerin kurulup gelişmesinde de önemli yer 

etmişlerdir. Fethedilen yerin Türk şehri haline gelmesi ve yenileşmesinde vakıf kurumu 

büyük rol oynar. Öte yandan siyasal iktidarların benimsedikleri ideolojiyi halka 

benimsetmesi ve karşı akımları zayıflatması için de vakıflara ihtiyaç duyulmuştur. 

Örneğin Selçuklular Şia'ya karşı Sünniliği benimsetip güçlendirmek için vakıf 



53 

 

medreseleri kurmuşlardır. Osmanlı Devleti’nde yönetici sınıf (askeri sınıf)  kurduğu 

vakıf aracılığı ile ideolojisini halka ulaştırmıştır. Bunun en belirgin örneğine Rıza 

Nur’un 1 Nisan 1340/1924 tarihinde Sinop'ta kurulan vakfın amacına ilişkin 

ifadelerinde rastlamaktayız (Öztürk, 2009: 27). 

Vakfın ortaya çıktığı dönemin siyasal zemini çok önemlidir. Osmanlı 

Devleti'nde savaşı kaybedenlerin mallarına müsadere yolu ile el konulması yöntemi, 

servetin bir elde toplanması, kuvvetli ailelerin kurulmasına engel olmuştur. Yine 

Osmanlı Devleti'ndeki veraset yöntemi de bu kapsamda değerlendirebiliriz. 

2.2.2.6. Kültürel Değerler 

Kültür, bir toplumun ortak hedefler doğrultusunda bir araya gelerek millet 

vasfına yükselmesine verilen addır. İlk başta yazılı olmayan daha sonra hukuk olarak 

teyit edilen yardımlaşma ve dayanışma, Türklerde milli gelenek ve örfün başında gelir. 

Geniş bir coğrafyada kendini göstermiş Türk topluluklarında sevgi, merhamet, 

yardımlaşma vs. gibi duygular tarihin her döneminde kendini göstermiştir. Bunu 

Türklerin yaşadıkları yerlerdeki vakıf eserlerinde görmek mümkündür (Yörükoğlu, 

1985: 115).  

İnsanlığın ilerlemesinde bilim, öğrenme merakı tarihin her döneminde güç, 

iktidar, saygı ve sevgi aracı olmuştur. Bu niteliklere sahip olan kişi, hem bilim yapmak 

için vakıf kurmuştur hem de başkalarının çalışmasına destek vermiştir. Buna 

verilebilecek en güzel örnek ise vakıf kütüphaneleridir. Zira İslam medeniyeti kitaba 

büyük değer vermiş olup, bunu cami ve medreselerdeki kitaplar üzerinde yazan vakıf 

malıdır ibaresinden anlamak mümkündür. Birçok temel erdem eğitim ile kazanılırken 

yakın tarihe kadar eğitim görevi devlet destekli değil, sivil destekli vakıf yolu ile 

olmuştur. Nizamiye Medreseleri buna örnek olarak gösterilebilir (Erşahin,  2003: 334). 

Türk kültürü tarihinde vakıf kurumunun önemli bir konuma gelmesinde 

şüphesiz Türklerin İslamiyet'i kabul etmelerinin payı oldukça yüksektir. Ancak burada 

Türklerin vakfı İslamiyet ile tanıdıkları anlamını çıkarmak doğru değildir. Nitekim 

Türklerde İslamiyet'i kabul etmeden önce de vakıf anlayışı vardı. Kaynakların 

belirttiğine Doğu Türkistan'daki kazılarda ulaşılan Uygur vakfiyeleri, bu bölgede 

İslamiyet'ten önce var olan Budizm dinindeki Türklere ait olan Uygur harfleri ile 



54 

 

yazıldığı görülmüştür (Erşahin,  2003: 334). Burada Budizm dininin etkisinden 

bahsetmiş olsak da vakıfların oluşmasını sağlayan ana sebebin sadece din kaynaklı 

olduğunu söylemek doğru değildir. Zira böyle bir kurumun oluşması ve gelişmesinin 

yanında devamlılığın sağlanması için benimseme ve kabullenme aşaması gibi alt 

yapının da bulunması gerekmektedir. Tarih boyunca Türk toplum geleneğinde vakıf 

olgusu milli benliğine işlemiştir (Erşahin,  2003: 335). 

Sonuç olarak,  Türk toplum hayatı milli birlik, milli dayanışma, yardımlaşma 

gibi duyguları barındırmaktadır. Her vakıfta olduğu gibi Türk vakıfları da belirli bir 

duygu, düşünce yapısı üzerine şekillenmiştir. Vakıfları sadece ihtiyaç sahiplerine 

yardım eden kurum olarak görmek doğru olmadığı gibi aynı zamanda kültür kurumları 

olarak da düşünmek gerekir (Duman, 2014: 59). 

2.2.3. Vakfın Kuruluş Şartları 

Vakıf kurumu, işlemleri yerine getirebilmek için belirli şartlara sahip olmalıdır. 

Bu şartlar, içinde bulunduğu dönemin ihtiyaçlarına göre şekil almaktadır. Ayrıca 

ihtiyaçlara göre de her alanda vakıflar kurulabilmektedir (Akar ve Güneş, 2002: 22). 

Vakıf kurumlarında, her şeyden önce vakıfta bulunanın vakfettiğini 

gösterdiğini ifade etmesi gerekmektedir. Örnek olarak; "Ben malımı vakfettim", "Habs 

ettim", "Tasadduk ettim " veya "Sadaka ettim" gibi ifadelerde bulunmalıdır. Bununla 

beraber, vakfın kuruluşu için aranan şartlar kesin çizgilerle birbirlerinden ayrılmaz. 

Konunun iki ayrı başlık üzerinden ele alınması aydınlatıcı olacaktır: Birincisi vakıfta 

bulunması gereken şartlar ve ikincisi vakfedilen malda bulunması gereken şartlardır 

(Akar ve Güneş, 2002: 22). 

2.2.3.1. Vakıfta Bulunması Gereken Şartlar 

Vakfın temlik ve teberrua ehil olması şartı aranmaktadır. Burada anlatılmak 

istenen, vakfeden her kim ise bu kişinin aklının yerinde ve akıl sahibi olması, hür ve 

erin olması gerekliliği ifade edilmektedir. Ayrıca temlik ile ifade edilen ise, bir malın 

bedelsiz olarak satabilme ehliyetine sahip olmasıdır. Teberrua ise bir malın 

satılabilmesinde bu işlemlerin hukuksal yönden geçerli sayılmasıdır (Şeker, 1991: 148). 



55 

 

Vakfın vakfa razı olması şartı vardır. Yani vakıf kurumunun vakfa rızası 

bulunması gerekmektedir. Hiçbir vakıf zorla yapılmaz. Rıza ile vakfa gönüllülük ile 

bağlanılır (Şeker, 1991: 148). Vakfın borcundan veya sefehinden (akılsızlık) dolayı 

mahcur (hacrolunmuş) bulunmaması şartı aranmaktadır. Burada ifade edilmek istenen, 

hacr altına alınmış herhangi bir şahsın kısıtlı olması durumunda yani hacr kararından 

sonra yaptığı her türlü hukuksal işlemlerde vakfın sorumlu tutulmamasıdır. Malını vakf 

etmek isteyen her hangi bir kişinin borçlu olmaması, israfa düşmemesi, zevk ve 

eğlenceye düşkün olmaması, iflas etmemesi vs. tüm bunları taşımaması lazımdır. 

Dolayısıyla hacr altında olan kişilerin vakıfları da geçerli sayılmamaktadır. 

Vakıf, vakfettiği şeyi itikadına göre hayır ve sevap kazanmak niyeti ile 

vakfetmelidir. Neticede vakıfta öncelik amaç, Allah'ın rızasını kazanmak ve toplumun 

ihtiyaçlarıdır (Şeker, 1991: 148). 

2.2.3.2. Vakfedilen Malda Bulunması Gereken Şartlar 

Vakfedilen mallarda bulunması gereken belirli şartlar mevcuttur. Bu şartlar 

aşağıda belirtildiği şekilde düzenlenmiştir: 

 Vakfedilen şeyin ayn (vakfedenin elinde bulunan mal) olması şartı; yani vakf 

edilecek mülk olmalıdır. Herhangi bir kişi kendisine ait olmayan, gerek 

hukuken, hükmen gerek örfen bir malı vakf edemez (Şeker, 1991: 148). 

 Vakfedilecek malın akar (ev, dükkan, tarla vs. gibi gelir getiren mülk) olması 

şarttır. Burada ifade edilen, gelir getirebilen gayrimenkul mal olması 

durumudur. 

 Vakıfta müebbetlik şarttır. Vakfın amaç bakımından devamlı olması gerekir. 

Belirli süreli vakıf, hukuksal olarak sahih olmaz (Şeker, 1991: 148). 

 Vakfedilen şeyin muayyen ve malum olması şarttır. Vakfedilecek mülk, 

belirlilik içinde kararlaştırılmış bilinen bir mülk olmalıdır. Vakfa konu olan her 

hangi bir mülkün miktarı, sınırı, yeri adeti gibi belirli özellikleri bilinmelidir. 

Vakfın münces (yerine getirilmiş, sonuçlandırılmış) olması şarttır. Yani yerine 

getirilemeyen vakıf malı uygun değildir.  

 Vakfedilecek bina ve ağaçların "müstahiku'l- kal" (yıkılmaya ve sökülmeye 

mahkum ve eninde sonunda sökülecek ve yıkılacak) olmaması şartı vardır. 



56 

 

 Vakfedilen herhangi bir şeyin vakıf esnasında vakfın malı olması şartı vardır. 

 Vakfın meşrutun lehi (vakfeden tarafından yararlanması şart koşulan) kesinlikle 

belli edilmesi ve ihmalden uzak tutulması olması şartı vardır. Yani kişi malını 

vakf ederken kesin neyi kast ettiğini bilinmesini isteme şartı söz konusudur. 

 Vakıf hayır yoluna yapılmalıdır (Şeker, 1991: 148-149). 

Yukarıdaki şartlardan da anlaşılacağı üzere köklü bir tarihi olan vakıf 

kurumlarının hukuksal bir konum kazanabilmesi hem vakıfta bulunması gereken, hem 

de vakfedilen malda bulunması gereken birçok koşulu sağlaması gerekmektedir. Ancak 

bu şekilde vakıflar toplumda uygunluk ve geçerlilik kazanır. 

2.2.4. Vakfiye 

Vakfiye, vakıfta bulunacak kişinin malını verdiğine dair ve hakimin vakıf için 

verdiği hükmünü içeren belgeye verilen addır. Belirli şartlar ile kurulan vakfın, 

genellikle vakıf tarafından hazırlanmış tüzüğüne vakfiye denir. Bunlar kadılık siciline 

işlendikten sonra kesinleşirler. Tarihi açıdan bakıldığında vakfiyeler, önem arz eder. 

Çünkü bunlar, tarihsel süreç içerisindeki belirli olaylar hakkında bize bilgiler verir. 

Ayrıca vakfiyeler, toplumların iktisadi ve sosyal yaşamlarında önemli rol oynayan vakıf 

müesseseleri hakkında, nasıl çalıştıkları, kimlerin idare ettiği, kimlerin istifade ettiği vs. 

hususları öğrenmemize olanak sağlar (Kazıcı, 1985: 39). 

Bir vakfiye metninde genel olarak şu bölümler yer almaktadır; 

1. Allah'a şükür, vakıf yapmanın sevabı ile alakalı ayetler ve hadisler yer 

almaktadır. 

2. Vakıf yapmak için olunan mallar, 

3. Vakıf yapmak için ayrılan malların idaresi ile ilgili, 

4. Ne tür masrafların yapılacağı ve nerelere sarf edileceği, 

5. Vakfın kimlere nasıl idare olunacağı, çalışan sayısı, verilecek olan ücret, sonuç 

olarak da kimlerin bu haktan faydalanacağı şartları, 

6. Karar verenin vakfın gerekliliğine dair hükmü, 

7. Sonuç kısmında tarihle birlikte hakimin mührü yer almaktadır. (Çataltepe, 1991: 

20). 



57 

 

Vakfiyeler, kanun koyucunun hükmü gibi kesindir. Vakfiyeler tarih boyunca 

çeşitli şekiller üzerine yazılmış ve günümüze ulaşabilmiştir. 

2.3. OSMANLI DÖNEMİ ÖNCESİ VAKIF ANLAYIŞI 

Vakıf yönetimi sistemi, tarihsel zaman içerisinde bulunduğu topluma, zamana 

ve bulunduğu mekâna göre değişiklik göstermiş, birçok toplumlarda değişik şekillerde 

kendini göstermiştir. Vakıf kurumu temelinde yardımlaşma yatan bir kurumdur. Vakfın 

başlangıcı ile ilgili belirli kesin bir tarih vermek zordur. Bu konuda ancak bir takım 

tahminlerde bulunmak ya da bizzat ana kaynaklara inerek ciddi bir araştırma ile bu 

konuda yazılmış eserleri bulmak gerekmektedir. 

Bir araştırmaya göre, vakıflarla ilgili en eski yapının oluşması Hitit kralı 

döneminde yapılan kazılarda ortaya çıkarılan tablet ile ulaşılmıştır. Tabletteki yazılı 

metin, kamu hukukundan doğan bir özgüleme niteliğindedir. Kral tarafından tahsis 

edilmiş olmasının bilgisi dışında, özel kişilerin bu özgülemeye dâhil olduklarına dair bir 

bilgiye ulaşılmadığından tüzel bir kişiliğe sahip olup olmadığı bilgisine de sahip 

olunamamaktadır. Ayrıca metine sadık kalarak, mallardan sadece Kral soyundan 

olanların faydalanması ve diğer insanların bu imkânlardan yoksun kalmaları, vakfın 

olamayacağı bilgisini de bize sunmaktadır (Ballar, 1991: 4-5). 

İslamiyet öncesi devletlere baktığımızda, bu devletlerin diğer ülkelerle olan 

savaşları ve ilişkileri, bir noktaya kadar bize bilgi vermiş olsa da, toplumsal hayatları ve 

kendilerine ait olan hukukları üzerine fazla bilgiye ulaşma konusunda kesin bir şey 

söylenememektedir. Bununla birlikte, bazı kavimlerin sahip oldukları kültürlerle 

bağlantılı bir takım bilgilere ulaşılabilmiştir. Bu bağlamda, Hititler ve Sümerlerin 

hukuksal yapısını bazı eserlerde görmek mümkün olmuştur. Özellikle Hititlerin 

toplumsal hayatları ve hukukları bizi ayrıca yakından ilgilendirmektedir. Çünkü bu 

kavim, şu anki topraklarımız üzerinde yaşamış ve teşkilatlanmış bir uygarlıktır. Bazı 

konularda, özellikle toprak konusunda ülkemizin gerçeklerine uygun bir teşkilatlanmaya 

gidilmiştir. Bu bilgiler neticesinde, bir yandan Türk Hukuk Tarihi'ni diğer yandan da 

Anadolu'nun Türklerden önceki kavimlerinin hukuk tarihlerini bilmemize kaynaklık 

etmiştir (Hatemi, 1969: 11). 



58 

 

Türkler, İslamiyet dinini kabul etmeden önce Buddha inancına bağlı çeşitli 

vakıf kurmuşlardır. Doğu Türkistan'ın Turfan bölgesinde ise yapılan araştırmaların 

sonucunda elde edilen bulgular Uygur vakfiyeleri hakkında tam bir hüküm vermenin 

doğru olmayacağı yönünde olup, bu vakfiyelerin tahmini olarak M.Ö.13.-12. 

yüzyıllarda oluşturulduğu anlaşılmaktadır (Bayartan, 2008: 158). Belirtildiği gibi, 

İslamiyet'in kabulünden önceki dönemlerde, vakıf kurumu ile ilgili bilgilere ulaşmak 

zordur. Ancak Von Le Cog'un Doğu Türkistan'da Turfan kazısında rastladıkları Budist 

Uygur Türklerine ait bir kitabede bir "vakıf" kurumundan bahsedilmiştir. Bu kitabedeki 

vakfiye; bir Uygur manastırına vakıf olunan bağ ve arazinin bir tıp medresesi olduğu ve 

diğer okulların yaşatılması ile ilgili bilgi veren vakfiyedir. Vakfedilen bir han olup 

Manastırı yöneten de bir rahiptir. Vakfedilen malların geliri manastıra aitti. (Çataltepe, 

1991: 13). Bunun yanında Babil ve Sümerlerde vakıfların kurulduğuna dair çeşitli izlere 

rastlanılmıştır. Babil devletinde inançlı bir adamın, kendisi adına mabet yaptırması ve 

bu yaptığı mabede rahip tayin etmesi bunu içinde bir mülkünü karşılıksız vermesi buna 

örnek olarak gösterilebilir. 

Vakıfların ilk nerede, hangi zamanda, kimler tarafından kurulduğuna dair net 

bilgi vermenin mümkün olmadığının vurgulanması gerekmektedir. Ancak, yukarıda 

bahsedilen topluluklarda vakıf kurumunun geçmemiş olması o topluluklarda 

yardımlaşma anlayışının bulunmadığı anlamına gelmemektedir. Topluluğun içinde 

bulunduğu şartlar çerçevesinde düşünüldüğünde, yardımlaşmanın nasıl ve ne yönde 

olduğu bilgisi edinilerek tahminlerde bulunmak mümkündür.  

Gerek dini amaçlar bağlamında, inanılan, tapınılan tanrılar için inşa edilen 

mabetler olsun, gerekse sosyal-kültürel amaçlar bağlamında, inşa edilen yollar, 

köprüler, hanlar ve eski Türk topluluklarındaki şölenlerde, yedirip içirme adetleri ve 

yoksulun, zayıfın korunup kollanması olsun,  bu uygulamaların hepsi ortak bir bilinçten 

meydana gelir. Bu da "yardımlaşma" duygusundan hareket ederek "vakıf anlayışının" 

varlığına işaret eder. Tüm bu anlatılanlar İslamiyet öncesi dönemde, yardımlaşmanın 

olduğu anlamına gelmektedir. 

Eski Yunan’da devletinde ise vâkıfa dair uygulama olup bununla ilgili birçok 

kurumlardan bahsetmek mümkündür. Kişiler mallarını belirledikleri kişilere belirli 

şartlar içerisinde ayrıca bu şartların değiştirilmemesi koşulu ile mallarını karşılıksız 



59 

 

vasiyet etmekteydi. Roma ve Bizans İmparatorluklarında da vakıf kurumu ise bir takım 

gelişmeler göstermişti. Eski Yunan devletlerinde ise vakıf, bir malın tahsis olduğu 

amaca göre kullanılması anlamına geliyordu. Daha sonra ise, bir kimsenin karşılıksız 

olarak verdiği veya vasiyet etmesi ile gelirini, amacının gerçekleşmesi amacıyla 

insanların yararına sunulmuş ve uygulanmaya başlanmıştır. 

Batı toplumlarında vakıflarla ilgili ilk belirtilere, Orta Çağ’da rastlanmıştır. İlk 

Çağ klâsik Roma Hukuku'nda hukuksal bir kişilik kazanılmamış olması bu kavramın 

geliştirememiş, bağımsız bir teşkilât olan mal topluluklarına rastlanmamıştır. Hayır 

işleri için tahsis edilen mal, güvenilir bir kişi aracılığı ile yapılmakta ve bu kişiye 

eşyanın asıl mülkiyet hakkı devretmek suretiyle belirli bir hayır amaçlı bir malın hizmet 

götürmesi sağlanmaktaydı (Cansel, 1998: 321). 

Orta Çağ Avrupası'ndaki vakıflar, kiliseye bağlı olarak gelir kaynaklarını, 

manastırların, parasız yemek dağıtılan ve yetimlere bakılan kurumların ya da okulların 

işletilmesi için kullanırdı. Rönesans Dönemi'nde tacirler eğitim ve yöredeki ihtiyaç 

sahiplerine yardım gibi amaçlarla çok sayıda özel vakıflar kurmuşlardır (Akar ve Güneş 

2002: 22). 

Hukuk alanında önemli gelişmeler göstermiş olan Romalılar ise başlangıçta bu 

kurumu, pratik sahaya, yani örf ve âdete dayandırıyorlardı (Cansel, 1998: 321). 

Hıristiyanlığın yaygınlaşıp Roma Devleti'nin resmi dini haline gelmesiyle kiliselere ve 

manastırlara ait, ihtiyaç sahiplerinin korunması için tesis edilen kurumlara bağışlar 

ortaya çıkmıştır. Ancak hibe veya vasiyet edilen mallar şart koşulduğu takdirde, 

vakfeden tarafından geri alınabilmekte veya mirasçılarına verilebilmekteydi (Cansel, 

1998: 322). Bu da, vakıf olgusunu ortadan kaldırmaktaydı. 

Roma'da cumhuriyetin sonlarına doğru hayır, güzel sanatlar ve felsefe konuları 

ile ilgili kurumların kurulması ihtiyacı ortaya çıkmış ve vakfı yükümlülük, bağış ya da 

vasiyet biçiminde öngören bir düzenleme yoluna gidilmiştir (Ballar, 1987: 5). Ancak bu 

düzenlemede tüzel kişilik konusu düşünülmediğinden kötü uygulamalar 

önlenememiştir. Bu konuda Bizans hukukçuları tarafından adım atıldıktan sonra mallara 

tüzel kişilik tanınmış ve Roma'da da vakıflar kazandıkları kişilikle amaçlarına uygun 

olarak topluma hizmet etmeye başlamışlardır (Ballar, 1987: 5). 



60 

 

İslamiyet'in doğuşu ve sonraki dönemde vakıf kültürünün kaynağı ve gelişimi 

ile ilgili konularda ileri sürülen farklı bilgiler mevcuttur. İslam hukukçuların ve bazı 

ilahiyatçıların bu konudaki araştırmaları yön verici niteliktedir. İslam hukukçuları ve 

ilahiyatçılara göre, Kuran-ı Kerim'de "vakıf" kelimesi doğrudan doğruya geçmese de, 

İslam dininin Müslümanlara birlik, dayanışma, yardım etme duygusu gibi prensipler 

ortaya koyması, vakfın kaynağını İslam esaslarına dayandırmaktadır (Çataltepe, 1991: 

17).  Bu bağlamda, Kuran-ı Kerim'de "vakıf" kelimesine yakın birçok kelimenin eş 

anlamlı olarak kullanıldığını da görmek mümkündür. "Sadaka", "ihsan" Kuran'ın 

değişik yerlerinde geçmektedir. "Allah yolunda harcanan mal", "malını akrabaya, 

yetimlere ve yoksula vermek", "fakiri beslemek", "hayır yapmakta yarışmak", "sadaka 

vermek" kavramlarını içinde barındıran ayetlerinde de vakfa dolaylı da olsa gönderme 

yapılmıştır. 

Vakıf kurumunun, ilk kurucusu, bazı kaynaklarda Hz. Muhammed olarak ifade 

edilmiştir (Çataltepe, 1991: 17).    Hz. Muhammed’in Medine'de kendine ait olan Fedek 

arazisini vasiyet yolu ile ihtiyaç sahipleri olan Müslümanlara vakfetmesi ile böylece 

İslam'ın ilk vakfını ortaya çıkmıştır (Çataltepe, 1991: 17-18). Hz. Muhammed’in 

peşinden gidenlerden maddi durumu yerinde olanlar, vakıf yapma konusunda önemli 

girişimlerde bulunmuşlardır. Buna örnek olarak, Hz. Ömer, Osman, Ebu Talha, Ebu 

Bekir, Ali, Zübeyr, Sa'id, Enes, Hâkim b. Huzzam verilebilir (Çataltepe, 1991: 17-18).  

 İslam dünyasında vakıfların çoğalması ve geniş sahalara yayılmasında, vakıf 

yapma konusunda dini kaynakların önemli bir teşvik ediciliğin olduğunu söylemek 

mümkündür (Kazıcı, 1985: 63). İslam anlayışında gerek insanlara gerekse hayvanlara 

yapılan hizmetin ibadet olarak görünmesinin sonucu, vakıflar, her alanda toplumun 

iyiliğini gözetecek teminat ve garanti görevi görmüşlerdir. Bu anlayış çerçevesinde de, 

Müslümanlar, yaşadığı köy, kasaba, mahallelerde çeşitli vakıflar oluşturmuşlardır. Bu 

vakıflar, başta Mekke, Medine, Şam, Mısır ve Haleb ardından da İstanbul, Bursa, 

Edirne gibi fethedilen şehirlerde uygulama alanı bulmuştur (Kazıcı, 1985: 63-64). 

İslam hukukçuları, İslam dünyasında derin etkiler bırakan vakıf kurumunun 

kesin olarak ne zaman doğduğuna dair farklı düşüncelere sahiptir. Bunlardan bazıları 

geleneksel İslam anlayışa göre, ilk vakfın, Hz. İbrahim tarafından ilk hac yollarının 



61 

 

yapılması amacı ile ayrıca zemzem kuyularının tamir ettirilmesi ve Kabe-i 

Muazzama'nın vakfedilmesi ile başladığını öne sürmektedir (Güler, 2002: 9).  

Bazı vakıfçılar "Kabe'nin" bir vakıf olarak kabul edilmesi düşüncesinde hem 

fikirdir (Hatemi, 1969: 24). Hz. İbrahim tarafından yaptırılan Kâbe binası ve çevresi 

oldukça eski olup, eski devirlerden beri ibadet için kullanılmıştır. Bu düşünceye göre, 

Kâbe’nin o dönemdeki tüm tapınaklardan farklı olarak değerini koruması, ona tüzel bir 

kişilik kazandırmasının yanında mescit vakıfları adı altında ilk örnek sayılmasını 

gerektirir (Hatemi, 1969: 23-25). 

 Bu bağlamda vakfın kaynağı ile ilgili farklı düşünceler olsa da vakıflar 

bulundukları dönemi sosyal, ekonomik, kültürel birçok yönden etkilenmiş ve her 

dönemde farklı şekillerde yorumlanmıştır. Moğol prenslerinin İslamiyet'i kabul 

etmesinden sonra, tahrip edilen şehirlerin kalkınması ile vakıflar da gelişim göstermiştir 

(Kazıcı, 1985: 54). Moğollarda adından söz ettiren Gazan Han, Tebriz yanındaki Şeneb-

i Tebriz adı verilen bölgede türbe, mescit, medrese, kütüphane, ilmi külliye yaptırmış ve 

bunların korunup kollanması için ekonomik açıdan güçlü vakıflar kurmuştur. 

Hükümdarlarının vakıf yaptığını gören halk da bu şekilde vakıf yapmaya başlamıştır 

(Kazıcı, 1985: 54). Nitekim İslam dünyasında birçok kimse, Sultanların öncülük ettiği 

vakıflara bakarak yeni vakıflar kurmuşlardır.  Bunun asıl teşvik edici kaynağı, Allah'ın 

rızasını kazanmak olmuştur (Kazıcı, 1985: 54) 

 İslâm memleketlerine bakıldığında vakıf sisteminde ciddi bir gelişme kendini 

göstermiştir. İslam âleminde ilk vakıf örneklerini, 706 yılında, Emevi Halifesi 

tarafından, başkent Şam’da yaptırılan “Ümeyye Camii” için kurulmuştur (Ballar, 1996: 

5-6). Emeviler Dönemi’nde vakıf kurumuna yeni anlayışlar gelmiş, daha önce 

görülmemiş yeni vakıf kurumları kurulmuştur. Bu dönemde ilk kez yeni bazı 

girişimlerde bulunulmuş. Bu dönemde örnek olarak Emevî halifesi ilk defa bazı köy ve 

çeşitli mezraları, Şam’daki Ümeyye camii için gelir getiren yerleri birer kaynak olarak 

vakfetmiştir (Demirbaş, 2010: 56). 

Ayrıca yine bu dönemde, evladiyelik vakıflar veya aile vakıfları denilen farklı 

bir türde vakıf ortaya çıkmıştır. Bu tür vakıfların ortaya çıkmasında fetihlerle kazanılan 

zenginliğin de payı büyük büyüktür. Bu dönemde, vakıflarla ilgili önemli çalışmalar 

yapan Ebu Yusuf, oluşturulan yeni vakıf türünün hukuksal temellerini atmıştır. Kendisi 



62 

 

de Hanefi hukukçusu olan Ebu Yusuf, vakıf sistemini, insana ve pratik hayatın 

gerçeklerine uyumlu bir mekanizma haline getirmeye çalışmıştır. Bunu yaparken de 

hem hükümet politikalarını hem de sosyal hayatın iktisadi şartlarını dikkate almıştır 

(Uzunçarşılı, 1970: 9). 

 Abbasiler döneminde ise, Emeviler dönemindeki aile vakıflarının, insanları 

vakıf kurmaya teşvik etmesi ve hem devletin hem de toplumun bunu olumlu 

karşılayarak desteklemesi ile çok sayıda vakıf teşkilatının kurulumu gerçekleşmiştir 

(Uzunçarşılı, 1970: 10). Vakıflar, bu dönemde ciddi yapısal değişikliklere tabii olup, 

kurum haline gelmiş, bunların yönetimi için vakıflar nezareti ismiyle bütün vakıfları 

birleştiren ve kontrol eden, onların bir düzen içerisinde sağlanmasına hizmet eden bir 

teşkilat kurulmuştur (Uzunçarşılı, 1970: 10). 

Abbasiler devrinde, oluşan siyasi parçalanma ile birlikte Selçuklu Devleti’nin 

kurulması vakıf kurumlarının gelişimini hızlandırmıştır. Gerek hukuksal gerekse 

yönetim bakımından farklı yenilikler kaydedilmiştir (Kazıcı, 1985: 55). Selçuklu 

devletinin devam ettiği Sünnilik siyaseti, devlette birçok yerde yeni dini kurumların 

oluşmasına yol açmış ve birçok medresenin kurulmasıyla sonuçlanmıştır. 11. ve 12. 

yüzyıllarda düzenli bir sosyal bir nitelik alan ve kuruluş haline gelen tekke ve 

zaviyelerin çoğalması ve devletin meydana getirdiği dini ve hayri amaçlı kurumların 

artması vakıf sermayesinde ciddi bir ilerlemeye yol açmıştır (Kazıcı, 1985: 55).     

Vakıf kurumu, İslâmiyet’in kabulünden sonra bilhassa Selçuklular ve 

Osmanlılar döneminde sosyal hayat, kültürel hayat ve ekonomik hayatın her alanında 

damgasını vurmuştur. Selçukluların iktisadi ve sosyal hayatında da vakıfların etkisi 

mevcuttur. Bu dönemde vakıfların sayısında artış olması ile birlikte, toplumun eğitim, 

sağlık vs. her türlü ihtiyaçları için kurulan vakıf kurumları Osmanlı Dönemi vakıf 

anlayışına da öncülük etmiştir  (Kozak, 1985: 19).  

 Bayındırlık, sanat, mimarlık alanındaki gelişmeleri vakıf kurumu ile 

açıklamak mümkün olmuştur. Yine bu dönemde vakıflar sayesinde köylerde ve 

kasabalarda hastaneler kurulmuş, sağlık hizmeti ücretsiz verilmiştir. Vakıf eserlerinin 

çoğalması, mimar, usta, tezyinatçı gibi birçok sanatkârın istihdamına ve yetişmesine 

olanak sağlamıştır (Kozak, 1985: 19).  



63 

 

 Tüm bu gelişmeler sonucunda, Selçuklularda, sayıca fazla olan vakıfların 

idaresini düzenli bir şekilde gerçekleştirebilmek için "Evkaf Nezareti" kurulması 

ihtiyacı doğmuştur (Kozak, 1985: 19). İslam'daki bazı kavramlar, vakıf kurumunun 

gelişmesine açık bir şekilde dayanak oluşturmuştur. İslam'da sosyal yardımlaşma ve 

dayanışma olgusu, farz ve ibadet olarak, sınırları ve miktarı belirlenmiş zekât kavramı 

ile kendini göstermektedir. Bu anlayışta zekât, sadakalardan ayrı bir yerde mecburi, 

zenginin bağışladığı değil zenginin borcu hükmünde, fakirin de hakkı olarak ortaya 

çıkmaktadır. Burada zekât kavramını, vakıf oluşumunda rol oynayan İslami temel 

kavramlar arasında değerlendirmek mümkündür (Sevim, 2009: 13-14). 

Sadaka-i cariye, sevap getiren sadaka anlamına gelen ve vakfedilen 

gayrimenkuldür. Dini anlayışta, vakıf hayır amaçlı kullanıldığında, vakfeden kişiye 

devamlı sevap getirmektedir. Bu bağlamda, önceki dönemlerde inşa edilmiş han, 

hamam, medrese, dükkân, kütüphane, çarşılar, mescitler vakıf olarak topluma 

kazandırıldığı takdirde, mal sahiplerince sürekli edinilen bir sevaba işaret eder. 

İnsanların yararlanmaları için inşa edilen yol, köprü, çeşme ve yoksullar için kurulan 

aşevi, hastane, okul gibi hayır yerleri de bu kapsamda değerlendirilebilir (Sevim, 2009: 

42). İslam dini, sosyal yardımlaşmayı teşvik edecek birçok kavramı içinde bulunduran 

bir dindir. İslam dininin kabul edilmesi ile birlikte dini kaynaklardan beslenen birçok 

vakıf kurumu ortaya çıkmıştır. Sadaka, kurban ve zekât gibi İslami prensipler de 

amaçları itibariyle sosyal yardımlaşma ve dayanışmanın toplum içindeki inşasında çok 

önemli bir rol oynamıştır.  

2.4. AHİLİK TEŞKİLATI 

Selçuklu ve Osmanlı toplum yapısı genel itibari ile dayanışmacı bir özellik 

göstermiştir. Toplumsal ilişkilerde yardımlaşmak esası önemli bir yer tutar. Ahilik gibi 

loncalarda hem ekonomik hem de sosyal dengeyi ayakta tutmuş teşkilatların başında 

gelmiştir. Başlangıç itibari ile dini-tasavvufi dayanışma sergileyen ve bu şekilde seyir 

eden Ahilik zamanla bu etkinin yitirilmesi ile yerini Esnaf Loncalarına bırakmıştır. Bu 

bağlamda Türk kültüründe hayırseverlik faaliyetleri gönüllülük esasına dayanarak 

zamanla ilk teşkilatlanma ve kurumsallaşma örneklerini Ahilik ve Loncalar ile 

şekillendirmiştir (Bayram, 2012: 111-112). 



64 

 

Arapça bir sözcük olan “ahi” kardeşim anlamına gelmektedir. Bununla birlikte, 

Fransız Türkolog J. Deny “ahi” sözcüğünün başka kökenden gelip gelmediğini 

araştırmış ve bunun sonucunda; “ahi” sözcüğünün yiğitlik, misafirperverlik, eli açıklık 

anlamlarına gelen akı sözcüğünden türediğini ortaya koymuştur (Akbaş, 2018: 173). 

Ahi teşkilatlarının kurulma tarihi konusunda uzmanlar çeşitli görüşlere 

sahiplerdir. Claude göre; Fütüvvet temelin
 
dayanan Ahilik ekonomik bir örgütlenme 

olup Konya'da da ilk izlerine rastlanıldığını görüşündedir. Mikail Bayram ise, bu 

uygulamanın ilk olarak Kayseri'de Ahi Evren aracılığıyla kurulmuş olduğunu, 

sonrasında adı geçen kişinin Konya'ya giderek Ahileri teşkilatlandırdığını 

savunmaktadır (Bayram, 2012: 91). Müsteşriklerden Franz Taeschner, ahiliğin 

kökeninin "Fütüv-vet"
 

e dayandığını, halk arasında ise "Fütüvvet"in benimsenen 

biçiminin "ahilik" olarak adlandırıldığını açıklamaktadır (Bayram, 2012: 91). Aynı 

zamanda ahiliğin, fütüvvetten çok daha farklı olup Anadolu Türklerine has bir kuruluş 

olduğu düşüncesinde de fikir birliği içerisindedir. Ahilikten önceki fütüvvet-nâmelerde 

özelliklerinden bahsedilen fütüvvetçilik ahilikten önceki zamanlarda oluşmuş bir 

kuruluştur (Bayram, 2012: 91). Fütüvvetçilik genellikle insanın sahip olması gereken 

erdemlere ve askeri özelliklere önem verirdi. Ahilik ise bunların yanı sıra yönetim 

işlerine önem vermiş ve bir esnaf birliği şeklinde örgütlenmiştir. Üyelerine de zanaat 

sahibi olma şartı getirmiştir (Çeker, 2017: 91). 

Ahilik kurumunun bir tarikat mı veya bir esnaf kuruluşu mu olduğu konusunda 

devam eden anlaşmazlıklar olmuştur. Son tartışmalar ile ahiliğin; ne bir tarikat ne de 

esnaf kuruluşu olduğuna, ikisinin de özelliklerini ihtiva eden bir olgu olduğu sonucuna 

varılmıştır. İnsanları iyiye, doğruya götürmede yol göstermesi özelliği ile tarikat 

özelliği, çalışma hayatında üretime, verimliliğe, fiyat kontrolüne ve kaliteye dâhil 

olması özelliği ile de bir esnaf kuruluşu olma yapısı taşımaktadır.  

Anadolu'da kurumlaşmasını 12. ve 13. yüzyıllarda tamamlayan ahilik, 

günümüz koşullarında da sivil örgütlenme modellerine örnek teşkil etmektedir. Ayrıca 

Ahilik maddi ve manevi boyutları olan bir sistemdir. Manevi gücünü dini kaynaklardan, 

maddi gücünü de milli kaynaklardan ve tarihi tecrübelerinden almaktadır. 

Her çeşitli sistem gibi ahiliğin de bir vizyonu ve kendine ait misyonu vardır. 

Bu sistem vizyonu ve misyonu doğrultusunda yapılaşıp teşkilatlanmıştır. Bu 



65 

 

teşkilatlanma bir eğitim sistemi haline dönüşmüştür. Bir esnaf ve zanaat örgütü olarak 

da şehirlerde ekonomik olarak faaliyet gösterip örgütlenmiştir. Bu teşkilatın hedeflediği 

amaç ideal insan, ideal toplum ve ideal esnaf modeli yüzyıllarca uygulanmıştır 

(Çetinkaya, 2012: 57). 

Ahiliğin bir meslek kuruluşu olarak nitelendirilmesi ve bu kuruluşlarda 

doğruluk ile birlikte sadakate dayanan iş ahlâkı ayrıca önem arz ediyordu. Müşteriyi 

kandırmamak, malını överek yalan söylememek, hileli ölçüp tartmamak, karaborsacılık 

yapmamak, müşteriyi kızıştırmamak, alışverişte iyi muamelede bulunmak, işinde 

dikkatli olmak ve işini ciddiye almak şeklindeki ahlaki kurallara önem veriliyordu. 

Ahiliğin en önemli etkilerinden bir tanesi de başta üyeleri olmak üzere tüm insanlık için 

yardımlaşma ve sosyal dayanışmayı sağlamak olmuştur. Bunun için her esnaf topluluğu, 

yönetim giderleriyle kendi aralarında yardımlaşma ve dayanışmayı birliğini sağlamak 

adına bir sandık oluşturmuştur (Çetinkaya, 2012: 58). 

14. yüzyılın ikinci yarısından sonra, Osmanlı Devleti’nin şehir yapılanması 

içinde âhi teşkilatları eskisi kadar görülmemektedir. Osmanlı sınırlarının genişlemesi, 

kapitülasyonların ezici üstünlüğü, yabancı kaynaklı malların iç pazarlara girmesi ile 

rekabetle başa çıkamayan yerli üretimin git gide çözülmesi, şehir yapılanmasında 

başlayan farklılıklar ve devlet sisteminin artık yavaş yavaş ortaya çıkıyor olması, 

âhilerin dervişlik kurumunun bihassa Bektaşîlik tarikatına ve daha sonra ise Lonca 

teşkilatına dönüşmesine yol açmıştır (Ekinci, 2016: 43). 

2.4.1. Ahilik Teşkilatı ve Amaçları 

Ahiliğin temel amacı, bireylerin ahiret ve dünyada huzur içinde yaşamalarına 

yardımcı olmaktır. Ahiler kesinlikle çatışmacı değil, dayanışmacı niteliktelerdir. Fakirle 

zengin, tüketiciyle üretici, sermayeyle emek, devletle millet, kısaca toplumun tüm 

kurum ve fertleri arasında iyi bağlar kurarak herkesin refah içerisinde yaşamını 

sürdürmesi Ahi birliğinin en önemli amaçlarındandır. Toplum içerisinde birbirinden 

farklı konumların olmasını olağan karşılayan Ahilik, ekonomik yönden güçlü 

kimselerin zayıfları ezmesine, bir kimsenin haksız kazanç elde etmesine şiddetle karşı 

çıkar (Bayram, 2012: 94).  



66 

 

Sosyal açıdan faydacı bir amaç edinen Ahilik teşkilatı genellikle esnaflar 

tarafından oluşturulan ve toplumun ekonomik hayatına doğrudan etkileyen sivil bir 

örgütlenme olarak karşımıza çıkmaktadır. Günümüzdeki ekonomik ve iş hayatını 

düzenleyen kurumlarla karşılaştırıldığında; Ahilik organizasyonun hemen hemen aynı 

fonksiyonları yerine getirdiğini söylemek mümkündür. Söz konusu fonksiyonlar ve 

günümüzde bu fonksiyonları yerine getiren kurumlar şu şekilde sıralanabilir; sektörel 

işletmelerle ilgili sorunları çözmeyi amaçlayan sanayi ve ticaret odaları, işçi ve işveren 

ilişkilerini düzenlemeyi amaçlayan işçi ve işveren sendikaları, tekelleşmeyi önlemeyi 

amaçlayan rekabet kurumu, mal ve hizmetlerin kalitesini kontrol ederek tüketicileri 

korumayı amaçlayan kalite standartları kurumlarıdır. Bu açıdan Ahilik, birçok modern 

organizasyonla benzer bir örgütsel yapıya sahip olan ve benzer görevleri yerine getiren 

bir kurumdur (Bayram, 2012: 94-95). 

Ayrıca Ahi Teşkilatı’nın, toplam kalite ve standartlaşma gibi yönetsel süreç ve 

kontrollere benzer uygulamalar ortaya koyduğu ve lonca ile gediklerin oluşumu gibi pek 

çok organizasyonel konuda da etkisinin oldukça fazla olduğu görülmektedir (Bayram, 

2012: 96). Ahilikte üretimin her aşaması kalfaların ve ustaların sorumluluğundadır. 

Yani mallar, üretim sürecinden nihai tüketicinin eline ulaşana kadar sürekli kontrol 

edilmektedir. Bu da ürünlerde kaliteyi ve standartlaşmayı beraberinde getirmektedir. 

Ahiliğin en önemli niteliklerinin başında eğitim kurumu olması gelmektedir. 

Ahi teşkilatında eğitim, birbirini tamamlayacak şekilde iki aşamadadır; bunlardan ilki 

çırakların eğitilmesine yönelik mesleki eğitim, diğeri ise zaviyelerde bütün ahilere 

yönelik olarak verilen ahlak eğitimidir.  

Çırakların eğitilmesine yönelik mesleki eğitim, işyerlerinde uygulamalı şekilde 

verilen, günümüzdeki "işbaşında eğitim" anlayışını anımsatacak tarzda ustalar ve 

kalfalar tarafından gösterilen eğitimdir. İşyerlerinde mesleğin incelikleri, çıraklara 

aşama aşama basitten başlayarak zora doğru öğretilmiştir. Ahilik teşkilatının vermiş 

olduğu ikinci eğitim, her meslek grubunun, kendi üyelerine akşamları zaviyelerde 

vermiş olduğu ahlak eğitimidir. Bu eğitim, çoğunlukla tasavvuf eğitimine, İslam 

ahlakına yönelik tarzda olmuştur. Bu anlamda ahilere, temeli maneviyata dayanan 

fütüvvet ilkeleri de öğretilmiştir. Her insanın bir uğraşı, bir mesleği olması gerektiği 

ilkesini benimseyen; işsizliğe, boş gezmeye iyi bakmayan ahilik, helal yollardan kazanç 



67 

 

sağlamayı, eline, beline ve diline sahip çıkmayı esas alan bir ahlaki eğitimle 

mensuplarının ahlaki açıdan eğitilmelerini sağlamış; kusursuz mal imal etme konusunda 

hassas davranan, müşteriyi kandırmayan bir "iş ahlakı" oluşturmuştur (Mahiroğulları, 

2011: 145). 

2.4.2. Ahiliğin İşlevleri ve Yönetimi 

Ahiliğin başta esnaf kuruluşu olmasıyla beraber, Anadolu'nun Türkleşmesi ve 

İslamlaşmasında, askeri ve yerleşim birimlerinin idaresi ile alakalı idari görevleri de 

olmuştur.  Fakat Anadolu'da yerleşik hayata geçilip, Osmanlı'nın askeri açıdan güç 

sahibi olup, idari sistemi belirli temellere dayandırmasından sonra ahilik, temel 

görevleri olan sosyal ve ekonomik işlevlerine kavuşmuştur. Ahiliğin işlevlerinin başlıca 

felsefesi, helal yoldan kazanç sağlama, fakire, yoksula yardımcı olma, karşılıklı 

dayanışma gibi dini esaslara dayanmaktadır. Ahiliğin dini temellere dayalı felsefesine, 

zaman içerisinde toplumsal hayattaki gelişmeler kapsamında, uygulamada zihni 

yaklaşımların ürünü olarak orta sandıkları gibi sosyal güvenlik tedbirleri, ürüne 

standardizasyon getirilmesiyle Toplam Kalite Yönetimi ve kooperatifleşme gibi modern 

ekonomik yaklaşımları çağrıştıran bir takım düzenlemeler de eklenmiştir 

(Mahiroğulları, 2011: 144).  

Ahi teşkilatının işyeri haricindeki merkezleri olan küçük iş yerleri, çok işlevli 

yerlerdir. Zaviyeler, eğitim, mesleki bilgi içeren sorunları çözme ve yönetim yeri 

işleviyle beraber, günlük olarak aş pişen, yoksulların, yolcuların yedirilip içirildiği 

barınma mekânlarıdır (Mahiroğulları, 2011: 144). Bu işleviyle ahilik, yolda kalanların, 

şehre gelen yabancıların ve kimsesiz kalmışların yardımına yetişen günümüzdeki sosyal 

yardım kuruluşlarının devlet dışında ve devletin katkısı olmadan sivil toplum örgütü 

şekliyle işlev görmüş; o günkü ifadeleriyle "ayende ve revende" hizmetleri verilmiştir 

(Mahiroğulları, 2011: 144). Fakirlere, düşkün kimselere, yolda kalanlara, kimsesiz 

olanlara yardımcı olunması gibi hizmetlerin verilmesi, Kurani bir zorunluluk, ahiliğin 

manevi ve sosyal yardım cephesini ihtiva eden fütüvvet kurallarının bir sonucudur.  

2.4.3. Ahi Teşkilatı’ndan Loncaya Geçiş Süreci 

Osmanlı Devleti ekonomisi, devletçi politikalar çerçevesinde özel teşebbüse 

izin vermektedir. Bu açıdan Osmanlı Devleti kendine özgü bir piyasa ekonomisi 



68 

 

oluşturmuştur. Sermaye birikimi, Batı’ya özgü bir kavramdır. Osmanlı Devleti’nde ise, 

sermayenin belirli bir kesimde toplanmasını engelleyecek politikalar uygulanmıştır 

(Bosnalı, 2004: 39-40). Osmanlı Devleti’nin sermaye birikimine izin vermemesi Sanayi 

Devrimi’nin neden Osmanlı Devleti’nde gerçekleşmediğini gösterir niteliktedir. 

Bireylerin sermaye birikimlerinin artması ile birlikte ise lonca isimli örgütlenmelere 

geçiş başlamıştır. 

Ahi teşkilatından loncalara geçilmesinin temel sebepleri, törenlerin oldukça 

geniş ve zor bir kültüre bağlı olmasının yanında esnaf arasında bulunan müslimler kadar 

gayrimüslimlerin de yer almasıdır (Bosnalı, 2004: 40). Osmanlı Devleti’nde değişen 

iktisadi yapı ile birlikte sermaye birikiminin oluşmaya başlaması ve sınırların 

genişlemesi ile Müslüman olmayan toplulukların da Osmanlı ticaretinde yer alması, 

Türklerin egemen olduğu Ahilik Teşkilatı’nı yetersiz kılmaya başlamıştır. Aynı 

zamanda ahilikte Müslüman olma zorunluluğu varken lonca teşkilatında ise böyle bir 

şart bulunmamaktadır. Her çeşit dini törenden uzak olduğundan bu teşkilatta her 

kesimden tüm esnaf ustaları bir araya gelebilmekteydi.  Azınlık esnafının taleplerinin de 

artması ile birlikte Ahilik Teşkilatı yerini Lonca Teşkilatı’na bırakmıştır. 

2.5. LONCA TEŞKİLATI 

Ahi Teşkilatları bulunduğu dönemin ihtiyaçlarına göre farklı şekiller kazanarak 

lonca adı altında esnaf örgütlerine dönüşmüşlerdir. Bu şekilde ortaya çıkan loncalar bir 

hayli uzun zaman boyunca Osmanlı ekonomisinde temel yapılardan biri halini almıştır. 

Lonca sözcüğü, İtalyanca Lociye Loggiya; Fransızca Loj (Loge) 

kelimelerinden türetilmiştir. İlk dönemlerde lonca ismi ihtiyacı olan kişilere ham 

maddelerin verildiği yer olarak adlandırılsa da lonca aslında aynı mesleğe sahip kişilerin 

bir şeyh ve pir’in denetimi altında bir araya geldikleri yeri ifade eden bir kavramdır 

(Gürata, 1975: 96).  

Lonca Teşkilatı, lonca ve esnaf arasında dayanışma sağlamak amacıyla kurulan 

ve devlet denetimi altında olan organizasyonların bulunduğu yere verilen isimdir. 

Demirciler Çarşısı, Bakırcılar Çarşısı gibi farklı çarşılarda faaliyet gösteren esnafların 

loncaları da kendi isimleriyle adlandırılmaktadır. Ayrıca her loncanın üzerinde kendi 

simgesinin yer aldığı bir bayrağı bulunmaktadır (Akbaş, Bozkurt ve Yazıcı, 2018: 167). 



69 

 

Loncaların kuruluşunun asıl amacı, tüccar ve zanaatkârlardan üyeleri olanların 

hakkını korumaktı. Yönetim bakımından ise bu teşkilatın bir üyesi olmak zorunlu 

tutulmuştur (Akbaş, Bozkurt ve Yazıcı, 2018: 167). Üretim sürekliliğinin yanı sıra 

piyasaya da hakim olunduğundan teşkilatlarda değişmez bir toplum düzeni ile mesleki 

beceri, maddiyattan daha fazla öneme sahiptir. 

Evliya Çelebi, Seyahatname adlı eserinde, esnaf loncalarının içine aldığı 

kapsadığı dükkân ve üye sayılarını vermenin yanı sıra, genel manada loncanın pirine 

dikkat çekmiştir (Gürata, 1975: 96). Bu Pir’in genellikle Hz. Muhammed'in (s.a.v) 

ashabı arasında bulunduğunu işaret etmektedir. Hatta esnaf loncalarından bazıları bir 

peygamber ya da Müslümanlar arasında saygıya değer kimseyi pîr olarak ilan 

etmişlerdir (Akbaş, Bozkurt ve Yazıcı, 2018: 168). 

Müslümanların, İslamiyet öncesindeki önemli kişilerden meslek pirleri 

saymaları, onların iman esasları kapsamında geleneklerine de ne kadar bağlı olduklarını 

gösterir niteliktedir. Dolayısıyla Müslüman'ın tüm faaliyetleri, manevî olmasının yanı 

sıra maddî faaliyetlerinin kaynağı ve ölçüsü Hz. Muhammed'in söylemiş olduğu ve 

yapmış olduklarıdır. Bu açıdan Evliya Çelebi'nin bir "pîri" işaret ettiğinde bunun 

niteliğinin dayandığı kaynak bizzat peygamber sonucu çıkmaktadır (Bayram, 2012: 

102). 

Esnafa kabul töreniyle, derviş tarikatlarında benzer kutlamalar olup aralarında 

yakınlık bağı bulunmaktadır.
 
Buradaki yakınlık kendini örgütlenme biçimlerinde de 

kendini gösterir. Esnaf teşkilâtlarının yanında ahilikte tasavvufî akımlardan etkilendiği 

kabul edilmektedir. Dinî önderlerinin yönetimindeki örgütler, altlarındaki çömezlerin 

gerek maddi gerekse manevi faaliyetleri için onları her açıdan etkilemektedirler. Bu 

etkilemenin fetihten sonra zayıflamaya başlaması ile birlikte dinî tarikatların loncalar 

üzerindeki etkisi de gittikçe azalmaya başlamıştır. Çünkü fütüvvet ve ahi teşkilâtlarının 

var olduğu dönemlerdeki gibi artık devlet otoritesi boşluğu yoktu. Dolayısıyla dini 

yapıdaki teşkilâtlar uygulamada rollerini kaybetme seyrine girmiştir (Akbaş, Bozkurt ve 

Yazıcı, 2018: 185).  

Merkezî hükümetin otoritesinin zayıflaması, çeşitli dinî hareketlerin ortaya 

çıkmasıyla loncaların eski konumlarını yeniden kazanmasına ortam açmıştır. Esnaf 

loncalarının, tarikatlarla bağlarını korumaları dervişlerin duruma hâkim olmalarından 



70 

 

ziyade esnafın geleneklerini devam ettirmesinin sonucu olarak gözükmektedir. Tüm 

bunların yanında, meslek mensupları arasında var olan dinsizler, ayrıca Müslüman dinî 

unsurların etkinliklerinin genişlemesine katkıda bulunmuştur. 

İstanbul'daki esnaf örgütlenmesi ile ilgili çalışmalar II. Bayezid 

Kanunnamesi'nde yer almaktadır. Fetihten sonraki dönemlerde Bizans'a ait loncaların 

yerini Türk tipi esnaf lonca sistemi almıştır. Özellikle dinî karakteristiklere dayanılarak 

oluşturulmuştur. Fatih Sultan Mehmet tarafından kurulan yönetimin tamamlayıcılarıdır. 

Diğer bir ifadeyle padişah, Türkler kendi yeniliklerini kentlere götürürken, 

kendilerinden önce var olanları da tamamen ortadan kaldırmamıştır. Ama Rum loncaları 

Osmanlı tarzını benimsemek zorunda kalmış ve Türk loncalarıyla aynı biçimde 

örgütlenmişlerdir (Akbaş, Bozkurt ve Yazıcı, 2018: 186). 

Lonca sistemi içerisinde mevcut loncaların yanı sıra gerekli koşulların 

sağlanması durumunda yeni loncalar da kurulabilmektedir. Kurulmak istenen yeni lonca 

uzmanlık gerektiren farklı bir zanaat dalında ise kadıya yeni lonca kurma talebi 

bildirilmektedir. Halkın talep ettiği yeni bir malın üretimine başlanması gerektiğinde 

oluşturulacak olan lonca yeterli işgücü ve sermaye birikimine sahipse merkezi devletin 

onayı durumunda yeni bir lonca olarak kurulabilmektedir. Oluşturulan yeni lonca 

öncelikle kendi faaliyetlerine benzer faaliyet sürdüren daha köklü ve eski bir loncaya 

yamak olarak bağlanmaktadır. Özellikle Osmanlı Devleti’nin loncalardan almış olduğu 

avarız isimli verginin ödenmesi konusunda güçlü ve eski loncalar ile yamak loncalar 

arasında bir takım anlaşmazlıklar ortaya çıkabilmekteydi. Eski loncalara göre ekonomisi 

daha zayıf olan yamak loncalar, avarız vergisini ödeme konusunda eski loncaların 

baskısı nedeniyle çeşitli sorunlar yaşadıkları için kısa sürede yamak lonca olmaktan 

kurtulup vergilerini eski loncalardan bağımsız olarak ödemek istemişlerdir (Çelik, 2004: 

64).  

2.6. OSMANLI DÖNEMİNDE VAKIF KÜLTÜRÜ 

Vakıf, ilk olarak Osmanlı Devleti’nde ortaya çıkan bir kavram değildir. 

Kendinden önceki toplulukların ve İslam devletlerinin geniş deneyimlerini de 

kapsayacak şekilde Osmanlı Devleti’ne kadar ulaşmıştır. Ancak belirtilmesi gereken 

nokta, vakıf kurumunun, hiç bir İslam devletinde, Osmanlı döneminde olduğu kadar, 

ülkede zenginliklerinin paylaşılması ve adil devlet yönetimi algısının oluşması erdemli 



71 

 

merkezlerin kurulmasında benzer başarıyı yakalayamadığıdır (Öztürk, 2009: 12). Diğer 

bir ifadeyle, Osmanlı'ya kadar hiç bir devlet, ülke kaynaklarının adil bir şekilde 

toplumun bütün kesimi için paylaşılmasına imkân sağlayan bir sistem kurmak ve 

gelişmiş şehirlerin kurulmasını sağlamak üzere vakıf sistemini geliştirememekle 

beraber, yaygınlaştıramamıştır (Öztürk, 2009: 12).  

Osmanlı Döneminde vakıf kurumu üç basamaktan geçerek kurulmaktadır. 

Öncelikle kurulacak vakfın, fikir tasarımının yapılması, ardından amacına göre 

"müessesat-ı hayriye" denilen halka hizmet binaları yapılmakta ve vakfın devamlılığını 

sağlayacak gerekli kaynaklar belirlenmekteydi (Öztürk, 2009: 13). Vakıf, cami, 

medrese, kütüphane, okul, yol, köprü, çeşme, kabristan, darülaceze vs. gibi kurumlar 

devletin sosyal görevleri arasındaki kurumlardandır. Son aşamada ise hazırlanan 

vakfiye, duruşma ile mahkemenin onayına sunulmaktaydı (Öztürk, 2009: 12). Mahkeme 

tarafından kurulmasına onay verilen vakıfların vakfiyeleri, mahkemece tutulan şer'iyye 

kütük defterine yazdırılıp kopyalanmakta ve belgenin aslı vakfı kuran kişiye iade 

edilmekteydi (Öztürk, 2009: 14). 

Osmanlı döneminde en parlak dönemini yaşayan vakıf sisteminin; ülke 

zenginliklerinin dolaşımı ve adil paylaşımında, kamusal hizmetlerin en pratik yoldan 

halka ulaşımında, eğitimin ve bilimin desteklenip geliştirilmesinde, merhamet gibi 

yardımlaşma duygularının kurumsallaşmasında, toplumdaki katmanlar arasındaki sosyal 

bütünün, dengenin sağlanmasında, siyasi ve ekonomik istikrarın korunmasında ve 

şehirlerin yaşanılabilir bir ortam haline getirilmesinde büyük katkıları olmuştur 

(Yazgan, 1977: 15). Vakıflar, eğitim, sağlık, sosyal güvenlik, insani temel ihtiyaçlar 

haricinde, son derece ayrıntılı alanlara bile yönelmişlerdir. Hatta bu konuda Batılı 

siyasetçiler Osmanlı vakıf kurumları için "Vakıf Cenneti" tabirini kullanmışlardır 

(Yazgan, 1977: 15). Diğer bir ifadeyle vakıflar, Osmanlı Devleti’nde en parlak 

dönemini yaşamış, sistematik, kapsamlı ve verimli çalıştırılmışlardır. 

İslami açıdan baktığımızda, Osmanlıda devletinin görevlerine ilişkin anlayış ve 

uygulamaların gerek İslam'ın ilk dönemleri gerekse bugünkü sosyal devlet anlayışından 

farklı olduğu anlaşılmaktadır (Kozak, 1985: 20). Osmanlı yönetim sisteminde öncelik iç 

ve dış devletin güvenliğinin sağlanmasıydı. Devlet, yoksullara hizmet etmek, sağlık 

hizmeti vermek, hastaneler açmak, eğitim vermek, yol, köprü yapmak vs. görevlere 



72 

 

sahip değildi. Dolayısı ile bu işler için devlet bu konularda herhangi bir bütçe 

ayırmamaktaydı. Bu nedenle, bu hizmetler, başta padişah ve diğer devlet görevlileri 

olmak üzere maddi durumu iyi olanlar tarafından vakıf kurumları ile yürütülüyordu. 

Devlet de bu durumu vergi muafiyetleri gibi dolaylı yollarla destekliyordu (Kozak, 

1985: 20-21). 

Osmanlı dönemi, sosyal sorunlara bakış açısında izlediği yola bakıldığında 

ekonomik gücüne çok ihtiyaç duymadan başa çıkmanın en iyi örneklerini göstermiştir. 

Bu dönemde sosyal meselelere karşı oluşturulan vakıflar ve buna benzer kuruluşlar 

ciddi oranda destek katmış olsa da aile ve akraba ilişkileri, cemaat tipi ve dini 

dayanışmaların katkılarını azımsanmayacak kadar büyüktür. Osmanlı toplum yapısında 

görünen odur ki hemen hemen her tabakadan anne-babalar, akrabalar çocuklarına bir 

şekilde örnek olup en küçük yaşlardan itibaren onları hayır işlerine alıştırılmışlardır. Bu 

çerçeve karşısında sosyal sorunlara dini dayanışmalar eklenmiş oldu (Gürkan, t.y.: 173).  

Daha çok dini bir yapı taşıyan yardımlar, başkasının müdahalesine ihtiyaç 

duyan tekniklerden biridir ve bilhassa ihtiyaç sahibi kişilere yapılan yardımları 

kapsamaktadır. Osmanlı döneminde İslam dininin emirlerinden olan zekât ve fitre 

verme, kurban kesme, adaklar ve kefaretler, diğer bağışlar ve sadaka altında yapılan 

yardımlar ihtiyaç sahiplerine yapılmakta ve çoğunlukla yüksek geliri olan bireylerden 

daha düşük gelirli bireylere doğru gelirin belirli oranlarda aktarımı şeklinde ve dağılımı 

yönünde sağlanmaktadır (Yazgan, 1981: 12). Dini yardımlar çerçevesinde, bireylerin 

ekonomik durumlarına göre belirlenen vergi niteliği gösteren zekât, Osmanlı 

Devleti’nde bir zorunluluk olup zekâtın devlet zoruyla alınacağı ilkesi de mevcuttu. 

Ayrıca devlet aracılığıyla toplanan ve dağıtılan zekât için kapsamlı bir devlet 

organizasyonu da oluşturulmuştu (Beşer, 2008: 163). Bu anlamda zekâtın Osmanlı 

döneminde, devletin düzenlemeleriyle sosyal adaleti sağlamak için sosyal refah 

sisteminin bir parçası ve hatta tekniği olarak kullanıldığı söylenebilir. 

Osmanlılarda ilk vakıf örneğine, Orhan Bey zamanında (1356) rastlanmaktadır. 

Osman oğullarının Bursa'yı başkent yapmalarından sonra Orhan Gazi, Bursa'da inşa 

ettiği camii ve zaviye vakıflarının yönetimi veziri Sinan Paşa'ya vermiştir (Öztürk, 

1983: 58). Osmanlı Dönemi eserleri incelendiğinde aslında Medrese ve Okulların büyük 

bir kısmının vakıf eseri olduğu görülmektedir. Bursa'yı Fetheden Orhan Gazi, bu 



73 

 

şehirde bir hayrat vakfı kurmuştur (Çataltepe, 1991: 24). Bu vakfı kurarak hem şehrin 

mimarisine katkıda bulunmuş hem de o bölgenin Türkleşmesini ve Bursa'ya gelen işsiz 

Türklerin şehirde kalmalarını sağlamıştır.  Sultan II. Murat da kendinden önceki 

padişahlara göre, vakıf yapma konusunda önemli atılımlar yapmıştır. İmarethane, 

medrese, cami ve misafirhaneler için vakıflar kurmuştur. Bu vakıflarda öğrenciler 

eğitim görmüş, göçmenler ve fakirler buraların gelirinden faydalanmışlardır (Çataltepe, 

1991: 24). 

İstanbul’u, Bizans İmparatorluğundan alıp ve merkezi olmasından çıkarıp 

Osmanlı İmparatorluğunun merkezi olmasını sağlayan Fatih Sultan Mehmet, fetih 

sırasında yönetici devlet adamları ve askerlere ganimetten düşen paylarını verdikten 

sonra, kendi hissesine düşeni almayarak tamamını milletin malı olması koşuluyla 

vakfetmiştir. (Ergin, 1945: 38). 

Osmanlılarda Orhan Gazi, İznik'te ilk Osmanlı medresesini kurmuş, idaresi için 

gerekli olan geliri temin edecek gayrimenkul de vakfetmiştir. Orhan Gazi tarafından 

yaptırılan İznik medresesiyle, vakıf sistemi bir devlet politikası halini almış kısa süre 

içerisinde bütün Osmanlı Devleti bünyesinde birçok medreseler kurulmuştur. Osmanlı 

İmparatorluğu’nun her alanında önemli bir yer işgal eden vakıf kurumu, şehirlerin 

kurulmasında, yerleşmelerinde, bu dönem içerisinde gerçekleştirilmiş faaliyetlerde ön 

plana çıkmıştır. Osmanlı Devleti’nde padişahlar olmak üzere birçok sadrazamlar, devlet 

görevlileri ve zengin kişiler gelirleri doğrultusunda vakıf yapmışlardır (Ateş, 2017: 156) 

Gerek dini gerek hayrı vakıfların oluşumunda ekonomik faktör hep belirleyici 

bir yer almıştır. Şöyle ki, vakıf, büyüklüğüne ya da hizmet ettiği alana göre daha çok 

servet sahibi, ekonomik yönden iyi konumda olan kişilerce yaptırılmıştır (Yiğit, 2011: 

10). Bu bakımdan vakıfların doğuşunun ve gelişmesinin ekonomi ile ilgili olduğunu 

söylemek mümkündür. Her devlet kendi ekonomik, mali gücüne göre vakıf kurma 

konusunda çalışmalar yapmıştır. 

Osmanlı döneminde eğitim ve kültür hizmetleri çoğunlukla vakıflar tarafından 

yürütülmüştür. Vakıf külliyelerinin belirgin noktasını camiler oluşturmuştur. Küçük 

vakıfların camilerin bünyesinde ve onlara bağlı kurdukları "Sıbyan Mektepleri" adı 

verilen mahalle okulları, küçük yaştaki çocukların eğitimi ile sorumlu olmuştur. 

Buradaki personelin maaşları bağlı oldukları vakıf tarafından verilmiştir (Yiğit, 2011: 



74 

 

10). Öte yandan, vakıfları eğitim merkezleri olmasının yanında öğrencilerin gıda ve 

çeşitli ders malzemesi ihtiyaçlarının karşılandığı, onlara yakacak, dinlenme parası 

verildiği vakıflara da rastlanılmaktadır (Kunter, 1939: 9-10). Ayrıca tımarhane, 

daruşşifa ve tabhane olarak isimlendirilen sağlık kurumlarında görev yapan personelin 

maaşları bağlı oldukları vakıf tarafından karşılanırdı. Osmanlı medrese hastaneleri 

Selçuklularda olduğu gibi çok zengin vakıf akarlarına sahiptir ve bunların hepsini hayır 

sahipleri yapmıştır (Ertem, 1999: 36). 

 Osmanlı döneminde bayındırlık eserleri dediğimiz, yol, köprü, kanal, kemer, 

bent, çeşme, sebil, kaldırım, kervansaray, deniz feneri vs. yapılması yine devlete ait bir 

görev olarak düşünülmemiştir. Bu tür bayındırlık hizmetlerini de devlet destekli halkın 

arasındaki zenginler ya da devletin ileri gelenlerinin kurdukları vakıflar tarafından 

yaptırılmıştır (Ertem, 1999: 36). Ayrıca Osmanlı döneminde şehircilik ve belediye 

hizmetleri alanında da tamamen vakıf kurumuna dayandığı görülmektedir.  

Osmanlı Devletinde vakıfların yönetimi, fıkıh hükümlerine göreydi. 

Vakıflardaki denetim Evkâf-ı Hümâyun nezareti tarafından yapılırdı. Vakfa ait malların 

ekonomik olarak işletmek, mimarî ve tarihsel değere sahip vakıf eserlerini korumak ve 

vakfa ait kuruluşları yaşatmak amacıyla ülkemizde 1924 yılında Başbakanlığa bağlı 

Vakıflar Genel Müdürlüğü kurulmuştur.  1935 yılında ve 2762 sayılı vakıflar kanunu ile 

eski vakıfların akıbeti düzenlemiştir. Osmanlı Devleti’ndeki vakıfların imkân ve 

potansiyeli, diğer kamu kurum ve kuruluşlarına aktarılmıştır. Vakıf mektep, medrese, 

türbe ve kütüphaneler Maarif Vekaleti’ne; sübyan mektepleri ve okul olabilecek tekke 

ve zaviyeler özel idarelere; akar ve hayratı aynı köy sınırları içerisinde bulunan vakıflar 

köy tüzel kişilerine; mezarlıklar, sular, şehir içerisinde kalan arsa ve araziler 

belediyelere; zeytinlikler ve çiftliklerin bir bölümü göçmenlere; geri kalanlardan bir 

kısmı da toprak reformu veya topraksız köylüleri topraklandırma kanunlarıyla ihtiyaç 

sahiplerine dağıtılmıştır  (Öztürk, 1995: 68).  

Ayrıca bu dönemde vakıflar idaresindeki bütçe gelirinin üçte birini oluşturan 

aşar ortadan kaldırılmıştır. Vakfa ait ormanlar kamulaştırılmıştır. Bu durumda da 

vakıflar çok büyük zarar görmüştür. Bu değişiklikler sonucu, Vakıflar İdaresi’nin 

imkânları ortadan kaybolmuş, sorumluluklar ise aynen üzerinde bırakılmıştır. Sonuç 

itibariyle, kaynak ve uzman eleman eksikliği bu toprakların tapu senedi durumunda 



75 

 

bulunan ve sanat değeri çok yüksek olan vakıf eserleri de zarar görmüştür (Soysaldı, 

2002: 393-394). Osmanlı Devleti, bu tehlike karşısında vakıf kurumlarını 

merkezileştirme yoluna gitmiştir (Berki, 1946: 111).  Osmanlı Devlet'inde varlığını 

devam ettiren Evkaf Nezareti, 1924 yılında çıkarılan 429 sayılı kanun ile ortadan 

kaldırılarak Başbakanlığa bağlı bir kamu müdürlüğüne bağlanmıştır. Bu şekilde de 

Vakıflar Genel Müdürlüğü kurulmuştur.  

Osmanlı Devleti kurdukları vakıfları hem geliştirme ve hem de sürekli kılmaya 

önem vermiştir. Osmanlı devleti, vakıf sistem konusunda kendinden önceki devletleri 

de örnek almıştır. Beylikken başlayan vakıf kurma sistemi zamanla devletin siyasî 

açıdan ve ekonomik gücünün artması ile doğru orantılı gelişme göstermiştir. 18.  

yüzyıldan itibaren vakıf kurumları çözülme göstermiş olup, toplumsal ve ekonomik 

değişmede önemli tarih olarak yer almış 1839 tarihli Tazminat Fermanı ile külliye 

anlayışından Osmanlılar için yeni bir kavram olan kamu binası anlayışı doğmuştur. II. 

Meşrutiyetten sonra vakıfların kurumu hakkında çeşitli düzenlemelere gidilmiş, ortaya 

fikirler sunulup kanun tasarıları hazırlanmıştır. Ne yazık ki bu dönemdeki çalışmalar 

yeterli düzeyde olmamıştır (Bayartan, 2008: 158).  

Türkiye Büyük Millet Meclisi (TBMM)  hükümeti döneminde, Şer’iye ve 

Evkaf Vekâleti adı altındaki vakıf idaresi, 1920 tarihinde çıkarılan yeni bir kanunla 

müdürlük haline getirilmiş, geçicide olsa Başvekâlete bağlanmıştır. Vakıf konusunda 

toplum için gerçek menfaatine uygun bir şekilde amacı doğrultusunda halledilmesi ile 

ilgili ilk önlem, Cumhuriyet’in ilanından sonra, 1926 tarihinde çıkarılan bir kanun ile 

alınmıştır. Osmanlı döneminde kurulan Evkaf Nezareti’nden önce vakıflar, vakfı kuran 

kişilerin vakfın şartlarına göre idare edilmekte, ayrıca bunlar farklı bakanlıklarca 

denetim sağlanmaktaydı. Genişleyen vakıfları bir elde toplamak artık sorun teşkil etmiş 

ve ayrıca çeşitli idarelerde hüküm süren bu vakıfların bir takım yolsuzluklarına da son 

vermek üzere, Evkaf-ı Hümayun Nezareti kurulmuş. Bu kurumun kurulması ile vakıflar 

tek çatı altında toplanmış olup ve tek bir elden idare edilmiştir. Eski vakıfların varlığı ve 

idaresinin düzeni ise 1935 yılında çıkarılan Vakıflar Kanunu düzenlenmiştir (Bayartan, 

2008: 159-160).  Tarihsel süreç içerisindeki evreler ve bilhassa Osmanlı devlet 

yapısındaki yeri hakkında bilgi vermeye çalıştığımız vakıf sistemi, zamanla tarihteki 

yerini, önemini ve fonksiyonlarını yavaş yavaş kaybetme yoluna gitmiştir. 



76 

 

Özetle Osmanlı dönemi vakıf kurumu, kendinden önceki tarihsel mirası 

devralmış ve ardından en zengin dönemini yaşamıştır. Bu dönemde vakıflar, ekonomik, 

siyasi, sosyal, dini ve kültürel alanda toplumsal hayatın vazgeçilmez kurumu haline 

gelmiştir. Osmanlı Devleti’nde 18. yüzyılda görülen siyasi, askeri ve ekonomik alandaki 

bir takım olumsuzluklar vakıfları da etkilemiştir. Bu süreçte, yönetimsel ve denetimsel 

alanda düzensizliğin görülmesi ile birlikte 1826 yılında Evkaf-ı Hümayun Nezareti 

kurulmuş ancak vakıf gelirleri azalmaya devam etmiş ve ardından yok olarak yerini 

günümüz vakıf anlayışına benzer bir niteliğe sahip olan Vakıflar Genel Müdürlüğü’ne 

bırakmıştır.  

2.7. CUMHURİYET DÖNEMİ VAKIF KURUMU  

Vakıflar kurumu Anayasa tarafından düzenlenmiş olup bireyin hak ve 

hürriyetlerine, milli birlik ve bütünlük içerisinde sosyal, kültürel ve ekonomik 

hayatımızın ihtiyaçlarına ve sosyal adaletin ilkelerine görev üstlenmiştir (Güzel, 1987: 

25). Modern devletin sorumlu olduğu görevleri, toplumun yardımlaşma ve dayanışma 

ruhuna başvurarak azaltması amacıyla kamunun yararı için vakıf kurumları 

oluşturulmuştur. Vakıflar lehine vergide muafiyetlik sağlamak, bu tip vakıf kurmak 

isteyenlerin sayısını arttırmak için de Medeni Kanun’daki "Tesisler" ile ilgili kısmının 

değişmesi suretiyle 1967 yılında 903 sayılı kanun kabul edilmiştir (Güzel, 1987: 25). 

1921 Anayasa'nın 11. maddesine göre TBMM'nin ortaya koymayı amaçladığı 

şey,  evkaf işlerinin düzenlemesini amaçlayan taşradaki her ilin sınırları içerisine 

"Vilayet Şurası" denilen mahalli idare organı oluşturmaktı fakat yönetimin merkeziyetçi 

tutumu nedeniyle bu anayasal hüküm yerine getirilememiştir. TBMM, 1922 yılında ve 

Heyet-i Umumiye Kararıyla Osmanlı İmparatorluğu’nu hukuken yok saymış ve Evkaf-ı 

Hümayun Nezareti'ni, Şer'iyye ve Evkaf Vekaleti'ne bağlamış, ardından, "Şuray-ı Evkaf 

Hakkında Madde-i Münferide"yi kabul etmiştir (Öztürk, 2009: 40-41).  

Tüm bu kanun değişiklikleri ile birlikte siyasiler yeni bir komisyon 

kurmuşlardır. Şer-iyye ve Evkaf Vekaleti ile bütün vakıfların,  millet adına ve ona göre 

idare edileceği kararı alınmıştır. 1924 yılında ise Kanun değişikliğiyle Şer'iyye ve Evkaf 

Vekaleti, ortaya çıkışından 3 yıl 10 ay sonra kaldırılmış ve vakıflar vekil yerine memur 

düzeyinde Genel Müdür tarafından başbakanlığa bağlı Umum Müdürlük şeklinde bir 

teşkilat yapısına dönüştürülmüştür. 5 Haziran 1935 tarihinde Vakıflar Kanunu 



77 

 

çıkarılmıştır. Bu kanuna göre vakıflar; Mazbut, Mülhak, Cemaat ve Esnafa mahsus 

vakıflar olmak üzere yönetim biçimi çerçevesinde dört kategoride ele alınmıştır 

(Öztürk, 2009: 43- 44). 

Yasal olarak 4 Ekim 1926 tarihinden önce kurulan yani Osmanlı Devleti’nden 

miras kalan Mazbut ve Mülhak vakıfların denetimi Vakıflar Genel Müdürlüğü'nce vakıf 

senedindeki koşullara göre mütevelli heyeti tarafından idareye alınmıştır. Mülhak 

vakıflar her ne kadar Vakıflar Genel Müdürlüğü'ne bağlı olsa da ayrı bir tüzel kişilik 

olarak gösterilirler. Dolayısıyla yaptıkları işin sorumlulukları onlara ait olup borçlarını 

da kendi mallarından öderler. Cemaat ve Esnafa Mahsus Vakıflar ise, cemaat ve esnaf 

arasından belirtilen kişi ya da kişilerce yönetilmekte fakat yine denetimi Vakıflar Genel 

Müdürlüğü tarafından sağlanmaktadır (Yediyıldız, 2003: 16). Kurulacak olan yeni 

vakfılar ise, Türk Medeni Kanunu'na göre, şahısların kendi isteğince olup, bağımsız 

mahkemelerce kurulup denetlenmesi Vakıflar Genel Müdürlüğü tarafından 

yapılmaktadır. 

Cumhuriyet Dönemi vakıfları ile ilgili bir diğer değişiklik, 13 Temmuz 1967 

yılında çıkarılan kanun çerçevesinde olmuştur. Bu kanun ile vakıfların sayılarında ciddi 

bir artış yaşanmıştır.1926 ve 1967 yılları arasında yaklaşık 100'e yakın vakıf 

kurulmuşken, 1967 ve 1987 yılları arasında bu sayı 1721'e çıkmıştır (Yediyıldız, 2003: 

17). Burada belirtilmesi gereken husus şudur ki; 1926 yılında yürürlüğe girmiş Türk 

Medeni Kanun'unda "vakıf" kelimesi yerine "tesis" kelimesi kullanılmaktaydı. Ne var ki 

tesis kelimesinin yeterince anlaşılamamış olması ya da vakıf kelimesi yerine 

kullanılması ile tesis kelimesi gerekli işlevi yerine getirememiş ve bir takım eleştirilere 

uğramıştır (Ertem, 1999: 54). Sonuç olarak, 13 Temmuz 1967 tarihinde yürürlüğe giren 

kanunla tesis kelimesi kanun içindeki metinden çıkarılmış, onun yerine vakıf kelimesi 

benimsenmiştir. 

Vakıf kelimesi, tarihte çok eski dönemlerden beridir kullanılmış olan ve 

toplumların aşina olduğu, amacını ve işlevini daha net ifade eden bir kavram olarak 

günlük dilde de yerini almıştır. Vakıfların durumuna ilişkin, siyasal şartlar çerçevesinde 

bazı önemli değişimlerden bahsetmek mümkündür. İlk olarak, Cumhuriyet’in 

kurulmasından sonraki zamanda, vakıfların büyük bir kısmının devletin kontrolüne 

geçmesi, yeni vakıfların oluşabilmesi için gerekli özendirmelerin hukuki dayanağının 



78 

 

olmaması, eski vakıfların durumunun da vakıf kurma hususunda istek, şevk 

bırakmaması durumları hakim olmuştur. İkinci olarak, 1961 Anayasası ile derneklerin 

önü açılınca, akabinde dernek sayısında da artış gözlenmiştir. Son olarak ise, 1981 

Anayasası ile bu durumun sakıncalı olduğu tespit edilmiş olup derneklere kısıtlamalar 

getirilmiş, derneklerin mal edinmesi önündeki engellerden ve vakıflara tanınan vergi 

muafiyetinden dolayı dernek statüsünde olan kurumlar da vakıf kurumu olarak 

yürütülmeye başlanmıştır. Bu da vakıf sayısının artmasına sebep olmuştur (Koyunoğlu, 

2002: 245). Günümüz Türkiyesi’nde halen faaliyet içinde bulunan ve Osmanlı 

Devleti’nden miras kalan bu vakıflara kaynaklarda "eski vakıflar" olarak rastlamaktayız. 

Cumhuriyetin ilanından sonra 1935 yılında yürürlüğü girmiş ve 2762 sayılı 

Vakıflar Kanunu’nun ilk maddesi Osmanlı Devleti’nden miras kalan vakıfları yani eski 

vakıfları, genel olarak Mazbut ve Mülhak vakıflar olarak iki kısma ayırmıştır. Mazbut 

Vakıflar, yasaca 4 Ekim 1926 tarihinden önce kurulan, yöneticisi vakfedenin soyundan 

gelmeyen, herhangi bir özel yöneticisi olmayan eski vakıfları ifade etmektedir. 

Günümüzde Vakıflar Genel Müdürlüğü’nce yönetilen mazbut vakıfların gelir ve 

giderleri Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün bütçesinden yapılmaktadır. Mülhak Vakıflar 

ise Mazbut Vakıflar arasına alınmayan, kendi vakfiyelerinin türüne göre yöneticileri 

belirlenen ve bu yöneticiler eliyle idare edilen vakıflardır. Tüzel kişiliklerinin yanında 

bu vakıfların, kendilerine ait yönetici, gelir ve giderleri bulunmakta, vakfiyelerine göre 

de çalışmalarını sürdürebilmekte ve Vakıflar Genel Müdürlüğü’nce sadece denetimi 

sağlanmaktadır (Öztürk, 1995: 117).  

Mülhak vakıflar, Vakıflar Genel Müdürlüğü denetiminde olup, kendi 

yöneticileri tarafından idare edilen bu vakıflar aynı zamanda kökenlerini, özel 

durumlarını, şahsiyetlerini de muhafaza etmiştir. Yöneticileri tarafından idare edildikleri 

için devlet ve yönetim kurumu değillerdir ve bu yönüyle de Mazbut vakıflardan ayrılır. 

Mülhak vakıflar genel çıkarlara hizmet etmiş olsa da bir kamu kurumu niteliğinde 

sayılmazlar. Ancak devlet bunlara sıkı bir kontrol uygulamanın yanında denetlemektedir 

de. Mülhak vakıflar her ne kadar Vakıflar Genel Müdürlüğü'ne bağlı olsa da ayrı ayrı 

bir tüzel kişilik olarak gösterilirler. Dolayısıyla yaptıkları işin sorumlulukları onlara ait 

olup borçlarını da kendi mallarından öderler (Öztürk, 1995: 117-118). 



79 

 

Aile vakıfları ise, aile bireylerinin eğitim ve öğretim, yetişmeleri, barınmaları, 

talim ve terbiyesi kısaca her türlü ihtiyaçlarını karşılamak amacı ile kurulan özel bir 

vakıf türüdür (Öztürk, 1995: 118). Bu vakıflar Medeni Kanun ve miras hukuku 

hükümlerine göre gerçek kişilerce oluşturulmuş vakıflardır. Bu vakıflar belirli amaca 

tahsis edilen mal topluluklarıdır. Gerekli ihtiyaçları kendilerince finanse edilmiş 

vakıflardır.Aile vakfının amacını ifade eden hüküm  Medeni Kanun'un 322. maddesiyle 

hükme bağlanmıştır. Vakıflarda genel amaç kavramı ise bir kanunla bağlanmamıştır. 

Çünkü vakıf kurumu, ahlaka, kanuna, kamu düzenine aykırı olmayacak herhangi bir 

amaç ile kurulabilmektedir. Dolayısıyla vakıftaki amaç kavramını kanun değil, vakıf 

yapan kişi ve onun idaresi belirlemektedir. Buna karşılık, aile vakıflarında amacın ne 

olduğunu bizzat kanun gösterir. Bu amaçlar, bir aileye mensup olarak yetişmek, eğitim 

ve iş hayatında gerekli maddi desteği göstermek, yardıma muhtaç olduklarında gerekli 

desteği vermek, evlenecek olanlara çeyiz yardımı yapmak gibi yardımlardan ibarettir. 

Aile vakıfları, vakfın özel bir türü olmakla birlikte belirli ya da benzer amaçlarla 

kurulabilmektedir (Öztürk, 1995: 126). Aile vakıfları, kuruluş bakımından Medeni 

Kanun ve miras hukukuna göre şekil almıştır. Aile vakfı, kamu yararını değil, ailenin 

yararını gözetmektedir. Bu bakımdan da tüzel bir özellik gösterir. Diğer vakıflarda 

olduğu gibi denetimi yine Vakıflar Genel Müdürlüğü'nce sağlanır. 

Dini vakıflar ise, Medeni Kanun'un hükümlerine göre kurulmuş dini amaçlı 

vakıflardır. Cami, mescit, kilise, havra, sinagog gibi dini merkezlerin inşasını ve 

buralarda hizmet verenlerin ve eğitim görenlerin ihtiyaçlarını ve masraflarını 

karşılamayı amaçlayan vakıf türüdür (Öztürk, 1995: 127). 

Tüm bunlarla beraber sadece ibadet amacı ile olmayıp, imam ya da papazlar 

tarafından yönetilen fakat genel çıkarları da içinde barındıran yetimhane, hastane gibi 

hizmet amacı ile yapılmış vakıflar dini vakıflar değildir. Bu vakıflar ibadet ile birlikte 

genel çıkarlara da yönelik olması ile karma dini vakıf adını almaktadır (Güneri, 1976: 

75). Bu vakıflar da Vakıflar Genel Müdürlüğü'nün denetimine tabi tutulmuştur. 

Sosyal Sigorta Vakıfları ise, bankalar, sigorta şirketleri, ticaret odaları, sanayi 

odaları, borsalar ve bunların çalıştırdıkları personelin sakatlık, yaşlılık ve ölüm 

durumlarında yardım yapmak amacı ile kurulan sosyal sigorta vakıflarıdır (Güneri, 

1976: 75). 



80 

 

Kanun ve Ticaret Kanunu’na göre düzenlenen İstihdam Edilenlere ve İşçilere 

Yardım Vakıfları’nın amacı, istihdam edilen kişilere ekonomik bir çıkar sağlamaktır. 

Bu ise, işverenin çalışanları için belirli bir miktar parayı, yardım amacı ile ayırması ile 

sağlanmaktadır (Güneri, 1976: 221). Evlenme, doğum, ölüm, hastalık, göremezlik, 

emeklilik gibi durumlarda olduğu gibi, kaza durumlarında da zarara uğrayan işçinin, 

ihtiyacını karşılamak amacı ile kurulmuş olan bu vakıflarda, çalışanlarının giyecek ve 

günlük yiyecek ihtiyaçları da karşılanmaktadır (Güneri, 1976: 222). İstihdam imkânı 

sağlayan ve işçilere yardım eden bu vakıflar, amaçları yönünden özel vakıflar 

kategorisinde sınıflandırılır. Bu vakıflardan yararlananlar vakfın kendi üyeleri ve 

yakınlarıdır. Bu vakıflar, kamu yararı anlayışını barındırmaz ve yeterli mal varlığına 

sahip değildir. Bu vakıflar, sadece amaçlarını gerçekleştirebilecek düzeyde mal 

varlıklarına sahiptirler (Güneri, 1976: 222). 

Yükseköğretim Vakıfları ise, 1981 yılında yürürlüğe giren Yüksek Öğretim 

Kanunu'nda ülkemizde yükseköğretim kurumlarının açılması, yönetimi ve biçimi ile 

ilgili hükümler yer almaktadır. Fakat daha sonra eklenen maddelerle, vakıfların da 

yükseköğretim kurumu kurabilecekleri ilkesi getirilmiştir (Ballar, 1987: 262). Bu 

ilkelere göre, vakıfların kazanç amacına yönelik olmamak amacıyla ekonomik ve 

yönetimsel koşullar dışında, akademik çalışmalara yer verilmesi, öğretim görevlisi 

eleman ihtiyacının sağlanmaması ve güvenlik yönünden Yükseköğretim Kanunu'nda 

belirtilen usul ve esaslara uymak koşulu ile yükseköğretim kurumu ve bunlara bağlı 

birimler kurma imkânı vakıflara verilmiştir (Ballar, 1987: 262). Türk Medeni 

Kanunu’nda Yüksek Öğretim Kurumu için belirtilen hükümler, diğer vakıfların kuruluş 

ve çalışma amaçları bakımından pek bir farklılık göstermemiştir. Ancak ayrıldıkları 

nokta, kendi bünyelerinde kuracakları kurumların, bazı özel hükümlere bağlı 

tutulmasından ileri gelmektedir (Ballar, 1987: 263). 

Kamuya Yararlı Vakıflar, gelirlerinin yarısından fazlasını kamu görevi 

niteliğindeki işlerin yapılması amacına bırakılmış vakıflar olarak ifade edilmektedir 

(903 sayılı kanun 2./11). Ayrıca Türk Medeni Kanunu'nda, vakfın amacının kamuya 

yarar getirmelidir hükmü yer almamaktadır. Ancak 903 sayılı kanunun 2, 3 ve 5. 

maddeleri ile birlikte düşünüldüğünde, kamuya faydalı vakıfların, bir yandan vakfedene, 

diğer yandan da vakıflara ve onlara yardım edenlere bazı ayrıcalıklarda bulunduğu 

görülmektedir (Güneri, 1976: 255). Yukarıdaki açıklamaya göre, Bakanlar Kurulu 



81 

 

kararı ile gelirlerinin en az % 80'e yakını, genel, özel ve katma bütçeli idareler bütçeleri 

içinde faaliyet gösteren hizmetin ya da hizmetlerin yerine getirilmesini amaçlayarak 

kurulacağı öngörülen ve kabul edilen vakıflara, ödemek maksadı ile elde edilecek 

miktar için vergi muafiyeti tanınabilmektedir (Öztürk, 2009: 134). 

Medeni Kanun hükümlerine göre yönetim ve denetimi yapılan bu vakıfların, 

yeni vakıflardan hiçbir farkı bulunmamakla birlikte bütçe yasalarında bulunan hükümler 

nedeni ile de Vakıflar Genel Müdürlüğü yanında Maliye Bakanlığı ve ilgili kamu 

kuruluşlarınca denetime tabi tutulabilmektedir (Duman, 2014: 70). Kamu kuruluşlarının 

içerisinde yer alan bu vakıflar aslında sadece kurum çalışanlarına yönelik gibi gözükse 

de yardım amacı ile hem kurum hem çalışanlar için çeşitli imkânlar sunmaktadır. Bu 

şekilde üyeler arasında bir tür yardımlaşma sağlanmaktadır. 

Çevre Koruma Vakıfları, 1983 yılında 2872 sayılı Çevre Kanunu ile kabul 

edilen ilkeler çerçevesinde yayınlanan, 27 Mayıs 1985 tarihli Çevre Kirliliğini Önleme 

Fonu yönetmeliği hükümlerine göre kurulmuştur. Kuruluş, malvarlığını Çevre 

Kirliliğini Önleme Fonu'ndan karşılamıştır. Bu vakıfların yöneticileri, belirli görevlere 

atanan kamu görevlileri olurken, yeni göreve atanacak kişiler ve yönetim kurulu üyeleri 

seçimle değiştirilmektedir. Çevre ve Doğayı Koruma Vakıfları bu özellikleri ile SYD 

Vakıflarına benzemekle beraber, asa ile kurulmadıkları için konumları bakımından Yeni 

Vakıflar olarak adlandırılmaktadır (Akar ve Güneş, 2002: 22). 

Cumhuriyet döneminde en faal vakıf olan, SYD vakıfları Osmanlı döneminde 

faaliyet gösteren, gelirleri devlet tarafından özgülenen “gayri sahih” vakıflara da 

benzetilmektedir (Duman, 2014: 67). Yasada hükümle kurulan bu vakıflar, devlet adına 

çeşitli sosyal yardım hizmetlerini yürütme görevleri üstlenmişlerdir. Bu vakıflar 

gerçekte özel hukuka tabidir, gelirlerinin büyük bir kısmını kamu kaynaklarından 

sağlanır. Yöneticileri ise kamu görevlilerinden oluşmaktadır. Kamusal hizmetleri 

üstlenmesi ve yasayla kurulması nedeniyle kamu içinde faaliyet gösterdiği için 

değerlendirilmesi de kamu tarafından yapılmaktadır. 

Cumhuriyet dönemindeki SYDV’leri diğer vakıflardan ayıran noktaları şöyle 

sıralamak mümkündür (Duman, 2014: 68): 



82 

 

a. Genel olarak vakıflar, vakıf senedi veya vasiyetlerce kurulurken, SYDV yasanın 

ve devletin emriyle kurulmuştur. Vakıfların yönetiminde gönüllülük ve rıza 

aranmamaktadır. 

b. Medeni Kanun’a göre kurulan vakıfların idare organlarının oluşumunda ücret 

alma bulunmazken, SYDV organları yasayla saptanmış ve belli bir göreve 

atananlar vakıf çalışanları olarak maaşla belirlenmiştir. 

c. Medeni Kanun’a göre kurulan vakıflarda görev almak, isteğin yanında belirli 

koşullara bağlandığı halde, SYDV idareciliği görevi belli olan makamlara 

bırakıldığından, bu görevlere atanmak ya da işten ayrılmak kamu görevinden 

ayrılmakla aynı değerlendirilmiştir. 

d. Medeni Kanun’a göre kurulan vakıflar, vakıfta bulunanın isteği ile kayıt altına 

alınırken, SYDV bu görev mahallin en büyük mülki amirine niteliğindeki 

kişilere verilmiştir. 

e. Medeni Kanun’a göre kulan vakıflar amaçlarına uygun elindeki malvarlığı ile 

kurulurken, SYDV sembolik olarak nitelendirilen malvarlığı ile kurulmakta ve 

kamu bütçesinden giderleri sağlanmaktadır. 

f. Medeni Kanun’a göre kurulan vakıflarda, vakfın amaç kavramı, yönetimi ve 

mallarının değiştirilmesi belirli prosedürlere uyularak Asliye Hukuk 

Mahkemeleri Kararlarıyla gerçekleştirilirken, SYD vakıflarında TBMM 

tarafından ve yasayla gerçekleştirilir. 

g. Medeni Kanun’a göre kurulan vakıflar, VGM'lüğü denetlerken, SYDV’leri 

İçişleri Bakanlığı tarafından da denetimi yapılmaktadır (Duman, 2014: 66-68).  

Cumhuriyet Dönemi vakıf kültürü özetle, 1920 yılında kurulan TBMM'nin ilk 

çıkardığı kanun olan "Şer'iyye ve Evkaf Vekaleti" ile başlamıştır. Bu döneme kadar 

Şeyhülislamlıkça yürütülen  "Şer'iyye" ile Evkaf Nezareti ile yürütülen "Evkaf"ın bir 

elde toplanma kararı alınmıştır. 1921 Anayasanın koymuş olduğu kanunlar çerçevesinde 

vakıfların işleyiş ve yönetimlerini sağlamak amacı ile her ilin sınırları içinde "Vilayet 

Şurası" denilen organlar oluşturulmuştur. 3 Mart 1924 tarihli 429 sayılı Kanun ile 

milletin menfaati amaçlanarak yasama görevi TBMM'ye verilmiştir. Bu değişiklik ile 

Şer'iyye ve Evkaf Vekaleti de kaldırılmıştır. 

5 Haziran 1935 tarihinde 2762 Vakıflar Kanunu ile vakıfların tüzel kişilikleri 

ile ilgili düzenlemeler yapılmıştır. 1935 yılında ve 2762 sayılı Vakıflar Kanunu, 1938 



83 

 

yılından başlamak suretiyle sırasıyla 1939 yılı, 1949 yılı, 1956 yılı, 1981 yılı ve 1995 

yıllarında çıkartılan kanunlar ve 1984 yılında çıkarılan Bakanlar Kurulu kararı ile bir 

takım değişmelere uğramıştır. Bu değişiklik ile de mülhak vakıflar, Vakıflar Genel 

Müdürlüğü denetiminde olmak üzere vakıf yöneticilerin idaresine bırakılmış, mazbut 

vakıfların ise, Genel Müdürlük tarafından idare edilmesi yönünde karar alınmıştır. 

Yaşanılan bu süreçten sonra toplumun arzu ve eğilimleri dikkate alınarak tekrardan 

Cumhuriyet Dönemi’nde vakıflar konusunda bir takım değişikliklere gidilmiştir. 

Bunlardan ilk 13.07.1967 tarihinde 903 sayılı Kanun olup 24.07.1967 tarihli 12655 

sayılı Resmi Gazetede yayınlanmıştır (Hatemi, 1969: 4-5). Bu kanunla vakıflara 

"kamuya yararlı vakıflar" kavramı getirilmiştir. Bu sayede vakfın kuruluşu, işleyişi, 

gelişimi için teşvik çalışmaları yapılmış olup bir takım ayrıcalıklar tanınmıştır. Bakanlar 

Kurulu tarafından vergi bağışıklığı tanınan ayrıcalıklardan en önemlisi olmuştur. 

2.8. TÜRK MEDENİ KANUNU’NA GÖRE KURULAN YENİ VAKIFLAR 

Türk Medeni Kanunu değişikliklerinde mahkeme kararı sonucu ile kurulan, 

kendine ait idari organlara sahip olan ve bu idare organlarınca yönetilen, Vakıflar Genel 

Müdürlüğü’nün teftiş ve denetimini yaptığı özel statülü sayılan vakıflara yeni vakıflar 

denmektedir (Öztürk, 2009: 43). 

Yeni vakıflar, Türk Medenî Kanunu hükümlerince kurulan vakıflar olarak 

adlandırılır. Eski vakıflar ile yeni vakıf mevzuatları arasındaki farkların giderilmesine 

yönelik en büyük ve ciddi çalışmalar, girişim 5737 sayılı Vakıflar Yasası ile 

düzenlenmiştir. Son yapılan yasal düzenleme ile vakıfların yönetimi, faaliyetleri ve 

denetimine, yurt içi ve yurt dışındaki taşınır ve taşınmaz vakıf kültür varlıklarının 

tescili, muhafazası, onarım ve yaşatılmasına, vakıf varlıklarının ekonomik şekilde 

işletilmesi ve değerlendirilmesinin sağlanmasına ilişkin usul ve esasların belirlenmesi; 

Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün kuruluşu ile Genel Müdürlüğün teşkilat, görev, yetki ve 

sorumluluklarının düzenlemesi amacıyla hazırlanmıştır. 5737 sayılı Kanun kapsamında 

mazbut vakıf, mülhak vakıf, yeni vakıflar, cemaat ve esnaf vakıflar ile Vakıflar Genel 

Müdürlüğü’nün kapsamına alınmıştır. Yeni vakıflar ise TMK' unun esaslarına göre 

kurulmuş olup faaliyet gösterirler. Yeni vakıfların kuruluşunda amaçları doğrultusunda 

ayrılan asgari mal varlığı her yıl meclis tarafından belirlenir. Yeni vakıflar, vakıf 

senetlerinde yazılı amaçlarını gerçekleştirmek için Vakıflar Genel Müdürlüğüne 



84 

 

beyanda bulunmak şartıyla herhangi bir şube ve temsilcilik açabilirler. Bulundukları 

beyannamenin düzenlenmesine ilişkin usul ve esaslar yönetmelikçe düzenlenir (Öztürk, 

2009: 49). 

Yabancı kökenliler ise, Türkiye’de hukuki ve fiili karşılıklılık koşuluna göre 

yeni vakıflar kurup faaliyete sokabilirler. Yeni vakıflarda yönetim organı vakıf 

senedindeki hükümlere göre oluşturulur ve bu vakıflarda yönetim organlarında görev 

alanların çoğunluğunun Türkiye’de yerleşik halde bulunması gerekir (Öztürk, 2009: 

51). TMK' na göre kurulan, yürürlükteki eski ve yeni vakıfların denetimi, Vakıflar 

Genel Müdürlüğü tarafından olup, merkezi bir anlayışın yanında her türlü sivil 

inisiyatiflere açık bir görünüm sergilemektedir. 

Türk Medeni Kanunu’na göre, yapılan değişiklikler ile 29.05.1986 tarihinde 

3294 numaralı SYD Teşvik Kanunu ile her il ve ilçede SYD vakıfları kurulması kararı 

alınmıştır. Bu karar ile birlikte vakıf kurma sayısında ciddi bir artış meydan gelmiştir. 

Bu vakıflar Bakanlar Kurulu tarafından vergi muafiyeti tanınan vakıflar arasına 

girmektedir (Öztürk, 2009: 51-52).  

Sosyal yardımlaşmayı amaçlamak, kalıcı çözüm ve kurumsal bir özellik 

getirmek amacıyla 1986 yılında sosyal yardım faaliyetlerini organize etmek üzere her 

ilin ya da ilçenin sınırları içerisinde SYD vakıfları kurulmuştur (Öztürk, 2009: 51-52). 

Kurumsal yapıyı güçlü hale getirmek için, 2004 yılında kabul edilen ve Başbakanlığa 

bağlı SYD Genel Müdürlüğü kurularak, fonun yönetimi ise bu kuruma devredilmiştir 

(Saran, 1990: 433). 

 Geçmişten bugüne kadar gelen süreçte, sosyal adaletin sağlanmasında önemli 

bir yeri olan ve tarihten gelen yardım etmek ve dayanışma kavramları ile yoksulun 

korunması ahlaki, inanç ve duyguların korunması vakıf kurumunun yanı sıra, gerek 

kişiler eliyle gerekse devletin kendisi tarafından diğer sosyal amaçlı kurumlar da 

oluşturulmuştur. Emekli Sandığı gibi, Sosyal Sigortalar Kurumu gibi, BAĞ-KUR gibi 

kurumlar, birçok kesimlerin sosyal güvenlik gereksinimini karşılamak üzere; 

çalışanların katılımları ve devletin gerekli desteği ile bir manada karşılıklı yardımlaşma 

ve dayanışma ilkesi bağlamında oluşturulmuştur (Saran, 1990: 433). 

Modern toplumlarda sosyal adaleti ve sosyal güvenliği sağlama hususunda 

görev esas itibari ile devletin kendisine aittir. Bu çerçevede, toplumda vatandaşların 



85 

 

ekonomik refahlarını devlet eliyle ya da farklı kuruluşlarla sağlamak asıl görev olmakla 

birlikte, uygulamanın ihtiyaç sahibi bir kişiyi bile dışarıda bırakmadan tüm muhtaç 

kesimi kapsayacak bir biçimde uygulanması mümkün olmamaktadır. Bu sebeplerden 

ötürü, herhangi bir nedenden sosyal güvenlik şemsiyesi altına alınamayan ihtiyaç sahibi 

insanların, farklı özellik ve nitelik gösteren diğer çeşitli kurum ve kuruluşlar tarafından 

korunup gözetilmesi gerekmektedir (Saran, 1990: 434). 

Bu amaçlar doğrultusunda, SYDV'nin sosyal güvenlik sistemi dışında farklı 

kurum ve kuruluşlar tarafından yürütülmesi için, SYDV'ı Teşvik Fonu, SYDV Genel 

Müdürlüğü ve SYDV'ı kurulmuştur. 

 

  



86 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

HAYIRSEVERLİĞİN SOSYAL POLİTİKAYA DÖNÜŞÜMÜ: CUMHURİYET 

DÖNEMİ SONRASI KURUMU OLARAK SOSYAL YARDIMLAŞMA VE 

DAYANIŞMA VAKFI 

  



87 

 

3.1. SOSYAL POLİTİKA KAVRAMI  

Sosyal politika kavramı, içerisinde barındırdığı sosyal ve politika 

kelimelerinden oluşmaktadır. Temeli Yunanca olup, “polis” sözcüğünden türeyerek 

politika haline dönüşmüştür. Politika farklı dillerde çeşitli manalar içerse de, genel 

itibariyle bir topluluk ya da toplumda belirli bir gayeye yönelik tedbirler bütünü olarak 

tanımlanır. Sosyal sözcüğü ise Latince “Socius” kelimesi ile eş değer olup arkadaş, dost 

anlamı içermektedir. Ayrıca toplumu ve insanı ilgilendiren meseleler olarak da tanımlan 

bir sözcüktür (Tokol, 2000: 7). Bu bağlamda sosyal politika kavramı, toplumun sosyal 

amaca yönelik tedbirlerin bütünü olarak tanımlanır. 

Sosyal politika kavramı, toplum içindeki çatışmayı ortadan kaldırmayı, 

toplumsal huzuru ortaya koymaya yönelik türlü önlemler biçiminde tanımlanır. Bu 

sayede kavram sosyal politikaların ilk oluşum gösterdiği primitif topluluklara kadar 

indirgenmelidir. Kavramın sınırlandırılarak ve modern karşılığı tanımlamak 

gerektiğinde; genel itibari ile çağdaş toplumlarda var olan ekonomik sistemin toplumda 

oluşturduğu zararı telafi etmek amacı ile üretilen ve devletin merkezde yer aldığı, 

toplumsal problemlere çözümüne yönelik geliştirilen müdahaleler bütünüdür. Bu 

müdahaleyi yaparken bireylerin özgür ve eşit haklara sahip olduğunu bilir ayrıca her 

birinin topluma katılmalarını gerekli görerek hayır işlerinin ve enformel dayanışma 

biçimlerinin dışında tutar (Buğra ve Çağlar,  2005: 7).  

Bir başka tanımda ise sosyal politika;  insanların hayat standardını yükseltmek, 

genel risklere karşı uygun bir koruma amaçlamak, uygun nitelikte ve istihdam seviyesi 

sağlamak, sosyal adaleti en iyi düzeye yükseltmek ve bireylerin refahını arttırmak için 

vazgeçilmezdir. Bu kavram ekonomik ve sektörel politikaların tamamlayıcısı 

niteliğindedir (Temiz,  2008: 90-91).  

Toplumda var olan gelir adaletsizliklerin dengelenmesinde sosyal politikaya 

ciddi rol düşmektedir. Bilhassa dezavantajlı gruplar ve yoksulların korunmaları 

hususunda vazgeçilmezdir. Bu bağlamda, sosyal adalet ve refah uygulamalarıyla ortak 

uyum içinde bulunması gereklidir. 

Sosyal politika kavramının bilimsel bir düzey kazanması, 1873 yılında 

Almanya’da Sosyal Siyaset Derneği’nin kurulmasıyla gerçekleşmiştir (Tokol, 2000: 2). 

1870’li yıllara kadar bilimsel bir nitelik kazanmamış olan bu kavram, devletin toplum 



88 

 

içerisinde üstlenilmesi gerekilen görevleri göstermek amacıyla oluşmuştur (Koray, 

2005: 27). İngiltere’de 18. yüzyıldan itibaren başlayarak çeşitli ülkelere de yer almaya 

başlayan ve temelinde üretim alanında makinelerin kullanılmasını olarak tanımlanan 

“Sanayi Devrimi” bir dizi yenilikler getirmiştir. Makineleşme beraberinde 

merkezileşmeyi getirirken, bu süreçte ‘fabrika’ olgusunu ortaya çıkarmıştır. Fabrika 

olgusuyla birlikte işçi sınıfı var olmaya başlamış olup, sosyal politika kavramının 

gelişimi hızlanmıştır (Tunç, 2013: 12).  

Sanayi Devrimi, üretim ilişkilerinde ve toplumsal hayatta değişiklikler 

getirmiştir. Tarımsal üretim alanından sanayi üretimine, geleneksel üretim tarzından 

modern üretim biçimlerine geçişle beraber fabrika tip üretim tarzı ortaya çıkmıştır. Bu 

bağlamda eski lonca sistemi düzeninden farklı olarak daha yeni çalışma ilişkileri 

doğmuş ve bu ilişki yeni aktörleri meydana çıkarmıştır. Serflerin, bağımsız çalışan esnaf 

ve zanaatkârların yerini artık işveren olarak nitelendirilen fabrika sahipleri almıştır. Bu 

fabrikalarda işçiler çalıştırılmıştır. Bu döngüyle kapitalist bir sistem kendini göstermeye 

başlamıştır (Altan, 2004: 46). 

Fabrikaların oluşumu, işçi ile işveren arasında bir takım bireysel iş ilişkilerini 

doğurmuş, bu sayede bir takım hak ve çıkarların korunması, geliştirilmesi amacıyla 

sendikalaşmayı olanaklaştıran yasal düzenlemelere gidilmiş, işçilerin haklarını 

korumaya yönelik çeşitli yasal ve kurumsal düzenlemeler gerçekleştirilmiştir (Tokol, 

2000: 2). Sanayi Devrimi sonrasında sosyal politika kavramı daha sıklıkla kullanılmaya 

başlanmış, bu kavram, insanları ilgilendiren sorunların (sosyal sorun) çözüme 

kavuşması amacı ile devletçe alınan kararlar ve bu kararların yürüttüğü uygulamalar 

olarak ifade edilmiştir (Tunç, 2013: 12). 

Sosyal politika anlayışı kendini “dar”, “geniş”  ve bilhassa son dönemlerde 

olmak üzere  “ulus ötesi” anlamları ile üçlü bir tanımlamayla işlemektedir. Sosyal 

politikanın “dar anlamı” olarak ifade edilen, işçiler ile işverenler arasında olabilecek 

çatışmalar, türlü çelişkiler ve dengesizlikleri onarmaya ve adapte olmaya dönük 

adımların tümü olarak kabul edilmektedir. Bu yönde ilk adım Sanayi Devrimi'nde 

ortaya çıkmıştır. Bu çerçevede sosyal politikanın dar anlamı, Sanayi Devrimi ile ortaya 

çıkmış sosyal sorunlara yönelik işçileri korumak ve toplumsal dengeyi ve düzeni 

sağlamaya yönelik bir çabayı ifade eder (Taşçı, 2017: 18). Sanayi Devrimi ile baş 



89 

 

gösteren işsizlik beraberinde düşük ücretlerle çalıştırılma, çalışma şartlarındaki sorunlar 

vs. geçim derdini ortaya çıkarmış. Tüm bunların varlığı sosyal politikanı dar anlamını 

ifade etmektedir. 

Sosyal politikanın dar anlamı 1945 - 1975 döneminden sonra geniş anlam 

kazanmaya başlamıştır (Taşçı, 2017: 18). Geniş anlamdaki sosyal politika, ekonomik 

olayların sonuçları, toplum yaşamı üzerinde bıraktığı etkileri konu almaktadır. Burada 

ifade edilen sosyal politika, toplum politikasının en geniş kapsamı olup ekonomik 

olaylardan doğan insanlar arası ilişkilerin (sosyal ilişkilerin) ve problemlerin tüm 

yönlerini kapsamaktadır (Güven, 2001: 14). 

Sosyal politika, toplum içinde yer alan toplumsal sınıfların ve grupların, hem 

birbirleri hem de devletle olan münasebetlerini düzenleyen bir huzur, uyum ve barış 

bilimi olarak önem kazanmıştır. Sosyal politikasızlık, ekonomik açıdan zayıf ve 

korumaya ihtiyaç duyan toplum kesimleri üzerinde yarattığı etkinin önüne geçerek, 

sosyal dengenin kurulmasını ve toplum düzeninin devamlılığı amaçlanmıştır (Güven, 

2001: 16). 

 Geniş anlam tanımlamasında sosyal politikanın hedeflerinin arasında işçilerin 

iş ilişkileri ve yaşam şartları dışında bireylerin sosyal hayat içerisindeki tüm toplumsal, 

ekonomik tehlikeleri, sorunları, türlü engelleri ve sınırlılıklar karşısında alınacak olan 

politikalar ve önlemler yer almaktadır. Bununla beraber sosyal hizmetler,  sağlık ve 

konut politikaları, sosyal sigorta ve yoksulluğa karşı mücadele, kadın politikaları, 

engelliler, yaşlılar, gençler ve çocuklara yönelik politikaları da kapsamaktadır (Taşçı, 

2017: 18-19) 

Sosyal politikanın geniş anlamda ve yeniden kavramsallaştırılması bir yandan 

“refah devleti” kavramı ve bunun devamı nitelikteki “sosyal refah (politikası)”, “sosyal 

devlet” gibi kavramları da getirmiştir.  Genel anlamda birbirlerinden farklı gözükmeyen 

bu kavramlar arasında yine de bir takım farklılıklar mevcuttur. Sosyal refah politikası 

sosyal politikanın alt kategorisini oluşturur. Refah devleti; bireyler, aileler ve grupların 

maddi açıdan iyiliklerini sağlamak amacıyla devletin desteğini gerektiren sosyal politika 

vasıtası olarak algılanmaktadır (Özdemir, 2007: 12).  

Sosyal politika artık tüm kitleleri kapsayan bir politika olarak yeniden 

kavramsallaşmıştır. Değişen şartlar beraberinde sosyal politikalarda da değişliklere yol 



90 

 

açmıştır.  Neticede günümüzde sosyal hakları kapsayan her şey sosyal politikanın 

alanına da girmiştir. Refah devleti eğitim, konut, kişisel sosyal hizmetler gibi ihtiyaçları 

barındırır. Sosyal refah politikası kavramı ise, sosyal politika ile aynı amacı içeren 

durumlar olarak tanımlanmaktadır. 

Son olarak mevcut dünyada yer almış sosyal politikanın üçüncü anlamı olarak  

“ulus ötesi” anlam görülmektedir. Bu kavram küreselleşme olgusu ile ilişkilidir. Tarih 

olarak 1990’ların başı gösterilmektedir. Küreselleşme beraberinde devletin temel 

fonksiyonlarını, ulusal kalkınma ve sosyal gelişmeyi, sosyal refah anlayışını 

kapsamaktan çok, uluslararası ekonomide uyum sağlamak şeklinde kendini göstermiştir 

(Taşçı, 2017: 20). Nitekim artık ulus devletlerin uluslararası politikalarda söz sahibi 

olması ortadan kalkmış; uluslararası politikaların uluslararası ortaklar ve Uluslararası 

Para Fonu (IMF), Dünya Bankası (DB), Ekonomik Kalkınma ve İşbirliği Örgütü 

(OECD), Kuzey Amerika Serbest Ticaret Anlaşması (NAFTA), Avrupa Birliği (AB) 

gibi örgütler tarafından şekillendiği bir süreç devreye girmiştir (Şenkal, 2005: 106).  

Bu bağlamda gerek dar gerekse geniş anlamda sosyal politika yönünden atılan 

adımlarda ulus ötesi aktörlerin etkisinin olabileceği bilinmeli ve bunlar çerçevesinde 

mekanizmalar geliştirilme yoluna gidilmelidir. 

3.2. SOSYAL DEVLET KAVRAMI 

Tarihsel süreçte sosyal devlet, çeşitli toplumlarda ya da çeşitli kültürlerde farklı 

şekillerde sürdürülmüştür. Her ülke kendi içindeki kültürünün koşullarından etkilenen 

ve beslenen bir sosyal devlet oluşturmayı amaçladığından, çeşitli sosyal devlet tipleri 

ortaya çıkmıştır. Ayrıca sosyal devlet kavramı yerine, refah devlet kavramı da 

kullanılabilmektedir. 

Kammer'e (2012) göre refah devlet; piyasaya bağımlı kalmak mecburiyetinde 

olmadan yaşamı sürdürmeye yarayacak hizmetlerin sunulmasını sağlayan sosyal 

politikalar ve kurumların varlığı olarak tanımlamaktadır. Ayrıca refah devletini 

müdahaleci olarak gören çalışmalara göre, bireylere ve hane halkına asgari bir yaşam 

şartı sağlayan, onları toplumsal tehlikelere karşı koruyan, sosyal güvenlik olanağı 

tanıyan, toplumdaki statüleri ne olursa olsun tüm vatandaşlara sağlık, barınma, eğitim 

gibi sosyal hizmetler alanında belli bir standart getiren devlettir (Saygı Doğru, 2016: 



91 

 

33). Sosyal devlet, çeşitli biçimlerde tanımlanmış ve farklı modeller ile ortaya 

konulmuştur. Esping-Andersen'ın ortaya koyduğu ve üç şekilde sınıflandırdığı sosyal 

devlet modelleri; liberal sosyal devlet modeli, korporatist veya muhafazakâr sosyal 

devlet modeli ve son olarak sosyal demokrat modeli şeklindedir.  

Liberal sosyal devlet modelinde, kişilerin sosyal yardımlardan faydalanmasını 

zorlaştırıcı bir anlayış bulunmaktadır. Sosyal devlet kurumları yardımda bulunacak 

ihtiyaç sahiplerini seçerken son derece dikkatli ve titiz çalışmaktadır. Titizlikle 

çalışılarak kişiye yapılan yardımların kişiye vereceği rahatlık duygusunun bireyin 

çalışmaya karşı isteğini kırabilecek herhangi bir etkisinin olabileceği endişesi 

taşınmaktadır. Korporatist ya da muhafazakâr sosyal devlet modeli, tıpkı liberal sosyal 

devlet modeli örneğinde olduğu gibi hafifçe yumuşatılmış olmakla birlikte piyasaya 

odaklı bir modeldir. Geleneksel aile yapısının devamlılığını sağlamaya dönük bir 

anlayış benimsenmiştir. Bu modele göre yapılan yardımlarla toplumun sağladığı 

kazanımlar, devletin lütfettiği bir şey olarak sunulmaktadır  (Aydın ve Çakmak, 2017: 

5) 

Sosyal demokrat model ise, haklar ve özgürlükleri toplumun tümünü 

kapsayacak biçimde genişletme tasavvuru üzerinden geliştirilmiştir. İsveç, Danimarka, 

Norveç ve Finlandiya gibi ülkelerin uyguladığı bu model, kişilerin piyasaya olan 

bağımlılıklarını mümkün olabildiğince en alt seviyeye çekmeyi amaçlamıştır. Yani 

buradaki amaç piyasadan bağımsız bir tavır takınmaktır. Bütün bireyler, sosyal güvenlik 

sistemine dâhil edilerek piyasanın yoksullaştırıcı ya da refahı geriletici etkilerinden 

korunmalıdır. Bu model, Korporatist modelden farklı olarak, ailenin tamamen erimesini 

yani temel ihtiyaçlarını karşılayamaz hale gelmesini beklemeksizin devletin 

müdahalesini sunmaktan yanadır (Aydın ve Çakmak, 2017: 5). Sonraki dönemlerde ise 

kapitalizmin yarattığı yoksulluk ve işsizlik artmış, artık refah devletinin görevi; 

“işgücünün yeniden üretilmesi ve kapitalist toplumlarda çalışmayan nüfusun korunması 

için kamu gücünün kullanılması” olmuştur (Saygı Doğru, 2016: 34). 

Kocaoğlu (1987)’na göre sosyal devlet, toplum içinde var olan dezavantajlı 

kişileri ya da grupları diğerleri karşısında korumaktadır. Sosyal devletin amacı ise, tüm 

vatandaşlarına insan onuruna layık bir hayat sunmaktır. Devletin esas görevi de 

toplumsal adaleti ve eşitliği sağlamaktır. Sosyal devlet ilkesi, her vatandaşın refahtan 



92 

 

adilane bir pay alabilmesi anlamına gelmelidir. Sosyal devlet, toplumsal gruplar 

arasında aşırı gelir düzeyi farklılaşmalarına izin vermemelidir.  

Sosyal devletin ya da refah devletinin tarihsel gelişimine bakıldığında; 1880 

öncesi dönemde, sorunların giderilmesine yönelik ailelerin, hayırseverlik duygularıyla 

hareket eden kurumların, gönüllü kuruluşların, bireysel olarak sorumluluk duyan 

işverenlerin ve devlet gelir transferlerinin var olduğu görülmektedir. 1880-1945 yılları 

arasındaki dönem, sanayileşmenin ortaya çıkıp yoğunlaştığı, zenginliğin arttığı, 

teknolojik yeniliklerin ekonomik, siyasal ve sosyal hayatta bir takım dönüşümlere neden 

olduğu, köklü bir şekilde değişimin yaşandığı bir dönemdir. Sanayileşme beraberinde 

kentlere göçü, yoksulluğu, yaşam güvencesizliği gibi ağır yaşam ve çalışma koşullarını 

getirmiştir. Bu bağlamda hak talepleri çerçevesinde işçi sınıfı ve sermaye sahipleri 

arasında bir çatışma ve belli başlı çözüm yolları da ortaya çıkmıştır (Güler, 2005: 45) 

Sosyal devlet 1930’lardan itibaren olgunlaşma sürecine başlamıştır. Bunu 

mümkün kılan unsurların en önemlisi, 1929 Buhranını aşmaya dönük çalışmalar 

olmuştur. Bu çalışmalar, söz konusu buhranı bertaraf etmenin yanı sıra, sosyal devlete 

giden yolu da aydınlatmıştır  (Özdemir, 2006: 155).  

1945-1975 yılları refah devletinin altın çağı olarak gösterilmiştir. Sosyal 

sigorta anlayışının yanında kurumlarının genişlediği, gelirin devamlılığını sağlama ve 

yaşam standartlarını yükseltmenin amaç haline geldiği görülmektedir. 1975 sonrası 

dönem, refah devletinin kriz dönemi halini almış, sosyal refah devletinin krize girdiği 

ve yeniden yapılandırma arayışlarının başladığı bir dönem olmuştur. Bunun temel 

sebebi ise refah devletinin temel özelliği olan ekonomik büyümenin artık erişilemez 

hale gelmesidir. Refah devletlerinde gözetilen sosyal ve ekonomik refah dengesinin 

bozulması, büyüme oranlarında beklenen artışın sağlanamaması, buna rağmen sosyal 

refah harcamalarının devam etmesi, bu politikalardan geri çekilme kararı alınmasına yol 

açmıştır (Güler, 2005: 46).  

Yine bu dönemde küreselleşmenin getirdiği en iyi olma yarışı içinde devletin,  

çeşitli sosyal harcamaların yükü altında ezilmiş ve yıpranmış olması, bu dönemde 

arayışlara yol açmıştır. İkinci Dünya Savaşı sonrasında çeşitli ülkelerde sosyal güvenlik 

adına çeşitli sistemler hızlı bir gelişme göstermiştir.  



93 

 

3.2.1. Türkiye’de Sosyal Devlet 

Türkiye'de sosyal devlet anlayışının gelişme göstermesi ile güvenlik sisteminde 

bir takım gelişmeler baş göstermiştir. Sosyal devlet anlayışının Türkiye'de ortaya çıkışı 

ve gelişiminin Türkiye Cumhuriyeti Anayasalarında da açıkça yer aldığı görülmektedir. 

Sosyal devlet anlayışına dair hükümlerin Cumhuriyet’in ilanından sonra ilk anayasa 

olarak oluşturulan 1924 Anayasası’nda yer aldığı gözükmektedir. 1924 yılı 

Anayasası’nda devlete ait görev ve sorumluluklara dair açık olarak hükümlerin 

bulunmamasıyla birlikte eğitim ve öğretimin parasız yapılması konusunda yasa 

düzenlemeleri yapılmıştır. 1926 yılında ‘Medeni Kanun’ kabul edilmiş ve Borçlar 

Kanunu’nun 332. Maddesinde, çalışanların maruz kalacağı her türlü tehlikelere karşı 

işverenlerin gerekli önlemleri alması hususunda iş sağlığının korunması ve iş kazalarına 

karşı alınacak önlemlerden bahsedilmektedir. Yine Borçlar Kanunu’nun 112. 

maddesince işverenlerin iş kazalarından dolayı işçilere sigorta ettirmeleri hususu yer 

almıştır (Kantarcı, 2004: 76-77).  

Sosyal devlet kavramı, Anayasa hukukumuza, 1961 Anayasası ile girmiştir. 

Türkiye Cumhuriyeti, 1961 yılı ve 1982 yılı Anayasalarına göre sosyal bir devlet olarak 

tanımlanmıştır (Özbudun, 1998: 99). Bu kavram 1982 Anayasası’nda Cumhuriyet’in 

nitelikleri arasında yer alarak ayrıntılı olarak düzenlenmeye tabi tutulmuştur 

(Gözübüyük, 2004: 164).  

1961 Anayasası’nda sosyal devletin temeli olarak dayandığı prensipler güvence 

altına alınarak, devletin ise sosyal bir hukuk devleti olduğu belirtilmiştir. Anayasanın 

41. maddesinde sosyal devlet olmanın yükümlülükleri ise; iktisadi ve sosyal hayat, 

adalete, tam çalışma esasına ve herkes için insanlık onuruna yaraşır bir yaşayış seviyesi 

sağlanması gayesine göre düzenlenmiştir (Kantarcı, 2004: 77). İktisadi, sosyal ve 

kültürel kalkınmayı demokratik yollarla gerçekleştirmek, bu maksatla, milli tasarrufu 

arttırmak, yatırımları toplum yararının gerektirdiği önceliklere yöneltmek ve kalkınma 

planlarını yapmak devletin temel ödevi olarak belirtilmiştir (Kantarcı, 2004: 77). Bu 

hükümlerle 1961 Anayasası, sosyal devletin görevlerini belirleyerek bu yolda atılacak 

adımların ekonomik, sosyal ve kültürel amaçlı politikalar olarak tespit etmenin bir 

devletin asli görevi olduğunu göstermektedir (Kantarcı, 2004: 77). 



94 

 

1961 Anayasası’nda olduğu gibi, 1982 Anayasası’nda yer alan ve bu dengeyi 

sağlayıcı bir takım düzenlemelere girişilmiştir. Ayrıca anayasada devletin ekonomik ve 

sosyal hakları mali kaynakların yeterliliği ölçüsünde yerine getirebileceği belirtilmiştir. 

2001 yılında gidilen değişiklik ile devlet bu görevlerini ifa ederken “ekonomik istikrarın 

korunmasını” ilkesini gözetmek yerine bu görevin “amaçlarına uygun öncelikleri” 

olarak gözetecektir (md.65). Sosyal devlet anlayışının hakim olmasında önemli olan asıl 

unsur, iktidar tarafından belirlenen yolda izlenecek ekonomik ve sosyal politikalardır 

(Gözübüyük, 2004: 165). 

Önem arz eden husus, ulusal gelirin dengeli ve adilane bir şekilde dağılımının 

sağlanması ve kişilerin ulusal gelirden pay almasını sağlamaktır. 2001 yılındaki 

değişiklikle, çalışanların yaşam kalitesini arttırmak, işsizleri korumak ve işsizliği 

önlemek, çalışanların faaliyet gösterdikleri işlerde emeklerinin karşılığını alacak adaletli 

bir ücret kazanmalarını sağlamak, devletin görevleri arasındadır (md. 49/2, 55/2). Yine 

bireyleri sosyal güvenliğe kavuşturmanın anayasal bir hak olduğu bilincinde olup, 

sosyal güvenliği sağlayacak her türlü tedbiri almak ve gerekli gördüğü örgütleri kurmak 

devlete görev olarak verilmektedir (Gözübüyük, 2004: 164). Sonuç itibari ile burada 

önemli kılınan devletin bu görevleri yerine getirmesi ve toplumsal hayatta dengeyi 

sağlayacak bir anlayış çerçevesinde sosyal devlet ilkesini etkin bir şekilde 

uygulamasıdır. 

3.3. SOSYAL YARDIM KAVRAMI 

Hayırseverlik, iyilikseverlik, yardımlaşma ve dayanışma insanlık tarihi kadar 

eski kavramlar olmasının yanında sosyal sorumluluk, sosyal yardımlaşma vb. 

anlayışların gelişmesinde en önemli kavramlardandır (Singer, 2012: 15). 

 Hayırseverlikle ilgili faaliyetleri yakından incelediğimizde, bireylerin, 

ailelerin, toplumların hatta devletlerin özyapılarına derinden bakma olanağı sağlamakla 

birlikte hayırseverliğin bu cemiyetlerdeki davranışları tanımladığı görülmektedir. 

Bununla birlikte adına cömertlik, iyilikseverlik her ne denilirse denilsin "verme" 

eyleminin tarihsel olarak sorgulanması, toplumların kültürünü yorumlamamızda 

ayrılmaz bir parça olmuştur. Bu verme eyleminin ya da bir hizmetin gelecek boyu sürüp 

gitmesi ve bunun belirli şartlar, hukuki işlemler çerçevesinde idare edilmesi, bu işlem 

içerisindeki para, gelir, mülk de vakıf yapmanın tanımı olarak ifade edilir (Singer, 2012: 



95 

 

15). Sosyal yardım kavramını, tek bir tanımla ifade etmek doğru değildir. Zira bu 

kavram birçok anlam içermektedir. Bundan ötürü de farklı tanımlamalar geliştirilmiştir. 

Genel itibari ile TDK' ya (2019) göre; yoksul kimselere yiyecek, giyecek, sağlık, ilaç ve 

yakacak sağlanarak yapılan karşılıksız yardım olarak tanımlanmıştır. 

Sosyal yardımlar, sosyal devlet kapsamında önemli bir yere sahiptir. Bu 

yardım, yoksul kişilere maddi ve manevi şekilde verilen bütün yardımların genel adıdır. 

Sosyal yardımla herhangi bir geliri bulunmayan ya da hayatını devam ettirmeye yetecek 

geliri bulunmayan, fakir ve ihtiyaç sahibi kişiler tek taraflı şekilde karşılık beklenmeden 

desteklenmekte, hayatlarını yaşanabilir biçimde devam ettirebilmeleri amacıyla katkı 

sağlanmaktadır (İkizoğlu, 2002: 86). 

Sosyal yardımlar, geçinmekte zorlanan ve toplum tarafından dışlanma 

tehlikesine maruz kalan ihtiyaç sahibi ve daha az gelire sahip kişilerin yaşamlarında 

güvence sağlanması konusunda, kamu sorumluluğu ilkesinin benimsenmesinden 

doğmaktadır (DPT, 2001: 51). Sosyal yardım, gelir ve muhtaçlık sınırına bağlı ve 

karşılıksız olmak suretiyle kamu tarafından sağlanan yardımları ifade etmektedir (Arıcı, 

2003: 32).  

Sosyal yardımlar; asgari ölçütler seviyesinde hem kendini hem de bakmakla 

yükümlü olduğu kişileri geçindirmede yoksun kalmış kişilere, resmi kuruluşların 

yanında kanunlar çerçevesinde yarı resmi ya da gönüllü kuruluşlar tarafından belirlenen 

muhtaçlık kriterlerince, bir takım kontroller çerçevesinde yapılan gerek parasal gerek 

sosyal güvenlik hizmeti olarak ifade edilmektedir  (DPT, 2001: 51). 

Sosyal yardım kavramı ile ilgili uygulamalar ele alındığında farklı örneklerle 

karşılaşmak mümkündür. Devlet aracılığıyla yardımlar ulaştırılmasının 

amaçlanmasının, ilk devlet organizasyonlarına kadar uzun bir geçmişi olduğu 

gözükmektedir. Siyasi bir bütünlük kazanan toplumlarda az ya da çok sosyal yardım 

uygulanmıştır. Zira devletler, hüküm sürdüğü insanlara güvenliklerini sağlamayı amaç 

edinmiş siyasi yapılardır ve bu nitelikler ilk kurulan devlet veya siyasi organizasyon ile 

birlikte sosyal yardımların da başlamış olması muhtemel gözükmektedir (Ay ve Akan, 

2017: 794).  

Genel itibari ile tüm toplumların tarihsel gelişim seyirlerinde gelenek, din, 

kültürel değerler, toplumsal koşullar tarafından şekillenen ve bir takım yönleriyle 



96 

 

benzerlik gösteren çeşitli sosyal hizmet ve yardım faaliyetleri süregelmiştir. Dini 

müesseseler, meslek örgütleri ve çeşitli gönüllü kuruluşlar tarafından gerçekleştirilen 

farklı sosyal yardım ve hizmet uygulamaları, ihtiyaç sahibi ve kimsesizlerin korunması, 

temel ihtiyaçlarının giderilmesi hususunda önemli sorumluluklar üstlenmiştir (Tunç, 

2013: 53). 

 “Sosyal hizmetler” ile “sosyal yardımlar” kavramları arasında ortak muhtaçlık 

kriteri ve birer sosyal yardım olmalarının yanında, bu kavramlar arasında birtakım 

farklılıklar da bulunmaktadır. Yardımlar genel anlamda, hizmet şeklinde uygulanıyorsa 

sosyal hizmet olarak tanımlanır. Sosyal yardım daha çok gelir yetmezliği çeken kesime 

hitap ederken, sosyal hizmetler daha çok yoksul, kimsesiz ve çaresiz konumdaki 

çocuklar, kadınlar, yaşlılar, sakat ve engelli kişileri kapsamaktadır. 

Tarihsel olarak sosyal yardım adına ilk örnekler, 19. Yüzyılda görülmeye 

başlanmıştır. Herhangi bir sosyal yardım almak için ulusun ya da devletin bir üyesi 

olmak yeterlidir. Bu bağlamda temel dayanaksa aslında kökeni itibariyle çok eskilere 

dayansa da II. Dünya Savaşı sonrası T. H. Marshall tarafından tekrar gündeme getirilen 

‘yurttaşlık hakkı’ zeminidir (Saygı Doğru, 2016: 45).  

İlkçağda aile, akrabalık diğer bir değişle soy birliği önemlidir (Koşar, 2000: 8). 

Sonraki dönemlerde ise bireysel olarak yapılan yardımlaşmalar, Ortaçağ ile birlikte 

farklılaşma sürecine girmiştir. Ortaçağ’da aile, akrabalık, cemaat yapıları, dini gurup ve 

mesleki örgütlenmeler yardımlaşma sorumluluğu üstlenmeye başlamıştır. Ardından, 

sanayileşme ve kentleşmenin kendini göstermesi ile toplumsal anlamda “yoksulluğa” 

yönelik sosyal yardım faaliyetleri başlamıştır. Tüm bu hakların hukuki ve ekonomik 

zeminini ise bireyin “yurttaşı” olduğu, ait olduğu devlet tarafından tesis edilmiştir. 

(Saygı Doğru, 2016: 45). Kişi ait olduğu vatandaşı sayıldığı ulus ya da devlet tarafından 

sosyal güvenlik hakkıyla 20. yüzyılın ikinci yarısından sonra, küreselleşmenin ve 

neoliberal politikaların tüm dünyada kendini göstermesi ve uygulanmaya başlanması, 

bireyin piyasadaki durumu ve yalnız bırakılması sonucu yurttaşlık hakkı esasında sosyal 

yardımların önemi ortaya çıkmıştır. Sanayileşme süreci ile başlayan birey ve devlet 

ilişkisi 18. yüzyılda bireysel, daha sonra siyasal ve 20. yüzyılda bireyin sosyal haklar 

elde edilmesiyle birlikte sosyal yardım olarak günümüzdeki haline bürünmüştür. 



97 

 

Günümüzde mevcut sisteminde uygulamada olan sosyal yardımların temel 

amacı, giderek karmaşık bir hal alan ve artan yoksulluk faktörünün ortaya çıkardığı risk 

durumlarında bireyin sosyal ve ekonomik en temel ihtiyaçlarının nakdi veya ayni 

yardımlarla karşılamaktır. Devletlerin sosyal yardımdaki uygulamaları kapsayıcılıkları 

farklılık gösterebilmektedir. Örneğin, yurttaşlık hakkı çerçevesinde yürütülen sosyal 

yardım programları var olduğu gibi, muhtaçlık kriterine dayalı sosyal yardım 

programları çeşitlilik gösterebilmektedir. Hak temelli ya da muhtaçlık temelli sosyal 

yardım programlarının ikisi de ‘katkı payına dayanmayan veya herhangi bir prim 

ödemesiz’ sosyal güvenlik biçimlerine dayanmaktadır (Metin, 2011: 130). Demokrasi 

anlamında ilerlemiş bazı ülkelerde, “evrensel” kapsayıcılık çerçevesinde asgari gelir 

güvencesi altında olan tüm yurttaşlara sosyal yardım sunulmaktayken bazı ülkelerde 

sadece hamileler veya engelliler gibi daha özel hedef kitleye hitap edilerek nakdi 

yardımlar sunulmaktadır (Metin, 2011: 130). Sosyal devletin sosyal yardım uygulama 

yöntemi ülkelerin siyasi ve iktisadi eğilimlerinden etkilenerek seyir almıştır. Liberal 

sosyal refah devleti, muhafazakâr sosyal refah devleti ve sosyal demokrat sosyal refah 

devlet modelinde sosyal yardım faaliyetleri şeklinde sıralamak mümkündür. 

Liberal sosyal refah devletine hâkim olan sosyal yardım anlayışı, bireyin refah 

seviyesi ancak serbest piyasanın artışı şekilde hâkim sürmektedir. Bu modele göre 

devlet sosyal refahın piyasa sürecinde artmadığı durumlarda devreye girmeli yani sosyal 

yardım bir istisna durumlarında yapılmalı ve ekonominin genel seyrini bozmamalıdır. 

Sağlanacak yardımların şartları ağır ve geniş kapsam içerir. Seçicilik ile birlikte sosyal 

yardımların kişilerin çalışma isteğini olumsuz etkilememesi esası da kendini gösterir 

(Akan ve Ay, 2017: 791) 

Muhafazakâr sosyal refah devletinin uygulandığı devletlerde genel itibari ile 

piyasa etkinliği önemlidir, fakat liberalizmin sert kuralları kadar hâkim değildir. Bu 

modelde istihdama büyük bir pay vermek yerine sosyal sorunların giderilmesine ağırlık 

verilmiştir. Devlet, ihtiyaç duruma düşen kişilere, yeni iş olanakları açarak bir takım 

çözüm sağlayan politikaları uygulamaya koymaktadır (Akan ve Ay, 2017: 792) 

Siyasi, sosyal ve ekonomik açıdan daha istikrarlı olan ülkelerde uygulanan 

sosyal demokrat sosyal refah devlet modelinde evrensellik, sosyal dayanışma ve eşitlik 

ön planda kendini gösterir. Bu modelde, devletin bireylere geniş birtakım haklar 



98 

 

sağladığı ve önleyici tedbirlerin ön planda tutulduğu bir sistemi barındırır. Ayrıca bu 

modelde sadece yaşlılara değil yaşlılardan ziyade gençlere yönelik sosyal politikalar 

uygulanmaktadır (Akan ve Ay, 2017: 793) 

Türkiye’de Sosyal Güvenlik Sistemi’nin başlığı altında yardım ve hizmetler 

düzenlenmiştir. Sosyal Güvenlik Sistemi; sosyal sigortalarla sosyal hizmetleri ve sosyal 

yardımları kapsamaktadır. Sosyal sigortalar insanları istek ve iradeleri dışında meydana 

gelen fiziki ve her türlü tehlikelere karşı koruyan, finansmana katkı ve katılım 

zorunluluğunun bulunduğu, primlere dayalı programlardan oluşur (Şakar, 2010: 165).  

Sosyal hizmet kavramı ise belirli olan guruba gelir veya piyasa durumuna 

bakılmaksızın sunulan genel destektir. Sosyal yardım ise belli bir gelir düzeyi altında 

olan ve geçimini sağlamakta zorlanan kimselere sisteme katkılarına bakılmaksızın 

verilen yardımlardır. Genel bir ifade ile sosyal güvenliğin kapsamı dışında kalan, 

sistemin kapsayıcılığına sahip olmayan kimseler için geliştirilmiş bir güvenlik şeklidir 

(Saygı Doğru, 2016: 45)  

Devletler bu hizmeti verirken, uygulamada sosyal yardım, sosyal hizmet ya da 

sosyal güvenlik adlarını taşıyabilirler. Birçok ülkede olduğu gibi Türkiye’de de 

yoksulluğun önlenmesi ve etkilerinin minimuma indirilebilmesi için geliştirilen 

uygulamalar başında sosyal yardım faaliyetleri gelmektedir. Sosyal yardımlar, tek 

seferliğin mahsusu olduğu gibi süreklilik gösterebilmektedir. İhtiyaç sahiplerine ücretsiz 

sağlık yardımı, bakımı, aileye nakdi ödenekler, yaşlılara ve engellilere maaş bağlanması 

vs. çeşitlilik göstermektedir (Şakar, 2010: 166). 

Türkiye'de sosyal yardımların tarihsel sürecine baktığımızda, Osmanlı’dan 

miras kalan vakıflar anlayışının ağırlıkta şekillendiği ifade edilebilir. Erken cumhuriyet 

dönemi boyunca faaliyet gösteren bazı kurumlar çerçevesinde bir sosyal yardım anlayışı 

kendini göstermiştir (Buğra, 2008: 131-137). Bu kurumların kaynaklarında karmaşık bir 

yapı söz konusu olmuştur. Özel kaynakların yanında, devlet kaynakları ve bireysel 

bağışlardan sağlanan kaynaklar iç içe geçmiştir. Bu da kurumların sağladığı yardımların 

kapsamını, yeterliliğini ve ulaşılabilirliğini kısıtlar hale getirmiştir.  

Türkiye’de sosyal yardımların gelişim sürecini ve aldığı biçimi anlamak, bu 

kurumların toplumsal hayatta nasıl bir rol oynadığını bilmeden mümkün değildir. 

Vakıfların sosyal yardımdaki yeri de bu kurumların durumuna bağlı olarak paralellik 



99 

 

göstermektedir. Vakıflardan yararlananlar çeşitlilik gösterirken vakıfların kaynak 

kullanımında öncelik olarak hangi kıstaslara göre belirlediği de bulanık bir görünüm 

sergilemiştir. Geçmişten alınan bu miras, sosyal yardım uygulamasında gönüllü 

kuruluşlarla iç içe geçen bir yapıya sebep olmuş, bu da toplumsal hayatta rol oynayan 

gönüllü kuruluşların kamusal iradeyle ortak işleyişine yol açmıştır. Bu kurumların 

gönüllülük esası ile ilişkilendirilmesi toplumsal hayattaki rolünün küçümsendiği 

anlamını taşımaz ancak gönüllülük temeline dayanan sosyal yardım faaliyetleri, 

yoksulluğu bir sorun olarak görmekten uzak, süreklilik açısından riskli, ulaşılabilirliği 

açısından yetersizdir. Türkiye’de ise uzun bir dönem var olmuş olan sosyal yardım 

anlayışı; geleneksel ve kültürel yapının toplumsal alandaki birleşimi ile ve erken 

cumhuriyet döneminin gönüllülük anlayışına eklemlenişiyle yol almıştır. Bu durum 

beraberinde hak temeline dayanan sosyal yardım anlayışının gelişememesine ya da 

gelişiminin ciddi bir biçimde aksamasına yol açmıştır (Metin, 2011:185-186). 

Ülkemizde çeşitli kamu kuruluşları sosyal yardımlarla yoksullukla mücadele etmeye 

çalışmaktadır. Bu kurumlara ait sosyal yardım programları Sosyal Yardımlar Genel 

Müdürlüğü’nün içinde toplanmıştır. 

Yoksullara verilen nakdi ve ayni yardımlar, muhtaçlık gelir testine bağlı sosyal 

yardımlara dönüşmektedir. Muhtaçlık kıstası sosyal yardımların koşulsuz hak olmasını 

engeller ve sadece ihtiyaç içinde oldukları tescil edilmiş olanlara gelir transferi yapmaya 

izin verir. Muhtaçlık tanımı çeşitli kıstaslara göre yapılabildiğinden, yardımın kapsamı 

sınırlandırılabilir ( Arın, 2013: 234).  

Muhtaçlık tanımında yapılabilecek küçük bir değişiklik büyük oranda sosyal 

yardım sistemini etkileyebilmektedir. Bu sebeple, önceden belirlenmiş bir muhtaçlık 

tanımı kapsamında sosyal yardımları dağıtmak, politize edilmiş bir sosyal yardım 

sistemi için önemlidir (Hacımahmutoğlu, 2009: 23). Sosyal yardımların muhtaçlık 

kriterleri kapsamında nesnel ölçütlere göre ihtiyaç sahipleri ile buluşturulması 

gerekmektedir. SYGM’nin sosyal güvenceye sahip vatandaşlara yardım yapılabilmesi 

ile ilgili düzenlemeye göre, somut göstergelere dayanan muhtaçlık tanımı çerçevesinde, 

ev içerisinde kişi başına düşen geliri, her yıl belirlenen net asgari ücretin 1/3’ ünden az 

olan kişilere sosyal yardım yapılabilmektedir. Bu sınırın altında gelire sahip aileler 

muhtaç kabul edilmekte ve yardım alabilmektedir. 



100 

 

Sosyal yardım, temel gereksinimlerini karşılayabilmesi için yeterli miktarda 

kazancı olmayan kişilere uygulanan, sosyal koruma programı adı altında sağlanan ayni 

ve nakdi destek şeklinde tanımlanabilir. Sosyal yardım programları, sosyal güvenlik 

sistemindeki eksiklikleri giderici işlevi ile sosyal sigorta sisteminden faydalanamayan 

kişileri korumaya yönelik destek sağlar (Hacımahmutoğlu, 2009: 23-25). Kişinin 

doğumu ile ya da sonradan toplumsal veya ailevi sorunlar sonucu ortaya çıkan 

yoksulluk yani muhtaçlık durumunda, dezavantajlı yapı içerisindeki şahsın yoksulluğu 

yenmesi için hayata tutunmasını sağlayan sosyal politik yapı içerisinde yer alan sosyal 

yardımlar, sosyal koruma programları ve maddi destekler hayati önem taşımaktadır. 

Sosyal yardımları, sosyal güvenliğin devlet aracılığıyla bakılma ve 

sigortalanma dışında kalan yöntemlerinden biri olarak tanımlamak mümkündür  (Uğur, 

2011: 71). Sosyal yardım uygulamasında insanlara yardım yapılması bir nevi sosyal 

gelir verilmesi, kişinin ve varsa bakmakla sorumlu olduğu bireylerin yerel ölçüler 

doğrultusunda, geçimini yeterli seviyede sağlayamama ve başka bir yerden kazancı 

olmama durumuna, kısacası muhtaçlık şartına bağlıdır. Bütün sosyal koruma 

yardımlarının nihai amacı yoksul ya da muhtaç durumdaki insanlara, yoksulluk 

durumları tamamen gidene kadar ve yardıma gerek duymadan kendi kendilerine temel 

ihtiyaçlarını sağlayabilecek duruma gelene kadar yeterli gelir desteğinin yapılmasıdır. 

İnsanın değerli varlık olması ve her bireyin insanca hayat sürmesi gerekliliği, sosyal 

yardım sistemindeki amacın temelini oluşturmaktadır. Sosyal yardımlar, dezavantajlı 

gruplara koruma sağlamaya yöneliktir (Uğur, 2011: 71).  

Sosyal yardımların kavramsal olarak tanımının yanında uygulamada 

belirlenecek yöntemler ve muhtaçlıktan kurtulmak için benimsenen yapısal durum da 

önemlidir. Sosyal yardım yöntemi, yoksul durumda olanlara devamlı yardım yapmaya 

dayalı bir yöntem olmayıp, muhtaçlık koşulunun en kısa zamanda giderilmesini de 

amaçlamaktadır (Güven, 1995: 129). Sadece sosyal yardımları genişleterek muhtaçlık 

durumundan kurtulmak mümkün değildir. Bu noktada önemli olan sosyal yardım 

anlayışında benimsenen politik yapıdır. 

Yoksullara sağlanan gelir transferinin sosyal yardım faydalanıcıları için 

istihdama katılmayı özendirecek miktarda olması gerekmektedir. İhtiyaç sahibi kişilerin 

sosyal yardımları geçici bir çözüm olarak algılaması önemlidir. Sosyal yardım bireyin 



101 

 

gelir düzeyinin araştırılarak saptanmasına bağlı olarak verilir. Genellikle belli bir 

yoksulluk sınırı saptanır. Fakat bu sınır, hiçbir zaman ülkenin normal ücret düzeyleri 

veya ortalama gelirine yaklaşacak şekilde genişletilmez. Bu sistem, yoksulluk 

seviyesinin en düşük gelir düzeyinde saptanmasına ve sağlanan yarar seviyelerinin 

düşüklüğüne neden olur (Arın, 2013: 237). Bireylerin muhtaçlık durumlarını ortadan 

kaldırmayı amaçlayan sosyal yardımlar, bağımlılık yaratan bir yapı içerisinde 

yürütüldüğü takdirde kişileri tembelliğe götürmektedir. Bu amaçla, sosyal yardım 

sisteminin istihdam kurumları ile ilişkili olarak yürütülmesi gerekmektedir. 

Özetle, Türkiye’de sosyal yardımların gelişim seyri geçmişten günümüze kadar 

gelerek farklı şekillerde kendini göstermiştir. Sosyal yardım kültürümüzde ayrılmaz bir 

parça olarak yer almıştır. İslam dininin kabulünden önce yardımlaşmak daha çok aile, 

akrabalık arasında seyir eden bireysel hayırseverlik anlayışı temeline dayanan olgu 

halinde yer almıştır. Türklerin Müslümanlığa geçişi ile Allah'ın rızasını kazanmak ve 

hayır yapmak vakıf kanalları aracıyla yapılmıştır. İslam dini ile birlikte Türklerde vakıf 

anlayışı gelişip, yaygınlaşmaya başlamıştır. Türklerde sosyal yardımın gelişim seyri, 

Selçuklular hatta sosyal yardımda altın çağ olarak ifade edilen Osmanlı Devleti’nde 

medrese, hastane, vakıf gibi kurumların kurulması ile kültürel olarak kendini 

göstermiştir. Osmanlı Devleti’nde sosyal yardımlaşma toplumsal hayatın vazgeçilmezi 

olarak görülmüş ve korunmuştur. Osmanlı Devleti hemen hemen her alanda 

yardımlaşmanın önünü açarak adeta vakıf cenneti haline bürünmüştür.  

Osmanlı’da sosyal yardım devletin asıl görevi olarak görülmemiş bunun 

yanında fütüvvet anlayışı temelinde ahilik, meslek örgütleri ve dini temele dayanan 

hayır kurumlarınca sürdürülmüştür (Gerek, 2002: 64). Yine Osmanlı yardımlaşma ve 

dayanışmanın en önemli dayanağı olarak zekâtı görmüştür  (Dilik, 1988: 68). Osmanlı 

Devleti’nde sosyal yardımlar 19. yüzyıldan sonra giderek yaygınlaşma göstermiş, vakıf 

anlayışında merkezileştirme yoluna gidilmiştir. Bu dönemde asıl gelişme II. Mahmut 

döneminde yaşanmıştır. Osmanlı’dan miras alınan ve devamı sağlanan sosyal yardımlar 

ve kurumsal yapılanma çalışmaları Cumhuriyet’e geçiş ile birlikte varlığını sürdürmeye 

devam etmiştir. Medeni Kanun’daki hükümlere dayanılarak sosyal yardım faaliyetleri 

çeşitli kurumlar vasıtası ile yürütülmüş olup bu çerçevede yaşlı, engelli, kimsesiz 

çocukları hedef alan bir politika geliştirilmiştir. 



102 

 

Teşkilat Kanunu kapsamında Sağlık ve Sosyal Yardım Bakanlığı yardım 

alanında yol gösterici konumda yer almış, hizmetler mahalli yapılara ve belediyelere 

bırakılmıştır. 1961 Anayasası’nda ‘herkes, sosyal güvenlik hakkına sahiptir’ ibaresi ile 

sosyal yardım alanında önemli sayılacak bir takım gelişmeler olmuştur. Türkiye’de 

sosyal yardımlara yönelik adımlar, 70’li yılların sonunda geliştirme göstermeye 

başlamıştır. Bu dönemdeki yardım politikaları 2022 sayılı kanun kapsamında, 65 yaşını 

doldurmuş ihtiyaç sahibi kişilere aylık bağlanmasıyla uygulanmıştır. Bu dönemdeki 

politikalar özellikle 80'li yıllardan sonra yasal ve kurumsal boyut kazanmaya 

başlamıştır. 

Sosyal yardımlara yönelik yasal düzenlemelerin başında 1982 Anayasası yer 

almaktadır. Anayasanın 2, 60 ve 61. maddeleri sosyal yardımlara ilişkin yasal 

dayanaklar olarak gösterilir. Anayasada Türkiye Cumhuriyeti’nin insan haklarına 

saygılı, sosyal hukuk devleti olduğu hüküm yer almaktadır. Yine anayasada devletin 

‘insan haklarına saygılı devlet olma’ niteliğini, devlete insani bir hak olarak tanınan 

sosyal yardımı ve gerekli yükümlülükleri yüklemiştir. Aynı maddede belirtilen ‘sosyal 

hukuk devleti olmanın niteliği de sosyal yardım sağlama görevinin devlete yüklendiğini 

gösteren ayrı bir özelliktir. Sosyal yardım, sosyal devletin gerçekleşme araçlarındandır. 

Anayasa Mahkemesi bir kararında sosyal hukuk devleti ilkesi ile ilgili olarak; ‘sosyal 

hukuk devleti, güçsüzleri güçlüler karşısında koruyarak gerçek eşitliği yani sosyal 

adaleti ve toplumsal dengeyi sağlamakla yükümlü' ifadesini kullanmıştır (Tunç, 2013: 

90). 

Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün kurulması ile birlikte, ihtiyaç sahibi kişilere 

yardımlar yapılmaya başlanmış olup yardımlaşma hususunda kurumsal ve kalıcı adımlar 

atılmak amacıyla 1986 yılında öncelikle merkezde olmak üzere SYDTF kurulmuş, buna 

bağlı olarak sosyal yardımların faaliyetlerini taşrada organize etmeyi amaçlayan 

SYDV’ler kurulmuştur (Tunç, 2013: 90-91).  

2004 yılında yürürlüğe girerek 5263 sayılı yasa ile Başbakanlığa bağlı bir birim 

olan SYDGM, sosyal yardımlaşma ve dayanışma vakıflarının daha etkili olması 

hedeflenmiş, ayrı hizmet birimlerine dönüştürülerek ve uzmanlaştırma yoluna gidilerek 

kurumsal bir yapıya dönüştürülmüştür. 2011 yılında yürürlüğe giren "Aile ve Sosyal 

Politikalar Bakanlığının Teşkilat ve Görevleri Hakkında Kanun Hükmünde Kararname" 



103 

 

ile kurulan Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı ile sosyal yardım ve hizmetler tek çatı 

altında toplanması amaçlanmıştır. 10 Temmuz 2018 tarihli ve 30474 sayılı Resmi 

Gazete'de yayımlanan Cumhurbaşkanlığı Teşkilatı hakkında Kararnamesi'nde  "Aile, 

Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı" olarak yeniden düzenlenmiştir (Tunç, 2013: 

91). 

3.4. SOSYAL YARDIMLAŞMA VE DAYANIŞMA VAKFI VE İŞLEYİŞİ 

Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfı, Sosyal Yardımlar Genel Müdürlüğü 

bünyesinde oluşturulmuş bir alt birimdir. SYDM, 01.12.2004’te, 5263 sayılı yasayla 

kurulmuş olup 09.12.2004 tarihinde de aktif olarak faaliyet göstermeye başlamıştır. Bu 

kurum ekonomik ve sosyal yönden yoksun olan ihtiyaç sahiplerine daha etkin ve daha 

hızlı hizmet vermek amacı ile kurulmuştur. 

Devletin en önemli kurumlarından biri olan Sosyal Yardımlar Genel 

Müdürlüğü, yurt içinde sürdürülen yardım programlarıyla sosyal güvencesi bulunmayan 

fakir, muhtaç, kimsesiz kişilere yardımda bulunmaktadır. Başlangıç itibari ile Fon'a ait 

idari işlerin faaliyetleri Başkanlığına bağlı Fon Genel Sekreterliğiyle yürütmüştür. 

01.12.2004’te kabul edilen ve 09.12.2004’te de Resmi Gazetede yayımlanan 5263 sayılı 

kanunla da yürürlüğü giren SYDGM teşkilat yapısı, görevleriyle Başbakanlığa bağlı bir 

müdürlük olarak teşkilatlanmıştır. 

Diğer bir ifadeyle Fon idaresi yürürlüğe girdiği tarihten sonra kurumsal bir 

yapıya bürünerek Genel Müdürlük adını almıştır. Her il ve ilçede oluşturulan SYD 

vakıfları SYGM çatısı altında toplanarak sosyal yardım faaliyetleri yürütülmüştür. 

3.4.1. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfı Teşvik Fonu ve Usul, Esasları, 

Karar Organı ve Görevleri 

SYDTF, yoksulluk ve çaresizlik içinde ve ihtiyaç durumda bulunan 

vatandaşlarla gerektiğinde her ne suretle olursa olsun Türkiye'ye kabul edilmiş ya da 

sığınmış kişilere yardım etmek, sosyal adaleti sağlamak bir takım önlemler alarak gelir 

dağılımının adilane bir biçimde dağıtımını sağlamak, sosyal yardımlaşma ve 

dayanışmayı teşvik etmek amacıyla 3294 sayılı SYDTK ile 1986 yılında kurulmuştur 

(Uçarcı, 2003: 29-30). 



104 

 

SYDTF’nin çalışma usul ve esasları ve toplanan kaynakların SYDV’ye dağıtım 

esasları yönetmelikle tespit edilmektedir. 3294 sayılı Kanunun Fonun Çalışma Usul ve 

Esasları başlıklı 5. maddesine göre; 17.07.1986 tarih 19167 sayılı Resmi Gazetede 

yayınlanarak yürürlüğe giren Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışmayı Teşvik Fonu 

Yönetmeliği fonun çalışma usul ve esaslarıyla toplanacak kaynakların SYDV dağıtım 

esaslarını düzenlemektedir. Söz konusu yönetmeliğin 3. maddesine göre Sosyal 

Yardımlaşmayı Teşvik Fonu Kurulu fon karar organı olarak ifade edilmektedir (Uçarcı, 

2003: 29). 

SYDTF 27.01.1997 tarih 28 sayılı, 12.01.1999 tarih 4 sayılı Bakanlık 

Genelgeleriyle Devlet Bakanlığına bağlanmıştır. Başbakanın onayı ile Kurul Kararları 

yürürlüğe girmekteydi. Kurul ayda bir kez olağan olarak toplanmaktadır. Başbakanın 

veya ilgili devlet bakanının daveti üzerine olağanüstü toplantı yapması da mümkündür. 

Fon Kurulu Kararları; tedavi giderlerinin karşılanmasına, öğrenci burslarının tahsis ve 

ödenmesine, mahalli vakıflarca sunulan projelerin finansmanına katkıda bulunmasına, 

öğrenci yurtlarının yapımına, engellilere ve tabii afete maruz kalanlara yapılacak 

yardımlara, il ve ilçelerde kurulu Sosyal Yardımlaşma Vakıflarına yönetmelikle 

belirlenen esaslara göre kaynak aktarılmasına yönelik bulunmaktadır. Kurumun karar 

organı olan Fon Kurulu; Başbakan tarafından görevlendirilecek bir devlet bakanının 

başkanlığında, Başbakanlık Müsteşarı, İçişleri Bakanlığı Müsteşarı, Vakıflar Genel 

Müdürü ve SHÇEK Genel Müdürü’nden teşekkül etmekte olup kararları Başbakan’ın 

onayı ile yürürlüğe girmekteydi (Uçarcı, 2003: 30).  

Günümüzde ise, 3294 sayılı yasa ile doğan, Sosyal Yardımlaşma Dayanışma 

Teşvik Fonu ile Bakanlar Kurulu kararıyla kendisine verilen sorumluluklar çerçevesinde 

aşağıda belirtilen görevleri yerine getirmektedir: 

 İhtiyaç sahibi kişi ve ailelerin ekonomik sıkıntılarını gidermek üzere SYD 

Vakıflarına her ay periyodik kaynak aktarılmaktadır. 

 Yeşil kartlı hastaların ilaç ve tedavi giderlerini karşılamaktadır. 

 Yangın ve doğal afetlerden zarar gören hanelerin mağduriyetlerinin 

giderilmesine katkıda bulunmaktadır. 



105 

 

 Vatandaşların her türlü medikal araç-gereç (işitme cihazı, sakat arabası, protez, 

vb.) gereksinimleri karşılanabilmekte ayrıca Engelliler İdaresinin engellilere 

yönelik olarak oluşturulduğu projeler desteklenmektedir. 

 Yoksul kesim için iş kurabilme, mesleki eğitim ve istihdama yönelik SYD 

Vakıfları tarafından geliştirilen projelere kaynak tahsis edilmektedir. 

(Meyvecilik, arıcılık, seracılık, halıcılık, kilimcilik, hayvancılık, el sanatları, 

kuaförlük, vb.) 

 Göçe alan il ve ilçelerle, işsizliğin ve yoksulluğun belirgin yaşandığı yerlerde 

aşevleri açılmaktadır. 

 Yükseköğrenim öğrencilerine burs verilerek eğitime destek sağlanmaktadır. 

 Temel eğitime katkı olması açısından, bu programdaki ihtiyaç sahibi 

öğrencilerin öğle yemekleri, kitap ve kırtasiye, giyim ve ulaşım giderleri 

karşılanmaktadır. 

 Sosyal Hizmetler ve Çocuk Esirgeme Kurumu (SHÇEK) tarafından hane 

ziyaretleri yapılan ihtiyaç sahibi ailelere destek yapılmaktadır (Uçarcı, 2003: 30-

31).  

3.4.2. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Hukuki Ve İdari Yapısı  

SYDV’ler, 5737 sayılı Vakıflar Kanunu kapsamındaki 3. madde gereğince ve 

743 sayılı Türk kanunuyla 4721 sayılı TMK’nın kararlarına göre kurulmuş olup yeni 

vakıf şeklinde de adlandırılır. 

Sosyal yardımlar programları hangi kurum vasıtası ile ve hangi şartta verilirse 

verilsin bir “yardım yönetimi anlayışı” kapsamında olması gerekmektedir. Bu model; 

yardımın yöneldiği ölçek, yardımın asıl kapsamı, yoksulluğun nedenleri, yaşanan 

sorunlar ve gereksinimler ve eldeki kaynaklar gibi kıstaslara bağlı olarak değişim 

gösterir niteliktedir. Bu sebeple ülkemizde geçerli sosyal yardım uygulamaları içinde en 

önde gelen kurumların başında 1986’da 3294 sayılı kanunla SYDF ve fonun 

kaynaklarıyla etkinliklerini sürdüren SYDV’lerdir (Yılmaz, 2015: 53).  

3294 Sayılı Kanun’a göre amacına uygun olarak ihtiyaç sahiplerine gerekli 

maddi ve manevi yardımlar yapmak kaydıyla tüm il ve ilçelerin sınırında SYDV 

kurulacağı hükme bağlanmıştır. 3294 Sayılı Kanun SYDV’nin nasıl kurulacağı yönünde 



106 

 

hususları belirtilmiştir. Yasa ile kararlaştırılarak il ve ilçe yönetimlerince kurulan 

vakıflar hakkında kendi kuruluş yasalarının yanında TMK’nin hükümlerine göre de 

kurulan vakıflar hakkında tüzük (903 sayılı) hükümleri de geçerlidir. Sosyal 

Yardımlaşma ve Dayanışma Vakıflarının devlet gücünü kullanarak kurulup 

kurulmayacağı hususu ve vatandaşların aynen ifaya ilişkin talepte bulunup 

bulunamayacağı hususu SYDV'lerin hukuki yapısının belirlenmesinin gerekliliğini 

ortaya koymaktadır (SYDTK, 6894-2). 

SYDV’ler kurulmuş oldukları tarihlerden itibaren statüleri bakımından özel 

hukuk kapsamında kamu tüzel kişiliğe sahip olup, kamu kaynaklarını kullanıp, kamu 

tarafından denetlemeye tabi olmaktadır. 26800 sayılı Resmi Gazete'nin 27/02/2008 

tarihinde yayımlanan 5737 sayılı Vakıflar Kanunu'nun 4. maddesinde belirtildiği gibi, " 

Vakıflar özel hukuk tüzel kişiliğe sahiptir." hükmü bulunmaktadır. VK’nın 4. 

maddesinde belirtilen hükme göre, TMK hükümlerine göre kurulmalarıyla yeni vakıf 

olarak nitelenen SYDV bu maddeye göre özel hukuk tüzel kişiliğe sahiptir. Bununla 

birlikte SYDV’nin hem kamu kurumu olmaları hem de olsa kamu kaynaklarından 

yararlanmaları onların kamu kurumu olarak nitelendirmek mümkündür (Resmi Gazete, 

27/02/2008). SYDTF’nin, ayrı bir tüzel kişiliğe sahip olan SYDV gelirlerini yalnız 

fondan aktarılan paylardan olmadığı, bununla birlikte vatandaşlar aracılığıyla yapılan 

ekonomik değerdeki bağışların da mevcut olduğu görülmektedir.  

SYDV’nin idari yapısı, vakıf senedinin 7. maddesinde vakıf organları başlığı 

altında belirtildiği gibi, "Mütevelli Heyeti, Yönetim Kurulu ve Denetim Kurulundan 

oluşur."  şeklinde üç kısımda değerlendirilmiştir. Aynı maddede “Mülkî idare 

amirlerinin vakfın tabii başkanı olduğu” kararı bulunmaktadır. Ayrıca SYDV resmi 

senedinin 8. maddesine göre ise vakfın ve mütevelli heyetin başkanı mahallin en büyük 

mülki idare amiridir şeklinde hüküm altına almıştır. Vakıf başkanı, en büyük amir 

olarak illerde vali, ilçelerde kaymakamdır. Herhangi bir atama, raporlu veya izinli 

olması durumunda ise o yerin vekili ya da atanan kişi vakıf başkanıdır. 

Vakıf başkanlarına bu görev Kanun ile verilmiş olup aynı zamanda mali ve 

sosyal güçleri de arttırılmıştır. Vakıf başkanlık görevi, vali ve kaymakamlar için 

görevde bulundukları süre içerisinde asli görevleri arasındadır. Vakıf başkanı, kanunlara 

uygun bir şekilde vakfın kurulmasını ve tescili sağlar, mütevelli heyete ve vakfın 



107 

 

işlemlerinin yürütülmesine başkanlık eder. İl ve ilçe SYDV mütevelli heyetlerinde 

görev alacak sivil üyeler, STK yöneticileri, mahalle ya da köy muhtarlarıdır. Hayırsever 

vatandaşlar, faaliyet gösterecekleri her dönemde tekrar seçilmek zorundadır (Bozkuş, 

2009: 86). 

Vakıf mütevelli üyeleri, 3294 sayılı Kanunu'nun 7. maddesinde belirlenmiş 

olup, bu mütevelli üyelerinin heyet toplantılarına bizzat katılmaları gerekmektedir 

(Saran, 1990: 432).Görüldüğü üzere, SYDV’lerin sosyal ve ekonomik bakımdan 

toplumda dezavantajlı durumda bulunan kişilerin temel ihtiyaçlarını karşılama 

noktasında iyileştirici, onarıcı yapıya sahip bir hedef kapsamı bulunmaktadır. İl ve ilçe 

düzeyinde örgütlenen SYDV’ler, MK’da belirtilen hükümlere göre kurulur. Ancak 

Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakıfları, her şeyden önce resmi birer vakıf 

niteliğinde olup, kuruluşlarına bazı kolaylıklar sağlanmıştır (Saran, 1990: 432-433). 

SYDV kuruluşu, 3294 sayılı kanunun yürürlüğe girmesinden sonra bu kanuna 

uygun şekilde çıkarılan yönetmelik ve genelgeyle standart bir özellik taşıyacak bir 

şekilde, açık ve ayrıntılı olarak düzenlenmiştir. Resmi senette, MK'da vakıflarla ilgili 

ana unsurlara değinildiği gibi; vakfın amacı, mal varlığı, gelir sağladığı kaynaklar, 

harcamaları, vakfın organları, vakıf başkanı, mütevelli heyeti ve heyete ait görevler, 

toplantı ve karar sayısı, vakfın denetime tabi tutulması, vakfa ait tutulan defterler, 

vakfın sona ermesi ve tasfiye ile ilgili hükümler yer almaktadır. 

3.4.3. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Faaliyetleri 

SYD vakfını sosyal ve ekonomik faaliyetleri; kanunla belirlenmiş olan ve vakıf 

senedinde yer alan hizmetlerin gerçekleştirilmesidir. Vakfın yürütme hizmetlerinin hak 

ve sorumluluğu mütevelli heyetine aittir (https://sosyalyardimlar.aile.gov.tr/sosyal-

yardimlar-genel-mudurlugu). 

SYDV, ayni ve nakdi olmak üzere birçok çeşitli yardım programına sahiptir. 

Bunlar şu şekildedir: Gıda yardımı; muhtaç durumdaki ailelere gıda ve giyim gibi asıl 

ihtiyaçlarının karşılamak amacıyla her yıl alınan Fon Kurulu Kararıyla Ramazan ayı ve 

Kurban Bayramı öncesinde SYDV’lere birer periyodik pay tutarında kaynak transferi 

şeklinde yürütülen yardım programıdır. Yakacak yardımı; 2003 yılı itibariyle, Türkiye 

Kömür İşletmeleri’nden temin edilen kömür yardımıdır. SYDV tarafından belirlenen 



108 

 

muhtaç durumdaki ailelere standartlara uygun şekilde paketlenerek eve teslim edilmek 

şartıyla karşılıksız olarak teslim edilmektedir. Kömürün illere kadar ulaştırılması ETK 

Bakanlığı tarafından sağlanmaktadır. Kömürlerin ihtiyaç sahiplerine dağıtılması 

valilikler tarafından vakıflar aracılığıyla gerçekleştirilmektedir. Barınma yardımları ise; 

oturulamayacak durumda eski ve bakımsız konutlarda yaşayan muhtaç durumdaki 

kişilere evlerinin bakımı ve onarımı ve eve ait eşya almaları için ayni veya nakdi olarak 

yapılan yardımdır. Sosyal konut projesi; bakanlıkla TOKİ arasında uygulanan Sosyal 

Konut Projesi’nde 3294 sayılı SYDTF çerçevesinde yapılan sosyal güvencesi 

bulunmayan yoksul ve muhtaç hanelere yönelik geri ödemeli olmak koşulu ile sosyal 

konut yapımı hedefleyen yardımdır (https://sgb.aile.gov.tr/uploads/pages/arge-

raporlar/2016-yili-faaliyet-raporu.pdf). Eşi vefat etmiş olan kadınlara yönelik yardım; 

düzenli nakdi sosyal yardım programı kapsamında ihtiyaç sahibi eşi vefat etmiş 

kadınlara durumları devam ettiği zaman zarfında iki ayda bir olmak şartıyla düzenli 

olarak yapılan yardımdır. Muhtaç asker ailesine yardım; askerde olan kişilerin, sosyal 

güvencesi bulunmayan ve ihtiyaç sahibi ailelerinin askerliği boyunca desteklenmeleri 

adına iki ayda bir olmak şartıyla düzenli olarak yapılan yardımdır 

(https://sgb.aile.gov.tr/uploads/pages/arge-raporlar/2016-yili-faaliyet-raporu.pdf).  

Öksüz yetim yardımı; 3294 sayılı SYDTK kapsamında annesi ya da babası 

ölmüş olan 18 yaşından küçük çocuklardan ihtiyaç sahiplerine verilen yardımdır. 

Muhtaç asker çocuğu yardım faaliyeti, 3294 sayılı SYDTK kapsamında muhtaç 

durumdaki ve babası askerde olan 18 yaşından küçük çocuklara verilen yardımlardır. 

Eğitim materyal yardımı; ihtiyaç sahiplerinin kitap haricindeki kırtasiye, forma, 

ayakkabı gibi temel okul gereksinimlerinin karşılanması amacıyla verilen yardımdır. 

Şartlı eğitim yardım faaliyeti; çocuklara yönelik yapılan yatırımların geleceğe 

aktarılmasının amaçlandığı, yoksulluğun nesilden nesile aktarılmasını önlemeyi 

amaçlayan bir yardım programıdır. Bu hedefe ulaşabilmek adına çocukların temel 

eğitim hizmetlerine erişimini arttırmak yoluyla beşeri sermaye birikimi 

sağlanabilmelidir. Bu gereklilikler dünyada, ülkemizle birlikte 20’den fazla ülkede 

uygulanmakta olan Şartlı Nakit Yardımı (ŞNT) faaliyetleriyle sağlanabilmektedir. ŞNT, 

yoksulluk riski altındaki ailelerin çocuklarının düzenli okula göndermelerini amaçlayan 

yardım faaliyetidir. Bu programda kız ve erkek öğrencilerin, öğrenim gördükleri sınıfa 

ve bulundukları okul türüne göre ödeme miktarında farklılık göstermektedir. Programın 



109 

 

koşullarının sağlanmasında programdan yararlananların aktif katılımlarıyla beraber 

temel eğitim hizmetlerini taşıyan kurumların desteği de gereklidir. Bu kuruluşlarla 

bakanlık arasında koordinasyonun sağlanabilmesi adına, MEB e-okul sistemine dair, 

PTT’den yapılacak ödemelere ait veri alışverişi sistemi oluşturulmuştur. Şartlı sağlık 

yardım faaliyetleri; muhtaç ailelerin 0-6 yaş arası çocuklarını düzenli olarak sağlık 

kontrollerine götürmeleri koşuluyla düzenli olarak yapılan yardımdır. Aynı zamanda 

hamile kadınların doğumlarını hastanede yapmaları ve düzenli sağlık takibi koşuluyla 

gebelik ve çoklu gebelik dediğimiz iki ve üstü gebeliklerde nakdi yardım yapılmaktadır. 

GSS gelir tespiti ve prim desteği, mütevelli heyetleri tarafından alınan karar 

doğrultusunda BSYBS üzerinden SGK’ya bildirilmektedir. Bildirimler SGK tarafından 

yapılmaktadır. Zorunlu Genel sağlık uygulaması 2012’nin ilk aylarında başlamıştır 

(https://sgb.aile.gov.tr/uploads/pages/arge-raporlar/2016-yili-faaliyet-raporu.pdf). 

Aşevleri; işsizliğin ve fakirliğin yoğun şekilde yaşandığı kesimlerde, yaşlı, 

engelli, kimsesiz, hasta ve evinde yemek yapabilecek durumda olmayan kişilere günlük 

sıcak yemek verilmesi kapsamında yapılan yardımlardır. Aşevi yardımı kapsamı 

gereğince SYDV’ye fondan kaynak aktarılabilmektedir Afet yardımı faaliyetleri; doğal 

afetlerden dolayı genel yaşamı etkilenmiş olan mağdur durumdaki kimselerin beslenme, 

giyim, barınma gibi asıl ihtiyaçlarının karşılanmasına yönelik gerçekleştirilen 

yardımlardır. Terör zararı yardım faaliyeti, terörden etkilenmiş yoksul ve muhtaç halde 

olan bireylerin beslenme, giyim, ulaşım ve eğitim gereksinimlerini karşılamaya yönelik 

yapılan yardımdır. Sosyal uyum yardımları; AB tarafından yürütülen ve BM Dünya 

Gıda Programı, Türk Kızılay’ıyla Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı arasında ortak 

kararla yürütülen bir çeşit yardım faaliyetidir. Suriye kampları haricinde yaşayan ve 

ailede sosyal güvencesi bulunmayan ve demografik şartlardan da en az birini taşıyan 

99’la başlayan kimlik numarasını bulunduran Suriyelilerin yanında diğer bütün 

yabancıların da yararlanabildiği yardımlardır (https://sgb.aile.gov.tr/uploads/pages/arge-

raporlar/2016-yili faaliyet-raporu.pdf). Yaşlı ve engelli ve engelli yakını  (18 Yaşından 

Küçük Engelliler) yardımları; yaşlı maaşı, engelli maaşı ve engelli yakını maaşı olarak 

adlandırılan 2022 sayılı kanun çerçevesinde ödenen bir maaş çeşididir. Maaşlar her ay 

peşin şekilde ödenmektedir. Yaşlı kişiler kimle yaşarsa yaşasın maaşları yalnızca 

kendisinin ve eşinin geliri üzerinden muhtaçlık kriterleri kapsamında incelenir.  Engelli 

aylıkları ise, engellilik oranına göre değişiklik göstermektedir. Fakat 18 yaş altı 



110 

 

dediğimiz engelli yakını aylığı sabit olup, ödenen tutar rapor oranına göre değişiklik 

göstermemektedir (https://sgb.aile.gov.tr/uploads/pages/arge-raporlar/2016-yili-faaliyet-

raporu.pdf). 

Proje destekleri ve istihdam yardımları ile sosyal yardım ve istihdam bağını 

kuvvetlendirmek ve sosyal yardımlardan faydalanan kişilerin istihdamını sağlamak 

amaçlanmıştır. Ayrıca işe girmelerini teşvik etmek için, çalışabilecek düzeyde olan ve 

sosyal yardımlardan yararlanan vatandaşlar, SYDV aracılığıyla Bütünleşik Sosyal 

Yardım Sistemi (BSYS) üzerinden İŞKUR sistemine kaydedilerek, mesleki eğitimlere 

ya da başka aktif iş gücü programlarına tabi tutulmaktadır. Bu düzenlemelerle İŞKUR’a 

kaydı olan kişilerin işe yerleşmesi durumunda, işveren sigorta primlerinin tümü 12 ay 

süreyle Bakanlık aracılığıyla sağlanacaktır. Bu uygulama ile beraber sosyal yardım ve 

istihdam bağlantısının daha da gelişmesi ve sosyal yardımlardan yararlanan 

vatandaşların iş hayatına kazandırılarak istihdam edilmelerinin sağlanması 

amaçlanmaktadır. Aynı zamanda, sosyal yardım-istihdam bağlantısına ek olarak, şartlı 

eğitim ve sağlık yardımlarından yararlanmakta olan kişilerin veya bu bireylerin 

evlerinde yaşayan herhangi bir ferdinin sosyal güvenceli işe yerleştirilmesi halinde, 

evdeki ferdin işe başladığı tarih itibariyle maksimum 12 ay süreyle şartlı eğitime ve 

sağlık yardımlarının sosyal güvenlik dolayısıyla kesilmemesine karar verilmiştir 

(https://sosyalyardimlar.aile.gov.tr/sosyal-yardimlar-genel-mudurlugu). 

3.4.4. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Ekonomik Yapısı 

SYDV’nin ekonomik yapısı vakıfların gelirleri, giderleri ve vergilendirilmesi 

olmak üzere üç başlık altında toplanmaktadır. 

3.4.4.1. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Gelirleri 

SYDTF gelirlerini incelemek; yürüttüğü faaliyetleri anlayabilmek açısından 

büyük önem taşımaktadır. Fon kaynakları aşağıda belirlenen kalemlerden oluşmaktadır. 

Kanun ve kararnamelerle hali hazırda kurulu bulunan ya da kurulacak olan fonlardan, 

Cumhurbaşkanı kararıyla % 10'a kadar aktarılacak paylar, bütçeye konulacak 

ödeneklerden, trafik para cezası hasılatının yarısından, RTÜK reklam gelirleri 

hasılatından aktarılacak % 15'lik miktardan, bağış ve yardımlardan, gelir ve kurumlar 

vergisi tahsilat toplamından oluşmaktadır. Fonda toplanan kaynak, Fon kurulunda 



111 

 

alınan kararlar doğrultusunda ve Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Genel Müdürlüğü 

aracılığıyla SYD vakıflarına aktarılarak sosyal yardımlarla ihtiyaç sahiplerine 

ulaştırılmaktadır (SYDGM, 2009: 108). 

3.4.4.2. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Giderleri 

SYD vakfının giderleri incelendiğinde; vakıf yönetimi, vakıf faaliyeti ve vakıf 

amacına yönelik giderler şeklinde değerlendirilmektedir. Vakıf yönetimine ait giderler; 

mütevelli heyeti huzur hakkı, personele ait giderler, sosyal sigorta primleri, ısıtma, 

yolluklar, kira ödemeleri, tazminatlar, kırtasiye malzemeleri, temizlik malzemeleri 

şeklindedir. Vakfa ait faaliyet giderleri; reklam, yardım toplama, kâğıt, baskı, araç 

masrafları şeklindedir. Bunlar mecburi olan harcamalardır. Vakıf amacına yönelik 

giderler, vakfın amaç kavramı kapsamında ve bu amacı gerçekleştirebilmesi için maddi 

manevi yapılan bütün yardımlardan oluşmaktadır. Aynı zamanda vakıfların hedefine 

ulaşmasına yardımcı olabilecek, vakıf amacı eşya ve malzeme sayılabilecek nakdi 

yardımlar amaca yönelik yardımları kapsamaktadır (Uçarcı, 2003: 48). 

3.4.4.3. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Vergilendirilmesi  

SYDV kendi amaçları doğrultusunda iktisadi işletmeler açabilmeleri, vakıf 

yönetimince Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Fon Sekreterliği'ne konu ile ilgili 

müracaatta bulunulmasına ve müracaatın kabulüne bağlıdır. Buna göre, iktisadi 

işletmesi bulunan vakıflar, kurumlar vergisi mükellefi olarak sayılmakta iken, iktisadi 

işletmesi bulunmayan vakıflar, kurumlar vergisi mükellefi değildirler. SYDV’ler MK 

hükümlerine tabidirler. Bundan dolayı kurum olarak kendi faaliyetleri neticesinde elde 

ettikleri gelirden dolayı kurumlar vergisine tabi değildirler. Vakıflarda vergi 

muafiyetlerinin olmasının yanı sıra, vakıflara yapılacak bağışların da vergiden muaf 

olmaları söz konusudur. Bundan dolayı bağışta bulunanlar açısından da vergiden muaf 

olma söz konusudur. Aynı zamanda SYDV’ye yapılan bağış ve yardımlarda, kurumlar 

ve gelir vergisi masrafından indirilebilme olanağı bulunmaktadır. Gelir ya da kurumlar 

vergisi mükellefleri, SYDV’ye yapacakları yardım ve bağışların tümünü makbuzla 

belgelemek kaydıyla gelir ve kazançlarından düşebilmektedir (Yiğit, 2011: 49-50) 



112 

 

3.4.5. Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfının Denetimi ve Sona Ermesi 

SYDV’nin denetimi, BYDK müfettişlerince ve VGM müfettişlerince 

yapılmaktadır. SYDV’nin sona ermesi, Medeni Kanun ve Tüzükte belirlenen hukuki 

süreçlere göre gerçekleşir. Sona eren ve tasfiyeleri yapılan vakıfların mal varlıkları ise 

SYDTF’ye aktarılır. Vakfın sona ermesiyle, vakfın kaydı mahkeme tarafından sicilden 

silinir. Vakfın son bulması, aynı zamanda merkezi sicilde kayıt altına alınır ve VGM 

aracılığıyla Resmi Gazetede duyurulur (Saran, 1990:439) 

3.5. YOKSULLUKLA MÜCADELEDE BİR SOSYAL POLİTİKA ARACI 

OLARAK SOSYAL YARDIMLAŞMA VE DAYANIŞMA VAKFI 

Yoksulluk olgusu esas itibariyle sosyal dayanışma kavramına göre yeni bir 

kavramdır. Günümüzde aktif olarak kullanılan bu kavramla kastedilen mananın, tarihsel 

süreçte “sosyal yardım” kavramı ile karşılanmış olma ihtimali de bulunmaktadır 

(Güneş, 2012: 165). Yoksulluğun önüne geçilmesi ve etkisinin asgari seviyeye 

düşürülmesi için yapılan uygulamaların başında sosyal dayanışma uygulamaları 

gelmektedir. 

1970'li yıllardan sonra sosyal politikalar, devlet müdahalesi olmadan seyir 

almış ve sosyal politikaların yeniden yapılanması öngörülmüştür. Bu dönemde devletin 

asıl sorumluluk alanına giren sosyal politikaların uygulaması özel sektör, sivil toplum 

kuruluşları (STK) ve hayırseverlere bırakılmıştır. Bu sayede birçok kurum 

özelleştirilmiş olup devlet, ekonomik etkinliklerin dışında denetleyici ve düzenleyici bir 

konumda yer almıştır (Güneş, 2012: 165). 1980’lerden sonra Türkiye'de değişim-

dönüşüm süreçleri geçirmiş, getirilen her yeni politika ekonomik yapıyı da tekrardan 

oluşturmuştur.  

Yoksulluk sorunu 1990 yılından beri uluslararası kuruluşların gündemine 

otururken, Türkiye’de de bu sorun gitgide ciddi bir sorun oluşturmaya başlamıştır. 

Ayrıca ülkemizdeki yoksulluk probleminin çözümüne dair başlatılan çalışmalar da, 

2000 yıllından sonra gerçekleştirilmiştir (Türk ve Ünlü, 2016: 98-99). Yaşanan krizler 

ve bireylerin işteki durumu gibi Türkiye’de yoksulluğun profilini etkileyen birçok 

faktör bulunmaktadır. Fakat ülkemizde yoksulluk seviyeleri genel anlamda 

değerlendirildiği zaman, kent ve kır ortamlarında oldukça farklı bir görünüm sergilediği 



113 

 

ve ülkemizde yoksulluğun kentten ziyade kırda daha ciddi boyutlarda yaşandığı 

görülmektedir. 2002’den beri yoksulluk, kent ve kırda düşüşler göstermiştir (Türk ve 

Ünlü, 2016: 98-99).  

Türkiye’de dezavantajlı gruplara gerek devlet gerekse de STK’lar tarafından 

farklı içeriklerde yardım desteği verilmektedir. Yoksul ve ihtiyaç sahibi kişilere 

karşılıksız yardımda bulunulması, eski tarihlerden bu yana yoksulluğun önüne geçilmesi 

politikasında en çok tercih edilen yöntemlerden bir tanesidir. İhtiyaç sahibi ve fakir 

kişileri koruyup kollayarak toplumsal eşitliği sağlamada bir politika yöntemi şeklinde 

kabul gören bu yardımlar, son zamanlarda kamu yönetimleri tarafından yoksulluğun 

önüne geçmenin tek yöntemi şeklinde görülüp uygulamaya geçirilmektedir (Altan, 

2004: 152).  

Hayırseverlik olgusu, her ne kadar tarihsel süreç içerisinde din, vicdan ya da 

duygusal bir takım güdülerin hareketçisi olarak yapılan bir eylem olarak adlandırılmış 

olsa da günümüzde kişi ve örgütlerin içerisinde oldukları toplulukların refah düzeylerini 

yükseltebilmek gayesiyle bağışta bulunmaları şeklinde tanımlanabilmektedir (Altan, 

2004: 152). Geleneksel toplumlarda dini yapıda kendini gösteren bu kavram modern 

toplumlarda seküler bir nitelik kazanarak yoksul bireylere yaklaşım özelliği ile kendini 

göstermiştir (Altan, 2004: 152). 

Hayırsever sosyal politikalar kişiler üzerinden olabildiği gibi kurumlar aracılığı 

ile de kendini göstermiştir. Nitekim Osmanlı’dan günümüze bu hayırseverlik anlayışını 

sürdüren kurum ve kuruluşlar hep artmıştır. Hayırseverliğin fazlalaşması sosyal devletin 

yükümlülüklerini azalttığı gibi yoksulluğu azaltmasa da geçici olarak rahatlık 

sağlamaktadır. 

İnsanlar, vakıflara yardımda bulunmaktan ziyade, kişiden kişiye ulaşan 

yardımları tercih etmektedirler(Aydın vd., 2006: 17). 2004’te yapılmış tüm yardımlar 

göz önünde bulundurulduğunda kurumlara direkt olarak yapılan bağış miktarları, en 

yüksek oranı kapsamaktadır. Bağış için en çok eğitim, yoksul kişilere ve engelli kişilere 

yardım alanında faaliyet gösteren vakıflar tercih edilmektedir. Bağışların hedeflerine 

ulaşmaları için bireyler, çoğunlukla bağışların kişiden kişiye ve direkt olarak yapılması 

gerektiğine inanarak bu düşünceye uygun bir şekilde davranmaktadırlar. Bundan dolayı 



114 

 

direkt olarak yapılan bağışlar, en çok yapılan yardım türü şeklinde gözlemlenmiştir 

(Aydın vd., 2006: 17).  

Sosyal politikayla sivil toplum örgütleri arasındaki bağlantı çok eski tarihlere 

dayanmaktadır. Sivil toplum örgütlerinin ortaya çıkışı demokratik süreçlerdeki gelişimle 

alakalıdır. Sivil toplumun yoksulluk ile mücadelede üstlendiği rolün bağlamını gösteren 

en temel nitelik STK'lardır. Zira sivil toplum kuruluşlarının amaçları devletin sosyal 

politika amaçları ile bütünleşir. Fakat bu bütünleşme, ülkenin gelişmişlik düzeyinden 

bağımsızdır. 

Bir sosyal politika alanı olan yoksullukla mücadele konusunda STK’ların 

üstlendikleri rolleri dört temel başlıkta ele alabilmek mümkündür. Bunlar; “hizmet 

sunma”, “savunma-güçlendirme”, “sosyal sermaye” ve “iktisadi kalkınma” rolüdür 

(Çetin, 2017: 46-48). Yoksullukla mücadelede sosyal politikalar, sosyal devlet 

anlayışıyla bağlantılıdır. Ailelere, fertlerine minimum geçim garantisi sağlayan, bunları 

çevresel risklere karşı koruyup kollayan, sosyal güvenlik imkânları sağlayan, 

toplumdaki statülerine bakılmaksızın bütün insanlara sağlık, eğitim ve hane şeklindeki 

alanlarda belli standartlar getiren devlettir. Bunlar, sosyal politika uygulama alanlarını 

oluşturmaktadır. 

Sosyal politika, belirli dönemlerde bir ülkenin sosyoekonomik imkânları 

bağlamında kültürel ve maddi hayat şartlarının değiştirilmesi ve düzeltilmesine yönelik 

alınması gereken tedbirlerin tümünü ifade eder. Bu politikanın gayesi; toplumda denklik 

ve adalet kavramının oluşturulması aynı zamanda da devam ettirilmesidir (Koray, 2005: 

11).  

Sosyal politikaya yön veren düşünce, bir ülkedeki beslenme, eğitim, barınma, 

sağlık gibi insanın hayati gereksinimlerinin, toplumun bütün tabakasındaki insanların 

hakkı olduğu düşüncesidir. Sosyal politika faaliyetleri, ortaya çıkan farklı sosyal 

sorunlara çözüm bulmada önemli bir araçtır (Seyyar, 2003: 48). Bu tanımdan yola 

çıkarak sosyal zorunluluk olan ve maddi manevi kayıp oluşturan yoksulluk olgusunun, 

sosyal politika bağlamında değerlendirmeye alınması ve çözüme kavuşturulması gerekli 

olan bir sorun olduğunu söyleyebiliriz.  

Sosyal politikaların göstergelerinden biri olan sosyal yardım en kapsamlı 

anlamıyla, yoksul kabul edilen ve muhtaç olan kimselere parasal, ayni ya da nakdi 



115 

 

yardım yapılması şeklinde tanımlanmaktadır. Bu yardımları, kendinin ve aile fertlerinin 

geçimini sağlama olanağından yoksun kişilere kendi kendilerine yetmeye yönelik 

verilen yardımlar oluşturmaktadır. Çoğunlukla sosyal güvenliği bulunmayan veya bu 

güvenlik kurumlarının sağlamış olduğu gelir yardımının yetersiz kaldığı vatandaşlara 

yapılan tüm transferler, kaynaklarda sosyal yardımlar şeklinde adlandırılmaktadır. Bu 

yardım türü, vatandaşlara yönelik toplumda oluşan sosyal risk ve bunun sonucunun 

bertaraf edilmesine yönelik yapılan yardım şeklinde de değerlendirilebilir (Taşçı, 2008: 

129).Toplumsal hayata dair olağanüstü yıkıcı etkileri olan yoksulluğa karşı mücadelede, 

çeşitli yöntemlerden faydalanılabilir. Bu kapsamda, yoksulluğu önlemede en etkin 

yöntem şeklinde karşımıza çıkan “sosyal devlet” kavramına değinilmesi gereklidir. 

Sosyal devletin, sosyal risklere karşı çözüm yaratması beklenir. Sosyal devlet 

kapsamında yurttaşlık, yapılan yardımlara ulaşmada yegâne şarttır. Bu yardım çeşidi 

toplumdaki bütün kesimlerde yardıma ihtiyacı olan kişileri, sosyal yurttaşlar şeklinde 

ele aldığından, toplumdaki herkesi bağlayıcı bir niteliğinin olduğunu söyleyebiliriz. 

Yoksulluğu önleme adına kullanımda olan sosyal yardımın, endüstrileşme sürecinde 

genellikle gelirlerin tekrar dağıtılması sürecinde fonksiyonellik sağlayan bir araç 

biçiminde çok eski tarihlerden bu yana göz önünde bulundurulduğunu belirtmekte fayda 

vardır (Metin, 2011: 179). Bu yardımlar, çoğu yerlerde birçok zaman hükümetin, ihtiyaç 

sahibi kişileri korumaya alması bağlamındaki sosyal mesuliyetlerinin bir zorunluluğu 

şeklinde düşünülmekte özellikle "yoksul programları" olarak değerlendirilmektedir 

(Demirbilek, 2005: 286).  

Bir ülkede sosyal hayata ait yürürlükte bulunan mevzuat, ülkenin sosyal 

sorumluklarının aynasıdır. Anayasamızda belirtildiği gibi devletin, “sosyal hukuk 

devleti” olmasından dolayı gelir dağılımında eşitsizliklerin önlenmesi ve ihtiyaç sahibi 

kimselerin desteklenmesi yönündeki sosyal politikalar, toplumsal dayanışmanın 

güçlendirilmesi ve sosyal barışın sağlanması bakımından büyük önem taşımaktadır. 

Sosyal devletin en başlıca oluşumu kabul edilen SYDGM, sosyal güvenliği 

olmayan yoksul ve düşkün kişilere yönelik devlet adına olan bütün sosyal görevleri 

yapmakla hükümlüdür. Bu fonun hedefi, eğitim, sağlık ve diğer sosyal yardımların aktif 

bir biçimde devam ettirilmesine katkıda bulunacak faaliyetler oluşturmak ve bu 

faaliyetleri uygulamaya koyarak yoksullukla mücadele etmektir. Kendisine bağlı yerel 



116 

 

kuruluşlarla beraber SYDTF, fayda sahibi bakımından Türkiye’deki en büyük sosyal 

yardım programıdır. 

Yoksulluk ile mücadelede uygulanan politikaların temel hedefi, yoksulluğu 

aslında olarak ortadan kaldırmaktır. Birçok ülke yoksulluk sorununu ele almış ve çeşitli 

mücadele politikaları ile azaltmaya çalışmıştır. Ne var ki tüm bunlar kesin çözüm olarak 

görülmemiştir. Yoksulluk meselesini tam olarak ortadan kaldırmak pek mümkün 

olmasa da, bu doğrultuda yürütülen amaç ülkelerdeki yoksulluk oranını en azından 

asgari seviyeye düşürebilmektir. Yoksulluğa ekonomik çerçeveden bakmanın doğru 

olmadığı, farklı boyutlarının olduğu bilinmelidir. Yoksullukla mücadelede asıl görev 

devlete düşse de, gerek uluslararası kuruluşlar, gerek yerel yönetimler ve sivil toplum 

kuruluşlarına da sorumluluk düşmektedir. Yoksulluk meselesi, Türkiye’de de uzun 

yıllar varlığını korumuş olup, çeşitli kurum ve kuruluş tarafından yürütülmüş faaliyetler 

ile olumsuz etkileri azaltılmaya çalışılmıştır (İncedal, 2013: 133-136).  

Türkiye’de yoksulluk, çok eski tarihlerden bugüne toplumların hayırseverlik 

olgusuyla ilişkilendirilmiştir. Hâkim olan bu anlayış ile devletin yoksullukla mücadele 

faaliyetleri süresiz ve kısmi olmuştur. “Sosyal devlet” adını almadan önce “hayırsever” 

bir devlet geleneği olarak son yıllarda bir hayli çeşitlenen sosyal yardımlarda varılan 

sonuç, dağınık haldeki yardım kuruluşlarını aynı çatı altında birleştirmeyi amaçlayan 

Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı’nın kurulmasıdır. Bakanlığın politikaları arasında; 

sosyal hizmetler, yardımlar, yardımları kapsayan ulusal düzeyde politika ve stratejiler 

geliştirmek, uygulamaya koymak, takibini yapmak ve oluşturulan yeni hizmet 

modellerini güncelleyip geliştirmek bulunmaktadır.  

Bakanlığa ait hizmet birimleri arasında sosyal yardımları düzenleyen ve 

dağıtan “SYGM” de bulunmaktadır. Türkiye'de var olan yoksulluk ve sosyal yardımlara 

ilişkin yürütülen çalışmalar genellikle yoksulluğu tanımlayıcı analizler üzerine 

yoğunlaşmakta, yoksulluğun önüne geçmede kullanılacak olan sosyal politikaların 

etkileri ve başarı seviyelerinin incelendiği analitik incelemelerin çok sınırlı kaldığı 

görülmektedir(Şeker, 2008: 24). Bu kapsamda amaç, yoksullukla mücadelede kamu 

yönetimlerinin öncelikli olarak yürütmüş olduğu sosyal yardımların, Türkiye için 

sürdürülebilecek bir politika olup olmayacağı meselesini yeniden düşünmeyi 

gerektirecektir. İlk olarak sosyal politikada araç olarak kullanılan sosyal yardımların, 



117 

 

son zamanlarda artan içeriği saptanmalı ve bu yardımların yoksullukla mücadeledeki 

etkileri irdelenmelidir. 

Yoksulluğun önüne geçmeyi bir amaç olarak gören sosyal politika, kamu 

yönetimi için ekonomik açıdan zayıf sayılan ihtiyaç sahibi kimseleri koruma adına 

devlet aracılığıyla sağlanan önlemlerin tümünü içermektedir. Kamu yönetiminde sosyal 

politikaların ilk olarak çözümler bulmaya çalıştığı yoksulluk tam anlamıyla nedir, ne 

şekilde meydana gelir ve yoksullukla ne şekilde mücadele edilir şeklindeki meseleler 

günümüzde en çok konuşulan konulardandır. Genellikle yoksulluk kimilerince çalışmak 

istememe, düşkünlük, bireysel yetersizlikler gibi olumsuz kavramlarla algılansa da, 

yapısal ve sosyal etkenlerle izah edildiğinde çeşitli tartışmalar devamlılığını 

sürdürmektedir (Altay, 2005: 157). Fakat bu konuya ilişkin olarak öncelikle belirtmek 

gerekir ki; yoksulluk şimdilerde artık kişisel bir durum ya da meselenin karşılığı 

şeklinde görülmemektedir. Bundan dolayı yoksulluk bireylere, bazı sosyal gruplara ya 

da tek başına devlete ait sorun olmamakla beraber, çoğu ülkelerde de devletin temel 

görev ve sorumluluk alanı içinde görülmektedir. Özellikle 1990 yılındaki Dünya 

Kalkınma Raporu'nda ana konu olarak yoksulluğa değinilmesi ile bu konudaki çalışma 

ve incelemeler bütün dünyada dikkate değer bir artış göstermiştir. Ayrıca yoksulluğun 

sadece ekonomik bir olgu olarak görmenin yanında, sosyal, politik ve kültürel 

meseleleri de kapsayan geniş çapta bir mesele olarak algılanarak, uluslararası 

kuruluşların da bu vesile ile yoksulluk meselesine ve yoksullukla mücadeleye olan 

alakaları artmıştır (Altay, 2005: 157).  

Yoksulluk dünyada günden güne artış göstermektedir. Günümüzde gelişmiş 

ülkelerde bile yoksul ailelerin varlığı bilinmektedir. Fakat buralarda sosyal devlet 

olgusu, daha geniş bir yelpazede olduğundan ve sosyal politika araçları da etkili bir 

şekilde uygulandığından, fakir kimselerin daha da yoksullaşmasının önüne geçilmekte, 

kendilerine ve bakmakla sorumlu aile fertlerine, sosyal açıdan kabul edilebilir asgari 

düzeyde bir yaşam standardını sağlama imkânı verilmektedir (Altay, 2005: 164). 

Gelişmiş düzeydeki ülkelerde merkezi ve yerel kamu kuruluşları uyguladıkları çeşitli 

sosyal faaliyetlerle, artan yoksulluk seviyesinin önüne geçmede aktif rol almaktadır. Bu 

kuruluşların uygulamış olduğu bütün sosyal yardım programları daha çok siyasi 

iradenin uygun gördüğü uygulamalardır (Buğra, 2005: 10).  



118 

 

Ülkemizde yoksulluğun önlenmesi konusunda birçok kamu kurumu ve STK’lar 

aracılığıyla çeşitli yoksulluk durumlarına göre genel yardımlarla yoksul sayılan kişilere 

doğrudan veya dolaylı sosyal yardımlar yapılmaktadır. Bu yardımlarla yoksul 

kimselerin beslenme, konaklama, genel bakım gibi temel gereksinimlerinin 

karşılanması ve bu şekilde daha ferah ortama kavuşmaları amaçlanmaktadır. Osmanlı 

Devleti’nden günümüze miras kalmış hayırseverliğin etkisiyle ülkemizde sosyal 

yardımlara önderlik eden özel ve kamu kurumları günden güne artmaktadır. Bu 

kurumların önde gelenleri;  son zamanlarda yasal düzenlemelerle müdürlük halini alan 

SYDGM, SHÇEK ve doğrudan VGM tarafından yapılan yardımlar şeklinde 

gruplandırılmaktadır (Taşçı, 2008: 129). Türkiye'deki sosyal yardımlar ayni ve nakdi 

şeklinde de sınıflara ayrılabilir. Türkiye'de SGK, SHÇEK, İŞKUR ve SYDV, VGM ve 

belediyelerin yürüttükleri sosyal yardım programları resmi sosyal korumaya ait 

örnekleri oluşturmaktadır. Bu kurumların yaptıkları yardımlar, diğerleri ile bağlantılı 

olmasına rağmen adı geçen kurumlar arasında bir iletişim olduğu söylenemez. 

Kamunun yoksulluğu önlemede faaliyete geçirdiği temel politika, SYDV’nin yaptığı 

yardımlarla SHÇEK'in kimsesiz yoksul çocuklar ve yaşlılar için verdiği hizmetlerden 

takip edilmektedir (Yaşar ve Açıkgöz, 2011: 409). 

Türkiye’deki yoksulluk oranını makul düzeye indirebilmek amacıyla, 

yoksullukla mücadele için ayrılan kaynağın arttırılmasının gerekliliği önemle 

vurgulanmıştır. Yoksullukla mücadelede kullanılan kaynak kadar kaynağın kullanıldığı 

alan da önemlidir. Örneğin eğitim seviyesi ile yoksulluk arasındaki ilişkiye 

bakıldığında, okullaşma oranındaki göstergelerde gelişmiş ülkelerin oldukça gerisinde 

kalması dolayısıyla Türkiye’nin eğitime çok daha fazla ehemmiyet vermesi gerektiği 

açıkça görülmektedir. Diğer gelişmiş ülkelerle sosyal yardım harcamaları 

kıyaslandığında, Türkiye’de sosyal yardım harcamaları için aktarılan kaynağında bir 

hayli düşük seviyede olduğu görülmektedir. Sosyal yardım harcamalarının gayrı safi 

yurtiçi hasılaya oranı OECD ülkelerinde ortalama %2,5 düzeyinde iken, Türkiye’de 

%1,18 seviyesindedir (İncedal, 2013: 133-136). 

Türkiye’de yoksullukla mücadelede doğrudan politikalara yer verilmiş, 

yoksulluk oranında azaltılmaya ve sosyal adaletin sağlanmasına çalışılmıştır. Sosyal 

Yardımlar Genel Müdürlüğü (SYDM), Türkiye’de yoksullukla mücadele alanında 

faaliyet gösteren, temel hedefi yoksulluğu azaltmak olan ve SYD vakıfları aracılığıyla 



119 

 

faaliyetlerini sürdüren bir kurumdur. Sosyal yardımlarda mükerrerliği engellemek ve 

adaleti sağlamak için var olan bu kurum ayrıca hizmetin işleyişinde etkinlik açısından 

oldukça önem arz eder.  

SYD Vakıflarının düzenli ve şartlı bir yapı içermesi sosyal yardım anlayışında 

ve yoksullukla mücadelede ciddi bir önem taşır. 1976 yılında kabul edilen 2022 sayılı 

yasa ile yaşlı ve engellilere düzenli bir yardım programı oluşturulmuştur. Eşi hayatta 

olmayan kadınlara ve ihtiyaç sahibi olan asker ailelerine düzenli yardımlar sunan nakdi 

yardım programları bulunmaktadır. Önemli bir diğer yenilik ise bir Dünya Bankası 

Projesi olan Şartlı Nakit Transferi yardımı kapsamında, eğitim ve sağlık alanında yoksul 

ailelere şartlı eğitim ve şartlı sağlık olarak düzenli yardım sağlanmasıdır. 

SYD vakıflarının sosyal yardım etkinliği üzerine yapılan çalışmalarda, yapılan 

sosyal yardımların önem arz ettiği ifade edilmekle birlikte bu yardımların muhtaç 

kesimin sadece asgari seviyede ihtiyaçlarının karşılanması noktasında bir işlevi 

olduğunu, genel çerçevede ihtiyaçları karşılamada yetersiz kaldığını, bu noktada vakıf 

politikalarında etkinliğin gidilerek artırılması gerektiği belirtilmiştir. SYGM, SYD 

vakıfları tarafından verilen sosyal yardımlar; yardımlardan yararlanan hanelerin ancak 

asgari geçim koşullarına cevap vermeye çalıştığı için haneler, bu sosyal yardımlardan ne 

kadar faydalansalar da yapılan sosyal yardımlar yardım alan hanelerin yaşamlarını 

rahatlatmaya ya da onların yoksulluktan kurtulmalarına yetmemekte, bu durum 

hanelerde genel bir memnuniyetsizlik ve karamsarlık oluşturmaktadır. SYD vakıfları 

sosyal yardımlar sağlamanın yanında daimi bir kazanç elde etmeleri için de proje destek 

yardımları da sağlamaktadır. Proje Destek Yardımları ile gelir seviyesi düşük insanları 

ekonomik açıdan bağımlı konumdan kurtarıp, bireylere üretkenlik yolu açmaktadır 

(Güngör, 2017: 103-104).  

Sosyal Yardımlar Genel Müdürlüğü, SYD Vakıflarının proje destek konusunda 

daha fazla kredi vermesi için işyeri kurulduktan sonra kişinin kendisine verilen krediyi 

düzenli ödemesi şartının kabulüyle, vakıfta bu yardım türünün etkinliğinin artması da 

önem kazanacaktır. Vakıflardaki sosyal yardım insanların, sadece asgari düzeyde geçim 

koşullarına cevap vermeye çalışan, geçici çözüm noktasında işlevseldir. Buradaki gaye; 

ihtiyaç sahibi hanelerin ya da insanların anlık ihtiyaçlarını karşılamaktır. Ne var ki bu 

şekilde gelir seviyesinde kalıcı bir artış ve politikaların etkin olması söz konusu 



120 

 

olmayacaktır. Proje destekli yardımlarla kendi işyerlerine ya da işlerini açan kişiler, 

asgari geçim standardını aşan bir gelir elde edebilmektedirler. Böylece pasif bir 

konumda olup yardım almaktansa çalışkan, üretken ve aktif bir seyre geçmelerine 

yardımcı olarak geleceğe yönelik umudu artıracaktır. Muhtaç vatandaşlara 

sürdürülebilir, gelir getirici iş olanakları sağlanmasına yönelik geliştirilecek politika ve 

projeler bölgesel bazda ele alınarak; bölgelerin beşeri, ekonomik ve sosyal koşullarına 

uygunluğu sağlanarak vakıf politikalarının etkinliği daha da artırılmalıdır (Güngör, 

2017: 105). SYGM ve SYD vakıfları kanalıyla uygulanan sosyal yardımlar, yoksulluğu 

ortadan kaldırmasa da yoksulluğun azaltılmasında ve ekonomiye katkı sağlaması 

açısından büyük önem taşır. 

1986’da kanunlaşarak faaliyete konan SYDT fonundan vakıflar aracılığıyla 

yapılan masrafların toplam miktarı 2003’de 651 milyon TL iken 2008’in sonunda 1,797 

milyar TL'ye ulaşmıştır (SYDGM, 2012: 3). Türkiye’de sosyal yardımların önemli bir 

kaynağı olan sağlık güvencesinde yani yeşil kart uygulamalarında da 2004’ten 

günümüze kadar neredeyse dört katı gider artışı görülmektedir. 2012 başında SGK’ya 

devredilen ve genel sağlık sigortasına dâhil edilen yeşil kart uygulamasından yararlanan 

aktif olmayan kullanıcı sayısı 9, 900, 761 kişidir. Bu uygulamadan yararlananların 

yarısı Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgesinde yaşayan, % 40'a yakın bir oranı 0-14 

yaş aralığında kişilerden oluşmaktadır. Yeşil karttaki toplam giderlerin % 70'ini tedavi, 

%30’unu da ilaç masrafları kapsamaktadır (SGK, 2011: 4). 

TUİK verilerine göre nüfusun yaklaşık %40’ı, çeşitli boyutlarda yoksuldur 

(TÜİK, 2009: 2). Kent içinde ve kırsal alanda ayrı yapılan araştırmalar neticesinde 

istatistikî olarak değerlendirildiğinde bu iki yerleşim türünde de muhtaç kişilerin 

görüldüğü tespit edilmiştir. Kırsal yerleşimler kentsel yerleşim yerlerine göre daha 

yüksek olarak belirlenmiştir (TÜİK, 2009: 1).  

TUİK 2002-2009 gıda dışı harcamaları temel alan ve asıl yoksulluk oranını 

ifade eden gösterge incelendiğinde, Türkiye’deki yoksulluk oranının %26,96’dan 

%18,08 düzeyine düştüğü görülmektedir. Bu dönemde yoksulluk oranındaki iyileşme, 

yoksullukla mücadelede uygulanan politikalarla ve Türkiye’nin diğer yıllara nazaran 

yakalamış olduğu büyüme hızıyla ilişkilidir. Yoksullukla mücadele stratejileri 

kapsamında açıklanan dolaylı yaklaşım, ekonomik büyümeyi temel alıp yoksulluk 



121 

 

sorununa müdahale etmeyi öngörmektedir. Dolaylı müdahale stratejilerinde kısa ve 

uzun vadede yoksulluk üzerine çeşitli etkileri olsa da, bu stratejilerin yoksullukla 

mücadelede tek başına yeterli bir araç olmadığı bilinmektedir. Bu sebeple yoksulluk 

oranını asgari seviyelere düşürebilmek için daha etkin doğrudan müdahale politikalarına 

ihtiyaç duyulmaktadır (Üzümcü ve Korkat, 2014: 141).  

TÜİK’in 2016 yılında yayınlanan rapora göre, sosyal koruma giderleri 2016’da 

%19,5 artmıştır. Bu masrafların %98,3’ünü sosyal koruma yardımları kapsamaktadır. 

Sosyal koruma yardımlarındaysa en çok masraf emekli ve yaşlılara yönelik olan 

harcamalarla birlikte hastalık-sağlık bakımı masrafları ve %1,5 ile dul-yetim 

harcamalarıdır (www.tuik.gov.tr, 2016). 

Sosyal koruma yardımlarının %8,4’ü koşullu olarak verilmiştir. Koşullu 

yardımlar içerisinde en büyük oranı %32,1 ile engelli ve malul yardımları 

oluşturmuştur. Bu oranı, %31,9 ile aile-çocuk yardımları ve %17,2 ile hastalık ve sağlık 

yardımları takip etmektedir. Bu yardımların %67,8’i nakdi şekilde verilmiştir. Nakdi 

yardımlarda en yüksek oranı %72,2 ile emekli ve yaşlılara yapılan yardımlar 

oluşturmuştur. Bu oranı, %17,7 ile dul ve yetim yardımları ve %3,5 ile işsizlik 

yardımları takip etmiştir. Sosyal koruma gelirlerinin %40,7’sini devlet katkıları 

oluşturmuştur (www.tuik.gov.tr, 2016). 

Sosyal koruma gelirlerinin %40,7'sini devlet katkıları, %27,7'sini işveren 

sosyal katkıları ve %26,5'ini koruma içindeki kişiler tarafından yapılan sosyal katkılar 

oluşturmuştur. Türkiye’de sosyal koruma kapsamında aylık alan kişi sayısı 2015’de 

12.536 iken, %2,3 artış göstererek 2016’da 12.829 kişiye yükselmiştir. Sosyal koruma 

bünyesinde emekli/yaşlı ve dul/yetim aylığı alan kişi sayısı 2015’de 11.707 iken, 

2016’da 11.992 kişiye ulaşmıştır. Bu masraflar, toplum içinde yoksul kesimlerin 

arttığını, toplumun ciddi bir tabakasının sosyal yardımlara günden güne çok daha 

ihtiyaç duyar hale geldiğini ve toplumda oluşan gelir eşitsizliğinin sosyal aktarımlar 

aracılığıyla çözüme ulaştırılmaya çalışıldığını göstermektedir (www.tuik.gov.tr, 2016). 

Ülkemizde kamu yönetimlerinin son senelerde yoksullaşmaya karşı getirmiş 

olduğu çözümler daha çok "telafi edici mekanizmalar" yaratmak biçiminde ortaya 

çıkmaktadır (Altay, 2005: 175). Bu mekanizma, halkın siyasal, sosyal ve de kültürel 

yapısında önemli değişiklikler oluşturmamış ve yaratılan çözümlerin yeni yoksulluk 



122 

 

şekillerine ve durumlarına karşılık verilememesi problemleriyle karşılaşılmıştır (Altay, 

2005: 175). Yoksullukla mücadelede kamu yönetimlerinin öncelikle tarımsal 

kalkınmayı desteklemeye, bölgesel alt yapı ve istihdam sağlanması gibi yoksulluğu 

direkt olarak azaltmaya yönelik çalışmalara yönelmeleri beklenmektedir. Yoksulluğu 

önleme politika eğilimleri basit bir tercih meselesi değil de, hali hazırda bulunan 

düzenlemelerin çözüm geliştirici özellikte olmamasıyla alakalıdır (Metin, 2011: 198). 

Yoksulluğun önüne geçilmesinde sosyal yardımlar, kronikleşmiş yoksulluğu en 

alt seviyeye indirmek için yalnız olarak kullanıldığında yetersiz kalmaktadır. Genellikle 

yoksulluğun süreğen duruma gelmemesi için önlemlerin alınması gerekmektedir. Bu 

nedenle sosyal yardımlardan ziyade, sosyal hizmetin önleyici, koruyucu ve geliştirici 

ilkelerinin bu mücadeledeki tedbiri göz önünde bulundurulmalıdır. (Toksöz, 2003: 324). 

Öte yandan sosyal korumanın yalnızca yoksulluğu değil sosyal dışlanmayı da azaltması 

gerektiği, bunun da sosyal ve ekonomik hayata katılmayı heveslendiren her türlü sosyal 

hizmet faaliyetleriyle geliştirebileceği düşünülmektedir. Konuyla alakalı Fransız 

hukukunda değerlendirilen bu politika, “tutunma sözleşmesi” olarak bilinmektedir 

(Yaşar ve Açıkgöz, 2011: 416). Bu politikaya göre asgari gelirlerden faydalananları 

belirli bir uygulamanın içinde bulundurmak kaydıyla dışlanmışlığın azaltılması ve aynı 

zamanda belirli bir düzeyde üreticilik hedeflenmektedir (Yaşar ve Açıkgöz, 2011: 416). 

Özellikle Türkiye’de sosyal yardımların uygulamasında karşılaşılan sorunlar 

arasında; ortak veri tabanlarının olmaması, kurumlarda kurumsal kapasite noksanlığı, 

kurumlar arası işbirliği yetersizliği, yardım yapan kurumlar arası norm ve standart 

birlikteliğin olamaması, kurumların iş alanlarının uyuşmaması nedenleriyle kamu 

kaynağının sosyal yardım sahasında etkin kullanılamaması öncelikli olarak gelmektedir. 

Anlatılan bu sorunlar dikkate alınarak, sosyal yardım etkinliklerinde öncelikle durumun 

tekrar etmemesi için sosyal yardım alanında faaliyette bulunan kurum ve kuruluşlarla 

birliktelik sağlanmalı ve bu bağlamda çerçeve özelliği taşıyan esas bir sosyal yardım 

yasası çıkarılmalıdır (Çoğurcu, 2010: 22).  

Uygulanan yardım mekanizmalarının birçoğu klasik yaklaşımla, “hak eden 

yoksul” tanımlamasına dayalı şekilde oluşturulmuş ve çalışan yoksullar, işsiz gençler 

vb. kategorilerinin haricinde hiçbir gelir yardımı sağlamayan politikaları içermiştir 

(Çakar ve Yılmaz, 2010: 3-4). Yoksulluk kendisini var eden sebeplerinden bağımsız 



123 

 

şekilde düşünüldüğünde ve yalnızca gelir yetersizliği biçiminde algılandığında 

yoksullar da yardım yapılması zorunlu çaresiz bir kesim olarak değerlendirilmektedir. 

Bu mantık sonucu yoksulluk, önüne geçilmesi ve azaltılması gereken değil, geçici 

yardımlar ile kabullenilmesi beklenen ve bu nedenle gözden ırak tutulan bir mesele 

şekline dönüşmektedir (Yaşar ve Açıkgöz, 2011: 407). Bu bakımdan ülkemiz 

kapsamında, sosyal yardım yöntemi, ihtiyaç sahibi olanlara gerekli durumlarda yardım 

yapmayı kapsayan bir geçici önlem gibi sunulmayıp, yoksulluk halinin en kısa zamanda 

ortadan kaldırılmasını amaçlamalıdır. Sosyal yardımlardan kasıt, yardım alanın 

mümkün olan en kısa zamanda tekrar çalışabilmesi ve geçimini devam ettirebilecek 

geliri sağlaması imkânına ulaştırılması olmalıdır. Yardımların devam etmesi 

garantisiyle tembellik ve israfa özendirilmemelidir (Güven, 2001: 147). 

Karşılıksız transfer şeklindeki yardımlar, vatandaşların yaşam seviyesinin 

yükseltilmesinde önemli bir araç olsa da, yoksullukla mücadelede kullanılacak bir 

yöntem değildir. Yoksulluğun azaltılmasında vatandaşın gelir düzeyinin 

yükseltilmesiyle beraber sosyal hizmetlerin de geliştirilmesi gerekmektedir (Zengin ve 

Hüseynov, 2011: 32). 

STK’larının devletin üstlenmediği yoksulluk alanlarını istekli şekilde 

karşılayarak, devletin yükümlülüklerini hatırlatıcı bir savunma işlevi yerine getirmeleri, 

böylelikle yoksulluk meselesinin çözümünün fedakâr kişilere bağlı şekilde değil, 

devamlı ve dolayısıyla bir devlet politikası bağlamında devam ettirilmesi gerekmektedir 

(Buğra, 2006:5). Bazı zamanlarda aracılarla yoksul kişilere ulaştırılan yardımların ciddi 

bir kısmı ciddiyetsizlik ve örgütlenmeme yüzünden heba olup gitmektedir. Bu mesele 

acil olarak yardıma ihtiyacı duyan kimselerin mağdur olmasına, yetersiz kaynakların 

israf edilmesine ve devlete karşı olan güvende azalmalara sebep olmaktadır. Aynı 

zamanda gerek sivil ve gerekse de devlet kurumları aracılığıyla yürütülen yardımın 

sadaka türüne dönüştürülerek, çoğunlukla devlet mekanizmasıyla beraber 

kullanıldığında siyasi bir vasıtaya dönüşmesinin ve yoksulların tümüne eşit bir biçimde 

yaklaşmayı engelleyici bir düşünce halini almasının önüne geçilmelidir (Tireli, 2010: 

87). 

Türkiye'de uygulamada olan sosyal yardım mekanizmaları incelendiğinde, 

yardımların muhtaç kimseleri yoksulluk sınırının üstüne çıkaracak bir maddi artış 



124 

 

yaratmadığı görülmektedir. Türkiye'de sosyal yardımların gerek miktar gerekse de 

içerik olarak, ekonomik dalgalara, daha çok enflasyonlara ve krize karşı hassas ve de 

esnek olmadığı da saptanmıştır. Ekonomik krizlerde sosyal yardımların hem tabanında 

büyüme hem de miktar bakımından artış göstermesi beklenirken TEPAV, Dünya 

Bankası ve UNICEF aracılığıyla uygulanan refah anketinde kriz dönemlerinde yardım 

görenlerin miktarında herhangi bir fark görülmediği gibi ufak bir azalmanın olduğu da 

görülmektedir. Bundan dolayı ekonomik kriz dönemlerinde tarafsız olarak süregelen 

yoksulluk durumuyla alakalı başka önlemlerin alınması gerekmektedir (Bulut, 2011: 

63). 

Ülkelerin ekonomik gelişmesiyle bağlantılı olarak artan sosyal yardımlar 

aracılığıyla yoksullukla mücadele etmenin, yoksulluğu ortadan kaldırmayacağını 

belirtmek gerekmektedir. Ekonomik gelişme ve yoksulluğu arttıran işsizlik konulu 

incelemede, 1996 - 2006 yılları arasında dünya ekonomisi yıllık % 4,1 nispetinde 

büyürken aynı yıllarda işsizliğin yalnızca % 0,2 nispetinde azalmış olduğu belirlenmiştir 

(ILO, 2008: 39). Bu sonuçta, ekonomik gelişmenin direkt olarak yoksulluk ve işsizlik 

oranının azalmasına katkı sağlamadığı görülmektedir. Ayrıca sosyal yardımların kayıt 

dışı istihdamı arttırdığı yönünde de görüşlere rastlamak da mümkündür. Bundan dolayı 

yoksulluğa yalnızca ekonomik neticeli bir problem şeklinde bakılmamalı ve tek çarenin 

de sosyal yardımlar olması gerektiği de düşünülmemelidir. Genellikle sosyal güvenliğin 

yoksulluğa karşı aktif bir iletici halinde kullanılabilmesi için, sosyal güvenlik tabanının 

mümkün mertebe geniş tutulması gerekmektedir. Bu durum öncelikli olarak kayıt dışı 

istihdamın kaydının tutulması ve sosyal yardım olgusunun sosyal güvenlik sistemi 

içerisinde değerlendirilmesini gerekli kılmaktadır (Bulut, 2011: 63–64). 

 

 

 

 

 

 

 



125 

 

SONUÇ 

Hayırseverlik, geçmişten günümüze toplumumuzda var olmuş ve var olmaya 

da devam etmiştir. Her dönemin kendi içinde değişim ve dönüşümlerini gösteren sosyal 

politikalar ve sosyal kurumlar oluşmuştur. Süreç içerisinde varlığını çeşitli örgütlerle 

sürdürmüş olan hayırseverlik faaliyetleri asıl varlığını İslamiyet'le göstermiştir. İyilik 

yapmak ve baki kalmak isteğinin kurumsallaşma şekli Osmanlı Devlet'inde en parlak 

dönemini yaşamıştır. Toplum içinde güçlü bir kaynak teşkil eden vakıflar, millet içinde 

önem arz eden sosyal kurumlar olmuştur. Vakıflar, Yunus Emre'nin deyişiyle yaratılanı 

yaratandan ötürü sevmek, hayır yapmak, yardımlaşma, dayanışma, paylaşma vs. 

duygularının kurumsallaşmış ve somut halini temsil eder. 

Osmanlı Devleti’nde hemen hemen her alanda vakıf müesseseleri 

oluşturulmuştur. Dini dayanışmanın hâkim olduğu bu dönemde zekâtın, sosyal adaleti 

sağlamak için sosyal refah sisteminin bir parçası hatta tekniği olarak kullanıldığı 

söylenebilir. Bu sayede sosyal ihtiyaçlar vakıf teşkilatlarınca yürütülmüştür. Tanzimat 

Fermanı ile kamu binası anlayışının doğmasıyla bu dönemde vakıflara yeni 

düzenlemeler getirilerek beraberinde merkezileştirme yoluna gidilmiştir. İlk etapta 

vergide muaflık ve Medeni Kanun kapsamında çalışmalar yapılmıştır. Anayasaya sosyal 

devlet, sosyal yardım kavramlarının girmesiyle yardımlar devletin yükümlülüğünde bir 

hal kazanmıştır. Yardımlaşma hususunda kurumsal ve kalıcı adımlar SYDTF ile 

ekonomik bir ivme kazanmış ve organize edilmeye başlanmıştır. Günümüzde her il ve 

ilçede oluşturulan SYD vakıfları SYGM çatısı altında toplanarak sosyal yardım 

faaliyetleri yürütülmektedir. 

Günümüzde ekonomik, sosyal ve politik yapıların hızlı değişime uğradığı bir 

dönem yaşanmaktadır. Sanayileşme, kentleşme, modernleşme gibi süreçler toplumları 

yeniden inşa etmektedir. Günümüz toplumu risk toplumu, sanayi sonrası toplum veya 

genç modern toplum şeklinde farklı tanımlamalarla açıklanmaya çalışılmış olsa dahi 

tüm bunların kesişme yeri, kişi ve toplum ilişkisinde meydana gelen değişimi ve 

dönüşümü ortaya koyan uygulamalarıdır. 

Toplum hayatı bir takım ayrışmalara ve birleşmelere olanak sağladığı gibi, 

beşeri ilişkilerin olağan bir neticesi şeklinde de yardımlaşma ve dayanışma 

gereksinimini meydana getirmiştir. Zaten birey için toplum yaşamının gerekliliği ilkesi 



126 

 

toplumu oluşturan kişiler arasındaki sosyal yardımlaşmayı mecburi kılmaktadır. Bir 

toplumu oluşturan bireylerin düşünce, duygu ve çıkar birliği içerisinde birbirlerine 

karşılıklı bir şekilde bağlanmaları ve çoğu meselede birbirlerine dayanmaları dayanışma 

anlamına gelmektedir. Bu tanıma göre dayanışma kavramı bu süreçte çıkar ve iş 

bölümünü içerir. Sosyolojik açıdan, toplumun biçimine veya tipine göre sınıflara ayrılan 

ve bununla birlikte kapsamı farklılaşan bir olgu olarak karşımıza çıkar. 

Hayırseverlik, toplumun ortak değerlerini korumak, kollamaya yönelik ve 

bozulan sistemi düzene sokmak amaçlı ortaya çıkmış radikal bir amaçtır. Hayırseverlik 

kavramı özü itibari ile iyilik yapma güdüsünden doğan bir anlayıştır ve bu anlayış 

insanoğlunun doğası gereği verme, paylaşma duygusu ile hareket eder. İnsanlık kadar 

eski olan bu kavram yardım ve dayanışmayı amaç edinmiştir. Hayırseverlik, ayrıca 

manevi olarak bireyin ruh haline etkisidir. Bunu kişinin yapmış olduğu bir iyilik ya da 

cömertlik sonucunda manevi olarak kendini iyi hissetme hali olarak da tanımlamak 

mümkündür. 

Anadolu kültürünün önemli bir özelliği olan hayırseverlik faaliyetleri, gerek 

hayırsever bireyler ve gerekse ahilik, lonca sistemi ve vakıflar gibi sosyal kurumlar 

tarafından tarihin her döneminde düzenli olarak gerçekleştirilmiş; sivil toplum ve sosyal 

devlet anlayışının en eski örneklerinden biri olmuştur. Günümüzde büyük şirketler, sivil 

toplum kuruluşları, vakıflar vs. aracılığıyla hayırseverlik faaliyetlerini yürütürken, 

birçok hayırsever de bulundukları il, ilçe, köy kapsamında yerelin ihtiyaçlarına yönelik 

bireysel desteklerini aracısız bir biçimde sürdürmektedirler. İnsanlık geçmişinin en eski 

dönemlerinden beri toplumların, kendi yapıları içerisinde, o topluma ait bireylerin 

toplumsal dayanışma, sosyal yardım, ihtiyaçlarını giderecek kurumlar oluşturdukları bir 

gerçektir. İnsanlık tarihinin kurumsal olan en mühim yardımlaşma örneklerinden bir 

tanesi olan vakıflar, kişinin mal varlığının bir miktarını veya tümünü belirli bir amaç 

uğruna kendi özgür iradesiyle mülkiyetinden çıkarıp; alıp satmaktan alıkoyması ve 

gelirini belirlemiş olduğu kriterler mahiyetinde bir amaca harcamak için ebediyen 

ayırmasıdır. 

Sevap kazanma, ebedi saadeti kazanmak gibi dinî nedenlerin hayır yapmaya 

yöneltmesiyle birlikte vakıf kurumları dini temelli olarak oluşum göstermiştir. Şüphesiz 

ihtiyaçlar ve yardımlaşma düşüncesi insanoğlunun geçmişi kadar eskiye dayanmaktadır. 



127 

 

Bu nedenle her toplum yaşamış olduğu dönemin şartları nispetinde birçok uygulama 

yapmıştır. Dayanışma ve fakirin muhafaza edilmesi, ahlaki ve dini duyguların 

korunmasının en gelişmiş halini vakıf kurumlarında bulmuştur. Vakıf, asıl büyük 

gelişimini, toplumda yardım ve dayanışmayı esas alan İslâm dininin ortaya çıkışıyla 

yaşamıştır. Gerçekten de vakıflar İslâm hukukunun en çok işlenmiş ve gelişmiş 

bölümlerinden biridir.  

Medeniyetlerin en göze çarpan özelliği, yardımlaşma ve dayanışmadır. 

Medeniyet noktasında gelişmiş olan milletlerin birçoğunda sosyal yardım ve dayanışma 

önemli bir yere sahip olmuştur. İnsana insan olduğu için bakmak, mevcut olan malını ve 

servetini başka insanların da faydasına sunmak gibi kutsal duygulardan oluşan sosyal 

yardımlaşma ve dayanışmanın tamamıyla ve en kapsamlı halde uygulamaya konulduğu 

alan vakıf kurumlarıdır. Vakıf temeli Türk-İslâm kültür medeniyetinde yerleşmiştir. 

Osmanlı döneminde vakıfların uyguladığı hizmetler genişlemiş, son zamanlarda sosyal 

devlet olma gereği kabul edilen eğitim ve sağlık gibi alanlarda kamu ve sosyal devlet 

hizmetlerinin büyük bir kısmı vakıflar aracılığıyla oluşturulmuştur. Yardımlaşma ve 

dayanışma düşüncesinin somut aşaması vakıflar tarafından yürütülebilmektedir. 

Vakıfların yanı sıra devlet de bazı kuruluşları aracılığıyla fakir kesimlere yardımlarda 

bulunarak dayanışmaya katkı sağlamaktadır. Vakfın varlığının kalıcılığını sağlayan ana 

etmenler arasında hiç kuşkusuz özel mülkün garanti altına alınması bulunmaktadır. Özel 

mülke sahip olan bireyler ancak başkalarının ihtiyaçlarını karşılamak için mallarından 

tasarruf edebilmektedirler. Tanzimat’la beraber batıda modern devlet olgusunda bir 

takım gelişmeler yaşanmıştır. Vakıfların son zamanlarındaki dağınıklığı, denetimsizliği 

ve vakıf gelirlerinin düşmesi vakıflarda sayıca azalma riskini doğurmuştur. Bu durum 

vakıfların tek elden idare edilmesi fikrinin uygulamasına yol açmıştır. 

Osmanlı döneminde ahiler ve vakıflar, hayırseverlik değerleri doğrultusunda 

sosyal sorumluluk olarak değerlendirilebilecek çeşitli faaliyetleri kurumsal 

varoluşlarının bir parçası olarak gerçekleştirirlerken, Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kurulması ile beraber sosyal devlet ve devletin merkeziyetçi rolü karşımıza çıkmaktadır. 

Bu durum kurumsal değişim açısından tarihsel bir kırılma sonucunda oluşan devrimsel 

bir değişimi ifade etmektedir. 



128 

 

Cumhuriyetin ilk 40 yıllık döneminde vakıf kavramından ziyade tesis 

kavramının kullanılmış olması vakıf sayısında ve vakıfların hizmetinde ciddi bir 

azalmaya sebep olmuştur. Medeni Kanun'da yapılan değişikliklerle vakıf olgusunun 

kanuna eklenmesi ile vakıfların sayılarında ciddi oranda artma kendini göstermiştir. 

Fakat yine de Osmanlı dönemi vakıflarının gösterdiği faaliyetler ve toplum üzerindeki 

konumu günümüzden çok daha farklı seyir etmiştir. 

Ülkemizdeki devlet düzeni, kendini anayasal manada “sosyal devlet” şeklinde 

tanıtmış olmasına karşın, giderek artan yoksulluk problemine karşı kalıcı uygulanan 

çözümler yeterli olamamıştır. Öncelikli olarak makroekonomik dengesizlikler (özellikle 

enflasyon), istihdam olanaklarının yetersizliğiyle fakir vatandaşlara yönelik çok 

kapsamlı sosyal politikaların geliştirilememiş olması başlıca sebepler arasında 

bulunmaktadır. 

1980'lerden günümüze kadar Türkiye'de görülen yoksulluk, ekonomide gelir 

eşitsizliğini ortadan kaldıran politikalarla ve geleneksel olarak yapılan yardım ve 

dayanışmalarla en alt seviyeye çekilmeye çalışılmıştır. Öncelikli olarak tarımı 

destekleme uygulamaları, ücretsiz verilen eğitimler ve sağlık hizmetleri, şehirlerde artan 

gecekondulaşma ve sendikal faaliyetlerin kontrolü bir şekilde geliştirilmesi, yüksek 

ücret politikalarına bağlı gelir dağılımlarında meydana gelen eşitsizliklerin 

dengelenmesi sağlanmıştır. 

Sosyal yardım sisteminin çok eski tarihlerden günümüze kadar varlığını 

sürdürdüğü bilinmektedir. Sosyal yardım mekanizmasının günümüzdeki yapısı sosyal 

devlet kavramı gereği sistemli bir biçime getirilmeye çalışılmaktadır. SYDTF'nin görevi 

yoksul ve düşkün halde olan kişilerle gerektiğinde ne şartla olursa olsun ülkemizce 

kabul görülmüş veya sığınmış kimselere yardımda bulunmak, sosyal adaleti pekiştiren 

önlemler alarak gelir dağılımının adil biçimde dağıtımını sağlamak, sosyal yardımlaşma 

ve dayanışmayı teşvik etmektir. Yoksul ve düşkün halde olan, sosyal güvenlik 

kuruluşlarına bağlı olmayan ve bu kuruluşlardan maaş ve yardım almayan kişilerle 

geçici az miktarda yardım ya da eğitim ve öğretim olanağı tanınması durumunda devlete 

faydalı duruma getirilecek, üretici hale kavuşturulabilecek bireyler kanun kapsamı 

içerisindedir. 



129 

 

 Sosyal yardım politikalarının ve uygulamalarının tek bir kurum çatısı altında 

toplanması ve ülke genelinde sosyal yardımlara aktarılacak olan kaynağın ortak tek bir 

bütçe altında toplanması, bu konuda hem daha çok mücadele politikaları üretmeyi 

sağlayacak hem de iyi sonuçlar elde etmeyi olası kılacaktır. Geniş çaplı kamusal sosyal 

yardım programı 1986’da kabul edilen 3294 sayılı SYDT yasasıyla gerçekleştirilmiştir. 

SYDGM tüm sosyal yardım faaliyetlerini il ve ilçelerde, her ilde vali ve her ilçede 

kaymakamın başkanlığında oluşturduğu SYDV aracılığıyla yürütmektedir.  

Sosyal yardım ve himaye kuruluşu olan SYDGM; yardım faaliyetleriyle sosyal 

güvenceleri olmayan yoksul, kimsesiz ve düşkün kişilere istihdam garantili meslek 

edindirme eğitimleri ve proje destekleriyle işi olmayan kişilere yönelik devletin sosyal 

sorumluluğunu yerine getirmesidir. Anayasada belirlenen sosyal hukuk devleti olmanın 

gerekliliği olan düşkün haldeki kişilere yardım faaliyeti, devletin sosyal 

sorumluluklarını yerine getirmesinde SYDV’nin önemini vurgulamaktadır. Devletin 

yardım konusunda iyi niyetine rağmen aksaklıkların ve memnuniyetsizliklerin de 

yaşandığı yadsınamaz bir gerçektir. Yardımların uygulanışı sırasında bir takım 

sorunlarla karşılaşmak mümkündür.  

Gözden geçirilmesi gereken bu sorunların başında hane halkı gelir hesaplaması 

konusu gelmektedir. Bu hesaplamaya göre, hanedeki kişilerin gelirlerinin ortak bir 

havuzda toplandığı ve harcandığı düşüncesinden hareket etmenin yanlış olduğu 

değerlendirilebilir. Günümüzde artan bireyselliğin alt soy, üst soy ve kardeşler 

arasındaki nafaka yükümlülüğü şartlarının toplumsal gerçekliklerle örtüşmediği 

durumlar karşımıza çıkmaktadır. Yardım miktarlarının düşüklüğü ile ilgili sorunlar da 

bulunmaktadır. Yapılan yardımların amacının, günü kurtarmaya dönük, yara bandı 

şeklinde çözümleri değil de, uzun soluklu olarak aileyi refaha kavuşturucu bir amacı 

içermesi gerekir. Fakat bu da karşımıza aşılması mümkün olmayan problemlerden biri 

olan ödenek yetersizliğini çıkarmaktadır. Türkiye ekonomisi şartlarını düşündüğümüzde 

kısa vadede bu konunun çözüme kavuşması zor gözükmektedir. Fakat bu talebin sivil 

toplum kuruluşları tarafından canlı tutulması önem arz etmektedir. 

SYDV kanunla kurulan fakat özel hukuk tüzel kişi statüsünü ihtiva eden kurum 

konumundadır. Bu konumda bulunması nedeniyle yapılan yardımların hak olmayıp, 



130 

 

mevcut olanaklarla sınırlı tutulmasından dolayı sosyal devlet ilkesini gerçekleştirme 

düşüncesinden uzak kalmaktadır.  

SYDV’lerin aktif olarak faaliyette bulunabilmeleri için, tekrardan 

düzenlemeler yapılarak kesin ve etkili bir “sosyal yardım yönetimi” adı altında 

hizmetlerde bulunmaları sağlanmalıdır. Sosyal yardım alanında karşılaşılan sorunlara 

yönelik alınabilecek tedbirleri şu şekilde sıralamak mümkündür:  

 Sosyal yardım faaliyetlerde kurumsallaşma noktasında çeşitli adımlar atılmış 

olsa da üzerinde titizlikle durulması gerekilen konu, yardımların asıl hedefine 

ulaşması meselesidir. Yardım faaliyetlerini bu yönde projelendirerek uygulamalı 

ve asıl muhtaç kesime ulaşılmalı ve mükerrer yardımlar engellenmelidir. 

Mükerrer (tekrarlanmış) yardımların engellemesi ve yardımı hak etmeyenlerin 

yardımlardan faydalanmalarını engellemek amacı ve vakıfların birbirleri ile 

iletişim içinde olmaları sağlamak amaçlanmıştır. Bu yönde Genel Müdürlük 

tarafından geliştirilen ve uygulamaya konulan bir teknolojik alt yapı olan 

“Ücretsiz İnternet Telefonu Projesi” ile tüm vakıfların internet üzerinden 

ücretsiz bir şekilde telefon görüşmesi yapması sağlanmıştır. Vakıflar için yararlı 

bir proje olup, bu yolla ve 1,2 milyon TL katma değer elde edilmiştir (SYDGM, 

2003-2009:7).  

 Devletin sağladığı olanakların sonsuza denk sürdürülebilmesinin mümkün 

olmadığını düşünürsek, devlet tarafından yoksulluk sorununa kalıcı çözüm 

politikaları oluşturulup bu yönde uygulamaya gidilmelidir. 

 Yoksullukla mücadele gösteren kurumların uzmanlaşmış (sosyolog, psikolog, 

sosyal çalışmacı) kadrolarının bulundurulması ayrıca bir gereklilik olup kişilerin 

inisiyatifine bırakılmamalıdır. Geliştirilen projeler ile teknolojinin verimli 

kullanılması sayesinde keyfi uygulamalar ve fon kaynaklarının amaç dışında 

kullanımı engellenerek daha çok ihtiyaç sahibine ulaşılabilecektir. 

 Asıl ihtiyaç sahiplerinin tespit edilebilmesi ve var olan kriterlerin bölgelere ve 

sosyal yapıya uygunluğu hususunda titiz davranılmalıdır. Yani her bölgenin 

kendine has özelliklerini göz önünde bulundurarak çalışmalar yapılmalıdır. 

Yoksullukla etkin mücadele için gelir dağılımındaki eşitsizlik giderilmelidir. 

 Gerek sivil toplum kuruluşları gerekse belediyelerce faaliyet gösteren yardım 

kuruluşları ile iletişim içinde olunması şarttır. Bu yönde, SYD Genel 



131 

 

Müdürlüğü’nün girişimiyle Bütünleşik Sosyal Yardım Hizmetleri Projesi 

uygulanmaya başlanmıştır. Bu projenin amacı, başvuruların elektronik ortamda 

yapılmasını sağlamak, sosyal yardım bilgilerini bir yerde toplayıp ilgili kurum 

ve kuruluşların ortak kullanım havuzuna atmak ve vatandaşlara sosyal yardımla 

ilgili bilgileri tek bir kanaldan ulaştırmak olarak belirtilmektedir (SYDGM, 

2003-2009:1). 

 Sosyal yardım alanında, SYDV Genel Müdürlüğü’nün kurulmasıyla başlanan 

kurumsallaşma çalışmaları daha çok geliştirilerek devam ettirilmelidir. STK ve 

dünyanın çeşitli yerlerindeki benzeri kurumlarla ilişkiler geliştirilerek bilgi ve 

deneyim paylaşımı içinde olunmalıdır. 

 İstihdamın artmasına yönelik proje destekleri, beceri kazandırmaya yönelik 

eğitim programları desteklenmelidir. Ayrıca her düzeydeki eğitimi destekleyici 

faaliyetlere önem verilmesi yoksullukla mücadele açısından daha verimli 

olacaktır. 

Vakıfların işleyişinde bu uygulamaların dikkate alınması, zaman içerisinde 

vizyon ve misyonuna uygun toplumsal etki alanlarını geliştirecek, değiştirecek niteliğe 

sahip olunmasını sağlayacaktır. Birey olarak bizim yapmamız gereken, toplum yararına 

kurulan, sosyal dayanışmayı sağlayıcı bu hayır kurumlarına destek vermek, toplumda 

vakıf anlayış ve bilincini yaşatmak, elimizden geldiğince bu hayır hizmetlerine katılarak 

yeni hizmet kurumları açmaya insanları yönlendirmektir. 

Ülkemizin yoksulluk ile mücadele faaliyetlerinde sosyal yardımlar, insanların 

topluma aktif olarak katılımını sağlayacak şekilde ele alınmalıdır. Türkiye'de 

yardımların verilme şartları ve şekilleri kültürel boyutta önemli olan zekât-sadaka 

kavramlarının etkilerini barındırmaktadır. Bu kapsamda yoksulluk ile mücadele, 

ülkemizde yeterli bir politika geliştirilememesi nedeniyle, sürekli sadaka verme şeklinde 

devam etmiş ve bu anlayış kamuda yardım süreçlerine yansımıştır. Sosyal yardım 

düzenlemesinin, vatandaş olmaktan gelen, hak temelli, devletin yapması gereken 

mecburi bir görev şeklinde düşünülmesi, yoksulluk sorununun kalıcı çözümü açısından 

daha etkili olacaktır 

 

 



132 

 

KAYNAKÇA 

Açar, A. (2010). Kurumsal sosyal sorumluluk etkinliklerinin sivil toplumu algılama 

bağlamında değerlendirilmesi (Yüksek Lisans Tezi). Çanakkale Onsekiz Mart 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Çanakkale. 

Açıkgöz, R., Yusufoğlu, Ö. Ş., (2012). Türkiye'de Yoksulluk Olgusu ve Toplumsal 

Yansımaları. İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 1(1): 76-117. 

Adaman, F., ve Keyder, Ç., (2006). Türkiye’de Büyük Kentlerin Gecekondu ve 

Çöküntü Mahallelerinde Yaşanan Yoksulluk ve Sosyal Dışlanma. Avrupa 

Komisyonu Çalışma, Sosyal İşler ve Fırsat Eşitliği Dairesi İçin Hazırlanan 

Araştırma Raporu, (VC/2005/0155), İstanbul. 

Akar H. ve Güneş M. N. (2002). Niksar'da Vakıflar ve Tarihi Eserler. (1. Baskı). Tokat: 

Niksar Kaymakamlığı ve Niksar Belediyesi, 22. 

Akbaş, H. E., Bozkurt, S., ve Yazıcı, K. (2018). Osmanlı Devletinde Lonca Teşkilatı 

Yapısı ve Yönetim Düşüncesi ile Karşılaştırılması, Muhasebe ve Finans Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, Özel Sayı: 166-202.  

Akman, E. (2009). Yerel yönetimlerde sosyal sorumluluk yönetimde: Çankaya 

Belediyesi (Yüksek Lisans Tezi). Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Sakarya. 

Aksan, G. (2014). Yoksullukla baş etmede dayanışma ağlarının rolü: Teorik ve 

uygulamalı çalışma (Doktora Tezi). Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Konya. 

Alakavuklar, O. N. vd., Türkiye'de Hayırseverlikten Kurumsal Sosyal Sorumluluğa 

Geçiş: Bir Kurumsal Değişim Öyküsü. Yönetim Araştırmaları Dergisi, 9(2): 

103-143. 

Altan, Ö. Z. (2004). Sosyal Politika Dersleri. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

----------. (2006). Sosyal Politika Dersleri. Eskişehir: Açıköğretim Fakültesi Yayınları. 

----------. (2008). Sosyal Politika. (1 bs.). Eskişehir: Açıköğretim Fakültesi Yayınları,  

Altay, A. (2005). Yoksulluk Sadece Devletin Sorunu mu? Kamu Harcamaları Açısından 

Bir Değerlendirme. Sosyo-Ekonomi Dergisi, 2: 155-178. 



133 

 

Arıcı, K. (2003). Sosyal Yardım Hakkı, Çalışma Ekonomisi ve Endüstri İlişkileri Seçme 

Yazılar, (ed. Emine Tuncay Kaplan, Bülent Bayat) Ankara. 

Arın, T. (2013). Kriz, Devlet, İktisat ve Sosyal Güvenlik Politikaları. İstanbul: İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Arıöz Bozkuş, A. (2009). Genel esaslarıyla Türk Hukuku’nda vakıf müessesesi ve 

sosyal yardımlaşma ve dayanışma vakıfları (Sosyal Yardım Uzmanlık Tezi). 

Sosyal Yardımlaşma Genel Müdürlüğü, Ankara. 

Arslan, E. (2015). Bireysel hayırseverlik: Antalya ilinde hayırsever kişilerin özellikleri 

üzerine bir araştırma (Yüksek Lisans Tezi). Akdeniz Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Antalya.  

Atatanır, H. (2016). Türkiye’de Yoksulluk Sosyal Yardım ve Sivil Toplum Hak Temelli 

Yaklaşım Açısından Bir Değerlendirme. Ankara: Dorlion Yayınları. 

Ateş, N. (2017). Osmanlı’da Vakıf-Külliye-Şehir İlişkisi. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 26: 151-164. 

Ay, H. ve Akan, R. (2017). Tarihsel Süreçte Sosyal Yardımların Gelişimi. 21. Yüzyılda 

Eğitim ve Toplum, 6 (18): 787-798. 

Aydın, D., vd. (2006). Türkiye'de Hayırseverlik: Vatandaşlar, Vakıflar, Sosyal Adalet, 

İstanbul: TÜSEV, 59–81. 

Aydın, K. (2014). Yapısal İşlevselci Teori ve Toplumsal Tabakalaşma. Yalova Sosyal 

Bilimler Dergisi, 8: 213-239. 

Aydın, M. (2013). John Stuart Mill’in Faydacı Ahlakı. Sakarya Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, XV (28): 143-167.  

Aydın, M. K. ve Çakmak, E. E. ( 2017). Sosyal Devletin Temelleri. Bilgi (34): 1-19. 

Balıkçıoğlu B. ve Karacaoğlu K. (2007). Sosyal Bir Ürün Olarak Topluma Pazarlanan 

Hayırseverlik: Stratejik Hayırseverlik. Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Dergisi, 9 (2): 121-141. 

Ballar, S. (1987). Yeni Vakıflar Hukuku, İstanbul, 263. 

-------. (1991). Yeni Vakıflar Hukuku, İstanbul. 4. 



134 

 

Bauman, Z. (1996). Yasa Koyucular İle Yorumcular: Modernite, Postmodernite ve 

Entelektüeller Üzerine. İstanbul: Metis Yayıncılık. 

-------. (2000). Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

-------. (2001). Parçalanmış Hayat. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

-------. (2003). Modernlik ve Müphemlik. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bayartan, M. (2008). Osmanlı Şehirlerinde Vakıflar ve Vakıf Sisteminin Şehre Kattığı 

Değerler. Osmanlı Bilimi Araştırmaları X-1,157-175. 

Bayram, S. (2012). Osmanlı Devleti'nde Ekonomik Hayatın Yerel Unsurları: Ahilik 

Teşkilâtı ve Esnaf Loncaları. İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

21, 81-115. 

Berberoğlu, B. (2009). Klasik ve Çağdaş Sosyal Teoriye Giriş. İstanbul: Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Berki, A. H. (1946). Vakıflar. İstanbul. 

-------. 1966). Vakfa Dair Yazılan Eserlerle Vakfiye ve Benzeri Vesikalarda Geçen 

Istılah ve Tabirler, Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü. 

Beşer, F. (2008). Zekâtın Masarifi ve Sosyal Güvenlik. Bir Sosyal Güvenlik Kurumu 

Olarak Kur’an ve Sünnet’te Zekât –Tartışmalı İlmî Toplantı, 17-18 Kasım 

2007, İstanbul: Ensar Neşriyat. 

Bikmen F. ve Meydanoğlu Z. (2006). Türkiye Üçüncü Sektör Vakfı, Sivil Toplum ve 

Hayırseverlik Araştırmaları 2004-2006 Araştırma Bulguları ve Çözüm 

Önerileri. İstanbul: TÜSEV Yayıncılık.  

Bilmem, Ö. N. (1969). Hukuk-ı İslamiyye ve Istılahat-ı Fıkhiyye Kanunu, İstanbul, 284. 

Bosnalı, Ö. (2004). Ahiliğin Üretim ve Tüketim Mekanizmasındaki Yeri ve Günümüze 

Uyarlanması, Abant İzzet Baysal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 8(8): 39-46. 

Bozan, M. (2016). Bir Yumuşak Güç: Hayırseverlik. Bartın Üniversitesi İ.İ.B.F. 

Dergisi, 7(14): 407-426. 



135 

 

Buğra, A. (2005). Yoksulluk ve Sosyal Haklar. Sivil Toplum Geliştirme Merkezi 

Raporu, İstanbul. 

-------. (2008). Kapitalizm, Yoksulluk ve Türkiye’de Sosyal Politika. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Buğra, A. ve Keyder, K. (2003). Yeni Yoksulluk ve Türkiye’nin Değişen Refah Rejimi. 

Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı İçin Hazırlanan Proje Raporu. 

-------. (2006). The Turkish Welfare in Transformation. Journal of European Social 

Policy, 222.   

Bulut M. (2011), Sosyal Güvenlik Sistemlerinde Sosyal Yardım Yaklaşımı ve 

Türkiye’de Durum. Yardım Dayanışma Dergisi, 2(3): 7-64. 

Cansel, E. (1998). Vakıf, Kuruluşu, İşleyişi ve Amacı. Vakıflar Dergisi, 1(20) :321. 

Ceren, A ve Erdem, T. (2018). Türkiye’de Yoksulluk ve Sosyal Yardım Uygulamaları. 

Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2(1): 6-24. 

Çakar, Y. B. ve Yılmaz, V. (2010). Gelir Hakkı Neden Sol Bir Talep?. Türk-İş Dergisi, 

386: 1-13. 

Çarıkçı, B. (t.y.). Nasıl Bir Stratejik Planlama. https://www.academia.edu/ 

17911722/Stratejik_Planlama_Süreci [20 Mart] 

Çataltepe, S. (1991). İslam-Türk Medeniyetinde Vakıflar, İstanbul, 30. 

Çeker, E. (2017). Ahlâkî ve Sosyo-Ekonomik Bir Teşkilât Olarak Ahîlik. Dicle 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 7(12): 84-99. 

Çelik, B. (2004). Osmanlı Lonca Sistemi İçinde Yamaklık Olgusu. http://dergiler.ankara. 

edu.tr/dergiler/18/31/231.pdf, 61-78. 

Çetin, E. (2017). Yoksullukla mücadelede sivil toplum kuruluşlarının rolü: İHH örneği 

(Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul. 

Çetinkaya, Ş. (2012). Türkiye’de sosyal yardımlaşma müessesesi: Durum analizi, 

sorunlar ve çözüm önerileri (Doktora Tezi), Dumlupınar Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Kütahya. 

http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/31/231.pdf
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/31/231.pdf


136 

 

Çimen, G. U. (2016). Kurumsal filantropinin, gönüllülük & marka itibari açısından 

değerlendirilmesi: Koç, Kızılay İKSV örnekleri (Doktora Tezi). Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Çoğurcu, C. (2010). Stratejik Planlama, Stratejik Yönetim ve Sosyal Yardımlaşma ve 

Dayanışma Genel Müdürlüğünde Sosyal Yardım Politikalarına Yönelik 

Gerçekleştirilen Projeler. Yardım ve Dayanışma Dergisi, 1(2): 7-32. 

Demir, S. (2009). Türkiye’de kurumsal sosyal sorumluluk anlayışının gelişimi ve 

Unilever örneği (Yüksek Lisans Tezi), Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Çanakkale. 

Demirbaş, M. T. (2010). Türk şehir tarihinde vakfın yeri (Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kocaeli. 

Demirbilek, S. (2005). Sosyal Güvenlik Sosyolojisi. İstanbul: Legal Yayıncılık. 

DPT. (2001), Sekizinci Beş Yıllık Kalkınma Planı, Gelir Dağılımının İyileştirilmesi ve 

Yoksullukla Mücadele Özel İhtisas Komisyonu Raporu. Ankara: DPT 

Yayınları. 

Dilik, S. (1988). Sosyal Güvenliğin Tarihsel Gelişimi. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 

43(1): 41-80. 

Duman, Y. F. (2014). Yoksullukla mücadele konusunda vakıfların rolü: Türkiye örneği 

(Yüksek Lisans Tezi), Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Durkheim, E. (2006). Toplumsal İşbölümü. (Orijinal Yayın Tarihi 1893; Özer 

Ozankaya, Çev). İstanbul: Cem Yayınevi. 

Ekici, M. ve Saydam, O. (1998). Türk Medeni Kanunu'na Göre 'Vakıf ', İstanbul: Sev 

Matbaacılık. 

Ekinci, O. (2017). Adorno, Habermas ve Rorty’de Toplumsal Dayanışma. İnsan ve 

Toplum Dergisi,  8 (1): 1-36. 

Ekinci, S. (2016). Osmanlı şehrinin oluşumunda vakfiyelerin rolü (Yüksek Lisans Tezi). 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 



137 

 

Erdoğdu, S. ve Kutlu, D. (2014). Dünyada ve Türkiye’de Çalışan Yoksulluğu: İşgücü 

Piyasası ve Sosyal Koruma Politikaları Bağlamında Bir Değerlendirme. 

Çalışma ve Toplum, 2: 63-114. 

Ergin, O. N. (1945). Fatih İmareti Vakfiyesi. İstanbul: İstanbul Belediyesi. 

Ergun Dericioğulları, A. (2016). Türkiye’de yoksulların dayanışma biçimlerinin 

dönüşümü: İzmir Karabağlar ve Bergama örneği (Doktora Tezi). Süleyman 

Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta. 

Erşahin, S. (2003). Vakıf Düşüncesini Doğuran Amiller Üzerine. İslami Araştırmalar 

Dergisi, 16 (2): 322-335.  

Ertem, A. (1999). Osmanlıdan Günümüze Vakıflar. Vakıflar Dergisi, 36: 25-63. 

Gerek, N. (2002). Sosyal Güvenlik Hukuku. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları.  

Giddens, A. (2005). Sosyoloji. ( Cemal Güzel, Der.), Ankara: Ayraç Yayınevi. 

Göksu, M. M., vd., (2019). Hayırseverliğin Eğitime Katkısı: Kayseri İli Örneği, 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 64: 499-514. 

Gözübüyük, Ş. (2004). Anayasa Hukuku. Ankara: Turhan Kitabevi. 

Gül, S., ve Gül, H. (2008). Türkiye’de Yoksulluk Çalışmaları, (Nilgün Oktik, Der.),  

İzmir: Yakın Kitabevi Yayınları. 

Güler, B. A. (2005), Sosyal Devlet ve Yerelleşme. TMMOB Mimarlar Odası İstanbul 

Büyükkent Şubesi tarafından 21–22 Nisan 2005 günleri gerçekleştirilen Yasal 

Değişim Sürecinde İnsan, Toplum, Çevre, Kent ve Mimarlık Sempozyumu’ndan 

yararlanılarak oluşturulmuştur. 

Güler, M. (2002). Osmanlı Devletinde Haremeyn Vakıfları (XVI – XVII. Yüzyıllar). 

İstanbul: Türkiye Tarih Araştırmaları Vakfı. 

Gündoğan, N. (2008). Türkiye’de Yoksulluk ve Yoksullukla Mücadele. Ankara: Ankara 

Sanayi Odası. 

Güneri, H. (1976). Türk Medeni kanunu Açısından Vakıfta Amaç Kavramı ve Amacına 

Göre Vakıf Türleri, Ankara: Sevinç Matbaası. 



138 

 

Güneş, M. (2012). Yoksullukla Mücadelede Sosyal Yardımların Bir Kamu Yönetimi 

Politikası Olarak Sürdürülebilirliği. SÜ İİBF Sosyal ve Ekonomik Araştırmalar 

Dergisi, 24: 149-184. 

Güngör, E. (2017). Sosyal yardımlaşma ve dayanışma vakıflarının politikaları ve 

politikaların etkinliği (Yüksek Lisans Tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Gürata, M. (1975). Unutulan Adetlerimiz ve Loncalar, (1 bs.). Ankara: Tisa 

Matbaacılık. 

Gürkan, A. (t.y.). İslam Kültürünün Garbı Medenileştirmesi. İstanbul: Nur Yayınları. 

Güven, S. (2001). Sosyal Politikanın Temelleri, (3 bs.). Bursa: Ezgi Kitabevi. 

Güvercin, C. H. (2004). Sosyal Güvenlik Kavramı ve Türkiye’de Sosyal Güvenliğin 

Tarihçesi. Ankara Üniversitesi Tıp Fakültesi Mecmuası, 57 (2): 89-95. 

Güzel, Ü. (1977). Türkiye'de Vakıflar ve Vergi Muafiyeti Uygulaması, Ankara. 

-------. (1987). Cumhuriyet Döneminde Vakıflar ve Ekonomik ve Sosyal Problemleri 

Çözme Yolları. V. Vakıflar Haftası Tebliğleri, Ankara: VGM Yayınları. 

Habermas, J. (2001). İletişimsel Eylem Kuramı: 1. C. Eylem Rasyonelliği ve Toplumsal 

Rasyonelleşme. 2. C. İşlevselci Aklın Eleştirisi Üzerine (Çev. Mustafa Tüzel). 

İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Hacımahmutoğlu, H. (2009). Türkiye’deki sosyal yardım sisteminin değerlendirilmesi 

(DPT- Uzmanlık Tezleri). Sosyal Sektörler ve Koordinasyon Genel 

Müdürlüğü, Ankara. 

Hatemi, H. (1969). Önceki ve Bugünkü Türk Hukuk'unda Vakıf Kurma Muamelesi. 

İstanbul: Fakülteler Matbaası. 

https://sgb.aile.gov.tr/uploads/pages/arge-raporlar/2016-yili-faaliyet-raporu.pdf, 

(15.05.2019). 

https://sosyalyardimlar.aile.gov.tr/sosyal-yardimlar-genel-mudurlugu, (18.06.2019). 

ILO (International Labour Organization) (2008), World of Work Report- 2008, Cenevre. 



139 

 

İkizoğlu, M. (2002). Yoksulluk ve Sosyal Yardım İlişkisi: Ankara Mamak İlçesinde 

Ampirik Bir Çalışma. Hacettepe Üniversitesi. Toplum ve Sosyal Hizmet, 13 (1): 

86. 

İncedal, S. (2013). Türkiye’de yoksulluğun boyutları: Mücadele politikaları ve 

müdahale araçları (Aile ve Sosyal Politikalar Uzmanlık Tezi). Aile ve Sosyal 

Politikalar Bakanlığı, Ankara. 

İnsel, A. (2001). İki Yoksulluk Tanımı ve Bir Öneri. Toplum ve Bilim Dergisi, 89: 62-

72. 

Kantarcı, H. B. (2004). Sosyal Devlet, Sosyal Güvenlik ve Türkiye’de Zorunlu Askerlik 

Hizmeti. Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 75-85. 

Karataş, K., Acar, H., Öntaş, Ö. C., Acar, Y. B. ve Gökçearslan, E. (2004). Türkiye’de 

Çocuğun Korunması: Osmanlı’dan Günümüze Çocuk Refahına Yönelik 

Düzenlemeler. Toplum ve Sosyal Hizmet, 15 (1): 24. 

Karataş, K. (1999). Sosyal Refah: Kavramsal Boyutu, Gelişimi ve Nitelikleri," Yaşam 

Boyu Sosyal Hizmet. Ankara: Hacettepe Üniversitesi S.H.Y.O. Yay., No:4, s. 

33-43. 

Kazıcı, Z. (1985). İslami ve Sosyal Açıdan Vakıflar, İstanbul: Milli Eğitim Basım Evi. 

Koray, M. (2000). Sosyal Politika, Bursa: Ezgi Kitabevi. 

-------. (2005). Avrupa Toplum Modeli. Ankara: İmge Kitabevi. 

Koşar, N. G. (2000). Sosyal Hizmetlerde Sosyal Yardım Alanı. Ankara: Şafak Matbaası. 

Koyunoğlu, H. H. (2002). Sosyal politika açısından vakıflar. XVII. İstanbul örneği 

(Doktora Tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Kozak, E. (1985). Bir Sosyal Müessesesi Olarak Vakıflar. İstanbul: Akabe Yayın. 

Kunter, H. B. (1939). Türk Vakıfları ve Vakfiyeleri. İstanbul: Cumhuriyet Matbaası. 

Leirvik, O. (2004). Hoşgörü, Vicdan ve Dayanışma: Ahlâk ve Din Eğitiminde 

Küreselleşen Kavramlar. Değerler Eğitimi Dergisi, 2 (7-8): 147-167. 



140 

 

Mahiroğulları, A. (2011). Selçuklu/Osmanlı Döneminde Kurumsal Bir Yapı: 

Ahilik/Gedik Teşkilatı ve Sosyo-Ekonomik İşlevleri. Sosyal Siyaset 

Konferansları Dergisi, 0: 139-154.  

Marx, K., & Engels, F. (2002). Konünist Manifesto ve Komünizmin İlkeleri. Ankara: Sol 

Yayınları. 

Metin, O. (2011). Sosyal Politika Açısından AKP Dönemi: Sosyal Yardım Alanında 

Yaşananlar, Çalışma ve Toplum Dergisi, 1: 179-200. 

Özaydın, M. ve M. (2003). Vakıfların Sosyal Politika İşlevleri ve Günümüzde Artan 

Önemi. Kamu- İş 7(2): 4. 

Özbudun, E. (1998). Türk Anayasa Hukuku. Ankara: Yetkin Yayıncılık. 

Özcan, K. (2006). Anadolu’da Selçuklu Kentler Sistemi ve Mekânsal Kademelenme. 

ODTÜ Mimarlık Fakültesi Dergisi, 23(2): 21-61. 

Özdemir, S. (2006). Başlangıcından Günümüze Refah Devletle-rinde Sosyal 

Harcamaların Analizi. Sosyal Siyaset Konferansları, 50: 153-204.  

Özdemir, S. (2007). Küreselleşme Sürecinde Refah Devleti. İstanbul: İTO Yayınları. 

Öztürk, N. (1983). Menşei ve Tarihi Gelişimi Açısından Vakıflar. Ankara, Vakıflar 

Genel Müdürlüğü. 

-------. (1995). Türk Yenileşme Tarihi Çerçevesinde Vakıf Müessesesi, Ankara: Türkiye 

Diyanet İşleri Yayınları. 

-------. (2009). Azınlık Vakıfları, İstanbul: Altınküre Yayınları. 

Platon (2010). Devlet, İstanbul: Türkiye iş Bankası Kültür Yayınları. 

Resmî Gazete (2000, 18 Şubat). Anayasa Mahkemesi. 5 Ekim 1995 Tarih ve E.1995/15, 

K.1995/55 Sayılı Karar. 

Resmî Gazete (2008, 27 Şubat). Vakıflar Kanunu. 5737 Sayılı Kanun 4. Madde. 

Saran, M.U. (1990). Vakıf statüsünün işlev ve gerekleri açısından sosyal yardımlaşma 

ve dayanışma vakıfları (Yayınlanmamış Uzmanlık Tezi). Türkiye ve Ortadoğu 

Amme İdaresi Enstitüsü, Ankara. 



141 

 

Sarıyer, N. (2011). Hayırsever Tüketici Davranışı-Çanakkale Örneği. Girişimcilik ve 

Kalkınma Dergisi, 6 (2): 255-268. 

Saygı D. E. (2016). Eskişehir’de sosyal yardım sisteminin yoksulların ve SYDV 

çalışanlarının gözüyle değerlendirilmesi (Doktora Tezi). Hacettepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Sevim, N. (2009).  Medeniyetimizde ve Toplumsal Dayanışma ve Sadaka Taşları. 

İstanbul: Kitap Dostu Yayınları. 

Seyfettin, E. (2003). Vakıf Düşüncesini Doğuran Temel Dinamikler Üzerine. İslami 

Araştırmalar Dergisi, 16(2): 329. 

Seyyar, A. (2003). Sosyal Siyaset Açısından Yoksulluğa Karşı Mücadele, Yoksulluk. 

İstanbul: Deniz Feneri Yayınları. 

-------. (2006). Değişen Dünyada ve Türkiye’de Sosyal Politikalar. İstanbul: Değişim 

yayınları. 

SGK (Sosyal Güvenlik Kurumu) (2011), http://www.sgk.gov.tr/istatistikler, 

(12.05.2019) 

Singer, A. (2012). İyilik Yap Denize At, İstanbul: Kitap Yayınları. 

Soysaldı, H. M. (2002). Vakıfların Günümüzdeki Yeri ve Önemi. Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 12(1): 383–400. 

SYGDM (Sosyal Yardımlar Genel Müdürlüğü) (2012), http://www.sydgm.gov.tr/tr/, 

(13.05.2019). 

SYGDM (Sosyal Yardımlar Genel Müdürlüğü) (2009), http://www.sydgm.gov.tr/tr/, 

(17.07.2019). 

SYDTK  (Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışmayı Teşvik Kanunu).  

http://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.3294.pdf, (16.07.2019). 

Şahin,  A. (2007). Türkiye’de sosyal yardımlaşma ve dayanışma vakıflarının ekonomik 

ve sosyal etkileri (Yüksek Lisans Tezi). Çanakkale On sekiz Mart Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Çanakkale. 

Şahin, N. (2004). Hegel Felsefesinde Kötülük Problemi. AÜİFD, XLV (1): 71-83. 



142 

 

Şakar, M. (2010). İş Hukuku ve Sosyal Güvenlik Hukuku. Ankara: Beta Yayınları. 

Şeker, M. (1991). İslam'da Sosyal Dayanışma Müesseseleri (3.Baskı). Ankara, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Şeker, S. (2008). Türkiye’de sosyal transferlerin yoksulluk üzerindeki etkileri 

(Uzmanlık Tezi). Sosyal Sektörler ve Koordinasyon Genel Müdürlüğü, 

Ankara. 

Şenkal, A. (2005). Küreselleşme Sürecinde Sosyal Politika. İstanbul: Alfa Yayınları. 

Şişman, Y. (2017). Türkiye’de Sosyal Politikanın Dünü, Bugünü: Hayırseverliğin 

Kurumsallaşması mı? Gelişim mi?. Optimum Ekonomi ve Yönetim Bilimleri 

Dergisi, 4 (2): 1-22. 

Taşçı, F. (2008). Türkiye’nin Kamusal Sosyal Yardım Anlayışı (1980-2007) Üzerine 

Bir Analiz. İstanbul Üniversitesi Dergisi, 55: 127-149. 

-------. (2017). Türkiye'de Sosyal Politika ve Dönüşüm: Zihniyet, Aktörler, 

Uygulamalar. İstanbul: Seta Yayınları. 

Tekeli, İ. (2000), Kent Yoksulluğu ve Modernite'nin Bu Soruya Yaklaşım Seçenekleri 

Üzerine. İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Sosyal Etüdler Vakfı. 

Temiz, H. E. (2008). Dünyada Kronik Yoksulluk ve Önleme Stratejileri. Çalışma ve 

Toplum Dergisi, 2: 61-100. 

Tireli, M. (2010). Sadaka Kültürü. Yardım ve Dayanışma Dergisi, 1(2): 82-92. 

Tokol, A. (2000). Sosyal Politika (2 bs.). Bursa: Vipaş A.Ş. Yayınları. 

Toksöz, F. (2003). Yoksullukla Mücadele İçin Stratejik Planlama Araçları, Yoksulluk, 

Cilt: 2, İstanbul: Denizfeneri Yayınları. 

Tunç, A. (2013). Türk kamu yönetiminde sosyal yardımlaşma ve dayanışma vakıflarının 

etkinliği: TRB1 Bölgesinde Bir Araştırma (Yayınlanmamış Doktora Tezi). 

İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Malatya.  

Türk, T. ve Ünlü, H. (2016).  Yoksullukla Mücadele Politikaları: 2000 Sonrası Türkiye 

Örneği. Süleyman Demirel Üniversitesi Vizyoner Dergisi, 7(14): 92-104. 



143 

 

Uçarcı, R. A. (2003). Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Fonu ve Vakıflar. Türk İdare 

Dergisi, 438: 48-52. 

Uğur, S. (2011). Sivil Toplum Kuruluşlarının Sosyal Yardım ve Sosyal Hizmet 

Faaliyetleri. Bursa: Ekin Yayınları.  

Uzunçarşılı, İ. H. (1970). Osmanlı Devlet Teşkilatına Medhal, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Üzümcü, A. ve Korkat M. (2014). Türkiye’de Gelir Dağılımı Adaletsizliği ve 

Yoksullukla Mücadelede Sosyal Yardımların Gelişimi (2003-2012). Kafkas 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 5(8): 136-166. 

Vural, B. ve Çoşkun, G. (2011). Kurumsal Sosyal Sorumluluk ve Etik. Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi, 1: 62-87. 

Weber, M. (1995). Toplumsal ve Ekonomik Örgütlenme Kuramı. Ankara: İmge 

Kitabevi. 

-------. (2007). Sosyolojinin Temek Kavramları. İstanbul: Bakış Yayınları. 

World Bank, (2000). World Development Report 2000/2001, Attacking Poverty, 

Worldbank, Washington, D.C. 

Yaşar, R., ve Açıkgöz, R. (2011). Yoksullukla Mücadelede Bütüncül Bir Politika: 

İnsani Gelişme ve Yardım Merkezi. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 10(6): 

405-429. 

Yazgan, T. (1977). Görüşler, 1938-2012, İstanbul: Kutsun Yayınevi. 

-------. (1981). Türk Sosyal Güvenlik Sistemi ve Meseleleri. İstanbul: Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı Yayınları. 

Yediyıldız, B. (2003). XVIII. Yüzyılda Türkiye’de Vakıf Müessesesi, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Yıldırım, İ. (2004). Demokrasi Sivil Toplum Kuruluşları ve Yönetişim, Ankara: Seçkin 

Yayınevi. 

Yılmaz, A. (2009). En Saf Haliyle ve Evrensel Bir İlke Olarak Kant Ahlakında İyilik 

Kavramı. 1. Uluslararası İyilik Sempozyumu Bildiri Kitabı (444-447). Elazığ: 

Elif Ofset. 



144 

 

-------. (2015). Türkiye'de yoksulluk kültürü ve sosyal yardımlar: sosyal yardımlaşma ve 

dayanışma vakıfları üzerine bir araştırma (Yüksek Lisans Tezi). Süleyman 

Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta. 

Yılmaz, Ö. ve Molbay, R. (2009). Hasret Kaldığımız Erdem: Diğergamlık. Elazığ: Milli 

Eğitim Yayınları. 

Yılmaz, V., Çakar Yakut, B. (2008). Türkiye’de Merkezi Devlet Üzerinden Yürütülen 

Sosyal Yardımlar Üzerine. Dayanışma Dergisi (SYDGM Yayın Organı), 1(1): 

78–84. 

Yiğit, G. (2011). Sosyal yardımlaşma ve dayanışma vakıfları (Yüksek Lisans Tezi). 

Maltepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Yörükoğlu, Ö. (1985). Vakıf Müessesesinin Hukukî, Tarihî, Felsefi Temelleri, 115-119. 

Zengin, E., Hüseynov, S. (2011). Azerbaycan’da Yoksulluğu Önleme Politikaları. 

Yardım ve Dayanışma Dergisi, 2(3): 17-34. 

 



145 

 

DİZİN 

-A- 

Ahilik, v, vi, ix, 2, 40, 63, 64, 65, 66, 

68, 134, 140 

-D- 

Dayanışma, v, vii, viii, 3, 15, 16, 17, 20, 

22, 23, 24, 25, 27, 29, 32, 104, 127, 

135, 136, 139, 141, 142, 144 

Değişim, 132, 137, 141 

Devlet, 11, 19, 24, 52, 71, 75, 95, 97, 

104, 125, 133, 140, 143, 144 

Dönüşüm, 142 

-H- 

Hayırseverlik, v, viii, 1, 2, 29, 30, 33, 

34, 35, 36, 38, 41, 43, 47, 94, 113, 

125, 126, 133, 134 

-İ- 

İyilik, 30, 125, 141, 143 

-K- 

Kurumsallaşma, 3, vii 

-L- 

Lonca, v, 2, 65, 68, 70, 132, 135 

-O- 

Osmanlı Devleti, 39, 47, 53, 65, 67, 68, 

70, 71, 72, 73, 74, 75, 76, 77, 78, 

101, 118, 125, 132, 134, 137 

-S- 

Sosyal Devlet, v, ix, 93, 133, 137, 139 

Sosyal Politika, 3, 102, 109, 116, 132, 

135, 138, 139, 140, 141, 142 

Sosyal Sorumluluk, 43, 45, 143 

Sosyal Yardım, v, ix, x, xi, 3, 99, 102, 

103, 104, 105, 106, 107, 110, 111, 

112, 118, 119, 131, 133, 135, 136, 

138, 139, 140, 141, 142, 143, 144 

Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma, v, 

ix, x, xi, 103, 104, 105, 106, 107, 

110, 111, 112, 136, 141, 143 

-T- 

Türk Medeni Kanunu, 3, 77, 80, 83, 84, 

136 

-V- 

Vakıf, viii, 2, 35, 47, 48, 49, 50, 51, 54, 

55, 56, 57, 60, 62, 70, 71, 73, 74, 75, 

77, 106, 107, 111, 127, 133, 134, 

135, 136, 137, 138, 140, 141, 143, 

144 

Vakıflar Kanunu, 75, 76, 78, 82, 105, 

106, 140 

-Y- 

Yoksulluk,v, vii, viii, 1, 8, 9, 11, 13, 14, 

112, 116, 117, 122, 132, 133, 135, 

137, 139, 141, 142 

 

  



146 

 

 


