
T.C 
MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 
MÜZİK ANASANAT DALI 

KOMPOZİSYON VE ORKESTRA ŞEFLİĞİ PROGRAMI 
 
 
 
 
 
 

ECO’NUN “AÇIK YAPIT”I BAĞLAMINDA 

BERIO’NUN “EPİFANİLER” ADLI ESERİNİN  

VOKAL BÖLÜMLERİNİN ÇÖZÜMLEMESİ İLE 

ERKEK VOKALİST VE ORKESTRA İÇİN “YOK MU, VAR” ADLI BESTE 

 

 

 

1. Cilt 

SANATTA YETERLİK ESER METNİ 

 

 

 

Hazırlayan: 

20136026 Ramazan Yiğit ÖZATALAY 

 

 

 

Tez Danışmanı: 

Prof. Dr. ÖZKAN MANAV 

 

 

 

 

İSTANBUL - HAZİRAN 2020 



	
  

	
  

II	
  

 

 

 

İÇİNDEKİLER           Sayfa No: 

 

ÖNSÖZ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  V 

ÖZET . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   VIII 

ABSTRACT. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   IX 

KISALTMALAR. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   X 

 

1. GİRİŞ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 

1.1. Çalışmanın Amacı . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 

1.2. Çalışmanın Kapsamı. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1  

1.3. Çalışmanın Yöntemi. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  2 

 

2. EPİFANİLER’İN ARKA PLANI, AÇIK YAPIT’LA İLİŞKİSİ  

VE GENEL ÇERÇEVESİ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3  

2.1. Berio-Eco İşbirliği: Müzik-Dil İşbirliği. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3  

2.2. Epifaniler’e Genel Bir Bakış: Sinfonia’ya Giden Yolda Bir Açık Yapıt . . . . . 8 

 

3. EPİFANİLER’İN VOKAL BÖLÜMLERİNİN  

AÇIK YAPIT BAĞLAMINDA ÇÖZÜMLEMELERİ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17  

 

3.1. Açıklık ve Giz ya da Açıklığın Gizilgücü: Proust - Berio - Eco Üçgeninde 

Epifaniler’in “a” Bölümü. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17 

3.1.1. Proust’un Anahtar Sözcükleri. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18 

3.1.2. Berio’nun Alıntısı. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  23 

3.1.3. Açık Dizisellik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  26 

3.1.4. Kayıp Ben: Sonsuz Akışın Sürekliliği . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32 

3.1.5. Bir Açıklık Olarak Kayıp Zaman. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37 

3.1.6. Epifaniler’in İçindeki “a” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39 

 



	
  

	
  

III	
  

3.2. Şiirsel Bir Açıklık: Machado - Berio - Eco Üçgeninde 

Epifaniler’in “c” Bölümü. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  43 

3.2.1. Machado’nun Anahtar Sözcükleri. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44 

3.2.2. Berio’nun Alıntısı. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  50 

3.2.3. Müzik Olarak “c” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  60 

 

3.3. Kaos-evren’in “Açık” Kapıları: Joyce - Berio - Eco Üçgeninde 

Epifaniler’in “E” ve “d” Bölümleri. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69 

3.3.1. Proust - Machado - Joyce Çizgisinin Anahtar Kavramları. . . . . . . . . . . . . . .  72 

3.3.1.1. Epifani. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  72 

3.3.1.2. Sıradanın Mucizesi. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75 

3.3.1.3. Hikâye-olmayan. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  77 

3.3.1.4. Tamamlanmamışlık ve Belirsizlik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79 

3.3.1.5. Akış ve Süreklilik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83 

3.3.2. Joyce Poetikasının Özgün Öğeleri. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86 

3.3.2.1. Çoğulluk ve Çokanlamlılık: Anlamsal Açıklık. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86 

3.3.2.2. Labirent ve Kaos-evren. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90 

3.3.2.3 Yineleme, Artık-bilgi ve Paralinguistik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  94 

3.3.2.4. Öz (İçerik) - Söz (Biçim) Bütünlüğü. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99 

3.3.3. Müzik Olarak “E” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  102 

3.3.4. Müzik Olarak “d” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107 

 

3.4. Gürültünün Açıklığı: Sanguineti - Simon - Berio - Eco Dörtgeninde 

Epifaniler’in “G” ve “e” Bölümleri. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114  

3.4.1. Proust - Machado - Joyce Çizgisinin Devamı Olarak Sanguineti ve Simon .  117 

3.4.2. Modernizmin Krizi. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131 

3.4.3. Cage ve Belirlenmemişlik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  136 

3.4.4. Epifaniler’deki Cage. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143 

3.4.5. Düzensizliği Dengeleyen Düzen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148 

3.4.6. Bilimdeki Belirlilik/Belirlenebilirlik - Belirsizlik/Belirlenemezlik Çatışması 

          Işığında “G” ve “e” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  152 

3.4.7. Müzik Olarak “G” ve “e” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  170 



	
  

	
  

IV	
  

 

3.5. Açıklık ve İdeoloji: Brecht - Berio - Eco Üçgeninde  

Epifaniler’in “b” Bölümü. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196 

3.5.1. Proust - Machado - Joyce - Sanguineti - Simon Çizgisinin Devamı Olarak  

Brecht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  204 

3.5.1.1. Süreksizlik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204 

3.5.1.2. Diyalektik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207 

5.5.1.3. Çokboyutluluk. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  211 

3.5.1.4. Alımlayıcının Tamamlayıcılığı. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  213 

3.5.1.5. Belirsizlik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215 

3.5.2. Brecht Poetikasının Özgün Öğeleri. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217 

3.5.2.1. Somut Gerçekçilik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217  

3.5.2.2. “Yapma”: Jest ve Eylem. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  224 

3.5.2.3. Bağlama Göre Yönlen(diril)miş Anlam: Anlamsal Epifani. . . . . . . . . . . .  229 

3.5.2.4. Biçim Değil Biçimlendirme: Sanatsal ve Toplumsal Uygulama . . . . . . . .  233 

3.5.2.5. Sanatın Araçlaşması. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244 

3.5.3. Müzik Olarak “b” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 250 

 

4. SONUÇ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  263 

5. KAYNAKLAR. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  265 

6. ÖZGEÇMİŞ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
  

	
  

V	
  

 

 ÖNSÖZ 

 

 20. yüzyılın en özgün bestecilerinden biri olan Luciano Berio’nun yapıtlarıyla 

yakınlaşmam, onun 2003’teki ölümünden kısa bir süre sonra müzikte alıntı, müzik 

içinde müzik, yeniden yapılandırma, yeniden bağlamlandırma, çoğulluk, çokboyutluluk 

ve dokusal ayrışıklık konularına duyduğum ilgiyle başlamıştı. Bu konuları en vurucu 

biçimde işlemiş yapıtlardan biri olan Sinfonia (1968) beni derinden etkilemiş, İtalyan 

çağdaş müziğine duyduğum ilgiyi kamçılamış, hatta bu müzisyenle aynı okulda 

okumaya dair isteğimin bir parçası dahi olmuştu. Ne mutlu ki 2009’da bu isteğim 

gerçekleşti. İki yıl sonra Milano Konservatuarı kompozisyon yüksek lisans 

programından mezun olurken verdiğim Müzikal Kompozisyonda Varolan Malzemenin 

Yeniden Yapılandırılması: Son Elli Yılın İtalyan Deneyimleri* başlıklı yüksek lisans 

tezim Donatoni, Nono ve Solbiati’nin yapıtlarından önce, doğal ki, Berio’nun 

Sinfonia’sıyla açılıyordu. 

 

 2012’de Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi’nde başladığım sanatta 

yeterlik programı için tez konusu belirlerken hem yüksek lisans tezimin konusu ve 

anahtar sözcükleriyle bağlantı kurmayı, hem de doğrudan İtalyanca yazılmış 

kaynaklardan yararlanma olanağımı kullanmayı diliyordum. Tam da bu düşüncelerle 

aynı esnada, 2013’te okuduğum Açık Yapıt (1962) kafamda sanatsal anlamda birçok 

kapıyı aralamıştı. Umberto Eco’nun bu kuramsal kitabıyla ilişki kurabilecek bir müzik 

yapıtı arayışı ise sonunda beni Berio’nun Epifaniler’iyle karşı karşıya getirecekti. 

Üzerine kaydadeğer bir araştırmanın olmadığı bu büyük yapıtı henüz hiç tanımıyordum, 

içinde Eco önerisiyle yer alan metinlerin ve yazarların (Proust, Machado, Joyce, 

Sanguineti, Simon ve Brecht) çoğuna da yabancıydım. Başta bir tek Brecht ilgimin ve 

sevgimin beni çektiğini kabul etmeliyim, bunda da o yıllarda Dostlar Tiyatrosu 

bünyesinde ortaya çıkardığımız Ben Bertolt Brecht oyununun azımsanmayacak bir 

etkisi vardı. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
*	
  Özgün adı: Risutturazione del materiale preesistente in composizione musicale: Esperienze italiane 
dagli ultimi 50 anni.	
  



	
  

	
  

VI	
  

 Bilinmeyenlerle dolu ve uzun −2013’ten 2020’ye, 7 yıllık− bir araştırma, okuma 

ve yazma süreci beni bekliyordu ve itiraf etmeliyim ki başlarken bu süreçten ne kadar 

çok şey öğreneceğimin ve seçtiğim konunun beni ne denli tatmin edeceğinin farkında 

değildim. Bu tatmin, tezimde müzik-edebiyat ve müzik-dil bağlantısına, daha da geniş 

düşünürsek müzik-modernizm, müzik-politika, müzik-bilim yani kısaca müzik-hayat 

bağlantısına dair çıkarılabildiğim ve yazıya dökebildiğim bağlantılardan kaynaklanıyor, 

hep önemsediğim “müzik amaç değil araçtır” düşüncesiyle, hayata bütüncül bakma 

kaygımla örtüşüyordu. Bu süreçte tezimin bir parçası olarak Edip Cansever şiiri üzerine 

bestelediğim Yok mu, Var (2018) adlı orkestra yapıtı da azımsanmayacak sayıda 

bağlantı ve ilişkiyle ortaya çıktı. Berio ve Eco’nun Türkiye’deki dönemsel ve sanatsal 

çağdaşı olarak birçok karşılık bulabileceğimiz bir isimdi Cansever. Onun şiirinden 

ürettiğim çalışma; topluluk yapısı, teatrallik, çoğulluk, metne yaklaşım, bilinç akışı 

tekniği, döngüsellik ve düzen-düzensizlik dengesi üzerinden Epifaniler’le ilişki 

kurarken poetik iletinin yorumu, çokanlamlılık, tek yönlü nedenselliğin yadsınması, 

süreklilik-süreksizlik diyalektiği, tamamlanmamışlık ve yine düzen-düzensizlik dengesi 

üzerinden Açık Yapıt’la kurulan güçlü bağlara sahip oldu. Son olarak, tez sürecim 

sırasında yayınlanmış iki Türkçe çeviri benim için büyük bir şansa dönüştü. İlki, Tolga 

Esmer tarafından 2016’da İtalyanca aslından Türkçe’ye çevrilen Açık Yapıt’tı. Böylece 

Pınar Savaş çevirisiyle birlikte ikinci bir çeviriden daha yararlanma olanağına eriştim. 

İkinci şansım ise Epifaniler’in metinlerinden olan Claude Simon’a ait Flandra Yolu’nun 

Sündüz Öztürk Kasar tarafından 2019’da Türkçe’ye kazandırılması oldu. 

 

 Bu süreçte başta David Osmond-Smith’in kitapları ve Eco’nun Musikblätter 

dergisinde yayınlanan makalesi olmak üzere birçok kaynağı severek paylaşan, özverili 

danışmanlığı, önerileri ve düzeltmeleriyle çalışmamın her an yanında duran hocam Prof. 

Dr. Özkan Manav’a; Heptameron kitabındaki ve Aç Yazı dergisindeki ufuk açan 

denemeleri ve özellikle Machado bölümü üzerindeki yorum ve düzeltmeleri için hocam 

Prof. Mehmet Nemutlu’ya; tez izleme sürecindeki cesaretlendirici ve destekleyici 

tutumu için hocam Prof. Dr. Kıvılcım Yıldız Şenürkmez’e, Açık Yapıt’la tanışmama 

vesile olan arkadaşım Berivan Yurtsevener’e, Ertuğrul Oğuz Fırat’ın yayınlanmamış 

kitabından yararlanmamı sağlayan Zühal Selçuk’a ve bu iletişimi kurmamı sağlayan 

Pan Yayıncılık yöneticisi Ferruh Gençer’e; Kahraman Stephen ve Finneganın Vahı 



	
  

	
  

VII	
  

başta olmak üzere birçok kaynağı özveriyle çeviren, yayınlayan veya öneren 

arkadaşlarım Merve ve Kaya Tokmakçıoğlu’na; Epifaniler’deki Simon metninin 

çevirisi için arkadaşım Seren Akyoldaş’a; Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm 

Çatışması ve Film Biçimi kitaplarını önererek önemli bağlantılar yakalamama vesile 

olan arkadaşım Çağrı Kınıkoğlu’na; Dostlar Tiyatrosu Yayınları’na ait Galileo Galilei 

kitabını severek paylaşan ve yanında edindiğim tiyatro ve şiir kültürümle beni her daim 

şanslı hissettiren hocam Genco Erkal’a; Afşar Timuçin’in Nâzım Hikmet’in Şiiri 

kitabını önererek Machado bölümünü zenginleştiren arkadaşım Ulvi İçil’e; Marx’tan 

yaptığım bir alıntının Kapital’deki yerini bularak dayanağımı güçlendiren Nevzat Evrim 

Önal’a; Yeni Dergi’nin Ekim 1964 sayısının temini ve Proust’tan yaptığım bir alıntının 

Yakalanan Zaman’daki yerini bulmam konusundaki yardımı için dostum Okan 

Kızılay’a; hayata ve müziğe yaklaşımımı olduğu kadar Kimsenin Bilemeyeceği Şeyler 

kitabını önererek tezimi de zenginleştiren kadim dostum Mustafa Kemal Emirel’e; 

yazdıkları ve önerdikleriyle müziğe bakışımın gelişmesine katkıda bulunan hocam Doç. 

Dr. Onur Türkmen’e; edindiğim hayat kültürü ve bu tez özelinde Brecht kitapları için 

sevgili annem Hatice Özatalay’a; zaman konusundaki hatırlatmaları ve sabrı için sevgili 

babam Tuncay Özatalay’a ve hem zengin kütüphanesi hem de desteği ve sabrıyla hep 

yanımda olan sevgili eşim Meliha Sözeri’ye en içten teşekkürlerimi sunarım. 

 

 Bu çalışmada yararlanılan kaynaklarda büyük emeği olan ve bu çalışma 

sürecinde yaşama veda eden Umberto Eco, Muzaffer İlhan Erdost ve Nevzat Erkmen’in 

anısına saygıyla. 

 

Yiğit Özatalay 

Mart 2020 

 

 

 

 

 

 

 



	
  

	
  

VIII	
  

 

 

 

 

 

ÖZET 

 

1950’lerin ikinci yarısından itibaren ortak çalışmalara imza atmış olan yazar Umberto 

Eco (1932-2016) ile besteci Luciano Berio (1925-2003), birbirlerini disiplinlerarası 

düzeyde etkileyip beslemiş olan entelektüeller arasında önemli bir konuma sahiptir. Bu 

çalışmada farklı disiplinlerde ama aynı dönemde üretilmiş Açık Yapıt (1962) ve 

Epifaniler (1959-61) arasında karşılaştırmalı okumalar ve çıkarımlar yapılarak Eco ve 

Berio poetikasındaki koşutluklar irdelenmiştir. Çalışmanın ilk aşamasında, Berio-Eco 

işbirliği ve söz konusu iki yapıtın doğuşu üzerine genel bir bakış sunulmuş, ardından 

Epifaniler’in vokal bölümlerine odaklanılmıştır. Yapılan çözümlemeler, öncelikle 

“düzenlenmiş düzensizlik” ilkesinin ve bununla bağlantılı olarak tamamlanmamışlık, 

belirsizlik, çoğulluk, süreksizlik, olanaklılık ve hareketlilik kavramlarının her iki yapıtın 

temelinde vazgeçilmez bir öneme sahip olduklarını göstermektedir. Modernist ve ilerici 

bir orkestra yapıtı olarak Epifaniler, Eco’nun açık yapıt kuramının başarılı bir 

uygulaması olmakla kalmayıp 20. yüzyıl Avrupa’sının hem yeni sanat anlayışının hem 

de modern hayatının bir dökümünü −ve de “açık” bir yorumunu− özgün bir dille sunar. 

 

Anahtar sözcükler: Luciano Berio, Epifanie, Epifani, Umberto Eco, Açık Yapıt, James 

Joyce, Marcel Proust, Antonio Machado, Edoardo Sanguineti, Claude Simon, Bertolt 

Brecht, Açık Biçim, Çağdaş Müzik, Çağdaş İtalyan Müziği, 20. Yüzyıl Müziği, Müzik 

ve Edebiyat, Metin-Müzik İlişkisi, Söz-Ses İlişkisi, Dil ve Müzik, Düzenlenmiş 

Düzensizlik, Tamamlanmamışlık, Belirsizlik, Çoğulluk, Süreksizlik, Olanaklılık, 

Hareketlilik 

 

 

 

 



	
  

	
  

IX	
  

 

 

 

 

 

SUMMARY 

 

Umberto Eco (1932-2016) and Luciano Berio (1925-2003), who produced joint works 

starting from the second half of the 1950’s, have a particular position among the 

intellectuals who influenced and nourished each other in interdisciplinary level. In this 

study, the analogy between the poetics of Eco and Berio is examined by means of 

mutual readings and deductions done between Opera Aperta (Open Work, 1962) and 

Epifanie (1959-61), that are produced in different fields but in the same historical 

period. In the first phase of the study, an overview of Berio-Eco cooperation and the 

birth of the two above-mentioned works are presented, and after that, the vocal 

movements of Epifanie are focused on. The following analyses show that the principle 

of “ordered disorder” −and related with this− the notions of incompleteness, 

indeterminacy, plurality, discontinuity, possibility and mobility have indispensible 

importance in both works. Epifanie, as a modernist and forward-looking orchestral 

work, not only represents a successful execution of Eco’s open work poetics, but also 

originally presents an “open” interpretation of both the new conceptions in arts and the 

modern life of the 20th Century Europe. 

 

Keywords: Luciano Berio, Epifanie, Epiphany, Umberto Eco, Open Work, James 

Joyce, Marcel Proust, Antonio Machado, Edoardo Sanguineti, Claude Simon, Bertolt 

Brecht, Open Form, Contemporary Music, Contemporary Italian Music, 20th Century 

Music, Music and Literature, Text-Music Relationship, Word-Sound Relationship, 

Language and Music, Ordered Disorder, Incompleteness, Indeterminacy, Plurality, 

Discontinuity, Possibility, Mobility. 

 

 

 



	
  

	
  

X	
  

 

 

 

 

KISALTMALAR 

 

a.g.k.  adı geçen kaynak 

Bkz. / bkz. bakınız 

c.  cilt 

CD  compact disc 

çev.  çeviren 

d.  doğum tarihi 

der.  derleyen 

ed.  editör 

haz.  hazırlayan 

İng.  İngilizce 

İt.  İtalyanca 

Lat.  Latince 

no.  numara 

ö.  ölçü/ölçüler 

ör.  örnek/örneğin 

s.  sayfa 

uyar.  uyarlayan 

vb.  ve benzeri 

vbg.  ve bunun gibi 

vd.  ve diğerleri 

vs.  vesaire 

yön.  yöneten 



	
  

	
  

1	
  

 

1. GİRİŞ 

 

1.1. Çalışmanın Amacı 

 

Yazar Umberto Eco ile besteci Luciano Berio 1950’li yılların sonlarından itibaren ortak 

çalışmalara imza atmış, birbirlerini entelektüel anlamda ve disiplinlerarası düzeyde 

etkileyip beslemişlerdir. Bu çalışma, farklı disiplinlerde ama aynı dönemde üretilmiş iki 

sanat yapıtı arasında karşılaştırmalı okumalar ve çıkarımlar yapmayı, böylelikle Eco ve 

Berio poetikasındaki koşutlukları aydınlatmayı amaçlamaktadır. Yapılacak 

çözümlemeler, başta Açık Yapıt’ın ana fikri olan “düzenlenmiş düzensizlik” (disordine 

organizzato) ilkesi olmak üzere tamamlanmamışlık/tamamlayıcılık, 

belirsizlik/belirlenemezlik, çoğulluk/çokanlamlılık, süreksizlik/kesiklilik, 

olanaklılık/olasılık ve hareketlilik kavramlarının Berio’nun Epifaniler1 adlı orkestra 

yapıtı üzerindeki geçerliliğini sorgulayacaktır. 

 

1.2. Çalışmanın Kapsamı 

  

Çalışmanın ilk aşamasında, konunun arka planını aydınlatması açısından, 1950’li 

yılların ortalarında filizlenen Berio-Eco işbirliği ile Epifaniler ve Açık Yapıt’ın doğuşu 

üzerine genel bir bakış sunulacaktır. Ardından Epifaniler’in genel bir çözümlemesi 

kompozisyonel bir bakış açısıyla ele alınacak ve yapıtın vokal bölümleri incelenecektir. 

Bu çalışmada odağın özellikle bu bölümlere yoğunlaşacak olmasının gerekçesi, hem 

Açık Yapıt’taki Proust, Joyce, Sanguineti, Brecht ve elbette Eco düşüncesine doğrudan 

yapılan atıfların, hem de Epifaniler’deki müzikal anlamda en “açık yapıt”ların eserin 

metin içeren bölümlerinde bulunmasıdır. Yapıtın vokal bölümleri Berio'nun aynı 

yıllarda ürettiği kompozisyonlarla karşılaştırmalı olarak incelenecek, bölümlerin 

metinler ve/veya adandıkları isimlerle olan ilişkileri araştırılacaktır. 

 

 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Özgün adı Epifanie olan bu yapıt için çalışmamız boyunca Türkçe çevirisi olan Epifaniler adını 
kullanacağız. 



	
  

	
  

2	
  

 

1.3. Çalışmanın Yöntemi 

 

Bu çalışmada, konu bağlamında daha önce üretilmiş inceleme ve çözümlemelerden veri 

toplanacağı gibi, söz konusu yapıtlar üzerine bireysel çıkarım, görüş ve çözümlemelere 

de yer verilecektir. Müziğin yanı sıra metinlerin ve onların savunduğu yazınsal ve 

felsefi ilkelerin çözümlemesine özen gösterilecektir. Çalışma yöntemindeki bu 

birliktelik −ve kimi zaman eşzamanlılık− modern yazın ve dilbilim kavramları ile içli 

dışlı olan, kariyeri boyunca dil ve müzik arasında bütünlük arayışına yönelen Berio’nun 

Epifaniler’ini anlamak için vazgeçilmezdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
  

	
  

3	
  

2. EPİFANİLER’İN ARKA PLANI, AÇIK YAPIT’LA İLİŞKİSİ VE GENEL 

ÇERÇEVESİ 

 

2.1. Berio-Eco İşbirliği: Müzik-Dil İşbirliği 

 

 “O adam Milano’dan geliyor.”2 Eco’nun Açık Yapıt’ta gönderge işlevi olan 

önermeler için örnek olarak kullandığı bu tümce rastlantısal değildir. Kitabın yazıldığı 

mekâna dair bir ipucu verdiği gibi, Berio ve Eco arasındaki “entelektüel şantiye”nin3 

kurulduğu kenti de imlemektedir. Bugün olduğu gibi 1950’lerde de İtalya’nın ekonomi, 

sanayi ve çağdaş sanat merkezi konumundaki Milano’dan “gelir” her iki sanat adamı 

da. Kuzey İtalya’nın farklı kasabalarında doğup kültür-sanat hayatına karışmak üzere 

yola çıkan iki gençten Luciano, Milano Konservatuarı’ndaki bestecilik eğitimi için, 

Umberto ise İtalyan Radyo-Televizyonu RAI’nin kültür programlarını yönetmek için 

yerleşmiştir bu kente. Ortak mekân elbette önemlidir, ancak onları asıl buluşturan ve 

yakınlaştıran ortak eğilimler ve ilgi alanlarıdır. Bu alanların başındaysa Eco’nun ileride 

uzmanlaşacağı göstergebilim (semiyotik) ve dilbilim (linguistik) gelir. Gülce Özen 

Gürkan “Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar” başlıklı 

tezinde hem Berio-Eco işbirliği hem de bu işbirliğinin semiyotikle olan bağı hakkında 

şunları söyler: 

  
Yeni müziğin ve elektronik unsurların da kullanıldığı bir müzik tiyatrosunun önemli 
temsilcilerinden Luciano Berio, org ve bununla etkileşimli olarak vokal geleneğinden 
gelişinin ve yakın temasta bulunduğu sanat kesimlerinin de etkisiyle, müziğinde insan 
sesine hem bir enstrüman hem de bir linguistik arabirimi olarak önemli bir konum 
biçmiştir. (…) Berio’nun İtalya’da Umberto Eco, Italo Calvino ve Edoardo Sanguineti 
başta olmak üzere avante-garde yazarlar ve yazar gruplarıyla iletişimde oluşu, 
yapısalcılık ve ‘bilinç akımı’ gibi yeni yöntemlerle birlikte dönem sanatında sıklıkla 
başvurulan semiyotik ve linguistik gibi konuları müzikle ilişkilendirmesine yardımcı 
olmuş, metin kullanmadığı bir yapıtında dahi metnin yapısal etkileri sezilebilir hale 
gelmiştir. Gerek dönem edebiyatının güçlü isimleriyle ortak çalışmaları, gerekse bir 
İtalyan olarak İtalyan tiyatro ve opera geleneğiyle yakın ilişkileri, besteciyi daha teatral 
bir bakış açısına yönlendirmiştir. Bu bakış açısının da etkisiyle, Berio, yapıtlarını 
soyutlamadan çok göstergeler üzerine kurmuştur; dil, bu göstergelerin arasında ilk 
sıralarda yer almaktadır.4 

  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 105 
3 http://www.lucianoberio.org/omaggio-umberto-eco Erişim tarihi: 10.2.2020. 
4  Gülce Özen GÜRKAN, Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış lisans tezi, s. 23-24. (Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

4	
  

 Öyleyse, göstergebilimci Eco ile “yapıtlarını göstergeler üzerine kuran” 

Berio’nun dirsek teması, dil ve müzik arasındaki bağ kadar doğal ve güçlüdür. 

Bestecilik kariyeri boyunca müzik ve dil arasındaki salınıma, etkileşime ve geçirgenliğe 

yüksek bir sanatsal yaratıcılıkla kafa yoran Berio için göstergelerle düşünen bir 

edebiyatçıyla kurduğu yakın iletişim her daim kaçınılmaz olacak, verimli ürünler 

doğuracaktır. Peki Eco’yu Berio’nun gözünde yukarıda sözü edilen diğer iki yazardan, 

yani Calvino ve Sanguineti’den ayıran nedir? Bu sorunun yanıtı için Eco’nun 1994’te 

yayınlanan Önceki Günün Adası adlı kitabı üzerine Espresso dergisi için “Bunu 

Okuyun, Hatta Dinleyin: Bu Müzik” adlı bir deneme yazan Berio’ya kulak verelim: 

 
[…] Önceki Günün Adası bugüne kadar okuduğum en müzikal kitaplardan biri. Burada, 
edebi bir yapıta sinen cinsten bir “müzikal” sıfatını derinlemesine tanımlamaya 
çalışarak kendimi tehlikeye atmayacağım. Ayrıca bu benim her şeyi ve herkesi sub 
specie musicæ olarak görmeme neden olan mesleki deformasyonlarımdan birinin 
meyvesi de olabilir. Calvino’nun ve Sanguineti’nin yapıtlarına olan yakınlığımın 
bulanık da olsa müzikal nedenlerinin olduğunu düşünmüşümdür hep. Eco’yla ise durum 
biraz farklı: müzikal nedenler bulanık değil berrak ve geçirgen, her ne kadar onları 
tanımlamak kolay olmasa da ve −kaçınılmaz olarak, Eco’nun bütün geçirgenliklerinde 
olduğu gibi, ve belki de tam da bu yüzden müzikal olan− bu nedenler beni sonunda 
karmaşık, muammalı soruların eşiğine sürükleseler de.5 

 

 Eco ve Berio arasındaki dostluğun ve işbirliğinin başlangıcı her ikisinin de 

RAI’nin Milano dairesinde çalıştığı 1950’li yılların ortalarına rastlar. Berio, Milano 

Radyosu’na ilk adımını 1954’te yakın dostu ve besteci Bruno Maderna (1920-1973) ile 

birlikte Milano’yu seslerle anlatan Kentin Portresi adlı radyofonik bir çalışma için 

atmıştır. İki besteci ertesi yıl bu işbirliğini bir adım daha ileri taşıyarak radyo ve 

televizyon kurumunun bünyesinde bir stüdyo kurarlar: Müzikal Fonoloji Stüdyosu. 

“Paris (RTF), Köln (NWDR) ve New York’taki (Columbia Üniversitesi) elektronik 

müzik stüdyolarının farklı ve çoğunlukla karşıt deneyimleri arasında bir sentez 

yaratmayı amaçlayan”6 bu stüdyo kısa zamanda Eco ve Berio’nun fonoloji kavramı 

çerçevesinde tanışmasına vesile olur. Eco’dan çok Berio’dur bu evrede fonoloji 

konusunda daha donanımlı olan: İtalyan yazar, stüdyodan ödünç alıp geri veremediği ve 

Açık Yapıt’ı yazarken de yararlanacağı 7  Saussure’ün Genel Dilbilim Dersleri ile 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Luciano BERIO, “Il tempo dell’isola”, Scritti sulla musica, s. 154-155. (Çeviri bize ait.) 
6 Luciano BERIO, “Prospettive nella musica. Ricerche e attività dello Studio di Fonologia Musicale 
di Radio Milano”, Scritti sulla musica, s. 180. (Çeviri bize ait.) 
7 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 104 (Saussure alıntısı) ve s. 129 (Troubetzkoy alıntısı). 



	
  

	
  

5	
  

Troubetzkoy’un Fonolojinin İlkeleri adlı kitaplarıyla tanışıklığını Berio’ya borçludur.8 

1957’ye geldiğimizde ortak ilgilerin peşinde iki dostla karşılaşırız: “Eco Berio’yu 

Joyce’un Ulysses’inin karmaşıklıklarıyla tanıştırırken Berio da Eco’yu Saussure’ün yeni 

dilbilim anlayışıyla aydınlatmaktadır.”9 

 

 
Resim 2.1. Eco ve Berio, Stefano Eco’nun vaftiz töreninde, 1963. (Kaynak: 

lucianoberio.org) 

 

 50’li yıllar boyunca Eco ve Berio arasındaki işbirliğinin en önemli 

meyvelerinden biri, ikilinin 1958’de RAI için gerçekleştirdikleri “Joyce’a Saygı: Şiirsel 

Dilin Yansıma Niteliği Üzerine Belgeler” adlı radyofonik yayın olur. Bu kırk dakikalık 

ses deneyi, bundan sonra gelecek olan ve ses-söz birliğinin karmaşık alanında yeni 

deneylere odaklanan birçok Berio yapıtı için ufuk açacağı gibi, öncelikle bestecinin 

Ulysses’in “Sirenler” bölümünün girişi üzerine kurduğu ünlü elektronik yapıtı 

Thema’nın malzemesini oluşturacaktır. Yapıttaki tüm İngilizce metinleri 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 http://www.lucianoberio.org/omaggio-umberto-eco Erişim tarihi: 10.2.2020. 
9 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 61. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

6	
  

okuyan/söyleyen vokalist, Epifaniler’de de karşımıza çıkacak olan Cathy Berberian 

iken, aynı metnin Fransızca çevirisini okuyan ses ise Eco’dan başkasına ait değildir.10 

 

İki entelektüel arasındaki fikir alışverişinin bu yıllardaki bir başka örneğine ise 

Berio’nun bizzat kurup 1956’dan 1960’a kadar dört sayı çıkardığı Incontri Musicali 

(Müzikal Karşılaşmalar) dergisi aracılığıyla tanıklık ederiz. 1959’da çıkan üçüncü 

sayıya “Hareketli Yapıt ve Çağın Bilinci” başlıklı önemli bir makaleyle katkı koyar 

Eco. Bu makale, onun en tanınan kuramsal kitaplarından Açık Yapıt’taki (1962) 

fikirlerin bir öncelemesidir.11 Berio’nun Açık Yapıt’a dolaylı bir önayak oluşu diye 

tanımlayabileceğimiz bu durumu ve devamındaki gelişmeleri Eco’dan dinleyelim: 

  
[…] 1959’da Berio, yayımladığı Incontri musicali dergisi için (yalnızca dört sayı çıktı 
ama tarihî önemde bir dergiydi) benden bir yazı istediğinde, 1958’de Uluslarası Felsefe 
Kongresi için yazmış olduğum bir bildiriyi yeniden ele aldım ve Açık Yapıt’ın ilk 
bölümünü yazmaya koyuldum, sonra ikincisini ve ardından da birkaç tartışma yazısını. 
(…) Bütün bunlara karşın aklımda hâlâ bir kitap yazma fikri yoktu. Bu fikir, Incontri 
musicali’deki yazımı okuyan Italo Calvino’nun aklına geldi ve makalemden Einaudi 
için bir şeyler çıkarmak isteyip istemediğimi sordu. Evet dedim ve düşüneceğimi 
söyledim, sonra da çok daha karmaşık bir kitap planlamaya başladım, açıklık kavramı 
üzerine bir tür sistematik summa (…). Yazmaya 1959’da başladım, 1962’de bitirmeye 
hâlâ çok uzaktım. O yıl, birlikte çalıştığım Valentino Bompiani, okuduğu bazı 
denemeleri seve seve basabileceğini söyledi (…). Kitaba ‘Çağdaş Poetikalarda Biçim ve 
Belirsizlik’ başlığını vermek istiyordum ama başlıklar konusunda hep iyi koku alan 
Bompiani, rastgele bir sayfa açarak adının Opera Aperta [Açık Yapıt] olması 
gerektiğini söyledi.12 

  

 Kitabın Türkçe baskısında yer verilmemesine rağmen özgün baskısında alt 

başlık olarak hâlen yer almaktadır ‘Çağdaş Poetikalarda Biçim ve Belirsizlik’.13 Bu 

başlık yalnızca ilk düşünülen olduğu için değil, Açık Yapıt’ın rastgelelikle ilgili fikri, 

yani rastgele gibi görünen ama saf rastlantıya kendini kaptırmayan bir biçimi savunması 

nedeniyle de önemlidir. Peki Berio’nun Epifaniler’e, Eco’nunsa Açık Yapıt’a aynı yıl 

başlaması bir rastlantı mıdır? İkisinin de ortak ilgi alanlarının böylesine kesiştiği bir 

dönemde, elbette hayır. Her iki yapıtta da metinlerinden/düşüncelerinden yararlanılan 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 10. 
11 http://www.lucianoberio.org/omaggio-umberto-eco Erişim tarihi: 10.2.2020. 
12 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 12. 
13 Özgün adı: Forma e indeterminazione nelle poetiche contemporanee. Bkz. Umberto ECO, Opera 
Aperta, kapak. 



	
  

	
  

7	
  

yazarların (Proust, Joyce, Sanguineti ve Brecht)14 büyük orandaki ortaklığı bunun gözle 

görülür ilk kanıtını oluşturur. Berio’nun yapıtına ait program notunu incelediğimizdeyse 

metinlerin Eco’nun önerisiyle seçildiğine dair net bir tümceyle karşılaşırız.15 

 

 Epifaniler’in ve Açık Yapıt’ın yazılışından 50 yıl sonra, 2012’de Berio’yu 

anlattığı bir konferansta şunları söylemektedir Eco: “Berio, müziğin olmadığı düşünülen 

yerde bile müzik arayışında olabilen, kuşkusuz ki neslinin en kültürlü müzisyenlerinden 

biriydi.”16 Bu tanım, kendi alanı üzerinden Eco için de geçerlidir. Hem okuyan, düşünen 

ve yazan entelektüeller, hem de kuramsal fikirlerini yüksek bir yaratıcılıkla ürettikleri 

yapıtlarla somutlaştıran sanat işçileri olarak Berio ve Eco, Eco’nun 2008’de yaptığı 

entelektüel tanımıyla birebir örtüşürler: 

 
Eğer entelektüelden kastınız, elleriyle değil de sadece kafasıyla çalışan kişiyse bankanın 
veznedarı entelektüel, Michelangelo ise entelektüel değil. Hele bugün, bilgisayar 
sayesinde herkes entelektüel. İşte bu nedenle entelektüelliğin kişinin mesleğiyle veya 
sosyal statüsüyle bir ilgisi olduğunu düşünmüyorum. Bana göre entelektüel yaratıcı bir 
biçimde yeni bilgi üreten kişidir. Yeni bir aşılama yöntemiyle elma ağacını daha 
verimli hale getirebileceğini anlayan köylü benim için bir entelektüeldir. Öte yandan, 
ömrü boyunca Heidegger hakkında aynı dersi anlatıp durması bir profesörü entelektüel 
yapmaya yetmez. Eleştirel yaratıcılık −yani, yaptığını eleştirebilmek ve daha iyi 
yapmanın yollarını keşfetmek− entelektüel işlevin tek işaretidir.17 

 

 Berio’nun Epifaniler’i 1991’de yeniden gözden geçirerek yayınlatması tam da 

Eco’nun yukarıda sözünü ettiği eleştirel yaratıcılığa denk düşmez mi? Ertuğrul Oğuz 

Fırat’ın şu kapsamlı tümcesi de bu kavramın Berio’daki geçerliliğini sağlamlaştırır 

niteliktedir: “Günümüz İtalyan bağdarları içinde kalıplaşmaktan hep kaçınmış, her 

yapıtı geniş bir araştırıcılık yeteneğinin bir değişik buluşunu sergileyen, bunun yanında 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 Açık Yapıt’ta Joyce ve Brecht’e yapılan atıflar hayli görünür ve sayıca fazla olmasına rağmen, 29 ve 
181. sayfalardaki Proust ile 223 ve 224. sayfalardaki Sanguineti atıfları gözden kaçabilecek sayıdadır. 
Bununla birlikte, Epifaniler’in metinlerinin bilgisi verilirken kimi yazarlarca (örneğin Ertuğrul Oğuz Fırat 
ve Önder Kütahyalı) yalnızca Joyce ve Brecht’ten bahsedildiği düşünülürse, yalnızca bu iki yazarın Açık 
Yapıt’ta bolca yer alması bile yukarıdaki savımızı desteklemeye yeterli olur. 
15 Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). http://www.lucianoberio.org/node/1652?564 
676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. 
16 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 8. 
17  https://www.theparisreview.org/interviews/5856/umberto-eco-the-art-of-fiction-no-197-umberto-eco 
Erişim tarihi: 10.2.2020. 



	
  

	
  

8	
  

çok zaman küğün ozanlığını simgeleyen kişiliğiyle Berio, yarına kalabileceklerin ön 

sırasında bulunabilecek güçte görünmektedir.”18 

 

 2003’teki ölümünden bir yıl önce, en sevdiği Sicilya halk şarkısı olan E si fussi 

pisci’yi (Balık Olsaydım) karma koro için düzenler Berio. Partisyondaki “per Umberto 

Eco” yazısı yaşam boyu süren bir yoldaşlığın son izlerindendir. Bu yoldaşlığın 

çalışmamız açısından değerini en iyi özetleyebilecek tümcelerden birini ise Açık 

Yapıt’ta, birinci baskıya önsözün son paragrafında kurar Eco: “Bitirirken anımsatmak 

isterim ki, Luciano Berio’nun yaratıcı emeğine olan tanışıklığım ve onunla (…) bu 

sorunlar üzerine tartışmalarımız tarafından kamçılanmasaydım, açık yapıt üzerine 

araştırmalar hiç başlamamış olurdu.”19 

 

2.2. Epifaniler’e Genel Bir Bakış: Sinfonia’ya Giden Yolda Bir Açık Yapıt 

  

Berio’nun kadın sesi ve büyük orkestra için kurguladığı tek 20  yapıt olan 

Epifaniler’e genel bir bakış için bestecinin yazdığı program notunun ilk paragrafıyla 

başlamak yerinde olur: 

 
1959’dan 1961’e kadar bestelenip 1965’te yeniden gözden geçirilen Epifaniler, yedi 
orkestral parçadan (A, B, C, D, E, F, G) oluşan bir dizinin beş vokal parçadan (a, b, c, d, 
e) oluşan bir diziyle iç içe geçmesinden oluşur. Vokal parçaların metinleri (Umberto 
Eco tarafından önerilen bir alıntılar kurgusu), Proust (Çiçek Açmış Genç Kızların 
Gölgesinde), Joyce (Sanatçının Bir Genç Adam Olarak Portresi ve Ulysses), Antonio 
de Machado (Yeni Türküler), Claude Simon (Flandra Yolu) ve Brecht’ten (Gelecek 
Kuşaklara) alınmıştır. Bir de Sanguineti’nin Triperuno’sundan alınıp G başlıklı 
orkestral parçanın başlangıcına eklenen kısa bir şiir vardır.21 

 

 Kısaca “aydınlanma anı” ya da “uyanıklık anı” olarak dilimize çevirebileceğimiz 

epifani kavramı, tarih boyunca ya “Tanrı’nın insanlara göründüğü bir mucize” ya da 

Arşimed’in suyun kaldırma gücünü bulması gibi bilimsel sıçramalara neden olan keşif 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18  Ertuğrul Oğuz FIRAT, Çağdaş Küğ Tarihi İçin İmler - 3, yayınlanmamış kitap. (Dizgi 
tamamlanmadığı için sayfa numarası verilememiştir.) 
19 Umberto ECO, Opera Aperta, s. 14. (Çeviri bize ait.) 
20 Besteci 1964’te mezzosoprano ve yedi çalgı için bestelediği Folk Songs’u (Halk Şarkıları) 1973’te 
büyük orkestraya da uyarlamıştır. Ancak bu yapıt, kullandığımız fiilden de anlaşılacağı gibi, özgün olarak 
topluluk (ensemble) için kurgulanmış bir müziğin uyarlaması (adaptation/transcription) olarak 
düşünülmelidir. 
21 Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). http://www.lucianoberio.org/node/1652?56 
4676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

9	
  

anlarını (“Evreka!”) tanımlamak için kullanılsa da, genel anlamıyla “ani, vurucu ve 

aydınlatıcı bir farkına varma, kavrama durumu”nu ifade eder. Berio’nun bu kavramla 

kurduğu en doğrudan ve biçimsel ilişki vokal parçaların kısa sürelerinden okunabilir. 

İçeriksel açıdansa, Joyce’un 20. yüzyılın başında yazınsal düzeye taşıdığı ve Joyce 

sanatının belkemiğini oluşturacak olan epifani kavramıdır bestecinin odağındaki. Parça 

sırasındaki konumu itibariyle de kompozisyonun merkezinde duran Joyce epifanisi, 

Berio’nun orkestral yapıtının aura’sında önemli bir yer tutmakla birlikte Proust’un 

moment bienheureux’sü (talihli an) ve Machado’nun şimdiki zaman / an odaklılığıyla da 

aynı düzlemde okunabilir. 22  Proust-Machado-Joyce çizgisi bu anlamda yapıtın ilk 

yarısında bir çizgisellik/doğrusallık oluştururken ardından gelen Sanguineti-Simon-

Brecht bloğu ise adım adım gelişen bir dönüşüm ve kopuşu simgeleyecektir. 

 

 Peki Epifaniler ile Açık Yapıt ve onun önerdiği açıklık kavramı arasındaki 

kavramsal bağlar nelerdir? Bu sorunun yanıtını aramaya açıklığın tarifine göz atarak 

başlayalım. Eco, kitabında “iki tür açıklık”tan23 bahsedebileceğimizi söyler: Birincisi 

“çoklu yorumlanabilirlik”tir 24 ; yani “yapıtın izleyicinin farklı yorumlarına 

‘açıklığı’”dır 25  ve bu, bir sanat yapıtından alacağımız “estetik hazzın temel 

koşuludur”.26 Bu açıklık türü Epifaniler’deki metinlere yoğun olarak sinmiştir; zaten 

Eco’nun Berio’ya yukarıdaki yazarları ve onların düzensizlik, belirsizlik, süreksizlik, 

tamamlanmamışlık, çoğulluk ve hareketlilik dolu metinlerini önermesinin temel nedeni 

de budur. İkinci tür açıklık ise, “açık biçim” ya da Eco’nun deyişiyle “hareketli yapıt” 

tanımına denk düşer: “maksatlı, belirtik ve aşırıdır” bu açıklık, yani “yalnızca estetik 

nesnenin doğasında ve kompozisyonunda değil, bu kompozisyonun içinde birleşen 

öğelerde de vardır.”27 Bu açıklık türünde yorumcu ve/veya alımlayıcı yapıtın yapımında 

rol alır, hatta rol alması zorunludur; çünkü yapıt, alımlayıcının tercihleri/seçimleri 

sayesinde biçimlenerek kendini var edecektir. Sanatçının alımlayıcıya bir “öneriler 

ağı” 28  ya da “olanak[lılık]lar ağı/alanı” 29  sunduğu bu durum bir müzikal yapıtta 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 Epifani kavramının anlamı, çalışmamızın 3. bölümünde, özellikle de 3.3.1.1. Epifani başlığı altında ve 
bu üç yazar bağlamında derinlemesine irdelenecektir. 
23 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 58. 
24 a.g.k. s. 60 
25 a.g.k. s. 20 
26 a.g.k. s. 58 
27 a.g.k. s. 58 
28 a.g.k. s. 126 



	
  

	
  

10	
  

karşımıza çıktığında, kendi içerisinde büyük ölçek (makro) ve küçük ölçek (mikro) 

olarak ikiye ayrılabilir. Mikro yapıda hareketlilik, sesin belli değişkenlerinin belirlenip 

diğer değişkenlerinin uzamsal / görsel orantılı bir şekilde yerleştirildiği “görece 

notalama” yöntemiyle sağlanırken, makro yapıda hareketlilik ise bölümlerinin 

zamandiziminin (kronolojisinin) açık bırakıldığı “açık biçim”in tam karşılığını sunar. 

Berio’nun Epifaniler’i, bu paragrafta konuştuğumuz tüm açıklıkları içeren zengin bir 

kompozisyon olarak dikkat çeker.  

 

Bestecinin program notunu okumayı sürdürdüğümüzde açık biçimi öneren şu 

kısımla karşılaşırız: 

 
[Epifaniler’de biri orkestral diğeri vokal parçalardan oluşan] iki dizi birbirleri arasında 
çeşitli şekillerde kaynaştırılabilir. Orkestral parçalar Defterler adı altında kendi 
başlarına ve belli sıralarda çalınabilir, vokal parçalarsa sadece orkestral bölümlerin akışı 
arasına serpiştirilmiş epifaniler olarak icra edilebilir. Metinlerin bağlantıları ve 
içerikleri, sıralamadaki konumlarına göre hep farklı bir ışıkta görünebilecektir. Seçilen 
sıra onların ayrışıklıklarını ya da gizli sürekliliklerini (örneğin ağaç imgesi yinelenen 
bir temadır) açığa çıkaracaktır. Koşut biçimde, orkestral parçaların belirli bir sırası sabit 
yapılara (örneğin uyaklı “dize”lere) dikkat çekecekken, bir başkası farklılıkların altını 
çizecektir.30 

 

 Burada, çalışmamızın bağlamı gereği, önemli bir noktayı vurgulamalıyız: 

Eco’nun açık yapıt düşüncesi dizginsiz, başıboş ve keyfi bir düzensizliğe değil; “açık” 

ile “kapalı”nın, “belirlenemez” ile “kesin”in, “süreksizlik” ile “akış”ın ve “doğaçlama 

olan”la “analitik olan”ın diyalektik bir dengeye oturtulduğu “düzenli düzensizlik” 

ilkesine dayanır. Aynı ilkeyi Epifaniler’in hareketliliğinde de görürüz: Bu yapıtta açık 

biçimin sunduğu olanaklar alanı sonsuz değildir, bölümlerin sıralanma biçimleri on 

olasılıkla sınırlandırılmıştır Berio tarafından: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29 a.g.k. s. 8, 26, 131 (“olanaklar alanı”) s. 136 (“olanaklılıklar alanı”), s. 151 (“olanaklar ağı”). 
30  Luciano BERIO, “Epifanie”, (bestecinin program notu). 
http://www.lucianoberio.org/node/1652?564676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. (Çeviri ve köşeli 
parantez bize ait.) 



	
  

	
  

11	
  

 
Şekil 2.1. Epifaniler’i oluşturan bölümlerin olası sıralanma biçimleri  

(Kaynak: Epifaniler’in performans notları) 

 

 Aynı istasyonlarla on farklı yol çizmek ya da −Mahler’in kompozisyonu 

tanımlarken söylediği gibi− aynı tuğlalardan farklı yapılar üretmek değil midir bu? 

Yapıtı yönetecek olan orkestra şefi, sunulan “öneriler ağı”ndan birini seçmekle 

yükümlenir. Bu ağ, aynı zamanda, Machado, Joyce ve Simon metinlerindeki (yani 

Epifaniler’in içeriğindeki) bozulmuş, altüst edilmiş sözdizimin (dislocated syntax) 

biçime süredizimsel/zamandizimsel (kronolojik) bir yansımasıdır. 

 

 Ancak Berio için bu yapıtta karar verilen sıranın hiç de önemsiz olmadığını 

ardından gelen açıklamasından çıkarırız:  

 
Ben, orkestral parçaların kendi aralarındaki farklılıkların vurgulandığı, vokal 
parçalarınsa şiirsel bir durumdan gerçeğin biçim değiştirmesine (Proust, Machado, 
Joyce), oradan anıların aceleyle anımsanmasına (Sanguineti), ardından 
şeylerin/nesnelerin düşkırıklığına uğramış bir tasvirine (Simon) [ve sonsöz olarak da 
Brecht’e] doğru aşamalı bir geçiş yaşadığı bir dağılımı tercih ederim.31 

 

Bu tercih, 30 yıl sonra (1991’de) bestecinin Epifaniler’de açık biçime olanak 

veren “öneriler ağı”nı ortadan kaldırarak yapıtı sabit bir sıraya (1.sine) oturtacak 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31  Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). 
http://www.lucianoberio.org/node/1652?564676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. (Çeviri ve köşeli 
parantez bize ait.) 



	
  

	
  

12	
  

olmasının ilk işaretidir.32 İlk bakışta bir “geriye düşme” olarak yorumlanabilecek bu 

tavır, aslında Berio için “düzenli düzensizlik” ilkesindeki düzen −yani 

denetim/kontrol/sınırlama/seçme− tarafının ne kadar yaşamsal olduğunu vurgular. 

Üstelik bu yeniden düzenleme −her ne kadar yapıtın açık biçiminden, yani makro 

yapıda hareketlilikten vazgeçmeye neden olsa da− hem yoğun biçimde yararlanılan 

görece notalamayla elde edilen mikro hareketliliğin, hem de çağdaş edebiyat 

metinlerinin sağladığı anlamsal açıklığın ve “çoklu yorumlanabilirliğin” düzensizliği ile 

diyalektik bir ilişki kurmayı sürdürür. Eco’nun 2012’de müzikte hareketli biçime dair 

söylediği sözler de Epifaniler’in 1991’de aldığı son hali olumlar niteliktedir: 

 

Şu gerçeği görmezden gelemeyiz: Calder’in hareketli bir heykelinin önündeki izleyici 
sürekli farklı yanıtlar üreterek işin önerdiği olanaklar alanının keyfini çıkarırken, asıl 
seçimin yorumcuya bağımlı olduğu müzikal çalışmalarda ise dinleyici her seferinde tek 
bir seçimin sonucunu duyacak, dolayısıyla olanaklar alanının keyfine tam anlamıyla 
varamayacaktır. Belki de bu, neden hareketli yapıt kavramının [müzikte] ilginç sonuçlar 
doğurmadığını açıklar. Ama, yineliyorum ki hareketli yapıt kavramı, Berio için olduğu 
kadar benim için de, açık yapıtın daha geniş bir poetikasının tartışılması için bir 
kışkırtmadır sadece. (…) Hareketsiz duran bir Pollock resmiyle hareket eden bir Calder 
heykeli arasındaki ilişki farklı olabilir, ama her iki durumda da izleyici onların plastik 
öğeleri arasındaki sürekli değişen ilişkileri kurmakla yükümlüdür. İnanıyorum ki 
Luciano bütün üretimini [açıklık konusunda] Calder’den çok Pollock’unki gibi 
değerlendirmiştir.33 

 

 Berio’nun Epifaniler’e kazandırdığı −ve ölümüne dek uygulamadan 

kaldırmadığı− bir başka açıklık boyutu ise, program notunda belirttiği gibi, Defterler’dir 

(Quaderni). Epifaniler’de büyük harflerle simgelenen tüm orkestral bölümler, 1960’ta 

Defterler I (A+B+C), 1961’de Defterler II (D+E+F) ve 1962’de Defterler III (G+D+C) 

olarak da ayrı kümelere oturtulmuş, bu kümelerle yorumlanabilecek metinsiz, çalgısal 

kompozisyonlar yaratılmış, dolayısıyla açık biçimin elverdiği “olanaklar alanı” başka 

bir boyutuyla denenmiştir besteci tarafından. Bu, aynı zamanda, yapıtın yalnızca 

çalgısal boyutuyla da değerli ve anlamlı olduğunu anımsattığı gibi, çalışmamızda 

orkestral bölümlerin genel bir değerlendirmesinin de yer almasını gerekli kılar. Şimdi 

bu boyuta eğilelim. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32 Paul GRIFFITHS, “Europe 4: Mobile Form, 1956-1962”, Modern Music and After: Directions 
since 1945, s. 114. 
33 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 15. (Çeviri ve köşeli parantezler bize ait.) 



	
  

	
  

13	
  

 A, B, C, D, E, F ve G bölümlerinin −genel anlamıyla Defterler’in− tümünü 

ilgilendiren en önemli çalgısal tespit, orkestranın tam güç kullanımıdır. Dörtlü olarak 

gruplanmış olan tahta ve bakır nefesli çalgılara altı korno ve bir tenor tuba eklenir. 46 

kişilik geniş yaylılar ve üç vurmalı grubu ile orkestra tamamlanır. Yaylı ve vurmalı 

ailelerdeki mekânsallaştırma dikkat çeker: 8’erli gruplanmış “normal” birinci ve ikinci 

kemanlara ek olarak hem yankı hem de ayrı bir tabaka amaçlı oluşturulmuş üçüncü 

kemanlar, orkestranın arkasına, asıl kemanlardan uzak bir çizgiye yerleşir.34 Üç vurmalı 

grubu ise birbirlerinden olabildiğince uzağa yerleştirilir, ama diyaloğa izin vermesi için 

ortak çalgılara (tam-tam, trampet, inek çanları) yer verilir her birinde. Tüm bu kuruluşla 

beraber metne yaklaşımda da kendini gösterecek olan bu mekânsallaştırma, Berio’nun 

yedi yıl sonra yazacağı başyapıtı Sinfonia’da da küçük değişikliklerle yer alacaktır.35 

 

 Epifaniler’deki orkestral bölümlerin −ya da genel anlamıyla Defterler’in− 

Sinfonia’ya giden yolda Berio’nun orkestral yazısı için bir dönüm noktası teşkil ettiğini 

söylemek gerekir. David Osmond-Smith’e kulak verelim: 

 

Defterler, on yıllık bir araştırma sürecinin tepe noktası olarak orkestral ses üzerine 
virtüözite çalışmalarıdır. Tını, ritim ve armonik yoğunluğun nüansları üzerine titiz bir 
denetim hâkimdir. Berio, bu öğeler arasındaki etkileşimler üzerine hiçbir çalışmasında 
olmadığı kadar keşif yapmıştır Defterler’de. (Doku ve yoğunluk üzerine bu yoğun 
odaklanma, Defterler’i Epifaniler’in vokal bölümleri için mükemmel bir yaldız kâğıdı36 
yapar; yani Epifaniler’in ezgisel bölümleri, genç James Joyce’un yazınsal bağlamındaki 
aydınlanma anları gibi Defterler’in sayfaları arasından müzikal ‘epifaniler’ olarak 
görünürler.)37 

 

 Osmond-Smith’in bahsettiği “on yıllık araştırma sürecinin” içinde şüphesiz 

Bruno Maderna’yla 1955’te kurdukları Milano Fonoloji Stüdyosu’ndaki elektroakustik 

müzik deney(im)lerinin (ör. Thema “Omaggio a Joyce”) ve bunları orkestral yazıya 

aktarma çabalarının (ör. Alleluyah [1955-6] ve Alleluyah II [1956-58]) büyük payı 

vardır. 38  Ancak Osmond-Smith’in Joyce vurgusu, Berio’nun bu yazarla Chamber 

Music’ten (1953) başlayarak kurduğu derin ilişkinin Epifaniler’le birlikte tüm bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
34 Partisyonda kemanlar violini A, violini B ve violini C olarak gösterilmiştir. 
35 David OSMOND-SMITH, Playing on Words: A Guide to Luciano Berio’s Sinfonia, s. 3. 
36 Değerli taşların parıltısını artırmak için altlarına yerleştirilen foya. 
37 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 24. (Çeviri bize ait.) 
38 a.g.k. s. 15; David OSMOND-SMITH, Playing on Words: A Guide to Luciano Berio’s Sinfonia, s. 
2. 



	
  

	
  

14	
  

yapıtın ana fikrine ve müzikal biçimine dönüşmesi açısından çok daha önemli bir 

veridir bizim için. Üstelik Epifaniler’den sonra Sinfonia da (ve daha sonrasında Outis 

[1995-96] de) Berio’nun Joyce alıntılarından nasibini alacaktır.39 

 

 Bu noktaya geldiğimizde, Epifaniler ile Sinfonia arasındaki ilişkinin yalnızca 

orkestral kurulum ve mekânsallaştırma ile sınırlı kalmadığını, her ikisinin de Joyce 

alıntısı taşıdığını farketmekle kalmayız; Joyce üzerinden döngüsellik, süreklilik/akış ve 

yineleme kavramları etrafında da buluşabileceğini düşünebiliriz. Berio’nun program 

notundaki “ağaç imgesi yinelenen bir temadır” tümcesiyle başlayalım. Gerçekten de 

Epifaniler’in ilk ve son metinlerinde (Proust [“a”] ve Brecht [“b”] bölümlerinde) ağaç 

imgesinin −farklı bağlamlarda ve bambaşka anlamlarla− yinelenmesi, yapıtın biçimsel 

algılanışında hem bozuk bir simetriye (ya da palindroma) hem de uçuk bir döngüselliğe 

yol açar. Peki tam ortada yer alan Joyce alıntısıyla (“d”) ilgisi nedir bu döngüselliğin? 

(Bu ilişkiyi kurmamız gerekir; çünkü döngüsellik, hem yazınsal epifani hem döngüsel 

tarih yaklaşımı nedeniyle beş yazardan en çok Joyce’u ilgilendirmektedir.40) Ağaç 

imgesini taşımasa da Joyce bölümü, Proust ve Brecht bölümleri arasındaki fiziksel ve 

anlamsal uzaklığa başka ortaklıklar yoluyla bir köprü/akış kurarak, bir çizgiselliğin 

(linearity) parçası haline gelir: 

 

• Üç bölümün de vokal için geleneksel dizek (pentagram) kullanması, 

• Üç bölümde de triton çekirdeğinin ezgisel bir idée-fixe’e dönüşmesi, 

• Üç bölüme de “açık dizisellik”41 yöntemiyle yaklaşılmış olması ve 

• Üç bölümün metin yazarlarının kronolojik bir sırada yer alması, aralarındaki 

sürekliliğin/akışın en önemli verileridir.  

  

 Epifaniler’de ağaç imgesinin veya yukarıdaki gibi farklı fikirlerin yarattığı akış, 

Sinfonia’da ise kan ve gül imgeleriyle sağlanır: 

  
[B]irinci bölümde kullanılan pasajların dışında kalan Fransızca sang (kan) kelimesi, 
üçüncü bölümde Gustav Mahler’in O Röschen roth (O Kırmızı Gül) isimli ikinci 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
39 Irna PRIORE, “Vestiges of Twelve-Tone Practice as Compositional Process in Berio’s Sequenza I 
for Solo Flute”, Sequenza Series, ed. Janet Halfyard - David Osmond-Smith, s. 196. 
40 Bkz. çalışmamızın 3.3.2.3. Yineleme, Artık-bilgi ve Paralinguistik başlıklı bölümü. 
41 Bkz. çalışmamızın 3.1.3. Açık Dizisellik başlıklı bölümü. 



	
  

	
  

15	
  

senfonisinden alıntı yapılması, dördüncü bölümde geçen “rose de sang” (“kanlı gül”) ve 
beşinci bölümde tüm bu kelimelerin ilk hecelerinin (sa, ro, rö) geçirilmesiyle 
bütünlenir.42 

  

 Süreklilik ve döngüsellik bağlamında Epifaniler ve Sinfonia’yı birbirine 

bağlayan bir diğer kavramsa bilinç akışıdır (stream of consciousness). Berio, 

Sinfonia’nın orta bölümündeki Mahler alıntısını bir ırmağa benzetir: “Sürekli değişen 

manzaralar arasından akan, bazen yeraltına inip sonra tamamen başka bir yerden ortaya 

çıkıveren, kimi zaman çok belirginken kimi zaman da tamamen yok olup ya ayırt 

edilebilir bir biçim halinde ya da müzikal çevre içinde kaybolmuş küçük ayrıntılar 

olarak beliren bir ırmak”tır43 bu. Görüldüğü gibi, hem belirlilik-belirsizlik hem de 

süreklilik-süreksizlik diyalektiğini içeren bu ırmak, tam da Epifaniler’deki “düzenli 

düzensizlik” ilkesini taşıyan müziğe benzer. Bu kez karşımızdaki, attacca subito’lardan 

kurulu, kesintisiz bir continuum’la akan44 ve bu biçimsel akışı metinsel içeriğindeki 

Proust, Joyce ve Simon iç monologlarıyla da destekleyen bir  “epifaniler ırmağı”dır. 

Her iki yapıta da ilham veren −ve Eco’nun da Açık Yapıt’ta sıklıkla başvurduğu− Joyce 

başyapıtı Finnegans Wake’in ırmak imgesiyle başlayıp bitmesi bir rastlantı mıdır? 

Epifaniler’in döngüsellik açısından ilginç bir ileri adımı ise bu fikrin yapıtın başlığında, 

yani özgün ismiyle Epifanie/Epiphanies’in seslilerinde “e-i-a-i-e” olarak biçimlenmiş 

olmasıdır. Tıpkı bestecinin bu fikirden beslenen bir diğer önemli yapıtı olan Circles’ın 

−sözcük olarak− “s” sesiyle başlayıp bitmesi gibi. 

 

 Epifaniler ve Sinfonia arasındaki çizgiselliğe devam edelim. Ölüm, her iki 

yapıtın da merkezi temalarındandır:45 Epifaniler’deki Sanguineti (“G”) ve Simon (“e”) 

bölümlerinde ortaya çıkan bu tema, Sinfonia’da Martin Luther King suikastına 

göndermede bulunan “O King” bölümüyle belli eder kendini. Her iki yapıtın biçiminde 

de kompozisyonun kalbi / ana fikri tam ortadadır: Birinde Joyce epifanisi, diğerindeyse 

alıntılar yüklü kırkyamadır (patchwork) odak alanı. Ve son olarak, 

çoğulluk/çokboyutluluk fikrinin farklı izdüşümleri olarak görülebilir her iki yapıt da: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
42 Gülce Özen GÜRKAN, Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış lisans tezi, s. 33. 
43 Robert P. MORGAN, “The New Pluralism”, Twentieth-Century Music, s. 413. (Çeviri bize ait.) 
44 Epifaniler’in seslendirme notlarına Berio şöyle yazar: “Ne Defterler’de ne de Epifaniler’de, bölümler 
arasında bekleme olmamalıdır.” Bkz. Luciano BERIO, Epifanie. 
45 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 117. 



	
  

	
  

16	
  

Sinfonia’daki “Mahler nehri”nin dünyayı/gerçeği/anlamı tek, tutarlı ve bağdaşık 

(homojen) değil; parçalı, çeşitli ve ayrışık (heterojen) gören kompozisyonel anlayışı, 

yedi yıl önceki Epifaniler’de kendini hem kompozisyonun yapısındaki formal çoğulluk 

ve sıralama (juxtaposition), hem de altı farklı yazar ve beş farklı dilden oluşan 

çeşitlilikle gösterir. Üstelik Epifaniler’in “E” bölümünün temel orkestral jesti ile 

Sinfonia’da da karşılaşıyor olmamız,46 bir alıntı olmasa da güçlü bir esintidir; ve bu 

durum, Berio’nun bestecilik kariyerinde −aynı Boulez ya da Rihm’de olduğu gibi− 

aslında tek bir büyük yapıt üzerinde uğraşıyor gibi görünmesinin küçük bir örneğidir. 

Berio’nun çağdaşlarından büyük yönetmen Fellini’nin (1920-1993) “ben sürekli aynı 

filmi yönetiyorum” sözüdür söz konusu olan. Ve bu anlayış, daha önce Mahler’in açık 

biçim bağlamında bahsettiğimiz “aynı tuğlalardan farklı yapılar üretmek” 

düşüncesinden ayıramadığımız bir noktada durur. 

 

 Yukarıda açıkladığımız üzere birçok açıdan Sinfonia’nın öncülü olarak 

görebileceğimiz Epifaniler, elbette, hiçbir yapıtla karşılaştırmaya gerek görmeden dahi 

Berio yapıtları arasındaki yüksek değerini ve özgün anlamını korumuş, ancak bugüne 

kadar −her nasılsa− kapsamlı bir araştırma konusu olamamıştır. Çalışmamızla 

aydınlatacağımızı umduğumuz bu modernist ve ilerici yapıt, çağına dair sorumluluğunu 

yalnızca Eco’nun açık yapıt kuramının başarılı bir uygulaması olmakla değil, 20. yüzyıl 

Avrupasının hem yeni sanat anlayışının hem de modern hayatının bir dökümünü −ve de 

“açık” bir yorumunu− sunmakla sonuna kadar yerine getirmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46 Bkz. çalışmamızın 3.3.3. Müzik olarak “E” ve “d” başlıklı bölümü. 



	
  

	
  

17	
  

 

3. EPİFANİLER’İN VOKAL BÖLÜMLERİNİN AÇIK YAPIT BAĞLAMINDA 

ÇÖZÜMLEMELERİ 

  

3.1. Açıklık ve Giz ya da Açıklığın Gizilgücü: Proust - Berio - Eco Üçgeninde 

Epifaniler’in “a” Bölümü 

  

 Açık Yapıt’ın ilk ve en önemli makalesi olan “Açık Yapıt Poetikası”nda 

Umberto Eco, “açıklık” düşüncesine belli kavramlar yoluyla açıklık kazandırır: 

Düzensizlik, belirsizlik, süreksizlik, tamamlanmamışlık, çoğulluk, hareketlilik, 

olanaklılık... Benzer eğilimler taşıyan Zen’den ise hiç söz açmaz. Bu bilinçli bir 

seçimdir. Eco, açık yapıt düşüncesinin ana fikri olan “düzenli düzensizlik” ilkesini 

Zen’le ya da başka bir kültürle değil; bilim, sanat ve felsefe alanındaki yenilikçi, çağdaş 

düşüncelerle temellendirir.47 Bu nedenle, 1959’da İtalya’da Zen’e yönelik ilk ilginin 

uyanmaya başladığı sıralarda yazdığı “Zen ve Batı” adlı makalesini Açık Yapıt’a ekleyip 

eklememekte kararsız kalmıştır yazar. Ancak hem Zen’in sınırlarını doğru çizme 

gereksinimi, hem de Zen −ve diğer gizemci ya da antirasyonel yaklaşımların− 

biçimlendirdiği kültürel olayların azımsanmayacak kadar fazla olması, Eco’yu bu 

makaleyi de kitaba dahil etmeye yönlendirmiştir. 

 

 “Zen ve Batı”nın son sayfalarında  zen = gizemcilik (mistisizm) denklemini 

açıklamaya girişen Eco, örnek olarak İngiliz ozan/ressam Dante Gabriele Rosetti’nin 

(1828-1882) bir şiirine yer verir. Rosetti’nin şiirinde, iç sıkıntısının tuzağında kıvranan 

bir adam, tarlalar arasında başıboş dolanıp gizemli varoluşa herhangi bir yanıt ararken 

birdenbire toprağa dizleri üstünde çöker (vurgular bize aittir48): 

 
 Gözleri birkaç santimetreden otları izlerken (...) kadeh biçimindeki çanağının 
 üstünde üçlü top halinde çiçek açmış yabani bir sütleğeni (euphorbia amigdaloydes) 
 fark eder. (...) Gördükleri karşısında beklenmedik bir anda yaşanan bir 
 aydınlanma gibi ruhunda bir şimşek çakar ve ozan şunları anlar: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
47 Ne Avrupa-merkezcilik ne de Zen düşmanlığı olarak yorumlamak gerekir bu durumu. Çağdaş sanatın 
kendi kendisiyle hesaplaşmasıdır “açık yapıt”; karşıtıyla çatışarak ilerleme halinin, diyalektiğin sanattaki 
izdüşümüdür. 
48 Bundan sonraki alıntılarda da geçerli olmak üzere, aksi belirtilmedikçe koyu dizilmiş vurgular bize, 
italik vurgular alıntılanan metnin yazarına aittir. Seçilmiş anahtar sözcükler de bütün çalışma boyunca 
koyu dizilecektir. 



	
  

	
  

18	
  

 Böylesi kusursuz bir acıdan 
 Bilgelik hatta belleğe bile gerek yok 
 Öğrendiklerimden bana kalan tek şey 
 Sütleğen çanağında üç yaprak olduğudur.49 
 

Onu iki büklüm eden tüm karmaşık sorundan artık geriye kalan tek bir gerçek vardır, 
son derece basit ama mutlak ve dokunulamayan: Sütleğenin üçlü çanağının olması. 
Atom bombası gibi bir cümlecik ve gerisi büyük bir sessizlik. Kuşku götürmez. Ve 
elbette Zen kokan bir keşif, aynen ozan P’ang Yun’un söylediği gibi: “Ne doğaüstü 
harika ne mucizedir bu! Kuyudan su çekiyorum ve odun taşıyorum!” Blyth’ın kendisi 
bu Zen anlarının istemdışı olduğunu kabul ettiğinden, doğa ile böylesine telaşlı bir 
birliktelikte insanoğlu her şeyin mutlak ve kesin  önemini keşfetmeye yönelir.50 

 

 Fransız romancı ve eleştirmen Marcel Proust’un (1871-1922) estetiğine ve 

dolayısıyla Berio’nun Epifaniler’inin Proust metni içeren “a” bölümüne dair bu kadar 

çok anahtar sözcüğün böyle kısa bir kesitte bir araya gelmesi bir mucize midir? Elbette 

hayır. Nedenleriyle açıklayalım. 

 

3.1.1. Proust’un Anahtar Sözcükleri  

 

 Enis Batur, Ulysses’in Türkçe çevirisi için yazdığı arka-söze, 20. yüzyılın ilk 

yarısında yayımlanan ve modern anlatının çehresini belirleyen üç “anıt-roman”dan 

bahsederek başlar. Batur, Musil’in Niteliksiz Adam’ı ve Joyce’un Ulysses’inden önce, 

Proust’un Kayıp Zamanın İzinde51 adlı 7 ciltlik roman serisini anar. Joyce gibi Proust da 

“üslup farklılığıyla olduğu kadar ruhsal çözümlemelerinin derinliğiyle tartışılmaz bir 

etki” 52  yapmıştır bu anıt-romanıyla. Bu bağlamda Berio’nun Epifaniler’de hem 

Ulysses’ten hem de Kayıp Zaman’dan 53 kısa metinler kullanması rastlantı değildir, bir 

tutarlılığı imler. Üstelik bu metin seçimlerinde Eco’nun da önemli bir payı vardır.54 

Berio ve Eco’nun Proust alıntısı için başvurduğu kitap, Kayıp Zaman’ın ikinci cildidir: 

Çiçek Açmış Genç Kızların Gölgesinde55 (1918). 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
49 “From perfect grief there need not be / Wisdom or even memory / One thing then learnt remains to me 
/ The woodspurge has a cup of three.” Pınar Savaş’ın çevirisinde memory sözcüğünün karşılığı olarak 
kullanılan “anı”, yukarıdaki çeviride “bellek” olarak düzeltilmiştir. Aynı çevirideki “Sütleğen çanağının 
üçlü olduğudur” dizesi ise, Proust metnindeki “üç ağaç”la daha belirgin bir ilişki kurabilmesi için, 
“Sütleğen çanağında üç yaprak olduğudur” şeklinde değiştirilmiştir. 
50 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 179. (Koyu vurgular bize ait.) 
51 Özgün adı: À la recherche du temps perdu. 
52 Enis BATUR, “Arka-söz”, 1984. (James JOYCE, Ulysses, çev. Nevzat Erkmen, s. 23)  
53 Çalışmamızın bundan sonraki kısmında Proust’un romanı için bu kısaltma kullanılacaktır. 
54 Bkz. dipnot 15. 
55 Özgün adı: À l’ombre des jeunes filles en fleurs. 



	
  

	
  

19	
  

 Rosetti’nin şiirindeki karakterin çiçek açmış sütleğen karşısında yaşadığı 

duyguyu Eco yukarıda şöyle açıklamaktaydı: Beklenmedik bir anda yaşanan bir 

aydınlanma, Zen an’ı. Bu ifadenin çok benzer biçimlerine “Zen ve Batı” makalesinin 

farklı noktalarında da rastlıyoruz: “Yalnız ve yabanıl bir dizi esrimeyle ulaşılan 

aydınlanma (Zen ustalarının diyeceği gibi satori)”,56 “Ko-tsu (...) yani özün görünüşü 

anlamındaki (...) o şeyle bir bütüne dönüşme niyeti”,57 “şeylerle ansızın kurulan bir 

dolayımsız ilişki biçimi, şeylerin göze doğrudan doğruya oldukları gibi görünmesi, 

derin gerçekliği hissetme, ‘şeylere geri dönüş’”58... Tüm bu ifadeler, aklımıza Cage’in 

de içinde bulunduğu happening (olma/oluş) anlayışını getirmez mi? “Happening’de 

sanat, yaşanan an ile ilişki halinde, doğrudan, geçici, kendiliğinden, rastlantısal ve 

programsız belirir.”59  “Belirmek” ve “görünmek” eylemlerinin tüm bu ifadelerde 

geçmesine şaşmamalı. Çünkü bu eylemlerin anlamını karşılayan Eski Yunanca phaínein 

kökü, “üzeri, üst” anlamındaki epi ön ekini de alarak epiphanīa sözcüğünü oluşturur.60 

Çoğullaşarak Berio’nun yapıtına adını veren epifania,61 o halde, sözlük anlamıyla 

“olağanüstü görüngü”, “aşkın görünüş” demektir. Daha kapsamlı anlamı ise “ani, 

vurucu ve aydınlatıcı bir farkına varma, kavrama durumu”dur. 

 

 Zen an’ı, satori, ko-tsu, happening, epifani. Aynı veya benzer ifadelerin farklı 

biçimleri olan bu sözcüklerin Proustçadaki karşılığı ise moment bienheureux, yani 

“talihli an”dır ve bu kavram Proust’un romanında büyük önem taşımaktadır.  

 

Proust’un romanında moment bienheureux bizim kontrolümüzde olmayan, mucize gibi 
gelen, istemsiz bellek sonucu ortaya çıkan mutlu ve uğurlu bir an’ı anlatır. Bienheureux 
an ile mistik bir deneyim arasında benzerlikler bulunmaktadır. Aşkınlık, geçicilik, 
sezgi, pasiflik (kişinin iradesi dışında olması ve deneyimi bireyin çağırmaması, bizzat 
deneyimin bireye gelmesi açısından), içsel bir zenginlik ve yoğunluk, derin bir idrak, 
anlatılamazlık... Mistik tecrübede varolan tüm bu özelliklerin hepsi istemsiz bellekle 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
56 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 165. 
57 a.g.k. s. 180. (Koyu vurgu bize ait.) 
58 a.g.k. s. 181. (Vurgu bize ait.) 
59 Semra GERMANER, 1960 Sonrası Sanat, s. 23. (Koyu vurgu bize ait.) 
60 https://www.dictionary.com/browse/epiphany?s=t Erişim tarihi: 10.2.2020. 
61 Epiphanīa sözcüğünün İtalyanca’daki biçimi. Çoğullaştığında epifanie halini alır. Berio’nun yapıtı 
olarak değil kavram olarak bahsetmek gerektiğinde bundan sonra Türkçeleştirilmiş yazımıyla, yani 
“epifani” olarak kullanılacaktır. 



	
  

	
  

20	
  

gelen o anda da mevcuttur. Bu an çabalamadan, herhangi bir sebebe bağlı olmadan, 
bir havai fişek gibi beklenmedik ve özgül bir aydınlanma sağlar.62 

 

“Herhangi bir sebebe bağlı olmadan.” Bu ifade, Rosetti’nin dörtlüğündeki 

anahtar sözcüklerden ilkiyle ilişki kuruyor: Bilgelik. Bu kavramın altında yatan “bilgiye 

güven, bilinebilirlik” ve dolayısıyla “akılcılık, nedensellik” ilkelerine gerek 

duymadığını bildiriyor Rosetti. Zen’de karşımıza çıkan bu tavra Eco’nun söz konusu 

makalesinde sıklıkla rastlıyoruz: “Zen’de (...) anti-entelektüel (...) bir tavır, bir davranış 

biçimi vardır”;63 Zen, “mantıksal formülleri yadsımaya ve yaşamla doğrudan ilişki 

içinde olmaya”, 64  “kompleks ve huzursuzlukların kaynağı olan derleme zekâdan 

kurtulmaya davettir.”65 

 

 “Derleme zekâ.” Proust’u anlamada kilit öneme sahip olan kurgulayıcı bellek 

kavramının bir izdüşümü olarak okunabilir bu ifade. Rosetti’nin dizesindeki ikinci 

anahtar sözcük, yani bellek, işte bu kurgulayıcı/istemli/iradi bellektir ve bilgelikle 

beraber kendisine “gerek olmadığı” öne sürülen ikinci kavramdır. Tam bu noktada, 

Berio’nun en az Proust ve Joyce kadar önemsediği ve başvurduğu bir diğer yazara, 

Samuel Beckett’e (1906-1989) kulak verelim:  

 
 İradi bellek (...) zekânın tekdüze belleğidir; geçmişin bilinçle ve akılla oluşturulmuş 
 izlenimlerini bizim memnun bakışımız için yeniden-üreten de odur. En sıradan 
 deneyimlerimizi renklendiren o gizemli dalgınlık öğesiyle hiç ilgilenmez. Geçmişi 
 monokrom görünüşüyle sunar. Seçtiği imgeler,  hayalgücünün seçtikleri kadar keyfi ve 
 bir o kadar da gerçeklikten uzaktır. Bir  fotoğraf albümünün sayfalarını çevirmeye 
 benzetmiştir etkisini Proust. Sunduğu malzemede geçmişe ait hiçbir şey yoktur, 
 sadece bizim kaygımızın ve oportünizmimizin bulanık ve tekdüze bir yansıması 
 vardır.66  
 

 Beckett’in bahsettiği “geçmişin izlenimlerini bizim memnun bakışımız için 

yeniden üreten” iradi/kurgulayıcı bellek anlayışını Feyza Şule Güngör hikâyecilik 

bağlamında değerlendirmektedir:  

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
62  Feyza Şule GÜNGÖR, “Marcel Proust’un Kayıp Zamanın İzinde Adlı Romanında Belleğin 
Kurgulayıcı Rolü Üzerine Bir Değerlendirme”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 
Dergisi, Sayı 55, s. 66. (Koyu vurgular bize ait.) 
63 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 162. 
64 a.g.k. s. 163. 
65 a.g.k. s. 173. (Vurgular bize ait.) 
66 Samuel BECKETT, Proust, çev. Orhan Koçak, s. 37. 



	
  

	
  

21	
  

 Kişi geçmişte olan olayları aktarırken onları süsler, zenginleştirir; (...) bir 
 hikâyeye dönüştürür. Sartre Bulantı’da bu hikâyeciliği şöyle anlatır: “En  bayağı bir 
 olayın serüven haline girmesi için onu anlatmaya koyulmamız gerekir ve yeter. 
 İnsanları aldatan da bu zaten. Kişioğlu hikâyecilikten kurtulamaz, kendi hikâyeleri 
 ve başkalarının hikâyeleri arasında yaşar. Başına gelen her şeyi hikâyeler 
 içinden görür. Hayatını sanki anlatıyormuş gibi yaşamaya çalışır.” Geçmişte 
 yaşanmış bir olay (...) abartılarak süslenir, bir anlamda yeni bir öykü çıkar ortaya, 
 geçmişin ilginçleştirilmesiyle kurulan bir öykü... Bu nedenlerle istemli belleğin 
 sunduğu imge gerçeğe çok uzaktır. Başlıbaşına bir kurgudur.67 
 

 “Hikâye” ve “hikâye-olmayan”; işte Berio-Eco poetikasındaki bir başka önemli 

başlık. Çoğu zaman yanlış bir şekilde postmodernlikle anılan hikâye-olmayan/meta-

anlatı/non-storia’nın kökü aslında 20. yüzyıl başlarındaki modernist romana, başta 

Proust’a ve ardından gelen Joyce, Musil ve Woolf’a uzanır. Berio, Epifaniler’i 

bestelemeye başlamadan bir yıl önce Thema’da (1958) Joyce metni üzerine kurduğu 

tepe noktasız, anlatısız ve durağan yapıyla, 68  bu konudaki ilgisinin en lezzetli 

meyvelerinden birini vermiştir. Yıllar sonra, 1986’da Eco’nun Berio ile yaptığı 

söyleşide de müzik-metin ilişkisi bağlamında bahsi geçer non-storia’nın.69 Açık Yapıt’ın 

“Televizyon ve Estetik” adlı bölümünde ise Eco, hikâyeciliği bambaşka bir açıdan, 

canlı yayın bağlamında ele alır:  

 
Canlı yayın, toplumun isteklerine ve beklentilerine göre  belirlenmektedir. Toplum hem 
dünyada neler olup bittiğini bilmek ister, hem de bu kendisine iyi kurgulanmış bir 
roman gibi sunulsun ister, çünkü gerçek hayatı da böyle algılamak istemektedir: Tüm 
rastlantısal öğelerden arındırılmış ve bir olay örgüsü olarak yeniden kurulmuş. Çünkü 
olay örgüsünün geleneksel biçimde kurulduğu roman, alıştığımız bir şeydir, mekaniktir, 
dünyadaki olayları algıladığımız gibi ikircimsiz, tartışmasız anlamlar verir, genellikle 
akılcı ve işlevseldir.70  

 

 Bu hikâyeciliği kitabın çok başka bir noktasında, “Toplumsal Taahhüt Olarak 

Form” bölümünde, esprili bir şekilde örnekler Eco:  

 

Bütün bir edebiyat bizim barda yalnız oturan bir kişinin başına bir şeyler geleceğini 
düşünmemiz konusunda anlaşmıştır: Macera romanlarında her an platin saçlı bir sarışın 
çıkıp geliverebilir. (...) Belirli bir anlatı düzeni, sanki bir kuralmış gibi, birileri bir barda 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
67  Feyza Şule GÜNGÖR, “Marcel Proust’un Kayıp Zamanın İzinde Adlı Romanında Belleğin 
Kurgulayıcı Rolü Üzerine Bir Değerlendirme”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 
Dergisi, Sayı 55, s. 65. 
68 Yiğit ÖZATALAY, “Un paragone sotto 5 titoli tra Thema (1958) e Visage (1961) di L. Berio”, 
yayınlanmamış deneme, s. 3. 
69 Luciano BERIO - Umberto ECO, “Eco in Ascolto”, Berio, ed. E. Restagno, s. 330. 
70 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 155. 



	
  

	
  

22	
  

yalnız başına içki içerken bir şeylerin olacağını öngörmektedir. İşte böylelikle pis, 
marazi ve hazin bir durum anlatı yapılarının yaftası olan sahte bir çekicilik kazanır ve 
kabul edilebilir olur; çünkü bu yapılar sonu olmayan bir başlangıcı kabul etmezler.71  

 

 Bugünün sanatındaki gereksinimimiz ise “hoş ve gerçekçi bir hikâye-

olmayan”dır,72 “kişileştirmeden uzak, nesnel, düz, atakların olmadığı, anlatı-olmayan 

bir üslup”tur. 73  Eco, bu yazının başında bahsettiğimiz üç anıt-romandan birine 

gönderme yaparak şöyle bir çıkarımla özetler durumu: “Yaşam, Üç Silahşörler’den çok 

Ulysses’e benzer. Yine de bazıları yaşamı Üç Silahşörler gibi algılamaya daha yatkındır 

ve iyi kurgulanmış bir roman gibi değerlendirebilir ve anımsayabilir.”74 

 

 Kurgulamanın bellekle −ve Proust’la− kurduğu ilişkiyi bu bilgiler ışığında 

özetlersek: “Belleğin [istemli/iradi belleğin] kurgulayıcı işlevi dolayısıyla, kişi 

geçmişini yeniden kurarak kendi anlatısını yaratmaktadır. (...) Bu tür bir belleğin bize 

sunacağı anılar (...) geçmişi yaşandığı haliyle bize sunmaktan uzaktır. Proust’un bellek 

modelinin kalbinde yer alan ise kurgulanan geçmişi değil, yaşandığı haliyle geçmişi 

sunan istemsiz [istemdışı/iradedışı] bellektir.”75 

 

 İlk sayfada alıntıladığımız Eco metninin anahtar sözcüklerinden biri de budur: 

İstemdışı. Beckett, Proust romanındaki istemdışı/iradedışı belleği (mémoire 

involontaire) “talihli an”dan (moment bienheureux), yani epifaniden ayrı tutmaz, hatta 

onunla özdeşleştirir:  

 
 İradedışı bellek patlayıcıdır, apansız, topyekün ve lezzetli bir patlama. (...) 
 Başına buyruk bir sihirbazdır iradedışı bellek (...) Mucizesini gerçekleştireceği tarih 
 ve yeri kendi seçer. Proust’ta bu mucizenin kaç kez gerçekleştiğini bilmiyorum. 
 Galiba on iki ya da on üç kez. Ama ilki −bisküvinin çaya batırılmasıyla ilgili ünlü 
 epizot− bütün kitabın iradedışı belleğe adanmış bir anıt olduğu iddiasını haklı 
 çıkarmaya yeter.76  
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
71 a.g.k. s. 210. 
72 a.g.k. s. 155. 
73 a.g.k. s. 157. (Vurgu bize ait.) 
74 a.g.k. s. 155. (Vurgu bize ait.) 
75  Feyza Şule GÜNGÖR, “Marcel Proust’un Kayıp Zamanın İzinde Adlı Romanında Belleğin 
Kurgulayıcı Rolü Üzerine Bir Değerlendirme”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 
Dergisi, Sayı 55, s. 59. (Köşeli parantezler ve vurgu bize ait.) 
76 Samuel BECKETT, Proust, çev. Orhan Koçak, s. 38. 



	
  

	
  

23	
  

 Beckett’in Proustgil “mucize”lerden, yani epifanilerden oluşturduğu on bir 

maddeden dördüncüsü, Berio ve Eco’nun seçtiği moment’tir: “Balbec yakınlarında 

Mme. Villeparisis’nin arabasından görülen üç ağaç.”77 

 

 Eco’nun alıntıladığı Rosetti metnindeki üç yaprak ve Berio’nun alıntıladığı 

Proust metnindeki üç ağaç. Her iki “görüngü”nün de beklenmedik bir aydınlanma 

doğurması bu anahtar sözcükleri vurgulamayı gerektirir mi? Elbette. Ancak bu örtük 

ilişki, Epifaniler’in “a” bölümü bağlamındaki Berio-Eco iletişimini anlamak için yine 

de yeterli değildir. O halde, 1959’da yazılan “Zen ve Batı” ile Berio’nun aynı yıl 

başladığı Epifaniler arasındaki en belirgin ilişkiye tam bu noktada değinmeli: Açık 

Yapıt’ta geçen tek “epifani” sözcüğü, Berio’nun aynı adlı yapıtındaki Proust metniyle 

olan bağını açık78 edercesine, Kayıp Zaman’dan bahsedilen paragrafa yerleşmiştir. Eco, 

söz konusu paragrafta epifanie-contatto79 kavramının Batı’daki izdüşümüne, ilk olarak 

Proust’un romanından bir örnek verir: “Kayıp Zaman’ın 80 anlatıcısının sokaklarda 

dolanırken birdenbire ağaçların görüntüsü ile karşılaşması.”81 

  

3.1.2. Berio’nun Alıntısı 

  

 Berio, Proust’un bu uzun ve ayrıntılı moment bienheureux’sünden yalnızca dört 

tümce alır kendi müziği için: 

 

[1] Üç ağaca bakıyor, onları iyice görebiliyordum, ama ruhum onların bir şeyi, 
zihnimin ulaşamadığı bir şeyi gizlediklerini seziyordu; nasıl fazlasıyla uzaktaki bir 
nesneye kolumuzu uzattığımızda, parmaklarımız ancak ara sıra örtüsüne belli belirsiz 
dokunur, bir türlü yakalayamazsa, aynı öyle. (...) [2] Yine sezdim ağaçların arkasında 
aynı bildik ama belirsiz nesnenin varlığını, fakat onu kendime çekemedim. (...) [3] 
Onları [üç ağacı] daha önce acaba nerede seyretmiştim? (...) [4] Acaba hayatımın çok 
geride kalmış yıllarından geliyorlardı da, onun için mi etraflarındaki manzara tamamen 
kaybolmuştu belleğimden?82 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
77 a.g.k. s. 40. (Vurgular bize ait.) 
78 Eğretileme anlamıyla değil, “belirgin” anlamıyla açık. 
79 Umberto ECO, Opera Aperta, s. 232. Bu kavramı Pınar Savaş “görünme-ilişki kurma”, Tolga Esmer 
ise “dışavurum-temas” olarak Türkçeleştirdiği için, epifani kavramına ancak özgün metinde 
rastlayabiliyoruz. 
80 Özgün metindeki hali: “Recherche’in” (À la recherche du temps perdu). 
81 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 181. 
82 Marcel PROUST, Çiçek Açmış Genç Kızların Gölgesinde, çev. Roza Hakmen, s. 283 (Roza 
Hakmen’in çevirisi çalışmamızın anahtar kavramlarına göre yeniden düzenlenmiştir. Vurgular ve köşeli 
parantezler de bize aittir.) 



	
  

	
  

24	
  

 

 Berio’nun alıntısını ve müziğini çözümlemeye, Eco metninden83 kalan son iki 

anahtar sözcükle başlayalım: basit ve mucize. Anlatıcının, yani Proust’un odağındaki 

nesne oldukça basit ve sıradandır: üç ağaç. Oysa onu gören öznenin −yani Proust’un− 

bu nesne üzerinden kurduğu sayfalarca bilinç akışı84 sonucu, algısındaki karşılık bir 

mucizedir; geçmişin şimdide yaşandığı, nesnenin istemdışı belleği ansızın harekete 

geçirdiği, dış gerçekliğin anılara ve çağrışımlara dönüştüğü bir “mucize”. Berio, 

Epifaniler’in program notunda bu epifanik durumu “gerçeğin biçim değiştirmesi” 

(trasfigurazione della realtà) olarak açıklamaktadır.85 Berio’nun orkestral yapıtındaki 

Machado ve Joyce metinlerinde de rastlanan bu ortaklık, yani “basit ve sıradanın 

mucizesi”, Richard Kearney’nin Proust, Joyce ve Woolf üzerine yazdığı incelemede de 

çok benzer bir şekilde (act of transfiguration ya da transfiguring instant olarak) 

vurgulanır.86 Algımızı daha da genişletelim: Marcel Duchamp’ın Çeşme’sinin (1917), 

Marcel Proust’un Çiçek Açmış’ından bir yıl önce aynı ülkede gerçekleştirilmiş ve 

Proust’u etkilemiş olma olasılığı yüksek bir yapıt olarak, sıradan/basit/tanıdık nesnenin 

altüst edilmesi suretiyle sanatın tanımını sorgulayan bir epifaniye dönüşmediğini kim 

savlayabilir? Bu noktada epifani kavramının dindışı bağlamdaki ayrıntılı anlamına göz 

atmak bütünleyici olacaktır: “Genellikle basit, tanıdık ya da beylik bir olay veya 

deneyim ile başlayan, gerçeğin ya da bir şeyin gerçek anlamının ani, sezgisel algısı 

veya kavrayışı.”87 

 

 Gerçeğin sezgisel algısı, Berio’nun seçtiği ilk iki tümcede yer alan “sezmek” 

(sentir) eylemiyle kendini açıkça belli etmektedir. İlk tümceyi, “sezme”nin de içinde 

olduğu beş anahtar sözcüğü vurgulayarak ele alalım:  

 
Üç ağaca bakıyor, onları iyice görebiliyordum, ama ruhum onların bir şeyi, zihnimin 
ulaşamadığı bir şeyi gizlediklerini seziyordu; nasıl fazlasıyla uzaktaki bir nesneye 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
83 Bkz. dipnot 50. 
84 Bilinç akışı (İt. flusso della coscienza, İng. stream of concsiousness): Proust, Joyce, Woolf, Simon gibi 
yazarların uyguladığı, kendine has bir zaman algısı, şiirsellik, ritim ve dil ile farklılaşan, olayların 
doğrudan değil olayı yaşayan kişinin (ben’in) algısındaki karşılığı ve çağrışımları yoluyla aktarıldığı 
yazın biçimi. 
85 Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). http://www.lucianoberio.org/node/1652?5 
64676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. 
86 Richard KEARNEY, Anatheism, ed. Richard Kearney, s. 103, 105. 
87 https://www.dictionary.com/browse/epiphany?s=t Erişim tarihi: 10.2.2020. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

25	
  

kolumuzu uzattığımızda, parmaklarımız ancak ara sıra örtüsüne belli belirsiz dokunur, 
ama bir türlü yakalayamazsa, aynı öyle.88 

 

 Gerçeğin bilgisine sezgi yoluyla ulaşma hali aklımıza kaçınılmaz olarak Henri 

Bergson’u (1859-1941) getirecektir. Hatta “Bergson felsefesinin edebiyattaki uzantısı”89 

sayılır Proust. Afşar Timuçin’in Bergson estetiğiyle ilgili yazdıklarında da birebir aynı 

anahtar sözcükleri görmemiz rastlantı değildir:  

 
Bergson’a göre gerçeklik (...) basit ve bölünemez sürekliliktir, böyle bir şey zihin 

 yoluyla elde ettiğimiz bilgilerle bağdaşmayacaktır. Zihin bölücü ve parçalayıcıdır, 
 (...) kurgulayıcı gücü bilim için önemli olurken felsefe için geçersizdir. Öyleyse, 
 zihinsel kavrayıştan ayrı, ondan daha güçlü, gerçekliği bütünselliği ve akıcılığı içinde 
 kavrayacak bir başka kavrayış olmalıdır. Bu da  sezgi’dir. (...) Bergson’un gizemci 
 felsefesinde şeylerin görünmez yanları, gizlilikleri vardır. Sezgi, şeylerin 
 görünmez yanlarıyla, derinlikleriyle bir dokunuşmadır, (...) akıcı gerçekliği bir 
 çırpıda veren şeydir, hem de tüm dolgunluğuyla. (...) Bergson’da gerçeklik 
 örtülerin altında görülür, onu algıda ele geçirmek metafizik değil simgeci bir 
 tutumu gerektirir. (...) Buna göre sanat zorunlu olarak simgeseldir. (...) Her sanat 
 gerçekliği kendi özel dilinin dokuları arasında yansıtabilir ancak aradaki  örtüyü
 kaldırmak, dolaysıza uzanmak, bir mutlak’a dokunmak olacak şey değildir. 
 Örtüyü yırttınız  mı sanatı da yıkarsınız.90 
 

 Örtüklüğün yalnızca Bergson değil tüm çağdaş sanat estetiği ve dolayısıyla açık 

yapıt poetikası için de değer taşıdığını; eksiklik, tamamlanmamışlık ve belirsizlikle 

yakın ilişkide olduğunu anımsamak gerekir. Berio’nun Proust’tan seçtiği ilk tümcenin 

özellikle ikinci yarısı, hem içerdiği “belli belirsiz” deyimi, hem de anlatmakta güçlük 

çeken, örtük tutumuyla bir açıklığı savunmaktadır. Sanki şunları söylemektedir bu 

tümce:  “Çağdaş güzel (...) her zaman uçucudur, her belirlemede elimizden kaçar, her 

tanımlamada eksik kalır. (...) Descartes’taki apaçık fikir gibi apaçık bir güzelle karşı 

karşıya geldiğimiz olmaz pek. (...) Sartre’ın [dediği gibi] ‘güzel, örtülü bir 

çelişkidir.’”91 

 

 “Açık Yapıt Poetikası”nda Eco da Sartre’la ilişki kurar algısal belirsizlik 

bağlamında: “Sartre, varolan nesnenin asla belirli bir dışavurum dizisine 

indirgenemeyeceğini söyler; çünkü bu dışavurumların her biri, durmadan değişen bir 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
88 Marcel PROUST, Çiçek Açmış Genç Kızların Gölgesinde, çev. Roza Hakmen, s. 283. (Vurgular bize 
ait.) 
89 Orhan KOÇAK, “Sunuş”, s. 10 (Samuel BECKETT, Proust, çev. Orhan Koçak). 
90 Afşar TİMUÇİN, Estetik, s. 85-86, 89. (Koyu vurgular bize ait.) 
91 a.g.k. s. 11, 22. (Vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

26	
  

özneyle ilişki içindedir.”92 Buradan çıkarılacak sonuç, görüngüden türetebileceğimiz 

farklı düzendeki algıların çokluğudur. Varlık ve Hiçlik adlı yapıtında ise doğrudan 

Proust’u örnek verir Sartre. Proust’un dehasını, onun yapıtına getirilebilecek muhtemel 

yorumların ve bakış açılarının sonsuzluğu93 ile açıklar. Eco “Açık Yapıt Poetikası”nda 

Merleau-Ponty’nin şu sözlerini alıntılayarak Sartre’ın söz konusu fikirleriyle bir bağ 

kurar: 

 
Bir şey, hiçbir zaman için tamamlanmadığına göre, nasıl olur da gerçekten kendini 
bize sunar? (...) Belirsizlik, varoluşun ya da bilincin doğasının bir kusuru değildir, 
onların tanımıdır. (...) Genellikle bir aşırı aydınlanma bölgesi olarak kabul edilen bilinç, 
tam tersine bir belirsizlik ve bulanıklık bölgesidir.94 

 

 Eco’nun Sartre’dan aktardığı “belirli bir dışavurum dizisine indirgenemezlik” 

ifadesinin Berio’nun dizisellik anlayışı açısından önemli bir noktada durduğunu, hatta 

bu anlayışı açıklayabileceğini düşünüyoruz. Artık yukarıda konuştuğumuz yazın, felsefe 

ve estetiğe dair tüm ilkeleri Berio’nun “a” bölümüne müzik diliyle nasıl aktardığına dair 

de konuşmaya başlayabiliriz. 

  

3.1.3. Açık Dizisellik 

 

 Berio, profesyonel olarak 1950’de başladığı bestecilik kariyerinin ilk yıllarında 

bütünsel örgütlenmenin (total serialism) kaçınılmaz etkisi altındaydı. 19. yüzyıl 

anlatımına ve biçimine yönelik koparılamaz bağı nedeniyle 1940’larda Avrupa yeni 

müziğindeki etkisi azalmaya başlayan Schönberg diziselciliği, savaş sonrasında yerini 

daha geniş bir denetim düzenini öngören Webern diziselciliğine, giderek de bütünsel 

örgütlenmeye bırakmıştı. Ancak, −bestecilik kariyeri boyunca koruyacağı bir tavırla− 

sanatta her türlü indirgeme ve sınıflandırmaya tepkili olan Berio, Darmstadt ekolünün 

benimsediği bu tekniğin getirdiği tıkanmanın da farkındaydı. Önder Kütahyalı’nın güzel 

bir şekilde özetlediği gibi, salt bütünsel örgütlenmeyle yazan bir besteci, “yaratma 

yetisinden ve girişim özgürlüğünden yoksun kalmakta, denetleyemediği güçlerin aygıtı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
92	
  Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 29. (Vurgular bize ait.)	
  
93 Bu sonsuzluğu, açık yapıt bağlamındaki “düzenli düzensizlik” gibi, “sonlu sonsuzluk” olarak okumak 
gerekir. 
94 a.g.k. s. 29-30. (Koyu vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

27	
  

ve kurbanı olmaktaydı.”95 Bu kaygılar, Açık Yapıt’ın ilk sayfalarında Eco’nun da 

değindiği gibi, 1955-1960 yılları arasında Berio’nun da içinde bulunduğu “denetimli 

raslamsallık” ve “açık biçim” uygulamalarıyla sonuçlandı. İtalyan bestecinin bu 

konudaki ilk girişimi, Açık Yapıt’ta örnek olarak verilen Sequenza I’den (1958) dört yıl 

önce bestelediği Nones (1954) adlı yapıtıdır: 

 
Darmstadt’a ilk tepkim, orkestra için yazdığım Nones olmuştu, ki benim için o 
yıllardaki müzikal araştırma ve tutkumun merkez noktasında, yani “biçim” ya da 
“işlem” terimleriyle değil, “süreç” terimiyle düşünmenin olanaklılığında yer alıyordu. 
İngiliz ve Amerikan yazınını doğrudan, İtalyanca çevirilerine başvurmadan keşfettiğim 
yıllardı. Sürekli, hızlı ve aşırı bir dönüşümle kişilik verdiğim büyük bir yapıt tasarısı 
vardı önümde. Nones deneyimini Alleluyah I (1956) ve hemen ardından Alleluyah II 
(1958) ile ileriye taşıdım. Bu iki çalışma birçok ortaklık içeriyordu: Belirgin bir 
düzensizlik, gizli bir simetri, sürekli dönüşüm halindeki yapılardan oluşan bir 
döngüsellik ve “tematik” öğelerin (örneğin, her olayın başladığı ve bittiği, flüt 
tarafından çalınan bir Si bemolün) sabit tutulmasıyla elde edilen bir durağanlık.96 

 

 Bir yıl sonra yazacağı Epifaniler’i de yakından ilgilendiren tüm bu ortaklıklar 

−Sartre’ın “belirli bir dışavurum dizisine indirgenemezlik” ifadesinin dizisellikteki 

izdüşümü olarak− Sequenza I’de (1958)97 bir adım ileriye taşınır: Parça içerisinde 

yinelenen küçük, aralıksal motiflere dayanan, yapısal bütünlüğü 12-ton dizileriyle 

sağlamasına rağmen aralarına serpiştirdiği düzensizlik öğeleriyle (özellikle 

yinelemelerle) düzeni esnekleştiren/bulanıklaştıran/belirsizleştiren, “açık bir 

dizisellik”tir ulaşılan nokta. 

  

Berio’nun bu dizisel anlayışını “açık” olarak nitelememizin nedeni, tam da −bu 

çalışmanın başında sözü edilen ve Açık Yapıt’ın ana fikri olarak görebileceğimiz− 

“düzenli düzensizlik” ilkesini merkezine almasıdır. Bestecinin yukarıda alıntıladığımız 

sözlerinde geçen “süreç” (processo) ve “dönüşüm” (trasformazione) kavramlarını da 

yine aynı ilke bağlamında, Eco’nun “hareketli yapıt”98  düşüncesiyle koşut olarak 

değerlendirmek gerekir. Hatta, bütünlüğün boyutlarını genişletirsek şunu söyleyebiliriz: 

Bölümlerinin sırasının açık bırakıldığı bir “hareketli yapıt” özelliği taşıyan Epifaniler, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
95 Önder KÜTAHYALI, Çağdaş Müzik Tarihi, s. 81. 
96 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 66-68. (Çeviri bize ait.) 
97 Bu yılın Berio-Eco ortak üretiminin başlangıcı olması, Sequenza I’in ortaya çıkışında itici bir güçtür. 
Çünkü dilbilimin kavramları ve özellikle de Joyce yazını ile içli dışlı olan Berio, dil ve müzik arasında bir 
bütünlük arayışındadır. 
98 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 21, 34. 



	
  

	
  

28	
  

bir yandan da vokal bölümlerinde −tıpkı “a” bölümünde olduğu gibi− hem perdesel 

düzenleniş (açık dizisellik), hem notalama (görece notalama), hem de metinsel açıklık 

(bu örnekte, Proust yazını) bağlamında bu makro özelliği mikro düzeye de taşıyarak 

tutarlı davranır. 

  

 Öncelikle “a” bölümündeki açık diziselliğin ayrıntısına inelim. Berio, Proust’tan 

alıntıladığı tümce sayısı kadar, yani dört tane dizi kullanır bu bölümde. Ancak bu dört 

dizi, dört tümce ile üst üste çakışmaz. Vokal parti üzerindeki ölçü numarası - dizi - 

metin eşzamanlılığı aşağıdaki gibidir (parantez içindeki notalar yinelenen [daha önce 

duyurulmuş olan] perdeleri ifade etmektedir): 

 

Tablo 3.1. Epifaniler’in “a” bölümünde vokal partideki dizi-metin eşzamanlılığı. 

ö. 
2-8 

[1] Si - La - Sib - Sol - Fa - Fa# - 
Mi - (yinelemeler) - Lab - Re - Do 
- Reb - (Sol - Re) - oldukça örtük 
bir Mib - (yinelemeler) 

[1] Üç ağaca bakıyor, 
onları iyice görebiliyordum, 
ama ruhum onların bir şeyi, zihnimin 
ulaşamadığı bir şeyi gizlediklerini seziyordu; 

ö.  
9-16 

[2] Lab - Fa - Mib - Re - La - Sib - 
Mi - Fa# - (Fa - La) - Do# - (Sol# - 
Re - La - Mib) - Sol  
(döngüsel yinelemeler) - Do 

nasıl fazlasıyla uzaktaki bir nesneye kolumuzu 
uzattığımızda, parmaklarımız ancak ara sıra 
örtüsüne belli belirsiz dokunur, ama bir türlü 
yakalayamazsa, aynı öyle. 

ö.  
17-21 

[3] Si - La - Sib - Fa# - Sol - Fa - 
Do - Do# - (Fa) - Mi - 
(yinelemeler) - Lab - (Do) - Re - 
(yinelemeler) - Mib 

[2] Yine sezdim 
ağaçların arkasında  
aynı  
bildik  
ama  

ö.  
22-26 

[4] La - Sib - Mi - Si - Solb - Fa - 
(La) - Do# - Re# - Sol# - Re - (La - 
Si - Fa#) 

belirsiz nesnenin varlığını, 
fakat onu kendime çekemedim. 

ö.  
28-30 

 
Sol - (Si - La - Mib - Re - Mi) 
 
 

 
[3] Onları [üç ağacı] daha önce acaba nerede 
seyretmiştim? 

ö.  
32-37 

Do - (La - Re) [4] Acaba hayatımın çok geride kalmış 
yıllarından geliyorlardı da,  
 

(Epifaniler’in “B” bölümüne sarkan 
perdesiz sesler) 

onun için mi etraflarındaki manzara tamamen 
kaybolmuştu belleğimden?" 



	
  

	
  

29	
  

Dizisel bestelerden getirdiğimiz alışkanlık, bizi bu dört dizi arasında sıkı 

(aktarımsal ya da yatay/düşey anlamda çevrimsel) bir bağ keşfetmeye itmektedir. Ancak 

1. ve 3. dizilerin ilk altı sesindeki ortaklık dışında böyle bir bağlantıya rastlanmaz. 

Berio’nun burada izlediği yöntem, bir dizinin yinelenmesinden çok, belli aralıksal 

motiflerin (dizisel çekirdeklerin) yinelenmesi ile oluşturulan dizisel görünümlü bir 

özgür atonalliktir (free atonality). Yukarıda “açık dizisellik” olarak tanımladığımız 

yöntemin özgür atonallikle olan bu bağı, doğal ki Schönberg’in 12-ton sisteminden önce 

izlediği atonal tavrı anımsatır. Ancak Berio, Schönberg’in tekniğine “belli belirsiz” bir 

dizisellik katmanı eklemiştir. Buradan baktığımızda, İtalyan bestecinin “a” bölümünü 

Schönberg’in asistanı ve çağdaş müzik kuramcısı Leonard Stein’a (1916-2004) adamış 

olması bir rastlantı değildir; hatta Darmstadt’ta iyiden iyiye yeşermiş olan Schönberg 

karşıtlığına gizli bir tepki olarak bile görülebilir. 

 

Bölümde diziler arasındaki bütünlüğü ve tutarlılığı üç aralıksal motif/çekirdek 

sağlamaktadır: 

1) [012] motifi. Bölümde duyulan ilk motiftir (Si - La - Si bemol) ve vokal partide 

toplam 14 kez kullanılmıştır. 

2) Küçük üçlü (veya çevrimi olan büyük altılı) motifi. Bölümde duyulan ikinci 

motiftir (Si bemol - Sol) ve vokal partide yine 14 kez kullanılmıştır. 

3) Triton (eksik beşli / artmış dörtlü) motifi. Bu motif ise vokal partide 19 kez 

kullanılmıştır. 

 

Burada hemen dikkatimizi çeken, Proust metnindeki üç sayısının, “a” 

bölümündeki müziğin perdesel düzenlenişine çokboyutlu/çokanlamlı yansımalarıdır: 

1) Üç dizisel/aralıksal çekirdeğin kullanımı. 

2) Üç alaca (kromatik) ses salkımından oluşan [012] çekirdeğinin kullanımı.99 

(Metindeki “üç ağaç”ın [les trois arbres] üç sözcüğü, bu ses topluluğuyla 

müziklenmiştir.) 

3) Küçük üçlü motifinin kullanımı. 

4) Küçük üçlünün bir katı olarak triton motifinin kullanımı. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
99 Bu dizisel çekirdek, Sequenza I’in (1958) de belirgin bir motifidir. Bkz. Irna PRIORE, “Vestiges of 
Twelve-Tone Practice as Compositional Process in Berio’s Sequenza I for Solo Flute”, Sequenza 
Series, ed. Janet Halfyard - David Osmond-Smith, s. 191-208. 



	
  

	
  

30	
  

 

Epifaniler’in “a” bölümündeki metin-müzik ilişkisi elbette ki sadece üç 

sayısının yansımalarıyla sınırlı değildir. Berio’nun yakın tarihlerde yazdığı Thema 

(1958), Circles (1960) ve Visage’da (1961) da var olan, metni ve müziği birbirinden 

ayrıştıramadığımız, kopmaz bir ilişki kurulmaya çalışılır bu yapıtta da. Açık Yapıt’ta 

Eco’nun sıklıkla altını çizdiği içerik-biçim / ne-nasıl birliği,100 görülüyor ki, Berio’nun 

da odağındadır. 

 

İlk dizi ile başlayalım: İlk tümcenin ilk iki cümleciği (“Üç ağaca bakıyor”101 ve 

“onları iyice görebiliyordum”102) aynı ses kümesi ile müziklenmiştir. Bu durum, iki 

cümleciğin de yakın, birbirini tamamlayan anlamlar taşımasının bir göstergesidir. 

Üçüncü cümlecik ise ( “ama ruhum onların bir şeyi, zihnimin ulaşamadığı bir şeyi 

gizlediklerini seziyordu”103), taşıdığı yoğun belirsizlik ve örtüklük anlamı nedeniyle 

Sprechstimme104 tekniği ile, perdeler belirsiz bırakılarak seslendirilmektedir. Hatta, ilk 

dizinin son sesi olarak beklenen Mi bemol perdesi, “şey” (chose) sözcüğü üzerinde, Mi 

ve Re arasında kaydırılarak, oldukça örtük bir biçimde duyurulur (ö. 6). 

 

İkinci dizi ise ilk tümcenin ikinci yarısına denk düşer: “(…) nasıl fazlasıyla 

uzaktaki bir nesneye kolumuzu uzattığımızda, parmaklarımız ancak ara sıra örtüsüne 

belli belirsiz dokunur, ama bir türlü yakalayamazsa, aynı öyle.”105 Dokunmak/ulaşmak 

ile dokunamamak/ulaşamamak arasındaki bu gidiş-geliş, bu sarkaçvari salınım, 106 

Berio’nun yinelemeyi en çok bu dizide kullanmasına, hatta döngüsel yinelemelere 

neden olur. 11. ölçünün sonundan 15. ölçünün sonuna kadar küçük düzensizliklerle 

yinelenen bir (La - Re)107 - Mi bemol - Sol - La bemol - Sol bemol döngüsünden 

bahsedebiliriz. Düzensizliklerin büyük bir payını akışkan ve belirsiz bir ritmin yanında, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
100 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 58-60, 208-217. 
101 Özgün tümce: Je regardais les trois arbres (ö. 2-3). 
102 Özgün tümce: je les voyais bien (ö. 3-4). 
103 Özgün tümce: mais mon esprit sentait qu’ils recouvraient quelque chose sur quoi il n’avait pas prise 
(ö. 4-8). 
104 Schönberg’in yaygın olarak kullandığı, konuşma ile şarkı söyleme arasındaki vokal tarz. 
105 Özgün tümce: comme sur ces objets placés trop loin dont nos doigts allongés au bout de notre bras 
tendu, effleurent seulement par instant l’enveloppe sans arriver à rien saisir (ö. 8-15). 
106  Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 85. “Sarkaç” sözcüğünün düzen-düzensizlik 
salınımının bir simgesi olarak kullanılmasına örnek olarak ayrıca bkz. a.g.k. s. 82. 
107 Bu iki sesin paranteze alınmasının nedeni, ilk görünümde La - Re olan sıranın, ikinci yinelemede 
yalnızca Re, üçüncü yineleme ve sonrasında ise Re - La halini almasıdır. 



	
  

	
  

31	
  

eklenen perdeler108 (14. ölçüdeki Si bemol ve 15. ölçüdeki Do) oluşturmaktadır. Berio, 

döngünün katı değil sürekli değişen bir biçimde yinelenmesini, hareketli bir helezonu 

andırmasını amaçlamaktadır belli ki. Döngüsel yinelemeler, Berio’nun biçim 

anlayışındaki ridondanza (bolluk, fazlalık, gereksiz yineleme) kavramına denk düşer. 

Besteci bu kavramı elektronik müzik üretiminin dışında en çok Epifaniler (1959-61) ve 

Circles’ta (1960) gerçekleştirdiğini söyler bir röportajında.109 Circles’a adını da veren 

bu döngüsel yineleme ilgisi, Epifaniler’de hem makro, hem de −bu örnekteki gibi− 

mikro ölçekte görülebilir: 

 

 

Örnek 3.1.1. Epifaniler, “a” bölümü, döngüsel yinelemeyi bolca içeren 12.-15. 

ölçülerin vokal partisi. 

 

Üçüncü dizi, daha önce kısaca belirttiğimiz gibi, ilk dizinin ilk altı sesiyle (iki 

adet [012] çekirdeği olarak) aynı kümeyi taşır. Yinelemenin arkasında yine metindeki 

anlam vardır; bu kez ilk tümcedeki “sezmek” (sentir) eylemi yinelenmektedir: “Yine 

sezdim”.110 Berio, ilk iki tümcede yer alan “sezmek” eyleminin epifani kavramındaki 

önemini vurgulamak istercesine, yinelenen dizisel çekirdeklerden en belirgin olan 

ikisini bu sözcüğü müziklemekte kullanır. İlk tümcedeki “seziyordu” (sentait) sözcüğü 

Re bemol - Sol (triton motifi) ile biçimlenirken, üçüncü tümcedeki “sezdim” (je sentis) 

sözü Si - La - Si bemol [012] motifini taşır. Buradaki birinci tekil adıl (je) ise, ilk ve 

üçüncü dizi arasında hem sözcük, hem de perde (Si) açısından bir ortaklık kurmaktadır; 

çünkü bu sözcük ve perde ikinci dizi tarafından pas geçilmiştir. (Bu nedenledir ki ikinci 

dizi, “ben” adılını içermeyen, tamamlanmamış, eksik metniyle tutarlı bir biçimde, 11 

sesli bir dizi olarak kurulmuştur.) 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
108 Flanging pitches. Irna Priore, solo flüt için Sequenza’yı çözümlediği makalesinde, düzensizlik vermek 
için yinelenen dizi seslerini bu terimle açıklar. Bkz. Irna PRIORE, “Vestiges of Twelve-Tone Practice 
as Compositional Process in Berio’s Sequenza I for Solo Flute”, Sequenza Series, ed. Janet Halfyard 
- David Osmond-Smith, s. 191-208. 
109 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 143. 
110 Özgün tümce: je sentis de nouveau (ö. 17-19). 



	
  

	
  

32	
  

 

 Dördüncü diziye geçtiğimizde dizi-tümce eşzamanlılığındaki düzensizlik ve 

belirsizlik uç bir evreye ulaşır: Berio, bu diziyi başlatmak için tümce başını 

beklememiş, tam da “belirsiz” (vague) sözcüğünü seçmiştir. Birinci tekil adıl (je) yine 

aynı perde (Si) üzerinde geldikten sonra, metin-müzik ilişkisi açısından lezzetli bir 

noktaya varılır: “Onu kendime çekemedim”111 cümleciğindeki “çekmek” eylemiyle 

ilişki kurularak, Si’nin çekeni olan Fa diyez vokalin tepe noktasına kurulur. Geleneksel 

müziğin tekyönlü “çeken” (dominant) anlamının “açık” bir yorumu, bir yananlamı 

olarak da okunamaz mı bu söz-ses ilişkisi? “Onları [üç ağacı] daha önce acaba nerede 

seyretmiştim?” cümlesindeki “daha önce”nin (déjà) son triton motifiyle vurgulanması 

da bir rastlantı değildir: “İki an’ın birbirine benzediği, içselleştiği hal olan moment 

bienheureux sık sık dejavu ile ilişkilendirilmiştir; hatta yoğun ve seyrek meydana gelen 

bir olay olarak özdeş olduğu düşünülmüştür.”112 

 

3.1.4. Kayıp Ben: Sonsuz Akışın Sürekliliği  

 

 Diziler üzerinden yaptığımız bu çıkarımlar sonunda elimizdeki en önemli 

verilerden biri şudur: “Ben” (Je) sözcüğü, bir pedal ses yaratırcasına, Si ile 

sabitlenmiştir. Peki bu vurgunun anlamı nedir? Öncelikle bir iç konuşma / iç monolog 

vurgusu olduğundan, dolayısıyla anlatıcının (Proust’un) kendi içinde yaşadığı bilinç 

akışını 113  belirginleştirdiğinden söz edebiliriz. Ayrıca Si sesi bir yinelemedir, 

dolayısıyla da bellekle, anımsamayla yakın ilişkilidir: “Anımsama (…) bilinçte 

yinelenme halidir. (…) Bu yinelenme, bir bilinç durumunun kendiliğinden bir ya da 

birçok bilinç durumunu uyandırması sonucu, çağrışımın oluşmasıyla meydana gelir. Şu 

anki bir duygulanım ile geçmiş bir duygulanım arasındaki benzerlik, o bilinç 

durumunun yinelenmesine neden olur.”114 İki çıkarım da doğrudur, ancak söz konusu 

durumu açıklamak için yeterli değildir. Afşar Timuçin’in Bergson (ve dolayısıyla 

Proust) estetiğini açıklamakta kullandığı şu tümceyle bir kapı aralayalım: “Sezgi, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
111 Özgün tümce: je pus ramener à moi (ö. 22-26). 
112 Feyza Şule GÜNGÖR, “Marcel Proust’un Kayıp Zamanın İzinde Adlı Romanında Belleğin 
Kurgulayıcı Rolü Üzerine Bir Değerlendirme”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 
Dergisi, Sayı 55, s. 69. 
113 Olayların doğrudan değil, olayı yaşayan kişinin (ben’in) algısındaki karşılığı ve çağrışımları yoluyla 
aktarıldığı bir yazın biçimi olarak “bilinç akışı” (bkz. dipnot 84). 
114 a.g.k. s. 61. 



	
  

	
  

33	
  

bütünleştirici bir edimdir, tanıyanla tanınanın çakışmasıdır, ben’in nesneyle 

özdeşliğidir.”115 Bu özdeşlik Açık Yapıt’ta Eco’nun da (yabancılaşma bağlamında) altını 

çizdiği bir durumdur: 

 

İnsan nesneyi anlamak için onun içinde yer almak zorundadır.  (…) Nesneyi yabancı 
(…) olarak görmemek gerekir, çünkü bizim yansımızı ve izlerimizi taşıdığına göre, 
nesne aslında biziz. Onu tanımak kim olduğumuzu bilmek demektir. (…) Bu durumu 
insan doğasının değer yitirmesi olarak almak, (…) doğanın ve insanın bir ve aynı şey 
olduğunu kabul etmemek demektir.116  

 

 Epifaniler’in “a” bölümündeki nesnenin “üç ağaç” olduğunu anımsayarak, 

Timuçin’in sözleriyle devam edelim: 

 
Bizim ruhsallığımız ya da ben’imiz sürekli bir akışın öznesi durumundadır. 
Zamansallık, buna göre, ben kavramının özünü oluşturur. Bir başka deyişle, ben’in 
gerçekliği zamansallıkla belirgindir. (…) Kendime yöneldiğim anda, içsel yaşamın 
değişken ve sürekli olduğunu duyuyorum. Bu, ben’imin aralıksız sürdüğü, kesintisiz 
bir süreklilik olduğu anlamına gelir. O bir akıştır, bir sonsuz akıştır, bir ırmaktır, 
“sonsuz akışın sürekliliğidir”. (…) Zaman ben’im.117 

 

 Geldiğimiz nokta bütünleyicidir: “Zaman ben’im.” Berio, Proust’un Kayıp 

Zaman’ını müziklerken Si sesi ile sabitlediği ben’i bu nedenle vurgulamaktadır. “Üç 

ağaç”ta yakalanamayan, erişilemeyen, dokunulamayan, ama sürekli anımsanmaya 

çalışılan şey, anlatıcının kendisidir. Ve, en önemlisi de, kayıp zaman, aslında kayıp 

ben’dir; sonsuz akışın sürekliliği ile özdeşleşmiş bir ben. 

 

 Bu ifade bize Ahmet Hamdi Tanpınar’ın dizelerini anımsatmaz mı? 

  
Ne içindeyim zamanın, 

 Ne de büsbütün dışında; 
 Yekpâre, geniş bir ânın 
 Parçalanmaz akışında.118 
 

Proust’taki süreklilik fikriyle ilgili şu sözlerinde Orhan Koçak da aynı 

anımsatmayı yapar: “Doluluğun, varlığın, husursuz da olsa huzurun, sürekliliğin 

Proust’u: Kendisi ne derse desin, aslında ‘yekpâre, geniş bir ânın parçalanmaz akışında’ 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
115 Afşar TİMUÇİN, Estetik, s. 85. 
116 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 194-195. 
117 Afşar TİMUÇİN, Estetik, s. 87-88. (Koyu vurgular bize ait.) 
118 Ahmet Hamdi TANPINAR, “Ne İçindeyim Zamanın”, Bütün Şiirleri, s. 19. 



	
  

	
  

34	
  

yüzmekte olduğuna ikna edilmek istenen bir Proust.”119 Daha önce “gerçeğin biçim 

değiştirmesi” (trasfigurazione della realtà) bağlamında bahsettiğimiz Richard 

Kearney’nin Proust, Joyce ve Woolf üzerine yazdığı incelemede de “yekpâre, geniş bir 

ân”a benzeyen üç ifadeye rastlarız: Biçim değiştiren an (transfiguring instant), sonsuz 

şimdi (eternal now) ve an’ın epifanisi (epiphany of the moment).120 

 

“Sonsuz şimdi” ya da “sonsuz akışın sürekliliği” −belki de en güzel biçimde− 

zamansallığı öne çıkan bir sanat olarak müzikle ifade edilebilir. Kearney’in Kayıp 

Zaman’ı tanımlarken kullandığı “epifaniler sonatı” (sonata of epiphanies121) sözü bu 

savı doğrular niteliktedir. Beckett de Proust adlı eleştirisinin son paragrafını, aynı 

nedenle, müziğe ayırır: 

 
Proust’ta müziğin önemi üzerine bir kitap yazılabilir. (…) Başka bütün sanatlar İdea’yı 
ancak peşinden sürüklediği birtakım görüngülerle birlikte üretebilirken, müzik İdea’nın 
kendisidir, görüngüler dünyasından habersizdir, ideal biçimiyle varlığını evrenin 
dışında sürdürür, (…) Zaman’da kavranır. (…) Müzik, Proust’un yapıtındaki katalitik 
öğedir. Onun inançsızlığına karşı, kişiliğin devamlılığı ve sanatın gerçekliği üzerinde 
ısrar eder. Ayrıcalık anlarını [yani epifanileri] sentezler ve kendisi de onlara paralel 
olarak akar.122 

 

Bu “akış” fikri, Eco’nun “Açık Yapıt Poetikası”nda bilinç akışının müziğini 

açıklamakta kullandığı “uzam-zaman sürekliliği”dir (continuo spazio-temporale123). 

Peki, akış/süreklilik fikri Berio tarafından müziğe, yani Epifaniler’in “a” bölümüne 

nasıl aktarılır? 

 

Öncelikle daha önce de bahsettiğimiz perdesel düzenlenişi ele alalım: Açık 

dizisellik yönteminin, aralıksal çekirdeklerin yinelenmesi aracıyla süreklilik fikrine 

hizmet ettiğini söyleyebiliriz. Hatta, açık dizisellik yönteminin belirgin bir özelliği, 

dinleyiciye müziği kulaklarıyla izleyebilme, izini sürebilme olanağını veren aralık 

(interval) akışıdır. Akışın çalgılama üzerindeki izdüşümüne ise Epifaniler’in genel 

performans notlarında rastlarız. Sadece “a” bölümündeki marimba icrasını 

ilgilendirdiğini belirten bir dipnotta şu ifadelere yer verir Berio: 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
119 Orhan KOÇAK, “Sunuş”, s. 10 (Samuel BECKETT, Proust, çev. Orhan Koçak). 
120 Richard KEARNEY, Anatheism, ed. Richard Kearney, s. 103, 105. 
121 a.g.k. s. 102. 
122 Samuel BECKETT, Proust, çev. Orhan Koçak, s. 78. (Vurgu ve köşeli parantez bize ait.) 
123 Umberto ECO, Opera Aperta, s. 51. 



	
  

	
  

35	
  

 
İcracı her iki elinde de çok yumuşak uçlu ikişer baget bulundurur. Bu bagetleri biri 
tuşların altında diğeri üstünde olmak üzere, bir çatal gibi tutmalıdır. Böylece, yazılı olan 
tremololar, hafif bir dirsek hareketiyle hızlı bir şekilde icra edilebilir. Sonuç sürekli 
[kesintisiz/kesiksiz] bir ses olmalıdır.124 
 

Aynı uygulamayı inek çanlarının icracılarından da isteyen Berio, bu “kesiksiz 

tremolo” dokusunu tüm bölüm boyunca −neredeyse kesiksiz bir biçimde− sürdürür. 

Akış/süreklilik fikrinin büyük ölçekte, yani biçim üzerindeki izdüşümü ise, “a” 

bölümünün başlangıcının ve sonunun silikleşmesi/örtükleşmesi/belirsizleşmesi ile elde 

edilir. Berio’nun on iki bölümlü Epifaniler yapıtı, Kearney’nin sözleriyle söylersek 

“an’ın epifanisi”dir ve Tanpınar’ın ifadesiyle “parçalanmaz akış”ı vermek için her 

bölümden daha fazla gayretlidir “a” bölümünde. Bölüm başlarken solo çellonun Mi 

sesi, bir önceki orkestral bölüm olan “A” ile vida görevindedir. Ayrıca, “A”nın sonunda 

tuba, kontrbas trombon ve kontrfagotun verdiği Sol diyez - La - Si bemol akoru, “a”nın 

başında üç solo kontrbasın verdiği akorun aynısıdır. [012] çekirdeğinin armonik biçimi 

olan bu akorun üç solo çalgı ile verilmesi de metindeki “üç”ün başka bir yansımasıdır. 

Berio bu üç solo çalgı/çalgıcı fikrini biçime (yani sürece) dahil ederek bir akış halinde 

tutar bölüm boyunca: İlk ölçüde üç kontrbas, 5. ölçüde üç tuşlu perküsyon (bir vibrafon 

ve iki marimba), 7. ölçüde üç inek çanı icracısı (her biri üçer çan çalmaktadır), 13. 

ölçüde üç klarnet (1. klarnet ve bas klarnet 8. ölçüden itibaren başlamıştır çalmaya) ve 

17. ölçüde üç trombon sokulur müziğe. Bu noktadan sonra orkestrasyonun üçlü 

bölünmesi çok daha belirgin ve çoğuldur. 8. sayfanın sonunda hem kontrbasların 

baştaki akora geri dönmesi, hem de kontrbaslar, kemanlar ve arplarda duyulan 

fortissimo noktalar, bölümün sonuna geldiğimizin habercisidir: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
124 Luciano BERIO, Epifanie, performans notları. (Köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

36	
  

 

Örnek 3.1.2. Epifaniler, “a” bölümü, 8. sayfa. 



	
  

	
  

37	
  

 

Ancak metin bitmemiştir, sürmektedir. Bölümün sonundaki çift ölçü çizgisi bile 

Proust metnini  durduramaz; kalan sözcükler bir sonraki vagona, yani “B” bölümüne 

akmaya devam eder. Berio, bilinç akışını kesmemekte, Eco’nun deyimiyle “uzam-

zaman sürekliliği”ni sağlamaya çalışmaktadır. Kayıp Zaman’dan alınan ve sonraki 

bölüme doğru “kaybolan” metne verilen bu biçim, sarkan tümcenin içerdiği anlamla da 

örtüşür: “(…) onun için mi etraflarındaki [üç ağacın etrafındaki] manzara tamamen 

kaybolmuştu belleğimden?”125 

 

3.1.5. Bir Açıklık Olarak Kayıp Zaman 

 

Süreklilik ve akış fikri, görülüyor ki, aslında “kayıp zaman / kayıp ben” fikriyle 

çok yakın bir ilişki kurar. Dolayısıyla, sonsuz akışın sürekliliğini müziğine çokkatmanlı 

olarak yansıtmaya çalışan Berio, kayıp zamanı da bir “çoklu yorumlanabilirlik”le126 ele 

alır. İlk yorum, akış bağlamında bahsettiğimiz “kesiksiz tremolo” dokusudur kuşkusuz. 

“Ne içinde, ne de büsbütün dışında” olduğumuz bir zaman algısı yaratan bu ses dokusu, 

belirlenmemiş sayıdaki hamlesiyle sonsuzlaşan, sonsuzlaşırken de kaybolan bir 

şimdi’nin ifadesidir. “Kayıp zaman” kavramının diğer bir yorumu ise, tartısal (metric) 

serbestlik ya da tartımsızlık çabası üzerinden kurulur. Berio bu bölümün başında ölçü 

numaraları vermemekle beraber, neredeyse tüm bölümü mezzosoprano çizgisinin belli 

noktalarını kerteriz alarak, “açık” bir tartımla müzikler. Bu tavır, sadece serbest ölçüsel 

yapılanmaya değil genel olarak ritme de yansımış olan “görece notalama” yöntemidir. 

Perdelerin belirlenip ritmin uzamsal/görsel orantılı bir şekilde yerleştirildiği bu 

notalama, yorumculara ritmik planda bir esneklik, sorumlu bir özgürlük, bir “olanaklar 

alanı”127 sağlar. Bu bağlamda “kayıp zaman”, hem yatay (artzamanlı/ezgisel) hem de 

düşey (eşzamanlı/armonik) anlamda bir “açıklık”a dönüşür. Açıklık, bu yazının başında 

belirttiğimiz gibi, bir düzen-düzensizlik dengesi ise, “a” bölümünde uygulanan görece 

notalamada perde, düzeni; ritim ise düzensizliği simgelemektedir. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
125 Özgün tümce: que le paysage qui les entourait avait été entièrement aboli dans ma mémoire. Roza 
Hakmen’in çevirisi esas alınarak yeniden biçimlendirilmiştir. (Vurgu ve köşeli parantez bize ait.) 
126 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 60. 
127 a.g.k. s. 8, 26, 131, 136 (“olanaklılıklar alanı”), s. 151 (“olanaklar ağı”). 



	
  

	
  

38	
  

Berio, görece notalama üzerinden kurduğu düzen-düzensizlik dengesini büyük 

ölçekte, yani “a” bölümünün biçimine yönelik de kurar. Bölümdeki genel yönelim olan 

görece notalama kimi zaman terk edilerek tartımın ve ritmin kesinleştiği geleneksel 

notalama da yeğlenir. 8, 16-17, 23-24, 31-33. ölçülerde karşılaşılan bu notalama tercihi, 

“açıklık” içine serpiştirilmiş “kapalı birimler” olarak değerlendirilebilir. Besteci, sanki 

Açık Yapıt’ın son sayfalarında bahsedilen, “Âdem’in keşfettiği” şu kuramı 

uygulamaktadır: “Düzen, düzensizliğin pek çok halinden biridir ve arada bir ortaya 

çıkar.”128 Kim bilir, belki de 8. ölçünün klarnetlerinin üstündeki suono d’eco (“yankı 

sesi” ya da “Eco’nun sesi”) ifadesi, bir “çoklu yorumlanabilirlik”le, Eco’ya gizli bir 

göndermedir. 

 

Döngüsel yineleme, akış/süreklilik ve son olarak da düzen-düzensizlik 

fikirlerinin “a” bölümünde hem ayrıntıda (küçük ölçekte), hem de biçimde (büyük 

ölçekte) özenle örtüştürüldüğünü görüyoruz. Berio-Eco düşüncesindeki temel ilkelerden 

biri olan içerik-biçim / öz-söz / ne-nasıl bütünlüğünün göstergeleridir tüm bu 

örtüşmeler. Hatta içerik/öz/ne’den çok biçim/söz/nasıl’a önem atfeden bir 

bütünlüktür/diyalektiktir bu; sanatın çekirdeği buradadır: “Sanatın bugünün insanından 

söz edebilmesi için tüm kurulmuş formel sistemleri yıkmaktan başka seçeneği yoktur, 

çünkü asıl konuşma aracı form’dur [biçimdir].”129 Bu çalışmada konu edindiğimiz 

anahtar sözcüklerden biri olan bellek, Proust yazınının yanı sıra Berio-Eco 

düşüncesinin odağındaki biçimle de çok yakın bir ilişki kurar. 

 
Biçim kavramı, (kendisi de bellek üzerinden yürüyen) müzik sanatının belleği baş 
köşeye oturtan kavramlarından biridir. İşitilen bir öğenin biçimsel/yapısal işleyiş içinde 
taşıdığı ağırlığın, işlevin saptanmasında (…) bellek olmazsa olmaz bir araçtır. Besteci, 
öğelerini ve öğeler arası ilişkiyi kurarken, tüm hamlelerinin dinleyicinin belleği 
üzerinde derin ya da hafif bir iz bıraktığı varsayımından hareket etmektedir.130  
 

O halde, Berio’nun Kayıp Zaman’dan seçtiği metnin son sözcüğünün “bellek” 

(mémoire131) olması bir rastlantı olmamalıdır. Buradaki bellek; kaybedebilen, güçsüz 

olan, Proustgil terimle kurgulayıcı/istemli/iradi bellektir, Eco’nun deyimiyle “derleme 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
128 a.g.k. s. 244. 
129 a.g.k. s. 208. (Köşeli parantez bize ait.) 
130 Mehmet NEMUTLU, “Biçim ve Yapı”, Müzikte Alımlama, s. 67. 
131 Luciano BERIO, “B”, Epifanie, ö. 12. 



	
  

	
  

39	
  

zekâ”dır. 132  Entelektüelliği, bilgiye güveni, akılcılığı, mantığı, bilinebilirliği ve 

belirlenebilirliği, nedenselliği ve dolayısıyla Berio-Eco düşüncesindeki düzeni, 

“biçimleme”yi karşılar bu anlam. Berio’nun bellek vurgusu bir uyarı niteliğindedir: 

Açıklığın −ve benzer eğilimler taşıyan Zen’in− odağındaki düzensizlik, belirsizlik, 

süreksizlik, tamamlanmamışlık, çoğulluk, hareketlilik ve olanaklılık kavramları ne 

kadar önemli ve gerekliyse, bu kavramların karşısında yer alan düzen, belirlilik, 

süreklilik, nedensellik, kısacası insan aklının ve belleğinin 

kurgulayıcılığı/biçimleyiciliği de bir o kadar önemli, gerekli ve değerlidir. Uygar insan 

ve onun sanatı, bu karşıt kavramları bir dengeye, bir diyalektiğe tabi tutmalıdır. 

Epifaniler’in “a” bölümünün sonundaki bellek vurgusu, Eco’nun “Zen ve Batı”sının 

sonundaki bellek vurgusu ile örtüşmektedir: “Batılı insan, evrendeki çoğulluk, 

çokanlamlılık ve tüm varoluş üzerine tefekküre dalıp belleğini yitirmeyi asla kabul 

etmez; ama belleğine egemen olma ve onu yeniden biçimlendirme uğraşı sırasında 

[elbette ki] kendini sürekli kaybedecektir [bkz. “kayıp ben” kavramı].”133 Makalenin 

son cümlesi de bu vurguyu benzer sözlerle açıklar niteliktedir: “Batı, değişkeni (...) 

hareketsiz kılan nedensellik yasalarını yadsırken, geçici istatistik ve olasılık yasaları 

aracılığıyla onu yeniden tanımlamayı yadsımamaktadır, çünkü ‘ayırt edici’ olan 

düzendir [biçimdir] ve zekâ onun sanatıdır.”134 

 

3.1.6. Epifaniler’in İçindeki “a” 

 

Eco’nun Zen başlığı altındaki Rosetti alıntısıyla ele almaya başladığımız, 

Bergson, Beckett ve Sartre’ı da içine alan açılımlarla açıklamaya çalıştığımız Proust-

Berio-Eco üçgenini Epifaniler yapıtının bütünü içerisinde konumlandırmak yararlı 

olacaktır. 

 

Epifaniler’deki en eski metindir Proust metni. 1918’de yazılmış olan bu dört 

tümcenin ilk vokal bölüm için seçilmiş olması da süredizimsel (kronolojik) bir tercihi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
132 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 173. 
133 a.g.k. s. 182 ve Umberto ECO, Opera Aperta, s. 233. (Köşeli parantezler bize ait.) 
134 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 183. (Köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

40	
  

getirir akla. Bozulmuş, alt üst edilmiş, kesikli bir sözdiziminin (dislocated syntax135) 

yılmaz savunucusu olan Berio’nun bu tercihi bir tutarsızlık olarak görünebilir. Oysa, 

yukarıda da belirttiğimiz gibi, süreksizliğe/kesikliliğe karşı sürekliliğin/kesiksizliğin 

diyalektik dengesini kurmaya çalışmaktadır besteci. Bu dengenin süreksizlik ucunda 

Epifaniler’in son metinlerini oluşturan Simon ve Brecht (“e” ve “b” bölümleri) 

bulunurken, süreklilik ucunda ilk metin olarak Proust (“a” bölümü) yer alır.  

 

Modernist bir yapıt olarak Epifaniler, sözdizime bağlı, 19. yüzyıl 

gelenekselliğinden izler taşıyan, Zen’e göz kırpan, dolayısıyla da Berio-Eco 

düşüncesine belki de en uzakta duran Proust’u, önüne bir hesaplaşma olarak alır sanki: 

“Modernizmin gelenekle hesaplaştığı en temel alan, geleneğin doğal dili ve onun en 

önemli belirleyeni olan ‘süreklilik’ kavramı bağlamında açımlanan anlam sorunudur. 

Modernizmin gelenekle hesaplaşması, öncelikle sürekliliğin ve doğal anlamın 

parçalanmasında kendini gösterir.” 136  Berio, Epifaniler boyunca bu türden bir 

hesaplaşmanın hakkını verecektir; çünkü yeninin ancak eskiyi bilerek, geleneği 

tanıyarak ve ondan beslenerek yaratılacağının farkındadır. Tıpkı Proust’un kendi 

çağında yaptığı gibi. 

 

Evet, Proust ile Dostoyevski arasında biçimsel bir akrabalıktan, yani Proust’un 

romantik akımla olan biçimsel bağından bahsedilebilir Beckett’in dediği gibi. Ama 

Beckett, bu bağı vurguladığı kadar, “romantizmin öznelciliğini uç noktaya götürerek 

aştığını, yeni bir nesnelliğe ulaştığını” da belirtir Fransız yazarın: “Proust, Romantik 

sanatçının ‘sansasyonelleştirmeye yatkın’ olduğu şeyi ‘patolojik bir ayıklık ve kudretle’ 

işlemiştir.”137 Bilinç-akışı romanı ile gerçekçi gelenek arasındaki ilişkiyi José Ortega ise 

şöyle ifade etmektedir: “Proust-Joyce kuşağı, kılı kırk yararak, mercek elde yaşamın 

mikro-yapısını keşfe çıkarak gerçekçiliği aşmıştır.”138 Gerçekçiliğin sınırlarını zorlayan 

bir gerçekçilik anlayışıdır bu. Proust-Joyce kuşağını dahil edebileceğimiz bu yeni sanat 

anlayışı “gerçekliği en yoğun biçimde, en etkin biçimde dışlaştırdığı yerde bile gerçeğe 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
135 Paul GRIFFITHS, “Europe 4: Mobile Form, 1956-1962”, Modern Music and After: Directions 
since 1945, s. 111. 
136 Hasan UÇARSU, “İlhan Usmanbaş’ın Müziğinde Geleneğin İzleri”, Perpetuum Mobile: İlhan 
Usmanbaş’ın Yapıtı, s. 102. 
137 Orhan KOÇAK, “Sunuş”, s. 16 (Samuel BECKETT, Proust, çev. Orhan Koçak). 
138 Dorrit COHN, Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu, çev. Ferit Burak Aydar, s. 20. 



	
  

	
  

41	
  

uymaz gibi durur.”139 Üstelik Proust’un, çağına ve çevresine göre Joyce’dan daha 

avangard bir konumda bulunduğu iddia edilebilir: Hem Joyce’dan 11 yıl önce 

(1871’de), hem de Joyce gibi Kıta Avrupası’ndan uzakta değil onun tam göbeğinde 

(Fransa’da) başlamış bir yaşamdır Proust’unki. Fransız yazarın çağdaşı ve memleketlisi 

olan Debussy’nin (1862-1918) gerçekçi gelenekle ilgili düşünceleri tam da Proustgil bir 

yaklaşımdır: “Düşü 140  kesin gerçeklere indirgeyerek birilerini düş kırıklığına 

uğratmayalım.”141  Beckett’in Proust’tan alıntıladığı şu tümce de bu savı doğrular 

niteliktedir: “Bir rüyanın anımsanmasıyla, der Proust, gerçekliğin anımsanması arasında 

büyük fark yoktur.”142  

 

Besteci olduğu kadar verimli bir yazar olan Berio da, Epifaniler’i bestelemeye 

başlamadan iki yıl önce (1957’de) yazdığı “Botanik Bahçesi”143 adlı denemesinde 

Proust’un şu sözlerini parafraz eder: 

 
 Gerçek sanatın (...) yüceliği, uzağında yaşadığımız gerçekliğin, yerine 
koyduğumuz geleneksel bilgi kalınlaşıp katılaştıkça iyice uzaklaştığımız gerçekliğin, 
öğrenemeden ölme ihtimaliyle karşı karşıya bulunduğumuz gerçekliğin, yani 
hayatımızın yeniden bulunması, yakalanması ve bize tanıtılmasıydı. 
 Gerçek hayat, nihayet keşfedilip açıklığa kavuşturulan hayat, dolayısıyla dolu 
dolu yaşanan tek hayat, edebiyattır. Bu hayat, bir anlamda, sanatçıda olduğu kadar her 
insanın içinde de her an mevcuttur. [Ama çoğu insan, onu açıklığa kavuşturmaya 
uğraşmadığı için görmez. Bu yüzden de, geçmişleri, zihinleri tarafından "banyo 
edilmediği" için işe yaramayan sayısız klişeyle dolup taşar. Sanatın açıklığa 
kavuşturduğu şey, yalnız kendi hayatımız değil, başkalarının da hayatıdır, çünkü tıpkı 
ressam için renk gibi, yazar için de üslup, teknik değil, görüş meselesidir. Her birimizin 
dünyayı görüşündeki nitel farklılığın, doğrudan ve bilinçli yöntemlerle mümkün 
olamayacak şekilde ortaya koyulmasıdır; sanat olmasa, bu farklılıklar ebediyen her 
birimize ait birer sır olarak kalırdı.]144 
 

Buradaki “sır” (le secret) kavramı giz olarak da okunamaz mı? Proust’un gerçek 

ve giz anlayışı, onun eski ve yeni sanat arasında uyguladığı ayrımın bir göstergesidir. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
139 Afşar TİMUÇİN, Estetik, s. 221. 
140 Buradaki “düş”, kanımızca, sezgiyle ulaşılan asıl gerçeği, asıl “uyanıklık” halini simgelemektedir. 
141 a.g.k. s. 221-222. 
142 Samuel BECKETT, Proust, çev. Orhan Koçak, s. 37. 
143 Luciano BERIO, “Giardino botanico”, Scritti sulla musica, s. 363-367.  
144 Marcel PROUST, Yakalanan Zaman, çev. Roza Hakmen, s. 203. (Vurgu ve köşeli parantez bize ait.) 
Köşeli parantezin içindeki sözler, Berio’nun denemesinde yer almayan, ama Proust’un sözlerinin 
devamında sırra/gize dokunduğu kısımdır. Giz, çalışmamızın anahtar kavramlarından biri olduğu için, 
alıntımıza bu kısmı da dahil etmeyi uygun gördük. 



	
  

	
  

42	
  

Bu ayrım, Eco’nun Açık Yapıt’ta bahsettiği “iki tür açıklık”tan145 ilkine, yani farklı 

yorumlar, farklı okumalar, farklı anlamlar toplamına, “çoklu yorumlanabilirliğe” denk 

düşer. İzleyicinin hazırcı ve “alıcı” olduğu, nesnenin belirginliğiyle izleyiciyi kendine 

bağımlılaştırdığı, “gerçekliğin sınırlarını zorlamayan”146 eski sanata karşı, izleyiciyi 

etkinleştiren, onu “alımlayıcı”ya dönüştüren ve yükümleyen, onun araştırıcı katılımını 

gerektiren, “nesneyi soymaya ya da giydirmeye, bozmaya ya da tamamlamaya”147 

yönlendiren, yani gerçekliğin sınırlarını zorlayan yeni bir gerçekçilik, yeni bir sanat 

önerilmektedir Proust’ta. Onun Kayıp Zamanın İzinde yapıtı ve “kayıp ben” kavramıyla 

ortaya koyduğu giz, bir “açıklığa” dönüşmektedir. Giz ile açıklık arasındaki ilişkiyi 

belki de en güzel şekilde Afşar Timuçin ifade etmiştir: 

 

Gizin anahtarı yoktur, o hem çok basittir −çünkü sezilir olmakla sınırlanır− ve hem de 
çok karmaşıktır −çünkü onunla ilgili olarak tek ve nesnel bir biçimde oluşturulmuş bir 
yorum söz konusu değildir. Giz bir anlamlar çokluğuna açılır. O, sanatçıyla dünya 
arasında bir duygu yakınlığı oluşturur, okuyucu da bu duygu yakınlığına katılmaya 
çağrılır.148 
 

“Aydınlanma anı” ya da “uyanıklık anı” olarak dilimize çevirebileceğimiz 

epifani sözcüğünün kendisi de “bir anlamlar çokluğuna açılmakta”, bir “çoklu 

yorumlanabilirlik” taşımaktadır. Berio, Epifaniler’in “a” bölümünde epifani kavramını 

en gizemci/mistik ucundan okumaya, yorumlamaya başlar. Bu kaynakla başlayan 

ırmak, akarak149, dönüşerek150 ve “taşları sürükleyerek”151 Brecht metninin yer aldığı 

“b” bölümüne varacak, toplumcu bir aydınlanmaya/uyanışa çağrı yapacaktır. Berio, 

−yine bestecilik kariyeri boyunca koruyacağı bir tavırla− anlamları birbirinden ayırmaz. 

Bu durumda da her ikisini kullanır; çünkü bir bütünün iki parçasıdır bu anlamlar. 

Epifaniler’in program notunda geçen “gerçeğin biçim değiştirmesi” (trasfigurazione 

della realtà) tam da bu noktada, biçimsel bir süreç olarak değer kazanır. Çünkü 

değiştirmek/dönüştürmek için önce değişmek/dönüşmek gerekir. Aydınlanma, 

uyanıklık, direniş, hareket ve açılma; hepsi, önce insanın içinde, kendisinde başlar. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
145 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 58. 
146 Afşar TİMUÇİN, Estetik, s. 218. 
147 a.g.k. s. 218. 
148 a.g.k. s. 225. (Vurgular bize ait.) 
149 Bu sözle ilişkili olarak “süreklilik/akış” kavramını anımsamak için bkz. dipnot 116. 
150 Bu sözle ilişkili olarak “dönüşüm” ve “süreç” kavramlarını anımsamak için bkz. dipnot 95. 
151 “Irmakların suyu taşları sürükler”: Brecht’in Schweyk im Zweiten Weltkrieg oyunundaki Hanns Eisler 
imzalı şarkılardan biri olan Das Lied von der Moldau’nun Türkçe’ye çevrilmiş ilk dizesi. 



	
  

	
  

43	
  

3.2. Şiirsel Bir Açıklık: Machado - Berio - Eco Üçgeninde Epifaniler’in “c” Bölümü 

 

Açık Yapıt’ın “Açıklık, Bilgi, İletişim” adlı 3. bölümünde şiirsel iletide anlam ve 

bilgiyi incelemeye koyulan Umberto Eco, anlam açısından hiçbir farkı olmayan iki aşk 

metniyle çıkar karşımıza. Eco’nun kendine has nüktedan üslubuyla “uydurduğu” ilk aşk 

metni şöyledir: 

 
Çok uzun zaman önce başımdan geçen olayları hatırlamaya çalıştığımda, bazen bir 
akarsu görüyorum, yani dingin akan, soğuk, berrak bir su geliyor gözlerimin önüne; bu 
akarsuyu hayal ediyorum demek istiyorum. Bu akarsuyun anısı beni çok özel bir 
biçimde etkiliyor, çünkü kıyısında, o zamanlarda âşık olduğum, hâlâ da âşık olduğum 
kadın oturuyor. Bu kadına öylesine âşığım ki, âşıklara özgü bir biçimde, onun 
dünyadaki tek kadın olduğunu düşünüyorum. Yapabilirsem şunu da eklemeliyim ki, 
âşık olduğum kadının anısıyla böylesine özdeşleştirdiğim ırmağın anısı (itiraf etmeliyim 
ki bu kadın çok da güzel), ruhumu tatlılıkla dolduruyor. Sonuç olarak ben, yine âşıklara 
özgü bir başka davranış biçimi gereği, akarsunun doğrudan olmasa da bana hissettirdiği 
bu tatlılığı, bende uyandırdığı duygular nedeniyle, yine akarsuya aktarıyorum. Şu halde 
ben bu tatlılığı, gerçekten onun bir özelliğiymişçesine akarsuya mal ediyorum. İşte 
bütün söylemek istediğim bu, umarım kendimi iyi ifade edebilmişimdir.152 
 

Eco, kesin olarak anlaşılabilmek kaygısıyla artık-bilginin yasalarına başvuran bu 

âşığı elbette anlayacağımızı, ama kısa bir süre sonra bu açıklamaları tümüyle 

unutacağımızı söyler. Ve ekler:  

 
Oysa eğer âşığın ismi Francesco Petrarca’ysa (...) şöyle seslenecektir: 
 
Aydınlık, serin ve tatlı sular 
kıyısından sarkıtırdı bacaklarını 
O, tek Kadın’dı bence! 
 
Böyle yaparak, yalnızca on iki sözcükle bize bir yandan bir aşkı anımsadığını ama öte 

yandan hâlâ âşık olduğunu söylemeyi başarır ve bir çığlıkla ve şimdiki zamana ait dolaysız bir 
görüntüyle (...) onu ne kadar sevdiğini anlatır.153 

 

“Şimdiki zamana ait dolaysız bir görüntü.” Bu ifade, açıktır ki Berio’nun 

yapıtına adını veren “epifani” kavramıyla yakın bir ilişki kurmaktadır.154 Yukarıdaki ilk 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
152 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 74-75. 
153 a.g.k. s. 75; Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 140. Bu alıntıda Pınar Savaş ve Tolga 
Esmer çevirileri harmanlanmıştır. (Vurgu bize ait.) 
154 Bkz. dipnot 58. 



	
  

	
  

44	
  

aşk metni artık-bilgi 155  yüklü, “lafazan” üslubuyla bir Proust-Joyce epifanisine 

hammadde olabilecekken, ikincisinin haikuvari kısalıktaki ifadesi ise tam bir Machado 

tarzı epifaniye karşılık gelir. Joyce’u çalışmamızın bir sonraki bölümüne bırakıp, 

öncelikle Epifaniler’de Proust’tan sonra alıntılanan ilk metin olan Machado’ya ve onun 

Berio-Eco düşüncesiyle ortaklığına odaklanalım. 

 

3.2.1. Machado’nun Anahtar Sözcükleri 

 

İlk çalışmalarında Bergson ve Fransız simgeciliğinden etkilenen, çağdaş 

İspanyol şiirinin önde gelen temsilcilerinden Antonio Machado (1875-1939), süslü 

dizelerle kurduğu poetikasını zaman içinde toplumcu-gerçekçi ilkelere ve daha yalın, 

öz, duru ve an odaklı bir söyleyişe yönelterek kendi sesini bulmuştur. Eco’nun 

yukarıdaki Petrarca dizelerini tanımlarken kullandığı “şimdiki zamana ait dolaysız bir 

görüntü” ifadesinin ilk anahtar sözcükleri olan şimdiki zaman, dolayısıyla, 

Machado’yu anlamak için de elzemdir. İşte Epifaniler’deki Proust-Machado 

bağlantısının ilk vidası.156 Meksikalı ozan Octavio Paz, Machado’yu “zamanın şairi” 

olarak tanımlar: 

 
Zamanın şairi Machado, yaşayan sözcüklerin içinde olduğu zamansal bir dil yaratmaya 
çalışmaktadır. (...) O, zamana (...) canlı olarak sahip olmak ister. Zamanın şairi, 
kendisini bağlamsal ifadelerden alabildiğine uzaklaştırmış biri olur. Somut, akıcı ve 
herkesin anlayabileceği halkın dilini konuşur. Onun halk diline olan tutkusu geleneksel 
şiire olan tutkusuyla bütünleşir. (...) Bu geleneksellikte şimdiki zaman kültü ve şimdiki 
zaman olarak duran her şey söz konusudur.157    
 

Tam da burada, bir süreliğine Machado’nun zaman ve mekânından uzaklaşalım 

ve “şey” sözcüğünün “nesne” anlamını anımsayarak, Veysel Çolak’ın Edip Cansever 

için söylediklerine kulak verelim: 

 
Onun, çevremizi kuşatan her ‘şey’e yönelmesi bilinçli bir seçim olarak belirir. Çünkü 
insan çevresinden yalıtılmış olarak düşünülemez, zaten buna da olanak yoktur. İnsanın 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
155 Bu kavram için bkz. Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 71 ve çalışmamızın 3.3.2.3. 
Yineleme, Artık-bilgi ve Paralinguistik adlı bölümü. 
156 Ayrıca bkz. Kearney’nin Proust, Joyce ve Woolf üzerine yazdığı incelemedeki “sonsuz şimdi” (eternal 
now) ve “an’ın epifanisi” (epiphany of the moment) ifadeleri. Richard KEARNEY, Anatheism, ed. 
Richard Kearney, s. 103, 105. 
157 Tozan ALKAN, “Antonio Machado Çevirirken”, 2015, s. 8 (Antonio MACHADO, Granada’ya 
Doğru, çev. Tozan Alkan). Vurgu bize ait. 



	
  

	
  

45	
  

insanla olan ilişkisinin doğuracağı tüm sonuçlar; insanın nesneyle olan ilişkisiyle 
tanımlanır, biçimlenir.158 
 

Bu sözler Berio ve Eco’nun hem dönemsel hem de sanatsal çağdaşı olan 

Cansever (1928-1986) için ne kadar geçerliyse, Berio’nun alıntıladığı ve şiirde çağdaş 

bir söyleyiş arayan Machado için de o kadar geçerlidir. Çolak’ın yukarıdaki son 

tümcesi, Açık Yapıt’ta Proust üzerinden andığımız “nesne aslında biziz”159 tümcesiyle 

aynı fikri taşımaz mı? İşte Epifaniler’deki Proust-Machado ardışıklığına bir başka vida 

daha. 

 

Zamanın şairi Machado, dolayısıyla, biraz da nesnenin şairidir. Cansever’in, 

yeni şiirin öncülerinden ve Machado’nun çağdaşı olan T. S. Eliot’a (1888-1965) atıfta 

bulunduğu şu sözler, Machado-Cansever ilişkisini biraz daha perçinleyebilir: 

 
Bir şairin işi, bir yerde kuramı da bozmaktır. Fakat bugüne kadar bozmadığım, bozmak 
istemediğim T. S. Eliot’un bir “nesnel karşılık” kuramı var. Şiire bir çeşit dekor 
hazırlamak bu. Benim burada anlatacağım şeylerin dekorunu kurmam gerek. 
Garsonuyla, bardaklarıyla, masasıyla, insanlarıyla tümünü anlatmam gerek. (...) Her 
şeyi birtakım nesnelerle vermeyi her zaman yeğlerim. Vazgeçemediğim bir şeydir bu. 
Eliot’un nesnel karşılık kuramından yola çıkıyorsak coşkularımız, duygularımız, 
düşüncelerimiz şiire aktarıldığı zaman oradaki nesnel karşılıklarını bulmalı.160 
 

Cansever’e −ve bizce tüm İkinci Yeni’ye göre− “insanın doğal göstergesidir 

nesneler.”161 Bu vesileyle, odağımızdaki göstergebilimciye, Eco’ya dönelim tekrar ve 

onun yukarıdaki Petrarca dizelerini tanımlamakta kullandığı diğer bir sıfata 

odaklanalım: dolaysız. Bu kavram, an / şimdiki zaman ve şey/nesne kadar önemli bir 

kavramdır Machado poetikasında. Özellikle 1924’te basılan Nuevas Canciones (Yeni 

Türküler) adlı kitabından itibaren ozan “kısa, öz, dolaysız ve lirik bir söyleyişe 

yönelir.”162 Bu kavram doğal alarak aklımıza Epifaniler’in “a” bölümü çözümlemesinde 

Proust üzerinden sözünü ettiğimiz birkaç kişi ve ifadeyi getirecektir: Husserl’in the 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
158 Veysel ÇOLAK, Edip Cansever’de Şairin Kanı, s. 38. (Vurgu bize ait.) 
159 Alıntının tamamı için bkz. dipnot 116. 
160  Devrim DİRLİKYAPAN, Ölümü Gömdüm, Geliyorum: Edip Cansever Şiirinde Varolma 
Biçimleri, s. 45. 
161 a.g.k. s. 45. 
162 Ayşe Nihal AKBULUT, “Sunuş”, s. 19 (Antonio MACHADO, Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal 
Akbulut). 



	
  

	
  

46	
  

thing itself’i163 (nesnenin/şeyin kendisi), Kearney’nin flesh and blood thisness’ı164 (deri 

ve kan buradalığı), Cage’in happening’i165 (olma/oluş) vb. Dolayısıyla “dolaysızlık” 

kavramı, “şimdiki zaman” ve “nesnel karşılık”la beraber Epifaniler’deki Proust-

Machado ardışıklığının bir başka tutarlılığını daha imler. Ancak burada önemli bir 

noktanın altını çizmemiz gerekir: Machado, 1900’lerin başında Paris’teyken derslerini 

takip ettiği Bergson’un (dolayısıyla Proustgil poetikanın) fikirlerinden 1917 itibariyle 

alabildiğine keskin −hatta alaycı− biçimde bir kopuş yaşar.166 “Kavramsal ve soyut şiir 

eğilimine karşı”167 toplumcu-gerçekçi ilkeleri benimseyen ozan, bu ilkelerin gereği 

olarak, sözünü ettiğimiz üç kavrama Proust gibi sezgisel değil “ussal (...) benliği ağır 

basarak”168 yaklaşır. 

 

Epifaniler’in metin seçimlerinde Eco’nun önemli bir payının olduğunu 

bilmemize rağmen, Açık Yapıt’ta doğrudan Machado’ya yapılan atıflara 

rastlayamıyoruz. Ancak, toplumcu-gerçekçi bir ‘dolaysızlık - şimdiki zaman - nesnel 

karşılık üçgeni’ne sahip birçok sanatçı üzerinden Eco’nun kitabında Machado’nun izini 

sürmek olası. Bu sanatçılardan biri, Berio’nun da iletişim halinde olduğu169 İtalyan 

yönetmen Michelangelo Antonioni’dir (1912-2007). Yönetmen, Açık Yapıt’ın 

yayınlandığı yıl (1962’de) Film Culture dergisine yazdığı bir denemede şunları 

söylemektedir: 

 
Sevdiğim filmler, görüntülerin ikna gücünü kaybetmeksizin bir gerçeklik hissini 
aktardığı filmlerdir. Gösterişsiz yapılan filmlerdir, romantik taşkınlığa teslim olmayan, 
entelektüel abartıya boyun eğmeyen filmlerdir. Şeylere tamamen oldukları gibi bakan 
filmler: Önden, arkadan ya da yandan değil, yüz yüze.170 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
163 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 180. 
164 Richard KEARNEY, Anatheism, ed. Richard Kearney, s. 103. 
165 Semra GERMANER, 1960 Sonrası Sanat, s. 23. 
166 José M. VALVERDE, “Antonio Machado: Düşünür Şair”, çev. Özgül Erman, s. 205 (Antonio 
MACHADO, Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal Akbulut). 
167 a.g.k. s. 209-210. 
168 Ayşe Nihal AKBULUT, “Sunuş”, s. 19 (Antonio MACHADO, Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal 
Akbulut). 
169 Antonioni’nin Çin’deki işçi yaşamına odaklanan Cina Chung Kuo adlı 1972 yapımı belgeselinde Berio 
seslendirme ve müzik konusunda danışman olarak yer almıştır. Bkz. Luciano BERIO, “La danza del 
cinese”, Scritti sulla musica, s. 144. 
170 Michelangelo ANTONIONI, L’Eclisse, DVD kitapçığı, s. 22. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

47	
  

Antonioni filmleri, sözünü ettiğimiz üçgene ek olarak, Machado şiirleri ile 

benzeşen bir özelliğe daha sahiptir ki Eco’nun İtalyan yönetmen üzerinden öne çıkardığı 

özellik de budur: non-storia / hikâye-olmayan / meta-anlatı. Proust düşüncesinde 

istemdışı/iradedışı belleği açıklarken başvurduğumuz, Eco’nun da Açık Yapıt’ta altını 

çizdiği171 bu önemli kavram, Proust-Machado bağlantısının bir başka vidası olmasının 

yanı sıra, kopuk gösterenlerden kurulu, geleneksel anlatı yapısından uzak duran 

Machado şiirinde kendini daha da belli eder. Antonioni sinemasındaki “yönsüz anlatısal 

sürüklenme” (directionless narrative drift 172 ) de aynı durumun karşılığıdır. Bu, 

alışılagelmiş (Aristotelesçi) olay örgüsü fikrine bir başkaldırıdır. 

 
Geleneksel kamera, hikâyeyi bilen ve her an bizim ne görmemiz gerektiğini seçen bir 
hikâye anlatıcısıdır; Antonioni’nin kamerası ise sürekli olarak değişik seçenekleri, 
başıboş/serseri/rastgele görüşü, düzenlemeler yapan açıyı, yeni bir biçimde açığa çıkan 
hareketi keşfeder.173 
 

Antonioni üzerinden benzer çıkarımları Eco da yapmaktadır kitabında: 

“Geleneksel olay örgüleri yapılarını kıran, olayların geleneksel dramatik bağlardan 

yoksun olduğu, hiçbir şeyin meydana gelmediği, meydana gelen olayların da anlatıma 

dayalı bir zorunluluktan değil, rastlantı eseriymiş gibi göründüğü” 174  bu sinema 

poetikasını açık yapıt düşüncesiyle haklı olarak örtüştürür yazar. Ancak, açık yapıt 

düşüncesinin ana fikri olan “düzen-düzensizlik diyalektiği”nin ve bu diyalektikte 

özellikle düzen ayağının her fırsatta altını çizen Eco, bu noktada da katıksız rastlantı, 

anlamsızlık, kontrolsüzlük ile (dolayısıyla da bu fikirlerin savunucusu olan Zen, 

happening, taschism, nihilizm vb. ideolojiler ile) “açıklık” arasına kalın bir çizgi çeker: 

 
Burada bir yanlış anlamaya engel olmak isterim: Yaşamın akışı açık değil 
rastlantısaldır. Bu rastlantısallığı bir olanaklar kümesine dönüştürmek için, biraz 
düzenlemek gerekir. Başka bir deyişle, bir kümenin, sonuçta ancak seçildiklerinden 
sonra aralarında çok işlevli bir ilişki kurulabilen öğelerini seçmemiz gerekir.175 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
171 Bkz. dipnot 70, 71, 72, 73, 74. 
172 Michelangelo ANTONIONI, L’Eclisse, DVD kitapçığı, s. 8. (Çeviri bize ait.) 
173 a.g.k. s. 19. (Çeviri ve vurgular bize ait.) 
174 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 152. (Vurgu bize ait.) 
175 a.g.k. s. 153; Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 233. Bu alıntıda Pınar Savaş ve Tolga 
Esmer çevirileri harmanlanmıştır. Koyu vurgular bize aittir. 



	
  

	
  

48	
  

Yani düzenleme/kontrol/sınırlama/seçme yoksa, kendimize ait, gerçek bir sanat 

ürünü veya insan hayatı da yoktur demektedir Eco. Tıpkı Oruç Aruoba’nın “Uygar kişi, 

dağınıklık içinde düzenli olabilen insandır”176 sözünde olduğu gibi. Eco’yu dinlemeyi 

sürdürelim: 

 
[Antonioni’nin] Macera [L’Avventura, 1960] filminin açıklığı, “gelişigüzel” bir 
rastlantısallığın yerine “kasıtlı” bir rastlantısallığı geçirecek biçimde kurgulanmış 
olmasındadır, bilinçli bir montajın sonucudur. Olay örgüsü gibi anlatı da yoktur, bunun 
nedeni yönetmenin izleyicide bir askıda kalma, belirsizlik duygusu yaratmak istemesi; 
izleyicinin romantik beklentilerini boşa çıkararak177 onu hayal kırıklığına uğratmayı 
amaçlaması, böylece izleyiciyi yine yaşamdan alınmış bir kurgunun içine sokarak, 
[onu] her türlü entelektüel ve ahlaki ikilemin içinde yolunu bulmaya zorlamasıdır. 
Özetle açıklık, bir olasılık alanının uzun ve özenli düzenlenişini öngörür.178 
 

Bu önemli çıkarımla beraber başladığımız noktaya tekrar bakalım, yani iki aşk 

metni üzerinden Petrarca çözümlemesine. Eco, Antonioni sineması için söylediklerini 

Petrarca şiiri için de söylemektedir. Artık-bilgi yüklü, kurallı cümlelerden örülü, 

“lafazan” metin ile on iki sözcüklü Petrarca metni arasında anlam yönünden hiçbir fark 

bulunmadığını söyleyen Eco, şunu da ekler: 

 

Ancak [Petrarca’ya ait] ikinci anlatımın düzenlenişindeki özgünlük −yani [onun] 
maksatlı düzensizliği−  (...) anlatımı çok daha bilgilendirici kılıyor.179 
 

“‘Gelişigüzellik’ içinde boğulan”180 137 sözcüklü kümenin 12 sözcüklü bir 

olanaklar kümesine daraltılması ve ardından fonemden tümceye tüm biçimsel 

birimlerin montajı, bir düzenleme/kontrol/sınırlama/seçme işlemi gerektirir, elbette 

“kendini aşırı ‘tertiplilik’ içinde kurutmayan”181 bir şekilde. Antonioni’nin sinemada, 

Berio’nun müzikte, Petrarca’nın ve Machado’nun da şiirde yaptığı budur. Eco’nun 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
176 Oruç ARUOBA, Yürüme, s. 49. Alıntının devamı: “Kendini aşırı ‘tertiplilik’ içinde kurutmayan; ama, 
‘gelişigüzellik’ içinde de boğulmayan insan.” 
177 “Abartılı tenorların romanslarını hor görürüm / aya dönüp şarkı tutturan cırcır böceği korosunu / 
ayırdetmek için sesleri yankılarından, durup / dinlerim olanca ses içinde yalnızca birini.” (Antonio 
MACHADO, Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal Akbulut, s. 37). 
178 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 153; Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 
233. Bu alıntıda Pınar Savaş ve Tolga Esmer çevirileri harmanlanmıştır. (Koyu vurgular ve köşeli 
parantezler bize ait.) 
179	
  Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 75-76. (Vurgu ve köşeli parantez bize ait.)	
  
180 Bkz. dipnot 176. 
181 Bkz. dipnot 176. 



	
  

	
  

49	
  

deyimiyle “düzensizliğin özgün düzenlenişidir”;182 Apollinaire’in ifade biçimiyle ise 

“‘l’ordre et l’aventure’ (düzen ve serüven) arasındaki süregelen mücadeledir bu.”183 

Hem Apollinaire’in hem de Antonioni’nin benzer poetikalarla “serüven” (macera) 

imgesine başvurması bir tesadüf müdür? Yönetmenin Macera’dan üç yıl sonra 

yazdıkları hiç de öyle olmadığını gösteriyor:  

 
İnsanlar bize (yönetmenlere) sıklıkla sorarlar: ‘Bir film nasıl doğar?’ Bir film büyük 
olasılıkla bizim içimizdeki düzensizlikten doğar, ve zor olan şudur: ‘Şey’leri 
düzenlemek.184 
 
 
Tıpkı Antonioni’nin Macera’sı ve Berio’nun Epifaniler’i gibi Machado’nun 

Nuevas Canciones (Yeni Türküler) adlı şiir kitabı da biçimsel olarak “non-lineer 

[çizgisel olmayan] sekansların birleşmesinden” oluşmakta ve “zamanın yenilenen 

tiyatrosuyla bakışımlı durmaktadır.”185 Berio’nun Epifaniler’de Machado’yla beraber 

zamanın yeni tiyatrosuna damga vuran Bertolt Brecht’e de yer vermesi, Antonioni 

bağlamında üzerinde durduğumuz non-storia / meta-anlatı / hikâye-olmayan fikrini 

pekiştirmektedir. Brecht’in anti-Aristotelesçi tiyatro olarak özetleyebileceğimiz epik 

tiyatrosu, Machado’nun kopuk gösterenlerden kurulu ve geleneksel anlatı yapısından 

uzak duran şiiriyle bakışmaktadır. Brecht’ten dinleyelim: 

 
Aristotelesçi oyun kompozisyonunda ve buna bağlı icra tarzında (...) hiçbir şey, 
gerçeklik bağlamına sokulmak üzere ‘bağlamından çıkarılamaz’. Yabancılaşmaya yol 
açan icra tarzı, buna son verir. Burada hikâye kesintili bir şekilde ilerler; bütün, 
bağımsız parçalardan oluşur ve bu parçaların her birinin, gerçeklikte kendilerine 
tekabül eden olaylarla karşılaştırılması mümkün, hatta zorunludur.186 

 

Brecht’in gerçeklik vurgusu, Machado’nun onunla olan bir başka ortaklığını 

hatırlatmalıdır: Birinin Hitler, diğerininse Franco rejimi üzerinden bilenen anti-faşist 

duruşu, sanatlarındaki toplumcu-gerçekçi gözle birleşmektedir. Poetikalarını somut 

olana yaslayan bu iki sanat adamı; “sorunlar ve krizler içindeki”187 çağın “yerinden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
182 a.g.k. s. 85. 
183 a.g.k. s. 88. 
184 Michelangelo ANTONIONI, L’Eclisse, DVD kitapçığı, s. 25. (Çeviri bize ait.)	
  
185 Gülce Özen GÜRKAN, Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış lisans tezi, s. 30. (Köşeli parantez bize ait.) 
186 Peter BÜRGER, Avangard Kuramı, çev. Erol Özbek, s. 170-171. 
187 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 206. 



	
  

	
  

50	
  

oynamış, parçalı, dağınık”,188 yani düzensiz dünyasından söz ederken “düzenli bir 

kozmosu anlatmak için kullandığımız formel [biçimsel] terimleri kullanmaya devam 

edemeyeceğini”189 anlamıştır. Eco’ya kulak verelim: 

 

(...) Brecht tiyatrosu, ‘epik’ oyun tekniğine göre, izleyiciye öneriler getirmeden, 
incelenecek olayları birbirinden kopuk [distaccato] bir şekilde, yabancılaştırarak sunar, 
sonuçlar üzerinde düzenlemeler yapmaz: Gördüklerinden eleştirel sonuçlar çıkaracak 
olan izleyicinin kendisidir.190 
 

Machado’nun 1917 sonrası şiir anlayışıyla özdeşleşen bu tutum, izleyiciyi 

etkinleştiren, onu ‘alımlayıcı’ya dönüştüren ve yükümleyen, onun araştırıcı katılımını 

gerektiren açık yapıt düşüncesinin ta kendisidir. Enis Batur, Eco’nun Gülün Adı adlı 

romanını incelerken, Machado için de söylenebilecek şu sözleri sarfeder İtalyan yazar 

hakkında: “Bağlantıları bizim adımıza kurmaz o, yalnızca tuzakları hazırlar ve geri 

çekilir.”191 Bu ifade 20. yüzyıl içinde yazılmış, yeni bir söyleyiş peşindeki birçok ozan 

veya şiirle de örtüşmez mi? 1975’te yayınlanan Kareler ve Aklar kitabı için Behçet 

Necatigil’in (1916-1979) söyledikleri, Machado’nun Yeni Türküler’iyle büyük oranda 

örtüşmektedir: 

 
Kareler’de amacım, okuyucunun rasgele bir şiirde, alışılmış yazının içinde de böyle 
şeyler aramasına dikkati çekmek isteğiydi. Bütün öğeleri, öznesi, yüklemi, tümleçleri 
yerli yerinde, kurallı ya da devrik cümlelerle şiir yazmanın, ne diyeyim, öyle pek zor bir 
şey olmadığını göstermek isteğiydi. Şiirin bazı boşlukları, kopuklukları, eksikleri 
olursa, daha çok şeyleri aynı anda anlatabileceği inancıydı.192 
 

Kareler’i besteleyen İlhan Usmanbaş (d. 1921) gibi, Yeni Türküler’i besteleyen 

Berio da metnini dikkatle seçmiş, metnin poetikasıyla tutarlı bir yapıt üretmeyi 

hedeflemişti. Şimdi Berio’nun bunu hangi Machado metniyle ve hangi düşüncelerle 

yaptığına bakalım. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
188 a.g.k. s. 206. 
189 a.g.k. s. 208. 
190 a.g.k. s. 19-20. (Koyu vurgu bize ait. Vurgulanmış sözcüğün özgün metindeki karşılığı köşeli 
parantezde verilmiştir.) 
191 Enis BATUR, “Gülün Adı: Hayatın Gerçek Tadı”, Babil Yazıları, s. 159. 
192 Müesser YENİAY, “Şiir Özerkliği: Necatigil’den İkinci Yeni’ye”, Bilim ve Ütopya, Sayı 257, s. 53. 
(Vurgular bize ait.) Necatigil’in sözleri bağlamında şunu da vurgulamadan geçmeyelim: Kareler ve 
Aklar, Yeni Türküler’den yaklaşık yarım asır sonra üretilmiş bir yapıt olarak, açıklığa “hareketlilik”i de 
dahil eden, daha çağdaş bir yaklaşıma sahiptir. 



	
  

	
  

51	
  

3.2.2. Berio’nun Alıntısı 

 

Berio, Machado’nun Yeni Türküler’inden 5 ardışık dize alır kendi müziği için: 

 

El iris y el balcón. 
 Las siete cuerdas 
de la lira del sol vibran en sueños. 
Un timpano infantil da siete golpes 
−agua y cristal−.193 
 

Berio’nun bu alıntısını ve müziğini çözümlemeye −tıpkı bir önceki vokal 

bölümün Proust alıntısında yaptığımız gibi− Açık Yapıt’ta yer alan “Zen ve Batı” 

makalesinin iki anahtar sözcüğüyle, yani basit ve mucize ile başlayabiliriz. Böyle bir 

başlangıç, Epifaniler’deki Proust-Machado ardışıklığını da anlamamızı 

kolaylaştıracaktır.  

 

İki metin arasında ilk olarak bir ortaklık göze çarpar: Tıpkı Proust’un “üç ağaç”ı 

gibi, Machado’nun odağındaki nesneler de (gökkuşağı, balkon, tel, güneş, davul, su vs.) 

oldukça basit ve tanıdıktır. İkinci bakış açısı ise hem bir ortaklık hem de bir ayrılık 

içerir. Ortaklıkla başlayalım: Proust’un nesneler üzerinden kurduğu sayfalarca bilinç 

akışı sonucu, algısındaki karşılık bir mucizedir; geçmişin şimdide yaşandığı, nesnenin 

istemdışı belleği ansızın harekete geçirdiği, dış gerçekliğin anılara ve çağrışımlara 

dönüştüğü bir “mucize”. Berio, Epifaniler’in program notunda bu epifanik durumu 

“gerçeğin biçim değiştirmesi” (trasfigurazione della realtà) olarak açıklamaktadır.194 

Berio’nun orkestral yapıtındaki Proust ve Joyce metinlerinde de rastlanan bu ortaklık, 

yani “basit ve sıradanın mucizesi”, Richard Kearney’nin Proust, Joyce ve Woolf üzerine 

yazdığı incelemede de çok benzer bir şekilde (the act of transfiguration ya da 

transfiguring instant olarak) vurgulanır.195 

 

Gerçeğin biçim değiştirmesi üzerinde bir ortaklık vardır, evet; ama fikir ayrılığı 

yöntemde gösterir kendisini: Machado, Proust’tan farklı olarak kısa ve öz söyleyişi takip 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
193 “Gökkuşağı ve balkon. / Yedi tel / güneşin lirinden, rüyalarda titreşiyor. / Bir çocuk davulu yedi kez 
vuruluyor / −su ve kristal−.” (Çeviri bize ait.) 
194 Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). http://www.lucianoberio.org/node/1652?56 
4676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. 
195 Richard KEARNEY, Anatheism, ed. Richard Kearney, s. 103, 105. 



	
  

	
  

52	
  

etmesinin de gerekçesiyle, basit ve tanıdık nesneleri oldukları gibi verip, çağrışım ve 

tanımları okura bırakır. Yukarıdaki Batur alıntısıyla da örtüşen bu tutumun bir başka 

gerekçesi ise “Açık Yapıt Poetikası”ndaki Sartre alıntısında aranabilir: “Sartre, var olan 

nesnenin asla belirli bir dışavurum dizisine indirgenemeyeceğini söyler çünkü bu 

dışavurumların her biri, durmadan değişen bir özneyle ilişki içindedir.”196 Proust’ta 

sezgisel bir akış fikrine dayanak oluşturabilecek bu sözler, Machado’da ussal bir 

diyalektik fikri üzerinden okunabilir ancak. Kendi sözleriyle söylersek, Proust “tek 

gerçek yolculuk, aynı gözlerle yüz değişik ülkeyi dolaşmak değil, aynı ülkeyi yüz 

değişik gözle görebilmektir”197 derken, Machado biraz daha genişletir kapsamı: 

 
Yerinde durmaz hiçbir şey, akar, gider, koşar ya da  

yoldan çıkar; 
 Deniz de değişir, dağlar da, onlara bakan gözler de  

değişir.198 
 

Berio’nun alıntıladığı beş dizelik bütün, tanıdık nesneleri verip çağrışım ve 

tanımları okura bırakma isteğini her şeyden önce biçimle, yani kopuk gösterenlerden 

kurulu parçalı, dağınık, düzensiz bir düzenle sağlar. Tıpkı yukarıda bahsi geçen 

Necatigil gibi Machado da “şiirin bazı boşlukları, kopuklukları, eksikleri olursa, daha 

çok şeyleri aynı anda anlatabileceği”ne inanmaktadır. Yine yukarıda bahsi geçen 

Antonioni gibi, Machado da alımlayıcısına “iletmek istediğini formlarıyla ifade 

eder.”199 Örnekleri, daha önce de bahsettiğimiz bir başka ozanla, Edip Cansever’le 

sürdürebiliriz: “Edip Cansever (...) biçimin özden ayrılmazlığını, hatta aynılığını, şiirde 

bağımsız bir öğe olarak biçimin düşünülemeyeceğini koyar ortaya. Bunun en güzel 

örneklerinden biri ‘Gelmiş Bulundum’ adlı şiirdir. Edip Cansever’in bu şiirinde biçim, 

şiirin anlamıdır aynı zamanda. Bunun tersi; anlamsa şiirin biçimidir.”200 

 

Berio ve Eco’nun poetikalarında da temel ilkelerden biri olan içerik-biçim / öz-

söz / ne-nasıl birliğinin göstergeleridir tüm bu örnekler. Söz konusu ilke ne Berio’nun 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
196 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 29. 
197 Veysel ÇOLAK, Edip Cansever’de Şairin Kanı, s. 111. 
198 Antonio MACHADO, Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal Akbulut, s. 41. 
199 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 217. 
200 Veysel ÇOLAK, Edip Cansever’de Şairin Kanı, s. 76. 



	
  

	
  

53	
  

ne de Eco’nun armağanıdır literatüre; Michelangelo’dan 201  Gramsci’ye, 202  aynı 

topraklarda yaşamış birçok sanatçı ve entelektüelin de mottosudur. Berio-Eco 

düşüncesinin bu konudaki ileri adımı ise biçim/söz/nasıl’a önem atfeden bir denge (ya 

da diyalektik) kurmasında, sanatın çekirdeğini burada aramasındadır. Eco, sanatı 

“biçimlerin yapılandırılması” 203  olarak, sanat yapıtını ise “form [biçim] vermenin 

başarılı bir ifadesi” 204  olarak ele alır Açık Yapıt’ta; sürekli olarak “estetiğin ne 

söylendiğinden ziyade, nasıl söylendiğine daha fazla önem vermesine ilişkin 

kanıt[lar]”205 arar. Çünkü Eco’ya göre “bir yapıt ilk sözünü her şeyden önce nasıl 

yapıldığı yoluyla söyler.”206 Dolayısıyla “sanatın insan ve onun dünyası hakkında söz 

söyleyebilmesinin tek anlamlı yolu, insanın ve dünyasının formlarını özel bir biçimde 

düzenlemesidir. (...) Form, düşünceler için bir araç olamaz; bir düşünüş biçimi olmak 

zorundadır.”207 Kısacası, “sanat yapıtı... bir formdur.”208 

 

Berio da yazılarında Eco’dan farklı düşünmemekte, “biçimlendirme” 

(formazione) kavramını öne çıkarmaktadır: “Müzikte son elli yılda katedilen devrim, 

yazın ve resimdeki koşut deneyimlerle de doğrulanmıştır ki, bize müzikal deneyimi 

artık önceden kesinleştirilmiş bir plan/düzen olarak değil, iletişim öğelerinin önceden 

var olan, “hazır” (ready-made) değil, “yeniden yapılacak” (to be made) öğeler olarak 

yaratıldığı, biçimlendirildiği ve geliştirildiği bir diyalektik alan olarak düşünmeyi 

öğretmiştir. Kısacası, seçilen malzeme ile biçim bir bütündür.”209 Besteci, Epifaniler’i 

ikinci kez biçimlendirmesinden210 bir yıl sonra (1992’de) Paul Klee hakkında yazdığı 

bir denemede de aynı kavramın altını çizer: “Klee, dünyayı çözümlerken üstün 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
201 “Michelangelo o mermer kütlesini seçiyordu, çünkü −Michelangelo’ya göre− heykeli içeren kütle 
o’ydu.” (Luciano BERIO, “Del gesto e di Piazza Carità”, Scritti sulla musica, s. 34). Çeviri bize ait. 
202 “Antonio Gramsci’nin biçimin öz anlamına da gelebileceğini söylemesi (…)” bkz. Veysel ÇOLAK, 
Edip Cansever’de Şairin Kanı, s. 11. 
203 Strutturazione delle forme. Bkz. Umberto ECO, Opera Aperta, s. 6. 
204 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 219. (Köşeli parantez bize ait.) 
205 a.g.k. s. 76. 
206 “Il primo discorso che un’opera fa, lo fa attraverso il modo in cui è fatta.” Bkz. Umberto ECO, Opera 
Aperta, s. 6 (Çeviri ve vurgu bize ait.) 
207 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 208. 
208 a.g.k. s. 35. 
209 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 26. (Çeviri ve koyu vurgu bize ait.) 
210 İlk revizyon 1965, ikinci revizyon 1991 tarihlidir. Bkz. “Cronologia delle opere di Luciano Berio”, 
Scritti sulla musica, s. 552. 



	
  

	
  

54	
  

tutmamız gereken şeyin biçim değil biçimlendirme olduğunu anlatabilmiştir 

herkese.”211 

 

Eco ve Berio’nun biçim ağırlıklı bir içerik-biçim diyalektiğinde ısrar etmelerinin 

nedenini biraz da “dil”den yola çıkmalarında; dilin doğumu, yapısı ve sınırları üzerine 

düşünmelerinde,212 kısacası dilbilim ilgilerinde213 aramamız gerekmez mi? Ali Artun’un 

dediği gibi, “Dil bir formdur; formların sembolizmidir.”214 Buna Eco’nun yukarıda 

bahsettiğimiz “sanat form vermektir” önermesini de eklersek, dilin bir sanat olduğu 

(hatta ilk sanatlardan biri olduğu) sonucuna yaklaşmış oluruz. Açık Yapıt’ta da bahsi 

geçen215 İtalyan filozof Benedetto Croce (1866-1952), aynı sonuca farklı önermelerle 

ulaşır. Croce’nin fikirlerini duymak için, Açık Yapıt’ın Türkçe’deki ilk çevirmeni 

olan216 Bedrettin Cömert’e kulak verelim: 

 

Croce, sanatın sezgi olduğunu tanıtladıktan sonra şu özdeşliği çıkarımlıyor: Sanat sezgi, 
sezgi de ifade olduğuna göre, bundan örtülü olarak sanat-dil özdeşliği çıkar. Genel 
dilbilimi, yani felsefi dilbilimi üzerine çalışan kimse, estetik sorunlar üzerine; estetik 
sorunlar üzerine çalışan kimse, genel dilbilimi üzerine çalışıyor demektir. Dil felsefesi 
ve sanat felsefesi aynı şeydir.217 
 

Dil, “sesi ve anlamı bir arada tutmayı, öteden beri bir bünyede kaynaştırmayı 

başarmış, bunlar arasındaki sonsuz çeşitlemeyi mümkün kılan bağlam”218 ise, sanat da 

aynı eylemleri biçim ve içerik için düşünür, düşünmelidir. Berio ve Eco’ya göre “yeni 

dil”de219 öz ve söz bütünlüğü önemseniyorsa, yeni sanat yapıtında da yer almalıdır bu 

kaygı. Başka bir deyişle, dildeki gösteren-gösterilen ilişkisine denk düşen ses-anlam 

ilişkisi, sanattaki biçim-içerik ilişkisinden farklı bir konu değildir. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
211 Luciano BERIO, “Paul Klee”, Scritti sulla musica, s. 333. (Çeviri bize ait.) 
212 Bu düşünmelerin lezzetli meyvelerinden biri de, daha önce bahsettiğimiz üzere, Epifaniler’den bir yıl 
önceki Thema: Omaggio a Joyce (1958) olmuştur. 
213 İlginçtir ki, Eco’ya atfedilen bu ilgiye aslında Berio önayak olmuştur: “(...) bana Levi-Strauss’u 
tanıyıp tanımadığımı sordu. Onu hiç okumamıştım, Saussure’ü ise şöyle bir karıştırmıştım (aslında, 
müzik fonolojisi sorunları nedeniyle Berio’yu daha çok ilgilendiriyordu −hatta hâlâ kütüphanemde duran 
Genel Dilbilim Dersleri de ona bir türlü geri vermediğim bir kitabı olabilir).” Bkz. Umberto ECO, Açık 
Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 15. 
214 Ali ARTUN, “1917 ve Sanatın İktidarı” (Söyleşi), Kadıköy Nâzım Hikmet Kültür Merkezi, 
17.2.2017. 
215 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 38-43. 
216 Enis BATUR, “Gülün Adı: Hayatın Gerçek Tadı”, Babil Yazıları, s. 162. 
217 Bedrettin CÖMERT, “Kuramsal Açıdan Çeviri Sorunu”, Yeni, Sayı 4, s. 205. 
218 Mehmet NEMUTLU, “Kuşların Messiaen’ı, Surdinlerin Necatigil’i”, Heptameron: Ku Ku Ku Ku 
ya da Şehir Düşerken Meleklerin Cinsiyeti Üzre Tartışmaya Dair, haz. Enis Batur, s. 82. 
219 Hem yeni dilbilim (Saussure), hem de yeni edebi metin (ör. Joyce, Simon) anlamında. 



	
  

	
  

55	
  

 

Geldiğimiz nokta Machado’yu Berio-Eco gözüyle anlamak açısından önemlidir: 

Poetikasını beş başlık (şimdiki zaman, nesnel karşılık, dolaysızlık, hikâye-olmayan ve 

toplumcu gerçekçilik) ile tanımlamaya çalıştığımız İspanyol ozan, yeni dünyaya bu 

gözlüklerle bakarken köhne dilsel kalıpları ve eski biçimleri kullanmaya devam 

edemeyeceğini anlamış ve şiirini yeni bir dille inşa etmiştir. Bu dilin yapısını anlamak 

için öncelikle vezine (ölçüye) ve ses benzeşimine (uyağa) bakmak yararlı olacaktır. 

 

Berio’nun Machado’dan aldığı metin hece veznine bağımlı olmamakla birlikte, 

metinde geçen siete (yedi) sözcüğünün anlamıyla ilişki kurmakta, belli dizeleri ve 

sözcük gruplarını yedi heceli olarak sunmaktadır okura. İlk dizede (El iris220 y el 

balcón) belirgin olan bu durum, şiir içindeki iki sözcük grubuna daha yansımıştır: Las 

siete cuerdas ve un timpano infantil. Bunlardan ikincisi, bir dize değil, yalnızca sözcük 

grubudur. Dolayısıyla, yedi hecelilik üzerinden “düzenli bir düzensizlik” söz konusudur 

burada. Machado, poetikasıyla (özellikle nesnel karşılık ve hikâye-olmayan’la) da 

örtüşen bir biçimde, şiirini ‘bütünlük arz eden, tümce yapısındaki dizeler’den çok, 

‘sözcük ve sözcük grupları’yla kurmaktadır. 

 

Tam bu noktada algımızı genişleterek dönem şiirine uzaktan bakmak, İspanyol 

ozanın sanatını kavramaya yardımcı olacaktır. Machado’nun bu şiiri kaleme aldığı 

1920’lerin başında bir başka dünya ozanının, Nâzım Hikmet’in (1902-1963) biçimsel 

anlayışı da şekillenmekte, kişilik kazanmaktadır. Nâzım’ın Moskova’ya gittiği 1921 yılı 

sonrasındaki  düşünceleri, Machado’nun aynı yıllardaki dönüşümüyle ciddi benzerlikler 

taşır: 

 

Yeni dünyanın oldukça karmaşık ve çok yönlü sorunlarına teksesli kalıplarla, yani hece 
vezninin kalıplarıyla girmek, bu sorunları bu vezinle işlemek olanaksızdı. 
Yapıtlarımızın biçimini belirleyen şey bu yapıtlarda ortaya koyduğumuz bildiridir, bu 
bildirideki derinlik ve genişliktir. Nâzım Hikmet bundan böyle hecenin teksesli 
kalıplarını bırakacak, şiiri dizelerle değil sözcüklerle yazmaya başlayacaktır. Şiir 
yazmak artık belli bir içeriği şaşmaz kalıplara dökmek değil, ama sözcüklerden giderek 
uygun bir bileşim kurmak, sözcükleri −deyim yerindeyse− orkestralamaktır.221 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
220 Bu sözcüğün karşılığı olan “gökkuşağı”nın yedi renkli oluşu, yedi sayısıyla kurulan başka (bu kez 
anlamsal) bir bağlantı olarak okunabilir. 
221 Afşar TİMUÇİN, Nâzım Hikmet’in Şiiri, s. 31. Orkestra kavramını Nâzım Hikmet’in şiiriyle bir 
arada kullanan yalnızca Timuçin değildir. Ahmet Hâşim 1929’da şöyle yazar Nâzım’ın şiiri hakkında: 



	
  

	
  

56	
  

 

Nâzım gibi Machado’nun da izlediği bu “sözcük orkestralama” yönteminin 

Berio’yu Epifaniler adlı orkestra yapıtı için metin ararken etkilemiş olmasını beklemez 

miyiz? Nâzım ve Machado gibi ozanların modern şiirle açtığı yol, Berio’nun 

Epifaniler’i kaleme aldığı yıllarda (1959-61) çağdaş şiire doğru başkalaşacak, bu 

yıllarda ortaya çıkan İkinci Yeni gibi akımlar kelimeyi daha da öne çıkaracaktır. “Cemal 

Süreya ‘İmgenin Kökleri’ isimli yazısında İkinci Yeni şairlerini ‘şiirin kavramlarla değil 

kelimelerle yazılacağı ilkesine inanan, kelimeyi önemseyen, dili bir araç değil bir 

ortam222 olarak ele alan şairlerdi çoğu’ ifadeleriyle anlatır.”223  

 

Ressam Ekrem Kahraman, İkinci Yeni ozanlarının bu tutumunu şöyle 

aktarmaktadır: 

 

Edip Cansever şiirde “mısranın önemini yitirdiğini” söylüyordu. Ona göre mısra eski 
şiirin temel öğesiydi çünkü. İlhan Berk “şiir bir anlam değil dil sorunudur” diyordu. 
Ona göre de asıl olan hayatın öyküsü değil, onu ifade eden dilin ve söylemin kendi yeni 
öyküsüydü. Şiir, dil ve imge ile kuruluyordu çünkü. Cemal Süreya’ya göre ise “şiir 
gelmiş kelimeye dayanmıştı”. Öyle ya, Cansever’in de söylemiş olduğu gibi mısra 
önemini yitirdiyse birim olarak ne kalmıştı geriye? Kelime.224 
 

Burada sözü tekrar Afşar Timuçin’e bırakarak modern şiirin ses benzeşimi 

(uyak) anlayışına doğru açılalım: “Dize birim olmaktan çıkınca uyak da kalmayacak ya 

da daha doğrusu uyak eski anlamını, dize sonlarında ses benzerliği kurma işlevini 

yitirecektir.”225 Açık Yapıt’ta da Eco’nun −Marksist literatüre ait olan− yabancılaşma 

kavramını biçim üzerinden ele aldığı son makalede uyaktan söz açması bir rastlantı 

değildir; çünkü geleneksel uyak, Eco’nun kıyasıya eleştirdiği biçimsel koşullanmanın / 

formel yabancılaşmanın somut bir örneğidir.  

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
“Eskiden şiir bir tek düdükle söylenirdi, Nâzım Hikmet Bey, bir tek alet yerine koca bir orkestra takımı 
vücuda getirmiş.” Ahmet HÂŞİM, “835 Satır”, İkdam, 24.4.1929. Bkz. Cengiz BEKTAŞ, Nâzım 
Hikmet’in Mimarlığa Bakışı, s. 19. 
222  Buradaki “ortam” kavramının Açık Yapıt’taki “olanaklar alanı” kavramıyla aynı kulvarda 
tutulabileceğini düşünüyoruz. Bkz. Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 8, 26, 131, 136 
(“olanaklar alanı”), s. 151 (“olanaklar ağı”). 
223 Onur TÜRKMEN, “İlhan Usmanbaş’ın Müziğine Merkez Kavramı Bağlamında Bir Bakış”, 
Perpetuum Mobile: İlhan Usmanbaş’ın Yapıtı, s. 78. (Vurgu bize ait.) 
224 Ekrem KAHRAMAN, “İkinci Yeni Bir Akım mı? Yeni Bir Dil ve Söylem Arayışı mı?”, Bilim ve 
Ütopya, Sayı 257, s. 48. 
225 Afşar TİMUÇİN, Nâzım Hikmet’in Şiiri, s. 31. 



	
  

	
  

57	
  

Uyağın keşfiyle üslupla ilgili kalıplar, uzlaşmalar ve modüller ortaya çıkmıştır. (...) 
Uzlaşmanın sağlandığı andan itibaren ozan artık son derece tehlikeli olan heyecanının 
ve duygusallığının esiri değildir: Bilekliğin koşucuyu ayağını kırmaktan koruması gibi, 
uyak kuralları da, bir yandan ozana sınırlamalar getirirken öte yandan da onu 
kurtarmaktadır. Ancak yine de sağlanan uzlaşmanın içinde yabancılaşırız: İkinci dize, 
kısmen, uyak kurallarınca belirlenmiş olan bir önceki dizenin ritminin belirlediği gibi 
olacaktır. (...) Formel yabancılaşmaya tipik bir örnek popüler şarkı sözü yazarlarının 
bazı uzlaşmalarla son derece şartlanmış olmalarıdır. Ne zaman akıllarına hatırlamak 
(remember) sözcüğü gelse, hemen ‘o hüzünlü eylülü’ (september) yapıştırıverirler. 
Uyağa yalnızca olası bir fonetik uyum sistemi olarak değil, istedikleri etkiyi yaratma 
aracı olarak, yani tüketiciyi tatmin etmesi açısından da yabancılaşırlar. (...) Sanatsal 
başarı seslerin ve anlamların o kadar zengin biçimde iç içe geçmesini gerektirir ki, 
[sıradan] şair sadece alışkanlığa yanıt veren bir dinleyici kitlesi için anlamsal bir yankısı 
olmayan, yalnızca onların beklentilerini karşılayan şeylerin alınıp satıldığı bir ticari 
ilişkiler sisteminde genellikle böyle bir çabaya girmez.226 
 
 
Eco bu kara tablonun ardından şu sözlerle sürdürür makalesini: “Öte yandan 

şair, eğer isterse, alışılmamış bir dil, özel bir uyak kullanarak konularının ve fikirlerinin 

çağrışımlarını belirleyebilir.”227 İşte Machado’nun yaptığı tam da budur: 

 
Müzik yanı Verlaine’in “her şeyden önce müzik” ilkesine uyacak biçimde ağır basan bu 
şiirlerde sözcükler birer nota gibi iş görürler. Bu durumda, alışılagelen uyak düzeni 
kalkmış, onun yerini iç uyaklılık diyebileceğimiz bir ses düzeni almıştır. Bu iç 
uyaklılık düzeninde, benzer sesler veren sözcükler şiirin içine −belli bir mimari 
gerekliliğe göre− serpiştirilirler, hatta araya zaman zaman ses yansımaları 
(onomatopée) karıştırılır.228 
 

Timuçin’in Nâzım Hikmet şiirindeki müziksel nitelikleri vurgulayan bu sözleri 

aklımıza −tekrar ve kaçınılmaz olarak− Berio-Eco işbirliğinin Epifaniler’den bir yıl 

önceki ürünü olan Thema: Omaggio a Joyce’u (1958) getirir. Çünkü iki sanat adamının 

ses yansımalarıyla (onomatopée) yüklü Joyce metnindeki şiir-müzik birlikteliği 

üzerinden deneyler yaparken “sözcük ve ses arasında yeni bir tür ilişki”229 aradığı, bu 

arayışlar sırasında iç uyaklılık / aliterasyon / ses benzeşimi / gövdesel bir ses (özellikle 

de “s” sessizinin) egemenliği üzerine kafa yorduğu, Berio’nun deyimiyle “sesin 

yalıtımı; sözcüğün yalıtımı”230 denklemini uyguladığı bir yapıttır Thema. Aynı konular 

üzerindeki ilgi Epifaniler’in “c” bölümünde de belirgindir. Öncelikle Machado, metnini 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
226 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 201-202. (Köşeli parantez bize ait.) 
227 a.g.k. s. 202. 
228	
  Afşar TİMUÇİN, Nâzım Hikmet’in Şiiri, s. 31-32. (Vurgular yazara ait.)	
  
229 “Un rapporto di nuovo genere tra parola e suono” (Bkz. Luciano BERIO, “Poesia e musica -
un’esperienza”, Incontri Musicali, No: 3, s. 98.) 
230 “Isolamento del suono; isolamento della parola” (Bkz. a.g.k. s. 98). 



	
  

	
  

58	
  

büyük oranda “l”, kısmi olarak da “s” sessizlerinin egemenliğinde kurmuştur. Eco ve 

Berio’nun neden bu seslerin egemenliğindeki bir metni alıntıladığının yanıtını ise 

Bedrettin Cömert’in şu sözlerinde bulabiliriz: “Humbolt’un romantik dil anlayışına 

göre, dilbilgisel sesler, simgesel özellik taşır. S-t ses kümesi süreğenlik ve akıcılık, l sesi 

akıcılık, v sesi ise kararsızlık, değişkenlik izlenimi uyandırır.” 231  Görülüyor ki, 

Epifaniler’in “a” bölümünde Proust’la başlayan “sonsuz akışın sürekliliği” fikri, farklı 

bir bakış açısıyla “c” bölümünde Machado ile sürmektedir. Machado’nun iki sessizi, 

ama özellikle de “l” sessizini şiir içinde akustik olarak gezdirmesi,232 bir yandan 

Berio’nun “sesin yalıtımı” ilkesini karşılarken bir yandan da İspanyol ozanın geleneksel 

uyak düzenine (ve onun temsil ettiği eski müziğe) karşı aliterasyon uygulamalarını 

resmeden şu dörtlüğünü hatırlatır: 

 
Abartılı tenorların romanslarını hor görürüm, 
aya dönüp şarkı tutturan cırcır böceği korosunu; 
ayırdetmek için sesleri yankılarından, durup 
dinlerim olanca ses içinde yalnızca birini.233 
 

Ancak, yukarıdaki örnekte olduğu gibi, bir şiiri başka bir dile çevirdiğimizde, 

ondaki özgün ses akışımını kaybederiz. “Şiirde (...) dilsel kodu oluşturan tüm öğeler (...) 

özgül bir anlamın taşıyıcısı olurlar. Ses benzeşimi anlamsal bir yakınlık gibi 

duyumsanır. Şiir sanatında söz oyunu egemendir. Bu egemenlik ister saltık, ister sınırlı 

olsun, şiir tanımı gereği çevrilemez.” 234  “Çevrilemeyen ya da anlatılamayan şey, 

[aslında] şiirdeki ses akışmasıdır (eufonia)”.235 Epifania ve eufonia arasındaki ses 

benzeşimi bizi heyecanlandırsa da, buradan somut olarak çıkarılacak en önemli sonuca 

odaklanalım: Berio, Epifaniler’indeki diğer metinler gibi Machado metnini de özgün 

dilinde alıntılayarak var olan eufonia’yı kaybetmemiş olur. 

 

Machado’nun aliterasyon ve iç uyak uygulamalarına benzer bir örneği, daha 

önce Berio ve Eco’nun çağdaşı olarak ele aldığımız Edip Cansever’de de görebiliriz: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
231 Bedrettin CÖMERT, “Kuramsal Açıdan Çeviri Sorunu”, Yeni, Sayı 4, s. 217. 
232 Berio’nun Machado’dan aldığı dizeleri bu farkındalıkla yeniden okumak yararlı olacaktır: El iris e el 
balcón / Las siete cuerdas / de la lira del sol vibran en sueños. / Un timpano infantil da siete 
golpes / −agua y crystal−. 
233 Antonio MACHADO, Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal Akbulut, s. 37. 
234 Bedrettin CÖMERT, “Kuramsal Açıdan Çeviri Sorunu”, Yeni, Sayı 4, s. 221. 
235 a.g.k. s. 218. (Köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

59	
  

 
Bir adam kendi tiyatrosunda, tamam 
Bir köpek sokak değiştirdi, korkak 
İçi süt dolu bir lokanta, ve kapandı 
Ben ağzıma geleni söyledim, öyle 
Gene bir ağaç öttü bu kaçıncı.236 
 

“Burada ‘adam-tamam’, ‘sokak-korkak’, [‘lokanta-kapandı’], ‘söyledim-öyle’ 

ve ‘ağaç-kaçıncı’ sözcükleri arasındaki ortak seslerin yığılması,”237 “uyağı gözetmenin 

ötesinde, gövdesel bir ses arayışı”nı238 yansıtmaktadır. 1982’de kendisiyle yapılan bir 

söyleşide şöyle der Cansever: 

 
Ben son günlerde şöyle düşünmeye başladım: Şiirin içinde sesi gezindirmek. Elimden 
gelse uyak ve ses benzerliklerini atacağım. (...) Ben şiirde akustik diye bir şey 
düşünüyorum, ses dağılımını düşünüyorum: Şiiri bir yapı, bir mimari olarak ele almak, 
seslerin dağılımını, tıpkı konser salonundaki gibi şiirsel yapıda dağıtmak (...) Ses 
dağılımı, yani akustik.239 
 

Görülüyor ki Cansever, Cömert’in “ses akışması” kavramına mekânsallığı da 

ekleyerek “ses dağılımı, yani akustik”e varır. Bu işlemlerin bir sonraki adımı ise ancak 

mobil bir şiir, yani Eco’nun deyimiyle “hareketli yapıt”240 olabilir. Mobil şiir ifadesi, 

İkinci Yeni’nin iki önemli ozanının, İlhan Berk ve Ece Ayhan’ın mektuplaşmalarında 

çağdaş bir bestecinin, Bülent Arel’in (1919-1990) mobil heykellerinden yola çıkılarak 

kullanılmıştır ve Ayhan’ın, şiiri ‘hareketli bir yapı’ olarak görme eğilimini vurgular: 

 
Bülent Arel öldü. New York’a varınca onunla da bir söyleşi yapacaktım. Biz öğrenci  
iken, 1957’de Üniversiteliler Müzik Derneği’ni kurmuştuk. Her yıl yaptığımız Ankara 
Müzik Festivali’nde Bülent Arel’in İlhan Berk’in sonnet’leri üzerine bestelediği 
parçalar çalınmıştı (Milli Kütüphane’de). Bunun bant kaydı var mı sende? Bülent Arel 
üzerine bir yazı yazacağım. (İlk ‘mobil’ sergisini Ankara’da o açmıştı. Ben de “şiir, 
mobildir” diyordum.)241 
 

Yine Eco ve Berio’nun çağdaşı sayılabilecek Arel’in Ankara’daki mobil sergisi, 

hareketli heykellerden oluşmaktadır. Çeşitli denge oyunlarını kullandığı bu heykeller, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
236 Veysel ÇOLAK, Edip Cansever’de Şairin Kanı, s. 22. 
237 a.g.k. s. 22-23. (Köşeli parantez bize ait.) 
238 a.g.k. s. 22. 
239 a.g.k. s. 23. 
240 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 21 ve 34. 
241 Ece AYHAN, Hoşça Kal: İlhan Berk’e Mektuplar, s. 187-188. 



	
  

	
  

60	
  

aynı doğal yolla, onu elektronik seslerin denge oyunlarına ulaştırmıştır.242 Bu türden bir 

disiplinlerarası etkileşimi Machado ve Berio arasında da aramak gerekir. O halde, artık 

yukarıda konuştuğumuz yazın ve estetiğe dair tüm ilkelerin Epifaniler’in “c” bölümüne 

müzik diliyle nasıl aktarıldığına ve Berio’nun Machado’yla hangi somut etkileşimleri 

kurduğuna dair konuşmaya başlayabiliriz. 

 

3.2.3. Müzik olarak “c” 

 

 Bir metni müziklemenin anlamlarını şöyle açar Mehmet Nemutlu: 

 
Tuhaf bir yüklem sayılabilir “müziklemek”. Metni müzikle yüklemek/donatmak ya da 
metni müziğe yüklemek diye anlaşılabilir. Birincisi metnin önceki ağırlığını arttıran bir 
şey olsa gerek. Müziğin metne daha önce sahip olmadığı bir şey kazandırdığı muhakkak 
−her zaman “kazanç” hanesine yazılmasa da yüklenen. Metni müziğe yüklemekte ise 
ona yer değiştirtme anlamı saklı sanki: Müziğe yükleyip onu önceki bağlamından başka 
bir bağlama taşımak gibi. Bu bağlam değişikliği, onun bir başına elinde tuttuğu 
bütünlük içinden söyledikleriyle, şimdi bir parçası olduğu bütünlük içinden seslenişi 
arasında derin bir yarılmaya işaret eder.243 

 

 Berio her iki anlamı da uygular Epifaniler’in “c” bölümünde. Yani 

Machado’nun şiirini müzikle donatmanın, ona bir elbise giydirmenin yanı sıra, var olan 

metni “Berio’nun müziği”ne yükleyerek derin bir değiştirme −hatta kimi zaman 

bozma− sürecine sokar, ona başka bir okuma biçimi kazandırır. Bu ikinci anlamın, yani 

yeniden yorumlamanın “a” (Proust) bölümündeki müziklemeden daha yoğun 

hissedildiğini söyleyebiliriz. Nedeni açıktır: Bu kez metin bir düzyazı değil, şiirdir; 

üstelik öz, süzülmüş bir anlatımı izleyen, “kelimeye dayanan” bir Machado şiiri.244 

Dolayısıyla Berio, Proust’un uzun ve yoğun tümcelerini semantik bir kaygıyla, 

sürekliliği gözeterek ve resitatiflerden yararlanarak müziklerken, Machado’nun kısa ve 

saydam söz(cük)lerinin izin verdiği zamandan ve boşluklardan yararlanabilmiş, 

semantikten çok fonetik kaygılar güdebilmiş ve genel olarak metni yeniden 

biçimlendirme işlemlerinde daha cüretkâr davranabilmiştir. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
242  İlhan USMANBAŞ, “Bülent Arel’e Açık Mektup”, 1999. Bkz. Evin İLYASOĞLU, İlhan 
Usmanbaş: Ölümsüz Deniz Taşlarıydı, s. 74. 
243 Mehmet NEMUTLU, “Kuşların Messiaen’ı, Surdinlerin Necatigil’i”, Heptameron: Ku Ku Ku Ku 
ya da Şehir Düşerken Meleklerin Cinsiyeti Üzre Tartışmaya Dair, haz. Enis Batur, s. 82. 
244 Machado’nun kısa, öz, rafine anlatımı Epifaniler’in tümüne bakıldığında da kolaylıkla farkedilir: 
Berio’nun bu yapıt içinde müziklediği en kısa metinlerden biri olan söz konusu şiir, doğal olarak, 
Epifaniler’in de en kısa süreli (yaklaşık 2 dakika 10 saniye) bölümlerinden birine zemin oluşturur. 



	
  

	
  

61	
  

 

 İlk olarak Berio’nun şiirin ilk dizesini (El iris y el balcón) olduğu yerden 

koparıp metnin ortasına yerleştirdiğini farkedebiliriz. Bunun yanı sıra eğip bükmek, 

lastik gibi uzatmak veya noktasallaştırmak suretiyle sözcüklerin prozodileri bozulur, 

bazıları hecelere, hatta harflere parçalanır. Parçalama, düzensizleştirme ve bozma 

anlamları taşıyan bu işlemlerin aslında bir yandan bir düzene hizmet ettiğini söylemek 

olasıdır. Öncelikle Machado’nun metnindeki “l” sessizinin egemenliğini 

vurgulamaktadır Berio. Dizenin yeri değiştiğinde metin “l” ile başlayıp bitmiş olur, bu 

da şiirde akustik olarak gezdirilen bu sesi daha da öne çıkarır.245 Sözcük uzatma 

işlemlerinden özellikle ikisinde yine “l” sesinin vurgusu kulağa çarpmaktadır: 14 ve 15. 

ölçülerdeki el iris ile 21, 22 ve 23. ölçülerdeki golpes. Bu işlemler, metinde var olan “l” 

aliterasyonunun müzikle çoğaltılması, Eco’nun deyimiyle “sessel/fonetik yapıntılar” 

(l’artifizio fonetico246) eklenmesidir: 

 
Hem göndermelerin belirsizliğini hem de hatırlatıcı, belleği güçlendirici cazibesini 
sessel yapıntılar (artifice) kullanarak çoğaltmak, benim terimin geniş anlamıyla ‘estetik’ 
olarak tanımladığım özel bir iletişim kipinin niteliğidir. Maddi bir veri, zaten var olan 
kavramsal veriye isteyerek eklenir: yani ses, anlama. (...) Sesin ve anlamın birleşmesi 
neredeyse rastlantısal hatta biraz da etkileşmeyle ilintilidir. (...) Bu tür bir iletiyle 
karşılaşan alı[mlayı]cı, yalnızca her gösterene bir gösterilen atfetmekle kalmayacak, 
gösterenler kümesi üzerinde de oyalanacaktır. Bu demektir ki, alı[mlayı]cı bu ilkel 
halleriyle bile gösterenleri sesli olaylar olarak algılayacak ve ‘hoşa giden malzeme’ 
olarak niteleyecektir.247  

 

 “Şimdiki zamanın şairi” olarak tanımladığımız Machado’nun baskın bir “l” 

rengiyle boyanmış sözcükleri Berio’nun elinde cilalanıp parlatılarak aydınlanma 

anlarına, yani epifanilere dönüşür; böylelikle söz(cük)ler Eco’nun da söylediği gibi 

birer ses olayı olarak algılanırlar ve ozanın poetikasıyla uyuşan, an odaklı bir 

zamansallık yaratırlar. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
245 Ayrıca, “la” ile başlayıp “al” ile biten bir metin çıkar ortaya ki Epifaniler’de hem küçük hem büyük 
ölçeklerde farkedilen örtük bir döngüsellik fikrine bir katkı daha oluşur. 
246 Umberto ECO, Opera Aperta, s. 78. 
247 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 49. (Köşeli parantezler bize ait.) 



	
  

	
  

62	
  

Şimdi/an odaklı poetikanın bir başka karşılığı da notalamada görülebilir. Her 

icra edildiği an kasten farklı sonuçlar veren, dolayısıyla “mikro yapıda belirsizlik”248 

olarak tanımlayabileceğimiz görece notalama, kuşkusuz sadece bu bölüme has bir araç 

değildir. Bölümlerinin sırasının açık bırakıldığı, Eco’nun deyimiyle bir “hareketli 

yapıt”249 olma özelliği taşıyan Epifaniler, bir yandan da her bölümünde −tıpkı “c” 

bölümünde olduğu gibi− hem metinsel açıklık (bu örnekte Machado yazını), hem de 

notasyon (görece notalama) bağlamında bu makro özelliği mikro düzeye de taşıyarak 

tutarlı davranır. Tam bu noktada, farklı ölçeklerde tutarlı bir açıklık sergileyen bir başka 

yapıta, İlhan Usmanbaş’ın 1979 tarihli 3. Senfoni’sine çevirelim bakışımızı. 

Usmanbaş’ın burada Berio’ya çok yakın bir tarzda kullandığı görece notalama, düzenli 

düzensizlik / sınırlı sınırsızlık / denetimli dağınıklık, yani açıklık sağlayan en önemli 

araçlardandır: 

 
Besteci, yorumcuları yalnızca ritim düzleminde özgür bırakıyor. Aslında o düzlemde de 
sınırsız bir özgürlükten söz etmek olası değil: Motiflerin başlangıç yerleri ve 
seslendirilme süreleri belirlenmiş durumda. Yine de ritmik planda belirli bir esneklik 
söz konusu ve bu esneklik, hiç kuşku yok yorumculara biraz daha geniş bir hareket 
alanı sağlıyor. Geleneksel notalamanın görece köşeli ve “buyurgan” yanı da 
törpülenmiş oluyor böylece. Bu tür bir notalama doğal olarak, partilerin eşzamanlılığı 
(üst üste yerleşmeleri) bağlamında da esneklik sunuyor.250 
 

Bu sözler Epifaniler’in ritmik planı için de büyük oranda geçerli olsa da, Berio 

bir adım daha ileri gitmiş ve vokal partinin ses perdelerini de açık bırakmıştır “c” 

bölümünde.  

  
Özellikle Batı müziği bağlamında, müziğin en temel parametresi olarak ses dikliklerini 
[perdelerini] gösterebiliriz. Birçok besteci için ses dikliklerinin kontrol edilmesi zaten 
besteleme işleminin en önemli parçalarından birisidir. Bu parametrenin açık 
bırakılması, bestecinin kendi eserinde kontrolün çok önemli bir kısmını icracıya 
bırakması anlamına gelir.251 

 

Öte yandan, Berio burada ellerini direksiyondan büsbütün çekmediği gibi onu 

tam anlamıyla yorumcuya (bu durumda vokalist Cathy Berberian’a) da emanet etmez. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
248 Tolga YAYALAR - Ece Merve YÜCEER, “Özgürlüklerin Sınırlarında: Usmanbaş’ın Müziğinde 
Açıklık Kavramı”, Perpetuum Mobile: İlhan Usmanbaş’ın Yapıtı, s. 170. 
249 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 21, 34. 
250 Özkan MANAV, “İlhan Usmanbaş, 3. Senfoni, II. bölüm [kesit]”, Müzikte Alımlama, s. 196-197. 
251 Tolga YAYALAR - Ece Merve YÜCEER, “Özgürlüklerin Sınırlarında: Usmanbaş’ın Müziğinde 
Açıklık Kavramı”, Perpetuum Mobile: İlhan Usmanbaş’ın Yapıtı, s. 170. (Köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

63	
  

Düzen-düzensizlik diyalektiğinde özellikle düzen ayağının her fırsatta altını çizen, Cage 

tarzı bir rastlantı ve kontrolsüzlüğe sırt çeviren besteci, üç çizgili bir dizek aracılığıyla 

−yaklaşık da olsa− denetler perdeleri: 

 

Örnek 3.2.1. Epifaniler, “c” bölümü, vokal partinin göründüğü ilk sayfanın alt 

kısmı. Üç çizgili dizeğin açıklaması (yaklaşık ses perdeleri) sayfanın en altındaki 

dipnotla (*) yapılmaktadır. 

 

 Böylece “geleneksel notalamanın görece köşeli ve buyurgan yanı” ses perdeleri 

üzerinden de törpülenmiş olur. Berio’ya kulak verelim: 

 
Açıktır ki geleneksel notalama, tonal müziğin bu harikulade alfabesi, sadece entone 
edilmiş ses yüksekliklerini koruyor, konuşma dilinin parçası olan diğer her şeyi 
filtreliyordu. Dilin devasa akustik karmaşası görmezden geliniyordu, tıpkı tek bir işleve 
indirgenemeyen ses sınıflarının kulak arkası edilmesi gibi. (...) Daha karmaşık olan 
sesler, mesela davul ve zil sesleri, “ses”in karşısında konumlandırılan “gürültü” 
sınıfında alıyorlardı yerlerini.252 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
252 Luciano BERIO, “Del gesto vocale”, Scritti sulla musica, s. 63. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

64	
  

 Vokal ses perdelerinin üç çizgili dizekte görece notalanmasının Epifaniler’in 

sadece “c” bölümünde yer alması, kuşkusuz bu bölümün Cathy Berberian’a ithaf 

edilmesiyle yakından ilgilidir. Berio hem ritmik hem de ezgisel açıklık öneren notalama 

biçimiyle −direksiyonu tam anlamıyla Berberian’a emanet etmese de− onun usta 

şoförlüğüne, yani zengin ifade yetilerine güvendiğini göstermiş olur böylece. 50’lerin 

sonları ile 60’ların başlarında bestelediği, Roberto Doati’nin “quartetto” olarak 

nitelediği253 dört yapıt hakkında şunları söyler besteci bir röportajında: 

 
Sequenza III [1966], Eco’yla şiirde yansıma sözcükler üzerine yaptığımız araştırmalara 
bağlı olarak, Thema (Omaggio a Joyce)’taki [1958] deneyimlerle, Circles’la [1960] ve 
küçük ölçüde Visage’la [1961] ilişkilendirilebilir; ve bu dört yapıt da Cathy 
Berberian’ın benim için bir tür “ikinci fonoloji stüdyosu”na dönüşmüş olan sesine 
bağlanır.254 

 

 Eco’nun yorumuyla: 

 
Berio o yıllarda kendini insan sesi, müzik ve yazın arasındaki ilişkilere adamıştı. Ve 
Luciano’nun önceden geleneksel ezgisel kalitesini bildiği ama inanılmaz vokal 
yetilerini ancak birlikte Joyce okurken keşfetmeye başladığı Cathy’nin sesi, deyim 
yerindeyse, Fonoloji Stüdyosu’ndaki onuncu osilatör olma yolundaydı.255 

 

 David Osmond-Smith de Berberian’ın Berio üretimindeki yeri doldurulamaz 

önemini şu sözlerle özetler: “60’lı yılların başındaki ufuk açıcı Berio yapıtları insan sesi 

(a voice) için değil, belirli bir insan sesi (the voice) için yazılmıştır: Cathy 

Berberian.”256 Berio’nun o yıllardaki eşi olduğu gibi aynı zamanda besteci de olan 

başarılı vokalist, 1966’da (Berio’nun kendisi için yazdığı Sequenza III ile aynı yıl) 

bestelediği ilk yapıtı Stripsody’de257 ilgisinin ve yeteneğinin yoğunlaştığı bir alana 

odaklanır: Vokal jestler. Epifaniler’in “c” bölümünde de yer eden bu alanın üzerinde 

biraz duralım. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
253  Roberto DOATI, “Guida all’ascolto di Visage di Luciano Berio”, Musica elettroacustica: 
Dispensa per il corso di musica elettronica, Conservatorio di Musica “Giuseppe Verdi” di Milano 
(sayfa numarası yok). 
254 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 102. (Çeviri bize ait.) 
255 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 10. (Çeviri bize ait.) 
256 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 60. (Çeviri bize ait.) 
257 http://cathyberberian.com/biography/ Erişim tarihi: 10.2.2020. 



	
  

	
  

65	
  

İfadenin ağırlıklı olarak söz dışı unsurlarına karşılık gelen, aynı zamanda 

“paralinguistik” olarak da tanımlayabileceğimiz “vokal jest/tavır” (gesto vocale258) 

kavramının Berberian-Berio birlikteliğinde öncelikle doğal koşullar nedeniyle yer etmiş 

olması mümkündür. Tanıştıkları yıllara dair şöyle konuşmaktadır Berberian: “O [Berio] 

tek kelime İngilizce bilmiyordu, bense tek kelime İtalyanca. Müzik dışında hiçbir 

iletişimimiz yoktu.” 259  Doğal koşulların etkisi ne olursa olsun, yönlenmiş bir 

kompozisyonel ilgiden kuşkumuz yoktur ve Berio’nun bu ilgisinin kaynağını vokal 

jestlerin bir yandan “çeviriye gereksinimi olmayan” (hatta, daha doğru bir şekilde, 

“çevrilemeyen”) evrensel bir dil yaratırken, bir yandan da anlamsal açıklığa pek 

elverişli olmalarında aramak gerekir: 

 
İnsan sesinin yaptığı herhangi bir şeyle beraberinde getirdiği yananlamların bolluğuna 
hep çok −belki de fazla− duyarlı olmuşumdur. İnsan sesi, en arsız gürültüden en zarif 
şarkıya kadar hep bir anlamı işaret eder, kendisinden başka bir şeye atıfta bulunur ve 
uçsuz bucaksız bir çağrışımlar silsilesi yaratır: Kültürel, müzikal, gündelik, duygusal, 
fizyolojik, vb.260 

 

 Berio, bu “uçsuz bucaksız çağrışım silsilesi”nden belki de en çok Epifaniler’den 

hemen sonra bestelediği Visage’da (1961) dilin ve sözcüklerin doğumunu betimlerken 

yararlanır. Tam bu noktada Visage ile “c” bölümü arasında vokal jest üzerinden bir 

bağlantı çarpar gözümüze: Visage’da idée fixe olarak yinelenen parole (sözcükler) ve 

Machado şiirinin dayandığı “sözcükler”. Her iki kompozisyonda da sözcüklerin 

anlamları gösteren / işaret eden işlevlerinin hem kaynağı hem de zenginleştiricisi olarak 

kullanılır vokal jestler. Bunun güzel bir örneğine “c” bölümünün 14. ve 15. ölçülerinde 

rastlarız.  

 

                          
Örnek 3.2.2. Epifaniler, “c” bölümü, 14. ve 15. ölçülerindeki vokal parti. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
258 Luciano BERIO, “Del gesto vocale”, Scritti sulla musica, s. 65. 
259 http://cathyberberian.com/biography/ Erişim tarihi: 10.2.2020. 
260 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 102. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

66	
  

Burada el iris (gökkuşağı) sözünün anlamı yedi rengi çağrıştırmakta, 

Machado’nun hece sayısına da aktardığı bu rakam Berio’nun elinde yedi notalı bir 

çarpmaya dönüşmektedir. Ancak sıradan bir çarpma değildir bu, la hecesinin çıkıcı 

zikzaklarla yinelenmesiyle en azından iki çağrışım sunar bize: Biri çocuksuluk ve 

oyundur −ki birkaç sözcük sonra “çocuksu bir davul yedi kez vuruluyor”261 tümcesini 

duyarız−, diğeri ise bir şarkı veya türkü karikatürüdür −ki bu şiirin ait olduğu kitabın adı 

Yeni Türküler’dir. Bu sırada el hecesindeki “l” harfinin üzerindeyizdir, dolayısıyla 

metindeki “l” aliterasyonu “sessel/fonetik yapıntılarla çoğaltılmakta”, (yan)anlam(lar)ın 

yanı sıra biçim de işlenmektedir. Ve 14. ölçünün başında orkestranın arkasına 

yerleştirilmiş üçüncü kemanlardan (violini C) yedi sesli bir akor duyarız. Tıpkı Proust 

metnindeki üç sayısının müziğin çeşitli parametrelerine yansıtılması gibi Machado 

şiirindeki yedi de hem çarpmaların (14-15 ve 22. ölçüdeki vokal) hem de belli akorların 

(14, 18 ve 21. ölçüdeki üçüncü kemanlar) ses sayılarına dönüşmektedir. Dağınık ve 

düzensiz görünümlü bir müzikte metinle uyumlu, örtük bir düzen, bir denetim 

yaratmaktadır besteci. Peki bir dinleyici tüm bu gizli saklı ama uyumlu, atıflı ve 

kontrollü verilerin farkına varabilecek midir? Berio’nun yanıtını şu sözünde 

arayabiliriz: “İyi dinleyici tüm imaları ve saklı olan anlamları yakalayabilen; iyi besteci 

ise tüm bunları denetleyebilendir.”262 

 

 Berio’nun dinleyiciye “alıcı” değil “alımlayıcı” olarak yaklaşan, onu 

etkinleştiren, yükümleyen ve onun araştırıcı katılımını talep eden, kısacası Eco’nun açık 

yapıt poetikasıyla birlikte yürüyen bu anlayışı, ne yaptığı dışında ne yapmadığında da 

aranabilir. İlk akla gelen, metindeki timpano sözcüğünün doğrudan orkestradaki 

timpano ile karşılanmaması, hatta “c” bölümünde timpaniye hiç yer verilmemesidir. 

Çünkü dinleyicinin hazırcı olduğu ve gerçekliğin sınırlarını zorlamayan, eski tarz bir 

metin-müzik ilişkisinin karşısındadır Berio. Müzik metnin anlamlarını kapamamalı, 

tersine açmalı, yorumlamalı, özgürleştirmelidir. 

 

Bestecinin tercihlerine yön veren, onun kompozisyon düşüncesi ile ele aldığı metin 
üzerine getirdiği yorumlar toplamı arasındaki yaratıcı etkileşimdir. Yani metnin 
düzayak bir “realizasyonu” olması beklenemez müzikten. Böyle bir yaklaşım metni, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
261 Özgün tümce: “un timpano infantil da siete golpes”. 
262 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 13. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

67	
  

metinsel söylemi fazlasıyla ön plana çekerek müziği işlevsizleştirebilir ya da −şöyle 
söyleyelim− işlevden ibaret kılabilir.263 

 

 Berio’nun dinleyiciyi etkinleştiren ve yükümleyen tutumunun bir başka 

izdüşümü, 1920 sonrası Machado şiirinin de özelliklerinden biri olan kopukluk ve 

parçalılığı müzikal yoldan çoğaltmasında görülebilir. Machado’nun okura öneriler 

getirmeden, birbirinden kopuk bir şekilde, yabancılaştırarak sunduğu ve aralarındaki 

bağlardan çıkarılacak anlamları okurun kendisine bıraktığı sözcükler, Berio’nun elinde 

sindirilmiş bir zaman ve boşluklarla birbirlerinden daha fazla ayrıldığı gibi noktasal 

(pointillistic) bir anlayışla daha da parçalanır ve tozlaşır. Parçalılık ve kopukluk kendini 

en belirgin biçimde bol staccato (ki İtalyanca “kopuk/ayrık” anlamına gelir) 

kullanımında belli eder (bkz. 8, 15, 17 ve 20. ölçülerdeki vokal parti). Bu tozlaşma 

aslında “c” bölümüne −hatta genel anlamda Epifaniler’in tümüne− yayılmış olan non-

storia/meta-anlatı anlayışının −yani biçimin− küçük ölçekteki yansıması olarak da 

görülmelidir: Azımsanmayacak bir oranda süreksizlik taşıyan, non-lineer bölümlerin art 

arda dizilmesinden (juxtaposition) meydana gelen Epifaniler’de Machado’nun 

sözcüklerinin −ve hatta harflerinin− de farklı bir yaklaşımla ele alınmasını 

bekleyemeyiz. Aslında Machado’nun gözüyle romantik biçim anlayışına karşı 

modernist biçimin, Berio’nun gözüyle operaya karşı müzik tiyatrosunun savunusudur 

söz konusu olan: 

 

Abartılı tenorların romanslarını hor görürüm, 
aya dönüp şarkı tutturan cırcır böceği korosunu; 
ayırdetmek için sesleri yankılarından, durup 
dinlerim olanca ses içinde yalnızca birini.264 

 

Operada seyirci sona doğru yönlenmiştir; olayların doğrultusu çizgiseldir ve her şey 
sahne sahne gelişir; müzikse metni kopyalar, psikolojik durumu tasvir eder. Müzik 
tiyatrosunda ise seyirci farklı durumların kolajı gibi sunulan bir dizi olayla karşılaşır. 
Müzik metni varsayar ve onun karşısında tıpkı bir davranışın işlevine benzeyen bir 
tutum takınır.265 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
263 Mehmet NEMUTLU, “Kuşların Messiaen’ı, Surdinlerin Necatigil’i”, Heptameron: Ku Ku Ku Ku 
ya da Şehir Düşerken Meleklerin Cinsiyeti Üzre Tartışmaya Dair, haz. Enis Batur, s. 85. 
264 Antonio MACHADO, Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal Akbulut, s. 37. 
265 Luciano BERIO, “Problemi di teatro musicale”, Scritti sulla musica, s. 53. (Çeviri ve vurgu bize 
ait.) 



	
  

	
  

68	
  

 Berio’nun “c” bölümündeki müziği de Machado’nun açık metni karşısında 

betimleyici değil alımlayıcı/yorumlayıcı/tamamlayıcı bir tutum takınmaktadır. Besteci 

hem mikro (notalama) hem makro (biçim) anlamda belirsizlikler öneren, her 

performansında farklı sonuçlar verecek olan, Machado’nun açtığı yolu dallanıp 

budaklandıran ve daha dolambaçlı hale getiren müziğiyle dinleyicisine İspanyol ozanın 

şu dizeleriyle seslenir sanki: 

 
 ...Yolcu, bil ki yol denen şey yok, 

yol gidildikçe gerçekleşir. 
Adım adım kurulur yol çok çok, 
ve geriye bakıldığında 
görünen patika aslâ 
sil baştan çiğnenemezdir...266 

 

 “Sanatların en yücesi olan yaşama sanatı”na267 dair söylenen bu sözler, açık 

biçimin de savunusu değil midir? Ve yaşam gibi açık biçim de suya yazılan bir yazıdır 

Machado’nun dediği gibi: 

 

 Her şey geçer, her şey kalır, 
ama bize düşen gelip geçmek 
geçmek yollar açarak 
denizin üstünde yollar.268 

 

 Açıklığın “belli belirsiz”likle ve tamamlanmamışlıkla kurduğu ilişki “c” 

bölümünün sonunda yoğun şekilde hissedilir. Bölümün sonuna geldiğimizde agua y 

crystal sözü şiirdeki “l” sessizinin akışını belirgin bir şekilde kapatır/bitirir; ancak bir 

son hissi taşımayan, yüklem yoksunu bu söz anlamın “bitmesinin” önüne geçer. 

Berio’nun bölümde müziklemediği tek sözdür bu, ve en sonda, perdelerden sıyrılmış, 

çıplak bir şekilde dökülür Cathy Berberian’ın ağzından. Her sözcüğün notalandığı bu 

bölümde bu sözün notalanmaması bir denetime dönüşür: Bu, Machado’nun şiirindeki 

sesi bitirip anlamı bitirmeyen agua y crystal sözcüklerinin içerdiği doğal müziğin (ses 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
266 “…Caminante, no hay camino, / se hace camino al andar. / Al andar se hace el camino, / y al volver 
la vista atras / se ve la sendaque nunca / se ha de volver a pisar...” (Türkçe yorum: Jose V. Çiprut, 2011) 
http://www.salom.com.tr/arsiv/haber-80203-yolcu_ve_yol.html Erişim tarihi: 10.2.2020. 
267 “Tolstoy’a da Brecht’e de atfedilen bir söz vardır, kimin söylediğinden ziyade, edilmiş olan söz 
önemli: ‘Sanatların en yücesi yaşama sanatıdır.’” Çağrı KINIKOĞLU, “Ekim’den Sinemaya, 
Devrim’den Çözülüşe: Bir Sergiden Tablolar”, 100. Yılında Büyük Ekim Devrimi, s. 327. 
268 Antonio MACHADO, Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal Akbulut, s. 179. 



	
  

	
  

69	
  

akışının / eufonia’nın) ve anlamsal açıklığın (anlamın belli belirsizliğinin) olduğu gibi 

korunmasıdır. Machado ile kesişimlerinden bahsettiğimiz Edip Cansever’i dinleyelim:  

 
Şiirin bitişi yalnız anlamına da bağlı değil. Şiirin bir de ses olarak bitmesi, 
tamamlanması var. Örneğin cam ustaları vardır, üfleyerek cam işleri yaparlar. Diyelim 
ki bir güleptan yapacak. Üfler, güleptan biçimini alır, altında da hatta son bir düğüm 
noktası kalır. Beykoz güleptanlarını bilirsin. Bu cam işçisine, üflemeye ne zaman 
başlayıp ne zaman son veriyorsun diye sorsak herhalde şaşkın şaşkın yüzümüze bakar. 
Nasıl yaptığını çok iyi biliyordur ama, bir “anlatılmaz”ı biliyordur. Şiirin de bitişi bazı 
şeylere bağlıdır. Bazen anlam bile biter de, insan gene de bir ses koymak ister yanına, 
ya da ses biter, anlam bitmez.269 
 

İşte Epifaniler’in “c” bölümünün sonunda olan tam da budur: Ses biter, anlam 

bitmez. Belli ki Berio, Machado’nun bildiği o “anlatılamaz”a güvenmiştir. Eco’nun 

deyimiyle “dünyadaki konumumuzun tanım-dışılığı”ndan270 beslenen o “anlatılamaz”a. 

 

3.3. Kaos-evren’in “Açık” Kapıları: Joyce - Berio - Eco Üçgeninde Epifaniler’in 

“E” ve “d” Bölümleri 

 

 James Joyce’un yapıtları, Berio ve Eco’nun “hangi sanat?” sorusuna aradıkları 

yanıtta en çok örnekle ve ilhamla karşılaştıkları verimli, göz ve kulak kamaştırıcı, 

alabildiğine geniş, karmaşık bir evrendir. Bu iki modernist sanatçının “birer genç adam 

olarak portrelerinde” ve 60’lara doğru poetikalarını çatmakta oldukları Ulyssesvari 

yolculuklarında herkesten çok Joyce’un parmağı vardır demek yanlış olmaz. Anahtar 

sözcükler ve kavramlarla bir iz sürmeden önce, Joyce’un Berio ve Eco’nun hayatındaki 

dolaysız parmak izini görmek açıklayıcı olacaktır. Eco’ya kulak verelim: 

 

1958 ile 1959 arasında Milano’da RAI’de çalışıyordum. İki kat üstümde, o zamanlar 
Luciano Berio’nun yönettiği Müzikal Fonoloji Stüdyosu vardı. Maderna, Boulez, 
Pousseur, Stockhausen sık sık uğrardı, etrafta hep frekans tıslamaları, kare dalgalar ve 
beyaz gürültü duyulurdu. O zamanlar Joyce üzerinde çalışıyordum, akşamları Berio’nun 
evine gider, Cathy Berberian’ın Ermeni yemeklerini yer, Joyce okurduk.271 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
269 Veysel ÇOLAK, Edip Cansever’de Şairin Kanı, s. 132. 
270 “non-definizione della nostra posizione nel mondo” (Umberto ECO, Opera Aperta, s. 219). 
271 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 11. 



	
  

	
  

70	
  

 Joyce üzerine yaptığı derin araştırmalar nedeniyle yakın çevresinde Dedalus 

takma adıyla çağrılan Eco,272 1959’da yazmaya başladığı Açık Yapıt’a, kitabın tüm 

ikinci yarısını kaplayacak kadar uzun olan Joyce çalışmasını da dahil etmeyi 

düşünmektedir başta.273 Bu düşünce, İtalyan yazarın Joyce ile açık yapıt poetikasını ne 

kadar örtüştürdüğünün de önemli bir göstergesidir bizim açımızdan. Ancak Joyce’un 

Poetikaları [Le poetiche di Joyce], Açık Yapıt’tan üç yıl sonra ayrı bir kitap olarak 

basılır. Şayet aynı kitapta yer alsalardı, Berio’nun orkestral yapıtına da isim verecek 

olan “epifani” kavramına Açık Yapıt’ta sıklıkla rastlamış olacağımız su götürmez bir 

gerçektir. Çünkü “epifani, James Joyce’un sanatının belkemiğini oluşturan kavramların 

en önemlisidir.”274 Bir sonraki başlıkta ince ayrıntısına ineceğimiz bu kavrama ilişkin 

Eco’nun ilk kez ortaya çıkardığı ilginç bir bilgi de yer alır Joyce’un Poetikaları’nda: 

Joyce, epifani kavramına ilk kez İtalyan yazar Gabriele D’Annunzio’nun (1863-1938) 

Ateş [Il Fuoco] adlı romanında, bu romanın “Ateşin Epifanisi” [L’Epifania del Fuoco] 

başlıklı ilk bölümünde rastlamıştır.275 University College Dublin’deki (UCD) eğitimi 

sırasında D’Annunzio’nun estetikle ve sanatçının toplumdaki rolüyle ilgili fikirlerinden 

etkilenen276 ve ileride hayatının yaklaşık onbeş yılını İtalya’da geçirecek olan Joyce’un 

kavramı İtalyan yazını aracılığıyla tanıması Berio ve Eco’yu daha da heyecanlandırmış 

olabilir mi? Bilemeyiz. Bildiğimiz şudur: Joyce’un Poetikaları’nı içermemesine rağmen 

Joyce atıflarıyla dolup taşan Açık Yapıt’ta epifani kavramıyla karşılaştığımız yalnızca 

bir tümce vardır ve bu tek tümce dahi bize iki sanat adamının bu kavram etrafındaki 

işbirliğini açık etmeye yeter: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
272 “Buon Compleanno Umberto Eco!”, Cumhuriyet, 5.1.2016. Stephen Dedalus: James Joyce’un edebi 
alt benliği, aynı zamanda ilk ve yarı-otobiyografik romanı Sanatçının Bir Genç Adam Olarak Portresi’nin 
başkarakteri ve anti kahramanı. Bkz. https://tr.wikipedia.org/wiki/Stephen_Dedalus Erişim tarihi: 
10.2.2020. 
273 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 13 ve David OSMOND-SMITH, Berio, s. 120. 
274 James JOYCE, Kahraman Stephen, çev. Merve Tokmakçıoğlu, s. 213. (Alınan tümce çevirmene 
aittir.) 
275 Paolo D’IORIO, “Cenova’nın Çanları ve Nietzsche’nin Epifanileri”, Nietzsche’nin Sorrento 
Yolculuğu, çev. Burcu Bilgiç, s. 111, 157. Ayrıca şu bilgiyi de geçelim: “Portre’de [Sanatçının Bir Genç 
Adam Olarak Portresi] ateş metaforuna sık başvurulduğunu biliyoruz artık. ‘Ateş’ sözcüğü en az 59 kez, 
‘alev’ sözcüğünün çeşitli varyasyonları 35 kez görülmektedir. O halde epifani deneyiminin ateş ile 
birleştirildiğini ve bunun ilk dönem Joyce’u ile Il fuoco’nun yazarı D’Annunzio arasındaki ilişkileri 
araştırmak için bir anahtar olduğunu söyleyebiliriz.” (Umberto ECO, Tez Nasıl Yazılır?, çev. Betül 
Parlak, s. 245). 
276 “D’Annunzio’s writing also influenced the young Joyce’s early ideas on aesthetics and the role of art 
and the artist in society.” https://jamesjoyce.ie/epiphanies/ Erişim tarihi: 10.2.2020. 



	
  

	
  

71	
  

Gerçekten ilginç olan, Batılı duyarlılığın Zen gizeminin epifanie-contatto277 kavramına 
çok benzer şeyleri çağrıştırabilmesidir: Recherche’in 278  anlatıcısının sokaklarda 
dolanırken birdenbire ağaçların görüntüsü ile karşılaşması, James Joyce’un kuş-kızı, 
Montale’nin Vecchi Versi [Eski Dizeler] adlı yapıtındaki çılgın gece kelebeği, bu 
konudaki çok ilgi çekici örneklerden bazılarıdır.279 

  

 Bu paragraftan, Açık Yapıt’la aynı yıl (1959’da) yazılmaya başlanan 

Epifaniler’deki metinleri öneren kişinin Eco olduğunu280 (en azından Proust ve Joyce 

üzerinden) çıkarsamak hiç de zor değildir. “James Joyce’un kuş-kızı”, yani Sanatçının 

Bir Genç Adam Olarak Portresi’nin (1916) en bilinen epifanisi, kadın sesi ve orkestra 

için Epifaniler’in, −ve belki de Dedalus’un önerisiyle olduğu için− “d” bölümünün 

metni haline gelmiştir. Cathy Berberian’ın yemekleri eşliğindeki Joyce okumalarından 

başka ne beklenebilirdi? 

 

 Joyce’un Eco-Berio düşüncesindeki derin izlerini anlamak için şimdi de 

Berio’ya kulak verelim. Eco Açık Yapıt’la meşgulken, Berio bir yandan Epifaniler’i 

bestelemekte (1959-1961) bir yandan da yakın dostuyla birlikte açık yapıt kuramı 

üzerine düşünmektedir. Bunun en belirgin örneği de Epifaniler’i besteleme sürecinin 

tam ortasında (1960’da) kaleme aldığı “Forma” (Biçim) adlı denemesidir. Paul 

Klee’nin “biçimin biçimlendirilmesi” (formazione della forma) ilkesinden hareket 

ederek Eco’nun “Açık Yapıt Poetikası”nı aratmayacak değerlendirmelere girişir besteci 

bu denemede. Denemenin sonuna doğru şunları söyler Berio: 

 
Açık yapıt fenomeni yazın alanında çok daha yaygın ve derin köklere sahiptir. Sadece 
James Joyce, Mallarmé, Proust (belli bir tarafıyla), e. e. cummings, Bertolt Brecht ve 
Kafka isimlerini anmak bile yeter. Son zamanlarda yeni müzikteki en ilginç piyano 
kompozisyonlarından birisi olan Üçüncü Sonat’a 281  ilham veren Mallarmé’nin Le 
Livre’ini hatırlatmaya gerek yok sanırım. Aynısı James Joyce’un yapıtları için de 
geçerlidir: Ulysses ve daha da yoğun olarak Finnegans Wake için.282 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
277  Umberto ECO, Opera Aperta, s. 232. Kitabın Türkçe çevirilerinde bu kavramı Pınar Savaş 
“görünme-ilişki kurma”, Tolga Esmer “dışavurum-temas” olarak Türkçeleştirmiştir. Bizse, epifaniyle 
doğrudan temas kurabilmek için, epifanie-contatto kavramının özgün metindeki halini korumayı 
yeğledik. 
278 Marcel Proust’un Kayıp Zamanın İzinde (À la recherche du temps perdu) adlı romanının kısaltması. 
279 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 181. 
280 Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). http://www.lucianoberio.org/node/1652?56 
4676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. 
281  Pierre Boulez’in Troisième Sonata (1955-57) adlı yapıtı. Eco, “Açık Yapıt Poetikası”nın son 
versiyonuna bu parçayı örnek olarak eklerken bu eklemeyi Berio’nun danışmanlığında yaptığının altını 
çizer. Bkz. Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 13. 
282 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 28. 



	
  

	
  

72	
  

 

 Berio’nun tam da o yıl yazdığı bir oda müziği yapıtının, Circles’ın metnine de 

(metnin yazarı olan e. e. cummings yoluyla) gönderme yapan bu paragraf, aynı Eco’dan 

biraz önce alıntıladığımız paragraf gibi Epifaniler’in metinlerini (Joyce, Proust ve bu 

kez bir de Brecht üzerinden) açığa vurmaktadır. Bestecinin Joyce ilgisi aslında 

hepsinden daha da derin köklere sahiptir. Chamber Music (1953), Joyce’un aynı adlı şiir 

kitabının metinlerini kullanan (ve yine Cathy Berberian’la birlikte doğmuş) bir oda 

müziği olarak Berio’nun daha ilk yapıtları arasında belli eder bu ilgiyi. Beş yıl sonraysa, 

ilgi saygıya dönüşmüştür: 1958’de RAI için Eco’yla ortaklaşa üretilen Joyce’a Saygı 

(Omaggio a Joyce) adlı ses deneyi, kırk dakikalık bir radyo yayınıdır ve Joyce’un 

Ulysses’inden (1916) “Sirenler” adlı 11. bölümün girişindeki ses yansıması 

(onomatopea) ve ses benzeşimi (aliterazione) oyunlarına dayanır. Ertesi yıl doğmaya 

başlayan Epifaniler’de karşımıza çıkacak ilk Joyce alıntısı da bu romandan, yani 

Ulysses’ten olacaktır. Şimdi bu alıntıyı içeren kesiti önümüze koyup Berio’nun Proust 

ve Machado’dan sonra Joyce’a varmasının haklı gerekçelerini ve Joyce’un bu iki 

yazarla kurduğu derin ortaklıkları masaya yatıralım. 

 

3.3.1. Proust - Machado - Joyce Çizgisinin Anahtar Kavramları 

 

3.3.1.1. Epifani 

 

 − Tarih, dedi Stephen, uyanarak kurtulmaya çalıştığım bir karabasandır benim. 
Oyun alanında oğlanlar bir yaygara kopardılar. Vızıldayan bir düdük: Gol. Ya o 
karabasan seni arkandan tekmelerse? 
− Yaradan’ın işleri hiç de bizim işlerimize benzemez, dedi Mr. Deasy. Tüm insanlık 
tarihi tek bir gayeye doğru ilerlemektedir, Tanrı’nın tezahür etmesi. 
Stephen başparmağını pencereye doğru sallayarak dedi ki: 
− Tanrı bu, işte. 
Yaşşa! Hey! Hooop! 
− Ne? diye sordu Mr. Deasy. 
− Sokaktaki bir çığlık, yanıtını verdi Stephen, omuzlarını silkerek.283 
 

 
“Tanrı’nın tezahür etmesi.” Mr. Deasy’nin muhafazakâr sözlerinde 

karşılaştığımız bu ifade, tam da epifani kavramının Eski Yunanca’da kullanılan 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
283 James JOYCE, Ulysses, çev. Nevzat Erkmen, s. 65. 



	
  

	
  

73	
  

anlamını karşılar.284 “Yunan kültüründe epifaneiα, Tanrısal bir varlığın tezahürü, daha 

doğrusu görünmez olan bu varlığın mevcudiyetini somutlaştıran işaretler anlamına 

gelir: vizyonlar, rüyalar, mucizeler.”285 Kavramı epistemolojik olarak kurcaladığımızda 

ise belirme/görünme/tezahür anlamlarını karşılayan Eski Yunanca phaínein kökünün 

“üzeri, üst” anlamındaki epi ön ekini alarak epiphanīa sözcüğünü oluşturduğunu 

görürüz.286 Epifani, o halde, sözlük anlamıyla “olağanüstü görüngü”, “aşkın görünüş” 

demektir. Daha kapsamlı anlamı ise “ani, vurucu ve aydınlatıcı bir farkına varma, 

kavrama durumu”dur. Tıpkı Epifaniler’in Proust bölümünü çözümlerken bahsettiğimiz 

gibi, Eco’nun alıntıladığı Rosetti şiirindeki karakterin çiçek açmış sütleğen karşısında 

yaşadığı duygudur: “Beklenmedik bir anda yaşanan bir aydınlanma.”287 

 

Joyce, söz konusu terimi yazınsal poetikasına taşırken işte bu anlamdan hareket 

etmiştir. Epifaniyi “bir konunun manasının bir anda açığa çıktığı ya da bir olayın 

hafızada gömülü bir hatırayı bütün detay ve duygularıyla yeniden uyandırması gibi 

ansızın yaşanan önsezi anlarını tarif etmek için kullanmıştır.”288 Joyce’un kavrama 

yaklaşımı hem biçim hem de öz açısından dönüşümler geçirmiş ve kendisi tarafından 

birçok kez yeniden tanımlanmış olsa da, 1900-1904 yılları arasında yazdığı kırk küsür 

kısa yazı parçası, onun epifaniden ne anladığını anlamamıza yardımcı olur. Yazar, 

Türkçe’siyle [uy]anıklıklar289 diyebileceğimiz bu çok kısa bağımsız kompozisyonları 

“özenle biriktirmiş, sonra da çoğunu −‘tinsel’ anlamlarını belirlediğinde− kurmaca 

yapıtlarının içine yerleştirmiştir.”290 

 

Joyce’un kardeşi Stanislaus’un sözleriyle “tam da insanların en çok saklamaya 

özen gösterdikleri şeyleri açığa vurdukları −yelde savrulan samanlara benzer− 

sürçmeler, devimcikler”dir epifaniler. Berio’nun orkestral yapıtında alıntılayacağı 

Sanatçının Bir Genç Adam Olarak Portresi’nin eski biçimi olan Kahraman Stephen 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
284 “A sudden manifestation of deity.” Bkz. https://jamesjoyce.ie/epiphanies/ Erişim tarihi: 10.2.2020. 
285 Paolo D’IORIO, “Cenova’nın Çanları ve Nietzsche’nin Epifanileri”, Nietzsche’nin Sorrento 
Yolculuğu, çev. Burcu Bilgiç, s. 109. 
286 https://www.dictionary.com/browse/epiphany?s=t Erişim tarihi: 10.2.2020. 
287 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 179. 
288 Paolo D’IORIO, “Cenova’nın Çanları ve Nietzsche’nin Epifanileri”, Nietzsche’nin Sorrento 
Yolculuğu, çev. Burcu Bilgiç, s. 110. 
289  Levent Kavas epifani terimini Türkçe’ye “anıklık” olarak çevirmiştir. (Bkz. James JOYCE, 
Epiphanies / Anıklıklar, çev. Levent Kavas). Anıklık sözcüğünün “uyanıklık” anlamından dolayı, 
burada her ikisini de veren bir biçim kullanmayı tercih ettik. 
290 A. Walton LITZ, “Sunuş”, s. 9 (James JOYCE, Epiphanies / Anıklıklar, çev. Levent Kavas). 



	
  

	
  

74	
  

(Stephen Hero, 1904) adlı ilk deneme romanında Joyce, epifani için şöyle bir tanım 

yapar:  

 
İster bir konuşmanın ya da jestin kabalığında/yavanlığında/bayağılığında, isterse de 
bizzat zihnin anımsanmaya değer bir evresinin basitliğinde olsun; anlık ruhani bir 
tecelliydi, ansızın gelen manevi bir tezahürdü, tinsel bir açılmaydı epifani. Bir 
edebiyatçının ya da yazı çiziyle uğraşan bir kişinin bu epifanileri/anıklıkları alabildiğine 
özenle saptayıp kayda geçirmesi, bu anlamlı anları kristalleştirmesi gerektiğini 
düşünüyordu; çünkü bunların yitip gidebilecek, en hassas, en ince, en uçucu türden 
anlar/kıpılar olduğuna inanıyordu.291 
 

“Güzelliğin üç koşulu vardır: Bütünlük, uyum ve parlaklık”292 diyen Thomas 

Aquinas’tan hareketle Joyce, epifaniyi güzelliğin üçüncü ve en üstün evresi, yani 

“parlaklık” olarak görüyordu: 

 
Uzun bir süre, Aquinas’ın ne demek istediğini anlamadım. Mecazi bir sözcük kullanmış 
ki normalde kullanmaz, ama sonunda anlamayı başardım. Parlaklık, öz demek. İkinci 
niteliği [yani uyumu] çözümledikten sonra akıl, olabilecek en mantıklı sentezi yapar ve 
üçüncü niteliği [yani parlaklığı] keşfeder. İşte ben bu âna epifani diyorum. İlk olarak, 
nesnenin tek bir bütün olduğunu kabul ederiz, sonra onun düzenlenmiş karışık bir 
yapıya sahip olduğunu, aslında bir şey olduğunu anlarız: Son olarak, parçalar içindeki 
ilişki kusursuz olduğunda, parçalar birbirine olması gerektiği gibi oturduğunda, o şeyin 
ne olduğunu görürüz. Ruhu, kimliği dış görünüşünden bize fışkırır. En sıradan nesnenin 
ruhu bile eğer yapısı oturmuşsa, bize parlak, ışıltılı gelir. Nesne tezahürünü tamamlar ve 
epifaniyi meydana getirir.293 
 

Ulysses’ten yaptığımız alıntıda geçen “Tanrı’nın tezahür etmesi” ifadesine 

dönmenin tam zamanı. Romandaki eski ve tutucu dünya görüşünü simgeleyen Mr. 

Deasy karakterinin kullandığı bu ifadeye Joyce’u temsil eden Stephen karakterinin 

sokaktaki bir çığlığı göstererek verdiği “Tanrı bu, işte” yanıtı, tam da geleneksel epifani 

kavramına Joyce’ça bir bakışı imlemez mi “başparmağını sallayarak”? Bu noktada 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
291 Bu alıntı beş kaynaktan harmanlanmıştır: Armağan EKİCİ, “Joyce’un Üslupları”, Notos, Sayı 64, s. 
27-28; Paolo D’IORIO, “Cenova’nın Çanları ve Nietzsche’nin Epifanileri”, Nietzsche’nin Sorrento 
Yolculuğu, çev. Burcu Bilgiç, s. 110; A. Walton LITZ, “Sunuş”, s. 10 (James JOYCE, Epiphanies / 
Anıklıklar, çev. Levent Kavas); James JOYCE, Kahraman Stephen, çev. Merve Tokmakçıoğlu, s. 213; 
Colm TOIBIN, “Joyce’un Dublin’i: Hayalciler ve Fırsatçılar Şehri”, Notos, çev. Tülin Er, Sayı 64, s. 
52. 
292  “Ad pulchritudinem, tria requiruntur: integritas, consonantia, claritas.” (Bkz. Paolo D’IORIO, 
“Cenova’nın Çanları ve Nietzsche’nin Epifanileri”, Nietzsche’nin Sorrento Yolculuğu, çev. Burcu 
Bilgiç, s. 110). 
293 Merve Tokmakçıoğlu (James JOYCE, Kahraman Stephen, s. 215) ve Burcu Bilgiç (Paolo D’IORIO, 
“Cenova’nın Çanları ve Nietzsche’nin Epifanileri”, Nietzsche’nin Sorrento Yolculuğu, s. 111) 
çevirilerinin harmanı. (Köşeli parantezler bize ait.) 



	
  

	
  

75	
  

epifani kavramının dindışı bağlamdaki ayrıntılı anlamına göz atmak bütünleyici 

olacaktır: “Genellikle basit, tanıdık ya da beylik bir olay veya deneyim ile başlayan, 

gerçeğin ya da bir şeyin gerçek anlamının ani, sezgisel algısı veya kavrayışı.”294 

 

Görüldüğü gibi Joyce, epifaninin skolastik anlamını “epifanize ederek” Proust, 

Machado, Woolf, D. H. Lawrence ve T. S. Eliot ve gibi 20. yüzyıl yazar ve şairleri 

arasında serpilen “anın/şimdinin estetiği”ne dahil edebileceğimiz yeni bir kavrayış 

yakalar bu kavram üzerinden. Öyle bir kavrayıştır ki bu, Theodore Spencer’e göre 

Joyce’un tüm üretimi sadece epifani üzerinden bile okunabilir: 

 
Dublinliler, diyebiliriz ki, değişik karekterlerin hayatlarındaki görünüşte sıradan ama 
aslında çok önemli ve açıklayıcı olan epifanilerin serisini anlatmaktadır. Portre, 
Joyce’un kendisini bir genç adam olarak anlatması üzerinden kurulan bir tür epifanidir; 
Ulysses . . . Leopold Bloom’un epifanisidir . . . Ve Finnegans Wake, aynı bakış açısının 
−Joyce genç bir adamken kavranamamış olan− uçsuz bucaksız bir genişlemesi olarak 
görülebilir.295 
 

Finnegans Wake (1939) adlı bu son romanında Joyce, gerçekten de epifaniyi 

tüm yapıta yansıtarak “muazzam bir insan dili epifanisi” ortaya koyar. Ve roman, 

epifaninin kıyameti / kıyametin epifanisi ile son bulur: “Wrhps, that wind out of 

norewere! As on the night of the Apophanypes296!” 

 

Berio’nun bu çalışmada incelediğimiz orkestral yapıtına adını veren epifani 

kavramı, bestecinin Proust ve Machado’dan sonra Joyce’a varmasının birincil 

gerekçesidir; çünkü buraya kadar söylediklerimizden de görülüyor ki, Proust için 

moment bienheureux297 (talihli an) ve Machado için “şimdiki zaman / an”298 neyse, 

Joyce için de epifani odur; hatta daha da fazlasıdır. Epifaniler’de Joyce’un Proust ile 

Machado’dan sonra ve yapıtın tam da göbeğinde tercih edilmesi de bu “daha 

fazla”lıkla, yani epifani kavramının poetika içindeki dozunun ve etkisinin artmasıyla 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
294 https://www.dictionary.com/browse/epiphany?s=t Erişim tarihi: 10.2.2020. (Çeviri bize ait.) 
295 Ilaria NATALI, “A Portrait of James Joyce’s Epiphanies as a Source Text”, Humanicus, issue 6, s. 
5. (Çeviri bize ait.) 
296 Apocalypse (kıyamet) ve epiphanies sözcüklerinin birleşiminden türetilmiş melez bir sözcük. (Bkz. 
Paolo D’IORIO, “Cenova’nın Çanları ve Nietzsche’nin Epifanileri”, Nietzsche’nin Sorrento 
Yolculuğu, çev. Burcu Bilgiç, s. 112). 
297 Bkz. dipnot 62. 
298 Bkz. dipnot 157. 



	
  

	
  

76	
  

açıklanabilir ancak. Ve artan sadece epifaninin dozu değildir, aynı zamanda onun 

tanımında gizli olan sıradan’dır, sıradanın mucizesi’dir. 

 

3.3.1.2. Sıradanın Mucizesi 

 

Gerek Joyce’un “en sıradan nesnenin ruhu bile eğer yapısı oturmuşsa bize 

parlak, ışıltılı gelir” ifadesi, gerekse epifanik aydınlanmanın dindışı tanımından 

çıkardığımız “basit, tanıdık ya da beylik bir olay veya deneyim ile” başlama hali, 

“epifani” ile “sıradan” arasındaki ilişkiyi belirginleştirir. Epifaniler’deki Proust ve 

Machado metinlerinde de rastladığımız “basit ve sıradanın mucizeye dönüşümü”, 

Richard Kearney’nin Proust, Joyce ve Woolf üzerine yazdığı incelemede de benzer bir 

şekilde vurgulanır. Kearney’ye göre epifani, “deri ve kan buradalığından ibaret olan 

sıradan an’ın garip ve kalıcı bir şeymişçesine kutsallaştırılması”dır.299 Başka bir deyişle 

“sıradan ve dünyevi an’ın (chronos) kutsal zamana (kairos) dönüşümü”dür.300 Kearney 

buna “biçim değiştirme edimi” (act of transfiguration) ya da “biçim değiştiren an” 

(transfiguring instant) adını verir. Berio da çok benzer bir ifade kullanarak, “gerçeğin 

biçim değiştirmesi” (trasfigurazione della realtà) demektedir Proust, Machado ve Joyce 

metinlerindeki bu ortak epifanik duruma.301 Çünkü üçünde de anlatıcının odağındaki 

nesne(ler) oldukça basit ve sıradan olmasına rağmen öznenin algısındaki karşılık bir 

“mucize”dir; geçmişin şimdide yaşandığı, nesne(ler)in istemdışı belleği ansızın harekete 

geçirdiği, dış gerçekliğin anılara, çağrışımlara ya da “yekpâre geniş bir ânın 

parçalanmaz akışına”302 dönüştüğü bir mucize. Tıpkı Stephen’ın sokaktan gelen sıradan 

bir çığlığı “Tanrı bu, işte” diyerek selâmlaması gibi. 

 

James Joyce için “sıradan”ın önemi sadece epifani gerekçesiyle sınırlı değildir; 

yani sadece bireysel ve sezgisel bir “sıradan” kavrayışı değildir Joyce’unki. “Ulysses bir 

orta sınıf epiğidir” der Declan Kiberd.  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
299 Richard KEARNEY, Anatheism, ed. Richard Kearney, s. 103. (Çeviri bize ait.) 
300 a.g.k. s. 105. (Çeviri bize ait.) 
301 Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). http://www.lucianoberio.org/node/1652?56 
4676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. 
302 “Ne içindeyim zamanın, / Ne de büsbütün dışında; / Yekpâre, geniş bir ânın / Parçalanmaz akışında.” 
Ahmet Hamdi TANPINAR, Bütün Şiirleri, s. 19. 



	
  

	
  

77	
  

Diğer yazarlar Nietzsche’yi takiben kitle kültürüne saldırırken (“ayaktakımı günde bir 
safrasını kusup sonuca gazete der”), Joyce Ulysses’i tek bir günün olaylarını çok daha 
şiddetli yakalayacak bir anti-gazete olarak sunar. (…) Tek bir günü en küçük ayrıntısına 
kadar kaydederek sıradan yaşamda örtük duran olağanüstü unsurları açığa 
çıkarabileceğine, böylelikle tanıdık olanın hayret verebileceğine inanır.303  
 

Richard Ellmann da Kiberd’inkine çok benzeyen bir çıkarım yapar:  

 

[Joyce’un] eserlerindeki yargılamanın belirleyici yasası, sıradanlığın haklı 
çıkarılmasıdır. Diğer yazarlar sıradanlığı bıkkınlık veren bir tarzda anlatmaya 
çalışmışlardı ama Joyce bunu ele alana kadar aslında hiçbiri sıradanlığın ne olduğunu 
bilmiyordu. Joyce önemsiz bir şehir adamına kahramanlık yükleyen ilk yazardı. 
Joyce’un keşfi, sıradanın sıra dışı olduğudur.304 
 

Sıradanlığın Ulysses çağındaki toplumsal anlamına yine Kiberd’in sözleriyle 

nokta koyabiliriz: 

 
1914-1918 yılları arasında askere yazılanların çoğunun amacı ölüme zar atıp yaşadığını 
daha yoğun hissetmektir. Joyce daha en başında bu ölüm kültünün gündelik yaşamdan 
duyulan hayal kırıklığından geldiğini anlamıştı. (…) Birinci Dünya Savaşı’nın sahte 
kahramanlık söylemine karşı ortalama insan deneyimine saygınlığını ifade etmek, 
sıradan erkekleri ve kadınları kutlamak üzere yola çıkan bir kitap[tı Ulysses].305 

 

3.3.1.3. Hikâye-olmayan 

 

 Yukarıdaki alıntılarda geçen anti-gazete ve anti-kahraman söylemleri bizi 

kaçınılmaz olarak hikâye-olmayana götürür. Kökü 20. yüzyıl başlarındaki modernist 

romana, yani başta Proust’a ve ardından gelen Joyce, Musil ve Woolf’a uzanan hikâye-

olmayan / meta-anlatı / non-storia, Epifaniler’in ikinci bölümünde Machado ile de 

yakından ilişkilendirdiğimiz bir diğer önemli başlıktır Berio-Eco poetikasında. 

Berio’nun Epifaniler’den hemen önce yine bir Ulysses metni üzerine bestelediği Thema 

(Omaggio a Joyce) da tepe noktasız, anlatısız ve durağan bir yapıdan meydana gelir;306 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
303 Declan KIBERD, “Ulysses ve Biz”, çev. Oğuz Tecimen, Notos, Sayı 64, s. 23-24. 
304 Richard ELLMANN, “Joyce’un Keşfi Sıradanın Sıra Dışı Olduğudur”, çev. Zafer Avşar, Notos, 
Sayı 64, s. 21. (Köşeli parantez bize ait.) 
305 Declan KIBERD, “Ulysses ve Biz”, çev. Oğuz Tecimen, Notos, Sayı 64, s. 21. (Köşeli parantez bize 
ait.) 
306 Yiğit ÖZATALAY, “Un paragone sotto 5 titoli tra Thema (1958) e Visage (1961) di L. Berio”, 
yayınlanmamış deneme, s. 3. 



	
  

	
  

78	
  

çünkü tıpkı Joyce gibi Berio’nun hedefindeki de Eco’nun Açık Yapıt’ta savunduğu “hoş 

ve gerçekçi bir hikâye-olmayan”dır.307  

 

Ulysses’ten alıntıladığımız küçük kesitte dahi izini sürebiliriz meta-anlatının, 

hem öz hem de biçim açısından. Anlatı kavramının alışılagelmiş (Aristotelesçi) olay 

örgüsü, süredizim (kronoloji), tarihsellik, doğrusallık, kurgulayıcı bellek, neden-sonuç 

ilişkisi ve bir yöne/sona doğru ilerleme kavramlarıyla kurduğu yakın ilişkileri de 

gözeterek öncelikle özüne, yani “anlatmak” istediğine bakalım bu kesitin: 

 

Stephen Dedalus ve Bay Deasy Ulysses’in ikinci bölümünde tarih üzerine konuşurken 
Bay Deasy şöyle der: “Tüm insanlık tarihi tek bir gayeye doğru ilerlemektedir, 
Tanrı’nın tezahür etmesi.” Bu türden bir tarihsellik bireye önceden tanımladığı bir 
anlam dayatır. Stephen böyle bir anlamı ve kimliği reddeder, ona göre Tanrı sokaktaki 
gürültüden ibarettir −sürekli anlam imal ettiğimiz ne olduğu belirsiz bir sestir. İşte tam 
da bu sesin içine balıklama daldığımızda bize dayatılan anlamları bozarız, tarih denen 
kâbustan uyanıp dil denen rüyaya dalarız. Herhangi bir ânın sonsuz tekrarında ısrar 
ettiğimizde, tarihi ilerlemeden mahrum bıraktığımızda bize sunulan hazır kimlikleri bir 
kenara bırakır ve bizi biz yapan sürecin gerçekliğini irdelemeye başlarız. Tarihi bir 
sondan mahrum bıraktığımızda “şimdi”nin sonsuz farklı hallerine iştirak edebiliriz.308 
 

MacCabe’in bu sözleri hem an’a / şimdi’ye yaptığı vurgu ile epifani ve meta-

anlatı arasındaki bağı ortaya çıkarmakta, hem de tekanlama karşı çokanlam ve “sonsuz 

farklı haller” savıyla açık yapıt poetikasına açılmaktadır. Anlamın, gerçekliğin ve 

şimdi’nin kurgulanmamış ama kurgulanmaya açık halini yansıtmaktaki ustalığı 

nedeniyle Joyce’a sık sık atıfta bulunan Eco’ya göre de yaşam, onu iyi kurgulanmış bir 

anlatı gibi algılamaya yatkın olmamıza rağmen, “Üç Silahşörler’den daha çok Ulysses’e 

benzer.”309 Ulysses’teki çokyönlülük ve doğrusal olmama hali üzerinden, MacCabe’in 

görüşleriyle ortaklık içerir Eco’nunkiler: 

 
Ulysses içinde bir bölüm olan “Wandering Rocks”ta, küçücük bir evren anlatılmaktadır 
ve çok farklı açılardan incelenebilir: Aristocu kategorilerin son kalıntılarının ortadan 
yok olması. Edmund Wilson’ın ifade ettiği gibi, Ulysses’in gücü, belli bir doğrultuyu 
izlemek yerine, tek ve aynı nokta çevresinde bütün boyutlarda (zaman boyutu da dahil 
olmak üzere) yayılmasındadır. Ulysses’in dünyası karmaşık ve gücünü hiç yitirmeyen 
bir yaşamsallıkla devinir. (…) Herhangi bir insanın hayal gücünün, Ulysses’in tüm 
yönlerini ilk okuyuşta kavrayabileceği konusunda ciddi kaygılarım var. Kitabı yeniden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
307 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 155. 
308 Colin MACCABE, “Finnegans Wake’e Bir Giriş”, çev. Nâzım Çapkın, Notos, Sayı 64, s. 69-70. 
309 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 155. 



	
  

	
  

79	
  

okuduğumuzda, herhangi bir noktasından başlayabiliriz (…) nitekim Joyce da, kitabın 
farklı farklı bölümlerini eşzamanlı yazdığını söyler.310 
 

Anlam ve yöntem arasındaki bu ilişkiden, içerik ve biçim bütünlüğüne 

geçebiliriz. Ulysses’ten alıntıladığımız kesitin biçimine baktığımızda aynı an’daki ama 

üç farklı mekândaki olayların birbiri ardına sıralanmasına (juxtaposition) tanık oluruz: 

Stephen ve Bay Deasy’nin bulunduğu ev (ör. “Tarih, dedi Stephen”), oyun alanı (ör. 

“Oyun alanında…”) ve iç ses (ör. “Ya o karabasan…”). Bu örgüsüzlükteki kopuk ve 

parçalı anlatıma yüklemsiz ve eksik tümcelerin de (ör. “Vızıldayan bir düdük: Gol.”) 

eklenmesi olay örgüsünü ve süredizimi daha da dağınık hale getirir. Joyce yönelmişliği 

bozup an’ı genişletirken, gerçekliği kurmaya ve onu yeniden yaratma ereğine daha da 

yaklaşır. 

 

3.3.1.4. Tamamlanmamışlık ve Belirsizlik 

 

Yaşam, Aristocu olay örgüsünü reddettiği gibi tamlığı da reddeder. Hikâye-

olmayan / meta-anlatı / non-storia, tamamlanmamışlık ve belirsizlikle yakından 

ilişkilidir. Zamansal bir sanat yapıtında belirsizlik ve örtüklük, meta-anlatıda payı olan 

parçalılığın ve kopukluğun bir sonucu olarak çıkar karşımıza çoğu zaman. Dolayısıyla 

Proust ve Machado yazınının “hikâye olmama” niteliği Joyce’un sanatında ne kadar 

mevcutsa, aynı ortaklığı tamamlanmamışlık/eksiklik ve belirsizlik/örtüklük 

kavramlarında da görmek şaşırtıcı değildir. Hatta, Joyce’ta epifani olgusu ve sıradanın 

mucizesi kavramlarındaki doz artışı, kendini meta-anlatı, tamamlanmamışlık ve 

belirsizlik kavramlarında da gösterir. 

 

“Bir şiir asla bitmez, yalnızca terk edilir” der Paul Valery. Afşar Timuçin ise her 

sanat yapıtının bir tamamlanmamışlık içerdiğini söyler: 

 
Yapıt bizden benimsenmeyi beklediği gibi tamamlanmayı da bekler. (…) Yapıtla yüz 
yüze gelen her biliçli kişi özellikle yapıtın gizlerine girdikçe kendini bir tamamlayıcı ya 
da yeniden yaratıcı olarak duyar. Yorumlamak tamamlamaktır. Yalnız bir sonatı 
yorumlamak değil, bir romanı hakkıyla okumak da yaratma edimine katılmaktır.311 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
310 a.g.k. s. 18. 
311 Afşar TİMUÇİN, Estetik, s. 42. 



	
  

	
  

80	
  

Berio uzamı ve zamanı daha da genişletir: “Kişinin yaptığı hiçbir şey hiçbir 

zaman tamamlanmaz.” 312  Bestecilik kariyeri boyunca da biçime (forma 313 ) ve 

biçimlendirmeye (formazione 314 ) duyduğu ilginin sonu gelmemiştir. Sadece 

Epifaniler’in konumunu bile düşünmek yeterlidir: Aslında Quaderni (Defterler) adını 

verdiği orkestra müziklerine sonradan eklediği vokal bölümlerden meydana gelen bu 

büyük orkestra yapıtını, içinden bazı malzemeleri Sinfonia (1968) ve Recital for 

Cathy’de (1966-1972) kullanmanın yanı sıra, ilki 1965 ikincisi 1991’de olmak üzere iki 

kez de yeniden gözden geçirip biçimlendirmiştir Berio. Çünkü ona göre biçim −her 

kapatılışında bile− kapalı, hareketsiz ve ölü değildir; Copland’ın dediği gibi “yaşayan 

bir organizmanın yavaş yavaş büyümesi ve gelişmesidir.”315 “Açık Yapıt Poetikası”nda 

Eco da bitmemişliği ve belirsizliği anarken doğal olarak Berio’ya atıfta bulunur:  

 

Berio ve Stockhausen gibi bestecilerin yapıtları (…) kabaca ‘bitmemiş’ yapıtlardır; 
besteci yorumcuya aşağı yukarı bir düzeneği oluşturacak çeşitli parçaları sağlamış 
gibidir, ilk bakışta parçaların nasıl kullanılıp düzeneğin nasıl işletileceği konusuyla 
sanki ilgilenmiyormuş gibi durmaktadır. Olgunun böyle yorumlanması doğru olmadığı 
gibi paradoksaldir de: Bu tür müzikal formların en çarpıcı yönü, hiçbir kesinliklerinin 
olmayışıdır; öte yandan üretken bir özelliktir bu, bizi (…) düşünmeye davet eder.316 
 

Berio’nun Epifaniler’i, tıpkı Joyce’un Epifaniler’i gibi kısalık ve özlülük, 

parçalılık, belirsizlik ve kolay tanımlanamazlık gibi biçimsel ve anlamsal ortaklıklar 

içerir.317 Eco’nun “Açık Yapıt Poetikası”ndaki şu sözleri ise Epifaniler’in Berio’nun 

elinde “yaşayan bir organizma” gibi biçimlenme, tamamlanma tarihini anlatır sanki: 

“Sanatın işlevi dünyayı tanımak, bilmek değil, dünyanın tamamlayıcılarını ortaya 

çıkarmaktır; var olan formlara eklemlenerek özerk formlar yaratmaktır, bunların da bir 

yaşamı ve kendine özgü yasaları olacaktır.”318 Eco, söz konusu makalesini şöyle 

sonlandırır: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
312 David COPE, “Integration”, New Directions in Music, s. 209. (Çeviri bize ait.) 
313 Daha önce de sözünü ettiğimiz aynı adlı denemesi (“Forma”, 1960) buna verilebilecek en güzel 
örnektir. 
314 Hem aynı kavram üzerine kurduğu bestesi (Formazioni, 1985-87), hem Klee alıntısı (bkz. dipnot 211), 
hem de kompozisyonda geri dönüşüm ve yeniden yapılandırma konusuna ilgisi (2004’te DECCA’nın 
yayınladığı Berio - Orchestral Transcriptions albümü bunun güzel bir örneğidir) bestecinin bu kavramla 
ne kadar haşır neşir olduğunun birkaç göstergesidir. 
315 Mehmet NEMUTLU, “Biçim ve Yapı”, Müzikte Alımlama, s. 73. 
316 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 11. 
317 Ilaria NATALI, “A Portrait of James Joyce’s Epiphanies as a Source Text”, Humanicus, issue 6, s. 
5 
318 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 24-25. 



	
  

	
  

81	
  

 
Sanat yapıtı, tam olarak açıklanmış ve sınıflandırılmış olmak şöyle dursun, açılıp 
genişlemekte, yayılmakta ve pek çok boyutta yeni sorunlar ortaya koymaktadır. 
Kısacası, bu ‘açık’ bir durumdur, hareketlidir, gelişmekte olan bir yapıttır.319 
 

Hem Eco’nun bu son paragrafta kullandığı “hareketli yapıt” (opera in 

movimento) hem de Berio’nun aynı yıllarda yazdığı “Forma” (Biçim) adlı denemesinde 

kullandığı work in progress kavramları; Copland’ın biçimin açıklığını tanımlarken 

kullandığı “yaşayan bir organizma” kavramını çağrıştırmaz mı? “Açık metin”320 olarak 

tarif edebileceğimiz Ulysses’in Türkçe çevirisine yazdığı arka-sözde Enis Batur da 

şöyle “bitirir” sözlerini: 

 

Ulysses’ten sonra, Joyce, tam 17 yıl üzerinde çalışacağı yeni romanına başlamıştı. 
Arada, Ulysses nedeniyle büyük ilgi topladığı için, ne yazdığı merak ediliyor, bu 
bakımdan, yeni romanından parçaları belli aralarla dergilerde, Süren Yapıt başlığı 
altında yayımlıyordu. Süren Yapıt’ı Joyce’un ölümüyle bitti, tamamlandı sandı 
çağdaşlarımız. Büyük yazarlar böyledirler işte: Kitaplarını hiçbir zaman bitiremeyiz.321 
 

 “Süren Yapıt”, Finnegans Wake’tir. “Söylenmemişin, susulmuşun, sessizliğin 

tipografik uzamını simgeleyen üç nokta”322 ile başlayıp, başladığı sözlerle −ve yine üç 

noktayla− “biten” bu açık, döngüsel ve natamam roman, 1963’te yazdığı bir denemenin 

ilk paragrafında Berio’ya da ilham vermiştir. Elbette biçimiyle: Paragraf aynı sözlerle 

ve üç noktayla başlayıp biter.323 

 

Finnegans Wake’ten ve Ulysses’ten Açık Yapıt’ta sıklıkla bahseden Eco’nun 

belirsizlik ve süreksizlikle ilgili şu sözleri de Berio’nun Epifaniler’indeki Joyce 

metinlerinin seçimiyle ilgili ipuçları verebilir: 

 
Belirlenemezlik de (indeterminacy) bilişsel sürecin (bilgilenmenin) geçerli bir yapıtaşı 
olmuştur. İşte bu bağlamda yeni bir poetika ortaya çıkmıştır: Sanat yapıtı artık 
öngörülebilir ve zorunlu bir amaçla donatılmamaktadır, yorumcunun özgürlüğü, çağdaş 
fiziğin kesiklilik (discontinuity) kavramının bir işlevi olmaktadır; bu kesiklilik yön 
kaybına yol açan bir öğe, başarısızlık, çözümsüzlük olarak değil de, her bilimsel 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
319 a.g.k. s. 37. 
320 “Open text”. Bkz. Richard KEARNEY, Anatheism, ed. Richard Kearney, s. 109. 
321 Enis BATUR, “Arka-söz”, 1984. (James JOYCE, Ulysses, çev. Nevzat Erkmen, s. 25) 
322 Gülden HATİPOĞLU, “Joyce’un Bitmemiş Cümleleri”, Notos, Sayı 64, s. 33. 
323 Luciano BERIO, “Del gesto e di Piazza Carità”, Scritti sulla musica, s. 30. 



	
  

	
  

82	
  

kanıtlamanın vazgeçilmez bir unsuru olarak algılanmaktadır, en azından atomaltı 
(subatomic) dünyada.324 
 

Bilim ile sanat arasında köprü kurmaya çalışan bu sözlerin Epifaniler’deki 

Ulysses alıntısıyla ilişkisini kurmak için Romalı düşünür Lucretius’un (MÖ 99-55) 

sözlerine kulak verelim önce: 

  
Atomları hiç bilmeseydim de, göksel olayların 
Kendilerini çağırırdım tanıklığa ve başka 
Kanıtlar aracılığıyla ortaya koyardım evrenin 
Tanrısal güçle yaratılmadığını bizim adımıza. 
Neden dersen, öylesine çok ki eksiği!325 
 

Eco ve Berio’nun Epifaniler için seçtikleri Ulysses alıntısında Stephen Dedalus 

Mr. Deasy’nin dinci görüşlerine karşı koyarken dolaylı olarak tamamlanmamışlık ve 

belirsizlik fikrine de yaslanmaz mı? Tanrı, tamlığın, mükemmelliğin simgesidir. 

Mükemmellik ise Joyce’un edebi alt benliği olan Stephen’in düzensizlik, tutarsızlık ve 

belirsizlikler içeren, kuşkucu, sorgulayıcı ve dolayısıyla hep öğrenci, hep “eksik” olan 

dünya vizyonuna uymamaktadır. 

 

Eksiklik ve belirsizlik, Açık Yapıt’ta “James Joyce’un kuş-kızı” olarak 

bahsedildiğini söylediğimiz, Epifaniler’deki diğer Joyce alıntısı için de geçerlidir. 

Sanatçının Bir Genç Adam Olarak Portresi’nden Berio ve Eco’nun seçtiği kesit, gerek 

“benziyordu”, “andırıyordu”, “kızımsıydı” ifadeleri, gerekse bollukla kullanılan “gibi” 

edatı sayesinde Proust’un üç ağacına benzer bir belirsizlikle örülüdür, “nasıl fazlasıyla 

uzaktaki bir nesneye kolumuzu uzattığımızda, parmaklarımız ancak ara sıra örtüsüne 

belli belirsiz dokunur, ama bir türlü yakalayamazsa, aynı öyle:”326 

 
Önünde derenin orta yerinde bir genç kız duruyordu, yalnız ve kıpırtısız, denize doğru 
bakarak. Büyülenerek garip ve güzel bir deniz kuşu biçimine getirilmiş birine 
benziyordu. Uzun ince çıplak bacakları bir turnanınkiler gibi narindi ve tertemizdi, 
yalnız zümrüt renginde ince bir yosun bir işaret olarak yerleştirmişti kendini ete. Daha 
dolgun, ve fildişi gibi açık renk bacakları neredeyse kalçalarına kadar çıplaktı ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
324 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 27. 
325 LUCRETIUS, “Hiçten Hiçbir Şey Yaratılamaz Tanrısal Güçle”, çev. Tomris ve Turgut Uyar 
(İsmet Zeki EYÜBOĞLU, “Lucretius ve Varlığın Yapısı: Evren ve Varlık Yaratılmadı”, Bilim ve 
Gelecek, Sayı 156, s. 13). Berio Passaggio’sunda Lucretius’un bu tümcelerinin yer aldığı De rerum 
naturae (Varlığın Yapısı) yapıtından parçalar kullanmıştır. Bkz. David OSMOND-SMITH, Berio, s. 121. 
326 Bkz. dipnot 82. 



	
  

	
  

83	
  

donunun beyaz dantelleri ak yumuşak kuş tüyünü andırıyordu. Koyu mavi eteği beline 
yiğitçe dolanıp iliştirilmiş, arkasında bir kumrunun kuyruğu gibi düğümlenmişti. Göğsü 
bir kuşunki gibiydi, yumuşak ve küçük, küçük ve yumuşaktı koyu renk tüylü bir 
kumrunun göğsü gibi. Ama uzun açık renk saçları genç kızımsıydı; ve genç kızımsı, ve 
ölümlü güzelliğinin harikalığıyla bezenmişti yüzü.327 
 

İkinci tümcedeki “garip ve güzel” nitelemesini de eklersek, bu paragrafla sanki 

şunu söylemeye çalışmaktadır Joyce −ve dolayısıyla onu alıntılayan Berio ile Eco: 

“Çağdaş güzel (…) her zaman uçucudur, her belirlemede elimizden kaçar, her 

tanımlamada eksik kalır, (…) istenmemiş bilinçdışı bir gariplik içerir, güzeli güzel 

yapan da bu garipliktir.”328 

 

3.3.1.5. Akış ve Süreklilik 

 

Gülden Hatipoğlu’nun “Joyce’un Bitmemiş Cümleleri” makalesinden bir kesit 

aracılığıyla, tamamlanmamışlık ve belirsizlik kavramlarından akış ve süreklilik 

kavramlarına akışkan bir geçiş yapalım: 

 

Joyce’u okurken, okuru aktif bir katılımcı olmaya çağıran tüm metinlerde olduğu gibi, 
kendi sözcüklerimizle doldurduğumuz boşluklarda, yaşama ve okuma 
deneyimlerimizden uç veren anlamlara da varırız. (…) Joyce, verili ve tarifli formları 
dışlayan metinlerinde, okurla gerçekten temas etmenin yolunun bu 
tamamlanmamışlığın mümkün kıldığı akışkanlıktan da geçtiğini gösterir bize.329 

 

 Gerçekten de, Eco’nun Açık Yapıt’ta söylediği gibi, “Joyce evreninin yapısını 

açıklamak için zaman-mekân sürekliliğine atıfta bulunmak, güncel eleştirinin sıradan 

bir alışkanlığıdır.”330 Peki bu zaman-mekân sürekliliği (continuo spazio-temporale331) 

hangi yollarla bilinç akışının müziği haline gelir? Hatipoğlu’nun makalesine geri 

dönelim: 

 

Joyce’un tırnak işareti kullanmamaktaki ısrarını ele alalım mesela. İster hegemonyanın 
her türünü yıkmaya girişen modernist estetik ve bilinç akışı tekniğinin kullanımı gibi 
bağlam kategorilerinden ister İrlandalı kimliği sorunsalı bağlamından bakalım, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
327 James JOYCE, Sanatçının Bir Genç Adam Olarak Portresi, çev. Murat Belge, s. 183. (Vurgular 
bize ait.) 
328 Afşar TİMUÇİN, Estetik, s. 11, 22. (Koyu vurgular bize ait.) 
329 Gülden HATİPOĞLU, “Joyce’un Bitmemiş Cümleleri”, Notos, Sayı 64, s. 34. (Vurgu bize ait.) 
330 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 84. 
331 Umberto ECO, Opera Aperta, s. 51. 



	
  

	
  

84	
  

sesler/sözler arasındaki hiyerarşinin kaldırılması meselesidir söz konusu olan. 
Karakterlerin diyalog içinde söylediklerini geleneksel yazı formuyla anlatıcının 
sözünden ayıran, hiyerarşide ayrı bir katmana indiren, diyalog cümlesini anlatıcının ana 
metnine tabi kılan tırnak işaretini (inverted commas), Harriet Shaw Weaver’a yazdığı 
mektupta (1924) “tırlak işaret” (perverted commas) diyerek tiye alır Joyce. Ulysses’te 
anlatıcının sesiyle karakterlerin sesi hiçbir hiyerarşi gözetilmeden peş peşe, yan yana 
durur. Anlatıcının sözü nerede biter, karakterin iç sesi nerede başlar, ilk okuyuşta 
seçmekte zorlanırız kimi yerde. İç (ses) ile dış (ses) hemhal olur. Akışkan bir mecrada 
hepsi birbirine eklemlenir.332 

 

 Burada Ulysses’ten alıntılanan kesite geri dönüp bir noktayı açıklığa 

kavuşturmak yerinde olacaktır. Bu kesitte, daha önce “hikâye-olmayan” başlığı altında 

söylediğimiz gibi, farklı anları ve mekânları sıralama yöntemiyle art arda getirip 

bozulmuş, dağınık, kesikli bir sözdizimi / süredizimi / olay örgüsü yaratmaya çalışan 

Joyce, akış/süreklilik fikrinin uygulamalarıyla bir tutarsızlığa girişiyor gibi görünebilir. 

Oysa, bilinçli bir edimdir bu, hikâye-olmayan’a rağmen bir akış’tır; 

süreksizliğe/kesikliliğe karşı sürekliliğin/kesiksizliğin diyalektik dengesini kurmaya 

çalışmaktadır yazar, tıpkı Proust gibi.  

 

Akış ve süreklilik fikri, sadece tırnak işaretlerini kaldırarak değil belli ses ve 

sözlerin yinelenmesiyle de sağlanmaya çalışılır: “Vızıldayan bir düdük” (a whirring 

whistle), “büyük gaye” (great goal), “omuzlarını silkerek” (shrugging his shoulders) 

gibi ifadeler belli sesleri yoğunlaştırarak düz yazıda şiirsellik ve iç uyaklılık yaratırken 

goal sözcüğünün hem futbol terimi hem de gaye anlamıyla yinelenmesi anlamsal bir 

akışkanlık, geçirgenlik yaratmaktadır. Bu türden bir akış/süreklilik, Eco ve Berio’nun 

Portre’den alıntıladığı paragrafta daha da belirgindir. Bunu kavramak için tüm 

paragrafı, onun müziğini duyabileceğimiz yegâne kaynaktan, yani özgün dilinden 

okumamız yararlı olacaktır: 

 

A girl stood before him in midstream, alone and still, gazing out to sea. She seemed like 
one whom magic had changed into the likeness of a strange and beautiful seabird. Her 
long slender bare legs were delicate as a crane’s and pure save where an emerald trail of 
seaweed had fashioned itself as a sign upon the flesh. Her thighs, fuller and soft-hued 
as ivory, were bared almost to the hips, where the white fringes of her drawers were 
like feathering of soft white down. Her slate-blue skirts were kilted boldly about her 
waist and dovetailed behind her. Her bosom was as a bird’s, soft and slight, slight and 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
332 Gülden HATİPOĞLU, “Joyce’un Bitmemiş Cümleleri”, Notos, Sayı 64, s. 35-36. 



	
  

	
  

85	
  

soft as the breast of some dark-plumaged dove. But her long fair hair was girlish: and 
girlish, and touched with the wonder of mortal beauty, her face.333 
 

Yukarıdaki 10 satırlık metinde biçimsel açıdan ilk dikkatimizi çeken, özellikle 

orta kısma yoğunlaşmış olan ses ve söz yinelemeleridir. Her sözcüğü 9, soft sözcüğü ise 

4 kez yinelenmiş; her’ün içindeki h sesi ile soft’un içindeki s ve f sesleri ise metnin 

içine bolca serpiştirilmiştir. Bu ses ve söz bulutu yanlarına w sesini de alarak (h, s, f, w) 

heyecan, şehvet, cinsel arzu, titreme, boşalma olarak tanımlayabileceğimiz halleri ve 

duygu durumlarını biçimsel (yani burada sessel) olanaklarla vermeyi amaçlamaktadır. 

Her ve soft sözcüklerinin anlamlarının da (“onun” ve “yumuşak”) bu duygu 

durumlarıyla örtüşmesi elbette tesadüf değildir, biçim ve içerik birliğini imler. Bunun 

dışında da tekrarlar vardır: Belirsizliğe vurgu yapan, “gibi” anlamındaki like ve as 

edatları metnin kayganlaşmasını sağlarken, fair hair ve girlish: and girlish gibi söz 

grupları da anlatmakta güçlük geçen bir kekemelik durumunu canlandırmaktadır 

gözümüzde. Ulysses’te goal sözcüğünün ikili anlamıyla elde edilen anlamsal akışkanlık 

ise burada girl, bird ve her sözcüklerindeki ses benzeşimiyle sağlanmaktadır. Eco’ya bu 

paragrafı “kuş-kız” olarak özetleten de ses ve anlamdaki bu özenle kurulmuş 

geçirgenlik, bu kılı kırk yaran, akışkan müzikal yapı değil midir? 

 

Çözümlememizdeki kilit noktalardan biridir bu. Berio’nun Joyce’u 

müziklendirmesini de doğrudan ilgilendirecek olan bu yaklaşım, Hasan Ali Toptaş’a 

göre bir nevi ‘yazarlık ve besteciliği birleştirmek’tir: 

 
Harf dediğimiz işaretler birer sesi temsil ettiğine göre, her metnin bir müziği vardır. 
Harflerin seslerinden ve noktalama işaretleriyle görünür kıldığımız sessizliklerden 
oluşur bu müzik. Kulağımızı okuduğumuz metne dayayıp dinlediğimizde işitiriz. Yazar 
bu sesler ve sessizlikler toplamını kılı kırk yararak düzenlemiş, hatta metnin taşıdığı 
anlama uygun hale getirmiş olabilir. Ya da metnin müziğini hiç umursamamış da 
olabilir. Düzenlerse iyi olur tabii, cümlelerin nefes boyuna, noktalama işaretlerinin 
oluşturduğu ritme, yinelemelerin yararına, zararına dikkat ederse iyi olur. Her zaman 
söylerim, bir cümle yazmak aynı zamanda beste yapmaktır.334 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
333  https://www.goodreads.com/quotes/958194-a-girl-stood-before-him-in-midstream-alone-and-still 
Erişim tarihi: 10.2.2020. (Vurgular bize ait.) 
334  Hasan Ali TOPTAŞ, “Her Zaman Söylerim, Bir Cümle Yazmak Aynı Zamanda Beste 
Yapmaktır”, Notos, Sayı 71, s. 66. 



	
  

	
  

86	
  

Bu noktaya kadar epifani, sıradanın mucizesi, hikâye-olmayan, 

tamamlanmamışlık, belirsizlik, akış ve süreklilik olarak sıraladığımız Proust - Machado 

- Joyce çizgisinin anahtar sözcükleri de aslında Epifaniler’in ilk yarısına yayılmış olan 

büyük ölçekteki bir akış ve sürekliliğin damarları değil midir? 

 

3.3.2. Joyce Poetikasının Özgün Öğeleri 

 

3.3.2.1. Çoğulluk ve Çokanlamlılık: Anlamsal Açıklık 

 

 1998’de yazdığı “Beckett ve Müzik” adlı denemesinde Berio, Samuel Beckett’le 

ilişkilendirdiği Franz Kafka (1883-1924) ve Joyce hakkında şöyle der: “Söylenebilir ki 

Kafka ve Joyce, aynı anda hem soyut hem de somut kalmaya eğilimli bir 

zemindedir.”335 Soyut ve somut kavramlarını “açık, düzensiz” ve “kapalı, düzenli” 

anlamlarıyla idrak edecek olursak, Eco’nun Kafka’yla ilgili şu sözlerini de aynı çizgide 

görmek gerekir:  

 
‘Açık’ yapıtın ilk akla gelen örneği olarak Kafka’nın yapıtlarını düşünebiliriz: Dava, 
Şato, Duruşma, Mahkûmiyet, Hastalık, Başkalaşım, İşkence, akla ilk gelen sözcük 
anlamları içinde kavranılabilecek yapıtlar değildirler. (…) Kafka’nın kullandığı 
simgelerin farklı yorumları, ister varoluşçu, ister dinbilimsel, ister klinik, isterse de 
psikanalitik olsun, yapıtın yalnızca bir kısmını kendi başına tüketebilir.336 
 

 Berio ve Eco’nun Kafka ilgisinin kaynağı, onun yapıtlarındaki “çoklu 

yorumlanabilirlik”tir,337 düzenli bir düzensizlik, belirli bir belirsizliktir, yani anlamsal 

açıklıktır. Berio’nun Passaggio (1961-62) adlı yapıtı hakkında yazarken iki sanat 

adamının da söz konusu “anlam açıklığı” anlayışına vurgu yapar Paul Griffiths: 

 
Passaggio, (…) Berio’nun yakın dostu ve çalışma arkadaşı Umberto Eco’nun da 
tanımladığı cinsten bir ‘açık yapıt’tır; fiziksel olarak tamamlanmış olmasına rağmen, 
alımlayıcının bütünü algılarken keşfedip seçmek zorunda olduğu içsel ilişkilerin sürekli 
olarak filizlenmeye “açık” olduğu yapıtların bir örneğidir. Bu, (…) Berio’nun Cage’ci 
bir ‘sesin belirsizliği’ veya Boulez’ci bir ‘formun belirsizliği’ne karşı yeğlediği 
‘anlamın belirsizliği’dir.338 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
335 Luciano BERIO, “Beckett e la musica”, Scritti sulla musica, s. 353. (Çeviri bize ait.) 
336 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 17. 
337 a.g.k. s. 60. 
338 Paul GRIFFITHS, “Europe 4: Mobile Form, 1956-1962”, Modern Music and After: Directions 
since 1945, s. 113. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

87	
  

 

“Anlamın belirsizliği”nden devam etmeden önce, Berio ve Eco’nun çağdaşı olan 

Edip Cansever’in Kafka üzerinden söylediklerine bir göz atalım ve açık yapıt 

poetikasının gerçekçilik anlayışına eğilelim: 

 
Diyelim Şato’da, şöyle bir baktığımızda bizim günlük yaşamımıza hiç benzemeyen bir 
yaşama vardır. İlişkiler çok başka ilişkilerdir. Diyaloglar çok değişiktir. Ve hattâ bazı 
konuşmalar bir, iki, üç anlamda ele alınır ve yürütülür. Bir türlü varılmayan bir şato da 
vardır, biz buna birtakım şeyler yakıştırmaya çalışırız. Örneğin bürokrasi deriz, 
gelecekteki bir baskının, korkunç bir olayın daha önceden duyulması deriz. Hayır, ben 
hiç öyle görmüyorum. Aslında bizim yaşadığımız asıl gerçek hayat Kafka’nın ortaya 
koyduğu hayattır da, biz kendi sıradan yaşamımızı onun üstüne çekmişizdir ve bu 
yaşamımızı, gerçek yaşamanın kendisi sanırız. Kafka’nın Değişim hikayesi için de 
söyleyebiliriz bunu. Hiçbir zaman hamamböceği değildir oradaki, insanın tam 
kendisidir. Kafka’yı birçok şeye bağlamak isteyenlere karşı, buna “aşkın gerçekçilik” 
deniyor.339 
 

Kafka gibi Proust-Joyce kuşağı da “kılı kırk yararak, mercek elde yaşamın 

mikro-yapısını keşfe çıkarak gerçekçiliği aşmıştır.”340 Harvard Üniversitesi’nden Prof. 

Dr. Dorrit Cohn, Joyce ve gerçekçilik bağlamında şunları söylemektedir: 

 

Ulysses’teki monologlar, Roman Jakobson’un341 “Sanatta Gerçekçilik” makalesinde 
tanımladığı gerçekçiliğin tarihsel boyutunun özellikle açık birer örneği gibi 
değerlendirilebilir: Devrimci sanatçı gerçekliği daha iyi taklit edebilmek adına mevcut 
sanatsal kanonları bozar; muhafazakâr kitle [ise] kanondaki bu bozulmayı gerçekliğin 
çarpıtılması olarak yanlış anlar.342 
 

Türk Edebiyatı’ndaki gerçekçilik ve anlam anlayışında devrim yapan, 

Cansever’i de dahil edebileceğimiz İkinci Yeni ozanlarının uygulamaları ve 

karşılaştıkları tepki de benzer olmuştur. Özdemir İnce’ye kulak verelim: 

 
[İkinci Yeni ozanları] ilkin, şiirde, fikirle anlamı ayırdılar birbirinden ve anlamın 
olanaklarını denediler. İşte burada, dilimizdeki terimlerin yetersizliği yüzünden, ilk 
ağızda, “anlamsız şiir”, “rastlantısal”, “saçmanın şiiri” damgasını kolaylıkla 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
339 Veysel ÇOLAK, Edip Cansever’de Şairin Kanı, s. 135. 
340 Dorrit COHN, Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu, çev. Ferit Burak Aydar, s. 20. 
341 Berio, 1960’larda ABD’de tanıştığı Roman Jakobson’a Açık Yapıt’ın bir kopyasını vererek Eco ile 
Jakobson arasındaki dostluğa aracılık etmiştir. Bkz. Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 
4, s. 9. 
342 Dorrit COHN, Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu, çev. Ferit Burak Aydar, s. 
106. (Koyu vurgu ve köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

88	
  

yiyiverdiler. Oysa fikir anlatılır, doğrulanır; anlamsa anlatılmaz, hazza yakın bir 
sevinçle duyulurdu.343 
 

İnce şöyle sürdürür sözlerini: “Anlamsız sözcük olmadığı gibi anlamsız bir imge 

de yoktur. Dolayısıyla anlamsız şiir de yoktur.”344 Tam bu noktada müziğe dönersek, 

bu söz aklımıza hemen Adorno’nun savını getirecektir: “Anlamlı unsurlardan tamamen 

yoksun bir müzik yoktur. Müzikte anlamlı olmama bile bir anlamlılığa dönüşür.”345 Bu 

“anlamsızlık”, Kafka, Joyce, Eco ve Berio’nun önemsediği çoğulluğun, çokanlamlılığın 

bir boyutu olarak okunmalıdır. Açıklamayı, Berio’nun da etkilendiği bestecilerden 

Cage’e bırakalım: 

 
Şimdi, örneğin, Finnegans Wake’i açarsan, ki bence 20. yüzyılın kuşkusuz en önemli 
yapıtıdır, baştan sona anlamsız olduğunu görürsün. Neden anlamsız? Çok sayıda 
anlam olabilsin diye, sen de kendi yolunu seçebil diye, Joyce’un anlamının gırtlağından 
aşağı boca edilmesi yerine. Joyce’un okuyucu konusunda anarşik bir tavrı vardı, 
okuyucu kendi işini kendisi yapabilsin diye.346 
 

Alımlayıcının tamamlayıcılığına ve yapıt karşısındaki sorumluluğuna işaret 

eden, gerçeğin ve anlamın tek, değişmez, mutlak olmasına karşı çıkan bir anlayıştır bu 

özünde. Behçet Necatigil şöyle özetler bu anlayışı: 

 
Bir şey tek anlamlı değildir. Hiçbir gerçek tek yönlü değildir; çokgendir. Aynı gerçeği 
biz aynı anda başka biçimde, tam karşıtı olarak algılayabiliriz. (…) Bir gerçeğin birçok 
yüzü aynı anda kucaklanamaz mı, kavranamaz mı? Kavranır.347 
 

Eco’nun Açık Yapıt’ta, Berio’nunsa Epifaniler’de savunduğu da işte böyle bir 

gerçekçiliktir: “Gerçek bölünmez bir bütündür; kendi saydamlığıyla pırıl pırıl parlar ve 

kendisinin bizim çıkarlarımız ya da utancımız tarafından eksiltilmesine izin vermez.”348 

Balçıkla sıvanmayan, “çokgen” bir gerçek fikri Joyce’un yapıtlarına da derinden 

sinmiştir: “Joyce’unki bir ya / ya da sanatı değil, bir hem / hem sanatıdır”349 der A. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
343 Özdemir İNCE, “İkinci Yeni ve İmgenin Serüveni”, Bilim ve Ütopya, Sayı 257, s. 29. (Köşeli 
parantez bize ait.) 
344 a.g.k. s. 32. 
345 Mehmet NEMUTLU, “Müziğin Dilsel Kurgusu”, Müzikte Alımlama, s. 39. 
346 John CAGE, Seçme Yazılar, haz. ve çev. Semih Fırıncıoğlu, s. 61. (Koyu vurgu bize ait.) 
347 Mehmet NEMUTLU, “Bırakdım açık”, Aç Yazı, Sayı 8, s. 26. (Vurgular bize ait.) 
348 “Buon Compleanno Umberto Eco!”, Cumhuriyet, 5.1.2016. 
349 A. Walton LITZ, “Sunuş”, s. 10 (James JOYCE, Epiphanies / Anıklıklar, çev. Levent Kavas). 



	
  

	
  

89	
  

Walton Litz. Finnegans Wake 350  gibi çokanlamlı sözlerin yanı sıra birbirlerini 

tamamlayan ve hatta kimi zaman birbirleriyle çelişen kavramları buyur eder Joyce’un 

yapıtları. Hem düzen hem düzensizlik, hem akış/süreklilik hem kesiklilik/süreksizlik, 

hem anlam hem müzik, “hem söz hem ses”351… Örnekleri çoğaltabiliriz: Octavio Paz’ın 

Cage için yazdıklarını Joyce üzerinden de okuyamaz mıyız? 

 
Kar güneş değildir, 
   müzik sessizlik değildir, 
güneş kardır, 
  sessizlikse müzik. 
(Halin Evet-ve-Hayır olması gerekir, 
     ya o-ya bu değil.)352 
 

Joyce’un yapıtlarındaki çokdillilik de onun çoğulluk ve çokanlamlılık 

tutkusunun bir yansımasıdır. Finnegans Wake’te kullanılan altmış üç binin üzerinde 

farklı sözcüğün353 bir nedeni de yaklaşık kırk farklı dilin iç içe kullanılmış olmasıdır. 

Eco’nun Kusursuz Dilin Peşinde’de söylediği gibi “Joyce, (…) bütün dilleri biraraya 

getirip hamur eden bir dilin karanlık düşü peşinde”dir. 354  Bu durumun Berio’yu 

Epifaniler’i bestelerken etkilediği olasıdır; çünkü kompozisyonun yapısındaki formal 

çoğulluk ve sıralama (juxtaposition), Eco ve Berio’nun kasıtlı olarak farklı dillerden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
350 Colin MacCabe bu sözün anlamlarını şöyle sıralar: “En bariz atıf aynı isimdeki şarkıyadır, sadece bir 
kesme işareti farkı vardır arada: “Finnegan’s Wake”. Şarkı, bir sabah fena halde akşamdan kalma bir 
şekilde işe giden ve sonuç olarak merdivenden düşen duvar ustası hakkındadır. Arkadaşları adamın 
öldüğünü düşünerek “wake” için, yani cenazeden önceki geceyi mevtanın yanında içerek geçirmek üzere 
eve götürürler. Gece ölünün evinde bekleme nöbeti [wake] sırasında kavga çıkar, Tim’in kafasında viski 
şişesi kırılır. Viski adamın dudağına değer değmez dirilir ve kendi cenazesindeki eğlenceye katılır, 
böylece bir “cenazecümbüşü” [funferal] hasıl olur. “Wake” hem cenaze sürecinin bir parçasına 
(Finnegan’ın wake’i) hem de tüm Finneganların uyanışı [awakening] (iyelik eki olan s’den önce kesme 
işareti olmaksızın Finnegans wake) anlamına geldiğinden, başlıktaki belirsizlik, dilin dünyasında ölüm ve 
yaşamın birbirinden ayrılamadığına işaret eder. Hayata gelmek, kişinin kendi varlığının ayırdına varması, 
aynı anda sona ermesini ve sonunu da mümkün kılar. “Finnegans Wake”teki cinas “wake” kelimesinin iki 
anlamıyla sınırlı değildir; “Finnegan” kelimesi, içinde hem bir “son” (“fin” [Fransızcada “son”]) hem de 
her şeyin yeniden başlayacağı (“egan” (again) yani “yeniden”) anlamını barındırmaktadır. Bu süreç, dilin 
olağan süreçlerinin değillenmesi [negation] (negans) anlamına gelirken, “wake”in üçüncü anlamıyla 
birlikte, dilin geçişiyle ardında bıraktığı izlere işaret eder. İletişimdeki berraklık, iletişimin kendi 
“wake”inde (ardında) bıraktığı harfin maddi izi sebebiyle sekteye uğrar.” (Colin MACCABE, 
“Finnegans Wake’e Bir Giriş”, çev. Nâzım Çapkın, Notos, Sayı 64, s. 68.) 
351 Tolga Tüzün’ün aynı başlıklı denemesinin Berio’nun Thema (Omaggio a Joyce) adlı yapıtına atıfla 
başlaması bir tesadüf değildir. Bkz. Tolga TÜZÜN, “Hem Söz Hem Ses”, Heptameron: Ku Ku Ku Ku 
ya da Şehir Düşerken Meleklerin Cinsiyeti Üzre Tartışmaya Dair, haz. Enis Batur, s. 117. 
352 John CAGE, Seçme Yazılar, haz. ve çev. Semih Fırıncıoğlu, arka kapak. (Vurgu bize ait.) 
353 Kaya TOKMAKÇIOĞLU, “Yayıncının Önsözü”, s. 16 (James JOYCE, Finneganın Vahı, çev. 
Umur Çelikyay). 
354 Enis BATUR, “Ön-söz: Joyce’un Kulesi”, 1996 (James JOYCE, Ulysses, çev. Nevzat Erkmen, s. 
21). 



	
  

	
  

90	
  

seçtikleri metinlerle de desteklenmiş durumdadır: Sırasıyla Fransızca (Proust), 

İspanyolca (Machado), İngilizce (Joyce), İtalyanca (Sanguineti), Fransızca (Simon) ve 

Almanca (Brecht) metinlerden oluşan Epifaniler’in bu çokdilliliği; fikrindeki çoğulluğu, 

parçalılığı ve çeşitliliği biçimine taşımasının yollarından yalnızca biridir. 

 

Dünyayı/gerçeği/anlamı tek, tutarlı ve bağdaşık (homojen) değil; parçalı, çeşitli 

ve ayrışık (heterojen) gören bu anlayışı Cansever’in şu sözlerinde de tatmak 

mümkündür: 

 

Tek güzelliklere yokum ben. İnsan bugün Homeros’u tekrar okumak isterse, baştan 
başlayıp sona kadar okumaz. Bir parça vardır, aklında kalmıştır, onu okur. Shakespeare 
okuyacaksa, Shakespeare’i baştan sona kadar okuyayım demez, örneğin Hamlet’i açar, 
oradan bir parça seçer, onu okur ve bir şiir tadı alır. Ben şiirin böyle okunmasından 
yanayım. Tek güzel şiirlerin dilden dile gezmesine, ezberlenmesine karşıyım. O 
güzelliğe karşıyım.355 
 

Bu türden çoğulcu bir estetikle yazılmış olan Ulysses’in Homeros’un 

Odysseia’sına yaklaşımı, tam da Cansever’in önerdiği gibi “bugün Homeros’u tekrar 

okumak” isteyen modern insanın onu yeniden yorumlama, parçalara bölüp yeniden 

birleştirme, çokparçalı/çokgözlü/çokboyutlu bir bütün içinde onu yeniden 

bağlamlandırıp yapılandırma çabasıdır. Romanın Homerik referansları nedeniyle 

“İthaka” adıyla anılan 17. bölümünde Joyce, “okuru sonu gelmeyen kategoriler, listeler, 

çetelelerle meşgul eder ve bütün bunları bir bilimsellik kisvesi altında sunarken, 

dünyayı bütünüyle kavrama çabasının ya da varlığın tüm bilgisine sahip olma iddiasının 

gülünesi saçmalığını göstermek ister gibidir.” 356  Modernist olmasına rağmen 

−modernizmin yapıtaşlarından biri olan− rasyonalizm/akılcılık/cogito üzerine bir 

eleştiriyi imler bu çoğulcu tutum. 

 

“İthaka’ya dünyayı tasnif eden akılcı bir bakış hâkimdir. Bu bakış her şeyi kontrolü 
altına aldığını zanneder. Ve her şeyi ıskalar.” Bunları söylerken, Fritz Senn bu bölümde 
Batılı düşüncenin yani “cogito”nun çöküşüne tanıklık ettiğimizi hatırlatır bize. 
Aydınlanmadan beri Batı düşüncesinin alametifarikası olan rasyonel akıl, Joyce’un 
elinde, tabiri caizse, “oyuncak olmuş”tur. Descartes’tan Hegel’e uzanan geleneğin 
öngördüğü “akıllı bakışımıza aynı akılla karşılık verecek” derli toplu, düzenli ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
355 Veysel ÇOLAK, Edip Cansever’de Şairin Kanı, s. 137. 
356 Meltem GÜRLE, “İthaka: Ulysses’i Eve Dönüş Hikâyesi Olarak Okumak”, Notos, Sayı 64, s. 39. 



	
  

	
  

91	
  

anlaşılabilir dünya modeli gözlerimizin önünde dağılıp gitmiştir. Dünya kendi bilgisini 
bize vermemektedir. En azından tümüyle vermemektedir.357 
 

Joyce’un tekyönlü/tekanlamlı olmayan cogito’su, düzenli bir düzensizlik içinde, 

şöyle bir slogan bulmuş gibidir: “Düşünüyorum.. o halde.. aynen devam!”358 

 

3.3.2.2. Labirent ve Kaos-evren 

 

 Yunan mitolojisi, labirentin ilk örneğinin mimar Daidalus (Daedalus) tarafından 

Girit kralı Minos için yapıldığını söyler.359 Ulysses’in anti kahramanı Stephen’ın soyadı 

−ve aynı zamanda Eco’nun takma adı− olan Dedalus, bizi Joyce ve Eco ile labirent 

arasında bir bağ kurmaya iten ilk göstergelerdendir. Labirentin ardındaki düşünceyi 

kurcaladığımızdaysa “zaman”la, ve daha önce Proust ile Machado’yu açıklarken de 

bahsettiğimiz “sonsuz [ebedi] şimdi” (eternal now), “şimdiki zaman” ve “sonsuz akış(ın 

sürekliliği)” kavramlarıyla karşılaşırız: 

 
Labirent mistik düşüncede “zaman” kavramını temsil eder. Yani zamanın aşkınlaştığı 
“ebedi şimdiyi”. Mitlerde zaman art süremli değildir. Birbiriyle senkronik olan 
zamanların hepsi şimdiki zamana bağlanır. Başlangıç ve yaşanan an (şimdi) 
birleştirilir. Kadim insanların zaman kavramına nasıl baktığı ile ilgili ipuçları masal ve 
mitoslardaki tanrısal figürlerden bize göz kırpar. Bu mitoslarda tek yönlü, lineer, 
doğrusal zamanın tersine döngüsel, yenileyen ve ters akışlara olanak tanıyan bir zaman 
anlayışı geliştirilmiştir. Kadimler zamanın akışını bir labirent gibi birbirini yenileyerek 
sonsuzca büyüyen, birleşen, ayrışan, paralel giden, çatallaşan baş döndürücü bir zaman 
ağı gibi düşünmüşlerdir. Bu akış, sonsuz olasılıklar barındırır. Bu anlatılarda iç içe 
girmiş ve sonsuza kadar giden evren kurgusu tam da bir labirenttir.360 

 

 Labirent zamanla ilişkilense de yalnızca zamana indirgenemez elbette, sınırlı bir 

çerçevedeki çokyolluluk/çokyönlülük ve karmaşasıyla “düzenlenmiş düzensizlik”361 

fikrinin oturaklı bir simgesidir. Açık Yapıt’ta Eco da Joyce evrenini açıklamaya 

giriştiriğinde “düzenlenmiş düzensizlik”e benzer bir ifade kullanır: Kaos-evren. 

 
Joyce, Finnegans Wake’in beşinci bölümünde, bir gübre yığınının içinde bulunan 
gizemli bir mektubu açıklamaya çalışmaktadır, ancak mektubun anlamı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
357 a.g.k. s. 41. 
358 Kamil MASARACI, “Çizgilik”, Cumhuriyet, 12.2.2017. 
359 Jacques ATTALI, Labirentin Tarihi, çev. Selçuk Kumbasar, s. 11-13. 
360 Filiz KORUR, “Labirent Yolcusu”, KafkaOkur, Sayı 4, s. 20. (Koyu vurgular bize ait.) 
361 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 82. 



	
  

	
  

92	
  

çözülememektedir ve karanlıktır; çünkü mektup çok-formludur. Mektup, Wake’in, 
uyanışın kendisinin bir yansımasıdır, daha doğrusu evrenin dilsel bir aynasıdır. 
Mektubu tanımlamak aslında kozmosu tanımlamak anlamına gelir ki, kozmos Joyce 
için, Dante için Kutsal Üçlü nasıl önemliyse, öyle önemlidir. Ancak İlahi Komedi’de 
Kutsal Üçlü’ye ilişkin olası tek bir anlam vardır. Buna karşın kozmos-Finnegans Wake-
mektup bütünlüğü bir chaosmos’tur, bir kaos-evrenidir (chaos-cosmos).362 

 

 Chaosmos kavramı, kaos/karmaşa/düzensizlik/entropi ile 

kozmos/evren/düzen/enformasyon arasındaki ikili ilişkiyi imler. “Düzenle ilişki içinde 

bir düzensizliktir bu,” 363  “düzensizliğin özgün düzenlenişidir.” 364  Gece ve gündüz 

metaforu da çok yakınında durur düzen ve düzensizliğin, ve insanlık tarihinin en eski 

diyalektik ilişkilerindendir:  

 
Gece genellikle karanlık, bilinemezlik, kaos ile ilişkilendirilir. Gündüz ise aydınlıktır, 
bildiğimiz dünyadır, kosmosun alanıdır. Ama kadim felsefe her şeyi zıddıyla bir arada 
düşünme, en mutlak kabul edilen hakikatleri bile kendi içindeki çelişkilerden hareketle 
dönüştürme konusunda oldukça ustadır. (…) Antik Roma’da Güneş’in esas olarak 
gecenin rahminde olgunlaşıp doğduğuna inanılırdı. (…) Roma’nın takvim anlayışında 
her günün başlangıcı geceyarısıydı.365 
 

Tam bu noktada Kaya Tokmakçıoğlu’na kulak verelim: “Eğer Ulysses gündüzün 

kitabıysa, Finneganın Vahı geceye aittir.” 366  Joyce son iki yapıtıyla gece-gündüz 

ikililiğini yansıtır gibidir: Ulysses, tek bir günü sabah 8’den gece 2’ye kadar labirentvari 

bir karmaşa içinde aktarırken Finnegans Wake gece uykuya dalıp rüya gören bir zihnin 

romanıdır. Okur dilin rahminden, belirsiz bir karanlıktan çekip doğurmalıdır 

Finnegan’ı.  

 

Peki, Finnegans Wake gibi “bir metin değişik şekillerde okunabiliyorsa ve tek 

bir doğru okumadan söz etmek mümkün değilse, o zaman yorum sınırsız bir şey 

midir?”367 Eco, çokanlamlılıkla da ilişkili olan bu soruyu Yanlış Okumalar ile Yorum ve 

Aşırı Yorum yapıtlarında tartışarak şu sonuca varır: “Her yorum metnin bütününü 

dikkate almak ve iddiasında tutarlılık gözetmek zorundadır. Bunu yaptığı ölçüde 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
362 a.g.k. s. 59-60. (Koyu vurgular bize ait.) 
363 a.g.k. s. 76-77. 
364 a.g.k. s. 85. 
365 Ayşe Emel MESCİ, “Her Gecenin Bir Sabahı”, Cumhuriyet, 3.4.2017. (Vurgular bize ait.) 
366 Kaya TOKMAKÇIOĞLU, “Yayıncının Önsözü”, s. 18 (James JOYCE, Finneganın Vahı, çev. 
Umur Çelikyay). 
367 Doğuş SARPKAYA, “Tutunamayanlar Devrimci Bir Kahkahadır”, Meltem Gürle ile söyleşi, 
BirGün, 28.7.2016, s. 14. 



	
  

	
  

93	
  

aşırılıktan ya da yanlış okumalardan kaçınmış olur.” 368  Eco’nun “bütün” fikrine 

odaklanan bu görüşü, Cagevari, taşist (lekeci) bir düzensizlik anlayışına karşı bir 

düzen/kontrol/denetim/sınırlama vurgusudur. Bu fikrini Einsteincı uzam-zaman ve 

evren anlayışıyla da temellendirir Açık Yapıt’ta: 

 
Einstein evreninde (...) her birimiz için geçmişi, şimdiki zamanı ve geleceği oluşturan 
her şey bir bütün halinde verilmiştir. (…) Einsteincı bakış açısını kuantum bilim 
felsefesinden kesinlikle ayıran, tam da temeldeki bu evrenin bütünlüğüne olan 
güvendir. (…) [Bu açıdan] Einstein evreniyle hareketli yapıt evreni arasında etkileyici 
bir benzeşme vardır. (…) Yapıtın açıklığının sağladığı olanaklar, verilmiş bir ilişkiler 
alanı çerçevesinde işler. Einstein evreninde de olduğu gibi, hareketli yapıtta da tek bir 
öngörülmüş bakış açısı olduğunu yadsırız. Ama bu yadsıma iç ilişkilerde bir karmaşa 
(kaos) anlamına gelmez; ilişkileri düzenleyici kuralı içerir. Özetlersek, hareketli yapıt 
birçok kişisel müdahaleye olanak tanır, ama bu, biçimsiz, kişiliksiz, herhangi bir 
müdahale olmamalıdır.369 
 

Gerçekten de, sınırlı bir ilişkiler alanı çerçevesinde işleyen sayısız olanağıyla bir 

labirenti (dolayısıyla açık bir yapıtı) andıran Einsteincı evren anlayışı, felsefi temelleri 

Aristoteles ve Öklid’e kadar uzanan klasik mekaniğin kapalı, determinist yapısına darbe 

vurmuştur. Bu anlayışa göre, doğrusal olmayan ve kenarları değil eğrileri olan bir 

uzayla birlikte mutlak bir yapıya sahip olmayan ve yüksek kütleler çevresinde hızlanıp 

yavaşlayan bir zaman vardır. Kosmoz, tıpkı Joyce’unki gibi, “mutlak ve doğrusal bir 

yapı değil, eğrilip bükülen, sürekli değişim halinde ve sürprizlerle dolu bir yapı”dır.370  

 

Biyomedikal Fizik alanından Peter M. Hoffmann Yaşamın Kökeni adlı kitabında 

daha da ileri giderek yaşamın kaynağının düzensizlik ve karmaşa olduğunu söyler: 

 
Hoffmann’a göre “yaşamı en küçük ölçekte ilerleten kuvvet gizemli bir kuvvet 
değildir; yine de beklenmediktir. Yaşamı ilerleten, kuvvet karmaşasıdır. (…) Özünde 
yaşam, moleküllerin −fizik bağlamında anlaşılabilecek− karmaşık bir dansıdır. (…) 
Moleküllerin mikroskobik dünyasına girdiğimizde karmaşa, gelişigüzellik, şans ve 
gürültünün müttefiklerimiz olduğunu görürüz. (…) Canlı organizmaların düzenli 
işleyişinin ardında bir “moleküler fırtına” eser. (…) Yaşam için işe yarar bir kuvvet 
haline getirilebilmesi için, moleküler fırtınanın fizik yasaları ve karmaşık yapılar 
tarafından dizginlenmesi ve ehlileştirilmesi gerekir.371 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
368 a.g.k. s. 14. (Vurgular bize ait.) 
369 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 31-32. (Koyu vurgular bize ait.) 
370 Özgür Can ÖZÜDOĞRU, “Yeni Fiziğin İnşası Yolunda Bir Adım”, BirGün, 13.2.2016. 
371 Evrim ŞAŞMAZ, “Düzensizlik, Yaşamın Kaynağı”, Aydınlık kitap eki, 28.10.2016, s. 12. (Vurgular 
bize ait.) 



	
  

	
  

94	
  

Berio’nun müziklediği Ulysses alıntısında da hem biçim hem de içerik 

anlamında Hoffmann’ın söylediklerinden izler bulmak mümkündür: Yaşamı ilerleten, 

Mr. Deasy’nin dediği gibi “gizemli bir kuvvet”, yani Tanrı değil, Stephen Dedalus’un 

dediği gibi sokaktaki bir çığlıktır; “beklenmedik”, “gelişigüzel” bir “gürültü”dür. Daha 

derine inilirse, o an’ın içinde taşıdığı “kuvvet karmaşası”dır (vızıldayan düdük, oyun 

alanından gelen bağrışmalar, Stephen’ın iç sesi, Mr. Deasy ile sohbetindeki dış sesi 

vb.). Ancak tüm bu karmaşanın ve yazınsal anlamda onu aktaracak olan dilin, belli bir 

süreklilik (hem ses ve sözcük akışı, hem anlamsal akışkanlık) ve süreksizlik (parçalı 

anlatım ve dağınık olay örgüsü) gözeterek “dizginlenmesi” ve “ehlileştirilmesi”, yani 

düzenlenmesi ve bir biçime büründürülmesi sayesinde “canlı bir organizma”, yani 

yaşayan bir metin çıkar karşımıza. Joyce’un Tanrı’sı, tüm düzensizliği ve düzeniyle 

insan hayatıdır özünde; “Tanrı, insanlığın metaforudur.”372 İkinci Yeni ozanlarından 

Cemal Süreya’nın sözlerine denk düşebilir Stephen’a bürünmüş olan Joyce’un 

söylemeye çalıştıkları: 

 
Sanmasınlar inanmıyorum 
Elbet inanıyorum tanrıya 
Herkesin kendi tanrısı var 
Sen ölünce ölüyor o da.373 
 

Kaos-evren ve labirent fikirlerinin Joyce’la ilişkisine dair başka bir veri de, 

William York Tindall’ın “Daedalus” adlı makalesinde belirttiği gibi, onun yapıtlar 

ağına baktığımızda karşımıza çıkar: 

 
Joyce’un eserleri incelikli bir tasarımın parçalarını oluşturur. Sanatçının Genç Bir Adam 
Olarak Portresi, Dublinliler’in içinden çıkıp boy atar. Bunlardan çok daha büyük ve 
daha karmaşık olan Ulysses bu iki kitabın içinden büyür. Finnegans Wake, Ulysses’in 
geliştirilmesiyle yazılmış. Oda Müziği ve Sürgünler gibi minör eserleri bile bu devasa 
tasarım içinde yerlerini bulur. Biçimlerin giriftliği, parçaların birbiriyle bağlantıları 
sayesinde bu örgü, başka bir labirenti düşündürüyor bize.374 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
372 William York TINDALL, “Daedalus”, çev. Armağan Ekici, Notos, Sayı 64, s. 63. 
373 Cemal SÜREYA, Sevda Sözleri, s. 212. 
374 William York TINDALL, “Daedalus”, çev. Armağan Ekici, Notos, Sayı 64, s. 54. 



	
  

	
  

95	
  

Joyce üzerine çeyrek yüzyıl çalışmış olan375 Umberto “Dedalus” Eco’nun Açık 

Yapıt’tan yıllar sonra yazdığı Gülün Adı’nda (1980) labirent biçiminde tasarlanmış bir 

kütüphaneye izinsiz giren bir kişinin macerasını çok katmanlı bir biçimde anlatmış 

olması da yazarların kurduğu yapıtlararası ilişkiye güzel bir örnek olsa gerek. 

 

3.3.2.3. Yineleme, Artık-bilgi ve Paralinguistik 

 

 Berio’nun Epifaniler üzerine çalışırken yazdığı “Forma” (Biçim) adlı 

denemesinden alıntılayacağımız şu sözler bizi kaos-evren’den yineleme fikrine taşımak 

için birebir: 

 
Yorumcuya ve alımlayıcıya tanınan özgürlük ne kadar çoksa, kompozisyonun yapısı da 
o kadar karmaşıklaşır, ve sonuç olarak bestecinin ödevi zorlaşır. Bu durumda besteci 
kaosun bütün olası ilişkileri yerle bir etmesini engellemelidir. Burada işleyecek en 
önemli yöntem, yapıya belli bir miktarda artık-bilgi katarak kaos ile olası anlamlar 
alanı arasında bir tampon yaratmaktır.376 

 

 İtalyancadaki ridondanza (İngilizcedeki redundancy) kavramının Türkçe 

karşılığı olan “artık-bilgi”, sözlük anlamıyla bolluk, fazlalık, gereksiz yineleme 

demektir. Eco’nun Açık Yapıt’ta da başvurduğu bu kavram bilgi kuramı çerçevesinde 

ise “iletişimi bulandırabilecek çeşitli ‘gürültü’ etkenlerinden kaynaklanan aksaklıkları 

engellemek için, iletilen ‘bilgi’nin değişik biçimde ya da olduğu gibi yinelenmesi”dir.377 

Kavramı daha iyi anlamak için Eco’nun ilgili paragrafına göz atalım: 

 
İletinin alım sürecine gürültü ne kadar sızarsa sızsın, anlamı (düzeni) temel olarak 
değişmez kılmak ve bir bölümünün gürültüde kaybolmasını önlemek için onu 
alışılagelmiş tekrarlarla, olasılıkları artıracak biçimde, deyim yerindeyse sarmalamak 
gerekir. Bu olasılık bolluğuna artıkbilgi denir. Örneğin şu iletiyi göndermemiz 
gerektiğini düşünelim: “Duyuyorum.” Diyelim ki bu tümceyi, bir dağın bir yamacından 
diğer yamacına bağırarak veya Mors alfabesi acemisi bir telgrafçı aracılığıyla ya da çok 
parazitli bir hat üzerinden telefonda veya içine su sızdıran bir mesaj şişesi içinde bir 
kâğıt üzerinde iletiyoruz. Tüm bu engeller ve kazalar, bilgi kuramı çerçevesinde 
gürültüdür. İletinin doğru olarak iletilebilmesini sağlamak, telgrafçının yanlışlıkla 
“Duruyorum” yazmasına veya rüzgârın sesi anlaşılmaz kılmasına engel olmak için, 
“Duyuyorum, yani işitiyorum” yazabilirim. Kabaca ifade edersek, işler yolunda 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
375 Enis BATUR, “Ön-söz: Joyce’un Kulesi”, 1996 (James JOYCE, Ulysses, çev. Nevzat Erkmen, s. 
21). 
376 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 28. (Çeviri ve vurgu bize ait.) 
377 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 135. 



	
  

	
  

96	
  

gitmediğinde alıcı, elindeki eksik ve az sayıdaki unsurla iletiyi en iyi biçimde yeniden 
oluşturabilir.378 

 

 İletişimi kolaylaştıran bir araç olarak artık-bilgi, Joyce’ta akış ve süreklilik 

başlığı altında bahsettiğimiz ses ve söz yinelemelerini de içeren bir kavramdır. Özellikle 

Berio’nun Portre’den alıntıladığı kuş-kız paragrafında belirgin olan bu uygulama, bir 

yandan yinelemeleri duysal ve anlamsal bir akışkanlığa dönüştürerek bilinç akışını en 

gerçekçi biçimde sunarken, bir yandan da iletilmek istenenin alımlayıcı üzerindeki 

etkisini artırır, onu müziğin ritmik yinelemelerinin yarattığına benzer bir dalgalanmanın 

içine çeker. Finnegans Wake, artık-bilginin en yoğun kullanıldığı Joyce yapıtlarından 

biri olarak Berio’nun 50’ler ve 60’lardaki üretimini büyük ölçüde etkilemiştir: 

 
Finneganın Vahı’nın hikâye örgüleri, bozulmuş dili, alıntıları, göndermeleri ve başka 
birçok etkisi, sadece sözcüklerin anlamını değiştirmekle kalmayıp yeni yorum 
katmanları da ekleyen gömülü çağrışımlar nedeniyle okura çoğul okumalar önerir. 
[Joyce’un] yapıt yüzeyini bozma, anlaşılmaz alıntılar yapma, sık ve görünür bir şekilde 
anlamsız yinelemelere başvurma teknikleriyle beraber [50’lerde] elektronik müzik 
alanında yaşanan araştırma ve keşifler, Berio’nun müziğinin itici gücü olabilir.379 

 

 Eco’nun Açık Yapıt’ta alıntıladığı tek Finnegans Wake metni, yalnız ilk 

tümcesiyle dahi artık-bilgi kullanımının yetkin bir örneğidir: “From quiqui quinet to 

michemiche chelet and a jambe-batiste to a brulobrulo!”380 Bu kısacık tümcede dört 

tarihsel figüre yapılan örtük göndermeler ise biçimsel yinelemeleri içeriğe, yani fikre de 

taşır: 19. yüzyıl Fransız tarihçileri Quinet (quiqui quinet) ve Michelet (michemiche 

chelet) klasik, doğrusal tarih anlayışını simgelerken, döngüsel tarih yaklaşımının babası 

Giambattista Vico (jambe-batista) ve diyalektiği savunduğu için kâfirlikle suçlanıp 

yakılarak öldürülen Giordano Bruno (brulobrulo) ise Joyce’un döngüsel yineleme 

fikirlerini derinden etkileyen iki İtalyan düşünür olarak karşımıza çıkarlar. 

 

 Rönesans İtalyası filozoflarından Giordano Bruno (1548-1600), doktrin karşıtı 

fikirleriyle erken yaşlarından itibaren çeker Joyce’un ilgisini. Bruno’nun “zıtlıkların 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
378 a.g.k. s. 135-136. 
379 Irna PRIORE, “Vestiges of Twelve-Tone Practice as Compositional Process in Berio’s Sequenza I 
for Solo Flute”, Sequenza Series, ed. Janet Halfyard - David Osmond-Smith, s. 196. (Çeviri ve köşeli 
parantezler bize ait.) 
380 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 122. Türkçe yorumuyla: “Kimkim quinet’ten mişmiş 
şeleye ve bir bacakjanbatist’ten bir yanaryanara!” (çev. Umur Çelikyay). 



	
  

	
  

97	
  

çakışması” ilkesine göre, kozmosta mutlak kimlikler bulunmaz. “Bruno’ya göre, 

karşıtlıklar en uç noktaya vardıklarında birliğe dönüşüverirler, aşırı soğuk ve aşırı sıcak 

birbirinden ayrılamaz hale gelir ve bu düşünceden hareketle tüm kimlikler geçicidir.”381 

Döngüsel tarih kuramının ilk temsilcilerinden Giambattista Vico (1668-1744) ise 

Finnegans Wake’in yapısı ve içeriği açısından biraz daha önemli bir yerde durur. Nasıl 

Ulysses’in arka planında Homeros’un Odysseia’sı yatıyorsa, Finnegans Wake de 

Vico’nun Yeni Bilim (1725) adlı çalışmasına yaslanır birçok açıdan.  

 
Vico bu yapıtında tarihin döngüsel olduğunu ve her bir döngünün tanrılar, kahramanlar 
ve insanlık çağı olmak üzere üç farklı aşamadan oluştuğunu tartışır. Bu üç çağ kısa bir 
geçiş dönemi tarafından takip edilir ve yeni döngü tekrar başlar. (…) [Finnegans 
Wake’i oluşturan] dört kitap bir arada düşünüldüğünde, Vico’nun üç artı bir yapısının 
korunmuş olduğunu; birinci, ikinci ve üçüncü kitapların da kendi içlerinde aynı yapıyı 
barındırdığını söylemek mümkündür. [Sekiz bölümden oluşan] birinci kitapta döngü iki 
kere gerçekleşirken, [dört bölümlü olan] ikinci ve üçüncü kitaplarda birer kez kendisini 
yineler.382 
 

Yineleme ve artık bilginin Joyce için hem büyük (yukarıda bahsedilen kitap 

bölümleri gibi) hem de küçük ölçekte (artık-bilgi gibi) biçimsel düşünüşün önemli 

bileşenleri haline gelmesi, biraz da anadili olan İngilizce’nin bu unsurlara gayet elverişli 

olan yapısıyla ilişkilidir aslında: 

 
Enformasyon kuramcıları, İngilizce’de artık-bilginin yüzde elli oranında olduğunu 
saptamışlardır; yani İngilizce konuşulduğunda, söylenenlerin yüzde ellisi iletilmek 
istenen mesajla ilgilidir, geri kalan yüzde ellisiyse dilin yapısından kaynaklanan ve ek 
bir açıklık kazandırmaya yarayan araçlar olarak araya girerler.383 
 

“Dilin yapısından kaynaklanan ve ek bir açıklık kazandırmaya yarayan araçlar.” 

Eco’nun bu sözleri, yineleme ve artık-bilgiyi içerse de onlardan daha geniş bir dilbilim 

alanını tanımlar aslen. Bu alan, paralinguistiktir. “Paralinguistik, ilk anlamıyla, ifadenin 

söze eşlik eden (...) ve ağırlıklı olarak sözdışı unsurları olup, ne söylendiğine değil nasıl 

söylendiğine karşılık gelmektedir.” 384  Açık yapıt estetiğinin de “ne söylediğinden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
381 Colin MACCABE, “Finnegans Wake’e Bir Giriş”, çev. Nâzım Çapkın, Notos, Sayı 64, s. 68-69. 
382 Kaya TOKMAKÇIOĞLU, “Yayıncının Önsözü”, s. 19-20 (James JOYCE, Finneganın Vahı, çev. 
Umur Çelikyay). 
383 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 72. 
384 Gülce Özen GÜRKAN, Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış lisans tezi, s. 58.  



	
  

	
  

98	
  

ziyade nasıl söylendiğine daha fazla önem vermesine”385 her fırsatta vurgu yapan Eco, 

Dante ve Joyce’u karşılaştırırken de bu noktanın altını çizer: “Dante’den her zaman tek 

anlamlı bir iletinin tadı alınır. Joyce örneğindeyse, çokanlamlı bir iletinin tadı vardır 

(üstelik sadece ne ilettiği değil, nasıl ilettiği de önemlidir).”386  

 

Göz teması, jest ve mimikler gibi görsel unsurları da içeren paralinguistiğin 

çağdaş sanatta −ve özellikle yeni müzikte− kendi başına ‘yeni bir söz söyleme biçimi’ 

teşkil etmenin eşiğine gelmesine en çok katkıda bulunan ise zengin duysal kapsamıdır. 

“Mmm…”, “eee…”, “a…” gibi dolgu ünlemler; “ondan sonra”, “filan” gibi dolgu 

sözler; “tamam mı?”, “anladın mı”, “e mi?” gibi sorgulamalar; telaffuz, kişisel vurgu, 

duraksama, uzatma ve tekrarlama gibi söylem yetileri; dilin fonetik kimliği ve lehçesi 

gibi dil akışı unsurları ile dil sürçmesi, kekeleme ve tutulma gibi psikanalitik unsurların 

hepsi bu kapsama girer.387 Berio’nun Epifaniler’deki Ulysses alıntısı tam da bu tür bir 

dil içerir: “Hooray! Ay! Whrrwhee! What?”388 Dorrit Cohn, Şeffaf Zihinler: Kurmaca 

Eserlerde Bilincin Sunumu adlı yapıtında bu tür bir dilin akla ilk konuşma biçimlerini, 

dilbilimcilerin ilkel insana atfettikleri tek sözcüklü nidaları (“Ateş!”) ya da çocukların 

parçalı cümlelerini getirdiğini söyler ve sorar: “Çocuk dilinin Ulysses’in gözden 

kaçırılmış bir kaynağı olduğu söylenebilir mi?”389 

 

Berio’nun Epifaniler ile aynı zaman diliminde ürettiği başka bir yapıtı, Visage’ı 

(1961) akla getirir bu soru. Besteci bu elektroakustik yapıtında linguistik değil 

neredeyse tamamen semiyotik bir metin, yani paralinguistik öğeler kullanarak dilin 

doğumunu, çocuklukla başlayan ve gelişen evrelerini −yine Cathy Berberian’ın zengin 

ifade yetileri aracılığıyla− müziğe taşır. Aynı Finnegan’da olduğu gibi, “sesin henüz 

varlık/form kazanıp tanıma hapsedilmediği, hâlâ oluş halinde olduğu o karanlıkta, dilin 

rahminde yüzer”390 Visage’in dili. Berio, vokal olanakları sonuna kadar kullandığı, 

Roberto Doati’nin sözüyle “Vokal yazıya İkinci Dünya Savaşı’ndan sonraki en büyük 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
385 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 76. 
386 a.g.k. s. 61. 
387 Gülce Özen GÜRKAN, Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış lisans tezi, s. 58-59. 
388 Luciano BERIO, “E”, s. 15, Epifanie. 
389 Dorrit COHN, Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu, çev. Ferit Burak Aydar, s. 
108. 
390 Gülden HATİPOĞLU, “Joyce’un Bitmemiş Cümleleri”, Notos, Sayı 64, s. 33. 



	
  

	
  

99	
  

yenilikleri taşıyan Thema (1958), Circles (1960), Visage (1961) ve Sequenza III’ü 

(1965)” 391  besteledikten sonra bir deneme kaleme alır 1967’de. Bu denemede 

paralinguistik öğelere yeni bir tanım getirir: Gesto vocale (Vokal jest/tavır). 

 

Gülme, ağlama, endişe, şikâyet gibi duygulanımları insan sesine taşıyan ve 
kendiliğindenlik içeren paralinguistik vokal hareketler, −ki bunların bir zamanlar sözlü 
iletişime dahil olduğu düşülmezdi− bizi doğrudan vokal jest sorunsalının içine çeker. 
Benim “vokal jest” diye tanımladığım kavram, bu vokal hareketler ile belirli 
duygulanımların alışıldık bir biçimde bağlanmasından oluşan bir birlikteliktir; ve sonuç 
olarak, vokal ifadenin en evrensel boyutları arasında düşünülmelidir. Genel olarak, 
zaten, vokal jestlerin çeviriye ihtiyaçları yoktur.392 
 

Berio’nun bizi getirdiği bu nokta, paralinguistiğin Joyce için önemini 

belirginleştirir: Daha önce çoğulluk ve çokdillilik bağlamında sözünü ettiğimiz şekilde 

“bütün dilleri bir araya getirip hamur eden” evrensel bir dilin peşindeki yazar, elbette 

paralinguistiğin dünya üzerindeki tüm insan dillerini kucaklayan jestik/tavırsal ifade 

yeterliliğini gözetecek ve sonuna kadar kullanacaktır. Berio ve Joyce arasındaki bu fikir 

birliği, bestecinin Epifaniler’i bitirdiği yıl (1961’de) yazdığı “Jest ve Carità Meydanı 

Üzerine” adlı denemesinin önsözünde, Ulysses’ten alıntıladığı şu sözlerde de 

somutlaşır:  

 

LYNCH - Amaç da? 
STEPHEN (ardına bakar) - Evrensel dili müzik ya da rayihalar değil de o jest 
oluşturacakmış, [dilin sıradan duyumları değil de temel anlıksallığı, yapısal ritmi 
anlatma yeteneği.]393 

  

3.3.2.4. Öz (İçerik) - Söz (Biçim) Bütünlüğü 

 

Buraya kadar hem Proust - Machado - Joyce çizgisinin anahtar sözcükleri olarak 

epifani, sıradanın mucizesi, hikâye-olmayan, tamamlanmamışlık, belirsizlik, akış ve 

süreklilikten, hem de Joyce poetikasının özgün öğeleri olarak çoğulluk/çokanlamlılık, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
391  Roberto DOATI, “Guida all’ascolto di Visage di Luciano Berio”, Musica elettroacustica: 
Dispensa per il corso di musica elettronica, Conservatorio di Musica “Giuseppe Verdi” di Milano 
(sayfa numarası yok). 
392 Luciano BERIO, “Del gesto vocale”, Scritti sulla musica, s. 65. (Çeviri ve vurgu bize ait.) 
393 Luciano BERIO, “Del gesto e di Piazza Carità”, Sequenze per Luciano Berio, s. 275. Köşeli 
parantez, Berio’nun alıntılamadığı, Stephen’ın hemen ardından söylediği sözlerdir. (James JOYCE, 
Ulysses, çev. Nevzat Erkmen, s. 481.) Berio’nun denemesinde alıntıladığı özgün metin: “Lynch - So 
that? / Stephen (looks behind) - So that gestures, not music, not odours, would be a universal 
language...” 



	
  

	
  

100	
  

labirent/kaos-evren ve artık-bilgi/paralinguistikten bahsederek Joyce’taki biçim ve 

içerik birliğinden çokça örnek verdik. Ancak “özü sözü bir” olma özelliği Joyce’ta o 

kadar belirgindir ki, poetikasını var eden ayrı ve önemli bir madde olarak ele alınmayı 

hak eder. Bu özellik, onu Proust’tan çok −yöntemsel açıdan− Machado’ya yakınlaştırır. 

  

 Joyce’taki biçim ve içerik birliğinin Açık Yapıt’taki doğrudan örneklerine 

geçmeden önce, Eco’nun “göstergebilim ışığında Açık Yapıt’ın özeti”394 olarak tarif 

edip kitabına eklediği “Cennete Özgü Bir Dilde Estetik İletiler Kuşağı” (1971) adlı 

denemesine bir göz atalım. Yazar, bu denemenin ilk paragrafında sanattaki öz ve söz 

birliğine dair şunları söyler: 

 
Estetik ileti kendi kendini yansıtır, fiziksel düzenlenişiyle iletişim kurar ve böylelikle 
sanatta biçim ve içerik birbirlerinden ayrılamaz olur; bu, söz konusu iki boyutun 
birbirinden ayırt edilemez ve her bir boyutta olanların ayrı ayrı belirlenemez oldukları 
demek değildir; her iki boyuttaki değişikliklerin birbirlerine bağlı olduğu anlamına 
gelir.395 

 

Denemesinin devamında A ve B seslerinden meydana gelen sınırlı bir sözcük 

dağarcığı hayal etmemizi isteyen Eco, ABBBBBA sözcüğünün “kırmızı” anlamına 

geldiğini bilen bir “Adem”in ABBBBBBA sözcüğü karşısındaki düşüncelerini şöyle 

sıralar: 

 

6 tane B vardır. Dağarcığında bu dizin yoktur. Bildikleri içinde en benzer 
ABBBBBA’dır (kırmızı). Grafik olarak biraz abartarak da olsa ‘kırmızı’ yazmıştır. 
İfadenin formundaki bu abartma, içeriğin formunda da bir karşılık bulabilir mi? Abartılı 
bir kırmızı olmaz mı? Öbür kırmızılardan daha çok kırmızı? Kan gibi örneğin?396 

 

 Joyce’un yapıtlarında karşılaştığımız da tam olarak budur. Açık Yapıt’ın başka 

bir noktasından bir Ulysses örneğiyle açıklayalım: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
394 Umberto ECO, Opera Aperta, s. VIII. 
395 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 228 ve Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, 
s. 325 harmanı. 
396 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 238. Bu tanım, fütürist ressam Carlo Carra’nın sert ve 
canlı renkleri savunan tümcelerinden birini akla getirir: “Kırmızılar, kkkkkırmızılar, haykıraaaaaaan en 
kkkkkkırmızı kkkkkkırmızılar.” (Luigi RUSSOLO - Francesco Balilla PRATELLA, Gürültü Sanatı: 
Müziğin Fütürist Makineler Tarafından Yıkımı, çev. Cemal Topcu, s. 143.) 



	
  

	
  

101	
  

Joyce günümüz gazeteciliğinden söz etmek isterse ne yapar? Modern basın iletişimi 
durumunu, bu durumun tanımını içermeyen arı bir dille değerlendirmez. Bir grup 
gazetecinin, editörün odasında yaptıkları havadan sudan ve tümüyle önemsiz bir 
sohbetten Ulysses’in bir bölümünü oluşturur. Sohbetin her parçası, en geleneksel 
Victorian manşetten, rezil bir akşam gazetesinin sözdizimini umursamayan gündelik 
diline varıncaya kadar uzanan üslupçu bir ilerleyişe göre ve en iyi gazetecilik 
yöntemlerine uygun olarak başlıklandırılmış ve çerçevelenmiştir. Bu abartılı, yapay 
dille Joyce, hem gazeteciliğin tüm olası retorik figürleri üzerinde durur hem de kitle 
iletişim araçları hakkındaki fikrini belirtir.397 

 

 Biçim (söz) ile içerik (öz) arasındaki birliktelik, göstergebilim bağlamında, ses 

(gösteren) ve anlam (gösterilen) arasındaki gidiş-gelişli, sıkı ilişkidir özünde. Açık 

yapıtın “çoklu yorumlanabilirlik” anlamında bir belirsizlik içerdiğini söyleyen Eco, 

“göstergelerin belirsizliği, onların estetik düzenlenişlerinden ayrılamaz” der, çünkü 

“bunların her ikisi birbirlerini destekler ve güdüler.”398 

 

 Berio’nun yalnızca dört sayı çıkardığı −ve Eco’ya göre tarihi önemdeki 

dergisi−399 Incontri Musicali’nin (Müzikal Karşılaşmalar) Ağustos 1959 tarihli 3. sayısı, 

Açık Yapıt’ın ilk makalesinin400 yanı sıra, o sıralar Berio’nun davetlisi olarak Milano’da 

olan John Cage’in “Lecture on Nothing”401 adlı metninin de ilk kez yayınlanmasına 

vesile olur.402 Berio ve Eco’nun öz-söz bütünlüğü vurgusunun, daha önce de ‘Joyce ve 

anlamsızlık’ bağlamında bahsettiğimiz Cage’in bu deneysel şiirinde de yer bulmasına 

şaşmamak gerek: “Benim şiir dediğime genellikle içerik denir. Ben buna biçim 

diyordum.”403 Cage’in bu ifadesi, yine “anlamsızlık” bağlamında bahsi geçen bir şiir 

akımına, İkinci Yeni’ye dair şu saptamayı getirebilir aklımıza: 

 
İkinci Yeni, değişen toplumun sorunlarıyla değil, değişen şiirin sorunlarıyla 
ilgilenmiştir. (…) Şiir, o zaman, sezilebilir ölçüde, doğanın, insanın, olayların şiir 
olarak anlatımından şiirde kendisini üretmeye geçiyordu. Bir şeyin şiiri olmaktan, 
kendinde şiire doğru bir evrimleşme.404 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
397 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 215. 
398 a.g.k. s. 58. 
399 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 12. 
400 Umberto ECO, “L’opera in movimento e la coscienza dell’epoca” (“Hareketli Yapıt ve Çağın 
Bilinci”), Incontri Musicali, 3, s. 32-54. 
401 John CAGE, “Hiçbir Şey Üzerine Bir Konuşma”, Seçme Yazılar, haz. ve çev. Semih Fırıncıoğlu, s. 
112. 
402 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 9. 
403 John CAGE, “Hiçbir Şey Üzerine Bir Konuşma”, Seçme Yazılar, haz. ve çev. Semih Fırıncıoğlu, s. 
114. 
404 Muzaffer İlhan ERDOST, “İkinci Yeni”, Bilim ve Ütopya, Sayı 257, s. 16. 



	
  

	
  

102	
  

 

 “Kendinde şiir”. Joyce’un henüz bitmemiş Work in Progress’i hakkında yazdığı 

bir denemede Samuel Beckett tam da bu karakterde bir metin bulur Joyce’ta: 

 

Okunmayacak, ya da sadece okunmayacak. Metne aynı zamanda bakılacak ve metnin 
kendisi dinlenecek. Joyce’un yazısı herhangi bir şey hakkında değil, o şeyin ta 
kendisi… Anlam uykuyu çağrıştırdığında sözcükler uykuya dalarken, dans etmek söz 
konusu olduğunda onlar da dans etmeye başlıyorlar.405 

 

 Finnegans Wake’ten alıntıladığı kesit üzerinden Eco da Beckett’le benzer sözler 

söyleyerek Joyce’taki biçim ve içerik birliğinin vazgeçilmezliği sonucuna varır: 

 
Anlamsal çokluk bile bir yapıtın estetik değerini belirlemeye yeterli değildir. Sözcük 
köklerinin çeşitliliği, sesbirimlerine (phonemes) ataklık ve öneri gücü kazandırır. Buna 
karşılık yeni bir anlamsal kök de çoğunlukla iki sesin bileşimiyle önerilmektedir, 
böylelikle işitsel malzeme ve göndergesel dağarcık ayrılamaz biçimde kaynaşırlar. Bu 
durumda iletişimi belirsiz ve açık kılma kaygısı söylemin tüm düzenlenişini etkiler, 
hem sessel yoğunluğunu hem yankısını hem de kışkırtıcı gücünü belirlerken, 
malzemenin formel düzenlenişi ve sesleriyle ritmi arasındaki kalibrasyon da 
göndermelerin ve önerilerin oyununa yansır, onları zenginleştirir. Sonuç organik bir 
dengedir, bundan böyle bu bütünden hiçbir şey çıkarılamaz, en küçük bir etimolojik kök 
bile.406 

 

3.3.3. Müzik Olarak “E” 

  

 Epifaniler’in vokal bölümlerinden yalnızca “E” ve “G” bölümleri metinden çok 

çalgısal ve orkestral özellikleriyle öne çıkar. Bunun nedeni, Berio’nun bu bölümleri 

Epifaniler’e dahil etmeden önce Defterler (Quaderni) başlığı altında kısa ve metinsiz 

orkestra müzikleri olarak kurgulamış olmasıdır. Söz konusu iki bölümün Epifaniler’e 

monte edilmiş hallerine baktığımızdaysa “G” bölümünün Sanguineti, şimdi 

odaklanacağımız “E” bölümünün ise Joyce metnini alarak “kadın sesi ve orkestra” 

toplamıyla bütünleşme sağladıklarını görürüz.  

 

“E” bölümü özelinde konuşmaya başlarsak, öncelikle bölüme adını veren “e” 

harfinin Joyce’e özgü bir çokanlamlılık taşıdığını söyleyebiliriz: Bölümün ithaf edildiği 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
405 Kaya TOKMAKÇIOĞLU, “Yayıncının Önsözü”, s. 13 (James JOYCE, Finneganın Vahı, çev. 
Umur Çelikyay). 
406 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 60-61. 



	
  

	
  

103	
  

Fransız şef Ernest Bour’un (1913-2001) isminin baş harfi olduğu kadar “epifani”nin de 

“e”sidir bu: Defterler’in sayfaları arasından bir Joyce epifanisinin parlayacağı ilk 

müziktir. Epifani kavramı bölümün sadece ismine değil orkestra figürlerine de 

yansımıştır: “Farklı tını gruplarına atanan farklı gürlük eğrileri, çeşitli armonik 

kümelerin −epifaniler gibi− anlık olarak aydınlanmasını sağlar.”407 Dinamik (gürlük) 

zarflarının bu şekildeki kullanımı, yani sürekli olarak iç içe geçip birinin diğerini 

gölgeleme hali, Sinfonia’nın üçüncü bölümünde de çok benzer bir biçimde karşımıza 

çıkacaktır.408 “E” bölümünün ithaf edildiği Ernest Bour 1969’da Sinfonia’nın Avrupa 

prömiyerini yaparken bu jestik benzerliğin farkına ve keyfine en çok varanlardan biri 

olmalı. 

 

“E” bölümünün rengini, kişiliğini belirleyen p<f>p dinamik zarflarının sürekli 

olarak yinelenmesi, Joyce poetikasının özgün öğelerinden biri olarak bahsettiğimiz 

yineleme ve artık-bilgiyi getirir aklımıza. 

 
Artık-bilginin en ilkel biçimi yinelemedir. Sıklıkla stilistik bir şifre olarak 
kullanılmasının yanı sıra, yinelenen öğelerin anlamsız olduğu durumlarda, anlamsız’ın 
yarattığı darbe sırasındaki olası bir çöküşü engellemek için de kullanılır. Artık-bilgi ve 
yineleme, elektronik müzik dışında da meşguliyetimin merkezinde olmuştur çoğu 
zaman: Hepsinden çok Çemberler’de (Circles) ve Epifaniler’in bazı parçalarında.409 
 

Gerçekten de yineleme, Epifaniler’in hem vokal bölümleri (örneğin “ağaç” 

sözcüğünün hem Proust hem Brecht metninde kullanımı ya da triton aralığının Proust-

Joyce-Brecht metinlerinin müziklenmesinde yinelenmesi) hem de orkestral bölümleri 

(örneğin “C” ve “D” bölümlerindeki yoğun tek ses yinelemeleri) için önemli olmakla 

beraber, en belirgin şekilde kullanıldığı bölgelerden biri de dinamik zarflarının tekrarı 

üzerinden “E” bölümüdür. Peki, iç içe tekrarlarla gelen söz konusu dinamik zarflarının 

bu bölümün sonuna doğru belirecek olan Ulysses metniyle ilişkisi nedir? Bunu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
407 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 24. (Çeviri bize ait.) 
408 Bkz. David OSMOND-SMITH, Playing on Words: A Guide to Luciano Berio’s Sinfonia, s. 3-4 ve 
52. Epifaniler’in “E” bölümü ile Sinfonia’nın üçüncü bölümünün K, L ve M kesitleri arasındaki söz 
konusu jest benzerliği öyle belirgindir ki, Michael Hicks bunun bir alıntı olduğunu iddia eder. Ancak 
Osmond-Smith’in de belirttiği gibi bu bir alıntıdan çok, Epifaniler’de keşfedilmiş bir aracın Sinfonia’da 
farklı bir şekilde yeniden kullanımıdır. 
409 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 143. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

104	
  

yanıtlamak için öncelikle Berio’nun “E” bölümü için Ulysses’ten neyi, nasıl aldığına 

bakmak gerekir. 

 

“E” bölümündeki metin kullanımını diğer bölümlerdekinden ayıran en önemli 

fark, zamansal yerleşimidir: Joyce’un Ulysses’inden alıntılanmış olan küçük parçalar 

ancak bölümün ikinci yarısından sonra duyurulur. Bölümü öncelikle çalgısal ve 

orkestral anlamıyla algılamamızı isteyen Berio, Ulysses’in söz konusu kesitinden410 çok 

sınırlı bir sözcük grubunu alıntılar. Bilinçli bir tercihtir bu. Eco’nun besteciyle 1986’da 

yaptığı bir röportajda şunları söylemektedir besteci: 

 
Müziği metnin çözümlenmesi için bir araç haline getirmek: Söz-müzik ilişkisinde her 
zaman etkin olmuş bir yaklaşım bu. Örneğin Schumann Heine’yi müziklerken metnin 
dinlenmesi ve anlaşılmasına dair değişik sıradüzenler [hiyerarşiler] yaratıyordu: Bazı 
sözcükler başrolleri alırken diğerleri ikinci planda kalabiliyordu (Dichterliebe bu 
anlamda tam bir cevherdir). Schumann’ın müziği Heine’nin şiirindeki anlambilimsel 
“frekans aralıklarındaki” özgün ilişkiyi değişikliğe uğratarak onu deyim yerindeyse 
süzüyordu, filtreliyordu. Bugünün müziği bir metni çok daha radikal bir süzgeçten 
geçirebilir. Bir metinden neyin “çöpe atılıp” neyin birincil önem kazanacağına karar 
verebilir. Örneğin, neler akustik malzemeye indirgenip, neler anlamsal bağlarıyla ortaya 
konacaktır?411 
 

Berio’nun müziklenecek olan metne bu çözümlemeci ve indirgemeci 

yaklaşımını Eco da 2012’deki bir konferansta benzer bir şekilde anar: 

 
Ona verilen metinleri bozmaya hazırlıklı bir müzisyen. Kırıp parçalayan ve sonunda 
sadece arta kalan, ona uyan parçaları kullanan. Berio aslında hiçbir zaman başkalarının 
sözlerini müziklememiştir. Bunun yerine, başkalarının sözcüklerinde gizli (bazen de 
apaçık) bir şekilde var olan müzikal öğeleri aramıştır.412 
 

Bestecinin Ulysses’ten aldığı 12 sözcüğü Eco ve Berio’nun yukarıdaki 

düşünceleri ışığında inceleyelim: 

 
That is God 
Hooray! Ay! Whrrwhee! What? 
A shout in the street413 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
410 Bkz. dipnot 283. 
411 Luciano BERIO - Umberto ECO, “Eco in Ascolto”, Berio, ed. E. Restagno, s. 330. (Çeviri ve köşeli 
parantez bize ait.) 
412 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 8. (Çeviri bize ait.) 
413 Luciano BERIO, “E”, s. 14-16, Epifanie. 



	
  

	
  

105	
  

 

Metne dair duyduğumuz ilk sözcükler (That is God [Tanrı bu, işte]) 12 sözcük 

arasındaki anlambilimsel hiyerarşinin tepe noktasını oluşturur. Ulysses’in söz konusu 

kesitinin adeta başlığıdır bu söz grubu: Berio metinden ilk olarak bu sözcükleri 

duyurarak yalnızca epifani kavramının “Tanrı’nın tezahür etmesi” 414  olarak 

özetleyebileceğimiz antik anlamına gönderme yapmakla kalmaz, aynı zamanda 

orkestral bir bölümün içerisinde “beklenmedik bir anda”415 beliren / görünen / tezahür 

eden insan sesinin yarattığı etki aracılığıyla epifani kavramının ani ve vurucu 

özelliğinin altını çizer. Bu “anlamsal bağlar”dan sonra ünlem ve soru işaretleriyle bezeli 

nidalar (Hooray! Ay! Whrrwhee! What? [Yaşşa! Hey! Hooop! Ne?]) semantik 

malzemeden “akustik malzeme”ye geçiş yaptığımızın göstergesidir. Joyce poetikasının 

vazgeçilmez öğelerinden biri olan paralinguistiğe, Berio’nun terimiyle vokal jestlere 

(gesti vocali) denk düşen bu ses odaklı yaklaşımdan sonra yine anlam alanına döneriz: 

A shout in the street [Sokaktaki bir çığlık]. Berio, non-storia özellikleri taşıdığını 

söylediğimiz bir metni “süzgeçten geçirerek” ondan −tam da açık yapıtın gerektirdiği 

gibi− alımlayıcının tamamlayacağı, daha radikal bir non-storia yaratır. Ancak bu 

parçalılıkla mutlak bir düzensizlik öne sürmez; bir yandan da üçe bölünmüş simetrik bir 

düzen/biçim, yani ‘anlam-ses-anlam’ döngüsü yaratır bu 12 sözcükten. Anlam ve ses 

üzerinden kurulan bu simetri, doğal olarak, sesin hacmine (volume) de yansır: Her ne 

kadar tüm sözcükler partisyona konuşma olarak yazılmış da olsa, ünlem ve soru 

işaretleriyle yüklü nidalar “yüksek perdeden”, daha geniş bir tessitura ile söylenirken, 

hiçbir noktalama işareti eklenmemiş başlangıç (That is God) ve bitiriş (A shout in the 

street) daha düz karakterde bir konuşma gerektirir. İşte, orkestranın p<f>p dinamik 

zarfları ve alıntılanıp yeniden-biçimlendirilen Ulysses metni arasındaki ilişki burada 

yatar: Metin, hem ‘anlam-ses-anlam’, hem de ‘konuşma-bağırma-konuşma’ simetrisiyle  

p<f>p yinelemelerinin bir parçası, bir bakıma çeşitlemesi haline gelirken Joyce’a özgü 

bir çokanlamlılık, çoklu-yorumlanabilirlik kurulur tek bir ifade üzerinden. 

 

 Metnin müziklenmesinde orkestrasyonun çok önemli bir payı vardır. “That is 

God” sözleri girmeden hemen önce üç trampet aynı anda tremoloya başlayarak bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
414 Bkz. dipnot 283, 284, 285. 
415 Bkz. dipnot 287. 



	
  

	
  

106	
  

yeniliğin gelmekte olduğunu haber verir. Trampetler tüm metin boyunca hem sözlerin 

altını çizen kalın bir çizgi, hem de onları taşıyan bir “yatak” işlevindedir. Trampetlerin 

tremolosu, bir davul tremolosu olarak eski çağlardaki ayinlerle ilişkisi nedeniyle o 

andaki God (Tanrı) sözüne, dolayısıyla da epifaninin eski anlamına gönderme olarak da 

okunabilir. Tremolonun hemen ardından kemanlarda beliren glissandolar metnin altında 

sürekli devam ederek davul yatağına eklemlenir. Bu glissandoların birinci ve ikinci 

kemanlar (violini A ve B) ile üçüncü kemanlar (violini C) arasında ulama (elision) 

yaratan orkestrasyonu, bir sonraki sayfada daha da belirginleşecek olan mekânsallığın 

ilk göstergesidir. Metnin ilk hecesinin girmesiyle eşzamanlı olarak trombon ve viyolalar 

bölümde henüz kullanılmamış yeni tınılarıyla (trombonda wa-wa surdin, viyolalarda ise 

hem surdin hem ponticello) devreye sokulur ve böylece metin daha da parlar. Metnin 

ikinci bölümünü oluşturan nidaların neredeyse her biri ayrı bir çalgısal tını ve jestle 

taklit edilerek paralinguistik metin çoğaltılır ve orkestraya dağıtılır. Böylece vokal 

jestler orkestral jestlerle iç içe geçer: “Ay!” pikolo flütlerdeki fff aksanla, “Whrrwhee!” 

ilk kısmıyla (whrr) trampetlerdeki tremololarla, ikinci kısmıyla (whee) yaylılardaki 

çıkıcı ve inici glissandolarla, “What?” ise kornolar, birinci klarnet ve üçüncü 

trombondaki çıkıcı glissandolarla temsil edilir ve yankılandırılır: 



	
  

	
  

107	
  

 

Örnek 3.3.1. Epifaniler, “E” bölümü, 15. sayfa. 



	
  

	
  

108	
  

 

Bu kesit, insan sesi ve çalgı arasındaki ses ve anlam geçirgenliği/sürekliliği 

açısından Thema (Omaggio a Joyce) ve Circles’a yaklaşır. Berio vokal jest, 

paralinguistik, Joyce metni ve ses yansımaları (onomatope) gibi benzer ilgilerle yüklü 

Thema’yı yazarken de “sözcük ve ses arasında yeni bir tür ilişki” peşindedir: 

 
Böylesi bir durumda doğru hedef, iki farklı ifade dizgesini karşı karşıya konumlamak 
veya −tam tersi− birbirleriyle karıştırmak değil; bunun yerine, konuşulan bir iletiyle 
ilgilenmemizi sağlayan mantıksal/anlamsal bir algısal tutumla müzikal bir algısal tutum 
arasındaki farkları belirginleştirmeden, aralarında bir süreklilik ilişkisi yaratmak, 
birinden diğerine sezilemez bir şekilde geçmeyi olası kılmak olmalıdır.416 
 

Bestecinin iki sene sonra yazdığı Circles’ta da durum farklı değildir. Berio’nun 

sözleriyle, “metnin akustik karakteri [müziğe] ayna gibi yansıtılarak tüm çalgısal 

karakterleri düzenler.”417 Örneğin, yapıtın 21. sayfası, vokaldeki “s” sessizinin zillerle 

iç içe geçtiği, davul tremololarının metne yanıt verdiği ve tüm topluluğun collide 

(çarpışmak) sözcüğüyle patladığı yapısıyla metnin fonem ve anlamının birleştiği bir 

bütün yaratır.418 Epifaniler’in “E” bölümünün Örnek 3.3.1’de görülen 15. sayfası, 

mekânsallığıyla da Circles’ın 33. sayfasını anımsatır bize. Circles’ta vokal parti 

üzerinden yaratılan hayali, atmosferik mekânsallık, Epifaniler’de geniş bir orkestraya 

dağılan çalgısal jestler sayesinde vokali aşmış, daha da “gerçek”leşmiştir. Cansever’in 

Kafka için kullandığı “aşkın gerçekçilik”419 biraz da bu olabilir mi? Ve başka bir açıdan 

da, orkestral bedenin farklı uzuvları vokalin “aşkın görünüşü” / “olağanüstü 

görüngüsü”, yani sözlük anlamıyla “epi-fanisi”420 haline gelmez mi? 

 

3.3.4. Müzik Olarak “d” 

 

“Sokaktaki bir çığlık”a yaraşır şekilde orkestral gürlüğün (fff) ve vokal 

gürültünün (şarkı söyleyen değil konuşan, bağıran ve ses dizgesi düzenlenmemiş bir 

sesin) egemen olduğu, orkestranın bütün bedeniyle önümüze serildiği “E” bölümünün 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
416 Luciano BERIO, “Poesia e musica -un’esperienza”, Incontri Musicali, 3, s. 99. (Çeviri bize ait.) 
417 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 134. (Çeviri bize ait.) 
418 Paul GRIFFITHS, “Europe 4: Mobile Form, 1956-1962”, Modern Music and After: Directions 
since 1945, s. 111. 
419 Bkz. dipnot 339. 
420 Bkz. dipnot 286. 



	
  

	
  

109	
  

hemen ardından gelen “d”, bir uçurum etkisi yaratır: Ani olarak hem oda müziğine 

(mezzosoprano ve üçüncü kemanlar [violini C]), hem dinamik hafifliğe (pppp), hem de 

vokal partide düzenlenmiş bir ses dizgesinin içine düşeriz. Bu durum, özellikle vokal 

tarzdaki fark, biçimsel belirginlik (formal articulation) ve sıralama (juxtaposition) 

tekniklerinin dikkat çekici bir örneğini oluşturur. Paul Griffiths vokal tarz 

farklılaştırmalarından yararlanan biçimsel belirginliğin Epifaniler’in tümünü 

ilgilendirdiğini söyler: 

 
Berio’nun Berberian’la yakından ilişkili olarak “biçimi belirginleştirmek” amacıyla 
farklı vokal tarzlardan yararlanma tekniği, Circles’ın hemen ardından tamamlanan üç 
çalışmayla kendini gösterir: İnsan sesi ve orkestra için Epifaniler (1959-61), tiyatro 
oyunu Passaggio (1961-62), insan sesi ve yedili için Halk Şarkıları (1964).421 
 

“E” ve “d” bölümleri arasındaki uçurumun büyük resimdeki önemi ise 12 

bölümden oluşan Epifaniler’in tam ortasını imlemesinden gelir. Ancak, her zaman 

“sürekli bir süreksizliğin” peşinde olduğunu bildiğimiz Berio, Joyce’u orkestral 

yapıtının göbeğine yerleştirerek bir yandan sürekliliği de bozmamaya gayret eder, 

deyim yerindeyse uçurumu “uçulabilir” kılar. Bu sırada müzikte hem topluluk ve 

gürlüğün aniden küçülmesi hem de sesin geleneksel anlamda şarkı söylemeye uygun bir 

ses dizgesine kavuşması, Ulysses’in çığlığından Portre’nin iç monoloğuna geçişi koşut 

bir biçimde karşılar. Ama ne de olsa iki metin de Joyce’undur ve İrlandalı yazarın da 

önemsediği gibi “d” bölümünde de “metnin müziği”ni korur Berio, konuşmanın ritmini 

ve gürültüsünü tümüyle bir kenara bırakmaz. Bu bölümde vokal partinin ses dizgesinin 

düzenlenişinde ezgi ile konuşma arasında “sarkaç gibi salınan, sürekli bir gidiş geliş”422 

kurgular besteci. Sonuç olarak, hem söz konusu iki bölüm arasında hem de “d” 

bölümünün kendi içinde bir vokal süreklilik (continuum vocale) yaratılmış olur. 

 

Ezgi ve konuşma arasında kurgulanan vokal süreklilik aklımıza haklı olarak 20. 

yüzyılın başlarında öncü besteci Arnold Schönberg’in yaygın olarak kullandığı, 

konuşmayla şarkı söyleme arası bir vokal tarz olan Sprechgesang’ı (Sprechstimme) 

getirecektir. Berio’nun bu bağlamda Schönberg’den, özellikle de onun Pierrot 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
421 a.g.k. s. 111. (Çeviri bize ait.) 
422 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 82. 



	
  

	
  

110	
  

Lunaire’inden etkilendiğini çıkarsamak zor değildir. Schönberg ve söz konusu yapıtı 

hakkında şunları söyler besteci: 

 
Bu yapıtta Schönberg ilk kez konuşan ve şarkı söyleyen ses arasında bir süreklilik 
önerir; yani denetlenen ses ile akustik olarak daha karmaşık boyutlara sahip olan ses 
arasında. Pierrot Lunaire, vokal sürekliliğin belirli çeşitlemelerinden oluşan geniş bir 
dağarcığın müzikal olarak bütünleşmesini başarıya ulaştıran ilk önemli girişimdir.423 
 

Berio “d” bölümünde iki açıdan ileriye taşır Schönberg’in tekniğini. İlk olarak 

ezgi ve konuşmaya çalgıları (burada yaylıları) da katarak bütünsel bir “ses sürekliliği”ne 

(continuum sonoro424) doğru büyütür “vokal süreklilik”i. İkinci adım ise notalamadadır: 

Proust bölümündeki gibi çarpı kafalı Sprechstimme notaları kullanmak yerine, dizeğin 

bir görünüp bir yok olduğu, salt profile indirgenen saf konuşmaları özenli ve yumuşak 

geçişlerle ezgisel yaklaşıma dahil eden, daha özgün bir notalama kullanır besteci. 

Ritmin ve tartımın da yoruma “açık” bırakıldığı bu görece notalama, Joyce’taki 

açıklığın müzikal ifadelerinden birine dönüşür: 

 

Örnek 3.3.2. Epifaniler, “d” bölümü, ilk sayfa. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
423 Luciano BERIO, “Del gesto vocale”, Scritti sulla musica, s. 63. (Çeviri ve koyu vurgular bize ait.) 
424 a.g.k. s. 64. 



	
  

	
  

111	
  

“E” ve “d” bölümleri arasında uygulandığını belirttiğimiz biçimsel belirginliğin 

“d” bölümünün kendi içinde de var olduğunu söyleyebiliriz. Bunun aracı ise, Proust 

bölümünde olduğu gibi, aralıksal motiflerdir. Bu konuda Berio “a” bölümüyle tutarlı 

davranır; çünkü metnin müziklenmesinde yine Proust’u müziklerken kullandığı iki 

aralıksal motiften yararlanır besteci: küçük üçlü (veya çevrimi büyük altılı) ile triton 

(eksik beşli veya artmış dörtlü). Söz konusu aralık gruplarının alıntılanan Portre 

metninin yedi tümcesine uygulanışları aşağıdaki gibidir (Küçük üçlü / büyük altılı 

uygulanan sözlerin altı çizilmiş, triton uygulanan sözler ise koyu dizilmiştir): 

 

1. A girl stood before him in midstream, alone and still, gazing out to sea.  

2. She seemed like one whom magic had changed into the likeness of a strange 

and beautiful seabird.  

3. Her long slender bare legs were delicate as a crane’s and pure save where an 

emerald trail of seaweed had fashioned itself as a sign upon the flesh.  

4. Her thighs, fuller and soft-hued as ivory, were bared almost to the hips, where 

the white fringes of her drawers were like feathering of soft white down.  

5. Her slate-blue skirts were kilted boldly about her waist and dovetailed 

behind her.  

6. Her bosom was as a bird’s, soft and slight, slight and soft as the breast of 

some dark-plumaged dove.  

7. But her long fair hair was girlish: and girlish, and touched with the wonder 

of mortal beauty, her face. 

 

Bu uygulamamada dikkatimizi ilk çeken, tümcelerin başlangıçlarının her zaman, 

sonlarının ise çoğu zaman aralıksal motiflerle vurgulanarak birbirlerinden ayrılmaları, 

biçimsel olarak belirginleşmeleridir. İkinci olarak Berio, Joyce yazınının temel 

özelliklerinden biri olarak bahsettiğimiz yineleme ve artık-bilgiyi aralıklar üzerinden 

müziğine yansıtmaktadır. Joyce’un hem anlamsal yönüyle Vico’dan miras aldığı 

döngüsel yineleme fikri, hem de biçimsel yönüyle yazısına taşıdığı ses ve söz 

yinelemeleriyle sağlanan akış ve süreklilik, Berio’nun müziğinde aralıksal motiflerin 

yinelenmesiyle desteklenir ve perçinlenir. Üçüncü olarak, aralıksal motiflerin 

çizgisellik/doğrusallık arz eden bir şekilde, aşamalı olarak arttığını farkederiz: İlk 



	
  

	
  

112	
  

tümcede yalnızca ilk iki hecede iken her tümcede yavaş yavaş çoğalan bu motifler son 

tümceyi −dışarıda hiçbir hece bırakmaksızın− adeta işgal eder.  

 

Çizgisel artış fikri, aralıksal motifler dışında başka bir yöntemle daha metnin 

müziklenmesine yansır: İlk dört cümle boyunca çarpma notalarını aşamalı olarak artırır 

ve sıklaştırır Berio. İlk çarpma tek nota ile gazing sözcüğünün ortasında belirirken, 

ikincisi iki nota ile whom, üçüncüsü ise üç nota ile strange sözcüğüne tutturulur. 

Ardından gelen ilk çarpma figüründeki nota sayısı yine ikiye düşerken (slender), hemen 

sonra dört (legs) ve beş notalı (a crane’s) figürleri duyarız. Buradaki iki notalı çarpma, 

tam da Eco’nun savunduğu gibi, “düzene sokulan düzensizlik öğesi”dir.425 Çarpmalar 

“düzenli düzensizlik” ilkesi gözetilerek yavaş yavaş artar ve dördüncü cümlenin 

özellikle ikinci yarısında −tam da aralıksal motiflerin yaptığına benzer− bir yoğunlaşma 

yaşanır. Çarpmaların işgali ve bu işgali hazırlayan aşamalı artışlar, aslında Joyce’un ve 

Berio’nun ses ve anlam arasında kurduğu kopmaz ilişkinin bir izdüşümüdür: Daha önce 

akış ve süreklilik bağlamında da bahsettiğimiz gibi, heyecan dolu bir aşk ve cinsel 

arzuyu işlediği bu paragrafta Joyce; “h”, “s”, “f” ve “w” harflerinin yoğunlaşmasıyla 

heyecan, şehvet, cinsel arzu, titreme, boşalma olarak tanımlayabileceğimiz halleri ve 

duygu durumlarını biçimsel (burada sessel) olanaklarla da vermeyi amaçlamaktadır. Bu 

duygu durumlarının ve dolayısıyla da söz konusu harflerin aliterasyonunun özellikle 

dördüncü cümlede (paragrafın ortasında) yoğunlaşmış olması belli ki Berio’yu bu 

anlamın altını müzikle çizmeye itmiştir. Bu açıdan bakıldığında Berio’nun müziğindeki 

çarpmalar, bestecinin poetikasındaki gesto vocale’nin yetkin bir örneği olarak, 

Stephen’ın kalbinin çarpmalarını betimlercesine yavaş yavaş artmakta ve dördüncü 

cümledeki yoğunlaşma ile çırpınışlara, titremeye ve nihayet soft white down 

sözcükleriyle ulaşılan tepe noktasıyla beraber bir “orgazm”a dönüşmektedir. Berio 

buradaki down sözcüğünü vokal partinin bölümdeki en tiz sesiyle, sol anahtarında 

birinci ek çizgide olan La perdesiyle imleyerek başka bir anlamsal oyun daha kurar: 

Anlam ve sesi aniden keskin bir çelişkiye itme yoluyla, geleneksel climax’ı anlamsal bir 

gerginlikle destekler. Berio’nun sergilediği bu kasıtlı çelişkiyi Joyce’u etkileyen 

düşünürlerden Bruno’nun “zıtlıkların çakışması” fikri üzerinden okuyabileceğimiz gibi, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
425 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 79. 



	
  

	
  

113	
  

çokyüzlülüğün/çokboyutluluğun sonucu olan bir çeşit “geçimsizliğin bileşimi”426 olarak 

da yorumlayabiliriz. 

 

Hem aralıksal motiflerin hem de çarpmaların aşamalı bir biçimde 

yoğunlaşmasıyla uygulanan çizgisel artış fikirlerinin ikisi de bizi müzikal açıdan ortak 

bir noktaya çıkarmaktadır: Biri dördüncü tümcenin sonunda (white down sözüyle) diğeri 

ise yedinci (son) tümcenin sonunda (her face sözüyle aynı anda) yer alan çıkıcı Mi 

bemol - La hareketi. Vokal ifadenin bölümdeki zirve noktasını oluşturan bu motifin 

bölümün en sonunda yinelenmesi, ‘gelişme − tek ve belirgin bir tepe noktası − sonuç’ 

olarak özetleyebileceğimiz geleneksel anlatı yapısına karşı duran tavrıyla Joyce’taki 

non-storia ilkesini desteklemektedir. Üstelik, yoğunlaşmalarla varılan bu iki no(k)tanın 

bizi bir son(uc)a götürmediğinin altı, çıkıcı bir tritonun ortada kalmış, belirsiz 

niteliğiyle çizilmekte, böylelikle Joyce yazınındaki belirsizlikle de bir koşutluk 

yakalanmaktadır. Yine de bölümün sonu mutlak değil, belirli bir belirsizlikle (metaforik 

anlamda “belli belirsiz”) yapılanır; çünkü çıkıcı tritonların yoğunluğuna rağmen, bir 12-

ton dizisiyle biçimlendirilmiştir bölümün sonu. Was girlish: and girlish sözleriyle 

başlayan bu dizinin sesleri sırasıyla şöyle dizilir vokal partide (parantez içindeki notalar 

yinelenen [daha önce duyurulmuş olan] perdeleri ifade etmektedir): 

 

Si - Fa - Re - Do# - Sib - Sol - La - (Re) - Mib - Fa# - (Sol) - Mi - (Sib - Mi - Fa) - 

Lab - (Re - Lab - Mib - La) 

 

 Eksik olan Do perdesi de ilk iki kemanın son seslerinde yer alarak diziyi 12 

seslik bir bütüne tamamlar. Berio bu dizisel dokunuşuyla Eco’nun Açık Yapıt’taki şu 

sözlerinin izinden gitmektedir sanki: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
426 “Çelişkilerle dolu bir sanatçıdır Joyce. Şair yönü Dante, Blake, Shelley ve D’Annunzio gibi lirik 
şairleri izlerken, yazarlığının kökleri de Aristoteles, Aquinas, Flaubert ve Oscar Wilde’a uzanır; yazıda 
kalem hâkimiyetini, iktisatı, kontrollü duygusallığı ve zekâya dayalı tekniği gözetir. Joyce, birçok 
edebiyat eleştirmeninin ilgi merkezi olan bu ‘geçimsizliğin bileşimi’ni, bu çelişkiyi Ulysses’te Stephen 
Dedalus’un ağzından şöyle yanıtlar: ‘Kendimle mi çelişiyorum? İyi öyleyse, kabul, kendimle 
çelişiyorum.’ Joyce’un kişiliğinde köklerini bulan bu çelişiklik, onun tüm yazısının itici gücüdür.” Osman 
ÇAKMAKÇI, “Sanatçının Bir Şair Olarak Portresi”, vii-viii (James JOYCE, Oda Müziği: Bütün 
Şiirleri, çev. Osman Çakmakçı). 



	
  

	
  

114	
  

Joyce’ta tanımlanmaya çalışılan şey, dünya genelinde çağdaş sanatın ardından koştuğu 
bu değer, dizisel müzik yapıtında sesin düzenlenebileceği ve denenebileceği 
parametreleri artırarak müziğin zorunlu tonalite izleklerinden kurtarılmaya 
çalışılmasıyla denktir.427 

 

Ancak, yukarıdaki ses dizisinden de izlenebildiği üzere, yinelenen küçük 

aralıksal motiflere dayanan bir 12-ton dizisinin ses aralarına serpiştirilen düzensizlik 

öğeleriyle (özellikle yinelemelerle) düzenin 

esnekleştirildiği/bulanıklaştırıldığı/belirsizleştirildiği “açık bir dizisellik”tir 428  burada 

uygulanan. Açık dizisellik yöntemi, Irna Priore’nin şu tespitini getirir aklımıza: 

 
Berio, hiçbir zaman Webernci geleneğin kusursuz müzikal geometrilerine 
büyülenmişçesine bağlı kalmadı (…) Diziselciliğin gereklerinden ancak kendi yaratıcı 
gereksinimlerine uyduğu oranda yararlandı.429 
 

Berio 12-ton müziğine bu özgür (daha doğrusu “açık”) yaklaşımıyla Proust 

bölümüyle bir bağ daha kurmuş olur böylece. Üstelik besteci “a” bölümündeki gibi 

birden fazla değil, tek bir dizi kullanır “d” bölümünde. Zaten Berio’nun hedefindeki, bir 

dizinin yinelenmesinden çok, belli aralıksal motiflerin (dizisel çekirdeklerin) 

yinelenmesi ile oluşturulan, dizisel görünümlü bir ‘özgür atonallik’tir (free atonality). 

“d” bölümünde dizinin yalnızca bölümün sonunda ve “belli belirsiz” tercih edilmesi, 

ancak Berio’nun “yaratıcı gereksinimleriyle”, yani burada Joyce’u müzikliyor olmasıyla 

açıklanabilir: Proust’tan 11 yıl sonra, Kıta Avrupası’ndan uzakta dünyaya gelen Joyce, 

modernlik ve açıklık konusunda yazın dünyasını daha derinden sarsmış olmanın yanı 

sıra, Fransız çağdaşından bir konuda daha bir adım öndedir: Biçim-içerik birliği. 

İrlandalı yazarın belli duygu durumlarını verebilmek için belli söz ve ses gruplarının 

yinelenmesinden (artık-bilgisinden) yararlanması, Berio’nun belli aralıksal motiflerin 

(yani yine ses gruplarının) cömertçe yinelenmesi aracılığıyla yakalamaya çalıştığı özgür 

atonallikle birebir uyuşmaktadır. Dizinin işleviyse, bu ses gruplarının aşamalı artışını 

bir biçimde yoğunlaştırarak, “belli belirsiz” bir son yaratmaktır. Zaten, daha önce de 

belirttiğimiz gibi, Berio için sonuçtan çok süreç, biçimden çok biçimlendirmedir önemli 

olan. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
427 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 61. 
428 Bkz. çalışmamızın 3.1.3. Açık Dizisellik adlı bölümü. 
429 Irna PRIORE, “Vestiges of Twelve-Tone Practice as Compositional Process in Berio’s Sequenza I 
for Solo Flute”, Sequenza Series, ed. Janet Halfyard - David Osmond-Smith, s. 192. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

115	
  

 
Bence biçimden çok biçimlendirme terimi üzerinden düşünmek çok daha ilginç. Asıl 
zenginleştirici deneyim, katı nesneler yaratmaktan çok, biçimlendirmelerin, 
dönüşümlerin, değişen şeylerin süreçlerini algılayabilmekten geçiyor.430 
 

Berio’nun “d” bölümünde uyguladığı biçimlendirme, aynı Joyce’un “oluş 

halindeki” dili gibi, yüzeydeki biçim fikrini bulanıklaştırırken, derinde yapısal bir 

tutarlılığı gözetir. Berio’nunki de Joyce’unki gibi bir “ya / ya da” değil, “hem / hem” 

sanatıdır: Hem düzen, hem düzensizlik. Yani, Açık Yapıt’ın önerdiği gibi, düzenli bir 

düzensizlik. 

 

3.4. Gürültünün Açıklığı: Sanguineti - Simon - Berio - Eco Dörtgeninde 

Epifaniler’in “G” ve “e” Bölümleri 

 

 Epifaniler’in “G” ve “e” bölümleri ile bu bölümlerde yapıtlarından parçalar 

kullanılan iki yazarı, Edoardo Sanguineti (1930-2010) ve Claude Simon’u (1913-2005) 

ortaklaşa değerlendirmenin kazanımının büyük olacağına inanıyoruz. Bu inancımızın 

gerekçeleri arasında iki bölüm arasındaki birçok ortaklığın yanı sıra, hem metinlerinin 

hem de müziklerinin birbirlerine dönük −“açıklık” niteliklerinden de biri olan− 

tamamlayıcılıkları rol oynar. En önemli gerekçeleri sıralarsak: 

 

1) Epifaniler’in tüm bölümleri arasında düzensizlik ve belirsizlikten en büyük 

oranda yararlanılan (en “açık”) bölümler olmaları, 

2) Vokal bölümler içinde Berio’nun yeğlediği sıraya göre art arda dizilmeleri, 

3) Proust, Machado ve Joyce’un temsil ettiği ‘2. Dünya Savaşı öncesi 

modernizm’in ardından gelerek, savaş döneminin ve sonrasının modern 

sanatını/toplumunu temsil etmeye odaklanmaları,431 

4) Berio ve Eco ile aynı dönemlerde (özellikle 50’ler ve sonrasında) üreten iki 

çağdaş sanatçının yapıtlarından yararlanmaları ve 

5) “Gürültü” kavramının hem içerik/anlam (kaos/karmaşa) hem de biçim/ses 

(beyaz gürültü432) olarak bu bölümlere damga vurmuş olması433 başta gelir. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
430 a.g.k. s. 205. (Çeviri bize ait.) 
431 Genel olarak “G” bölümü modernizmin krizine ve faşizme, “e” ise savaş, yıkım ve ölüme odaklanır; 
ancak her iki bölüm de birbirlerinden temalar içerir. 



	
  

	
  

116	
  

 

Sanguineti (“G”) ve Simon (“e”) bölümlerini birbirine bağlayan/tamamlayan 

özellikler kuşkusuz çok daha fazladır, ancak bunlara değinmeden önce iki yazarın da 

söz konusu bölümlerin temaları olan faşizm, savaş ve savaş sonrası modernizmle, 

dolayısıyla politikayla iç içe geçmiş hayatlarına kısaca göz atmak, bir arka plan 

sağlaması açısından çok yararlı olacaktır. 

 

 Berio’nun hayatının sonuna kadar434 işbirliğinde olduğu ender edebiyatçılardan 

biri olan Edoardo Sanguineti için “50’lerin başında Maderna veya Berio’nun müzikteki 

pozisyonu ne ise, onun İtalyan yazınındaki temsilcisi”435 denebilir; çünkü o da her iki 

besteci gibi önceki dönemlerde İtalya’da yeşerme imkânı bulamamış olan radikal, öncü 

bir sanat anlayışını izlemiştir. İlhamını Ezra Pound ve erken T. S. Eliot’tan alan 

Sanguineti, kip ve kişilerin sürekli akışından yararlanan, farklı dilleri bir arada 

kullanan 436  ve hayli kendine has bir noktalama içeren şiirini ilk olarak 1956’da 

Laborintus437 (Labirent) adlı kitabıyla yayınlar. 438 İsmini geniş kitlelere duyurması ise 

1961’de dört ozanla birlikte oluşturdukları ve ertesi yıl yayınlanacak olan Açık Yapıt’ta 

Eco’nun da kısaca yer vereceği I novissimi (En Yeniler)439 grubuyla mümkün olur. 

Berio’nun Sanguineti’yle işbirliği de tam bu yıllara rastlar. İki sanat adamının ilk ortak 

ürünü ve bestecinin müzik tiyatrosu için bir kilometre taşı olan Passaggio’yu (1961-62), 

1963 Venedik Bienali için üretilen Esposizione adlı yeni bir ortak çalışma izler. Aynı yıl 

Eco’nun da dahil olduğu Gruppo 63 adlı öncü yazın hareketinin başını çeken isim yine 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
432 İt. rumore bianco ya da suono bianco. “Fizikteki ‘beyaz ışık’tan esinli olarak üretilmiş, insan 
kulağının duyabileceği bütün titreşim ve doğuşkanları içerdiği var sayılan bireşik ses.” Önder 
KÜTAHYALI, Çağdaş Müzik Tarihi, s. 85. Berio, “beyaz ses” (suono bianco) demeyi tercih ettiği bu 
kavramı gürültüden (rumore) çok bir hışırtı (fruscio) olarak tanımlar. (Bkz. Luciano BERIO, “Note sulla 
musica elettronica”, Scritti sulla musica, s. 199.) 
433 Metinlerdeki “s” aliterasyonunun yanı sıra her iki yazarın da soyadlarının başharfinin yine “s” 
olmasının konuyla ilgili olduğunu düşünüyoruz. Bkz. 3.4.7. Müzik Olarak “G” ve “e”. 
434 Besteci son yapıtı olan Stanze’de (2003) yine Sanguineti’yle çalışmıştır. Bkz. “Cronologia delle 
opere di Luciano Berio”, Scritti sulla musica, s. 556. 
435 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 70. 
436  Hem Joyce hem Epifaniler poetikasıyla uyuşan bu çokdillilik tutumu, Sanguineti’nin Joyce’la 
yakından ilgilenmesinin yanı sıra birçok dile hakim olmasıyla ve Joyce, Molière, Shakespeare, Brecht ve 
birçok Latin ve Yunan yazardan çeviriler yapmasıyla da ilişkilidir. Bkz. 
https://www.goodreads.com/author/show/567925.Edoardo_Sanguineti Erişim tarihi: 10.2.2020. 
437 Berio’nun Sanguineti’yle beraber ortaya çıkardığı Laborintus II’ye (1965) ismini veren kitaptır. Bkz. 
Luciano BERIO, “Del gesto e di Piazza Carità”, Scritti sulla musica, s. 36. 
438 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 70. 
439 İsmin, dönemsel çağdaşı olan “İkinci Yeni” ile kurduğu benzerlik dikkat çekicidir, özellikle bu 
çalışmada yararlanılan Cansever malzemesi açısından. 



	
  

	
  

117	
  

Sanguineti’dir.440 1965’ten itibaren bir yandan sırasıyla Torino, Salerno ve Cenova’da 

modern ve çağdaş İtalyan yazını profesörlüğünü, bir yandan da aktif siyasi yaşamını 

sürdürür441 ve 1979’da İtalyan Komünist Partisi listesinden parlamentoya girer.442 

Sanguineti’nin politik bağlanımı/angajmanı şiirinde hem içerik hem biçim açısından 

önemli bir yer etmesinin yanında, başta Epifaniler’deki “G” bölümü dahil olmak üzere 

Berio’yla ortak çalışmalarında da kendini göstermiş,443 kimi zaman da onların oluşum 

sürecini derinden etkilemiştir. 444  Son olarak, Epifaniler’i bitiren “C” orkestral 

bölümünün de Sanguineti’ye ithaf edildiğini ekleyelim.445 

 

 1950’lerde ortaya çıkan Nouveau Roman (Yeni Roman) akımının en özgün446 

temsilcilerinden biri olan Fransız yazar Claude Simon’un hayatı ve sanatı 

Sanguineti’yle belirgin ortaklıklar içerse de, ne Berio ne de Eco’yla doğrudan bir 

iletişimi olduğunun bilgisine sahip değiliz. Sanguineti’den 17 yıl önce Madagaskar’da 

varlıklı bir ailede dünyaya gelen, Paris, Oxford ve Cambridge’de iyi bir eğitim alan 

Simon’un 20’li ve 30’lu yaşları, benimsediği sosyalist görüşlerle bağlantılı olarak etkin 

bir biçimde faşizme karşı direnişle geçer. Politik bağlanım Sanguineti’de olduğu gibi 

Simon’un hayatında da içkin bir rol oynar: İspanya İç Savaşı’nda (1936-39) 

Cumhuriyetçilere silah nakliyatı işinde çalıştıktan sonra yurda dönüp Fransız Komünist 

Partisi’ne üye olan Simon, İkinci Dünya Savaşı’nda askere alınır ve 1940’ta Meuse 

çarpışmalarında yaralanarak Nazilere esir düşer. Sonrasında toplama kampından 

kaçmayı başaran yazar, mücadelesini Direniş’e katılarak sürdürür.447 Savaştan hemen 

sonra yayınladığı “Tricheur’de (1946) dönemin en çok konuşulan romanının, Jean Paul 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
440 https://www.dedaluspress.com/authors/edoardo-sanguineti/ Erişim tarihi: 10.2.2020. 
441 https://biografieonline.it/biografia-edoardo-sanguineti Erişim tarihi: 10.2.2020. 
442 https://www.goodreads.com/author/show/567925.Edoardo_Sanguineti Erişim tarihi: 10.2.2020. 
443 En önemli örnek, Marx ve Engels’in Komünist Manifesto’sunun ilk sözcükleri olan ein gespenst geht 
um’un A-Ronne’deki (1974-75) kritik konumudur. 
444 Passaggio’nun oluşum sürecinde Berio’nun ilk planı sadece Kafka’nın Milena’ya Mektuplar’ından 
yararlanmakken projeye dahil olan Sanguineti besteciye Rosa Luxembourg’un Hapishane 
Günlükleri’nden malzemeler tanıtmış, böylelikle fikri beraber geliştirerek son haline getirmişlerdir. 
445 Luciano BERIO, “C”, s. 1, Epifanie. 
446 “[Simon] bu akım içinde, belki de en ilginç ve en zor yaklaşımı seçmiş olmasına karşın, oldukça uzun 
bir süre, Alain Robbe-Grillet’den, Nathalie Sarraute’tan, Michel Butor’dan daha az tanınır, genellikle de 
onlardan sonra anılır. Ne var ki, hepsi arasında, ilerlemesini kesintisiz bir biçimde sürdüren ve en uzağa 
giden odur.” Tahsin YÜCEL, “Önsöz”, s. 5 (Claude SIMON, Tramvay, çev. Samih Rifat.) 
447  http://haber.sol.org.tr/blog/kent-kultur-sanat/levent-ozubek/iki-yazar-iki-hayat-tartismalar-claude-
simon-ve-george-orwell Erişim tarihi: 10.2.2020. 



	
  

	
  

118	
  

Sartre’ın Bulantı’sının etkisi görülür.”448 Ayrıca Sanguineti’deki Joyce etkisine karşılık 

Simon’da bulduğumuz yoğun Proust (Kayıp Zamanın İzinde) izi, 449  Epifaniler’in 

bütünlüğü açısından önemli bir tamamlayıcılığa işaret eder. Savaştan sonra Fransa’nın 

güneyine yerleşerek bir yandan bağcılık, resim ve fotoğrafla ilgilenmeye başlayan450 

Simon, 50’lerin ikinci yarısından sonra yazdığı, aralarında Berio’nun alıntıladığı La 

Route des Flandres’in (Flandra Yolu, 1960) de bulunduğu birçok romanla parçalı, 

süreksiz, karmaşık, geri dönüşlerle (flash-back) yüklü, kendine özgü roman dilini 

kurar.451 Simon’un sanatındaki politik bağlanım da, diğer Nouveau Roman yazarlarında 

olduğu gibi, içerikten çok bu anlatı yapısında, yani ezber bozan biçimde belli eder 

kendini. 452  Cansever gibi, “sanatçının dünya görüşünün derinlerde, içerlerde” 453 

olduğuna inanır Simon. Yine de, “insanlık durumunu temsil eden derin bir zaman 

bilinciyle şairin ve ressamın yaratıcılığını birleştiren romanları” dolayısıyla 1985’te 

Nobel Edebiyat Ödülü’nü aldığında bazı çevrelerce “komünist olduğu, hatta İspanya İç 

Savaşı’nda Stalinci güçlerle birlikte yer aldığı için ödülün ona verilmemesi gerektiği” 

vurgulanmıştır.454 

  

3.4.1. Proust - Machado - Joyce Çizgisinin Devamı Olarak Sanguineti ve Simon 

  

 Sanguineti ve Simon bölümlerindeki metinlerin, Epifaniler’de kendilerinden 

önce gelen Proust, Machado ve Joyce metinlerinden devraldıkları kavramların başında 

elbette “açıklık” gelir, hem de en yoğun biçimiyle. Açıklık ise biçimsel olanakların 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
448  Simon’un hikâye-olmayan/meta-anlatı üslubunun bu romandan da etkilendiği olasıdır. Sartre, 
Bulantı’da hikâyeciliği şöyle eleştirir: “En bayağı olayın serüven haline girmesi için onu anlatmaya 
koyulmanız gerekir ve yeter. İnsanları aldatan da bu zaten. Kişioğlu hikâyecilikten kurtulamaz, kendi 
hikâyeleri ve başkalarının hikâyeleri arasında yaşar. Başına gelen her şeyi hikâyeler içinden görür. 
Hayatını sanki anlatıyormuş gibi yaşamaya çalışır.” Feyza Şule GÜNGÖR, “Marcel Proust’un Kayıp 
Zamanın İzinde Adlı Romanında Belleğin Kurgulayıcı Rolü Üzerine Bir Değerlendirme”, Ankara 
Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, Sayı 55, s. 65. 
449 Gülce Özen GÜRKAN, Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış lisans tezi, s. 30. 
450 Tahsin YÜCEL, “Önsöz”, s. 1, 5 (Claude SIMON, Tramvay, çev. Samih Rifat). 
451 a.g.k. s. 7-8. 
452 “Nouveau roman yazarlarının politik bildirilere arka çıkarken (...) Sartre’ın yanında yer almaları (...) 
Sartre’ı şaşkınlıklara sürüklemiş, yazılarında politik meselelerden böylesine uzak duran bu yazarların 
kişisel olarak politik meselelere bunca yakın durmalarını anlayamamıştı. Sorunun yanıtı (kimi daha az, 
kimi daha çok, inanarak ya da inanmadan ama en azından kuramsal çizgide) bu yazarların, yapıtlarında 
anlattıkları dünyaları işleyebilmenin tek yolunun anlatı yapılarıyla ‘oynamak’ olduğunu düşünmeleriydi.” 
Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 221-222. 
453 Veysel ÇOLAK, Edip Cansever’de Şairin Kanı, s. 107. 
454 http://haber.sol.org.tr/blog/kent-kultur-sanat/levent-ozubek/iki-yazar-iki-hayat-tartismalar-claude-
simon-ve-george-orwell Erişim tarihi: 10.2.2020. 



	
  

	
  

119	
  

sonuna kadar kullanıldığı bir biçim-içerik dengesini, Machado ve Joyce’ta olduğu gibi, 

sözde anlam kadar sesin de “söz sahibi” olduğu bir bütünlüğü savunur. 1974’te 

Sanguineti’yle ortaklaşa ürettiği A-Ronne hakkında yazdığı bilgilendirici metinde Berio, 

İtalyan yazarın metnini tanımlarken şu sözleri kullanır: 

 
Sözdeki müzikal düşüncenin, sözün “söylediğiyle” bağlantısını kaybetmeden bizim 
sürekli öte anlamlar elde etmemize izin vermesi çok heyecan vericidir. Sözel ifadenin 
bütünlüğüne olan bu eğilim, sesi bir taraftan, anlamı diğer taraftan veren ikicil 
[düalistik] ve biraz da arkeolojik bir dilsel yaklaşımın (müziğe aktarıldığında ses-
gürültü, sesli harf - sessiz harf ve birkaç adım daha ileri gidilirse iyi-kötü gibi ahlaki 
bölünmelere götürecek bir yaklaşımın) reddini ima eder.455 

 

 Simon da “öte anlamlar”a değer verirken bunun aracının “sözdeki müzikal 

düşünce” olduğunu, hatta bu düşüncenin anlamı bile önemsizleştirebileceğini −kendine 

özgü, altüst edilmiş bir dille− savunur: 

 
tüm şarkılarda olduğu gibi sözcüklerin anlamının önemli olmadığını düşünüyorum 
Önemli olan yalnızca sesleri müzik456 

 

 Yine de anlamsızlık değildir Simon’un savunduğu, daha çok Griffiths’in Berio-

Sanguineti yapımı olan Passaggio’yu tanımlarken kullandığı “anlamın 

belirsizliği”dir457, anlamsal açıklıktır, çokyönlülüktür. Ya da şöyle demeli: Anlamsızlık, 

Joyce’un da önemsediği türden bir çoğulluğun, çokanlamlılığın boyutu olarak 

okunmalıdır. Simon’u dinlemeyi sürdürelim: 

  
Lacan’a göre, sözcükler yalnızca “gösterge” değil, aynı zamanda anlam düğümleridir ya 
da (…) anlam kavşaklarıdır, öyle ki dil yalnızca sözcük dağarcığıyla bile “pek çok” 
“birleşim” olanağı sunar.458 

  

 Tam bu noktada Sanguineti’ye çevirelim gözlerimizi. İtalyan ozan 1995’te 

Berio’nun vokal yazısını, dolayısıyla metne yaklaşımını anlatırken Simon’un yukarıda 

kurduğu sözcük-anlam ilişkisinden ayrı düşünülemeyecek ifadeler kullanır: 

  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
455 Luciano BERIO, “A-Ronne”, Scritti sulla musica, s. 287. (Çeviri bize ait.) 
456 Claude SIMON, “Kuzey”, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 79. 
457 Paul GRIFFITHS, “Europe 4: Mobile Form, 1956-1962”, Modern Music and After: Directions 
since 1945, s. 133. 
458 Claude SIMON, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 34-35. 



	
  

	
  

120	
  

Vokal müzik, demişti Berio bir keresinde, sözcüğün sahneye konmasıdır. Başka bir 
sefer de, onu ilgilendiren şeyin, dilin merkezindeki durum olarak gördüğü olağanüstü 
bir olayı, yani ‘anlama dönüşen ses’i ne kadar betimleyebildiği olduğunu ifade etmişti. 
Diyebilirim ki Berio, sözcük-öncesi vokale atıfta bulunan istemli ya da istemsiz her 
türlü işaretten her zaman büyülenmiştir.459 

  

 “Anlama dönüşen ses”. Berio gibi bu alana ilgi duyan Sanguineti ve Simon’un 

sözcükteki ses-anlam dengesine −ama her şeyden önce sese− (“her şeyden önce 

musiki”ye460) verdikleri değer, yapıttaki biçim-içerik dengesine −ama her şeyden önce 

biçime− verilen değere denk düşer. Edinilmiş/kazanılmış/alışıldık biçimlerin 

yaşamımızdaki içkinliklerine rağmen onlardan sıyrılabilmemiz, Berio’nun ifadesini 

kullanırsak “sözün ‘söylediğiyle’ bağlantısını kaybetmeden” yeni biçimler 

arayabilmemiz gerekir. Eco’dan dinleyelim: 

  
Her bir insan belirli bir kültürel model içinde yaşar ve varoluşunu edinilmiş formlar 
kümesine dayanan deneyimleriyle yorumlar. (…) Rasyonel bir varlık olarak, 
varoluşumuzun temel koşullarından biri, varsayımlarımızı tüm tutarsız değişimlere 
karşı korumamızdır. Ancak, (…) düşünen varlıklar olarak varlığımızı 
sürdürebilmemizin bir başka koşulu da, yeni deneyimleri varsayımlar sistemimize 
katarak, duyarlılığımızı ve zekâmızı geliştirmektir. Edinilmiş formlardan oluşan 
dünyamız (…) uyumlu biçimde evrilmelidir de; evrilmek zorundadır, bu nedenle kimi 
değişiklikler, yeniden düzenlenmeler kaçınılmazdır.461 

 

 “Yeniden düzenlenmeler”, aklımıza Berio’nun formazione462 (biçimlendirme) 

ilgisini getirirken, “edinilmiş formlar dünyası”na gösterilen direnç ise Simon’un 

1985’teki Nobel konuşmasını anımsatır: 

 

Yalnızca edinilmiş alışkanlıkları ve kurulu düzeni birazcık olsun rahatsız eden her 
sanatçının aynı şekilde yerildiğini anımsatarak, beni “zor”, “sıkıcı”, “okunmaz” ya da 
“anlaşılmaz” bir yazar olmakla eleştirenleri bir kenara koyalım ve izlenimci resimleri 
yalnızca biçimsiz (demek ki okunmaz) çiziktirmeler olarak görenlerin torunlarının 
bugün sergilerde ya da müzelerde o çiziktirmecilerin yapıtlarına “hayran olmak” (?) için 
upuzun kuyruklar oluşturmasına bakalım şaşkınlıkla.463 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
459 Renzo CRESTI, “Luciano Berio, musica onnivora”. (Çeviri bize ait.) http://www.renzocresti.com 
/dettagli.php?quale=3&quale_dettaglio=16 Erişim tarihi: 10.2.2020. 
460 Mallarmé’nin bu dizeyle (De la musique avant toute chose) başlayan şiirini Eco “Açık Yapıt 
Poetikası”nda alıntılar. Melih Cevdet Anday ve Sabahattin Eyüboğlu’nun Türkçe çevirisi için bkz. 
Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 73. 
461 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 104-105. (Vurgular bize ait.) 
462 Bkz. dipnot 209, 210 ve 211. 
463 Claude SIMON, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 9. (Vurgu bize ait.) 



	
  

	
  

121	
  

 Görüldüğü gibi, sanatın özü itibariyle avangard olduğunu; dolayısıyla sanatçının 

hazır, eski ve ezberlenmiş olanın karşısında durması gerektiğini savunmaktadır Simon. 

Eco da Simon’un içinde bulunduğu deneysel roman hareketini edinilmiş formlara, 

alışıldık bağlara ve kazanılmış eğilimlere karşı direnen bir konuma oturtur: 

 
Deneysel roman, hayat hakkındaki yorumlarımızı temellendirdiğimiz alışıldık bağları 
çözmek ister, amacı bize hayat-olmayanın (nonlife) görüntüsünü sunmak değil, hayatı 
yeni bir tarzda, tüm kemikleşmiş uzlaşmaların ötesinde algılamamızdır. Ancak bu, 
kültürel bir kararlılık, ‘görüngübilimsel’ [fenomenolojik] bir duruş, kazanılmış 
eğilimleri tırnak içine alma isteği gerektirmektedir.464 

 

 Eco’ya göre “Robbe-Grillet’nin465 romanlarında kullandığı o kendine özgü, 

kişiselleştirmeden uzak, nesnel, düz, atakların olmadığı, anlatı-olmayan bir üslup”tur466 

bugünün yazınında gereksinim duyduğumuz. Çünkü şu anda içinde yaşadığımız 

düzensiz ve belirsiz,467 “sorunlar ve krizler içindeki evreni”468 “düzenli bir kozmosu 

anlatmak için kullandığımız formel terimleri kullanmaya devam ederek”469 anlatamayız; 

doğrusu, Machado ve Joyce gibi biçim-içerik “dürüstlüğünü” önemsiyorsak, bu şekilde 

anlatmamamız da gerekir. 

 
Kullandığı iletişim sisteminin anlatmak istediği hikâye kurgusuna aykırı olduğunun 
ayırdına varan sanatçı, sorununu çözmesinin tek yolunun anlatmak istediği duruma bir 
beden verecek ve onun modeli olacak yeni formel [biçimsel] yapılar keşfetmek 
olduğunu da anlamak zorundadır. 470  (…) Yapıtın gerçek içeriği, biçimlendirme 
yöntemi aracılığıyla dünyayı algılama ve değerlendirme yöntemi olur, sanat ile gerçek 
dünya arasındaki ilişki de bu çerçeve içinde yürütülür.471 

 

 Yukarıdaki “biçimlendirme” sözcüğü Berio’nun formazione kavramının bu kez 

tam karşılığını sunarken, aynı tümcede geçen “sanat ile gerçek dünya arasındaki ilişki” 

ise bizi biçim tartışmasından gerçekçilik düzlemine taşımak için birebirdir. “Nasıl bir 

gerçekçilik?” sorusunu yanıtlamak için Berio’nun 2002’de Sanguineti hakkında 

söylediklerine kulak verelim: 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
464 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 155. (Vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 
465 Yeni Roman (Nouveau Roman) terimi ilk kez Alain Robbe-Grillet’nin Kıskançlık (1957) romanı 
üzerine yazılan eleştirilerde kullanılmıştır (Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 235). 
466 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 157. 
467 Özellikle 2. Dünya Savaşı ve sonrasını düşündüğümüzde bu iki sıfat çok daha yerine oturmaktadır. 
468 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 206. 
469 a.g.k. s. 208 
470 a.g.k. s. 210 (Köşeli parantez bize ait.) 
471 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 303. 



	
  

	
  

122	
  

 
Edoardo’ya olan sevgimin ne’den oluştuğunu söyleyemeyebilirim belki, ama onu niçin 
sevdiğimi bildiğimi sanıyorum. Onu rahatsız olduğu için seviyorum, sınıflandırılmış bir 
kutuya hiçbir şekilde kapatılamadığı için. Rahatsız; çünkü uçsuz bucaksız, antik, 
modern, çelişkili, alaycı ve gerçekçi bir dünya görüşüne kaya gibi sadık.472 
 

Berio’nun Sanguineti’nin dünya görüşüne atfettiği sıfatların “çelişkili” ama aynı 

zamanda birbirlerini tamamlayan nitelikleri, çokyüzlü bir gerçek koyar ortaya. Joyce’u 

açıklarken yararlandığımız, Necatigil’in “çokgen bir gerçek” 473  savını anımsatır 

Berio’nun bu tanımı. İşte Sanguineti’yi tanıtırken bizim de bahsettiğimiz Joyce etkisi 

kendini, birbirini tamamlayan çelişkilerde, yani çoğullukta/çokboyutlulukta gösterir. 

Başka bir deyişle, Sanguineti’ninki de Joyce’unki gibi bir “hem / hem sanatıdır.”474 

 

“Tek bir olay ve tek bir düğümün yerine, bizi tek bir kitapta çok sayıda olaya ve 

düğüme yöneltmeye çalışan roman da aynı şeyi yapmaktadır.”475 Bu kez gözlerimizi 

kısa bir süre için Latin Amerika’ya, Arjantinli yazar Julio Cortázar’a (1914-1984) 

çevirelim. Fransız nouveau roman’ının geniş ölçüde izlerini taşıyan, Eco ve 

Sanguineti’nin de dahil olduğu öncü yazın hareketi Gruppo 63’le aynı yıl doğan La 

Rayuela (Seksek, 1963) adlı romanıyla Cortázar, “yüzyılımızın üzerinde en çok 

tartışılan deneysel romanlarından birini kaleme almıştır.” 476  Yazarın gerçekçiliğini 

tanımlarken Ahmet Cemal, “gerçeğin karşısında dile getirilen derin bir kuşku”dan 

bahseder: 

 
Bu kuşku, bir tür ‘gerçeklikten kaçış’ diye yorumlanabilirse de, ilk bakışta edinilecek 
böyle bir izlenime mutlak geçerlilik tanımak yanıltıcı olur. Çünkü aslında Cortázar’ın 
savaş açtığı gerçeklik, yazarın var olan konumuyla benimsemeyi yadsıdığı bir dünyanın 
gerçekliğidir.477 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
472 Luciano BERIO, “Pagina di diario”, Scritti sulla musica, s. 358. (Çeviri ve vurgu bize ait.) 
473 Bkz. dipnot 347. 
474 A. Walton LITZ, “Sunuş”, s. 10 (James JOYCE, Epiphanies / Anıklıklar, çev. Levent Kavas). 
475 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 61. 
476 Ahmet CEMAL, “Arjantin Yazını, Cortázar ve Seksek”, s. 7 (Julio CORTÁZAR, Seksek, çev. 
Necla Işık). Kitabın farklı okuma biçimi olasılıkları, Berio’nun Epifaniler’de sunduğu hareketli biçimle 
benzeşmesi açısından da ilginçtir. 3 bölümden oluşan roman karşısında “‘sıradan okur’, isterse son 
bölümü bir yana bırakabilir; buna karşılık iddialı okura, asıl romanın okuma akışını, kitaba eklenen 
ayrıntılı bir okuma planı doğrultusunda, üçüncü bölümden parçalar araya sokarak kesmesi öğütlenir. 
Okuma sırasındaki bu sıçramalar, bir seksek oyununa benzetilebilir. Aynı zamanda bu sıçramalar, 
insanoğlunun yaşadığı dünyanın parçalanmışlığının gizemli bir simgesi yerine de geçebilir.” (a.g.k. s. 8) 
477 a.g.k. s. 6. 



	
  

	
  

123	
  

Yukarıda geçen “savaş” kavramının, Cortázar’ın çağdaşları olan Sanguineti ve 

Simon açısından iki anlamı vardır: Hem faşizmin İtalya ve Fransa’da yarattığı yıkıma 

karşı savaşarak insancıl bir dünya gerçekliğini, hem de sanattaki “eski” gerçekçiliğe 

karşı savaşarak Proust ve Joyce’u açıklarken de yer verdiğimiz “aşkın gerçekçilik”i 

savunmak. Bu anlamlar, birbirlerini tamamlayan, birbirlerinin nedeni ve sonucu olan 

bütünsel bir gerçeğin farklı yüzleridir. Berio’nun Epifaniler’de Simon’dan sonra sözü 

vereceği, faşizme karşı mücadelenin bir başka etkin ismi olan Bertolt Brecht de bu iki 

anlamı birbirinden ayırmaz: 

 

Halk, gözümüzün önünde mücadele ederek gerçekliği değiştirirken, “denenmiş” anlatı 
kurallarına, saygıdeğer anlatı modellerine, ezeli ebedi estetik yasalara bağlanıp 
kalmamalıyız. Realizmi, halihazırdaki belirli eserlerden çıkarsamaya çalışmamalıyız; 
eski veya yeni, denenmiş veya denenmemiş, sanattan veya sanat dışından türetilmiş her 
aracı kullanarak, insanlığa gerçekliği, vâkıf olabileceği bir biçim altında sunmalıyız. 
Tarihin belli bir dönemine ait, belli bir tarihî forma sahip bir roman türünü −diyelim 
Balzac veya Tolstoy romanını− realizmin tanımı haline getirmemeye, salt biçimsel, 
edebi bir realizm ölçütü koymamaya dikkat etmeliyiz.478 (…) (Tolstoy gibi ol, ama 
onun zaaflarına düşme! Balzac gibi ol, ama günün gerisinde kalma!) Realizm yalnızca 
edebiyatın meselesi değil; başlı başına önemli, siyasal, felsefi ve pratik bir mesele ve 
bütün insanlığı ilgilendiren genel bir sorun gibi ele alınıp açıklanmalı.479 
 

Sanat ve hayat gerçeklikleri bir bütündür, demektedir Brecht. Simon da 

Brecht’inkine çok benzer bir çıkarımı Berio ve Eco’nun sıklıkla atıfta bulunduğu 

Jakobson aracılığıyla ortaya koyar: 

 
Roman Jakobson, “Gerçekçilik nedir?” sorusunu sorarak, bir romanın gerçekçiliğinin 
“gerçekliğin” kendisine (binbir türlü görünüşü olan tek bir nesne) değil de, geçen 
yüzyılda gelişen bir yazın türüne başvurularak değerlendirildiğini gözlemler. Bu, o 
anlatılardaki kişilerin onları var eden yazınınkinden başka bir gerçekliklerinin olduğunu 
unutmak demektir.480 (…) Sanat tarihinde kökten kırılma, değişim, ressamların, çok 
geçmeden de yazarların görünen dünyayı değil de yalnızca onun kendilerinde 
uyandırdığı izlenimleri betimlemek istemeleriyle gerçekleşmiştir. “Sağlıklı insan” diye 
yazar Tolstoy, “her an pek çok şeyi birden düşünür, duyumsar, anımsar.”481 
 

Görüldüğü gibi Simon, bir yandan sanatındaki çoğulluk ve parçalılık için 

destekleyici görüşleri, karşı olduğu “eski” sanatın bir temsilcisinde, Tolstoy’da arayarak 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
478 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 119. 
479 a.g.k. s. 110. 
480 Claude SIMON, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 35-36. 
481 a.g.k. s. 32. 



	
  

	
  

124	
  

savını güçlendirmeye çalışırken, diğer yandan gerçekliğin kendisi olarak tanımladığı 

“binbir türlü görünüşü olan tek bir nesne” ifadesiyle de takipçisi olduğu yeni yazarlar ve 

yapıtlar hakkında güçlü ipuçları vermektedir. Bu yapıtlar, Brecht’in de örneklediği gibi 

günü anlatmaktan uzak olan Balzac veya Tolstoy romanları değil, Epifaniler’in ilk 

metinleri arasında bulunan Proust ve Joyce romanlarıdır: 

 
Bence işin en ilginç yanı, şu yüzyılın başında Proust ile Joyce gibi iki dev yazarın 
bambaşka yollar açarken, [hâlâ binlercesi alınıp satılan eski tarz anlatıların], adına 
gerçekçi denen romanın kendini ağır ağır öldürdüğü yavaş bir evrim sürecini 
onaylamaktan başka bir şey yapmamaları.482 
 

Sanguineti’ye oranla Simon’da daha yoğun hissedilen Proust etkisi, 483 

Epifaniler’in tümünü göz önüne aldığımızda, Berio’nun yapıtına adını veren “epifani” 

kavramının etrafında bir buluşma sağlar. Berio, anlatıcının odağındaki nesnenin (aynı 

Proust’un üç ağacı gibi) sıradan, basit bir duvar olduğu “e” bölümündeki Simon metnini 

“şeylerin/nesnelerin düşkırıklığına uğramış bir tasviri”484 olarak tanımlar ve bu da 

Proust-Machado-Joyce çizgisinin ayırt edici niteliklerinden biri olan “sıradanın 

mucizesi” kavramının ta kendisidir. Simon’un aşağıda Proust’tan alıntıladığı tümce de, 

sıradan nesnenin, durumun ya da gerçeğin onu algılayan özne karşısında “biçim 

değiştirmesi” (trasfigurazione)485 ve bunun yazınsal bir tekniğe dönüşmesi olarak tarif 

edebileceğimiz “epifani” kavramının Proustçadaki karşılığı olan moment 

bienheureux’yle, yani “talihli an”la örtüşmez mi? 

 
“Ben güzelliği daha önce orada olduğunu aklımdan geçirmediğim yerde, en sıradan 
şeylerde, ölüdoğaların [dolayısıyla nesnelerin] derin yaşamında bulmaya çalışıyordum” 
diye yazar Marcel Proust.486 
 

“Aklımdan geçirmediğim”. Proust’un sezgiyi öne çıkarmak için arka plana attığı 

akıl ve irade, Simon için modernizmin krizine ve faşizme götüren aşırı bir rasyonalizm 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
482 a.g.k. s. 16-17. (Köşeli parantez bize ait.) 
483 Simon’un Proust’la arasındaki ortak dil, tarih ve toplumun bu etkideki rolü elbette yadsınamaz. 
484  “Descrizione disincantata delle cose”. Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). 
http://www.lucianoberio.org/node/1652?564 676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. (Çeviri bize ait.) 
485 Berio’nun Epifaniler’deki ilk üç metni (Proust, Machado ve Joyce’u) tanımlamak için kullandığı ifade, 
“gerçekliğin biçim değiştirmesi”dir (trasfigurazione della realtà). Bkz. a.g.k. 
486 Claude SIMON, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 17. (Köşeli parantez ve vurgu bize ait.) 



	
  

	
  

125	
  

ve mantıksallıkla özdeşleşmiş gibidir; bunun reddi de nedenselliğe dayalı bir anlatı 

yapısının yadsınmasına yol açar: 

 
Julien Sorel’in giyotinle gelen acıklı sonu, arsenikle zehirlenen Emma Bovary’nin ya da 
kendini bir trenin altına atan Anna Karenina’nın sonu, başlarından geçen serüvenlerin 
mantıksal doruğu olarak görülüp alınacak dersi vurgulayabiliyorsa da, Proust’un 
sıradan bir at kazasıyla ortadan kaldırdığı (insanın “başından savdığı” diyesi geliyor) 
Albertine’in sonundan çıkarılabilecek herhangi bir ders yoktur…487 
 
 
Proust’un sıradan nesnelerden (örneğin Berio’nun Epifaniler’de alıntıladığı “üç 

ağaç”tan) yola çıkan “talihli an’ının” felsefi arka planında, kurgulanan geçmişi değil, 

yaşandığı haliyle geçmişi sunan istemsiz/istemdışı/iradedışı bellek (mémoire 

involontaire) vardır; hatta, daha önce de söylediğimiz gibi, Epifaniler’in “a” 

bölümündeki bu metnin son sözcüğünün “bellek” (mémoire488) olması bir tesadüf 

değildir. Bellek/hafıza kavramı Berio’nun Simon’dan alıntıladığı Flandra Yolu’nda da 

hem içerik hem de biçim (hafıza monoloğu) açısından tartışılmaz bir öneme sahiptir. 

 

Hafıza monoloğu, (…) zihnin geçmiş konusunda tam-zamanlı idman yaptığı özerk 
monoloğun bir çeşididir. Diğer özerk monologların aksine, hafıza monologlarında 
şimdiki konuşma ânı tüm çağdaş, eşzamanlı deneyimden azadedir: Monologcu 
yalnızca bedensiz bir aracı −zamanda ve mekânda açık bir konuma sahip olmayan saf 
bir hafıza− olarak var olur. (…) Simon’un romanları tekil hafıza monologlarından 
oluştuğundan, olaydan önceki ânı saptamaya yarayacak herhangi bir karşılaştırmalı 
metin sunmaz. Hatırlayan zihin mutlak bir zamansal boşlukta var olur, hatırlama ânı 
belirsiz (ve belki de ilelebet mükerrer) bir şimdide durmaktadır. (…) Claude 
Simon’un hafıza monologları yapısına bağlı kaldığı iki romanında da −La Route des 
Flandres (Flandra Yolu, 1960) ve Historie (1967)− konuşma ânı aynı derecede 
belirsizdir.489 
 

Yukarıdaki metnin Epifaniler’deki  Proust, Machado ve Joyce metinlerine de 

sinmiş olan belirsizliğe ve “şimdi”ye vurgu yaparken, özellikle Proust ve Joyce’u 

açıklamakta kullandığımız “sonsuz şimdi”ye (eternal now490) çok benzeyen “mükerrer 

bir şimdi” ifadesini kullanması dikkat çekicidir. “Belirsiz” ve “şimdi”nin Simon’daki 

izini sürmeye bu kez Simon’un kendi sözleriyle devam edelim: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
487 a.g.k. s. 23. (Vurgular bize ait.) 
488 Luciano BERIO, “B”, ö. 12, Epifanie. 
489 Dorrit COHN, Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu, çev. Ferit Burak Aydar, s. 
260-261. (Vurgular bize ait.) 
490 Bkz. Kearney’nin Proust, Joyce ve Woolf üzerine yazdığı incelemedeki “sonsuz şimdi” (eternal now) 
ifadesi (Richard Kearney, Anatheism, ed. Richard Kearney, s. 103). 



	
  

	
  

126	
  

 
İnsan asla yazma çalışmasından önce olup bitmiş bir şeyi değil, o çalışma sırasında, 
çalışmanın şimdi’sinde gerçekleşen bir şeyi yazar; bu şey de başlangıçtaki çok belirsiz 
tasarı ile dil arasındaki çatışmadan değil, tersine, en azından benim için, ikisi 
arasındaki, sonucun amaçtan çok çok daha zengin olmasını sağlayan bir 
ortakyaşarlıktan doğar.491 
 

“Ortakyaşarlığın” “çoğulluk”la kurduğu yakın ilişki bizi yeniden Sanguineti ve 

Simon’un çokgözlü gerçekçilik anlayışına bağlar. İçinde yaşadığımız çoğul ama parçalı 

ve süreksiz, yani düzensiz gerçekliğin sanat ürününe yansıtılması sorunudur aslında 

tüm bu konuştuklarımız: 

 

[Simon’un] dünyayı algılama biçimi (…) dünyayı ve olayları kesintisiz bir süreklilik 
olarak betimleyen tarihin ve, tarihte olsun, romanda olsun, “anlatılan olayların 
birbirlerini saatlerinkine özenen bir zaman içinde izlemesi”ni tek yol olarak benimseyen 
anlayışın yadsınması olarak tanımlanabilir. Claude Simon’a göre hep çizgisel ya da 
süredizimsel (chronologique) bir biçimde gelişen bir anlatı gerçekçi bir anlatı değildir, 
çünkü, böylece ulaşılan sonuçların her zaman tartışılabilir olması bir yana, biz de 
yaşadığımız, tanık olduğumuz, öğrendiğimiz olayları bir süreklilik olarak algılamayız; 
olaylar hep parçasal ve süreksiz olarak çıkarlar karşımıza.492 
 

Tahsin Yücel’in yukarıdaki sözleri, Eco’nun Açık Yapıt’ın son bölümünde 

Marksizm’in yabancılaşma (Entfremdung) kavramı bağlamında söyledikleriyle 

örtüşmektedir. Eco, neden Sanguineti ve Simon’unkine benzer düzensiz ve belirsiz, 

yani “açık” bir dile/ifadeye gereksinim olduğu sorusuna, özetle “içinde yaşadığımız 

gerçekliğe yabancılaşmamak için” yanıtını verir bu paragrafta: 

 

Sözlerin düzeni artık şeylerin, yani olup bitenlerin düzenine uymamaktadır. (…) 
Duygularımız ve heyecanlarımız basmakalıp ifadelerin içine sıkışıp kalmışlardır ve 
bunların gerçekliğimizle hiçbir ilgisi yoktur. Düzenli sistemlere göre kurulmuş 
toplumsal yasalar günümüzün toplumsal kararsızlığını yansıtamaz. Başka bir deyişle, 
dilin sunduğu dünya görüntüsüyle, her gün içinde yaşadığımız dünya arasında hiçbir 
ilişki kalmamıştır. Dünya, dilin sözcülüğünü yaptığı düzenli, uyumlu evren değildir 
artık; avangard sanatçının var olan sistemle ilişkisini keserek sunduğu, yerinden 
oynamış, parçalı, dağınık görüntüye çok daha fazla uymaktadır.493 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
491 Claude SIMON, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 30. (Vurgular bize ait.) 
492 Tahsin YÜCEL, “Önsöz”, s. 7 (Claude SIMON, Tramvay, çev. Samih Rifat). Koyu vurgular ve 
köşeli parantez bize ait. 
493 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 206. (Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

127	
  

Son iki alıntıda yer verdiğimiz parçalılık ve süreksizlik kavramları, 

tamamlanmamışlık/eksiklik kavramıyla da bir arada düşünüldüğünde Proust, 

Machado ve Joyce’un sanatsal bir inancını akla getirmelidir: Non-storia/meta-

anlatı/hikâye-olmayan. Simon’u yorumlayan şu sözler Proust, Machado ve Joyce için de 

geçerli değil midir? 

 
Olguların kendi gelişim sırasını takip ederek anlatıldığı bir vakayinamenin aksine, bu 
yazar bir hikâye anlatmaktan çok, onun hafızada ve duyumlarda bıraktığı izi tarif etme 
işini üstlenir.494 
 

 Machado’yu açıklarken yer verdiğimiz Necatigil’in ifadesiyle özetlersek, sanat 

ürününün “bazı boşlukları, kopuklukları, eksikleri olursa, daha çok şeyleri aynı anda 

anlatabileceği inancı”dır495 buradaki de. Ya da, Eco’nun sözleriyle, “sanatın kasten 

eksik bırakılmış deneylerin bizi kışkırtmasına bağlı olduğuna”496 dair inançtır. Yani 

Eco’ya göre “sanat, beklentimizi gerçekleştirmeyerek, zaten doğamızda var olan 

eksikliği tamamlama eğilimimizi uyandırmak amacıyla bizi kasten hayal kırıklığına 

uğratır.”497 Daha önce bahsettiğimiz Julio Cortázar’ın şu sözünde de aynı sanat anlayışı 

gizlidir: “Bir öykü fotoğraf gibidir” der Cortázar, “gerçeğin sınırlı bir kısmını taşır, 

gerisini okuyucu keşfetmelidir.”498 İşte bu inancı Sanguineti ve Simon’da da buluruz: 

“Ben boşlukları doldurmuyorum. Pek çok parça da onlar gibi kalıyor,”499 der Simon. 

İlgili olarak, Eco ve Berio’nun Epifaniler’de alıntıladığı Flandra Yolu, Simon’un 

sözleriyle “bir yıkılışın parçasal betimlemesidir.”500 Eco da yabancılaşma ile ilgili 

görüşlerini sanatsal ifadedeki parçalılıkla ilişkilendirir ve hemen sonra Sanguineti’ye 

getirir sözü: 

 
Dili parçalarına ayrıştırırım, çünkü artık bize ait olmayan sahte bir bütünlüğü onunla 
ifade etmeyi reddederim, ama aynı zamanda söz etmeyi denemiş olduğum şeye 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
494 Dorrit COHN, Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu, çev. Ferit Burak Aydar, s. 
197. 
495 Müesser YENİAY, “Şiir Özerkliği: Necatigil’den İkinci Yeni’ye”, Bilim ve Ütopya, Sayı 257, s. 53. 
(Vurgular bize ait.) 
496 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 99. 
497 a.g.k. s. 99. (Vurgular bize ait.) 
498 Başak BEYKOZ, “Yeni Yıl Armağanımız Olsun”, Cortázar’ın Takipçi’si üzerine bir değerlendirme, 
BirGün Kitap, 13.1-9.2.2016. 
499 Dorrit COHN, Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu, çev. Ferit Burak Aydar, s. 
198. (Vurgu bize ait.) 
500 Tahsin YÜCEL, “Önsöz”, s. 7 (Claude SIMON, Tramvay, çev. Samih Rifat). Vurgu bize ait. 



	
  

	
  

128	
  

hükmetmek için bütünlük krizinin doğurduğu gerçek ayrışmayı ifade etmek ve 
kabullenmek tehlikesiyle karşı karşıya kalırım. Ancak bu diyalektik dışında bir çözüm 
de yoktur; daha önce söz ettiğimiz gibi, yabancılaşmayı ondan uzaklaşarak ve onu 
yeniden üreten bir biçim içinde nesnelleştirerek açıklamaktan başka bir yol yoktur. Bu 
görüş Sanguineti’nin “Poesia Informale” başlıklı denemesinde ortaya konan 
görüştür.501 
 

Bu noktaya, yani Açık Yapıt’ta Sanguineti’den bahsedilen tek sayfaya daha 

sonra geri döneceğiz, ama öncesinde yukarıdaki “bütünlük krizi” ifadesinin üzerinde 

duralım. Sanguineti ve Simon, bunca parçalılık, süreksizlik ve düzensizlik içinde, sanat 

yapıtında önemsediğimiz bütünlüğü ve düzeni de gözetir mi? Gözetirse, nasıl? 

 

Bu sorunun öncelikli yanıtı yinelemedir; müziğin, üzerinde yürüdüğü kabul 

edilen üç temel bağıntı tekniğinden502 ilki ve en önemlisi, Berio’nun sözleriyle “artık-

bilginin en ilkel biçimi”503 olan yineleme. Joyce poetikasının özgün öğelerinden biri 

olarak bahsettiğimiz artık-bilgi (ridondanza),504 Machado ve Joyce’ta akış ve süreklilik 

bağlamında konuştuğumuz ses ve söz yinelemelerini, yani aliterasyonu da içeren bir 

kavramdır. Berio’ya kulak verelim: 

 

Aliterasyon, bir ya da birkaç sesin (çoğunlukla hecelerin) farklı bağlamlarda 
yinelenmesiyle oluşur. Şiirde uyak, aliterasyonun evrimleşmiş ve çoğunlukla da çok 
karmaşık bir biçimidir. Tutarlılık ve müzikal yaratıcılık sıklıkla aliteratif yapılar üzerine 
kurulur. Bir Beethoven gelişim bölmesi, örneğin, farklı aliteratif düzeyler üzerine 
kurulu gibidir. Debussy’nin Bir Kır Tanrısının Öğleden Sonrasına Prelüd’ünün 
tanınmış ezgisinin sürekli farklı armonik, tınısal ve metrik durumlarda ısrarlı geri gelişi, 
aliteratif bir süreç olarak tanımlanabilir. Aliterasyon, ilkel ama etkili biçimlerde, reklam 
ve seçim kampanyalarının sözlüğünün de bir parçasını oluşturur: “Coca-Cola”, “I like 
Ike”505 vb. Sanguineti de aliterasyonun incelikli ve iflah olmaz bir müdavimidir.506 
 

Yukarıda dil ve müzik arasında kurduğu ufuk açıcı bağıntılarla dikkat çeken 

Berio’nun bu ilgisine en güzel karşılığı, besteci arkadaşına yazdığı aliterasyon yüklü 

akrostişle Sanguineti vermiştir sanki: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
501 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 319. (Vurgu bize ait.) 
502 Tekrarlama [yineleme], çeşitleme, karşıtlık. (Mehmet NEMUTLU, “Biçim ve Yapı”, Müzikte 
Alımlama, s. 68.) 
503 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 143. (Çeviri bize ait.) 
504 Bkz. çalışmamızın 3.3.2.3. Yineleme, Artık-bilgi ve Paralinguistik adlı bölümü. 
505 Arkadaşları arasında “Ike” olarak çağrılan Dwight David Eisenhower için 1952 Amerikan başkanlık 
seçim kampanyaları sırasında üretilen bir slogan. (Bkz. Luciano BERIO, “A-Ronne”, Scritti sulla 
musica, s. 291, editörün notu.) Çeviri bize ait. 
506 Luciano BERIO, “A-Ronne”, Scritti sulla musica, s. 290. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

129	
  

 
Brindo blandi bemolli di baritoni: 
Elevo encomi all’estro elettrarmonico: 
Ricanto e ritornello i rombi e i ritmi: 
Inni ti inneggio, interluo interludi: 
opto te ottocentenne, ottomillenne…507 
 

Baştan sona okunduğunda “Berio” sözcüğünü oluşturan sesli ve sessiz harflerin 

dışında “l”, “n”, ve “t” gibi ikincil seslerin de yinelenmesiyle bulanıklaşmış, tozlaşmış 

bir Berio imgesi yaratan bu müziksel metincik, Berio’nun sözleriyle ifade edersek, 

“anlama dönüşen ses” değildir de nedir? Sadece fonemler değil “ri”, “in”, “to” gibi 

heceler, hatta “inter”, otto” gibi iki heceli sözcüklerin tekrarı da bir yandan iletinin 

etkisini artırıp alımlayıcı olarak bizi −müziğin ritmik yinelemelerinin yarattığına 

benzer− bir dalgalanmanın içine çekerken, bir yandan da bütünsel bir ses örgüsü 

yaratarak düzen sağlar.  

 

Sanguineti ve Simon’un poetikasından bir an için gündelik yaşama çevirelim 

gözlerimizi. Gündelik dilde sözcük, söz, hatta cümle tekrarına dayalı artık-bilgiyi yoğun 

olarak kullanırız. Beş sözcükle anlatacağımız bir şeyi, biraz da düşünmeden, on beş 

sözcükle anlatmakta zarar görmeyiz. Çünkü, −örneğin bir bakkal alışverişinde− 

söylediğimizin anlaşılırlığı ve işlevselliğini ona vereceğimiz yeni, yaratıcı, özgün 

biçimlerden daha çok önemseriz. Eco’nun dediği gibi “gündelik yaşamda (en azından 

şimdilik) herkesçe kullanılan geleneksel parametreler ve basit iletişim formları (…) hâlâ 

yaşamımızın ortak referans noktalarıdır.”508 Ancak olağan, sıradan, basit, uzlaşımsal, 

fazlaca gereksiz yineleme yüklü, eski dille söylediğimiz şeyin kendisi, yani içerik yeni 

ise, durum farklıdır: 

 
Dilin uzlaşımsal ve olası kullanımları büyük çoğunlukla ortaya poetik söylem çıkarmaz; 
çıkarsa da bu son derece seyrektir. Tabii eğer yenilik söyleyiş biçiminden ziyade ne 
söylendiğindeyse, durum değişir. Örneğin, artık-bilginin tüm kuralları kullanılarak, 
Roma’ya atom bombası atıldığını bildiren bir haber bülteni enformasyon bakımından 
elbette ki çok zengin olacaktır.509 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
507 Edoardo SANGUINETI, “per Luciano”. Bkz. Renzo CRESTI, “Luciano Berio, musica onnivora”. 
(Çeviri bize ait.) http://www.renzocresti.com/dettagli.php?quale=3&quale_dettaglio=16 Erişim tarihi: 
10.2.2020. 
508 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 157. 
509 a.g.k. s. 76 



	
  

	
  

130	
  

 

Berio’nun Epifaniler’in “G” bölümünde Sanguineti’den alıntıladığı ve “anıların 

aceleyle anımsanması”510 olarak tanımladığı Triperuno şiiri tam da böyle bir bağlamda 

düşünülebilir: 

 
ah (dedi): benim için bir şiir yazarsan; 
seni boşlukta beklediğimi de oraya koymalısın, 
ağladığımı, çok ağladığımı; eğer gerçekten yazarsan 
benim için (dedi): 
kardeşim Alessandro’nun da ağladığını oraya koymalısın; 
seni beklediğini, çok ağladığını: 
ve uyuduğumu, o gece, otelde; 
yazmalısın (dedi): 
Pompei’de herkesin öldüğünü yazmalısın 
faşistlerin kötü olduğunu; 
rakamların hiç bitmediğini.511 
 

Kullanılan sözcükler sıradan ve basit olsa da, faşizmin yarattığı yıkımı anlatan 

sesin endişesi, belli sözcüklerin çokça ve düzensizse yinelenmesine yansır. Bu 

düzensizlikte özenli bir düzen vardır aslında. Berio’nun sözlerini anımsarsak, 

Debussy’nin orkestral prelüdündeki “ezginin sürekli farklı armonik, tınısal ve metrik 

durumlarda ısrarlı geri gelişinden” ayrı düşünülemeyecek bir düzendir bu. Simetriden 

ve kusursuz tekrardan kaçınan, dize uzunluğunu her seferinde kırarak düzyazıyla 

diyaloğa giren, kesintili bir akışı, süreksiz bir sürekliliği gözeten bu düzen anlayışı, 

Sanguineti’nin şiirinin Epifaniler’de Joyce’un Portre’sinden hemen sonra yerleşmesini 

sağlayan güçlü bir vidaya dönüşür. Bu vida, aliterasyon, yani yineleme ve artık-bilgidir. 

 

Simon’da bu uygulamayı daha da süreksizleşmiş, kurallı cümle ve noktalamanın 

altüst (kimi zaman da yok) edildiği bir biçimde buluruz. Archipel (Takımada) adlı 

öyküsünden alıntıladığımız şu paragraf belirgin bir örnektir: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
510  “Registrazione pressante dei ricordi.” Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). 
http://www.lucianoberio.org/node/1652?564 676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. 
511 Luciano BERIO, “G”, s. 1, Epifanie. (Çeviri bize ait.) Özgün metin: “oh (disse): se scrivi una poesia 
per me; / devi metterci che ti aspettavo a Gap, / che piangevo, che piangevo tanto; se davvero scrivi / per 
me (disse): / oh, devi metterci che anche mio fratello Alessandro piangeva; / che ti aspettava, che 
piangeva tanto: / e che io ho dormito, qualla notte, in albergo; / devi scrivere (disse): / devi scrivere che 
a Pompei sono tutti morti / che i fascisti sono cattivi; / che i numeri non finiscono mai.” 



	
  

	
  

131	
  

bu sessizliklerde ansızın gökgürültüsü göbeği sarı taçyaprakları lal ateş çiçeği açıyor bu 
boğazlar ayrıca bu geçitler için savaşlar demir İsveçliler demir zırhlı gemileriyle Ruslar 
bu soğuk ak demir denizlerde ilerliyorlar512 
 

“Bu” sözcüğünün dört, “demir” sözcüğünün üç kez farklı bağlamlardaki 

aperiyodik tekrarı, bunca düzensizlik içinde okurun tutunabileceği bir düzenin izleridir. 

Ayrıntıdan uzaklaşıp büyük resme bakalım: Aliterasyon ve yineleme Simon’da küçük 

ölçekte (ses ve söz tekrarında) olduğu gibi büyük ölçekte de (döngüsel bir biçim 

anlayışında) bir bütünlük aracına dönüşür. Berio’nun alıntıladığı Flandra Yolu’ndaki bu 

geri-dönüşlerle bezeli kurgu anlayışı hakkında şunları söylüyor Tahsin Yücel: 

 
Fransa’nın 1940’ın Mayıs ayında uğradığı büyük bozgunun romanı La Route des 
Flandres’da, birlik ya da bütünlüğü, dolayısıyla anlaşılırlığı, birbirini izleyen, birbirine 
bağlanan olaylar değil, atların başıboş, amaçsız dolaşmalarında hep Corinne’e ya da 
yolun kıyısındaki ölü ata gelmeleri, hep Corinne’den ya da yolun kıyısındaki ölü attan 
dönmeleri sağlar.513 
 

Simon’un Les Georgiques’inin kapak arkasında yer alan şu sözler de aklımıza 

kaçınılmaz olarak Joyce’un −özellikle Finnegans Wake’i kurarken− etkilendiği 

Giambattista Vico’ya ait üç aşamalı döngüsel tarih anlayışını getirmez mi? 

 

Değişik çağlarda, kargaşa ve şiddet dönemlerinde, üç ayrı kişi yinelenir, üst üste gelir 
gibi görünen olaylar ve deneyimler yaşar, tıpkı, sayfalar boyunca, tragedyaların, ailesel 
ve siyasal çatışmaların dışında, aynı tarla çalışmalarının, mevsimlerin, yağmurun, 
güneşin, ilkbaharların hep geri dönmeleri gibi!514 
 

Yinelemelere ek olarak, hem Sanguineti’nin hem de Simon’un kendine has, 

özgün dillerinin de yapıtları içerisinde bir süreklilik/akış, dolayısıyla da düzen öğesine 

dönüştüğünü unutmamak gerekir. Tahsin Yücel’e dönelim tekrar: 

 
[Simon’da] bütünlük ve sürekliliği, yeniden beliren yerler ve görüntüler, birbirlerinin 
yinelenimi gibi görünen oluntu ve kişiler, özellikle de dil sağlar. Hem genel olarak dilin 
kendisi, dilin çağrışım ve eğretileme yetisi, hem de Claude Simon’un o anlatılarının 
yapısı gibi karmaşık, iç içe girmiş, uzun, kimi zaman sonuna varmadan kesilen, kimi 
zaman orta yerinden başlayan tümcelerden oluşan, kimi zaman buz gibi soğuk ve katı 
görünürken, kimi zaman sımsıcak bir şiirsellikle dolup taşan, kendine özgü dili.515 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
512 Claude SIMON, “Takımada”, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 46. (Vurgular bize ait.) 
513 Tahsin YÜCEL, “Önsöz”, s. 7-8 (Claude SIMON, Tramvay, çev. Samih Rifat). 
514 a.g.k. s. 8. 
515 a.g.k. s. 8. (Vurgu bize ait.) 



	
  

	
  

132	
  

 

“Dil”le beraber geldiğimiz nokta, sözcükteki ses-anlam ilişkisiyle başladığımız 

noktadır aslında. (Çalışmamızın kendisinde ortaya çıkan bu makro aliterasyon, yani 

döngüsellik, açıklık bağlamında konuştuğumuz tüm kavramların bir bütünlük ve 

süreklilik taşıdığının da bir göstergesidir.) Proust, Machado, Joyce, Sanguineti ve 

Simon, tıpkı Berio ve Eco gibi Wittgenstein’ın “dilinizin sınırları, dünyanızın 

sınırlarıdır”516 diye özetlediği bir anlayışla koşut olarak, yaşamımızda yer eden en temel 

sanatlardan birinin ‘dilin kendisi’ olduğu gerçeğiyle hareket ederler. 517  Dille 

didişmeleri, metnin açıklığıyla uğraşmaları, ses-anlam ilişkisini kurcalamaları, 

aliterasyon oyunları hep bundandır. Yaptıkları, dilin sınırlarını zorlamaktır; dolayısıyla 

dünyalarının sınırlarını genişletmektir. Buldukça iştah kabartan, sonu gelmeyecek, yani 

“açık” bir zenginlik arayışıdır karşımızdaki. 

 

Bu zenginlik, tenisi hatırlatan acayip bir oyunun sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Bu 
acayip oyunda, yazar bir top gönderir ve dil bu topu beklenmedik bir biçimde hemen 
geri çevirir; bu sefer yazar, bu beklenmedik yanı düzeltmeye ya da ondan yararlanmaya 
çalışarak topu yeniden atar ve bu böylece sürer gider.518 
 

3.4.2. Modernizmin Krizi 

 

Epifaniler’in “G” ve “e” bölümlerinin felsefi olarak yoğunlaştığı temel bir konu 

olan modern dünyanın/sanatın krizi, Zygmunt Bauman’ın “Postmodern Sanat ya da 

Avangardın İmkânsızlığı” makalesinde modernizmin ortaya çıkış niyetleri ve sonuçları 

arasındaki çelişki üzerinden tarif edilir. Bauman modernist/avangard savları, aşama 

aşama geçirdiği mantıksal ilerlemeyi ve modernistlerin zaman içinde kendine 

yabancılaşmasını, Eco’dan da yardım alarak şöyle aktarmıştır: 

 

Modernistler (…) zamanın vektörel bir doğasının olduğuna ve bir istikamete 
doğru aktığına içtenlikle inandılar. (…) Devrimci hareketlerin kalıbını izliyor, kolektif 
eylemi tercih ediyor, manifestolar yazıyorlar, (…) sanatçıları gelecek zamanlardan 
haber veren kolektif bir müjdeci olarak, (…) bir öncü kılavuzu olarak (…) görüyorlardı. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
516 Sinan CANAN, Kimsenin Bilemeyeceği Şeyler: Bize, Bilime, İnanca ve Kaosa Dair “Fraktal” 
Düşünceler, s. 18. 
517 “Dili genişledikçe dünyası da genişlemektedir.” Bkz. Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 
243. 
518 Claude SIMON, “Kimin İçin Yazıyor Öyleyse Sartre?”, çevirmen bilgisi verilmemiş, Yeni Dergi, 
Sayı 1, s. 16. 



	
  

	
  

133	
  

(…) Geleneğin tek faydasının insanın neyi kıracağını bilmesine yaraması olduğuna ve 
sınırların ihlal edilmek için var olduğuna inanıyorlar, (…) işaret ve cesaretlerini (…) 
bilim ve teknolojiden alıyorlardı: empresyonistler anti-Newtoncu optikten, kübistler 
anti-Kartezyen görelilik teorisinden, sürrealistler psikanalizcilerden, fütüristler de 
patlamalı motorlardan ve montaj hatlarından. (…) 

Modernistler, olgunlaşmamış, gelişimini henüz tamamlamamış ve geç kalmış 
insanlar olarak gördükleri (…) insanları aydınlatmak, eğitmek, dönüştürmek ve bunlara 
bir şeyler öğretmek istiyorlardı. (…) Avangard, kendi düşüncelerinin doğruluğunu ve 
(…) ilericiliğini, (…) dönüştürmek için yola çıktıkları insanların gösterdikleri direnişin 
gücüyle ölçüyordu. Ne kadar şiddetli sövgüler alır ve ne kadar fazla tükürüğe boğulursa 
kendi amacının doğruluğundan o kadar emin oluyordu. (…) Sanki modern sanatın işlevi 
halkı iki sınıfa bölmekti: [sanatı] anlayabilenler ve anlayamayanlar. (…) İşte tam da bu 
ayırma yetisinden dolayı, avangard sanat [en] istekli müşterilerini, kendi toplumsal 
pozisyonlarından emin olmayan ve kendilerini ayrıcalıklılığın tartışılmaz simgeleriyle 
donatmak isteyen (…) orta sınıf arasında buluyordu. (…) Artık avangard sanat (…) 
kendi öğretisine iman edenlerce değil, anlaşılmaz, kibar ve seçkinci olanın yansıtılmış 
şaşaasının tadını çıkarmak isteyen insanlar tarafından benimseniyor ve özümseniyordu. 

Öte yandan (…) ihlal edilecek sınırlar ve kırılacak kalıplar asla sonsuz değildi. 
Umberto Eco’nun sözlerini izleyerek şunu söyleyebiliriz: Boş ya da yakılmış tualler, 
silinmiş Rauschenberg resimleri, Yves Klein’ın özel sergisindeki boş New York 
galerisi, (…) Cage’in sessiz piyano kompozisyonu (…) ve hiç yazılmamış boş şiir 
sayfalarıyla avangard maceranın doğal sınırlarına ulaşıldı. Sürekli devrim olarak 
yaşanan sanatların sınırı öz-yıkımdı. (…) Avangard sanatlar, niyetleri itibariyle modern, 
(hiç beklenmeyen ve fakat kaçınılmaz olan) sonuçları itibariyle ise postmoderndi.519 
 

Modernist sanatçının öğretisi ve yapıtı arasındaki zaman içinde gelişen çelişkiyi 

açıklayan bu süreç, bakışımızı genişletirsek, Eco’nun Açık Yapıt’taki son bölüm olan 

“Toplumsal Taahhüt Olarak Form” makalesinde açıklamaya çalıştığı ‘Marx’a göre 

yabancılaşma’nın, yani kapitalist düzendeki işçi-ürün yabancılaşmasının sanattaki 

yansıması değil midir? 

 
İnsan, kendini bir nesneye çevirir, kendini yaratımları aracılığıyla ifade eder, yani daha 
sonra içinde varlığının ifade bulacağı dünyayı kurar. Ancak bu dünyanın düzeneği 
üstünleştiğinde, yani kişi kendi yaratımını tanıyamaz olduğunda, kendi ürettiği şeyleri 
kendi amaçları için kullanamaz olup, onların amaçlarına hizmet etmeye başlar ve 
kendini yabancılaşmış hisseder; ona ne yapacağını, ne hissedeceğini ve ne olacağını 
söyleyen kendi yaratımıdır artık. (…) Kapitalist üretim modeli, insan emeğinin 
üreticisinden bağımsız bir nesnede somutlaşmasına yol açmaktadır, böylece (…) işçi 
yarattığı (…) şeyleri temsil eden paranın egemenliği altına girmektedir.520 
 

Eco’nun kurduğu çerçeve Bauman’ınkinden kuşkusuz daha geniş ve 

aydınlatıcıdır, çünkü krizin faturasını sadece modernizme (daha doğru bir deyişle, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
519 Zygmunt BAUMAN, Postmodernizm ve Hoşnutsuzlukları, çev. İsmail Türkmen, s. 142-148. 
(Vurgular ve köşeli parantezler yazara ait.) 
520 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 185, 187. 



	
  

	
  

134	
  

modernistlerin hatalarına) kesme eğiliminde olan Bauman’a karşılık, Eco’nun 

fikirlerinden yararlandığı Marx aracılığıyla sorunu kapitalist üretim modeli üzerinden, 

çok daha net bir şekilde kavrayabiliriz. “İnsanların nesneleri yöneteceğine, nesnelerin 

insanları yönettiği”521 kapitalist düzende (ve onun azgınlaşarak emperyalizmi ve faşizmi 

doğurduğu bir çağda) elbette sanatçı da yapıtını kontrol edemeyecek, ondan sadece “en 

yeni”yi isteyen piyasanın çarklarında savrulacaktır. Eco, modernizmin öğretisini ve 

avangard sanatçıyı olumlarken “başka bir dünya mümkün” ile “başka bir sanat 

mümkün” ideallerini birbirinden ayırmaz. Müzikte tonal dizgenin reddini nasıl 

açıkladığına bakalım: 

 
Tonal müzik toplumsal ve kuramsal düzeyde tüm bir eğitim sisteminin temel 
tutumunun yinelenmesidir. (…) Avangard besteci tonal sistemi reddetmekle (…) 
yabancılaşmayı reddeder. Kabul edilmiş bir iletişim sisteminden uzaklaşarak onun 
avantajlarını da tepmekte, insani olmayan bir etkinliğe girişmiş gibi gözükmektedir; 
ama aslında yapmaya çalıştığı, dinleyici kitlesini aldatmaktan ve yanıltmaktan 
kurtulmaktır. O halde avangard besteci (…) bir müzik modelini reddederek, bir toplum 
modelini de reddetmektedir.522 
 

Ancak yabancılaşma bâkidir, “astronot için ağırlıksız olmak neyse çağdaş insan 

için de yabancılaşma odur”523 der Eco, dolayısıyla “yabancılaşma ihtimali her türlü 

toplumda ve her zaman vardır.”524 Bu ihtimal “eylem ve bilinçle ortadan kaldırılabilir, 

ama sonsuza kadar değil.”525 Yukarıdaki blok alıntıyla bağlantılı bir örnek verelim. 

Tonal müziğin reddinin “bir numaralı sorumlusu” olan Arnold Schönberg bile 

yabancılaşabilmektedir: Eco’nun Açık Yapıt’ta Nazi barbarlığı karşısında konumladığı 

Schönberg,526 “faydalı olan hiçbir şeyin sanat olamayacağını söyleyerek Gautier’nin 

‘sanat sanat içindir’ sloganını uçsallaştırdığında”527 anti-faşist tutumuna yabancılaşmış 

olur; çünkü bu slogan tam da faşizmin işine yarar. Walter Benjamin’in ünlü “Teknik 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
521 “Ürünlerin üzerine etiket gibi yapışan değer olma özelliği, birbirleri karşısına tekrar tekrar değer 
nicelikleri olarak çıkmaları ile kararlılık kazanır. Bu nicelikler, üreticilerin iradeleri, öngörüleri ve 
davranışlarından bağımsız olarak durmadan değişir. Bunlar için, kendi toplumsal etkinlikleri, nesnelerin 
etkinlikleri biçimini alır ve onlar nesneleri yöneteceğine, nesneler onları yönetir.” (Karl MARX, Kapital, 
1. Cilt, s. 85). Bu alıntıyla Marx’ın şu sözü arasında da güçlü bir ilişki kurulabilir: “Şeylerin dünyasının 
değer kazanması ile insanların dünyasının değersizleşmesi doğru orantılıdır.” (Karl MARX, Sevilen Bir 
İnsan Yapmalısın Kendini, der. ve çev. Yavuz Yayla, s. 18). 
522 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 205. 
523 a.g.k. s. 200. 
524 a.g.k. s. 188. 
525 a.g.k. s. 189. 
526 a.g.k. s. 209. 
527 Zygmunt BAUMAN, Postmodernizm ve Hoşnutsuzlukları, çev. İsmail Türkmen, s. 151. 



	
  

	
  

135	
  

Olarak Yeniden-Üretilebilirlik Çağında Sanat Yapıtı” başlıklı makalesinin son 

tümcelerine bakalım sadece: 

 
“Fiat ars-pereat mundus” [Lat. “sanat çıksın da ortaya, varsın yok olsun dünya”] diyen 
faşizm (…) savaştan teknolojiyle değişime uğrayan sanatsal algının tatmin edilmesi 
beklentisi içindedir. Bu da apaçıktır ki l’art pour l’art anlayışının mükemmele erdiği 
noktadır. İnsanoğlu, bir zamanlar Homeros’ta nasıl Olimpos tanrılarının tefekkür 
nesnesi olduysa, şimdi de kendi kendisinin tefekkür nesnesi haline gelmiştir. 
İnsanoğlunun kendine yabancılaşması öyle bir noktaya ulaşmıştır ki son derece estetik 
bir zevkle bizzat kendi yok oluşunu yaşamaktadır. Bu, faşizmin uyguladığı şekliyle, 
siyasetin estetize edilmesidir. Komünizmin buna yanıtı ise sanatı siyasileştirmektir.528 
 

O halde yabancılaşmayı ortadan kaldıracak “eylem ve bilinç” hep tetikte 

olmalıdır. Schönberg’i −“sanat sanat içindir” anlayışı için olmasa da− 19. yüzyıl 

biçimsel anlatımına dönük koparılamaz bağı nedeniyle eleştiren ve onu aşmaya çalışan 

Pierre Boulez (1925-2016) ve Karlheinz Stockhausen (1928-2007) da bu eylem ve 

bilinç bağlamında düşünülebilir.529 2. Dünya Savaşı sonrası besteciler kuşağının bu iki 

parlak liderinin öncülük ettiği Darmstadt okulunun nasıl bir amacı ve eylemi olduğuna 

eğilmeden, dönemin toplumsal manzarasına kısaca göz atmak yerinde olacaktır. 

 

1945’te İkinci Dünya Savaşı’nın sona erişi, yeryüzüne sürekli bir barış dönemini 
getiremedi. Siyasal alanda uzun bir Soğuk Savaş süreci yaşandı. Ayrıca dünyanın çeşitli 
bölgelerinde çeşitli bağımsızlık çabalarına tanık olundu. Avrupa sömürgelerinin 
birçoğu, Asya’nın ve Afrika’nın yeni devletleri haline geldi. Nedir ki, büyük 
devletlerin, buralardaki çıkarlarını yitirmek istememeleri yüzünden, söz konusu 
devletlerin birçoğu, ekonomik açıdan yeni bir sömürü düzenine itildi. Bu durumu 
engellemek ve sömürü düzeninin yaygınlaşmasını azaltmak isteyen birçok küçük 
insanlığın sonunu getirecek olan bir Üçüncü Dünya Savaşı tehlikesi, hiçbir zaman 
azalmadı.530 
 

Bu kara tablo karşısında savaş sonrası besteciler kuşağının düşüncelerini ve neyi 

başarmak istediklerini Boulez’den dinleyelim: 

 

Savaştan sonra hepimiz çevremizdeki dünya gibi müziğin de kaos içinde olduğunu 
hissettik. Sorunumuz geçmişte neyin iyi neyin kötü olduğunu bularak yeni bir müzik 
dili yaratmaktı. 1950 yılı sıralarında ve sonraki üç yıl boyunca müzik üzerine tam bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
528 Walter BENJAMIN, Teknik Olarak Yeniden-Üretilebilirlik Çağında Sanat Yapıtı, çev. Gökhan 
Sarı, s. 59-60. (Koyu vurgu bize, italik vurgu ve köşeli parantez ise yazara ve/veya çevirmene ait.) 
529 Bkz. Pierre BOULEZ, “Schoenberg is Dead”, Stocktakings from an Apprenticeship, çev. Stephen 
Walsh, s. 209-214. 
530 Önder KÜTAHYALI, Çağdaş Müzik Tarihi, s. 77. 



	
  

	
  

136	
  

hâkimiyet kurmaya çalıştığımız bir döneme girdik. Tam diziselleştirmeyle 
(serialization) yapmaya çalıştığımız şey bestecinin iradesi lehine önceden belirlenmiş 
sistemi yok etmekti.531 
 

Bu yeni tam denetim / bütünsel örgütlenme / bütünsel dizisellik (total serialism) 

kuramını ilk duyduğunda oldukça tedirgin olduğunu söyler Copland. Haksız değildir; 

çünkü, başta yeni ve yaratıcı bir biçim iddiasıyla ortaya çıkan ve Berio’nun da kısa bir 

süreliğine haşır neşir olduğu bu “rakam bilimiyle besteleme”532 şekli, tıpkı faşizm-birey 

ilişkisinde olduğu gibi, besteciyi yaratma yetisinden ve özgürlüğünden yoksun bırakıp 

onu “denetleyemediği güçlerin aygıtı ve kurbanı”533 haline getirir. Tam olarak bir 

yabancılaşmadır bu. Bu noktada, Berio’nun alıntıladığı Sanguineti şiirinde yer alan 

“rakamlar”, bestecinin anti-faşist duruşunun yanı sıra kısa sürede terkettiği “rakam 

bilimiyle besteleme”ye karşı, dolayısıyla da sanatta her türlü indirgeme ve 

sınırlandırmaya karşı duruşun da bir göstergesi olarak okunamaz mı?  

 

Önder Kütahyalı, Darmstadt okulunun bütünsel örgütlenme tekniğinin neden 

olduğu sınırlanmanın boyutlarını ve bizi götürdüğü noktayı Krenek’in bir oda müziği 

yapıtı üzerinden açıklamaktadır: 

 
Krenek’in Soprano ve Oda Müziği Topluluğu için Sestina’sında, ses, tartım, gürlük, tını, 
çalma yolları ve şiirdeki dizelerin kullanışı olmak üzere, altı ayrı dizi vardır. Bu 
dizilerin kuruluşu, yine dizisel olarak düşünülmüş bir plana göre, sürekli değişime 
uğratılmaktadır. Besteci, söz konusu yapıtının yorumu hakkında, herhangi bir şey 
düşünemediğini, bu konunun, ancak bilgisayar hesaplarıyla çözümlenebileceğini 
söylemektedir. Böylece Krenek, ya da bu teknikle yazan herhangi bir besteci, 
ayrıntılarını önceden bilemediği bir müziği yazmış olmaktadır, ki bu da 
raslamsallıktır.534 

  

 Mutlak düzen, mutlak düzensizlik (yani rastlantı) doğurmaktadır! Öyle ki, Peter 

Bürger Avangard Kuramı’nda 12-ton ve bütünsel örgütlenme tekniklerini “dolayımlı 

rastlantı üretimi” olarak açıklar: 

  
Dolayımlı rastlantı üretimi (…) en ince hesaplamaların sonucudur. Ancak söz konusu 
hesaplama yalnızca araçları kapsar, sonuç büyük ölçüde öngörülemezdir. “İnşa olarak 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
531 Aaron COPLAND, Yeni Müzik (1900-1960), çev. Ali Cenk Gedik, s. 163. 
532 a.g.k. s. 164. 
533 Önder KÜTAHYALI, Çağdaş Müzik Tarihi, s. 81. 
534 a.g.k. s. 81. 



	
  

	
  

137	
  

sanatın ilerlemesine”, diye yazar Adorno, “mutlak keyfilik eğilimi eşlik eder. Teknik 
olarak bütünsel, yapılmış sanat eseri ile, mutlak rastlantıya dayanan eser arasındaki 
yakınlık haklı olarak kaydedilmiştir”. İnşa prensibinde, inşanın rastlantısına boyun 
eğmek adına öznel hayal gücünden vazgeçilmesi söz konusudur: Adorno bunu tarihsel 
ve felsefî açıdan, burjuva bireyinin gücünü yitirmesi karşısındaki tepki olarak 
açıklar.535 

 

Bauman’ın baştaki ifadesini geliştirerek söylersek, bütünsel örgütlenme 

“niyetleri itibariyle modern [yani hesaplı/sorumlu bir biçim sahibi], (hiç beklenmeyen 

ve fakat kaçınılmaz olan) sonuçları itibariyle ise postmoderndir [yani 

hesapsız/sorumsuz bir biçim sahibidir].” Dolayısıyla modernist besteciler, 

hesaplamaların ve rakamların karmaşık gizemine başvurmadan benzer sonucu elde 

edebilecekleri bir yola, yani raslamsal müziğe, doğal denebilecek bir şekilde 

ulaşmışlardır diyebiliriz. Bu yolun hem keşfinde, hem de benimsenmesinde John 

Cage’in önemli bir payı vardır.  

  

3.4.3. Cage ve Belirlenmemişlik 

 

Eco’nun Açık Yapıt’ta “çağdaş müziğin kuşkusuz en paradoksal kişisi,”536 

“müzikal düzensizliğin peygamberi, rastlantı tarikatının lideri”537 gibi nitelemelerle 

tanımladığı John Cage (1912-1992), müzikte raslamsallığın en ateşli savunucusu olarak 

tanınmıştır. Cage’deki raslamsallığı, Bürger’in sınıflandırmasına göre, “dolaysız 

rastlantı üretimi” olarak tanımlayabiliriz: 

 
Dolaysız rastlantı üretimi (…) resim sanatında, 1950’li yıllarda Tachisme [lekecilik], 
action painting538 ya da başka hareketlerce temsil edilir. Tuvale fırçayla boya damlatılır 
ya da sıçratılır. Gerçeklik artık kopyalanmaz ya da yorumlanmaz. Bir bütünlüğün 
amaçlı bir şekilde yaratılmasından vazgeçilir; bu şekilde önü açılan kendiliğindenlik, 
resmin oluşturulmasında rastlantıya hatırı sayılır bir pay bırakır. Yaratımın her türlü 
dayatmasından ve kuralından kurtulan özne, nihayet kendini boş bir öznelliğin içinde 
bulur. Çalışması, malzemenin ve özgül bir hedefin halihazırda sunduğu çerçeveden 
yoksun olduğu için, sonuçta ortaya çıkan ürün, kelimenin olumsuz anlamıyla 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
535 Peter BÜRGER, Avangard Kuramı, çev. Erol Özbek, s. 132. 
536 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 169. 
537 a.g.k. s. 169. 
538 Ressamın, bedeninin kendiliğinden hareketlerine uyarak, boyaları tuvalin üzerine döküp saçarak 
yaptığı resim. Sonuçta sanat eseri, bu eserin ortaya çıkmasını sağlayan hareketlerin, eylemin ve bunların 
altındaki güdülerin ‘resmi’ olur. Sürrealistlerin bilinçaltının ifadesi saydıkları ‘otomatik resim’le 
ilişkilendirilir. Yaratıcısı ve en ünlü temsilcisi, soyut ekspresyonizmin kurucularından Jackson Pollock 
(1912-1956) sayılır: “Benim resmim, doğrudan... Duygularımı resmetmektense onları ifade etmek 
istiyorum.” (Peter Bürger’in notu) 



	
  

	
  

138	
  

rastlantısal, yani keyfi olur. Her türlü dayatmaya karşı mutlak isyan, özneyi özgür 
yaratıma değil, keyfiliğe götürür. Bu keyfilik en iyi ihtimalle, bireysel dışavurum 
şeklinde yorumlanabilir.539 
 

Bauman’dan yaptığımız alıntıda da modernizmin ulaştığı öz-yıkım için örnek 

olarak verilen “sessiz piyano kompozisyonu”, yani 4'33" (1952), Cage’in dolaysız 

rastlantı alanındaki en çarpıcı yapıtıdır. Bu yapıtta “müzik olarak ortaya çıkan tek şey, 

salonun sessizliği, dinleyicilerin bu sessizlik içinde fısıldaşması ya da öbür [rastlantısal] 

gürültülerdir.”540 Çünkü Cage için sesleri, sessizlikleri ve gürültüleriyle “tüm dünya 

oluş halindeki bir konserdir, bir happening’dir”541 ve bu anlayışa göre “sanat, yaşanan 

an ile ilişki halinde, doğrudan, geçici, kendiliğinden, rastlantısal ve programsız 

belirir.”542 Aslında Cage’in müziği bu “an odaklı” yönüyle, “beklenmedik bir anda 

beliren aydınlanma” olarak tanımlayabileceğimiz epifani kavramıyla, dolayısıyla 

Proust, Machado ve Joyce poetikasıyla bir ortaklık taşır. Ancak bu değerli an’a karar 

vermek için zar ya da yazı-tura atma, böylece sanatsal üretimden kişisel denetimin 

izlerini silme, yani sanatçının yaratıcı gücünü terk etme noktasına varan uç bir rastlantı 

fikri, Cage’i modernist anlayıştan ayırır. Cage’in bu aşırı uygulamaları, müzikte 

somutlaşan modernist akla, yani diziselci geleneğe (dolayısıyla gençliğinde hocası olan 

Schönberg’e, tıpkı bütünsel örgütlenmeye yönelen bestecilerin yaptığı gibi, ama 

tamamen başka yönden) bir başkaldırı olarak okunabilir: 

 
Modern müziğin o yıllarda ulaştığı noktada bir tarafın belirli sistemleri izleyerek, 
ayrıntılı bir biçimde planlayıp yazdığı yapıtla yazı turayla oluşturulmuş yapıt arasında 
artık pek bir fark kalmamıştır. Yani, dinleyicinin aynı malzemeyi kullanan iki ürünün 
hangisinin hesaplanarak, hangisinin rastlantıyla yazıldığını kestirebilmesi artık 
neredeyse olanaksızdır. (…) Cage, ulaşılan noktanın bilinen biçimdeki besteciliği artık 
gereksiz, anlamsız kıldığına işaret etmektedir: on iki ton sistemi, ne kadar kapsamlı ya 
da karmaşık olursa olsun, akademik, yapay ve topluma bir yararı olmayan bir 
uygulamadan öteye gitmez.543 
 

Cage cesaretini, besleyici köklerini ve esinini −belli yönleriyle− yüzyılın 

başından itibaren müzik dışındaki sanat dallarında gelişmiş olan fikirlerden de alır. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
539 Peter BÜRGER, Avangard Kuramı, çev. Erol Özbek, s. 131-132. (Köşeli parantez bize ait.) 
540 Önder KÜTAHYALI, Çağdaş Müzik Tarihi, s. 82. (Köşeli parantez bize ait.) 
541 Rosina TORRISI, “Fontana Mix: Il Gioco del Caso”, I Quaderni della Civica Scuola di Musica, 
Sayı 21-22, s. 38. (Çeviri ve vurgu bize ait.) 
542 Semra GERMANER, 1960 Sonrası Sanat, s. 23. (Vurgular bize ait.) 
543 Semih FIRINCIOĞLU, “Giriş”, s. 39 (John CAGE, Seçme Yazılar, haz. ve çev. Semih Fırıncıoğlu). 



	
  

	
  

139	
  

Dada hareketinden Tristan Tzara’nın (1896-1963) raslamsallığı şiir yaratmak için bir 

ilke olarak uygulaması, Marcel Duchamp’ın (1887-1968) aynı ilke ile kurguladığı 

Erratum musical (1913), gerçeküstücülerin/sürrealistlerin metin oluşturmada 

kullandıkları “nefis ceset” (cadavre exquis) 544  tekniği ve benzeri uygulamalar, 

modernist sanatta rastlantının önerilmesine dair ilk uygulamalardandır. Bu sanatçıların 

çoğunun 2. Dünya Savaşı’ndan sonra New York’ta bir araya gelmesi ve burada 

üretmeye devam etmesi, Dada’yı Jackson Pollock, Robert Rauschenberg gibi soyut 

dışavurumculara (abstract expressionist), Cage’e ve 50’lerin yeni-dadacılık hareketine 

bağlayan çizgiyi anlamamız açısından önemlidir.545 

 

Ne var ki, Cage’in temel esin kaynağı Batı uygarlığındaki sanatsal ve düşünsel 

gelişmelerden çok Uzakdoğu felsefesi, özellikle de Zen Budizmi’dir. “Açık yapıt” 

kavramını Batılı düşünceye özgü bir ‘karşıtıyla çatışarak ilerleme’ hali, bir diyalektik 

olarak gören Eco’nun Açık Yapıt’ta Cage’den bahsettiği tek bölümün −kitaba ekleyip 

eklememekte kararsız kaldığı− “Zen ve Batı” olması bir rastlantı mıdır? Bize göre 

değil. “Zen’de basit, temelde anti-entelektüel (…) bir davranış biçimi vardır,”546 

dolayısıyla değişken, tanımsız ve sınırlanamaz olan evreni “tanımlamaya çalışmak için 

çaba harcamak boşuna”dır bu öğretiye göre. 547  “Zen, önceden sonuçlarını 

düzenlemeden olayların ve insanların [kendiliğinden ve öngörülemez bir şekilde] 

serpilip gelişmesine izin verme eğilimindedir.”548 “Her şeyin eşdeğerliliği”549 görüşüyle 

postmodernizme de kapı aralayan Zen’deki “mantıksal formülleri yadsımaya ve 

yaşamla doğrudan ilişki içinde olmaya yapılan davetten”550 basbayağı tahrik olabilir 

modern insan/sanatçı/besteci. Cage’de de “Zen öğretisi savunucularının yaşamla ilgili 

olaylar karşısında gösterdiği gibi bir ilgisizlikle”551 karşılaşırız. Zen ustası gibi bu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
544 Eco, Açık Yapıt’ta bu teknikten de söz eder: bkz. Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 
147. “Gerçeküstücüler tarafından geliştirilen, metin ve resimlerin üretim sürecinde rastlantı öğesinin 
temel alındığı, ortaklaşa bir yaratma yöntemiyle ortaya çıkan ‘Le cadavre-exquis-boira-le-vin-nouveau’ 
(Nefis ceset yeni şarabı içecek) dizesinden hareketle Cadavre Exquis (nefis ceset) ismini alan bu oyunsu 
yöntem, ilk kez 1927’de La Révolution surrealiste dergisinde tanıtıldı.” (Aynı sayfadaki çevirmen notu) 
545 Rosina TORRISI, “Fontana Mix: Il Gioco del Caso”, I Quaderni della Civica Scuola di Musica, 
Sayı 21-22, s. 40-41. 
546 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 162. 
547 a.g.k. s. 163. 
548 a.g.k. s. 167. (Köşeli parantez bize ait.) 
549 a.g.k. s. 167. 
550 a.g.k. s. 163. 
551 a.g.k. s. 170. 



	
  

	
  

140	
  

Amerikalı besteci de alımlayıcı kitlesini “varoluşun anlamsızlığıyla karşı karşıya 

bırakmaktan keyif alıp eğlenir.”552 Cage’in raslamsal müziği, tıpkı Zen gibi, “her türlü 

kompleksten ve huzursuzluktan kurtulmaya yapılan bir çağrıdır, daha da doğrusu 

kompleks ve huzursuzlukların kaynağı olan [12-ton tekniği gibi bir] derleme zekâdan 

kurtulmaya davettir.”553 

 

Cage 50’li yılların başında geliştirmeye başladığı raslamsal müziği 

kompozisyonun hazırlık ve yazılma aşamasından yavaş yavaş icracıya doğru 

genişletmeye niyetlenir: 

 
1950’lerin ortalarında Cage’in üzerinde en çok düşündüğü konu icracıyı (performansı) 
bestecinin (notanın) diktasından nasıl kurtarabileceği oluyor ve belirlenmemişlik 
(indeterminacy) adını verdiği kavramı geliştirmeye koyuluyor. Amaç, rastlantısallığı 
hazırlık aşamasıyla sınırlamayıp icra anına da taşımak. Bundan icra anında rastlantı 
işlemlerine başvurulması kastedilmiyor: bestecinin icracılara belirli esneklikler ve 
seçim yapma olanakları sağlaması ve icracıların genellikle birbirlerinden bağımsız 
olarak yaptıkları seçimlerin her seferinde farklı kompozisyonlar oluşturması 
amaçlanıyor.554 
 

Eco ve Berio’nun da içinde bulunduğu dönemin Avrupalı sanatçılarının Cage’le 

daha çok ilgilenmelerine neden olur bu araştırmalar; çünkü tam da diziselciliğin 

tıkanma noktasında onu esnekleştirmeye, belirli bir şekilde özgürleştirmeye olan 

gereksinim had safhadadır, ve yorumcunun besteci ile alımlayıcı arasında köprü olduğu 

konser müziğinde Cage’in her iki aşama için de önerdiği belirlenmemişlikler, makul bir 

düzeyde, çözüm olabilir. Sonunda Cage, Eylül 1958’de rastlantı ve notalama tekniğini 

anlatmak ve örnekler sunmak üzere Avrupa modern müziğinin beşiği konumundaki 

Darmstadt’a davet edilir ve burada “Süreç Olarak Kompozisyon” (Composition as 

Process) adlı, ses getiren bir konuşma yapar. 555  Birkaç ay öncesinde Darmstadt 

Enstitüsü’nün davetlisi olarak ilk sequenza’sını, yani “açık dizisellikle”556 kurduğu 

Sequenza I’i bestelemiş olan Berio’nun, Cage’le ve onun raslamsallık fikirleriyle 

doğrudan teması için önemli bir tarihtir bu; zira iki ay sonra (Kasım 1958’de) Berio, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
552 a.g.k. s. 171. 
553 a.g.k. s. 173. (Köşeli parantez bize ait.) 
554 Semih FIRINCIOĞLU, “Giriş”, s. 42 (John CAGE, Seçme Yazılar, haz. ve çev. Semih Fırıncıoğlu). 
555 a.g.k. s. 42-43. 
556 Bkz. çalışmamızın 3.1.3. Açık Dizisellik adlı bölümü. 



	
  

	
  

141	
  

Amerikalı besteciyi Milano’da kurduğu Fonoloji Stüdyosu’na davet edecektir.557 Cage, 

Cathy Berberian’a armağan ettiği Aria ile Berio-Berberian çiftine ithafen yazdığı 

Fontana Mix adlı elektroakustik yapıtlarını birkaç ay boyunca çalışacağı bu stüdyoda 

besteler.558 

 

Berio’nun Cage’le kurduğu bu hayati iletişimde Amerikalı besteciyi Avrupa’ya 

davet eden Darmstadt okulunun ve onun lideri konumundaki Boulez’in rolü yadsınamaz 

elbette. Zira Boulez ve Cage bu tarihten çok daha önce, 1949’da Paris’te buluşmuşlar ve 

1954’e kadar sık aralıklarla mektuplaşmışlardır. 1951’de yazdığı bir mektupta 

Boulez’in Cage’e yazdığı bir tümce, rastlantı fikrine Avrupalı modernist bestecilerin 

bakış açısını açık eden ilk işarettir: “Şansın yoğun olarak denetlenmesi gerektiğine 

inanıyorum.” 559  Boulez, Latince’de şans, talih, tavla zarı anlamlarına gelen alea 

sözcüğünden türettiği “aleatorik müzik” (musique aléatoire) kavramıyla kontrol edilen 

rastlantıyı, denetimli raslamsallığı önerir bestecilikte. 1957’de bu konuya ilişkin yazdığı 

“Alea” adlı makalesinde “şansın belirli bir düzeydeki esnekliğe bağımlı olarak müzikal 

yapılarca emilebileceğini,” 560  dolayısıyla “şans ile yapı / düzenli-bir-bütünlük 

kavramlarının birbirini tamamlaması gerektiğini”561 öne sürer ve “Cage, doğal olarak, 

buna son derece içerler.”562 Cage ve Boulez arasındaki tutkulu entelektüel tartışmaları 

yakından takip eden Berio, Eco’nun Açık Yapıt’ta önerdiği gibi, düzen-düzensizlik 

dengesinden (bu durumda Boulez’den) yana olsa da, Cage’i tamamen dışlamaz. Sadece 

onu Milano’ya davet etmesinden anlamayız bunu: İtalyan bestecinin yalnızca dört sayı 

çıkardığı −ve Eco’ya göre tarihi önemdeki dergisi563− Incontri Musicali’nin (Müzikal 

Karşılaşmalar) Ağustos 1959 tarihli 3. sayısının Açık Yapıt’ın ilk makalesinin564 yanı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
557 Rosina TORRISI, “Fontana Mix: Il Gioco del Caso”, I Quaderni della Civica Scuola di Musica, 
Sayı 21-22, s. 34. (Çeviri ve vurgu bize ait.) 
558 Irna PRIORE, “Vestiges of Twelve-Tone Practice as Compositional Process in Berio’s Sequenza I 
for Solo Flute”, Sequenza Series, ed. Janet Halfyard - David Osmond-Smith, s. 194. 
559 a.g.k. s. 194. 
560 Paul GRIFFITHS, “Europe 4: Mobile Form, 1956-1962”, Modern Music and After: Directions 
since 1945, s. 105. 
561 Roberto DOATI, “Il Caso Filtrato: Scambi di Henri Pousseur”, I Quaderni della Civica Scuola di 
Musica, Sayı 21-22, s. 31. (Çeviri bize ait.) 
562 Semih FIRINCIOĞLU, “Giriş”, s. 39 (John CAGE, Seçme Yazılar, haz. ve çev. Semih Fırıncıoğlu). 
563 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 12. 
564  “Hareketli Yapıt ve Çağın Bilinci” (Umberto ECO, “L’opera in movimento e la coscienza 
dell’epoca”, Incontri Musicali, Sayı 3, s. 32-54.) 



	
  

	
  

142	
  

sıra hem Boulez’in “Alea”sına hem de Cage’in “Lecture on Nothing”ine565 yer vermiş 

olması566 bir rastlantı mıdır? 

 

Cage’le ilgili uzun açıklamalarımızla gelmek istediğimiz ve nihayet ulaştığımız 

nokta, Açık Yapıt’ın ilk makalesinin ilk sayfalarıdır: Eco’nun dört Avrupalı modernist 

besteciden (Stockhausen, Berio, Pousseur ve Boulez’den567) kontrollü rastlantı (yani 

düzenli düzensizlik) üzerine birer örnek sunduğu bu sayfalarda bir etken olarak 

Cage’den söz açılmasa da 568  bestecilikteki modernist krizin aşılmasında Cage’in 

yadsınamaz bir rolü vardır. Roberto Doati, Eco’nun burada yer verdiği örneklerden biri 

olan Pousseur’ün Scambi’si (1957) üzerine yazdığı “Süzülmüş Rastlantı”569 (Il caso 

filtrato) adlı makalesinde şunları söyler: 

 
50’li yılların ortalarından itibaren Cage’in müziği kıtamızda etkili olmaya başladı. 
Cage’in 1958’de Darmstadt’ta belirlenmemişlik üzerine verdiği seminerlerde atılan ve 
belirlenimci teknikleri sıvılaştıran o tohumu ilk “gagalayanlar” Stockhausen, Boulez, 
Berio ve Pousseur olmuştur.570 
 

Avrupalı besteciler Cage’in aşırı uçlarda, kaosun eşiğinde salınan raslamsal 

düşüncesini dizginleyerek, denetimli bir dozda kullanırken, bu uygulamaları düzen-

düzensizlik diyalektiği üzerinden sanatsal bir kurama dönüştüren ise Eco’dan başkası 

değildir. 50’li yılların sonunda yaptığı −ve bir kısmını Berio’yla birlikte 

gerçekleştirdiği− yoğun Joyce okumaları bu denge kuramında Eco’ya ufuk açar,571 ki bu 

ufuk Epifaniler’in hem ismine (“epifani, James Joyce’un sanatının belkemiğini 

oluşturan kavramların en önemlisidir”572) hem de cismine (yapıtın merkezinde yer alan 

“E” ve “d” bölümündeki alıntılara) yansıyacaktır. Timothy Murphy “Joyce’tan Sonra 

Müzik: Post-Dizisel Avangard” adlı makalesinde bu türden yansımaları incelerken, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
565 “Hiçbir Şey Üzerine Bir Konuşma” (Çeviri: Semih Fırıncıoğlu, s. 112) 
566 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 9. 
567 “Açık Yapıt Poetikası”nın ilk versiyonunda yer almayan Boulez’in 3. Piyano Sonatı örneğini Eco, 
Berio’nun önerisiyle eklemiştir. Bkz. Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 13. 
568 Eco’nun bu tercihi, Cage’in “düzen” kavramını ciddiye almayan tavrıyla kuşkusuz ve haklı olarak 
ilişkilidir. 
569 Yalnızca bu başlıkta bile “düzenlenmiş düzensizlik” ilkesi fark edilmektedir. 
570 Roberto DOATI, “Il Caso Filtrato: Scambi di Henri Pousseur”, I Quaderni della Civica Scuola di 
Musica, Sayı 21-22, s. 31. (Çeviri bize ait.) 
571 Irna PRIORE, “Vestiges of Twelve-Tone Practice as Compositional Process in Berio’s Sequenza I 
for Solo Flute”, Sequenza Series, ed. Janet Halfyard - David Osmond-Smith, s. 195-196. 
572 James JOYCE, Kahraman Stephen, çev. Merve Tokmakçıoğlu, s. 213. (Alınan tümce çevirmene 
aittir.) 



	
  

	
  

143	
  

Eco’nun savunduğu düzen-düzensizlik dengesini de bütünsel örgütlenme - Cage 

dengesi üzerinden açıklar: 

 
Eco’nun müzikal açık yapıt örnekleri, katı bir şekilde bestelenmiş olan ama 
Stockhausen’in Klavierstück XI’i (1957) gibi çok farklı sıralamalarda bir araya 
getirilebilen ya da Berio’nun flüt için Sequenza’sının (1958) süre ve tempo değerlerinde 
olduğu gibi, sıralamaları sabit olsa dahi iç ilişkileri değişebilen bölümlerden oluşur; 
açık bir yapıt ne caz veya Hint ragası gibi bir doğaçlamadır, ne de Cage’in Zen-etkili 
yapıtlarında olduğu gibi niyet ve denetimin tam anlamıyla reddidir. Açık yapıtlar 
önceden-tasarlanmış bir yapıdan yoksun ve belirsiz değildirler, çok farklı ama 
tamamıyla belirli yapılar arasında asılı dururlar. Böylece bir bestecinin, en azından 
prensipte, erken Boulez ve Stockhausen’ın bütünsel örgütlenme fikriyle zirveye ulaşan 
“tam denetim”i ile Cage’in raslamsal yapıtlarının ayırt edici özelliği olan “yorum 
özgürlüğü”nün zıt tahakkümleri arasında uzlaşmasını sağlar.573 
 

Berio’nun peşinden gittiği tam da budur, “sistematik olanla düzensiz olanın, 

analitik olanla doğaçlama olanın, kesin olanla esnek olanın zıtlıkları” 574  arasında 

uzlaşmaktır. Bu ilke, Eric Salzman’ın deyimiyle “biçim verilmiş bir tutarsızlık,”575 

Tahsin Yücel’in sözleriyle “hem bir dağılma, hem bir toplanma,”576 Eco’nun ifadesiyle 

ise “açıklık”tır. 

 

Peki, Epifaniler’in “G” ve “e” bölümlerini çözümlemek için yola çıktığımız bu 

yazıda Cage üzerinde neden bu kadar uzun durduk? Ve neden diğer bölümler için değil 

de özellikle bu bölümler için hissettik bu gereksinimi? Bu soruların yanıtı için 

yazımızın başını anımsamak yeterlidir: Bu bölümleri birbirine bağlayan en önemli 

niteliklerden ve Sanguineti-Simon çizgisini birlikte değerlendirmemize neden olan 

gerekçelerden ilki, “G” ve “e” bölümlerinin Epifaniler’in tüm bölümleri arasında 

düzensizlik, belirsizlik ve karmaşadan (kaostan) en büyük oranda yararlanılan, yani en 

Cagegil, en taşist (lekeci) bölümler olmalarıdır. Başka bir deyişle, Cage’i Fontana Mix’i 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
573 Timothy S. MURPHY, “Music After Joyce: The Post-Serial Avant-Garde”, Hypermedia Joyce 
Studies, 2/1 (Irna PRIORE, “Vestiges of Twelve-Tone Practice as Compositional Process in Berio’s 
Sequenza I for Solo Flute”, Sequenza Series, ed. Janet Halfyard - David Osmond-Smith, s. 195). Çeviri 
bize ait. 
574 Başak BEYKOZ, “Yeni Yıl Armağanımız Olsun”, Cortázar’ın Takipçi’si üzerine bir değerlendirme, 
BirGün Kitap, 13.1-9.2.2016. 
575 Aaron COPLAND, Yeni Müzik (1900-1960), çev. Ali Cenk Gedik, s. 169. 
576 Tahsin YÜCEL, “Önsöz”, s. 9 (Claude SIMON, Tramvay, çev. Samih Rifat). 



	
  

	
  

144	
  

bestelemek üzere Milano’ya davet eden Berio, Amerikalı besteciyi kavramsal olarak 

“G” ve “e”de577 somutlaştırarak Avrupalı Epifaniler’in içine de davet ve dahil etmiştir! 

 

3.4.4. Epifaniler’deki Cage 

 

Cage’in temsil ettiği mutlak düzensizlik ve dolaysız rastlantı kavramlarının 

öncelikle Sanguineti ile ilişkisini açabilmek için Açık Yapıt’ta Sanguineti’den 

bahsedilen tek sayfaya geri dönmenin tam vakti: 

 

Yabancılaşmayı ondan uzaklaşarak ve onu yeniden üreten bir biçim içinde 
nesnelleştirerek açıklamaktan başka bir yol yoktur. Bu görüş Sanguineti’nin “Poesia 
Informale” başlıklı denemesinde ortaya konan görüştür; doğru, bazı şiirler bir sinir krizi 
sonucu ortaya çıkmış gibi görünebilir ama bu sinir krizi her şeyden önce tarihsel bir 
krizdir; düzenle uzlaşan bütün bir dili ortaya koymak ve fark ettirmek için 
benimsemek, özgürlüğe ulaşmanın tek yolu kültürel bir süreç içinde belirlenebileceği 
için, avangardın çelişkilerinin şiddetini artırmak ve çözülmek istenen krize yüksek 
dozda maruz kalmak, tüm Palus Putredinis’ten 578  geçmek söz konusudur; çünkü, 
“Masum olmak mümkün değildir,” ve “biçim, bizim için her durumda yalnızca 
biçimsizlikten ve beğenelim, beğenmeyelim, bize ait olan bu biçimsiz ufuktan 
doğar.”579 
 

20. yüzyılın ikinci çeyreğinde modern Avrupa uygarlığının esneklik ve özgürlük 

barındırmayan mutlak, totaliter, faşist bir düzene doğru aldığı yol ve hemen sonrasında 

modernist bestecilerin −bambaşka amaçlarla da olsa− uyguladıkları bütünsel 

örgütlenme / tam denetim kuramı, ortak bir özelliğe sahip görünür: Bunlar birer 

yabancılaşmadır, yani tarihsel birer krizdir. Modernizm bu yabancılaşmaları “krize 

yüksek dozda maruz kalarak” (müzikte tam denetimden, yani dolayımlı rastlantıdan; 

toplumsal anlamda ise “yaşanabilecek en kötü şeylerin yaşandığı, her türlü değerin 

çürüdüğü bir aşama”dan, 580  yani faşizmden ve 2. Dünya Savaşı’ndan geçerek) 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
577 “G” ve “e” harflerinin cage sözcüğünün son harfleri olması bu kez, Cage hatırına, hoş bir rastlantı 
olabilir. 
578 “(Lat.) Çürümenin bataklığı; (...) Sanguineti’nin “Laborintus” şiirinin başkarakteri, günümüz [modern] 
insanının simgesi.” (Çev. Tolga Esmer’in notu) “Pis kokular salan balçık, anlamında Latince deyim. 
Toplumdaki ahlaksal çöküntüyü simgelemek için, değerlerin içerisinde çürüdüğü bir bataklığı anlatmak 
için kullanılmaktadır. Dante, İlahi Komedya’da cehenneme girmeden önce pis kokulu bir balçığın 
olduğunu ifade eder ve ancak bu bataklık geçildikten sonra cehenneme girildiğini anlatır. Bununla, 
yaşanabilecek en kötü şeylerin yaşandığı, her türlü değerin çürüdüğü bir aşamanın olduğu ve daha 
ilerisinin cehennem olduğu, daha beter başka bir yerin olmadığı anlatılmaktadır.” (Çev. Pınar Savaş’ın 
notu.) 
579 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 319. (Vurgular bize ait.) 
580 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 223. (Çevirmenin notu.) 



	
  

	
  

145	
  

aşmıştır. 581  Joyce bölümünü çözümlerken bahsettiğimiz “Antik Roma’da Güneş’in 

gecenin rahminde olgunlaşıp doğduğu”582 inancı gibi, Cage’in ilkel, akıldışı/irrasyonel, 

her şeyin eşdeğerli, canlı, çoğul ve çelişkili olduğu, düzensiz, “kirli”,583 biçimsiz 

müziği −makul bir dozda maruz kalındığında− bize biçimi doğuracak olan ufku 

sağlayabilir. Öyle ya, su, bulanmayınca durulmaz. Ya da, bulmak için kaybetmek 

gerekir. Sanguineti’nin söylediklerine daha yakından bakacak olursak daha fazla ortak 

anahtar kavramla karşılaşırız: 

 
Her şeyin üstesinden geleceğimiz ve yalnızca kirli ellerle değil aynı zamanda 
omuzlarımızda çamurla diğer taraftan çıkacağımız umuduyla kendimizi akıldışılığın 
[irrationalism] ve biçimciliğin [formalism] labirentine, yani anarşizmin ve 
yabancılaşmanın Palus Putredinis’ine baş aşağı atmalıyız.584 
 

David Osmond-Smith, Berio’nun da “omuzlardaki çamura” gerek olduğu 

görüşünü paylaştığını, bunu Laborintus II’den585 (1965) sonraki beş yıl içinde ürettiği 

büyük vokal işlerin, özellikle de Sinfonia (1968) ve Opera’nın (1970) metinlerinin 

Sanguineti’ninkine benzer bir delişmenlik/dikkafalılık (heady brew) taşıdığı 

gerçeğinden çıkarabileceğimizi söyler.586 Bu büyük yapıtlara Epifaniler’i eklememenin 

haksızlık olacağı kanısındayız.587 Çünkü özellikle Epifaniler’de önemli olan, modernist 

ve ilerici bir aşma niyetinin, Sanguineti’nin dediği gibi bir “üstesinden gelme” 

çabasının canlı olması, yani Cagegil tavrın bir amaç değil, araç olmasıdır. Berio, vokal 

jestlerle ilgili bir denemesinde Sanguineti’den aynı alıntıyı yaparken bu gerçeğe dikkat 

çeker: 

 

Jestin, yaratıcı olmak için, bir şeyin canına okuması gerekir, diyalektik olmalıdır ve 
“tiyatro”sundan sıyrılmamalıdır; E. Sanguineti’nin dediği gibi, deneyimin palus 
putredinis’iyle, yani çamuruyla kirlenme pahasına bile olsa. Yani aşmaya çalıştığı 
şeyin hep birazını kendinde içerebilmelidir.588 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
581 Aşmış mıdır? Bu soru toplumsal anlamda maalesef halen geçerli. 
582 Ayşe Emel MESCİ, “Her Gecenin Bir Sabahı”, Cumhuriyet, 3.4.2017. 
583 “Temizlik, bir düzen vizyonudur.” (Zygmunt BAUMAN, Postmodernizm ve Hoşnutsuzlukları, çev. 
İsmail Türkmen, s. 14.) “Kir, özünde düzensizliktir.” (a.g.k. s. 17.) 
584 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 72. (Çeviri, parantezler ve koyu vurgular bize ait.) 
585  Berio bu yapıtı Sanguineti’nin Palus Putredinis’inin başkarakter olduğu Laborintus şiirinden 
bestelemiştir. 
586 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 72. 
587 Üstelik, Berio’nun Epifaniler’i yeniden gözden geçirip düzenlediği yıl (1965) Laborintus II’yi 
bestelediği yıldır. 
588 Luciano BERIO, “Del gesto e di Piazza Carità”, Scritti sulla musica, s. 35. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

146	
  

 

Bir modernist olarak Berio’nun aşmaya çalıştığı salt düzensizliğe, Epifaniler’in 

“G” ve “e” bölümleri bu nedenle “yüksek dozda maruz” kalmıştır. Bu iki bölümün fazla 

“açık” olan biçimsiz tavrı, onlardan sonra gelen Brecht (“b”) bölümü ile dengelenecek, 

bir nevi aşılacaktır. “G” ve “e” bölümlerinden sonra diğer taraftan, yani “b”den 

çıkıldığında “Galileo’nun dediği gibi, ellerimizin boş olmasındansa kirli olması daha 

iyidir.”589 Bunları düşününce, Brecht’in başyapıtlarından birinin Galileo’nun Yaşamı 

olmasına şaşmamak gerek. 

 

Peki ya Simon? Berio’nun Fransız yazardan alıntıladığı metnin yukarıdaki bakış 

açılarıyla ortaklığına eğilmek için önce Cage’e dönelim ve Rosina Torrisi’nin “Fontana 

Mix: Şans Oyunu” makalesi ışığında Fontana Mix’in estetiğine göz atalım. 

 

Cage’in Milano’ya ulaştığında yaptığı ilk işlerden biri RAI Fonoloji 

Stüdyosu’nun ses teknisyeni Marino Zuccheri’yle birlikte ortam sesleri kaydetmek 

üzere şehir turuna çıkmak olur. 

 

İlk durakları hayvanat bahçesidir. O gün [şans eseri] sisli ve soğuk olduğundan 
birçok hayvan kafeslere sığınmıştır, onlar da bir tek havuzdaki fokların çıkardıkları 
sesleri kaydederler. Sonra sırasıyla Rinascente’deki büyük mağazalarda, 1 numaralı 
tramvayda, kilisede, yollarda ve şantiyelerdeki gürültüleri kayıt altına alırlar. Bunlara 
radyo sesi, Cage’in ev sahibi Bayan Fontana’nın konuşan ve şarkı söyleyen sesi, 
Mussolini’nin sesi ve Milano’nun dağ köylerinden birkaç türkü kaydı daha eklenir ve 
malzemeler tamamlanır. (…) Cage [“her şeyin eşdeğerliliği” inancıyla] tüm sesleri 
karıştırırarak [mix] toz haline getirir ve yeni bir yapıt doğar: Fontana Mix.  

Bu yapıt Doğulu bir Koan gibidir, içinden Aydınlanma ve zekâ mağlubiyetinin 
filiz vereceği çözümsüz bir bilmecedir. Bu, akılcı değil algısal bilgiye ve yeni dinleme 
perspektiflerine açılan böylesine karışmış, üst üste binmiş, zıt ve tamamlayıcı seslerin 
ortamlarını ayırt etmek istemeye çalışmanın da mağlubiyetidir aynı zamanda. (…)  

Tıpkı siyah ya da renkli mürekkep lekelerinin bizde sürekli farklı imgeler ve 
durumlar yaratması gibi Fontana Mix’in ses “lekeleri” de algımız için kısmen 
yapılandırılmış, belirsiz ve dolayısıyla gerçeğe “sahip” olmakla, dolaysızlıkla ilişkili 
kışkırtıcı durumları temsil eder. Görüntüler, sesler, fonemler [nesneler] bize yansır; 
tıpkı bizim onlardaki yansımamız gibi.  

John Cage, her şeyin eşdeğerde, canlı, akış halinde olduğu ve partiler arasında 
belirgin bir muhalefetin olmadığı tamamen ilkel ve antik bir duyarlılığın algısal 
yöntemlerini yeniden keşfedip yaşamaktadır. (…)  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
589 Luciano BERIO, “Del gesto vocale”, Scritti sulla musica, s. 68. (Çeviri bize ait.) Ayrıca bkz. Bertolt 
BRECHT, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 86: “Varsın kirlensin, 
ama boş olmasın ellerim.” 



	
  

	
  

147	
  

Anlık olarak ortaya çıkmakta özgür olan sesler ve gürültüler, bir programın 
yokluğunu adeta göklere çıkarır. Zaten Cage için tüm dünya oluş halindeki bir 
konserdir, bir happening’dir, seslerin ve olayların bir zincirlemesidir.590 
 

Bu kapsamlı değerlendirmeye Açık Yapıt’tan da birkaç tümce ekleyelim. 

Torrisi’yle ortak kavramlar içeren sözlerinde şöyle diyor Eco: 

 
Cage’in (soprano ve manyetik bant için [yazdığı]) Fontana Mix yapıtı591 için somut 
gürültüler ve elektronik seslerle yaptığı montajı izleyebilenler, onun önceden 
kaydedilmiş manyetik bantlara nasıl değişik renk çizgileri verdiğini (…) ve 
ölçülemezliğin mantığına uygun bir ses sekansını nasıl elde ettiğini görmüştür. Tao’nun 
huzurlu birliği içinde her bir sesin değeri tüm seslerle aynıdır, (…) seyirciye yalnızca 
kendi kültürünü bir kenara bırakıp yeniden keşfedilmiş müziksel bir sonsuzun 
anlıksallığında592 kendini kaybetmek kalacaktır.593 
 

“Sonsuzun anlıksallığı”, aklımıza kaçınılmaz −ve epifani kavramıyla ilişkili− 

olarak “sonsuz şimdi”, “sonsuz akışın sürekliliği” ve “mükerrer bir şimdi” kavramlarını 

getirecektir. Epifaniler’deki son epifani olan “e” bölümünün594 metnini çözümlemek 

için artık yeterli araca ve anahtar kavrama sahibiz: 

 
Ölülerin yüzündeki şu aptalca şaşkınlık ifadesiyle, alık bir biçimde ağzı açık, gözleri de 
açık ancak bu gözler önünde uzayan şu dar evren şeridini, koyu kırmızı kiremitlerden 
yapılmış şu aynı duvarı görmeye muktedir değildi (pürtüklü bir maddeden yapılmış, 
sağlam, kısa ve kalın tuğlalar, en açık olanlar pas renginde bir zemin üzerinde koyu 
lekeler taşımakta, en koyu olanlar ise kurumuş kan rengindeki zemin üzerinde 
esmerimsi bir lal renginde bazen de koyu mora kadar gidebilecek, neredeyse mavi 
renkte lekelerle bezenmiş, sanki tuğlaların oluştuğu maddenin içinde demir köpüğü, 
kömür atığı vardı, sanki onları pişirmiş olan ateş kasap tezgâhındaki et gibi (turuncudan 
mora kadar aynı renk tonlarındaki) kanlı, madeni ve vahşi bir şeyi, neredeyse koyun 
koyuna [sırt sırta] yapışmış olduğu bu toprağın yüreğinin ta kendisini, sert ve lal rengi 
etini sertleştirmişti) duvarın daha açık renkteki birleşme yerleri grimsi bir yapı harcıyla 
doldurulmuştu, Georges bu harcın içinde birbirine karılmış kum tanelerini 
görebiliyordu, bir de duvarın tam dibinde düzensiz bir biçimde bitmiş hafif yeşil bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
590 Rosina TORRISI, “Fontana Mix: Il Gioco del Caso”, I Quaderni della Civica Scuola di Musica, 
Sayı 21-22, s. 38. (Çeviri, vurgular ve köşeli parantezler bize ait.) 
591 Çevirmen Tolga Esmer “yapıtı” yerine “aryası” demektedir, ancak özgün metinde böyle bir sözcüğe 
rastlamıyoruz (bkz. Umberto ECO, Opera Aperta, s. 221). Cage’in Berberian’a ithaf ettiği Aria adlı 
yapıtı Fontana Mix ile beraber de icra edilebilir (edilmiştir de); ancak söz konusu iki yapıt aslen 
birbirinden bağımsızdır. 
592 Tolga Esmer’in “müziksel bir sonsuzluğun dakikliğinde” olarak çevirdiği puntualita’ di un infinito 
musicale ifadesinin epifani kavramıyla ilgisini belirginleştirmek amacıyla “müziksel bir sonsuzun 
anlıksallığında” olarak çevirdik. 
593 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 253. (Vurgular bize ait.) 
594 Berio, Simon’dan sonra gelecek olan Brecht bölümünün epifani kavramıyla bir ilgisinin olmadığı 
söyler. Bkz. Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). http://www.lucianoberio.org/node/ 
1652?56 4676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. 



	
  

	
  

148	
  

yaban otunu (bu ot, duvar ile yerin oluşturduğu iki yüzeyi birbirine bağlayan bitişim 
çizgisini, eklem yerini, birleşme hattını saklamak için orada bitmiş gibiydi) ve biraz 
daha öncesinde de, miğfer siperliğinin üst kısımlarını, çiçeğini (ya da belki de 
tomurcuklarını) görme imkânı vermediği kalın saplı bir bitkinin çıkış noktalarını 
görebiliyordu (acaba bunlar gülhatmiler ya da yeni açmış ayçiçekleri miydi?): Aşağı 
yukarı başparmağı kalınlığında, üzerinde oyuk çizgiler ya da daha doğrusu açık yeşil, 
neredeyse beyaz renkte uzunlamasına yivler olan ve üstü yumuşak tüylerle kaplı, yatık 
değil de sapa dik olarak uzayan, aşağıdaki ilk yaprakları şimdiden solmuş ve kurumuş 
bir şekilde sarkmakta, kemirilmiş marul yaprakları gibi pörsümüş, kenarları sararmış, 
ancak yukarıdaki yapraklar ince damarlardan, kanallardan, kollardan oluşan bakışımlı 
bir ağ gibi dallanmış açık renkteki damarlarıyla hâlâ kapalı ve tazeler, yaprakların ilikli 
ve kadifemsi öz maddesi, (pürtüklü, madeni ve kanlı tuğlaların üzerinde seçilen) 
inanılmaz derecede yumuşak, tüy gibi hafif bir şey, yalnızca hafif bir titremeyle 
sallanan, neredeyse hareketsiz filizler, yüksek bitkilerin sağlam saplarıysa kesinlikle 
hareketsiz, geniş yapraklar durgun havada zaman zaman uyuşukça kıpırdıyor, diğer 
yandan yoldan gelen bu korkunç uğultu [bu kocaman gürültü] devam ediyordu: Top 
patlaması değil (dingin ve duru gün sonunda, top patlaması, savaşın, etkisine 
inanılmayan, gecikmiş ve uzlaşılmış son sıçramaları olarak, ancak çok uzaktan, şuradan 
buradan duyuluyordu artık − tıpkı memurların ya da işçilerin, ofislerinin ya da 
atölyelerinin kapanış saatini beklerken tembel tembel yaptıkları el kol hareketleri, 
sözümona işler, sözde çalışma gibi)595 
 

Simon’un metni, sıradan nesneler (tuğlalar, bitkiler, ama özellikle de duvar) 

karşısında yaşanan şaşkın, yani beklenmedik bir “aydınlanma”nın noktasız, bilinç 

akışı596 halindeki epifanisidir. 2. Dünya Savaşı’nda vurulmuş, toprakta sırtüstü yatan bir 

askerin gördüğü ve duyduğu belki de son görüntülerin, gürültülerin, “seslerin ve 

olayların bir zincirlemesidir”. “Karışmış, üst üste binmiş, zıt ve tamamlayıcı” unsurlar 

yalnızca renk tonlarındaki çeşitlilikten/çoğulluktan (kırmızı, pas rengi, kan rengi, lal 

rengi, mor, mavi, turuncu, gri, yeşil, beyaz) değil, ölüm (ör. kan) ve yaşam (ör. çiçek) 

imgelerinin hep beraber, eşdeğerde sunulduğu “ilkel ve antik bir duyarlılıktan” 

çıkarsanır. Akan metindeki bilgi “akılcı değil algısaldır”, mürekkep lekelerinin ya da 

Fontana Mix’in ses “lekelerinin” yarattıklarına benzer bir “sürekli farklı imgeler” 

silsilesiyle karşılaşır özne. Anlık, belirsiz ve dolaysız bir iletişimin hâkim olduğu bu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
595 Claude SIMON, Flandra Yolu, çev. Sündüz Öztürk Kasar, s. 220-221. (Vurgular bize ait.) Aynı 
metnin çevirisi için başvurduğumuz Seren Akyoldaş, “ventre à ventre” sözünü “sırt sırta”, “ce 
gigantesque vacarme” sözünü ise “bu kocaman gürültü” olarak Türkçeleştirmiştir. Bu çevirileri de metnin 
içinde, köşeli parantezlerle verdik. 
596 Simon’un yararlandığı bilinç akışı tekniği ve doğaçlama anlayışını kavramak için şu sözlerini 
dinleyelim: “Sözcüklerin her birinin doğurduğu imge bolluğu yüzünden (sözgelimi, “kullandığım 
mürekkep mavi” dediğim zaman, düşüncemdeki bu ortaklaşa nitelikten dolayı dünyanın bütün mavi 
nesnelerini ansızın hatırlıyor ve onların başlangıçta bulunmadıkları düşünme sürecimin içine girip 
yerleştiklerini görüyorum), ilk söylediklerimden uzaklaşıyorum ve böylece ilk söylediklerim, yazmaya 
devam ettiğim sürece çıkan engeller ya da her an ortaya çıkan yeni perspektifler dolayısıyla yozlaşıyor ve 
değişikliğe uğruyor.” Claude SIMON, “Kimin İçin Yazıyor Öyleyse Sartre?”, çevirmen bilgisi 
verilmemiş, Yeni Dergi, Sayı 1, s. 15. 



	
  

	
  

149	
  

meta-anlatının sunduğu imgeler hem “temiz” (ör. yeni açmış ayçiçekleri, tüy gibi hafif 

bir şey, durgun hava, dingin ve duru gün) hem de “kirli”dir (ör. pas, leke, kan, savaş); 

kirlenmiş bir masumiyet ise bize “masum olmanın mümkün olmadığı” çelişki dolu ve 

düzensiz bir dünyanın, yani elimizdeki “modern” uygarlığın tanımını yapar. 

 

Fontana Mix ile Flandra Yolu arasında kurduğumuz kavramsal bağlar 

görüldüğü üzere hayli fazladır. Ancak, böylesi bir düzensizlik, belirsizlik ve “kirli”likte 

dahi, Eco ve Berio’nun önemsediği gibi bir düzen vardır, olmalıdır da. Simon’u 

Cage’den ayıran birincil nitelik de budur: Malzemenin ilerleyeceği yolu denetlemek, bu 

yolun nasıl bir düzensizlik içereceğine karar vermek. Daha önce de belirttiğimiz 

yineleme ve döngüsellikle düzenlenmiş olan kesikli bir süreklilikle, bozulmuş bir 

yönelmişlikle sağlanır bu. Yineleyelim: Cagegil tavır bir amaç değil, araçtır. Sanguineti 

gibi Simon da dolaysız rastlantının, taşizmin (lekeciliğin) karşısında olsa da, Berio’nun 

söylediği gibi, diyalektik sebeplerden, aşmaya çalıştığı ya da karşı olduğu şeyin kontrol 

edilebilir bir kısmını kendinde içerir, içerebilmelidir. 

 

3.4.5. Düzensizliği Dengeleyen Düzen 

 

 Berio-Eco poetikasının düzen vurgusunu açıklamaya yukarıda Cage’i ve 

Simon’u karşılaştırırken başvurduğumuz “leke” imgesinden yararlanarak devam edelim. 

Eco, “düzensizlik içinde çok küçük de olsa bir düzene izin veren hassas bir denge”597 

öneren sanat anlayışını açıklamaya çalışırken, tıpkı Torrisi gibi, mürekkep lekelerini 

kullanır: 

 
Şimdi beyaz bir kâğıt parçası alalım, ikiye katlayalım ve katlanmış sayfalardan birinin 
üzerine mürekkep damlatalım. Elde edeceğimiz leke [Cage’in müziği gibi] tümüyle 
rastlantısal ve düzensiz olacaktır. Daha sonra mürekkep lekeleri olan bölümü hâlâ beyaz 
olan yüzeyin üzerine gelecek biçimde katlayalım. Kâğıdı yeniden açtığımızda, 
elimizdeki lekeye belli bir düzen gelmiş olduğunu görürüz. Örneğin öğelerin simetrik 
yinelenmesi. Bu yinelenme en temel artık-bilgi biçimidir ve olasılık yasasınca oluşacak 
en sade form budur. Şimdi göz, her ne kadar son derece belirsiz bir betimlemeyle karşı 
karşıyaysa da, en belirginlerinden sayılan birkaç dayanak noktasına sahiptir: Belirli bir 
yönle ilgili göstergeler, olası ilişkiler hakkında öneriler vardır. Ama göz hâlâ 
özgürdür.598 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
597 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 130-131. 
598 a.g.k. s. 130. (Köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

150	
  

 

Daha sonra verdiği çakıl taşları örneği ise Cage’in düzen içermeyen, biçimsiz, 

kontrolsüz müziğini tanımlar sanki: 

 

Çakıl taşları döşenmiş bir yola bakan kişi, neredeyse rastlantısal olarak dağıtılmış çok 
sayıda öğenin bir arada bulunduğunu görür. Bu dağılımda hiçbir kural yoktur, 
biçimlenimleri son derece açık olup, üst düzeyde enformasyon içerir. Noktaları hiçbir 
özel yön izlemeye gerek duymadan, istediğimiz kadar çok çizgiyle birleştirebiliriz. 
Ancak (…) bu eş-olasılık [entropi] fazlalığı enformasyon potensiyelini artırmaz, tam 
tersine hiçe indirger. Ya da bu potensiyel matematiksel bir düzeyde kalır, iletişim 
düzeyinde yoktur bile, çünkü gözün izlediği hiçbir yön yoktur.599 
 

Modernizmin öncülerinden mimar Mies van der Rohe’un “az çoktur” (less is 

more) sloganının negatifiyle/tamamlayıcısıyla karşılaşırız burada: Çok, hiçtir. 

Kapitalizmin, serbest piyasanın ve “anything goes” anlayışıyla postmodernizmin de bir 

tanımıdır bu: Matematik, hesap, enformasyon potensiyeli üst düzeydedir, ama gerçek ve 

işlevsel anlamda iletişim yoktur. Tıpkı internetin gelişmesinin nitelikli iletişim ve  bilgi 

artışına yansımaması gibi. Bu durum Marx’ın kapitalizm eleştirisini de hatırlatır: 

“Şeylerin dünyasının değer kazanması ile insanların dünyasının değersizleşmesi doğru 

orantılıdır.”600 Çünkü aşırı, gereğinden fazla bir düzensizlik (ya da düzen) içinde yön, 

yönelmişlik, amaç kaybolur; yabancılaşma başlar. 

 

Berio aşırı düzensizlik / katıksız rastlantı konusunda Eco’dan farklı düşünmez. 

“Müzik Tiyatrosunun Sorunları” başlıklı denemesinde girdiği bu konuda Eco ve Torrisi 

gibi “leke” imgesinden −üstelik Simon’dan yaptığı alıntıdaki gibi bir “duvardaki leke” 

imgesinden− yararlanması, kaçınılmaz olarak “e” bölümünü getirir akla: 

 
Gerçekliğin her öğesine birbirleriyle denk olan ve rastgele bir değer vermek, her 
nesneye aynı kültürel itibarı atfetmek ve her şeyi olası bir meditasyon nesnesi olarak 
görmek elbette bir nesnellik okuludur, hayat için bir pedagoji biçimidir. Ama bu, 
öznelliğin sömürüsünün gerçek bir eleştirisi değildir, yalnızca bir anti-öznelciliktir ki bu 
bakış açısı şeyleri oldukları gibi bırakmaya ve kendi kendisinin esiri olarak kalmaya 
mahkumdur. [Katıksız] rastlantı, her türlü biçimselleştirmenin kör ve ölümcül bir 
kabulü olmaya denk düşer; bu bir çalgının sesi, bir sahne, bir radyo sesi, bir tabanca 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
599 a.g.k. s. 130. (Vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 
600 Bkz. dipnot 521. 



	
  

	
  

151	
  

patlaması, bir telefon zili, bir şarkı söyleme ya da konuşma biçimi olabileceği gibi 
duvardaki bir leke de olabilir.601 
 

“Duvardaki leke” imgesine Eco’da da rastlamamız tesadüf değildir; hem 

Epifaniler’deki tüm metinler gibi “e” bölümündeki Simon metnini de Eco önerdiği, hem 

Açık Yapıt’ta bahsi geçen Taşizm akımının ismi “leke” (Fransızca’da tache) 

sözcüğünden türetildiği, hem de bu akım hakkında yazılmış, tanınan bir makaleden 

(Herbert Read’in “Sismografik Sanat” adlı makalesinden) Açık Yapıt aracılığıyla 

Berio’nun da muhtemelen haberi olduğu için. Kimbilir, “e” ismi −Eco’nun baş harfi 

olmasının yanı sıra− belki de tüm bu nedenlerle ilişkili olarak Simon’un bulunduğu 

bölüme yerleşmiştir. 

 
Taşizm [Lekecilik] üzerine yazdığı “Un’arte sismografica” (Sismografik Sanat) başlıklı 
kafa karıştırıcı makalesinde Herbert Read kendisine, bir duvardaki lekeler karşısında 
duyulan özgür tepki oyunlarının estetik bir tepki olup olmadığını sorar. Ona göre iki 
durumdan ilkinde hayal gücünün ürünü olan bir nesne [örneğin, Simon metninde 
anlatıcının gerçekte görmediği ama hayal ettiği ateş, kasap kütüğü ya da işçiler], 
ikincisinde ise hayal gücünü uyaran bir nesne [örneğin, Cage’in Fontana Mix’inde 
parçalanmış, hatta tozlaşmış olan Mussolini konuşması] söz konusudur. İkinci durumda 
sanatçı [örneğin Cage] artık bir ressam değil, izleyicidir (yani lekeye bakıp formu hayal 
edendir). Demek ki bir lekede, denetleme öğesi, görüşü yönlendirecek form eksiktir. 
Her türlü kontrol biçimini reddeden taşizm, yaşamsallık/canlılık uğruna güzelliği feda 
eder demek ki.602 
 

Yukarıdaki eklemelerimizden de anlaşılacağı gibi; Cage, Mussolini’ye dair bir 

görüş/konum/yön almamızla (hatta onun sesini farketmemizle dahi) ilgilenmez (bu 

durumda Mussolini’nki yerine onun karşıtı bir figürün, örneğin Lenin’in ya da Stalin’in 

sesini koymak Cage’in kompozisyon sonucunu etkilemez); ama Simon, metni okuyan 

alımlayıcıya hayal üretir, seçer ve bunları belirli bir biçimde düzenleyerek okurun 

izlemesi için yön sağlar, dolayısıyla “ateş” yerine “alev” demek dahi Simon’a göre 

farklı bir biçim / yön / ‘çağrışımlar ağı’ önermektir. Simon’un bilinç akışı tekniğiyle 

yazdığı en doğaçlama metinlerinde dahi gözettiği bu anlayış, rastgele gibi görünse de 

rastlantıya yer vermeyen bir dildir: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
601 Luciano BERIO, “Problemi di teatro musicale”, Scritti sulla musica, s. 50. (Çeviri, vurgu ve köşeli 
parantez bize ait.) 
602 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 132 ve Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, 
s. 207 harmanı. (Köşeli parantezler ve vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

152	
  

Dilin doğrusal yapısı gereği [bir] manzaranın bileşenlerini birer birer sıralamak zorunda 
kalan (bu bile bileşenlerden kimilerine öncelik tanınması, öznel anlamda değer 
kazandırılması demektir) yazar, kâğıt üstünde bir sözcük yazmaya başlar başlamaz, (…) 
bizden önce de konuşan dilin içinde ve sayesinde kurulu ilişkilerin bu olağanüstü 
kümesine, bu olağanüstü ağına dokunur. Sözünü ettiğimiz bu öğelerin hiçbiri rastlantı 
sonucu ortaya çıkmaz, onlar insanın dünyaya ve şeylere ilişkin yavaş yavaş elde ettiği 
bilgiyi oluşturan parçalardır.603 
 

Simon, dolaysız rastlantıyı savunan taşizmin karşısında dururken, kimi 

“lekeciler”in sözde politik bağlanımını da şu sözlerle eleştirir: 

 
İçinde herhangi bir nesnenin görüntüsünü taşımayan nice renk yığınına “Devrim” ya da 
“Gelecek Güzel Günler” adı verilmiştir (ki bunları “Kırmızıların Uyumu” ya da 
“Şikago’da Bahar” diye adlandırmak aynı ölçüde kolaydır), ve bu bakımdan “lekeciler” 
de (tachiste) yürüyen Devrimin işgüzâr yardımcıları niteliğini kimi zaman 
benimsemişlerdir.604 
 

Tekrar Berio’ya dönelim ve onun biçimsizliği, keyfiliği, salt düzensizliği 

karşısına alan sanat anlayışının izlerini −deyim yerindeyse “lekelerini”− takip edelim: 

 
Sadece genel biçimin, yani dış kabuğun düzenlenip ayrıntının bir kenara bırakıldığı, 
sınırların belirlenip o sınırlar içindeki sorumlu ve gerçek ilişkilerin önemsenmediği 
keyfi yolculuklardan hoşlanmıyorum. : Güzel bir tasarım yapıp tiyatroya veren ve dekor 
laboratuvarlarındaki zavallılar o tasarımı gerçekleştirsin diye sabırsızlıkla bekleyen, 
bununla da sahne dekorculuğu yaptığını sanan kimi mimarlardan hoşlanmadığım gibi. 
Veya belirli işlevlerden yoksun, hayata, amaçlara ve insan emeğine saygılı olmayan 
mimarlıklardan hoşlanmadığım gibi. Mısır Piramitleri’ndense Park Avenue’deki 
amaçsız (ama fazla da amaçsız olmayan) bir gökdeleni yeğliyorum.605 
 

Berio’nun antik bir uygarlık yapıtına karşılık, −tüm olumsuzluklarına rağmen− 

içinde yaşadığı modern uygarlığın bir yapıtını yeğlemesi dikkat çekicidir. Bu tercih 

Eco’nun Zen ile Batı’nın olaylara yaklaşımını karşılaştırdığı şu sözlerini düşündürür: 

 
Bizim uygarlığımız Zen ustalarının öncülüğünü yaptığı, kayıtsız şartsız kendini 
yaşamsal güçlere bırakma olgusundan çok uzaktadır henüz. Bir Zen ustası oturup keyif 
alarak kendisini çevreleyen dünyadaki özgür potensiyeli izleyebilir: bulutların 
oynaşmaları, sudaki akisler, topraktaki ışımalar, çatlaklar, ıslak yapraklar üstündeki 
güneş ışınlarının yansımaları, çiy damlaları. Zen ustası için tüm bunlar sonsuzun 
onaylanması, Bütün’ün çok biçimli zaferidir. Bizim yaşadığımız kültürdeyse kendimizi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
603 Claude SIMON, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 33-34. (Köşeli parantez bize ait.) 
604 Claude SIMON, “Kimin İçin Yazıyor Öyleyse Sartre?”, çevirmen bilgisi verilmemiş, Yeni Dergi, 
Sayı 1, s. 18. 
605 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 96. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

153	
  

görsel ve hayali çağrışımlara bırakma arzumuzun belirli bir öneriye göre tasarlanmış, 
yapay bir dürtüyle yönlendirilmesi gerekmektedir. (…) Bizler hâlâ diyalektiklerin 
baskın olduğu bir kültürde yaşıyoruz.606 
 

“Düzen” kavramının izleri olarak görebileceğimiz “tasarı” ve “yön” 

kavramlarına değil de, Eco’nun kullandığı “yapay” (artificiale607) sözcüğüne eğilelim 

bir an için. Simon’un, genelde olumsuz bir anlam yüklenen bu sıfat hakkında 

söyledikleri üzerinden “beklenmedik bir aydınlanma”, yani bir epifani yaşayabiliriz: 

 
Kitaplarımın “yorucu” bir emeğin ürünü olduğunu, dolayısıyla ister istemez “yapay” 
olduğunu söylüyorlar. Sözlükte bu ikinci sözcük (Fr. artificiel) şöyle tanımlanıyor: 
“sanatla (art) yapılan şey”. Sonra da: “doğanın değil insan etkinliğinin sonucu olan.” 
Bu öyle yerinde bir tanım ki onunla bile yetinebilir insan.608 
 

Bu görüş, sanatların  doğaya kesinlikle bağlı kalmasını öne süren Uzakdoğu 

felsefeleriyle ve bu fikirlerden etkilenerek insanın bilinçli yaratıcı gücünü terk etme 

noktasına varan Cage poetikasıyla ayrı düşer. İşte Eco ve Berio’nun sanat anlayışı da, 

doğallık ve kendiliğindenliği dışlamadan, onunla denge halindeki bir insan dokunuşunu, 

yapay bir yönlendirmeyi önemser. 1981’deki bir röportajda Rossana Dalmonte ve Berio 

arasındaki şu soru-cevap da bizi aynı noktaya taşımaktadır: 

 
DALMONTE - Malzemenin kendi kendine işlemesinin teknik olarak imkânsız 
olduğunu mu düşünüyorsunuz? 
BERIO - Kesinlikle imkânsız. Her zaman pahalı bir benzin ve onu enerjiye 
dönüştürecek bir motor lâzım.609 
 

 

3.4.6. Bilimdeki Belirlilik/Belirlenebilirlik - Belirsizlik/Belirlenemezlik Çatışması 

Işığında “G” ve “e” 

 

Bilimsel gelişmelerin sosyal, toplumsal ve felsefi değişimlere yol açmadığı, 

onlarla koşut ilerlemediği bir tarihsel dönem düşünülemez. Berio’nun 1950’lerin 

sonunda bestelemeye başladığı Epifaniler’deki farklı değişkenlerde ve farklı düzeylerde 

etkin olan düzen-düzensizlik dengesi de doğal olarak 20. yüzyılın ilk yarısındaki 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
606 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 132. (Vurgu bize ait.) 
607 Umberto ECO, Opera Aperta, s. 177. 
608 Claude SIMON, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 11. 
609 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 113. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

154	
  

modern fizik atılımının (genel görelilik ve kuantum mekaniğinin) izlerini kendinde 

taşır. Eco’nun Açık Yapıt’ta da sık sık değindiği bu devrim niteliğindeki gelişmeler, 

Berio-Eco poetikasına sağlam dayanaklar oluşturacağı gibi, “G” ve “e” bölümlerinin 

“düzensizlik içinde düzene izin veren hassas bir denge” içeren müziklerinin 

çözümlenmesine de büyük bir kolaylık sağlayacaktır. 

 

Modern bilimin 17. yüzyılda, başta Galileo (1564-1642), Kepler (1571-1630), 

Descartes (1596-1650) ve Newton’ın (1643-1727) çağ açıcı buluşlarıyla başladığı kabul 

edilir. Dinsel dogmalarla uyumlu bir bilim ve felsefe anlayışı sunan Aristoteles’in (MÖ 

384-322) yüzyıllarca egemen olan düşüncesine darbe vuran bu bilim insanlarının ortaya 

koyduğu buluşlar, estetiği de geri döndürülemez bir biçimde etkilemeye başlar. Eco’nun 

Açık Yapıt’ta sunduğu bir örneği taşıyalım sayfamıza: 

 

Barok poetikası, Kopernik devriminin yol açtığı yeni evren görüşünden ve Kepler’in 
gezegenlerin yörüngelerinin elips biçiminde olduğunu keşfetmesinden yola çıkılarak 
geliştirilmişti. Bu keşifle kozmik kusursuzluğun klasik bir simgesi olarak dairenin 
ayrıcalıklı konumu sorgulanmaya başlanmıştı. Barok üslupta inşa edilmiş mekânın çok 
yönlü perspektif anlayışı, sonsuzluk yönüne doğru genişleyen bir evren görüşüne 
ulaşmış, dünyanın evrenin merkezi olduğu yönündeki görüş ve dolayısıyla da insanlığın 
evrenin merkezi ve nedeni olduğu inancı terk edilmiştir.610 
 

Newton, bugün “klasik fizik” dediğimiz çerçeveyi kurarak şu anda 

kullandığımız bilimsel yöntemin ana hatlarını oluşturur.611 Newton’ın klasik mekaniği, 

her şeyin bir nedeni olduğu ve her nedenin sonucu belirleyeceği, makina gibi işleyen, 

belirlenimci/belirlenebilirci (determinist) bir evren modeli koyar ortaya; böylece belirli 

bir etkinin aynı şartlar altında her zaman aynı sonucu vereceğini kabul eden “evrensel 

yasa” fikri de insan düşüncesine yerleşmiş olur.612 Klasik fiziğin özellikle mühendislik 

uygulamalarındaki getirdikleri bizleri yepyeni bir dünyaya doğru sürüklerken, bir 

yandan dini otoritelerin sarsılması, diğer yandan Fransız Devrimi (1789) gibi sosyal 

değişiklikler, doğa bilimlerinin ulaşılırlığını artırır ve 18. ile 19. yüzyıllardaki Sanayi 

Devrimi’yle beraber belirlenebilirci görüş zirve yapar.613 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
610 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 119. 
611 Özgür Can ÖZÜDOĞRU, “Aristoteles Fiziğine Son Darbeler: Galileo’nun Düşünce Deneyleri”, 
Bilim ve Gelecek, Sayı 171, s. 77. 
612 Mehmet Emin ŞEKER, “Hans Reichenbach’da Nedensellik Sorunu”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, s. 
74. 
613 Özgür Can ÖZÜDOĞRU, “Yeni Fiziğin İnşası Yolunda Bir Adım”, BirGün, 13.2.2016. 



	
  

	
  

155	
  

 

Olasılığın ya da Açık Yapıt’ın diliyle “olanaklar alanının/ağının” 614  fiziğin 

sözlüğüne girdiği ilk ve en önemli kuramlardan biri 19. yüzyılın ikinci yarısında 

Ludwig Boltzmann (1844-1906) tarafından geliştirilen “gazların kinetik kuramı” 

olmuştur. Eco’dan dinleyelim: “Boltzmann’ın gazların hareketi üzerine araştırmaları, 

doğanın temel bir düzensizlik eğiliminde olduğunu ve ölçü biriminin de entropi 

olduğunu açıklar.” 615  “Entropi, doğal süreçlerin yöneldiği en yüksek eş olasılık 

[equiprobabilità] durumunun ölçüsüdür.”616 Burada önemli olan şey, gaz halindeki 

maddenin molekül hareketlerinin, tıpkı hava durumunda olduğu gibi, belirlenebilir 

olmalarıdır; ama teknik olarak her parçacığı takip etme imkânımız olmadığından, 

işimizin kolaylaşması için, bu olayların yorumlanmasında mekanik yasalar yerine 

olasılık yasaları tercih edilir.617 Iannis Xenakis’in (1922-2001) stokastik müziğine de  

esin kaynağı olmuş 618  bu araştırmalar, Epifaniler’in özellikle “G” bölümünü 

çözümlerken destekleyici fikirler sunacaktır. 

 

Newton’un öncülük ettiği evrensel fizik yasalarının ve dolayısıyla 

belirlenimciliğin temelden, ciddi olarak sorgulanması için 20. yüzyılı ve Albert 

Einstein’ın (1879-1955) kuramlarını beklemek gerekmiştir. Sözü biyoloji, fizyoloji ve 

nöroloji alanlarının kesişiminde duran Prof. Dr. Sinan Canan’a bırakalım: 

 
20. yüzyıla girerken Albert Einstein, bilim dünyasında depreme neden olan buluşlarını 
ardı ardına yayınlamaya başladı. Bunlardan en önemlisi, Görecelik [Relativity] Kuramı 
(izafiyet teorisi) olarak bildiğimiz kuramdır. Bugün halen tartışmasız geçerliliğe sahip 
olan bu kuram, bizlere hız, konum ve zaman gibi o zamana kadar “mutlak” zannedilen 
değişkenlerin, ölçümü yapan gözlemcinin referans çerçevesine göre değişiklik 
gösterdiğini söyledi. Yani gözlemcinin konumu ve hızı, yaptığı ölçümleri etkiliyordu ve 
artık mutlak ölçümler yerine “izafi” (göreceli) ölçümlerden söz etmek gerekiyordu. (…) 
Bu kuram, bilimsel yönteme kesinsizlikleri ve izafiyeti sokması açısından çok büyük 
anlayış değişikliklerine neden oldu.619 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
614 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 8, 26, 131, 136 (“olanaklar alanı”), s. 151 (“olanaklar 
ağı”). 
615 a.g.k. s. 68 ve Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 131 harmanı. 
616 a.g.k. s. 131. (Köşeli parantezde kavramın özgün metindeki halini verdik.) 
617 Mehmet Emin ŞEKER, “Hans Reichenbach’da Nedensellik Sorunu”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, s. 
74. 
618 Roberto DOATI, “Il Caso Filtrato: Scambi di Henri Pousseur”, I Quaderni della Civica Scuola di 
Musica, Sayı 21-22, s. 31. (Çeviri bize ait.) 
619 Sinan CANAN, Kimsenin Bilemeyeceği Şeyler: Bize, Bilime, İnanca ve Kaosa Dair “Fraktal” 
Düşünceler, s. 177. 



	
  

	
  

156	
  

Einstein’ın kuramı ile geleneksel notalamanın zamana dair mutlak yapısını 

kıran “görece notalama” arasında dolaylı bir ilişki kurabiliriz. Bu notalamanın 

Epifaniler’de en yoğun ve geniş anlamda “G” ve “e” bölümlerinde kullanılmış olması 

ise Berio’nun Einstein tarafından önerilen “geçmiş, şimdi ve geleceğin bir bütün”620 

olduğu, görecelik/görelilik yüklü bir ‘uzay-zaman evreni’ kurgusuyla yakından ilişkili 

görünür. 

 
Görelilik kuramı, uzay ve zamanı “uzay-zaman” adı altında tek bir kavramda birleştirir. 
Uzay-zaman 4 boyutludur ve eğridir. Oysa insanın uzay algısı ne 4 boyutu ne de bu 
boyutta eğri bir uzayı kavramaya yeterlidir. Görelilik kuramı, uzay ve zaman 
kavrayışlarının sağduyumuza aykırı şekilde yeniden düzenlenmesini gerektirir.621 
 

Einstein evreninde “maddesel bir parçacığın varlığını oluşturan, bize göre 

süregelen olaylar bütünü düz bir çizgiyle; parçacığın evren çizgisi’yle (la linea 

d’universo 622 ) betimlenmektedir.” 623  Berio’nun alıntıladığı Simon metninde geçen 

“evren şeridi”nin (bande d’univers) bununla bir ilgisi olabilir mi? Tam olarak 

bilemeyiz. Ancak Eco, Simon’u da etkilemiş olan Joyce’un Finnegans Wake’inin aynı 

sözcükle başlayıp bitmesini “kendi üzerine bükülmüşlükle”, dolayısıyla da Einstein 

evreninin sunduğu eğrilikle açıklar.624  

 

Plastik sanatlarda da durum farklı değildir: Georges Mathieu’nun “D’Aristote à 

l’abstraction lyrique” (Aristoteles’ten Lirik Soyutlamaya) başlıklı makalesinde öne 

sürdüğü gibi, “Öklidçi-olmayan geometriyle [yani Einstein’ın sürekli bükülen, kenarları 

değil eğrileri olan uzayıyla] fovizm ve kübizmin klasik geometrik formları reddetmesi 

arasında bir paralellik vardır.”625 Sanat tarihçisi Meyer Schapiro “Einstein ve Kübizm” 

adlı denemesinde Hegel, Darwin ve Marx’ı da içine alan 19. yüzyıl düşünce dünyasında 

zaman kavramının gitgide eski olumsuz, yok edici anlamından uzaklaşıp gelişme, 

değişim, dönüşüm gibi olumlu anlamlar yüklendiğine, böylelikle modern sanatta zaman 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
620  Eco’nun Einstein evreniyle ilgili olarak Louis de Broglie’den alıntıladığı bu tanım, aklımıza 
kaçınılmaz olarak Proust, Joyce ve Simon bağlamında bahsettiğimiz “sonsuz şimdi” ve “sonsuz akışın 
sürekliliği” kavramlarını getirecektir. 
621 Necmi BUĞDAYCI, “Fizikten Sinirbilime Uzay ve Zamanın Doğası”, Bilim ve Gelecek, Sayı 142, 
s. 16. 
622 Umberto ECO, Opera Aperta, s. 57. 
623 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 31. 
624 a.g.k. s. 18. 
625 a.g.k. s. 119. (Köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

157	
  

boyutunda gelişen farkındalığa ve modernizmin bireyin tarihsel bir an olarak “şimdi”de 

duran [epifanik!] zamansallığını önemsediğine dikkat çeker.626 Eco’nun “Açık Yapıt 

Poetikası”nda, 627  Berio’nun ise “Forma” (Biçim) adlı denemesinde alıntıladığı, 628 

açık/hareketli yapıtın heykel alanında akla gelen ilk isimlerinden biri olan Alexander 

Calder (1898-1976) de hareketli heykelleri (mobiles) ile bu zamansallığın peşinde değil 

midir? Jed Perl, Calder: The Conquest of Time (Calder: Zamanın Fethi) adlı kitabında 

bunu doğruladığı gibi, ek olarak spiral kavramına da değinir: 

 
Spiral, (…) bir dördüncü boyut imgesi olarak Calder için ayrıcalıklı bir yere sahiptir. 
Kapalı daire Öklidyen dünyanın bir olgusuydu. Ama spiral başka boyutlara ve belki de 
başka uzay-zamanlara açılan bir daireydi. Calder gibi [onun yakın arkadaşları olan] 
Duchamp ve Varèse de büyük ilgi gösteriyordu bu biçime.629 
 

Einstein’dan çok kısa bir süre sonra fizik mikro-evrene indiğinde ise yeni bir 

‘evren işleyişi’ ortaya çıkacaktır. Einstein’ın 1915’te yayınladığı Genel Görelilik 

Kuramı’yla hemen hemen aynı dönemlerde, ve onun buluşlarından da ilhamla, fizikte 

yeni bir gelişmeler silsilesi yaşanır. Werner Heisenberg (1901-1976), Niels Bohr (1885-

1962), Erwin Schrödinger (1887-1961) gibi bilim insanlarının ortaya koyduğu bu 

gelişmeler, açık yapıt kuramının temel nitelikleri arasında gösterdiğimiz düzensizlik, 

belirsizlik, süreksizlik, tamamlanmamışlık, çoğulluk gibi kavramların mikro-dünyanın 

“düzen”inde çok önemli roller oynadığını ortaya çıkarır. Oluşmaya başlayan kuram 

“kuantum fiziği”dir ve en önemli dayanaklarından birisi de “atom altı düzeyde 

ölçümlerimizin hep bir belirsizliğe mahkûm olacağını ilkesel olarak ispatlayan”630 

Heisenberg Belirsizlik İlkesi’dir. Henri Pousseur, Berio’nun yayınladığı Incontri 

Musicali’nin Eylül 1960 tarihli son sayısında yer alan “Musica e Caso” (Müzik ve 

Rastlantı) adlı makalesinde doğrudan bu ilkeye referans verir.631  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
626 Jed PERL, Calder: The Conquest of Time, s. 398-399. 
627 Umberto ECO, Opera Aperta, s. 46. 
628 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 27. 
629 Jed PERL, Calder: The Conquest of Time, s. 413-414. (Çeviri ve köşeli parantez bize ait.) Marx’ın, 
tarihsel gelişimi −tıpkı Hegel gibi− bir spirale benzetmiş olması da avangardların spirale olan ilgisini 
Schapiro’nun tezi üzerinden doğrulamaktadır. 
630 Sinan CANAN, Kimsenin Bilemeyeceği Şeyler: Bize, Bilime, İnanca ve Kaosa Dair “Fraktal” 
Düşünceler, s. 178. 
631 Roberto DOATI, “Il Caso Filtrato: Scambi di Henri Pousseur”, I Quaderni della Civica Scuola di 
Musica, Sayı 21-22, s. 31. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

158	
  

Peki kuantum fiziği tam olarak nedir? Fizik mühendisi Prof. Dr. Kerem 

Cankoçak bunu açıklamaya “kuantum” sözcüğünden başlar: 

 
Kökeni Latince olan “kuantum”un sözlük anlamı pakettir; öbeklenme anlamına gelir. 
Gündelik yaşamda çok alışkın olduğumuz bir kavramdır: Çakıl taşları elmalar, 
armutlar, ekmek somunları vs. hep öbekler halindedir. Ancak fizikte bu öbeklilik çok 
derin anlamlara yol açar: enerjinin öbekli olması, hatta uzay-zamanın öbeklenmesi, 
atom çekirdeği etrafında bulunan elektron yörüngelerinin öbekli olması vb. gibi hiç 
alışkın olmadığımız olgular bulunur. İçinde yaşadığımız makro-dünyada her şey öbekli 
değildir. Örneğin dünya etrafında bir uyduyu istediğimiz yörüngeye oturtabiliriz. Bir 
yokuşta istediğimiz noktada dururuz. Oysa kuantum fiziğinin betimlediği mikro-
dünyada her şey öbeklidir. Enerji paketler hainde gelir, elektron yörüngeleri ancak belli 
değerlerde olabilir vs. Adı üstünde, kuantum dünyası öbeklilik (ya da kesiklilik 
diyebiliriz) dünyasıdır.632 
 

Öbeklilik, Açık Yapıt terminolojisinde düzensiz bir düzen, bir “olanaklar alanı” 

olarak görülebilir. Keza Cankoçak’ın bu kavramı örneklerken Eco’nun düzensizliğin 

had safhada olduğu bir düzeni açıklarken kullandığı633 çakıl taşlarından yararlanması 

tesadüf değildir. Kuantum kavramıyla açık yapıt poetikasını bağlayan daha net bir 

sözcük ise Cankoçak’ın yukarıda kullandığı kesiklilik, yani süreksizliktir. Eco’nun 

bilim-sanat koşutluğundan faydalandığı şu sözlerine Joyce evrenini çözümlerken de 

başvurduğumuzu anımsayalım: 

 
Sanat yapıtı artık öngörülebilir ve zorunlu bir amaçla donatılmamaktadır, yorumcunun 
özgürlüğü, çağdaş fiziğin kesiklilik (discontinuity) kavramının bir işlevi olmaktadır; bu 
kesiklilik yön kaybına yol açan bir öğe, başarısızlık, çözümsüzlük olarak değil de, her 
bilimsel kanıtlamanın vazgeçilmez bir unsuru olarak algılanmaktadır, en azından 
atomaltı (subatomic) dünyada.634 
 

“Sözler hâlâ bilinen o geleneksel düzene göre dizilmekteyken, bilim bizleri 

şeylerin bambaşka bir biçimde, hatta bir düzensizliğe ve kesikliğe göre düzenlenmiş 

olduğu konusunda uyarmaktadır” 635  Eco’ya göre.  Kuantum fiziğinde 

öbeklilik/kesik(li)lik kavramı, tamamlayıcılık (complementarity) ile birlikte çalışır: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
632 Kerem CANKOÇAK, “Kuantum Fiziğine Giriş”, Bilim ve Gelecek, Sayı 135, s. 16. (Vurgular bize 
ait.) 
633 Bkz. dipnot 599. 
634 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 27. (Koyu vurgu bize ait.) 
635 a.g.k. s. 206. (Vurgu bize ait.) 



	
  

	
  

159	
  

Bu yasaya göre temel bir parçacığın çeşitli davranış kalıplarını eşzamanlı olarak 
göstermek mümkün değildir ve bu farklı davranış kalıplarını tanımlayabilmek için farklı 
modeller kurulması gerekir. Bu modeller, ‘uygun’ biçimde kullanıldıklarında 
doğrudurlar, ancak aralarında yine çelişkiler bulunur ve bu nedenle karşılıklı olarak 
birbirlerini tamamladıkları söylenir. [Werner Heisenberg, Natura e fisica moderna, 
Milano, Garzanti, 1957, s. 34]  (…) “Farklı deneyler sonucunda elde edilen veriler tek 
bir görüntüye hapsedilemez; bunlar birbirlerinin tamamlayıcısı sayılmalıdır.” [Niels 
Bohr, “Discussione epistemologica con Einstein”, Albert Einstein, scienziato e filosofo, 
Torino, Einaudi, 1958, s. 157 içinde]636 

 

Yukarıdaki açıklamalar Sanguineti’nin çoğul/çokboyutlu poetikasını konuşurken 

bahsettiğimiz “birbirini tamamlayan çelişkileri” anımsatır.637 Haklı olarak Eco “Açık 

Yapıt Poetikası”nda Stockhausen, Berio, Pousseur ve Boulez’in açık poetikalarını 

inceledikten sonra şu soruyu sorar: “Söz konusu poetikaların, fizikteki (…) 

tamamlayıcılık prensibiyle aynı zamanda ortaya çıkmış olması basit bir rastlantı olabilir 

mi?”638 

 

Kuantum fiziğinin keşfi, bildiğimiz doğa yasalarının, yani her yerde her zaman 

işlediğini varsaydığımız doğa yasalarının atomik düzeyde işlemediğini, dahası, mikro-

evrendeki maddenin bildiğimiz madde olma özelliğini kaybettiğini gösterir. 

 

Atomaltı dünyada madde (…) hem dalga hem parçacık özelliği göstermektedir. Tek 
yarık ve çift yarık deneyleri parçacıkların, yarıkların sayısını bilerek ona göre farklı 
davranışlar sergilediklerini göstermiştir. Bu da bildiğimiz nedensel yasalara ters 
düşmektedir. Atom düzeyinde, makrokozmos düzeyine benzer bir nedensellikten 
bahsetme imkânı kalmamıştır. 639 
 

Görüldüğü gibi kuantum fiziğinin ortaya koyduğu dünya, belirlenebilirci 

(determinist) bir nedensellik kavramının yeniden sorgulanmasına neden olmuş, bu 

yöntem yerini belirlenemezci (indeterminist) olasılık kurallarına bırakmaya 

başlamıştır. 640  Yaşanan, Simon-Sanguineti poetikasında konuştuğumuz gibi, “hayat 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
636 a.g.k. s. 27-28. (Koyu vurgular bize, köşeli parantezler yazara ait.) 
637 Bkz. dipnot 472. 
638 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 85-86. 
639 Mehmet Emin ŞEKER, “Hans Reichenbach’da Nedensellik Sorunu”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, s. 
77. 
640 a.g.k. s. 74-75. 



	
  

	
  

160	
  

hakkındaki yorumlarımızı temellendirdiğimiz alışıldık bağlara”641 ya da “edinilmiş 

alışkanlıklara”642 yönelik bir darbedir. Cankoçak bu durumu şöyle açıklar: 

 
Mikro-dünyaya uyguladığımız doğa yasalarıyla, makro-dünyayı değerlendirirken ortaya 
attığımız doğa yasaları arasında ontolojik bir kopuş söz konusu. Çünkü beynimiz 
makro-dünyada evrimleşti. Çevremizdeki olaylara tepki vermeye yönelik olarak 
evrimleşen zihnimiz, atom altı dünyasındaki günlük hayatta alışkın olmadığımız 
olguları yorumlamakta yetersiz kalıyor. (…) Daha doğrusu kuantum fiziği bizim 
makro-dünyada şekillenmiş olan felsefemizi değiştirmemiz gerektiğini zorluyor.643 
 

Bu çıkarımlar tam da Eco’nun Sanguineti-Simon bağlamında alıntıladığımız 

“Edinilmiş formlardan oluşan dünyamız (…) uyumlu biçimde evrilmelidir de; 

evrilmek zorundadır, bu nedenle kimi değişiklikler, yeniden düzenlenmeler 

kaçınılmazdır”644 tümcesini karşılamaz mı? 

 

 Hitler’in iktidara gelmesi üzerine Türkiye’ye sığınarak 1933-38 yılları arasında 

İÜ Felsefe Bölümü’nde bölüm başkanlığı yapmış olan 645 , Açık Yapıt’ta Eco’nun 

fikirlerine başvurduğu önemli isimlerden, bilimsel felsefenin (scientific philosophy) 

kurucusu Hans Reichenbach (1891-1953), kuantum fiziğinin ortaya koyduğu gelişmeler 

ışığında şunları söylemiştir: 

 
Atom fiziğinden edindiğimiz deneyimler bizi somut töz kavramını terk etmeye, fiziksel 
gerçekliği anlattığımız betimlemede köklü bir değişikliğe gitmeye ve iki değerli 
mantığın dilini bırakmaya götürmektedir.646 

 

 Diyebiliriz ki, Joyce ve Sanguineti’nin “çokgen” evrenini tanımlarken 

yararlandığımız “hem / hem sanatı”647 ifadesinin bilimsel karşılığıdır karşılaştığımız: 

Kuantum fiziği bir “ya / ya da” bilimi değil, bir “hem / hem” bilimidir: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
641 Bkz. dipnot 461. (Vurgu bize ait.) 
642 Bkz. dipnot 463. (Vurgu bize ait.) 
643 Kerem CANKOÇAK, “Kuantum Fiziğine Giriş”, Bilim ve Gelecek, Sayı 135, s. 22. (Vurgular bize 
ait.) 
644 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 105. (Vurgular bize ait.) 
645 Hasan AYDIN, “Hans Reichenbach’ta Klasik Mantığın Yetersizliği ve Sembolik Mantığın 
İşlevselliği Sorunu”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, s. 64. 
646 Mehmet Emin ŞEKER, “Hans Reichenbach’da Nedensellik Sorunu”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, s. 
77. (Vurgular bize ait.) 
647 A. Walton LITZ, “Sunuş”, s. 10 (James JOYCE, Epiphanies / Anıklıklar, çev. Levent Kavas). 



	
  

	
  

161	
  

Klasik aut-aut’u [Lat. ya biri ya da diğeri] izleyen iki değerli mantık, doğru ile yanlış 
arasındaki ikilem, olgu ve karşıtı, felsefî deneyimin olası tek araçları değillerdir artık. 
Çok değerli mantıklar da ortaya çıkıp, kültürel metinlerde iki değerli mantığın yerini 
almışlardır. Böylelikle belirlenemezlik de (indeterminacy) bilişsel sürecin 
(bilgilenmenin) geçerli bir yapı taşı olmuştur.648 

 

 Belirlenemezliğin olasılıktaki yansımaları için Reichenbach’a dönelim. 

Reichenbach, iki değerli mantığa karşı “konul” (posit) kavramını önerir: 

 
Bizim için kesin öngörülerde bulunmak imkânsızdır. Yapabileceğimiz tek şey olasılığı 
yüksek tahminlerde bulunmaktır. Artık önermeler mantıksal olarak doğru ve yanlış 
olarak değil, yanlış-doğru arasında olasılıksal olarak ifade edilebilen bir yapıda 
verilmelidir. Böyle bir önermeyi Reichenbach, “konul” (posit) ya da “misse” olarak 
adlandırır. Bu tip bir önerme, doğru olduğunu bilmediğimiz halde, doğru imiş gibi ele 
alınan bir önermedir. Olasılığı yüksek olan önermeler bu şekilde düşünülebilir. (…) Dış 
dünyanın varlığı da bizim için bir konuldur. Olasılığı çok yüksek olan bir konuldur. 
Burada artık kesin bilgi yoktur, olasılığı yüksek olan ve düşük olan ihtimaller vardır. 
Biz olasılığı yüksek olan ihtimalleri bilgi kabul ederek yolumuza devam etmeliyiz.649 

 

 Bu son tümce, bunca belirsizlik/kesinsizlik içinde bir seçme/karar/yön 

kavramının altını çizer. Yani doğadaki içkinliği ortaya konmuş olan belirlenemezlik ve 

onun sonucu olarak rastgelelik; felsefi anlamda bir kararsızlık, yönsüzlük ya da mutlak 

kargaşa anlamına gelmez, gelmemelidir. Rastgelelik, katı bir şekilde istatistiksel, 

dolayısıyla da nedenseldir. Ankara Üniversitesi Fen Fakültesi İstatistik Bölümü’nden 

Levent Özbek “Rastgelelik Nedir?” başlıklı denemesinde düzen-düzensizlik 

diyalektiğini, Açık Yapıt’ın da temel kavramlarından biri olan tamamlayıcılığı 

kullanarak, ‘zorunluluk-rastgelelik tamamlayıcılığı’ üzerinden açıklar: 

  
Her rastgelelik olgusunun kendi nedenleri vardır. Başka bir deyişle rastgelelik 

nedensellikle koşullanır. Zorunluluk ile rastgelelik arasındaki karşıtlık mutlak değil, 
görecelidir, yani böyle bir karşıtlıktan ancak belirli koşullar çerçevesinde söz edilebilir. 
(…) Zorunluluğun daima rastgelelik ile ortaya çıkması açısından rastgelelik, 
zorunluluğun tamamlayıcısıdır, yani zorunlu bir olay daima rastgele öğelerle 
tamamlanır. 

Rastgelelik nedenleri bilinmeyen zorunluluk değildir, rastgeleliğin nedenlerinin 
bilinmesi onun rastgelelik niteliğini değiştirmez. Evrende her olgu ve olay, iç 
nedenlerinin etkisiyle zorunlu olarak oluşur. Fakat evrendeki her olgu ve olay aynı 
zamanda dış nedenlerden de etkilenir. Dış nedenler, iç nedenler gibi temel ve belirleyici 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
648 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 26-27. (Koyu vurgular bize ait.) 
649 Mehmet Emin ŞEKER, “Hans Reichenbach’da Nedensellik Sorunu”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, s. 
76. 



	
  

	
  

162	
  

değildir. Doğada ve toplumda var olan her şey, şu ya da bu biçimde birbirine bağlıdır ve 
her şey birbirini etkileme durumundadır.650 

  

Özbek’e göre rastgelelik zorunlulukla öylesine ilişkilidir ki, Newtoncu evrenin 

saat ya da makina gibi işleyen mutlak belirliliğini çağrıştırabilir. Oysa mutlak düzen de 

mutlak düzensizlik gibi gerçekdışıdır. Mekanikçi belirlenimcilikte olduğu gibi “her 

olayın önüne geçilmez bir biçimde belirlendiği ve kaçınılmaz olduğu” kabul edilirse 

yazgıcılığa varılmış olunur ki bu da bilimin karşısında olduğu dinsel bir dogmadır. 

Belki de belirlenebilirciliği bilimin çocukluk ve ilk gençlik dönemi olarak görebilir 

miyiz? Görelilik ve kuantum kuramlarıyla olgunlaşan bilim bu dönemi aşmış gibi 

görünse de, Özbek’in bu benzetmemizi doğrulayan sözlerine bir göz atalım: 

 
Psikologlar kesinlik arayışını, çocukluğun ilk günlerine, kişinin henüz kuşku 
duygusundan tedirgin olmadığı, ana-babanın sağladığı güven içinde rahat olduğu 
günlere bir dönüş arzusu olarak açıklamaktadırlar. Bu arzu genellikle, çocuğu, 
kuşkulanmayı bir günah, güven duymayı dinsel bir buyruk saymaya koşullandıran bir 
eğitim tarafından yoğunlaştırılır. [Oysa] kesinlik arayışı, hataya yol açan en tehlikeli 
kaynaklardan biridir; çünkü bu eğilim üstün [kusursuz] bilgi edinme çabası ile birlikte 
gider.651 
 

Yukarıdaki açıklamalar insan psikolojisinde dinin ve tüm 

sorgulanmayan/kuşkulanılmayan/dogmatik sosyal-toplumsal düzenlerin önerdiği 

“güvenli rahatlık” hakkında da ipuçları verir.652 Tam bu noktada, modern bilimin 

karşısında olduğu “büyücülük” ve “durağan evren” gibi kavramlardan yararlanan 

Berio’nun, psikolojideki onaylanma güdüsü üzerinden müzik dünyası hakkında bir 

parantez açmasına izin verelim: 

 
Konser salonlarındaki müzik hayatı halen yorumcunun bir tür büyücülüğe, dinleyicinin 
de −tıpkı akşamları karanlık çöktüğünde ayağında terliklerle televizyonu açtığında 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
650 Levent ÖZBEK, “Rastgelelik Nedir?”, Bilim ve Gelecek, Sayı 178, s. 60-61. 
651 a.g.k. s. 60. 
652 Sıradan bir “beyaz yakalı”ya yönelik stres azaltma formülleri sunan bir dergiden alıntılayacağımız 
“Her Şeyi Kontrol Etme Takıntısını Terkedin” başlıklı şu paragraf, “güvenli rahatlık” kavramını 
açımlamaya katkı sunabilir: “Her şeyi kontrol etme duygusu en önemli stres faktörü. Aslında kişilerin 
kontrol edeceği ve edemeyeceği, gücünün yettiği ve yetmediği şeyler var. Dolayısıyla kişi sınırlarını 
bilmeli ve tüm yükleri taşıyacağım diye onları kontrol etmeye çalışmamalı. Bu tür durumlarda inanç, 
kişiye rahatlatıcı etki yapar. İnancı güçlü olanlar stresi daha iyi kontrol eder. Gücünün yetmediği 
konularda her şeyi bilen, her şeye gücü yeten yüksek bir güce inanmanın rahatlığı stresi azaltabilir. 
Psikoterapide buna metabilişsel tedavi diyoruz. Kişi aciz kaldığında evrenin yaratıcısına teslim olur ve 
rahatlar.” Nevzat TARHAN, “Stresi Yenmek, Yönetmekle Mümkün!”, Skylife, Sayı 404, s. 102. 
(Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

163	
  

karşılaştığı düzen ve normalliğin garantisini bulmuşçasına− sadece tonal dile 
koşullanmış olduğu bir çeşit tören üzerine kuruludur. Düzen ve denge yanılsaması 
mükemmeldir. Durağan, değişmeyen bir evrenin merkezindeki dinleyici, dilsel düzenin 
tefekkürü içinde, ortak bir dilin meşruiyetiyle, genel uyumun bir onayını bulur burada. 
Ama biçimi dinlemez. Ressam Paul Klee’nin deyimiyle “biçimin biçimlenmesi” asla 
kayda alınmaz; onun yerine yalnızca konsonans-disonans, gerilim-çözülüm, beklenti-
tatmin gibi arzuyu sahte bir dengeyle buluşturan biçimsel gerilim oyunları algılanır.653 
 

Hem Açık Yapıt’ın hem de modern bilim ve felsefenin önerdiği ise böyle sahte 

bir güveni/rahatı reddetmek ve elbette ki gözlem ve deneylere dayalı olarak gerçekliği 

sorgulamaktır. Berio, Sanguineti için “onu rahatsız olduğu için seviyorum” dememiş 

miydi? Bu belli ki sadece bir duygu değil, bir düşüncedir de. Simon’un doğalcı 

(naturalist) romanın eski tarz gerçekçiliğini eleştirirken yaptığı da, Özbek’in de 

kullandığı ortak anahtar kavramlardan da görüldüğü üzere, mutlak 

determinizmin/nedenselliğin eleştirisidir aslında: 

 
Dil yalnızca sözcük dağarcığıyla bile “pek çok” “birleşim” olanağı sunar, bu sayede de 
yazarın her türlü tehlikeyi göze alarak giriştiği “anlatı serüveni” sonunda doğalcı 
romanın bize dayanıksızlığını ve başvurduğu araçların tartışmaya son derece açık 
olduğunu bildiği oranda buyurgan bir kendine güvenle önerdiği az çok keyfi 
anlatılardan daha güvenilir görünür.654 
 

Simon’un “rastgele gibi görünse de rastlantıya yer vermeyen bir dil” ortaya 

koyduğunu söylemiştik. Epifaniler’deki Machado, Joyce ve Sanguineti için de geçerli 

olabilecek bu çelişkili dilsel yapı, evrenin yapısından ayrı düşünülemez. Cankoçak’ın da 

dediği gibi, “her fizik bir metafizik üzerine kuruludur.” Yani evren hakkında 

bildiklerimiz sürekli artsa da, evrenin yapısında kesin olarak 

bilinemeyenlerin/belirlenemeyenlerin her zaman olacağı bir gerçektir ve rastlantısallık 

da bununla ilgilidir. 

 
Teleskoplarımızla gökyüzüne baktığımızda gördüğümüz enginlik, güzellik ve 
karmaşıklık, bize, evrenin son derece karmaşık göründüğüne, dolayısıyla da karmaşık 
olarak tasarlanmış olduğuna dair yanlış bir izlenim verir. Oysa, evren bütününde basit 
ve tamamen rastlantısaldır. Evrenin kütlesinin görünmez %99,5’i neredeyse hiçbir 
yapıya sahip değildir. Yaklaşık %23’ünü meydana getiren kara madde ve %73 kara 
enerjide hiçbir yapı yoktur. Ayrıca evren çoğunlukla, madde parçacıklarından bir milyar 
kat fazla olan ve rastgele hareket eden fotonlar ve nötrinolardan meydana gelmiştir. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
653 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 25. (Çeviri bize ait.) 
654 Claude SIMON, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 35. (Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

164	
  

Yüce bir tasarımcı tarafından tasarlanmış gibi olmaktan uzak olan evrenimiz, yalnızca 
rastlantısalmış gibi görünür.655 
 

Cankoçak’ın ifadesindeki çelişkilerin farkındayız, ancak ortaya koymaya 

çalıştığımız tam da budur. Özbek’in açıklamaya çalıştığı zorunluluk-rastgelelik 

ilişkisindekine benzer bir çelişkidir bu. Aynı çelişkili ifadelere Eco’nun Antonioni’nin 

“açık” filmlerinden bahsettiği tümcelerde de rastlayabiliriz. Şöyle der Eco: “Meydana 

gelen olayların anlatıma dayalı bir zorunluluktan değil, rastlantı eseriymiş gibi 

göründüğü [bu filmlerde] her şeyin çok rastlantısal görünmesinin nedeni, [hiçbir şeyin] 

kesinlikle rastlantısal olmamasıdır aslında”. 656  Tıpkı Massachusetts Teknoloji 

Enstitüsü’nden kozmolog Max Tegmark’ın “Evrende safi bir rastlantısallık yoktur, fakat 

olaylar seyircinin gözüne rastlantısal görünebilir” sözünde belirttiği gibi. 

“Rastlantısallık” der Tegmark, “kendi yerinizi bulmanızdaki yetersizliğinizi yansıtır.”657 

 

Bu yetersizlik bizi zorunluluk-rastlantı, biçim-tutarsızlık, birliktelik-parçalılık, 

akış-süreksizlik, nedensellik-belirlenemezlik, enformasyon-entropi gibi karşıtlıklarda 

süregelen düzen-düzensizlik diyalektik dengesine yönlendirir. Ne makro-evrendeki 

belirlenebilirlik, ne de mikro-evrendeki belirlenemezlik, evreni bütünüyle açıklayamaz, 

bunların bir uzlaşısına gerek duyulur. Epifaniler’in “G” ve “e” bölümlerini müzik 

alanındaki deneyleri olarak gördüğümüz bu uzlaşıya bilim alanından bakmak üzere 

Discover dergisinin editörü Corey S. Powell’ın “Küçük ile Büyüğün Savaşı: Kuantum 

Mekaniği Genel Göreliliğe Karşı” adlı makalesine bir göz atalım: 

 
Şu anda fizikçilerin elinde doğanın işleyiş mekanizmalarını açıklayan iki farklı kural 
kitabı var. Bunlardan ilki kütleçekimin baskın olduğu; gezegen yörüngeleri, galaksi 
çarpışmaları, genişleyen evrenin dinamiği gibi alanlarda çalışan, büyük şeylerin fiziği 
genel göreliliktir. İkincisi ise elektromanyetizma ile diğer iki nükleer kuvvetin 
üstesinden başarıyla gelen; uranyum çekirdeği bozunduğunda veya bir ışık parçacığı 
güneş paneline çarptığında neler olacağını açıklayabilen, küçük şeylerin fiziği kuantum 
mekaniğidir. (…) Genel görelilikte gerçekleşen olaylar sürekli ve deterministik bir 
yapıdadır; her sebep belirli ve yerel bir etkiye karşılık gelir. Buna karşın kuantum 
mekaniği ise atomaltı parçacıkların garip davranışlarıyla ilintilidir ve çıktılarında da 
kesin sonuçlardan ziyade olasılıklardan bahsedilir.658 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
655 Kerem CANKOÇAK, “‘Fiziğin Ötesi’ Var mı?”, Bilim ve Gelecek, Sayı 183, s. 16. 
656 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 152, 154. (Köşeli parantezler bize ait.) 
657 George MUSSER, “Evren Rastlantısal mı?”, çev. Servan Kutlucan, Bilim ve Gelecek, Sayı 140, s. 
43. 
658 Corey S. POWELL, “Küçük ile Büyüğün Savaşı: Kuantum Mekaniği Genel Göreliliğe Karşı”, 
çev. Hakan Sert, Bilim ve Gelecek, Sayı 143, s. 57. 



	
  

	
  

165	
  

 

Günümüzün fiziğinin en önemli uğraşlarından biri, genel görelilik kuramı ile 

kuantum fiziğini birleştirme çabasıdır.  Bu çabanın ilk ve en önemli mimarlarından biri 

de iki alanda da devrim niteliğinde buluşlara imza atmış olan Einstein’dan başkası 

değildir.659 Einstein, kuantum mekaniğin ardında da klasik belirlenebilirci (determinist) 

bir gerçeklik keşfedileceği konusundaki iyimserliğini koruyarak 660  genel görelilik 

kuramını tamamladığı 1917’den neredeyse öldüğü güne dek bununla uğraşır.661 Yine 

de, 1926’da bir meslektaşına yazdığı “Ben, her halükârda, Tanrı’nın zar atmadığına ikna 

oldum” tümcesi, yıllar boyunca tekrarlandıkça, kuantum mekaniği ve onun kapsadığı 

rastlantısallığa dair özlü bir küçümseme haline gelir.662 Oysa “daha açıklayıcı analizler, 

Einstein’ın, sağlam nedenlerle, rastlantısallığın doğanın temel bir özelliği 

olamayacağını düşünüyor olmasına rağmen, kuantum mekaniğini ve onun 

indeterminizmini reddetmediğini”663 ortaya koyar: 

 
Einstein’ın kuantum fiziğinin rastlantısallığını reddettiğine dair geleneksel bilgi 
yanlıştır. (…) Einstein, kuantum mekaniğinin indeterministik (belirlenemez) olduğunu 
kabul etmiştir; hatta kuantum mekaniğinin indeterministik olduğunu keşfeden kişi oydu. 
Kabul etmediği şey, bu belirsizliğin doğanın temeli olduğuydu. (…) [Yani] Einstein bir 
kuantum karşıtı olmasa bile, kesinlikle Kopenhag yorumu664 karşıtıydı. (…) Onun 
görüşüne göre kuantum mekaniği, doğanın yapıtaşlarının genel hareketlerini açıklayan, 
fakat münferit örnekleri kapsama kararlılığında eksik kalan yüzeysel bir teoridir. Daha 
derin, eksiksiz bir teori, hareketi tam anlamıyla, hiçbir gizemli sıçrama olmadan 
açıklamalıydı. (…) Einstein, kuantum düzeyinin olasılıksal olduğunu inkâr etmeden, 
evrenin “subkuantum” olarak tarif edebileceğimiz deterministik bir alt alanının, 
kuantum alanının rastlantısallığına neden olduğundan şüphelenmişti.665 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
659  Görecelik kuramının kâşifi olarak andığımız Einstein aslında kuantum mekaniğinin de temel 
iddialarına öncülük etmiştir: “Quanta kavramı (enerji paketleri [öbekliliği / kesikliliği]) 1905 yılında onun 
parlak fikriydi ve 15 yıl boyunca bunu pratik olarak tek başına savundu. Einstein, ışığın garip bir biçimde 
hem parçacık hem de dalga olarak hareket edebilmesi gibi, fizikçilerin şu an kuantum fiziğinin temel 
özellikleri olarak tanımladığı çoğu şeyi öne sürdü. 1920’lerde Erwin Schrödinger’in, kuantum teorisinin 
en yaygın biçimde kullanılan formülasyonunu geliştirmek için kurduğu dalga fiziği de onun düşüncesiydi. 
Ayrıca Einstein rastlantısallık karşıtı değildi. 1916’da, atomlar foton yaydığı zaman, yayılmanın zamanı 
ve yönünün rastlantısal olduğunu gösterdi.” George MUSSER, “Evren Rastlantısal mı?”, çev. Servan 
Kutlucan, Bilim ve Gelecek, Sayı 140, s. 39. (Köşeli parantez bize ait.) 
660 Corey S. POWELL, “Küçük ile Büyüğün Savaşı: Kuantum Mekaniği Genel Göreliliğe Karşı”, 
çev. Hakan Sert, Bilim ve Gelecek, Sayı 143, s. 61. 
661 Kerem CANKOÇAK, “Kuantum ile Kütleçekimi Bir Birleştirsek...”, Bilim ve Gelecek, Sayı 133, s. 
26. 
662 George MUSSER, “Evren Rastlantısal mı?”, çev. Servan Kutlucan, Bilim ve Gelecek, Sayı 140, s. 
38. 
663 a.g.k. s. 38. 
664  Niels Bohr’un enstitüsünün bulunduğu ve Belirsizlik İlkesi’ni keşfeden Heisenberg’in ilk 
çalışmalarının çoğunu yaptığı şehrin adıyla anılan kuantum mekaniği yorumu. (a.g.k. s. 40) 
665 a.g.k. s. 39-41, 43. 



	
  

	
  

166	
  

 

Perimetre Enstitüsü’nden Lee Smolin de kuantum alan teorisinin, küçük 

sistemlerin davranışlarını açıklamada başarılı olsa da, evreni bütün olarak ele aldığında 

çöktüğünü doğrular. 666  Tam bu noktada Eco’nun “Açık Yapıt Poetikası”na kulak 

verebiliriz: 

 
Einstein’ın bakış açısını kuantum epistemolojisinden ayıran şey, temelde evrenin 
bütünlüğüne olan bu inançtır, öyle bir evren ki, süreksizlik ve belirsizlik aniden ortaya 
çıkarak bize kötü sürprizler yaparken aslında, Einstein’ın sözleriyle, zar atan bir 
Tanrı’yı değil, dünyayı mükemmel kurallarla yöneten Spinoza tanrısını varsayar. Böyle 
bir evrende görelilik, deneyimin sonsuz değişkenliği, nesneleri sonsuz farklı biçimde 
ölçme ve sonsuz farklı bakış açısıyla görme anlamına gelir, ama tüm sistem 
nesnelliğini, deneysel ölçümlerin göreliliğini mutlaklaştıran (diferansiyel denklemlere 
ait) basit ve biçimsel tanımların değişmezliğine borçludur. Einstein (…) evreniyle 
hareketli yapıtın evreni arasında önemli benzerlikler vardır. (…) Einstein evreninde de 
olduğu gibi hareketli yapıtta tek bir ayrıcalıklı deneyimin reddi, ilişkilerde bir kaos 
yaratmaz, aksine ilişkilerin düzenlenmesi için bir kural olur.667 
 

Kaos-düzen uzlaşısını öngören bu anlayış Proust ve Joyce bölümlerini 

açıklarken de yer verdiğimiz Beckett’in bir sözünü getirir akla: “Sanatçının görevi 

kaosa izin veren bir form yaratmaktır.” Berio’nun yarattığı “G” ve “e” “evrenleri” de, 

ileride ayrıntılarına ineceğimiz gibi, ayrıntıda kaosun bütünde biçimin görülebildiği 

birer “makrokozmos ile mikrokozmosu birleştirme deneyi” olarak yorumlanabilir. Bu 

noktada çağdaş bilimin kaos kavramına bakışına kısaca göz atmak yararlı olacaktır. 

Kaosun gündelik ve bilimsel anlamlarını karşılaştıran Sinan Canan’ı dinleyelim: 

 

Kaos kelimesi, eski Yunan medeniyetinden beri kullanımda olan ve “mutlak evrensel 
düzen” anlamına gelen “kozmos (cosmos)” kelimesinin tam zıddı, yani “mutlak anarşi, 
kargaşa ve düzensizlik” anlamında kullanılmış bir kelimedir. (…) Kaos kelimesinin 
yaygın olarak çağrıştırdığı anlam; evrende, en azından birtakım hadiselerin 
matematiksel denklemlerle modellenip öngörülemeyecek denli karmaşık ve rastgele 
kuvvetlerin etkisi altında bulunduğunu veya hareket ettiğini ifade eder. Günümüzün 
bilim dünyasında kullanılan kaos kavramı ise (…) bu yaygın anlamından çok farklı 
olarak, görünüşte düzensiz ve öngörülemez olarak sınıflandırılabilecek birçok sistem 
ve davranışın, aslında üst düzeyde matematiksel bir düzene sahip olduğunu gösteren 
yeni bir fizik alanını simgelemektedir. (…) Kaos bilimcileri, gerçekte gözümüze 
görünen düzensizliklerin çoğu zaman bir aldanma olduğu görüşünde birleşiyorlar. 
Görünürde etrafımızdaki hemen her olayda bir hesaplanamazlık, bir karmaşa, bir 
önceden bilinmezlik hüküm sürmekte. Fakat bu, hesaplanamazlık, rastgelelik ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
666 Corey S. POWELL, “Küçük ile Büyüğün Savaşı: Kuantum Mekaniği Genel Göreliliğe Karşı”, 
çev. Hakan Sert, Bilim ve Gelecek, Sayı 143, s. 59. 
667 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 90-91. (Koyu vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

167	
  

düzensizlik anlamına gelmiyor. Kaos terimi, bilimsel alanda, günlük yaşamda 
kullanıldığından farklı olarak, kısmen hesaplanabilen fakat içkin bir düzene sahip 
karmaşıklık anlamında kullanılmakta.668 
 

1971 yılında Edward Lorenz (1917-2008) adlı bir meteoroloji uzmanının 

temellerini attığı kaos fiziği, çizgisel/doğrusal olmayan (non-linear), yani hareketleri 

önceden hesaplanıp tahmin edilemeyen sistemleri inceler.669 Lorenz’in hava durumuna 

ilişkin ortaya koyduğu ve kaos kuramının simgesi haline gelmiş olan “Lorenz Çekeri”, 

özetle şunu söyler: 

 
Hava koşulları tamamen rastgele bileşenlerin etkisiyle oluşuyor gibi görünse de 
aslında belli bir sınır dahilinde ve karmaşık dinamik kurallarla hareket eden 
değişkenlerden oluşur. Gözlemci, herhangi bir anda, hava koşullarının ne olacağını tam 
olarak kestiremez fakat hava koşullarının bu grafiğin izin verdiği şartların dışına 
taşmayacağını bilir. Çünkü bu bir davranış grafiğidir ve sistemin belli bir zaman 
aralığında verilen başlangıç koşullarıyla gösterebileceği tüm durumları bir arada 
temsil eder. Sistem buradaki sınırlar dışına taşamaz. Taşsa bile, bu deseni oluşturan iç 
kuvvetler o denli güçlüdür ki, sistem yine kendisini bu sınır döngü içine ‘çeker’.670 
 

Bir açık yapıtın içindeki bileşenler, hatta yapıtın kendisi de −tıpkı kuantum 

fiziğinde bir parçacığın gösterdiği davranış kalıpları gibi− Lorenz Çekeri’ne benzeyen 

bir grafik izler. Tüm durumların bir arada ve birbirlerinin tamamlayıcısı oldukları, 

bütünü göze alındığında düzenli bir davranış grafiğidir bu. 

 
Berio’nun Sequenza’sının iki farklı flütçü tarafından [ya da Epifaniler’inin iki farklı 

orkestra tarafından] icrası (…) hiçbir zaman aynı olmayacağı gibi, hiçbir zaman keyfi [rastgele] 
de olmayacaktır.671 (…) Her bir yorum yapıtı hakiki kılar, ama yapıtın mümkün olan tüm öbür 
yorumlarının bir tamamlayıcısıdır yalnızca.672 

 

Hava durumu ile yapıt yorumu arasında bağ kurmamızı sağlayan kaos kuramının 

bir meteorolog tarafından keşfedilmesine şaşmamak gerek; çünkü gazların kinetik 

kuramından da tahmin edebileceğimiz üzere, hava tahminleri olasılık sınırları içindedir. 

Belirlenirlik ve belirlenemezlik dengesinin bilimin farklı alanlarındaki yansımaları 

hakkında Scientific American’ın yardımcı editörü George Musser şöyle diyor: 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
668 Sinan CANAN, Kimsenin Bilemeyeceği Şeyler: Bize, Bilime, İnanca ve Kaosa Dair “Fraktal” 
Düşünceler, s. 175, 185. (Koyu vurgular bize ait.) 
669 a.g.k. s. 179, 181. 
670 a.g.k. s. 182-183. (Koyu vurgular bize ait.) 
671 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 91. (Köşeli parantezler bize ait.) 
672 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 27. (Koyu vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

168	
  

 
[D]ünya determinizm ve indeterminizmin katlı bir pastasıdır. Dünyanın iklimi, örneğin, 
Newton’ın deterministik hareket yasalarını izleyerek meydana gelir, fakat mevsimsel ve 
uzun dönemli iklim değişiklikleri tahmin edilebilir olduğu halde, kısa dönemli hava 
tahminleri olasılıksaldır. Biyoloji aynı şekilde, deterministik fiziği izleyerek meydana 
gelir, fakat organizmalar ve ekosistem farklı tanımlama modellerine ihtiyaç duyar, tıpkı 
Darwinyen evrim gibi. Tufts Üniversitesi’nden filozof Daniel C. Denneth, 
“Determinizm her şeyi açıklamaz” diyor. “Neden zürafalar var? Olacağı önceden 
belirlendiği için mi?”673 
 

Kuşkusuz ki değil. Rennan Pekünlü’nün makalesi, biyolojik evrimde de içkin 

olan düzen-düzensizlik diyalektiğine Charles Darwin’in (1809-1882) evrim kuramı 

üzerinden sağlam kanıtlar sunar: 

 
Darwin’in diğer bilim dalları ve felsefe üzerine olan derin etkisi, “canlı organizmaların 
ince ayar yapılmış olan uyumu (adaptation) ‘kör şans’ın ve amaçsızlığın sonucudur” 
biçimindeki saptamasıdır. (…) [Bununla birlikte] Darwin, bütünselci olmanın da 
ötesindeydi −evrimin birbirine taban tabana zıt iki kuvvetin karşılıklı etkileşimine 
gereksinim duyduğuna ilişkin düşüncesi tamamen diyalektik materyalist bir 
düşünceydi. Darwin’in düşündüğü kuvvetler, kalıtım (heredity) veya aynı şey demek 
olan sadık replikasyon (faithful replication) ve değişim (variation) veya aynı şey demek 
olan sadakatsiz replikasyondur (unfaithful replication). Bunlardan birisinin yokluğu, 
bildiğimiz evrimin olmayacağı anlamına gelir. Eğer her iki öğe de varsa evrim 
kaçınılmazdır. (...) [Sürekli gelişim gösteren] bu sürece bir son biçmek olanaksızdır 
−[zira] evrim kesinlikle amacı olan (teleological) bir süreç değildir.674 
 

Görüldüğü gibi evrim de, evren gibi, düzen-düzensizlik diyalektiğini içinde 

barındıran ve sonu gelmeyecek olan, ucu açık bir work-in-progress’tir. Berio’nun 1960 

tarihli “Forma” (Biçim) adlı denemesinde açık yapıt kavramının İngilizcesi için aynı 

ifadeyi seçmesi, 675  bestecinin bu yıllarda yazdığı Epifaniler’in “G” ve “e” 

bölümlerindeki kurgusuna dair güçlü ipuçları verir. Söz konusu denemede Berio’nun 

bugünün müziğini tanımlarken kullandığı ifadeler biyolojik evrimden ayrı tutulacak gibi 

değildir: 

 

Bugünün müziği, her şeyin önceden belirlenmiş bir şekilde oluştuğu, kapalı, kesin ve 
rahat bir dizge ya da dil olarak düşünülemez; tersine, sadece kendi gerçekliklerine ve o 
anda işaret ettiği ilişkilere göre tanımlanabilir ve anlamlandırılabilir seslerin ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
673 George MUSSER, “Evren Rastlantısal mı?”, çev. Servan Kutlucan, Bilim ve Gelecek, Sayı 140, s. 
42. 
674 Rennan PEKÜNLÜ, “Darwin’de Mekanistik, Bütünselci ve Diyalektik Materyalizm”, Cumhuriyet 
Bilim Teknik, Sayı 1169, s. 12. (Koyu vurgular ve köşeli parantezler bize ait.) 
675 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 27-28. 



	
  

	
  

169	
  

hareketlerin dallanıp budaklanmasından oluşan bir dizgedir. (…) Kompozisyon artık 
halihazırda yapılmış [già fatto] bir şey değil, daha çok yapılacak [da fare] bir şeydir, 
uyum sağlamak için yapılacak bir şey.676 
 

Copland’ın biçimin “açık”lığını tanımlarken alıntıladığımız “yaşayan bir 

organizma” tanımı da biyolojik evrim ve açık yapıt arasındaki bağla ilgili değil midir? 

 

Einstein, Lorenz ve Darwin’in kuramlarındaki düzen-düzensizlik diyalektikleri 

ile Berio-Eco poetikasındakiler birbirleriyle sağlam bir şekilde örtüşmektedir. Bu 

örtüşmelere Einstein’ın 1955’teki ölümünden sonra geliştirilen bir kuantum teorisi 

yorumunu da ekleyebiliriz. “Çoklu evren yorumu” adı verilen bu fikrin savunucuları, 

kuantum mekaniğinin paralel evren topluluklarını, “yaygın olarak deterministik 

davranan, fakat bize, tek bir evren görebileceğimizden dolayı indeterministik 

görünen bir çoklu evren”677 olarak tanımlar. George Musser paralel evrenlerin egzotik 

bir fikir olmadığını, kendi vücudumuzun ve beynimizin, bize sağladıkları olasılıkların 

çokluğu (Açık Yapıt diliyle “olanaklar alanı”) ile küçük birer çoklu evren olduklarını 

söyler.678 Yine karşı karşıya olduğumuz bu fizik-biyoloji örtüşmesini bu kez felsefe 

alanıyla pekiştirelim. “Filozof İmparator” sıfatıyla anılan Marcus Aurelius’un (121-180) 

bizzat kendimizden hareketle öne sürdüğü sav, kendisinden 1800 yıl sonraki 

Einstein’ın veya Lorenz’in “görünüşte düzensiz olsa da içkin bir düzene sahip olan 

evren” anlayışlarından ayrı düşünülemez: 

 
Gerçekten önceden ayarlanmış da olsa, rastgele birbirine geçmiş bir kaos da olsa, her 
hâlükârda evren bir düzendir. Bizzat sende de bir düzen varken ve birbirinden ayrı ve 
dağınık olmasına rağmen, birbirini etkileyen her şeyde düzensizlik olabilir mi?679 
 

Aurelius gibi bugün de çoğu felsefeci, fiziğin −göz önünde bulundurduğu 

gerçekliğin düzeyine bağlı olarak− hem düzenli ve deterministik hem de düzensiz ve 

indeterministik olduğunu savunuyor. Londra Ekonomi ve Politik Bilimler Okulu’ndan 

filozof Christian List “Determinizm ve indeterminizm arasındaki fark ince bir çizgidir” 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
676 a.g.k. s. 24-25, 27. (Bazı ifadelerin özgün hallerini köşeli parantezlerle verdik.) 
677 George MUSSER, “Evren Rastlantısal mı?”, çev. Servan Kutlucan, Bilim ve Gelecek, Sayı 140, s. 
43. (Vurgular bize ait.) 
678 a.g.k. s. 43. 
679 Marcus AURELIUS, Kendime Düşünceler, çev. Y. Emre Ceren, s. 34. (Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

170	
  

diyor, “Eğer belirli bir düzeyde determinizminiz varsa, bu hem yüksek, hem de düşük 

düzeydeki indeterminizmle tamamen uyumludur.”680 

 

Bu başlığın sonuna yaklaşırken, Cage için sorduğumuz soruları bilim için de 

soralım: Epifaniler’in “G” ve “e” bölümlerini çözümlemek için yola çıktığımız bu 

yazıda bilimsel gelişmeler üzerinde neden bu kadar uzun durduk? Ve neden diğer 

bölümler için değil de özellikle bu bölümler için hissettik bu gereksinimi? Bu soruların 

yanıtı için yazımızın başını anımsamak yeterlidir. Bu bölümleri birbirine bağlayan en 

önemli niteliklerden ve Sanguineti-Simon çizgisini birlikte değerlendirmemize neden 

olan gerekçelerden ilki, “G” ve “e” bölümlerinin Epifaniler’in tüm bölümleri arasında 

düzensizlik, belirsizlik ve karmaşadan (yani gündelik anlamıyla kaostan) en yüksek 

oranda yararlanılan bölümler olmaları, dolayısıyla ‘içkin bir düzene sahip karmaşıklık’ 

savını ileri süren bilimsel kuramlarla (yani bilimsel anlamıyla kaos ile) açıklanabilir 

olmalarıdır. Buna ek olarak, Sanguineti-Simon çizgisini birlikte değerlendirmemize 

neden olan gerekçelerden bir başkası daha çağdaş bilimin bulgularıyla ilişkili olabilir: 

“‘Gürültü’ kavramının hem içerik/anlam (kaos/karmaşa) hem de biçim/ses (beyaz 

gürültü) olarak bu bölümlere damga vurmuş olması” diye ifade ettiğimiz bu gerekçenin 

çağdaş bilimle ilişkisine değinmeden geçmeyelim. 

 
Bilim insanları 1940’lı yıllardan itibaren eğer big bang [büyük patlama] teorisi 
doğruysa bunun evrende bugün gözlemlenebilir bir izi [ya da lekesi!] olduğunu 
öngörmeye başladı. Yapılan hesaplamalar evren henüz 380.000 yaşında iken, yani 
bugün bildiğimiz maddenin yapıtaşları olan atomların henüz oluşmadığı bir dönemde, 
tüm uzamı elektromanyetik bir ışımanın doldurmuş olması gerektiğini gösteriyordu. 
(…) Sonradan “kozmik mikrodalga arka planı” (cosmic microwave background = 
CMB) adını alacak olan bu ışımanın keşfi bütün bilim tarihinin en güzel hikâyeleri 
arasındadır. Asıl amaçları uydularla haberleşmede daha etkili antenler geliştirmek olan 
bilim insanları geliştirdikleri yeni antenlerini uzayın hangi yönüne çevirseler aynı 
frekans aralıklarında bir gürültü tespit ediyorlardı. (…) Anteni nereye çevirseler hep 
aynı arka plan sinyali. Çok geçmeden bu sinyalin (…) büyük patlama kalıntısı olduğu 
anlaşılır.681 
 

Yani, “eski televizyonlardaki ‘kar yağması’ adı verilen uçuşan noktacıklar ve 

hoparlörden işitilen hışırtı [fruscio], kısmen, büyük patlamadan 380.000 yıl sonra 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
680 George MUSSER, “Evren Rastlantısal mı?”, çev. Servan Kutlucan, Bilim ve Gelecek, Sayı 140, s. 
38-39. 
681 Nebil REYHANİ, “Kozmolojinin Yeni Problemi: Ölçme Hatası mı, Yoksa Yeni Bir Fiziğin 
Habercisi mi?”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, s. 29. (Köşeli parantezler bize ait.) 



	
  

	
  

171	
  

hidrojen atomları oluştuğunda yayılan ışımanın (CBR - Cosmic Background Radiation) 

günümüzdeki kalıntısıdır.” 682  Berio’nun örneklediği tefekküre dalmış, 

sorgula(ya)mayan dinleyicinin karşılaştığında televizyonu kapadığı ya da kanal 

değiştirdiği bu gürültü, tam da “G” ve “e” bölümlerinin odağındaki malzemedir. 

Örneklenen dinleyici ise, İlhan Mimaroğlu 1970’lerin başında makaralı bir teypten 

elektronik müzik örnekleri dinletirken “müzik diyorsunuz ama bunlar gürültü değil 

mi?” diye soran öğrencinin bir türevi olarak görülebilir. Mimaroğlu öğrenciye “John 

Cage’in de dediği gibi, oturmuş Mozart dinliyorsanız sokaktan gelen sesler gürültü olur, 

sokaktaki sesleri dinliyorsanız da yanı başınızdaki Mozart gürültü olur” yanıtını verir.683 

İşte Berio da Cage gibi, Mimaroğlu gibi, ve elbette Joyce gibi “sokaktaki gürültüyü”684 

dinlemeyi yeğlemektedir; çünkü hem günceldir, hem de −bilimsel anlamıyla− kaotiktir. 

 

“Yıldızlar ve gezegenleri oluşturan gözlemleyebildiğimiz madde, bilinen 

evrenin kütlesinin yalnızca %5’ini oluşturur. (…) Bir diğer deyişle evrenin %95’i 

hakkında bir bilgimiz yok.”685 Bilmediklerimizin bildiklerimizden kat kat fazla olduğu 

evrende bilimin yaptığı, adı üstünde, bilmeyi artırmaya çalışmaktır; ve bu, yani bilim 

uğraşının kendisi de, Açık Yapıt’ın diliyle, sonu gelmeyecek olan bir work-in-

progress’tir. 

 

3.4.7. Müzik Olarak “G” ve “e” 

 

Epifaniler’deki “E” ve “d”yi, yani Joyce bölümlerinin müziklerini çözümlerken, 

yapıtın vokal bölümlerinden yalnızca “E” (Joyce-Ulysses) ve “G”nin (Sanguineti-

Triperuno) metinden çok çalgısal ve orkestral özellikleriyle öne çıktığından 

bahsetmiştik.686 İki bölümün bu ortaklığına karşın, vokal partinin konumu açısından 

önemli bir yapısal fark hemen göze çarpar. “G”deki vokal parti, her ne kadar şarkı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
682  Erdal MUSOĞLU, “Evrenimizle İlgili Akıllara Durgunluk Verici Bilgiler”, Herkese Bilim 
Teknoloji, Sayı 170, s. 8. (Köşeli parantez bize ait.) 
683 Semih FIRINCIOĞLU, “Giriş”, s. 1 (John CAGE, Seçme Yazılar, haz. ve çev. Semih Fırıncıoğlu). 
684 Colin MACCABE, “Finnegans Wake’e Bir Giriş”, çev. Nâzım Çapkın, Notos, Sayı 64, s. 70 ve 
Luciano BERIO, “E”, s. 16, Epifanie (“A shout in the street”). 
685  Erdal MUSOĞLU, “Evrenimizle İlgili Akıllara Durgunluk Verici Bilgiler”, Herkese Bilim 
Teknoloji, Sayı 170, s. 8. 
686 Bunun nedeni, Berio’nun söz konusu bölümleri (ve diğer tüm büyük harfli bölümleri) Epifaniler’e 
dahil etmeden önce Defterler (Quaderni) başlığı altında kısa orkestra müzikleri olarak kurgulamış 
olmasıydı. Ayrıntılı bilgi için bkz. çalışmamızın 3.3.3. Müzik olarak “E” ve “d” adlı bölümü. 



	
  

	
  

172	
  

söyleyen değil yine konuşan ve ses dizgesi düzenlenmemiş bir “vokal gürültü” olsa da, 

bu kez tamamen orkestra partisyonunun dışında yazılmıştır ve girişte yaklaşık olarak 

müziğin ilk üç ölçüsüne yerleştirilen bir metni (Sanguineti’nin Triperuno şiirinden 11 

dizeyi) bir solukta okur. Bu metin-müzik kurgusunun iki nedeni olabilir: 

 

1) “G” bölümü hem Defterler III’ün (“G” + “D” + “C”) bir parçası olarak, hem de 

Epifaniler’in 10 olası sırası içinde “G” ile başlayan sıraların ilk bölümü olarak687 

vokal partisiz bir şekilde, tamamen orkestral niteliğiyle de “iş görebilir” olması 

gerekir. Diğer bir deyişle “G”, Sanguineti metnini (dolayısıyla da vokali) 

yalnızca Epifaniler’in ortasında688 yer aldığında yüklenecektir.689 Dolayısıyla 

metnin yapıştırılmamışlığı, onun sökülebilirliğini sağlar. 

2) Epifaniler’in 1. (partisyonda tercih edilen ve Berio’nun 1991’de karar kıldığı) 

sırası düşünüldüğünde, vokalin metne olan yaklaşımında yüklendiği “müzik 

tiyatrosu” fikri, gitgide (ama çizgisel olmayan [non-linear] bir şekilde) 

“müzik”ten “tiyatro”ya doğru kaymaktadır. Proust (“a”) bölümünde jestten 

neredeyse yoksun olan, baskın olarak tampere dizgeye göre düzenlenmiş bir 

vokal, Machado (“c”) bölümünde tampere perdelerden sıyrılmaya başlayıp 

vokal jestler yüklenmeye, Joyce (“E” ve “d”) bölümlerinde ise saf konuşmalara, 

jestlere, dolayısıyla da oyunculuğa başvurmaya başlamıştır. “G” bölümünde 

“endişeli bir ses”le690 yapılması istenen konuşma, işte bu ‘müzikten tiyatroya’, 

dolayısıyla da metnin sesinden (fonetiğinden) metnin anlamına (semantiğine) 

doğru yönelen akışın belirgin bir aşamasıdır. Sanguineti’nin Berio’dan 

alıntıladığı “anlama [doğru] dönüşen ses”in bir ifadesi olamaz mı bu akış? 

Epifaniler’e sinen bu çizgiselliğin “b” bölümünde tam da tiyatro alanından −ve 

de yönlenmiş anlama inanan− bir isimle, yani Brecht’le sonlanacak olmasına 

şaşmamak gerekir. 

 

Çalışmamızda anlamın kazandığı değere ilişkin, okurun izniyle bir parantez 

açarak, Nicholas Cook’un Müziğin ABC’si adlı cep kitabındaki sözlerini alıntılayalım: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
687 Bu sıra olasılıkları 1991’de teke indirgenmiştir, ama Defterler olasılığı bakidir. 
688 “Tam ortası” değil “herhangi bir ortası” anlamında. 
689 Luciano BERIO, Epifanie, seslendirme notları. 
690 a.g.k. “G”, s. 1 (Voce [ansioso]). 



	
  

	
  

173	
  

“Genelde müzikten söz etmek, genel olarak müziğin ne anlama geldiğinden ve daha 

temelde de müziğin nasıl olup da bir anlam aracısı işlevi gördüğünden (görebildiğinden) 

söz etmektir” der Cook. “Çünkü müzik, sadece dinlemesi güzel olan bir şey değildir. 

Tam tersine kültürün içine gömülmüştür.”691 Berio’nun bir besteci olarak en belirgin 

farklarından biri de tam olarak bu kültür vurgusudur. 

 
Luciano Berio, [Sanguineti, Simon, Eco gibi] zamanının yenilikçi edebiyatçılarıyla 
yakın temasta kalması, yapıtlarının metinlerini bu edebiyatçıların en önemli eserlerini 
doğru bağlamlarla birleştirmesi, (…) [ve] gelenekten yeniye doğru giden İtalyan bir 
bestecinin tercih edeceği en ‘uygun’ yol olarak teatral yapıtlar ortaya koyması (…) ile, 
kendi yetenek ve birikimine sahip birçok bestecinin önüne geçmiştir. Kullandığı 
metinlerin ve tiyatronun müziğine kattıklarını karşılıksız bırakmayarak, müziğindeki 
yeni tavrı edebiyat ve tiyatroya da aktarmıştır.692 
 

Epifaniler, bu aktarımın kuşkusuz en somut okunabildiği, Berio’nun deyimiyle 

“sözcüğün sahneye konduğu” 693  yapıtlardan biridir. Eco, Berio’nun ilişki halinde 

olduğu edebiyat ve tiyatro alanını daha da genişleterek şunları söyler: 

 
Berio’dan bir düşünür, bir kültür adamı olarak bahsetmek istiyorum. (…) Berio, (…) 
kuramsal olarak ne yapıyor olduğunun farkındaydı. Kendine ait bir müzik poetikası 
geliştirmiş olması değildir sadece bunu anlamızı sağlayan; (…) aynı zamanda hem 
karşılıklı ilginin ve dirsek temasının, hem de bir sentezleme işinin ifadesi olarak diğer 
sanatların temsilcileriyle, filozoflarla, dilbilimcilerle, antropologlarla iletişim halinde 
yaşamasıdır.694 
 

Epifaniler’in müziğini ve metin-müzik ilişkisini değerlendirirken bu iletişimi, 

yani “kültür” üst başlığını kuşkusuz hep önemsedik. Ancak “G” ve “e” bölümlerinde 

güncel olana, yani hayat ve sanattaki modernist gerçeğe (ve onun sorunlarına) çağın 

yazarlarıyla odaklanma hali, bu bölümlerin müzik-metin ilişkisine değinirken söz 

konusu üst başlığı yeniden anımsatmamızı gerektirir. Berio’nun Sanguineti ile olan 

iletişimini de bu şekilde, yani karmaşık, çok yönlü ve kapsamlı bir biçimde görmek 

gerekir. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
691 Nicholas COOK, Müziğin ABC’si, çev. Turan Doğan, s. 9. 
692 Gülce Özen GÜRKAN, Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış lisans tezi, s. 35-36. (Köşeli parantez bize ait.) 
693 Bkz. dipnot 459. 
694 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 7. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

174	
  

Her müzisyen, vokal müzikle uğraşma kapsamına bağlı olarak, sözcükle ve dille bir 
ilişki içinde olmuştur; ama Berio’nun Sanguineti ile olan iletişimi, Verdi’nin Francesco 
Maria Piave ile, ya da Mozart’ın Da Ponte ile olan iletişiminden farklıdır. Berio hiçbir 
zaman ona bir libretto, bir hikâye, hatta müziğe dökülebilir birkaç cümle veren 
yazarların peşinde olmadı −keza librettistlerine karşı onun kadar küstah ve hükümran 
davranan bir müzisyene rastlamadım (bu da benim Sanguineti ve Calvino üzerinden 
tanık olduğum kişisel deneyimimdir).695 
 

Eco’nun bu sözlerini tamamıyla olumsuz değil, arkadaşça bir “rahatsızlık” 

çerçevesinde yorumlamamız gerektiğini düşünüyoruz. Berio’nun “Calvino’nun 

Müzikalitesi” başlıklı denemesine göz atmak bunu doğruladığı gibi, Sanguineti ve 

Eco’nun ayrıcalıklı müzikal konumuna da dikkatimizi çeker: 

 
Italo [Calvino] müzikten korkardı. “Müzikal” değildi, konsere çok nadiren giderdi, 
kulağı yoktu ve müzik onda ancak anlayacak birkaç sözcük içerdiğinde ilgi uyandırırdı. 
Bu açıdan, müzikal keşiflerde yoldaşlarım olan diğer iki arkadaşımın tam karşıtıydı. 
Mesela Edoardo Sanguineti, bütünsel olarak, müzikal deneyimi derinlemesine 
yaşamaya muktedirdi; veya Umberto Eco bir enstrüman çalabilirdi ve [müzik 
dinlemeye] Bayreuth’a bile giderdi.696 
 

Berio’nun Sanguineti hakkında verdiği bu “müzikal” bilginin ardından, 

Sanguineti’nin Berio’dan alıntıladığı “teatral” bilgiyi yeniden anımsayalım: “Vokal 

müzik, sözcüğün sahneye konmasıdır”. David Osmond-Smith, İtalyan besteciyle ilgili 

kapsamlı kitabının “Berio’nun Tiyatrosu” adlı bölümünde tam da bu “sahneye konma” 

ifadesini nirengi noktası alarak yukarıda değindiğimiz anlam ve kültür ilişkilerine de 

hakkını veren bir dille değerlendirir besteciyi. Osmond-Smith’in odağında Berio-

Sanguineti işbirliğinin ilk ortak ürünü olan Passaggio bulunsa da, Epifaniler’in “G” ve 

“e” bölümleri için de yararlanabileceğimiz birçok anahtar kavramla karşılaşırız bu 

paragrafta: 

 
Bu ‘messa in scena’ (ki hem ‘sahneye konma’, hem de ‘sahnedeki kütle’ anlamıyla 
insanı hafifçe tokatlayan bir tanımdır) yoğunlaşmış bir biçimde Berio’nun tiyatrosunun 
en temel öğelerini içerir. Sözel malzemenin yığılmış, üst üste binmiş [super-imposed] 
katmanları dinleyiciyi bir yandan işitsel bir karışıklıkta/ormanda [jungle] kendi 
patikalarını bulmaya zorlarken, diğer yandan da yarı-anlaşılandan fışkıran/yaylanan 
[spring from] estetik uyanıklığın [alertness] ve alımlayıcılığın [receptiveness] o tek 
potada erimiş karışımını kucaklamaya iter. Zihnin mantık-merkezci bölümü 
güvensizlikle yaşamayı öğrenirken, kulak ilkel/içgüdüsel bir dolaysızlığın müziğine 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
695 a.g.k. s. 8. (Çeviri bize ait.) 
696 Luciano BERIO, “La musicalità di Calvino”, Scritti sulla musica, s. 329. (Çeviri ve köşeli parantez 
bize ait.) 



	
  

	
  

175	
  

odaklanır. Passaggio, Epifaniler gibi bir konser salonu yapıtının 
karmaşıklığından/çokyönlülüğünden/kapsamlılığından [sophistications] kasten 
kaçınmaktadır.697 
 

Karşımıza ilk çıkan anahtar kavram olan kütle ile başlayalım. Bir sonraki 

yığılmış, üst üste binmiş ifadesiyle de ilişki halinde olan bu kavram, Passaggio’nun 

ötesinde Epifaniler’in “G” ve “e” bölümlerinde de karşımıza çıkan olguyu en geniş 

çerçevesiyle tanımlar: Armonik olarak tanımlarsak, kromatik gamda hiçbir boşluk 

bırakmaksızın üst üste binmiş, sürekli hareket halinde olan molekülleri (notaları) 

nedeniyle sıvı ya da gaz halindeki birer ses kümesi/kütlesi/kitlesi/yığınıdır bu bölümler. 

Bu tanımlar elbette düzensizlik/entropi/doğaçlama/indeterminizm/rastlantı kavramlar 

kümesiyle yakın ilişki halindedir; dolayısıyla başımıza ne geleceğini bilemediğimiz, 

öngörülemez bir karışıklıkta/ormanda hissederiz kendimizi. Öyleyse güvensizlik 

kavramına da sıçrayabiliriz buradan: Levent Özbek’in ve Berio’nun alıntılarıyla da 

değindiğimiz gibi, kesinlik/determinizm/normallik/rahatlık sağlayacak olan sahte bir 

güven duygusundansa, güvensizlikle yaşamayı öğrenmeye çalışan bir zihne ihtiyaç 

vardır. Paragrafın son iki anahtar kavramı olan ilkel ve dolaysız ise, Torrisi’nin 

denemesinde de önemli rollerde kullanılmış sıfatlar olmasından anlaşılacağı gibi, “G” 

ve “e”deki Cagegil karakterin izlerini belli eder. Bütün bir senfonik kuvvetin görece 

notalama ile yazıldığı, ritmik kesinliklerin neredeyse tamamen yok edildiği doğaçlama 

bir anlayış, bir kendiliğindenlik egemendir bu bölümlere; yani Berio’nun savunduğu 

gibi, kapalı, kesin, önceden belirlenmiş, halihazırda tamamlanmış/yapılmış değil, 

yapılacak bir şey olarak kompozisyon fikri698 baskındır. Öyleyse Adorno’nun “kapalı” 

müziğe yönelik eleştirisinin izinden gittiğini söyleyebiliriz “G” ve “e”nin: 

 
En güncel tarzda gerçekleşen, mükemmel, hatasız bir icra, eseri kati bir şeyleşme 
pahasına muhafaza eder. İlk notadan itibaren halihazırda tamamlanmış bir şey olarak 
sunar eseri: İcra, bir gramofon kaydı gibi gelir kulağa. Dinamik öylesine 
önbelirlenimlidir ki artık gerilim falan yoktur ortada. (…) Eserin kendi kendini 
üretmesine asla sıra gelmez. Kuvvetin uygulanacağı malzeme öğütülmüşse, senfonik 
kuvvet için çabalamanın ne önemi kalır? Eserin korunarak sabitlenmesi onun yıkımına 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
697 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 94. (Çeviri, koyu vurgular ve köşeli parantezler bize ait. Kimi 
zaman birden çok sözcükle karşılamayı yeğlediğimiz kavramların özgün hallerini köşeli parantez içinde 
verdik.) 
698 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 27. 



	
  

	
  

176	
  

yol açar: çünkü eserin birliği tam da, bu sabitleme için feda edilen kendiliğindenlikte 
gerçekleşir.699 
 

Dolaysız rastlantı üretiminin dayandığı en önemli kavramlardan biri olan 

kendiliğindenlik, Berio’nun da (örneğin paralinguistiğe ilişkin düşüncelerinde 

gördüğümüz gibi700) önemsediği bir kavram değil midir? Cage poetikasına giderek 

yaklaştığımız bu noktada Cook’tan yaptığımız alıntıyı tersten de düşünelim o halde: 

Müzik bir anlam aracısı olmanın yanında, dinlemesi de güzel olan bir şeydir! 

 
Müzik dinlemenin tek amacı şu ya da bu biçimde yapıtın altında yatmakta olan bir fikre 
(ya da fikirlere) ulaşmak, bir biçimde bu fikri tanımlamak olmamalıdır. Müzik 
dinlemek, katedilen yolun kendisinden, yani doğrudan doğruya sürecin kendisinden 
de bazı tatlar derleyebilmektir.701 
 

Bu alıntı aklımıza (ya da anlatmak istediğimizle anlatma biçimimizi 

birleştirelim, bilinçaltımıza) herhangi bir yorum yapmaksızın şeyin kendisine (the thing 

itself) sahip olmamızı isteyen Zen düşüncesini702 ve bu düşünceyi izleyen Cage’in 

Darmstadt’ta yaptığı “Süreç Olarak Kompozisyon” (Composition as Process) adlı, ses 

getiren konuşmasını getirmez mi? Hatta “G” ve “e” bölümlerini dinlediğimizde, 

Simon’un duvardaki lekeleri gibi (ama bu kez aşırı bir miktarda) karşımıza çıkan −ve 

Özkan Manav’ın Usmanbaş’ın 3. Senfoni’sini çözümlerken yararlandığı ifadeyle 

“tematik bir anlam yüklemenin olası görünmediği, ses lekelerini andıran”703− moleküler 

motifler, saf belirsizliği ve keyfiliği düstur edinen lekecilik/taşizm fikrinin yansımaları 

olarak görünemez mi? Öyleyse birer happening midir bu bölümler? 

 

Okuru fazlasıyla −ve olumsuz anlamıyla− kışkırttığımızın farkındayız. Son iki 

sorunun yanıtı “hayır”dır; çünkü düzensizliğe karşı bir düzen dengesini göz ardı eder bu 

sorular. Ve tek yönlü bakış açısı, sadece Epifaniler’i değil, hiçbir sorunu çözemez. 

Tıpkı Darwin’in canlı organizmaların uyumunun kör şans ve amaçsızlığın sonucu 

olduğunu yadsımadan bunu bütünsel bir diyalektik materyalizm çerçevesine oturttuğu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
699 Theodor W. ADORNO, “Müziğin Fetiş Niteliği ve Müzik Dinlemedeki Gerileme Üzerine”, Müzik 
Yazıları, haz. ve çev. Şeyda Öztürk, s. 159. (Vurgular bize ait.) 
700 Bkz. dipnot 392. 
701 Mehmet NEMUTLU, “Biçim ve Yapı”, Müzikte Alımlama, s. 96. (Vurgular bize ait.) 
702 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 180. 
703 Özkan MANAV, “İlhan Usmanbaş, 3. Senfoni, II. bölüm [kesit]”, Müzikte Alımlama, s. 196. 



	
  

	
  

177	
  

evrim kuramı ya da  Einstein’ın veya Lorenz’in görünüşte düzensiz olsa da içkin bir 

düzene sahip olan evren anlayışları gibi, Berio’nun kompozisyon anlayışı da 

indeterministik görünse de deterministik davranan, ayrıntıda rastlantının/şansın ama 

bütünde biçimin görülebildiği, sadece yapılacak değil, “uyum için yapılacak bir 

şey”dir.704 Bu en doğaçtan bölümlerde dahi Berio, tıpkı Simon ya da Antonioni gibi, 

‘rastgele gibi görünse de rastlantıya izin vermeyen bir dil’ kurmaktadır. Öncelikle 

David Felder’in besteciyle 1976’da yaptığı röportaja bir göz atarak Berio’nun ağzından 

net bir açıklama duyalım: 

 

FELDER - Bazı yapıtlarınızda (mesela Epifanie ve Tempi Concertati) 
indeterminizmden, yorumcuyu seçeneklendirme işlemlerinden yararlandınız. Görüldüğü 
kadarıyla bu yapıtlardan sonraysa bütüncül bir öğe olarak şansı terk ettiniz. Bir 
bestecinin şans öğelerinden elde edeceği şeyler nelerdir? 
BERIO - Yani, değişir; ben kişisel olarak şansa inanmıyorum, şans diye bir şey yoktur. 
Performans tekniği açısından, bazen, başka bir biçimde (mesela geleneksel 
notalamayla) erişilemeyecek belli bir amaca ulaşmak, yani ideal sonuç ve yorumcu 
arasındaki engelleri kaldırmak için yorumcuya belli miktarda bir özgürlük alanı 
tanımak gereklidir (…) [ama] Epifaniler çerçevesinde şans öğesi, söyleyebilirim ki, 
yürürlükte değildir.705 
 

Şans (chance) kavramı, içerdiği ‘mutlak belirsizlik’ anlamı nedeniyle Berio’ya 

çok uzaktır gerçekten de. Üstelik buradaki “şans” ile, ‘besteciyle yapıt arasındaki 

belirlenmemişlik’ düzleminin kastedildiğini düşünüyoruz. Berio’nun bahsettiği 

özgürlük alanı ise ikinci düzleme, ‘yapıtla yorumcu arasındaki belirlenmemişlik’e 

denk düşer.706 Üstelik, bu ikinci düzlemdeki belirsizliğin ya da rastlantının (daha doğru 

bir deyimle, belirsizlik ya da rastlantı kullanımının) kendi başına bir amaç değil, başka 

ve belli bir amaca ulaşmak için araç olabileceğini söylemektedir Berio. Öyleyse şimdi 

Osmond-Smith’in “messa in scena” paragrafına geri dönüp düzensizliğin değil düzenin 

izini sürmeye başlayalım. 

 

Bu paragraftaki ilk anahtar kavram olan kütle, sınırları belli olan, ölçülebilir bir 

miktarı ifade eder. “G” ve “e” açısından bu, büyük orkestradır. Makro-evrende ve ışık 

hızından düşük hızlarda geçerliliğini koruyan Newton’un ikinci hareket yasasıyla 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
704 Bkz. dipnot 676. 
705 David COPE, “Integration”, New Directions in Music, s. 207-208. (Çeviri ve koyu vurgular bize 
ait.) 
706 Tolga YAYALAR - Ece Merve YÜCEER, “Özgürlüklerin Sınırlarında: Usmanbaş’ın Müziğinde 
Açıklık Kavramı”, Perpetuum Mobile: İlhan Usmanbaş’ın Yapıtı, s. 169. 



	
  

	
  

178	
  

açıklarsak, Adorno’nun bahsettiği “senfonik kuvvet” (F), büyük orkestranın kütlesi (m) 

ile her bir notanın ivmesinin (a) çarpımı değil midir? Ya da, karışıklık/orman 

kavramlarını da ekleyerek, daha yeni bir kuramla, gazların kinetik teorisi ile açıklamaya 

çalışalım olanları. Bu bölümlerde “belli bir amaca ulaşmak için” kullanılan görece 

notalamadaki her bir notayı bir gaz molekülüne benzetirsek, her gaz molekülü gibi bu 

notaların da karmaşık yörüngeler çizdikleri yadsınamaz; fakat “büyük sayılar yasası 

sonucu, gözlenmesi mümkün olan ortalama olayların Maryot ve Gay-Lussac gibi basit 

yasalara uyduğu kabul edilir. Kapalı bir kap içindeki gaz molekülleri, birbirlerine ve 

kabın duvarlarına rastgele olarak çarparlar, ancak kabın her duvarındaki gaz basıncı 

zorunlu olarak aynıdır.”707 

 

Bilim başlığını geride bıraktığımızı biliyoruz, öyleyse biraz daha müziğin içine 

girelim. Ses kütleleriyle/yığınlarıyla çalışan, Berio’nun çağdaşı bir başka bestecinin, 

György Ligeti’nin (1923-2006) şu sözleri de aynı konuya değinir: “İnsan bir çekmecede 

hepsi birbirine karışmış birçok şey olduğunu hayal edebilir, (...) [ama] çekmecenin de 

belirli bir şekli var. İçerisinde karmaşa egemendir, ama çekmece kesinlikle 

çekmecedir.”708 Nicholas Cook’un bu sözlerin ardından söyledikleri ise, Osmond-

Smith’in “orman” ve “patikalar” imgelerini de içerdiği için tam bize göredir: 

 
Eğer dinlediğiniz müzik size anlaşılmaz bir ses karmaşası gibi gelirse, o zaman 
Ligeti’nin çekmece imgesini aklınızdan çıkarmadan dinlemek belki de sizi müziğin 
içine çekecek yolu açacaktır. Ya da benim alternatif benzetmemi kullanırsak, ormanın 
yayıldığı alanı bildikten sonra, zemini kaplayan otlar arasındaki belli belirsiz 
patikaları fark etmek daha kolay olabilir.709 
 

Ligeti’nin müziğiyle olan kesişimimiz “G” ve “e” bölümlerindeki açıklık ile 

Epifaniler’in yazıldığı dönemlerde özellikle Doğu Avrupa’da gelişen dokusal (textural) 

müzik arasında bir bağ kurmamızı sağlayabilir. Öyle ya, Lutosławski de (1913-1994) 

Cage’in Piyano Konçertosu’ndan ve Calder’den etkilenmemiş midir? 710  Ligeti’nin 

çekmece imgesi ile Eco’nun çerçeve imgesi arasında da güçlü bir bağ kurmak olasıdır: 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
707 Levent ÖZBEK, “Rastgelelik Nedir?”, Bilim ve Gelecek, Sayı 178, s. 61. 
708 Nicholas COOK, Müziğin ABC’si, çev. Turan Doğan, s. 100. (Köşeli parantez bize ait.) 
709 a.g.k. s. 100. (Vurgular bize ait.) 
710 Tolga YAYALAR - Ece Merve YÜCEER, “Özgürlüklerin Sınırlarında: Usmanbaş’ın Müziğinde 
Açıklık Kavramı”, Perpetuum Mobile: İlhan Usmanbaş’ın Yapıtı, s. 184. 



	
  

	
  

179	
  

Eğer ben, duvardaki bir çatlağı tebeşirle bir kare içine çerçevelersem, bu çatlağı 
özellikle seçiyor ve belirli [bir] formda öneriyorum demektir; başka bir deyişle o çatlağı 
ötekilerden ayırarak, tıpkı dilbilgisindeki tırnak işaretleri gibi mekanik bir yöntem 
kullanıp dikkati onun üzerine çekerek, bir iletişim formu, bir sanat yapıtı 
yaratmışımdır.711 
 

“Çekmece” ve “çerçeve” imgelerindeki düzenleme/kontrol/sınırlama/seçme 

anlamı çok önemlidir, ama Berio’nun ve Epifaniler’in kültürel imlerini −Osmond-

Smith’in sözüyle “sophistication”larını− tanımlamak için dokusal müzik dağarcığının 

yeterli olmayacağını düşünüyoruz. Eco’nun “iletişim formu olarak sanat yapıtı” 

önermesinden aldığımız ivmeyle, Epifaniler’den yedi yıl sonra gelecek olan 

Sinfonia’daki (1968) ‘iletişim belirsizliği’ne sıçrayalım. 

 
FELDER - [Sinfonia’daki] üçüncü bölüm, tüm karmaşası ve göndermeleriyle “aşırı 
bilgi/enformasyon yüklemesi” gibi bir teknikten yararlanıyor. Bunu gelecek 
yapıtlarınızda daha sık kullanmayı tasarlıyor musunuz? 
BERIO - Hayır. Elbette, üçüncü bölümde kullandığım tarzda birbirinin içine geçen 
fikirlerle, [yani] anlam katmanlarıyla her zaman ilgiliyim. Çok miktarda 
bilgi/enformasyon var evet, ama duyduğunun her bir köşesi kendi içinde anlamlı. Bir 
tür iletişimin belirsizliği var diyelim. Her ne duyuyorsan kendi içinde tamamlanmış; 
daha büyük bir şeyin parçası değil.712 
 

Burada geçen anlam katmanları ve iletişimin belirsizliği ifadeleri daha önce 

Griffiths’ten alıntıladığımız şekliyle “Berio’nun Cage’ci bir ‘sesin belirsizliği’ veya 

Boulez’ci bir ‘formun belirsizliği’ne karşı yeğlediği ‘anlamın belirsizliği’”ni 713 

getirecektir aklımıza kaçınılmaz olarak. Evet, “G” ve “e” bölümleri ile Sinfonia’nın 

üçüncü bölümü arasında aşırı enformasyondan kaynaklanan bir “gürültü” ortaklığı 

kurulabilir kurulmasına; ama Sinfonia’nın bu bölümü önceden-varolan  (pre-existent) 

anlamların, yani alıntıların yığını iken “G” ve “e”nin ses kütlesi/kümesi ise “tematik bir 

anlam yüklemenin olası görünmediği, ses lekelerini andıran” moleküler motiflerin 

erimiş, cıvalaşmış, bir düğüm halindeki gürültüsüdür. Böyle bir gürültü tanımı bizi,  

Sinfonia’dan çok, Berio’nun 50’lerdeki üretiminin Joyce’la birlikte −ve en az onun 

kadar− itici gücü haline gelmiş olan elektronik müziğin ses dünyasına bağlar. Açık 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
711 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 131. (Vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 
712 David COPE, “Integration”, New Directions in Music, s. 209. (Çeviri, vurgular ve köşeli parantez 
bize ait.) 
713 Paul GRIFFITHS, “Europe 4: Mobile Form, 1956-1962”, Modern Music and After: Directions 
since 1945, s. 113. 



	
  

	
  

180	
  

Yapıt’tan alıntılayacağımız aşağıdaki paragraftaki anahtar kavramlar da bunu 

doğrulamaktadır: 

 
Elektronik müzik alanında yapılan bir bestede, seslerin kümesi bize frekansların 
ilişkilerini çözümlemenin imkânsız olduğu bir ‘grup’ içerisinde erimiş olarak sunulur 
(besteci de bu ilişkilerin çözümlenmesini istemez zaten, tüm belirsizlikleri ve 
gebelikleriyle bir düğüm halinde algılamamızı ister). Aynı zamanda da söz konusu 
sesler alışılmadık frekanslardan oluşmaktadır. Bu frekansların daha alışkın 
olduklarımızla ilgisi yoktur ve dinleyiciyi alıştığı işitsel dünyadan uzaklaştırırlar. 
Burada anlamlar alanı kesifleşmekte, ileti her tür olası çözümlere açılmakta, 
enformasyon miktarı kayda değer biçimde artmaktadır.714 
 

Eco, “aşırı bilgi yüklemesi”ne dair benzer bir açıklamayı, açık yapıt poetikasını 

bilgi kuramı (information theory) 715  ile temellendirmeye çalıştığı “Açıklık, Bilgi, 

İletişim” adlı bölümde de yapar. Buradaki örneğin yine elektronik müzik alanından 

verilmesi tesadüf değildir. 

 
Enformasyon kuramı açısından iletilebilecek en zor ileti, alı[mlayı]cının 

alışılmıştan daha geniş bir duyarlılığı olduğunu varsayan ve bu duyarlılığa daha geniş 
bir kanal kullanarak ulaşmayı amaçlayan; yani pek çok öğenin bir süzgeçten 
süzülmeden geçmesine izin veren iletidir. Böyle bir kanal alışılmıştan çok daha fazla 
miktarda enformasyon taşır, ama anlaşılırlığı riske atmaktadır. (…)  

Bize göre bu koşula uygun bir örnek, kendi emrindeki ses ve gürültülerin 
sınırsız krallığında hüküm sürerken egemen olunan ve alt edilen konumuna düşen, 
elektronik müzik bestecisinin durumu olsa gerek. Bu besteci uçlarda gezinen ve 
karmakarışık bir özgürlükle donatılmış bir ses malzemesi sunmak ister, ama 
malzemenin kurgulanmış ve karılmış terimleriyle konuşmaktan kendini alamaz, temel 
düzensizliği yönlendirilmiş olasılık kalıpları içine sevk etmek amacındaymış gibi 
eksenler ortaya koyar. Sonunda, (…) gürültü ve sinyal arasında, yönelimli bir edim 
olmasının dışında gerçek anlamda bir fark kalmaz. Elektronik müzik kompozisyonunda, 
gürültü ile ses arasındaki fark, bestecinin dinleyicisine yorumlaması için bir ses 
karışımı sunmasıyla, yani yaratıcının bu gönüllü/bilinçli eylemiyle çözüme kavuşur. 
Ancak bestecinin amacı hem en yüksek düzensizlik hem de en yüksek enformasyon 
düzeyine erişmekse, özgürlüğünden bir miktar fedakârlık etmesi ve yapıtına birkaç 
modül düzen sokması gerekecektir. Bu modüller seçilmiş ve belli bir dereceye kadar 
düzenlenmiş olduklarını sezen dinleyici tarafından otomatikman sinyal olarak 
yorumlanacak ve dinleyicinin gürültünün arasında yolunu bulmasına yardım 
edecektir.716 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
714 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 128. (Vurgular bize ait.) 
715 Elektronik müziğin aynı dönemdeki bir başka temsilcisi olan Stockhausen da −hocası olan Meyer-
Eppler aracılığıyla− bilgi kuramından alır ilhamını. Bkz. Tolga YAYALAR - Ece Merve YÜCEER, 
“Özgürlüklerin Sınırlarında: Usmanbaş’ın Müziğinde Açıklık Kavramı”, Perpetuum Mobile: İlhan 
Usmanbaş’ın Yapıtı, s. 184. 
716 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 86-88 ile Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga 
Esmer, s. 153-155 harmanı. (Köşeli parantez ve koyu vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

181	
  

Osmond-Smith’in “işitsel bir ormanda kendi patikalarını bulmaya zorlanan” 

dinleyici profili burada da karşımıza çıkmıştır. Yukarıda bu dinleyiciye, tamamen 

yorumlama çabası nedeniyle, “alıcı” değil, “alımlayıcı” demeyi uygun gördük; hem 

Osmond-Smith’in paragrafındaki bir diğer anahtar kavram olan alımlayıcılık’tan 

[receptiveness], hem de Özkan Manav ve Mehmet Nemutlu’nun Müzikte Alımlama 

kitabından aldığımız cesaretle. Bu kitap, biçimin (yani düzenin) gerekliliğini alımlama 

kuramına ve elbette Eco’ya başvurarak açıklar: 

 
Yapıtta izi sürülecek bir oluşum olarak biçim, dinleyicinin etkin katkısını gerektirir. 
Alımlama kuramına göre alımlayıcının da bir yorumcu gibi yapıtın bütünlenme 
süreçlerine yapacağı katkı belki en çok bu kavram üzerinden gerçekleşir. (…) Umberto 
Eco edebiyat metnini “okur tarafından harekete geçirilmeyi bekleyen tembel bir 
makineye” benzetir. Bu durum aşağı yukarı bir müzik metni için de geçerlidir. Çalarak 
yorumlayan için de, dinleyerek alımlayan için de, müzik metni canlandırılmayı 
bekleyen bir kodlar alanıdır.717 
 

Açıklanan, açık yapıt poetikasının da işbölümüdür aslında. Bu işbölümünde 

düzensiz malzemeyi düzenleyecek ve yönlendirecek olan bestecidir, sunulan bu 

malzemeyle mutfağa girip yemeği yapacak olan yorumcudur, 718  ve süreci 

“tamamlamak” üzere bu yemekten “bazı tatlar derleyecek” olansa alımlayıcıdır. Peki, 

bu çalışmanın bizi ilgilendiren önemli bir boyutu da bestecilik olduğuna göre, şimdi de 

bu boyut üzerinden yöneltelim sorularımızı: Berio düzensizliği nasıl 

düzenler/yönlendirir/biçimlendirir ya da nasıl bir denetim/sınırlama/seçme uygular? 

 

Bu soruya vereceğimiz yanıta Osmond-Smith’ten alıntıladığımız paragraftaki bir 

diğer anahtar kavramla başlayabiliriz: Yay[lanmak] (spring). Berio, “G” bölümünün 

müziğine, Epifaniler’de daha önce yer vermediği bir tınıyla, helezon/spiral şeklindeki 

yaylar (spring coils) ile başlar. Önemli bir seçimdir bu, çünkü yarattığı metalik hışırtıyla 

bu ilkel çalgı, yapıta bir süre egemen olacak olan gürültünün ilk sinyalini verir. Bu, 

Sanguineti metninin üzerine oturacağı arka plan sinyalinin (cosmic background 

radiation) başladığı no(k)tadır ve ona atfedilen önemi, ilk sayfanın tümüne hâkim olan 

pppp gürlüğüne rağmen sadece onun pp ile çalınmasından anlayabiliriz. Tek bir ataktan 

yayılan bu karmaşık sese orkestranın en arkasında konumlanmış olan üçüncü 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
717 Mehmet NEMUTLU, “Biçim ve Yapı”, Müzikte Alımlama, s. 91. 
718 Metin ÜLKÜ, “Açıklık Bağlamında Besteci ve Yorumcu İlişkisi”, Perpetuum Mobile: İlhan 
Usmanbaş’ın Yapıtı, s. 93. 



	
  

	
  

182	
  

kemanların (violini C) bir dörtlü genişliğindeki diyatonik salkımı eşlik etmektedir, ki bu 

diyatonisizm de başka bir ilkellik/antiklik imgesi olarak okunabilir. “G”nin ilk 

sayfasında belirgin bir yönelmişlik, örneğin zaman içinde ve belirgin bir biçimde 

artan/azalan bir yoğunluk hissetmeyiz. Aralarındaki boşluklar nedeniyle maddenin gaz 

halini ya da “televizyonlardaki kar yağması”nı andıran bu uçuşan no(k)tacıklardan 

klarnet ve fagot dışındakilerin hemen hemen hepsi ölçüsüz/aşırı (unmeasured) tremolo 

ile çalınmakta, bu da ritmik esneklik sunan görece notalamanın yarattığı belirsizliği bir 

kat artırmaktadır. Tüm bu belirsizliklere ek olarak, Epifaniler’de sadece “G” ve “e” 

bölümlerinde kullanılacak olan bir notalama işareti (∼) vurmalı ve yaylı çalgılar 

partilerinin birbirleriyle örtüşme/rastlaşma (coincide) zorunluluğunu ortadan kaldırmak 

için kullanılır.719 Yine de belirlenmiş bir belirsizlik, düzenlenmiş bir düzensizlik vardır 

bu ilk sayfada. Bunun belki de en iyi göstergesi, vurmalı çalgıların birinci icracısı için 

−“indeterministik görünen ama deterministik davranan”720 bir şekilde− yazılmış olan 

satırdır: 

 

 

Örnek 3.4.1. Epifaniler, “G” bölümü, ilk sayfa, vurmalı çalgıların partisi. 

 

Sadece ‘düzenlenmiş düzensizliğin’ değil, Sanguineti metninin son dizesinin de 

bir izdüşümüdür bu dizek: “[Yazmalısın] rakamların hiç bitmediğini.” Bu dizedeki 

“rakamlar”ı Berio’nun “rakam bilimiyle besteleme”ye, yani bütünsel diziselciliğe 

tepkisinin de bir yansıması olarak okumak gerektiğini söylemiştik. Aslında yukarıdaki 

dizekte olduğu gibi “G”nin ilk iki sayfasında yer alan ritmik ve armonik anlamdaki 

bütünsel kromatiklik/alacalık (total chromaticism), hem yatay hem de düşeyde, “aşırı 

dizisellik” olarak okunabilir. Yani rakamlar ve akılcılık ile simgelediğimiz dizisellik, 

aşırı bir durumda kromatik salkıma dönüşmektedir; tıpkı modernizm, rasyonelizm ve 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
719 Luciano BERIO, Epifanie, seslendirme notları. 
720 Bkz. dipnot 677. 



	
  

	
  

183	
  

avangardizmdeki aşırılığın faşizmi ve savaşı körüklemesi, kısacası çok’un (aşırı 

enformasyonun) aslında hiç olması gibi.721 

 
Var olan tüm frekansların ayırt edilemez toplamı olan (…) [ve] mantığa göre bize 
mümkün olan en fazla bilgi miktarını vermesi gereken beyaz gürültü, kesinlikle hiçbir 
bilgi sunmaz. Kulağımız her türlü aydınlatıcı bilgiden, yönden yoksun kalmanın yanı 
sıra artık ‘seçmeye’ bile gücü yetmez bir duruma gelmiştir. Tüm yapabildiği, bu özgün 
kaos karşısında edilgen ve güçsüz durmaktır. Varoluşun başındaki magma gösterisi 
karşısında edilgen ve güçsüz bir izleyici olarak olanları izlemektedir. O halde, aşıldığı 
zaman enformasyon zenginliğinin ‘gürültü’ye dönüştüğü bir eşik vardır.722 
  

Eco’nun “edilgenlik ve güçsüzlük” ifadesi, Bürger’in dolayımlı rastlantı 

üretiminde bahsettiğimiz “burjuva bireyinin gücünü yitirmesi karşısındaki tepki”sini 

−yani çaresizliğini− çağrıştırır sıkı bir biçimde.723 Ve bu bakış açısından gürültü ve 

düzensizlik, hem faşizmin ve savaşın hem de onlardan duyulan endişenin ve 

güvensizliğin imgesi haline gelir. “G bölümünün ilk iki sayfasında maddenin gaz halini 

andırdığını söylediğimiz görsellik ve duysallık 40’lardaki Nazi gaz odaları, 60’lar ve 

70’lerde Vietnam’da kullanılan portakal gazı veya günümüzdeki biber gazı gibi faşist 

yöntemleri canlandırmaz mı zihnimizde? Bu noktada, “G” bölümünün bu çarpıcı 

sayfalarının Epifaniler’in bütünündeki konumuna bakarak bir 

yerleştirme/konumlandırma denetimini ortaya çıkaralım. Joyce’un “kuşkız”ını içeren 

“d” bölümünden hemen sonra gelen “G”, konu açısından sert bir karşıtlık yaratır: 

Tefekküre dalmış aşktan, faşizm ve savaştan duyulan endişeye bu keskin geçiş içeriksel 

bir süreksizlik ifadesidir, ve bu süreksizlik biçimsel yollardan da (hem İngilizce’den 

İtalyanca’ya, hem de oda müziğinden orkestraya keskin geçişle) desteklenir. Hatta, 

Joyce’taki “ne’den çok nasıl” ile Sanguineti’deki “nasıl’dan çok ne” odağının birbiri 

ardına sıralanması, üslupsal bir süreksizlik olarak da yorumlanabilir. Buna rağmen 

düzensizlik ve belirsizlik gibi süreksizlik de mutlak değil, karşıtıyla diyalektik bir denge 

halindedir. Joyce bölümünün son iki ölçüsünde beliren 12-ton diziselliği ile “G” 

bölümünün bütünsel alacalığı arasında yumuşak bir geçiş hissedilir; bu geçiş, akılcılığın 

aşırılaşmasıdır, tarihsel bir süreçtir. Bu kavramsal süreklilik biçimsel yollardan 

desteklenirken metinlerden yararlanılır. Joyce’un “d”deki son sözcüklerinden biri olan 

mortal (ölümcül) ile Sanguineti’nin kullandığı morti (ölüler) sözcüklerinin yarattığı 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
721 Bkz. dipnot 599. 
722 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 128. (Köşeli parantez bize ait.) 
723 Bkz. dipnot 535. 



	
  

	
  

184	
  

yadsınamaz bir bağ olsa da, asıl aradığımız, tam olarak bağlantı noktasındadır: Face 

sözcüğüyle biten “d” bölümü, attacca subito ile (ara verilmeksizin) se sözcüğüyle 

başlayan “G” bölümüne bağlandığında “s” sesi bir vida işlevi görür.724 Bu sesle iç içe 

geçen spiral yayın (spring coils) metalik hışırtısı/tıslaması (hiss) ise “s”nin oluşturduğu 

vidayı adeta lehimler.  

 

Peki neden “s”? Çünkü bu fonem hem süreklilik arz eder, hem de beyaz 

gürültünün sürtünmeyi andıran hışırtı sesine çok benzer. Berio, Epifaniler’le hemen 

hemen aynı dönemlerde bestelediği Thema: Omaggio a Joyce (1958), Circles (1960) ve 

Visage’da (1961) vokalin “s” foneminin enstrümantal veya elektronik renklerle iç içe 

geçmesinden bolca yararlanır. Hatta, Thema’nın temel renginin “s” olduğunu, bunun bir 

temel ses (fundamental tone) eklenmesi ya da filtreler yardımıyla “f”, “v”, “ş” gibi 

fonemlere kolayca evrildiğini belirtir besteci. 725  Bu yapıtta Joyce’un Ulysses’inin 

“Sirenler” başlıklı 11. bölümünden alınan ve bir “tema” ya da sergi (exposition) 

mantığıyla en başta okunan metin “s” aliterasyonuyla sonlanır (Pearls: when she. 

Liszt’s rhapsodies. Hisssss) ve yapıtın gerçek anlamıyla bu “s”den doğması amaçlanır. 

Epifaniler’in G bölümünde de benzer bir doğumdan bahsedebildiğimiz gibi iki yapısal 

ortaklık daha kulağımıza çarpar: Sanguineti’nin metni de müziğe başlamak için bir 

sergiye (veya uvertüre) dönüşmekte, üstelik Triperuno şiirinden alınan kesitte de 

azımsanmayacak bir “s” ve türevleri (“f”, “v”726, “ş”, “z”) yoğunluğu hissedilmektedir: 

 
oh (disse), se scrivi una poesia per me; 
devi metterci che ti aspettavo a Gap, 
che piangevo, che piangevo tanto; se davvero scrivi 
per me (disse): 
oh, devi metterci che anche mio fratello Alessandro piangeva; 
che ti aspettava, che piangeva tanto: 
e che io ho dormito, quella notte, in albergo; 
devi scrivere (disse): 
devi scrivere che a Pompei sono tutti morti 
che i fascisti sono cattivi; 
che i numeri non finiscono mai.727 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
724 Cathy Berberian, Sanguineti’nin şiirini okumaya ilk dizedeki “se” sözcüğüyle başlar. Bu tercihin 
Berio’nun gözetiminde oluştuğunu tahmin ediyoruz. 
725 Luciano BERIO, “Poesia e musica −  un’esperienza”, Scritti sulla musica, s. 262. 
726 Şiirdeki “v”lerden sadece çift “v”nin kullanıldığı davvero sözcüğündekiler imlenmiştir. Çünkü tek 
“v”deki “f” cinsinden “gürültü”nün yeterli hissedilmediğini düşünüyoruz. 
727 Luciano BERIO, “G”, s. 1, Epifanie. (Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

185	
  

Thema ve “G” bölümü arasında kurduğumuz fonetik bağlardan sonra, 

Epifaniler’de Joyce’un ardından Sanguineti’nin gelmesindeki “s” rolünü, Joyce-

Sanguineti sözcüklerini birbirine bağlayan “s” köprüsünde de aramaya ne kadar 

hakkımız var? Bu soruya şöyle yanıt verelim: Sanguineti ve Simon sözcüklerindeki 

ortak “s” sesi için ne kadar hakkımız varsa, o kadar. İlgili olarak şu da eklenebilir: 

Önceki birçok bölüm isminin gizli göndermeleri gibi, “G” bölümünün de 

Epifaniler’deki yazarlar arasında “g” harfi içeren tek isme, yani Edoardo Sanguineti’ye 

rastlaması bir tesadüf müdür? 

 

Berio’nun düzen/denetim işlemlerinin izini sürmeye devam edelim. “G”nin ilk 

sayfasında belirgin bir biçimde hissedilmeyen yönelmişlik, ilk iki sayfa göz önünde 

bulundurulduğunda biraz daha belirginleşmeye başlar. Bu yön, tahmin edebileceğimiz 

gibi, enformasyondaki artıştır.728 Berio bu artışı beş aşama halinde gerçekleştirir: 

 

1. Eksik ölçü: Spiral yaylar ve üçüncü kemanlar (Violini C). 

2. İlk ölçü: Flütler, fagotlar, trompetler, arplar, vibrafon, marimba, birinci 

vurmalı, ikinci kemanlar (Violini B) ve viyolaların eklenmesi. 

3. Üçüncü ölçü: Klarnetlerin eklenmesi. 

4. Beşinci ölçü: Obualar, kornolar, ikinci vurmalı, birinci kemanlar (Violini A) 

ve çelloların eklenmesi. 

5. Altıncı ölçü: Trombonlar, tuba, üçüncü vurmalı ve kontrbasların 

eklenmesiyle tüm “senfonik kuvvetin” tamamlanması. 

 

Bu hacim (orkestranın kapladığı sessel ve tınısal genlik) artışına koşut olarak, 

her bir dizekteki kütleyi (nota miktarını, dolayısıyla yoğunluğu) da artırmaktadır Berio. 

Özellikle ikinci sayfada belirgin olan bu yön de bir düzenlemeyi imler. “G”ye 

özgünlüğünü veren asıl düzen/denetim ise bundan sonra, yani üçüncü ve son sayfada 

başlayacaktır. Öncelikle Berio’nun bu sayfa için performans notlarına eklediği ayrıntılı 

açıklamayı okuyalım: 

 
“G” bölümünün 3. sayfasında yorumcular, şef araya girip onlara yeni bir giriş verene 
kadar, partilerini tekrar işaretleri içinde çalmayı sürdüreceklerdir (bkz. “G” s. 3’teki 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
728 Bkz. dipnot 714 ve 716. 



	
  

	
  

186	
  

şema.) Her kesintiden sonra yorumcular, diğer partilerle olan zamansal ilişkileri 
hakkında kaygılanmadan, kaldıkları yerden çalmaya devam ederler.729 
 

Berio’nun bahsettiği, şefin izlemesi gereken zamansal ve dinamiksel şemayı da 

buraya alalım: 

 

 

Şekil 3.4.1. Epifaniler, “G” bölümü, 3. sayfada şefin izlemesi gereken şema. 

 

Bu, Berio’nun Klee’den aldığı ifadeyle, “biçimin biçimlenmesi” (formazione 

della forma) değildir de nedir? Nasıl tanımlanırsa tanımlansın, içerisinde 

kesinsizliklerin/belirsizliklerin/öngörülemezliklerin cirit attığı bir ses evrenine yönelik 

ciddi bir düzenleme/yönelim/denetim/sınırlama ifadesidir bu şema. Eco’nun elektronik 

müzikten ödünç aldığı “gürültü düzenlenişi” tanımı da Berio’nun elde etmeye çalıştığı 

şeye tam olarak karşılık gelebilir: 

 

Aşıldığı zaman enformasyon zenginliğinin ‘gürültü’ye dönüştüğü bir eşik vardır. [Ama] 
dikkat edilmesi gereken şey, gürültünün de bir sinyal olabileceğidir. İşin özünde, 
somut müzikle [musique concrète] elektronik müziğin kimi örnekleri, kendilerine bir 
sinyal statüsü kazandıran gürültü düzenlenişlerinden başka bir şey değildirler. (…) 
Tekrar ediyorum, gürültünün sinyal statüsü kazanması için yönelim yeterlidir: Bir çuval 
parçasını sanat yapıtı haline dönüştürmek için çerçevelemek yeterlidir. Bu niyet elbette 
çok değişik formları içerebilir.730 
 

Ki öyle de olmuştur: “G”nin üçüncü sayfasındaki şemada karşılaştığımız, bir 

çerçevenin (ya da Ligeti’nin sözüyle, bir çekmecenin) de ötesidir. Berio, simetriden 

kaçınan, öngörülemez bir biçimde art arda dizdiği zamansal doğru parçalarıyla gürültü 

ve susları tam anlamıyla “özgün bir kaosa”, hatta aralarına sus girmiş devasa sözcükler 

silsilesine, yani bir tür dile dönüştürmektedir. Bu dili yönlendiren/yöneten ise besteciyle 

beraber orkestra şefidir; tıpkı bir aşçıbaşı (chef) gibi, bestecinin sunduğu malzemeler 

önünde, tarif (şema) elinde, mutfak işçilerine (orkestra üyelerine) verdiği anlık lezzet 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
729 Luciano BERIO, Epifanie, seslendirme notları. 
730 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 128-129, 131. (Koyu vurgular ve köşeli parantez bize 
ait.) 



	
  

	
  

187	
  

talimatlarıyla yemeği (kompozisyonu) ortaya çıkaracaktır. Ortaya çıkacak olan olan 

yemekse, Adorno’nun korktuğu gibi “halihazırda tamamlanmış, önbelirlenimli, sabit” 

bir şey değildir; Berio’nun deyimiyle “yapılacak” bir şeydir, o an’ın koşulları da dahil 

olmak üzere, çok bilinmeyenli bir denklemdir. O halde, Berio’nun burada öngördüğü 

şef, “G”nin ilk iki sayfasındaki faşist imgelerden kurtulmuş bir şeftir, diyebilir miyiz? 

Toplumsal bir önder olarak görüldüğünde, kitleleri (orkestra üyelerini ve dolayısıyla 

“senfonik kuvveti”) bireysel özgürlüklere saygı duyarak yönlendiren bu şefin dünyası, 

Adorno’nun tarif ettiği “tamamlanmış, önbelirlenimli, sabit” bir müziğin şefinin 

dünyasından kat kat ileride değil midir? 

 
Prestijli bir orkestra şefinin hükümranlığının totaliter Führer’inkini hatırlatması tesadüf 
değildir. Führer gibi o da şan şöhretle organizasyonu bir ortak paydaya indirger. (…) 
Artık kendisinin bir şey yapmasına gerek kalmadığı noktaya kadar gelmiştir; hatta 
bazen, kadrolu yardımcı şef onu partisyonu okuma zahmetinden kurtarır. (…) Orkestra 
şefinin fetiş niteliği en aşikâr ve en gizlisidir. Virtüöz çağdaş orkestralar standart 
eserleri bir orkestra şefi olmadan da bir o kadar iyi icra edebilir muhtemelen ve orkestra 
şefini ayakta alkışlayan izleyiciler orkestranın gözlerden ırak bölümündeki yardımcı 
şefin, soğuk algınlığı geçiren kahramanın yerine geçtiğinin farkına bile varmaz.731 
 

“G”deki şef ise bir Führer gibi orkestraya “hükümran”/egemen/sahip değil, 

aittir; onun bir parçası, tamamlayıcısıdır sadece. Bununla birlikte “G”, “bir orkestra şefi 

olmadan da bir o kadar iyi icra edilebilecek standart bir eser” değildir, olamaz da. İki 

ayrı flütçünün seslendirdiği Sequenza gibi, iki ayrı orkestra şefinin yönettiği “G” de 

“hiçbir zaman aynı olmayacağı gibi, hiçbir zaman keyfi [rastgele] de olmayacaktır”. 

Her bir yorum, şef-orkestra ilişkisinde olduğu gibi, birbirinin tamamlayıcısıdır 

yalnızca. Görüldüğü gibi, şeften ve yorumdan fetişleşmeyen, her an kendini yeniden 

üreten bir kendindelik beklenir burada. Dolayısıyla Berio’nun (ya da herhangi bir açık 

yapıt bestecisinin) ortaya koyduğu dünya algısı, daha önce Eco ve Marx üzerinden 

sıklıkla atıfta bulunduğumuz ve Adorno’nun yukarıda yetkince tanımladığı (aynı 

zamanda tekil yorumcu için de geçerli olan) yabancılaşmaya bir başkaldırı olarak da 

okunmalıdır; bu yabancılaşma şeyleşen, fetişleşen, kendi kendini yeniden üretmeyen 

her şey için, kompozisyonun kendisi için de geçerlidir. Adorno’nun aynı sayfadaki şu 

sözleri, yabancılaşmış bir şef/orkestra/müzik deneyimini anlatsa da, Newtoncu evrenin 

saat ya da makina gibi işleyen mutlak belirliliğini anımsatmaz mı? 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
731 Theodor W. ADORNO, “Müziğin Fetiş Niteliği ve Müzik Dinlemedeki Gerileme Üzerine”, Müzik 
Yazıları, haz. ve çev. Şeyda Öztürk, s. 159-160. 



	
  

	
  

188	
  

Demirden bir disiplin söz konusudur. Ama tam anlamıyla demirden. Yeni fetiş, tıkır 
tıkır işleyen, parlak bir metal aygıttır şimdi, aygıttaki bütün dişli çarklar öyle bir iç içe 
geçmiştir ki, bütünün anlamı için en küçük bir delik bile kalmaz geriye.732 
 

Berio’nun “G” ve “e” bölümlerinde ortaya koyduğu kompozisyon ise 

Einstein’ın öngördüğü gibi, ölçümlerin mutlak (“demirden”) olmayıp o ölçümü yapan 

gözlemcinin (başta orkestra şefinin, sonra orkestra üyelerinin) referans çerçevesine göre 

değişiklik (esneklik) gösteren, anla ilişki halinde olan, “bireyin [şefin veya orkestra 

üyesinin] tarihsel bir an olarak ‘şimdi’de duran [epifanik!] zamansallığını 

önemseyen”733 bir evren işleyişini taşır. Osmond-Smith’in paragrafından kalan son 

anahtar kavram da budur: uyanıklık (alertness). Bizi yabancılaşmadan kurtaracak olan, 

bu [uy]anıklık734 halidir, yani epifanidir. 

 

Günümüz fiziğinin en önemli uğraşlarından biri olan ‘genel görelilik kuramı ile 

kuantum fiziğini birleştirme çabası’dır “G”nin son sayfasında karşılaştığımız. Yani, 

düzenli bir bütünlük sunan makrokozmos ile düzensiz bir yığın sunan mikrokozmosu 

birleştirme deneyidir. Bu deney, ilk iki sayfadaki malzemeden ayrı düşünülemez. Zira, 

G’deki ilk ölçü (nispeten uzun ve tenuto [tutulan] sesler) ile ikinci sayfasındaki son 

ölçünün (kısa, daha noktasal, staccato [kesik] seslerin) de birleştirme deneyidir üçüncü 

sayfada yaşanan. Berio, staccato ifadenin tenuto’ya olan karşıtlık düzeyini, üflemeli 

çalgıların seslendirdiği hızlı süsleme notalarıyla ilgili olarak eklediği “during repeats 

very staccato” (yinelemelerde çok kesik) dipnotuyla artırarak bu diyalektiği 

sağlamlaştırır.735 

 

Bu sayfanın alt kısmında görülen şema nasıl makro-evren işleyişinin göstergesi 

ise, notalamada egemen olan iki işaret de mikro-evren işleyişinin göstergeleri olarak 

okunabilir: Bunlardan ilki, bölümün ilk sayfasındaki, daha önce de bahsettiğimiz, 

partilerinin birbirleriyle örtüşme/rastlaşma zorunluluğunu ortadan kaldıran ∼  işaretidir. 

Ancak bu işaret bu kez sadece vurmalı ve yaylı çalgılara değil tüm orkestraya 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
732 a.g.k. s. 159. 
733 Bkz. dipnot 626. 
734 Bkz. dipnot 289. 
735 Luciano BERIO, “G”, s. 3, Epifanie. 



	
  

	
  

189	
  

uygulanmaktadır. İkincisi ise, tüm Epifaniler’de yalnızca bu sayfayı ilgilendiren bir 

görece notalama işaretidir:  . Berio performans notlarında şöyle açıklar bu işareti: 

 

“G”nin 3. sayfasındaki   işareti, sesin tek nefes ya da tek yay hareketi süresince 
tutulması gerektiğini gösterir.736 
 

Sayfadaki tüm nefesli ve yaylılara uygulanan bu işaret, bir yandan tenuto’nun 

staccato’ya olan karşıtlığını olabilecek en yüksek düzeye çekerek hedeflenen diyalektiği 

perçinlerken, diğer yandan da sürenin “açık” tutulmasını sağlayarak tekrar işaretinden 

dönülecek an’ın her nefes/yay için farklı bir yoruma dönüşmesine, böylelikle bu sayfada 

(bölümün finalinde) hedeflenen iç içe geçme ve harmanlanmanın da olabilecek en 

yüksek düzeye erişmesine araç olur. Bu sayede tekrar işareti “demirden bir disiplinle” 

tıkır tıkır işleyen, kusursuz bir yineleme aracı olmaktan çıkıp, ritmik düzensizliği 

harmanlama aracına dönüşür. Burada ritmik olduğu kadar armonik, dokusal ve jestik 

yinelemelerden bahsetmek de mümkündür. Tüm bunlar Sanguineti ve Simon’da 

önemsediğimiz türden bir döngüselliğin, yani makro-aliterasyonun müzikal 

izdüşümleridir. 

  

Çözümlememizde “G” bölümünden “e” bölümüne doğru yönelirken, burada 

değindiğimiz döngüsellik kavramı işlevsel bir köprü sunabilir bize. Zira döngüselliğin 

notalamadaki en belirgin göstergesi olabilecek tekrar işaretinden Epifaniler boyunca 

sadece bu iki bölümde yararlanır Berio. Bestecinin bu boyutu yalnızca bu bölümlerde 

canlandırmasının nedeni, Sanguineti’de, ama özellikle de flash-back’leriyle Simon’da, 

malzemenin alacağı yönün, “yineleme ve döngüsellikle düzenlenmiş olan kesikli bir 

süreklilikle, bozulmuş bir yönelmişlikle”737 sağlanmasıdır. Bu noktada, yön üzerinden 

bir bağlantı daha kurmayı deneyelim: “G”yi yöneten şefi çözümlerken Adorno’dan 

alıntıladığımız “Führer” imgesinin tam karşısında konumlamıştık bu şefi. Şimdi “e”yi 

de dahil edeceğimiz bu konuma, “yönetme” eyleminden hareketle, “yönetmen” (hatta, 

canlı yayın yönetmeni) imgesini koyamaz mıyız? Açık Yapıt’ta yer alan “Canlı Yayının 

Estetik Yapıları” başlıklı kısımdan beş tümce alalım: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
736 Luciano BERIO, Epifanie, seslendirme notları. 
737 Bkz. çalışmamızın 3.4.4. Epifaniler’deki Cage adlı bölümü. 



	
  

	
  

190	
  

 

Örnek 3.4.2. Epifaniler, “G” bölümü, 3. sayfa. 



	
  

	
  

191	
  

Canlı yayınlar, olayın geliştiği anda çekilmesi ve yayınlanması nedeniyle 
doğaçlama[ya], filme çekilen olayla eşzamanlı gelişen bir kurguya benzerler. (…) 
Çekim, kurgu ve yayınlama gibi sinemasal yaratının birbirinden çok farklı ve her 
birinin kendine özgü nitelikleri olan üç ayrı evresi, canlı yayında birbirleriyle birleşir. 
(…) Özel bir olayın canlı yayını, asla olayın birebir yansıtılması değil, her zaman 
yorum’udur. (…) Yönetmen kameralara belli bir bakış açısını izlemeleri emrini 
verirken, bir yandan da henüz meydana gelmekte olan olayı keşfetmek ve yaratmak 
zorundadır. (…) [Ve] yönetmen isterse kameralarını yalnızca oyunla sınırlandırıp tinsel 
ve belgesel niteliği olan kısıtlı bir yorumla yetinir, isterse [de] edilgen bir nihilizm 
ifadesini akıllıca aracı olarak kullanarak, her türlü yorumdan kaçar ve nouveau 
roman’ın tümüyle nesnel betimlemelerinin yarattığına benzer bir etki yaratır.738 
 

Burada 1., 2. ve 4. tümceler, tam olarak “G” ve “e” de orkestra şefinin reel ses 

ortamından “anında iletişim”739 yaratmasına denk düşer. 3. tümce, iki yoldan okunabilir. 

İlki, tarafsızlığın olanaksızlığıdır. Örneğin, aynı olayın biri hükümet yanlısı diğeri ise 

karşıtı olan iki televizyon kanalı tarafından canlı olarak yayınlanması sırasında 

karşılaştığımız biçimsel (dolayısıyla da içeriksel) farktır. İkincisi ise,  Eco’nun Joyce 

için kullandığı deyimle, “çoklu yorumlanabilirlik”tir. Burada ise, kasıtlı bir taraflılıktan 

öte, yapıtın yaratıcısının yapıta kasten yerleştirdiği boşluklar, kopukluklar ve 

çokanlamlılığı gözeten bir doğurganlık vardır. “G”de buna verebileceğimiz en güzel 

örnek bölümün üçüncü sayfasındaki “yorumlanabilir” şema iken, “e”de ise şunu örnek 

gösterebiliriz: Simon’un metni Berio’nun müziğine partisyonda kare içindeki 

rakamlarla gösterilen belli noktalardan tutturulmuş olsa da, bunlar yaklaşık olarak on 

sözcük içeren “kalın” noktalardır, dolayısıyla birinci sözcükte mi onuncu sözcükte mi 

karar verileceği şefin yorumuna bırakılmıştır. 

 

Eco’dan aldığımız 5. tümce ise, nouveau roman referansından dolayı “e” 

bölümünü daha yakından ilgilendirir. Ek olarak, buradaki “yönetmen”in şeften çok 

Berio’yu tanımladığını söyleyebiliriz. Simon’un metninin Sanguineti’ninkinden çok 

daha belirsiz, düzensiz, uçucu ve imge yüklü olması Berio’nun bu metne yaklaşımını 

belli ki farklı kılmış, “G”deki yönelmişliğin tersine Cage’in müziğine atfettiğimiz 

“edilgen bir nihilizm” uygulamalarını esinlemiştir. Savaşın hemen ardından, yerde 

sırtüstü yatan ve ölmek üzere olan askerin yarı-bilinçli, başıboş ve çaresiz 

gözlerinin/kulaklarının algıladığı bilinç akışı, Berio’nun müziğine amaçsız, postmodern 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
738 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 141, 148, 154. (Köşeli parantezler bize ait.) 
739 a.g.k. s. 141. 



	
  

	
  

192	
  

“lekeler” olarak yansır. Bu bölümdeki görsellik ve duysallık tam da Bauman’ın tarif 

ettiği postmodern dünyanınki gibidir: 

 
Postmodern dünyada (…) her şey hareket halindedir. Fakat bu hareketler rastgele ve 
dağınıktır; kesin (hele de kümülatif) istikametlerden yoksundur. Bunların “ileri” ya 
da “geri” doğasını yargılamak zor, belki de imkânsızdır. (…) Zaten Leonard B. Meyer 
ta 1967’de şunu söylüyordu: Çağdaş sanat, değişken bir kararlı duruma, bir tür 
hareketli durgunluk haline ulaşmıştır (kendisi bu duruma “stasis” diyordu); her bir 
tekil birim hareket ediyor fakat bu öteye beriye gidiş gelişin pek mantığı yoktur; bu 
parçalı değişimler bir araya gelerek bütün bir akım oluşturmuyor; [böyle olunca da] 
bütün yerinden kımıldamıyor (ki zaten her okul çocuğu bu durumu Brown devinimi 
olarak biliyor).740 
 

Bauman’ın bilimsel bir kurama atıfta bulunması tam da çalışmamızın bu 

bölümler için izlediği yöntemle örtüşür. Brown devinimi/hareketi şöyle tanımlanıyor 

Vikipedia’da: 

 

Brown hareketi (botanikçi Robert Brown’ın [1773-1858] onuruna) iki kavrama işaret 
eder: Bir sıvıda yüzen veya asılı parçacıkların rastlantısal hareketi. 
Bu hareketi açıklamak için kullanılan matematiksel model. Bu modele Wiener metodu 
da denir.741 
 

Norbert Wiener’ın (1894-1964) Eco’nun Açık Yapıt’ında enformasyonun 

düzensizlikle ilişkisini açıklamakta başvurduğu önde gelen isimlerden olması bir 

tesadüf değildir.742 Üstelik Brown hareketi, daha önce bahsettiğimiz, Boltzmann’ın 

ortaya koyduğu ‘gazların kinetik kuramı’yla aynı olguya işaret etmektedir: Hareketli 

durgunluk, yani stasis. Cambridge Üniversitesi Fizik Bölümü’nden Prof. Dr. Mete 

Atatüre’nin söylediği gibi “Einstein 1905’te Boltzmann’ın teorisini kullanarak Brown 

hareketini su moleküllerinin çarpışmasıyla açıklamıştı.”743  Gelmek istediğimiz nokta 

şudur: Brown ve Boltzmann kuramlarından bir araç olarak yararlanan ama evrenin 

determinist işleyişine güvenen Einstein ile, Cagegil bir postmodernizm veya Eco’nun 

deyimiyle “edilgen bir nihilizm” uygulamalarından bir (amaç değil) araç olarak 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
740 Zygmunt BAUMAN, Postmodernizm ve Hoşnutsuzlukları, çev. İsmail Türkmen, s. 141. (Koyu 
vurgular bize, köşeli parantez yazara ya da çevirmene ait.) 
741 https://tr.wikipedia.org/wiki/Brown_hareketi (Köşeli parantez bize ait.) 
742 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 70. 
743 https://twitter.com/MeteAtature/status/1037356649177079808 Ayrıntılı bilgi için: J. FRÖHLİCH - M. 
SALMHOFER - W. De ROECK - V. MASTROPIETRO - L. CUGLIANDOLO (ed.), “1.1.1 The 
Founding Fathers: Brown, Einstein, Boltzmann”, Quantum Theory From Large to Small Scales, s. 
6. 



	
  

	
  

193	
  

yararlanan ama kompozisyonun denetim/düzen altındaki işleyişine güvenen Berio 

arasında yakın bir ilişki vardır. Berio’nun izlediği yol, Sanguineti’nin “biçim ancak 

biçimsizlikten doğar” diyerek, Eco’nun yabancılaşmayı ancak “krize yüksek dozda 

maruz kalarak” aşabiliriz diyerek, ya da bizim “su, bulanmayınca durulmaz” diyerek 

özetlediğimiz yoldur. Bulanan (daha doğrusu bulandırılan) sudur “e” bölümü. Bu kez ne 

“çerçeve”, ne de “çekmece” imgesi yakışır suya −halihazırdaki formları da bir kenara 

koymamız gerekmez mi? O halde kendine has bir “tencere” diyelim “e”deki Berio 

denetimi için; hem yemek imgelerimizin bir devamı, hem de “çerçeve” ve 

“çekmece”nin (hem ses hem de anlamıyla) bir çeşitlemesi olarak! 

 

Metnin yorumlanma biçimi açısından “e”, “G”den keskin bir fark içerir; bu da 

Sanguineti metninin uvertür biçiminde, müzikten önce gelen konumuna karşılık, 

Simon’un metniyle Berio’nun müziğinin eşzamanlılığıdır. Bu bağlamda, müzikle 

donatma/yükleme anlamıyla bir “müzikleme”den bahsedebiliriz “e”de. Bu da, “G”deki 

tam olarak yapıştırılmamış, sökülebilir metne karşılık, “e”de metne dair daha çok 

denetim demektir. Peki Berio, Simon metnini nasıl kullanır? 

 
“Bir metnin kullanım biçimini onun yorumlanma biçimiyle karıştırmamak gerek”, diyor 
Umberto Eco: “Bir metin birkaç işte kullanılabilir. Sözgelimi, sosisli sandviç sarılabilir 
onunla. Çok kullanışlıdır bu iş için. Durmadan harflerin ya da cümlelerin yerleriyle 
oynayarak onunla hurufî bir ilişki de kurulabilir. Buna da saygı duyulur tabii, ama 
bütün bunların belli bir denetim altında okumak demek olan yorumlamayla hiçbir 
ilgisi yoktur.”744 
 

O halde sorumuzu düzeltelim: Berio, Simon metnini nasıl yorumlar? Dolayısıyla 

nasıl denetler? 

 

Berio, bu denetimi/düzeni her şeyden önce “G” bölümünde yararlandığı 

malzeme ve yöntemleri “e” bölümünde de yineleyerek sağlar. Böylelikle “G” ve “e”nin 

içeriği ve biçimi arasında bir bütünlük oluşturduğu gibi, Sanguineti ve Simon’u 

müziklerken, tutarlı bir şekilde, onların kendi yapıtlarında düzen için başvurdukları üç 

kavramı, yani yineleme, aliterasyon ve döngüselliği de uygulamış olur. Madde madde 

sıralayalım: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
744 Enis BATUR, “Gülün Adı: Hayatın Gerçek Tadı”, Babil Yazıları, s. 156. (Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

194	
  

 

1. “G”nin başında duyduğumuz, üçüncü kemanların (violini C) çaldığı, bir 

dörtlü genişliğindeki diyatonik salkım (Sol-La-Si-Do), yine çalgılar arasında 

paylaştırılmış (divisi) olarak “e”de de aynı yerde bulunur. Hatta bu salkımın 

“G”de net olmayan (daha doğrusu, spiral yay gürültüsünün gölgesinde 

kalan) anlamı, “e”de çok daha belirgindir: Simon’un metninde eşzamanlı 

olarak bahsedilen “evren şeridi”nin (bande d’univers) imgesi, üçüncü 

kemanlarca tutulan bu kalın çizgidir. 

2. Sanguineti metninin başladığı ve beyaz gürültüye benzeyen türevleriyle 

birlikte bolca içerdiği “s” fonemi, Simon’dan seçilen metinde de benzer bir 

işlevdedir. Özellikle ilk tümcedeki yoğunluk ve “s” ile başlangıç dikkat 

çekicidir: Cette expression de surprise stupide des morts. Eksik olan tek 

parça, spiral yayların (spring coils) destekleyici hışırtısı/tıslamasıdır; bu ise 

“G” ile “e”yi birbirine bağlayan “D” bölümünün son ölçüsünden attacca 

subito ile sarkar. Bu tınısal askı (suspension), metinde bir ‘evrensel arka plan 

radyasyonu’ (Cosmic Background Radiation - CBR) gibi ortaya çıkacak olan 

“s” ve benzeri hışırtıların (“ş”, “z”, “f” vb.) ilk sinyalidir aslında: 

 
Cette expression de surprise stupide des morts, 
la bouche bêtement ouverte, 
les yeux ouverts aussi, regardant sans la voir 
cette étroite bande d’univers qui s’étendait devant lui, 
ce même mur aux briques rouge foncé 
(les briques trapues, courtes et épaisses, d’une matière grenue, 
les plus claires tachetées de sombre sur un fond couleur rouillé, 
les plus foncées couleur de sang séché, 
d’un pourpre brunâtre allant parfois jusqu’au mauve sombre, presque bleu 
comme si la matière dont elles étaient faites avait contenu  
des scories ferrugineuses, du mâchefer,  
comme, si le feu qui les avait cuites avait  
pour ainsi dire solidifié, quelque chose comme,  
sanglante, minérale et violente, de la viande à l'étal du boucher  
(mêmes nuances allant de l’orange au violacé),  
le coeur même, la dure et pourpre chair de cette terre  
à laquelle il était collé, pour ainsi dire ventre à ventre, 
les joints plus clairs faits d’un mortier grisâtre 
dans lequel il pouvait voir, enchases, 
les grains de sable, une herbe sauvage, d’un vert délicat, 
poussant irrégulièrement tout, contre la base du mur 
(comme pour dissimuler la ligne de junction, la charnière, 
l’arrête du dièdre formé par le mur et le sol), 



	
  

	
  

195	
  

et un peu en avant, le départ des fortes tiges 
don’t la visière de soncasque l’empêchait de voir le haut, 
la fleur (ou les bourgeons: peut-être des roses trémières 
ou de jeunes tournesols?): 
à peu près de l’épaisseur du pouce, rayées de stries, quelque chose 
(se détachant sur les briques rugueuses, minérals et sanglentes) 
d’incroyablement tender, immaterial, les brins d’herbe 
à peu près immobiles seulement agités parfois d’un faible frisson, 
les tiges vigoureuses des hautes plantes absolument immobiles elles, 
les larges feuilles palpitant mollement de temps à autre 
dans l’air calme, tandis que, de la route, continuait toujours 
à parvenir ce gigantesque vacarme: pas le canon 
on ne l’entendait plus maintenent que lointain, sporadique, 
dans le paisible et pure fin du jour, 
comme les derniers soubresauts, sans conviction, 
attardés et conventionnels de la bataille −comme ces gestes, 
ce simulacra de travail, cette activité de façade 
que des employes ou des ouvriers . . .745 
 

3. Ritmik belirsizlikler, tıpkı “G”de olduğu gibi, başta görece notalama olmak 

üzere ölçüsüz/aşırı (unmeasured) tremolo ve ∼  işareti aracılığıyla, burada da 

tüm varlığını korumaktadır. Tıpkı Simon’un yazınında olduğu gibi, 

“anlatılan olayların birbirlerini [tıkır tıkır işleyen, parlak] saatlerinkine 

özenen bir zaman içinde izlemesi”ni tek yol olarak benimseyen anlayışın 

yadsınması olarak okunabilir bu belirsizlikler. 

4. Daha önce de bahsettiğimiz gibi, döngüselliğin göstergeleri olan tekrar 

işaretleri de “tekrar” etmektedir “e” bölümünde. Bu kez, yinelenen kesitlerin 

uzunlukları da birbirinden farklıdır. Bu uzunluklar, aynı zamanda, şefin o 

çalgı gruplarını başlatacağı ya da durduracağı anları gösterir. 

5. Orkestranın tek bir noktadan başlayıp hacimsel büyütülmesi fikri “G” kadar 

“e”nin biçimine de damga vurur. Ancak bu biçimin “e” açısından ayrı bir 

anlamı vardır: Program notunda Berio’nun da belirttiği gibi, burada 

“konuşan ses, orkestra tarafından merhametsizce/acımasızca ezilmekte, 

etkisiz hale getirilmektedir.”746 Özellikle şefin 5 numaralı girişi verdiği 

andan itibaren vokalistin söyledikleri neredeyse duyulamaz hale gelir. Bu 

bölümün “G”den önemli bir farkı da burada başlar: 5. girişten sonra çalgı 

grupları şef tarafından üç hamlede çıkarılmaya başlanır. Metinde “kocaman 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
745 Luciano BERIO, “e”, s. 3, Epifanie. (Vurgular bize ait.) 
746 Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). http://www.lucianoberio.org/ node/1652?564 
676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. 



	
  

	
  

196	
  

gürültü” (gigantesque vacarme) ifadesi geldiğinde Berio’nun keskin bir 

karşıtlığa başvurarak bizi arka plandaki “evren şeridiyle” başbaşa bırakması, 

tıpkı evrenimizdeki “büyük patlama kalıntısı”747 olan sinyalin yarattığı etki 

gibidir. Ancak bu kez, big bang değil top (le canon) seslerinden arta kalan 

bir çınlamadır bu. 

6. “G” gibi “e” bölümünde de tüm orkestra pppp gürlüğünde sabittir. Bu gürlük 

tercihi de iki bölümü birbirine yaklaştıran, bağlayan en önemli 

parametrelerden biri haline gelir. Bununla birlikte, “G”deki kütlesel 

yönlerin/yoğunlaşmaların ve son crescendo’nun (gürlük artışının) yokluğu, 

“e” bölümünü tam anlamıyla Meyer’in “stasis” tanımına bağlar. 

7. Nasıl ki “G”de tenuto ve staccato ifadelerinin karşıtlığı bir diyalektik 

dengeye tabi tutulur, “e”de de yine aynı uygulamayı sadece farklı bir 

notalama ile görürüz: Sapsız notalar tenuto, sekizlik notalar da staccato’yu 

simgelerken, sekizlik çarpma notaları ise ‘olabildiğince p ve staccato’ bir 

ifade için kullanılır partisyonda. 

 

Epifaniler’in en biçimsiz/şekilsiz bölümleri olan, ancak Sanguineti’nin 

ifadesiyle “biçimin biçimsizlikten doğduğunun” da en yetkin kanıtları olarak 

görebileceğimiz “G ve “e” müziklerini çözümlediğimiz bu yazıya Eco’nun sözleriyle 

son verelim: 

 

Her başarılı form, şekilsiz bir malzemenin, bilinçli bir yolla insani bir boyuta 
çevrilmesinden temellenir. Bu malzemeye egemen olmak için sanatçının onu ‘anlamış 
olması’ gereklidir: Bu malzemeyi ne kadar sert bir biçimde değerlendirirse 
değerlendirsin, eğer onu anladıysa, onun esiri olamaz. (…) Durum ne olursa olsun 
düzensizliğe, şekilsizliğe, çözülmeye bir form vermeye çalışan sanatsal süreç, şeylere 
söylemsel bir açıklık kazandırmaya çalışan aklın çabalarından başka bir şey değildir.748 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
747 Bkz. dipnot 682. 
748 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 225, 227. (Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

197	
  

 

Örnek 3.4.3. Epifaniler, “e” bölümü, 2. sayfa 



	
  

	
  

198	
  

3.5. Açıklık ve İdeoloji: Brecht - Berio - Eco Üçgeninde Epifaniler’in “b” Bölümü 

 

Epifaniler’de sırasıyla Proust, Machado, Joyce, Sanguineti ve Simon metinleri 

üzerinden bir yol çizen Berio, bu metinsel yolculuğa Bertolt Brecht’le (1898-1956) 

koyduğu son noktayı program notunda şu sözlerle açıklar: 

 
En sonunda, epifani kavramıyla bir bağı olmayan Brecht dizeleri, kimi zaman şiirsel 
sözcüğün çekiciliğinden/büyüsünden [fascino] vazgeçmek gerektiğine yönelik, uyarı 
niteliğindeki bir keder ve ıstırap çığlığıdır: şiirsel sözcük; düşünceye dalma haliyle / 
tefekkürle [contemplazione] birlikte sessiz kalma riskini beraberinde getirir ve 
eylemlerimizin inşa ettiği dünyayla görüntüdeki olayı −onunla birlikte de bizi− 
birleştiren bağları unutturarak, söz konusu olayı bütünden koparmaya bir davet gibi 
tınlar.749 
 

Epifani kavramının beraberinde getirdiği “aşkın”750 gerçekçiliğe yönelik ciddi 

bir eleştiri taşıyan bu paragrafın sağladığı önemli anahtar kavramları bir kenara not 

ederek, hemen daha da önemli bir soruya odaklanalım: Berio’nun Brecht’ten alıntıladığı 

dizeler nelerdir? Bu sorunun yanıtı için −tüm Epifaniler’de ilk ve tek olarak− sadece 

Berio’nun partisyonuna değil Eco’nun Açık Yapıt’ına da bakabiliriz. Hem bu çalışmanın 

Berio-Eco poetikasına yoğunlaşan bütünlüğü için, hem de Brecht’i daha doğru 

anlamamızı sağlayacak anahtar kavramlar için ikincisini yeğleyelim ve Açık Yapıt’taki 

bağlamıyla birlikte alıntılayalım bu dizeleri: 

 
İçinde annemizin ve bir Cézanne tablosunun olduğu alevler içindeki bir binadan, 
Cézanne’ın tablosunun bir sanat yapıtı olmadığını öne sürmeden de öncelikle annemizi 
kurtarırız. Öngörülmeyen durum bir değerlendirme parametresi olmaz, yalnızca bir 
tercihi belirleyen ayırıcı unsur olur. Bu, Brecht’in büyük bir coşkuyla dile getirdiği 
duruma denk düşer: 
 
Nasıl bir çağ bu böyle? 
Ağaçlardan söz etmek suç nerdeyse 
Bunca haksızlığa karşı susmak demek çünkü. 
 
Brecht ağaçlardan söz etmenin kötü olduğunu söylemiyor. Aksine, dizelerinde 
çekiciliğine kapıldığı ve yadsıması gereken lirik boyuta karşı duyduğu bastırılamaz bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
749 Luciano BERIO, “Epifanie” (bestecinin program notu). http://www.lucianoberio.org /node/1652?564 
676354=1 Erişim tarihi: 10.2.2020. (Çeviri, koyu vurgular ve köşeli parantezler bize ait. Birden çok 
sözcükle karşılamayı yeğlediğimiz kavramların özgün hallerini köşeli parantez içinde verdik.) 
750 Epifani, sözlük anlamıyla “olağanüstü görüngü”, “aşkın görünüş” demektir (bkz. çalışmamızın 3.1.1. 
Proust’un Anahtar Sözcükleri adlı bölümü). “Aşkın gerçekçilik” içinse bkz. dipnot 339. 



	
  

	
  

199	
  

özlemin titreşimi vardır. Ama tarihî konjonktür içindeki durumunu bir seçim yaparak 
çözüyor. Bir değeri yadsımıyor, onu erteliyor.751 
 

Yukarıdaki alıntı, Epifaniler’deki metin seçimlerine Eco’nun müdahilliğinin en 

belirgin göstergelerinden biridir. Bununla birlikte, Berio’nun kimi zaman vazgeçilmesi 

gerektiğini belirttiği “şiirsel sözcüğün çekiciliği/büyüsü” ile Eco’nun “çekiciliğine 

kapıldığı ve yadsınması gereken lirik boyut” ifadesi kuşkusuz aynı “epifanik” eleştiriye 

işaret etmektedir. İkinci alıntıdan elde ettiğimiz anahtar kavramları da birincinin altına 

not ederek −ve bu kavramları sonrasında ayrıntılı olarak tartışacağımızı da belirterek− 

öncelikle her iki alıntıdan da ipuçları içeren özyaşam öyküsüne göz atalım Brecht’in. 

 

Bertolt Brecht 10 Şubat 1898’de Augsburg’da bir fabrika müdürünün oğlu 

olarak dünyaya gelir. Münih ve Berlin üniversitelerinde fen bilimleri ve felsefe 

öğrenimi görür. 1918’de askere çağrılır, cephe gerisinde bir hastanede hastabakıcılık 

yapar. Savaştan sonra ilk yapıtlarını vermeye başlar. 

 
Brecht’in Baal, Gecede Davul Sesleri, Kentlerin Ormanında, Adam Adamdır adlı ilk 
dramatik eserleri −Gecede Davul Sesleri sayılmazsa− henüz toplumsal eleştiriden 
yoksundur. (…) O çağda Brecht devrimci olmaktan çok köpeksi (cynique) bir şair 
görünümündedir.  Acı alay ve köpeksilik modadır. (…) Her yerde hava nihilizmle 
doludur.752 
 

 Brecht’in 1920’lerin ikinci yarısında besteci Kurt Weill’le (1900-1950) birlikte 

verdiği ürünler olağanüstü bir başarı getirecektir: 

 

Savaşın, küresel krizin, enflasyonun ve işsizliğin kasıp kavurduğu Weimar 
Cumhuriyeti’ndeki toplumsal yapı, elbette ki Brecht ve Weill’ın sermaye düzenini 
hedef alan alaycı ve iğneleyici sanatlarını alımlamaya hazırdır, hatta buna açtır. (…) 
Brecht’in John Gay’e ait Dilencinin Operası’ndan (1728) uyarladığı Die 
Dreigroschenoper (Üç Kuruşluk Opera, 1928) o güne dek görülmemiş uluslararası bir 
başarıya imza atarak adeta bir “hit” haline gelir. Ertesi yıl ise Mahagonny Songspiel’in 
operatik uyarlaması olan Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny (Mahagonny Kentinin 
Yükselişi ve Düşüşü, 1929) yeni bir Brecht-Weill ürünü olarak büyük beğeni toplar.753 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
751 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 42 (Buradaki Brecht dizeleri için Tolga Esmer’in 
Türkçe çevirisi yerine Dostlar Tiyatrosu’nunkine yer verilmiştir. Bkz. Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, 
çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 4). Vurgular bize ait. 
752 René WINTZEN, “Brecht: Yaşamı, Şiirleri, Oyunları” (Bertolt BRECHT, Halkın Ekmeği, çev. A. 
Kadir - A. Bezirci, s. 20). 
753 Yiğit ÖZATALAY, “Ben Kurt Weill”, Andante, Sayı 69, s. 37. 



	
  

	
  

200	
  

 Eco’nun sözlerindeki “tarihî konjonktür”, Almanya’daki (ve aslında tüm 

Avrupa’daki) ekonomik kriz, yoksulluk ve bunlara bir “yanıt” olarak yükselen faşizme 

denk düşmektedir. Berio’nun alıntısındaki çekicilik/büyü anlamındaki fascino, bu 

bağlamda, faşizmin beyin yıkayıcı niteliğinin fonetik ve semantik bir tohumu olarak 

okunabilir. Hem Berio’nun hem de Eco’nun sözcüğün yarattığı büyü/çekicilik/lirizm 

karşısında Brecht’e atfettiği “seçim” ve “erteleme”yi Üç Kuruşluk Opera’nın şu 

sözlerinde hissetmek mümkündür: 

 
Sayın baylar bize hep ders verirsiniz. 
“Aman, günah, ayıp, kötü, yanlış.” 
Aç karnına kuru öğüt çekilmez. 
Önce doyur beni, ondan sonra konuş.754 
 

Weill gibi Brecht de Hitler’in 1933’te iktidara gelişinin ardından Almanya’dan 

ayrılır. Kendi ağzından dinleyelim: 

 
Almanya’dan 1933 Şubat’ında Reichstag yangınının ertesi günü ayrılmak zorunda 
kaldım. (…) Danimarka’ya sığındım; o günden sonra tüm yazın çalışmalarımı, oyunlar 
ve şiirler kaleme alarak Naziler’e karşı savaşa adadım.755 
 

Eco’nun Brecht dizelerine bağlam oluşturmak amacıyla yararlandığı “alevler 

içindeki bir bina” imgesinin ‘Naziler’in 11 Eylül’ü’ olarak tarif edebileceğimiz 

Reichstag yangınını anımsatması rastlantı değildir. Tıpkı aynı yıllarda Antonio 

Machado’nun −Berio ve Eco’nun Epifaniler’de alıntıladığı bir diğer şairin− 

yaşadıklarının Brecht’inkileri anımsatmasının rastlantı olmadığı gibi.756 Yine de Brecht, 

yaşamını sürdürmek konusunda Machado’dan daha talihlidir. Danimarka’da 

sürgündeyken yazdığı ve Epifaniler’de alıntılanan dizelerinin yer aldığı “Gelecek 

Kuşaklara” (An die Nachgeborenen, 1939) adlı şiirinde, söz konusu dizelerden hemen 

sonra şunları söylemektedir ozan: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
754 Bertolt BRECHT, Ben Bertolt Brecht: Müzikli Gösteri, uyar. ve yön. Genco Erkal, s. 26. 
755 Bertolt BRECHT, Sosyalizm İçin Yazılar, çev. Mehmet Tim, s. 94. 
756 “Franco’nun 1936 temmuzundaki askeri darbesiyle İspanya’da üç yıl sürecek kanlı içsavaş patlak 
verdi. Machado ailesiyle birlikte Madrid’den ayrılarak önce Rocafort, ardından Barcelona’ya geçti. 1939 
başında bir grup aydınla birlikte Fransa’ya sürgüne gitmek zorunda kaldı. 22 Şubat’ta, annesinin 
ölümünden üç gün sonra, ülkesinden, evinden barkından ve dostlarından uzakta yaşama veda etti.” 
Antonio MACHADO, Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal Akbulut, s. 3. 



	
  

	
  

201	
  

Doğrudur, geçimimi sağlayabiliyorum henüz 
Ama inanın, bir rastlantı bu 
Yediğim ekmeği haketmiş değilim yoksa 
Rastgele kurtarmışım işte paçayı 
 (Talihin yaver gitmedi mi bitiktir işin.)757 
 

Bu sözler bir önceki bölümde Cage poetikası üzerinden konuştuğumuz, sanattaki 

aşırı düzensizlik / katıksız rastlantı / ilkellik fikrinin sert bir eleştirisi olarak 

okunabilmesinin yanında, her şeyden önce, mevcut dünya düzen(sizliğ)indeki kör şansa 

dayalı, ilkel, insanlık dışı yaşamı(mızı) anlatır elbette. Brecht’in Almanya’dan 

ayrılışından itibaren 14 yılı, Avrupa’nın çeşitli ülkelerinde ve sonrasında da Amerika 

Birleşik Devletleri’nde sürgünde geçecektir. Ozan, 1940’ta kaleme aldığı bir yazıda 

anti-Aristotelesçi tiyatro olarak özetleyebileceğimiz “epik tiyatro” kuramını açıklar. 

 
Bu kuram tümüyle “Werfremdungseffekt” tekniğine dayanır. Başka bir dile 
çevrilemeyen bu deyim, ‘yabancılaştırma ve yersizleştirme yoluyla yadırgatarak 
etkileme’ diye açıklanabilir. Bir hayal ve büyü havası yaratan klasik tiyatroya karşılık 
epik tiyatro, sanatın yalanlarını, büyüleyici yapmacıklarını reddeder; anlatımcı 
yazarların seyirciyi aşırı kaygı ve korkuya kaptırma yöntemine sırt çevirir.758 
 

Kuşkusuz ozanın yıllar içinde gelişen Marksist dünya görüşünün sanatsal 

izdüşümüdür bu kuram. Bir önceki bölümde belirttiğimiz gibi, hayatta (ve sanatta) 

gereğinden fazla, aşırı bir düzensizlik (ya da düzen) içinde yön, yönelmişlik, amaç 

kaybolur; yabancılaşma başlar. Brecht, “komünizmde tarihi bir çözümü olması 

gereken”759 yabancılaşmayı alıp seyirciye çevirerek “yabancılaştırma”ya dönüştürür. 

Karşısına aldığı şey, Berio alıntısında geçen fascino’dan, yani büyüden ve 

büyüleyicilikten başka bir şey değildir. 

 

Sürgün yıllarından sonra 1947’de Avrupa’ya dönerek Demokratik Alman 

Cumhuriyeti’ne yerleşen Brecht, eşi Helene Weigel’le birlikte kurduğu Berliner 

Ensemble’da ünlü oyunlarını sahneler. 14 Ağustos 1956’da Berlin’de öldüğünde 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
757 Bertolt BRECHT, “Gelecek Kuşaklara”, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - 
Genco Erkal, s. 5. 
758 René WINTZEN, “Brecht: Yaşamı, Şiirleri, Oyunları” (Bertolt BRECHT, Halkın Ekmeği, çev. A. 
Kadir - A. Bezirci, s. 48). Vurgular bize ait. 
759 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 185. 



	
  

	
  

202	
  

“çağdaş tiyatroyu Bertolt Brecht denli etkilemiş bir başka oyun yazarından söz etmek 

oldukça güç”tür.760 

 

Müziğinde teatral öğelere önemli bir yer veren Berio, Brecht etkisinden 

fazlasıyla nasibini almıştır. Bestecinin bütün yazılarının toplandığı Scritti sulla 

musica’ya (Müzik Üzerine Yazılar) yazdığı girişte Giorgio Pestelli, “kitabın her 

köşesinde rastlanan üç ismin Brecht, Joyce ve Beckett olduğunu, bu isimlerin Berio’nun 

yalnızca müzik tiyatrosu fikrinin değil, onun kompozisyon kavramının kendisine, yani 

zamansal yapı fikrine yaklaşımının da tohumunu attıklarını” 761  söyler. Berio’nun 

başyapıtlarından Sinfonia (1968) bu üç ismin de izini sürebileceğimiz bir yapıtken, 

Epifaniler’e ise bu yazarlardan ikisi, Joyce ve Brecht damga vurur. 762  Joyce, 

Epifaniler’in göbeğinde, kilit noktasında durur, evet; ama Brecht’e verir son sözü Berio. 

Üzerindeki Brecht etkisinde, onunla hayatının erken sayılabilecek bir döneminde, 30 

yaşında karşılaşmasının da etkisi yadsınamaz elbette: 

 
O zamanlarda [1950’lerde] Brecht, Berio’nun sanat çevresindeki dikkat odağıdır. 1955 
Ekim’inde, bestecinin Mimusique No. 2 / Hayata Katlanmak İçin Üç Durum’unun 
seslendirilme hazırlıkları yapılırken, Brecht, Giorgio Strehler’in sahneye koyduğu Üç 
Kuruşluk Opera’nın 763  hazırlıklarını gözlemlemek üzere Milano’ya gelir. Bruno 
Maderna her iki yapımın da müzik direktörüdür ve Berio, hayatı boyunca tiyatroya 
yaklaşımında etkisini taşıyacağı Brecht’le [böylece] yüz yüze tanışma olanağı bulur.764 
 

Brecht’in bir yıl sonra (1956’da) öleceğini göz önünde bulundurursak, 1959’da 

bestelenmeye başlanan Epifaniler’de ozana ayrılan son noktanın özel bir omaggio 

(saygı) olduğunu da düşünebiliriz. Ama, algımızı biraz daha genişletirsek, Berio’nun 

Brecht’in Marksist estetiğine olan ilgisinin sadece “o zamanlar”la sınırlı olmadığını, 

hatta Brecht’le sınırlı olmadığını fark ederiz: Epifaniler ve Sinfonia’da Brecht’e verilen 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
760 Genco ERKAL, “Sunuş” (Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, s. 5). 
761 Giorgio PESTELLI, “Introduzione” (Luciano BERIO, Scritti sulla musica, s. XII). Çeviri bize ait. 
762 Daha sonra “diyalektik” fikri bağlamında da sözünü edeceğimiz gibi, Epifaniler metinlerindeki aşkın 
gerçekçi yaklaşımın (Proust, Joyce, Simon) başını Joyce, toplumcu gerçekçi yaklaşımın (Machado, 
Sanguineti, Brecht) başını ise Brecht çektiğinden olsa gerek, içlerinde Ertuğrul Oğuz Fırat’ın da 
bulunduğu bazı yazarlar, Epifaniler’i tanıtırken özellikle bu iki ismin metinlerini öne çıkarmışlardır. Bkz. 
Ertuğrul Oğuz FIRAT, “İtalya’da Çağdaş Küğ”, Çağdaş Küğ Tarihi İçin İmler, yayınlanmamış kitap 
(dizgi tamamlanmadığı için sayfa numarası verilememiştir); Önder KÜTAHYALI, Çağdaş Müzik 
Tarihi, s. 93. 
763 Berio, 27 Şubat - 4 Mart 1956 tarihleri arasında Piccolo Teatro’da sahnelenen bu yapımdan 
“unutulmaz yapım” olarak bahsetmektedir. Bkz. Luciano BERIO, “Liebeslied per Weill”, Scritti sulla 
musica, s. 354. 
764 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 121. (Çeviri ve köşeli parantezler bize ait.) 



	
  

	
  

203	
  

son söz, Opera (1970) ve Coro’da (1975-76) bir başka Marksist ozana, Pablo 

Neruda’ya (1904-1975) verilir. 

 
[Coro’nun] en sonunda, yapıt boyunca yinelenen “Gel ve gör sokaklardaki kanı” 
dizesinin, Neruda’nın varsayımsal bir soruya yanıtı olduğunu keşfederiz. Soru şudur: 
“Bu şiirin bize neden hayallerden, yapraklardan ve memleketimdeki büyük 
volkanlardan bahsetmediğini soracak mısın?”. Sanat ve ahlak arasındaki çizgiye yönelik 
aynı rahatsız edici soru Berio’nun ses(ler) ve orkestra için yazdığı diğer iki büyük 
yapıtına da egemendir: Epifaniler’in saf estetik görüngülerini gökten yere indiriveren 
Brecht şiiri “Gelecek Kuşaklara” ve Sinfonia’nın üçüncü bölümünün sonunu işgal eden, 
Berio’nun kendi yazdığı “12-ton Atı Üzerinde Meditasyon” adlı denemesinden Brecht-
esinli alıntı.765 Başka örnekler de bulunabilir elbette. Örneğin, Neruda’nın şiirine 
başvurmayı sürdürürsek, Opera’nın entrikalarını kesip sona erdiren görüntünün, hava 
saldırısında öldürülen çocuklara ait “sokaklardaki kan” olduğunu fark ederiz.766 
 

Dolayısıyla Epifaniler’in sonundaki Brecht, Berio’nun politik dünya görüşünü 

yansıtması açısından bir araç olarak da algılanmalıdır. Peki “neden özellikle Brecht de, 

başka bir Marksist, örneğin, Georg Lukács değil?” diye sorarsak, bu aşamada 

çalışmamızın eksenine daha da yakınlaşmamız ve Brecht’in poetikasını 

belirginleştirmemiz gerekir. 

 

Eco’nun Açık Yapıt’ı yayınladıktan sonra aldığı yığınla eleştiriden birisi de 

“Brecht’in nasıl olup da ‘açık’ kabul edilebileceği”dir. Öyle ya, Genco Erkal’ın da 

söylediği gibi, “Brecht’i çatık kaşlı, sürekli ders veren, her konuda son sözü söylemek 

isteyen, kuru, didaktik, slogancı bir yazar durumuna indirgemek, nedense tiyatro [ve 

diğer sanat] adamlarına Brecht’i yorumlamanın en kestirme yolu gibi görünür.”767 

Proust-Joyce çizgisiyle ne işi olabilir ki Brecht’in? 

 
Açık yapıtın algılanma modelinin hem enformel bir tabloya hem de Brecht’e 
uygulanmasından dolayı şaşkınlık geçirenler vardı. Malzeme odaklı olaylar arasındaki 
ilişkiden zevk almaya yönelik bir çağrı ile politik sorunların akılcı ve “adanmış”768 bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
765 Brecht’in Das Badener Lehrstück’ündeki “Ama ekmek satılmadı eskisinden ucuza” ifadesinden 
esinlenen şu tümceleri alıntılar Berio kendi makalesinden: “Biliyoruz ki müzik ekmeğin fiyatını 
düşüremez, savaşları durdurmaya (ya da duruma göre, başlatmaya) kadir değildir; yozlaşmayı ve 
adaletsizliği de kökünden sökemez.” (Luciano BERIO, “Meditazione su un cavallo a dondolo 
dodecafonico”, Scritti sulla musica, s. 435. Çeviri bize ait.) Ayrıca bkz. David OSMOND-SMITH, 
Playing on Words: A Guide to Luciano Berio’s Sinfonia, s. 53. 
766 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 81-82. (Çeviri ve köşeli parantez bize ait.) 
767 Genco ERKAL, “Yönetmenin Notlarından” (Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz 
- Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 108). 
768 Eco bu ifade için özgün metinde Fransızca olarak “engagé” (angaje) sözcüğünü kullanıyor. (Bizim 
notumuz, bkz. Umberto ECO, Opera Aperta, s. 20). Aynı ifadeyi Afşar Timuçin’in sözleriyle 



	
  

	
  

204	
  

biçimde tartışılmasına yönelik bir çağrı arasında benzerliklerin ortaya konması 
olanaksız görülmüştü.769 
 

Oysa Brecht, −tam da Marksist dünya görüşü nedeniyle− yeni biçimlere, daha 

doğrusu, Berio’nun deyimiyle “biçimlenme”lere (formazione) sırt çevirmez. Yaşamı 

dönüştürmeye çalışırken sanatı ayrıksı, yalıtılmış, durağan bir yerde tutmamak, yani 

bütünden koparmamak, böylece hayatta savunduğumuz sorumluluk, yorumlama ve 

sorgulama gereğini sanatta da canlı tutmak gerekmez mi? Eco “Açık Yapıt 

Poetikası”nda şunları söyler: 

 
Bertolt Brecht’in tiyatro poetikasını incelediğimizde, dramatik eylemin belirli gerilim 
durumlarının dışavurumu olarak kabul edildiğini görürüz, ama bu durumlara bir çözüm 
önerilmez; Brecht tiyatrosu, “epik” tiyatro kurallarına göre, izleyiciye öneriler 
getirmeden, incelenecek olayları birbirinden kopuk bir şekilde, yabancılaştırarak 
sunar, sonuçlar üzerinde düzenlemeler yapmaz: Gördüklerinden eleştirel sonuçlar 
çıkaracak olan izleyicinin kendisidir. Brecht’in dramları da (özellikle ve en çok da 
Galileo) belirsizlik içinde son bulur. Ancak burada görülen, artık hayal meyal sezilen 
bir sonsuzluğun ya da iç sıkıntısı, tedirginlik, kaygı içinde yaşanan bir muammanın 
marazi belirsizliği değildir; toplumsal ilişkilerdeki belirsizliğin somut olarak ortaya 
konmasıdır, çözülememiş sorunların neden olduğu, oyun yazarı, oyuncular ve seyirci 
arasında gelişen bir çatışmadır. Yani yapıt bir tartışmanın “açık” olabildiği anlamda 
“açık”tır; bir çözüme ulaşmak istenir ve bir çözüm öngörülür ama bu, seyircinin ortak 
girişimiyle ortaya çıkmalıdır. Açıklık, devrimci eğitimin bir aracına dönüşür. (…) 
Brecht’in dram tiyatrosu, izleyiciden özgür bir yanıt beklemekle beraber, yine de 
(retorik düzlemde ve güçlü kanıtlara dayanan bir tartışma ortamı olarak) bu yanıtı 
yönlendirecek biçimde kurulmuştur: Brechtçi poetikayla yazılmış kimi sayfalarda 
açığa çıktığı gibi, Brecht, Marksist diyalektik bir mantığın varlığını öngörür, (...) 
izleyicinin vereceği tüm olası yanıtların temelinde Marksist diyalektik mantık yapısı 
vardır.770 
 

Berio’yu temel olarak ilgilendiren ve Epifaniler’i Brecht’le sonuçlandırmaya 

iten özel nedenler işte burada gizlidir. Berio’nun Brecht’i Eco gözlüğünden, yani açık 

yapıt kuramı çerçevesinde okuduğunun güzel bir kanıtı da 1960’da yazdığı “Forma” 

(Biçim) adlı denemesinde, Eco’nun kendisinden bir yıl önce yazmış olduğu yukarıdaki 

paragrafın ilk kısmını adeta parafraz etmiş olmasıdır: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
“yükümlü” ya da “güdümlü” olarak da Türkçeleştirebiliriz. (Bizim notumuz, bkz. Afşar TİMUÇİN, 
Nâzım Hikmet’in Şiiri, s. 32.) 
769 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 54. 
770 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 19, 20, 33 ve Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga 
Esmer, s. 77, 78, 92 harmanı. (Koyu vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

205	
  

Bertolt Brecht’in tiyatro poetikasını incelediğimizde, izleyiciden kendisine inanılmasını 
istemeyen bir dramatik eylem buluruz: gerçekler kopuk bir şekilde ve aslında en sert 
ifadesiyle sunulur; Brechtçi dram hiçbir sonuç üzerinde düzenleme yapmaz. Bu her ne 
kadar belirsiz bir durum içerisinde gerçekleşse de, gördüklerinden eleştirel sonuçlar 
çıkarma sırası izleyicidedir: yapıt burada, bir karşılıklı tartışmanın açık olduğu gibi 
açıktır; çözüm beklenir ve arzulanır, ama seyircinin bilinçli katılımıyla erişilmelidir 
ona. Work in progress, çağdaş insanın farkındalığı için eğitici bir araca dönüşür.771 
 

Açık yapıt poetikası açısından Brecht’in önemi ve gücü, biçimsel deneyi ve 

açıklığı toplumculukla kaynaştırabilmesinde yatar. Brecht’in “Georg Lukács’a Karşı” 

adlı metni için yazdıkları ortak sunuş yazısında Rodney Livingstone, Perry Anderson ve 

Francis Mulhern, bu önemden şöyle bahseder: 

 

Bugüne dek sosyalist hareket içinde sanatsal deneylere tam bir özgürlük tanımanın 
temel bir gereklilik olduğunu bu kadar makul ve yalın −dolayısıyla da bu kadar güçlü− 
bir biçimde savunan (ve örnekleyen) belki de tek Marksist yazar Brecht olmuştur. (…) 
Brecht’in eserleri (…) Rus Devrimi’nden sonra üretilen ve hem biçimsel 
gelişkinliğinden taviz vermeyip hem de halka hitap etme niyetinden vazgeçmeyen belki 
de tek büyük külliyattır.772 
 

En azından Neruda ve Nâzım külliyatının da var olduğunun bilinciyle “belki de” 

ifadesinin altını çizerek, ama Brecht’in özgün gücünü hiç önemsizleştirmeden, Eco’nun 

şu sözlerinin altına imzamızı rahatlıkla atabiliriz: “Brecht örneği (…) bir açık yapıtın 

somut bir ideolojik çağrıyla sonuçlanmasının ender örneklerinden biri”dir. 773 

Epifaniler’in Brecht’le “sonuçlanması”nın nedeninin en “makul ve yalın” −dolayısıyla 

da en güçlü− ifadesi de bu olsa gerek. 

 

3.5.1. Proust - Machado - Joyce - Sanguineti - Simon Çizgisinin Devamı Olarak 

Brecht 

 

3.5.1.1. Süreksizlik 

 

Brecht’in epik tiyatrosunun en önemli bileşenlerinden birinin anti-Aristotelesçi 

niteliği olduğundan bahsetmiştik. Yani Aristo’nun savunduğu çizgisellik/doğrusallık 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
771 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 28. (Çeviri ve koyu vurgular bize ait.) 
772 Rodney LIVINGSTONE - Perry ANDERSON - Francis MULHERN, “Sunuş II” (Theodor W. 
ADORNO - Georg LUKÁCS - Ernst BLOCH - Walter BENJAMIN - Bertolt BRECHT, Estetik ve 
Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 93, 97). 
773 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 55. 



	
  

	
  

206	
  

(linearity) ve süreklilik (continuum) içindeki olay örgüsüne/zincirine karşılık, çizgisel 

olmayan (non-linear), süreksiz/kesikli/kopuk bir anlatı, yani meta-anlatı/non-

storia/hikâye-olmayan’ı savunur Brecht. Şöyle der: 

 

Yazarın, önündeki sorunları basitleştirip, burjuvazi ve işçi sınıfı arasındaki bu son 
kavga çağında insanların derin, karmaşık, gerçek hayat sürecini bir “olay örgüsüne”, bir 
dekora ya da büyük bireylerin yaratılması için gerekli bir arka plana indirgemesi 
tamamen yanlıştır, çıkar yol değildir, yazarın harcadığı zamana değmez.774 
 

Bu meta-anlatı fikri kuşukusuz Berio’nun anti-opera fikriyle derin bir uyum 

içerisindedir. Eco’nun 1986’da kendisiyle yaptığı röportajda La vera storia (1980) ve 

Un re in ascolto (1983) adlı sahne müziklerinin dramaturjisinden bahseden Berio, şu 

sözleri kullanır: 

 

Gerçek şudur ki ‘gösterinin tüketicisi’, lirik opera şarkısını duyar duymaz, Pavlov’un 
köpeğininkine benzer bir koşullanmışlıkla doğrusal, sonlandırılmış ve Brecht’in dediği 
gibi, sürece değil ancak sonuca göre gerilimler önerebilecek çapta hikâyelere 
gereksinim duyar. (…) [Oysa] önemli olan, vokal “durumların”, yine Brecht’in dediği 
gibi, belli bir kopukluk [distacco] ile kullanılmasıdır.775 
 

Peki sürekliliğe karşı neden ısrarla kopukluk/kesiklilik/süreksizlik? Bu sorunun 

yanıtı için Roland Barthes’ın “Brecht ve Söylem: Söylemsellik İncelemesine Bir Katkı” 

adlı denemesine göz atalım. Siyaset Üzerine Yazılar’ında Brecht’in karşımıza −Hitler’in 

vekili Rudolf Hess’in− bir Nazi söylevini çıkardığını söyleyen Barthes, ozanın bu 

söylevi bağlantı/süreklilik açısından şöyle değerlendirdiğini iletir: 

 
Brecht, birbirlerine bağlanmaları nedeniyle yanlışların bir gerçeklik yanılsaması 
ürettiklerini söyler; Hess’in söylemi kesintisiz bir söylem olması ölçüsünde gerçek 
görünebilir. (…) Sözün sürekliliği bir tür gücü elinde tutar, bir güvenlik yanılsaması 
üretir. (…) Dolayısıyla ilk saldırı onu kesintiye uğratmaktır: Düz anlamında parçalara 
ayırmaktır. (…) Örtülü, kapalı, sürekli; yalancı yazıya saldırmak dokuyu ayırmaktır, 
örtüye kıvrımlar yapmaktır.776 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
774 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 114. 
775 Luciano BERIO - Umberto ECO, “Eco in Ascolto”, Berio, ed. E. Restagno, s. 331. (Çeviri, vurgu ve 
köşeli parantez bize ait.) 
776 Roland BARTHES, “Brecht ve Söylem: Söylemsellik İncelemesine Bir Katkı”, Dilin Çalışma Sesi, 
çev. Necmettin Kâmil Sevil, s. 244. (Koyu vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

207	
  

İktidarın güvenlik/gerçeklik yanılsamasını kesintiye uğratmanın yollarından biri 

de gerilim kavramını geleneksel anlatıdaki ‘serim-düğüm-çözüm’ün ‘düğüm’üne 

indirgemeden, onu sürecin bir parçası haline getirebilmekten, Berio’nun sözlerini 

düzenleyerek ifade edersek, “sonuca değil sürece göre gerilimler önerebilmekten” 

geçer. Bu yöntemi Brecht, geleneksel dramatik tiyatro biçimi ile kendi epik tiyatro 

biçimini karşılaştırırken açıkça belirtir: 

 
Dramatik tiyatro biçiminde (…) düğüm çözülürken gerilim belirir. Her sahne bir başka 
sahne için vardır. Olaylar düz çizgide gelişir. (…) Epik tiyatro biçiminde [ise] (…) 
gerilim oyun başlarken vardır. Her sahne kendisi için var olur. Olaylar eğri bir 
çizgide gelişir.777 
 

Burada bahsi geçen eğri çizgi, bizi −felsefi temelleri Aristoteles ve Öklid’e 

kadar uzanan klasik mekaniğin kapalı, determinist yapısına darbe vuran− Einsteincı 

evren anlayışına bağlamaz mı? Bu bağlamda, Brecht’in Galileo’sunun “Engelleri göz 

önünde tutarsak, iki nokta arasındaki en kısa yol, belki de eğri olanıdır”778 sözü bir 

rastlantı olmamalıdır. Joyce, Sanguineti ve Simon’u açıklarken de başvurduğumuz 

Einsteincı evren anlayışına göre doğrusal olmayan, kenarları değil eğrileri olan bir 

uzay-zaman vardır. Dolayısıyla Brecht’in evreni de aslında, tıpkı Joyce’unki gibi, 

“mutlak ve doğrusal bir yapı değil, eğrilip bükülen, sürekli değişim halinde ve 

sürprizlerle dolu bir yapı”dır.779 Bu yapıdaki gerilim yaklaşımının çok benzerine Açık 

Yapıt’taki Antonioni değerlendirmelerinde de rastlarız. Özellikle Machado’nun kopuk 

sözcüklerle kurduğu anlatımını örneklerken başvurduğumuz Antonioni, poetikasında 

belli açılardan Brecht’ten farkları olsa da, L’Avventura (1960) - La notte (1961) - 

L’Eclisse (1962) üçlemesindeki yabancılaş(tır)ma, meta-anlatı ve gerilim bağlamında 

ciddi bir kesişim kurar Alman ozanla: 

 
L’Avventura’da Antonioni bir noktada gerilim ortamı yaratır: Öğle sıcağında bir adam 
bilerek ve isteyerek mürekkep hokkasını genç bir mimarın açık havada yaptığı resmin 
üstüne döker. Gerilimin boşaltılması, yani bir çözüme ulaşması gerekir. Bir western 
filminde olduğu gibi, her şey bir yumruklaşmayla bitebilirdi. Yaşanan kavga, psikolojik 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
777 Bertolt BRECHT, Halkın Ekmeği, çev. A. Kadir - A. Bezirci, s. 47. (Vurgular ve köşeli parantez bize 
ait.) 
778 Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 86. (Vurgu 
bize ait.) 
779 Özgür Can ÖZÜDOĞRU, “Yeni Fiziğin İnşası Yolunda Bir Adım”, BirGün, 13.2.2016. (Vurgular 
bize ait.) 



	
  

	
  

208	
  

olarak hem aşağılananı, hem de aşağılayanı haklı gösterirdi. Oysa Antonioni’nin 
filminde işler böyle gelişmez: Kavga patlayıverecekmiş gibi olur, ama patlamaz; 
davranışlar ve duygular, duruma egemen olan ruhsal ve fiziksel sıkıntının içerisinde 
emilir. Böylesi kökten bir belirlenimsizlik dramatik eylemin ‘gecikmesinin’ sonucudur. 
En doğal beklentiler bile bu filmde o kadar kasıtlı ve bilerek yerine getirilmez ki, bu 
durum ancak çok kesin hesaplamaların bir sonucu olabilir.780 
 

Brecht’teki “hesap”, izleyiciyi mevcut iktidarın eleştirisiyle sarsmaktır ve 

süreksizlik bu sarsmanın bir aracına dönüşür; çünkü −Murat Müfettişoğlu’nun “Beşer 

İsterse Şaşmaz” başlıklı denemesinin girişinde söylediği gibi− “İktidar denen şeyin 

zinhar haz etmediği ve her koşulda riskli gördüğü iki durumdan biri ‘boşluk’ diğeri 

‘süreksizlik’tir.”781 

 

3.5.1.2. Diyalektik 

 

Süreksizlik kavramının Machado - Joyce - Sanguineti - Simon - Brecht 

çizgisindeki sürekliliğin bir parçası olması bir çelişki değil midir? İşte diyalektik 

kavramına güzel bir giriş. Brecht’te ve Berio’da (dolayısıyla da Epifaniler’de) söz 

konusu olan bir çelişki değil, süreksizliğe/kesikliliğe karşı sürekliliğin/kesiksizliğin 

diyalektik dengesidir: Karşıtlıklar birbirlerini belirginleştirir, besler, tamamlar, hatta 

birbirlerine dönüşerek denge kurar. “Bu dengenin süreksizlik ucunda Epifaniler’in son 

metinlerini oluşturan Simon ve Brecht (“e” ve “b” bölümleri) bulunurken, süreklilik 

ucunda ilk metin olarak Proust (“a” bölümü) yer alır.”782 

 

Epifaniler’de Proust’tan Brecht’e doğru akan çizgi yalnızca süreklilik-

süreksizlik değil, iki karşıt “ben” anlayışının da diyalektiğini içerir. Hem Joyce’taki 

hem de Bergson felsefesinin sanattaki uzantısı sayılabilecek Proust’taki kurgulayıcı 

bellekten uzak duran, sezgisel algıyla hareket eden, “sonsuz akışın süreklililiği”783 

olarak en iyi şekilde istemdışı/iradedışı bir bilinç-akışı yöntemiyle kavranan “ben”, 

Sanguineti ve Simon bölümlerindeki Palus Putredinis’ten784 geçtikten sonra, aynı ben 

değildir, olamaz da. Brecht’teki “ben”, yani özne, Marx’ın 1840’larda söylediği gibi, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
780 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 153-154. 
781 Murat MÜFETTİŞOĞLU, “Beşer İsterse Şaşmaz”, BirGün Pazar, 16.10.2016. 
782 Bkz. çalışmamızın 3.1.6. Epifaniler’in içindeki “a” başlıklı bölümü. 
783 Bkz. çalışmamızın 3.1.4. Kayıp ben: Sonsuz Akışın Sürekliliği başlıklı bölümü. 
784 Bkz. dipnot 578 ve 579. 



	
  

	
  

209	
  

“kendinde bütün tarihin içselleştiği bireydir.”785 (Bu noktada Eco’nun Brecht dizelerini 

açıklarken kullandığı “tarihî konjonktür” ifadesini anımsamamız ve bu ifadeyi 

‘diyalektik ve tarihsel materyalizm’ kavramıyla birleştirmemiz yerinde olur.) Proust-

Brecht diyalektiğini David Osmond-Smith, “Proustçu estetikçilikten 786  Brecht’in 

sanatsal etkinlik ahlakına yönelttiği pervasız sorgulamaya”787 doğru bir akış olarak 

tanımlar. Bu tanım bireysel/sezgisel/iradedışı ve toplumsal/ussal/iradeli olmak üzere 

iki özne anlamı içerir ki, Epifaniler bu iki anlamın diyalektiği üzerinden okunabilir. 

Proust bölümündeki son sözlerimizi anımsayalım: 

  

Berio, −bestecilik kariyeri boyunca koruyacağı bir tavırla− anlamları birbirinden 
ayırmaz. Bu durumda da her ikisini kullanır; çünkü bir bütünün iki parçasıdır bu 
anlamlar. Epifaniler’in program notunda geçen “gerçeğin biçim değiştirmesi” 
(trasfigurazione della realtà) tam da bu noktada, biçimsel bir süreç olarak değer 
kazanır. Çünkü değiştirmek/dönüştürmek için önce değişmek/dönüşmek gerekir. 
Aydınlanma, uyanıklık, direniş, hareket ve açılma; hepsi, önce insanın içinde, 
kendisinde başlar.788 
 

Berio’nun Epifaniler’de tercih ettiği sıra bağlamında Brecht’e verdiği son söz, 

Einstein’ın şu sözünü de anımsatabilir: “Bir adamın gerçek değeri, hangi ölçüde ve 

anlamda Ben’den kurtulmayı başarmış olmasıyla belirlenir.”789 Dolayısıyla Brecht’in 

özne anlayışındaki “ben”, “biz”dir aynı zamanda. 

 

Orhan Hançerlioğlu’nun Felsefe Ansiklopedisi’nden diyalektik ve tarihsel 

materyalizmin özne anlayışına başvurarak buradaki bilgileri konumuzla 

ilişkilendirmeye çalışalım: 

 
Eytişimsel özdekçiliğe [diyalektik materyalizme] göre özne, bilinçli ve iradeli, bundan 
ötürü de etkin insandır. Ne var ki bu insan, soyut bir birey değil, toplumsal bir varlıktır 
ve ancak toplumsal-tarihsel süreçte biçimlenir [Berio: “formazione”790]. (…) İnsan, 
kökeninde, elbette bir doğa ürünüdür, özdeksel [maddesel] bir yapıdır ve bu bakımdan 
bütün nesneler gibi bir nesnedir [Eco: “Nesne biziz” 791 ]. Ama bilinçli olmakla 
özneleşmiş ve nesnel olanla belirlendiği kadar, kendi öznelliğiyle nesnel olanı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
785 Seyyit NEZİR, “İkinci Yeni Kanonu ve Çağdaş Özne”, Bilim ve Ütopya, Sayı 257, s. 39. 
786 Estetikçilik (Aestheticism): Gerçeklik ve yarar kaygılarından sıyrılarak bir sanat veya felsefe konusunu 
salt güzelliği için sevme kuramı, estetizm. https://sozluk.gov.tr/ Erişim tarihi: 10.2.2020. 
787 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 27. (Çeviri bize ait.) 
788 Bkz. çalışmamızın 3.1.6. Epifaniler’in içindeki “a” başlıklı bölümü. 
789 Seyyit NEZİR, “İkinci Yeni Kanonu ve Çağdaş Özne”, Bilim ve Ütopya, Sayı 257, s. 39. 
790 Bkz. dipnot 209. 
791 Bkz. dipnot 116. 



	
  

	
  

210	
  

belirlemiştir. Demek ki, birbirleriyle olan ilişkileri dışında ne nesne ne de özne 
kavramının bir anlamı vardır. [“Berio, anlamları birbirinden ayırmaz”] Bu bütünlük, 
birini öbürünün ürünü saymakla değil, karşılıklı etkisel ilişkilerini kavramakla ortaya 
konur. Özneyle nesne arasındaki karşılıklı etkisel ilişkiler, insanın toplumsal-tarihsel 
eylemlerinde gerçekleşir. İnsan ancak bu toplumsal-tarihsel biçimlenişinde nesneyle 
ilişkili olarak özneleşir. (…) Nesneyi değiştirdiği gibi, kendisini, eşdeyişle öznesini de 
değiştirir, geliştirir.792 
 

Nesne ve öznenin karşılıklı etkisel ilişkilerinin ve tamamlayıcılıklarının 

Berio’nun sanatına Brecht yoluyla yansımasını en özlü olarak Osmond-Smith ifade 

etmiştir herhalde: “Berio’nun tiyatrosu Brecht’ten, oyunda [nesnede] kendini 

kaybetmekle [Proust: “Kayıp ben”793] seyirci [özne] olarak bilinçli olmak arasında 

sürekli bir karşılıklı etkileşimin gerekli olduğunu öğrenmiştir.”794  

 

Brecht’te diyalektik fikrini, temel özne-nesne ilişkisi dışında, 

yalınlık/anlaşılırlık ile komplike’lik795 /entelektüellik arasında da bulmak olasıdır. 

Brecht, bu iki kavramın bağdaşabileceğini, kaynaşabileceğini, hatta ancak böyle bir 

durumda öncü (avangard) bir sanata ulaşabileceğimizi savlar. 

 
Bir edebi eser, sırf yazıldıkları çağlarda anlaşılmış olan eserlerle tıpatıp aynı biçimde 
yazıldığı için anlaşılır olacak diye bir kaide yoktur. Sonuçta kendi zamanlarında 
anlaşılır olmuş o eserler de, kendilerinden öncekilere benzetilerek yazılmış değildir. 
Onları da anlaşılır kılmak için çeşitli yollara başvurulmuştur. Bunun gibi, bizler de 
bugünkü yeni eserlerin anlaşılırlık kazanabilmesi için bir şeyler yapmalıyız. Yalnızca 
“popüler [halkçıl] olmak” [Berio: “già fatto”796] yetmez, “popüler hale gelme” [Berio: 
“da fare”797] süreci de vardır.798 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
792 Orhan HANÇERLİOĞLU, Felsefe Ansiklopedisi, c. 5: Ö-R, “Özne” maddesi, s. 114. (Vurgular ve 
köşeli parantezler bize ait.) 
793 Bkz. çalışmamızın 3.1.4 Kayıp ben: Sonsuz Akışın Sürekliliği başlıklı bölümü. 
794 David OSMOND-SMITH, Berio, s. 99. (Köşeli parantezler bize ait.) 
795  Müzik Üzerine Tartışmalar kitabındaki Eisler, Brecht ve Felsenstein’dan yaptığı çevirilerde 
“karmaşık” yerine “komplike” sözcüğünü yeğleyen Yılmaz Onay şöyle der: “‘Komplike’ karşılığı olarak 
ya ‘karmaşık’ sözcüğünü (...) kullanmak, ya da pek çok sözcükle anlamı karşılamak durumu var. 
‘Karmaşık’ sözcüğünde daha çok olumsuz yan ağır basıyor. Oysa Eisler bunu hep olumsuz anlamda 
kullanmamış. Zor anlaşılır olmakla birlikte çok katlılık, çok boyutluluk, çelişkin bütünlük, vbg. gerekli ve 
olumlu bir üst düzey anlamı da var bu sözcüğün. Dolayısıyla yanlış anlaşılmayı önlemek için ‘komplike’ 
sözcüğünü aynen kullanmayı yeğledim.” Hanns EISLER - Bertolt BRECHT vd., Müzik Üzerine 
Tartışmalar (Derleme), haz. Yılmaz Onay - Tonguç Ok - vd., s. 38. 
796 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 27. 
797 a.g.k. s. 27. 
798 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 124-125. (Köşeli parantezler bize ait.) 



	
  

	
  

211	
  

Bir an için, daha önce çeşitli bağlamlarda Eco ve Berio’nun çağdaşı olarak 

bahsettiğimiz Edip Cansever’e çevirelim gözlerimizi. Ozanın Çağrılmayan Yakup adlı 

şiirinde geçen meyhaneci Yakup Arslan’ın söz konusu şiirle ilgili söyledikleri, halkçıl, 

yalın ve anlaşılır olmanın önemini daha da “anlaşılır” kılabilir: 

 
Çağrılmayan Yakup diye bir kitabı vardı, imzaladı, aldım, evde. Ama bulur muyum 
bulamaz mıyım, bilmiyorum. Sonradan [Edip Cansever, bu kitabı] bizim için yazdığını 
söyledi ama hiçbir şey anlayamadım.799 
 

Bu trajik durumun Nâzım veya Brecht’in başına gelme olasılığının ise −en 

“komplike” şiirlerde dahi− düşük olacağı kanısındayız. Elbette bu yazarların nasıl ele 

alınıp aktarıldığı, alımlayıcıya hangi yöntemlerle sunulduğu da büyük önem taşır. Her 

iki yazardan oyunlar üretmiş/sahnelemiş olan Genco Erkal’ın (d. 1938) 1984’te Galileo 

Galilei’nin yönetmeni sıfatıyla aldığı notlardan özellikle sonunculara yer verelim: 

 

-Sahne resimleri net, anlamlı. Hareket en aza indirgenmiş. Satranç tahtası üstündeki 
taşların düzeni gibi, oyunun bilimsel havasını pekiştiren, nerdeyse geometrik bir düzen. 
Sahnelerin gelişimi, bir matematik problemini adım adım çözer gibi olmalı. (…) 
Dikkat: Bütün bunlar oyunun gerçekçi gelişimini bozacak en ufak bir yapaylık, 
biçimcilik getirmemeli. Doğal olmayan hiçbir şeye yer yok. 
-Genel görüntüde yalınlığın getirdiği, nerdeyse bilimsel bir güzellik egemen olmalı. 
Einstein’ın sözünü ettiği, kimi matematik formüllerinin estetik güzelliği gibi.800 
 

Modernizmin öncülerinden mimar Mies van der Rohe’un ‘yalınlığın 

yoğunluğu’nu vurgulayan “az çoktur” (less is more) sloganını akla getiren Erkal’ın bu 

sözlerinin, çalışmamızda düşüncelerinden oldukça yararlandığımız Einstein’la 

sonlanması bir rastlantı değildir. Çünkü Einsteincı evren işleyişi de bir diyalektiği, 

Eco’nun Açık Yapıt’ını olduğu kadar Berio’nun Epifaniler’inin müziksel ve metinsel 

doğasını da içine alan bir düzen-düzensizlik diyalektiğini öngörür. Yalınlığın yoğunluğu 

ve düzensizliğin düzeni üzerinden tekrar dönelim Brecht’e: 

 

Kısalık, alabildiğine yalınlık, düzensiz düzenlilik, yoğun ve özlü anlatım, okuyucudan 
zekice bir yanıt alabilme, soğukkanlı davranış, bir ölçüde gönül rahatlığı, dostluk 
özlemi gibi tüm bu nitelikler 1953’te yazdığı Buchow Ağıtları’nda (…) görülür. (…) 
Kolaylıkla uyak bulabilmeye doğal yeteneği olan uyumlu bir şairin düzensiz 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
799 Ülkü ULUIRMAK, Edip’in Lastik Topu, s. 56. (Köşeli parantez bize ait.) 
800 Genco ERKAL, “Yönetmenin Notlarından” (Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, s. 110). Vurgular 
bize ait. 



	
  

	
  

212	
  

düzenliliği, uyaksız şiiri seçmesi, süsleyici sözcüklerden [Berio: fascino della parola] 
arınmış bir neoklasik yolu yılmadan arayışı (…) gibi Brecht’in olgun şiirlerinin tüm bu 
özellikleri onu çağdaş edebiyat dünyasında eşsiz bir olgu olarak ortaya 
çıkarmaktadır.801 
 

Claude Hill’in yukarıda Brecht’e atfettiği −ve pekâlâ Berio’ya da 

atfedebileceğimiz− üslupsal bir düzensiz düzenliliğin büyük ölçekteki bir örneği ise, 

İtalyan bestecinin Epifaniler’de tercih ettiği sıralanışta ortaya çıkar: Metinlerdeki aşkın 

gerçekçi yaklaşım (Proust, Joyce, Simon) ile toplumcu gerçekçi yaklaşımın (Machado, 

Sanguineti, Brecht) somutlaştırdığı gruplaşmaya ek olarak, Eco-Berio neslinin öncülleri 

(Proust, Machado, Joyce) ve çağdaşları / doğrudan temasta bulundukları (Sanguineti, 

Simon, Brecht) olarak kaba bir süredizimsel (kronolojik) gruplaşma da sezilir. İç içe 

geçmiş olan bu iki gruplaşmada aşkın gerçekçilik ile toplumcu gerçekçilik arasındaki 

gidiş-geliş/salınım üzerine kurulan bu sıralanış biçimi, tam da diyalektik fikrine, yani 

birbirini belirginleştiren/besleyen/tamamlayan/dengeleyen sürekli bir karşılıklı 

etkileşime vurgu yapar: 

 

            Brecht 

          Sanguineti 

  Machado     Simon 

    Joyce 

Proust 

 

5.5.1.3. Çokboyutluluk 

 

Hem Brecht hem de Eco-Berio poetikasında önemli bir yeri olan bu kavrama 

yukarıdaki diyalektik başlığı altında, “komplike’lik” bağlamında girmiş sayılırız. 

Necatigil’in “Hiçbir gerçek tek yönlü değildir; çokgendir” ifadesiyle özetlediği 

gerçekçilik/realizm anlayışı, Epifaniler’de alıntılanan diğer tüm yazarlar gibi Brecht’te 

de mevcuttur: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
801 Claude HILL, “Bertolt Brecht’in Şiiri” (Bertolt BRECHT, Seçme Şiirler, çev. A. Kadir - Gülen 
Aktaş, s. 17-18). Vurgular ve köşeli parantez bize ait. 



	
  

	
  

213	
  

Ben kendi sanatsal faaliyetimin, realizm kuramcılarının düşündüğünden daha 
çokyönlü olduğuna inanıyorum. Onlar benim hakkımda tamamen tekyanlı bir tablo 
çiziyor. Şu anda iki roman, bir oyun ve bir şiir derlemesi üzerinde çalışıyorum. (…) 
Oyunum (…) Nazi diktası altındaki hayattan bir dizi sahne içeriyor. Şimdiye kadar 
yirmi yedi ayrı sahne yazdım. Bazıları, bir gözünüzü kapayıp bakarsanız, “realist” X 
kalıbına uyuyor. Bazılarıysa uymuyor −bu başlı başına tuhaf çünkü hepsi de çok kısa. 
Oyunun tamamı ise bu kalıba hiç uymuyor. Ama ben yine de bunu realist bir oyun 
sayıyorum. Köylü [Yaşlı] Brueghel’in resimleri bana bu oyunla ilgili çalışmalarımda 
realizm üzerine makalelerden daha fazla yardımcı oldu.802 
 

Brecht’in masa başında üretilmiş kuramların kalıplarına karşı hayatın içinde 

üretilmiş sanat yapıtlarının (örneğin çokboyutlu/çokyüzlü Brueghel resimlerinin) 

tekyanlı bir kalıba sığmayan estetiğini/gerçekliğini yeğlemesi, aklımıza Berio’nun “12-

ton Atı Üzerinde Meditasyon” adlı denemesinde yer verdiği ‘kuram önyargısından 

bağımsızlaşmak gerektiği’ne dair sözlerini getirir: 

 
Besteci, kuramın önyargısına teslim olmak yerine deneyimin çoğulluğuyla ve 
çokyönlü karakteriyle yüzleşmeye hazır olmalıdır. Müzikal açıdan dikkate değer her 
yapının, neo-pozitivist türden bir yöntemin sonucu değil, sürekli hareket halindeki bir 
karşılıklı etkileşimler dizgesi olduğunu hep akılda tutarak, ne olursa olsun, 
gerçekliğin farklı boyutlarını seçmeye, ele almaya, denetlemeye, birleştirmeye, 
bütünleştirmeye ve yorumlamaya yeterince açık olan kavramsal şemalar bulmalıdır.803 
 

Yukarıdaki satırlar Berio’nun Epifaniler’in özellikle Proust (“a”), Joyce (“d”) ve 

Brecht (“b”) bölümlerinde uyguladığı, çalışmamızın ilerleyen sayfalarında yeniden 

bahsedeceğimiz “açık dizisellik”804 yöntemi için de bir temel oluşturur. 

 

Çokboyutluluğun, ismi Brecht’le anılan bestecilerden Kurt Weill (1900-1950) 

için de büyük bir değer taşıması şaşırtıcı değildir. Weill’daki Mahler etkisi, tam da bu 

bağlamda −ve sanatsal olduğu kadar politik bir çoğulculuk düzleminden de− okunabilir: 

 

Weill’ın sahne müziği tanımında gizli olan diğer bir besteci ise çoğulluk, çeşitlilik, 
‘sıradan ve popüler öğelere açıklık’ ve parodi içeren müziğiyle Mahler’dir. Örneğin, Üç 
Kuruşluk Opera’nın Kannonensong’u (Topların Şarkısı) oldukça Mahleriyen bir marşa 
benzer birçok açıdan. Kurt Weill, saf ve bağdaşık (homojen) yapıya karşı çoğul ve 
ayrışık (heterojen) yapıyı savunan kompozisyon anlayışı ile de Mahler’i örnek almıştır. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
802 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 102. (Köşeli parantez yazara, vurgular bize ait.) 
803 Luciano BERIO, “Meditazione su un cavallo a dondolo dodecafonico”, Scritti sulla musica, s. 40. 
(Çeviri ve vurgular bize ait.) 
804 Bkz. çalışmamızın 3.1.3. Açık Dizisellik başlıklı bölümü. 



	
  

	
  

214	
  

Aslında “çoğulluk” ve “ayrışıklık” kavramları Nazizm’in arı ırkı hedef alan faşist 
politikaları düşünüldüğünde çok önemli bir bağlama oturur: 19. yüzyıl burjuva 
romantizminin “saf sanat” kavramına karşı (Wagner, Brukner, Strauss bu ekole 
eklenebilir) çoğulluğu, çeşitliliği ve burjuva değerleri-gelenekleri üzerinden satiri 
savunanlar Mahler, Weill, Offenbach, Heinrich Heine ve kısmen Schönberg gibi 
faşizmin hedefindeki Yahudi kökenli sanatçılar olmuşlardır.805 
 

1967’de Weill’ın üç şarkısını oda müziği topluluğuna uyarlayan Berio’nun806 

ertesi yıl Sinfonia’sının orta bölümünde Mahler’in çoğulluğunu daha da 

çoğullaştırması,807 yukarıdaki bilgilerle birlikte, bir tutarlılığa işaret etmez mi? 

 

3.5.1.4. Alımlayıcının Tamamlayıcılığı 

 

Genco Erkal’ın 1984’teki Galileo Galilei uyarlaması sırasında yönetmen olarak 

aldığı notlardan biri, bizi çokboyutluluktan yeni bir kavrama taşımak için birebirdir: 

 
Galileo’nun kişiliği, kestirmeden bir yoruma olanak vermeyecek kadar çelişkili, çok 
boyutlu sergilenmeli. Galileo kahramandır, ya da haindir gibi kesin bir yargıya 
yöneltilmemeli izleyici. Önemli olan, bu kişiliğinin tartışmaya açık olması. Öte yandan, 
yemeğe, şaraba düşkünlük gibi kişisel özellikler abartılmamalı. Belli bir çağda yaşamış, 
belli zayıflıkları olan büyük bir bilim adamı, bir dâhi olarak aktarılmamalı Galileo. 
Herhangi bir ülkede, iktidarla başı derde giren herhangi bir bilim adamı, sanatçı, aydın 
gibi görülebilmeli. İzleyiciyi, Galileo’yla ve kendiyle hesaplaşmaya götürmeli.808 
 

Erkal’ın sözlerinde geçen “tartışmaya açık”lık, tam da Açık Yapıt’a adını veren 

kavrama, alımlayıcının tamamlayıcılığına/sorumluluğuna, yapıtın yorumlanma gereğine 

vurgu yapar. Nasıl ki bir açık kompozisyonda “dinleyicinin, besteciyle birlikte müzikal 

söylemi düzenlemesi ve yapılandırması” gerekiyor, dinleyici “bir anlamda bestenin 

yapımında” rol alıyorsa,809 Brecht de aynı sorumluluğu bekler izleyicisinden. Tam bu 

noktada, Brecht’i −Epifaniler’de kendinden önce gelen− Simon’a bağlayan bir vidadan 

bahsedebiliriz: Simon’un da dahil olduğu Yeni Roman akımından etkilenerek gelişen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
805 Yiğit ÖZATALAY, “Ben Kurt Weill”, Andante, Sayı 69, s. 38. 
806 Luciano BERIO, “Liebenslied per Weill”, Scritti sulla musica, s. 356, dipnot d. Sadece denemenin 
başlığı (“Weill için Aşk Şarkısı”) bile Berio’nun Weill için beslediği hayranlığı açığa vurur. 
807  Ayrıntılı bilgi için bkz. Yiğit ÖZATALAY, Risutturazione del materiale preesistente in 
composizione musicale: Esperienze italiane dagli ultimi 50 anni, yayınlanmamış yüksek lisans tezi, s. 
3-18. 
808 Genco ERKAL, “Yönetmenin Notlarından” (Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz 
- Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 106). 
809 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 20. 



	
  

	
  

215	
  

Yeni Dalga sinemasının en önemli yönetmenlerinden olan ve Eco’nun da Açık Yapıt’ta 

À bout de souffle (Serseri Âşıklar) filmiyle atıfta bulunduğu Jean-Luc Godard (d. 1930), 

Epifaniler’den iki yıl sonra (1963’te) çekeceği Le Mépris filminde geçen “pauvre B.B.” 

kısaltmasını “açık” bırakır. Bu kısaltma hem Godard’ın epik tiyatro kuramından 

etkilendiği Bertolt Brecht’i,810 hem de filmin başrol oyuncusu Bridgitte Bardot’yu811 

imler. Bu ince çokanlamlılığı yorumlayacak, eksikliği kendine göre tamamlayacak 

olansa izleyicidir. Godard, “gerçek adına olayların eksiksiz bir görüntüsünü 

vermek”tense, “gerçekliğin göreceliği adına dünyanın kesin çizgilerini çizmemek”ten 

yanadır.812 

 

Claude Hill de “Bertolt Brecht’in Şiiri” adlı denemesinde bu kasıtlı eksikliğe 

değinir: 

 

[Brecht], eşsiz bir yetenekle, satırları ve cümlecikleri öyle bir biçimde yoğunlaştırarak 
kısaltır ki, eksik sözcükleri ve düşünceleri yerine koyarak şiirin mantıksal sonucunu 
çıkarmak okuyucunun zekâsına kalmıştır. 1940’ta yazdığı bir şiir buna örnek olarak 
verilebilir: 
 
Kitaplık salonlarından 
kasaplar çıkıyor. 
Çocuklarını bağırlarına basmış 
duruyor analar ve yılgıyla tarıyor gözleri 
göğü, bilginlerin yeni bulguları için. 
 
Ancak kitaplıklardan çıkan bilginlerin, savaş sırasında anaların göklerde kaygıyla 
aradığı bombaların ve silahların mucitleri olacaklarını fark edince anlıyoruz şiiri ve 
ancak böylece ikinci satırının anlamını kavrayabiliyoruz. Bir çocuk şarkısı olan 
“Ulm’lu Terzi” şiirinde, Ulm kilisesinin çatısından kendi yaptığı kanatlarla atlayıp ölen 
terzinin öyküsünde de şöyle diyor: “Hiç kimse uçamayacaktır, / dedi piskopos halka.” 
Burda da okuyucudan şu sonuçlara kendisinin varması bekleniyor: 1) Terzi öldü, çünkü 
kanatları yetersizdi. 2) Piskopos yanılıyordu ve insan uçmayı öğrenecekti.813 
 

Aralarında Brecht ve Joyce’un da bulunduğu birçok yazardan çeviriler yapmış 

olan −ve Epifaniler’deki sıra gözetildiğinde bu iki yazarın arasında yer alan− Edoardo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
810 Bertolt BRECHT, “Yoksul B.B. İçin”, Halkın Ekmeği, s. 99. 
811 Filmde söz konusu repliği Fritz Lang, Bardot’ya söylemektedir. (1s10d02s) Bu yorumda pauvre 
(yoksul) sözcüğü, “zavallı” anlamını kazanır. 
812 https://filmkafa.wordpress.com/2015/10/29/bir-jean-luc-godard-manifestosu-ne-yapmali/?fbclid= 
IwAR1BUbdadkfe_F0ixvky3vjxiyx0UFwQCEXyWX7r2QP3kTp6RSrwaQkQbVw Bu yazıda Godard’ın 
doğrudan Brecht’ten alıntıladığı tümceler de bulunmaktadır. Erişim tarihi: 10.2.2020. (Vurgular bize ait.) 
813 Claude HILL, “Bertolt Brecht’in Şiiri” (Bertolt BRECHT, Seçme Şiirler, çev. A. Kadir - Gülen 
Aktaş, s. 16-17). Vurgu ve köşeli parantez bize ait. 



	
  

	
  

216	
  

Sanguineti’nin Berio’yla birlikte ürettiği Passaggio (1962) adlı müzik tiyatrosu CD 

olarak yayınlandığında, albüm kitapçığındaki yazıyı kaleme alan kişi Eco’dan başkası 

değildir. Eco, bu yazıda söz konusu yapıtın poetikasını açıklarken hem müzik hem de 

geleneksel tiyatroda son elli yılda yaşanan koşut deneyimlere değinir. Yazar, hem 

Berio’yu hem de Sanguineti’yi etkilemiş olan Brecht’i atlamadığı gibi, onu Beckett’ten 

daha ileri bir noktaya konumlandırır: 

 
Müzikte tonalitenin çöküşü. Schönberg. Artık ne notalar ne de sizin tepkileriniz için 
sabit, güvenli bir akış/ardışıklık yok. Macera sizde. 
Tiyatroda bu, olayların mantıksal ve çizgisel zinciri olan olay örgüsünün yok oluşuna 
denk düşer. Pirandello’dan Ionesco’ya ve Beckett’e. Brecht’le daha da fazlası gelir: 
Sahne ile seyirci arasındaki engel yıkılır, seyirciden yapıtı kesin bir sonuç olarak 
algılamayıp ona ortaya konmuş ama çözülmemiş bir soruna yaklaşır gibi yaklaşması 
istenir. Böylece epik tiyatro, izleyicisinden eylemin anlamına kendisinin karar 
vermesini ve tahrik edilen / baştan çıkarılan bir nesne olmaktan çıkıp onun [eylemin] 
sorumlu bir öğesi [öznesi] haline gelmesini ister.814 
 

Berio’nun 1967’de yazdığı “Müzik Tiyatrosunun Sorunları” başlıklı 

denemesinde Eco’nun bu paragrafını neredeyse parafraz etmesi, daha önce “Forma” 

adlı denemesinde Açık Yapıt’tan yaptığı parafrazı anımsatırken, bestecinin Brecht’i Eco 

gözlüğünden, yani açık yapıt kuramı çerçevesinde okuduğunun belirgin kanıtlarından 

birini oluşturur: 

 
Bugün sahne ile seyirci arasındaki duvar incelmiştir. Müzik tiyatrosunun olası her 
biçiminde olduğu gibi tiyatroda da artık izleyiciden eriyen olay örgüsüne dalması 
değil, yapıtın gösterilenlerine −ortaya konmuş ama çözülmemiş bir soruna gösterdikleri 
gibi− bir tepkiyle yaklaşması istenir. İzleyici, eylemin anlamına karar vermeye davet 
edilir, ki tahrik edilen bir nesne olmaktan çıkıp, temsilin sorumlu ve etkin bir öğesi 
haline gelebilsin.815 
 

Bu noktada alımlayıcının tamamlayıcılığı, sadece ‘açıklığın 

yorumlanma/anlamlandırılma gereği’ olmaktan çıkıp ayrıca onun eyleme taşınmasına 

da dönüşme niyetindedir Brecht’te. Bu niyet kuşkusuz onun Marksist dünya görüşünün 

sanatsal bir izdüşümüdür. Marx’ın “Filozoflar dünyayı sadece çeşitli biçimlerde 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
814 Umberto ECO, “Introduzione a Passaggio” (Luciano BERIO, Passaggio - Visage, CD kitapçığı, s. 
6). Çeviri, vurgular ve köşeli parantezler bize ait. 
815 Luciano BERIO, “Problemi di teatro musicale”, Scritti sulla musica, s. 53. (Çeviri ve vurgular bize 
ait.) 



	
  

	
  

217	
  

yorumladılar; aslolan onu değiştirmektir”816 sözü, Epifaniler’deki açıklığın Proust-

Joyce yorumuna Brecht’in eklediği “eylem” nüansının bir dayanağı olarak okunabilir. 

 

3.5.1.5. Belirsizlik 

 

Açık yapıt poetikasının temel öğelerinden biri olan belirsizlik, Berio’nun 

Epifaniler’de alıntıladığı tüm yazarlar gibi Brecht’in de odağındadır. Daha önce “Açık 

Yapıt Poetikası”ndan alıntıladığımız paragrafın belirsizlik konulu tümcelerine geri 

dönelim: 

 
Brecht’in dramları da (özellikle ve en çok da Galileo) belirsizlik içinde son bulur. 
Ancak burada görülen, artık hayal meyal sezilen bir sonsuzluğun ya da iç sıkıntısı, 
tedirginlik, kaygı içinde yaşanan bir muammanın marazi belirsizliği değildir; 
toplumsal ilişkilerdeki belirsizliğin somut olarak ortaya konmasıdır, çözülememiş 
sorunların neden olduğu, oyun yazarı, oyuncular ve seyirci arasında gelişen bir 
çatışmadır.817 
 

Bu tümcelerde geçen “marazi (hastalıklı) belirsizliği” mevcut dünya 

düzen(sizliğ)indeki kör şansa dayalı ilkel, insanlık dışı yaşam(ımız)ın belirsizliği olarak 

yorumlamak gerekir ki, Brecht bunun karşılığını “Gelecek Kuşaklara” şiirinden 

alıntıladığımız birkaç dizede818 ifade eder. Brecht’in sanatındaki “somut belirsizlik” ise 

belirliliğe ve çözüme gebe olan, olumlu bir belirsizliktir. Bu türden bir belirsizlik, 

sanatsal üretimin doğasında da yok mudur? Eco’nun da dediği gibi, “sanat yapıtı 

temelde belirsiz bir iletidir, tek bir gösteren içinde yan yana birlikte var olan çok sayıda 

gösterilendir.” 819  Berio’nun “kapalı, kesin, önceden belirlenmiş, halihazırda 

tamamlanmış/yapılmış değil, yapılacak bir şey olarak kompozisyon fikri 820 de bu 

belirsizliğe denk düşer. Brecht de aynı inançlarla hareket etmiş, bu nedenle de 

belirlenimci kuramsal kalıpların yarattığı katı önyargılarla ve Georg Lukács gibi 

kuramcıların kendisine yönelik formalizm (biçimcilik) suçlamalarıyla uğraşmak 

zorunda kalmıştır. Walter Benjamin “Brecht’le Sohbetler”inde ozanla arasında geçen şu 

konuşmaya yer verir: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
816 Karl MARX, Sevilen Bir İnsan Yapmalısın Kendini, der. ve çev. Yavuz Yayla, s. 28. 
817 Bkz. dipnot 770. (Koyu vurgular bize ait.) 
818 Bkz. dipnot 757. 
819 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 50. (Vurgu bize ait.) 
820 Bkz. dipnot 676. 



	
  

	
  

218	
  

 
Lukács’ı, Gábor’u, Kurella’yı kastederek, diyorum ki: “Bu adamlarla devlet kurulmaz.” 
Brecht: “Daha doğrusu, bunlarla sadece devlet kurarsın, toplum değil. Açık konuşursak, 
onlar, ürün verilmesine düşmanlar. Rahatlarını kaçırır üretim. Ürün verilince işin nereye 
varacağı belli olmaz, önceden bilinemeyen şeydir ürün. Hiçbir zaman bilemezsin ne 
olup biteceğini. Kendileri de ürün vermek istemezler. Aparatçik rolü oynamak, 
başkaları üzerinde denetim kurmak isterler.821 
 

Brecht, belirsizliğin, bulanıklığın hatta anlamsızlığın sınırlarında dolaşmanın 

kendi sanat üretimindeki yerine “Georg Lukács’a Karşı” adlı denemesinde ise şu 

sözlerle işaret eder: 

 
Bir yığın kalın tarih kitabını (dört dilde yazılmış, ayrıca iki eski dilden çeviriler de var) 
olanca şüpheciliğimle karıştırır ve belirli bir olguyu doğrulamaya çalışırken, ikide bir 
gözlerimi ovuşturuyor, zihnimin bir yerlerinde bulanık renkler görüyor, yılın 
mevsimlerini kafamda yaşıyorum; kelimesi olmayan takıları işitiyor, anlamı olmayan 
jestler görüyorum; adı sanı olmayan kişilerden oluşan hoş gruplaşmalar düşünüyorum 
vs. Bu imgeler tamamen belirsiz, hiçbir heyecan verici yanları yok, epeyce de yüzeysel 
ya da bana öyle görünüyor. Ama varlar işte. İçimdeki “formalist” iş başında.822 
 

Brecht’in sanatı, süreksizlik, diyalektik, çokboyutluluk, tamamlayıcılık ve 

belirsizlik başlıklarında özetlediğimiz Proust-Joyce çizgisiyle kesişim kümeleri dışında 

bu çizgiyle belirgin ayrımlar −en azından yorum farkları− da içerir. Berio’nun program 

notundaki “Brecht uyarısı” da bu noktada daha çok önem kazanır. Şimdi Alman ozanı 

anlamak için elzem olan bu farkları, yani Brecht’e özgü öğeleri inceleyelim. 

 

3.5.2. Brecht Poetikasının Özgün Öğeleri 

 

3.5.2.1. Somut Gerçekçilik 

 

Proust-Joyce çizgisinin içe dönük, aşkın gerçekçiliğine karşı Brecht’in 

savunduğu gerçekçilik için “somut gerçekçilik” ifadesini kullanabiliriz. Ancak buradaki 

“karşı” olma durumu at gözlüklü değil; tıpkı Berio’nun savunduğu gibi, “aşmaya 

çalıştığı şeyin hep birazını kendinde içerebilen”, 823  diyalektik bir karşı olmadır. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
821 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 143. (Vurgu bize ait.) 
822 a.g.k. s. 103. (Vurgular bize ait.) 
823 Bkz. dipnot 588. 



	
  

	
  

219	
  

Epifaniler’in “a” (Proust) bölümünde gerçekçilik bağlamında yazdıklarımızı 

anımsamak, Berio’nun yapıtının en azından ilk yarısına egemen olan aşkın gerçekçiliğin 

ana hatlarını çizmek açısından yardımcı olabilir: 

 

Bilinç-akışı romanı ile gerçekçi gelenek arasındaki ilişkiyi José Ortega şöyle ifade 
etmektedir: “Proust-Joyce kuşağı, kılı kırk yararak, mercek elde yaşamın mikro-yapısını 
keşfe çıkarak gerçekçiliği aşmıştır.” Gerçekçiliğin sınırlarını zorlayan bir gerçekçilik 
anlayışıdır bu. Proust-Joyce kuşağının yeni sanat anlayışı “gerçekliği en yoğun biçimde, 
en etkin biçimde dışlaştırdığı yerde bile gerçeğe uymaz gibi durur.” (...) Debussy’nin 
(1862-1918) gerçekçi gelenekle ilgili düşünceleri tam da Proustgil bir yaklaşımdır: 
“Düşü kesin gerçeklere indirgeyerek birilerini düş kırıklığına uğratmayalım.” 
Beckett’in Proust’tan alıntıladığı şu tümce de bu savı doğrular niteliktedir: “Bir 
rüyanın anımsanmasıyla, der Proust, gerçekliğin anımsanması arasında büyük fark 
yoktur.”824 
 

Görüldüğü gibi bu anlayış gerçekliği önemsemekte, ancak onun taklidini 

(Aristotelesçi terimle mimesis’ini) ortaya koymuş olmaktan, başka bir deyişle 

doğalcılıktan/natüralizmden kaçınmakta, bunun yerine gerçekliği soyutlayarak algı 

sınırlarını zorlamayı seçmektedir. Bu, Proust-Joyce-Simon çizgisini olduğu kadar 

Brecht’i de ilgilendiren bir “açık yapıt realizmi” değil midir? Fredric Jameson, Brechtçil 

estetiğin bu yanına vurgu yapar: 

 
“Realist” sanat eseri, “gerçekçi” ve deneysel yaklaşımların sadece karakterler ve onların 
kurgusal gerçeklikleri arasında değil, okur kitlesi ile eserin kendisi arasında −ve bunun 
kadar önemlisi− yazar ile kullandığı malzeme ve teknikler arasında yapılan bir 
sınamadan geçirildiği eserdir. [Brecht’i de dahil edebileceğimiz] böyle bir “realizm” 
pratiğinin üç boyutunun, geleneksel mimetik eserin tamamen temsile dayalı 
kategorilerini paramparça ettiği ortadadır.825 
 

Mimetik eserin illüstrasyon (resimleme) tekniğinin reddini Brecht’le uzun yıllar 

çalışmış olan besteci Hanns Eisler’de (1898-1962) de bulmak zor değildir: 

 
Wagner’in o nefretlik illüstrasyon tekniği yok mu! Bir köpek sözü geçiyorsa, orkestrada 
havlama sesi duyulur, kuştan söz ediliyorsa, orkestra cik cik eder, ölüm söz konusuysa 
trombonculara iş düşer, aşkta tiz yaylı grupları mi majör’le devrededir, zafer için bir de 
malûm vurmalılar katılır. Çekilecek şey değil.826 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
824 Bkz. çalışmamızın 3.1.6. Epifaniler’in içindeki “a” başlıklı bölümü. 
825 Fredric JAMESON, “Sonuç Niyetine Düşünceler”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm 
Çatışması, çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 304. (Köşeli parantez bize ait.) 
826  Hanns EISLER, “Müzikte Aptallık Üstüne: Bir Prova Arasında Söyleşi”, Müzik Üzerine 
Tartışmalar, çev. Yılmaz Onay, s. 63. 



	
  

	
  

220	
  

 

Brecht estetiğinin köklü icracılarından Genco Erkal’ın şu sözleri de mimetik, 

natüralist ve illüstratif anlayıştan çok, Berio’nun deyimiyle “gerçeğin biçim 

değiştirmesinden” yanadır: 

 
NESRİN KARYALDIZ - ALİ KANDAZ: Sizce sanat, gerçeğe tutulmuş bir ayna mıdır, 
yoksa ona biçim verecek bir çekiç midir? 
 
GENCO ERKAL: Gerçeği olduğu gibi yansıtmanın pek yararı olduğunu sanmıyorum. 
Sanatçı gerçeği alır, onu yorumlar, biçimlendirir, [onun] nasıl görülmesi gerektiğini, 
nasıl değiştirilebileceğini gösterir.827 

 

 Buraya kadar fikir birliğini sunduk, şimdiyse eleştirilere geçelim. Brecht’in 

aşkın gerçekçilik eleştirisi öncelikle nedensellik bağlamında gösterir kendini. 

Aralarında Brecht’in doğrudan temasta olduğu Niels Bohr’un da bulunduğu828 kuantum 

fizikçilerinin “atom düzeyinde, makrokozmos düzeyine benzer bir nedensellikten 

bahsetme imkânı kalmadığını” 829  duyurması, Einstein gibi Brecht’in de aklına 

yatmamaktadır: 

 

[Fizikçilerin] bir yandan düşünürlerden, kendilerinin alanında, başka deyişle atom fiziği 
alanında nedensellik kuramının geçerli olmadığını söyleyerek bundan da sonuç 
çıkarılmasını istemeleri, öte yandan da buna salt kendi alanlarında, atom fiziğinde 
rastlandığını öne sürerek ve nedenselliğin sıradan küçük burjuva insanının tavada biftek 
tıkınmasında geçerli olmadığına kişileri inandırmaya çalışmaları, insanı gerçekten 
eğlendiriyor.830 

 

 Nasıl ki “Einstein, kuantum düzeyinin olasılıksal olduğunu inkâr etmeden, 

evrenin ‘subkuantum’ olarak tarif edebileceğimiz deterministik bir alt alanının 

olduğundan şüphelendiyse”,831 Brecht de, bütünlüklü yaklaşımından dolayı, gündelik ve 

siyasi hayatımızı yöneten nedenselliği tümüyle yadsıyamayacağımızı savlar. Altyapının 

(infrastructure) üstyapıyı (superstructure) belirlediği Marksist anlayışla, bu eleştiri 

Joyce’un sanatına da yönlenmiş olur. Brecht’i dinlemeyi sürdürelim: 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
827 Nesrin KARYILDIZ - Ali KANDAZ, “Genco Erkal ile Söyleşi”, Mikrop, Sayı 7, s. 7. (Vurgular ve 
köşeli parantez bize ait.) 
828 Werner MITTENZWEI, “Galileo Galilei” (Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - 
Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 112). 
829 Mehmet Emin ŞEKER, “Hans Reichenbach’da Nedensellik Sorunu”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, s. 
77. 
830 Bertolt BRECHT, Sosyalizm İçin Yazılar, çev. Mehmet Tim, s. 64. 
831 Bkz. dipnot 665. 



	
  

	
  

221	
  

 
Kapitalizmin insanları manen yoksullaştırdığı, insanlıktan çıkardığı, mekanikleştirdiği 
olgusunun bilincinde olan ve buna karşı savaşan yazarlar bile aynı manevi yoksullaşma 
sürecine katılmış görünüyorlar; zira onlar da yazılarında, insanı yüceltme kaygısı 
duymadan onu birtakım olaylar arasına atıp, iç dünyasına bir quantité negligeable 
[gözardı edilebilir nicelik / önemsiz miktar] muamelesi ediyorlar. Onlar da 
rasyonelleştirmeye başvuruyorlar.  Fizikteki “ilerleme”yle aynı çizgiye düşüyorlar. 
Bireyin nedensel bir bağlantı noktası olduğunu göz ardı edip yalnızca büyük 
topluluklar  hakkında önermelerde bulunarak, gerçek anlamdaki nedensellikten 
vazgeçip istatistik nedenselliğe dönüyorlar. Hatta Schrödinger’in belirsizlik ilkesini 
−kendilerince− benimsiyorlar. Gözlemciyi her türlü otorite ve güvenden mahrum 
bırakıp, okuru kendine karşı harekete geçiriyor; dile getirenlerden başka hiç kimseyi 
tanımlamayan tamamen öznel önermeler ileri sürüyorlar (Gide, Joyce, Döblin).832 

 

 Bu sözler, Berio’nun Epifaniler’in sonuna yerleştirdiği Brecht aracılığıyla 

yapıtın kendisine getirmek istediği eleştirilerin somut bir göstergesi olarak da okunabilir 

pekâlâ. Ancak Brechtçil bir nedensellik, p ⇒ q cinsinden, basit bir mantıkta olmadığı 

gibi, Brechtçil realizm de sadece nedensellik savunusuyla açıklanamaz. Genişletelim: 

 

Realist şu anlama gelir: toplumun nedensel karmaşalarını keşfeden / yaygın bakış 
açısının aslında yönetenlerin bakış açısı olduğunu gösteren / insan toplumunu ezen 
güçlüklere karşı en geniş çözümleri getiren sınıfın görüş açısından yazan / gelişme 
öğesini vurgulayan / somut olanı, ve bundan soyutlama yapmayı mümkün kılan.833 

 

 Gerçekçiliğin bu kapsamlı tanımında “Açık Yapıt Poetikası”ndaki Brecht 

paragrafında yer alan somut kavramının önemli bir yer tuttuğunu görüyoruz. Brecht’in 

buradaki somut-soyut sırası elbette bilincin maddeyi oluşturduğunu savlayan idealizmin 

tersine, maddenin bilinci oluşturduğunu savlayan Marksist materyalizmin bir 

dışavurumudur. Berio, Marksizm’in −ve onun üzerine kurulan Leninizm’in− 

somuta/maddeye yaslanan düşüncesini 1981’de Rossario Dalmonte ile yaptığı 

röportajda şöyle olumlar: 

 
Somut emek için, el emeği için ve üretken davranışlar için büyük bir sevgi besliyorum. 
Bu emeğin diğerlerine −ki bunlar ancak [somut emeğin] tamamlayıcısı ve kuramsal 
yardımı olabilir− olan üstünlüğünü savunduğum için komünistlere oy veriyorum. 
Lenin’in dediği gibi, gerçek her zaman somuttur.834 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
832 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 100. (Vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 
833 a.g.k. s. 120. (Vurgular bize ait.) 
834 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 24. (Çeviri, vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

222	
  

 Lenin’e atfedilen bu söze Brecht’te de rastlamak bizi şaşırtmayacaktır. Benjamin 

24 Temmuz 1934’te Danimarka’da şu notu düşer günlüğüne: 

  
Brecht’in  çalışma odasında tavanı destekleyen bir kirişin üzerine yağlıboyayla 
“Hakikat Somuttur” kelimeleri yazılmış. Pencerenin pervazında başını sallayan ufak 
bir tahta eşek var. Brecht eşeğin boynuna küçük bir yafta asıp üzerine de şunu yazmış: 
“Bunu [hakikati] benim de anlamam lazım.”835 
 

Buradaki anlamak, diyalektik bağlamında bahsettiğimiz yalınlık/anlaşılırlık 

kavramlarını yeniden anımsatır bize. Dolayısıyla, Brecht’in “somut”unun diyalektik 

materyalizm içinde anlaşılması önemlidir: Somut ve soyut, nesne ile özne, madde ile 

bilinç nasıl ki birbirlerini karşılıklı etkileyip değiştiriyor ve aslında bir bütünün 

ayrıştırılamaz parçaları haline geliyorsa, yalınlık/anlaşılırlık ve 

komplike’lik/entelektüellik de bu şekilde yorumlanmalı, soyut ve entelektüel olan, 

olabildiği kadar somut ve yalın hale getirilip anlatılabilmelidir: 

 
Sosyalist gerçekçiliği eleştirel gerçekçiliğin bir karşıtı olarak tasarlamak, böylece ona 
eleştirel olmayan gerçekçilik damgasını vurmak gerici bir anlayıştır. Kuşkusuz bugün 
gerçekçi bir sanatı gereksiniyoruz. Gereksindiğimiz sanat, gerçekliği yansıtırken onu 
etkileyen ve değiştiren, geniş halk kitlelerinin yaşam koşullarını düzeltmeyi amaç 
edinen bir sanattır. Bundan sanatın sosyalist olması gerektiği sonucu çıkmaktadır. Çok 
doğal, apaçık bu. Bugün gerçekliği kavramak, kavrayarak onun değişmesine katkıda 
bulunmak Marksizmi, sosyalist tutumu bilmeden olası değildir. Ama bu konu, sanat 
alanında bir üslup sorunu olmaktan çıkmıştır bugün. Bir yere kadar üslup sorunudur; 
üslup olabildiği kadar yalın, olabildiği kadar anlaşılabilir olmalıdır; çünkü sosyalizm 
kavgası bir avuç iyi eğitilmiş sanat uzmanıyla, en zor “şifreleri” çözebilen birkaç kişiyle 
kazanılamaz.836 
 

Stalin’in öldüğü 1953 yılında söylenen bu sözler, o yıllarda sosyalist 

gerçekçiliğe yöneltilen amansız oklara rağmen, Brecht’in bu sanatsal yöntemi elden 

bırakmayıp yeni/deneysel/avangard olanı bu yöntemle birlikte aramaktaki ısrarını 

gösterir. 1977-1991 yılları arasında Berliner Ensemble’ın yöneticiliğini yapan tiyatro 

yönetmeni Manfred Wekwerth, Galileo Galilei’nin 1977 sahnelenmesi üzerine yazdığı 

yazıya, somut olanı savunduğu için eleştiri oklarına maruz kalan Brecht’le başlar: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
835 Walter BENJAMIN, “Brecht’le Sohbetler”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 131. (Vurgular bize, köşeli parantez yazara ait.) 
836 Bertolt BRECHT, Sosyalizm İçin Yazılar, s. 240. 



	
  

	
  

223	
  

Bir kezinde Brecht, rejisörün çalışmasını kısaca “somut anlam verme” diye nitelemişti. 
Bu yüzden de saldırmışlardı ona. Bu savın, zengin anlam taşıyan bir şeyi, anlaşılır, 
algılanır ve duyumsanır kılmak demek olduğunu anlamak istememişlerdi çünkü. Buna 
karşılık, Brecht’e, tiyatro koltuklarını okul sıralarına ve tiyatroyu da bir eğitim 
kurumuna çevirmek istiyor, biçiminde kuşkular yöneltmişlerdi. Böyle bir umacı 
yaratarak da (oysa Brecht en çok bundan kaçınırdı besbelli), Brecht’i tiyatrodan 
kovmak için yeterli bir neden oluşturmuşlardı.837 
 

Wekwerth’in de dediği gibi, “Brecht en çok bundan”, kuru didaktizmden 

kaçınır. Aşağıdaki kısa şiir, bu düşüncesinin güzel bir örneğini oluşturur: 

 
ÜSTAD 
ÖĞREN! 
 
Haklıyım, deme sık sık, üstad! 
Öğrencin de görsün, bırak. 
Zorlama gerçeği: 
Gerçek zora gelmez. 
Konuşurken dinle biraz!838 
 

Yukarıdaki şiir Eco’nun “[Brecht’te] açıklık, devrimci eğitimin bir aracına 

dönüşür” sözlerini anımsattığı gibi, ozanın gerçekçilik anlayışının Genco Erkal’ın da 

vurguladığı gibi “çatık kaşlı, sürekli ders veren, her konuda son sözü söylemek isteyen, 

kuru, didaktik, slogancı” olmadığının da altını çizer. Bu manifesto benzeri şiiri daha 

“soyut” bir Brecht şiiriyle destekleyelim: 

 
ÇAY PİŞİRİRKEN 
GAZETE OKUMAK 
 
Gazete okurum sabahleyin, 
günlük tasarılarını okurum Papanın, 
kralların, bankacıların tasarılarını, 
petrol babalarının tasarılarını okurum. 
 
Bir yandan da bakarım çayın suyu 
ağzına kadar dolu kapta 
ilkin nasıl bulanır, 
sonra nasıl başlar kaynamaya, 
sonra durulur da nasıl 
taşar kabın ağzından, 
söndürür ateşi.839 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
837 Manfred WEKWERTH, “Galileo Galilei: 1977 Sahnelenmesi” (Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, 
çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 115). 
838 Bertolt BRECHT, Halkın Ekmeği, çev. A. Kadir - A. Bezirci, s. 102. 
839 a.g.k. s. 90. 



	
  

	
  

224	
  

 

 Bu şiir Brecht’in realist tanımındaki “somut olanı ve bundan soyutlama 

yapmayı mümkün kılmak” ifadesinin “somutlaşmış” hali değildir de nedir? Üstelik 

çayın suyunun taşıp ateşi söndürmesi biçiminde verilmiş somutluğun gazete 

haberleriyle birleştirilip yorumlanması “açık” bırakılmıştır. Brecht’in durumu anlatma 

biçimiyle yönlendirilen ve “sömürü düzeninin suyu kaynamıştır” soyutlaması şeklinde 

özetlenebilecek olan çıkarım, okura dikte edilmez; bu soyutlamanın somut olandan 

çıkarılıp onu tamamlaması, okurdan beklenir. 

 

Brecht’in aşkın gerçekçiliğe yönelik eleştirileri de bu somutluktan filizlenir. 

Marksist bakış açısının bir yansıması olan bu duruma, bir an için başka bir Marksist 

ozanın, Nâzım Hikmet’in gözünden bakmak ilginç bir tutarlılık sunabilir çalışmamıza. 

Nâzım, tutukevinden yazdığı bir mektupta Kemal Tahir’e şöyle der: 

 
Bak Kemal, anhası minhası ben her sanat eseri için, edebiyat olsun, mimari olsun, 
musiki olsun, hepsi için şu suali soruyorum: “Ne demiş? Nasıl demiş?” Bu iki soruyu 
bir birlik halinde soruyorum, öyle bir birlik edası “Ne demiş?” Yani tayin edici unsur 
bu soru olmak üzere, ne ve nasıl demişi soruyorum. Aldığım karşılığa göre de o sanat 
eserini kendimce değerlendiriyorum. Elbette ki bu soruyu konkre [somut] olarak 
sormak gereklidir. Hangi devirde, nerde sorusunu da unutmamak icap ediyor.840 
 

Brecht’in, aşkın gerçekçiliğin en önemli temsilcilerinden Franz Kafka’nın 

sanatına bakışı da tam olarak aynı somut soruları içerir. Yapıtlarındaki “çoklu 

yorumlanabilirlik”,841 düzenli düzensizlik ve anlamsal açıklık nedeniyle hem Berio’nun 

hem de Eco’nun yoğun ilgi duyduğu yazarlardan biri olan842 Kafka üzerine Brecht’in 

düşüncelerini Benjamin aktarıyor: 

 

Kafka meselesinin üstesinden gelebilmek için tutulacak doğru yol neydi? [Brecht’e 
göre] en doğrusu, şu soruyu sormaktı: Ne yapmıştı Kafka? Nasıl davranmıştı? 
Başlangıçta “özel”den çok “genel”i göz önünde tutmak gerekirdi. Böyle düşününce, 
Kafka’nın [nerede?] Prag’da sağlıksız bir ortamın gazetecileriyle kendini beğenmiş 
aydınları arasında yaşadığı ortaya çıkar; öyle bir dünyada edebiyat, tek değilse bile 
başlıca gerçekliktir. Kafka’nın güçlü yanları da zayıf yanları da −sanat değerinin yanı 
sıra, birçok yönden içine düştüğü zafiyet− hayatı bu gözle görmesinin bir sonucuydu. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
840 Nâzım HİKMET, Kemal Tahir’e Mapusaneden Mektuplar, s. 331-32 (Cengiz BEKTAŞ, Nâzım 
Hikmet’in Mimarlığa Bakışı, s. 21). 
841 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 60. 
842 Bkz. dipnot 282 ve 336. 



	
  

	
  

225	
  

(…) İnsan, Lao Tzu ile müridi Kafka arasında geçen bir sohbet kurabilirdi zihninde. 
Lao Tzu konuşuyor: “Mürid Kafka, demek örgütler, mülkiyet ilişkileri, içinde yaşadığın 
ekonomi biçimleri seni dehşete sürüklüyor, öyle mi?” -“Evet.” - “Artık bir çıkış yolu 
bulamıyorsun?” - “Hayır.” - “Bir hisse senedi içine korku mu salıyor?” - “Evet.” - 
“Mürid Kafka, onun için de şimdi bağlanabileceğin bir önder bekliyorsun.” “Bu 
tutumdan bir şey beklenemez elbette,” diyor Brecht. “Biliyorsun, Kafka’yı 
onaylamıyorum.”843 
 

Brecht’in Kafka’da onaylamadığı şey, onun tüm kötümserliğine rağmen 

sorumluluk yüklenmeyişi, okurunu da bu sorumluluğa yönlendirmeyişidir. Önder ya da 

“kahraman” beklemek de burada devreye girer. Galileo oyununda Andrea’nın 

“kahramanları olmayan ülkeye yazıklar olsun” feryadına Galileo’nun verdiği “hayır, 

kahramanlara gerek duyan ülkeye yazıklar olsun” yanıtında somutlaşan durum,844 

Brecht’in Kafka ile ilgili değerlendirmelerinde de rastladığımız “küçük burjuvanın, 

önderi, hiç kimsenin hiçbir sorumluluk yüklenmediği bir dünyada, bütün dertlerinden 

sorumlu tutabileceği tek adam olarak görmesi”845 gerçeğidir. Dolayısıyla, çarkların 

arasına sıkışmış ama bunu toplumsal, örgütlü bir dirence dönüştüremeyen bir insanın 

bakışıdır Kafka’nınki. 

 
Brecht’e göre Kafka’nın bir tek kaygısı vardı, o da örgütlenme kaygısıydı. Karıncalar 
imparatorluğu fikri, insanların toplumdaki yaşama biçimleriyle kendilerine 
yabancılaşması düşüncesi Kafka’yı dehşete düşürüyordu. Bu yabancılaşmanın belirli 
biçimlerini, örneğin GPU’nun [Sovyet Siyasi Polisi] yöntemlerini önceden görebilmişti. 
Ama hiçbir zaman bir çözüm yolu bulamadığı gibi, gördüğü karabasandan da hiç 
uyanmadı. Brecht, Kafka’nın keskin görüşlülüğünün, gerçeği görmeyen, düş gören 
birinin keskin görüşlülüğü olduğunu söylüyor.846 
 

Belli ki Brecht için düş görmekle gerçeği görmek arasında bir fark vardır, bu da 

hem Proust’a847 hem de −başyapıtı olan Finnegans Wake ile düş gören bir zihni 

yücelten− Joyce’a yönelik bir eleştiri olarak okunabilir. Brecht’e göre mesele, 

yabancılaşmayı sadece görmek değil, onu Kafka, Proust ve Joyce’un yetkince işlediği 

bireysel / içe dönük boyutundan toplumsal ve ideolojik (yani Marksist) boyutuna 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
843 Walter BENJAMIN, “Brecht’le Sohbetler”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 132. (Vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 
844 Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 78. 
845 Walter BENJAMIN, “Brecht’le Sohbetler”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 134. 
846 a.g.k. s. 132. (Vurgular bize, köşeli parantez çevirmene ait.) 
847 “Bir rüyanın anımsanmasıyla, der Proust, gerçekliğin anımsanması arasında büyük fark yoktur.” Bkz. 
dipnot 824. 



	
  

	
  

226	
  

taşımaktır. Marx’ın felsefeye dair bir sözünü anımsatalım bu noktada: “Felsefe ve 

gerçek dünya arasındaki ilişki, mastürbasyon ve sevişme arasındaki ilişkiye benzer.”848 

Dolayısıyla, doğru bir anlama ve yorumlama için, somut gerçekle olan temas, felsefe 

uğruna dahi olsa, kaybedilmemelidir. Çünkü gerçek, sözcükte değil, “sokakta”dır. 

 

3.5.2.2. “Yapma”: Jest ve Eylem 

 

Sözcüğün büyüsüne (fascino della parola) karşılık “sokağın” gerçeğini 

savunmak, bizi “yapma”ya, hem yapıttaki veya oyuncudaki “yapma” olarak jeste, hem 

de okurdaki/izleyicideki/dinleyicideki “yapma” olarak eyleme bağlayabilir. Brecht’in 

de yoğun olarak etkilendiği 849  Çin felsefesinde, varoluşun, mantığın yapılarında 

kalıplaştığını göstermek için “sözcükler ağı” deyimi kullanıldığını söyler Eco: 

 

Çinliler şöyle söyler: “Ağ balık tutmaya yarar. Balığı tutup ağı unutacak şekilde 
davranın.” Ağı ya da merdiveni atmak ve dünyayı görmek: dünyayı sözcüklerin pek 
fazla rol oynamadığı, sıkıldığı, dolaysız [diretta] bir yaklaşımla ele almak: işte bu 
satori’dir.850 
 

Epifaniler’in “a” bölümü çözümlemesinde Proust üzerinden sözünü ettiğimiz 

dolaysız/doğrudan ve satori kavramlarının Brecht’le ne ilgisinin olduğu gelebilir akla. 

Çünkü bu kavramlar ilk olarak aklımıza soyut ve sezgisel düşünceyle ilgili birkaç kişi 

ve ifadeyi getirecektir: Husserl’in the thing itself’i 851  (nesnenin/şeyin kendisi), 

Kearney’nin flesh and blood thisness’ı 852  (deri ve kan buradalığı), Cage’in 

happening’i853 (olma/oluş) vb. Ancak burada önemli bir noktanın altını çizmemiz 

gerekir: Brecht’in dolaysızlık/doğrudanlık kavramına yaklaşımı tıpkı Epifaniler’in “c” 

bölümünde alıntılanan Antonio Machado’nunki gibidir: Kavramsal ve soyut şiir 

eğilimine karşı toplumcu-gerçekçi ilkeleri benimseyen Brecht, bu ilkelerin gereği 

olarak, doğrudanlığa Proust gibi sezgisel değil, Machado gibi ussal yaklaşır. Söz konusu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
848 Karl MARX, Sevilen Bir İnsan Yapmalısın Kendini, der. ve çev. Yavuz Yayla, s. 27. (Vurgu bize 
ait.) 
849 Claude HILL, “Bertolt Brecht’in Şiiri” (Bertolt BRECHT, Seçme Şiirler, çev. A. Kadir - Gülen 
Aktaş, s. 16). 
850 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 176. (Koyu vurgu ve köşeli parantez bize ait.) 
851 a.g.k. s. 180. 
852 Richard KEARNEY, Anatheism, ed. Richard Kearney, s. 103. 
853 Semra GERMANER, 1960 Sonrası Sanat, s. 23. 



	
  

	
  

227	
  

kavramı Brecht-Weill ortak ürünleri olan Üç Kuruşluk Opera ile Mahagonny Kentinin 

Yükselişi ve Düşüşü üzerinden açmaya çalışalım: 

 
Günümüzde de ilgiyle ve aynı güncellikle izlediğimiz bu yapımların kuramsal altyapısı 
yeni bir müzikli tiyatro tanımına dayanır. Brecht açısından “epik tiyatro”, Weill 
açısından “yeni opera” olarak adlandırabileceğimiz bu tanımda 19. yüzyıl burjuva 
sanatına ait romantik duygu, kişileştirilmiş ifadeler ve göz boyayıcı “efekt”lerin (ses 
ustalığı, illüzyonistik sahne, orkestranın lirik kullanımı vb.) aksine yalınlık, sertlik, 
vuruculuk ve ‘doğrudanlık’ göze çarpar. Sahne müziği de, olabildiğince geniş bir 
izleyici kitlesine ulaşmayı hedefleyen, oyuncuya belirli tavırları [jestleri] dile getirme 
olanağı vererek doğrudanlığın altını çizen (gestische Musik / tavırlı müzik), eylem ve 
söylemin koşutluğunu önemseyen, birbirinden farklı tarz ve elemanlardan beslenebilen, 
çoğul yapılı (…), sıradan olanı yeniden işleyip yabancılaştıran ve emin olunan her şeyi 
sorgulamaya çağıran parodik, alaycı bir müziktir.854 
 

Görüldüğü gibi doğrudanlık, jest ile “doğrudan” ilişkilidir. Böylece, hem 

Machado (“c”) hem de Joyce (“E” ve “d”) bölümlerinde yoğunlukla başvurduğumuz 

jest olgusunun Brecht’in epik tiyatrosunun da vazgeçilmez parçalarından biri olduğunu 

fark ederiz. Jesti tanımlarken, “tavır deyince edalılık anlaşılmasın; abartıcı veya 

açıklayıcı el hareketleri değil söz konusu olan, bütünüyle bir tutum”855 der Brecht. Jest, 

“ne”den çok “nasıl”a denk düşer; sözün kuşandığı yalın, sert ve vurucu tavırdır, bu 

nedenle önüne de geçer sözün. Melih Cevdet Anday’ın 1984’te Dostlar Tiyatrosu 

tarafından sahneye konan Galileo Galilei oyununu izledikten sonra yazdığı yorumlar, 

jest-söz ilişkisi açısından açıklayıcı olabilir: 

 
Brecht’in oyununda Genco Erkal’ın Galileo Galilei’yi yaratma yöntemlerinden biri 
beni hayran bıraktı. Özellikle yenik düştüğü dönemde Galileo’nun jest’i, söz’den öne 
almasını söylemek istiyorum. Bilinen ve alışılan ise jest ile söz’ün eşzamanlılığıdır. 
Ama söz’ün duyulmaz, anlaşılmaz, işlemez olduğu yerde bu eşzamanlılık yiter, jest tek 
başına kalır ve söz, değerden düşmüş olan söz, onun arkası sıra çırpınır durur. İşte bu 
çırpınışı, jest ile söz’ü ayırma gibi olağanüstü bir yöntemle belirten Genco Erkal 
dehasını tanıtladı. Çaresizliğin getirdiği bunalma bunca güzel anlatılabilirdi.856 
 

Brecht, jestin ancak belli bir bağlama göre anlam kazanabileceğini söyler; 

sanatçının görevi, jesti ideolojik olarak doğru yerde konumlandırmak, yeri geldiğinde 

de −seyirciyi yabancılaştırmak için− onu yerinden oynatmak, sarsmaktır: 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
854 Yiğit ÖZATALAY, “Ben Kurt Weill”, Andante, Sayı 69, s. 37-38. (Metindeki koyu vurgular ve 
köşeli parantez bu çalışmada eklenmiştir.) 
855 Bertolt BRECHT, “Tavırlı (Jestik) Müzik Üstüne”, Müzik Üzerine Tartışmalar, çev. Yılmaz 
Onay, s. 83. 
856 Ayşegül YÜKSEL, “Melih Cevdet Anday Bizimle...”, Cumhuriyet, 28.11.2017, s. 22. 



	
  

	
  

228	
  

 
Her sanatçının bildiği gibi, konular kendi başlarına, bir şekilde naif, niteliksiz, boş ve 
kendi kendini tatmin edici, oyalayıcıdır. Ancak toplumsal tavır, eleştiri, hesaplılık, 
taşlama, propaganda ve benzerleri, konuya insansal olanı kazandırır. Örneğin faşistlerin 
tantanası, salt tantana olarak alındığında içi boş bir tavırdır, tantana tavrından ibarettir, 
niteliksiz bir görüngüdür, gidenler yerine yürüyen insanlar vardır onda, biraz sertlik, 
pek bir cafcaf, bile bile göğsünü siper etme, ve saire; bütün bunlar, yine de halkı 
eğlendiren, zararsız, salt bir olgu olarak, dolayısıyla verili bir durum gibi geçebilir. Ne 
zaman ki bu yürüme, cesetler üzerinde yürüme olursa, işte o zaman faşizmin toplumsal 
tavrı ortaya çıkar. Demek ki sanatçı, tantana olayına karşı bir tutum belirlemelidir, sözü 
salt tantanaya bırakamaz, o olgunun keyfi ne istiyorsa düpedüz onu dile getiremez.857 
 

Bir sanatçı olarak Berio’nun Epifaniler’de “b” bölümü ile yaptığı tam da bu 

değil midir? Ne zaman ki bu dizeler (“Nasıl bir çağ bu böyle / Ağaçlardan söz etmek 

suç nerdeyse / Bunca haksızlığa karşı susmak demek çünkü”) Proust-Joyce-Simon 

“üzerine” konur, işte o zaman Brecht’in jesti ve anlamı ortaya çıkar. Brecht’in 

yukarıdaki paragrafının açıklamasını 1967’de Harvard Üniversitesi’nde vokal jest 

üzerine bir konferans veren Berio’ya bırakalım: 

 

Teatral üretimin tüm boyutlarını içeren bir jest poetikasını kendi epik tiyatrosunda 
kuramsallaştırıp uygulamaya döken Brecht, ancak bir sosyal bağlam tanımının bir jeste 
anlam verebileceğini, dikkate değer bir örnekle açıklar: Verdiği örnekler tamamen 
faşist tantananın jestleridir (sadece yürümek yerine ‘uygun adım marş’la yürümek, 
abartılı renkler, yapay bir şekilde dimdik büstler vs.), masumca da yorumlanabilecek 
jestlerdir bunlar. “Ne zaman ki bu yürüme,” der “cesetler üzerinde yürüme olursa, işte o 
zaman faşizmin toplumsal jesti ortaya çıkar.” Aynı ilke −jest ile bağlamı arasındaki 
ilişkinin manipülasyonu− elbette ki farklı durumlar için de kullanılabilir. Bir reklam, 
örneğin, bir nesneyi yabancı, tanımadık ya da şaşırtıcı bir bağlamda sunarak dikkati 
onun üzerine çekmekle kullanabilir bu ilkeyi. Böylece, bu konferansta jest sözcüğüyle, 
jestin genel anlamının (yani, durumda zaten var olan bir anlamın altını çizmek ya da 
vurgulamak için kullanılan bir şey olarak jestin) bir uzantısını ima etmiş oluruz: Kendi 
başına anlamlı bir şey; sadece özgün bağlamında vurgulamak için değil, o bağlamsal 
yerinden oynatılmış bir şekilde de kullanılabilen bir şey. Vokal jest dediğimde de işte bu 
yerinden oynatmayı, altüst etmeyi [dislocazione] kastediyorum.858 
 

Görüldüğü gibi, jestin, bağlamından maksatlı olarak koparıldığında yepyeni bir 

anlam kuşanabileceğini söyler Berio. Bu da jestin/”yapma”nın/eylemin anlamı 

doğurması demektir. Bu noktada, bir an için, Epifaniler’de Brecht’ten hemen önce 

gelen Claude Simon’un Nobel konuşmasındaki şu sözlerine çevirelim gözlerimizi: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
857 Bertolt BRECHT, “Tavırlı (Jestik) Müzik Üstüne”, Müzik Üzerine Tartışmalar, çev. Yılmaz 
Onay, s. 85. 
858 Luciano BERIO, “Del gesto vocale”, Scritti sulla musica, s. 62. (Çeviri, koyu vurgular ve köşeli 
parantez bize ait.) 



	
  

	
  

229	
  

 
Anlam (…) eylemden doğar. (…) Paul Valéry şöyle yazar: “Ne demek istediğimi merak 
edip (olmayan bir şey değil bu, hem de nasıl kimi zaman) […] sorsalar […] bir şey 
demek istemediğimi, bir şey yapmak istediğimi, dediğim şeyi isteyen şeyin de bu 
yapma dileği olduğunu söylerim.” Bu yanıtı noktası noktasına yineleyebilirim: Yazarın 
güdülenim yelpazesi çok geniş olsa da, André Lwoff’un sözünü ettiği tanınma 
gereksinimi bunlar arasında en anlamsız olanı değildir belki, çünkü öncelikle yazarın 
kendi kendisini tanımasını gerektirir, bu da ister bir köprü kurmak, bir gemi yapmak, 
ister ürün yetiştirmek, isterse bir quatuor (dörtlü, kuartet) bestelemek söz konusu olsun, 
“yapma”yı içerir (yapıyorum −üretiyorum−  öyleyse varım).859 
 

Jest, “yapma”dır, harekettir, eylemdir. Anday’ın tabiriyle “jesti söz’den öne 

almak”, aslında eylem’i anlam’dan öne almak −yani Simon’un tabiriyle “anlam, 

eylemden doğar” demek− değil midir? “Yapıyorum −üretiyorum− öyleyse varım” 

mantıksal önermesi, Simon ile Brecht ardışıklığının bir vidası gibi görünmektedir. 

Brecht açısından bu önermenin geçerliliğini Marx’la destekleyelim: 

 
Marx Grundrisse’de üretim ve yeniden üretim kavramlarını incelerken, karmaşık bir 
“piyano” problemini çözmeye çalışarak şunu söyler: Piyanoyu yapan-üreten işçi bir 
altyapı ilişkisidir. Piyanist ise bir üstyapı ilişkisidir. Piyanistin, üretim 
kategorilendirilmesinin dışında değil, piyano imalatının bir parçası olduğunu, fakat bu 
üretim sürecine piyanistin “yeniden üretim” kategorisinde dahil olduğunu belirtir. 
Picasso, kendisine sanatını nasıl tanımlayacağını soran bir gazeteciye verdiği yanıtta, 
Marx’ın tarifini izler: “Ben bir işçiyim. Bir ayakkabı resmi yaptığımda, fabrikada o 
ayakkabıyı üretmiş olan işçinin ayakkabısını yeniden üretmiş olurum.”860 
 

Bu anlayışa göre sanat, doğrudan ve somut bir yapma/üretme/eylem halidir, 

aslında (yeniden) üretimden başka bir şey değildir. Almanya’da modern sanat ve 

mimarlığın en önemli merkezlerinden biri olmuş Bauhaus Okulu’nun (1919-1933) 

kurucularından mimar Walter Gropius’un şu sözleri de aynı düzlemde yer alır: “Sanat 

bir ‘meslek’ değildir. Sanatçı ve zanaatkâr arasında önemli bir ayrım yoktur. Her 

sanatçının bir zanaatta becerisinin olması zorunludur. Yaratıcı hayal gücünün temel 

kaynağı burada yatar.”861 Sovyet ozan Vladimir Mayakovski de (1893-1930) “şiir 

yazmayı bir üretim olarak tanımlayarak şair yerine ‘şiir işçisi’ tanımını önerirken”862 

yine aynı ilkeyi vurgulamaktadır. Üretim ve yeniden üretim kavramlarına (ve ayrıca 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
859 Claude SIMON, Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, s. 25, 27. (Koyu vurgular bize ait.) 
860 Kağan GÜNER, “Modernizm, Avangard ve Ekim Devrimi”, Bilim ve Gelecek, Sayı 165, s. 56. 
(Koyu vurgular bize ait.) 
861 a.g.k. s. 57. 
862 a.g.k. s. 60. (Vurgu bize ait.) 



	
  

	
  

230	
  

jestle ilgili kullandığımız “yerinden oynatmak”, “sarsmak” ve “altüst etmek” 

eylemlerine) Barthes’ın Brecht çözümlemesinde de rastlamamız tesadüf değildir: 

 
Brecht’in yapıtı bir sarsıntı uygulaması (altüst etmek uygulaması değil: sarsıntı, altüst 
etmeden çok daha “gerçekçi”dir) geliştirmeyi hedefler. (…) Sarsıntı bir yeniden-
üretimdir: Bir öykünme değil, başlatılmış, yerinden oynatılmış, gürültü çıkaran bir 
üretimdir.863 
 

Brecht’in sanatı, hem yapıtın üretim biçimindeki jest olarak, hem de izleyiciden 

beklenen eylem olarak “söylemek yetmez, eylemek gerek” sanatıdır ve Berio’nun 

Epifaniler’deki Brecht dizeleriyle ilgili sözlerini anımsarsak, sürekli olarak “dünyayı 

eylemlerimizin inşa ettiği” konusunda uyarır bizi. Söz(cüğ)ün yarattığı tefekkür (ve 

tefekkürün yarattığı sessiz kalma / susma riski) ancak jestle ve eylemle dağılabilir. 

Brecht poetikasının özgün öğelerinden olan bu iki kavram, bir önceki “somut 

gerçekçilik” kavramıyla bir arada düşünülmelidir: 

 
Gerçekçi sanat nedir öyleyse? İllüzyonculuk mu? Duygu sömürücülüğü mü? Tümüyle 
akademik düzyazı içinde, biraz da havalılık ile, aynen yaşamın kendisi gibi 
derinlemesine farkedilemez olmak (natüralizm −doğalcılık− ç.n.) mı? Bu ancak şöyle 
olur, başka türlü olamaz, izleniminin baskın çıkacağı düzeyde bir inanılırlık mı?  İnsanı 
hep, ilişkilerin, iklimin, mülkiyetin, tutkuların, şeylerin gidişinin kurbanı olarak koymak 
mı? Bunların da her zaman gerçekçilik vardır “içinde”, ne ki, fark edip çıkaramaz onu 
kimse. Gerçekçi sanat, gerçekçi duymayı, gerçekçi düşünmeyi, gerçekçi eylemeyi 
olanaklı kılar.864 
 

3.5.2.3. Bağlama Göre Yönlen(diril)miş Anlam: Anlamsal Epifani 

 

Jest ve eylem başlığı altında anlamdan da çokça bahsetmiş olmamız doğaldır; 

çünkü Simon’un “anlam eylemden doğar” sözünde özetlediği gibi, Brecht’te de jest ve 

eylemin, yani “yapma”nın amacı, bir anlam yaratmaktır. Bu noktada, öncelikle 

anlamsızlığı savunan anlayışa (dolayısıyla da bu fikrin savunucusu olan Zen, 

happening, taschism, nihilizm vb. ideolojilere) bir sınır çekmek gerekir. Berliner 

Ensemble’dan Manfred Wekwerth’in şu tümceleri, “anlamsıza kadar özgürsün” 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
863 Roland BARTHES, “Brecht ve Söylem: Söylemsellik İncelemesine Bir Katkı”, çev. Necmettin 
Kâmil Sevil, Dilin Çalışma Sesi, s. 241-242. (Koyu vurgular bize ait.) 
864 Bertolt BRECHT, “ABD Sürgününden”, Müzik Üzerine Tartışmalar, çev. Yılmaz Onay, s. 91. 
(Vurgu bize ait.) 



	
  

	
  

231	
  

anlayışına, dolayısıyla Joyce, Beckett ve onların devamı olan çizgiye bir eleştiri olarak 

okunabilir: 

 
Kendileri artık dünyalarında hiçbir anlam bulamadıkları için, tiyatronun modern nesnesi 
diye de kestirme yoldan anlamsızlık’ı ilan ediveriyorlar. Böylesi pek de kolaylarına 
gidiyor besbelli. Bütün çabalarıyla “bulunmazlığı arama” peşinde koşmaları, onlara 
garantili bir “orijinal”lik ünü sağlıyor. (…) Durup dinlenmeksizin anlatılamaz’ın 
sözünü ettikleri için ve dilsizliklerinden başka bir şeye yaslanmadıkları için kişiler, 
cesur diye niteleniyorlar.865 
 

Brecht’in şiiri ve tiyatrosu ise, daha önce de Eco’dan alıntıladığımız bir 

cümleyle ifade edersek, “izleyiciden özgür bir yanıt beklemekle beraber (…) bu yanıtı 

yönlendirecek biçimde kurulmuştur.” Dolayısıyla kontrolsüzlüğe değil, belirli bir 

anlama işaret eder bu yön. İşaretleri, yani göstergeleri algılaması gerekense elbette 

izleyici ya da okurdur: 

 
Evet, Brecht tiyatrosu bir Gösterge tiyatrosudur. Ama bu göstergebilimin neye 
dayandığını anlamak söz konusu olduğunda (daha derinlemesine bir sismoloji), her 
zaman Brecht göstergesinin özgünlüğünün, ikinci kez okunması olduğunu anımsatmak 
gerekir: Brecht’in bize okunması için sunduğu şey, sıçramalarla bir okurun okuma 
konusuna dolaylı bakışıdır.866 
 

Buradaki dolaylı bakışın, jest-eylem başlığındaki doğrudan bakışla tutarsızlık 

taşıdığı düşünülmemeli. Olsa olsa doğurgan bir çelişki, bir diyalektiktir bu: Sözün 

büyüsüne, süsüne, edasına ve onun yarattığı uyuşmaya ya da tefekküre başvurmadan 

(yani dolaysız); ama tiyatronun eğlence niteliğinden de vazgeçmeden,867 izleyicinin 

olaya bakışını tazeleyecek, akılda kalıcı simgelerle konuşabilen (yani dolaylı) bir 

tiyatrodur. Bunun en iyi örneklerinden biri, Brecht’in, kapitalist düzendeki ezen-ezilen 

çelişkisini köpekbalıkları ve küçük balıklar üzerinden simgeci (sembolist) bir biçimde 

anlattığı öyküdür: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
865 Manfred WEKWERTH, “Galileo Galilei: 1977 Sahnelenmesi” (Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, 
çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 116). 
866 Roland BARTHES, “Brecht ve Söylem: Söylemsellik İncelemesine Bir Katkı”, çev. Necmettin 
Kâmil Sevil, Dilin Çalışma Sesi, s. 247. 
867 “Bu adam değil miydi, yanlış anlaşılabileceğinden korkmadan, ‘Tiyatro bir eğlencedir’ diyen? (...) 
Brecht’in önerdiği anlamda eğlence, insan zekâsına seslenen, insanın, yaşadığı toplumla ilgili yeni bir 
şeyi kavramasının onda yaratacağı keyiftir, olsa olsa. Bir sorunu çözmenin keyfidir, ‘buna benzer şeyleri 
her gün çevremde görüyorum ama hiç bu gözle bakmamıştım’ı yakalamanın keyfidir.” Genco ERKAL, 
“Yönetmenin Notlarından” (Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - 
Genco Erkal, s. 108). 



	
  

	
  

232	
  

 
Köpekbalıkları insan olsaydı, küçük balıklar için denizin dibinde sağlam sandıklar 
yaptırır, sandıkların içine her çeşit yiyecek koyar, sandıklarda her zaman taze su 
bulunmasına dikkat eder, her türlü sağlık önlemini alırlardı. Çünkü sağlıklı ve besili 
balıkların eti daha lezzetli olur. Büyük sandıklar içinde okullar da bulunurdu elbette. 
Küçük balıklar bu okullarda köpekbalıklarının boğazından nasıl geçeceklerini 
öğrenirlerdi. Kuşkusuz en önemli sorunlardan biri küçük balıkların ahlak açısından 
eğitilmeleri olurdu. Küçük bir balığın kendini isteyerek feda etmesinin en büyük, en 
yüce erdem olduğu öğretilirdi bu okullarda. Küçük balıklara, bütün alçakça, materyalist, 
egoist ve Marksist eğilimlerden sakınmaları; aralarından biri böyle bir eğilime kapılırsa, 
onu hemen köpekbalıklarına ihbar etmeleri öğretilirdi. Köpekbalıkları insan olsaydı, bir 
dinleri de olurdu. Bu din, küçük balıkların ancak köpekbalıklarının karnında gerçek 
hayata kavuşacaklarını öğretirdi.868 
 

Eco, “Açık Yapıt Poetikası”nda şöyle der: “Bir yazarın simge kullanmaktaki 

amacının, simgeci yönelimleri mi yoksa yapıtına belirlenimsizlik ya da çokanlamlılık 

katmak mı olduğunu anlamak zordur; bu nedenle kimi eleştiri okulları çağdaş yazını 

simgelerle yapılanmış gibi görme eğilimindedir.” 869  Çağdaş yazının önemli 

temsilcilerinden Brecht’in “köpekbalıkları” simgesini kullanmaktaki amacı kuşkusuz 

belirlenimsizlik değildir; içinde yaşadığımız kapitalist −Brecht’in kinayesiyle “kültürlü 

ve uygar”− toplumun çürümüş sağlık, eğitim, din kurumlarını gözler önüne sermektir. 

Brecht’in gösterge tiyatrosunda anlam’a yaklaşım için, köpekbalıkları örneği ışığında, 

yine Barthes’a dönelim. Barthes’ın bu sözlerini alıntılayansa Eco’dan başkası değildir:  

 
Bu gösterge tiyatrosunu bir politik düşünceye bağladığı anda Brecht, deyim yerindeyse 
anlamı ortaya koyar ama onun içini doldurmaz. Tiyatrosu şüphesiz pek çoklarından 
daha samimi biçimde politiktir; doğa, iş, ırkçılık, faşizm, tarih, savaş, yabancılaşma 
konularında taraf tutar; ama aynı zamanda bir bilinç tiyatrosudur, (…) Brecht’in tüm 
oyunları seyirciye, gösterinin gerçekliğinin yönlendirmesi gereken deşifre etme işlemi 
adına örtük bir Sorunu Arayın çağrısıyla sona erer… sistemin rolü burada olumlu bir 
mesaj iletmek değil (bu bir gösterilenler tiyatrosu değildir), dünyanın, deşifre edilmesi 
gereken bir nesne olduğunu anlatmaktır (bir gösterenler tiyatrosudur).870 
 

Öyleyse Brecht’te anlam hap gibi hazır, verili değil; kendisine yönlendirilecek, 

tıpkı bir müzik yazısı gibi deşifre edilecek ve içi doldurulacak bir anlamdır. Brecht’in 

oyunları gibi Epifaniler’in de “örtük bir Sorunu Arayın çağrısıyla sona ermesinin” 

önemli bir bileşenidir bu anlayış. Berio şöyle der: “Bertolt Brecht’in tiyatrosu, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
868 Bertolt BRECHT, Ben Bertolt Brecht: Müzikli Gösteri, uyar. ve yön. Genco Erkal, s. 7-8. 
869 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 17. 
870 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 54. (Koyu vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

233	
  

izleyiciden bir gözlemci çıkarmaya eğilimli, onu geneli görmeye zorlayan ve insanı 

sabit/verili değil, sürece ve bağlama göre ilişkili bir nesne olarak değerlendiren bir 

tiyatrodur.” 871  Berio’nun başka yazılarında da ‘bağlama göre anlam’ üzerinde 

durduğunu biliyoruz. Bunun (sonradan Eco’ya ödünç verdiği ve Eco’nun da bu konuya 

ilgisine önayak olacak olan872) Saussure’ün Genel Dilbilim Dersleri’ni (1916) okumuş 

olmasıyla kesinlikle ilgisi olmalıdır; çünkü “Saussure, anlam kavramını değer terimiyle 

karşılarken, anlamın göstergelerin oluşturduğu karşıtlıklardan doğduğunu ve belli bir 

bağlamda ele alınması gerektiğini belirtmektedir.”873 Berio, Epifaniler’in yazarlarından 

biri olan Edoardo Sanguineti’nin bir metni üzerine 1975’te bestelediği A-Ronne adlı 

müziğini açıklarken şunları söyler: “Gösterilen hep aynı olabilir (bir masa her zaman 

masadır) ama bir sözcüğün anlamı ve işlevleri her zaman değişkendir. Bağlamın, 

entonasyonun ve ses tonunun değişmesi, aynı gösterilene farklı bir anlam ve değer 

verebilir.”874 Basit bir örnek için Kâmil İşeri’nin makalesine başvuralım:  

 
Bu adam adam değil. Bu kadın kadın değil. Bu çocuk çocuk değil. 
Yukarıdaki örneklerde adam, kadın ve çocuk sözcükleri iki kez kullanılmışlardır ama 
anlamları ayrıdır. Birincilerinde temel anlamda, ikincilerinde ise yananlamda 
kullanılmışlardır. (…) Bu durumda, öğenin bir tek anlamı bulunmamakta, birden çok 
anlama gelebilmekte ve kullanıldığı bağlamlara göre değişiklik gösterebilmektedir.875 
 

Tam bu noktada şu soruyu soralım: Proust’un metnindeki ağaç ile Brecht’in 

şiirindeki ağaç bir midir? Elbette değildir! Zaten Berio’nun Epifaniler’deki bu başlangıç 

ve bitiş metinlerinde “ağaç” sözcüğünün tekrarıyla ulaşmaya çalıştığı şey, hem 

yinelemenin yarattığı ortaklık/bütünlük, hem de bağlama göre oluşan anlam, yani 

çokanlamlılıktır. 1981’deki Berio-Dalmonte röportajındaki şu sözleri bu gözle 

okuyalım: 

 
Elektronik müzikle ilgilendikçe, hep artık-bilgi sorunuyla yüzleştim; bir sonraki olayın 
öngörüsüne ikna etmek ya da (konuşma dilinde ve “linguistik” müzikte doğal bir 
biçimde geliştiği gibi) önsezileri kimi zaman engellemek için değil; her olayın, her 
sessel sürecin anlamla yıkanmasını sağlamak için: [Bir olayın ya da sessel sürecin] 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
871 Luciano BERIO, “Verdi?”, Scritti sulla musica, s. 125. (Çeviri ve vurgu bize ait.) 
872 http://www.lucianoberio.org/omaggio-umberto-eco Erişim tarihi: 10.2.2020. 
873 Kâmil İŞERİ, “‘Karanlık Kadın Maiko’ Adlı Şiirin Çokanlamlılık Açısından İncelenmesi”, 
Çağdaş Türk Dili, Sayı 136, s. 7. (Vurgu bize ait.) 
874 Luciano BERIO, “A-Ronne”, Scritti sulla musica, s. 285-286. (Çeviri bize ait.) 
875 Kâmil İŞERİ, “‘Karanlık Kadın Maiko’ Adlı Şiirin Çokanlamlılık Açısından İncelenmesi”, 
Çağdaş Türk Dili, Sayı 136, s. 8. 



	
  

	
  

234	
  

farklı zamansal boyutlarda başka anlamlara göndermede bulunurken “yerel” nitelikte 
bir anlamla da donanmasını sağlamaktan bahsediyorum.876 
 

Aynı sıradan sözcüğün veya olayın farklı bir bağlamda/ortamda yinelenmesi ile 

anlamının değişmesi / altüst olması, anlamsal bir epifani (uyanıklık/aydınlanma) değil 

midir? Böyle bir bakış açısını daha da açımlamak için Friedrich Nietzsche’nin (1844-

1900) epifani anlayışına da göz atmak yararlı olabilir. Nietzsche “epifani” terimini 

yapıtlarında kullanmamıştır; ama Nietzsche uzmanı Paolo D’Iorio, onun felsefi 

yazısının oluşumuna ve yapısına özel bazı özellikleri anlamak için epifaniyi kritik bir 

kavram olarak kullanır: 

 
Nietzsche’nin felsefesinde epifaninin statüsü ve şekli nedir? Öncelikle (…) 

epifani sırasında özneye görünen, [Joyce’ta olduğu gibi] nesnenin aşkın bir niteliği, özü, 
quidditas’ı değildir, derin anlamı bile değildir. Nietzsche’nin varlık felsefesinde, öz 
yoktur, şeylerin asli bir manaları yoktur; dünyamızdaki nesneler devamlı hareket 
halinde olan biçimlerdir ve görece sabit dönemlerde bile manaları sürekli değişir: “form 
akıcıdır, ama ‘anlam’ daha da akıcıdır.” Epistemolojik bir bakış açısıyla, 
Nietzsche’ye özgü epifaniler gizemli aydınlanma anları değil, (…) birçok rasyonel 
bilginin bir imge veya kavramda birleşmiş, yoğunlaşmış halidir. Nietzsche’ye özgü 
epifaniler, bir olayın, bir nesnenin [örneğin bir ağacın!] veya bir kavramın zengin 
semantik doğurganlığının filozofa ansızın belirdiği anlardır. 

Bize göre bunların üç ayırt edici niteliği vardır. İlk olarak bunlar, anlamların 
karşılaşma noktalarıdır. (…) İkinci olarak, epifaniler aşkın değilseler de bir derinliğe 
sahiptirler, tarihsel derinlikleri vardır. (…) Nietzsche’ye özgü epifanilerin üçüncü ayırt 
edici özelliği [ise] bunların anlam yaratma araçları olmasıdır. Epifani anında filozof; 
kültürel bir geleneğin nice unsurunu bir imgede, çok sayıda anlamı barındıran bir pota 
gibi, toplayıp eritebileceğini ve bu taşıyıcı imgenin anlam doğurucu olduğunu anlar: 
Daha önce var olan katmanlara eklenerek ve geleneksel anlamı bazen tersyüz ederek 
bazen de hicvederek onu değişikliğe uğratmaya ve yeni bir anlam yaratmaya izin veren 
yeterince geniş ve şekillendirilebilir bir potadır bu.877 
 

Her ne kadar Berio, Brecht bölümünün (“b”) epifani kavramıyla bir ilgisi 

olmadığını söylese de; ve her ne kadar Brecht ile Nietzsche felsefesi arasında keskin 

görüş ayrılıkları olsa da, D’Iorio’nun yukarıdaki açıklamalarının Brecht’in sanatıyla ve 

anlam poetikasıyla kurduğu kesişim dikkate değerdir. Sanıyoruz ki bu kesişimin nedeni, 

her iki Alman düşün adamının da (epifanik olsun ya da olmasın) 

mistik/gizemci/metafiziksel/aşkın değil somut/akılcı/materyalist/tarihsel bir dünya 

görüşünde ortaklaşmalarıdır. Bu görüş, dünyayı anlam(landırm)ak için önemli bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
876 Luciano BERIO, Intervista sulla musica, s. 143. (Çeviri, vurgu ve köşeli parantez bize ait.) 
877 Paolo D’IORIO, “Cenova’nın Çanları ve Nietzsche’nin Epifanileri”, Nietzsche’nin Sorrento 
Yolculuğu, çev. Burcu Bilgiç, s. 113-114. (Vurgular ve köşeli parantezler bize ait.) 



	
  

	
  

235	
  

araçtır ve Epifaniler’in sonundaki uyarı da burada gizlidir. Epifaniler’de ‘müzikten 

tiyatroya’, dolayısıyla da metnin sesinden (fonetiğinden) metnin anlamına 

(semantiğine) doğru yönelen akışın −Sanguineti’nin Berio’dan alıntıladığı ifadeyle 

“anlama [doğru] dönüşen ses”in878− sonunda Brecht dizelerine ulaşması, Brecht’in 

anlama ve metnin anlamına odaklanmaya verdiği değerin bir kanıtı olarak görülebilir. 

 

3.5.2.4. Biçim Değil Biçimlendirme: Sanatsal ve Toplumsal Uygulama 

 

Biçimlendirmeden, başta Berio ile Eco’yu ve onların Epifaniler için seçtiği tüm 

yazarları ilgilendiren bir mesele olarak bahsetmiştik. Bu yazarlardan Brecht’in kavrama 

getirdiği yorum ise, Sanguineti ve Simon’la benzeşse de, onlardan daha radikaldir: 

Brecht, sosyalist gerçekçiliği nedeniyle, toplumsal ve sanatsal biçimlendirme arasında 

fark görmez; aynı somut-soyut ilişkisindeki gibi, ikisinin bir bütün halinde, karşılıklı 

etkileşimle gelişmesi gerektiğini savunur: 

 
Zaman akıyor, akmasaydı altın masalarda oturmayanların hali fena olurdu. Yöntemler 
kullanılıp tüketiliyor, uyarıcılar işlemez oluyor. Yeni sorunlar, yeni yöntemleri 
gerektiriyor. Gerçeklik değişiyor; onu tasvir edebilmek için, tasvir tarzlarının da 
değişmesi gerek.879 
 

Bu fikir Proust-Joyce-Simon çizgisinin deneysel, yeni biçimler arayan, eski ve 

köhne kalıpları reddeden gerçekçiliğiyle ciddi bir ortaklık taşır. Daha önce diyalektik 

başlığında alıntıladığımız gibi, “bir edebi eser, sırf yazıldıkları çağlarda anlaşılmış olan 

eserlerle tıpatıp aynı biçimde yazıldığı için anlaşılır olacak diye bir kaide yoktur” der 

Brecht. “Sonuçta kendi zamanlarında anlaşılır olmuş o eserler de, kendilerinden 

öncekilere benzetilerek yazılmış değildir.”880 Bu görüş, dünyanın, yaşamın ve insanın 

bir oluş/süreç/dönüşüm/evrim halinde görülmesidir: “Dramatik tiyatro biçiminde 

dünya olduğu gibi sunulur ve insan duruktur; epik tiyatro biçimindeyse dünya oluş 

içinde sunulur ve insan [da] oluş halindedir.”881 Bu, Berio’nun bir yapıtı oluşturmak 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
878 Bkz. dipnot 459. 
879 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 121. 
880 Bkz. dipnot 798. 
881 René WINTZEN, “Brecht: Yaşamı, Şiirleri, Oyunları” (Bertolt BRECHT, Halkın Ekmeği, çev. A. 
Kadir - A. Bezirci, s. 46-47). Vurgular ve köşeli parantez bize ait. 



	
  

	
  

236	
  

için izlediği, biçimin “açık”lık araçlarıyla “evrim”leştiği formazione (biçimlendirme) 

yöntemini getirecektir aklımıza. Eco da şunu söyler: 

 
Benzeri bir evrim, tüm formlarıyla, sanat için de geçerlidir. Değiştirilemez ve değişmez 
gibi görünen ‘geleneğin’ sınırları içerisinde kalır görünüp aslında durmadan yeni 
formlar yaratılmış, sayısız devrimler aracılığıyla yeni dogmalar ve yeni kurallar 
benimsenmiştir. Her gerçek sanatçı, içinde çalıştığı sistemin kurallarını durmadan 
çiğneyerek yeni formel olanaklar yaratmış ve estetik arzuyu uyarmıştır: Beethoven’ın 
senfonilerine alışkın bir dinleyici daha sonra Brahms’ın bir senfonisini dinlerken 
beklentileri nicelik ve düzen açısından tartışmasız çok daha farklıdır. Beethoven’dan 
önce, Haydn’a alışkın dinleyici için de durum farklı değildir.882 
 

Eco’nun yukarıdaki sözleri, daha önce Simon bağlamında ‘yeni roman’ın 

savunusu için kullandığımız şu Brecht tümcesiyle tamamen hemfikir görünmektedir: 

“Tarihin belli bir dönemine ait, belli bir tarihî forma sahip bir roman türünü −diyelim 

Balzac veya Tolstoy romanını− realizmin tanımı haline getirmemeye (…) dikkat 

etmeliyiz.” 883  Brecht, bu nedenle Joyce’un Ulysses’te önerdiği yeni, deneysel 

roman/biçim anlayışına olumlu yaklaşır; ki bu, onun hem “açık” görüşlülüğünün, hem 

de Epifaniler’le ortak paydasının bir kanıtıdır: 

 
Joyce’un büyük hicvî romanı Ulysses’te çeşitli yazı üsluplarının ve alışılmamış 
özelliklerin yanı sıra, iç monolog denen şey de vardır. Küçük burjuva bir kadın sabah 
yatağında uzanmış düşünmektedir. Düşünceleri kopuk kopuk, daldan dala atlayan, iç 
içe geçen bir tarzda aktarılır. Bu bölüm adeta Freud için yazılmıştır. Nitekim, yazarının 
üzerine çektiği şimşekler de zamanında Freud’un başına gelenlerin aynısıydı. 
Saldırıların ardı arkası kesilmiyordu: Pornografi, pislikten alınan marazi zevk, belden 
aşağı hikâyelerin fazla abartılması, ahlaksızlık vb. İşin şaşılacak yanı, kimi 
Marksistlerin de bu saçmalığın dışında kalamayıp tiksintilerine küçük burjuva etiketini 
eklemeleriydi. Teknik bir yöntem olarak iç monolog da aynı şekilde yergiyle karşılandı, 
“formalist” olduğu söylendi. Bunun nedenini hiçbir zaman anlamadım. Tolstoy olsa bu 
işi başka türlü yapardı diye Joyce’un yöntemini yermenin hiçbir gerekçesi olamaz. 
Yapılan eleştiriler öylesine yüzeyseldi ki, sanki Joyce bu monolog sahnesini bir 
psikanalistin odasında kursaydı kimsenin itirazı olmayacak gibi görünüyordu.884 
 

Brecht’in yukarıdaki Joyce savunusu, İrlandalı yazarın gerçekliği yansıtırken 

“teknik bir yöntem olarak iç monoloğu” ustalıklı bir biçimde kullanabilmesinde yatar. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
882 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 105-106. (Vurgu bize ait.) 
883 Bkz. dipnot 478. 
884 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 106. (Vurgu bize ait.) 



	
  

	
  

237	
  

Ve hatta biliriz ki bu yöntem, Joyce’un dünyaya ilişkin öne sürdüğü savın kendisidir. 

Bu noktada Joyce uzmanı Eco’ya başvurmak yerinde olacaktır: 

 
Biçimlerin yapılandırılması anlamına gelen sanatın, dünyadan ve insandan söz ederken 
kullandığı kendi yöntemleri [vardır]; bir sanat yapıtı −bir romanda ya da şiirde olduğu 
gibi− dünyaya ilişkin savlar öne sürebilir, ama sanat her şeyden önce bunu bir yapıtın 
yapılandırılma yöntemi aracılığıyla yapar; bu biçimsel yapı, ele aldığı tarihsel ve 
kişisel eğilimlerin ve belirli bir biçimlendirme yönteminin ortaya koyduğu örtük bir 
dünya görüşünü gözler önüne serer. (…) Yapıt, ifadesini, yapıldığı yöntemde bulur.885 
 

Ancak yöntemin, biçimin, “nasıl”ın bir araç olmaktan çıkıp amaçlaştığı bir 

durumun tehlikesinin farkındadır Brecht. Modernizmin savunduğu ‘tarihsel ilerleme’ 

sanatta yeninin ve deneyin vazgeçilmez olduğunu gösterse de, Brecht’e göre bu ancak 

“toplumsal gerçekliğe bağlı kalmaya yönelik basiretli bir yaklaşımla disipline edildiği 

müddetçe”886 geçerlidir. Aksi takdirde salt/katıksız biçimin yüceltildiği, gerçek anlamda 

şekilciliğe/biçimciliğe/formalizme düşülür. Brecht, her zamanki yalın ve somut 

anlatımıyla şöyle özetler formalizmi: 

 
Gündelik hayatta şekilcilik nedir? Şu söze bakalım mesela: “Şeklen haklı.” Bu, söz 
konusu kişinin aslında haklı olmadığı, yalnızca şeylerin şekline ve yalnızca bu görünüşe 
göre haklı olduğu anlamına gelir. Ya da: “Sorun biçimsel olarak çözüldü,” demek, 
aslında sorunun çözülmediği anlamına gelir. Ya da: “Görüntüyü kurtarmak için böyle 
yaptım.” Bu da, yaptığım şeyin çok önemli olmadığını, dilediğimi yaptığımı ama dışsal 
görünüşe uyarak istediğimi elde etmenin en iyi yoluna ulaştığımı ifade eder. Üçüncü 
Reich otarşisinin “kağıt üstünde” mükemmel olduğunu okuduğum zaman, bunun bir 
siyasi şekilcilik örneği olduğunu anlarım. Nasyonel Sosyalizm, şekilde sosyalizmdir 
−siyasi şekilciliğe bir örnek daha.887 
 

Şekilcilik/biçimcilik salt düzende olduğu kadar salt düzensizlikte de 

somutlaşabilir; muhafazakâr, eski bir anlayışta olduğu gibi devrimci, ilerici bir anlayışta 

da karşımıza çıkabilir. Her koşulda biçimciliği içeriksizlikle, ya da içeriğe ve işleve 

gereken değeri vermemekle tanımlamak kanımızca en doğrusu olacaktır. Realizm-

modernizm çatışmasındaki kritik konulardan biri olan biçimciliği, doğru bir açımlama 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
885 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 40. (Vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 
886 Rodney LIVINGSTONE - Perry ANDERSON - Francis MULHERN, “Sunuş II” (Theodor W. 
ADORNO - Georg LUKÁCS - Ernst BLOCH - Walter BENJAMIN - Bertolt BRECHT, Estetik ve 
Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 92). 
887 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 104-105. 



	
  

	
  

238	
  

için, Brecht - Berio - Eco üçgeninin kesiştiği dönemin, yani 1940’ların ve 50’lerin sanat 

tarihiyle koşut olarak düşünmemiz, bu çalışmanın bütünlüğü açısından daha tutarlı olur: 

 
II. Dünya Savaşı sonrası Batı sanat ortamına “Soyut Dışavurumculuk” akımının 
egemen olduğu bilinmektedir. O yıllarda galeri duvarlarını dolduran, içgüdüsel 
hareketlerle oluşmuş boya akıtmaları ve hızla çizilmiş imgelerle yüklü soyut 
dışavurumcu yapıtlar, akımın ustalarınca bilinçaltını ortaya çıkaran ve özgürleştiren 
örnekler olarak tanıtılmıştır. Oysa soyut dışavurumcu yapıtlar bu özelliklerinin yanı 
sıra, resim yüzeyinin odaksızlaşması, perspektifsiz bir mekân, biçimler ile arka planın 
bütünleşmesi gibi asıl resimsel sorunlara çözüm getiren olanaklar da sunmaktaydılar. 
Varoluşçu bir düşünceyi benimsemiş olan dışavurumcu sanatçı, hareketle (jestle) , 
kullandığı malzemeyle, özel fırça vuruşlarıyla, inandığı düşünceyi, dolayısıyla kendini 
kanıtlıyor, ama kendi özel dünyasına dalması sonucu dış dünya ile ilişkisi 
kopuyordu.888 
 

Sanatçının “kendi özel dünyasına dalması sonucu dış dünya ile ilişkisinin 

kopması”, tam olarak, Epifaniler’i sonlandırırken Brecht’in dizelerini alıntılayan 

Berio’nun program notunda ifade ettiği “düşünceye dalma haliyle / tefekkürle 

[contemplazione] birlikte sessiz kalma riskini” ve eylemlerin inşa ettiği dünyayla 

sanatçının gözünü birleştiren bağların unutulmasına dair tehlikeyi akla getirir. Eco’nun 

Açık Yapıt’ı sonlandırdığı “Del modo di formare come impegno sulla realtà” 

(Gerçekliğe Adanan Biçimlendirme Yöntemleri Üzerine 889  / Toplumsal Taahhüt 

Olarak Form890) adlı bölümün de Marksizm’e ve yabancılaşmaya geniş bir yer ayırarak 

aynı kaygıyı taşıması bir rastlantı değildir. Berio ve Eco’nun dile getirmeye çalıştığını 

Brecht’in şu dizelerinde de bulmamız mümkündür: 

 

Ne olur olağan demeyin hemen 
Her gün olup bitene 
Kargaşanın egemen olduğu 
Düzensizliğin düzen sayıldığı 
Keyfiliğin yasalaştığı 
İnsanın insanlıktan çıktığı bu kanlı çağda 
Demeyin sakın “bunlar olağandır”891 
 

Toplumda olduğu gibi sanatta da kargaşanın, düzensizliğin ve keyfiliğin egemen 

olması demek; “insanın insanlıktan çıkması” demektir, yani Marksist bakış açısıyla 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
888 Semra GERMANER, 1960 Sonrası Sanat, s. 9. (Vurgular bize ait.) 
889 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 268. (Vurgular bize ait.) 
890 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 184. 
891 Bertolt BRECHT, Ben Bertolt Brecht: Müzikli Gösteri, uyar. ve yön. Genco Erkal, s. 45. (Vurgular 
bize ait.) 



	
  

	
  

239	
  

yabancılaşmadır. Bilinçaltının ortaya çıkması, insanın iç dünyasına dalması, bireyin 

özgürleşmesi adına “bunlar olağandır” demek, “susmak demek”tir892 ve bu ancak 

mevcut yabancılaşmanın devamına ve “bu kanlı çağı” yönetenlerin memnuniyetine 

yarar. Germaner alıntısında da geçen bilinçaltı, odaksızlaşma, hareket (jest) kuşkusuz 

değerlidir ve özgürleştiricidir; ancak bireyin özgürleşmesi toplumsal özgürleşmeden, 

biçim içerikten ve işlevden, düzensizlik düzenden koparılamaz. Açık Yapıt’ın önerdiği 

gibi, tüm düzensizlik öğeleri bir düzenlilik, sınırlı bir olanaklar alanı için araç olabilir 

ancak; “‘ayırt edici’ olan[sa] düzendir ve zekâ onun sanatıdır.”893 

 

Brecht’in “modernist” ve “avangard” (öncü) kavramlarına yaklaşımı da 

biçimlendirme kavramını aydınlatabilir. Daha önce Sanguineti ve Simon bağlamında 

yer verdiğimiz Zygmunt Bauman’ın denemesi894 ışığında, modernistlerin zaman içinde 

toplumdan koptuğunu, kendilerine ve amaçlarına yabancılaştığını ve bunun 

modernizmin krizine yol açtığını söylemiştik. Brecht bu krizin faturasını modernizme 

değil, liderlere ya da “kahramanlara gerek duyan”895 mevcut toplumsal düzene keser. 

Öncü sanatçı ana gövdeden ayrılmadıkça “ileri”ye hareketin olumsuz bir yanı yoktur: 

 

Bir öncü kuvvet, yolu çıkmaza da götürebilir, güvenilir bir yere de. Öylesine önden 
gidebilir ki, gözden kaybolduğu için vs. ana ordu onu izleyemez. İşte o zaman 
gerçekçilikten uzak olduğu ortaya çıkar. Öncü, ana gövdeden koparsa, bunun nedenini 
tespit edip onunla hangi yollarla yeniden birleşebileceğini gösterebiliriz.896 
 

 “G” ve “e” bölümleri Sanguineti ile Simon’un −dolayısıyla da onları alıntılayan 

Berio’nun− ‘düzensiz/dizginsiz bir modernite’ eleştirisini içeriyorsa, onların ardından 

gelen “b” bölümü, bu eleştiriyi bir adım öne taşıyarak, Brecht’in −dolayısıyla da yine 

Berio’nun− ‘sosyalist bir modernite’ vurgusunu içerir. 15.-16. yüzyıllarda Avrupa’da 

başlayan, Galileo’nun da katkılarıyla bilimsel düşünce biçimini doğuran ve bugün tüm 

dünyayı kapsayarak süren modernite sürecinin sosyalizmle kurduğu kaçınılmaz bağla 

ilgili şunları söylemektedir Ender Helvacıoğlu: 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
892 “Bunca haksızlığa karşı susmak demek çünkü.” Bkz. dipnot 751. 
893 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 183. (Köşeli parantez bize ait.) 
894 Bkz. dipnot 519. 
895 Bkz. dipnot 844. 
896 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 105. 



	
  

	
  

240	
  

Modernitenin bakış açısı şudur: Doğadaki ve toplumdaki süreçler, herhangi bir 
doğaüstü ve fizikötesi gücün tasarrufları sonusunda oluşmamıştır, doğa yasalarına 
tabidir; insanoğlu aklıyla bu yasaları kavrayabilir ve kavradığı ölçüde doğayı ve 
toplumu dönüştürebilir. Kısacası, insanın kaderi kendi ellerindedir. (…) Avrupa’da 
Rönesans ve Reform hareketleriyle başlayan, Bilimsel Devrim ve Aydınlanma 
felsefesiyle devam eden Modernite süreci, burjuvazi önerliğindeki emekçi sınıfların 
aristokrasiye başkaldırdığı demokratik devrimlerle (İngiliz, Fransız, Amerikan, Alman 
devrimleri) toplumsallaşabildi. Devrimci burjuvazi iktidarı ele geçirdi, aristokrasiyi 
tasfiye etti ve endüstri devrimleriyle yeni bir üretim tarzını (kapitalizm) hâkim kıldı. 
Buna Modernitenin ilk atılımı (ilk aşaması) diyebiliriz. (…) Proletarya öncülüğündeki 
sosyalist devrimler ve ezilen halkların anti-emperyalist kurtuluş mücadeleleri, 
Moderniteye bir gençlik aşısı yaptı ve onun ikinci dalgasını (atılımını) temsil etti. (…) 
Kısacası Modernite, sosyalizmle yeniden hayat bulmuş ve kendisine geri dönülmez bir 
yol açabilmiştir.897 

  

 Bu nedenle, modernist sanatçılar olarak Eco ve Berio’nun Brecht’le kurduğu 

ilişki, modernitenin sosyalizmle kurduğu ilişkiden bağımsız −yani sadece estetik 

bağlamında− düşünülmemelidir. “Brecht’in kendisini de sadık bir savunucusu ve 

uygulayıcısı saydığı gerçek realizm, bir estetik bakıştan ibaret değildir, dünyaya ve onu 

bölen mücadelelere ilişkin politik ve felsefi bir tasavvurdur.” 898  Yani, sanatsal 

biçimlendirme toplumsal biçimlendirmeden ayrılamaz. “Dahası, teknik yeniliklerin 

kitlelerin sanat eserlerine yabancılaşmasına veya onları anlaşılmaz bulmasına yol 

açacağı endişesi esaslı bir yanılgıdır.”899 Düzensizlik öğelerinin belirli bir oranda, sınırlı 

bir olanaklar alanı için kullanılmasını, yeni ve deneysel bir sanat ürünü yaratmak için 

araçlaşmasını savunur Brecht: 

 
Kafiyeli oldukları için kolay ezberlenen, daha yalın bir ritmi olduğu için daha kolay 
hatırlanan marşlara (…) bazı incelikler (düzensizlikler, karmaşıklıklar) getirdik. O 
zaman (…) işçiler şöyle dedi: “Burada bir değişiklik var −çok hoş.” Yıpranmış, 
önemsiz, insanı düşündürmeyecek kadar harcıâlem olmuş şeyleri hiç sevmiyorlardı. 
(…) İşçilere kendi gerçek koşullarıyla ilgili olduğu sürece cüretkâr, alışılmamış şeyler 
vermekten korkmamalı derken kendi deneyimlerime dayanıyorum. “Sıradan halk bunu 
anlamaz” diye araya girecek kültürlü sanat uzmanları her zaman çıkacaktır. Ama halk 
bu kişileri sabırsızlıkla bir kenara itip, sanatçıları dolaysızca anlamaya çalışacaktır. 
Kliklerin başka klikler oluşturmak için yaptığı bir yığın gösterişli şey var; eprimiş bir 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
897 Ender HELVACIOĞLU, “Moderniteden Geri Dönüş Mümkün mü?”, Bilim ve Gelecek, Sayı 156, 
s. 8-9. (Vurgular bize ait.) 
898 Rodney LIVINGSTONE - Perry ANDERSON - Francis MULHERN, “Sunuş II” (Theodor W. 
ADORNO - Georg LUKÁCS - Ernst BLOCH - Walter BENJAMIN - Bertolt BRECHT, Estetik ve 
Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 92). 
899 a.g.k. s. 92. 



	
  

	
  

241	
  

keçe şapkayı bininci kez kalıplatmaya, kokmuş eti baharatla süslemeye benziyor 
bunlar.900 

 

 Brecht’in ne biçimsel deneyden ne de toplumcu sanattan vazgeçtiğinin bir başka 

tasvirini de Brezilyalı yazar Jorge Amado’dan dinleyelim: 

 

Brecht bize (…) atılgan bir biçim özgünlüğünden oluşan bir eser bıraktı. 
Sanıyorum ki, zamanımızın herhangi bir eserinden çok Brecht’in eserinden sanatın 
gelecekte ne olacağını şimdiden kestirebiliriz. (…) Yeni bir yaşam kurulur ve insanlığın 
yüzü değişirken Brecht, çağımızın getirdiği yeni öze uygun yeni sanatsal biçimlerin 
peşine düştü ve onları o korkunç, o ödünsüz arayışı sırasında buldu. 

Halka adanan bir eserin nasıl halkın silahı haline geldiğini, bunun için kendisini 
sınırlamaya, formüllere, şemalara hapsetmeye nasıl ihtiyaç olmadığını ve insanları 
silkelemek, etkilemek, dünyanın değişmesini var gücüyle desteklemek üzere 
bayağılaşmanın nasıl gerekli olmadığını Brecht çalışmalarıyla bize gösterdi. Aynı 
zamanda o, bize, en popüler [halkçıl] içerik ile en özgün biçimin −yetkin bir birlik 
içinde− nasıl bağdaşacağını gösterdi. “Popüler” ile “entelektüel”in [Adorno’nun 
savladığı gibi] birbirine karşıt alanlar olmadığını kanıtladı.901 

 

 Operanın bir burjuva formu olarak köhneleştiği gerçeğinde ise Brecht 

Adorno’yla hemfikirdir, ve Brecht’in biçimlendirme anlayışında operaya karşılık 

önerdiği ‘başka türlü bir sahne müziği’nin önemli bir yeri vardır. “Burjuva Operası” 

başlıklı denemesinde “Romantizmin ezeli düşmanı” olarak gördüğü Brecht’e ve onun 

Weill’le birlikte ortaya koyduğu Üç Kuruşluk Opera’ya önemli bir yer ayıran Adorno, 

şunu da eklemeden geçmez: 

 
Bununla birlikte, operayı (…) tamamıyla romantik bir form olarak adlandırmak hem 
operanın hem de romantik sanat eserinin özünü yanlış anlamak olur. Operanın tarihi 
boyunca üslup “klasik” ve “romantik” gibi kavramlarla sınıflandırılmış sayısız 
farklılaşmadan geçmiştir elbette. Müzik tarihinde son dönem romantizme dahil edilen 
Wagnerci müzikal drama bile, teknolojik unsurun başını çektiği romantizm karşıtı 
birçok unsur içerir. Operayı büyüsü bozulmuş bir dünyanın ortasında sanatın 
büyüsünü bu dünyanın araçlarıyla korumaya çalışan özgül burjuva formu olarak 
sınıflandırmak en uygunudur.902 

 

 Adorno’nun operayı tanımlarken Berio’nun da program notunda kullandığı 

büyüye atıfta bulunması bizi çalışmamızın bütününe daha da bağlar. Berio’nun 1986’da 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
900 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 122-123. (Vurgular bize ait.) 
901 Jorge AMADO, “Dogma’larla Savaşan Yazar” (Bertolt BRECHT, Halkın Ekmeği, çev. A. Kadir - 
A. Bezirci, s. 8-9). Vurgular ve köşeli parantezler bize ait. 
902 Theodor W. ADORNO, “Burjuva Operası”, Müzik Yazıları, haz. ve çev. Şeyda Öztürk, s. 224-225. 
(Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

242	
  

Eco’ya söylediği gibi, Brecht de “operadan çok ‘müzik tiyatrosu’na yönelmiş görünür, 

yani büyüleyici ve şantajcı bir tiyatrodan bilimsel ve farkındalık sahibi bir tiyatroya.”903 

Bu müzik tiyatrosunun oluşturulmasında elbette Kurt Weill da önemli bir pay sahibidir. 

“Hiç kimseden ve hiçbir şeyden memnun olmayan kötümser yaklaşımı”904 ile bilinen 

Adorno’nun, eskimiş, köhne biçimlere savaş açan Brecht-Weill ürünleri hakkındaki 

övgüleri dikkate değerdir: 

 
[Weill] insanlara tüketim için üretilmiş, ilkelleştirilmiş bir sanat sunmaz; daha çok, 
kendi sanatsal yönteminin çarpıtan aynasında, bunun bir “tüketim” müziği olduğunu 
gösterir onlara, onun bir meta olduğunu ortaya çıkarır. Üç Kuruşluk Opera ve 
Mahagonny’nin üslubunun L’Histoire du soldat’a Hindemith’ten çok daha yakın 
olmasının nedeni budur; neo-klasizmin yüzeydeki “organik” yapısını feshederek moloz 
ve fragmanları bir araya getiren ya da günümüzde on dokuzuncu yüzyıl armonisinde 
meydana çıkan sahteliği ve yanılsamayı, onlara kasten yanlış tonlar ekleyerek 
besteleyen bir montaj üslubudur bu. (…) Weill’ın Brecht’le birlikte (…) geliştirdiği 
ürünlerin niteliksel zenginliği [ve] opera tiyatrosu imkânına diyalektik düşünceyle 
karşı duran (…) reformları gerçekten takdire şayandır.905 

 

 Berio 1972’de RAI televizyonunda hazırlayıp sunduğu C’è musica & musica 

(Müzik Var, Müzik Var) adlı programın “Come teatro” (Tiyatro Gibi) adlı 11. 

bölümünde, Adorno’nun yukarıdaki meta/tüketim ilişkili tanımlarına örnek olabilecek 

bir Weill valsini piyano başında çalarken şöyle anlatmaktadır: 

 

[Brecht ve Weill’da] jest ile müzikal model/biçim, eleştirel bir işlevin uygulayıcısı 
olur. Tipik bir örnek, Üç Kuruşluk Opera’nın aşk düeti olan yavaş bir valstir (walzer 
lento): Cümlelemenin alışıldık simetrisi ortadadır, ama hafifçe değiştirilmiştir; ticari 
şarkıların imalatını andıran bir şekilde sıradan armonik dereceler üzerinde gezinen, ama 
kasıtlı olarak belirsiz, muğlak bir armoni vardır. Yani şarkının müzikal malzemesinin 
kendisi, şarkı fikrinden uzaklaşmak ve ona yabancılaşmak ister gibidir.906 

 

 Biçimlendirme ile yabancılaştırma ilişkisi Berio’nun 1962 tarihli 

Passaggio’sunda da belirgindir ve elbette bunda Brecht’in etkisi azımsanamaz: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
903 Luciano BERIO - Umberto ECO, “Eco in Ascolto”, Berio, ed. E. Restagno, s. 333. (Çeviri bize ait.) 
904 Şeyda ÖZTÜRK, “Sunuş”, s. 7 (Theodor W. ADORNO, “Burjuva Operası”, Müzik Yazıları, haz. 
ve çev. Şeyda Öztürk). 
905 Theodor W. ADORNO, “Müziğin Toplumsal Durumu Üzerine”, Müzik Yazıları, haz. ve çev. 
Şeyda Öztürk, s. 69-70. (Koyu vurgular ve köşeli parantezler bize ait.) 
906 Luciano BERIO, C’è musica & musica (Belgesel), 11. Bölüm (“Come teatro”), 19’03”. (Çeviri, 
vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 



	
  

	
  

243	
  

Berio ve Sanguineti’nin ‘sahne missası’ olarak tanımladıkları Passaggio’da ağırlık ses 
ve koro üzerinedir. Umberto Eco’nun da destek ve teşvikiyle ortaya koydukları yapıtta, 
tiyatroya seyirciyi sahneyle özdeşleşmekten alıkoyan yabancılaştırmaları getirerek 
sahne ve bilinç kavramlarını farklı bir boyuta taşımış olan Bertolt Brecht’in karakterler 
ve oyunculuk teknikleriyle yaptıkları, yapısal unsurlar ve kurgu teknikleriyle 
sağlanmıştır.907 

 

 Paul Griffiths, Passaggio’yu bir “anti-opera” olarak tanımlayan908 David Felder 

ile operayı bir burjuva formu olarak ele alan Adorno’nun ifadelerini birleştirmiş gibidir: 

“Burjuva topluma ayna biçiminde bir saldırı”909 olarak tanımlar bu yapıtı. Bu ayna, 

elbette Stendhal’ınki gibi natüralist değil, Adorno’nun bahsettiği gibi çarpık, eğri, 

deforme bir aynadır. Griffiths, sözlerinin devamındaysa şunu söyler: “Passaggio, 

Nono’nun politik sanatıyla (özellikle de 1960 tarihli Intolleranza operasıyla) bir ortak 

payda taşır gibi görünse de, Berio her zamanki gibi, iletilerden çok iletişim araçlarıyla 

[biçimleriyle] ilgilidir.”910 Bu yargıya tamamıyla katılmak −Açık Yapıt’ın önerdiği ve 

Berio’nun uyguladığı biçim-içerik bütünlüğü açısından− pek mümkün değildir; çünkü 

Brecht - Berio - Eco poetikasında toplumsal biçimlendirme ile sanatsal biçimlendirme 

birbirinden ayrılamaz. Eco ve Berio, iletişim biçimleri arayışını ve biçimlendirmeyi, 

tıpkı Brecht gibi, “toplumsal bir taahhüt olarak” algılar. 

 

 Brecht’in bu algısının bir örneği de, Alman tiyatro adamının, operanın 

köhneliğini veya genel olarak piyasanın egemenliğindeki müzik sektörünü anlatmak 

için yararlandığı metalar ve tüketim imgeleridir: 

 

Müzik, burjuvazinin zalim uşağı havalarına büründü: “Gelmekte olan tip”ti o. Bunun 
üzerine piyasanın az ya da çok uygunsuz taleplerini karşılamaktan aciz “ciddi” müzik, 
fildişi kulesine çekildi ve orada “gelişmeye devam etti”. Kendisine talep azaldıkça daha 
saltık, daha saltık bir müzik oldu. Piyasanın hareketlerinde et hızla koktu, serpilip 
gelişen Frigidaire (buzdolabı markası −ç.n.) endüstrisi, yeni bir soğutma sistemini 
kışkırttı.911 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
907 Gülce Özen GÜRKAN, Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış lisans tezi, s. 26. (Vurgular bize ait.) 
908 David COPE, “Integration”, New Directions in Music, s. 208. 
909 Paul GRIFFITHS, “Europe 4: Mobile Form, 1956-1962”, Modern Music and After: Directions 
since 1945, s. 111. (Çeviri bize ait.) 
910 a.g.k. s. 113. (Çeviri ve köşeli parantez bize ait.) 
911 Bertolt BRECHT, “Tavırlı (Jestik) Müzik Üstüne”, Müzik Üzerine Tartışmalar, çev. Yılmaz 
Onay, s. 86. (Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

244	
  

Berio da “Forma” (Biçim) adlı denemesindeki −aynı buzdolabı markası 

nedeniyle Brecht etkili olduğu anlaşılan− şu sözlerinde, yine piyasa çarklarının ve 

metalaşmanın bu kez “biçim”le olan yakın ilgisine değinir: 

 

Sonat formunun drama halinin harfi harfine yeniden inşası −ki bize birçok klasik 
başyapıt armağan etmiştir− bir aile tiyatrosu izlenimi bırakır insanda. Bu dramanın 
olayları tarafından sürüklenen ve en başından beri bu sürüklenmenin eksen akorunda 
mutlu bir sona ulaşacağını bilen seyirci, tam anlamıyla bir yüzme havuzu ya da 
Frigidaire satın almakta olan toplumu temsil eder.912 
 

Berio, 1967 tarihli “Müzik Tiyatrosunun Sorunları” adlı denemesinin başında da 

Brecht’in 1930’da Mahagonny üzerine yazdığı, “günümüzde operanın gastronomik 

kimliğinin değişmeden sadece içeriğinin güncellenip biçiminin teknikleştirilmesiyle 

yenilenemeyeceğini” 913  söyleyen tümcelerini alıntılar. “Modern opera” adı altında 

yapılan bu sözümona yenileme, daha önce Brecht’in şekilcilik bağlamında 

alıntıladığımız sözlerindeki “şeklen, görüntüyü kurtarmak için” yapılmış olanı getirir 

akla. Berio’ya göre “kitle iletişim araçlarının büyük bir kısmı, geçmişe ait biçimlerin ve 

tarzların kodlanabilir bir versiyonunu korumaya eğilimlidir. Ve bu, yine arz-talep 

ilişkisine dayanan ‘modern opera’ için de geçerlidir.”914 Dolayısıyla “operanın bir 

parafrazıdır, kitsch’tir” modern opera. Berio, 1986’da Eco’ya Brecht’in sözleriyle 

aktardığı gibi, “gastronomik fetiş üretimine”915 benzettiği operaya −ve onun devamı 

niteliğindeki modern operaya− karşılık “müzik tiyatrosu” poetikasını önerir ve savunur. 

Besteci, Brecht’in dramatik tiyatro biçimiyle kendi epik tiyatro biçimini 

karşılaştırmasına benzeyen bir karşılaştırmaya tabi tutar modern operayla müzik 

tiyatrosunu: 

 
Müzik tiyatrosu, genel yaklaşımı itibariyle, simgeci bir dramaturjinin keşfine veya 
yeniden değerlendirilmesine yönelir. (Dil için geçerli olan, temsil için de geçerlidir; bir 
gözlemcinin/yorumcunun karşısında her şey bir işarete dönüşebilir.) Opera ise bir biçim 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
912 Luciano BERIO, “Forma”, Scritti sulla musica, s. 26. (Çeviri bize ait.) 
913 a.g.k. s. 42. Eisler’in şu sözleri de Brecht’i tamamlar gibidir: “Demek ki, eğer aryadan söz ediyorsak, 
her şeyden önce onun anlamını, işlevini değiştirmemiz gerekiyor −ondan sonra başka müziksel araçları da 
(belki çok daha yalın ve basit ve asla öyle şiddetli değil) kullanabiliriz. Ses sarhoşluğuna ihtiyacımız yok, 
çünkü hedefimiz dinleyicilerde duygu karmaşası yaratmak yaratmak değil ve onlardan vestiyerde 
beyinlerini değil yalnızca şapkalarını bırakmalarını istiyoruz.” Hanns EISLER, “İçerik ve Biçim”, 
Müzik Üzerine Tartışmalar, çev. Yılmaz Onay, s. 76-77. 
914 Luciano BERIO, “Problemi di teatro musicale”, Scritti sulla musica, s. 44. (Çeviri bize ait.) 
915 Luciano BERIO - Umberto ECO, “Eco in Ascolto”, Berio, ed. E. Restagno, s. 333. 



	
  

	
  

245	
  

olarak görüldüğünde, ya da en azından bir ideal biçim modeliyle ilişkili olarak, 
Aristotelesçi bir modeldir. (…) Müzik tiyatrosunda besteci, belirtici süreçlerin 
biçimlendirilmesiyle meşguldür; “modern opera”da ise operatik biçimleri 
sınıflandırmakla. (…) Müzik tiyatrosunda teatral olarak gerçek müzikal süreçlerin 
sağlanma çabasına eşlik ederiz, “modern opera”da ise gerçekliğin “estetize edilme” 
çabasına.916 
 

 Berio’nun biçimlendirme anlayışının ve bunun toplumsal boyutunun Brecht 

üzerinden Eco ile ne kadar örtüştüğünü, Eco’nun Açık Yapıt’a yukarıdaki denemenin 

yazıldığı yıl (1967’de) eklediği “II. Baskıya Önsöz”deki şu satırlardan anlamak olasıdır: 

 
Brecht’in ideolojik dünyası, eşdeğer politik savlar ve benzer eylem projeleriyle 
bağlantılı pek çok başka kişiyle ortaktır; ama kendi özelliklerine sahip, belirli yapısal 
özellikler taşıyan bir tür tiyatro iletişimi olduğu anda o ideolojik dünya, Brecht evrenine 
dönüşür. Yalnızca bu koşulda o baştaki ideolojik dünyadan daha fazla bir şey olur, onu 
değerlendirme ve örneklendirme yöntemi olur, görüşlerini paylaşmayanların bile 
anlamasını sağlar, doktrinci ifadenin gizlediği olanaklarını ve zenginliklerini ortaya 
koyar; hatta benimsediği yapı sayesinde bizi onu zenginleştirmek için işbirliğine davet 
eder. Biçimlendirme yöntemiyle çözümlendiğinde ve olduğu gibi kabul edildiğinde 
gerisini karanlıkta bırakmaz.917 

 

 Tıpkı, sorgulatıcı bir belirsizlikle sona eren Galileo Galilei oyununun sonundaki 

“aydınlık” sözcüğünün, seyirciyi karanlıkta ve karamsarlıkta bırakmadığı gibi.918 

 

3.5.2.5. Sanatın Araçlaşması 

 

Brecht’e göre sanat, amaç değil araçtır. Sanatın amaç olması (“sanat için sanat”) 

bir yabancılaşma durumudur. Toplum için işlevsel bir sanat, yani politik sanat, sanatçıyı 

diri ve üretken tutacak, onu yaşadığı ortamla fiziksel, düşünsel ve diyalektik bir ilişkiye 

sokacak tek seçenektir. Berio Brecht’i Epifaniler’in “büyülü” sözcüklerine yönelik 

eleştirel bir konuma oturturken, onun şu düşüncelerini öne çıkarır gibidir: 

 
Güzel sözcükleri bir araya getirmek sanat değildir. İnsanların kara yazgılarından 
etkilenmezse insanları nasıl etkileyebilir sanat? İnsanların çektikleri acılara karşı 
yüreğimi katılaştırırsam, yazdıklarımla başkalarının yüreğini nasıl titretebilirim? Onları 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
916 Luciano BERIO, “Problemi di teatro musicale”, Scritti sulla musica, s. 45-46. (Çeviri ve koyu 
vurgu bize ait.) 
917 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, s. 59-60. (Koyu vurgu bize ait.) 
918 Oyun, Galileo ile kızı arasındaki şu diyalogla sona erer: “GALILEO − Gece nasıl? / VIRGINIA − 
(Dışarı bakar) Aydınlık.” Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - 
Genco Erkal, s. 89. 



	
  

	
  

246	
  

içine düştükleri acılardan kurtaracak yolu bulmak için çaba gösteremezsem, yapıtlarıma 
varan yolu nasıl bulurlar?919 
 

Sanatın araçlaşması nedir? Genco Erkal’a göre “gerektiğinde tiyatroyu dünyayı 

değiştirebilecek bir silah olarak kullanmak”tır.920 Afşar Timuçin ise Nâzım Hikmet’in 

Şiiri adlı yapıtında ‘bir araç olarak sanat’ anlayışını şöyle açımlar: 

 
Özgürlükçü [liberal] dünya görüşüne her zaman ters düşecek olan bu anlayış, toplumcu 
sanatçının sakınmadan, çekinmeden benimseyeceği, benimsemek zorunda olduğu bir 
anlayıştır. Çünkü toplumcu sanatçı, yükümlü ya da güdümlü sanat anlayışı diye 
adlandırabileceğimiz bu sanat anlayışının gerçek sanat değeri taşıyan ürünler ortaya 
koyamayacağına hiçbir zaman inanmayacaktır; tersine, güdümlenmemiş bir sanatçının 
hiçbir zaman gerçek ürünler ortaya koyamayacağına ve −bütün insana yönelmediği 
için− dolgun bir içeriğe hiçbir zaman sahip olmayacağına inanacaktır.921 
 

Bu anlayış, Timuçin’in deyimiyle “güdümlenmemiş” olan ya da politik 

bağlanımı yapıtlarında belirgin etmemeyi seçen Proust ve Joyce’un sıradan/bayağı/basit 

üzerinden yola çıkıp sınırsıza varan özgürlükçü bir anlayışla onlardaki mucizeyi ortaya 

çıkarmaya yaslanan epifanik sanatlarına bir eleştiri niteliği de taşır. Eco ve Berio, 

Brecht’in 1939’da (tam da Joyce’un Finnegans Wake’i yayınladığı yıl) yazdığı ve 

“ağaçlardan söz etmek”le Proust’a mükemmel bir gönderme içerebilen dizelerini 

alıntılarken, kuşkusuz bu eleştiriyi öne çıkarırlar. Scott Horton’ın söz konusu dizeleri 

açımlarken epifani fikrinde önemli bir yeri olan basitlikten/bayağılıktan bahsetmesi bir 

tesadüf değildir: 

 
Nasıl, der Brecht, bir insan böylesi koşullarda basitlik/bayağılık/değersizlik/önemsizlik 
(“ağaçlardan söz etme”yi kastediyor) hakkında konuşabilir? Bunu yapmak, 
hayatlarımızı yöneten tatsız ve çirkin koşullar hakkında konuşmaktan kaçınmak 
demektir.922 
 

Bu da sorumluluktan kaçıştır kuşkusuz. Sanatçının alımlayıcıyı 

sorumlu/yükümlü kıldığı açık yapıt poetikasında kendisinin sorumluluktan kaçması 

kabul edilebilir mi? Brecht’in yakın dostu ve çalışma arkadaşı olan Eisler şöyle der: 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
919 Bertolt BRECHT, Sosyalizm İçin Yazılar, s. 229. 
920 Nesrin KARYILDIZ - Ali KANDAZ, “Genco Erkal ile Söyleşi”, Mikrop, Sayı 7, s. 7. 
921 Afşar TİMUÇİN, Nâzım Hikmet’in Şiiri, s. 32. (Köşeli parantez bize, vurgular yazara ait.) 
922  https://harpers.org/blog/2008/01/brecht-to-those-who-follow-in-our-wake/ Erişim tarihi: 10.2.2020. 
(Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

247	
  

Ustalığa ve estetiğe yönelik eski kriterler −müziğin güzel mi, yoksa kötü mü, eskimiş 
mi, yoksa orijinal mi olduğu, şeklindeki kriterler− artık yeterli değil ve bize yardımcı 
olmuyor. Yenileri katılmalı buna: toplumsal amaç, talep ve sorumluluk.923 
 

Bunlardan yoksun bir sanatın “sanat” olacağından kuşku duyar Eisler: 

 
Yeniliği sırf yeni olsun diye mi yapıyorsunuz? Denemeyi sırf deneme olsun diye mi 
yapıyorsunuz? İşte bu soru özellikle ilginç ve bizi çok düşündürmeli. Çünkü “l’art pour 
l’art”ın (sanat için sanat’ın) modası geçti gerçi, ama “l’expériment pour l’expériment” 
(deneme için deneme) olarak, “la nouveauté pour la nouveauté” (yenilik için yenilik) 
olarak, “la construction pour la construction” (yapı için yapı) olarak yeni bir moda gibi 
pek çoğumuzu süsler olmadı mı? Tüm sanatların sonu mu? Bu suçlama haklı ise, bizi 
ya sorumsuz ya da çocukça buluyorlar demektir, çünkü her çeşit insan eyleminde 
deneme ve yenilikler, sonuçları için ve daha iyiye ulaşma adına yapılır ve yapı asla 
kendi kendinin amacı değildir. Eğer müzik insanlar içinse, yararlı bir eylem olarak 
değerlendirilip saygı görmeli, yoksa kendi çalıp kendi dinleme ya da kendini oyalama 
derekesine düşürülmemeli.924 
 

Eisler’in “sanat için sanat” kalıbı yerine kullandığı “deneme için deneme”, 

“yenilik için yenilik”, “yapı için yapı” anlayışlarına, her şey gibi, “bilim için bilim”i de 

ekleyemez miyiz? Sanat gibi bilim de “ne/kim için” sorusunu kaybettiğinde aynı 

yabancılaşma sürecine mahkûmdur. Bilim ve Gelecek dergisinin genel yayın yönetmeni 

Ender Helvacıoğlu’ndan alıntılayacağımız aşağıdaki paragrafı “bilim” ve “bilim insanı” 

yerine “sanat” ve “sanatçı” kavramlarını koyarak da okuyabiliriz: 

 

“Ben bilim yaparım, bulgumun/keşfimin/icadımın nasıl kullanılacağına karışmam” 
söylemi bilim insanları tarafından çok kullanılır. Bu söylemin temelinde de bilimin 
sınıflar-üstü bir etkinlik olduğu yanılsaması yatar. Öte yandan bu yaklaşım, bilim 
insanının toplumsal sorumluluktan kaçış yoludur da. Bu yolun patenti de bilim 
insanına ait değildir; sistem tarafından bilim insanına sunulur, o da bunu gönüllü olarak 
kabul eder. Kısacası bilim insanı, tıpkı emekçi olduğunun farkında olmadığı gibi, 
yaşadığı yabancılaşmanın da ayırdında değildir. Bilim insanının yaşadığı 
yabancılaşmanın boyutu, ancak trajik biçimde fark edildiğinde ortaya çıkar. Örneğin 
Birinci Dünya Savaşı kimyacılarıyla İkinci Dünya Savaşı fizikçilerinin, emek 
ürünlerinin nasıl kullanıldığını gördüklerinde fark ettikleri yabancılaşmanın boyutu ve 
bu geç gelen farkındalığın onları ne hale getirdiği biliniyor.925 
 

Brecht 1938’de Danimarka’da sürgündeyken yazdığı Galileo Galilei oyununda 

tam da bu gerçeği, egemenlerin avcundaki bilimi dile getirmektedir ve yaşadığı 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
923 Hanns EISLER, “Batı Almanya’ya Mektup”, Müzik Üzerine Tartışmalar, çev. Yılmaz Onay, s. 40. 
924 a.g.k. s. 41. 
925 Ender HELVACIOĞLU, “Bilim İnsanı ve Sınıf Bilinci”, Bilim ve Gelecek, Sayı 186, s. 5. (Vurgular 
bize ait.) 



	
  

	
  

248	
  

zamana/çağa/güne dair söz söylemenin sorumluluğuyla, Hiroşima’ya ilk nükleer 

bombanın atılmasının ardından 1947’de oyunun yorumunu önemli ölçüde değiştirir. 

Wekwerth bu konuda şunları söyler: 

 

Hiroşima’da, o dönemdeki fizik bilgisinin en yüksek ürünüyle, bir saniye içinde 
400.000 insanın ölmesi, Brecht’in Galileo Galilei oyununu değiştirmesine neden 
olmuştu: Brecht Galilei’yi, sözünden dönerek, bilimini, kullanılsın kullanılmasın, hatta 
istenirse kötüye kullanılacak olsun, hiç aldırmaksızın egemenlerin eline teslim ettiği 
için ödünsüzce lanetlemişti.926 
 

Oyunun sonuna doğru Galileo’nun uzun tiradı, Brecht’in atom bombası sonrası 

bilime dair düşüncelerini somutlaştırdığı gibi, −“bilim için bilim” üzerinden söylenmiş 

olsa da− “sanat için sanat” anlayışının neden olduğu yabancılaşma açısından da önemli 

ipuçları taşır: 

 

(…) Bence bilimin tek amacı insanoğlunun yükünü hafifletmek, acılarını dindirmek 
olmalıdır. Eğer bilim adamları bencil efendilerine boyun eğer, yalnızca bilmiş olmak 
için bilgi biriktirmekle yetinirlerse, bilim sakatlanır, yeni bulunan makinalar da ancak 
insanlığın ezilmesine yeni yollar açmaya yarar. Belki zamanla bulunabilecek her şeyi 
bulursunuz ama bu yolda ilerledikçe insandan bir o kadar uzak düşmüş olursunuz.  
Aradaki uçurum zamanla öylesine derinleşir ki bir gün bakarsınız, bilim adamlarını 
sevince boğan bir başarı, yeni bir buluş, öte yandan bütün dünyayı saran bir korku 
çığlığıyla karşılanır.  Bilim adamı olarak eşsiz bir olanak geçmişti elime. (…) Ama. 
Efendilerin eline bıraktım tüm bilgimi. (…) Bilime ihanet ettim ben.927 
 

Galileo, Erkal’ın dediği gibi, “herhangi bir ülkede, iktidarla başı derde giren 

herhangi bir bilim adamı, sanatçı, aydın gibi görülebilmeli”dir.928 Örneğin, Fransa’nın 

Cezayir’i işgalini protesto etmek amacıyla Paris sokaklarında hükümet karşıtı bildiriler 

dağıttığı için tutuklanmak istenen Jean-Paul Sartre’dır (1905-1980) bu aydın figürü −ve 

bu kez Galileo’nun hatasına düşmemiştir. Eco’nun da Açık Yapıt’ta görüşlerine 

başvurduğu Sartre’ın 929  “Aç bir dünyada edebiyatın görevi, yeri nedir?” sorusu, 

Eco’nun şu sorusunu andırır: “Milyonlarca gerçek kişinin −aralarında pek çok çocuk 

olmak üzere− açlıktan ölmesi karşısında insanların fazla rahatsız olmaması, ama 

[kurmaca bir aristokrat olan] Anna Karenina’nın ölümü karşısında ıstırap çekmesi ne 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
926 Manfred WEKWERTH, “Galileo Galilei: 1977 Sahnelenmesi” (Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, 
çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 119). 
927 a.g.k. s. 88. (Vurgular bize ait.) 
928 Bkz. dipnot 808. 
929 Umberto ECO, Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, s. 29 ve 221. 



	
  

	
  

249	
  

anlama gelir?” 930  Eco bu sözüyle elbette Anna Karenina’yı yadsımamakta ya da 

değersizleştirmemekte, ama “onu ertelemektedir.”931 Yani sorumlu bir sanatçı, “tarihi 

konjonktür içindeki durumunu bir seçim yaparak çöz[melidir.]”932 Sartre’ın 1964’teki 

bir röportajında söylediği şu sözleri de Eco ve Berio’nun Brecht’ten alıntıladığı 

dizelerin bir açımlaması olarak okuyabiliriz: 

 
Aç bir dünyada edebiyatın görevi, yeri nedir? Ahlâk gibi, edebiyatında da evrensel 
olması gerekir. Onun için de yazar çoğunluğun yanında yer almalıdır, iki milyar açın 
yanında; eğer herkese seslenmek, herkesçe okunmak istiyorsa. Bunu yapmadıkça, 
seçkinler sınıfının hizmetindedir ve onlar gibi sömürücüdür. (…) Benim yazardan 
istediğim, gerçekleri ve ana sorunları önemsemesidir. Dünyadaki açlık, atom tehlikesi, 
insanın yabancılaşması, nasıl oluyor da bunlar edebiyatımıza renklerini vermiyor, 
şaşıyorum. Az gelişmiş bir memlekette Robbe-Grillet’yi okuyabilir miyim 
sanıyorsunuz? O kendinde hiçbir sakatlık görmüyor. Bence iyi bir yazar, ama rahata 
ermiş burjuvazi için yazıyor.933 
 

Sartre’ın bu sözleri, Robbe-Grillet’nin öncülük ettiği Yeni Roman akımından 

Claude Simon’u oldukça sinirlendirmiş ve ona “Kimin İçin Yazıyor Öyleyse Sartre?”934 

başlıklı bir yazı yazdırmış olsa da, Sartre’ın sözlerindeki doğruluk payı görmezden 

gelinecek gibi değildir. Bu sözler, Epifaniler’deki Brecht dizelerinin Simon’a ve 

Simon’u dahil edebileceğimiz Proust-Joyce-Beckett çizgisine bir eleştirisi olarak da 

okunmalıdır. 

 
SARTRE - (…) Dünya değişince işlerin daha iyi gideceğine inananlardan yanayım ben. 
LE MONDE - Öyleyse bir Beckett’in kötülüğe mahkûm evrenini kabul etmiyorsunuz? 
SARTRE - Beckett’e hayranım, ama bütün varlığımla ona karşıyım. O hiç gelişme yolu 
aramıyor. Benim kötümserliğim hiçbir zaman gevşekliğe düşmemiştir.935 
 

Bu noktada, Beckett’in poetika bağlamında izinden gittiği en önemli 

sanatçılardan Joyce’a yeniden değinmek, Epifaniler’deki −dolayısıyla da 

çalışmamızdaki− Joyce baskınlığı açısından da yerinde olacaktır. Daha önce doğrudan 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
930 “Buon Compleanno Umberto Eco!”, Cumhuriyet, 5.1.2016. (Köşeli parantez bize ait.) 
931 Bkz. dipnot 751. 
932 Bkz. dipnot 751. (Vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 
933 Jean-Paul SARTRE, “Bir Uzun, Acı, Tatlı Çılgınlık”, çevirmen bilgisi verilmemiş, Yeni Dergi, Sayı 
1, s. 13-14. (Vurgular bize ait.) 
934 Claude SIMON, “Kimin İçin Yazıyor Öyleyse Sartre?”, çevirmen bilgisi verilmemiş, Yeni Dergi, 
Sayı 1, s. 15-20. 
935 Jean-Paul SARTRE, “Bir Uzun, Acı, Tatlı Çılgınlık”, çevirmen bilgisi verilmemiş, Yeni Dergi, Sayı 
1, s. 12. 



	
  

	
  

250	
  

Brecht’in Joyce hakkındaki olumlu ve olumsuz görüşlerine yer vermiştik.936 Şimdiyse, 

tam da Sartre’ın Beckett eleştirisinden sonra, Sovyet sinemacı Sergei Eisenstein’ın 

(1898-1948) Joyce eleştirisini sunmanın tamamlayıcı olacağı inancındayız. Brecht’le 

aynı yıl doğan ve sosyalist gerçekçiliğin en önemli ve başarılı temsilcilerinden sayılan 

Eisenstein, “Başarı” adlı denemesinde Rodin’in Balzac heykelini “aşılmış olan 

yontu”937 olarak niteleyip övdükten sonra Joyce’a da değinir: 

 
Yazında bu ereğe ulaşmakta en yiğitçe girişim, Ulysses ile Finnegan’ın Gecesi’nde 
James Joyce’unkidir. Joyce bu yapıtlarda, gerçekliğin insan bilincine ve duygularına 
düzgünce ve bozularak yansımasının sınırına erişmişti. (…) Joyce’un yapıtında erişilen 
etki zaman zaman şaşırtıcı ölçülere varır; ne var ki bunun pahası, yazınsal söylemin 
temellerinin tümüyle çöküşü, (…) dağılışıdır; çünkü sıradan okur için betik, bir 
“abrakadabra”ya dönüşür. Bu noktada Joyce, anamalcılığın [kapitalizmin] emperyalist 
aşamaya girmesiyle birlikte sanatta en çok serpilip gelişen sözde “sol” eğilimlerin 
üzücü yazgısını paylaşır. (…) [Kendi sınırlarının ötesine adım atma gereksinimi] 
çoğunlukla bir patlamaya yol açar; ama bu patlama dışarıya doğru, sanatın çerçevesini 
genişletmeye doğru değil (…), içeriye doğru, sanatların içeriğine doğru değil, 
araçlarına doğrudur. Patlama, yaratıcı ve ilerici değil, yıkıcıdır.938 
 

Eisenstein’ın “abrakadabra”yla kastettiği, Berio’nun program notundaki fascino 

della parola (sözcüğün büyüsü) ve onun yol açtığı contemplazione (düşünceye dalma 

hali / tefekkür) kavramlarına oldukça yakındır. Peter Bürger de Avangard Kuramı’nda 

Brecht’in poetikasının yukarıdaki yıkıcı nitelikle bağdaşmadığını doğrulamaktadır: 

 
Brecht, tarihsel avangard hareketlerinin temsilcilerinin sanat kurumunu yıkma 
amaçlarını hiçbir zaman paylaşmadı. Genç Brecht bile, eğitimli burjuvazinin 
(Bildungsbürgertum) tiyatrosundan nefret etmesine rağmen, tiyatronun hepten ortadan 
kaldırılması gerektiği sonucuna varmamış, tiyatroyu radikal bir şekilde değiştirmek 
istemiştir. [Bununla birlikte] avangard eser, parçaları bütüne tâbi olmaktan çıkararak 
yeni bir siyasî sanat tipini olanaklı hale getirdiğinden, Brecht de bir avangardisttir.939 
 

Bu noktada günümüz sanatına değinmek algımızı açacaktır. Sanat tarihçisi Barış 

Acar’ın da söylediği gibi, “avangardı sadece tarihsel bir dönemeç, bir üslupmuş gibi” 

(bkz. yukarıdaki alıntıda geçen “tarihsel avangard hareketi” tanımı) ele almamak 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
936 Bkz. dipnot 832 ve 884. 
937  Eisenstein’ın burada Proust, Kafka, Joyce gibi yazarları tanımlamakta kullandığımız “aşkın 
gerçekçilik” tamlamasındaki nitelemenin oldukça benzerini kullanması dikkat çekicidir. 
938 Sergey M. EISENSTEIN, “Başarı”, Film Biçimi, çev. Nijat Özön, s. 249-250. (Koyu vurgu ve köşeli 
parantezler bize ait.) 
939 Peter BÜRGER, Avangard Kuramı, çev. Erol Özbek, s. 166, 171. (Vurgular ve köşeli parantez bize 
ait.) Erol Özbek’in “eğitim burjuvazisi” olarak çevirdiği Bildungsbürgertum sözcüğü, “eğitimli 
burjuvazi” olarak düzeltilmiştir. 



	
  

	
  

251	
  

gerekir. “Modernizmin bir parçası olarak çoktan kapanmış bir dönemdir avangard 

orada. Oysa avangard tam da sanat yapma biçimlerinin kategorize edilmesine, sanatın 

kabul edilmiş ve norm haline gelmiş çerçevelerine bir başkaldırıdır.”940 Dolayısıyla 

avangardı, bu “politik” iddiayı taşıyarak günümüzde de süren bir sanat alanı olarak 

anlamamız gerekir. Ne var ki, Fredric Jameson’ın 1977’de söylediği gibi −ve bugün, o 

günkünden daha da yoğun bir şekilde− “sistem, en tehlikeli politik sanat formlarını bile 

kültürel metaya dönüştürmek suretiyle kendi bünyesine katma ve etkisizleştirme gücüne 

sahip”tir.941 Bu durum Zygmunt Bauman’ın aşağıdaki “kendi kendine yeten gerçeklik” 

şikâyetinden bağımsız düşünülemez: 

 
Günümüz sanatları toplumsal gerçekliğin şekli ile neredeyse hiç ilgilenmiyor. Daha 
doğrusu bunlar kendilerini nevi şahsına münhasır gerçeklik durumuna, burada kendi 
kendine yeten bir gerçekliğe yükseltiyor. Bu bağlamda sanatlar, bir bütün olarak 
postmodern kültürün −Jean Baudrillard’ın deyimiyle, bir temsil (representation) 
kültürü değil bir taklit (simulacrum) kültürü olan postmodern kültürün− içinde 
bulunduğu durumu paylaşıyor.942 
 

Bu durumun en iyi örneklerinden biri, günümüzün “avangard” sanatçısı Ai 

Weiwei’nin üretimi olabilir: 

 
Ai Weiwei’nin mülteci sorununu kavrayışı ve onu dönüştürdüğü şey nedir? Onu nerede 
dolaşıma sokar? Bu tartışmasız bir biçimde sermayenin alanıdır. (Bunda bir problem 
yok!) Sonunda da kendisine dönerek çemberi tamamlar. (Problem burada başlıyor.) 
Dolayısıyla imajın işleyiş biçimine bakmak gerekiyor öncelikle. İmajın temsili, 
gerçekliğini yutmaya başlıyor. Dışsallığı yok sayma meselesini ben burada bir 
mekanizma olarak görüyorum. Sanatı hareket ettiği diskurdan bağımsızmış gibi 
göstererek, ona ayrıcalıklı bir yer sağlayan bir mekanizma bu. (…) Sol bir politik 
argümantasyonu arkasına alıyor, keza eleştirel kültür buradan üretiliyor aslında, ama 
onu başka bir yerde işletiyor. (…) Böylece çağdaş sanatın gösterdiği şeyle işleyişi 
arasında bir fark oluşuyor. Estetiğin anesteziye dönüştüğü bir süreç bu.943 
 

Vardığımız kavram, yani “anestezi”, Eisenstein’ın “abrakadabra”sıdır, 

Berio’nun “büyü”südür, Eisler’in “sarhoş”luğudur, Eco’nun “tefekkür”üdür. Peki, o 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
940 Onur SERDAR - Barış ACAR, “Müdahaleler I: Sanat Tarihi ve Politika İlk Olarak Nerede 
Kesişir?”, https://www.unlimitedrag.com/post/mudahaleler Erişim Tarihi: 10.2.2020. 
941 Fredric JAMESON, “Sonuç Niyetine Düşünceler”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm 
Çatışması, çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 310. 
942 Zygmunt BAUMAN, “Postmodern Sanat ya da Avangardın İmkânsızlığı”, Postmodernizm ve 
Hoşnutsuzlukları, çev. İsmail Türkmen, s. 150. (Koyu vurgular bize ait.) 
943 Onur SERDAR - Barış ACAR, “Müdahaleler I: Sanat Tarihi ve Politika İlk Olarak Nerede 
Kesişir?”, https://www.unlimitedrag.com/post/mudahaleler Erişim Tarihi: 10.2.2020. (Vurgular bize ait.) 



	
  

	
  

252	
  

halde, Ai Weiwei’yi sistemin karşısında konumlandırabilir miyiz? Brecht’in “Anladık 

iyisin / ama neye yarıyor iyiliğin?”944 sorusu bize yol gösterebilir: Weiwei kuşkusuz 

“iyi” bir sanatçıdır, ama her sanatçı / sanat ürünü gibi neye/kime hizmet ettiğiyle de 

beraber düşünülmelidir; tıpkı Sartre’ın yukarıdaki Robbe-Grillet eleştirisi gibi: “Bence 

iyi bir yazar, ama...” Son sözü Brecht’e verelim: 

 
Oyuncuların makyaj yapmayarak (ya da çok az makyajla) “tamamen doğal” olduklarını 
öne sürmelerine rağmen oyunun baştan sona yalan olduğu durumlar olabilir; buna 
karşılık, oyuncuların, grotesk maskeler taktıkları halde doğruları sundukları durumlar 
da olabilir. Şu konuda tartışılacak bir taraf yok: Araçlar, hangi amaca hizmet ettiklerine 
göre sorgulanmalıdır.945 
 

3.5.3. Müzik Olarak “b” 

 

Epifaniler’in “b” bölümü, yapıttaki ‘müzikten tiyatroya’, dolayısıyla da metnin 

sesinden (fonetiğinden) metnin anlamına (semantiğine) doğru yönelen akışın, 

Sanguineti’nin Berio’dan alıntıladığı ifadeyle “anlama [doğru] dönüşen ses”in 946 

dayandığı son noktadır. Bu durum, alıntılanan Brecht dizelerindeki ‘kimi zaman 

sözcüğün büyüsünden (dolayısıyla biçiminden/sesinden) vazgeçmek gerektiği’ iletisiyle 

tam bir uyum halindedir. Bölüm, Alman müzikolog Heinrich Strobel’e (1898-1970) 

ithaf edilmiştir.947 1935’te Naziler tarafından Bolşeviklikle suçlanan, 1956-69 yılları 

arasında Uluslararası Çağdaş Müzik Derneği’nin (International Society for 

Contemporary Music [ISCM]) başkanı olan Strobel, Brecht’le aynı yıl doğmuştur. 

 

Bu bölümü diğer bölümlerden ayıran bir başka çarpıcı nitelikse, Epifaniler 

içinde baştan sona “deterministik” notalamayla (görece notalamaya başvurmadan) 

yazılmış tek vokal bölüm olmasıdır. Bu durum kuşkusuz “G” ve “e” bölümlerinde son 

haddine ulaşan düzensizliğin, hemen ardından belirlenimcilikle ve düzenle 

dizginlenmesi, diyalektik bir dengeye tabi tutulması anlamını taşır. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
944 Bertolt BRECHT, Ben Bertolt Brecht: Müzikli Gösteri, uyar. ve yön. Genco Erkal, s. 11. 
945 Bertolt BRECHT, “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-Modernizm Çatışması, 
çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, s. 121. (Vurgu bize ait.) 
946 Bkz. dipnot 459. 
947 Luciano BERIO, Epifanie, “b”, s. 1. 



	
  

	
  

253	
  

Bölümün ‘anlama odaklanma’ ve ‘belirlenimcilik’ olarak özetleyebileceğimiz 

iki öne çıkan niteliğinin, müziğin yaratacağı özerk ve özgürleştirici anlamları 

engelleyeceği düşünülebilir. Oysa Stravinski’nin de söylediği gibi, “sanat ancak 

sınırlandırıldığı zaman özgürdür.” Bu özgürlük, Brecht’in savunduğu gibi sorumlu bir 

özgürlüktür. ‘Serbest piyasa’ terimine neden ‘özgür piyasa’ demediğimizin bir yanıtı da 

burada gizli olabilir mi? 

 

Berio, 1965’te yazdığı ve 1968’de genişlettiği “12-ton Atı Üzerinde 

Meditasyon” adlı denemesinde özgür(lükçü)lüğün bu bıçak sırtı tanımına değinir: 

 
Bugün, […] çağdaş sanatın özgürlükçülüğünün [liberalliğinin] parlak yüzeyinin altında 
ince bir faşizm biçimi kendini göstermeye başladı. Gizli, maskeli bir faşizm bu; öyle ki, 
bizi an itibariyle hiçbir güncel “bilgi”den mahrum bırakmamasına rağmen, ‘sosyal bir 
eylem olarak müzik’le yüzleşme içindeyken, sorumluluklarımızın bilincini ve idrakını 
susturmakla tehdit ediyor.948 
 

Bestecinin Brecht’ten alıntıladığı dizelerle ortak anahtar kavramlar içeren bu 

sözlerin birkaç paragraf sonra Brecht’in Das Badener Lehrstück’ündeki “Ama ekmek 

satılmadı eskisinden ucuza” ifadesinden esinlenen şu tümcelere bağlanması şaşırtıcı 

değildir: “Biliyoruz ki müzik ekmeğin fiyatını düşüremez, savaşları durdurmaya (ya da 

duruma göre, başlatmaya) kadir değildir, yozlaşmayı ve adaletsizliği de kökünden 

sökemez.”949 Bununla birlikte, müziğin (ve genel olarak sanatın) ideolojiyle yakından 

ilişkili olduğunun, örneğin Eco’nun da savladığı gibi950 12-ton müziğinin toplumsal 

anlamda ilerici bir vizyonla ilişkisinin her fırsatta altını çizer Berio. 1972’de RAI 

televizyonunda hazırlayıp sunduğu C’e musica & musica (Müzik Var, Müzik Var) adlı 

programın “Come teatro” (Tiyatro Gibi) adlı 11. bölümünde söylediği şu sözler, 

bestecinin “b” bölümünde neden dizisellikten yararlandığının bir açıklaması gibidir: 

 
Brecht 20’li yıllarda Viyanalı besteciler Schönberg, Berg ve Webern’inkine koşut bir 
işe girişmişti: teatral temsilin temelinde yer alan öğeleri, yani resitatif tekniğini, ışığı, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
948 Luciano BERIO, “Meditazione su un cavallo a dondolo dodecafonico”, Scritti sulla musica, s. 434. 
(Çeviri, vurgular ve köşeli parantez bize ait.) 
949 a.g.k. s. 435. (Çeviri bize ait.) 
950 Bkz. dipnot 522. 



	
  

	
  

254	
  

müziği, kostümü, sahneyi ve izleyici ile ilişkiyi ayrı ayrı yeniden ele alıp çözümleme 
işiydi bu.951 
 

Bestecinin sözünü ettiğimiz denemesi de bu konuya değinir: 

 
“Dizgeler” (ya da poetikalar) ile toplumun ideolojik biçimlenimi arasında her zaman 
sıkı bir ilişki vardır. Bu ilişki −kimi sahte Marksist düşüncelerin önerdiği gibi 
(“çürümüş bir toplum, çürümüş bir müzik üretir”)− basit ya da 
deterministik/belirlenimci değil, diyalektiktir.952 
 

Basitin komplike ile, belirlenimciliğin belirlenemezlikle dengelendiği Berio 

poetikasının bir kanıtı olan bu sözler, Barthes’ın Brecht poetikası üzerinden kullandığı 

“sarsma” kavramının diyalektikle olan bağını da anımsatır: 

 
Nesneyi anlamsızlaştırmak (bu, simgeselliğini ortadan kaldırmak demek değildir), 
göstergeyi sarsmak gerekir: Gösterge, eski deri gibi düşmeli. Bu sarsma diyalektik 
özgürlüğün meyvesidir: Her şeyi gerçek bakımından yargılayan ve göstergeleri 
kesinlikle yasalar olarak değil çözümleme ve oyun işlemcileri olarak bir arada alan 
diyalektiğin.953 
 

Barthes’ın sözlerinde geçen diyalektik özgürlük, Brecht’in (ve dolaylı olarak “b” 

bölümünün) özgürlük anlayışını sunması açısından da aydınlatıcıdır. Brecht’in her daim 

vurguladığı “kural içindeki kötü”nün954 farkında olan bu özgürlük anlayışı, göstergeleri 

dogmalar ya da Barthes’ın deyimiyle değişmez “yasalar olarak değil”, 

değişen/dönüşen/gelişen araçlar olarak görme eğilimindedir. Dogmalar her yerde 

olduğu gibi, müzikte de büyük bir tehlike oluşturur Berio’ya göre: 

 

Kültürel endüstrinin ideolojisi, deneyimleri belli şemalara ve yöntemlere sıkıştırma 
eğilimindedir: biçimlendirme Biçim’e, araç Makine’ye, […] Schönberg ve Webern’in 
poetikası da 12-ton Sistemi’ne dönüşür. Benim içinse bestecinin müzikal süreçlerin 
doğasını ortaya koyup kanıtlama çabası elzemdir. Geçmiş deneyimlerin üzerine kurulan 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
951 Luciano BERIO, C’è musica & musica (Belgesel), 11. Bölüm (“Come teatro”), 16’45’’ (Çeviri bize 
ait.) 
952 Luciano BERIO, “Meditazione su un cavallo a dondolo dodecafonico”, Scritti sulla musica, s. 435. 
(Çeviri ve vurgu bize ait.) 
953 Roland BARTHES, “Brecht ve Söylem: Söylemsellik İncelemesine Bir Katkı”, çev. Necmettin 
Kâmil Sevil, Dilin Çalışma Sesi, s. 250. (Koyu vurgular bize ait.) 
954 Bertolt BRECHT, Ben Bertolt Brecht: Müzikli Gösteri, uyar. ve yön. Genco Erkal, s. 45 (“Kural 
içindeki kötüyü bulup çıkarın / Ve her görüldüğü yerde kötünün / Çaresini bulun!”). 



	
  

	
  

255	
  

bu süreçlerin yapısal biçimleri, yalnızca yeni kurallar değil, bu kuralların dönüşümünü 
ve hatta imhasını da üretir, üretmelidir.955 
 

Brecht’in şekilcilik/biçimcilik üzerine eleştirisini 956  akla getiren bu sözler, 

diziselliğin “açık” yorumunun −Proust (“a”) bölümünde değindiğimiz “açık 

diziselliğin− savunmasına dönüşür. Berio’nun hayatta ve sanatta già fatto (hali hazırda 

yapılmış) değil, da fare (yapılacak) olanı savunmasıyla957 da örtüşen bu anlayış, Brecht 

poetikasının özgün öğelerinin belki de en önemlisi olarak bahsettiğimiz “sanatın 

araçlaşması” ilkesinden ayrı düşünülemez: 

 
 Müzik Teorisi, müzik yapıtını bir nesne, yalıtılmış bir yapaylık olarak değil; 
onu ancak evrim halindeki komplike çevreye ait bir şey olarak kabul ettiği müddetçe 
tarihsel bir çözümleme aracı olarak etkili kalabilir.  
 İşte tam da bunun için 12-ton kompozisyonunun biçimci ve baştan savma 
yaklaşımına kesin olarak karşı çıkıyorum. Bir besteci, on iki notanın manipülasyonu 
içinde kendini kaybederek, bu notaların gerçekliğin sadece simgeleri olduğunu unutma 
tehlikesini taşır, ve hatta bu tehlike, sesin gerçekte ne olduğuna aldırış etmemekle 
sonuçlanabilir.958 
 

Dolayısıyla dizisellik, “a” ve “d” bölümlerinde olduğu gibi, “b” bölümünde de 

“amaç değil araçtır”. Peki amaç nedir? “Brecht’te jest ve eylemin, yani ‘yapma’nın 

amacı, bir anlam yaratmaktır” demiştik. Berio’nun amacı da bundan bağımsız değildir. 

Söz konusu denemesinden alıntılayacağımız son tümce bu fikrimizi destekleyebilir: 

 
Adorno’nun sözleriyle, “bir bestecinin çözmesi gereken sorun, bir müzikal anlamın 
nasıl düzenleneceğine karar vermek değil, daha çok, düzenlenişe bir anlam 
vermektir”.959 
 

Bu tümceden “b” bölümü adına yapacağımız çıkarımların ilki, bu bölümün 

edinilmiş ve hazır anlamlardan kurulu bir “opera” değil, jestin ve eylemin öne çıktığı bir 

“müzik tiyatrosu” olarak kurgulanmış olmasıdır. Bu noktada, Berio’nun doğrudan atıfta 

bulunduğu Adorno’nun şu sözlerini anımsamak yerinde olur: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
955 Luciano BERIO, “Meditazione su un cavallo a dondolo dodecafonico”, Scritti sulla musica, s. 
435-436. (Çeviri bize ait.) 
956 Bkz. dipnot 887. 
957 Bkz. dipnot 676. 
958 Luciano BERIO, “Meditazione su un cavallo a dondolo dodecafonico”, Scritti sulla musica, s. 437. 
(Çeviri ve koyu vurgular bize ait.) 
959 a.g.k. s. 438. (Çeviri bize, vurgu yazara ait.) 



	
  

	
  

256	
  

 
Müzikte anlam değil jestler söz konusudur. Müzik bir dil olduğu ölçüde, tıpkı kendi 
tarihindeki nota yazısı gibi, çökelmiş jestlerden oluşan bir dildir. Müziğe kendi anlamı 
olarak bildirdiği şeyin ne olduğu sorulamaz, müziğin teması şudur aksine: jestler nasıl 
ebedileştirilebilir?960 
 

Adorno’nun bu sözünün, Ulysses’te Stephen’ın ağzından duyduğumuz “evrensel 

dili müzik ya da rayihalar değil de o jest oluşturacakmış”961 tümcesiyle kurduğu ortaklık 

dikkat çekicidir. Berio’nun, jestin öne çıktığı bir müzik tiyatrosuna olanak veren açık 

diziselliği hem Joyce hem de Brecht bölümlerinde uygulamasının bir açıklaması olarak 

okunamaz mı bu ortaklık?  

 

Berio’nun denemesinden alıntıladığımız son tümceye geri dönerek, bu tümceden 

daha somut olarak yapabileceğimiz ikinci çıkarıma gelelim. Epifaniler’in “b” 

bölümünde karşılaştığımız dizisellik, kalıpsal ve hazır değil, hem diğer dizisel vokal 

bölümlere (“a” ve “d”), hem de Brecht metnine uyum sağlama −hatta onlarla 

bütünleşme− kaygısını gözeten bir diziselliktir. Diğer bölümlerle kurulan dizisel 

ortaklıkla başlayalım: Proust’u ve Joyce’u müziklerken kullandığı iki aralıksal motiften 

yine yararlanır besteci. Bunlar küçük üçlü (veya çevrimi büyük altılı) ile tritondur 

(eksik beşli veya artmış dörtlü). Bu kez bir yarım perdeyle birleşmiş biçimde, dört 

notalık melodik bir ses kümesine dönüştüğünü görürüz bu motiflerin: Fa diyez962 - Do - 

Si - Sol diyez. Bölüm boyunca bu kümenin aynı sesler üzerinden üç kez yinelenmesi 

ise Brecht metninin üç dizesiyle eşzamanlı olarak gerçekleşir. Bu yinelemeye ek olarak, 

metin de kendi içinde, artık-bilginin (ridondanza) en ilkel hali olarak yinelemeye tabi 

tutulur. Bu yinelemeleri Berio/Brecht poetikasında önemli bir yer tutan “anlaşılır kılma 

/ anlaşılırlık kazandırma”963 niyeti olarak görmek gerekir. Bununla birlikte, her metinsel 

yineleme, “Alman kabare geleneğinin sanat müziğine bir yansıması olarak da 

görülebilecek olan Sprechgesang”964 (Sprechstimme) ile çeşitlendirilerek, Berio’nun 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
960 Theodor W. ADORNO, “Günümüzde Felsefe ile Müziğin İlişkisi Üzerine”, Müzik Yazıları, haz. 
ve çev. Şeyda Öztürk, s. 197. 
961 Bkz. dipnot 393. 
962 Üçüncü yinelemenin ilk notası olarak Fa diyez değil Fa kullanılır (ö. 23), ancak bu ses, çarpı nota başı 
ile belirsiz kılınmıştır. Sonraki üç sesin (Do - Si - Sol diyez) değişmeden gelmesi, bu dört notalık bütünü 
söz konusu kümenin hafifçe bozulmuş bir tekrarı olarak yorumlamamıza yol açar. 
963 Bkz. dipnot 798. 
964 Gülce Özen GÜRKAN, Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna Semiyotik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış lisans tezi, s. 74. 



	
  

	
  

257	
  

“benim Lotte Lenya’m” 965  dediği Cathy Berberian’ın zengin teatral ifadelerine 

bırakılmış, böylece kuru tekrarın önüne geçilmiştir. 

 

Metnin vokal partideki kullanımını (daha doğrusu yorumunu966) göstermek için 

oluşturduğumuz aşağıdaki şemada parantezler yinelenen sözleri, koyu ve altı çizili 

vurgu biraz önce değindiğimiz ses kümelerinin metindeki konumunu, italik vurgu ise 

Sprechstimme alanlarını göstermektedir: 

 
[1] Was sind das für Zeiten (was sind das für Zeiten) 
[2] wo ein Gespräch über Bäume fast ein Verbrechen ist, 
[3] weil es ein (weil es ein) Schweigen über (über) so viele (so viele) Untaten 
einschliesst.967 
 

Buraya kadar sunduğumuz genel bir bakıştan sonra “b” bölümünün ses ve anlam 

ilişkilerine ölçü ölçü, ayrıntılarıyla odaklanmaya çalışalım. 

 

Öncelikle bölüme −diğer tüm bölümlerde olduğu gibi− attacca subito ile (ara 

verilmeksizin) geçeriz bir önceki bölümden. Bu geçişte, “d” (Joyce) ile “G” 

(Sanguineti) bölümleri arasındaki ince face-se vidasından daha perçinli bir bağ söz 

konusudur. Simon metnindeki son sözcük olan ouvriers (işçiler), bu bağın anlamsal 

boyutunu oluşturur ve proletarya diktatörlüğünü savunan Brecht’e geçiş için mükemmel 

bir köprü işlevindedir. Ses ve anlamın iç içe geçtiği diğer bir boyutsa bölümün ilk 

ölçüsündeki ses bütünlüğünde, daha doğrusu jestinde gizlidir: Viyolonseller ve 

kontrbaslar dışındaki bas karakterli çalgıların en pes menzilinde, koyu ve gür bir ses 

salkımıyla (cluster) başlar bölüm: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
965 Luciano BERIO, “Liebeslied per Weill”, Scritti sulla musica, s. 355. Lotte Lenya (1898-1981): Kurt 
Weill’ın şarkıcı-oyuncu eşi. 
966 Bkz. dipnot 744. 
967 Luciano BERIO, Epifanie, “b”, s. 1-5. (Koyu, altı çizili ve italik vurgular ile tüm parantezler bize ait.) 



	
  

	
  

258	
  

 

Örnek 3.5.1. Epifaniler, “b” bölümünün başlangıcı. 



	
  

	
  

259	
  

Armonik anlamda çamurlu bir etkiye (muddy effect968) karşılık gelen bu jest, 

Sanguineti’nin Palus Putredinis’inden başkası değildir. “Pis kokular salan balçık” ya da 

“çürümenin bataklığı” anlamındaki bu Latince deyim, burada tam da Brecht’in Was 

sind das für Zeiten? (Nasıl bir çağ bu böyle?) sorusundan hemen önce, çamurlu bir akor 

salkımına bürünmüş bir halde, “toplumdaki ahlaksal çöküntüyü simgelemek” ve 

“değerlerin içerisinde çürüdüğü bir bataklığı anlatmak için” kullanılmaktadır. O halde 

diyebiliriz ki, “G” ve “e” bölümleriyle birlikte faşizm ve İkinci Dünya Savaşı çamuruna 

batan Epifaniler’in Brecht’in aydınlattığı bir yol aracılığıyla bu çamurdan çıkışını, en 

azından çıkış umudunu969 simgelemektedir bu jest. Bu noktada “G” ve “e” bölümlerinde 

Berio’dan alıntıladığımız şu sözlerin ancak Brecht (“b”) bölümünde yerli yerine 

oturduğunu hissederiz: “Jestin, yaratıcı olmak için, bir şeyin canına okuması gerekir, 

diyalektik olmalıdır ve ‘tiyatro’sundan sıyrılmamalıdır; E. Sanguineti’nin dediği gibi, 

deneyimin palus putredinis’iyle, yani çamuruyla kirlenme pahasına bile olsa.”970 

Aslında tam olarak Brecht’in Galileo Galilei oyunundaki “varsın kirlensin, ama boş 

olmasın ellerim”971 ifadesi değil midir burada söz konusu olan? Berio bu sorumuzun 

yanıtını Epifaniler’in “b” bölümüyle vermiştir kanımızca; ancak daha net bir ifade için 

bestecinin 1967 tarihli Harvard konuşmasına bakmak yeterli olabilir: “Galileo’nun 

dediği gibi, ellerimizin boş olmasındansa kirli olması daha iyidir.”972  

 

 İlk ölçüdeki ses salkımına dahil edilmediğinden bahsettiğimiz iki çalgı grubu 

(viyolonseller ve kontrbaslar), iki ölçü sonra (3. ölçüde) Brecht’in Sprechstimme olarak 

söylenen ilk dizesinin altını çizen bir yankı olarak, aynı koyu ve gür jestle gelir. Bu ilk 

dizenin konuşma halinden sıyrılarak söylenen (şarkılanan) halinin triton ile başlaması, 

aklımıza “d” bölümünde de aynı aralıkla sağlanan biçimsel belirginlik (formal 

articulation) anlayışını getirir. Ancak, “d” bölümünde hemen hemen her tümcenin 

başını müziklemek için kullanılan bu aralık, “b” bölümünde yalnızca ilk sözü 

vurgulamakla katkıda bulunur biçimsel belirginliğe. Ayrıca, triton aralığı “b” 

bölümünde −daha çok− yukarıda sözünü ettiğimiz dört notalık ses kümesinin bir parçası 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
968 Stefan KOSTKA - Dorothy PAYNE, “Chapter 5: Principles of Voice Leading”, Tonal Harmony, s. 
74. 
969 “Her şeyin üstesinden geleceğimiz ve yalnızca kirli ellerle değil aynı zamanda omuzlarımızda çamurla 
diğer taraftan çıkacağımız umuduyla”. Bkz. dipnot 584. 
970 Bkz. dipnot 588. 
971 Bertolt BRECHT, Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 86. 
972 Luciano BERIO, “Del gesto vocale”, Scritti sulla musica, s. 68. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

260	
  

olma işlevindedir, ve bu kümenin tamamını ilk olarak vokal partinin 5-7. ölçülerinde 

duyarız. 

 

Şiirin ikinci dizesine (wo ein Gespräch, ö. 8-11) geldiğimizde ilk sayfadaki pes 

salkımların oluşturduğu karanlık tını hâlâ egemendir müziğe. Gespräch (konuşma) 

sözcüğünde tekrar kullanılan Sprechstimme tekniği ile ses ve anlamın iç içe geçişine 

tanık oluruz. 12-14. ölçülerde duyacağımız uzun Bäume (ağaçlar) sözcüğü ise tek başına 

Epifaniler’in en başındaki iki bölümle, yani “a” (Proust) ve “c” (Machado) ile kurulan 

bir köprü gibidir: Proust’la ilişkisi, aynı nesnenin (ağacın) konu edilmesinden gelir, 

dolayısıyla anlamsal bir ilişkidir. Machado bölümüyle ilişkisi ise sessel, daha doğrusu 

jestik bir ilişkidir: Berio’nun Bäume sözcüğünde kullandığı jest, “c” bölümünün 21-23. 

ölçülerindeki golpes sözcüğünde kullandığı jestle hemen hemen aynı nitelikte ve 

uzunluktadır. Bu durum, iki bölüm arasında fark edilir bir ‘iç uyaklılık’ oluşturmasının 

yanı sıra, yukarıda Adorno’dan yaptığımız alıntının Epifaniler’deki geçerliliğinin bir 

kanıtını da sunmuş olur. 

 

Müziğin üçüncü sayfasına geldiğimizde vokal çizgiyi düzensiz aralıklarla bölen 

ve sarmalayan koyu, yoğun akorların ses menzilinin −üç sayfa içinde− biraz daha 

genişlediğini fark ederiz: Nefeslilere sırasıyla klarnetler, obualar ve flütler katılırken 

yaylılar da viyolaların eklenmesiyle genişlemiştir. Parçaya karakterini veren dört notalık 

ses kümesinin vokal partideki ikinci tekrarı da bu genişlemeyle birlikte duyulur (ö. 15-

17). Bu gelişmeler, üçüncü dizedeki üçüncü tekrarla birlikte genişlemenin daha da 

artacağının bir işareti olarak düşünülebilir. 

 

Üçüncü dizenin müziği, tıpkı ilk dizenin müziğinde olduğu gibi, söz 

yinelemeleri ve Sprechstimme ile başlar (ö. 18-24). Bu dizede ses ve anlamın iç içe 

geçtiği bir sözcük daha duyarız: Schweigen. “Sessizlik/suskunluk” anlamına gelen bu 

sözcüğün ikinci yarısıyla eşzamanlı olarak orkestrada ani bir sessizlik belirir. Kısa bir 

sessizliktir bu; Berio, Eco’nun şu sözünün izinden gitmektedir sanki: “İnsan gereğinden 

çok konuşarak da, gereğinden çok susarak da günah işleyebilir.” 973  Bu düşünce, 

Brecht’in “b” bölümündeki dizeleriyle de uyum halindedir. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
973 “Buon Compleanno Umberto Eco!”, Cumhuriyet, 5.1.2016. 



	
  

	
  

261	
  

 

Dört notalık ses kümesinin ilk ayağını, bölümün son sayfasına adım atmadan 

hemen önce vokal partide duyduğumuz Fa notası oluşturacaktır bu kez. Berio’nun bu 

son tekrarda Fa diyez yerine Fa bekar kullanması, önceki iki ‘Fa diyez - Do - Si - Sol 

diyez’ kümesiyle birlikte düşünüldüğünde, kasıtlı olarak kusurlu, bulanık, belirsiz, 

“açık” bir yineleme isteğine işaret eder. Bir yandan, kümenin diğer sesleri o kadar yerli 

yerindedir ki, bunun bir yineleme olduğundan kuşkulanmamıza da neden yoktur. 

 

Yinelenen ses kümesinden hemen sonra duyacağımız iki perde, bu bölümdeki 

vokalin en tiz no(k)talarını temsil eder. Bu sesler üzerinde telaffuz edilen Untaten 

(kötülükler/alçaklıklar/haksızlıklar) sözcüğünün böylesi yüksek perdeden bir çığlıkla 

haykırılması da anlamı destekler niteliktedir. Armonik düzlemdeyse Sol diyez - Sol - Fa 

diyez perdeleriyle açığa çıkan alacalık (kromatizm), ezgisel düzlemde de yüksek bir 

gerilim yaratır. Bu üç sesli bütünlük aslında Epifaniler’in “a” (Proust) bölümündeki ses 

organizasyonunun önemli bir parçası olan [012] çekirdeğidir.974 Dolayısıyla burada belli 

belirsiz, “açık” bir atıf gizlidir Proust bölümüne. 

  

 Bölümün son ölçüsüne geldiğimizde aralıksal motifler vokal partide hız 

kesmeden sürmektedir: einschliesst sözcüğünün perdeleri kendi içerisinde bir büyük 

altılıyken (Mi bemol - Do), Untaten sözcüğüyle bağı da küçük üçlüye denktir (Fa diyez 

- Mi bemol). Bölümün son ölçülerinde aralıksal motiflerde yaşanan bu yoğunlaşma, “d” 

(Joyce) bölümüyle müzikal bir ortaklık kurmaktadır. 975  Ortaklıklar, atıflar ve 

hatırlatmalar yalnızca şu ana kadar değindiğimiz Proust ve Joyce bölümleriyle sınırlı 

kalmaz: Son ölçüde güçlü bir biçimde duyulan helezon yayların (spring coils) metalik 

tınısı, “G” (Sanguineti) bölümüyle başlayan savaş/faşizm/modernizm temasını açan 

tınıdır (bkz. “G” bölümünün açılışındaki eksik ölçü) ve bu tema Brecht bölümüyle 

kapanırken, söz konusu tını Brecht dizelerinin son sözcüğü olan schliessen (kapatmak) 

sözcüğünün anlamıyla pekiştirilmektedir. Ne de olsa Epifaniler’in tüm vokal 

bölümlerinin kapanışını temsil eder bu ölçü. Son olarak, son ölçüdeki dokudan  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
974 Proust metnindeki “üç ağaç”ın [les trois arbres] üç sözcüğü de bu ses kümesiyle [012] müziklenmiştir. 
Bkz. çalışmamızın 3.1.3. Açık Dizisellik adlı bölümü. 
975 Bkz. çalışmamızın 3.3.4. Müzik Olarak “d” adlı bölümü. 



	
  

	
  

262	
  

 

Örnek 3.5.2. Epifaniler, “b” bölümü, 5. sayfa. 



	
  

	
  

263	
  

(‘orkestranın son hamlesinin ardına sarkan vokal’ dokusundan) “G” bölümü dışında 

diğer tüm vokal bölümlerde yararlanıldığını da anımsayabiliriz: Özellikle “c”, “d”, “e” 

ve “b” bölümlerinin sonunda bulduğumuz bu ortaklık, tıpkı dize sonlarındaki uyaklar 

gibi −ama dokusal nitelikleriyle− bölümleri birbirine bağlayan bir fikir olarak iyice belli 

eder kendini. 

 

 Bölümün özellikle son sayfalarında karşılaştığımız bu çok sayıda geriye dönüş 

(flash back) ya da ‘bir fikrin farklı ve yeni bir biçimde yinelenmesi’ durumu, Eco ve 

Berio’nun artık-bilgi/ridondanza fikri için olduğu kadar, daha önce Proust ve Joyce 

bağlamında sözünü ettiğimiz Richard Kearney’nin epifani anlayışı için de bir “geriye 

dönüş” yapmamızı zorunlu kılar. Kearney’nin “epifanik yineleme” (epiphanic 

repetition 976 ) fikri ve epifaniyi “metinsel yinelemenin eylemi” (act of textual 

repetition977) ya da “geçmişi yeniden çağıran bir yineleme mucizesi” (a miracle of 

repetition that recalls the past forward978) olarak gören anlayışı, “b” bölümünün 

müziğinde yer bulmuştur kendine. Dolayısıyla, her ne kadar Berio “b” bölümünün 

epifani kavramıyla bir ilgisinin olmadığını söylese de, bu bölümün Epifaniler’e sadece 

yargılayan bir “dış ses” olarak dahil olmadığı, aynı zamanda diğer bölümlerle sıkı bir 

yineleme, ortaklık, atıf ve hatırlatma ilişkisinin kurulduğu görülmektedir. Bu bağlamda 

Yunan besteci Dimitri Papageorgiou’nun kendi poetikası hakkında söylediği şu sözlerin 

Berio ile de kesiştiğini savlayabiliriz: 

 
Anımsadığımızda boşluklarla anımsamış oluruz, geçmişi yeniden inşa ederiz. Şimdi’de 
yaşarız ve geçmişi de şimdi’nin bakışıyla algılarız. Dolayısıyla, Bergson’un da dediği 
gibi kusursuz yineleme olanaksızdır; çünkü durmadan değişiriz, değiştikçe geçmişin 
gerçekliğini de değiştirerek.979 

 

 Papageorgiou’nun sözleri, Berio’nun izlediği “kasıtlı olarak kusurlu ve ‘açık’ 

yineleme” fikriyle uyum halinde olduğu gibi, Bergson yoluyla Epifaniler’in ilk metni 

olan Proust’a değinmemiz için de bir kapı aralamış olur. Berio, Proust’u alıntıladığı “a” 

bölümünde epifani kavramını en gizemci/mistik ucundan okumaya, yorumlamaya 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
976 Richard KEARNEY, Anatheism, ed. Richard Kearney, s. 105. 
977 a.g.k. s. 103. 
978 a.g.k. s. 106. 
979 Dimitri PAPAGEORGIOU, “The Reconstructive Nature of Memory as a Compositional Model”, 
İstanbul Bilgi Üniversitesi Müzik Bölümü Seminerleri, 24.4.2019. (Çeviri bize ait.) 



	
  

	
  

264	
  

başlamıştır. “Aydınlanma anı” ya da “uyanıklık anı” olarak dilimize çevirebileceğimiz 

epifani, bir deneyimin her yinelendiğinde anlamlar çokluğuna açılan ve “çoklu 

yorumlanabilirlik” taşıyan niteliğine, “durmadan değişen” cansız ve canlı doğaya, ve 

Papageorgiou’nun dediği gibi kendi değiştikçe gerçeklik yorumu da her seferinde 

farklılaşan/yenilenen/tazelenen insana dair vazgeçilmez bir kavramdır. Brecht, 

Heraklitos’un “aynı nehirde iki kez yıkanamazsın” sözüyle uyum halinde olan 

“Irmakların suyu taşları sürükler (...) Çarkı tarihin dönmez geriye (...) Büyük çark döner 

hep, karşı koymak boşa!” 980  dizeleriyle bizleri epifani kavramını diyalektik 

materyalizmde bulmaya zorlamaktadır. Proust kaynağıyla başlayan Epifaniler ırmağı, 

Machado, Joyce, Sanguineti ve Simon nehirleriyle birleşerek, değişerek, dönüşerek ve 

“taşları sürükleyerek” Brecht metninin yer aldığı “b” bölümüne varmış, epifani 

bireycilikten sıyrılarak toplumcu bir aydınlanmaya/uyanışa dönüşmüştür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
980 Bertolt BRECHT, Ben Bertolt Brecht: Müzikli Gösteri, uyar. ve yön. Genco Erkal, s. 17. 



	
  

	
  

265	
  

 

4. SONUÇ 

 

Aynı dönemde iki yakın dost tarafından üretilmiş olan iki yapıtın, Açık Yapıt ve 

Epifaniler’in arasında karşılaştırmalı okumalar ve çıkarımlar yapmayı, böylelikle Eco 

ve Berio poetikasındaki koşutlukları aydınlatmayı amaçladığımız bu çalışma, başta 

“düzenlenmiş düzensizlik” ilkesinin ve bununla bağlantılı olarak tamamlanmamışlık, 

belirsizlik, çoğulluk, süreksizlik, olanaklılık ve hareketlilik kavramlarının her iki yapıtın 

temelinde de var, hatta vazgeçilmez olduklarını göstermektedir.  

 

Bestecilik kariyeri boyunca modern yazın ve dilbilim kavramlarıyla içli dışlı 

olan Berio, dil ve müzik arasındaki bütünlük arayışının en yetkin ürünlerinden birine, 

açık yapıt poetikasıyla yaklaştığı Epifaniler’le imza atmıştır. Başlarda açık biçim 

boyutuyla da ilgilense de, Berio’nun peşinde olduğu asıl açıklık, anlamsal bir açıklıktır; 

kendi deyimiyle “yapıtın ifadesel niteliğinin bir parçası olan açıklıktır −bir tür work-in-

progress’tir”981 ya da −Eco’nun “Açık Yapıt Poetikası” adlı makalesinin son sözleriyle 

söyleyecek olursak− “gelişmekte olan bir yapıttır.” Tesadüf değildir ki Epifaniler’in 

odağındaki Joyce da Ulysses’ten sonra üzerinde 17 yıl çalışacağı yeni romanına başta 

“Süren Yapıt” ismini vermiştir. Tamamlanmamışlık ve onunla ilişkili olarak belirsizlik, 

okuru düşündüren, düşünmeye davet eden üretken özellikler olarak geniş yer bulur 

Epifaniler’de de.  

 

Brecht gibi “içinde yaşamakta olduğu karanlık çağın” 982  tanığı olmayı 

önemseyen Berio için, anlamsal açıklığın en kapsamlı tanımlarından biri de, hareketli 

ama süreksiz bir çoğulluktur: Düzensiz bir çeşitlilik ve “gürültü” içinde 

yolu/yönü/anlamı her seferinde çekip çıkaracak olan sorumlu bir alımlayıcı −daha geniş 

düşünüldüğünde, aslında “açık” bir yapıtla aynı nitelikleri taşıyan modern toplumu 

yorumlayacak sorumlu bir birey− talep edilmektedir Epifaniler’de. Birçok açıdan 

öncülü olduğu ünlü Sinfonia’nın gölgesinde kalmış olsa da evrensel bir ilgiyi hak eden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
981 Umberto ECO, “Those Studio Days”, Musikblätter 4, s. 15. (Çeviri bize ait.) 
982 Bkz. “Gerçekten yaşamaktayım karanlık bir çağda.” Bertolt BRECHT, “Gelecek Kuşaklara”, 
Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - Genco Erkal, s. 5. 



	
  

	
  

266	
  

bu orkestra yapıtı, çalışmamızda Eco ve Berio’nun çağdaşı olarak sıklıkla sözünü 

ettiğimiz Edip Cansever’in şu sözleriyle seslenir gibidir tarihe: 

 

 Sanırım hiçbir şeyin öyle pek tamamlanmadığı 

Bir çağda yaşıyordum. Ve bütün eksik kalmaların 

Sessiz ve ünü olmayan bir tanığıydım ben 

Ben, diyorum, demek oluyor ki bir anlamım vardı benim de 

Düşünen bir şey olarak ve düşündüren983 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
983 Edip CANSEVER, Çağrılmayan Yakup, s. 37. 



	
  

	
  

267	
  

5. KAYNAKLAR 

 
ADORNO, Theodor W. (2019), Müzik Yazıları, haz. ve çev. Şeyda Öztürk, Yapı 
Kredi Yayınları, İstanbul. 
 
ANTONIONI, Michelangelo (1962-3), L’Eclisse (DVD Kitapçığı), The Criterion 
Collection, ABD. 
 
ARTUN, Ali (17 Şubat 2017), “1917 ve Sanatın İktidarı” (Söyleşi), Kadıköy Nâzım 
Hikmet Kültür Merkezi, İstanbul. 
 
ARUOBA, Oruç (1994), Yürüme, Metis Yayınları, İstanbul. 
 
ATTALI, Jacques (2004), Labirentin Tarihi, çev. Selçuk Kumbasar, Okuyan Us 
Yayın, İstanbul. 
 
AURELIUS, Marcus (2019), Kendime Düşünceler, çev. Y. Emre Ceren, Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 
 
AYDIN, Hasan (2019), “Hans Reichenbach’ta Klasik Mantığın Yetersizliği ve 
Sembolik Mantığın İşlevselliği Sorunu”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, İstanbul. 
 
AYHAN, Ece (2004), Hoşça Kal: İlhan Berk’e Mektuplar, Yapı Kredi Yayınları, 
İstanbul. 
 
BARTHES, Roland (2008), “Brecht ve Söylem: Söylemsellik İncelemesine Bir 
Katkı”, Dilin Çalışma Sesi, çev. Ayşe Ece - Necmettin Kâmil Sevil - Elif Gökteke, 
Yapı Kredi Yayınları, İstanbul.  
 
BATUR, Enis (1986), Babil Yazıları: Sanat - Hakikat İlişkisi Üzerine Denemeler, 
Afa Yayıncılık, İstanbul. 
 
BAUMAN, Zygmunt (2013), Postmodernizm ve Hoşnutsuzlukları, çev. İsmail 
Türkmen, Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 
 
BECKETT, Samuel (2001), Proust, çev. Orhan Koçak, Metis, İstanbul. 
 
BEKTAŞ, Cengiz (2016), Nâzım Hikmet’in Mimarlığa Bakışı, Yem Yayın, İstanbul. 
 
BENJAMIN, Walter (2015), Teknik Olarak Yeniden-Üretilebilirlik Çağında Sanat 
Yapıtı, çev. Gökhan Sarı, Zeplin Kitap, İstanbul. 
 
BENJAMIN, Walter (2016), “Brecht’le Sohbetler”, Estetik ve Politika: Realizm-
Modernizm Çatışması, çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, İletişim 
Yayınları, İstanbul. 
 
BERIO, Luciano (1959), “Poesia e musica -un’esperienza”, Incontri Musicali, No: 3, 
Milano. 



	
  

	
  

268	
  

BERIO, Luciano (1959-61; 1965), Epifanie, Universal Edition, Londra. 
 
BERIO, Luciano (1972), C’è musica & musica (Belgesel), 11. Bölüm (“Come 
teatro”), RAI, Milano. 
 
BERIO, Luciano (1981), Intervista sulla musica, a cura di Rossana Dalmonte, Laterza. 
 
BERIO, Luciano - ECO, Umberto (1995), “Eco in Ascolto”, Berio, ed. Enzo Restagno, 
EDT, Torino. 
 
BERIO, Luciano (2000), “Del gesto e di Piazza Carità”, Sequenze per Luciano 
Berio, Ricordi, Milano. 
 
BERIO, Luciano (2013), Scritti sulla musica, a cura di Angela Ida De Benedictis, 
Einaudi, Torino. 
 
BEYKOZ, Başak (13 Ocak - 9 Şubat 2016), “Yeni Yıl Armağanımız Olsun”, 
Cortázar’ın Takipçi’si üzerine bir değerlendirme, Birgün Gazetesi Kitap Eki. 
 
BOULEZ, Pierre (1991), “Schoenberg is Dead”, Stocktakings from an 
Apprenticeship, çev. Stephen Walsh, Clarendon Press. 
 
BRECHT, Bertolt (1972), Halkın Ekmeği, çev. A. Kadir - A. Bezirci, Say Yayınları, 
Ankara. 
 
BRECHT, Bertolt (1977), Sosyalizm İçin Yazılar, çev. Mehmet Tim, Günebakan 
Yayınları, İstanbul. 
 
BRECHT, Bertolt (1984), Galileo Galilei, çev. Adalet Cimcoz - Teoman Aktürel - 
Genco Erkal, Dostlar Tiyatrosu Yayınları, İstanbul. 
 
BRECHT, Bertolt (1992), Seçme Şiirler, çev. A. Kadir - Gülen Aktaş, Yön Yayıncılık, 
İstanbul. 
 
BRECHT, Bertolt (2012), Ben Bertolt Brecht: Müzikli Gösteri, uyar. ve yön. Genco 
Erkal, İstanbul. 
 
BRECHT, Bertolt (2016), “Georg Lukács’a Karşı”, Estetik ve Politika: Realizm-
Modernizm Çatışması, çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, İletişim 
Yayınları, İstanbul. 
 
BUĞDAYCI, Necmi (2015), “Fizikten Sinirbilime Uzay ve Zamanın Doğası”, Bilim 
ve Gelecek, Sayı 142, İstanbul. 
 
BÜRGER, Peter (2003), Avangard Kuramı, çev. Erol Özbek, İletişim, İstanbul. 
 
CAGE, John (2011), Seçme Yazılar, haz. ve çev. Semih Fırıncıoğlu, Pan Yayıncılık, 
İstanbul. 



	
  

	
  

269	
  

 
CANAN, Sinan (2016), Kimsenin Bilemeyeceği Şeyler: Bize, Bilime, İnanca ve 
Kaosa Dair “Fraktal” Düşünceler, Tuti Kitap, İstanbul. 
 
CANKOÇAK, Kerem (2015), “Kuantum Fiziğine Giriş”, Bilim ve Gelecek, Sayı 135, 
İstanbul. 
 
CANKOÇAK, Kerem (2015), “Kuantum ile Kütleçekimi Bir Birleştirsek...”, Bilim 
ve Gelecek, Sayı 133, İstanbul. 
 
CANKOÇAK, Kerem (2019), “‘Fiziğin Ötesi’ Var mı?”, Bilim ve Gelecek, Sayı 183, 
İstanbul. 
 
CANSEVER, Edip (2019), Çağrılmayan Yakup, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 
 
COHN, Dorrit (2006), Şeffaf Zihinler: Kurmaca Eserlerde Bilincin Sunumu, çev. 
Ferit Burak Aydar, Metis, İstanbul. 
 
COOK, Nicholas (1999), Müziğin ABC’si, çev. Turan Doğan, Kabalcı Yayınevi, 
İstanbul. 
 
COPE, David (2000), “Integration”, New Directions in Music, Waveland Press, 
Illinois. 
 
COPLAND, Aaron (2015), Yeni Müzik (1900-1960), çev. Ali Cenk Gedik, Yazılama 
Yayınevi, İstanbul. 
 
CORTÁZAR, Julio (2009), Seksek, çev. Necla Işık, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 
 
CÖMERT, Bedreddin (2011), “Kuramsal Açıdan Çeviri Sorunu”, Yeni, Sayı 4, 
İstanbul. 
 
CRESTI, Renzo (2005), “Luciano Berio, musica onnivora”, 
http://www.renzocresti.com /dettagli.php?quale=3&quale_dettaglio=16. 
 
Cumhuriyet Gazetesi Kültür Servisi (5 Ocak 2016), “Buon Compleanno Umberto 
Eco!”, Cumhuriyet Gazetesi. 
 
ÇOLAK, Veysel (2015), Edip Cansever’de Şairin Kanı, İkaros Yayınları, İstanbul. 
 
DİRLİKYAPAN, Devrim (2013), Ölümü Gömdüm, Geliyorum: Edip Cansever 
Şiirinde Varolma Biçimleri, Metis Yayınları, İstanbul. 
 
D’IORIO, Paolo (2015), “Cenova’nın Çanları ve Nietzsche’nin Epifanileri”, 
Nietzsche’nin Sorrento Yolculuğu, çev. Burcu Bilgiç, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları, İstanbul. 
 



	
  

	
  

270	
  

DOATI, Roberto (1992), “Il Caso Filtrato: Scambi di Henri Pousseur”, I Quaderni 
della Civica Scuola di Musica, No 21-22, Milano. 
 
DOATI, Roberto (1993), “Guida all’ascolto di Visage di Luciano Berio”, Musica 
elettroacustica: Dispensa per il corso di musica elettronica, Conservatorio di Musica 
“Giuseppe Verdi” di Milano. 
 
ECO, Umberto (1962), Opera aperta: Forma e indeterminazione nelle poetiche 
contemporanee, Bompiani, Milano. 
 
ECO, Umberto (1991), “Introduzione a Passaggio”, Luciano Berio: Passaggio - 
Visage (CD Kitapçığı), Ricordi.  
 
ECO, Umberto (2001), Açık Yapıt, çev. Pınar Savaş, Can Yayınları, İstanbul. 
 
ECO, Umberto (2012), “Those Studio Days”, Musikblätter 4, Universal Edition, 
Viyana. 
 
ECO, Umberto (2016), Açık Yapıt, çev. Tolga Esmer, Can Yayınları, İstanbul. 
 
ECO, Umberto (2017), Tez Nasıl Yazılır?, çev. Betül Parlak, Can Yayınları, İstanbul. 
 
EISENSTEIN, Sergey M. (1985), “Başarı”, Film Biçimi, çev. Nijat Özön, Payel 
Yayınevi, İstanbul. 
 
EISLER, Hanns - BRECHT, Bertolt vd. (2006), Müzik Üzerine Tartışmalar 
(Derleme), haz. Yılmaz Onay - Tonguç Ok - vd. 
 
EKİCİ, Armağan (2017), “Joyce’un Üslupları”, Notos, Sayı 64, İstanbul. 
 
ELLMANN, Richard (2017), “Joyce’un Keşfi Sıradanın Sıra Dışı Olduğudur”, çev. 
Zafer Avşar, Notos, Sayı 64, İstanbul. 
 
ERDOST, Muzaffer İlhan (2015), “İkinci Yeni”, Bilim ve Ütopya, Sayı 257, İstanbul. 
 
EYÜBOĞLU, İsmet Zeki (2017), “Lucretius ve Varlığın Yapısı: Evren ve Varlık 
Yaratılmadı”, Bilim ve Gelecek, Sayı 156, İstanbul. 
 
FIRAT, Ertuğrul Oğuz (2016), Çağdaş Küğ Tarihi İçin İmler - 3, yayınlanmamış 
kitap, Ankara. 
 
GERMANER, Semra (1996), 1960 Sonrasında Sanat, Kabalcı, İstanbul. 
 
GRIFFITHS, Paul (1995), “Europe 4: Mobile Form, 1956-1962”, Modern Music and 
After: Directions since 1945, Oxford University Press, New York. 
 
GÜNER, Kağan (2017), “Modernizm, Avangard ve Ekim Devrimi”, Bilim ve 
Gelecek, Sayı 165, İstanbul. 



	
  

	
  

271	
  

 
GÜNGÖR, Feyza Şule (2015), “Marcel Proust’un Kayıp Zamanın İzinde Adlı 
Romanında Belleğin Kurgulayıcı Rolü Üzerine Bir Değerlendirme”, Ankara 
Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, Sayı 55, Ankara. 
 
GÜRKAN, Gülce Özen (2008), Elektronik Müzikte Metin Organizasyonuna 
Semiyotik Yaklaşımlar, yayınlanmamış yüksek lisans tezi, YTÜ Sanat ve Tasarım 
Fakültesi, İstanbul. 
 
GÜRLE, Meltem (2017), “İthaka: Ulysses’i Eve Dönüş Hikâyesi Olarak Okumak”, 
Notos, Sayı 64, İstanbul. 
 
HATİPOĞLU, Gülden (2017), “Joyce’un Bitmemiş Cümleleri”, Notos, Sayı 64, 
İstanbul. 
 
HELVACIOĞLU, Ender (2017), “Moderniteden Geri Dönüş Mümkün mü?”, Bilim 
ve Gelecek, Sayı 156, İstanbul. 
 
HELVACIOĞLU, Ender (2019), “Bilim İnsanı ve Sınıf Bilinci”, Bilim ve Gelecek, 
Sayı 186, İstanbul. 
 
İLYASOĞLU, Evin (2011), İlhan Usmanbaş: Ölümsüz Deniz Taşlarıydı, Yapı Kredi 
Yayınları, İstanbul. 
 
İNCE, Özdemir (2015), “İkinci Yeni ve İmgenin Serüveni”, Bilim ve Ütopya, Sayı 
257, İstanbul. 
 
İŞERİ, Kâmil (1999), “‘Karanlık Kadın Maiko’ Adlı Şiirin Çokanlamlılık 
Açısından İncelenmesi”, Çağdaş Türk Dili, Cilt 12, Sayı 136, İstanbul. 
 
JAMESON, Fredric (2016), “Sonuç Niyetine Düşünceler”, Estetik ve Politika: 
Realizm-Modernizm Çatışması, çev. Elçin Gen - Taciser Belge - Bülent Aksoy, 
İletişim Yayınları, İstanbul. 
 
JOYCE, James (1994), Sanatçının Bir Genç Adam Olarak Portresi, Çev. Murat 
Belge, İletişim Yayınları. 
 
JOYCE, James (1996), Epiphanies / Anıklıklar, Çev. Levent Kavaş, Altıkırkbeş 
Yayın, İstanbul. 
 
JOYCE, James (2013), Ulysses, Çev. Nevzat Erkmen, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 
 
JOYCE, James (2014), Oda Müziği: Bütün Şiirleri, çev. Osman Çakmakçı, Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 
 
JOYCE, James (2016), Finneganın Vahı, çev. Umur Çelikyay, Aylak Adam 
Yayıncılık, İstanbul. 
 



	
  

	
  

272	
  

JOYCE, James (2017), Kahraman Stephen, çev. Merve Tokmakçıoğlu, Aylak Adam 
Yayıncılık, İstanbul. 
 
KAHRAMAN, Ekrem (2015), “İkinci Yeni Bir Akım mı? Yeni Bir Dil ve Söylem 
Arayışı mı?”, Bilim ve Ütopya, Sayı 257, İstanbul. 
 
KARYILDIZ, Nesrin - KANDAZ, Ali (2019), “Genco Erkal ile Söyleşi”, Mikrop, 
Sayı 7, İstanbul. 
 
KEARNEY, Richard (2009), “In The Text: Joyce, Proust, Woolf”, Anatheism, 
Columbia University Press. 
 
KINIKOĞLU, Çağrı (2017), “Ekim’den Sinemaya, Devrim’den Çözülüşe: Bir 
Sergiden Tablolar”, 100. Yılında Büyük Ekim Devrimi, Yazılama Yayınevi, 
İstanbul. 
 
KIBERD, Declan (2017), “Ulysses ve Biz”, çev. Oğuz Tecimen, Notos, Sayı 64, 
İstanbul. 
 
KORUR, Filiz (2015), “Labirent Yolcusu”, KafkaOkur, Sayı 4, İstanbul. 
 
KOSTKA, Stefan - PAYNE, Dorothy (2004), “Chapter 5: Principles of Voice 
Leading”, Tonal Harmony, McGraw-Hill, ABD. 
 
KÜTAHYALI, Önder (1981), Çağdaş Müzik Tarihi, Varol Matbaası, Ankara. 
 
LUCRETIUS, “Hiçten Hiçbir Şey Yaratılamaz Tanrısal Güçle”, çev. Tomris ve 
Turgut Uyar, Bilim ve Gelecek, Sayı 156, İstanbul. 
 
MACCABE, Colin (2017), “Finnegans Wake’e Bir Giriş”, çev. Nâzım Çapkın, Notos, 
Sayı 64. 
 
MACHADO, Antonio (2016), Granada’ya Doğru, Çev. Tozan Alkan, Sözcükler, 
İstanbul. 
 
MACHADO, Antonio (2017), Kastilya Kırları, çev. Ayşe Nihal Akbulut, Ayrıntı 
Yayınları, İstanbul. 
 
MANAV, Özkan (2012), “İlhan Usmanbaş, 3. Senfoni, II. bölüm [kesit]”, Müzikte 
Alımlama, Pan Yayıncılık, İstanbul. 
 
MARX, Karl (2004), Kapital, 1. Cilt, çev. Alaattin Bilgi, Sol Yayınları, Ankara. 
 
MARX, Karl (2014), Sevilen Bir İnsan Yapmalısın Kendini, der. ve çev. Yavuz 
Yayla, Alakarga Yayıncılık, İstanbul. 
 
MASARACI, Kâmil (12 Şubat 2017), “Çizgilik”, Cumhuriyet Gazetesi. 
 



	
  

	
  

273	
  

MESCİ, Ayşe Emel (3 Nisan 2017), “Her Gecenin Bir Sabahı”, Cumhuriyet Gazetesi. 
 
MORGAN, Robert P. (1991), “The New Pluralism”, Twentieth-Century Music, W. 
W. Norton & Company. 
 
MUSOĞLU, Erdal (2019), “Evrenimizle İlgili Akıllara Durgunluk Verici Bilgiler”, 
Herkese Bilim Teknoloji, Sayı 170, İstanbul. 
 
MUSSER, George (2015), “Evren Rastlantısal mı?”, çev. Servan Kutlucan, Bilim ve 
Gelecek, Sayı 140, İstanbul. 
 
MÜFETTİŞOĞLU, Murat (16 Ekim 2016), “Beşer İsterse Şaşmaz”, Birgün Gazetesi 
Pazar Eki. 
 
NATALI, Ilaria (2011), “The Portrait of James Joyce's Epiphanies as a Source 
Text”, Humanicus, Issue 6. 
 
NEMUTLU, Mehmet (2012), “Biçim ve Yapı”, Müzikte Alımlama, Pan Yayıncılık, 
İstanbul. 
 
NEMUTLU, Mehmet (2017), “Kuşların Messiaen’ı, Surdinlerin Necatigil’i”, 
Heptameron: Ku Ku Ku Ku ya da Şehir Düşerken Meleklerin Cinsiyeti Üzre 
Tartışmaya Dair, haz. Enis Batur, Kırmızı Kedi Yayınevi, İstanbul. 
 
NEMUTLU, Mehmet (2018), “Bırakdım açık”, Aç Yazı, Sayı 8, İstanbul. 
 
NEZİR, Seyyit (2015), “İkinci Yeni Kanonu ve Çağdaş Özne”, Bilim ve Ütopya, Sayı 
257, İstanbul. 
 
OSMOND-SMITH, David (1985), Playing on Words: a Guide to Luciano Berio’s 
Sinfonia, Royal Musical Association, Londra. 
 
OSMOND-SMITH, David (1991), Berio, Oxford University Press. 
 
ÖZATALAY, Yiğit (2011), Ristrutturazione del materiale preesistente in 
composizione musicale, yayınlanmamış yüksek lisans tezi, Conservatorio di Musica 
“Giuseppe Verdi” di Milano. 
 
ÖZATALAY, Yiğit (2011), “Un paragone sotto 5 titoli tra Thema (1958) e Visage 
(1961) di L. Berio”, yayınlanmamış deneme, Conservatorio di Musica “Giuseppe 
Verdi” di Milano. 
 
ÖZATALAY, Yiğit (2012), “Ben Kurt Weill”, Andante, Sayı 69, İstanbul. 
 
ÖZBEK, Levent (2018), “Rastgelelik Nedir?”, Bilim ve Gelecek, Sayı 178, İstanbul. 
 
ÖZÜDOĞRU, Özgür Can (13 Şubat 2016), “Yeni Fiziğin İnşası Yolunda Bir Adım”, 
Birgün Gazetesi. 



	
  

	
  

274	
  

 
ÖZÜDOĞRU, Özgür Can (2018), “Aristoteles Fiziğine Son Darbeler: Galileo’nun 
Düşünce Deneyleri”, Bilim ve Gelecek, Sayı 171, İstanbul. 
 
PAPAGEORGIOU, Dimitri (24 Nisan 2019), “The Reconstructive Nature of 
Memory as a Compositional Model” (Seminer), İstanbul Bilgi Üniversitesi Müzik 
Bölümü Seminerleri. 
 
PEKÜNLÜ, Rennan (2009), “Darwin’de Mekanistik, Bütünselci ve Diyalektik 
Materyalizm”, Cumhuriyet Bilim Teknik, Sayı 1169, İstanbul. 
 
PERL, Jed (2017), Calder: The Conquest of Time, Alfred A. Knopf, New York. 
 
POWELL, Corey S. (2016), “Küçük ile Büyüğün Savaşı: Kuantum Mekaniği Genel 
Göreliliğe Karşı”, çev. Hakan Sert, Bilim ve Gelecek, Sayı 143, İstanbul. 
 
PRIORE, Irna (2007), “Vestiges of Twelve-Tone Practice as Compositional Process 
in Berio’s Sequenza I for Solo Flute”, Sequanza Series: Essays on Performance, 
Composition and Analysis, ed. J. Halfyard - D. Osmond-Smith, Birmingham. 
 
PROUST, Marcel (1996), Çiçek Açmış Genç Kızların Gölgesinde, çev. Roza 
Hakmen, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 
 
PROUST, Marcel (2015), Yakalanan Zaman, çev. Roza Hakmen, Yapı Kredi 
Yayınları, İstanbul. 
 
REYHANİ, Nebil (2019), “Kozmolojinin Yeni Problemi: Ölçme Hatası mı, Yoksa 
Yeni Bir Fiziğin Habercisi mi?”, Bilim ve Gelecek, Sayı 185, İstanbul. 
 
RUSSOLO, L. - PRATELLA, F. B. (2017), Gürültü Sanatı: Müziğin Fütürist 
Makineler Tarafından Yıkımı, çev. Cemal Topcu, SUB Yayım, İstanbul. 
 
SALZMAN, Eric (1988), Twentieth-Century Music: An Introduction, Prentice Hall, 
New Jersey. 
 
SARPKAYA, Doğuş (28 Temmuz 2016), “Tutunamayanlar Devrimci Bir 
Kahkahadır”, Meltem Gürle ile söyleşi, Birgün Gazetesi.  
 
SARTRE, Jean-Paul (1964), “Bir Uzun, Acı, Tatlı Çılgınlık”, çevirmen bilgisi 
verilmemiş, Yeni Dergi, Sayı 1, De Yayınevi, İstanbul. 
 
SIMON, Claude (1964), “Kimin İçin Yazıyor Öyleyse Sartre?”, çevirmen bilgisi 
verilmemiş, Yeni Dergi, Sayı 1, De Yayınevi, İstanbul. 
 
SIMON, Claude (2016), Tramvay, çev. Samih Rifat, Sel Yayıncılık, İstanbul. 
 
SIMON, Claude (2018), Nobel Konuşması, çev. Orçun Türkay, Kırmızı Kedi 
Yayınevi, İstanbul. 



	
  

	
  

275	
  

 
SIMON, Claude (2019), Flandra Yolu, çev. Sündüz Öztürk Kasar, Sel Yayıncılık, 
İstanbul. 
 
SÜREYA, Cemal (2000), Sevda Sözleri, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 
 
ŞAŞMAZ, Evrim (28 Ekim 2016), “Düzensizlik, Yaşamın Kaynağı”, Aydınlık 
Gazetesi Kitap Eki. 
 
ŞEKER, Mehmet Emin (2019), “Hans Reichenbach’da Nedensellik Sorunu”, Bilim 
ve Gelecek, Sayı 185, İstanbul. 
 
TANPINAR, Ahmet Hamdi (2009), Bütün Şiirleri, Dergâh Yayınları, İstanbul. 
 
TARHAN, Nevzat (2017), “Stresi Yenmek, Yönetmekle Mümkün!”, Skylife, Sayı 
404, İstanbul. 
 
TİMUÇİN, Afşar (1979), Nâzım Hikmet’in Şiiri, Alaz Yayınları, İstanbul. 
 
TİMUÇİN, Afşar (2003), Estetik, Bulut Yayınları, İstanbul. 
 
TINDALL, William York (2017), “Daedalus”, çev. Armağan Ekici, Notos, Sayı 64, 
İstanbul. 
 
TOIBIN, Colm (2017), “Joyce’un Dublin’i: Hayalciler ve Fırsatçılar Şehri”, Notos, 
çev. Tülin Er, Sayı 64, İstanbul. 
 
TOPTAŞ, Hasan Ali (2017), “Her Zaman Söylerim, Bir Cümle Yazmak Aynı 
Zamanda Beste Yapmaktır”, Notos, Sayı 71, İstanbul. 
 
TORRISI, Rosina (1992), “Fontana Mix: Il Gioco del Caso”, I Quaderni della Civica 
Scuola di Musica, No 21-22, Milano.  
 
TÜRKMEN, Onur (2015) “İlhan Usmanbaş’ın Müziğine Merkez Kavramı 
Bağlamında Bir Bakış”, Perpetuum Mobile: İlhan Usmanbaş’ın Yapıtı, ed. Aykut 
Köksal - Mehmet Nemutlu - Kıvılcım Yıldız Şenürkmez, Pan Yayıncılık, İstanbul. 
 
TÜZÜN, Tolga (2017) “Hem Söz Hem Ses”, Heptameron: Ku Ku Ku Ku ya da 
Şehir Düşerken Meleklerin Cinsiyeti Üzre Tartışmaya Dair, haz. Enis Batur, 
Kırmızı Kedi Yayınevi, İstanbul. 
 
ULUIRMAK, Ülkü (2016), Edip’in Lastik Topu, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 
 
ÜLKÜ, Metin (2015), “Açıklık Bağlamında Besteci ve Yorumcu İlişkisi”, 
Perpetuum Mobile: İlhan Usmanbaş’ın Yapıtı, ed. Aykut Köksal - Mehmet Nemutlu 
- Kıvılcım Yıldız Şenürkmez, Pan Yayıncılık, İstanbul. 
 



	
  

	
  

276	
  

YAYALAR, Tolga - YÜCEER, Ece Merve (2015), “Özgürlüklerin Sınırlarında: 
Usmanbaş’ın Müziğinde Açıklık Kavramı”, Perpetuum Mobile: İlhan 
Usmanbaş’ın Yapıtı, ed. Aykut Köksal - Mehmet Nemutlu - Kıvılcım Yıldız 
Şenürkmez, Pan Yayıncılık, İstanbul. 
 
YENİAY, Müesser (2015), “Şiir Özerkliği: Necatigil’den İkinci Yeni’ye”, Bilim ve 
Ütopya, Sayı 257, İstanbul. 
 

YÜKSEL, Ayşegül (28 Kasım 2017), “Melih Cevdet Anday Bizimle...”, Cumhuriyet 
Gazetesi. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
  

	
  

277	
  

6. ÖZGEÇMİŞ 

 

1985’te Isparta’da doğdu. Burada başladığı piyano çalışmalarını İzmir’de Turgut 

Aldemir ve Zafer Çebi’yle sürdürdü. İstanbul Bilgi Üniversitesi Müzik Bölümü’nde 

Selen Gülün ve Onur Türkmen’le teori ve kompozisyon, Gülün ve Tuna Ötenel’le caz 

piyano çalıştı. 2006-2007 öğretim yılı boyunca Krakow Müzik Akademisi’nde 

Wojciech Widlak ve Wojciech Zych’ten kompozisyon dersleri aldı. İki yıl süreyle Bilgi 

Müzik’te araştırma görevlisi olarak çalıştı, Michael Ellison’ın asistanlığını yaptı. 2009 

yılında İstanbul Bilgi Üniversitesi’nin sağladığı bursla İtalya’ya giderek Milano 

Konservatuarı’nda Alessandro Solbiati’yle kompozisyon yüksek lisans eğitimini 

tamamladı. 2011’de Türkiye’ye döndü, Genco Erkal’ın yönetip oynadığı Ben Bertolt 

Brecht oyununda piyanist olarak sahne almaya başladı. 2013’te başladığı sanatta 

yeterlik çalışmalarını Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Kompozisyon 

Bölümü’nde Özkan Manav gözetiminde sürdürdü. İstanbul Bilgi Üniversitesi Müzik 

Bölümü’nde tam zamanlı öğretim görevlisi olarak çalışmakta olan Özatalay, çağdaş 

akustik müzik alanındaki beste çalışmalarının yanı sıra Dostlar Tiyatrosu’nun 

Yaşamaya Dair ve Merhaba adlı oyunlarında müzik direktörü ve piyanist olarak sahne 

almaktadır. Mustafa Kemal Emirel ile oluşturduğu davul-piyano ikilisi Yürüyen 

Merdiven’le Çınar, Güneş ve Bir Deli (2017) ve Yok mu, Var (2018) albümlerini 

yayınlamıştır. 

 


	Yiğit Özatalay tez giriş
	Yiğit Özatalay tez gövde

