
T.C.  

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TE’VÎLÂTÜ’L-KUR’ÂN’DA CENNET HAYATI 

 

 

 

 

Khalil DADAEV 

 

17810601178 

 

 

YÜKSEK LİSANS 

 

 

 

DANIŞMAN: 

 

Dr. Öğr. Üyesi Ayşe Betül ORUÇ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KONYA-2020 



 







  

iv 
 

ÖZET 

 

Bu çalıĢmada müminlerin son derece arzu ettikleri ve inanç esaslarından biri olan cennet 

hayatının, itikatta mezhep imamı olan Ebû Mansûr el- Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı 

eserinde cennet hayatı ile ilgili âyetlere getirdiği yorumlar değerlendirilmiĢtir. ÇalıĢma iki 

bölümden ibaret olup, birinci bölümünde Mâtürîdî‟nin hayatı, eserleri ve ilmi Ģahsiyeti 

hakkında bilgi verilmiĢtir. Ġkinci bölümde ise Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserinde 

cennet hayatı ile ilgi yorumları ve muhtelif mezheplere verdiği cevaplar ele alınmıĢtır. 

Kur‟ân-ı Kerîm ve hadîslerde sonsuz mutluluk yurdu olarak zikredilen cennet hayatı, 

dereceleri ve içindeki nimetleri, insanların dünya hayatındaki ihlas, takvâ ve amellerine göre 

mükâfatlandırılacağı haber verilmiĢtir. Kur‟ân‟da cennet hayatı ile ilgili haber verilen 

âyetlerin yorumunda Ġslâm âlimleri muhtelif görüĢlerini beyan etmiĢtir. Bir taraftan aklı 

öncelik alarak âyetleri yorumlayan Mu„tezile mensupları, diğer taraftan naslardan baĢka delil 

kabul etmeyen ehl-i hadis taraftarları arasında Müslümanlar bu duruma çözüm yolu arayıĢı 

içinde olmuĢlardır. Kur‟ân-ı Kerîm‟i baĢtan sonuna kadar tefsîr eden Mâtürîdî bu iki zümre 

arasında orta yolu tercih etmiĢtir. Zira o,  nasları esas kabul etmekle birlikte aklî delillerle de 

görüĢünü teyit etmiĢ, hem tefsîr hem de te‟vîl yoluna girmiĢtir. Cennet hayatının 

mahiyetlerine dair haberler gayb âlemine mahsus olduğundan dolayı âyetlerin yorumunda son 

sözü söylemek imkânsızdır. Cennetteki kullarına verilecek mükâfatların gerçek mahiyetini 

bilen yalnız Allah‟tır. Bu sebeple olmalıdır ki takvâ sahibi olan Mâtürîdî âyetleri açıkladıktan 

sonra “Nihaî gerçeği bilen Allah‟tır.” cümlesine yer vermiĢtir.  

Anahtar Kelimeler: Te‟vîlât, Kur‟ân, Cennet Hayatı 

 

Ö
ğr
e
n
ci
n
in

 

Adı Soyadı   Khalil DADAEV 

Numarası 

 

  17810601178 

 
Ana Bilim / Bilim 

Dalı 

 Temel Ġslam Bilimleri / Tefsir 

Programı 

 Tezli Yüksek Lisans        X                
 

  Doktora  

Tez DanıĢmanı  Dr.Öğr. Üyesi AyĢe Betül ORUÇ 

 

Tezin Adı 
 TE‟VÎLÂTÜ‟L-KUR‟ÂN‟DA CENNET HAYATI 



  

v 
 

ABSTRACT 

 

This study evaluates the interpretations of the Divine Life, which is one of the principles 

of belief and which the believers desire, were described by Abu Mansur al - Maturidi, the 

imam of the faith, in his book Te'vilatü'l-Qur'an. The work consists of two parts, the first part 

of which provides information about Matüridi's life, works and scientific personality. In the 

second chapter, Maturidi's commentary on the life of paradise and his answers to various sects 

are discussed in his work titled Te'vilatü'l-Qur'an. 

In the Qur'an and the hadiths, the Paradise life, its degrees and its blessings, will be 

rewarded according to the righteousness, piety and deeds of the people in the life of the world. 

In the interpretation of the verses given in the Qur'an about the life of paradise, Islamic 

scholars have expressed various views. On the one hand, Muslims sought a solution to this 

situation among the members of the Mu„tazile who interpreted the verses by taking the 

priority of reason and on the other hand among the adherents of Ahl al-Hadith who did not 

accept any other evidence than Nas (Nas). Maturidi, who paraphrases the Qur'an from 

beginning to end, preferred the middle way between these two groups. This is because he 

accepted Nas (Nas) as the basis, but also confirmed his opinion with mental evidence, and 

entered both the way of Tafsir and Te'vil. It is impossible to say the last word in the 

interpretation of the verses because the news about the nature of the life of paradise is unique 

to the world of the unseen. God alone knows the true nature of the rewards that will be given 

to his servants in Paradise. For this reason, the God-fearing Maturidi, after explaining the 

verses, said, “it is God who knows the ultimate truth."he has given his sentence. 

 

 KEYWORDS: Te'vilat, Quran, Heavenly Life. 

A
u

th
o

r’
s 

Name and Surname  Khalil DADAEV 

 Student Number 

 

 17810601178 

 
 Department 

 Basic Ġslamic Sciences / Tafsir 

 Study Programme 

 Master‟s Degree (M.A.)        X 
 

 Doctoral Degree (Ph.D.)  

 Supervisor  Lec. Dr. AyĢe Betül ORUÇ 

 Title of the 

Thesis/Dissertation 

 

 PARADISE LIFE IN TE‟VILAT‟L-QUR‟AN 

 



  

vi 
 

İÇİNDEKİLER 

YÜKSEK LİSANS TEZ KABUL FORMU .................................................................... ii 

BİLİMSEL ETİK SAYFASI ........................................................................................... iii 

ÖZET ................................................................................................................................ iv 

ABSTRACT ........................................................................................................................ v 

KISALTMALAR ........................................................................................................... viii 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................. ix 

GİRİŞ .................................................................................................................................. 1 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE AMACI .................................................................................. 1 

2. ARAŞTIRMANIN KAPSAMI .................................................................................................. 2 

3. CENNET İLE İLGİLİ LİTERATÜR ÇALIŞMALARI ...................................................................... 2 

BİRİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................. 3 

MÂTÜRÎDÎ’NİN HAYATI, İLMİ ŞAHSİYETİ VE ESERLERİ................................. 3 

1. MÂTÜRÎDÎ’NİN HAYATI ....................................................................................................... 3 

2. MÂTÜRÎDÎ’NİN ESERLERİ .................................................................................................... 6 

2.1. Mâtürîdî’nin Günümüzde Mevcut Eserleri ................................................................. 6 

2.2. Mâtürîdî’ye Nispet Edilen Diğer Eserler ..................................................................... 8 

2.3. Mâtürîdî’ye Nispet Edildiği Halde Ona Ait Olmayan Eserler....................................... 9 

3. MÂTÜRÎDÎ’NİN SİYASİ VE İLMİ ÇEVRESİ .............................................................................. 9 

3.1. Mâtürîdî’nin Hocaları ................................................................................................ 11 

3.2. Mâtürîdî’nin Talebeleri ............................................................................................. 13 

3.3. Mâtürîdî’nin Kelam İlmindeki Yeri ............................................................................ 13 

3.4. Mâtürîdî’nin Tasavvuf İlmindeki Yeri ........................................................................ 14 

3.5. Mâtürîdî’nin Tefsîr İlmindeki Yeri ............................................................................. 15 

3.6. Mâtürîdî’nin Hadîs İlmindeki Yeri ............................................................................. 16 

3.7. Mâtürîdî’nin Fıkıh Usûlü ve Fıkıh İlmindeki Yeri ....................................................... 17 

4. MÂTÜRÎDÎ’NİN TE’VÎLÂTÜ’L-KUR’ÂN ADLI TEFSÎRİ ........................................................... 17 

4.1. Özellikleri .................................................................................................................. 17 



  

vii 
 

4.2. Te’vîl Tefsîr Ayrımı .................................................................................................... 19 

4.3. Te’vîlât’ül-Kur’ân’ın Rivâyet Yönü ............................................................................ 23 

4.4. Te’vîlât’ül-Kur’ân’ın Dirâyet Yönü ............................................................................. 23 

İKİNCİ BÖLÜM .............................................................................................................. 25 

KUR’ÂN VE TE’VİLÂT’TA CENNET HAYATI ....................................................... 25 

1. CENNETİN SÖZLÜK VE ISTILAH ANLAMLARI ..................................................................... 25 

1.1. Cennetin Sözlük Anlamı ............................................................................................ 25 

1.2. Cennetin Istılah Anlamı............................................................................................. 27 

2. TE’VİLÂT’TA CENNET HAYATI ............................................................................................ 28 

2.1. Mâtürîdî’ye Göre Cennetin İsimleri .......................................................................... 28 

2.2. Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Yeri ve Halen Yaratılmışlığı ........................................... 42 

2.3. Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Ebediliği ........................................................................ 47 

2.4. Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Nimetleri ....................................................................... 49 

2.5. Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Nehirleri ve İçecekleri ................................................... 53 

2.6. Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Ağaçları, Meyveleri ve Gölgesi ..................................... 66 

2.7. Mâtürîdî’ye Göre Cennetliklerin Süslenmesi ve Giyimleri ........................................ 69 

2.8. Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Alanı ve Büyüklüğü ....................................................... 70 

2.9. Mâtürîdî’ye Göre Cennette Allah’ın Görülmesi Meselesi ......................................... 72 

3. MÂTÜRÎDÎ’YE GÖRE CENNETİN SAKİNLERİ ....................................................................... 78 

3.1. Hûriler ....................................................................................................................... 78 

3.2. Gilmânlar .................................................................................................................. 84 

3.3 Vildânlar ............................................................................................................................ 85 

3.4. Melekler .................................................................................................................... 86 

3.5. Cinler ......................................................................................................................... 92 

4. MÂTÜRÎDÎ’YE GÖRE EHL-İ KİTÂB’IN CENNETE GİRMESİ ................................................... 98 

SONUÇ ........................................................................................................................... 101 

BİBLİYOGRAFYA ....................................................................................................... 103 

 



  

viii 
 

KISALTMALAR 

 

a.mlf.     : Aynı Müellif 

(a.s.)     : Aleyhi‟s-selâm 

b.      : ibn (oğlu) 

b.y.     : Bab yok 

Bkz.     : Bakınız 

cev.     : Ceviri 

haz.        : Hazırlayan 

Hz.     : Hazreti 

Ktp.     : Kütüphanesi 

md.        : Maddesi 

nr.      : Numarası 

nĢr.     : NeĢreden 

öl.        : Ölümü 

(r.a.)      : Radiyallâhu Anhu /Anha 

(s.a.v.)     : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

thk.     : Tahkik eden 

ts.      : Tarihsiz 

ty.      : Tarihsiz Yersiz 

v. b.       : Ve BaĢkası 

v. s.      : Vesaire 

v.d.       : Ve Diğeri 

y.y.      : Yayın yok 

 

 



  

ix 
 

ÖNSÖZ 

Bizleri yoktan var eden, en güzel biçimde Ģekil veren, çeĢitli nimetlerini bizlere lütfeden 

Allah Teâlâ‟ya hamd olsun. Ümmetinin saadetine düĢkün olan âlemlere rahmet olarak 

gönderilen Allah‟ın sevgili kulu ve elçisi Hz. Muhammed‟e salât ve selam olsun. 

Ġnsan varlığının bidayetinden kıyamete kadar Yüce Allah insanların dünyada ve ahirette 

huzurlu bir hayat geçirmesi için kendi mesajını elçileri vasıtasıyla göndermiĢtir. Allah‟ın 

gönderdiği âyetlere ve elçilerine iman edip, hayatını O‟nun emirleri doğrultusunda yaĢayan 

kulları için âhirette insanoğlunun zevk alacağı, çeĢitli nimetlerle dolu sonsuz bir hayatı yani 

cenneti vadetmiĢtir. Aksi takdirde O‟nun âyetlerini ve elçilerini inkâr edip, O‟nun emirleri 

doğrultusunda hayatını sürdürmeyen kullarına da çetin bir azap yeri olan cehennem hayatının 

olduğunu haber vermiĢtir.  

Kur‟ân‟ın nüzulünden bu yana onun açıklanmasına ihtiyaç duyulmuĢ ve onu ilk 

açıklayıp insanlara tebliğ eden Hz. Peygamber olmuĢtur. Onun vefatından sonra ise 

müminlerin çoğalması, insanoğlunun geliĢmesi, çeĢitli bid„at ehlinin zuhuru ve birçok 

ihtiyaçlar sebebiyle diğer ilim dallarıyla birlikte Kur‟ân‟ın tefsîr ve te‟vîl ilmine ihtiyaç 

duyulmuĢtur. Söz konusu ihtiyaçlara cevap arayan Ġmâm Mâtürîdî, kendi dönemindeki bid„at 

ehlinin Ehl-i Sünnet itikadına aykırı olan mezhep ve fırkaların görüĢlerine naklî ve aklî 

delillerle cevap vermiĢtir.  

Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserinde âyetlere anlam verirken tefsîr ve te‟vîl 

konuları baĢta olmak üzere kelam, fıkıh, fıkıh usûlü, hadis ve mezhepler tarihi konuları da yer 

almaktadır. Tezimizde ele aldığımız Te‟vîlât‟ül-Kur‟ân‟da Cennet Hayatı adlı çalıĢmamızda 

Mâtürîdî‟nin cennet hayatı ile ilgili âyetlere verdiği anlamları inceleyeceğiz.  

ÇalıĢmamız giriĢ ve iki bölümden ibarettir. GiriĢ kısmında araĢtırmanın konusu, amacı, 

kapsamı ve tezimizle ilgili literatür çalıĢmaları ele alınacaktır. Birinci bölümde; Mâtürîdî‟nin 

hayatı, eserleri, siyasi ve ilmi Ģahsiyeti ve Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı tefsîri baĢlıkları altında ilgili 

konulara değinilecektir. Ġkinci Bölümde ise; cennetin sözlük ve ıstılah anlamları, Te‟vîlât‟ta 

cennet hayatı, Mâtürîdî‟ye göre cennet hayatı ve Mâtürîdî‟ye göre ehl-i kitabın cennete 

girmesi baĢlıkları altında cennet hayatı ile ilgili ayetlerin açıklamalarını sunacağız. 

ÇalıĢmamızda baĢvuracağımız ilk kaynaklar Kur‟ân-ı Kerîm baĢta olmak üzere, 

sırasıyla sahih hadislerin yer aldığı kütüb-i sitte eserlerindeki rivayetler, tefsirlerde ilgili 

âyetlerle alakalı yer alan bilgiler,  konu ile ilgili klasik eserler, Mâtürîdî‟nin ve meĢhur 

öğrencilerinin eserlerindeki bilgiler olacaktır. 



  

x 
 

Bu çalıĢmamızda bana öncelik eden gereken yardımlarını esirgemeyen hocalarımız Dr. 

Öğr. Üyesi AyĢe Betül Oruç ve Prof. Dr. Ali Akpınar‟a derin muhabbet, saygı ve Ģükranlarımı 

arz ederim. 

  



  

1 
 

GİRİŞ 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE AMACI 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî‟nin yaĢadığı dönem, siyasi ve dini çekiĢmelerin en yoğun 

yaĢandığı dönemlerden biri olarak sayılmaktadır. Mâtürîdî‟nin yaĢadığı devirde ve vefatından 

sonraki devirlerde hatta günümüzde de, onun ilmi Ģahsiyetine ve fikirlerine hayranlık 

duyanlar ve karĢı çıkanlar olmuĢtur.  

Siyasetten uzak duran Mâtürîdî kendini daha çok ilmi faaliyetlerle meĢgul etmiĢtir. 

Muhalifleri tarafından Ģiddetli eleĢtirilere maruz kalmıĢ ve hayatı boyunca onlarla ilmi yönden 

mücadele etmiĢtir. Aynı anda Ġmam Azam Ebû Hanife‟nin görüĢlerini geliĢtirmiĢ ve 

sistemleĢtirmeye çalıĢmıĢtır. Ġslam düĢüncesinin geliĢmesinde ve Ehl-i Sünnet‟in büyüyerek 

her yöne dağılmasında Mâtürîdî‟nin rolü oldukça büyüktür. Bununla beraber Mâtürîdîlik 

çağımızda yaĢayan Müslümanların yarısının benimsediği bir mezhep olarak geniĢ bir kitleye 

hitap etmektedir.   

Mâtürîdî‟ye göre Allah insana faziletli olması ve iki dünya saadetine eriĢmesi için iki 

yol göstermiĢtir. Bunlardan birisi vahiy diğeri ise akıldır. O, muhataplarını ikna edebilmek 

için naklin yanı sıra akla ve ilme de büyük önem vermiĢtir. Müminler için son derece önemli 

olan cennet hayatını Mâtürîdî‟nin eserlerinden biri olan Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân-ı incelemek 

önemli gayelerimizden biridir. Mâtürîdî‟nin bu tefsîri gerek kendi yaĢadığı dönemde olsun 

gerekse çağımız açısından olsun Müslümanların karĢılaĢtığı sıkıntılardan kurtulmaları için 

Kur‟ân ve akıl yolunu önermesi çok dikkatimizi çekmiĢtir. Çünkü akıl ile vahiy kesinlikle 

çatıĢmaz, her ikisi de insana doğru bilgi verir ve insanı sonsuz mutluluğa eriĢmesini hedefler.  

 

 

 

 

 



  

2 
 

2. ARAŞTIRMANIN KAPSAMI 

Kendi döneminin en büyük âlimlerinden biri olan Ebû Mansûr el-Mâtürîdî günümüze 

kadar ıĢık saçtığı tefsîr çalıĢmasındaki cennet hayatı konusunu ele alacağız. ÇalıĢmamızdaki 

metot, giriĢ kısmında AraĢtırmanın konusu, amacı ve kapsamını hakkında bilgilere yer 

verilecektir. ÇalıĢma iki bölümden oluĢmaktadır.  

Birinci bölümde; Ebû Mansûr el-Mâtürîdî‟nin hayatı, eserleri ve ilmi Ģahsiyeti hakkında 

bilgi vereceğiz. Bunları incelerken eserleri hakkında günümüzde mevcut olan eserleri ve 

günümüze ulaĢmamıĢ olan eserlerini değerlendireceğiz. Mâtürîdî‟nin siyasi ve ilmi Ģahsiyeti 

baĢlığı altında onun hocaları ve talebeleri hakkında bilgi verdikten sonra onun kelam, 

tasavvuf, tefsîr, hadis ve fıkıh ilmindeki yerini konu edineceğiz. Ayrıca Mâtürîdî‟nin 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı tefsîrini incelerken eserin özellikleri, te‟vîl ve tefsîr yorumu, rivayet 

yönü ve dirayet yönü hakkında bilgi vereceğiz.  

Ġkinci bölümünde ise Kur‟ân ve Te‟vîlât‟ta cennet hayatı konusundan bahsedeceğiz. Bu 

konuyu ele alırken cennetin sözlük ve ıstılah anlamı hakkındaki bilgilere ve Mâtürîdî‟nin 

aktardığı rivâyetlere yer verilecektir. Te‟vîlât‟ta cennet hayatı baĢlığını ele alırken; cennetin 

isimleri, Mâtürîdî‟ye göre cennetin yeri ve halen yaratılmıĢlığı, cennetin ebediliği, cennetin 

nimetleri, cennetin nehirleri, cennetin Ģarabı, cennetin ağaçları, meyveleri ve gölgesi hakkında 

bilgileri sunacağız. Nitekim Mâtürîdî‟ye göre cennetin alanı, büyüklüğü ve ru‟yetullah konusu 

da bu baĢlık altında sunulacaktır. Nihayetinde ise Mâtürîdî‟ye göre cennetin sakinleri 

hakkında söz edilecektir. 

3. CENNET İLE İLGİLİ LİTERATÜR ÇALIŞMALARI 

AĢağıda sunduğumuz bilgiler cennet hayatı ile ilgili çalıĢmaların tümünü kapsamamakta 

olup, sadece okuyup bilgi edindiğimiz araĢtırmalardır. Bu çalıĢmalar herhangi bir tasnife tabi 

tutulmaksızın alfabetik olarak Ek I‟ de gösterilmiĢtir. Bununla birlikte ekte verdiğimiz cennet 

ile ilgili araĢtırmaların tümünü bu tezin oluĢturulmasında istifade edilmemiĢ, sadece belli baĢlı 

çalıĢmalardan yararlanılmıĢtır. 



  

3 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MÂTÜRÎDÎ’NİN HAYATI, İLMİ ŞAHSİYETİ VE ESERLERİ 

1. MÂTÜRÎDÎ’NİN HAYATI 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî‟nin asıl adı Muhammed, künyesi ise Ebû Mansûr‟dur. 

Mâverâünnehr‟de yer alan bugünkü Özbekistan sınırları içerisinde kalan Semerkant 

vilâyetinin Mâtürîd kasabasında doğmuĢtur. Doğduğu yere nispetle Mâtürîdî demiĢlerdir. Tam 

nesebi ise, Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd Ebû Mansûr el-Mâtürîdî‟dir. Zebîdî (öl. 

1205/1790), Ebû Mansûr‟un nispet edildiği yeri “el-Mâtürît” (انًبرشيذ) olarak zikretmektedir.
1
 

Ancak Leknevî (öl.1304/1886), bunun yanlıĢ olduğunu söyleyerek, doğrusunun  “el-Mâtürîd” 

.olduğunu belirtmiĢtir (انًبرشيذ)
2
 Yâkût el- Hamevî (öl. 626/1228) ise bu bölgenin ismini “el-

Mâtürîb” (انًبرشيت) Ģeklinde zikretmiĢtir.
3
 Kaynaklarda doğum tarihi ile ilgili kesin bir bilgi 

yoktur.  Ancak ilk hocalarından biri olan ve aynı anda kendi döneminin Rey Kadısı olan 

Muhammed b. Mukâtil er-Râzî‟nin 248/862 yılında vefat etmiĢ olduğuna dayanarak 

Mâtürîdî‟nin bu tarihten yaklaĢık beĢ on sene önce yani 240/854 yıllarında dünyaya gelmiĢ 

olabileceğini söylemiĢlerdir.
4
 Aynı tahminle yola çıkarak Mâtürîdî‟nin 230/844 senesinde 

dünyaya geldiğini söyleyenler de vardır.
5
 Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserini tahkik 

eden Ġbrahim Avazayn ve kardeĢi Seyyid Avazayn, Mâtürîdî‟nin Abbasîlerin onuncu Halîfesi 

Mütevekkil zamanında doğduğunu belirtmiĢlerdir. Bu da (232-247/846-861) yılına tekabül 

etmektedir.
6
 

Hayatı hakkında kaynaklarda çok az bilgiye rastlanan Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, 

Abbâsîler‟in merkezî otoritesinin oldukça zayıfladığı bir dönemde siyasî bakımdan hilâfete 

bağlı müstakil beyliklerden Sâmânoğulları‟nın Mâverâünnehir‟e hâkim oldukları devirde 

yaĢamıĢtır. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Hanefî Mezhebinin dördüncü kuĢak âlimlerinden biridir. 

Ġmam Ebû Hanîfe‟nin (öl. 150/767) öğrencisi olan Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî‟nin (öl. 

                                                           
1
 Ebü‟l-Feyd Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bigrâmî el-Hüseynî 

ez-Zebîdî,  Ġthâfü‟s-sâdeti‟l-müttakîn bi Ģerhi esrârı ihyâi ulûmmi‟d-din  (Kahire: 1311), 2/5. 
2
  Ebü‟l-Hasenât Muhammed Abdulhay b. Muhammed Abdilhahîm b. Muhammed Emînillâh es-Sihâlevî 

el-Leknevî, el-Fevâidü‟l-behiyye fî terâcimi‟l-Hanefiyye, nĢr. Muhammed Bedreddin Ebû Firâs (Kahire: 

1324),  195. 
3
 Ebû Abdillâh ġihâbüddîn Yâkut b. Abdillâh el-Hamevî el-Bağdâdî er-Rûmî, Mu‟cemü‟l-buldân, (Kahire: 

1323), 7/350. 
4
 Ebü‟l-Kâsım el-Kâmil el-Hüseyin b. Alî B. Hüseyin el-Mağribî, Ġmamu ehli‟s–sünneti ve‟l-cemaa ebû 

Mansûr el-Mâtürîdî ve arauhü‟l-kelâmiyye, (Kahire: 1985), 14.  
5
 Ahmet Ak, Büyük Türk Âlimi Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik, (Ġstanbul: 2008), 35.  

6
 Özen ġükrü, “Mâtürîdî”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi (Ġstanbul: TDV Yayınları, 2003), 

18/146. 



  

4 
 

189/805) öğrencisi Ebû Süleyman el-Cüzcânî,‟nin öğrencilerinin öğrencisidir.
7
 Mâtürîdî‟den 

bahseden kaynaklarda babası Muhammed ve dedesi Mahmûd‟un dıĢında aile fertlerinden 

bahsedilmemektedir. Mâtürîdî‟nin tefsîrinde bahsedildiği gibi Müslüman Türk geleneğinde, 

erkek çocuğu olmayanların Mansûr adında bir oğlu olması temennisiyle “Ebû Mansûr” 

künyesinin verildiğine dair beyanda bulunmasından hareketle erkek çocuğunun olmadığı 

sonucu çıkarılabilir. Sem‟âni ile Zebîdî‟nin naklettiği ve Kitâbü‟t-Tevhîd‟in yazma nüshasının 

kenarında kaydedildiğine göre Mâtürîdî‟nin soyu Ebû Eyyûb Hâlid b. Zeyd el-Ensârî‟ye 

dayanmaktadır.
8
 Aynı nispetle geç dönem müelliflerinden Beyâzîzâde Ahmed Efendi de (öl. 

1098/1687) kendi eserinde Ġmam Mâtürîdî hakkında “el-Ġmam Ebû Mansûr Muhammed b. 

Muhammed b. Mahmûd el- Mâtürîdî el- Ensârî” diye zikretmiĢtir.
9
 Ancak Zebîdî‟nin 

kullandığı ifâde  “Ensârî” nisbesinin soy ve kök tespitine değil, takdir ve Ģereflendirmeye 

yönelik olduğuna iĢaret etmektedir. Tıpkı Ensâr‟ın Hz. Peygamber‟e ve muhacirlere yardımcı 

olması gibi. Zîrâ Mâtürîdî, peygamberî din anlayıĢını savunmuĢ, Ġslâm‟ın aslî ve fer‟î 

hükümlerinin ana dayanaklarını açıklığa kavuĢturmuĢtur.  

Ebû Mansûr el- Mâtürîdî‟nin Arap asıllı olması mümkün görünmemektedir. Çünkü 

eserlerinde kullandığı üslup ve ifâdenin kuruluĢu, gramer yapısı itibariyle Türk asıllı bir 

müellifin Arapçasını yansıtmaktadır. Araplar genellikle nesebi sahâbeye kadar uzanan 

kiĢilerin soylarını kaydeder ve silsilesinin sonuna ona nispeti ortaya koyacak bir ifâde 

eklerler. Nitekim Ebü‟l-Muîn en-Nesefî, Semerkant Sünnî kelâm ekolünü anlatırken Ebû Nasr 

el-Ġyâzî ve Kadı Muhammed b. Eslem el-Ezdî‟nin sahâbeye kadar varan nesep silsilelerini 

vermiĢ, fakat Mâtürîdî‟nin ancak dedesini zikredebilmiĢtir.  Bu da onun, çoğunluğunu 

Türklerin oluĢturduğu Semerkant bölgesinde yaĢamıĢ Türk kökenli bir ailenin soyundan 

geldiğini göstermektedir. Buna ilave olarak Ġmâm Mâtürîdî‟nin eserlerinde, (insanların 

çoğunluğunun Türkçe konuĢmasına rağmen ) yaĢadığı bölgenin ilim ve kültür dili olarak 

Farsçadan istifâde ettiği görülmektedir. Örneğin Kitâbü‟t-Tevhîd adlı eserinde yer alan 

“hestiyye” gibi Fârisî kelimeler bulmak mümkündür.
10

 

Mâtürîdî yolunun mensupları Ġmâm Mâtürîdî‟yi çeĢitli lakaplarla anmıĢlardır. Bunlar: 

“Ġmâmu‟l-mütekellimîn” (Kelamcıların önderi), “Musahhihu akâidi‟l-müslimîn” 

                                                           
7
 Ebû Mansûr Muhammed b.  Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî es-Semerkandî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, cev. 

Bekir Topaloğlu (Ġstanbul: Ensar Yayınları, 2015), 1/16. 
8
 Ebû Sa‟d Abdülkerîm b. Muhammed b. Mansûr es- Sem„ânî, el-Ensâb, nĢr. Abdurrahmân b. Yahyâ el-

Muallimî el-Yemânî (Beyrut: 1980), 6/498; Zebîdî, Ġhfâhü‟s-Sâde 2/ 5. 
9
 Beyâzîzâde Kemâleddin Ahmed Efendi Bosnevî, ĠĢârâtü‟l-merâm min ibârâti‟l-imam, nĢr. Yûsuf 

Abdurrezzâk (Kahire: 1949) 23. 
10

 Ebû Mansûr Muhammed b.  Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî es-Semerkandî,  Kitâbu‟t-Tevhîd, nĢr.    

Fethullah Huleyf (Beyrut: 1986), 7.  



  

5 
 

(Müslümanların akaidini yanlıĢlardan arındıran), “Ġmâmü‟l-hüdâ” (Hidâyet önderi), 

“Alemü‟l-hüdâ” (Hidâyet sancağı), “Reîs‟ü ehli‟s-sünne” (Ehl-i sünnet‟in lideri) olarak 

kaynaklarda zikredilmektedir.
11

  Mâtürîdî‟ye nispet edilen bu nitelikler, onun mensuplarının 

gönlündeki yerine iĢaret ettiği görülmektedir.  Mâtürîdî‟nin hayatı, eserleri, görüĢleri, 

öğrencileri ve çağdaĢları hakkında bilgi verdiği bilinen en eski kaynak Ebu‟l- Muîn en-

Nesefî‟nin Tebsîrâtü‟l-Edille adlı eseridir. 

Mâtürîdî‟nin 333/944 yılında dönemin Mâverâünnehir bugünkü Özbekistan sınırları 

içerisinde yer alan Semerkant vilâyetinde vefat ettiği konusunda ittifaka yakın bir kanaat 

vardır.
12

 Bununla birlikte Muhammed Zâhid el-Kevserî, Kutbüddîn el-Halebî‟nin rivâyetinden 

yola çıkarak Mâtürîdî‟nin 332/943 yılında vefat ettiğini söylemiĢtir. Ebü‟l-Hasan en-Nedvî de 

bunu kesin bir ifâde ile tekrar etmiĢtir. Ebü‟l-Vefâ el-KureĢî ise Mâtürîdî‟nin Ebü‟l-Hasan el- 

EĢ„arî‟nin (öl. 324/936) vefatından az bir müddet sonra 333/944 yılında Semerkant‟ta vefat 

ettiğini ve kabrinin de orada bulunduğunu kaydetmiĢtir.
13

 Ebü‟l-Muîn en-Nesefî de, 

Mâtürîdî‟nin, Ebü‟l-Hasan el-EĢ„arî‟den kısa bir süre sonra vefat ettiğini nakleder.
14

 

Beyâzîzâde, Mâtürîdî‟nin 333/944 yılında vefat ettiğini belirtmiĢtir.
15

 Mâtürîdî, 

Semerkant‟taki Çârkedîze Kabristanlığına defnedilmiĢtir. Yakın dostu Hâkim es-Semerkandî, 

mezar taĢına Ģu anlamdaki bir yazının yazılmasını emretmiĢtir: “Bu mezar, mesaisini ilme 

veren, bütün gücünü ilim öğretmek için harcayan, dine dair kaleme aldığı eserleri takdirle yâd 

edilen ve ömrünün meyveleri toplanan kiĢinin kabridir”.
16

 Sovyetler Birliği zamanında, 

kabrinin bulunduğu mezarlıkta evler inĢâ edilmiĢ ve türbesi yıkılmıĢtır. 2000 yılında ise 

kabrinin bulunduğu tahmin edilen mekânda yeni bir türbe yapılmıĢtır. 

                                                           
11

 Ebû Muhammed Muhyiddîn Abdülkâdir b. Muhammed b. Muhammed el-KureĢî el-Mısrî, el-Cevâhirü‟l-

mudiyye fi tabakâti‟l-Hanefiyye, nĢr. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv  (Riyad: 1993) 2/130-131; Zebîdî, 

Ġthâfü‟s-sâde, 2/5;  Leknevî, el-Fevâidü‟l-behiyye, nĢr. Muhammed Bedreddin Ebû Firâs, 195. 
12

 Kutluboğa, Kasım b. Ebü‟l-Adl Zeynüddin, Tâcü‟t-terâcim fî tabakâti-Hanefiyye, (Kahire: 1862), 59; 

Sem„ânî, el-Ensâb, nĢr. Abdurrahmân b. Yahyâ el-Muallimî el-Yemânî, 6/498; Leknevî, el-Fevâidü‟l-

behiyye, nĢr. Muhammed Bedreddin Ebû Firâs, 195. 

     
13

 KureĢî, el-Cevâhirü‟l-mudiyye, nĢr. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, 2/130; Kâtib Çelebi, KeĢfü‟z-

zunûn an esâmi‟l-kütüb ve‟l-fünûn, nĢr. Kilisli Muallim Rifat-ġerefeddin Yaltkaya (Ġstanbul: 1360-

1362/1941-1943), 2/406; Ebû Hanîfe Nu‟mân b. Zûtâ b. Mah, el-Âlim ve‟l-müteallim, thk. M. Zâhid 

Kevserî (Kahire: 1368), 4; Ebü‟l-Hasan en-Nedvî, Ricâlü‟l-Fikr ve‟d-da-„vefi‟l-Ġslâm (Kuveyt: 1989), 

136. 
14

 Ebü‟l-Muîn Meymûn b. Muhammed b. Muhammed b. Mu„temid en-Nesefî Tebsiratü‟l-edille fi usûli‟d-

dîn, nĢr. C. Selâme (DimaĢk: 1993), 1/360. 
15

 Beyâzîzâde, ĠĢârâtü‟l-merâm, nĢr. Yûsuf Abdurrezzâk, 7. 
16

 Nesefî, Tebsiratü‟l-edille, nĢr. C. Selâme, 1/ 358-360. 



  

6 
 

2. MÂTÜRÎDÎ’NİN ESERLERİ 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî kelam baĢta olmak üzere tefsîr, kıraat, mezhepler tarihi, fıkıh, 

fıkıh usulü ve tasavvuf alanlarında pek çok eser kaleme almıĢtır. Hayatını ilme ve Ehl-i 

Sünnet akidesini savunmaya vakfeden Mâtürîdî, EĢ„arî‟den önce Ehl-i Sünnet ilmi ve 

kelamını kurmuĢ, bid‟ât fırkalarıyla EĢ„arî‟den daha uzun bir süre mücadele etmiĢtir. 

Koyduğu prensipler, daha geniĢ bir kitle tarafından kabule mazhar olmuĢtur. 

2.1.  Mâtürîdî’nin Günümüzde Mevcut Eserleri 

2.1.1. Kitâbü‟t-Tevhîd 

Bu eseri Nesefî baĢta olmak üzere pek çok ilim erbabı imam Mâtürîdî‟ye nispet 

etmiĢtir.
17

 Ġslam dünyasının en önemli itikâdî ekolünün temel eseri olan, alanında hiçbir eserin 

kendisine yaklaĢamayacağı ifâde edilen, birçok görüĢün kaynağı diye gösterilen ve on bir asra 

yakın bir geçmiĢe sahip olan Kitâbü‟t-Tevhîd‟in bilinen yegâne yazma nüshası Ġngiltere‟de 

Cambridge Üniversitesi Kütüphanesi‟nde (nr. 3651)  mevcuttur. Her sayfada 21 satır bulunan 

ve orta boy 206 varaktan oluĢmaktadır. Nüshanın istinsah tarihi bilinmemektedir. Ġlk 

sayfasında yer alan, bazıları tarafından istinsah tarihi sanılan 1150 tarihi, söz konusu nüshanın 

satın alınmak suretiyle temellük tarihi olup istinsah zamanını göstermez.
18

 

 Kitâbü‟t-Tevhîd, Mâtürîdî‟nin kelâmî görüĢlerini ve mezhep anlayıĢını geniĢ olarak 

anlattığı ve kelam kitaplarının ana planını oluĢturan bilgi bahsi, ilahiyat, nübüvvet ve 

sem‟iyyât konularını içeren önemli bir eserdir. Eserin en önemli özelliklerinden biri nakli esas 

almakla birlikte akla yer vermiĢ olmasıdır. Bu kitap Mâtürîdîliğin en temel kaynağı olduğu 

gibi Mu„tezile baĢta olmak üzere çeĢitli Ġslam mezhepleri ve bazı dinî akımlar hakkında da 

önemli bilgiler veren ilk dönem kaynaklardan birisidir.
19

 Ebü‟l-Yüsr el-Pezdevî‟ye göre 

anlaĢılması zor bir eserdir. Çünkü gereksiz bazı uzatmalar ve tertibinde düzensizlik söz 

konusudur. Dünyada tek nüshası bulunan bu eser Fethullah Huleyf Tarafından uzun bir 

mukaddime ile birlikte ilk defa 1970 yılında Beyrut‟ta neĢredilmiĢtir.  Daha sonra 1979‟da 

Ġstanbul‟da, 1982‟de tekrar Beyrut‟ta ve Ġskenderiye‟de ofset baskıları yapılmıĢtır.  Bekir 

Topaloğlu ve Muhammed Aruçi tarafından yazma nüshası ve ilk baskılarından yararlanılarak 

                                                           
17

 Nesefî, Tebsiratü‟l-edille, nĢr. C. Selâme, 1/205; KureĢî, el-Cevâhirü‟l-mudiyye, nĢr. Abdülfettâh 

Muhammed el-Hulv, 3/360; Kasım b. Kutluboğa, Tâcü‟t-terâcim, 59; Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn 

b. Mahmûd b. Muhammed Alî b. Fâris ez-Ziriklî ed-DimaĢkî, el-A„lâm (Kahire: 1927-1928), 3/968; 

Çelebi, KeĢfü‟z-zunûn, nĢr. Kilisli Muallim Rifat-ġerefeddin Yaltkaya, 2/195; TaĢköprizâde Ahmed 

Efendi, Miftâhu‟s-saâde ve misbâhu‟s-seyyâde fi mevzûâti‟l-ulûm (Kahire: 1968), 1/596; Muhammed 

Zâhid Kemâleddin el-Beyâdî el-Kevserî, ĠĢârâtü‟l-merâm min ibârâti‟l-Îmân (Kahire: 1949), 17. 
18

 Adil Bebek, Mâtürîdî‟de Günah Problemi (Ġstanbul: 1998), 29.  
19

 Kutlu Sönmez, Bilinen ve Bilinmeyen Yönleriyle Ġmam Mâtürîdî  (Ankara: 2003), 22, 23.  



  

7 
 

2003 yılında Ankara‟da yeniden basılmıĢtır. Ayrıca Bekir Topaloğlu, bu yeni tahkikten 

hareketle eseri Türkçe‟ye çevirmiĢtir. Mezkûr tercüme esere sem‟iyyât ile ilgili bazı 

meselelerle kelam kitaplarına sonradan giren hilâfet bahsi eklenmiĢtir. Eserin bu muhtevasına 

ait bölümler ve baĢlıklar metin ve tercümede köĢeli parantezler içinde Bekir Topaloğlu 

tarafından konulmuĢtur. Bu tercümede amaçlanan hedef, Mâtürîdî‟nin görüĢlerini doğru 

olarak belirleyip anlaĢılır bir dille aktarmaktır; dipnotları da bu hedefe yöneliktir. Bu sebeple 

dipnotlarında tenkit, mukayese ve baĢka görüĢlere yer verilmemiĢ; bu tür çalıĢmaların metin 

ve tercümenin yayımlanmasından sonra akademik seviyede yapılmasının daha doğru olacağı 

kabul edilmiĢtir.
20

 

2.1.2.  Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân 

Ġmam Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eseri, Te‟vîlâtü-Ehli‟s-Sünne, Te‟vîlâtü‟l-

Kur‟ân, Te‟vîlâtü‟l-Mâtürîdîyye fî beyâni usûli Ehli‟s-Sünne isimleriyle de meĢhurdur. Bu 

eserin yazma nüshalarının sayısının kırka ulaĢtığı tespit edilmiĢtir. Ne yazık ki günümüzde 

nüshalardan bir kısmı eksiktir. Türkiye kütüphanelerinde otuz bir adet nüshası bulunmaktadır. 

Bu eserin Bakara sûresinin 142. âyetine kadar olan kısmı Mısırlı Ġbrahim Muhammed Ġsmail 

Avadayn ve kardeĢi Seyyid Muhammed Avadayn tarafından 1971 yılında Kahire‟de 

neĢredilmiĢtir. Aynı sûrenin sonuna olan kısmı Muhammed Müstevfî tarafından 

neĢredilmiĢtir. Osmanlı âlimlerinden Lâlezârî, el-Yâküketü‟l-Hamrâ adlı eseriyle Ģerh 

etmiĢtir.
21

 

Mâtürîdî, Kur‟ân-ı Kerim‟in tamamını tefsîr etmiĢtir. Tefsîrinde metot olarak önce 

kendi görüĢlerini açıklamıĢ, akabinde umumiyetle isim ve kaynak belirtmeksizin “ليم” 

ifâdesiyle ilgili rivâyetleri zikretmiĢtir.
22

 Mâtürîdî Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserinde doksana 

yakın âlimin rivâyetini aktarmıĢtır. Hanefî fıkhını geliĢtiren Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Ehl-i 

Sünnet kelâmı ile dirâyet tefsîrinin kurucusu olmuĢtur. Sünnî ulemâ arasında dirâyet usûlünü 

esas alan müfessirlerden Fahreddin er-Râzî Kitâbü‟l-erbâ
23

 ve Mefâtihu‟l-gayb
24

 adlı 

eserlerinde Te‟vîlât‟a atıf yapmıĢtır. Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, Kitâbü‟t-Tevhîd gibi anlaĢılması zor 

metinlerdir. Bu sebepten bu eserin Türkçe‟ye çevrilmesine yönelik talepler çoğalmıĢtır. Bu 

                                                           
20

 Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî, Kitâbü‟t-Tevhîd, cev. Bekir 

Topaloğlu (Ankara: 2016), 18.  

      
21

 Mstafa Öz, BaĢlangıçtan Günümüze Ġslâm Mezhepleri Tarihi (Ġstanbul: Ensar NeĢriyat, 2011), 425. 
22

 Talip ÖzdeĢ, Mâtürîdî‟nin Tefsîr AnlayıĢı (Ġstanbul: Ġnsan Yaınları, 2003), 63-65. 
23

 Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b.  Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî, Kitâbü‟l-erbâ‟in fî usûlü‟d-dîn, 

nĢr. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ (Kahire: 1986), 1/277. 
24

 Fahreddin er-Râzî, Mefâtihu‟l-gayb, nĢr. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ (Kahire: 1986), 5/163; 6/200; 14/228; 

24/244; 28/188. 



  

8 
 

talebi kabul eden Bekir Topaloğlu mezkûr eserin ilmi tahkikini yapan akademisyenleri bu 

çalıĢmaya katılmasını gerekli görmüĢtür. Ġlmî neĢre hazırlama görevini Halil Ġbrahim Kaçar 

üstlenmiĢtir. Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân değiĢik mütercimler tarafından tercüme edildiği için üslup ve 

Ģekil birliğini sağlamak amacıyla Ģöyle bir usûlün takip edilmesi kararlaĢtırılmıĢtır: 

Âyetlerin tercümesi Hayreddin Karaman ve arkadaĢlarının Kur‟ân Yolu Meali adlı eseri 

esas alınmıĢtır. Âyet-i kerîmelerin orijinali ve tercümesi verildikten sonra, tefsîrindeki âyet 

metni tam ise tercüme tekrarı yapılmamıĢtır. 

Âyetin ilk geçtiği yerlerde orijinal Arapça metinleri, sonra meâlleri verilmiĢ ve tefsîri 

yapılan âyet meâlleri koyu olarak yazılmıĢtır. Tercüme aslına sadık kalınarak, müellifin 

anlatım sırası ve düzeni bozulmamıĢ, Türkçe ifâdeye önem verilmiĢtir. Metni anlamak isteyen 

bir araĢtırmacı tercümeden yararlanmak istediğinde, tercüme eserde takip edilen usûl bu 

fonksiyonu yerine getirebilmiĢtir. Ġfadede genel kural olarak parantez kullanılmamıĢtır. Ancak 

metnin anlaĢılması için bazen kelimeler ilave edilmiĢtir. 

Te‟vîlât‟ta paragrafların baĢında yer alan “ ّو لىنه عزّ و جم” kısmı tercüme edilmemiĢtir. 

2.2. Mâtürîdî’ye Nispet Edilen Diğer Eserler  

Bu kısımda detaylara fazla girmeden sadece kitapların ismini ve kaynaklarını vermeyi 

münasip gördük. Zira bu konu ile ilgili birçok çalıĢma yapılmıĢ olup tezimizde tekrar etmenin 

bir faydası olmadığı kanaatindeyiz. Bu konu ile ilgili geniĢ bilgi almak isteyenler eserlerin 

altında vereceğimiz dipnotlardaki kaynaklara bakarak bilgi alabilirler. 

2.2.1. Reddu Evâili‟l-Edille li‟l-Ka‟bî 

2.2.2. Reddu Va‟idi‟l-Fussak li‟l-Ka‟bî 

2.2.3. Reddu Tehzîbi‟l-Cedel li‟l-Ka‟bî 

2.2.4. Reddu‟l-Ġmâme li-ba‟dir-Revâfid 

2.2.5. Reddu‟l-Usûli‟l-hamse li-Ebi Amr el-Bâhilî 

2.2.6. er-Redd ale‟l-Karâmita 

2.2.7. Beyânu vehmi‟l-Mu„tezile 

2.2.8. el-Cedel 

2.2.9. Me‟hazu‟Ģ-Ģerâi 

2.2.10. el-Akîde 

2.2.11. el-Makâlât  

2.2.12. ġerhu‟l-Fikhi‟l-Esbât- 



  

9 
 

2.2.13. Vesâyâ ve münâcât veya Fevâid ve Münâcât
25

 

 

2.3.  Mâtürîdî’ye Nispet Edildiği Halde Ona Ait Olmayan Eserler 

2.3.1.  ġerhu‟l-fıkhı‟l-ekber. Bu eser Ebü‟l-Leys es-Semerkandî‟ye aittir. Ebû 

Hanîfe‟nin el-Fıkhu‟l-esbât‟ına yapılmıĢ bir Ģerhtir. YanlıĢlıkla Mâtürîdî‟ye nispet edilerek 

1904 yılında Haydarabad‟da yayımlanmıĢtır. 

2.3.2. Risâle fi‟l-akâid. el-akîdetü‟l-Mâtürîdîyye diye de adlandırılan risâle Yusuf Ziya 

Yörükan tarafından Akâid Risâlesi adıyla yayımlanmıĢ ve tercüme edilmiĢtir. Risâle 

Mâtürîdî‟ye ait olmayıp, Mâtürîdîyye okuluna mensup bir âlime ait olduğu tespit edilmiĢtir. 

2.3.4.  Kitâbu‟t-usûl (Usûlu‟d-dîn). Brockelmann tarafından Mâtürîdî‟ye ait olmadığı 

halde ona nispet edilmiĢtir. 

2.3.5.  Risâle fîmâ lâ yecûzu‟l-vakfu aleyhi fî‟l-Kur‟ân.  Bu eser Mâtürîdî‟ye ait 

olmadığı tespit edilmiĢtir. Fuat Sezgin tarafından Mâtürîdî‟ye nispet edilmiĢtir.  

3. MÂTÜRÎDÎ’NİN SİYASİ VE İLMİ ÇEVRESİ 

Mâtürîdî‟nin yaĢadığı Mâverâünnehir bölgesi siyasi-idarî açıdan huzur ve sükûn içinde 

olmakla birlikte çeĢitli düĢüncelerin, bid„at içerikli görüĢlerin, farklı din ve mezhep 

mensuplarının bir arada bulunduğu yerdi.
26

 Bunları Ģu Ģekilde sıralamak mümkündür: Samî ve 

Arî dinlerden, Hristiyanlık, Budizm, ZerdüĢtlük, Maniheizm,
27

 ehl-i bid„at mezheplerden ise 

                                                           
25

 Nesefî, Tebsiratü‟l-edille, nĢr. C. Selâme, 1/359;  Leknevî, el-Fevâidü‟l-behiyye, nĢr. Muhammed 

Bedreddin Ebû Firâs, 156; Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Muhammed Ebû Zehre, Târîhü‟l-

mezâhibi‟l-Ġslâmiyye (Kahire: Daru‟l-Fikri‟l-Arabi, 2010), 291; Ebü‟l-Hayr Muhammed Eyyûb Ali,  

Akîdetü‟l-Ġslâm ve‟l-Ġmâm el-Mâtürîdî (Dakka: el-Müessesetü‟l-Ġslâmiyye, 1403/1983), 259: Muhammed 

Ebû Zehre, Târîhü‟l-mezâhibi‟l-Ġslâmiyye (Kahire: Daru‟l-Fikri‟l-Arabi, 2010), 291; Carl Brockelmann, 

Geschichte der Arabischen Littrcarur Supple-mentbend (Leiden: Brill, 1937- 1942), 1/346; Bağdatlı 

Ġsmail PaĢa,  Hediyyetu‟l-ârifîn esmâu‟l-müellifîn ve âsâru‟l-musannifîn, nĢr. Kilisli Muallim Rıfat 

(Ġstanbul: 1951-1955), 2/36; Alâddîn Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed el- Buhârî,  KeĢfu‟l-esrâr an 

Usûli Fahri‟l-Ġslâm el-Pezdevî (Beyrut: Dârül-Kütüb‟il-Ġlmiyye, 2009), 3/ 9-11; Ebü‟s-Senâ Mahmûd b. 

Zeyd el- LâmiĢî, Kitâb fî usûli‟l-fıkh, nĢr. Abdülmecîd Türkî (Beyrut: 1995), 189; Ebû Bekr Alâeddîn 

Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed, Mîzânü‟l-usûl fî netâici‟l-ukûl, nĢr. M. Zeki Abdülber (Katar: 

1404/1984), 97, 476, 699; Alâeddin Ebû Bekr b. Mes‟ûd b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâiu‟s-senâi fî tertîbi‟Ģ-

Ģerâi, thk. Ali Muhammed Muavvaz – Âdil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut, 1418/1992), 1/89-90; Ebû 

Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el- Bağdâdî, Târîhu bağdâd (Kahire: 1349/1931), 9/384; Ebü‟l-Fazl 

ġihâbüddin Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî, Lisânü‟l-mîzân (Beyrut: 1986),  3/255; Ebü‟l Abbâs 

ġemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ġbrâhîm b. Ebû Bekr b. Hallikân el-Bermekî el-Ġrbilî, Vefeyâtü‟l-

a‟yân ve enbâü ebnâi‟z-zamân, nĢr. M. Muhyiddîn Abdülhamîd (Kahire: 1367/ 1948), 2/148-149; Adil 

Bebek,  Mâtürîdî‟de Günah Problemi, 28-37. 
26

 Ahmed Emin, Zuhrü‟l-Ġslâm (Kahire: 1952), 1/ 261. 
27

 Zeki Velidi Togan, Bugünkü Türkistan ve Yakın Tarihi (Ġstanbul: 1981), 121, 138. 



  

10 
 

Kerrâmiyye, ġîa, Mürcie ve Havâric
28

 gibi din ve mezhep mensuplarının merkezi durumunda 

olmuĢtur.  Semerkant o dönemde Maniheizm/ Seneviye‟nin riyaset merkezi ve resmi 

toplantılarının yapıldığı bir Ģehirdi.
29

 Bununla birlikte Ġslâm âleminde özellikle de 

Semerkant‟ta Ġslâmî ilimlerin altın çağını yaĢadığı bir dönem olmuĢtur.
30

 Bu bölgede yer alan 

Abbâsî Ġslâm Devletinin yönetim üniteleri merkezî hükümete bağlıydı. Halife Me‟mûn 

döneminden itibaren iliĢkiler gevĢemiĢ bölgesel yönetimler Abbâsî Devletinin baĢkenti olan 

Bağdat‟ın otoritesinden ayrılmaya baĢlamıĢtır.  

Abbâsî Devletinin onuncu halifesi Ca‟fer el-Mütevekkil tahta geçtiğinde baĢta doğu 

ülkeleri olmak üzere birçok yönetim birimi Abbâsî hilâfetinden ayrılmıĢtır. Bunlar arasında 

ġii Zeydiyye Devleti Cürcan ve Taberistan‟ı, Safavîler Fâris, Horasan, Kirman ve Sicistan‟ı, 

Sâmânî Devleti de Mâverâünnehir‟i, hükmü altına almıĢlardı.
31

 Mâtürîdî‟nin yetiĢtiği bölgeye 

hâkim olan Sâmânîler döneminde edebî, ilmi ve fikri çalıĢmaların önünde geniĢ ufuklar 

açılmıĢ ve bu alanlarda yarıĢ baĢlamıĢ durumdaydı. Sünnî inanıĢı yaymayı ve bid„at 

akımlarıyla mücadele etmeyi kendilerine görev olarak bilen devlet yöneticileri Ġslâmî 

ilimlerin, Arap dili ve edebiyatının geliĢmesi için âlimlere her türlü kolaylığı sağlıyor, 

destekliyor ve saraylarında ilim meclisleri kurup mülahazalar yapıyorlardı. Sâmânî 

hükümdarları Mâverâünnehir ve Horasan‟a hükmediyor, yönetim ve davranıĢ açısından 

hükümdarların en iyisi konumunda bulunuyordu. Yönetimin baĢına getirilen kiĢi için 

“sultânüs-selâtîn” unvanı kullanılır ve özel isim imiĢ gibi hep bununla anılırdı. Ġlim, dindarlık 

ve adâlet bâriz vasıflarıydı.
32

 Bu sebepten önemli tarihçilerden Ġbn Hallikân ve Muhammed b. 

Ahmed b. Makdisî, Sâmânî hükümdarlarıyla Mâverâünnehir ve Horasan hakkında Ģu övücü 

ifâdeleri kullanmıĢtır; “Bu topraklar ülkelerin en değerlisi, saygın simaları ve âlimleri en çok 

olanıdır. Bu ülke iyilik ve güzelliğin kaynağı, ilmin karargâhı, Ġslâm‟ın sağlam rüknü ve 

muazzam kalesidir. Hükümdarı yöneticilerin en hayırlısı ve ordusu askerlerin en iyisidir. Bu 

ülkede fakihler hükümdarlar derecesine ulaĢır.”
33

 Her türlü ilmi ve ticari giriĢimler devlet 

                                                           
28

 Yâkût el-Hamevî, Mu‟cemü‟l-buldân, 4/356. 
29

 Ebü‟l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya„kūb Ġshâk b. Muhammed b. Ġshâk en-Nedîm, el-Fihrist, nĢr, Rıza 

Teceddüd (Beyrut: 1978),  402. 
30

 Ahmed Mahmûd es-Sadatî, Tarihu‟d-düveli‟l-Ġslâmiyye bi-Asya ve hadarâtühâ (Kahire: 1979), 142-143. 
31

 Muhammed b. Afîfî el-Bâcûrî el-Hudarî, Muhâdarâtü târîhi‟l-ümemi‟l-Ġslâmiyye: ed-Devletü‟l-

Abbâsiyye (Kahire: 1970), 311.  
32

 Ġbn Hallikân, Vefeyâtü‟l-a‟yân, nĢr. M. Muhyiddîn Abdülhamîd, 4/145. 
33

 Ebû Abdillâh ġemsüddîn Muammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Bennâ el-Makdisî eĢ-ġâmî el-BeĢĢârî, 

Ahsenü‟t-tekâsîm fî m‟rifeti‟l-ekâlîm (Beyrut: 1909), 380; Ġbn Hallikân, Vefeyâtü‟l-a‟yân, nĢr. M. 

Muhyiddîn Abdülhamîd, 47145. 



  

11 
 

tarafından teĢvik edilip desteklendiğinden dolayı, ekonomi, askeri ve ilmi alanda önemli 

geliĢmeler gerçekleĢmiĢtir. 

Mâtürîdî Ģartların elveriĢli olduğu bir rekabet ortamında iyi bir eğitim görmüĢtür. 

AraĢtırmacı ve sorgulayıcı kimliğiyle hem aklî hem de naklî ilimleri derinlemesine tahsil 

etmiĢtir. Tahsilinin temel ilke ve inceliklerine vakıf olduktan sonra kelam, tefsîr, fıkıh ve fıkıh 

usûlü alanlarında Semerkant uleması arasında önde gelen bir âlim ve imam mevkiine 

yükselmiĢtir. 

Mâtürîdî henüz öğrenciyken, arkadaĢları arasında öne çıkmıĢ ve hocası Ebû Nasr el-

Ġyâzî‟nin sevgisini ve hayranlığını kazanmıĢtır. Çoğu kimsenin sahip olamadığı dinî ve 

dünyevî ilimleri Ģahsında topladığı için, hocası Ebû Nasr el-Ġyâzî‟nin Ebû Mansûr gelmedikçe 

derse baĢlamadığı ve onu her görüĢünde, ona hayranlık içinde bakarak “Rabbim, dilediğini 

yaratır ve seçer” diyerek övdüğü nakledilmektedir.
34

 

Aklî ve naklî delillere dayanmayan ve inanılması doğru olmayan hususları açıklığa 

kavuĢturmuĢ ve Ehl-i Sünnet akîdesini ortaya koyma görevini yerine getirmiĢtir. Mâtürîdî 

hocalarına ait olan yazılı ve sözlü ilmî dağarcığını talebelerine intikal ettirmiĢ ve onları 

geliĢtirip sistemleĢtirmiĢtir. Bununla birlikte usûl-i fıkıh ve kelâm alanında ilmî istiĢare ve 

tartıĢmalarda bulunmak üzere seyahatlerde de bulunmuĢtur. Bu seyahatler mezhebin isminin 

yayılmasını, kendisine nispet edilmesini, hatta “Mâtürîdîyye” isminin o beldelerde Ebû 

Hanîfe‟nin akaid yöntemini benimseyenlere münhasır kılınıp, Ebû Hanîfe‟ye yapılan nisbenin 

sadece fıkhî görüĢlerini kabul edenlere has olmasını sağlamıĢtır.  Mâtürîdî kendi adıyla anılan 

akait ekolunun asıl kurucusu olmayıp, hocalarının hocası olan Ġmâm Âzâm Ebû Hanîfe‟nin 

yolunu takip etmiĢtir. Ancak mezhep Mâtürîdî sayesinde uygulama alanından akîde ve 

düĢünce alanına dönüĢerek sistemleĢmiĢtir.
35

 

3.1. Mâtürîdî’nin Hocaları 

3.1.1.  Muhammed b. Mûkatil er-Râzî (öl. 148/852) 

AraĢtırmacıların ekseriyeti ittifakla bu zatın Mâtürîdî‟nin ilk hocası olduğunu 

belirtmiĢlerdir. Hatta Mâtürîdî‟nin doğum tarihi hakkında açık bir kaynak olmadığından 

dolayı ilk hocası olan Muhammed b. Mûkatil er-Râzî‟nin ölüm tarihini esas alarak 

Mâtürîdî‟nin doğum tarihi hakkında tahmin yürütmüĢlerdir. Ebû Hanîfe‟nin meĢhur 

                                                           
34

 Nesefî, Tebsiratü‟l-edille, nĢr. C. Selâme, 1/359. 
35

 Muhammed Ebû Zehre, Târîhü‟l-mezâhibi‟l-Ġslâmiyye (Kahire: Daru‟l-Fikri‟l-Arabi, 2010), 288. 



  

12 
 

öğrencilerinden Ġmâm Muhammed ve Ebû Mut„î el-Belhî‟nin talebesidir.
36

 Bu zat zamanında 

Rey‟in önde gelen kıyasçı fakihlerden olup ve aynı zamanda Rey kadılığı görevinde 

bulunmuĢtur.
37

 Kaynaklar, Müdda„i ve‟l-müdde„a „aleyh eserinin Muhammed b. Mûkatil er-

Râzî‟ye ait olduğunu kaydetmektedir.
38

 

3.1.2. Ebû Bekir Ahmed b. Ġshâk b. Salih el-Cüzcânî 

Mâtürîdî‟nin ilk hocalarından biri olduğu tahmin edilmektedir. Ancak hayatı hakkında 

bilgi edinmek mümkün olmamıĢtır. Ölüm tarihi hakkında da net bir kaynağa ulaĢılamamıĢtır. 

El-fark ve‟t-temyîz adlı eserin sahibidir.
39

  Diğer bir eseri de et-Tevbe  adlı eseridir. Ebû Bekir 

Ahmed b. Ġshâk b. Salih el-Cüzcânî, Mâtürîdî‟nin hocası olmakla birlikte aĢağıda 

bahsedeceğimiz Mâtürîdî‟nin diğer bir hocası ve aynı zamanda arkadaĢı olan Ebû Nasr 

Ahmed b. Abb âs b. Hüseyin el-Ġyâzî‟nin de hocasıdır. Ebû Bekir Ahmed b. Ġshâk b. 

Salih el-Cûzcânı‟nin usul ve füru ilimlerinde zirvede olduğu bilinmektedir. Mâtürîdî Ebû 

Hanîfe‟nin dördüncü kuĢak talebesidir. Bununla birlikte Mâtürîdî‟nin hocalarından biri olan 

Nusayr b. Yahyâ el-Belhî Ebû Süleyman el-Cüzcânî‟nin talebesidir.
40

 

3.1.3.  Ebû Nasr Ahmed b. el-Abbâs el-Ġyâzî (öl. 268/881) 

Mâtürîdî‟nin hocaları arasında en meĢhur olanıdır. Henüz yirmi yaĢındayken bölgesinin 

fetvâ ve ulemâ reisliği makamına gelmiĢ ve hocası Ebû Bekir Ahmed b. Ġshâk b. Salih el-

Cüzcânî ile birlikte Dâru‟l-Cüzcâniyye‟de baĢ müderrislik yapmıĢtır. Yukarıda da 

bahsettiğimiz gibi Mâtürîdî‟nin hem hocası hem de arkadaĢı olmuĢtur. Allah‟ın sıfatları 

konusunda bir eser yazmıĢ, o eserinde Ehl-i Sünnet‟i savunmuĢ, Mu„tezile ve Neccâriyye‟yi 

eleĢtirmiĢtir.
41

 Semerkant‟ta Ebû Hanîfe‟nin, itikâdî ve fıkhî görüĢlerin felsefî ve teolojik 

temellerinin tartıĢıldığı Dârü‟l-Cüzcâniyye adıyla bilinen önemli bir eğitim merkezi 

bulunduğu ve Ġmâm Mâtürîdî‟nin burada eğitim aldığı, akabinde de hocası Ebû Nasr Ahmed 

b. el-Ġyâzî‟den sonra merkezin baĢına geçtiği kayıtlara geçmiĢtir.
42

 

                                                           
36

 Ebû Abdillâh Hüseyn b. Alî b. Muhammed es-Saymerî. Ahbâru ebî Hanîfe ve ashâbih, nĢr. Ebü‟l-Vefâ 

el-Efgânî  (Beyrut: 1976), 157. 
37

 Zebîdî, Ġthâfü‟s-sâde, 2/5;  Ġbn Hacer el-Askalânî, Lisânü‟l-mîzân, 5/388; Ömer Rızâ Kehhâle, 

Mu‟cemü‟l-müellifîn (Beyrut: Müessesetü‟r-Risale NaĢirun, 1436/2015), 12/45. 
38

 Çelebi, KeĢfü‟z-zunûn, nĢr. Kilisli Muallim Rifat-ġerefeddin Yaltkaya, 2/1457; Ġsmail PaĢa, Hediyyetü‟l-

ârifîn, nĢr. Kilisli Muallim Rıfat, 2/ 13. 
39

 Zebîdî, Ġthâfü‟s-sâde, 2/5. 
40

 Beyâzîzâde, ĠĢârâtü‟l-merâm, nĢr. Yûsuf Abdurrezzâk, 23; Zebîdî, Ġthâfü‟s-sâde, 2/5. 
41

 TaĢköprizâde, Ahmed Efendi Miftâhu‟s-saâde ve misbâhu‟s-seyyâde fi mevzûâti‟l-ulûm, (Kahire:1968), 

2/151-152; Sem„ânî, el-Ensâb, nĢr. Abdurrahmân b. Yahyâ el-Muallimî el-Yemânî, 6/103-104. 
42

 Sönmez Kutlu, Ġmâm Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik (Ankara: Avrasya Yayınları, 2003),  18-19. 



  

13 
 

Samanoğulları‟ndan Nasr b. Ahmed el-Kebir (öl. 864/892) döneminde Türkistan‟da bir 

savaĢta Ģehit olmuĢtur. Geriye, baĢta Mâtürîdî ve Hâkim es-Semerkandî olmak üzere yetiĢmiĢ 

kırk öğrenci bırakmıĢtır. Bununla birlikte iki oğlu Ebû Bekr el-Ġyâzî ve Ebû Ahmed el-Ġyâzî 

Mâverâünnehir‟in meĢhur âlimlerinden olmuĢtur.
43

  

3.2. Mâtürîdî’nin Talebeleri 

3.2.1.  Ġshak b. Muhammed b. Ġsmâil Ebü‟l-Kâsım es-Semerkandî (öl. 342/953) 

Mâtürîdî‟nin meĢhur talebelerinden biri olup, Hakîm es-Semerkandî adıyla da 

tanınmıĢtır. Akîdetu‟l-imâm, ġerhu‟l-fıkhı‟l-ekber, es-Sevâb el-A„zam adlı eserlerin sahibidir.
44

 

3.2.2.  Ali b. Sa„îd Ebü‟l-Hasan er-Rustuğfenî (öl. 345/956) 

Ġmâm Mâtürîdî‟nin talebeleri arasında Mâtürîdî‟nin ileri gelen öğrencilerinden Ali b. 

Sa‟îd Ebü‟l-Hasan er-Rustuğfenî zikredilmiĢtir. Bu kiĢi ĠrĢâdu‟l-muhtedî, Kitâbü‟z-zevâid, el-

Kitâbu fi‟l-hilâf, el-Es‟ile ve‟l-ecvibe adlı eserleri kaleme aĢmıĢtır.
45

 

3.2.3. Ebü‟l-Leys el-Buhârî es-Semerkandî (öl. 373/ 983) 

Bu zat kendi zamanında “Ġmâmu‟l-Hüdâ” hidayet önderi diye nam kazanmıĢtır. Tefsir 

baĢta olmak üzere hadîs ve fıkıh alanlarında eserler kaleme almıĢtır. Beyânu akîdeti‟l-usûl adlı 

akâide dair eserini ve Bustânü‟l-ârifîn ibadet, zühd ve ahlâka dair eserini kaleme almıĢtır.  

3.3.  Mâtürîdî’nin Kelam İlmindeki Yeri 

Ġmâm Mâtürîdî, tefsîr ve fıkıh ilimlerine nazaran daha çok kelam ilmiyle tanınan ve 

kendi sahasında takdire Ģayan olan bir âlimdir. Mâtürîdîlik olarak adlandırılan ve ismine atıfla 

Mâtürîdî mezhebinin ve kelam ekolünün kurucusudur. Bu sebepledir ki mensupları ona 

“Müslümanların inançlarındaki yanlıĢları düzelten kiĢi” (musahhihu akâidi‟l-müslimîn), 

“kelamcıların önderi” (imâmu‟l-mütekellimîn), “Ehl-i Sünnet‟in Reisi” (reîsü ehli‟s-sünne) 

gibi övgü dolu lakaplarından söz etmiĢlerdir.
46

  

Onun yetiĢtiği bölgeler kelam ve felsefenin yanında aklî ilimlerde de ilmi seviyenin ileri 

olduğu bölgeler olmuĢtur. Sâmânî‟lerin Mâverâünnehir bölgesine hâkim olduğu bu devirde 

Sâmânî hükümdarlarının dinî ve dünyevî ilimlere değer verip, âlimlere verdikleri her türlü 

                                                           
43

 Nesefî, Tebsiratü‟l-edille, nĢr. C. Selâme, 1/356; KureĢî, el-Cevâhirü‟l-mudiyye, nĢr. Abdülfettâh 

Muhammed el-Hulv, 1/117; Ġlyas Üzüm, “Ġyâzî, Ebû Nasr”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi 

(Ġstanbul: TDV Yayınları, 1994), 23/499.  
44

 Ġsmail PaĢa, Hediyyetu‟l-ârifîn, nĢr. Kilisli Muallim Rıfat, 1/199. 
45

 Ziriklî, el-A„ lâm, 4/291; KureĢî, el-Cevâhirü‟l-mudiyye,  nĢr. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, 2/972. 
46

 Zebîdî, Ġthâfü‟s-sâde, 2/5; KureĢî, Cevâhirü‟l-mudiyye, nĢr. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, 2/130-131; 

Kasım b. Kutluboğa, Tâcü‟t-terâcim, 59. 



  

14 
 

destek sayesinde bölgede kelâm, tefsîr, hadîs, fıkıh ve tasavvuf gibi dinî ilimler; tıp, kimya, 

astronomi gibi fen ve sağlık bilimleri alanında pek çok âlim yetiĢmiĢtir.  Bu âlimler bu 

coğrafyada Ebû Hanîfe‟nin öncülüğünü yaptığı aklî bilgiler ile vahiyleri uzlaĢtıran din 

anlayıĢının hâkim olmasını sağlamıĢlar ve bir yandan da bölgede bid„at hareketlerinin 

yayılmasını engellemiĢlerdir. 
47

 

Bilindiği gibi Mâverâünnehir bölgesi farklı din ve fırkaların bir arada yaĢadığı bir bölge 

olmuĢtur. Bir yanda Mu„tezilî kelamcıların aklî bilgileri esas kaynak olarak kabul edip, 

hadîsleri akâid konularında genellikle dikkate almadıkları, diğer yanda Hadîs ve fıkıh 

âlimlerinin yalnızca nakli bilgileri öne çıkarıp aklî bilgileri ihmal etmeleri Ġslam âlimleri 

arasında tartıĢmaya yol açmıĢtır. Bu problemli iki din anlayıĢına karĢı aklî bilgilerle naklî 

bilgileri uzlaĢtıran mutedil bir din anlayıĢının temelleri Ebû Hanîfe tarafından atılmıĢtır.  

Mâtürîdî, Ebû Hanîfe‟nin okulunda yetiĢen hocalardan tahsil ettiği Ġslâm ilimlerine vâkıf 

olmuĢ daha sonra tefsîr ve usûl-i fıkıh özellikle de kelam ilimlerinde derinleĢmiĢtir. Bu 

ilimleri sistemleĢtirip geliĢtirmiĢ ve bu kelâmî problemleri çözüme kavuĢturmuĢtur. O, kendi 

dönemindeki çeĢitli din ve bid„at fırkalarıyla ilmî mücâdelelerde bulunmuĢtur. Saf sûresinin 

11. âyetini açıklarken, Allah‟a imân konusunda muhatapları Mûtezile ve Kaderiyye 

mezheplerine reddiyelerde bulunmuĢtur.
48

 Mâtürîdî, her zaman aĢırı akılcılarla selefler 

arasında orta bir yol tutmuĢtur.  Kur‟ân ve hadîsi her zaman lâfzî manâlarıyla ele almamıĢ ve 

kaba teĢbihçiliğe (antropomorfizm) düĢmemiĢtir. Böylece Mâtürîdî, Ebû Hanîfe‟den sonra 

Ehl-i Sünnet Kelâm Okulu‟nun ikinci kurucusu olmuĢtur. 

3.4. Mâtürîdî’nin Tasavvuf İlmindeki Yeri 

Mâtürîdî‟nin kendi eserlerinde ve ondan bahseden diğer kaynaklarda tasavvuf ilmine 

dair fazla malumat yoktur. Kendisinden bahseden kaynaklarda onunla ilgili bazı menkıbe ve 

rüyalar rivâyet edilmiĢtir. Bu rivâyetlere göre Semerkant‟ta bulunan DeĢt Rıbatı‟nda Hızır 

aleyhisselâm Ġmâm Mâtürîdî‟ye görünmüĢtür. Ġmâm Mâtürîdî Hızır aleyhisselâm‟ı görünce 

ondan dua talebinde bulunmuĢtur. Yine bu rivâyetlerde Ġmâm Mâtürîdî‟ye çeĢitli kerametler 

göstermiĢ, yaptığı dualar kabul edilmiĢtir.
49

 Ancak Hızır aleyhisselâm ile görüĢtüğü 

konusundaki rivâyetlerde sadece ġeyh Ebû Mansûr künyesi yer almakta olup, Mâtürîdî ismi 

                                                           
47

 Makdisî, Ahsenü‟t-tekâsîm, 380. 
48

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 15/141-142. 
49

 Ebû Hafs Necmeddin Ömer b. Muhammed b. Ahmed b. en-Nesefî es-Semerkandî, el-Kand fî zikri ulemâi 

Semerkand, nĢr. Yûsus el-Hâdî (Riyad, 1991), 32; Ebu‟l-Yüsr Sadrüislâm Muhammed b. Muhammed b. 

Hüseyin el- Pezdevî, Usûlu‟d-dîn, nĢr. H. P. Linss (Kahire:1963), 3. 



  

15 
 

zikredilmemiĢtir. Bu durum sözü edilen Ģahsın baĢka bir Ebû Mansûr olabileceği ihtimalini 

oluĢturmaktadır. 

Mâtürîdî, takvâ sahibi olarak Kur‟ân ve Sünnet‟e uygun bir tasavvuf anlayıĢına sahiptir. 

Nitekim Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da kendi dönemindeki mutasavvıflardan “MütekeĢĢife” adıyla 

bahseden Mâtürîdî, “Ey iman edenler! Allah‟ın size helal kıldığı temiz yiyecekleri haram 

kılmayın”
50

 mealindeki âyeti az yemekle yetinmeyi kendilerine prensip edinen MütekeĢĢife‟yi 

reddetmiĢtir.
51

 Yine o, “AkĢama ve sabaha ulaĢtığınızda Allah‟ı tesbih edin”
52

 mealindeki 

âyet-i kerimeyi tefsîr ederken; “Allah‟ı tesbih edin” emrinden, zikrin anlaĢılmayacağını Allah 

için namaz kılınmasının doğru olduğunu belirtmiĢtir.
53

 Bununla birlikte yine kendi eserinde 

takvâ sahiplerinin âhiretteki mükâfatlarından bahseden âyetleri açıklarken takvâ‟nın 

mahiyetini ve takvâ‟ya ulaĢmanın üç yolu olduğunu belirtmiĢtir.
54

 Mâtürîdî‟nin âyetlere böyle 

anlam vermesi, onun tasavvuf anlayıĢının ipuçlarını verici mahiyettedir. 

3.5. Mâtürîdî’nin Tefsîr İlmindeki Yeri  

Günümüze kadar ulaĢan dirâyet tefsîrlerinin ilki Ġmâm Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân 

adlı eseridir. O, bir âyet-i kerîmeyi tefsîr ederken önce âyeti diğer bir âyetle tefsîr etmiĢtir. 

Bunun mümkün olmadığı takdirde sahîh hadîslere müracaat etmiĢtir. Aradığını hadîste de 

bulamayınca sırasıyla sahâbe, tâbiûn ve tebe-i tâbiûn‟nin rivâyetlerine önem vermiĢtir. Tefsîr 

esnasında bunları sıraladıktan sonra kendi yorumunu eklemiĢtir. Naki, aklî ve etimolojik 

bilgileri birlikte kullanarak te‟vîl yöntemini uygulamıĢtır. Bununla birlikte naklî bilgileri 

ihmal etmeksizin âyetlerin yorumunda Ġsrâiliyyât türündeki rivâyetleri de kullanmıĢtır. Eğer 

dinin kesin hükümleriyle bağdaĢmıyorsa bunları eleĢtirmiĢ, değilse irdelenmesinin 

gerekmediğini söyleyerek verilmesi gereken mesaj üzerinde durmuĢtur. Ġmâm Mâtürîdî 

kendisinin dirâyet tefsîrinin kurucusu olduğunu Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eseriyle ispat etmiĢtir 

Ġmâm Mâtürîdî kendi tefsîrinde fıkhî mezheplere, özellikle de ġâfiî‟nin görüĢlerine yer 

vermiĢ
55

 ve bazı yerlerde de ġâfiî‟nin görüĢlerin eleĢtirmiĢtir.
56

 Bunun yanında itikâdî 

mezheplere dair bilgileri zikretmeyi ihmâl etmemiĢ, Mu„tezile ve Hâricîler‟in görüĢünü 

eleĢtiren
57

 ve Cehmiyye‟nin bazı görüĢlerini reddeden açıklamalarda bulunmuĢtur.
58

 Ayrıca 

                                                           
50

 Mâide, 5/87. 
51

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/390.  
52

 Rûm, 30/17. 
53

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/166. 
54

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/468-469. 
55

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 3/30. 
56

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 3/15, 25. 
57

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 22/52. 



  

16 
 

eserinde hemen her konuyu açıklarken ilgili diğer âyetlere de yer vermesi, onun büyük 

ihtimalle Kur‟ân hafızı olduğuna ve meselelere bütüncül baktığına iĢaret etmektedir. Bunların 

yanında Mâtürîdî‟nin, takdire Ģayan büyük bir âlim olmasına rağmen, çağımızdaki bazı din 

adamlarından farklı olduğu görülmektedir. Nitekim o,  kendi iddiasını açıkladığında tevazu 

ehli bir âlim olarak cümlenin sonunda “En doğrusunu Allah bilir.” veya cümlenin baĢında 

“Bu âyet hakkında Cenâb-ı Hakk‟ın yardımına sığınarak Ģöyle diyoruz.” Ģeklinde takvâ ehline 

uygun adaba rivâyet ettiği görülür.
59

 Bu da onun her Ģeyden önce takvâ sahibi bir âlim 

olduğunu göstermektedir. 

3.6.  Mâtürîdî’nin Hadîs İlmindeki Yeri 

Ġmâm Mâtürîdî Ġslâmî ilimlerin diğer dallarında olduğu gibi hadîs ilminde de önemli bir 

yere sahiptir.  Ġmâm Mâtürîdî hakkında bilgi veren kaynaklar onun, Muhammed b. Mukâtil 

er-Râzî‟den hadîs ilmini öğrendiğini kaydetmektedir.
60

 Mâtürîdî‟nin öğrencilerinden Ebü‟l-

Yüsr el-Pezdevî‟nin dedesi Abdülkerîm b. Mûsâ el-Pezdevî Ġmâm Mâtürîdî‟den hadîs ve fıkıh 

ilmini öğrendiği kaynaklarda mevcuttur.
61

 Nitekim o çağın ulemaları sadece tek ilim dalında 

değil, Ġslâmî ilimlerin diğer alanlarında da bilgi sahibi olmuĢ ve zengin bir birikimi elde 

etmiĢlerdir. ĠĢte bunu dikkate alarak söylüyoruz ki fıkıh, kelâm, tefsîr ilim dallarında zirveye 

ulaĢan Ġmâm Mâtürîdî Hadîs ilim dalında da belli bir tahsil ve tedrisinin olduğu gerçektir. 

Kaynaklarda ulaĢtığımız bilgilere göre Mâtürîdî‟nin hadîs silsilesi Ebû Hanîfe‟ye kadar 

ulaĢtığı kaydedilmiĢtir. Bunu Ģu Ģekilde sıralamak yerinde olacaktır:  Ġmâm Mâtürîdî‟nin 

hocası, Muhammed b. Mukâtil er-Râzî, onun hocası ve babası Ġshak b. Sâlih, onun hocası el-

Belhî, onun hocası Ebû Hanîfe‟dir.
62

 Ebû Hanîfe‟nin ise doğrudan sahabeden hadîs aldığı 

kaynaklarda haber verilmiĢtir. Bağdâdî,  Ebû Hanîfe‟nin sahabeden olan Enes b. Mâlik‟i 

gördüğünü beyan etmiĢtir.
63

 Mâtürîdî âyetleri tefsîr esnasında ilgili âyeti açıklayıcı baĢka bir 

âyet bulamadığı takdirde hadîse yönelmiĢtir. Hadîsin Kur‟ân‟a uygunluğuna ve akılla ters 

düĢmemesine dikkat etmiĢtir. Kullandığı hadîslerin sıhhat konusuna çok dikkat etmiĢ, hadîsin 

akl-ı selime uygun olması kuralına riayet etmiĢtir.   

                                                                                                                                                                                     
58

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/93. 
59

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/564. 
60

 Nesefî, Tebsiratü‟l-edille, nĢr. C. Selâme, 1/259; Belkâsım b. Hasan el-Gâlî, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî ve 

ârâibu‟l-akîdiyye (Tunus: 1989), 53. 
61

 KureĢî, el-Cevâhirü‟l-Mudiyye, nĢr. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, 2/570-571; Kasım b. Kutluboğa, 

Tâcü‟t-terâcim, 328. 
62

 Nuri Tuğlu, Mâtürîdîlik ve Hadîs Mâtürîdî Kelâm Ekolü Çerçevesinde Kelâmî Hadislerin 

Değerlendirilmesi (Ġstanbul: Rağbet Yayınları, 2016),  69. 
63

 Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, 8/323-324; Tuğlu, Mâtürîdîlik ve Hadîs Mâtürîdî Kelâm Ekolü 

Çerçevesinde Kelâmî Hadislerin Değerlendirilmesi, 70. 



  

17 
 

3.7.  Mâtürîdî’nin Fıkıh Usûlü ve Fıkıh İlmindeki Yeri 

Mâtürîdî, kelâm ve tefsîr ilimleri ile birlikte fıkıh ve fıkıh usûlüne dair eserler kaleme 

almıĢtır. Mâtürîdî ile ilgili çalıĢmalarda Fıkıh usûlü alanında ona ait iki eser zikredilmiĢtir. 

Bunlar Kitâbü‟l-cedel ve Meâhızu‟Ģ-Ģerâi adlı eserlerdir. Ne yazık ki bu eserler bütünlüğünü 

koruyarak günümüze intikal etmiĢ değildir. Bu eserlerin herhangi bir nüshasına 

rastlanmamıĢtır. Mâtürîdî‟nin fıkıh derslerinde yetiĢen talebelerinden olan Ebü‟s-Senâ el-

LâmiĢî ve Alâeddin es-Semerkandî kaleme aldıkları eserlerinde Mâtürîdî‟nin fıkıh usûlüne ait 

olan bu eserini Meâhızu‟Ģ-Ģerâi diyerek zikretmiĢtir.
64

 Talebelerinin derlediği eserlerinde 

Mâtürîdî‟yi “fakih” unvanıyla tanıtmıĢlardır. Mâtürîdî, kendisinin fıkıh dersleri sayesinde 

Semerkant yöresindeki fıkıh okulunun da reisi kabul edilmiĢtir. Ebü‟l-Muîn en-Nesefî‟nin 

öğrencisi olan Alaaddin es-Semerkandî, Mâtürîdî‟nin Hanefî Mezhebi‟nin fıkıh usûlünü 

oluĢturan âlimlerin merkezinde yer aldığını beyan etmiĢtir.
65

 Mâtürîdî‟nin fıkıh ve fıkıh usûlü 

alanında ileri gelen âlimler arasında olduğunu ispatlayan önemli delillerden biri de onun 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserindeki ahkâm âyetlerini tefsîr ederken bunlardan ürettiği usûl 

esaslarıdır. 

Mâtürîdî, fıkhı “bir Ģeyi, baĢka bir Ģeyi bilmek için delil olarak kullanmaktır” diyerek 

tarif etmiĢtir. O hüküm çıkarma yolunun kıyasla sınırlanamayacağını, bununla birlikte 

içtihadın da çok önemli bir hüküm koyma yöntemi olduğunu belirtmiĢtir. Böylece içtihada 

bağlı olarak hüküm konulabileceğini ve buna göre amel edilebileceği görüĢünü 

benimsemiĢtir.
66

 Mâtürîdî hüsün ve kubuh konusunda, bunların akılla bilmenin mümkün 

olduğunu belirtmiĢ, dinî emir ve yasakları ise sadece vahiy yoluyla bilmenin mümkün 

olduğunu belirtmiĢtir. Zira vahiy olmadan aklın bilmesi mümkün değildir.
67

 Yine onun 

eserinde âyeti yorumlarken “Hukemâ Ģöyle dedi.” diyerek ilgili açıklamayı nakletmesi onun 

fıkıh âlimi olduğunun kanıtlarından biridir.
68

  

4. MÂTÜRÎDÎ’NİN TE’VÎLÂTÜ’L-KUR’ÂN ADLI TEFSÎRİ 

4.1. Özellikleri 

Ġmâm Mâtürîdî‟nin eserinde göze çarpan en önemli hususlardan birisi nakli esas 

almakla birlikte akla da önem vermesidir. Mâtürîdî, âyetleri tefsîr ederken, Arapça dil 

                                                           
64

 LâmiĢî,  Kitâb fî usûli‟l-fıkh, nĢr. Abdülmecîd Türkî, 189; Semerkandî, Mîzânü‟l-usûl, nĢr. M. Zeki 

Abdülber, 97. 
65

 Semerkandî, Mîzânü‟l-usûl, nĢr. M. Zeki Abdülber, 3, 91. 
66

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/48. 
67

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/88. 
68

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/69. 



  

18 
 

bilgisine, Arapça eski deyimlere, Arapça Ģiirlere ve atasözlerine değinmiĢ ve bunları kaleme 

alırken kendinden önceki âlimleri kaynak olarak göstermiĢtir.
69

 O, eserinde dönemin batıl 

mezhepleri olarak kabul edilen Mu„tezile, Mücessime, MüĢebbihe ve HaĢviyye‟ye karĢı naklî 

ve aklî delillerle onlara cevap vermiĢ, sistemleĢtirdiği Ehl-i Sünnet akidesini savunmuĢtur. O, 

karĢı tarafın görüĢünü eleĢtirdiği zaman, önce mezhep mensuplarının ismini ve fikirlerini 

beyan etmiĢ sonra konu ile ilgili kendi görüĢünü ortaya koymuĢ ve ardından naklî ve aklî 

delilleri sunmuĢtur.
70

 

Ġmâm Mâtürîdî‟ye göre tefsîr iĢi Hz. Peygamber‟i görmüĢ ve âyetlerin iniĢ esnasındaki 

olaylara vakıf olan ashâbın iĢidir. Te‟vîl ise âlimlerin iĢidir. Çünkü tefsîrde Allah bu 

beyanıyla Ģunu murâd etti deme söz konusudur, te‟vîl ise böyle bir kesinlik söz konusu 

olmayıp, bu ilâhî beyan Ģu ve Ģu anlamlara yönelik ihtimaller taĢımaktadır. Bu konuya bağlı 

olarak nakledilen rivâyette de Ģöyle buyurulmaktadır: “Kur‟ân-ı Ģahsî görüĢüyle tefsîr etmeye 

kalkıĢan kimse cehennemdeki yerine Ģimdiden hazırlansın.”
71

 Buna göre tefsîr iĢi âyetlerin 

iniĢ esnasındaki olaylara vakıf olan, iĢin içyüzünü bilen, buna kendisi bizzat Ģahit olan 

ashâbın iĢidir. Sonuç olarak tefsîr tek yönlüdür, te‟vîl ise birden fazla anlamlara ihtimal 

taĢımaktadır. Bu yüzden olmalıdır ki Ġmâm Mâtürîdî kendi eserinde bir açıklamada 

bulunurken “En doğrusunu Allah Bilir” cümlesini eklemiĢ ve eserinin adını Te‟vîlâtü‟l-

Kur‟ân koymuĢtur.  

Ġmâm Mâtürîdî, tefsîr âlimi olmakla birlikte, kelam, fıkıh ve fıkıh usûlu dallarında da 

meĢhurdur. Tefsîr ilim dalı genelde rivâyet tefsîri ve dirâyet tefsîri olmak üzere iki kısma 

ayrılmaktadır. Mâtürîdî‟nin eseri ise bu iki kısmı da kapsamakla birlikte, daha çok dirâyet 

tefsîri eserleri arasında yer almaktadır. Yine o kendi eserinde âyetleri tefsîr esnasında kendi 

görüĢünü açıklarken “ ُفَُمَىُل” “Biz deriz ki.”
72

 veya “َعُِذََب” “Bize göre.”
73

 cümlelerini kurarak 

kendi görüĢünü kaydetmiĢtir. 

Ġmâm Mâtürîdî ihtilaflı meselelerde kendi görüĢünü kanıtlarken önce karĢı taraftaki 

mezhebin veya Ģahsın görüĢünü beyan etmiĢ sonra “Buna Ģöyle cevap verilir.” diyerek kendi 

görüĢünü kaydetmiĢtir.
74

 BaĢka bir yerde ise konu ile ilgili çeĢitli soruları sıralamıĢ sonra 

sorunun cevabı hakkındaki rivâyeti nakletmiĢ ve ardından kendi görüĢünü beyan etmiĢtir.
75

 

                                                           
69

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/470; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/448. 
70

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 15/165. 
71

 Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre, el-Câmi‟u‟s-sahîh, Ahmed M. ġâkir (Kahire: y.y., 

1382/1962), “Tefsîr”, 1. 
72

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/294. 
73

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/161. 
74

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/233. 
75

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/135. 



  

19 
 

4.2.  Te’vîl Tefsîr Ayrımı 

Tefsîr kelimesi “ َفضََش" veya taklib tarikiyle “ ًَصَفش”  kökünden türetilmiĢ te‟vîl 

babındandır. Sözlükte tabibin hastalığı teĢhis için bakmıĢ olduğu az suya denir.
76

 Bu suyun 

bevl olduğunu söyleyenler de vardır. Tabipler bu suyu tetkik etmek suretiyle hastalıkların 

illetini bulurlar.
77

 Ayrıca bu kelime, beyan etmek, keĢfetmek, izhar etmek, aydınlatmak ve 

üzeri kapalı bir Ģeyi açmak anlamlarına da gelmektedir.
78

 Emîn el-Hûlî, fesere ve sefere 

kelimelerinin her ikisinin de keĢif manâsında olduğunu, “sefere” kelimesinin zâhirî maddî 

keĢif, “fesere” kelimesinin ise manevi keĢif olduğunu belirtmiĢtir.
79

 Tefsîr kelimesini ıstılah 

olarak, müĢkil olan lafızdan murad edilen Ģeyi keĢfetmektir,
80

 diye tarif etmiĢlerdir. Bu kelime 

ulemâ örfünde, Kur‟ân-ı Kerîm‟in manâlarını keĢf ve onda olan müĢkil ve garib lafızlardan 

kastedilen Ģeyi beyan gibi bir manâda kullanılmıĢsa da bu, ilmî bir anlam olarak sadece 

Kur‟ân‟a tahsis edilmemiĢ, diğer ilmî sahalarda da kullanılmıĢtır.
81

  

Te‟vîl kelimesi “ َاوََل” kökünden olup, sözlükte (rucû) geri dönme anlamındadır.
82

 Istılah 

olarak ise, zâhirî mutabık iki ihtimalden birini terk etmek diye beyan etmiĢlerdir.
83

 Ez-

ZerkeĢî, te‟vîl kelimesini açıklarken, ayetin muhtemel olduğu manâlardan birine rucû 

ettirilmesidir
84

 diye tarif etmiĢtir. Te‟vîl kelimesi Kur‟ân-ı Kerîm‟de 7 sûrede 17 defa çeĢitli 

anlamlarda zikredilmiĢtir.
85

 Âyetlerde zikredilen te‟vîl kelimesinin anlamını ve Mâtürîdî‟nin 

bu âyetlerde ki beyanını sırasıyla aĢağıda zikredeceğiz. 

Te‟vîl kelimesi Kur‟ân‟da âyetin hakikati yani âyetin tefsîri anlamında zikredilmiĢtir: 

“…Kalplerinde sapma meyli bulunanlar, fitne çıkarmak ve onu (kiĢisel arzularına göre) 

te‟vîl etmek için ondaki müteĢâbihlerin peĢine düĢerler Hâlbuki onun te‟vîlini ancak Allah 

bilir…”
86

 

                                                           
76

 Ebü‟l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî, Lisânü‟l-Arab 

(Beyrut: 1414/1994), 5/55; Ebû Nasr Ġsmâil b. Hammâd el-Cevherî, Tâcü‟l-luğa ve sihâhi‟l-Arabiyye, 

(Beyrut: 1979), 2/781; Ebü‟l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk 

el-Bigrâmî el-Hüseynî ez-Zebîdî, Tâcü‟l-arûs min cevâhiri‟l-kâmûs (Mısır: 1306), 3/470. 
77

 Zebîdî, Tâcü‟l-arûs, 3/470; Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 5/ 55. 
78

 Ġsmail Cerrahoğlu, Tefsîr usûlü (Ankara: 2010), 213. 
79

 Emîn b. Ġbrâhîm Abdilbâkî el-Hûlî, et-Tefsir meâlimu hayâtihi ve menhecuhu‟l-yevm (Mısır: 1944), 5. 
80

 Zebîdî, Tâcü‟l-arûs, 2/470; Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 5/55. 
81

  Cerrehoğlu, Tefsîr Usûlü, 214. 
82

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 11/32; Cevherî, Tâcü‟l-luğa, 4/1627; Zebîdî, Tâcü‟l-arûs, 7/215. 
83

 Zebîdî, Tâcü‟l-arûs, 3/470.  
84

 Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Turkî el-Mısrî el-Minhâcî ez-ZerkeĢî eĢ-

ġâfiî, el-Burhân fî „ulûmi‟l-Kur‟ân (Mısır: 1376/1957), 2/148. 
85

 Âl-i Ġmrân, 3/7; Nisa,4/59; Araf, 7/53; Yûnus, 10/39; Yûsuf, 12/6, 21, 36, 37, 44, 45, 100, 101; Ġsra, 

17/35; Kehf, 18/78, 83. 
86

 Âl-i Ġmrân, 3/7. 



  

20 
 

Bu âyette te‟vîl kelimesi iki defa geçmekte ve bunların farklı anlamlarda kullanıldığı 

görülmektedir. Birincisi kötü niyetli (kalplerinde eğrilik bulunan), kargaĢa meydana getirmek 

(fitne çıkarmak) isteyen, kiĢisel düĢüncelerini ve arzularını kutsal kitabı vasıta kılarak 

seslendirmeyi planlayan te‟vîli amaç haline getiren, yani te‟vîl ihtimal ve ihtiyacı olsun 

olmasın kafasına göre belli yorumlara ulaĢmayı baĢtan yerleĢtirmiĢ olan kiĢiler hakkında 

kullanılmıĢtır. Ġkincisi ise bir kısım Kur‟ânî ifâdelerin gerçekte ne anlam taĢıdığını ve (ilim 

sahiplerini bu cümleye dâhil eden yoruma göre) bunların eğip bükmeden hangi manâlara 

varılabileceğini belirtmek içindir.  

Ġmâm Mâtürîdî bu âyeti Ģöyle izah etmiĢtir: “Onu (kiĢisel arzularına göre) te‟vîl etmek 

için.” Yani, Allah Teâlâ‟nın, bu ümmet için takdir ettiği süre ve zamanı anlamak için. 

Te‟vîl‟in asıl anlamı müntehadır, yani son sınırdır. Cenâb-ı Hak ise “Hâlbuki onun te‟vîlini 

ancak Allah bilir.” buyurmaktadır. Yani bu ümmetin sonunu ancak Allah bilir.”
87

 

“Fakat onlar, onun te‟vîlinden baĢka bir Ģey beklemiyorlar. Te‟vîli geldiği (haber verdiği 

Ģeyler ortaya çıktığı) gün, önceden onu unutmuĢ olanlar derler ki: Doğrusu Rabbimizin 

elçileri gerçeği getirmiĢler…”
88

 

Ġmâm Mâtürîdî bu âyette geçen birinci te‟vîl kelimesine; “Resûlullâh‟ın kendilerine 

vâdetmiĢ olduğu Allah‟ın cezasının gelmesi”, ikinci defa geçen te‟vîl kelimesine ise; “iĢin 

vardığı son nokta” anlamlarını vermiĢtir.
89

   

“ĠĢin gerçeği Ģu ki onlar, mahiyetini bilmedikleri ve henüz kendilerine te‟vîli 

yapılmamıĢ olan Ģeyi yalanladılar…”
90

 

Bu âyetteki te‟vîl kelimesi müfessirlerin ekserisine göre yorum anlamındadır. Ġmâm 

Mâtürîdî ise bu âyet ile ilgili Ģunları kaydetmiĢtir:  

“Onlar henüz kendilerine te‟vîli yapılmamıĢ olan Ģeyi yalanladılar.”
91

 

“Onlar Kur‟ân‟ın nazmını anlamadan, lafzını kavramadan, onun akıbeti ve sonu ile ilgili 

bir bilgi kendilerine gelmeden onu yalanladılar. Denildi ki: Te‟vîl, her fiilin, her Ģeyi iĢin 

baĢlangıcına çevirmektir. Hukemâ Ģöyle dedi: Te‟vîl, her fiilin baĢlangıçta amaçlanan sonuca 

varmasıdır. Her fiilden baĢlangıçta amaçlanan Ģey ise fiilin planlanan Ģekilde son bulmasıdır. 

Bazıları da Ģöyle dedi: “Henüz kendilerine yorumu yapılmamıĢ olan Ģey.” cümlesinden 

maksat, Cenâb-ı Hakk‟ın bir Ģey henüz var olmadan önce olacağını vâdettiği Ģeydir. Ġbn 

Abbâs (r.a.) Ģöyle dedi: Kur‟ân-ın yorumu, dünyada olan ve kıyamet günü gerçekleĢecek olan 

                                                           
87

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/277. 
88

 A‟râf, 7/53. 
89

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/391. 
90

 Yûnus, 10/39. 
91

 Yûnus, 10/39. 



  

21 
 

Ģeylerdir, ondan maksat da sözü edilen azaptır.
92

 Bazıları sevap diye yorumlamıĢtır, bazıları 

da onu akıbet diye te‟vîl etmiĢtir. Vâkidî Ģöyle dedi: Bu âyetten söylenmek istenen Ģey Ģudur: 

Cenâb-Hakk‟ın Kur‟ân-ı Kerîm‟de âhiretle ilgili vâd ve tehdit etmiĢ olduğu beyanın akıbeti, 

henüz onlara gelmemiĢtir. Te‟vîlin aslı, iĢin akıbetinin vardığı yere bakmaktır.”
93

  

Te‟vîl kelimesi baĢka âyette rüyanın tabiri, yorum manâlarında zikredilmiĢtir: 

“ĠĢte böylece Rabb‟in seni seçecek ve sana rüyaların te‟vîlini öğretecek…”
94

  

Bu âyet-i kerîmede geçen te‟vîl kelimesi hakkında Mâtürîdî, rüyaların tabiri anlamına 

geldiğini belirtmiĢ ve Hz. Ġbrahim‟e ve diğerlerine verilen sahifelerin yorumunu Hz. Yûsuf‟a 

öğretmesinin söz konusu olduğunu isim belirtmeksizin nakletmiĢtir.
95

 Te‟vîl kelimesinin 

rüyaların yorumu anlamında zikredilen diğer âyetler ise Yûsuf sûresinin 21, 37, 44, 45, 100 ve 

101. âyet-i kerimeleridir. Ġmâm Mâtürîdî söz konusu âyetlerde geçen “ربَوْيم الاحبديث” te‟vîli‟l-

ehâdîs kelimeleri ile ilgili eserinde Ģöyle açıklamalarda bulunmuĢtur: “Bana rüyaların 

yorumunu öğrettin.”
96

 meâlindeki beyan hakkında müfessirler Ģöyle dedi: Rüya tabirini 

öğrettin. Fakat âyette geçen “الاحبديث” el-ehâdîs kelimesi, haber vermek demektir, te‟vîl ise 

akıbeti ve iĢin varacağı sonu bilmektir. Sanki Ģöyle demiĢtir: Bana, haberlerin karar kılacağı 

yeri ve akıbetlerini öğrettin.”
97

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de te‟vîl kelimesi yukarıda beyan ettiğimiz manâlar dıĢında sonuç 

bakımından, olayın akıbeti, iĢin sonucu anlamlarında da zikredilmiĢtir: 

“Ölçtüğünüz zaman tastamam ölçün ve doğru terazi ile tartın. Bu hem daha iyidir hem 

de sonucu daha güzeldir.”
98

 

Bu âyetteki cümlenin, anılan ölçüyü ve tartıyı tam yapmak, hakları tam vermek dünyada 

daha hayırlıdır, çünkü bunda onlar için dünyada güven vardır. Âyette geçen  “ ًربوْيل ٍُ  ”احَضَ

ahsenu te‟vîlen cümlesi âhiretteki akıbeti bakımından daha güzeldir anlamında 

zikredilmiĢtir.
99

 Aynı cümle te‟vîl kelimesi ile beraber yine aynı manâda Nisâ sûresinin 59. 

âyetinde zikredilmiĢtir. 

                                                           
92

 Ebü‟l-Fazl Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî eĢ-ġâfiî, ed-

Dürrü‟l-mensûr, thk. Abdülmuhsin et-Türkî (Kahire: 1424/2003), 2/147. 
93

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/69-70. 
94

 Yûsuf, 12/6. 
95

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/299. 
96

 Yûsuf, 12/101. 
97

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/397. 
98

 Ġsrâ, 17/35. 
99

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/304. 



  

22 
 

Hz. Mûsâ Hz. Hızır kıssasında beyan edilen âyet-i kerîmelerde zikredilen te‟vîl kelimesi 

iĢin içyüzü, olayın görünmeyen gerçek mahiyeti anlamında zikredilmiĢtir.
100

  

Ġmâm Mâtürîdî te‟vîl ile tefsîr arasındaki farkı Ģöyle izah etmiĢtir: “Te‟vîl ile tefsîr 

arasındaki fark beyan edilen Ģu husustan ibarettir: Tefsîr ashaba te‟vîl ise âlimlere ait bir iĢtir. 

Bunun anlamı Ģudur ki sahâbe-i kirâm çeĢitli meclislerde bulunmuĢ, birçok olaya Ģahit olmuĢ 

ve Kur‟ân-ın hangi olgu veya konu hakkında nâzil olduğunu bilmiĢlerdir. Binaenaleyh onların 

âyeti tefsîr ediĢleri büyük önem arzetmektedir, çünkü onlar, olup biteni görmüĢ ve olaylarda 

hazır bulunmuĢlardır. Zaten âyetten kastedilen de budur. Burada ilâhî beyanın neyi 

amaçladığını bilmek bir Ģeyi görmeye benzer ki bu husus, iĢin iç yüzünü bilenden baĢkası için 

mümkün değildir. Nitekim bu anlama bağlı olarak Ģöyle buyurulmuĢtur: “Kur‟ân-ı Ģahsî 

görüĢüyle tefsîr etmeye kalkıĢan kimse cehennemdeki yerine Ģimdiden hazırlansın.”
101

 Çünkü 

öylesi, yaptığı tefsîr konumundaki açıklamasına Allah‟ı Ģahit tutmaktadır.”
102

 

“Te‟vîle gelince, bu kelimenin anlamı bir hususun varacağı nihaî noktayı açıklamaktan 

ibarettir. Te‟vîl kelimesi,  “آل يئىل” âle-yeûlu kökünden alınmıĢtır, rucû eder, Ģu sonuca varır 

anlamındadır. Sözü edilen bu te‟vîl yönteminde tefsîrde olduğu kadar Ģiddetli bir sakındırma 

gündeme gelmez. Çünkü burada Allah adına açıklama yapmak gibi bir durum yoktur, zira kiĢi 

murâd-ı ilâhîden haber vermemekte ve “Allah bu beyanı ile Ģunu murad etti.”, yahut da “ġunu 

kastetti.” dememekte, sadece Ģöyle bir ifâde kullanmaktadır: Bu ilâhî beyan Ģu ve Ģu 

anlamlara yönelik ihtimaller taĢımaktadır. Benim bu söylediklerim insanoğlunun dile 

getirebileceği hususlardandır, Kur‟ânî beyanın içerdiği hikmeti bilen sadece Allah‟tır. Sonuç 

olarak tefsîr tek yönlüdür, te‟vîl ise birden fazla anlamlara ihtimal taĢımaktadır.”
103

 

Ġmâm Mâtürîdî‟nin bu beyanında kısa olarak Ģöyle bir sonuca varılabilir. Tefsîrde tek 

manâya yönelim vardır, te‟vîlde ise mümkün olabilen farklı manâlara yönlendirme vardır. 

Tefsîrde anlamın doğruluğu hususunda kesinlik varken, te‟vîlde anlamın doğruluğu 

hususunda kesinlik yoktur. Tefsîr, âyetlerin ilk indiği zamanki anlamlarını herkesten daha iyi 

bilen ashâbın iĢidir, çünkü ashâb âyet indiği zamandaki olaya ve Hz. Peygamber‟in 

açıklamalarına Ģahit olmuĢlardır. Ġttifak edilen konuları iyi bilmiĢler ve hakki manâya vakıf 

olmuĢlardır. Te‟vîl ise âlimlerin iĢidir. Te‟vîlde sözü çok farklı anlamlara çekmek söz 

konusudur. Tefsîrde Allah‟ı delil tutma varken te‟vîlde Allah‟ı delil tutma yoktur.  

                                                           
100

 Kehf, 18/ 78, 82. 
101

 Tirmizî, “Tefsîr”, 1. 
102

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/29-30. 
103

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/29-30. 



  

23 
 

4.3.  Te’vîlât’ül-Kur’ân’ın Rivâyet Yönü 

Ġmâm Mâtürîdî, âyetleri tefsîr ederken kendi yorumundan önce ilgili âyetle kendinden 

önceki âlimlerin rivâyetlerini sıraladıktan sonra kendi görüĢlerini beyan etmiĢtir.
104

 Bu da 

onun ortaya koyduğu eserinin rivâyet tefsîrleri arasında yeri olduğunu göstermektedir.  Yine 

o,  kendi eserinde tefsîr esnasında âyetle ilgili ashabın diğer nüshalardaki farklı kıraatlerini de 

nakletmiĢtir.
105

 Mâtürîdî‟nin eserinde rivayetleri sıralarken bazı yerlerde isim vermeden 

“Denildi ki.” veya “Bazıları Ģöyle dedi.” cümlesinden sonra ilgili rivayeti aktarmıĢtır.
106

 O, 

âyetle ilgili yorum yaparken söz konusu âyetle ilgili sebeb-i nüzûlunu aktarmıĢ ve o esnadaki 

kıssayı anlattıktan sonra âyette geçen müphem kelime ile ilgili rivâyetleri sıralamıĢ ve baĢka 

âyetleri de ona delil olarak göstermiĢtir.
107

 Ġmâm Mâtürîdî kendi eserinde birçok hadîse yer 

vermiĢtir. Bu da onun hadîse ve rivâyete çok önem verdiğini kanıtlamaktadır. Mâtürîdî, 

âyetleri açıklarken önde gelen sahâbîlerden olup, te‟vîlci yönüyle de meĢhur olan Abdullah b. 

Abbas‟ın rivâyetlerine de yer vermiĢtir.   

4.4.  Te’vîlât’ül-Kur’ân’ın Dirâyet Yönü 

Hz. Peygamber‟den günümüze Kur‟ân-ın tefsîrine ihtiyaç duyulmuĢ, bu sebeple de 

Kur‟ân, tarih boyunca birçok kiĢi tarafından tefsîr edilmiĢtir. Müfessirlerin Kur‟ân-ı Kerîmi 

tefsîr ediĢ esnasında bazıları tefsîrlerini rivâyet ağırlıklı yaptıkları için, o esere rivâyet tefsîri 

denilmiĢtir. Bazı tefsîrciler ise eserlerinde rivâyet nakletmekten daha ziyade Kur‟ân-ın 

âyetlerini aklî yorumlarla ispat etmeye ihtiyaç duyulduğunu savundukları için onlara da 

dirâyet tefsîrcileri denilmiĢtir.  Ġmâm Mâtürîdî, âyetlere anlam verirken diğer birçok 

âlimlerden farklı olarak naklı esas almakla birlikte akla da önem verdiği görülmektedir. Bu 

sebepten dolayıdır ki onun eseri daha çok dirâyet tefsîrleri arasında meĢhur olmuĢ ve dirâyet 

tefsîri denilince ilk akla gelen âlimlerden olmuĢtur. O bir âyet-i kerime hakkında yorum 

yaparken âyette geçen kelimenin luğavî manâsına dikkat çekilmesini istemiĢ ve söz konusu 

kelime ile ilgili eĢ anlamlı ve zıt anlamlı kelimeleri örnek göstererek konuyu daha detaylı 

inceliklerle açıklamıĢtır.
108

 O, cennet ve cehennemin ebedî olduğu savunurken konu ile ilgili 

âyeti zikretmiĢ,
109

 sonra cennet ve cehennemin “Fâni olduğunu, eğer bâki olsaydı Allah‟ta 

bâkî olduğuna göre yaratan ile yaratılmıĢ arasında benzerlik meydana gelmiĢ olurdu.” diyen 

                                                           
104

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/296-297. 
105

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 3/266. 
106

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/69. 
107

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 3/266-267. 
108

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/345. 
109

 Bakara,2/25. 



  

24 
 

Cehmiyye‟yi eleĢtirerek Ģöyle bir cevap vermiĢtir: “Bize göre bu bir vehimden ibarettir. 

Çünkü Allah Teâlâ zâtıyla evvel; zâtıyla âhir, zâtıyla bâkîdîr, cennet ve oradaki her Ģey ise 

baĢkası sayesinde bâkîdir. Eğer burada teĢbihin bulunması söz konusu olsaydı âlim, semî ve 

basîr sıfatlarında da teĢbih bulunurdu, ayrıca var oldukları sürece, yaratıklarla Allah arasında 

bekâ sıfatında benzerlik meydana gelirdi. Zikrettiğimiz hususlarda böyle bir Ģey olmadığına 

göre cennet ve cehennemin ebediyetinde de teĢbih oluĢmaz.”
110

 Bu cevap onun naklî esas 

almakla beraber akla da önem verdiğini göstermektedir. 

 

 

 

  

                                                           
110

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/ 95. 



  

25 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’ÂN VE TE’VİLÂT’TA CENNET HAYATI 

1. CENNETİN SÖZLÜK VE ISTILAH ANLAMLARI 

1.1. Cennetin Sözlük Anlamı 

Cennet kelimesi Arapçada    جَن kökünden türetilmiĢ bir isimdir. ب  كَىْكَجبً  سَا ًَّ ٍَّ  فهََ انَّيمُ  عَهيَهِ  جَ  

“Üzerini gece kaplayınca bir yıldız gördü.”
111

 Gözle görülmeyecek Ģekilde bir Ģeyin üstünü 

kapatmak
112

 gizlemek, üstünü örtmek
113

 anlamlarını da içermektedir. Cennet kelimesi bu 

manaların yanında bitki ve ağaçlarıyla toprağı örten bahçe
114

 anlamlarını da ifâde etmektedir. 

Cennetler adının veriliĢ sebebi içinde bulunan kimseleri ağaçlarıyla örtüp sakladığından 

dolayıdır. Ġnsanın düĢmanından korunmak için arkasına gizlendiği kalkan anlamına gelen el-

micenne ve cünne, aklın örtünmesi anlamına gelen cinnet, anne karnında ki yavru anlamına 

gelen cenîn, görülen eĢyanın bakıĢtan gizlenmesi anlamına gelen cen, herkese görünmeyen 

gizli varlık anlamına gelen cin ve bahçe anlamına gelen cennet aynı köktendir.
115

 Bununla 

birlikte kabirde ki meyyite cenen denilmesi yine meyyitin kabirde gizlenmesi, görünmemesi 

söz konusu olduğundan dolayıdır.
116

 Bu kelimenin çoğulu Kur‟ân-ı Kerîm‟de de   أجَُِّخ ecinne
117

 

ve    جََُّبد cennât
118

 Ģeklinde geçmektedir. Cennet kelimesi her ne kadar baĢka nesnelere isim 

oluyorsa da türediği kök manâsından tamamen kopmamıĢtır. Zira cennet kelimesi kendi 

fiilindeki “saklı olmak, örtmek” kök manâsını barındırarak “dünyada iken eĢsiz nîmetleri 

insanlardan gizleyen bir yer veya sık dal ve yapraklarıyla bir örtü gibi zeminini örten 

mekân"
119

 manâları ihtivâ etmektedir. Kur‟ân-ı Kerim‟de müminlere vaad edilen cennetin 

                                                           
111

 En‟âm, 6/76. 
112

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 13/92.  
113

 Ebü‟l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-Ġsfahânî, Müfredât fî Garîbi‟l-Kur‟ân, 

cev. Yusuf Türker (Ġstanbul: Pınar Yayınları, 2002), 203. 

114
 Süreyya ġahin, “Cennet”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi (Ġstanbul: TDV Yayınları, 1989), 

7/374. 
115

 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Kurtubî, el-Câmi„ li-ahkâmi‟l-Kur‟ân, thk. 

Abdülmuhsin et-Turkî (Beyrut: Dârü‟l-Ġhyâu‟t-Turâsu‟l Arabî, 1427/2006), 1/239; Ebû Hayyân 

Esîrüddîn Muhammed b. Yûsuf b. Ali el-Ceyyânî el-Endelüsî, el-Bahru‟l-muhît fi‟t-Tefsîr, thk. Âdil 

Ahmed Adbülmevcûd- Ali Ahmed Muavvaz (Beyrut: 1413/1993), 1/109; 
116

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 13/93-100. 
117

 Necm, 53/32. 
118

 Hadîd, 57/12. 
119

 Ebü‟s-Senâ ġihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî el-Âlûsî, Rûhu‟ı-meânî fî tefsîri‟l-

Kur‟ân‟l-azîm ve‟s-seb‟i‟l-mesânî (Beyrut: 1408/1987), 1/201-202. 



  

26 
 

çoğul olarak   جََُّبد vezninde gelmesi o ebedi mutluluk yurdunun sakinlerinin farklı derece ve 

tabakalarda olacağına iĢaret vardır. 

Cennet kelimesi Ġslâmî literatürde özellikle de Kur‟ân-ı Kerîm‟de öldükten sonraki 

sonsuz saadet hayatını ifâde eden terimdir. Bu terimin kaynağı hakkında iki ana görüĢ ortaya 

konulmuĢtur. 

a) Cennet, setr, örtmek ve gizlemek manâsını ifâde eden cenne, yecunnu 

(yecinnu), cennen, cinnen”
120

 fiilinin mastar binâi merresi
121

dir.
122

 Çoğulu cennât  Ģeklindedir. 

b) Cennet fiilinden isimdir.
123

 Bunun çoğulu da cinân Ģeklinde gelmektedir.
124

 

Yukarıda da görüldüğü gibi Ġslâm kaynaklarında yer alan cennet kelimesinin sözlük 

anlamları çeĢitli manâlarda yorumlanmıĢtır. Cennet kelimesinin sözlük anlamını ifâde etmeye 

çalıĢılırken dilciler ve müfessirlerin bu kelimeye farklı yaklaĢımları sonucunda birçok tanım 

ortaya çıkmıĢtır. Bunları Ģu Ģekilde sıralamak yerinde olacaktır: 

1) Cennet, mücerred olarak bağ bahçe ve bostan anlamlarını ifâde etmektedir.
125

 

2) Gölgeli ve sık ağaçları barındıran bağ, bahçe gibi mekânlar anlamlarına 

gelmektedir.
126

 

3) Sadece hurma ağaçlarının bulunduğu bahçeye verilen isimdir.
127

 

4) Hurma ve diğer ağaçları ihtiva eden yerlerdir.
128

 

5) Hurma ve diğer ağaçlarının bulunduğu yerlerdir.
129

 

                                                           
120

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 8/100; Râgib el-Ġsfahânî, el-Müfredât fî Ğarîbi‟l-Kur‟ân, cev. Yusuf Türker, 

138; Ebüt‟Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Yâkûb b. Muhammed eĢ-ġîrâzî el-Fîrûzâbâdî, el-

Okyânûsu‟l-basît fî tercemeti‟l kâmûsi‟l-muhît, cev. Mütercim Âsım Efendi (Ġstanbul: 2014), 4/300; 

Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru‟l-muhît, thk. Âdil Ahmed Adbülmevcûd- Ali Ahmed Muavvaz,  

1/109. 
121

 Mastar binâi merre: “fa‟leten” vezninde bir mastar tipi olup “iĢin bir defa vukû bulduğunu” ifade 

etmektedir. Buna göre cennet kelimesi, “bir kere örtmek” manasına gelir. 
122

 Âlûsî, Rûhu‟l-meânî, 1/201-202; Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 8/100; Ebü‟l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. 

Muhammed el-Hârizmî ez-ZemahĢerî, el-KeĢĢâf „an hakâ‟iki‟ gavâmidi‟t-tenzîl ve „uyûni‟l-ekâvîl fî 

vucûhi‟t-tenzîl (Beyrt: Dârü‟l-fikr, 1415/1995), 1/257; Nâsüriddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer b, 

Muhammed el- Beyzâvî. Envâru‟t-tenzîl ve Esrâru‟t-te‟vîl (Mısır: 1968),  1/37. 
123

  ġahin, “Cennet” 3/374. 
124

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 13/100; Fîrûzâbâdî, Kâmûsi‟l-muhît, cev. Mütercim Âsım Efendi, 4/300. 
125

 Ebû Ca„fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî, Câmi‟u‟l-beyân „an te‟vîli 

âyi‟l-Kur‟ân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr (Beyrut: 1415/ 1995), 1/170; Âlûsî, Rûhu‟l-Meânî, 1/201-202. 
126

 Beyzâvî, Envâru‟t-tenzîl, 1/37; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru‟l-muhît, thk. Âdil Ahmed 

Adbülmevcûd- Ali Ahmed Muavvaz, 1/109. 
127

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 13/100. 
128

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 1/ 37; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru‟l-muhît, thk. Âdil Ahmed 

Adbülmevcûd- Ali Ahmed Muavvaz, 1/109; Fîrûzâbâdî, Kâmûsi‟l-muhît, cev. Mütercim Âsım Efendi 

4/300; Âlûsî, Rûhu‟l-Meânî, 1/ 201-202. 
129

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 1/ 37. 



  

27 
 

6) Dal ve yapraklarının sıklığı sebebiyle tıpkı bir örtü gibi zemini örterek 

gölgeleyen meyveli ve meyvesiz tüm ağaçlara cennet denilmiĢtir.
130

 

7) Ağaçlar dikilmiĢ, meyveler ve çeĢitli bitkilerle çevrilmiĢ bir yerin adıdır.
131

 

1.2.  Cennetin Istılah Anlamı 

Ġnsanın varlığı ile beraber var olan cennet kavramı, bütün dini inançlara göre 

dünyadayken iyi iĢler yapanlar için ölümden sonra veya kıyametin kopmasından sonra bir 

mükâfatın olacağı cennet inancı mevcuttur. Dinsel inanıĢlara göre cennet, dünyada iken günah 

iĢlemeyen veya yaptığı iyi amelleriyle, ibadetleriyle Tanrı tarafından bağıĢlanmıĢ kimselerin 

öldükten sonra sonsuz bir mutluluk içinde yaĢayacakları yerin adıdır. Ġslâm kaynaklarında 

cennet inancı, âhiret hayatında müminlerin ebedî saadet yurdu olan yerin genel görünümüyle 

dünya bahçelerine benzemesi veya eĢsiz nimetlerini insan idrakinden gizlemiĢ olması Ģeklinde 

açıklanmıĢtır.
132

 ZemahĢerî‟ye göre cennet, ağaçlarının sıklığı ve dallarının geniĢliğinden 

dolayı zemini görünmeyen mekânın adıdır.
133

 Benzer bir görüĢe sahip olan Ġmâm Mâtürîdî ise 

cenneti Ģöyle tarif etmiĢtir: “Cennet, özellikle bir yerin veya bir mekânın adı olmayıp, ağaçlar 

topluluğu ve oraya dikilmiĢ çeĢitli meyve bitkileri demektir.”
134

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de cennet, dünyadaki bağ bahçe olmakla beraber daha çok âhiret yurdu 

olarak nitelenmiĢtir. Cennet kelimesi Kur‟ân-ı Kerîm‟de cemi (çoğul) olarak 68 defa جَُبّد 

Ģeklinde, 1 defa انجَُبّد Ģeklinde, tesniye (ikil) olarak 3 defa  ٌِ ٍِ  Ģeklinde, 2 defa جََُّزبَ  جََُّزيَ

Ģeklinde, 2 defa  ٍِ  انجََُّخ Ģeklinde, 51 defa جََُّخ Ģeklinde, müfred (tekil) olarak 14 defa انجََُّزيَ

Ģeklinde, 1 defa ِنجَُزَح ثب  Ģeklinde, zamirli olarak 1 defa جََُّزكََ   Ģeklinde, 1 defa  جََُّزهَ Ģeklinde, 1 

defa Ģeklinde, 1 defa  جََُّزكَِ  ثجَُِزّيَهِى   Ģeklinde, 1 defa  جََُّزي Ģeklinde toplamda 147 yerde 

geçmektedir. Görüldüğü gibi Kur‟ân-ı Kerîm‟de cennet kelimesi müfred ve tesniye olarak 

kullanıldığı halde daha çok çoğul olarak (جَُبّد) Ģeklinde kullanılmıĢtır. Bu üslup ise, âhirette 

olan saadet yurdunun sadece belli bir bölgesinin değil tamamının adı olduğuna iĢaret vardır. 

Bununla birlikte Kur‟ân-ı Kerîm‟de cennet kelimesi en çok Araf sûresinde 10 yerde 

zikredilmiĢtir. Bunlar sırasıyla, Bakara sûresinde 8 yerde, Al-i Ġmrân ve Kehf sûresinde 7 

yerde geçmektedir. Yine aynı âyette iki defa cennet kelimesi geçen âyetlerde mevcuttur. 

Bunlar Tevbe sûresi 72. âyet, Saf sûresi 12. âyet ve HaĢr sûresi 20. âyetlerdir. Bunlar sadece 

cennet kelimesinin geçtiği âyet sayısıdır. Bunun dıĢında âyet-i kerîmede cennet ve orada 

                                                           
130

 Râgib el-Ġsfahânî, el-Müfredât, cev. Yusuf Türker, 138; Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 1/37; Fîrûzâbâdî,     

Kâmûsi‟l-muhît, cev. Mütercim Âsım Efendi, 4/300. 
131

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/119. 
132

 ġahin, “Cennet”, 7/374. 
133

 ZemahĢerî, KeĢĢâf, 1/256-257. 
134

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/94. 



  

28 
 

bulunan sonsuz nimetlerden bahsedilmiĢtir. Kur‟ân-ı Kerîm‟de cennet tasvirlerine dair âyetler 

daha çok Rahmân, Vâkia, Ġnsân ve Gâsiye sûrelerinde cehenneme dair olanlara nispetle daha 

fazladır. Tezimizde bunları tespit etmemizin sebebi ebcet ilmi ile meĢgul olanların dikkatini 

çekmek ve bu konuda önemli bir çalıĢmaya ihtiyacın olduğu düĢünülmektedir. 

2. TE’VİLÂT’TA CENNET HAYATI 

2.1.  Mâtürîdî’ye Göre Cennetin İsimleri 

2.1.1. Cennet 

Dünya hayatında yaĢadığı süre içinde Ġman eden ve salih amel iĢleyen kullarına âhiret 

hayatında Allah‟ın mükâfat olarak müjdelediği sonsuz mutluluk yurdunun genel adıdır cennet. 

Kur‟ân-ı Kerîm, hadîs ve diğer Ġslâmî kaynaklarda ebedi saadet yurdu olarak nitelenen cennet, 

çeĢitli isim ve tasvirlerle beyan edilmiĢtir. Bunlar sırasıyla Cennet, Firdevs, Adn, Naîm, 

Me‟vâ, Ravza, Dârü‟s-Selâm, Dârü‟l-Huld,  Dârü‟l-Karâr, Dârü‟l-Muttakîn, Dârü‟l-

Mukâme, Dârü‟l-Âhire, Âkibetü‟d-Dâr, Ukbetü‟d-Dâr ve Mekâmun Emîn isimleriyle 

zikredilmiĢtir. Ġmâm Mâtürîdî, müminler için vâdolunan cennet sayısının dört olduğunu 

belirtmiĢ ve bunları Naîm cenneti, Me‟vâ cenneti, Adn cenneti ve Firdevs cenneti Ģeklinde 

kaleme almıĢtır. Sonra bu dört cennetin her birinde diğerinin özelliği bulunduğunu ve 

isimlerinin çok olmasıyla birlikte cennetin tek olduğunu kaydetmiĢtir.
135

 Bunların içinde جََُّبد 

ismiyle çoğul olarak kullanılması âhiretteki saadet yurdunun sadece belli bir bölgesinin değil 

tamamının ismi olduğu düĢünülebilir. Mâtürîdî‟ye göre cennet, ağaçlar dikilmiĢ, meyveler ve 

çeĢitli bitkilerle çevrilmiĢ bir yerin adıdır.
136

 Elmalılı kendi eserinde Bakara sûresinin 25. 

âyetindeki cennet kelimesini tefsîr ederken, cennetin müfred olarak kullanıldığında tüm 

cennetleri ihtivâ eden âhiret yurdunun kastedildiğini; çoğul olarak kullanıldığında ise âhiret 

yurdunu meydana getiren Adn, Me‟vâ, Firdevs, gibi cennet çeĢitlerini ve bunların katlarını 

ifâde ettiğini beyan etmiĢtir.
137

  

2.1.2.  Adn  

Adn kelimesinin lügat anlamı, adene,  ٌَ  fiilinden olup, ikamet etti manâsına geldiği عَذَ

bildirilmiĢtir.
138

 Bununla beraber, bir yeri mekân edinmek, bir Ģeyin merkezi ve ortası, bir 

                                                           
135

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/150; 10/20. 
136

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/119. 
137

 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur‟ân Dili (Ġstanbul: Zehraveyn Yayıncılık, 2007), 1/274-275. 
138

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/450. 



  

29 
 

cevher veya maddenin aslı anlamlarına da gelir.
139

 Söyle de denmiĢtir:  ٌَ ٌ   عَذَ كَب ًَ ازَ كَ  ثِ  yani, 

“ġöyle bir yere yerleĢti.” Bundan hareketle cevherin, değerli taĢların yerleĢik bulunduğu yere 

  ٌ .maden denmiĢtir يَعْذَ
140

  

Tevrat‟ta Hz. Âdem‟in yaratıldıktan sonra içine konulduğu bahçeden Aden‟den 

bahsedilmiĢ ve bu kelime Ġbrânîcede Eden olarak ifâde edilmiĢtir.
141

 Orada verilen bilgilere 

göre Aden‟in,  Allah‟ın bahçesi olup, o bahçede dört kola ayrılan bir nehrin aktığını, güzel 

çam ve çınar ağaçlarının olduğunu ve meyvesi güzel ağaçların bulunduğunu belirtmiĢtir.
142

 

Ġbrânîcede Eden kelimesi Ahd-i Atîk‟te Ģahıs, kavim ve yer adı olarak ta kullanılmıĢtır.
143

 

Ġmâm Mâtürîdî Adn kelimesine mânâ verirken, adentü‟l-belede  ُانجهَذََ  ادَََذ  bir beldeyi vatan 

edindim sözünü delil getirerek “Ġkamet edilen yer, ebediyet mekânında ikamet cennetleri.” 

anlamına geldiğini nakletmiĢtir.
144

  

Kur‟ân-ı Kerîm‟de Adn cennetinden bahsederken hep cennet kelimesiyle, çoğul kipini 

kullanarak, ٌْجََُّبد عَذ   Ģeklinde 11 defa zikredilmiĢtir.
145

 Fahreddin er-Râzî, Ġbn Abbas, Ġbn 

Mes‟ûd, Ġbn Ömer ve Hasan-ı Basrî‟ye atfederek Adn cenneti hakkında Ģöyle tasvirde 

bulunmuĢtur: “Adn cenneti, arĢın altında diğer cennetlerin de ortasında bulunan mukarrebûn 

yani, peygamberler, Ģehitler, sıddîklar ve âlimlerin bulunduğu zümresine tahsis edilmiĢ bir 

Ģehir veya saraydır. Burada altından yapılmıĢ, inci ve yakutlarla süslenmiĢ yiyecekler ve 

hûrilerle donatılmıĢ saraylar bulunan, içinde tesnîm ve selsebîl pınarlarının aktığı, arĢın 

altında misk kokulu rüzgârların estiği, hiçbir insanın gözünün görmediği nimetlerle dolu 

olduğu mekândır.
146

 Ġmâm Mâtürîdî Adn cennetini, cennetin merkezi olduğunu kaydetmiĢ,
147

 

ve Ģunları eklemiĢtir: “Adene fî mekâni kezâ.”  َك ٌِ ٌَ فيِ يَكَب زَاعَذَ  denilince, „ġöyle bir yerde 

ikamet etti, sanki orada cennetler vardır, orada kalırlar, asla oradan ayrılmak ve yerlerini 

değiĢtirmek istemezler‟ denilmiĢ olur. Bazıları da Ģöyle der: Adnü‟Ģ-ġey   ٌُ انْشَيء عَذ  bir Ģeyin 

ortası ve merkezi demektir. Cenâb-ı Hak sanki Adn cennetini, cennetin merkezi manâsında 

kullandı. En doğrusunu Allah bilir.”
148

  

                                                           
139

 Ebû Abdullâh ġemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Zuraîb ed-DimaĢkî el-Hanbelî,  Hâdi‟l-

ervâh ilâ bilâdi‟l-efrâh. nĢr. BeĢir Muhammed Uyun (DimaĢk: 2002), 100. 

Râgib el-Ġsfahânî, el-Müfredât, cev. Yusuf Türker, 983. 
141

 Kitâb-ı Mukaddes (Ġstanbul: Kitabı Mukaddes ġirketi, 2003), Tekvin, 2/8. 
142

 Tekvin, 2/9; Hezekiel, 31/ 8. 
143

 Tarihler 29/12; Krallar, 19/12; Hezekiel, 27/23. 
144

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/150; 10/20. 
145

 Tevbe, 9/72; Ra‟d, 13/23; Nahl,17/31; Kehf, 18/31; Meryem, 19/61; TâHâ, 20/76; Fâtır, 35/33; Sâd, 

38/50; Mümin, 40/8; Sâf, 61/12; Beyyine, 98/8. 
146

 Fahreddin er-Râzî, Mefâtihu‟l-gayb, nĢr. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ, 16/132-133.  
147

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/451. 
148

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/289. 



  

30 
 

Adn cennetlerine girmenin Ģartlarını Kur‟ân-ı Kerîm‟de Ģöyle beyan edilmiĢtir:  “Ġmân 

edip sâlih amel iĢleyenler,
149

 Allah‟a itaatsizlikten sakınanlar,
150

 Allah‟a ve resûlüne itaat 

edenler, iyiliği teĢvik edip, kötülükten alıkoyanlar, namaz dosdoğru kılanlar, zekât verenler,
151

 

tövbe edip,
152

 günahlarından arınanlar,
153

 Rablerinin rızasını gözeterek sabredenler, 

kendilerine rızık olarak verilenlerden Allah yolunda gizli ve açık harcayanlar, kötülüğü 

iyilikle savanlar,
154

 hayır iĢlerinde yarıĢanlar,
155

 Allah‟a ve Resulü‟ne iman ettikten sonra 

mallarıyla ve canlarıyla Allah yolunda cihat edenler,
156

 Onlar, Allah‟a verdikleri sözü yerine 

getiren ve onlar Allah‟ın, korunmasını emrettiği bağı koruyan, Rab‟lerine saygıda kusur 

etmeyen, hesabın kötü sonuç vermesinden korkan kimselerdir.”
157

  

Dünyada iken böyle davranıĢlarda bulunan kullarına Allah Teâlâ âyet-i kerimesinde 

Ģunları vâdetmiĢtir: “Onlar, meleklerin, „Selam size; yaptıklarınıza karĢılık girin cennete!‟ 

diyerek mutluluk içerisinde ruhlarını teslim alacakları kimselerdir.
158

 ĠĢte bunlar, çok 

esirgeyici olan Allah‟ın, kullarına vâdettiği, onların idraklerini aĢan Adn cennetlerine 

gireceklerdir. ġüphesiz O‟nun vâdi yerine gelecektir.”
159

 

 “Kapıları kendilerine ardına kadar açılacak Adn cennetleri vardır.”
160

 “O güzel sonuç 

Adn cennetleridir. Oraya babalarından eĢlerinden ve nesillerinden sâlih olanlarla beraber 

girecekler, meleklerde her kapıdan onların yanlarına varacaklar.” (Melekler:) 

“sabrettiğinize karĢılık size selam olsun derler.”
161

 “ĠĢte onlara, içinden ırmaklar akan Adn 

cennetleri vardır. Onlar orada tahtlarının üzerlerine kurulacaklar, ince ve kalın ipekli yeĢil 

elbiseler giyecekler ve altın bileziklerle bezenecekler. Ne güzel bir karĢılık ne güzel bir kalma 

yeri!” 
162

 “Orada boĢ söz iĢitmezler, kendilerine yalnız esenlikler dilenir. Orada, sabah 

akĢam rızıkları hazırdır. Kullarımızdan takvâ sahibi kimselere vereceğimiz cennet iĢte 

budur.”
163

 “Orada yerlerine kurularak çeĢit çeĢit meyve ve içecek isteyebilecekler. 

                                                           
149

 Beyyine, 98/7; Meryem, 19/60; Tâhâ, 20/75; Kehf, 18/30. 
150

 Sad, 38/49, Nahl, 16/30. 
151

 Tevbe, 9/71; Ra‟d, 13/22. 
152

 Meryem, 19/60. 
153

 Tâhâ, 20/75. 
154

 Ra‟d, 13/22. 
155

 Fâtır, 35/32. 
156

 Saf, 61/11. 
157

 Ra‟d, 13/20-21. 
158

 Nahl, 16/32. 
159

 Meryem, 19/61. 
160

 Sâd, 38/50. 
161

 Ra‟d, 13/ 23-24; Mü‟min, 40/8. 
162

 Kehf, 18/31; Fâtır, 35/33. 
163

 Meryem, 19/62. 



  

31 
 

Yanlarında eĢlerinden baĢkasına bakmayan eĢit dilberler olacak. ĠĢte bunlar, hesap günü size 

vâdedilenlerdir. KuĢkusuz bu, bitmek tükenmek bilmeyen nimetimizdir.”
164

 “Onların Rab‟leri 

katında ki ödülleri, altından ırmaklar akan, içinde ebediyen kalacakları Adn cennetleridir. 

Allah onlardan razı olmuĢ, onlarda Allah‟tan razı olmuĢlardır. ĠĢte bu, Rabbi‟ni sayıp ondan 

korkanlar içindir.”
165

  “Allah mümin erkeklere ve mümin kadınlara içinde ebedî olarak 

kalmak üzere altından ırmaklar akan cennetler ve Adn cennetlerinde güzel meskenler 

vadetmiĢtir. Allah‟ın rızası ise hepsinden büyüktür, iĢte büyük bahtiyarlıkta budur.”
166

 O 

bahtiyar kullar Cennette Ģöyle derler: “Bizden tasayı gideren Allah‟a hamdolsun. Doğrusu 

Rabbimiz çok bağıĢlayan, Ģükrün karĢılığını eksiksiz verendir.” “O ki bizi lütfuyla sonsuza 

kadar kalınacak yurda yerleĢtirdi. Orada artık biz ne bir yorgunluk duyarız ne de bize bir 

bıkkınlık gelir.”
167

 

Allah‟ın rızasını kazanmak cennet nimetlerinin en büyüğüdür. “Allah mümin erkeklere 

ve mümin kadınlara içinde ebedî olarak kalmak üzere altından ırmaklar akan cennetler ve 

Adn cennetlerinde güzel meskenler vadetmiĢtir. Allah‟ın rızası ise hepsinden büyüktür, iĢte 

büyük bahtiyarlıkta budur.”
168

 Allah‟ın onlardan razı olması ise hepsinden büyüktür. Yani 

Allah‟ın onlara bahĢettiği her Ģeyden daha büyüktür. Çünkü Allah‟ın rızasında, ruhun hayatı 

ve lezzeti vardır. Allah‟ın onlara âhirette verdiği cennet, güzel meskenler gibi hususlarda, 

bedenin hayatı ve lezzeti vardır. Ruhî hayat, bedenî hayattan mertebe bakımından daha yüce 

ve büyüktür. Çünkü bedenin büyümesi bakımından bir etkide bulunmaz. Aynı Ģekilde lezzet, 

hamd ve güzel anmada, ruhun hayatı ve lezzeti bulunmaktadır. Zira bunda bedene iliĢkin bir 

artıĢ yoktur: Bu ancak ona dâhil olan bir ferahlık ve mutluluktur. Onun baĢına bir zillet 

geldiğinde veya kötü bir Ģey duyduğunda, bedeni acı duymaksızın üzülür ve bunu önemser 

veya ruhunda acı ve sıkıntı duyar. Bu, söz konusu durumun, bedeninde değil, ruhunda 

meydana gelmesinden dolayıdır. Bunun aslı Ģudur ki: Allah‟ın rızasını kazanma talebiyle 

dünyada amel etmek, O‟nun sevabına nail olmak için amel etmekten daha büyüktür. Çünkü 

Allah‟ın rızasını kazanma talebiyle yapılan amel kiĢinin sorumluluğuyla iliĢkin bir emirdir; 

sevap kazanma talebiyle amel etmek ise kiĢinin lehinde olan bir durumdur. Sorumluluğunda 

olan bir görevi eda eden bir kimse, lehine olan bir ameli yerine getiren kiĢiden mertebe ve 

fazilet bakımından daha üstündür. Çünkü herkes kendi lehinde olanı yapar ve bunda onun 

                                                           
164

 Sâd, 38/51-52-53-54. 
165

 Beyyine, 98/8. 
166

 Tevbe, 9/72. 
167

 Fâtır, 35/34-35. 
168

 Tevbe, 9/72. 



  

32 
 

yararı vardır. Fakat herkes baĢkası için bir davranıĢta bulunmaz. Bundan dolayı belirtilen 

durum gerçekleĢir.
169

 

Bununla ilgili bir hadîsi Ģerifte Ebû Said el-Hudrî‟den rivâyetle Ģöyle buyurulmaktadır. 

Nebî (s.a.v.) Ģöyle buyurdu: “ġüphesiz Azîz ve Celîl Allah cennet ehline: Ey cennet ehli 

buyuracak. Onlar; buyur Rabbimiz emrine hazırız. Hayır, senin ellerindedir diyeceklerdir. O: 

razı oldunuz mu buyuracak. Onlar: Bize ne oldu ki razı olmayâlim Rabbim. Bizlere 

yarattıklarından kimseye vermediklerini verdin diyecekler. O: Size bundan daha faziletlisini 

vereyim mi buyuracak. Onlar: Rabbim bundan daha üstün hangi Ģey olabilir ki diyecekler. O: 

Üzerinize rızamı indiririm ve ondan sonra ebediyen size gazap etmem buyuracak.”
170

 

2.1.3. Firdevs 

Firdevs kelimesi sözlükte, içinde özellikle üzüm bağları olmakla beraber her türlü 

ağacın bulunduğu büyük bir bahçe anlamına gelir. Çoğulu ise ferâdîs فشَادِيش Ģeklindedir. 

Edebiyatta üzüm ve asmaların çoğunlukla olduğu sık ağaçlarla kaplı yemyeĢil bahçeleri ifâde 

için kullanılmıĢtır. 
171

 

Firdevs kelimesinin kökeni hakkında tartıĢmalı iddialar mevcuttur. Bunun Arapça 

kökenli bir kelime olduğunu söyleyenlerin yanında Farsça ve Grekçe kökenli bir kelime 

olduğunu da kaydetmiĢlerdir. Bu kelime ġam bölgesinde bahçe anlamında bir kelime olup, 

Arapçaya sonradan girdiği iddiasına karĢılık büyük Arap Ģairi Hassân b. Sâbit‟in bir beytinde 

geçen “Cinân minel-Firdevs” ٌانفشِدَوس يٍِ جُِب  ifâdesini delil göstererek Arapların eskiden beri 

bu kelimeyi kullandıklarını belirtmiĢlerdir.
172

  Yine Arapça‟da aynı kökten gelen müferdes 

.kelimesi, çardaklanmıĢ anlamını taĢımaktadır (يُفشَدَس)
173

 Bu da Firdevs kelimesinin Arapça 

bir kelime olduğunu göstermektedir. Ayrıca Firdevs kelimesi, Yemâne ve ġam bölgesindeki 

bazı yerlerin özel adı olarak da kaynaklarda mevcuttur.
174

 Fahreddin er-Râzî bu kelimenin 

HabeĢçe bir kelime olduğunu söylemiĢtir.
175

 Ġmâm Mâtürîdî Firdevs cennetine bu ismin 

                                                           
169

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/435. 
170

 Ebü‟l-Hüseyin Müslim b. Haccâc b Müslim el-KuĢeyrî en-Nîsâbûrî, el- Câmi„u‟s-sahîh, nĢr. 

Muhammed Fuât Abdülbâkî (Kahire: y.y., 1374-1375/1955-1955), “Cennet”, 343. 
171

 Sait Özervarlı, “Firdevs”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi (Ġstanbul: TDV Yayınları, 1996), 

8/123. 
172

 Ebü‟l-Velîd Hassân b. Sâbit el-Münzir el-Hazrecî el-Ensârî,  Dîvân, nĢr. Seyyid Hanefî Haseneyn 

(Kahire: 1983), 339. 
173

 Özervarlı, “Firdevs”, 8/123. 
174

 Ġbn Kayyim el- Cevziyye, Hâdi‟l-ervâh, nĢr. BeĢir Muhammed Uyun, 144-145. 
175

 Fahreddin er-Râzî, Mefâtihu‟l-gayb, nĢr. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ, 16/82. 



  

33 
 

verilme sebebini, “Ağaçlarla çevrelenmiĢ ve donanmıĢ olmasındandır.” diye açıklamıĢtır
176

 

BaĢka bir yerde ise Rumca bir kelime olup bahçe anlamına geldiğini nakletmiĢtir.
177

 

Firdevs cenneti hakkında Hz. Peygamber‟den Ģöyle bir rivâyet nakledilmiĢtir: Enes b. 

Mâlik‟ten rivâyet edilir: Rübeyyi bint Nadr Hz. Peygamber‟e (a.s.) geldi. Oğlu Hârise b. 

ġurâka Bedir gününde, nereden geldiği belli olmayan bir ok ile Ģehit düĢmüĢtü. Bu kadın Hz. 

Peygamber‟e: “Ya Rasûlallah!  Bana Hârise hakkında bilgi ver. Eğer o güzel bir sonuç elde 

etti ise sevabını Allah‟tan bekler sabrederim. Eğer hayır üzere değil ise o takdirde de onun 

için durmaz dua ederim.” dedi. Bunun üzerine Hz. Peygamber (a.s.) Ģöyle buyurdu: “Ey 

Ümmü Hârise! ġüphesiz ki cennette birçok bahçe vardır. Senin oğlun Firdevs-i âlâyı elde 

etmiĢtir. Firdevs, cennetin en yüce yeri, tam ortası ve en güzel mekândır.” buyurmuĢtur.
178

 

Ubâde b. Sâmit‟in naklettiği rivâyette Hz. Peygamber Ģöyle buyurmuĢtur: “Cennet yüz 

tabakadır. Ġki tabaka arasında gökle yeryüzü arası kadar mesafe vardır. Firdevs, en yüksek 

derecededir. Firdevs bu derecelerin en üstünde bulunur. Cennetteki dört nehir buradan 

kaynaklanır. Allah Teâlâ‟dan cenneti istediğiniz zaman Firdevs‟i isteyin.”
179

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de Firdevs kelimesi iki defa zikredilmiĢtir. Bunlar Mü‟minûn sûresi 11. 

âyeti ve Kehf sûresi 107. âyetlerdir. Bu iki âyette yüce Allah Firdevs cennetine girme 

Ģartlarını açıklamıĢ, bu Ģartların baĢında yine diğer cennet âyetlerinde olduğu gibi ilk Ģart 

imân edip salih amel iĢlemek olduğunu beyan etmiĢtir.
180

 Zira Kur‟ân-ı Kerîm, kiĢide imân 

olmayıp Rabb‟lerinin âyetlerini ve ona kavuĢmayı inkâr edenlerin amellerinin boĢa çıkacağını 

belirtmiĢtir.
181

 Ondan sonra Yüce Allah Mü‟minûn sûresinde müminlerin kurtuluĢa erdirip ve 

Firdevs cennetine varis olmanın Ģartlarını Ģöyle beyan etmiĢtir. Bunlar sırasıyla “Namazlarını 

huĢu içinde eda edenler, anlamsız, yararsız Ģeylerden uzak duranlar, zekâtını verenler, 

iffetlerini koruyup sadece eĢleriyle veya ellerinin altında olanlarla (cariyelerle) yetinenler, 

emanetlerine ve ahitlerine sadakat gösterenler ve namazlarını titizlikle sürekli olarak eda 

edenlerdir. ĠĢte bu vasıfları Ģahsında taĢıyan kullarına yüce Allah içlerinde ebedi olarak 

kalacakları Firdevs cennetine varis kılacağını.” beyan etmiĢtir.
182

 

                                                           
176

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/150. 
177

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/20. 
178

 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ġsmâil el-Buhârî, el-Câmiu‟s-sahîh, nĢr. Muhammed b. Züheyr b. Nasr 

(b.y.: Dâru Takvi‟n–Necât, 1422/2001), “Cihâd”, 14; Tirmizî, “Tefsîrü‟l-Kur‟ân”, 24. 
179

 Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, (Ġstanbul: 1413/1992), “Zühd”, 39. 
180

 Kehf, 18/107. 
181

 Kehf, 18/105. 
182

 Mü‟minûn, 23/1-11. 



  

34 
 

2.1.4. Naîm 

Naîm kelimesi sözlükte güzel, hoĢ hâl anlamlarıyla birlikte yaĢamın hoĢluğu, kolaylığı 

ve tatlılığı manâlarını içermektedir.
183

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de naîm kelimesi 17 defa zikredilmiĢtir. Bunlardan on bir âyette cennet 

kelimesiyle yan yana zikredilerek cennetin özel bir ismini teĢkil etmiĢtir.
184

 Diğer altı âyette 

ise nimetler anlamında zikredilmiĢtir.
185

  Ġnfitâr sûresinin 13. âyetinde cahîm‟in karĢıtı olarak 

zikredilmesi ve Mutaffifîn sûresinin 22. âyetinde cennetle ilgili tasvirinde tek baĢına yer 

alması sebebiyle onun cennetin bir ismi olduğuna delil olarak gösterilebilir. Yine Hz 

Ġbrahim‟in “Beni Naîm cennetine mirasçı kıl.”
186

 diye dua etmesi cennetin ismi olduğunun 

delilidir.  

Ġmâm Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserini tercüme eden Bekir Topaloğlu 

cennetle ilgili âyetlere anlam verirken naîm kelimesinin ekseriyetini cennetteki nimetler diye 

tercüme etmiĢtir.
187

 

Ġmâm Mâtürîdî naîm kelimesi hakkında Ģöyle bir ifâde kullanmıĢtır. “Bütün cennetler 

nimettir, çünkü içi nimetlerle doludur. Allah Teâlâ neye, nasıl isterse öyle isim verme hakkına 

sahip olduğu için cennetlerden birine Naîm Cenneti adını vermiĢtir.”
188

 

Mâtürîdî‟nin bu izahı naîm kelimesinin sadece cennetteki nimetler anlamıyla sınırlı 

olmadığını bilhassa cennetlerden birinin özel bir ismi olduğunu göstermektedir. 

Cennetle ilgili bütün âyetlerde olduğu gibi Naîm Cennetine girme Ģartlarından ilk Ģartı 

önce Allah‟a iman ve salih ameldir.
189

 Sonra da sırasıyla takvâ sahibi olanlar,
190

 ihlas sahibi 

olanlar,
191

 Naîm Cennetiyle müjdelenmiĢlerdir. 

Bununla birlikte yüce Allah Naîm Cennetine girmeyi hak eden kulları ile ilgili âyetlerde 

âhiretteki insanları üç gruba ayırmıĢtır. 
192

 Birinci grup amel defteri sağından verilenler, ikinci 

grup amel defteri solundan verilenler, üçüncü grup ise erdem, amel ve ödülde önde olanlardır. 

Âyet-i Kerîme‟de amel defteri sağ tarafından verilenlere ne mutlu derken, amel defteri sol 

taraftan verilenleri de bedbaht olarak tanımlamıĢtır. Üçüncü grupta olan hayırda önde 

                                                           
183

 Râgib el-Ġsfahânî, el-Müfredât, cev. Yusuf Türker, 1465. 
184

 Mâide, 5/65; Yûnus, 10/9; Hac, 22/56; ġuarâ, 26/85; Lokmân, 31/8; Sâffât, 37/43; Tûr, 52/17; Vâkıa, 

56/12, 89; Kalem, 68/34; Meâric, 70/38. 
185

 Tevbe, 9/21; Ġnsân, 76/ 20; Ġnfitâr, 82/13; Mutaffifîn, 83/22, 24; Tekâsur, 102/8. 
186

 ġuarâ, 26/85. 
187

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/320 
188

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/320. 
189

 Lokmân, 31/8; Hac, 22/56; Yûnus, 10/9. 
190

 Tûr, 52/17; Kalem, 68/34. 
191

 Sâffât, 37/40. 
192

 Vâkıa, 56/7-10. 



  

35 
 

gidenleri ise sonraki âyetlerde Allah‟a en yakın olanlar ve Naîm Cennetine mazhar olanlar 

Ģeklinde beyan etmiĢtir.
193

 Âyette müminleri iki gruba ayırırken ehl-i küfrü ise tek grup olarak 

nitelemektedir. Bu da küfrü tek millet olarak kabul eden Hanefî mezhep mensuplarının 

görüĢüne bir delildir diyebiliriz. Çünkü yüce Allah aralarındaki mezhep ve din farklılığına 

rağmen ehl-i küfrü tek bir grup saymıĢ, Müslümanları ise iki gruba ayırmıĢtır. 

Allah Teâlâ Naîm Cennetindeki mutluluk hayatını çeĢitli âyetlerde Ģöyle beyan etmiĢtir. 

“Onlar karĢılıklı olarak mücevherlerle iĢlenmiĢ tahtlar üzerinde oturup kurulmuĢlardır. 

Çevrelerinde maîn çeĢmesinden doldurulmuĢ testiler, ibrikler ve kadehlerle sonsuza dek 

hizmet sunacak gençler dolaĢır. Bundan (içkiden) dolayı ne baĢ ağrısına tutulurlar ne de 

sarhoĢ olurlar. Yaptıklarının karĢılığı olarak beğendikleri meyveler ve çanlarının çektiği kuĢ 

etleri vardır. Yine orada onlar için saklı inciler misali güzel gözlü huriler vardır. Orada ne 

boĢ Ģey iĢitirler ne de günaha sokacak bir Ģey. Söylenen sadece Ģu söz: Size selam olacaktır 

(esenlikler, mutluluklar). Onlar dalbastı kiraz ve meyve yüklü muz ağaçları arasındadırlar. 

Kesintisiz gölge ve çağlayarak akan sular arasındadırlar. Bitip tükenmeyen m ve 

yasaklanmayan bol meyveler arasında, KabartılmıĢ döĢekler üzerindedirler. Yine orada 

onları kuĢkusuz yepyeni bir yaratılıĢla yarattığımız bakire ve eĢlerine sevgiyle bağlı ve yaĢıt 

olan eĢler vardır.”
194

 Naîm cennetinde olanların dualarını Cenâb-ı Hak Ģöyle beyan 

etmektedir: “Orada onların duaları, „Sen bütün noksan sıfatlardan münezzehsin Allah‟ım‟! 

KarĢılıklı dilekleri de „selam‟ Ģeklinde olacaktır. Duaları da, „Âlemlerin Rabbi olan Allah‟a 

hamd olsun diye son bulur.”
195

 

2.1.5.  Me‟vâ 

Me‟vâ kelimesi sözlükte, sığınılacak yer, yurt, mesken, barınak anlamlarını ifâde 

etmektedir. Kur‟ân-ı Kerîm‟de me‟vâ kelimesi yirmi iki defa zikredilmiĢtir.
196

 Bunlardan üçü 

cennetteki barınak anlamında zikredilirken,
197

  diğerleri ise cehennemdeki barınak anlamında 

kullanılmıĢtır.  

                                                           
193

 Vâkıa, 56/11-12. 
194

 Vâkıa, 56/15-37.  Naîm cenneti ile ilgili benzer tasvirler Tûr sûresinin 17-24. ayetlerinde ve Sâffât 

sûresinin 41-49.  ayetlerinde de beyan edilmiĢtir. 
195

 Yûnus, 10/10. 
196

 Âli-Ġmrân, 3/151, 162, 197; Nisa, 4/97; Mâide, 5/72; Enfâl, 8/16; Tevbe, 9/73, 95; Yûnus, 10/8; Ra‟d, 

13/18; Ġsrâ, 17/97; Nûr, 24/ 57; Ankebût, 29/25; Secde, 34/19, 20; Câsiye, 45/34; Necm, 53/ 15; Hadîd, 

57/15; Tahrîm, 66/9;  Nâziât, 79/39-41. 
197

 Secde, 32/19; Necm, 53/15; Nâziât, 79/39. 



  

36 
 

Kur‟ân‟da me‟vâ kelimesi ile ilgili Ģöyle haber verilmiĢtir: "Andolsun ki onu, (meleği) 

iniĢ esnasında Sidretü‟l-Müntehâ‟nın yanında bir daha gördü. Cennetü‟l-Me‟vâ da onun 

yanındadır.”
198

 

Bu âyette yüce Allah Teâlâ Ġsrâ ve Mirâc
199

 esnasında vukû bulan hâdiselere Hz. 

Peygamber‟in (a.s.) Ģâhid olduğunu beyan etmektedir. “Andolsun ki onu, iniĢ esnasında bir 

daha gördü.”  bu âyette Hz. Peygamber‟in (a.s.) kimi gördüğü müphemdir. Kur‟ân-ı-

Kerîm‟de sarih isimleri zikredilmeyip de, ismi mevsuller zamirlerle zikredilen erkek veya 

kadınlar olduğu gibi melek veya cin ya da bir topluluk olma ihtimalini taĢıyan âyetler 

mevcuttur. Kâtib Çelebî‟nin nakline göre buna benzer üstü kapalı olan müphemât ilmini 

mercii sadece nakildir. Bu hususta re‟y hiçbir manâ ifâde edemez demektedir.
200

  Müphemât 

hakkındaki bilgiler, nakle dayandığına göre, o haberlerin sağlam senetlerle, Hz. Peygamber, 

sahabe ve tâbiûna ulaĢması gerekir.
201

 Yukarıdaki âyette zikredilen zamir müphemdir. 

Tefsîrciler bu âyetteki zamirle ilgili görüĢlerinde Hz. Peygamber‟e görünenin Allah ya da 

Cebrail olma konusunda ihtilafa düĢmüĢlerdir.  

Bu âyet-i kerime müphemât kısmına girdiği için yorum yapmaksızın sadece ilgili 

rivâyetleri zikretmekle yetinmenin isabetli olacağının kanaatindeyiz. 

Mesrûk Ģöyle dedi: AiĢe‟nin yanında yaslanmıĢ oturuyordum. Bana: “Ey Ebû AiĢe! Üç 

Ģey vardır ki, kim bunlardan birini söylerse Allah‟a büyük iftira atmıĢ olur” dedi. Ben bunlar 

nedir? Dedim. AiĢe: “Kim, Rasûlullah‟ın Rabbini gördüğünü iddia ederse Allah‟a büyük iftira 

atmıĢ olur.” dedi. Ben yaslandığım yerden doğruldum ve dedim ki: “Ey müminlerin annesi 

beni bir dinle acele etme. Azîz ve Celîl olan Allah: “Yemin olsun ki onu apaçık ufukta 

görmüĢtür”
202

  “Muhakkak ki Muhammed onu baĢka bir iniĢinde yine görmüĢtü”
203

 

buyurmuyor mu?” dedim. ÂiĢe Ģöyle dedi: “Ben ümmetin, Resûlullah‟tan bu âyetin manâsını 

soran ilk kiĢiyim. Resûlullah buyurmuĢtu ki: “O görünen Cebrâildi. Ben Cebrâil‟i bu iki 

kerenin dıĢında, yaratıldığı asıl Ģekliyle görmedim. Onu, vücudunun büyüklüğü yer ile gök 

arasını kapsamıĢ halde semâdan iner halde iken gördüm…”
204

 

                                                           
198

 Necm, 53/13-15. 
199

 Ġsrâ, gece yolculuğu yapmak, gece yolculuğu yaptırmak, gece gitmek, gece götürmek anlamlarını 

taĢımaktadır.  Mirâc ise, yukarı çıkılan yer, yukarı çıkarmak, yükseliĢ yolu anlamlarını ifade etmektedir. 
200

 Çelebi, KeĢfü‟z-zunûn, nĢr. Kilisli Muallim Rifat-ġerefeddin Yaltkaya, 2/2001. 
201

 Cerrahoğlu, Tefsîr usûlü, 186. 
202

 Tekvîr, 81/23. 
203

 Necm, 53/13. 
204

 Taberî, Câmi‟u‟l-beyân „an te‟vîli âyi‟l-Kur‟ân. nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 8/38.  



  

37 
 

Rivayet edildiğine göre Hz. Peygamber‟e Rabb‟ini gördün mü? Diye sormuĢlar, o da Ģu 

cevabı vermiĢ: „O‟nu kalbimle iki kez gördüm.‟ Bazı haberlerde Ģöyle dediği nakledilir: 

Allah‟ı gözümle görmedim, fakat kalbimle iki kere gördüm.”
205

  

Ġbn Abbâs‟ın “Gözün gördüğünü kalp yalanlamadı”
206

 mealindeki âyetle ilgili olarak 

Ģöyle dediği rivâyet edilir: “Muhammed Rabbi‟ni iki kez kalbiyle gördü.”
207

 

        “Sidretü‟l-Müntehâ‟nın yanında. Cennetü‟l-Me‟vâ da onun yanındadır.”
208

 

 Sidretü‟l-Müntehâ son sidre, nihai sidre anlamlarına gelmektedir. Sidre ise ağaç veya 

ağaca verilen özel bir isimdir. Bununla birlikte Sidre, Arabistan Kirazı ağacının adı olduğu 

kaynaklarda mevcuttur. Hz. Peygamber (a.s.) altıncı semâda bulunan Sidretü‟l-Müntehâda 

Hz. Cebrâil‟i asıl yaratılıĢ Ģekliyle görmüĢtür. Buhârî‟nin sahîhinde ise bu semânın yedinci 

semâ olduğu rivâyet edilmiĢtir. Bu yere Sidretü‟l-Müntehâ ismin verilmesinin sebebi, 

yaratıkların bilgilerinin burada sona ermesidir. Bu noktadan sonra gayb âlemi ve ona ait 

bilgiler baĢlamaktadır. Yine Sidretü‟l-Müntehâ‟nın, sonsuzluk ötesi ağacı olduğu da 

kaynaklarda bildirilmiĢtir. Cennetü‟l-Me‟vâ da Sidretü‟l-Müntehâ‟nın yanındadır. Bu konu ile 

ilgi Ģu rivâyetleri sıralamak yerinde olacaktır: 

Abdullah b. Mes‟ûd (r.a.) Ģöyle dedi: “Rasûlullâh sallallahu aleyhi ve sellem göklere 

çıkarıldığı gece (Ġsrâ Gecesi) Sidretü‟l-Müntehâ‟ya götürüldü. Sidretü‟l-Müntehâ altıncı 

semâdadır. Yeryüzünde semâya çıkarılan orada son bulur ve oradan alınır. Onun yukarısından 

inen Ģeylerde onda karar kılar, sonra oradan alınır.”
209

 Abdullah b. Mes‟ûd (r.a.) baĢka bir 

rivâyetinde “Buraya son nokta denilmesinin sebebi Rasûlullâh sallallahu aleyhi ve sellemin 

sünnetine bağlı olanların son nokta olmasıdır.”
210

 demiĢtir.  

Mâlik b. Sâ‟saa, Resûlullâh‟ın mirâca çıktığı hadîsini rivâyet ederken bu hadîsin bir 

bölümünde, Rasûlullâh‟ın, yedinci göğe çıkıp Hz. Ġbrahim ile görüĢtükten sonra Ģunları 

söylediğini rivâyet etmiĢtir. “… Sonra önüme son noktada bulunan sidre ağacı dikildi. Onun 

Nebk isimli meyveleri Hecer bölgesinin testileri gibiydiler. Onun yaprakları filin kulakları 

kadardı. Cebrâil: „ĠĢte bu, son noktada bulunan sidre ağacıdır. Sidretü‟l-Müntehâdır‟ dedi. 

Onun kökünden dört nehir akmaktaydı. Ġki nehir içeriye doğru ikisi de dıĢarıya doğru 

                                                           
205

 Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eĢ-ġeybânî el_Mervezî, el-Müsned, nĢr. Ebû Hâcir 

Muhammed Saîd Besyûnî (Beyrurt: y.y., 1405/1985.), 1/223; Müslim, “Ġman”, 285, 
206

 Necm, 53/11. 
207

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 1/223;  Müslim, ”Ġman”, 285. 
208

 Necm, 53/14-15. 
209

 Müslim, “Ġman”, 81. 
210

 Taberî, Câmi‟u‟l-beyân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 8/39. 



  

38 
 

akıyordu. Dedim ki: „Ey Cebrâil, bu nehirler nedir?‟ Cebrâil: „Ġçeriye akan bu iki nehir, 

cennete ait nehirlerdir. DıĢarıya akan ikisi ise Nil ile Fırat‟tır” dedi.
211

 

Ġmâm Mâtürîdî Sidretü‟l-Müntehâ hakkında isim belirtmeksizin Ģu rivâyetleri 

aktarmıĢtır: “DenilmiĢtir ki: Cenâb-ı Hak oraya sidre adını verdi, çünkü yaratıklara ait bilgi 

orada son bulur, kimse onu geçemez. ġöyle de denildi: Yaratılanların kerâmetleri oraya 

ulaĢınca durur, ondan öteye geçemezler. Sidrenin bir ağaç olduğu da söylenmiĢtir. ġehitlerin 

ruhları oraya kadar ulaĢtığı için Sidretü‟l-Müntehâ denildiği de söylenmiĢtir.”
212

 

 Bu konuda Ġbn Abbâs‟ın (r.a.) naklettiği rivâyette Resûlullâh‟ın (a.s.) Ģöyle 

buyurmuĢtur: “Ben Cibrîl aleyhisselâmı Sidretü‟l-Müntehânın yanında gördüm, Ģu kadar Ģu 

kadar kanadı vardı.
213

  

Mâtürîdî bu rivâyetlerden yola çıkarak Resûlullâh (a.s.) Cibrîl aleyhisselâmı yeryüzünde 

ilk defa Sidretü‟l-Müntehâda gördüğünü, bu da ya gözlerinden perdenin kaldırılmasıyla ya da 

gözlerine fazla bir kuvvet verilmesi ihtimal dâhilinde olduğunu beyan etmiĢtir. Sonra 

Resûlullâh‟ın Sidretü‟l-Müntehâya çıkarıldığında onu orada bir kez daha gördüğünü 

kaydetmiĢtir.
214

 

“Rabb‟inin huzurunda (hesap vermekten) korkan ve nefsine kötü arzuları yasaklayana 

gelince, onun barınağı da cennetin ta kendisidir.”
215

 

Ġmâm Mâtürîdî “Rabb‟inin huzurunda (hesap vermekten) korkan.” âyetinde ki 

makamdan maksadın Rabb‟inin hesaba çekmesi ya da Rabb‟i katındaki mevkii olması 

mümkün olduğunu, makamın ise Allah‟a izafet edildiğini söylemiĢtir.
216

 Çünkü ölümden 

sonra diriltme ve âhiret hayatı O‟na izafet edildiği için âhiretle ilgili olan her hal O‟na izafe 

edilmiĢ olmaktadır.  

Korkunun, ise kiĢinin içinde bulunduğu kötü halden yani bulunduğu makamın Allah 

Teâlâ‟nın bulunmayı yasaklamıĢ olduğu bir makam olmasından korktuğunu belirtmiĢtir.
217

  

“Nefsine kötü arzuları yasaklayan.” Cümlesindeki yasaklamanın sadece sözlü bir 

yasaklama olmayıp, nitekim yasaklamadan maksadın kiĢi kendi nefsinin Ģehvet arzularından 

ve lezzetlerinden el çekmesi gerekliğini vurgulamıĢtır. Bununda nefsinin kötü arzularından el 

çekmesi, ona âhiret azabını hissettirmesi ve onun kendisine vereceği acı ve ıstırabı 

hatırlatması ve sakındırmasıyla mümkün olduğunu belirtmiĢtir. KiĢinin bunu yaptığı takdirde 

                                                           
211

 Taberî, Câmi‟u‟l-beyân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 8/39. 
212

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/219. 
213

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 1/412, 460. 
214

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/219. 
215

 Nâziât, 79/40-41. 
216

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/58. 
217

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/58. 



  

39 
 

nefsin peĢin Ģehvet arzularını terk etmesi ve âhiret için çalıĢması kolay olduğunu beyan 

etmiĢtir.
218

  

 Mâtürîdî Ġnsanlar nefislerini peĢin zevklerin ardına düĢmekten alıkoymada iki kısma 

ayrıldığını söylemiĢ ve bunu Ģöyle izah etmiĢtir: “Kimi vardır ki nefsi üzerinde egemenlik 

kurar ve ona arzu ettiği Ģeyleri vermez; bu gibiler devamlı olarak bir çaba ve yorgunluk içinde 

olur. Kimileri de vardır ki nefsine yaptıklarının sonucunu hatırlatır, ona itaat edenler için 

hazırlanmıĢ olan sevapları gösterir, zalimlerin baĢlarına gelecek azapları bildirir. Bunun 

sonucunda nefis onları sanki baĢ gözüyle görmüĢ gibi olur, bunun tabii sonucu olarak da 

âhiret lezzetlerini dünya lezzetlerine tercih eder. Zira âhiret lezzetleri hem daha devamlı hem 

de daha haz vericidir. Böyle olunca da âhiret hayatı için çalıĢıp onun için kolay hal alır.”
219

 

“Ġman edip dünya ve âhirete yararlı iĢler yapanlara, yapmıĢ olduklarına karĢılık, hazır 

olarak onları bekleyen, huzur içinde kalacakları cennetler vardır.”
220

 

Me‟vâ kelimesinin yer aldığı bu âyette Cenâb-ı Hak onlara iman etme ve yararlı iĢler 

yapma karĢılığında cenneti vadetmiĢtir. Mâtürîdî bu âyetin tefsîrinde, âyette müminin mimin 

iken yararlı olmayan iĢler yapabileceğine dair delil olduğunu söylemiĢ, bunun sebebini ise 

yararlı olmayan iĢler yapması söz konusu olmayan yerde Cenâb-ı Hakk‟ın yararlı iĢler yapma 

Ģartını belirtmesinin hiçbir anlam taĢımadığını beyan etmiĢtir.
221

 

Me‟vâ kelimesinin cehennemdeki barınak anlamında zikredilen âyetlerde kulların 

yaptıkları fîller Kur‟ân-ı Kerîm‟de Ģöyle beyan edilmiĢtir. 

“Allah‟ın, hakkında hiçbir delil indirmediği Ģeyi O‟na ortak koĢanlar, ganimetten 

aĢınarak emanete hıyanet edip, Allah‟ın gazabına uğrayanlar, Ģehirleri diyar diyar dolaĢan 

inkârcılar.”
222

 “Kendilerine yazık etmekte iken melekler canlarını aldıkları kimseler.”
223

 

“Allah‟ı bırakıp ta Ģeytanı dost edinen, Ģeytanın boĢ kuruntularına ve vaatlerine aldanan 

kâfirler.”
224

 “Yeniden savaĢmak için bir tarafa çekilme veya baĢka bir birliğe katılma amacı 

olmaksızın düĢmana arkasını dönüp kaçanlar, Allah‟ın gazabına uğrayanlar.”
225

 “Allah‟ın 

âyetlerinden gafil olup, O‟na kavuĢmayı (ölümden sonraki diriliĢi ikrâr etmeyenler) 

ummayanlar ve dünya hayatından hoĢnut olup, ona bağlananlar.”
226

 “Allah‟ın buyruğuna 

                                                           
218

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/58. 
219

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/58-59. 
220

 Secde, 32/19. 
221

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/323. 
222

 Âl-i Ġmrân, 3/151, 162, 197. 
223

 Nisâ, 4/97. 
224

 Nisâ, 4/119-120. 
225

 Enfâl, 8/16. 
226

 Yûnus, 10/7. 



  

40 
 

(Allah‟ın kendilerini davet etmiĢ olduğu dini kabul etmeyenler)
227

 uymayanlar.”
228

 

“Kendilerine doğru yolu gösteren peygamber geldiğinde, Allah bir insanı mı peygamber 

olarak gönderdi diyerek delalet yoluna sapanlar.”
229

 “Sırf dünya hayatına has aralarında ki 

muhabbet (çıkar) uğruna Allah‟ı bırakıp kendilerine birtakım putlar edinenler.
230

 “Fâsıklık 

etmiĢ olanlar”
231

 “Allah‟ın vâdi gerçektir, kıyâmet konusunda da bir kuĢkuya yer yoktur 

denildiği zaman da, „kıyâmet nedir bilmiyoruz, biz bu konuda zannetmenin ötesinde bir Ģey 

yapamayız, kesin bir bilgiye sahip değiliz‟ diyerek hakkı inkâr edenler, kibre kapılanlar ve 

günaha dalan kimseler”.
232

 “Münafık erkekler ve münafık kadınlar”.
233

 “ Azgınlık yapıp, 

küfre düĢenler.”
234

  “Ve dünya hayatını âhirete tercih edenler”
235

  

2.1.6. Dârü‟s-selâm 

Esenlik, huzur, barıĢ içinde olma ve hoĢ olmayan maddî ve mânevî âfetlerden korunmuĢ 

olmak anlamını ifâde eden seleme َصَهى kökünden gelen selâm kelimesi aynı anda Esmâ-i 

Hüsnâ‟dan olup, ayıptan kusurdan, eksiklikten fenâ ve zevâlden münezzeh olan, selâmet 

arayanları aradıkları selâmete ulaĢtıran Allah‟ın isimlerinden biridir. Allah‟ın selâm 

sözcüğüyle vasfedilmesinin nedeni, mahlükâta iliĢen ayıpların, kusurların, lekelerin veya 

âfetlerin, belaların veya dertlerin ona iliĢmemesidir.
236

  

Dâr kelimesi ise, konak, ev, duvarla etrafının dönülmüĢ, çevrilmiĢ veya kuĢatılmıĢ hâli 

anlamını ifâde etmektedir. Deverân ٌدَوَسَا kelimesi göz önünde bulundurularak böyle 

adlandırılmıĢtır. Ayrıca dâratun   دَاسَح Ģeklinde de kullanılmıĢtır. Çoğulu diyâr دِيبَس 

Ģeklindedir.
237

 Türkçede ki diyar kelimesi de buradan gelmektedir. Yine ihâta eden, etrafını 

çeviren, kuĢatan çizgi anlamlarını ifâde eden dâire   دَاءِسَح kelimesi de buradan türemiĢtir. Dâr 

kelimesi bu manâlarla birlikte mıntıka, bölge, ülke, Ģehir veya köy olarak ve aynı Ģekilde 

dünya olarak ta adlandırılmıĢtır.
238

 Yine Araplarda evden ayrılmayan evcil, yerli anlamında 

dârî دَاسِي kelimesinin yanında baĢ dönme anlamına gelen düvâr   دُوَاس kelimeleri de kullanılır. 

                                                           
227

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/445. 
228

 Ra‟d, 13/18. 
229

 Ġsrâ, 17/94, 97. 
230

 Ankebût, 29/25. 
231

 Secde, 32/20. 
232

 Gâsiye, 45/31-32. 
233

 Hadîd, 57/ 13; Tahrîm, 66/9. 
234

 Nâziât, 79/37. 
235

 Nâziât, 79/38. 
236

Râgib el-Ġsfahânî, el-Müfredât, cev. Yusuf Türker, 744. 
237

 Râgib el-Ġsfahânî, el-Müfredât, cev. Yusuf Türker, 561. 
238

 Râgib el-Ġsfahânî, el-Müfredât, cev. Yusuf Türker, 561. 



  

41 
 

Dâr kelimesi günümüz Arapçasında ev, bina, mesken, konut, ikametgâh, merkez, orta, vatan, 

yurt, yer, bölge, kesim, müessese, ticarethane, firma, anlamlarında kullanılmaktadır.  

Yukarıda anlamını verdiğimiz selâm kelimesi ile yurt, ev bark anlamlarına gelen dâr 

kelimesi ile birlikte selâmet, esenlik, huzur, maddî ve mânevî âfetlerden korunmuĢ olan yurt 

anlamına gelir. Dârü‟s-selâm ile ilgili Fîrûzâbâdî kendi eserinde Ģöyle beyanda bulunmuĢtur: 

“Dârü‟s-selâm, Cennet-i âlâdır ki dâhil olanlar âfattan ve Naîmi inkizâsından sâlim 

olurlar.”
239

 

Dârü‟s-selâm, Kur‟ân-ı Kerîm‟de Allah‟ın seçkin kulları olan müminler için vâdedilmiĢ 

ebedî huzur yurdu olan cennetin özel bir ismi olarak iki yerde geçmektedir.
240

 Cennet ehli her 

türlü âfetten sâlim olduğu için Cenâb-ı Hak, onu selâm kelimesine nispet etmiĢtir.
241

 Dârü‟s-

selâm kelimesinin zıddı Kur‟ân-ı Kerîm‟de dâru‟l-bevâr دَاسَ انْجىََاس yani helâk yurdu
242

 veya 

dâru‟l-fâsikîn  َاسَ د  ٍَ انْفبَصِميِ  fâsıkların yurdu
243

 olarak beyan edilmiĢtir.  

Kur‟ân-ı Kerîm‟de Dârü‟s-selâm hakkında Ģöyle haber vermektedir:  

“Rabb‟leri katında onlara esenlik yurdu vardır ve yapakta oldukları (güzel) iĢler 

sebebiyle Allah onların dostudur.”
244

 

Mâtürîdî bu âyetin tefsîr esnasında Ģunları kaydetmiĢtir: “Buradaki selâm انضَلَو 

kelimesinin cennetin ismi olması muhtemeldir, yani onlar için cennet vardır, demektir. 

Nitekim Cenâb-ı Hak baĢka bir âyette Ģöyle buyurur: “Allah esenlik yurduna çağırıyor ve 

dilediğini doğru yola iletiyor.”
245

 Buradaki selâm kelimesinin Allah‟ın ismi olması da 

muhtemeldir. Buna göre âyet, onlar için Allah‟ın yurdu, yani cennet vardır anlamına gelir.”
246

 

“Allah esenlik yurduna çağırıyor ve dilediğini doğru yola iletiyor”
247 

Ġmâm Mâtürîdî bu âyet-i kerîmede ki esenlik yurdu anlamına gelen Dâru‟s-selâm‟dan 

maksadın cennet olduğunun iki sebepten dolayı olduğunu aktarmıĢ ve bunları Ģöyle izah 

etmiĢtir: “Birincisi, cennete giren herkesin her türlü âfetten ve korkudan emin ve sâlim yurdu 

olduğu için ona esenlik yurdu (Dârü‟s-selâm) ismi verilmiĢtir. Ġkincisi ise, âyetteki dâr انذاس  

                                                           
239

 Fîrûzâbâdî, Kâmûsi‟l-muhît, cev. Mütercim Âsım Efendi, 4/5043. 
240

 En‟âm, 6/127; Yûnus, 10/25. 
241

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/52. 
242

 Ġbrâhim,14/28. 
243

 A‟râf, 7/145. 
244

 En‟âm, 6/127. 
245

 Yûnus, 10/25. 
246

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/230. 
247

 Yûnus, 10/25. 



  

42 
 

kelimesinden maksat cennettir, Selâm da Allah‟tır; cennet Allah dostlarının mekânı olduğu 

için Cenâb-ı Hak kendine nispet etmiĢtir.”
248

 

 Ebû Kilâbe‟den rivâyet edilen bir hadîste Hz. Peygamber (a.s) Ģöyle buyurdu: “Bana 

denildi ki: Gözün uyusun, fakat kalbin açık olsun ve kulağın duysun! Bunun üzerine gözlerim 

uyudu, ancak kalbim ve kulakların açık kaldı. Sonra denildi ki: Bir efendi bir saray yaptı, 

sonra bir ziyafet hazırladı ve insanları davet için elçi gönderdi. Davetçiye uyan saraya girer, 

ziyafet sofrasından yer, efendi de ondan hoĢnut olur. Davetçiye uymayan da ne o saraya 

girebilir, ne de ziyafet sofrasından yiyebilir ve ne de efendi ondan hoĢnut olur. Burada ki 

efendi Allah‟tır, saray Ġslâm‟dır, sofra cennettir, davetçi de Muhammed aleyhisselâmdır.”
249

  

BaĢka bir rivâyette Câbir b. Abdullah (r.a) Ģöyle dedi: “Bir gün Resûlullah (s.a) 

yanımıza geldi ve Ģöyle dedi: Rüyamda Cebrâîl‟ı baĢucumda, Mîkâîl‟i de ayakucumda 

dururken gördüm; biri diğerine Ģöyle diyordu: Onun için bir darb-ı mesel söyle dedi, o da 

Ģöyle söyledi: Dinle! Kulağın duysun! Anla, kalbin de idrak etsin! Senin ve ümmetinin misali, 

tıpkı saray yaptıran bir krala benzer. Kral sarayın içinde bir konak yaptırmıĢ, sonra oraya bir 

sofra kurmuĢ, sonra bir elçi gönderip insanları yemeğe davet etmiĢ! Burada ki kral, Allah‟tır! 

Saray Ġslâm‟dır! Konak, cennettir! Sen ise ya Muhammed, elçisin! Sana uyan Ġslâm‟ı 

benimser,  Ġslâm‟ı benimseyen cennette girer. Cennette giren de sofradaki nimetlerden yer.”
250

 

Eğer sahîh ise bu rivâyet de, âyet-i kerimede belirtilen Dâru‟s-selâm‟dan maksadın Ġslâm 

olduğunu kanıtlar. En doğrusunu Allah bilir.”
251

 

Ġmâm Mâtürîdî kendi eserinde cennetin isimlerinin zikrederken Firdevs, Adn, Naîm ve 

Me‟vâ olmak üzere cennet isimlerinin dört olduğunu belirtmiĢ,
252

 eserinin baĢka yerinde buna 

ilaveten Dârü‟s-selâm ve Dârü‟l-kuds isimlerini de cennetin isimlerinden olduğunu beyan 

etmiĢtir.
253

 

2.2.  Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Yeri ve Halen Yaratılmışlığı 

Cennetin Ģu anda var olup olmaması Ġslâm âlimleri arasında ihtilaflı bir konudur. 

Mu„tezile mensuplarından Ebû Ali el-Cubbâi, BiĢr b. Mu„temir ve Ebu Huseyn el-Basrî gibi 

                                                           
248

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/54. 
249

 Ebû Muhammed Abdullâh b. Abdurrahmân b. Fazl ed-Dârimî, es-Sünen (Ġstanbul: Çağrı Yayınları, 

1413/1992), “Mukaddime”, 1; Taberî, Câmi‟u‟l-beyân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 11/103-104. 
250

 Tirmîzî, “Edeb”, 76. 
251

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/53-54. 
252

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/150; 10/20. 
253

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/95. 



  

43 
 

müellifler cennet ve cehennemin yaratıldığını ve Ģu anda mevcut olduğunu beyan etmiĢler.
254

 

Lakin Mu„tezile mezhebine mensup olanların ekserisi Ehl-i Sünnet‟e muhalif olarak cennete 

ve cehenneme Ģu anda ihtiyacın olmadığını, buna kıyametten (hesaptan) sonra ihtiyaç 

duyulduğundan dolayı cennet ve cehennemin Ģu anda yaratılmadığını savunmuĢlardır. 

Nitekim Mu„tezile kendi görüĢlerini savunurken delil olarak Âl-i Ġmrân sûresinin 133. 

âyetinin yorumunda cennet ve cehennemin yaratılmadığına iĢaret ettiğini beyan etmiĢtir.   

Söz konusu âyet hakkında Ģunları söylemiĢlerdir: “Muttakilere vaad olunan cennetin 

geniĢliği gökler ve yer kadardır”
255

 âyet-i kerîmesi gereği cennetin Ģu anda yaratılmıĢ olması, 

cisimlerin (vücutları) birbirine girmesi mümkün olmadığı için tasavvur edilemez. Yani 

geniĢliği gökler ve yer kadar olan cennet Ģu anda var olsaydı gökler ve yerle karıĢması 

gerekirdi, bu da mümkün olmadığına göre cennet ve cehennem bu gökler ve yerin yok 

olmasından (kıyametin kopmasından) sonra meydana gelebilir.”
256

  

Mu„tezile mensupları arasında cennet ve cehennemin yaratılıp yaratılmadığı konusu 

sadece tartıĢılmakla kalmamıĢ, farklı görüĢleri ifâde edenler birbirlerini tekfire kadar 

gitmiĢlerdir. Bu noktada Mu„tezile‟nin HiĢamiyye fırkası cennet ve cehennemin yaratılmıĢ 

olduğunu söyleyenleri tekfir etmiĢtir.
257

 Yine Mu„tezile kelamcıları Bakara suresi 35. ve 36. 

âyetlerini, A‟râf suresi 19. ayetini ve Tâ Hâ suresi 117. ayetlerini delil göstererek bu 

âyetlerdeki Hz. Âdem ve Hz. Havva‟nın kıssasının geçtiği yerin âhiret hayatındaki cennet 

değil, dünya bahçelerinden bir bahçe olduğunu söylemiĢlerdir.
258

  

Çağımız müelliflerinden Mu„tezile‟nin görüĢünün benzerini söyleyen Süleyman AteĢ 

kendi eserinde Hz. Âdem‟in çıkarıldığı cennet ile ilgili Ģöyle bir açıklamada bulunmuĢtur: 

“Kıssada sözü edilen cennet, insan ruhunun bedenden ayrıldıktan sonra gideceği hulûd 

cenneti değildir. Yüksek bir tepede bulunan bahçe veya dünyanın ilk zamanlarında 

yeryüzünün çoğunu kapsayan, tropikal kuĢakta balta girmemiĢ ormanlardan biridir. Çünkü 

hulûd cennetinden dönüĢ yoktur ve orada günah iĢlenmez. Oysa Âdem bu cennette günah 

iĢlemiĢ ve bu günahı yüzünden oradan çıkarılmıĢtır. Öyle ise bu cennet, hulûd cenneti değil, 

bir dünya cennetidir.”
259

 

                                                           
254

 Ebu‟l-Fazl Adudüddin Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilğaffâr el-Îcî, el-Mevâkif fî ilmi‟l-kelâm, (Kahire: 

t.s.), 374; Ali b. Sultan Muhammed el- Kârî el Hanefî, ġerhu‟l- fıkhı‟l-ekber, Ġstanbul:1375/1955), 249. 
255

 Âl-i Ġmrân, 3/133.  
256

 Îcî, el-Mevâkif fî ilmi‟l-kelâm, 375-376. 
257

 Ebu Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî el-Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar, 

cev. Ethem Ruhi Fığlalı (Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları, 1991), 120. 
258

 Pezdevî, Usûlu‟d-dîn, nĢr. H. P. Linss, 3.  
259

 Süleymen AteĢ, Kur‟ân Ansiklopedisi (Ġstanbul: Kuba Vakfı Yayınları, 2002), 4/317. 



  

44 
 

Ehl-i Sünnet âlimleri âyette beyan edilen Hz. Âdem ve Hz. Havva‟nın cennette iskân 

edilmeleri, bir hikmet nihayetinde oradan çıkarılmaları vakıasını yorumlarken cennetin var 

olduğu sonucuna varmıĢlardır.  Bununla birlikte bu âyetlerde zikredilen bütün özellikler 

Mu„tezile‟nin dediği gibi dünya bahçelerinden bir bahçe olmayıp, Adn cennetlerinin 

niteliklerinden olduğunu söylemiĢlerdir. Nihayetinde Ġmâm Mâtürîdî dâhil Ehl-i Sünnet‟e 

göre, Hz. Âdem ve Hz. Havva‟nın uhrevî âlemdeki cennette kaldığını beyan etmiĢler ve 

cennetin yaratıldığını ve Ģu anda mevcut olduğunu belirtmiĢlerdir.
260

 

Ve dedik ki: Ey Âdem, sen zevcenle birlikte cennette yerleĢ ve ondan istediğiniz gibi bol 

bol, yiyiniz. Yalnız bu ağaca yaklaĢmayınız, aksi takdirde ikinizde kendisine kötülük eden 

zâlimlerden olursunuz.
261

 

Âdem ile eĢinin girip ikâmet etmekle emrolunduğu cennetin müttakîlere vaad olunan 

âhiretteki cennet mi yoksa dünya bahçelerinden bir bahçe mi sorusu ihtilaflı bir konudur. 

Mu„tezile ve Kaderiye‟nin, Hz. Âdem ebedîlik cennetinde değil, Suudi Arabistan sınırları 

içerisinde yer alan Aden topraklarındaki bir bahçede idi, Ģeklinde kanaatindedirler.
262

  

Mu„tezile ve Kaderiye, bid„at kabilinden bu görüĢlerine Ģu delilleri sıralamıĢlardır: 

“Eğer yerleĢtirildikleri yer âhirette ki ebedîlik cenneti olsaydı, Ġblîs‟in Hz. Âdem‟e ulaĢması 

mümkün olmazdı. Çünkü Allah Teâlâ Ģöyle buyurmaktadır; “Orada ne bir boĢ söz, nede 

günah gerektiren bir iĢ vardır.”
263

 “Orada ne bir boĢ söz iĢitirler, ne de yalan.”
264

 “Orada ne 

bir boĢ söz, ne de günahı gerektiren bir söz iĢitirler. Orada iĢittikleri ancak selam selâm 

sözüdür.”
265

 Diğer taraftan yüce Allah Ģu buyruğu dolayısıyla da cennetlikler cennetten 

çıkmazlar. “Onlar oradan çıkarılacak da değillerdir.”
266

  

“Ayrıca âhirette ki ebedîlik cenneti kutsallık yurdudur. Orası günahlardan ve 

masiyetlerden uzak tutularak takdis edilmiĢ ve bu gibi Ģeylerden temizlenmiĢtir. Ġblîs ise 

orada boĢ söz söylemiĢ, yalan söylemiĢtir. Hz. Âdem ve Hz. Havva da masiyetleri sebebiyle 

cennetten çıkarılmıĢlardır. Bununla birlikte Hz. Âdem‟in Allah katındaki makamının 

                                                           
260

 Sa„düddîn Mes„ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-Horâsânî et- Teftâzânî, 

ġerhu‟l-makâsıd, thk. Abdurrahman Umeyra (Beyrut: 1409/1989), 5/107-109;  Îcî, el-Mevâkif fî ilmi‟l-

kelâm, 375; Pezdevî, Usûlu‟d-dîn, nĢr. H. P. Linss, 238. 
261

 Bakara, 2/35. 
262

 Teftâzânî, ġerhu‟l-makâsıd, thk. Abdurrahman Umeyra, 5/109. 
263

 Tûr, 52/23. 
264

 Nebe, 78/35. 
265

 Vâkia, 56/25-26. 
266

 Hicr, 15/48. 



  

45 
 

yüceliğine ve aklının mükemmelliğine rağmen, ebedîlik yurdunda ve sonu gelmeyecek bir 

mülk arasında bulunmakla birlikte, ebedîlik ağacını araması nasıl mümkün olabilir.” 
267

 

Ehl-i Sünnet âlimlerinden olan Kurtubî, bu suale Ģu Ģekilde bir cevap vermiĢtir: “ġanı 

yüce olan Allah, âyet-i kerimede geçen cennet kelimesini elif lam takısı ile birlikte belirtli 

(marife) Ģeklinde zikretmiĢtir. Ben Allah‟tan cenneti dilerim, diyen kimsenin sözünden bütün 

insanların örfünde anlaĢılan sadece onun âhiretteki ebedîlik cennetini istemesidir. BaĢka bir 

anlaĢılması mümkün değildir. Ġblîs‟in Hz. Âdem‟i aldatmak üzere cennete girmesi ise aklen 

imkânsız değildir. Diğer taraftan Hz. Musa, Hz. Âdem ile karĢılaĢmıĢ ve Hz. Musa ona: “Sen 

kendi soyundan bedbaht olmasına sebep oldun, onları cennetten çıkarttın” demiĢtir.
268

 Burada 

cennet kelimesinin baĢına elif lam takısının geliĢ sebebi onun bilinen ebedîlik cenneti 

olduğuna delil olsun diyedir. Hz. Âdem, Hz. Musa‟nın bu sözlerini itiraz etmemiĢtir. Eğer bu 

baĢka bir cennet olsaydı, Hz. Musa‟ya karĢı çıkardı. Hz. Âdem Hz. Musa‟nın söylediklerine 

cevap vermeyip sustuğuna göre yüce Allah‟ın onları çıkarttığı cennetin, cennetten çıktıktan 

sonra götürüldükleri yerden farklı olduğu kendiliğinden anlaĢılmaktadır. Bunların delil olarak 

sıraladıkları âyetlere gelince; bu gibi hususlar Ģanı yüce Allah tarafından Kıyamet gününde 

cennet ehlinin oraya girmesinden sonra gerçekleĢecek Ģeylerdir. Yüce Allah‟ın orada ebedî 

kılmak istediği kimseler için, oranın ebedîlik yurdu olması ile birlikte, ölümüne hükmettiği 

kimseleri de oradan çıkarması arasında bir çeliĢki yoktur ve bu imkânsız bir Ģey değildir. 

Tefsîr âlimleri, meleklerin cennet ehlinin yanına girip yine oradan çıkacaklarını ittifakla kabul 

etmiĢlerdir. Diğer taraftan cennetin anahtarları Ġblîs‟in elinde bulunuyordu. Ġsyan ettikten 

sonra bu anahtarlar ondan alındı. Peygamber (a.s.) Ġsrâ gecesi cennette girmiĢ, çıkmıĢ, orada 

bulunanları haber vermiĢ ve bunun gerçekten ebedîlik yurdu olan cennet olduğunu 

söylemiĢtir. Yine âyette geçen yerleĢ (uskun) diye buyurması, orada zamanla çıkacağına 

iĢarettir. Çünkü sakin olmak, mülk edinmek değildir. Bundan dolayıdır ki ârifin birisi Ģöyle 

demiĢtir: “Sükna (mesken edinip yerleĢmek) belli bir süreye kadardır, sonra sona erer.” Âdem 

ile Havva‟nın cennete giriĢleri bu Ģekilde olmuĢtur. Durum böyle olduğuna göre, bu ilim 

adamlarının çoğunluğunun Ģu sözlerine de delalet etmektedir: Bir kimse birisini kendisine ait 

olan bir meskende iskân ettirse, iskân edilen kiĢi orayı süknasıyla mülk edinmiĢ olmaz. Bu 

iskân süresi sona erdi mi, o mesken sahibi iskân ettiği kiĢiyi çıkartabilir.”
269

  

Yukarıda verilen bilgilere dayanarak Ģöyle bir soru akla gelebilir. “Eğer daha önceden 

cennetin anahtarları Ġblîs‟in elinde bulunuyordu ve Ġblîs Allah‟a isyan ettikten sonra cennetin 

                                                           
267 Pezdevî, Usûlu‟d-dîn, nĢr. H. P. Linss, 238. 
268

 Buhârî, “Tefsîr”, 20. 
269

 Kurtubî, el-Câmi„ li-ahkâmi‟l-Kur‟ân, thk. Abdülmuhsin et-Turkî, 1/298. 



  

46 
 

anahtarları onun elinden alındı. Ġblîs‟in isyan etme sebebi de kendini Âdem‟den üstün bir 

varlık kabul edip, Allah‟ın Âdem‟e secde et emrine itaat etmeyip Hz. Âdem‟in çamurdan 

kendisinin ise ateĢten yaratıldığını öne sürerek büyüklük taslaması
270

 nihâyetinde Ġblîs 

cennetten kovulmuĢ ve kendisine kıyamet gününe kadar süre verilerek yüce Allah‟ın lanetine 

uğramıĢtır. Ġblîs, o günden beri Hz. Âdem‟e ve zürriyetine düĢman olduğunu ve Ġblîs‟in Yüce 

Allah‟ın izzetine yemin ederek ihlâsa erdirilmiĢ kulları hâriç tüm insanları azdıracağına yemin 

ettiğini Kur‟ân-ı Kerîm‟de beyan edilmiĢtir.
271

 Peki, lanetlenmiĢ olarak cennetten kovulan 

Ġblîs Hz. Âdem‟i aldatmak için cennete nasıl girdi?”  

Ġmâm Mâtürîdî bu sorunun cevabını Ģöyle açıklamıĢtır: “Ġblîs‟in Hz. Âdem‟e vesveseyi 

ulaĢtırma yolu konusunda fikirler beyan edilmiĢtir. Hasan-ı Basrî Ģöyle demiĢtir: “Âdem 

gökte, Ġblîs ise yeryüzünde idi; Ġblîs vesvesesini Allah‟ın yarattığı bir yolla Hz. Âdem‟e 

ulaĢtırmıĢtır.” Bazıları Ġblîs‟in yılanın baĢında iken Hz. Âdem‟e hitap ettiğini ileri sürmüĢtür. 

Bir de Ģöyle denilmiĢtir: “Bu sana ve eĢine düĢman olan birisidir, sakın cennetten çıkmanıza 

sebep olmasın!”
272

 ġeklinde hitap ettiği sırada Ġblîs‟in sahip olduğu görünümü sonradan 

değiĢtirdiğinden Âdem onu tanımamıĢtır. ġâyet tanısaydı Allah‟ın uyarmasından sonra 

aldanması söz konusu olmazdı. Aslında bu husûsun nasıl gerçekleĢtiğini sadece Allah 

bilir.”
273

  

Ġmâm Mâtürîdî açıklamalarına devam ederek Ģunları nakletmiĢtir: “Hz. Âdem ve Ġblîs 

olayına bağlı olarak Ģeytanın insana vesvese verme yöntemleri konusunda farklı görüĢler ileri 

sürmüĢlerdir. Bazıları, “ġeytan insanın teni ile eti arasında kanın dolaĢması gibi dolaĢır, bu 

esnada yüzünü kiĢinin kalbine doğru çevirir ve fikirlerini telkin eder” demiĢtir.
274

 Bazı âlimler 

de Ģöyle demiĢtir: “ġeytana, fikirlerini insanın kalbine ulaĢtırma gücü verilmiĢ, vesvesesini 

kendisi için belirlenen bir yolla onların kalbine yerleĢtirmesi imkânı tanınmıĢtır. Ġnsan bu 

mekanizmanın mahiyetini bilememektedir”. ġöyle bir görüĢ de ileri sürülmüĢtür: Ġnsanın ruhu 

(nefs) akıcı bir nesne gibi bedenine yayılıp her yeri dolaĢır, öyle ki hapseden beden olmasaydı 

tabiatın her noktasına yayılma imkânı bulacaktı. Nitekim bedenin istirahate çekildiği uyku 

halinde bu durum gerçekleĢmektedir. KiĢinin yeryüzünün uzak bölgesinde bulunan bir 

üzerindeki fikri etkisi de sanki onu görüyormuĢ gibi buna –benzetmektedir. ĠĢte Ģeytanın 

insana nüfuzu ve etkisi bu türden bir Ģeydir.”
275

 

                                                           
270

 Bakara, 2/34; Araf, 7/11, 12; Ġsrâ, 17/61; Kehf, 18/50; TÂ HÂ, 20/116;  Sâd, 38/73-76. 
271

 Sâd, 38/ 77-84. 
272

 Tâ Hâ, 20/117. 
273

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/131. 
274

 Buhârî, “Ahkâm”, 21, “Bed‟ul-halk”, 11; Müslim, “Selâm”, 23-25. 
275

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/131. 



  

47 
 

Ġmâm Mâtürîdî sözlerine devamla Ģunları eklemiĢtir: “Biz deriz ki baĢarıya ulaĢmak 

ancak Allah‟ın yardımıyla mümkündür. Sözü edilen husûsun mahiyetini bilmeyiz. ġu kadar 

var ki Allah Teâlâ hem hak hem de bâtıl için kendilerini tanıtıcı bazı belirtiler yaratmıĢtır. 

Bâtıla çağrı yapıp hakka engel olan her Ģey Ģeytan iĢi olup böylesinden Allah‟a sığınmak 

gerekir, keyfiyet ve mahiyeti bilinmese de. Allah Ģöyle buyurmaktadır:
276

 “Eğer Ģeytandan 

sana bir tahrik gelirse hemen Allah‟a sığın. Çünkü O, iĢiten ve her Ģeyi bilendir. Allah 

korkusu bilincini taĢıyanlara Ģeytandan bir vesvese gelince toparlanıp sorumluluklarını 

hatırlar ve hemen gerçeği görürler.”
277

 

Ġslam‟da Kur‟ân-i Kerîm‟den sonra ilkin kaynak olarak kabul ettiğimiz hadîs-i Ģeriflerde 

de cennetin hâlihazırda yaratıldığı beyan edilmiĢtir: Ġbn Abbâs‟tan gelen uzun bir rivâyette 

Hz. Peygamber‟in güneĢ tutulduğu esnada uzun bir namaz kıldıktan sonra ashabı onu 

namazda iken bir Ģeye uzandığını görürler ve bunu sebebini sorarlar. Hz. Peygamber de onlara 

Ģu cevabı verir: “Ben cenneti gördüm ve bir salkıma uzandım eğer onu alabilseydim dünya 

durdukça ondan yerdiniz. Bana cehennem de gösterildi, bugünkü kadar böyle feci bir manzara 

asla görmedim…”
278

 

2.3.  Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Ebediliği 

Ġslâm kaynaklarında ihtilaflı konulardan biri de. Cennetin ebediliği konusudur. 

Mu„tezile ve Cehmiyye mensupları cennetin ve içindekilerin ebedi olmadığını 

savunmuĢtur.
279

 Ġmâm Mâtürîdî, cennetin fâni olduğunu ileri süren bid„at ehlini sıralayarak 

aĢağıdaki âyet-i kerîmeyi zikretmiĢ ve bu âyetin yorumunda onların iddialarını çürüten deliller 

ortaya koymuĢtur. 

“Ġsyandan sakınanları da Allah, amaçlarına ulaĢmıĢ olarak kurtuluĢa erdirecektir; 

onlara ne bir kötülük dokunacak ne de üzüntü çekecekler.”
280

 

“Onlara ne bir kötülük dokunacak ne de üzüntü çekecekler.”
281

 Yani kurtuluĢa erdikten 

sonra onlara bir kötülük dokunmayacaktır, fakat ondan önce kendilerine kötülük 

dokunmuĢtur. “Onlar üzüntü de çekmeyecekler.”
282

 Bu ilahî kelâm, Cehmiyye‟nin ve 

Mu„tezile‟nin imamlarından Ebü‟l-Hüzeyl el-Allâf‟ın iddialarını reddetmektedir. 

Cehmiyye‟yi reddetmesine gelince Ģu görüĢlerinden dolayıdır: Cennet fânidir, cennet ehli ve 

                                                           
276

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/132. 
277

 A‟râf, 7/200, 201. 
278

 Buhârî, “Selât”, 565. 
279

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/138. 
280

 Zümer, 39/61. 
281

 Zümer, 39/61. 
282

 Zümer, 39/61. 



  

48 
 

cennetin lezzetleri de son bulacaktır. Bu iddiaya göre onlara kötülük dokunacak ve üzüntü 

çekecekler. Ebu‟l-Hüzeyl de aynı Ģeyi iddia etmiĢ ve Ģöyle demiĢtir: Cennet ehli öyle bir hale 

gelecekler ki, Allah onlara bir Ģeyi veya bir lezzeti arttırmak istediği zaman buna gücü 

yetmeyecek. Bu iddiaya göre de cennetliklere kötülük dokunacak ve üzüntü çekecektir. Yine 

onun iddiasına göre asıl belâ, kötülük ve üzüntü ancak âlemlerin Rabb‟ine dokunmuĢtur.
283

 

Ġnsanı küfre götüren sözlerden Allah‟a sığınırız. “Onlara ne bir kötülük dokunacak ne de 

üzüntü çekecekler.”
284

 Bu ilâhî beyan, onların iddialarını iptal etmek için kâfidir.
285

 

Ġmâm Mâtürîdî, cennet ve cehennemin ebedî olmadığını savunan Cehmiyye‟ye 

reddiyede bulunarak söyle bir cevap vermiĢtir: “Onlar orada ebedî olarak 

kalacaklardır.”
286

Âyetin bu kısmı cennet ile cehennemin ve içindekilerinin fâni olduğunu 

ileri süren Cehmiyye‟yi reddetmektedir. Onlara göre evvel, âhir ve bâkî olan Allah‟tır, Ģayet 

cennet fâni değil de bâkî olursa yaratan ile yaratılmıĢ arasında benzerlik meydana gelir. Lakin 

bize göre bu bir vehimden ibarettir. Çünkü Allah Teâlâ zâtıyla evvel, zatıyla âhir, zatıyla 

bâkîdir, cennet ve oradaki her Ģey ise baĢkası sayesinde bâkîdir. Eğer burada teĢbihin 

bulunması söz konusu olsaydı âlim, semî ve basîr sıfatlarında da teĢbih bulunurdu, ayrıca var 

oldukları sürece,  yaratıklarla Allah arasında bekâ sıfatında benzerlik meydana gelirdi. 

Zikrettiğimiz hususlarda böyle bir Ģey olmadığına göre cennet ve cehennemin ebediyetinde de 

teĢbih oluĢmaz. Bir de Ģu var: Allah Teâlâ cenneti kusur ve eksikliklerden arınmıĢ bir âlem 

olarak yaratmıĢtır, çünkü onu Dâru‟l-kuds  ُانْمذُس دَاس  Dâru‟s-selâm  ُانضَلَو دَاس  diye 

isimlendirmiĢtir. Bir kutsî hadîste Ģöyle buyurulmaktadır: Bana olan saygı ve korkusundan 

dolayı Ģarap içmeyi terk eden kimseye kıyâmet gününde kuds havuzlarından içireceğim.
287

 

Cennet bir gün sona erecekse onda en büyük eksiklik bulunmuĢ olur, zira insan, eninde 

sonunda yokluğa mahkûm olacak bir hayatla mutlu olamaz. Cennetin sonu yokluktan ibaret 

bulunsaydı, içindekilerin hayatını karartan bir nimet durumuna düĢerdi. Sonuç olarak cennet 

ülkesi bütün kusurlardan arınmıĢ olduğuna göre ki yok olmak kusurların en büyüğüdür, 

kendisiyle birlikte içindekilerin de ebedî olmaları kaçınılmazdır.
288

 

                                                           
283

 “Yani Ebu‟l-Hüzeyl‟in iddiasına göre, kötülük ve üzüntü âlemlerin Rabb‟ine dokunacaktır, çünkü 

cennet ehline nimetleri arttırmaya gücü yetmeyecektir.” (Alâeddin es-Semerkandî, ġerhu‟t-Te‟vîlât, vr. 

662b). 
284

 Zümer, 39/61. 
285

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/386. 
286

 Bakara, 2/25. 
287

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 5/257. 
288

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/95. 



  

49 
 

“Evet, hepiniz oradan (yeryüzüne) inin” dedik. Eğer benden size bir hidâyet gelirse, o 

durumda, hidâyetime uyan kimseler için ne bir korku vardır ne de üzülmeleri söz 

konusudur.”
289

 

Ġmâm Mâtürîdî, “Hidâyetime uyan kimseler için ne bir korku vardır ne de üzülmeleri 

söz konusudur.” bu âyet-i kerîmeyi esas alarak cennetin ebedî olduğunu Ģu cümleleriyle ifâde 

etmiĢtir: “ Eğer Cennet içindekilerle birlikte sona erecek olsaydı orada korku ve üzüntünün 

bulunması gerekirdi. Çünkü dünyada bir nimetin yok olmasından endiĢe eden kimse üzülür ve 

o nimetin tadını kaçırır. Bu sebepledir ki dünya, nimetlerinin sürekli olmaması açısından 

korku ve üzüntüyle nitelendirilmiĢtir. Yukarıdaki âyette ise azîz ve celîl olan Allah cennette 

korku olmayacağını haber vermiĢtir, yani belâ ve musibet korkusu; üzüntü de olmayacaktır, 

yani nimetin ortadan kalkması üzüntüsü. “Onların üzülmeleri de söz konusu değildir.” Âyetin 

bu kısmı cennetin ve nîmetlerinin ebedî olup hiçbir zaman yok olmayacağını 

kanıtlamaktadır.”
290

 

2.4.  Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Nimetleri 

Cennetteki hayatın ve orada bulunan nimetlerin vasıflarını Kur‟ân-ı Kerîm‟de ve hadîsi 

Ģeriflerde bizlere haber verilmiĢtir. Bunların içinde hayrete Ģayan olan Ebû Hüreyre‟den 

rivâyet edilen bir hadîsi Ģerifte Ģöyle buyurulmaktadır: Rasûlullâh (a.s) söyle dedi; “Yüce 

Allah buyurdu ki ben salih kullarım için hiçbir gözün görmediği, hiçbir kulağın iĢitmediği ve 

hiçbir beĢerin hatırına gelmediği Ģeyleri hazırladım.”
291

 Bu hadîsi Ģerifi de Kur‟ân-ı Kerîm Ģu 

âyeti ile tasdik etmektedir. “Onlara o iĢlediklerine mükâfat olmak üzere kendileri için gözleri 

aydınlatan ne nimetler gizlendiğini hiçbir kimse bilemez.”
292

  

Âhiret hayatıyla ilgili olan bütün varlıklar ve cennetle ilgili bize verilen haberlerde dâhil 

gayb âlemindedir. Akıl ve duyu organlarıyla kavranılamaz niteliktedir. Bu gerçeği Kur‟ân-ı 

Kerim bize Ģöyle haber vermektedir: “Ancak tövbe eden, iman eden ve salih amel iĢleyen 

kimseler hariçtir. Bunlar, hiçbir haksızlığa uğratılmaksızın cennete, çok merhametli olan 

Allah‟ın, kullarına gıyaben vadettiği Adn cennetlerine girecekler. ġüphesiz O‟nun vadi yerini 

bulacaktır.”
293

  Ġleride bahsedeceğimiz cennet hayatıyla ilgili âyet ve hadîslerde bize verilen 

bilgiler ise temsilidir. Onun asıl mahiyetini, lezzetini ve bize verecek huzuru yüce Allah 

âhirette iman eden ve salih amel iĢleyen kulları için bir müjde, bir mükâfat olarak saklamıĢtır. 

                                                           
289

 Bakara, 2/38. 
290

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/138. 
291

 Müslim, “Cennet”,  338; Buhari, “Bedü‟l-halk”, 8. 
292

 Secde, 32/17. 
293

 Meryem, 19/60, 61. 



  

50 
 

Cennet nimetleriyle, dünyadaki nimetler arasında yalnız isim benzerliği vardır. Yüce Allah 

cennette hiçbir sıkıntı, üzüntü, piĢmanlık, bıkkınlık olmayacağını, cennet ehline istedikleri her 

nimetin verileceğini vadetmiĢtir. 

“Onların üzülmeleri de söz konusu değildir”
294

 Âyet-i kerîme de yüce Allah cennetin ve 

içindeki nîmetlerin ebedî olup hiçbir zaman yok olmayacağını beyan etmektedir.”
295

  Allah 

Teâlâ vâkıa sûresinde amel defteri sağ tarafından verilenlere cennetteki nimetleri Ģöyle 

sıralamıĢtır: “Onlar karĢılıklı olarak Mücevherlerle iĢlenmiĢ tahtlar üzerinde oturup 

kurulmuĢlardır. Çevrelerinde maîn çeĢmesinden doldurulmuĢ testiler, ibrikler ve kadehlerle 

sonsuza dek hizmet sunacak gençler dolaĢır. Bundan (içkiden) dolayı ne baĢ ağrısına 

tutulurlar ne de sarhoĢ olurlar. Yaptıklarının karĢılığı olarak beğendikleri meyveler ve 

canlarının çektiği kuĢ etleri vardır. Yine orada onlar için saklı inciler misali güzel gözlü 

huriler vardır. Orada ne boĢ Ģey iĢitirler ne de günaha sokacak bir Ģey. Söylenen sadece Ģu 

söz: Size selam (esenlikler, mutluluklar). Onlar dalbastı kiraz ve meyve yüklü muz ağaçları 

arasındadırlar. Kesintisiz gölge ve çağlayarak akan sular arasındadırlar. Bitip tükenmeyen 

ve yasaklanmayan bol meyveler arasında, KabartılmıĢ döĢekler üzerindedirler. Yine orada 

Onları kuĢkusuz yepyeni bir yaratılıĢla yarattığımız bakire ve eĢlerine sevgiyle bağlı ve yaĢıt 

olan eĢler vardır.”
296

 

Dünyada imân edip salih amel iĢleyen kulların âhirette hazırlanmıĢ olan nimetlerle dolu 

sonsuz cennet yurdunda ki giyimleri ve bezenecek süslerini âyette Ģöyle beyan edilmiĢtir. 

“ĠĢte onlara, içinden ırmaklar akan Adn cennetleri vardır. Onlar orada tahtlarının 

üzerlerine kurulacaklar, ince ve kalın ipekli yeĢil elbiseler giyecekler ve altın bileziklerle 

bezenecekler. Ne güzel bir karĢılık ne güzel bir kalma yeri!”
297

  

Cehâb-ı Hak bu âyette dünyada bunlara olan arzularını terk eden müminlerin sevaplarını 

belirtmiĢtir. “Onlar orada ince ve kalın ipekli yeĢil elbiseler giyecekler.” Müfessirler bu 

beyanda geçen istebrak  اصِزجَشَق kelimesinin kalın ipek, sündüs صُُذُس  kelimesinin de ince ipek 

olduğunu söylemiĢlerdir. Kalın ipek olan istebrak giyilmez. Fakat Allah Teâlâ sanki giyilen 

ipekle yere serilen ipeği bir cümlede toplamıĢ, giyme fiilini, giyilecek sündüs için 

kullanmıĢtır. Bu ifâde et‟amtü fulânen ta‟âmen ve Ģerâben  ًاْطعًذُ فلَُبً طَعَبيًب و شَشاثب sözünde 

olduğu gibi, içecek yenilmediği halde, filanca kiĢiye yiyecek ve içecek yedirdim cümlesine 

                                                           
294

 Bakara, 2/38. 
295

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/138. 
296

 Vâkıa, 56/15-37.   
297

 Kehf, 18/31; Fâtır, 35/33. 



  

51 
 

benzer. Ġstebrak kelimesinin bazı Arapların lehçesine göre ince ipek anlamına geldiğini 

söyleyenler de olmuĢtur. Eğer kelime bu anlamda ise sanki onlar için belirtilmiĢ gibidir.
298

 

“Orada tahtların üzerine kurulacaklardır.”
299

 Mâtürîdî âyet metninde geçen el-erâik 

 kelimesini isim belirtmeksizin gerdek odalarındaki yataklar anlamına geldiğini ve الاسائك

üzerinde yatak bulunan karyola demek olduğunu nakletmiĢtir. Kelimenin tekili olan el-erîke 

kelimesinin gerdek odasındaki yatak anlamına geldiğini söylemiĢtir. Yine o, bu kelimenin 

anlamını Ebû Avsece (ö. 109/824) naklederek el-erâik kelimesinin yastık anlamına geldiğini 

belirtmiĢtir.
300

 

Allah Teâlâ baĢka bir âyetinde ise imân edip salih ameller iĢleyen kulları için cennetteki 

süslenmenin hakikatini söyle beyan etmektedir: 

“Ġmân edip dünya ve âhiret için yararlı iĢler yapanları ise Allah altından ırmaklar akan 

cennetlere koyacaktır. Onlar orada altın bilezik ve incilerle süslenecektir. Orada onların 

giysileri de ipektir.”
301

 

Allah Teâlâ bu cümleyi dünyada zikri geçen altın ve incilerle süslenmek isteyen ve 

bununla övünen bir topluluk hakkında belirtmiĢtir. Tıpkı Ģu ilâhî beyanda olduğu gibi: “(O bir 

peygamber ise) kendisine altın bilezikler indirilse yahut dizi dizi melekler onunla birlikte 

gelseler ya.”
302

 Yoksa dünyada özellikle kadınlar hariç sözü edilen altın ve incilerle 

süslenmek isteyenler azdır. Kadınlar ve dünyada bununla övünen bir topluluk için yüce Allah 

âhirette bunu vâdetmiĢtir.
303

  

“Orada onların giysileri de ipektir.”
304

 Bir hadîste de Ģöyle rivâyet edilmiĢtir: “Ġpek ve 

atlas giymeyiniz. Altın ve gümüĢ kaplardan içmeyiniz. Bu madenlerden yapılmıĢ tabaklarda 

yemeyiniz. Ġpek dünyada onların, âhirette bizim olacaktır.” 
305

 

“Öte yandan, Rablerine karĢı gelmekten sakınanlara gelince onların, altından ırmaklar 

akan, birbiri üzerine yapılmıĢ odaları olacak. ĠĢte Allah‟ın vâdi! Allah vâdinden dönmez.”
306

 

“Onların, birbiri üzerine yapılmıĢ odaları olacak.”
307

 Mâtürîdî bu âyetin tefsîrinde 

Allah‟ın takvâ sahiplerinin âhirette cennette inĢa edilen odalara sahip olacağını haber 

verdiğini söylemiĢ, ardından dünyada olan odalarla cennetteki odaların niteliklerini söyle 

                                                           
298

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/75. 
299

 Kehf, 18/31. 
300

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/75. 
301

 Hac, 22/23. 
302

 Zuhruf, 43/53. 
303

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/470. 
304

 Hac, 22/23. 
305

 Buhârî, “Et‟ime”, 28; Müslim, “Libas”, 5. 
306

 Zümer, 39/20. 
307

 Zümer, 39/20. 



  

52 
 

beyan etmiĢtir: “Dünyada oda üstüne oda yapmanın sebebi yer darlığından olur. Fakat 

cennette onun sebebi bu değildir; cennette yüksek katlardaki odalara sahip olmanın sebebi 

insanların dünyada yüksek katları arzu etmeleri, alt ve zemin katlardan hoĢlanmamalarıdır. 

Allah onlara dünyada sevip arzu ettikleri Ģeyleri âhirette ulaĢmaya özendirmiĢ, arzu ettikleri 

Ģeyleri elde etmelerini de imana ve yararlı iĢler yapmaya bağlamıĢtır. Bu sayede istediklerine 

ulaĢacaklarını onlara vadetmiĢtir. Bundan dolayı cennet ehli için derecelerin, cehennem ehli 

için de aĢağı seviyelerin var olduğunu belirtmektedir.”
308

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de cenneti kazanmanın ve onun nimetlerine mazhar olmanın yollarını 

iyiler diye anlam verdiğimiz el-berr  َّانجش  kelimesiyle Ģu âyet-i kerîmesinde haber vermiĢtir:  

“Ġyiler elbette nimet içindedirler.”
309

 

Ġmâm Mâtürîdî bu âyet-i kerîmeyi açıklarken uzun bir izaha yer vermiĢ ve Ģunları 

kaydetmiĢtir: “el-Berr”  َّانجش yani iyi, kendisinden istenileni esirgemeyip veren, yapılan davete 

icabet eden kimse demektir. KiĢi, Allah‟ın kendisini davet ettiği tevhidi benimseyip, 

yasaklarından da tam anlamıyla kaçınınca o iyilerden (ebrâr) olur. Sonra bu sözünü ettiğimiz 

iyi kiĢi olmak iki Ģekilde olur. Birincisi, insan hem inanmak hem de onu bilfiil hayata 

geçirerek gerçekleĢtirmektir. Böylece kiĢi kendisinden istenileni hem söz hem de eylem 

olarak tamamen yerine getirir. ĠĢte böyle bir kimse hakkında kesin olarak Ģunu söylemek 

mümkündür: Bu iyiler için sözü edilen vâdi (müjdeyi) hak etmiĢtir. Ġkincisi kendisinden 

istenileni inanç açısından yerine getirmesi, ancak inandığı buyrukları tam olarak yerine 

getirmemesi Ģeklinde olur. Böylesi hakkında hüküm tevakkuf etmek, yani görüĢ beyan 

etmemektir. Böylelerinin vadedilen ödülü hak ettiklerini söylemek olmaz. Aksine Allah Teâlâ 

dilerse, korunmasını istediği sınırları aĢtığı ölçüde onu cezalandırır, sonra da onu lütufta 

bulunduğu cennetlik kimseler arasına katar. Allah dilerse de onu fazlı ve sonsuz kereminin 

sonucu olarak hiç cezalandırmadan affeder. Yine el-birru  َّانجش kelimesi tek baĢına kullanıldığı 

zaman onunla takvâ ya da hem takvâ hem de iyilik birlikte kastedilir. Aynı Ģekilde et-takvâ 

-manâsını gerektirir. Hem et  انجشَ kelimesi tek baĢına kullanıldığı zaman o da el-birr   انزمىي

takvâ hem de el-birr kelimeleri birlikte kullanıldığı zaman takvâ
 
 ile bir manâ, el-birr ile de 

baĢka bir anlam kastedilir.”
310

  

“ġöyle ki: takvâ, helâk edici Ģeylerden sakınmak ve uzak olmaktır. Bu ise yapılması 

istenilen fiillere hem inanç hem de amel boyutuyla icabette bulunmayanı, yasaklanan fiilleri 

de hem itikat hem de eylem boyutuyla terk etmeyi gerekli kılar. Bu aynı zamanda el-birr‟in de 

                                                           
308

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/340. 
309

 Mutaffifîn, 83/22. 
310

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/128. 



  

53 
 

mânasıdır. Ama her ikisi de bir arada kullanıldığı zaman et-takvâ ile haram kılınan fiillerden 

uzak durmak; el-birr ile de yapılması istenilen güzellerin yapılması kastedilir.
311

 

Nimet içinde olmaktan kastın âhiretteki nimet olması mümkündür. Allah Teâlâ onların 

ebedî olarak nimet içinde olduklarını belirtmiĢtir. Hem dünya nimetleri hem de âhiret nimeti 

içinde olmaları da mümkündür. Onlar dünyada iken beden değil de akıl nimeti içinde olurlar. 

ġöyle ki onlar kendilerini uymaya çağırdığı hükümde davet edildikleri akla tâbi olurlar ve 

böylece akılları ile nimetlenmiĢ olurlar. Ancak akılları kendilerini nefislerinin icabet etmekten 

yüz çevirdiği ve Ģiddetle karĢı çıktığı hükme uymaya çağırır. Bu da onların beden değil akıl 

nimeti içinde olduklarını gösterir. Âhiret nimeti ise hem akıl hem de beden nimeti birlikteliği 

Ģeklinde olur. Hem nefisleri hem de akılları birlikte nimetlenir ve onlar nefislerine taĢıması 

ağır gelecek külfetler altına da sokulmazlar.
312

 

Allah Teâlâ meâlen Ģöyle buyuruyor: “Zulme uğramaları yüzünden Allah uğrunda göç 

edenleri muhakkak ki biz bu dünyada güzel bir yere yerleĢtireceğiz; âhiret ecri ise elbette 

daha büyük olacaktır. KeĢke bilseler!”
313

; “Erkek olsun kadın olsun, kim inanmıĢ bir insan 

olarak dünya ve âhirete yararlı iĢler yaparsa kesinlikle ona güzel bir hayat yaĢatacağız ve 

böylelerinin ecirlerini de muhakkak surette yapmıĢ olduklarının daha güzeliyle vereceğiz.”
314

 

Bu ilâhî beyanlarda sabit olmuĢtur ki onlar dünyada ve âhirette nimetler içindedirler.
315

 

2.5. Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Nehirleri ve İçecekleri 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de ırmak, dere, nehir, akarsu anlamlarını ifâde eden nehr kelimesi bir 

yerde müfred ve cins isim olarak âhirette muttaki kulları için mükâfat olarak verilecek ırmak 

anlamında geçmekte
316

 ve iki yerde de dünyadaki ırmak hakkında haber verilmektedir.
317

  

Bununla birlikte çoğul vezninde “enhâr” Ģeklinde 51 yerde zikredilmiĢtir. Bunlardan 40 yerde 

âhiretteki cennet bahçelerinin altından akan ırmaklar
318

, 11 yerde ise dünyadaki ırmaklar
319

 

hakkında haber verilmiĢtir. Kur‟ân-ı Kerîm‟de cennetten bahseden âyetlerde Allah Teâlâ 

                                                           
311

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/128. 
312

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/129-130. 
313

 Nahl, 16/41. 
314

 Nahl, 16/97. 
315

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/129-130. 
316

 Kamer, 54/54. 
317

 Bakara, 2/249; Kehf, 18/33. 
318

 Bakara, 2/25; Âl-i Ġmrân, 3/ 15, 136, 195, 198; Nisâ, 4/13, 57, 122; Mâide, 5/ 12, 85, 119; A‟râf, 7/43; 

Yûnus, 10/9; Tevbe, 9/ 72, 89, 100; Ra‟d, 13/35; Ġbrâhîm, 14/23; Nahl, 16/31; Kehf, 18/31; Tâ Hâ, 20/ 

76; Hac, 22/14, 23; Ankebût, 29/58; Zümer, 39/20; Muhammed, 47/12, 15, 15, 15, 15; Fetih, 48/ 5, 17; 

Hadîd, 57/12; Mücâdele, 58/22; Saf, 61/12; Tegâbun, 64/9; Talâk, 65/11; Tahrîm,  66/8; Burûc, 85/11; 

Beyyine, 98/8. 
319

 Bakara, 2/ 74, 266; Enâm, 6/6; Rad, 13/3; Ġbrâhîm, 14/ 32; Nahl, 16/15; Ġsrâ, 17/91; Furkân, 25/10; 

Neml, 27/61; Zuhruf, 43/51; Nûh, 71/12. 



  

54 
 

birçok nehrin bulunduğunu beyan etmiĢ ve en önemli özellikleri olarak da cennetin altından 

aktığını haber vermiĢtir. 

Dünyada iken Allah‟ın emirleri doğrultusunda bir hayat geçiren mümin kulları için 

âhirette zevk alacakları her türlü nimetler mevcuttur. Ġnsanın hayatını tatlandıran ve zevkini 

artıran nimetlerden biri de Ģaraptır. Cennetteki Ģaraplar dünya Ģaraplarından farklı olarak 

dünyada olduğu gibi aklını kaybetmek, boĢ konuĢmak, hezeyanda bulunmak ve benzeri haller 

yoktur. Yüce Allah âyet-i kerîmesinde Ģöyle buyurmaktadır. “Orada ne boĢ bir söz iĢitirler ne 

de günaha sokacak bir Ģey.”
320

  Ġnsanlar içki içtikleri zaman bu türlü sözleri dillerine dolarlar 

ve kendilerini günaha sokacak davranıĢlarda bulunurlar. Yine insanlar dünyada içecek 

maddelerini arzu ettiklerinden dolayı Allah Teâlâ onlara cennette her türlü içeceğin 

bulunduğunu haber vermiĢ ve arzu ettikleri içecekleri onlara vâdetmiĢtir. Ancak bunun için 

dünyada iken haram kılınan içeceklerden kaçınmalarını emretmiĢtir. 

Cennette takvâ sahipleri için hazırlanmıĢ olan ırmakların çeĢitleri ve özellikleri Kur‟ân-ı 

Kerîm‟de çok açık bir Ģekilde beyan edilmiĢtir. “Rabb‟ine itaatsizlikten sakınanlara 

vâdedilen cennetin temsili Ģudur: Ġçinde doğal nitelikleri bozulmamıĢ su ırmakları, tadı 

bozulmamıĢ süt ırmakları, içenlere lezzet veren Ģarap ırmakları, süzülmüĢ bal ırmakları 

bulunan bir bahçedir.”
321

  

Ubâde b. Sâmit‟in naklettiği rivâyette Hz. Peygamber Firdevs cennetinin derece 

bakımından en yüksekte olduğunu ve cennetteki dört nehrin buradan kaynaklandığını haber 

vermiĢtir.
322

 

Cenâb-ı Hak, cennette bulunan suları, cennet Ģaraplarını ve sütü belirtmiĢ ve bunların 

dünyadaki emsalleri gibi olmadığını haber vermiĢtir. Çünkü dünyada sular iki sebepten 

değiĢime uğramaktadır; ya bir pislik bulaĢması ve baĢka bir afete maruz kalması ile ya da 

uzun zaman beklemesi ile bozulmaktadır. Allah Teâlâ cennette suları bozacak hiçbir sebebin 

(bakterinin) bulunmadığını haber vermektedir. Aynı Ģekilde dünyada süt de biraz bekletildiği 

zaman bozulur. Cenâb-ı Hak cennet sütlerinin bekletmekle bozulmadığını, hiçbir unsurun 

(bakterinin) onu bozmadığını ve süt tadının dıĢına çıkmadığını haber vermektedir. 

 “Ġçenlere lezzet veren Ģarap ırmakları.”
323

 Cenâb-ı Hak cennette Ģarap ırmakları 

bulunduğunu, cennet ehlinin bunlardan içerken zevk ve lezzet aldıklarını, ancak bunların 

dünya Ģarapları gibi olmadığını, içerken insanları tiksindirmediğini, kadehleri ağızlarına 

götürdüklerinde yüzlerini buruĢturmadıklarını haber vermektedir. “SüzülmüĢ bal 
                                                           

         
320

 Vâkıa, 56/25. 
321

 Muhammed, 47/15. 
322

 Ġbn Mâce, “Zühd”, 39. 
323

 Muhammed, 47/15. 



  

55 
 

ırmakları.”
324

 Yani orada karıĢmıĢ da sonra süzülmüĢ değil, halis süzme bal ırmakları 

yaratılmıĢtır. Yahut bir kısmını karıĢık bir kısmını da süzülmüĢ olarak yaratmıĢtır. Aancak 

baĢlangıçta hepsini süzülmüĢ olarak yarattı. Bu, “Gökleri yükseltti”
325

 meâlindeki âyette 

buyurulduğu gibidir, yani gökler aĢağıda idi de sonra yükseltmiĢ değil, baĢlangıçta onu 

yüksekte yaratmıĢtı. En doğrusunu Allah bilir.
326

 

“(Cennette) onların altlarından ırmaklar akarken…”
327

 Ġnsanların tabiatları gereği 

olarak dünyada iken nehirlere ilgi duyduklarını, onları seyretmeyi sevdiklerini bildiğinden 

dolayı Yüce Allah âyette bunu beyan etmiĢtir. Dünyada tabiatlarının ve gönüllerinin arzu 

ettiği Ģeyleri dile getirmek, emirlerine uymaya ve yasaklarından kaçınmaya teĢvik etmek için 

insanları âhirette de onlara sahip olmaya özendirmiĢtir. Kur‟ân-ı Kerîm‟de söz konusu edilen 

saraylar, çadırlar, câriyeler, genç hizmetçiler, bardaklar, ibrikler ve benzeri Ģeylerin hepsi, 

dünyada insanların canlarının çektiği ve gönüllerinin meylettiği nimetlerdir. Allah da insanları 

özendirmek amacıyla âhirette kendilerine bunları vadetmektedir.
328

 

“Takvâ sahipleri için altlarından ırmaklar akan, içinde sonsuza dek kalacakları 

cennetler vardır.”
329

 

Kur‟ân-Kerîm‟de sonsuz mutluluk yurdu olan cennete girmenin yollarından biri de 

takvâ sahibi bir kul olmaktan geçmektedir. Meâllerde korku veya saygı duyma anlamları ile 

ifâde edilen takvâ kelimesinin anlamı ve mahiyeti konusunda Ġslâm kaynaklarında oldukça 

geniĢ izaha yer vermiĢtir. Takvâ kelimesi, Allah‟tan korkmak, Allah‟ın gazabından ve 

öfkesinden sakınmak, Allah‟a saygı duymak, haram helale dikkat etmek, Allah korkusuyla 

O‟nun yasakladığı fiillerden korunmak anlamlarını ifâde etmektedir. 

 Zira takvâ, kul olarak Allah‟a karĢı maddî ve manevî bakımdan sorumluluklarımız 

olduğunu bilerek yaĢamaktır. Rabb‟imizin emirlerine itaat edip O‟nun hoĢnutluğunu 

kazanmaktır. Rızasını kaybettirecek davranıĢlardan kaçınarak O‟nun rahmetinin gölgesine 

sığınmaktır. Takvâ, yüce Allah‟ın bizlere mükemmel bir örnek ve ümmetine son derece 

düĢkün olan, âlemlere rahmet olarak gönderilen sevgili Peygamberimizin izinden yürümektir. 

Ġlâhî rahmet ve himayeye mazhar olmanın bir yolu da takvâ sahibi bir kul olmaktan geçer.  

Takvâ, müminin kalkanıdır. Yüreğine düĢen titreme, vicdanına dokunan sestir. 

Günahlarla arasına çekilen set, sevaplarla kurduğu ünsiyettir. Öyleyse takvâ sahibi bir mümin, 

                                                           
324

 Muhammed, 47/15. 
325

 Ra‟d, 13/2. 
326

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/426-427. 
327

 A‟râf, 7/43. 
328

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/375. 
329

 Âl-i Ġmrân, 3/15. 



  

56 
 

kalbini fitne ve fesattan, dilini yalan ve iftiradan, gözünü harama bakmaktan korur. Elini 

haksızlığa uzatmaz, ayağıyla kötülük yolunda koĢmaz. Bile bile günah iĢlemek bir yana, 

Ģüpheli Ģeylere dahi meyletmez. Zira muttaki bir mümin bilir ki, Allah‟ın emir ve yasaklarına 

riâyet etmek ona dünyada mutluluk, âhirette kurtuluĢ getirecektir.  

Takvâ, Rabb‟imiz katında değer kazandıran yegâne ölçüdür. Çünkü dinimize göre 

üstünlük ölçüsü mal, mülk, makam, meslek, ırk ve cinsiyet değildir. “Allah katında en 

değerliniz, en derin takvâ bilincine sahip olanınızdır.”
330

 âyeti bu gerçeğe iĢaret etmektedir. 

Ġman ile Ģereflenen, takvâ elbisesine bürünen, tertemiz bir kalbe ve salih amellere sahip olan 

kiĢi, insanların en faziletlisidir. ĠĢte Allah Teâlâ böyle muttakî kimselerle beraberdir. Onların 

dostudur. Cenneti ve içindeki nîmetleri de muttakî kulları için hazırlamıĢtır.
331

 

Takvâ sahiplerinin nitelikleri âyette Ģöyle açıklanmıĢtır. “O takvâ sahipleri ki, bollukta 

da darlıkta da Allah için harcarlar; öfkelerini yutarlar ve insanları affederler. Allah güzel 

davranıĢta bulunanları sever. Yine onlar ki, bir kötülük yaptıklarında, ya da kendilerine 

zulmettiklerinde Allah‟ı hatırlayıp günahlarından dolayı hemen tevbe-istifâr ederler. Zaten 

günahları Allah‟tan baĢka kim bağıĢlayabilir ki!  Bir de onlar iĢledikleri kötülüklerde, bile 

bile ısrar etmezler.”
332

 

 Allah Teâlâ böyle davranıĢta bulunan kullarına âyet-i kerimesinde överek yine Ģöyle bir 

mükâfatı haber vermektedir: “ĠĢte onların mükâfatı, Rableri tarafından bağıĢlanma ve 

altlarından ırmaklar akan, içinde ebedî kalacakları cennetlerdir. Böyle amel edenlerin 

mükâfatı ne güzeldir.”
333

 

Hz. Peygamber (a.s.) bir defasında, eliyle göğsünü iĢaret ederek üç kere “Takvâ iĢte 

buradadır.”
334

 buyurmuĢtur. Buna göre takvânın yeri kalptir ancak belirtileri bedendedir, 

sözdedir, davranıĢlardadır. Takvânın huzur veren etkisi, ibadetlerimizde, iyi iĢlerimizde ve 

güzel ahlakımızda kendisini gösterir. Takvâ bilincimiz, kötülük ve haramlardan kaçınmakla 

kuvvetlenir; dürüstlük ve samimiyetle kemale erer. 

 Nitekim Cehâb- Hak âyet-i kerîmesinde Ģöyle buyuruyor: “Ey Ġman edenler! Allah‟a 

karĢı hakkıyla takvâ sahibi olun ve ancak Müslüman olarak can verin."
335

  Hakkıyla takvâ 

sahibi olmak, her an kendini Allah‟ın huzurunda hissetmeyi, saygıda kusur etmemeyi ve O‟na 

                                                           
330

 Hucurât,  49/13. 
331

 Nahl, 16/128; Câsiye, 45/19; Ra‟d, 13/35. 
332

 Âl-i Ġmrân, 3/134-135. 
333

 Âl-i Ġmrân, 3/136. 
334

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 3/134. 
335

 Âl-i Ġmrân, 3/102. 



  

57 
 

derin bir sevgiyle bağlanmayı gerektirir. Bu haliyle takvâ, Rabb‟imizin azabını gerektirecek 

iĢler yapmaktan ve O‟nun huzuruna yüzü kara çıkmaktan endiĢe etmektir.  

Bu âyet-i kerîme ile ilgili Ġbn Mesûd‟un (r.a.) Ģöyle dediği rivâyet edilmiĢtir: Buradaki 

hakkıyla takvâ sahibi olma anlamındaki ifâde, Allah‟a itaat edilip isyan edilmemesi, 

Ģükredilip inkâr edilmemesi, yani gaflete düĢülmemesi, zikredilmesi ve unutulmaması 

demektir.
336

 Bu meselenin aslı Hz. Peygamber‟den rivâyet edilen Ģu hadîste ifâde edilmiĢtir: 

ġüphesiz ki Allah‟ın kulları üzerinde hakkı olduğu gibi, kulların da Allah üzerinde hakları 

vardır. Allah‟ın kulları üzerinde ki hakkı, sadece Allah‟a kulluk etmeleri ve bu konuda O‟na 

hiçbir Ģeyi ortak koĢmamalarıdır. Kulların Allah üzerindeki hakkı ise, sadece kendisine kulluk 

ettikleri ve O‟na hiçbir Ģeyi ortak koĢmadıkları takdirde onları cennete sokmasıdır.
337

 

Ġmâm Mâtürîdî kendi eserinde takvâ kelimesine manâ verirken “Çirkin davranıĢlardan, 

Ģirkten ve bütün günahlardan korunanlardır.” demiĢtir.
338

 Yine o, takvâ kelimesine anlam 

verirken;  Allah‟ın bütün emirlerine ve yasaklarına itaat etmek ve bütün bunlarda ona 

muhalefet etmeyi terk etmek diye ifâde etmiĢ
339

 ve takvâya ulaĢmanın üç yolu olduğunu 

beyan ederek Ģunları kaydetmiĢtir: “ġunu da belirtmek gerekir ki takvâya ulaĢmak için üç 

yoldan faydalanılabilir. Birincisi, insan Allah‟ın Ģanını, azametini ve her durumda kendi 

üzerindeki güç ve kudretini hatırlamalıdır, kendisi bu yolla Allah‟ın yüceliğini ve heybetini 

düĢünerek O‟na muhalefette bulunmaktan sakınır. Ġkincisi, Cenâb-ı Hakk‟ın, üzerindeki 

büyük ihsanını, verdiği nimetleri ve faydalanıp durduğu iyilikleri hatırlar; bunları düĢünerek 

O‟ndan hayâ eder ve kendisine muhalefet etmekten sakınır. Üçüncüsü, Allah Teâlâ‟ya 

muhalefet edenlere yönelik intikamını ve hazırlanmıĢ olan azabını kendi nefsine hatırlatır, 

böylece kendine acıyarak O‟na muhalefet etmekten sakınır.”
340

  

“Hülâsa, insan nerden geldiğini ve nereye gideceğini dünyaya geldiği ilk günden öleceği 

güne kadar yaptığı bütün davranıĢlarını düĢünür ve bunları sürekli gözünün önünde tutarsa 

onun takvâya varması kolaylaĢır, çünkü bunlar insanın Ģehevî arzularını firenler, sonu gelmez 

hayal ve beklentilerinin önünü keser.”
341

  

Ġmâm Mâtürîdî kendi eserinin baĢka bir yerinde ise, “Rabb‟lerine karĢı gelmekten 

sakınanlar.”
342

 âyet-i kerîmesindeki cümleden maksadın “Rabb‟lerine muhalefetten 

                                                           
336

 Kurtubî, el-Câmi„ li-ahkâmi‟l-Kur‟ân, thk. Abdülmuhsin et-Turkî, 1/298; Süyûtî, ed-Dürru‟l-mensûr, 

thk. Abdülmuhsin et-Türkî, 2/282. 
337

 Buhârî, “Cihâd”, 46; Müslim, “Ġman”, 49. 
338

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/289; 4/299. 
339

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/464. 
340

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/468-469. 
341

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/468-469. 
342

 Zümer, 39/20. 



  

58 
 

kaçınanlar yahut Rabb‟lerinin öfkesinden ve intikamından sakınanlardır.” diye izah 

etmiĢtir.
343

 

“ġüphe yok ki takvâ sahipleri gölgeliklerde ve pınar baĢlarında (olacaklardır).”
344

 

Müttakîler, Allah‟ın azabından sakınan kimselerdir. Allah Teâlâ Ģöyle buyurmuĢtur: 

“Kâfirler için hazırlanmıĢ ateĢten sakının.”
345

 Cenâb-ı hak bir baĢka âyette de meâlen Ģöyle 

emretmektedir: “Ey iman edenler! Kendinizi ve ailenizi yakıtı insanlar ve taĢlar olan ateĢten 

koruyun.”
346

 Bir diğer âyette Allah Teâlâ bize Ģöyle dua etmeyi öğretmiĢtir: “Ey Rabb‟imiz! 

Bize bu dünyada da iyilik ver, öteki dünyada da iyilik ver; bizi cehennem azabından koru.”
347

 

Takvâ iĢte budur. Öte yandan tevhit üzere yaĢayanlar Allah‟ın âsilere azap edeceğini ikrar 

etmiĢler ve ondan sakınmak için çaba harcamıĢlardır. Onlara “Gölgelere ve pınarlara gidin.” 

denilecektir. Cehennemlikler ise azabı yalan sayıyorlardı onlara da “Haydi inkâr ettiğiniz 

azaba doğru ilerleyin!”
348

 denilecektir.
349

  

Cenâb-ı Hak bundan sonra sakınmanın yolunu ve yöntemini haber vererek Ģöyle 

buyurmuĢtur: “ġüphe yok ki Ģeytan sizin düĢmanınızdır, siz de onu düĢman bilin.”
350

 Allah 

Teâlâ, Ģeytanla savaĢmak için karĢısına dikilmemizi emretmiĢ, sonra da savaĢın nasıl 

olacağını öğretmiĢtir. “Eğer Ģeytandan bir fitleme seni dürtüklerse hemen Allah‟a sığın.”
351

 

Yüce Allah bir baĢka âyette ise meâlen Ģöyle buyurmaktadır: “Ve der ki „Rabbim! ġeytanın 

gizli kıĢkırtmalarından sana sığınırım.”
352

 Allah Teâlâ böylece bize, kendisine sığınma 

yükümlüğü getirmiĢ ve Rabb‟imize yalvarıp yakarmadıkça ve O‟na sığınmadıkça Ģeytanla 

savaĢma gücümüzün olmayacağını haber vermiĢtir.
353

 

“Öte yandan, Rablerine karĢı gelmekten sakınanlara gelince onların, altından ırmaklar 

akan birbiri üzerine yapılmıĢ odaları olacak. ĠĢte Allah‟ın vâdi! Allah vâdinden dönmez.”
354

 

Allah bu beyanda cennetin yapısının dünyanın aksine olduğunu haber vermektedir, 

çünkü dünyada binalar yükseldikçe sudan uzaklaĢmakta, suya ulaĢmak daha da 

                                                           
343

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/340. 
344

 Mürselât, 77/41. 
345

 Âl-i Ġmrân, 3/131. 
346

 Tahrîm, 66/6. 
347

 Bakara, 2/201. 
348

 Mürselât, 77/29. 
349

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/363-364. 
350

 Fâtır, 35/6. 
351

 A‟râf, 7/200. 
352

 Mü‟minûn, 23/97. 
353

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/363-364. 
354

 Zümer, 39/20. 



  

59 
 

zorlaĢmaktadır. Cenâb-Hak burada, odalar üst üste olsa ve dereceler yüksekte olsa da gözlerin 

suyu göreceğini, suya ulaĢmalarının zor olmayacağını haber vermektedir. 
355

 

“Ġmân edip dünya ve âhiret için yararlı iĢler yapanlara gelince onlar için altından 

ırmaklar akan cennetler vardır. ĠĢte büyük kurtuluĢ budur.”
356

  

Altından ırmaklar akan cennetler ifâdesi iki Ģekilde anlaĢılabilir: Birincisi cennetliklerin 

altından akan, ikincisi de ağaçların altından. Cennet birbirine girmiĢ sık ağaçlı bahçe 

demektir. Allah buyuruyor ki su, orayı cennet yapan ağaçların altından akıyor. Yoksa su 

toprağın altından akıyor manâsında değildir. Çünkü suyun toprağın altından akması halinde 

künkten ya da kuyudan bahsedilir.  Bunların her ikisinde de güzellik veren seyirlik yoktur.
357

 

Allah Teâlâ kendisine samimiyetle bağlı olan ihlas sahibi kullarına âyet-i kerîmesinde 

Ģunları vâd etmektedir. 

“KarĢılıklı oturdukları tahtlar üzerinde, aralarında içenlere lezzet veren bembeyaz 

kaynaktan doldurulmuĢ kadehler dolaĢtırılır. Ġçenlere dokunmaz, ondan sarhoĢ da 

olmazlar.”
358

 

Burada Cenâb-ı Hak, onların dünyada iken oturmayı sevip arzu ettikleri tahtlara 

cennette oturacaklarını, bu tahtlara karĢılıklı kurulacaklarını ve o halde iken kadehlerini 

içeceklerini haber vermektedir. Âyette ke‟s  كأس  kelimesi, içinde içecek bulunan her bardağın 

veya kadehin adıdır.  “Kaynaktan doldurulmuĢ kadehler.”
359

 Bazıları bu cümleye kaynaktan 

akan su diye anlam vermiĢtir, buna göre Cenâb-Hak sanki cennet ehlinin içecekleri her Ģeyin 

nehirler halinde aktığını haber vermektedir. Tıpkı Ģu ilâhî beyanda belirtildiği gibi. “Orada 

içenlere lezzet veren Ģarap ırmakları vardır.”
360

 Âyette geçen maîn  ٍانًعي   kelimesine bazı 

müfessirler açıkta olan ve gözle görülen nesne anlamını vermiĢtirler. Ebû Avsece maîn 

kelimesini, açıkta olan ve hareket etmeyen diye anlam vermiĢtir.
361

 

“Bembeyaz, içenlere lezzet verir.”
362

 Rivâyet edildiğine göre, onların âhiretteki 

içecekleri bembeyazdır. Çünkü beyaz olan Ģey, içindeki kiri, tozu ve zarar verici her Ģeyi 

gösterir. Diğer kaplar ise içindekini çok az gösterir, ancak büyük bir dikkatle bakıldığında 

görünürler. Orada kaplarında beyaz olduğu rivâyet edilmiĢtir, çünkü herkesin tabiatında en 

hoĢ geleni beyaz renktedir. Zeccâc Ģöyle dedi: Cennet içeceği olan Ģarap, insanın cismanî 

                                                           
355

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/340. 
356

 Burûc, 85/11. 
357

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/165. 
358

 Sâffât, 37/44-47. 
359

 Sâffât, 37/45. 
360

 Muhammed, 47/15. 
361

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/167. 
362

 Sâffât, 37/46. 



  

60 
 

varlığına değil ruhanî varlığına lezzet veren bir içecektir. ġarap içen insanların yüzlerinde bir 

ekĢime ve buruĢma oluĢtuğu görülmüyor mu? Buna rağmen onlar yine de onu içmeye devam 

ediyorlar. ĠĢte bu da göstermektedir ki cennet içeceği olan Ģarap, insanın Ģu cismanî varlığına 

değil ruhanî varlığına lezzet vermektedir.
363

 

“Ġçenler dokunmaz, ondan sarhoĢta olmazlar.”
364

 Yani onda hastalık, baĢ ağrısı ve 

rahatsızlık verici özellik yoktur.  “Onda sarhoĢta olmazlar.”
365

 bu âyet, yünzefûn ٌُيُُزَفى  diye 

okuyanlar Ģunu demiĢ olurlar: Cennet Ģarabı onların akıllarını karıĢtırmaz, yani akıllarını 

kaybettirmez. Yani dünya Ģarabı ile sarhoĢ oldukları gibi sarhoĢ olmazlar. Yünzifûn ٌُيُُزِفى  

diye okuyanlar göre de Ģarapları bitmez demektir. Bunun yorumu Ģudur: Dünya ehli Ģarap 

içmeye baĢladıklarında ancak iki sebepten içmeyi bırakırlar; ya çok Ģiddetli bir Ģekilde sarhoĢ 

olup akılları kaybolduğu için veya Ģarap tükendiği için. Bu iki halden biri yüzünden onlar 

içmeyi bırakırlar. Âyet-i kerîme ise cennet ehlinin cennet Ģarabını içmekle akıllarını 

kaybetmeyeceğini ve o Ģarapta herhangi bir hastalık ve zararın bulunmadığını haber 

vermektedir. Dünyada insanın Ģaraptan aklını kaybetmesi, baĢının ağrıması ve Ģarabının 

bitmesi gibi âfetlerden hiçbirine cennet ehli mâruz kalmaz.
366

   

“Ġyiler ise içindekine güzel koku katılmıĢ bir kadehten içecekler.”
367

 

Bazıları âyette geçen kâfur kelimesinin Allah Teâlâ‟nın ikramda bulunacağı kullarına 

hazırladığı ve dünyada onlara bu konuda bilgi vermediği bir Ģey olduğunu söylemiĢlerdir. 

Bazıları da eski kitaplarda ondan söz edildiğini ve Kur‟ân‟da bundan bahsedildiğini 

belirtmiĢlerdir. Bu kelimenin kinâye yoluyla güzel içecek manâsına geldiğini söyleyenler de 

var. Kimileri de yine kinâye yoluyla içeceğin soğukluğu anlamında kullanıldığını 

söylemiĢlerdir. Sebep olarak ta söz konusu içeceğin yapısı itibarıyla kâfur gibi olduğunu 

göstermiĢlerdir. Çünkü insanlar nezdinde en lezzetli içecek, bizzat soğuk olan değil, 

soğutulmuĢ olanıdır. Bilginlerin ifâdelerine göre âyette yer alan kadehe (ke‟s) içinde cennet 

Ģarabı olmadıkça bu isim verilmez.
368

 

“Bir su kaynağı ki Allah‟ın has kulları istedikleri yerlere akıtarak ondan bol bol 

içerler.”
369

  

Bu ilâhî beyanın anlamı Ģöyledir: Allah‟ın has kulları bunlardan içerler, ama bizzat 

eğilip de ağızlarını dayayarak içmezler. Su kaynağına Arapça‟da ayn ٍعَي denilmesinin sebebi 

                                                           
363

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/168. 
364

 Sâffât, 37/47. 
365

 Sâffât, 37/47. 
366

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/168-169; 14/323. 
367

 Ġnsân, 76/5. 
368

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/328. 
369

 Ġnsân, 76/6. 



  

61 
 

göz anlamına gelen ayn‟ın ona iliĢmesi dolayısıyladır. “Ġstedikleri yere akıtarak.”
370

 Âyette o 

pınarın suyunun aktığı ve onu diledikleri yere akıttıkları haber verilmektedir. Öte yandan aynı 

âyette bahsi geçen kullar, Allah Teâlâ‟ya itaat eden ve üzerlerine düĢen vecibeyi yerine 

getirenlerdir. Bunlar yüce Allah‟ın haklarında Ģöyle buyurduğu kimselerdir:
371

 “ġüphesiz, 

sapmıĢlardan sana uyacak olanlar dıĢında kullarım üzerinde senin hâkimiyetin 

olmayacaktır.
372

 

 “Ġçki dolu kadehler vardır. Orada ne boĢ bir söz ne de yalan iĢtirler.”
373

 

Dihâkan  ًدِهَبلب kelimesi, bir yoruma göre dolu demektir. BaĢka bir yoruma göre de 

katıĢıksız, safı anlamındadır. PeĢi peĢine anlamı olduğu da söylenmiĢtir. Allah, bardakları 

dolu olmakla niteledi ki bu cennetliklerin içtikleri bardakların dünyadakilerin aksine hiç 

eksilmeyeceği bilinsin. Safı anlamı verenler onların dünya içkilerinde olduğu gibi baĢ ağrısı 

verme, aklı baĢtan alma ve sarhoĢ etme gibi her türlü olumsuzluklardan, sıkıntı verecek 

hallerden uzak ve temiz olma özelliğini kastederler. PeĢ peĢe anlamı verenler de Ģu yorumu 

yaparlar: Cennet Ģarabı onlar içtikleri sürece hiç kesilmez, tükenmez, aksine kadehler ardarda 

gelir, onlarda içmelerini engelleyecek sarhoĢluk gibi haller yoktur ki içmekten geri 

dursunlar.
374

 

Abbas b. Abdülmuttalib‟in (r.a.) Ģöyle dediği rivâyet edilmiĢtir: Biz Câhiliye döneminde 

sâkiye sunmasını istediğimiz de idhak lenâ َادْهَكْ نَُب , yani “Doldur! Doldur!” derdik.
375

  

“Orada ne boĢ bir söz ne de yalan iĢtirler.”
376

 Yani onlar orada kulak asılmaması 

gereken sözleri iĢitmezler, bilakis her hayırlı ne varsa onu duyarlar. BoĢ vermeyi gerektiren 

sözler yemin, lakırdı, yalan gibi sözlerdir. Onlar, dünya ehlinin iĢret meclislerinde duymaya 

alıĢık oldukları bu kabilden nahoĢ hiçbir söz iĢitmezler. Kizzâben  ِاثبًزَّ ك , kelimesi eğer Ģeddesiz 

(tahfif ile) okunursa kezîb kelimesinden gelir. O takdirde yalan söylemezler demek olur. Eğer 

Ģeddeli okunursa o takdirde tekzîb kelimesinden gelir ve birbirlerini yalanla itham etmezler, 

demek olur. Manâ sanki Ģöyledir: Ġçmekte oldukları Ģarap onlara böylesi bir etkide bulunmaz, 

dolayısıyla onları aynen dünya Ģaraplarının etkisi gibi yalan söylemeye ve birbirlerini 

yalancılıkla itham etmeye sevk etmez.
377

  

                                                           
370

 Ġnsân, 76/6. 
371

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/329. 
372

 Hicr, 15/42. 
373

 Nebe, 78/34-35. 
374

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/32. 
375

 Taberî, Câmi‟u‟l-beyân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 24/40. 
376

 Nebe, 78/35. 
377

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/33. 



  

62 
 

Bu mükâfatların hepsi önceki âyetlerin beyan ettiği hesap gününün geleceğini 

ummayarak Allah‟ın âyetlerini yalanlayanların aksine takvâ yolunu tutan kullar için 

hazırlanmıĢtır. Âyette “Takvâ sahipleri zafere ermiĢtir.
378

” buyurulmaktadır. Sözü edilen 

âyette mefâzan kelimesi kurtuluĢa eren, kazanan, zafere eren, ödülü kazanan, umduğuna nâil 

olan, korktuğundan ve sakındığından emin olan kimse anlamlarını ifâde etmektedir.
379

 

Nitekim baĢka bir âyette de söyle buyurulmaktadır. “Kim Allah‟a ve peygamberine itaat 

ederse Allah onu, altından ırmaklar akan cennetlere koyacaktır, orada devamlı kalıcıdırlar; 

iĢte büyük kazanç budur.”
380

 

“Onlara mühürlenmiĢ, mührü de misk olan nefis bir içki sunulur. YarıĢanlar, iĢte 

bunlar için yarıĢsınlar.”
381

 

Âyette geçen rahîk سَحِيك kelimesinin katkısız Ģarap olduğu kaydedilmiĢtir. O, her türlü 

kusurdan arındırılmıĢ içkidir. Bazıları da Ģöyle demiĢlerdir: O, Allah Teâlâ‟nın sevdiği 

kullarına hazırladığı ve dünyada iken hiç kimseyi sırrına vâkıf kılmadığı bir içkidir. Nitekim 

Cenâb-ı Hak bu meyanda meâlen Ģöyle buyurmuĢtur: “Yaptıklarına karĢılık olarak onlar için 

ne mutluluklar saklandığını hiç kimse bilemez.”
382

O öyle bir içkidir ki içecekleri ana kadar 

kendilerinden gizlenmiĢ, sürpriz olarak sunulan ve gözleri aydın olacak olan bir içkidir.
383

  

“MühürlenmiĢ, mührü de misk olan.”
384

 ġarabın içinde olduğu kabın haline yönelik 

beyan olması mümkündür. O mühürlüdür ve öncesinde hiçbir el ona uzanmıĢ değildir. Aynı 

Ģekilde dünyada da durum aynıdır, kiĢi kendince nefis bulduğu Ģarabını özel tıpa ile 

mühürlemektedir. Allah bildirdi ki bu Ģarap insanların dünyada iken tercih ettikleri Ģekilde 

sunulacaktır ve yine bildirdi ki onun mührü dünyada iken bildikleri en nefis mühür olacaktır 

ki o da misktir. Onun mührü dünyadaki mühürler gibi olmayacaktır, çünkü insanlar dünyada 

iken kaplarını kendilerince kıymeti olmayan en değersiz Ģeylerle mühürlerler. Buradaki 

nitelemenin içkiyi içenlere yönelik olması da mümkündür. Onlar içtikleri o içkiden sonra bir 

daha içmezler, onlar için ağızlarına mühür vurulur. Ancak içtikleri Ģarabın lezzeti hiç 

kaybolmaz, sonsuza dek o misk tadını hep damaklarında hissederler.
385

 

                                                           
378

 Nebe, 78/31. 
379

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/33. 
380

 Nisâ, 4/13. 
381

 Mutaffifîn, 83/25-26 
382

 Secde, 32/17. 
383

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/131. 
384

 Secde, 32/17. 
385

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/131-132 



  

63 
 

“O içkinin karıĢımı tesnîmden, yani Allah‟a yakın olanların içecekleri bir 

kaynaktandır.”
386

 

Ġmâm Mâtürîdî tesnîm رضَُيِى  kelimesini açıklarken; “Allah Teâlâ‟nın sevgili kulları için 

hazırlamıĢ olduğu ve dünyada iken hakkında bilgi vermediği bir içki malzeesi olduğunu 

söylemiĢ, insanların bilmediği göz aydınlığı türünden.” olduğunu kaydetmiĢtir. Yine o bu 

kelimeye anlam verirken kaynağını belirtmeksizin “karıĢım (mizaç) bir defasında misk olarak 

belirtildiğini, baĢka bir yerde de kâfur olarak açıklandığını.” haber vermiĢtir. Mâtürîdî bu 

senâm صَُبَو kelimesinin “yüksek yer anlamına geldiğini”, kaynağın tesnîm diye 

adlandırılmasının sebebini ise “yüksekçe bir yerden aĢağı dökülmesi dolayısıyla.” olduğunu 

kaydetmiĢtir.
387

 

“Allah‟a yakın kılınanların içecekleri bir kaynak.”
388

  

Mâtürîdî, âyette geçen mukarrebûn kelimesine “Allah‟a yakın kılınanlar veya 

yaklaĢtırılmıĢ olanlar.” diye mana vermiĢtir. Allah‟a yakın olan kiĢilerin davranıĢlarını ise 

“Dünyada hayırlı iĢlerde yarıĢ içinde koĢuĢturanlar, nefsânî arzularını terk edip, helâk edici 

günahlardan ve sürçme kabilinden zellelerden uzak duranlar.” olarak nitelemiĢtir.  Böyle 

davranıĢta bulunanların bu yaklaĢtırılma lütfuna, “Dünyada iken yukarıda temas edilen iĢlere 

kendilerini adamaları sonucunda Allah‟ın rahmeti sayesinde ulaĢmamın mümkün olduğunu 

belirtmiĢtir..
389

 

Yüce Allah baĢka bir âyette “iyiler” diye ifâde edebileceğimiz ebrâr kelimesini 

zikrederken bahsettiği âyette cennetteki su kaynağından haber vermiĢtir. Âyette geçen ebrâr 

kelimesi lügatte özü ve sözü doğru olan, sadık, kibar, dindar, iyi kiĢiler anlamlarını ifâde 

etmektedir. Söz konusu âyette Allah Teâlâ Ģöyle buyurmuĢtur: “Ġyiler ise içindekine güzel 

koku katılmıĢ bir kadehten içecekler. Bir su kaynağı ki Allah‟ın has kulları istedikleri yerlere 

akıtarak ondan bol bol içerler.”
390

 

Ġmâm Mâtürîdî bu âyette geçen kâfûr kelimesini “Allah Teâlâ‟nın ikramda bulunacağı 

kullarına hazırladığı ve dünyada onlara bu konuda bilgi vermediği bir Ģey olduğunu” isim 

belirtmeksizin nakletmiĢtir. Yine o, bu kelimenin açıklamasında “Eski kitaplarda ondan söz 

edildiğini ve Kur‟ân‟da bundan bahsedildiğini, kâfurun cennet kaynaklarından biri olduğunu.” 

                                                           
386

 Mutaffifîn, 83/27-28. 
387

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/132-133. 
388

 Mutaffifîn, 83/28. 
389

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/133. 
390

 Ġnsân, 76/ 5-6. 



  

64 
 

kaydetmiĢtir. Zira bu kelimenin kinâye yoluyla güzel içecek manâsına geldiğini ve yine 

kinâye yoluyla içeceğin soğukluğu anlamında kullanıldığını belirtmiĢtir.
391

  

“Bir su kaynağı ki Allah‟ın has kulları ondan bol bol içerler.”
392

  

Mâtürîdî bu ilâhî beyanın anlamı Ģöyle açıklamıĢtır: “Allah‟ın has kulları bunlardan 

içerler, ama bizzat eğilip de ağızlarını dayayarak içmezler. Su kaynağına Arapçada ayn ٍعَي 

denilmesi, göz anlamına gelen ayn‟ın ona iliĢmesi dolayısıyladır. “Ġstedikleri yerlere 

akıtarak.”
393

 Âyette o pınarın suyunun aktığı ve onu diledikleri yere akıttıkları haber 

verilmektedir. Öte yandan aynı âyette bahsi geçen kullar, Allah Teâlâ‟ya itaat eden ve 

üzerlerine düĢen vecibeyi yerine getirenlerdir.”
394

  

Yukarıdaki âyette” ebrâr” iyilere verilen ödülleri sıraladıktan sonra, Allah Teâlâ 

iyililerin yaptıkları iĢleri Ģöyle beyan etmiĢtir: “Onlar, verdikleri sözü yerine getirirler ve 

dehĢeti her yerde hissedilen bir günden korkarlar. Onlar, kendileri sevip istedikleri halde 

yoksula, yetime ve esire de yemek verirler. (ve Ģöyle derler:) Biz sizi Allah rızası için 

doyuruyoruz; sizden ne bir karĢılık ne de bir teĢekkür bekliyoruz. Biz öfkeli, çetin bir günde 

Rabb‟imizden korkarız.”
395

  

Kur‟ân-ı Kerîm‟de müminlerin bu davranıĢlarına ve sabretmelerine karĢılık olarak 

âhirette birçok nimetle birlikte cennetteki Ģarapları müjdelemiĢ ve cennetteki Ģarapların 

özelliklerini Ģöyle beyan edilmiĢtir: 

“Ayrıca kendilerine orada zencefil karıĢımlı dolu bir kadeh sunulur. Ġçindeki, orada 

adına selsebîl denilen bir pınardan alınmıĢtır. Rabb‟leri onlara tertemiz bir içecek verir.”
396

 

Araplar içtikleri içeceği beğendikleri zaman ona bir sıfat takarlar ve “zencefil gibi.” 

derlermiĢ. Buna göre âyette yer alan müjde, nefislerin isteteceği bir tarzla gelmiĢtir. Bazıları 

ise zencefil ile selsebîl aynı olup bir pınarın adıdır demiĢlerdir. Bazıları da selsebîl kelimesini 

açıklarken “Selle sebîlen ilâ zâlike‟l-ayn.”  رصَمَّ صَجيِلً انِي ٍِ نكَِ انعَي , yani “O bu pınara doğru yola 

çıktı.” demiĢlerdir. Katâde ise selsebîl kelimesini, “Yolu rahat (boğazdan kolay geçen) ve 

suyu tatlı.” olarak açıklamıĢtır.
397

 Selsebîl kelimesinin Ģiddetli akan manâsına geldiğini 

söyleyenler de var.
398

 

                                                           
391

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/328. 
392

 Ġnsân, 76/ 6. 
393

 Ġnsân, 76/ 6. 
394

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/329. 
395

 Ġnsân, 76/7, 8, 9, 10. 
396

 Ġnsân, 76/17, 18, 21. 
397

 Taberî, Câmi‟u‟l-beyân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 29/271. 
398

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/336. 



  

65 
 

“Rabb‟leri onlara tertemiz bir içecek verir.”
399

 Âyetin metninde geçen Ģerâb 

kelimesinden maksadın Ģarap olduğu söylenmiĢtir. Ancak hastalık yapıcı özelliklerden ve 

istenmeyen her türlü nitelikten arındırılmıĢtır. Bu Ģarap, onların kalplerindeki kini, nefreti 

söküp alır. Hem içi ve hem de dıĢı temizler. Dünya Ģarabı ise bedenin dıĢını temizler ama içini 

kirletir. Bir rivâyete göre Ebû Hâtim Ģöyle anlatır: “Ehl-i Kitap‟tan birisi Resûl-i Ekrem‟e 

gelerek „Ey Ebü‟l-Kâsım! Cennetliklerin yiyip içtiklerini söylüyorsun değil mi?‟ Diye sorar. 

Resûlullah (a.s.) „Canım kudret olan Allah‟a yemin ederim ki her bir cennetliğe yeme, içme, 

cinsel iliĢki ve Ģehvet bakımından sizlerden yüz erkek gücü verilecektir‟ der. Bunun üzerine o 

kiĢi „Yiyen ve içen kimse (tuvalet) ihtiyacı duyar. Cennet temiz bir yerdir. Orada pislik ve 

rahatsız edici Ģeyler yoktur.‟ der. Bunun üzerine Hz. Peygamber (a.s.) „Ġhtiyaçları misk gibi 

kokusu olan ve vücutlarından çıkan bir ter Ģeklindedir. Böyle olunca da karınları büzülür.' 

cevabını verir.”
400

 Bu iĢin aslı Ģudur: Ġnsanın dünyada yediği yemeğe baktığımızda 

gördüğümüz (yemek yeme neticesinde) beden kuvvetinin kaybolmadığıdır. Bu durumu her bir 

organda görmek mümkündür. Aynı Ģekilde insanın Ģehveti de varlığını korur. Sonra bu 

yemeklerin posası ve fazlalığı dıĢarı atılır. Allah Teâlâ‟nın cennet yemeğinde bedenden dıĢarı 

atılan posa olma özelliğini gidermesi de mümkündür. Bu durumda cennetliklerin yemekleri 

nefiste (ruh) kalan latif bir lezzet olabilir.
401

 

“Biz sana gerçekten birçok iyilik ve güzellik verdik.”
402

 

Kevser sûresinde haber verilen bu ilâhî beyan Resûlullah sallallahu aleyhi ve selleme 

yapılan lütuf ve ihsanı dile getirme anlamındadır; amacı da Resûl-i Ekrem‟in Allah‟a Ģükredip 

itaat arz etmesini sağlamaktır.  

Müfessirler kevser َانكَىثش kelimesinin anlamı konusunda farklı görüĢler ileri sürmüĢtür. 

Mâtürîdî kevser kelimesinin çok iyilik olduğunu kaydetmiĢ ardından da Ģu bilgileri 

aktarmıĢtır: “Kevser, Hz. Peygamber‟e lütfedilen nübüvvet ve risâlet, herkesin ilâhî gazaptan 

kurtulmasına vesile olan resule iman ve onu tasdiktir. Ayrıca Allah Teâlâ‟nın kendisini 

melekler nezdinde bilinen ve anılan biri konumuna getirmesi, ezan ve kamet gibi dini 

etkinliklerde adını kendi adıyla yan yana okutması, bütün yaratıklar nezdinde kadir ve 

                                                           
399

 Ġnsân, 76/21. 
400

 Süyûtî, ed-Dürru‟l-mensûr, thk. Abdülmuhsin et-Türkî, 1/100; Ebü‟l-Leys Ġmâmü‟l-hüdâ Nasr b. 

Muhammed b. Ahmed b. Ġbrâhîm es-Semerkand, Bahru‟l-ulûm, thk. Ali Muhammed Muavvaz – Âli 

Ahmed Abdulmevcûd – Zekeriyyâ Abdülmecîd en-Nûtî (Beyrut: 1413/1993), 3/103. 
401

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/338-339. 
402

 Kevser, 106/1. 



  

66 
 

kıymetini yüceltmesi ve sayılamayacak kadar baĢka hususlardan oluĢur. Cenâb-ı Hakk‟ın bir 

âyetinde “ġanını ve ününü yüceltmedik mi?”
403

 buyurması da bu gerçeğin ifâdesidir.”
404

 

Mâtürîdî isim ve kaynak belirtmeksizin kevserin “Cennette bir nehir olduğunu.” beyan 

etmiĢtir. Nitekim bu konuda Hz. Peygamber‟den de Ģöyle bir rivâyet nakledilmiĢtir. 

Resûlullah‟tan kevserin ne olduğu sorulmuĢ, o da “Cennette bir nehirdir.”
405

 diye cevap 

vermiĢtir.  

Mâtürîdî bu rivâyetin açıklamasında Ģu yorumları eklemiĢtir: “Eğer konuyla ilgili 

haberler sabitse gerçek bundan ibaret olup baĢka bir Ģey söylememize gerek kalmaz. ġayet 

rivâyet sabit değilse bize göre birinci yorum gerçeğe daha yakındır, Ģu sebeple ki cennette 

Resûlullah‟a nehrin verilmesinde onu Ģereflendirme ve kendisine lütufta bulunma açısından 

özel bir durum bulunmamaktadır, zaten Allah Teâlâ Muhammed ümmetine bundan daha 

fazlasını vâdetmiĢtir. Hz. Peygamber‟den gelen rivâyetlere göre o Ģöyle buyurmuĢtur: 

“Cennet ehli için oraya girdiklerinden itibaren hiçbir gözün görmediği, kulakların iĢitmediği, 

insanın düĢünce, duygu ve hayalinin tasavvur edemediği nimetler vardır.
406

  Hepimiz bunun 

lütufkârlık planında sözü edilen nehirden çok daha ileri boyutlarda olduğunu bilmekteyiz.”
407

 

2.6.  Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Ağaçları, Meyveleri ve Gölgesi 

Âhirette amel defteri sağ taraftan verilenlerin mükâfatını Yüce Allah âyet-i kerimesinde 

Ģöyle beyan etmektedir: “Onlar düzgün kiraz ağacı ve salkım salkım dizili muz ağaçları 

arasında ve kesintisiz gölgeler altındadırlar.”
408

  

Âyette geçen memdûd kelimesi kesintisiz, sürekli olmak anlamlarına gelir. Çünkü orada 

güneĢ yoktur ki gölgeyi ortadan kaldırsın. Bu dünyada gölgenin varlığı güneĢle bilinmektedir, 

âhirette ise gölge kesintisiz bir Ģekilde devam etmektedir. Burada Allah Teâlâ cenneti, 

sıcaklığı rahatsız eden güneĢ ve sıkıntı verici olmamakla, aksine gölgelik olmakla 

nitelendirmiĢtir. Gölge latif bir özellik taĢır, rahatsız edici değildir, insan vücuduna da ağır 

gelmez, aksine vücudun hararetine uygun ve hafif bir niteliktedir.
 409

 

                                                           
403

 ĠnĢirâh, 94/4. 
404

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/363. 
405

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/67, 3/ 2; Ġbn Mâce, “Zühd”, 39; Tirmizî, “Tefsîru‟l-Kur‟ân”, 108. 
406

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/313; Buhârî, “Tevhîd”, 35. 
407

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/364-365. 
408

 Vâkıa, 56/28-29-30. 
409

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/327. 



  

67 
 

“Ġman edip ve âhiret için yararlı iĢler yapanları da, içinde ebediyen kalmak üzere, 

altından ırmaklar akan cennetlere sokacağız. Orada onlar için tertemiz eĢler vardır ve onları 

koyu bir gölgeliğe alacağız.”
410

 

“Onları koyu bir gölgeliğe alacağız.”
411

 GüneĢ ve gölgeyi yok etmeyecek, onda bir 

eziyet de olmayacaktır, çünkü güneĢte insanlar için hem menfaatler hem de eziyet veren 

Ģeyler vardır. Ay da öyledir, faydaları olsa da onda eziyet de vardır. Karanlık da öyledir, hem 

menfaati hem de eziyet vardır. Gölgenin kendisinde hiçbir eziyet yoktur, Ģâyet varsa 

zamandan dolayıdır. Gölgenin kendisinden değil azîz ve celîl olan Allah, iman edip yararlı 

iĢler yapanları güneĢin, karanlığın ve zamanın eziyetleri bulunmayan gölgeye sokacaktır. Bu 

gölge baĢkasına eziyetle karıĢık olan dünya gölgesi gibi değildir. ĠĢte âyette ki zalîl‟in tevili 

budur: Cennettekileri, bütün eziyet veren Ģeylerden gölgelemesidir.
412

 

DehĢeti her yerde hissedilen bir günden (kıyamet günü) korkup, yetimi, yoksulu ve 

esirleri severek ve sırf Allah rızasını gözeterek onları doyuran kulları için yüce Allah 

sabretmelerine karĢılık olarak cennette ki karĢılaĢacağı lütufları Ģöyle beyan etmiĢtir: “Orada 

koltuklara kurulurlar. Ne yakıcı güneĢ görürler orada ne de dondurucu soğuk. Ağaçların 

gölgesi hemen üzerlerinde, meyveleri emirlerine âmâde kılınmıĢtır.”
413

 

“Ne yakıcı güneĢ görürler orada ne de dondurucu soğuk.” Çünkü orada ne güneĢ 

olacaktır ve ne de dondurucu soğuk. Ancak cennetin gölgesi devamlı ve sürekli olacaktır. Bu 

beyan cennetin aydınlığının güneĢten kaynaklanmayacağı, fakat aydınlık olarak yaratılmıĢ 

olması da kastedilmiĢ olabilir. Çünkü dünyada güneĢle aydınlık olur ve günün aydınlığı güneĢ 

sayesindedir. Cenâb-ı Hak orada dondurucu soğuk görmeyeceklerini belirtiyor. Bununla 

cennet içeceklerinin lezzeti ve soğukluğunun yaratılıĢtan öyle olacağını, yoksa dünya halkının 

içeceklerinde olduğu gibi halden hale değiĢmeyeceğinin bilinmesini hedefliyor. Ya da bu 

cümlenin belirtilmesi, cennetliklerin sıcaktan ve soğuktan rahatsız olmayacaklarının bilinmesi 

amacına yönelik olabilir.
414

 

Bu beyanla Allah Teâlâ‟nın, “Muhakkak ki iyilik edenlere Allah‟ın rahmeti çok 

yakındır.”
415

 Meâlindeki âyette olduğu gibi gölgelerin daha önce sıfatları belirtilen kimselere, 

yani iyilere yakın oldukları kastedilmiĢ olabilir. Veya ağaçların gölgelerinin cennetin 

zeminine yakın olduğu belirtilmiĢ te olabilir. Günkü gölgeler yakın olmasa onlardan herhangi 

                                                           
410

 Nisâ, 4/57. 
411

 Nisâ, 4/57. 
412

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 3/252. 
413

 Ġnsân, 76/13-14. 
414

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/333-334. 
415

 A‟râf, 7/56. 



  

68 
 

bir yararlanma elde edemezler. Söz konusu gölgelerin, ağaçların dallarının gölgelerinden 

ibaret olduğu ve cennetliklere yakın bulunacağı da söylenmiĢtir. Çünkü cennetin parlayan bir 

ıĢığı vardır ve bu ıĢıklar sayesinde ağaçlardan gölge düĢer. Nitekim Hz. Peygambere nispet 

edilen bir haber Ģöyledir: Cennetten dünyaya bir bilezik düĢse dünyayı aydınlatır ve ıĢığı 

güneĢin ve benzeri yıldızların ıĢığını bastırır.
416

 Bu ıĢıktan ağaçlardan dünyada iken 

arzuladıkları gibi gölge düĢer. Ama onların üzerlerinde güneĢ veya ay yoktur.
417

 

“Meyveleri emirlerine âmâde kılınmıĢ.” Âyetin metninde geçen tezlîl رزَنيِم kelimesiyle 

telyîn ٍِرهَيي   yumuĢatma manâsı kastedilmiĢ olabilir. Meyveleri yumuĢak kılınmıĢ. Ellerine 

diken batmaz. Bahsi geçen ağaçlar, meyveleri büyük bir meĢakkat ve çaba harcamadan 

devĢirilemeyecek derecede uzun değildir. Aksine onlara yakındır da denilmiĢtir. Arapça‟da 

hâit zelîl   حَبئط  رَنيم  diye bir deyim vardır. Yüksek olmayan duvar demektir. Bu açıklamaya 

göre âyetin manâsı meyveleri yakın yapılmıĢ demek olur. Züllilet   هَذرُن  kelimesi, ağaçlar hep 

bir boy yapılmıĢ, bir birinden farklı farklı değildir anlamına da gelebilir. Medine halkı Ģöyle 

bir deyim kullanır: Ġze‟s-tevet uzûku‟n-nahleti tezelleleti‟n-nahletü  ِنَّهذَ زَ وقُ اَخّهخَِ رَ زُ ا اصزىََد عُ رَ ا

هَذرُن   yani hurma salkımları eĢit oldu mu hurma tezellül etti, denir. Bazıları züllilet اََّخهخَُ   fiiline, 

emrine âmâde kılındı manâsını vermiĢler, tezlîl رزَنيِم kökünün, emrine âmâde kılmak anlamına 

geldiğini söylemiĢlerdir. Dolayısıyla cennetlikler, bu meyvelerden diledikleri kadar alabilirler. 

Ġsterlerse ayakta, dilerlerse oturarak veya yataklarda yatarak onlara ulaĢabilirler. Bu 

meyvelerin emre âmâde oluĢundan maksat, geçmiĢ bazı âlimlerden nakledildiği gibi – cennet 

ağaçlarının köklerinin yukarıda, dallarının baĢ aĢağı ve meyvelerinin bu ikisinin arasında 

olması da olabilir.
418

 

Bitip tükenmeyen ve yasaklanmayan bol meyveler arasındadırlar.
419

 Cennetin 

meyveleri, dünya meyveleri gibi bitip tükenmez. Allah cennette meyvelerin hiçbir zaman 

tükenmeyeceğini haber vermektedir, her koparılıp kesildiğinde, hemen yenisi gelir, hem de 

olgunlaĢmak için zamana ihtiyaç duymadan yemeye uygun kıvamda gelir. Dünyada ki gibi 

meyve çıktığı zamandan olgunlaĢacağı zamana kadar beklemeye; olgunlaĢıp aldıktan sonra da 

yeni bir ürünün oluĢmasına kadar ara vermeye ihtiyaç duyulmaz. Lâ memnûatin عخ لا يًُى  

kelimesi, hiçbir afete uğramaz manâsına gelir; dünyadaki meyveler gibi yenmesi 

engellenmez, çünkü afet gelecek olursa yenmesi de engellenmiĢ olur.
420

 

                                                           
416

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 1/169, 171; Tirmizî, “Cennet”, 7. 
417

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/334. 
418

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/334-335. 
419

 Vâkıa, 56/32-33. 
420

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/328. 



  

69 
 

Yine âyette, cennette takvâ sahipleri için her türlü meyvelerin var olduğunu 

bildirilmiĢtir. “Onlar için orada her meyveden mevcuttur.”
421

 Burada insanların dünyada 

tanımıĢ ve görmüĢ oldukları meyveler kastedilmektedir. Yahut arzu ettikleri her çeĢit 

meyvenin orada var olduğunu beyan etmektedir.
422

 

“Orada güven içinde her meyveden isteyebilecekler.”
423

 

 Mâtürîdî Bu âyetin tefsîrinde Ģunları kaydetmiĢtir: “Cennetin ürünleri ve meyveleri, 

dünyadakiler gibi bitmez, tükenmez ve eksilmez. Cennetin meyveleri bitip tükenmediğine 

göre her an ondan isteyebilirler. Dünyanın meyveleri biter ve tükenir, âhiretin meyveleri ise 

bitmez ve tükenmez. Güven içinde ibaresi iki Ģekilde yorumlanmıĢtır. Birincisi, meyvelerin ve 

sözü edilen nimetlerin bitmeyeceğinden emin olarak manâsına gelir. Ġkincisi, cennette güven 

içindedirler, yani cennetten çıkarılamayacaklarından ve oradaki nimetlerin son 

bulmayacağından emindirler. Dünyada karĢılaĢtıkları her türlü âfetten de emindirler.”
424

 

2.7.  Mâtürîdî’ye Göre Cennetliklerin Süslenmesi ve Giyimleri 

“Ġman edip dünya ve âhiret için yararlı iĢler yapanları ise Allah altından ırmaklar akan 

cennetlere koyacaktır. Onlar orada altın ve bilezik ve incilerle süsleneceklerdir. Orada 

onların giysileri de ipektir.”
425

 

“Onlar orada altın bilezikler ve incilerle süsleneceklerdir.”
426

 Bu cümleyi dünyada 

zikri geçen altın ve incilerle süslenmek isteyen bir topluluk hakkında belirtilmiĢtir. Tıpkı Ģu 

ilâhî beyanda olduğu gibi “(O bir peygamber ise) kendisine altın bilezikler indirilse.”
427

 

Kadınlar ve dünyada bunula övünen bir topluluk için yüce Allah âhirette bunu vâdetmiĢtir. Bu 

konudaki ifâdesi Ģudur: “Orada canların istediği, gözlerin zevk aldığı her Ģey vardır.”
428

 

Âyette geçen lü‟lüen  ًنؤُنؤُا kelimesi hakkında Kisâî Ģu açıklamayı yapmıĢtır: “Bu kelimeyi 

lü‟lüin   ُنؤُنئ Ģeklinde okuyanlara göre birkaç Ģekilde açıklanır: Birincisi: Onlar orada altın 

bilezik ve incilerle süsleneceklerdir. Ġkincisi: Onlar orada altın bileziklerle süsleneceklerdir ve 

orada bilezikler hariç ziynet olarak incilerle süsleneceklerdir. Kelimeyi lü‟lüen  ًنؤُنؤُا Ģeklinde 

okuyanlara göre manâ Ģöyle olur: Orada incilerle süsleneceklerdir.”
429

 

                                                           
421

 Muhammed, 47/15. 
422

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/427. 
423

 Duhân, 44/55. 
424

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/338-339. 
425

 Hac, 22/ 23. 
426

 Hac, 22/ 23. 
427

 Zuhruf, 43/53. 
428

 Zuhruf, 43/71. 
429

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/469-470. 



  

70 
 

“Allah‟a itaatsizlikten sakınanlar ise güvenli bir yerdedirler. Dostlarla karĢı karĢıya 

ipekli ve sırmalı elbiseler giymiĢ olarak cennetlerde ve su kaynaklarının baĢındadırlar.”
430

 

Bu âyetteki sündüs   صُُذُس kelimesi ince ipek, istebrak   اصِزجَشَق kelimesi de kalın ipek 

manâsına gelir. Burada sözü edilen elbisenin ince ipekten dokunmuĢ olması muhtemeldir. 

Kalın ipek ise yaygı olarak kullanılır. Her ne kadar âyette elbise için ince ve kalın olmak 

üzere her ipek çeĢidi belirtilmiĢ olsa da maksat giyilen elbisedir, o da ince ipekle dokunur. Ġki 

nesne, âdeten ve hakikaten bir birine yakın olduğu zaman ikisinin belirtilip birinin 

kastedilmesi dilde caiz olan bir uygulamadır. Dünyada insanlar o ikisine düĢkün 

olduklarından dolayı ikisi birlikte belirtilmiĢ de olabilir. Cenâb-ı Hak insanları âhirette de 

onları elde etmek için gayret göstermeye teĢvik etmekte ve orada bunları kendilerine 

vereceğini vadetmektedir.
431

 

2.8.  Mâtürîdî’ye Göre Cennetin Alanı ve Büyüklüğü 

Kur‟ân‟da cennetin büyüklüğü hakkında gökler ve yer kadar olduğu haber verilmiĢtir. 

Bu gibi âyetler Kur‟ân‟ın anlatma üslubudur. Âyette cennetin gökler ve yer kadar olmasındaki 

teĢbih, sınırlama anlamında olmayıp, çok büyük manasında kullanılmıĢtır. Hadîsi Ģerîflerdeki 

haberlere göre cennetin büyüklüğü gökler ve yere nispeten kat kat büyük olduğu 

anlaĢılmaktadır. Nitekim Hz. Peygamber (a.s.) bir hadîsinde: “Cennette menzilesi en aĢağı 

olan kimsenin, bahçelerine, zevcelerine, nimetlerine, hizmetçilerine ve tahtlarına bin yıllık 

mesafeden bakacakları bildirilmiĢtir.
432

 Cennetin alanı ve büyüklüğü hakkında Ġslâm 

kaynaklarında kesin bir bilgi verilmemiĢ, zikredilen âyet ve hadîslerde ise teĢbih anlamında 

kullanılmıĢtır. Zira cennetin ne kadar büyük olduğunu sadece Allah bilir. 

“Rabbinizin mağfiretine mazhar olmak ve takvâ sahipleri için hazırlanmıĢ olup gökler 

ve yer kadar geniĢ olan cennette koĢun.”
433

 

Ġmâm Mâtürîdî bu âyet-i kerimeyi yorumlarken Ģunları kaydetmiĢtir: “Bu âyet, cennetin 

her ne kadar zaman olarak sonu yoksa da mekân ve alan olarak sonu olduğuna iĢaret 

etmektedir. Çünkü Allah Teâlâ onun geniĢliğini zikretmektedir. Bir Ģeyin geniĢliği varsa o 

geniĢliğin sonu da vardır. ġâyet geniĢlik açısından sonu olmasaydı, Cenâb-ı Hak onu artırma 

gücüne sahip olmakla nitelemezdi. Sonra âhiret âleminde cennetten baĢka mekânlar vardır, bu 

da cennetin geniĢliğinin bir yerde son bulduğunu gösterir. Çünkü bir yerde iki mekânın 

varlığı, her ne kadar zaman itibariyle sonu ve sınırı olmasa da mekân itibariyle tek bir yer 

                                                           
430

 Duhân, 55/51-52-53. 
431

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/338. 
432

 Tirmizî, “Cennet”, 17. 
433

 Âl-i Ġmrân, 3/133. 



  

71 
 

olarak görülemezler. Orada zamanın sonsuzluğu bakımından cennete benzeyen, fakat baĢka 

bir mekân daha vardır. Aynı zaman diliminde iki farklı Ģeyin varlığını herkes kabul eder, 

ancak onların tek bir mekânda olmaları mümkün değildir. Bundan dolayı her ne kadar orada 

zamanın son bulması söz konusu değilse de, alanının sınırı olması gerekmektedir.”
434

 

 Burada Rabbimizin bağıĢına, geniĢliğinin gerçek mahiyetini Allah‟tan baĢka hiç 

kimsenin bilemediği sonsuz cennetine kavuĢmanın yolu takvâ sahibi bir kul olmaktan 

geçmektedir. Takvâ, bir takım dünyevî menfaatler kaygısıyla değil sırf Allah‟a saygı ve 

sevgiyle yapılan amel demektir. Takvâ sahiplerinin niteliklerini bir sonraki âyette Ģöyle 

açıklamıĢtır. “O takvâ sahipleri ki, bollukta da darlıkta da Allah için harcarlar; öfkelerini 

yutarlar ve insanları affederler. Allah güzel davranıĢta bulunanları sever. Yine onlar ki, bir 

kötülük yaptıklarında, ya da kendilerine zulmettiklerinde Allah‟ı hatırlayıp günahlarından 

dolayı hemen tevbe-istifâr ederler. Zaten günahları Allah‟tan baĢka kim bağıĢlayabilir ki!  Bir 

de onlar iĢledikleri kötülüklerde, bile bile ısrar etmezler.”
435

  

Allah Teâlâ böyle davranıĢta bulunan kullarına âyet-i kerimesinde överek yine Ģöyle bir 

mükâfatı haber vermektedir: “ĠĢte onların mükâfatı, Rableri tarafından bağıĢlanma ve 

altlarından ırmaklar akan, içinde ebedî kalacakları cennetlerdir. Böyle amel edenlerin 

mükâfatı ne güzeldir.”
436

  

Yüce Allah benzer baĢka bir âyet-i kerimesinde Ģöyle buyurmaktadır: “GeniĢliği gökle 

yerin geniĢliği gibi olup Allah‟a ve peygamberlerine iman edenler için hazırlanmıĢ bulunan 

cennette ve Rabbi‟nizin bağıĢlamasına eriĢebilmek için yarıĢın. Bu Allah‟ın lütfudur ki onu 

dilediğine verir. Allah büyük lütuf sahibidir.”
437

  

Cennetin geniĢliği ile ilgili bir önceki âyette takvâ sahipleri için hazırlanan cennete ve 

Allah‟ın mağfiretine koĢun buyururken, bu âyette Allah‟a ve peygamberine imân edenler için 

hazırlanmıĢ olan cennete ve Allah‟ın mağfiretine eriĢmek için yarıĢın buyurmaktadır. Burada 

yarıĢın lafzının kullanılmasının sebebini Mâtürîdî “O dönemdeki Küfür ehli dünyada mal 

toplamak, servet ve evlat çokluğu ile övünmekte yarıĢtığını bundan dolayı Yüce Allah‟ta iman 

ehline siz de Allah‟ın bağıĢlanmasına nail olmak ve cennetine eriĢebilmek için yarıĢmalarını 

teĢvik ettiğini.” belirtmiĢtir.
438

  

 Ġmâm Mâtürîdî bu âyeti yorumlarken Ģunları kaydetmiĢtir: “Allah Teâlâ bu âyette 

cennetin geniĢliğini belirtmektedir, çünkü bir Ģeyin eni, ancak o Ģeyin geniĢliğini gösterir. 

                                                           
434

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/464. 
435

 Âl-i Ġmrân, 3/134-135. 
436

 Âl-i Ġmrân, 3/136. 
437

 Hadîd, 57/21. 
438

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/385. 



  

72 
 

Allah baĢka âyetlerde cennetin geniĢliğini Ģöyle beyan etmiĢtir: “Bitip tükenmeyen ve 

yasaklanmayan bol meyveler arasında…”
439

, “Orada canlarının istediği, gözlerin zevk aldığı 

her Ģey vardır”.
440

 Bu âyetlerde de Cenâb-ı Hak cennetin geniĢliğine iĢaret etmiĢtir. Sonra 

cennetin geniĢliğinin göklerle yerin geniĢliği gibi olduğunun belirtilmesi, sınırlama anlamında 

değildir, gerçekten cennetin geniĢliğinin göklerle yerin geniĢliği kadar olduğu manâsına 

gelmez. Ġnsanların hayal dünyalarında ondan daha geniĢ bir yer olmadığı için böyle 

söylenmektedir. Bu husus, Ģu ilâhî beyan gibidir: “Onlar gökler ve yer durdukça o ateĢte 

ebedî kalacaklar… Gökler ve yer durdukça onlar da orada kesintisiz bir lütuf olarak ebedî 

kalacaklardır”.
441

 Bu âyetlerde Allah göklerle yerin devamlığına iĢaret etmektedir, çünkü 

zihinlerde onlardan daha kalıcı ve daha sürekli bir Ģey yoktur; hâlbuki hakikatte gökler de yer 

de fânidir. “GeniĢliği göklerle yerin geniĢliği gibidir”
442

 cümlesi, göklerle yer bütün olarak 

onlar için cennet olur anlamına da gelebilir.”
443

 

Âyet-i kerîmede söz edilen cennete eriĢmenin yolu takvâ sahibi olmaktan geçmektedir. 

Takvâ teriminin izahı ve takvâya ulaĢmanın yollarını Te‟vîlat‟ta Ģöyle beyan edilmiĢtir: Ġttikâ 

Allah‟ın bütün emirlerine ve yasaklarına itaat etmek ve bütün bunlarda O‟na muhalefet 

etmeyi terk etmek demektir. KiĢiyi takvâya götüren yollar üç türlüdür. Biri, Allah‟ın 

büyüklüğünü, celâlini ve yüceliğini hatırlamaktır; bu hatırlama insanı, onun emir ve 

yasaklarına muhalefet etmeyi engeller. Allah‟ın azametini hatırlamak, kendisinin 

küçüklüğünü ve zilletini ortaya çıkarır ve bu da O‟na muhalefet etmekten insanı alıkoyar. 

Diğeri, Allah‟ın lütfunu ve ihsanını hatırlamaktır; bu da onun Allah‟tan hayâ ederek 

yasakladığı Ģeyleri yapmasını engeller. Üçüncüsü de, emir ve yasaklarına muhalefet edildiği 

takdirde Allah‟ı azabını ve intikamını hatırlamaktır; insan bu yolla da Allah‟ın azabından ve 

intikamından sakınmaya çalıĢır.
444

 

2.9.  Mâtürîdî’ye Göre Cennette Allah’ın Görülmesi Meselesi 

Cennette maddî ve manevî nimetler mevcuttur. Ru‟yetullah konusu Kur‟ân-ı Kerîm‟de, 

cennetliklerin ulaĢabileceği manevî nimetlerin ve zevklerin en büyüklerinden biri olarak tasvir 

edilmiĢtir.  Ġslâm âlimlerinin ekserisi Ru‟yetullahı kabul etmesiyle birlikte bunun mümkün 

                                                           
439

 Vâkıa,56/32-33. 
440

 Zuhruf, 43/71. 
441

 Hûd, 11/107-108. 
442

 Hadîd, 57/21. 
443

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/386. 
444

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/464-465. 



  

73 
 

olmadığını söyleyenler de olmuĢtur.
445

 Ġmâm Mâtürîdî de âhirette Allah‟ın görülmesinin 

mümkün olduğunu ve hatta vacip olduğunu belirtmiĢ ve bu görüĢünü âyet ve hadîslerle 

kanıtlamıĢtır.
446

 Ru‟yetullah ile ilgili âyetleri ve bu âyetlerle ilgili Ġmâm Mâtürîdî‟nin 

görüĢlerini Ģu Ģekilde sıralamak mümkündür. 

“Yine siz hatırlamalısınız ki, Ey Mûsâ! Biz Allah‟ı açıkça görmedikçe sana 

inanmayacağız demiĢtiniz de henüz bakınıp dururken yıldırım çarpmıĢtı sizi.”
447

 

Bu âyeti delil göstererek âhirette Allah‟ın görülmesinin mümkün olmadığını, eğer 

mümkün olsaydı Allah‟ı görmek isteyen Hz. Mûsâ‟nın seçtiği yetmiĢ kiĢiyi
448

 yıldırım 

çarpmazdı diyen Mu„tezile‟ye Ġmâm Mâtürîdî Ģöyle reddiyelerde bulunmuĢtur: “Bize göre 

sözü edilen âyette Ru‟yetullahın nefyedilmesine değil, ispatına dair delil vardır. Çünkü Hz. 

Mûsâ ru‟yet talebi karĢısında onları azarlamamıĢ „Bunu istemeyin.‟ dememiĢtir. Nitekim o, 

Rabb‟inden kendisini göstermesini istemiĢ, Cenâb-ı Hak bu isteği yasaklamayarak, “Dağ 

yerinde durursa beni görürsün.”
449

 demiĢtir. Bu bir vaad üslûbudur, Ģayet istenen Ģey ihtimal 

dâhilinde bulunmasaydı bu üslûbun kullanılması mümkün olmazdı, çünkü küfür konumunda 

bulunan böyle bir Ģeyin yasaklanmaması düĢünülemez. Ayrıca Hz. Peygamber‟e (s.a) yönelik 

olarak rivâyet edilen ru‟yet konusu da görüĢümüzü desteklemektedir.” 
450

 

Ebû Saîd ve Ebû Hureyre‟den rivâyet edildiğine göre bir grup insan, “Ey Allah‟ın 

Resûlü, kıyâmet gününde Rabbimizi görecek miyiz?” diye sormuĢ, Hz. Peygamber de, 

“Bulutsuz gökteki güneĢi ve ayı görmekte bir zahmet çeker misiniz?” DemiĢ. “Hayır” 

cevabını alınca sözüne Ģöyle devam etmiĢtir: “ĠĢte böylece siz Rabbinizi de göreceksiniz” 

buyurmuĢtur.
451

 

Bu rivâyete göre Hz. Peygamber‟e böyle bir sorunun yönelmesini yasaklamaya veya 

yadırgamaya dair bir rivâyet Hz. Peygamber‟den intikal etmemiĢtir. ġayet ru‟yet mümkün 

olmasaydı Hz. Peygamber (a.s.) bu davranıĢları yasaklardı.
452

 

                                                           
445

 Ru‟yetullah konusunda geniĢ bilgiye sahip olmak ve Ehl-i Sünnet ile diğer mezhepler arasındaki 

ihtilafları bilgi edinmek için bkz. Ġbn Kayyim el-Cevziyye, Hâdi‟l-ervâh, nĢr. BeĢir Muhammed Uyun, 

228-78; Kurtubî, et-Tezkire fi ahvâli‟l-mevtâ ve‟l âhire, nĢr. Ahmed Abdülalîm el-Berdûnî (Kahire: 

1372), 572-574; Talat Koçyiğit, Kur‟ân ve Sünnette Ru‟yet Meselesi (Ankara: Ankara Üniversitesi 

Yaınları, 1974),  11-86. 
446

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân,16/313. 
447

 Bakara, 2/55. 
448

 A‟râf, 7/155. 
449

 A‟râf, 7/143. 
450

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân,1/161-162. 
451

 Buhârî, “Mevâkitu‟s-selât”, 15; Müslim, “Ġmân”, 299-303. 
452

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/162. 



  

74 
 

Mu„tezile‟nin ru‟yet ile ilgili yorumları hakkında Semra Dönmez ‟in, Mu„tezile ve Ehl-i 

Sünnet Bağlamında Âhiret Âlemi adlı yüksek lisan çalıĢmasında geniĢ bilgi verilmiĢtir.
453

 

Söz konusu âyette beyan edilen, Allah‟ın görmelerini istemeleri üzerine Ġsrâiloğulları‟na 

yıldırım çarpması sebebine gelince, onların bu soruyu sormalarındaki gayeleri gerçeği 

öğrenmek değil, güçlük çıkarmak için soru yöneltmiĢ olmalarıdır. Onların güçlük çıkarma 

niyeti taĢıdığının delili ise, mutedil davranan kimsenin yeterli bulacağı kadar mucizelerin 

gelmiĢ olmasıdır, bu yüzdendir ki kendilerini yıldırım çarpmıĢtır. 
454

 

Âhirette Allah‟ın görülmesine delil olan baĢka bir âyette Ģöyle haber verilmektedir: 

“Mûsâ tayın ettiğimiz vakitte (Tûr‟a) gelip de Rabb‟i onunla konuĢtuğunda o, „Rabb‟im bana 

görün sana bakayım‟ dedi. Rabb‟i, „sen beni asla göremezsin. Fakat Ģu dağa bak; eğer o 

yerinde durabilirse sen beni görebilirisin‟ buyurdu. Rabb‟i o dağa tecelli edince onu 

paramparça etti; Mûsâ da bayılıp düĢtü. Kendine gelince dedi ki: Seni noksan sıfatlardan 

tenzih ederim, sana tövbe ettim; ben inananların ilkiyim.”
455

 

 Bu âyet-i kerîme zâhirde ru‟yetin mümkün olmadığını gösterse de nakli esas alarak bir 

de bunun yanında akla önem veren Ġmâm Mâtürîdî kendi eserinde âyet-i kerîmeyi âhirette 

Allah‟ın görülebileceğine delil göstererek Ģöyle yorumlamıĢtır. 

Cenâb-ı Hakk‟ın âhirette görülebilmesi, anlamaya çalıĢmaksızın ve tefsîr etmeksizin 

bize göre gerçektir ve gerekli bir görüĢtür.  Buna delil Ģu ilâhî beyandır: “Gözler onu idrak 

edemez, hâlbuki O gözleri idrak eder.”
456

 Eğer görülmeseydi idrak edilmediğinin 

belirtilmesinde bir hikmet olmazdı. Zira onun dıĢındaki varlıklar görme dıĢı bir yolla idrak 

edilemezler. “Rabbim bana görün sana bakayım”
457

 sözü de aynı Ģekilde buna delildir. Eğer 

Cenâb-ı Hakk‟ı görmek mümkün olmasaydı Hz. Mûsâ‟nın Rabb‟i konusunda bilgisiz olması 

söz konusu olurdu. Rabb‟ini bilmeyen birine peygamberlik görevini almaya ve ilâhî vahiy 

konusunda güvenilen biri olması mümkün olmazdı. Nitekim Cenâb-ı Hak ona bunu 

yasaklamadı ve ümitsizliğe düĢürmedi.
458

 Bazı müellifler bu âyetten yola çıkarak cennet ile 

ilgili çalıĢmalarında yüce Allah‟ın dünyada görülmesi mümkün olmayıp, âhiret hayatında 

mümin kulları için Allah‟ın görülmesi imkân dâhilinde olduğunu belirtmiĢlerdir.
459

 “Gözler 

                                                           
453

 Semra Dönmez, Mûtezile ve Ehl-i Sünnet Bağlamında Âhiret Âlemi (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007), 64. 
454

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/162. 
455

 A‟râf, 7/143. 
456

 En‟âm, 6/103. 
457

 A‟râf, 7/143. 
458

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/59. 
459

 Ömer Kaya, Kur‟ân‟da Metafizik Bir Âlem Cennet (Ġstanbul: Rağbet Yayınları, 2002), 53. 



  

75 
 

onu idrak edemez, hâlbuki O gözleri idrak eder”
460

 âyetini müfessirler, genel olarak burada 

gözlerin Allah‟ı Ġhata edemeyeceğini anlattığını ifâde ile Allah‟ın büyüklüğünün ortaya 

konmak istediğini ifâde edilmiĢtir.
461

 Ġbn Abbas da âyet-i kerîmeyi Ģöyle izah etmiĢtir: 

“Gözler O‟nu dünyada idrak edemez. Müminler O‟nu âhirette göreceklerdir.”
462

 

“Oysa o gün bir kısım yüzler Rab‟lerine bakarak mutlulukla parıldayacaktır.”
463

 

Meâlinde ki beyan da Allah‟ın görüleceğine delildir. “Rab‟lerine bakarak.”
464

 ifâdesinin 

bütün ikramların kendini gelenlerle ve baĢkalarının eriĢtiği ile kısıtlı olmadığını, aksine bunun 

arkasında baĢka ikramların olacağını haber veriyor olması mümkündür. Yine bu cümlenin 

“Rabb‟inin emrine bakarak.” anlamında olması da muhtemeldir. “Rab‟lerine bakarak.”
465

 

meâlindeki beyan gerçek manâda Allah Teâlâ‟ya bakma ve açıkladığımız gibi ikramlara 

eriĢme diye yorumlamaya muhtemel olduğuna göre hiç kimse, bunu kabul etmeye engel açık 

deliller bulunmadıkça âyetin manâsını ikramlara eriĢme anlamıyla yorumlayıp da gerçek 

manâda görmenin gerçekleĢmeyeceğini söyleyemez. Allah Teâlâ‟yı görmenin mümkün 

olmadığını söyleyenin elinde delil olmayınca bu yorum kesin olduğunu söyleyip, buna 

ikramları beklemek anlamını veremez. Dolayısıyla âyet, Allah Teâlâ‟nın kesin olarak 

görüleceğine delil olmasa da görülebileceğine delil teĢkil eder.
466

 

Hz. Peygamber (a.s) Ģöyle haber vermiĢlerdir: “Kıyâmet günü on dördüncü gece ayı 

gördüğünüz gibi Rabb‟inizi göreceksiniz. O‟nu görmekte üst üste sıkıĢıp birbirinizin üzerine 

yığılmayacaksınız.
467

  

Tevhid âlimleri Allah Teâlâ‟nın görüleceğine dair gelen haberlerin sahîh olduğunda 

ihtilaf etmemiĢlerdir. Fakat Cenâb-ı Hakk‟ın gözle görülmeyeceğini söyleyenler görülme ile 

ilgili haberleri “bilgi” manâsında yorumlamıĢlardır. Oysa bu yorum, iki açıdan doğru değildir: 

Birincisi; görme müjdesi cennetliklere mahsus olarak belirtilmiĢtir. Görmeden maksat bilgi 

olsaydı bunun cennetliklere mahsus olma özelliği ortadan kalkardı. Çünkü söz konusu bilgi 

hem cennetlikler ve hem de cehennemlikler tarafından edinilecektir. Çünkü herkes, âhirette 

vesvese ve Ģüphe taĢımayan bir bilgiye Allah‟ı bilmekte birleĢecektir. Vesvese ve Ģüphenin 

bulaĢmadığı bir bilgi, delillere dayanarak akıl yürütme ile elde edilen bir bilgi değil, ayan 

                                                           
460

 En‟âm, 6/103. 
461

 Kurtubî, el-Câmi„ li-ahkâmi‟l-Kur‟ân, thk. Abdülmuhsin et-Turkî, 7/54-55; Fahreddin er-Râzî, 

Mefâtihu‟l-gayb, nĢr. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ, 4/419. 
462

 Kurtubî, el-Câmi„ li-ahkâmi‟l-Kur‟ân, thk. Abdülmuhsin et-Turkî, 7/54. 
463

 Kıyâme, 75/22-23. 
464

 Kıyâme, 75/23. 
465

 Kıyâme, 75/23. 
466

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/312. 
467

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 3/16; Buhârî, “Tevhîd”, 24; Tirmizî, “Sıfatü‟l-cenne”, 17. 



  

76 
 

beyan görme ve müĢahede ile elde edilen bir bilgidir. Çünkü alâmetler, bunları görenlere 

hakiki bilgiyi vermez. Allah Teâlâ Ģöyle buyurmaktadır: “Eğer (istedikleri gibi) onlara 

melekleri indirseydik,  ölüler de onlarla konuĢsaydı ve her Ģeyi toplayıp karĢılarına 

getirseydik, Allah dilemedikçe yine de inanacak değillerdi; fakat çokları bunu bilmezler.”
468

 

“Sonra onların mazeretleri „Rabb‟imiz Allah‟a andolsun ki biz ortak koĢanlar olmadık‟ 

demekten baĢka bir Ģey olmadı. Gör ki, kendi aleyhlerinde nasıl yalan söylediler ve (tanrı 

diye) uydurdukları Ģeyler kendilerini nasıl bırakıp gitti.”
469

 “O gün Allah onların hepsini 

yeniden diriltecek; (dünyada) size yemin ettikleri gibi iĢe yarar bir Ģey yaptıklarını sanarak 

O‟na da yemin edecekler. Bilin ki onlar yalancıların ta kendileridir.”
470

 Bahsettiğimiz 

görüĢler sabit olduğuna göre, reddetmek istedikleri yönden Allah Teâlâ‟nın görüleceğini 

kabul edenlerden olurlar. Biz Allah Teâlâ‟nın görüleceğini söylüyoruz, fakat onun bir 

baĢkasına benzemesini de her yönden reddediyoruz. Çünkü keyfiyet, Ģekil sahibi olanlar için 

söz konusudur. Allah Teâlâ ise keyfiyetsiz olarak görülecektir.
471

 

Zira Hz. Peygamber (a.s.) bir hadîs-i Ģerifinde Ģöyle buyuruyor: “Cennette menzilesi en 

aĢağı olan kimse, bahçelerine, zevcelerine, nimetlerine, hizmetçilerine ve tahtlarına bin yıllık 

mesafeden bakar. Onların Allah katında en saygın olanı, sabah akĢam Rabb‟inin yüzüne 

bakan kimsedir” der ve Ģu âyeti okur:
472

 Bu rivâyeti “O gün bir takım yüzler Rabb‟ine 

bakar.”
473

 meâlindeki âyet doğrulamaktadır. 

Yine “güzel yapanlara daha güzeli, bir de fazlası vardır.”
474

 meâlindeki ilâhî beyan da 

Ru‟yetullaha delildir. “Güzel yapanlara daha güzeli, bir de fazlası vardır” yani o güzellik 

gibi ve onun on katı kadar veya yedi yüz katı kadar ve Allah‟ın dilediği kadar fazlası vardır. 

Eğer Ru‟yetullah görüĢü açık bir durum olmasaydı, nassın vazedildiği görünen anlamın dıĢına 

çıkılması mümkün olmazdı ve bununla rivâyet reddedilebilirdi. Yani eğer Allah‟ın görülmesi 

sahâbe, tabiîn ve sonraki âlimlerin çoğu tarafından açık bir hakikat olarak görülmeseydi ru‟yet 

hakkında nazil olmamıĢ bir nassı ru‟yete hamletmek mümkün olmazdı. Bu durumda âyette 

bildirilen fazlalığın ru‟yet manâsında olduğunu gösteren rivâyet terkedilebilirdi.
475

 

                                                           
468

 En‟âm, 6/111. 
469

 En‟âm, 6/23-24. 
470

 Mücâdele, 58/18. 
471

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/313-314. 
472

 Tirmizî, “Cennet”, 17. 
473

 Kıyâme, 75/23. 
474

 Yûnus, 10/26. 
475

 Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî, Kitâbü‟t-Tevhîd, thk. 

Bekir Topaloğlu-Muhammed Aruci  (Beyrut: 2003), 124; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/61; 7/55. 



  

77 
 

“Güzel yapanlara daha güzeli, bir de fazlası vardır”
476

 meâlinde ilâhî beyan hakkında. 

Hz. Peygamber‟in Ģöyle dediği Suheyb‟den nakledilmiĢtir: “Cennet ehli cennete girdiğinde bir 

münâdî „sizin Allah katında bir ahdiniz var‟ diye seslenir. Onlar derler ki: „O bizim 

yüzlerimizi ak etmedi mi, bizi cehennemden korumadı mı, bizi cennetine sokmadı mı?‟  

Münâdî, evet der. Sonra perde kaldırılır, vallahi insanlara Allah‟ı görmekten hoĢlandıkları 

kadar büyük bir mükâfat verilmemiĢtir.”
477

 

Hz. Ali‟nin (r.a) bu âyetle ilgili Ģu rivâyeti kaydedilmiĢtir: “Fazlalıktan maksat, tek bir 

inciden yapılan ve dört kapısı bulunan bir odadır.
478

  

Yine baĢka bir rivâyette Hz. Peygamber‟in “Rabb‟imizi kıyâmet günü dolunay 

gecesinde ayı gördüğünüz gibi göreceksiniz. O‟nu görmede bir sıkıntı yaĢamayacaksınız”
479

 

buyurması Ru‟yetullaha delil teĢkil etmektedir. Ayrıca ona “Rabb‟ini gördün mü?” Diye 

soruldu. Bunun üzerine O, “Kalbimle evet.” buyurdu
480

 ve soru soranı bu sorusundan dolayı 

reddetmedi. Bu soruyu soran, kalbin görmesini anladı. Zira bu önceden vakıf olduğu bir bilgi 

idi. Bu sebeple bunun mahiyetini sormadı. Cenâb-ı Hak: “Açıklandığı takdirde sizi sıkıntıya 

sokacak hususlarda sorular sormayın.”
481

 meâlindeki beyanıyla alıkondukları hususları 

sormaktan müminleri sakındırmıĢtır. Dolayısıyla nasıl olurda böyle bir soru gelip te sonra Hz. 

Peygamber (a.s.)  bu soruyu sorana yumuĢak söz söylüyor ve bu durumun imkânsız 

olmadığını kabul ediyor.
482

 

Ru‟yetullahın gerçekleĢmesi birkaç Ģekilde olur. Her bir Ģeklin mahiyeti, ancak söz 

konusu türün bilinmesiyle bilinir ki ru‟yet olarak ifâde edildiğinde buna hamledilebilsin. 

Ru‟yet ifâde edilmeksizin türü bilinmeyen varlıklarda ise gerçekleĢmesi durumunda mahiyeti 

irdelemeden tevakkuf etmek gerekir. Ġdrak ise bir Ģeyin sınırlarını bilme anlamına gelir. 

Görmez misin ki gölge gerçekte görülebilir bir Ģeydir ancak güneĢle birlikte idrak edilebilir. 

Böyle olmasaydı güneĢin kaybolduğu zamanda da görüldüğü Ģekliyle görülürdü. Fakat gölge 

ancak kendisi için belirlenmiĢ sınırlılık sayesinde ru‟yet yoluyla idrak edilebilir. Aynı Ģekilde 

gündüz ıĢığı da görülür, fakat onun sınırı bizâtihi bilinmez. Karanlıkta böyledir; çünkü onun 

ucu görülmemektedir ki idrak edilip kuĢatılsın. Bir nesne, ihata edilmemekle birlikte sınırları 

                                                           
476

 Yûnus, 10/26. 
477

 Müslim, “Ġmân” , 297; Ġbn Mâce, “Mukaddime”, 13; Tirmizî, “Tefsîr”, 109. 
478

 Taberî, Câmi‟u‟l-beyân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 11/107; Süyûtî, ed-Dürru‟l-mensûr, thk. 

Abdülmuhsin et-Türkî, 4/358. 
479

 Buhârî, “Tevhîd”, 24; Müslim, “Ġmân”, 299-300. 
480

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 1/223; Müslim, “Ġmân”,285; Tirmizî, “Tefsîr”, 53; Ebü‟l-Fazl ġihâbüddin 

Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî.  Fethu‟l-bârî, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî – 

Muhibüddîn el-Hatîb (Beyrut: 1379), 8/608. 
481

 Mâide, 5/101. 
482

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/61-62. 



  

78 
 

sayesinde birlikte sınırlarıyla idrak edilir. Bu sebeple bu konuda ay örnek verilmiĢtir, çünkü 

onun sınırları ve geniĢliği bilinmez ki ona tam olarak vakıf olunsun ve kuĢatılsın. Fakat kesin 

bir Ģekilde görülebiliyor. Bu meselenin esası Ģudur: naslarda geldiği Ģekilde bunu 

benimsemek, yaratılmıĢlığı ifâde eden tüm anlamları Allah‟tan uzak tutmak ve naslarda 

açıklama gelmediğine göre yorumlamaya gitmemektir.
483

  

3. MÂTÜRÎDÎ’YE GÖRE CENNETİN SAKİNLERİ 

3.1. Hûriler 

Hûr kelimesi haver kökünden sıfat olup havrâ kelimesinin çoğuludur. Lügatta beyaz 

olmak, genç, çok güzel, beyaz tenli ve koyu siyah gözlü kadın anlamlarına gelir. Araplar, 

çölde yaĢayan kadınların aksine Ģehir hanımlarının ten beyazlığını ifâde etmek için havâriyyât 

kelimesini kullanırlar. Dilciler hûri kelimesini beyaz tenli, gözünün beyazı saf, siyahı koyu ve 

yuvarlak, köz kapakları ince ve nazik diye tasvir etmiĢler. Bir telakkiye göre hûri ceylan 

gözlü, yani gözünün tamamı siyah olan demektir ki böylesine insanlarda rastlanmaz.
484

  

Kur‟ân-ı Kerîm‟de, cennetteki hurilerin sayısı hakkında herhangi bir bilgi verilmemiĢtir. 

Hurilerden bahseden âyetlerde hem cennetteki kadınlar hem de onlara sahip olacak erkekler 

hakkında çoğul sığasıyla haber verilmiĢ, hurilerden söz eden âyetlerde herhangi bir rakam 

zikredilmemiĢtir. Hadîslerde ise Hz. Peygamber (a.s.) her erkek için iki hûri olacağını 

bildirmiĢ ve çeĢitli münasebetlerle bu rakam tekrar edilmiĢtir.
485

 Yine hadîslerde, cennet 

ehlinin en alt derecede olanı dünya kadınlarından baĢka yetmiĢ iki hûriye sahip olacağı 

nakledilmiĢtir.
486

 

“Ġman edip iyi iĢler yapanlara gelince, onlar, cennette nimetlere ve sevince mazhar 

olacaklardır”
487

 meâlindeki âyetin tefsîrinde Taberî, “Cennet ehlinin Ģarkılar dinleyip 

eğleneceğini.” belirtmiĢ,
488

 Tirmizî cennet hurilerinin koro halinde müzik icra edeceklerine 

dair rivâyetler nakletmiĢtir.
489

 

“Eğer sizi boĢayacak olursa Rabb‟i ona, sizin yerinize sizden daha iyi olan, Allah‟a 

teslimiyet gösteren, yürekten inanan, içtenlikle itaat eden, tövbe eden, kulluk eden, dünyada 

                                                           
483

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/64. 
484

 Bekir Topaloğlu, “Hûri”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi (Ġstanbul: TDV Yayınları, 1998), 

13/387. 
485

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/232, 345, 507; Buhârî, “Bedü‟l-halk”, 8; Ġbn Mâce, “Cihâd”, 16, “Zühd”, 

39. 
486

 Tirmizî, “Sıfatü‟l-cenne”, 23; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/537, 4/131. 
487

 Rûm, 30/15. 
488

 Taberî, Câmi‟u‟l-beyân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 21/19-20. 
489

 Tirmizî, “Sıfatü‟l-cenne”, 24.  



  

79 
 

yolcu gibi yaĢayan, dul ve bâkire eĢler verebilir.”
490

 Bu âyetin tefsîrinde Hz. Peygamber ile 

hanımları arasında anlaĢmazlık çıkarken; eğer Hz. Peygamber hanımlarını boĢayacak olursa 

Allah‟ın kendisine daha hayırlı eĢler ihsan edeceği, bunlar arasında duldan kastın Firavun‟un 

karısı Âsiye‟nin, bâkireden kastın ise Hz. Meryem‟in olabileceğini ve Resûlullah‟ın cennette 

bunlarla evlenebileceğini bir ihtimal olarak ileri sürmüĢlerdir.
491

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de, dünya hayatını Allah‟ın rızasına uygun bir Ģekilde yaĢayan 

müminler için cennetteki nimetlerinden biri olan eĢler vâdedilmiĢ ve bunu hûri kelimesi ile 

zikretmenin yansıra baĢka kelimelerle da beyan edilmiĢtir. Bunları sırasıyla aĢağıda açıklamak 

yerinde olacaktır. 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de, hûr kelimesi în kelimesi ile birlikte   ٍ Ģeklinde üç yerde و حُىس  عي
492

 

cennetliklerle evlendirilen eĢ anlamında, bir yer de ise hûru‟n maksûrât   حُىس  يَمصُىسَاد 

Ģeklinde,
493

 hûr kelimesi, çadırlarda iskân edilmiĢ manâsındaki maksûrât kelimesiyle beraber 

zikredilmiĢ ve takvâ sahipleri için vâdedilmiĢtir.  

Ġmâm Mâtürîdî yukarıda geçen kelimelerin anlamlarını ve âyet-i kerîmeleri isim 

belirmeden Ģöyle nakletmiĢtir:“Onları beyaz tenli, ceylan gözlü eĢlerle (  ٍ  ( و حُىس  عي

evlendiririz.”
494

 “Bazıları buradaki hûr حُىس kelimesine beyaz yüzlü, în/  ٍ  kelimesine de عي

güzel gözlü manâsını vermiĢtir. Bazı dilciler söyle dedi: Hûr kelimesi göze ait bir sıfattır, 

siyahı çok siyah olan, beyazı da çok beyaz olan göz demektir. Bu sıfat çoğul olarak erkek için 

de kadın için de kullanılır. Güzel anlamına gelen în/    ٍ عي  kelimesi de çoğul olarak hem erkek 

için hem de kadın için kullanılır.”
495

 

“…Ayrıca onları güzel gözlü eĢlerle evlendireceğiz.”
496

 

Allah Teâlâ, müminlerin dünyada iken arzu ettikleri ve canlarının çektiği her Ģeyin 

cennette var olduğunu haber vermiĢ ve Ģöyle buyurmuĢtur: “Sedeflerinde saklı incilere 

benzeyen genç hizmetçileri etrafında dönüp dururlar”
497

, “Gencecik yaĢıt kızlar, içki dolu 

kadehler…”
498

, “Orada yüksek tahtlar, önlerine konmuĢ kadehler, sıra sıra dizilmiĢ yastıklar, 

                                                           
490

 Tahrîm, 66/5. 
491

 Ebü‟l-Leys Ġmâmü‟l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. Ġbrâhîm. Bahru‟l-ulûm, thk. Ali 

Muhammed Muavvaz – Âli Ahmed Abdulmevcûd – Zekeriyyâ Abdülmecîd en-Nûtî (Beyrut: 

1413/1993), 381; Kurtubî, el-Câmi„ li-ahkâmi‟l-Kur‟ân, thk. Abdülmuhsin et-Turkî, 18/127. 
492

 Duhân, 44/54; Tûr, 52/20; Vâkia, 56/22. 
493

 Rahmân, 55/72. 
494

 Duhân, 44/54. 
495

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/38. 
496

 Tûr, 52/20. 
497

 Tûr, 52/24. 
498

 Nebe, 78/33-34. 



  

80 
 

serilmiĢ değerli halılar vardır.
499

 Cennette bunlar gibi sayılması uzun sürecek nimetler, 

dünyada insanın hayal ettiği ve arzu ettiği her imkân vardır. Allah bunları insanların bu 

nimetleri kazanmaya özenmeleri yahut bütün bunların âhirette kendilerine verilmesi için 

dünyada iken bunların peĢinden koĢmamaları amacıyla belirtmiĢtir.
500

 

Rahmân sûresinde cennetteki huriler hakkında bahsederken eĢinden baĢkasına 

bakmayan kadınlar anlamına gelen kâsirâtü‟t-tarf   ِلبَصِشَادُ انطشَف  huyu güzel, yüzü güzel kadın 

anlamında hayrâtün hisân ٌخَيشَاد  حِضَب otağlarına kapanmıĢ hûriler anlamında maksûrât 

 kelimeleriyle tasvir edilmiĢtir. Bu nimetlere eriĢenler dünyadayken Rabb‟ın يَمصىسَاد

huzurundan korkan kimselerdir. Böyle kiĢiler için iki cennetin verileceği vâdedilmiĢ ve 

içindeki nimetler hakkında haber verilmiĢtir. Ġmâm Mâtürîdî bu âyetleri Ģöyle açıklamıĢtır: 

“Orada otağlarına kapanmıĢ, güzel huylu, güzel yüzlü, eĢinden baĢkasına bakmayan 

hûriler vardır ki onlardan önce kendilerine ne bir insan ne bir cin dokunmuĢtur.”
501

 

“Gözleri eĢlerinden baĢkasını görmeyen ve onları arzulamayan kadınlar vardır. 

“Otağlarına kapanmıĢ hûriler” var buyurması ise; Allah Teâlâ bunu, dindarların kıskanç 

olduklarından, eĢlerinin kendilerinden baĢkasına bakmalarını ve baĢkalarının da onlara 

bakmasını istemediklerinden dolayı söylemektedir. Bu iki âyette Allah o kadınların, 

kocalarından baĢkasına bakmadıklarını, baĢkalarının da onlara bakmadıklarını haber 

vermektedir, onları otağlarına kapanmıĢ olmakla nitelemektedir.”
502

 

“Orada, huyu güzel, yüzü güzel kadınlar var.”
503

 Bu âyetten maksat, cennetteki 

hûrilerin huylarının ve yüzlerinin güzel olduğunu belirtmektedir. Buradaki hayrât خَيشَاد 

kelimesinin tekili hayyeratun   خَيَّشح ve hayrâtün   جَيشَح Ģeklinde gelir.
504

 Ġbn Mesûd‟un (r.a.) Ģöyle 

dediği rivayet edilir: “Her mümin için huyu ve yüzü güzel bir kadın vardır ve her kadın için 

de bir saray vardır. Her sarayın da dört kapısı vardır. Oraya her gün, daha önce olmayan 

kıymetli bir bağıĢ, bir ikram ve bir hediye gelir. O kadınlar gururlanmazlar, kocalarından 

kaçmazlar, güzel kokuları tükenmez ve kötü kokmazlar. Ceylan gözlüdürler. Sanki saklı 

yumurtalar gibidirler.”
505

 

“Yanlarında da eĢinden baĢkasına bakmayan ceylan gözlü güzeller bulunur.”
506

 

                                                           
499

 ĞâĢiye, 88/13-16. 
500

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/ 193-194. 
501

 Rahmân, 55/56, 70, 72. 
502

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/309. 
503

 Rahmân, 55/70. 
504

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/312-313. 
505

 Süyûtî, ed-Dürru‟l-mensûr, thk. Abdülmuhsin et-Türkî, 7/720. 
506

 Sâffât, 37/48. 



  

81 
 

Buradaki kâsirâtü‟t-tarf   ِلبَصِشَادُ انطشَف ibaresi, kocalarından baĢkasına bakmayan 

anlamına gelir. Cenâb-ı Hak insanı kıskanç bir tabiatta yaratmıĢtır, erkekler eĢlerinin baĢka 

erkeklere bakmalarından hoĢlanmadıkları gibi, kadınlar da eĢlerinin baĢka kadınlara 

bakmalarından hoĢlanmazlar. Cenâb-ı Hak cennette onların eĢlerini çok sevdikleri ve onları 

hoĢnut etmek istedikleri için baĢkalarına bakmayacaklarını haber vermektedir.
507

 

“Yanlarında eĢlerinden baĢkasına bakmayan yaĢıt dilberler olacak.”
508

 Yani sadece 

eĢlerine bakan, baĢkalarının eĢlerine gözünü çevirmeyen ve baĢkalarının yanına gitmeyen 

dilberler. Etrâb ارَشَاة  kelimesi hakkında Ģöyle denilmiĢtir: “Hepsi aynı yaĢtadırlar. Bununla 

hem erkeklerin ve hem de eĢlerinin aynı yaĢta olduğu kastedilmiĢtir. Yahut onların hepsinin 

aynı durumda olacakları, hallerinin değiĢmeyeceği, ihtiyarlamayacakları, dünyada bazılarının 

diğerinden daha yaĢlı ve bazısının diğerinden zayıf olduğu gibi bir hale düĢmeyecekleri, 

yaĢlanmayacakları, büyümeyecekleri ve zayıf düĢmeyecekleri kastedilmektedir.”
509

 

Sâffât sûresinde hurileri anlatırken onları beydun meknûn  ٌثيَض  يَكُى  kelimesiyle, yani 

saklanmıĢ, gün yüzü görmemiĢ ve el değmemiĢ taze deve kuĢu yumurtasına benzetilmiĢ,
510

 

Vâkia sûresinde ise hürlerin yepyeni yaratılıĢla yaratıldıklarını, eĢlerine sevgiyle bağlı, bakire 

ve yaĢıt oldukları beyan edilmiĢtir.
511

 

“Güzel tenli hûriler sanki saklanmıĢ deve kuĢu yumurtası gibidirler.”
512

  

Mâtürîdî bu âyeti açıklarken hurileri, “Tavuğun tüylerinin rüzgâr ve diğer âfetlerden 

koruyup sakladığı berrak yumurtalar gibidirlerdemiĢ”, âyette geçen meknûn ٌيَكُى kelimesinin 

“Saklanıp korunan.” anlamına geldiğini belirtmiĢtir.
513

 

“ġüphesiz biz onları yepyeni yaratılıĢla yaratmıĢızdır. Onları bakire, eĢlerine sevgiyle 

bağlı ve yaĢıt kılmıĢızdır.”
514

 

Müfessirler bu âyeti esas alarak hurilerin dünya kadınlarından mı yoksa ayrı bir tür 

olarak mı yaratılacağı hususu kendi aralarında tartıĢılmıĢtır. Yahya b. Ziyâd el- Ferrâ bu 

âyetin tefsîrinde, kız çocuklarının ve ihtiyar kadınların yeni bir yaratılıĢla otuz üç yaĢ çağına 

                                                           
507

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/169-170. 
508

 Sâd, 38/52. 
509

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/290-291. 
510

 Sâffât, 37/49. 
511

 Vâkia 56/36. 
512

 Sâffât, 37/49. 
513

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/170. 
514

 Vâkia, 56/35-36-37. 



  

82 
 

getirileceğini kaydetmiĢtir.
515

 Taberî bu âyetin tefsîrinde hadîsleri esas alarak âyete sözü 

edilen yeni yaratılıĢın hûriler değil dünya kadınlarına has olduğunu ileri sürmüĢtür.
516

 

Ġmâm Mâtürîdî bu âyeti açıklarken Ģunları nakletmiĢtir: “ġüphesiz biz onları yepyeni 

yaratılıĢla yaratmıĢızdır.”
517

 Yani onlar dünya kadınları gibi değildirler, onları baĢlangıçta 

kendilerinden istifâde edilecek hüviyette yarattık. Bu aynen meyvelerin niteliği ile ilgili 

olarak hakkında, “Onlar bitip tükenmez ve yasaklanmaz.” dediğimiz gibidir; yani o meyveler 

dünya meyveleri gibi değildir, ilk çıktığı anda da yenilebilecek özelliktedir.
518

 

Vâkia sûresinde cennetteki hurileri yüksek değerinden ötürü saklanan ve bir anlamda 

kıskanılan inciye benzetilerek tasvir edilmiĢ ve onların bakire olarak yaratıldıkları beyan 

edilmiĢtir.
519

 Rahmân sûresinde ise yakut ile mercana benzetilmiĢtir.
520

 Hadîslerde ise, eğer 

cennet halkından bir kadın yeryüzünde görünecek olursa her tarafı aydınlatacağı ve güzel 

kokuyla dolduracağı belirtilmiĢtir. Cennet kadınının baĢörtüsü bile dünyadan ve oradaki her 

Ģeyden daha değerli olduğu beyan edilmiĢtir.
521

 

“Yaptıklarının karĢılığı olarak orada saklı inciler misali güzel gözlü huriler vardır.”
522

 

Burada güzel gözlü hurilerin incilere benzetilmesi, iki Ģekilde yorumlanmıĢtır. Birincisi 

inci ve yakuttan daha saf hiçbir nesne yoktur; güzel gözlü huriler de saf, temiz ve beyaz tenli 

olduklarından dolayı incilere benzetilmiĢ olabilir. Yoksa cennette vâdedilen hurilerin incilere 

benzetilmesinin ne anlamı olur? Ġkincisi, inci ve yakutun Araplar‟da fazla bir değeri ve önemi 

vardı, hemen akla gelecek o ölçüde değerli baĢka bir nesne yoktur; iĢte o değere sahip baĢka 

bir nesne akla gelmediğinden dolayı onları incilere benzetmiĢtir. Bu husus, Ģu ilâhî beyanda 

belirtildiği gibidir: “Allah‟a ortak koĢan kiĢi, gökten düĢüp parçalanan ve kuĢların kapıĢtığı 

nesnelerden farksızdır.”
523

 Allah‟a ortak koĢmak çok daha büyük bir suç olduğu halde Cenâb-

ı Hak onu gökten düĢüp parçalanan nesnelere benzetmektedir. Fakat onların gözünde yedinci 

kat gökten düĢmekten daha büyük daha imkânsız bir olay yoktu. En doğrusunu Allah bilir.
524

 

                                                           
515

 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillah el-Absî el- Ferrâ, Meâni‟l-Kur‟ân. thk. Muhammed Alî 

Neccâr (Beyrut: 1980), 3/125. 
516

 Taberî, Câmi‟u‟l-beyân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 27/106-107. 
517

 Vâkia, 56/35. 
518

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân,14/328-329. 
519

 Vâkia, 56/23-36. 
520

 Rahmân, 55/58. 
521

 Buhârî, “Cihâd”, 6. 
522

 Vâkıa, 56/22-23-24. 
523

 Hac, 22/31. 
524

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/324. 



  

83 
 

“Sanki onlar (hûriler) yakut ve mercandır.”
525

 Müfessirler Ģöyle der: Allah onları saf ve 

temiz olmalarıyla yakuta, beyaz tenli olmalarıyla da mercana benzetmektedir. Bu husus 

onların dediği gibidir.
526

 

Yine âyet-i kerîmelerde cennetteki kadınlardan söz ederken tertemiz eĢler anlamına 

gelen ezvâc-i mutahhara ََمُّطَهَّرَة اجَ أَزْو  kelimesi zikredilmiĢtir.
527

 

“…Onlar cennette tertemiz eĢlere sahip olacak ve orada ebedî kalacaklardır.”
528

 

Mâtürîdî bu âyetle ilgili birkaç farklı yorumları kaydetmiĢtir. 

“Kötü huy ve seviye düĢüklüğünden arınmıĢ, bunlardan uzak kalamayan dünya 

kadınları gibi değil. Denildi ki hastalık, ayrıca dünya hayatında müptelâ kılındıkları kir, pas 

ve hayızdan arınmıĢ. Bir de özü ve temel yapısının berraklığı açısından tertemiz denilmiĢ; 

nitekim zarafeti sebebiyle incik ve kemiğinin iliği Ģu kadar mesafeden görünür
529

 

buyurulmuĢtur. Tertemiz; seçkin, eğitimli anlamı da verilmiĢtir.”
530

 

“…Takvâ sahipleri için Rabb‟leri katında, altlarından ırmaklar akan, ebediyen 

kalacakları cennetler, tertemiz eĢler ve Allah‟ın hoĢnutluğu vardır…”
531

 

“Ebediyen kalacakları cennetler ve tertemiz eĢler.”
532

 Yani bütün kötü ahlak, pislik ve 

bütün ayıplardan temizlenmiĢ eĢler. Cenâb-ı Hak Ģöyle buyurmaktadır: cennet ehlinin hepsi 

bütün ayıplardan temizlenmiĢtir, çünkü nesnelerdeki ayıplar, sonlu olmanın alâmetidir, 

hâlbuki cennet ehli ölümsüzlük için yaratılmıĢtır; ancak buradaki ilâhî beyan kadınlar için 

belirtilmiĢtir. Zira dünya hayatında kadınalar bazı kusurlar yapar ve onlardan eziyet verici 

Ģeyler çıkar (âdete maruz kalırlar).
533

 

Nebe sûresinde göğüsleri yeni oluĢmuĢ yaĢıt kızlar manâsında olan kevâib-etrâb  َوَكَىَاعِت

رشَاثبً اَ   kelimesiyle cennetteki hurilerin niteliklerinden söz etmiĢtir. 

“Ġtaatsizlikten sakınmıĢ olanlar için artık murada erme zamanıdır. Orada bahçeler, 

üzüm bağları, Gencecik yaĢıt kızlar ve içki dolu kadehler vardır.
534

 

Gencecik yaĢıt kızlar. Kâ‟ib  َكَبعِت  tomurcuk memeli kız demektir. Bu, yeni âdet 

görmeye baĢladığı zamanki körpe halidir. Göğüsleri kalkıktır. Bu erkeklerin en çok arzu 

                                                           
525

 Rahmân, 55/58. 
526

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/310. 
527

 Bakara, 2/25; Âl-i Ġmrân, 3/15;  Nisâ, 4/57. 
528

 Bakara, 2/25. 
529

 Buhârî, “Bedü‟l-halk”, 18; Müslim, “Cennet”, 14. 
530

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/95.  
531

 Nisâ, 3/15. 
532

 Nisâ, 3/15. 
533

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/289. 
534

 Nebe, 78/31-32-33. 



  

84 
 

duydukları kadınsı özelliktir. Etrâb ارَشَاة ise yaĢıtlar demektir. Bu beyanla da onların hep o 

yaĢta kalacakları ve özelliklerinin hiç değiĢmeyeceği ve asla yaĢlanmayacakları bildirilmiĢ 

olmaktadır.
535

 

3.2.  Gilmânlar 

Gilmân kelimesi sözlükte çocuk, bıyığı terlememiĢ genç, hizmetçi, anlamlarını ifâde 

etmektedir. Tekili ise gulâm Ģeklindedir. Kur‟ân literatüründe cennet ehlinin emrine verilen ve 

hiçbir zaman yaĢlanmayan gençler manâsına gelir.
536

 Gulâm kelimesi Kur‟ân-ı Kerîm‟de 12 

yerde dünyadaki çocuk anlamında zikredilmiĢtir.
537
 Gilmân Ģeklinde ise sadece bir yerde 

cennet ehlinin “Hizmetine verilmiĢ (kabuğunda) saklı inci gibi gençler.”
538

 anlamında 

zikredilmiĢtir. 

Gilmân hakkında müfessirlerin görüĢlerini üç noktada toplamak mümkündür. 

1. Gilmân müminlerin kendilerinden önce ölen çocuklarıdır. Ergenlik çağına 

gelmedikleri için mükellef olmayan, salih amel iĢlemedikleri için de cennet 

nimetlerine hak kazanmayan bu çocuklar mümin olan ebeveynlerinin yanında onlara 

hizmet etmekle görevlendirilecektir. 

2. Kâfirlerin ölen çocukları olup, mükellef bulunmadıklarından cehenneme 

atılmayacaktır. Cennet ehlinin hizmetçileri statüsünde tutulacaktır.  

3. Müminler için cennette yaratılan hizmetçilerdir ve çocukken ölenlerle ilgisi yoktur. 

Aslında hizmetçilik ayrı bir statü olup, çocuklar buna dâhil değildir. Hz. Peygamber, 

küçük veya büyük bütün cennet ehlinin oyuz yaĢ civarında olacağını belirtmiĢtir.
539

 

Hâlbuki gilmân, bıyığı yeni terleyen ve on beĢ yaĢını geçmeyen çocuklar veya 

gençlerdir.
540

 

Kur‟ân- Kerîm‟de sadece tek yerde geçen gilmân kelimesi ile ilgili Mâtürîdî, tefsîrinde 

bu kelime ile ilgili geniĢ bir izahta bulunmamıĢ, bu âyetle ilgi tefsîrinde Ģu cümleyi 

kurmuĢtur: 

“Sedeflerinde saklı incilere benzeyen genç hizmetçileri etrafında dönüp dururlar.”
541

 

                                                           
535

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/32. 
536

 Yusuf ġevki Yavuz, “Gilman”, Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi (Ġstanbul: TDV Yayınları, 

1996), 14/50. 
537

 Âl-i Ġmrân, 3/40; Yûsuf, 12/19; Hicr, 15/53; Kehf, 18/74, 80,82; Meryem, 19/7, 8, 19, 20; Saffât, 37/ 

101; Zâriyât, 51/ 28. 
538

 Tûr, 52/24. 
539

 Tirmizî, “Cennet”, 12. 
540

 Yusuf ġevki Yavuz, “Gilman”, 14/50. 
541

 Tûr, 52/24. 



  

85 
 

“Allah, insanların dünyada iken canlarının istediği hizmetçileri, meyveleri, serili 

halıları, cennette de arzulamalarını sağlıyor.”
542

 

3.3.  Vildânlar 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de vildân kelimesi altı yerde zikredilmiĢtir.
543

 Bunlardan dördü elif lam 

takısıyla dünyadaki çocuklar anlamında zikredilmiĢ,
544

 ikisi ise elif lam takısı olmaksızın 

âhiretteki hizmetkâr gençler anlamında zikredilmiĢtir.
545

  

“Çevrelerinde sonsuza dek hizmet sunacak gençler dolaĢır.”
546

 Bu âyette cennetliklere, 

saygın olma ve çevrelerinde genç hizmetçilerin dolaĢması gibi dünyada iken arzu ettikleri her 

Ģeyin verileceği ifâde edilmektedir. Cennette doğum olayı olmadığı halde âyet-i kerîmede 

vildân‟dan,  yani gençlerden söz etmektedir. Bu kelime iki manâda yorumlanmıĢtır. Birincisi, 

o gençler cennette doğmamıĢlar ise de sonsuza dek genç hüviyetinde olacaklar. Ġkincisi ise, 

onlar cennette değil dünyada doğdukları için kendilerine vildân denilmiĢtir. Doğma olayı 

dünyada gerçekleĢmiĢtir, ama sonsuza dek kalacaklardır,  çünkü cennet ehli de sonsuza dek 

hayatta kalacaktır. Muhalled يُخَهَّذ kelimesine bazıları ziynetlere süslenmiĢ diye manâ 

vermiĢtir. El-Halede خَهذََحان  kelimesi ise küpe demektir, çoğulu el-hilede انخِهذََح  vezninde gelir. 

Bazıları da sonsuza dek kalmak fiilinden geldiğini söylemiĢtir. Tıpkı Ģu ilâhî beyanda 

belirtildiği gibi: فيهَب ٍَ ”.Onlar ebedî kalacaklar“ خبنذِي
547

 Bu kelimeye “Bileziklerle 

süslenmiĢler.” manâsı da verilmiĢtir.
548

 

“Her birinin etrafında ölümsüz gençler pervane olur. Baktığında onları etrafa saçılmıĢ 

inciler sanırsın.”
549

 

“Her birinin etrafında ölümsüz gençler pervane olur.”
550

 Gençler anlamındaki Vildân 

 kelimesinin belirtilmesi, cennette üreme olduğundan değil, fakat vildân olarak yaratılmıĢ وِنذَاٌ

olmalarındandır. Onlar, genç halleriyle ebediyete kadar kalacaklar, yaĢlanmayacaklar ve 

kocayıp köhnemeyeceklerdir. Bu gençlerin dünyada genç yaĢta ölen kâfir çocukları olmaları 

da mümkündür. Onların cennette babaları olmaz ki kendilerini babalarının derecelerine 

yükseltsinler. Dolayısıyla Allah Teâlâ da onları cennetliklere hizmetçi kılmıĢtır.
551

 

                                                           
542

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/197. 
543

 Nisâ, 4/75, 98, 127; Vâkia, 56/ 17; Müzzemmil, 73/17; Ġnsân, 76/19. 
544

 Müzzemmil, 73/17; Nisâ, 4/75, 98, 127; Vâkia, 56/ 17. 
545

 Vâkia, 56/ 17; Ġnsân, 76/19. 
546

 Vâkıa, 56/17. 
547

 Bakara, 2/167; Âl-i Ġmrân, 3/15, 88. 
548

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/322. 
549

 Ġnsân, 76/19. 
550

 Ġnsân, 76/19. 
551

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/336-337. 



  

86 
 

“Baktığında onları etrafa saçılmıĢ inciler sanırsın.”
552

 Cenâb-ı Hak, onların 

güzelliklerini etrafa saçılmıĢ incilere benzetmiĢtir. Ġncilerin en güzel oldukları durum etrafa 

saçılmıĢ halleridir. Âyette sözü edilen gençlerin güzellikte cennetteki diğer mücevherlere 

üstün tutulmuĢ olmaları da mümkündür. Tıpkı dünyada incinin diğer mücevherlere üstün 

tutulmaları gibi. Bu Gençler pervane gibi dolaĢmadıkça, görenler onları saçılmıĢ inciler sanır. 

DolaĢıp hareket edince onların gençler oldukları bilinir.
553

 

3.4.  Melekler 

Melek kelimesi Ugaritçe, HabeĢçe, Ġbranice ve Arapça gibi Sâmî dillerde bulunan 

göndermek anlamındaki l‟ek kökünden olup, haberci, güçlü kuvvetli, tasarrufta bulunan, 

yöneten anlamlarına gelmektedir.
554

 Ebû Hayyân el-Endelûsî‟ye göre, Melek; baĢındaki mim, 

kelimenin aslından olmak kaydı ile kuvvet manâsına gelen melk‟ten türemiĢ olup feâl 

veznindedir. Cemisi ise feâil vezninde melâike ve melâik olarak kural dıĢı yapılmıĢtır.
555

 

Rağib el-Ġsfahânî melek kelimesinin milk‟ten türediğini belirtmiĢtir.
556

 Bazı âlimler ise, bu 

ismin melk kökünden türediğini kaydetmiĢtir. Ruhânî varlıklardan yönetimle meĢgul olana 

melek, insanlardan idare ile meĢgul olana ise, melik dendiği ifâde edilmiĢtir.
557

 

Melekler Hz. Âdem‟den önce yaratıldıkları ve yüce Allah‟ın hitabına mazhar oldukları 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de beyan edilmiĢtir.
558

 Kur‟ân-ı Kerîm‟de ve mütevâtir hadîslerde meleklere 

iman inanç esasları arsında farz olarak yer almaktadır.
559

 Meleklerin insanlardan ve cinlerden 

farklı olarak nurdan yaratıldıkları ve onların özellikleri ve yetenekleri naslarda haber 

verilmiĢ,
560

  müĢriklerin meleklere diĢilik vasfı izafe ettikleri ve Allah‟ın kızı oldukları 

hususundaki iddialarını âyet-i kerîmelerde reddedilmiĢtir.
561

 Meleklerin türlerinin ve 

sayılarının ne kadar olduğunu Allah‟tan baĢkasının bilmediğini Kur‟ân-Kerîm‟de beyan 

edilmiĢtir.
562

 Cehennem bekçilerini temsil eden meleğin ismi âyette Mâlik olarak geçmekte,
563

 

                                                           
552

 Ġnsân, 76/19. 
553

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/337. 
554

 Ali ErbaĢ, “Melek”,  Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29/37. 
555

 Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru‟l-muhît, thk. Âdil Ahmed Adbülmevcûd- Ali Ahmed Muavvaz, 

1/137. 
556

 Râgib el-Ġsfahânî, el-Müfredât, cev. Yusuf Türker, 473. 
557

Yazır, Hak Dini Kurân Dili, 1/303; Râgib el-Ġsfahânî, el-Müfredât, cev. Yusuf Türker, 719. 
558

 Bakara, 2/30-34; Hicr, 15/28-29. 
559

 Bakara, 2/285; Nisâ, 4/136; Buhârî, “Ġmân”, 37; Müslim, “Ġman”, 1.  
560

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 6/168; Müslim, “Zühd”, 60; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/104-110. 
561

 Sâffât, 37/149-150; Zuhruf, 43/19.  
562

 Müddessir, 74/31. 
563

 Zuhruf, 43/77. 



  

87 
 

cennet meleğinin ismi ise hadîslerde Ridvân olarak geçmektedir.
564

  BaĢka bir hadîste ise 

cennet kapısının bekçisi Hâzin olarak beyan edilmiĢ ve bunun kıyamet günü Resûlullah‟tan 

önce hiç kimseye cennet kapısını açmamakla emrolunduğu nakledilmiĢtir.
565

 Yine hadîslerin 

haber verdiğine göre sekiz cennet kapısı mevcuttur ve cennetteki görevli meleklerin sayısını 

yalnız Allah bilir.
566

 Söz konusu cennetin sekiz kapısı olduğu ile ilgili Ömer b Hattâb‟ın 

naklettiği rivâyette Ģöyle beyan edilmiĢtir: Hz. peygamber Ģöyle buyurmuĢtur: Bir Müslüman 

abdestini güzelce alır sonra, Allah‟tan baĢka ilâh olmadığına ve Muhammed‟in O‟nun kulu ve 

Resûlü olduğuna Ģüphesiz Ģehâdet ederim, derse onun cennetin sekiz kapısı açılır. O kimse 

bunlardan dilediğinden cennete girer.
567

 

Meleklerin yaptığı iĢler hakkında âyet-i kerîmelerde Ģöyle beyan edilmiĢtir:  

Allah‟ı yüceltirler, O‟na secde edip ve O‟nun emirlerini yerine getirirler.  

“Rabb‟inin katında bulunanlar (melekler) O‟na kulluk etmek hususunda kibre 

kapılmazlar, O‟nu teĢbih ederler ve yalnız O‟na secde ederler.”
568

   

“Gök gürültüsü Allah‟ı överek tenzih eder; O‟nun korkusundan dolayı melekler de buna 

katılır…”
569

 

Melekler kendileriyle Rabb‟leri arasında kalacak Ģekilde Allah‟ı teĢbih ederler. Cenâb-

Hak âyette gök gürültüsünün hamd ile teĢbih ettiğini belirtmiĢtir. Fakat meleklerin hamd ile 

teĢbihini zikretmemiĢtir. “O‟nun korkusundan dolayı melekler de buna katılır.” Buradaki 

korkusundan kelimesi iki manâya gelir. Birincisi, O‟nun cezasından korkarak demektir; çünkü 

onlar en küçük bir hata yaptıkları takdirde Allah‟ın cezası ile korkutulmuĢlardı. Nitekim bir 

âyette Allah Ģöyle buyurur: “Onlardan biri „Ġlâh o değil, benim‟ diyecek olsa (ki demez), biz 

onu da cehennemle cezalandırırız.”
570

 Ġkincisi, cezadan değil Allah‟ın heybetinden korkarlar 

demektir, çünkü Allah onları kendisine itaat etmek ve teslim olmakla nitelemiĢ, Ģöyle 

buyurmuĢtur: “Melekler, Allah‟ın kendilerine buyurduğuna karĢı gelmez ve kendilerine 

emredileni yerine getirirler.”
571

 BaĢka bir âyette de, “Göklerde ve yerde bulunanlar hep O‟na 

                                                           
564

 Ebü‟l-Fazl Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Suyûtî eĢ-ġâfiî, el-

Habâik fî ahbâri‟l-melâik, nĢr. Ebû Hâcer Muhammed Saîd b. Besyûnî Zağlûl (Beyrut: 1405/1985), 67. 
565

 Ahmed b. Hanbel Müsned, 2/316. 
566

 Müddessir, 74/31. 
567

 Ġbn Mâce, “Tahâret”, 60; “Cenâiz”, 57. 
568

 A‟râf, 7/206. 
569

 Ra‟d, 13/13. 
570

 Enbiyâ, 21/29. 
571

 Tahrîm, 66/6. 



  

88 
 

aittir. O‟nun huzurunda bulunanlar, O‟na ibadet etme hususunda ne büyüklenirler ne de 

yorulurlar. Onlar bıkıp usanmadan gece gündüz Allah‟ı tenzih ederler.” 
572

 

Onlar Allah‟ı tenzih ederler ve O‟nu inkârcıların çocuk edindiği yolundaki iddialardan 

ve zatına yakıĢmayan baĢka bütün sıfatlardan uzak tutarlar.
573

 Melekler, peygambere salât ve 

selam getirirler ve müminler için dua ve istiğfarda bulunurlar. 

“Allah ve melekler peygambere salât ediyorlar; ey iman edenler, siz de ona salât ve 

selâm okuyun.”
574

 

Bazı hadîslerde rivâyet edildiğine göre bu âyet indiğinde Resûlullâh‟a Ģu soru sorulmuĢ: 

“Ey Allah‟ın resulü bu sanadır, bize ne vardır?” Bunun üzerine Ģu ilâhî beyan nazil olmuĢtur: 

“Sizi karanlıklardan aydınlığa çıkarmak için O size rahmetiyle lütufta bulunuyor, melekleri 

de dua ediyor.”
575

  Cenâb-ı Hak Hz. Peygamber‟in ve meleklerin onlara salât etmesinin ne 

demek olduğunu açıklamıĢtır. Bu, belirtildiği gibi onları karanlıklardan aydınlığa çıkarmaktır. 

Yine bu, onları doğru yola davet etmektir. Kâb b. Ucre‟nin Ģöyle dediği rivâyet edilmiĢtir: 

Allah ve melekler peygambere salât ediyorlar; ey iman edenler, siz de ona salât ve selâm 

okuyun meâlindeki ilâhî beyan nazil olduğunda ona gittim ve “Ey Allah‟ın resûlü! Selâmın ne 

olduğunu biliyoruz, fakat sana salâtı nasıl getireceğiz” dedim. O Ģöyle buyurdu: “De k: 

Allahümme sallı alâ Muhammedin ve alâ âli Muhammed, kemâ sallayte alâ Ġbrâhîme ve alâ 

âli Ġbrâhîme inneke hamîdün mecîd ve bârik alâ Muhammedin ve alâ âli Muhammedin, kemâ 

bârakte alâ Ġbrâhîme ve alâ âli Ġbrâhîme inneke hamîdün mecîd.” Bunun meâli Ģöyledir: 

Allah‟ım, Ġbrahime ve âline rahmet eylediğin gibi Muhammed‟e ve Muhammed‟in âline de 

rahmet eyle. ġüphesiz övülmeye layık olan yalnız sensin, Ģan ve Ģeref sahibi yalnız sensin. 

Allah‟ım, Ġbrahim‟e ve âline bereketler ihsan ettiğin gibi Muhammed‟e ve âline de bereketler 

ihsan et. ġüphesiz övülmeye layık olan yalnız sensin, Ģan ve Ģeref sahibi yalnız sensin.
576

 

“ArĢı yüklenenler ile onun çevresinde bulunanlar Rabb‟lerini hamd ile teĢbih ederler, 

O‟na iman ederler ve müminlerin bağıĢlanmasını dilerler. Ey Rabb‟imiz! Sen, rahmetin ve 

ilminle her Ģeyi kuĢattın. Tövbe edenleri ve yolundan gidenleri bağıĢla, onları cehennem 

azabından koru. Rabb‟imiz! Onları ve atalarından, eĢlerinden ve nesillerinden olup da iyi 

yolda bulunanları kendilerine vâdettiğin Adn cennetlerine kabul buyur. KuĢkusuz sen izzet ve 

                                                           
572

 Enbiyâ, 21/19-20; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/431, 432, 433. 
573

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/353. 
574

 Ahzâb, 33/56. 
575

 Ahzâb, 33/43. 
576

 Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hammâm b. Nâfî es-San‟ânî el-Humeyrî,  el-Musannef, thk. Mahmûd 

Muhammed Abduh (Beyrut: 1403/1983), 2/212; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 4/241, 243; Müslim,” 

Salat”, 66; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/425.  



  

89 
 

hikmet sahibisin. Onları kötü sonuçlardan koru. O gün sen kimi kötü sonuçlardan 

korumuĢsan onu rahmetine mazhar kılmıĢsın demektir. ĠĢte en büyük kurtuluĢta budur.”
577

 

“Onları kötü sonuçlardan koru.”
578

 ArĢın çevresindekilerin Allah‟tan, o insanları 

âhirette korku, endiĢe ve diğer azaplara maruz kalmak gibi kötü akıbetten korunmasını talep 

etmiĢ olmaları mümkündür. Âyet-i kerîme, onları dünyada Ģirk ve benzeri kötülüklerden 

korunmasını istedikleri manâsına da gelebilir.  O gün sen kimi kötü sonuçlardan korumuĢsan 

onu rahmetine mazhar kılmıĢsın demektir meâlindeki ilâhî beyan bu manâya iĢaret etmektedir, 

yani sen dünyada kimi kötü sonuçlardan korumuĢsan, o gün onu rahmetine mazhar kılmıĢsın 

demektir. ĠĢte en büyük kurtuluĢta budur.
579

 

“Gökler (haĢyetten) neredeyse üstlerinde çatlayacak. Melekler de Rabb‟lerinin 

yüceliğini hamd ile dile getiriyorlar ve yerdekilerin bağıĢlanmasını diliyorlar…”
580

  

Cenâb-ı Hak onları, kendisine tesbih, hamd ve senâ etmek ve bu âyette ifâde buyurduğu 

üzere yeryüzündekiler için de mağfiret dilemekle imtihan etmektedir. Bazıları Ģöyle dedi: Bu 

âyet-i kerîme, “Sen tövbe edenleri bağıĢla!”
581

 meâlindeki âyetle neshedilmiĢtir. Çünkü ilk 

âyet, yeryüzündeki herkes için genel bir hüküm içermektedir, bu âyet ise tövbe eden 

müminlere hastır. Meleklerin, Allah‟a ortak, çocuk ve eĢ isnat edenlerin günahlarını 

bağıĢlanmasını Cenâb-ı Hak‟tan istemeleri ve onlar için mağfiret dilemeleri uzak bir 

ihtimaldir. Böyle olunca meleklerin diledikleri mağfiret, baĢka bir âyette ifâde buyurduğu 

üzere sadece müminlere mahsustur: “Ġman edenlerin bağıĢlanmasını dilerler… Tövbe 

edenleri ve yolundan gidenleri bağıĢla, derler.
582

 Dolayısıyla bu sûrede geçen âyetin genel 

(âm) ifâdesinden maksat, özel (hâs) kiĢilerdir. Çünkü bu âyetten maksat genel hüküm olsa bile 

sonradan arkasından gelen âyetle neshedildi ve özel (hâs) hüküm içeren bir nas haline geldi. 

Bazılarının söylediği gibi meleklerin mağfiret dilemeleri eğer yeryüzündeki bütün insanlar 

için olmuĢ olsa, o zaman âyet, meleklerin mağfiret istemelerini gerektirecek bir vesile talep 

etmeleri anlamına gelir, bundan maksat da onların Ģirkten tövbe etmeleri ve tevhide 

inanmalarıdır. Dolayısıyla meleklerin talebi, onların bağıĢlanmasını, günahlarından 

vazgeçilmesini sağlayacak olan tevhidi ve hidayeti istemeleri anlamına gelir, ancak bu sayede 

onlar bağıĢlanmaya layık olurlar. Hz. Ġbrahim‟in babası için yaptığı istiğfar da, onun 

                                                           
577

 Mü‟min, 40/ 7-9. 
578

 Mü‟min, 40/ 9. 
579

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/27. 
580

 ġûrâ, 42/5. 
581

 Mü‟min, 40/7. 
582

 Mü‟min, 40/7. 



  

90 
 

bağıĢlanmasına ve mağfirete layık olmasına vesile olacak olan imanı istemek anlamındadır. 

Peygamberlerin ümmetleri için Rabb‟lerinden mağfiret dilemeleri de aynı manâdadır.
583

 

Melekler âhirette cennetlikleri selam sözüyle bu size vâdedilmiĢ olan mutlu gününüzdür 

diyerek karĢılayacaktır. 

“Rabb‟lerine karĢı gelmekten sakınanlar da gruplar halinde cennete sevk edilecek. 

Nihayet oraya vardıklarında cennetin kapıları açılmıĢ olacak; bekçileri (melekler) onlara, 

„Selam size! Ebedî olarak kalmak üzere buyurun girin cennete!‟ diyecek”.
584

 

Cennetin bekçileri onları selamla karĢılarlar. Cenâb-ı Hakk‟ın, peygamberlerini, iman 

edenlere selamla söze baĢlamakla imtihan ettiği gibi, cennetin bekçilerini de müminleri 

selamla karĢılamakla imtihan etmesi de mümkündür. Bu Ģu ilâhî beyanda belirtilen husustur: 

“Âyetlerimize inananlar sana geldiğinde onlara de ki: Selam size!
585

 Sonra cennet 

bekçilerinin müminleri selamla karĢılamaları, dünyada gördükleri bütün ayıplardan selamet ve 

berâet manâsına da gelebilir.
586

 Nitekim yüce Allah bu konuda baĢka bir âyette Ģöyle haber 

vermektedir: “En büyük dehĢet bile onları tasalandırmaz. Melekler onları, „ĠĢte bu size 

vâdedilmiĢ olan (mutlu) gününüzdür‟ diyerek karĢılar.
587

 

En büyük dehĢet bile onları tasalandırmaz. Yani kıyamet gününün dehĢetleri ve 

korkunç durumları onları tasalandırmaz. Melekler onları, “ĠĢte bu size vâdedilmiĢ olan 

(mutlu) gününüzdür” diyerek karĢılar. Yan, melekler “Rabb‟imiz Allah‟tır deyip de dosdoğru 

çizgide yaĢayanlar, iĢte onların üzerlerine melekler Ģu müjdeyle inerler: „Korkmayın, 

kederlenmeyin, size vâdolunan cennetle sevinin!”
588

 Netice olarak yüce Allah cennetliklerin 

kâfirlerin baĢlarına gelen azap ve sıkıntılardan tasalanmayacaklarını haber vermektedir.
589

  

Melekler dünya hayatında müminler için dua edip, her an onların dostları olduğu gibi 

âhiret hayatında da yine müminlerin dostları olur ve müminlerin yanlarına müjdelerle inerler. 

“Rabb‟imiz Allah‟tır deyip de dosdoğru çizgide yaĢayanlar, iĢte onların üzerlerine 

melekler Ģu müjdeyle inerler: „Korkmayın, kederlenmeyin, size vâdolunan cennetle sevinin! 

Biz, dünya hayatında da âhiret hayatında da sizin dostunuzuz. Orada sizin için canınızın 

çektiği her Ģey bulunacak, yine orada umduğunuz her Ģeyi elde edeceksiniz.”
590

 

                                                           
583

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/175-176 
584

 Zümer, 39/73. 
585

 Enâm, 6/54. 
586

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/402. 
587

 Enbiyâ, 21/103. 
588

 Fussilet, 41/30. 
589

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/430. 
590

 Fussilet, 41/30-31. 



  

91 
 

“Onların üzerlerine melekler Ģu müjdeyle inerler: Korkmayın, kederlenmeyin.”
591

 Bu 

cümlenin manâsı ile ilgili olarak farklı görüĢler vardır. Bazıları Ģöyle dedi: Melekler onları 

âyette sözü edilen vâdlerle dünyada iken ölecekleri sırada müjdelerler. Bazıları da Ģöyle dedi: 

Melekler bu sözleri onlara kıyamet günü, o günün dehĢetini gördükleri sırada, o günün 

Ģiddetinden ve dehĢetinden kalplerini teskin etmek için söylerler. En doğrusunu Allah bilir. 

Sonra “Korkmayın, kederlenmeyin.”
592

 sözünün iĢaret ettiği manâya dair ihtilaf edilmiĢtir. 

Bazıları Ģöyle dedi: Yani ileride karĢılaĢacağınız Ģeylerden ve geride bıraktığınız aileniz ve 

çocuklarınız hakkında kokmayın, kederlenmeyin. ġöyle de söylenmiĢtir: Ölüm ve âhiret için 

gönderdiğiniz amellere dair korkmayın. Bazıları ise Ģunları söyledi: Azaptan korkmayın, size 

vâdedilen nimetlerin kayboluĢuna da kederlenmeyin, çünkü o nimetler devam edecektir, asla 

bitmeyecek ve ebediyen kesilmeyecektir.
593

  

“Size vâdolunan cennetle sevini.”
594

 Yani nebilerin ve resullerin diliyle size vâdedilen 

cennetle sevinin! Sözü edilen müjdelemenin dünyada onların ruhları bedenlerinden çekilip 

alınırken (kabz) yapılacağını söyleyenler, Ģu gerekçeye dayanırlar. Rivâyet edildiğine göre 

Resûlullah (a.s.) Ģöyle buyurmuĢ: “Dünya müminin hapishanesi, kâfirin de cennetidir.”
595

 

Çünkü ölüm sırasında mümine cennet gösterilmiĢ ve onunla müjdelenmiĢtir, dolayısıyla 

kendisi için hazırlanan nimeti ve mükâfatı gördüğünde dünya onu için hapishane gibi olur. 

Kâfire de öleceği sırada cehennem gösterilir ve onunla müjdelenir, dolayısıyla onun için de 

dünya cennet olur. Hz. Peygamber‟in Ģu hadîsi de bu manâyı teyit etmektedir: “Kim Allah‟a 

kavuĢmayı severse, Allah da ona kavuĢmayı sever. Kim Allah‟a kavuĢmaktan hoĢlanmazsa, 

Allah da ona kavuĢmaktan hoĢlanmaz.”
596

 

“Biz dünya hayatında da âhiret hayatında da sizin dostunuzuz.”
597

 Bu âyet iki Ģekilde 

yorumlanır. Birincisi, bunu müjdeleyenler söylemiĢ gibi görünüyor. Onlar Ģöyle diyorlar: Biz, 

Dünya hayatında da âhiret hayatın da sizin dostunuzuz. Ġkincisi, müjdelemenin arkasından 

bahsedilen sözler eğer meleklere söylenmiĢse, onun Cenâb-ı Hak tarafından söylenmiĢ olması 

da mümkündür. Buna benzer ifâdeler baĢka âyetlerde de geçer: “Ġnkârcıların yalvarmaları 

boĢunadır. Elbette biz, hem dünya hayatında hem de Ģahitlerin hazır bulunacağı günde 

elçilerimize ve inanmıĢ kiĢilere yardım ederiz.”
598

 Bu söz eğer her türlü noksanlıktan 

                                                           
591

 Fussilet, 41/30. 
592

 Fussilet, 41/30. 
593

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/136. 
594

 . Fussilet, 41/30. 
595

 Ahmed. b Hanbel, Müsned, 2/323; Müslim, “Rekâik”, 1;  Ġbn Mâce, “Zühd”, 3. 
596

 Ahmed. b Hanbel, Müsned, 2/313; Buhârî, “Rikâk”, 41; Müslim, “Zikir”, 14.  
597

 Fussilet, 41/31. 
598

 Mü‟min, 40/50-51. 



  

92 
 

münezzeh olan Allah tarafından söylenmiĢ ise Ģöyle yorumlanır: Biz dünyada korunmanızda 

sizin dostunuzuz, âhirette de yardım etmek te size en yakın olanız. Yahut Ģunu söylemiĢtir: 

Biz dünyada yardım etmek ve muvaffak kılmakta, âhirette de sevap ve mükâfat vermekte size 

en yakın biziz. Bu söz Ģayet onları müjdeleyen melekler tarafından söylenmiĢ ise biz dünyada 

ve âhirette sohbet ve arkadaĢlıkta sizin dostunuzuz anlamına gelir. En doğrusunu Allah 

bilir.
599

 

3.5.  Cinler 

Cin kelimesi, örtmek, gizlemek anlamına gelen cânn بٌج  kökünden fail isim olup, 

görülmeyen varlıklar anlamını ifâde etmektedir.
600

 Cin kelimesi yukarıda cennet kelimesinin 

anlamını verdiğimiz gibi, cennet kelimesiyle aynı kökten gelmektedir. Kur‟ân-ı Kerîm‟de 

cinn, cânn ve cinnet adlarıyla anılmıĢtır. Erkeklerine cinnî, diĢilerine cinniyye adı verilir. 

Cinlerin bir tek ferdine cinnî denir. Gûl ve Ġfrit cinlerin değiĢik türleridir.
601

 Ġslam 

kaynaklarında cinlerin atalarının Cânn olduğunu söyleyenler var ise de
602

 Ġmâm Mâtürîdî 

kendi eserinde Ģunları kaydetmiĢtir: “Ġblis‟ten baĢka hepsi secde ettiler. O cinlerdendi.”
603

 Bu 

beyanın anlamı hakkında ihtilaf edilmiĢtir. Âyette geçen Ġblis‟in cinlerden olduğu ifâde 

edilmiĢtir. Çünkü o cennetlerde çalıĢan cinlerdendi, bu yüzden cinlerden olduğu söylenmiĢtir. 

Bazıları da Ģöyle demiĢtir: „Meleklerin cin isminde bir kabilesi vardı. Ġblis iĢte bu kabiledendi. 

Bundan dolayı cinlerden olduğu söylendi.‟  Hasan-ı Basrî, ise Ģöyle demiĢtir: „Ġblis bir an 

olsun asla meleklerden olmadı. Fakat o,  yüce Allah‟ın dediği gibi cinlerdendi. Ġblis, cinlerin 

atasıdır. O, cinlerden Rabb‟ine ilk karĢı gelendir. Tıpkı Hz. Âdem‟in insanların atası olduğu 

gibi, buna göre Ġblis, cinlerin babası olmuĢ olur.”
604

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟de cin kelimesiyle iki anlam kastedilmiĢtir. Bunların ekserisi cin 

varlıkları ile ilgili olmakla beraber yine aynı kelime ile deli anlamı kastedilmiĢtir.
605

 Yine 

Kur‟ân‟da cinlerin gaybı bilmediğini haber verilmiĢtir.
606

 Kur‟ân‟ın bildirisine göre Allah 

                                                           
599

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/137-138. 
600

 Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 13/92-101; Cevherî, Tâcü‟l-Luğa, 5/2093; AteĢ, Ġnsan ve Ġnsanüstü 

Varlıklar (Ġstanbul: Vatan Yayınları, 2002), 90; Ali Osman AteĢ, Kur‟ân ve Hadislere Göre Cinler-

Büyü, (Ġstanbul: Beyan Yaınları, 1995), 17. 
601

 Ahmed Kalkan, Ansiklopedik Kur‟ân Kavramları ve Güncel Yansımaları (Ġatanbul: 2014),  2/323. 
602

 Cevherî, Tâcü‟l-Luğa, 5/2093; Ġbn Manzûr, Lisânü‟l-Arab, 13/92-101; AteĢ, Kur‟ân ve Hadislere Göre 

Cinler-Büyü, 17; AteĢ, Ġnsan ve Ġnsanüstü Varlıklar, 90; Ahmed Saim Kılavuz, “Cin”, Türkiye diyanet 

vakfı Ġslâm Ansiklopedisi (Ġstanbul: TDV Yayınları, 1993), 8/8.  
603

 Kehf, 18/50. 
604

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/96. 
605

 A‟râf, 7/84; Mü‟minûn, 23/25, 70; Sebe, 32/8, 46. 
606

 Sebe, 32/14. 



  

93 
 

cinleri ve insanları ancak kendisine kulluk etmek için yaratmıĢtır.
607

 Kelâm âlimlerine göre 

cinlerin varlığı sadece vahiy yoluyla bilinip ispat edilebilir, akıl da bunu imkânsız görmez. 

Cinler ateĢsiz dumandan yaratılmıĢtır ve insanlar gibi Allah‟a kulluk etme sorumlulukları 

taĢımaktadır.  

Cinlerden Hz. Peygamber‟e (a.s.) biat edenleri de mevcuttur. Allah Teâlâ insan türünü 

yaratmadan önce yeryüzünde cinleri kendisine kulluk etmeleri için yaratmıĢtı, yani insana 

verilen halifelik görevi daha önce cinlere verilmiĢti.  Fakat cinler yeryüzünü imar edip 

Ģekillendirmek yerine fesat ve isyan çıkardıkları, birbirlerini öldürerek zülüm yaptıkları, 

Allah‟a karĢı sorumluluklarını yerine getirmedikleri Ġslam kaynaklarında yer almaktadır. Ġbn 

Abbas‟ın rivâyetine göre: Yeryüzünde ilk önce cinler yaĢıyorlardı. Onlar yeryüzünde kan 

döktüler ve birbirlerini öldürdüler. Allah onlara, meleklerden askerler gönderdi. Ġblîs‟in 

komutasında olanlar cinlerle savaĢarak onları denizlerdeki adalara ve dağların etrafına 

sürdü.
608

 

Cinler insanlara nispetle daha üstün güce sahiptir. Mesela kısa sürede uzun mesafeleri 

kat edebilir, insanlarca görülmedikleri halde onlar insanları görür, insanların bilmediği bazı 

hususları bilirler; fakat gaybı onlar da bilemezler. Gökteki meleklerin konuĢmalarından 

gizlice haber almak isterlerse de buna imkân verilmez. Onlarda insanlar gibi yer, içer, evlenir 

çoğalır ve ölürler. Bazı cinler Hz. Süleyman‟ın emrine girerek ordusunda hizmet görmüĢ, 

mâbed, heykel, büyük çanak, kazan gibi nesnelerin yapımında insanlarla birlikte 

çalıĢmıĢlardır.
609

 

Cinlerle ilgili âyet ve hadîslerin yorumu Ġslam kaynaklarında kendine has bir yer 

edinmiĢ, ayrıca cinlere ve Ģeytanlara tesir edip onları itaat altına alma yollarını konu edinen ve 

Ġlmü‟l-azâim adı verilen bir ilim dalı teĢekkül etmiĢtir. 
610

 

Çağımızda cinlerin mahiyetlerinin, ateĢe karıĢan mâric varlıklar olmaları
611

 dikkate 

alınarak karbon asidinden, (dumansız ateĢten) yaratıldıkları göz önüne alınarak canlılığını 

ruhtan alan ve ezelde var edilen ıĢınlardan, ufolardan veya enerjiden yahut bazı hadîslerde 

hastalıkların sebebi olarak gösterilmeleri dikkate alınarak mikroplardan ibaret oldukları ileri 

sürülmüĢtür.
612

 

                                                           
607

 Zâriyât, 51/56. 
608

 Taberî, Câmi‟u‟l-beyân, nĢr. Sıdkî Cemîl el-Attâr, 1/199. 
609

  Kılavuz, “Cin”, 8/8. 
610

 Kılavuz, “Cin”, 8/8-9. 
611

 Rahmân, 55/15. 
612

 Saadettin Evrin,  Çağımızın Kur‟ân Bilgisi (Ankara: 1973), 1/254; AteĢ, Ġnsan ve Ġnsanüstü Varlıklar, 

19-20; Ahmed Hulûsî, Din-Bilim IĢığında Ruh Ġnsan Cin (Ġstanbul: 1985), 61-72.   



  

94 
 

Cinlerin yaratılıĢı ile ilgi Mâtürîdî kendi eserinde “Cinleri de yalın ateĢten yarattı.”
613

 

âyetini tefsîr ederken Ģunları nakletmiĢtir: “Burada geçen Cân ٌانجب kelimesinden maksat, 

cinlerin atasıdır ve tekil bir isimdir, çoğulu cin Ģeklinde gelir. Ebû Asvece, Cân ile cin 

kastedilmiĢtir, der. Yalın ateĢ sözüne bazıları Ģöyle bir manâ vermiĢtir: Mâric  ,kelimesi  يبسج 

ateĢin dumansız olan saf alevi anlamına gelir. AteĢin alevlendiğini ifâde etmek için merace 

جَ يَشَ   fiili kullanılır.”
614

 

Üzerinde çalıĢtığımız cennet hayatı ile ilgili söz konularından biri de cinlerin âhiretteki 

durumları söz konusudur. Yüce Allah‟ın bildirisine göre: “Biz, bir peygamber göndermedikçe 

(kimseye) azap edecek değiliz.”
615

 buyurmaktadır. Bu âyetin gereği olarak Cenâb-ı Hak 

Cinlere de peygamber gönderdi mi? Eğer cinlere peygamber gönderdiyse bu peygamber insan 

cinsinden mi yoksa cinlerden midir? Cinlerin âhirette ödüllendirilmesi veya cezalandırılması 

vukû bulacak mıdır? Semâvî kitapların ve peygamberlerin insanları âhirette baĢlarına gelecek 

Ģeylerden dolayı uyandırması gibi cinlere de bir uyarı söz konusu olmuĢ mudur? AĢağıda bu 

sorulara cevap vermeye çalıĢacağız. 

Cinler hakkında bahseden âyetlerin hepsinde cinlerin Allah‟a karĢı gelip, itaat 

etmemeleri nihayetinde acı bir azap sonsuz cehennem ile korkutulmuĢtur fakat cinlerin 

Allah‟a itaat etmeleri durumunda insanlara verileceği müjdelenen nimetlerle dolu olan sonsuz 

mutluluk yeri cennetle müjdelenmemiĢtir. Ġslâm âlimleri, cinlerden kâfir olanların 

cehennemde zemherîr (Ģiddetli soğuk) türünden veya daha fazla azap çeĢitleriyle 

cezalandırılacağını nakletmiĢlerdir. Mümin olanların ise cennetle mükâfatlandırılması 

konusunda farklı görüĢler ileri sürmüĢlerdir.  

Ġslam âlimlerinin ekserisine göre Allah‟ın buyruklarına itaat eden mümin cinler cennete 

girecektir. Ebû Hanîfe baĢta olmak üzere diğer bazı âlimler ise mümin cinlerin cehennemden 

kurtulmak suretiyle mükâfatlandırılmıĢ olacağı, fakat cennete girmeyeceği ve nihayet 

hayvanlar gibi yok edileceği görüĢündedirler. A‟râfta bulunacaklarını söyleyenlerde vardır. 

Cennetle ilgili olarak Kur‟ân‟da ve hadîslerde yer alan birçok nas cinlere dair herhangi bir 

ifâde taĢımamaktadır.
616

  

Ġmam ġâfî, imam Malik ve Ġbnü Ebî Leylâ gibi sâir âlimler cinlerden iyilerinin mükâfat, 

kötülerinin de azap göreceklerini kaydetmiĢlerdir. Mücâhid‟e göre müminleri de cennete 

gidemeyecektir. Âhirette onlara tıpkı hayvanlara denildiği gibi, “Toprak olun.” denecektir. 

                                                           
613

 Rahmân, 55/15. 
614

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/288-289. 
615

 Ġsrâ, 17/15. 
616

 Kılavuz, “Cin”, 8/10. 



  

95 
 

Ġmam Âzam‟ın da bu görüĢte olduğu söylenmiĢtir, ancak onun hiçbir beyanda bulunmadığı da 

nakledilmiĢtir.
617

 

 “Ey cin ve insan topluluğu! Ġçinizden size âyetlerimi anlatan ve bugünle 

karĢılaĢacağınıza dair sizi uyaran peygamberler gelmedi mi? „Kendi aleyhimize Ģahitlik 

ederiz‟ derler; dünya hayatı onları aldatmıĢ oldu ve (âhirette) kâfir olduklarına dair kendi 

aleyhlerine Ģahitlik ettiler.”
618

 

Cinlerden peygamber var mıdır sorusuna Ġmâm Mâtürîdî kendi eserinde bu âyetin 

yorumunu yaparken bu sorunun cevabını Ģöyle izah etmiĢtir:  

“Ey cin ve insan topluluğu! Ġçinizden size peygamberler gelmedi mi?”
619

 “Cinlerden 

peygamberler gelmedi, peygamberler ancak insanlardan geldi, fakat Allah burada onları her 

iki varlık türüne birlikte nispet etmiĢtir. Nitekim Allah Teâlâ baĢka bir âyette Ģöyle 

buyurmuĢtur: “Onlardan (o iki denizden) inci ve mercan çıkar”
620

 Hâlbuki inci ve mercan o 

iki denizin birinden çıkmaktadır. Yani o minhumâ (ب ًَ  ,zamiri bir önceki âyette geçen “O  (يُِهُ

birbirine kavuĢmak üzere iki denizi salıverdi”
621

 cümlesinde ki iki denize râcidir. MeĢhur olan 

görüĢe göre iki denizden maksat tuzlu deniz ile tatlı denizdir, inci ve mercan ancak sadece 

tuzlu denizden çıkar. Cenâb-Hak diğer bir âyette de Ģöyle buyurur: “Onların içinde ayı bir 

ıĢık yapmıĢtır.”
622

 Hâlbuki Allah bunu onlardan yalnız birinin içinde (yedi gök tabakasından 

birinde) yapmıĢtır. Nitekim insanlar da; yedi kabilenin içinde bir mescid vardır, derler, ancak 

sadece bir kabilenin içinde mescid vardır ve yedi kabilenin insanları orada toplanırlar. Bazen 

bir Ģey cemaate nispet edilir fakat sadece bir kiĢi kastedilir. ĠĢte peygamberlerin cinlere ve 

insanlara nispet edilmesi de böyledir. Ġnsanlardan gelen peygamberler her iki cinse 

gönderilmiĢtir. Cinlerden de bir uyarıcı vardır, nitekim Allah Ģöyle buyurmuĢtur: “Bir 

zamanlar cin topluluğundan bir grubu, Kur‟ân-ı dinlemek üzere sana doğru yönlendirmiĢtik. 

Yanına geldiklerinde „Susup dinleyin!‟ dediler, okuma sona erince de uyarıcılar olarak kendi 

topluluklarına döndüler”
623

 Cenâb-ı Hak bu âyette cinlerden uyarıcıları belirtmiĢtir, ancak 

peygamberleri söz konusu etmemiĢtir. Uyarıcıların mertebesi, peygamberlerin mertebesinden 

daha alttadır, tıpkı nebîlerle resullerin mertebeleri gibi. Ancak Cenâb- Hakk‟ın insanlardan 

gönderdiği peygamberleri, ilâhî ahkâmı cinlere de tebliğ için kuvvetlendirmesi, onlarla 

görüĢmesi ve cinlerin de kendilerine gönderilen insan peygamberlerden gizlenmemeleri 

                                                           
617

 Kılavuz, “Cin”, 8/9. 
618

 En‟âm, 6/130. 
619

 En‟âm, 6/130. 
620

 Rahmân, 55/22. 
621

 Rahmân, 55/19. 
622

 Nûh, 71/16. 
623

 Ahkâf, 46/29. 



  

96 
 

caizdir. Peygamber insanlardan olsa da, cinlerin de onları dinlemeleri caizdir. Onların da bu 

delillere sahip çıkmaları, ona uygun davranmaları ve sonra da peygamberlerin bilgisi olmadan 

bunu kavimlerine tebliğ etmeleri mümkündür.”
624

 

“Bir zamanlar cin topluluğundan bir grubu, Kur‟ân-ı dinlemek üzere sana doğru 

yönlendirmiĢtik. Yanına geldiklerinde „Susup dinleyin! Dediler, okuma sona erince de 

uyarıcılar olarak kendi topluluklarına döndüler.
625

 

Bu âyet hakkında bazıları Ģöyle dedi: Cinlerden uyarıcılar, insanlardan da resuller ve 

uyarıcılar vardır. Eğer mesele böyle ise, o zaman Kur‟ân-ı dinlemeleri için Cenâb-ı Hakk‟ın 

Resûlullah‟a (a.s.) yönlendirdiğini söylediği topluluk, uyarıcı cinlerdir. Âyetin sonundaki 

uyarıcılar olarak kendi topluluklarına döndüler cümlesi buna iĢaret etmektedir. “Ey cin ve 

insan topluluğu! Ġçinizden size âyetlerimi anlatan ve bugünle karĢılaĢacağınıza dair sizi 

uyaran peygamberler gelmedi mi?”
626

 meâlindeki âyetin zâhiri, insanlardan peygamberler 

gönderildiği gibi cinlerden de peygamberler gönderildiğini ifâde etmektedir.
627

 

“Cin topluluğundan bir grubu sana doğru yönlendirmiĢtik.”
628

 Yani onlara ilham 

vermiĢ ve kalplerine o fikri atmıĢtık, sonunda da cinler Resûlullah‟a (a.s.) gitmiĢler ve onun 

okuduğu Kur‟ân-ı dinlemeye koyulmuĢlardı. Cenâb-ı Hakk‟ın gönderdiği ve onların bildikleri 

kitaplarda Resûlullah‟ın (a.s.) okuduğu Kur‟ân-ı dinlemek üzere ona doğru gitmelerini 

emretmiĢ olması da muhtemeldir. Çünkü bu âyetin hemen arkasından onlardan haber vererek 

Ģöyle buyurmaktadır:
629

 Ey halkımız dediler: Biz Mûsâ‟dan sonra indirilmiĢ, kendinden 

öncekileri onaylayan gerçeğe ve doğru yola kılavuzluk eden bir kitap dinledik. Ey halkımız! 

Allah‟ın davetçisine uyun ve ona iman edin ki, Allah günahlarınızı bağıĢlasın ve sizi acılı 

azaptan korusun.”
630

 

Bu âyet-i kerîmeden yola çıkarak cinlerin de inançları ve dinleri bulunduğuna, inanç ve 

amellerine göre delalet etmektedir. Tevrât ile Kur‟ân arasında Zebûr ve Ġncil de gelmiĢ olduğu 

halde cinlerin bunlardan söz etmemeleri, Tevrât‟ın iman, ibadet ve muâmelât hükümlerini tam 

olarak ihtiva etmesi bakımından diğerlerinden farklı ve onların da atıf kaynağı olmasına 

dayanmaktadır. Ġmâm Mâtürîdî bu konuda âyet-i kerîmeyi izah ederken Ģunları kaydetmiĢtir: 

                                                           
624

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/234-235. 
625

 Ahkâf, 46/29. 
626

 En‟âm, 6/130. 
627

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/403-404. 
628

 Ahkâf, 46/29. 
629

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/404. 
630

 Ahkâf, 46/29-31. 



  

97 
 

“Ey halkımız dediler, Biz Mûsâ‟dan sonra indirilmiĢ, kendinden öncekileri onaylayan, 

bir kitap dinledik.”
631

 Bu beyan, onların, bu kitaptan önce gelen kitapları tanıdıklarına iĢaret 

etmektedir, çünkü onlar Ģunu söylüyorlar: “Ey halkımız! Biz Mûsâ‟dan sonra indirilmiĢ, 

kendinden öncekileri onaylayan bir kitap dinledik.”  ĠĢte o kitaplarda onlara, bu kitabı 

dinlemelerinin ve onunla amel etmelerinin emredilmiĢ olması mümkündür. Onların kulak 

hırsızlığı yapmak için göğe çıkmaları ve gökte konuĢulan haberleri dinlemeleri sayesinde bu 

bilgiyi elde etmiĢ, sonra da yeryüzüne inerek oradakilere haber vermiĢ olmaları da 

muhtemeldir.
632

 

“De ki: Yemin ederim, bu Kur‟ân-ın bir benzerinin ortaya koymak için insanlar ve 

cinler bir araya gelip birbirine destek olsalar dahi onun benzerini ortaya koyamazlar.”
633

 

Mâtürîdî bu âyetin tefsîrinde, Hz. Peygamber‟in hem insanlara hem de cinlere 

gönderildiğine iĢaret olduğunu söylemiĢtir. Sebebini ise “De ki, eğer insanlar ve cinler 

toplansa”
634

 âyetini delil olarak göstermiĢ, eğer Hz. Peygamber (a.s.) insan ve cin türlerine 

birlikte gönderilmemiĢ olsaydı, Allah Teâlâ‟nın bunları belirtmesinin bir anlamı ve faydası 

olmadığını ve Allah‟ın cinlerle insanları birlikte zikretmesinin hikmeti olmadığını ileri 

sürmüĢtür. Yine o, bu âyetten yola çıkarak cinlerden de Arap dilini konuĢanların var olduğuna 

belirtmiĢtir. 
635

 

Cinlerin sevapları ve cezaları konusunda Ġmâm Mâtürîdî kendi eserinde Ebû Hanîfe‟den 

naklederek Ģunları kaydetmiĢtir: “Cinlerin sevapları ve isyan ettikleri takdirde cezaları 

yoktur.” Ebû Hanîfe‟nin “Bize göre onların sevapları yoktur.” demesi, cinler Allah‟a ibadet 

ettikleri takdirde hak Teâlâ kendilerinden razı olmaz, O‟nun katında mertebeleri yüksek 

olmaz anlamında değildir. Fakat onun demek istediği, insanlara cennette ebediyen vâdedilen 

yiyecekler, içecekler, güzel eĢler ve hurilerin cinler için söz konusu olmadığıdır. Zira Allah 

Teâlâ bunları insanlar için vâdetmiĢtir, cinler için değil. Kur‟ân-ı Kerîm‟de bu konuda hiçbir 

bilgi verilmemiĢtir. Yüce Allah‟ın insanlara vâdettiği Ģeyler, bir lütuf ve nimet verme 

kabilindendir, yoksa bunların Allah katında hakları olması kabilinden değildir. Cinler için 

böyle bir vâd cereyan etmediğine göre vâdedilenlerin onlar için vacip olduğunu söylemek 

gerekmez. Cezaya gelince; hikmet Allah‟ı inkâr edene azap etmesini gerekli kılmaktadır. 

Netice olarak hikmet, kâfirlere azabı zorunlu kılmaktadır. Hikmetin kâfirlere azap etmeyi 

gerekli kılması sonra da cinlere inkâr ettikleri zaman azap edilmemesi Ģeklinde tecellisi 

                                                           
631

 Ahkâf, 46/30. 
632

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/404. 
633

 Ġsrâ, 17/88. 
634

 Ġsrâ, 17/88. 
635

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/391-392. 



  

98 
 

mümkün değildir. Bundan dolayı cinlerin ceza görmelerini söylemek gereklidir, fakat sevap 

elde edeceklerini söylemek gerekmez.”
636

 

4. MÂTÜRÎDÎ’YE GÖRE EHL-İ KİTÂB’IN CENNETE GİRMESİ 

Âyetlerde belirtildiği üzere cennete girmenin Ģartı sahih bir iman ve salih ameldir. 

Bundan dolayıdır ki çağımızın bazı müellifleri Bakara sûresinin 62. âyeti ve Mâide sûresinin 

69. âyetini esas alarak ehli kitaptan olan Yahudiler, Sabiler ve Hıristiyanlardan Allah‟a ve 

âhiret gününe iman edip, Salih amel iĢleyenlerin cennete girebileceklerini söylemektedirler.  

Kur‟ân-ı Kerime‟de söz konusu iman etmesi gereken diğer hususları da açıklamakta 

fayda var. Bunlar sırasıyla Allah‟a meleklerine, kitaplarına,
637

 Peygamberlerine, âhiret 

gününe
638

 samimiyetle inanılması gerektiğini âyetlerde beyan edilmiĢtir. Bununla birlikte 

kitaplara ve peygamberlere iman ederken aralarında hiçbir fark gözetmeksizin tamamıma 

iman etmenin gerekli olduğu belirtilmiĢtir.
639

  

Ġman bahsi konusunda Ģöyle rivâyet nakledilmiĢtir: Ebû Mûsâ‟l-EĢârî‟den Resûlullah 

aleyhisselâm Ģöyle buyurdu: “Birbirinizi sevmedikçe iman etmiĢ sayılmazsınız. Size 

birbirinizi sevdirecek Ģeyler söyleyeyim mi? „ Buyur, ey Allah‟ın Resûlu‟ dediler. 

„SelamlaĢmayı aranızda yaygın hale getirirseniz, birbirinizi sevmiĢ olursunuz. Hayatım 

elimde bulunan Allah adına yemin ederim ki, birbirinizi sevmedikçe cennette girmezsiniz.‟ 

Sahâbîler: „Ey Allah‟ın Resûlu, hepimiz merhametli insanlarız‟ dediler. Resûlullah 

aleyhisselâm: „Bundan kastedilen birbirinizin merhameti değildir, fakat herkese karĢı 

merhametli olmaktır‟ buyurdu.”
640

 

 Yine bu meselede dikkat edilmesi gereken hususlardan biri de ilgili baĢka âyetlere ve 

hadîsi Ģeriflere müracaat edilmesi gerekmektedir. Çünkü Kur‟ân-ı Kerim‟in bir âyetini 

anlamak için onun ilk açıklaması yanı tefsîri baĢka bir âyette mevcuttur. Bir yerde 

söylemeyen Ģart baĢka bir yerde söylenir. Burada imanın sadece iki Ģartı olmayıp, konu ile 

ilgili baĢka âyetlerde de Ģartları mevcuttur. Bununla birlikte konu ile ilgili Hz. Peygamber‟in 

hadîslerini de göz önünde bulundurmak Ģarttır.  Kur‟ân‟ın üslubu olarak konu ile ilgili Ģartlar 

hepsi aynı âyette veya aynı surede geçmeyip, baĢka âyetlerde de beyan edilmiĢtir. Eğer 

Bakara sûresinin 62. âyeti ve Mâide sûresinin 69. âyetini esas alarak cennete girmenin 

                                                           
636

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/179. 
637

 Bakara, 2/41, 177. 
638

 Bakara, 2/177; Nisâ, 4/136. 
639

 Bakara, 2/185. 
640

 Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, thk. 

Abdurrahmân Mukbil b. Hâdî el-Vâdiî (Kahire: 1417/1997), 4/185; Heysemî, Ebü‟l-Hasen Nureddin 

Alî b. Ebî Bekr b. Süleyman, Mecma‟uz-zevâid, thk. Abdullah ed-DerviĢ (Beyrut: 1994/1409), 8/30. 



  

99 
 

Ģartlarını sadece bu iki âyete bağlayacak olursak, o zaman Kur‟ân-ı Kerim‟de her mesele her 

yerde tamamı geçmesi gerekmektedir. Böyle bir Ģey mümkün değil, çünkü denildiği gibi 

olursa Kur‟ân-ı Kerim‟de çok tekrar olmuĢ olur ve Kur‟ân-ı Kerim‟in üslubu böyle değil. 

Kur‟ân-ı Kerim‟in üslubu konu hangisi ile alakalı ise ondan bahseder. Her yerde hepsini 

anlatması gerekmez.  Mesela Allah Teâlâ bir âyette kendine imandan bahseder baĢka bir sure 

veya âyette âhirete imandan bahseder baĢka bir âyette melekler ve peygamberlere imandan 

bahseder. Bu âyetlerde cennete girmenin sadece iki Ģartından bahsetmesi doğrudur, lakin bu 

cennette girmenin baĢka Ģartı olmadığını göstermez Dolayısıyla burada bizim her hangi bir 

meseleyi ele aldığımız zaman konu ile ilgili meseleye umumi olarak bakmak icap etmektedir. 

Çünkü mümin Kur‟ân‟ın tamamına iman etmekle mümin olur, sadece hoĢuna giden veya iĢine 

gelen âyetleri ön plana çıkarıp, konu ile ilgili baĢka âyetleri görmezden gelmek caiz olmaz. 

Böyle bir davranıĢ din diyalogcularının veya dinimize fesat karıĢtırmak isteyenlerin iĢine 

gelir. 

Nitekim Ġmâm Mâtürîdî, söz konusu âyetleri delil göstererek Ehl-i Kitâb‟ın cennete 

gireceklerini savunanlara karĢı reddiyelerini bildirmiĢ ve bu âyetleri Ģöyle açıklamıĢtır: 

“ġüphe yok ki iman edenlere, yan, Yahudi, Hıristiyan ve Sâbiînler‟den Allah‟a ve âhiret 

gününe inanıp güzel davranıĢlarda bulunanlara Rabb‟leri katında mükâfat vardır. Onlar ne 

korkacak ne de üzüleceklerdir.”
641

  

“Denildi ki Yahudi, Hıristiyan ve diğer zümreyi oluĢturan Sâbiîler‟in bu âyetin zâhirî ile 

iliĢkisi görünmesi mümkündür, çünkü bunlar, „Biz de Allah‟a ve âhiret gününe inandık, bizim 

de korku ve üzüntü duymamamız gerekir‟ demektedirler. Bu iddiaya verilecek cevap bir kaç 

kısma ayrılır. Birincisi, Cenâb-ı Hak müminleri iman edenler diye zikretmiĢ, onların iman 

konusu da diğer bir âyette Ģöyle açıklanmıĢtır: “Allah‟ın elçisi ve müminler Rabb‟lerinden 

kendisine indirilene iman ettiler. Hepsi Allah‟a, meleklerine, kitaplarına elçilerine inandı. 

O‟nun elçileri arasında ayrım yapmayız”
642

 Hâlbuki sözü edilen zümreler, “Biz bir kısmına 

inanır, bir kısmını inkâr ederiz”
643

 demiĢ, dolayısıyla ilâhî kitaplar arasında da ayırım 

gözeterek bir kısmına inanırken diğerlerini inkâr etmiĢlerdir. Hâlbuki azîz ve celîl olan 

Allah‟ın tefsirini yapmakta olduğumuz âyette zikrettiği zümreler bütün peygamberlerin yanı 

sıra bütün kitaplara da iman etmiĢlerdir. Onların imanı böyle olunca korku ve üzüntü 

duymamaları tabiidir. Ġkincisi, Cenâb-ı Hak âyette Allah‟a imanı zikretmiĢtir. Allah‟a iman 

aynı zamanda bütün peygamberlere ve bütün ilâhî kitaplara inanmak demektir. Oysaki sözü 

                                                           
641

 Bakara, 2/62. 
642

 Bakara, 2/185. 
643

 Nisâ, 4/150. 



  

100 
 

edilen zümreler gerçek manada Allah‟a inanmamıĢ ve O‟nu tanımamıĢtır. ġöyle söylemek te 

mümkündür: Allah salih ameli zikretmiĢtir. Peygamberlerin bir kısmına inanmamak salih 

amelin zıddını teĢkil etmektedir. Bu sebeple de onların iddialarını kanıtlamak için bu âyet 

tutunmaları esastan bozulmuĢtur.” 
644

 

  

                                                           
644

 Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/174-175. 



  

101 
 

SONUÇ 

Sâmânîler (819-1005) devrinde devlet erkânı, âlimlerin yetiĢmesine özen gösterip, 

gereken tüm imkânları sağladıkları, ilim adamlarına saygı gösterip, onları saraylara davet 

ederek fikirlerine değer verdikleri târihi kaynaklarda belirtilmektedir. Böyle bir ortamda 

kendini iyi yetiĢtiren Ġmâm Mâtürîdî, kendi dönemindeki bid„ât ehlinden sayılan çeĢitli 

mezhep ve fırkalara cevap olarak ilgili âyet ve Hz. Peygamber‟in hadîslerini delil olarak 

göstermiĢ ve insanı akıl yürütmeye teĢvik edecek nitelikte mantıkî deliller de ortaya 

koymuĢtur.   

Ġmâm Mâtürîdî tefsîr müellifleri arasında günümüze ulaĢan dirâyet tefsirinin ilk 

kurucusudur. Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserinde âyet-i kerîmeyi konu ile ilgili baĢka bir âyetle 

veyahut sahîh hadisle tefsîr etmenin yanında, sahâbe tâbiûn ve tebe-i tâiûn neslinden 

rivâyetleri nakletmiĢ ve aklî delillere de yer vermiĢtir. Nitekim o, âyette geçen kelimelerin 

luğavî manâlarını açıklamıĢ ve bazı yerlerde kelimelerle ilgili eski Arap deyimlerini ve 

Ģiirlerini aktarmıĢtır. Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserini dirâyet tefsîri baĢta olmak 

üzere, rivâyet tefsîri, luğavî tefsîri ve fıkhî tefsiri demekte mümkündür. Mâtürîdî mezkûr 

eserinde muhalif mezhepleri reddeden açıklamalarda bulunmasını ve Ehl-i Sünnet‟in 

görüĢünü teyit etmeye çalıĢmasını göz önünde bulundurulacak olursa, onun âyetleri mezhep 

bağlamında yorumlayan bir müfessir olduğunu söylemek mantıksız olmaz.  

Ġslâm kaynaklarında cennet, genellikle yaprakları ve dalları birbirine girmiĢ, sık 

ağaçlardan meydana gelen, içinde sayısız nimetlerin bulunduğu, sonsuz huzur ve mutluluk 

yurdu olarak tarif edilmektedir. Kur‟ân-ı Kerîm ve hadîs-i Ģerîflerde cennet hayatının müthiĢ 

nimetleri, çeĢitli isimlerle yukarı doğru yükseliĢ tabakaları hakkında haber verilmiĢtir. Bu 

sonsuz saadet yurdunun mirasçılarının özellikleri dünyadaki iĢledikleri amellerine göre farklı 

özelliklerle nitelendirilmiĢtir. 

Bu noktada cennet hayatı hakkındaki âyetlere çeĢitli açıklamalar getirilmiĢtir. Bunlara 

bir kaç örnek olarak; cennetin ve içindeki nimetlerin ebedîliği, cennetin yeri ve halen 

yaratılmıĢlığı konusu, cennetin alanı ve büyüklüğü konusu, cennette Allah‟ın görülmesi 

meselesi, meleklerin, cinlerin, hurilerin, gilmânların ve vîldanların cennetteki yeri Ģeklinde 

sıralanabilir. Bahsettiğimiz cennet hayatı hakkındaki konularda Ehl-i Sünnetin görüĢlerine 

muhalif olarak görüĢ beyan eden bid„ât kabilinden mezheplere Mâtürîdî naklî ve aklî deliller 

ortaya koymuĢtur. Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eseri baĢta tefsîr olmak üzere, kelâm, 

mezhepler tarihi, hadîs, fıkıh ve fıkıh üsûlü alanlarında da kendini göstermiĢ, kendi 



  

102 
 

dönemindeki Müslümanlar arasında anlaĢılması güç olan konulara açıklık getirmiĢ ve 

günümüze de ıĢık tutmuĢtur. 

Kur‟ân-ı Kerîm ve diğer Ġslâmî kaynaklarda cennetten haber verilen bazı konular Ġslâm 

âlimleri arasında ihtilaf edilmiĢtir. Bunlar sırasıyla Hz. Âdem ve eĢinin yerleĢtiği cennetin 

neresi olduğu ve Ģu anda cennetin yaratılıp, yaratılmadığı konusu, cennetin ve içindeki 

nîmetlerinin sonsuz olması, mümin cinlerin cennete girmesi konusu, ru‟yetullah konusu ve 

Ehl-i Kitâb‟ın cennete girip girmemesi konusudur.  

Mu„tezile, Kerramiyye ve Cehmiyye bid„at kabilinden mezhepleri Hz. Âdem ve eĢinin 

yerleĢtiği cennetin, âhiretteki sonsuz mutluluk cenneti olmayıp dünyadaki bahçelerden 

olduğunu ve âyetlerde müjdelenen cennetin Ģu anda yaratılmadığını, bunun kıyametten sonra 

yaratılacağını savunmuĢtur. Ġmâm Mâtürîdî ise bu görüĢlerin bir vehimden ibaret olduğu, 

Kur‟ân‟ın gerçeklerine ters düĢtüğünü belirtmiĢ, bu görüĢünü aklî ve naklî delillerle 

kanıtlamıĢtır. Yine o, cennetin ve içindeki nîmetlerinin sonsuz olmayıp, bir gün tükeneceğini 

söyleyen muhalif görüĢleri eleĢtirmiĢ hatta bu iddia edenler hakkında “Küfre götüren sözler.” 

söylediğini belirtmiĢ, kendi görüĢü ile ilgili âyeti delil olarak göstermiĢtir. Mümin cinlerin 

cennete girmesi hakkında görüĢ beyan etmeyip, Ebû Hanîfe‟nin bu hakkındaki görüĢünü ve 

muhalif rivâyetleri aktarmakla yetinmiĢtir. Ru‟yetullahın gerçekleĢmeyeceğini savunan 

muhalif mezheplere karĢı naklî ve aklî delillerle Ru‟yetullahın mümkün olduğunu kaydetmiĢ, 

imanın tüm Ģartlarını yerine getirmeyen Ehl-i Kitâb‟ın cennete girmeyeceğini belirtmiĢtir.  

AraĢtırmada dikkatimizi çeken ve araĢtırılmasına ihtiyaç duyulduğunu düĢündüğümüz 

konulardan biri de Kur‟ân‟da cennet kelimesinin geçtiği yerlerin anlamlarını dikkate 

alınmakla birlikte, cennet kelimesinin sayısı, sûre ve âyet numaralarının ebced ilmi ile meĢgul 

olanların bu konuya temas edilmesidir. Yine bu çalıĢmamızda önemli gördüğümüz 

hususlardan biri olan, sonsuz saadet yurdu olarak bilinen cennete girecek kiĢilerin dünya 

hayatındaki davranıĢlarını ve cennette karĢılaĢacakları mükâfatları haber veren âyetler 

derlenmiĢ ve Mâtürîdî‟nin yorumları belirtilmiĢtir. 

  



  

103 
 

BİBLİYOGRAFYA 

 

Abdulazîz el-Buhârî, Alâddîn Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed el- Buhârî. KeĢfu‟l-

esrâr an usûli fahri‟l-Ġslâm el-Pezdevî. 3 Cilt. Beyrut: Dârül-Kütüb‟il-Ġlmiyye, 2009. 

Abdülkâhir el-Bağdâdî,  Ebu Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî el-

Bağdâdî. Mezhepler Arasındaki Farklar. cev. Ethem Ruhi Fığlalı. Ankara: Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1991. 

Abdülkâhir el-Bağdâdî,  Ebu Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed et-Temîmî el-

Bağdâdî. Usûlü‟d-dîn, Beyrut: 1981. 

Abdürrezzâk es-San‟ânî, Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hammâm b. Nâfî es-San‟ânî el-

Humeyrî. Tefsîru‟l-Kur‟ân, thk. Mahmûd Muhammed Abduh. Beyrut: 1419/ 1999. 

Abdürrezzâk es-San‟ânî, Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfî es-San‟ânî el-

Humeyrî. el-Masannef.  thk. Mahmûd Muhammed Abduh.  11 Cilt. Beyrut: 1403/1983. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eĢ-ġeybânî 

el_Mervezî. el-Müsned. nĢr. Ebû Hâcir Muhammed Saîd Besyûnî. Beyrut: y.y.,1405/1985. 

Ak,  Ahmet. Büyük Türk Âlimi Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik. Ġstanbul: 2008. 

Akıncı, Ahmet Cemil. Cinler Âlemi.  Ġstanbul: 1971. 

Aliyyü‟l-Kârî,  Ali b. Sultan Muhammed el- Kârî el Hanefî. ġerhu‟l- fıkhı‟l-ekber. 

Ġstanbul:1375/1955. 

Âlûsî, Ebü‟s-Senâ ġihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî el-Âlûsî. 

Rûhu‟ı-meânî fî tefsîri‟l-Kur‟ân‟l-azîm ve‟s-seb‟i‟l-mesânî. Beyrut: 1408/1987.  

Arabî, Muhiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Arabî et-Tâî el- Hâtimî. 

Meleklerin Ruh Âleminden Madde Âlemine ĠniĢi. cev. Selâhaddin Alpay. Ġstanbul: Esma 

Yayınları, ts. 

Arslan, Arif.  ġeytan ve Cinler. Ġstanbul: Nesil Yayınları, 3. Baskı, 2004. 

AteĢ, Ali Osman. Kur‟ân ve Hadislere Göre Cinler-Büyü. Ġstanbul: Beyan Yayınları, 

1995. 

AteĢ, Süleyman. Ġnsan ve Ġnsanüstü Varlıklar. Ġstanbul: Vatan Yayınları, 2002. 

AteĢ, Süleyman. Kur‟ân Ansiklopedisi. Ġstanbul: Kuba Vakfı Yayınları, t.s. 

Bağdatlı Ġsmail PaĢa,  Hediyyetu‟l-ârifîn esmâu‟l-müellifîn ve âsâru‟l-musannifîn. nĢr. 

Kilisli Muallim Rıfat. 2 Cilt. Ġstanbul: 1951-1955. 

Bebek, Adil. Mâtürîdî‟de Günah Problemi. Ġstanbul: 1998. 



  

104 
 

Beyâzîzâde, Kemâleddin Ahmed Efendi Bosnevi, ĠĢârâtü‟l-Meram min Ġbârâti‟l-Ġmân, 

nĢr. Yûsuf Abdurrezzâk, Kahire: 1368/1949. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali. el-Esmâ ve‟s-sıfât. thk. Abdullah b. 

Muhammed el-Hâidî. Cidde: 1413/1993. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali. es-Sünenü‟l-kübrâ. thk. Muhammed 

Abdülkâdir Atâ. Beyrut: 1423/2003 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali. ġuabü‟l-Ġmân. thk. Abdülalî 

Abdülhamîd Hâmid-Muhtâr Ahmed en-Nedvî. Riyad: 1423/2003. 

Beyzâvî, Nâsüriddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer b. Muhammed el- Beyzâvî. Envâru‟t-

tenzîl ve Esrâru‟t-te‟vîl. Mısır: 1968. 

Brockelmann, Carl. Geschichte der Arabischen Littrcarur Supple-mentbend. Leiden: 

Brill, 1937- 1942. 

Buhârî, Ebû Abdullâh b. Muhammed b. Ġsmâil b. Ġbrâhim el- Cu‟fî. el-Câmi‟u‟s-sahîh.  

nĢr. Muhammed Zuheyr b. Nasr. 8 Cilt. b.y.: Dâru takvi‟n-Necâ, 2. Basım, Ġstanbul: 

1422/2001. 

Cebeci, Lütfullah. Kur‟ân-ı Kerîme Göre Melekler.  Konya: ĠstiĢare Yayınları, 1989. 

Cerrahoğlu, Ġsmail. Tefsir Usûlü. Ankara: 19. Basım, 2010. 

Cevherî, Ebû Nasr Ġsmâil b. Hammâd el-Cevherî.  Tâcü‟l-luğa ve sihâhi‟l-Arabiyye. 

Beyrut: 2. Basım, 1979. 

Çelebi, Kâtib. KeĢfü‟z-Zunûn. nĢr. Kilisli Muallim Rifat-ġerefeddin Yaltkaya. Ġstanbul: 

1360-1362/1941-1943. 

Çolak, Ali. Kur‟ân ve Hadislere Göre Melek Kavramı, Ankara: 2000. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullâh b. Abdurrahmân b. Fazl. es-Sünen. Çağrı Yayınları. 

Ġstanbul: 1413/1992. 

Denise, Masson. Monotheisme coranique et monotheisme biblique, Paris: 1976. 

Doğan, Mirzaoğlu. Gözle Görülmeyen Metafizik Âlem ve IĢınsal Varlık Cinler. Ġstanbul: 

ts  

Dönmez, Semra. Mûtezile ve Ehl-i Sünnet Bağlamında Âhiret Âlemi. Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b.  Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî. Kitâbü‟l-

erbâ‟in fî usûlü‟d-dîn. nĢr. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ. Kahire: 1986. 

Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b.  Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî. Mefâtîhu‟l-

gayb. nĢr. M. Muhyiddin Abdülhamîd. 28 Cilt. Kahire: 1386. 



  

105 
 

Ebû Hanîfe, Nu‟man b. Sâbit b. Zûtâ b. Mah, el-Âlim ve‟l-Müteallim, thk. M. Zâhid 

Kevserî. Kahire: 1368. 

Ebû Hayyân el-Endelüsî, Esîrüddîn Muhammed b. Yûsuf b. Ali el-Ceyyânî el-Endelüsî. 

el-Bahru‟l-muhît fi‟t-Tefsîr. thk. Âdil Ahmed Adbülmevcûd - Ali Ahmed Muavvaz. Beyrut: 

1413/1993.  

Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî. el-Câmi‟u‟s-sahîh. Ahmed M. ġâkir. 

Kahire: y.y., 1382/1962. 

Ebû Ubeyde, Ma‟mer b. Müsennâ et-Teymî. Mecâzü‟l-Kur‟ân, thk. Fuat Sezgin. 

Kahire: 1988. 

Ebü‟l-Adl Zeynüddîn Kâsım b. Kutluboğa b. Abdillâh es-Sûdûnî el-Cemâlî el-Mısrî. 

Tâcü‟t-terâcim fî tabakâti-Hanefiyye. Kahire: 1862. 

Emîn el-Hûlî, Emîn b. Ġbrâhîm Abdilbâkî el-Hûlî. et-Tefsir meâlimu hayâtihi ve 

menhecuhu‟l-yevm. Mısır: 1944. 

Emîn, Ahmed. Zuhrü‟l-Ġslâm. 3 Cilt. Kahire: 1952. 

ErbaĢ, Ali.  “Melek”. Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi.  29/37. Ankara: TDV 

Yayınları, 2004. 

ErbaĢ, Ali. Melekler Âlemi. Ġstanbul: Nûn Yayınları, 1998. 

Erkan, Arif. Arapça Türkçe Büyük Sözlük. Ġstanbul: Yasin Yayınevi, 2004. 

Evrin, Saadettin. Çağımızın Kur‟ân Bilgisi. Ankara: 1973. 

Eyyûb Ali, Ebü‟l-Hayr Muhammed. Akîdetü‟l-Ġslâm ve‟l-Ġmâm el-Mâtürîdî. Dakka: el-

Müessesetü‟l-Ġslâmiyye, 1403/1983. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el- Herevî. Tehzîbü‟l-luğa. thk. 

Muhammed Ali en-Neccâr. Kahira: ed-Dâru‟l Mısriyye li‟t-Te‟lîfi ve‟l Terceme Yayınevi, 

1964. 

Ferrâ, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillah el-Absî. Meâni‟l-Kur‟ân. thk. 

Muhammed Alî Neccâr, Beyrut: 1980. 

Firuzâbâdî, Ebu‟t-Tâhir Mecdüddin Muhammed b. Yâkub b. Muhammed. eĢ-ġîrâzî. 

Tenvîrü‟l-mikbâs min tefsîr-i ibn Abbâs. cev. Cevher Saduk. Ġstanbul: Ġlk Harf Yayınevi, 

2016. 

Fîrûzâbâdî, Ebü‟t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Yâkûb b. Muhammed eĢ-ġîrâzî. el-

Okyânûsu‟l-basît fî tercemeti‟l kâmûsi‟l-muhît. cev. Mütercim Âsım Efendi. Ġstanbul: 2014. 

Gâlî, Belkâsım b. Hasan el-Gâlî. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî ve ârâibu‟l-akîdiyye. Tunus: 

1989. 



  

106 
 

Hâkim en-Nîsâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el- Hâkim en- 

Nîsâbûrî. el-Müstedrek. thk. Abdurrahmân Mukbil b. Hâdî el-Vâdiî. 4. Cilt. Kahire: 

1417/1997. 

Hasan el-Basrî, Ebû Saîd el-Hasan b. Yesâr el-Basrî, Tefsîr. nĢr. Muhammed 

Abdürrahîm. Kahire: 1992. 

Hassân b. Sâbit, Ebü‟l-Velîd Hassân b. Sâbit b. el-Münzir el-Hazrecî el-Ensârî.  Dîvân. 

nĢr. Seyyid Hanefî Haseneyn. Kahire: 1983.  

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el- Bağdâdî. Târîhu bağdâd. Kahire: 

1349/1931. 

 Heysemî, Ebü‟l-Hasen Nureddin Alî b. Ebî Bekr b. Süleyman el- Heysemî. Mecma‟uz-

zevâid. thk. Abdullah ed-DerviĢ. Beyrut: 1994/1409. 

Hudarî, Muhammed b. Afîfî el-Bâcûrîel-Hudarî. Muhâdarâtü târîhi‟l-ümemi‟l-

Ġslâmiyye: ed-Devletü‟l-Abbâsiyye. Kahire: 1970. 

Hulûsî, Ahmed. Din-Bilim IĢığında Ruh Ġnsan Cin. Ġstanbul: 1985. 

Ġbn Hâcer el-Askalânî,  Ebu‟l-Fazl ġihâbüddin Ahmed b. Ali b. Muhammed. Takrîbü‟t-

tehzîb. thk. Muhammed Avvâme. Halep:1406. 

Ġbn Hâcer el-Askalânî,  Ebu‟l-Fazl ġihâbüddin Ahmed b. Ali b. Muhammed. Tehzîbü‟t-

tehzîb. Beyrut: 1398/1978. 

Ġbn Hacer el-Askalânî,  Ebü‟l-Fazl ġihâbüddin Ahmed b. Ali b. Muhammed. Lisânü‟l-

mîzân. 5 Cilt. Beyrut: 1406/ 1986. 

Ġbn Hacer el-Askalânî,  Ebü‟l-Fazl ġihâbüddin Ahmed b. Ali b. Muhammed.  Fethu‟l-

bârî, 8 Cilt. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî – Muhibüddîn el-Hatîb. Beyrut: 1379. 

Ġbn Hallikân, Ebü‟l Abbâs ġemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ġbrâhîm b. Ebû Bekr b. 

Hallikân el-Bermekî el-Ġrbilî. Vefeyâtü‟l-a‟yân ve enbâü ebnâi‟z-zamân. nĢr. M. Muhyiddin 

Abdülhamîd. Kahire: 1367/ 1948. 

Ġbn Kayyim el- Cevziyye, Ebû Abdullâh ġemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb 

ez-Zuraîb ed-DimaĢkî el-Hanbelî.  Hâdi‟l-ervâh ilâ bilâdi‟l-efrâh. nĢr. BeĢir Muhammed 

Uyun. DimaĢk: 2002. 

Ġbn Kesîr,  Ebu‟l-Fidâ Ġmâdüddîn Ġsmâil b. Ömer b. Kesîr el-Busravî el-DimaĢkî. 

Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-azîm. 8 Cilt. Ġstanbul: 1404/1984. 

Ġbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî. es-Sünen. Ġstanbul: 

1413/1992. 

Ġbn Manzûr, Ebü‟l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-

Ensârî er-Rüveyfiî, Lisânü‟l-Arab, Beyrut, 1414/1994. 



  

107 
 

İbn Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya‘kūb İshâk b. Muhammed b. İshâk en-Nedîm. el-

Fihrist. nşr. Rıza Teceddüd.  Beyrut: 1978.  

Îcî, Ebu‟l-Fazl Adudüddin Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdilğaffâr el-Îcî, el-Mevâkif fî 

ilmi‟l-kelâm, Beyrut, t.s. 

Kalkan, Ahmed. Ansiklopedik Kur‟ân Kavramları ve Güncel Yansımaları. 2 Cilt. 

Ġstanbul: 2014. 

Kâsânî, Alâeddin Ebû Bekr b. Mes‟ûd b. Ahmed, Bedâiu‟s-senâi fî tertîbi‟Ģ-Ģerâi, (thk. 

Ali Muhammed Muavvaz – Âdil Ahmed Abdulmevcûd), Beyrut, 1418/1992. 

Kaya, Ömer.  Kur‟ân‟da Metafizik Bir Âlem Cennet. Ġstanbul: Rağbet Yayınları, 2002. 

Kehhâle, Ömer Rızâ. Mu‟cemü‟l-müellifîn.  4 Cilt. Beyrut: Müessesetü‟r-Risale 

NaĢirun, 1436/2015. 

Kevserî, Muhammed Zâhid Kemâleddin el-Beyâdî.ĠĢârâtü‟l-merâm min ibârâti‟l-Îmân. 

Kahire: 1949.  

Kılavuz, Ahmet Saim. “Cin”. Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi. 8/8. Ġstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. 

KOÇYĠĞĠT, Talat. Kur‟ân ve Sünnette Ru‟yet Meselesi.  Ankara: Ankara Üniversitesi 

Yayını, 1974. 

KureĢî, Ebû Muhammed Muhyiddîn Abdülkâdir b. Muhammed b. Muhammed el-

KureĢî el-Mısrî. el-Cevâhirü‟l-mudiyye fî tabakâtü‟l-Hanefiyye. nĢr. Abdülfettâh Muhammed 

el-Hulv. Riyad: 1993. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Kurtubî. el-Câmi„ li-

ahkâmi‟l-Kur‟ân. thk. Abdülmuhsin et-Turkî. 18 Cilt. Beyrut: Dârü‟l-Ġhyâu‟t-Turâsu‟l Arabî. 

1427/2006. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Kurtubî. et-Tezkire fi 

ahvâli‟l-mevtâ ve‟l âhire. nĢr. Ahmed Abdülalîm el-Berdûnî. Kahire: 1372. 

 Kutlu, Sönmez.  Bilinen ve Bilinmeyen Yönleriyle Ġmam Mâtürîdî.  Ankara: 2003. 

 Kutlu, Sönmez. Ġmâm Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik. Ankara: Avrasya Yayınevi, 2003. 

LâmiĢî, Ebü‟s-Senâ Mahmûd b. Zeyd el- LâmiĢî. Kitâb fî usûli‟l-fıkh, nĢr. Abdülmecîd 

Türkî. Beyrut: 1995. 

Leknevî, Ebü‟l-Hasenât Muhammed b. Abdülhay b. Muhammed Abdilhalîm b. 

Muhammed Emînillâh es-Sihâlevî. el-Fevâidü‟l-behiyye fî terâcimi‟l-Hanefiyye. nĢr. 

Muhammed Bedreddin Ebû Firâs. Kahire: 1324. 

Mağribî, Ebü‟l-Kâsım el-Kâmil el-Hüseyin b. Alî B. Hüseyin el-Mağribî. Ġmamu ehli‟s-

sünneti ve‟l-cemaa ebû Mansûr el-Mâtürîdî ve arauhü‟l-kelamiyye. Kahire: 1985. 



  

108 
 

Makdisî, Ebû Abdillâh ġemsüddîn Muammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Bennâ el-

Makdisî eĢ-ġâmî el-BeĢĢârî. Ahsenü‟t-tekâsîm fî ma„rifeti‟l-ekâlîm. Beyrut: 1909. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî. Kitâbü‟t-

Tevhîd. thk. Bekir Topaloğlu-Muhammed Aruci.  Beyrut: Ankara: 1423/2003.  

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî. 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân. thk. Ahmed Vanlıoğlu. Ġstanbul:  Mizan Yayınevi, 2005.  

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî. 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân.  cev. Bekir Topaloğlu. Ġstanbul: Ensar Yayınları, 2015. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî. Kitâbü‟t-

Tevhîd Açıklamalı Tercümesi.  cev. Bekir Topaloğlu. Ankara: 2018. 

Muhammed Ebû Zehre, Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Muhammed Ebû Zehre.  

Târîhu‟l-Mezâhibi‟l-Ġslâmiyye. Kahire: Daru‟l-Fikri‟l-Arabi,  2010. 

Müslim, Ebü‟l-Hüseyin Müslim b. Haccâc b Müslim el-KuĢeyrî en-Nîsâbûrî, el- 

Câmi„u‟s-sahîh. nĢr. Muhammed Fuât Abdülbâkî. Kahire: y.y., 1374-1375/1955-1955. 

Nedvî, Ebü‟l-Hasan: Ricâlü‟l-fikr ve‟d-da‟ve fi‟l-Ġslâm. Kuveyt:1409/1989. 

Nesefî, Ebû Hafs Necmeddin Ömer b. Muhammed b. Ahmed b. en-Nesefî es-

Semerkandî, el-Kand fî zikri ulemâi Semerkand. nĢr. Yûsus el-Hâdî. Riyad: 1991.  

Nesefî, Ebü‟l-Muîn Meymûn b. Muhammed b. Muhammed b. Mu„temid en-Nesefî. 

Tebsiratü‟l-edille fi usûli‟d-dîn, nĢr. C. Selâme. DimaĢk: 1993 

Öz, Mustafa. BaĢlangıçtan Günümüze Ġslâm Mezhepleri Tarihi. Ġstanbul: Ensar 

NeĢriyat, 2011. 

ÖzdeĢ, Talip. Mâtürîdî‟nin Tefsîr AnlayıĢ. Ġstanbul: Ġnsan Yayınları,  2003. 

Özervarlı, Sait. “Firdevs”. Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi.  8/123.  Ġstanbul: 

TDV Yayınları, 1996. 

Özervarlı, Sait. “Melek”. Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi.  29/40-42. Ankara: 

TDV Yayınları, 2004. 

Pezdevî,  Ebu‟l-Yüsr Sadrüislâm Muhammed b. Muhammed b. Hüseyin el- Pezdevî. 

Usûlu‟d-dîn. nĢr. H. P. Linss. Kahire: 1963. 

Râğib el-İsfahânî, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî. 

Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân. cev. Yusuf Türkker. İstanbul: Pınar Yayınları, 2002. 

Sadatî, Ahmed Mahmûd. Tarihu‟d-düveli‟l-Ġslâmiyye bi-Asya ve hadarâtühâ. Kahire: 

1979. 

Saymerî, Ebû Abdillâh Hüseyn b. Alî b. Muhammed es-Saymerî. Ahbâru ebî Hanîfe ve 

ashâbih, (nĢr. Ebü‟l-Vefâ el-Efgânî), Beyrut, 1976.  



  

109 
 

Sem„ânî, Ebû Sa‟d Abdülkerîm b. Muhammed b. Mansûr es-Sem„ânî, el-Ensâb, nĢr. 

Abdurrahmân b. Yahyâ el-Muallimî el-Yemânî. 6 Cilt. Beyrut: 1400/1980. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâeddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed. Mîzânü‟l-usûl fî 

netâici‟l-ukûl. nĢr. M. Zeki Abdülber. Katar: 1404/1984. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâeddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed. ġerhu‟t-Te‟vîlât, 

Beyazıt Devlet Ktp. Veliyüddin, nr. 424-426. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâeddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed. ġerhu‟t-Te‟vîlât, 

Topkapı Sarayı, Ktp. Medine, nr.179. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâeddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed. ġerhu‟t-Te‟vîlât, 

Süleymaniye Ktp. Hamidiye, nr.176. 

Semerkandî, Ebü‟l-Leys Ġmâmü‟l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. Ġbrâhîm. 

Bahru‟l-ulûm. thk. Ali Muhammed Muavvaz – Âli Ahmed Abdulmevcûd – Zekeriyyâ 

Abdülmecîd en-Nûtî. Beyrut: 1413/1993. 

Süyûtî, Ebü‟l-Fazl Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-

Suyûtî eĢ-ġâfiî. ed-Durru‟l-Mensûr, thk. Abdülmuhsin et-Türkî. 8 Cilt. Kahire: 1424/2003. 

Süyûtî, Ebü‟l-Fazl Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-

Suyûtî eĢ-ġâfiî. el-Habâik fî ahbâri‟l-melâik. nĢr. Ebû Hâcer Muhammed Saîd b. Besyûnî 

Zağlûl. Beyrut: 1405/1985. 

ġahin,  Süreyya. “Cennet”. Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi. 7/374. Ġstanbul: 

TDV Yayınları, 1989. 

ġiblî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Abdillâh, Cinlerin Esrarı, cev. 

Muhammed FerĢat. FerĢat Yayınları, Ġstanbul, 1996. 

ġükrü, Özen. “Mâtürîdî”. Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi. 18/146. Ġstanbul: 

TDV Yayınları, 2003.  

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî. Câmi’u’l-beyân 

‘an te’vîli âyi’l-Kur’ân. nşr. Sıdkî Cemîl el-Attâr. 29 Cilt. Beyrut: 1415/ 1995. 

TaĢköprizâde, Ahmed Efendi. Miftâhu‟s-saâde ve misbâhu‟s-seyyâde fi mevzûâti‟l-

ulûm, 4 Cilt. Kahire, 1968. 

Teftâzânî, Sa„düddîn Mes„ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-

Horâsânî. ġerhu‟l-Makâsıd. thk. Abdurrahman Umeyra. Beyrut: 1409/1989. 

Togan, Zeki Velidi. Bugünkü Türkistan ve Yakın Tarihi. Ġstanbul: 1981. 

Topaloğlu, Bekir. “Hûri”. Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi. 13/387 Ġstanbul: 

TDV Yayınları, 1998. 



  

110 
 

Tuğlu, Nuri. Mâtürîdîlik ve Hadîs Mâtürîdî Kelâm Ekolü Çerçevesinde Kelâmî 

Hadislerin Değerlendirilmesi. Ġstanbul: Rağbet Yayınları, 2016. 

Ünlü, Ahmed Mahmud. Yahudi ve Hristiyanlar Cennete Girecek Diyenler Cennete 

Giremez. Ġstanbul: Cübbeli Ahmed Hoca Yayıncılık, 3. Basım, 2015. 

Üzüm, Ġlyas. “Ġyâzî Ebû Nasr”. Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi. 23/499. 

Ġstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Yâkût el-Hmevî, Ebû Abdillâh ġihâbüddîn Yâkut b. Abdillâh el-Hamevî el-Bağdâdî er-

Rûmî. Mu‟cemü‟l-buldân. 7 Cilt. Kahire: 1323. 

Yavuz, Yusuf ġevki. “Gilmân”. Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi. 14/50. 

Ġstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur‟ân Dili. Ġstanbul: Zehraveyn 

Yayıncılık. 2007. 

Zebîdî, Ebü‟l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. 

Abdirrezzâk el-Bigrâmî el-Hüseynî ez-Zebîdî. Ġthfâhü‟s-sâdeti‟l-müttakîn bi- Ģerhi esrârı 

ihyâi ulûmi‟d-dîn. 3 Cilt. Kahire: 1311. 

Zebîdî, Ebü‟l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. 

Abdirrezzâk el-Bigrâmî el-Hüseynî ez-Zebîdî. Tâcü‟l-arûs min cevâhiri‟l-kâmûs. 7 Cilt. 

Mısır: 1306. 

Zeccâc, Ebû Ġshâk Ġbrâhim b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc el-Bağdâdî. Meâni‟l-Kur‟ân ve 

i‟râbuh. thk. Abdülcelil Abduh ġelebî. 5 Cilt. Beyrut: 1408/1988. 

Zehebî, Ebû Abdillâh ġemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî et-

Türkmânî el-Fârikî ed-DimaĢkî. Siyeru a„lâmi‟n-nübelâ. thk. ġuayb el-Arnaût. 10 Cilt. 

Beyrut:1419/1998. 

ZemahĢerî, Ebü‟l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-KeĢĢâf „an 

hakâ‟iki‟ gavâmidi‟t-tenzîl ve „uyûni‟l-ekâvîl fî vucûhi‟t-tenzîl. 6 Cilt. Beyrt:   Dârü‟l-fikr, 

1415/1995. 

ZerkeĢî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Turkî el-Mısrî 

el-Minhâcî ez-ZerkeĢî eĢ-ġâfiî. el-Burhân fî „ulûmi‟l-Kur‟ân. 5 Cilt. Mısır: 1376/1957. 

Ziriklî, Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd b. Muhammed Alî b. Fâris ez-

Ziriklî ed-DimaĢkî. el-A„lâm. 4 Cilt. Kahire: 1927-1928. 

  



  

111 
 

EK. I 

CENNET İLE İLGİLİ LİTERATÜR ÇALIŞMALARIN ALFABETİK LİSTESİ 

Abdulğani en-Nablusî, Lemaatü‟l-Envâr fi‟l-Maktû bi‟l-Cenneti ve‟l-Maktû Lehüm bi‟n-

Nâr, 1983. 

Abdulğani en-Nablusî, Ġsbâği‟l-Minne fî Enhâri‟l-Cenne, 

Abdulkerim Hatib, el-Ġnsân fi‟l-Kur‟âni‟l-Kerîm mine‟l-Bidâye ile‟n-Nihâye, Kahire, 

1979. 

Abdulmuhsin b. Abdurrahman, Min Hünâ nebde fi‟l-Cenne Neltakî, Riyad, 1415. 

Abdurrahim Ahmet Kadi, Dekâiku‟l-Ahbâr fî Zikri‟l-Cenneti ve‟n-Nâr, Beyrut, 1984. 

Abdurrahman b. Ali, Mükeffiratü‟z-Zunub ve Mucibatu‟l-Cenne, Kahire, 1980. 

Abdurrahman MeĢbûl eĢ-ġehrî, Sıfatu‟l-Cenne, Mastır, Ummu‟l-Kura, ġeria, Dirase 

Ulya, 1403. 

Acurri Ebubekir, et-Tasdîk bi‟n-Nazar illallah Teâlâ fi‟l-Âhire, Beyrut, 1988. 

Afifi Taha Abdullah, Miftâhan min Mefâtihi‟l-Cenne mine‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, Kahire 

1981. 

Ahmed Faiz, el-Yevmu‟l-Âhire fî Zilâli‟l-Kur‟ân, Beyrut, 1978. 

Ahmed KalaĢ,  fî Zilâli‟l-Cenne, Kahire, 1986. 

Ahmed Nasır Hamd, Ru‟yetullah ve Tahkîku‟l Kelâmi fîhâ, (Mastır Tezi), Ummu‟l-Kura 

Üniversitesi, ġeria Fakültesi, 1397. 

Ahmed YaĢınar, Kıyamet Alametleri ve Cennetlikler ve Cehennemlikler, Ġstanbul, 1950. 

Ali b. Muhammed el-Kufî, Kitâbu‟l-Cenneti ve‟n-Nâr 

Ali Fellah Muhsin,  el-Cenne fi‟l-Kur‟ân‟i ve‟s-Sünne, Mecelletü Faysal, sayı, 111, s. 

107-111, 1986. 

Ali hasen Ali Abdulhamıd, el-Cenne: Naîmuhâ ve‟t-Tarîku Ġleyhâ, Ürdün-Amman, 

1984/1410, (Beyrut, 1992). 

AĢur Abdullatif, Evvelü SelâsetinYedhulûne‟l-Cenne ve Evvelü Selâsetin Yedhulûne‟n-

Nâr, Kahire, 1986. 

AĢur Abdullatif, Naîmu‟l-Cenne fi‟l-Kur‟ân ve‟s-Sünne, Tunus, 1983. 

Ata, Abdulkadir Ahmed, Mükeffirâtu‟z-Zünûb ve Mucîbâtu‟l-Cenne, Beyrut. 

AteĢ, Süleyman, “Cennet Kimsenin Tekelinde Değildir”, Ġslâmî AraĢtırmalar, cit: 3, 

sayı: 1, s. 7-24, Ankara, 1989. 

AteĢ, Süleyman, “Cennet tekelcisi mi ?”, Ġslâmî AraĢtırmalar, cilt: 4, sayı:1, s. 29-37, 

Ankara, 1990. 

Bala, Vehîd Abdüsseelâm, Vasfu‟l-Cenne min Sahîhi‟s-Sünne, Riyad, 1411. 



  

112 
 

Beyhâkî, Ahmed b. Hüseyin, Kitâbu‟l-Ba‟s ve‟n-NuĢûr, s. 111-253. 

Bedevî Abdurrahman, el-Mevt ve‟l-Abkâriye, Beyrut, ts. 

el-Bilâlî, Abdulhamid b. Câsım, Kelâmu Ehli‟l-Cenne ve Tehâsumu Ehli‟n-Nâr, 

Kuveyt, 1990. 

el-Bilâlî, Abdulhamid b. Câsım, el-Muntekâ mine‟s-Sünne fî Ahâdisi‟l-Cenne, Kuveyt, 

1989. 

Cezâirî, Ebubekir Cabir, et-Tarîk ile‟l-Cenne, thk, EĢref b. Abdulmaksud, Kahire, ts. 

Cemel Ġbrahim Muhammed, Duhûlu‟l-Cenne bi Gayri Hisab, ts. 

Cilacı, Osman, Ġlâhî Dinlerde Cennet Ġnancı Üzerine Mukayeseli Bir AraĢtırma, Atatürk 

Üniversitesi, Ġlahiyat Fakültesi, (BasılmamıĢ Doktora tezi), Erzurum, 1975. 

Cuma, Ahmed Halil, Nisâu MübeĢĢirâtun bi‟l-Cenne, DimaĢk, 1991. 

Cüveysin, Abdullah b. Ali, Mucîbatu‟l-Cenne fî Davi‟s-Sünne, Riyad, ts. 

Danavî Muhammed Ali, “Fî Rihâbi‟l-Cenne”, Hazarâtü‟l-Ġslâm, sayı: 6, s. 77-83, 1965. 

Dârekutnî,  Ali b. Ömer, Ru‟yetullah, thk, Mebrûk Ġsmail Mebrûk, Kahire, 1991. 

Ebû Abdullah Ferecullah Abdulbari, el-Yavmu‟l-Âhire beyne‟l-Yehûdiyye ve‟l 

Mesîhiyye  ve‟l-Ġslâm, Monsure, 1991. 

Ebû Nuaym el- Ġfahânî, Sıfatu‟l-Cenne, DimaĢk, 1986. 

Ebu‟l Abbas Muhammed Ali, Nisâu Ehli‟l-Cenne, Kahire, 1987. 

El-Gamidi, Abdullah b. Ahmed el-Allaf, Mine‟l-Kabr ile‟l-Cenne evi‟n-Nâr, Taif, ts. 

Erdoğan Huseyin Sudî, Ölüm ve Ötesi, Ġstanbul, 1977. 

EĢârî, Ebu‟l-Hasen, Kitâbu ġecereti‟l-Yakîn, Cennet babı, s. 88-96, Madrid, 1987. 

Fadl Abdurrâzık Mahmûd, Mucibâtu‟l-Cenneti ve‟n-Nâr, Kahire, 1986. 

Faysal Abdullah Fulav, el-Cenne ve‟n-Nâr ve‟l-Ârâu Fihimâ, Mastır, Ummu‟l-Kura, 

ġeria, Dirase ulya, 1400. 

Ferecullah Abdulbârî Ebû Ataullah, el-Yavmu‟l-Âhire Beyne‟l-Yahûdiyye ve‟n-

Narâniyye ve‟l-Ġslâm, ys. 1991. 

Hamude, Abdulvehhâb, Naîmu‟l-Cenne Beyne‟l-Maddiye ve‟r-Ruhiyye, Risâletu‟l-

Ġslâm, sayı; 2, s. 161-166, ısır, 1960. 

Hasan Halid, el-Ġslâm ve Ru‟yetu fî mâ Ba‟de‟l-Hayât, Beyrut, 1986. 

Ġbn Fuddâl el-Kûfî, Kitâbu‟l-Cenneti ve‟n-Nâr, Kahire, 1970. 

Ġbn Habîb es-Sülemî, Vasfu‟l-Firdevs, Beyrut, 1987. 

Ġbn Kayyim el-Cevziyye, et-Tarîk ile‟l-Cenne, Beyrut, 1986. 

Ġbn Kayyim el-Cevziyye, Hâdi‟l-Ervâh ilâ Bilâdi‟l-Efrâh, Kahire, 1971. 



  

113 
 

Ġbn Kesîr, en-Nihâye fi‟l-Fiten ve‟l-Melâhim, (thk. Muhammed Ahmed Abdülaziz), 

Beyrut, 1988. 

Ġbrahim Muhammed Cemel, Duhûlu‟l-Cenne bi Gayrı Hisâb, Kuveyt, 1985. 

El-Ġdrisî, Abdullah b. Muhammed, Temâmu‟l-Minne bi Beyâni‟l-Hisâli‟l-Mûcibeti li‟l-

Cenne, Beyrut, 1984. 

Ġskilipli Atıf Hoca, Cennet-Cehennem, Ġstanbul, ts. 

Ġsmail Kaya, Cennet Nimetleri, (AĢûr, Abdullatif Ahmed‟den terceme), konya ts. 

Ġsmail Kaya, Cennetteki Hayat, (Ġbn kayyim el-Cvziyye‟den terceme), Konya, ts. 

Kâdî Abdurrahman b. Ahmed, Dekâiku‟l-Ahbâr fî Zikri‟l-Cenneti ve‟n-Nâr, Beyrut, 

1984. 

Kevserî, Muhammed Zahid, Makâlâtu‟l-Kevserî, “Meseletü‟l-Hulud”, Kahire, ts. 

Koçyiğit, Talat, Kur‟ân ve Sünnette Ru‟yet Meselesi, Ankara Üniversitesi Yayınları, 

Anakara, 1974. 

Koçyiğit, Talat, “Cennet Müminlerin Tekelindedir”, Ġslâmî AraĢtırmalar, cilt: 3, Sayı: 

3, s. 85-94, Ankara, 1989. 

Kutub, Seyyid, Kur‟ân‟da Kıyâmet Sahneleri, (trc. Süleyman AteĢ), Ġstanbul, 1971. 

Kurtûbî, Muhammed b. Ahmed, et-Tezkire fî Ahvâli‟l-Mevtâ ve Umûri‟l-Âhire, Beyrut, 

1987. 

Mahmud Ali Kara, Naîmu‟l-Cenne, Kahire, 1984. 

Mahmûd ġelebî, Hayâtu Ehli‟l-Cenne, Beyrut, 1983. 

Mazi, Cemal, el-Cennetü ve‟n-Nâr Re‟ye‟l-Ayn, Kahire, 1992. 

Meclisî, Muhammed Bekir b. Muhammed, Cennetu‟l-Me‟vâ fî Zikri men Fâze bi 

Likâi‟l-Hucce, Beyrut, 1983. 

MiavĢerci, ġeride, Sıfatu‟l-Cenne fi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, Kahire ts. 

MiavĢerci, ġeride, Âyet ve Hadîslerle cennet, (trc. Cemaleddin Sencer),  Konya, 1986. 

Muhammed Ali Ebu‟l-Abbâluhünne, Nisâu Ehli‟l-Cenne: Esnâfuhunne, Hüsnühünne, 

Evsâfuhünne, Cemâluhünne, Kahirei, ts. 

Muhammed Ali Kutub, el-MübeĢĢirât bi‟l-Cenne, Kahire, 1988. 

Muhammed Ali Kutub, Ġmreâtâni fi‟l-Cenne ve‟mreatâni fi‟n-Nâr, Kahire, 1983. 

Muhammed b. Yusuf, el-Cünne fî Vasfi‟l-Cenne, Amman, 1985. 

Muhammed Kamil Hasen, el-Cenne fi‟l-Kur‟ân‟il-Kerîm, Beyrut, 1988. 

Muhammed Mahmud Savvaf, el-Kıyâme Ra‟ye‟l-Ayn, Kahire,1978. 

Muhasibi, Haris, el-Ba‟s ve‟n-NuĢûr, Beyrut, 1986. 

Muhasibi, Haris, Kitâbu‟t-Tevehhüm, Kahire, 1980. 



  

114 
 

el-Mısrî, NeĢet, Ahbâru‟l-Cenne ve‟n-Nâr, Kahire, ts. 

Nimet Sıddîkî, el-Cezâ: el-Cennetü ve‟n-Nâr, Kahire, 1976. 

Öten, Mehmet, Cennetin Yolları, Konya, 1973. 

Sargon, Erdem, “Cennet Ülkesi”, Zafer Ġlmî AraĢtırmalar Dergisi, sayı: 115, s.3-9, 

Adapazarı, 1986. 

Sübkî, Ali, b. Abdulkâfî, el-Ġtibâr bi Bekâi‟l-Cenneti ve‟n-Nâr, Kahire, 1987. 

Süleyman Hasan Retrut, el-Cenne fi‟l-Kur‟âni‟l-Kerîm: Evsâfuhâ, Ehlühâ Naîmuhâ, 

Zerka, 1989. 

Sunar, Cavit, Kıyâmet-Cennet-Cehennem, Ġstanbul, 1979. 

es-Süyûtî, Celâluddin, el-Cennetü ve‟n-Nâr ve Fıkdu‟l-Evlâd, (thk, Muhammed Azb), 

Kahire, 1993. 

ġahin, M. Süreyya, “Cennet”, DĠA, VII. cilt, s. 374-376, Ġstanbul, 1993. 

Topaloğlu, Bekir, “Cennet”, DĠA, VII. cilt, s. 376-386, Ġstanbul, 1993. 

el-Uveyd, Muhammed ReĢid, Vildânun Muhalledûn, el-Va‟yü‟l-Ġslâmî, sayı: 346, s. 79 

vd., 1994. 

Yusuf, b. Said es-Safetî, Nüzhetü‟l-Ervâh fî Badi Evsafi‟l-Cenne Dari‟l-Efrah, Kahire, 

1277. 

 




