
T.C. 

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLERENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bu Çalışma İnönü Üniversitesi Bilimsel  Araştırma Projeleri Koordinasyon  Birimi 

Tarafından SDK-2018-772 Proje Numarası İle Desteklenmiştir.

İRAN VE TÜRKİYE’DE MODERN DEVLETİN İNŞASI 

VE DİN ADAMLARININ ETKİSİ 

DOKTORA TEZİ 

DANIŞMAN                    HAZIRLAYAN 

Dr. Öğr. Üyesi Ender AKYOL Azam AHMADI 

MALATYA 2019 



T.C. 

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

İRAN VE TÜRKİYE’DE MODERN DEVLETİN İNŞASI VE DİN 

ADAMLARININ ETKİSİ 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

HAZIRLAYAN 

Azam AHMADI 

 

 

DANIŞMAN 

Dr. Öğr. Üyesi Ender AKYOL 

 

 

 

 

MALATYA, 2019



 



iv 
 

ONUR SÖZÜ 

Doktora tezi olarak sunduğum İran ve Türkiye’de Modern Devletin İnşası ve Din 

Adamlarının Etkisi başlıklı bu çalışmanın, bilimsel ahlâk ve geleneklere aykırı düşecek 

bir yardıma başvurmaksızın tarafımdan yazıldığını ve yararlandığım bütün yapıtların hem 

metin içinde, hem de kaynakçada yöntemine uygun biçimde gösterilenlerden oluştuğunu 

belirtir, bunu onurumla doğrularım. 

 

 

 

 

                                                                                                                            04/01/2019 

Azam AHMADI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



v 
 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmanın gerçekleştirilmesinde, iki yıl boyunca yapmış olduğu değerli 

katkıları ve kullandığı her kelimenin hayatıma kattığı önemini asla unutmayacağım 

saygıdeğer danışman hocam, Dr. Öğretim Üyesi, Ender Akyol’a, çalışmam boyunca 

benden yardımlarını esirgemeyen Doç. Dr. Oğuzhan Göktolga’ya ve çalışma süresince tüm 

zorlukları benimle göğüsleyen ve hayatımın her evresinde bana destek olan değerli aileme 

özellikle ablam Nahid Ahmadi’ye sonsuz  teşekkürlerimi sunarım. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

ÖZET 

Azam AHMADI, “İran ve Türkiye’de Modern Devletin İnşası ve Din Adamlarının 

Etkisi”, Doktora Tezi, Malatya, 2019. 

Bu çalışmada, tarihsel açıdan eski iktidar yapısının nasıl çöktüğü ve bunun 

sonuçlarından biri olan din adamların sosyo-ekonomik durumlarının nasıl etkilendiği İran 

ve Türkiye’de karşılaştırmalı olarak incelenmeye çalışılmıştır. Modern devletin ortaya 

çıkışı, iktidarın merkezileşmesi, eğitim, yargı, vakıf, vergi sistemi gibi alanlarda yapılan 

reformlar yoluyla din adamların toplumdaki rolleri giderek toplumda azalmıştır. Bu süreç 

din adamlarının halkla olan ilişkilerinde de değişiklikler yaratmıştır. Bu değişiklikler 

bağlamında toplumsal ve siyasal durumlarının tehdit altına girdiği yönünde bir algıya yol 

açmıştır.  

Araştırmanın temel sorunsalı, modern devletin inşası sürecinde İran ve Türkiye’de 

ulema ve din adamlarının bu süreçten nasıl etkilendiği ve bu etkilerin hangi sonuçlara 

varmış olduğudur. Diğer taraftan bu sorunsalın devamında iktidarın paylaşımı ve 

temellerinin değişimini açıklayarak, sadece siyasi sistem değil, iktidar ilişkilerinin bir dizi 

ayrımlar ve ikilikler çerçevesinde gerçekleştiği mecmuanın (siyasal toplum) çöküşü ve 

bunun sonucunda bu mecmuaya dayanan iktidar ilişkilerinin nasıl değişim gösterdiği de 

ortaya konulmaya çalışılmıştır.   

Bu çalışmada, nitel araştırma yöntemi benimsenerek örnek olay incelemesi 

gerçekleştirilmiştir. Bu kapsamda birincil ve ikincil düzeyde doküman ve kaynaklardan 

veriler toplanmış, analiz edilmiştir.Diğer taraftançalışmada, söylem analizi tekniği 

benimsenerek, araştırmayı tek neden etrafında analiz etmek yerine, her bir düşüncenin 

oluşumunun tarihselliği ve zamansallığı bağlamında siyasal, ekonomik ve kültürel 

dinamikler üzerine odaklanıp, bunların etkileri karşılıklı olarak incelenmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: İran, Türkiye, Modern Devlet, Din Adamları 

 



vii 
 

 

ABSTRACT 

Azam AHMADI, “Status of the Clerics in the Process of Modern State-Building in 

Iran and Turkey”, Ph. D Thesis,  Malatya, 2019. 

In this study, the collapse of the old government structure from a historical 

perspective and how it affected the socio-economic situation of the clerics will be examined 

comparatively in Iran and Turkey. The role of the clerics has gradually decreased in the 

society through the reforms in the areas such as the birth of the modern state, centralization 

of government, education, judiciary, and foundation and tax system. The reform process 

has also created changes in the relations between the clerics and the public. In the context 

of these changes, it has led to a perception that their social and political situation is 

threatened. 

The fundamental problem of the research is how ulema and clerics are affected during 

the process of the building of the modern state in Iran and Turkey and the results of these 

effects. On the other hand following this problem, sharing the power and changing the basis 

of governance will be explained. Not only the political system but also the collapse of the 

political society and the change in the governance relations have been tried to be revealed. 

A qualitative research was adopted and a case study is conducted in this study. In this 

context, data from primary and secondary documents and sources are collected and 

analyzed. On the other hand in the study, instead of analyzing the research around a single 

cause by adopting the discourse analysis technique, the focus is given on the political, 

economic and cultural dynamics in the context of the historical and temporality of the 

formation of each thought, and their effects are examined in mutual terms. 

 

Keywords:  Iran, Turkey, Modern State, Clerics 

 



viii 
 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY SAYFASI……………………………………………………………ii 

ONUR SÖZÜ ...................................................................................................................... iii 

TEŞEKKÜR ......................................................................................................................... v 

ÖZET ................................................................................................................................... vi 

ABSTRACT ....................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................................. viii 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ARAŞTIRMA HAKKINDA BİLGİLER 

1.1. Araştırmanın Konusu,  Amacı ve Yöntemi .............................................................. 1 

1.2. Araştırmanın Konusu ve Amacı ............................................................................... 1 

1.3. Araştırmanın Yöntemi ............................................................................................... 2 

1.4. Tezin Bilgi Toplama ve İşleme Araçları ................................................................... 4 

1.5. Araştırmanın Temel Kavramları .............................................................................. 4 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TEORİK ÇERÇEVE VE METODOLOJİ: SÖYLEM ANALİZİ 

2.1. Geleneksel (Klasik) Yaklaşım ................................................................................... 7 

2.2. Modern (Pozitivist) Yaklaşım ................................................................................... 8 

2.3. Söylem Yaklaşımı ....................................................................................................... 9 

2.4. Söylem Analizi .......................................................................................................... 10 

2.4.1.  Söylem Analizinin Temel Kavramları ............................................................ 11 

2.4.1.1.Eklemlenme ve Söylem ................................................................................ 11 

2.4.1.2.Antagonizma ve Nesnellik ........................................................................... 12 

2.4.1.3. Hegemonya .................................................................................................. 13 

2.4.1.4.Söylem ve Siyaset ......................................................................................... 14 

2.4.1.5. Söylem ve İdeoloji ....................................................................................... 15 

2.5. İktidarın Kökenleri: İslam ve Batı ......................................................................... 17 



ix 
 

2.6. İçtihat Söylemiveİktidarİlişkileri ........................................................................... 22 

2.7. Din ve Pre-modern Devlet ....................................................................................... 24 

2.8. Din ve Modern Devlet .............................................................................................. 28 

2.9. Modern Devlet ve Modern Devletin Nitelikleri ..................................................... 31 

 

ÜÇÜNCÜBÖLÜM 

İRAN’DA ULUS DEVLETİN İNŞASI 

3.1. İran’da Çağdaşlaşma ............................................................................................... 39 

3.2. Mutlak Devletin Oluşumunda Kırılma .................................................................. 44 

3.3. Okul ve Eğitim .......................................................................................................... 45 

3.3.1. Kaçarlar Döneminde Toplumsal Değişimler .................................................. 46 

3.3.2. Modern Okulların Başlangıç Tarihi ................................................................ 50 

3.3.3. İran’da Eski Eğitim Sistemi ............................................................................. 52 

3.3.4. İran’da Yeni Okulların Kurucuları ................................................................. 56 

3.3.5. Yeni Okulların Muhalifleri ............................................................................... 62 

3.3.6. Rıza Şah ve Eğitim Sisteminde Reformlar ...................................................... 70 

3.4. İran’ın Eski Yargı Sistemi ....................................................................................... 72 

3.4.1. Yargı Sisteminde Reformlar ............................................................................. 76 

3.4.2. Rıza Pehlevi ve Yargı Sisteminde Reformlar .................................................. 79 

3.5. Vakıflar ..................................................................................................................... 82 

3.6. Genel Değerlendirme ............................................................................................... 84 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRKİYE’DE ULUS-DEVLET İNŞASI 

4.1. Türkiye’de Çağdaşlaşma ......................................................................................... 94 

4.2. Meşrutiyet Dönemi, İttihat ve Terakki Fırkası ................................................... 100 

4.3. Osmanlı’dan Cumhuriyete Geçiş.......................................................................... 104 

4.4. Osmanlı ’da Eğitim Sistemi ................................................................................... 110 

4.5. Cumhuriyet Dönemi Eğitim Sistemi..................................................................... 113 

4.6. Osmanlı ve Cumhuriyet Döneminde Yargı Sistemi ............................................ 115 



x 
 

4.6.1. Osmanlı’da Yargı Sistemi ............................................................................... 116 

4.6.2. Yargı Reformlarının Gereği ........................................................................... 119 

4.6.3. Yargı Sisteminde Reform ................................................................................ 121 

4.6.4. Cumhuriyet Dönemi Yargı Sistemi ................................................................ 122 

4.7. Osmanlı Döneminde Vakıflar ............................................................................... 125 

4.7.1. Vakıflarda Reform .......................................................................................... 129 

4.7.2. Cumhuriyet Dönemi Vakıflar ........................................................................ 131 

4.8. Değerlendirme ........................................................................................................ 133 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

GENEL DEĞERLENDİRME VE SONUÇ .................................................................. 142 

KAYNAKÇA ................................................................................................................... 147 

 

  



 

1 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ARAŞTIRMA HAKKINDA BİLGİLER 

Bu kesim araştırma hakkında özet bilgiler veren “Araştırmanın Konusu ve Amacı, 

Önemi ve Yöntemi, Tezin bilgi Toplama ve İşleme Araçları, Araştırmanın Temel 

Kavramları” başlıklı bir bölümden oluşmaktadır. 

1.1. Araştırmanın Konusu,  Amacı ve Yöntemi 

Bu bölüm araştırmanın konusu, amacı, araştırmanın yöntemi, bilgi derleme ve işleme 

yöntemleri, araştırmada kullanılan kavram tanımları ve araştırmanın sunuş sırasını ihtiva 

eden başlıklarından oluşmaktadır. İlgili başlıklar altında araştırma hakkında özet bilgiler 

verilmektedir. 

1.2. Araştırmanın Konusu ve Amacı 

İran ve Türkiye’nin modernize ile tanışmaları Ruslarla savaşmalarına 

dayanılmaktadır. Her iki ülke bu savaşlarla birlikte Batı’nın teknolojik gelişimini fark 

ettiler. Her iki ülkede modernleşmenin başlatılması devlet tarafından olduğu için bu 

çalışmanın merkezinde de devlet yer almaktadır ve modern devletin oluşumu ve gelişimi 

odak noktası olmuştur. Bu gelişimin yalnız derin etkileri siyasal ve ekonomik alanda 

kalmamış ve kültürel ve toplumsal değişimlere de neden olmuştur. Bazı değişimler bilinçli 

olarak yapılmaktaydı ancak sonuçlarının nasıl olduğu pek bilinmeyen bir konuydu. 

Özellikle yapılan değişikliklerin din ve onu temsil eden din adamları konusunda nasıl etki 

bırakacağı tahmin edilmiyordu. Bu çalışmada ele alınacak konu devletin eski yapısından 

modern yapıya geçiş süresinde din adamlarının nasıl etkilendiği ve onların nasıl bir rol 

oynadıkları incelenmiştir.  

Hem Osmanlı hem de Kaçarlar’ın modernizm ile karşılaşmaları siyasal düşüncenin 

zayıflamış haline denk gelmesi siyasal sorunlardan sorun üretme gücü bile kalmamıştır. 

Durumun en kritik noktası modern kavram ve anlamların eski anlamlarla yan yana 



 

2 
 

gelmesidir. Bu anlamların bir araya gelmesinin sonucu yeni soruların ortaya çıkmasına 

sebep olmuştur. Müslümanların yeni çıkan sorunlara yanıt bulma yollarından ilk yöntem 

içtihat1 olmuştur. Müslümanlar için içtihat hem İslam hükümlerinin hem de siyasal hayata 

bağlı olan hükümleri dini metinlerden üretme görevine sahiptir.  

Ancak Osmanlı ve Kaçarlar yaptıkları reformlar sonucunda iki ülke farklı yollara 

vardılar. Osmanlı döneminde uzun süre yenilenmeye doğru yoğunlaşmalar ve laik bir kadro 

oluşumu onların dini araçlardan modern dünyaya varamadıklarını tespit etti. Kaçarlar böyle 

bir kadrodan yoksun kaldıkları için modern siyasal düşünce anlayışları dinin ötesine 

geçemediklerini görüyoruz.   

Bu çalışmanın önemli boyutu çağdaş İran’ın düşünsel ve epistemolojik krizlerin 

olduğuna dayanmaktadır. Çağdaş düşünürlerin birçoğu bu krizin temel konularda olduğunu 

vurgulamaktadırlar. Bu açıdan sorunların çözülmesi için kişisel düşüncelerden ve yüzeysel 

tartışmalardan temel sorulara taşınması gerekmektedir. Batı medeniyetinin dünyanın her bir 

yanına yayılması ve modernleşme söyleminin egemen olması yeni anlamlar ve düşünce 

örneklerinin de yayılmasına neden oldu. Yeni anlamların varması geleneksel anlamları sıra 

dışı etti. Böyle bir durumda yeniden geleneklere ve eski hale dönme olanaksız oldu diğer 

taraftan geleneksel söylem kendi merkeziyetini yeni şekillerde korumaya çalıştı ve yeni 

anlamların üretilmesine çabaladı.  

Yaşadığımız çağın ulus-devlet çağı olduğunu söyleyebiliriz ve bu devrin yarattığı 

kültür ve medeniyetten uzak durmak mümkün değildir. Bu yüzden ister istemez 

önümüzden iki yol vardır: taklit ya da tesis.   

1.3. Araştırmanın Yöntemi 

Araştırmanın temel sorunsalı böyle olması düşünülmektedir: Modern devletin inşası 

İran ve Türkiye’de Müslüman aydın ve toplumun dindar kısmını nasıl etkiliyor ve bu 

etkiler hangi sonuçlara varmaktadır. İkinci aşamada toplumun din adamların tepkileri nasıl 

eski siyasal yapının yıkılmasında ve modern siyasal yapının kuruluş noktasında rol 

oynadılar. 

                                                           
1İçtihat, İslami manada, Allah’ın her dediğini dini metinlerden anlamaya, ve bu vesileyle açıklanmamış olan 

konular hakkında bağımsız görüşte bulunmaktır. 



 

3 
 

Bu açıdan modern devletin oluşumu ile din adamlarının ilişkilerinin temelli olarak 

değişmesi ortaya çıkmaktadır. Söz edilen değişiklikler farklı sonuçlar sunmuştur.  İran’da 

dine bağlı olan değişiklerin hızı, Türkiye’ye kıyasla daha kısıtlı olduğu görülmektedir. 

Türkiye’de değişiklikler radikal şekilde öne çıkmıştır. Bu yüzden sonradan kendilerini 

yenileme fırsatları da farklı yönlere kaymalarına neden olmuştur. 

Tezin temel çalışmalarından, iktidar ilişkileri, yaratılan metinler ve toplum arasında 

olan bağlılıkları incelemektir. Bir metin hangi ve nasıl bir toplum ve kültür içerisinde inşa 

edilmiştir. Toplumda olan sorular nasıl yorumlanmıştır. Yorumların hangi ideolojilerden 

kaynaklanması da önem taşımaktadır. Sonuçta sözel, metinsel, yorumlama, üretim vs. 

toplumsal bağlam içinde güç-iktidar (sadece siyasal iktidardan söz edilmiyor) ilişkilerini 

eleştirmektir. 

Bu çalışmada, amaçlanan hedeflere göre söylem ve metin içeriği analizi daha uygun 

görülmektedir. Weber’in tanımladığı görüşte pre-modern dönemde söylemlerin üretiminde 

ve yaygınlaşmasında patrimiyonal otoriteler ve geleneksel kurumların (din, kültür, aşiret, 

klan) etkisi görülmektedir. Foucault’ya göre söylemler asla “masum” değiller. Söylemleri 

güç ilişkilerinin ifadesi olarak görür. Söylem analizi, dili bir pratik olarak görür ve bilgi, 

sosyal ilişkiler ve kimliklere ilişkin etkin bir rol tanımlamaktadır. Pre-modern dönemde 

değişme hızı yavaş olduğu, söylemlerin uzun süre hegemon olmasının nedeni olmuştu. 

Modern dünyada söylem daha da merkezileşmiş, çeşitlenmiş, belirsizleşmiş ve kimine göre 

“müphemleşmiştir. 

Söylem, “belirli kuralları terminoloji ve konuşmalardan oluşan sistematik dilsel 

düzenleri betimlemek üzere kullanılan bir kavram olarak kategorize edilir. Söylem, bir 

iletinin tüm boyutlarını, sadece iletinin içeriğini değil, onu dile getireni (kim söylüyor), 

otoritesini (neye dayanarak), dinleyici (kime söylüyor) ve amacı (söyleyenler söyledikleri 

ile neyi başarmak istiyor) kapsar”.  Ayrıca ele aldığımız metin analizi birçok veri elde 

etmeye uygundur. Metnin analiz dilsel yapını inceler, metnin tutarlılığı ve anlamı olgularını 

ele alır. 

Önce yapılan araştırmalarda İslamcı modernleşmeden söz edilen yazılar daha çok ya 

dine eleştirel bakışlar ele alınmıştır ya da din ve modernize arasında olan ilişkilere 



 

4 
 

yoğunlaşmışlardır. Örneğin Abdullah Alperen “Türkiye’de İslami Modernleşme ve 

Fundametalist” başlıkta olan makalesinde sadece laik devletin din etkisini toplumda 

azaltması ve ona gösteren tepkileri dini açıdan araştırır ve İslamcıları siyasal-toplumsal 

iktidarı ele geçirme hedefleri olmadığını vurgular. İran’da Ayetullah Naeini meşrutiyet 

döneminde Yazdığı “Tenbih-ol Mille” kitabında İslam dünyasının milliyetçilikten 

kaçabilmeciğini söyler (daha çok kastettiği modern kurumlardır). Ayetullah Naeini’ye göre 

gelenek İslam yeterince bu konularda içtihat sahibi olmamış ve bu yüzden İslam dünyası 

bilhassa Şii’ler geride kalmışlardır. 

Günümüzde modern devletin ortaya çıkması ve Fıkıh ile ilişkide olmasını İran’da, 

Davud Feyrahi çalışmaları ile temsil etmektedir. Ona göre Şii Fıkhı bu dönemde daha 

canlanmış ve modern devletin etkileri altında kalmıştır. Ama Feyrahi’nin vurguladığı nokta 

siyasi Fıkıh olmuştur. Yani daha çok siyasi ilahiyatı öne almıştır. Bu çalışmada amaçlanan 

politikten ziyade sosyo-ekonomik köklere dönmektir. 

1.4. Tezin Bilgi Toplama ve İşleme Araçları 

Tez bilgi toplama yönünden arşiv ve kütüphane kaynaklarından yararlanmıştır.  Tezin 

konusu ile ilgili olan aydınların eserleri söylem analiz yöntemi ile içerik analizine tabii 

tutulmuştur. 

1.5. Araştırmanın Temel Kavramları 

Modern Devlet:Devletin tanımlanması birçok sosyolojik ve siyasal kavramların 

tanımlanması gibi kolay değildir. Ancak modern devletin nasıl bir olgu olduğuna dair 

hemfikir olmadığından dolayı burada ele alınan anlam, Max Weber’in açıkladığı özelliklere 

sahip olan devletler, modern devlet olarak kabul edilmektedir. Bu özellikleri şöyle 

özetleyebiliriz: 

1. Şiddet araçların tekelci denetimi 

2. Bölgesellik 

3. Egemenlik 

4. Anayasallık 



 

5 
 

5. Kişiler üstü iktidar 

6. Otorite/ meşruiyet 

7. Yurttaşlık 

Din Adamları: İslam dünyasında ilmi çalışmalar, tanrı kelamını doğru anlamakla 

sınırlıydı. Bu bilginin temeli de Kuran ve Hazreti peygamberin hadislerine dayanmaktaydı. 

Akıl, din hizmetinde sadece bir tamamlayıcıdır. Dini ilimlerin metodolojisi kanıtların ilk 

Kuran’da sonrada peygamberin hadislerinde, daha sonra da kayda geçmiş örneklerde aranır 

ve akıl yoluyla belirlemeye son aşama olarak başvurmaktı. Böylece, İslam’da serbest 

düşünce kısıtlanmış ve Müslümanların yenilik yapabilmesi oldukça olanaksız hale gelmiştir 

ve giderek gelenekselcilik egemen olmuştur. Osmanlı ve Kaçarlar döneminde, önceki 

örnekleri izleme ilkesi yalnız dini hukukta değil, İslam ilminin her alanda yol gösterici 

temel ilke olmuştur. Ancak 8. ve 9. Yüzyıllardan (İslam’ın altın çağ dönemi) sonra yenilik 

temellerde değil, ikinci konularda olanaklı sayılmıştır. Derleme, özetleme, şerh ve tahşiye, 

İslami çalışmaların temel üslubu olmuştur.  

Burada ulema ve din adamlarının aynı anlamda kullanarak Osmanlı ve Kaçar dönemi 

ulema denilen sınıf, Kuran ve hadisleri okuyup yorumlayan kişilere verilen addır. Osmanlı 

âlimlerinin çoğu kadı, müftü ya da müderristi. Kadılar günümüzün hâkim görevini 

üstlenmişlerdi. Müftüler ise din işlerine bakan illere gidip fetva veren kişilerdi. Müderrisler 

Osmanlı döneminde okullarda ders veren öğretmenlerdi. İlmiye sınıfının başına ise 

şeyhülislam denilirdi. Bu dönemde din konularda en çok bilgiye sahip kişiye verilen ad 

sayılırdı. Ulema 17. Yüzyıla kadar siyasal iktidarda güçlü bir yere sahipti. Fakat bu 

yıllardan sonra ulemanın elde edilmiş makam ve servetlerinin dağılmasının önünü almak 

amacıyla ulemaya “âlim” makamını soydan soya aktarma hakkı verildi. Böylece 

yolsuzlaşmanın yolu açılmıştır ve yeniliklere karşı çıkan ulemanın giderek siyasal gücü 

azalmaya başlamıştır.    

Kaçarlar döneminde de ulema üç gruba ayrılıyorlardı. En üst düzeyde olan 

müderrisler Necef’te dini medreselerde dini eğitim verirlerdi. Necef o dönemde Osmanlı 

topraklarından sayılırdı. Diğer grup ise kadılar günümüz İran sınırlarında şerri mahkemeleri 

idare ederlerdi. Ancak Şia fıkhında müftü olmadığına göre en alt seviyede dini eğitim alan 



 

6 
 

kişiler kendi köylerinde ya da kasaba ve küçük şehirlerde mektep haneleri idare ederlerdi, 

yanı sıra halkın dini sorularına fetva verirlerdi. Bazen de kendileri bu fetvaları çıkarmak 

yerine soruları Necef’e götürüp ulemadan istenilirdi. Kaçarlar da, Safeviye döneminden 

uygulamaya geçen Şeyhülislamlık makamını, başkentin en bilgili âlimine verirlerdi.  

Aydınlar: Modernite ile ortaya çıkan aydın kavramı, geniş bir anlama sahiptir. 

Kimine göre “dünyaya, atalarından devraldığı değerlerle veya tartışılmasız bir tavırla değil, 

kendi kavramı ile bakan kimse”, diğer birisine göre “akıl ve bilgisi ile topluma öncülük 

eden kişi”, veya her şeyi sorgulayan kişiye aydın denilir. Ancak burada kast ettiğimiz, İran 

(Kaçarlar) ve Türkiye’de (Osmanlı) aydın ya da ilk kullanılan, münevver-ul fikir denilen 

grup, Avrupa’nın bilim ve sanayisine dayanarak her iki ülke de mevcut durumunu 

değişmeye çalışan gruplardı.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

7 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

TEORİK ÇERÇEVE VE METODOLOJİ: SÖYLEM ANALİZİ 

Düşünce ve gerçek arasındaki ilişkinin farklı felsefi ve sosyolojik yaklaşımlar 

açısından analiz etmek mümkündür. Felsefi açıdan bakıldığında, felsefi düşünce, asıl 

gerçek ile görünen gerçek arasındaki ilişki üzerinden sorular sorar. Felsefe, düşüncelerin 

neden ve nasıl bir geçekliğe dönüştüğü sorusuna yanıt arar. Burada dış gerçeklerin rolü 

nedir? Bu sorular, insanlık tarihinin başlangıcından bu yana tartışılan “zihin” ve “gerçek” 

arasındaki ilişkilere işaret eder. Sosyoloji açısından, gerçeklerle toplumsal yapı içerisinde 

yüz yüzeyiz ve buradaki sorun, düşünce ile sosyal bağlamlar arasındaki ilişkidir. 

Sosyolojinin temel amacı ise farklı düşüncelerin oluşum sürecinde, oluşumun toplumsal 

nedenlerini ve bunların etkilerini açıklamaktadır (Berger, 1996, s. 11-12). Bu bakımdan 

düşüncenin toplumsal temelleri nelerdir? Düşünceler bu toplumsal unsurları nasıl 

yansıtırlar? Ya da düşünceler, kendilerini bu toplumsal unsurlardan kurtarabilirler mi? 

Sosyolojik açıdan düşüncelerin oluşumu epistemolojik hipotezlere dayalıdır. Bu 

nedenle geleneksel (klasik) yaklaşım, pozitivist yaklaşım ve söylem yaklaşım olmak üzere 

üç ana epistemolojik bakış açısı bulunmaktadır (Musavi, 2005, s. 44). 

2.1. Geleneksel (Klasik) Yaklaşım 

Düşünce ile gerçek arasındaki ilişki, epistemolojik açıdan her zaman tartışılan bir 

konu olmuştur. Felsefi bakımdan bu tartışmalar, “zihin” ve “gerçeğe” dayalı bir tabanda 

gerçekleşmektedir. Klasik bakışa göre, düşünce, gerçeklerin zihne yansımasıdır. Klasik 

görüşün temel tezleri ise şunlardır:  

1. Bu görüşün ana tezi; zihin ve gerçeği birbirinden ayırması ve var olan şeyleri de 

zihinsel ve somut olarak kabul etmesidir(Tabatabaei M. H., 1985, s. 121). Buna 

göre zihni var oluş (soyut), insan zihninde oluşur ve zihin dışındaki hiçbir şeyden 

etkilenmez. Antik Yunan filozofları ve İslam felsefecileri de zihin ile gerçeğin 

birbirinden ayı olduğu görüşündedirler. 



 

8 
 

2. Klasik görüş, eşyaların mahiyetini sabit görür. Değişenler “arziyat” kısmına aittir 

ve mahiyet yani öz aynı şekilde kalır. Klasik görüşe göre zihin dışındaki dünya, 

görüntü olarak ne kadar değişirse değişsin, değişmeyen özellikleri vardır ve 

bunlar daima sabittirler. Sabit ve değişmez olan şeyler, gerçek şeylerdir 

(Shababi, 2013, s. 81-83). 

3. Üçüncü tez, özne ve nesnenin ayrımı konusudur. Bu bakışa göre, insan zihni, 

doğru ve yanlışı teşhis eder ve gerçek bilgiye ulaşabilir. Gerçek bilgi tıpkı vaki 

(gerçek) gibi idrak etmekten ibarettir. 

İnsan zihni, dünya karşısında sadece bir seyirci değil, aynı zamanda insan 

yeteneklerinin kullanılmasıyla fikirler ve düşünceler de geliştirmektedir (Tabatabaei, 1985, 

s. 224). Bu nedenle düşünce üretiminde öncelik zihne aittir ve gerçeklik, düşünceden sonra 

gerçekleşir. Buna göre zihnin dışındaki dünya, düşüncelerin ürünü değil, düşüncelerin 

oluşum kaynağı olmaktadır (Tabatabaei, 1985, s. 265). 

Sonuç olarak geleneksel (klasik) epistemoloji, bu tezleri kabul etmekte ve hakikati 

değişmez ve sabit görmektedir. Bu şekilde zihnin gerçeğe erişimi mümkün olmakta ve 

zihin ulaşılan gerçeği “bilim” çerçevesinde beyan etmektedir. Bilim ve düşünce, zihnin 

birer ürünü olarak adeta bir fotoğraf gibi zihin dışındaki dünyayı yansıtırlar. Gerçi bilim ile 

düşünce birbiriyle ilişkili olmakla birlikte aynı zamanda birbirinden ayrı ve bağımsızdırlar. 

Müslümanlar arasında kabul edilen görüş de bu yöndedir. 

2.2. Modern (Pozitivist) Yaklaşım 

Pozitivist teori, doğru ve yanlışı deney yoluyla elde edilen veriler ışığında genel ve 

evrensel olarak değerlendirmektedir. Bu deneylerin sonucu kesin olmalıdır. 

Modern (pozitivist) görüş açısından, düşünce ve gerçek arasında kayda değer bir 

ilişki vardır. Bu görüş, 17. Yüzyılda bilimsel devrimin bir sonucu olarak ortaya çıktı. 

Pozitivist bilimsel bilgi anlayışı deneysel geleneği içermesine rağmen yalnız deneyselden 

ibaret değildir. Pozitivizm, salt olgusal olarak sınanabilir betimleyici bir bilgi ile durmaz ve 

bilgiyi sistematik bir çerçevede oturarak inceleme konusunu oluşturan “gerçeklik alanına” 

dair genellemelere varmayı düşünmektedir. Pozitivist yaklaşıma göre bilginin 



 

9 
 

bilimselliğinin önemli ölçütü, bilgiyi ifa eden önermenin olgusal olarak sınanabilmesidir. 

Ya da başka deyişle bilmesel olan bilgi, olgusal içeriği bulunan ifadeleri dile getirirken 

bilimsel olmayan bilgileri ortaya koyan önermeler, olgusal içerikten yoksun olduklarından 

dolayı sınamaları da olanaksızdır. Bu yaklaşım açısından bilimselliğin ölçütü önermenin 

anlamlı ve anlamsız olduğuna bağlıdır. Yani önermenin anlamlı olup olmaması, olgusal 

içeriğinin bulunup bulunmamasına, başka bir söyleyişle, dış dünyaya bağlı bir içerik 

görünüp görünmemesine göre belirlenir(Köker, 2008, s. 23). Aslında bu görüşün ana 

hipotezi “zihin” ile “gerçeğin” birbirinden ayrı olması üzerinedir. Pozitivistlere göre zihin, 

levha gibi beyaz ve boştur ve zihin sadece gerçek dünyayı yansıtır. Toplum ve insanın 

değişilmez özelliklerini ve önceden oluşumunu vurgular. Onlara göre de, düşünce somut 

gerçeklerin zihne yansımasıdır. Francis Bacon, Leibniz, Auguste Comte pozitivist 

yaklaşımın ünlü teorisyenlerindendir. 

Zihne yansıyan gerçekler, dilde görünür olur. Dil, sadece gerçekleri ifade etmek için 

vardır. Dilin de ifade etmekten başka bir rolü yoktur (Bashiriye, 1999, s. 13). Bu görüşe 

göre siyasi düşünce, siyasi hayatın gerçeklerinin zihinde yansıması ve dil ile ifade 

edilmesidir. Bu nedenle dil ve siyasi hayat arasında doldurulmaz bir mesafe vardır. 

2.3. Söylem Yaklaşımı 

Söylem bakış açısına göre düşünce ve gerçek yeni bir boyuta sahip olur ve diğer iki 

yaklaşımın karşısında konumlanır. Hem klasik yaklaşım hem de pozitivist yaklaşım, zihin 

ve gerçek ikiliğini kabul ederken söylem yaklaşım ise, zihin ile gerçek ikiliğini/karşıtlığını 

yapı söküme tabi tutar ve düşünce ile gerçek arasında yeni bir görüş ortaya koyar. Bu 

görüşe göre, insan dünyası ve toplum, şekilsiz ve anlamsızdır. Her dönem, egemen olan 

söylemler içerisinde anlam kazanmış ve şekillenmiştir. Düşünceler de bu çerçeve içerisinde 

oluşmuş ve gerçekleşmiştir (Nozari, 2010, s. 648).Söylem yaklaşımın epistemolojik 

varsayımları şöyledir: 

1. Söylem açısından zihin ve gerçek birbirinden ayrılamaz. Anlamlar ve tanımlar, 

sadece zihinde ya da gerçek dünyada değil; ikisinin arasında olan ilişkinin de bir 

sonucudur. 



 

10 
 

2. Varlıkların anlamı ve gerçeği kendi mahiyetinde değil; bilinç içerisinde şekillenir 

ve düzenlenir. Her şeyin anlam ve hakikati, insan deneyimleri, metinler, tarih, 

zihnin tarihi şartlarla olan bağları, dil vs. tarafından belirlenir(Bashiriye, 1999, s. 

17). 

3. Klasik epistemolojide şeylerin mahiyeti değişmez ve sabittir. Ancak söylem 

açısından her şeyin mahiyeti, hayal edilebilen ve görülebilenlerden ibarettir. Var 

olan şeyler önceden şekillenmemiş, özgür koşullar altında oluşmuştur. Bu 

nedenle “Neden bazı düşünceler, başka düşünceler arasında gerçekleşir?” sorusu 

anlamlı olmaktadır (Bashiriye, 1999, s. 16). 

4. Söylem bakış açısının dördüncü varsayımı, dilin rolüne ve yerine ilişkindir. Bu 

hipotez, Gadamer ve Heidegger’in hermenötik araştırmalarının sonucu ortaya 

çıkmıştır (Ahmadi, 1998, s. 18). Pozitivist yaklaşımına göre dil, zihnin dışında 

olan gerçekleri hiçbir değişiklik olmadan doğrudan zihne yansıtır. Ancak 

hermenötik açıdan bakıldığında dilin görevi sadece yansıtma değil; gerçeği 

bizzat içerisinde taşımasındadır. Bu bağlamda anlama ve tanıtım süreci, dil 

içerisinden ve dil, “anlamın” asıl aracıdır (Shabestari, 1996, s. 25). 

5. Son varsayım, bilim ve düşüncenin oluşumunda bilginin yapısı ve iktidar 

ilişkilerinin rolü üzerinedir. 

2.4. Söylem Analizi 

Söylem analizi, bir yöntem olarak dil bilimi çalışmalarına dayanmaktadır. Zamanla 

sosyal bilimlerin çeşitli bölümlerinde de kullanılmaya başlanmıştır. Bu bakımdan söylem, 

epistemolojik bir çabadır. Söylem, toplumu bir bütün olarak tanımlamazken, bağlantısız 

parçalardan oluşmasını da kabul etmez. Gerçi söylem, her bütünlüğe özen göstermemekle 

birlikte her unsurun başka unsurlarla olan bağlantısını analiz eder. Söylem, ekonomik, 

siyasal ve kültürel etkenlerin düşüncenin oluşumu üzerindeki etkilerini belirtmektedir. Bu 

nedenle araştırmayı tek neden etrafında analiz etmekten kaçınır. Bu bakış açısına göre, her 

düşüncenin, tarihselliği ve zamansallığı bulunmaktadır. Bu noktada hiçbir açıklamanın 

sonsuz geçerliliği yoktur denilebilir. Sonuç olarak söylem, iktidar ilişkilerinin rolünü göz 

önünde bulundurarak, düşünce ile gerçek arasındaki ilişkiyi değerlendirir. 



 

11 
 

Söylem açısından dünya ve toplum, “söylem” çerçevesinde anlam kazanmaktadır. 

Gerçekler, söylem çerçevesinde oluşur. İnsan bir nesne olarak söylemin içerisinde yer alır 

ve dünyayı söylem açısından izler. Dolayısıyla nesne ile dünyanın ilişkisi aracısız değildir 

(Feirahi, 2004, s. 52). Büyük anlatıların1 temeli buradan çıkmış olur. Oysaki düşünceler, 

söylemler içerisinde şekillenmektedir. Şekil veren çerçeve de istikrarlı ve sabit değildir. 

Tarihsel ve zamansal olarak değişmektedir.  

Dinin etkili olduğu toplumlarda, dini metinlerin, düşünce üretiminde önemli rolleri 

bulunmaktadır. İktidar söylemi, kendi çizdiği çerçevede bu rolü gerçekleştirmektedir. Dini 

metinler, kendi anlamlarını yorum içerisinde ortaya çıkarırlar. Ancak söylemin rolünü 

vurgulamak, dini metinlerin asıl anlamlarını inkâr etmek anlamına da gelmez. Yorum 

süreci, önceden belirlenen sınırlar ve şartlar içerisinde gerçekleşir. Dolayısıyla söylem, 

düşünce, metin ve gerçekler arasında bir ilişki kurmaktadır (Musavi, 2005, s. 62-64). 

2.4.1.  Söylem Analizinin Temel Kavramları 

Söylem teorisi, özellikle Laclau ve Mouffe’nin açıklamalarında kendini 

gösterir.Onlara göre, düşüncenin oluşumu, işlevi, değişimi siyasi anlamlarda ve eylemlerde 

nasıl olması gerektiğini söylem çerçevesinde anlayıp analiz etmelidir. Kelimelerin, 

eşyaların ve sosyal eylemlerin anlamı, bu söylem içerisine yerleştirildiğinde ortaya çıkar. 

Laclau ve Mouffe söylem alanını, siyasi teoriler ve analizlere kadar genişletmişlerdir 

(Laclau, 2008, s. 27-28). Laclau ve Mouffe’un söylem ve siyasal teori alanına ilişkin 

görüşlerini şu başlıklar altında özetlemek mümkündür:  

2.4.1.1.Eklemlenme ve Söylem 

Laclau ve Mouffe, eklemleyici pratikten doğan yapılaşmış bütünü, söylem ve öğeler 

arasında kimlikleri değişen bir bağ olan her türlü eylemi eklemlenme olarak ifade ederler. 

“Söylem içerisinde eklemlenmiş durumda görünürken ortaya çıkan farklılık konumlarını 

da”  moment olarak nitelerler (Laclau, 2008, s. 169). Kimlikler ilişkisel olduğu için –

“ilişkiler sistemi, istikrarlı bir farklılıklar sistemi olarak sabit bir noktaya ulaşmasa da”- 

                                                           
1Grand Narrativelerin 

 



 

12 
 

söylemlerin bütünü, onları aşan bir söylemsellik alanı tarafından bozulduğundan, öğelerden 

momentlere geçiş yapılamaz. Söylemsel yapının eklemlenmelerini parçalayan unsurların 

birbirlerinden farklı olması, çok anlamlılıktır. Zaten bu, toplumsal kimliklerin simgesel 

boyutunu oluşturan şeydir. Toplumların tüm düğüm noktaları, onları aşan metinler arasında 

oluştuğu için kendi kendileri ile özdeş olmayı başaramazlar. “Dolayısıyla eklemlenme 

pratiği, anlamı sabitleştiren düğüm noktalarının kurulmasından meydana gelir” (Laclau, 

2008, s. 182-183). 

Her eskimiş anlam içinde olan eylemleri ve her eylemi de bir söylem içerisinde 

anlamak gerekir. Bu nedenle modern devlet ve İslami hareketleri anlamak için modern 

devletin ortaya çıktığı dönemdeki eylemleri ve söylem içerisinde meydana gelen olayları 

açıklayabilmek gerekir (Feirahi, 2004, s. 56). 

Laclau ve Mouffe, geliştirmiş oldukları ilişki teorilerinde söylemleri, ekonomik, 

siyasi sistem vs. üzerinden sadece toplumun özel kısmında yapılan değişimler olarak 

değerlendirmezler. Söylemler genellikle toplumun çeşitli parçalarını toplayıp birleştirmeyi 

amaçlamaktadır. Bu anlayış, akımların ve eylemlerin söylemler etrafında nasıl yaratıldığını 

ortaya koyar. Bunun için Laclau ve Mouffe, “eklem” kavramını üretmişlerdir. Bu kavram, 

farklı eylemleri birbirine bağlayan eylemi ifade eder ve hepsini yeni bir kimlik içerisinde 

birleştirir. 

2.4.1.2.Antagonizma ve Nesnellik 

Söylem teorisinde, toplumsal karşıtlığı inşa etmek üç açıdan önem taşımaktadır; 

birincisi, bir karşıt, bir düşman oluşturma, bir “yabancı” ya da “diğeri” üretme, siyasi 

sınırların tesis edilmesinde zorunludur. İkincisi; karşıt kimliğin ve siyasi sınırların 

çizilmesi, söylem çerçevesinde kimliğin sonsuz tespitidir. Üçüncüsü ise antagonizm 

tecrübesi, kimlik oluşturma ihtimali ile önemli bir noktadır. Söylem teorisinde 

antagonizmin oluşumunda siyasi organlar ve sosyal gruplar için bir kimliğin oluşması 

imkânsızdır (Kesaei, 1984, s. 286-290). Söylemsel yaklaşımda diğer söylemlerin kimlik 

bütünlüğüne kavuşmasına ve bunların belirgin hale gelmesini engellemek için 

“zıtlık”,düşmancasına bir ilişki ortaya koyar. Bu sürecin sonunda “kendine” karşı bir 



 

13 
 

“diğerini” ya da “yabancı” yaratılmış olur(Howarth, 1997, s. 143). Örneğin Batı için kimlik 

kazanma ve siyasal sınırlar çizme açısından, Doğu adında bir “yabancının” inşası 

zorunludur. İslam kimliğini yeniden inşa etmek için Batı, seleflilik için geleneksel yorumlar 

önemli rol ifa etmektedir.  

İran ve Türkiye’de meşrutiyet söylemini yaratmak için “istibdat” bir “diğeri” olarak 

tanımlanır ve onun üzerinde yeni kimlik modern koşullar üzerinde inşa edilir. Tabii bu 

düşmanların sabit ve sürekli işlevleri yoktur. Örneğin İran’da ulema tarafından “içtihat” 

söylemini yaratmak için meşrutiyet döneminde “istibdat”; İslam devrimi döneminde ise 

“Batı” üzerinden bir düşman algısı yaratılmıştır. Diğer taraftan entelektüellerin 

oluşturdukları söylemlerde “İslam” bir yabancı olarak ve düşman karakteri olarak ortaya 

çıkmıştır. Türkiye’de ise Osmanlıcılık, İslamcılık ve milliyetçilik her biri bir söylem olarak 

“kendisi” ve karşısında olan “diğerini” farklı kimlik üzerinden tanımlayarak yeni bütüncü 

bir kavram ortaya koymaya çaba göstermekteydi. 

2.4.1.3. Hegemonya 

Söylem analizinde hegemonya ve hegemonyanın oluşumu, siyasal programlar 

açısından önemli olmaktadır, zira hegemonya iktidar oluşumunun doğasını betimler. 

Gramsci, egemen sınıfın siyasal iktidarın ele geçirilmesi ve korunması sürecinde yürüttüğü 

ideolojik, siyasal, kültürel, entelektüel ve ahlak etkinliklerin tümünü hegemonya kavramı 

ile analiz eder (Acar, 2016, s. 105).  

Kimliklerin akışkan ve eklemlenmelerin çeşitli olduğu koşullara rağmen söylem, 

hegemonya aracı ile kendi yorumladığı gerçekleri karşı tarafa yüklemektedir. Bu nedenle 

hegemonya, davranışlarda, söylemlerin oluşumunda, işlevlerinde ve tasfiyesinde etkilidir. 

Bir program ya da siyasi otoritenin sosyal çevresine kural ve anlamların yerleşmesiyle 

hegemonya gerçekleşmektedir (Howarth, 1997, s. 147). Sonuçta kimin egemen olacağı 

konusu, hegemonyanın içerisinde yer almaktadır. Toplumdaki egemen davranış biçimlerine 

ve anlamlarına siyasi güç karar verir. Bu noktada siyasi eylem iki hipotezi kapsar; birincisi, 

baskın eylemler siyasi sınırların çizilmesini ortaya çıkarır. Yani hegemonya ile bastırılan 

güçler arasında mücadele devam etmektedir. Bu nedenle baskın eylemler, güç biçimi 



 

14 
 

olarak, siyasi bir görünüme ulaşırken her zaman kendi iradesini karşı tarafa yüklemektedir. 

İkincisi, baskın eylemler için gerekli olan unsurların akışkanlığıdır. Akışkan unsurlar, 

egemen güç tarafından kimlik oluşumu noktasında siyasal alanda hedef alınmaktadır 

(Feirahi, 2004, s. 57-58). 

2.4.1.4.Söylem ve Siyaset 

Söylemler yukarıda da değinildiği gibi hiçbir zaman tamamen ayrı, kapalı ya da 

mükemmel bir sistem değildir. Bu nedenle toplumdaki var olan anlam ve kimlikleri silip bir 

kenara bırakmazlar. Derrida’ya göre kimlikler mükemmel değildir. Çünkü varlık nedenleri, 

kimlik dışındaki şeylere bağlı ya da onlardan farklıdır. Laclau ve Mouffe de siyasi 

eylemlerin önemini, kimliklerin oluşumu üzerinden vurgulamaktadırlar (Laclau, 1998, s. 

39-53). 

Söylem akımında Foucault’ya göre iktidar ilişkileri önceliklidir. Foucault da 

yapısalcılar gibi öznenin karşısında yapıya, dilin karşısında düşünceye vurgu yapar ama 

onlar gibi dil yapısını kesin bir şekilde vurgulamaz. Foucault’ya göre dil ve bilim, birer 

toplumsal fenomendir. Bu nedenle toplum içerisinde oluşan iktidar ilişkilerinin sonucu 

olarak ortaya çıkmışlar (Laclau, 1998, s. 47). İktidar kelimesi, farklı alanlarda farklı 

anlamlara karşılık gelmiştir. Siyasal düşüncede bu kavram üzerine iki anlayış vardır: 

ayrımcı izlenim veya belirli bir gruba bağlı; ikincisi gayri ayrımcı veya belirli bir gruba 

bağlı olmayan. Birincisinde, iktidar toplumunun özel bir sınıfına aittir. Buradaki iktidar 

ilişkileri eşitsizdir ve gruplar arasındaki çatışmaların bir unsurudur. İkincisinde, iktidarı 

meşrulaştırma süreci söz konusudur. Yani iktidar özel bir gruba ait değil; bütün bir topluma 

aittir. Bu tarz iktidar ilişkileri, devlet kurumunun da ötesinde bir iktidar ilişkisidir. Bu 

bakımdan devlet, tek başına iktidar sahibi değildir ve kendisi de önceden oluşan iktidar 

ilişkilerinin içerisinde hareket etmektedir. Buna benzer bakış açısını Platon ve Aristo’da da 

görmek mümkündür. Sonraki yüzyıllarda Parsons, Arnett ve Foucault da bu çerçevede 

yerlerini almışlardır(Dreyfus, 1997, s. 311-315). İktidar ilişkileri eşit değildir, akışkandır ve 

sadece siyasi kurumlarla sınırlı değildir. Foucault’ya göre iktidarı toplumun her yerinde 

görmek mümkündür. Bu iktidar ilişkilerinin içerisine insanlar özne olarak dâhil olurlar. 

Foucault, iktidarın mahiyetini açıklarken üç nokta üzerinde durur; nesnel yetenekler, dil ve 



 

15 
 

iktidar ilişkileri. Bu üç noktadan sonuncusu, bireyler arasındaki ilişkiyi kasteder ve 

vurguladığı iktidar da budur. Bu üç nokta, üç tür ilişkiyi temsil etmektedir. Bunlar birbiri 

ile bağlantılı ve amaca ulaşmak için birbirlerini kullanırlar. Bu üç tür ilişkinin koordineli 

halinde olması, zaman ve mekân şartlarına bağlıdır ve sürekli değildir (Dreyfus, 1997, s. 

355-356). Ayrıca Foucault, iktidar ilişkileri ile şiddet arasında ki farklılıkları ortaya koyar. 

Ona göre iktidar ilişkileri, eylemin bir kısmıdır ve doğrudan diğer insanlar için 

uygulanmaz. Şiddet doğrudan bedenler üzerinde gerçekleşir. Foucault’ya göre iktidarın 

özgürlüğe ihtiyacı vardır. Çünkü iktidar, özgür insanlar için uygulanır. Ancak Foucault, 

iktidarı sadece siyasi kurumlarda görmez ama günümüz devleti iktidarın bir türü olarak 

tanımlanır ve diğer iktidar türleri de farklı şekillerde ona geri döner (Dreyfus, 1997, s. 359). 

Bu çalışma açısından söylem ve iktidar ilişkileri arasındaki bağlantı önemli olmaktadır. 

Çünkü İran ve Türkiye’de olan inanca ve ekonomiye dayalı ilişkilerin hepsi, iktidar 

ilişkilerinin birer yansımasıdır. Din adamlarının ortaya koydukları siyasi düşünceler bir 

söylem olarak bu çerçevede üretim imkânı bulur. 

2.4.1.5. Söylem ve İdeoloji 

İdeoloji kelimesinin ortaya çıkışı 18. Yüzyıla kadar gitmektedir. Önceleri ideoloji, 

düşüncelerin oluşum bilimi olarak algılanıp fikirlerin kökenlerinin nesnel olarak ortaya 

konulabileceğine yolunu açacağına inanılıyordu. Buna rağmen, terimin ilk kullanım 

anlamının sonrakiler üzerinde etkisi oldukça azdır (Heywood, 2014, s. 23). Sonraları 

Napolyon’un muhaliflerine “ideolog” lakabı vererek küçümsediği görülmüştür. Sonrasında 

kavram, rasyonel ve bilimsel iddiaları olan ama muhtemel ve gerçekten uzak teoriler için 

kullanılmaya başlanmış. İdeolojinin siyasette anahtar bir kavram haline gelerek dönüşümü 

Karl Max’ın ele aldığı kullanımı ile başlar. Marx’a göre ideoloji, gerçeklere tersten 

bakmaktan ibarettir. Marx’ın görüşüne göre bunun kaynağı, üretim güçleri arasındaki 

ilişkiye dayanmaktaydı. Asıl işlevi ise egemen sınıfın egemenliğini meşru kılmaktır. Marx 

ve Engels’ın ortak yazısı olan Alman İdeolojisi adlı eserin erken dönem çalışmalarının 

başlığında ideoloji terimini kullanmıştır. Aynı zamanda Marx’ın ideolojiye göre en açık 

betimlemesi şöyledir:  



 

16 
 

“Her dönemde yönetici sınıfın fikirleri, hâkim fikirlerdir. Yani, toplumun maddi gücüne hükmeden 

sınıf, aynı zamanda hâkim entelektüel güçtür. Maddi üretim araçlarını elinde tutan sınıf, aynı 

zamanda zihinsel üretim araçları üzerinde de denetimi elinde tutar. Böylece, genel olarak ifade etmek 

gerekirse, zihinsel üretim araçlarından yoksun olanların fikirleri, bu araçlara sahip olanlarınkine 

tabidir”(Marx, 1970, s. 64). 

Marx, ideoloji terimini, sistematik gizemleştirme sürecinin maskesini yıkma 

hedefiyle, eleştirel bir kavram olarak kullanmıştır ve daha sonraları Engels “yanlış bilinç” 

olarak adlandırdığı, yanlış bir dünya görüşünü işlemiştir (Heywood, 2014, s. 24). Böylece 

Marx İkili karşıtlıklardan1 oluşan ideoloji anlamını, bilim/ideoloji ve gerçek/yanlış gibi 

söylemler arasında bırakır ancak tamamen reddetmez. Bu nedenle söylemlerin çıkmaz 

sokaklara hareket etmelerini anlatma noktasında kullanır (Feirahi, 2004, s. 58-59). O 

yüzden ideolojik söylemlerin dışında hiçbir şeyi tanımaz. Buna göre totalitarizm ve faşizm 

gibi iktidara yönelik söylem türleri de ideolojiktir (Musavi, 2005, s. 74). 

Karl Mannheim, Marksizm dışında bir ideoloji kavramı inşa etmeye çaba serf eden 

ilk sosyologlardandır. Mannheim da Marx gibi, düşüncelerin sosyal koşullar içerisinde 

şekillendiğini kabul eder fakat onun tersine, ideolojiyi olumsuz algılardan kurtarmaya 

çalışmıştır. Mannheim “İdeoloji ve Ütopya” adlı kitabında ideolojileri, belli bir sosyal 

düzeni savunmaya hizmet eden düşünce sistemleri ve bu düzenin yönetici ya da baskın ve 

güçlü grubun çıkarlarının kabaca temsil ettiğini tanımlar. Diğer taraftan her zaman baskı 

altında olan grupların çıkarına hizmet edecek radikal bir sosyal değişime ihtiyaç duyunca, 

ütopyalar geleceğin idealleştirilmiş temsilidirler. Mannheim “özel” ve “bütüncül” 

ideolojilerinin ayrımını gösterir. “Özel” ideolojiler, belli başlı birey, grup ve partilerin 

düşünce ve inançlarını belirtmektedirler. “Bütüncül” ideolojiler sosyal sınıf ya da 

toplumun, hatta bir tarihsel dönemin bütün dünya görüşünü kapsar. Ona göre her ideolojik 

sistemin sosyal gerçekliğe ilişkin kısmı, bencil çıkara dayalı bir bakış açısını yansıtır 

(Heywood, 2014, s. 26).   

  

                                                           
1Binaryo ppositions 

 



 

17 
 

2.5. İktidarın Kökenleri: İslam ve Batı 

İslam medeniyetinde ilime özgünlük ve özgürlük tanınmasına rağmen, bilimi iktidar 

ilişkilerinden ayırmak zordur. Müslümanların “tatbiki ilimleri” ve özellikle siyaset bilimi, 

iktidara dayalı olarak ortaya çıkmıştır. Medeni fıkıhta ya da tatbiki felsefede az da olsa 

iktidardan ayrı ve ya bağımsız teoriler bulunmakla birlikte, Müslüman düşünürler arasında 

yaygın olan tatbiki/ uygulamalı akıl ilimleri, iktidar sayesinde önem kazanmıştır ve ondan 

bağımsız analiz edilemez (Feirahi, 2004, s. 104).Burada kastedilen iktidarın anlamı İbn-i 

Haldun’un asabiyet kavramına yakındır. Siyasal iktidar, kurumlar çerçevesinde sınırlı 

kalmayıp yaratıcı ve üretici rolüyle eşit olarak tüm sınıflara egemendir. Hem üst düzey 

siyasal elit için hem de toplumun tüm üyeleri için bu böyledir.  

İktidar kavramın bu şekilde ele alınması ile iki sonuca ulaşılabilir; birincisi, toplumun 

her yerinde hâkim olan iktidar, hukuk düzeni içerisinde temsil edilmekten kaçınır ancak 

hukukun vermiş olduğu güvence içerisinde yaygınlaşır. Foucault bunu “biyolojik 

güç”1olarak nitelendirir. Hedef, birey ve toplumu koruma amaçlı bütün alanlarda düzeni 

kurmaktır. Foucault’ya göre bu düzen, kendisini gösterirken kimse tarafından yönetilmediği 

fakat herkesin ona uyduğunu ve hedefin gücün ve düzenin artması olduğunu belirtir 

(Dreyfus, 1997, s. 57). İbn-i Haldun Mukaddime’de; 

“Asabiyet toplumda, canlı yaratıkta sağlık gibidir. Eğer canlı yaratıkta her şey beraber olursa sağlığı 

iyileşemez ve düzene giremez. Kaçınılmaz bir durum olarak sonuçta unsurların birisi egemen olur ve 

bu yüzden güç ve egemeni asabiyette şart gördüğümüzün nedeni budur” diye yazmaktadır 

(Haldun, 1996, s. 249-317). 

İkinci durum, iktidarın farklı toplumlarda farklı boyutlara sahip olmasının 

araştırılmasıdır. İktidar evrensel ve genel ortaklıklara sahip olması nedeniyle iktidar 

ilişkileri her yerde farklı gerçekleşir. Zaman ve mekân göz önüne alındığında halk için 

farklı biçimlerde gerçekleşebilir. Böyle bir metodoloji anlayışı, başka anlamlara ve iktidarın 

makro teorilere başvurmasını engeller (Feirahi, 2004, s. 123-124). 

                                                           
1Bio- power 

 



 

18 
 

İslam medeniyetinde iktidar arayışı, eski Yunan ve ondan ayrılan medeniyetlerden 

özellikle Batı’nın modern döneminden farklı ve özeldir. Foucault, Yunan’da ve Doğu’da 

olan devlet modelini kıyaslayarak, Doğu’da sultan anlayışını açıklar ve ona göre Doğu’daki 

sultan ve halk ilişkisi “çoban ve koyun” misalidir. Bununla birlikte Platon ve Humer gibi 

yazarlarda Doğu’da tam tersi olduğunu iddia eden yazılara rastlamak da mümkündür. Ama 

genel olarak siyasi metinlerde ve eserlerde hükümet reisinin görevi, çoban gibi koyunları 

korumaktır. Ancak Yunan eserleri bu bakış açısından tamamen farklıdır (Fuladvand, 1998, 

s. 107). 

Foucault’a göre Doğu’nun tarih ve siyasi düşüncesinde çobanı temsil eden Sultan 

(Kral), kitlelerin hayatında önemli sonuçlar ortaya çıkarmıştır. Bunlardan biri, sultan ve 

reaya arasında ikili zihniyetin varlığıdır. Bir taraf çoğunlukla akılsız ve cahil insanlardan 

oluşurken, diğer taraf ise akıllı, zeki bir sultandır ve sadece yüzü insanidir, bütün 

insanlardan farklıdır ve uzakta durur. Kitle bu durumda sadece itaat eder ve sultan hem 

korkunç hem de kutsal bir varlık olarak perde arkasında yer alır. Kitle çoğuldur, sultan 

vahittir 1 (Fuladvand, 1998, s. 125). Çoğul demek, istikrarsız demektir ki vahit birlik, 

emniyet ve istikrar anlamına gelir. Sultan (Kral) ve kitle arasında olan ikili zihniyet, hem 

doğuda hem Muknay2 dönemi Yunan’da, hemen hemen benzer siyasi ve kültürel sonuçlara 

varmıştır. Her ki medeniyette Kral “İnsan- Tanrı” görüntüsüne sahiptir. Onun iradesi ve 

amacı, insani sınırları aşıp yağmur, rüzgâr olarak bütün doğayı etkiler.  

Yukarıda sözü edilen farklılıkları göz önüne alarak, Michel Foucault’dan aktaran 

Fuladvand, Doğu ve Eski Yunan medeniyetlerini bir biri ile kıyaslayarak şu şekilde ifade 

eder: 

A) Yunan medeniyetinde “toprak” ve şehir önemlidir. Güç, toprak vasıtasıyla 

gerçekleşir. Ama Doğu’da ve özellikle Arap medeniyetinde böyle bir araç 

yoktur ve Kralın kitle için egemenliği toprak açısından değil, doğrudandır. 

                                                           
1Bütün mevcudatın mutlak vücudun-gerçek varlık sahibinin yani zat-ı Ahadiyet’in isim ve sıfatları olduğu ve 

onda müstehlik bulunduğu nazariyesi, başka bir değişle varlıkların özde bir ve tek olduğu inancı, her şeyin tek 

olan Allah’ın değişik tecellileri, zuhurları, taayyünleri olduğuna inanmak kaynağına dayanmaktadır.  
2Muknay, Antik Yunan’dan önce olan kültür ve medeniyet. Tarih yazarlarına göre Homer’in eserlerinde söz 

edilen kültür, Muknay kültürüne ait olan kültürdü. 



 

19 
 

B) Kral yada aşiret önderinin Doğu’daki görevi, kitleleri korumak ve tedbir 

almaktır. Ama Yunan’daki görevi “şehrin” ve vatanın güvenliğidir. Doğu 

kitleleri, Yunan vatandaşları gibi toprak bağları olmadığı için çobanın varlığı ile 

bir araya gelip onu kaybedince de dağılırlar.  

C) Doğu kralı ya da aşiretin önderi, kitlelerin hür ve özgür olmasını destekler. 

Fakat Yunan’da kralın görevi “şehir”i kurtarmaktır. Yunanlılar kralı, bir gemi 

kaptanına benzetirler ki kendi vatanını gemi gibi, kayalara çarpmasından korur. 

Ama Doğu kralı, gemi örneğindeki gibi değildir. Onun görevi topraktan ziyade 

kitleleri korumaktır ve zaruret icap ederse, birlikte yeni ve başka topraklara göç 

ederler. 

D) Diğer bir konu, gücün mahiyeti ve hedefidir. Yunan’da milliyet, toprağa 

bağlılıktır.  Kralın görevi, kitlelerin ne geçimi ne de idaresidir. Onun görevi 

şehri savunma amacıyla savaşa hazırlamaktır. Bu durumda kral Doğu’da 

kitlenin korunması ve hür tutulmasından sorumludur. Doğu’da olan savaşlar 

toprağı korumak için değil, aşireti korumak amacıyladır (Fuladvand, 1998, s. 

76-78). 

Kabile ve şehir arasındaki ayrımlar, Batı ve İslam medeniyetinde iktidar yapısında 

önemli etki bırakmıştır. İktidar, İslam medeniyetinde kabile örneğinden ilham almış ancak 

Batı’da yeni devletler ikili soya bağlıdır. Biri Hıristiyanlıktan kaynaklanan çoban misalidir 

ve diğeri Eski Yunan’dan kaynaklanan toprağa bağlılıktır. Aşağıdaki maddelerde kabile 

özellikleri verilerek İslam toplumundaki iktidarın işlevi ortaya konmaya çalışılmıştır: 

1. Arap kabilelerinin toprak sınırları ve özel coğrafya ile bağları yoktur. Kavimler, 

yiyecek ve içecek için uzun mesafelerde hareket eder. İslam’dan önce ve sonra hiç 

savaş yapmadılar. Onlara göre yeryüzü Allah’a aittir ve herkes kendi çabası kadar 

ondan faydalanabilir (Fuladvand, 1998, s. 78-79). Tabari tarihinde ikinci halife 

Müslümanları, İran’a karşı savaşmayı teşvik eden hutbede şöyle der: 

  



 

20 
 

“Hicaz sizin kalma yeriniz değil. Yiyecek aramak için başka yerlere gitmek gerekir ve Hicaz halkı 

bununla güçlenir… Yer yüzüneyayılın, bu Allah’ın Kuran’da sizlere verdiği vaattir” (Feirahi, 

2004, s. 130). 

Yukarıda zikredilen yapı, eski Yunan’da olan yapıdan çok farklıdır. Yunan 

medeniyeti “şehir” merkezli, gayrı menkul, toprak ve o topraklarda yaşayan insanlar 

üzerinden düzenlenmiştir. Modern devletlerin ana kaynağı olan Yunan medeniyetindeki 

gibi, ana unsur topraktır. Tıpkı kabile zihniyeti gibi İslam medeniyeti de toprağa özen 

göstermiyordu. Bu nedenle siyasi düşünce “şehir” alanından yada topraktan (vatan) 

başlamaz. İslami devletler amir, hükümdar ve halifeye dayanır (Tabatabaei, 1992, s. 15-22). 

İslam Peygamberi, Araplar arasında olan düşmanlığı bertaraf ettikten sonra, İslam 

merkezli güçlü bir kavim ortaya koydu. O yüzden Peygamber’den sonra da imana 

dayandırılarak kendini ayakta tuttu. Bu süreklilik, İslam merkezinin yer değişimi gibi 

büyük engeller ve sorunlar çıkarmadı (Feirahi, 2004, s. 131). Günümüzde modern devlete 

geçiş yapmak, İslami devletler için önemli bir sorun olmuştur. Meşru bir taban aranması, 

yetersiz hatta başarısız olmuştur. Din ve kabile gereklerinin arasında karma yapıların 

oluşması, İslam dünyasının önemli meselesidir. 

2. Toprak eski Yunan’da servetin kaynağı ve mülkiyetin tabanıdır. Gerçi bazı Arap 

kabileleri ziraat ile ilgileniyorlardı ama genel olarak Araplar toprağı servet kaynağı 

olarak görmezlerdi. İslami cihat denilen savaşlarda toprak, savaş ganimetleri içinde 

yer almazdı. Toprak Allah’a aitti ve İnfal’dan1 sayılırdı (Badie, 2001, s. 150). 

Devlet, İslam medeniyetinde bir kabilenin büyümüş halidir. Öyle ki eski Yunan ve 

yeni Batı devletleri şecere açısından büyük toprak sahipleridir. 

3. Kabile yaşam tarzı ve İslam devleti ile Yunan ve yeni Batı devletlerarasındaki 

özgürlük tanımı farklıdır. Yunan ve yeni Batı devletleri feodal soya dayalı ve toprak 

araçlığı ile onun üzerinde çalışan insanlara da sahipti. 

Bu nedenle özgürlüğün, devlet sayesinde ortaya çıktığı anlamına gelir. Ama İslami 

devletin soyu kabileye dayandığı için hiçbir zaman kabilenin üyeleri kendilerini 

kabilenin reisine köle görmemişlerdi. Zaten kabilenin reisinin görevi, kan bağından 

                                                           
1İnfal: Ganimetten mal ayırıp verme 



 

21 
 

dolayı ya da İslam döneminde akide (iman) için, üyelerin canını ve malını 

korumaktı. İslami düşüncede, kabile örneğini göz önüne alarak, “hür” anlamının 

karşısında abd/ kul/ köle kullanır, o da devlet ve hükümdar değil, başka insanların 

insani durumundan kaynaklanırdı (Badie, 2001, s. 153).İslam medeniyetinde 

hürriyet denilen kavram, sadece klasik köleliğin karşıtıdır. 19. yüzyılın meşrutiyet 

hareketleri ile birlikte özgürlük, Müslüman toplumlarda da devletin kurduğu bağları 

kırmak anlamına geldi (Rozental, 1960, s. 120-123). 

4. Yunan’da birliğin ölçütü, toprak ve vatandır. Ama kabilede birliğin ölçütü, kan ve 

neseptir. İslami devlet, kabile çerçevesinde gelişmelerin tabanını “ümmet” kabul 

etmişti. Bu nedenle de iman ve akide, hükümetin temel kimliğini oluşturmuştu. 

Yunan’da toprak, hükümetin oluşumunu sağlarken kabile ve İslam’da buna 

rastlanılmaz (Feirahi, 2004, s. 133).     

5. Hem Doğu’da kabilede hem de Yunan’da karakterin özelliği önemli faktördür ama 

Yunan’da servet ve mülkiyet, kabilede şeref ve sülale, İslam devletinde ise akide 

önemlidir. 

Aristoteles, gençleri savaşçı, yaşlıları hükümdarlığa ayırırken onların servetinin 

olması gerektiğini vurgular. Aristoteles’e göre vatandaşların erdemi öğrenmek ve 

siyasi işlemlerini yapmak için boş zamanları olmalıdır. Bu yüzden sanayi, ziraat ve 

ticaretle uğraşmamalıdırlar (Aristo, 1981, s. 302). 

6. Görüldüğü gibi servet Yunan’da; nesep ve şeref kabilede önemlidir. Dolaysıyla 

bunlardan kaynaklanan medeniyetlerin siyasi düşüncelerinde de birbirinden farklı 

etki bırakmışlardır. Batı’da olan tarihi olaylar, Yunan’dan ilham alarak topraktan 

ticarete ve sermayeye geçişteki değişiklikleri, toprak sahipleri ile burjuvazinin 

arasında olan çelişkiyi ortaya çıkardı ve Batı’nın gelişmesinin temel hareketini 

oluşturdu. Benzer bir deneyim İslami devletin sınırlarında yaşanmamıştır. O yüzden 

Müslüman düşünürler modern devletin oluşumunda dini temel bulamadılar. 

Devletin yeni görevlerini Batı siyasal düşüncesi çerçevesinde açıklarken aynı zaman 

kendi alanlarına el konulduğunu hissettiler (Feirahi, 2004, s. 133-134). 

 



 

22 
 

2.6. İçtihat Söylemi ve İktidar İlişkileri 

Sünni fıkhın da İslam topluluğunda imam olması için şer’i bilimlerde içtihat 

yapabilmesi şarttır. Abu Hamit Gazali içtihadın olmasını önemli görmediğine rağmen 

siyasal açıdan sürekli içtihat sahibi olan kişilere başvurmasını gerekli kılar. Bu yüzden 

içtihadın nasıl ve hangi alanlarda geçerliliği olması Müslümanların siyasal hayatlarında 

önem taşımaktadır. Sünni âlimlere göre siyasette Allah’ın tüm müçtehitler sayısı kadar 

siyasal hüküm var. Yani bu konuda şeriatta müçtehitlerin sözü geçerlidir ve net ve kesin bir 

hüküm yoktur. Görüşlerin tümü Allah’ın hükmü sayılır. Bu bakışın kökenlerini Abu-l 

Hasan Aşari’nin düşüncelerinde akla önem verilmediğinde göre biliriz. Aşari’ye göre “her 

müçtehit haklıdır. Hepsi doğru yoldadır. Onların farklı görüşlerinin dinin usulü değil 

ancak değişiklikler dal hükümlerde görünmektedir”(Corbin, 1994, s. 162). 

 Aşari’nin görüşlerinin Sünni mezhepte önemli olduğu neden, tarihi deneyimlerden 

teorik düşüncelere dek hepsini fıkıh ve kelam mecmuasında toplanmasıdır. Akıla önemli 

yer sağlanmadığı için Aşari’ni ister istemez ‘ehli hadis’e (hadislere inanan görüş) kaydırdı. 

Böylece sahabenin ve din âlimlerinin görüşleri hüküm yeri aldılar ve onlarda görünen 

çatışmalar ve paradokslar siyasal hükümlerde de kendilerini gösterdi. Ardıca öyle bir 

siyasal düzen üretildi ki iktidar ve güç belirleyici unsur olarak ortaya çıktı. Göründüğü gibi 

siyasal iktidarın rolü Sünnilerin siyasal fıkhında diğer fıkıh alanlarına göre daha belirgin ve 

dolayısıyla iç içedir. Bu süreç sonucunda Sünni siyasal fıkıh, güç ve siyasal iktidarın cebri 

ve kaçınılmaz olduğundan dolayı her Müslim için itaat gereklidir (Shahabi, 1989, s. 653-

689).   

Şia fıkhın 1 da dini metinlerin yorumu, bireysel ve toplu dini hükümlerin ortaya 

çıkmasında ve Şia’nın siyasal düşüncesinin oluşumunda içtihatlar önemli bir yere sahiptir. 

Şia’nın modernizm ile karşılaşması, içtihat söyleminin merkezileşmesine denk gelmiştir. 

İçtihat söylemi, müçtehitler2 için sınırlı güç yaratmış ve onlara iktidar ile bir arada olma 

fırsatını sağlamıştır. Müçtehitler, içtihat söylemine dayanarak nasıl “hakikat” iddiasında 

                                                           
1Fıkıh, İslam’ın kişisel ve sosyal hayata dair amelı hükümlerini bilmeyi ve bu konuyu inceleyen bir ilim dalını 

ifade eder. 
2İçtihat yapan kişi 

 



 

23 
 

bulunmuşlardır? Müçtehitlere ve dini âlimlere göre, dinin hakiki anlamını ve siyasi hayatın 

hükümlerini, dini metinlerden çıkarabilme meşruiyeti sadece onlara aittir. Bu nedenle bu 

egemenlik anlayışını herkese yaymak  istemektedirler. 

 İçtihat söyleminin kökenini analiz ederken ortaya çıkabilecek sorular; kimler siyasal 

hayatta hükümleri yerine getirebilirler? Bu hükümlerin çıkarılması hangi durumlardan 

kaynaklanır? Bu hükümleri çıkaran kişilerin toplumdaki statüleri nedir? İçtihat söylemi, 

kültürel ve sosyal davranışlar içerisinde kapalı ve onlarla ilişkilidir. İçtihatin iktidar ile 

sürekli ilişkide olması kayda değer bir durumdur. Böyle bir dayanışma, tarihi açıdan özel 

bir şekilde açıklanmalıdır. İçtihat söyleminin eski yapı ve güç ilişkilerinin nasıl olduğu ve 

bu söylemin yeni yapı ve güç ilişkileri ile uyum sağlaması ve modern devletin yapısıyla 

sorunlara ve meselelere çözüm yolu bulabilmesi, içtihat söyleminin köken analizinde 

değinilmesi gereken noktalardır. 

 Köken açısından iktidarilişkileri yalnızca siyasi kuramlar değil,aynı zamanda her 

hakim ve mahkum konumundaki varlıklariçin de geçerlidir. Tüm toplumsal alandaki iktidar 

ilişkilerinin tamamı ile içtihat bağlantılıdır. Bu ilişki üç boyutta gerçekleşir. Birincisi, 

iktidar korumasınınve yürütmesinin yapabildiği kadar kolaylaşır. Sonra ki aşamada, 

iktidarın etkisini arttırırve kendi sınırlarını yavaş yavaş yayar, nihayet iktidarın kullanıldığı 

eğitim, yargı ve ordu gibi kuramlara kadarulaşır (Feirahi, 2001, s. 177). İçtihat kavramının 

bir rolü, dini metinleri yorumlama işlevidir. Çünkü ne kadar dini metinler merkezi bir 

konuma sahip olsada anlamına tefsir sürecinde dil, inanç ve yorum kurallarına bağlıdır. 

Tabii bunların hepsi de sosyal-kültürel ilişkilerin özel yapılarından kaynaklanmıştır. 

 Öte yandan da içtihat,siyasi hayatın gerçekleri ile de ilişkidedir. Yani gerçekler 

açısından dini metinleri yorumlar. Bunun dört nedeni bulunmaktadır. Birincisi, gerçekleri 

açıklamak ve onları doğrulamak amacıyla dini metinlerden istenen anlamları 

çıkarabilmektir. İkincisi, dini metinleri belirli bir çerçeveye yerleştirmektir. Bazen bu 

çerçevenin kaynağı gerçeklerdir; bazen de değildir. Bu aslında dini metinleri anlamak için 

oluşturulmuş çerçeveye bağlıdır. Bunun bir sonucu olarak dini metin, onun çerçevesi ile 

çatışırsa onu kenara bırakmak zorunda kalır ve sadece kendi çerçevesiyle uyumlu dini 

metinleri ele alır. Mohammad Baghır Sadr’a göreönemli çerçevelerden biri, dil 



 

24 
 

çerçevesidir. Yorumcu, dini metinlerin anlaşılmasında yani dil çerçevesinden dini metinlere 

yaklaşmama çabası göstermelidir (Sadr, 1969, s. 403-406). Üçüncüsü ise şeriatın 

nedenlerini tarihi durumundan ayırıp, farklı alanlara yaymaktır. Aslında ‘takrir’ denilen 

kavram bundan kaynaklıdır. Takrir,sünnete, peygamber ve İmam’ın hayatında olan bazı 

olaylara göre hiçbir yorumlamanın olmamaması ve bu yorumsuz kalmanın, o olayı 

onaylamak anlamına gelmesiden ibarettir. Sadr’a göre bu ayırma ve tecrid 1  etmek iki 

şekilde olur: günümüzde olan olayın zamanın ve mekanın görmezden gelinip onu şeriatın 

oluşumtarihine kadar bağlantılandırılması, ikincisi, bunun tersininin yapılmasıdır. Şeriatin 

oluşumunda zamanın ve mekanın göz önüne alınmaması ve onun hükümlerinin günümüze 

kadarr uzatılmasıdır. Bunun sonucunda günümüz gerçeği, sünnet örtüsü ile örtülmekte yada 

sünnetin yüzüne çağın özellikleri uyarlanmaktadır (Sadr, 1969, s. 406-409). Son olarak 

dördüncüsü ise müçtehitin önyargılarının dini metinlerin tefsir sürecinde müdahelesidir. 

Kişisel yaklaşımlarla dini metinlerden çıkarılan anlamlar, toplumsal yaklaşımlardan daha 

farklı sonuçları ortaya çıkarabilir (Sadr, 1969, s. 410). Sonuçta Sadr, içtihatın söylediği 

nedenlerden etkilenmemesini ve gerçek ve saf bir hükümün çıkarılmasını olanaksız 

görmektedir. Sadr’ın görüşü, içtihat ve dini metinleri yorumlanmanınsosyo-kültür 

etkenlerden uzak kalamayacağını göstermektedir. İsteklerin ve ihtiyaçların tarihi olması, 

insanın sabit ihtiyaçlarını inkar etme anlamına gelmez. Fakat çoğunlukla siyasal hayatta 

değişken ve sabit olmayan ihtiyaçlarla karşı karşıya kalabiliriz. 

2.7. Din ve Pre-modern Devlet 

Genel olarak İslam’da (Şia mezhebi dışında) eylem, teoriye göre öndedir. İktidar 

ilişkileri, ilişkileri ile bağlantılı bir şekilde oluşur.Çünkü din adamları, anlamları, hükümleri 

ve siyasi hayatta bağlı olan deyimleri üretirken çağın ihtiyaçlarına ve iktidar ilişkilerinden 

kaynaklanan sorulara cevap vermeye çalışırlar. Bu nedenle iktidar ilişkilerindeki herhangi 

bir değişim, soruların değişimine de neden olur. Eski iktidar ilişkileri sultanlıkve padişahlık 

düzeni olduğu için sorular kim hükümdar olmalı? ve kime itaat etmeli biçimindedir. Dini 

metinler üzerinden “emire itaat” konusuna yöneliktir. Ama yeni iktidar ilişkileri, kimin 

hükümdar olmasından daha çok nasıl hükümdarlık edilmesi gerektiği üzerinedir. Böyle dini 

                                                           
1Soyutlama, Ayirma 



 

25 
 

metinlerdeki “meşveret”1, “ulu’l emre itaat”2 ve diğer sivil yetkili olan ayetler, hadisler 

buna yöneliktir. 

İslam toplulukları geçmişte, özel bir devlet şekli olanİslami saltanatı kabul 

etmişlerdir. İbni Haldun da müslüman topluluklarda yaygın olan hükümetinşeklinin saltanat 

olduğunu aktarır (Haldun, 1996, s. 400). İbni Haldun’a göre saltanatın mahiyeti:  

“Saltanat asabiyete aittir. Kendi egemenliğini bütün halkı içeri alır. Malların ve mülklerin vergisini toplar ve 

sınırlarını korumak için ordu oluşturur. Saltanatın hakiki anlamı ondan üstün gücün olmamasıdır.” (Haldun, 

1996, s. 360). 

Yukarıda da aktarılan bakış açısı, Sünniler için ne kadar geçerli olsa da Şia için bu 

süreç ertelenmiştir. Şia’nın siyasi düşüncesi dini metinlerin tefisirlerinde üçe ayrılır: birinci 

grup, hadislere dayanarak toplumun rehberinde “ismet”3, “neseb”4 ve “nass”5 özelliklerini 

meşruluk için gerekli görür. Bu nedenle “kayıp”6döneminde her türlü devlet yapılanmasına 

karşıdır. Bu grup Şia’ları güçlendirmek için kayıp İmam’ı beklemeye ve Allah yoluna davet 

eder.İkinci grup, siyasetten uzak kalmayı seçer. Onlar siyasi gücü ve dünyevi saltanatı 

küçümseyip suçlarlar. Üçüncü grup, hükümetin olması ve onun topluma sağladığı çıkarlar 

açısından devlet yapılanmasını zaruri görürler hatta o hükümet halka karşı olsa bile. Yani 

bir anlamda zalim bir hükümetin varlığı, kaos olmasından daha iyidir (Naghibzade, 1997 , 

s. 292). Öyleki bu bakış açısı sünnilere yakındır. Dini metinlerin yorumu iki yaklaşımdan 

oluşur: birincisi sofistike yaklaşımdır. Bu yaklaşım, ideal bir hükümetin varlığına inanır. 

Şia’ya göre bu hükümet sadece “İmamet”7ten geçer ve hükümdarlara her türlü destek, 

                                                           
1
“Ve emruhum şura beynehum” (Şura suresi, 38. Ayet). 

2
“Ya eyyuhallezıne amenu atıullahe ve atıuresule ve ulil emri minkum” (Nisa suresi, 59. Ayet).  

3İsmet sıfatı İslam’da, peygamber Muhammed’in ve diğer peygamberlerin ilahi koruma sayesinde günahtan 

ve yanlıştan uzak olmasını ifade eder. Bu sıfat, Şiılerin inancına göre On İki İmam ve peygamberin kızı 

Fatıma Zehra için de geçerlidir. 
4Sülale, karabet, soy 
5Nass; 1. kat’ilik, kesinlik, açıklık. Te’vile ihtimal olmayan sçz veya delil. 2. Kuran veya hadislerde bir iş ve 

mesele hakkında olan açıklık ve bu şekilde açık olan kelam ve ayet. Akide 
6Şiiler 12 imamlarının sonucusu kabul ettikleri, 869 doğumlu Mehdi bin Hasan Askeri’nin babasının ölümü 

ile 4 yaşında imamet makamına geldiğini, hemen sonrasında kaybolduğunu ve küçük kayıplığının (gaybet-i 

suğra) başladığını, bu dönemde dünya üzerinde birbiri ardınca gelen 4 elçisinin emirlerini insanlara 

ulaştırdığını, 941’de ise elçi döneminin bitip büyük kayıplık (gaybet-i kübra) döneminin başladığına 

inanıyorlar. 
 
7İmamet şia mezhebin temel inancıdır. Bu inanca göre, peygamber nübüvvetinin başından itibaren kendi 

halifesi ve müslümanların kendisinden sonraki imamını tanıtmıştır. bu yolda açık bir şekilde davetinin ilk 



 

26 
 

işbirliği ve yardım etmeyi reddeder.İkinci yaklaşım olumlu bir yaklaşımdır. Bu yaklaşım 

gerçeklere öncelik tanır ve sultanlık düzenini de inkar edilemez bir gerçek olarak görür. 

Sultanlık düzenini kabul etmek, onu meşrulaştırmak anlamına gelmemektedir. Belki bir 

siyasi düzenin olmasını (hatta gayri meşru) kabul eder. Burada hükümeti meşrulaştıran 

şartların ve hükümetin gerekli olmasının şartlarından ayrılması, dini/şeriat hükümlerini 

dünyevi/siyasi hükümetten ayrılmasıdır. Aynı zamanda bu ayrım, din ve devlet kuramının 

birbirinden ayrılmasına da neden olmaz. Çünkü sultani düzende din ve devletin karşılıklı 

işbirliği yapması, ikiz kardeşlere benzetilir (Shahabi, 2001, s. 12). Dini ve devleti 

birbirinden ayırmak, ikili egemenliğe neden olur. Toplumun düzenini korumak için şiddeti 

kullanma aracı, sadece hükümdarın elinde olması gerekmektedir. Bu yüzden ikili 

egemenlik, şiddeti kullanma aracını devletin yetki alanından çıkarabilmektedir. 

Moğolların hilafetin merkezi olan Bağdat’a varmasıyla, Şia’lar ve şia fıkıhı  

güçlenmeye başlamıştı. Bu dönemde Şii ulemalar, devlet ile nasıl irtibata geçileceğini ve 

saltanat kurumu ile nasıl işbirliği yürütüleceğini ve onun sınırlarını, teorik olarak ortaya 

çıkarmaya çalıştılar. Sultan ile işbirliği yapmanın ve saltanatın divanında çalışma hükmü 

şeriatta nasıldır sorusu asıl soruyu oluşturuyordu  (Musavi, 2005, s. 128). 

 Bu dönemde Şii ulemaları, sultanı, adil ve zalim olarak ikiye ve zalim sultanı da 

uysal ve muhalif olarak ikiye ayırıyorlardı. Şeyh Mofid (338- 413 Hicri), Seyit Murtaza 

(335- 435 Hicri)  ve Elem Ul- hoda ve Şeyh Tusi, bu ayırımları yaparken saltanat 

kurumunu gayri meşru görmelerine rağmen saltanatın olmasını meşru kılma da öncü 

olmuşlardı. Şia ulemaları da Sünni ulemalar gibi içtihat söylemini, sultanlık düzeni 

çerçevesinde oluşturdular ve ona bağlı olarak anlamları ve hükümleri ürettiler. Şia’nın 

sultanı fıkhı, Safavi İmparatorluğu’nun kuruluşu ile birlikte yeni bir aşamaya vardı. 

Saltanat ile sınırlı işbirliği yapmayı meşru kılmaktan, saltanat kurumunu meşrulaştırmaya 

doğru kaydı. Şah Tahmasb Safavi,  Mohakık Kereki’ni (870- 940 Hicri) Nejaf’ten İran’a 

davet ederken ona şöyle söyler: “Sen padişahlığa benden daha layıksın çünkü sen İmam’ın 

                                                                                                                                                                                 
aşamasında Ali’yi kendisinden sonraki halife olarak tanıtmış ve bunu çeşitli yerlerde tekrarlamıştır. son defa 

veda haccından dönerken yolda Gadir-i Hum denilen vadisinde tüm ümmete tanımış. Ali’den sonra oğlu 

Hasan ve Hüseyin bu makama sahiplerdi. Diğeri ise Hüseyinin soyundan gelenlerdi.  toplam 12 İmam ın 

olmasına inanılır. 12’inci imam da kayıptır.  

 



 

27 
 

yerinde oturmuşsun ve ben sadece senin temsilcinim ve senin emrindeyim” (Musavi, 2005, 

s. 130). 

 Kereki İmam halefi lakabını alarak şeyhülislam yerinde oturdu ve onun izniyle 

zalim sultan, adil sultana dönüştü ve saltanat meşru hale geldi. Bu dönem, geçmişten 

ayrılma dönemidir. Mirzaye Kumi (1150- 1231 H.) “zil ul-allah”1 unvanını sultana ispatlar 

(Kumi, 1969, s. 376-377). 

Bu süreç güç ilişkilerinin içtihatta etkili olmasını gerçekleştirir. İçtihatta iktidara 

yönelik hareket edilir ve bu hususta olan dini metinleri açıklamaya ve takviye etmeye 

çalışılır. Fıkıhçıların “vilayet” düşüncesi, bu ortamda oluşmaya başlamıştır. Bu değişimin 

nedeni içtihat söyleminin kendi içeriğinden değil dıştan ve güç ilişkilerden kaynaklıdır. 

Safaviler döneminde iktidar yapısı, kendilerini batı da Osmanlılara ve doğu da Özbeklere 

göstermek için dini açıdan meşrululuğunu yalnızca Şii mezhebinden kazanabilirdi (Algar, 

1990, s. 80). O yüzden Şiacılık devleti meşrulaştırmak için bir plan olarak öne çıktı ve 

zaman zaman güçlendi. Gerçi zaman içerisinde böyle bir söyleme ihtiyaç duyulduğu da 

oldu. Lawrence Lockhart bu akışı şöyle açıklar: “Safeviler hükümetlerini din üzerinde 

kurmuşlardır ama zaman zaman doğunun mutlak monarşi yaklaşımlarına dönmüşlerdi…” 

(Lockhart, 1985, s. 14). Şah Abbas döneminde içtihat söylemi, Tasavvuf(mistisizm) ve 

İhbarigeri’ni 2  yayınlanmasıyla güçsüz dönemini yaşıyordu. Bu süreç 18. yüzyıla kadar 

devam etti. 

Hamid Algar, Kaçarlar döneminde içtihat söyleminin bir daha güçlenmesini göz 

önüne alarak şöyle der:  

“Kaçar hükümetinin oluşumu, Şii mezhebinin yeni organize olmasıyla aynı sürecedenk geldi. 

Kaçarların bu yenilenme sürecinde ya katılımları ya da itibarları yoktur” (Algar, 1990, s. 80). 

                                                           
1Allah’ın halifesi anlamına gelen 

 
2İhbariler ve Usulüler her ikisi de Şia mezhebinden sayılırlar. İhbariler içtihada inanmayarak yalnız hadislere 

tabidiler. Usulüler içtihada inanarak, müçtehit olmayan kişilerin bir müçtehitten taklit etmesine inanır. 

İhbariler hadislerin hepsini doğru bilirler. İhbariler yaklaşık 200 yıl usulülerden üstündüler ta ki Molla 

VahidBehbehani İran’da usulüleri güçlendirerek ihbarileride aradan kaldırdı. günümüzde çok az sayıda ihbari 

var. 

 



 

28 
 

Bu nedenle Safeviler döneminde siyasi iktidarın egemenliğinde olan din kurumu, 

Kaçarlar döneminde siyasi iktidarla hemen hemen aynı güce sahipti. Bu nedenle de 

“Fıkıh’ın siyasi vilayet” alanı giderek artıyordu. Molla Ahmet Naraqi (1771) “Evayedul- 

Eyyam” kitabında, ulemanın siyasi vilayeti, peygamber ve İmam’ların olduğu vilayeti gibi 

bütün alanları kapsar diye düşünür. Ona göre vilayeti kapsayan alanlar; fetvalar, yargı, 

şeriatın icrası, yetimlerin, kayıp olanların ve yabancıların malının ve haklarının korunması, 

evlilik, İmam’ın payını toplayıp ve toplumda dağıtılması ve bütün İmam’ın toplumsal 

görevini üstlenmesidir (Musavi, 2005, s. 136). 

Bu dönemin bir başka özelliği de Şii ulemanın arasında önemli ayrışmaların da 

varlığıdır. Kimine göre siyasi vilayet ulemalara aittir, kimine göre siyasetten uzak durma ve 

siyaseti suçlama bakış açısına sahiptir. İçtihat söylemi, iktidar ilişkilerinin değişimi ile 

değişim yoluna devam etmektedir. İran ve Rus savaşları, merkezi devletin gücünün 

azalması, Batılı ülkelerin etkisinin artması ve modern dünya ile tanışan Müslümanlar, 

değişim sürecinin önemli etkilerinden sayılır.  

2.8. Din ve Modern Devlet 

Yeni dönemde güç ilişkilerindeki ve devlet yapısındaki değişimler, devlet kurumunda 

da büyük değişimlere neden oldu. Bu değişimler, modern dünyadan uzak kalanlar için yeni 

anlamlar ve yeni sorular demektir. Ulus, yasa, özgürlük, eşitlik, parlemento, meşrutiyet, 

anayasa ve oy hakları gibi unsurlar yeni yeni İslami metinlerde ve düşüncelerde yer almaya 

başladı.  

 Müslüman düşünürlerin modern dünyaya olan tepkileri, yeni çıkan kurumlara ve 

devlet kavramına olmasından  kaynaklıydı. Modern dünya ile karşılaşmak Müslümanların 

bilgi yapılarını etkiledi ve ikiye böldü. Bir kısım eski yapı ve güç ilişkileri ile bağları 

olduğu için eski devlet kurumunu savunuyordu. Bir kısım da yeni yapı ve güç ilişkileri ile 

bağları olduğu için modern devlet kurumunun meşrulaştırmasına istemekteydi. 

 İçtihat söylemi yukarıda söylenen iki bölümünarasında kaldı. İçinden ikialt 

başlık,geleneksel ve reformistsöylem çıktı. İçtihata parelel olarak eleştirel bir söylem daha 

ortaya çıktı (Musavi, 2005, s. 138). 



 

29 
 

Meşruti döneminde söz ettiğimiz söylemler hem meşruti de hem de İran’ın İslam’i 

devriminde önemli rol aldılar ve büyük değişimlere neden oldular.Geleneksel söylem, 

modern dönemi kabullenmeyerek hiçbir değişimi gerekli görmemekteydi.Her türlü 

değişimi de dini aradan kaldırmaya ya da ondan çıkmaya yorumluyorlardı. Bu söylem 

açısından, dini metinlerin geçmişteki yorumlarının hepsi günümüzde de geçerlidir ve bütün 

sorunları ve meseleleri çözebilir. Bu söylemin İran’dakiünlü temsilcisi, Şeyh Fazl ul-llah 

Nuri’dir. Geleneksel söylem, İslam’ın bekası ve şeriatın yürütülmesi ile sultanlık düzeni 

arasında olan bağı kırılmaz görmektedir. Sultanlık düzeninin her türlü değişimi, dinin 

değişmesine ve sapmasına neden olur. Şeyh Fazl ul-llah Nori İslam’ı, son ve mükemmel 

din olarak tanıtarak İslam ve saltanat arasında olan bağı ayırılmaz bağ görür 

(Zargherinejad, 1995, s. 163). Şeyh Faz ul-allah’a göre modern devlet ve eşitlik, anayasa, 

meclis ve oy gibi yeni unsurları kabul etmek, İslam dininin temellerini değiştirmek 

anlamına gelir ve tamamen reddeeder. 

 Geleneksel söylem açısından Müslümanların yasası İslam’dır. Yeni yasanın 

oluşturulmasına gerek yoktur. Eğer zaman değiştikçe bazı İlahi hükümlerin değişeceğine 

inanan birisi varsa o kişi dinden çıkmış olur. Son olarak, geleneksel içtihat yeni 

medeniyetin tümünü reddeder ve yeni anlamların kullanmasını da yasaklar. 

 Reformist söylem, içtihatın akılcı yönlerini güçlendirir. Bu söylem, İslami 

toplumların neden geride kaldığını ve neden yozlaştıklarını dikkate alır. Ahund Horasani ve 

Naeini bu yaklaşımın önde gelen Şia alimlerindendiler. Onlara göre Batı’da olan değişikler 

“akılcılıktan” kaynaklanır. Bunu kabul etmek, akılcılık ve düşünme yöntemlerinin 

değişmesine yol açar. Bu yaklaşım, yeni meseleler ve modern devlete karşı olan sorunlara 

cevap vermek için Sünnilerin “Meslahat”adlı hüküm kaynağını dayanak kabul eder ve yeni 

hükümlerini böylece meşrulaştırır (Zargherinejad, 1995, s. 170). 

 Reformist söylem, içtihat söyleminde olan hükümleri, modern devlet yapısını meşru 

kılmak için yeterli görür ve yeni düzeni cumhuriyet olarak eski sultanlık düzeninin yerine 

gelmesini ve din ile muhalif olmamasını söyler (Musavi, 2005, s. 145). 

 Eleştirel söylem, Batı medeniyetinin İslam toplumlarına ulaşmasıyla birlikte oluştu. 

Öncelikle siyasi ve toplumsal bir yaklaşımdır ve toplumda olan kurumları eleştirmektedir. 



 

30 
 

Eski bilimin bilgisini eleştirmektense çoğunlukla siyasal-sosyolojik olayları 

eleştirmektedir. 20. yüzyılın sonlarına doğru felsefi- epistemolojik eleştiriler ve yaklaşımlar 

ortaya çıkmıştır.İslam’da fıkhın egemen olması ile eleştirel söylemin de odaklandığı nokta, 

içtihatı eleştirmek olmuştur. Bu açıdan, eleştirel söylem geleneksel içtihadı,yöntem ve bilgi 

açısından eleştirir ve modern dil teorilerinden, hermonotikten yararlanır (Surush, 1992, s. 

99). 

 Eleştirel söylem açısından, dini ve dini bilgiyi, birbirinden ayırmak gerekir. Onlara 

göre din ve şeriat, kutsal ve sabittir ama insanların dinden anladıkları şeyler değişkendir. 

İçtihat söylemi anlayışında dini metinlerin kutsal olması, alimlerin anladığı ve çıkardığı 

anlamlara da sirayet eder. Eğer din ve dini bilgi, birbirinden ayrılırsa, dini bilginin 

oluşumunun nasıl olduğu ve onun insani bilimlerle olan ilişkisini eleştirme imkanı sunulur 

(Surush, 1992, s. 99). 

 Mohammed Arkun içtihadı eleştirirken din ve dini bilginin ayrılmasına vurgu yapar 

ve şöyle söyler: “Vahyin metahistorik olması belirgindir. Ama onun usulü, siyasi ve akide çekişmelerinde 

yeryüzü de maddi ve gerçeklerle örtülüdür. Temiz ve semai şeklinden çıkar ve insani özellikler alır” (Arkun, 

1999, s. 283). 

Bu açıdan, yaratan (Allah) ve yaratılanın arasında olan vasıtalar dikkate alınır. 

Böylece şuanakadar ilahi hüküm denilen, insanların anladığı ve yarattığı oldu ve tarihi 

araştırmalar içerisinde yer aldı. Kutsallığını da kaybetti. Sonuçta Arkun, ulemanın Allah’ın 

kelamı ile irtibata geçmelerini ve ilahi kanunları çıkarma iddalarını eleştirir ve şöyle der: 

“Gerçi ulema içtihat sürecinde kendi hatalarını itiraf ederler ama din ya da fıkıh usulünün 

bilgi yapısı öyle ki esnek olmayan kanunları oluşturma ihtimalini (ulema tarafından) 

güçlendirir” (Arkun, 1999, s. 285). 

Arkun’a göre, vahyin dili Arapça olduğu için sadece Arap dilinde konuşanlar vahyi 

anlar. Böyle bir hipotezin olması, teorik olarak farklı sonuçlar ortaya çıkarmıştır. Birincisi, 

bir dini âlimin içtihadından emin olmak, Arapça dilinin belagat ve söz düzeni âlim için 

bilimin temelidir. İkincisi, usul ul-fıkıh ve onun kurallarının egemen olması, ulemanın 

tamamen Arapça dilini anlaması inancını güçlendirir. Bu yüzden ne eleştirmek ne de 

tartışmak için bir neden yoktur ve bu bilimin tamamen doğru olduğu iddia edilir. Üçüncüsü, 



 

31 
 

ulemanın Arapça dilinde kullandığı yönteme öyle güvenildi ki, bütün dini metinlerden 

çıkarılan hükümlerin doğru olduğuna ve Allah tarafından geldiğine inanıldı. O yüzden 

bütün şeriat, kutsal ve yüce kanun olarak kabul edildi ve eleştiri kapıları kapandı (Arkun, 

1999, s. 172). 

Dini bilginin beşeri bilimlerden etkilenmesi; din ve din bilginin birbirinden ayrılması 

bağlamında dini iyi anlamak için başka bilimlerden de faydalanılmasını gerekli 

görmektedir. Bu açıdan, içtihadın ve fıkhın epistemoloji, ontoloji ve antropoloji temellerini 

yeniden değerlendirmek gerekmektedir ve onu geliştirmek için ilim ul-usul yetersiz 

kalmaktadır (Surush, 1992, s. 106). 

Dinden beklenen alanların sınırlı olması; eğer dinden anlaşılan şeylerin beşeri bir 

anlayış olduğunu kabul edersek, daha sonra anlama sürecinde dış etkenleri tanıtmaya 

başlayabiliriz. Eleştirel söylem açısından, dış etkenlerin en önemlisi, dinden olan 

beklentilerin sınırları ve alanıdır. Bu görüşe göre dört hipotez ortaya çıkabilir; birincisi, 

gerçi mantıklı söylenebilir ama doğru olamaz ve oda bu ki din ne dünya ne de ahret için 

gelmiştir. İkincisi, din sadece dünya içindir ve buda dini inançlara aykırıdır. Üçüncüsü, din 

sadece ahret için gelmiştir ve son olarak, din dünya ve ahrette insanların saadetini temin 

etmek için gelmiştir. En tartışılan soru son sorudur. Dünya ve ahret arasında hangisi 

öndedir? Dünyevi din seküler dünyaya öncelik tanır, uhrevi din ise dinin ana amacı olarak 

ahretin saadetini ve dünyaya dikkat ettiği zaman da ahreti göz önüne alır. Dinden fazla 

beklentinin olması, dini bütün dünyevi sorulardan sorumlu olmasına yol açar. Bu anlayış 

modern dünyada, dini, dünyevileştirme ve ideolojik hale getirme anlamına gelir (Surush, 

1997, s. 181). Bu açıdan dünyevi meselelerde dinden beklentiler az olmalı ve içtihatta bu 

sınırların içerisinde yer almalıdır. 

2.9. Modern Devlet ve Modern Devletin Nitelikleri 

Ulus devletlerin inşası, modernleşme sürecinin sonucu olarak görülebilir. Modern 

kavramların İran ve Türkiye gibi ülkelere ulaşmasıyla pre-modern yapılar çatlamaya 

başladı. Bundan önce var olan iktidar, geleneksel bir ataerkil yapıya sahipti. Böyle bir ilişki 

geleneksel anlamlarla ve bilimlerle meşrulaştırılmıştı ve üzerinde derin mücadeleler yoktu. 



 

32 
 

Ataerkillik genel olarak geleneksel toplumlara aittir ve toplumdan topluma da değişik 

özellikle rgösterir (Sharabi, 2006, s. 26).Modernleşme söyleminin uzantısı giderek siyasi 

iktidar ilişkilerini de eleştirmeye başladı. Hem pratik hem de teorik olarak modern ve pre-

modern yapıları savunanlar arasında mücadelelerin ortaya çıkmasına neden oldu.  

Modernleşme ile ilgili açıklamalar iki temel grupta ele alınır. Birinci, açıklamalar 

modernleşmeyi bir sosyo-kültürel yapı olarak tarihsel döneme ait görür. Bu açısından 

Antony Giddens’in modernleşme ile ilgili açıklaması göreceli olarak kapsayıcı bir 

açıklamadır: “Modernleşme 17. yüzyılda Avrupa’da oluşan bir yaşam şekline ya da bu yaşamı organize 

etmeye denilir ve giderek evrensel sonuçlar ortaya çıkarır. Bu yüzden modernleşme özel bir tarihsel döneme 

ve özel bir coğrafi bölgeye bağlıdır” (Giddens, 1991, s. 1-5). 

 İkinci açıklama, modernleşmeyi yeni bir yaklaşım olarak görür. Bu açıdan, 

modernleşme pre-modern yaşam karşısında olan bir modern yaşam tarzıdır (Ahmadi, 2015, 

s. 31). Bu görüş, modernizenin eleştirel, yenicilik ve değişiklik özelliklerini öne alır. 

Örneğin Max Weber’e göre, modernleşme toplumun akıllı örgütüdür, tamamen bilim 

dışında olan inançlardan kopma, bilimi hedef görme ve rasyonel bakış açısından 

açıklanmasıdır (Ahmadi, 2015, s. 10). Her iki görüşün modernizeden anlaşılan ortak bir 

yönü vardır. Marshal Berman’in açıklaması bunu göz önüne alır:  

“Dünyanın her yerinde olan kadınların ve erkeklerin katılımcı oldukları günümüzde özel bir yaşam 

tarzı ve deneyimi (zaman ve mekân, öz ve diğeri, hayatın sunduğu imkânlar ve tehlikeler) vardır. 

Ben bu deneyim koleksiyonunu “modernize” olarak adlandırıyorum” (Berman, 2000, s. 14). 

 Bu açıdan, yeni deneyimin temelleri teorik ve pratik olarak 15. yüzyılda dini 

reformlarla birlikte oluşmaya başlamıştır. Bu süreç zamanla tamamlanmıştır. Kuşkusuz güç 

ilişkileri, bilim sistemi ve bilgi temelleri arasında bir uyum vardır. Böyle bir ortamda 

modern söylem şekillenmeye başlar ve gelenek kavramını yaratarak onu bir köşeye 

sıkıştırmaya çalışır ve modern denilen yeni bir deneyimi oluşturur (Berman, 2000, s. 14). 

Bu süreç giderek modernizasyon olarak adlandırılmıştır. Sanatta, edebiyatta ve felsefede 

gösterilen yaratıcılıklarla özel bir bilinç ve düşünce yöntemi ifade edilmeye başlanmıştır. 

Giddens’e göre üç temel ayrım bu deneyimi öncekilerden ayırıyor. Birincisi, değişikliğin 

hızlı ve seri olması, ikincisi, kapsadığı alan hemen hemen dünyanın her yerine yayıldı. 



 

33 
 

Sonuçta pre-modern dönemde olmayan ulus-devlet, kentleşme, üretim ilişkileri, 

metalaştırma ve işçi gibi toplumsal formlar ortaya çıkmıştır (Giddens, 1991, s. 5-6). 

 Modernizasyonun önemli ürünü olan ulus-devlet (modern devlet), bireycilik, 

rasyonalizm ve dünyevicilik üzerine şekillenmiştir. Modern devletin oluşumunun nedenini 

her şeyden önce siyaseti ahlaktan ayırmasında aramalıyız. Batı’nın geleneksel siyasal 

düşüncesinde adil ve mutlu yaşam önemli bir yer tutmaktaydı. Bu yüzden siyaset ve iktidar, 

insanın ahlaki ve mutlu yaşama ulaşma hizmetindeydi. Orta Çağ düşüncelerinde siyasal 

iktidarın son hedefi ahlaki yaşamı gerçekleştirmesi olarak görünürdü (Tabatabayı, 2001, s. 

14). 16. yüzyılda Avrupa’da imparatorlukların ortadan kaldırılması ve ulus devletlerin 

oluşumu, Kilisenin mutlak iktidarının çökmesi, siyasetin ahlaktan ayrılmasına zemin 

hazırladı. Bu durumun değişmesi hükümdarı kilisenin müdahalesinden kurtarmak için yeni 

bir fırsat sundu. Sonraki süreçte siyasi iktidarın meşru kaynağı, sosyal sözleşme gibi 

kavramları esas alarak kiliseden kitleye aktarıldı. Eleştirilerin sonucunda Batı’nın yeni 

iktidar yapısı uzun süre kilisenin mutlak egemenliğinden sonra ortaya çıktı. Yeni özgür 

siyasi alanın oluşumu, hükümet ve egemenliğe göre tekrardan düşünmeyi sağladı. Jean 

Bodin’in düşüncesinde yer alan egemenlik ve onu mutlak ve sürekli tanıması bu şekilde 

görülebilir (Dreyfus, 1997, s. 247). Egemenlik düşüncesi, dini mutlak egemenlikten 

geleneksel mutlak egemenliğe geçiştir. Modern devletin oluşumunda Thomas Hobbes ve 

John Locke’n doğal durumu ve sosyal sözleşme düşüncesi merkezi konulardandır. Doğal 

durum ile sivil toplumun zıtlığı (dualist), güven ve medeniyet için doğal durumdan 

kopmasını zorunlu kılmıştır (Dreyfus, 1997, s. 247). Doğal durumda yaşam kötü ve ağır 

koşullar içinde ve kısadır. O yüzden bu durumdan kurtulmak ve medeni topluma geçmek 

zaruri görünür (Hobbes, 2001, s. 158). Modern söylem, doğalı yabancı olarak reddeder ve 

yapısal kimlik ve toplumu onun yerine koyar. Bu durum, ilkel toplumdan medeni topluma 

ve kavimden ulusa geçmeye zemin hazırlar. Bu bakışla doğaldan gelen siyasi düzenin 

yerine, halk kendi istekleri ile devleti kurmaya kalkışır. Bu düşünceyi Jean Jacques 

Rousseau “Toplumsal sözleşme” kitabında verimli hale getirmiştir. Rousseau’nun önemi 

devleti özel bir varlık olarak tanımasıdır. Bu varlığın tabanı da toplumun iradesine dayanır 

ve onun iradesi herkesin iradesi sayılır (Foster, 1991, s. 65). Fransız devrimi, 1788’lerde 

Rousseau’nun idesinin gerçekleşmesi sayılabilir. Fransız devrimi modern devletin oluşum 



 

34 
 

sürecinde zirve noktasıdır. Öyle ki meşrutiyet İngiltere’de olan 1689 devrimi ile 

kuramsallaştıysa, modern devlet ya da ulus devlet denilen de Fransız devrimin içinden 

kuramsallaştı ve modern devletin yayılmasına zemin hazırladı (Badie, 2001, s. 163). 

 Ulus devletin (Nation-State) anlamını analiz etmek için onu oluşturan unsurları 

gözden geçirmemiz gerekmektedir. Nation kelimesi Latin kökenli olan Natio sözcüğünden 

türemiştir. “Devletle ilişkide olan belirli toprak alanın içinde sabit insani topluluğuna” 

denilmektedir (Ashori, 1997, s. 175-176). Ashori “kavim” ve “ulus” arasında olan 

farlılıkları iki özellikte vurgular:  

Birincisi,“kavimyaşam tarzında ırk, dil, din ve kan bağı gibi unsurları kimliğin 

oluşumunda önemli görür bu da ulusta gerçi bu unsurların varlığı gerçek ya da yapısal 

olarak görülmektedir ama özel unsuru, “ulus devlete” bağlı olmasıdır” (Ashori, 1997, s. 

177). 

 İkincisi, “kavimler doğal bir fenomendirler ve kimsenin planlamasının sonucunda 

ortaya çıkmamışlardır. Ama uluslar modern idelerin sonucu ve siyasal iradelerin 

varlığıdırlar”(Ashori, 1997, s. 178). 

 Ulus devlet kavramının içinde yan yana yer alan devlet ve ulus unsuru, devlet ve 

ulus arasında olan organik ilişkiye işaret etmektedir. Modern devlet, ulusun temsilcisi, 

gücünün ve beklentilerinin sembolüdür. Pre-modern devlet de devlet ve reaya arasında olan 

ilişkinin sembolüdür. Bu yüzden, modern devlet yapısında toplum ve devlet arasında olan 

ilişki uyum sağlama işlevlerinde organik ilişki zaruri ve iki taraflıdır. Yani ulus devleti, 

devlette ulusu kendisinden sayar (Ashori, 1997, s. 190). Reaya kavramından sivile geçiş bu 

ikili ilişkinin sonucudur. Devletin yapısı, kitlenin isteğine bağlı olarak yasanın yürümesi 

için şekillenmiştir ve bu yüzden bireylerin sivil olduklarından dolayı “hak” sahibidirler. 

Aynı zamanda bireyler “vatandaş” unvanını taşırlar. O yüzden devletin otoritesine ve devlet 

tarafından düzenlenen yasalara uymak zorundadırlar. Modern devletin son unsuru, ulusa ait 

ve devletin görevi onu muhafaza etmek olan topraktır. Modern devletin unsurlarını 

açıkladıktan sonra, onun özelliklerini Weber’in açısından gözden geçirmemizde yarar var. 



 

35 
 

Weber’e göre şiddet araçlarının kontrolü modern devletin önemli bir işlevidir. Kısaca 

modern devleti böyle tanımlar: “Belli bir coğrafi bölgede fiziksel güç kullanma tekelini 

(başarılı bir şekilde) elinde bulunduran insan topluluğu” (Weber, 1970, s. 78). Elbette 

Weber kendisi vurguladığı gibi siyasal topluluklarda fiziksel güç kullanımı ne sık rastlanan 

ne de tekelci bir yöntem değildir. Hatta şiddeti en çok kullanan devletler bile iktidarlarını 

fiziksel güce dayandırmamışlardır. Diğer özelliği ise, Modern devletler kendilerini coğrafi 

ve fiziksel bir alan içerisinde tanımlarlar. Kendilerini o alan içerisinde tek ve meşru 

otoritenin sahibi olarak görürler. Pre-modern gibi siyasi yapılardan ayıran nokta, modern 

devletin belirli bir çizilmiş bölgeyle sınırlanmasıdır. İmparatorluklar da bölgesel özelliklere 

sahiptiler ama onların toprakları günümüzün sınırları gibi belirli ve açık değildi ve onu 

yerine sınırlar, genel kabullerle belirlenmişti. Amirler imparatorluğun merkezinde 

odaklanmıştı ve merkez dışında olan bölgeler merkeze bağlamaktansa birer kaynak olarak 

görülüyordu. Modern devletler kendi bölgesel bütünlüklerini bütün güçleri ile savunurken 

pre-modern devletlerde yerel iktidarlar mademki merkezin otoritesine boyun eğiyorsa yerel 

özerkliğe de sahip olmalıydılar. Geçmişte toprağı değersiz gören devletler zaman zaman 

toprak ve hatta yaşanmayan adacıklar için savaşmaya hazırdılar. Devletler sadece belirli bir 

toprak alanına değil, o toprak üzerinde olan bütün madenlere, onu çevreleyen sulara, hava 

sahasına ve önemli olan o topraklarda yaşanan insanlar üzerinde hükümranlık kurmak 

isteğindedirler. Son olarak modern devlette olan ulus anlamının rolü ve önemine 

geçebiliriz. Nasıl devlet-ülke için toprak önemliyse ulus anlam ile de iç içedir. Giddens 

ulusu “tekil bir idareye sahip açıkça belirlenmiş bir toprak parçası üzerinde var olan 

kolektif birliktelik” (Giddens A. , 1985, s. 116)olarak tanımlar. Bu yüzden de ulusal kimlik, 

üyelerin bir siyasal düzene bağlı olmalarından kaynaklıdır. Milliyetçilik ya da nasyonalizm 

bir psikolojik durumdur ve özel bir millete bağlı olduğunu gösterir (Pierson, 2011, s. 23-

29).Modern devletin bir başka unsuru, egemenliktir. Egemenlik bir devletin mutlak ve 

bölünmez otoritesinden ibarettir. Hiç kimse, egemen devletin egemenliğine karşı çıkamaz. 

Belirli sınırlar içerisinde devletin iktidarı tekelci ve sadece kendisine aittir. Ama bunlardan 

egemenin her isteğini yapabilme anlamı çıkarılamaz.  

Geleneksel devletin karşısında modern devletin izleme ve denetleme gücünü arttıran 

teknolojik gelişmeleri vardır. Modern devletin her anda ve her yerde yurttaşlarının tek tek 



 

36 
 

kişisel ayrıntılarına ulaşabilmesi yeni özelliklerindendir (Pierson, 2011, s. 31-33). Hiçbir 

kurum devlet gibi kimseyi suç kaydı altına alamaz ve onlara hapis ya da idam cezası 

veremez. Bunların hepsi sadece devlete aittir. Egemenliğin iki boyutu vardır, birincisi 

devletin içeride rakibi yoktur ve bütün gruplara, organlara ve insanlara egemendir. İkincisi, 

dışa dönük boyutudur. Devletin iktidarı başka devletlerin iktidarı ile eşittir ve özgür bir 

devlet olarak diğer devletler tarafından tanınır. Modern devletle ilgili resmi söylemlerde 

“Anayasalcılık” önemli bir yer tutmaktadır. “Bu bağlamda anayasalar politik sürecin oyun 

kuralları olarak tanımlanır”. Anayasalar toplumun kabul edilmiş genel değerleri sayesinde 

devletin kendi varlığını güvence altına almasıdır ve devlet çıkardığı kanunları 

meşrulaştırarak egemenliğini sağlar. Siyasi iktidarın şahsi olmasını engeller. Eğer iktidar 

genel yasalar tarafından oluşursa ve kuralları da genel yasalar tarafından belirlenirse, 

kişilerin inisiyatifleri azalır ve bireylerin, topumun genel iradesine itaat eder. 

Anayasalcılığın özelliği, başka kanunlara göre sabit ve hemen hemen değişmez olmasıdır. 

Anayasaya aykırı olan kanunlar geçerli olamazlar (Franco, 2005, s. 165). 

Modern devletin bir başka niteliği, hukukun üstünlüğü ve kişiler üstü iktidarın 

olmasıdır. Anayasalcılığı savunanlar, anayasal siyasal düzenin bireye değil hukuk 

üstünlüğü olduğunu söylemektedirler. Anayasal siyasal düzende bireylerin itaat yerine 

yasaya uyum sağlamaları beklenir. Bu yüzden eylemler açısından devlete hizmet eden 

bireyler, birey olarak değil “devletin belli görevlerini işgal eden kamu görevlileri olarak 

görülürler” (Pierson, 2011, s. 36) 

 Teknik açıdan anayasa, en gelişmiş egemen şeklidir. Çünkü siyasal davranışların ve 

düzenin tekelci olarak uzun süreli düzenlenmesine imkân sağlar (Franco, 2005, s. 165). 

Weber’e göre modern devlet bürokratik olmalıdır. Weber için modern devleti pre-modern 

devletlerden ayıran unsuru bürokrasidir. Hiyerarşi, devlet kurumunda çalışan kişilerin 

uzman olması, kuralların tarafsız uygulanması ve kamu hizmetinde olan bireyler, bireye 

değil görevini kamu görevlisi olarak yapmaları bürokrasinin özelliklerindendir.  

Hiçbir iktidar, sadece salt gücünü kullanarak uzun süre devamlı olamamıştır. Hatta 

gücün eşitsiz dağıldığı ve baskı yaratma imkânlarının yüksek olduğu yerde yurttaşlar aşağı 

yukarı tam itaat etmeme şanslarına sahipti. Böylece “toplumsal düzenin kurulması 



 

37 
 

müzakereli hale gelebilir”. İstikrarlı bir devlet için iktidarın eylemlerine çoğu zaman halkın 

itaat etmesi gerekmektedir. Böylece otorite ve meşruiyet modern devletin bir diğer niteliği 

olarak söz konusudur. İktidar ve meşruiyet, devletin normal şartlarda uygulamalarının ve 

istediklerinin çoğunlukla karşılanması gereken veya en azından ona aykırı olmasının az 

olmasını ifade eder. Hiçbir devlet meşruiyetsiz kendisini kalıcı hale getiremez. Bu yüzden 

otoritesinin meşru olması için ciddi çaba göstermesi gerekir. Pre-modern devletler kendi 

meşruiyetlerini geleneklerden veya liderlerin karizmatik karakterlerinden alırlardı. Modern 

devlete özgü olan ise anayasal otoriteye önem vermesi ve halkın iradesinin temsilcisi olarak 

bu temsilciliği yerine getirmesidir. Burada kastedilen modern devletlerin hepsinin kendi 

halklarının iradesi çatısı altında olmaları değildir. Modern devletin kendi dilediği böyle 

gösterilmesidir (Pierson, 2011, s. 39-40). 

Yurttaşlık, siyasi toplum kavramı gibi eski bir kavramdır. Yurttaşlık, aslında siyasal 

topluluğun yaşam düzenine katılım hakkı kazanılmasıdır. Modern dünyada yurttaşlık, 

bireylere siyasal topluluk içinde eşit haklar ve sorumluluklar tanır. Yurttaşlık fikir olarak 

ilk antik Yunan’da ortaya çıkmış ve daha sonra da gönümüze kadar kaybolmamıştır. 

Pre-modern devletlerde kişiler devletin reayaları sayılırdı. Genel olarak reayanın 

görevi padişaha itaat etmesiydi. Rousseau’ya göre “egemenliği paylaşma anlamında 

bireysel olarak yurttaş, kendilerini devletin kanunlarına tabi olarak tanımlıyor olmaları 

anlamında ise özne olarak adlandırırlar”. Rousseau’nun görüşü yurttaşlık açısından önemli 

bir yaklaşımdır. Çünkü siyasal düzenin tesisinde bireyin etkili rolünü ön görür ve bu 

egemenliği kraldan yurttaşlara aktarır (Pierson, 2011, s. 45). Böylece modern devlette reaya 

yurttaşlığa devredilir. Son olarak modern devletin önemli niteliği vergilendirme olmuştur. 

Vergilendirmenin önemi, vergiyi koyan ve vergiyi ödeyenlerin arasında olan ilişkiye 

dayanır. Weber modern devletin var olmasını vergi gelirinin sürekli olmasına bağlar. Vergi 

vermek modern devletten öncede cemaat üyelerinde vardır. Hem İslam’da hem de 

Hıristiyanlıkta gelirin bir kısmı din adamlarına ödenirdi. Ama onun nasıl ve kime 

hazırlanması vergi ödeyene bağlı değildi. Modern devletle vergiden gelen gelirler kamuya 

hizmet verme amacına yöneliktir (Pierson, 2011, s. 48). 



 

38 
 

Batı’da modern devletin yapısının oluşumu ve tekâmülü “modernizm” söylemi 

çerçevesinde, Batı’da olan gelişmelerle birlikte gerçekleşti. Bu gelişmeler epistemolojik, 

bilimsel, ekonomik ve kitle ilişkileri olarak birbiri ile uyum sağladığı için içten birbirine 

aykırı değildiler. Gerçi onda olan kapasite tamamen gerçekleşmedi. Modernizmin evrensel 

olması ile birlikte modern devlet yapısı da evrensel olmaya başladı. Bu süreç Türkiye ve 

İran’da da Batı’daki gibi bir tecrübeye dayanmadan yaşandı. Her iki ülkenin geçmişine 

bakmaksızın yeni bir devlet yapısının inşa edilmesine karar verildi. Bu çalışmada iki ülkede 

modern devlet yapısını inşa edilirken din unsuru ile nasıl karşılandıkları tartışılacak. Aynı 

zamanda din adamlarının dinin temsilcileri olarak bu değişimlere nasıl tepki gösterdikleri 

anlatılacak.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

39 
 

ÜÇÜNCÜBÖLÜM 

İRAN’DA ULUS DEVLETİN İNŞASI 

3.1. İran’da Çağdaşlaşma 

1921 yılının 23 Şubat sabahının ilk saatlerinde, Kazvin 1 Kazzak kuvvetlerinin 

komutanı olan Albay Rıza Han, üç bin kişi ile birlikte Tahran’ın kontrollünü ele geçirmişti. 

Bu darbe İran’da yeni bir çağın başlangıcı olmuştur. Rıza Han her ne kadar kendini çok iyi 

yetiştirmiş biri olsa da bazı çevrelere göre okuma/yazma bilmeyen biriydi. Söylentilere 

göre Hollanda Büyükelçiliğinde ve Amerikan misyonlarında uşaklık yapmıştı 

(Abrahamian, 2008, s. 123-124). 

Rıza Şah yeni hükümetini iki unsur üzerine kurdu: Ordu ve bürokrasi. Bu dönem 

boyunca ordu on kat, bürokrasi ise on yedi kat büyüdü. 1921’deki askeri personel sayısı 

sadece 22.000 idi. 1925 yılına gelindiğinde bu sayı Savaş Bakanlığı’nın kontrolü altında 

40.000'e yükselmiş ve 1941'de yüzyetmiş bine ulaşmıştır. Öte yandan, bürokrasinin 

gelişimi de dikkat çekicidir. 19. yüzyılın dört bakanlığı (Dışişleri, İçişleri, Finans ve 

Adalet) ve üç yeni bakanlık (Kamu Malları, Ticaret, Posta ve Telgraf, Eğitim ve Vakıflar) 

genişletilerek kapsamlı bir idari sistem çerçevesine yerleştirilmiştir. Sonradan Sanayi, 

Ziraat ve Yol olarak üç bakanlık daha oluşturuldu. Rıza Şah döneminde, on bir bakanlık 

kuruldu. Öncelikle İran Devleti eyaletlerde etkisini gösterdi. Kaçar döneminde olduğu gibi 

valiler yarı özerk prensler değil, genelde askerlerden ya da devlete bağlı olan kişilerden 

oluştu. Küçük askeri rütbelerden gelen Rıza Pehlevi, iktidar olduğu dönem sırasında o 

kadar çok mülke el koydu ki Ortadoğu’nun olmasa da İran'ın en zengin kişisi haline geldi.  

Rıza Şah, İran toplumunun modernleşmesinin kurucusu olarak kabul edilmektedir. 

Nitekim modern kurumları geliştirmekteki amacı, ülkenin tüm bölgelerine devletin 

otoritesini genişletmekti.  Rıza Şah’ın geride bıraktığı miras, aslında, güçlü bir merkezi 

hükümet kurma çabalarının ürünüydü.  

                                                           
1Tahran’a 153 kilometre mesafede olan kent. 

 



 

40 
 

Rıza Şah'ın siyasi sistem üzerindeki mutlak egemenliği büyük ölçüde aristokratik bir 

iktidardan neredeyse tamamen işlevsiz bir parlamentoya dönüşmek yoluyla gerçekleştirildi. 

Parlamentoya giren kişileri dikkatle kendi denetimi altına aldı. Şahsen her seçimin 

sonucunda parlamentonun kimlerden oluşacağını düzenliyordu. Rıza Pehlevi 

milletvekillerin kendisine karşı muhalefet edemeyeceklerinden emin olmak için parlamento 

dokunulmazlığını göz ardı etti, bütün partileri kapattı ve her türlü gazetenin yayınlanmasını 

da yasakladı. Parlamentonun belirleyici rolünü engelleyerek onu dekoratif hale getirdi ve 

böylece askeri hükümetin yüzünü örtmeye çalıştı. Sonradan başbakan olan Metin Defteri 

bu durumu şöyle ifade etmiştir: “Şah, parlamentoyu yalnızca yürütme organının 

eylemlerinin onaylanmasında ısrarlıydı” (Defteri, 1956). 

Hükümet, nüfuzunu toplumda genişletmek için askerlik görevini yapma yasası 

çıkardı. Kimlik çıkarma ve soy ismi seçme de bu yasanın içinde yer alarak zorunlu kılındı. 

Hicri takvimi Şemsi takvimle değiştirdi. Ayların ismini Arapçadan Zerdüşt diline çevirdi. 

Giyim reformları düzenledi. Geleneksel elbiseler ve erkekler için şapkalar yasaklandı 

yerine takım elbise giyme zorunlu oldu. Din adamları için de sadece devlet tarafından 

yapılan defterlerde isimleri kaydedilmiş olanlara kendi elbiselerini kullanma hakkı verildi. 

Başörtüsüz kadınların dışarıda dolaşmaları kolaylaştırılarak ilk defa 1935 yılında başörtüsü 

yasaklandı.  

Ülkede üniter bir eğitim sisteminin kurulması, reformun bir diğer amacıydı. Kamu ve 

özel okul, dini medreseler, okul evleri, misyonerler ve dini azınlık okullarındaki öğrenci 

sayısı 91.000'den azdı, ancak bunların 12.000'den azı devlet okul öğrencisiydi. Kız öğrenci 

sayısı -ki hepsi misyonerli okullarda yerleşmiştiler- 1800 kişiden azdı (?, 1924). Rıza Şah 

okulların tamamını milli ilan etti ve okul evlerini de devlet okullarıyla birleştirdi. Devlet 

eğitim sistemi, Fransız eğitim sistemi üzerine kuruldu. Sistem entegrasyonu vurgulayarak 

ülke çapında aynı müfredat ve ders kitabını gündeme getirdi ve elbette tek dil-Farsça- 

üzerinde oldu. Azınlık okullarında izin verilen diğer dillerde eğitim verilmesi yasaklandı. 

Yeni eğitim sisteminin genel politikası, dil azınlıklarının Farslaştırılması idi.  

Hükümet ayrıca dini kurumlar üzerindeki yetkisini gündeme getirdi. Kum, Meşhet, 

İsfahan ve Necef gibi büyük dini medreseler bağımsız kalmayı başardılar fakat Tahran 



 

41 
 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi ve hükümetin seçilmiş İmamı tarafından yönetilen 

Sepehsalar Camisi öğrencileri sınavlardan geçirilerek belirtiyorlardı kim din eğitimini halka 

öğretme amacında ise din adamlarının mesleğinin yetkisine de sahipti. Başka bir deyişle, 

hükümet ilk kez, ulema sınıfına nasıl girileceğini belirliyordu. Tabii ki, kamu hizmeti 

sektöründe çalışması için seçilen din görevlileri, papazlardan soyulmuş olmalı ve batı 

kıyafetlerini ve şapkalarını kullanmalılardı. Bu arada eğitim (maarif) bakanlığı din 

eğitimini devlet okullarına zorunlu kıldı ve bu derslerin içeriğini kontrol ederek din 

konusunda kuşkucu düşüncelerin yayılmasının önünü almaya çalıştı. Rıza Şah'ın amacı, 

dini laik fikirler ile zayıflatmak yerine hükümete İslam'ın tanıtımı konusunda hâkimiyet 

kazandırmaktı. Kendisi Muharrem ayinlerinde Kazak liderliği ile siyasi hayatına başlamıştı 

ve çocuklarının çoğuna Şii isimler seçmişti (Abrahamian, 2008, s. 159). 

Kral tarafından dini medreselerin bütçesinin temin edilme geleneğine, büyük 

âlimlerin ağırlama törenlerinin kurulmasına ve Kerbela- Necef seyahatlerinin 

sürdürülmesine devam eden Rıza Şah, 1921’de Irak’tan kaçan sekiz din adamına da iltica 

hakkı verdi. Ayetullah Abdülkerim Haeri Yazdi’den, Kum şehrinde kalmasını istedi ve 

burayı Necef gibi bir dini merkez haline getirmek için onu teşvik etti. Bu yıllarda, 

Ayetullah ve Hüccet-ul İslam gibi manevi unvanlar halk arasında yaygınlaştı. Rıza Şah dini 

medreselerde talebe olanları askeri görevden muaf etti ve her türlü ateizm ve komünizm 

gibi düşüncelerin yayılmasını ve vurgulanmasını da yasakladı(Moazami, 2003, s. 270). 

Bu arada, 1934'te en önemli değişiklik gerçekleşti. Rıza Şah, İran’ın Berlin’de olan 

elçiliğinin teşvikleriyle “İran” kelimesinin “Persia” yerine kullanmasını emretti. Bir 

hükümet mektubunda “Persia sadece İran’ın merkezinde yer alan illerinin birisini kasteder 

ama İran kelimesi herkesi içine alır” açıklanması bulunmaktadır (Bayat, 1991, s. 12-24). 

Hitler, konuşmalarının birinde Aryan ırkının İran'la bağlantılı olduğunu iddia etti. Buna ek 

olarak, Avrupa'da eğitim görmüş bazı İran elitleri, De Gobineau gibi ırkçı teorisyenlerden 

etkilenmişlerdi. Hitler iktidara geldikten sonra Tahran'daki İngiliz Büyükelçiliği, "Eski 

İran" dergisine Üçüncü Reich anti-Semitizm'in düşüncesinin bir yansıması olduğunu yazdı  

(Abrahamian, 2008, s. 161-162). 



 

42 
 

Rıza Şah, devletin adalet ve yargı sisteminin geliştirilmesine çok önem veriyordu. 

Daha önce birçok kez başarısız olmasına rağmen Avrupa'daki eğitim görmüş hukukçu olan 

Ali Akbar Davar modern bir adalet bakanlığını gerçekleştirmesi için atandı. Bu dönemde 

İslam Mahkemeleri'nin yanı sıra gayri resmi olan mahkemeler de dâhil olmak üzere 

geleneksel mahkemelerin yerini yeni yargı yapıları aldı. Ayrıca din adamlarının olan 

mülkiyet işlemleri, evlilik ve boşanma gibi kayıt yetkileri yasaklandı ve yasal dokümanlar 

ofislerine sevk edildi.  Bu yasanın bir sonucu olarak, birçok din adamı resmi dava ve genel 

mahkemelerde istihdam arayışına girmek için kendi elbiselerini bırakmak zorunda kaldılar. 

Yargı reformlarının devamında 1936’da çıkarılan istihdam yasasıyla yargıda din adamların 

çalışması daha da zorlaştı. Yeni yasada hâkimlerin Tahran Hukuk Fakültesi ya da yurtdışı 

üniversitelerinden hukuk bölümünden mezun olmaları şartı geldi (Floor, 2011, s. 111-112). 

Bu reformların devamında suçluların kutsal mekânlar ve telgrafhaneler de barınmaları 

yasaklandı (Abrahamian, 2008, s. 165). Gerçi ondan önce 1887 yılında Amir Kebir büyük 

âlimlerin evinde barınmayı da yasaklamıştı1(Ademiyet, 1983, p. 432).  

Rıza Şah, topu ateşleyerek Ramazan başlangıcının ilan edilmesi geleneğini de sona 

erdirdi ve bu ayda çalışma saatlerinin azaltılmasını da kaldırdı. Dini kuruluşların 

yönetilmesini dini bürodan Milli Eğitim Bakanlığı’na devretti. Başörtülü kadınların sokakta 

dolaşmalarını, genel kurumlarda ve her türlü toplu taşıtları kullanmalarını yasakladı 

(Abrahamian, 2008, s. 175-176). 

Tarihçi Ahmet Kasravi kendisi din adamı olan fakat din elbisesini bırakıp yeni yargı 

bakanlığında görev almasını bir dizi makalede Rıza Şah’ın iyi ve kötü yönleri ile 

eleştirmişti. Yazısında merkezi bir hükümet oluşturulması, göçebe grupların yerleştirilmesi, 

hurafenin din adamlarının siyasetten uzak tutturulması, Farsça dilinin geliştirilmesi ve 

Arapça-Türkçe kelimelerden arındırılması, yeni okulların kurulması, kadınların evden 

dışarıya çıkmalarında, askeri görevin zorunlu kılmasında ve her şeyden önemli olan, kültür, 

dil ve birimin kimliği yoluyla ülkeyi birleştirmek ve bütünleştirmek açısından yapılan 

                                                           
1 Genelde eğer bir kişi bir alimin evine gidip sığınsaydı yargılamadan kurtarılırdı. Gerçi 1979 İslami 

devrimden sonra bu yasa tekrardan uygulanmaya başladı, ancak ulema kendisi hükümet sahibi olduktan sonra 

kimseyi devlet karşısında desteklemediler ve ister istemez bu gelenek İslami devrimden sonra ortadan 

kaldırıldı. 



 

43 
 

çabaları övüyordu (Kasravi, 1941, s. 3-5). Fakat Meşrutiyetin anayasal ilkelerin görmezden 

gelinmesi, temel kanunlarla alay etmesi, orduyu ulusal ve sivil bir organizasyona tercih 

edilmesi, aşamalı liderlerin öldürülmesi ve en önemlisi, yolsuzluk kültürünü yayması, yanı 

sıra kendisi için para ve servet biriktirmesi açısından suçlamalarda bulunuyordu (Kasravi, 

1941, s. 3-5). 

Böylece, Mutlak Modernizm söylemi, demokrasi ve anayasa vurgusu yerine ulusal 

birlik ve bağımsızlık vurgusunu ve bazı sosyal reformları ele aldı. Sözde modern ve Mutlak 

devlet yapısının inşası böyle bir söylem çerçevesinde gerçekleştirildi ve Rıza Şah, bu 

söylemin temsilcisi olarak, Batı'nın desteği ile modern bir görünüme sahip ve merkezi bir 

devlet oluştura bildi. Bu devlet, görüntü olarak Batı Mutlak Devleti ile bazı benzerliklere 

sahipti ama içerik olarak ondan önemli ölçüde farklılıklar taşımaktadır. Çünkü Batı'daki 

mutlak hükümetin deneyimi, İran'da sağlanamamış ön koşullara dayanıyordu. Charles 

Tilly'ye göre, bu önkoşullar: ilk ulusal devletin siyasal iktidarının oluşumunda tutarlılık ve 

kültürel-bölgesel bütünleşmesi, kabile ve aşiret tabanının yerine büyük bir mülkiyet sahibi 

olan kırsal sınıfın varlığı, son olarak, merkeziyetçi bir siyasi yapının olmadığıdır (Tilly, 

1975, p. 638). İlk bakışta, üçüncü koşul dışında, İran'da modern bir mutlak devletinin 

kurulması için diğer koşulların hiçbirinin sağlanmadığı görülebilir. 

Aslında, bu dönemde oluşan siyasal sistemi, ikili unsurların varlığıyla, yeni kraliyet 

ya da yeni bir ataerkillik sistemi olarak görebiliriz. İktidar yapısında olan ikili unsurlar, 

kurucu unsurlar arasında eşitsizlik ve karşıtlık anlamına gelir. Yeni bir formatta yeniden 

üretilen eski yapıya ait olan unsurlar ve toplumun geleneksel unsurlarıyla uyum sağlayan 

Batı modernliğinden kaynaklanan unsurların bir şekilde dönüştürülmesidir. Saltanat, 

Meclisi Şura, kanun, güçler ayrılığı ve sivil toplum sayabileceğimiz unsurlardandır. Başka 

bir ifadeyle, modern devletin, kuramsal, sosyal ve ekonomik koşullarının henüz 

sağlanamadığı bir ortamda zorunlu olarak kurulması, iktidar yapısının ikili unsurlara 

varmasını kaçınılmaz kılmıştır. Aslında, karşı karşıya olduğumuz modern görüntünün 

altında, onunla gerilim, muhalefet ve çatışmada olan başka gizli gerçeklik daha vardır. Bu 

dönemde, yeni uygarlığın tezahürlerinin birçoğu, geleneksel kültürün kaybolmasıyla 

zorunlu olarak yayıldı. Aynı zamanda, iktidarın eski despotik yapısı değişmedi  (Katouzian, 



 

44 
 

2001, s. 155-164). Bu özellik yenilenen birçok iktidar yapısı için de geçerlidir. Sınırsız 

kişisel iktidara dayanan kraliyet sistemine yönelme ve modern iktidar kaynağının kontrol 

cihazları ve ekipmanlarının (donanım) devletin elinde olması neredeyse onu erişilmez hale 

getirmiştir. 

3.2. Mutlak Devletin Oluşumunda Kırılma 

Avrupa’da mutlak devlet, modern devletin kökeni olarak kabul edilir. Mutlak devletin 

asıl işlevi Avrupa toplumlarını feodaliteden ilk kapitalizme aktarmasıydı. Avrupa’nın 

mutlak devletleri, güçlü divan ve dönemin şartlarına dayanarak 1648 İngiliz Devrimi (Şanlı 

Devrim) ile 1789 Fransız Devrimi arasında bütün iktidarlarını toprak ve kültürel 

asimilasyon yapmaya çaba gösterdiler. Aslında onlar iki tarihi olayın birisi dinin siyasetten 

ayrılması, diğeri ise feodallerin gücünün azaltması sonucunu kullanarak devletin iktidarını 

mutlak olma yönünde yararlandılar. Bu açıdan 1648 İngiliz Devrimi din ve devleti 

birbirinden ayırarak kilisenin iktidarını azaltmaya neden oldu ve devlet onun karşısında 

güçlendi. O bir yandan toplumun mevcut güçler arasında olan toplumsal ayrışma ve 

rekabetler neticesinde feodallerin gücü azalarak tartışmalar ve keşmekeşlere son vermek 

arzusuyla feodaller devletin üstünlüğünü kabul ettiler ve devleti kendi aralarına hakem 

olarak çağrıda bulundular. Böylece devlet kendi yargı gücünü baskı yapma aracılığıyla ve 

kendisini bu konuda tekelci göstererek var olan kavgalara son verdi (Badi, 2001, s. 147). 

Bu süreç sonunda devlet kendisini rekabetlerden uzak tutarak her yere nüfuz etti. 

Mutlak devletler “devlet maslahatı” çatısının altında toplu çıkarlarını yeniden tefsir 

ve üreterek asimilasyon politikalarını temize çıkarırdılar. Bu politikaların başarıyla sonuca 

varması için ordu gibi kurumların yenilenmesi iktidarı tespit ve garanti altına aldı. Bu 

özellik bütün mutlak devletlerde görünmekteydi (Bashiriye, 1995, s. 303). 

İkinci Dünya Savaş’ında İran’ın tarafsız olmasına rağmen Rıza Şah Almanya’ya ilgi 

duymuştu. Bunun yanı sıra müttefiklerin yardımlarının Sovyet devletine hızlı ulaşması 

amacıyla 1941’de İran, müttefikler tarafından işgal edildi.  Bu nedenle de savaş bitince 

İngiltere’nin baskısı altında Rıza Şah İran'dan çıkarıldı ve sürgüne gönderildi. Rıza Şah’ın 

sürgüne gönderilmesiyle o dönemde yıkılan veya kapatılan meşrutiyet döneminde yapılan 



 

45 
 

sivil toplum kurumları yeniden canlanma fırsatı buldu. Meşrutiyet dönemini yaşamayan 

genç nüfus için o dönemin idealleri cazip geliyordu. Bu bağlamda, geleneksellik ve 

modernlik, din ve sekülerizm, otoriterlik ve demokrasi arasındaki çatışmalar toplumda 

farklı eğilimlerin ortaya çıkmasına yol açtı. Bir yandan, Rıza Şah'ın din adamlarına karşı 

eylemlerinden dolayı, özellikle son yıllarda din ve İslamcılığa sempati duyan insan sayısı 

artmıştı. Öte yandan, toprakların yabancılar tarafından işgal edilmesi ve onların kaynaklar 

üzerindeki rekabetleri, milliyetçi duyguları da güçlendirdi. Fakat bu milliyetçilik 

yabancılara karşı bir milliyetçilikti ve modern devletin unsurlarından sayılan 

milliyetçilikten çok uzaktı (Foran, 1998, s. 380-383). Sınıfsal ve etniksel bölünmelerin 

genişlemesi ve zenginler ile yoksullar arasındaki uçurum, sosyalizm ve sosyal adalet fikrini 

de güçlendiriyordu. Toplumun kitle niteliği ve bu dönemde sivil toplumun zayıflığı, çelişen 

taleplere karşı istikrarsız hareketlerin ortaya çıkmasına neden oldu. İktidar kaynakları da, 

yabancı güçler, parlamento, Şah, partiler ve halk arasında dalgalanıyordu. Bu dönemde dini 

liderler de medreselerden ayrıldılar ve yeniden hitabe ve minberlere çıkmaya başladılar. 

Böylece, Abrahamian’ın belirttiği gibi, bu dönemin baskın özelliği çatışma ve sosyal 

çatışma olarak görülebilir (Abrahamian, 2008, s. 178-179). Aslında bu çatışmalar, iktidar 

kazanma ve egemenliklerini genişletme amaçlı rekabet eden rakiplerin söylemlerinin 

sonucuydu. 

3.3. Okul ve Eğitim 

İran'ın modern eğitim sisteminin temelleri, yüz yıl önce Kaçar döneminde atıldı. Bu 

dönemde, aydınların desteği ile modern eğitim sistemi eski eğitimin temellerini sökerek 

onun yerini aldı. Ama bu değişim kolay olmadı. Bu bölümde neden modern okulların 

açılmasına ihtiyaç duyulduğu ve eski eğitim sisteminin sorunları araştırılmıştır. Hangi 

sınıfların, hangi eğitim sisteminden daha çok yaralandıkları gösterilmeye çalışılmıştır. 

Modern okullara muhalefetin nedenleri ve hangi sınıftan geldikleri de araştırmanın temel 

hedeflerindendir. 

  



 

46 
 

3.3.1. Kaçarlar Döneminde Toplumsal Değişimler 

İran toplumu Feth-âli Şah (1797-1834) döneminden Mohammad Şah dönemini 

(1834-1848) kapsayarak Nasir-eldin Şah’ın (1848-1895) döneminin başlarına kadar büyük 

bir değişikliğe uğramıştır. Fransız Devrimi, Avrupa ülkelerinin arasında olan rekabetler 

özellikle İngiltere’nin Doğu Hindistan Şirketi ve sömürge politikaları, İran’ın Rusya’yla 

savaşları ve toprak kaybetmeleri, İran’ı İngiltere ve Rusya arasında olan rekabet sahnesine 

çevirmişti. Bu olaylar İran’da yabancılara ve iç politikalara karşı düşüncelerin ortaya 

çıkmasına neden olmuştur. İngiltere ve Doğu Hindistan Şirketi Hint topraklarını 

rakiplerinden korumak için komşusu olan İran’ın pazarını ele geçirmekle siyasal ve ticari 

anlaşmalar yapmaya çaba göstermişti. Rusya’da imparatorluk topraklarını genişletmek 

amacıyla İran topraklarına yönelmekteydi. Azerbaycan-Rus savaşlarının sonucunda 

Gülistan (1813) ve Türkmen Çay (1828)anlaşmaları İran’ın toprak kaybetmesine neden 

oldu.  

Rusların sürekli İran’ın topraklarına saldırması, Kaçarları savunma durumuna soktu.  

Rus İmparatorluğu verimli, gelişmiş silahlar ve teçhizatla donatılmış ve modern eğitimli 

ordusuyla İran ile savaş alanında yer almıştır. Kaçarlar ve özellikle Abbas Mirza, 

Mohammad Şah’ın Veliahdı, İran ordusunun yeni silahların gerisinde kaldığını ve yabancı 

güçler karşısında zayıf olduğunu fark etti. Abbas Mirza, Osmanlı İmparatorluğu'nda olan 

reform sürecinden haberdar olarak III. Sultan Selim’i taklit ederek ordu ve askerlik 

reformlarını başlattı. Yeni askerlik sistemi, Osmanlı’da olduğu gibi Avrupa’nın askeri 

teknolojisi ve yeni asker eğitim metotlarıyla uyumlu olma çabasındaydı. Askerlik 

reformlarının yeni devlet kuruluşu ile sıkı ilişkisi vardı. Yeni askeri sistem, Şah ve 

toplumunun diğer güç gruplarla olan ilişkisini değiştirdi ve dengeyi Şah’a doğru kaydırdı 

(Khaleghi, 2015, s. 62). 

Abbas Mirza’nın reform aşamasının ikinci adımı, yurt dışına öğrenci göndermek 

oldu. İranlı’lar bu döneme kadar yeni tıp ile ilgili hiç bilgileri olmadığı için gönderilen 

öğrencilerin birçoğu tıp bölümünde eğitim almaya başlamışlardı. Abbas Mirza’nın ölümü 

reformları durdurdu. 



 

47 
 

Mohammad Şah’ın izniyle 1836’da Urmiye şehrinde Hıristiyan misyonerleri 

Hıristiyanlar için yeni okullar açtılar. Bu dönemden itibaren yeni okullar azınlık gruplara 

ait olarak başladı. Bazen Müslüman çocuklar da bu okullardan faydalanıyorlardı. Fakat din 

adamları Müslüman çocuklarının Hıristiyanlar tarafından eğitilmesine karşı olduklarından 

dolayı herkes için geçerli sayılamıyordu. 

Nasir-elddin Şah dönemi Amir Kabir ile yeniden reformlar başlatıldı. İlk yüksek 

eğitim veren Dar-ul Fonun 1851’de kuruldu. Vakayı-el-İttifakiye dergisini yayınlattı. 

Devlet adamlarının maaşlarını azaltarak devlet bütçesini kısıtladı. Nasir-eldin Şah’ın Sadri 

Azami ve İran’da büyük reformist sayılan Amir Kabir, iç üretime de önem verip onu 

destekledi ve birçok fabrika açıldı. Fakat yabancı güçler engel oldu ve Amir Kabir’in 

ölümüyle (Şah’ın fermanıyla öldürüldü) bu politika da başarısız oldu. Bu dönemin 

değişikleriyle birlikte ekincilerin üretim mahsulleri de değişti. Eski ekinciler sadece kendi 

ihtiyaçlarını karşılamak için üretirken bu dönemde ihracat için üretmeye başladılar. Çünkü 

Avrupalılar bu ürünleri alıp yurt dışına götürüyorlardı. Böylece ekinciler için daha fazla kar 

edilmiş oluyordu. Devlet memurları ve mollalar ekincilerin topraklarını kiralamakla veya 

satın almakla yeni ürün yetiştirenlerin ilkleri olmuşlardı. Böylece yeni mülk ve toprak 

sahibi olan sınıf ortaya çıkmıştı. Bunun sonucu da mülkiyetin saltanatın ve aristokratların 

tekelinde olmasından çıkarılmıştı  (Ademiyet, 1983, s. 429). 

Nasir-eldin Şah dönemi değişimler hem hızlı hem de derin oldu. Avrupalı ülkelerin 

farklı ekonomik ve ticari anlaşmalar yaparak özellikle ekonomide kendi aralarında sıkı 

rekabet içinde yer alarak İran toplumundaki rolleri artmıştır. Bu olaylar üreticiden ziyade 

aracı olan sınıfın gelişmesine neden oldu. İngiltere, Fransa, Almanya, Rusya, Belçika vs 

ülkelerden ithal ederek İran’ın iç üretim gücünü azalttılar. 

Nasir-eldin Şah dönemi kültürel değişimler de artmaktaydı. Avrupa’ya gönderilen 

öğrenciler dönmeye başlamışlardı. Gerçi birçoğu kendi bölümünde iş bulamadı ama gazete 

ve dergi çıkarmakla deneyimlerini topluma aktardılar. Dar-ul Fonun bu deneyimler sonucu 

olarak açıldı. Yabancı diller öğretilmeye başlandı. Kitap yayınlarının sayısı inanılmaz bir 

şekilde arttı. Yurt dışına öğrenci gönderme politikası devam etti ve birçok kişi de kendi 

adına Avrupa’ya gitti. Osmanlı imparatorluğunda olan İran’ın elçisi ve Amir Kabir’den 



 

48 
 

sonra ikinci büyük reformist Mirza Hüseyin Müşir ül-devle, hükümette etkili olan kişileri 

özellikle Şahı, Osmanlı’yı örnek alma amacıyla gönderdiği raporlarda Osmanlı’da olan 

değişiklerden söz eder. Raporlarının birisinde Osmanlı’da olan okulları anlattıktan sonra 

okulların açılmasıyla: “ milletin ilime, hünere ve basirete sahip olmasına neden olacak …” 

diye söz eder (Ademiyet, 1963, s. 62). 

1873 yılında Nasir-eldin Şah’ın kendisi ilk yurt dışına çıkan kral olarak Batı 

dünyasını yakından görmek ve yenidünyanın değişimini görmek fırsatını bulmuştur. 

Avrupa gezisinden sonra Şah, ilk olarak dışişleri, maarif ve adliye bakanlığını kurdu. Zaten 

birçok değişiklikler Nasir-eldin Şah’ın isteği olarak ortaya çıktı. Ancak muhalifler bu 

değişimlere karşı çıktılar ve bazen toplumun ayağa kalkma korkusu olduğundan yapılan 

reformlar yarıda bırakılıyordu. 

Nasir-eldin Şah’ın saltanatının 50’inci yıl dönümünü kutlarken terör olayının 

gerçekleşmesi bir önemli dönemin sonucu ve ondan daha önemli bir dönemin başlangıç 

noktası olmuştu. Ruslar Türkmen Çay Anlaşması’nda belirdikleri gibi her zaman dönemin 

veliahdını destekledikleri için Nasir-eldin Şah’ın oğlu olan Muzaffer-eldin Mirza’nın 

Tebriz’den1 Tahran’a gelmesini de desteklediler. Bu yüzden de saltanat iddia eden kişiler 

karmakarışık bir ortam yaratamadılar. 

Muzaffer-eldin Şah saltanatı ele geçirirken hasta ve aciz durumdaydı. Doktorların 

tavsiyesiyle Avrupa’nın sıcak sularından yararlanmak için Avrupa’ya gitmek istiyordu. 

Ülkenin ekonomik durumu kötü olduğundan dolayı yolculuğun masraflarını karşılayacağı 

bir bütçe de yoktu. Bu nedenle Rusya’dan kredi almaya karar verildi. Bu olayların 

tekrarlanması ve yabancı ülkelerin etkisinin çoğalması, yoksulluğun artması, devlet 

adamlarının halka karşı adaletsiz davranmaları memnuniyetsizlik yarattı. Bu sürece karşı 

olan itirazların sonucu meşrutiyet devrimi gerçekleşti. Bütün muhaliflere rağmen Muzaffer-

eldin Şah 1906’da meşrutiyet fermanını imzaladı. Böylece İran’ın çağdaş tarihinde önemli 

olaylardan birisi oldu ve devlet yapısını eski yapıdan modern yapıya çevirdi. Ancak 

meşrutiyet fermanı sonrası Şah’ın siyasi gücü kısıtlandı. Sınıfsal oy üzerinden parlamento 

                                                           
1Kaçarlar dönemi Tebriz şehri veliahdın hükümdar olduğu şehirdir. Çünkü hem Osmanlı hem de Rusya 

imparatorluğuna yakındı. 

 



 

49 
 

düzenlendi. İlk olarak İran’da anayasa hazırlandı. Amerika’dan ekonomi uzmanları 

getirildi. Gümrük, ihracat, ithalat ve devletin bütçesi yeni sistem üzerinden kuruldu. Yeni 

bakanlıklar kurulup görevlere göre ayrıldı. Yürütme yetkisini kullanmak için başbakan 

seçildi. Genel eğitim olarak ilkokul devletin görevlerinden sayıldı. Mahkemeler 

düzenlenmeye çalışıldı. 

Kaçarlardaki genetik hastalıktan dolayı Muzaffer-eldin Şah da erken öldü. Tahta 

çıkan oğlu Mohammad Ali Şah meşrutiyete karşı çıktı. Tahta çıkma törenine hiçbir 

milletvekilini davet etmedi. Amerikan mali uzmanlarını ülke dışına gönderdi. Tahran’ın 

büyük müçtehitlerinden biri olan Şeyh Fezollah Nori’nin fetvası ve desteğiyle, Ruslardan 

yardım alarak parlamentoyu bombaladı. Yeniden istibdat hükümetini kurdu. Fakat Tahran 

olayları Tebriz şehrinde duyulunca halk ayağa kalktı. Settar Han’ın liderliğinde Tebriz 

meşrutiyeti kurma amacıyla devlet ordusunun karşısında savaştılar. Savaş uzun sürünce 

devletin ordusu Tebriz’i kuşattı. Tebriz’de büyük kıtlık ortaya çıktı. Halk kendisini 

doyurmak için bitkileri yemeye başladı. Fakat devlete teslim olmayı istemiyorlardı. 

Özgürlük ve meşrutiyet temel istekleriydi. İran’ın farklı yerlerinde Tebriz olaylarını 

duyunca onlarda ayağa kalktılar ve dört bir yandan Tahran’a doğru hareket etmeye karar 

verdiler. Tahran’ın göçebeler tarafından fetih tehlikesi duyulunca Mohammad Şah saltanatı 

12 yaşında olan oğlu Ahmet Şah’a devrederek Rusya’ya sığınma kararı aldı. Böylece 

Tebriz halkının direnciyle meşrutiyet yeniden İran’da kuruldu.     

Meşrutiyet devriminin yol açtığı sonuçlar ise gazetelerin sayısının artması, farklı 

düşüncelerde partilerin kurulması, yeni okullara önem verilmesi bunlardan bazılarıdır. 

Ayrıca farklı siyasal-kültürel dernekler açıldı. Çok sayıda çeşitli kitaplar çıkarıldı ve 

yabancı dillerden çevrildi. Avrupa’ya gönderilen öğrenci sisteminde değişikler yapıldı. İlk 

olarak onbeş kişi eğitim bölümlerinde eğitim almak için gönderildi. Kadınların eğitimi 

konusu da bu dönem çok tartışıldı ve buna önem verildi. Siyaset, hukuk ve ziraat 

bölümlerinde fakülteler açıldı.  

Böyle bir durumda 19. yüzyılda yeni okulların açılması İran’ın her yerine yayıldı. 

Gerçi muhalifler her türlü engel olmaya çalıştılar ama yavaş olsa bile yeni okulların değeri 

toplumda artmaktaydı. Aslında yeni okulların açılışı farklı sınıfların kültürel faaliyetlerini 



 

50 
 

yansıtmaktaydı. Yeni okulların açılması toplumsal reformların bir parçasıydı. Yeni okulları 

tesis eden kişiler muhalifler tarafından dini ve toplumsal tepkilere uğradılar. Bazılarını 

yabancıların misyonu olmakla suçlarken bazılarını da dinden çıkmakla suçladılar. 

22 Şubat 1921’de İngiltere desteği ile Ziya Tabatabaei ve Rıza Han devletin aleyhine 

darbe gerçekleştirdiler. Rıza Han Savaş Bakanlığı’nı ele alarak yavaş yavaş kendisini 

güçlendirmek için çaba serf etti. Birinci Dünya Savaşı sürecinde İngiltere, Rusya ve 

Osmanlı taraflarınca işgal edilen İran büyük bir kargaşa içindeydi. İçeride de siyasi gruplar 

birbiriyle çatışmaktaydılar. İş başına gelen devletler kısa ömürlüydüler. Muhalifler birbirini 

ortadan kaldırmak için terör eylemleri yapmaya başlamışlardı. Böyle bir ortamda Rıza Han 

iktidarı karakter olarak ortaya çıktı. Parlamento milletvekilleriyle iyi ilişki kurdu. Din 

adamlarının ve büyük müçtehitlerin ziyaretine gitti. Kendisini dindar göstermeye çalıştı. 

Böylece din adamlarının desteğini kazandı. Sonuçta 1925’te Kaçarlar hanedanlığını tahttan 

indirdi ve kendisini İran’ın Padişahı ilan etti. Temel tabanı ordu olan Rıza Şah meşrutiyet 

devriminin başarılarını yok sayarak iktidarın merkezileştirilmesi için çabaladı. Mutlak 

devlet yaratarak modern devletin temelini kurdu. Ülkede kimlik belge çıkarılmasını ve 

soyadı seçilmesini zorunlu kılarken “Pehlevi” soyadını kendisine seçti.  

3.3.2. Modern Okulların Başlangıç Tarihi 

Kaçar Hanedanı dönemi (1775-1925) Batı'daki sosyal ve entelektüel değişimlere 

denk geldi ve o dönemin bilimsel ve teknolojik ilerlemelerin ve Avrupalıların sömürgeci 

güçlerinin genişlemesinin zirve noktasıydı. Bu dönemde İngiltere’nin sanayi devrimi, 

Amerika’nın siyasal devrimi ve Fransa’nın sosyal devrimi İranlıların hep gündem konusu 

olmuştu. İranlı elitler bunları gündeme getirmekteki amaçları halkı bilinçlendirmek ve bu 

elitlerin bazıları Batılı yazarlar ve düşünürlerden taklit ederek kitaplar ve mektuplar 

yazdılar. 

16. ve 17. yüzyılda Avrupa’da birçok akademi ve bilimsel dernek kuruldu. Fakat bu 

kurumlarda yeni bilimlerin etkisi çok azdı. 18. yüzyılda olan siyasal ve sosyal değişimlerle 

birlikte eğitim de değişmeye başlamıştır. Gerçi bu değişimler kolay değildi ve kiliseler ona 

karşı çıkıyordu. Yeni eğitim ve bilim epistemolojileri kiliselerin toplumsal düzeninin temel 



 

51 
 

düşüncelerine karşıydı ve onların iktidar temellerini zayıflatıyordu.  Ama 18. yüzyılda 

birçok filozof ve düşünür için insanın terbiye ve eğitilme konusu önemli hale geldi ve kendi 

görüşlerini bu konu hakkında yayınlayarak büyük etki bıraktılar ve bu etkinin izleri Avrupa 

dışına çıktı. Örneğin, ilk olarak John Locke (1632-1704) fıtratın rolünü reddederek zihnin 

bir beyaz ya da boş levha gibi olduğunu ortaya koydu. Ona göre insanın davranışı ve 

düşündüğü her şey yaşadığı toplumun ve kültürün etkisi altındadır ve düşüncesi ihtiyaç 

duyduğu yöndedir. Jean Jacques Rousseau diğer bir düşünür olarak insanı eğitme 

konusunda önemi rolü olmuştur. Rousseau’ya göre insanın doğası ahlak ve iyiliğe karşı 

değil, toplumun etkisinden dolayı kötüye doğru gider. Rousseau, insanın iyi yaratıldığına 

ve doğasında çirkin şeylerin olmadığına inanıyordu. Ona göre insanın farklı yaşlarda farklı 

eğitim aşamaları vardır. Bu yüzden bir çocuğa öğretilen şeyler yetişkin insanlarınkinden 

farklı olmalıdır. Böylece eski eğitim sisteminin ilkeleri yetişkin insanların isteğinin üstünde 

kurulduğu için kırılmaya başladı.  

Rousseau’nun felsefesinin temeli, doğayı sevmeye dayanır. Ona göre doğa da insanın 

fıtratı gibi saftır. Rousseau şöyle söyler: 

“Aklın işlere varması üzüntülerin başlamasıdır”. Bu yüzden de duygusal eğitimi savunup akılcı olan 

eğitim sisteminin yetişkin insanların isteği üzerine kurulduğunu söyler. Bazı filozoflar ve papalar 

Rousseau’nun felsefesine karşı çıktılar. Rousseau şöyle diyordu: “Ben ahlak kurallarımı filozoflardan ziyade 

doğadan ve kalbimden alıyorum. İyi hissettiğim iyidir, kötü hissettiğim şey de kötüdür.”(Rousseau, 1969) 

Rousseau felsefesiyle o güne kadar kilisenin ve aristokratlar tarafından düzenlenen 

eğitim sistemini önemsemeyerek eğitim konusunda onların dini ve ahlaki yetkilerinin 

olmadığını ortaya koydu. Bu yüzden de kilise Emile kitabının yakılmasına fetva verdi. 

Fransa’da da parlamento Emile kitabını ülkenin mezhebine ve çıkarına aykırı gördü ve 

yakılması emrini verdi (Safavi, 1989, s. 28). Ancak Avrupa’da Emile kitabı, 

yasaklanmasına rağmen çok dikkat çekici bir kitap oldu ve bugüne kadar önemini korudu. 

Rousseau’nun düşüncesinin yayınlanmasının ardından, Johann Heinrich Pestalozzi 

(1746-1827) psikoloji hareketleri başladı.  Pestalozzi ilk olarak eğitimi psikolojiye bağladı. 

Ona göre eğitme süresinde cisim, zihin ve duygu birbiriyle uyumlu bir şekilde gelişmelidir.  

Pestalozzi’de Rousseau gibi genel eğitimi destekliyordu fakat doğaya geri dönme görüşüne 



 

52 
 

karşıydı. 19. yüzyılın eğitim düşünürleri Rousseau ve Pestalozzi’den etkilenmiştir 

(AMOZEK, 2013). 

Fransız Devrimi’nden sonra eski akademilerin muhalif olmalarına rağmen 

devrimciler yeni eğitimin temellerini attılar. Paris yüksekokulu, tıp fakültesi ve en önemlisi 

politeknik fakültesinin kuruluşu, gelecekte kurulacak eğitim merkezlerinin örnekleri oldu. 

Bu merkezler herkese hangi sınıftan olursa olsun eğitim alma fırsatı yarattı. 19. yüzyılda 

Fransa eğitim ve eğitme konusunda dünyanın zirve noktasındaydı. Bu yüzden de çoğu 

gelişmekte olan ülkeler Fransa okullarını örnek aldılar (Pouya, 1998, s. 18) Kaçar 

döneminde de eğitim sistemi Fransa’nın eğitim sisteminden etkilenmiştir ve ilk yurt dışına 

öğrenci gönderme planlarında Fransa yer almıştı. 

19. yüzyılda genel eğitim hızla yayıldı. Avrupa’da iktidarda olan sınıflar genel 

eğitimin yayılmasına karşıydılar. Onlara göre avamların eğitim almaları onları 

cesaretlendirir ve giderek din ve kilisenin iktidarını zayıflatır. Bu karşı durmalara rağmen 

ilkokullar ve rüştiyeler hızla gelişti. Eğitimin gelişmesi de hemen hemen sanayileşme 

sürecinin gelişmesinden kaynaklanıyordu. Büyük fabrikalar ve makinelerin gelişmesi, 

eğitim almış olan işçiye ihtiyaç duyuyordu. Bu yüzden de toplumda genel eğitimin 

yayılması gerekiyordu. Bu süreç hızlıca sınıflar arasında olan eğitim ayrımını ortadan 

kaldırdı ve bütün sınıflar okuma yazma hakkı kazandı(Safavi, 1989, s. 40). 

3.3.3. İran’da Eski Eğitim Sistemi 

20. yüzyılın başlarında İran'da modern eğitim sisteminin kurulmasından önce 

çocuklar, bir āhūnd, molla (büro hocası) veya muallim (öğretmen) vesayeti altında okul 

içinde ilk ve orta eğitimlerini alırlardı. Molla tek başına veya bir iki asistanın yardımıyla 

okulu idare ederlerdi. Asistanlar aynı mektebin büyük yaşta olan öğrencileriydiler. 

Genellikle kadınlar da okullarda (mektep hane) eğitmen olarak görev yaparlardı (āhūnd, 

ağa veya molla bacı derlerdi). Mektep hanelerde kızlar ve erkekler birlikte beş, altı veya on 

yıl okutulurlardı. Daha fazla eğitim almayı tercih eden ebeveynler kızlarını, kız mektep 

hanelerine gönderirlerdi ancak çoğu kız çocuğunun eğitimi bu noktada sona ererdi. İlk 

olarak zengin aileler çocuklarına eğitim vermek için bir ya da birkaç odayı eğitim için 



 

53 
 

ayırdılar. Bazen çocukların sayısı fazla olunca bir ek bina onlara ayırıyorlardı (Encylopedia 

Iranica, 2011). Bunlara özel mektep hane (özel okul) denilirdi ve genel mektep hanelerden 

farklıydı.  

İslam döneminde mektep haneler eğitim merkezi olmuştu. Gerçi farklı anlamlar 

taşımaktaydı ancak ortak anlam okuma yazma öğrenme mekânı anlamına gelmektedir. 

Camiler ilk İslami eğitim merkezi olmuşlardı. Bu yüzden de mektep hanelerin ilk oluştuğu 

yer camilerdi. İran’da da Kaçarlar dönemine dek mektepler camilerin bir köşesinde (zaviye) 

ya da cami türbelerinde (şebestan) yer alırdı. Camilere ilave sokakların başında, 

dükkânlarda, mollaların kendi evlerinde ve bazı hayırsever insanlar tarafından verilen 

odalarda da mektepler vardı (Ghanime, 1985, s. 4). 

Kaçarlar döneminde üç çeşit mektep hane vardı. Gerçi her üç grubun hedefi eğitimdi 

fakat onların kendilerine ait bazı özellikleri olduğundan dolayı ayrı ayrı açıklamak 

gerekmektedir.  

1. Molla Bacı mektep haneleri 

2. Genel mektep haneler  

3. Özel mektep haneler 

1. Molla Bacı1 mektep haneler, dört ile yedi yaşlarında olan çocukların eğitilmesinde 

görevliydi. Molla Bacıların çok azı gerçekten mollaydı ve sadece okuma yazma bilirlerdi. 

Birçoğu sadece Kuran okumayı bilir ve çocuklara da Kuran okumayı öğretirlerdi. Molla 

Bacı’ların eğitimden başka çocuklara bakmak görevleri de vardı. Molla Bacı’lar Kuran’ın 

kısa ayetlerini öğrencilere öğretip ezberlemesinde yardımcı olurlardı. Sofra adabını 

öğretirlerdi. Şeraiti hükümlerini derlerdi (Omid, 1985, s. 29). 

Gerçi mekteplerin kapısı herkese açıktı ama zengin ve aristokrat aileler çocuklarını bu 

mekteplere ahlakdışı yetişirler diye göndermezlerdi. Molla Bacı’lar zengin ve 

aristokratların evine giderlerdi.  

                                                           
1Mektep hanelerin öğretmenine Akhund Bacı, Mirza Bacı, Han Bacı, Şah Bacı da derlerdi. 

 



 

54 
 

Kız erkek karışık olarak mekteplerde eğitim alınırdı. Öğrencilerin hepsi aynı yaşta 

mektebe başlamazlardı. Eğitim sistemi birebir olduğundan dolayı herkes istediği zaman 

mektebe gidip okumaya başlayabilirdi ve bu konu eğitim süresinde sıkıntı yaratmıyordu.  

Mektepte öğretmen ve öğrenciler yerde otururlardı. Öğretmen dersliğin başında döşek 

üstünde iki tarafında da öğrencileri tembih edecek araçlarla otururdu. Öğrenciler ise duvara 

yaslanarak dört tarafta otururlardı. Eğer öğrenci sayısı çok olursa odanın ortasında da 

oturulurdu. 

Yeni gelen öğrenciler eski ve yaş açısından da büyük olan öğrenci (Molla Bacı’nın 

asistanı) tarafından hazırlanmış olan notları öğrenmeye başlarlardı. Molla Bacı da haftada 

bir kere yeni öğrencinin öğrenme durumunu kontrol ederdi. Böylece öğrenci öğrendiklerini 

ezberleyip anlamadan öğretmene aktarırdı. Başarısız olan öğrenci katı şekilde 

cezalandırılırdı. Genel olarak mektep hanelerin imkânları yetersizdi. Işık konusu göz önüne 

alınmazdı. Nemli ve soğuk oldurdu. Öğrenciler kendileri ile beraber üstünde oturacakları 

minderleri de götürürlerdi. 

1. Genel mektep haneler, Kaçarlar döneminde bütün şehirlerde ve bazı köylerde 

vardı. 

Aslında Molla Bacı mektep haneyi bitiren öğrenci devamında bu mektep haneye 

katılırdı. Fakat genel mektep haneye girmek için Molla Bacı mektep haneyi 

bitirmek zorunda değildi. Bütün mektep haneler için hiçbir geçerli yasa yoktu. 

Herkes okuma yazma ya da sadece Kuran okumayı biliyorsa mektep açabilirdi. 

Bu mekteplere girmek için de hiçbir şart ve sınır yoktu. Genel mektep hanelerin 

öğretmenleri mollaların alt sınıfına bağlıydı. Genelde medresede eğitim almış din 

adamları bu mektep hanelerin sahibiydiler. 

Mektep hanelerde eğitim almaktaki amaç, tüccar çocukları için hesaplama ve temel 

matematik öğrenmektir. Birçoğu Kuran’ı okuyabilmektedir ve bazı ulemanın ve devlet 

adamlarının çocukları da az bölümünü oluşturarak müçtehit ve âlim olmak için dini 

medreselere ya da hocaların yanına gidip eğitim alırlardı. Molla Bacı mektepleri gibi genel 

mekteplerin de imkânları yetersizdi. Tahta, masa ve sandalye yoktu. Çocukları uyarmak 



 

55 
 

için şiddet kullanmak yaygındı. Mekteplerle ilgili hiçbir yasa yoktu (Pouya, 1998, s. 45-

51). 

2. Özel Mektep Haneler: Özel mekteplerin genel mekteplerden farkı yoktur. Özel 

mekteplerin öğretmenleri de genel mekteplerin öğretmenlerine göre bilgi 

sahibiydiler. Kitap ve öğretme yöntemi aynıydı. Maaşları da yüksekti. Ona ek 

olarak bazı zengin aileler öğretmeni ve ailesini tamamen desteklerlerdi ve yaşam 

alanıverirlerdi. Bu mektep hanelere göre deçocukların tepkisi aynı gibiydi ve pek 

sevilmiyordu. Gerçi bu mektep haneler zenginlerin evi kadar güzel ve süslü 

değildi ama genel mekteplere göre güneş alırdı ve nemli değildi (Pouya, 1998, s. 

83-89). 

Gerçi mektep hanelerin oluşum tarihi eskiye dayanıyordu ama Kaçarlar döneminde 

onları eleştirenlerin sayısı arttı. Batı’ya gönderilen öğrencilerin geri dönmesi, gazetelerin 

yayınlanması ve entelektüellerin sözlerinde hep eski eğitim sisteminin yetersiz olduğu ifade 

ediliyordu. Söz edilen sınıflar açısından modernleşme, halkı bilinçlendirme ile 

gerçekleşebilirdi. Bu yüzden de temel olan halkın okuma yazma öğrenilmesiydi. Ama 

mektep hanelerin yöntemi ve öğretmenlerinin dini konularda fazla bilgiye sahip olmamaları 

çocukları mektepten uzaklaştırır ve verdiği bilgilerde yetersiz kalırdı. 

Bu yüzden de modern ve aydın sınıf için yeni okulların açılması ön görülmekteydi. 

Bununla ilgili o döneme ait olan Adalet Dergisi şöyle yazar: “ Var olan ilk mektepler 

camilerde ve dükkânlarda olduklarından dolayı çarşı pazarlar mektep hanelerdir. Salıklıktan 

ve temizlikten çok uzaktır. Çocuk on yıl mektep hanede eğitim aldıktan ve binlerce dayak 

yedikten sonra sadece okuma yazma bilir ve diğer bilimlerden hiçbir bilgisi yoktur… 

Öğretmenlerin ölümü öğrencilerin bayramı sayıldığı da iki sınıfın birbiri ile olan ilişkisini 

gösterir. Çünkü öğretmenlerin dayaklarından ve kötü sözlerinden nefret ediyorlar. 

Mekteplerin reformu gereklidir” (Omid, 1956, s. 18). 

1800’lerin ortasından itibaren İran ile Avrupa ülkeleri arasında ilişkiler artmıştı. İran 

Safeviler döneminden beri Portekiz, Fransa, Rusya ve İngiltere ile Osmanlı 

İmparatorluğu’na karşı anlaşmalar yapıp savaşlarda yardım istemişti. Safavilerin güçlü 

durumları ve Avrupa’nın sömürge politikaları henüz gelişmediğinden dolayı hemen hemen 



 

56 
 

ilişki kefesi aynıydı. Ama 18. yüzyılın yarılarına kadar ilişkilerin amacı değişerek kefe de 

yabancı ülkelerin çıkarına doğru ağırlık kazandı. Bu yıllarda İranlılar Batı’nın kültür ve 

medeniyetiyle tanıştılar. Avrupa’ya ticaret ve eğitim amaçlı gidenlerin sayısı arttı. Siyasal 

ilişkiler de artınca devlet memurlarının da sayısı arttı ve yeni dillerin öğrenmesi de önem 

kazandı. Yeni dillerin öğrenilmesi çeviri yapmaya neden oldu. İranlıların birçoğu yazdıkları 

seyahatnamelerde ve mektuplarda oldukları ülkelerin gelişmiş durumlarını anlatıyorlardı. 

3.3.4. İran’da Yeni Okulların Kurucuları 

İran’da Batı medeniyetinin etkileyici olan önemli unsurlarından biri öğrencilerin 

eğitim almaları amacıyla Avrupa’ya gönderilmesidir. Öğrencilerin eğitim süreçlerinin 

bitişiyle geri dönmeleri, İran toplumunda giderek yenidünyanın izlerini göstermeye başladı. 

Dar-ol Fonun bu öğrencilerin çabalarıyla kuruldu. Öğrencileri yurt dışına göndermenin 

önemi ilk olarak İran ve Rusya arasında olan savaşlarda hissedildi. Abbas Mirza veliaht 

savaş esnasında Ruslar ve İranlıların teknoloji farklılığını görünce ülkenin yenidünyanın 

değişiklerinden geride kaldığını fark etti. Bunun devamında İngiltere ve Fransa’dan askeri 

uzmanlar çağırıldı ve iki kişi öğrenci olarak Londra’ya gönderildi (Ardakani, 1989, s. 122). 

Bir öğrenci ressam olması için diğeri ise tıp bölümünde okumaya gönderildi. İran’da 

fotoğrafçılıkla tanışılmadığı için ressamı göndermekle onun çizdiği resimlerle manzaralar, 

eşyalar, şahıslar ve modern teknolojiyi görmek istiyorlardı.  

İkinci grup 1815’te Avrupa’ya gönderildi. Bu grupta olan Mirza Salih Shirazi yeni 

okulları tanıtmakta önemli rol oynadı. Rusya’dan Londra’ya giderken Rusların okulları 

onun ilgisini çekti ve şöyle yazdı: “Moskova’nın binalarından biride okullardı. Onlardan 

biri Elizabet, Rusların kralıydı. 600 talebesi var… Öğrencilerin yemek ve giyim 

masraflarını da Kral ödüyor. Bir işe girmeden önce onlardan sınava alınır eğer başarılı 

olursalar eğitimleri sona erer. Öğrencilere de her 6 ayda bir sınav yapılır…”, bu okullarda 

verilen dersler “din ilmi olan ilahiyat, felsefe, tarih, hesap ilmi (matematik), mimarlık, kala 

yapmak, top üretme ilmi, cebir, ressamcılık, kılıç savaşı, dans ve okuma yazma” bunlara 

ilave “ İngilizce, Fransızca, Yunanca, Latince, Türkçe, Tatarca vs.” öğretilir (Shirazi, 1985, 

s. 80-81). 



 

57 
 

Mirza Salih Shirazi bütün yazılarında sürekli yeni okullardan söz eder. Kızların 

okulları hakkında da yazar: “Katarına şahsen bu okulların durumunu takip ediyor ve her 

öğrencinin gelişiminde onu teşvik ediyor ve öğretmenlerin maaşını da yükseltiyor” 

(Shirazi, 1985, s. 137). 

Mirza Salih İngiltere’nin şehirlerini dolaşırken onların okullarını şöyle anlatır: 

“Londra’da okul sayısı çoktur ve bazı okullar özel öğrencilere aittir. Örneğin hayırseverler 

tarafından yapılmış okulda bin yetim çocuk ücretsiz eğitim almaktadır. Yedi yıl eğitim 

aldıktan sonra kilise papası olmak için Oxford ve Cambridge gönderiliyorlar ve birçoğu da 

deniz küvetlerine katılıyorlar” (Shirazi, 1985, s. 146). İran’da ilk olarak 1837’de Mirza 

Salih Shirazi tarafından gazete yayınlandı ve o günden beri hep yeni okulların 

gerekliliğinden söz edildi. Gazeteler her zaman öğrencilere ve okullarda çalışan kişilere 

özel saygı göstermekteydi. 

Mirza Fatihalı Ahun Zade (1813-1878), İran’da yeni düşüncelerin yayılmasında 

önemli rol gerçekleştirenlerdendi. Felsefe, siyasal, toplumsal, piyes, edebiyat ve eğitim 

konularında yazıp ve açıklamaları olmuş. Ahun Zade eski mektepleri eleştirerek onun 

reform yollarını da bulmaya çalışıyordu. İran’da ilk Ahun Zade alfabesi reformdan ve 

değişiminden söz eder. Ahun Zade’nin düşüncelerini şöyle özetleyebiliriz; ilerlemenin ve 

gelişmenin yolu yeni ilim ve fenden geçer. İlim ve feni ele etmek için herkesin okuma 

yazması olmalıdır. Okuryazarlığı kolaylaştırmak için de alfabenin değiştirilmesi gerekir. 

Ahun Zade bu yolda çok makale yazdı. Farklı ülkelerin devlet adamlarıyla görüştü. Kitap 

yazdı. Yeni alfabe çizdi. Ama hedeflerine ulaşamadı. Ahun Zade mollaları Arapça 

alfabesini doğru düzgün bilmedikleri için de eleştiriyor. Ona göre eğitimin zor olduğu ve 

çocukların alfabeyi iyi öğrenmemelerinin bir nedeni de mollaların alfabe bilmediklerinden 

dolayıdır. Bu eksikliğin nedeni de alfabenin eksikliğindendir (Momeni, 1972, s. 176-180).  

Ahun Zade herkesin eğitim alma hakkı olduğu konusunda da çok makale yazmış. 

İran’ın büyük bir kısmı köylerde yaşadığı için köylerde okulların önemli olduğunu söyler 

ve kızların da erkekler kadar eğitimlerinin önemli olduğunu vurgular. Ahun Zade 

öğrencilere verilen dersleri de göz önüne almış ve öğrencilere yazılan kitaplar sayesinde 

hurafelerden uzak durulduğunu söyler.  



 

58 
 

Mirza Malkum Han Nazım-ul Devle (1833-1908) Kaçar döneminde etkili olan 

kişilerden sayılır. Fakat bazıları da onu bir casus ve vatan haini olarak tanırlardı. Malkum 

modern eğitim sistemini tanıtmakla önemli rol yerine getirmiştir. On yaşında Fransa’ya 

gitmiş. Mühendislik bölümünde öğrenciyken Amir Kabir babasından siyasal bölüme 

geçmek için destek istemiştir. Bu sayede siyasal hukuk bölümünü de bitirmişti. Malkum 

İran’a dönerken Dar-ul Fonun yeni açılıyordu. Malkum Dar-ul Fonu’nun ilk 

öğretmenlerinden sayılıyordu. Fizik eğitimi aldığı için İran’da ilk laboratuarı kurdu ve ilk 

telgraf deneyimini Dar-ul Fonundan kralın kasrına (sarayına) yaptı. Ahun Zade ülkenin 

gelişme temelini eğitimde görürken Malkum “Kanun”da görürdü. Ona göre eğer bir 

milletin kanunu yoksa “ ne din, ne insaf ve ne de şuuru olur” (Natik, 1979, s. 92). Malkum 

söz ettiği kanunu şöyle açıklar: “Kanun İslam’ın ve bütün peygamberlerin söylediği 

hakikattir. Yeni bir şey yoktur. Ulemanın ilmine karşı olana ve İslam’ın söylediğinin aynısı 

olmayan her bir şeye karşıyız ve onu reddederiz”(Malkum, 1977, s. 92) 

Mirza Yusuf Han Müsteşar-ul Devle Nasir Edin Şah döneminin aydınlarından 

sayılır. İranlıların modern dünyayla tanışmalarında çok çaba sarf etmiş. Bu yolda hapis 

cezası almış ve sürgün olmuştur. “Bir Kelime” adında risalesi vardır. Bir Kelimeden kast 

ettiği şey yasadır. Bu risalede bir bölümde eğitime yer verilmiş. Sonraları İran’ın Paris’te 

elçisi olarak görevlendirilmişti. Avrupa’nın durumunu görünce İranlıların neden geri de 

kaldıklarını sorgular. Bunların nedenini Malkum’a sorarken Malkum ona şöyle söyler: 

“Fransa’nın düzeni tekçe bir kelimede özetlenir. Bütün gelişmeler ve yükselmeler onun 

üzerindedir. Oda kanun kitabıdır” (AriyenPour, 1975, s. 282).  

Müsteşar-ul Devle yazdığı “Bir Kelime” kitabında Batı’nın toplanmış yasalarını 

fıkıhta olan hükümlerle kıyaslar. Ona göre fıkıhta olan hükümlerin karışık olması nedeniyle 

herkes kendi istediği gibi yorumlar. Bunun çaresi dünyevi ve uhrevi hükümlerin ayrılması 

ve basit şekilde sunulmasıdır. Böylece Batı’nın yasalarının alınmasına da gerek yoktur 

(Pouya, 1998, s. 151). 

Müsteşar-ul Devle de Kaçar aydınları gibi yeni okulların yayılmasının önemini 

vurgular. Bunun için de “İtfalın eğitimi ve matematik” kitabını yazmıştır. Alfabenin 

değişimini ve reformunu destekler (Pouya, 1998, s. 152). 



 

59 
 

Kaçar döneminin eğitme konusunda önde gelen Abdal Rahman Talbof,  

Rousseau’nun Emil kitabını taklit ederek “Ahmet” kitabını yazdı. Bu kitapta farklı 

toplumsal ve bilim konularından söz ederek eğitim ve eğitme konusuna da önem verir. 

Talbof’un yorumları eğitme konusunda çalışan aydınlara ışık tuttu. Tebriz’de doğdu, 

Tiflis’te yeni açılan okullarda eğitim aldı. Fizik, kimya, astronomi, siyaset ve eğitim 

bilimlerinde eğitim aldı. Fransızcayı ve Rusçayı öğrendi. Gerçi “Ahmet” kitabı namaz 

kılmak ile başlıyor ama her türlü hurafeye karşıdır ve dinin hurafelerden arınmasını istiyor. 

Ona göre insan eğitilmesi gereken bir varlıktır ve toplumun asıl görevi insanları eğitmektir 

ve yeteneklerini keşfetmektir. Talbof’a göre varlıkların içinde sadece insan sorgulayıp 

düşünebilir. Bu yüzden de sadece ona şeriat farzdır. Bunun gerçekleşmesi için de eğitilmesi 

gerekir. Talbof insanın fıtratını iyi görür ve hayrı/şerri toplumun terbiyesi sonuncu olarak 

tanımlar. Talbof mektepleri eleştirir ve onları önceki yıllarla kıyaslarken mektep hanelerin 

fesada bulaştıklarını söyler. Talbf’a göre mektepler sadece mektep mollalarının ekonomik 

durumlarını tatmin etmek için vardı yoksa çocuklara bir şey öğretilmiyor hal böyle olunca, 

“İslam ulemaları eskiden tartışma ve tenkit etme yollarını açıp her konuyla ilgili farklı düşünceleri 

değerlendirirlerdi. Dönemin bilim gelişmelerini takip ederlerdi. Hatta eğer bir talebe mantık ve 

çıkarım ile hocasının düşüncesini reddedebilseydi onu teşvik ederlerdi. Ancak günümüzün 

mektepleri sadece hocaya itaat etmeyi ve ona her türlü baş eğmeği öğretir. Bu yüzden de mektepler 

özgür ve cesur talebe yetiştiremiyor” (Talbof, 1977, s. 72). 

Talbof toplumun sağlık ve temizlik durumunu eleştirirken de eğitimin ve mekteplerin 

yetersiz olduğuna bağlıyor ve şöyle söylüyor: “Aşçının mendilinin kötü kokusu uzaklardan 

duyulur. Sabun bu ülkede iksirdir. Mutfakların hamamdan pek farkları yok. 60 bin kişi için 

bir hekim yok. Dervişler ve yaşlı kadınlar hastaları tedavi etmektedirler” bunların nedeni 

eğitim sisteminin doğru düzgün olmadığından kaynaklanır (Talbof, 1976, s. 28-29). 

Talbof ülkenin gelişimini ve geleceğini yeni okulların yayılmasına bağlar. Ona göre 

eğer 30 yıl içinde okullar yayılmasa halk eğitim almazsa kayyımsız yaşayamaz. Yeni 

okulların yayılmasıyla birlikte yeni öğretmenler de yetiştirilmeli. Çocuklar her şeyi görerek 

öğrendikleri için öğretmenler yeni bilimlerle tanışmalarının yanında ahlaki ve davranışları 

da mükemmel olması gerekir. Bu nedenle de mektep hanelerin mollaları kendi durumlarını 

tehlikede görünce Talbof’u mürtet ilan ettiler. Talbof da Kaçar döneminin aydınlarının 



 

60 
 

birçoğu gibi alfabenin çetin olduğunu ve çocukların kolay öğrenemediklerini eleştirir ve 

değiştirmesini ister (Pouya, 1998, s. 161). 

Mirza Yahya Devlet Abadi (1862-1940), yeni okulların kurucularından ve eski 

mektepleri eleştiren ünlü şahıslardandır. Devler Abadi ilk aldığı eğitimini şöyle anlatır: 

“Ahund Bacı mektebinde olduğum günler eğitimden sayılmaz. Çünkü hiçbir şey öğrenmedim. 

Sonra Molla Abbas mektebine gönderdiler, onunda hiçbir faydası olmadı. Mektep muallimi velisiz 

çocukların dini kayyımı olurdu. O yüzden okulumuz bir sarraf haneye benziyordu. Çoğu zaman 

muamele (alışveriş) mekânıydı. Sabahları molla böyle işlerle uğraşıp mektebe gelmezdi. Öğlen 

sonrası da birkaç satır Kuran öğretip dersi bitirirdi” (Devletabadi, 1983, s. 12-14). 

Devlet Abadi eski sistemi ciddi eleştirenlerdendi. Bütün hayatını eğitim ve eğitme 

konusuna harcadı. Yeni okulların yayınlanmasında önemli rol gerçekleştirdi. Birkaç okulun 

kurucusu oldu. Yetimler, yoksunlar ve seyitler için okul açtı. İlkokulu yoksul seyitlere 

aittir. Böylece “mollaların saldırısından uzak kalabilirdi ve yeni maarif için de kalıcı supap” 

(Devletabadi, 1983, s. 115). Olmasını düşünürdü. Kendisi bir molla olarak mollaları 

eleştirirken İran’ın geride kalmasında mollaları suçlu görüyordu. Gerçi o dönem çok 

dikkate alınmıyor ama Devlet Abadi ilk olarak öğretmen yetiştirme merkezini işaret 

etmiştir. Bu önerinin önemi, dönemin öğretmenlerinin bilgi sahibi olmamasındandır. Devlet 

Abadi dikkatle öğretmenlerin yetiştirilmesini okulların yayılmasına öncülük tanıyordu bu 

da diğer aydınların okulların yayılmasını öngörüyorlardı (Pouya, 1998, s. 185). 

İran’da yeni okulların kurucusu olan Mirza Hasan Rüştiye (1851-1944), bütün 

ömrünü bu yolda harcadı. İstanbul’daki Rüştiye okullarını gördüğü için 1896’da Tebriz’de 

kurduğu ilk ve yeni metotla öğretilen okulu da Rüştiye adlandırdı. Sonraları soy isimi 

seçimi zorunlu olunca Rüştiyeyi birde kendi soy ismi olarak seçti. Rüştiye ilk başlarda 

içeriklik değil de sadece şekil olarak okullarda değişiklik yarattı. Yeni alfabe öğrenim 

metodunu ilkokullarda Rüştiye yarattı. Okulları karanlık ve nemli yerlerden güzel evlere 

taşıdı. Masa, sandalye ve tahtayı ilk olarak okullarda kullandı. Rüştiye’nin yenilikleri bütün 

eski eğitim sistemini değiştirdi. Bu işler ne kadar aydınları sevindirebiliyorduysa eski 

kafada olanları da o kadar tedirgin ediyordu. Gerçi Amir Kabir Dar-ul Fonun ile eğitim 

sisteminde değişiklik yaratmaya çaba göstermişti ancak yararlananlar aristokrat ve zengin 

çocuklarından oluşuyordu ve yetişkin çocuklar yararlanabilirdiler. Burada bir yüksek 



 

61 
 

öğretim kurulunun ilköğretim eğitimini almadan öğrencisi nasıl yüksek eğitim alabilmesine 

zemin hazır sağlanmamasını göstermektedir. Bu açıdan Rüştiye’nin yarattığı yenilik ne 

kadar önemli ve kapsamlı olduğunu belirtmektedir.  

Mirza Hasan Rüştiye mektebini bitirdikten sonra babası molla Mehdi’nin yanında 

dini ve Arapça dil eğitimini aldı. Yirmi iki yaşında eğitimini bitirdi ve imam olarak 

camilerin birinde görevlendirildi. Fakat sonraları Necef şehrinde dini eğitimini devam 

etmeye karar verdi. Bir gün Süreyya gazetesini okurken bir yazı dikkatini çekti: 

“Avrupa’da her yüz kişiden birinde okuryazarlık yok İran’da her yüz kişiden bir kişide 

okuryazarlık var ve bunun nedeni eğitim sisteminin kötü olmasından dolayıdır”. Rüştiye 

kendisi mektepte çocukların zorlandığını gördüğü için bu yazıyı yürekten anladı. Bu 

yüzden de hedefini değiştirir ve İstanbul veya Mısır ve Beyrut’a gitmeyi düşünür.  Sonuçta 

1881’de İngiltere’nin Beyrut’da kurduğu Dar-ul Muallim’e gider ve yeni eğitim metotlarını 

öğrenir. Gerçi Dar-ul Muallim de İngilizce ve Fransızca alfabeyi öğretiyorlardı, Rüştiye 

onu farsça alfabesine çevirip yeni bir metot olarak inşa etti ve yeni öğrenen kişiler için 

kolaylaştırdı (Pouya, 1998, s. 188-190) 

Rüştiye eğitimini bitirdikten sonra İstanbul yoluyla İran’a dönmeyi düşündü. 

İstanbul’da yeni okulları görünce beğendi ve onların sistemlerini öğrendi. Hepsini 

ezberleyip İran’da da aynısını yapmayı düşünüyordu. Fakat İran’da durum müsait 

olmayınca Erivan’a gitti. Kardeşinin yardımıyla orada yaşayan İranlıların çocuklarına okul 

açtı. Erivan’da okul kendi yerini buldu ve orada olan Müslümanlar onun bu işini takdir 

ettiler. Rüştiye’nin okulu Rus okullarının imkânlarını kullanarak günden güne değeri artıp 

herkesin dikkatini çekmişti. Nasir-el-din Şah Avrupa gezisinden dönerken Rüştiyenin 

okulunu ziyaret eder. Öğrenciler Şah okula girince güzel bir şiir söylerler. Rüştiye 

çocuklara üniforma giyindirmiş ve herkes sırayla Şah’ın gelen yoluna durmuştu. Bu 

düzenlerin hepsi Şah’ın hoşuna gitmiş. Rüştiyede bir beyanname okur ve Şah’tan böyle 

okulların İran’da da açılmasının iznini ister (Rushdiye, 1983, s. 24). Nasir-el-din Şah gerçi 

başlangıçta yeni okulların açılmasına muhaliftir ama sonraları yeni okullar açılmasına izin 

verir. Ancak gelişmede başka türlü sonuç doğurur, tepkiler gecikmez, yeni muhalifler 

ortaya çıkar. 



 

62 
 

3.3.5. Yeni Okulların Muhalifleri 

Bütün yazıları dinden, şeriattan ve İslam ahlakından olan Rüştiye’ye muhalif olanlar, 

bu kurumları Babi1 ve dinsiz olarak adlandırdılar. Yeni eğitim yöntemlerini görünce adeta 

“onu küfür eden deli sandılar”. Meşrutiyet dönemini yaşayan ve tarihini yazan, Nazım-ul 

İslam Kermani şöyle diyor: “Rüştiye ilk geldiğinde mollalar onu kâfir ve necisi olarak 

adlandırdılar. Onun alfabeyi de değiştireceğini düşünüyorlardı. Bu durum sadece alfabenin 

öğrenilmesinin yolunu kolaylaştırmıştı. Rüştiyelerde dayak ve fiziksel uyarılar(falaka) 

yoktu. Çocuklar okula severek kendi arzularıyla gidiyorlardı. Birde bu okullarda muhasebe 

dersi verilmiş ve onda da yeni metot kullanıldığı için onu yabancı dil sanmışlar ve 

öğretilmesi din adamlarını ürkütmüştür. Bu değişliklere karşı mollalar ayaklanmaya 

kalkıştılar. Mektep varken okullara ne gerek var dediler. “Heyhat! Ahir zaman olmuş, 

dinsiz adamlar Müslüman çocukların elinden Kuran’ı alıp ellerine kitap vermişler” diye 

seslerini yükselttiler. Yeni okullarda çalışanları ve çocuklarını bu okullara gönderenleri 

kâfir saydılar (Kermani, 1979, s. 431). 

Kaçarlar döneminde ortaya çıkan elit ve aydın sınıfın bakış açısındaki,Batıyla 

Müslüman toplulukların geride kalma nedenleri üzerinde yapılan kıyaslamalarda eğitim 

sistemindeki olumsuzluklara dikkat çekilmişti. Bu yüzden de ilk atılan adımlardan biri 

Avrupa’ya öğrenci göndermek olmuştur. Bununla da kalmayıp kendileri yeni okullar 

açmaya çabalamışlardı. Yukarıda sözü edilen kişiler ömürlerinin büyük bir kısmını bu 

yolda harcamışlardır. Ancak bu değişim kolay olmamıştır. Buna karşı iki grup muhalefet 

etmişti. İlk grup olan siyasi güç sahipleri eğitimin yayılmasını toplumun aydınlanmasıyla 

beraber gördüğü için buna karşı çıkıyorlardı. İkinci grup din adamları toplumsal ve 

ekonomik açıdan eğitimin yayılmasını istemiyorlardı ve büyük muhalif güç olarak 

kendisini tanıtıyordu. Bu çalışmada söz konusu olan ikinci grup olduğu için birinci gruba 

değinilmemiştir. 

                                                           

1İran'da Babiye fırkası müessisi olan Ali Muhammed Şirazi 1844'de mezhebini ilân etmiştir. Hacca giderken 

kendisine vahiy geldiğini söyledi. O da kendisini Mehdii Muntazar naibi ilan etti.Babi müridlerinden Mirza 

Hüseyin Ali Nuri (1817-1892) sonraları Bahaullah adını aldı, O da Babîliği tekrar canlandırdı. Bahaîliği 

kurdu. Bahaullah'ın kardeşi Mirza Nuri de "Subhu Ezel" adını aldı. 

 



 

63 
 

Nasireddin Şah ikinci Avrupa gezisinden İran’a dönerken Erivan’da Mirza Hasan 

Rüştiye’nin okulundaki öğrencilerin temiz üniformaları ile düzenli bir şekilde Şahı 

karşılamaları onun dikkatini çeker. Şah onların kim olduğunu sorar ve Rüştiye’nin 

okulunun öğrencileri olduğunu öğrendikten sonra okulu ziyaret etmek ister. Rüştiye de 

önceden bu ziyarete hazırlık yaptığı için Şahı güzel karşılamış ve yeni yöntemleri 

benimseyen okulun faydalarından bahsetmiştir. Mirza Hasan, böylesi okulların İran’da da 

açılmasını Şah’tan istemiştir. Nasireddin Şah, Rüştiye’nin sözlerini duyunca “bizimle gel” 

dedi. Rüştiye okulu kardeşine bırakıp Nasireddin Şahın heyetiyle İran’a döndü. Yolda her 

dinlenme durağında Şah Rüştiye’yi yanına çağırıp okulunun faydaları ile ilgili sorular 

sordu. Şah’ın çevresinde olan kişiler Rüştiye’nin bu kadar Şah’a yakınlaşmasından tedirgin 

oldular. Hep yeni okulların zararlarından konuşup onu korkuttular ve Nasir-el-din Şah’ı 

verdiği karardan vaz geçirdiler. Nahcivan şehrinde dinledikten sonra orada olan çapar 

hanenin sahibine Rüştiye’nin yola çıkmasını bahanelerle engellemesini isterler. Oda 

Rüştiye’nin arabasının atı olmadığı ve yeni at getirinceye kadar beklemesini bahane edip 

Rüştiye’nin yola çıkmasına izin vermemiştir. Rüştiye olayın farkına varınca Erivan’a 

dönmeye karar verir fakat çapar hanenin sahibi onun Nasireddin Şah Tahran’a varıncaya 

kadar orada hapis olmasını söyler (Rushdiye, 1990, s. 21-22). Nasireddin Şah Tahran’a 

varır ve Rüştiye Erivan’a döner. Ama sonradan Rüştiye’ye İran’a gelme iznini verir. 

Rüştiye 1888’de Tebriz şehrine dönünce ilk yeni okulunu açmak için çaba 

harcamıştır. Yeni okul birçok kişinin desteği ile kurulur. Ancak çocukların sınav dönemi 

gelince şehrin önemli din adamlarından olan Reis-ul-Sadat, Rüştiye’yi mürtet ve mehtur-ul 

dem (kanını her an dökebilir kişi) olarak ilan etmiştir. Bunun üzerine Rüştiye gece 

Horasana kaçtı. Reis-ul-Sadat ölünce bir daha Tebriz’e döndü. Tekrar Rüştiye, okulunu açtı 

ve yeniden dini talebeler okulunu yağmaladılar ve Rüştiye’yi ölümle tehdit ettiler. Rüştiye 

Horasana kaçtı. Aylar sonra tekrardan Tebriz’e döndü. Yoksul mahallede okulunu bir kez 

daha kurdu. Kısa zamanda öğrencilerin sayısı 370 kişiye çıktı. Mollalar çocukların okulda 

masa ve sandalye üstünde oturmalarını bahane edip gayri Müslim olduklarını söylediler. 

Rüştiye bu bahaneleri mollalardan almak için çocukları yerde oturttu. Ders içeriği de 

mekteplerde verilen derslerden pek farklı değildi fakat metot değiştirilmişti. Rüştiye 



 

64 
 

çocuklar çok eğilmesin diye küçük masaları öğrencilerin önüne koymuş ve bu küçük masa 

mollaların arasında bir büyük harekete neden olmuştur (Kasravi, 1979, s. 24). 

Rüştiye yine Horasana kaçtı. Aylar sonra tekrardan Tebriz’e döndü. Bu sefer okuluna 

470 öğrenci geldi. Mollaların birçoğu mektep sahibi oldukları için öğrenci sayıları 

azalıyordu bu yüzden de Rüştiye’ye karşı çıkıyorlardı. Tekrardan Rüştiye’nin okuluna 

saldırdılar. Okulu yağmaladılar. Bir çocuğu merdivenden atarak öldürdüler. Bütün şehir 

ayağa kalktı. Bu sefer yine Rüştiye Horasan’a kaçtı. Bu kez Horasan’da da okul kurdu. Bu 

haberi mollalar duyunca okuluna saldırdılar. Tekrardan okulu mollalar tarafından 

yağmalandı. Rüştiye’nin de kolunu kırdılar. Yeniden Tebriz’e dönmeye karar verdi. 

Tekrardan okulunu kurdu. Mollalar bir kez daha yağmalamaya hazırlanırken şehrin 

aydınları ve okuyanları bir araya gelip onu desteklediler ve bu okul üç yıl sürebildi. Bir 

gece okuldan evine dönerken üç kurşun ona doğru atıldı birisi ayağına isabet etti ve evde 

istirahat etmek zorunda kaldı. Muhalifler bu fırsattan istifade ederek okulu kapattılar 

(Rushdiye, 1983, s. 32). 

Rüştiye iyileştikten sonra yeniden okulu kurmaya çabaladı. Tebriz’in Dar-ul Fonunun 

karşısında bir harabe camiyi Necef’te olan ulemanın izniyle restore edip çocuklara eğitim 

vermeye başladı. Tebriz’in ünlü müçtehidi Mirza Cavad’ın destekleriyle devam edebildiler.  

Ancak Mirza Cavad hasta olunca mollalar tekrardan yağmalamaya seferber oldular. 

Caminin uzaklığı Rüştiye ve okulun öğretmenlerine çocukları okuldan çıkarma şansını 

verebildi. Rüştiye kendisi Dar-ul Fonunun damına kaçıp oradan okulun nasıl 

yağmalandığını izledi.  

Rüştiye birkaç kere Horasana kaçıp tekrar Tebriz’e döndükten sonra yeniden 

Tebriz’de kalmaya karar verdi. Ancak yağmalanma korkusundan bu sefer kimse evini 

Rüştiye’ye kiraya vermiyordu. Ama aydınlardan ve bazı avamlar tarafından destek alarak 

bir yer buldu ve okulunu bir daha açtı. Bu dönem veliaht ve Emin-ul Devle onun muavini 

olarak Tebriz’e dönmüştü. Onlar da Rüştiye’yi destekledikleri için halk bir daha güvendi ve 

çocuklarını okula gönderdiler.  

Tebriz’in ulemaları bunları görünce susmadılar ve Tahran’a şikâyet mektupları 

yazdılar. Amir Nizam Tahran’dan Tebriz’e geldi. Rüştiye’yi görmeye gidip onun amacını 



 

65 
 

ve işinin nasıl olduğunu sordu. Rüştiye her şeyi olduğu gibi anlattıktan sonra amir Nizam 

Rüştiye’yi haklı buldu. İşini çok beğendi ve ona bir hediye ayarladı ve “okulunu idare et ve 

Allaha tevekkül et” dedi (Rushdiye, 1983, s. 32). 

Kaçar döneminde mektep hanelerin sayısı eskisine göre çoktu. Mektep 

öğretmenlerinin genelde gelirleri çok düşüktü. Şia mezhebinde din eğitimi alan sınıfın 

hiyerarşisinde en altta yer alan grup mektep öğretmenleriydi. En üstte yer alanlar da 

müçtehit olanlardı. İlk grup avama eğitim verirken müçtehitler dini dersleri üst düzeyde 

vermekteydiler. Ulemanın ve aristokratların çocukları mektebe gitmezlerdi ve mollalar 

eğitim vermek için onların evine giderlerdi. Bazı zengin aileler öğretmenin ailesine de yer 

verirdi ve yazları da kendileriyle birlikte yazlık evlerine taşınırlardı. Böylece hem çocuklar 

dersten uzak kalmıyorlardı hem de öğretmen mali yönden gelir sağlıyordu. Kaçar 

döneminde ev öğretmenlerinin sayısı artmıştı. Bu yüzden de yeni okullar onların ekonomik 

durumlarını etkilemekteydi.   

Artık Rüştiye’nin yeni metodu Tahran’da da duyuldu. Aydınlar onu desteklemeye 

kalktılar. Azerbaycan’ın valisi olan Emin el-devle de Rüştiye’yi destekledi ve Tahran’a 

dönerken onu Tahran’a davet etti ve 1897’de okulunu Tahran’da kurdu ve yeni metotla 

eğitime başladı. Rüştiye okulunu cahil mollaların saldırısından korumak için “Ben ilmin 

şehriyim Ali onun kapısı” diye peygamberden bir hadisi okulun kapısına astı (Pouya, 1998, 

s. 288).İran devleti gümrük ve mali işlerine düzen vermek için Belçika’dan birkaç uzman 

davet etmişti. Bu uzmanlardan biri olan Joseph Naus reformları başlattığında bazı tüccar ve 

esnaf karşı çıktı. Tüccarların birçoğu zekât adına ulemalar ve büyük müçtehitlerle ilişkileri 

olduğu için şikâyetlerini onlara ilettiler. Ulema devlete baskı yaparak hem tüccarlar 

arasında güçlerini gösterirlerdi hem de devlet adamlarının İslam’a karşı davranışlarını 

bahane edip halkı onlara karşı ayaklandırma fetvası verme korkusuyla, nüfuzlarını 

arttırıyorlardı.1903’te Mirza Ali Akber (molla) bir sarhoş tarafından hakarete uğramış 

(sarhoş adam mollayı içki içmeye davet etmiş) bunu camide söyler ve dini talebelerle 

birlikte çarşıya doğru protesto etmeye giderler. Bu olayı duyan tüccarlarda Mösyö Naus 

tarafından yapılan işlerden memnun olmadıkları için dükkânlarını kapatırlar ve protesto 

edenlere katılırlar ve Ayetullah Behbehani’nin olduğu camide toplanırlar. Ayetullah 



 

66 
 

Behbehani de devlete karşı ve isteklerinin yapılması konusunda uyarı verdi. Devlet de ne 

istediklerini mektup yazıp iletmelerini istedi. Yeni okulların muhalifleri henüz 

kabullenemedikleri için de istekleri yazarken şöyle yazdılar: “Mösyö gitsin, meyhaneler, 

misafirhaneler ve okullar kapansın”…Mohammad Ali Mirza veliaht hemen bir yazı 

gönderdi: “Camide toplananlar duysun! Emrettik Mösyö İran’dan çıksın. Meyhaneler, 

misafirhaneler ve okullar kapansın. Sizde hemen dağılın”. Bu yazıyı okur okumaz talebeler 

meyhaneleri ve okulları yağmaladılar ve onlardan biri de Rüştiye’nin Kemal isminde olan 

okuluydu (Pouya, 1998, s. 278). Okullar bir süre kesintiye uğradıktan sonra tekrardan 

çalışmaya başladı. 

Rüştiye’nin okulunun giderek yayılmaya başlamış olması ile başka şehirlerde de 

okullar açılıyordu. Onlardan biri Erdebil şehrin de şeyhülislamın oğlu Mohammad Kudüs 

Rüştiye’nin kardeşinin yardımıyla Rüştiye adında bir okul kurdu. Ancak Erdebil şehrinin 

müçtehidi olan, Mirza Ali Akber, okula karşı çıktı ve dini talebelere okulu yağmalamak 

için izin verdi ve öğretmenleri dövdüler. Mirza Ustad okulun müdürü bu olaydan sonra 

intihar etti (Pouya, 1998, s. 376). 

Erdebil’de 1904’te Edebiye Okulu çalışmaya başlarken mollalar dine aykırı olduğu 

gerekçesiyle muhalefet etmeye kalktılar. Fakat Mohammad Vali Han Erdebil’in valisi yeni 

okulların taraftarı olduğu için şehrin müçtehidi olan Mirza Ali Akber ona karşı bir iş 

yapmak istemedi. Vali ve hükümdarlar çıkarlarına uygun gördükleri yerlerde mollaları 

destekliyorlardı, uygun olmayınca ve mollaların etkileri de az olunca onların yapabilecek 

işlerini iyice kısıtlayabiliyorlardı. Ancak Mohammad Vali Han Tahran’a döndükten sonra 

okulu destekleyen olmadığından ve mollaların etkisi altında kimse çocuğunu Edebiye 

okuluna göndermediğinden kapatıldı (Safari, 1992, s. 188). 

Yukarı da sözü edilen okulların başarısız olduğu şehrin aydınlarını bir daha bir araya 

getirip yeni okulun açılması istendi. 1907’de Şerafet Okulu açıldı. Şehrin aydınlarından 

sayılan Mohammad Ali Han okulun müdürü olarak seçildi. Okulun müdürü olmak ve 

cahiller ile karşı karşıya gelmek onun işini zorlaştırmıştır. Mohammad Ali Han ülkenin 

gelişmesinin eğitim sayesinde olduğunu düşündüğü için muhaliflerden korkmadı ve işine 



 

67 
 

devam etti. Fakat Mirza Ali Akber Erdebil’in müçtehidi Mohammad Ali Han’ı “Babi” 

olarak suçladı ve taraftarları tarafından öldürüldü (Safari, 1992, s. 188). 

1910’da aydınlar ve hayırsever insanlar bir araya gelip tekrardan yeni okul açtılar. Bu 

okulun öğrencilerinin de şapka ve üniformaları vardı. Okulda eğitim ücretsizdi. 

Hayırseverler okulun bütün masraflarını ödüyorlardı. Ama şehrin etkili müçtehidi Mirza 

Ali Akber, okulu ‘Ashkolah’ya (skolâstik) anlamına çevirip onu haram ilan etti. 

Talebelerine okulu yağmalamak için izin verdi. Talebeler ve bazı avam kişiler birlikte 

okula yürüdüler. Öğrencileri dövdüler ve evlerine gönderdiler. Öğretmenlere işkence ettiler 

ve yine okulu kapattılar (Pouya, 1998, s. 376). 

1919’da Erdebil şehrinin şeyhülislamının oğlu Mohammad Kudüs’ü okul açmaya 

görevlendirdi. Şehrin tüccarları yeni açılan okulun masraflarını ödediler. Yine bu okula 

karşı muhalefet edildi. Bu sefer şeyhülislam geri çekilmedi fakat bedeli ucuz olmadı. 

Mollalar okulun öğretmeni olan Mirza Hamid’i ağaca bağlayıp dövdüler ve rezillikler 

yarattılar. Bu okul Rıza Şah iş başına gelene dek ayakta kalabildi ve ilk devlet okulu olarak 

tanındı. Bu okuldan sonra başka bir okul açıldı. Tedeyyün okulu Macit Tedeyyün’un 

çabalarıyla kuruldu. Aslında okul eski bir mektep hanenin yerinde yapıldı. Yine de 

muhalefetler oldu. Genel muhalefet okulda zil çalınması ve yürütülen coğrafya dersine 

ilişkindi. Okulun kurucusu bu sorunu çözmek için aydın bir müçtehit olan Mirza Ali 

Akber’e mektup yazar ve ona şöyle sorar: “Eğer bir kişi Erdebil’den Kerbela’ya giderken 

yol üzerinde olan şehirlerin, köylerin, çayların ve dağların adını öğrenirse diğer kişilere 

aktarabilir mi? Mirza Ali Akber bu soruyu güzel bulup onun cevabında buna “marifet-

ularz” derler ve öğrenmesi gereken bir şeydir” der. Ancak Tedeyyün dersin ismini 

coğrafyadan marifet-ul arza değiştirir ve öğretmenlere de öğrencilere kürenin yuvarlak 

olmasının doğrudan söylememelerini vurgular. Teneffüs saati gelince de zil çalmak yerine 

güzel sesi olan öğrencilerden birini okulun bahçesinde Kuran ayeti okumaya görevlendirir 

(Safari, 1992, s. 190). Tedeyyün mollaların “medrese” ismine tepki gösterdikleri için 

okulun başında Sümer-Farsça kökenli olan “Debestan” kelimesini kullanır ve okulun ismini 

“Debestan Tedeyyün” koyar. 



 

68 
 

Yeni okulların sayısı artınca 1898’lerde aydınların tavsiyesiyle devlet tarafından 

eğitim için yeni ve merkezi bir sistem oluşturmaya karar verildi. Bu merkezileştirmenin 

amacı bütün okullar için verilen dersler, öğretmenlerin istihdam şartları ve öğrencilerin 

uyum sağladığı yasaların çıkarılmasıydı. O güne kadar hiçbir yasa olmadan, herkes okul 

açıp onu idare edebiliyordu. Böylece karmaşık bir ortam yaratılmıştı. Bu yüzden yeni 

sistemin açıklanması hem okulları hem de onları idare eden kişileri düzenli bir çerçevede 

tutabilirdi. Ancak Tahran’ın ünlü müçtehidi Mirza Hasan Ashtiyani, yeni okullara muhalif 

olduğu için bu iş başlamadan son buldu (Takhshid, 1998, s. 103-104). 

Yezd ve İsfahan şehrinde Bab1olayları büyük bir facia yarattı. Muzafferel Din Şah’ın 

Avrupa gezisinde bazı Bahaîler/ Babiler (Mohammad Ali Bab taraftarları) İran’ın 

Şah’ından Bahaîlerin kendi mezheplerinde özgür olmalarını isterler. Şah İran’a döndükten 

sonra konuyu çözmeye çalışacağına dair söz verir. Bu haber İran’da mollalara yetiştirilir. 

Özellikle Yazd ve İsfahan’da dini talebelere izin verilir herkes Bahaî’yse bulup işkence 

etmeye özgürdürler. Bu izinden yararlanıp Bahaîlerin ailelerini taciz ederler, mallarına 

sahip çıkarlar ve her türlü eziyeti yaparlar. Bahaîler de devlete şikâyet ederler fakat devlet 

şikâyetlere itina etmez ve onların mal ve mülkiyetlerinde kendisine de hak tanır. Bu 

olayların içinde bir Bahaî bir kitap sahafçıya verir. Sahafçı onun Bahaî olduğunu fark 

edince Ağa Necefi İsfahan’ın müçtehidine haber verir. Ağa Necefi de onu bulmak için 

birçok kişiyi seferber eder. Bahaî kişinin komşusu onun ailesini korumak için müdahale 

eder. Ağa Necefi müdahale eden kişiyi sarhoş olduğu zaman görmüşler bahanesiyle 

yakalayıp kırbaç vurur. Böylece olay daha da karmaşık hale gelir ve Bahaîler Rusya’nın 

konsolosluğuna sığınır.  

Rus konsolosu Bahaîlere destek verir. Tahran’da olan büyükelçiliğe telgraf gönderir 

ve bundan haberdar olan Mollalar da devlete telgraf gönderirler ve Bab fitnesini bitirmek 

isterler. Ne devlet ne de Rusya’nın büyükelçisinden cevap gelmez ve sığınan insanların 

umudu azalır. Ağa Necefi durumu böyle görünce köylerden adamlarını getirir ve 

konsolosun etrafında gizlenirler. Konsolos da doğru düzgün cevap almadığı için sığınanlara 

durumun sakinleşmesini ve onların konsolosluğu terk etmelerini söyler. Onlar 

konsolosluktan çıkınca köylü reaya onları yakalar ve Ağa Necefi’nin evine kadar onları 



 

69 
 

döverler, bazıları ölürler ve bazıları ağır yaralı halde Ağa Necefi’nin evine varırlar. Ağa 

Necefi cenazeleri umursamadan üstlerinden geçip odasına gider. Bu hareket diğer mollaları 

da bir iki Bahai bulup öldürmeleri konusunda teşvik eder. İki tacirin öldürülmesinden sonra 

Tahran’dan İsfahan hükümetine telgraf gönderilir ve mollaların önünü almayı emrederler. 

Durumun sakinleşmesi için de Ağa Necefi’yi Tahran’a çağırırlar (Devletabadi, 1983, s. 

220-235). 

Ağa Necefi İsfahan’dan Tahran’a sürgün edilirken düşünüyordu yaptığı olaylardan 

dolayı Tahran’da halkın onu güzel karşılayacağını bekliyordu. Ancak beklendiği gibi 

olmayınca bu işin nedenini yeni okullarda arar. Çünkü yeni okullar hurafeye ve mollaların 

birçok sözlerine karşıydı. Yâda en azından eğer okullardan kaynaklanmasa bile oralardan 

destek bulduğunu düşünüyordu (Devletabadi, 1983, s. 338). 

Ağa Necefi, Necef’te olan ulemaya telgraf gönderir ve onlardan yeni okulların 

kapanması içi fetva vermelerini rica eder. Bu haberi onun yeniliğe karşı olmayan ve telgrafı 

göndermeye görevlenen yakınlarından biri Yahya devlet Abadiye yaptırır. Devlet Abadi’de 

hemen Muzaffer el din Şah’a mektup gönderir ve telgrafın gönderilmesinin engellenmesini 

rica eder. Muzaffer el Din Şah yeni okulların taraftarı olduğu için hemen telgrafın 

gönderilmesinin önünü alır. Ağa Necefi dini talebelerin içinde Necef ulemasının onun 

vasıtasıyla Şah’a telgraf gönderip ve okulların kapanmasını istediklerini söyler. Zengin ve 

aristokratlar yeni okulların oluşumundan beri evlerinde Molla Başı istihdam etmiyorlardı. 

Hem metot olarak çocuklar yeni okullarda hızlıca ilerliyorlardı hem de masrafları azdı. Dini 

talebelerin sayısının azalmasından ve böylece gelirlerinin de azalmasından dolayı okulların 

oluşumundan memnuniyetsizlik yaşadıkları için hemen bu haberi şehirde yaydılar. Ama 

Şah ve devlet adamları buna karşı olduklarından umursamayıp, bütün okulları desteklediği 

için kimse okullara saldıramadı. Devletin Necef’te olan ulemanın ve Ağa Necefi’nin 

isteğine itina etmemesi yeni okulların durumunu güçlendirdi (Devletabadi, 1983, s. 338-

342). 

Nasir el Din Şah döneminde ulema ile devlet arasında çatışmalar sadece Tahran’da 

olmayıp diğer eyaletlerde de sürekli görünüyordu. Aslında Kaçarlar döneminde devletin 

rolü toplumda arttıkça mollalarında rolü toplumda artmaktaydı. Mollaların rolü ve etkileri 



 

70 
 

toplumda artıkça devlet ile çatışmalarda artıyordu. Bu olaylar toplumda mollaların yeni 

rollerini çizerek şahsi çıkarlarının peşinde olan mollalar ve müçtehitler için zemin 

hazırlamıştır (Algar, 1980, s. 87-196). 

1899’da Tebriz’in aydınları ve kültür sever insanları bir araya gelip Terbiyet okulunu 

kurdular. Okulda büyük ve ünlü kişiler de öğretmen olarak çalışmaya başladı. Bu yıllar 

Rüştiye’nin de okulu kapandığı için halk tarafından iyi karşılandı. Herkesin umudu vardı bu 

okul yavaş yavaş bir kültürel merkeze çevrilecekti. Ama eskiyi kutsal gören insanların 

varlığıyla ömrü üç ay bile sürmedi. Onun da nedeni “talibi hakka” meşhur olan molla 

Mohammad Yazdi, Tebriz’in camilerinde vaaz ederken ve minbere çıkarken hep yeni 

okullara küfür ederek okul kurucuları dinden çıkmış olanlar ve mürtettirler demekteydi. 

Herkes de çocuğunu bu okullara gönderirse onlarda mürtettirler ve kanlarını dökmek 

helaldir. Bu sözlerle avam insanlar okula saldırdılar ve yağmaladılar. Bu olay yurt dışındaki 

gazetelerde de yayınlandı. Örneğin Mısır’da yayınlanan Sürreya gazetesi bu haberi yayarak 

muhaliflere sert tepki gösterdi. Hasan Taghizade okulun kurucularından ve sonraları Sena 

meclisinin başkanı, bu olayı şöyle yazar: “ Ben, mirza Mohammad Ali han, Seyit Hasan 

Han ve MohammadShebesteri1898’de yeni bilimleri yeni metotlarla ve yabancı diller dâhil, 

öğretmek amacıyla kurduk. Adını “Terbiyet” koyduk. Fakat tuhaf bir hikâyesi oldu ve 

bomba gibi patladı…” (Taghizadeh, 1986, s. 27). 

3.3.6. Rıza Şah ve Eğitim Sisteminde Reformlar 

Rıza Şah iktidarı ele geçirene dek eğitim sistemi ulemanın kontrolündeydi. Yüksek 

eğitim tamamen ulemanın elindeydi. Mekteplerde Kuran, İslam’ın günlük hayata göre olan 

ahkâmını ve yanı sıra her öğretmen kendisine göre ne isteseydi öğretilirdi ve sistematik bir 

plan yoktu. Devlet bu konuyla alakalı kendisini hiçbir zaman sorumluluk duymamıştı. 

Kaçarların son dönemlerine dek doğru düzgün eğitim sistemi yoktu. Meşrutiyet devriminin 

gerçekleşmesiyle eğitim sistemi devlet tarafından düzenlenmesi ve halkın ücretsiz eğitim 

almalarına dair bir dizi yasalarla görevlendirildi. Ayetulllah Ashtiyani bu yasaya karşı çıktı. 

Ona göre yeni okulların İslam’ın ve mezhebin zayıflatılmasına neden olacaktı. Bu yüzden 

de Rıza Şah’ın 1920’de yaptığı darbeye kadar kayda değer adımlar atılmadı.  



 

71 
 

Rıza Şah iktidarı ele geçirdiğinde eğitim sisteminin nasıl ulemanın etkisinde 

olduğunu iyi biliyordu. Bu yüzden ilk yaptığı işlerden ulemayı bu alandan dışarı koymaktı. 

Çünkü onun için bir milli ve seküler devlet yaratmak için mezhepten ve ulemadan uzak 

tutulması gerekmekteydi. Bu amaçla 1921’de “Yüksek Eğitim Şurasını” Avrupa 

ülkelerinden örnek alarak kurdu. Bu Şuranın görevi Avrupa eğitim sistemini gözaltına 

alarak İran’da da yeni sisteminin hazırlık işlemlerini yapmak ve öğretmen yetiştirmek ve 

bütün mektep hanelere nezaret etmektir (Takhshid, 1998, s. 105).    

Rıza Şah’ın hedefi, eğitim sistemini merkezileştirme ve milli devletin ideolojisini 

yaymak, kitapların içerikliğine düzen vermek ve öğretmen istihdamında belli bir şartların 

olmasını zorunlu kılmaktı. Öğretmen olmanın belirli şartlarının olması mollaların eğitim 

sisteminde dışarıda kalmalarına neden oldu. İlkokul, lise ve yüksek eğitim yapı düzenleme, 

yeni konuların ders programlarında nelerin yer alması (tarih, edebiyat, yabancı dil, 

astronomi, geometri, iktisat, zooloji vs.), yabancı öğretmen istihdamı, yurt dışına öğrenci 

gönderme, öğretmen yetiştirme merkezlerinin kurulması, okullar için kitap yayınlama, 

devletin eğitimde gerçekleştirdiği reform konuları olmuştur. Eğitim sistemini 

merkezileştirmek ve dini eğitimi devletin eline geçmesi için dini eğitim veren medreseler 

için de yeni kanunlar çıkarıldı. 1928 ve 1929’da devlet bir dizi sınavların hazırlanmasıyla 

kimin dini medreselere gitmesini belirtti. Örneğin devlet tarafından sadece eğitim 

bakanlığından alınan diplomalar geçerliydi ve kimin dini eğitim talebesi olduğunu sadece 

eğitim bakanlığı teyit edebilirdi. Buna ilave kimin müderris olduğuna ilişkin de eğitim 

bakanlığı tarafından izin belgesi olması gerekirdi. Bu süreç sonunda dini medreselerin ve 

talebelerin de sayısı azaldı. Yapılan reformlar neticesinde bütün eğitim sistemi devletin 

kontrolüne geçti ve modern okulların sayısı arttı buna karşı mektep hanelerin ve dini 

medreselerin sayısı azaldı. 1925’te 55.960 öğrenci (misyonerler tarafından yapılan okullar 

ve mektep haneler dâhil) 648 ilkokul öğretim de kayıt edilmişse 1941’de 287.245 öğrenci 

2.336 ilkokulda bulunmaktaydı (Abrahamian, 2008, s. 144-145). 

Rıza Şah’ın eğitim sisteminde getirdiği reformlar sonuncunda tamamen mezhebe 

dayalı ve ulemanın kontrolünde olan bir sistemi Batı tipi sistemine dönüştürdü ve devletin 

eline geçirdi. Böylece ulemanın bir gelir kaynağı kesilmiş oldu. 



 

72 
 

3.4. İran’ın Eski Yargı Sistemi 

İran’ın Müslümanlar tarafından fethedilmesinden sonra, dini ve geleneksel yargı 

sistemi arasında bir ayrım yoktu. Müslüman hükümdarlar sadece yönetici olarak 

kalmamışlar ve kendileri hâkim olarak da hükümler vermişlerdi. 700’lü yıllarda Mezalim 

adında mahkeme oluşturulmuştur. Halife kendisi ya da kendi yerine seçtiği bir kişi haftada 

bir iki gün mahkemede oturup halkın şikâyetini dinlerdi ve hüküm verirdi. Nizam-ül Mülk 

Siyasetname kitabında buna işaret ederek halifenin halkın sesini vasıtasız duymasını 

kaçınılmaz görür. Ona göre padişahın haftada iki kere Mezalimde oturması ve adaletini 

yerine getirmesi gereklidir… Reayanın sözünü ve derdini vasıtasız duymalıdır ve kendisi 

onlara karar vermelidir, padişahın yaptığı işler ve verdiği kararlar bütün memlekette 

yayınlanır ve böylece zalimler kendilerini özgür göremezler (Nizam-ülMülk, 1961, s. 18). 

İslami yargı sistemi 660’larda düzenlenmiştir. Hâkim ve vali aynı mansaptan (statü) 

oluşuyordu. Hatta hâkimlerin birçoğunun resmi olarak unvanları yoktur. Kabile reisi gibi 

davranırlardı ve arabulucu görevleri vardır. 7. yüzyılın sonlarına doğru fıkıh kuralları 

değişikliğe uğrayarak hem Şia hem de Sünni fıkhındaki yargı hükümleri değişti. 9. yüzyılın 

sonunda bu hükümler tamamlandı. İslamiyet öncesinde olduğu gibi din âlimleri dini 

hükümlerin toplumda uygulanmasında siyasi iktidara ihtiyaç duydular. İyi bir hükümetin 

özelliklerinden biri adaletin olmasıydı, oda İslami hükümlerin uygulanması anlamına 

gelirdi. Böylece Nizam-ül Mülk’ün söylediği gibi hâkimler siyasi iktidarın temsilcileriydi 

ve iktidar tarafından da desteklenmesi gerekiyordu. Ancak hâkim iktidarını İslami 

destekleyen halifeden ya da validen alırdı (Floor, 2011, s. 8-10). 

Bir süre sonra vali ve hâkimin görevleri birbirinden ayrıldı ve hâkimler medeni 

hukuka bağlı olan konularla sınırlı tutuldular. Bunlar arasında yetim ve dul kadınların 

çıkarları, miras, tapuları mühürlemek ve vakıf heyeti olmaları sayılabilir. Gerçi bu 

sınırlama hâkimlerin eski statüsünü düşürdü ama yine birçok kişi için önemli meslek 

sayıldı ve onu elde etmek için rekabet ediyorlardı. Abbasiler döneminde hâkimlerin özel 

elbiselerinin olması ve devletten maaş almaları bu mesleğin ne kadar idari bir meslek 

olduğunu göstermektedir (Floor, 2011, s. 10). Bu alanları ele geçiren kişiler onu hanedan 

mesleğine çevirmeye çalıştılar. Zaten yargı sistemi yolsuzluklarla iç içeydi ve halk onların 



 

73 
 

tarafsız olmalarına hiçbir zaman inanmamıştı. İran’da yargı sistemi aşağı yukarı bu şekilde 

kaldı ve Kaçarlar döneminde yavaş yavaş değişmeye başladı. 

Kaçar döneminde İran ikili yargıya sahipti. Bir tarafta şeriat mahkemeleri ve 

ulemanın ondan sorumlu olanları vardı. Diğer tarafta da gayri dini ve örfe bağlı olan 

mahkemeler vardı. Onlardan sorumlu olan kişiler siyasi iktidar tarafından atanırlardı. Bu iki 

mahkeme hep birbiri ile rekabette ve çatışma halindeydi. Ancak Şah ve yerel valilerin gücü 

bu konuda belirleyiciydi. Örfi mahkemeler genelde isyanlar, hırsızlıklar, yolsuzluklar ve 

sarhoşluk gibi konuları kapsıyordu. Şeriat mahkemeleri ise kişisel ve medeni hukuk 

çerçevesinde yerleşen alanı kapsıyordu. Gerçi her iki mahkemede kendisini diğer 

mahkemenin alanında meşru yetkili görüp, müdahale ediyordu ve bu nedenle de bu iki 

mahkeme birbiriyle çatışma halindeydi (Katouzian, 2003, s. 28). 

Şah Şeriat mahkemelerinde etkisi olsun diye her şehirde bir Şeyhülislam seçerdi. 

Diğer idari mansaplar gibi Şeyhülislam da babadan oğluna geçerdi. Büyük şehirlerde 

Şeyhülislam’a tabii olan bir hâkim ya da dini hâkim bulunurdu. Küçük şehirlerde sadece bir 

hâkim olurdu. Köylerde ise bir molla (Ahund, Akund) bulunurdu. Hâkimler birçok dava 

için müçtehitler ve âlimlere müracaat ederlerdi. Çünkü sadece onlar üst düzeyde İslami 

hukuka ve fıkha hâkimdi. Aslında köylerde ve küçük şehirlerde mollalar âlimlerin ve 

müçtehitlerin sözcüsü olarak rol alırlardı. Her mahkemede şahitlik görevi yaparlardı. 

Herkesin şahide ihtiyacı olduğunda para verip onları şahit yerine tanıtabilirdi. Hâkimler bu 

olaylardan haberdardılar. Zaten bu konu aydınların yargı konusundaki önemli eleştiri 

konularından olmuştu. Davası olan kişi hâkim seçmekte de özgür olduğu için hâkimler 

arasında bir rekabetin oluşmasına neden olmuştu. Bazen davanın iki tarafı hâkim 

konusunda anlaşamazlardı. Böyle durumlarda ya kura çekerlerdi ya da yerel valiler hâkimi 

seçerlerdi. Her durumda hâkimler çok sert davranmazlardı ve öyle karar verirlerdi ki iki 

tarafta razı olurdu çünkü onları müşteri olarak görüyorlardı ve kolayca müşterilerini 

kaybetmek istemiyorlardı. Gerçi her dava başka hâkimin yanında da açılabilirdi ve verilen 

hüküm reddedilebilirdi (Mafi, 1985, s. 59-60). 

Kaçarlar döneminde yargı sisteminde Nasir-el Din Şah’ın Sadrazamı, Amir Kabir 

küçük değişim hamleleri yapabildi. Ancak nüfuzlu adamların varlığı yüzünden bu 



 

74 
 

değişiklikler yüzeysel olarak kaldı. Amir Kabir adaleti yerine getirmek için Divan Haneye 

Adliye Merkezi’ni kurdu. Her eyalette birer şube açtı. Amir Kabir öldükten sonra bu adliye 

merkezleri de kapatıldı. 1861’de Nasir-el Din Şah onu yenilemeye kalktı ama başarılı 

olamadı. Bu yüzden de Şah bir Adalet Sandığı kurdu. Herkes kendi sözünü ve şikâyetini 

Şah’a arz etmek için dilekçesini sandığa atabilirdi. Bu yöntem uzun sürmedi. 1871’de 

Nasir-el Din Şah’ın Sadrazamı Mirza Hüseyin Han Sepehsalar yargı sisteminde reform 

yapmaya çalıştı. Sonra 1889’da Nasir-el Din Şah Avrupa kanunlarını örnek alarak İran’da 

da kanun çıkarılmasını emretti. Ama bu çabalarda başarılı olamadı. Diğer reform çabaları 

da bir sonuca varamadı (Floor, 2011, s. 15). Meşrutiyet devriminin başlangıç noktası ve 

önemli beklentilerden biri Adalet Hanenin kurulmasıydı.   

İslam’da hâkim olmanın şartlarından müçtehit olma gerekliliğinden dolayı 

müçtehitler her zaman hâkimlik görevini yapmışlardı. Şeyh Koleyni’ye mensup olan bir 

hadise göre hâkim olmak peygamber, imam ya da Allah ve onun resulü tarafından bu iş için 

naip ve vasi görünen kişiler arasında sınırlıdır. Böylece mollalar kendilerini peygamber ve 

imamların (Şia inancına göre peygamberin kızı Fatma’nın soyundan olanlar) halifesi olarak 

kabul ettiler. Bu yüzden de Kaçarlar döneminde mollaların yönetimiyle şeriat mahkemeleri 

örf mahkemelerinin yanında rekabet ederek çalışmaktaydılar (Algar, 1980, s. 35). Örneğin 

Tahran’da Molla Ali Kani, Mirza Hasan Ashtiyani, Seyit İsmail Behbehani ve Mirza Ali 

Akber Tafroshi’nin mahkemeleri çok güçlü ve etkili şekilde çalışmaktaydı (Etemad ul 

Saltaneh, 1984, s. 207). Din hâkimlerinin hükmünü devlet uygulardı ve çok az durumda 

hükme itiraz edilirdi. Müçtehitlerin kendisi nadir uygulama konumuna girerlerdi. Fakat 

eğer bir müçtehit çok güçlü durumda olursa ve kendi adamları ve talebeleri olma şartıyla 

verdiği hükümlerini uygulardı ve böylece kendi gücünü gösteriş olarak yapardı. Ancak 

merkezi şehirlerden uzaklaştıkça şeriat mahkemelerinin hâkimlerinin gücü ve ilmi azalırdı. 

Küçük şehirler ve köyler de yargı işlerine bakan mollaların ilmi ve geliri alt düzeydeydi 

(Floor, 2011, s. 26-27). 

Müçtehitler yargı işleri için ücret almazlardı. Ama iki tarafın da gönlünü almak için 

her iki taraftan da hediye alınırdı. Böylece rüşvetin yolu açılırdı. Aslında mollalar mali 

yönden her zaman halka bağlıydılar ve “molla bazi” (molla oyunlar) gibi deyimler halk 



 

75 
 

arasında onların şüpheli ve hileli (kurnaz) davranışlarına işaret eden bir deyimdir (Algar, 

1980, s. 46). Birçok aydın meşrutiyet döneminde bu olayları eleştirmişti. 

Örfi mahkemeler ise siyasal iktidar tarafından atananların bulunduğu idari bir kurum 

olarak çalışmaktaydı. Bu mahkemelerin son aşaması “Divane Şah”ıydı ve onun hükmü asla 

değişmezdi. Bunun altında yer alan mahkemeler de yerel valiler tarafından belirlenen 

kişilerce yargı işlerini yaparlardı. Kethüdalar da köylerde valilere bu konuda yardımcı 

olurlardı. İtiraf etmek ve işkence yapmak, örfi mahkemelerde normal görünürdü. Verilen 

hüküm belge yerine geçerliydi. Bu yüzden davanın her iki tarafı da verilen belgeleri 

dikkatle korumalıydı. Çünkü arşiv ve ona benzer bir şey yoktu. Eğer belgeyi kaybederlerse 

her şey baştan başlatılırdı. Bu mahkemelerde yemin edilmezdi eğer yemin etmeye gerek 

duyulursa onu şeriat mahkemelerinde yaparlardı. Bu mahkemelerin hâkimleri şeriata, örfe, 

yargı prosedürüne ve kendi teşhisine göre karar verebilirdi. Bu mahkemelerde de şeriat 

mahkemeleri gibi şahsi çıkarlar önemli rol oynuyordu ve rüşvet yaygındı. Verilen cezalar 

hapis, falaka ve işkence hafif suçlar için ve katil, eşkıya, mürtet olmanın gibi ağır suçlar 

içinde diri diri öldürmek, ata bağlayıp sürüklemek veya topun (silah olan top)  önüne 

koyulup atarlardı. Eğer maktulün mirasçısı olsaydı katili ona verip herhangi bir yol ile 

öldürmek isteseydi öldürebilirdi. Ancak çoğu zaman katiller kutsal mekânlara ya da 

müçtehitlerin evine girip öylece onların desteğini kazanıp cezalanmaktan kurtarılırdı. Molla 

da maktulün mirasçısıyla konuşup kan parasına razı edip katil kısastan kurtulabilirdi (Floor, 

2011, s. 29-31).  

 19. yüzyılda şeriat ve örf mahkemelerinin ayrışma noktaları ve sınırları belli 

olmadığı için devlet ve ulema arasında olan çatışmalarının ana sebebi olmuştur. Devletin 

çabaları kendi gücünü istikrarsızlaştırırken ister istemez ulemanın imtiyazlarını da 

azaltmaktaydı. Ulema da örfün itibarını kabul etmek istemiyordu. Fakat giderek zengin 

âlimler ve toprak sahibi olanlar ve yerel hükümdarlar ile ortak çıkarlarının uyuşması şeriat 

mahkemelerinde özgürlüğünü azalttı (Algar, 1980, s. 37). 

 Kaçarlar döneminde yapılan yargı sistemi de yüzeysel ve kısmen yapılan 

değişikliklere dayanıyordu. Toplumun ve özellikle de siyasal yapıda görünen büyük ve 

temelli değişikliklerin nedeniydi. Bir yandan Rusya ve İngiltere’nin müdahalelerine karşı 



 

76 
 

mali, idari ve askeri alanlarda reformlar gerekliydi. Diğer yandan da kim, nasıl yargı 

sistemini kontrol etmekte meşru olabilir konusu çatışma yaratmaktaydı. Üçüncü boyut bu 

yeniliğin nasıl olacağıydı. Amir Kabir ve Sepehsalar gibi reformistler yeni yargı sisteminin 

kuruluşunun ve çeşitli ülkelerden derlenerek toparlanan yasalar reform hareketinin 

başlangıcı sayılabilir. Nasir-el Din Şah reformistlerin isteklerinin arkasında güçlü ve 

merkezi devletin oluşumu olduğu için onları destekliyordu. Oysaki o dönemde mollaların 

gücü önceki padişahlara göre artmıştır. Reformistler ve aydın düşünürler İran’ın gelişmeme 

nedenlerini ararken şeriatın rolünü önemli gördüler. Bu yüzden de şeriatın rolünü toplumda 

eleştirmeye başladılar. Lakin şeriatın muhafızları olan ulema bu eleştirilere karşı çıkıp, 

çatışmaların başlangıç noktasını oluşturdu (Floor, 2011, s. 30-32). 

3.4.1. Yargı Sisteminde Reformlar 

19. yüzyılda yargı sisteminde reformlar başlatıldı. Fetih Ali Şah’ın (1797-1834) 

vezirlerinin arasında adalet veziri de vardı. Oğlu Abbas Mirza (veliaht) reformistlerin önde 

gelen isimlerdendi. Abbas Mirza yaptığı değişiklerde yargı içinde çok önemli değişimleri 

planlıyordu. İlk atanan hâkimlerde dürüst olanları seçti aynı işi şeriat mahkemelerinde de 

yaptı. Tebriz’de bir Divan Hane oluşturdu ve Azerbaycan’ın başka şehirlerinde olan 

hâkimlerin işini nezaret amaçlı görevlendirdi. Bu reformların etkili olup olmadığı belli 

değildir.    

Nasir-el Din Şah’ın güçlü Sadrazamı olan Amir Kabir, devletin gücünü arttırmak 

amacıyla şeriat ve örf mahkemelerini yeni bir düzene sokmak için Divan Haneye Adaleti’ni 

kurdu. Bu yüzden her iki mahkemenin hükmünü toplumda uygulanmak için Divan Haneye 

Adalet’in onaylaması gerekli görüldü ve onun dışında kimse uygulayamayacaktı. Amir 

Kabir şeriat mahkemelerini tamamen kaldıramadığı için ve hepsine aynı yasayı 

düzenleyemediği için onlardan birini yüceltip diğer mahkemeleri de onun etkisi altında 

tuttu. Böylece eğer şeriat mahkemelerinde verilen hükme birisinin itirazı olursa sadece en 

üst tabakada olan şeriat mahkemesinde dava açabilirdi (Ashtiyani, 1984, s. 164). Fetih Ali 

Şah döneminde Şeyh Mohammad Bakır İsfahan’ın müçtehidi sürekli idam hükmü vermişti, 

şarap içenleri ve zina edenleri şeriat hukukuna göre cezalandırmıştı. Bu yüzden kendisi 

itibar kazanmıştı ve devlet ona engel olamıyordu. Nasir-el Din Şah döneminde de Şeyh 



 

77 
 

Mohammad Bakır’ın oğlu Şeyh Mohammad Takı, babasının makamını istediği için bazen 

İsfahan’da kendisi verdiği hükümleri uygulamaya çalışıyordu. Bu yüzden devletin yerel 

valileriyle hep çatışmaktaydı (Devletabadi, 1983, s. 87-88). 

1871 Yusuf Han Müsteşar el Devle Adalet Bakanlılığı’na atandı. Bu dönemde onun 

Malkum Han ve Ahun Zade’nin ve bazı diğer reformistlerin düşüncelerinin etkisi altında 

olduğu görülmektedir. Müsteşar el Devle Adalet Bakanlığı’nda değişiklikler yaptı. 

Herkesin yasa karşısında eşit olması amacıyla yasaları derleyerek yeniden düzenledi. Suç 

işleyen kişilerin de hukukunu göz önüne aldı. Tutuklanması gereken kişiler için mahkeme 

hükmünün olmasını gerekli kıldı. Hafif suçlarda vesika ile bırakılmaları ve suçsuz kişileri 

de hemen özgür bırakmaları konusu zorunlu kılındı. Madun insanların ağa ya da sahipleri 

tarafından cezalandırılmaları yasaklandı. Müçtehitlerin verdiği hükmün arşivlenmesi 

istendi. Vakayı Adliye adında bir dergi yayınlanarak Adalet Bakanlığı’nda olan değişikler, 

verilen hükümler ve adliyenin haberleri topluma duyuruluyordu. Aslında Müsteşar el 

Devle’nin ciddiyetle adalet konusunda reform yapmasının amacı bütün idari sistemin 

değiştirilmesine zemin hazırlamaktı. Gerçi bu reformlar başarısız oldu ama iki sonuç ortaya 

çıkardı: ilki şeriat mahkemelerinin gücü, örf mahkemelerinin etkisi altında kaldı. İkincisi 

toplumun adalet konusunda isteklerinin devamlı olduğu Meşrutiyet devriminin ilk amacı 

adalet hanenin kurulmasında önemini gösterdi (Floor, 2011, s. 46-48). 

Muzaffer el Din Şah (1896-1908) döneminde ülkenin genel durumu pekiyi değildi. 

Yabancı ülkelerin ve Şah’ın yaptığı işler nedeniyle ekonomi iflas etmişti. Devlet 

zayıflamıştı. Bu durumda elitler, tüccarlar ve ulema sınıfı kendi etkilerini siyasette ve 

devlette arttırmak için hem rekabette hem de işbirliği yapmaya çalışıyorlardı. Onların 

hedefleri istibdadı aradan kaldırıp adil hükümet kurmaktı. 1905 Aralık ayında Tahran’da 

şeker fiyatının artması bahanesiyle bazı saygın tüccarları şehrin merkezinde falakaya 

yatırdılar. Bu iş büyük protestolara neden oldu. Gösterilerin arasında Adalet Hane’nin 

kuruluşu istendi. İstekleri net olmadığı için Şah vaat ettiklerinden vazgeçti.  Bu haberi halk 

duyunca bir daha protestolar başladı. Nihayet Ağustos ayında meşrutiyet fermanı ilan 

edildi. Meşrutiyet reformistlerin adalet ve kanun hâkimiyetinin devamlı istekleriydi 

(Haghdar, 2005, s. 472). 



 

78 
 

Meşrutiyetin ilanı, parlamentonun oluşumu ve anayasa düzenlemesi ulemayı tedirgin 

etti. Çünkü onlara göre Allah’tan başka hiç kimsenin yasa düzenleme hakkı yoktu. 

Tartışmalar artınca anayasanın yanında bir ek yasa daha çıkarıldı. İlk olarak İslam dinini 

İran’ın resmi dini olarak tanıdılar. Bütün yasalar dine karşı olmamalıydı. Parlamento sadece 

örf alanında yasa çıkarabilir onları da 5 kişilik ulemadan oluşan konseyin onaylaması 

gerekliydi. Ayetullah Behbehani bununla ilgi şöyle söyledi: “Bütün adliyenin işi şeriattı, 

nasıl ki Nasirel Din Şah demişti adliye şeriattın korucusudur”.  Ancak aydın ve 

reformistlere göre yasalar sadece yargı ve şeriat alanında olamaz, politik kurallar da var ve 

hiç şeriatla ilişkisi yoktur. Bu iki grubun temelden ayrılan düşünceleri vardır ve her iki taraf 

da bunun farkındaydı. Her halde aydınların sözü toplumun desteğiyle üstün oldu ve anayasa 

düzenlendi ve ulemaya da nezaret görevi verildi (Haghdar, 2005, s. 472-480). 

Yeni anayasada mollaların gücü ve etkisi azaldı ama hem mahkemeler çalışmalarına 

devam edebildi hem de yeni mahkemeler de mollaları istihdam ettiler ve birçoğu yeni 

sisteme uyum sağladı.  

Yargı sistemi İran’da adil değildi. Şeriat ve örf mahkemeleri her ikisi de 

adaletsizlikleriyle ünlüydüler. Meşrutiyetin ünlü muhalifi olan Şeyh Fezlüllah Nuri hem 

tapu mühürlerdi hem de mahkemesi vardı. Kaçar döneminde Horasan eyaletinde olan 

Kâinat ve Bircand şehirleri,  sadece belli bir miktarda merkeze vergi ödemesi yaparlardı. 

Onun dışında az çok özgürdü. İki kardeş Kâinat ve Bircand’ın hükümetini ele geçirmek için 

rekabetteydiler. Bu yüzden de Şeyh Fezlüllah Nuri‘ye para verip unvan aldılar ve Şeyh 

Fezlüllah’tan sadrazamdan hükümeti onlara vermesini istediler ve Şeyh Fezlüllah her 

ikisine de ünvan verdi ve her ikisinden de fazla miktarda para aldı. Bu durumda Tahran’ın 

büyük müçtehidi sayılıyordu (Modirshaneçi, 2006, s. 64-69). Yani Tahran’ın büyük 

müçtehitlerinden sayılan Şeyh bile rüşvet ve hediye almakla farklı hükümler vermekteydi. 

Bir örnek daha verebilirsek Kirman şehrinde dört şeriat mahkemesinden üçü rüşvet 

almasıyla ünlüydü (Floor, 2011, s. 83).  

Devletin güçsüz ve mali açıdan zayıf olmasından dolayı örf mahkemelerinin ülkede 

yayılamaması ve mollaların geri çekilmemesinden dolayı reform çabaları yine başarısız 

oldu. Mahkemeler mollaların elinde kaldı. Sadece Tahran’da görüntü olarak örf 



 

79 
 

mahkemelerinde değişikler yaşandı. Örf mahkemeleri yeniden devlet memurlarının etkisi 

altında kaldı. Rüşvet ve yolsuzluklar devam etti. Mollalar yerel valilerle işbirliği yapıp 

kendi mahkemelerini ve güçlerini korudular. Reformların aşamalarına engel olan mollalar, 

1927 tarihli köklü reformların ardından gelirlerinden yoksun kaldılar. 

3.4.2. Rıza Pehlevi ve Yargı Sisteminde Reformlar 

Rıza Han darbeden sonra ve başbakan olduğu zaman yargı sistemini değiştireceği 

sözünü verdi. Bu dönemde kapitülasyon yasasının var olmasına da tepkiler çoğalmıştı. 

Birinci Dünya Savaşından sonra İran’da milliyetçilik akımının artması da bu değişim için 

istek yaratmıştı. Rıza Han kapitülasyon yasasını kaldırmak istiyordu. Fakat Batılı ülkelerin 

buna karşı çıkmasından korkuyordu. Diğer yandan da İran’ın doğru düzgün yargı sistemi 

yoktu. Meşrutiyet döneminde sözü geçen yasalar mollaların tepkisi nedeniyle 

gerçekleşmedi. Rıza Pehlevi padişah olduktan sonra ilk ticari ve ceza kanununu geçici 

olarak düzenleyip uygulamaya çalıştı. 1926 yılının başlarında eski adliye bakanlığını boş 

ilan edip kapattılar. Nisan ayında da yeni adliyeye görevlendirilenler adliyeyi mollalardan 

devraldılar. Yeni görevlendirilenler çoğunlukla Avrupa’da eğitim almışlardı.  

Yeni ve genç yargı bakanı Ali Akber Daver, Rıza Şah’ın yakın adamlarından 

sayılırdı. Dar ül Fonunun hukuk bölümünden mezun olmuş ve sonrada Fransa’da eğitimine 

devam etmiştir. Aslında Rıza Şah’ın modernleşme sürecinde yakınında ve yardımı olan 

önemli kişilerden birisiydi. Fransa’ya gitmeden önce adliyede çalışmış ve sistemin 

eksikliklerinin neler olduğunu belirlemiştir. Gösterdiği cesaretle ve üst düzeyde olan kişiler 

aleyhine hüküm verdiği için mollaların istekleriyle adliyeden çıktı.  

1928’de Ali Akber Daver ilk medeni yasayı yazdı ve parlamentoya teslim etti. İlk on 

madde genel konularla ilgili olduğundan dolayı kelime kelimesine Fransız medeni kanunun 

adeta çevrilmiş haliydi. Geriye kalan maddeler şeriatın örfileştirilmesiydi. Zaten medeni 

yasa şeriatın toplanmış haliydi.  Bu düzenlemenin arka planında kapitülasyon yasasının 

kaldırılması olduğu için ilk aşamada bu yasa da ilga olundu. Fakat yargı sisteminin 

reformları burada durmadı ve reformları devam ettirdiler.   



 

80 
 

Rıza Şah döneminin yargı sisteminde yapılan reformların zirve noktası 1936’da 

yapıldı. Bundan önce bütün değişiklere geçici yasa adı vererek muhalif hareketini başarıyla 

atlatmıştı. Bu yüzden de pervasız işlerine devam etti. Önemli muhalefet, mollalar tarafından 

1932’de ortaya çıktı. 1929’da geçici olarak uygulamaya geçen evrak ve gayrimenkul kayıt 

kanunu, 1932’de parlamento tarafından onaylandı ve reformların önemli bir adımı atıldı. 

Bu yasaya göre her türlü gayrı menkul mülk ve mal, belge mühürleme ve tapu çıkarma 

şeriat mahkemelerinin yetkisinden çıkarılıp tamamen devlet dairelerine aktarıldı. Bu işlere 

ilave olarak evlilik ve boşanma işlerinin yazılması şeriat mahkemelerine ait olduğu için bu 

görevi onlardan alınca bu durum onların maaşlarını ciddi ölçüde etkiledi (Eskafi, 2004, s. 

112). Aslında bu işleri yapan mollaların çoğu müçtehitler ve onlardan aşağı olanlardı. 1932 

yılında düzenlenen yasaya göre mollaların çoğu molla elbisesini çıkarıp, kılık-kıyafet 

yasasına göre yeni takım elbiselerini giydiler. Ancak 1936’da yargı yasası yeni hâkimlerin 

istihdam şartlarından birisi, hâkimlerin Tahran Üniversitesi’nin Hukuk Fakültesi’nden veya 

yurt dışı üniversitelerinin hukuk bölümünden mezun olmalarını gerekli kılıyordu. İkinci 

maddeye göre diploması olmayan hâkimler devlet tarafından düzenlen sınava girmek 

zorundaydılar. Sınavda başarılı olan hâkimlerin de yargının hiyerarşinde üst düzeylere 

çıkamayacakları da net olarak belirtilmişti. Bu şartlarla birçok ulema yargı sisteminden 

dışlandı (Floor, 2011, s. 110-114). Ahmet Kasravi İran’ın meşrutiyetinin tarihini yazan ve 

kendisi de din eğitimi alıp yıllar boyu yargı da çalışan birisi olarak Daver’in yaptığı 

değişimlerin sert ve temelli olmadığını söylemektedir. Ona göre önemli olan sistemin 

yenilenmesi ve genç hukukçulardan faydalanılmasıdır. Kasravi devlete hem kılık-kıyafet 

yasasını getirirken hem de mollalardan sınavın alınmasında devleti destekledi (Kasravi, 

1944, s. 31). 

Bazı iddialara göre bu reformların amacı mollaları marjinalleştirmeye çalışmaktı. 

Ama Daver’ın hedefi bilgili ve tecrübeli insanları yeni sisteme yerleştirmekti. Mesela 

Daver kendisi dini medreselerde felsefe öğretmeni olan Şeyh Mohammad Hâkim’in 

huzuruna gidip adliyede çalışmasını teklif etmekle birlikte Şeyh bu teklifi kabul etmemiştir. 

Ancak yeni değişime uymayan ve yetkisi olmayan mollalar süreç içinde görevlerine 

atandılar. Ahmet Kasravi yargı sisteminin durumunu anlatırken bir noktaya işaret ediyor. 

Kasravi’nin dediğine göre yıllar boyu mahkemesi olan bir İsfahanlı Seyit efendiyi yargı 



 

81 
 

reformlarından sonra işten attılar. İşsiz kalınca devlet adamlarının yanına gidip ondan bir iş 

istedi. Adam İsfahan’da devlet kurumlarının birisinde müdür olarak atandı. İki gün sonra 

Seyit gergin olarak o devlet adamının yanına dönmüş ve demiş ki o kadar okuma yazma 

bende yok böyle işleri yapmak için. Bana bir mahkeme verin gidip orada oturup karar 

vereyim (Kasravi, 1944, s. 26-27). 

1931’de parlamento tarafından onaylanan yasa, şeriat mahkemelerinin sınırlarını 7. 

maddesinde belirlemişti. 1. Evlilik ve boşanma davaları, 2. Yetim ve öksüz çocuklar için 

kayyım ve gözetmen belirtmekte. Sonra da ikinci kısım Yargıtay’ın gözetmenliğine ve 

anlaşmasına bağlı kılınmıştı. Ama son aşama yargı reformları 1936 ve 1940 medeni ve ceza 

kanunlarında gerçekleştirildi. Eğer ondan önceki yasalar mollaların gücünü azaltmaktaysa 

bu yasa onların tamamen yetkilerini kaybettirmiştir. Yeni ceza yasasından el ve kol kesme 

tamamen çıkarıldı ve bunların yerine hafif uyarılar yerleştirildi. İdam ilga olunmadı ama 

bazı konularda sınırlandı. Kırbaç silinmemesine rağmen Rıza Şah’ın döneminde hiç 

uygulanmadı. Şeriatta belli olmayan bazı konular vardı. Mesela zihinsel engellilerin 

hırsızlık yapmaları ve benzeri(Shahabi H. &., 2001). Yeni yasada zihinsel engelli kişiler 

cezalandırılmaktan muaf tutuldu. Şeriata göre hırsızlık da belli olmadığı için ona yeni 

tarifler getirildi. Hayvanlara eziyet ve azar ve taciz, trafikte küfür ve soygun suç sayıldı. Bu 

değişikler Batılaşma anlamına geliyordu ve mollaların hoşuna gitmiyordu (Shayeghan, 

2017, s. 83-93). 

Özet olarak modernleşme sürecinde İran’da çıkarılan yasalar şeriata aykırı değildi. 

1926’da onaylanan yasada açıkça bir kadının eşinden başka ilişkisi olan biriyle 

göründüğünde eşinin karısını öldürülmesi durumunda cezalandırılmayacağı belirtilmiştir 

(1926 ceza kanunu 180 madde). Bu yasaya göre eğer erkek bu halde namusunun başkasıyla 

ilişkide olduğuna şahit olursa eşini, bacısını veya yabancı erkeği öldürürse sadece 6 ay 

hapis kararı verilecekti. Bu yasanın 207- 214’cü maddelerine göre zina, eşcinsellik, küçük 

yaşta olan kişiyle ilişkide olmanın, taciz, fuhuş ve fuhuş yapmaya yardımcı olanların cezası 

belirtilmişti. Evlilik yaşı kızlarda 9 yaşında ve babanın izni gerektiriyordu (medeni yasa 

142-143 madde). Muta nikâhı yasallaştırıldı (medeni yasa 1075- 1077 madde), kadınların 

yabancılar ve gayrı Müslimlerle evlenmeleri yasaklandı (medeni yasa 1060 madde) ve onun 



 

82 
 

gerçekleşmesini devletin iznine bağladı. Gerçi yabancılarla evlilik fıkha dayalı bir yasa 

değildi. Evlilik ve boşanma, mihr, nafaka ve miras hepsi şeriat yasasına göre düzenlenmişti. 

Erkekler için de Kuran’da geçtiği gibi dört eşlilik yasada geçerli kılındı (medeni yasa 942-

1046 maddeler). Erkekler eşlerinden her zaman ve sebepsiz nedensiz boşanabilirlerdi ama 

tersi geçerli değildi (medeni yasa 1133 madde). Medeni yasanın 1117’ci maddesine göre 

erkek eşinin çalışmasına ve eğitimine engel olabilir ve onun izni olmadan kadın 

çalışmasına ve eğitimine devam edemez. Şeriata göre de çocuğun velayeti tamamen babaya 

aitti (Floor, 2011, s. 123-127).  

Yargı da olan reformlar modern devletin merkezileştirme özelliklerini temsil etmekte, 

bununla birlikte toplumun Batılılaştığı anlamına gelmemektedir. Sadece mollaların gücünü 

yitirip devletin kollarını açmıştır. Ancak bu reformlar mollaların ve müçtehitlerin gelir ve 

ekonomik durumlarını derinden etkilemiştir.  

3.5. Vakıflar 

1606-1608 de Şah Abbas Safevi Maşhad’de evkaf kurumunu kurduğundan beri onun 

tevliyet görevi dönemin kralına aittir. Kral da evkafın işlerini sorumlu kişiye aktarırdı. 

Kaçarlar dönemi mütevelli başı âlimlerin içinden seçilirdi ve Horasan eyaletinin validen 

sonra ikinci etkili kişisi sayılırdı. Nasir el Din Şah mollalar bu gücü onun aleyhine kullanır 

diye 1889’da mütevelli başını ve valilik sorumluluğunu bir kişide birleştirdiler. 19. 

yüzyılda mezhepsel evkafın durumu değişilmedi. Çünkü devlet hiçbir nedenle bu konuda 

durumu değiştirmek istemiyordu ve mollalar mecbur isteklerini hükümete baskın yapmak 

için başka yollara kaydılar. Birisi verilen zekâtın bir miktarı âlimlere ait olurdu. Eğer bir 

müçtehit özel mevkufa mütevellisi olsaydı gelirlerinin yüzde onu müçtehide ait olurdu. 

Eğer vakıf belgesinde ücret belli olmasaydı mütevelli yaptığı işe göre kendisi payını 

belirlerdi (Algar, 1980, s. 39). 

Mollaların sorumlu olduğu vakıfların hepsinin hayır işlerinde kullanılması 

gerekmiyordu. Bazı kişiler gayrimenkul mallarının emniyetini koruma amaçlı 

vakfederlerdi. Eğer böyle bir vakfın mütevellisi görevinden alınsaydı hemen müçtehitler 

yönetim kurulunu oluşturup onun idaresini ele geçirirlerdi. Bunlara ilave tapular ve 



 

83 
 

mülkiyet belgelerinin onaylanması ve mühürlenmesi de ulemaya aitti. Meşrutiyet 

döneminin etkin kişilerinden sayılan Şeyh İbrahim Zencani, Müslüman topluluklarının 

geride kalmasının önemli nedenlerinden biri olarak mollaların kendi çıkarlarını dinden 

üstün görmelerini görüyordu. Kendi çıkarları için yeni kurallar düzenleyip din adına halka 

verilmesini ve böylece İslam’ın yozlaştırılmasını vurgular. Kendisi bir molla olarak 

mollaları eleştirir ve halkın bilinçlenmesinde önemli bir engel olduklarını belirtir. Mollalar 

vakıf konusunu da öylesine halka anlatmışlar ki sanki onlardan başka kimse mütevelli 

olamaz ve onu da öyle düzenlemişler ki nesilden nesle aktarılabilsin. Halk da saflıktan ve 

inançtan bu sınıfa inanır ve kendisini başka güçlere karşı korunması için mollalara dayanır. 

Hatta eğer molla kendisi iyi bile olsa evladının iyi olacağı nerden belli olabilir. Ancak 

mollalar böyle hilelerle vakıfların sorumluluğunu kendi mirası gibi evlatlarına 

bırakıyorlardı. Eğer bir kişi kendi evladına ya da molladan başka birisine güvenip onu 

mütevelli yapsaydı mollalar hile ve zor ile onun elinden çıkarıp kendilerinden birisini 

mütevelli seçerlerdi (Zenjani, ?, s. 62). 

Rıza Şah’ın yaptığı reformlardan biri de vakıflar konusunda olmuştu. Şia uleması 

padişahların karşısında mali özgürlüklerini korumak amacıyla cami ve dini medreselerin 

geliştirilmesine yardım ederlerdi. Bunların vakıf edilmesi ulemanın vakıfların gelirinden 

yararlanmasını sağlardı. En büyük vakıflardan Şia’ların sekizinci imamı olan İmam Rıza 

vâkfıydı. 1890’da İran’a ziyarete gelen İngiltere’nin Doğu Hindistan elçisi George Curzon, 

imam Rıza’nın vâkıfının değerini 60.000 Tümen, on bin ton cins (eşya) ve on bin kişinin 

hizmet ettiğini söylüyordu. İmam Rıza’nın vakıf mütevellisi dönemin üst düzeyde olan 

âlimiydi ki padişah tarafından atanırdı. Curzon İranlıların vakıftan bekledikleri amaçlarını 

mal ve mülklerinin hükümetin el koymasından korunmak olduğunu belirtir ve toplumun 

devlete karşı nasıl güvensiz olduğunu gösterir (Curzon, 1983, s. 263-264). Rıza Şah 

mollaların toplumsal ve siyasal iktidarlarını azaltmak için yukarıda söylendiği gibi ilk dini 

medreselerin sayısını azaltarak, askerlik kanununu mollaları da kapsayarak tüm yetişkin 

erkekler için zorunlu kılarak onları da toplumda herkes ile beraber tuttu ve son aşamada 

onların önemli kaynaklarından olan vakıflar için yeni yasalar çıkardı.  



 

84 
 

 1928, 1934 ve 1935’te düzenlenen kanunlarla ve evkaf kurumunun kurulmasıyla 

devletin vakıfların idaresinde yetkisini çoğalttı. Çıkarılan kanunlar tarafından hangi mülke 

vakıf mülkü denilir ve geliri nasıl harcanır belirlenmişti. 1935’te düzenlen kanunla 

vakıfların gelirlerinin nasıl ve nerede harcanması 41-45’inci maddelerde belirtilmiştir 

(Wilbor, 1995, s. 76). Belirlenen alanlar şöyleydi:  

1. İlkokul Yapılması İçin 10% 

2. Fakir Öğrencilere Yardım Etme Amaçlı Okullara Yardım İçin 20% 

3. Hayır Müesseseler İçin Yardım 20% 

4. Genel Eğitim Yardımı 10% 

5. Faydalı Kitap Yayınları için 10% 

6. Diğer Ön Görülmemiş Masraflar İçin15% 

Böylece Rıza Şah, bir dizi yasalarla vakıfların gelirini ulemanın kontrolünde olan dini 

ve mezhepsel işlevlerden gayri dini ve devlet gözetimi altında olan işlevlere doğru 

değiştirmiştir. Bunun sonucunda ulemanın gelirlerinin önemli kısmını kısıtlamıştır. Bu 

dönemin başlangıcıyla bazı ulema Kaçardan önce olan siyasetten uzak durma politikasını 

izlemişlerdir. Bazıları ise siyaset ve din arasında olan ilişkiyi yeniden tefsir ederek 

ulemanın rolünü toplumda ve siyasette geliştirmeye çabaladılar.  

3.6. Genel Değerlendirme 

Bu bölümde eski iktidar yapısının çöküşünün sonuçlarını göstererek yeni iktidar 

yapısının nasıl olduğunu ortaya koymaya çalıştık. İktidar yapısından kast ettiğimiz, 

iktidarın nasıl bölündüğü ve iktidar kaynaklarının paylaşımı ve onun nasıl kullanıldığıdır. 

Çalışmamızın bu kısmının ana sorunsalı olan Şia’nın siyasal düşüncesinde yapılan 

değişimler, siyasal iktidar yapısında olan değişimlerle ilişkide olduğudur. Bu yüzden de 

iktidar yapısında olan değişimleri dikkate almalıyız.  

 Birinci bölümde belirtildiği gibi siyasal hayat siyasal söylemler içerisinde oluşur ve 

her söylem farklı bir siyasal hayatın bölümlerinin var olmasına neden olur. Ya da her 

söylem siyasal hayatın bazı boyutlarını gerçekleştirir ve devlet, toplum ve bireye özel 



 

85 
 

kimlik sağlar. Bu açıdan eski iktidar yapısında özel söylem çerçevesinde oluşmuş ve güç 

ilişkilerini farklılaştıran sistem bu söylemin içinde düzenlenmiştir. Bu yüzden eski iktidarın 

yapısı ve ilişkilerin analizi bu söylemlerin analizine bağlıdır.  

 Modern dönemde iktidar yapısı iki önemli değişime uğramıştır. Bir taraftan 

geleneksel söylemin zayıflaması diğer taraftan giderek modernizm söyleminin yerleşmesi 

belirleyici olmuştur. Bu dönemde geleneksel söylemin kırılması sonucunda bazı eski 

unsurların devam ettiğini görebiliriz. Buna ilave olarak modernizmin oluşumunda da farklı 

örnekler kullanarak modernizm söylemi de kırılmıştır. Böylece bu iki söylem çerçevesinde 

oluşan iktidar yapısı da kırılmıştır. Bir yandan sultani ya da saltanat düzeni değişime karşı 

daha fazla kendisini ayakta tutamadı ve kırıldı; diğer yandan devletin modernleştirme 

sürecinde çevre sınırlar ve engeller nedeni ile modern devlet örneği tamamen aktarılamadı. 

Bu başarısızlık yüzünden bu aktarım tamamlanamadı. 

İran’ın çağdaş siyasal düşüncesinde bu ikili yapı her zaman zihniyet ve düşüncede 

kendisini yansıttı. Başka bir deyişle eski ve modern yapının kırık şekilde zihin ve 

düşüncede yansıması, gelenek ve modern arasında selektif davranışa neden oldu. Bu 

yüzden İran, yeni devlet yapısında eski unsurlar ile yeni unsurlar yan yana oldu. Bu da 

iktidar yapısında paradokslar yarattı. Bu paradoksu Hisham Sharabi ‘yolsuzlaşmış bir 

değişim’1 olarak adlandırır. Sharabi aslında çağdaş Arap dünyasının iktidar yapısını analiz 

etmektedir.Ancak burada onun teorisini kullanarak İran ve Türkiye’de bu teorinin 

geçerliliğini tartışacağız. Sharabi, şöyle söyler: 

“ Arap toplumlarında ataerkil yapılar,ve bunların değişimi, gerçek yenileme yerine, sadece 

tamamlanmamış şekillerde güçlenmiş ve biçimsiz şekilde modernleşmiştir. Yani 19. Yüzyılında 

Arap Rönesanssı… ataerkil ilişkilerin yıkılmasında başarılı olamadığından ziyade modern 

ayaklanma adı verilen hareketlerle yeni ve paradoksal toplum/ kültürün oluşumuna zemin 

hazırlamıştır” (Sharabi, 2006, s. 27). 

Sharabi söylediği gibi böyle değişim siyasal yapının melez olmasına neden oldu ve 

yeni ataerkil onun sonucu olarak ne geleneksel ne de modern gücü içermektedir. Bu ikilik 

(melez) toplum düzeninde de görünmektedir. Yani toplum ne gemeinschaft (Cemaat) ne de 

                                                           
1Distorted Change 



 

86 
 

gesellschaft (Toplum) özelliklerine sahiptir (Sharabi, 2006, s. 27). Bu ikilikler toplumun en 

çok entelektüel ve orta gelir sınıflarında kendisini göstermektedir ve ikili düşünme 

zihniyetini doğurmaktadır.  

İran’da meşrutiyet devrimi öncesine dek hâkim olan siyasal söylem geleneksel 

ataerkil olmuştur.  MaxWeber iktidar çeşitlerini geleneksel, karizma ve rasyonel olarak 

tanımlar. Ona göre geleneksel otoritede iktidar kaynakları gelenekler üzerinde olur. Hüküm 

ve amirler geleneklere dayalı verilir ve itaat etmekte bu esastadır. Böyle bir iktidarı 

açıklamak için Weberpatrimonial deyimini kullanır (Bashiriye H. , 1995, s. 60). 

Tüm İslam dünyasında benzer olduğu gibi İran, İslami dönemden beri “İslami 

saltanat” denilen yapıya sahiptir. Bu yapı giderek Müslümanların siyasal hayatlarına hâkim 

olmuştur. Aşağı yukarı bu yapı 19. Yüzyılın sonlarına dek sürmüştür. Gerçi İslami 

saltanatın da temeli kuvvet ve savaşa dayalıydı ama söylemsel açıdan üç unsurun varlığı 

onu diğer siyasi yapılardan ayırt ediyordu: 1) toplum ve siyasetin hiyerarşik olması, 2) din 

ve devlet ilişkisi, 3) şerrin asaleti ve ona karşı var olan iktidardan itaat edinmesi. Birinci 

özellik Platon’a uzanarak Farabi ve İbni Sina gibi Müslümanlar da dünyanın yaratılışını 

hiyerarşiye bağlarlar. Onlara göre yaratılış hiyerarşisi madde, bitki, hayvan ve insanın 

aracılığıyla Allaha doğru gitmektedir. Bu bakıştan insan “eşrefi mahlûkat” sayılır. Aynı 

hiyerarşini insanlar arasında da tanımlar ve yüksek mertebede olan insanlara madun 

kalanlar karşısında hüküm ve emir verme hakkı tanır. Böylece toplumsal hiyerarşinin en 

yüksek katı Şahlık makamıdır ve ilahi şanı vardır bu yüzden de sultan zillullahtır(tanrının 

gölgesi). İslami saltanat söylemi şah ve reaya, havas ve avam ikilikleri yaratarak toplumun 

sınıflarını hiyerarşi ve bir piramitsel yapıda betimler. Sınıfların padişaha yakın ve uzak 

olmaları onlara nasıl davranılacağının yolunu gösterir. Padişahın davranışı yakınlarla 

merhamet, ortada olanlarla insaf ve en madun sınıfta yerleşenlerle korkulu olmalıdır 

(Feirahi, 2001, s. 214-215).  

Geleneksel söylemin önemli unsuru din ve devlet ilişkisidir. Eski devlet kurumunda 

din ve devlet birbirinden ayrılmazlar. Bu anlamda, dinin iki işlevi vardı; birincisi toplumsal 

ve kültürel birleştiricisi ve diğeri ise toplum ve devletin siyasal davranışın nasıl 

değerlendirilmesine ölçü göstermek. Bu yüzden dinin vahdet, çatışmaların bitmesinde, 



 

87 
 

kural düzenlemede, çatışmalara son vermek ve yeni roller ortaya çıkarmakta önemli rol 

oynar (Tabatabaei, 1994, s. 56). İbn Haldun başka bir bakışla bunu dikkate almış. Ona göre 

kavim asabiyeti tek başına devleti kurmakta başarılı olamaz, onun yanında fazla bir güce 

ihtiyacı vardır ki onun eksiklerini örtsün ve onu kuramsallaştırsın. Bu gücü din yaratabilir. 

İbn Haldun’a göre din yeni bir asabiyet oluşturur oda mutlak imandır. Mutlak iman şeriata 

ve onu yönetene itaat etmektir(Mehdi, 1994, s. 257). 

Geleneksel söylemin üçüncü unsuru insan ve toplum için bir otoriteye tabii 

olmasından kaynaklanır. Bu açıdan insan ne kadar fıtratında hayır ve ruhu yükseltmeye 

inansa bile maddi boyutunda şer ve belaya doğru gitmektedir. Bu şerrin kaynağı insanın 

maddi boyutu, doğal veya toplumsal kargaşadan kaynaklanabilir. Her halde şerlerin varlığı 

insanın saadetine ve yeteneklerinin ortaya çıkmasına engel olur. Böyle saadete ulaşmak için 

şerleri def etmek lazımdır. Hükümetin var olması emniyetin ve istikrarın oluşumunu 

sağladığı için toplumda güvensizlik ve kargaşa gibi şerlerin çıkmasının önünü alır. Bu 

açıdan hükümeti ayakta durmasına çalışmak zaruridir. Bu tür hükümeti destekleme 

anlayışları her türlü itaat etmeyi tavsiye ve ona karşı isyanı reddederek bulunmaktadır. Bu 

bakış açısı, saltanatı emniyeti sağlamak için yeryüzünde ilahi takdir görür ki insanın 

saadete varmasına yol açar (Musavi, 2005, s. 254). 

Bu bağlamda siyasal yapı sayesinde toplumsal düzeni ve İran’ın geleneksel siyasi 

yapısını göstermek mümkündür. Hem devlet hem toplum ataerkil yapıya sahiptir. Bu 

açıdan ilişkiler dikey ve hiyerarşik olarak düzenlenmiştir. İran’ın toplum yapısı kavim 

asabiyete dayanırdı. İbn Haldun’un açıkladığı gibi asabiyet insanın kendi etrafında olan 

yakınlarına merhamet ve sevgiyle davranmasıdır. Bu yapıda hiyerarşi içerisinde 

düzenlenmiş ve üç çeşit toplumsal hayattan oluşmaktadır. Göçebe hayat, köylü ve 

yerleşmiş hayat ki toprak üstünde çalışır ve üçüncüsü kentleşmiş hayat. Kentleşmiş hayatın 

iktisadı az kısımda üretmek üzerinde kurulmuş. Her üç hayat tarzında asabiyet önemli rol 

oynamaktadır ve ilişkilerde yukarıdan aşağıya doğrudur. Eski toplum altı sınıftan oluşurdu. 

Şehzadeler, eşraf, ulema, tüccar, toprak sahipleri ve ekincilerden ibaretti (Mehdi, 1994, s. 

251). 



 

88 
 

İran’da eski devlet kavim şeklinde olduğundan dolayı, bir kavimin tamamlanmış ve 

diğer kavimlere hüküm sürdürebilmiş halidir. Tarihi açıdan ilk Safeviler döneminde Şia 

mezhebi yenilenerek kimlik unsuru olarak seçilmiştir. Safevilerin dağılması ile birlikte 

kavimler arasında çatışma ve savaşlar ortaya çıktı. Bu keşmekeş sonucunda Kaçarlar 18. 

Yüzyılın sonlarında diğer kavimleri kenara iterek iktidarı ele geçirdiler. 1827’de İran ve 

Rus savaşları sonucunda Türkmen Çay anlaşmasıyla iktidar giderek zayıfladı ve meşrutiyet 

devrimiyle parçalandı. Bu devletin özelliklerini özetle gözden geçirmeliyiz: saltanat 

mutlaktır (mutlak devletle aynı anlama gelmez). Padişahın gücü sadece teorik olarak şeriat 

ve bazı gelenekler karşısında sınırlıydı onun dışında hiçbir engel yoktur. Bu yüzden İran’ın 

şahı dünyanın müstebit şahlarından sayılırdı (Abrahamian, 1998, s. 60-61). Ancak 

uygulamaya geçerken iktidar kaynaklarının merkezileşmemesi ve iktidar gruplarının farklı 

oldukları nedeniyle şahın iktidarı uygulamada sınırlıydı. Bu yüzden gerçi saltanat müstebit 

olmaya hazırdı ama çıkarların karşılaşması saltanatın mutlak devlete dönüşmesinde büyük 

engeldi. Böyle merkezi devletin zayıf olması padişahı kendi hükümetini güçlendirmek için 

diğer gruplar arasında tefrika yaratmasına teşvik ederdi (Bashiriye, 2001, s. 45-47). 

Geleneksel sistemlerde işlerin şahsileşmesine ve kurumsal olmamasına çalışır. Michel 

Foucault’nun söylediği gibi saltanat sistemlerinde şah görünürlük eğilimindedir (Dreyfus, 

1997, s. 320). Yani her şey padişahın etrafında ve hanedanında olmalıdır. Kaçarlar da kendi 

öncesinde olan padişahlar gibi kendilerine Âlemin Kıblesi, Tanrının Gölgesi, Fatih ve 

reayanın muhafızı gibi lakaplar verirlerdi. Yabancılara güvenemediklerinden dolayı her 

zaman kendi akrabalarını iş başına koyarlardı. Bu yüzden makamların paylaşımı liyakat 

değil padişaha yakın olmakla bağlıydı (Shahabi, 2001, s. 35). 

Kaçar devletin diğer özelliklerden ikili egemenliğinin olduğunu söyleyebiliriz. 

İran’da 19. yüzyılda din kurumu devletten bağımsız olarak oluştu. Gerçi bu yüzyılın sonuna 

dek ulema ve saltanat arasında ciddi çelişki yaşanmadı. Ama padişahların farklı 

karakterlere sahip olmaları bu ilişkide önemli rol oynamaktaydı. Örneğin Feht Ali Şah 

dönemi bu ilişki en üst seviyedeydi. Hal bu ki Nasir el Din Şah dönemi çok aşağıya inmişti. 

1850 ve 1880’ler arası ulema ve Kaçarlar arasında işbirliği yapma dönemiydi. Fakat Rus 

savaşlarından sonra ulemanın Kaçar şahlarına göre bakışları değişti. Onlara göre Kaçar 

padişahlarının giderek gayri Müslim devletlerle işbirliği yapmaları artmaktaydı. Halbuki bu 



 

89 
 

devletlerin hedefleri İslami toplumları ortadan kaldırmaktı. Böyle olunca ulema devletten 

uzaklaştı. Bu dönemde din kurumunda da önemli değişiklikler oldu ve ilk olarak Merceiyet 

(Şia ulemasına göre her Müslüman’ın şeriat kurallarını bilmek amacıyla bir Merce-i 

Taklidden taklit edilmesi gerekir) Kurumu oluştu. Ulemanın devletten uzaklaşması bu olay 

ile irtibatsız olamazdı ve ulemanın içinde dini iktidar bir kişinin elinde merkezileşmekteydi. 

Diğer özelliklerden biri de sultan ve siyasal sistem arasında sınırın olmamasıydı. 19. 

Yüzyılda yeni kurumların oluşmasına rağmen kurumlar ve şahıslar arasında ayırtetme 

imkânı görülmedi. John Foran’ın söylediği gibi idari işlemler ya da divan denilen işlemler 

birkaç ailenin eline geçmişti ve herkes diğeri ile rekabetteyken kendi alanını diğer 

kurumlardan özerk tutmuştu. Divanın başında saltanat olarak valiler ve kavimlerin reisi 

şehzadeler içinden seçilirlerdi (Foran, 1998, s. 163-165). Böyle bir sistemin içinde özel ve 

kamu alanın arasında da ayırım olamazdı. Özellikle özel mülkiyette kendisini gösterirdi. 

Vladimir Minorsky, Safevi döneminde olan toprak mülkiyetinin durumunu dört bölüme 

ayırır. Şaha ait topraklar, devlete ait topraklar, vakıf toprakları ve bireylere ait olan 

topraklar. Bu mülkiyet şekli Kaçarlar döneminde de geçerliydi. Bunların en güvensiz 

şeklide bireysel mülkiyetti. Bu yüzden de kişiler devlet ve padişahın tehditlerinden 

mülkiyetlerini korumak için vakfederlerdi ve böylece sermayelerini güvence altına alırlardı. 

Vakıfta iki tür olurdu. Biri kamu alanına ait biriside zürriyete aittir. Yani vâkfın gelirlerini 

kendi aileleri arasında bölünürdü ve az miktarda da kamu hizmetlerine aktarılırdı 

(Katouzian, 2001, s. 59-60). İran meşrutiyet döneminde vakıflarda reform yapılmasının bir 

nedeni de böyle vakıfların artmasıydı. 

Yukarıda söz ettiğimiz olayların sonuna geldiğimizde eski yapının nasıl çöktüğünü 

görmekteyiz. Burada eski yapının nasıl çöktüğünü göstermeye çalışacağız. 

Bir yapının içinde ortaya çıkan krizin nedeni o yapının parçalarında beklenen 

işlevlerde düzensizlikler görünmeye başlar. Eğer bir sistem restore edilme gücü olmazsa o 

sistem parçalanmaya neden olur. Modernizm söyleminin yaygınlaşmasıyla geleneksel 

söylemin birçok unsurlarına meydan okudu ve böyle unsurların temellerinin çöküşüne 

neden oldu. İran’da ilk olarak Ruslarla savaştıkları zaman bu kırılmalar kendilerini 

gösterdi. Gerçi bu krizlerin sebebini sadece dış nedenlerde aramak doğru olamaz bunun 



 

90 
 

yanında iç nedenler krizlere zemin hazırlamışlardı ve dışarıdan gelen baskılar eski düzenin 

dağılmasının hızını arttırdı.  

Eski yapının piramit şeklini temsil eden mutlak saltanat kavim asabiyetine dayanırdı. 

İbn Haldun’un söylediği gibi kavim asabiyet devletin kuruluş döneminde önemli unsurdu 

ancak diğer aşamada devletin gelişmesinde kendisi büyük engel olabilir. Bu engelleri 

aradan kaldırma çabaları sistemin çöküşüne yardım eder (Haeri, 1989, s. 308). Hem Safevi 

hem de Kaçar şahları kendi iktidarlarını korumak için ordu kuvvetlerini yenilemeye ve 

düzen vermeye çalıştılar ve her ikisi de kentleşmeyi teşvik ettiler. Ordunun düzenli olması 

ve kentleşme kavim yaşam tarzıyla karşıydı. Çünkü yeni düzen yeni ilişki bağları yaratırdı. 

Yani ilişki bağları akraba ve yakınlardan merkeze ve şaha taşınırdı. Diğer taraftan ataerkil 

yapıda iktidarın paylaşımı bu aktarıma karşıydı. Toplum kavimler ve akrabalardan oluştuğu 

için her kavim ve akraba kendi silahlı gücüne sahipti. Padişahın da kendisine ait ordusu 

vardı ve onun temeli de şahın kendi kavimine bağlıydı. Büyük savaşlar için de ulema cihat 

fetvası vererek söylenen farklı silahlı grupların bir araya gelmesiyle gerçekleşirdi. Bir 

taraftan yabancı güçlere karşı merkezileşme konusu vardı diğer taraftan iktidar yapısının 

merkezi olmadığından ve kavimlere bağlı olduğu için eski yapı işlevini yitirmekteydi. 

Ulema ve yerel iktidar sahiplerinin arasında olan işbirliği, iktidarın merkezileşmesi ile 

birlikte bunlar arasında bazı memnuniyetsizlikler ortaya çıkardı. Yerel hükümdarların gücü 

azaldıkça ulemanın nüfuzu da azalmaktaydı. Böyle merkezileşmeye karşı ulema yerel 

hükümdarları desteklediler. Ancak bu ayrışmalar kendisini meşrutiyet devriminde gösterdi. 

Bunlar Meşrutiyet devrimine ait bölümde bu ayrışmaları gösterilmiştir. 

Görüldüğü gibi adaletsizlik ve suiistimal için yol açıktır ve reaya hakkında çoklu 

eziyetler bulunuyordu ve adil mahkemelerin olmadığından dolayı seslerini kimse 

duymuyordu. Gerçi padişahlar meşruluklarını reayadan almıyorlardı ama kabullenme 

konusu adalet işleviyle yakın ilişkideydi. Adaletten kastedilen siyaset namelerde olan 

anlamı taşımaktır. Önce sözü geçtiği gibi, her şeyin kendi yerinde olması adaletin olduğu 

anlamına gelmektedir. 

Eski yapıda olan ekonomi sistemi ve onun yanında Batı’nın sömürgeci politikası, İran 

ekonomik yapısını yıktı ve Müslümanlar dünya ekonomisi sisteminde marjinalleştiklerini 



 

91 
 

fark ettiler. Yeni ekonomik sisteme ülkenin eklemlenmesi toplumun yaşam tarzının 

değişmesine bağlıydı. Örneğin ithalatın artması tüketim kültürünü de değiştirmekteydi. 

Bunun yanı sıra banka gibi yeni kurumların oluşmasını da görüyoruz. 

Batı medeniyeti ile rekabet etmek için yeni bilim ve teknolojiye sahip olması 

gerekliydi. Ancak geleneksel eğitim ve kültür sisteminde de böyle bir rekabet kapasitesi 

yoktu. Artık eski eğitim sistemi, mevcut yapının ayakta durmasına yardım edemiyordu ve 

yeni memur ve bürokrat yetiştiremiyordu. Aslında pozitif bilimlerin yaygınlaşmasıyla eski 

sistemin dine ve ilahiyata dayanmasından dolayı önemli paradokslar ortaya çıktı. Bunu da 

söyleyelim ki klasik bilim, eğitim ve düşünce ataerkil söyleminin ilkelerinin reprodüksiyon 

yaparak krizlerin çözümüne bir yol açamıyordu. Hatta kendisi bile kriz sayılıyordu. Toplum 

ve siyaset hiyerarşisi gelişmenin büyük sorunuydu. Çünkü toplumsal hareketliliğin yolunu 

kesiyordu. Din ve devletin ilişkisi ikili hâkimiyete neden olmuştu. Gerçi bu olay mutlak 

devletin oluşumunda engeldi ve bazen devletin karşısında halkı destekliyorlardı ancak bu 

ikilik reformlar karşısında kendisi kriz yaratmaktaydı. Herhalde din adamları itaat etmeye o 

kadar vurgu yapıyorlardı ki var olan vaziyeti savunuyorlardı ve değişimin önünü 

kapatmışlardı. 

18. yüzyıldan itibaren reformlara başlayan sistem, üst sınıfların çıkarlarıyla yüz yüze 

kalmıştır. Atılan adımlar grupların zararına olduğu için büyük engel yaratmaya diğer 

gruplarla işbirliğine giriyorlardı. Çıkarların karşı karşıya gelmesi Amir Kebir gibi 

sadrazam’ın katline ve Sipehsalar’ın azline neden oldu. Önemli reformlardan sayılan Dar ul 

Fonu’nun kurulması ve adaletin sağlanması için yargı sistemin düzenlenmesi ulemanın 

nüfuz bölgesine geçmek anlamına geliyordu. Bazen böyle olunca bu çıkar çatışması dini 

boyutlara varıyordu.  

Meşrutiyet devrimi ile siyaset ve iktidar konusunda ciddi değişimler ortaya çıktı. 

Ademiyet’in söylediği gibi, 

“Klasik bilime inanma seviyesi düştü, geçmiştekilerin bilim usullerinin temeli istikrarlı 

olmamasının öğrenilmesi, … felsefe, ilim ve siyasetin Batı anlamıyla tanıştılar. Devlet açısından da 

medreselere göre var olan anlamlar da sona erdi. Akılcı görüş tüm alanlarda yaygınlaşıyordu: 

özellikle Rene Descartes ve Newton’un fizik kanunları ve aydınlanma çağının siyasal ve sosyoloji 



 

92 
 

görüşleri ve AugusteComte’un pozitif yaklaşımı ve Darwin’in görüşlerinin etkisi inanılmazdı” 

(Ademiyet, 1972, s. 14-15). 

Böylece geleneksel sistemin episteme çerçevesikırıldı ve sultan ile saltanat yapısını 

savunan teorik temelleri de (toplum ve siyasetin hiyerarşik olduğu, din ve devletin ilişkisi, 

itaatin gerekli olduğu ve ilahi takdir inancı gibi) kendi meşruluğunu yitirdiler. 

Entelektüeller kendi görüşlerini Batı düşüncesinden alarak yazarken din adamları da bu 

işlerden uzak kalmamışlardı. Kaçarların meşruluğunun yok olması grupları yeni meşruluk 

kaynağı aramak durumuna getirmişti.  

Meşrutiyet devrimi geleneksel ve modern grupların bir araya gelme sonucuydu. 

Böyle bir koalisyon çok süre geçmeden kendisini gösterdi. Ulema Kaçarların meşruluğunun 

yitirilmesi karşısında kendilerini yeni meşruluk kazandıran grup görerek devrim esnasında 

halkı coşkun hale getirmeleri ve devrimi desteklemeleri önemli rol oynadı. Entelektüeller 

ise geleneksel meşruluk kaynaklarının yerine yeni kaynaklar bularak geleneğe ait olan 

grupları kenara koymak istiyorlardı. Bunların arasında çeşitli görüşler yer almaktaydı. 

Aralarından yarı geleneksel, yarı modern görüşler ortaya çıktı. Modern ve entelektüel 

gruplar modern devlet kurma peşindeyken geleneksel gruplar şeriatı uygulama ile adaleti ve 

yabancı güçlerin müdahalesine son vermeyi düşünüyorlardı. Ancak modernleşme sürecinde 

modern devletin merkezileşme sonuçlarından biri olan şiddet kullanımında devletin tekelci 

olması ulemanın şer’i hükümlerin uygulanmasını ve kimilerini mürtet ilan etmesi gibi 

görevlere de son verdi. Bunun yanı sıra ülkenin sınırları değişmez hale gelince cihat gibi 

kavramlarda kullanılmaz hale dönüştü. Anayasa düzenlendi ancak meşruiyet konusu 

yukarıdan aşağı inmeyerek Şii fıkhının medeni hukuk bölümünde yasallaşmasına yol açtı. 

İlk olarak İran’da Şii fıkhın çoğulcu görüşünün yerine tek bir görüş temel olarak kabul 

edildi. İktidar kişiler üstünlüğe geçemedi ve yalnız padişahın soyunun değişmesinde kaldı. 

Petrolün keşfiyle yeni oluşan devletin gelirlerini etkileyerek bürokrasi büyük çapta 

genişledi. 

Meşrutiyet devrimi ataerkil yapının ilkelerini zedeledi. Eski yapının parçalanmasının 

zirve noktası oldu ve modern devletin oluşumuna yol açtı. Meşrutiyet ile ortaya çıkan 

yasalar, devrime katılan şehzadeler, eşraf, ulema, tüccar, ekinciler ve küçük meslek 



 

93 
 

sahipleri gibi grupların çıkarlarını da gözetmekteydi. Gerçi devrim padişahın gücünü 

kontrol etmekte ve onu sınırlamakta başarılıydı ancak söylenen grupların çıkar çatışmaları 

ve Birinci Dünya Savaşı ve bunun yanında birçok nedenle ortaya çıkan kargaşa yüzünden 

ülkede yapılan koalisyon dağıldı ve Rıza Şah’ın iktidara geçmesiyle birlikte geleneksel 

gruplara baskı uygulayarak devletin merkezileşme sürecinden uzaklaştırıldılar. Modern 

devlet için önemli olan meşruiyet konusunda çözülmeyen geçmişteki sorunlar günümüz 

İran’ında hala önemli sorunların başında gelmekte ve hala üzerinde konuşmaya ve 

tartışmaya devam edilmektedir.  

 

 



 

94 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRKİYE’DE ULUS-DEVLET İNŞASI 

4.1. Türkiye’de Çağdaşlaşma 

Osmanlı imparatorluğunun modernleşme süreci, imparatorluğun Batı karşısında geri 

kaldığını görmesiyle başlar. 1683-1699 yıllarında Batı medeniyetinin üstünlüğünü kabul 

eden Osmanlılar uyanmaya başlamışlardı. Ancak 1721 yıllarında yeni üretimlerden 

haberdar olmak amacıyla Fransa’ya elçi gönderildi. Bunun sonucunda yeni teknolojiyle 

oluşan matbaalar açıldı. Yalnız yeni matbaalarda dini eserlerin basılmasına izin verilmedi. 

O dönemlerde bilgi din çerçevesinde görüldüğünden dolayı onun dışında yayılan 

kitaplardan pekiyi karşılanmadı. Bu yüzden de matbaalar kapandılar (İnalcık, 2003, s. 183).    

Her zaman Batı uygarlığının karşısında kendilerini üstün gören Osmanlılar için 

Batı’nın bir model olarak görünmesi önemli sorunlar ortaya çıkarmıştır. İlk başlarda bu 

sorunları çözmek için neden geride kalma sorusuna cevap aramak için devlet yönetiminin 

yetersizliğini düşünmüşler. Daha sonraları Batı’nın askeri üstünlüğünü kabul ederek 

soruların cevabı olarak görmüşlerdir. Bu yüzden, 18 yüzyılın başlarında, Osmanlı 

imparatorluğu Batı’nın askeri kurumları ve silah güçlerini nasıl ithal edeceğini bir devlet 

sorunu olarak görmeye başlamıştı. Batı’nın askeri teknolojisinin rolü savaşta ve savaşın 

sonucunu Tanrı’ya bırakma inancı ilk başlarda tartışmaya yol açmıştır. Giderek 

teknolojinin belirleyici rolü tespit edilmiştir. Bunun ardından bir kısım ulema arasında 

dinin bütünlüğünün yitirilmesine dair görüşler ortaya çıkmıştır(Mardin, 2009, s. 9-10). 

Osmanlı imparatorluğunda Batı’nın askeri kurumlarını örnek alma çabaları, 

geleneksel kültürden kaynaklanan tepkiler ve çıkarlarını tehlikede gören gruplar tarafından 

bir daha sekteye uğratılmıştır. Osmanlı devletinin elçiliklerinin sürekli Batı ülkelerinde 

kurulması bu döneme rast gelir. Batı ile sistematik bir ilişkiye girmek ve bu ilişkiyi 

sürdürmek amacıyla dış işleri yapan memurlar görevlendirilmişti. Batı’nın bir model olarak 



 

95 
 

görünmesi ve ona dayanan düzeltme veya Tanzimat önerilerinin kaynağının buradan 

olduğunu söyleyebiliriz (Mardin, 2009, s. 11).       

  II. Mahmut (1808-1839) tahta oturduktan sonra önceki reformcuların kötü 

deneyimlerini göz önüne alarak Osmanlı devletinin askeri yeniliklerine karşı gelen yeniçeri 

ocağını ortadan kaldırdı. Ancak III. Selim döneminde çağdaş askeri birlikleri çatısında 

ordunun temel birimi olarak bir araya gelmişlerdi. Tabii bu reformlar ve askeri kuruluşları 

düzenlemeler yetmedi ve bunları ayakta tutan mali kaynakların ve vergi sisteminin de 

yenilenmesine ihtiyaç duyuldu. Bu dönemde Avrupa ülkelerinde görev yapan memurlar 

tarafından Avrupa’da olan kralların gücünün sınırlı olduğu fark edildi. Kral siyasi 

iktidarının parlamento temsilcileriyle paylaştığı ve böylece mülkiyet haklarının 

korunmasını, bunun yanı sıra bu devletlerin eğitimin halk arasında yaygınlaşmasını kendi 

çıkarlarına fayda sağlayacağını düşündüklerini anlamışlardı. Böylece milli devletin inşası 

ve orta sınıfların güçlendirilmesi politikaları yan yana yürüyerek milli bütünlük kurmayı ve 

feodalizmden kalan imtiyazları ortadan kaldırmayı hedeflenmişti. Avrupa’da özellikle de 

Prusya’da yeni yeni gelişmeye başlayan devlet bilimlerindeki bu öğelere “kameralizm” 

denilirdi. 1839’da Sultan Abdülmecit döneminde Gülhane Hattı Hümayunu bir kısa metin 

olarak ilanı ile başlatılan “Tanzimat” fermanı “kameralizm”den esinlenmiştir. Devlet 

adamlarına cazip gelen “kameralizm” nedenleri imparatorluk çapında bir Osmanlı şuuru 

yaratabilecekleri düşünülüyordu. Ancak uzun süreli telaşlanmalara rağmen başarılı 

olamadılar. Fakat milli devletin milli eğitim sistemi, yeni yargı mekanizması ve bürokrasisi 

gibi birçok kurumların imparatorlukta kendi yerini buldu (Mardin, 2009, s. 11-12).     

Geleneksel görüşleri savunanlara göre Tanzimat fermanı ile geleneksel değerlere 

bağlı olan Osmanlı İmparatorluğu şeriattan kopmuş ve bu nedenle de düzen 

bozulmuştur.Bunlar eski sistemin gayet iyi olduğunu vurgulayarak son 150 yılda düzenin 

bozulmasını buna bağlı görmektedirler. Osmanlı devletinin eskiden güçlü ve zengin 

olduğunu hatırlatarak yerini zayıf ve yoksul bir devlet aldığını belirtirler. Tanzimat fermanı 

devletin eski gücünü yeninden kurmak amacıyla yayınlanmıştı. Bu ferman Osmanlı 

topraklarında yaşayan herkes için yaşam, şeref ve mülkiyetini garantiye alır. Yeni vergi 

sistemi kurulmasını vaat eder. Gayri Müslimlerin düzenli ve yeni askeri sistem içerisinde 



 

96 
 

askerlik yapmalarına yol açar. Bütün Osmanlı uyruklularına beraberliği sağlayarak Müslim 

ve gayri Müslimler eşit olduklarını söyler. Böylece Tanzimat kanun önünde herkesin eşit 

olması ve bireysel özgürlüklere dayanmasıyla liberal bir belge olarak tanımlanır (Atılgan, 

2016, s. 68).         

Osmanlı imparatorluğunda da İran’da olduğu gibi Batı ülkeleri ile ticari anlaşmalarda 

kendi çıkarlarını sağlayamadıkları görülür. Bu yüzden de Batı’ya karşı çıkan tepkilerin bir 

nedeni olmuştur. Bu dizilimde Batı’nın askeri teknolojisini ithal çabaları ve milli devletin 

yukarıda sözü edilen bazı kurumlarının alınması Batı’nın kültürü ve yeni yaşam tarzı da 

İslami topraklara gelmesi kaçınılmaz bir durumdu. Uzun süre Müslümanlar kendilerini 

küffar ehline benzemekten sakın ayrı tutulmaları birden bire onların giyinme ve yemek 

tarzlarını taklit bulundukları ortamda görünmesi Batı’ya karşı yeni eleştirilere yol açtı. 

Eleştirenlerin büyük kaygılarının içinde şeriatın unutulması yer almaktaydı.  

Tanzimat ile başlanan reformların hepsi uygulanmadı. Farklı politika yürütülme 

nedenleriyle bazı konumlarda başarısız oldu. Fakat bu reformlarla Osmanlı devletinin 

çeşitli alanlarında önemli sonuçlara vardı. İlki Sultanın iktidarını sınırlamasıydı (Emiroğlu, 

2015, s. 103). İktidarın bir kısmının meclise aktarılmasıyla demokratikleşme sürecinde 

önemli sonuç olmuştu. Bunun yanında taşrada kaza, sancak ve vilayetlerde de yerel 

meclisler düzenlenmiştir. Bu meclisler yerel konular da önemli rolleri oluyordu. Fakat bu 

meclislerin seçim süreçleri demokratik değildi. Yerel güçlerin etkisi altında kaldılar. Ancak 

sonraları demokratik bir siyasal sürecin oluşumunda deneyimli oldukları ortaya çıktı ve 

yararlı rol oynadı. 1876’da ilk kez yapılan parlamento toplantısında milletvekillerinin 

birçoğu seçim ve temsil mekanizmasıyla tanıştılar. Tanzimat döneminde kanunlaşmaya 

doğru gidilmesi birçok modern yasa düzenlenmesine yol açtı. Bunların bazıları Osmanlı 

hukukçuları tarafından hazırlanmış ve bazıları da Fransız hukukuna dayanılmaktaydı 

(Atılgan, 2016, s. 69). İslam ulemasına göre kanun çıkarma tekelci olarak Tanrı’ya aittir ve 

Sultanın kanun çıkarma yetkisi yoktur ve sadece şeriatı yürütmek ve muhafaza etme görevi 

vardır. Hatta fıkıhçılara göre şeriatı ıslah ve adapte etmesi yasaktır (Lewis, 1963, s. 213). 

Buna rağmen ceza kanunu 1840, 1851 ve 1858’lerde Osmanlı devletinde modern bir ceza 

hukuku olarak uygulandı. 1858 de ilk kez sistematik şekilde AraziKanunu toprağı 



 

97 
 

düzenledi. 1869’da Tanzimat reformlarıyla Tabiiyet-i Osmaniye yasasıyla kanun önünde 

herkesin eşit olmasını vatandaşlar için ilk adımlarını koydu. 1840 ve 1850’lerde mülki idare 

ile ilgili bir sürü düzenlemeler yapılması yeni bir sistemin oluşumuna ihtiyaç duyulduğunu 

gösterdi. Osmanlı imparatorluğunda idare sistemi sancak denilen birime bağlıydı. Ancak 

sancakla diğer birimler arasında olan ilişkiler net bir hiyerarşi içinde bulunmuyordu. 

Vilayet Nizamnamesi idari bilimin temelini vilayete çevirerek hiyerarşinin onun altında 

oluşan liva (sancak), kaza, nahiye, karye birimlerinde tanımladı (Ortaylı, 2000, s. 61). 

Aytekin (2006, s.40)’in belirdiği gibi Tanzimat’ın en önemli meyvesi medeni kanun 

olmuştu. Tanzimat devrinde çıkarılan bu temel kanunlar Tanzimat reformlarının hukuki 

altyapısını oluşturur ve Osmanlı imparatorluğunun modern devlete geçişinde çok önemli 

bir yere sahiptir. 

Tanzimat fermanı ilk olarak halkı muhatap alarak yapılmıştır. Bunun sonucu olarak 

reayaya kendi hakları için mücadele cesaretini verdi ve herkes kanun karşısında eşit olduğu 

fikrini doğurdu. Böylece ulemanın toplumda sivil gücünü azalttı. Artık geri dönmenin 

imkânsız olduğu bir cereyan yarattı. Katı Müslümanlar onlarla gayrimüslimlerin eşit 

olmalarına karşı olduklarından rahatsızdılar ve Tanzimat’ı lanetlediler. Gayri Müslimler ise 

yeni bir çağın başlangıç olmasını görüyorlardı (Hamlin, 1878, s. 48-49).      

    Süreci özetlersek; Tanzimat’ın başlama amacı, mali reformlar yapılması 

öngörülmekteydi. Mali reformların düzenlemesi için idari reformlar bir araç olarak 

kullanılmaktaydı. Muhassıllara geniş yetki verilmesi valiler ve ayanın vergi toplama 

yetkilerine son verme amaçlıydı. Valilerin ve ayanın bu konuda yetkisinin yitirme amacı 

onların yaptığı yolsuzluk ve suiistimallerinin önünün alınması düşünülmekteydi. Maliye 

düzenini modernleştirme hedefi merkezileştirme ve her türlü mali işlemlerin doğrudan 

doğruya merkezden yapılmasıydı. Bunun için yeni bir teşkilatın baştan düzenlenmesi 

gerekirdi. Bu düzenlemeler kolay olmamıştır. Tanzimat fermanı ile yeni vergi toplama 

uygulamaları (serveti esas alarak vergi istisnası olmadan herkes için zorunlu kılındı) her 

şeyden önce nüfus ve mülkiyetin belli olması ve halk tarafından devlete gelirlerinin 

miktarını ilan edilmesi gerekliydi. Rüşvet ve her türlü hediyenin devlet memurlarına 

verilmesi ve memurlar tarafından alınması kaldırılmıştı. Kadı naipler tarafından küçük 



 

98 
 

suçlara karşı alınan para cezası adı altında tımar sipahisi gelirinin de kaldırılması 

memurların suiistimallerine konu olmuştu. Bunların yanında bir sürü memurların ve onların 

tarafından masraf çıkarılmalarını karşılamak için halkın soyulmasına neden olan hükümlere 

son verilmişti. Gerçi bir sona varamadı. Osmanlı’da bir diğer gelenekten sayılan, 

merkezden atanan her bir görevli gittiği yerde kendi ve beslediği hayvanların yiyeceğini 

halk tarafından karşılanmasını isterdi. Tanzimat fermanı ile bu geleneğe son verildi. Bu 

kararın uygulanmasında Reşit Paşa çok titiz davranmıştı. Bu konu ile alakalı Meclis-i 

Vala’ya gelen şikâyetleri dikkatle incelemişti. Suçlu bulunan her memuru hapis, para cezası 

ve görevinden azletmekte kuşkulanmamıştı. Gerçi bu işte sona dek başarı elde etmemiştir 

ve onun nedeni yeterince bu konuya uygun personelin olmamasıydı. Tanzimat’ın önemli 

konumlarından biri kölelerin ücretsiz çalıştırmasını yasaklanması olmuştu. Bu madde 

Osmanlıda bazı yerlerde isyan nedeni olmuştur  (İnalcık, 2006, s. 114).     

II. Abdülhamit devletin başına geçtiği dönemde Osmanlı imparatorluğu büyük bir 

çöküş içindeydi. Dört bir yandan çıkan isyanlar, mali krizler ve savaşlar ülkeyi zayıf 

duruma sokmuşlardı. Tanzimat dönemi ile başlayan reformlar iyimserliğini yavaş yavaş 

yitirmeye başlamıştı. 1856 Paris Kongresi ile birlikte Avrupa topluluğunun bir parçası 

olarak tanınan Osmanlı devletinin bütünlüğüne saygı gösterme ve içişlerine karışmama 

kararı alınması ve Berlin antlaşması bu ilkeleri yeniden vurgulasa bile Ermenilerin reform 

isteklerini Osmanlı devleti girişimde bulunmaması, Büyük devletlerin müdahalesine yol 

açtı. Yıllar içinde Berlin antlaşmasını izleyen imparatorluk yeniden kopuşlara uğradı. 

1881’de uzun görüşmeler neticesinde Tesalya ve Epeiros’un bir parçası Yunanistan’a 

verildi. Birkaç yıl sonra Bulgaristan doğu Rumelileri kendi topraklarına kattı. 

İmparatorluğun zayıflaması büyük devletleri kendi egemenliklerini kurmak için bazı 

bölgeleri kendi korumaları altına alıyordu. Öte yandan Osmanlı İmparatorluğun 

topraklarını büyük bölümünü kaybetmişti. Balkanlarda yeni devletlerin oluşumu ile birlikte 

1880’lerde Avrupa’da sadece Makedonya, Afrika’da ise Libya kıyısına sahipti (Mantran, 

1995, s. 145-150). 

  İç politikada da yeniden meşrutiyeti tartışma söz konusu olmuştu. Abdülhamit’in ilk 

yıllarında düzenlenen siyasal sistem iki tepkinin ürünü olabilir: Tanzimat siyasetinin 



 

99 
 

sonuçlarından olan Sultanın iktidarının zayıflamasına gösterilen tepki, öte yandan, Mithat 

Paşa’nın liberalizme ve anayasalcılığa karşı tepkilerdi. Abdülhamit bu politikalara karşı 

çıkarak Osmanlı halkının parlamentarizm tecrübesine henüz olgunlaşmamış olduğunu 

söyler. Böylece eğitim alanında yeni düzenlenen kurum ve reformların sonuca varması halk 

için bir ‘baba’ ve ‘yol gösterici’ birisinin olmasını gerektirir. Buna ilave, farklı milletlerden 

oluşan parlamenter tehlikeli bir ortam yarattığını belirtir ve böylece Avrupa ülkelerinin 

müdahalesi için yol açar. Ancak bir güçlü ve merkezi iktidar yaratılmasından söz eder. 

Abdülhamit’in birlik ve bütünlük görüşüne karşı Mithat Paşa, imparatorluğun korunması 

için halka özgürlük tanımayı öngörmekteydi. Abdülhamit sonuçta Babıali’nin sadrazam 

gücünü azaltarak kendisinden öncekilerin hiçbir zaman elde edemedikleri iktidarı 

toplamaya başarılı oldu. Atanan sadrazamlara bakıldığında bu dönemde yirmi altı kez 

hükümet değişmişti. Bu durumda bir politikanın oluşturulması ve yürütülmesi olanaksızdır. 

Böylece Tanzimat döneminde Sultanın iktidarının azalması sona erdi ve Sultan bir daha 

hükümetin başına geçti. Abdülhamit hızla yükselen bürokrasi ile saray dışında ülke 

üzerinde otoritesini kurdu (Mantran, 1995, s. 150-157).        

Abdülhamit dönemi Tanzimat devrine eleştiriler yapılarak “Osmanlıcılık” 

politikasının başarısız olduğunu söyleyenler Müslümanlara yönelik yeni bir politika 

sürdürmekteydi. Bu dönem dinin devlette tutar göründüğü yeni yerdir. Çok sayıda caminin 

yapılması, okullarda dini programların arttırılması dine dönüş göstergesiydi. Sultanın 

çevresinde yer alan hocalar, mollalar ve seyitlerin sarayda öne çıkmaları da bu gösterişin 

bir parçası olmuştur.  

Abdülhamit bu bağlamda yeni bir dış politika uygulamaya başladı. Başka devletlerle 

ilişki kurmak için dini bağı ön koşullara getirdi.  Uzak doğuda olan Müslümanlar, Mısır ve 

Cezayir gibi ülkelere Osmanlı temsilciler gönderildi. Hilafet yandaşı yaratmak için 

propaganda çabalarında İslami gazetelere para yardımlarında bulundu. Cuma namazlarında 

onun adı anıldı. Böylece “Panislamizm” görüşü ortaya çıktı. Bu politikanın önemli parçası 

Sultan Abdülhamit’in hilafete bakış açısı olmuştu. Ona göre sultan sadece imparatorluğun 

Müslümanları değil tüm dünyada yaşayan Müslümanlar için bir manevi iktidara sahipti. 



 

100 
 

Böylesi bir görüş hilafeti papalığa yakın bir kurum haline getirme amaçlıydı ki geleneğe hiç 

uygun bir eylem değildi (Mantran, 1995, s. 159).    

4.2. Meşrutiyet Dönemi, İttihat ve Terakki Fırkası 

1877’de Mithat Paşa’nın görevden alınması ve sürgün edilmesi, Abdülhamit 

tarafından başlatılan baskıcı bir dönemin (istibdat) başlangıcı olmuştur. Bu süreç 1878’de 

Mebusan Meclisinin ilgasıyla devam etmiştir. Basın, ifade ve toplanma hakları gibi 

özgürlükler ya tamamen kaldırılmış,yâda büyük çapta kısıtlanmıştır. Padişah kendi yanlısı 

olan dergiler çıkartmıştır. Özel mahkemeler ve kararlar çıkarmıştır. İstediği yönde kimini 

sürgün etmiş ve ülkede baskıcı bir siyasal hava hâkim olmuştur. Berlin Kongresi’nde Doğu 

Rumeli’nin özerk il olması ile 1885’te Bulgaristan’la birleşmesi gerçekleşmiştir. Bu olaya 

karşı herkesin devleti koruma ve kurtarılması düşüncesi, Abdülhamit gibi özgürlükleri 

kısıtlama fırsatı peşinde olan birisi için, hürriyetçi muhalefete karşı iyi bir bahane olmuştur. 

Ancak yeni muhalefet 1889’da gençlerden oluşan ve farklı kadroya dayanarak İttihat ve 

Terakki adıyla ortaya çıktı. İlk bu gizli grubun adı İttihadı Osman’dı. Fırkanın kurucuları 

için “Osmanlı Devletinin hiç değilse maddi koşullarını İngiltere, Fransa, Almanya gibi ileri 

Batılı devletlere benzetmek isteyen, üstelik çağın karakterine uygun olarak romantik bir 

dünya görüşü olan kimselerde, nasıl bir heyecan yarattığı tahmin edilebilir” (Akşin, 2006, 

s. 33-35).  

Abdülhamit devri baskıcı olduğundan dolayı İttihat ve Terakki sadece gizli olarak 

devam edebilirdi. 1895’te Ermenilerin isyanı nedeniyle baskıcı durum daha artmaktaydı. 

Osmanlı halklarının birçoğu özerklik ve bağımsızlığa doğru ilerlerken yalnız Ermeniler bu 

yöne gidememişlerdi. Ermenilerin bu yönde olamadıklarının iki nedeni vardı. İlk olarak 

Ermeniler Doğu Anadolu’da dahi hiçbir bölgede çoğunlukta değillerdi. İkincisi bu 

bölgelerin denizden uzak olması ve ulaşım sisteminin gelişmemesi etkili olmuştu. Herhalde 

Ermeniler ticaret konusunda Anadolu’da önemli yere sahiplerdi. Askere gitmedikleri için 

ve Yunan isyanlarından sonra da Osmanlı bürokrasisinde de önemli yerleri olmuştu. Ancak 

ulusçuluk duygularını garanti edemedi. Amerikan misyonları tarafından açılan okulların, 

ulusçuluk duygularının Ermeniler arasında gelişmesinde etkin bir rolü olmuştu. 1877-

1878’lerde Rus ve Osmanlı savaşı, Ermenilerden umut edilen kapılar açıldı. Ruslar 



 

101 
 

Osmanlı devletine karşı, Osmanlı topraklarında bulunan Ermenileri desteklemeye başladı. 

Yanı sıra Ayastefanos Antlaşması’nda Ruslar Ermeniler hakkında söz sahibi oldu. Böylece 

Ortadoğu’ya kendi izlerini bıraktı. Tabii buna karşı İngiltere geri kalmadı ve Berlin 

Antlaşmasında Ermenilerin oldukları yerlerde onları ‘Kürtler’ ve ‘Çerkezlerden’ koruma 

tedbirleri alınmıştı (Akşin, 2006, s. 37-41).    

20.yüzyıla girerken Osmanlı imparatorluğun toprak bütünlüğü Doğu Rumeli ve 

Mısır’da zedelenmişti. Ancak bu cemiyet için modernleşme süresinde eksikliklerin 

olmasına karşı önemli adımlar atmak ön plandaydı. Eğitime önem veren İttihatçılar Marko 

Paşanın ölümüyle değişen ve bozulan sisteme büyük tepkiler gösterdiler. Örneğin, eski 

öğrencileri Avrupa’ya gönderme yolu sınavla gerçekleşirken değişen durumda Padişah 

tarafından tavsiyede bulunulan kişiler bu hakkı kazanıyorlardı. Sonraları iktidarı ele geçiren 

İttihatçılar tavsiye ile Avrupa’ya gidenlerin birçoğunun rütbesini tenzil ettiler. Padişahın 

Tıbbiye’de yaptığı değişikliklerin Harbiye’de de etkili olduğu söylenmekteydi. Bu değişim 

Padişahın muhalefet oluşumu korkusundan kaynaklanıyordu. Ona göre eski sistem de olan 

minnet bağıyla kendisini koruma altına alabilir duygusuyla etrafında olan ve ona bağlı 

olanların sayısını artırmaktaydı. Her halde yeni okul sistemi 1890’larda mezun olanlar 

arasında farklı sonuç ortaya çıkaramamıştı. Yeni okullarda yetişen nesil merkezi iktidara 

muhalif olarak çıkıyordu (Mardin, 1995, s. 219-224). 

   İttihat ve Terakki’nin kurucuları, cemiyetin nizamnamesinde vatanın ve milletin 

mutluluğunu isteyen “daimi” bir siyasal cemiyet olarak söyler. Osmanlı topluluğunun 

bütünlüğünü, hilafetin devamlılığını ve yanı sıra meşrutiyetin iadesini ve reformların 

yeniden başlatılmasını ister. Ancak hedeflerine ulaşmak için meşrutiyeti sınırlamaz. 

İttihatçılara göre din ve cinsiyete bakmaksızın herkes beraber olarak gruplarına katılabilir. 

Bunun ne kadar uygulanması burada söz konusu değil fakat olayların ardından halis bir 

Türk cemiyetine doğru gitmişlerdir (Tunaya, 1952, s. 123-126).   

İttihatçılar, yeni Osmanlıların Avrupa aydınlanma ve romantizm döneminden 

etkilenmelerinin karşında sosyoloji ve pozitif bilimlerden etkilenmiş durumdaydılar. Yine 

yeni Osmanlılardan farklı olarak İslam’ı kitleleri coşkunlaştırma aracı olarak görüyorlardı 

ve benimsedikleri ilkeler tamamen laiktir (Ansiklopedisi, 2018, s. 329-333). 



 

102 
 

Abdülhamit’in son yıllarında memnuniyetsizlik giderek artmıştı. Buna karşı 

muhalefette Padişaha yönelik eleştiriler yapmaya çalışıyordu. Sık sık muhalefete karşı 

kullanılan sürgün cezası, ittihatçıların taşrada güçlenme nedenlerinden oldu. 1904-1905 

Japon-Rus savaşları gibi uluslararası olaylarda devrimi hızlandırmaya itti. Japonya’nın 

zaferi İran’da olduğu gibi Osmanlı’da da heyecan yarattı. Meşrutiyet ve modernleşme 

zaferin nedenlerinden sayılarak Japonya bir model olarak ortaya çıktı. Birçok ülkede 

yükselen bir devrimci hareketlerle aynı zamana denk gelen ittihatçıların faaliyeti de gelişti 

ve Osmanlı ordusu içinde propaganda yürüten önemli bir devrimci örgüte çevrildi. 

Yukarıda söylendiği gibi İttihat ve Terakki mensupları saltanatı kaldırmak istemiyorlardı. 

Fakat yönetimde değişim ve reformların devamını sağlamak için 1876 anayasasının 

tekrardan yürürlüğe girmesini istiyorlardı. Bunun büyük nedenini Findley’ye göre 1868’de 

Meiji reformlarının başarıya ulaşması olmuştu. Bu yüzden saltanat yeniden diriliş sembolü 

olabilirdi. Diğer bir yandan da kendilerinden daha muhafazakâr olan Anadolu Türklerinin 

isyanı ile daha çok baskın ve otoriter devlete tahammül edemeyeceklerini gösterdi ve 

tepeden aşağıya gelen bir hareket başlatmayı seçtiler. Laik görüşlerinden dolayı 

muhafazakâr orta sınıf arasında mesafe açılmaya neden oldu (Findley, 2011, s. 160-165).            

İttihat ve Terakki 1912’ye kadar Selanik’te gizli bir şekilde faaliyetlerini sürdürebildi. 

Kongrelerini her yıl yaptılar. Gerçi hiçbir zaman bir parti çizgisine girmediler. Kongreler 

teşkilatın yüksek karar verici organı sayılırdı. Kendisine olan kitle himayesini göstermek 

için kadınları, ulemayı, askerleri ve diğer toplumsal grupları örgütlemek için farklı kollar 

kuruldu. Balkanlar da isyanlar kalkınca ve İttihatçıların bu isyanlara hız vermeleri II. 

Abdülhamit meşrutiyeti ilan etmek zorunda kaldı. Baskından dolayı İstanbul başkent olarak 

Balkan olaylarından habersizdi diğer yandan Anadolu da olanlar hiç haberdar değillerdi 

(Findley, 2011, s. 194-199).             

Meşrutiyetin ardından anayasa yeniden uygulamaya koyuldu. Bunu duyan her hangi 

Osmanlı sevindi. Sürgün olanlar, baskın durumdan dolayı ülkeyi terk edenler, kasabalarda 

ve cemaatler arasında sevinç yarattı. Adalet, kardeşlik, özgürlük ve eşitlik sloganlar 

üzerinden anıt eşyalar üretildi ve satıldı. Parlamento yeniden açıldı. Partiler kuruldu. 

1910’larda büyük sayıda gazete ve dergi yayınlanmaya başladı. Gazeteler içinde Tanin 



 

103 
 

Hüseyin Cahit’in başyazarlığıyla İttihat ve Terakki’nin sözcüsü olarak önde gelenlerden 

sayılırdı. Ekonomik açıdan da serbest teşebbüs genişledi ve yabancı yatırımlar yükselmeye 

başladı. Genel af ilanıyla birçok sürgün edilmiş vatandaş ülkeye döndüler. İttihatçılar 

hemen iktidarı elde etmediler. Eski sistemin koruyucusu olarak hizmet ettiler. Seçimler iki 

aşamalı olarak devreye girdi. Taşrada eşrafın çıkarlarını sağlayacak bir yöntem olarak 

görülünce İttihatçılar onlarla işbirliği yapmaya girdiler. Tabii bu değişimler bedelsiz 

olmadı. Kendisine sadakat gösteren kişiler Abdülhamit’in gücünün azalmasının ardından 

devlet görevlerinden çıkarılarak maaşları da kesildi. Orduda temizlik harekâtı başlatılınca 

Hamit devrinde zengin olanlar kendilerini o döneme ait olaylardan sorumlu görmüyorlardı 

bu yüzden böyle temizlenmelerini ve onlara karşı olan reformları haklı bulmuyorlardı. 

Böylece bir muhalefet grubu oluştu. Buna ilave iki grup daha vardı. Bunlardan biri liberal 

görüşlü partiydi. Prens Sabahaddin Bey taraftarları 1908’de parlamento seçimlerine 

katıldılar. Ancak tek bir sandalye kazandılar. Diğer grup ise üst düzey ulema mensupları, 

medreselerin talebeleri ve tarikatlarda muhafazakârlardan oluşmaktaydı. İttihad-i 

Muhammedi 1909’da dinci bir muhalefete önderlik ederek İstanbul’da silahlı bir protesto 

yaşandı. Meclise doğru yürüyerek şeriatın uygulanmasına dair talepler sunuldu. Fakat 

İttihat ve Terakkinin yaklaşık yirmi kadrosu öldürüldü. Böylece 31 Mart olayı tarihe geçti 

(Findley, 2011, s. 196).     

Abdülhamit’in 31 Mart olayına karşı duruşu temkinliydi. Ancak bu olayda önemli rol 

oynayanlar dindar muhafazakâr, askerler, liberaller ve temizlik harekâtının 

kurbanlarıydılar. 1913’e dek Osmanlı devleti reformcu ve rekabetçi bir devletti. Osmanlı 

devleti meşruti monarşi bir devlet şekline dönüştürüldü. Padişah anayasa karşısında and 

içecekti. Yetkileri sınırlı bir şeklide belirlenecekti. Şeyhülislam ve sadrazam seçmekle 

bakanlar karşısında yetkisi sınırlandı. Sadece sadrazam sunulduğu bakanları onaylamakla 

yetkili oldu. Bakanlarda mecliste milletvekillerine karşı sorumlu oldular. Meclisin de 

yasama yetkisi teyit edildi. Tabii bu anayasal değişiklikler otorite ve baskı yönetime son 

verilmesine bir başlangıç oldu. Hukuk devletine doğru önemli bir gelişme haline geldi. 

İttihat ve Terakki’nin gündemi siyasette ne kadar gerginlik yaşasa da askerler arasında 

nüfuzları artmıştır. Böyle ittihatçıların subaylarla bağımlı olduklarını göstermektedir. 

1908’lerde İttihat ve Terakki parti haline gelmeye karar verdi (Findley, 2011, s. 197). 



 

104 
 

1914’de Birinci Dünya Savaşı başladı. Savaşın başlamasıyla imparatorluğun elinde 

olan toprakları azalmaya başladı ve birçoğunu kaybetti. Bu yıllarda siyasetin dizginleri 

ittihatçıların elindeydi. 1908’de ideolojiden çok eyleme yönelik olan ittihatçılar için 

1914’te toplumsal ve ekonomik devrime zemin sağlanmıştı (Ahmad, 2004, s. 199).        

4.3. Osmanlı’dan Cumhuriyete Geçiş 

Osmanlı devleti Balkan savaşlarında sonra barışın kırılganlığının farkında olduğu için 

1914’te büyük güçlerle ittifak kurmaya çaba gösterdi. Avustralya-Macaristan ittifak 

girişimleri başarısız oldu. Aynı şekilde Rusya ve Fransa’yla yapılan ittifak telaşları bir 

sonuca varamadı. Yanı sıra Osmanlı devleti Yunanistan ile de ilişki kurma çabalarında 

oldu. Nüfus mübadelesine göre müzakere edildi. Ancak Osmanlı imparatorluğunun savaşa 

girmesi bu görüşlerin uygulanmasına büyük engel oldu. 1912 ve 1913’te Osmanlı ittifak 

çağrısını reddeden Almanya, 1914’te ittifak çağrısını yanıtladı. Bu ittifaktan sonra Meclisi 

Mebusan üyeleri istifa ettiler (Hanioğlu, 2008, s. 81).      

Birinci Dünya Savaşı o güne dek görülmemiş bir vahim savaşı oldu. Milyonlarca 

insanın can kaybına neden olan bu savaş ne kadar Batı Avrupa cephesinde yoğun olsa bile 

hemen hemen Osmanlı imparatorluğunun da askerleri şiddetli çarpışmalara maruz kalmıştı. 

Toprak genişliğinden imparatorluk birçok cephede savaşa girdi. Kafkaslardan Arap 

yarımadasına, Galiçya ve Romanya’ya, Irak’tan Filistin’e dek yayılan Osmanlı ordusu 

savaşla iç içeydi. Kafkas cephesinde Ruslara yenilirken, Azerbaycan cephesinde Rus ve 

İngiltere’ye karşı dengeli bir sonuca vardı. Çanakkale’de zafer varan bir savunma savaşı 

önemli sonuç taşıdı. Irak’ta İngiltere’ye karşı belli bir başarı elde edilmesine rağmen Arap 

yarımadası, Filistin ve Mısır bölgelerinde toprak kayışına uğradı. Böylece savaştan bir şey 

kazanamayınca İttihat ve Terakki’nin savaşa girme önderliği eleştirilmeye başladı. Ancak 

imparatorluğun savaşın dışında kalması pek olanaklı görünmüyordu. Çünkü Doğu Sorunun 

yâda başka değişle Osmanlı imparatorluğunun geleceği savaşın önemli sebeplerinden 

sayılırdı (Uslu, 2016, s. 152).    

Savaş sonuna geldiğinde imparatorluğun çöküşü belliydi. Hiçbir ülke savaşın bu 

kadar uzun ve yıkıcı bir savaşa dönüşmesini beklemiyordu. Herkes savaşın kısa süreceğini 



 

105 
 

düşünüyordu ve Osmanlı devleti de ona dâhil böyle sanıyordu savaş kısa zamanda bitecek 

ve ülkenin bütünlüğünü sağlayacak ve bekasını garanti edecekti. Buna ilave bu savaşı 

kazanabilmesini onu dış ülkelerin baskısını azaltacağını düşünüyorlardı. İngiltere’nin 

desteği ile Arap isyanı 1916 başladı ve 1918’de sona erdi. Böylece imparatorluğu uzun süre 

meşgul etti ve Arap topraklarının ayrılmasına yol açtı. Savaşın son günlerine dek çaba 

gösteren Osmanlı ordusu aslında durumu da fena değildi ancak Megiddo ve Selanik 

muharebeleri Suriye ve Bulgaristan’ın imparatorluğun kontrolünden çıkmasına yol açtı ve 

artık Osmanlı’nın geniş topraklarını savunmak kolay değildi. Sonunda 1918’de Musul’u 

İngiltere ele geçirdi (Uslu, 2016, s. 154-155).     

Birinci Dünya Savaşının sonuna gelince Osmanlı imparatorluğu neredeyse yarı 

topraklarını ve nüfusunun yarıdan fazlasını kaybetti. Bu çöküşte Osmanlı yalnız değildi. 

Rusya ve Avusturya ve Macaristan imparatorluğu da çöktü. Osmanlı ordusu diğer Avrupa 

ülkeleriyle kıyaslanırken hem güçlü değildi hem de nüfuzu azdı. Ekonomik durumu da 

doğal kaynaklardan ve ulaşım ve iletişim açısından da büyük güçlerle aynı seviyede 

olmadığı anlaşılır. Fakat savaşın nedenlerinden sayılan Osmanlı topraklarının geleceği 

olduğu için büyük güçlerden biri gibi davranmıştı (Uslu, 2016, s. 156).   

Mondros Mütarekesi 30 Ekim 1918’te Osmanlı imparatorluğu için savaşın sona 

ermesini gösterdi. Fakat uzun sürmeden müttefik ülkeler tarafından 13 Kasım 1918’de 

İstanbul işgal edildi. Bu olay yer altı direniş faaliyetlerini ortaya çıkardı. Direniş örgütü 

Anadolu’ya silah ve insan kaçırmak amacıyla düzenlenen ve İttihatçılarla ilişkileri belirgin 

olan Karakol isimli örgüttü. Gerçi sonraları sol görüşleri nedeniyle Mustafa Kemal 

tarafından tavsiye edildi (Criss, 1993, s. 43). 

Mondros Mütarekesinden sonra Osmanlı devleti kendi topraklarını korumak için üç 

strateji geliştirdi. Birinci strateji bir yabancı devletin himayesi sayesinde Osmanlı 

topraklarının bütünlüğünü muhafaza etmek. İkincisi bölgesel kurtuluşu savunmaktı. 

Anadolu harekâtın içinde en yaygın olan görüştü. Görüşleri nadiren ulusal kapsamındaydı. 

Kongrelerin kuruluşu geçici toplantı amaçla değildi. Toplantılar kalıcı siyasi yapı olarak 

görünüyordu. Kongrelerin kararları maliye, sağlık, istihbarat ve askere alma gibilerden 

oluşurdu. Çoğunun yerel ve bölgesel hedefleri vardı. Savaştan sonra otorite boşluğunu 



 

106 
 

bölgelerde doldurdular. Böylece küçük ölçüde hükümetler yarattılar (Tanör, 1998, s. 128-

134). 

Kongre harekâtın doğru düzgün ilerleyici bir çizgi içinde olmadığını da geniş 

kapsamlı bölgesel kongreden sonra aynı bölgede yerel yâda dar kapsamlı kongrelerin 

yapılmasıdır. Her halde bu istisnaları göz ardı edersek kongre harekâtı belli bir evrim 

şemasının olduğu görünmektedir. Ne kadar da yavaş hareket etseler de sürekliliği 

sağlamışlardı ve aşağıdan yukarıya doğru giden bir hareket olmuştu (Tanör, 1998, s. 128). 

Ticaret burjuvazisi ve büyük toprak ve mülk sahipleri olan ‘eşraf’ da farklı şekillerde 

mücadele vermekteydi. “kongreler bir taraftan işgal ve işgalci güçlere karşı bir mücadele 

verirken, bir taraftan da Anadolulu Rumlara ve Ermenilere karşı bir ekonomik/ etnik 

rekabet yürütüyorlardı. Eşrafın kontrolündeki kongreler aynı zamanda bu grupların sınıfsal 

çıkarlarının siyaseten temsil edildiği platformlardı” (Uslu, 2016, s. 164-165). 

Mustafa Kemal ve arkadaşlarında odaklaşan ulusal önderlik girişimi içerisinde, yerel 

kongreler özellikle bir önem taşımaktaydı. Kongrelerde harekâtın önderliği yerel önderlere 

aittir. Kongrelere ulema, eşraf, sivil ya da asker, aydın bürokratlar, tüccar ve esnaf gibi 

farklı kesimlerden insanlar katılmaktaydı. Katılan grupların her hangi birisi bazen önderlik 

yapmıştır. Ulema sınıfı bu direniş harekâtında etkili olmuştur. Fakat kimine göre bu etki 

abartılmıştı. Ancak ulemanın önderliği Batı bölgesinde olmuştu. Örneğin Denizli’de ilk 

basamak ve örgütlenmelere ulema öncülük etmiştir. İzmir’de olan Sakallı Nurettin Paşa 

tarafından Cemiyeti İlmiye adlı ve ulemaya dayalı kuruluşlar ortaya çıkmıştır. Yalnız asıl 

örgütler Batı bölgelerinde de dinsel olmadığı için Müdafaa-i Hukuk, Müdafaa-i Vatan, 

İstihlas-ı Vatan, Reddi-i İlhak, Heyeti Milliye gibi başlıklar halktan kişilere kotarıldı. 

Mustafa Kemal’in önderliğinin başlangıcı da Erzurum kongresi olmuştu. Trabzon ve 

Erzurum yerel örgütlerden gelen teklif Erzurum kongresinin toplanmasına neden oldu. 

Mustafa Kemal ve arkadaşları bu kongreye katılmakla kendi ağrılıklarını kongreye 

koydular (Tanör, 1998, s. 134-135).   

Kongrelerin yerel ya da ulusal tutumları pek açık değildi. Her bir kongrede siyasi ve 

toprak üzerindeki iddiaları farklı zamanlarda değişik kararlar almışlardı. İlk kurulduğu 

zamanlarda siyasi iktidar ve ülkenin geleceği konusunda belirsiz oldukları zaman olmuştu. 



 

107 
 

Örneğin Mondros Mütarekesi’nin toprak sınırları açısından net olmadığı belliydi. Misak-ı 

Milli sınırları da düşünüldüğünden muğlâk noktaları vardı (Durgun, 2011, s. 130).  

Kongrede olan yerel, bölgesel, ulusal ve toprak kaygıları nedeniyle aralarında etnik 

düşmanlık yaşanması doğal görünmektedir. Nitekim Doğu ve Batı’da düzenlen kongrelerde 

alınan kararlar arasında belirli farklılıklar olduğunu görebiliriz. Doğu’da olan kongrelerde 

bölgesel kurtuluş cereyanları ulusal kurtuluş projeleri bir arada var olurken, Batı’daki 

direniş hareketlerinde ve kongrelerinde yerel bölgesel eğilimi belirgindi. Bu yüzden de 

ulusal stratejinin temsilcisi haline gelen Mustafa Kemal ve onun etrafında olan hareketler 

Doğu’daki kongreler üzerinden olgunlaştırılmış ve sağlamlaştırılmıştı. Bu hareketlere 

rağmen Osmanlı ordusunun durumu Doğu’da daha iyidir. Böyle olması bir merkeziyetçi ve 

birleştirici etki bıraktı (Uslu, 2016, s. 164-165).  

Yerel kongreler sınıfsal çıkarla iç içeydi. Batı illerinde bu durum baskın olduğundan 

bölgedeki tüm cepheleri bir araya getirip koordine edecek ve yerel direnişleri 

bölgeselleştirecek bir kongrenin gerekliliği duyuldu. Bu konuda en önemli yapılan kongre 

Alaşehir kongresiydi. Güney bölgeleri İngiliz ve Fransız işgaline uğrarken bu bölgede 

hareketleri etnik gerginlik bağlamında başlatmış ve ileri sürdürmüştür. Fransız gücüne 

dayanarak Ermeniler kentlere girmeleri bu olayları alevlendirmişti. 1920’de Maraşta ilk 

çatışmalar ortaya çıktı. Üç hafta sonra Fransa birlikleri kentten çıktılar. Sonrada Urfa 

kurtarıldı. Antep’te çatışmalar uzun sürse bile sonuçta oradan da çekildiler (Uslu, 2016, s. 

166).  

Erzurum kongresi kuruldu ve bazı tartışmalar neticesinde Mustafa Kemal başkan 

olarak seçildi. İstanbul hükümeti bu harekâtı engellemeye çalıştı. Bu kongreden sonra 

Mustafa Kemal tarafından Sivas kongresi çağrısı yapıldı. İstanbul hükümeti Kongreye 

karşıydı. Ancak en önemli muhalefet Trabzon’dan gelmişti. Tabi Mustafa Kemal’in 

önderliğine Sivas kongresinde muhalefet vardı. Kongre Erzurum kongresinde çıkan 

kararları vurgulamaktaydı ve diğer taraftan da Doğu Anadolu’yu kapsayan iktidar iddiasını 

yaymayı hedeflemişti (Uslu, 2016, s. 167).   

Dönemin en önemli olaylarından sayılan olay ise Osmanlı Meclisi Mebusan’ın 

açılmasıydı. Aslında bu meclis Osmanlı imparatorluğu parlamentosunun son oturumunu 



 

108 
 

gerçekleştirdi. Mütareke ve işgal yüzünden hiçbir grup ve hiçbir kişi seçimi etkileyecek 

kadar seçimleri kazanamamışlardı. Mustafa Kemal meclis başkanı olmak istemişti ama 

başarılı olamamıştı. Meclisin çıkardığı en önemli karar ise 1920’lerde Misak-i Milli 

olmuştu. İstanbul’un işgal edilmesiyle ve toplantıların yapılması çetin hale gelmesi 

meclisin varlığını anlamsız hale getirdi. Böylece meclisin görevine son verildi (Uslu, 2016, 

s. 167). 

23 Nisan 1920’de Ankara’da Büyük Millet Meclisi açıldı. Siyasi faaliyetler işgalden 

dolayı düzenli bir mekâna bağlı değildi. Heyeti Temsiliye’nin Ankara’da yerleşmesi 

Meclis’te Ankara’da çalışmaya başladı. Ancak Anadolu çok karmaşık bir durumdaydı. 

Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Grubunu kurmakla Mustafa Kemal meclisin 

desteğini kazandı. Zaten İngiltere’nin Anadolu’nun tamamını işgal etme niyeti olmayınca 

savaş Yunanistan’dan Anadolu’ya doğru taşındı. Yalnız savaş ve kargaşa durum böyle 

kalmadı ve Kürtlerde de milliyetçilik harekâtı başlayınca durum daha da kötüye doğru gitti. 

Ancak Ankara hükümeti kurtuluş savaşında başarılı oldu ve 1923 yılının Temmuz ayında 

Lozan antlaşması imzalandı. Böylece barışa yol açıldı ve yalnızca askeri açıdan değil 

hukuki açıdan da Türkiye Cumhuriyetinin temelleri atılmış oldu (Goloğlu, 2008, s. 162). 

Birinci Dünya Savaşında Osmanlı ordusu birtakım başarılar kazandı. Milli Mücadele 

zaferine zemin sağladı. Yeni ortak kimlik ararken Balkan savaşları durumu tamamen 

değiştirdi. Buna ilave Arap topraklarında da ayaklanmalar oldu ve daha Osmanlı 

imparatorluk iktidarı altında kalmak istemeyince Anadolu için değişik sonuçlar doğurdu. 

Toplumlar arası etnik çatışmalar ve şiddet ortaya çıktı. Böylece Osmanlı imparatorluk tarihi 

trajik sayfaları yazıldı (Findley, 2011, s. 246). Osmanlı parçalanması gerçekleşti. Barış 

antlaşması bu parçalanmaya yol açtı. Milli Mücadele yeni bir millet önderliğini ve 

kuruluşunu yarattı. 1923’te Türkiye Cumhuriyeti ilan edildi. 

Milli Mücadelenin kazandığı siyasi ve askeri başarıların ardından Türk milletinin, 

yeni modern devletin sınırları içerisinde inşa edilmesi süreci başlatıldı. Büyük Millet 

Meclis üyeleri tamamen parti üyelerinden seçildi. Meclis cumhurbaşkanı ve bakanları seçti. 

Mustafa Kemal meclis tarafından cumhurbaşkanı olarak seçildi. Ankara’yı yeni başkent 

yaptı ve 1921’de Teşkilat-ı Esasiye Kanunu yeni bir anayasa olarak kabul etti. Milli 



 

109 
 

Mücadelede elde edilen zaferleri hiçbir grup, sınıf ve kişisel ayrımlar yapmadan yeni rejim 

meşruluğunu millete dayattı. Yani egemenlik meta fizik anlayıştan uzaklaşır ve modern 

devlet anlayışına geçer.  

 Lozan anlaşmasında genel af ilanı şart koyulsa da hükmet 150 kişi sürgün etmeyi 

kendi hakkı olarak saklı tuttu. Sürgünlerin bir kısmı yurt dışında muhalefet grupları 

oluşturdu. İçerideyse sürekli İstanbul’dan Ankara hükümetine karşı eleştiriler oldu. 

Muhalefeti yok etme çabaları başlatıldı. Partiler kapatıldı. İsyanlar bastırıldı. Batılılaşmayı 

hedef alan reform süreci gerçekleştirildi. Siyaset açısından ne kadar demokrasiden 

uzaklaşırken kültürel açıdan Batıya o kadar yakınlaşma hareketi yaşandı. Ön görülen 

anayasalcı hareketler değil sadece devletin güçlenmesiydi. Yeni devlet dinin siyasi 

hedeflere karşı kullanılmasını yasakladı. 3 Mart 1924’te hilafet kaldırıldı. Şeyhülislamlık 

da kaldırıldı ve şer’i ve evkaf vekâleti de kapatıldı. Ardından dini medreseler ve şer’i 

mahkemeler de kapandı. Yerine vaiz ve imam yetiştirmeleri için özel okullar açıldı. Milli 

eğitim bakanlığına bağlanarak İstanbul üniversitesinde de İlahiyat Fakültesi kuruldu. 

Diyanet işleri için Diyanet İşleri Başkanlığı kuruldu. Vakıflar devlet eline geçti ve yeni 

sistem de yeni bir genel müdürlük kuruldu. 1925’te tekke ve zaviyeler kapatıldı. 1928’de 

anayasaya değişiklikler getirerek devletin resmi dini İslam olduğuna dair olan madde 

çıkarıldı. Batılılaşmanın hızı aratarak Hicri, Rumi ve Mali takvimler yerine miladi takvime 

geçildi. 1925’te alaturka saat yerine uluslararası saat kabul edildi. Erkeklerin 1829’dan 

sonra kullandığı fes yerine yeni, Batı tarzı şapka getirildi. Bu değişiklerin amacı 

imparatorluk döneminde yaşamın karmaşık hale getiren kurumsal ikilikleri ortadan 

kaldırmaktı. Örneğin hem şer’i hem örfi mahkemeleri, eğitimde modern okullar ve 

medreseleri birleştirmekten söz edebiliriz. 1934’de iki yasa çıkarılarak aile ismi herkes için 

zorunlu oldu. Bu kapsamda herkes bir soyadı aldı. Efendi ve hanım gibi birtakım ayrıcalık 

ve soyluluk ifade eden unvanlar kaldırıldı. 1935’te Mustafa Kemal soyadı yasası 

uygulanmaya başlarken Atatürk’ü kendisine soyadı olarak seçti (Findley, 2011, s. 247-

253).   

  



 

110 
 

4.4. Osmanlı ’da Eğitim Sistemi 

Osmanlı medreseleri ilk olarak 1331’de İznik şehrinde açılmıştır. Osmanlı 

imparatorluğu kuruluşundan sonra sultanlar İslam dünyasının her dört bir yanından bilim 

adamlarını topraklarına davet etmişlerdi. Fıkıh ve Kuran tefsirin temel eğitimini almak için 

öncellikle Mısır’a sonrada İran’a gidilirdi. Matematik ve astronomi için Semerkant’a 

giderlerdi. Osmanlı imparatorluğu yeni kurulduğunda molla Hüsrev ile Hocazade 

Mustafa’dan başka yerli ulemanın olmaması Fatih Sultan Mehmet için üzücü durumdur. 

İstanbul’u ele geçirdikten sonra sekiz kiliseyi sekiz ünlü bilgin için medreseye çevirdi. Her 

bir bilgin için Semaniye denilen medreseleri kurdu. Ancak bu medreseler uzmanlık 

çalışmaları olduğundan dolayı bunlara öğrenci hazırlamak için sekiz alt medrese yapılmıştı. 

Her öğrenci bütün gününü derse harcardı ve vakıf gelirlerinden onlara günlük ücret ve 

yemek verilirdi (İnalcık, 2003, s. 175-176). 

 Semaniye medreseleri Osmanlı imparatorluğun en üst eğitim verilen kurumlarıydı. 

Bunlar da Hariç ve Dâhil medreselerine ayrılırlardı. Arapça, mantık, kelam, astronomi, 

geometri ve belagat bilimlerine “bilginin temelleri” adlandırarak Hariç medreselerinde ders 

verilirdi. Dâhil medreselerde “ulum-i âliye” denilen ve Kuran tefsiri, hadis ve usulü-

fıkıhtan oluşan dersler verilirdi. Din adamları aldıkları derslerden farklı derecelerine göre 

makamları da farklı sayılırdı (İnalcık, 2003, s. 176-177).    

 Osmanlı topraklarında medreseler büyük kentlerde ve genellikle camiler ve 

misafirhaneler çevresinde yapılırdı. Medreseler tarihi bir gelenek olarak vakfa dayanırlardı. 

Bu gelenek Osmanlıda da geçerliydi. Vakfın mütevellisi medresesinin aidatın medrese 

müderrisine verirdi oda öğrenciler ve hizmet edenlere dağıtırdı. Müderrisler de kendileri 

padişah tarafından atanırlardı. Yüksek eğitim görüp icazetnameleri olan kişilerde âlim 

sayılırlardı. Ulema sınıfı en üst kademe olarak “peygamber bilgisinin varisidir” diye 

peygamberin sahabesine ulaşan zincirin bir halkası sayılırdı. Gerçi İslam da ruhban 

sınıfının ortaya çıkması dinden kaynaklı değil ancak İslam’da da dini bir topluluğun 

oluşması ulema sınıfının var olmasını sağladı ve hayatın bütün alanlarında önemli rol 

oynadılar. Ulemanın müderris, müftü ve kadılardan oluşan katı bir hiyerarşisi vardır 

(İnalcık, 2003, s. 177-178).    



 

111 
 

 Eğitimin amacı geleneksel anlayış olarak dünyanın birçok yerinde olduğu gibi 

Osmanlı imparatorluğunda da tanrı kelamını doğru anlamak ve dini çerçeveyle sınırlıydı. 

İslam kültüründe de geleneksel bilginin temeli Kuran ve peygamberin sünnetine 

dayanmaktadır. İslam’ın da farklı ayrışan mezheplerinde aklın bilgide bir kaynak olması 

nettir. Ancak onun din hizmetinde tamamlayıcı bir rolü vardır.  Dini metodoloji de Kuran 

ve peygamberin hadislerine öncelik tanımlanmaktadır. Sonra sünnette ve son olarak akla 

başvurmak imkânı sağlanmaktadır. Bu yüzden de düşünce özgürlüğü İslam da sınırlı 

kalmıştır ve düşünürler yeniliğe karşı mağdur olmuşlardı. Halil İnalcık’ın belirttiği gibi 

Osmanlı döneminde de sözü geçen kaynaklar sadece hukukta kalmamış ve İslam ilminin 

her yönde göstereceği yolun temel ilkesi sayılmıştır (İnalcık, 2003, s. 181).      

 Ulemanın başı sayılan şeyhülislam padişah tarafından atanırdı. Ana görevi dini 

topluluğun sorunlarına dini kitaplara dayanarak fetva çıkarmasıdır. Bu fetva yazlı ve kesin 

çözüm olarak tanımlanırdı. Fetva için hiçbir ücretin gerekliği yoktur. Dini eğitimini bitirmiş 

herhangi bir müftü fetva verme yetkisine sahiptir ve İslami topraklarda bulunan kentler ve 

köylerde halk tarafından istenen ve sorulan sorunlar için müftüler fetva çıkarırlardı. 

Şeyhülislamlar her zaman sultanların ve sarayların emrinde bulunmazlardı. Onlarda 

kendilerini şeriat temsilcileri görerek siyasi iktidardan bağımsız olmaya çalışırlardı. Gerçi 

Fatih Sultan Mehmet, şeyhülislamın makamını vezir-i azamla beraber tutmuştu. Yalnız 16. 

yüzyıldan sonra giderek şeyhülislamların gücü azalmış ve daha çok politik iktidara 

dayanmıştır (İnalcık, 2003, s. 179).     

 Kırım Savaşı’ndan sonra 18 Şubat 1856’da Osmanlı İmparatorluğu tarafından ilan 

edilen Islahat Fermanıyla birlikte Galatasaray lisesinin kuruluşuyla modern eğitim söz 

konusu olmuştu. Rusya ve Osmanlı İmparatorluğu arasında yapılan Paris anlaşması 

Müslümanlarla Hıristiyanların aynı haklara sahip olmalarına imza atan Osmanlı Devleti 

bütün milletleri aynı gözde gördüğüne dair hukuki, ticari, evkaf ve eğitim konularında ıslah 

ve reform yapmaya başladı. Eğitim açısından büyük adımlar atıldı. Rusya ve Fransa 

baskılarının altında bazı reformlardan Osmanlı İmparatorluğuna yeni devlet memuru ve 

eleman yetiştiren kurumlarda gayri Müslim vatandaşların da alınması ve devlette 

çalışmaları gözükmektedir. Diğer değişimlerden Müslim ve gayri Müslim öğrencilerin bir 



 

112 
 

arada yüksek eğitimini sağlayacak üniversitenin kurulmasının istenmesidir. Kadınların 

eğitim ve terbiye konusu da bu reformlarda önemli yere sahiptir (Sungu, 1943, s. 316-317).         

 Osmanlı İmparatorluğunun egemenliği altında olan ülkelerde (topraklarda) modern 

eğitim sistemi 1869’da Abdülhamid’in Maarif-i Umumiye Nizamnamesi ile yürürlüğe 

girdi. Yeni sistem üç aşamalı ilk, orta ve yükseköğretim sistemi olarak oluşturuldu. Mahalli 

cemaatler tarafından yönetilen sıbyan mekteplerini de devlet kendi kontrolüne aldı ve 

onlara iptidai ismini verdi. Rüştiye ve yüksekokullara öğrenci yetiştiren sivil ortaöğretim 

kurumların olmaması Maarif-i Umumiye Nizamname tarafından idadiler okulların 

açılmasına karar verildi. Dört yıllık rüştiyelerden sonra üç yıllık gerçekleştirilen programla 

din, ırk, mezhep ayrımı yapılmadan ve eğitimi geliştirme amacıyla bütün vatandaşların 

çocuklarını bir araya getirerek 19 Aralık 1873’te Mülki İdadi’nin açılmasıyla 

gerçekleştirildi (Türk, 2014, s. 352). 

Sultan II. Abdülaziz’in Avrupa ziyaretinde etkilendiği ve Osmanlı İmparatorluğunda 

da açılmasını istediği Fransız liselerine benzer, idadiler ve rüştiyelerin yanında yüksek 

eğitim okulları olarak Mektep-i Sultaniler de düzenlendi (Ergin O. , 1977, s. 481). 

Sultaniler idadilerde eğitimlerini bitirmiş ve mezun olanları kabul eden orta dereceli 

okullarıydı. 9 senelik Sultanileri bitiren kişiler yüksekokullara veya Dar-ül-Fünuna girmek 

istedikleri takdirde üç sene daha okumaları gerekirdi. ‘Sultani Tasdiknamesi ’de bu sürecin 

mezunlarına verilirdi (Türk, 2014, s. 367). Sonralar II. Meşrutiyet döneminde idadi 

okulların eğitim kalitesi düşük iddiasıyla onları kapatıp sultaniye okulları ile birleştirdiler.  

1869’da tüm eğitim sistemini bir düzene sokma amacıyla “Maarif-i Umumiye 

Nizamnamesi” çıkarıldı. Bu nizamname ilköğretimi herkes için zorunlu kılıyordu. 

Çocuklarını okula göndermeyen veli üç kere uyarı aldıktan sonra para cezası kesilecekti. 

Bu zorunlu yasaya rağmen devlet kendisine hiçbir yükümlülüğü çizmedi. Okul masrafları 

yurttaşlara bırakıldı ve öğretmelerin maaşını dörtte birini karşılayarak kalanını her vilayetin 

genel meclisinin bütçesinden ayrılması istenmişti. Aslında modernleşmeye çaba gösteren 

toplum ilköğretimi önemsemeyerek hemen hemen yüksek eğitime önderlik tanımışlardı. 

“Maarif Nizamnameye” göre her öğrenci kendi dinini Türkçe olarak öğretilirdi ve Türk 

olmayan vilayetlerde Türkçe eğitiminin verilmesi ön görülmüştü. Gerçi Arap vilayetlerinde 



 

113 
 

olan okullarda başarılı olamadı. Her cemaat çocuğunu kendi dininde ve dilinde eğitiyordu. 

İmparatorluğun her dilden ve dinden aydın yaratacak Mektebi Sultani Okulu 

gerçekleştirildi. Bu okul başarılı oldu (Ortaylı, 2005, s. 190).          

Osmanlı imparatorluğunda modern okulların açılmasını ön gören hedefleri 

vatandaşları devlet kurumuna düzenli ve sadakatli memur yetiştirmek ve milli ruh 

yaratmasıydı. Galatasaray lisesinin ilk atanan müdürün söyleyişinde bu hedefi iyi bir 

biçimde görülmektedir: “… Biri memlekete ecnebi bir lisanla verilecek bir tedris ithal 

etmek, diğeri umumi hizmetlerde mütesavi [eşit] haklarla istihdam edilebilecek bütün 

vatandaşları hazırlamak için, yerli ırkları uzlaştırmak üzere ciddi bir teşebbüste bulunmak” 

(Sungu, 1943, s. 326-327).  

Devlet tarafından açılan modern okulların sayısı 1892’de 3.057 iken 1905’lerde 

9.347’ye çıkmıştır. Yanı sıra geleneksel okulları da devlet devraldıkça modernleştirerek 

günden güne modern okulların sayısı artıyordu. İlköğretim başlangıçta üç yıl sürüyordu ve 

din ile ahlak derslerine ilave ilk iki yılda Arapça ve Farsça da öğretilirdi. Son iki yılda 

Fransızca dersler ekleniyordu. 1892’den itibaren “milli” nitelik kazandırmak için Osmanlı 

tarihi ve Türkçe dersler verilmeye başladı. 1903’te din derslerini azaltarak Türkçe dil ders 

saatlerinin çoğalması görünmektedir(Karpat, 2013, s. 156-159). Sözü geçen okullarda 

Müslim ve gayrimüslim çocuklar birbirinden ayrı olarak eğitim almaktaydılar. Fakat 

yükseköğretim kurullarında bir arada olmalarının sakıncası yoktur. 

  Okullar Kurtuluş Savaşı sonrası yeni kurulan ulus devlete miras olarak kaldı. Batı 

tipi yetişecek bireyler devletin yardımcısı olarak görünüyordu. Devletin modernleşme 

sürecinde etkili rollerinin olması düşünülüyordu. Ancak kısa zamanda işin basit olmadığı 

anlaşıldı. Bu yardımcıların karşısında gerekli tedbirler alınmasa kendileri yeni bir tehlikeli 

muhalif guruba çevrilebilirdi (Belge, 2016, s. 51).  

4.5. Cumhuriyet Dönemi Eğitim Sistemi 

Cumhuriyetin ilanından sonra TBMM bir dizi yasa hazırladı. Bu yasaların sekizi 

sonraları ‘İnkılâp Kanunları’ olarak nitelendirildi. Bu dizinin ilk yasası eğitim ve özellikle 

din eğitimi ile öğretimini düzenleyen ‘Tevhit-i Tedrisat’ kanunudur. Tevhit-i Tedrisat 



 

114 
 

kanunu 6 Mart 1924’te resmi ceride de 340 sayılı kanun olarak yayınlanıp yürürlüğe 

girmişti. Tevhit-i Tedrisat Kanununa göre bütün medrese ve mektepler Maarif Vekâletine 

bağlanmışlardır. Bu kanunun 4. Maddesinde Maarif Vekâleti, İlahiyat fakültesi ve imam 

hatip okullarınınkurulmasına dair yetkilendirmiştir (Öcal, 1994, s. 25). 4. Madde şöyle der: 

"Maarif Vekâleti, yüksek diniyat mütehassısları yetiştirmek üzere Dar-ulFünun’nda bir ilahiyat 

Fakültesi tesis ve imamet ve hitabet gibi hıdemat-ı diniyyenin ifası vazifesi ile mükellef memurların 

yetişmesi için ayrı mektepler küşat edecektir”. 

 Bunun ardından Dar-ulFünun’nda İlahiyat Fakültesi açıldı. Ayrıca ilkokula dayalı 

İmam hatip okulları kuruldu. Bunlar kurulunca bütün medreseler kapatıldı. Böylece bu 

medreselerin talebeleri kendi istedikleri halde tespit sınavına girerek yeni okullarda eğitim 

almaya devam ettiler (Öcal, 1998, s. 242). Gerçi 1933’teDar-ulFünun İstanbul 

Üniversitesine dönüştürülürken, İlahiyat Fakültesi program dışında bırakılıp kapatıldı. 

İmam ve Hatip okulları da kısa bir süre sonra öğrenci bulamadığı gerekçesiyle kapatıldı.  

 1930’da şehir okullarında yalnızca velilerin isteğine bağlı olarak beşinci sınıf 

öğrencilerine din dersi planlanmıştı. 1931’de öğretmen okullarından ve 1939’da köy 

okullarından din dersi kaldırılmıştı. 1939’lara geldiğinde din dersi tamamen program 

dışında bırakılmıştı (Altaş, 2002, s. 220-221). Ancak demokrasiye geçiş sürecinde din 

eğitimi ve dersleri yeniden müfredata alınmaya başlamıştı.  

 Aslında bu dönem de Osmanlı’nın son yıllarında başlayan modernizmin ve buna 

bağlı olan milliyetçilik hareketlerinin gerçekleşmesine yönelikti. Yanı sıra, Tanzimat 

döneminden beri eğitim faaliyetlerinden devletin sorumlu olduğu yönde bir bilinçlenme 

doğduğu görülmektedir. Bu yüzden eğitim bölümünde görev yapan çeşitli kurumlar 

arasında devlet hükmetme düşüncesine kaymıştır. İşte bu bilinçlenme dikkate alındığında 

mevcut siyasi iktidarın söylemlerini meşrulaştırma konusunda tarih eğitimi yeniden 

yazılarak bir ders olarak hazırlandı. Bu söylemlerin geliştirilmesi sonucunda, tarihin tanımı 

ve içeriği siyasi mercilerin istek ve bakışlarıyla dolduruldu. Egemen ideoloji, tarih 

anlayışını istediği insan tipine göre düzenledi ve yeniden geçmişi yarattı. Toplum da 

yaşayan vatandaşlar bu geçmişi eğitim sisteminde öğrenerek içinde bulundukları topluma 

karşı bir aidiyet duygusu geliştirdiler (Sarıoğlu, 2012, s. 11). 



 

115 
 

4.6. Osmanlı ve Cumhuriyet Döneminde Yargı Sistemi 

Osmanlı İmparatorluğu, yönetim açısından mutlak monarşi bir devlet sayılırdı. 

Padişahı yetkileri ve sorumluluklarının karşısında belirleyici ve sınırlayacak hukuk ve kural 

yoktu. Genel olarak padişahın şeriata uygun davranması gerekirdi ancak denetleyici bir 

mekanizmanın yoksunluğu, yazılmamış bu kuralıda yetkisiz kılardı. Diğer taraftan da 

şeriatta sözü geçen hukuk da çoğunlukla özel hayatla ilgili olduğu ve kamu hukukuna dair 

pek bulunmadığı maddelerden dolayı böyle bir sistemin kurulması da olanaksızdı. Buna 

ilave diğer devlet yetkilerinin de gerçek bir yetki paylaşımı söz konusu değildi. Çünkü 

herkes yetkisini padişahtan alırdı ve ona karşı sorumluydu. Divan ise danışma organı 

niteliğini taşıyordu ve karar organı pek sayılmaz idi(Özbudun, 2004, s. 25). 

1808 yılında Osmanlı İmparatorluğu’nda ilk olarak anayasal gelişmelerin adımı atıldı. 

Merkezi devletin temsilcileri ile ayan arasında imzalanan “Sened-i İttifak” anlaşmasında, 

devletin işlerine resmi devlet memurlarının dışında kimse karışmayacağına ve iktidarın 

kullanılmasına sadrazamın katılacağı ve bundan sorumlu olacağı gibi hükümler yer 

almaktaydı. Ancak buda devletin verdiği hükümleri uygulamayınca devletin ne kadar zayıf 

olduğunun kanıtıydı. 1839’da Tanzimat dönemi ile ikinci anayasal gelişme aşaması 

başlamıştır. Yeni ferman ile bütün Osmanlı tebaasının can, mal ve ırz güvenliğinin garantisi 

vaat edilmişti. Askeri ve vergi işlerinin de yeniden düzenlenmesi söz konusu olmuştu. 1856 

Islahat Fermanı ise bu vaatleri hiçbir din ve ırk ayrımcılığı yapmaksızın bir kez daha ifade 

etmişti. Bu yenilikler genç aydın kesimler tarafından yapılarak Batı anayasal gelişmeleri 

örnek olarak uygulanmaktaydı. Genç Osmanlı adı verilen bu grup, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun çöküşten kurtarabilmesi için, meşruti bir monarşiye geçilmesini ön 

görmekteydi(Özbudun, 2004, s. 26). Bunlar için padişahın iktidarını bir parlamento ile 

sınırlamak bu geçişi gerçekleştirmek için gerekliydi. Burada modern devlet oluşurken yargı 

sistemi nasıl ve nerden nereye değiştiğini anlatarak eski ve yeni görevlilerin bu konuda olan 

tepkilerini değerlendireceğiz.        

  



 

116 
 

4.6.1. Osmanlı’da Yargı Sistemi 

Osmanlı imparatorluğunda Osman Gazi tarafından ilk olarak kadılar atanmıştı. 

Sonralar Sultan I. Murat kazaskerlik kurumunu kurmuş ve kadılar bu kurum tarafından 

atanmışlardı. Daha sonraları datopraklar genişleyince Anadolu ve Rumeli kazaskerliğine 

ayrılmıştır. Osmanlı da fetva, eğitim ve kaza ile uğraşan sınıfa ilmiye denilenlerin en üst 

aşamasında yer alan kişi kazasker unvanını taşırdı. Dini medreselerde yüksek sınıflarını 

bitiren kişiler kaza işine bakma yetkisine sahip olabilirlerdi. Kadılar kendi atandığı 

çevresinde olan davalara bakarlardı. Aslında her atanan kadı iki yıllık görevlendirilirdi. İki 

yılını bitiren kadılar merkeze dönüp yeniden atanmayı beklerlerdi. Bu tayinlerin amacı 

kadıların bulundukları yerde yolsuzluğa yol açmalarının önlemini almaktı. Merkezde 

beklerken medreselerde müderris olarak çalışabilirlerdi. Kazaskerler hangi kentlerde 

kadıların görevini belirtirken sonralar bu yetki şeyhülislama geçti. Bazı kadılar kaza işlerini 

kendi vekillerine ya da o dönem denilen naiplerine aktarabilirlerdi. Bunlardan birçoğu 

merkezden ayrılmasınlar ve uzak kentlere gitmeme amacıyla naip seçerlerdi. Kadıların 

belirli bir maaşları yoktu. Vakıf aidatından ya da mahkemelerin gelirlerinden geçinirlerdi. 

Varsa eğer bunların yanında yardımcıları onların da masraflarını kadılar karşılamak 

zorundaydılar. Kadılar bulundukları kentin, bazı idari işlemleriyle de uğraşırlardı. Kadıların 

dava bakma yerleri olmadığı için evlerinde veya camilerde davaya bakarlardı (Ekinci, 

2010, s. 9-11).       

Semaniye okullarında (Hariç medreseleri) eğitimlerini bitirmiş kişiler köylerde ve 

kasabalarda kadı görevini yapabilirlerdi. Onlardan üst düzeyde olan kadılar, dini ve hukuki 

işlevlere sahiptiler. Bunlara molla da denilirdi. Gelirleri de köy kadılarına göre yüksekti. 

Divani Hümayun’da defterdar olmak için mollaların yüksek gelirlerinin olması şarttır. 

Semaniye ya da yüksek düzeyde olan medreseler de müderris olan mollalar gelirleri daha 

da yüksektir. Bu yüzden İstanbul’da kadı olabilirdi ya da sonralar kazaskerliğe 

yükselebilirlerdi. Osmanlı imparatorluğunda ulema sadece dini görevlerinde sınırlı 

kalmamışlar ve kendilerini bürokrasi içerisinde vezir olma gibi rütbeler ve makamlara 

yükselmeye çaba serf etmişlerdi(İnalcık, 2003, s. 178).       



 

117 
 

Ulema hiyerarşisinde en önemli sekiz kentin kadıları ve kazaskerler yer 

almaktaydılar. Her yeni sultanın Osmanlı imparatorluğunda tahta çıkmasıyla onun yemin 

ve biat işlerini yapan şeyhülislam, bu rütbede olan ulema tarafından seçilirdi. Bir sultanın 

tahtan indirilmesi konusunda da hal’i yasallaştıran ve onaylayan da bu ulemaydı. İslam’da 

din ve siyasetin iç içe olduğu ve sultanın aynı zamanda halife olması dini işlevleri ulema 

sultanın adına uygularlardı. Şeyhülislamın özel makamının olmasına rağmen ulema vezir-i 

azam tarafından atanır ya da görevden alınırlardı(İnalcık, 2003, s. 178-179). 

Osmanlı mahkemeleri İslam hukukuna dayanırdı. Kadılar doğrudan doğruya merkez 

tarafından yönetilirdi ve yazışmalarını merkezle yürütürdü. Kadılar tarafından alınan 

kararlar merkezde çavuş başı, taşrada ise subaşı tarafından uygulanırdı. Verilen karara 

itirazı olan Divani Hümayun’a götürebilirdi. Başkentte bulunan Divani Hümayun-i bu 

davaları inceledikten sonra eğer onu hukuka karşı görseydi hüküm verirdi ya da başka bir 

mahkemeye gönderirdi. Eğer buna karşı da itiraz bulunsaydı herkesin şahsen Sultana 

başvurma hakkı vardı. Böylece Divani Hümayun-i ve onun yanında Veziriazam Divani 

temyiz mahkemesi olarak merkezde bulunmaktaydı (Ekinci, 2010, s. 10). Yanı sıra gayri 

Müslimler ahvali şahsiye de kendi din ve mezheplerinin hukukuna başvururlardı. Ancak 

gayri Müslimler devletin idari işlemlerinde hak sahibi değillerdi. Osmanlı devletinde ırkına 

bakmaksızın hâkim sınıfı Müslümanlardan oluşmaktaydı.    

Fransız İhtilalin’den önce yukarıda sözü geçen mahkemeler işlevlerini gayet iyice 

yerine getirmekteydiler(Criss, 1993). Ancak Fransız İhtilali milliyetçiliği tüm dünyaya 

yaymaktaydı(Ekinci, 2010, p. 12).Osmanlı imparatorluğu farklı dinlerden ve etnik 

kimliklerden oluşan bir devlet olarak bu akımdan etkilendi. Milletler ayaklanmakla 

kendilerini Osmanlı devletinden ayırmak istediler ve bazıları da başarılı oldular. Diğer 

gayrimüslimler ise kendilerine yeni haklar verilmesini talep ettiler. Osmanlı da 

gayrimüslimler idari sisteme giremediklerinden dolayı birçoğu ticaret ile uğraşmışlardı. 

Büyümekte olan kapitalizm ve yanı sıra emperyal devletlerin yeni pazarlara ihtiyacı olmak 

üzere Osmanlı’da yaşayan gayrimüslimler Osmanlı ile Avrupa ülkelerinin arasında ticari 

işlerle uğraşıp alıverişleri artmıştı. Avrupa ülkeleri bunları kendi himayesinin altına alarak 



 

118 
 

çıkarlarını korumaya başlamıştı. Kırım savaşından sonra Osmanlı devletine hukuki 

reformlara yönelik baskı yapılmıştı.         

Osmanlı imparatorluğunun yönetim sisteminin laik olup olmadığı tartışılan 

konulardan olmuştu. Bunun nedenini Osmanlı devleti, toplumu ve hukukunun altı yüzyıl 

boyunca aynı şekilde kalmaması olmuştur. Eğer laik kavramını ruhban ve ruhbaniyete ait 

olmayan bir yaşam biçimi tanımlarsak dünyada laik tutumlu dinin olmadığı görülmektedir. 

Farklı biçimlerden laik toplum düzenini ele aldığımızda kimine göre her türlü inanca ve 

dine tolerans gösterildiği kimine göre toplumda hâkim olan hukuki düzenin dayatıldığı 

kaynak din dışı olmasını kasteder. Gerçi bu iki koşulun olması bir laik toplumda gereklidir 

ancak yeterli değildir. Laik toplum tekli ve standart bir yönetim düzeninin ve farklı cinsiyet 

ve dinde olan tüm insanların eşit koşullara bağlı bir hukuk içerisinde yer almış toplum 

düzeni demektir. Yani bir toplumda dini tolerans olabilir, dine bağlı olmayan 

hukukkaynaklardan kullanıp uygulayabilir. Ancak her dinin mensupları kendi hukukuna 

başvuruyorsa ve aynı yasalarla yönetilmiyorsa, dini inanca bağlı olarak kadın ve erkek 

arasında farklı düzenlemeler ve normların olması, yöneticilerin meşruiyeti tanrısal bir 

kaynağa dayatılıyorsa ve belirli bir sınıf için, örneğin ruhban sınıfına özel imtiyazlar 

tanıyorsa o toplumda laiklikten söz edilemez(Ortaylı, 2005, s. 173-174). 

Kısacası laik bir devlet neredeyse ülkenin her tarafında her kişi için aynı koşullarda 

aynı hukuki kuralların uygulandığını, merkeziyetçi bir devlet olması gerekmektedir. 

Osmanlı devletinde toplum ve idare sistemi şer’i olmaktan ziyade bir örfi yasalara 

dayanmaktaydı. İlberOrtaylının belirttiği gibi kadılar sadece toprak ve mali konularda 

değil, hatta aile davalarında bile şeriattan çok örf ve geleneksel hukuka başvurmayı tercih 

etmişlerdi(Ortaylı, 1980, s. 33-40). Avrupa’nın 15-17 yüzyılına göre Osmanlı devleti dini 

tolerans ve din dışı hukuki uygulamalarının olmasına rağmen laik bir devlet sayılamaz. 

Bunun nedenini toplumun esasını dine dayatılması, vergilerin hangi dini gruba mensup 

olmasına bağlanması, yargı ve eğitimin dini cemaat liderleri tarafından örgütlenmesidir. 

Bunun yanında gayrimüslimlere gösterilen tolerans İslam’da olan farklı mezheplere 

gösterilmemiştir. Bunların hepsi toplumun laik bir düzeni olmadığını gösterir(Ortaylı, 

2000, s. 177).    



 

119 
 

Klasik Osmanlı devrinde ulemanın özellikle Şeyhülislamların devlet işlerinde ve örfi 

hukuk alanına müdahale etmezlerdi. 16.yüzyıllardan sonra rolleri artmaya başladı. İbn-i 

Taymiyya’nın etkisi altında her türlü yeniliği bidat sayılarakhatta minyatürü bile 

reddediliyorlardı. 1779’lardan sonra Osmanlı sultanları hilafet unvanını taşıyarak ister 

istemez bir dini unvana sahip olduğunu belli ediyorlardı. Bu yüzden de egemenliğin temeli 

ilahi kaynağa bağlanması laik bir düzen ve toplumun olmadığının göstergesidir. 1871’de 

“İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi” ve 1878’de “Dersaadet ve Vilayet Kanunu” gibi 

uygulamalar kamu hayatında şeriat etkisini azaltarak İslami meşveret prensibini zedeledi. 

1877’de kurulan Mebuslar Meclisi tamamen meşveret kurumunun önemini kaldırdı. 

Ermeni cemaati içinde 1863’te rahipler ve sivillerden oluşan meclisin kurulması Ortodoks 

kilisesinin üstünlüğünü zedeledi ve bir laik gelişmeye yol açtı. Osmanlı devleti tarafından 

farklı millet meclislerinin açılması giderek kilise ve din adamlarının Müslüman olmayan 

cemaatler arasında zayıflamasını sağlayan kurumlar oldu ve laik unsurlar bu cemaatin 

yönetimini ele geçirdiler (Ortaylı, 2000, s. 179-184). 

Bu yüzden Osmanlı devletinin laik bir toplum olduğu iddiasında bulunamayız. 

Reformlarla birlikte laik kurumlar arttı ve giderek şeriat hukuku dışında uygulamalar ortaya 

çıktı. Osmanlı devletinin klasik devri haricinde ulemanın idari işlerde önemli rolleri 

görünmektedir. 

4.6.2. Yargı Reformlarının Gereği 

Osmanlı devleti İslami hukuka dayanarak Hanefi fıkhını uygulamaktaydı. Ancak 

devlet için bu hukuk yetmeyip yeri gelince yeni yasalar çıkarılmıştır. Buna da örfi hukuk 

denilmektedir. Gerçi ağırlık fıkıh hukukuna verilmekteydi ama her ikisi de Osmanlı 

devletinin hukuk kaynağı sayılmaktaydı. Kadılar bulunduğu çevrelerde hem şer’i hem de 

örfi davalara bakarlardı. Ancak kadılar yerel devlet adamları ile reaya arasında olan 

davalarda tarafsız olamadıklarından dolayı birçoğu böyle davalara bakmaktan çekinirlerdi. 

Böylece Tanzimat devrinde bunu göze alarak yeni meclisler kuruldu (Ekinci, 2010, s. 19). 

Tanzimat dönemi reformlarından önce İslam toplumlarında şeriatın yaşamın bütün 

ihtiyaçlarını karşılamasında yetersiz olduğuna dair işaretler vardı. İdarenin yargı yetkisinin 



 

120 
 

giderek artması ve yargı organlarının üstüne çıkması net bir şekilde görünmekteydi. Bu 

durum şeriatın hâkim olduğu kısımlarda görevi ve yetkisini belirlerken nasıl bir karma 

karışık durumda olduğu da görünmekteydi. Osmanlı da 18. Yüzyılda şeriatı temsil edenler 

ulema sınıfının çöküşü ile durumları ağırlaşmıştı. 19. Yüzyılda ticari ilişkilerde birtakım 

değişikler yapıldı. İmparatorluğun iktisadiolarak sürekli ve yavaş yavaş değişip dönüşmesi 

gerçekleşirken şeriatın kabuğu da çatladı. Batıyla artan ticari ilişkiler yeni ticari tartışmalara 

yol açtı. Bunlara çözüm yolu bulmak için şeriatın dışında olan çözümyöntemleriaranmaya 

başlandı(Mardin, 2009, s. 122-123).      

İlmiye sınıfı gibi kadılar da kendilerini siyasetten uzak tutamadılar. Görevlerini yapan 

bölgelerde yerel güçlerle işbirliği yapmaya başladılar. Onların hukuka aykırı olan işlerine 

göz yumdular. Hatta bazı kadılar uzak yerlere görevlendikleri zaman siyasetin merkezinden 

uzaklaşmasınlar diye kendilerinin yerine başka kişileri naip olarak gönderdiler. Yanı sıra 

kadıların belli gelirleri yoktu. Vakıflar ya da mahkemelerde bulunan davalardan alının ücret 

ile geçinmekteydiler. Osmanlı devletinin zayıflanması ve bazı ülkelerin ayrılması vakıf 

gelirlerinin azalmasına neden olmuştu. Davaların sayısı da az olduğu için genelde kadıların 

bu yolda elde ettikleri de düşüktü. Kadıların görevleri kısa süreli olduğundan dolayı iki yıl 

bittikten sonra merkeze dönüp yeni görev yerleri belli olana dek beklemek zorundaydılar. 

Bunların hepsi kadıların gayrı meşru işlemlerine ve gelir elde etmelerine yol açmıştı. Öte 

yandan da hediye vermek gibi gelenekler toplumda yaygındı. Bu yüzden hediye ve rüşvet 

arasında olan fark edilmemekteydi. Böyle olunca toplumda kadılara karşı adalet ve emniyet 

duygusu zayıflamaktaydı (Davison, 2005, s. 44-45). 

Aslında yukarıda sözü geçen olayları sadece ahlaki gerekçelerle mahkûm etmek 

doğru olmayacaktır. Diyarbakır’ın valisi “dürüst olmaya hiçbir teşvik yok” diyordu. Ona 

göre adil davranmaya yönelik yol yoktu. Çünkü adil davranırsa: “öbür paşaların hepsi 

karşımda birleşir ve kısa sürede yerimden olurum. Rüşvet almasam hiçbir şey satın 

alamayacak kadar fakirleşirim” diyordu. Bu yüzden de makamları yüksek olan memurlar, 

her zaman para yedikleriyle suçlanıyorlardı. Hatta yabancı elçilere ve siyasi rakiplere bilgi 

satma, onlardan bahşiş alma vs. (Davison, 2005, s. 45). Bunlar mahkemelerin durumunun 

kötü olduğunu göstererek halkın böyle durumdan adalet beklemediği iyi anlaşılır. Öte 



 

121 
 

yandan eski devlet anlayışında adalet ve halka karşı verilen güven hissiyatı zedelenmişti. 

Bu yüzden de bu kurumların reformu devlet tarafından ele alınması önem taşımaktaydı. 

4.6.3. Yargı Sisteminde Reform 

Osmanlı İmparatorluğunda eski zamanlardan beri ticari işlemlerle uğraşma amaçlı 

faaliyetlere özel lisans verilirdi. Bu lisanslar Avrupa tüccarına aittir. Sonraları Osmanlı’da 

yaşayan gayri Müslimlere de verilmişti. Sonunda böyle imtiyazlar Müslümanlara da 

verilmeye başlamıştı. Fakat bunların hepsinin şer’i mahkemelerin yargılanma yetkisinden 

muaf tutulmuşlardı(Ergin, 1922, s. 680). 

Tanzimat’ın ilanından sonra 1840’ta Ticaret Nezareti'ne bağlı olarak ticaret 

mahkemesi kuruldu. Osmanlı vatandaşları ile yabancı uyruklu olanlar arasında ticari 

uyuşmazlıkları çözme amacıyla yetkilendirildi. 1847'de yabancı üyelerin de bu mahkemeye 

katılmasıyla karma ticaret mahkemesi haline geldi. Mahkemenin reisi ticaret nazırı, üyeleri 

de Osmanlı ve Osmanlı Devleti'nde yaşayan yabancı tüccardı. Bu Mahkemelerde çıkan 

kararların itirazda bulunanlara gidilebilecek üst yargı organı yoktu. Giderek bu 

mahkemelerin ticaret konusunda önemi arttığından dolayı diğer şehirlerde de kuruldu. 

1850’de deniz ticaretine bağlı olan davalar için Liman Odasında bir karma meclis 

oluşturuldu. 1879’da İstanbul Ticaret Mahkemesi yeniden düzenlendi. Bu mahkeme 

Osmanlı tebaaları ile yabancılar arasındaki olan uyuşmazlıkları çözmekte yetkiliydi. 

Ticaret-i Bahriye Mahkemesi, hem Osmanlı uyruklularının kendi aralarındaki bazı 

uyuşmazlıklar hem de yabancılarla Osmanlılar arasındaki deniz ticareti ile ilgili davalara 

bakmakla görevli idi. Başlangıçta Osmanlılar ile yabancılar arasındaki hukuk davalarına da 

ticaret mahkemeleri yetkiliydiler. 1872’de Karma ticaret mahkemelerinin yetkisi 1000 

kuruşu aşan davalarla sınırlandırıldı. 1870'de Divan-ı Ahkâm-ı Adliye Dâhili Nizamnamesi 

yapıldı ve ticaret mahkemelerinde görülen tüm davalar hukuk mahkemelerine sevk edildi. 

Yeniden düzenlenen nizamiye mahkemeleri 1871’de 1000 kuruşun altındaki hukuk 

davalarında hukuk mahkemeleri yetkilendirildi. 1000 kuruşun üstünde olan davalar hukuk 

mahkemelerine ilişkin yasalar düzenlenmesine dek ticaret mahkemelerinin bakmasınakarar 

verildi (Özkorkut, 2018, s. 90-91). 



 

122 
 

Karma ticaret ve ceza mahkemeleri Tanzimat döneminde yukarıda söz edilen 

uyuşmazlıklardan doğan davalara bakmak amacıyla kuruldu. Osmanlı tacirleri ile yabancı 

tacirler arasında olan uyuşmazlıkları, bu mahkemelerden önce, yerli ve yabancı 

tüccarlardan oluşan Gümrük Emini başkanlığındaki komisyonlarda görülmekte idi. 

Avrupa ülkeleriyle ilişki arttıkça vatandaşların da ilişkileri artmıştır. Bu sırada 

yabancılar ile Osmanlıların arasında ceza davaları da görülmeye başlamıştı. 1847'de, 

üyelerinin yarısı Osmanlı, yarısı da yabancı devletlere tabi olan kişilerden oluşan karma 

ceza mahkemeleri kuruldu. Bu hususta, yabancı uyruklu olan sanık tebaası olduğu devletin 

konsolosu ya da onun yetkili tercümanı olunması gerekli kılındı. Ceza mahkemelerinde de 

Konsolos veya davada hazır bulunan tercümanlar, ticaret mahkemelerimde olduğu gibi 

tanıkların sorgusuna katılabildiği gibi davaya doğrudan da müdahale edebiliyorlardı. Her 

halde Osmanlı Devletinde dini bir topluluğa bağlı olan kişinin suç işlediği zaman, dini 

topluluğun korumasından, dinsel yetkileriyle bağlantısı olmayan bir suç işlediğinde ise 

uyruğu olduğu konsolosluk tarafından korunuyordu(Konan, 2018, s. 174). 

Osmanlı da Venedik anlaşmasıyla birlikte kapitülasyonların tanınması kadı 

mahkemeleri Osmanlılarla Venedikliler arasındaki uyuşmazlıklarda yetkilendirildi. 1569, 

1581, 1597, 1604 ve 1740’larda diğer kapitülasyonlarda ise Osmanlılar ile yabancılar 

arasındaki davaların kadı yetkilenmesi kural olarak kabullenmişti fakatceza davasına ilişkin 

açık bir hükme karar verilmemişti(Özkorkut, 2018, s. 90-93). 

4.6.4. Cumhuriyet Dönemi Yargı Sistemi 

1908’de ikinci meşrutiyetin ilanı ile İttihat ve Terakki fırkası kendi iktidarlarını 

hükümette sağlaştırmaya başladı. 1913’te neredeyse iktidarı ele geçirmişti. Batılılaşma 

yönünde reformlar geniş çapta hızlandı. Hukuk ve medeni durumla ilgili konularla 

bağdaşan adımlar atıldı. 1924’te şer’i mahkemeler kapandı. Yerine bazı Batı ülkelerinin 

yasaları örnek alınarak çevrildi. Örneğin İtalyan ceza kanunu, İsviçre’nin medeni kanunu 

ve ticarette Almanya ve İtalyan kanunu kabul edildi. Kadınlara eşit haklar tanındı. Kadınlar 

ilk defa 1930’da oy kullanma hakkı kazandılar (Findley, 2011, s. 253).     



 

123 
 

 Şeyhülislam Cemaleddin Efendi bu reformlara sıcak bakmayarak görevinden alındı 

ve sürgün edildi. Anayasanın 7inci maddesinde Şeyhülislam padişah tarafından direk atanır 

ve hükümetlerle gelip ve onlarla da beraber gitmesi sağlanması da değiştirildi. Sonrada 

Şeyhülislamı bakanlar kurulundan çıkardılar ve Meclis-ı Mebusana da girmesini de 

istemediler. Onlar için Şeyhülislamlık ibadet ve vicdan hissiyatıyla bağdaşlaşmalı ve 

hükümette olmamalıdır. Osmanlı döneminde de sırf Halifenin vekili olarak ilmiye ve kaza 

işlemlerinde nezaret yapıyorlardı. İslam da ruhban sınıf yoktur ve şeyhülislamlık da ruhban 

bir lider anlamına gelmez (Hamdi, 1908, s. 511-512). Şeyhülislamın idaresi altında olan 

şer’i mahkemelerin Adliye Nezaretine bağlanması onları tamamen devlet işlerinden uzak 

tutturdu. Zaten ikinci meşrutiyetten beri laikleşme istekleri yönünde bu siyaset takip 

edilmişti.  

 Dönemin devrimci ve cesur reformcusu Celal Nuri olmuştu. Celal Nuri İleri, İkinci 

Meşrutiyet ve Cumhuriyetin batıcı fikir adamlarındandır. 1870’de Gelibolu’da doğmuştur. 

Babası Giritli Nuri Bey Âyan Meclisi üyelerindendi. Galatasaray lisesinde okuduktan sonra 

Hukuk Fakültesini bitirmiştir. Ona göreşer’i mahkemelerin kapatılması gerekliydi. Ya da 

önemli değişikler yapılmalıydı. Onların görecekleri işlemleri de kanun dairesine girmesini 

destekliyordu (Nuri, 1915, s. 64).Buna ilave birçok yazar bu konuyla alakalı yazıkaleme 

almışlardı. Onlardan İttihat ve Terakki’nin merkezi umumi (genel merkez)üyelerinden olan 

Ziya Gökalp biridir. Gökalp 1916’de yayınladığı ‘Diyanet ve Kaza’ makalesinde kaza 

birliği ve özellikle de şer’i mahkemelerin Adliye Nezaretine bağlanmasını vurgular. Ziya 

Gökalp bu makalesinde 1837’de şer’i mahkemelerin Şeyhülislama bağlanmasını yanlış 

bulur çünkü kaza ve fetva işleri aynı kişide birleşemez. Zira Şeyhülislamın önemli görevi 

fetvadır. İmam-ı Azam Ebu Muhammed Hanefi’ye ve Zenbilli Ali Efendi müftü 

olduklarından dolayı kaza görevini reddetmişlerdi. Gökalp’a göre kaza hükümdarın 

ayrılmaz görevlerinden sayılır ve onu bir dini sorumluluğa bağlanması doğru olamaz. Yanı 

sıra şer’i mahkemeler için hukuk düzenine uygun olmadığından adalete aykırı olan 

hükümler verilmektedir. Şer’i mahkemelerin Adliye Nezaretine bağlanması Şeyhülislamı 

asıl görevi olan din hizmetlerinde yakından uğraşabilir   (Ekinci, 2010, s. 166). Bu görüş 

İttihatçıların bu hususta reform yapılması için önemli rol oynadı.   



 

124 
 

 Ziya Gökalp’ın görüşleri tenkitsiz kalmamıştı. Muhalefet ona karşı yazı kaleme 

almışlardı. Ancak İslam’da peygamberin ve dört halifenin geleneği önem taşıdığı için 

onlardan örnek getirerek Gökalp’ın sözlerinin tenkit edip ama doğru payı olmasını da inkâr 

etmiyorlardı. Aslında İslam’a göre kaza hükümdara aittir. Bunu da vekillere aktarmakla 

kullanabilir. Hükümdar vekil tayin ederken kazasker, kadı ve naip gibi kişilere zamanını ve 

sorumlu oldukları konuyu kısıtlayabilir. Her halde Osmanlı devletinde de zaruretten doğan 

şartlar mahkemelerin bölünmesine neden olmuştu. Yeni şartlar içerisinde hukukun 

laikleşmesi daha uygun görülmekteydi.  

 Hükümet olumsuz reaksiyonlara rağmen bunu yapmak için uygun fırsat arıyordu. 

Ancak Adliye Nazırı İbrahim Bey bu işi baştan atıyordu. Hayri Bey de dönemin 

şeyhülislamı, İttihat ve Terakki üyesi olduğuna rağmen kendisinin yetiştiği kurum olan 

Meşihat’tın yıkılması anlamına geldiği için bu işe karşı çıktı. Sonuçta Şeyhülislam istifa 

etmek zorunda kaldı. İttihatçıların üst düzey üyelerinden olan Halil Bey, Adliye 

Nazırlığı’na tayin edildi.  Böylece reformun önü açıldı. 1916 yılında hükümet medreselerin 

de içinde bulunduğu bütün eğitim kurumlarını Maarif Nezareti’ne bağladı. Hemen ardından 

1917’de şeyhülislâmın kabineden çıkarılmasıyla kazaskerlik ve Evkaf Mahkemeleri de 

dâhil olmak üzere bütün şer'i mahkemeler Adliye Nezareti’ne bağlandı (Ekinci, 2010, s. 

168). 

Şer’i mahkemelerinin Adliye Nezareti’ne bağlanması çok büyük tepkilere neden 

olmuştu. Gazete ve mecmualarda uzun sure bu konu hakkında tartışılmıştı. Hatta buna göre 

anket bile düzenlenmiştir. Ancak İttihat ve Terakki hükümetinin düşüşü bu durumu tekrar 

eski haline dönüştürmüştür. 1920’de İstanbul işgalinden sonra çıkarılan kararların Ankara 

hükümeti tarafından geçersiz olduğu ilan edildi. Bu yüzden şer’i mahkemeler yeniden 

Meşihat’a bağlandı. Sonrada Sivas’ta temyiz heyeti kurularak şer’i mahkemelerin üst 

kontrol mercisi olarak tanımlandı. Cumhuriyet kurulduktan sonrada mahkeme teşkilâtına 

göre yeni düzenlemeler yapılması düşünüldü. Sonuçta muhafazakâr çevrenin yıllarca karşı 

çıktığı reform gerçekleşti. İttihatçıların İkinci Meşrutiyet’in ilanı ile gündeme getirilen ve 

hukukun laikleştirilmesi için önemli bir olay olarak şer’i mahkemelerde getirilen reform 



 

125 
 

oldukça radikal bir adım atıldı. Şer’i mahkemeler bu sefer tamamen kaldırılarak 1924’te 

mahkeme-i Şer’i Dairesi de lağvedildi (Ekinci, 2010, s. 172). 

II. Abdülhamit döneminde nüfuzlarını artıran ulema, cumhuriyet döneminde yapılan 

değişiklere karşı yeniden eski durumlarının sağlanmasını umuyorlardı. Ancak medreseler 

ve şer’i mahkemeler ellerinden çıktı ve yargı birliğinin sisteminin oluşumu şeyhülislamı 

bile kabine dışında bıraktı. Yalnız yeni devlet dinden faydalanma amacıyla ulema için 

yeniden yetki kazandırdı. Aslında demek olur ki Osmanlı da olan işlevlerinin aynısını ele 

geçirdiler. Fakat muhteva değişikliği ve aşağı rütbeye inilmişti.  

4.7. Osmanlı Döneminde Vakıflar 

Osmanlı devletinde de eski devlet anlayışı gibi ülkenin iç ve dış güvenliğini 

korumakla görevli idi. Devletin vatandaşlara karşı eğitmek ve sağlık hizmetleri vermek, 

yoksullara yardım ve ülkeyi geliştirme hedefleri yönünde hareket etme yükümlülüğü 

yoktur. Devletin bütçesi bu işler için harcanmıyordu. İslami bir görüş olduğu, devletin 

görevi ve yetkileri böyle kabul edilmişti. Fakat gerekli olan bütün bu hizmetler, eğitim, 

sağlık, gelişme ve bayındırlık hizmetleri, kurulan ve devlet de vergi muafiyetleri gibi 

yollarla desteklediği vakıf kurumlar tarafından yapılıyordu. Bu durum, İslami kaynaklardan 

çok, eski doğu imparatorluklarının etkisinde olması ve İslam hukukunda da özel hukuk ve 

kamu hukuku arasında da sınırı açık ve belirgin bir şekilde ortaya konulmamasının bir 

sonucu olarak görünmektedir(Kozak, 1994, s. 16).  

Vakıf kelimesi, kısaca bir malın sahibi tarafından dini, toplumsal ve hayırlı bir amaca 

ebediyen tahsis edilmesini ifade eder.Hukuki bir işlemle kurulan vakıf İslam medeniyetinin 

önemli unsurlarından birini teşkil eder (Günay, 2000, s. 475-479). 

Vakfın hukuki olarak temellendirilmesinde Kuran Hadis ve Sahabe uygulamaları 

önemli rol oynamıştır. Vakıf kelimesi İslam’ın temel kaynağı Kuran’ı Kerim’de geçmese 

de söz konusu medeniyetin doğuşuna vesile olabilecek kavramlar mevcuttur. Nitekim 

bunlar vakıf literatüründe tekrarlana gelmiştir.  Allah yolunda mal harcamak (El-Bakara, 

195). İyilik yapmada yardımlaşmak (El- Maide, 2). Hayrat yapmada yardımlaşmak (El- 

Bakara, 148).Bunların başında gelir. Felsefesi sadaka, hayrat vb. Kuran kavramlarıyla 



 

126 
 

ilişkilendirilebilen vakıf hukuki açıdan Hz. Peygamberin ve sahabenin uygulamalarına 

dayandırılmıştır. Gerçekten sadaka ve sadaka-i cariye kavramlarını içeren ve hemen bütün 

vakfiyeleriyle zikredilen hadisler sürekliğini ve bağlayıcılığı gibi kavramları içerir.  

Dolayısı ile sadak ve sadaka cariye hadisleri İslam vakfının temellendirilmesinde önemli 

rol oynamıştır. 

Osmanlılar da vakıfları esas olarak dini bir motivasyonla meydana gelmiştir.  Bu 

daHz. Muhammed’in sadakayı cariye olarak bilinen bir hadisine dayanmaktadır. Buna göre, 

üç şey var ki, yapıldığı zaman öldükten sonra dahi bunların sevabı devam eder: insanlara 

yararlı bilgi, arkasından dua eden dini bütün çocuklar ve hizmeti devam eden sadakalar.  

Vakıfların bu üç koşulu da birleştirdiği iddia edilmiştir. Dolayısıyla, vakıf kurmak ahrette 

kurtuluş elde etmenin bir aracı olarak görülmüş ve Müslümanları şaşırtıcı sayıda sosyal 

ihtiyaca cevap vermek üzere birbirinden olabildiğince farklı vakıflar kurmaya itmiştir. 

Osmanlıda vakıf kurmak için ileri sürülen diğer bir neden mülkiyet haklarının korunmak 

istenmesiydi. Klasik döneminsiyasal elitleri tam anlamıyla mülkiyet hakkına sahip olmamış 

ve müsadere tehlikesi ile karşı karşıya kalmıştır. Devlet müsaderesi ancak 1830’larda 

Tanzimat reformları ile sona ermiştir. O zamana dek, yönetici elitin bir üyesi mülkünü 

ancak vakfa dönüştürerek, yani Allah’ın mülkiyetine geçirerek koruyabilirdi. İlave olarak 

sosyal prestij kazanmanın da vakıf kurmada önemli bir motivasyon olduğu söylenebilir 

(Erşahin, 2011, s. 227). 

İslam tarihi ve medeniyetin önemli bir hayır müessesi olarak vakıf VIII. Yüzyılın 

ortalarından XIX.yüzyıl sonlarına kadar bütün İslam ülkelerinin sosyal ekonomik ve 

kültürel hayatında son derece etkili olmuştur.  Öyle ki, İslam dünyasının her yanında 

bulunan mescit ve camiler, mektep ve medreseler, imaretler, tekke, hane ve zaviyeler, 

kütüphaneler, misafir haneler, hastaneler, çeşmeler ve sebiller, hamamlar, makberleler, 

yollar ve köprüler, kervansaraylar vb. Eserler sundukları bütün hizmetler vakıflar sayesinde 

sunulmuştur (Günay, 2000, s. 475-479). 

Genel olarak vakıfların üç ana unsuru olduğunu ifade edebiliriz. Bağış bu bağışın 

ürettiği düzenli ve devamlı uzun süreli gelir ve son olarak belli bir amaç. Bu sağlıktan 

eğitime ve toplumsal herhangi bir hizmet olabilir. Dolayısıyla her vakıf, bir bireyin 



 

127 
 

kamusal bir amaca yönelik gönüllü zenginlik transferini ifade eder. Her bir vakfın 

kurulmasında kadıdan alınan basit bir onay derhal uygulamaya geçebilir (1991, s. 220).    

Vakıflar, farklı şeklerde bağışlanır. Bunların biri bağışın şekline göredir. Yani vakfın 

mal varlığının gayrimenkul veya menkul olmasıdır. Gayrimenkul oldukça basittir zira kira 

getiren bir mülkün bağışlanmasını kapsar. Vakıf olunan mülkten ele edilen yıllık kira, 

gayrimenkul vakfın belirlenen amacını finanse eder. Önemli miktarda gelir getiren böylesi 

bir mal varlığına sahip bir vakıf, yüzyıllar işlevini sürdürebilir (Erşahin, 2011, s. 228). 

Sadece nakit sermaye ile de vakıf kurmak mümkündür. Bu tür vakıflar para vakıfları 

adıyla adlandırılırlar. Anadolu ve Rumeli gibi Türklerin yoğun oldukları Osmanlı 

bölgelerinde çok yaygındı. Bu sisteme göre bağışlanan nakit yatırıma dönüştürülüyordu. 

Böylece elde edilen gelir, vakfın belirlenen amaçlarına akıtılıyordu. Yıllık gelirin bir kısmı, 

enflasyona göre koruma amacıyla, esas sermayeye ekleniyordu. Bir diğeri ise yönetim 

şekline göredir. Yani, yönetim işlevinin asıl kurucu ve onun vasileri tarafından (mülhak), 

yoksa devlet tarafından mı yürütüldüğüne göredir. İkincisi, kurucu ve vekillerin artık 

hayatta olmamaları yani ölümü ve vakfın devlet tarafından ele alınıp, idare edildiği 

vakıflardı (Günay, 2000, s. 476-479). 

Bu kategoriler arasında herhalde en önemlisi para vakıflarıdır. Para vakıflarının 

kurulması ve yaygınlaşması, Osmanlı İmparatorluğu’nda tam olarak sorunsuz olmamıştır. 

Bu vakıflara karşı bir kaç sebepten dolayı güçlü bir muhalefet oluşmuştur. Tartışmanın bir 

yüzyıldan fazla sürdüğünü ve en sonunda Şeyhülislam Ebussuud Efendi tarafından verilen 

bir fetva ile izin verilen ve farklı Osmanlı sultanları tarafından onaylanan para vakıflarının, 

muhalefete rağmen yaygınlaştığını söylemekle yetinelim. Para vakıflarının Osmanlı 

İmparatorluğunda hayatta kalması İslam dünyasının diğer yerlerinde de benimsenip 

yaygınlaşmalarına yol açtı. Para vakfı sistemine göre, zengin olan kişiler belli amaç üzere 

nakit vakfederek bunu yerel kadıya kaydettirince vakıf kurulmuş olur. Vakfedilmiş olan 

nakit para daha sonra ipotek olarak evlerini gösteren kimi kişilere kredi olarak borç verilir. 

Burada borçlunun evinin mülkiyetinin geçici olarak para vakfına devredildiğini görüyoruz. 

Borçlu borcunu ödediğinde, mülkiyeti ona geri verilirdi. Standart uygulama, borçlunun 

vakfa borcunu ödeyinceye kadar evinde yaşamasına izin verilmesidir. Osmanlı para 



 

128 
 

vakıfları, İslam’da faiz kesin olarak yasaklanmasından dolayı Avrupa ülkelerinde kurulan 

bankalara dönüştüremedi. Bununla birlikte, Osmanlı para vakıfları faiz yasağını borç 

alanlara kredi sağlayarak gelir hanesinde aşabilmişlerdi.  Ancak gider hanesinde, yani kendi 

sermayelerini oluştururken bunu yapamamaktaydılar. Kısacası, Osmanlı para vakıflarının 

sağladığımodernizm öncesi bankacılık sisteminin modern mevduat bankacılığına dini 

sınırlamalar nedeniyle evrilmesi mümkün olamadı (Çizakça, 2005, s. 21-31). 

Vakıfları, vakfın isteği doğrultusunda oluşturulan mütevelli heyeti, vakıf senedine 

uygun olarak yönetirdi. Ancak kimi zaman mütevellilerin usulsüzlükleri ortaya çıktığında 

merkezi otoriteye bağlı kadılar tarafından uyarılırdı. Ayrıca gerektiğinde devlet doğrudan 

doğruya vakıfların yönetimine el koyduğu olmuştur. Nitekim özellikle Sultan Fatih 

döneminde büyük bir gelişme göstererek vakıflar suiistimaller sonucunda Osmanlının 

iktisadını riske attığından, devletin müdahalesini gerektirmiş ve bazı vakıflar ilga edilmek 

zorunda bırakılmıştır.  II. Mahmut döneminde söz konusu suiistimaller sonucunda iyice 

yıpranmış ve vakıfları amacına uygun olarak yönetecek Evkaf-ı Hümayun Nezareti adında 

bir kurum kurulmuştur. Ancak vakıflardaki usulsüzlükler ve kötü yönetimden dolayı 

gerileme durdurulamamış ve Tanzimat döneminde de devam etmiştir. II. Meşrutiyet ile 

birlikte Evkaf nezaretine bağlı vakıflara ait işlenmeyen topraklar, harap binalar ve arsalar 

satılarak gelirlerinin cami mektep, medrese ve hastanelerin yapımında kullanılmasını 

öngören bir kanun çıkarılmıştır (Erşahin, 2011, s. 227). 

1879’da Teşkilat-ı Mehakim Kanunu’nun çıkarılmasıyla ceza mahkemelerinde 

yargıçların sayısı artmıştır. Savcılık ve noterlik gibi kurumlar getirilmiştir. 1875’de de 

Osmanlı devletinin yargı sistemine avukatlık girmiştir. Bu gidişatla İslam’ın yargılama 

usulü çökmeye başlamıştır. Temyiz mahkemelerinin ve savcılık, vekâlet, bireyin ve 

kamunun mahkeme önünde savunulması hepsi Batı hukukundan alınmıştır. Böylece 

Osmanlı devletinin yargı sistemi yapısal modernleşmeye doğru önemli bir adım atmıştır. 

1840’da ceza kanunnamesinin çıkması ile şer’i hukuktan ayrılması da başlamıştı. 1851’de 

ise “Kanun-u Cedit” yeni düzlenen yasa olarak her türlü din, mezhep, ırk ve sınıf ayrımına 

son verdi. Fakat Tanzimat’ta her tebaaya kendi cemaatinin mahkemesine götürebilme hakkı 

tanıyınca bu konuda ikilik meydana geldi. Örneğin mağdur olan kişi davasını şer’i 



 

129 
 

mahkemeye götürüp hapis cezasını uygulama yerine diyet almakla bitirebiliyordu. Bu 

reformların devamında İslami hukuka karşı en önemli değişikliklerden “Arazi 

Kanunnamesi” olmuştu. Bir komisyon heyeti tarafından bütün eski ve yeni arazi kanunları, 

ilgili fetvaları ve ayrıca belirli konulardaki fermanları esas alarak “Arazi Kanunnamesi” 

düzenlenmişti(Yazıcı, 2014, s. 455) Gerçi vakıf ve miri arazi gibi konularda İslam 

hukukunu göz önüne almıştı ancak mülkiyet ve miras konusunda önemli laik hükümler 

getirilmişti.Bu durumu Barka’nın ifadesi daha iyi açıklar:“Bu nevi toprakların 

mevcudiyetini prensip olarak fıkıh kitapları tanımakla beraber, akabesi Beytülmale ait 

addedilen bu nevi toprakların tabi tutulacağı tasarruf ve miras hukuku (intikal hukuku), örfi 

bir hukuk sistemi şeklinde ve devrin ihtiyaçlarına göre, padişahların fermanlarıyla tayin 

edilmekte olduğundan bu esaslar Fıkıh kitaplarında bulunmamaktadır(Barkan, 1980, s. 

300). 

  “Arazi Kanunnamesi”nde vakıf arazisini içeren maddeler de görülmektedir.  Araziyi 

ikiye ayırarak onları sahih ve gayri sahih kategorisinde değerlendirir. Bir kısmı belli 

birgayeye belirtilmiş olan ve mülk topraklardan meydana gelen sahih vakıflar. Bir kısmı ise 

miri topraklardan belli bir kısmın tasarruf hakkının yahut sadece gelirinin veyahut da her 

ikisinin, padişahın izni ile belli bir gayeye tahsisinden meydana gelen gayri sahih vakıflar. 

Birinci kategori hakkında, Arazi Kanunu hükümlerinden muaf tutulacak ve Fıkıh 

hükümlerine tabi olacaklar. Böylece çeşitli vakıfların idaresi, her türlü hukuki muameleleri, 

vakfın nasıl şart edildiğine göre, vakfın mütevellisi tarafından icra edilir. İkinci vakıflar 

hakkında ise Arazi Kanunu hükümleri uygulanmasını belirtmişlerdi. Ayrıca İslam vakıf 

hukukunda vakfın gayesinin «Kurbeti-ül ela allâh» olduğunu ve vakıfların oluşumunda, 

İslâm miras hukukunun bölücü etkisinden ve padişahların müsadere isteklerinden kurtulma 

düşüncesinin etkili olduğunu unutmamak gerekir(Cin, 2018, s. 750). 

4.7.1. Vakıflarda Reform 

17. yüzyıldan sonra Batılı sömürgeciler sömürdükleri ülkelerdeki arazileri kendi 

mülklerine almak için vakıfları kontrol etmeye veya onlara kendi sistemlerini kabul 

ettirmeye çalışmışlardır. Ancak vakıflar onların sömürme hırslarının önünde her zaman 

büyük bir engel teşkil etmiştir. Bununla birlikte Paris, Londra ve Berlin Anlaşmaları 



 

130 
 

sırasında Osmanlının 1860’daki Kırım Savaşı sonrası borç talebine karşılık onlar da vakıf 

sisteminin kaldırılmasını ve yabancı ülke vatandaşlarının da Osmanlı’da toprak sahibi 

olmasını isteyerek söz konusu engeli aşmaya çalışmışlardır. En nihayetinde, Osmanlı 

devleti, devletlerarası rekabet ve onun sürekli artan ekonomik isteklerinden dolayı gelire 

muhtaçtı. Batıda Fransız devrimi öncesinde ve sonrasında gelişmiş olan kendi değerlerini 

kabul ettirmek için Osmanlı üzerinde yılmaz bir baskı uygulamaktaydı. Osmanlı devleti bu 

baskılara dayanamamış ve onların istediklerine yönelik reformalar yapma başlamıştır. 

Böylece vakıfların idaresi konusunda merkezileşme politikaları benimsemek zorunda 

kalmıştır (Erşahin, 2011, s. 229). 

Bu doğrultudaII. Mahmut tarafından 1826 yılında Evkaf-ı Hümayun Nezareti 

kurulmuştur. Daha sonraları, 1840’da bazı vakıfların gelirlerinin bundan böyle vakfın 

kendisi tarafından değil, Maliye Nezareti tarafından toplanacağı ilan edilerek vakıfların 

ekonomik bağımsızlığı kaldırılmıştır. Buna göre toplama masraflarının düşülmesinden 

sonra nezaret toplanan gelirleri bu vakıflara ödeyecekti. Tanzimat döneminde atılan bu 

adım,  devlet toprakları üzerine kurulu söz konusu vakıfların tamamıyla Maliye Nezaretinin 

kontrolüne bırakıldığı anlamına geliyordu. Bununla birlikte Maliye Nezareti bu vakıfların 

gelirlerini toplamaya başlamış ancak, harcamaların düşülmesinden sonra toplanan gelirlerin 

vakıflara geri ödenmesi hem geciktirmiş, hem de engellemiştir. Bu şekilde Evkaf-ı 

Hümayun vakıfların gelirlerine kısmen el koymuş.Ayrıca zarar eden kimi özel ekonomik 

girişimlerin yükümlülüğünü üzerine almak zorunda bırakılmıştır. Vakıf sistemi ile hiç bir 

ilgisi olmayan bu girişimlere yatırım yapmaya ve onları idare etmeye zorlanmıştır(Özaydın, 

2003, s. 1-30). 

II. Abdülhamit ile birlikte (1876-1909), Osmanlı vakıf kültürü yeni bir döneme girdi. 

Bu dönemin özelliği, yeni Sultan’ın iktidarını meşrulaştırma takıntısı ve Batılı güçlerin 

vakıf sistemini yok etmek için uyguladıkları yoğun baskı idi. Tahta çıkışınımeşrulaştırma 

arzusunu ve vakıf sistemini çözmeye dönük Batı baskısını birleştiren yeni sultan, 

geleneksel vakıfları görmezden gelerek büyük boyutta doğrudanbütünüylehayırhahlığa 

dayanan modern yeni bir vakıf sitemi kurdu. Bu, aynı zamanda hem Batı taleplerini hem de 

kendi meşruiyet ihtiyacını karşılamaya dönük hesaplı bir adımdı. Padişah böylesine büyük 



 

131 
 

ölçekli doğrudan vakıflar aracılığıyla devlet kaynaklarını kendi kontrolü altında 

merkezileştirerek finanse edebilmişti. Kısacası, vakıf sistemi yoluyla yapılan âdemi 

merkeziyetçilik sona erdi ve yerini merkeziyetçi doğrudan yardıma bırakmış oldu. Bu 

dönem, klasik âdemi merkeziyetçi ve özel teşebbüs tarafından uygulanan vakıfların devlet 

tarafından tasarlanan ve uygulanan biçimine dönüşümü olarak yorumlanabilir (Çizakça, 

2005, s. 24-25). 

Vakıfların geleneksel sistemden çıkıp modern hale getirilmesi özellikle dini zümre 

üzerinde ciddi bir etkisi oldu. Çünkü önceden vakıflar tarafından finanse edilen ve merkezi 

otorite karşısında önemli bir otonomiye sahip olan ulema artık maaşlarını devletten alıyor 

ve sultan tarafından kontrol ediliyordu. Bu doğrultuda vakıfların 

merkezileşmesiyleŞeyhülislam’ın altında Bab-ı Meşihat Dairesi kurulmuştur (1991, s. 223). 

4.7.2. Cumhuriyet Dönemi Vakıflar 

Cumhuriyet döneminde vakıfların statüsü konusunda Mustafa Kemal’in 1922’de 

mecliste yaptığı konuşma yol gösterici olabilir. Mustafa Kemal bu konuyla alakalı şöyle 

söyler: “Vakıf sorununa gelince, bildiğiniz gibi, vakıf, ülkemizin önemli bir varlığını 

oluşturur. Bu servetten millet ve memleketi hakkıyla yararlandırabilmek için Şer’iye 

Vekâletiyle birlikte bütün bakanlar kurulumuz ve hatta Yüce Meclisin bu konuyu önemle 

inceleyerek bu büyük kurumun çöküntüden kurtarılmasını ve ülkeye faydalı bir duruma 

dönüştürülmesini dilerim”. Sonra devamında “Vakıfların kuruluş nedeni göz önünde 

tutulunca, bunun dini kuruluşu ile birlikte hizmet ve sosyal yardım amaçladığı ortaya çıkar. 

Vakıfların hayır evleri, akıl hastaneleri ve diğer hastaneler ile misafirhaneler, kütüphaneler, 

kervansaraylar, hamamlar, çeşmeler, okullar, medreseler ve diğer kültür kurumlarını 

kapsamış olması vakıf sorununun düzenlenmesinde uyulması gerekli olan kuralları 

göstermektedir”(TBBM 3. Yasama Açılış Konuşması, 1922).Mustafa Kemal bu 

konuşmadan bir yıl sonra tekrar 1923’te vakıf konusunun önemini bir daha vurgulayarak 

“Geçen yıl arz etmiştik. Bu yılda tekrarlıyoruz. Vakıf sorunu önemlidir. Ülkemizin ve 

ulusumuzun gerçek yararına uyacak biçimde incelenmeli ve modern görüşlere uygun 

biçimde düzenlenmelidir, bu, gereklidir” bu konuya ne kadar önem verdiği 

anlaşılmaktadır(TBMM 4.Yasama Yılı, 1923). 



 

132 
 

Mustafa Kemal Atatürk’ün bu konuda olan görüşü cumhuriyetin stratejisi olarak 

ortaya çıkması açısından belirgindir. Yeni dönem de vakıflar Türk Medeni Kanununda 

bulunan “Tesisler” adı altında düzenlenmesi ve Osmanlı’dan devralınan vakıflar ise başka 

bir uygulama yasası çıkarılarak uygulamaya kondu. Bu yüzden de bir heyet İsviçre’ye 

gönderildi. Ünlü hukukçu olan Prof. Leemann Türkiye’ye davet edildi.Osmanlıdan 

devralınan vakıfların incelenmesi için bir heyet uzmanlar grubundan oluşturuldu ve bir 

vakıflar yasasının hazırlanması yönünde bir dizi çalışmalar başlatıldı. Bir yandan, vakıflarla 

ilgili olarak yukarıda belirtilen çalışmalara devam edilirken, öte yandan, vakıfların 

sorunlarına yönelik özellikle bütçe konusunda çözüm yolları aranarak çeşitli tedbirler 

alındı. Sonunda “Vakıf malı satılamaz” hükmünün değiştirilmesi, Eğitimin Birleştirilmesi 

Kanunu doğrultusunda vakıflara ait okulların, arsaların Milli Eğitim Bakanlığına ve İl Özel 

İdarelerine devredilmesi, Mülhak vakıflardan %5 denetim payı alınması, Vakıflarla ilişkisi 

olmayan kişilerden vakıf mallarının alınması ve kurtarılması” (Aydın, 2005, s. 36-37) gibi 

düzenlemeler çıkarıldı. Prof. Leemanne on yıllık çalışmalarının sonunda 1935’te Vakıflar 

kanunu yürürlüğe girdi. Bu kanunun gerekçesinde şöyle ifadeler bulunmaktadır: 

“Bütün vakıfları kötü kullanımdan korumak amacıyla güçlü bir denetim tesis etmek, Sosyal faydaları 

mevcut olduğu halde dağılmaya yüz tutmuş vakıfları dağılmaktan korumak, Mütevelliler elinde iyi idare 

edilenlerin o vasıtalarla idaresine devam olunmak, idare edilmeyenleri Vakıflar Genel Müdürlüğü’ne 

bağlamak”(Aydın, 2005, s. 38). 

Söz konusu merkezileşme politikası Cumhuriyet döneminde de devam etti 1924’te 

Evkaf Nezareti kaldırılmış yerine Vakıflar Genel Müdürlüğü kuruldu, ayrıca eğitimle ilgili 

tüm vakıfların gelir ve malvarlıkları Eğitim Bakanlığına devredildi. Eski sistemdeki 

kiracılar, vakıf emlakinin ortak sahipleri yapıldılar ve devlet tarafından vakfın emlakini 

satın almak için güçlü bir şekilde desteklendiler. Ancak bu desteklere rağmen kiracıların 

vakıf emlakini almayı başaramadığı durumlarda, açık arttırmalar düzenlendi ve 

malvarlıkları en yüksek teklifi verenlere satıldı. Vakıf mal hakları konusunda asıl görünür 

değişim 1954 yılında tüm Osmanlı para vakıflarının dağıtılarak el konulan sermayeleri ile 

Vakıflar Bankası’nın kurulması ile yaşandı (Erşahin, 2011, s. 230). 

  



 

133 
 

4.8. Değerlendirme 

Osmanlı Devleti de Orta Doğu devletlerinin geleneği gibi dinden çok geleneklere 

dayanmaktaydı. Niyazi Berkes’in söylediği gibi “Geleneksel Kavramı” Osmanlı devleti 

için kapsamlı bir kavramdır. Hem din açısından İslamlık ve hem hilafet padişahlığı, Doğu 

despotizmi içine almaktadır. Geleneksel açıdan düzen ya da “nizami âlem”, tanrı tarafından 

düzenlenmiştir. Bu düzen olduğu gibi kabul edilmeli, değişmez ve değiştirilmemelidir. 

Böylece bu düzen sonsuza dek durduğu gibi durur ve tanrının koyduğu düzen olduğundan 

dolayı dini inançlarla kaynaşır ve meşruluğu sağlanır. Gerçi İslam dininin düşünürleri bu 

meşruluğu kabul etmezler ancak başka bir kaynak bulamayınca ve İslam dinini ve 

hukukunu uygulamaya koyarsa böyle bir devleti kabul etmişlerdi. Bu iki ilkenin yanında 

MaxWeber’in belirttiği “patrimonyalizm” de dâhil edilebilir.Weber’e göre tanrı sadece 

düzen koymakla kalmamış ve padişahı kendi gölgesi, halifesi, vekili yapmıştır (Berkes, 

2003, s. 30).  

 Osmanlı devletinin kuruluş yıllarında vezirlik makamları ulemaya aitti. 14. 

Yüzyılda Orta Doğu devletlerinden miras kalan bürokratik geleneği Osmanlı devletinin 

yönetiminde de yerleştiğini görüyoruz. Hazine gelirlerini artırma amacıyla yeni mali 

politika benimsenmesi, kayıt ve muhasebe sistemleri gelişmesine neden oldu ve giderek 

ulemanın yerini kâtipler aldı (İnalcık, 2003, s. 71). Yöneten ve yönetilen sınıf askeri sınıf 

ve reayaya ayrılırken askerler padişahla birlikte ülkeyi yönetiyorlardı. Devletin para 

sıkıntısı olduğundan dolayı askerlerin yaşam seviyesini sağlamak için toprak verilirdi ve 

vergi ödemekten de muaf tutuluyordu. Askeri sınıf icra-i ve ulema zümresi olarak ikiye 

ayrılırdı. İcra-i askeri zümre askerlik işlerine bakardı ve padişahın verdiği emirlere uymakla 

görevliydi. Bu yüzden padişah tarafından verilen herhangi hediye padişahın 

memnuniyetsizlik durumunda geri alınabilirdi. Bunların canı ve malı padişaha bağlıydı. 

Buna karşılık bunlarda mal ve servetlerini devletin müsaderesinden korumak amacıyla 

vakıflar kurarlardı ve böylece çocuklarını servetlerinden yararlanmasını sağlarlardı. 

Askerlere karşı, ulema sınıfı din, yargı ve eğitim ile uğraşırlardı. Mal ve canlarına padişah 

tarafından el konulamazdı. Askerlerin birçoğu devşirme Hıristiyanlardan oluşmaktayken 

ulema sınıfı Türk veya Müslüman kökenlerden gelenlerden oluşuyordu. Servetlerine kimse 



 

134 
 

dokunamadığı için büyük servet sahibiydiler. Bunlar sadece serveti geçirmekle 

kalmamışlar, adeta yüksek ulema makamını bile oğullarına geçiriyorlardı (Akşin, 2006, s. 

17-18).     

Tarihsel süreçte küçük bir beylikten büyük bir imparatorluğa dönüşen Osmanlı’da 

(devlet) kavramının taşıdığı anlam da zaman içerisinde değişim göstermiştir. Devletin 

yayılmasında ve gelişme sürecinde din unsuru önemli olduğu için şerait-ı tamamen 

uygulanması doğaldır. Klasik anlamda hükümetin işlevi egemenlik ve icranın 

meşruluğunun olan adalet üzerinde belirlenmişti. Bütün Orta Doğu devletlerinde 

göründüğü gibi vergi veren tebaanın korunması anlamında adaletin sağlanması 

gerekmektedir. Bu yüzden padişah kendi otoritesini temsil eden kişilerin halka karşı 

yaptıklarının üzerine gelen şikâyetleri dinlemesi ve yapılan haksızlıkları düzeltmek için 

divanın kurulması padişahın temel görevi yargı olduğunu göstergesidir. Osmanlı sarayında 

olan aslen Mısır kökenli tabip Şemseddin şöyle yazar: 

 “Osmanlı hükümdarı, sabahları erkenden geniş ve yüksek bir sedirde oturur. Halk sultanı 

görebilecekleri bir yerde, biraz uzakta durur ve haksızlığa uğramış herkes gelip şikâyetini bildirir. 

Davahemen karara bağlanır.”(İnalcık, 2003, s. 94). 

18. yüzyılda Osmanlı devleti merkezileşmeye doğru hareket etmeye başlar. Padişah 

divan da şikâyetlere bakma görevini vezir-i azama bırakmıştı. Şeriat alanına giren 

davalarda da Rumeli ve Anadolu kadı askerleri ona yardım ediyorlardı. Bunun yanında 

Divan-i Hümayun’da çıkarılan kararlar da padişahın hükmü şekilde önemli fermanlar 

olarak divanın defterlerinde kayıt edilirdi. 1826’da yeniçeri ocağının kaldırılması, güçlü 

ayanların yükselişine karşı verilen mücadele ve devletin vakıflara el koyması gibi girişimler 

siyasal alanda değişim ve dönüşüm olduğunu ve sarayın gücünün arttığını görüyoruz. 

1908’lere dek süren bir zaman içerisinde Osmanlı devletinin önemli temelini oluşturan 

askerler siyasetin dışında kaldılar. Fakat sarayın bu ‘mutlak’ gücü zirveye ulaştıktan sonra 

uzun süremedi ve kısa bir süre sonra da yıkıldı (Akşin, 2006, s. 17-20).  

İster iç ihtiyaçlardan ister dış güçlerin baskıları nedeniyle olsun Tanzimat ya da 

Gülhane Hattı fermanı ilan edildi. Bunun ardından Osmanlı topraklarında sosyal hareketler 



 

135 
 

ortaya çıktı. Bu harekâtı incelemeden önce Tanzimat ile alınan mali ve idari tedbirlerin 

temel uygulamalarını bir daha özetle gözden geçirmemiz lazımdır.  

   Batı’nın tekniğini ve idari sistemini özellikle askeri teşkilatın ve eğitim sistemini 

almak şeklinde modernleşmeyi anlayan Osmanlılar, diğer yandan İslamlığı güçlendirmeye 

çalışıyorlardı.BöyleceOsmanlı imparatorluğunda modern okulların açılmasında ön görülen 

hedefler vatandaşlardan devlet kurumuna düzenli ve sadakatli memur yetiştirmek ve milli 

ruh yaratmaktı. Gayri Müslim din adamlarının modern eğitime karşı çıkmalarına rağmen 

laik eğitim hızlandı. Dini eğitim ticaret arttıkça Rumlar, Ermeniler ve Museviler arasında 

oluşan yeni burjuva sınıfı için yetersiz hale geldi. Giderek birçoğu çocuklarını yabancı 

misyon okullardan ayırdılar.Ancak Anadolu ve Suriye gibi bölgelerdeki gayrimüslimler bu 

konuda pek başarılı olamadılar. Herhalde okul din adamlarının kontrolünden çıktı. 

Sonraları cumhuriyetin kuruluşunda laik eğitimin etkilerini görebiliriz. 

 İdari konuda olan reformlar merkezi bir devlete yönelik, valilerin nüfuzunu ve 

yetkilerini azaltma amacındaydı. Valiler için yalnız güven ve asayiş işlerinde sınırlanmış ve 

mali işlemlerin tümünü merkez de kurulan “muhassıl-i emval” kurumuna taşımıştı. Halkın 

rolünü idari işlerde çoğalmasını sağlama hedefiyle idari meclisler ve taşra meclisleri 

kurulmuştur. Muhassıl belirlenen eyaletlerde Müşir Paşa, sancak ise Ferik Paşalar askeri 

nizamiye ile oldukları yerlerde disiplin ve umur-i zabtiyyesi işlerle görevlendirildi. Fakat 

bu askerin bir kısmı vergi toplamak için muhassıl emrine verilecekti. Böylece Tanzimat ile 

Osmanlı toprakları da yeni taksimata tabi tutulmuştur ve bazı yerlerde değişimler olmuştur. 

Örneğin Kocaeli sancağına bir takım sancaklar ilave edilmiştir ve her sancağın muhassılı 

merkezden ve Padişah tarafından tayin edilmişti(İnalcık, 2006, s. 110-111).   

 Tanzimat reformlarından birisi de kadılık kurumunu eskisine göre daha çok 

merkeze bağlanmasıydı. Kadılar önceki gibi Şeyhülislamlığa ve Babı Meşihat’a bağlı 

kalarak diğer devlet memurları gibi maaşa bağlanmıştır. Kadıların atandığı yerlerde yetkisi 

olan resmi kısmet, resmi tereke, ilam, hüccet, seferiye, keşfiyye, izinname, mürasele ve 

diğer şer’i belgeler çıkarmaları yasaklandı. Muhassıl tarafından aylık maaşları verilecekti. 

Mahkeme resimleri direk muhassıllık tarafından alınacaktır. Muhassıl gönderilen sancak 

merkezi ve kazalarda büyük meclis teşkil etmiştir. Meclisin üyeleri, muhassıl ve kâtipleri, o 



 

136 
 

yerin müftüsü ve kadısı, zabtiyye amiri, Müslüman ‘vücuh-i memleketten’ tecrübeli dört 

aza ve gayrimüslim varsa biri kocabaşı olmak üzere on üç kişiden oluşmaktaydı. Müşir 

meclisin başkanı sayılırdı. Ferik olan yerde de Padişah tarafından başkan olarak tayin 

olunurdu. Olmayınca kura ile kadı, zaptiye ve muhassıl arasından seçilirdi. Muhassıl 

olmayan köyler ve kasabalarda da beş kişiden oluşan küçük meclis kuruldu. Bu meclisin 

din ve mezhep ayrımcılığı yapmadan ve bütün Osmanlı halkının hukuk eşitliğini 

sağladığından önemli konuma sahiptir (İnalcık, 2006, s. 112-113).    

 Tanzimat dönemiyle başlatılan reformlar aslında bütün Osmanlı tebaasını eşit 

görmek çabasındaydı. Maliye reformlarda vergi toplama sistemini değiştirme eşitliği 

sağlamak için önemli adımlardandı. Bu esasta bütün tabanı ilgilendiren konu cizye olmuştu. 

Cizye şeriat’ta gayrimüslimlerin kendi dinlerinde kalıp, İslami topraklarda yaşamak için 

ödedikleri vergi demektir. Osmanlı devleti için cizye önemli bir gelir kaynağı olmuştu. Bu 

vergiyi toplamakta da mültezimler tarafından çeşitli adlar altında aidat alarak suiistimallere 

uğramıştı. Yalnız bu konuda herhangi bir reformun kolay olmayacağı açıktır. Çünkü şer’i 

mesele sayılırdı. Bu nedenden dolayı Şeyhülislam’dan fetva alındı (Güneş, 2006, s. 159-

179). 

 Bu reformlar kargaşanın çıkmasına neden oldu ve birçok grubun gelirini etkiledi. 

Bu gruplardan biri ruhban sınıfı olmuştu. Eskiden dini kurumların vergi vermekten muaf 

tutulmalarının kaldırılması ve herkesin vergi vermekte eşit olduğuna dair ruhban sınıfı 

tarafından kötü bir şekilde karşılanmıştı. Hıristiyan vakıfların vergiye tabi tutulması ve 

böylece vakıfların gelirini sınırlama, halk üzerinde büyük nüfuzu olan ruhban sınıfını 

Tanzimat reformlarına muhalif bir duruş sergilemeye yol açtı. 

 Tanzimat öncesi bütün mali ve idari işlemler kadıların başkanlığı altında olan yerel 

eşraf ve ayandan oluşan meclislerde verginin nasıl toplanması ve harcanmasında yetkiliydi. 

Kadılar idari ve mali davalarda yetki sahibiydiler. Tanzimat ile birlikte getirilen meclislerin 

başkanlığı kadılardan alınıp merkezden gönderilen devlet memuruna aktarıldı. Yani 

ulemadan alınıp valiye verildi. Bunun sonucunda gayrimüslim vatandaşların dini reisleri ve 

kocabaşları aracılılığıyla idarede söz sahibi olmalarıydı. Aslında bunun yeniliği 

kocabaşların yerel meclislerde üye olmalarıydı. Bu da Tanzimat’ın eşitlik politikasına 



 

137 
 

dayanmasının sonucuydu. Tabii böyle olunca idare adamlarının meclis başkanlığı, taşraya 

karşı ulema, ağalar ya da ayanın nüfuzunu azaltmak sonucuna varması belliydi. Karşı 

tarafta merkezi yöneticinin kontrolü artacaktı. Gerçi kadıların tamamen görevlerinden 

alınma anlamına gelmez bu durum. Merkezden onlar için yeni teşkilatta yeni memuriyetlere 

atandılar(İnalcık, 2006, s. 117-119). 

     Ulemanın birçoğu Tanzimat ile birlikte gelen reformlara ve yeni bürokrasiye 

karşı olarak yukarıda sözü geçen yerel meclislerde muhafazakâr ağalarla bir araya geldiler. 

Bazen de halkı isyan etmeye teşvik etmişlerdi. Örneğin Adapazarı Meclisi üyesi olan 

müftü, vergi ödemeye karşı kahvehanelerde halkı tahrik etmesinden dolayı işinden 

azledilmişti. Yâda Amasya’da karantina doktorun katli ulemanın tahrikiyle oldu ve bunların 

içinde meclis üyeleri de bulunmaktaydı. Mevlevi Şeyhi Abdülkadir Efendi ile müderris 

olan Mustafa Midilli’de halkı tahrik etme suçuyla mecliste muhakeme olundular. Ardından 

Şeyhülislam müderrise karşı uyarıda bulunmuş. Böyle isyanlar ağalar tarafından da 

olmuştu. Eski iktidar sahibi olanlar Tazimatın getirdiği ıslahatla eskisi gibi reayaya karşı 

hareket edemedikleri için Tanzimat’ın temellerini olumsuz hale getirdiler (Kaynar, 1954, s. 

283-291).     

 Bu olaylara birkaç olayda ilave olarak Reşit Paşa’nın reformlarına karşı isyanlar 

doğarak onun düşmanlarının istekleri yolunda olduğundan dolayı olayları destekleyerek 

iktidardan düşürmeye çalıştılar. 1841’de bu isteklerine vararak Rıza Paşa’nın atanmasıyla 

muhafazakârlar iktidara geldiler. Rıza Paşa’da önceliği askeri reformlara vererek öteki 

konumlardan ya vazgeçildi ya da pek önemsenmedi. İktidarı elde eder etmez de bütün 

valiliklere mektup göndererek muhafazakâr politika yürütmesini emretti. Ardından Sultan 

bir Halife olarak dini hükümlerin icrasında katı olduğunu belirtti. Bu esasta hiçbir neden 

olmadan beş vakit namazını terk eden kişilerin cezalanması uyarıldı. Muhassıllıkları hemen 

kaldırdı ve valileri eskisi gibi eyaletlerin bütün işlemlerinde yetkilerini arttırdı. Vergi 

defteri göndererek belirlenmiş vergi miktarını toplayıp merkeze gönderilmesini istemişti. 

Eğer istenen vergi miktarı az toplanırsa valilerin kendi ceplerinden ödemesi söylenmişti. 

Böylece tekrardan eski iktidar ve otorite geri dönmüş oldu. Bu değişikler ulema sınıfını 

tatmin etmekteydi. 1841’de kadıların naipler maaşlarını devletten değil eskisi gibi şer’i 



 

138 
 

işlemlerin karşısında talep edildiğine müsaade olundu. Ancak ikramiye ve diğer hediyelerin 

yasak olduğu yerinde kaldı ve değişilmedi (İnalcık, 2006, s. 123).      

 Jön Türk devrimi olarak bilinen II. Meşrutiyet II. Abdülhamit’in istibdat dönemine 

son verdi. Yeniden anayasa yürürlüğe girdi. Osmanlı topraklarında anayasal özgürlüklerin 

tekrardan yaşanması büyük bir sevinç yarattı. İmparatorluğun dört bir yanı kutlama ve 

cemaatler arası kardeşlik tablolarıyla doldu. Ancak İttihat ve Terakki liderleri siyasetin 

başına geçmekten vazgeçip hizmet etmeyi tercih ettiler. Yeni rejimde parlamento 

seçimlerinde iki aşamalı seçim sistemi kullanması (yirmi beş yaş üzeri erkek ve vergi 

mükellefi, Osmanlı uyrukluları ikinci seçmenleri seçiyordu ve onlarda kendilerini temsil 

eden birilerini parlamentoya gönderirlerdi), yerel eşrafın seçilmesine yol açtı. İttihat ve 

Terakki liderleri onların tabanını genişletmesini kolaylaştırmak bu muhafazakâr gruplarla 

işbirliği yapmayı amaçladılar. Böylece eşraf ile merkezdeki elitler arasında kurulan bağ 

eski siyaset yapısının yenilmesine neden oldu (Findley, 2011, s. 195).      

Bu devrimden sonra muhaliflerin devlet kurumlarından temizlenmesi süreci 

başlatıldı. Bunun ardından II. Abdülhamit’in saray personelinden askerlere kadar binlerce 

kişi devletten atıldılar. II. Abdülhamit’in himaye politikası yüzünden kadrolu olanların 

sayısı çok artmıştır. Bu yüzden kadroyu daraltmak gerekmekteydi. Temizleme harekâtı ve 

kadro daraltma politikası yeni rejime uygun kadro istihdamını zorladı. Bunların yanında 

yeni rejime karşı başka muhalefet grupları da ortaya çıktı. Osmanlı liberallerinin partisi 

olan Osmanlı Ahrar Fırkasında örgütlenen Sabahaddin Bey’in taraftarlarıydı bunlar. 

1908’de parlamento seçimlerinde sadece bir sandalye kazanabildiler. Diğer muhalif grup 

ise üst düzey ulema mensupları olmuşlardı. 1909’da ayaklananlar şeriatın yürürlüğe 

konulmasınıtalep etmişlerdi. Bilinen 31 Mart Olayı sonucunda İttihat ve Terakki yirmi 

üyesini kaybetti. Ancak durum karışınca yüksek ulema isyanı resmen kınadı. Liberaller ise 

bu ayaklanmaların İttihat ve Terakkiye karşı olduğunu reddetmeye çalıştı. İttihat ve Terakki 

militanları gizli bir biçimde hareket etmeye geçtiler. Ayaklanmaları bastırmaya çalıştılar. 

Gerçi II. Abdülhamit bu ayaklanmalarda temkinli davranmıştı ve liberaller, dindar 

muhafazakâr ve subaylar önemli rol oynamışlardı ama 31 Mart olayı II. Abdülhamit’in 

tahtan indirilmesine neden oldu ve bunun sonucunda kardeşi V. Mehmet Reşat yerine geçti. 



 

139 
 

Muhafazakâr gruplar İttihat ve Terakki üyelerine karşı hareketlerini genişletme hedefiyle 

Ermeni karşıtı programa dönüştüler (Findley, 2011, s. 196). 

1876 Anayasasında 1909’da önemli değişiklikler yapıldı. Önemli değişikliklerden 

biri Osmanlı imparatorluğunun meşruti bir monarşiye dönüştürülmesiydi. Bu açıdan 

padişahın iktidarı kısıtlanarak anayasaya yemin edecek, sadrazam ve şeyhülislamın dışında 

diğer bakanları sadece onaylamakla sınırlı kaldı. Padişahın emri ile kimse sürgün 

edilmeyecek ve bakanlar milletvekilleri tarafından sorgulanabilecekti. Bu değişikler 

başlangıç olarak art arda bir sürü kanun ve nizamnameler ile düzenlendi. Bu dönem 

Osmanlı hukuk kültürünün gelişmesi açısından önemli rol oynamıştır (Findley, 2011, s. 

197).      

 1908’de Jön Türkler devrimi ve Milli Mücadele sonrası değişimin hızlanmasına 

rağmen Osmanlılar felaketlerle karşı karşıya kaldılar. Birinci Dünya Savaşının başlaması 

Osmanlı imparatorluğuna büyük krizler yarattı. Bu dönem sömürge politikalarına karşı 

ayaklanmalar gözükmekteyken hiçbir zaman sömürge olmayan Türkler Milli Mücadele ile 

bir imparatorluğun son kalıntıları üzerinde 1923’te Türkiye Cumhuriyetini kurdular.  

Cumhuriyetin ilk yıllarında bazı yerel ayaklanmaların görülmesi açıktır. Ancak bu 

hareketlere karşı baskıcı bir politika uygulanmıştır. İçeride bu baskı nedeniyle İslamcı 

muhalefetin sesi pek duyulmuyordu. Fakat açık İslamcı muhalefetin sesi ülke dışından 

görülmekteydi. Bu muhalefetin merkezinde yer alan son Şeyhülislam Mustafa Sabri 

olmuştu. “Yarın” dergisini çıkararak 1938’de çıkarılan affa rağmen ülkeye dönmedi. 

1927’de yayımlanan “yarın” dergisi cumhuriyet devletini din düşmanı olarak tanımlıyordu. 

Ona göre dinsizleşme ahlaksızlaşmanın temeliydi. Böylece yeni Türk devleti toplumu 

ahlaksızlaştırmaya götürmekte olduğunu iddia ediyordu. Diğer İslamcı organlardan 

Mısır’da Hafız İsmail Efendi tarafından çıkarılan“Müsavat” dergisiydi. Bolşeviklerin St. 

Petersburg’u Leningrad olarak değiştirmesiyle İstanbul’u da Kemaliye’ye dönüştürülmesini 

söylerdi. Böyle örneklerin verilmesi tesadüf sayılmıyordu. Onlar için şeytan Bolşevizmdir. 

Modern muhafazakâr bir muhalefeti yürütmek için ulus-devlet sisteminde dine yer açma 

çabasındayken Kemalistleri Batılı medeni rejimi değil belki Bolşevik düşüncesinin 

taklitçisi olduğunu söyler.  Mustafa Sabri ise hem Batı hem de Cumhuriyet karşıtı bir 



 

140 
 

muhalif olmuştur. Sabri, millet ve milliyeti küçümseyerek onu değersiz ve “marifetsiz” 

görür. Bu yolda hatta Türklerin böyle şeylerden kurtulmak için ilk Müslüman oldukları 

yıllarında Arap olmadıklarına üzülüyordu. Ancak içeride olan İslamcı muhalefetin 

sessizliği sadece bastırılmasından kaynaklı değildi. “Şeyhülislam efendinin rüyası” başlıklı 

bir olaydan olduğunu söyleyenler de bulunmaktadır. 1930’larda bazı şeyh ve halife bir 

araya gelerek yeni Türkiye devletine beddua etmeğe bir kasabada buluşmak istemişler. 

Buluşmayı düzenleyen Rahmi Baba bir rüya görür: “dünya haritasının ortasındaki Türkiye, 

yemyeşil çizilmiştir. Etrafı simsiyah, kalın ama alçak duvarlarla çevrilidir. Hazreti 

Muhammed haritanın başında insanları ülkelere taksim ediyordur. Türkiye’de Mustafa 

Kemal, yüzünü Peygamberden çevirmiş, biraz mahcup durmaktadır. Hazreti Muhammed, 

oraya bakmadan, eliyle, ‘burayı şuna verin’ buyurur”. Bu yüzden de yeşil rengi ve 

peygamber efendinin Mustafa Kemal’e ülkeyi emanet ettiği işaret olduğunu göstergesi 

olarak tabir olundu. Ardından “ulu’l-emre itaat ayetini de Kemalist rejiminden itaat etmeye 

tefsir ettiler. Aslında yeni devleti Müslümanların ecz ve gafletinin cezası olarak da tabir 

edenler de vardı. Böyle isyan etmek değil imtihandan geçmek görevi gerekir. Her halde 

gördüğümüz gibi bir savuşturmaya dönük bir tutumdur ve 1960’lara dek devam etti (Bora, 

2017, s. 416-419).  

Yeni bir devletin kuruluş sürecinde geleneksel olarak meşruluğu Osmanlı 

hanedanlığında arayanlarda oldular. Bazı düşünürlere göre Osmanlı hanedanına dayanan 

güç geleneksel semboller taşıdığından dolayı yeni hükümetin meşruluğunu kolaylaştıracak 

şekilde muhafıza edilmesinde yararlı olduğunu söylüyorlardı. Bu düşüncede olan kişilerden 

sayılan Rauf Orbay 1922’de şöyle söyler:  

“Genel durumu denetim altında tutmamız zordur. Bu ancak, herkesin ulaşılmaz bir mertebe olarak 

görmeye alıştığı bir otoriteyle sağlanabilir. Bu (otorite) Sultanlık ve Halifelik kurumudur. Bu 

kurumu ortadan kaldırmak ve onun yerine farklı nitelikte bir varlık oluşturmaya çalışmak 

başarısızlığı ve felakete yol açacaktır. Bu asla kabul edilemez.” (Kemal, 1963, s. 572). 

Osmanlı hanedanı altı yüzyıl süren bir devlet olarak kolayca göz ardı 

edilemeyeceğine göre hem olumlu hem olumsuz bir miras yarattı. 1908’de anayasal 

hareketiyle iktidarı ele geçiren Jön Türkler, Osmanlı hanedanını koruyarak onun mirasını 

radikal bir reform ve yapısal değişim programını gerçekleştirmek amacıyla 



 

141 
 

manipüleetmeye çalıştılar. Diğer taraftan, Mustafa Kemal’in önderliğinde kurulan iktidar, 

tamamen bu mirası reddetmeye çalıştı, monarşiyi kaldırdı, Osmanlı hanedanını devletten 

çıkarıp yasakladı ve laik bir cumhuriyet kurdu (Ahmad, 2016, s. 25). Böylece geleneksel 

meşruluk kazanan unsurlardan olan Osmanlı hanedanlığının ortadan kaldırılması ile 

devletin yeni ve modern meşruluk kaynağı olan halkın plana çıktı. 

Osmanlıcılık ve İslamcılık düşüncesi başarısız kalınca, milliyetçilik düşüncesi bir 

Türk ırkına dayanarak üçüncü siyasal akım olarak ortaya çıkması eski meşruluk 

kaynaklarının yetersiz hale dönüştüğünü gösterdi ve yeni sınırların belirlenmesiyle yeni 

kimlik belirlenmesini sağladı. 

İsmail Kara İslam araştırmalarının önde gelen isimlerden biri olarak Cumhuriyet 

döneminde İslami hareketleri genellikle meşrutiyet İslamcılığın soluk bir kopyası olmaktan 

ileri gitmediğini söyler. Laiklik ve modernleşme çabaları İslam’ın düşünsel paradigmasını 

kırdığı gibi söylemsel düzenini de değiştirdi. Giderek modernitenin kabullenilmesi ve 

güçlenmesi İslam’ın paradigması kendi içinde yenilenerek güçlenme ve başarılı olma 

gayretleri kesintiye uğramıştı. Böylece yerini modernliğe uyarlanan bir harekete 

bırakmıştır. Modern ve laikyönelimlerin başlangıcı cumhuriyet ile birlikte olmadığıaçıktır. 

Said Halim Paşa (1863-1921) meşrutiyet döneminin İslamcılarından sayılan birisi olarak 

Avrupa’nın eğitim sistemine ve vatanseverlik hislerine “gıpta” ettiğini söylerken Batı 

medeniyetini anlamadan sadece taklit etmekle yetersiz olduğunu söyler. Açıkçası, 

meşrutiyetten cumhuriyete dek İslamcı düşünürler dinin “özüne” dönmeyi ve Batı’nın 

teknolojik mirasını almaktan öteye geçemediler (Bora, 2017, s. 416).   

 

 

 

 

 

 



 

142 
 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

GENEL DEĞERLENDİRME VE SONUÇ 

Bu çalışmanın hedefini siyasal düşüncedeki değişimin siyasal iktidarla ilişkili olduğu 

varsayımına dayanan çözümlemedir. Hem İran hem Türkiye nüfus bakımından 

Müslümanların çoğunlukta ülkeler olarak düşünce tarihlerine baktığımızda hep dini 

metinlerden kullanıp ve siyasal konulara çözüm yolu aramışlardır. Bu açıdan içtihat 

kavramı çerçevesinde yeni fikirler üretmeye çalışmışlardı. Ancak sürekli içtihada 

başvurmak Şia fıkhında Sünni fıkhı ile kıyaslarken daha fazla olmuştur. Modernizmin 

yaygınlaşmasıyla eski siyasal anlamların yerin yeni ve modern kavramlar ve anlamlar 

almaktaydı. Böylece bu çalışmanın dikkate aldığı sorun teorik problem olarak, iktidar 

yapısının yenilenmesi ve modern devletin inşasın sürecinde ortaya çıkan sorunlar olmuştur.  

 Bu çalışmanın sonucunu şu şekilde özetleyebilmek mümkündür: 

1. Birinci ve dikkate değer sonuç, iktidar yapısının ve ilişkisinin düşünce ve bilim 

arasında olan sıkı bağının olmasıdır. Bu konuyu birinci bölümde açıklayarak 

gösterdiğimiz üzere nasıl iktidar ilişkileri öne çıkıp bilimin üretimini etkiler. 

Burada içtihat geleneksel bir bilim üretim kavramı olarak ele alındığından dolayı 

siyasal hayat ve siyasal kurumların değişimi ile bu bağlamda ortaya çıkan yeni 

yorumları inceledik. İçtihat kavramını hiçbir zaman toplumsal koşullarından ayırt 

edemeyiz ve siyasal yapı ve iktidarı toplumsal koşulların oluşumunda temel rol 

oynamasını görmezden gelemeyiz. İçtihat’ın tam anlamı da zaman ve mekân 

unsurunun önem sağladığı anlama dayanılmaktadır. Böylece içtihat söylemi 

siyasal iktidar ile doğrudan doğruya ilişkisi olduğu için siyasal yapı değişince 

içtihat da değişmektedir. 

 

2. Tarihi açıdan eski iktidar yapısının nasıl çöktüğü ve onun sonuçlarından olan 

ulemanın sosyo-ekonomik durumlarının etkilenmesini göstermeye çalıştık. 

İktidar yapısından kast ettiğimiz, iktidar kaynaklarının paylaşımı ve ondan nasıl 



 

143 
 

istifade ya da suiistimal edildiğidir. Dünya çapında olduğu gibi İran ve 

Türkiye’de de eski yapının yapı sökümü (deconstrution) ve değişimi 

modernizminulaşmasıyla başlar. Yapı söküm kavramının kullanılması 

JacquesDerrida’nın teorisinden alınmıştır. Derrida yapı söküm kelimesini 

hiyerarşi ile ikiliklerin ve farklılıkların kırılması anlamına gelecek 

biçimdekullanmaktadır. Bu bağlamda ataerkil söyleminin egemenliğinde bulunan 

bu ikiliklerin çöküşü ve onun yerine yeni ayrım sisteminin ortaya çıkışıdır. Her 

iki ülkede yeni yapının oluşumunda ulema yeni kaynaklar aramakla kendi 

statülerini korumaya çalışıyorlardı.   

3. Yukarıda sözü geçen iktidar yapısının değişimi içerik olarak bir devletin çöküşü 

ile farklıdır. Burada iktidarın paylaşımı ve temelinin değişiminden söz 

etmekteyiz. Bu bağlamda, sadece siyasi sistem değil, belki iktidar ilişkilerinin bir 

dizi ayrımlar ve ikilikler çerçevesinde gerçekleştiği mecmuanın (siyasal toplum) 

çöküşü ve bunun sonucunda bu mecmuaya dayanan iktidar ilişkilerin değişmesi 

kastedilmektedir.  Bu ayrımların temelinin değişimi ya da yıkılması o 

mecmuanın tahrip edilmesi ve tamamen ortadan kaldırılması anlamına gelmez. 

Sadece yeni ayrım eksenleri ortaya çıkar ve eski ayrımların etkisini azaltır ya da 

etkisiz hale getirir. Geçmişte bu ayrımlar asabiyet ve etniksel, mezhepsel, 

cinsiyet ekseninde bulunurdu. Karşılıklı örneklerden padişah ve halk, ağa ve 

reaya, avam ve havas, biz ve öteki, Müslim ve gayrimüslim, dar-ul İslam ve dar-

ul küffar, Sünni ve Şia, şer’i ve gayri şer’i, kadın ve erkek gibi ikilikleri 

söyleyebiliriz. Bunların yerine yeni eksenler ortaya çıkmış: milliyet, insan 

hakları, yasal ve yasa dışı, demokratik ve otoriter, milli ve gayri milli, gibi 

üzerinde oluşmuştur. Yeni eksene dayanan ayırımlar özel koşullar içerisinde 

gerçekleşme imkânı bulurken eski eksen ayırımlar ile paradoks içindedirler. 

Böylece bu ayrımlar üzerinde oluşan siyasal akılcılık, değişen eksenler etkisi 

altında iktidar yapısı, paradoksal oldu. Yada başka bir değişle, geleneksel söylem 

modern söylem ile karşı karşıya geldiğinde zedelenmeye uğradı. Fakat 

geleneksel söylemin bazı unsurları kendilerini muhafaza ederek yeniden modern 

söylemler içerisinde ürettiler. Ancak bu durum iktidar yapısında ikiliklere neden 



 

144 
 

oldu. Buradan İran ve Türkiye’nin farklı bir deneyimi baştan geçirerek farklı 

sonuçlara uğradıklarını görebiliriz.  

4. Osmanlı aydınları, yeni Osmanlılar, Jön Türkler ve diğer aydınlar, İslam’ı 

kullanarak daha çok bir muhalefet düşüncesinin üretilmesine araç ve kaynağı 

olarak bakmışlardır. Onların bakışında, halka nüfuz etmek, meşruiyet kazanmak, 

ulema ve şeyhleri yanlarına çekmek gerekiyormuş. Böyle olunca da İslam’ın 

siyasal ve sosyal taraflarının güçlenmesine de neden olmuştur. Devamında dini 

talepler ve beklentilerin de artırılmasının görünmesi memnuniyetsizliklere de 

sebep olmuştur. Modernleşmeye paralel giden ve kendine özel bir dil oluşturma 

çabasında olan böyle bir İslami ifadeler, aynı zamanda geleneksel yapıları ve 

arkasında olan zihniyeti zayıflatmıştır. Böylece geleneksel dünya görüşünü 

oluşturan, sürdüren kadim müesseselerin örneğin medrese, tekke, saltanat vb. 

statü, itibarları da zedelenmiştir.Ayrıca modern düşünce ve kurumlara 

uyarlanmış veya varlığı gereksiz olmuş sonuç olarak ortadan kaldırılmıştır. Bir 

yandan modernleşme sürecinde olan değişiklerin önünü alamayınca onları 

geleneksel kavramlarla meşrulaştırmaya çalışan ulema, diğer taraftan var olan 

sonuçlar paradokslar doğurmaktaydı. Bu paradokslar da düşünce sahasında 

ikiliklere neden oluyordu. Tabii bu arada ulema kendi statülerini de siyasal 

yapıda korumak istiyorlardı. Bu olaylar sonucunda Lozan anlaşması sonrası 

ortaya çıkan yeni yapının gerekçesiyle aydınlar tamamen geleneksel unsurları 

siyasal yapıdan ayırmaya çalıştılar. İlk olarak cumhuriyet ilan edildi. 

Cumhurbaşkanın seçilmesi meclis tarafından, meşruluğun millete aktarılması, 

başkentin değiştirilmesi, saltanatın kaldırılması, hilafetin ilgası vb. geleneksel 

kavramlar ve kurum olarak ortadan kalkması yeni ve modern kavramlar ve 

kurumların inşasına neden oldu. Burada ikiliklerin ve paradoksların ortadan 

kalkmasına da sebep oldu. Modern sistem modern siyasal düşünceye bağlanması 

gerekmekteydi. Geleneksel kaynaklar artık eskisi gibi değer katamazdı.  

Geleneksel olarak ulema sınıfı kendisini İslamcı düşüncenin yetkilisi 

olduğunu göstermiştir. 19. yüzyıldan beri aşınmakta olan ulema sınıfının itibarı, 

yeni Türkiye’de kurulan rejimde eski devlette ki önemli ve dikkate değer 



 

145 
 

konumunu tamamen kaybetti. Yalnız yeni devlet diniaçıdan denetlenme endişesi 

taşıdığından ve diğer yandan dinden faydalanma amacıyla yeniden ulema için 

yetki kazandırmıştır. Aslında demek olur ki Osmanlı da olan işlevlerinin aynısını 

ele geçirdiler. Fakat içeriği değişmiş ve aşağı rütbeye inmiştir. Cumhuriyete dini 

meşruiyet kazandırılması o dönemin ulemasının bu hizmet için memur edilmişti. 

Tabii bu işlevi gönüllü yapan ulemanın karşısında onu reddedenler de 

bulunmaktaydı. Medreselerin kaldırılmasıyla inziva yoluyla muhalefet gösteren 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Atatürk’ün Kuran’ın Türkçe çevirme 

çağrısına cevap vermiş. Amaç yeni sistemde dini korumak ve yeni bir soluk 

borusu açmasıydı. Görüldüğü gibi ulema sınıfı yeni rejimde kimine göre 

meşrulaştırma konusu kimine göre yeni sistem içerisinde dinden muhafaza etme 

yetkisinde bulunmaktaydılar. Şüphesiz tedafüi pragmatizmin de hükmünü öne 

almışlardı. Cumhuriyet dönemi uleması böylece dini hurafelerden arındırarak 

yeni fikirler üretmeye başladı. Bu fikirler 19. yüzyılda başlayan ihya (dini 

yeniden canlandırma) hareketinin önünde kendilerine bir başarı kazandırdılar. 

Çünkü yenileme harekâtı 1980’lerde de güçlü bir biçimde ortaya çıktığı gibi 

ulemayı tasfiye edebilirdi. 

5. Çalışmamızda göstermeye çalıştığımız gibi, İran’da ulema ikiye bölünerek 

herkes kendi ekonomik çıkarını düşünerek bazı gruplarla ittifak kurdular. Ancak 

bu süreçte içtihat söyleminin çerçevesinde siyasal yapının değişmesiyle yeni bir 

devlet teorisini ortaya koymaya çalıştılar. Yeni teori eski ve modern anlamlardan 

oluşarak eski iktidarı azaltıp karşısında şura ve meclis gibi kurumların gücünü 

artırmaya çalıştılar. Yanı sıra, halkın desteklerini kazanma amacıyla aydınlar da 

böyle değişimlerin yanında oldular. Ancak bu durum ulemanın gücünü daha da 

arttırdı ve siyasette konumlarını güçlendirdi. Ulemanın giderek rolünün artması 

aydınların modern kurumlar ve kavramların ithal edilmesinde bir kırıklık yarattı. 

Batı siyasal düşüncesinden alan kavramları aydınlar İslamileştirme 

mecburiyetinde kaldılar. Böylece Rıza Şahın iktidara gelmesiyle sekülerleşme 

sürecinin başlamasıyla ve ulemanın gelir kaynaklarının kesilmesiyle bile aydınlar 

kendilerini İslami kültürden ayıramadılar ve medeni hukuk şeriatta tabii oldu. 



 

146 
 

Yani ilk defa İran’da Şia fıkhı yasallaştı. Meşrutiyet dönemi ulemanın etkisine 

rağmen fıkhın yasallaşması söz konusu olmamıştı. Her halde bu süreç İran’da 

günümüze kadar devam eden bir ikilik yarattı. Siyasal yapıda var olan ikilikler, 

aydınların siyasal düşüncesine de yansıdı. Böylece İran’da geleneksel ile 

modernite arasında uzlaşılmaz bir açı yarattı ve buna paralel olarak günümüze 

kadar sürdü. 1979 İslam devrimi bu ikilikler arasında ortaya çıktı ve 

gelenekselciler için bir başarı sayıldı. Fakat İslam devriminden sonra da bu 

ikilikler tamamen gelenekselciliğe kayamadı. Fıkha dayalı yeni devlet teorisi, 

modern kurum ve kavramlardan kaçınamadı. Göründüğü gibi hem siyasal yapıda 

hem de düşünce sahasında meşrutiyet devriminden beri yaşanmakta olan 

uzlaşmazlık ve gerilim hep varlığını korudu. Bu durum İran’ın kalkınması 

konusunda önemli bir probleme dönüşmüştür.  

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

147 
 

KAYNAKÇA 

 

? (1924). Telim o Terbiyet der İran. İranshehr, 3 (1). 

Abrahamian, E. (2008). A History of Modern Iran. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Abrahamian, E. (1998). İran Beyne Du Enghelab. Tahran: Ney. 

Ademiyet, F. (1983). Amir Kebir ve İran. Tehran: Kharezmi. 

Ademiyet, F. (1963). Andishehaye Akhonzade. Tehran: Kharezmi Yayınevi. 

Ademiyet, F. (1972). Andisheye Terakki ve Hukumete Kanun . Tahran: Kharezmi. 

Ahmad, F. (2004). İttihat ve Terakki 1908-1914. İstanbul: Kaynak Yayınları. 

Ahmad, F. (2016). Modern Türkiye'nin Oluşumu (15. Baskı b.). İstanbul: Kaynak Yayınları. 

Ahmadi, B. (1998). Hermeneutik Modern Gozineye Jestarha. Tahran: Merkez. 

Ahmadi, B. (2015). Modernite ve Andisheye İntighadi. Tahran: Merkez. 

Akşin, S. (2006). Jön Türkler ve İttihat ve Terakki (4. Baskı b.). Ankara: İmge Yayınları. 

Algar, H. (1990). Din ve Devlet der İran, Neghshe Ulema der Doreye Kacar. (A. Seri, 

Çev.) Tahran: Tus. 

Algar, H. (1980). Din ve Dolet der Doreye Qacar. (A. Seri, Çev.) Tehran: Tus . 

Altaş, N. (2002). Türkiye'de Örgün Öğretimde Dinin Yeri. Marife (1), 219-229. 

AMOZEK. (2013, Mayıs 30). 03 25, 2018 tarihinde Amozesh Khellaq az Rahe Adabiyete 

Kodekan: https://amoozak.org/johann.heinrich.pestalozzi adresinden alındı 

Ansiklopedisi, T. D. (2018, 07 10). Kısakürek, Necip Fazil. 5 . Ankara, Ankara, Türkiye. 

Ardakani, H. M. (1989). Tarikhe Moessesat Tameddoniye Jadid der İran (Cilt 1). Tehran: 

Daneshgahe Tehran Yayınlar. 

Aristo. (1981). Siyaset. (H. Eneyet, Çev.) Tahran: Kharezmi. 

AriyenPour, Y. (1975). Az Saba Ta Nima. Tehran: Jibi. 

Arkun, M. (1999). Gozideye Maqalat Derbareye Felsefeye Fıkh. (M. Khalaji, Çev.) 

Tahran: Sazemane Farhang ve İrtibatate İslami. 

Ashori, D. (1997). Ma ve Moderniyet. Tahran: Serat. 

Ashtiyani, A. (1984). Amir Kabir. Tehran: Tus. 



 

148 
 

Atılgan, G. v. (2016). Osmanlı'dan Günümüze Türkiye'de Siyasal Hayat. İstanbul: Yordam 

Kitap. 

Aydın, D. (2005). Cumhuriyet Dönemi Vakıfları: Tarihi Bir Bakış ve Vergi Muafiyetine 

Sahip Vakıfların Mali Krizi. Anadolu Üniversitesi , 32-58. 

Aytekin, A. (2016). Kuruluşundan 18.Yüzyıla Dek Osmanlı İmparatorluğu. G. A. vd. 

içinde, Osmanlı'dan Günümüze Türkiyede Siyasal Hayat (s. 19-93). İstanbul: Yordam 

Kitap. 

Azmi, Ö. (2013). “İslamılık”, İslamansiklopedisi. 13 . Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayın Matbaacılık ve Ticaret İşletmesi. 

Badi, B. (2001). Du Dovlet. (A. Naghibzadeh, Çev.) Tahran: Merkez Bazshenasiye Eslam 

ve iran. 

Badie, B. &. (2001). Jameshenasi Dovlet. (A. Naghibzade, Çev.) Tahran: Baz. 

Barkan, Ö. L. (1980). Türk Toprak Hukuku Tarihinde Tanzimat ve 1724 (1858) Tarihli 

Arazi Kanunnamesi. Ö. L. Barkan içinde, Türkiye'de Toprak Meselesi (s. 291-375). 

İstanbul: Gözlem Yay. 

Bashiriye, H. ( 1999). Devlet ve Jameeye Madeni: Ketab Neghd ve Nazar. Kum: Teblighat 

İslami. 

Bashiriye, H. (1995). Jameshenasiye Siyasi. Tahran: Ney . 

Bashiriye, H. (2001). Mavane Toseye Siyasi Der İran. Tahran: Ghame No. 

Bayat, K. (1991). Akademiye Ferhangi ve Teghiyirate Namhaye Emaken der İran. Neshre 

Danesh (11), 12-24. 

Belge, M. (2016). Batılılaşma: Türkiye ve Rusya. Modernleşme ve Batıcılık (Cilt 3, s. 43-

55). içinde İstanbul: İletişim. 

Berger, L. P. (1996). Sakhte Ejtemaeiye Vaqeeiyet. (F. Majidi, Çev.) Tahran: Elmi ve 

Ferhangi. 

Berkes, N. (2003). Türkiye'de Çağdaşlaşma. İstanbul: YKY Yayınları. 

Berman, M. (2000). Tecrubeye Modernite: Her Anche Sakht ve Ostovar Ast Dud Misheved 

ve be Hava Mireved. (M. Farhadpour, Çev.) Tarhe No. 

Bertrand, B. (2001). Kutret der Cevame İslami ve Qerb. Tahran: Qumes. 

Bora, T. (2017). Cereyanlar, Türkiye'de Siyasi İdeolojiler. İstanbul: İletişim Yayınları. 



 

149 
 

Cin, H. (2018, Haziran 29). Osmanlı Toprak Hukukunda Miri Arazinin Hukuk Rejimi. 

Ankara, Ankara, Türkiye: Ankara Üniversitesi. Haziran 29, 2018 tarihinde 

http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/38/337/3434.pdf adresinden alındı 

Çizakça, M. (2005). Osmanlı Döneminde Vakıfların Tarihsel ve Ekonomik Boyutları. 

(Bahçeşehir Üniversitesi) 06 16, 2018 tarihinde Türkiye Üçüncü Sektör Vakfı: 

http://www.tusev.org.tr adresinden alındı 

Corbin, H. (1994). Tarikhe Felsefeye Eslami. (J. Tabatabaei, Çev.) Tahran: Kevir. 

Criss, B. (1993). İşgal Altında İstanbul. İstanbul: İletişim. 

Curzon, G. (1983). İran ve Meseleye İran. (G. A. Mazenderani, Çev.) Tahran: Elmi ve 

Farhangi Yayınları. 

Davison, R. H. (2005). Osmanlı İmparatorluğunda Reform (Cilt 1). (O. Akınhay, Çev.) 

İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Defteri, A. M. (1956, Ferverdin 17). Khaterati az Entekhabate Qabli. Khandeniha . 

Devletabadi, Y. (1983). Hayate Yahya (Cilt 1). Tehran: Attar. 

Dreyfus, H. &. (1997). Michel Foucault Ferasoye Sakht Gerayi ve Hermonotik. (H. 

Bashiriyeh, Çev.) Tahran: Ney Yayınevi. 

Durgun, S. (2011). Memalik-i Şahaneden Vatan'a. İstanbul: İletişim. 

Ekinci, E. B. (2010). Osmanlı Mahkemeleri Tanzimat ve Sonrası (2. Baskı b.). İstanbul: Arı 

Sanat Yayınevi. 

Emiroğlu, K. (2015). Kısa Osmanlı-Türkiye Tarihi Padişahlık Kültürü ve Demokrası 

Ülküsü. İstanbul: İletişim. 

Encylopedia Iranica. (2011, 12 09). EDUCATION. 03 28, 2018 tarihinde iii. THE 

TRADITIONAL ELEMENTARY SCHOOL (MAKTAB): 

http://www.iranicaonline.org/articles/education-iii adresinden alındı 

Ergin, O. N. (1922). Mecelle-i Umur-u Belediye. İstanbul: Matbaa-i Osmaniye. 

Ergin, O. (1977). Türk Marif Tarihi (Cilt 1-2). İstanbul. 

Erşahin, İ. S. (2011). İslam Medeniyet Tarihi. Ankara: Diyanet Vakıf Yayınları. 

Eskafi, N. (2004). Farhange Sebti. Tehran: Dad Ghoster. 

Etemad ul Saltaneh, M. H. (1984). El Maaser ul Asar (Cilt 1). (İ. Afshar, Dü.) Tehran: 

Asatir. 



 

150 
 

Feirahi, D. (2001). Devlete Eslami ve Tolidate Fekre Eslami. Mejelleye Daneshkedeye 

Hukuk ve Olume Siyasi (1), 177-215. 

Feirahi, D. (2001). Devlete İslami ve Tolidate Fekre Dini. Mecelleye Daneşkedeye Hukuk 

ve Ulome Siyasi (839), 157-196. 

Feirahi, D. (2004). Qudret, Daniş ve Meşrüyet der İslam. ( Dördüncü Baskı b.). Tahran: 

Ney Yayınev. 

Findley, C. V. (2011). Modern Türkiye Tarihi. (G. Ayas, Çev.) İstanbul: Timaş Yayınları. 

Floor, W. (2011). Nezame Ghazaei der Asre Kaçar ve Pehlevi. (H. Zandiye, Çev.) Kum: 

Pejoheshghahe Hoze & Daneshghah. 

Foran, J. (1998). Moqavemete Shekenende. (A. Tadeyyon, Çev.) Tehran: Rasa Yayınları. 

Foster, M. B. (1991). Khodavendeghare Endisheye Siyasi (Cilt 3). (J. Sheykh Ul-İslami, 

Çev.) Tahran: Amir Kebir. 

Franco, J. (2005). Tekvin Devlete Modern. (B. Bashi, Çev.) Tahran: Aghah. 

Fuladvand, İ. (1998). Siyaset der Aghl. Tahran: Tarhi No. 

Fuller, G. (2005). Siyasal İslam’ın Geleceği. (M. Acar, Çev.) İstanbul: Timaş Yayınlar. 

Ghanime, A. R. (1985). Tarikhe Daneshgahaye Bozorge İslami. (N. Kasaei, Çev.) Tehran: 

Yazdan. 

Giddens, A. (1991). The Consequence of Modernity. London: Cambridge. 

Giddens, A. (1985). The Nation-State and Violence. Cambridge: Polity. 

Goloğlu, M. (2008). Milli Mücadele Tarihi. İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları. 

Günay, H. M. (2000, Ocak 01). Diyanet İslam ansiklopedisi. Haziran 01, 2018 tarihinde 

İslam Araştırmalar Merkezi: http://www.islamansiklopedisi.info/ adresinden alındı 

Güneş, İ. Ö. (2006, Kış). Osmnalı Devletinde Cizyeve 19. Yüzyıla Ait Bir Cizye Defteri. 

Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, V(15). Ankara, Ankara, Türkiye. 

Haeri, A. (1989). Nekhostin Ruyaruyi Endishegeran İran Ba do Reviyeye Temedone 

Burjvaziye Gharb. Tahran: Amir Kabir. 

Haghdar, A. A. (2005). Mejlese Avvel ve Nehadhaye Meşrytiyet. Tehran: Namek. 

Haldun, A. R. (1996). Mukkademe. (M. P. Gonabadi, Çev.) Tahran: Elmi ve Farhangi. 

Haldun, İ. (1996). Abdul Rahman Mukkademe. (M. P. Gonabadi, Çev.) Tahran: Elmi ve 

Farhangi. 



 

151 
 

Hamdi, K. (1908). İslamiyet ve Hilafet ve Meşıhat-i İslamiyye. Beyanül-Hak, 1 (22), 511-

514. 

Hamlin, C. (1878). Among The Turks. New York: New York American Tract Society. 

Hanioğlu, M. Ş. (2008). The Second Constitutional Period, 1908–1918. R. Kasaba içinde, 

Turkey in the Modern World (s. 62-111). Cambridge: Cambridge University Press. 

Heywood, A. (2014). Siyasi İdeolojiler (8. Baskı b.). (A. K. diğerleri, Çev.) Ankara: 

Liberte. 

Hobbes, T. (2001). Leviathan. (H. Bashiriye, Çev.) Tahran: Ney Yayın Evi. 

Howarth, D. (1997). Nezeriyeye Gofteman. (A. M. Yusefi, Çev.) Tahran: Peshoheshkedeye 

Motaleaate Rahbordi. 

İnalcık, H. (2003). Osmanlı İmparatorluğu Klasik Çağ (1300-1600). (R. Sezer, Çev.) 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

İnalcık, H. (2006). Tanzimat'ın Uygulanması ve Sosyal Tepkileri. H. İ. Seyitdanlıoğlu 

içinde, Tanzimat, Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu (s. 109-131). Ankara: 

Phoenix. 

Karpat, K. H. (2013). İslam'ın Siyasallaşması. İstanbul: Timaş. 

Kasravi, A. (1944). Deh Sal der Adliye. Tehran: ? 

Kasravi, A. (1941). Derbareye Reza Şah. Perçem , 3-5. 

Kasravi, A. (1979). Tarikhe Mashruteye İran. Tehran: Amir Kabir Yayınları. 

Katouzian, M. A. (2001). Eqtesad Siyasi İran. (R. N. Azizi, Çev.) Tehran: Merkez. 

Katouzian, N. (2003). Kanune Madani der Nezme Hukuke Kununi. Tehran: Mizan. 

Kaynar, R. (1954). Mustafa Reşit Paşa ve Tanzimat. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Kemal, G. M. (1963). Nutuk 1927. İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Basımevi. 

Kermani, N.-u. İ. (1979). Tarikhe Bidariye Iranian. (A. A. Sirjani, Dü.) Tehran: Agah 

Yayınları. 

Kesaei, N. (1984). Medarese Nezamiye ve Tesirate Elmi ve Ejtemaei. Tahran: Amir Kebir. 

Khaleghi, M. (2015). Eslahate Nezamiye Abbas Mirza Tayeb-ul Saltane. Feslnameye Parse 

(25), 55-79. 

Köker, L. (2008). İki Farklı Siyaset. Ankara: Dipnot Yayınları. 



 

152 
 

Konan, B. (2018, 06 16). Osmanlı Devletinde Protege (Koruma) Sistemi. Ankara 

üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 58 . Ankara, Ankara, Türkiye. 

Kozak, E. (1994). Bir Sosyal Siyaset Müessesesi Olarak Vakıf. Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi Yayınları. 

Kumi, M. A. (1969). Tahkik Hasan Ghazi Tabatabaei. Mecelleye Ulome Ensani 

Daneshgahe Tebriz, 20 (3), 376-377. 

Laclau, E. &. (2008). Hegemonya ve Sosyalist Strateji. (A. Kardam, Çev.) İstanbul: 

İletişim. 

Laclau, E. (1998). Gofteman. (H. A. Nozeri, Dü.) Feslnameye Gofteman (0), 39-53. 

Lewis, B. (1963). Istanbul and the Civilization of the Ottoman Empire. Oklahoma: 

University of Oklahoma Press. 

Lockhart, L. (1985). Engheraze Safaviye ve Eyyame İstilaye Afaghene der İran. (M. G. 

Emad, Çev.) Tahran: Morvarid. 

Mafi, H. M. (1985). Mukaddemat Meshrutiyet. (M. T. Feda, Dü.) Tehran: Ferdosi. 

Malkum, M. (1977). Kanun. (H. Natik, Dü.) Tahran: Amir Kabir. 

Mantran, R. (1995). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi. İstanbul: Cem Yayınevi. 

Mardin, Ş. (2009). Türk Modernleşmesi. İstanbul: İletişim. 

Mardin, Ş. (1995). Türkiye'de Toplum ve Siyaset (5. Baskı b.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Marx, F. E. (1970). The Germen Ideology. London: Lawrence & Wishart. 

Mehdi, M. (1994). Felsefeye Tarikhe Ebne Khaldun. Tahran: Elmi ve Farhangi. 

Mir Musavi, A. (2013). İslam, Sunnet, Dolete Modern. Tahran. Tahran: Ney Yayınevi. 

Moazami, B. (2003). The Making of the State, Religion and the Islamic Revolution in 

Iran(1796-1979). Ph. D Thesis . Manhattan, USA: New School University. 

Modirshaneçi, M. (2006). Tehavvolate Siyasi Jonebe Khorasan az Enghalebe Meşrute ta 

Payane Kaçar. Ettelaat Siyasi Eghtesadi (3 & 4), 64-69. 

Momeni, B. (1972). Mirza Fatihalı AhunZade. Tehran: Ava. 

Musavi, S. A. (2005). İslam, Sünnet, Devlete Modern. Tahran: Ney. 

Musavi, S. A. (2005). İslam, Sünnet, Devlete Modern. Tahran: Ney . 

Naghibzade, A. (1997 ). “Do Dovlet: Kutret ve Camee der Gharb ve der Serzeminhaye 

İslami”. Payiz 2 (3).: Neşriyeye Hukumete İslam. 



 

153 
 

Natik, H. (1979). Mirza Malkum Han ve Kanun. Tehran: Amir Kabir. 

Nizam-ölMülk, K. (1961). Siyaset Nameh. (H. Darke, Dü.) Tehran: Bunghahe Tercume ve 

Neshre Ketab. 

Nizam-ülMülk, K. (1961). Siyaset Nameh. (H. Darke, Dü.) Tehran: Bunghahe Tercume ve 

Neshre Ketab. 

Nozari, H. A. (2010). Post Modernite ve Post Modernism: Tarif, Nezeriyeha ve Karbestha. 

Tahran: Neghshe Jahan. 

Nuri, C. (1915). Havaici Kanuniyyemiz. İstanbul: İctihat. 

Öcal, M. (1998). Cumhuriyet Döneminde Türkiye'de Din Eğitimi ve Öğretimi. Ulu Dağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 7 (7), 241-268. 

Öcal, M. (1994). İmam Hatip Liseleri ve İlk Öğretim Okulları. İstanbul: Ensar Neşriyat. 

Omid, A. B. (1985). Az Mast ke Ber Mast (Cilt 2). Tehran: Dunyaye Ketab. 

Omid, H. (1956). Tarikhe Farhange Azerbayjan (Cilt 2). Tebriz: Edareye Farhange 

Azerbayjan Sharghi. 

Ortaylı, İ. (1980). Anadolu'da XVIII. Yüzyılda Evlilik İlişkileri Üzerine Bazı Gözlemler. 

Osmanlı Araştırmaları , 33-40. 

Ortaylı, İ. (2005). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ortaylı, İ. (2000). Tanzimat Devrinde Osmanlı Mahalli İdareleri. Ankara: TTK. 

Özaydın, M. M. (2003). Kamu İş Dergileri. 06 16, 2018 tarihinde Kamu İşletmeleri 

İşverenleri Sendikası Web Sitesi: http://www.kamu-is.org.tr adresinden alındı 

Özbudun, E. (2004). Türk Anayasa Hukuku (8. Baskı b.). Ankara: Yetkin Basım Yayım ve 

Dağıtım. 

Özkorkut, N. Ü. (2018, 06 13). Kapitülasyonların Osmanlı Devletinin Yargı Yetkisine 

Getirdiği Kısıtlamalar. Ankara, Ankara, Türkiye. 

Pierson, C. (2011). Modern Devlet. (N. K. Erdoğan, Çev.) İstanbul: Ezgi Matbası. 

Pouya, E. Q. (1998). Madarese Jadid der Doreye Qajar. Tehran: Merkeze Nashre 

Daneshgahi. 

Rousseau, J. J. (?). Emile ya Amuzesh o Perveresh [Emile ya Çocuk Eğitim]. Tahran: 

Derya. 

Rozental, F. (1960). The Muslim's Concept of Freedom. London: Leiden Brill. 



 

154 
 

Rushdiye, F. (1990). Zendeghi Nameye Pire Maaref Rushdiye. Tehran: Hirmand Yayınları. 

Rushdiye, S. D. (1983). Savanehe Omur . Tehran: Neshre Tarikhe İran. 

Sadr, M. B. (1969). İktesad Lena. (M. K. Musavi, Çev.) Kum: İntişarate İslami. 

Şafak, N. (2012). Osmanlı Kuruluş Döneminde Devlet. Belleten, LXXVI (276), 431-454. 

Safari, B. (1992). Erdebil der Gozerghah Tarikh (Cilt 3). Erdebil: Erdebil Daneshghah 

Azad. 

Safavi, A. (1989). Ravand Takvini ve Tatbiqiye Talim-o Tarbiyete Jahani der Qerne 

Bistom. Tehran: Kültür Bakınlığın Yayınları. 

Sarıoğlu, M. (2012). Türk Eğitim Tarihinden Esintiler. Kocaeli: Umuttepe Yayınları. 

Shababi, M. (2013). Rahbere Khered. Tahran: Khayyam. 

Shabestari, M. M. (1996). Hermonotik, Ketab ve Sünnet. Tahran: Tarhi No. 

Shahabi, H. &. (2001). Nezamhaye Soltani. (M. Sabur, Çev.) Tahran: Shiraze. 

Shahabi, M. (1989). Advare Fıkıh (Cilt II). Tahran: Vezarete Ferhang ve Ershad Eslami. 

Sharabi, H. (2006). Yeni Patriarchy. (S. A. Movasseghi, Çev.) Tahran. 

Shayeghan, A. (2017). Hukuk Madeni. Tehran: Mehre Kelam. 

Shirazi, M. S. (1985). Mejmoe Sefernamehaye Mirza Salih shirazi . Tehran: Neshre Tarikhe 

Iran. 

Siyaset Sosyolojisi2016AnkaraDipnot Yayınları 

Sosyal Bilimler Ansiklopedisi. (1991). 4 . İstanbul: Resail Yayınları. 

Sungu, İ. (1943). Galatasaray Lisesi’nin Kuruluşu. Belleten, VII (28), 315-347. 

Surush, A. (1997). Modara ve Mudiriyet. Tahran: Serat. 

Surush, A. (1992). Qebz-o Beste Teorik Şeriat (2. Baskı b.). Tahran: Serat. 

Tabatabaei, J. (1994). Deramedi Felsefi ber Tarikhe Andisheye Siyasi der İran. Tahran: 

Kevir. 

Tabatabaei, J. (1992). Zeval Endişeye Siyasi der İran. Tahran: Kavir. 

Tabatabaei, M. H. (1985). Uslul ve Felsefe ve Reveshe Realism (Cilt 1). Kum: Defter 

Entesharate Eslami. 

Tabatabayı, S. J. (2001). Mefhome Velayete Motleghe der Andisheye Sedehaye Miyane. 

Tahran: Neghah Moaser. 

Taghizadeh, S. H. (1986). Zendeghaniye Tufani. (İ. Afshar, Dü.) Tehran: Elmi. 



 

155 
 

Takhshid, M. R. (1998). Eslahat ve Siyasethaye No Gerayiye Reza Shah ve Tesir an ber 

Qodret ve Nofuze Ruhaniyet. Mejelye Hukuk ve Ulum Siyasi , 93-117. 

Talbof, A. (1977). Ahmad (Cilt 2). (B. Momeni, Dü.) Tahran: Shabgir. 

Talbof, A. (1976). Mesalekul Muhsenin. (B. Momeni, Dü.) Tahran: Shabgir. 

Tanör, B. (1998). Türkiye'de Kongre İktidarı 1918-1920. İstanbul: KYK. 

TBBM 3. Yasama Açılış Konuşması. (1922). Zabit Ceridesi, 18 (I. 3), 1-26. 

TBMM 4.Yasama Yılı. (1923). TBBM Zabit Ceridesi, 28, 1-26. 

Tilly, C. (1975). The Formation of National States in Western Europe. Princeton: Princeton 

University Press. 

Tunaya, T. Z. (1952). Türkiye'de Siyası Partiler. İstanbul: Doğan Kardeş Basımevi. 

Türk, İ. Ç. (2014). Türkiye'de Orta Tahsil ” Başlıklar Risaleye Göre Osmanlı 

İmparatorluğundan UlusLDevlet Türkiye'ye İntikal Eden Orta Öğretim Mirası. A. Ü. 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi (52), 351-378. 

Uslu, A. A. (2016). Burjuva Devrimin ve Savaşın Belirsiz Sınırlarında. G. A. a.g.e içinde, 

Türkiye'de Siyasal Hayat (2. Baskı b., s. 97-199). İstanbul: Yordam Yayınları. 

Weber, M. (1970). Politics as Vocation. London: Routledge 8c Kegan Paul. 

Wilbor, D. (1995). Reza Shah Pehlevi. (M. D. Saba, Çev.) Tahran: Bongahe Terjome ve 

Nashre Ketab. 

Yazdi, A. H. (2017). İstiftaate Şeyh Abdülkerim Haeri Yazdi. Kum: Zaer. 

Yazıcı, A. (2014). Arazı Kanunnamesi (1274/1858) ve İntikal Kanunlarıyla İslam Miras 

Hukukunun Mukaysi. Ekev Akademi Dergisi (60), 449-470. 

Zanjani, Ş. İ. (?). Serghozeshte Man. (G. M. Salih, Dü.) Almanya: Nima. 

Zargherinejad, H. (1995). Resaele Meshrutiyet. Tahran: Kevir. 

 

 

 


