
i 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NURETTİN TOPÇU DÜŞÜNCESİNDE TÜRK MODERNLEŞMESİ 

 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

Dilek AYDIN 

 

Kütahya – 2019

 



i 
 

T.C. 

KÜTAHYA DUMLUPINAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

NURETTİN TOPÇU DÜŞÜNCESİNDE TÜRK MODERNLEŞMESİ 

  
 

 

 

 

Danışman: 

Doç. Dr. Hülya YÜKSEL 

 

 

 

 

Hazırlayan: 

Dilek AYDIN 

 

 

 

 

 

Kütahya – 2019 

 



ii 
 

Kabul ve Onay  

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne,  

Bu çalışma, jürimiz tarafından Sosyoloji Anabilim/Anasanat Dalında YÜKSEK 

LİSANS TEZİ ÇALIŞMA RAPORU olarak kabul edilmiştir.  

 

Başkan……………………………………..………………….    (İmza)  

Doç. Dr. Hülya YÜKSEL 

 

Üye……………………………………………………………    (İmza)  

Doç. Dr. Ali ÖZTÜRK 

 

Üye……………………………………………………………    (İmza)  

Dr. Öğr. Üyesi Esra IŞIK 

 

 

Onay  

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım.  

 

İmza  

                                    Doç. Dr. Ayhan KAHRAMAN  

                                                                                   Enstitü Müdürü 

  

 



iii 
 

Bilimsel Etik Bildirimi 

Yüksek Lisans tezi olarak hazırladığım “Nurettin Topçu Düşüncesinde Türk 

Modernleşmesi” adlı çalışmanın öneri aşamasından sonuçlandığı aşamaya kadar geçen 

süreçte bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle uyduğumu, tez içindeki tüm bilgileri 

bilimsel ahlak ve gelenek çerçevesinde elde ettiğimi, tez yazım kurallarına uygun olarak 

hazırladığımı, bu çalışmamda doğrudan veya dolaylı olarak yaptığım her alıntıya kaynak 

gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu beyan 

ederim. 

                                                                                                          

....../....../2019  

             

        Dilek AYDIN

 



iv 
 

Özgeçmiş 

1994 yılında İstanbul’da doğdu. İlkokul, ortaokul ve Lise eğitimini İstanbul’da 

aldı. 2012 yılında Dumlupınar Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümüne 

yerleşti ve 2016 yılında buradan mezun oldu. 2016 yılında Dumlupınar Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Anabilim Dalı Yüksek Lisans Programına başladı. 

2019 yılında Yüksek Lisanstan mezun oldu.  

 



v 

 

ÖZET 

NURETTİN TOPÇU DÜŞÜNCESİNDE TÜRK MODERNLEŞMESİ 

 

AYDIN, Dilek 

Yüksek Lisans Tezi, Sosyoloji Ana Bilim Dalı 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Hülya YÜKSEL 

Haziran, 2019, 127 sayfa 

 

“Nurettin Topçu Düşüncesinde Türk Modernleşmesi’’ isimli bu tez iki 

bölümden oluşmaktadır. Tezin Giriş kısmı yapılan araştırmanın yöntemi, amacı ve 

önemini kapsamaktadır. Birinci bölümde modernleşmenin kavramsal ve olgusal 

çerçevesi açıklanmaya çalışılmıştır. Tarihsel gelişimi içerisinde modernleşmenin çeşitli 

boyutları ele alınmıştır. Türk modernleşmesinin tarihsel arka planı, temel tartışma 

biçimleri ve Türk modernleşmesinin öncüleri açıklanmıştır. İlk olarak batılılaşma çabası 

olarak başlayan daha sonra cumhuriyet döneminde modernleşme pratiklerine evrilen ve 

aydınlar tarafından farklı yollarla açıklanmaya çalışılan modernleşme, bu dönemler 

bağlamında çeşitli tartışma ve yorumlarla açıklanmaya çalışılmıştır. 

Tezin ikinci bölümde ise, Topçu’nun düşünceleri ve modernleşme ekseninde 

oluşturulmuştur. Topçu’nun sosyal, siyasi, entelektüel hayatına kısaca yer verilmiştir. 

Batılılaşmaya bakış açısı, Türk sosyolojisindeki yeri, sosyal bilimlerde yöntemi ve kültür 

medeniyet ayrımı bu bölümü oluşturan başlıca konulardır. Topçu’nun modernleşme 

karşısındaki muhalif tutumu, düşünce pratiklerinde ve çözüm önerilerinde görülmektedir. 

Kendi tanımıyla sosyalizm anlayışında, siyasi ve iktisadi yönetim anlayışında, 

milliyetçilik anlayışında özgünlüğünü ortaya koymuş bir düşünürdür. Batı 

modernleşmesinin tam karşısında duran Topçu, aynı zamanda kapitalist dünya sistemini 

de çok sert dile eleştirmektedir. Batı merkezli modernleşmenin bir ürünü olan teknik 

anlayışı benimsemez, aksine bir kültür ve medeniyet ürünü olan tekniğin üreten topluma 

özgü olduğunu savunur ve başka toplumlara uyarlanamayacağını savunur.  İkinci 

bölümde anlatıldığı gibi Topçu düşüncesinin merkezine dini argümanları ve kaynağı dini 

kurallar olan ahlaki kuralları koymaktadır. 

Sonuç kısmında ise, Topçu’nun tüm bu kavramsallaştırmaları, çözüm yolları ve 

tartışma biçimleri yorumlanmaya çalışılmıştır. Günümüzdeki modernleşme 

tartışmalarına karşı, bu çözüm yollarının ne kadarının hala güncel olduğu ortaya konmaya 

çalışılmıştır. Yaşadığı dönemde fikirlerine değer verilmeyen Topçu’nun, felsefeci 

olmasının yanı sıra bir sosyolog gibi toplumun sorunlarına yönelmesi ve bu sorunlara 

karşı çözüm yolları üretmesi, onun Türk sosyolojisinde önemli bir yere sahip olduğunu 

göstermektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: Nurettin Topçu, Anadolu Sosyalizmi, Milliyetçilik, Modernleşme 

  



vi 

 

 

ABSTRACT 

       NURETTİN TOPÇU TURKISH MODERNIZATION IN THE THINKER 

 

AYDIN, Dilek 

Master Thesis, Department of Sociology 

Supervisor: Assoc. Prof. Hülya YÜKSEL 

June, 2019, 127 pages 

 

This thesis called li Turkish Modernization in the Thought of Nurettin Topçu tez 

consists of two parts. Introduction of the thesis covers the method, purpose and 

importance of the research. In the first part, the conceptual and factual framework of 

modernization is tried to be explained. Various dimensions of modernization have been 

discussed within the historical development. The historical background of Turkish 

modernization, basic debates and the pioneers of Turkish modernization are explained. 

Modernization, which started as the first period Westernization effort and then evolved 

into modernization practices in the republic period and tried to be explained by the 

intellectuals in different ways, was tried to be explained by various discussions and 

interpretations during the period. 

The second part of the thesis is based on Artillery and modernization. Topçu's 

social, political, intellectual life is briefly mentioned. The point of view of 

Westernization, its place in Turkish sociology, its method in social sciences and the 

distinction of cultural civilization are the main subjects that constitute this section. 

Artillery's opposition attitude towards modernization is seen in thought practices and 

solutions. In his definition, he is a philosopher who has revealed his originality in his 

understanding of socialism, his understanding of political and economic management and 

his understanding of nationalism. Standing directly opposite the western modernization, 

Artillery also criticizes the capitalist world form very harshly. He argues that the 

technique, which is a product of culture and civilization, is specific to the producing 

society, and that it cannot be adapted to other societies. As explained in the second 

chapter, Topçu puts the religious rules at the center of the thought practices and the moral 

rules whose source is the religious rules. 

In the conclusion part, all these conceptualizations, solutions and ways of 

discussion of Topçu were tried to be interpreted. It has been tried to reveal how much of 

these solutions can still be up to date against modernization debates. In addition to being 

a philosophical thinker of his ideas during his lifetime, Topçu's tendency towards the 

problems of the society as a sociologist and the production of solutions to these problems 

show that he has an important place in Turkish sociology. 

 

Keywords: Nurettin Topçu, Anatolian Socialism, Nationalism, Modernization 

  



vii 

 

 

TEŞEKKÜR 

Nurettin Topçu’nun Modernleşme düşüncesini ele almaya çalıştığım bu tezde, 

konunun belirlenmesinden başlayarak bütün tez sürecinde yardımını esirgemeyen değerli 

danışmanım Doç. Dr. Hülya YÜKSEL hocama teşekkürlerimi sunarım. Ayrıca Bartın 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümünde görev yapan, tezimin 

düzeltmelerinde yardımcı olan Değerli Doç. Dr. Ali ÖZTÜRK hocama, Dumlupınar 

Üniversitesi Sosyoloji bölümünde görev yapan Yrd. Doç. Esra IŞIK hocama ve Aileme 

teşekkürlerimi sunarım. 

 

 

                                                                                                            Dilek AYDIN 

                                                                                                           Kütahya –2019 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

 

İÇİNDEKİLER 

                                                                                                                                    Sayfa 

ÖZET................................................................................................................................ v 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

TEŞEKKÜR .................................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

KISALTMALAR ........................................................................................................... xi 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MODERNLEŞMENİN KAVRAMSAL VE OLGUSAL ÇERÇEVESİ 

 

1.1. MODERNLEŞME OLGUSU .................................................................................. 5 
 

1.1.1. Modernlik ............................................................................................................ 5 

1.1.2. Modernizm .......................................................................................................... 7 

1.1.3. Modernleşme ..................................................................................................... 10 

1.1.4. Batılılaşma ......................................................................................................... 12 

1.1.5. Batı ve Batı Dışı Modernleşme ......................................................................... 15 

1.1.6. Modernleşmeyi Hazırlayan Faktörler ................................................................ 17 

1.1.7. Modernleşmenin Felsefi Temelleri.................................................................... 24 

1.1.8. Modernleşmenin Kurumsal Boyutları ............................................................... 26 

 

1.2. TÜRK MODERNLEŞMESİ ................................................................................. 28 
 

1.2.1. Osmanlı Dönemi Modernleşme Süreci ............................................................. 28 

1.2.2. Tanzimat Dönemi Modernleşme ....................................................................... 36 

1.2.3. II. Meşrutiyet Dönemi Modernleşme ................................................................ 40 

1.2.4. Cumhuriyet Dönemi Modernleşme ................................................................... 42 

 

1.3. TÜRK MODERNLEŞME ÖNCÜLERİ .............................................................. 46 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

NURETTİN TOPÇU VE MODERNLEŞME 

 

2.1. NURETTİN TOPÇU BİYOGRAFİSİ .................................................................. 50 
 

2.1.1. Hayatı ................................................................................................................ 50 

2.1.2. Eserleri ............................................................................................................... 53 

2.1.2.1. Millet Mistikleri ........................................................................................ 54 

2.1.2.2. Ahlâk Nizamı ............................................................................................ 54 

2.1.2.3. Bergson ..................................................................................................... 54 

2.1.2.4. Büyük Fetih .............................................................................................. 54 

2.1.2.5. İradenin Davası / Devlet ve Demokrasi .................................................... 55 

2.1.2.6. İslâm ve İnsan/Mevlana ve Tasavvuf ....................................................... 55 

2.1.2.7. İsyan Ahlâkı .............................................................................................. 55 



ix 

 

 

2.1.2.8. Kültür ve Medeniyet ................................................................................. 56 

2.1.2.9. Reha .......................................................................................................... 56 

2.1.2.10. Mehmet Âkif. .......................................................................................... 56 

2.1.2.11. Taşralı ..................................................................................................... 56 

2.1.2.12. Türkiye'nin Maarif Davası ...................................................................... 56 

2.1.2.13. Varoluş Felsefesi/Hareket Felsefesi ....................................................... 57 

2.1.2.14. Yarınki Türkiye ...................................................................................... 57 

2.1.2.15. Var Olmak .............................................................................................. 57 

2.1.2.16. Amerikan Mektupları Düşünen Adam Aranızda .................................... 58 

2.1.2.17. Sosyoloji ................................................................................................. 58 

2.1.2.18. Mantık ..................................................................................................... 58 

2.1.2.19. Felsefe ..................................................................................................... 58 

2.1.2.20. Psikoloji .................................................................................................. 59 

2.1.2.21. Ahlak ...................................................................................................... 59 

 

2.2. NURETTİN TOPÇU FELSEFESİNİN TEMEL KAVRAMLARI ................... 59 
 

2.2.1. Hareket .............................................................................................................. 59 

2.2.2. İrade ................................................................................................................... 64 

2.2.3. Ahlak ................................................................................................................. 69 

2.2.4. Demokrasi.......................................................................................................... 76 

 

2.3. DÖNEMİN DÜŞÜNCE AKIMLARI ................................................................... 79 
 

2.3.1. Osmanlıcılık ...................................................................................................... 79 

2.3.2. Türkçülük .......................................................................................................... 80 

2.3.3. İslamcılık ........................................................................................................... 81 

2.3.4. Batıcılık ............................................................................................................. 83 

 

2.4. NURETTİN TOPÇU’NUN SOSYAL BİLİMLERDE METODOLOJİSİ ....... 84 

 

2.5. TÜRK SOSYOLOJİNDE NURETTİN TOPÇU ................................................. 85 

 

2.6. NURETTİN TOPÇU’NUN BATILILAŞMA VE MODERNLEŞME 

ANLAYIŞI .............................................................................................................. 88 

 

2.7. NURETTİN TOPÇU’NUN FİKİR DÜNYASINDA KÜLTÜR, MEDENİYET 

VE TEKNİK KAVRAMLARI .............................................................................. 93 

 

2.8. NURETTİN TOPÇU’DA MİLLİYETÇİLİK VE ANADOLU 

MİLLİYETÇİLİĞİ ................................................................................................ 99 

 

2.9. KAPİTALİST SİSTEM KARŞISINDA BİR ÜTOPYA: ANADOLU 

SOSYALİZMİ ...................................................................................................... 103 

 

2.10. NURETTİN TOPÇU’NUN FİKRİ DÜNYASI VE ETKİLİ OLAN    

KİŞİLER ............................................................................................................... 106 
 



x 

 

 

2.10.1. Hüseyin Avni Ulaş ........................................................................................ 109 

2.10.2. Mehmet Akif Ersoy ....................................................................................... 109 

2.10.3. Blondel .......................................................................................................... 111 

2.10.4. Bergson .......................................................................................................... 113 

2.10.5. Massignon...................................................................................................... 113 

 

SONUÇ ......................................................................................................................... 115 

 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 120 

 

DİZİN ........................................................................................................................... 127 

 

  



xi 

 

 

KISALTMALAR 

a.g.e.      Adı geçen eser  

Bkz.           Bakınız 

C.                 Cilt  

Çev.            Çeviren 

s.                 Sayfa  

ss.                Sayfa Sayısı 

Yay.            Yayınları  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                              

 

 

TEZ METNİ

 



1 

 

 

GİRİŞ 

Türk modernleşmesinin temelleri 18. Yüzyılın sonlarına doğru Osmanlı 

Devleti’nin çöküşe geçtiği dönemde atılmıştır. Modernleşme, değişim ve dönüşümü ifade 

eden bir süreçtir. Değişimin yaşandığı alanlara bakıldığında siyasi, sosyal, kültürel, 

iktisadi kısacası toplumu ve yönetimi etkileyen her alanda meydana gelmiştir. İlk olarak 

Batı Avrupa’da ortaya çıkan modernleşme algısı,  daha sonra diğer tüm toplumları da 

içine alarak yayılmaya başlamıştır. Bu süreç birçok toplumda zorunlu bir değişim olarak 

algılansa da Osmanlı Devleti döneminde bir çözüm yolu olarak görülmüştür. Yaşanan 

krizlerden, kaoslardan kurtaracak yegâne yol batıyı temel alarak birçok yönden gidilecek 

değişim reformlarıdır. Osmanlı Devleti’nde benimsenmeye başlayan modernleşme algısı 

dönemin bir kısım aydınlar tarafından batı hayranlığı olarak köklü bir değişim arzusuna 

dönüşmüştür. Avrupa’nın kültürü içinde milliyetçiliği, inancı barındıran birçok 

toplumlara özgü özelliklerin kopuşuna sebep olmaya başlamıştır. Diğer bir kısım aydınlar 

ise modernleşme süreci içinde toplumsal değerlerden ayrılmış, toplumun sorunlarına 

toplumun değer ve normlarından uzak çözüm önerileri ve söylemler ortaya koymaya 

başlamıştır. Batı’nın her alanda yaşadığı ilerleme ve gelişme, hayali bu aşmaya ulaşmak 

olan her toplum için modernleşmek hedef ve amaç haline gelmiştir. 

Toplumların modernleşme çabaları bazen devletin isteğiyle bazen de iç ve dış 

baskılarla başlamıştır. Modernleşme sanıldığının aksine zor bir süreçtir. Siyasi, 

ekonomik, sosyal ve en önemlisi kültürel birçok yaptırımları barındıran bir süreçtir. 

Değişimin dinamik olduğu bu süreç, siyasi alanda demokratikliği, ekonomik alanda 

uzmanlaşmayı ve küreselleşmeyi, toplumsal alanda ise gelenekselcilikten uzaklaşarak 

daha seküler ve kültürel olarak batı kültürü merkezli bir yapıyı savunmaktadır. Aynı 

zamanda modernleşmenin en temel ilerleme aracı olan teknik ise ileri düzeyde teknolojik 

ilerlemeyle sunduğu yaptırımlar içinde bulunmaktadır. 

Batı’nın kendi içinde yaşamak zorunda kaldığı modernleşme süreci aslında 

kendi toplumuna özgü sorunlarına karşı bir çözüm yolu olmuştur. Rasyonalist ve 

pozitivist anlayışlarla ortaya çıkan bu durum beraberinde kültürden, siyasete birçok 

alanda yenilik ve ilerleme getirmiştir. Fakat batı dışı toplumlarda benimsenmeye çalışılan 

bu süreç, bilim ve teknolojiye ulaşmak adına taklit etme yoluyla uygulanmaya 

başlanmıştır. Bu yol Batı’yla aynı tarih, kültür ve toplumsal değerleri içermediği gerçeği, 



2 

 

 

modernleşmekten çok batılılaşmaya sebep olmuştur. Türkiye’de de modernleşme 

serüveni uzun yıllar boyunca sürmüştür. Günümüzde hala modernleşme noktasında tam 

bir sonuç yoktur. Modernleşme ve batılılaşma tartışmalarının en yüksek olduğu 

Cumhuriyet döneminde temel tartışma konuları içerisindeki temel soru Batı’nın nelerinin 

alınıp nelerinin alınmayacağı konusudur. Ancak bu konuda bile bir uzlaşma söz konusu 

olamamıştır.  

Cumhuriyet dönemi aydınlar içerisinde modernleşmeye eleştirel bakan en 

önemli düşünürlerden biri Nurettin Topçudur. Onun modernleşme noktasındaki fikirleri 

değişim, dönüşüm ve ilerleme çizgisinde olmuştur. Batılılaşmanın taklitçilikten öteye 

geçmeyen bir sorun olarak görmüştür. Topçu, sanattan siyasete, kültürden ahlaka, 

eğitimden ekonomiye kadar her alanda temel felsefi çıkış noktası olan Hareket 

Felsefesiyle bakmıştır. Hareket felsefesinin temel kavramlarını ve metodunu kullanarak 

toplumsal sorunlarımıza kendi kültür ve toplumsal değerlerimizle bakmaya çalışmıştır. 

Sosyal ve ekonomik konulardaki sorunlara milliyetçi ve muhafazakâr bir bakış açsıyla 

çözüm aramıştır. Nurettin Topçu, Türk milletinin, sahip olduğu kurumlarla birlikte nasıl 

bir devlet ve toplum düzeni kuracağı noktasında Anadolu milliyetçiliği ve sosyalizmini 

fikir dünyasında ortaya koymuştur. O’nun Anadolu milliyetçiliği aslında İslam’ın ve 

Türkçülüğün bir sentezidir. Toplum içerisindeki bütün sorunların ve kaosların nedenini 

ahlak yozlaşma olarak görür ve ahlakı çözüm yollarının çıkış noktası olarak kabul 

etmiştir. Batılılaşma karşısındaki en büyük sorunun Batı’dan alınan bir tekniğin 

beraberinde getirdiği ahlaki değerlerdir. Batı’dan alınan ahlaki yapı topluma zarar 

vermekte ve uçuruma sürüklemektedir. Nurettin Topçu’nun tüm eleştiri ve çözüm 

yollarından hareketle bu çalışmaya başlanmıştır. 

Araştırmanın Yöntemi 

Bu çalışmada modernleşme üzerine kendine özgü kavramlar geliştiren ve bir 

sistem dâhilinde ortaya koyan, Cumhuriyet Döneminin Türk aydınlarından olan Nurettin 

Topçu’nun modernleşme yaklaşımı ele alınmıştır. Nurettin Topçu’nun makale ve 

yazılarından, kendisine ait kitaplardan, hakkında hazırlanmış çalışma ve araştırmalardan 

yararlanılarak yapılmış tarama modeli esas alınmıştır.  

  



3 

 

 

Araştırmanın Amacı 

Türk düşünce tarihimizde Nurettin Topçu önemli bir konuma sahiptir. Bu 

araştırmada Topçu’nun tüm fikir dünyası değil onu özgün kılan modernleşme anlayışı ele 

alınacaktır. Başarılı akademik çalışmaları olmasına rağmen yaşadığı dönemde düşünce 

ve fikirleri göz ardı edilen Topçu’nun modernleşmeye, kapitalizme, sosyalizme, insana 

bakış açısı incelenecek ve Topçu’nun modernleşmeye karşı geliştirdiği alternatif 

yöntemlerin neler olduğuna dair bir açıklama getirilmeye çalışılacaktır.  

Bu amaçlar doğrultusunda aşağıdaki sorular cevaplanmaya çalışılacaktır. 

 Cumhuriyet Dönemi modernleşme tartışmaları içinde Nurettin Topçu’nun 

modernleşmeye dair kavram ve yöntemlerinin yeri nedir? 

 Türk Modernleşmesinde batılılaşma sorununun genel çerçevesi nedir? Türkiye 

için önemi nedir? 

 Muhalif bir entelektüel olan Nurettin Topçu’nun modernleşmeye getirdiği 

eleştiriler ve bunun karşısında geliştirdiği alternatif sistemler ve düşünce biçimleri 

nelerdir? 

 Bir felsefi düşünür olan Nurettin Topçu’nun düşün hayatımızdaki yeri ve önemi 

nedir? Türk sosyolojisine katkıları nelerdir? 

Araştırmanın Önemi 

Tüm dünyayı etkisi altına alan modernleşme süreci; iktisadi, sosyal ve politik 

alanları da etkilemiştir. Genel eleştiriler ve yorumlar bu süreç içerisinde hareket etmeyi 

ve uyum sağlamayı savunurken Nurettin Topçu gibi muhalif düşünürler ise bu sürecin 

karşısında durmuştur. Nurettin Topçu modernleşme sürecini ‘yabancılaşma, adaletsizlik, 

yıkım getirecektir’ şeklinde tartışan ilk Türk düşünürlerdendir. Batılılaşma ve 

modernleşme ile ilgili, kendine özgü bir düşünce geliştiren Nurettin Topçu, bu 

düşüncelerinde sadece içinde bulunduğu dönemin toplum yapısında görülen sorunları 

tespit etmekle kalmamış, bu sorunlara çözüm önerileri de getirmeye çalışmıştır. Tüm bu 

açıklamalar ve tanımlardan yola çıkarak modernleşmeye dair önemli eleştirileri ve 

alternatifleri olan Topçu ve onun sosyoloji alanında yeterince tartışılmamış fikirlerini 

gündeme taşımak çalışmanın önemini oluşturmaktadır. 

 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MODERNLEŞMENİN KAVRAMSAL VE OLGUSAL ÇERÇEVESİ 

 

 



5 

 

 

1.1. MODERNLEŞME OLGUSU 

Bu bölümde modernleşme sürecinin nasıl işlediğine, ne tür kavramsal araçlarla 

yaklaşıldığına, bir olgu olarak ne ifade ettiğine birçok düşünürün değerlendirmesi 

ışığında ele almaya çalışacağım. 

1.1.1. Modernlik 

Modernlik kavramına bakıldığında tümüyle yaşamımızın her alanını etkileyen 

bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır (Altun, 2002: 22). Bu yapı, eski düzenin yerine yeni 

bir düzen inşa edip toplumun buna zorunlu kılma eylemi olarak da görülmektedir. 

Kapsadığı her alanı komple bir değişim ve dönüşüm süreci yaşatmaktadır. İçine aldığı 

bireylerin toplumsal ilişki biçimlerini, sosyal ve kültürel değerlerini yeniden oluşturan bir 

olgu olarak tanımlanmaktadır (Swingewood, 1998: 9). Klasik dönemin en önemli 

düşünürlerinden olan Karl Marx modernlik anlayışında;  yeni dünya düzenini 

şekillendiren, yeniden yapılandıran temel gücü kapitalizm olarak tanımlamaktadır. Bu 

kapitalist güç sadece toplumsal düzeni değil, toplumun diğer tüm kurumlarını da 

kapsamaktadır (Giddens, 2004: 20). Çünkü üretim biçimi sadece ekonomik sistemi değil, 

diğer tüm toplumsal sistemleri de belirleyen temel bir yapıdır. Bu bakımdan kapitalizmle 

başlayan toplumsal yaşam biçimi modern toplumun yaşamı içinde yerini alır. 

Modernleşme hakkında klasik dönem düşünürlerinden bazıları ise modernliği, 

değişimin, dönüşümün, uzmanlaşmanın, akılcılığın, daha çok bilimsel dayanaklı bilginin 

ve yaygınlaşan teknoloji, teknik ilişkilerin egemen olduğu bir düzen olarak 

açıklamaktadırlar. Modernlik özünde geleneksel yapının toplumsal, kültürel getirilerine 

karşı bir eylemi ifade etmektedir. Başlıca araçları; bürokrasi, uzmanlaşma, teknoloji, 

kapitalizmdir (Kızılçelik, 1994: 88). 

Alain Touraine ise, modernliği tanımlarken akılcılık kavramını kullanır. 

Touraine’e göre modernlik; modern öncesi toplumlarda toplumun merkezinde olan dinin 

yerine, aklı koymuştur ve dinsel inançlara sadece özel yaşam alanlarında yer bırakmıştır 

(Touraine, 1994: 24). Anthony Giddens’a göre modernlik olgusu Batı Avrupa’da 

başlamış fakat etkileri tüm dünya toplumlarına ulaşmış hatta etkilediği toplumların 

toplumsal hayatını ve örgütlenme biçimlerine yön verir duruma gelmiştir (Giddens, 2005: 

9). Toplumsal hayatı değiştiren ve dönüştüren modernlik, ilerlemeyi, akılcılığı ve 



6 

 

 

bilimselliği tüm dünyaya yaymıştır. Marshall Berman‟a göre modernlik; günümüzde 

dünyanın her köşesindeki insanlarca paylaşılan deneyimler yığınıdır (Berman, 1992: 47). 

Bu yığınlar bahsettiğimiz ilerlemeyi, akılcılığı ve bilimselliği ifade eder. 

Modernlik olgusu dini birçok anlam ve argümandan sıyrılmış, temel dayanağı 

birey olan bir yaşam felsefesini ifade etmektedir. Bu yaşam felsefesinde meşru gücü 

kullanma yetkisi modern sistemin temel prensibi olan ulus devlet yapısına vermektedir. 

Dile getirilen bu yaşam biçiminde her şeyin akılcılaştırılmasından bahsedilmektedir  

(Tuna, 2011: 68). Modernlik 17.yüzyıldan itibaren bir bilinç olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bu bilinç, aydınlanma hareketiyle beraber topluma entegre olma sürecini 

daha da hızlandırmış ve kendi düşünce argümanlarını toplumsal yaşamda 

temellendirmiştir (Berger, 1985: 14). Modernlik aslında toplumsal yaşamı bulunulan 

zamanı anlamlı kılma ve açıklama çabası için oluşturulmuş bir bilinç de denilebilmektedir 

(Çetin, 2003: 97). 

Modernliğin etkilendiği Aydınlanma düşüncesine baktığımızda, 18.yy içerisinde 

var olan baskıcı, totaliter rejime, kilisenin baskısına karşı burjuvaziyi güçlendirme ve 

özgürleşme hareketi olarak tanımlanmaktadır. Kelime anlamından da anlaşıldığı üzere 

toplumun katı ve değişmez sanılan yapısına karşı bireyleri sorgulatan, aydınlatan bir 

hareket olarak da görülmektedir (Aslan ve Yılmaz, 2001).  Aydınlanma düşüncesi 

temelde baskıcı rejime karşı bir özgürleşme hareketi olduğu için odak noktasına 

özgürleşen insan düşüncesini koymaktadır. Aydınlanmış insan, kendi iradesi ve aklıyla 

hareket eden kendini yönetecek, şekillendirecek bir güce veya yapıya ihtiyaç duymayan 

bir insandır. Toplum bireylerini kötü, korkunç, günah gibi nitelendirilen her türlü norm 

ve kurallardan arındırma hareketi olarak da ifade edilmektedir (Çiğdem, 2001: 13). Tüm 

bu açıklamalara ve kavramsallaştırmalara bakılırsa, modernlik üzerine birçok 

tanımlamalar mevcuttur. Fakat modernliğin bir sosyal olgu olduğu göz önüne alındığında 

süreç içerisinde olgunlaşmaktadır. Tüm bu tanımlamalar modernliğin olgunlaşmasına 

katkı sağlamaktadır. Modernlik tek bir tanıma bağlı kalamayacağı gibi tek bir tarihsel 

olaya bağlı da açıklanamayacaktır. Modernliği etkileyen her tarihsel olay aynı zamanda 

birbiriyle de ilişkilidir. 

Geleneksel toplum yapısından modern toplum yapısına geçişte önemli dört tana 

devrim söz konusudur. Bunlar siyasal alanda devrim, kültürel alanda devrim, teknik 



7 

 

 

alanda devrim ve bilimsel devirimdir. Bu devrimler modernliğe uyum sağlayan her 

aşamada bir döneme karşılık gelmektedir (Jeanniere, 2011: 128). Bu devrimler birbirini 

etkileyen ve birbiriyle bağlantılı devrimlerdir. Bilimsel devrimin temelinde Newton’un 

çekim yasası vardır. Bu yasa nesnelerin düşüşü ile açıklanır. Bu düşüş nesnenin doğal 

ortamına değil, yerçekimin olduğu otama düşüşün göstergesidir. Bu artık Tanrının 

mükemmeliyetinden bireyin akılcılığına dönüşen bir dünya haline gelmiştir. Siyasal 

devrimde ise halkı yöneten iktidar kesim, geleneksel yapıda olan Tanrının yeryüzündeki 

temsilcisi anlayışından ayrılarak halkın meşruiyet hakkı tanıdığı ve akla uygun olan bir 

yapıya geçer. Yani artık iktidar kaynağı halktır. Endüstri devriminde bir nevi geleneksel 

yapıda olan alet yapımından makineye geçiş olarak tanımlanabilir. Sanayi devrimiyle 

insan gücünü artık makineler almış, insan emeği soyutlanmaya başlamıştır. Üretici insan 

değil, makine olmuştur. Kültürel devrimin temelinde ise düşüncenin rasyonelleşmesi 

vardır. Her alanda yani siyasal, sosyal, toplumsal alanda geleneksel yaşantıda olan tarının 

yetkilerini kaldıran insan aynı şekilde kültürde ve düşüncede de bu yetkileri kaldırıp 

temeline rasyonelleşmeyi koymuştur. Modernlik, esas itibariyle bir sınır koruyuculuktan 

öte ileriye dönük bir öngörüde bulunma şeklidir. Bu öngörü ulaşılmaz olanı ulaşılabilir 

kılma, olamaz diyeni oldurabilme yetisinin yanında geleceği keşfedip şekillendirebilme 

imkânı sağlamaktadır (Therborn, 1996: 62). Bauman’ın modernlik tanımına 

baktığımızda, diğer tanımlamaları da içinde bulunduran dinsel öğelerden arınmış hayat 

şekli olarak tanımlar. Aynı zamanda üretimin çok olduğu buna binaen tüketiminde çok 

fazla olduğu üretimde sarf edilen çabanın metalaştığı bir hayat biçimi olarak da ifade 

etmektedir  (Bauman, 2003: 20). 

1.1.2. Modernizm 

Modernizm kavramının sözlük anlamı çağcılık, çağdaşlaşmak olarak karşılık 

bulmaktadır. Modernizm kavramının temellerine baktığımızda 14.yüzyıla kadar giden, 

Reform ve Rönesans gibi kitle hareketlerinin etkisiyle de hızlıca yayılan bir süreci 

kapsamaktadır. Felsefi anlamda ise modernizm, birden fazla anlama karşılık gelmektedir. 

Bunlardan ilki, gelenekselin yerine yeni olanı koyma yönelimi ve yeni olanı geçerli kılma 

durumudur. İkincisi dini yapının bir koşulu, normu olan bilgiyi yaşanılan sisteme 

uyarlama şekli olarak belirtilmektedir. Üçüncüsü ise temelinde Yunan ve Roma sanatının 

özelliklerini taşıyan açıklık, ölçülülük ve doğallık içeren klasisizm akımına karşı bilinçli 



8 

 

 

bir kopmayı ifade eden sanatsal bir hareket olarak tanımlanmaktadır. Sonuncu 

tanımlamada, tüm bu açıklamalara genelci bir bakış açısıyla bakılarak Aydınlanma 

hareketinin getirilerinin tümü için kullanılmaktadır. Baskı, otorite yerine daha özgür daha 

bireyci daha akılcı daha insancıl, dini yozlaştırmadan uzak daha dünyevi daha bilimsel ve 

ilerlemeci bir düşünce biçimine karşılık geldiği şeklinde açıklanmaktadır (Cevizci, 2005: 

1184-1185).  

Modernizm akımı, 19.yüzyılda Endüstri Devriminden sonra yeni bir düzenin, 

yeni bir yapının sanatta ve edebiyatta kendini gösterme biçimi olarak tanımlanmaktadır. 

Diğer bir ifadeyle, modernizm Aydınlanma hareketiyle ortaya çıkan entelektüel dünyanın 

şekillendirdiği yaşam şekli yani özgür ve akılcı birey, bireyin özüne verilen değer ve  

bilimsel temelli bilgi görüşünü temsil etmektedir. Berman’ın modernizm tanımına 

bakıldığında, modern dünya içerisindeki modernleşen birey, sadece bu sürecin etkilenen 

değil aynı zamanda bu sürece etki eden önemli bir konumda olduğunu söylemektedir. 

Genel paradigmaları akılcılaşma, pozitivist yaklaşım ve teknolojik eğilim olan 

modenizm, sürekli bir gelişmeyi, değişmeyi ve ilerlemeyi hedef edinmektedir. 

Modernizm, Değişmez doğrulara olan inançtan sıyrılıp sosyal hayatı ve toplumsal 

örgütlenme şekillerini bireysel bilinçle, uzmanlaşma ve akılcılaşma yapısı içerisinde 

şekillendiren bir olguya karşılık gelmektedir. (Harvey, 1998: 21). 

Modern çağın temel hâkim düşünce biçimi olan modernizmin temel özellikleri 

şunlardır; modenizm içinde büyük toplumsal değişim ve dönüşümleri barındıran bir 

düşünce akımıdır. Büyük anlatıları olan eşitlik, hürriyet, akılcılık, özgürlük kavramlarını 

barındıran evrensel bir ideolojidir (Erbaş, 2007: 18). Modernizmin sunduğu düşünce 

biçiminde Batı medeniyetine özgü değerler ve normlar evrensel bir nitelik taşımaktadır. 

Batı medeniyetine özgü mili ve toplumsal değer ve yapılar batı dışı toplumlara çözüm 

reçetesi olarak sunulmaktadır. Batı toplumunun medeniyetine ulaşmak zorunlu bir hedef 

olarak gösterilmektedir (Karatepe, 2009: 20). Modernizmin sunduğu bir diğer öngörü ise; 

Bir uygarlığın temel kurumlarından ekonomi kurumunda oluşan, sanayileşme ve gelişme 

süreci, diğer toplumlara da kazanç sağlayacağı düşüncesidir. Bununla birlikte 

modenizmin temel argümanı olan ulus devlet yapısı ve içerisinde ideoloji olarak 

demokrasiyi benimseyen yapısı bir yönetim biçimi olarak sunulmaktadır (Demir, 2000: 

148). Birey modern dünyanın temelini oluşturmaktadır ve bu birey geleneksel yapının 

boyunduruk altındaki bireyden çok daha farklı olan yani kendi aklını ve hür iradesini 



9 

 

 

kullanan bir bireydir. Bireyde aranan bu temel akılcılaşma aynı zamanda toplumdaki tüm 

kurumlarda da aranmaktadır. Tüm bu kurumların rasyonelleşmiş yapı içerisinde 

şekillenmesi gerektiğini vurgulamaktadır (Demir, 2000: 148).  

Modernizm’in tarihsel gelişiminden bahsetmek gerekirse; Ortaçağ döneminde, 

Tanrıda olanın değişmez doğru olarak kabul edilmesi inanılması gereken hakikat olarak 

kabul edilmektedir. Bu dönemde temel odak noktası insan zihni değil, dini anlayıştır. 

Kesin ve anlaşılır bilginin Tanrıya olan inançtan öte rasyonel dünyadaki olaylardan elde 

edilmesi gerektiğini düşüncesi Descartes’in bilginin açıklığı ve kesinliği hakkındaki 

görüşüyle değer kazanmıştır. Wolin’e göre sosyal hayat, manevi ve dini bir güce ihtiyaç 

duymaksızın, sadece insan iradesiyle meydana getirilmiştir (Murphy, 1995: 29).  

Diğer yandan Hobbes, güvenirliği olan bir bilginin toplumu baskı ve otorite 

altında tutan sistemden koruyacağını ifade etmiştir. Kabul edilebilir bilginin algılanan 

duyular aracılığıyla elde edileceğini söylemektedir. Gerçekliği olan bir bilgi için de, her 

türlü duygusal ve dışsal etkilerden arındırılmış sadece aklın olguları olan halleriyle 

düşündüğünde ulaşılabileceğini söylemektedir. Aynı zamanda Hobbes olgular ve 

değerler ayrımından bahsetmekte ve hakikatin sonsuza dek saklı kalacağını öne 

sürmektedir (Murphy,1995:30). Locke ise bilginin deneysel, gözlemsel ve duyusal bir 

dayanağı bulunduğunu söylemektedir. 

Toplumsal Sözleşmesiyle ile bilinen Rousseau bireyin iradesini kolektif iradeye 

gerekli kılmaktadır. Asıl amacı modern dünya içerisindeki bireyin maruz kaldığı 

kısıtlamalardan korumak istemiş fakat başaramamıştır. Çünkü birey iradesinin genel 

iradenin altında görüldüğü düzende ilişkilerin yine bu düzen çerçevesinde oluşacağı 

görülmektedir. Zaten Toplumsal Sözleşmede de yer alan anlayış, toplumsal düzeni, 

toplumsal ilişkileri belirleyen genel bir iradeden bahsetmektedir. Birey ve toplumsal irade 

karşısında genel iradenin varlığını savunmaktadır. Bu bağlamda da bireylere toplumsal 

yapı ve sistem içerisinde sorumluluk vermez. Çünkü bireysel iradenin yanılacağı ama 

gene iradenin yanılmayacağı anlayışı hâkimdir (Murphy, 1995: 31). 

Modern sosyolojinin kurucularından olan Comte ve Durkheim modernizmi 

makro düzeyde tartışmışlardır. Comte’in üç hal yasasına bakıldığında güvenilir bilgiyi 

teolojik ve felsefi dönemlerde bulunamayacağını ifade etmektedir. Çünkü doğaüstü 

olaylar, ampirik çizgiden uzak dini norm ve ilahi yaratıcı üzerinden açıklanmaya 



10 

 

 

çalışılmaktadır. Fakat Üçüncü dönemde poztivist bir bakış açısıyla elde edilen bilgi 

evrensel bilgi olarak kabul edilmektedir. Evrensel değer taşıdığı kabul edilen bu bilgi 

gereksiz önyargı ve atfedilen değer ve normlardan arındırılmıştır (Murphy, 1995: 40). 

Diğer bir düşünür olan Durkheim ise Comte’un toplumsal sorunlara karşı çözümlemesini 

kabul etmese de, gerçek ve anlaşılır bilginin tarafsızlığı noktasında her ikisi de aynı 

görüşü benimsemektedir. Durkheim bilginin gerçekliğinden bahsederken o bilginin 

gerçek bir şeye karşılık gelmesi gerektiğini söylemektedir. Durkheim’in bahsettiği 

gerçeklik kolektif bir gerçekliktir. Toplum onu oluşturan bireylerin bilincini taşımaktadır. 

Tam bu noktada kolektif bilinci, bireyin dışında oluşan, toplumsal düzen içerisinde nasıl 

davranacaklarına karar veren, toplumsal normları belirleyen bir olgu olarak 

tanımlamaktadır (Murphy, 1995: 42). 

Son olarak modernlik ve modernizm olguları arasındaki ilişkiyi kısaca 

açıklamak gerekirse; modernizm bireyleri modernitenin hem etkilenen hem de etkileyen 

bir durumu haline getirip ve aynı zamanda içinde bulunduğu toplumsal yaşamı 

değiştirebilme olanağı sağlayan düşünce sistemidir  (İnaç, 2003: 345). 

1.1.3. Modernleşme 

Modernleşme kavramının sözlük anlamlarına baktığımızda, muasırlaşma 

anlamlarını taşımaktadır. Modernleşme günümüz bilim ve teknolojinin imkân verdiği 

ölçüde gelişmiş aşamaya ulaşma çabası olarak da tanımlanmaktadır. Modernleşme, 

toplumların yeni dünya düzeninin getirileri olan hedeflere ulaşmak olarak da 

açıklanmaktadır. 

Modernleşme 18.yüzyılda Batı Avrupa’da toplumsal, kültürel, sosyal ve siyasal 

alanlarda meydana gelmiş büyük değişimleri içermektedir. Modernizmin içinde 

barındığı, rasyonelleşme, kapitalizm, teknoloji, kentleşme gibi yeni değişim argümanları 

ortaya çıkmıştır. Modernleşmeye başka çerçeveden bakıldığında, gelenekselden kopuşu, 

geleneksel yapının yitişi olarak da adlandırılmaktadır. Eski toplumsal yapının temel 

dinamiklerinin yerini yukarda saydığımız modemleşme argümanları almıştır. 

Modernleşme süreci sadece Batı Avrupa toplumlarıyla sınırlı kalmayıp batı dışı 

toplumlarını da etkisi altına aldığı bir dönemi de ifade etmektedir. Tüm toplumlar bu 

değişim ve sürecinden etkilenmiştir.  



11 

 

 

Modernleşme birden farklı olaylardan meydana gelebilecek bir süreçtir. Fakat 

en önemli olanı toplumsal değerler sisteminde meydana gelen değişim ve teknolojik 

alanda meydana gelen ilerlemelerdir (Marshall, 2009: 509). Modernleşme olgusunun 

felsefe literatüründeki karşılığını, modern öncesi geleneksel toplumların modern dünya 

içerisine entegre olma süreçlerini açıklayan kavram olarak tanımlanmaktadır. 

Modernleşme, kapitalist sistemle yeniden kurgulanan ticaret anlayışının sunduğu ilim ile, 

teknolojide ilerlemenin sanayide gelişmenin ve demografik değişmenin beraberliği olarak 

da kabul edilmektedir (Cevizci, 2005: 1185).  

Tüm bu farklı yönlerden modernleşmenin getirdiği yenilik ve değişiklikleri 

açıklamak gerekirse; 

 Modernleşmenin toplumsal ayağı; eski otoriter yapının yani geleneksel din ve 

norm temelli gücün etkisini kaybetmesiyle, bireylerin okuyup sorgulayıcı 

yönünün oluşması, kırdan kente geçişin artmasına karşılık gelmektedir. 

 Modernleşmenin siyasal ayağı; Demokrasi olgusu temel alınarak yeniden 

düzenlenen siyasi kurumların daha demokratik ve katılım sağlayarak yönetilmesi 

anlayışıdır.  

 Modernleşmenin iktisadi ve siyasi ayağı; Toplumsal kurum ve kuruluşlarda, 

yönetimde yaygınlaşan bürokratikleşme ve akılcılaşma beraberinde de bireyler 

arası kurumlar arası işbölümü ve uzmanlaşmanın artmasına olanak sağlaması 

durumudur (Cevizci, 2005: 1185).  

Modernleşme üzerinde çalışan çözümlemeler yapan birçok sosyologlar,  

modernleşmenin batı toplumlarından sonra gelişmekte olan toplumlar için de aynı 

değişim çizgilerini geçirmeleri zorunlu bir süreç olarak ifade etmişlerdir (Kongar, 1985). 

Diğer bir ifadeyle modernleşme modernlik pratiklerine doğru ilerlemeyi ifade eder. 

Giddens ise modernleşmeyi Batı Avrupa’da başlayıp daha sonra tüm dünya ülkelerini 

etkisi alarak, toplumsal hayat ve örgütlenme ilişkilerinde yarattığı değişim süreci olarak 

açıklamaktadır. Peter Wagner ise, modernleşmenin temeline siyasi ve ekonomik alanda 

var olan tüm kurumları yeniden inşa eden endüstriyel ve bilimsel devrimleri koymaktadır 

(Altun, 2002).  

Anthony D. Smith modernleşmeyi üç farklı şekilde açıklamaktadır. İlkinde 

modernleşmeyi kitlesel bir toplumsal değişim süreci, bu sürecin etkisini ise evrensel bir 



12 

 

 

anlam taşıyan olgu olarak tanımlar. İkinci tanımda ise modernleşmeyi tarihte kitlesel 

hareketler olarak yer alan Rönesans ve Reform hareketleri üzerinden, bu toplumsal 

hareketlerin başta yönetimdeki kilise baskısını daha sonra da sosyal yaşamdaki din 

baskısını ortadan kaldırma süreci üzerinden açıklamaktadır. Sonuncu tanımda ise siyasal 

otoritesi bulunan iradelerin modernleşme adına izledikleri bir dizi yollar, yöntemler 

olarak tanımlamaktadır (Smith, 1996: 19-20). 

Modernleşme özünde sürekli bir değişmeyi ve yenilenmeyi öngören bir sistem 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Teknolojik anlamda hızlı ilerlemeler yeni şeylerin üretimi, 

homojen olan toplumsal birlikteliklerin artık daha heterojen bir şekil alması, bilimsel 

bilginin toplumları aydınlatması gibi olayları içeren sistem olarak açıklanmaktadır 

(Altun, 2002). Bu düşüncelerden yola çıkarak, modernleşme devamlı değişimi ve 

ilerlemeyi ifade eder. Ancak bu değişim ve ilerlemeyi destekleyecek bilincin 

oluşturulması seçkin kadroya bırakılmıştır. 

1.1.4. Batılılaşma 

Batılılaşma kavramı, Batı kültür ve medeniyetinin Batı dışı toplumlar tarafından 

alınarak Batı’ya benzeme çalışmaları ya da Batı’nın taklit edilmesi olarak da 

açıklanabilir. Batılılaşma, batı dışı bir toplumun batıya özgü parametrelerle kendini 

yeniden inşa etmesi anlamına gelmektedir (Kılıçbay, 2002:147). Batılılaşma, “daha 

ziyade, önceki yüzyıllarda çok değişik bir kuvvet dengesi konumu içinde, Batılı ülkelerin 

Osmanlı Devletine yapılması zorunlu kıldıkları yaptırımlar bütünüdür (Timur, 2002:139). 

Bu açıklamalardan da anlaşıldığı gibi batılılaşmanın temelinde olan şey, Doğu 

toplumlarının siyasi, kültürel, iktisadi gibi birçok yapıda Batı’ya benzeme çabalarıdır. 

Batılılaşmanın adı önceleri garplılaşma, muasırlaşma ve medenileşme, sonra 

Avrupalılaşma, Batılılaşma, çağdaşlaşma, uygarlaşma vs. birçok kavramla anılırken 

bahse konu olayın tek olduğu görülmektedir. Batılılaşma kavramı her ne adla anılırsa 

anılsın kavram siyasi, sosyal, kültürel ve iktisadi açıdan değişmektir. Bir nevi kendin 

olmamaktır kısacası Batılılaşma yabancılaşma demektir (Doğan, 1997:193).Bu 

yabancılaşma kendi tarihine, kültürüne, toplumuna yabancılaşmaktır. 

Batılılaşma; Osmanlı İmparatorluğu’nun son yüzyıldaki zihniyet, kurum ve 

kimlik oluşturma süreçlerini şekillendiren temel kavramdır (Kahraman, 2007: 125). 

Batılılaşma düşüncesi; Osmanlı Dönemi toplumunda başlayan daha sonra Cumhuriyet 



13 

 

 

Dönemi Türk toplumuna kadar farklı boyutlara varan, Batı toplumlarının düşünsel 

yapısına ulaşılmasını hedef edinen bir anlayıştır (Mardin, 1983: 245). Batı’nın askeri, 

kültürel, bilim ve teknikte olağanüstü ilerleme göstermesi Batı’ya olan hayranlığı ve ona 

benzeme düşüncesini geliştirmiştir. Osmanlı İmparatorluğu’nda Batılılaşma düşüncesinin 

ortaya çıkışı 18.yüzyılım ilk yarısına rastlar. Nitekim Batı Avrupa’da, bu tarihlerde 

‘Batı’yı ortaya çıkaran ise Fransız Devrimi ve 1870’lerde sonuçları daha belirgin biçimde 

görülen Sanayi Devrimi idi. Özellikle Sanayi Devrimi, Batı toplumuna evrensel ve 

kusursuz bir değer atfedecek ve Batı’yı, bütün dünyada tek ve benzersiz konuma 

yerleştirecek ve Batılılaşma düşüncesini savunanlar için ‘Batılılaşma’ kavramında bir 

parça tedirgin edici ideoloji çağırışımlar bulunduğundan dolayı daha nötr bir kavram 

olarak algılanan ve genel olarak sanayileşmeye dayandırılarak açıklanmaya 

çalışılmaktadır. Sanayileşmenin toplumsal süreçlere olan etkileri de bu tanımlama 

içerisinde açıklanmaktadır (Belge,2007: 43;Sarup, 2010: 185). 

‘‘Sanayileşme Osmanlı’nın binlerce yıllık tecrübelerden devşirdiği mükemmel 

ekonomik modeli tersyüz ederken (Genç, 2007: 46-98) Batı’daki siyasal yeni 

formülasyonların; özelde sosyolojik zenginliğin siyasal indirgemeci ataklar karşısında zayıf 

düştüğü bir sürece yol açmıştır. Ama bütün bunların, Osmanlı’nın Batı’daki gelişmelerden 

bihaber, ilgisiz ve duyarsızlığının sebep olduğunu zannetmek saflık değilse, zavallılıktır. 

Çünkü bütün bunlar, bu basit sosyal çıkarsamayla izah edilemeyecek kadar (Genç 2007: 58-

59) kadar farklı bileşenlerden mürekkep Saiklere dayanmaktadır. (Öztürk, 2014: 23-24)’’. 

Batı merkezli modernleşme anlayışı, batı toplumlarındaki meydana gelen 

gelişmeler sonucu yeni bir toplumsal düzen, yeni bir uygarlık anlayışından yola çıkarak 

tüm dünya toplumlarına yayılan köklü değişim hareketini ifade etmektedir. Tüm bu 

değişimlerin merkezinde batı toplumlarının kendi tarihsel kökleri ve toplumsal değerleri 

yer almaktadır (Baran, 2013:70). Batı Avrupa’da ve Kuzey Amerika’da başlayan bu 

köklü değişimlere bakıldığında siyasi, ekonomik, kültürel ve sosyal alanların hemen 

hemen hepsini deriden etkilemiştir (Eisenstadt, 2007: 11). Modernleşmenin Türk 

toplumuna olan etkilerine bakıldığında ilk olarak Osmanlı toplumunda kayda değer bir 

cevap bulmuştur. Modernleşme çabalarına genel hatlarıyla bakmak gerekirse, yapılan 

ıslahatlar imzalanan fermanlar ile devam eden bu çabalarla padişahların askeri, sosyal 

hayatlarda yaptıkları köklü değişimler batılılaşmanın hızlıca yayılmasına olanak 

sağlamıştır. Bu hızlı yayılma süreci Cumhuriyet döneminde de devam etmektedir. Batı 

toplumunun ulaşılması gereken ana hedef olarak belirlenmesi, batı toplumlarının sosyal, 



14 

 

 

kültürel kısacası tüm alanlarda aynı çizgiye ulaşmak düşüncesi, modernleşme 

hareketlerini hızlandırmıştır (Duman, 2011:203) Türkiye,  1923 yılından beri çok hızlı bir 

değişim dönüşüm sürecine girmiş ve bu değişim son yıllarda fazlaca hızlanmıştır. 

Türkiye’nin iniş çıkışlarla dolu bu modern tarihi incelenirken dayanak olarak iki temel 

kavram kullanılmaktadır. Bu kavramlardan birincisi kopuş, ikincisi ise süreklilik yani 

devamlılıktır. Modern bu iki temel noktadan kopuşu ele almıştır. Türkiye 1923’den 

tarihinde aktif olarak devlet modelinde modernleşmeyi barındırmaktadır. Sürekliliği 

temel alan bu yaklaşımda ise bu tarih her boyutu ile devlet merkezli modernleşme süreci 

içerisindedir ve bu durumun temelinde Geç Osmanlı İmparatorluğu bulunabilir (Keyman, 

2010:317).  

Türk modernleşme sürecine genel hatlarıyla baktığımızda yaşanılan batılılaşma 

hareketi kendi milli kimlik ve toplumsal değerlerden uzak bir yayılma süreci 

yaşamaktadır. Batı medeniyeti ise yaşadığı modernlik serüvenini kendi milli ve toplumsal 

süreçlerine bağlı kalarak devam etmiştir. Kendi toplumsal kimliği çerçevesinde yaşanılan 

bu yayılma hareketi herhangi bir kopuşa sebep olmayıp aksine bir sürekliliği beraberinde 

getirmiştir. Fakat Türk toplumunun kendi geçmişini, tarihsel köklerini bir tarafa bırakarak 

Batı toplumlarına özgü süreçleri temel alması Türk toplumu adına bir kopmayı yani 

tarihsel ve toplumsal bir kopuşu meydana getirmiştir (Kahraman, 2007:2-43). 

Cumhuriyet Dönemi Türk modernleşmesini dönemsel olarak açıklayan Keyman 

(2009:11) kendi sınıflandırmasıyla dört farklı dönemle tanımlamaktadır. Gelişimsel 

dönemleri ifade eden bu süreçleri; modernleşme, Avrupalılaşma, demokratikleşme ve 

küreselleşmedir. Kısaca bahsetmek gerekirse; 

1923’ten başlayan modernleşme dönemi; modern dönemde ulus devletin 

oluşmasıyla yaşanan sağlam devlet iradesi ve dünyevi milli benlik oluşumu. 

1950’den başlayan modernleşme dönemi; Yönetimde demokratik temelli bir 

yönetim anlayışı, yasama yürütme yargı ayrımını kapsayan süreci anlatmaktadır. 

1980’den başlayan modernleşme dönemi; Tüm dünyayı etkisi altına alan yeni 

bir düzen biçimi olan küreselleşme hareketi, serbest piyasa ekonomisi, daha liberal 

düzlemde ekonomik modeller, toplumsal kimlikler üzerinden yaşanan tartışmaların 

meydana geldiği süreci ifade etmektedir. 



15 

 

 

2000’den başlayan modernleşme dönemi; Temelde daha toplumsal değişme ve 

gelişme süreçleri barındıran bir dönemdir. Bu dönem toplumsal reformlar, yönetim 

kadrolarının baştan inşası, toplum merkezli birey anlayışını içermektedir. Vatandaşlık 

kavramının da önem kazandığı bu süreçte, kültürel ve toplumsal kırılmalarda bu dönemin 

diğer önemli özelliği olarak görülmektedir.  

Türk modernleşme sürecinin temeline bakıldığında kendiliğinden oluşan bir 

süreç olmak yerine dayatılan ve zorunlu kılınan bir süreç olarak toplumsal hayata ve 

toplumu ilgilen birçok kuruma sunulmaktadır. Modernleşmenin tarihsel arka planında 

yaşanılan süreçleri birçok toplumbilimci farklı kavramlarla açıklamaktadır. Bu 

kavramlardan biri olan geç modernlik kavramı Türk modernleşmesini açıklamada sıkça 

kullanılan bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Özellikle Cumhuriyet Türkiye’sinde 

siyasi alanda ideolojik ve kurumsal temelli modernleşme süreçlerinin iki basamağı 

bulunmaktadır. Bunlar sekilerleşme ve pozitivist anlayış olarak tanımlanmaktadır. 

Yönetimin temelinde olan laiklik anlayışı pozitivist yaklaşımın bir sonucu olarak ortaya 

çıkmaktadır (Göle, 2010:111). 

1.1.5. Batı ve Batı Dışı Modernleşme 

Batı’da modernleşme, din ve gelenek engellerinin yıkılması ile olmuştur. Hâkim 

olan baskıcı din, rasyonalist tavır ile yıkılmış ve bilim zihniyetinin gelişmesine zemin 

hazırlanmıştır. Bundan sonra hızla gelişen Batı, tüm dünya tarafından izlenmiştir. 

Batı’nın gelişmesine olanak sağlayan ve modernleşmeyi tek bir model olarak gören, tüm 

dünyanın bu aşamalardan geçerek modernleşebileceğine inanan pozitif anlayış, tüm 

dünyaya yayıldıktan sonra, bilimsel dayanağı olmayan manevi kültür alanında ve değerler 

sisteminde tahribatlara yol açmıştır. Din, gelenek, örf ve adetlere akıl dışı olduğu 

gerekçesiyle karşı çıkılmıştır. Bu durum ahlaki olarak da çöküntülere, toplumsal 

buhranlara sebep olmuştur. Her şeyi akıl ile temellendirme girişimi, bilimsel olarak 

temellendirilemeyen her alanda az ya da çok tahribata yol açmıştır. 

“Modern olma bilinci” on yedinci yüzyılla birlikte oluşmaya başlar 

(Henk,1996). Bu bilinç Avrupa’da başlar. Avrupa, Doğu’ya göre kendi gelişmişliğini ve 

modernliğini keşfeder. Bu dönemde Aydınlanma felsefesi ile birlikte oluşan gelişme 

düzeyi kendi iktidar gücünü de beraberinde getirmiştir. İktidarın kaynağı bilgi ve 

gelişmeye olan bağlılık olmuştur. Böylece yeni olan, geleneğe hükmetmeye başlar ve 



16 

 

 

geleneksel bir yaşam tarzı ise gelişmenin önündeki tek engeldir. Modern olmak, artık 

düne ait olmayan ve başka yöntemlerle ele alınması gereken bir dünyada yaşamak 

demektir (Abel, akt.Küçük,1994). Modernleşmeyi Anthony D.Smith, üç başlık altında ele 

alır: “bir toplumsal değişme süreci veya kuramsal yer ve zaman boyutunda evrensel olan 

veya bu tür süreçler toplamı” olarak modernleşme; genellikle Rönesans ve Reform’a 

kadar geri götürülen, “laikleşme ve kapitalizmin doğuşu ile ayırt edilen” tarihsel bir 

deneyim olarak modernleşme; “gelişmekte olan ülkelerin liderleri veya elitlerince izlenen 

bir seri politikaları niteleyen bir kavram olarak modernleşme tanımlamaktadır (Smith, 

1996: 31). Rustow ve Ward’a göre modernleşme kavramı, “Batı Avrupa’da Orta Çağ’ın 

sonunda başlayan ve günümüzde en uzak ülkeleri bile içine alan devasa dönüşüm”e atıfta 

bulunmaktadır. Wilbert E. Moore, modernleşmeyi “geleneksel ya da geri kalmış 

ülkelerin, ileri teknoloji düzeyine erişmiş ulusal birimlerin ekonomik ve diğer yapısal 

özelliklerini edinme doğrultusunda geçirdikleri çağdaş dönüşümler” olarak 

tanımlamaktadır.  

Modernleşme Batı Avrupa çıkışlı bir hareket ve çaba olduğundan kavramın alt 

yapısı ve üst yapısını da Batı Avrupa ülkeleri belirlemiş, bu ülkelerin haricinde kalan 

ülkeler de bu yapılara göre kendi kültürleri el verdiğince modernleşmeye çalışmıştır. 

Avrupa’da modernleşme üç temele oturtulabilir; Rönesans, Reform ve Sanayi Devrimi. 

Batı’nın modernleşmesi 15.yy.’da Rönesans ile başlar. Rönesans ile beraber özgür 

düşünceye, yeni yaşam tarzları ve hayat görüşlerine yönelen Avrupa aynı zamanda 

Reform ile gelenekçi zihniyetin çağdışı kural ve uygulamalarını kırparak kiliseyi de 

modernleştiriyordu. Rönesans ile yeni ufuklara adım atan Avrupa, bu adımlarını 

engelleyebilecek olan Hristiyan kültür ve ahlakını da Reform hareketleriyle 

değiştiriyordu. Ortaya çıkan vaziyet Avrupayı hem sanayi devrimine götürdü hem de 

zihniyet olarak doğulu toplumların önüne geçmesini sağladı. Edindiği teknolojik birikimi 

mühendisliğe ve tekniğe döken Avrupa, sanayi devrimiyle beraber ekonomik olarak da 

doğuyla arasındaki farkı açtı. Modernleşmenin son kertede üst yapısını oluşturan refah 

devleti de sanayi devrimiyle beraber kurulmuş oldu. Anlaşılacağı üzere bu üst yapı, 

siyasal ve sosyal alt yapıyı oluşturan Rönesans ve Reform olmadan oluşturulamazdı. 

Gerek Osmanlı’da gerekse diğer modernleşme çabasına girişmiş ülkelerde bu süreç 

Avrupa’daki gibi işlemedi. Her şeyden önce Avrupa’yı geriden takip eden bu ülkelerde 

Rönesans ve Reform gibi hareketleri yaşayabilecek ne toplumsal enerji vardı ne de 



17 

 

 

yeterince zaman. Enerji yoktu zira doğulu toplumların tabanında bu yönde bir istek yoktu. 

Bunun sebebi doğulu toplumların batıya olan yabancılığıydı. Batıyı tanımaktan ve takip 

etmekten çok uzak olan toplumun tabanını bu uğurda yönlendirecek olan haliyle 

cemiyetti. Bizdeki cemiyetin Avrupayı tanımaya başlaması ise 18.yy.’ın başlarına tekabül 

eder. Lale devriyle beraber Avrupayı göz ucuyla takip etmeye başlayan cemiyet 

tecrübesizliğinden olacak ki, Batı Avrupa’nın sadece yaşam tarzıyla ilgilenmiş, modern 

ülkelerin içeriğini incelememiştir ( İlber Ortaylı, Tarih Dersleri-Modernleşme,2008). 

Türkiye modernleşmesi bir bütün olarak ele alındığında genel itibariyle ‘sui 

generis’ bir durum arz etmektedir. Batı, modernliği deneyimlerken kendisine özgü 

gerçeklikten kopmamış ve ona yabancılaşmamıştır. Tam tersine Batı bir gelenek çabası 

oluşturmaktayken de oluşturulmuş gelenekleri aşarken de kendi dışından getirdiği bir 

yöntemi izlememiştir. Bu açıdan Batı tarihinde eklemlenmelerden bahsedilebilir ama 

yırtılmalardan ve kopma ya da kopuşlardan söz edilemez. Oysa Türkiye’de önemli bir 

bilinç kopması yaşanmış, Cumhuriyet Türkiye’si içinden doğduğu Osmanlı kültürel 

birikimini yadsımakla işe başlamıştır (Kahraman, 2007:2-43).Türkiye, Batılılaşmayı 

yavaş düzenlemeler sonucunda benimsenen örnekleri kendi seçimi yoluyla 

gerçekleştirilmekte olan birkaç ülkeden biridir. Amerikan araştırmacısı S. Huntington 

modernleşmenin karakterine ilişkin şemasında, Batılılaşma ile modernleşmenin 

birleşimini, bunların karşılıklı nüfuz etmesi olarak gösteriyor. Bunun en parlak örneği, 

Kemal Atatürk tarafından Türkiye’nin tarihinde gerçekleşen düzenlemelerdir.  

1.1.6. Modernleşmeyi Hazırlayan Faktörler 

Tüm toplumları etkisi altına alan modernleşme çabaları değişim ve dönüşüm 

yaşattığı toplumların kurum ve yapılarına farklı boyutlar atfetmektedir. Batı 

toplumlarında mevcut yönetim anlayışının çökmesiyle beraber tüm dünyaya yayılmaya 

başlayan modernleşme süreci endüstrileşme, yönetimdeki otoriterinin benimsenmesinde 

halka sağlanan siyasal ve sosyal haklar daha büyük kitlelere ulaşmasını sağlamıştır. Tüm 

bu süreçler yaşanırken toplumun bazı dinamikleri kendi içinde birleşim yaşarken bazı 

fonksiyonları ise birbirinden ayrılmıştır. Yaşanan ayrışma belli başlı kopuklukları ve 

eksiklikleri beraberinde getirmiştir. Toplumsal kültür olgusu altında sağlanan toplumsal 

birlik toplumu ilgilendiren sosyal, siyasal gibi birçok kurumu birbirine bağlanmasına 

olanak sağlamıştır (Mardin, 1997: 25-26) 



18 

 

 

Modernleşme olgusu birden çok açıklama içermektedir. Fakat bu birden fazla 

açıklamalara karşı geleneksel topluma özgü üretim biçiminin yani kar ve rekabet 

sağlamayan tarım üretimi biçimi, zanaatkârlık daha dinamik bir ilerleme sağlayan 

endüstrileşme ile birlikte hızlı bir ilerleme ve gelişme sağlayan tanımı oldukça yaygındır. 

Aynı zamanda toplum bireylerinin daha sorgulayıcı ve bilimsel bilgiye ulaşma imkânı, 

yaygınlaşan ulaşım ve iletişim araçları modernleşme tanımları içerisinde ortak bir tanım 

olarak kabul edilmektedir. Temel ortak tanımlama olgusu üretim biçimi üzerinden 

yapılmaktadır. Hızlı ve dinamik üretim araçları diğer tüm değişim ve dönüşümlerin ilk 

adımı olarak da görülebilmektedir. Bu üretim biçimi beraberinde toplumsal düzlemde 

rasyonelleşmeyi, dayanışmayı, farklılaşmayı getirmektedir. Artık geleneksel toplumsal 

yapının getirilerinden soyutlanıp yeni bir düzen anlayışının inşa edilmesine işaret 

etmektedir.  

Modern öncesi geleneksel toplumlara ait olan bireyler arası iletişimde güven 

problemi, sıkı aile bağları, otoriteye karşı tam itaat, dini ritüellerin sosyal hayatı 

şekillendirmesi gibi durumlar modernleşen toplumun temel dinamikleriyle uyuşmadığı 

gözlemlenmektedir. Bu yüzden yaşanılacak modernleşme süreci geleneksel yapının 

getirileri olan bu durumlardan sıyrılıp, daha dinamik, daha özgür, daha sorgulayıcı dini 

temelden çok bilimsel temelli bilgi ile bu süreci yönetmeye ve şekillendirmeye 

başlayacaktır. Modern toplum bireylerine özgü rekabet, hırs, başarı, ilerleme gibi 

kavramlar eski yapının özelliklerinin yerini alacaktır (Yılmaz, 1996: 20). Modern 

topluma geçişi dört farklı dönem ile açıklayan Jeanniere bu dönemleri bilimsel devrim, 

kültürel devrim, siyasal devrim ve endüstriyel devrim olarak açıklamaktadır  (Jeanniere, 

1994: 16).  

Aydınlanma döneminin bir çıktısı olarak modernleşme düşüncesi, devamlı 

ilerleme ve gelişme içeren bir zemin üzerine oturtulmaktadır. Sözü edilen gelişme ve 

ilerleme düşüncesi arzulanan, hedeflenen bir toplum düzenini ifade etmektedir. 

Arzulanan toplumsal düzen aydınlanma fikirlerinin bir gereği olarak da 

söylenebilmektedir. Aydınlanma dönemi öncesi toplumların değişmez, sorgulanamaz 

içerisinde dini ritüelleri barındıran temel inanç noktaları, aydınlanma hareketiyle 

sorgulanır hatta bu durumdan soyutlanır hale gelmiştir. Dini argümanların yerine daha 

bilimsel ve akılcı, ampirik bilgi alırken otoriterin kutsallık yönünü laik bir yönetim algısı 

almaya başlamıştır. Aydınlanma fikrinin devamı olan Rönesans ve Reform hareketleri 



19 

 

 

kitlesel dönüşümlere kapı aralamıştır. Siyasal ve sosyal alanda başlayan modernleşme 

çabaları bu kitlesel hareketlerle kültürel, sanatsal, edebi alanlara da yayılmıştır. Sanatta 

edebiyatta tanrı ve kilise baskısı yerini özgün ve akılcı eserleri verecek ortama bırakmıştır 

(Şaylan, 1996: 18). 

Avrupalılar tarafından başlatılan coğrafi keşifler, yeni ticaret yollarını bulma ve 

yeni kıtaları keşfetme amacıyla yapılmıştır. Osmanlının elinde bulundurduğu ipek ve 

baharat yolları Avrupalıları bu keşfe mecbur kılmış, ekonomik ihtiyaçlarını karşılamak 

için çok önemli bir kaynak olmuştur. Bilimsel ve ekonomik birçok gelişmeye kapı 

aralayan bu keşifler temelinde ekonomik bir çıkış yolu ve keşfedilen yerlerin 

zenginliklerinden faydalanmak amacıyla başlatılmıştır. Bu sayede batı düşüncesi ve batı 

toplumuna özgü toplumsal kültür bu süreç içerisinde yaygınlaşmaya başlamıştır 

(Yalınkılıç, 2007: 33). Dolayısıyla bu durum dünya modernleşmesine de etki etmiştir. 

Yeniden doğuş anlamına gelen Rönesans süreci 15.yy’da başlayıp tüm 

Avrupa’yı etkisi altına almıştır. Yeryüzünün ilgi çekici ve araştırılmaya değer görülmesi, 

insanın güçlü olduğunu ve bu güçle büyük başarılar elde edebileceğini fark etmesi ve 

dolayısıyla insanın faal olmasının değerli görülmesi gibi anlayışları temelinde barındırır. 

(Yalınkılıç, 2007: 30). Rönesans hareketi antik çağ ile batı kültürü arasında bir köprü 

vazifesi görerek sanatta, kültürde, mimaride birleşmelerini sağlamıştır. Antik çağa 

dönemindeki düşünür ve bilim insanlarının eserleri o döneme kazandırılmış, ampirik 

düşünce anlayışı çıkmış, daha bireysel, insancıl düşünce hakim olmuş, matbaanın icadıyla 

da bu bilgiler her kesime yayılmış ve köklü toplumsal değimler yaşanmıştır.  

Rönesans, kelime anlamıyla “yeniden doğuş” olarak ifade edilse de bu 

Avrupa’da edebiyat ve sanatın yeniden doğduğu anlamına gelmez. Rönesans, Batı 

Avrupa‟da edebiyat ve sanatın “yeni bir yöne” yani insanı ve bireyi öne çıkaran bir yöne 

çevrilmesi olarak düşünülmelidir. (Tanilli, 2001: 79) Yeniden doğuş denmesinin nedeni 

de sanat, kültür, edebiyat ve bilim alanında Antik Yunandaki gelişmelerin yeniden ortaya 

çıkarılmak istenmesinden dolayıdır.  

Ortaçağ, bilindiği üzere Avrupa’nın karanlık bir dönemidir. Bu dönemde birey, 

katı kurumsal yapılar içerisinde kaybolmuştur. Ancak bu dönemden sonra filizlenen 

hümanizm akımı bireyi bu durumundan kurtarmıştır. Rönesan’ı da hümanizmden ayrı 

düşünmek mümkün değildir. Hümanizm, Rönesans’ı olanaklı kılan kültürel bir akımdır. 



20 

 

 

13. yüzyılda İtalya’da ortaya çıkan ve 16. yüzyılda bütün Avrupa’ya yayılan hümanizm, 

antik metinlerin keşfini ve bu metinlerin Avrupa kamuoyunun gündemine taşınmasını 

kolaylaştırmıştır. Hümanistlere göre, daha adil bir dünya kurmakla yükümlü olan insan, 

felsefe ve edebiyat gibi entelektüel disiplinleri tanımak zorundadır. Dünya değişmektedir; 

dindarlık ve kahramanlık gibi Ortaçağ’a özgü değerlerin yerini felsefe, ahlâk ve güzel 

konuşma gibi yeni değerler almaya başlamalıdır. Neticede Rönesans aydını da bu akım 

sayesinde, insanı ve onun geleceğine ilişkin her şeyi iyimser bir bakış açısıyla incelemeyi 

öğrenmiştir. (Çıvgın ve Yardımcı, 2008:44). 

Rönesans, modern dünyanın doğuşu olarak tanımlanmaktadır. Çünkü 

Rönesans‟la beraber özellikle 14. ve 15. yüzyılda Antik dönem tekrar canlandırılmaya 

çalışılmış ve geleneksel dini düşüncelerin yerini modern ve bilimsel değerler almaya 

başlamıştır. Bu dönem aslında toplumların gerçekliğe farklı ve akılcı yaklaşımlarının 

başladığı, bireyin tekrar keşfedildiği dönemdir. (Adıgüzel; 2002: 394.) Kısacası, İtalya’da 

ortaya çıkan ve günümüz modernliğinin de temellerinin atıldığı Rönesans süreci; bilim, 

sanat ve edebiyatta Antik Yunan‟a bir dönüşe işaret etmektedir. Hümanizm akımından 

bağımsız ele alınamayan ve Burkhard’ın ifadesiyle “insanın keşfedilmesi” olan 

Rönesans’ın sosyal, dini, bilimsel ve ekonomik birçok sonucu vardır. Sosyal anlamda, 

gelişmekte olan burjuvazinin himayesiyle yeni bir entelektüel zümre oluşmuştur. Dini 

anlamda da, Rönesans‟tan sonra kilise kurumu sorgulanmaya ve dinin toplumsal hayatı 

düzenlemeye yönelik etkileri azalmaya başlamıştır. Bilimsel anlamda ise; kilise ile bilim 

adamlarını karşı karşıya getiren skolâstik zihniyet yıkılmıştır. Son olarak ekonomik 

anlamda da önemli bir canlanma görülmüştür. (Şahin, 1998:140) 

Almanya’da başlayan Reform hareketleri ise temeli din olan bir değişim hareketi 

olarak tüm Avrupa’yı etkisi altına almıştır. Bu din kökenli kitlesel hareket Katolik 

kilisesinin halkın dini inançlarını kullanarak sömürmesi, toplumu değersizleştirip 

haklarını gasp ederek zenginleşmesine karşı yapılmış bir hareket olarak tarih sahnesinde 

yer almaktadır. Kutsal inanç alanında yaşanan bu değişim, Hıristiyanlığın en önemli 

mezheplerinden olan Protestanlığın oluşumuna zemin hazırlamıştır   (Yalınkılıç, 2007: 

31-32). İnsanı yüce değer olarak gören anlayışın önem kazanması ile birlikte Katolik 

kilisesinin bakıcı rejime karşı dinin ana kaynaklarına yönelmeye başlamıştır. Kilise 

yapısının bozulması ile birlikte toplumsal bir değişime ihtiyaç duyulması, kutsal kitabın 

birçok dile çevrilerek halkın bilinçlenmesinin sağlanması, okuryazarlığın yaygınlaşması 



21 

 

 

ile birlikte, Rönesans ve Reform hareketlerinin ilk sinyalleri verilmeye başlanmıştır. 

Bununla beraber Hıristiyanlığın diğer mezheplerinden olan Protestanlık ve Anglikalizm 

mezheplerinin meydan gelişiyle birlikte mezhepsel tartışmalarda ortaya çıkmıştır. Bu 

durum önde gelen din adamlarının ve kutsal ibadethanelerinin itibarını zedelemiştir. Din 

baskısını toplumun her alanında görmek mümkündür. Dinin etkisi altında olan bir diğer 

kurum ise; eğitim sistemidir. Eğitim sistemini şekillendiren kilise yerini daha akılcı ve 

laik bir sisteme bırakmak zorunda kalmıştır. Katolik kilisesinin baskısından ve 

otoritesinden kurtulan devletlerin kiliseye ait mülk ve arazileri alması ise kitlesel bir 

hareket olan Reformun bir sonucu olarak görülmektedir (Yalınkılıç, 2007: 32-33). 

Protestanlık mezhebinin kurucusu olarak bilinen Martin Luther ilahiyat eğitimi 

almıştır. Matbaanın yaygınlaşması ile birlikte incilin basılması, içerisinde de kilisenin 

belirli ücret karşılığında insanların günahlarını silmesinin kiliseye sağlanan rant olarak 

anlaşılması Reform hareketlerinin önemli bir nedeni olarak görülmektedir. Kilisenin tüm 

halkı maddi manevi yolsuzluğa uğratması Luther tarafından halka yansıtılmıştır. Bu 

durum Avrupa’yı sarsacak ve birçok yıkıntıya sebebiyet verecek savaşlara neden 

olmuştur (Gökberk, 2002: 178). 

Avrupa tarihi açısından Reform hareketlerinin en önemli sonucu yukarıda 

belirtildiği üzere Protestanlık Mezhebinin doğmasıdır. Toplumlar dinamik bir yapıya 

sahiptirler. Bu bağlamda her toplumun tarihi aynı zamanda bir değişim ve dönüşümler 

tarihidir. Toplumu meydana getiren kurumsal yapı da bu değişim ve dönüşümler 

çerçevesinde şekillenmektedir. Avrupa’daki Reform Hareketinin de böyle bir özelliği 

vardır. Hıristiyanlık, 12. yüzyıldan sonra kapitalist sürece adapte olamamış, bunun 

sonucunda feodal yapı ile Hıristiyanlık düşüncesi arasındaki denge bozulmuştur. Böylece 

Reform Hareketi Papanın yetkilerini sınırlandırarak bu dengeyi sağlamaya çalışmıştır. Bu 

aynı zamanda milli/ulus devlet anlayışına geçişin başlangıcı olmuştur. (Şahin, 1998: 141) 

Reform Hareketi bu yönüyle modernlik anlayışı için bir altyapı oluşturma niteliğine 

sahiptir. 

Aydınlanma düşüncesi, bireylerin sosyal ve kültürel hayatını etkisi altına alan 

dini ritüeller artık yerini daha akılcı ve sorgulayıcı düşünce ortamına bırakmıştır. Kelime 

anlamından da anlaşıldığı üzere aydınlatmak anlamı taşıyan bir hareket, toplumu ve onu 



22 

 

 

oluşturan bireyleri karanlık ve çıkmaz olarak görülen yaşam ve düşünce biçimlerinden 

kurtarmıştır (Yalınkılıç, 2007: 28).  

Avrupa’nın keşifler sayesinde elde ettiği yenilikler üretim sürecinde 

kullanılması, makinelerin bu süreçte önemli rol oynaması ve sanayi alanını ortaya 

çıkarması, bununda doğal bir sonucu olan sermaye birikimini oluşturması, sonuçları tüm 

dünyayı etkileyen Sanayi Devrimine sebep olmuştur.  Sanayi Devrimini iki aşamada ele 

almak mümkündür. Birinci aşamanın temel ayağı, makineleşmenin hızlıca yayılması ve 

kitlesel anlamda üretim yapan sanayi işletmelerinin ortaya çıkmasıdır. İkinci aşamanın en 

belirleyici özelliği ise, James Watt’ın buhar gücünü sanayiye taşıması ve sanayide maden 

kömürü, elektrik ve petrolün kullanılmaya başlanmasıdır (Adıgüzel, 2001: 423). Bütün 

toplumsal olaylar gibi Sanayi Devrimi de toplumda çeşitli değişim ve dönüşümler 

meydana getirmiştir. Vehbi Bayhan bu dönüşümleri Şöyle açıklamaktadır: İnsanlık 

tarihinde 18. yy sonu ile 19. yy başı önemli bir tarihi boyutu ifade etmektedir. 19. yy’da 

buhar makinesinin icadı ile simgelenen sanayi devrimi, makineleşmeyle beraber üretimde 

seri üretime geçmiştir. Üretim biçimindeki bu niteliksel değişim, toplumsal birçok yapıyı 

temelden değişime uğratmıştır. Üretim biçimlerinin tarımdan, zanaat ten kopup, büyük 

fabrikalara dönüşmesiyle beraber, kırdan kente göçü hızlandırmıştır. Bu göç sonucu 

geleneksel yapının büyük, kalabalık aile anlayışını çekirdek aileye dönüştürmüştür. 

Okuryazarlığın artmasıyla beraber eğitim ve öğretim önem kazanmıştır. Aynı zamanda 

kültürel ve sanatsal olaylara farklı ufuklar açılmaya başlanmıştır. Bilim alanındaki önemli 

değişimlere bakıldığında aydınlanma çağının izleri görülmektedir. Aydınlanma 

döneminin temelinde yatan ana fikir; doğru bilgiye ulaşmada sadece aklın referans 

alındığı ve elde edilen doğru bilgininde sosyal hayatı düzene soktuğu gerçeğidir (Bayhan, 

2007:103). 

15. yüzyılın başından itibaren ortaya çıkan gelişmeler aydınlanma çağının 

zeminin hazırlamıştır ve aydınlanma çağının sonunda ise ortaçağın son zamanlarına 

gelinmiştir. Bilimsel bilginin önem kazanmasıyla birlikte akılcı ve sorgulayıcı 

yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Bu yaklaşım biçimi, doğa bilimlerinin gelişmesinde de 

önemli yer tutmuştur. Rönesans ve Reformla başlayan bu gelişmeler, Aydınlanma 

Çağında zirveye ulaşmış ve buradan itibaren Modernite olarak bilinen sürecin içine 

girilmiştir. Modernite süreci aklın yıkılmaz norm ve inançlarından kurtulup, temelini 



23 

 

 

tamamen değiştirdiği akılcı bir düşünce biçimi anlamını taşımaktadır (Yalınkılıç, 2007: 

29). 

Tüm insanlığı ortaçağın karanlıklarından kurtarmayı hedefleyen Aydınlanma 

Hareketi, birçok düşünürün ön ayak olduğu, ilerlemeyi ve gelişmeyi sağlayan bir 

harekettir. Bu düşünürlerin başında Kant, Hegel, Spencer, Diderot, Locke gelmektedir. 

Bu hareketin temel amacı; bireylerin yaşamının her alanını kuşatmış dinsel kurallar 

bütününden uzaklaştırarak, zihnin dinin sorgulanamaz, değiştirilemez bilgi anlayışını 

ortadan kaldırmayı hedeflemektedir. Dogmatik olan dinsel olgu ve inançlar, bütünün 

üzerinde insan aklının, sorgulayıcı ve eleştirel yönü vurgulanmaya başlanmıştır 

(Kızılçelik ve Erjem, 1996:51). Aydınlanma felsefesinin en önemli temsilcilerinden olan 

Kant’ın Aydınlanma tanımına bakılırsa; bireyin sorumluluk sahibi olduğu sıkıntılı 

durumdan, olgunlaşarak kendini kurtarması olarak açıklamaktadır. Bu olgunlaşma 

durumu, artık bireyin kendi zihnini, herhangi bir değişmez ve sorgulanamaz bir normla, 

dini dogmaya bel bağlamaksızın bizzat kendi aklı ve iradesiyle kullanma durumudur. 

Kant’ın bu tanımından anlaşıldığı üzere, tolumun yaşadığı çıkmaz gibi görülen bu 

durumun bireyin yine kendinde göreceği cesaretle bu çıkmazdan çıkabileceği anlayışıdır. 

Bu noktada Kant’ın ‘Aklını kullanma cesaretini göster’ sloganı Aydınlanmanın temel 

anahtarını oluşturmaktadır (Kant, 1784: 13). 

Modern dünya düzenine geçiş sürecinde Aydınlanma felsefesi önemli bir rol 

oynamaktadır. Özellikle kültürel ve sanatsal alanda merkezi bir öneme sahiptir. Bu 

dönemin temel getirilerinden rasyonellik ve bilimsellik geleneksel yapının değişmez 

sorgulanamaz bilgisinin yerini almıştır. Bu durum aynı zamanda özgür, hür ve sınırsız bir 

zihnin yolunu açmıştır. Sadece ekonomik alanda değil, bireyin zihinsel alanında 

ulaşılmak istenen hedefe sınırsız imkan ve olanak sunmuştur (Atiker, 1998: 13). 

Modernleşme hakkında klasik dönem düşünürlerinden bazıları ise modernliği, 

değişimin, dönüşümün, uzmanlaşmanın, akılcılığın, daha çok bilimsel dayanaklı bilginin 

ve yaygınlaşan teknoloji, teknik ilişkilerin egemen olduğu bir düzen olarak 

açıklamaktadırlar. Modernlik özünde geleneksel yapının toplumsal, kültürel getirilerine 

karşı bir eylemi ifade etmektedir. Başlıca araçları; bürokrasi, uzmanlaşma, teknoloji, 

kapitalizmdir (Kızılçelik, 1994: 88). 



24 

 

 

1.1.7. Modernleşmenin Felsefi Temelleri 

Modernlik fikrinin tam olarak anlaşılabilmesi için felsefi yönünün, felsefî 

temellerinin belirtilmesi gerekiyor. Dolayısıyla, modernlik düşüncesinin temel fikri 

Aydınlanma Ruhu'dur, diyebiliriz. Aydınlanma Felsefesindeki düşünceler modernizmin 

asıl karakterini belirler Bu doğrultuda, Aydınlanma Felsefesi'nin özellikleri bizim için 

oldukça önem arz ediyor. Aydınlanma Felsefesi 18. y.y. felsefesidir. Bu felsefelerin 

içinde bulunduğu çağın ismine Aydınlanma Çağıdır. Kelime anlamına bakıldığında, 

neyin, nasıl ve ne şekilde aydınlanacağı sorusu karşımıza çıkmaktadır. Bu noktada 

aydınlanması gereken bireyin kendisidir. Aydınlatılması arzu edilen de bireyin yaşam 

şekli ve yaşam düzenidir. 

Aydınlanma çağının ortaya çıkışına bakıldığında bu sorulan sorular sadece 

18.yy’a dayanmamaktadır. 15.yy yarısından beri yani Rönesans ile de bu sorular 

sorulmuştur. İnsanın neden var olduğu, ne işe yaradığı ve bu dünyadaki ait olduğu yer 

sorular sorular arasındadır. Fakat en kapsamlı hali ile 18.yy da tartışılmıştır. Bu 

tartışmalardan doğan soru ve cevaplar o dönemde, sonraki dönemde hatta günümüzde 

bile yol gösterici nitelikte olmuştur. 18.yy sonlarına doğru oluşan Fransız devrimi de bu 

soruların siyasi ve sosyal alanlara sıçraması sonucu olmuştur. 18. yy. Aydınlanması'nın 

temel niteliği, merkezine laik yaşam biçimini koyması ve bu yaşam biçimini temel bilinç 

olarak yaşamın her alanında gerektiği ölçülerde kullanmasıdır. Ortaçağ’ın kilise ve din 

merkezli kültürel yapısını ortadan kaldıracak önemli gelişmeler Rönesans ile 

başlamaktadır. Rönesans hareketinin başlatacağı değişimler sadece kültürel anlamda 

kalmayıp, özellikle siyasal düzenin yeniden şekillenmesi adına topyekun bir değişim 

oluşturacaktır (Gökberk, 1994: 325). 

18. yy. Aydınlanmacı filozoflarından birisi olan, bireyin özgürlüğünü temel alan 

görüşüne sahip John Locke, Avrupa’daki Aydınlanmanın ortaya çıkmasında etkili olan 

ilk düşünürdür. Locke, düşüncesinde merkeze aldığı bireyin özgürlüğü, onu kuşatan ve 

etkisi altına alan her alanda özgür olmasını yani bireyin kendi aklını kullanmasını temel 

almaktadır. Dinde, eğitimde, bilimde aklın referans alınmasını gerektiğini savunmaktadır. 

John Locke’un eseri olan İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme yazısında bilginin kaynağını 

araştırmaya çalışır. Locke, bilgilerimizin doğuştan değil sonradan kazanıldığını ileri 

sürer. Eserinin üçüncü kısmında “insan zihni doğuştan boş bir levha gibidir, bu levhanın 



25 

 

 

üzerine insanlar duyum ve algılarla elde ettikleri bilgileri deney süzgecinden geçirerek 

deney iğnesi ile tıpkı boş bir plakın üzerine ses kaydı yapar gibi bu tabula rasa'nın üzerini 

doldururlar” fikrini geliştirir.' Aydınlanma çağına girildiğinde tartışılan konulardan biri 

de “nedensellik” adını verdiğimiz determinizmdir. Determinizm “belirli sebepler belirli 

sonuçları zorunlu olarak doğurur” ilkesinin adıdır. Ancak, 17. y. y.'ın hâkim anlayışı olan 

Pozitivist Felsefe’nin ihtiyaç duyduğu bir ilkedir. Bu ilke belirli alanlarda çalışmasına 

rağmen başka alanlarda çalışamaz hâle gelir. Nedensellik ilkesine başlangıçta Berkeley 

karşı çıkmış ancak tezini oldukça iyi açıklayamamıştı. İşte, bu noktada David Hume'yi 

görüyoruz. İngiliz aydınlatmasını başlatan düşünür John Locke, bu aydınlanmayı 

sonlandıran ise David Hume’dir. Ayrıca, David Hume'nin felsefe tarihine getirdiği en 

önemli yeniliklerden birisi determinizmi çürütecek sağlam ilkeler ortaya koymuş 

olmasıdır. Yanı sıra, Hume, İngiltere'de Bacon ile başlamış olan ampirizmi yani 

deneyciliği ve noktasına çıkarmıştır. Yalnızca, İngiliz Aydınlanması'ndan söz etmemiz 

mümkün değildir. Bunun yanında “Fransız Aydınlanması” na da yer vermemiz gerekiyor. 

‘Fransız Aydınlanmasının temellerini atan Etienne Bonnot de Condillac'tır, Condillac, 

Locke felsefesinde yer alan ampirik düşünceleri sistemli hâle getirmiştir. 18. y.y. Fransız 

Aydınlanması üzerinde dururken Fransız Materyalistleri ne de yer vermemiz gerekiyor. 

''Fransız materyalistlerine göre insan ruhu soyut bir varlık olmaktan ziyade tamamen 

maddi bir varlıktır. Fransız materyalizmini Pierre Gassendy ile başlatabiliriz. 

Gassendy'nin atomculuğu, İngilizlerin ünlü filozofu Thomas Hobbes'un materyalizmi ve 

bu yüzyılda doğa bilimlerinin bazı araştırmalarının sonucunda; Julian Offray de Lamettrie 

bu öğeleri birleştirerek yeni bir materyalist biçim olan Fransız materyalizmini kurmuştur. 

Fransız materyalizmi temsilcileri arasında Paul-Henry Baron d' Holbach, Voltaire 

görülür. Ancak, Fransız Aydınlanması'na en büyük etki, Ansiklopedi tarafından olmuştur. 

Diderot, d' Alembert bunların önemlilerindendir'' (Gökberk, 1994: 353). 

İngiliz ve Fransız Aydınlanma Felsefeleri'nin yanı sıra “Alman 

Aydınlanması”ndan da söz etmek gerekiyor. Burada ilk elde, İmanuel Kant bizim için 

önem taşıyor. Kant bir yandan bu felsefenin (Aydınlanma Felsefesi) hem içinde, diğer 

yandan dışındadır. Kant'ı Aydınlanma Felsefesi’ne bağlayan ilk ve en önemli belirti 

matematik-fizik bilimine verdiği önemdir. Kant'a göre, gerçek anlamıyla bilim, 

matematik - fiziktir. Bu bilim Newton'un fiziğinde doruğuna erişmiştir. Kant, bağlı 

olduğu bu Aydınlanma'yı eleştirir ve bunun bir sınır olduğunu söyler’’(Akarsu,1987: 48–



26 

 

 

49). İlk olarak, bu sınır matematiksel doğa biliminin bir görüngüler dünyasını kavraması 

yüzünden ortaya çıkar. İkincisi ise, bu görüngüler dünyasının arkasında kategoriler, uzay 

ve zaman dediğimiz görü formları ile bir “ben” bulunmaktadır. Aydınlanma Felsefesinde, 

yukarıdaki ifadelerde görüldüğü gibi, “akla” ve “'insan hayatının öznelliği” ne verilen 

değeri de, burada, biraz daha açmakta yarar var “Modernlik” fikrinin akılcılaştırma 

düşüncesiyle sıkı sıkıya bağlantılı olduğu Söylenebilir (Touraine, 1994: 24). Modernlik 

geleneksele karşı bir başkaldırıdır. Adetlere, gelenek ve göreneklere,  değişmez din 

kurallarına karşı durup, akla ve bilime dayandırma çabasıdır (Touraine, 1994: 228). 

Modernliğin sadece akılcılıkla ifade edilmeye çalışılması yetersiz bir durumdur. 

Bu düşünce modernlik kavramı hakkında tam bir bilgi vermez. Aksine modernliğin büyük 

bir kısmını, bireyin meydana gelişini saklamış olur. Modernliğin tek bir boyutu değil, 

birbiriyle etkileşim içinde olan iki boyutu bulunmaktadır. Bu boyutlar arasındaki 

etkileşim ise modernliği doğurmaktadır. Bu iki boyut rasyonelleşme ve bireyselleşmedir. 

Bu iki kavram aslından birbirlerine zıt kavramlar olarak gözükse de aslında birbirini 

tamamlayan iki güçlü unsurdur. 

Özne görüşü, fertçilikle karıştırılmamalıdır. Aksi halde kendi kendisini devirir. 

Akılcı görüş ile beraber oluşturduğu bütünlükten soyutlanamaz. Modernlik sadece bireyin 

var oluşuyla açıklanamaz. Çünkü bu durum özneyi yok eder ve onu sadece başkalarının 

beklentilerini karşılamakla görevli birine dönüştürür (Touraine,1994: 255–256). 

1.1.8. Modernleşmenin Kurumsal Boyutları 

Giddens’ın modernlik analizinde modernliğin kurumsal boyutları önemli biryer 

işgal etmektedir. Modernliğin kurumsal boyutları, modern sosyal yaşamın ve sosyal 

kuramların yapısını belirleyen örgütlenme ilkeleridir. Giddens, modernliğin kurumsal 

boyutlarını belirlerken de, tıpkı devlet çözümlemesinde olduğu gibi, Marx, Durkheim ve 

Weber’le girdiği polemiklerden çıkış bulmaktadır. Modernliğin Dönüştürücü dinamiği 

olarak Marx, kapitalizmi, Durkheim, endüstriyalizmi; Weber ise, rasyonalizmi ileri 

sürmüştür. Bu düşünürler baskın bir kurumsal rabıta arama eğilimindedirler. Giddens’a 

göre, modernliğin kurumsal boyutları arasındaki etkileşim, bizi geleneksel düzenlerden 

kopartan benzersiz bir etkileşimdir. ''Dört kurumsal boyuttan hiçbiri tek başlarına 

alındıklarında, ne diğerlerinin gelişimi üzerinde belirleyicidir ne de sosyal bütünlüğü 

açıklayıcı bir kapasiteye sahiptir. Onlar yoğun bir biçimde birbirlerini güçlendiren ve 



27 

 

 

karşılıklı etkileşime olanak sağlayan ağlarla birbirine bağlıdır. Bu yönüyle, modernlik, 

tümüyle kapitalizm, endüstriyalizm ve ulus-devlet arasındaki karşılıklı etkileşimlerin 

ürünüdür. Amin’in belirttiği gibi, kapitalizmin doğasında var olan güç, değişimdir. 

Kapitalizm, kısa bir tarihsel süreç içinde insanın varoluş koşullarını değiştirmiştir'' 

(Esgin, 2005: 370). ‘Rekabetçi piyasa sistemi, kendi sosyal örgütlenme biçimini kendi 

hedeflerine uygun olarak şekillendirmiştir. Giddens, modernliğin kurumsal boyutları 

içinde sosyal değişimi motive eden en önemli kurumsal boyutun kapitalizm olduğunu 

kabul etmektedir.’ (Giddens ve Pierson, 2001: 86.) Ancak Giddens, modernliğin kendine 

özgü niteliklerini belirlerken, kapitalist toplumun modern toplumların ayrı bir alt türü 

olarak benimsenmesinin daha yerinde olduğunu düşünmektedir. Ona göre, kapitalist 

toplum, bazı kurumsal özelliklere sahiptir. Bunlardan ilki, ''kapitalist toplumun, rekabetçi 

piyasa koşullarının gereği olarak sürekli teknolojik anlamda yenilenme ve genişleme 

eğilimi göstermesidir. İkincisi kapitalist toplumda ekonomi, politika başta olmak üzere 

diğer kuramlardan ayrıdır ve bu kurumlar üzerinde ezici bir üstünlüğe sahiptir. Üçüncüsü, 

kapitalist toplumda ekonomi ile politikanın kurumsal anlamda birbirinden ayrılmasının, 

özel mülkiyet haklarının oluşumuna katkı sağlamasıdır. Diğer bir deyişle, kapitalist 

toplumda ekonomiyle politika arasındaki kurumsal ayrım, sermaye ile ücretli emek 

arasındaki ilişkilerin izolasyonuna olanak vermektedir. Özel mülkiyet hakları, fabrika 

kapılarından içeriye demokrasinin girmesini engellemektedir. Dördüncüsü ise, devletin 

özerkliğinin, üzerinde tam bir denetim sağlayamadığı sermaye birikimine bağlı olmasıdır. 

Bu özellikler, kapitalizmin ayırıcı nitelikleri olarak bir kapitalist toplum tanımlamasında 

geçerli ölçütlerdir. Ancak, genel anlamda modernliğe ilişkin tanımlamalar için sınırlı 

sayılabilecek içeriklere sahiptirler. (Giddens, 2001: 137). 

Giddens’ın modernliğin kurumsal boyutlarının İkincisi olarak belirlediği 

endüstriyalizm, daha çok cansız maddi güç kaynaklarının üretim alanında kullanılmasıyla 

ilgili bir kavramdır. Endüstriyalizm, genel anlamda, büyük fabrikalarda ya da tesislerde 

kaba makineler ve teknolojik düzenekler aracılığıyla gerçekleşen üretim örgütlenmesini 

ifade etmektedir. Ancak, endüstriyalizmin teknolojik araçlarla olan bağlantısı, onu sadece 

fabrika üretimindeki büyük makinelerle değil, aynı zamanda, sosyal yaşamda 

kullandığımız diğer makinelerle de ilişkilendirir. Eş deyişle, endüstriyalizm sadece iş ya 

da üretim alanıyla sınırlı değil, sosyal yaşamın tüm alanlarıyla ilişkilidir. Endüstriyalizm, 

insan etkinliklerinin, makineleşmiş üretim örgütlenmesi için belli kurallar dâhilinde 



28 

 

 

yeniden örgütlemektedir. Dolayısıyla kapitalizm endüstriyalizm bağlantısından hareketle 

diyebiliriz ki Kapitalizm, doğası gereği endüstriyalizmle daima iç içedir. Modernliğin 

üçüncü kurumsal boyutu, gözetimdir. Giddens’a göre, gözetim olgusu, gözetim altına 

alınan toplumların, siyasal alanda yaptıkları çalışmaların denetlenmesini ifade eder. 

Bahsedilen bu denetleme durumu sadece yönetim alanındaki güç ilişkisi ile sınırlı 

kalmamaktadır.  

Giddens, gözetim kavramını Foucault’dan almasına rağmen, onun bu kavramı 

tanımlama biçimine temelden eleştiriler getirilmiştir (Giddens, 2017: 272–276). 

1.2. TÜRK MODERNLEŞMESİ 

1.2.1. Osmanlı Dönemi Modernleşme Süreci 

Osmanlı modernleşmesinin; reformları başlatan devlet adamları nezdinde 

"batılılaşma", batılılaşmayı da Batının belirli bazı kurumlarının alınması ve böylece 

imparatorluğun yıkılmasının önüne geçmek anlamında algılandığı belirtilmelidir. Askeri 

reformlarla başlayan batılaşma girişimleri III. Selim devrinde, "kâfirin silahını kullanarak 

kâfiri yenmekte Şeriata aykırılık yoktur" gerekçesi ile de meşrulaştırılmaktaydı (Mardin, 

2006: 34). Osmanlı modernleşmesine değişik bir açıdan yaklaşan ve modernleşmeyi, 

yaşanan değişim sürecinin değişmesi olarak tanımlayan Ortaylı, yani toplumun mevcut 

durumda etkilendiği değişim süreci yaşanırken, bir anda ve hızlıca değişim süreci içine 

girmek olarak tanımlamaktadır. Klasik dönem Osmanlı toplumunun zaten içten içe büyük 

bir değişim içinde bulunduğu, ancak Osmanlı modernleşmesiyle belli ölçüde değişen 

toplumdan ani ve hızlı bir devinim dönemine girildiğini, yoğun bir sosyal hareketlilik 

yaşandığını, kurumlarda patlamalara ulaşan niteliksel ve niceliksel değişimlerin vuku 

bulduğunu anlatarak, toplumun dokusunda süregelen değişimler ve dış etkilerin (hızlı bir 

yapısal değişim geçiren Yeniçağ dünyasının koşullarına uyma zorunluluğu) böyle bir 

olgunun başlamasını ve başlatılmasını gerekli kıldığını ve bu haliyle de modernleşmenin 

Osmanlı toplumu açısından bir zorunluluk halini aldığını belirtmektedir (Ortaylı, 2008: 

9-10). 

Nitekim çok daha önceleri, geleneksel siyasi-idari örgütlenme tarzında ve klasik 

dönem "yöneten-yönetilen" ilişkisini temellendiren "nizam-ı âlem" ve "kanun-i kadim" 

uygulamasında görülen bir takım aksamalar, dönemin devlet adamları ve ilim adamları 



29 

 

 

tarafından padişahlara sunulan layihalarla ortaya konulmaktaydı. Bu minvalde Ali Kuşçu, 

Molla Hüsrev ve Sinan Paşa gibi ilim adamlarının, devlet yönetimi, iktisat ve hukuk gibi 

birçok alanda, devlet yönetiminde kanun ve nizam hâkimiyetinin gerekliliğine işaret eden 

ve bozulmanın önüne geçmek için önerilerde bulundukları bilinmektedir. İmparatorluk 

yönetiminin pek çok eksiği bulunduğunun fark edilmesine karşın, söz konusu 

eksikliklerin klasik kurumların canlandırılması ile telafi edileceği düşüncesi 17. yüzyıla 

kadar etkili olmaktaydı. Bu restorasyon gerekliliği, yani geleneksel yapının 

sağlamlaştırılması şeklinde başlayan düşüncenin Batı toplumlarının üstünlüğünün 

anlaşılması gerçeği ile birlikte, batı medeniyetinin üstünlüğünün yok sayılmak istenilmesi 

gerektiği kanaati tedricen şekillenmeye başladı. Bununla birlikte, ancak on sekizinci 

yüzyılda ve askeri reformla ilgili olarak, ilk defa reform ile Avrupalılaşma arasında bir 

bağlantı kuruldu. Ancak, on dokuzuncu yüzyılın ilk çeyreğinden itibaren geleneksel 

Osmanlı toplumsal düzenini yeniden yaşamak düşüncesi, yaşanılan dönem içinde olması 

muhtemel olmamasına rağmen eskiyi yaşama düşüncesi önemli bir yer tutmaktadır. Tüm 

bu nedenledir ki, modernleşme, Osmanlı devletinin uygulamalarında değişiklikler 

anlamına geldiğinden ve bu uygulamaların idealize edilmiş şeklinin terkini 

gerektirdiğinden, protestolarla, yeniden değerlendirmelerle, dalgalanmalarla ve ihtilaller 

ile dolu bir süreçtir (Mardin, 2015: 154).  

Modernleşmeyi bir üst yapı düzenlemesi olarak gören Osmanlı devlet 

adamlarının bu kararının ardında, çözülmenin üst yapısal özelliklerine verilen önem 

yatmaktaydı. Dolayısıyla, reform girişimlerine geçmeden önce, bu ihtiyacı doğuran 

yapısal gelişmelere bakmak gerekmektedir. Osmanlı İmparatorluğu’nda geleneksel 

sosyal-siyasal örgütlenme, "fetih geleneği" üzerine bina edilmişti. Dolayısıyla bu 

sistemin devamlılığının sağlanması, fethin sürekliliğini gerekli kılmaktaydı. Ancak Batı 

Avrupa'da, askeri teknoloji alanında meydana gelen gelişmeler, fethin sürekliliğine ket 

vurmakla kalmadı, aynı zamanda buna bağlı olarak varlığını sürdüren ekonomik 

örgütlenmenin, hem biçimini, hem de niteliğini hızlı bir şekilde değişime uğrattı. Osmanlı 

bu süreçle birlikte, içten içe daralmak durumunda kaldı. Daralma, iç kaynaklara giderek 

daha yoğun bir şekilde yönelmeyi ve tabir caizse, bir tür "iç kolonizasyon" dönemini 

başladı (Kılıçbay, 2002: 53). Şöyle ki, Merkezin sosyal yaşamdaki etkisini sağlayan en 

önemli şey, Osmanlı ordusunun savaşlardaki askeri başarısını sağlayan ve devlet iradesi 

altındaki topluma getirilen vergi sistemi ve askeri alandaki organizasyonu birleştirmek 



30 

 

 

suretiyle imparatorluğun toprak kaynaklarını harekete geçiren tımar sistemi idi. Bu 

sistem, çevreden merkeze kafa tutabilecek yerel güçlerin ve en önemlisi de merkezin gelir 

kaynakları düzenini bozacak iltizam sisteminin doğuşuna zemin hazırlamıştı. Miri 

arazinin bünyesinde olan tımar toprakları ve zeamet topraklarının mültezimlere satılması 

yakın çevre ve akrabalara dernek, arpalık şeklinde ayrılması geliri  “Beytülmal”a ulaşan 

yolları azaltarak devlet hazinesini zarar uğratmıştır. Bunun sonucunda ise, devlet hazinesi 

açıklarını kapatmak için halktan toplanan vergilerin oranlarını arttırmış sonuç olarak ise 

halk zorluk ve sıkıntı çekmiştir. Vergi toplama hakkının ihaleye çıkarılmasıyla birlikte, 

mültezim adayı-sarraf-üst dereceli Osmanlı sivil bürokratı üçgeni arasında, bir takım gizli 

anlaşmalar yapılmıştır. Bu işlemlerin sonucu olarak, bazı Osmanlı bürokratları önemli 

ölçüde rüşvetler almışlardır. Açıktır ki yeni vergi toplama biçimi, halkı kaldıramadığı 

kadar ağır bir vergi yükünün altına sokmuştur. Halk, sivil bürokratın aldığı rüşvet ve 

sarrafın karını da karşılamak durumunda kalmıştır. Ayrıca mültezim, devlete söz verdiği 

vergi miktarının üzerinde ne kadar vergi toplarsa, o miktarda kar edeceği için, halk, 

takatinin üstünde vergi vermeye zorlanmıştır. Bilindiği gibi bu durum, Osmanlı kırsal 

alanında yaşanan iç karışıklıklar ve devlete karşı yapılan birçok ayaklanmanın en üst 

seviyeye tırmandığı Büyük Kaçgun adı verilen dönem başlatmıştır (Heper, 1989: 143). 

Osmanlı Devleti'ni ayakta tutan iktisadi anlayış ve uygulamada gözlemlenen bu 

değişimin arkasından gelen gelir-gider dengesindeki açıklık, geleneksel devlet ve toplum 

örgütlenmesinde tavizlerin verilmesi sonucu gündeme gelmiştir. tepeden verilen berat 

kararları ile belirlenen sosyal tabakalaşma düzeni giderek bozulmaya yüz tutmuştur. Fatih 

döneminde yönetimde bir sorumluluk ve yetki sahibi olabilme durumu olan aristokratik 

unsurları saf dışı bırakmıştır. Devlet iradesi altında bulunan bir çok memur ve görevlinin 

komutan, amir gibi kişilerin önceden belirlenmiş bir sistemle tayin edilme anlayışının 

ilkeleri vardır. Kanuni döneminde, bu ilkelere sadık kalınmaya başlandı. Devlet 

çalışanları ve yerel yönetimlere üst düzey kişilerin tayin edilmesi ve kademe yükselten 

durumlarında süregelen geleneklere dikkat edilmez oldu. Kanuni, has odabaşını 

sadrazamlığa, çeşniğir başını da beylerbeyliğine getirerek, geleneksel idari örgütlenmenin 

bozulmasının kapısını açmış oldu (Ortaylı, 2008: 146). 

Osmanlı Devleti’nin 18.yüzyılda yaşadığı askeri ve siyasi krizler Avrupa’ya 

karşı olan üstünlük duygusunu zedelenmesine yol açmıştır. Yaşanan bu sıkıntıların 

telafisi için ilk olarak askeri alanda değişim ve dönüşümün yapılmasını zorunlu kılmıştır. 



31 

 

 

Yapılan bu reformlar Osmanlı İmparatorluğu’nun yüzünü Batı’ya çevirmesiyle 

sonuçlanacaktır. Osmanlı’nın yüzünü Batı’ya çevirmesiyle modernleşme çabaları 

hızlanacak ve sadece askeri değil, siyasi, sosyal birçok alanda da modernleşmeye 

gidilecektir. 

Osmanlının altın çağını yaşadığı yükselme döneminde Osmanlı medeniyeti 

kendi uygarlığını Batı’nın uygarlığı karşısında üstün görmüştür. Bu dönem içerisinde de 

Batı uygarlığının model alınması bir sorun teşkil etmemiştir. Ancak Osmanlı devletinin 

gerilemeye başladığı dönem içerisinde sorunun ilk kaynağı olarak devlet iradesindeki 

bozulmalar görülmüştür. Daha sonrasında, daha genelci bir bakışla Batı uygarlığının 

askeri başarıları ve üstünlükleri gerekçe olarak gösterilmiştir (Mardin, 1994: 10). Osmanlı 

dönemi toplumuna has ekonomik sosyal ve kültürel düzen hatta kanuni döneminin son 

zamanlarına kadarda süren bu düzen, devlet içi ve devlet dışı birçok nedenden dolayı 

bozulmaya hatta yok olmaya başlamıştır. Bu durum 18.yüzyıldan sonra batılılaşma adına 

birçok çabaların artmasına sebep olmuştur. Batılılaşma fikri esas itibariyle yaşanan bu 

bozulmaya, çürümeye engel olması için sunulmaya çalışılan bir çözüm reçetesiydi. Esas 

itibariyle modernleşme olgusu yerine kullanılan batılılaşma kavramı; batı uygarlığının 

kendi toplumuna has kurum ve yapılarının, toplumsal düzen ve değer anlayışlarının 

benimsenmesi fikrini taşımaktadır (Aslan ve Yılmaz, 2001: 287; Ülken, 1998: 20). 

Osmanlı Devleti’nin toprak kaybetmesiyle başlayan zayıflama dönemi sosyal, 

siyasal, ekonomik birçok alanda da çöküşe sebep olmuştur. Yaşanan bu askeri ve otorite 

zayıflığına çözüm için Osmanlı Devleti’nin aydınları kendi içlerinde bir arayışa 

girmişlerdir. Bu düşünce ve arayışlar doğrultusunda yüzlerini batıya çevirmişlerdir. 

Batılaşma adına ilk adımı, Batı uygarlığının askeri alandaki kurum ve örgüt yapısının 

örnek alınmasıyla atılmıştır. Batının kurum ve kuruluşları yönetmede kullandıkları 

sistemin ana hatlarını öğrenme çabasıyla devam eden bu süreç, Tanzimat döneminde 

sosyal, kültürel bir model olarak, Batıyı anlama sürecine girmiştir (Mardin, 1991: 11). Bu 

sürecin devamında ise, modernleşme anlayışı, Osmanlı yönetiminde temel ideoloji haline 

gelmiştir. Bu durumda iktidar ilişkileri bağlamında muhalif kesimlerin oluşmasına ve 

birçok tartışmalara zemin hazırlamıştır. Osmanlı dönemi modernleşmesiyle zemin 

hazırlayan baş aktörlere baktığımızda Yeni Osmanlılar, II. Abdülhamit, Tanzimat dönemi 

siyasal aktörleri ve Jön Türkleri görmekteyiz. Modernleşmeyi temel bir hedef olarak 

gören bu kesimler, izlenen yollar üzerinde ayrılmalar yaşamışlardır. Özellikle yönetim ve 



32 

 

 

siyasi alanda yaşanan ayrılmaların örneklerine bakmak gerekirse; Tanzimat dönemi 

modernleşme anlayışında temelde yapılan Reform ve ıslahat çabaları, II. Abdülhamit 

döneminde tek bir devlet adamı eliyle yönetim anlayışıyla, farklı bir modernleşme yapısı 

izlenmiştir.  

Jön Türklere bakıldığında ise demokratik yönetim anlayışının fonksiyonlarından 

olam parlamenter bir zemin, Anayasa yapısı ile farklı bir siyasi otorite şekliyle 

modernleşme çabalarında bir yol izlenmiştir. Tüm bu yöntemsel farklılıklarla 

yapılanmaya çalışılan modernleşme çabaları tek bir ortak noktada buluşmuşlardır. Oda 

modernleşme adına ilk olarak değişmesi, dönüşmesi gereken yapının siyasi yapı olarak 

görülmesidir. Diğer yandan Cumhuriyet dönemi modernleşme yapısında ise, 

modernleşme olgusunun temel parametresi olan Ulus-devlet anlayışının temel 

dinamiklerini bulunduracak siyasal ve kültürel birçok yeniliğin ve dönüşümün 

yapılmasıdır (Alkan, 2008: 380). Osmanlı devletinin yıkılışını hızlandıran askeri 

başarısızlıkların artması, askeri alandaki yenilenmeyi zorunlu hale getirmiştir. Askeri 

alandaki bu yenilenme çabaları bir sonraki dönem olan Tanzimat döneminin kültürel, 

sosyal ve birçok alanda yapacağı ıslahat ve reformlara kapı aralamıştır (Mardin, 2006: 

210).  

18. yüzyılın son dönemlerine gelindiğinde, III. Selim yönetimi altında birçok 

öğrencinin yurtdışına yollanıp, önemli olan belli başlı alanlarda eğitim alıp daha sonra 

ülkeye dönmeleri, bu alanları yükseltip, yeniden inşa edip, eksiklikleri giderebilmenin, 

batı toplumlarının bu alandaki başarılarından feyizlenip bunları yapabilecek seviyeye 

getirecek olmak modernleşme açısından büyük önem taşımaktadır. Bu alanlara 

bakıldığında tıp, siyasi ve askeri alanda eğitim almış idare ve yönetimi yeniden 

şekillendirecek önemli bir kesimden bahsedilmektedir. Aynı zamanda Fransız devrimiyle 

büyük bir yankı uyandıran milliyetçilik, adalet, özgürlük ve eşitlik kavramları diğer 

birçok ülke toplumlarında da karşılık bulmuştur. Etkilenen toplumlar arasında da Osmanlı 

toplumunda yer alan bahsettiğimiz ayrıcalıklı kesim olmuştur. Benimsenen ve temeline 

alınan bu kavramlarla birçok örgütsel yapı ve dernekler kurulmaya başlanmıştır. Bu 

yapılar içerisinde devlet idari yapısına karşı birçok tartışmaya da ev sahipliği yapmıştır.   

Bahsedilen örgütlenme ve fikir guruplarının sahipleri, yani Osmanlılar ve Genç 

Osmanlılar başlatmıştır. Kendi fikirsel ve düşünsel alanını oluşturan bu yapılar aynı 

zamanda kendilerine öncülük edecek kendi fikir aydınlarını da oluşturmuştur.  Ancak II. 



33 

 

 

Abdülhamit’in baskıcı ve otoriter yönetim anlayışı bu gurupların kendilerine başka bir 

yol izlemeye sevk etmiştir. Güçlü yapısı ve güçlü kadrosuyla yer edinen İttihat ve Terakki 

cemiyeti baskı karşısında toplumun ileri gelen düşünür çevresinden destek görerek 

kendini geliştirmeye devam etmiştir. Baskıcı yönetim sonrası cemiyetin birçok üyesi 

yurtdışına kaçmış ve oradan bu yapıyı yönetmeye ve ayakta tutmaya çalışmıştır.  II. 

Abdülhamit yönetiminin savaşlardaki başarısızlığı sonucu toprak kayıpları yaşanmaya 

başlamıştır. Yaşanan bu başarısızlıklar sonucu askeri ve idari alanda birçok üye ve 

destekçi kazanan İttihat ve Terakki cemiyeti, mevcut yönetimi aşağıya indirmek için 

çeşitli yol ve yöntem arayışına gitmiştir. Bu cemiyetin temel hedeflerini belirtmek 

gerekirse, yapısı bozulmuş baskıcı rejim ve sonu kötü bir hal alan yönetimi yeniden inşa 

etmek ve diğer yandan baskı ve otorite altında olan halkın, bu katı yönetim anlayışı altında 

ezilmekten kurtarıp, daha iyimser ve insancıl bir hayat yaşamalarını sağlamak. Bu 

hedeflere varmak ise 1876 anayasası ile olabileceği anlayışı hâkimdi. Çünkü bu anayasal 

düzlem içerisinde padişahın yetkilerinde sınırlandırma getirilmesi, seçimle gelen ve 

parlamenter bir yapıda yönetim anlayışı benimsenmesi temel esastır.  

Yaşanılan tüm bu süreçlere baktığımızda Osmanlı devletinin Osmanlı devletinin 

batılılaşma adına izlediği yolların başında Batı uygarlığı karşısında askeri alanda sürekli 

yenilmesi ve bunun sonucu olan gerileme dönemi yaşamasıyla çıkış yolları aramasıdır. 

Artık yaşanan bu hadiseler batı medeniyetini Osmanlı medeniyetine karşı siyasi, askeri 

ve idari alanlarda üstün olduğu düşüncesi kabul görmeye başlamıştır ve modernleşme 

çabaları hız kazanmıştır (Güngör, 1990: 101-102). 

Osmanlı dönemi modernleşmeye bakıldığında daha çok yüzeysel çabalarla 

yapılmaya çalışıldığı görülmektedir. Batı medeniyetinin toplumsal yaşantısının Osmanlı 

toplumuna entegre etmek olarak algılanmıştır. Yani temel ve köklü bir modernleşme 

çabası görmek mümkün değildir. Ancak ilerleyen dönemlerde yapılan bu çabanın 

geçersizliği sonucu daha köklü ve kapsamlı değişim süreci Osmanlı devletinde III. Selim 

ile başladığı ifade edilmektedir.  

Batı medeniyetinin birçok kurum ve yapısını inceleyen III. Selim Osmanlı 

medeniyetine yapacağı birçok reformda bu bilgilerinden faydalanmıştır. Osmanlı 

devletinin sürekli savaş kaybedip daha sonra toprak kaybı yaşaması onun askeri alandaki 

başarısını arttırıp eski gücüne kavuşma düşüncesi temel fikri olarak şekillenmiştir. Diğer 



34 

 

 

yönden Rusların işgali altında olan Karadeniz’i Ruslardan temizlemek ve diğer bölgeleri 

Rus tehdidinden uzaklaştırmak, onun askeri alandaki Reform anlayışını daha da 

güçlendirmiştir. III. Selim’in batılılaşma anlayışında bir yönelimle gelişme sağlayacak 

bir ilerleme vardır. Toplumun önemli bir kurumu olan dini kurumda ve bu kurumu temsil 

eden ulema sınıfı, yapılması öngörülen reformları padişaha veya üst kademeli devlet 

adamlarına yaranmak için gerekli görmüştür. Diğer yandan bu durum İslam’a ve yönetim 

anlayışı olan hilafete yarar sağlayacağı fikri taşıyan üst kademeli bazı yöneticilerden haklı 

görülüp bu durumu açıklamada yine dine yani din kuralları olan şeriata başvurup meşru 

kılma çabasına girilmiştir (İnalcık, 2017: 31-41).  

III. Selim’in yaptığı Reform ıslahat çalışmalarına karşı çıkılması toplumsal yapı 

içinde bulunmaktadır. III. Selim’in askeri alanda yaptığı en önemli icraatlardan biri olan 

Nizam-ı Cedid ordusu karşısında olan yeniçeri ocağını tehdit etmektedir. Kurmuş olduğu 

bu ordunun tamamen kendi emri altında olması ve bu ordular için finansal destek 

sağlayacak yollar araması diğer bir hoşnutsuzluk sebebi olarak görülebilmektedir. Bu 

ordu yapısı yeniçeri ocağının yerini tehlikeye düşürmesinin yanında aynı zamanda ileri 

gelen devlet adamlarının da makamlarını tehdit etmektedir. Avrupai tarzda oluşturduğu 

Nizam-ı Cedid ordusunun mali anlamda desteğini sarayda bulunan değerli eşyaları 

vererek başlatmıştır. Aynı zamanda halktan alınan bazı vergilerin arttırılması diğer bir 

finansal destek olmaktadır. III. Selim’in yeniçeri ocağında bazı askeri çıkartması ya da 

geri planda tutması halkın bazı kesimleri için sıkıntı oluşturduğu görülmektedir. Askeri 

Reformları genişletmek isteyen III. Selim birçok sorun ve ayaklanma ile karşılaşmıştır. 

Yeniçeri ocağı içerisinde bulunan Kabakçı Mustafa önderliğinde III. Selim’i durdurmak 

ve tahttan indirmek amacıyla isyan başlatmıştır. Padişahın birçok alanda başarıyla 

yürüttüğü ıslahat ve reform çalışmalarının denetimini bir topluluğa zimmetlemiştir. Fakat 

devlet çalışanları tarafından kötü bir anlayışa sahip olmaları ve sevilmemeleri zamanla 

onları da III. Selimin aleyhine dönmeleriyle sonuçlanmıştır (İnalcık, 2017: 31-41). 

Osmanlı toplumsal yapısının Cumhuriyet dönemine doğru evrilen süreç 

içerisinde İttihat ve Terakki Cemiyeti, Cumhuriyet rejimini getirecek vatansever ve milli 

neslin gelişmesini sağlayan idealist bir örgütlenme kimliği taşımaktadır. Fakat 

Cumhuriyet rejiminin kurucusu Atatürk ve çalışma çevresinin ortak bir fikir çıktısı olan 

Laiklik ve demokratik ilkeler birliği, Osmanlıcılık fikrinin altında yer alan İttihat ve 

Terakki Cemiyetini engel görmeye başlamaktadır. Bu cemiyetin temel hedeflerinin 



35 

 

 

arasında Osmanlı devletini kurtarma ve yeniden canlandırabilme düşüncesi yer 

almaktadır.  

Batılılaşmayı gerekli kılan içsel ve dışsal nedenler vardır. İlki ve bazı güçlerce 

en önemlisi olarak görülen neden Osmanlı’nın mali sistemindeki bozukluktur. Bu 

sistemdeki herhangi bir bozukluk gelir kaynaklarında azalmaya sebep olmaktadır. İkinci 

neden ise Batı’daki buhar gücücüdür. Bu gücün kullanılmasıyla ticaret rotalarının 

değişmesi söz konusu olmuştur. Bir diğer neden ise Osmanlıdaki vergi sistemindeki 

aksaklıklar bozulmalardır. Bu durumun problem teşkil etmesindeki neden ise Osmanlıda 

toprağın önemidir. Çünkü vergiler tarım üzerinden alınıp, askeri düzenin merkezinde ise 

toprak, tımar sistemi yer almaktaydı. Osmanlı Sistemin ana kaynaklarından biri tarımdan 

alınan gelirlerdi. Bu sacayağın da oluşan bozulma diğer alanlara da sıçramıştır. 

Avrupa’da gelişen sanayi tarıma bağlı tüm kolların önemini giderek zayıflatmıştır. Bu 

durum Osmanlı Devletine de yansımıştır ve tarımdan elde ettiği geliri alamamıştır. Bu 

durumun sonucunda yeni bir vergi toplama sistemi olan mültezimi geliştirilmiştir. Bu 

sistemde açık artırma yoluyla merkezden uzak olan belirli yerleri kiraya verilir buranın 

sahibine mültezim adı verilirdi. Bu şekilde elde edilen para doğrudan devlet kasasına 

giderdi. Kiraya verilen yerlerde çalışanların maaşını devlet öderdi (İnalcık, 2017: 62). 

Tanzimat dönemiyle birlikte yapılan reformlar ve yayınlanan fermanlar, 

modernleşme anlayışının siyasi düzlemde kabul görülüp benimseye başlandığı anlamına 

gelmekteydi. Ancak Osmanlı Devleti’nin toplumsal zemini ve kültürel yapısı bu 

anlayıştan çok farklı olması sebebiyle anlaşılamamıştır. Modernleşme süreci içindeki 

Tanzimat’ın ilk dönem aydınları Avrupa’yı görme imkânı bulmuş ya da Avrupa uygarlığı 

hakkında bilgilere yabancılar sayesinde ulaşmışlardır. Bu durum zaman içerisinde değişe 

uğrayıp, ilk dönem aydınları takip eden sonraki aydınlar artık öğrenim için Avrupa’ya 

gitmeye başlamışlardır.  Onlar Avrupa’yı biraz daha yakından tanımak fırsatını 

bulacaklardır. Avrupa’yı daha yakından tanıma fırsatı bulan aydınlar orada gördükleri 

kent ve toplum alt yapısı karşısında çok etkilenmişlerdir. Osmanlı toplumuna göre çok 

daha ileride olduğu kanısına varmışlardır. Avrupa uygarlığı onlar için öğrenilmesi 

gereken bir uygarlık olmuştur. Tanzimat döneminde modernleşme adına yapılmak istenen 

Reform ve değişimlerin kendinden önceki dönemlerde onu farklı kılan en önemli durum, 

sadece idare alanında kalmayıp, kültürel ve siyasi alanda da reform çalışmaları 

yapmasıdır. Devamında onu takip eden Islahat Fermanı’yla birlikte yeni siyasi bir zemin 



36 

 

 

ortaya çıkacaktır. Bu siyasal zemin, Osmanlı İmparatorluğu’nun bağlı kaldığı İslami 

görüşle ülkenin sınırları içerisindeki yaşayan her bireyi yurttaş olarak tanımlayan 

görüştür. Bu görüşün de temelinde İmparatorluğun bütünlüğünü koruma vardır. 

1.2.2. Tanzimat Dönemi Modernleşme 

Tanzimat, kelime olarak düzeltmeler, düzenlemeler anlamına gelmektedir ve 

Osmanlı Devletinin Batı’da ki değişimden etkilenerek yapılan sosyal, kültürel ve siyasi 

reformların yapıldığı dönemi belirtmek için kullanılır. Tanzimat denince askeriyenin 

devlet yönetiminin Batılılaşmasını, askeriyede daha önce giyilen sarık, uzun kaftan gibi 

kıyafetlerin yerine daha modern olarak görülmeye başlayan pantolon ceket ve fesleri 

hatırlatır. Bu dönemdeki seküler mahkemeleri ve çağın lüks, eğlenceli toplantılarında 

entelektüel konuşmaları ve şiirleri söyleyen “Reşit’in halefi Fuat Paşa’yı” akla getirir. 

Tanzimat’ta Türkiye’de devlet kurumlarında yapılan dönüşümler Osmanlı’daki Batılı 

gözlemcileri çok etkiledi yenilikler üstün körü olmasına rağmen abartılarak Osmanlı’nın 

büyük bir başkalaşım geçirdiği söylendi (Mardin, 1996:9). 

Tanzimat dönemi yenilikler modernleşmeye, batılılaşmaya ve laikleşmeye doğru 

atılmış adımlar olmasının yanında halkın hiçbir etkisi olmadan sadece bürokratik zümre 

tarafından hazırlanıp yürürlüğe konmuştur. Devlet eliyle yapılan bu yenileşme ve değişim 

hareketlerinin asıl sebebi ise Osmanlı Devleti’nin Avrupa’nın bilim, teknik ve teknolojik 

gelişmeleri karşısında geri kalmasıdır. Bu geri kalmışlığın farkına varılmasıyla çeşitli bir 

takım önlemler alınmaya başlamıştır. Bu dönemde siyasi otorite Batının bilimi ve 

teknolojisini kullanarak Batılı devletler ile olan ilerleme farkını kapatma düşüncesi 

yerleşmiştir. Bu düşünce Batı ile mücadele etme amacı taşısa da zamanla toplumun kendi 

özünden, benliğinden de kopuşu getirecektir. Osmanlı Devleti’nin gerileme ve çöküşü 

karşısında aldığı önlemler ilk adımda savunmacı daha sonra reformist ve modernleşmeci, 

daha sonra ise batı taklitçiliğine dönüşmüştür. Batıyı taklit etme süreci kendini siyasi ve 

toplumsal kurumlarda kendini göstermeye başlamıştır. Ancak dönemin bazı aydınları bu 

duruma karşı çıkarak, kendi geleneklerine bağlı kalınması şartıyla bu kurumların 

yürütülmesini istemişlerdir. 

Tanzimat döneminde benimsenen yönetim anlayışına bakıldığında meşruti 

yönetim anlayışı ve anayasal bir yapı yerine dini temelli bir yönetim anlayışı 

benimsenmeye çalışılmıştır. Meşruti bir yönetim anlayışı için toplumsal bir zeminin 



37 

 

 

oluşması gerektiğini savunan Tanzimat Dönemi bürokratları, toplumun henüz o zemine 

sahip olmadıklarını dile getirmişlerdir. Birçok dil, din, ırk ve mezhebi içinde barındıran 

toplumsal yapı, meşruti yönetimle daha çok sıkıntı yaşanacağı görüşü temel alınmıştır 

(Çetinkaya, 2009: 69-70). Ancak diğer yandan bazı Tanzimat bürokratları, Osmanlı’da 

topyekûn batılılaşmayı bir çıkış yolu olarak görmesi, beraberinde birçok icraatı de 

meydana getirmiştir. Fransız medeni kanunu resmi dile uyarlanarak Osmanlının yasal 

kuralları olarak benimsenmek istenmesi bu icraatlara birer örnek niteliği taşımaktadır. Bu 

yapılması istenen değişiklik olumlu bir yanıt bulmasa da devlet bürokrasisi arasında yeni 

ve eski yani geleneksel ve yenici arasında bir sürtüşmenin yaşandığını göstermektedir 

(Mardin,1990: 211-212).  

Tanzimat Döneminde siyasal alanın yanında toplumsal, kültürel alanlarda da batı 

merkezli değişim ve dönüşümlerde başlamıştır. Tanzimat dönemi düşünce yapısında, 

toplumsal ilerlemenin bilimsel ilerleme ile paralel olduğu düşünülmektedir. Bilimsel 

ilerleme sayesinde birçok alandaki gelişim medeniyetlerin ilerlemesini ve yücelmesini 

sağlamaktadır. Avrupa2da başlayan ve önemli konuma gelen bu gelişmeler, Osmanlı 

Devleti tarafında da örnek alınması gereken bir ilerleme olarak görülmektedir. Ancak 

Batı’nın bu yönü örnek alınırken, dini değer ve yapıları temel alarak bir değişim süreci 

yaşatmak temel esas olarak görülmektedir. Batının kalkınmasını ve ilerlemesini sağlayan 

kurum ve yapıları dışarıdan alıp Osmanlı toplumuna uyarlamaya çalışılmaktadır. Bu 

yöntemi benimsemiş devlet bürokratlarına göre batı temelli bu siyasi ve yönetimsel 

değişiklikler sonucu bilim alanında ve eğitim alanında gelişmeler sağlanacak ve Osmanlı 

toplumunu Batı toplumları karşısında aynı seviyeye getirmek amaçlanacaktır (Çetinkaya, 

2009: 58-59). 

Eşitlik olgusu hem Osmanlı modernleşmesinde hem de Tanzimat dönemi yenilik 

ve Reform anlayışında temel alınmaktadır. Eşitlik olgusu çerçevesinde yeniden 

düzenlenen anayasal sistemde dini, etnik ve ırksal farklılıklardan ayrı eşit bir vatandaşlık 

yapısı yer almaktadır. Bu anayasal düzenleme aynı zamanda toplumu yönlendiren ve 

düzenleyen temel dinamik olarak görülmektedir (Alkan, 2001: 384). Uygulanmaya 

çalışılan hukuksal alandaki Reformlar geleneksel yapının özelliklerini taşıyan hukuk 

anlayışının izleri kaldırılmıştır. Buna en büyük örnek ise Osmanlı hukuk anlayışında çok 

önemli yere sahip olan ulemanın yeni sistemde saf dışı bırakılması gösterilmektedir. 

Bağımsız bir yargı ve yasama süreci yaşanmaya çalışılmıştır (Lewis,1996: 114; 



38 

 

 

Mardin,1990: 194). Osmanlı hukuk yapısı, bu durumdan da anlaşılacağı üzere dini 

hukuktan arındırılıp daha seküler bir anlayış barındıran hukuk anlayışına evrilmektedir 

(Berkes, 2012: 223). Hukuk alanında yapılan bu değişim toplumun sekülerleşme sürecini 

de hızlandıracaktır. Dini dayanakları olan kurumlar artık Batılı toplumların sahip olduğu 

rasyonel düşünce dayanakları olan kurumlara dönüşmeye başlayacaktır. Tanzimat 

Dönemi yapılan reform hareketleri, hukuk alanında olduğu gibi eğitim alanında da 

kendini göstermeye başlamıştır. 

Avrupa medeniyetiyle Osmanlı’nın arasında olan gelişmişlik farkı ne toprağa ne 

de din ve mezhebe bağlıdır. Toplumlar arası bu farkın sebebi bilim, teknik ve fen 

alanındaki gelişmelerdir. Bu yüzden Tanzimat bürokratlarının, Osmanlı medeniyeti ile 

Batı medeniyeti arasındaki farklılıkları açıklarken daha çok iktisadi, siyasi ve toplumsal 

yapılar içerisindeki farklılıklar üzerinden tanımlamaya çalışıldığı görülmektedir. Ancak 

toplumsal yapıyı ilgilendiren düşünce, bilimsel bilgi ve inanç farklılıkları çok fazla 

tartışılmaya değer görülmemiştir. Eğitimin medeniyet kavramına tekabül eden 

kazanımları karşısında, izlenen batılılaşma politikası üç yolda yürüyordu. Batıda alanında 

uzmanlaşmış kişileri ülkeye getirtmek, batının ilerleyen ve gelişen teknik alanındaki bilgi 

birikimini deneyimlemek için Avrupa’ya öğrenci yollamak ve bu alanda eğitim verecek 

okullar açmak (Belge, 1985: 124). Yapılmaya çalışılan bu yenilikler Osmanlı devletinde 

yaygınlaşan eğitim kurum ve kuruluşlarıyla da kendini göstermektedir. Kızların da eğitim 

alabilecekleri birçok eğitim kurumu açılmıştır (Çaha, 2007: 176). Bu kurumlarda 

öncelikli amaç eldeki eğitim olanakları ile kalem adamlarının taleplerini karşılamakta 

yetersiz kalınmasının fark edilmesi karşısında bu boşluğu doldurmaktı. Eğitim reformları 

için düşünülen bu bürokratik gereklilik uyarınca, Reşit Paşa önderliğinde devlet 

adamlarının eğitimlerini sağlamak ve yönetim alanında gerekli olan dil sayılarını 

arttırmak için özel kurumların yanında, Mekteb-i Maarif-i Adliyye ve Mekteb-i İrfan'ı 

okulları açılmıştır (Mardin, 1994: 162) 

Tanzimat döneminde laikleştirme, eğitim alanında temel olanın en temel esası 

olarak görülmektedir. Tanzimat öncesi dönemlerde ise devlet bürokrasisi ve askeri 

eğitimde üniversitelerin kurulmasına dikkat edilmektedir. Mekteb-i Mülkiye bu alanda 

açılan en önemli okul olmaktadır. Sultan Mahmut, rüşdiye adlı laik okulların kurulmasını 

başlatmıştı. Rüşdiyeler, okul ile mesleki okul yalnız devlet kurumlarındaki mesleki eğitim 

arasında bir geçiş sağlamaktadır. Ne var ki her zamanki para ve eğitimli eleman yokluğu 



39 

 

 

yüzünden, yüzyılın ilk yarısında ancak birkaç tanesi açılmıştı. Modern eğitimdeki yavaş 

gelişme, orduyu 1855'ten itibaren kendi askeri rüşdiyeler ağını geliştirmeye zorladı, 

bunları önemli garnizon kentlerindeki idadiler izledi.1869’da Osmanlının eğitim 

alanındaki Reform çalışmalarının ilk örneği olarak bilinen Maarif Nizamnamesi, Fransız 

etkisiyle yürürlüğe konulan ortaöğretim kurumunun kurulmasını öngördüğü bir yasa 

niteliği taşımaktadır. Bu yasa ile her ilde bir meclis kurulması kararı alınmış ve özel okul 

açılmasına izin verilmiştir. Her mahalle ve köyde en az bir sübyan okulunun kurulması 

diğer bir karardır (Zürcher, 2000: 96-97). 

Bazı aydınların Tanzimat Dönemi modernleşme adına yapılan reformlara karşı 

ilk eleştirileri, devletin yönetiminin ve otoritesinin bürokratik seçkinlerinin elinde 

bulundurması alanında ifade edilmektedir. Bu aydınlara göre Tanzimat dönemi devlet 

bürokrasisinin temel amacı kendi can, mal ve hayatlarını güvence altında tutmak olmuştur 

(Mardin, 2008:215; Heper, 2006: 87). Bahsedilen aydınlar gurubu yeni Osmanlılar 

gurubudur. Yeni Osmanlıların eleştirdiği ve tehlike olarak gördüğü Tanzimat 

bürokratlarını etkisiz hale getirecek bir parlamenter rejimi getirmek istemişleridir. Aynı 

zamanda Tanzimat döneminde batılılaşma adına yapılan yenilikler ve değişimlerin temel 

bir düşünce dayanağının yani düşünce ideolojisinin olmaması da eleştirilmektedir. Yeni 

Osmanlıların düşünce dayanağı olarak, Osmanlı yönetim yapısını oluşturan temel güç 

İslam geleneğidir. Ancak bu özden uzaklaşan Tanzimat Bürokrasisi yaptığı Reformlarını 

temeli olmayan ve yıkılmaya mahkum kılan bir zemin üzerinde yapmaya çalıştığı 

düşüncesini dile getirmektedir (Mardin, 2008: 215). 

Yeni Osmanlılar olarak bilinen bu aydınlar, bir gurubu temsil ettikleri görülse 

bile toplandıkları bir fikir bütünlükleri bulunmamaktadır. Devlet idaresi alanında gözü 

olmayan kişilerden oluşan bu gurup Osmanlı dönemi Modernleşme çabalarına muhalif 

bir kesim olarak görülmektedir. Bu gurup eski gelenekselci toplumsal bağlara, değerlere 

bağlı kaldıklarını ama aynı zamanda da modernleşme süreci içerisinde modernliği 

yaşamanın hedefini gütmüşlerdir. Yeni Osmanlılar eğitimli ve geleceği parlak görülen 

genç bürokrat olma sinyalleri veren genç ve dinamik bireylerden oluşmaktadır. Osmanlı 

bürokratik yapısı içerisinde varlığını devam ettirebilmek aynı zamanda da muhalifliğin 

bir göstergesi olan modernleşme çabalarına muhalif olmak bu gurubun kendi içinde 

yaşadığı çelişkileri göstermektedir (Koçak,  2009: 72-74). 



40 

 

 

1.2.3. II. Meşrutiyet Dönemi Modernleşme 

Tanzimat dönemi bürokrasisine eleştiriler getiren yeni Osmanlılar, diğer yandan 

da yönetimin başına gelen II. Abdülhamit’e karşı muhalif olan Jön Türkler ortaya 

çıkmıştır. Ancak Jön Türkleri ayrıcalıklı bir konuma getiren durum ise bu gurubun 

üyelerinin batı tarzı açılan okul ve eğitim kurumlarından öğrenim görmüş kişilerden 

oluşmasıdır. Batıda ortaya çıkan bir çok düşünce akımları aydın ve genç nesil ide etkisi 

altına almıştır. Pozitivist bir yaklaşım ile bilimsel bilgi amacı güden bu gurup toplumsal 

tabaka ile de kısıtlanmış ilişki biçimi olan bireylerden meydana gelmektedir (Mardin, 

2002:96). 

Muhalif safında yer alan gurupların düşünce birliği bulunmamaktadır. Ancak tek 

bir hedefle bir çatı altında bulunan bu muhalif gurupların tek amacı II. Abdülhamit’i 

tahttan indirip anayasayı tekrar meclise sokmaktır. 1902’deki ittihat ve terakki 

cemiyetinin kongre toplantısında yaşanan düşünce farklılıkları sonucu iki ayrı grup ortaya 

çıkmıştır. Ahmet Rıza’nın önderliğini yaptığı grup hilafetin varlığından ve padişahın 

varlığından rahatsız olmayıp yapılacak muhalif hareketin devlet içerisindeki birlik ve 

beraberlik ile olacağını savunmaktadır. Fransız etkisinde kalan Ahmet Rıza’nın gurubu 

Pozitivist bir anlayış ile hareket etmiştir. Laiklik ilkesini benimseyen bu grup inançların 

etkisini birçok alandan kaldırmak istemişlerdir. Prens Sabahattin önderliğinde kurulan 

grup, diğer bir grubu temsil etmektedir. Prens Sabahattin özerklik anlayışını benimseyen 

ve İngiliz etkisinde kalmış bir grup lideri olarak tanımlanmaktadır. Yönetimde Adem-i 

Merkeziyetçi anlayış benimseyen liberal bir sistem çatısı altında serbest piyasa 

ekonomisinin destekçisi olan grubu temsil etmektedir (Zürcher, 1997:152). 

Anayasal düzeni yeniden yürürlüğe koyma çabasında olan Ali Rıza grubu 

düşünce ve fikirleriyle etkilemeyi başardığı ordudaki Reform ve değişim yanlısı 

askerlerin baskısı sonucu tekrar anayasayı getirmeyi başarmışlardır. Bu dönem tarih 

sahnesinde ikinci meşrutiyet dönemi olarak yerini almıştır. Meşrutiyetin yeniden 

yürürlüğe konmasıyla beraber toplumsal yapıda birçok yeni özgürlükler, fikri çeşitliliğin 

artacağı siyasi ortamların oluşmasına imkân sağlayacak alanlar artmıştır (Ahmad, 

2007:102).  

Toplumsal yapı içerisinde sağlanan düşünce ve fikir özgürlüğü beraberinde 

kökenleri etnik, dini, kültürel olan birçok gruplar kurulmaya başlanmıştır. Dönemin temel 



41 

 

 

muhalif kesiminden olan ve düşünceleriyle de etki alanı çok geniş olan İttihat ve Terakki 

Cemiyeti dini bir özellik ve değer taşıyan ulema sınıfının toplumun önemli bir kesimini 

oluşturan dindar ve gelenekselci kesimi İttihat ve Terakki Cemiyetini hukuk ve eğitim 

alanlarında temel esas olarak aldıkları laiklik anlayışı ile yeniden düzenlemeler yapmıştır. 

Medeni kanununda yapılan yeni düzenlemeler ile kadınlara birçok haklar ve eşitlikler 

tanınmaya çalışılmıştır (Lewis, 1993: 224). Yapılması amaçlanan en önemli 

değişikliklerin ana özelliği ise din kurumunun hâkim olduğu toplumsal yapılarda eğitim 

ve hukuk kurumu gibi alanlarda etkisini kaldırıp modernleşme sürecinin bir gereği olan 

sekülerleşme anlayışını uygulamaya sokmasıdır (Berkes, 2012: 424). 

Osmanlı Devleti’nin modernleşme sürecinin en önemli aşamalarında biri de 

Meşrutiyet dönemidir. Bu dönem Tanzimat döneminin devamıyla başlayan daha sonra da 

Cumhuriyet Türkiye’siyle sonuçlanan batılılaşmadan modernleşmeye dönüşen bir süreci 

kapsar. Bundan dolayıdır ki Cumhuriyet Dönemi ve günümüz Türkiye’sini anlamak için 

öncelikli olarak bu dönemin anlaşılması gerekecektir. Meşrutiyet Dönemi’nin en önemli 

özelliği ise eğitim alanında yapılan modernleşme çabalarıdır. Klasik Osmanlı eğitim 

sistemi artık kendini batı tarzı eğitim kurumlarına bırakacaktır. Her ne kadar Avrupa 

karşısında alınan yenilgiler sonrası askeri eğitim ve teknik üzerine ıslahatlar yapılmaya 

başlansa da Tanzimat Fermanı ile başlayan süreçte eğitim kurumları ve eğitim 

yönetmelikleri üzerine ıslahatlar hız kazanmaya başlamıştır.  

Tanzimat aydınları devletin siyasi ve askeri başarısızlıklarını eğitim alanında 

olan sorunlardan kaynaklandığını dile getirmişlerdir. Ancak bu sorunun çözümü pratikte 

çok fazla uygulamaya geçirilememiştir. Çünkü devletin iç ve dış yaşadığı problemler 

daha çok siyasi ve askeri alanda değişimi öncelemiştir. II. Abdülhamit yönetimine karşı 

muhalif tutumlar her alanda olduğu gibi eğitim alanlında kendi göstermiştir. Yenilikler 

önünde tek engel yine II. Abdülhamit olarak görülmüştür. II. Abdülhamit’in II. 

Meşrutiyet’i ilan etmesiyle özgürlük alanı oluşmuştur. II. Meşrutiyet dönemi eğitim 

konusunda değişim ve dönüşümlerin en çok tartışıldığı ve öne sürüldüğü dönemdir. 

Siyasi, ekonomik, politik alanlarda dönüşümler başlamıştır. Ancak bu dönüşümler 

devletin çöküşünü engellemede yeterli olmamıştır. Artık Osmanlı aydınlarının tek amacı 

bu çöküşü durdurmak ve bunu içinde eğitim alanında reformları hızlandırmak olmuştur. 



42 

 

 

İkinci Meşrutiyet döneminde yapılan devrimlerin temel iki özelliği 

bulunmaktadır. Bunlardan ilki baskıcı otoriter yönetim anlayışından halkı ve devleti 

kurtarmak diğer özelliği ise hangi zorluk ve çıkmaz yaşanırsa yaşansın harici bir güç yani 

başka devletlerin yardımını asla kabul etmemek ve kendi iç işlerine karışmalarını 

önlemektir. Bu dönem boyunca baştaki devlet iradeleri yabancılara sağlanan ayrıcalıkları 

ortadan kaldırmak için çaba gösterecektir (Imbert, 1981: 173). Dönemin ıslahat ve 

Reform çabaları istenilen sonucu vermemiş olsa da kayda değer bir düşünce zemini 

oluşturulmuş. Bu dönemde başarıya ulaşmayan çabala Cumhuriyet döneminde başarıya 

ulaştırılacaktık 

1.2.4. Cumhuriyet Dönemi Modernleşme 

Cumhuriyet dönemine kadar olan modernleşme çabalarının genel bir yapısını 

açıklamak gerekirse batıdan alınan teknik ilerleme ve toplumsal yaşam ögeleri ile 

sınırlandırıldığı görülmektedir. Toplumsal kimlik ve ahlaki kuralların geleneksel yapı 

içinde muhafaza edilmesi temel alınmıştır. Milliyetçi ve ulusçu ideolojisiyle Cumhuriyet 

dönemi düşünürlerinden olan Ziya Gökalp ise görüşlerinde uygarlık anlayışı evrensel, 

toplumun birikimi olan kültür yapısı ise milli olduğu görüşündedir. Bu noktada Osmanlı 

dönemi modernleşmesini sağlayan aydınlara ve bürokratlara düşünsel bir zemin 

oluşturmaktadır. Cumhuriyet dönemi modernleşme anlayışı içerisinde olan düşünürlerin 

ortak görüşü, Osmanlı dönemi modernleşmesinin birleştirici, bütünleştirici modernlik 

anlayışının doğru bir yöntem olmadığı ve beklentileri karşılamada yetersiz kaldığını ileri 

sürmüşlerdir. Ulaşılması istenilen amaçlara ulaşılamamasının sebebini de bu yöntem 

tarzından kaynaklı olduğunu ifade etmişlerdir  (Belge, 1983: 260). 

Cumhuriyetin yeni bir toplumsal yapıyı örgütlemesi ile birlikte Batılılaşmayla 

ilgili fikirlerin devleti kurtarmayı amaçlamadığı aksine farklılaşmış bir toplum ve yaşam 

tarzı yaratmayı hedeflediği görülmektedir. Bir bakıma artık kurtarılmak istenen bir devlet 

fikri bulunmadığını göstermektedir (Hanioğlu, 1985:1388). Osmanlı İmparatorluğunun 

yıkılış döneminin sonundan, Cumhuriyet düzenine geçilirken, Türk toplumunda köklü 

değişimler yaşanmış, Batı yaşam tarzının hayata geçirilmesi noktasında çalışmalar 

yapılmış, bu bağlamda edebiyat, giyim tarzı, eğlence gibi toplumun temel taşları sayılan 

bu unsurlar değişmiştir. Asıl değişim ve yenilikler, tabi ki Cumhuriyetle birlikte 

görülecektir. Bu değişimlerde hedef, modern toplumdur. Hareket noktası ise o zaman ki 



43 

 

 

geleneksel toplum olarak görülmüştür. Örneğin kadının giydiği çarşaf, erkeğin taktığı fes 

inkılâptan sonra kadının giyeceği etek ve ceket, erkeğin giyeceği şapka ve pantolon 

olacaktır. Bu durum ise modern toplumun bir getirisi olarak görülecektir. 

Osmanlı’daki sentezci tarzın aksine Cumhuriyet dönemi geleneksel olanı 

reddetme gibi bir özellik taşımaktadır. Cumhuriyette ki aydın-bürokrat elitlerin özellikle 

geleneksel ve tarihsel olanla bağlantısını kesme yönündeki modernleşme politikası, 

devletin toplumla bağlarını kesmesiyle sonuçlanmıştır. Böyle olunca devlet var olan 

toplumla işe koyulmak ve birlikte hareket etmek yerine, bir ulus inşa etme politikası 

gütmüştür (Çaha, 1997: 21). Cumhuriyet döneminde benimsenen ulus-devlet politikası 

ve çok uluslu bir Müslüman İmparatorluktan kopuş söylemi, tarihsel mirasa sırt 

çevrilmesine yol açmıştır (Gencer, 2012: 73).  

Yönetim alanında yapılan köklü değişikliklere bakıldığında saltanatın 

kaldırılması, rejim olarak cumhuriyetin ilanıyla beraber halifeliğin kaldırılması, eğitim 

alanının devletin yönettiği ve denetimi altına aldığı bir kurum olarak görülmesi, tekke ve 

zaviyelerin buna ilavae olarak türbelerin kapatılması, kabul edilen Türk Medeni 

kanununun yürürlüğe girmesi, devletin dini İslam’dır maddesinin anayasadan 

kaldırılması tüm bu yapılan yeniliklere bakıldığında Türk milletinin geçmişi olan, 

geleneksel yapısının da temeli olan Osmanlı medeniyetinin ortadan kaldırdığı 

görülmektedir. Diğer yandan harf kabulü, dil kurumlarının kurulması ve eğitim öğretim 

yuvalarında Farsça ve Arapça dillerinin öğrenimlerinin kaldırılması, kadınların siyasi 

katılımlarını sağlayacak seçme ve seçilme haklarının tanınması tüm bunlar kurulmaya 

çalışılan yeni devlet modelinin yaptığı değişikliklerin bir kısmını oluşturmaktadır 

(Mardin, 1995: 185-186). Tüm bu reformlar, Osmanlı uygarlığının simgelerini yok edip 

yerine Batı’da karşılığı olanı koyma amaçlanmıştır. 

Cumhuriyet modernleşmesinin diğer bir özelliği yukarıdan aşağıya 

modernleşme modeli benimsemiş olmasıdır (Erbaş, 1999: 20). Halk modernleşme 

çabaları ile arasına mesafe koyduğu gibi, geleneksel ve muhafazakâr bir tutum 

takınmıştır. Devletçi elitin bir takım politik tutumları sonucunda Türkiye’de iki ana grup 

oluşmuştur. Bunlardan birincisi merkeziyetçi, otoriter siyasi tutumu benimseyen ve 

gücünü devletten alan elitist taraf; İkincisi ise gücünü ve kuvvetini tarihten, gelenekten, 

dinden, dolayısıyla toplumdan alan geleneksel muhafazakâr taraf. Birinci tarafın 



44 

 

 

cumhuriyet ve demokrasiyi kullanarak devlet üzerindeki hegemonyası ve devlet 

politikaları, ikinci grubun demokratikleşmesini geciktirmiştir (Çaha, 1997:21).  

Batılılaşma hareketleri ile birlikte Türk modernleşme tarihinde Batılılaşmak 

isteyenler ilericiliği temsil etmişler ve kendilerini ilericiliğin merkezinde görmüşlerdir. 

Resmi tarihte Batıcılığı savunanlar Batıcı-İlerici, kendisi kalmak ve değişmek 

istemeyenler ise “gericilik” ten sorumlu tutulmuştur. Batıdan aktarılan sosyalizm, faşizm 

gibi düşünce hareketleri Türkiye’ de entelektüeller tarafından desteklense de Batıcılık 

düşüncesi “liberal-burjuva ideolojisi” etrafında şekillenmiştir (Belge, 1983:263). 

Cumhuriyet döneminin genel niteliği, Cumhuriyet Döneminde bir yandan 

saltanat, hilafet, tarikatlar ve zaviyeler gibi Osmanlı toplumuna özgü geleneksel kurumlar 

tasfiye edilirken diğer yandan da bunların yerine laiklik, medeni kanun, Latin alfabesi 

uluslararası takvim ve saat gibi Batıya özgü kurumlar getirilmesidir. Cumhuriyeti kuran 

asker ve sivil bürokrat kadrolar, Osmanlı Dönemi Batılılaşma hareketlerinin ideolojik 

birikim ve deneyimlerinden hareket ederek yeni Türkiye için iki temel hedef belirlemiştir; 

Bağımsızlık ve Batılılaşma. Batılılaşma hem bağımsızlığın güvencesi hem de yeni 

toplumun ilerleme yönüydü.  

Mustafa Kemal’e göre medeniyet için Batı’ya yönelmek gerekliydi. Osmanlı 

Padişahları ve bürokratları bozulan düzeni onarmak ve Batı karşısında tutunabilmek için 

Batılılaşmayı çare olarak düşünmüşlerdi. Ama Batılılaşma sonuçta Osmanlı’nın bir yarı-

sömürge ülke olmasından başka bir şeye yaramadı (Canatan, 1995: 63). Bu dönemde 

milliyetçiliği savunup Batıcı olma, hem milli tarihimizden beslenmek isteyip, hem 

İslamiyet sonrası Türk tarihini inkâr etme, ayrıca hem Batılı ülkelere karşı bağımsızlık 

savaşı verme hem de Batıyı örnek alma çelişkisi görülmektedir (Doğan, 1997:166-173). 

Yeni kurulmuş bir devleti ve toplum yapısını ifade eden Cumhuriyet dönemi, 

hangi alanlarda veya yöntemlerde geçmişin bir devamı ya da hangi yöntem ve 

yaklaşımlarda gelenekselden kopuşu ifade ettiği dönemin en önemli tartışma alanını 

oluşturmaktadır. Ancak Cumhuriyet kökleri olan Osmanlı uygarlığından birçok unsur 

miras kalmıştır. Osmanlı medeniyetini entelektüelleri, asker ve bürokrat kesimi, devlet 

adına birçok tecrübe ve birikimlere sahip olarak Cumhuriyet dönemine ulaşmıştır. Yeni 

kurulan bu düzenin beklide en önemli avantajı Osmanlıda yetişmiş yönetim alanında 

parlamenter sistemle geçmişi olan seçili yönetici kadrolarını almasıdır. Bu ayrıcalıklı 



45 

 

 

bürokratların devletin asıl gücünün bürokratik yapıya sahip olup kendi elinden yürütmesi 

anlayışı ve inancı da Cumhuriyete aktarılmıştır (İnalcık, 1995). Cumhuriyet dönemi 

modernleşmesinin en önemli adımlarından biri olan Türk alfabesinin 3 Kasım 1928’de 

kabulü, Türkiye Cumhuriyeti’nin yönünü tamamen Batı’ya dönüşünün Doğu’dan 

kopuşunun bir göstergesi olarak karşımıza çıkar. Mustafa Kemal’e göre  

Arap harflerinin anlaşılmasının ve ifade edilmesinin zor olması aynı zamanda 

Türk dili yapısına da uygunluğunun olmaması, Arap dilinin kaldırılmasını zorunlu 

kılmıştır. Çünkü bu durum kültür ve eğitim alanındaki ilerlemeye bir engel 

oluşturmaktadır (Lewis, 2008: 374). 

Cumhuriyet döneminin modernleşme planlarından birisi de hukuk alanında 

görülür. Hukuk alanındaki değişim Atatürk’ün Ankara’da Hukuk Fakültesi açılışında 

yaptığı konuşmada söylevle yeni hukuk sisteminin temellerini atıyordu. Atatürk Türk 

Cumhuriyetinin diğer uluslar ile dünya medeniyetleri arasında yerini alabilmesi için tek 

çarenin çağdaş uygarlık anlayışında aynı zamanda değişmeyen bir kural olarak 

ihtiyaçların farklılaşıp ilerlemesiyle bunu esas alacak değişim ve gelişimin temel alındığı 

bir Uluslararası rejim anlayışının benimsenmesinin zorunlu bir şart olduğunu 

söylemektedir. Yapılacak yeni düzen devriminin hukuki temelleri atılıp devrimin yapı ve 

süreçlerine uygun hukuk insanları yetiştirmek gerektiğini ifade etmektedir (Berkes, 2008: 

530). 

Kısaca toparlamak gerekirse Cumhuriyet dönemi modernleşme anlayışını 

Osmanlı dönemi modernleşme anlayışından ayıran önemli bir noktada Cumhuriyet 

bürokrasisinin seçilmiş, ayrıcalıklı kadrosunu yeni sistemin ana unsuru olan ulus-devlet 

yapısı ile ilgili köklü bir yapı anlayışıdır. Geleneksel dönem modernleşme öncü 

kesimleriyle Cumhuriyet dönemi modernleşme kesimlerini karşılaştırdığımızda, Osmanlı 

dönemi modernleşme reformcularının yapmayı amaçladığı geleneksel yapıyı koruyup 

onarmak düşüncesi yerini ortadan kaldırmayı, yerine tamamen yeni bir toplumsal düzeni 

getirmeyi hedefleyen Kemalist reformcu kesimlere bırakmıştır (Sarıbay, 1995: 59). 

Türk modernleşmesinin temel amacı Türk toplumunu laik bir ideolojiye dayanan 

modernleşme süreci yaşatmaktır. Bu amaca ulaşabilmek için ise devletin gücü otoriter bir 

yaklaşım ile halka uygulanmaya çalışılmıştır (Zürcher, 2010: 256; Dağı, 2012). 

Cumhuriyet dönemi Kemalist reformcu kesimin kendinden önceki modernleşme süreci 



46 

 

 

ve anlayışından farklı olarak din kurumunun ve soylu devlet geleneğinin yetki ve 

hâkimiyetinden sıyrılmış bir siyasal ve bürokratik sistem üzerine eğilmiştir. Cumhuriyet 

dönemi modernleşme alanlarından biri olan siyasi arenada saltanat ve halifeliğin 

kaldırılmasıyla laik ideolojinin oluşturduğu milli bir yönetim sistemi getirilmek 

istenmiştir (Keyder, 2011: 111).  

1.3. TÜRK MODERNLEŞME ÖNCÜLERİ 

Modernleşmenin temelinde belli başlı olaylar yer almaktadır. Bu olayların her 

birinin önemi kendi içlerinde durumun oluşuna özgündür. Örneğin Genç Osman’ın 

yapmak istediği reformlar, III. Selimin gösterdiği çabalar, II. Mahmut’un ıslahatları 

bunlardan bazılarıdır. Modernleşme çabaları ise Nizam-ı Cedit’in kuruluşuyla, Yeniçeri 

ocağının kaldırılmasıyla, Tanzimat’ın ilanıyla ele almak mümkündür. Modernitenin 

başlangıcı olarak II. Mahmut’u ve tanzimatı göstermek doğru olacaktır. Bu olaylar tarihi 

bilimsel, sosyal ve düşünce bakımından daha rahat anlamamızı sağlamaktadır.  

Türk modernleşmesinin tarihsel arka planına baktığımızda özellikle III. Selim 

dönemi ile II. Mahmut döneminin önemli bir yere sahip olduğu görülmektedir. Ancak bu 

dönemdeki modernleşme çabalarlının birbirini takip eden dönemler içerisinde süreklilik 

ve devamlılıktan öte bir kopuşun yansıması görülmektedir. Misal olarak Osmanlı dönemi 

modernleşmesinin Tanzimat dönemi modernleşme sürecine bir kılavuz yani eksileri ve 

artılarıyla aktarılması gerekirken geçmiş dönemin başarısızlığı yüzünden sonuca 

varılmadığı ifade edilmektedir. Aslında tarihi geçmiş kendinden sonraki zamanın sadece 

nedeni değil aynı zamanda etkilenip etkileneni görevi görmektedir.   

Modernleşmenin tarihsel arka planı içerisinde modernleşme adına büyük 

değişimlere öncülük yapan birçok düşünür mevcuttur. Modernleşme literatürüne 

bakıldığında modernleşme olgusunun 20. Yüzyılda otoriter dini yapıya, kuruma karşı bir 

hareket olarak görülebilmektedir. Bu durumu ele alış biçimi olarak da dini yapı karşısında 

tereddütsüz, delilsiz ve sorgulanamaz şeklinde kabul edilişi üzerinden incelenmeye ve 

ortaya konmaya çalışılmıştır. Tarihin büyük toplumsal hareketleri olarak kabul gören 

Fransız aydınlanmasının temeli bu tereddütsüz ve eleştiriye kapalı anlayış ile akılcı 

ilkeleri karşılıklı olarak çarpışmasına dayanmaktadır. Bu durum sadece Avrupa 

toplumlarını değil aynı zamanda cumhuriyet Türkiye’sini de etkilemiştir. 



47 

 

 

Cumhuriyet dönemi modernleşme aydınlarına bakıldığında toplumsal, kültürel, 

eğitim ve birçok alanda dini dogmaların toplumu zayıflattığı, bireyi körelttiği ve 

modernleşme sürecini olumsuz etkilediği inancı yatmaktadır. Avrupa’daki birçok önemli 

düşünür modernleşme sürecine, bahsedilen körü körüne bağlılık ve inanç noktasını 

eleştirip bu inancın altındaki her düşünceyi reddeden bir bakış açısıyla bakmışlardır. 

Örnek vermek gerekirse Rousseau aydınlanma düşünürü olarak bulunduğu dönemi 

düşünce pratikleriyle derinden etkilemiştir. Sadece kendi toplumunu değil birçok toplumu 

hatta cumhuriyet dönemi modernleşme düşünürlerinin de düşünce perspektiflerini 

etkilemiştir. Toplumların geri kalmışlık meselesine bakarsak eğer bu durum hem batı 

toplumlarını hem de diğer tüm dünya toplumlarının doğru ve bilimsel bilginin akli ve 

zihni bir ürün olarak kabul edilmesiyle çözülecek bir mesele olarak görüldüğü 

anlaşılmaktadır. Modernite sürecini başlatanda tamda bu noktadır. Akla dayanan, aklın 

ilke ve süreçlerini içeren doğru bilgi eksikliğinin fark edilmesi ile birlikte modernleşme 

temellerinin atıldığı ifade edilmektedir. 17. Yüzyılda Katip Çelebi zihinsel süreçleri temel 

alan bilginin varlığından batıyı etkisi altına alan aydınlanma hareketi öncesi dile 

getirmiştir. Ona göre toplumsal düzende meydana gelen bozulmaların nedenini Osmanlı 

dönemi medreselerin müfredatından çıkarılan Felsefe derslerinin eksikliği ile 

açıklamaktadır (Bilkan, 2002: 14). 

Osmanlı dönemi modernleşme anlayışına bakıldığında pozitivist bir bakış 

açısının temel alınmaya çalışıldığı gözlenmektedir. Osmanlı toplumundaki geri kalmışlık 

sorunu sosyal ve politik alanda aranmamıştır. Bu geri kalmışlık askeri alandaki zayıflıkla 

hatta bu zayıflık sonucu devlet iradesinin düşmesi sonucu ekonomik alanda büyük 

kayıpların yaşanması olarak görülmektedir. Tüm bu nedenler Osmanlı modernleşme 

sürecini modernleşmeden öte işlevi bozulan toplumu ve devlet yapısını kötü hale 

sürükleyen kurum ve yapılarda Reform ihtiyacını giderip yaşanan bu geri kalmışlık 

durumunda sıyrılmak olarak tanımlanmaktadır. Ancak bu düşünce anlayışı istenilen 

amaca ulaştırmayıp mevcut durumdan kurtarmadığı için yaşanan askeri başarısızlıklara 

çözüm bulmak amacıyla batı medeniyetinin askeri yenilik ve ilerlemesindeki temel 

argümanları alıp askeri yapıya uygulanması istenmiştir. Osmanlıda askeri alanda ilk batı 

tarzı yenileşme hareketi I. Mahmut döneminde yapılmıştır. I. Mahmut aynı zamanda batı 

tarzı ilk teknik okulu olan Kara Mühendishanesi’ni kurmuştur. Bu mühendishanelerde 

batı tarzı matematik tarzı ve Fen bilimleri dersi verilmiştir  (Kuran,1997:4). Bu 



48 

 

 

mühendishaneler aslında orduya yetiştirilecek teknik açısından gelişecek insan için 

kurulmuştur. Fakat ilerleyen dönemde son modernleşme kurumu olarak kalacak olan bu 

mühendishane biricikliğini koruyacaktır. Bu kurumda yetiştirilmiş teknik ve ilmi 

donanımlı askerler Osmanlıda askeri yapı ile idare yapının birbiri içinde olduğu düzende 

önemli modernleşme çalışmalarına imza atmışlardır. Modernleşme aracı olarak sadece bu 

askeri ilmin görülmemesi gerektiği aklın, ilim ve bilginin de çeşitli yollarla Türk 

toplumuna ifade etmek gerekir. 

Pozitif yani müsbet ilimlerin, modernleşmenin bir vasıtası olarak yayılması, 

Mühendishane-i Berri Hümayun’un en ünlü hocası İshak Efendi’nin yazdığı eserler ve 

verdiği dersler olarak gösterebiliriz. İshak efendinin çıkardığı Mecmua-i Ulum-i Riyaziye 

(1831-1934) isimli eseri batıyı meydan getiren durumlar örnek alınarak hazırlanmıştır. 

İshak efendi birde Arapça dilinden matematik terimleri türetmiştir. Bu terimlerde uzun 

süre kullanılmıştır. Osmanlı askeri alanda da modernleşmeye gitmek istemiştir fakat 

Mısıra karşı mağlup olunca düşünce sistemlerinin de değişmesi gerektiği kaçınılmaz 

olmuştur. Osmanlı devletinde ilk defa mülkiyet, vatandaşlık gibi kavramlar ve bunlara 

getirilen sosyal eşitlik Mustafa Reşit Paşa’nın Gülhane parkında okuduğu Hattı Hümayun 

ile başlamıştır. Çünkü bu durum tanzimatı başlatmıştır. Özetle Türk modernleşmesinin 

gelişimine Türk ordusu destek sağlamıştır 

Modernleşme kavramı belli düşünürler ışığında oluşmuştur. İngiliz 

modernleşmesinde soylular yer almaktadır, İngiliz halkını zamanla İngiliz soyluları ve 

onların düşünceleri etkilemiştir.  Fransız modernleşmesinin temelinde ise soylular olduğu 

kadar burjuva sınıfı da yer alır. Çünkü dönemin maddi manevi en güçlü sınıflarından 

birisi burjuva sınıfıydı. İmkânları kullanabiliyordu çünkü maddi olarak önemli bir güce 

sahipti. Bu sınıfın desteklediği aydınlarda modernleşmenin oluşmasına ve gelişmesine 

şüphesiz katkıda bulunmuşlardır. 

 

 

 

 

 



49 

 

 

 

 

 

                          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

NURETTİN TOPÇU VE MODERNLEŞME 

  

 



50 

 

 

2.1. NURETTİN TOPÇU BİYOGRAFİSİ 

2.1.1. Hayatı 

Nurettin Topçu, 1909 yılında İstanbul'da doğmuştur. Çocukluğu, 

imparatorluğun son yıllarının sıkıntıları arasında geçmiştir. Topçu Liseyi İstanbul Erkek 

Lisesinde okumuştur. Bursluluk sınavına girip Avrupa’ya eğitiminin devamı için gitmek 

istemiştir. Nitekim bu bursu kazanmıştır ve Fransa’ya iki üç arkadaşıyla beraber gitmiştir. 

Fransa’ya gittiğinde öncelikle eğitimine İlkyazı denelerini yazdığı Bordo Lisesinde 

başlamıştır. Nurettin topçu aynı zamanda Sosyoloji topluluğuna üyedir ve yazdığı yazıları 

topluluğa göndermiştir. 

Topçu’dan daha önce Fransa’ya giden Türkler vardır. Bunlar; Remzi Oğuz Arık, 

Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Cevdet Perin, Bedrettin Tuncer’dir. Topçu bu kişilerle 

irtibata geçmiştir ve dostlukları başlamıştır. İki yıl bu şekilde devam ettikten sonra Topçu 

Felsefe eğitimini ve Sanat tarihi eğitimini almak için Strasbourg’a geçmiştir. 

1935 yılında İstanbul’da Vefa adlı Lisede Felsefe öğretmenliğine başladı. 

Oradan İzmir’e Tayin edildi. 1939’da İzmir’de iken daha sonra kendi fikirlerinin sembolü 

haline gelecek olan “Hareket Dergisi” ni çıkarır. Ancak o dönemin İzmir koşulları teknik 

yönünden dergi basmaya uygun olmadığı için, derginin basımı İstanbul’da yapılır.  

Topçu Fransa’da altı yıl kalmıştır. Cumhuriyet döneminin yansımaları sayesinde 

de Batıyı çok iyi tahlil edebilmiştir. Alışkın olduğumuz değerleri çok iyi bilen Topçu bu 

değerleri batı değerleriyle karşılaştırabilmiştir aynı zamanda Batıyı tanıma fırsatı 

bulmuştur. Fransa’dan döndüğünde Türkiye’de tek parti sistemi hâkimdi. Topçu 

Demokrat Partinin bu hakimiyetini ve siyasi işleyişini düşünsel bağlamda irdelemiştir. 

Türkiye’ye dönüşünden bir yıl geçtikten sonra Felsefe öğretmeni orak Galatasaray 

Lisesinde çalışmaya başlamıştır.  

Çocukluk zamanlarını İstanbul’da geçiren Topçunun ailesi Erzurumludur. 

Çocukluk yıllarında İstanbul’a gelişiyle Osmanlının eğitim verdiği kurumlardan olan 

Valide Sultan Mektebinde ilköğretimine başlamıştır. Daha sonra Orta eğitimini Vefa 

İdadisinde almıştır burayı birincilikle bitirmiştir. Lise eğitimini ise İstanbul Lisesinden 

Edebiyat bölümünü okuyarak tamamlamıştır. Liseden sonra Paris’e giden Topçu, Batıyı 

çok yakından tanıma fırsatı bulmuştur. Topçu’nun Fransa’da eğitim gördüğü Lisans 



51 

 

 

dersleri şunlardır; Ruhiyat ve bediiyat, Umumî felsefe ve mantık, Muasır sanat tarihi, 

İçtimaiyat ve ahlâk, İlk zaman sanat ve arkeolojisi. Topçu İslamcıların aksine dış dünya 

ile değil iç dünya ile uğraşmıştır. Eleştirilerini hep içe yöneltmiştir. En ağır eleştirirlini 

ise İslamcılığa, muhafazakârlığa yöneltmiştir.  

1928-1934 yıllarında altı yıl boyunca Nurettin Topçu Fransa’da durmuştur. İlk 

iki yılı Lise eğitimini tamamlamak için Bordeaux Lisesine devam etmiştir. Daha sonra 

Sarbone Üniversitesinde Lisans eğitimi almış ve doktorasını da burada yapmıştır. Bu 

kadar eğitimi altı yılda tamamlamış olması Topçunun verdiği emeğin ne denli yüksek 

olduğunu bize kanıtlamaktadır.   

 Nurettin Topçu bir Ahlak kuramcısıydı. Topçu, hazırladığı Comformisme et 

revolte isimli Türkçe adıylada İsyan ahlakı olan doktora tezini 1934 yılında Sorbone 

Üniversitesi’ne teslim ederek öğrenimini bitirir. Sorbone üniversitesi geçmişinde 

dereceye girip felsefe alanında doktorasını tamamlayan ilk Türk öğrenci Nurettin Topçu 

olmuştur. 

29 ekim 2017’de Nurettin Topçu’ya İslamı, Türk tarihini, kültürünü, ahlakını, 

dini değerlerini toplumsal bakış açısıyla sentezleyip, tüm gerçekliğiyle yansıttığı için 

Cumhurbaşkanlığınca Vefa ödülüne layık görülmüştür.  

Topçu’nun düşünce çalışmalarını sürdürdüğü belli başlı yerler vardır. Bunlar 

Türk Kültür Ocağı, Türk Milliyetçiler Cemiyeti, Türk Milliyetçiler Derneği ve 

Milliyetçiler Derneği’dir. Aynı zamanda Fikir dünyasına Hareket Dergisinin çok ciddi 

katkısı olmuştur Topçu’nun, 1939 yılında çıkarmaya başladığı ve ölümüne kadar 

yayınıyla bizzat ilgilendiği “Hareket Dergisinin etrafında “Hareket Ekolü” adı ile anılan 

bir düşünce topluluğu kurulmuştur. Ezel Erverdi Nurettin Topçu’nun Hareket 

Dergisindeki yazılarını içerik yönünden dörde ayırmıştır (Erverdi, 1992: 11).  

Hareket dergisini Topçu’nun İzmir’de bulunduğu yıllar çıkmaya başlamıştır. İlk 

sayısında Rönesans hareketleri yazısına, ikinci sayısında, Asrımızın hareket adamları adlı 

yazısına, üçüncü sayısında, Siyaset ve mesuliyet adlı yazısına, dördüncü sayısında, 

Zorba-Esir Medeniyetleri adlı yazısına, beşinci sayısında, Mabet ve tabiat adlı yazısına, 

altıncı sayısında, Neslimizin tarihi adlı yasına yer vermiştir. Bu yazılar Topçu’nun ömrü 

boyunca sahip olduğu düşünce dünyası hakkında bize bilgi vermektedir. Topçunun 

derginin dördüncü sayısında yer alan çalgıcılar isimli yazısından dolayı görev yeri 



52 

 

 

değiştirilip İstanbul Vefa Lisesinde felsefe öğretmenliği yapmaya başlamıştır. Burada bir 

süre çalıştıktan sonra denizlide bir liseye tayin edilmiştir. Bir yıl sonra İstanbul Lisesine 

geçmiştir ve emekli olana kadar bu Lisede çalışmaya devam etmiştir.  Bergson ile ilgili 

tezini de bu süreçte tamamlayıp Doçentliğini almıştır fakat İstanbul Üniversitesi 

tarafından kadrosu verilmemiştir. Bunun sonunda Topçu, belli başlı ek görevlerde 

bulunmuştur. Bir süre Robert Kolejinde tarih derslerine, İstanbul imam hatip 

ortaokulunda ise Psikoloji, Felsefe ve diler tarihi derslerine girmiştir ve daha sonra yaş 

itibariyle emekli olmuştur.  

Topçu’nun Hareket dergisinde yayınlanan, 1939-1942 yıllarındaki 

makalelerinde materyalizm ve pozitivizm karşısında olduğunu söylemek doğru olacaktır.  

1947-1949 yıllarında ise Anadolu milliyetçiliğini en geniş çerçeveleriyle ele almış ve 

sistemli bir hale dönüştürmüştür. 1950lerde ise yazılarında komünizm karşısında 

durmaktadır. Bunları yaparken felsefeye ve teorileri ışığında hareket etmektedir. 1960 

yılından sonra ise muhafazakârlığa, milli duygulara yer vermiştir. Bu iki kavramdan yola 

çıkarak İslam sosyalizmi hakkında yazılar yazmıştır ve bu durumun beraberinde getirdiği 

ağır eleştirileri de kabul etmiştir.   

Topçu’nun düşünce dünyasının temelinde hareket felsefesi yer almaktadır. 

Eğitime, sanata, ahlaka, kişinin problemlerine ve dine hep bu bakış açısıyla 

yaklaşmaktadır. Topçu’nun düşünce dünyasına etkisi olan belli başlı düşünürler vardır. 

Bunlardan bazıları; Yavuz Selim, Fatih Sultan Mehmet, Mevlana, Yunus Emre, Mehmet 

Akif, Hüseyin Avni Ulaş, Blondel, Bergson ve Massignondur. 

Türk ve İslam kültürüne geniş ölçüde vakıf olan Nurettin Topçu, Batı 

medeniyetini de tanıma imkânı bulmuştur. Batı düşüncesini akıl ve iman süzgecinden 

geçirerek tahlil ve tenkidini yaptıktan sonra muhafazakârlık ve inkılâpçılık arasında 

dengeli bir fikir akımı geliştiren Topçu, kendi şahsiyetini de, bu fikri yapının kriterlerine 

oturtmaya çalışmıştır. Orhan Akay’ın, kendisi hakkında “filozof” tanımlaması yaptığı 

Nurettin Topçu, öğrencisi Afşar Timuçin tarafından da, şöyle tarif edilir: “Müslüman 

Türk insanının vakar kavramı bu adamda somutlaşmış gibiydi” (Topçu, 1995: 7-12)  

Topçu Blondel’in Hareket felsefesini Türkiye’de temsil eden isimdir. Topçu 

düşüncesinde kâinatı oluşturan şeyler düşünce, hareket ve varlıktır (Kök,1995: 14). 

Varlığın çıkış noktası düşünce, kılavuz ve iştir. Hareketsiz yaşam olmaz çünkü hayatın 



53 

 

 

gayesi harekettir demiştir. Düşüncenin bile hareketten ayrı düşünülmediğini, amaç 

içerisinde hareketin kendine yol bulabileceğini, kendi kendisini ortaya çıkarabileceğini 

söylemektedir. Ucunda her şeyi yitirmek bile olsa hareket bu duruşundan 

vazgeçmemelidir, çünkü düşünmek ve düşünerek hareket etmek yalnızca insana aittir. 

İnsan hareketi isteyerek planlamaz kendi kendine oluşur, buda ilahi güç sayesinde 

gerçekleşir (Topçu, 2013: 160). 

Topçu, Dergisi’nde yayınlanan “Çalgıcılar Yine Toplandı“ başlıklı yazısından 

dolayı cezalandırılarak Denizli’ye yollanır. Bir müddet sonra Haydarpaşa Lisesine tayin 

edilen Topçu, daha sonra yeniden Vefa Lisesine geçer ve 1974 yılında emekli olana kadar 

bu lisede çalışır. Topçu, bir yandan Vefa Lisesinde felsefe öğretmenliği yaparken, diğer 

yandan Robert Kolejinde tarih dersleri verir. İstanbul İmam Hatip Okulunda ise dinler 

tarihi derslerini okutur. 27 Mayıs İhtilalinden sonra devrim aleyhtarı bulunarak 

görevinden uzaklaştırılan Topçu, “Bergson” adlı çalışmayla doçent olmuş, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesinde atanmasına rağmen, üniversite kadrosunda Topçu’ya 

görev verilmemiştir (Kara, 1993). Nurettin Topçu 1975 yılının Temmuz ayında kansere 

yakalanmış ve hayatını kaybetmiştir. Vefatından sonra Hareket Dergisi biraz daha yayın 

hayatına devam etmiştir fakat bir süre sonra son bulmuştur. 

2.1.2. Eserleri 

Nurettin Topçu’nun çoğu eseri makalelerinden toplanarak yazılmıştır. Bu 

şekilde yazılmamış eserleri şunlardır; İsyan Ahlakı isimli doktora tezi, Bergson adlı 

doçentlik tezi, Ahlak, Mantık, Felsefe, Sosyoloji, Psikoloji isimli ders kitapları ve Reha 

adlı romanıdır. Yakın zamanda bazı yazarlar Topçu’nun kitaplarında yer almayan 

makalelerini ve yazılarını kitaplaştırmışlardır. Bu yazarlara örnek olarak Ezel Erverdi ve 

İsmail Kara’yı verebiliriz. Hareket, Komünizme Karşı Mücadele, Akşam, Yeni İstanbul, 

Yeni İstiklâl, Son Havadis, Hürsöz, Düşünen Adam, Türk Yurdu, Şule, Bizim Türkiye, 

Büyük Doğu, Sebîlürreşâd Nurettin Topçu’nun makalelerinin yayınlandığı belli başlı 

dergi ve gazetelerdir. Tüm yazıları incelenerek Dergah yayın evi tarafından Topçu’ya ait 

yirmi bir kitap okuyucuya sunulmuştur. Bu kitapların isimleri şu şekildedir:  



54 

 

 

2.1.2.1. Millet Mistikleri 

Millet Mistikleri kitabında Topçu, yakından tanıdığı ilmi, felsefi, ahlaki 

kişiliklerinden etkilendiği düşünürlerin vefatlarından sonra Topçu’nun onlar hakkında 

yazdığı yazılara yer verir. Buna bir tür ağıtta diyebiliriz. Bu yazarlardan bir kısmı 

şöyledir; Hüseyin Avni Ulaş, Selahattin Köseoğlu, Remzi Oğuz, Ali Fuat Başgil, Cahit 

Okurer, Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Sabahattin Ali’dir. Aynı zamanda Hüseyin Avni 

Ulaşın yaşamının sonuna kadar Vatan sevgisi ve bireyin özgürlüğünü siyasetle özdeş 

tuttuğu anlayışını Topçu’nun eleştirdiği görülmektedir.  

2.1.2.2. Ahlâk Nizamı 

Ahlak Nizamının temelinde İslam ve birey vardır. Bu kitapta Topçu birden fazla 

toplumsal ve bireysel sorunlara değinmektedir. Kendine özgü tespitler yapıp bu tespitleri 

değerlendirmektedir. Kitap dört bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Topçu 

Devletten, şahsiyetten, eşitlikten, basından, adaletten, din ve iş hayatından 

bahsetmektedir. İkinci bölümde ise milliyetçilik, sosyalizm, kapitalizmden, üçüncü 

bölümde; Yahudilikten, dördüncü bölümde ise Komünizmden bahsetmektedir.  

2.1.2.3. Bergson 

Kitapta; Bergson’un hayatı, felsefesi ve eserleri işlenmiştir. Topçu Bergson’un 

yaşadığı felsefi çevreye, kimlerden etkilendiğine ve dönemin felsefesine bakarak 

bergsonun felsefesini anlatmaktadır. Bergson’un diğer felsefelerden farklı olarak 

Sezgiciliği ortaya çıkardığını söylemektedir. Kitap üç bölümden oluşmaktadır. İlk 

bölümde Bergson’un genel felsefesine, ikinci bölüm yani kitabın yarısından fazlasını 

oluşturan kısımda bergson’un sezgiciğine ve sezgiciliğine yapılan eleştirilere 

değinmektedir. Son bölüm olan üçüncü bölümde ise Sezginin sanata, ahlaka ve dine 

yansıyışlarından bahsetmektedir. 

2.1.2.4. Büyük Fetih 

Topçu bu kitabında maddi ve manevi yönüyle Fetih kelimesini işlemiştir. 

İstanbul’un Fethini birçok yönüyle ele almıştır. Türk toplumunun geçmişten bu yana olan 

değişimi ve Türk milliyetçiliğini örneklerle anlatmıştır. Fethin felsefesine, şahsiyetine, 

milliyetçiliğine değinmiştir. Fatih Sultan Mehmet’in fethinden esinlenip hedef olarak 



55 

 

 

gösterdiği cihadın nasıl yapılacağını açıklamıştır. Milliyetçiği ise yaygın olan tanımlardan 

öte içinde tarihi, kültürü ve geleceği barındıran bir değer olarak tanımlamaktadır.  

2.1.2.5. İradenin Davası / Devlet ve Demokrasi 

Kitap iki ayrı bölümden, iki ayrı kitabın birleşmesiyle oluşmuştur. İlk bölüm 

İradenin Davası başlığı altında işlenmiştir. İrade kavramı Devlette, dinde, insanda, 

siyasette irade olarak ele alınmıştır. İkinci Bölüm Devlet ve Demokrasi başlığı altında 

işlenmiştir. Demokrasinin ahlakına, şahsiyetine, Hürriyete, Devlet ve Hukuk sistemiyle 

ilgili konulara değinilmiştir. 

2.1.2.6. İslâm ve İnsan/Mevlana ve Tasavvuf 

Kitapta sadece şekillerle oluşturulan dinin insanı herhangi bir noktaya 

ulaştırmayacağından bahseder. İslam dininin öncelikle ruhta yaşanması gerektiğini Kâbe 

örneğiyle açıklar. Her sene Kâbeye gidilmesine rağmen, onca kalabalık içinde ruh birlik 

ve beraberliği olmadığını, Bunun sebebini ise Kuran’ın ana temeli olan ahlakın 

yitirdiğinden kaynaklı olduğunu söyler. Aynı zamanda Yunus Emre, Mevlana gibi 

âlimlerin insanlığa Kattığı değerlerden bahseder. 

2.1.2.7. İsyan Ahlâkı  

Bu kitap Topçu’nun Fransa’da Sarbone Üniversitesinde yaptığı doktora tezidir. 

Topçu aynı zamanda sarbone üniversitesinde doktora yapan ilk Türk unvanını almıştır. 

Kitap toplamda altı bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde yazar Hürriyet kavramından 

bahseder. İkinci bölümde haz, dayanışma ve hakimiyet kavramlarına değinir. Ahzı 

insanın zayıflığı olarak tanımlar. Gerçekten insanın hazzı istemeyeceğinden insanın ne 

istediğini bilmediğinden kaynaklı olduğunu söyler.  Üçüncü bölümde sorumluluk 

şuurundan bahseder. İnsanın aklının erdiği her hareketinden sorumlu olduğunu söyler. 

Dördüncü bölümde inancın ne olduğu ve inanç taklitlerinden, beşinci bölümde estetik ve 

dini imandan altıncı ve son bölümde ise Stirner’in anarşizminden Rousseaau’ın ve 

Schopenhauer’in isyanından bahsetmiştir. 



56 

 

 

2.1.2.8. Kültür ve Medeniyet 

Topçu’nun eleştiri türünde yazdığı bir kitaptır. Topçu eserinde batı medeniyetini 

eleştirir. Batı ile iman, kültür ve inanç noktalarımızın benzemediğini söyler. Kısacası batı 

taklitçiliğinden bahseder. Üniversitelere olan eleştirisi, batı hayranlıkları, siyaset 

noktasındaki etik bulmadığı durumlar kitabın belli başlı konularındandır. 

2.1.2.9. Reha 

Reha, Topçu'nun roman türünde yazdığı kitaptır. Eser Topçu ve fikir dünyası 

hakkında önemli bilgiler verir. Sevgiyi, merhameti ve melankoliyi işlemiştir. 

2.1.2.10. Mehmet Âkif. 

Topçu eserinde Mehmet Akif’in şiirlerine kısa kısa yer vermiştir. Onun 

muhafazakâr duruşundan, safahatından, fikir dünyasından bilgiler vermiştir. Kısacası 

Mehmet Akif ruhunu derinlemesine yansıtan bir eserdir. 

2.1.2.11. Taşralı 

Topçu’nun bu eserinde hikâyeleri yer almaktadır. Toplumun sorunlarını 

hikâyeleştirerek eserinde yansıtmıştır. Yaşadığı dönemdeki meseleleri, çıkmazları, 

sorunları dile getirmiştir. 

2.1.2.12. Türkiye'nin Maarif Davası  

Topçu eserinde eğitim sistemi üzerinde duruyor. Türkiye’nin maarif davası 

kitabı, Türkiye’nin Eğitim davasını açıklayan bir eserdir. Topçu, Eğitim sisteminin milli 

olmaktan çıktığını, üniversitelerin yetersizliğini, öğretmene ve öğrenciye verilen değerin 

azaldığını vurguluyor. İnkılâpların okul ile başlayacağını, her devletin milletin kendine 

özgü eğitim sistemi ve okullarının olduğundan bahsediyor. Milli örflerimiz, adetlerimiz, 

metotlarımız diğer ülkelerle farklı olduğunu fakat batı hayranlığı dolayısıyla değişen 

kültürümüzün bizi enkazdan öteye taşımadığını vurguluyor. Günümüz eğitim 

problemlerine ve bunları nasıl düzelteceğimiz hakkında yol gösteriyor. Öğretmenin, 

eğitimin önündeki tüm engellerin aşılması gerektiğini, bunu da makam ile değil 



57 

 

 

merhametle, gönüllülükle olacağını belirtiyor. Bu gerçekleşmedikçe, mili mektebin var 

olmayacağını açıkça dile getiriyor.  

2.1.2.13. Varoluş Felsefesi/Hareket Felsefesi 

Topçu’nun üç temel kavramı olan biri olan hareket havramı topçu için Allaha 

itaat demektir. Diğer iki kavramı ise isyan ve iradedir. Hareketin bizi Allaha ulaştırması 

gerektiğinden bahseder. Kitap iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölüm varoluş 

felsefesini ikinci bölüm ise hareket felsefesini içermektedir.  

2.1.2.14. Yarınki Türkiye 

Topçu’nun bu eseri hareket felsefesinden esinlenerek İslam düşüncesine, 

sanatına değinen bir denemedir. Yarınki Türkiye’nin nasıl olması gerektiğini, onu 

kuracakların yaşamak için deği yaşatmak için adım atması gerektiğini, sabırlı, gösterişten 

uzak, gönüllü, azimli birer işçi gibi çalışmaları gerektiğinden bahsetmiştir. 

Fedakârlıklarının büyük olacağını fakat fedakarlıkların karşılığını asla fedakarlık da 

bulunduklarından beklememeleri gerektiğini, ilk ve en önemli işlerinin insan yetiştirmek 

olduğunu vurgulamıştır. Yarınki Türkiye’nin harcanan emekler, otorite sahibi bir devlet 

ve bununda sonsuz oluşu üzerine kurulacağını söylemiştir. 

2.1.2.15. Var Olmak 

Kitap iki bölümden oluşuyor. İlki düşünceler ikincisi duyuşlardır. Topçu 

düşünceleri varlığımız her alanında karşılaştığımız sorunları kainatın tamamında 

aramamız gerektiğini ve sonrasında sonsuz olan yaratıcıya duyurmamız gerektiğinden 

bahsediyor. Yani insan sorgulayıcı olmalı, hareket halinde olmalı diyor. Kendimizi 

nerede arayacağız, nerde bulacağımız hakkında bilgi veriyor. Her şeyi başlangıç 

noktasında aramamızı, kaybettiğimiz her şey aslında yeni başlangıçlar olduğunu dile 

getiriyor. İnsanın üç şey için yaratıldığını söylüyor; Hakikat, Hayır ve Güzellik. Tevazu, 

Kanaat ve Ölüm mutluluğun sırrıdır diyor. İsteklerin, aklın ve hayatın sınırsızlıkları 

karşısında durulması gerektiği bilinmelidir diyerek var oluşumuzun temelleri hakkında 

bilgi veriyor.  



58 

 

 

2.1.2.16. Amerikan Mektupları Düşünen Adam Aranızda 

Topçu’nun Türkiye’nin sosyal siyasal ve kültürel yaşayışına eleştiri ve 

değerlendirmelerin yer aldığı mektup türündeki bir eserdir. Topçu’nun aradığı ve özlem 

duyduğu toplumu kitaptaki görüşleri sayesinde bulabiliriz.   

2.1.2.17. Sosyoloji 

Topçu bu eserinde geçmişten günümüze kadar uzanan topluluk kavramına ele 

almıştır. Bütün toplumsal değerleri sosyolojik bakış açısıyla ele alan topçu Aile yapısı, 

liberalizm, sosyalizm, kapitalizm gibi kavramları bu eserinde de ele almıştır. Toplumların 

dini hayatına, ekonomik hayatına ve sosyal hayatına değinmiştir. Sosyoloji kitabı on iki 

bölümden oluşmaktadır. Sırasıyla cemiyet kavramından, cemiyetlerin gelişiminden, 

yerleşmesinden ve kurulmasından bahseder. Daha sonra Devlet kavramını açıklar. Aile 

yapısına, dini hayatlarına, ahlaklarına, iktisadi faaliyetlerine değinir.  

2.1.2.18. Mantık 

Mantık kavramı doğru düşünmenin kurallarını ortaya koymaktadır. Psikoloji ise 

düşüncemizin işleyişini açıklamaktadır. Duygu, düşünce, irade gibi durumlar mantık 

alanının konusu değidir. Mantık doğru düşünmeyi sağlayan, düşünceleri dengede tutan 

kavramdır. Psikolojide düşüncenin bozuklukları incelenir fakat mantıkta düşüncenin 

normal seyrine odaklanılır.  Mantık ile psikoloji bu noktada bu noktada birbirlerinden 

ayrılır. Topçu bu eserinde öncelikle mantığın tanımına yer vermiştir. Aynı zamanda 

Mantığın oluşumuna, mantığın nasıl bir terim olduğuna, mantığın psikolojiden nasıl 

ayrıldığına, mantığın bölümlerini de işlemiştir.. 

2.1.2.19. Felsefe 

Topçu’nun bu eseri ders kitabı olarak okullarda okutulmuştur. Hegel’i, Eflatun’u 

Yunus Emre’yi felsefe cephesinden tartışıp bizlere sunmaktadır. Kitap altı bölümden 

oluşmaktadır. İlk bölümde felsefi düşünürün ne demek olduğundan bahsetmektedir. 

İkinci bölümde ise toplumlara göre felsefeyi ele almaktadır. İlk çağ, orta çağ ve 

Rönesans’tan sonra felsefenin gelişimini açıklamaktadır. Üçüncü bölümde Topçu 

felsefenin derinine inerek Pozitivizm, dogmatizm ve metafizik gibi konuları ele 



59 

 

 

almaktadır. Dördüncü bölümde bilgiyi, beşinci bölümde ahlakı son bölümde ise sanatı 

işlemektedir. 

2.1.2.20. Psikoloji 

Topçu’nun bu kitabı da Liselerde ders kitabı olarak okutulmak için 

yayınlanmıştır. Psikolojinin kavramlarını tanımlayan, tarihinden, konusundan ve 

metotlarından bahseden  bu kitap üç bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde duygu hayatı, 

ikinci bölümde bigi hayatı üçüncü bölümde irade hayatı işlenmiştir. Algı, zeka, hayal 

gücü, akıl yürütme, hafıza, çağrışım kitapta yer alan konular arasındadır.   

2.1.2.21. Ahlak 

Topçunun Roman türünde yazdığı bir eserdir. Aynı zamanda Lise bir ve lise iki 

de ders kitabı olarak okutulmuştur. Topçu aynı zamanda şeref, vicdan, edep gibi 

kavramları da kitabında işlemiştir. Ahlak nedir, ahlakın konusu nelerdir, nerden gelmiştir, 

ahlakın kaynakları nelerdir sorularını bulabileceğimiz bir eser şeklinde ortay çıkmıştır. 

Ahlakı sanatla, hareketle, ilimle, dinle, saygıyla birleştiren Topçu, ahlaki değerler ve 

ilkelerine de kitapta yer vermiştir.   

2.2. NURETTİN TOPÇU FELSEFESİNİN TEMEL KAVRAMLARI 

2.2.1. Hareket 

Maurice Blondel, doktora tezi olan L’Action isimli eserinde hareket felsefesinin 

detaylarını ortaya koymuştur ve hayatı boyunca sunduğu diğer eserlerinde de bu felsefeyi 

ayrıntılarıyla ele almıştır. Blondel hareketi, hayatta gerçeğe doğrudan bakılmasını 

sağlayan bir araç olduğunu, sürekli devam edip gelişen şeylerin zihindeki yansıması 

olarak ifade etmiştir (Blondel,1937:16). Bundan yola çıkarak hareketin insanın var 

oluşunun bir nedeni olarak görmek doğru olacaktır. Çünkü kişiyi anlamak onun 

hareketleri anlamakla gerçekleşir.  İnsanın bir hareketi neden ve ne şekilde yaptığını 

bilmeden insanın tam olarak anlaşıldığı söylenemez. Blondel Allah ile hareketin aynı 

noktada kesiştiğini, Yaratıcı düşünülen ve yapılan her şeyin farkında olup ve bizzat 

merkezinde yer aldığını ve düşünceden harekete bir döngü olduğunu, kişinin hareketten 

düşünceye sonrada düşünceden harekete yönelmesinin kendinden yine kendine gelişi gibi 



60 

 

 

olduğunu, kişi kendini bulduğunda aynı zamanda Allah’ı bulacağını söylemiştir (Topçu, 

2012: 346). Aynı zamanda Blondel, Hareketin insanın Allah’a ulaşmasını sağlayan bir 

aracı olduğunu yani insan ile Allah’ın birleşmesini sağladığını belirtmiştir (Topçu, 2012: 

371). 

Blondel hareketi mutlaktan mutlaka olan bir dönüş olarak nitelendirmiş ve bu 

düzenin evrenin düzeniyle yetinmeyip hakim olan düzenin aşılması gerektiğini 

söylemiştir. Bondel, düşünmenin de bir hareket olduğunu, düşünerek kendimizi de 

herhangi bir eşyayı da değiştirebileceğimizi belirtmiştir. Aynı zamanda Hareketin 

tanımının var olmakla yapılacağını, her harekette bir irade söz konusu olduğu için 

hareketin var olmak ile istemek arasındaki dengeden doğduğunu söylemiştir (Blondel, 

L`Action, 467). 

Nurettin Topçu Çağdaş Türk Düşüncesi için oldukça önemli ve özgün bir 

düşünürdür. Topçu’yu özgün yapan şey kuşkusuz kendi döneminin düşüncellerine karşı 

gerçekleştirmiş olduğu başkaldırıdır. Bu başkaldırıdaki hareket noktası da kuşkusuz 

Bergson ve Blondel’in Hareket felsefesidir. Fransa'daki eğitimi sırasında Maurice 

Blondel ile tanışan Nurettin Topçu, onun hareket felsefesinden etkilenir ve Türkiye'de bu 

akımın ilk temsilcisi olur. Fransızca "action" kelimesinin karşılığı olan "hareket" 

maddenin yalnızca yer değiştirmesi, faaliyet ya da iş anlamında değil, sonsuzluğa uzanan 

bir kavram olarak kullanılmaktadır.  İnsanın mesuliyet taşıdığı bir dünya vardır o da kendi 

hareketleridir. Bu hareket felsefenin de merkezi olmalıdır. Kâinata insanın bakışıdır 

hareket, hareketle kendini ifade eder. Bir şeyi yapmak isteriz, niyet ederiz, düşünürüz, 

kararlar alırız. Peki, bu aldığımız kararları planladığımız gibi gerçekleştirebilir miyiz? 

Hayır. ‘Bildiğim, istediğim ve yaptığım arasında izah edilmez ve ahenksiz bir nispetsizlik 

vardır’(Topçu, 2010: 46). İnsanın bir amacı olmadan yaptığı her fiil hareket değildir. 

Nefes alıp verme, yeme içme gibi düşünsel olmayan irade dışı fiiller ancak "yapıp 

etmelerdir. Oysa Topçu’da hareket, iradenin kendi dışına çıkmasıdır, daha mükemmele 

duyulan özlemdir, başka bir ifadeyle iman, isyan ve vicdandır (Aydoğdu, 2009). Bir 

bakıma Topçu, hareket felsefesinin metot ve kavram şemasını kullanarak felsefe yapmış 

ama insanlık problemine kendi buhranımız açısından bakmıştır (Kök, 1995: 15). 

Topçu’nun irade-hareket kavramları felsefesinin temel basamaklarını oluşturur. 

Hareket, O’nun ifadesiyle İnsan ile Allahın bileşiminden doğmaktadır. Yani hareketin 



61 

 

 

gerçek sahibi Allah’tır bu yüzden hareket sonsuzdan gelir, yine ona dönüş yapar ve 

sonsuzla birleşir. Allaha karşı olarak yapılmış bir hareket amacına ulaşamaz. Bir 

hareketin gerçekleşmesi için kişinin kendinden daha üstün olan bir güce ihtiyacı olduğunu 

bununda Allah olduğunu söylemiştir. Topçu 1939 yılında bir dergi çıkarmıştır. Bu 

dergiye Hareket adını vermesi de hareket felsefesine duyduğu ilgiyi açıkça 

göstermektedir. Nurettin Topçu’nun bu felsefeye olan ilgisi Blondel ile başlamıştır. 

Blondel’de hareketi açıklarken insanın var olma sebebinin hareket olduğunu söylemiştir. 

Blondel’in hareket felsefesine olan bakış açıları Topçu ile aynı noktalarda kesişmektedir 

ve birçok eserinde de bunun etkisini gözlemlememiz mümkündür.   

Atatürk’ün ölümünün hemen ardından İsmet İnönü’ye Milli şef denilmesi ve bu 

dönemin milli şef dönemi olarak kabul edilmesi düşüncesine ve bu rejime hareket dergisi 

Türkiye tarihinde ilk eleştiri yapan dergidir. Yayınlanan diğer dergilere nazaran, bu 

rejime karşı hiçbir övgüde bulunmamıştır aksine eleştiriler yöneltmiştir. Dergi bu 

tutumundan dolayı da sıkıntılara maruz kalmıştır. Hareket dergisi yayınlandığı süreç 

zarfında siyasetten, politikadan uzak durmuştur. Fikir ve düşünce olarak herhangi bir 

siyasi partiye destek sağlamamıştır. Derginin yazarları herhangi bir topluluğa uymayıp 

başka düşünce dünyalarına dalmadan Topçu’nun hareket felsefesinden yola çıkarak onun 

ahlak anlayışını, onun felsefesini yazılarına yansıtmışlardır (Gündoğan, 2007: 21) 

Hareket dergisinin ilk yayınlandığı zamanlarda herhangi bir tanıtım yazısına ve 

siyasal öğreti yazısına dergide yer verilmemiştir. Sonraki dönemlerde ise bu derginin 

bakış açılarını bizzat Nurettin Topçu tarafından yönlendirildiği görülmektedir. Hareket 

dergisi, Topçu’nun Fransa’da yaptığı doktora tezindeki hocası Blondel’in Felsefe hareketi 

olan action’dan ismini almıştır. Topçu, derginin ilk sayısında yazdığı hareket felsefesi 

isimli makalesinde bu felsefeyi uzun uzadıya okuyuculara açıklayıp, kâinatın varlıktan, 

düşünmekten ve hareketten meydana geldiğini belirtip, var olmanın da düşünmek ve 

hareket etmekle oluşacağını söylemiştir. Topçu’ya göre hareketimizi Allah ile 

gerçekleştirebiliriz. Yaratıcımım rolü olmasından dolayı, gerçekleşen her hareket aynı 

zamanda ilahi bir rol üstlenmektedir. Topçu hareket felsefesini İslam’ın metaforları ile 

birleştirmiş ve topluma yansıtmaya çalışmıştır. Dergide yayınladığı hemen hemen her 

yazısında milletin asıl sahip olması gereken toplumsal, sosyal ve siyasal yapıya değinmiş 

ve tavsiyelerde bulunmuştur.  



62 

 

 

Irkçılığı önemseyen Türk milliyetçiliğinin karşısında, dil ve kültür otaklığı olan 

insan topluluğunu İslami unsurlarla harmanlamış bir Türk milliyetçiliği, Hareket 

Dergisinin esas davasıdır. Derginin idare merkezi İzmir’dir fakat 6. Sayıdan sonra yayın 

hayatına İstanbul’dan devam etmiştir. Nurettin Topçu’nun vefatından önce 158 sayı, 

vefatından sonra 186 sayı çıkaran dergi, son dönemlerde Fikir ve Sanatta Hareket adıyla 

yayınlanmıştır. Hareket dergisi yönetimi ılımlı şekilde eleştiren bir dergi olmasıyla dikkat 

çekmiştir ve bu dönemde basın hak ve hürriyeti kısıtlı olmasına rağmen, milliyetçilik 

görüşüne, sosyal düzene, inkılâp kavramına yeni bakış açıları kazandırmıştır. Topçu’nun 

çalgıcılar isimli yazısı, dönemin rejimini alay konusu ettiği için fazlaca eleştirilmiş ve 

dergide Topçu’da takibe alınmıştır. Aynı zamanda Hareket dergisi yayınlanmaya 

başladığı dönemde hiçbir dini nitelikte dergi yayınlamamakla birlikte, dini değerler 

gazete köşe yazılarından, İslam tarihi yazılarından ve ilmihal düzeyindeki kitaplardan 

öğrenilmeye mahkûmdu.  

Hareket dergisinde işlenen belli başlı kavramlarda farklı bakış açıları 

geliştirilmiştir. Bu kavramlara örnek olarak da sosyal nizam din ve milliyetçiliği 

gösterebiliriz. Topçu dergide yazdığı ilk yazılarda dolaylı yoldan İslamı anlatmayıp, 

vicdanla, imanla, ahlakla, doğrulukla, sonsuzlukla, merhametle islamın ana hatlarını 

okuyucuna sunmuştur. Daha sonra Türkiye’de demokrasinin şekil almasıyla oluşan hak 

ve hürriyetler sayesinde alenen açıkca dini meselelere yer verilmiştir.  Derginin dini 

yazılarında şu konulara yer verilir; imanın insanda oluşturduğu mutluluk, ahlak’ın İslami 

boyutları, toplulukların grupların düzenleridir. Dergi, iktisadi konularda ise sanayinin 

fazlaca gelişmesine ve bunun sebebi olan sermayenin olması gerekenden fazla birikimine 

karşı çıkmaktadır. Bunun sonucu olarak da derginin devletçilik anlayışını savunduğunu 

söyleyebiliriz.  

Topçu Aynı zamanda kul hakkı konusunu ele almıştır. Bu konunun felsefi 

yapısının değil, sadece sosyal kökenleriyle tartışılması gerektiğini savunmuştur. Fakat bu 

fikri 1966-1970 yıllarında oldukça tepki görmüştür. Bu durum belli başlı olumsuzluklara 

sebep olmuştur. Aynı dönemde Eserin aslının Roger Garaudy’a ait olduğu çevirenin ise 

Hüseyin Perviz Hatemi olduğu Sosyalizm ve İslamiyet adlı eser hareket dergisinde 

yayınlanmıştır. (“Sosyalizm ve İslâmiyet Tartışmaları”, Hareket, sy. 3-17, Mart 1966-

Mayıs 1967, kitap halinde yayını: İslâm Açısından Sosyalizm, İstanbul 1967). Bu 

durumların beraberinde getirdiği tartışmalar derginin yayınladığı topçuya ait olan bir 



63 

 

 

yazıyla sonuca bağlanmıştır. (Topçu, 1968: 5-8)  Topçu ‘ne için sosyalizm’ isimli 

yazısında sosyalizmin gerekliliğinden bahsetmiştir. Komünizm, kapitalizm gibi akımlara 

sürüklenmemek için sosyalizmin gerekli olduğunu, bununda İslam ile olacağını, hatta 

bunun islamın bizzat kendisi olduğunu söylemiştir. Topçu bir yazısında sosyalizmi hak 

ile onun gücünün birleşmiş halidir diye ifade etmektedir (Topçu, 1968: 27-30). 

Okuyucuların bir kısmı bunu kabul etmiştir. Bir kısmı ise sosyalizmin bu şekilde tasvir 

etmeye karşı çıkmışlardır (Topçu, 1968: 13-15). 

Nurettin Topçu’yu ve Hareket felsefesine verdiği önemi dönemin düşünce 

akımlarından, siyasi, sosyal şartlardan ayrı düşünmek doğru olmayacaktır. Aynı şekilde 

Anadolu’ya ve İslam’a olan bağlılığından ayrı ele almak da mümkün değildir. Topçu’yu 

farklı kılan da, Anadolu’yu tanıması, kendi kültürünün ve tarihinin bilincinde olması aynı 

zamanda Batı Felsefesine hâkim olup bunları bir sistem haline dönüştürmesidir. Zaten 

eserlerine baktığımızda bu açık bir şekilde görülmektedir. Topçu, Allah’ın hareketinin 

kişinin hareketinden ayrılmayacağını, aile isteyen millet ve medeniyet arzulayan her 

bireyin tüm hareketlerinde ilahi iradenin var olduğunu, inanmadan yapılmış bir harekette, 

daimi olup olmayacağı endişesinde bile ilahi iradenin var olduğunu söylemiştir (Topçu, 

2014: 169). Topçu’ya göre var olmanın temelinde, düşünmek ve hareket etmek 

yatmaktadır ve varlık, hareketle birlikte meydana gelmiştir, sonsuza kadarda ondan 

ayrılmaz (Topçu, 2014: 17). 

Nurettin Topçu gerçek hareketi tanımlarken Tam ve gerçek hareketin, kâinattan 

sonsuzluğa geçen bir hareket olduğunu, bu hareketin tüm kâinattan esinlenip, akıl ve irade 

ile yoğrulup tekrar kendimize dönecek bir yolculuktan ibaret olduğunu belirtmiştir 

(Topçu, 2014: 20). Bu bakımdan hareket, Allâh’ın bizdeki hareketidir. Allah’ın bizdeki 

hareketi ise bizzat bize karşı isyanıdır. İrade Allâh’ı istemeden önce tabiattaki bütün 

varlıkları istedi. Bunun nihayetinde aşkı tanıdı ve buradan estetik iman doğdu. Ulaştığı 

noktada tatmin olamayınca da ötelere uzandı yani tabiatüstü en mükemmel olan Mutlak 

varlığa bağlandı (Topçu, 2015: 23). 

Hareket, irademizle oluşan bir durumdur ve daha iyisine doğru bir yöneliştir. 

Küçükte olsa bir gayret gerektiren harekette vücudumuzun tüm kuvvetleri birlik olur. bu 

yüzden hareket aynı zamanda içsel bir durumdur ve dışarıya çıkmak için bekleyen bir 

güçtür. Yani insanın kendi kalıbından çıkma fikri, insan alışkanlıklarına, tutum ve 



64 

 

 

davranışlara karşı açtığı bir savaştır (Topçu,2015:29). Düşünce ise, hareketin fertte 

içselleşmesi yani ferdin hakikate kendi iç dünyasında temas etmesidir.  

Bu noktada gerçeği görmemizi engelleyen, gerçeği gizleyen ve gerçek olanla 

bağımızı koparan hareketi bize felsefe ve hakikat göstermektedir (Topçu,  2014: 37). Her 

hareket bütün insanlığı ilgilendiren yöne eğilimi belirttiği gibi, bilerek gerçekleştirilmiş 

harekette ise ahlaklı olmanın izi vardır. Ahlaklı olmak bilerek yapılan bir hareket 

olduğundan dolayı, hareket kendiliğinden iyiliği oluşturmaktadır (Topçu, 2015: 30). 

Olayların Allaha bağlanmayıp, sonu olan olayların sebep ve sonuçlarına dayandırıldığı 

hareketlerde ahlaki durum izlenmez. Tüm insanların yaşadığı mutsuzluğun ve 

doyumsuzluğun insan hareketinin temeline ahlakı yerleştirmediğinden dolayı, Allah’ı 

bulamayışından kaynaklı olduğunu söylemektedir (Topçu, 2014: 37). 

2.2.2. İrade 

İrade, Arapça kökenli bir kelime olup sözlük anlamı bir şeyi fazlasıyla istemek, 

dilemek, arzu etmektir. Bir konuda karara ulaşmak için veya bir durumu gerçekleştirmek 

için lazım olan kendi kendini sorgulama gücü ve isteğidir. Yani irade, bir şeyi yapmak 

için insanın kendini bir ön muhasebeden geçirmesi, yapıp yapamayacağına düşünerek 

karar vermesidir.  

Nurettin Topçu’nun felsefesinde irade kavramı oldukça önemli bir yere sahiptir. 

İrade akıl ile birlik halindedir. İnsana yakışan tutumu sergilemeye yardımcı olan, akıl ile 

birlikte hareket eden, düşüncelerde ve icraatlarda belirleyicilik rolünü üstlenen iradenin 

kendisidir. Topçu’da iradenin bu özelliği üzerinde durmuş ve insanın en önemli 

özelliğinin iradeye sahip olmasının olduğunu söylemiştir. Çünkü ona göre kişi irade 

sayesinde bir değere sahip olmaktadır. İrade kavramı, hareket felsefesi ile ortak noktaları 

olan irade felsefesi ile dini ve felsefi açıdan değerlendirilmiştir. Topçu, tıpkı hareket ve 

isyan kavramlarını ele aldığı gibi, irade kavramını da dini ve felsefi bağlamda aynı şekilde 

ele almıştır (Topçu, 2012: 17-27). Topçu, günümüzün sorununun teknikten, siyasetten 

kaynaklı olmadığını, sorunun irade kaynaklı olduğunu söylemektedir (Topçu, 2012: 15).   

Topçu, iradenin insanı anlatmakta kullanılan en önemli öğelerden birisi 

olduğunu, insanı insan yapan, başka canlılardan ayıran temel sebep düşünmesinin 

olmadığını iradeye sahip olmasından kaynaklı olduğunu söylemektedir. Topçu’ya göre 



65 

 

 

iradenin beslenmesini sağlayan unsurlar kişiden kişiye değişmektedir ve insana değer 

katan şeyinde, kendine hakim olma gücü ve olaylar karşısında verdiği tepkiler olduğunu 

söylemektedir. Bu durumu açıklarken ise her yiğidin yoğurt yiyişinin farklı olduğunu, 

yani herkesin bir duruşu ve duyuşu olduğunu, milletin ve kâinatın bizdeki etkileri de 

bunları taşıyor olmamızda iradeden kaynaklı olduğunu söylemiştir. Çünkü İrade dışarıdan 

gelen etkilerle beslenir ve onlardan farklı bir şekilde ortaya çıkar. Benliğimizin iradeden 

ibaret olduğunu söyleyen Topçunun muharabe diye adlandırdığı durum ise, benliğimizin 

duygularımızla harmanlanması sonucu bireysel kararların ortaya çıkmasıdır (Topçu, 

2012: 18). 

Yunan filozoflarından olan Platon, akılın ruhun en üst seviyesini yansıttığını ve 

gerçeği bulmak ve anlayabilmek için akılın yeterli olacağını söylemiştir. Bu durum, 

Tanrının kişinin idealar ile iletişime geçebilmeleri için insanın ruhuna yerleştirmiş olduğu 

bir güçtür. Platona göre aklın iki tane fonksiyonu vardır. Bunlar hem araç olma, hem de 

amaç olmadır. Aklın amaç olma durumu, insanın iyiyi araması, bilgiyi bulmaya çalışması, 

gerçeğin peşinden gitmesi, doğru gerçekliği bulma çabasıdır. Araç olma durumu ise, 

gücümüzü isteğimizi nasıl kullanacağımız noktasında aklın bizi yönlendirmesidir. Aynı 

zamanda ruhun zemininde bulunan isteklerimiz ve arzuladığımız şeyler sınırı olmayan 

bir hal içerisindedir. Bu isteklerin karşılanması ruhta zedelenmelere yol açacaktır. Bu 

durum karşısında akıl ile iradenin birleşip bu duyguları dizginlemeleri gerekmektedir. 

Akıl hem kendini hem de bu durumu denetleme potansiyeline sahiptir. Platon’a göre kişi 

iradeye sahiptir ve iradesini doğru şekilde kullanabilirse ahlaklı bir birey olabilir 

(Platon,1995:439-441). 

Aristo ruhun en üst seviyesinde akılın yer aldığını ve bu durumun sadece insana 

has olduğunu söylemektedir. Aristo’ya göre aklın pratik ve teorik olmak üzere iki türü 

vardır. Teorik akıl, değişmez şeyleri, sonsuza kadar olacak nesneleri hedef alır, bir 

şeylerin önemini ve değerini açıklar, bilginin ve varlığın tabanına inip inceler, pratik akıl 

ise insanın faaliyetlerine öncülük eder, bedensel arzu ve beklentileri kontrol altına alıp 

gerekli olduğunda yönlendirir (Aristotales,1997:1097-1098). Bunlardan hareketle, yunan 

felsefecilerinde akılın iyi olarak nitelendirdiği şeylere ulaşmak için iradeyi bir araç olarak 

benimseme düşüncesi hakimdir yani akıl irade karşısında üstünlüğünü ilan etmiştir 

(Skirbekk ve Gilje, 2006: 166; Erdem, 2011: 329). 



66 

 

 

Nurettin Topçu’ya göre irade, kainat ile milletten ilham alıp bunu bir güç unsuru 

olarak kullanarak dış dünyaya karşı savaşabilme gücümüzdür (Topçu,2004: 23). Yani 

düşüncenin meydana getirdiği bir amaca doğru ilerleme durumudur (Topçu,1995: 80). 

İrade, bir sorumluluk bilincidir, kişinin kendi kendisini süzgeçten geçirmesine olanak 

sağlar. İyi veya kötü yaptığı her şeyi zihninden geçirmesine fırsat verir (Topçu, 1995: 93–

98). İnsana güç veren, bir şeyler yapmada gayret sağlayanda bu durumdur. Çünkü bir 

şeyler yapmadığımızda yani hareket geçmediğimizde kendimizi suçlu hissetmemizi 

sağlar ve sorumluluğumuzu hatırlatır (Topçu, 1995: 94). Kısacası hareket ile iradenin bir 

bağlantısı vardır. Topçu, insan için iradenin öneminden bahsederken, iradenin insanı 

oluşturan bir dinamik olduğunu söylemiştir. O, İnsan ruhunun akılın yakınlarında 

aranmaması gerektiğini, ruhun daha derinlerde olduğunu savunmaktadır. Ruhun iradenin 

ışığında kendini göstereceği, duyguların milletten gelen yansımalar olduğunu, iradenin 

de dış dünyaya karşı iç dünyamızda oluşan bir savaş olduğunu belirtmektedir (Topçu, 

2004: 17). Topçu, iradenin insanın dinamiklerini oluşturduğunu söylerken, insanın irade 

ile var olduğunu, değerli olduğunu ve kişinin iradeden oluştuğunu vurgulamak istemiştir 

(Topçu, 2004: 13). Yani, insanı diğer canlılardan ayıran unsurun akıl sahibi ve düşünce 

sahibi olması değil, irade sahibi olmasından kaynaklı olduğunu belirtmiştir (Topçu, 2004: 

13; Kaplan, 2006: 66).  

Topçu iradeyi önemsediği kadar akılıda önemser. Kainatta sarsılmayacak en 

önemli hakimiyetin, akıl ile sahip olunmuş hakimiyet olduğunu söyler. Kaderin tüm 

bildikleri akılda gizlenmiştir. Bütün dinlerin temelinde de o vardır.  Vicdanı içimizde var 

edende akıldır.  Akıl varsa hayatımızın bir önemi vardır yoksa da hayat çekilmez 

olmaktadır. Duygularımızı insani değerlerle sarıp sarmalayan şeyde aklımızdır. En 

önemlisi iradeyi harekete geçirende aklın bizzat kendisidir (Topçu, 2004: 81). Fakat 

irademizi harekete geçirebilmemiz için, aklın bir yol göstericiye ihtiyacı vardır. Kişinin 

kurtuluşu ilmiyle, felsefesi ile mümkün olur buda akıl sayesinde gerçekleşir. Akıl ilham 

ile oluşmadıysa kurtarıcıda olamaz, sonsuza götürmede köprü olamaz, insanın ruhunu 

felaha erdiremez. Akıl ilhamlara sırtın yasladığı sürece, bize doğru yolu gösteren bir 

kılavuz olur (Topçu, 2012: 18). 

Topçu, insan için iradenin olmazsa olmaz hayati bir kavram olduğunu 

söylemiştir. İrade, kişiye en büyük desteği ve gücü sağlayan araçların en önemlisidir. 



67 

 

 

Hayatımızı yönetecek olan şey, düşüncelerimiz ve ortaya koyduğumuz fikirlerimiz değil 

bizi biz yapan irademizdir (Topçu, 2012: 16).  

Blondel hareket felsefecisinin kurucusudur. Ona göre hareket, manevi hayata, 

soyut dünyaya adım atmaktır. Orada hareket amacına ulaşır ve irade tüm gerçekliğiyle 

kendini bulabilir ve kişi kendi kendine yetebilir (Blondel, 2006: 52). Kişinin kendini 

keşfetmesi, tam olarak ne istediğini anlayabilmesi irade ve hareket sayesinde mümkün 

olacaktır buna iradi hareket denmektedir. Yani kişi bir harekette bulunmadıkça kendi 

kendisini bilemez (Blondel, 2006: 50). İradi hareket ise daimi olana, sonsuzluğa 

eriştiğinde kendisini gerçekleştirebilir. Eğer o sonsuzluğa erişemezse olgunlaşamaz ve 

içinde barındırdığı o ulaşma isteğini dizginleyemez buda mutsuzluğuna sebep olur. bu 

irade sürekli bir hareket halindedir çünkü sonsuza ulaşma isteği içerisindedir ve bu 

sonsuzluğa hasret duyar. Topçu’ya göre hareketsiz olmak hareketinin öldüğü anlamına 

gelmektedir (Topçu, 2004: 108). İradenin sürekli bir hareket içerisinde olması, canlılığını 

hiç kaybetmemesi sonsuzluğa ulaşmak içindir çünkü bu iradenin var olma sebebidir 

(Topçu, 2004: 17). Topçu’ya göre kişinin özgürlüğünün elinden alınmadığı ve insanı 

yokluktan kurtaracak olan tek şeyin Allah olduğunu söyler çünkü O,iradenin asıl sahibi, 

yaratıcısıdır. Eğer sonsuzluk iradesi olmazsa, insanda olmazdı bunun sonunda ise irade 

yok olmaya mahkûm olacağını belirtmektedir. 

Nurettin Topçu’ya göre iradenin asıl amacı, insanın sahip olduğu niteliklerle 

birlikte, kişiyi gerçek dünyasına, Allah ulaştırabilme gayesidir.  İrade bu amacını 

gerçekleştirirken insanı bir takım yollardan geçmek zorunda bırakır ve belli başlı 

görevleri de yerine getirmesi gerekir. Amacına ulaşabilen asıl iradenin, kişiden başlayıp, 

ailede de devlette de hakimiyet arzulayan, insanlık evrelerinden ilerleyip Allah’a ulaşan 

irade olabileceğini belirtmektedir (Topçu, 2012: 14).  

Topçu, iradenin kişinin yaşamında benliğine baskı yapma, ona karşı gelme gibi 

kendini belli ettiğini, bu durumda da kişinin olduğu durumu, kendi benliğinden 

vazgeçerek sonsuz olana ulaşmaya çalışarak aşacağını belirtmektedir. Bu durum 

yaşandığında kişinin normal yaşantısı ile kendi düzenini sağlamaya çalışan amaçları ile 

arasında bir düzensizlik yaşanıyor olduğunu, Bu düzensizliğin irade sayesinde 

aşılacağını, çünkü iradenin tılsımı ile bilincin ortaya çıkacağını söylemektedir (Topçu, 

2012: 23). Topçu bilinç ile irade arasındaki ilişkiyi açıklarken, bilinç ile doğru kararlar 



68 

 

 

alabilirsek, iradenin bilincin hemen arkasından geleceğini, bilinci gittiği yere 

sürükleyeceğini ve ona asıl yaşam suyunu verecek ve onu şekillendirecek olanında irade 

olduğunu söylemektedir. Çünkü bilincin en temelinde irade yer almaktadır (Topçu, 2012: 

24) 

Topçu millet kavramını ağaç betimlemesi üzerinden tanımlarken, temellerinin 

eskiye dayandığını, dallarının ve yapraklarının geleceğe uzandığı, gövdesine 

baktığımızda milletin durumunu görebileceğimiz, eskilerden beri gelen anıları, eğitimleri, 

amaçları bir arada toplayan unsur olduğunu, geçmişten gelenlerin ileriye taşınması olarak 

ifade etmiştir (Topçu, 2012: 150). Topçu, iradenin insana yaşama sevinci verdiğini, 

insanın ruhunu oluşturan temel esas olduğunu ve insanın hareketlerinin temelinde yer 

aldığını söylemektedir. Ona göre her devletin iradesi başka kaynaklardan feyizlenir. 

Örneğin İslam dini, Türk milletinin iradesinde ana dinamikleridir. Toplumların 

hayatındaki bu inançlar onların dayanağı olmaktadır ve bu inançların zayıflaması ve ya 

yok olmasıyla irade hüsrana uğrayacaktır. Fakat bunun tam tersi durumlarda söz 

konusudur. Örneğin iradesinin zayıf düşmesi sonucunda da toplumun inanışları, dini 

değerleri yok olabilir (Topçu, 2012: 33).   

İrade kavramından sonra üzerinde durulması gereken Devlet kavramıdır. 

Nurettin Topçu, devleti açıklarken, belirli bir toprak üzerinde, egemenliğini sürdüren 

insanların oluşturduğu manevi bir beraberlik olarak ifade etmektedir. Aynı zamanda 

devlet, milletin varlığının ve iradesinin olduğu yerdir (Topçu, 2012: 46). Topçu’ya göre 

iyi ve kötü devlet ayrımı vardır. İyi devlet, iradesinin gücünü ahlak üzerine, iyiliğe 

kullanan erdemli devlettir. Kötü devlet ise bu gücü olumsuz yönlerde sarf eden devlettir.  

İyi olan devletin amacı, sunduğu iradeyi Allah’a ulaştırmaktır. Kötü olan devletinde, bu 

iradeyi kişilerin çıkarları için kullanmasından dolayı yıkılması gerekmektedir (Topçu, 

2012: 47). 

Ona göre Devletin yokluğu iradesizliği zorbalığı beraberinde getirir ve Ahlaki 

değerleri yok eder. Topçu bu durumu açıklarken, eğer devletle irade yıkılırsa kişiler 

arasında hukuk bağları da zedelenir ve her cephede güvensizlik yaşanacağını, yaşantıda 

ve anlaşmalarda emniyetin oluşabilmesi için kişinin devletin otoritesini her durumda 

görebilmesi gerekmekte olduğunu, yani millet iradesinin temel dayanaklarından birinin 



69 

 

 

de, aile düzenini, huzuru ve barışı sağlayan devletin gücü olduğunu ifade etmektedir 

(Topçu: 2012, 151). 

Birçok düşünürün ele aldığı isyan iradesi, Stirner’de, Rousseau’da, 

Schopenhaur’de olduğu gibi Nurettin Topçu tarafından da ele alınmıştır ve ahlaki 

boyutun en üst düzeylerine ulaşmıştır. Topçu kişilik ve gururun hâkim olduğu aydınlar 

dünyasında, diğer düşünürler gibi ümitsizliğe kapılmamış, toplumun değerlerini hiçe 

saymamış, o değerlerle harmanlanmış bir sonsuza yönelmiş, Allah’a yakınlaşmış isyan 

anlayışı ortaya çıkarmıştır. 

2.2.3. Ahlak 

Ahlâk felsefesi, Yunanca ethike, etos kelimesinden türemiştir. Ahlâk 

felsefesinin konusu, insanın kişisel ya da toplumsal yaşamdaki eylemleri ve bu eylemlerin 

dayandığı ilkelerdir. Çünkü insan, hem düşünen hem de davranışlarda bulunan bir 

varlıktır. İnsanın, davranışta bulunurken yaşadığı toplumun benimsediği ahlâki kurallara 

uyması gerekir. Ahlâk felsefesi, insan eylemlerini ve bu eylemlerin dayandığı ilkeleri 

konu alan felsefe dalıdır. Buna göre ahlâk felsefesi, ahlâk alanında hâkim olan 

ilkeleri, iyi ve kötü’nün ne olduğunu, ahlâklılığın ne anlama geldiğini ele alır. 

Ahlâklılığın ne olduğu üzerinde durur; özünü ve temellerini araştırır. İnsanın 

davranışlarında özgür olup olmadığını sorgular. Hangi eylemlerin ahlâklı olabileceğini 

irdeler. Bunlar için bir takım ölçütler koyar. Kısacası ahlâk felsefesi, ahlâk hayatı 

üzerinde sistemli bir biçimde düşünme ve soruşturmadır.  

Ahlak felsefesi Yunancada kelime anlamı töre, ahlak olan etnos kelimesinden 

türeyen bir kavramdır. Konusu itibariyle ahlak felsefesi bireyin özel veya sosyal hayattaki 

fiillerini ve bu fiillerin temelini oluşturan değerler toplamıdır. Çünkü birey düşünen bir 

varlık olduğu kadar eylemlerde bulunan, davranışlar sergileyen bir varlık olarak 

tanımlanmaktadır. Birey bir eylem ve davranışta bulunacağı zaman içerisinde yaşadığı 

toplumun ahlak kuralları çerçevesinde hareket etmesi gerekmektedir. Ahlak felsefesi 

kapsamı itibariyle bireyin eylemlerini ve bu eylemlerin dayanakları olan kural ve 

değerleri içeren felsefe alanıdır. Bu sebeple ahlak felsefesi, ahlak yapısını temel 

ilkelerinden olan iyi ve kötünün ne anlama geldiğini, hangi eylem ve davranışları 

içerdiğini, ahlak sahibi olmanın ne anlama karşılık geldiğini ele almaktadır. Ahlaklı 

olmanın ne ifade ettiği üzerine derin bir düşünce zemini oluşturan ahlak felsefesinin ana 



70 

 

 

çalışma noktası ahlaklı olmanın temellerinin ne olduğu üzerine araştırmalarını 

içermektedir. Birey davranışlarını sergilerken bu noktadaki özgürlüğünü 

sorgulamaktadır. Hangi eylemin ve davranışın ahlaklı olacağı noktasını araştırmaktadır. 

Bu araştırmayı yaparken kendi içinde belirlediği sınırlar içerisinde yapmaktadır. 

Toplamak gerekirse ahlak felsefesi ahlak yaşamı üzerine sistematik bir düzen içinde 

düşünüp araştırılması denmektedir (Topçu, 2012: 32). 

Topçu’ya göre (2012: 44-46) Ahlak felsefesinin belli başlı temel kavramları 

vardır bunlar;  

İyi kavramı; yapılması gereken davranış ve eylemlerin nitelikli olanını ifade 

etmektedir. Aynı zamanda ahlaki açıdan değerli olan davranışlara karşılık gelir. İyi 

olmayı kendine amaç edinen birey ahlaki açıdan olgunlaştığını göstermektedir. İyi olanın 

ne olduğu felsefe literatüründe birden fazla cevaba maruz kalmıştır. Mesela ünlü filozof 

Platon iyi olan mükemmel idea olarak açıklarken diğer bir filozof olan Sokrates ise iyiyi, 

bilgiyi temel alan erdem olara tanımlamaktadır. 

Kötü kavramı; bireyin yapmaması gerektiği davranışların niteliği olarak 

tanımlamaktadır. Toplumun ahlaki yapısına zıt olan her durum kötüyü temsil etmektedir. 

İyi kavramının karşıtı olan kötü kavramı, tüm fikir dünyasındaki düşünce biçimlerinde 

yapılmaması, kaçınılması gereken bir durumu ifade etmektedir. Kötü kavramına ilişkin 

açıklamalara bakıldığında, tabiat ile uyum sağlayamayan, yaratıcıya olan uzaklı, zararı 

dokunan ve acı çekmeye sebebiyet veren şey olarak sıralanmaktadır. 

Özgürlük kavramı; bireyin sahip olduğu irade ile iyi davranış ile kötü davranış 

arasında birin seçebilme imkan ve gücünün karşılığı olarak tanımlanmaktadır. Bireyin 

toplumsal ve yapısal yönelimlerinin etkilerine maruz bırakılmadan, sadece bireysel 

iradesini kullanabilmesidir. Bireyin bir isteği belirlendiğinde veya bu isteği karşısında bir 

diğer birey tarafından engellere maruz kalıyorsa o noktada bireyin özgürlüğünden 

bahsetmek imkansız hale gelmektedir. 

Erdem kavramı; iyi olan eylemi iyi olan davranışı içeren bir eğilim olarak 

tanımlamaktadır. Ahlaki açıdan iyi olarak nitelenen toplum tarafından beğeni kazanan 

eylemler olduğundan erdem, toplumsal bir eğilimi ifade etmektedir. Erdem kavramının 

tarihsel arka planda karşılık geldiği kavramlara bakıldığında, doğru olanı cesur ve bilge 

olanı ifade ettiği görülmektedir. 



71 

 

 

Sorumluluk kavramı; birey kendi iradesiyle sergilediği eylem ve davranışların 

sorumluluğunu üstlenmesi anlamına gelmektedir. Birey iradesiyle meydana gelen 

davranış ve eylemlerin getirdiği sonuçları kabullenme halidir. Bir eylemin ve bir 

davranışın birey isteğiyle olmadığı durumda bireyin özgürlüğünden bahsedilmesi 

imkânsız hale gelmektedir. Çünkü birey iradesiyle oluşmayan eylem ve davranışların 

sorumluluğunu bireye yüklemek mantıksız bir durum olarak görülmektedir. 

Vicdan kavramı; birey olarak ortaya koyduğumuz eylem ve davranışlarımızda 

ahlaki değerler içerisinde konumlandığı durumu ifade etmektedir. Diğer bir ifadeyle iç 

muhasebe de denilebilmektedir. Bireyin sahip olduğu ahlaki değerleri sorgulama imkanı 

ve gücü sunarken diğer yandan davranışlarımızın ne kadar ahlaki bir değer taşıdığı 

üzerine bir tartışma zemini sunmaktadır. Bireyin iç muhasebesi olarak da tanımladığımız 

vicdan, bireyin ahlaki açıdan iyi olan ile kötü olan arasından ayrım yaptıran bir kişisel 

beceri bilincidir.  

Arapça kökenli bir kavram olan ahlak, din yapısı ile de yakından ilişkilidir. 

Yaratıcının yarattığı bireyler belirli bir amaç doğrultusunda varlığını ve bu doğrultuda 

olması gereken eylem, duygu ve düşünce birliği içinde olması gerektiği ifade 

edilmektedir. Din yapısında ana amaç,  kusursuz bir ahlaki değerler sistemi oluşturmak 

ve bu sisteme uygun bir yaşam şekli sağlamaktır. Etik olgusuna bakıldığında ahlaki 

eylem,  davranış olarak nitelendirdiğimiz ahlaki olgu ve kavramlar üzerine ortaya konan 

fikir biçimleri denilmektedir. Bu düşünce biçimleri kısaca felsefi bir düşünce zemini 

olarak da tanımlanabilmektedir. Etik olgusu aynı zamanda ahlak felsefesi olarak da ifade 

edilmektedir. Tüm bu açıklama biçimlerinin temelinde olan hedeflerin ifade ettiği anlam 

ve ahlaki bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır. Bahsedilen hedeflerin 

anlamlandırılmasında din kurumu çok önemli bir yer tutmaktadır. Din kurumunun 

toplumdaki otoriter yapısını yitirdiği zamanlarda bu boşluğu toplumsal kültürün bir çıktısı 

olan gelenek ve töre kurallarını kapsayan inanç biçimleri almıştır. Örneğin din 

kurumunun yalan söylememek kuralı toplumsal kültürün bir unsuruna dönüştüğünde 

yalan söyleyen kişi toplumsal hayatta güvenilir olan imajı zedelenir gibi bir anlama 

dönüşmektedir. Ahlakın dönüştüğü bu kavram, sosyoloji biliminin çalışma alanına 

girmektedir. Birey maddi yönüyle yaşadığı sosyal çevreye uyum sağlama şartı 

bulunmaktadır. Birey istediği gibi davranış sergileyerek çevresine uyum sağlaması 

beklenemez. Bu durmdan da anlaşıldığı üzere bireyi yaşadığı sosyal çevresine uyum 



72 

 

 

sağlayabilmesi için bazı kurallara uyması gerekmektedir. İnsanların bir araya gelerek 

oluşturdukları topluluklarda, toplumlarda insan ilişkilerinin sağlıklı bir şekilde 

yürütülebilmesi davranış ve eylem biçimlerini belirlenmiş ahlak zemini üzerinden 

düşünüp, iradesiyle onaylayıp hayata geçirmesi gerekmektedir. Din kurumları bu ahlak 

zemininin kaynağı olarak dini dogmalardan oluştuğunu iddia ederken, felsefi düşünürler 

için bu ahlaki kurallara ancak tüm insanlığın temel ölçütü olan aklın temeli üzerinden 

oluşabileceği kabul edilmektedir. Toplumsal hayat içerisinde sağlıklı ve huzurlu bir 

yaşam sürdürebilmek için ve kaoslardan, tartışma ve çatışmalardan uzak olabilmek için 

bazı davranış biçimleri sergilemek gerekmektedir. Bu noktada bireylere bu davranış ve 

eylem biçimlerini sunmak için müsaadeyi ve sorumluluğu veren toplumun bizatihi 

kendisidir. Toplumun bireylere sunduğu bu davranış ve eylem biçimlerinin ne kadarı 

doğru ne kadarı iyi diye bakılabilir mi? Bireyler toplumların sunduğu bu yargıların iyi 

olanını iyi kötü olanının kötü olarak kabul etmektedir. Ancak felsefi düşünürlere göre bu 

durum, iyi veya kötü bilgi ve eylemlerin yargısına varabilmek için birey aklını temel 

almaktadır. Aklın onaylamadığı davranış ve eylemelerin kabulü söz konusu 

olamamaktadır. Felsefi düşünürlerin ahlaki kuralları tanımlamak ve izah etmek için 

birtakım sorular sormaktadırlar  (Dranaz, 1972, 103-104) 

Toplumsal yapının belirlediği iyi ve kötü tutumları bireyin daha özgür bir şekilde 

hareket edeceği olanağı sağlıyor mu yoksa daha da özgürlüğünün kısıtlanmasına hatta 

elinden alınmasına mı sebep oluyor?  

Toplumdaki tüm bireylerin ortak bir şekilde kabul ettikleri davranış ve eylem 

biçimleri mevcut mudur? Ya da bireyden bireye, toplumlardan toplumlara farklılaşan 

rölatif bir hareketten bahsetmek mümkün müdür? 

Toplumdaki bireyin kendine has özellikleri var mıdır yoksa toplumdan ve 

mekândan mekâna değişiklik gösteren bir yapısı mı vardır? Yani ortak bir insan 

doğasından bahsedilebilinir mi? O zaman bu durumda bireyin kendine özgü yapısı ahlaki 

bir birey olmasına olanak sağlar mı?  Ya da bireyin tabiatı egoist bir tabiat mı yoksa 

toplumsal bir tabiat mı? 

Bireyin eylem ve davranışlarında hiçbir etki ve baskı var mıdır? Sergilediği bu 

eylemlerde özgür bir iradeye sahip midir? Aksine çerçevesi belirlenmiş duygu ve düşünce 

normları tarafından sınır mı getirilmiştir? 



73 

 

 

Davranış ve eylemlerimizi belirleyen ahlaki kurallarla, düşünce ve bilgi arasında 

bir ilişki mevcut mudur? Varsa bahsedilen bu ilişkide öncelik hangisidir? Davranış ve 

eylemlerimizin temeline bilgi konulabilinir mi? 

Yukarıda bahsedilen tüm sorular ve sayılmayan pek çoğu önemli bir yere sahip 

olan birçok felsefi düşünür tarafından veya bireyin sorgulayıcı, araştırıcı ve şüpheci 

olduğu gençlik dönemlerinde kendine yönelttiği sorulardır. 

Bundan yola çıkarak Nurettin Topçu’nun felsefesine değinecek olursak; Topçu, 

Hiçbir şeyi ahlaktan bağımsız olarak ele almamıştır. Her şeyin Ahlak ile bir ilgisi 

olduğunu savunmuştur. Bu düşüncesinden dolayı Topçu’nun felsefesinin mihenk taşı 

ahlaktır. Hareket felsefesinden yola çıkarak öncelikle kendi ahlaki değerlerimize 

sonrasında ahlaki sorunlara değinmiş ve bunu kendi kültürümüz ışığında 

gerçekleştirmiştir. Hayatını, dönemin sorunlarını anlamaya ve anlatmaya adamıştır. 

Dönemin ahlaki yapısını, iktisadi yapısını, dini yapısını kavramış, farklılıkları anlamaya 

ve anlatmaya çalışmıştır. (Gündoğan, 2018: 90). Topçu için Ahlak en temel felsefi 

olgudur. İsyan ahlakı adlı tezinde de bunu yansıtmıştır. Bireyin hayvandan farkını ahlak 

ile ayrılacağını, toplumun ise sürü olmaktan ahlak sayesinde kurtulacağını söylemektedir 

(Kök, 1992: 103). Ahlakın toplumsal genel bir sorun olduğunu dile getirir. Bu sorunu, 

hareket felsefesinden yola çıkarak hareket kavramını din ile harmanlayıp çözmeye çalışır 

(Gündoğan, 2018: 99). Topçunun ahlak düşüncesinde yer alan ve oldukça önemli bir yere 

sahip olan hareket kavramı, yerini bir süre sonra iradeye, daha sonra isyana bırakmıştır. 

Topçu’ya göre hareket zaten bir isyandır (Topçu, 2014: 66). 

Nurettin Topçu Türkiye tarihinin düşünce sistemine en özgün tezlerinden İsyan 

Ahlakını sunmuştur. Ayrıca isyan ahlakı, Topçu’nun düşünce sisteminden çıkan her fikrin 

ve çalışmanın temelini oluşturan bir kaynaktır. Bundan dolayı Topçu’nun düşünce 

yapısının ana bileşenlerinden biri olmaktadır. Fakat Topçu’nun dile getirdiği ve kendisine 

temel isyan kavramı Allah’a ve O’nun emir ve yasaklarına karşı bir ayaklanma ve yok 

sayma değildir.  Çünkü Topçu’nun isyan kavramıyla düzene karşı yok edici,  kaosa 

sürükleyici bir hareket değil, bireyin iradesini ve yaratılıştan ötürü biricikliğini ortadan 

kaldıran her şeye karşı zorunlu kabulünü yok sayacak bir kabullenme bir başkaldırı olarak 

görülmektedir. İsyan hem olağan hem de toplumsal hayatta gerçekleşen olayların birçok 

değişmez bilimsel yasa ve kurallarla açıklanmasına karşı hareketi ifade etmektedir. İsyan, 



74 

 

 

bireyin engellenemez iradesinde kusursuzluğa ulaşan düzlemde her türlü engele, 

karşıtlığa karşı durmaktır. Diğer bir tanımla isyan, bireyin iradesinin sonsuza ulaşacak 

yolda, her türlü kişi lehine olacak tutku ve menfaate karşı, bitecek olan iyiliği ve 

mutluluğu istemeyen ve kabul etmeyen sorumluluk bilinicidir.  Hareket Allaha isyandır. 

Yani isyan ettiysen harekette etmedin demektir. İsyan hareketi, isyan ettiğin şey 

haricindeki her şeyi reddetmektir. İsyan başkaldırdığın durumdan daha üst duruma taşır 

insanı (Gündoğan, 2018: 104). İsyan bir başkaldırıdır. Ve gücünü ilahi iradeden alır. Eğer 

bir isyan ilahi iradeyle bütünleşmediyse görünürde bir başkaldırıdır fakat insan iradesini 

kısıtlar. İsyan ahlakının temelinde özgür düşünmek sorumluluk vardır. Kısacası her isyan 

bir harekettir bu harekette insanı ilaha, Allaha götürür (Topçu, 1966: 17). 

Tüm bu tanımlardan Topçu irade kavramını şöyle açıklamaktadır; Bizlerin 

anladığı ve kabul ettiği isyan, ne kişiliğimize ve nefsi isteklerimize ne de kamu yararı 

olan hedeflere nede merhameti içermeyen duygularda anlatılmış isyandur. Bizim olan 

isyan sonsuzluğun içinde amacını arayan ve tüm dünyayı içine alan merhamet temelinden 

meydana geldiğini ifade ettik. Nefsi arzuların etkisinde olmayan merhamet ile bize 

sorumlulukla hareket ettiren merhamet isyan iradesinde ilahi güçtür. Bizdeki isyan devleti 

onun kurumlarını yok edecek güç tanımayacak bir güç değildir sonsuzluğu olan ve evreni 

içine alan merhamet düzenine sadıklıktır. İsyanda hedefi amacı olan ve kendisini güçlü 

bir istekle kuşatıldığı sonsuzluk gücüne hürmet etmek vardır. Bu hürmet anlayışı 

kusursuz bir teslimiyeti ifade etmektedir (Topçu, 1949: 73). İsyan bireyde ve onun 

tutkularında dünyanın ve bizzat bireyin kendisinin yokluğunu ifade edip ortaya koyan bir 

küçük görme şeklidir. İsyan sonsuza olan aşk ve büyük istek ile bedeni ve ruhu yok 

sayarak acıya, kedere ve üzüntüye katlanma eylemidir. İsyan insanlığı var eden yüce 

mutlak gücün kapısında bile elleri semada yaratıcının hareketlerini ister halde tutabilen 

dua demektir.  İsyan görmeyi ve ilerlemeyi sağlayan bir ışık misali nesilden nesile, 

âlimden dervişe devam edip bitmektedir. Bu ışık aynı zamanda ışık olduğu gibi destek de 

olmaktadır (Topçu, 2012: 203). İsyan aynı zamanda bireyde iç dünyasını ayakta tutup 

aydınlatan sonsuzluğun iradesini nefsin zulümlerine, tutkularına ve bunların sonucu olan 

işkencelere karşı bir başkaldırıdır ( Topçu, 2012: 46). 

İsyan ahlakı anlayışının başkaldırıdan farkı sonsuz ve merhametli düzene tabi 

olması sonsuz manevi güce baş eğen ve teslim olan bir süreci içermesidir. Ahlaki bir 

nitelik taşıyan her hareket birey tarafından bir başkaldırıdır. Sonsuz irade huzurunda bir 



75 

 

 

boyun eğmedir. Bir hareketin başkaldırıda bulunduğu düzene karşı yenisini ve daha 

iyisini koyma şartını taşıyan bir irade taşıyorsa isyan olarak nitelendirilebilir. Hem bireyin 

iç dünyasına hem de dış dünyasına doğru bir savaşı ve bu savaşmalar sonucu ilerleme kat 

eden sonsuz itaate yönelen isyan aynı şekilde özgürlük ve hürriyet kazandıran, benlik 

kazandıran bir eylem aynı zamanda ahlaki vasfı taşıyan eylemdir.  

‘…Sonu olmayan, sonsuz dünya hareketi Allah’ın benzersiz tek kanıtıdır. Aslında 

bu sonsuzluk dünyasını olabilir kılan Allah’tır. Yaratıcı gerçek bir sonsuzluk içeren 

hareketlerimizde her zaman yanımızda olmaktadır… Ahlaklı olmanın çoğaldığı tasavvufi 

dayanak…’ dolayısı ile Allah konusu ahlak konusu ile tek bir çatı altında toplanmış 

olmaktadır... (Topçu, 2012: 48) 

Topçu’ya göre ahlak birey eylem ve davranışlarını zihinsel ve duyular üstündeki 

varlığı yani sonsuzluk âlemindeki varlığı olarak tanımlamaktadır. Kuralları ya dine ya da 

başka bir varlığa bağlansın her ahlaki yapının dayandığı bir değerler sistemi vardır ve bu 

sistem aynı zamanda zihinsel yani soyut düzlemdeki yerini ve yapısını buradan 

almaktadır. Çünkü hiçbir ahlak olgusu bütünüyle deneyler sonucu oluşturulmuş değildir. 

Ahlak ayrıca dini olgulaşmayada karşılık gelmektedir. İnsan hayatını değerli kılıp diğer 

âlemlerin üzerinde taşımaya vesile olan şeydir. Topçu’ya göre ahlaki kural ve değerler 

dini değer ve kuralları temel alır. 

Topçu’nun düşünce sisteminde islamın temeli ve aslı ahlak olgusudur. Din 

kurumu ile ahlaki yapıyı birbirinden ayırmayan Topçu, dinin ahlaktan ayrılışını ya da 

ahlakın dinden kopuşunu bireyin kendi benliğinde olan iç dünyasını bireyden koparmaya 

benzetmektedir. Bireyin kendini Müslümanım diye tanımlaması demek İslam ahlakını 

benimsemesi demektir. Sadece benimsemekle kalmayıp bireyin hayatında pratiğe 

dökmesi ve yaşaması gerekmektedir. Ahlak aynı zamanda din yapısının 

olgunlaşmasından ayrı bir anlam içermektedir. Hz. Peygamberinde Müslümanlığa dinin 

güzel ahlaktan meydana geldiğini ifade etmektedir (Topçu, 2012: 86-87). Bu sebeple ki 

Topçu, ahlaklı olma vasfını taşıyan insanlar olmanın ilk koşulu olarak bireyin kendisine 

daha sonrada bireyin ruhuna değer atfetmek ve saygı göstermek olarak ifade etmektedir. 

İslami ahlak yapısının diğer bir kuralı yaratılan her canlı her varlığın kaynağı 

merhamettir. Merhamet larvamı yeryüzünde ve bilhassa birey ruhunun nefsi ilişkilerden 

öte sevilme biçimidir. Bahsedilen duygu biçimi ve merhamet hissi bireyin kendiliğinden 

çıkarak tüm topluma, dünyaya ulaşması sonucu ortaya çıkmaktadır.  



76 

 

 

 “Merhamet, Müslüman kimsenin yüreğinde yangını sönmeyen bir ateşe benzer. 

Müslüman kimseyi diğer bireylerden ayrıcalıklı kılan o insanlardan daha fazla merhamet 

sahibi olmasıdır. Yaradana karşı sorumluluklarımı yerine getiriyorum, çok şükür 

Müslümanım diyerek kalbi meselesinde ve sergilediği eylem ve hareketlerinde merhamet 

ışığı yakmayanlar kendi topluluklarını, kendi soylarını ve kendi inançlarından ayrı 

toplumlara, soylara ve inançlara savaş açmakla Allah’ın hoşnutluğunu kazandıklarını 

düşünen acımasız kalpler İslam dinini yüceltmek adına nefret, şiddet ve savaş silahlarını 

kullananlar Allah’ın rızası içinde olan düzlemde olamayan imanı olmayan insanlardır. 

Gerçek sapkınlar ve hezimete kalanlar bu insanlardır. Bu insanlar sayısız ibadet diye 

gördükleri bedensel hareketleri icra etsinler, hac farzını yapsınlar, secde onları istemez hatta 

tiksinti duyar. Kabe onları görmek istemez. Merhamet dünyada insan oluşumuza şahitlik 

eden kalbi bir yol ile bizleri Allah’a yakınlığımızı sağlayan uhrevi bir zenginliktir. Merhamet 

nimetini bizlere açıklamaya çalışan, merhamet duygumuzu besleyen, onu aydınlatan şey oruç 

tutma ibadetidir ” (Topçu, 2012: 93-94)  . 

Topçu’nun fikri dünyasında isyan bireyin kendi doğasına, kendi iç dinamiklerine 

ego içeren istek ve zevklerine, tutkularına karşı meydana getirdiği hareket olarak 

tanımlamaktadır. Bireyin sonsuz olana ulaşma hedefi, kendi iradesinin bu yönelişi 

engelleyecek her türlü nefsi arzu ve tutkularına karşı savaşma şeklidir. Anlaşılıyor ki 

isyan ahlakı tüm bu genelleme çabalarına karşı bir başkaldırıdır. Diğer yandan Topçu’nun 

temel anlayışı olan isyan hareketini Allah’ın yarattığı insanlık ve dünyanın yaratıcı 

karşısındaki küçüklüğünü, yaratıcıya olan kaçınılmaz muhtaçlığını ifade eden bir hareket 

olarak da tanımlanmaktadır. Bu başkaldırının çıkış noktası bireyin ruhundadır (Kök, 

1992: 18). 

2.2.4. Demokrasi 

Topçu demokrasi kavramıyla ilgili detaylı sentezler yapmıştır. Devlet iradesi bir 

gün herkes tarafından kullanıldığında, egemenlik herkese ulaştığında demokrasinin 

gerçekleşeceğini söyler (Topçu, 2012: 61). Çünkü Topçu’ya göre her millet kendi 

egemenliğini kimsenin eline bırakmayıp kendisi taşımalıdır (Topçu, 2012: 63).   

Her düşüncesinde ilim düşüncesini ön planda tutan topçu, demokrasi konusunda 

da ilmin, ilim erbabının kitleden farkını savunmuş, demokrasinin sömürünün bir başka 

yolu olarak tercih edilmesi fikrine şiddetle karşı durmuştur. Nurettin Topçu, demokraside 

her kişinin mutlaka sorumluluk kazandığını, otoritenin millete sıçradığını ve devletin 

iradesinin milletin her bireyi tarafından kullanıldığını söylemektedir. Aynı zamanda 



77 

 

 

demokrasinin, hükümdarlar zulüm ettiğinde milletinde bu rejimi zırh olarak 

kullanılabileceklerini belirtmektedir (Topçu, 2012: 61). 

Tanzimat’la başlayan modernleşme hareketleri ve Cumhuriyet dönemi 

inkılâpçılığına şüpheyle yaklaşan, Batıya olan hayranlığı kendi milli benliğinden bir 

uzaklaşma hareketi olarak gören Topçu, demokrasi fikrinin de Batıdan gelen her fikir gibi 

ülkemizde temel düşünce olarak kabul edilmesinden yakınmaktadır. 

Demokrasinin milli yaşayış ve nizama uygunluğunun, hukuk ve ahlâki yönlerini 

kapsayacak şekilde tahlillerinin yapılmadan körü körüne benimsenmesi, Rousseau'nun 

deyimiyle bir ''ilahlar rejimi'' olan demokrasinin sıkıntılarını çekmeye bizleri mahkûm 

etmiştir. Hiçbir rejimde olmadığı gibi demokrasi de Topçu’ya göre ne mutlak surette iyi, 

ne de fena olarak kabul edilebilir. Mühim olan onu kullananların iyi niyetidir. Eğer bu iyi 

niyet baskın olmaz ise demokrasiden de,  diğer rejimlerden beklenen felaketlerin hepsini 

beklemek şaşırtıcı olmamalıdır. Topçu’ya göre demokrasinin getirdiği sistemde, görevin 

paylaşılmasında fertlerin sahip olduğu olgunluk, alana yönelik hâkimiyet ve donanım 

farkları hesaba katılmayıp göz ardı edilmektedir. Bu rejimde eşitlik adı ‘bilenle bilmeyen 

bir’ olmaktadır. Nurettin Topçu bunun en bariz örneğini verirken, her kişinin aynı oy 

hakkına sahip olduğunu, yani cahil ile bilenin, filozof ile amelenin, kötülük yapan ile 

iyilik yapanın farkı tanınmadığını, hayatın en güzel dönemine erişmiş olgun ve 

erdemli  bir hâkim ile cani bir katilin yan yana oy kullandığını, her ikisinin yaptıklarının 

bu düzende aynı değeri taşıdığını, bir toplum içinde her zaman bulunan cahil ve 

çıkarcıların sayısı, erdemli kişilerden daha çok olduğu için, bu davada hep onlar baskın 

olacak ve milleti hep kötüler yönetecektir (Topçu, 2012: 125 ). 

Hiçbir rejimde olmadığı gibi demokrasi de Topçu’ya göre ne mutlak surette iyi, 

ne de fena olarak kabul edilebilir. Mühim olan onu kullananların iyi niyetidir. Eğer bu iyi 

niyet baskın olmaz ise demokrasiden de,  diğer rejimlerden beklenen felaketlerin hepsini 

beklemek şaşırtıcı olmamalıdır. Demokrasi, gücüne güvenip yapılan idarelerin karşısında 

yer almıştır. Fakat demokrasi, kendisinden beklenen amaca ulaşmak için, demokrasiyi 

kullanan insanlardan en yüksek değeri, erdemli olmayı bekler. Gücün tek kişinin elinde 

olduğu monarşide, bir kişi veya topluluğun erdemli oluşu birçok kez yettiği halde 

demokrasinin kurtuluşu için, idareye ortak olan kişinin, hatta sırf oy kullandıkları için bile 

olsa, bütün milletin erdemli olması gerekmektedir ( Topçu, 2012: 7-8). Topçu 



78 

 

 

demokrasiyi ''piyangodan devlet çıkarır gibi bir nevi kumarlı kur'a sistemi''ne 

benzetmektedir. Bugün demokrasi, dünyaya hâkim olan Yahudi sermayesinin emrindedir 

ve bu demokraside halk, güya kendi oylarıyla kendi kendini yönettiğini zannetmekte ve 

kendisini bu şekilde teselli ederek avunmaktadır. Aslında dışarıdan, mazisiz, mefarihsiz 

ve renksiz bir kıtadan idare edildiğinin farkında değildir. Bu nedenle bugünkü esaret, 

insanlığın bütün halinden yaşattığı eşi görülmemiş bir esarettir (Topçu, 2012: 119-120). 

Demokraside Sorumluluk Topçu’ya göre çok önemlidir. Sorumluluğun 

hâkimiyetle birleşmesi gerektiğini, aksi takdirde demokrasinin etkisiz olacağını söyler. 

Nurettin Topçu demokrasiye belli başlı eleştiriler getirmiştir. Bu eleştirilerin kesin doğru 

olmadığını ama iyi bir demokraside bunların olmaması gerektiğini dile getirir. Topçu’nun 

eleştirdiği noktalara bakacak olursak; nitelik yerine niceliğin önemsenmesi, çıkar 

güdülmesi ve bunu güdenlerin sayısının oldukça fazla olması, ilim sahibi olanla ilim 

sahibi olmayan aynı kulvarda değerlendirilmesine karşı çıkıyor, demokrasiyle ikisinin de 

aynı safta değerlendirilmesini yanlış bir tutum olduğunu söylüyor. Halkın düşüncelerinin 

gazeteler ve partilerle değiştirilmeye çalışıldığından bu durumun ise menfaatleri uğruna 

yapıldığından, kanunlara uymanın azaldığından, ailelerdeki parti tartışmaları hatta 

kavgalarından, bunun sonunda ise iyi nesil yetiştirmede oluşan sıkıntılardan, birlik 

beraberlik duygusunun zedelenip bu durumun kavgayı şiddeti anlaşmazlıkları 

doğurduğundan, ahlakın bir süre sonra kaybolmasından bununda manevi değerleri yok 

ettiğinden bahsetmektedir (Topçu, 2012: 62). 

Topçu devlet ve demokrasi kitabında, demokrasiyi kanunların yönetimi olarak 

yorumluyor. Halkın kanunları kendilerinin belirlediğini düşündükleri için kanunlara olan 

inançlarının da zayıfladığını, bu inancın zayıflamasıyla doğan sonuçta ahlaka riayeti 

azaltıyor diyor. Parti kavgalarının aile içi birliği zedelediğini, huzuru bozduğunu dile 

getiriyor. (Topçu, 2012: 23) Demokrasi, kişinin büyük hırslarını, çıkarlarını ortaya 

çıkarmaktadır ve kişinin dini boyutunu köreltmektedir. Önemli değerlerimizden olan 

ilmi, sanatı, ahlakı ve dini Allah ile harmanladığımız o yolun önünü kapatarak, kişiyi 

hırsa çıkara mahkûm etmektedir (Topçu, 2012: 20). 

 Topçu, insanın hakkının ve hürriyetinin korunmasında demokrasinin en uygun 

bir hukuki müessese olduğunu belirtir ve  bu müessesenin muvaffakiyetini yine onu 

kullananların iyi niyetine bağlar. İyi niyet olmaması halinde diğer rejimlerde vuku bulan 



79 

 

 

olumsuz hadiselerin demokrasi rejiminde de ortaya çıkabileceğini belirtir. Bu yüzden 

demokrasi istenilen amaca ulaştırmak için, onu kullananlardan olgunluk ve erdem ister. 

Monarşi rejimlerinde bir fert veya zümrenin fazileti yeterli olmasına karşın demokrasi 

rejiminde her ferdin yani oy kullanan bütün halkın faziletli olması lazımdır (Topçu, 2012: 

124-125) 

Demokrasi rejiminde halk, eşit oy hakkına sahiptir. Bunun için ne yönetenler ne 

de yönetilenlerde, sahip olmaları gereken nitelikler aranmaz. Bu yönüyle demokraside 

herkesin siyasi hürriyete sahip olması yeterlidir. Ancak demokrasi'nin muvaffak olması 

için bütün halkın siyasi hürriyete sahip olmasının yeterli olmadığını düşünen Topçu, 

olgunlaşmamış ve kendi yolunu bulmamış bir halk kütlesinin her zaman en kötü emellerin 

elinde oyuncak olarak kullanılabileceğini savunur. Bunun çözümünün ise, her yerde 

demokrasiyi değerlendirebilecek, millete öncülük edebilecek bilgili ve erdemli bir aydın 

kesimin yetişmesiyle mümkün olabileceğini düşünmektedir (Topçu, 2012: 126). 

Demokrasinin ideal bir diğer yönünün de, insan olarak bütün vatandaşların şahsiyetine 

hürmet esasına dayanması olduğunu belirten Topçu, eğer kişinin kendisine duyulan saygı 

yeterli olursa ve tüm vatandaşlar bu sagı çerçevesinden vazgeçmezlerse, demokrasinin 

çok iyi işleyeceğini düşünür. Çünkü ona göre demokrasi ahlakının temeli hürmettir. 

Ancak Topçu, demokrasi rejimin de fazileti yaşatmanın, diğer rejimlerden daha zor 

olduğunu da önemle vurgulama ihtiyacı hisseder (Topçu, 2012: 148-149). Sonuç olarak 

şöyle diyebiliriz Nurettin topçu devlet ve demokrasinin tabanına ahlakı koymuştur. 

Topçu’ya göre Ahlak bir düzendir, kuraldır. Ahlakın önemsenmediği bir toplumda 

yönetim şeklinin bir önemi olmaksızın o toplum ve topluluk başarılı olamayacaklardır. 

Toplumda karışıklık, devlette ise çöküş ve sarsıntılar meydana gelecektir. 

2.3. DÖNEMİN DÜŞÜNCE AKIMLARI 

2.3.1. Osmanlıcılık 

Müslüman Anadolu tarihinin Selçuklu ve Osmanlı dönemlerinde bugünün 

yaşatıcı kuvvetlerinin köklerini bulan Topçu, Osmanlıcılığı anlamamanın, Turancılık 

davasını savunan Ziya Gökalp’in en önemli hatası olarak görmektedir. Anadoluculuk ilk 

doğduğunda da yapılan temel hatanın bu olduğunu, Osmanlıcılığı tam olarak bilmemeleri 

ve anlamamaları nedeniyle tarihsel köklerimizin dayanağı olan Osmanlının, milli 



80 

 

 

tarihimizin ardında kaldığını söylemiştir. Topçu Osmanlıcılığı milliyetçilik davası olarak 

tanımlamaktadır. Osmanlının insani değerlere önem verdiğini, bu değerlerle dolu olan bir 

imparatorluk kurmak istediğini, taşıdıkları bu ruhunda İslam ile yoğrulduğunu 

belirtmiştir. İslam yoksa etten ayrılmış kemik gibi olunacağını, daha önceki 

Anadolucuların bunu yapmadıkları için, kaynaklarını İslam olarak almadıkları ve o ruhu 

aramadıkları için yok olduklarını söylemiştir (Topçu, 1974: 108). 

Osmanlıcılık akımı devletin siyasi bütünlüğünü devam ettirebilmek amacıyla 

doğmuştur. Osmanlıcılık, Osmanlı devleti bünyesinde yaşayan, kişilere din, dil, cinsiyet, 

soy ayrımı yapılmadan herkesi eşit şekilde gören, kabul eden düşünce akımıdır. Bu akıma 

göre devletin bekası için din, dil, ırk ayrımı yapılmamalı çünkü bu ayrım yapıldığında 

birlik bütünlük gerçekleşmez devlet yıkılmaya mahkûm olur. Osmanlıcılık düşünce akımı 

ikinci meşrutiyetin başlarında çıkmış, balkan savaşlarıyla, azınlıkların bağımsızlıklarını 

ilan etmeleriyle birlikte son bulmuştur. Osmanlıcılık düşüncesinin yerini Türkçülük 

almıştır.  

2.3.2. Türkçülük 

Osmanlının yenilgiye uğradığı Trablusgarp ve Balkan savaşları gibi Arabistan 

yarımadasından gerçekleşen birçok savaştan sonra Türkçülük ortaya çıkmıştır. Bu akım 

Aynı zamanda milli mücadelenin zaferle sonuçlanmasında ve cumhuriyetin oluşmasında 

çok büyük etkilere sahiptir. 

Her ne kadar Türkçülük akımının aktif olarak görülmesi, 1908 senesinden sonra 

gerçekleşse de, Türkçülüğün ortaya çıkış zamanı, Yusuf Akçura’nın Üç Tarz-ı Siyaset 

eserinde görülmektedir. Akçura, bu eserinde Osmanlı devletinde üç siyasi yolun 

tasarlanıp izlendiğini öne sürmektedir. Birinci yol, Osmanlıya bağlı olan çeşitli milletleri 

bir araya getirip onları yekvücut haline dönüştürmektir. İkincisi, halifeliğin Osmanlı 

padişahlarında olmasını fırsat bilerek tüm İslam yandaşlarını devletin yönetiminde siyaset 

bakımından birleştirmektir. Üçüncüsü ise, soy’a yaslanmış bir Türk milleti inşa etmektir. 

Yusuf Akçura bu sözleriyle Türkçülük akımını başlatmıştır (Akçura, 1998: 19). 



81 

 

 

2.3.3. İslamcılık 

İslamcılık, Osmanlının birlik ve bütünlüğünü sağlamak adına oluşan bir düşünce 

sistemidir. İlk başlarda bir siyasi düşünce olarak doğan bu akım, zamanla düşünürler ve 

edebiyatçılar tarafından desteklenerek savunulmuştur. Asıl gayesi başka soy’lardan 

gelmiş tüm Müslümanları tek bir çatı altında birleştirip onların ilerlemesini sağlamayarak 

Hıristiyan âleminin karşısında güçlü bir unsur oluşturmaktır. Osmanlı devleti içerisinde 

olmayan, Türk olmayan Müslümanları toplum ile kaynaştırma düşüncesi bu akımın 

savunucularının yola çıkış gayelerindendir.  İslamcılığa II. Abdülhamit sayesinde arka 

çıkılmış ve gelişmesi sağlanmıştır. Fakat bir süre sonra İslamcılık yanlılarının sayısı 

yeteri kadar artmadığından dolayı faaliyetlerini kaybetmişlerdir. Din, bu akımın 

dinamiğidir ve din ile millet bir bütündür. Hangi milletten, devletten, ırktan olursa olsun 

Müslümanlar halifenin etrafında kaynaşmaları gerektiğini savunmaktadır.  

Osmanlı’nın Batının gerisinde kaldığının İslamcılar bilincindedirler bundan 

dolayı da batı’dan bilimin ve tekniğin alınmasının gerekli olduğunu söylemişlerdir. 

Ancak İslamcılara göre Batı, ahlak bakımından yetersiz olduklarını, maneviyatlarının da 

yeterli düzeyde olmadığını söyleyip batı hayranlığına ve batıyı özenmeye karşı 

durmuşlardır. Bu düşüncenin izinden gidenler İslam, mekatip gibi dergilerin çevresinde 

toplanan kişilerdir. Osmanlı idaresindeki bütün Müslümanlar ve dolayısıyla onun bir 

parçası olan Türklerde, çok güçlü bir bağ ile birbirlerine bağlanacaklar, böylece başka 

kökenden ve dinden meydana gelmiş Osmanlı milletine nazaran, oldukça sıkı bağlarla 

bağlı olan ve bu bağlılığı bütün eksikliklere rağmen sağlamış çok güçlü bir topluluk olan 

İslam topluluğunu oluşturacaklardır (Akçura, 1998: 31). 

Osmanlının yaptığı mimarilerde de, oluşturduğu kanunlarda da İslam’ın 

temellerinin yansımalarını görmemiz mümkündür.  Osmanlı devletin de gerileme 

dönemine girilmesiyle Batının üstünlüğü anlaşılmıştır ve yeni mimariler ve kanunlar 

oluştururken örnek alınacak bir durum oluşmuştur. Batıda çıkan milliyetçilik hareketleri 

sonrasında bu durum Osmanlının himayesinde yaşayan azınlıklarda bir hareketlilik 

oluşturmuştur ve bağımsızlıklarını istemişlerdir. Tek bir çatı altında olmayı isteyen 

azınlıklar, bunu nasıl olacağı yönünde araştırmalarda bulunmuştur ve böylelikle 

Osmanlıcılık düşünce akımı ortaya çıkmıştır. 



82 

 

 

Osmanlıcılık akımının asıl gayesi, Osmanlıdaki tüm bireyleri din, dil, ırk ayrımı 

gözetmeksizin tek bir çatı altında birleştirmektir. Ancak bu bakış açısı azınlıklar 

tarafından yeterli görülmemiştir. Avrupa’nın azınlıklara sunduğu teklifler daha cazip 

gelmiştir ve bu durum azınlıklar arasında tekrar bir ayaklanma çıkmasını sağlamıştır. 

Osmanlı bu durum karşısında en azından sadece Müslüman olan kişileri birleştirebilmeyi 

düşünmüştür ve bu düşünce İslamcılık fikrinin doğmasına sebep olmuştur. Tüm 

Müslümanlar İslam milletinden olduklarını düşünmüşlerdir ve bu durum devlet için 

önemli bir adım olmuştur. soy’un nereden geldiğinin bir önemi olmadığını söyleyen, 

kendi soy’unun daha üstün olduğunu düşünmenin de İslam’a ters olduğunu söyleyen 

İslamcılık düşüncesi, İslam kardeşliği çerçevesinde Müslümanların birleşmesini 

sağlamıştır   

İslamcılık fikrinin toplumda bilinmesinin en önemli sebeplerinden biriside 

gazetelerdir. Gazetelerin çevresinde birleşen düşünürler birçok konuda araştırma, 

münakaşa ve tahlil yapabilmişlerdir. Avrupa devletlerine nazaran gazetenin, bizim 

düşünce dünyamızı daha fazla etkilediğini söylemek doğru olacaktır (Akçura, 1998: 44).  

İslamcı düşünürlerin birçoğu dini değerlerden, ahlaki değerlerden ve toplumsal 

değerlerden vazgeçilmemesi koşuluyla Batı’nın örnek alınabileceği kanaatindedirler. 

Aynı zamanda İslamcılar, İslam’ın batıl inançlardan kurtulması gerektiğini 

savunmuşlardır. İslamcı düşünürlerin batıcı yazarları eleştirdikleri noktalardan birisi, 

toplumun milli, ahlaki, ferdi ve düşünce üzerindeki değerlerin öneminin çok bilinmemesi 

üzerinedir. Çünkü İslamcılığın en önemli tarafı, toplumun bu değerlerini korumaktır. Batı 

düşünürleri ve İslam düşünürlerin bir başka ayrıştığı nokta ise, batıdan alınacak şeylerde 

neyin önce neyin sonra olacağı yönündedir. İslamcılar bu konuda oldukça katı 

fikirdedirler. Batıdan teknik kavramının alınabilmesini doğru bulmuşlar fakat bunun akıl 

ve mantık çerçevesinde olması gerektiğini söylemişlerdir. İslamcı düşünürler İslam 

ruhunu yeniden diriltmeyi hedeflemişlerdir. Aynı zamanda maddi olarak da ilerlemenin, 

gelişmenin olması gerektiğini düşünmüşlerdir. Bu yüzden manevi noktaları kaybetmeden 

maddi bazı noktalarda ilerlemenin olabilmesi için batıdan alınacak şeylerde dikkatli 

davranılması gerektiğini söylemişlerdir (Bulaç, 1988: 87). 



83 

 

 

2.3.4. Batıcılık 

Batı ülkelerine kıyasla, ekonomik, sosyal, kültürel, siyasal yönlerden geri olan 

ülkelerin bu seviyelerini yükselterek, batıya benzeme çabalarına Batılılaşma 

denmektedir. Bu terim aynı zamanda Modernleşme, gelişme, yenileşme olarak da 

kullanılmaktadır. Kimi ülkeler modernleşmeye gitmek istediklerinde batının her şeyini 

almak gerektiğini düşünseler de, kimileride sadece kültürünü veya sadece medeniyetini 

almanın yeterli olacağını, maddi yönden ilerlemenin her şeye yeteceğini söylemişlerdir. 

Osmanlı düşünürlerinde de bu ikilem oluşmuştur, batıyı matı medeniyeti ve batı kültürü 

olarak ayırmışlardır.  

Osmanlı Devletinde Batılılaşma öncelikle askeri alanda daha sonra yönetim, 

eğitim ve sırasıyla diğer alanlarda etkili olmuştur. Batılılaşmanın tam anlamıyla hukuki 

bir boyut kazanması Tanzimat Fermanı ile sağlanmıştır (Ülken, 1992: 36). Osmanlıda 

batıyı örnek alma ve batıya ilerleyiş bizzat devlet tarafından sağlanmıştır. Devletin 

hâkimiyetine yaslanılıp yapılacak reformlar en kısa süre içinde gerçekleştirilmiştir. Fakat 

İslam dönemlerinde bu çoğunlukla böyle olmamıştır. Örnek verecek olursak, Abbasiler 

döneminde devlet Yunanca eserlerin çevrilmesini istememiş hatta engel olmuştur. 

Bundan yola çıkarak şöyle söyleyebiliriz, Batılılaşma düşüncesinde devletin desteği 

süreci hızlandırmıştır aynı zamanda Tanzimat ile birlikte şu ana kadar gelen tüm değişim 

ve dönüşümlerin temelleri atılmıştır (Turhan, 1987: 160).  

Cumhuriyet döneminde de devlet Batılılaşma hareketlerine destek olmuştur 

hatta bunun öncüsü durumundadır. Batılılaşmayı savunanlardan kimileri, ancak İslam’ın 

gerekliliği yerine getirildiğinde batıdan alınacak şeylerin olunabileceğini söylemişlerdir. 

Bu düşünceye sahip olanlara ılımcı batıcılar denilmektedir ve bu düşünce akımının 

öncülüğünü Celal Nuri yapmıştır. Avrupa’nın Osmanlı üzerinde planlarının olduğunu, bu 

hain planların karşısında batının her şeyini almanın doğru olmadığını, sadece 

teknolojisinin alınmasının yeterli olacağını söylemişlerdir. Bu düşünceler karşısında 

oluşan akım ise, aşırı batıcılar akımıdır. Bu düşüncelerin öncülüğünce Abdullah Cevdet 

vardır ve her koşulda batılılaşmanın gerekliliğini, batıdan başka bir uygarlığın olmadığını, 

bu uygarlığın yaptığı her şeyin örnek alınması gerektiğini, aynı zamanda Osmanlının 

çöküşünü de batının eğitiminin alınmadığından kaynaklı bilgi eksikliğinden dolayı 

oluştuğunu söylemiştir  



84 

 

 

Batıcılığı savunan düşünürlerin, toplumda oluşan bu değişikliklerin sebebinin, 

batılılaşma düşüncesiyle meydana gelen çağdaşlaşmanın gerçekleştiğinden kaynaklı 

olduğunu ve bu toplumunda çağdaş bir toplum olduğunu söylemişlerdir. Batılılaşmayı 

savunan düşünürler, batıyı daha ileri bir seviyede gördükleri için ilerleme kavramının 

önemini vurgulamışlardır. Bu kavram, geleneğe bağlı olmanın tersi bir yaklaşım olarak 

Osmanlı düşünürleri tarafından da benimsenmiştir. II. Mahmut döneminden itibaren 

ilerici, gerici tartışmaları ülkede hakim olmuştur. Bu tartışmaların başlamasındaki asıl 

sebep değişen kıyafet kültürü ve içki kullanımıdır. Modernleşmeye gelecek olursak, bu 

kavram Osmanlı aydınlarının batının kültürünün fazlasıyla ülkelerine yansımış olduğunu 

görmeye verdikleri isimdir.  

2.4. NURETTİN TOPÇU’NUN SOSYAL BİLİMLERDE METODOLOJİSİ 

Nurettin Topçu’nun sosyal bilimlerde yöntem metoduna bakıldığında, Gözlem 

ve Açıklama olmak üzere iki metodu kullanmıştır. Sosyoloji ilminin konularını, felsefe 

ilminin metoduyla açıklamaya çalışmıştır. Topçu’nun yönteme, Sosyoloji kitabında 

sosyal gerçeklik başlığı altında değinmiştir. Topçu’ya göre sosyoloji, deneysel metod 

yöntemini kullanmaz. Bu metodu kullanmasının nedeni, sosyolojinin kişinin isteği 

dışında kalması ve toplumsal doğrunun bir ürünü olarak oluşmasından kaynaklıdır. Bu 

yüzden deney yöntemini kullanamazlar çünkü olaylar tarih biliminde olduğu gibi ilk ve 

tektir, tekrar mümkün değildir. Çünkü sosyolojik olayların bireyin irade ve isteği dışında 

gerçekleşmesi söz konusudur. Sosyolojik olaylar sosyal gerçekliğin bir sonucu olarak 

meydana gelmiştir. Bundan dolayı da bu olaylar deney yoluyla açıklanıp 

çözümlenemezler.  Gözlem safhası için, “Sosyal olayların gözlemi tam olmak için, onlar 

tanımlanmalı ve sınıflandırılmalıdır, yani sosyal olmayan olaylardan ayrıt edilmelidir. 

Zira sosyal olaylar, biyolojik ve ruhi olgularla karıştırılırlar. Bu yanlışı ortadan kaldırmak 

için sosyal olay diye nitelendirdiğimiz olayı, toplumsal belli durumlara bağlı olup 

olmadığını, duygusal bir durumdan kaynaklanmadığını, toplumsal bir durumdan kaynaklı 

olduğunu çok iyi analiz etmemiz gerekmektedir (Topçu, 1947: 22-23). 

Açıklama metoduna bakıldığında, bu yöntemi sosyolojide ilk kullanan düşünür 

Durkheim’dir. Sosyal bir olayın nedenini sosyal bir olayda aramak gerekmektedir 

düşüncesini savunmaktadır. Bu durum ise sosyal olayları açıklamak için önemli bir 

dayanaktır. Ayrıca sosyoloji, birçok olayın, toplumsal hareketlerin gözlemini yapmak için 



85 

 

 

doğrudan doğruya yaşayıp içinde olamadığı yerlerde, toplumların tüm kültür 

unsurlarından, tarihlerinden yöntemli bir şekilde bilgiler toplayıp değerlendirebilir. 

Böylelikle toplumsal bir olay kavram gibi açıklanmayıp anlaşılması daha kolay hale 

dönüştürülebilir. Bu toplumsal olaylar yararlanılan bilimler aracılığıyla dönemi içerisinde 

bulunduğu koşullar içinde anlaşılıp yorumlanabilir. 

2.5. TÜRK SOSYOLOJİNDE NURETTİN TOPÇU 

Bir fikir insanı olarak Nurettin Topçu insana ve topluma dönük sorular 

sormuştur. İnsan ve toplumun sorunlarıyla yüzleşmiş bu sorunlara karşı sosyolojik 

analizler geliştirmiştir Sosyoloji üzerine düşünmüş bizzat sosyolojinin kendisini bilimsel 

bakış açısıyla incelemiştir. Sosyolojik kavramlar üzerine tartışıp yeni anlamlar 

geliştirmeye çalışmıştır. Sosyoloji hakkında düşünceleri ve yöntem biçimleri en genel 

hatlarıyla Sosyoloji başlıklı kitabında şekillenmektedir. Topçu, kitabında tanımlarını, 

görüş ve düşüncelerini olabildiğince objektif bir bakış açısıyla dile getirmeye çalışmıştır. 

Fakat bir fikir insanı olmasından dolayı özellikle milliyetçilik, demokrasi, laiklik, sanat 

gibi konularda oldukça öznel davrandığı gözlenmektedir. Bu yönüyle sosyoloji tarihinde 

bakış açısı ve açıklamalarıyla önemli bir yere sahip olmaktadır. 

Sosyoloji kitabının elimizdeki nüshası 12 bölümden oluşuyor. Her bölüm bir üst 

başlıkla belirlenmiş ve onun içinde alt başlıklar sıralanmış, ayrıca değişik konular alt 

başlıklar içinde değerlendirilmiştir. Bölüm başlıkları ile konuların kısaca zikredilmesi, 

şüphesiz kitabın içeriğine ilişkin kimi ipuçları verebilecektir. Bölüm başlıkları ile bu 

başlıklar altında şekillenen konular; sosyal gerçeklik (ferd ve cemiyet, cemiyet nedir, 

sosyoloji okumanın insana kazandırdığı bilgiler, sosyolojide metot); Sosyolojinin 

bölümleri (ilkel cemiyetler, klan); Toprağa yerleşme olayı (boy, animizm, mülkiyet fikri); 

Toprağa yerleşmiş cemiyetlerin evrimi (baba erkil aile, tarım ve sanatlar, imparatorluk, 

derebeylik); ilerlemiş cemiyetler (millet, milliyetçilik, Batı milliyetçiliği, Türkiye’de 

milliyetçilik); Devlet (eski devlet ve bugünkü devlet anlayışı, liberalizm, sosyalizm, 

faşizm, komünizm, laiklik, demokrasi); Din hayatı (din, dinin sosyal fonksiyonu); Ailenin 

yapısı (babalık ocak, modern aile, evlenme-boşanma); Sosyoloji bakımından ahlâk 

(hukuk ve ceza, milletlerarası hukuk, harbin fayda ve zararları);Teknik ve iktisadi 

faaliyetlerin kazandığı önem (üretim, işbölümü, iktisadi iştirak, değişim, değer, fiyat, 

para, mülkiyet), Medeniyet ve kültür (ilmin sosyal kaynağı, sosyoloji bakımından güzel 



86 

 

 

sanatlar, sanatın sosyal fonksiyonu); Gerçek hakikat ve değer (değer hükmü, gerçek, 

hakikat, değerlerin sınıflandırılması) gibi alanlardan müteşekkildir. Bütün bu başlık ve 

kavramların izi takip edildiğinde başta toplumun kendisi olmak üzere toplumla ilgili pek 

çok önemli konunun açıklanmaya çalışıldığı görülmektedir. Bunun yanında doğrudan 

sosyolojinin kendisine, alanına ve yöntemine ilişkin belirlemelerin yer alması da dikkat 

çekmektedir. Sosyoloji kitabının alanı anlatma, tanıtma, açıklama ve değerlendirmeye 

dönük olduğu gözlenmektedir (Alver, 2008: 577-578). 

Topçu, Sociologie kelimesinin ilk defa Auguste Comte tarafından kullanıldığını 

belirtir. Sosyolojinin bir cemiyet ilmi olduğunu söyler ve sosyolojinin konusunun da 

cemiyet olayları olduğunu dile getirmiştir. Bu olayların gerçek yönlerinin bilinmesi, 

anlaşılabilmesi ve çözümlemesi için sosyoloji okumanın gerekli olduğuna inanmaktadır. 

‘Sosyoloji okumanın insana kazandırdığı bilgiler’ başlığı altında Topçu, şu hususları dile 

getirmektedir: 

1) Sosyoloji hayat hakkındaki bilgileri tamamlayarak daha başarılı şekilde Yaşamayı 

sağlar. ‘Sosyoloji kültürü’ sadece uzmanlara değil herkese gereklidir. Çevreyi ve 

cemiyeti tanımanın yolu bu kültüre sahip olmaktan geçer.  

2) Sosyoloji insanın değişim ve dönüşümü hakkında bilgi verir ve kişinin bakış 

açısını genişletir. Toplumda ebedi ve değişmez kaideler olmadığından toplum 

sürekli değişir. ‘Sosyoloji bilgisi’ ve ‘sosyoloji kültürü’ toplumsal değişmenin 

anlaşılmasına yardımcı olur.  

3) Cemiyet olayları tarihide içine alan hadiselerdir. Sosyoloji bu tür hadiseleri tarih 

ilminden daha farklı anlatmaktadır. Bu olayların sebeplerini izah etmektedir.  

4) Sosyoloji, vatandaş olarak daha mükemmel yetişmeyi sağlar. İnsan içinde 

yaşadığı toplumun gerçekliğini çok iyi anladığı takdirde, o topluma faydalı olma 

bilincinde olabilir (Topçu, 1998: 24-26). 

Toplum meselesi sosyolojinin önemli bir konusudur. Topçu kitabında toplumun 

oluşumu, dönüşümü, toplum-insan ilişkisi, bir sosyal gerçeklik olarak toplum ve farklı 

toplum tipleri üzerinde durmaktadır (Topçu, 1998: 11-23). Toplum ona göre insanların 

oluşturduğu bir topluluktur. İnsan harici varlıkların, hayvanların bir araya gelerek 

getirdiği topluluğu toplum olarak nitelendirmez ve bu topluluklarda toplumsal amaca 

bağlılık görülmez.  



87 

 

 

Sosyolojinin bahsettiği toplum, aralarında kuvvetli ve kalıplaşmış bağları olan, 

birbirleriyle etkileşim ve yardımlaşma içerisinde bulunan kişilerin tümüdür. Kimileri 

topluluğu canlı bir şeye benzetmiştir. İngiliz filozofu olan Spencer’in görüşüne göre de 

topluluk canlı dünyasının bedensel bir evrimi niteliğindedir. Toplumu insan vücuduna 

benzetir. İnsan vücudunda da birlik ve bütünlük hâkimdir. Bir başka düşünür olan 

Espinas’a da toplumu canlı bir zihin olarak tasvir eder. Hobbes ve Jean Jacques Rousseau 

toplumun anlaşmayla oluştuğunu ileri sürmektedirler. Hobbes, İlk insanların benzer şeyi 

istediklerinde ve arzuladıklarında birlikte bir anlaşma yaptıklarını ve toplumu bu şekilde 

oluşturduklarını söylemektedir. Rouseau’da insanın zekâsının oluşmasıyla birlikte 

insanların istemsizce beraber iş yapmaya başladıklarını söylemektedir. Buda onları 

toplum oluşturmaya yönelttiği, Bireyselken her biri kemiz kalpli ve içtenken, toplum 

olduklarında mutluluklarını ve önemlerini yitirdiklerini belirtmiştir. Çünkü topluluğun 

bireyi yok ettiğini, özgürlüğünü elinden alıp, onu hapsettiğini, insanın bireyselken 

hissettiği sevgi saygı ve merhamet duyguları, toplum oluştuğunda şiddete ve mutsuzluğa 

dönüşüp, Yüce gönüllülük yerini çekememezliğe bıraktığını dile getirmiştir. Toplumda 

mutsuz olan birisi için çıkış kapısını Rousseau,  onun yeniden doğasına, özüne dönmesi 

olarak nitelendirmektedir (Topçu, 1982: 9).  

Topçu ise, toplumun oluşumunu anlaşmaya bağlayan bu zihniyeti, zihinde 

canlandırılan gerçek dışı bir olay olarak görmektedir. Bireyleri bir arada yaşamaya iten, 

topluluk olmalarını sağlayan alışkanlıkları, geçmişleri ve onları böyle yaşamaya zorlayan 

içinde bulundukları şartlar olduğunu, bunların altında da psikolojik sebeplerin 

yatabileceğini söylemektedir. Bunları düşündüğümüzde zaten neden topluluk halinde 

yaşadığımız anlaşılacaktır demektedir (Topçu, 1997: 93). 

Nurettin Topçu, toplumların geçirmiş olduğu değişimi ve dönüşümü, klanlar, 

boylar, siteler, imparatorluklar, derebeylikler ve milletler olarak, Durkheim’ın 

betimlediği şekilde gruplandırır. Sınıflandırma içerisindeki her toplum yapısını 

ekonomik, hukuki ve dini bakımlardan açıklayarak, toplumlardaki genel değişim ve 

dönüşümün genel hatlarını ortaya koymaya çalışır. Topçu’nun sosyal gerçekliğe bakış 

açısına bakıldığında, Durkheim’in temel düşüncesi olan her toplumsal durum yalnızca bir 

başka toplumsal durumla açıklanabilir tezini benimser. Onun toplumu ve toplumsal 

olayları açıklarken Durkheim’in çizgisini takip ettiği görülmektedir. Toplum bilimi 

olarak açıklanan sosyoloji, yaşam ve toplum hakkındaki bilgilerimizi zenginleştirerek 



88 

 

 

düşünce ufkumuzun genişlemesini ve büyümesini sağlar.Fakat tanımlanan bu sosyoloji 

felsefi görüşlerin ve açıklamaların olduğu bir bilim olmalıdır. Toplumsal olaylar 

açıklanırken Sosyolojinin yararlandığı bir diğer bilim ise Tarih bilimidir. Topçu’ya göre 

sosyoloji ile tarih birbirine bağlı olan iki bilimdir. Bunun nedeni ise sosyolojinin 

temelinde yatan toplumsal hadiseler aynı zamansa tarihinde temelini oluşturuyor 

olmasıdır. Tarih bilimi bu hadiselerin süreç içerisindeki ortaya çıkış sıralarına göre ele 

alır ve sosyolojiye, konusu içinde yer alan olayları sunar.  Sonuç olarak tarihin, hadiseleri 

yalnızca hikâyeleştirip anlatmasına sosyoloji engel olmaktadır. 

2.6. NURETTİN TOPÇU’NUN BATILILAŞMA VE MODERNLEŞME ANLAYIŞI 

İki yüzyılı aşkın bir süredir siyasi düşünce hayatımızda Batı’yı anlamak kritik 

bir konudur. Batı medeniyetinin gücünün nereden kaynaklandığını tespit etme gayretiyle 

başlayan anlama çabası hem birbirine rakip “gerçek Batı” algıları yaratmıştır. Hem de 

Batı’dan ne öğrenilmesi gerektiği hususunda ideolojik bir kavganın zeminini 

oluşturmuştur. Osmanlıcılıktan Batıcılığa Türkçülükten İslamcılığa ve sosyalizme kadar 

bütün ideolojik akımlar “Batı nedir” sorusuyla derin bir muhasebe eşliğinde yüzleşmiştir. 

Bu yönüyle Batı’yı konuşmak Osmanlı’yı ya da Türkiye’yi tartışmak, kendi modernleşme 

tecrübemizi değerlendirme ameliyesi olmuştur. 

Nurettin Topçu Batılılaşmanın aslında Batı medeniyetini olduğu gibi benimsenip 

bağlanılmasının kendi öz milletinin ruhuna zarar vereceğini ve kendi benliğini 

kaybetmesine sebep olacağını savunur. Bu durumun bir nevi taklitçilik olduğunu söyler, 

temelinde de Batı toplumlarına karşı kendimizi küçük görme psikolojisinin olduğunu 

söyler ve bu duruma karşı çıkar. Yapmamız gereken şeyin kendi değerlerimizle örtüşen 

ortak ahlaki temellerimiz olan doğu medeniyetlerine bağlanmamız gerektiğini ifade eder. 

Topçu’nun ifadesi ile: 

“Ne sebepten memleketimizde garp! garp! Diye çın çın öten sesler bir türlü 

susmuyor? Bu sebebi, Batı medeniyetinin üstün oluşundan ziyade bizde Batı karşısında 

aşağılık duygusu yaratan tesirlerde aramalıyız. Kültürle medeniyet arasındaki bağlantı 

sebebiyle biz, kendi kültürümüzün ve bizimle ruh yakınlığı olan doğu milletlerinin zorunlu 

eseri olacak ve herhalde Batınınkinden ayrı ruhî ve ahlâkî temellere dayanacak olan bir 

medeniyete bağlanmalıyız” (Topçu, 2007: 161). 



89 

 

 

Topçu modern dönemdeki batıyı şu şeklide açıklamıştır; batı toplumlarının 

yaşadığı teknik ilerleme sonucunda toplumların manevi özünü yok etmiş ve toplumun 

kendi milli değerlerini kaybetmelerine sebep olmuştur. Türk milletinin de en büyük 

problemlerinden birisi batı hayranlığı ve batıyı taklit etmektir. Türk milletinin yaşadığı 

sıkıntıların temelinde yatan en önemli nedenlerden birisi batıya duyduğu hayranlıktır 

(Topçu, 2002: 36). 

 Topçu bu noktada Batı medeniyetini değil, Batı medeniyetini taklit etmeye 

çalışan ve bunu yaparken de kendi öz benliğini koruyamayan toplumları eleştirmektedir. 

Buradaki amaç Batı medeniyetini ve kurumlarını yok etmek değildir. Topçu’ya göre 

amaç, Batı medeniyetinin varoluşu karşısında diğer toplumların kendi kimliklerini 

koruyabilmelerini sürdürmelidir. 

Nurettin Topçu ilim ile ahlakın bir bütün olduğunu, aynı kökten oluştuklarını 

söyler. Batılılaşma noktasında yapılan en büyük hatanın Batının ilmini alırken ahlakını 

göz ardı etmek olduğunu savunur. İlimle ahlakın ve ilimle tekniğin ilişkisi göz önüne 

alındığında kendi ahlakımızın eseri ilmimizi bu mantalite ile gerçekleştirmenin mümkün 

olamayacağını vurgulamaktadır. Eğer Batı’nın tekniğini alırsak bundan ahlakını 

ayırmamız gibi bir söz konusu olmayacağını belirtir. Dolayısıyla kendi değerlerimizi 

emeğimizle yaratmamız gerekmektedir. Her milletin bazı ortak materyalleri olabileceğini 

belirttikten sonra ortak kullandıkları bu materyalleri ile farklı ürünler verdiklerini belirtir. 

Medeniyet cemiyetler arasında müşterek olduğundan alınır verilir ve bu alıp vermelerle 

bir zümre cemiyet arasında müşterek olan medeniyet meydana gelir. Yani bu cemiyetlerin 

her birisi kendi ortaya koydukları medeniyet eserlerini birbirlerine verirler (Topçu, 1998: 

179). Topçu’ya göre üniversitelerde yapılan bilim üzerine faaliyetler Batı 

medeniyetlerinin sahip olduğu çalışmaların bir tercümesi olarak gerçekleştirilmektedir. 

Bu çalışmalar kendi milli değerlerimizle birleşemediği için toplumda da karşılık 

bulamamıştır. Bu yüzden de bu çalışmalar üniversite çerçevesinde sınırlı kalmıştır. Bu 

durumu şöyle özetlemektedir; 

“Biz Batının iki şeyini yanlış anladık; iki yüzünü tersinden gördük: İlmini ve 

ahlâkını. Batılılaşmak isterken onun ilmini alıp ahlâkını almamak kararını verdik. İlimle 

ahlâkın aynı kökten çıktıklarını bilemedik. İlmi de güya almak isterken bir müze malı gibi 

veya bir şöhret kürkü gibi muhafazakâr ve bohçalar içerisinde güzidelerle münevver 

geçinenlerin temaşasına mahsus, cemiyetin hayatıyla alakasız bir antika eşyası şeklinde 



90 

 

 

aldık. Gümrükten çıkarıp kütüphanelere yerleştirdik. Birçok şeyleri ezberden bilenlere 

diploma dağıttık, kürsüler sunduk. Emirlerine uşaklar tahsis ettik. Kendilerine keramet 

sahibi, evliya gözüyle baktık. Emirlerini ferman saydık. Üstatlara ilişmedik. Üniversite 

binalarını sultan sarayları kadar muhteşem yaptık. Bugüne kadar hala anlayamadık ki ilim 

bir müzeyi andıran üniversite sarayının dört duvarı arasına hapsedilecek bir esir değildir. O 

cemiyetin hayatına, damarlarımızdaki kan gibi yayılarak dağılacak ve benliğimizi idare 

edecek cevherdir. Kitaplara hapsedilen ve ciltlerle nazariyeler halinde Batıdan aktarma 

bilgiler ilim değildir. Üniversiteyi ne kadar muhteşem bina etseniz, damarlarımızda ilim 

hayatı cereyan etmedikçe, onu dışarıdan almak kabil olmayacaktır.”( Topçu, 2007: 161). 

Topçu batılılaştırma tezine aklak temeli üzerinde karşı çıkar. Batılılaşma 

hareketini zihnimizdeki batı hayranlığı olarak görmektedir. Bu hayranlığın etkisi de 

gençlerin yozlaşmakta olan ahlak yapılarında görülmektedir. Düşünce sisteminde ahlakı 

temel alan Topçu, tenkit ettiği ahlaki durumu yok etmek için sadece islamı ve miliyetçiliği 

ön plana almaz. Blondel’in Hareket felsefesini temel alıp oluşturduğu İsyan Ahlakı 

teziyle Anadoluyu inşa eden İslami değerleri, toplumsal ve kültürel normların 

sentezlendiği daha milliyetçi ve daha halkçı bir ekonomik sistem görüşünü 

benimsemiştir. Topçu ulaşılması gereken gayeyi, köklerimizin asırlara dayanan Türk 

kültürünün sembolleri olan adetleri, gelenek ve görenekleri, toplumsal norm ve değerleri 

tek bir çatı altında birleştirmek olarak tanımlamaktadır (Topçu, 2010: 186). 

Topçu’nun düşünce sisteminde tartıştığı özgürlük ve sorumluluk kavramlarının 

temeline ahlakı yerleştirmektedir. Özgürlüğü daha çok soyut anlamda açıklayan topçu, 

özgürlüğü hasreti çekilen sonsuz bir manevi bir güç olarak tanımlamaktadır. 

Sorumluluğun ise, Yaratıcı ile yakınlaşmadan doğan bir eylem olduğunu söylemektedir. 

Ahlakta şüphe ve inkâra yer verilemeyeceğine, özgür olmanın ve sorumluluk sahibi 

olmanın ahlaklı olmada vazgeçilmez bir kural olduğunu dile getirmektedir. Ahlaklı 

olmanın kültürlü olmaya işaret ettiğini, ahlakın olmadığı bir toplumda kültüründe 

olmayacağını söylemektedir. Çünkü Topçu’ya göre kültür bir çok toplumsal değerlerin 

harmanıdır. İçerisinde sanatı, edebiyatı, dini değerleri barındıran bu olgu, madde üstü 

yani akıl ve sezgi ile algılanacak bir durumu ifade etmektedir (Topçu, 2010: 51). 

Yukarıda Topçu’nun ifade etmeye çalıştığı gibi, Batı’nın ilminin alınmasının 

fakat kültürünün ve ahlakının alınmamasının sosyolojik gerçekliğe ters düştüğünü ve bu 

düşüncesini de kültür ve ahlakın aynı kökten beslendiğine dayandırır. Bu durumu ayın 

zamanda da taklit yoluyla elde edilmeye çalışılan medeniyet üzerinde de tartışır ve karşı 



91 

 

 

çıkar. Topçu Batı medeniyetine benzemeyi de şöyle yargılamaktadır: uygarlığı satın 

alabileceğimizi düşünmüştük aynı elbiseyi satın aldığımız gibi. Aldığımız teknikte, 

gerçek sahibi tarafından kullanılmayıp onun adına kullandığımız bir kavram haline 

dönüşüp bizde derin izler bırakmaktadır demiştir (Bilge, 2011: 240). 

Bu noktada medeniyetten alınan tekniğin bizi ne denli modernleştireceğini şu 

şekilde eleştirmektedir. Bir veya birkaç kadillak sahibi, mükellef giyinmiş Adana 

köylüsü, garbın anladığı manada medeni insan mıdır? Elbette değildir ve olamaz; bu 

medeniyetin bünyesinde onunda emeği karışmadığı müddetçe olamayacaktır (Topçu, 

2013: 156). Topçunun burada bahsettiği, medeniyetleşmenin kıyafet ve statünün getirdiği 

bir durum olmadığı, aksine üretim sürecinde bulunulan katkı ve emekle 

medeniyetleşmenin kazanılacağıdır. 

Topçu’nun Batı algısı, Batı ile yüzleşmede karşıtlık, düşmanlık, ötekileştirme ve 

özcü bir şekilde ele alma hastalıklarından belli ölçüde uzak kalabilmiştir ama buna 

rağmen Batı eleştirileri yoğun bir şekilde fikir dünyasında yer almaktadır. Topçu, Batı ile 

olan ilişkilerde ve Batı düşüncesine yaklaşımda eleştirel bir yüzleşme boyutunu temsil 

etmektedir. Bu sebeple bugünün güncel meselelerini ele alırken Topçu’nun anlayışını 

kavramak oldukça kıymetlidir. 

Nurettin Topçunun Modernleşme olgusuna gelecek olursak; Topçu, 

biyografisiyle modernleşmenin dalgalı ve radikal tarihi içinden geçer. Öğretmenliğinin 

ilk yıllarını tek parti modernliğinin tekil ve baskıcı pratikleri altında yaşar. Dolayısıyla 

söz konusu baskılardan etkilenir. Sonuçta çocukluğu ve erken gençliği Osmanlı 

eğitiminde ve daha sonraki yaşamıyla Cumhuriyet okullarında süren bir hayatı vardır. Bu 

biyografinin onun modernlik yaklaşımları üzerinde belli etkileri olduğunu gözden 

kaçırmamamız gerekir.  

Nurettin Topçu, Fransa’da hazırladığı doktora tezinde temel düşüncelerini inşa 

etmiştir. Bu tezde üzerinde yoğunlaştığı tema itaat ve isyandır. İnsanların ve toplumların 

itaat ve isyan diyalektiği çerçevesinde hayatiyet kazandığına dikkat çeker. Modernlikle 

ilk hesaplaşması da bu felsefesinde karşımıza çıkar. Çalışmasında modern düşünürlerin 

insanları itaate çağıran yaklaşımlarını analiz eder. Toplumun, insan arzusunun(hazzın) ve 

devletin insanı uysallaştırarak onun iradesini yok ettiğini ve ahlaki zafiyetlere duçar 

kıldığını söyler. Örneğin Rousseau’nun “bütünlükçü toplum” yaklaşımını da eleştirir. 



92 

 

 

Topçu’ya göre bahsedilen içtimai mukavele bireylerin iradi olarak gerçekleştirdikleri bir 

pratik değildir. Fertler yaşamak için ona katılmak durumunda kalmışlardır belki. Çünkü 

fertlerin kendisine bağlandıkları söylenen topluluk realitede yoktur. “İçtimai mukavale 

suni bir kuvvettir. Fert bağlılık halinde yaşamak için ona razı oluyor. Bağlılığı istediği 

gibi, kendi hürriyeti pahasına hakimiyeti de istiyor.”(Topçu, 2016: 91). 

İsyan kitabında ortaya koyduğu felsefi yaklaşımları aynı zamanda onun 

moderniteye ilişkin de düşüncelerini de yansıtmaktadır. Modernliğin toplumsal 

mukavele, zevk ve arzu, birey, devlet gibi ana kavramlarını eleştirmektedir. Başka bir 

ifadeyle modern toplum, birey ve politik yaklaşımların insanı uysal bir varlığa çevirdiğini 

söylemektedir. İnsanı zevklerine, topluma ve devlete köle haline getirerek özgürlüğünü 

yok ettiğini ileri sürmektedir. Modern düşünce ve pratiklerle gelen bu uysallığa karşı 

Topçu, geleneksel düşünce ve tutumlarla bundan kurtulabileceğimizi söylüyor. Nitekim 

klasik islam düşüncesine, tasavvuf geleneğine baş vurarak “enel hak” tezini ileri sürer. 

Hallac-ı Mansurdan görüşler aktarır. Ona göre İslam coğrafyasından Anadolu’ya son 

olarak tasavvuf yayılarak mistik imanın tecrübesini ortaya koymuştur. Bu doktrin İslam 

toplumlarına kuvvet verdi. Bu yol ile cemiyet kendi içinde bir yol buldu. Topçu, insanın 

kalbinde olan ve memlekette ilan edilen bu kutsal mücadelenin, Anadolu’daki çocuğun 

vicdan duygusuyla, tarihini içinde kaybolduğu çukurdan kurtarabilecek olan tek yol 

olduğunu söylemektedir (Topçu, 2016:178). 

Nurettin Topçu, modernite sorununa bir filozof, bir Müslüman ve bir Türk 

düşünür olarak yaklaşır. Modernlikle nasıl ilişki kurabileceğimizden öte “moderniteyle 

niçin ilişki kurabileceğimize” dikkat çeker. Bundan dolayı garpçıların, İslamcıların ve 

Türkçülerin “nasıl modernleşelim” sorusu yerine “niçin modernleşelim” tutumunu 

benimser. Bu soru, moderniteye yönelik köklü bir anlama arayışını ifade eder. İçinde 

sorgulamayı taşır. Moderniteye filozofik bağlamda yöneltilen bir sorudur. Bunu ilk yapan 

kişi Nurettin Topçu’dur. Topçu, modernleşmeye karşı sorgulayıcı bir tutum içindedir. 

Modernliğin yol açtığı tahribatlara, yanlışlara, sorunlara ve çatışmalara dikkat çeker. 

Modernlikle eklektik ilişki kurma biçimine pek olumlu bakmaz. Özellikle İslamcılar ve 

Türkçülerin benimsedikleri “Batının bilimini alıp ahlakından uzak durmak” söylemi 

oldukça yaygındır. Ziya Gökalp, medeniyet ve kültür ayırımı ile bu tezi işlemeye çalışır. 

Mehmet Akif Ersoy, birçok şiirinde “alın batının ilmini” der. Nurettin Topçu ise 

Avrupa’nın ahlakını almayıp iyi olan şeylerini alma fikrini çok fazla aydınımız olduğunu 



93 

 

 

ama bu sözlerin sıradan, sadece gözlemle söylenmiş sözler olduğunu, sıradan cümlelerle 

ilim olmayacağını söylemiştir (Topçu, 1998: 40). 

Modernlik tartışmaları kapsamında Nurettin Topçu çok özgün bir yere sahiptir. 

Modernliği sorgulayan, onunla hesaplaşan ve niçin sorusunu soran bir entelektüel duruş 

onu özgün kılan vasıflardır. Bu açıdan hem Türk modernleşmesi hem de modern İslam 

düşüncesi açısından önem taşımaktadır. Modernleşme ile yeniden ve farklı veçhelerle 

karşılaştığımız küresel bir dönemde Topçu, çeşitli yaklaşımlarıyla bizlere önemli katkılar 

sağlayabilir. Osmanlının son yüzyılından itibaren bütün aydınlarımız modernleşme 

taraftarıdırlar. Ancak nasıl modernleşebiliriz sorusu karşısında farklı cevaplarla farklı 

tutumlar içinde yer almaktadırlar. Anlaşmazlık modernleşmek üzerine değildir, 

anlaşmazlık nasıl modernleşebiliriz üzerinedir. Bundan dolayı da modern düşünceye karşı 

ve modernleşme politikalarına ilişkin köklü yaklaşımlar ortaya çıkmamıştır. Oysa 

Nurettin Topçu, burada önemli bir konuma sahiptir. Doğrudan modernliği sorgulamakta 

ve onun ürettiği pratiklerle hesaplaşmaktadır. Bundan dolayı onu yönlendiren asıl 

entelektüel soru nasıl modernleşiriz değil, niçin modernleşiyoruzdur. 

Nurettin Topçu, modernleşmenin taklitçi, tek yönlü, sorgusuz-sualsiz ve radikal 

bir biçimde pozitivizmle el birliğiyle pratiğe aktarıldığı bir tarihi dönemde fikirlerini 

ortaya koymuştur. Bu açıdan entelektüel bir mücadele içine de girmiştir. Modernliğin 

pratiklerine ilişkin politik projenin uygulamalarına meydan okuyucu bir fikri çaba içinde 

olmuştur. Savunduğu isyan ahlakı tezini bizzat modernliğe meydan okuma pratiğinde 

ortaya koymaktan çekinmemiştir. Bir açıdan onun modernliğe ilişkin yaklaşım ve 

tutumları bir isyan ahlakıdır. Bundan dolayı onun modernliğe meydan okuma meşrebinin 

ahlaki temele dayanması da büyük bir özgünlüğü ifade eder. Nihai olarak ahlak filozofu, 

modernliğin batıcı, seküler ve pozitivist vasıflarına karşı ahlak aracılığıyla karşı 

koymuştur. 

2.7. NURETTİN TOPÇU’NUN FİKİR DÜNYASINDA KÜLTÜR, MEDENİYET 

VE TEKNİK KAVRAMLARI 

Topçu’nun kendi ifadesiyle kültür; 

“Şu halde bir milletin kültürü, onun bütün fertlerinin sahip olduğu, hadiseleri 

kapsayan duyuş şekilleriyle, bütün tarihi içinde meydana getirdiği değer hükümleridir. Bu 

değer hükümleri ilim, felsefe, sanat ve din tarafından yaşatılmaktadır. İnsanı kâinatın merkezi 



94 

 

 

yapan bütün meseleleri bunlar paylaşmışlardır. Ve her cemiyet ve her millet bunları kendi 

ruh kabiliyeti ile, kendi iradesi ile yoğurmuş, birbirine kendi karakterini vermiştir. Kültür onu 

yaratmış olan milletin malıdır” (Topçu, 1998: 16).  

“Medeniyet, insanlığın muayyen tarihi devirlerinde bir zümre cemiyetin 

benimsediği vasıtalarla çalışarak ortaya koyduğu ve yaşattığı teknik eserlerin ve yaşayış 

şekillerinin bütününe denir. Kültür ise, bir cemiyetin kendi tarihi içinde meydana getirdiği 

değer hükümlerinin bütünüdür” (Topçu, 1978: 67). 

Topçu’nun medeniyet ve kültür açıklamalarına bakarak medeniyet, daha çok 

belirli toplumlar arasında ortak bir payda olmasına karşın kültür topluma has bir 

kurumdur. Medeniyette maddi ve somut öğeler ön planda iken kültür daha soyut ve 

manevi bir özellik taşır. Kültür kendini oluşturan toplumun özelliklerini ve değerlerini 

taşıdığı için milli olma özelliği taşır. Topçu kültür ve medeniyeti birbirinden farklı 

olguların bir sonucu olarak görse de, ahlaki kuralların bir çıktısı olarak düşündüğü 

kültürü, medeniyetten ayrılmaz bir bütün olduğunu söyler.  Topçu’ya göre medeniyetin 

oluşumu, medeniyeti oluşturan bireylerin, kendi içlerinde ürettikleri manevi değerleri 

baskı altında kalmadan benimsemeleridir (Topçu, 1999: 209). İnşa edilmeye çalışılan 

uygarlık ancak kendine has bir kültür birikimiyle oluşturulacağını savunmaktadır.  Bu 

nedenle kendine özgü kültür birikimiyle harmanlanan toplumlar ortaklaşa bir uygarlık 

inşa edebileceklerdir. (Topçu, 1999: 155). Tüm bunlara bakıldığında Türk milleti olarak 

kendi manevi ve kültürel birikimimizi aynı coğrafyayı paylaştığımız doğu milletleri ile, 

manevi ve ahlaki temelleri olan ortak bir uygarlık inşa etmemiz gerektiğini söylemektedir 

(Topçu, 1999: 161). 

Topçunun medeniyet kavramı, onu oluşturan yaşam biçimlerini ve teknolojik 

ilerlemelerin sonucu olan çıktıları içermektedir. Aynı zamanda bir zümre cemiyet 

arasında müşterektir. Topçu Kültürü, bir topluluğun kendi tarihi boyunca oluşturduğu 

değerlerin tümü olarak tanımlamaktadır. Bu değerleri sanat, ahlaki değerler, dini değerler, 

ilmi değerler olarak sınıflandırmıştır. Topçu’ya göre kültür bireyseldir ve her toplumun 

kendine özgü kültürü vardır. Bu kültürü de toplum kendisi oluşturmuştur ve kültürü 

oluşturan değerler üzerinde de yaşamaktadırlar (Topçu, 2013: 153-154 ). Kültürdeki bu 

şahsilik onun diğer önemini de ortaya koymaktadır: O da ancak kültürünü meydana 

getirerek şahsiyet kazanan bir cemiyetin, kendi eseri olan bu kültür sayesinde, onun 

kılavuzluğu ile çevresinde yaşadığı medeniyetin dairesi içine girebildiğidir (Topçu, 1983: 

179). Bu tanımlamalara bakarak bir topluma özgü tekniğin kültürel değerlerden ayrı 



95 

 

 

düşünülemeyeceğini ve elde edilen bu tekniğin ancak kültürel normlarla toplumsal 

yaşamın huzuruna katkıda bulunacağını söylemektedir. Elde edilen tekniğin, kültürel 

değerleri taşımaması halinde sorun çıkacağından ve bu sorunlarında toplumsal birçok 

kaosa, kargaşaya ve krize neden olacağını söylemektedir. Tıpkı batı Avrupa’da yaşanan 

kaosun sebebinin bahsettiğimiz kültür ve teknik arasında ki uyuşmazlıktan kaynaklandığı 

gibi. Topçu aynı zamana Dünya krizinin sebebini de bu durum olarak görmektedir 

(Topçu, 1998: 18-19). Özetle topçu Kültüre uygun bir Teknolojinin varlığını 

desteklemektedir (Öğün, 1992: 114). Milli kültürümüz haricindeki bir teknik yerine, batılı 

düşüncelerin hâkim olmadığı batı dışı bir teknikle özümsenmek Türk toplumu için daha 

doğru olacaktır. Böylelikle maddiyat ve maneviyat arasında bir ilişki kurulabilecek ve 

milli benliğimize uyumlu yaşamsal bir durum oluşabilecektir. Bundan yola çıkarak 

Nurettin Topçu, modernleşme sonucunda oluşan problemlerin, aynı batıdaki gibi 

dengelerin değişip, ruh ile maddenin birbiriyle karşı karşıya gelmesi olarak 

açıklamaktadır. Yeni bir teknik oluşturmaktan ziyade, batının tekniğini kullanmanın bize 

yeni bir şey oluşturmanın mutluluğunu hiçbir zaman yaşatmayacağını söylemektedir 

(Topçu, 1998: 19). 

Kendimiz oluşturamadığımız tekniği Batıyı taklit ederek almamız sonuç olarak 

milli benliğimize zarar vermektedir. Bu sebeple Topçu, toplumumuzda yaşanan tüm 

olumsuzlukların nedenini kendi benliğimizden ve milli kültürümüzden bağımsız taklit 

yoluyla elde edilmiş tekniği benimsememize bağlar. Benimsenen bu teknik aynı zamanda 

toplumun milli ürünü olan kültürün de önüne geçerek topluma hâkimiyet kurmaktadır. 

Topçu’ya göre ilmin sonucu tekniktir. İlmin en önemli amacının ise gerçeği anlatmak 

olduğunu söylemektedir (Topçu, 1998: 15). Teknik kavramı beklenmeyen bir sonuç 

olarak meydana geldiğini, gerçeği bulmak için bir aracıyken asıl gaye olduğunu 

söylemektedir. Bu durumun ise insanlığın uzun süredir gösterdiği emeği tehlikeye 

soktuğunu, dini ve ahlaki değerleri sarstığını, vicdani duyguları elimizden aldığını 

belirtmiştir. Bunları bize yaptıranın maddi güç olduğunu, her şeyi elde etmek isteğinin 

bizi bu durumun ağına düşüreceğini belirtmektedir (Topçu, 1998: 201). 

Nurettin Topçu eleştirdiği batı yöntemini somut olmayan bağlamda ele almamış, 

aksine kapitalist bağlamda değerlendirmiştir. Bu da demek oluyor ki Topçu, tekniğe 

verilecek herhangi bir emeğin otomatik olarak kapitalizme verildiğini görmektedir 

(Öğün, 1992: 115). Topçunun asıl önem verdiği durum teknolojideki yenilikleri 



96 

 

 

kapitalizmin sağlamasıdır. Topçu’ya göre tekniğin hâkimiyeti tüm dünyayı kuşatmıştır. 

Hatta teknik ve ticaret kavramları birleşip hâkimiyeti sağlamışlardır. Duygunun, özde 

olanın bir önemi kalmamıştır (Topçu, 1998: 148). Topçu tekniği batı hayranlığı olanların 

aksine daha detaylı olarak irdelemiş, tekniğin getirdiği ekonomik, sosyal, siyasal 

sorunlara da değinmiştir (Mollaer, 2008: 21). Batıda ortaya çıkan sanayileşmenin ve bu 

sanayileşmenin kapitalist üretim yöntemini benimsemesinin sömürü isteğini 

doğuracağını bu durumun ise ebedi bir teknik oluşturacağını belirtmektedir (Topçu, 1988: 

16). 

Bu sonsuz teknik artık bireyi de kendi içine alan insanları da makineleştiren bir 

sisteme dönüşmüştür. Makineyi oluşturan birey artık ondan bağımsız kalamayarak 

makineleşmiştir. Bu durum, insanın varoluşundan uzaklaşarak insanları kötü yollara 

sürükleyen bir hale gelmiştir.  

Nurettin Topçu’nun tekniğe getirdiği bu yargıların aslında yaşadığı dönem olan 

20.yy problemlerine dayandığını söylemek doğru olacaktır. Bu yüzyılın diğer 

uygarlıklara göre farklı olduğunu çünkü önceki uygarlıkların ahlaki zeminini erittiğini 

söylemektedir (Topçu, 1998: 92). Bu yıkımdan etkilenen Anadolu coğrafyasının çözüm 

için, kendine özgü ahlaki temelleri olan bir toplumsal yapının kurulması gerekmektedir. 

Fakat Topçu bu çözüm karşısında Anadolu insanın savunmasız ve Batının tekniği 

karşısında istekli olması bu yöntemi baltalamaktadır. Topçu’ya göre Anadolu coğrafyası 

tekniğin getireceği her yeniliğe karşı açıktır ve bu tekniğin getirdiği yıkımın farkında 

değildir.  

Bir Türk düşünürü olarak Topçu, Batı merkezli bir tekniğin yaşadığı toplumun 

kültürüne, milli değerlerine zarar verebileceğini önceden görebilmiş ve bu sorun üzerine 

çözüm üretmeye çalışmıştır. Ona göre teknoloji,  her toplumun kendine özgü olan 

kültürün bir ürünüdür. Bu sebepten dolayı Batıdan alınan teknolojiyle birlikte Batıya ait 

kültürün de alındığını söylemektedir. Topçu’ya göre bir toplum kendi kültürü içerisinde 

teknolojisini üretemiyorsa o teknolojiye de sahip olamaz. İnsanlık tarihine faydası 

dokunan teknik buluşlar, zamana içerisinde bireyleri etkisine alıp onları yönetmeye 

başlamıştır. Bir nevi teknolojiyi üreten insan artık yönetilen nesne konumuna gelmiştir. 

Teknolojinin gelişimiyle birlikte birey hayatının her noktasını etkilemesi, Topçu’nun 

teknoloji üzerine eleştirilerinin temel noktalarını oluşturmaktadır. Ancak gelinen noktada 



97 

 

 

Topçu karamsar olma yerine çözüm odaklı yollar aramaya çalışmıştır. Topçu’ya göre 

içerisinde olduğumuz toplum her cepheden ahlaki bir kargaşa, çöküş yaşamaktadır. Bu 

durumdan kurtulmak ise Rönesans ile mümkün olacaktır. Rönesans’ın ana kaynağı ise 

ahlak ve ahlakla yoğrulmuş bir kültürdür.   

Anadolu coğrafyasında dünden bugüne yapılması hedeflenen Türk rönesansı 

için öncelikle Batı’nın yaşadığı süreci anlamaya çalışmak doğru bir tutum olacaktır: Batı 

16. yüzyıla kadar her alanda çeşitli tutsakların esareti altında kalmıştır. 16. Yüzyılda 

oluşmaya başlayan ilk hareketlilik, Descartes ve Bacon’a 17. Yüzyılda oluşacak düşünce 

rönesansının mimarları olmalarını sağlamıştır. Descartes, fikir dünyasına bir kılıç darbesi 

gibi düşmüştür ve özgür olmayan düşüncenin düşünce değildir (Topçu, 1978: 103). 

Topçu, Düşüncenin özgürlüğe ulaşması, dış baskılardan kurtulmak ve iç dünyamızdaki 

isteklerden kendini muhafaza etmek sayesinde mümkün olacağını söylemektedir. Ona 

göre, her türlü otoritelerle his ve çıkar zincirlerinden kurtuluş, gerçekliğin kapısını bize 

açacaktır ki, bu değerli açılışa Rönesans diyebilelim (Topçu, 1970: 69). Aynı zamanda 

Topçu, Türk milliyeti için de Rönesans yapmanın zamanı geldiğini söylemiştir (Topçu, 

1978: 95). Rönesans’ın anlamı yeniden doğuştur ve her bir Rönesans’ın insanlığın yaptığı 

bir iman adımı olduğunu, Rönesans’ın bir diğer anlamının aşk olduğunu, bu aşkın ferde, 

kâinata ve duygulara olan sevgini olduğunu söylemiştir (Topçu, 1970: 110). Kişiler 

Rönesansı oluşturduktan sonra, Rönesansın toplum içinde yayılması ve devamlılığı için 

Rönesans hissini yaşatabilen bir okula ihtiyaç oluşmaktadır (Topçu, 1970: 112). Türk 

tarihi Malazgirt zaferiyle 11. Yüzyılda Anadolu da başlamıştır. Burada Selçuklular bir 

Rönesans dönemini başlatmışlardır (Topçu, 1970: 117). Aynı şekilde Osmanlı döneminde 

ise Fatih Sultan Mehmet’in, Yavuz Sultan Selim’in Rönesans’ı vardır. Ama Osmanlıdaki 

bu Rönesans, hedeflerine ulaşamamış ve duraklama dönemiyle yenileşme hareketleri son 

bulmuş, Osmanlı devleti de çöküşün eşiğine gelmiştir.  

Çok büyük tarihi geçmişe sahip olduğumuz ülkemizde, milletin varlığının 

yansıması olacak üniversiteyi, milletimiz tekrardan kurabilecektir (Topçu, 1970: 116). 

Kendi dünyasında olan, maddi çıkar güden, dıştan ihtişamlarla süslenmiş üniversiteler 

yerine, hedef belirleyen, kendi kültürünü değerlerini benimsemeyi hedefleyen, hukuki 

çizgiden çıkmayan, değerlerine ve evrensel görüşlere hâkim olan üniversiteler açılacaktır 

çünkü böyle yetişmiş beyinlere milletin ihtiyacı vardır (Topçu, 1978: 136). Topçu, 

benliğimizi yine benliğimizle bulmaya çalıştığımızı, ruh dünyamızdaki yeniden doğuşun, 



98 

 

 

devletimiz için en büyük mutluluk ve başarı olacağını söylemiştir (Topçu, 1978: 132). 

Topçu’ya göre bu yeniden doğuş, küllerimizden doğmak gibi olacak, yani bugün bitkin 

ve yenik duygularımızdan, buna rağmen bir şeyler yapmaya hazır kalbimizin atışından 

hayat bulacaktır. Bu öyle bir doğuş olacaktır ki, şairlerin şiirinde dolanacak, kötü şeyler 

elbette son bulacaktır (Çelik, 2000: 29). 

Teknolojinin kontrol edilemeyen ilerleyişi insanlık için önemli kaynaklara zarar 

vermektedir. Bu ilerleme ahlaki bir temele sahip olmayan kültür üretmektedir. Aynı 

zamanda toplumsal ilişkileri baltalamakta ve temel zihinsel süreçleri yıkmaktadır. 

Teknolojiyle birlikte bireyin doğal çevresi yok olmaya başlar ve bunun yerini teknoloji 

sayesinde belirlenen bir çevre alır. Bunun sonucunda ise birey etkilenen konumunda olur 

ve ön planda olmaz. Tekniğin ilerlemesiyle makine gelişmiştir. Makine ve teknik 

ilişkisini Topçu şöyle açıklamaktadır;  

 “Evet, dünya makineleşiyor ve dünyayı makineleştirmek için teknik dizginlerini 

ellerinde tutan insanda, teknik muzaffer olur olmaz, onun zafer arabasını sürmek sevdasıyla 

arkasından onu büyük bir cazibe ile takip ediyor. İnsan da makineleşiyor. Dizginler elimizde 

lakin şaha kalkan atlar bizi de sürüklüyorlar. Tehlikeye, uçuruma gitmek mukadderdir. Onu 

frenleyecek bir kuvvete ihtiyaç var. Bu kuvvet kültürdür” (Topçu, 2010: 15-16). 

Teknolojideki bu gelişme sadece makine ve tekniği ilgilendirmiyor, kişinin 

hayatının tüm noktalarında onun karşısına çıkıyor. Topçu düşüncesinde bu etkinin en 

önemli noktası tartışmasız kültüre karşı olan etkisidir. Kültür her toplumun kendine özgü 

değerleri taşıyan milli bir unsurdur. Makineleşmeyle beraber makine çağı da kendi 

kültürel benliğini oluşturarak bu özgünlüğü yok etmekte ve tüm dünya toplumlarını 

birbiriyle benzetmektedir. 

Bu durumu Topçu, ahlak düzenimizi, toplumsal yapımızı bozan kültürel 

noktalarımızı zedeleyen bir durum olarak açıklamaktadır. 

“Makine hiçbir ahlak getirmedi. İnsan insanı artık sevmiyor. İnsan sevgisinin 

ortadan kalktığı bir dünyada hayatın anlamı kalmamıştır artık. Uzaktakilerle konuşma ve 

veya onları görme araçları insanları birbirine daha fazla dost yapmıyor. Günümüzün apart-

man hayatında aileler, ağılda bölmelerine ayrılan koyunlar gibi yaşıyor. Aralarında samimi 

ilişkiler şöyle dursun, geride var olan bağlar da kopmuştur” (Topçu, 2010: 176). 

Teknoloji sadece hayatımızı kolaylaştırmakla kalmayıp, aksine hayatımızı 

tehlike altına sokuyor. Bunun nedeni ise Kültürümüze ve değerlerimize zarar vermesidir. 



99 

 

 

Bu zararın doğurduğu sarsıntının en büyük nedenini Topçu, kültürün ve ahlaki yapının 

bozulması olarak görmektedir.   

2.8. NURETTİN TOPÇU’DA MİLLİYETÇİLİK VE ANADOLU 

MİLLİYETÇİLİĞİ 

Nurettin Topçu, Türk düşünürleri içinde sosyal ve politik bir kavram olan 

milliyetçiliği geniş bir perspektifte ele almıştır. Topçu Bu kavramı mili bir düşünce ve 

duyguyla irdeleyip, tanımlamaya çalışan önemli bir düşünürdür. Nurettin Topçu, 

milliyetçilik görüşünü farklı bir bakış açısıyla açıklar. Milliyetçiliğin kaba, abartılı bir 

vatanseverlikten ayrılması gerektiğini, öncelikle temellerinin İslam’a dayanıp daha sonra 

insana ulaşması gereken ruhçu bir temele sahip olması gerektiğini söylemektedir (Okay, 

2015: 45). Topçu, milleti oluşturan gücün ortak hedefler içerisindeki amaçlar olduğunu 

söylemektedir. Topçu’ya göre bu amaçlar sadece ruhsal olabilmektedir. Turancılar, soy 

gibi maddi bir unsuru içinde barındırarak milliyetçilik yapmaya çalışmışlardır fakat bu 

içeriği dolu olmayan maddi bir hareket olmuştur. Çünkü Topçu’ya göre Soy üzerinden 

bir milli dava oluşamaz (Topçu, 1978: 27). Topçu’nun bu noktadaki izlediği yol, 

öncelikle millet kavramına açıklık getirmek daha sonrasında da milliyetçilik anlayışını bu 

kavramın üstüne çıkarmaktır. Topçu’nun bu açıklamasına bakıldığında genelden özele 

doğru gitmiştir ve öncelikle dünyadaki milletlerin her birinin kendi içlerinde bir arada 

tutan, zenginleştiren kavramlarını saptamaya çalışmıştır. Topçu, her toplumsal 

düşüncenin ekonominin, insanın ve doğanın oluşumunu yakından incelediğini 

söylemektedir (Topçu, 1999: 136). Bu açıklamada milleti oluşturan temel yapıtaşların soy 

ve ırkla açıklanmadığını ve bunu benimseyen tanımlamaları da reddettiği anlaşılmaktadır. 

Aynı zamanda Topçu, bu açıklamasında sosyal hareketin ve değişimin nasıl ve hangi 

etkileşimlerle oluştuğunu açıklar.  

Topçu’ya göre bir milleti oluşturmak için sadece o milletin bireyi olmak yetmez, 

bu soyut amacın somut gerçekliğin üzerini örttüğünü söyler (Okay, 2015: 56). Millet 

kavramını ele alırken bu şekilde sınıflandıran Topçu, Türk tarihinide bu bağlamda 

incelemiş ve bu konu üzerinde de düzenli bir sistem kurabilmiştir. Topçu Türk milletinin 

zeminine toprağı koyar. Ona göre milliyetçiliğin ana kaynağı soy değil, üzerinde yaşanan 

topraktır. Milleti oluşturan asıl şey, toprağın üzerinde yaşayanların emeklerini 



100 

 

 

birleştirmesi milleti oluşturmaktadır. Topçu gözünde, milliyetçilikte toprak ana merkezde 

değilse bu bakış açısı gerçeklikten uzaktır (Okay, 2015: 57). 

Topçu milliyetçiliğin bilinç olduğunu söylemiştir. Bu bilinç olmadığında, milli 

değerlerin yok olmaya mahkum olacağını, bu milletten önce sadece sömürüye yarayan 

bir coğrafyanın varlığından ve milliyetçiliğin bilincinde olmayan bir tarihimizin 

varlığından bahsetmektedir. Bir gün yine aynı coğrafya ve tarih içerisinde değerlerin 

bilincinde olan bir grup atak gösterir ve bu atak milleti oluşturan onarıcı bir ataktır (Öğün, 

1992:83). 

Topçu milleti tanımlarken sadece maddi unsurları değil aynı zamanda manevi 

unsurları da tanımın içine alır. Bu manevi unsurlar milleti bir arada tutan toplumsal 

değerler olduğunu aynı zamanda milleti diri tutan bir toplumsal bilinç olduğunu dile 

getirir. Tam bu noktada milletçiliği sadece maddi unsurlara bağlayıp kendi özünü 

oluşturan Anadolu’yu arkasında bırakıp Turan fikrini benimseyen Ziya Gökalp’i çok 

ciddi eleştirmektedir. 

Topçu’nun milliyetçilik anlayışında kullandığı ve referans gösterdiği dini 

argümanlar, onu milliyetçi anlayışı benimsemiş çoğu düşünürden farklı kılmaktadır. 

Topçu Osmanlıcılık düşüncesinin temelinde Anadolu milliyetçiliğini görmektedir. 

İmparatorluk içerisinde insani değerlerin ön planda olduğunu, bununda İslam ruhuyla 

şekillendiğini savunmaktadır. İslam ruhu olmazsa etten ayrılmış kemik bir yapı gibi 

kalınacağını söylemektedir (Topçu, 1974: 4). Yani Topçu’yu batıyı merkez alan 

milliyetçilik düşüncesinden ayrıştıranda bu düşüncedir. Topçu, her ulusun 

milliyetçiliğinin dayandığı kendine özgü niteliğinin ve niceliğinin olduğunu dile getirir. 

Bu durma örnek vermek gerekirse; İngilizler emek ve ekonomiyi, Fransızlar kültürü, 

Almanlar ise soya dayanan bir milliyetçilik davaları yürütmüşlerdir. Görüldüğü gibi her 

milletin kendine has biçim ve özellikleriyle şekillenen bir milliyetçilik anlayışı 

mevcuttur.  

Bizim milliyetçilik anlayışımıza gelince Topçu bu noktada açıklamalarıyla Türk 

aydınları içerisinde en önemli düşünce adamı olan Nurettin Topçu, Bizim nerden 

geldiğimizi ve kim olduğumuzu açıklamaya çalışmıştır. Yaklaşık beş bin yıl önce Orta 

Asya’dan gelip Karadeniz ile Basra körfezi arasına yerleştiğimizi, bin yıl öncesinde 

birçok yollar keşfedip Anadolu ya gelerek Hititlerin yanına yerleşen Müslümanlardan, bu 



101 

 

 

Müslümanlarında Anadolu da kendi birliklerini sağlamış Hititlerin nesilleriyle 

kaynaştıklarından, onların tekniklerini simgelediklerinden bahsetmektedir.  Türkmenler 

Orta Asya da göçmen olarak geldiklerinde orada bir düzen kurmuşlardır, köylerini inşa 

etmişlerdir. Tüccar olarak geldikleri yerde, çiftçi olmuşlardır. Günümüzde hala 

Anadolu’daki köylülerimize, çiftçilerimize Türkmenlerin nesillerinden oldukları gözüyle 

bakılmaktadır fakat onlar sadece bir Türkmen nesli değil, Anadolu’yu inşa etmekle, 

Anadolu’yu ilerletmekle uğraşmış kavimlerin nesilleridir (Topçu, 1999: 110-111). 

Türk düşünce adamı olan Nurettin Topçu’ya göre ağır ve set karakterli tahammül 

seviyesi yüksek bozkır insanı Türkmen, Orta Asya bozkırlarından İran’a geçen sonra 

oradan da Anadolu’ya geçerken aynı iklimin değişip ılımanlaşması gibi yerleşik 

toplumlar içerisinde yaşaya yaşaya uygarlaşmaya başlamıştır. Çünkü bozkır insanı 

metafizik bir dine ve ahlak yapısına sahip değildir. Dini yaşayış pratik bir anlayıştan 

ibaretken ahlak yapısı ise aklın yönlendirmesinden ibarettir. Hedef ve amaçlara sahip 

insan değildir. Bu yüzden onda ne büyük bir din ne de bir felsefi bir düşünce 

bulunmamaktadır. Anadolu’nun eski diğer bir ifadeyle yerli halkı olan, Topçu’nun 

tabiriyle Hititler halkı çiftçilikle uğraşan ve bu topraklarda yerleşik yaşayan bir halktır. 

Çiftçilik ve tarım uğraşları sayesinde yüksek düzey ziraat teknik ve uygulama bilgilerine 

sahiptirler. Sahip oldukları toprak, onları bir vatan anlayışı da kazandırmıştır.  Aynı 

zamanda da bir tarih idealine de sahiptirler.  

Yani Türk Milletli bir ruh sentezi içerisinde yeni bir insan modelini barındırır. 

Türk Milleti’nin de dayandığı milliyetçilik ise ruhçu milliyetçiliktir. Topçu’ya göre 

milliyetçiliğin esas aldığı altı tane temeli vardır. Bu temellerin ilki, Milletin dinini, 

ahlakını, adetlerini, örflerini, geleneklerini, yaşayışlarının mimarı, İslam medeniyetine 

ışık tutan İslam dinidir. İkincisi, Anadolu toprağımız bizim en büyük vatanımızdır. 

Üçüncüsü, Biz dokuz yüz yıllık bir geçmişe dayanmaktayız ve özümüzü hiç kaybetmedik, 

soyumuz oğuzlardan gelmektedir ve Türk soyundanız. Dördüncüsü, Dilimiz Türk dilidir 

ve bu dil yüzyıllardır tarihin ilerlemesi içinde varlık kazanan somut bir dildir. Beşincisi, 

Devletimiz otoriteli, büyük bir kısmı köylü olan ve köylü iradesini yaşatan sorumluluk 

sahibi bir devlettir. Altıncısı ise, Ekonomi düzenimiz,  her kişinin toplumsal ihtiyacını 

karşılayan, iş ahlakı çerçevesinde ilerleyen, toplumcu bir düzendir (Topçu; 2012: 151).  



102 

 

 

Topçu, gerçek milliyetçiliğin kalbe İslamı yerleştirmekle olacağını söyleyen 

Topçu, bunu Anadolu milliyetçiliğinin bin yıllık tarihimizden yola çıkıp başardıklarını 

söylemiştir. Yukarda bahsettiğimiz, milliyetçiliğin esaslarının ikincisi olan Anadolu 

toprağımız bizim en büyük vatanımızdır sözünü temel alarak Topçu, Anadolu 

coğrafyasında güzel bir vatana sahip olduğumuzu, bu vatanın adının Anadolu Türk milleti 

olduğunu, Türk milletinin tarihinin de, Müslüman Anadolu tarihi olduğunu 

söylemektedir. Bundan yola çıkarak Topçu’nun Anadoluculuk kavramını, Türk milletinin 

birlikte yaşadığı vatan kavramıyla özdeşleştirdiğini söylememiz doğru olur 

(Öğün,1992:24). Topçu’ya göre Anadolu, beklenen, istenen, yeşermesi için çaba 

gösterilen medeniyetin oluşacağı yegâne yerdir. Bir milletin özünü bulmak istiyorsak bu 

geçmişinde araştırılmadır, Anadolu ise bu özü yakalamak için elinden geleni yapmıştır.  

Anadoluculuk söylemi, I. Dünya Savaşı’nda yenik olan Osmanlı 

İmparatorluğu’nun elinde kalan Anadolu topraklarını merkeze alan içinde yeni bir sosyal, 

siyasal bir eğilim barındıran harekettir. Bu hareket aynı zamanda kimlik edinme süreci 

olarak da açıklanabilir. Anadoluculuk, ilk defa 1918 yılında, dönemin en çok benimsenen 

düşünce hareketleri olan, Turancılık, Osmanlıcılık ve İslamcılık gibi akımlara tepki 

olarak ortaya çıkmıştır. Bu akımın temelinde Anadolu toprağının Türk milletini gerçek 

ve tek vatanı olduğu düşüncesini temel almış, Anadolu coğrafyasını kimliği belirlemede 

temel ve önemli bir etki olarak görmüştür. Bu durum beraberinde toprağa dayalı bir millet 

ve milliyetçilik anlayışını getirmiştir. Anadoluculuk, Anadolu’nun tüm medeniyetlerin 

beşiği olduğu ve Batı medeniyetinin de Anadolu’dan beslendiği iddiasında 

bulunmaktadır. Anadoluculuk düşüncesinin başlıca soruları olan biz kimiz, nereye aidiz 

sorularına cevap aramaktadır. Bunun sonucunda da vatan, tarih, millet, kimlik gibi 

kavramları yeniden açılamaya başlamıştır. Anadoluculuk düşüncesi kendi kavramsal 

yapısıyla beraber kendisinin var etmeye çalıştığı temelle bir ideoloji, yaklaşım ve hareket 

olarak var olmayı denemiştir. 

Topçu, Anadoluculuğun soya yaslanmış olmadığını, sırtını İslama dayamış bir 

milliyetçilik davası olduğunu söylemektedir. Bu görüşünü de yukarıda bahsettiğimiz 

Topçu’nun milliyetçiliğin esasları görüşünün ilk maddesinde açıkça dile getirmektedir. 

Milletin dinini, ahlakını, adetlerini, örflerini, geleneklerini, yaşayışlarının mimarı, İslam 

medeniyetine ışık tutanın İslam dini olduğunu söylemiştir (Topçu, 1978:63). Topçu, 

milliyetçiliği islamla uzlaştırmaya çalışmıştır ve milliyetçiliği iki farklı şekilde 



103 

 

 

açıklamıştır. İlk tanımında batı milliyetçiliğine yer vermiştir. Ona göre batı milliyetçiliği 

tamamen maddiyata dayalıdır, maneviyattan mahrumdur ve uygarlaşmamış bir tolumdur. 

İkinci tanımında ise İslam ile harmanlanmış milliyetçilikten yani Anadoluculuktan 

bahseder (Topçu,1978:28-29). Topçu Anadoluculuğu İslam ile birleştirdiği gibi, 

medeniyet anlayışını da İslam’ın temelleri üzerine inşa etmiştir. Topçu Osmanlının 

yıkılışının sebebinin İslam ruhunun kaybetmesinden kaynaklı olduğunu söylemektedir. 

Anadolucuların da bu ruhu kaybettiklerinde hüsrana uğrayacaklarını belirtmektedir 

(Topçu, 2012: 4). 

Anadoluculuk fikri Topçu ile tasavvufi ve felsefi bir nitelik kazanmaktadır. 

Onun özgün felsefi görüşlerinin ortaya çıkmasına olanak sağlayan düşünürlerin başında 

Blondel’in aksiyon felsefesi, Bergson’un ve diğer Fransız ruhçu düşünürlerin görüşleri 

ve bu görüşlerin tasavvufla harmanlanıp yeniden şekillenmesi yer almaktadır. Topçu’ya 

göre insan ile Allahın birleşmesinin tanımı aksiyondur. Bireyin en önemli hedefi 

yaratıcıya ulaşmaktır. Bundan dolayı bireyin varlığını ahlaka bağlamaktadır. Topçu 

toplumun önde gelen tasavvufi düşünürlerinde örnek bir ahlaki tutum ve yaşayış 

gözlemlemektedir.  

2.9. KAPİTALİST SİSTEM KARŞISINDA BİR ÜTOPYA: ANADOLU 

SOSYALİZMİ 

Osmanlıcığa, İslamcılığa, Turancılığa karşı olarak oluşan Anadoluculuk akımı 

Osmanlının son dönemlerinde ortaya çıkmıştır. Bu akımı destekleyen kişilerden bazıları 

Nüzdet Sabit ve Raşit Hatipoğlu’dur. 1909 yılında Nüzdet Sabit Vazife adında dergi 

çıkarmıştır. Sosyalizmin Vatanseverlikten arındırılmış olmayacağını açıklayan 

örneklerine dergisinde yer vermiştir. Raşit hatipoğlu ile ise 1930 yılında Dönüm isimli 

dergisinde köylücülüğü ve mili sosyalizmi savunmuştur. Bu yıllarda köylücülük 

rövanştadır. Topçu’nun soyu temel almadığı sosyalizme bakış açısı da tıpkı Nüzhet 

Sabit’e benzemektedir. Köylüye ve üreticiye verdiği önem bakımından sosyalizmi 

değerlendirildiğinde de Raşit Hatipoğluna benzediğini söyleyebiliriz (Mollaer, 2016: 36). 

Bu yazarların ortaya attıkları düşüncelerden esinlenen Topçu, Müslüman Türkün 

devlete olan bakış açısı, Müslüman bir Anadolu Sosyalizminin ta kendisi olduğunu 

söylemektedir. Bunun sebebi ise İslam’ın ahlakı ile milliyetçilik düşüncesinin 

harmanlanması sonucu sosyalizmin doğmasıdır (Çelik, 2000: 68). 



104 

 

 

 Topçu’nun sosyalizmini, Müslüman Anadolu sosyalizmidir ve temelleri 

Anadolu sosyalizmine dayanmaktadır. Bu yüzden komünizmle ilgisi yoktur hatta onun 

karşısında durur. Topçu, Sosyalizmle Komünizmi karıştırmak sosyalizme yapılan bir 

düşmanlık olduğunu söylemektedir. Ona göre sosyalizmin oluşturduğu ahlaki 

ayaklanmalar, geçmişin fedakârlıklarını unutturmasa da, sosyalizm için gayret gösterip 

hayatlarını tehlikeye atanlar, hakları yenilenler, öksüzler, yetimler fakirler bunu 

meyvesini yiyemeyeceklerdir (Öğün, 1992: 17).  

Topçu sosyalizmin yanlış tanıtıldığını düşünmektedir. Halk arasında komünizm, 

anarşizm gibi bir izlenim uyandırılmaya çalışıldığından ve kötülendiğinden 

bahsetmektedir. Kapitalizm ve Komünizm savunucuları işbirliği yapıp, ikinci dünya 

savaşında milliyetçi sosyalistlerin karşısında olmuşlardır. Bunların aksine sosyalizm hak 

ve hukuka uygun bir düşüncedir.  

"Sosyalizm nefsimizin müdafaası için değil de Allah'ın emri ve insanlığın hak 

davası olarak alınırsa gayesine ulaştırılabilir." "Hakikatte bu dava İslam'ın özünde bulunan 

hak davasıdır. Sosyalizm, çiğnenmesi halinde Allah'ın da affetmeyeceğini bildirdiği kul 

hakkının müdafaasıdır. Sosyalist olarak İslam'ın ta kalbinde yer alacağımızı bilemeyenler, 

kelimenin yabancı kıyafetine tutuluyorlar... İktisadi sistemimiz, halkın tüm ihtiyaçlarını 

karşılayan, her ferdi iş ahlâkıyla seferber eden, asrın geçer deyimiyle ruhçu sosyalist 

sistemdir." (Aktaş, 2007: 64) 

Fakat Topçu’nun benimsediği sosyalist sistem ile faşizm arasında önemli 

farklılıklar ve ayrılıklar vardır. Topçu’nun topluma bakışı, Mevlana ve Yunus’nun 

manevi toplum anlayışıdır. Faşizmin savunduğu ve uyguladığı şiddeti, dine karşıtlığını, 

teknolojiye olan bağımlılığını Topçu ciddi boyutlarda tartışır ve eleştirir. Aynı zamanda 

muhafazakâr kesiminde Anadolu düzenine olan tavırlarını eleştirir. 

"Anadolu'nun içinde bulunduğu ekonomik sorunlardan; şuursuzca bir 

batılılaşmadan; Tanzimat'tan beri gelen ve aydınların, bizi tahrip edecek batılı fikirleri yurda 

ithal etmelerinden; yanlış milliyetçilik anlayışlarından; dinin yanlış anlaşılması ve 

anlatılmasından; yabancı hayranlığından ve pragmatizmin benimsenmesinden ötürü, bizde, 

komünizm kendisine bir zemin bulabilmektedir. Materyalist, ihtilalci, anarşist bir komünist 

tehlikeden bizi koruyacak olan ruhçu, devletçi, muhafazakâr, otorite sahibi bir sosyalizmdir" 

(Topçu, 2017: 158).  

"Kurtuluş, ancak ruhları Allah yolculuğunda selamete ulaştıracak, ruhçu ve 

İslamcı bir sosyalizmin eseri olabilir. Bu zafere ulaşmanın şartı ve çaresi ise hakkın ve 

vicdanın katili olan hürriyetleri yok ederek, onun yerinde, çalışanların, düşünenlerin, 



105 

 

 

sevenlerin ve acıyanların haklarıyla hürriyetlerini yaşatabilmektir. Bu manada, sosyalizm 

devrimizin şeriatıdır" (Topçu, 2002: 134-135). 

 “Ağalar tahakkümünden kurtulan Doğu, ister istemez bir sosyalizme doğru 

gidecektir. Bu gidişinde Batı’nın, âlemi sömürge yapmasını seven insafsız himayesine de 

düşmemek için büyük sanayii damla damla ve dikkatle topraklarına sokmalı, kendi insanını 

makineye esir etmekten sakınmalıdır. Diğer taraftan, komünizmin zehirli tırnaklarından 

korunmak için, benimsediği sosyalist sistem, kendisinin bütün gelenekleriyle millî 

hususiyetlerini bünyesinde birleştirmiş bulunan ruhçu ve milliyetçi sosyalizm olacaktır” 

(Topçu,1997: 111-112). 

Topçu, ruhçu sosyalizm ile maddeci komünizm arasındaki farkları da ortaya 

koymaktadır. Sosyalizmi ve komünizmi açıklarken, bunlardan birisi ruhçu düşünceye 

sahiptir diğeri maddeci, birisi devletçiliği savunur çıkarlarını gözetler diğeri değişimi 

savunur. İkisi birbirine karşı tezler geliştirirler. Amaçları gayeleri birbirinden tamamen 

farklıdır ve asla bir arada yaşayamazlar demektedir (Topçu, 1997:234). Topçu devletçiliği 

savunmaktadır bu yüzden sosyalizminde de devleti benimsemiştir. Bu sosyalizmin 

temelinde kooperatifçilik yatmaktadır.  Anadolu’nun iş dünyasını yönetecek ekonomik 

sistemin, yarınki Türkiye’nin yükselmesini sağlayacak ve bunu ahlak düzeni içinde 

oluşturacak sistemin devlet sosyalizmi olduğunu savunmaktadır (Tabakoğlu, 2009). Ona 

göre sosyalizm yetki sahibi bir devletin yönetiminde olmalıdır. Sosyalizmin ana 

unsurunun da toprağın işlendiği fabrika değil, toprağı asıl işleyen işçinin yani köylünün 

olması gerektiğini savunmaktadır (Topçu, 1972:150).  Serbest ekonomi düşünürleri bu 

yöntemin fazla üretim sağladığını ve diğer yöntemlerden daha iyi olduğunu 

söylemişlerdir. Fakat devletin sermayesini desteklemeyi amaçlayan devletçi ekonomi, bir 

diğerinden daha iyi olacak ve büyüme hızı daha yüksek olacak. Bu kazancın millet için 

harcanması sebebiyle de bu durum millet kapitalizmi olarak adlandırılacaktır (Tabakoğlu, 

2009).  

Toplumsal adaletin iki boyutundan bahsetmek gerekirse; ilki, kazanma isteğiyle 

kendini perişan eden insanları kurtarmak, ikincisi ise yoksullara hak ettiklerini vermektir 

(Tabakoğlu, 2009). Aslında zenginlerin fakire verdikleri onlara yaptıkları yardım 

değildir, onların hakkını vermektir. Maddi imkânsızlıkları olan insanların maddi gücü 

yerinde olanlara karşı kızgınlıkları ancak haklarını aldıklarında son bulacaktır. Yani 

fakirin her zaman zenginin malında payı vardır. Bunlardan yola çıkarak fakirinde haksız 

olduğu durumlar vardır. Zenginin servetini haksız kazandığını düşünüp onu elde etmeyi 



106 

 

 

ister. Bu hak arama değil, haksızlık peşinde koşma olarak adlandırılır. Zaten eline bu 

imkân geçince de fakirde intikam duygusu başlar. Bunlara nazaran sosyalizm hak davası 

olmaktan çıkmamalıdır (Tabakoğlu,2009). Topçu’nun da üzerinde durduğu gibi 

Türkiye’de sosyalizm ve komünizm birbirinden ayrıştırılamamaktadır.  Sosyalizm 

zihinlerde solculuğu çağrıştırmaktadır, solculukta din düşmanlığı olarak 

nitelendirilmektedir (Tabakoğlu,2009). Fakat gerçek bir sosyalizm zaten dinden destek 

alır, hatta bizim sosyalizmimiz bizzat İslam’dır ( Tabakoğlu,2009). Topçu’ya göre de 

sosyalizm, temeline İslam’ı koymuş hak bir davadan ibarettir. Sosyalizm ayaklar altına 

alınırsa bu bir kul hakkı olmaktadır ve Allah’da kul hakkını affetmeyeceğini bizlere ifade 

etmiştir  (Tabakoğlu, 2009). 

Topçu’nun sosyalizm anlayışı, “kentsel değil kırsal ağırlıklıdır” (Öğün, 1992: 

183). “Toprağa dayalı küçük tarımsal üretime dayalı bir iktisadi düzeni önemseyen” 

(Topçu, 1999: 107), toprağın “eşit olarak çalışanlara verilmesi” (Topçu, 1999: 111) 

gerektiğini savunan bir sosyalizm anlayışıdır. Bunun mülkiyetle sağlanmasının önemine 

değinen Topçu, “Toprak Reformu” başlığıyla yazdığı yazısında aşırı üretim dolayısıyla 

köylüyü yoksulluğa itecek üretimin engellenmesi gerektiğini ifade etmiştir (Topçu, 2004: 

178). 

Genel olarak Topçu’nun ütopyası anti-kapitalist, devrimci bir sosyalizmden çok, 

adaleti, dayanışmayı temele alan bir sosyalist anlayıştır. Üretim ve tüketimde bir planın 

ve denetçiliğin olması gereken bu sistemde üretimin ana kaynağı olarak toprağın önemi 

çok büyüktür. Eşitlik, çalışanın hakkı bu sistem içerisinde diğer önemli noktalardır. Tüm 

bunların toplamının yanında ortak tarih bilinci, paylaşılan coğrafya ve inancın olduğu 

milli bir sosyalizm anlayışıdır. Anadoluculuk anlayışının da temelini oluşturan millilik 

vurgusu sosyalist sitem anlayışının da temelini oluşturmaktadır. Batı toplumlarının 

kapitalist sistem karşısında ezildiğini gören Topçu, bu düzene karşı kendi toplumunun 

mili bir sistem içerisinde yeni iktisadi, sosyal bir düzen kurması gerektiğini savunur, bu 

da “Anadolu Sosyalizmi”dir. 

2.10. NURETTİN TOPÇU’NUN FİKRİ DÜNYASI VE ETKİLİ OLAN KİŞİLER 

Nurettin Topçu’nun Anadolu coğrafyası anlayışının kökleri Anadolu 

topraklarına dayanırken, kültür ve medeniyet anlayışının kökleri ise Osmanlı devleti ve 

Selçuklu devletine dayanmaktadır. Topçu, kurduğu bu temelin en başına İslam’ı 



107 

 

 

koymaktadır. Ahlâk çalışmaları sırasında önemli üzerinde durduğu ve isyan ahlâkı fikrini 

dayandıracağı tasavvuf düşüncesi Mevlana’nın, Yunus Emre’nin ve Hallac-ı Mansur’un 

düşüncelerinin üzerinden hareket edilerek oluşturulmuştur. Topçu Batıya ve Anadolu’ya 

bu düşünceler ışığında ulaşmaktadır  

Topçu, olaylara Ahlak kavramı üzerinden bir bakış açısıyla bakmaktadır. İnsani 

açıdan, felsefe yönünden ve toplumsal boyutlardan baktığı olayların temelinde ahlak yer 

almaktadır. Topçu’nun düşünce merkezinde yer alan ahlak, irade ve isyan kavramları 

felsefi kavramlar olduğu gibi aynı zamanda ahlaki kavramlardır.  Cumhuriyet döneminin 

felsefecilerinden farklı olarak Topçu, ahlak kavramı üzerinde en çok duran düşünürdür. 

Tüm yaşamı boyunca da bu düsturundan vazgeçmemiş ve doktora tezini de isyan ahlakı 

üzerinden yazmıştır. Tezinde Blondel ve Bergson’un düşüncelerinden esinlenen topçu, 

hareket felsefesinden yola çıkarak, kapitalizmin,  rasyonalizmin, modernizmin, 

sosyalizmin ışığındaki ahlakın karşısında durmuştur.  Topçu, isyan ahlakının 

kapitalizmden ayrılması gerektiğini söylemiştir. Çünkü isyan ahlakı tüm dünyayı 

kaplayan, sonsuz bir merhamet düzenine bağlıdır ve bir hareket eğer kendi içindeki bir 

düzene karşı geliyorsa ve bu düzenin izlerini taşıyorsa bunun adının isyan olacağını 

söylemiştir.   

İnsanın başkalarının tercihlerine boyun eğmesi, zorlamaları kabullenmesi, 

çoğunluğa uyması konformizm olarak adlandırılmaktadır. Topçunun felsefesinin 

sembolleri olan isyan, irade ve hareket kavramları bu akıma karşı gelmektedir. Çünkü bu 

düşüncelerin ana fikri iyi insan olmaktır. Bu akımın toplumu iyi bir vatandaş olmaya 

yönlendirdiği düşünülse de Topçu’ya göre bu durum ahlaka aykırı bir tutumdur. Bundan 

dolayı Topçu’nun 1939 yılının Şubat ayında çıkarttığı derginin adı Hareket’tir. 

Nurettin Topçu en başından beri yazılarında, çok boyutlu bir düşünce 

mücadelesi içerisine girmiştir. Türk toplumunun cumhuriyet dönemi modernleşmesini 

baz almıştır ve eleştirdiği bir çok yönü de vardır. Bu bakış açısına yeni boyutlar 

kazandırmak olan asıl gayesi, yeni bir devlet modeli bulmaya ve oluşturmaya çalışmaktır. 

Yani fikirlerinin ahlak, sanat, din, felsefe üzerine oturtulduğu bir Rönesans düşüncesi 

içerisindedir. Metafiziği reddedenlerin karşısında durmuştur. Aklın, duygunun, sezginin 

ve sevginin içinde bulunduğu, ahlak kavramının temelini oluşturduğu bir felsefe 

oluşturmaya çalışmıştır. Anadolu milliyetçiliği islamı temel alıp yorumlamış, yeni bir 



108 

 

 

bakış açısı ortaya koymuştur. Turancılığı, İslamcılığı ve ırkçılığı her yönüyle sentezlemiş 

ve modernizmin getirdiklerine aldırış etmeden, batı ve doğunun sentezini yapabilmiştir. 

Topçu dönemin düşünce anlayışlarını, kültürünü, teknolojisin, sanayileşmesini farklı 

bakış açılarıyla irdelemiş, muhafazakar kesimin Amerika hayranlığına, batıyı taklit 

etmelerine karşı olarak Anadolu sosyalizmini savunmuştur. Topçu, tüm hayatını hedefleri 

olan, şuurlu, sabırlı, istekli bir nesil yetiştirmeye adamıştır. Öğretmeyi ve öğrenmeyi 

felsefe edinmiş, bilgi, kültür, eğitim konularını bizzat ders kitaplarında işlemiştir (Kara,  

2009: 42). 

Topçu batılılaşma düşüncesinin başlamasından beri etkisi altında olduğu kültür 

ve medeniyet ayırımını tekrardan bambaşka yönleriyle incelemiş yazarlardan bir 

tanesidir. Topçu’nun bu konudaki en önemli düşüncesi, bu ayırımın üstünkörü 

yapıldığına dair inancıdır. Nurettin Topçu’ya göre medeniyet kavramı, bütün insanlığı 

ilgilendirir, bilim ve teknoloji temel alarak tanımlanır aynı zamanda kapitalist ve zorba 

düzenden ayrı olarak değerlendirilemez. Bilim ve teknoloji hak yerine kuvveti koymuştur 

ve doğayı insanla yok edecek sanayinin en temel dayanağı niteliğindedir. Teknolojik 

gelişme kapitalist sistemi daha da güçlendirir, Toplumu köleliğe iten bur durumun 

başarıymış gibi değerlendirilmesi oldukça yanlış bir davranıştır. Sanayileşmenin 

ilerlemecilik, gelişmişlik gibi gösterildiği yıllarda Topçu’nun bu düşünceleri kalkınmanın 

karşısında olduğu düşünülerek eleştirilmiştir 

Bir önceki bölümlerde bahsettiğimiz gibi, Topçu’nun düşünce dünyasında etkili 

olan kişiler vardır. Yavuz Sultan Selim, Fatih Sultan Mehmet, Alparslan, Mevlana, Yunus 

Emre, Mehmet Akif Ersoy, Hüseyin Avni Ulaş, Blondel, Massignon, Bergson bu kişilerin 

başında gelen isimlerdir. Topçu, Alparslandan Yavuz Sultan Selime kadar olan bu 

kişilerin büyük ruhlar olduğunu, Allahın davasıyla, kainata Allahın emirlerini yaymayla 

savaştıkları söylemiştir. Bu kişilerin, kutsal milletimizin asıl sahipleri olduğunu ve en 

büyük vatanseverliğin de milletin ruhunu bu duygularla beslemek olduğunu dile 

getirmiştir (Topçu,1997:128). Topçu’ya mahsus bir tanımlama olan “millet mistiği” 

kavramının temelinde bu yaklaşımı görmek mümkündür. Millet mistiği,  Her koşulda, 

vatanına ve milletine faydalı olan, bunu da bir karşılık beklemeden yapan kişi olduğunu 

söylemek doğru olacaktır. Nurettin Topçu’nun bahsettiği bu millet mistiklerinden aşağıda 

bahsedeceğim. 



109 

 

 

2.10.1. Hüseyin Avni Ulaş 

Nurettin Topçu’nun fikir hayatında etkisi olan kişilerden biri Hüseyin Avni 

Ulaş’tır. Topçu’nun eşi olan Fethiye Hanım, Hüseyin Avni Bey’in kızıdır. Erzurumlu 

olan Ulaş, Erzurum Kongresinin düzenleyenlerin başında olan önemli isimlerdendir. 

Topçu, Hüseyin Avni’yi anlatırken onun hayatını anlatmanın birkaç sayfaya 

sığmayacağını söylemiştir. Onun kendi isteğinde vazgeçmesiyle dolu olan yaşamından 

ibret alınmasını, gelecek nesillere örnek olmasını istemiştir. Hüseyin Avni birinci cihan 

harbinden önce yaşamıştır ve hukuk fakültesini bitirmiştir. Milletin egemenliğinin 

çiğnendiği bu dönemde tek hedefi hâkimiyet sağlamak olmuştur (Topçu, 2012: 82) En 

önemli mercilerden birinde, Mecliste çalışmıştır. Hürriyete olan inancını ve bağlılığını 

hiç bırakmamıştır. Birinci dünya savaşında Hüseyin Avni Kafkas cephesine gönderilmiş 

ve orda üç yıl kalmıştır. Tıpkı Dostoyevski’nin Sibirya’nın zindanlarında Rus köylüsünü 

tanıdığı gibi, Hüseyin Avni’de Kafkas dağlarında Anadolu’nun köylülerini yakından 

tanımıştır.  Oradan döndüğünde Erzurum’daki milletvekili seçimlerine adaylığını 

koymuştur. Kazanamazsan ne olacak sorularına aldırış etmeden tek başıma mücadele 

etmeye devam ederim üslubuyla yoluna devam etmiştir ve Anadolu’nun yeniden 

inşasının temelleri olan Erzurum Kongresindeki önemli milletvekillerinden olmayı 

başarmıştır.  İstanbul’daki son Osmanlı Meclisinde Erzurum milletvekili olarak görev 

yapmıştır.  23 Nisan’da Meclis açılışında bulunmuş ve orada üç yıl görev yapmıştır. 

2.10.2. Mehmet Akif Ersoy 

Nurettin Topçu, Mehmet Akif Ersoy’un eserleriyle hayatının bir bütün olduğunu 

söyler. Zamana, mekana, topluluğa göre değişecek birisi olmadığını, topluluğa uymayıp 

kendisine topluluğu uyduran, uydurmak içinde her yolu deneyen, topluluğu etkileyen 

duruşa ve karaktere sahip olan bir kişi olduğunu belirtmektedir. Mehmet Akif için 

söylenenleri okuduğumuzda, Topçu’nun da Mehmet Akif Ersoy gibi bir karaktere ve 

duruşa sahip olduğunu söyleyebiliriz.  

İsmail Kara, Nurettin Topçu’da Mehmet Âkif sevgisinin ve hayranlığının imla 

öğretmeni Nafiz Bey tarafından Büyük Reşit Paşa Numune Mektebinde okurken 

başladığını söylemektedir (Kara,2009:90). Kara’ya göre bu sıralarda İçine kapalı ve sakin 

bir yapısı olan Topçu, kitap ve gazete biriktirmeye ilgisi vardır, bunları da bir sandığın 



110 

 

 

içinde biriktirirdi.  Vatan duygusunun, Namık Kemal’den sonra Âkif’in şiirlerinde, 

özellikle de Safahat’ın “Âsım” bölümünde dikkate değer bir realizme büründüğünü ifade 

eden Topçu, bu bölümü “Âkif’in manzum romanı” olarak nitelendirir (Topçu 2011: 44, 

45): “Âkif’in manzum romanı diyebileceğimiz bu idealist eserde en realist kalemle 

çizilmiş tabiat parçalarının yanında Çanakkale Şehitleri’nin gömüldüğü ideal âlemi 

temaşa ediyoruz.” “Âsım”da muhteşem din ve millet sentezinin varlığına dikkat çeken 

Topçu, dini iradeyle milli iradenin herhangi bir kitapta ve hiçbir düşüncede görülmemiş 

haliyle bu eserde toplandığını, o zamana kadar milliyetçi denildiğinde akıllara dinin 

karşısında olan bir kişinin geldiğini, din düşkünü ve Müslüman denince de milliyetçiliği 

hiç bilmeyen bir kişinin akla geldiğini, Âkif’in ruhlarımızı bu safsatadan kurtaran kişi 

olduğunu belirtir (Topçu 2011: 46). 

Âkif’in İslamcılık düşüncesi, II. Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e sosyal hayattaki 

değişime şahit olan, ilkokulunu ve ortaokulunu Osmanlı’nın son dönemlerinde, Lise 

eğitimini Cumhuriyet döneminde, üniversite eğitimini de Fransa’da tamamlayan Nurettin 

Topçu’da, içinde bulunduğu sosyal hayatın da etkisiyle bir değişme göstermiştir. Topçu, 

coğrafya olarak Anadolu’yu esas almış, birleştirici güç olarak İslâm’ı görmüştür. 

Topçu’yu bu hususta farklı kılan bir diğer yanı da meselelere ahlak üzerinden 

yaklaşmasıdır. Mehmet Âkif’e göre, Osmanlı devletinin kurtulabilmesi için ilk önce akla 

aykırı durumlardan temizlenmiş İslami bir anlayış benimsenmeli ve toplumun, boş 

vermişlik, tembellik, cahillik ve korkaklıktan sıyrılması gerekmektedir. Batıdaki bilimsel 

gelişmeleri yakından takip etmek gerekir. Bununla birlikte Batının değerleri kabul edilip 

benimsenmemelidir. Osmanlıyı oluşturan topluluklardan Müslüman olanları İslamı, 

olamayanları da Osmanlı ruhunu benimsemesi ve bu ruh altında birleşmek 

gerekmektedir. Âkif, Turancılık düşüncesini de reddetmez. Osmanlıyı dağılmaktan 

kurtarmak için yeterli görmediği bu düşünceye, Cumhuriyet’in ilanından daha yakın 

olduğu, Özü de sözü de sağlam adam ol ırkına benze, Kahraman ırkıma bir gül, ne bu 

şiddet bu celal gibi ifadelerinden anlaşılabilir. Nurettin Topçu’nun fikir hayatı da Âkif’in 

fikir dünyası arasında birtakım benzerlik ve farklılıklar vardır. Bir felsefeci olarak dini 

görmezden gelen felsefi hareketlere karşı çıkan Topçu, Anadolucu milliyetçiliğini İslami 

bir görüşle ele almış; Turancılığı, enternasyonalist milliyetçilikleri ve İslâmcılığı 

eleştirmiştir. Batı, Doğu ve İslâm medeniyetlerini karşılaştıran Topçu, kapitalizme, 



111 

 

 

komünizme, sosyalizme, kültüre, medeniyete, sanayileşmeye ve teknolojiye de eleştirel 

bir bakış açısıyla bakmıştır. 

Nurettin Topçu herkese hitap edecek, bilim ve teknolojinin getirdiği 

medeniyetin, içerisinde yer alan kapitalizmden ayrı düşünülmeyeceğini söylerken, 

Mehmet Akif Ersoy’da medeniyeti tek dişi kalmış canavar olarak betimlemektedir.  Âkif 

de, Topçu da “ideal” insanıdır. İçinde bulundukları dönemin sıkıntıları karşısında 

çoğunluğa tabi olmak yerine, doğru bildiklerini anlatmaya, yaşatmaya çabalamışlardır. 

Topçu’nun Âkif için uygun gördüğü “büyük adam” sıfatı her ikisi için de geçerlidir. 

Çünkü onlar, devirlere, zaruretlere, cemiyetlere göre değişmemiş, muhitine uymamış; 

muhiti kendilerine uydurmaya çalışmışlardır. Halkın içinde münzevi yaşamışlardır. 

Devlet ve ikbal mevkilerinin peşinde koşmamışlardır. Topçu’ya göre millet mistikleri 

ızdırap çekerler, onarlın en büyük aşkları ve en büyük zevkleri milletin ızdırabını, kendi 

ızdıraplarıyla ölümsüzleştirmeleridir (Topçu, 1972: 132). 

2.10.3. Blondel 

Topçu, Maurice Blondel ile Fransa’daki eğitimi sırasında tanışmıştır ve onun 

hareket felsefesinden etkilenmiştir. Türkiye’deki hareket felsefesinin savunucusu da 

Topçu olmuştur. Blondel’e göre insanın amacı doğaüstüne yönelmektir ve doğaüstünün 

kişinin gerçekliğinde kendini bulduğu nokta, insanın hareketidir. Bu hareket ise kaba bir 

güç, içgüdüsel bir davranış, bir refleks yahut basit bir hayat hamlesi değildir (Gündoğan, 

2007: 733). Ona göre hareket ahlaki, dini, estetik yahut bilimsel olan her türlü insan 

eylemidir. Ancak özünde ruhi bir aktivitedir. Blondel’e insanın özü nedir diye soracak 

olsak bunu “hareket” olarak cevaplandıracaktır. Ona göre insanı anlamaya giden yol 

hareketi anlamaktan geçmektedir. Onun için insanı tanımada insanın eylemlerinden yola 

çıkılmalı, insanın eylemlerinin dünyasına girilmelidir. Çünkü eylem zorunludur ve kişide 

bunu zorunlu olarak kendisi çözer. Bu çözümün doğruluğunu, yanlışlığımı, zorunlu ve ya 

bilinçli oluşunu herkes kendi eylemine yükler. Topçu’ya göre hareket hakikati görmek 

için doğrudan bir kaynaktır, bütün insanlığı ilgilendiren ve sürekli devam eden şeylerin 

insanın benliğine yansımasıdır (Gündoğan, 2007: 734). 

Blondel’e göre hareket ben’siz meydana gelemez ve hem bir olgu hem de 

zorunluluktur. İnsan varlığını tamamen kuşatan hareket, çoğu zaman kişinin istek ve 

ihtiyaçlarına rağmen oluşur. Blondel buna örnek olarak insanın istediği şeyler ve yaptığı 



112 

 

 

şeyler arasındaki uyumsuzluğu gösterir. Blondel’in ifadesiyle “ benim kararlarım 

genellikle düşüncelerim ve eylemlerimin ötesine giderler. Kâh istediğim her şeyi 

yapmam, kâh hemen hemen ben’in haberi olmadan istemediğim şeyi yaparım” 

(Gündoğan, 2007: 733). Yani bazen istediklerimizi yapar bazende istemediğimiz şeyleri 

yapar yahut da yaptığımız şeyleri istemeyiz. Bunun yanında yaşamımızda büyük bir yere 

sahip olan bilginin bu eyleme faaliyetindeki yeri önemlidir. Çünkü Blondel’e göre Sırf 

bilgi bizi yerimizden oynatmakta yeterli değildir, çünkü tam anlamıyla bizi anlayamaz 

(Gündoğan, 2007: 734). 

 Nurettin Topçu’da hareket kavramı irade kavramıyla, bu iki kavramda bir amaç 

içermeleri bakımından ahlak kavramı ile bağlantılıdır. Onun hareketi ve iradesi ahlaki 

olanın ufkuna doğru bir atılımdır. Ve insanı anlamak hareketi anlamakla mümkündür. 

Topçu’ya göre “hareket, insanın cevheridir” (Topçu, 2012: 52). Ona göre hareket, insanı 

bir yönüyle oluşturur, diğer yönüyle devamlı yönlendirmektedir (Topçu, 2012: 68). 

Hareketi bilinçli yapmak insanı az veya çok değiştirir. Çünkü hareket ile ruh vücudunu, 

vücut da ruhunu bulur. Bunu yapan ise harekettir (Topçu, 2012: 68). İnsana yalnızca 

hareket rehberlik edebilir. Düşünce hareketle ortaya çıkar, hareketle olgunlaşır ve yeni 

hareketler görebilmek için hareketten uzaklaşır. Topçu’ya göre hareket hürdür (Topçu, 

2012: 53). Kişi yalnızca hareketin ardından gerçekten özgür olabilir (Topçu, 2012: 68). 

Çünkü hareket bizi değiştirmiştir insan hareketten evvel ne ise o değildir ve sahip olduğu 

güçlerin gerçek ölçüsünü bilince, kendisini daha iyi tanır. Kişi kendisini, kendi 

hareketinden yola çıkarak tanımlar. İnsan hareketiyle doğada her şeyin önceden 

oluşmasına karşı çıkar. Hareket etmeyi istemek, doğada bir şeyleri değiştirebilmeye 

inanmaktır. Hareket bir kez ortaya çıkınca her bir tarafta etkisini gösterir. Çünkü her 

hareket yeni bir hareketi doğurmaktadır. 

Hareket felsefeleri bakımından Blondel ve Topçu’nun aynı bakış açılarına sahip 

olduklarını söyleyebiliriz. Hem Blondel hem de Topçu, insanın kendisini, iradesini aşıp 

tabiat üstüne yükselmesini, geldiği sonsuzluğa geri dönmesini ileri sürmektedirler. Bu 

anlamda Blondel’in Hristiyan personalizmi çizgisinde yer alırdığı, Topçu’nun da İslam 

mistisizmi ve şahsiyetçiliği çizgisinde yer aldığı söylenebilir(Gündoğan, 2007: 735). 



113 

 

 

2.10.4. Bergson 

Bergson’u tam anlamıyla Türkiye’ye tanıtan ve Bergson’un düşüncesinin 

Türkiye’deki en önemli temsilcisi olan düşünür Nurettin Topçu’dur. Bergson felsefesinin 

temelinde süre vardır. O bütün felsefesini süre anlayışını temellendirmek için geliştirir. 

Ona göre evren süredir ve yine bu evren süreyle daha anlamlıdır. Benzer bir yaklaşımla 

Nurettin Topçu da Bergson’un, Eski Yunan’dan beri felsefenin kâinatta hiç değişmeyen 

cevher araştırmasını eleştirdiğini ifade etmektedir. Yunan’da Elea Okulu her türlü süreyi 

reddeder. Platon ve Aristoteles kâinatta idea ve şekiller arayarak yine sürekli oluşu inkâr 

etmektedirler. Modern bilim ise, Aristoteles’in statizmine karşı dinamizmi ortaya 

çıkarmaktadır. Galilée ve Kepler’in keşifleriyle başlayan modern bilimler olayları 

“zaman” ile açıklar. Böylece bilimsel açıklamalarda zaman fikrine verilen önem, evrende 

statik, asla değişmeyen cevher olamayacağını ortaya çıkarabilir. Böylece artık felsefe 

cevher araştırmasına son verebilir (Topçu, 2002: 45). 

Topçu Bergson’un bazı yönlerini de tenkit etmiştir. Bergson’un önemli 

eserlerinden birisi olan “Ahlakın ve Dinin İki Kaynağı adlı eserin (…) sezginin değil de 

zekânın eseri olduğu, eserin sosyolojik izahlarla bitirildiği, yaptığı şeyin sadece dini 

düşünce tarihinin bir eleştirisi olduğu gibi hususlardan ötürü Topçu tarafından 

eleştirildiğini görüyoruz” (Gündoğan, 2007: 133). 

2.10.5. Massignon 

Massignon Hallac-ı Mansur üzerine bir çok çalışma yapmıştır. Topçu 

Massignon’u Fransa’da tanımıştır ve islama bakış açısında çok fazla katkısı olan bir 

düşünürdür. Bir çok konuda Topçu’ya düşünceleri tesir etmiştir. Halac-ı Mansur İslam 

mistisizminin, Hıristiyan mistisizminden farklı olduğunu, aynısı olmadığını söylemiştir. 

Massignon’da tasavvuf ile ilgili araştırmalarında bu düşüncesinden yararlanmıştır 

(Mollaer, 2008: 141). Massignon’a Türkçe’yi Fransa’da Nurettin Topçu öğretmiştir, 

Topçu’da onun fikirlerinden olabildiğince faydalanmaya çalışmıştır. Topçu mistik 

içeriklerle ilgilenirken Massignon sayesinde İslama tasavvufuna meyletmiştir.  Hallac-ı 

Mansur ile ilgili çok detaylı araştırmalar yapan Massignon, tasavvuf düşüncesine hakim 

bir bilim insanıdır. Massignon, İslam mistisizmin ana kaynağının, üzerinde düşünülen ve 

pratik yapılan Kuran-ı Kerim olduğunu söylemiştir, Topçu’da onun bu Kuran merkezli 

tasavvuf düşüncesini benimsemiştir (Kara,1992: 22-23). 



114 

 

 

Massignon Katolik âlimidir ve Hıristiyan cephesinde İslam âlimleriyle irtibatı 

başlatan isimdir. O İslam ile irtibatı başlattığında Katolik kilisesi de geleneklerine 

dayanan ilkelerini savunmaya devam etmektedir. Dinler arası irtibatın gerçekleşmesinin 

çok zor olduğu bu dönemde massignon hem bu irtibatı gerçekleştirmiş hem de sadece 

ilim faaliyetleri yapmakla kalmayıp, dinle arası irtibat konusunda, bir sonraki Katolik 

kuşak için yol gösterici isim olmuştur.   

Massignon, İslamiyet ile Hıristiyanlığın benzer olduğunu, Hallac-ı Mansur’un 

ve Hazreti İsa’nın ölümlerinden esinlenerek düşünmüştür. Bu yüzden aynı zamanda 

doktora tezi olan en önemli eserinde de bu konular üzerindeki çalışmalarına yer vermiştir. 

Massignon tezinde Hallac-ı Mansur’un doğumunu, yaşantısını, çevresini, fikri hayatını, 

tasavvufunu çok boyutlu bir biçimde ele almıştır. Kimileri tasavvufun İslam’a 

Hıristiyanlık vesilesi ile girdiğini düşünürken, Massignon Hallac-ı Mansur ile ilgili 

araştırmaları sonunda tasavvufun İslam’ın ana kaynağı olduğunu ve bu kaynağı da Kuran-

ı Kerimden aldığını söylemiştir. Tasavvufun Hıristiyanlıkta kilise hakimiyeti ile 

ilerlediğini, tanrının üç unsurdan geldiğine inandıklarını bunlar yanında İslam’ın herhangi 

bir gösterişi olmadığını ve tasavvufu en güzel şekilde yansıttığını düşünmektedir. 

Massignon’un eseri dört cilttir, eserin ikinci cildinde Hallac-ı Mansur’un onda 

oluşturduğu etkileri ele almıştır. Hayatı boyunca bu etkiyi yaşantısında göreceğimiz 

Massignon, çok uzun yıllar Hallac ile ilgili araştırmalarına devam etmiştir. 

Onun hem İslam dünyasında hem de Batı’da önemli talebeleri oldu. 

Abdurrahman Bedevi, Abdulhalim Mahmud gibi önemli bilim adamları ve George 

Makdisi, Henri Corbin, James Kritzeck gibi Batılı bilginler bunlardan bazılarıdır. Hallac 

hakkındaki eser yazdı. Doktorası onaylandıktan sonra 1926’da Collège de France’a 

profesörü olarak atandı. İslâm Sosyolojisi Kürsü’nde ders verdi. 31 Ekim 1962’de 

Paris’de vefât etti. 

 

 

 

 

 



115 

 

 

SONUÇ 

Nurettin Topçu, Cumhuriyetin ilanıyla beraber toplumda etkisinin fazlaca arttığı 

batı hayranlığının ciddi sıkıntılar oluşturacağını, bu sıkıntıların en başında gelen şeyin ise 

toplumun kültürüne olan tutumun giderek zayıflaması olduğunu söylemektedir. Topçu, 

Türk toplumuyla ilgili sorunlarla yakından ilgilenmiş ve birçok tartışmalarda yer almış 

bir düşünürdür. Sosyolog olmamasına rağmen, sosyoloji dersi üzerine ders kitabı 

yazması, bu derslerin öğreticiliğini yapması ve toplumsal sorunlar üzerine yoğunlaşması 

Türk sosyolojisinde farklı bir yer tuttuğunu göstermektedir. Nurettin Topçu’nun 

modernleşme anlayışı üzerine yaptığımız bu çalışmada, Topçu’nun temelde taklitçilikten 

öteye gidemeyen modernleşmenin karşısında durduğunu ortaya koyduk. Tüm düşünce ve 

çözüm önerilerini felsefi bir bakış açısıyla ortaya koymuştur. Bu yönü onu diğer 

düşünürlerden farklı bir noktaya taşımaktadır. Düşüncelerinde dini argümanlar 

kullanması ve kendine özgü kavramsallaştırmalarında da bunu temel alması onu 

muhafazakâr bir düşünür yapmaktadır. Milliyetçi oluşu ve bu duruşun da Anadolu 

coğrafyasını temel alması milliyetçiliğe kendine has bir anlam kazandırmıştır. Anadolu 

coğrafyasının Batı Uygarlığından çok daha farklı bir tarihi zemine sahip olduğunu ortaya 

koyup temelinde de toplumun ortak paydası olan kültürün çok farklılık gösterdiğini 

söylemiştir.  

Topçuya göre dinin ve ahlâkın vazgeçilmez birlikteliği vardır.  Topçu, ahlâk 

kavramından birey ahlâkını değil, cemaat ahlâkını, toplumsal ahlâkı anlamakta, onu 

bütünlüklü, kapsayıcı ve bağlayıcı bir tahayyül olarak görmektedir. Yani Topçu, her ne 

kadar bireysel iradeye vurgu yapsa da son hâlükarda ahlâk kavramına toplumsal bir anlam 

vermektedir. Daha da önemlisi, yukarıdaki pasajlar aracılığıyla ifade ettiğimiz gibi, söz 

konusu kavramı dinin iç mantığına bağlayarak, dinî olandan bağımsızlaşmasına izin 

vermemektedir. Bu bakımdan tıpkı muhafazakâr düşünürler gibi, ‘ben’ ve ‘birey’ kavramı 

yerine ‘biz’ kavramına referans eden Topçu, ahlâkı, dinin kollektivitesi içine 

yerleştirerek, onu birey merkezli olmaktan çıkarıp topluluk merkezli bir anlama 

kavuşturmuştur.  

Bir toplumun sahip olabileceği teknik ilerlemenin ancak kendi milli ve ortak 

paydası olan kültür sonucu olabileceğini savunmuştur. Tam bu noktada Topçu kültür ve 

teknik kavramlarını aynı kaynaktan beslenen birer toplumun parçası olarak görür. Devlet 



116 

 

 

ve siyasi anlayışında toplumsal düzene kadar milli ve ahlaki temeller olması gerektiğini 

savunur. Ahlak Topçu’nun felsefi anlayışının da temelini oluşturur. Toplumda yaşanan 

aksaklıkların Batı karşısında yaşanan yozlaşmanın, toplumun Ahlaki yozlaşmasının bir 

sonucu olarak görür. Teknik ilerlemeden iktisadi biçimlere kadar ahlak ve millilikten 

bahsetmektedir. Topçunun milliyetçilik anlayışı bu kavram üzerinden birçok tanımlama 

yapan düşünürlerden ayrılır. Özelliklede Ziya Gökalp’in milliyetçiliğinin temelini 

eleştirir. Gökalp’nin milliyetçilik anlayışının en önemli hatasının Osmanlıyı temel 

almayan anlayışı olarak açıklar. Ancak Nurettin Topçu tam bir Osmanlı hayranıdır. 

Nurettin Topçu, Batının tekniğinin sonucu olan makineleşmenin tam karşısında 

durur. Makineleşmenin getirdiği sömürgeci anlayışı eleştirir. İşçinin üretim süreçlerinde 

üretici değil de makineleşmeye başladığını artık üretilenin bir parçası oluğunu görür. 

Çalışanın kendi emeğine yabancılaştığını ve hakkının çiğnendiğini görür. Tüm bunların 

sebebinin, Batının ahlaki bir ürünü olan tekniğinin alınmasının sonucu olarak görür. 

Alınan teknik beraberinde ait olduğu toplumun ahlakını da alır. Topçu sanayi, teknoloji, 

ilerleme gibi modernleşme araçlarının bireyin kendine, varlığına yabancılaşmasına neden 

olacağına sosyolojik bir bakışla bakmaktadır. Sanayileşmenin bir kurtuluş değil, bir 

köleleşmeye ve çöküşe giden bir toplum olmaya sebep olacağını savunmaktadır. Bu 

sorunlara kendi toplumunun milli bir çıktısı olan kültür ve medeniyet birikimiyle bir 

çözüm üretilebileceğini söylemektedir. Karşısında durduğu kapitalist, pozitivist, 

ilerlemeci uygarlık yerine ruhçu, toprağa bağlı, ahlaki değerlerine bağlı bir sosyalizmi 

savunmaktadır. Nurettin Topçu’nun kendisine özgü kavramsallaştırmış olduğu sosyalizm 

anlayışı insan sevgisi, merhamet, adalet, eşitlik, hakka riayet gibi ahlaki temel ilkeler 

oluşmaktadır. Ürettiği her çözüm tartışmalarının olmazsa olmaz yapı unsurlarının başında 

dini ritüeller ve ahlaki kurallar gelmektedir. 

Topçu’ya göre yabancılaşmanın kökeninde, modernizmin sadece maziyle ve 

gelenekle bağını koparması değil fakat aynı zamanda, onun iç mantığını oluşturan maddi 

bakış açısının bir sonucu olarak, makineleşme ve teknolojinin gücünün giderek artması, 

hatta toplumsal alanın birçok unsuru üstünde egemenlik kurması olgusu yatmaktadır. 

Bunun konumuz açısından önemi şudur. Topçu’ya göre, modern yaşamda maddi 

düşüncenin artan gücü, ahlâkın metafizikten soyutlanmasına, bireysel ve maddi temelde 

tanımlanmasına ve seküler bir içerik kazanmasına yol açmaktadır. Yani hızla artan 

makineleşme ve sanayileşme, benliğin derinliğinde yatan ruhları öldürmekte, bu 



117 

 

 

bağlamda ahlâk ruhanî ve dinî içeriğinden soyutlanmaktadır. Topçu’ya göre modern 

medeniyetin hayatında sınırsız bir gelişmeye kavuşan bu teknik, kültüre boyun eğer, onun 

dedikleriyle ilerlerse hayatımız mutlulukla dolu olur. Ama ona karşı gelirse, bunalımlar 

ve sıkıntılar meydana gelir. Örneğin Avrupa bu sıkıntılara engel olamadı. Yıllardır ilimle, 

sanatla geliştirdiği teknik kültürün önüne geçti ve geçmişin bıraktığı ahlaki ve ruhi tüm 

temelleri bertaraf etti. Batının gözünün içine bakan Doğu medeniyetleri de bu değişimden 

nasiplerini alarak tüm inançlarını, örflerini, adetlerini bu sömürüye kurban etti. 

Topcu’nun düşünce dünyasının tümünde ele aldığı konuların, tartışmalarının, 

açıklamalarının temel çıkış noktası ‘hareket’ anlayışıdır. Hareket anlayışının aslında 

bireyin bir yerden bir yere hareket etmesinden öte o hareketin bir amaç bir hedef 

doğrultusunda meydana geldiğidir ve sonsuzluğa doğru uzanmasıdır. Muhafazakâr 

anlayıştan, toplumsal yaşantıya, ahlaki yapıdan kültür ve medeniyet ikilemine devlet 

anlayışından milli üretim biçimlerine kadar bütün düşüncelerinde ‘hareket’ anlayışını 

görmek mümkündür. 

Osmanlı Devleti’nin yaşadığı çöküş ve gerileme dönemi sonrası neredeyse tüm 

düşünürler ülkenin modernleşmesi noktasında hem fikirlerdir. Fakat ‘nasıl 

modernleşebiliriz’ noktasında farklı fikirler farklı yöntemler içinde bulunmaktadırlar. 

Tartışmaların temeli, nasıl modernleşmek üzerine olduğu için modernleşme pratikleri 

üzerine sağlam ve köklü tutum, öneriler üretilememiştir. Ancak Nurettin Topçu bu 

noktada farklı ve önemli bir yere sahiptir. Modernleşme üzerine düşüncelerinde temel 

tartışma biçimlerinde bizzat modernliğin kendisini sorgulamıştır. Onun getirilerini ve 

sunmuş olduğu değişim biçimleriyle yüzleşmiştir. O yüzdendir ki onu yönünü belirleyen 

temel soru nasıl modernleşiriz değil niçin modernleşelim sorusudur. 

Topçu’nun içinden geldiği İslami-muhafazakâr çevreler Batı’yı anlama 

konusunda maddiyata odaklanan materyalist-pozitivist perspektife şiddetle karşı 

çıkmıştır. Aksine Batı’nın üstünlüğünü manevi tekamülde bulan, sanayileşmenin yıkıcı 

etkilerinden bahseden ruhçu filozofların fikirlerinden etkilenmişlerdir. Topçu da 

Blondel’in hareket felsefesinden ve Bergson’un ruhçuluğundan etkilenmiştir. Bununla 

birlikte Topçu kendine özgü Batı çözümlemeleri olan bir düşünürdür. Örneğin, farklı 

siyasi akımlara mensup aydınlar “Batı medeniyetinin üstünlüğünün” nerede olduğu 

konusunda ayrışırlar; kimisi kültürünü, kimisi medeniyetini üstün görür. Topçu Batı’nın 



118 

 

 

üstünlüğünü tespit ederken hem Batıcı hem İslamcı-muhafazakâr aydınlardan ayrılır. 

Maddiyatı, Sanayi devrimini değil, Rönesans’ı Batı’nın üstünlüğü olarak görür. Yine 

Topçu İslamcı aydınların kullanmadığı ya da kullanmaktan hoşlanmadığı kelimelere 

olumlu şekilde referans vermiştir. Sosyalizm bu kavramlardan birisidir. Topçu ruhçu 

sosyalizm kavramlaştırmasından hareketle, “Anadolu için İslami sosyalizm” fikrini 

formüle etmiştir. Türk-İslam sentezcisi olarak görülen Topçu’nun sosyalizm vurgusu 

oldukça ayrıksıdır. 

Topçu’nun yetiştiği Muhafazakâr- İslami gelenekteki düşünürler, Batı 

medeniyetini anlama noktasında somut açıklamalara dayanan materyalist, pozitivist bakış 

açılarının karşısında durmuşlardır. Batını gelişmişliğinin ve üstünlüğünün manevi 

gelişiminde olduğuna inanan, yaşanan sanayileşmenin ise yıkım ve tahribata sebep 

olduğundan bahseden ruhçu filozoflardan etkilenmişlerdir. Topçu’yu da düşünce 

fikirlerinde özgün kılan ve etkileyen en önemli unsurların başında, Blondel’in hareket 

felsefesi ve Bergson’un ruhçu anlayışı gelmektedir. O modernleşmenin getirdiği teknik 

ilerleme, makineleşme, siyasi ve politik yaklaşımları eleştirmiştir. Modern toplum 

içerisindeki bireyin bu yaklaşımlardan dolayı özgürlüğünden mahrum edildiğini 

savunmuştur. 

Modernleşmenin getirdiği değişim ve dönüşüm pratikleri, bireyin özgürlüğüne 

getirdiği sınırlamalara karşı Topçu, geleneksel ve milli düşünce biçimleriyle bu durumun 

ortadan kaldırılabileceğini söylemiştir. Topçu, modernleşme sonucu yaşanan toplumsal 

değişimlerin çözümlenmesi için benimsenen yöntemler içerisinde inkılâpçı, devrimci 

yöntemlerin yerine milliyetçi ve kendine özgü kültürü ve tekniği içeren yöntemleri 

benimser. Bunların başında da Rönesans fikri gelir. Bu Rönesans fikrinin temelindeki üç 

temel nokta; felsefe, ilim ve sanattır. Topçu yenilikçi bir düşünür olmasının yanı sıra, 

geleneklerine ve tarihine bağlı bir muhafazakâr aydındır. O yüzden inkılâpçı yöntemin 

geçmişi silen geleneklerden kopuşa sebep olan yönü nedeniyle karşısında durur ayrıca bu 

yöntemin batının kültürünü, tekniğini ve ahlakını taşıması da diğer bir sıkıntılı durumdur. 

Ama Rönesans, yeniden diriliştir. 

Topçu’nun milliyetçi anlayışının bir sonucu olarak da sosyalizm anlayışı ortaya 

çıkmıştır. Onun sosyalizm anlayışı da milli üretim süreçlerini içinde barındıran, toplumsal 

kurumların değişimini, dönüşümünü içeren ve tüm bunları ahlakı temeller üzerinden 



119 

 

 

açıklayan bir anlayıştır. Aynı zamanda bu sosyalist anlayış, dini sembolleri ve kurallara 

sahiptir. Günümüzde kültürel değerlerin, Küreselleşen dünya düzeninde pazarlanan bir 

ürün haline geldiği, ekonomik olarak bütünleşmeye gidildiği bir düzende Türkiye için 

bundan elli-atmış yıl öncesinin sorunlarına ait getirilen çözüm önerileri maalesef bugün 

için geçerliliğini koruyamamaktadır. Nurettin Topçu’nun ekonomik ve siyasi alandaki 

değişim ve dönüşüm önerilerinden ziyade ortaya koyduğu ahlaki söylemleri ve ahlak 

temelinde ele aldığı hürriyet, vicdan sorumluluk gibi görüşleri çok daha önemli 

görülmektedir. Ayrıca, Batılılaşmak noktasında ya batı hayranlığı ya da batının reddi 

şeklindeki anlayışlardan farklı olarak bir yol daha sunmaktadır. Oda Batı ile eleştirel 

olarak yüzleşmek fikridir. 

Nurettin Topçu’nun millet ve milliyetçilik anlayışını, dinin bu kavramların arka 

planındaki yerini, örnek bir şahsiyet olarak gördüğü büyük şair ve düşünürümüz Mehmed 

Âkif hakkındaki değerlendirmesinde bulabiliriz. Nurettin Topçu’nun Mehmed Âkif’in 

milliyetçiliğini tarif ederken aynı zamanda kendi milliyetçilik görüşünü ifade ettiğini 

söylemek yanlış olmaz. Mehmet Akif’in milliyetçi olduğunu, bazılarının zannettiği gibi 

dini milliyete karşı koymuş olmadığını, sadece millet anlayışında soy gibi maddi bir 

unsura yer vermeyip, milleti oluşturan manevi unsurlara, yani dine büyük önem verdiğini 

söylemektedir. Milliyetin sadece bir görüşü olmadığını, Milletin var oluşunda rolü ve 

önemi kabul edilen unsurlara göre, millet anlayışlarında değişeceğini, kimilerinin 

Turancılar gibi, maddi unsurlardan soy’a çok fazla yer verilirken, kimileri dile, kimileride 

vatani dini birliğin unsuru olarak kabul ettiğini söylemiştir. Akif’in istediği Türklüğün 

hamurunu oluşturan, ruhumuzun ve ahlakımızın temelini oluşturan, İslâmı canlandırıp bu 

bilinçte milletimizi yükseltmektir.  

Özetle, Topçu’nun modernleşme algısı, Batı ile yüzleşmede karşıtlık, düşmanlık, 

ötekileştirme ve özcü bir şekilde ele alma hastalıklarından belli ölçüde uzak kalabilmiştir 

ama buna rağmen Batı eleştirileri yoğun bir şekilde fikir dünyasında yer almaktadır. 

Topçu, Batı ile olan ilişkilerde ve Batı düşüncesine yaklaşımda eleştirel bir yüzleşme 

boyutunu temsil etmektedir. Bu sebeple bugünün güncel meselelerini ele alırken 

Topçu’nun anlayışını kavramak oldukça kıymetlidir. Yani Batı’yı hayranlıkla takip etme 

ya da Batı’ya bütünüyle düşman ve karşıt olmanın dışında üçüncü bir yol vardır: Batı ile 

eleştirel bir yüzleşme. Böylesi bir çabada Topçu’nun Batı eleştirisi ve algısı katkı 

sağlayacak özgün bir yerde durmaktadır. 



120 

 

 

KAYNAKÇA 

AKARSU, Bedia, (1979), Felsefe Terimleri Sözlüğü, İnkılap Kitapevi, İstanbul. 

AKÇURA, Yusuf (1998), Üç Tarz-ı Siyaset, Lotus Yayınevi, Ankara. 

AKTAŞ, Ümit, (T.Y.), Gerçek Hayat Dergisi, Sayı: 343. 

ALKAN, Mehmet Ö. (2008), “Resmi İdeolojinin Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir 

Deneme”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce I, İletişim Yayınları, İstanbul. 

ALTUN, Fahrettin, (2002), Modernleşme Kuramı: Eleştirel Bir Giriş, Yöneliş 

Yayınları, İstanbul. 

ALVER, Köksal, (2008), “Nurettin Topçu’nun Türk Sosyolojisindeki Yeri Üzerine”, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 6, Sayı 11. 

ARSLAN Ahmet, (2010), Felsefeye Giriş, Adres Yayınları, Ankara. 

BAUMAN, Zygmunt, (2000), Postmodernizm ve Hoşnutsuzlukları, Çeviren: İsmail 

Türkmen, Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 

BAYHAN, Vehbi, (2007), “Enformasyon Toplumu”, Felsefe Ansiklopedisi 5.Cilt, 

Ebabil Yayınları, Ankara. 

BAYRAKTAR, Levent, (2009), Bir Düşünce Ekolü Olarak Anadoluculuk, Felsefe 

Dünyası, Sayı: 49, s. 69-80. 

BELGE, Murat, (1983), “Tarihi Gelişme Süreci İçinde Aydınlar”, Cumhuriyet Dönemi 

Türkiye Ansiklopedisi, Cilt II, İletişim Yayınları, İstanbul. 

 BELGE, Murat, (1983), “Cumhuriyet Döneminde Batılılaşma”, Cumhuriyet Dönemi 

Türkiye Ansiklopedisi, I, İletişim Yayınları, İstanbul. 

BERKES, Niyazi, (2011),Türkiye’de Çağdaşlaşma, Yapı Kredi Yayınları, 15. Baskı, 

İstanbul. 

BERMAN, Marshall, (1992), Katı Olan Her Şey Buharlaşır, İletişim Yayınları, 

İstanbul. 

BERNARD, Lewis, (1996),  Modern Türkiye’nin Doğuşu, TTK Basımevi, Ankara. 



121 

 

 

BİLGE, Muhittin, (2011), “Nurettin Topçu ve Medeniyete Milli Bir Alan Açma Çabası 

Olarak Anadolucu Medeniyet Perspektifi”, Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi 13/2 167-182. 

BİLKAN, Ali Fuat, (2002), Hayri-Name’ye Göre XVII. Yüzyılda Osmanlı Düşünce 

Hayatı, Akçağ Yayınevi, Ankara. 

BİRİNCİ, Ali, (1992), Sevdiğim ve Tanıyabildiğim Hocam, Nurettin Topçu’ya 

Armağan, Dergâh Yayınları, İstanbul.  

BİRİNCİ, Ali, (2006), “Nurettin Topçu’nun Sohbetlerinden Hatırada Kalanlar”, Hece 

Dergisi, Sayı:109. 

BİLİCİ, Faruk, (2003), “Massignon”, İslam Ansiklopedisi, Cilt 28, Diyanet Vakfı Yayın 

Matbaacılık ve Ticaret İşletmesi, Ankara. 

BLONDEL, Maurice, (1937), L`Action, Tome II., Paris. 

BULAÇ, Ali, (1988), İslam Dünyasında Düşünce Sorunları, İşaret Yayınları, İstanbul. 

CEVİZCİ, Ahmet, (2005), Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayıncılık, İstanbul. 

CEVİZCİ Ahmet, (2010), Felsefeye Giriş, Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 

COMTE, August, (2012) İslamiyet ve Pozitivizm, Haz. Christian Cherfils, çev. Özkan 

Gözel, Dergah Yayınları, İstanbul. 

ÇETİN, Erol, (2007), “Nurettin Topçu’da Metafizik ve Din İlişkisi”, Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Kahramanmaraş. 

ÇİĞDEM, Ahmet, (2004), Bir İmkân Olarak Modernite, 2.Baskı, İletişim Yayınları, 

İstanbul. 

ELİBOL, Saadettin, (2004), "Batılılaşma/Yabancılaşma Sorunsalı Karşısında Sıradışı Bir 

Aydın Örneği", Hece Dergisi, Sayı: 85. 

ERCAN, Fuat, (2001), “Modernizm, Kapitalizm ve Azgelişmişlik”, İkinci Basım, 

Bağlam Yayınları, İstanbul. 

ESGİN, Ali (2005), Anthony Giddens Sosyolojisi, Anı Yayıncılık, Ankara. 



122 

 

 

GİDDENS, Anthony, (1998), Modernliğin Sonuçları, Çev. Ersin Kuşdil, Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul.  

GİDDENS, Anthony, (2017), Siyaset, Sosyoloji ve Toplumsal Teori, Matiz Yayınları, 

İstanbul. 

GİDDENS, Anthony ve Christopher PİERSON, (2001), Modernliği Anlamlandırmak, 

Anthony Giddens'la Söyleşiler, Alfa Yayınları, İstanbul. 

GÖKALP, Ziya, (2013), Türkleşmek İslamlaşmak Muasırlaşmak, Haz. Osman 

Karatay, Akçağ Yayınları, Ankara. 

GÖKBERK, Macit, (1994),  Felsefe Tarihi, 7.Baskı Remzi Kitapevi, İstanbul. 

GÖLE, Nilüfer, (2002), Melez Desenler: İslam ve Modernlik Üzerine, Metis Yayınları, 

İstanbul. 

GÖLE, Nilüfer, (1999), “Batı-Dışı Modernlik: Kavram Üzerine” Toplum ve Bilim, Sayı: 

80. 

GÜNDOĞAN, Ali Osman, (2007), Bergson, 1.Baskı, Say Yayınları, İstanbul. 

GÜNGÖR, Erol, (1993), Türk Kültürü ve Milliyetçilik, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

GÜNGÖR, Erol, (1992), Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

GÜNGÖR, Erol, (1995), Dünden Bugünden Tarih-Kültür-Milliyetçilik, Ötüken 

Yayınları, İstanbul. 

HARVEY, David, (1998), Neoliberalizmin Kısa Tarihi, Sel Yayıncılık, İstanbul. 

HEPER, Metin, (1989), “Osmanlı’da Devlet Geleneği”, Türkiye Günlüğü, Sayı. 13. 

İNALCIK, Halil, (2017), Osmanlı’da Devlet, Hukuk ve Adalet, Kronik Kitap 

Yayınları, İstanbul 

KARA, İsmail, (2009), Ahlak Davasına Adanmış Bir Ömür: Nurettin Topçu, İş Ahlakı 

Dergisi, Cilt 2, Sayı 4. 

KARA, İsmail, (1998), “Nurettin Topçu,” Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi Metinler-

Kişiler, İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

KARA, Mustafa, (1992), “Nurettin Topçu’nun Tasavvufi Düşüncesi,” Nurettin 

Topçu’ya Armağan, Dergâh Yayınları, İstanbul. 



123 

 

 

KARAMAN, Hüseyin, (2000), Nurettin Topçu’da Ahlâk Felsefesi, 1.Baskı, Dergâh 

Yayınları, İstanbul. 

KARPAT, Kemal,(2014), Osmanlı Modernleşmesi: Toplum, Kuramsal Değişim ve 

Nüfus, Timaş Yayınları, 2. Baskı, İstanbul. 

KEYMAN, E. Fuat, (2009),  Aydınlanma Türkiye ve Vatandaşlık, Osmanlı Bankası 

Arşiv ve Araştırma Merkezi, İstanbul. 

KILIÇBAY, Mehmet Ali, (2002), “Osmanlı Batılılaşması”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Cilt 3, İletişim Yayınları, İstanbul. 

KILIÇBAY, Mehmet Ali, “ Nizam-ı Alem’den Tanzimat’a”, Türkiye Günlüğü Sayı 8. 

KIZILÇELİK, Sezgin, (1994). Postmodernizm: ‘Modernlik Projesine’ Bir Başkaldırı, 

Türkiye Günlüğü, Sayı: 30. 

KONGAR, Emre, (1985), Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, 4. 

Basım, Remzi Kitapevi, İstanbul. 

KÖK, Mustafa, (1992), Nurettin Topçu ve Rönesansımız, Nurettin Topçu’ya Armağan,  

İstanbul,  Dergâh Yayınları. 

KÖK, Mustafa, (1995), Nurettin Topçu’da Din Felsefesi, Dergâh Yayınları, İstanbul. 

KURAN, Ercüment, (1997), Türkiye’nin Batılılaşması ve Milli Meseleler, Diyanet 

Vakfı Yayınları, Ankara. 

KÜÇÜK, Mehmet, (2011), Modernite Versus Postmodernite, Say Yayınları, İstanbul. 

LACROİX, Jean, B. (1963), Maurice; Sa Vie, Son Oeuvre avec un exposē de Sa 

Philosophie, Paris, Presses Unv. de France.  

LEWİS, Bernard, (2004), Modern Türkiye’nin Doğuşu, Çev. Metin Kıratlı, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, Ankara. 

MANNHEIM, Karl, (1971), Conservative Thought, (ed) Kurt H. Wolff, Oxford 

University Press, New York. 

MARDİN, Şerif, (2006), Türkiye’de Toplum ve Siyaset Makaleler 1, Mümtaz’er 

Türköne ve Tuncay Önder (drl.), İletişim Yayınları, İstanbul. 

MARDİN, Şerif, (2008), Türk Modernleşmesi, İletişim Yayınları, İstanbul. 

https://www.kitapyurdu.com/yayinevi/osmanli-bankasi-arsiv-ve-arastirma-merkezi/2922.html
https://www.kitapyurdu.com/yayinevi/osmanli-bankasi-arsiv-ve-arastirma-merkezi/2922.html


124 

 

 

MARDİN, Şerif, (1997), Din ve İdeoloji, İletişim Yayınları, İstanbul.  

MARDİN, Şerif, (2015), Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, İletişim Yayınları, 

İstanbul  

MERİÇ, Cemil, (2012), Umrandan Uygarlığa, İletişim Yayınları, 19. Baskı, İstanbul. 

MOLLAER, Fırat, (2007), Anadolu Sosyalizmine Bir Katkı, 1.Baskı, Dergâh Yayınları, 

İstanbul. 

MOLLAER, Fırat, (2008), Türkiye’de Liberal Muhafazakârlık ve Nurettin Topçu, 

1.Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul. 

MURPHY, John W., (1995), Postmodern Toplumsal Analiz ve Postmodern Eleştiri, 

Eti Kitapları, İstanbul. 

NISBET, Robert, (1990), “Muhafazakârlık”, (içinde) Nisbet, Robert ve Bottomore, Tom 

(der), Sosyolojik Çözümlemenin Tarihi, (Yayına Hazırlayanlar: Mete Tuncay, 

Aydın Uğur), Ayraç Yayınları, Ankara. 

OKAY, Orhan (2015), Anadolu'dan Hatıralarla Nurettin Topçu'nun Mektuplar, 

Cümle Yayıncılık, İstanbul. 

ORTAYLI, İlber, (2008), Tarih Dersleri-Modernleşme, NTV Yayınları, İstanbul. 

ÖĞÜN, Süleyman Seyfi, (1992), Türkiye'de Cemaatçi Milliyetçilik ve Nurettin 

Topçu, Dergâh Yayınları, İstanbul. 

ÖZTÜRK, Ali, (2014), Medeniyet ve Sosyoloji, Elis Yayınları, Ankara. 

SILAY, Mehmet, (2006) “Nurettin Topçu’nun İdeali”, Hece Dergisi, Sayı.109, Ankara, 

s. 398. 

SİMMEL, Georg, (2008), Modern Kültürde Çatışma, 5.Baskı, Çev. Tanıl Bora, Nazile 

Kalaycı, Elçin Gen, İletişim Yayınları, İstanbul. 

SMİTH, Anthony D., (1999), Toplumsal Değişine Anlayışı, Çev. Ülgen Oskay, 

Gündoğan Yayınları, Ankara. 

SWİNGEWOOD, Alan, (1998), Sosyolojik Düşüncenin Kısa Tarihi, Bilim ve Sanat 

Yayınları, Ankara. 

ŞAHİN, Muhammet, (1998), Uygarlık Tarihi, Yıldız Basım Yayın, Ankara. 



125 

 

 

TANİLLİ, Server, (2001), Uygarlık Tarihi, Cumhuriyet Kitapları, İstanbul. 

TİMUR, Taner (2002), “Osmanlı ve Batılılaşma”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

Cilt 3, İletişim Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2002), “Sosyalizm Devrimizin Şeriatıdır” İslamiyet Dergisi, Nisan-

Haziran Sayısı, s. 134- 135. 

TOPÇU, Nurettin, (2013), İsyan Ahlakı, Dergah Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2012), Ahlak Nizamı, Dergah Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2012), Varolmak, Dergah Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2012), Kültür ve Medeniyet, Dergah Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2012), İradenin Davası-Devlet ve Demokrasi, Dergah Yayınları., 

İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2012), Ahlak, Dergah Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2011), Yarınki Türkiye, Dergah Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2011), İslam ve İnsan – Mevlana ve Tasavvuf, Dergah Yayınları, 

İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2010), Sosyoloji, Dergah Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (2006), Türkiye’nin Maarif Davası, Dergah Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin, (1967), İslâm Açısından Sosyalizm, Hareket Yayınları, İstanbul. 

TOPÇU, Nurettin,  (1949), “İradenin Davası”, Hareket, III/27 

TOPÇU, Nurettin, (1966), “Mesuliyet Ahlâkı”, Hareket, Sayı: 8, Ağustos, İstanbul. 

TOURAINE, Alain, (2002), Modernliğin Eleştirisi, Çev. Hülya Tufan, 4. Baskı, YKY 

Yayınları, İstanbul. 

TOZLU, Necmettin, (2006), “Nurettin Topçu’nun Fikir Dünyamızdaki Yeri”, Hece 

Aylık Edebiyat Dergisi Nurettin Topçu Özel Sayısı, s. 109. 

TUNA, Korkut, (2001), Batılı Bilginin Eleştirisi Üzerine, İz Yayıncılık, İstanbul. 

TUNAYA, Tarık Zafer, (1999), Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batılılaşma Hareketleri 

II, Yeni Gün Haber Ajansı Basın ve Yayıncılık A.Ş, İstanbul. 



126 

 

 

TURHAN, Mümtaz, (1987), Kültür Değişmeleri, M. Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

İstanbul. 

Türkçe Sözlük, (2011), Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

ÜLKEN, Hilmi Ziya, (1992), Türkiye'de Çağdaş Düşünce Tarihi, Ülken Yayınları, 

İstanbul. 

YANAR, . (2006). Batı Felsefesi İle Osmanlı Geleneği Arasında Bir Düşünür: Nurettin 

Topçu, Hece Dergisi Nurettin Topçu Özel Sayısı, Yıl:10, Sayı:109, Ankara 

YILMAZ, Feridun, (2009), “Türk Sağı ve Ekonomi Fikri”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, Cilt 9, İletişim Yayınları, İstanbul. 

YÜKSEL, Ahmet N., (1976), “Mektep İnsan Nurettin Topçu”, Hareket Dergisi, Ocak-

Şubat-Mart, Sayı: 10. s. 12. 

 

 

 

 

 

  



127 

 

 

DİZİN 

-A- 

Ahlak, ix, 51, 53, 54, 59, 69, 70, 73, 75, 

79, 107, 116, 122, 125 

Anadolu, v, 2, 52, 63, 79, 92, 96, 97, 

100, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 

107, 109, 110, 115, 118, 124 

Anadolu milliyetçiliği, 2, 52, 100, 102, 

107 

Anadolu sosyalizmi, 104, 108 

-B- 

Batı, v, viii, 1, 2, 5, 8, 10, 11, 12, 13, 

14, 15, 16, 17, 19, 29, 31, 33, 35, 36, 

37, 38, 42, 43, 44, 45, 52, 56, 63, 81, 

82, 83, 85, 88, 89, 90, 91, 96, 97, 102, 

105, 106, 110, 114, 115, 116, 117, 

118, 119, 122, 126 

Batılılaşma, viii, 2, 3, 12, 17, 31, 44, 83, 

89, 90, 120, 121, 125 

Bergson, viii, x, 52, 53, 54, 60, 103, 

107, 108, 113, 117, 118, 122 

Blondel, x, 52, 59, 60, 61, 67, 90, 103, 

107, 108, 111, 112, 117, 118 

-D- 

Demokrasi, viii, ix, 11, 55, 76, 77, 78, 

79, 125 

-H- 

Hareket, ix, 2, 42, 50, 51, 52, 53, 57, 59, 

60, 61, 62, 63, 73, 74, 90, 107, 112, 

117, 125, 126 

-İ- 

İnsan, viii, 24, 53, 55, 60, 66, 75, 85, 

86, 87, 98, 107, 111, 112, 125, 126 

İslam, 2, 34, 39, 43, 52, 54, 55, 57, 61, 

62, 63, 68, 75, 76, 80, 81, 82, 83, 92, 

93, 99, 100, 101, 102, 103, 104, 106, 

112, 113, 114, 118, 121, 122, 125 

İsyan, viii, 51, 53, 55, 73, 74, 90, 92, 

125 

-M- 

Massignon, x, 108, 113, 114, 121 

Modernizm, viii, 7, 8, 9, 121 

Modernleşme, v, vii, viii, 1, 2, 5, 10, 11, 

12, 13, 15, 16, 18, 23, 28, 35, 36, 39, 

40, 42, 46, 48, 83, 84, 91, 93, 117, 

120, 124 

-S- 

Sosyalizm, 62, 104, 106, 118, 125 

 

  



128 

 

 

 


