
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

II. MEŞRUTİYET SONRASI TAŞRANIN İDARİ DÖNÜŞÜMÜ: 

KÜTAHYA ÖRNEĞİ 

(Yüksek Lisans Tezi) 

Rakip YALÇIN 

 

Kütahya-2019



ii 
 

 

T.C. 
KÜTAHYA DUMLUPINAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
Kamu Yönetimi Anabilim Dalı 

 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 
 
 
 
 
 
 

II. MEŞRUTİYET SONRASI TAŞRANIN İDARİ DÖNÜŞÜMÜ: 

KÜTAHYA ÖRNEĞİ 

 
 
 
 
 
 
 

Danışman: 
Prof. Dr. Özgür ÖNDER 

 
 
 
 
 
 
 

Hazırlayan 
Rakip YALÇIN 

 
 
 
 
 
 
 

KÜTAHYA – 2019 







iii 
 

 

 

ÖNSÖZ 

II. Meşrutiyet döneminde yaşanan değişiklikler kısa bir tarih aralığında yaşanmış 

olsa da bu dönemde yapılan düzenlemeler, yaşanan tartışmalar ve neden olduğu 

sonuçlar itibariyle sadece Türkiye Cumhuriyeti’ni etkilemekle kalmamış Osmanlı 

Devleti’nin bakiyesi olan farklı etnisite ve inanışa sahip birçok devleti de etkilemiştir. 

Bu devletleri kuranlar ya da kuruluşunda etkili olan isimler II. Meşrutiyet döneminde 

Meclis-i Mebusan’da veya Bab-ı Ȃli’nin bir dairesinde çalışmış memurlar ve bu 

dönüşümün içinde bizzat yer almış kişilerdir. Bu yönüyle günümüzde Türkiye 

Cumhuriyeti başta olmak üzere bu devletlerin geçirdiği idari dönüşümün tarihsel 

kökenleri de Osmanlı Devleti’nin II. Meşrutiyet döneminde yaşadığı idari dönüşümde 

aranmaktadır. Bu durum idare tarihimizle ilgili araştırmaların ne derece önemli 

olduğunun da kanıtını oluşturmaktadır. 

Osmanlı taşra idaresiyle ilgili çalışmaların azlığı bir yana yapılmış çalışmaların 

merkezi idarenin bakış açısıyla ele alınmış olması taşra idarelerinin II. Meşrutiyet 

döneminde geçirdiği dönüşümün etkileriyle ilgili bizlere çok sınırlı bilgi sunmaktadır. 

Bunun yanında genel yazın, yaşanan dönüşümün içsel etmenlerini iyice irdelemeden bir 

ön kabulle değişimi bir dışsal baskı ve zorunluluk olarak belirtmesi idari kültürümüzü 

bilerek veya bilmeyerek göz ardı etmeye de neden olmaktadır. 

Lisans döneminde Kütahya’nın eski evlerini, sokaklarını gezerken kamu 

yönetimi öğrencisi olmak hasebiyle şehrin idare tarihini hep merak ederdim. Ancak 

tarihte birçok medeniyete ev sahipliği yapmış, şehzade sancağı olmuş ve Anadolu 

Beylerbeyliği merkezi olarak yüz yıllarca kullanılmış olduğu halde Kütahya idare tarihi 

ile ilgili yapılmış bir çalışmanın bulunmaması garip bir tezat oluşturmaktaydı. Araştırma 

konusunu seçilirken bu durum çok belirleyici oldu. İşte bu çalışmada da 1908 yılında 

yaşanan değişimi taşradan inceleyerek bu alanda mevcut olan akademik boşluğu bir 

nebze gidermeye çalıştık. 

Çalışmanın hazırlık ve yazım sürecinin uzun bir zamana yayılması, kaynakların 

birçok farklı şehir ve kütüphanede bulunması pek çok kişinin çalışmada emeğinin 

geçmesine neden olmuştur. Söz gelimi İstanbul’a her gidiş gelişimde ulaşım noktasında 

büyük yardımları olan Selam Çini sahibi Metin Karakaya’ya ve onunla tanışmama 

vesile olan Resul Uğurlu’ya bir teşekkür borçluyum. Yıllarca komşuluk ettiğimiz ve 



iv 
 

 

komşu hukukunun çok ötesinde şahsıma yardımları dokunan Abdil Kardeş ve ailesine 

her vakit medyunu şükranım. Yardımsever ve samimi kişiliğiyle çalışmaya ilgisi ve 

tavsiyeleriyle çokça yardımı dokunan Yıldırım Beyazıt Üniversitesi’nden sayın Prof. Dr. 

Erkan Tural’a bir teşekkür bu manada eksik kalacaktır. Değerli fikir ve tavsiyeleriyle 

çalışmaya katkı sağlayıp tez savunmamda bulunan Kütahya Dumlupınar 

Üniversitesi’nden Doç. Dr. Ahmet Türkan ve Eskişehir Osmangazi Üniversitesi’nden 

Doç. Dr. Alper Özmen hocalarıma da bu manada büyük bir teşekkür borçluyum. Her ne 

kadar danışmanım olması için beni peşinden bir sene boyunca koştursa da çalışmayı 

titizlikle takibi ve bir hoca öğrenci resmiyeti dışında bir abi gibi hatalarımı ve 

eksikliklerimi yüzüme vurmadan akademik yetkinliğini olgun kişiliğiyle ortaya koyan 

sevgili danışmanım sayın Prof. Dr. Özgür Önder’e sade bir teşekkür ifadesi şahsına 

duyduğum minnetin kesinlikle tercümanı olamayacaktır. Saha ve arşiv araştırmalarında 

bana her türlü kolaylığı sağlayan Kütahya Vahit Paşa Yazma Eserler Kütüphanesi’nden 

Halil Bey’e, Kütahya Mustafa Yeşil Kütüphanesi’nden Emine Hanım’a ve Hocazade 

Rasih Efendi’nin fotoğrafını kendi arşivinden benimle paylaşma cömertliğinde bulunan 

Hakan Bey’e, Kütahya Çini Müzesi’nden Seher Hanım’a, Suna ve İnan Kıraç Vakfı’na 

bağlı Pera Müzesi’nden Ulya Soley Hanım’a, İBB Atatürk Kitaplığı Kütüphanesi’nden 

Ufuk Mazlum Bey’e, Ankara Milli Kütüphanesi, Kütahya İl Halk Kütüphanesi, Bursa 

İnebey Yazma Eserler Kütüphanesi ve Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivleri 

çalışanlarının tümüne çok teşekkür etmekle beraber isim isim zikredemediğim için 

hoşgörülerine sığınıyorum. Yetişmemde ve uzun süren bu çalışma süresince bana 

gösterdikleri sabır için aileme özellikle de bütün ailenin yükünü sırtlayan kardeşlerim 

Atib ve Ferhat’a bir teşekkürden çok daha fazlasını borçluyum. En nihayetinde 

çalışmanın kusursuzluğunu iddia etmenin en büyük kusur olması cihetiyle çalışmadaki 

bütün kusurlar ve eksiklikler şahsıma aittir. 

 

 

  



v 
 

 

 

 

ÖZET 

II. MEŞRUTİYET SONRASI TAŞRA İDARESİNİN DÖNÜŞÜMÜ: KÜTAHYA 
ÖRNEĞİ 

 
YALÇIN, Rakip 

Yüksek Lisans Tezi, Yönetim Bilimleri Ana Bilim Dalı 
Tez Danışmanı: Prof. Dr. Özgür ÖNDER 

Temmuz, 2019, 185 sayfa 
Taşra idare tarihi çalışmaları özellikle kamu yönetimi literatürü açısından çok 

fazla çalışılmış konulardan değildir. Taşra idareleri, kamu yönetimi disiplini 

literatüründe genellikle merkezi devlet ve siyasi başkentlerin bakış açısıyla çalışılmıştır. 

Çalışmanın da konusunu oluşturan II. Meşrutiyet ve onun politik/yönetsel sonuçlarına 

taşradan ziyade payitahttan bakılmıştır. Tarihte önemli bir idari merkez olmuş olan 

Kütahya ili özelinde kamu yönetimi ve idare tarihi açısından bir inceleme ya da 

araştırmaya rastlanılmamıştır. Dolayısıyla bu çalışmada II. Meşrutiyet sonrasında 

imparatorlukta ortaya çıkan zengin bir siyasi iklim çerçevesinde taşrayı ilgilendiren 

idari düzenlemelerin, gelişmelerin ve değişimlerin birinci el belgeler üzerinden 

incelemesi yapılacaktır. Elde edilen bulgularla 1908 sonrasından savaş yıllarına kadarki 

dönemde Kütahya’daki idari gelişme ve süreçler analiz edilecek, yorumlanacak ve 

değerlendirilecektir. 

 

Anahtar Kelimeler: II. Meşrutiyet, Taşra İdaresi, İdari Dönüşüm, Kütahya 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 



vi 
 

 

 
 
 

ABSTRACT 

ADMINISTRATIVE TRANSFORMATION OF THE PROVINCES 

AFTER THE II. CONSTITUTIONAL PERIOD: THE EXAMPLE OF 

KÜTAHYA 

YALÇIN, Rakip 
M. Sc. Thesis, Department of Management Sciences 

Supervisor: Prof. Özgür ÖNDER 
July,  2019, 185 page 

Historical studies of the provincial governments are not particularly worked out 

in terms of public administration literature. The provincial administrations have been 

studied in the literature of public administration discipline from the point of view of 

central state and political capitals. The subject of the study is II. Constitutionalism and 

its political/administrative consequences which have been largely viewed from the 

capital rather than provincial administration. In the Kütahya province, which has been 

an important administrative center in the past, no examination or research has been 

found in terms of public administration and administrative history. Therefore, in this 

study the administrative regulations, developments and changes related to the county in 

the context of a rich political climate emerging in the empire after the II. Constitutional 

Monarchy will be examined through first hand documents. With the findings obtained, 

the administrative developments and processes in Kütahya from 1908 to war years will 

be analyzed, interpreted and evaluated. 

 

Keywords: II. Constitutional, Provincial Administration, Administrative   

  Transformation, Kütahya 

 

 
 
 
 
 
 
 



vii 
 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ iii 

ÖZET................................................................................................................................ v 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. vii 

FOTOĞRAF VE TABLO LİSTESİ............................................................................... x 

KISALTMALAR .............................................................................................................xi 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

OSMANLI TAŞRA İDARESİ: KAVRAMSAL, TEORİK VE TARİHSEL 

ÇERÇEVE 

1.1 İDARE’NİN ÖRGÜTLENMESİNE İLİŞKİN KAVRAMSAL ÇERÇEVE .......... 7 

1.1.1 Merkeziyetçilik (Merkezden Yönetim Kavramı) ............................................. 7 

1.1.2 Âdem-i Merkeziyetçilik (Yerinden Yönetim Kavramı) ................................... 8 

1.2.1.1 İdari Âdem-i Merkeziyetçilik (İdari Yerinden Yönetim) .......................... 9 

1.1.2.2 Siyasi Âdem-i Merkeziyetçilik (Siyasi Yerinden Yönetim) .................... 10 

1.1.3 Taşra İdaresine Teorik Bakış .......................................................................... 11 

1.1.3.1 Merkez Dışında Ara Kurumlar Arayışı ................................................... 11 

1.1.3.2 Merkez-Çevre ve Devlet Geleneği Yaklaşımları ..................................... 12 

1.2 TAŞRA İDARESİNİN TARİHSEL SÜREÇ İÇİNDEKİ GELİŞİMİ ................... 15 

1.2.1 İmparatorluklarda Taşra İdaresi ..................................................................... 15 

1.2.2 Feodalite, Burjuvazi ve Komün İdaresi ......................................................... 17 

1.2.3 Modern Devletlerde Taşra İdaresi .................................................................. 18 

1.3. OSMANLI TAŞRA İDARESİ ............................................................................. 19 

1.3.1 Osmanlı Klasik Dönem Yönetim Düşüncesinin Temelleri ............................ 19 

1.3.1.1 Toprak Üzerindeki Örgütlenme: Mülkileşme ......................................... 20 

1.3.1.2 Daire-i Adalet Teorisi .............................................................................. 23 



viii 
 

 

1.3.2 Osmanlı Taşra İdaresinin Temelleri ve Modern Yönetim Arayışları ............. 28 

1.3.2.1 Osmanlı Merkeziyetçiliğinin Yeniden İnşası: Kameralizm .................... 33 

1.3.2.2 Eyaletten Vilayete İdari Dönüşüm .......................................................... 34 

1.3.2.3 Merkeziyet ve Âdem-i Merkeziyet Tartışmaları ..................................... 40 

1.3.2.3.1 Tevsii Mezuniyet ve Tefrik-i Vezaif ................................................. 44 

1.3.2.4. Taşra İdaresinin Yasal Dayanakları ........................................................ 44 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

II. MEŞRUTİYET’İN İLANINA KADAR OSMANLI TAŞRA İDARESİ VE 

KÜTAHYA 

2.1. OSMANLI DEVLETİ’NDEN ÖNCE KÜTAHYA’DA İDARİ DÜZEN ............ 52 

2.1.1. Kütahya’nın Türk Hâkimiyetinden Önceki İdari Önem ve Vaziyeti ............. 52 

2.1.2. Türk İslam Devletleri Döneminde Kütahya’da İdari Düzen ......................... 53 

2.2.  OSMANLI DEVLETİ DÖNEMİNDE KÜTAHYA’DA İDARİ DÜZEN .......... 55 

2.2.1.  Tanzimat Öncesi Kütahya’da İdari Yapı ve Düzen ...................................... 55 

2.2.2. Tanzimat Sonrası Statü Kaybı: Anadolu Beylerbeyliğinden Muhassıllık ve 

Sancak İdaresine...................................................................................................... 58 

2.3. KÜTAHYA’DA İDARE MECLİSLERİ DÖNEMİ ............................................. 62 

2.4.  VİLAYET NİZAMNAMELERİ VE KÜTAHYA’DA TAŞRA İDARESİNİN 

GENEL DURUMU ..................................................................................................... 70 

2.4.1. 1867 Tarihli İdare-i Vilayet Nizamnamesi Uygulamasında Kütahya İdaresi 70 

2.4.2. 1871 İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi Uygulamasında Kütahya 

İdaresi ...................................................................................................................... 79 

2.5. 1876 KANUN-İ ESASİ VE SONRASI TAŞRA MÜLKİ İDARESİNDE 

DÜZENLEMELER ..................................................................................................... 83 

2.6. LAYİHALAR DÖNEMİ VE BİR LAYİHA ÖRNEĞİ OLARAK ŞEMSEDDİN 

SAMİ’NİN LAYİHASI ............................................................................................... 91 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

II. MEŞRUTİYET DÖNEMİ VE KÜTAHYA TAŞRA İDARESİNİN DÖNÜŞÜMÜ 

3.1. II. MEŞRUTİYET DÖNEMİ SİYASAL, HUKUKİ VE İDARİ DÖNÜŞÜM .... 96 



ix 
 

 

3.1.1. Didar-ı Hürriyet ve Taşrada Yaşananlar ........................................................ 96 

3.1.2. II. Meşrutiyet Döneminde Taşra İdareleri İle İlgili Anayasal/Yasal 

Düzenlemeler .......................................................................................................... 99 

3.1.2.1. II. Meşrutiyet’te Merkeziyet ve Âdem-i Merkeziyet Tartışması ve 

Taşraya Yansımaları .......................................................................................... 100 

3.1.2.2. Siyasal Partiler ve Taşra Politikaları .................................................... 102 

3.1.3. 1913 Tarihli İdare-i Umumiye-i Vilayet Kanunu Muvakkatti .................... 118 

3.1.4 Taşrada Güvenlik: Zaptiye Teşkilatı ve Taşrada Güvenlikle İlgili 

Düzenlemeler ........................................................................................................ 125 

3.1.5 Taşra İdaresinde Sivil Bürokrasi Askeri Bürokrasi İlişkisinin Dönüşümü .. 127 

3.2 II. MEŞRUTİYET DÖNEMİ TAŞRA İDARESİ VE KÜTAHYA ..................... 132 

3.2.1.  1908 Devrimi ve Taşrada Güç Dengesi ...................................................... 132 

3.2.2.  II. Meşrutiyet Devrinde Taşrada İdari Taksimat ........................................ 139 

3.2.3 Taşrada Artan Merkeziyetçilik ve Bürokrasi ................................................ 145 

3.2.4 II. Meşrutiyet Reformlarının Kütahya İdaresindeki Yansımaları ................. 152 

SONUÇ ......................................................................................................................... 158 

EKLER ......................................................................................................................... 162 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 172 

İNDEKS ....................................................................................................................... 184 

 

  



x 
 

 

 

FOTOĞRAF LİSTESİ 

Fotoğraf 1 Osmanlı bürokrasisinin modernleşmesi ve merkezileşmesinin taşrada en 

görünür şekli olan idare binası ve bürokratik dairelerin toplandığı Kütahya 

hükümet konağı evlerin arasından bariz bir şekilde görülmektedir. ............ 50 

Fotoğraf 2 Osmanlı döneminde çekilmiş Aizanoi antik kentindeki Zeus tapınağı ........ 53 

Fotoğraf 3 Birçok önemli çalışmayla beraber Kütahya’da öğretmenlik yaptığı yıllarda 

kaleme aldığı “Kütahya Şehri” adlı çalışmasıyla Kütahya şehir tarihine 

büyük katkı sağlayan İsmail Hakkı Uzunçarşılı’nın Balıkesir milletvekili 

iken çekilmiş fotoğrafı. ................................................................................ 58 

Fotoğraf 4 II. Meşrutiyet gösterileri sırasında Kütahya mutasarrıfı Ahmet Fuat Paşa’yı 

zorla trene bindirerek Kütahya’dan gönderen ve II. Meşrutiyet devrinde 

Kütahya idaresi üzerinde büyük etkiye sahip eşraftan Hocazade Rasih 

Efendi. .......................................................................................................... 94 

Fotoğraf 5 1923 yılı yazında yapılan Büyük Millet Meclisi ikinci devre seçimlerinden 

Kütahya seçim sandığı kurulu ve halktan bir grup. .................................... 111 

Fotoğraf 6 Kütahya’da on beş sene görev yapıp yıllarca çözülmemiş birçok probleme 

de köklü çözümler üreten ve 1908 Devrimi’nde ayaklananlar tarafından 

zorla İstanbul’a gönderilen Kütahya Mutasarrıfı Giritli Ahmet Fuat Paşa. 135 

Fotoğraf 7 Büyük idari ve siyasi değişimlerin toplumu fikirsel anlamda yeni bir 

merhaleye taşıdığının en büyük göstergesi toplumun ürettiği sanatın buna 

uygun olarak şekillenmesidir. Kütahya’da üretilen II. Meşrutiyet döneminin 

propaganda kelimeleri olan “hürriyet, müsavat, adalet ve uhuvvet” 

kelimelerinin üzerine işlendiği çini vazo ve ortasında “yaşasın meşrutiyet” 

yazılı çini tepsi. .......................................................................................... 153 

 

TABLO LİSTESİ 

Tablo 1 1907-1912 yılları arasında Kütahya merkez mutasarrıflığında görev yapmış 

memurlar ve yaşanan memur rotasyonunu gösterir tablo .......................... 147 

 
 
 



xi 
 

 

 
 

KISALTMALAR 

 
H.  Hicri 

M.  Miladi 

R. Rumi 

HAT.  Hatt-ı Hümayun Tasnifi 

BEO.  Bâb-ı Âlî Evrak Odası 

ŞD.  Şura-yı Devlet Evrakı 

DH.MKT.  Dâhiliye Nezareti Mektubi Kalemi 

DH.MUİ.  Muhaberât-ı Umumiye İdaresi Belgeleri 

DH.ŞFR.  Dâhiliye Nezareti Şifre Evrakı 

DH.SN.THR.  Dâhiliye Nezareti Sicill-i Nüfus Tahrirat Kalemi 

Y.PRK.DH.  Yıldız Perakende Evrakı Dâhiliye Nezareti Maruzatı 

Y.PRK.AZJ.  Yıldız Perakende Evrakı Arzuhal Jurnal 

Y.PRK.BŞK.  Yıldız Perakende Evrakı Başkitabet Dairesi Maruzatı 

A.}DVN.  Bab-ı Asafi Divan-ı Hümayun Kalemi 

A.}MKT.  Sadâret Mektubî Kalemi Belgeleri 

A.}MKT.MVL.  Sadaret Mektubi Kalemi Meclis-i Vala Evrakı 

A.}MKT. MHM.  Sadaret Mektubi Mühimme Kalemi Evrakı 

A.}MKT. UM.  Sadaret Mektubi Kalemi Umum Vilayat Evrakı 

A.}MKT.DV.  Sadaret Mektubi Kalemi Deavi Evrakı 

HR.SYS.  Hariciye Nezareti Siyasi 

HR.SFR.3.  Hariciye Nezâreti Londra Sefareti Belgeleri 

HR.MKT.  Hariciye Nezareti Mektubi Kalemi Evrakı 

HSD.TVP.  Tevfik Paşa Evrakı 

MVL. Meclis-i Vala Evrakı 

İ.MVL.  İrâde  Meclis-i Vâlâ 

İ.DH.  İrade Dâhiliye 

İ.MSM.   İrade Mesail-i Mühimme 

İ.ŞD.    İrade Şura-yı Devlet 



xii 
 

 

İ.MMS.   İrade Meclis-i Mahsus 

İ.HB.    İrade Harbiye 

TODAİE   Türkiye Ortadoğu Amme İdaresi Enstitüsü 

Vb.   ve benzeri 

Vs.   ve saire 

 



1 
 

 

 

GİRİŞ 

 Osmanlı Devleti on dokuzuncu yüzyılda gerek idari gerek sosyal anlamda 

yüzyılı aşan bir değişim ve dönüşüme uğramıştır. Bundandır ki Ortaylı, bu yüzyıla 

“İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı” adını vermektedir. Bu yüzyılda özellikle II. 

Meşrutiyet döneminde yaşanan değişiklikler kendi dönemini etkilemekle kalmamış 

zamanını aşan zihni bir değişikliği de beraberinde getirmiştir. Örneğin, merkeziyet 

âdem-i merkeziyet tartışmaları yaşanmaya başlamış, siyasal partiler Türk siyasal 

hayatına girmiş, seçme ve seçilme hakkı tanınmış, dernek kurma, toplantı ve gösteri 

hakkı gibi günümüzde temel siyasal haklar bireylere tanınmıştır.  

II. Abdülhamid’in Birinci Meşrutiyeti askıya alması ve “baskıcılığına” karşı 

harekete geçen İttihatçılar mevcut sistemi değiştirmek için her yolu denemişlerdir. 

Nihayetinde 1908 yılında büyük değişimlere yol açacak II. Meşrutiyet’in ilanı ve Yıldız 

Sarayı üzerine kurulan baskı II. Abdülhamid tarafından Kanun-i Esasi tekrar yürürlüğe 

sokulmasına yol açmıştır. Kanun-i Esasi’nin yürürlüğe sokulmasıyla amaçlarının ilk 

aşamasına erişen İttihatçılar kendi düşüncelerine uygun olarak ülkeyi imar edecek 

projeler üzerine çalışmaya başlamışlar ve gerek toplumsal yapıda gerekse de bürokratik 

yapıda köklü değişiklikler yapmaya girişmişlerdir. Dâhiliye Nezareti ve dolayısıyla 

vilayetler bu dönemde en çok düzenlemenin yaşandığı kurumların başında gelmiştir.  

Ancak Osmanlı Devleti’nin idare tarihi ve özellikle de taşra idaresi ile ilgili 

kamu yönetimi alanında yapılmış çalışmaların sayıca sınırlılığı bu alanda büyük bir 

eksikliğe neden olmuştur. Osmanlı İmparatorluğu üzerine yapılan araştırmaların genel 

manada merkez teşkilatı üzerine odaklanmaları taşrayı ve taşra idarelerinin göz ardı 

edilmesine neden olmuştur. Bunun neticesi olarak geçmişten günümüze taşra 

teşkilatının geçirdiği değişimler sadece vilayet nizamnameleri, düsturlar ve yakın tarihli 

çalışmalarda belgeler üzerinden okumayı mecburi kılmıştır. Bu da on dokuz ve yirminci 

yüzyıl taşra teşkilatlarının geçirdiği dönüşüm hakkında eksik ve yetersiz bilgiye neden 

olmaktadır.  

Çalışma bir nebze de olsa bu alandaki eksikliği gidermekle beraber Osmanlı 

taşrasının bütünü hakkında bir sonuca varmayı imkânsız kılmaktadır. Çünkü Osmanlı 

Devleti’nde idari bölgelerin stratejik, dinsel, sosyal ve siyasal durumlarına göre 

sınıflandırılmaları taşra idarelerinin bir bütün halinde incelenmesini olanaksız hale 



2 
 

 

getirmektedir. O zaman şöyle bir soru akla gelmektedir. Neden çalışmada birçok taşra 

idaresi arasından Kütahya idaresi tercih edildi? Şehzadelerce idare edilmesi ve uzun bir 

süre Anadolu Beylerbeyliğinin merkezi olması Kütahya’nın idare tarihi açısından 

Osmanlı devrinde birçok şehrin sahip olamadığı zengin bir idari birikime sahip olmasını 

sağlamıştır. Merkezi idareye yakınlığı, gelişen ulaşım ve iletişim imkânlarından da 

faydalanan ilk idari birimlerden olması ve bunların neticesinde gerek idareciler gerekse 

de memurlar açısından en çok tercih edilen idari birimlerden olmuş olması merkezi 

kararların taşra idarelerinde ne gibi sonuçlara yol açtığını incelemek için Kütahya’yı en 

uygun tercih sebebi haline getirmektedir. Bundan dolayı Kütahya tarihini merak edenler 

çalışmayı okurken şehrin idare tarihini, konu ile ilgili araştırma yapan araştırmacılar da 

Osmanlı taşrasının geçirdiği idari değişim ve dönüşümün sebep ve sonuçlarını okumuş 

olacaklardır. Bu yönüyle çalışma hem Kütahyalıların hem şehir tarihçilerinin hem de 

Osmanlı taşra idaresini araştıran araştırmacıların başvurup faydalanabilecekleri bir 

kaynak niteliği taşımaktadır. 

Çalışmanın “Osmanlı Taşra İdaresi: Kavramsal, Teorik ve Tarihsel Çerçeve” 

başlığını taşıyan birinci bölümünde Osmanlı’nın kuruluşundan çöküşüne kadar geçen 

sürede Osmanlı taşra teşkilatının geçirdiği değişim ve dönüşümün genel bir görüntüsü 

verilmektedir. Yaşanan değişimlerin ışığında kamu yönetimi literatüründe yeni 

incelenmeye başlanan Adalet Yönetimi gibi kavramsal, teorik tartışma ve açıklamalarla 

Osmanlı’da taşra nedir, nasıl idare edilir, idari değişimi gerektiren sebepler nelerdir ve 

başat aktörleri kimlerdir gibi sorulara konu ile ilgili yapılmış çalışmalardan cevaplar 

aranmıştır. Bu bölüm sonraki bölümlerde yaşanan değişimi anlamak açısından önemli 

bir katkı sağlayacaktır. 

“II. Meşrutiyet’e Kadar Osmanlı Taşra İdaresi ve Kütahya” adlı ikinci bölümde 

ilk olarak Kütahya’nın tarihte hangi devletler tarafından yönetildiği ve idari önemini 

artıran nedenlerin neler olduğu incelenmiştir. Eyalet düzeninden vilayet sistemine geçiş, 

Tanzimat’ın ilanı arifesinde oluşturulan taşra idare meclisleri, 1867 ve 1871 Vilayet 

Nizamnameleri düzenlemelerini ve bu düzenlemelerin ışığında Kütahya idaresinin 

durumunun ne olduğunun arşiv belgeleri üzerinden incelenmesi yapılarak II. Meşrutiyet 

dönemine nasıl bir Kütahya idaresinin miras kaldığı gösterilmeye çalışılmıştır. Her ne 

kadar çalışmanın esas odak noktası 1908-1914 yılları arasında taşrada yaşanan değişimi 

incelemek olsa da Tanzimat’ın ilanından II. Meşrutiyet’e kadar geçen sürede Kütahya 



3 
 

 

idaresinin geçirdiği değişim belgeler üzerinden incelenerek II. Meşrutiyet döneminde 

yaşanan idari değişimin daha iyi anlaşılması amaçlanmıştır. Bunda Ortaylı’nın 

“Tanzimat, Türkiye tarihinde devrim değil, devrim hazırlayıcı sonuçlar doğuran bir 

harekettir” şeklindeki tanımlamasının etkisi büyüktür (2017: 297). Son olarak II. 

Abdülhamid döneminde taşra idarelerinin durumunu ve taşra idareleriyle ilgili yapılan 

çalışmalar ele alınarak II. Meşrutiyet dönemine kadar Kütahya idaresi üzerinden 

Osmanlı taşra idaresinin geçirdiği değişim ve dönüşüm açıklanmaya çalışılmıştır. 

On dokuzuncu yüzyılda merkezi idarede olduğu gibi taşra idarelerinin de 

yeniden yapılandırılmaya çalışılması bu kapsamda birçok yeni düzenlemenin 

hazırlanmasına yol açmıştır. Taşra ile ilgili genel yazın bu dönemde çıkarılan kanunların 

büyük çoğunluğunun Avrupa ve özellikle de Fransız kanunlarının tercüme edildiği ön 

kabulünü taşımaktadır. Ancak bu konuda yeni yapılan çalışmalar bu düşünceye karşı 

çıkarak etkilenmenin mutlaka yaşandığını ancak altı yüz yıllık devlet geleneğine sahip 

bir devletin yeni idari sistemini tercüme ettiği kanunlar üzerine bina etmeyeceğine işaret 

etmektedirler (Tural, 2015; Önen ve Reyhan, 2011). 

Çalışmanın üçüncü ve son bölümünü oluşturan “II. Meşrutiyet Dönemi ve 

Kütahya Taşra İdaresinin Dönüşümü” başlığını taşıyan bölüm kendi içerisinde ikiye 

ayırılmıştır. İlk kısım, II. Meşrutiyet döneminde taşra idareleriyle ilgili temel 

tartışmaların ve düzenlemelerin ele alındığı kısmı oluştururken ikinci kısım bu tartışma 

ve düzenlemelerin Kütahya idaresi üzerinde meydana getirdiği değişimi göstermektedir. 

Söz gelimi birinci kısımda 1908 değişiminin Kütahya’da ve genel olarak Osmanlı 

taşrasında nasıl karşılandığı, halkın “didar-ı hürriyetten, adalet, hürriyet, müsavat ve 

uhuvvet” kelimelerinden ne derece haberdar olduğu ve II. Meşrutiyet’in ilanını 

hazırlayan iç ve dış etmenlerin neler olduğu gibi soruların cevabı aranmıştır. II. 

Meşrutiyet’in ilanına neden olan problemlerin bu dönemde yapılan yeniliklerin öncelikli 

nedenini oluşturmuş olması yukarıdaki sorulara verilen cevapların dönemin düşünce 

yapısını ve ruhunu anlamak açısından ne kadar önemli olduğunu göstermektedir. 

Sonrasında, taşra idareleri ile ilgili yapılan düzenlemelerin seyrini belirlemede büyük 

etkiye sahip merkeziyet âdem-i merkeziyet tartışması ele alınmış ve dönemin yeni siyasi 

aktörü olan siyasal partiler ve taşra politikaları geniş bir şekilde incelenerek dönemin 

idari anlayışı ve bu idari anlayışın 1913 tarihli İdare-i Umumiye-i Vilayet Kanunu 

Muvakkati’ne ve güvenlikle ilgili düzenlemelere nasıl yansıdığı gösterilmeye 



4 
 

 

çalışılmıştır. Yine, II. Meşrutiyet döneminde en çok tartışılan konulardan olan sivil 

bürokrasi askeri bürokrasi ilişkisinin taşrada nasıl bir dönüşüm geçirdiği incelenerek 

aynı tartışmanın taşrada nasıl bir seyir izlediği ve ne gibi sonuçlar verdiği incelenmeye 

çalışılmıştır. 

Üçüncü bölümün ikinci kısmında ilk olarak 1908 Devrimi’nin neden olduğu 

olaylar itibariyle Kütahya’da nasıl bir güç dengesine yol açtığı ve taşra egemenlerinin 

yeni idari düzendeki güç arayışı ele alınmıştır. 

Mülki taksimat konusunda önemli değişikliklerin yaşandığı bu dönemde değişen 

mülki kademelendirme incelenmiş ve Kütahya idaresindeki yansıması ele alınarak bu 

değişikliğin taşra idarelerinde nasıl bir sonuca neden olduğu incelenmeye çalışılmıştır. 

Yine çalışmanın bu kısmında II. Meşrutiyet döneminde artış gösteren 

merkeziyetçilik ve bürokrasinin Osmanlı taşrasında nasıl karşılandığı, artan 

merkeziyetçilik ve bürokrasiye karşı nasıl bir tepki verildiği de açıklanmaya 

çalışılmıştır. 

Bu bölümde, II. Meşrutiyet’in ilanından Birinci Dünya Savaşına kadar geçen 

sürede idari anlamda yaşanan değişim ve dönüşümün Kütahya idaresi üzerinden bir 

okuması yapılmıştır. Netice itibariyle çalışma, II. Meşrutiyet devrinde taşrada yaşanan 

idari değişimin Tanzimat yeniliklerinden bağımsız olmadığını, Cumhuriyet döneminde 

taşra idareleriyle ilgili yapılan değişikliklerin de kaynağını II. Meşrutiyet devrinde 

yapılan yeniliklerin oluşturduğu iddiasını da taşımaktadır. 

Nitel araştırma yöntemiyle hazırlanan bu çalışma ciddi bir arşiv ve saha 

araştırmasına dayanmaktadır. Örneğin, yazında merkezi idarenin düzenlemesi olarak 

birçok çalışmada idare meclislerinin yapısından ve işleyiş tarzından bahsedilse de bu 

meclislerin aldığı kararların ve uygulamada ne gibi sonuçlar verdiğine dair bilgi 

bulunmamaktadır. Saha ve arşiv araştırması neticesinde idare meclislerinin aldığı 

kararların bulunduğu defterlere ulaşılarak akademik anlamda bu meclislerin II. 

Meşrutiyet döneminde uygulamada ne gibi sonuçlar verdiğini ve bu meclislerde ne tür 

kararlar alındığı ilk kez incelenmiştir. Çalışmamızın diğer önemli kaynağını ise Osmanlı 

dönemindeki birçoğu yeni incelenen farklı tasniflerdeki resmi yazışmalar, devlet ve 

vilayet salnameleri oluşturmaktadır. Yine dönemle ilgili biyografi, otobiyografi ve 

süreli yayınların da taraması yapılarak II. Meşrutiyet değişiminin bireyler ve kamuoyu 

üzerinde oluşturduğu etki incelenmeye çalışılmıştır. Son olarak, çalışmaya dönemle 



5 
 

 

ilgili fotoğraflar da eklenerek yazılan bilgilerin zihinde canlanması amaçlanmıştır. 

Çalışmanın bu anlamda hem Kütahya şehir tarihine hem de Türk idare tarihine ciddi 

anlamda katkı sağlayacağı umulmaktadır. 

 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

OSMANLI TAŞRA İDARESİ: KAVRAMSAL, TEORİK VE TARİHSEL 

ÇERÇEVE 

  



7 
 

 

 

1.1 İDARE’NİN ÖRGÜTLENMESİNE İLİŞKİN KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1.1 Merkeziyetçilik (Merkezden Yönetim Kavramı) 

Merkezileşme (merkezileşme, merkezi yönetim, merkezcilik, özeksel yönetim) 

siyasi iktidarın veya otoritenin merkezi kurumlarda yoğunlaşması anlamında kullanılan 

bir kavramdır (Heywood, 2012: 335). Merkezden yönetim kavramı, genel nitelikteki 

kamu hizmetleriyle ilişkili olmak kaydıyla politika, karar ve icra 

yetkilerinin/işlevlerinin merkezi bir organın ya da organların elinde toplanmasını ifade 

eder. Kamu hizmetlerinde birlik ve bütünlüğü sağlama amacı taşır ve bunu hiyerarşik 

yapısı içinde gerçekleştirir. Merkezden yönetimler kamusal mal ve hizmetleri siyasi 

kararların alındığı merkezde planlayıp yönetirler. Bu kamusal hizmetlerin yürütülmesi 

için gerekli olan gelir ve giderler de merkezden yönetildiği gibi tüm bu faaliyetlerin 

sürdürülmesinde personel de menşeini aynı kaynaktan alır (Eryılmaz, 2001, 58-60).  

Merkezin uzakta bulunan bir örgüte belli işlevleri yerine getirmesine yetecek 

yetkilerin kendi namına kullanmak üzere devretmesi anlamında kullanılan yetki 

genişliği (deconcentration, delegation) kavramına “yetki göçerimi” de denilmiştir. Yetki 

genişliğine merkeziyetçi olduğu kadar âdem-i merkeziyetçi yapılarda da 

başvurulabilmiştir (Keleş, 2011: 21-22). Bu açıklamalar günümüzde merkeziyetçiliğin 

devletler tarafından nasıl anlaşıldığını ve uygulandığını gösteren açıklamalardır. 

Merkeziyetçi anlayışın oluşmasında ve tanımlanan şekliyle kabul görmesinde Avrupa 

devletlerinin modern devlete doğru evrilirken geçirdikleri değişim büyük etkiye 

sahiptir. 

Avrupa’da feodalizmde başlayan değişim beraberinde yeni bir üretim 

anlayışını getirmiştir. Yeni üretim anlayışı doğal olarak siyasal yapı üzerinde de etkili 

olmuş ve beraberinde onu da değişime zorlamıştır. Sermaye birikimini artırmak ve 

ulusal bir pazar oluşturmak amacıyla harekete geçen merkezi mutlak güç ekonomik, 

siyasal ve kültürel alanda birlik sağlayabilmek için güçleri merkezde toplamak zorunda 

kalmıştır. Bu durum merkeziyetçilik düşüncesinin artmasına ve en nihayetinde ulus 

devlet inşasına giden bir yol açmıştır. Fakat merkeziyetçilik anlayışı uygulamada 



8 
 

 

ülkeler arasında farklılıklar göstermiştir. Söz gelimi İngiliz merkeziyetçiliği ile sert 

merkeziyetçiliğine çözüm olması amacıyla decentralisation (âdem-i merkeziyet) 

anlayışını ortaya çıkaran Fransız merkeziyetçiliği birbirinden farklı özellikler 

göstermektedir (Önen ve Reyhan, 2011: 48-53). Kapitalizmin zorlamasıyla Osmanlı 

Devleti de merkezileşme eğilimlerine kapılmıştır. Osmanlı merkeziyetçiliği monarşik 

idari sistemin hüküm sürdüğü Fransa’ya benzer şekilde gelişme göstermiştir. Önen ve 

Reyhan, Osmanlı merkezileşmesinin iç ve dış konjonktürden kaynaklı daha karmaşık 

bir yapı gösterdiğini belirtmektedirler. Onlara göre Osmanlı merkeziyetçiliğinin kendine 

özgü birtakım görünümler kazanması hakkında “kapitalizmin sanayi aşamasına geçtiği, 

dolayısıyla mutlak monarşi yerine halk egemenliğe[ine] dayalı rejimlerin uygulamaya 

girmeye başladığı, Batı Avrupa’nın, sanayileşme süreciyle yakından alakalı olmak üzere 

emperyalist bir döneme girdiği, kapitalizmin gelişimine çok şey kattığı milliyetçiliğin 

Avrupa’ya dalga dalga yayıldığı ve Osmanlı Devleti’nde de yankı bulmaya başladığı bir 

süreçte Fransa’dan katbekat büyük, farklı ekonomik yapıların ve ilişkilerin bulunduğu 

coğrafyasında çok etnili, çok dinli ve mezhepli, çok kültürlü ortamında imparatorlukçu 

yapısından vazgeçmeden merkeziyetçiliği uygulamaya sokuyordu” açıklamalarını delil 

olarak getirmektedirler (2011: 55-56). Çalışmanın ileriki sayfalarında görüleceği üzere 

Osmanlı merkeziyetçiliğini beka endişesiyle hareket eden merkezi idarecilerin bir 

tasarrufu olarak değerlendiren görüşler de bulunmaktadır. 

1.1.2 Âdem-i Merkeziyetçilik (Yerinden Yönetim Kavramı) 

Âdem-i merkeziyet kavramına etimolojik olarak bakıldığında “âdem-i” ifadesi 

yokluk anlamında merkezsizleşmeye tekabül eder. Ancak bundan ziyade merkezden 

yönetilmeme, özerk yönetim, yetki dağılımı gibi anlamlara gelir. Âdem-i merkeziyetçi 

yapılarda yetki ve sorumluluklar ulusal birimlerden transfer yoluyla aktarılır ve 

böylelikle kavram yerel özerklik genişlemesi olarak anlaşılır (Heywood, 2012: 335). 

Yerinden yönetimler (âdem-i merkeziyet, decentralisation), yasal çerçevede aynı ülke 

içinde yerel ve ayrı organlara/yetkilere sahip yapılar olup merkezden emir almaz, kendi 

kararlarını kendileri verirler. Belli sınırlar içinde siyasi merkezce denetlenen adem-i 

merkeziyetçi yapıların ayrı bütçeleri bulunur (Tortop vd., 1993: 92). 

Lipson’un da ifade ettiği üzere yerel topluluklar “bir dayanışmanın doğurduğu 

ortak çıkarlar ve ortak tecrübelerden kurulmaktadır” (Lipson, 1978: 364). Bu bağlamda 



9 
 

 

âdem-i merkeziyetçiliğin halkın ihtiyaçlarına daha vakıf, duyarlı ve halka daha yakın 

idari birimler olduğu kadar iktidarı frenleme ve dengeleme anlamında da özgürlükleri 

koruyacağı varsayılmaktadır (Heywood, 2012: 337). Yereldeki kesimlerin kararlara 

katılımı sağlanabileceği gibi meşruiyet sorunu da yaşanmayacağı da bir başka ön 

kabuldür. Ancak Lipson’un da ifade ettiği gibi bunun garantisini vermek her zaman 

mümkün olmayabilir: “Yörelerde [yerelde] zorbalıklar olabileceği gibi hürriyetler de 

olabilir. Yöresel [Yerel] özerklik merkezdeki diktatörlüğe meydan okuma olanağını 

verir; merkezden örgütlendirilmiş hürriyet de yöresel bir zorbayı (otokratı) yenilgiye 

uğratabilir” (Lipson, 1978: 374). 

Fransa’da merkeziyetçiliği yumuşatmak adına ortaya çıkan decentralisation 

(âdem-i merkeziyetçilik), monarşik idari sistemle yönetilen Osmanlı’da 

merkeziyetçilikle birlikte uygulanmaya başlanmıştır (Ortaylı, 1985: 29). Âdem-i 

merkeziyetçilik modernleşme döneminde Osmanlı’da merkezi idarenin sahip olduğu 

bazı yetkileri Fransa gibi katı bir merkeziyetçiliğe girmeden bilerek ve isteyerek taşraya 

devretmesi şeklinde görülmüştür. Bu yönüyle âdem-i merkeziyetçilik Avrupa’nın aksine 

yapay ve yukarıdan aşağıya doğru bir yetki devrini göstermektedir. 

Âdem-i merkeziyet düşüncesi uygulamada merkeziyetçilik düşüncesinden daha 

karmaşık bir yapı göstermektedir. Merkeziyetçilik düşüncesinde sert bir 

merkeziyetçilik, yumuşatılmış bir merkeziyetçilik gibi iki tür uygulama şekli 

bulunurken âdem-i merkeziyetçilikte idari, siyasi ve hizmet yönünden âdem-i 

merkeziyetçilik gibi uygulama türleri bulunmaktadır. Nitekim bu farklı tanımlamalar 

yüzünden Osmanlı aydınları ve devlet adamları âdem-i merkeziyetçiliğin usulünde 

ittifak ettikleri halde usulün esasında ayrılığa düşmüşlerdir (Güler, 2012). Bu ayrılık Jön 

Türk grubunu ikiye ayırdığı gibi II. Meşrutiyet döneminde en çok tartışılan konuların 

başında gelmiştir. Aşağıda en çok tartışma konusu olan idari ve siyasi âdem-i 

merkeziyet düşüncelerinin tanımı yapılarak sonraki bölümlerde bu iki kavram 

arasındaki idari farkın anlaşılması amaçlanmıştır. 

1.2.1.1 İdari Âdem-i Merkeziyetçilik (İdari Yerinden Yönetim)  

İdari âdem-i merkeziyetçilik, yerel vasıftaki kamu hizmetlerinin iktisadi, ticari, 

kültürel ve teknik gibi bir takım işlevlerin merkezin hiyerarşisi dışında devletin hükmü 



10 
 

 

şahsiyetinden ayrı kamu tüzel kişiliklerince yürütülmesidir. Federalizmde olduğu gibi 

çatı bir hukuki-siyasi metinle egemenliğe dair bir statü tanınmayan bu yapılar, aşırı 

merkeziyetçiliğin sorunlarını aşmak adına halkın yönetimde söz sahibi olmasını 

sağlayarak yerelde ihtiyaçlarla kamu hizmetlerde denge sağlamayı amaçlar. Kendi 

kendine yeten ve yönetimde serbestliği ifade eden idari yerinden yönetimler kendilerine 

ait müstakil bir bütçeye sahip oldukları gibi karar mercilerini de kendileri 

oluşturmaktadırlar.  (Eryılmaz, 2001, 69-70). Literatürde yer (coğrafya) ve hizmet 

(işlevsel) yönünden ayrılan bu idari yerinden yönetimler üniter sistemlerde idari bir 

bütünlük kapsamında merkeze yatay bir şekilde bağlanır. Bu yönünden dolayı Osmanlı 

Devleti’nde taşra idareleriyle ilgili hazırlanan düzenlemelerde esas ifade edilen ve 

uygulanmaya çalışılan âdem-i merkeziyetçilik tanımı idari âdem-i merkeziyetçilik 

tanımıdır. 

1.1.2.2 Siyasi Âdem-i Merkeziyetçilik (Siyasi Yerinden Yönetim) 

Siyasi âdem-i merkeziyetçilik (federalizm), bir devlet dâhilinde iktidarın 

coğrafi olarak dağıtıldığı yasal ve siyasal yapılara tekabül eder. Bu yapılarda siyasal 

olarak birinin diğerinin altında olmadığı iki ayrı yönetim düzeyinin varlığı zorunludur. 

Egemenliğin paylaşıldığı siyasi yerinden yönetim yapılarında yönetim düzeyleri 

(federal-federe) arasındaki yetki ve sorumluluklar yazılı anayasada belirlenir ve 

genellikle de iki kamaralı meclis bulunur (Heywood, 2012: 328-30). Bu sistemde siyasi 

otorite merkezde toplanmamış ve federal devlet ile eyaletler arasında paylaşılmıştır. 

Yerel birim ünitelerine yasama ve yürütme konularında kısmi bir bağımsızlık veren 

siyasi yerinden yönetim sistemleri ulusal hükümet karşısında ikinci derece egemen 

kuruluşlar olarak da nitelenebilir. Federal sistemlerin örgütsel ifadesi çok merkezliliktir 

(Eryılmaz, 2001: 67-68). 

Federal yönetim yapılarının, geniş coğrafi alana sahip ülkeler ve çok kültürlü 

ve sosyo-ekonomik farklılıkları olan devletlere daha uygun düştüğü söylenebilse de 

coğrafi büyüklük diğer farklılıklara göre daha az öneme haizdir. Zira federalizm, 

Amerika Birleşik Devletleri gibi büyük coğrafi alanlara sahip devletlerde görüldüğü 

gibi İsviçre gibi küçük kantonlardan oluşan devletlerde de görülebilmektedir (Eryılmaz, 

2001: 69). 



11 
 

 

Siyasi âdem-i merkeziyet içerdiği anlam itibariyle dönemin ruhuna ve genel 

idari anlayışına zıt olduğu gibi imparatorlukların parçalandığı milliyetçilik gibi 

düşüncelerin arttığı bir dönemde taşra idarelerini siyasi bir âdem-i merkeziyet 

düşüncesine göre düzenlemek devleti kendi eliyle parçalamak anlamı taşımıştır. 

Nitekim II. Meşrutiyet döneminde dış ülkelerin kışkırtmaları sonucunda bazı milletlerin 

devletten ayrılması âdem-i merkeziyeti savunanlara “vatan haini” damgası vurulmasına 

neden olmuştur. Siyasi âdem-i merkeziyetçilik, taşıdığı ve neden olduğu bu anlam 

yüzünden Osmanlı’dan günümüze âdem-i merkeziyetin ateşli savunucuları tarafından 

bile açıkça dile getirilmemiş ve uygulanması düşünülmemiştir (Reyhan, 2007). 

1.1.3 Taşra İdaresine Teorik Bakış 

1.1.3.1 Merkez Dışında Ara Kurumlar Arayışı 

Modern devletin bir tarafta dayandığı egemenlik anlayışında ortaya çıkan 

dönüşüm diğer yandan da iktisadi ve sosyal ihtiyaç, beklenti ve davranışlardaki 

değişimler idari yapının hem merkez hem de bu merkez dışında yeniden düşünülmesi ve 

kurgulanmasını gerektirmiştir. İmparatorluklardan modern döneme evirilen devlet 

teşkilatlanmasında taşra ya da eyalet tarzı idari yapılar çoğu zaman tartışma ve ihtilaf 

konusu olmuştur. Özellikle devletin klasik alanı olarak da ifade edilebilecek maliye, 

adliye ve güvenlik konularında taşrada yaşanabilecek sıkıntıların muhatap yeri siyasi 

başkent olmuştur. Tabi zamanla bu klasik alanı fazlasıyla aşan modern sorunlar da gün 

yüzüne çıktıkça ara kurumların nasıl tasarlanması gerektiği de teoride tartışmaların 

odağını oluşturmuştur. 

Rousseau ve Kant “özgür kentli” ile “özgür devlet” arasında mahalli idare gibi 

ara kurumların sokulmasına ihtiyaç görmemişlerdir. Turgot (1727-1781) ve Jeremy 

Bentham (1748-1832) gibi faydacılar (utilitarians) ülkenin genel çıkarları ile bireysel 

çıkarlar arasında bağlantı kuracak alt birimlerin gerekliliğinden bahsederler. Turgot, 

merkezin dışında düşünülen yerel yönetim diyebileceğimiz ara kurumları “hiyerarşik 

sistem” olarak en altta köy belediyeleri, sonra 15 kilometre çapında bir çemberde 30 

tanesi bir seçim çevresi (municipalite d’éléction) olacak şekilde bir birim, yine 

bunlardan 30 tanesi de il belediyelerini (municipalité de province) meydana getirecektir. 

Böylelikle krallığın tamamı 30 il belediyesine ayrılacaktır. Bu görüşler bilahare 



12 
 

 

Fransa’yı komünlere, kantonlara, ilçelere ve illere ayıran Siéyes’in görüşlerini etkilediği 

gibi Fransız İhtilali sonrası yeni yönetim örgütünü de etkilemiştir. Bir başka faydacı 

Bentham da mahalli idarelerin merkezi idarelerce düzenlenmesinin en fazla sayıda 

insana en büyük mutluluğu sağlayabileceği düşüncesinden hareketle; kamu hizmetlerini 

karşılamak üzere ülkenin 20 eyalete bölünmesi, bunlardan her birinin 20’şer ilçeye 

bölünmesi ve yine her ilçenin de aynı sayıda alt bölümlere ayrılmasını öngörmüştür. 

Bentham bu düzenlemede seçimle göreve gelen başkan ve meclise yerel vasıflı kamu 

hizmetleri sunabilmek adına vergi ve kamulaştırma konularında yetki verilmesini ancak 

bu mercilerin parlamento ve bakanların yönetim ve denetimine tabi olacaklarını ifade 

etmiştir (Keleş, 2011: 35-37). 

Faydacıların ara kurumların düzenlenmesi ile ilgili görüşleri Bonaparte 

tarafından seçime dayalı olmaktan çıkarılmış ve atanmışlarla yürütülen bir duruma 

getirilmiştir. Bu düzenleme Bonaparte’nin Avrupa’da işgal ettiği birçok ülkeye 

yayılmıştır. Bu düzenlemenin temel özelliği, merkezi idarenin taşradaki temsilcileriyle 

yerel çıkarları temsil eden ve merkezi idarenin vesayeti altındaki bu ara kurumlar 

arasında bir uzlaşmaya dayanmasıydı. Faydacılar dışında merkez ve ara kurumlar 

tartışmasını demokrasi ve yerellik ilişkisi üzerinden okuyan düşünürler de olmuştur. 

John Stuart Mill’in 1861’de Temsili Hükümet adlı eserine göre “yerel nitelikte olan her 

hizmet yerel yönetimlerce görülmelidir”. Bu ifadesiyle Mill, İngiliz mahalli idare 

sistemine de katkı sunan ve özerk mahalli idarelerle demokrasiyi zorunlu olarak 

birbirleriyle ilgili gören yaklaşımı mahalli idareleri siyasal eğitimin okulu olarak 

görmüştür. Geç de olsa Prens Sabahattin üzerinden âdem-i merkeziyet tartışmaları ile 

tanışacak olan (Keleş, 2011: 36-40) Osmanlı düşünce hayatında demokrasi, katılım, 

yerel temsil ve gelişme konularının bugün bile tazeliğini koruduğu söylenebilir.  

1.1.3.2 Merkez-Çevre ve Devlet Geleneği Yaklaşımları 

Osmanlı Devleti’nin taşrayla olan ilişkisini açıklamaya yönelik Şerif Mardin’in 

“merkez-çevre” ile Metin Heper’in “devlet geleneği” yaklaşımlarının temel 

argümanlarını kısaca incelemek gerekmektedir. Merkez-çevre paradigmasına göre ara 

sınıfları bulunmayan ve saltanat sistemi ile yönetilen Osmanlı Devleti değişim ve 

dönüşümleri Avrupalı devletlerden farklı olarak yaşamış. Yenilikler tepeden inme bir 

şekilde hazırlanmış ve uygulanmıştır. Yenilikçi padişahların öncülüğünde başlayan bu 



13 
 

 

eğilim modernleşme taraftarı bürokratlar tarafından daha da üzerinde durularak bir 

aydınlar despotizmi şeklinde topluma dayatılmış ve “merkez ile çevre”, “devlet ile 

toplum” arasındaki ayrılık daha da artmış “tepedeki modernist-laik elitler ile 

muhafazakâr-dindar halk arasındaki bağ tamamen kopmuş[tur]” (Önen ve Reyhan, 

2011: 37). Ortaylı da “merkeziyetçi reformları yürütenler, imparatorluk tarihinin aydın 

mutlakiyetçileriydi” diyerek yeniliklerin toplumun reaya denilen yönetilen alt sınıfın 

isteği üzerine değil de yönetici sınıf tarafından yapıldığını ifade etmektedir (2017: 141). 

Heper ise Osmanlı Devleti’nde merkez dışında bir güce, sivil toplum veya benzeri 

oluşumlara izin verilmediğini merkez-çevre ilişkisi mali kaynaklar üzerindeki denetimi 

kaybettiği dönemde dahi merkez-çevre arasında iktidar yarışı yaşanmadığını ve merkez 

ile çevre arasındaki ilişkinin temel niteliğini koruduğunu ifade etmiştir (2006: 70-71). 

Bu konuda literatürde bugüne kadar pek kullanılmayan 16. yüzyılda yazılmış 

“Şerefname” adlı eserin yazarı da Heper (2006) ile benzer görüşleri ifade ederek 

Osmanlı Devleti’nin iktidarı paylaşmak istemediğini ve taşranın merkez idaresine karşı 

girişeceği bir iktidar yarışına da hiçbir şekilde izin vermediğini ifade etmektedir (Bitlisi, 

2013). Şerif Mardin de konu hakkında, Avrupa devletlerinin merkezileşme sürecinin 

feodal esaslar yüzünden merkez ile çevrenin uzlaşmak zorunda kaldığını ancak Osmanlı 

Devleti’nde ise feodal denilebilecek bir sistem olmadığından Avrupa ile benzer bir 

uzlaşının da olamayacağını buna mukabil Osmanlı devletinde merkez ile çevre arasında 

her zaman çatışmaların yaşandığını görece özerkliklerin de sınırlı düzeyde kaldığını ve 

hiçbir zaman kurumsallaşmadığını ifade etmektedir (Mardin, 1973: 170). Önen ve 

Reyhan ise bu iki kavramın bazı yönlerine itiraz ederek merkez-çevre ve devlet-toplum 

karşıtlığı üzerinden yapılacak açıklamaların 19. yüzyılın tamamı ve 20.yüzyılın ilk 

çeyreğinde Osmanlı Devleti’nin ve Cumhuriyet’in kuruluş döneminin mülki idarede 

geçirdiği dönüşümleri açıklamakta yeterli düzeyde bir çerçeve çizemeyeceğini ifade 

etmektedirler. “Ayrıca, toplum ve/veya çevre kategorisi altında yapılan bir 

genellemenin taşradaki farklı sınıfsal durumları dikkate almamaya, taşrayı bir bütün 

olarak değerlendirmeye, taşra egemenlerine de homojenlik atfetmeye yol açması 

bağlamında toplumsal gerçekliği bütün boyutları ile kavramaya yetmeyeceği...” 

kanaatini taşıdıklarını ifade etmektedirler. Onlara göre merkez ve yerel terimleri 

tespitleri kolaylaştırmak için “yöntemsel ayrımlardır” Merkez ile taşra egemenlerinin1 

                                                 
1 Osmanlı Devleti’nde taşra egemenleri kimdir gibi akla gelen bir soruya karşılık verilecek net bir cevap 



14 
 

 

her ne kadar bazı dönemler çatışma yaşadığını kabul etseler de bütün sürecin çatışmalı 

ve merkezin hegemonyası üzerinden şekillendiği konusuna şerh koymaktadırlar. 

Kısacası merkez ile taşranın birbirini tamamlayan parçalar olduğunu ve çatışma ile 

uzlaşmanın bir arada bulunduğunu ifade etmektedirler (Önen ve Reyhan, 2011: 41-42). 

Önen ve Reyhan’ın “merkez-çevre” ile “devlet geleneği” kavramlarına karşı getirdikleri 

eleştiriler 19. yüzyıldan Cumhuriyet’in ilanına kadar geçen süre için doğrudur. Ancak 

bu eleştirilerin tüm Osmanlı tarihi boyunca da geçerli olduğu söylenebilir. Osmanlı 

Devleti’nin hâkimiyet süresini göz önüne aldığımızda Osmanlı’nın kuruluşundan 

Cumhuriyet idaresine kadar geçen sürede tek ve değişmez bir taşra politikasından 

bahsedilemez. Tüm idari güçlerin merkezde toplandığı dönemlerde taşrada merkezi 

hegemonyanın hüküm sürdüğüne şüphe yoktur. Fakat merkezde idari anlamdaki 

zayıflıklar taşra egemenlerinin güçlenmesine sebep olmuştur. Bab-ı Ȃli’ye karşı 

iktidarını güçlendirmek isteyen padişahlar taşra egemenleri ile ilişkilerini güçlendirerek 

merkezi bürokrasiye karşı iktidarlarını kuvvetlendirmeye çalışmışlardır. II. Abdülhamid 

döneminde taşra egemenlerinin bir nevi devlet mezarlığı sayılabilecek bir yere defin 

edilmeleri Bab-ı Ȃli’ye karşı güçlenmek isteyen padişahların taşra egemenlerine verdiği 

değeri de göstermektedir. (Çuluk, 2009). Önceki satırlarda bahsedilen Şerefname adlı 

kaynakta Osmanlı Devleti ile ona bağlı Kürt Eyaletlerindeki Beyler arasında cereyan 

eden ilişkilerden bahsederken Osmanlı Devleti’nin hâkimiyetini güçlendirmek için 

beyler ve aşiretler arasındaki ihtilaflardan yararlandığı ve merkezi idareye yakın beyleri 

taşra idarelerinde güçlendirmeyi ve yönetime getirmeye çalıştıkları ifade edilmektedir 

(Bitlisi, 2013). Böylece taşra egemenleri ile bir nevi karşılıklı ilişki kurarak onların 

taşradaki idari varlığını kabul edip taşra idaresini buna uygun olarak 

düzenlemektedirler. Suavi Aydın, Heper ve Mardin’in yaklaşımlarını Bitlisi ile benzer 

ifadeleri kullanarak eleştirmektedir. Aydın’a göre İmparatorlukta bir merkez-çevre 

ilişkisinden çok merkezin birçok bölgesel idari güçle girdiği politik ve hukuki bir ilişki 

bulunmaktadır. Bu ilişki neticesinde bölgesel aktörlere padişah adına yönetmelerine izin 

verilmesinden bahisle de merkezin taşra üzerindeki tahakkümünü reddetmektedir (2006: 
                                                                                                                                               
yoktur. Fakat ağa, bey, eşraf, ayan, şeyh ve aşiret reisi gibi taşrada söz sahibi olup taşradaki halk nezdinde 
karizmatik bir kişiliğe, ekonomik, sosyal veya siyasal bir güce sahip olup taşranın idaresinde merkezi 
idareyle pazarlık yapabilecek kişiler taşra egemeni olarak adlandırılabilir. Bunlar kişisel kabiliyetlerine 
göre taşrada öne çıkanlar ve bir cemaat/tarikat ya da aşiret mensubiyeti cihetiyle arkasında büyük bir 
insan kitlesi bulunduranlar şeklinde iki gruba ayrılabilir. Nitekim kişisel kabiliyetlerine göre taşrada 
sivrilen kişilerin de büyük çoğunlukla arkalarından gelenler onların elde ettikleri gücü devam ettirmek 
adına öne çıkmaya çalıştıkları görülmektedir. 



15 
 

 

82). Önen ve Reyhan, on dokuzuncu yüzyılda merkez-çevre çatışmasının şiddetlendiği 

tezini de eleştirerek merkezileşmenin merkezi bürokrasinin tahakkümü ile tek taraflı 

olarak gerçekleşmediğini ifade etmektedirler. Onlara göre süreç; “merkez ile taşra 

arasında, merkezin değişik katmanlarının kendi içlerinde, taşranın değişik katmanlarının 

kendi içlerinde ve bunların merkezdeki katmanlar ile aralarında ortaya çıkan gerilimler, 

çatışmalar, diyaloglar ve uzlaşmalar/mutabakatlar sarmalı içerisinde ilerlemiştir” (Önen 

ve Reyhan, 2011: 45). Dolayısıyla Osmanlı’da merkez-çevre ile devlet geleneği 

açıklamalarına göre daha geniş bir perspektifle taşra idaresini açıklamaya çalışmışlardır. 

1.2 TAŞRA İDARESİNİN TARİHSEL SÜREÇ İÇİNDEKİ GELİŞİMİ 

1.2.1 İmparatorluklarda Taşra İdaresi 

Ortadoğu’da kurulan devletlere bakıldığında Ortaçağ Batı Avrupa’sında olduğu 

gibi küçük devletçiklerin yaşama şansı olmadığından bu devletlerin imparatorluk olarak 

varlıklarını sürdürdükleri görülür. Ancak ulaşım, iletişim ve kontrol araçlarının 

yetersizliği (posta, bürokrasi, para sistemi vb) merkeziyetçi-devlet tipinin teknik olarak 

varlığına engel olmuştur. Köylü ve zanaatkâr kesimleri daima yerel kontrol gruplarının 

yönetimine bağlanmışsa da bu yerel güçler devlet kuracak hukuki, iktisadi ve idari 

altyapıya sahip olmamışlardır. Bundan dolayı merkezi devlet gücü hâkimiyetini 

sağlamış bununla birlikte pratikte mali, idari kontrol ile bayındırlık ve ulaştırma 

hizmetleri kıtalar düzeyinde örgütlenen bir merkezce değil daha küçük birimlerce 

sağlanmıştır (Ortaylı, 2007: 23-24). 

Roma İmparatorluğu’nda devlete yeni katılan topraklar olarak “municipe”lere 

birtakım yerel ve siyasal yetkilerinden daha ziyade idari özerklik tanınmıştır (Keleş, 

2011: 32). İran Sasani Devleti de merkez dışındaki çevreyi askeri sisteme dayalı bir 

eyalet sistemi ile idare etmiştir. Padhgos denilen dört ordu bölgesine (Horasan, Nimruz, 

Hvarvaran ve Avahtar) ayrılan bu eyaletlere padhgosban denilen ve hanedandan bir kral 

naibi ve komutan atanmıştır. Padhgosların bölünmesi ile marzbanlıklar kurulmuş ve bu 

eyalet yöneticilerine de marzban denilmiştir. Zamanla merkezi kontrolün küçük 

birimlerde denetimin daha kolay olabileceği düşüncesi ile kurulduğu düşünülen 

marzbanlıklar eyalet yönetiminin temel birimi haline gelmiştir. Marzbanların altında 

azat denilen şövalyeler ve köy reisleri olarak dihkanlar konumlanmıştır. Mali, idari ve 



16 
 

 

adli görevleri bulunan dihkanlar aralarında shahrig denen bir kethüda seçmişler ve bu 

temsilci de eyalet valisi marzbana karşı sorumlu kılınmıştır (Ortaylı, 2007: 28-29). 

Bizans imparatorluğu’nun siyasi merkez dışındaki taşra/eyalet yönetimi Roma 

ve İran kurumlarının etkisi altında zaman içinde değişim göstermiştir. İmparatorluk 

başlarda iki bölüme/eyalete (Oriens [Küçük Asya-Mezopotomya Suriye] ve Illyricum 

[Balkanlar]) ayrılmış ve bunların başına praefectus (sivil vali) ve magister militia 

(askeri yetkili) ünvanlı memurlar atanmış, ancak zamanla artan savaş ve savunma 

ihtiyacı bu yetkilerin tek kişide toplanmasına neden olmuştur. 6. Yüzyıl’da Iustinianus 

Afrika ve İtalya’da fütuhata girişince kral naibi derecesinde ve askeri-sivil yetkilere haiz 

eksarhialar kurulmuştur. İmparatorluk genişledikçe daha küçük parçalara ayrılmış ve 

buralara strategos (askeri valiler) atanmıştır. 9. Yüzyılda sayıları otuz sekize çıkan ve 

Thema sistemi denilen bu taşra idareleri Bizantinist Vasiliev’e göre İran Sasani 

Devletinden mülhemdir. Bu strategoslar kral naibi derecesinde ve doğrudan imparatora 

bağlanmıştır. Themalar da thurmalara bölünerek taşra/eyalet sistemi idari olarak daha 

küçük birimlere taksim edilmiştir. Bizans merkezin bir kopyasını maliye ve yargı gibi 

temel idari unsurlarla taşrada da kurmuş ve bu birimlere valinin astı olmasına rağmen 

doğrudan imparatorla yazışma imkânı verilerek hem otorite bölünmüş hem de kontrol 

sistemi kurulmaya çalışılmıştır. Themanın valileri aynı zamanda piskoposlar ve merkezi 

görevlilerce de denetlenmiştir. Themalar ticaret güzergahlarının değişimi ve orduların 

konumuna göre sınır değişikliklerine uğramıştır (Ortaylı, 2007: 39-40). 

Osmanlı Devleti’nde ise eyalet yönetiminin en büyük idarecisi Beylerbeyi’dir. 

Beylerbeyi toprakların genişlemesi ile yönetimi kolaylaştırmak, denetim ve eşgüdüm 

sağlamak adına Anadolu Beylerbeyliği ve Rumeli Beylerbeyliği olarak ikiye ayrılmıştır. 

Ancak zamanla toprakların genişlemesi ve vezir sayısında yaşanan artış yeni eyaletlerin 

kurulmasına ve bunların vezir rütbesindeki kişilerle idare edilmesine yol açmıştır. 

Ortaylı, Melik’ul umera ve Pervane gibi unvanlara sahip bu yöneticilerin bir kurum 

olarak Orta Asya Türk aşiret sistemine dayandığını Fuat Köprülü’den aktarmaktadır 

(1976: 6). Tanzimat dönemiyle birlikte merkezde yaşanan idari değişim havası taşraya 

da yansımış taşra idaresi eyalet sisteminden vilayet sistemine geçmeye başlamıştır. 

Vilayetleri yönetmek için de merkezin birer memuru hükmünde olan valiler 



17 
 

 

görevlendirilmiştir. Güvenlik problemlerin yaşandığı bölgelere diğer imparatorluklarda 

olduğu askeri sınıftan gelen ve “müşir vali” denilen idareciler atanmıştır. 

Görüldüğü üzere farklı din, etnisite, kültür, dil ve idari anlayışa sahip olsalar da 

imparatorluklar taşra idarelerinde benzer uygulamalarda bulunmuş ve benzer bir 

değişim yaşamışlardır. Ortaylı, bu benzerlikle ilgili olarak “Eyalet (veya taşra) 

yönetimi, eski İran, Roma, Sasanî, Bizans ve Abbasi dönemlerinden beri Akdeniz ve 

Orta Doğu bölgesinde benzer esaslar üzerine kurulmuştur” demektedir (1976: 4-5). Bu 

durum Weber’in Osmanlı idari anlayışını patrimonyal (geleneksel) kategoride 

değerlendirmesi ve diğer imparatorluklardan farklı bir gelişim aşaması yaşadığını ifade 

etmesinin doğruluğu yansıtmadığını göstermektedir. Ortaylı, Orta Doğu devletleriyle 

Batı Avrupa devletlerinin taşra idareleriyle ilgili yaşadıkları idari değişim farklılığını 

bazı nedenlere dayandırmaktadır. Ona göre, on üçüncü yüzyıl Avrupa’sında tarım 

teknolojisinin hızla gelişmesi tarımsal ürünün artmasına bunun da köydeki fazla 

nüfusun şehirlere göç etmesine yol açtığını ve böylece zanaatın gelişmesine doğru bir 

gelişme yaşandığını ifade etmektedir. Buna karşılık Orta Doğu bölgesinde yakın çağlara 

kadar ulaşım ve tarımsal bir zenginliğin oluşmamasıyla beraber kentleşmedeki 

yavaşlığın idari değişimde yaşanan temel farklılık nedenleri olarak göstermektedir. 

“Osmanlı taşra yönetimi, dayandığı ilke ve uygulamalar bakımından, hem bu oluşum ve 

gelişmenin doruğunu, hem de çağdaşlaşan dünya karşısındaki çöküşünü ifade eder” 

(1976: 5). 

1.2.2 Feodalite, Burjuvazi ve Komün İdaresi 

Roma’nın merkezi otoritesinin sarsılıp yıkılmasından sonra Avrupa’da ortaya 

çıkan sistemin adı feodalite olmuştur. Feodal sistemin oluşmaya başlaması ile birlikte 

tipik yönetsel birim küçülmüş ve bu yönetsel birim senyör (derebeyi/feodal bey) ve 

onun sayıca az astları arasındaki ilişkilerle tanımlanmaya başlamıştır. Senyörler geniş 

topraklar üzerinde kuvvetli bir yerel otorite kurduğundan bu döneme “yönetsel 

yerelleşme” dönemi de denebilir (Ergun & Polatoğlu, 1984: 46). Feodal dönem merkezi 

otoritenin paylaşılarak egemenliği atomize birimler arasında paylaşılması olarak tezahür 

etmiştir. Komünler, Batı ve Orta Avrupa’da çok eski dönemlerden itibaren varlığını 

sürdürmüş, tarihsel olduğu kadar kavram olarak da birlikte paylaşımı, ortak 



18 
 

 

yararlanmayı ve müşterek sahip olunmayı ifade eden, temel ve en küçük ölçekte 

örgütlenme kademesi olarak nitelenebilir (Bozkurt, 1998: 150). 

Komünler, feodalite düzeninde bir kentin ya da “burg”un kendi kendini 

yönetme hakkının “Charte” (berat) ile kazanmış burjuva grubu olarak nitelenebilir. 

Aslında komün, burjuvanın kendi idaresini sağladığı ve zamanla feodal baskılardan 

kurtulduğu kenttir. Komünler, geleneklerin sürdürülmesi, güvenliğin tesisi ve düzen için 

karşılıklı dayanışma içinde olmuştur. Kral ve senyör denilen derebeyleri komünlerin 

özgürlüklerini kabul ederken komünlerde onların otorite alanlarına saygı duyup sadık 

kalmışlardır  (Hamamcı, 1981:86-87). Ancak burjuvazinin kentlerde ticaret erbabı 

olarak iktisadi beklentileri zamanla siyasal taleplere dönüşünce Batı Avrupa tarihinde 

yerel, kentsel ve anayasal gelişmelerin de önünü açılmıştır. Komünler kral ve 

derebeylerine karşı yürüttükleri siyasal ve ekonomik mücadelede özgürlüklerini elde 

etmişlerdir. 

Orta Doğu’da dolayısıyla Osmanlı Devleti’nde ise Avrupa’nın aksine idari bir 

güce sahip derebeyi denilecek bir toprak sahibi bulunmadığı gibi bir ticaret burjuvazisi 

de oluşmamıştır. Burjuvazi sınıfının bulunmaması üzerindeki egemenlik kuracağı 

komün tipi idarelerin oluşmasını engelleyen bir durum olmuştur. Bahsi geçen idari 

tiplere benzeyen dönemler oluşsa da Osmanlı taşrası Avrupa tipinden bu anlamda farklı 

bir taşra idari aşaması yaşamıştır. 

1.2.3 Modern Devletlerde Taşra İdaresi 

Modern devletin formu olarak ulus-devletlerden önce kamu yönetimin temel 

kurumu kentti ve il, ulus, imparatorluk gibi daha geniş yapılar ikinci planda kalıyordu. 

Kentte yaşayanlar kendilerini öncelikle kentli olarak tanımlıyorlardı. Ulus-devletin 

ortaya çıkışı bu kademelenmede yer değişikliği yapmıştır. Ulusçuluk ve ulus-devlet 

kavramıyla birlikte devletin müstakil kente nispetle ideolojik üstünlüğü de kabul 

edilmiştir (Keleş, 2011: 35). Modern devlet kendi ulusal ekonomik ve siyasal alanını 

ördükçe yeni bir bürokratik örgütlenme biçimini de inşa etmiştir. Modern devletin bu 

süreçte başvurduğu idari, siyasi ve iktisadi araçlar merkeziyetçilikle birlikte yürümüştür. 

Siyasal bir başkentten alınan ve uygulanan kararların merkezin dışında da yürütülmesi 

gerekliliği taşra idarelerinin modern bir formda oluşturulmasını gerektirmiştir. 



19 
 

 

Merkeziyetçi modern devlet başkentte sağlamaya çalıştığı kamu düzeni, 

güvenliği, refah ve esenliği taşrada da sağlamak adına adli, idari, mali ve askeri 

örgütlenme düzenine geçmiştir. Kurulan taşra idareleri merkezin kopyası ya da 

minyatür bir hali olarak dizayn edilmiş ve atamalar da merkezden belli rotasyonlara tabi 

olarak yapılmıştır. Siyasal egemenliğin merkezden taşraya yansıması günlük hayatın 

düzenlenmesine ilişkin düzenlemelerle olmuştur. Modern devletler merkez dışındaki 

alanın yönetilmesi için farklı isimlendirme (il, ilçe. Bölge vb) ve yaklaşımlarla (yetki 

genişliği vb) dizayn ettikleri taşrada siyasal ve ideolojik tercihlerine göre yerinden 

yönetim birimlerine de ihtiyacı hissetmişlerdir. İdarenin bütünlüğü gibi ilkeler üniter 

devletlerde ve siyasi yerinden yönetim federal devletlerde başvurulan yöntemler 

olmuştur. 

1.3. OSMANLI TAŞRA İDARESİ 

1.3.1 Osmanlı Klasik Dönem Yönetim Düşüncesinin Temelleri  

Osmanlı Devleti’nin kuruluş döneminde taşra teşkilatı Divan-ı Hümayuna bağlı 

eyalet ve kaza birimlerinden oluşmaktadır. Eyalet yönetim birimine Divan-ı 

Hümayundan askeri sınıfa mensup “bey” ünvanlı biri yönetici olarak atanırken; kaza 

idaresine de sultanın hukuki yetkilerine sahip ilmiye sınıfından “kadı” yöneticilik 

yapmaktadır. İki idareci de direk merkeze bağlıdır. Birbirlerinden emir almazlar. Ancak 

birbirlerini kontrol ederek taşrada işlerin düzgün gitmesi ile yükümlüdürler (Ortaylı, 

2018: 59-61). Merkezi idare adeta aralarına “kontrol” ve “denge” (checks and balance) 

mekanizması kurarak iki yöneticinin de hem halka haksızlık etmelerinin önüne geçmeye 

çalışmış hem de merkezi idare bu vesile ile taşradaki yöneticilerden haberdar olması 

sağlanmaya çalışılmıştır. 

Klasik dönemde Osmanlı taşrası dört idari merkeze ayrılmıştır. Bunlar eyalet, 

sancak, kaza ve köydür. Daha sonra dış ülkelerin baskısıyla nahiye adı verilen idari 

birimler kurularak bu sayı beşe çıkacaktır. Kazaların birleşmesi ile oluşan sancaklarda 

bazı dönemlerde tecrübe kazanmaları için şehzadeler atanırken genel teamül olarak 

sancak idarecileri “saray görevlileri, ümera çocukları, alaybeyi, za’im, defter kethüdası, 

tımar ve hazine defterdarı gibi taşra yöneticilerinin arasından seçilirdi” (Kılıç & Kılıç, 

2013: 62-64). Yüzünü Avrupa’ya dönen Osmanlı’da toprakların genişlemesi ile 



20 
 

 

fetihlerin kolaylaştırılması ve kalıcılığının sağlanabilmesi için Rumeli topraklarında 

hem idari hem askeri bir yönetim birimi olarak Manastır’da Rumeli Beylerbeyliği 

kurulmuştur. Rumeli fetihleri ile ilgilenen Osmanlı idarecileri Anadolu’da 

Karamanoğulları’na karşı da idari ve askeri bir birim kurmak zorunda kalmıştır. Burada 

kurulan beylerbeyliğine Anadolu Beylerbeyliği ismi verilmiştir. Anadolu 

Beylerbeyliğinin merkezi ilk önce Ankara iken daha sonra Timurtaş Paşa döneminde 

merkez olarak Kütahya tercih edilmiştir. Beylerbeyi kendi bölgesinde hükümdarın en 

büyük temsilcisi, taşranın da en büyük idari ve askeri yöneticisidir. 

Bu dönem için bahsedilecek bir diğer konu toprakların genişlemesi ile yeni 

kurulan eyaletler ve bunlar arasındaki imtiyazlı eyaletlerin idaresi ve durumu ile 

ilgilidir. Osmanlı Devleti’nin hâkimiyetindeki Sakız Cumhuriyeti, Eflak, Boğdan ve 

Erdel Beylikleri, Kırım Hanlığı ve Mekke Emirliği imtiyaz sahibi eyaletlerdir. Bu 

eyaletler içişlerinde serbest olup idarecileri Osmanlı Devleti’nin kendi halklarından 

soylu birini yönetime getirmesi ile yönetilmektedirler. Bu eyaletlerden de Mekke 

Emirliği ile Kırım Hanlığı dışındakiler senelik bir vergi vermekle mükelleftiler. Böyle 

bir ayrıma gidilmesinden anlaşıldığına göre Osmanlı Devleti bazı bölgelerde sıkı bir 

idari denetim kurmaya çalışırken bazı bölgelere özerklik vererek toprak üzerinde 

kademeli bir otorite kurmayı kendine politika edinmiştir (Reyhan, 2013: 99-101). 

Kuruluş döneminde askeri fetihler ve güvenlik konularının belirlediği taşra 

teşkilatında düzenli bir sistem kuran Osmanlı Devleti, klasik dönemde elde ettiği 

toprakları devlete asker sağlayan, sınırlarda güvenlik ve iç bölgelerde ise huzuru temin 

edecek gerektiği zaman merkezi orduya asker yetiştiren yöneticilerin ellerine 

bırakmıştır. Buna göre klasik dönemde taşra teşkilatının temelini tımar sistemi ve bu 

dönemin sonuna doğru uygulanmaya başlanan iltizam sistemi oluşturmaktadır. 

1.3.1.1 Toprak Üzerindeki Örgütlenme: Mülkileşme 

Devletin düzenlediği ve miktarı hesaplanmış gelir kaynağına dirlik ismi 

verilmektedir. Bu düzenlemeye göre devlet sahip olduğu toprağın kullanımını köylüye 

vererek vergisini merkez adına asker yetiştiren ve devletin hakkı olan vergiyi toplayan, 

sorumluluğu altındaki topraklarda devletin otoritesini sağlamakla görevli sipahi adlı 

devlet memuruna vermektedir. Böylece “ekonominin nakdi ölçülerde işlemediği bir 

dönemde bu sistem sayesinde devlet, ayni olarak toplanan vergilerin merkezi hazineye 



21 
 

 

aktarılması işleminden kurtulup toplanan vergileri yerinde kullanmış oluyordu” 

(Reyhan, 2013: 93). Sipahinin reaya üzerinde herhangi bir tahakküm ve tasarruf hakkı 

yoktur. Reaya yani yönetilenler ise toprağı işleyip vergisini sipahiye vermek zorundadır. 

Tımarlı sipahinin toprağını terk eden ya da sebepsiz yere üç yıl üst üste ekmeyenden ya 

da vergisini vermeyenlerden toprağı geri alma hakkı vardı. Devlet bu hakkı tımarlı 

sipahiye vererek reaya elindeki toprağın atıl bir vaziyette kalmaması, vergilerin düzenli 

ve devamlı bir şekilde toplanması ve en önemlisi asker yetiştirilmesinin aksamamasını 

hedeflemiştir. Reaya ile tımarlı sipahi arasındaki hukuki hak ve görevleri kanunname, 

adaletname ve aradaki sorunun çok büyüdüğü zamanlarda da fermanlar ile sağlamaya 

çalışmıştır. İki sınıfın sahip olduğu haklar ve karşılıklı sorumlulukları “Tahrir 

Defterleri”nin başlarında sancak kanunnamelerinde açıkça ifade edilmiştir. Tımar olarak 

verilen topraklar eğer sistemin işlenişi ile ilgili bir sorun oluşturmayacaksa tımar sahibi 

öldüğünde varislerine verilerek üretimin ve sistemin devamlılığı sağlanmak istenmiştir. 

Denilebilir ki kuruluş devrinde taşra teşkilat yapısını fetihler ve güvenlik belirlerken 

klasik dönemde elde edilen toprakların kullanımı ve asker yetiştirilmesi belirlemektedir.  

Genişleyen toprakların yönetiminin zorlaşması ve tımar sisteminde baş 

gösteren sorunlar XVII. yüzyılın başlarında iltizam adı verilen sistemin de tımar sistemi 

ile beraber uygulanmasına sebep olmuştur. Buna göre kanunların belirlediği devlete ait 

gelirlerin üç yıl için belli şartlarla kişilere ihale yoluyla verilmesi sistemine iltizam 

sistemi adı verilmektedir. En yüksek bedeli verip bu ihaleyi alan kişiye de mültezim adı 

verilmektedir. Vergilerin toplanması ve merkez hazinesine ulaştırılması ile vergiye konu 

olan işleri yürütme ve vergi mükellefleri üzerinde mültezim dirlik sahibi gibi 

sorumludur. “Osmanlı kamu personeli sisteminde ilmiye-seyfiye-kalemiye arasında 

paylaşılan üçlü işlevsel ayrışma, taşra yönetimine de yansıtılmıştır” (Reyhan, 2013: 95). 

Merkezi idare, taşra teşkilatının adli ve örfi kesimini direk kendine bağlı bir hale 

getirerek kuruluş döneminde kurduğu kontrol ve dengeler sistemini devam ettirmiştir. 

Aralarında çıkacak bir anlaşmazlık durumunda bu kesimler şikâyetlerini birbirlerinden 

bağımsız bir şekilde doğrudan merkezi idareye iletebilmektedirler. Taşra idaresinde, örfi 

ve adli bir ayrım güdülmesi adil bir yönetim sağlamak ve halkı haksızlık yapabilecek 

idarecilere karşı korumak esasına dayanmaktadır. Aradaki bu ayrım adli ve örfi 

idarecileri çatıştırmak için yapılan bir dengeleme sistemi değildir. Tam aksine iki idari 

birim halkın refahı için ortak çalışmak zorundadırlar. Klasik dönemde buna ek olarak 



22 
 

 

mali-idari yetki de defterdara verilmiştir. Ancak defterdarın tek başına bir yetkisi yoktur 

ve bulunduğu idari merkezin yöneticisine bağlıdır. Merkezi idare defterdar ile taşrada 

yeni bir idari profil kurmaya çalışmaktan ziyade merkez için giderek daha büyük bir 

sorun haline gelmeye başlayan vergi sistemini düzenlemek ve yerel güçler ile 

idarecilerin etkisinde kalmaması için doğrudan merkezi idareye bağlanan bir memuriyet 

oluşturmaktan başka bir şey değildir. Nitekim merkezi idare taşradaki her kademe için 

belli bir hanedan veya zümrenin imtiyaz sahibi olmasının önüne geçebilmek için devlet 

görevlerinin dönüşümlü bir şekilde göreve getirmeye çalışmıştır. Böylece merkezi idare 

bu görevlilerin yerel aileler ya da toplumsal güç odaklarıyla birleşmesinin önünü alarak 

kendisine karşı bir harekete de girişmelerini engellemeyi amaçlamıştır.  

Osmanlı Devleti hem kuruluş döneminde hem de klasik dönemde 

“merkeziyetçi yapıyı, yatay/mekânsal örgütlenmede taşraya hâkim olabilmek için ‘tımar 

sistemiyle,’ dikey/sınıfsal örgütlenmede tebaaya/üreticiye hâkim olabilmek için ‘kul 

sistemi’ uygulamaları ile kurmaya çalışmış” (Reyhan, 2013: 101). Ancak XVI. yüzyılın 

sonlarında çözülmeye başlayan merkeziyetçi sistem Osmanlı merkez ve taşra egemen 

sınıfların gaye ve çıkarlarına göre yeniden örgütleme ve tanımlanma yoluna gitmek 

zorunda kalmıştır. Örneğin merkezi idarede ilk defa vezir-i azamlık makamına gelmesi 

istenen bir paşa bu makama gelmesi karşılığında bazı şartlar öne sürmüş ve nihayetinde 

şartları kabul edilerek sadrazamlık makamına gelmiştir. Bu durum hem sadrazamlık 

makamının hem de Bab-ı Ȃli’nin devlet yönetimi içindeki ağırlığını padişaha karşı 

artırmıştır. Yine bu dönemde malikâne ismi verilen yeni bir toprak yönetim biçimi 

ortaya çıkmıştır. Bu yeni sistemin iltizam sisteminden farkı tahrir neticesinde belirlenen 

gelirler, has-zeamet-tımar adlarıyla dirlik olarak verilirken malikâne usulü ile verilen bu 

topraklar verilen kişiye vergisini vermeye devam ettiği sürece kiralanmıştır. Toprak 

sisteminde yaşanan bu değişim tımarlı sipahilerin zayıflamasına sebep olurken, Osmanlı 

taşrasında ayanların güçlenmesine neden olmuştur. Bu da bir sonraki dönemin en büyük 

sorunlarından biri olarak merkezi idareyi meşgul edecektir. 

Osmanlı taşra idaresi en büyük ve kalıcı değişiklikleri Tanzimat döneminde 

yaşadı. Yukarıda ifade edildiği üzere Osmanlı Devleti kuruluş ve klasik dönemlerinde 

taşra teşkilatını tımar sistemi üzerine bina etmişti. Ancak tımar sistemine bağlı vergi 

düzeni bozulunca iltizam sistemine geçmek zorunda kalmıştır. İltizam sisteminde devlet 

alacağı vergileri önceden hesaplayarak ihaleye vermektedir. İhaleyi alan mültezim 



23 
 

 

devlete peşin ödediği miktardan daha fazlasını kazanabilmek için halka ağır vergiler 

yükleyerek taşrada huzursuzlukların başlamasına sebep olmuştur. Bu sorunları ortadan 

kaldırmak amacıyla II. Mahmut zamanında başlayan mali ıslahatlar neticesinde 

vergilerin merkezi hazineye daha düzenli bir şekilde aktarılmasına özen gösterilmiş ve 

bunun için Maliye Nezareti kurulmuştur. Tanzimat dönemi askeri, siyasi ve mali kriz 

gibi birçok alanda yeniliklerin yapıldığı bir dönemdir. Ancak bu dönemin taşra 

idareleriyle ilgili en önemli özelliği mali merkeziyetçiliği oluşturmak adına çalışmaların 

yapılmaya başlanması olmuştur. “Eyalet yönetimindeki değişiklikleri mali kaygıların 

belirlediğini göz önünde bulundurursak, Osmanlı Devletinde mali alanda yapılan 

değişikliklerin taşra yapısını doğrudan etkileyeceğine hiç şüphe yoktur” (Uyanık, 2013: 

114-115). Tanzimat Fermanıyla gelen yeniliklerden olan herkesin eşit ve geliri ile 

orantılı vergi vermesi prensibinin uygulanabilmesi için taşrada temelden bir değişimin 

yapılması ve bununla ilintili olarak vergi mükelleflerinin mal ve mülk sayımının 

yazımının yapılması gerekiyordu. Bu amaçla 1830 yılında II. Mahmut mal ve nüfus 

sayımı yaptırarak yenilikleri tamamlamak istemiştir. 

1.3.1.2 Daire-i Adalet Teorisi 

Devlet örgütlenmesinde yargı gücünü ve yargılama işlevini oluşturan adli 

yapının devlet örgütlenmesine bağımsızlık ilişkisi ile bağlı bulunması nedeniyle idari 

anlamda bir ölçüde farklılaşan adalet yönetimi kamu yönetimi disiplininden ayrı olarak 

düşünmek ve anlamaya çalışmak olanaklı gözükmemektedir. Bunun tam aksine adalet 

yönetimi, kamu yönetiminin bürokratik modeline benzer bir şekilde örgütlenen kamu 

yönetimi disiplinin bir parçası olarak ele alınması gereken bir çalışma alanıdır. Kamu 

yönetimi ile adli alan arasında bu alanların kendi içlerinde uzmanlaşması iki disiplin 

arasında anlamsız bir kopukluğa neden olmuştur.2 Kilim, çalışmasında adalet yönetimi 

olgusunun üç farklı çağrışımları olan üç farklı yaklaşımla okunduğunu ifade etmiştir. 

Bunlardan ilki adliyeye atıfla, “adliye yönetimini” ifade eden kentlerdeki artan 

mahkeme sayıları ve sundukları hizmetin çeşitlenmesi ile büyük bir işletmeye 

                                                 
2 Aradaki bu kopukluğun giderilmesi ve bu alandaki ortaklığın gerekliliğine dair bir farkındalık 
oluşturmak amacıyla 2003 yılında TODAİE’de “adalet yönetimi” adı altında bir yüksek lisans programı 
başlatılmıştır (Kilim 2009: 1-3). Ancak “adalet yönetimi kavramı, Türkiye’de devletin adli alandaki 
rolünü ve işlevini değiştirmeye yönelen güncel reform dalgası dolayısı ile gündeme giren yeni bir 
kavramdır” (Kilim, 2009: 8). Hatta bu alanda yapılmış tek çalışma Esra Ergüzeloğlu Kilim tarafından 
“Türkiye’de Adalet Yönetimi” adlı basılmış doktora çalışmasıdır. 



24 
 

 

dönüştükleri ve profesyonel işletme bilgisi yönetiminin yargısal görev dışındaki 

yönetsel işleri ifade etmesinden dolayı buna “işletme odaklı yaklaşım” ismini 

vermektedir. İkinci kullanım biçimi ise “yargı örgütü”, “yargı örgütlenmesi” 

vurgulaması yüzünden buna “örgüt odaklı yaklaşım” ismini vermektedir. Üçüncüsü ise 

bir uyuşmazlık ya da suçun ortaya çıkması ile yargılama sonunda verilen kararın 

uygulanması sürecini temel alan “süreç odaklı yaklaşım” ismini vermektedir. Kilim, 

kamu yönetimi ile hukuk disiplinlerini bir araya getiren bu üç yaklaşımın zayıf 

noktasını ise tarihsel bir çözüleme yapabilmekten yoksun olmasını göstermektedir. 

Adalet yönetimini salt bahsedilen süreçler ışığında açıklamaya çalışmak adli reformların 

oluşturulduğu dönemdeki siyasi atmosferi, dönemin şartlarını, ekonomik ve sosyal 

yapıyı göz ardı etmeyi ve yapılan çalışmaların anlaşılmasını engellemeye yol 

açmaktadır. Kilim, tarihsel bir çözümleme yapabilmek amacıyla konuya bir öneri de 

getirmektedir. Ona göre adli alan; “uyuşmazlık, hak kaybı ve suç kabul edilen 

durumlarda uyumu yeniden sağlama, haksızlığı giderme ya da cezalandırma amacıyla 

düzenlenen/oluşan kuralları, bu kuralları uygulayan örgüt ve görevlileri, uygulanan 

yöntemleri içeren ilişkiler bütünüdür.” Böylece adli alan analitik bir araç olarak 

kullanılacak ve toplumsal ilişkilere odaklanan bu tanımı ile tarihsel ve mekânsal farkları 

olan topluluklarda geçerli olabilecek daha geniş bir hareket alanı bulacaktır (Kilim, 

2009: 10-13). Kilim, çalışmasında tarihsel bir çözümleme yapabilmek amacıyla haklı 

olarak adalet yönetiminin kökenlerini Osmanlı adalet sistemine kadar götürmektedir. 

Osmanlı Devleti’ndeki ilmiye teşkilatı kaynağı şeriata dayanan şer’i hukuku 

uygulamaktadır. Bunun yanında örfi hukuk ismi verilen ve Türk toplumunun eskiden 

beri uygulaya geldiği kimi kanunlar da şer’i kanunlarla birlikte uygulanmıştır. İlmiye 

teşkilatına bağlı taşranın en önemli görevlilerinden olan kadı şer’i hukuku uygulamanın 

yanında birçok farklı türden görevi de yerine getirmektedir. Örneğin “mali, idari, eğitim 

öğretim vb. kaza-i olmayan görevlerin tevdi edildiği de olmuştur” (Atar, 2001: 68). 

Kadılar üst merci olarak kazaskerlik makamına bağlıdırlar. Atanmaları ya da görevden 

alınmaları kendi iç düzenleri çerçevesinde yapılmaktadır. Buna göre Padişahın dahi 

onları atama ya da görevden alma gibi bir yetkisi bulunmamaktadır (Uzunçarşılı, 2014: 

107). Bu durum Osmanlı’da hukuk uygulayıcısı olan kadı’nın yargı bağımsızlığına 

sahip bulunduğuna da delil oluşturmaktadır. Günümüzde ilçe denilen ancak Osmanlı’da 

kaza ismi verilen idari birimin başında yönetici olarak da bulunmaları ve bu denli farklı 



25 
 

 

alanlarda yetki sahibi olmaları kadıyı taşrada çok önemli bir aktör haline getirmiştir. Bu 

yönüyle kadı Osmanlı taşra araştırmalarında çok önemli bir mevkide bulunduğu gibi 

adli ve idari vasıflarını bir arada bulundurması onu adalet yönetimi için de çok önemli 

bir aktör haline getirmiştir. 

“Adalet, Osmanlı yazarları tarafından üzerinde en fazla durulan mefhumlardan 

biridir. Adalet, kurulu düzenin temel direkleri arasında son derece mühim bir unsur 

olarak telakki edilmiştir” (Unan, 2012: 105). Bu yüzden yönetimin olduğu her yerde 

adalet doğal olarak bulunması gereken unsurların başında gelmektedir. Klasik dönem 

Osmanlı adalet yönetimi kendinden önce hüküm süren devletlerde olduğu daire-i adalet 

felsefesi üzerine bina edilmiştir. Daire-i adalet felsefesinin esas fikir sahibi Muallim-i 

Evvel Aristo’dur. Ancak Kınalızade Ali Çelebi, daire-i adalet felsefesini alıp 

formülleştirerek Osmanlı münevverlerine bırakmıştır. Söz gelimi daire-i adalet formülü:  

“Adldir mucib-i salah-ı cihan 

Cihan bir bağdır divarı devlet 

Devletin nazımı şeri’attir 

Şeri’ate olamaz hiç haris illa melik 

Melik zabt eylemez illa leşker 

Leşkeri cem’ edemez illa mal 

Malı kesb eyleyen raiyettir 

Raiyyeti kul eder padişah-ı âleme adl” (Kınalızade, 2014: 1090) 

Bu formüle göre devletin varlığı ve devamı kanuna, kanunların varlığı ve 

devamı bir yöneticiye, yöneticinin de bunları elde edip koruması için askere, askerin 

varlığı ve devamı malın devam ve varlığına, malı kazanan ya da tedarik eden ise 

raiyyete yani bir devletin idaresinde bulunan insanların üretimine ihtiyaç vardır. Bu 

daire metaforunda da görüldüğü üzere her bir daire hem bir öncekine hâkim hem de 

mahkûm olacak bir şekilde formüle edilmiştir. Aslında Doğu düşüncesinde ve onun da 

özelinde Osmanlı’da adalet yönetimi Kilim’in ifade ettiği gibi kamu yönetimine bağlı 

“bir alt başlık” alanı değildir (2009: 1). Merkezi idarede padişahın çıkardığı fermanların 

Şeyhülislamın fetvasıyla yürürlüğe sokulması ve kazaskerlerin divan üyeleri aralarında 

yer alması gibi örneklerde görüldüğü gibi adalet yönetimi kamu yönetimi ile bir bütün 

halindedir. Taşra idarelerinde de kadı ile bey arasındaki ilişki yine adalet yönetimi ile 



26 
 

 

kamu yönetiminin birbirini tamamlayan parçalar olduğunu göstermektedir. İdarecilere 

hem dünya hem ahiret saadetini kazanmak için öğüt niteliğinde yazılmış siyasetnameler 

adalet ile yönetimin ayrılmaz bütünlüğünden ve yukarıdaki örnekte görüldüğü üzere 

adalet ile yönetim ilişkisini bir piramit veya alt üst ilişkisini andıracak bir şekilde değil 

de bir daire şeklinde açıklamaları adalet ile yönetimi eşit gördüklerine en büyük delildir. 

Yine Kınalızade’nin formüle ettiği daire-i adalet kavramı ile aynı yerde bulunan 

Süryanice bir yazıttan aktardığı “Mülkle adl iki biraderlerdir ki birbirinden müstağni 

değillerdir” cümlesi yaşadığımız coğrafyada adalet ve yönetimin bütüncül bir bakışla 

ele alındığını göstermektedir (Kınalızade, 2014: 1090).  Bedri Gencer de geleneksel 

çağda adalet ve yönetimin birbirinden ayrı bir şekilde düşünülmediğine işaret ederek 

şöyle demektedir. “Hâlbuki bütüncül bir dünya görüşüne sahip geleneksel çağda adalet, 

günümüzdeki hukuk ile siyaset felsefesini birbirine bağlayan tabii hukukun dayandığı 

ana değerdi. Bu yüzden adalet ideali, Namık Kemal gibi Osmanlı aydınlarının hukuk ve 

siyaset alanındaki bütün düşüncelerinin eksenini oluşturuyordu” demektedir (Gencer, 

2012: 229). Nitekim Gencer çalışmasının devamında adalet düşüncesinin ve adalet ile 

yönetimin ayrılmazlığının bir işareti olarak Avrupa’da mutlakiyetçi monarşi devrinde 

ortaya çıkan Kameralizm ve aydın despotizmi denen siyasi felsefeyi de bu düşüncenin 

bir yansıması olarak ifade etmektedir (Gencer, 2012: 233). 

Burada gözden kaçırılmaması gereken iki noktaya değinmekte fayda 

bulunmaktadır. Bunlardan ilki, İslam dini ve onun kurallar bütünü olan şeriat kanunları 

sadece dini öğretiler ve farzları ifade etmekle kalmamıştır yönetim, eğitim, iktisat gibi 

birçok farklı nitelikteki konuya da değinmekte ve bu alanları da düzenlemektedir. Yeni 

gelen din bireylerin en ufak âdetine kadar her hareket ve tavrına bir ölçü belirlemiştir ki 

bunların çoğunluğu farz olmaktan ziyade tavsiye niteliği taşımaktadır ve bunlara 

uyulmasını teşvik etmiştir. Bu yönüyle şeriat bir hukuk bütünü olmaktan çok yaşam 

şekli halini almaktadır (Zubaida, 2008: 20). İkinci nokta, burada dikkat çeken detay 

neredeyse tüm siyasetname ve İslami metinler incelendiğinde adlin içe ve dışa dönük, 

ahlaki ve sosyal iki alt-anlamının olduğu görülmektedir. Söz gelimi gerek hadis ve 

ayetlerde gerekse de Nizamülmülk’ün siyasetnamesinde (Nizamülmülk, 2014), ve 

Kınalızade’nin Ahlak-ı Ala’i’sinde (Kınalızade, 2014) hükümdarın da Allah’a karşı 

reayasından sorumlu olduğu ve onlara zulmetmesi durumunda ahiret hayatında çok 

büyük cezaya çarptırılacağı şeklinde uyarılar yapılmakta halka karşı sorumlu bulunduğu 



27 
 

 

bilincini aşılayarak adaletin dışsal/sosyal yönü üzerinde durmaya çalışmaktadırlar. 

Adaletin içsel/ahlaki yönü ise idarecinin kendine karşı olan vazifelerini hatırlatmayı 

amaçlamaktadır. Buna göre idareci sahip olduğu yetkiyi fütursuzca kullanamaz. Çünkü 

onu da her daim gözetleyen ilahi bir güç bulunmaktadır ve bu ilahi gücün emanet olarak 

verdiği bu yetkiyi kötü kullanırsa öteki dünyada bunun vebalinin çok ağır olacağı gibi 

düşüncelerle idarecileri bir taraftan korkutmaya çalışarak yönetilenlere karşı vazifelerini 

hatırlatmaktadır. 

Kapitalistleşme sürecinde devletler ekonomik ilişkileri korumak ve ticaretlerini 

geliştirmek için sistemli bir mekanizma kurma ihtiyacı hissetmişlerdir. Osmanlı Devleti 

kapitalizmin etkisine girdiği Tanzimat döneminde her alanda değişikliklere sahne 

olduğu gibi adalet yönetimi’nde de değişikliklere sahne olmuştur. Ancak bu yönetimde 

devlet tekeli bulunmamaktadır. Osmanlı’da adli yönetim, ilmiye teşkilatı ile cemaat ve 

toplulukların dinsel temellere dayalı kurallara göre oluşturdukları bir işbölümü ya da 

işbirliğine dayanmaktadır. Buna göre her dini grubun3 kendi anlayışına uygun olarak bir 

yargılama usulü bulunmaktadır. Ancak hapis gibi durumlarda bu cemaat ya da 

toplulukların icra yetkisi bulunmadığından hükmün kazası için hükümlüyü 

Osmanlı’daki yetkili mercilere teslim etmektedirler. Bu yönüyle Osmanlı’da adalet 

yönetimi çok hukuklu bir adalet modeli yapısına dayanmaktadır. Bu durum hukuki bir 

karmaşa ortamının oluşmasına neden olmuştur. Her ne kadar klasik dönemde bu sistem 

düzgün bir şekilde yüzyıllarca işlemişse de merkeziyetçiliği artırma düşüncesinde olan 

devletler için çok hukuklu bir yapı kontrol edilemez bir durum arz etmektedir. İlk olarak 

ticaret mahkemelerinin kurulmasıyla başlayan idari-adli alan ayrışması taşrada da bu 

anlamda köklü bir değişikliğe neden olmuştur. Çok hukuklu yapıyı düzenlemek ve 

birleştirmek için gayrimüslim tebaa ve batılı devletlerin baskısıyla Tanzimat döneminin 

de ruhuna uygun olarak taşrada Nizamiye Mahkemeleri kurulmaya başlanmıştır. 

Böylece taşrada birçok görevi bulunan kadının yetkileri ellerinden alınarak taşrada da 

idari-adli alan ayrışması yaşanmıştır. Kadıların yetkileri diğer dini temsilcilerin de üye 

olarak bulunduğu taşra meclislerine devredilmiştir. Bunun neticesi olarak taşrada adalet 

yönetimi ve idare alanları birbirinden ayrılmaya ve merkezileşmenin de neticesinde her 

                                                 
3 Hatta aynı dinin farklı mezhepleri arasındaki farklılıklar da göz önünde bulundurulmuş ve her türden 
topluma kendi yapısına uygun adalet sistemi uygulamasına belli ölçülerde Osmanlı Devleti tarafından izin 
verilmiştir. 



28 
 

 

biri kendi alanında uzmanlaşmaya başlamışlardır. Diğer taraftan Gencer’in de belirttiği 

üzere çöküş sürecinde devletin içine düştüğü savaş ve toprak kayıpları siyasetnamelerde 

görülen daire-i adalet formülü düşüncesinin de değişmesine neden olmuştur. Artık 

klasik daire-i adalet düsturu yerine ayakta kalmak için geleneksel “misilleme” düsturu 

sayesinde değişen şartlara uyum sağlama yani tedbir söylemi yer almıştır.  “Böylece 

denilebilir ki adalet, artık düzenleyici veya önleyici bir ana ilkeden çok, hasta siyasi 

beden için düzeltici, yan bir ilke olarak işleyecekti” (Gencer, 2012: 233-234).  

1.3.2 Osmanlı Taşra İdaresinin Temelleri ve Modern Yönetim Arayışları 

Osmanlı Devleti’nin klasik döneminin sonunda dünya ekonomisiyle entegre 

olmaya başlamasıyla kavramsal anlamda bir değişime uğramasına neden olmuştur. 

Artık taşra idareleri merkeze sadece asker ve vergi sağlayan idari birimler değildir. 

Ürettikleri ve sahip oldukları kaynaklarla küresel ticaretin bir parçası durumuna 

gelmişlerdir. Bilhassa Avrupa’da feodalizm sisteminde başlayan dönüşüm farklı üretim 

tarzlarının meydana çıkmasına sebep olurken toplumsal-siyasal örgütlerin de bu değişim 

ve dönüşümden etkilenmesine neden olmuştur. Sermaye birikiminin belli bir 

aşamasında taşradaki güç odakları ve özerk kent yönetimleri gibi merkez dışındaki 

iktidar odakları ortadan kaldırılmaya çalışılmıştır. Bütün ülkenin merkezi ve mutlak bir 

güç altına alınmaya çalışılması siyasal, kültürel ve ekonomik bütünlüğün sağlanmaya 

çalışılarak iç ve dış dinamiklerin etkili olduğu karmaşık yapılar altında çok aktörlü yeni 

bir toplum inşasına doğru yol alınmasına neden olmuştur. Merkezi idare kapitalizmle 

bağlantılı olarak şekillenirken, kapitalizmin gelişmesi merkezileşme eğilimini daha da 

güçlendirmiştir. Merkezileşme eğilimi ile çöken feodalizm yerini ulus-devlet sistemine 

bırakmaya başladı. Bu merkezileşme eğilimi Osmanlı gibi çok milletli devletlerde 

ağırlık bulunca bu sefer merkez ile taşra ilişkilerinin niteliği üzerine tartışmalar 

yapılmaya başlandı. Bu dönemin aydın ve devlet adamları arasındaki en popüler ve 

temel tartışma konusu olan “modernleşme, batılılaşma, çağdaşlaşma gibi tanımlamalar 

ile adlandırılan bu büyük dönüşümünün temelinde merkezileşme arzusu yatmaktadır” 

(Önen ve Reyhan, 2011: 16).  

18 ve 19. yüzyılda Batı Avrupa devletlerinin yaşadığı dönüşümler, bu 

devletlere diğer dünya devletlerine karşı bir üstünlük kazandırmıştır. Kazanılan bu 

üstünlük deneyimi insanlığın ortak ilerlemesinin bir yönü olarak teorileştirilmeye 



29 
 

 

başlanmıştır. Akültürasyon denilen bu durum Osmanlı üzerindeki etkisini başta askeri 

olmak üzere eğitim, idari ve kültürel alanda da artırarak devam etmiştir. Buna göre 

klasik modernleşme anlayışı, “…dünya toplumlarının unilinear [dizisel] bir gelişme 

çizgisi izleyen bir sosyal değişme sürecini takip ettiklerini, gerçek gelişmenin ancak 

endüstrileşmiş Batı ülkelerinin sundukları modelleri aynen benimseme ölçüsünde 

tamamlanmış olacağı anlamını taşımaktadır” (Unat, 1970: 19-20). Bu tanıma göre bir 

tarafta sanayileşmiş, gelişmiş Batılı ülkeler diğer tarafta ise geleneğe bağlı değişim ve 

dönüşüme kapalı toplumlar ayrımı yatmaktadır. Nitekim Köker de buna işaret ederek 

şöyle demektedir, “Batılı olmayan toplumlardaki değişim süreçlerini açıklamak 

amacıyla geliştirilen modernleşme kuramı her şeyden, “modern” ve “geleneksel” olarak 

nitelenen iki toplum tipinin karşılaştırılmasına dayanmaktadır” (Köker, 2007: 39). 

Modernleşme anlayışına göre geleneksel yapıdaki toplumlar kendi içsel dinamiklerine 

sahip olmadıklarından geri kalmışlardır. Bu yüzden bu ülkelerin sosyo-ekonomik içsel 

dinamikleri üzerinden değil de dışsallıklar çerçevesinde açıklanmaktadır. Osmanlı 

Devleti’nde ise modernleşme kuramının grift birkaç argümanı bulunmaktadır. Önen ve 

Reyhan’a göre bu argümanların birincisi geleneksel bir toplum yapısına sahip 

Osmanlı’da değişimin tarihsizliğidir, ikincisi dışsal nedenlerden kaynaklandığını ve son 

olarak üçüncüsü ise değişimin değişen toplumun dışında yer alan güçler tarafından 

yapıldığının ileri sürülmesidir (2011: 18-19). Bunları sırasıyla kısaca açıklamak 

gerekirse, ilk olarak değişimin tarihsizliği konusunda Osmanlı Devlet ve toplum 

yapısının 19. yüzyılda yaşadığı değişim ve dönüşümün hiçbir tarihsel alt yapısı ve ayağı 

olmadan “…birden bire gerçekleşen, yeni ve hakikaten de daha önce örneği görülmemiş 

bir olgu olarak” değerlendirilmesidir (Haj, 2000: 110). Toplumun kendi kendine 

yenileşmeyeceğinin öne sürülmesi değişim ve dönüşümün birden bire ortaya çıktığının 

ileri sürülmesine sebep olmuştur. İkinci argüman, “değişemeyen” olarak tanımlanan 

toplumda birden bire gelen bu değişim ve dönüşümün toplumun siyasal kültüründen ya 

da iç sosyo-ekonomik hareketlerin dışında aranılmasıdır. Buna göre bazı yazarlar 

modernleşmeyi Avrupa baskısı ve dış zorlamaların sebebi olarak görürken; bu 

düşünceyi reddedenler de yönetenlerin düşüncelerinin değişimine ve Avrupa karşısında 

devletin bekası derdine düşmüş devlet adamlarının kaygılarını temel açıklama olarak 

getirmektedirler. Böylece değişim ve dönüşümün sebepleri Osmanlı toplum yapısında 

değil de milletler arasındaki güç mücadelesinde aranmaktadır. Üçüncü ve son argüman 



30 
 

 

ise ilk ikisi ile de bağlantılı olarak değişimin yukarıdan aşağıya dayatılan bazı yenilikçi 

padişah ve devlet erkanı tarafından yapıldığı fikridir. Bu argümana göre modernleşmede 

toplumun herhangi bir dâhiliyeti yoktur.  Osmanlı’da modernleşmenin aniden 19. 

yüzyılda ortaya çıktığı biçimindeki temel çıkarımlara karşı Kemal Karpat’ın da işaret 

ettiği üzere “esas karşılaştırma klasik dönem kurumlarıyla 19. yüzyılda ortaya çıkan 

kurumlar arasında yapılmasıdır” (2002: 16). Ancak Osmanlı’da 16. yüzyılın sonlarından 

başlayarak Osmanlı aydın ve devlet adamları tarafından padişahlara ve devlet erkânına 

sunulan risale ve layihalar neticesinde devletin klasik kurumlarının bozulması olarak 

adlandırılan argümanın Önen ve Reyhan’ın da işaret ettiği üzere “… Osmanlı 

yazarlarının bakış açısından “bozulma” olarak görülen durumun bir dönüşüm olması 

ihtimali üzerine düşünmek gerekir ve onların bakış açıları üzerine bir tarihsel analizi 

oturtmamak gerekir” (2011: 20). Osmanlı bürokratlarının bozulma diye açıkladıkları 

durum devletin adalet teorisindeki bozulmaya ve bu alanda yönetimin adaleti tekrar 

tesis etmesi için yenilikler yapması gerektiği noktasında toplanmaktadır. Yapılan 

açıklamalara katılmakla beraber eksik birkaç noktayı belirtmek gerekiyor. 18. yüzyılın 

sonlarından başlayıp 19. yüzyıl sonlarına kadar devam eden “Batılılaşma” denilen çaba 

Osmanlı aydın ve bürokratlarında merkeze eski gücünü kazandırma şeklinde 

gözükmektedir. Ancak bozulma olarak görülen durum Osmanlı siyasi ve idari 

kültürünün üstüne bina edildiği daire-i adalet teorisi ile alakadardır. 17.yüzyılın 

başlarından itibaren başlayan Avrupa’daki ekonomik hareketlerin Osmanlı Devleti’ni 

etkilediği yadsınamaz. Bu baskı modernleşme ya da batılılaşma hareketlerini ve devletin 

eski güç ve ihtişamına tekrar döndürme çabalarının Osmanlı Devleti’ndeki ilk 

modernleşme belgesi sayılan Tanzimat Fermanında dahi kendine yer bulmuştur. “Yüz 

elli sene var ki; gavail-i müteakibe ve esbabı mütenevviaya mebni şer’i şerife ve 

kavanin-i münifeye inkıyad ve imtisal olunmamak hasebiyle evvelki kuvvet ve 

mamuriyet bilakis zaaf ve fakre mübeddel olmuş” (Kili ve Gözübüyük, 2006: 11). 

Burada aydın ve bürokratlar eski kanun ve şeriata uyulmadığından dolayı devletin böyle 

bir vaziyete düştüğünden şikâyet etmektedirler. Bizce bozulma olarak adlandırılan 

durumu düzeltmek ve modernleşme gayesi için yapılan yeniliklerin Osmanlı toplum ve 

devlet yapısında kabul görmemesi ve uygulamada sorunların yaşanmasında üç etken rol 

oynamıştır. İlk olarak, buradaki esas sorun Avrupa’daki başta ekonomi olarak siyasi, 

askeri, teknolojik ve idari anlamdaki değişimin çağın gerektirdiği bir değişim olarak 



31 
 

 

görülmeyip buna uygun yasaların yapılmasında geç kalınmasıdır. İkinci etken, baskın 

muhafazakâr kimliğine rağmen savunmacı bir modernleşme taraftarı Ahmet Cevdet 

Paşa gibi gelenek ile modernleşme arasında sentez kuran devlet adamlarının yeniliklerin 

alelacele yapılmasından ve bir oldubittiye getirilmesinin beklenen menfaati 

veremeyeceğini savunmalarıdır. Cevdet Paşa tarihinde, ilk köklü yenileşme 

hareketlerinin başladığı III. Selim dönemini anlatırken yapılan her yenilikte Avrupa’yı 

taklit etmelerini ve gerekli gereksiz her alanda yenilikler yapılmasını eleştirerek “Bütün 

bütün bir alafranga yola döküldüler ve lüzumlu lüzumsuz her konuda Avrupa usulüne 

tevfik-i hareket eder oldular” demektedir (Ahmet Cevdet Paşa, 1309: 147).  Netice 

itibariyle böyle eleştirilerin dikkate alınmaması yeniliklerin kalıcı olmamasında bir 

diğer etken olarak gözükmektedir. Üçüncü etken, iyi veya kötü yapılan yeniliklerin bir 

devletin var oluş sebebi olan kurumsallaşma kavramı gözetilmeden, yapılan yeniliklerin 

yeniliği yapan padişah ya da devlet adamının hayatıyla mukayyet olmasındandır. 

Osmanlı tarihine bakıldığında kalıcı yeniliklerin uzun süre tahtta kalan padişahlar 

döneminde yapıldığı ve uygulandığı görülür. Örneğin II. Mahmut’un otuz yıl süren 

saltanatı olmasa Osmanlı Devleti için radikal sayılabilecek yeniliklerin kurumsal bir 

düzen alacağı şüphelidir. Öte yandan çoğu iyi eğitim almış olan İttihat ve Terakki 

partisi üyelerinin uzun gaye, emel ve hayallerine rağmen iktidarı ele geçirdikleri 1908 

yılından sonra gerek iç sorunlar gerekse de dış baskılar yüzünden günü birlik 

çözümlerle hareket etmeleri ve Tural’ın (2009) ifadesiyle bir “kanun-u muvakkata 

çılgınlığına” kapılmaları devletin çöküşünü de beraberinde getirmiştir. 

Bağımlılık kuramı, batı ülkeleri tarafından kapitalist sistem içine çekilen 

Osmanlı modernleşmesini ekonomik yönden açıklamaya yönelik bir kuramdır. Osmanlı 

Devleti ile ticaretlerini artıran Avrupalı Devletler Osmanlı Devleti’nin iç dinamikleri ile 

sosyo-ekonomik yapısına etki etmeye başlamışlardır. Bu etki özellikle Avrupalı 

Devletlerin Osmanlı merkezileşmesini neden desteklediklerinin de önemli bir kanıtını 

oluşturur (Tezel, 1994: 63). Ayanlar Avrupa’da olduğu gibi piyasa gücünün baskısına 

uyarak taşra idarelerinde giderek güçlenmeye başlamışlardır. 17. yüzyılda malikâne 

denilen ve şahısların toprak sahibi olması da bu durumu tetikleyen bir başka nedendir. 

Ayanlar artık devlet için sadece vergileri toplayan ve asker yetiştiren bir zümre değil 

padişahla Sened-i İttifakı imzalayıp yönetimde bile söz sahibi olmaya başlayan taşra 

egemenleri haline gelmişlerdir (Özkaya, 2014). Ayanlar sahip oldukları gücü bazen 



32 
 

 

taşrada ahaliyi korumak için kullanırken bazen de kendi çıkarları adına toplumun 

isteklerini görmezden gelmişlerdir. Nitekim Osmanlı taşrasında çıkan isyanların büyük 

çoğunluğu ayan, kadı ve naip gibi taşra egemenleriyle devlet memurlarının halka 

haksızlık etmeleri sonucunda halkın bir tepkisi olarak ortaya çıkmıştır. Kendi 

bölgelerinde bağımsızmışçasına hareket eden paşa ve ayanların ticareti baltalayan 

hareketleri başta yabancı tacirleri özellikle de İngilizleri rahatsız ediyordu. Osmanlı 

Devleti’ndeki siyasi kararsızlık idare yapısının bozukluğu ile can ve mal güvenliğinin 

ticareti sekteye uğratıp bir tehdit halini alması Avrupalı devletlerin Osmanlı 

Devleti’ndeki merkezileşme çabalarında rol oynamasındaki diğer sebepleri 

oluşturmuştur (Tezel, 1994: 63-64). Ancak Osmanlı’daki modernleşmenin sadece dış 

etkenlerin baskısıyla oluştuğunu ifade etmek yanlış olacaktır. Ortaylı da “Batılılaşma bir 

dış zorlamadan çok, bir iç kararın sonucu” olduğunu ifade etmektedir (2017: 28). 

Nitekim yeni kanunların yapılması ve düzenin sağlanarak devletin eski güç ve 

konumuna eriştirilmesi için birçok Osmanlı aydın ve devlet adamı çaba harcamıştır. 

Avrupa baskısının daha fazla hissedilmeye başlandığı bir dönemde dahi yeni bir kanun 

yapmak hususunda Ali Paşa gibi bazı devlet adamları Fransız medeni kanunun tercüme 

yoluyla alınmasını isterken buna karşı çıkan Cevdet Paşa gibi bazı devlet adamları 

devletin beka sorununa çözüm bulmak için Mecelle adlı medeni kanun kitabının 

hazırlanmasına öncülük ederek yeniliklerin sadece dış baskılar sonucu olarak 

yapılmadığının da bir göstergesidir.4 Burada başka bir sorun ortaya çıkmaktadır. 

Modernleşme, gerek dışsal nedenlerden kaynaklansın gerekse de iç karar alıcılar 

tarafından alınan kararlar sonucunda olsun ikisi arasındaki ortak nokta alınan kararlarda 

merkezi yönetenlerin belirleyici olduğu gerçeğidir. Taşradaki tarihsel köken ile 

toplumsal koşullar ise göz ardı edilmektedir. Böyle bir açıklama Osmanlı tarihinin içsel 

hareketlerin göz ardı edilmesine neden olmuştur. Bu düşünceye göre modernleşme 

hareketleri bazı yenilikçi padişah ve bürokratların tercihleri olarak sunulmaktadır 

(Kansu, 2015: 27). “Bu durumda merkezileşme Osmanlı toplumunun içsel sosyo-

ekonomik dinamiklerinin zorladığı bir unsur olmaktan çıkarılmakta ve neredeyse 

bireysel tercih meselesine indirgenmektedir” (Önen ve Reyhan, 2011: 36). 

Osmanlı Devleti’nde modernleşme taraftarlarının fikirlerinin ağır basmasıyla 

dönemin gelişmiş devletleriyle ilişkiler arttırılarak onlardan faydalanılmaya 
                                                 
4 Gelenek ve Modernleşme arasındaki sentezi yakalamaya çalışan Osmanlı devlet adamları incelendikçe 
bu konu hakkındaki görüşler giderek daha güçlenecektir. 



33 
 

 

başlanmıştır. Yapılmak istenen her yenilikte olduğu gibi Osmanlı modernleşmesinin de 

kendine rol model olarak aldığı bir devlet vardı. Dönem itibari ile dünyada sözü geçen 

ve modernleşmesi ile sanayi çağını tamamlamış iki devlet bulunmaktadır. Bu devletler 

İngiltere ve Fransa’dır. Rol model olarak alınan devlet dönemin devlet adamları 

tarafından Osmanlı Devlet yapısına benzerliğinden dolayı Fransa olarak tercih 

edilmiştir. Bu tercih, Osmanlı merkezileşmesinin, Fransız modeli merkezileşmesine 

olan benzerliğinden dolayıdır. Ortaylı’nın da işaret ettiği üzere, “Tanzimat dönemi 

reformcuları, model olarak Fransa’yı seçtiler. Bu, ne ihtilal Fransa’sına ne de monarşiye 

olan düşünsel bağlılık ve özenmeyle ilgili bir adaptasyon değildir. Fransa’nın 

merkeziyetçiliği, Osmanlı reformlarına uygun gelmiştir” (2017: 159). Bu tercihte birçok 

etkenin rol oynadığı şüphesizdir fakat Ortaylı’nın da ifade ettiği üzere esas tercih sebebi 

Osmanlı yenileşmesinde Fransız merkeziyetçiliğinin uygun bulunmasıdır.  

1.3.2.1 Osmanlı Merkeziyetçiliğinin Yeniden İnşası: Kameralizm 

Osmanlı merkez bürokrasisinin kuruluşundan beri sistematik bir büro 

yönetimine sahip olduğu bilinmektedir (Findley, 2014: 59-60). Ancak değişen dünya 

şartları devletlerin idare şeklini değiştirdiği gibi bürokratik sistemlerinin de değişmesini 

zorunlu kılmıştır. Osmanlı bürokrasisi modernist padişahlar ve devletin düştüğü 

durumdan kurtulması için çalışan devlet adamlarının çabalarıyla bilhassa Tanzimat’tan 

sonra modern bir bürokratik sisteme geçmeye başlamıştır. Gerek merkezi teşkilat 

yapısında gerekse de taşra teşkilatlarında yenileşmeler artan bir hızla başlamış ve birçok 

kanun ve nizamname çıkarılmıştır. Ancak bu yenilikler kendiliğinden ve birden ortaya 

çıkan ya da bir devlet adamının kafasında birden beliren ışık gibi ortaya çıkan gelişi 

güzel fikir ve düşünceler değildir. Bunların ciddi bir araştırma ve alt yapısı 

bulunmaktadır. Özellikle Tanzimat döneminde, sanayileşme aşamasını tamamlamış 

modern bir yönetim ve büro sistemine sahip Avrupa devletlerinden kendine örnekleme 

almasıyla başlamıştır. Bu konuda sefirlik görevinde bulunan devlet adamlarının etkisi 

büyük olmuştur. Nitekim ilk elçilerin, elçilik yaptıkları yerdeki bürokratik sistemle ilgili 

verdikleri bilgiler aslında yeni düzenin nasıl şekilleneceğini önceden göstermeye 

başlamıştır (Findley, 1996: 37; 2014: 160; Erdem, 2010: 182-184). Bu devletler içinde 

de özellikle devlet ve toplum yapısına uygun Fransa ve büyük değişimlerle Avrupa’da 

kendine yer edinmeye başlayan Prusya yeni yapılacak yeniliklerde örnek alınan 



34 
 

 

ülkelerin başında yer almışlardır. Bu iki örneğin ortak noktası ise Osmanlı’nın monarşik 

idari yapısına uygun olan merkeziyetçi yapıyı güçlendirmeyi odak noktalarına 

almalarıdır. 

Prusya’da ortaya çıkıp daha sonra Avusturya İmparatorluğunda da uygulanan 

ve “rejimin sürdürülebilirliğini” esas alan Kameralizm, Osmanlı devleti için can suyu 

olarak görülmüştür (Aktel vd., 2015: 83). Çünkü Osmanlı Devleti’nin de başında bir 

dizi sorun olarak bulunan ve bir türlü de düzeltilemeyen rüşvet, iltimas, idari ve mali 

düzensizliğe, Almanlar Bismark’ın öncülüğünde çözüm bulmuşlar ve Avrupa’da 

kendilerinden giderek söz ettirmeye başlamışlardır. Tanzimat öncesi ve sonrasında dahi 

Osmanlı devlet adamlarının esas arayışının devleti eski güç ve ihtişamına tekrar 

döndürme çabaları da düşünüldüğünde en iyi çözüm olarak Kameralizm sistemini 

uygulamayı görmüşlerdir. Kameralizmin tercih edilmesinde bu saydıklarımızın yanında 

başka faktörler de etkili olmuştur. Örneğin Osmanlı Devleti’nin sorunlarını çözmek için 

“yardım eden” diğer Avrupa devletlerinin aksine Alman uzmanların ülkeleriyle olan 

bağlarını kesmeden resmi bir şekilde ordu ve bürokrasiye memuriyet hizmeti 

sunmalarıdır (Ortaylı, 1981; 48). Bu durum paralı çalışan bir uzmandan ziyade iki ülke 

arasında samimiyet ve dostluğun nişanesi olarak da algılanmasına neden olmuştur. 

Almanya’nın geç emperyalizm hareketlerine başlaması İngiltere ve Fransa’nın, Osmanlı 

toplum ve aydınlarında oluşturduğu güvensizlik ve nefretin Almanya’ya karşı 

bulunmamasına yol açtığı gibi Osmanlı aydınlarında bir “çocuksu heyecana” neden 

olmuştur (Ortaylı, 1981; 7). Bu güven ve samimiyetin oluşmasında ise yine İngiltere, 

Fransa ve Rusya’nın aksine, Almanya’nın özellikle de taşra politikalarının değişmeye 

başladığı ve azınlıkların bağımsız hareketlere giriştikleri bir zamanda Osmanlı’nın 

tebaiyetinde bulunan azınlıkları kışkırtacak herhangi bir siyasal harekette bulunmaması 

da örnek gösterilebilir (Ortaylı, 1981; 108). Sıralanmaya çalışılan bu nedenler Osmanlı 

Devleti’nin Kameralizm sistemini neden örnek alıp uygulamak istediğinin gerekçeli 

nedenlerini oluşturmaktadır.  

1.3.2.2 Eyaletten Vilayete İdari Dönüşüm 

Osmanlı Devletinde Kanuni Sultan Süleyman’a kadar olan dönemde Rumeli ve 

Anadolu Beylerbeyliği bulunmakta idi. Bu dönemde toprakların genişlemesi ile orantılı 

olarak kazaların ve dolayısıyla eyaletlerin sayısı da artarak otuz dördü bulmuştur. III. 



35 
 

 

Selim döneminde eyalet sisteminde yapılan değişiklikle eyalet sayısı yirmi sekiz olarak 

belirlenmiş ve vezir sayısı da eyalet sayısı ile sınırlandırılmıştır (Karal, 2017: 71). 

Eyalet sayısının artması eyalet idarecileri olan beylerbeyinin yetkilerinin azaltılmasını 

da beraberinde getirmiştir. II. Mahmut döneminde daha da düzenli bir hal alan 

merkezileşme çabaları taşra idarecileri üzerinde de etkili olmuştur. Bu dönemde 

valilerin vilayetin dolayısıyla da halkın sırtından haksız bir şekilde geçinmelerini 

engellemek için maaşa bağlanarak birer memur haline getirilmeye çalışılmıştır (Karal, 

2017: 155). Ancak bu hemen mümkün olmamıştır.  

On yedinci yüzyılın sonundan itibaren devletin bozulan düzeni ve çözüm için 

gerekli tedbirlerin neler olduğunu araştırmak için yazılan Kitab-ı Müstetab risalesi gibi 

risale ve raporlarda merkezden atanan idarecilerin ellerine emanet verilen yetkilerini 

kötüye kullandıkları ve mali düzene zarar verdikleri yazılmıştır (Yücel, 1988). Bu 

sorunun üstünden gelebilecek bir düzenleme vücuda getiremeyen merkezi teşkilat 

sonraki yıllarda bu sorun için daha çok çaba sarf etmek zorunda kalmıştır. 

Merkezileşme çabalarının başladığı 18. yüzyılın sonları Osmanlıda sınıfsal değişimleri 

de beraberinde getirmiştir. “Kapitalizmin zorladığı bu dönüşüm, ayanlar gibi taşranın 

eski ayrıcalıklı sınıflarının yerlerini yavaş yavaş yeni gruplara bırakmaya başlamasında 

somutlaşıyordu” (Önen ve Reyhan, 2011: 115). Merkezileşme sınıfsal değişikliklerle 

birlikte farklı milletleri idaresi altında bulunduran Osmanlı Devletini yüzyılın mergup 

(rağbet gören) düşüncesi olan milliyetçilik noktasında da etkiledi. 

Mısır valisi Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın isyanı ve Osmanlı Devletinin bir 

valisine karşı koyamaması bürokrasisinin merkezileşmeye ve taşrada bir değişimin 

elzem olduğuna inanmalarına yol açmıştır.5 Aslında 1864 Vilayet Nizamnamesi artık 

merkezi idarenin eski idari tarzla taşranın idare edilemeyeceğinin ve yeni bir idari 

düzenlemenin şart olduğunun da belgesini oluşturur. İnalcık, Tanzimat reformlarını 

ifade ederken “idari teşkilatta yapılan ıslahat valilerin nüfuz ve yetkilerinin azaltılması 

amacını gütmekte idi” diyerek Tanzimat’ın idari reformlarının vali gibi bireysel 

ayrıcalıklara sahip idarecilerin yetkilerini kısıtlama amacı güttüğünü ifade etmektedir 

                                                 
5 Yine aynı dönemde merkez idareyi kendiyle çokça meşgul eden Tepedelenli Ali Paşa isyanı ve 
İstanbul’a getirdiği orduyla II. Mahmut’un saltanat koltuğuna oturmasını sağlayan Alemdar Mustafa Paşa 
gibi büyük güç ve etkiye sahip ayanın bulunması bürokrasinin modernleştirilmesi ve 
merkezileştirilmesinin otoritenin ve düzenin sağlanması için bir zorunluluk olarak görülmüştür. 



36 
 

 

(İnalcık, 1964: 626). Merkezi idare her kesimin isteğini ifade edebildiği ve bireysel 

ayrıcalıklara sahip idareci ve kişilerin haksızlıklarının önüne geçebilmek için köylerden 

eyaletlere kadar tüm birimlerde muhassıllık meclislerini kurdurmuştur. Muhassıllık 

meclislerinin esas amacı her ne kadar vergi düzenlemesini sağlamak ve haksız 

kazançların önüne geçmek olsa da bu yeni düzen idari anlamdaki değişiklikleri de 

zorunlu kılmıştır. Zürcher’de buna “Merkezi seviyedeki gelişmelerden belki de daha 

önemli olan şey, taşra idaresindeki reformların, (Gülhane Hattı’nda ilan edilmiş olduğu 

gibi) daha adil ve daha etkin bir vergilendirme sistemi kurma girişimleri ile bir arada 

ilerliyor olmasıydı” diyerek idari değişikliklerle vergi düzenlemelerinin beraber 

yapıldığını belirtmektedir (2018: 79). İç politika bu değişikliği ifade edilen sebeplerden 

ötürü mecburi kıldığı gibi bazı Osmanlı tebaası üzerinde etkisi olan düvel-i 

ecnebiye’nin (yabancı devletlerin) de bu değişiklikte büyük katkısı olmuştur. Bilhassa 

Cebel-i Lübnan ve Girit nizamnamelerinin neticesinde bu bölgelerin devletten ayrılması 

merkezi teşkilatı bu konuda daha çok çaba sarf etmeye itmiştir. Değişikliği gayrimüslim 

tebaanın sevinçle karşılamasına karşılık Müslüman tebaanın değişikliğe tepki 

göstermesi de değişikliğin daha çok gayrimüslim tebaayı ilgilendirdiği ve yabancı 

devletlerin baskısı ile yapıldığını göstermektedir. Cevdet Paşa sorunları çözmek için 

görevlendirildiği Maraş’ta halkın, Paşa’nın6 böyle bir fermanı söylememesi halktan 

saklaması gerektiğini söylediklerini ve buna tepki olarak da görevli oldukları bazı 

yükümlülükleri yerine getirmek istemediklerini yazmıştır (Ahmet Cevdet Paşa, 1991: 

89-90). Müslüman tebaanın tepki göstermesi değişikliği istemediğinden değil 

gayrimüslim tebaa ile aralarındaki sosyal statünün değişmesine karşıdır.  

Tanzimat ile birlikte iyice kuvvetlenen merkezileşme eğilimleri daha sistematik 

bir taşra politikasını da zorunlu kılmıştır. Taşrada mali ve idari anlamda tam bir düzen 

kurmak isteyen merkezi idare atadığı idarecilerin keyfiliklere son vermek ve halka 

zulümlerini önlemek amacıyla bazı dönemlerde yetkilerinde kısıtlamalara gitmiştir. 

Ancak bu yetki kısıtlaması çözüm olamamıştır. Karar verme yetkileri kısıtlanan taşra 

idarecileri, taşra ile ilgili alacakları en basit konularda bile merkezi idareye danışmak 

zorunda kalmışlardır. Bu durum merkez teşkilatının iş yükünü bir hayli artırdığı gibi 

                                                 
6 Burada bahsedilen Paşa ünvanlı kişi Tanzimat’ı ilan eden Mustafa Reşit Paşa’dır. Mustafa Reşit Paşa 
Gülhane Parkında fermanı ilan ettikten sonra devlete bağlı tüm idari merkezlere bir suretini göndererek 
taşra idarecilerinin bu fermanı bütün tebaaya duyurmalarını emir vermiştir. 



37 
 

 

taşrada da çözüm bekleyen işlerin gecikmesi ile de neticelenmiştir. Bir taraftan Avrupalı 

devletlerin baskıları diğer taraftan iç sorunların artması merkezi idarenin taşra yapısında 

yeni bir değişikliği zorunlu hale getirmiştir. Bu amaçla Fuat Paşa taşrada idari bir 

reform düşüncesiyle merkezi idareyi taşranın basit işlerinin verdiği yükten kurtarmak ve 

eyalet ile sancakların büyütülerek başlarına tevsi-i mezuniyete/yetki genişliğine sahip 

yetenekli ve tecrübe sahibi idarecileri seçerek merkezi idareyi bu yükten kurtarmaya 

çalışmıştır. Bunun için ilk olarak bir vilayet nizamnamesi yazdırıp bunu denemek için 

de Rusçuk, Vidin ve Niş eyaletlerini birleştirerek Tuna Vilayeti ismi altında büyük bir 

idari birim oluşturup başına da nizamnameyi hazırlayan ekipte çalışmış Mithat Paşa’yı 

getirmiştir (Ahmet Cevdet Paşa, 1980: 111). Fransız vilayet sistemine benzeyen bu 

sistem daha çok Avrupalı devletlerin ve gayrimüslim tebaanın baskı ve istekleri sonucu 

olduğundan uygulanmasına da ilk olarak Osmanlı Devletinin, Avrupa’ya en yakın olan 

Rumeli bölgesi seçilmiştir. Mithat Paşa’nın dirayetli idareciliği ile bölgede sorunlar 

azalmış ve düzen tesis edilmiştir. Yapılan nizamnameden olumlu geri bildirimler alan 

merkezi idare, Tuna Vilayet Nizamnamesini 1867 yılında yaptığı bir düzenleme ile 

1864 Vilayet Nizamnamesi esas tutularak diğer taşra merkezlerinde de uygulamaya 

çalışmıştır.7 Osmanlı tebaası çok etnikli bir yapı arz ettiğinden tek düze bir nizamname 

ile taşranın diğer bölgeleri de yönetilemezdi. Bu amaçla 1864 Vilayet Nizamnamesi 

üzerinde, bölgelerin haiz olduğu özellikler de göz önünde bulundurularak bazı 

değişiklikler yapılmış ve tüm taşra idarelerinde uygulanması için çalışılmıştır. Ancak 

düzenlemeler beklenen neticeyi vermemiş ve Osmanlı Taşra teşkilatında yapılan bu 

mülki düzenlemenin sürekli değiştiğini 1864’ten sonra azalma gösteren eyalet sayısının 

1870’lerde tekrar artışa geçtiğini ve merkezi idare ile bağı zayıflayan bazı bölgelerin 

özerk yapıları kabul edilerek eyalet-i mümtaze (ya da muhtare olarak da 

adlandırılmaktadır) olarak adlandırılmaya başlanmıştır (Tural, 2004a: 106). Örneğin 

1868 yılında Girit adasında çıkan bir isyan Avrupalı devletlerin Osmanlı Devletine yeni 

bir müdahale fırsatı vermiştir. Avrupalı Devletlerin baskısından kurtulmak için Girit 

adasında uygulanmak üzere yeni bir Nizamname ile bir dizi nizamname hazırlayan 

Osmanlı Devleti Girit’in kendisinden ayrılmasına mani olamamıştır  (Karal, 2011: 231). 

                                                 
7 Önen ve Reyhan, (2011: 161) dipnot 23’te (ayrıca bkz. dipnot 93), Abdülhamit Kırmızı’nın, (2007: 26) 
1864 Vilayet Nizamnamesi ile Tuna Vilayet Nizamnamelerini aynı nizamname olarak ifade ettiğini ve 
bunun da doğru olmadığını ifade etmektedirler.  Benzer olsalar dahi arada küçük farkların bulunduğu 
konusunda Selda Kılıç’ın (1864 Vilayet Nizamnamesinin Tuna Vilayetinde Uygulanması ve Mithat Paşa, 
2005, Tarih Araştırmaları Dergisi, cilt XXIV, sayı 37, s. 102-103) çalışmasını kaynak göstermektedirler. 



38 
 

 

1864 tarihli Vilayet Nizamnamesini tamamlamak üzere 1871 yılında yeni bir 

nizamname hazırlanmaya başlanmıştır. Bu nizamnamenin hazırlanmasında ise 

Tanzimat’ın diğer önemli bir ismi olan Ali Paşa etkili olmuştur (Sait Paşa,  1977: 18). 

1871 Nizamnamesinde 1864 Nizamnamesinden farklı olarak birkaç nokta 

bulunmaktadır. Bunlardan ilki, 1864 nizamnamesinde mülki idare kademelerinde açıkça 

belirtilmeyen nahiye diye bir birimin tanımlanmasıdır. 1871 Nizamnamesine göre mülki 

idare vilayet, liva, kaza, nahiye ve karye olarak belirlenmiştir. İkinci fark, 1864’te 

merkez sancağı mutasarrıfının vali yardımcısı olarak düşünülmesiyle kaldırılan Vali 

muavinliği (yardımcılığı) 1871 yılında tekrar oluşturulmuştur ve sorumlu olacağı 

görevler tanımlanmıştır. Üçüncüsü ise vilayete atanan bütün memurların görevleri 1864 

Nizamnamesine göre daha ayrıntılı bir şekilde düzenlenmiştir. Bütün bu farklar Osmanlı 

Devletinin taşrada giderek daha çok merkeze bağlı bir yapı inşa etmek istediğinin de 

göstergesidir. Nitekim Kırmızı’da buna işaret etmek için şöyle demektedir. “Vilayet 

Nizamnamesi’nin gücü vilayette merkezileştirme yoluyla idareyi âdem-i 

merkezileştirmiş olması[dır]” (Kırmızı, 2007: 99). 

Osmanlı idarecileri kurumsal bir düzenleme yapamayınca duruma göre kısa 

vadeli çözümler üretmek zorunda kalmışlardır. Dönemin büyük devlet adamlarından 

olan Cevdet Paşa da bu sorunun kısa dönemli çözümlerle sonuca ulaşılamayacağını ve 

daha düzenli ama uzun dönemli planlanan bir düzenleme ile sorunların çözüleceğini 

ifade etmektedir. Sözgelimi Cevdet Paşa her dakika adaletin yerine gelmesine ihtiyaç 

duyulduğu gibi mülki düzenin de güzel bir şekle sokulmasının zorunlu olduğunu “fakat 

bu babda ibtida bir meseleye karar verilip onda sebat olunmak lazımdır” demekle 

yeniliklerin kurumsal bir vaziyet almamasının sorunları devam ettireceğini ifade 

etmektedir (Ahmet Cevdet Paşa, 1991: 102). Cevdet Paşa bu düşüncesinde haklı 

çıkmıştır. 1871 yılında Vilayet Nizamnamelerinin mimarlarından olan Ali Paşa vefat 

edince kurdukları mülki düzende sarsılmalar başlamıştır (Tevfik, 2006: 410). Ahmet 

Lütfi Efendi ise Ali Paşa’dan sonra sadrazamlık makamına gelen Damat Mahmut 

Nedim Paşa’nın kurulmuş mülki düzeni kaldırdığını yazmaktadır (Ahmet Lütfi Efendi, 

1991: 28-29). 1875 yılında Hersek’te çıkan isyan Osmanlı mülki düzenine Avrupalı 

Devletlerin müdahalesine tekrardan kapı açmıştır. İsyandan faydalanan Avrupalı 

Devletler bilhassa Rusya, Osmanlı Devletini yeni bir mülki düzenleme yapmaya 

zorlamışlardır. Bunun neticesinde 1876 yılında İdare-i Vilayet adında bir talimat 



39 
 

 

yayınlanmıştır. Bu talimat Önen ve Reyhan’ın da ifade ettiği üzere “Avrupalı Devletleri 

yatıştırmak” gayesini taşımıştır (2011: 237). Bu talimata göre valilerin görevleri asıl ve 

geçici görevler olarak ikiye ayrılmıştır. Geçici görevler 1876 İdare-i Vilayet Talimatı ile 

beraber yayınlanan Adalet Fermanı’nda belirtilen görevlerdir. Esas ya da asli görevleri 

ise daha önceki Nizamnamelerde belirtildiği üzere mülki düzeninin sağlıklı bir şekilde 

işlemesini sağlamaktır.  

1864 Nizamnamesinde Avrupalı Devletlerin baskısına rağmen nahiye 

konusunda mülki idarede bir düzenleme yapılmamasına karşın 1871 Nizamnamesinde 

nahiyenin idari şekli, sorumluluk ve görev alanı ayrıntılı bir şekilde açıklanması yabancı 

devletlerin Osmanlı üzerinde artan baskısını göstermektedir. Yapılan düzenleme ile her 

kazada birbirine yakın köy ve çiftlikler birbirlerine yakınlıklarına ve ilişkilerine göre 

(aynı din, aynı millet vb.) dairelere bölünüp nahiye ismini alacaktır. Nahiye idaresine 

atanmış bir nahiye müdürü bulunmaktadır. Nahiye müdürünün seçimle değil de atama 

ile görev yapması Osmanlı Devleti’nin hem Avrupalı Devletlerin baskılarına rağmen 

sorunu kendi çıkarlarına göre çözmek istediğinin hem de merkezileştiğinin 

göstergesidir. Nahiye sorunlarını çözmek ve bu sorunları üst makamlara iletmek için 

kurulan nahiye meclisleri uygulamada merkezin başına daha çok sorun çıkarmıştır. 

Kırmızı, düzenlemeyle valiye ait görevlerin daha açık tanımlandığını, nahiyenin idari 

birim olarak tanımlandığını, yapısı ve niteliğinin ortaya konulduğunu açıklamaktadır. 

Ancak vilayet memurlarının valiye karşı durumları ile merkez teşkilatlarına karşı olan 

sorumluluklarını belirsiz bırakıldığını ifade etmektedir (Kırmızı, 2007: 31). 

Önen ve Reyhan, farklı din ve kültüre sahip tebaanın bahsi geçen düzenlemeyle 

oluşturulan yerel meclislerde yaşanan temsil sorununu yapılan birçok salname 

çalışmalarını da kaynak göstererek belirtmektedirler (Önen ve Reyhan, 2011: 215-233). 

Buna göre her tebaadan seçilecek temsilci sayısında sorunlar yaşanmıştır. Gayrimüslim 

tebaanın çoğunlukta olduğu yerlerde nizamnamenin her bölge için eşit sayıda temsilci 

belirlemiş olması nahiye meclislerinde tebaa arasında eşit olmayan bir temsile sebep 

olmuştur. Bunun yanında aynı dine sahip tebaa arasında mezhep farklılıklarının 

bulunması işi daha da karmaşık bir vaziyete sokmuştur. Bu durum gayrimüslim tebaa ile 

Müslüman tebaa arasında sorunların yaşanmasına ve Avrupalı Devletlerin baskısının da 

devam etmesine neden olmuştur. 



40 
 

 

1876 İdare-i Vilayet Nizamnamesi Talimatı ile tekrar gündeme gelen 

konulardan biri nahiye meselesi olmuştur. Devlet adamları düzenlemekten kaçındıkları 

nahiye konusunu bu dönemde Rusya’nın da baskısıyla daha ayrıntılı bir şekilde 

düzenlemek zorunda kalmışlardır. Bu amaçla 1876 İdare-i Nevahiye Nizamnamesi’ni 

hazırlamışlardır. Bu yeni düzenlemeye nahiyelerin iki tür oluşturulma şekli 

belirlenmiştir. İlki, iki yüz ve daha fazla haneye sahip yerler ayrı ayrı nahiye olarak 

belirlenmiştir. İkincisi, iki yüz haneden az köy ve mahallelerin birleştirilmesi yoluyla 

oluşturulan nahiye biçimidir. Nahiyelerin başlarında yine müdürler bulunmaktadır. 

Nahiye idaresinde müdüre yardımcı olmak üzere ahaliden seçilmiş en az dört en fazla 

sekiz kişi bulunmaktadır. Seçilen kişiler bölgenin etnik nüfusuna göre değişmektedir 

(Önen ve Reyhan, 2011: 245). Her ne kadar nahiye meselesi konusunda yeni 

düzenlemeler yapılsa da bu sorunlar çözüm bulmamıştır. Böylece nahiye konusu 

Cumhuriyet rejimine kadar devam eden tartışmalarda yerini almıştır. 

Bu dönem için ortaya çıkan bir diğer tartışma konusu merkeziyetçi 

politikalarını artıran Osmanlı Devleti’nde liberal âdem-i merkeziyetçi düşünce ile 

merkeziyetçi düşünce arasındaki tartışmalardır. 

1.3.2.3 Merkeziyet ve Âdem-i Merkeziyet Tartışmaları 

Merkeziyetçilik ile âdem-i merkeziyetçilik arasındaki tartışma, Tanzimat ile 

birlikte iç ve dış dinamikleri çözemeyen Osmanlı devlet adamı ve aydınların 

İmparatorluk düşüncesi ile çağın büyük devletlerinin yöneldiği ulus-devlet düşüncesi 

arasında kalmalarının neticesidir. Yaşanan tartışma uluslararası ticari ilişkilerin artması 

ile liberal politikaları savunan devlet adamlarının çoğalması, azınlıklar için yapılan 

ıslahat hareketleri ve kapitülasyonlar gibi idari, hukuki ve siyasi sorunların algılayış 

farklılıklarından ileri gelmektedir. Dönemin büyük güçleriyle yapılan ittifak ve 

ilişkilerin de bu tartışmada büyük etkileri vardır. Ancak tartışmanın esas alevlendiği 

dönem ise Ahmet Rıza yönetimindeki merkeziyetçi düşünceye sahip İttihat ve Terakki 

Cemiyeti ile Teşebbüs-i Şahsi ve Âdem-i Merkeziyet Cemiyeti8 lideri Prens 

Sabahaddin’in öncü olduğu cemiyetler arasında II. Meşrutiyetten sonra yaşanmıştır. 

Merkeziyetçilik ve bu bağlamda yerel idareler üzerine yapılan açıklamaların çoğunluğu 

                                                 
8 Sonradan farklı isimlerle adlandırılmıştır fakat Prens Sabahaddin’in liderliği perde altında da olsa hep 
devam etmiştir. 



41 
 

 

başlangıç olarak Osmanlı’da başlayan merkeziyetçi yapıyı esas almakta ve bunun 

Cumhuriyet idaresi ile birlikte daha da güç kazandığını ifade etmektedirler. Bu 

tartışmaların Avrupalı devletlere göre görece daha geç bir zamanda yapılmasında birçok 

sebep olmuştur. Bunlardan birincisi ve en önemlisi yerel idareler ile ilgili olarak yapılan 

“geleneksellik” vurgusu ve açıklamasıdır. Avrupalı toplumlarda yerel idareler feodalizm 

sayesinde krala yani merkezi idareye karşı kendi menfaatleri esas olmak kaydıyla 

kendilerini savunmuşlardır. Merkeziyetçi bir yapıya geçilmeye başlandığında da 

yüzyıllar süren savaşlardan iyice tecrübe sahibi olmuş savaş istemeyen ancak bununla 

beraber haklarını gerek merkezi idareye gerekse de diğer feodal idarelere karşı koruma 

altına almaya çalışmaları doğal olarak merkezi idare ile aralarında bir düzen tesis 

etmiştir. Yaptıkları bu çatışma ve uzlaşılar yerel idarelerde bir geleneğin oluşmasını, 

aşağıdan yukarıya doğru örgütlenmiş bir düzene sahip olunmasını ve mutlak 

yönetimlere rağmen varlığını devam ettirebilmelerine sebep olmuştur. Ortaylı da bu 

durumu şöyle ifade etmektedir. “Altı yüzyıldan beri Avrupa’da mahalli idareler, 

krallıklara, cumhuriyetlere, ihtilallere rağmen bünyelerini koruyarak ve geliştirerek 

yaşamışlardır” (Ortaylı, 1985: 10). Avrupalı toplumların aksine, Doğu’da yerel 

idarelerde bir geleneğin oluşması için uygun zemin olmadığından mülki anlamdaki 

yenilikler yukarıdan aşağıya doğrudur bu yönüyle de yapaydır ve mutlakçılık 

döneminin bir eseri olması hasebiyle de çelişkili bir duruma sahiptir. Esasen tamamen 

Müslüman toplumlarda idareye hangi devlet gelirse gelsin idari sistemin esası olan 

İslami anlayış değişmeyeceğinden9 ve bunun yanında siyasetnamelerde çokça 

bahsedilen adalet kavramı ile farklı toplumların farklılıklarının göz önünde 

bulundurularak idare edilmeleri merkez ile taşra arasında Avrupa’daki gibi bir çatışma 

ortamının oluşmasını engellemiştir. Yeniliklerin yukarıdan aşağıya doğru bir yön 

izlemesi konusunda ise “Türkiye’de yerel yönetim geleneği[nin] merkeziyetçilikle 

yaşıttır denilebilir” (Ortaylı, 1985: 29). Bu durum taşra idareleriyle ilgili çalışmaların 

merkeziyetçilik düşüncesinin kuvvetlendiği dönemlerde meydana geldiğini 

göstermektedir. Osmanlı Devleti’nde merkezileşme eğilimlerinin başladığı Tanzimat 

dönemi yerelleşme ve yerel idarelerle ilişkilerin yoğunlaşmaya başladığı dönemlere 

denk gelmektedir. Nitekim Cebel-i Lübnan ve Tuna Vilayet Nizamnamesi gibi 

                                                 
9 Dönemin iki büyük gücü Yavuz Sultan Selim ile Safevi hükümdarı Şah İsmail arasında yapılan 
savaşlarda Şah İsmail, İslam’ın siyasi bir yorumu olan Şii’liği devletin resmi dini haline getirip dini 
politikleştirmesine değin devam etmiştir. 



42 
 

 

düzenlemelere başlanılması Tanzimat dönemi ve onun sonrasına denk gelmektedir. 

Merkezileşme eğilimlerinin arttığı bu yüzyılda bütünselliği korumak adına yapılan bu 

çalışmalar beraberinde gücün merkezde toplanmasını, idari gücün devletin her 

bölgesinde daha etkin işlemesini sağlamak ve daha hızlı karar alabilmeyi gerektirmiştir. 

Ancak bu durum taşra idarelerinde başlayacak sorunları da beraberinde getirmiştir. 

Fransız merkeziyetçiliğini örnek alan Osmanlı Devleti bu sorunları aşabilmek için taşra 

örgütlenmeleri ile ilgili de çalışmalar yapmak zorunda kalmıştır. Bu amaçla bazı 

yetkileri taşra idarelerine aktarmaya çalışmışlardır. Decéntralisation adı verilen bu 

durum Osmanlı aydınları arasında merkez ve taşra ilişkilerinin niteliği konusundaki 

tartışmaları alevlendirerek günümüze kadar çözülemeyen bir tartışma konusunun 

açılmasına sebep olmuştur. Fransa gibi kral ve yerel güçlerin çokça çatıştığı ve hem 

monarşi hem anayasal monarşi ve hem de cumhuriyet rejimlerini tecrübe etmiş bir 

ülkeden böyle bir kavramın alınmış olması kavramın tam olarak neyi ifade ettiği ile 

ilgili tartışmaları da beraberinde getirmiştir. Abadan, decéntralisation kavramı üzerine 

yapılan tartışmaların esasının terminolojik vuzuhsuzluğundan ileri geldiğini ve bütün 

dillerde tereddütlü anlamlara yol açtığını ve en önemlisi de “âdem-i merkeziyet 

teriminin, birbirinin aksi anlayışlarla çelişmeleri kapsayan çeşitli ayrıntılara elverişli 

olmasından” doğduğunu ifade eder (Abadan, 1965: 31). Osmanlı Devletinde, 

decéntralisation kavramının karşılığı olarak âdem-i merkeziyet kavramı kullanılmıştır. 

Bu tartışma, Tanin gazetesi yazarı Hüseyin Cahit ile Teşebbüsü Şahsi ve Âdem-i 

Merkeziyet Cemiyeti reisi Prens Sabahattin arasında yaşanmıştır. Her ikisi de idarede 

âdem-i merkeziyet düşüncesinin uygulanması fikrini taşımasına rağmen kavramın tam 

olarak neyi ifade ettiği ile ilgili bilinmezlik tartışmaların yaşanmasında en büyük etkiye 

sahiptir. Birgül Ayman Güler de Hüseyin Cahit ile Prens Sabahaddin’in Osmanlı’da 

âdem-i merkeziyet’in uygulanması konusunda hem fikir olduklarını fakat bir türlü 

uzlaşamadıklarını “Çünkü usulde anlaşıyor, ancak usulün ilkesinde (esas’ında) farklı 

düşünüyorlardı” (Güler, 2012) demekle aralarındaki tartışmanın kavramın esası ile ilgili 

kısımdan kaynaklandığını ifade etmektedir. Öncelikle şunu belirtmek gerekiyor ki 

âdem-i merkeziyet, merkeziyetçiliğin karşıtı bir kavram değil bilakis onu tamamlayan 

merkezde alınan kararların taşrada uygulanmasını kolaylaştıran ve taşra sorunlarını 

yakından takip edebilmek amacıyla üniter bir devletin en klasik örneği olan Fransa’da 

ortaya çıkmış ve gelişmiş bir kavramdır. Ancak âdem-i merkeziyetin birkaç farklı türü 



43 
 

 

bulunmaktadır. Bunlardan ilk ikisi siyasal ve yönetsel âdem-i merkeziyetçilik ayrımıdır. 

Hüseyin Cahit ve Prens Sabahaddin’in de üzerinde en çok tartıştığı ve tartışma ateşinin 

günümüzde dahi dinmediği bu iki âdem-i merkeziyet kavramı taşıdıkları siyasal ve 

yönetsel anlamlar ile büyük önem ifade etmektedirler. 

Bunların yanında “günümüzde mali ve ekonomik âdem-i merkeziyet türleri de 

ayrı kategoriler olarak değerlendirilmektedirler” (Önen ve Reyhan, 2011: 72). Biz 

burada konumuzu doğrudan ilgilendiren idari âdem-i merkeziyet ile siyasi âdem-i 

merkeziyet kavramları üzerinde daha çok duracağız. İdari âdem-i merkeziyet, merkez 

tarafından belirlenen çerçeve içerisinde taşra idarecilerinin idari işlerde serbest 

bırakılmasıdır. Merkez teşkilatı bunu birbiri ile bağlantılı iki kavramla sağlamaktadır. 

Bunlar, tevsii mezuniyet ve tefrik-i vezaif’tir.  

Siyasi âdem-i merkeziyet ise Cebel-i Lübnan, Girit ve Şarki Rumeli 

bölgelerinde yapılan ıslahatların bu bölgelerin Osmanlı Devletinden ayrılması ile 

neticelenmesinin verdiği tecrübe ve iticilik ile olacak hem âdem-i merkeziyet 

savunucuları hem de merkeziyet taraftarları bunun Osmanlı Devletinde uygulanmaması 

noktasından fikir birliği etmektedirler. Çünkü siyasi âdem-i merkeziyet düşüncesinde 

hem idari hem siyasi karar alma ve uygulama serbestisi bulunmaktadır. Dönem 

itibariyle de merkezi idare tarafından verilen bu haklar taşra idarelerinin devletten ve 

dolayısıyla merkezi yapıdan ayrılmalarının kolaylaşmasına neden olmaktadır. 

Günümüzde siyasi âdem-i merkeziyet kavramını federalizm sistemi karşılamaktadır.  

Kapitalistleşme sürecinde merkezileşme eğilimleri artan Osmanlı Devleti 

birbirinden farklı din, kültür ve sosyal yapıya sahip toplumları “Osmanlı 

tebaası/toplumu” adı altında birleştirebilmek ve de bununla beraber devleti içine 

düştüğü vaziyetten kurtarabilmeyi kendisine amaç edinmiştir. Bu amaçla idari âdem-i 

merkeziyet kavramı ile Osmanlı idarecileri mülki yapıda taşra sorunlarına daha uygun 

çözümler bulabilmek, medeniyetler karması şeklindeki tebaasının birbirinden farklı 

istek ve arzularına cevap verebilmek ve dönemin en çok kullanılan kelimelerinden olan 

özgürlüğün Osmanlı’da da uygulanması amacıyla merkeziyetçi yapıyı biraz 

yumuşatacaktır. Ancak siyasi bir muhtariyet fikrine de yukarıda da değindiğimiz üzere 

kesin bir karşı duruş sergileyerek uygulamaya koymaya çalışmışlardır. 



44 
 

 

1.3.2.3.1 Tevsii Mezuniyet ve Tefrik-i Vezaif 

Tevsi-i mezuniyet günümüzde kullanılan anlamıyla yetki genişliğidir. Bununla 

taşra idarecilerine taşrada merkezi idareye ait bazı yetkiler verilerek taşranın idare 

edilmesi sağlanmaya çalışılmıştır. Bilal Eryılmaz, bunun da iki şekli olduğunu ifade 

etmektedir. Bunlardan ilkine fonksiyonel yetki genişliği ismi verilmektedir. 

“Fonksiyonel yetki genişliği, bir kamu kurumunun karar alma ve yürütmeye ilişkin bir 

kısım yetkilerinin, kendi hiyerarşisi içindeki alt kademedeki yöneticilere verilmesidir.” 

İkincisine ise coğrafi yetki genişliği ismi verilmektedir. “Coğrafi yetki genişliği ise, 

merkezi idarenin karar alma ve yürütmeye ilişkin bazı yetkilerinin taşradaki birimlerinin 

yöneticilerine devretmesidir” (Eryılmaz, 2001: 66). Merkezi teşkilat böyle bir yolla hem 

merkezi idarenin iş gücünü azaltmayı hem de taşranın isteklerine daha muvafık ve hızlı 

cevap verebilmeyi amaçlamaktadır. Ancak Önen ve Reyhan yetki genişliğinin âdem-i 

merkeziyetin ilk eğilimini oluşturduğunu fakat “bununla birlikte yetki genişliğinin 

âdem-i merkeziyetçiliğin değil de, merkeziyetçiliğin bir unsuru olarak” görüldüğünü 

aktarmaktadırlar (Önen ve Reyhan, 2011: 72; ayrıca bkz. Reyhan, 2007). Eryılmaz, 

yetki genişliğine sahip idarecilerin bu yetkiyi merkez adına kullanmaları ve esas 

yetkinin merkezi idareye ait olmasından dolayı yetki genişliği kullanılarak alınan 

kararların merkezi idarenin hiyerarşik denetiminde olduğunu ve bu yönüyle de yerinden 

yönetim ilkesinden ayrıldığını ifade etmektedir (Eryılmaz, 2001: 66-67). Çünkü 

yerinden yönetimde alınan bazı kararlar halkın seçtiği ve merkezi hiyerarşiye bağlı 

olmayan yerel idare organları tarafından alınmaktadır. 

Tefrik-i vezaif kavramının günümüzdeki karşılığı görevler ayrımıdır. Buna 

göre tefrik-i vezaif, bayındırlık, eğitim, ulaşım vb. yereli ilgilendiren konuların 

Osmanlı’daki Meclis-i Umumiler gibi meclis ve karar alma serbestisine sahip birimlere 

devredilmesidir. Bu kavramda tartışma konusu ise “En başta yerel hizmetlerin ne 

olduğu, nasıl belirleneceği sorusu gündeme gelmektedir. Nelerin genel çıkara, nelerin 

yerel çıkara ait olarak tanımlanmasında nesnel bir ölçütün” olmamasıdır (Önen ve 

Reyhan, 2011: 81). 

1.3.2.4. Taşra İdaresinin Yasal Dayanakları 

Sürekliliğin esas alındığı kamu yönetiminde yapılan değişiklikler kurumların 

karar verme ve işleme şekli ile bireylerin birbirlerine karşı ve devlete karşı hak ve 



45 
 

 

yükümlülüklerini belirlemek ve bir düzen altına almak amacıyla yapılan reformları 

kanunlaştırılmak zorunluluğunu taşımaktadır. Anayasal ya da yasal düzenlemelerin 

tarihi süreçle beraber incelenmesi toplumun geçirdiği değişimi ve temel karakteristiği 

hakkında ipuçları vermektedir. Bu durum, Osmanlı’da Tanzimat’la birlikte taşrada 

yaşanan idari değişimi anayasal ya da yasal düzenleme değişiklikleri üzerinden 

inceleme zorunluluğunu ortaya çıkarmaktadır.  

Tanzimat’tan önce taşra idaresi esas itibariyle sancaklar ve sancakların da 

birleştirilmesiyle oluşan eyaletler şeklinde düzenlenmiştir. Bu sancak ve eyaletlerin 

bazıları stratejik (Kırım vb), dini (Mekke ve Medine), sosyal ve siyasal (Doğu 

vilayetleri, Suriye vb.) durumlarına göre imtiyazlara sahip bölgeler olarak belirlenmiştir 

(Reyhan, 2013: 100). Bu durum mülki düzende bölgelere göre farklı uygulamaların 

yaşanmasına neden olmuştur. Bu farklılığın da neticesinde yasal düzenlemeler daha çok 

problem yaşanılan bölgelere has olarak padişah fermanı şeklinde hazırlanmış bu da 

Tanzimat öncesi taşra ile ilgili günümüzdeki anlamıyla yasal düzenlemelerden 

bahsetmeyi zorlaştırmıştır. Tanzimat’a kadar olan dönemde taşra teşkilatını topraktan 

alınan vergi üzerine kuran Osmanlı Devleti vergilerin toplanması konusunda sorun 

yaşamasından dolayı iltizam sistemine geçmiştir. İltizam sisteminde devlet 

memurlarının ve eşrafın halka karşı yaptıkları haksızlıkların arttığını gören merkezi 

idare bu sefer valilerin yetkilerini kısıtlama yoluna gitmiştir. Ancak bu durum da çözüm 

olmamış ve valilerin yetkileri tekrar arttırılmıştır. Bu durum Osmanlı Devletinde 

merkeziyetçilik kavramının giderek daha çok yerleşmeye başladığının da göstergesi 

olmuştur (Önen ve Reyhan, 2011: 142-144). Tanzimat Fermanının ilan edilmesiyle 

birlikte merkezi idarede büyük değişimler başladığı gibi taşra idaresinde de değişimler 

yaşanmaya başlamıştır. Tanzimat’ın ilanından sonra Osmanlı Devleti zamanla “eyalet 

sisteminden” vazgeçerek Fransa’da uygulanan “vilayet sistemine” geçiş yapmaya 

başlamıştır. 

1861 yılında Avrupalı devletlerin bölgedeki bazı azınlıkları kışkırtması ve 

baskısıyla Cebel-i Lübnan eyaletine özerk bir statü tanınmıştır. Buna göre eyalet, 

merkezden atanan Hıristiyan bir mutasarrıf tarafından yönetilecek ve bu mutasarrıfın 

başkanlığında eyaletteki etnik kesimlerin temsilcilerinden oluşan bir vilayet meclisi 

görev yapacaktır. Ancak Cebel-i Lübnan’a tanınan bu ayrıcalıklar Babıali 

bürokratlarının başını çok ağrıtacak ve taşra idareleri ile ilgili yeni düzenleme 



46 
 

 

arayışlarına sevk edecektir. Avrupalı devletlerin daha çok içişlerine karışmasını 

önlemek ve yine bu devletlerin öne sürdükleri Hıristiyan tebaanın kötü şartlar altında 

bulunduğu iddialarını çürütmek amacıyla 1864 yılında Osmanlı Devleti’nin farklı bir 

bölgesinde yeni bir düzenleme yapılmıştır. Mithat Paşa’nın fikir babası olduğu ve ilk 

vali sıfatıyla da görev aldığı bu düzenleme Niş, Silistre ve Vidin’in birleştirilmesiyle 

oluşturulan Tuna Vilayetinde uygulanmıştır. Mithat Paşa’nın başarılı idareciliği 

sayesinde olumlu geri dönütlerin alındığı 1864 Vilayet Nizamnamesi bazı eksiklikleri 

de giderilerek 1867 yılında çıkarılan bir ferman ile devletin tüm bölgelerinde 

uygulanmaya çalışılmıştır. 

1867 yılında çıkarılıp tüm ülkede uygulanmaya çalışan bu vilayet nizamnamesi 

eksiklikleri her ne kadar giderilmeye çalışılsa da Osmanlı Devletindeki kozmopolit 

toplum yapısı ve il meclislerindeki temsil sayısının Müslüman ve gayrimüslim tebaa 

arasında problem olması nedeniyle 1867 Vilayet Nizamnamesinin tüm tebaaya 

uygulanması bu anlamda zorlaşmıştır. 1867 Vilayet Nizamnamesinin bahsi geçen bazı 

belirsizliklerini tamamlamak ve mevcut problemlere çözüm bulmak amacıyla 1871 

yılında İdare-i Umumiye-i Vilayat Nizamnamesi çıkarılmıştır (Tural, 2005: 71-83). Bu 

nizamnamenin bir özelliği de nahiye konusunun ilk kez ele alındığı yasal düzenleme 

olmasıdır. Nitekim nahiye meselesi bu düzenlemeden sonra da gündeme gelecek ve yeni 

yapılacak düzenlemede kendine genişçe bir yer bulacaktır. Ayrıca taşra örgütlenmesinin 

vilayet, sancak, kaza, nahiye ve köy biçiminde sınıflandırılması da 1871 

Nizamnamesiyle olmuştur. 1871 İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesinin bir diğer 

özelliği de İstanbul dışında belediye kurulmasının ilk yasal zeminini hazırlamasıdır. 

Tüm bu nedenlerden dolayı Findley, 1871 İdare-i Umumiye kanununun “modern bir 

yerel yönetim sistemi oluşturmasında, sivil bürokrasinin başkentin dışında üstlendiği 

idari rollerin artırılmasında ve halkın, siyasi ve bürokratik süreçlere katılım oranının 

artırılmasında” bir dönüm noktası olduğunu ifade etmektedir (2014: 211). 

Osmanlı Devleti yeni düzenlemelerle her ne kadar tebaasını memnun edip 

Avrupalı devletlerin baskısından kurtulmaya çalışsa da istediği derecede muvaffak 

olamamıştır. Birikmiş sorunlar devlet adamlarının önünde dağ gibi dururken merkezi 

idarede de yenileşme hareketleri devam etmektedir. Merkezi idare mutlak monarşi 

karşıtlarının baskısıyla meşruti monarşi bir idare tarzına geçerken yapılan 

değişikliklerin güven altına alınması adına ilk anayasal faaliyetler de başlamıştır. 1876 



47 
 

 

yılında Birinci Meşrutiyet anayasası da denilen Kanun-i Esasi hazırlanarak yürürlüğe 

girmiştir. Kanun-i Esasi il idaresi hakkındaki maddelere yer vererek tevsi-i mezuniyet 

ve tefrik-i vezaif yani günümüz Türkçesiyle yetki genişliği ve görevler ayrımı esasını 

getirmiştir. Yetki genişliği ve görevler ayrımının getirilmesiyle âdem-i merkeziyet 

kavramı ifade edilmiş ve bununla valilerin yetkileri genişletilmiştir. Bunun da bir 

yansıması olarak valilerin görevleri bu kanunda ikiye ayrılmıştır. Kanundaki ismi ile 

Vazife-i Islâhiye’nin amacı adalet fermanında belirtilen hükümleri güzel bir şekilde fiil 

ve icraata geçirmektir. Vazife-i Daime ise Vazife-i Islâhiye’nin icrasından sonra bunu 

güzelce takip edip korunmasına dikkat etmekle beraber mülki görevleri devletin 

menfaatine ve memlekete muvafık (uygun) bir surette yerine getirmektir diye tarif 

edilmektedir.10 Taşra idareleri ile ilgili 1876 Anayasasında yer alan diğer önemli bir 

konu vilayet genel meclisleridir. Bu meclisler bugünün il özel idarelerine de kaynaklık 

teşkil eden ancak onlardan daha geniş yetki ve görev alanına sahip bir yerel meclis 

niteliğindedirler. Merkezi idare, tercüme yoluyla Batıdan aldığı ticaret kanunu ve 

serbest ticaret politikalarına uygun olarak bu meclislere bayındırlık, sanayi, ticaret, 

tarım, eğitim ve vergi gibi birçok önemli konuda yetki ve görev vererek bahsi geçen 

problemleri taşrada çözmeyi amaçlamıştır. Parlak, 1876 Anayasası döneminde il idaresi 

hakkında Meclis-i Mebusan’ın çalışmalar yaptığını hatta Şurayı Devlet’in “Vilayetler 

Kanunu” tasarısını hazırladığını ancak Meclis-i Mebusan’ın kapatılmasıyla bir daha 

gündeme gelmediğini yazmaktadır (Parlak, 2002: 40). Findley, taşra idareleri ile ilgili 

1871 yılında yapılan köklü değişikliklerin 1876 Anayasasında yapılamadığını, bununla 

beraber 1876 Anayasasının taşra idarelerinde kuvvetler ayrılığı ve âdem-i merkeziyete 

dayanan yeni bir düzenleme öngördüğünü ifade etmektedir (2014: 288). 1871 yılında 

çıkarılan İdare-i Umumiye Vilayet Nizamnamesinde kendine yer bulan nahiye meselesi 

Avrupalı Devletlerin özellikle de Rusya’nın baskısıyla 1876 yılında İdare-i Nevahi 

Nizamnamesi adıyla özel olarak çıkarılan bir yasa ile kendine genişçe yer bulmuştur 

(Önen ve Reyhan, 2011: 242-244). 

II. Abdülhamid’in 1876 yılında Osmanlı-Rus savaşını neden göstererek 

Meclis-i Mebusan’ı kapattırması sivil bürokratik hegemonyayı zayıflatarak saray 

merkezli bir idareye geçilmesine neden olmuştur. 1876 ve 1908 yılları arasında köklü 

sayılabilecek yeni kanunlar çıkarılmamıştır. Bu dönemde hukuki çalışmalar daha çok 
                                                 
10 Orijinal metin için “Düstur, 1. Tertip, C. III, s. 24-33; Metnin transkripsiyonu için Erkan Tural, Çağdaş 
Yerel Yönetimler, cilt 14, sayı 1, Ocak 2005, s. 85-91” kaynaklara bakılabilir. 



48 
 

 

1876 ve öncesinde çıkarılmış yasaların eksikliklerinin giderilmeye çalışılarak 

uygulanması şeklinde olmuştur. Findley’in 1876 yılından sonra meşrutiyet karşıtı olarak 

gördüğü Cevdet Paşa’nın 1871 İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi’nden sadece 

bir yıl sonra kaleme aldığı eserinde ifade ettiği sözlerin II. Abdülhamid döneminin taşra 

politikası anlayışını yansıttığı söylenebilir (Findley, 2014: 257). “Her an ü dakika ihkak-

ı hukuk ile icra-i adalet lazım geldiği gibi hüsnü idare-i memlekete dahi bila-imhal 

ikdam olunmak vacibat-ı umurdan olduğuna mebni mehakimin suret-i matlubede 

tanzimiyle beraber umur-u mülkiyeyi bir hüsnü hale koymak vacibat-ı umurdandır. 

Fakat bu babda ibtida bir mes’eleye karar verilip anda sebat olunmak lazımdır” (Ahmet 

Cevdet Paşa, 1991: 102). Kısacası Cevdet Paşa burada ilk iki cümle ile siyasetnamelerin 

üzerinde en çok durduğu adalet kavramına atıf yaptıktan sonra yöneticilerin kendilerine 

idari işlerde bir başlangıç noktası seçip bir karar kılmasının ve o karar üzerine hareket 

etmesinin lazım geldiğini ifade etmektedir. Nitekim yazısının devamında bu konuyu 

daha da açıklamakta ve ikide bir kanun çıkarmaktansa çıkarılan kanunların 

uygulanmasına devam edilmesi gerektiği konusunda ısrar göstermektedir (Ahmet 

Cevdet Paşa, 1991: 102-103). II. Abdülhamid’in saltanat yıllarında devlet işlerinde 

eskisi kadar olmasa da hala etkili Tanzimat’ın dört adamından biri olan Cevdet Paşa’nın 

bu fikirlerinin II. Abdülhamid’i etkilediği düşünülebilir. Buna karşılık Kırmızı, “Vilayet 

Nizamnamesi’nin, gücü vilayette merkezileştirme yoluyla idareyi âdem-i 

merkezileştirmiş olması, kuklaların bütün iplerini elinde toplayan II. Abdülhamid’in 

işine yaramıştır” demektedir (Kırmızı, 2007: 99-100). Böylece Abdülhamit Kırmızı, II. 

Abdülhamid döneminde taşra idarelerini düzenleyen yeni düzenlemelerin yapılmayışını 

nizamnamelerin güçlü merkeziyetçi anlayışına ve II. Abdülhamid’in otoriter kişiliğine 

bağlamaktadır. 

II. Meşrutiyet’in ilanıyla II. Abdülhamid’in tekrar tesis etmiş olduğu saray 

merkezli idare dağılmış bunun yerine İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin güdümünde bir 

sivil bürokrasi hegemonyasına geçilmiştir. Ancak bu dönemde gerek iç gerekse de dış 

sorunlar bitmemiş tam tersine giderek artış göstermiştir. Bunun neticesinde İttihat ve 

Terakki Cemiyeti hem iç ve dış problem ve baskılara cevap verebilmek hem de devr-i 

sabık ya da istibdat devri diye adlandırdığı II. Abdülhamid döneminde kurulan idari 

sistemi değiştirmeye ve kaldırmaya çalışmıştır. Bu durum daha önce bahsettiğimiz 

üzere bu dönemde bir kanun-i muvakkata çılgınlığına düşülmesine neden olmuştur. Bu 



49 
 

 

değişimin en başında da İttihat ve Terakki’nin II. Abdülhamid’e olan muhalefeti 

sırasında destek aldığı Ermeni ve Rumlar ile kendilerini gayrimüslim tebaanın 

koruyucusu olarak gören dış güçlerin baskısıyla taşra idaresiyle ilgili yapılan değişikler 

yer almıştır. 1910 ve 1911 yıllarında son hazırlıklar yapılarak 1913 İdare-i Umumiye 

Vilayet Kanunu Muvakkati çıkarılmıştır. II. Meşrutiyet Meclisi her türlü istibdada karşı 

olduğunu beyan ederek her alanda istibdadı kaldıracağını ve halkın söz sahibi olacağını 

ifade etmişlerdir. Bu amaçla 1913 Kanunu Muvakkatini hazırlarken 1864 ve 1871 

düzenlemelerinin merkeziyetçi bir yapıya sahip olduğunu hatta “tevsii mezuniyet” ve 

“tefrik-i vezaif” yerine “tahdid-i mezuniyet’’ ve “cem’i vezaif’’ ilkelerinin bu 

kanunlarda yer aldığını ileri sürmüşlerdir (Güler, 2000: 17). Ancak hazırladıkları 1913 

İdare-i Umumiye Vilayet Kanunu Muvakkati’nde 1876 Kanun-i Esasi’nin 108. 

Maddesinde geçtiği üzere âdem-i merkeziyeti tanımlamışlardır. 

1913 düzenlemesinin en ayırt edici özelliği “il genel idaresi” ve “il özel 

idaresi” adları altında vilayet idaresinde ikili bir ayrıma gidilmesidir. Buna göre il genel 

idaresi yetki genişliği ilkesine göre; il özel idaresi ise görev ayrımı ilkesine göre 

çalışacaktır. Güler, 1913 düzenlemesinin taşrayı merkezin doğal bir uzantısı olarak değil 

de genel olarak vilayetlerin yönetimini düzenlemekte olduğunu ve vilayetlerle merkezi 

idarenin görev alanlarını belirlediğini ifade etmektedir. Ancak bu durumun vilayetleri 

merkezi idareye karşı özerk hale getirmeye yol açtığını, idareyi yerel güçlerin/bölgesel 

egemenlerin tekeline kaydırdığını, zaten var olan cemaat ayrıcalıklarını artırdığını ve dış 

baskılara karşı 35 yıl boyunca devam eden mücadeleden ödün verildiğini ifade 

etmektedir (Güler, 2000: 18-19). 1913 İdare-i Umumiye Vilayet Kanunu Muvakkati 

1914 yılında savaşın başlamasıyla yürürlüğe girmemiştir. Ancak özellikle il özel idaresi 

ve iller idaresi ile ilgili düzenlemeler gerek 1921 Anayasasında gerekse de 3360 sayılı il 

özel idaresi yasasına kaynaklık etmiştir.  

 

 

 



50 
 

 

Fotoğraf 1 Osmanlı bürokrasisinin modernleşmesi ve merkezileşmesinin taşrada en görünür 
şekli olan idare binası ve bürokratik dairelerin toplandığı Kütahya hükümet konağı evlerin 
arasından bariz bir şekilde görülmektedir. 

 

Kaynak: İBB Atatürk Kitaplığı Koleksiyonu 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

II. MEŞRUTİYET’İN İLANINA KADAR OSMANLI TAŞRA 

 İDARESİ VE KÜTAHYA 

  



52 
 

 

 

2.1. OSMANLI DEVLETİ’NDEN ÖNCE KÜTAHYA’DA İDARİ DÜZEN 

2.1.1. Kütahya’nın Türk Hâkimiyetinden Önceki İdari Önem ve Vaziyeti11 

Bir şehrin önemi birçok farklı etkene bağlı olsa da geçmişte onu önemli kılan 

nedenlerin ilki, ticaret yolları üzerinde bulunması, ikincisi, dini hüviyete sahip bir 

mekân olması, üçüncüsü, önemli bir idari bölge konumunda olma ve son olarak da 

gelişmiş bir kültür birikimine sahip olmasıdır. Kütahya’nın tarihine bakılırsa tüm bu 

özellikleri taşıdığı ve gerek Türklerden önce gerekse de sonra önemli bir şehir 

konumunda bulunduğu görülebilir. 

Şehrin ismi Kotyoeüm veya Kutyom isminden zamanla değişerek Kütahya’ya 

dönüşmüştür. Kütahya, Türklerden önce Frigyalılar, Romalılar ve Bizanslılar 

döneminde de önemli bir şehir statüsünde bulunmuştur. Ancak esas önemini Bizanslılar 

zamanında piskoposluk merkezi ve önemli bir ticaret merkezi olarak kullanılmasında 

kazanmıştır. Şarl Teksiye’nin Küçük Asya adlı eserinden alıntı yapan Uzunçarşılı 1832 

yılında Kütahya’yı ziyaret eden Teksiye’nin bir mezar taşında okuduğu şu ifadeleri 

alıntı yapmaktadır. “Protospater (Emperyal) ve Asye jeneral, Allah’ın kulu Greguar 

burada uyuyor. Onuncu devrinin 31 Ağustos 6279” (Teksiye, 1832: 322’den Aktaran 

Uzunçarşılı, 1932: 7). Buna göre mezar taşında yazan tarih Romalıların kullandıkları ve 

her devresi on yıl sayılan tarihi hesaba göre miladi 1071 yılına tekabül etmektedir. 

Ayrıca yine aynı kaynakta lahitin ortasındaki kartal resminden bu şahsın İmparatorlukta 

yüksek bir mertebede bulunduğu ifade ediliyor. Protospater (kılıç taşıyan) lakabı Bizans 

devlet saraylarında özel mevkii ve rütbeyi ifade etmektedir (Uzunçarşılı, 1932: 7-8).  

Diğer taraftan kültürel anlamda da Kütahya geçmiş tarihlerden beri önemli bir 

konuma sahiptir. Örneğin Osmanlı dönemindeki ismi Sazanos olan Çavdarhisar 

ilçesindeki Aizanoi antik kentinin Roma döneminden kalma Zeus tapınağı ve yirmi bin 

                                                 
11 Kütahya tarihi ile ilgili birçok kaynak bulunmakla beraber hiçbir kaynak merhumu muhterem İ. Hakkı 
Uzunçarşılı’nın Kütahya’da öğretmenlik yaparken araştırmaları neticesinde yazdığı “Kütahya Şehri” adlı 
kaynak kadar kapsamlı değildir (Aksel ve Öğretmen, 2010: 381-386). Bahsi geçen diğer kaynakların da 
Uzunçarşılı’nın kaynağını esas alarak yazılmış olmalarından dolayı burada temel kaynak olarak 
Uzunçarşılı’nın “Kütahya Şehri” adlı eseri referans olarak kullanılacaktır. 



53 
 

 

kişilik amfisiyle çok önemli bir idare ve kültür merkezi olduğu tarihi kayıtlardan 

anlaşılmaktadır (Uzunçarşılı, 1932: 4-6). 

Fotoğraf 2 Osmanlı döneminde çekilmiş Aizanoi antik kentindeki Zeus tapınağı 

 

Kaynak: İBB Atatürk Kitaplığı Koleksiyonu 

2.1.2. Türk İslam Devletleri Döneminde Kütahya’da İdari Düzen 

Kütahya’nın Türklerin eline geçmesi kesin olarak bilinmemekle beraber Neşri 

tarihine göre Alaeddin Keykubad döneminde şehrin alındığı yazılmaktadır (Neşri, 

2014). M. 1233 senesine ait Yoncalı hamamı kitabesinde bulunan tarih de bunu 

desteklemektedir (Uzunçarşılı, 1932: 21). Kütahyalılar arasındaki genel kanı şehrin, 

Selçuklu komutanlarından İmadüddin Hezar Dinari tarafından fethedildiğidir. 

Selçuklular dönemi taht kavgalarından ve Bizans ile yapılan çatışmalardan dolayı 

Kütahya sürekli el değiştirmiştir. Anadolu Selçuklu devletinin Moğol egemenliğine 

girmesi birçok beylik gibi bir sınır beyliği olan Germiyanoğulları’nın da bağımsız 

hareket etmesine sebep olmuştur. Germiyanoğulları’nın tam olarak ne zaman Kütahya 

civarına geldikleri ve Bizans sınırına yerleştirildikleri kesin olarak bilinmemektedir 

(Uzunçarşılı, 1932: 26). Germiyanoğulları Kütahya’yı beyliklerinin merkezi olarak 



54 
 

 

kullanmışlardır. “Mesalikülebsar” adlı kitaptan alıntı yapan Uzunçarşılı, Germiyan 

hükümdarı Yakup Beyin büyük hükümdarlar gibi vezir, kadı, saray erkânı, kalem ehli, 

birçok konak, teşrifat ve merasim ehli gibi hâsılı kelam bir büyük hükümdara lazım olan 

bütün saltanat âlemlerine sahip olduğunu yazmaktadır (Uzunçarşılı, 1932: 41). Bu 

durum Kütahya’nın Osmanlı idaresinden önce de önemli bir idari merkez olduğunu 

göstermektedir. 

 Bu dönemde Selçuklu Devleti’nin zayıflaması ve Selçuklu Devleti’nin yerini 

alabilecek başka da güçlü devletin bulunmaması beylikler arasındaki mücadeleleri 

artırmıştır. Kütahya ve çevresinin birçok farklı beylik ve devletin kesişim noktasında 

bulunması Kütahya ve çevresinin bu konuda daha da önemli bir idare merkez haline 

gelmesine neden olmuştur. Bu durum diğer taraftan Osmanlı Beyliği ile 

Karamanoğulları arasında kalan Germiyanoğulları’nın topraklarını güvende tutmak 

adına ciddi anlamda bir devlet sistemi yürütmek ve büyük miktarda askeri güç 

yetiştirmek zorunda bırakmıştır. Germiyanoğulları’nın en büyük rakibi olan 

Karamanoğulları ile Osmanlıların akraba olması toprakları bu iki beylik arasında 

bulunan Germiyanoğulları’nı endişelendirmiş ve kendilerini buna benzer bir ittifak 

yapmak zorunda hissetmişlerdir. Topraklarını korumak adına kızını Yıldırım Beyazıt’la 

evlendiren Süleyman Şah M. 1381 yılında çeyiz olarak Kütahya,  Simav, Eğrigöz 

(Emet) ve Tavşanlı’yı Osmanlılara vermiştir. Böylece Germiyanoğulları tarihte büyük 

bir ittifak şekli olan “akrabalık kurmakla“ idari düzenlerini devam ettirmeye 

çalışmışlardır. Bahsi geçen yerlerin Osmanlı hâkimiyetine girmesiyle Yıldırım Beyazıt 

şehzade sıfatıyla Kütahya’ya yerleşmiş ve bu bölgeyi yönetmeye başlamıştır. Ancak 

Yıldırım Beyazıt’ın tahta geçmesi ve Timur ile yapılan Ankara savaşından sonra 

Osmanlı’nın zayıflaması diğer tüm beylikler gibi Germiyanoğulları’nın da Osmanlılara 

çeyiz olarak verdikleri yerleri geri almalarına sebep olmuştur. Ankara savaşından sonra 

Osmanoğulları beyliğindeki taht kavgalarından dolayı Germiyanoğulları topraklarını bir 

süre daha ellerinde tutmuşlardır. II. Yakub’un yaşlanması ve topraklarını bırakacağı bir 

varisinin bulunmaması ve bu arada Osmanlı beyliğinin idaresini ele geçiren yeğeni 

Mehmet Çelebi’nin durumunu göz önünde bulunduran Germiyan Beyi hâkimiyetindeki 

yerleri Çelebi Mehmet’e vasiyet etmiştir. Bu tarihten sonra Kütahya ve çevresi kesin 

olarak Osmanlı hâkimiyetine girmiştir (Uzunçarşılı, 1932: 88). Miladi 1428 yılında 

Osmanlı’ya geçen Kütahya ve Germiyanoğulları’na bağlı diğer şehirlere Umur Beyin 



55 
 

 

oğlu Osman Çelebi vali olarak tayin edilmiştir. Bu tarihten Fatih Sultan Mehmet 

zamanına kadar Kütahya bir vilayet gibi idare edilmiştir. O dönem Anadolu 

Beylerbeyliğinin merkezi olan Ankara’da bulunan İshak Paşa Karamanoğulları Beyliği 

ve Menteşe Beyliğinin çıkardıkları sorunları çözmek adına Kütahya’da ikamet etmeye 

başlamıştır. Kütahya bu tarihten yani Miladi 1451’den Beylerbeylik ve Eyalet teşkilatı 

kaldırılana kadar Anadolu Beylerbeyliğinin merkezi olarak devam etmiştir (Uzunçarşılı, 

1932: 88-89).  

Bu dönemde beylikler arasındaki mücadeleler ile beraber savaşların devam 

etmesi ve idari düzeni sağlayıp devam ettirecek güçlü başka devletin bulunmaması idari 

düzenin kurulmasını ve düzenli bir taşra idaresini geciktirmiştir. Osmanlı Devleti 

güçlenip düzeni sağlayana kadar bahsi geçen durum Kütahya için olduğu gibi tüm 

Anadolu’da da devam etmiştir. 

2.2.  OSMANLI DEVLETİ DÖNEMİNDE KÜTAHYA’DA İDARİ DÜZEN 

2.2.1.  Tanzimat Öncesi Kütahya’da İdari Yapı ve Düzen 

Kanuni Sultan Süleyman döneminde Osmanlı toprakları otuz eyalete 

ayrılmıştır. Merkezi Kütahya olan Anadolu Beylerbeyliği zamanımızda dahi ticari, 

kültürel ve idari olarak önemli şehirler statüsündeki “Kütahya, Saruhan (Manisa ve 

çevresi), Aydın, Kastamonu, Menteşe, Bolu, Ankara, Karahisarı Sahip 

(Afyonkarahisar), Çangırı (Çankırı), Teke (Antalya ve çevresi), Hamit (Denizli’nin 

Acıpayam ilçesi ve çevresi), Sultanönü (Eskişehir), Karasi ( Balıkesir), Bursa”12 

isimleriyle on dört sancağa ayrılmıştır (Uzunçarşılı, 1932: 89). Kütahya bu sancaklar 

arasında Anadolu Beylerbeyliğine merkez olarak seçilmiş ve bu seçimden dolayı da bir 

statü göstergesi olan “paşa sancağı”  ismi Kütahya için kullanılmaya başlanmıştır. 

Kütahya sancağına bağlı kazaların sayısı zamanla değişime uğramakla beraber 

Uzunçarşılı (1932: 96-97) Kütahya kazalarını; Kütahya, Uşşak, Eğrigöz (Emet), Gediz, 

Tavşanlı, Güre (Küre, Eşme kazasının nahiyelerinden), İnay (Eşme köylerinden), Eşme 

(Manisa’nın kazası), Sirke (Eşme’nin merkez kazalarından), Silinti (Kula’nın 

                                                 
12 İsmail Hakkı Uzunçarşılı’nın “Kütahya Şehri” (Uzunçarşılı, 1932) adlı çalışmasında eski isimleriyle 
yazdığı bazı yerleşim yerlerinin günümüzde kullanılan isimlerini ve bağlı bulundukları idari merkezi 
“Osmanlı’da Yer Adları” (Sezen, 2017)  adlı çalışmadan tamamladık. 



56 
 

 

nahiyelerinden), Homa (Çivril Köylerinden), Dazkırı (Dinar’ın güneyinde bir köy), 

Baklan  (Çal kazasının nahiyesi), Dağ ardı (Simav’ın nahiyesi), Banaz ( Uşak kazasının 

nahiyesi), Çal, Şeyhlu (Işıklı- Çivril’in köylerinden), Geyikler (Dinar), Kula, Çarşamba 

(Buldan), Ezine (Sarayköy), Honaz (Denizli’nin nahiyesi), Balat (Balıkesir 

kazalarından- Dursun bey), Lazikiyye namı diğer Denizli, Bozöyük (Bilecik’in 

kazalarından), Bozkuş maa Gılcan (Uşak’ın merkez köylerinden), Çakırca (Kırkağaç), 

Toyla veya Tavile maa Osmaneli (Lefke- Bilecik iline bağlı bir ilçe), Kazıklı 

(Denizli’nin Kazıklıbel ilçesi), Siçanlı (Sincanlı- Afyonkarahisar nahiyesi), Gököyük 

(Eşme’nin batısında) olarak belirtmektedir. 

Osmanlının taşra idaresi dış baskılar ve iç problemlerin artmasıyla değişime 

uğramak zorunda kalmıştır. Ancak bu dönemde bir iç sorun iken Avrupalı devletlerin 

müdahaleleriyle hem iç hem dış sorun haline gelen Mısır valisi Kavalalı Mehmet Ali 

Paşa’nın isyanı hem Kütahya hem de Osmanlı Devleti için büyük değişimlerin ateşini 

fitilleyen bir olay olmuştur. Mısır’da güçlenen Kavalalı Mehmet Ali Paşa Osmanlı’nın 

dış güçlerle olan mücadeleleri ve içteki sorunlarından faydalanarak Aka bölgesini oğlu 

İbrahim Paşa kumandasındaki bir ordu ile almaya çalışmış karşısında güçlü bir ordu 

bulamayınca Kütahya’ya kadar olan bölgeleri ele geçirmiştir. Sadrazam Reşit Mehmet 

Paşa, Mısır ordusunu durdurmak için tayin edilmiş ancak Konya ovasında esir 

edilmiştir. Bunun üzerine boşalan Sadrazamlık makamına Kütahya’da bulunan Anadolu 

valisi ve Karahisar ve Menteşe sancakları mutasarrıfı Mehmet Emin Rauf Paşa ikinci 

kez sadarete davet edilmiştir. Ve kendi yerine de halkın itimat ettiği Dürrizade Hacı 

Reşit Ağayı mütesellim olarak bırakıp İstanbul’a gitmiştir. Hünkâr İskelesi antlaşması 

ile Ruslara mağlup olan Osmanlı devletinin Kavalalı Mehmet Ali Paşa olayı ile daha da 

zayıflayıp Rusların etkisine girmesinden çekinen İngiltere ve Avusturya’nın araya 

girmesi ile iç problem olan Kavalalı Mehmet Ali Paşa olayı bir Avrupa meselesi haline 

gelmiştir. Mehmet Ali Paşayı Avrupalı devletlerin yardımı ile barışa zorlayan Osmanlı 

devleti Mısır ordusu ile Kütahya’da tarihte Kütahya Antlaşması olarak bilinen 

antlaşmayı imzalayarak İbrahim Paşa’nın Kütahya’dan ayrılması sağlanmıştır. Uzun 

yıllar Kütahya halkı Mısır Ordusunun işgalini Arapların geldiği zaman olarak ifade 

etmişlerdir (Uzunçarşılı, 1932: 100-102). 



57 
 

 

M. 1451 yılında İshak Paşa’nın Kütahya’ya gelip burayı Anadolu Eyalet 

merkezi yapmasından 1832 yılına kadar 381 sene Anadolu Eyaletlerinin merkezi 

Kütahya olmuştur. Miladi 1833 yılından sonra Mısır ordusunun çekilmesiyle Halil 

Kamil Ağa muhassıllıkla Kütahya’da görevlendirilmiş. Halil Kamil Ağadan sonra 

Miladi 1835 senesinde Çerkez Hafız Mehmet Paşa livalıkla Kütahya muhassılı 

olmuştur. Miladi 1839 yılında Kütahya ile beraber Karahisar ve Eskişehir sancakları 

Kütahya’da ikamet etmek üzerine Tayyar Paşa’ya verilmiş ve Miralayla idaresi emir 

olunmuştur. Miladi 1841 yılında Kütahya, Kocaeli, Bolu, Eskişehir, Karesi (Balıkesir), 

Karahisar-ı sahip (Afyonkarahisar), sancaklarıyla beraber Hüdavendigar Eyaleti 

kurulmuş ve kaymakamlarla idare edilmiştir. Bu sancaklara uzaklıkları eşit miktarda 

olan Kütahya eyalet merkezi kabul edilmiş ancak eyalet ismine Hüdavendigar ismi 

verilmiştir. Miladi 1842 yılında Dilaver Paşa’nın Eyalet müşirliği zamanında eyalet 

merkezi Kütahya’dan Bursa’ya alınmıştır. Kütahya yerine Bursa’nın yeni eyalet 

merkezi olarak seçilmesindeki nedeni Uzunçarşılı, Dilaver Paşa tarafından Kütahya 

kaymakamı Şerif Paşaya verdiği buyrultudan aktarmaktadır. Miladi 1842 tarihli 

buyrultuda “Bursa sancağı eyaleti cesimi olarak külliyetlu mal ve vergi ile mukayyed 

olduğundan fi mabat Bursa’nın merkez müşiri ve kürsii eyalet olunması hususuna irade-

i seniyye-i şahane müteallik buyrularak hareket ve azimeti halisanemiz lazım gelmiş…” 

(Uzunçarşılı, 1932: 103-106).  

Netice-i kelam edilirse Kütahya Mehmet Çelebi’nin idareyi ele geçirip 

güçlenmesi ile beraber Kütahya’da idari düzen kurulmuş ve bu düzen her alanda olduğu 

gibi Fatih Sultan Mehmet döneminde sağlam bir zemine oturtulmuştur. Yukarıdaki 

satırlarda Germiyanoğulları idaresinden bahsedilirken, Germiyanoğulları’nın idari 

düzeni sağlamak ve korumak için bir devlete lazım olan her tür idari sistem ve düzene 

sahip oldukları ifade edilmiştir. Osmanlı döneminde de Beylerbeyinin emir ve 

direktifleri Divan-ı Hümayunun küçük bir örneği olan “Anadolu Divanında” çıkarılır. 

Beylerbeyliği merkezinde, defter kethüdası, defter muhasibi, alay beyi, çavuşlar 

kethüdası, tımar defterdarı, çavuşlar emini, kethüda yeri, kale dizdarı, cebeci ve topçu 

kethüdaları, tımar ve zeamet Subaşıları, evkaf zabitleri, yeniçeri serdarı ve benzeri 

Saltanat merkezinde bulunan birçok memurun bulunması Beylerbeyliğinin bir idare 

merkezi haline gelmesine sebep olmuştur. Daha sonrasında ise Osmanlı Devletinin 

başına geçecek şehzadelerin de maiyetleri ile beraber Kütahya’da valilik yaptıkları göz 



58 
 

 

önüne alınınca şehrin idari anlamda hareketli ve önemli bir idari merkez haline gelmesi 

kaçınılmaz olmaktadır13 (Emecen, 2008: 105-108; Emecen vd, 2017).  

Fotoğraf 3 Birçok önemli çalışmayla beraber Kütahya’da öğretmenlik yaptığı yıllarda kaleme 
aldığı “Kütahya Şehri” adlı çalışmasıyla Kütahya şehir tarihine büyük katkı sağlayan İsmail 
Hakkı Uzunçarşılı’nın Balıkesir milletvekili iken çekilmiş fotoğrafı. 

 

Kaynakça: httpsarchives.saltresearch.org/handle/12345678929169FFT730112 

2.2.2. Tanzimat Sonrası Statü Kaybı: Anadolu Beylerbeyliğinden Muhassıllık ve 

Sancak İdaresine 

Tanzimat yeniliklerinden önce Osmanlı Devletinde idari, mali ve askeri olmak 

üzere birçok alanda yeniliklere ihtiyacın olduğunu gerek isyan ve toplumsal tepkiler 

gerekse de yazılmış layihalar açık bir şekilde göstermiştir. Ancak Tanzimat arifesinde 

yaşanan bazı olaylar yeniliklerin daha hızlı ve ciddi bir şekilde uygulanmasını zorunlu 

hale getirmiştir. Bunlardan esas önemli olanı ise Osmanlının bir valisinin kendisine 

isyan edip topraklarını işgal etmesi ile sorunun devletlerarası bir problem halini 

almasıdır. Bahsi geçen bu vali önceki satırlarda ifade edildiği üzere Kavalalı Mehmet 

                                                 
13 Şehzadelerin maiyetleri ve şehzadelerin idarecilik yaptıkları bölgelerdeki idari canlılığı gösteren şu 
çalışmaya bakılabilir. “Emecen & Mete ve Bilgin (2017), Osmanlı İdari Teşkilatının Kaynakları Şehzade 
Divanı Defterleri-Manisa Şehzade Sarayı Divanı (1544-1594)- ,Türkiye Bilimler Akademisi Yayınları, 
Ankara” 



59 
 

 

Ali Paşa’dan başkası değildir. Osmanlı Devleti’nin uzun süredir bastıramadığı Mora 

isyanını bastıran Kavalalı Mehmet Ali Paşa bu hizmeti karşılığında çok büyük 

isteklerde bulununca Osmanlı idarecileri bu istekleri ret ile beraber bu valinin tedibini 

(cezalandırılmasını) de istemiştir. Ancak Kavalalı Mehmet Ali Paşa buna Suriye 

bölgesini işgal ile Anadolu topraklarına oğlu İbrahim Paşa önderliğinde asker 

göndermekle cevap vermiştir. Mısır ordusunu durdurmak için görevlendirilen Sadrazam 

Reşit Mehmet Paşa’nın yanlışlıkla Mısır ordusuna esir düşmesi Sadrazamlık makamının 

boşalmasına neden olmuştur14. Bunun üzerine boşalan Sadrazamlık makamına 

Kütahya’da Anadolu valisi olarak görev yapan Mehmet Emin Rauf Paşa getirilmiştir 

(Uzunçarşılı, 1932: 101). Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın kalkıştığı bu isyan Kütahya 

için ise ayrı bir önem daha taşımaktadır. Çünkü Mısır ordusunun ilerleyişinin 

durdurulamayışı Mısır ordusunun Anadolu Beylerbeyliğinin merkezi olan Kütahya’ya 

kadar olan bölgeleri ele geçirmesine sebep olmuştur. 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın bu isyanı Osmanlı Devleti’nin başını çok 

ağartmıştır. Osmanlı Devleti büyük imtiyazlar içeren Hünkâr İskelesi Antlaşmasını 

Rusya ile imzalamak zorunda kalmıştır. Bir belge dizisinden anlaşıldığına göre bu 

antlaşma karşılığında Rusya Osmanlı Devleti’ne askeri yardımda bulunacak ve Mısır 

ordusunun İstanbul’a yürümesi durumunda askeri ve donanması ile yardım edecektir 

(HAT./356-19993; HAT./362-20136; HAT./366-20234; HAT./366-20246; HAT./367-

20289; HAT./368-20345). Rusya’nın bu denli Osmanlı üzerinde etkili olmasını kabul 

etmeyen Fransa ve özellikle de İngiltere olaya dâhil olmuşlardır (HAT./362-20111; 

HAT./368-20345). Ve bir iç sorunun dış sorun haline gelmesiyle de dış güçlerin içişlere 

müdahalesini kolaylaştırmıştır. Nitekim artık Avrupalı güçler azınlıkları da bahane 

ederek Osmanlı merkez ve taşra idarelerine karışarak bunlar üzerindeki etkilerini 

giderek artırmaya başlamışlardır. Osmanlı idarecileri için ise Kavalalı Mehmet Ali 

Paşa’nın bu isyanı mevcut taşra problemlerine tuz biber olmuş, Osmanlı idarecilerinin 

taşra politikasında ve taşra idaresinin mahiyetinde değişikliğe gitmesini zorunlu kılan 

sebeplerden olmuştur. 

                                                 
14 Sadrazam Reşid Paşa’nın İshaklı’da esir edilmesi ve göz hapsinde bulundurulmasıyla Mısır ordusu 
hakkında temel bilgiler HAT./349-19795 kodlu Hatt-ı Hümayunda bulunmaktadır. 



60 
 

 

Vezir sayısının giderek artması onların sancak idarelerine de atanması 

zorunluluğunu doğurmuştur. Bu da Anadolu Beylerbeyliğinden bazı idari merkezlerin 

ayrılarak Anadolu Beylerbeyliğinin giderek küçülmesine neden olmuştur. Mehmet Ali 

Paşa’nın bu isyanı ile Avrupalı devletlere Osmanlı üzerine baskı kurma gücü geçmiştir. 

Bu baskıya engel olmak amacıyla Osmanlı Devleti halkın idareye katılımını artırmak 

adına muhassıllık meclislerini getirmiştir. Böylece Mısır ordusunun çekilişinden sonra 

da Kütahya’ya Anadolu Beylerbeyliği iade edilmemiş ve Kütahya muhassıllık idaresine 

çevrilmiştir. 1833’de Kütahya’nın ilk muhassılı Halil Kâmili Ağa olmuştur. Yine bu 

dönemde II. Mahmut Yeniçeri Ocağını kaldırıp ayanlara özellikle Kavalalı Mehmet Ali 

Paşa gibi hem ayan hem de idarecilik yapan valilerin gücünü kırmak amacıyla “müşir 

valiler” sistemini kurmuştur. “Böylece yerel ayandan olan Valilerin gücünü iyice 

zayıflatarak merkezi idareyi güçlendirmiştir” (Kırmızı, 2007: 22). 1849 yılında Sultan 

Abdülmecid’in onayından geçen “Bu defa saye-i şevketvaye-i cenab-ı mülkdaride tertib 

ve teşkil olunmuş olan eyalet meclislerine verilecek ta’limat-ı seniyyedir” adlı 

düzenleme valilerin gücünü meclisler vasıtasıyla iyice kontrol altına alarak onları 

sınırlandırmaya çalışmıştır. Ancak tüm bunlar Kütahya için artık büyük bir önem 

atfetmemektedir. Zira Kütahya Kavalalı Mehmet Ali Paşa isyanından sonra (M. 1451 

yılında sahip olduğu) Anadolu Beylerbeyliği merkezliği olma ya da diğer ismi ile “Paşa 

Sancağı” vasfını kaybetmiş ve 1832 yılında muhassıllık statüsüne indirilmiştir. 1841 

yılında ise Kütahya, Kocaeli, Bolu, Eskişehir, Karasi ve Karahisarı-sahip sancaklarıyla 

birlikte yeni bir eyalet merkezi oluşturulmuş ve bahsi geçen sancak merkezlerine eşit 

uzaklıkta olan Kütahya bu sancaklara merkez kabul edilmiştir.  Eyalet ismi ise 

değiştirilerek Hüdavendigar eyaleti ismini almıştır. Ancak bu durum da Kütahya için 

uzun sürmemiş yukarıdaki satırlarda ifade edildiği üzere Dilaver Paşa’nın eyalet 

müşirliği zamanında yani 1842 yılında eyalet merkezi Kütahya’dan Bursa’ya taşınmıştır 

(Uzunçarşılı, 1932: 103-105). 

Bu değişimde üç faktörün ya da üç farklılığın etkili olduğu düşünülmektedir. 

Birincisi, Bursa ve Kütahya’nın sahip oldukları nüfus miktarı arasındaki fark. İkincisi, 

bu dönemde Osmanlı Devletinde ticaretin büyük kısmını elinde bulunduran 

gayrimüslim tebaanın iki şehirdeki toplam nüfus içindeki payı ve son olarak da, 

Bursa’nın Payitahta görece daha yakınlığı, deniz ulaşımı ve dolayısıyla deniz ticaretine 

sahip olmasıdır. Bahsi geçen tarihe en yakın H. 1287 ve 1311 (M. 1871 ve 1895) tarihli 



61 
 

 

Hüdavendigar Vilayet Salnamelerinde toplanan vergi miktarı ile ilgili net bir bilgi 

verilmemektedir. Bu nedenle belgede eyalet merkezinin değiştirilmesine neden olarak 

gösterilen “toplanan verginin çokluğu” ibaresinin ne kadar doğruluğu yansıttığı 

bilinmemektedir. Ancak H. 1287 ve 1311 tarihli Hüdavendigar Vilayeti Salnamelerinde 

yer alan nüfus bilgisine göre iki yerleşim yerindeki toplam nüfus arasında büyük bir 

fark olmamasına rağmen gayrimüslim tebaa arasında dört katı gibi çok büyük bir fark 

bulunmaktadır15 (Hüdavendigar Vilayeti Salnamesi, 1287: 151-153; Hüdavendigar 

Vilayeti Salnamesi, 1311: 314-320). Bu da salnamelerde her ne kadar toplanan vergi 

miktarıyla ilgili bir bilgi bulunmasa da zengin ticaret erbabı olan gayrimüslimlerin 

çoğunlukta bulunduğu Bursa’da toplanan verginin de yüksek olduğuna işaret 

etmektedir.  

Diğer taraftan 1838 yılında İngilizlerle imzalanan Baltalimanı Antlaşması 

sonucunda İngiliz şirketlerin sermaye birikimi ve rekabeti zorlaştıran endüstriyel 

üretimi klasik tarzda üretim yapan Osmanlı tebaasını zor duruma düşürmüştür. Bursa ile 

ilgili yapılmış bir çalışma bize Bursa’nın bu durumdan gerek ham gerekse de mamul 

olarak üretilen ipeğin ihraç edilmesi ile Duyun-i Umumiye Yönetimi ve Reji İdaresi’nin 

de Bursa’da modern bir üretim tarzına geçişi hızlandırdığını ve fabrikalaşmanın giderek 

arttığını göstermektedir (Kaplanoğlu, 2006: 94-107). Kütahya’da ise endüstriyel 

üretimle rekabet edecek bir fabrikalaşmanın Cumhuriyet idaresine kadar oluşmadığı 

bilinmektedir. Bu iki durum bize eyalet merkezinin değişmesi kararının mali, 

demografik ve ulaşım nedenlerinden dolayı verildiğini göstermektedir. Ortaylı da bu 

durumun bütün Osmanlı taşrasında yaşandığını şöyle ifade etmektedir “İktisadi 

konularda karar alma güçsüzlüğü ve sermaye kuruluşlarına sahip olmamak, başlangıçtan 

beri ülkemizde mahalli idarelerin gelişmesini önleyen bir olgudur” (Ortaylı, 2017: 189).  

                                                 
15 H. 1287 tarihli Vilayet Salnamesinde, Bursa merkez kazasında toplam nüfus 35.809 iken toplam nüfus 
içindeki gayrimüslim tebaa 12.883’tür. Kütahya’nın merkez kazasında ise toplam nüfusu 33.366 iken yine 
toplam nüfus içindeki gayrimüslim tebaanın nüfusu 3.224’tür (Hüdavendigar Vilayeti Salnamesi, 1287: 
151-153).  H. 1287 tarihli Hüdavendigar Eyaleti Salnamesinde Kütahya’ya bağlı kazalarda bulunan 
gayrimüslim tebaa yazılmadığından biz de burada karşılaştırma yapabilmek için bahsi geçen iki yerleşim 
yerindeki merkez kazalarda bulunan gayrimüslim tebaayı esas alarak yazdık. H. 1311 tarihli 
Hüdavendigar Vilayet Salnamesinde Kütahya’ya bağlı sancak ve nahiyeler dâhil toplam nüfus 326.665 
iken gayrimüslim tebaa 14.094’tür. Bursa’ya bağlı sancak ve nahiyeler dâhil toplam nüfus 304.752 iken 
gayrimüslim tebaa 56.991’dir (Hüdavendigar Vilayeti Salnamesi, 1311: 314-320). 



62 
 

 

2.3. KÜTAHYA’DA İDARE MECLİSLERİ DÖNEMİ 

1839 Tanzimat Fermanı ve 1856 Islahat Fermanı’nın getirdiği yenilikler 

taşrada da uygulanmaya çalışılmış ve bunun için gerekli çalışmalara başlanmıştır. 

Bunun için öncelikle, bu dönemde yeni ortaya çıkan ve bütün etnik ve dini yapıları 

“Osmanlıcılık” fikri altında toplayarak tüm dünyada olduğu gibi Osmanlı Devletine 

bağlı milletler arasında filizlenip güçlenmeye başlayan “ulusçuluk” fikri de önlenmeye 

çalışılmıştır. Diğer taraftan dış güçlerin Osmanlı taşra mülki idaresine gayrimüslim 

tebaayı da bahane ederek karışmaya çalışmaları taşra mülki yapısında düzenleme ve 

değişikliklerin yapılmasının ikincil zaruriyetini oluşturmaktadır. Nitekim Cenk Reyhan 

da meclislerin kurulma amacını şöyle ifade etmektedir “Meclislerin kurulması mantığı, 

siyasal, mali ve ekonomik konularla ilgilenen, tartışmaya ve dayanışmaya dayalı bir 

organın oluşturulmasıdır” (Reyhan, 2015: 57). Osmanlıcılık düşüncesinin bir yansıması 

olarak farklı etnik yapı ve dindeki tebaanın taşra idarelerinde temsil edilmeleri ve 

taşrada alınacak idari kararlara katılabilmeleri için vilayet, sancak ve kaza idari 

birimlerinde bütün tebaayı temsil edecek idare meclisleri kurulmuştur. Böylece her ne 

kadar günümüzdeki anlamıyla olmasa da “seçim” ve “temsil ilkesi” alt idari birimlere 

kadar uygulanmasının ilk örneğini oluşturmuştur (Davison, 2004: 169; Ortaylı, 2017: 

186-188). Bu meclisler önceki satırlarda bahsettiğimiz üzere ilk başta valilerin gücünü 

meclisler vasıtasıyla sınırlandırma üzerine hareket etti ise de sonrasında getirilen “müşir 

valiler” sistemi ile de valileri hem idari hem askeri yetkilerle donatmışlardır daha 

doğrusu artık seçilen valiler askeri sınıf arasından seçilmeye başlanmıştır. Osmanlı 

Devleti, Alemdar Mustafa Paşa, Tepedelenli Ali Paşa ve Kavalalı Mehmet Ali Paşa gibi 

merkezi idareye sorun çıkarıp devleti düşürdükleri zor durumla bir daha karşılaşmamak 

ve idareyi merkezileştirmek adına bu adımları atmıştır. Ancak toprak genişliği, etnik 

çeşitlilik, dış güçlerin baskıları ve bazı bölgelerin özel bir idari statüye sahip olması 

taşra mülki idaresinde merkeziyetçiliğin bir iki nizamnameyle düzenlenemeyeceğini 

bunun için uzun bir zaman gerektiğini göstermektedir. 

Meclis sistemi başta eyalet merkezlerinde “Büyük Meclis”, sancak 

merkezlerinde ise “Küçük Meclis” adını almaktadır. 1849 yılından sonra eyalet 

sisteminin vilayet sistemine değişmesi ile büyük meclis “Eyalet Meclisi”, küçük meclis 

ise “Sancak Meclisi” adını alarak isim değişikliğine uğramışlardır ancak bu yapılarında 



63 
 

 

herhangi bir değişikliğe neden olmamıştır. Başta meclis üyeleri resmi memurlardan 

oluşmakta ise de önceki satırlarda bahsedildiği üzere bu meclislere 1842 yılından sonra 

seçimler vasıtasıyla seçilenler de üye olmuşlardır. Büyük Meclis döneminde meclislerde 

“defterdar, zaptiye müdürü, kaymakam ve kaza müdürü” varken seçimlerle söz konusu 

meclislere Müslüman ve gayrimüslim tebaadan seçilenler de dâhil olmuşlardır. Taşra 

meclisleri ile ilgili düzenleme ve değişiklikler, taşrada idari düzenin sağlanması ve 

kurumsallaşma için hazırlanan Vilayet Nizamnamelerinde yer almaya başlamıştır. 

Nitekim 1864 ve 1871 Vilayet Nizamnameleri arasında idare meclisleri ile ilgili 

değişiklikler yapılmıştır (Tural, 2005: 95-103). Ortaylı, İdare Meclisleriyle ilgili olarak 

“Toplanan meclislerin görev ve yetkilerini kesinlik ve açıklıkla belirten hiçbir 

nizamname veya talimatname” olmadığını ifade etmekte ve yine devamında “1864’ten 

itibaren vilayet, liva ve kaza idari meclisleri, vilayet bütçesini, giderleri, okul, hastane 

vs. gibi kuruluşlar için yapılacak harcamaları tartışmışlardır. Ancak merkezi hükümet 

memurlarının bu meclislerdeki seçimli üyelerden ve ruhani reislerden asıl beklediği, 

arazi anlaşmazlıklarının çözümlenmesiydi” demektedir (Ortaylı, 2017: 186). 

Belgelerden incelendiği kadarıyla Kütahya idare meclisinde idari alanda alınmış 

kararlar tavsiye niteliğinde kalmıştır. Örneğin Uşak kaza müdürü ve Çal kaza 

müdürünün becayişleri ile ilgili Uşak kazası, kaza müdürleri ile ilgili mazbatayı 

Kütahya meclisine gönderirken Kütahya meclisi de konu hakkındaki yazıyı eyalet 

meclisine göndermiş ve nihayetinde konu hakkındaki nihai karar eyalet müşirinin 

tezkiresi ile gerçekleşmiştir (A.}MKT./118-58). Bu durum bize dönemin idari anlayışını 

göstermekle beraber idari kararlarda müşir valilerin sahip oldukları yetkinin 

büyüklüğüne de işaret etmektedir. Diğer taraftan modern bürokrasi kurgusunun en 

önemli özelliği olan hiyerarşik sisteme uygun olarak Kütahya sancak meclisinin de 

kendisine bağlı iki idari birim arasında yapılacak bir becayişin bile eyalet merkezinin 

oluru olmadan yapılamadığını göstermektedir. 

Yine belgelere yansıyan bir başka durumun da Muhassılların ve meclis 

azalarının yaptıkları haksızlıklar ile Osmanlı Devleti’nin en büyük problemi olan 

verginin toplanması problemi oluşturmaktadır. Bunun ilk örneği 1845 yılında Şeyhlü16 

kaza müdürünün vergilerde yaptığı yüksek zamlar ile ilgili suçunu örtmek amacıyla 

                                                 
16 Şimdiki ismi Gümüşsu olan bu idari merkez geçmişte Homa, Geyikler, İshaklı ve Dazkırı isimleri ile de 
isimlendirilmiştir (Sezen, 2017: 313). 



64 
 

 

kaza müftüsü ile beraber meclis üyelerinin değiştirilmesi için mahzar (arzuhal, dilekçe) 

hazırlaması ve Maliye Nezareti’nin bu değişim talebine itibar etmemesi ile ilgili belge 

oluşturmaktadır (A.}MKT./35-70). İkinci örnekte ise 1846 yılında Kütahya Meclisi, 

merkezi idareye mevcut muhassılları Müftizade İbrahim Bey’in her hal ve 

muamelesinden çok memnun olduklarını ve görevine devam etmesini istedikleri 

konusunda bir mazbata yazmışlardır (A.}MKT./63-22). Ancak bundan sadece bir yıl 

sonra bazı belgeler bu mazbatanın doğruluğu yansıtmadığını, Muhassıl ve meclis 

üyelerinin birbirlerini kollamaya çalıştıklarını ortaya çıkarmıştır. Bahsi geçen belgelerde 

Kütahya Muhassılı İbrahim Bey döneminde, İbrahim Bey ile Kütahya meclis azasından 

Hacı Hüseyin Efendi’nin halkı borçlandırarak arazilerine el koymaları ve ortakçı olarak 

aldıktan sonra da haklarını faizle hesap ettikleri iddiası üzerine bu kişilerin mağdurlarla 

mahkeme edilmeleridir (MVL./25-39). Bu mahkeme neredeyse üç ay gibi bir süre sonra 

sonuçlanarak bahsi geçen suçların kabul edildiği, İbrahim Bey ile Hacı Hüseyin 

Efendi’ye karşı halkı harekete geçiren Kütahya halkından Doğalarlı Hoca Osman 

Efendi17 hakkında gerektiği şekilde muamele edileceği belirtilmiştir (MVL./27-25). 

Diğer bir örnekte ise 1847 yılında Kütahya Muhassılı olan Latif Efendi’nin Karahisar-

sahip muhassılı iken zimmetine para geçirmesine ilişkin tahkikatın yapılmasını Bursa 

Meclisi’ne havale edilmesidir (A.}MKT.MHM./7-40). Bu tahkikatın nasıl 

sonuçlandığıyla ilgili herhangi bir belge bulunamadı. Ancak Latif Efendi’nin 

ayrılmasından hemen sonra yerine gelen Erzincanlı Hacı İzzet Bey’in de tayin tarihinin 

yine Teşrinievvel ayında olması Latif Efendi’nin hemen görevden uzaklaştırıldığını 

göstermektedir. 

Bu dönemdeki problemler sadece meclis üyeleri ile diğer görevliler arasında 

birbirini kollama şeklinde değildir. Aralarında anlaşma olduğu gibi anlaşmazlıklar da 

vukua gelmiştir. 1840 tarihinde bazı Kütahya Meclis azaları ile Kütahya muhassılı 

Tayyar Paşa arasında vukua gelen anlaşmazlığın (İ.MVL./6-98) düşmanlık şeklini aldığı 

görülmektedir (İ.DH./21-992). 1852 yılında Kütahya Muhassılı Tahir Efendi ile naibi 

arasında da zıtlaşma yaşanmış ve mahkemelik bir duruma gelmişlerdir 
                                                 
17 1852 (H. 1269) yılına ait bir belgede yine Doğalarlı Osman Efendi bu sefer Kütahya müftüsü sıfatıyla 
meclis azaları ile ilgili şikâyetini merkezi idareye bildirmiştir. Önceki belgelerden de görüldüğü üzere 
Osman Efendi ciddi bir kamuoyu gücüne de sahiptir. Nitekim arkasına aldığı güç sayesinde ve bu 
şikâyetleri sonucunda meclis azalarının çoğunun borçlu olduğu bir diğer meclis azası Karabet’in de 
meclisten çıkarılmasına neden olmuştur. Bunun üzerine Karabet, Kütahya Müftüsü Osman Efendi 
hakkında şikâyette bulunmuştur (A.}MKT.MVL./50-47). 



65 
 

 

(A.}MKT.UM./138-1). Yine 1855 yılında Kütahya Kaymakamı Cemil Paşa, Karahisar 

meclis azası Ali Bey’i ve mal ve evkaf müdürünü şikâyet etmiş (A.MKT.UM./211-47) 

ancak şikâyet ettiği kişilerin ceza almalarını göremeden vefat etmiştir (HR.MKT./145-

35). Bir başka anlaşmazlık da meclis seçimleri yeniden yapıldığında eski ve yeni meclis 

azaları arasında da düşmanlığın yaşandığı ve merkezi idarenin yine taşra mülki 

idaresine müdahalede bulunulmasına neden olduğudur (A.}MKT.UM./78-74). Bir 

başka belgede de Gediz kaza meclisinden altı kişinin azledilmesi ve yerlerine seçilen 

yeni azaları istifa etmeye zorlamaları ile ilgili konuda merkezi idare tarafından tahkikat 

yapılması isteğidir (A.}MKT.UM./374-73). Tüm bu belgelerde görüldüğü gibi yaşanan 

anlaşmazlıklar idarenin işlerliğini ve yapılan ya da yapılması düşünülen değişiklik ve 

hizmetlerin yapılmasına mani olan en önemli sebeplerden sadece biridir. Yaşanan bu 

çatışma ve anlaşmalar her halükarda yönetilen kesime ağır bir fatura şeklinde 

dönmüştür. Çünkü yapılan düzenleme ve değişiklikler yaşanan çatışma ve 

anlaşmalardan dolayı kaymakamın, meclis üyelerinin ya da memurların yerlerinin 

değiştirilmesi ile neticelenmiştir. Yeni gelen kaymakam, meclis üyesi ya da memurun 

yeni görev yerine alışması normal olarak zaman alacağından yapılacak hizmetlerin 

aksamasına ve Tanzimat’ın taşra idareleri için öngördüğü yeni idari düzenin 

uygulanmasında gecikmelere neden olmuştur. 

Meclis seçimleri yapıldıkça yani taşra meclis sistemi ile ilgili tecrübeler 

arttıkça Kütahya idare meclisinde yolsuzluk ve haksızlıkların azalmaya başladığı ancak 

kaza ve nahiye birimlerinde ise haksızlık ve yolsuzlukların artış gösterdiği 

görülmektedir. Özellikle meclis azaları arasında halef-selef çatışmaları ya da kaza 

kaymakamları ile meclis azaları arasında anlaşma yapılarak halka haksızlıkların 

yapıldığı görülmektedir. Birinci örneğimiz Gediz Meclis’i Azalığından çıkarılan Hacı 

İbrahim Ağa, Hacı Mustafa Ağa ve biraderlerinin halka zulmettikleri şikâyeti üzerine 

tahkikat yapılmasıdır (A.}MKT.UM./340-88). Yapılan tahkikat neticesinde uygunsuz 

hareketlerinden dolayı azledilen Gediz kazası müftüsü ile meclis azalarından Hacı 

Mustafa, Azmizade Hacı İbrahim ve Ayarzade Mustafa Ağa’nın yerlerine gelenlerin de 

aynı hareketlerde bulunduklarından dolayı kaza işlerine karıştırılmamaları ile ilgili bir 

yazı gönderildiğini görmekteyiz  (A.}MKT.UM./383-21). Belgeden görüldüğü üzere 

kendileri haksızlık yapmakla kalmamışlar yerlerine seçilenlere de aynı haksızlıkları 

yapmak noktasında zorlamaya çalışmışlardır. 1858 yılında zimmetlerine para geçiren 



66 
 

 

Uşak Kaza Müdürü Nuri Bey ile Uşak sandık sorumlusu Mardiros’un azledilerek 

mahkeme edilmeleri ile kaza meclisine vekâleten Uşak ahalisinden Süleyman Ağa’nın 

tayin edilmesi istenmiştir (A.}MKT.MVL./105-19). Yeri gelmişken Uşak sandık 

sorumlusu Mardiros ile Kütahya mutasarrıfı Motoş Paşa arasında 1859 yılında yaşanan 

problemi ve seyri meclisler döneminde taşra mülki idarelerinde, mülki idarenin kişisel 

problemler yüzünden bu idari yapıların nasıl işlemez hale geldiğini göstermekte ve bu 

konu hakkında önemli bir delil teşkil etmektedir. Bir belgede Uşak sandık memuru 

Mardiros’un18, Kütahya mutasarrıfı Motoş Paşa hakkında sahte senetle alacak 

iddiasında bulunup Motoş Paşa hakkında merkezi idarede kötü bir intibaa neden olduğu 

görülmektedir (A.}MKT.UM./387-24). Nitekim bu şikâyetlerin neden olduğu kötü 

intibaın Motoş Paşa ve belgelerde Motoş Paşa’nın “adamı” diye ifade edilen Ömer Ağa 

adındaki şahısın uzun süre merkezi idarenin tarassut ve sıkı denetimi altında 

kalmalarına neden olduğunu görmekteyiz. Motoş Paşa’nın idarecilik yaptığı dönemde 

bütün mesaisini bu problemlere ve bu problemlerin neden olduğu mahkemelere 

harcadığı ifade edilebilir.  

Tüm bu anlaşmazlıklar ve çözüm önerilerinin merkezi idarece yapılmasından 

anlaşıldığına göre taşra idaresinin -Doğalarlı Osman Efendi’nin kamuoyu oluşturması 

ve aşağıda yaptıkları aktarılan Kütahya Muhassılı Osman Seyfi Efendi’nin taşra mülki 

idaresi ile ilgili merkezi idareye yazdığı tavsiyeler ayrı tutulursa- sorunların çözümünde 

gevşek davranıldığı ve günümüzde dahi memurların en büyük problemlerinden olan 

inisiyatif kullanmak yerine üst merciden çözüm üretilmesini beklemek probleminin 

tarihi kökeninin çok eskilere dayandığı görülmektedir. 

Yine meclisler döneminde göze çarpan bir nokta da taşra idaresinin nasıl 

olması gerektiği ve memurların görevleri ile ilgili Meclis-i Vala tarafından gönderilen 

belgelerdir. İlk olarak yapacağı bazı işlerle ilgili Kütahya Muhassılı Osman Seyfi 

Efendi’ye yazılı olarak bazı maddelerin verildiğidir (A.}MKT.MVL./5-15). Bir yıl 

sonra da memurların görevleri ile ilgili bir yazı yine Meclis-i Vala tarafından Kütahya 

Meclisi’ne gönderilmiştir (A.}MKT./154-77). Böylece Tanzimat döneminin idari 

düşüncesine uygun olarak yeni idari yapı görevlendirilen idarecilere bu şekilde verilerek 

                                                 
18 Bazı belgelerde ismi Bedros olarak yazılsa da genelde belgelerde ismi Mardiros olarak geçmektedir. O 
yıllara ait salname bulunmadığından kesin olarak isminin Bedros mu yoksa Mardiros mu olduğu 
öğrenilemedi. 



67 
 

 

eski düzen değiştirilmeye çalışılmıştır. Taşranın nasıl idare edilmesi gerektiği ile ilgili 

verilen kararlardan herhalde memnun kalmayan Kütahya Muhassılı Osman Seyfi Efendi 

idarenin nasıl olması gerektiği ile ilgili Muhassıl, naib ve mal müdürünün mührünü 

taşıyan bir yazıyı Maliye Nezaretine göndermiştir (İ.MSM./8-149). Bunun üzerine 

Meclis-i Vala yazılı olarak Maliye Nezaretine iletilen önerileri görüşmüş ve bazılarını 

muvafık görmekle Meclis-i Valaca uygulanması istenilen noktaları da ekleyip 

belirttikten sonra tezkireyi Kütahya Muhassılına geri göndermiştir (İ.MSM./8-160). 

Ancak Osman Seyfi Efendi’nin bu vaziyeti bir istisna teşkil etmektedir. Çünkü hiçbir 

Kütahya muhassılı bir daha idarenin daha fazla işlerlik kazanması için böyle bir yola 

başvurmayacaktır. Merkezden gelen emirleri uygulamakla yetineceklerdir. 

Meclisler döneminde bir problem de meclise faiz işi ile ilgilenen kişilerin aza 

olmaları ve yaptıkları bu faizcilik işini elde ettikleri idari yetkiyle de kötüye 

kullanmaları sonucunda Kütahya idaresinde yolsuzluk ve haksızlıkların meydana 

gelmesinde etkili olmalarıdır. Bu durumun aşırı bir raddeye gelmesi ile de merkezi idare 

taşra mülki idaresine müdahalede bulunmak zorunda kalmıştır. Kütahya Muhassılı 

Ahmet İzzet Efendi’nin 1848 yılında başladığı bir yıllık görevinde, faizle alış veriş öyle 

problemlere yol açmıştır ki merkezi idare problemin hemen halledilebilmesi için borçlu 

ve alacaklı kişilerin arasındaki faiz durumunun Kütahya meclisinde görülmesi 

konusunda yazı yazmak zorunda kalmıştır (MVL./31-11). Yine bir başka belgede de 

Murabahacı19 birkaç kişiyi Kütahya Meclisine memur yapmak niyetinde olan Kütahya 

kaymakamı uyarılmaktadır (MVL./237-9). Bu dönemde bilhassa Rum kökenli bir sarraf 

olan Karabet’e meclis azalarının birçoğunun borçlu olması ve borçların ödenmesi ile 

ilgili meclis kararlarının olduğunu görmekteyiz (A.}MKT.UM./208-84; MVL./98-24; 

A.}MKT.DV./2-35). 

Bir başka problem de idari merkezlerin unvanlarının ve statülerinin kısa sürede 

değişmesinden dolayı bir statü ya da hiyerarşi sisteminin oluşmamasıyla merkezi 

idarenin problemlerinin katlanarak çoğalmasıdır. Nitekim II. Meşrutiyet döneminde 

Kütahya milletvekilliği yapmış ve 1913 İdare-i Umumiye-i Vilayet Kanun’un 

                                                 
19 Murabaha kelimesi malın fiyatının çok üstünde satılması, faizcilik ve tefecilik gibi anlamlara 
gelmektedir. Kütahya’da yapılan murabahacılığın da içinde bulunduğu bir çalışma bu konunun bahsi 
geçen tarihlerde ne kadar büyük problemlere yol açtığını ve taşra egemenleriyle memurların ellerindeki 
güçle halka nasıl zulmettiklerini göstermektedir (Demirkol, 2018). 



68 
 

 

hazırlanmasında büyük etki ve katkısı olan Ahmet Ferit Tek vilayet meclisleri hakkında 

şu ifadeleri kullanmaktadır: “Filhakika Ali Paşa Nizamnamesi mucebince Vilayat 

Meclis-i Umumisi vardı. Bu meclislerin daire-i müzakeratı da oldukça vasi idi. Fakat 

vazifesi çok, salahiyeti yok olan bu meclisler müzakeratından kanun mucibince yalnız 

bir netice çıkarılabilirdi: İzharı temenniyat! Bu temenniler vilayetten merkeze arz 

olunmak, nazırın vakti olur, okur ve arzusuna tevafuk ederek tasvip eder ise Şura-yı 

Devlet’te müzakere eylemek, Heyet-i vükela’da meşgul olmak umumi bütçede ahz-ı 

mevki etmek ve nihayet icab ederse kuvve-i teşriiyeye arz olunarak iktisab-ı kanuniyet 

eylemek iktiza ederdi. Her mesele-i fer’iyye için tabii bu usule müracaat olunamaz ve 

bu sebeple, maruzat-ı vakıa da Bab-ı Ȃli ve nezaretler dosyalarında hıfz olunurdu… 

Hâlbuki vilayatın her şeyden evvel istediği hiç şüphesiz bu işlerdi… Ve bunları idare-i 

umumiye-i merkeziyenin yapabilmeye asla kudreti yoktu” (Tek, 1998: 256). Bu durum 

taşra mülki idarelerinde halkın ve taşra mülki idaresinin problemleri çözümsüz 

kalmasına yol açmıştır. Belgelerden görüldüğü kadarıyla ne Kütahya İdare meclisinden 

ne de Kütahya Mutasarrıflığı tarafından gönderilen resmi yazılar bağlı bulundukları 

Hüdavendigar Eyaleti ya da sonradan değişen unvanıyla Hüdavendigar Vilayetine 

gönderilmemişlerdir. Tam aksine yazışmalar doğrudan merkezi idare ile 

muhassıllık/sancak20 mülki idareleri arasında yapılmıştır. Bu durum merkezi idarenin 

taşra mülki idareleri üzerindeki etki ve denetim gücünü artırma düşüncesiyle başta 

merkezi idare tarafından tercihen uygulansa da aşağıdaki belgeden de görüleceği üzere 

sonraki tarihlerde merkezi idaredeki bürokratik yoğunluğu azaltmak ve tevsii 

mezuniyeti (yetki genişliğini) uygulamak amacıyla yazışmaların bağlı bulunulan vilayet 

merkezi ile yapılması istenmiştir. Bu bapta Kütahya Kaymakamlığı’na yazılan bir 

yazıda Hüdavendigar Eyaleti Valiliği namının mutasarrıflığa değişmesiyle Kütahya 

Kaymakamlığı’nın yazışmaları doğrudan Dersaadet yani merkezi idareyle görmesinin 

uygun olmayacağı ifade edilmiştir (A.}MKT.UM./438-11). Ancak bu belge 1860 

tarihine ait olmasıyla bu uyarının yapılması için aradan neredeyse yirmi yıl gibi çok 

uzun bir sürenin geçtiği görülmüştür. 

Taşrada idare meclisleri döneminin yukarıda sayılan eksikliklerin yanında 

faydalı sonuçları da olmuştur: a. Merkezi idare tarafından alınan kararların uygulanma 

                                                 
20 Belgelerde iki idari unvan da farklı tarihlerde birbirlerinin yerlerine kullanıldığından dolayı çalışmada 
belgelerde Kütahya hangi unvan ile isimlendirildiyse o unvanı kullanılmıştır. 



69 
 

 

zorunluluğu halkın istek ve şikâyetlerine hızlı cevap verilmesini sağlamıştır. b. Bütün 

suiistimallerine rağmen taşrada meclis seçimlerinin yapılması taşra halkını seçimler 

konusunda daha tecrübeli kılmıştır. Tanör’ün de belirttiği gibi taşralı mebuslar 

meşrutiyet döneminde parlamento seçimlerinde İstanbulluların seçimle yeni 

tanıştıklarını oysa kendilerinin ise taşra meclisleri için yapılan seçimlerden dolayı 

Tanzimat döneminden beri tecrübe sahibi olduklarını ifade etmişlerdir (2008: 108-109). 

Meclisler dönemini özetlemek gerekirse bu dönemde taşra mülki idaresinde 

yaşanan problemlerin en başında gerek idarecilerin gerekse de halkın taşranın yeni 

mülki idaresine karşı yabancı olmaları gelmektedir. Nitekim ilk taşra idari meclisleri 

seçimi yapıldığında yukarıdaki belgelerde de görüldüğü üzere halkın bilgisizliğinden 

faydalanan taşra egemenleri sahip oldukları bilginin de gücüyle haksızlıklara neden 

olmuşlardır. Diğer taraftan idari kararlar da yok denecek kadar azdır. Bu dönemde 

meclisler merkezi idareden gelen emirleri yerine getiren bir kurumdan öteye pek 

gidememişlerdir. Belirli bir süre sonra ise sistemin oturmaya başladığı ancak hala 

kararların büyük çoğunluğunun merkezi idare tarafından alınıp taşra mülki idaresinin 

alınan kararları yerine getirmesi beklendiğinden taşra idare meclisleri mülki düzende 

karar alma ve uygulama tecrübesini kazanamamıştır. İngiltere, Fransa ve özellikle de 

Rusya’nın baskıları neticesinde gayrimüslim tebaayı temsil edecek kişiler de taşra idare 

meclislere alınmaya başlanmıştır. Her ne kadar Hıristiyan tebaanın sözcülüğünü 

üstlenen dış güçler bunu Osmanlı Devleti’nin içişlerine karışmak için bir araç olarak 

kullansa da bu durum taşra meclislerinde tüm tebaaya temsiliyet hakkı kazandırmak ve 

taşra meclislerinde çok sesliliğe neden olan bir karar olmuştur. Nitekim belgelerden 

görüldüğü kadarıyla Müslim-Gayrimüslim ya da farklı etnik kökene sahip olmaktan 

dolayı taşra idare meclisi üyeleri arasında çıkan bir anlaşmazlık yoktur. Halkın ve 

taşrada halkın önde gelenleri olan müftü ve ağaların tepkisi ve şikayetleri, Kütahya ile 

ilgili belgelerden görüldüğü kadarıyla, sadece gayrimüslim tebaadan olan meclis 

azalarına karşı olmamıştır ayrım gözetilmeden haksızlık edip halka zulmeden bütün 

meclis azalarını şikâyet etmişlerdir. Örneğin Gediz kazası ahalisi haksızlıklarını 

gördüklerini ve “kötü temsilci” olarak ifade ettikleri kaza müdür vekili ile taşra idare 

meclis azalarının azledilmesini isterken dini ya da etnik herhangi bir fark 

gözetmemişlerdir (A.}DVN./146-46). Halkın taşra idare meclisleri ile mülki idarecilere 

karşı olan tepkisi ise İslam dininde haram olan faizciliğin gayrimüslim temsilciler 



70 
 

 

vasıtasıyla giderek artış göstermesi ve bu faiz sistemi ile zengin olan ya da olmaya 

çalışanların borç konusunda halka yaptıkları zalimliğe karşı gösterilen tepkidir. Nitekim 

Ortaylı da idare meclislerinden faydalananların taşra egemenleri olduğunu ve bu 

yeniliklerin halkın hayat standartlarında belirli bir değişim yaratmadığını ifade 

etmektedir. “Tanzimat hareketi geniş köylü kitlelerinin hayatında kayda değer 

iyileşmeler getirememiştir. Merkezi hükümetin taşrada yaptığı idari reform sonucu 

kurulan mahalli meclislere toprak sahipleri girdiler ve bunlar Tanzimat prensiplerinin 

uygulanmasını kendi çıkarları doğrultusunda saptırdılar” (Ortaylı, 2017:136). 

Sultan II. Mahmut ile birlikte merkezi idarede bürokratik sistem yapılan 

kanunlarla da desteklenmiş ve ağır aksak olsa da ilerlemeye başlamıştır. Ancak taşra 

mülki idarelerinde ise yukarıdaki belgelerden de görüldüğü üzere problemler ferman ve 

emirlerle geçici bir surette halledilmeye çalışılmıştır. Yani sorun ortaya çıkıp taşra 

mülki idaresi tarafından ne yapılacağı merkezi idareden sorulduğunda merkezi idare 

problemle ilgili bir emir sureti ya da ferman hazırlayarak problemi ortadan kaldırmaya 

çalışmıştır. Bu durum ilk başlarda merkeziyetçiliği korumak adına bir mecburiyetten 

dolayı olduysa da yapılan düzenleme ve değişikliklerle taşra mülki idaresinde başta vali 

olmak üzere yetki sahibi kişiler birer memur statüsüne indirildiğinden çalışma ve görev 

alanlarını tanımlayacak yeni düzenlemelerin yapılması gerektiği ortaya çıkmıştır. Bunun 

üzerine merkezi idarede çalışan idareci ve bürokratlar taşra mülki idaresinde geçici bir 

çözüm olan ferman ve emir suretleriyle sistemin yürütülemeyeceğini anlamış ve bunun 

için taşra mülki idaresinde düzeni sağlayacak bir kanunname hazırlığına girişmişlerdir. 

Ancak bu zorunluluk sadece iç sistemin zorunluluğundan dolayı yapılmamıştır. Dış 

güçlerin de bu vilayet nizamnamelerinin hazırlanmasında büyük bir etki ve baskısı 

olmuştur.  

2.4.  VİLAYET NİZAMNAMELERİ VE KÜTAHYA’DA TAŞRA İDARESİNİN 

GENEL DURUMU 

2.4.1. 1867 Tarihli İdare-i Vilayet Nizamnamesi Uygulamasında Kütahya İdaresi 

1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi esasında 1864 Tuna Vilayet Nizamnamesi 

ile beraber çalışmalarına başlanılmış ve 1867 yılında tüm Osmanlı ülkesinde 



71 
 

 

uygulanmaya konulmak amacıyla hazırlanan bir nizamnamedir (Kılıç, 2005: 103). Ön 

uygulaması olan Tuna vilayetinde Mithat Paşa gözetimi ve idaresinde yürürlüğe 

sokulmuş ve beklenilen düzeni sağladığından dolayı da başka vilayetlerde de 

uygulanmaya konulmuştur. İçerik olarak ise 1864 Tuna Vilayet Nizamnamesi ile 1867 

İdare-i Vilayet Nizamnamesi arasında fark yok denecek kadar azdır (Önen ve Reyhan, 

2011: 187). Kılıç, 1864 Vilayet Nizamnamesi’nin uygulandığı vilayetleri sayarken 

Kütahya’nın bağlı bulunduğu Hüdavendigar Vilayetini saymamaktadır (Kılıç, 2005; 

103). Bu nizamnamenin Hüdavendigar Vilayetinde uygulanması 9 Temmuz 1867 tarihli 

belgede de görüldüğü üzere 1867 yılında olacaktır (A.}MKT.MHM./387-17).21 

Vilayet Nizamnamesi büyük beklentilerle uygulanmaya konulmuş en azından 

pilot uygulaması olan Tuna Vilayetinde olduğu gibi olumlu bir geribildirim 

beklenilmiştir. Ancak taşra idarelerinde Mithat Paşa gibi usta bir idarecinin yokluğunda 

en iyi kanunların da uygulanmasında problemlerin olacağı bir gerçektir. Hele de bu 

idare merkezleri kozmopolit bir etnik ve dini farklılığa sahipse bunun bilgili ve tecrübeli 

eller olmadan mükemmel bir şekilde uygulanması çok da kolay olmamıştır. Osmanlı 

klasik döneminden Cumhuriyet rejimine kadar geçen sürede taşrada görevlendirilen 

idareciler kişisel kabiliyetleri ve saraydaki nüfuzlarına göre görevlendirilmişlerdir. 

Tanzimat’tan sonra yetişmiş ve bilgili idarecilere ihtiyacın ortaya çıkması neticesinde 

sivil idareciler yetiştirmek amacıyla Mekteb-i Mülkiye kurulmuştur. Mülkiye 

Mektebinin kurulması bu durumu tamamen değiştiremese de II. Abdülhamid 

döneminde taşra mülki idarecilerinin mümkün mertebe Mülkiye mezunları arasından 

seçilmesi bu anlamda büyük bir gelişmedir. 

Bir başka problem de taşra mülki idarecilerinin görev yerleri ve sürelerinin 

belirli bir prosedüre bağlı olmadan çok kısa sürede değiştirilmesi ile taşrada mülki, mali 

ve sosyal hizmetlerin devamlılığı ve denetiminin olumsuz etkilenmesidir. Kılıç da bu 

duruma işaret eden bir çalışmasında şöyle demektedir: “Valilerin görev sürelerinin çok 

kısa olması onların başarılarını etkileyen bir sebep olmuştur. Doğal olarak insanın bir 

yere gelip, uyum sağlayıp görevine başlaması ve işi gerçekleştirebilmesi belirli bir 

süreyi gerektirir” (Kılıç, 2009: 54-55). Konu hakkında örnek vermek gerekirse, 

                                                 
21 Bu yüzden biz de başlığımıza 1864 Vilayet Nizamnamesini yazmak yerine Kütahya’da uygulamaya 
konulan 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesini yazdık. 



72 
 

 

meclisler dönemine göre daha düzenli bir yapı ve belirlenmiş görev alanlarına sahip 

1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi Kütahya’da uygulamaya konulduktan kısa bir süre 

sonra Kütahya mutasarrıflığına atanan Hasan Hakkı Bey’in hüsnü idaresinden memnun 

olunduğuna dair ahalinin merkezi idareye bir teşekkür yazısı gönderdiği görülmektedir. 

Dahası merkezi idare de yazıya verdiği cevapta adı geçen şahsın yaptığı hizmetleri 

kendilerinin de takdir ettiklerini ve görevine devam etmesini istediklerini belirtmişlerdir 

(A.}MKT.MHM./437-41). Hasan Hakkı Bey’in daha sonra vezir unvanını alan İşkodralı 

Hasan Hakkı Paşa olduğunu ve 1867 yılından 1870 yılına kadar Kütahya’da 

mutasarrıflık yaptığını göz önünde bulundurulursa yukarıda ifade edilen liyakatli idareci 

ve görev süresi ile ilgili probleme güzel bir örnek teşkil ettiği ifade edebilebilir. Taşra 

mülki idarelerinde uzun süre görev alanlar sadece II. Abdülhamid döneminde idarecilik 

yapanlar olacaktır (Kırmızı, 2007: 67). Ki bu dahi II. Abdülhamid’in bütün saltanatı 

döneminde sistematik bir şekilde uygulanmamıştır. Her iki durum valiler için böyle 

olduğu gibi diğer mülki idare memurları olan mutasarrıf, kaymakam ve müdürler için de 

geçerlidir. 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi’nin her vilayet merkezinde farklı 

tarihlerde uygulanmasının da söz konusu problemlerin varlığından ileri geldiğini 

düşündürmektedir. Bunun da neticesinde Vilayet Nizamnamesinden beklenen fayda 

alınamayacaktır. Aşağıdaki belgelerden de anlaşılacağı üzere 1867 İdare-i Vilayet 

Nizamnamesinden önce yaşanan problemlerin birçoğunun devam ettiği görülecektir. 

Tüm bu olumsuzluklara rağmen 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi bir tecrübe 

edindirmesi noktasında taşra mülki idarelerinde daha sonra yapılacak düzenlemelere bir 

örnek ve kaynaklık teşkil etmiştir. 

1864 Vilayet Nizamnamesi hazırlanmadan evvel Osmanlı Devleti taşranın 

problemlerini tespit etmek ve çözüm yolları üretebilmek adına Keçecizade Fuad 

Paşa’nın sadrazamlığı döneminde Hersek, Bulgaristan, Lübnan ve Anadolu’dan bazı 

eyaletlerin de içinde bulunduğu taşra mülki idarelerini teftiş etmek üzere geniş 

heyetlerle müfettişler görevlendirilmiştir (Tural, 2004c: 101). Kütahya’nın bağlı 

bulunduğu Hüdavendigar eyaletinde de Ahmet Vefik Paşa teftişle görevlendirilmiştir. 

Ancak araştırma konumuz olan Kütahya mutasarrıflığı başta olmak üzere Ahmet Vefik 

Paşa tarafından teftiş edilen hiçbir mülki idare verilen kararlara dâhil edilmediği gibi 

tavsiye niteliğinde de olsa görüşleri alınmamıştır. Bu durum Kütahya idaresi ile ilgili 

belgelerde 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi ile 1871 İdare-i Umumiye-i Vilayet 



73 
 

 

Nizamnamesi arasında geçen sürede taşradaki şikâyetlerin çoğunluğunu Ahmet Vefik 

Paşa’nın Kütahya’yı teftiş ederken verdiği kararlara karşı olmasına neden olmuştur. Bir 

diğer problem de teftiş kararlarına yapılan şikâyetlerin hepsinin 1864 tarihinden sonra 

olmasıdır. Taşra ahalisi merkezi idareye bu şikâyetleri üç yıl aradan sonra yani 1867 

İdare-i Vilayet Nizamnamesinin yürürlüğe konulmasına yakın iletmeye başlamıştır. 

Şikâyetlerin bu kadar gecikmesinin nedeni müfettiş sıfatıyla görevlendirilen ve Tural’ın 

deyimiyle “kalburüstü” bürokratlardan olan Ahmet Vefik Paşa’nın aldığı kararlara karşı 

itiraz hakkının taşra ahalisine verilmemesinden kaynaklanmaktadır (Tural, 2004c: 101). 

Ahmet Vefik Paşa’nın Kütahya ve bağlı yerlerde verdiği kararlara yapılan şikâyetlere 

birkaç örnek vermek gerekirse: Düğmelizade Hasan, Mustafa ve Ahmet adındaki 

şahıslar Emet kazasında Ahmet Vefik Paşa tarafından satılan tarlaları ile ilgili merkezi 

idareye arzuhal yazarak haklarını aramışlardır (MVL./498-109). Kütahya merkez 

sancağında ise Ahmet Vefik Paşa’nın bazı dükkânları kaldırmasına karşı taşra ahalisi bu 

konu hakkında merkezi idareye arzuhal yazarak problemlerini bildirmişlerdir 

(MVL./500-78). Bir başka belgede de Kütahya merkez sancağı arazi kaleminde 

çalışırken Ahmet Vefik Paşa tarafından görevden alınan Ali Rıza Efendi’nin tekrar 

görevine iadesini isteyen bir talep yazısını görmekteyiz (MVL./708-24). Yapılan 

şikâyetlerle ilgili örnekler daha da artırılabilir. Hatta merkezi idare şikâyetlerin yeni 

başladığı zamanda şikâyetlerin tahkik edilmesi ile ilgili 29.12.1865 tarihli belgede 

Kütahya mülki idaresine verilen emirnamelere hızlıca cevap verilmesini emir vermiştir 

(MVL./717-45). Bu durum göstermektedir ki Vilayet Nizamnamelerinden önce merkezi 

idare problemleri tespit etmek ve çözmek için taşraya gönderdiği müfettişler de 

problemlerin çözümünde yetersiz kalmaktadırlar. 

1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi’nde Rusya’nın zorlamasıyla Osmanlı taşra 

mülki idaresine yeni bir idari birim olan nahiye eklenmiştir. Her ne kadar Osmanlı 

idarecileri uygulamada nahiye ile ilgili bir düzenleme yapmasa da taşra mülki 

idaresindeki bu yeni birim idari merkezlerin unvanlarının değişmesine neden olacaktır. 

Nitekim bahsi geçen değişiklik Kütahya için de geçerli olmuştur. Kütahya 1867 İdare-i 

Vilayet Nizamnamesi’nden önce “kaymakamlık” unvanını kullanırken 1867’den sonra 

“Mutasarrıflık” unvanını alacaktır. Bu durum isim değişikliklerinde bir karmaşaya 

neden olmakla beraber esas problem olan kısmı taşra mülki idaresinde sürekli bir sınır 

değişikliğinin taşra mülki idaresinde düzensizliğe neden olduğudur. Çünkü değişen 



74 
 

 

sadece isimler değildir taşra mülki idaresinde de yeni idari merkezler ortaya çıkıp eski 

idari merkezlerin ortadan kaldırılması taşra mülki sisteminin kurumsallaşmasını 

engelleyen en büyük sebeplerden biri olmuştur. Baykara salnamelerden getirdiği 

örneklerle bu probleme işaret ederek şöyle demektedir: “1867 Islahatı, ilk bakışta tarihi 

mirasa göre değil, yeni coğrafi şartlara göre düzenlenmiş görünmektedir. Bu durumun, 

bazı yönlerden olumlu etkisi olmuşsa da, senelerce sürecek yeni oluşumlara yol 

açtığından zararı olmuştur. Çünkü bu ıslahat için yeterince hazırlık yapılmış değildir” 

(Baykara, 2000: 119). Tural da bir çalışmasında (Tural, 2004b: 106) Baykara (2000: 

119) ile benzer bir problemi ifade etmekle beraber taşra mülki idaresi canibinden 

problemi ele alarak bu değişikliklerin taşra halkının işlerini zorlaştırdığını güzel bir 

örnek üzerinden incelemiştir. Bahsi geçen örneğe göre Biga, Midilli, Sakız, Rodos, 

İstanköy ve Kıbrıs sancaklarının Kale-i Sultaniye (Çanakkale) merkez olmak üzere 

yapılandırıldığını bu durumun da resmi belgelerin ve halkın problemlerini iletmek için 

çok uzun bir yol kat etmesine neden olduğunu ifade etmiştir. Kütahya ile ilgili 

belgelerde Tural’ın (2004b: 106) verdiği örnekteki gibi problemlerin yaşandığı ancak 

Baykara (2000: 119) ve Tural’ın (2004b: 106) problemin 1867 İdare-i Vilayet 

Nizamnamesi’nin yürürlüğe konulduktan sonra başladığını ifade etmelerine karşılık 

Kütahya için bu problemin 1867 yılından önce de yaşandığı görülmüştür. Örneğin 1859 

yılında Dağardı kazasının (günümüzde Emet) idari yönetimin güçlüğünden dolayı idari 

merkezin münasip bir mahalle nakledilmesi istendiği görülmüştür (A.}MKT.UM./342-

58). 

1867 yılına gelindiğinde göze çarpan ilk yeniliğin merkezi idarenin 

kamuoyunu bilgilendirme araçlarını (bu dönem için gazete) halkı yenilikler hakkında 

bilgilendirmek ve yapılacak yenilikler için de zemin ihzar etmek amacıyla kullanmaya 

başlamasıdır. Dönemin en büyük problemi olan hazine ve vergi konusunda halk mülki 

idareye yardım amacıyla elini taşın altına koymuş ve üstüne düşen vazifeyi yerine 

getirmeye çalışmıştır. Örneğin Hamid Eyaletine bağlı Hamidiye ve Kütahya sancakları 

dâhilindeki kaza halkı devletten olan alacaklarını hazineye terk etmiştir. Bu durumdan 

memnun kalan merkezi idare hem bu davranışın diğer vilayet ve kazalara örnek olması 

hem de bahsi geçen kazalara iltifat olması amacıyla bu davranışı gazetelerde ilan ederek 

duyurulmasını sağlamıştır (A.}MKT.MHM./310-40). Bundan sadece iki ay sonra bu 

sefer Karahisar-ı Sahip, Alaiye (bugünkü Alanya), Kütahya ve Tırnova (Tuna vilayetine 



75 
 

 

bağlı bir yer) ahalisinden borç alınan miktar halk tarafından yine hazineye terk edilmiş 

ancak bu sefer herhangi bir gazetede yayınlanması emredilmemiştir 

(A.}MKT.MHM./315-25). Bir diğer belgede aynı durumun vilayet nizamnamesinin 

yürürlüğe konulduktan sonra da benzer davranışların sergilendiğini göstermektedir. 

1867 tarihli bir belgede çalışmalarına daha önce başlanan ancak bahsi geçen yılda 

tamamlanıp hizmete sokulan Kütahya telgraf hattının açılışı sebebiyle halkın merkezi 

idareye yazdığı memnuniyet dilekçeleri devletin resmi gazetesi olan Takvim-i Vekayi 

ve yarı resmi gazetesi olan Ceride-i Havadis gazetelerinde yayınlanmıştır 

(A.}MKT.MHM./372-21). Böylece merkezi idare yeniliklerin propagandasını yapmakla 

beraber bu yeniliklerden de halkı haberdar etmeye çalışmıştır. Ayrıca Osmanlı 

Devleti’ne bağlı milletleri bahane ederek baskı kuran devletlere karşı devletin, 

değişimin ve yeniliklerin takipçisi olduğu, halkın da yenileşmeden memnun kaldığı bu 

yolla gösterilmeye çalışılmıştır. 

1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi’nde düzenleme yapılan bir alan da 

hiyerarşik sisteminin düzenlenmesidir. Her ne kadar 1867 İdare-i Vilayet 

Nizamnamesinin Kütahya’da uygulanmaya başlamasından sadece bir yıl önce 

Hüdavendigar Mutasarrıfı İsmail Paşa, kendisine verilen hiyerarşik amirlik görevini 

kötüye kullanarak oğlu Asaf Paşa’yı Kütahya veya Saruhan’a (Manisa) kaymakam 

olarak atamak istemişse de merkezi idare bu isteğin şimdilik mümkün olmadığını beyan 

etmiştir (A.}MKT.MHM./362-38). Bu cevabın üzerine İsmail Paşa merkezi idarenin 

“şimdilik mümkün değil” cevabını dinlemeden zorla Kütahya kaymakamı Seyyid 

Mehmet Tevfik Efendi22’yi görevinden alarak yerine oğlu Asaf Paşa’yı atamak istemiş 

bunun üzerine Seyyid Mehmet Tevfik Efendi, İsmail Paşa’yı Meclis-i Vala dairesine 

şikâyet etmiştir (MVL./725-67). Şikâyeti inceleyen merkezi idare Hüdavendigar 

Mutasarrıfı İsmail Paşa’nın, Kütahya kaymakamı Seyyid Mehmet Tevfik Efendi’yi 

zorla azlederek yerine oğlu Asaf Paşa’yı tayin etmesinin uygun görülmediğini tekrar 

etmiştir (A.}MKT.MHM./364-50). Bu olumsuz örneğe rağmen tüm idari birimler 

vilayet meclisleri ve yerel güçler tarafından denetlenip dengelenen valiye bağlanarak 

hiyerarşik sistem oluşturulmuştur. Bu sisteme göre vali, vilayetlerde tüm idari 

birimlerin en üst hiyerarşik amiridir (Önen ve Reyhan, 2011: 188). Kütahya’da 

                                                 
22 Belgelerde ismi Seyyid Mehmet Tevfik Efendi diye geçmesine rağmen Uzunçarşılı (Uzunçarşılı, 1932: 
176) Arnavut Ali Tevfik Paşa diye bilindiğini yazmaktadır. 



76 
 

 

meclisler dönemi başlığı altında kullanılan 1860 yılına ait belgede (A.}MKT.UM./438-

11) görüldüğü üzere hiyerarşik sistem bütün olumsuzluklara rağmen sistematik bir 

şekilde kurulmaya çalışılmıştır. Ancak, artık Vali II. Mahmut döneminden beri 

kurulmaya çalışan denetleme ve dengeleme mekanizması23 sayesinde vilayetteki 

görevlerini yerine getiren bir memur statüsüne indirgendiğinden bu tür problemlerin bir 

daha yaşanmasının önü bu suretle alınmaya çalışılmıştır. Nitekim hiyerarşik amiri 

tarafından zorla görevinden alınmaya çalışılan Seyyid Mehmet Tevfik Paşa iki kere 

daha Kütahya kaymakamlığına atanacak ve bu görevi yapmaya devam edecektir. 

 Yapılan tüm yeniliklere rağmen Avrupalı güçler reform hareketlerinin yetersiz 

kalmasını bahane ederek yeni ıslahatların yapılmasını sert bir dille belirtmişlerdir. 

“1867 yılında, Fransa, Osmanlı Devleti’ne verdiği bir nota ile 1856 Islahat Fermanı’nın 

uygulanmasına ilişkin bir reform programını Osmanlı Devleti’ne bildirmiş[tir]” 

(Engelhardt, 1999: 246; Önen ve Reyhan, 2011: 183). Verilen notada birçok konu 

hakkında yenilik ve değişikliklerin yapılması gerektiği belirtilmiştir. Her ne kadar bu 

yeniliklerin yapılmasının bir nedeni dış baskılar olsa da Önen ve Reyhan’ın 

çalışmalarında belirttiği ve daha önce ifade edildiği üzere Osmanlı idarecileri de artık 

taşranın mülki, mali ve askeri alanlar başta olmak üzere yeniden yapılanması gerektiğini 

düşünmeye başlamışlardır (Önen ve Reyhan, 2011: 183-186). Merkezi idare, önceden 

de ifade edildiği üzere taşra mülki idarelerinin ihtiyacı olan yenilikleri tespit etmek ve 

buna uygun politikalar üretmek amacıyla yurdun birçok farklı bölgesinde teftişler 

yaptırılmıştır. Bu amaçla Anadolu’nun teftiş edilmesi döneminde Kütahya mülki 

idaresinin (İ.MVL./519-23326; İ.MVL./583-26222) ve bağlı idari merkezlerin durumu 

ile ilgili bilgiler 1864 ve 1867 yıllarında üçer yıl arayla iki kez toplanmıştır24. Bu 

amaçla Osmanlı İdarecileri taşra mülki idarelerinde 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi 

ile beraber mülki idare merkezlerinde gerekli değişikliklerin yapılması ve yeni idare 

sistemine uygun kurumların oluşturulması ile ilgili çalışmalara başlamışlardır. 

                                                 
23 Tepedelenli Ali Paşa ve Kavalalı Mehmet Ali Paşa gibi valilerin eriştiği güçten çekinen Osmanlı 
Devleti valilerin güçlerini taşra egemenleri ve yine taşrada kurduğu yerel meclisler aracılığıyla denetleme 
ve dengelemeye çalışmıştır. Denetleme ve dengeleme mekanizması valilerin birer memur statüsüne 
indirgenmesiyle işlerliğini kaybetmiş bu sefer merkezi idare taşra egemenlerini valiler aracılığıyla kontrol 
etmeye başlamıştır. Bununla ilgili olarak Önen ve Reyhan’ın (2011:167-168) çalışmasına bakılabilir. 
24 Yukarıdaki iki belgede de Kütahya Kaymakamlığı/Mutasarrıflığı ile ilgilidir. İlgili belgeler yeterli 
görüldüğünden Kütahya idaresine bağlı kaza ve nahiyelerle ilgili belgeler burada kullanılmamıştır. 



77 
 

 

Kütahya’da ticaret mahkemesinin kurulması emri 1867 İdare-i Vilayet 

Nizamnamesi’nin uygulanmaya konulmasından neredeyse tam bir yıl sonra 20.07.1868 

tarihinde verilmiştir25 (İ.ŞD./7-400). 1839 Tanzimat Fermanıyla birlikte başlayan idari-

adli birimlerin birbirinden ayrılması süreci Ticaret Mahkemesinin kurulması ile birlikte 

bir derece daha ileri taşınmıştır. Nitekim adalet yönetimi ile ilgili yapılan bir çalışmada 

günümüzde bir devletin temel kurumlarından olan adalet kurumunun kamu yönetimine 

yabancılaşmış olması problemini net olarak ortaya koymaktadır26 (Kilim, 2009: 1-3). 

Bu dönemde ticaret mahkemeleriyle beraber taşrada yapılan diğer yenilikse yeni tarzda 

eğitim veren okulların yönetim merkezi olan İstanbul’un dışında da yapılmaya 

başlanmasıdır. 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi’yle birlikte yönetim merkezi olan 

İstanbul dışında da taşra mülki idarelerinde modern anlamda eğitim veren okulların 

açılması daha önce açılmış olan okulların ise eksikliklerinin giderilmesinin istendiği 

görülmektedir (Tural, 2005: 75; Önen ve Reyhan, 2011: 189). Kütahya’da ise 2.11.1865 

tarihli belgede Kozanlı Ahmet Paşa’nın kaymakamlığı döneminde Kütahya 

kaymakamlığının teklifi üzerine inşa masrafları halk tarafından, öğretmen maaşı ve 

diğer giderleri devlet bütçesinden karşılanmak üzere Rüştiye mektebi yapılması ve 

mahallinden muallim-i saniliğe (ikinci öğretmen, yardımcı öğretmen) aday Arapça sülüs 

yazısı ders hocası bulunduğu takdirde ismiyle birlikte bir satırlık yazı örneğinin 

gönderilmesi istenmiştir (MVL./712-48). Bu da bize Kütahya’da dönemin modern 

manada eğitim veren kurumlarından olan Rüştiye’nin 1867 tarihinden önce 

kurulduğunu göstermektedir. 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi’nin yürürlüğe 

konulmasıyla kurulan Rüştiye mektebinin geliştirilmesine çalışıldığını görmekteyiz. 

Nitekim 14.04.1868 yılında Kütahya halkı masraflarını kendileri karşılamak suretiyle 

elli bin kuruş masrafla yeniden bir Rüştiye Okulu kurmak için merkezi idareye bir 

mahzar (arzuhal, dilekçe) yazmışlardır (ŞD./3215-6). Kütahya’da modern tarzda eğitim 

veren kurumların Anadolu’daki birçok şehirden önce kurulması ve özellikle de bu 

okulların kurulmasında yerel halkın ön ayak olup yüksek miktardaki yapım masraflarına 

rağmen istekli davranması çok önemli bir gelişmedir. İdare merkezi olan İstanbul’da 

Harbiye, Tıbbiye ve Mülkiye Mektebi gibi okulların kurulması ve bu okullarda eğitim 

                                                 
25 Ticaret Mahkemesinin kurulup mahkeme reisliğine hacegandan Süleyman Bey ismindeki zatın 
atanması ise 28.07.1868 tarihinde olmuştur (A.}MKT.MHM./414-95). 
26 Klasik dönemde adalet ve yönetimin bir bütün olarak ele alınmasına karşın modernleşmenin 
başlamasıyla adli ve idari alan birbirlerinden bağımsız olarak ele alınmaya başlanmıştır. 



78 
 

 

görenlerin devlet dairelerinde etkili olmaya başlaması merkezi idare için büyük zihniyet 

değişimlerine neden olmuştur (Findley, 2014: 336). Modern eğitimin verildiği bu 

okullar modernleşme çabasındaki devlete ihtiyaç duyduğu insan kaynağını sağladığı 

gibi yeni bir memur tipinin de yetişmesine ev sahipliği yapmıştır. Bu okullara adam 

yetiştiren en azından bu okulların taşradaki görüntüsü durumundaki Rüştiye 

Mekteplerinin böyle erken bir tarihte Kütahya’da kurulmuş olması Kütahya halkının ve 

Kütahyalı gençlerin değişen ve dönüşen düzende kendilerine yer bulmasına yol 

açmıştır. 

Osmanlı idarecileri her ne kadar taşra mülki idarelerinde düzenlemeler yaparak 

yolsuzlukları, haksızlıkları ve reayayı rahatsız eden sorunları bertaraf etmeye çalışsa da 

bazı problemlere köklü çözüm bulmakta epey zorlanmışlardır. Nitekim Kütahya’da 

meclisler döneminden beri yaşanan bazı problemlerin gerek 1867 İdare-i Vilayet 

Nizamnamesi’nin yayınlanmasına yakın tarihlerde gerekse de 1871 Vilayet 

Nizamnamesi’nin yürürlüğe girmesine kadar geçen sürede tekrar ettiğini ve değişen 

şartlarda bu problemlere yenilerinin de eklendiği görülmektedir. Örneğin, meclis 

seçimleri ile ilgili problemler de devam etmektedir. Kütahyalı Ahmet Efendi, 1867 

İdare-i Vilayet Nizamnamesi’nin yürürlüğe girdiği sene seçimle görevli memurların 

görevlerini düzgün yapmadığını ve eğer müsaade edilirse kendisinin bu konuda imtihan 

edilmesine izin verilmesini merkezi idareden rica etmektedir (MVL./524-8). Bir diğer 

belgede Rikab-ı Hümayun Kapıcıbaşlarından Abdullah Efendi adındaki zatın 1860 

yılında vekâleten atandığı Gediz kaza müdürlüğüne asaleten atandığı ve Gediz kaza 

meclisinin bütünüyle yeniden seçilmesini emrettiği görülmektedir 

(A.}MKT.MVL./116-4). Ancak 1867 yılında Uşak ahalisi Abdullah Efendi ve kardeşi 

hakkında ahaliye kötü muamelede bulunduklarına dair şikâyette bulunmuşlardır 

(MVL./527-99). Merkezi idare konu hakkında herhangi bir harekette bulunmamış 

olacak ki neredeyse bir yıl sonra bu sefer Gediz, Uşak ve birkaç kaza ahalisi dâhil 

olduğu halde Abdullah Efendi’nin azalıktan ihracını talep etmişlerdir (MVL./535-100). 

Başka bir belgede ise yerel halkın kaza müdürleri Mehmet Raşit Efendi’yi şikâyet 

ettikleri halde (MVL./474-88) merkezi idarenin yapılan şikâyetle ilgili herhangi bir 

işlem yapmadığını; aradan bir yıldan az bir zaman geçtikten sonraysa halkın aynı 

şikâyeti yenilediğini ancak yine şikâyetleriyle ilgili bir sonuca varamadıklarını 

görülmektedir (MVL./500-111). Neticede bahsi geçen Emet kaza müdürü Mehmet Raşit 



79 
 

 

Efendi’nin görevinden uzaklaştırılması halkın şikâyetleri üzerine yapılmamıştır. 

Mehmet Raşit Efendi görev yerinden izinli olarak ayrılıp bir daha görev yerine 

dönmemesi üzerine görevden alınmıştır (MVL./732-48). Bu dönemde yeni yaşanmaya 

başlanan ancak devletin başka yerlerinde de örnekleri görülecek27 olan bir konu da sahte 

belge ve damgalar konusudur. Kütahya’nın Simav kazası ahalisinden ve nalbant 

esnafından Hacı İbrahim adındaki şahıs sahte damga basmasından dolayı sorgulanıp 

hapsedilmiştir (MVL./742-64). 

1867 tarihli İdare-i Vilayet Nizamnamesi’nin yürürlüğe konulmasıyla 

yukarıdaki belgelerde görüldüğü üzere modernleşme adına yeni adımların atıldığı bunun 

yanında bazı eski problemlerin ise değişmeden devam ettiği görülmektedir. Kütahya ile 

ilgili herhangi bir şikâyet belgesi görülmese de 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi farklı 

tarihlerde idari merkezlere uygulandığı gibi her idari birimin sosyal, siyasal, ekonomik 

ve etnografik yapısının farklı olması aynı nizamnamenin farklı şekillerde uygulanma 

zorunluluğunu ortaya çıkarmıştır. Bu durumun daha büyük problemlere neden olması ve 

merkezi idarenin bürokratik yükünü artırmasından dolayı 1864 Nizamnamesi’nin 

kaynaklık ettiği 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi’nin mevcut eksiklikleri giderilerek 

1871 yılında yeni bir Nizamname hazırlanmıştır.  

2.4.2. 1871 İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi Uygulamasında Kütahya 

İdaresi 

1871 tarihli İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi yukarıda da ifade edildiği 

üzere 1864 Nizamnamesi’nin28 getirdiği hükümleri ortadan kaldırmamıştır. Tam aksine, 

“Bir anlamda 1864 ve 1871 Nizamnameleri birbirlerini tamamlamakta; 1871 

Nizamnamesi, 1864 düzenlemesinin bazı belirsizliklerini gidermekteydi” (Tural, 2005: 

83). İki Nizamname arasında göze çarpan ilk farklılık, 1867 İdare-i Vilayet 

Nizamnamesi farklı zamanlarda eyaletlere uygulanırken (Kılıç, 2005: 103) 1871 İdare- 

Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi 22 Ocak 1871 tarihinde yayınlanarak tüm ülkede 

uygulamaya konulmuş olmasıdır. Bu durum bize 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi ile 

                                                 
27 Başka bölgelerde yaşanan örnekler için (İ.MMS./32-1328) belgeye bakılabilir.  
28 Burada 1864 Nizamnamesi yazılmasının sebebi daha önce de ifade edildiği üzere 1864 
Nizamnamesinin 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi’ne kaynaklık etmesinden dolayıdır. Dolayısıyla 1864 
Nizamnamesini değiştirmek demek esasında 1867 yılında Kütahya’nın bağlı bulunduğu Hüdavendigar 
eyaletinde uygulanan 1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi’nin değişmesi anlamına gelmektedir. 



80 
 

 

birlikte taşra mülki idari sisteminin daha fazla merkezîleştiğini ve bir pilot bölge 

uygulamasına ihtiyaç duyulmadığını da göstermektedir.  

1871 İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi yürürlüğe konulduktan sonra ilk 

anayasamız olan Kanun-i Esasi’nin hazırlanmasına kadar geçen sürede Kütahya’da idari 

alanda yapılmış yazışmalar yok denecek kadar azalmıştır. Merkezi idarede Sultan 

Abdülaziz’in şüpheli ölümü, Sultan V. Murat’ın kısa süren saltanatı, II. Abdülhamid’le 

Meşrutiyet pazarlığına girişen bürokratlar, ilk anayasanın hazırlıkları ve daha nice 

önemli olay yaşanıp tam bir karmaşa hali yaşanırken taşra mülki idarelerinde ise tam bir 

sessizlik hâkim olmuştur. Kütahya’da yapılan idari işlemler olarak; taşra mülki 

idarecilerinin çok kısa zamanda yer değiştirmeleri ve mülki idarelerin bağlı 

bulundukları idari merkezleri değiştirme istekleri dışında idari anlamda alınmış kararlar 

bulunmamaktadır. Örneğin altı yıl zarfında Kütahya mülki idaresinde beş kez 

kaymakam değişmiştir (Uzunçarşılı, 1932: 176). Bu durumun Kütahya ve çevresinde 

yaşanmasının üç nedeni bulunmaktadır. Birincisi, iltimaslarla ilerlemenin etkili olduğu 

Osmanlı bürokrasisi (Findley, 2014: 38-39; 1996: 52) merkezi idaredeki karmaşıklığın 

neden olduğu durumdan faydalanarak taşrada görev yapan ya da böyle bir göreve 

gelmek için çalışanlara bir fırsat olmuştur. Daha güçlü bir referans bulanlar Kütahya 

gibi merkezi idareye yakın bir yere atanmak için sahip oldukları iltiması kullanarak 

buraya atanmaya çalışmışlardır. Bu durum yukarıda bahsedilen durumun yaşanmasına 

yani merkezdeki güç çatışmalarının taşrada kısa sürede Kütahya mülki idaresindeki 

idarecilerin yer değiştirmesine neden olmuştur. Nitekim belgelerden de görüleceği üzere 

neredeyse gelen her idarecinin Kütahya’da rütbe tevcihi aldığını ve bürokraside 

yükselmeye çalıştığı görülmektedir. Örneğin 20 Mart 1872 tarihinde rütbe tevcihi alan 

Kütahya Mutasarrıfı Tali Efendi (İ.DH./648-45023) burada bir senesini tamamlamadan 

ayrılmıştır. Onun yerine 8 Eylül 1872 tarihinde Kütahya mutasarrıfı olan Raif Efendi 

(İ.DH./656-45668) bir yılı biraz geçkin bir süre sonra rütbe tevcihi alarak Paşa olmuş 

(İ.DH./691-48307) ve bir ay sonra da İstanbul’a daha yakın olan Karesi’ye tayin 

olunmuştur (İ.DH./693-48426). İkincisi, 1871 tarihli Vilayet Nizamnamesi’nin 

yürürlüğe girmesinden sonra taşra mülki idarelerinde memurların ve halkın şikâyetine 

dair belgelerin bulunmaması ise taşra idari sisteminde önceki düzenlemelere göre 

tecrübenin artmış olmasından (Önen ve Reyhan, 2011: 196) kaynaklandığını 

düşündürmektedir. Son olarak, bu dönemde halkın yaşanan idari değişikliklere 



81 
 

 

tepkisizliği ise çok sık yaşanan yangın, sel ve kıtlık gibi doğal afetlerin halkı temel 

ihtiyaçlarını karşılamaya sevk etmesinden kaynaklanmaktadır. 

1871 İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi yürürlüğe girdikten sonra bazı 

idari birimlerin bağlı bulundukları idari merkezlerin değişimini talep etmeleridir. 

Örneğin Kütahya sancağına bağlı Uşak kazası eşrafından bazı eşhas idari, mali ve 

ulaşımla ilgili bazı problemleri neden göstererek idari olarak Uşak’ın Aydın Vilayetine 

bağlanmasını istemişlerdir (ŞD./1376-5). Bu mahzarın aksi yönünde bir başka mahzarı 

yine Uşak eşrafından bazı şahıslar kısa bir süre merkezi idareye göndermişlerdir. Bu 

şahıslar da önceki mahzarda belirtilenlerin doğruluğu yansıtmadığını ve bunu yazanların 

şahsi menfaatlerinin peşinde olduklarını beyan ederek Kütahya sancağına bağlı 

bulunmalarından memnuniyetlerini dile getirmişlerdir29 (ŞD./1535-3). Neticede Uşak 

kazasının idari anlamda Kütahya’ya olan bağlılığının devam etmesi gerektiği ile ilgili 

karar verilmiştir (ŞD./1535-10). Burada önemli olan esas nokta ise mülki idarecilerin 

değil de eşrafın ve ahali vekili sıfatıyla maruf olmuş kişilerin bu talepte bulunup idari 

kararlarda etkili olmasıdır. Bu taleplerde bulunan eşrafın varlığı Osmanlı taşrasında hala 

söz sahibi güçlü taşra egemenlerinin bulunduğunu göstermektedir. 

1871 İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi’nin yayınlanmasından birkaç 

yıl sonra yukarıdaki satırlarda bahsedilen iç problemlerin dışında özellikle Balkanlarda 

büyük problemler yaşanmış ve devlet adamları oradaki gayrimüslim tebaanın mevcut 

taşra sisteminden dile getirdikleri memnuniyetsizliklerle boğuşmak zorunda 

kalmışlardır. Diğer taraftan Avusturya-Macaristan İmparatorluğu ve Rusya, Hersek’te 

çıkan isyan için harekete geçmişlerdir. Bu harekete mani olmak ve ortalığı yatıştırmak 

amacıyla dönemin sadrazamı Mahmut Nedim Paşa 1875 tarihinde Müslüman ve 

Gayrimüslim tebaanın hem fiili hem hukuki anlamda eşitliğinin ifade edildiği “Adalet 

Fermanı’nı” çıkartmıştır (Ortaylı, 1985: 95; Önen ve Reyhan, 2011: 235). Açıklanan 

fermanı yeterli bulmayan Avusturya-Macaristan İmparatorluğu Dışişleri Bakanı Macar 

Gyula Andrassy, 1875 tarihli bir telgrafında Balkanlarda yapılması gerekenleri üç 

büyük devletin yani Avusturya-Macaristan, Rusya ve Almanya’ya iletmiştir. İngiltere, 

                                                 
29 Diğer taraftan Kütahya idaresine bağlanmak isteyen idari merkezler bu isteklerini merkezi idareye 
bildirmişlerdir. Karahisar’a (günümüzde Afyonkarahisar) bağlı Sandıklı kazasının ahali vekili sıfatıyla 
Mustafa Ağa adındaki şahıs kazalarının Karahisar’dan ayrılarak Kütahya’ya bağlanması ile ilgili arzuhal 
yazarak merkezi idareye bu isteği bildirmiştir (ŞD./2890-19). 



82 
 

 

Fransa ve İtalya tarafından da imzalanan “Andrassy Layihası” neredeyse bir buçuk ay 

sonra Osmanlı Devleti’ne iletilmiştir (Efendi, 2004: 269-279). Rusya, Andrassy 

Layihası’na imza atmakla kalmamış İstanbul’daki elçisi Ignatief aracılığıyla kendi 

çıkarlarına uygun tasarladığı nahiye konusunu Osmanlı Devleti’ne nota şeklinde 

bildirmiştir. Her iki notada da Osmanlı’nın Tanzimat Fermanından beri uygulamaya 

çalıştığı merkeziyetçi idare anlayışına zıt ve zaten ayrılık hareketlerine başlayan 

Balkanlardaki halkların devletten ayrılmasını kolaylaştıracak maddeler içerdiğinden 

Osmanlı Devleti bu layihanın uygulanmasına mani olmak için yeni ıslahatlar yapmak 

zorunda kalmıştır (Ortaylı, 1985: 96; Önen ve Reyhan, 2011: 236-237). Bunun 

neticesinde 1876 tarihli “İdare-i Umumiye-i Vilayet Hakkında Talimat” ve önceki 

Nizamnamelerde ismi geçen ancak 1876 tarihli “İdare-i Nevahi Nizamnamesi” adlı 

düzenleme ile Osmanlı taşra teşkilatında kendine yer bulan nahiye konusu yeni yapılan 

ıslahatlar olacaktır. Ancak yapılan düzenlemeler sadece bahsi geçen Balkan 

topraklarında uygulanması için hazırlanmamış, düzenlemeler tüm Osmanlı tebaası için 

geçerli olmuştur. 

Vilayetler hakkındaki talimat taşra idarecilerinin görevlerini ikiye ayırmıştır. 

Bunlar “Vazife-i Islahiye ve Vazife-i Daime” olarak adlandırılmıştır. Bu tanımlamaya 

göre taşra idarecilerinin idaresinde daimi ve geçici görevleri bulunmaktadır. Geçici 

görevleri Adalet Fermanında belirtilen hükümleri en uygun ve eksiksiz bir şekilde 

uygulamak olarak belirtilmiştir. Daimi görevleri ise bunun dışında kalan tüm idari işler 

olarak gösterilmiştir (Tural, 2005: 85-91; Önen ve Reyhan, 2011: 238). Bu görevleri 

yerine getirmekte birinci yetkili kişi Osmanlı taşra idari sistemine göre başta validir. 

Ancak sancak mutasarrıfları, kaza kaymakamları ile nahiye müdürleri de valinin 

vilayette yerine getirmek zorunda olduğu görevleri yerine getirmekten sorumlu 

oldukları gibi üstlerine karşı da sorumludurlar. 

Nahiye konusu ise daha önce ifade edildiği üzere nizamnamelerde yer almış 

ancak nahiye ile ilgili temel düzenleme Rusya’nın zorlamasıyla 1876 İdare-i Nevahi 

Nizamnamesi’yle olmuştur. Fakat nahiye konusu da bazı kazaların nahiye olma talepleri 

dışında Kütahya sancağında belgelere konu olmadığı belitilebilir. Gerek idare 

hakkındaki talimat ve gerekse de nahiye konusundaki düzenlemeler Osmanlı taşrasının 

gayrimüslim tebaanın çoğunlukta olduğu yerlerde taşra mülki idaresini düzenlemek için 



83 
 

 

dış güçlerin zorlamasıyla yapıldığını göstermektedir (Önen ve Reyhan, 2011: 242-243). 

En azından belgeler üzerinden yapılan araştırma neticesinde Kütahya için böyle bir 

problemin yaşanmadığını kolaylıkla ifade edilebilir. 

Bütün bu değişiklikler yaşanıp dış baskılar şiddetli bir şekilde hissedilirken iç 

politikada da başta ifade edildiği gibi fırtınalar kopmaktadır. Tüm bunların arasında 

Osmanlı Devleti ilk anayasasının hazırlıklarını yapmakta ve meşruti-monarşi bir sisteme 

adım atmaktadır. Anayasanın hazırlanmasında büyük isteği ve katkısı olan tecrübeli 

taşra politika üreticisi ve idarecisi Mithat Paşa anayasaya taşra idareleri ile ilgili 

maddeler ekleyerek taşra mülki idaresinin anayasada yer almasını sağlamıştır. 

2.5. 1876 KANUN-İ ESASİ VE SONRASI TAŞRA MÜLKİ İDARESİNDE 

DÜZENLEMELER 

Tanzimat döneminden beri Osmanlı Devleti’nin geçirdiği idari zihniyet 

dönüşümü anayasal yönetim fikrinin oluşmasında tezahür etmiştir. Anayasanın 

yapılmasına ve meclislerin açılmasına mani olan Sultan Abdülaziz anayasal düzen 

taraftarları tarafından tahttan indirilmiştir. Onun yerine geçen V. Murat’ın da akıl 

sağlığının yerinde olmaması bürokratik elitlerin meşrutiyeti ilan etmesi ön koşuluyla 

saltanat idaresinin II. Abdülhamid’e verilmesine neden olmuştur (Önen ve Reyhan, 

2011: 253). Meşrutiyet idaresine geçilmesinde ve Kanun-i Esasi’nin hazırlanmasında 

büyük etkisi olan Mithat Paşa’nın hazırlanan anayasaya mülki idare konusunu dâhil 

etmesi beklenen bir gelişme olmuştur. Ancak çok kısa sürede hazırlanıp ilan edilen 

Meşrutiyet idaresi ve Anayasal düzen hızlı bir şekilde Ruslarla yapılan savaşı neden 

olarak gösteren II. Abdülhamid tarafından rafa kaldırmış ve meclis de süresiz tatil 

ettirilmiştir. II. Abdülhamid döneminde toprak kayıpları yaşanmaya devam ederken, 

yabancı güçlerin Osmanlı merkezi idare ve taşra mülki idareleri üzerindeki dış 

müdahaleleri ve baskıları artmış Osmanlı idarecilerini de zor durumda bırakmaya 

devam etmiştir. Bu problemlere ek olarak Balkan bölgesinde yaşanan taşra problemleri 

ayrılıkçı Ermeni gruplar tarafından Anadolu’nun çeşitli yerlerinde de yaşanmaya 

başlamıştır. Her ne kadar II. Abdülhamid Kanun-i Esasi’yi rafa kaldırıp meclisi kapatsa 

da 1864 ve 1871 mülki düzenlemeleri uygulanmaya devam etmiştir. Hatta Kırmızı’nın 

ifade ettiği üzere bu düzenlemeler “kuklaların bütün iplerini elinde toplayan II. 



84 
 

 

Abdülhamid’in işine yara[mıştır]” (Kırmızı, 2007: 99-100). II. Abdülhamid döneminde 

taşra mülki idareleri ile ilgili önceki düzenlemeleri tamamıyla değiştirecek köklü 

değişiklikleri barındıran yeni bir düzenleme yapılmamıştır. Yapılması zorunlu olarak 

görülen değişiklikler ise idari bölgelerde çıkan karışıklıklara çözüm bulmak amacı 

taşımaktadır. “II. Abdülhamit'in konu üzerinde önemle durduğu, teftişle görevlendirdiği 

kişilerin yanı sıra valilerden de yapılacak düzenlemelere esas olmak üzere bilgi istediği 

anlaşılmaktadır” (Kılıç, 1995: 119). Musa Çadırcı’nın da çalışmasında belirttiği üzere 

II. Abdülhamid’in bu isteği üzerine valiler tarafından İstanbul’a rapor ve layihalar 

gönderilmeye başlanmıştır (Çadırcı, 1992: 414)30. Kütahya ile ilgili olarak ise 1891 

yılında Bursa valisi Mahmut Celâlettin Paşa Kütahya, Karahisar ve Ertuğrul 

mutasarrıflıklarının da içinde bulunduğu merkezlere yaptığı teftiş neticesinde ismi 

geçen merkezlerle ilgili bilgileri rapor halinde II. Abdülhamid’e sunmuştur 

(DH.MKT./1850-45). Taşra ile ilgili raporlar sadece II. Abdülhamid’in emri ile valiler 

tarafından hazırlanan raporlardan oluşmamıştır. Kılıç, bahsi geçen çalışmasının aynı 

sayfasında Osmanlı Arşivleri, Yıldız Evrakı ve Ermeni Sorunu kaynaklarına yaptığı 

atıfla yabancı devlet elçiliklerinin de taşra idaresinin durumu ile ilgili rapor ve layihalar 

hazırladıklarını ve konu hakkındaki fikirlerini beyan ettiklerini ifade etmektedir (Kılıç, 

1995: 119). 

Hazırlanan Kanun-i Esasi’de yukarıda ifade edildiği üzere taşra mülki 

idareleriyle ilgili maddelere de yer verilmiş ve gerekli düzenlemeler yapılmıştır. 

Hazırlanan anayasanın 108-112. maddeleri taşra mülki idareleri konusuna ayrılmıştır 

(Kili ve Gözübüyük, 2006: 42-43). Kanun-i Esasi’nin 108. maddesi ile ilgili anayasayı 

hazırlayanların herhangi bir açıklama getirmemesi yüzünden II. Meşrutiyet döneminde 

şiddetli tartışmalara neden olacak olan vilayet idarelerinin tevsi-i mezuniyet (yetki 

genişliği) ve tefrik-i vezaif (görevler ayrılığı) ilkelerine göre özel düzenlemelerle idare 

edileceği konusu yer almıştır. 109. maddede vilayet, liva ve kaza merkezlerinde 

kurulması düşünülen idare meclisleri ve il genel meclis üyelerinin seçiminin bir yasa 

çerçevesinde yapılacağı belirtilmiştir. 110. madde de ise vilayet genel meclislerinin 

görevlerinin ne olduğunu belirtilmektedir. Bu maddede her ne kadar vilayet genel 

                                                 
30 Musa Çadırcı’nın danışmanlığını yaptığı bir doktora tezinde II. Abdülhamid’e verilen layihalar ve 
genel içerik bilgilerini içeren temel bilgiler için “Mustafa Oğuz, II. Abdülhamid'e Sunulan Layihalar, 
Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Yakınçağ Tarihi Bilim Dalı,  
Yayınlanmamış Doktora Tezi, 2007” künyeli kaynağa bakılabilir. 



85 
 

 

meclislerinin görevlerinden bahsetse de bu meclislerin bir danışma organı şeklinde 

tasarlandıklarından sahip oldukları yetkiden bahsedilmemiştir. Önen ve Reyhan’a göre 

bu duruma neden olan temel sebep meşrutiyet döneminde dahi Osmanlı idarecilerinin 

ayrılıkçı, milliyetçi faaliyetlerden duydukları endişedir (Önen ve Reyhan, 2011: 256). 

İdare meclislerinden bahsedilen 111. maddede ise idare meclisinin sahip olduğu yetki 

ve görevle ilgili herhangi bir düzenleme içermemektedir. Bu maddede sadece her 

kazada kurulması istenen cemaat meclislerinden bahsetmektedir. Taşrada her ne kadar 

seçilen üyelerin taşra mülki idarelerine katılmaları sağlansa ve yetki genişliği ile 

görevler ayrılığı kural olarak belirlense de kahir ekseriyet (büyük çoğunluk) bunun 

âdem-i merkeziyetten ziyade merkeziyetçiliği güçlendirdiğini ifade etmektedirler 

(Ortaylı, 2017; Yayla, 1982; Önen ve Reyhan, 2011; Reyhan, 2007). Diğer taraftan 

Reyhan (Reyhan, 2007)  ve Yayla’nın (1982) çalışmalarında belirttiği üzere 108. 

maddenin âdem-i merkeziyeti ifade ettiğini savunanlar da bulunmaktadır. 

Kanun-i Esasi ile Meşrutiyet rejimine geçilmesi idari bölgelerden seçilmiş 

üyelerin bundan sonra alınacak kararların tartışma yeri olan Meclis-i Mebusan’da temsil 

edilmesi durumunu ortaya çıkarmıştır. Merkezi idare, Meclis-i Mebusan’a seçilecek 

temsilciler konusunda pratik bir karar almış önceki satırlarda bahsedildiği üzere seçim 

konusunda tecrübe sahibi olmuş ve yeni getirilen sisteme uyum sağlamış hali hazırda 

İstanbul hariç, vilayet, liva ve kaza taşra idare meclislerinde bulunan üyelerin seçtikleri 

mebuslardan oluşturulmasını sağlamıştır (Ortaylı, 1985: 88; Engelhardt, 1999: 365; 

Önen ve Reyhan, 2011: 258). Böylelikle ilk Meclis-i Mebusan’da iki dereceli bir seçim 

sistemi uygulanmıştır. Seçilen üyelerin taşra idare meclisi üyeleri tarafından seçilmiş 

olmaları Meclis-i Mebusan’a seçilen temsilcilerin büyük çoğunluğunun taşra idare 

meclisi üyeleri arasından seçilmiş olmalarına neden olmuştur. İlk Meclis-i Mebusan 

üyelerinin taşra idare meclisi temsilcilerinden olması ya da onların aracılığıyla seçilmiş 

bulunmaları taşranın merkezi idareye sesini daha iyi duyurması konusunda büyük bir 

gelişme olmuştur. Ancak Meclis-i Mebusan’ın kapatılması bu durumun olası 

sonuçlarınının görülmesine engel olmuştur. 

Meclis-i Mebusan, idare meclislerinde seçilecek üyelerin niteliği, bu 

meclislerde atanmış üyelerin bulunması ve mecliste din adamlarının yeri ile ilgili çok 



86 
 

 

şiddetli tartışmalara sahne olmuştur.31 Ve yine taşra idaresi ile ilgili gerek merkezi 

idarenin görüşleri gerekse de yabancı güçlerin baskıları ve artan Ermeni olayları taşra 

idaresi ile ilgili II. Meşrutiyete kadar devam edecek olan diğer tartışmaları ve 

problemleri oluşturacaktır (Önen ve Reyhan, 2011: 259-282). 

Yine Önen ve Reyhan’ın (2011:259-264) Hakkı Tarık Us’un düzenlemesini 

yaptığı “Meclis-i Mebusan Zabıt Ceridesi” adlı kaynakta geçen meclis tartışmalarından 

aktardıklarına göre mebuslar arasında idare meclislerinin seçimli üyelerinin nitelikleri 

tartışmasında iki nokta öne çıkmaktadır. Bunlardan birincisi taşra idare meclislerinde 

seçilecek adayların bölgesel nüfus farklılıkları gözetilmeden Müslüman ve gayrimüslim 

tebaaya eşit temsil hakkı verilmesi gelmektedir. Buna göre bir idari merkezde seçilecek 

adaylar yarı yarıya olacak şekilde hesaplanmıştır. Bu karara gerek Müslüman gerekse de 

gayrimüslim mebuslar itiraz etmişlerdir fakat bu kararın kendileri hakkında daha fazla 

haksızlığa neden olduğunu düşünen gayrimüslim tebaa tarafından daha çok tartışma 

konusu yapılmıştır. Tartışmayı genişleten ve böyle bir ayrıma ihtiyaç olup olmadığı 

konusunu gündeme getiren mebuslar da bulunmuştur. Ayrımın kalkması ile devam 

etmesi tartışmasını yapanların her birinin kendine göre geçerli bir sebebi olmakta fakat 

esas önemli olan nokta bu iki farklı fikri yürütenlerin neden böyle bir değişikliği 

istediğidir. Önen ve Reyhan’ın bahsi geçen dönemde yazılan kaynaklardan aktardığına 

göre bu isteklerin Osmanlıcılık düşüncesinin bir tezahürü olarak anlaşıldığını 

görmekteyiz (2011: 262-263). Ancak Önen ve Reyhan “bu noktada Osmanlıcı bir tavrın 

varlığından daha çok, bu ayrıma karşı çıkan mebusların bölgelerinin yapısı dikkate 

alınmalıdır” diyerek ifade edilenin gerçekliği tam olarak yansıtmadığını ve her dini 

grubun hatta dini grupların farklı mezhepteki üyelerinin bile toplumsal çıkarlarına göre 

davrandıklarını göstermektedir (Önen ve Reyhan, 2011: 262). Örneğin Suriye’nin 

gayrimüslim mebusları kendi toplumlarının nüfus durumunun diğer toplumlar 

karşısındaki nüfus durumundan şüphe duymalarından dolayı eşit temsil hakkının devam 

etmesi taraftarı olmuşlardır. Diğer taraftan Müslüman mebuslar da bu durumun 

yabancısı değillerdir. Onlar da Müslüman nüfusun yoğun olduğu yerlerde eşit temsil 

hakkının doğru olmadığını savunurken nüfus yoğunluğundan şüphe ettikleri yerlerde 

                                                 
31 Bu başlıklar altında yaşanan tartışmalar açıklanırken Önen ve Reyhan’ın (Önen ve Reyhan, 2011) 
Hakkı Tarık Us’un “Meclis-i Mebusan Zabıt Ceridesi” adlı kaynaktaki meclis tartışmalarından 
aktardıkları temel alınmaktadır. 



87 
 

 

eşit temsil hakkının devam etmesi gerektiğini savunan iki farklı görüşe sahiptirler. 

Seçimli üyelerin nitelikleri ile ilgili ikinci tartışma konusu ise layihada seçilecek 

adayların belli bir vergi verme gücüne sahip olmalarının şart koşulmasıdır. Yine bu 

konuda da bazı mebuslar bu şartın olmaması gerektiğini başka bir grup mebus ise alınan 

miktarın az olduğunu bunun iki katının alınması gerektiğini ifade ederken bir başka 

mebus grubu alınmamasının hikmetli olmadığını ancak istenen miktarın biraz 

düşürülmesi gerektiğini savunmuşlardır. Önceki satırlarda ifade edildiği üzere belirli bir 

vergi oranının mebus seçilmek için şart koşulması taşra egemenlerinin gücünü 

korumasının ve temsiliyetlerini muhafaza etmesinin bir yolu olmuştur.  

Meclis-i Mebusan’da taşra idareleri ile ilgili yapılan tartışmalardan bir diğeri 

de idare meclislerinde atanmış üyelere yer verilmesi konusudur. Bazı mebuslar atanmış 

üyelerin idare meclislerinde yer almaması gerektiğini bu meclislerin halkın temsil yeri 

olduğunu savunurken bir başka mebus grubu ise atanmışların olmadığı bir idare 

meclisinin düşünülemeyeceğini ifade etmişlerdir. Bir diğer mebus grubu ise her iki fikri 

de lazım olarak görmüş olacak ki eğer mecliste atanmışlar bulunacaksa, en azından 

atanmışlar ile seçilmişler arasında bir eşitliğin olmasını savunmuşlardır. Bu tartışmada 

Müslüman ve gayrimüslim mebuslar arasında görüş farklılığı da yoktur. “Hem 

Müslüman hem de gayrimüslim üyeler içerisinde idare meclislerinde atanmışların 

olmaması gerektiği yönünde görüş bildirenler bulunmuştur. Hatta Reis32 bile bu 

düşüncededir” (Önen ve Reyhan, 2011: 265). Ancak her ne kadar fikir birliği bulunsa da 

bölgesel görüş farklılıkları da meclis tartışmalarına yansımıştır. Sözgelimi, Ortaylı 

çalışmasında gerek Müslüman ve gerekse de gayrimüslim mebuslar arasında 

bölgeciliğin bulunduğunu Rumeli Hıristiyan’larının “bölgesel milliyetçi ve burjuva-

ulusalca” nitelikteki isteklerine Mezopotamya Hıristiyan’larının herkesten önce tepki 

verdiğini ifade etmektedir (Ortaylı, 1985: 90). Kütahya idare meclisi ile ilgili bir 

belgede vazifesi haricinde işlere karıştığı ile ilgili yapılan şikâyet neticesinde meclis 

başkâtibi Rıfat Efendi hakkında verilen karar ve cevapta Rıfat Efendi’nin görevi 

haricindeki işlere karıştırılmaması ve eğer bu hali devam ederse hem azl edileceği hem 

de Kütahya’dan çıkarılacağı ifade edilmiştir (BEO/826-61948; BEO/833-62422). Bu 

                                                 
32 Birinci Meşrutiyet meclisine başkanlık yapan Ahmet Vefik Paşa önceki satırlarda bahsedildiği üzere 
Anadolu’da müfettişlik görevinde bulunmuş ve taşrada idarecilik yapmış bir devlet adamıdır. Daha 
ayrıntılı bilgi için bakınız. Ömer Faruk Akgün, http://www.islamansiklopedisi.info adresinden Ahmet 
Vefik Paşa maddesi, cilt 2, 143-157 

http://www.islamansiklopedisi.info/


88 
 

 

belgeden de anlaşıldığı üzerine merkezi idare her ne kadar atanmış üyelerin idare 

meclislerinde bulunmaması ile ilgili fikir beyan eden mebusların düşüncelerine uymasa 

da atanmış üyelerin idari kararlara karışmaları durumunda da en şiddetli şekilde cevap 

vermiştir. 

Bir başka tartışma ise idare meclislerinde ruhban ve müftülerin yer alıp 

almaması üzerine gerçekleşmiştir. Bu tartışmada müftülerin ruhban olup olmadığı; 

genel olarak tüm ruhbanın meclislerde yer alıp almaması ve eğer ruhbanlar idare 

meclislerine alınacaklarsa hangi milletlerin temsil edileceği noktaları öne çıkmıştır. Bazı 

mebuslar cemaat liderlerinin idari işlerin görüşüleceği meclislerde yer almasının 

gereksiz olduğu yönünde görüş bildirirken, bu fikre karşı çıkanlar ise meclislerde dini 

konuların da görüşüldüğünü ve eğer ruhani reisler bulunmazsa devletten bilgi alamaz ve 

cemaatlerine de bildiremezler bu yüzden de ruhban sınıfının da meclislerde bulunması 

gerektiğini savunmuşlardır. İdare meclislerine alınacak ruhbanın hangi cemaatlerden 

alınacağı konusu ise daha büyük tartışma konusu olmuştur. Bazı mebuslar bütün 

cemaatlerin temsilcilerinin olması gerektiğini savunurken aynı fikirde olmayan 

mebuslar idari bölgelerde çoğunluğa sahip üç cemaat liderinin bulunması gerektiğini 

savunmuşturlar. Şimdiye kadar Meclis-i Mebusan’da yapılan bu tartışmalara 

baktığımızda mebuslar dini kimlikleri ve mezhepleri üstünde kurallar belirlemek yerine 

her cemaat bölgesindeki duruma göre fikir beyan etmekte ve kanunlar da bu duruma 

göre belirlenmektedir. Bu durum şunu göstermektedir ki taşradan seçilip meclise 

gönderilen taşra egemenleri kendi içlerinde sınıf temelli bir birlik oluşturamadıkları 

etnik, dinsel ve mezhepsel farklılıkların asıl belirleyici olmaya devam ettiğini 

görmekteyiz. Nitekim ekonomik, etnik, dini hatta aynı dinin farklı mezhepleri arasında 

birliğin olmadığı bir coğrafyada “böylesi bir sosyo-ekonomik ve politik yapıda bu 

türden bir birliğin oluşmasının da beklenemeyeceği açıktır” (Önen ve Reyhan, 2011: 

269). Çalışmanın üçüncü bölümünde de görüleceği üzere İttihat ve Terakki 

güdümündeki II. Meşrutiyet döneminde de Osmanlılık ülküsü bu farklı fikirleri 

birleştiremeyecek ve teoriyle pratiğin uyuşmadığı ortaya daha acı bir şekilde çıkacaktır. 

Tüm bu tartışmalarda yapılacak kanunun uygulayıcısı ve takipçisi olacak olan 

hükümet de değişen sistemde kendi görüşünü belirtmiştir. Buna göre atanmışların idare 

meclislerinde yer alması ile ilgili olarak dönemin Dâhiliye nazırı olan Cevdet Paşa idare 



89 
 

 

meclislerinin görevinin merkezi hükümetin işlerini taşrada görmek olarak açıklamakta 

halkın ise sadece merkezi idarenin işlerini yaptıracağı kişileri halkın seçmesini istediğini 

ifade etmektedir. Cevdet Paşa’ya göre idare meclislerinde hiç memur bulunmasa da 

hükümetin kendi memurlarından oluşan bir idare meclisi kurmasının zorunlu olduğunu 

mebuslara beyan etmektedir. Şunu belirtmek gerekir ki Dâhiliye Nezareti, karar alma ve 

uygulama yetkisi bulunmayan ve önceki satırlarda ifade edildiği üzere Rusya’nın 

zorlamasıyla taşra idaresinde kendine yer bulan nahiyelerde atanmış üyelerin 

bulunamayabileceğini buna karşılık idare meclislerinin tamamen seçilmişlerden 

oluşmasının ise kesinlikle istenmediğini kesin bir şekilde belirtmiştir.  

Meclis-i Mebusan’da taşra idaresi ile ilgili tartışmalar devam ederken tarihte 93 

harbi olarak bilinen Osmanlı-Rus savaşı yaşanmaktadır. Bu savaş neticesinde Osmanlı 

Devleti ağır bir yenilgiyle beraber ağır sonuçları olan Ayastefanos Antlaşması’nı 

imzalamak zorunda kalmıştır. Bu antlaşma ile Rusya’nın Osmanlı üzerinde büyük bir 

güç ve nüfuz elde ettiğini gören diğer Avrupalı Devletler, Rusya’nın bu antlaşma ile 

elde ettiği gücü kırmak ve antlaşmayı değiştirmek için Berlin’de bir kongre 

toplamışlardır. Bu kongre de Osmanlı açısından ağır sonuçlar içermiştir. Hatta Prens 

Bismark’ın anılarında anlattığına göre Osmanlı Devleti’nin Berlin Kongresindeki 

durumu “ameliyat masasına yatırılmış ve çaresizce doktorların kol ve bacaklarını 

kesmelerini seyreden bir hastanın” haline benzemektedir. Kongre sonucunda Doğu 

Rumeli Eyaleti kurulmuş ve eyalet idaresi ile ilgili idari bir yapı öngörülmüştür. 

Avrupalı Devletlerden gelen baskı sonucu Rumeli vilayetlerinde uygulanacak maddeleri 

inceleme ve düzenlemeyle görevli uluslararası bir komisyon İstanbul’da toplanmıştır 

(Engelhardt, 1999: 423). Bazı yazarlara göre (Engelhardt, 1999: 423; Karal, 2011a: 150) 

bu komisyonun toplanmasından önce Osmanlı bürokratları Rumeli Vilayetleri 

Nizamnamesi hazırlamış ve toplanan komisyon hazırlanan bu nizamname üzerinde 

görüşmelerini yapmışlardır. Yapılan tartışmalar ve görüşmeler sonrasında komisyonun 

düzenlemesini yaptığı biçimde bir nizamname ortaya çıkmıştır. Bu düzenlemeye göre 

mülki taksimat Osmanlı’da nizamnamelerle belirlenen şekliyle vilayet, sancak, kaza ve 

nahiye şeklinde oluşturulmuştur. Tek fark Osmanlı’da hazırlanan nizamnamelere 

Rusya’nın nahiye idari birimini zorla sokmasına karşılık savaşı kazanmanın da getirdiği 

dezavantajla nahiye idari birimi burada hiçbir zorlukla karşılaşmadan bütünün bir 

parçası olarak düşünülmüş ve idari taksimattaki yerini almıştır. Ancak aradan geçen 



90 
 

 

zamanda güncelliğini yitirdiğinden dolayı II. Abdülhamid antlaşmayı onaylamamış ve 

antlaşma yürürlüğe girmemiştir (Karal, 2011a: 150). 

Yine bu dönemde Ermeni olayları ve isyanları hem bir iç problem hem de bir 

dış baskı unsuru haline gelmiştir. Devletin önemli bir tebaası konumunda olan 

Ermenilerin gerek devlet içerisindeki bazı problemlerden gerekse de dış güçlerin 

baskıları ve yardımları neticesinde ayrılıkçı hareketlere kalkışarak silahlı isyanlar 

çıkarması büyük bir problem haline gelmiştir. Merkezi idare bu problemleri çözmek 

adına mülki idarede de değişiklikler yapmak zorunda kalmış ve alt satırlarda ifade 

edileceği üzere bu problemlerin tespiti için umumi müfettişlik kademesini kurmasına 

neden olacak kadar önemli bir konu haline gelmiştir. Avrupalı büyük devletler de Berlin 

Antlaşması ile gündeme gelen ıslahat hakkında Osmanlı Devleti’ne yaptıkları baskıları 

artırmışlardır ve Rumeli’nin dışında Anadolu’da da bir ıslahat yapılması gerektiğine 

dair çalışmalar yapmışlardır (Karaca, 1993: 66). Yapılan bu baskılara karşı II. 

Abdülhamid’in dış güçlere uyguladığı kişisel politikası devreye girmiştir. Buna göre II. 

Abdülhamid istenilen değişikliklere karşı çıkmamış ancak konuyu ertelenebildiği yere 

kadar ertelemeyi amaçlamıştır. Sorun giderek derinleşmeye başladığındaysa Osmanlı 

Devleti bazı çalışmalar yapmaya başlamış ya da başlıyor gibi yapmak zorunda kalmıştır. 

Bu amaçla Düsturda yayınladığı talimatla askeri önlemler almaya çalışmış ancak askeri 

önlemler beklenin aksine netice vermiştir (Düstur, 1939: 404-406). Problemlerin devam 

etmesi ve dış güçlerin baskısı neticesinde yeni bir talimat daha yayınlanmıştır. 

Düstur’da yayınlanan bu tebliğe göre daha önce Düstur’da yer alan kanun ve nizamlar, 

Tanzimat Fermanı ve Islahat Fermanı’nın içerdiği hükümlerin uygulanması olarak ifade 

edilmiştir (Düstur, 1941: 116-118). 

Kütahya’da da Ermenilerle ilgili problemlerde başta göze çarpan konu 

yukarıdaki düzenlemelerin yapıldığı aynı tarihte bazı Ermenilerin barut imali yaptıkları 

ya da dükkânlarında barut bulundurdukları ile alakadar olmasıdır (Y.PRK.DH./8-59; 

BEO/611-45817). Bir diğer önemli konu ise merkezi idarenin Kütahya ve civarındaki 

idari merkezlerde bulunan Ermeni milletine has olarak nüfus sayımı yaptırmasıdır 

(Y.PRK.DH./6-89). Bu sayımın yapılması merkezi idarenin Ermeni problemine verdiği 

büyük önemin göstergesi olmakla beraber problemin büyüklüğü hakkında da bize fikir 

vermektedir. Ancak şunu belirtmekte fayda var hiçbir belgede küçük ferdi olaylar 



91 
 

 

dışında Ermeni milletinin Kütahya ve bağlı idari merkezlerde çıkardıkları herhangi bir 

karışıklık ve isyan yoktur. Yaşanan ferdi olaylara karşı da Kütahya Ermeni patriği ve 

önde gelenleri merkezi idareye Müslüman ahaliyle hiçbir problemleri olmadığına dair 

yazı yazıp Osmanlı idaresinden memnuniyetlerini dile getiren telgraflar çekmişlerdir 

(HR.SYS./2889-30; HR.SFR.3./448-8). Nitekim Kütahya halkı ve idarecileri Ermeni 

tehciri yaşandığında Kütahya’daki Ermeni halka karşı herhangi bir hareket 

girişmemişler ve dönemin mutasarrıfı olan Ali Faik Bey ve bazı taşra egemenleri 

tarafından tehcir edilmelerine mani olmuşlardır (Türkan, 2019: 164-165).  

2.6. LAYİHALAR DÖNEMİ VE BİR LAYİHA ÖRNEĞİ OLARAK ŞEMSEDDİN 

SAMİ’NİN LAYİHASI 

Önceki satırlarda ifade edildiği üzere II. Abdülhamid döneminde yeni bir 

nizamname hazırlanmamış yürürlükteki mevcut nizamnamenin valilerden istenen 

raporlar ışığında eksik aksak yönleri tespit edilerek düzen sağlanmaya çalışılmıştır. Bu 

dönemde hazırlanan pek çok layiha olmakla beraber (Oğuz, 2007) Önen ve Reyhan’ın 

“19. yüzyıl boyunca yapılan bütün mülki yapıyı düzenleme/düzeltme çabalarının 

vardığı sonuçlarının değerlendirilmesine ve meşruti idareye geri dönüldüğü 1908 

sonrası dönemde yapılan mülki düzenlemelerin bir kısmının anlaşılmasına” vesile 

olması açısından Şemseddin Sami’nin düzenlediği rapora/layihaya bakmak anlamlı 

olacaktır (Önen ve Reyhan, 2011: 283). 

Şemseddin Sami hazırladığı raporda üç problem tespit ederek bu problemlere 

çözüm amacıyla üç çözüm yolu sunmaktadır. Birinci problem mevcut mülki taksimat 

düzeni ile alakadardır. Şemseddin Sami mevcut sistemde halkın istek ve ricalarını 

merkezi idareye ulaştırmalarının güçlüğüne işaret ederek isteği olan birinin bunu 

idareye arz etmeye çalıştığında bu isteğin dört-beş yerden geçip eğer cevap verilmeye 

layık görülürse de yine aynı yolla görevli makama dönene kadar çok fazla zaman 

kaybına neden olduğunu ifade etmektedir. Ayrıca bu idari hiyerarşide pek çok memur 

ve kâtip de boş yere meşgul edilmekte ve bu amaçla gereksiz yere pek çok memur ve 

kâtibe maaş verilmekte ve devlet hazinesi zarar etmektedir. Bu probleme çözüm olarak 

mülki düzenin iki dereceye indirilmesini önermektedir. Buna göre mevcut düzendeki 

vilayet, sancak, kaza ve nahiye idari birim düzenlemesinin değiştirilerek ülkenin 



92 
 

 

vilayetlere, vilayetlerin de kazalara ayrılmasını ve ara bir birim olarak gördüğü sancak 

idari biriminin kaldırılmasını önermektedir. Vilayet sayısının çoğaltılmasını; kaza 

sayısının ise azaltılması gerektiğini ifade etmektedir. Bununla beraber vali ve vilayette 

görevli büyük memurların maaşlarının azaltılmasını kazalarda görev yapan kaymakam 

ve diğer memurların maaşlarının da artırılmasını gerekli görmektedir. Şemseddin 

Sami’nin, Osmanlı Devleti’nde hazırlanan bütün vilayet nizamnamelerinde yer alan 

sancak idari biriminin kaldırılmasının gerektiği konusundaki düşüncesi çalışmasını 

önceki çalışmalardan ayırmaktadır.33 Bu çalışmaya göre Osmanlı devleti sekiz teftiş 

bölgesine ayrılmakta Hicaz, Yemen, Girit ve muhtar vilayetler hariç 47 vilayet 

belirlenmektedir. Ancak Kılıç’ın da belirttiği üzere Şemseddin Sami başta her ne kadar 

Hicaz, Yemen ve Girit’in ayrı tutulması gerektiğini ifade etse de vilayet hesaplamasına 

bu üçünü de dâhil ederek kurulmasını ön gördüğü vilayet sayısını 50 ve her vilayette 5 

kaza olmak üzere toplamda 200 kaza kurulmasını önermektedir (Kılıç, 1995: 121). 

İkinci problem ise vali ve vilayette önde gelenlerin merkezi idare tarafından, 

liva/sancaklarda görevli mutasarrıfların valinin emri altında bulunmaları maaşlarının 

azlığı ve önceki satırlarda ifade edildiği üzere kendi başlarına bir iş yapamamalarından 

dolayı valiler ve kaymakamlar arasında irtibatı sağlama vazifesine düşmüşlerdir. 

Kaymakam ve müdürlerle ilgili olarak ise görevli bulundukları yerin küçüklüğü ve 

maaşlarının azlığından dolayı valilerin emrine girdiklerini ve birçoğunun “Nahiye 

Bekçisi” durumuna düştüğünü yazan Şemseddin Sami buradan şu sonuca varmaktadır: 

Hiçbir idareci valinin izni olmadan bir iş yapamaz haldedir. Valinin ise vilayetteki her 

türlü işi yapamayacak durumda olması taşra idarelerinde asayişin bozulma nedenidir. 

Sami, buna çözüm olarak da nahiyelerin kurulmasını Almanya ve Rusya örneklerinde 

olduğu gibi birbiriyle ilişkili ve yakın 40-50 veya 50-60 köyün birleştirilerek 

aralarından bir merkez seçilmesini halkın kendi müdürünü seçmesini ve seçilen müdüre 

yetkilerle beraber sorumluluklar da verilmesini öngörmektedir. Üçüncü problem ise 

görevli bulunan memurlar hakkındadır. Şemseddin Sami, Osmanlı Devleti’nin en büyük 

probleminin ekonomik problemler olduğunun farkında olduğundan taşra idaresinde 

yapılması gerektiğini düşündüğü yenilikleri ifade ederken devlet hazinesinin de 

masraflardan kurtarmanın yolunu aramıştır. Şemseddin Sami vilayetlerin artmasını 

tavsiye etmiş ancak buna karşılık her vilayette memur bulundurmanın masrafları 
                                                 
33 Nitekim bu konudaki fikri Cumhuriyet döneminde uygulamaya geçmiş 1921 Anayasasında layihada 
belirtildiği şekliyle liva/sancak idari birimi kaldırılmış ve yerine il idari birimi kurulmuştur. 



93 
 

 

artırdığını bu nedenle de her beş altı vilayet için bir merkez seçilerek genel müfettiş 

başkanlığı altında daire müdürlerinden bir heyet oluşturmayı önermektedir. Memur 

azaltma yöntemi bununla da sınırlı kalmamış jandarma alaylarının da bahsi geçen 

“Daire-i Teftişiye” bölgesine alınmasını ve bir alaybeyi atanmasını eğer bu da yetmezse 

bir alaybeyi yardımcısı alınabileceğini yazmaktadır. Nitekim bu önerinin uygulanması 

sonucunda eski uygulamanın yarısı kadar devlet hazinesinden masraf çıkacağını 

hesaplamıştır (Kılıç, 1995: 125-134). 

Şemseddin Sami’nin “Umumi Müfettişlik” fikri on dokuzuncu yüzyılın 

sonunda hayata geçmiştir. Bu fikrin hayata geçmesinde artan Ermeni olaylarına çözüm 

bulmak amacıyla kurulan “Anadolu Islahat Projesi” nin başladığı yıllarda İngiliz elçisi 

Layard’ın verdiği ıslahat layihasında yer alan hususlar da etkili olmuştur (Karaca, 1993: 

54). Ancak kurulan tek “Umumi Müfettişlik” idari birimi Anadolu’da Ermeni meselesi 

ile ilgili olmamıştır. Makedonya’da çıkan karışıklıklar için de Hüseyin Hilmi Paşa 

idaresinde Vilayet-i Selase Umumi Müfettişliği kurulmuştur (Uzer, 1999: 158). Umumi 

Müfettişlikle görevli idarecilere problemleri çözebilmeleri için çok büyük yetkiler 

verilmiştir. Bulunduğu bölgedeki en büyük idari amir konumuna getirilmiştir. Osmanlı 

Devleti her ne kadar yabancı güçlerin içişlerine karışmasını engellemek için büyük yetki 

verdiği idarecilerle problemleri çözmeye çalışsa da yabancı güçler yapılan ıslahatlardan 

memnun olmamışlardır. Rusya ve Avusturya-Macaristan dışişleri bakanları Viyana’da 

toplanıp Makedonya bölgesi için “Viyana Tasarısı” olarak bilinen değişiklik bildirisini 

yayınlamışlardır (Tokay, 1996: 44). Osmanlı Devleti bu bildiriyi her ne kadar kabul 

etmişse de Hıristiyan tebaasından olan Bulgarlar bazı maddelere karşı çıkmıştır. 

Neticede başka ayaklanmalar çıkınca Rusya, Avusturya-Macaristan ve İngilizler 

tarafından yeni raporlar hazırlanmıştır. Ancak yapılan bu yenilikler de yeterli 

gelmeyecek ve verilen imtiyazlar nedeniyle de bu bölge Osmanlı Devleti’nin elinden 

çıkacaktır (Tokay, 1996). Fakat Umumi Müfettişlik gerek II. Meşrutiyet döneminde 

gerekse de Cumhuriyet döneminde gündeme gelecek ve uygulanacaktır (Önen ve 

Reyhan, 2011: 288-289). 

 

 



94 
 

 

Fotoğraf 4 II. Meşrutiyet gösterileri sırasında Kütahya mutasarrıfı Ahmet Fuat Paşa’yı zorla 
trene bindirerek Kütahya’dan gönderen ve II. Meşrutiyet devrinde Kütahya idaresi üzerinde 
büyük etkiye sahip eşraftan Hocazade Rasih Efendi. 

 

Kaynak: Mustafa Yeşil Kütüphanesi’nden Hakan Bey’in Koleksiyonu 



 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

II. MEŞRUTİYET DÖNEMİ VE KÜTAHYA TAŞRA İDARESİNİN 

DÖNÜŞÜMÜ 

  



96 
 

 

 

3.1. II. MEŞRUTİYET DÖNEMİ SİYASAL, HUKUKİ VE İDARİ DÖNÜŞÜM 

3.1.1. Didar-ı Hürriyet ve Taşrada Yaşananlar 

Henüz takvimler 1908 tarihini göstermeden evvel hürriyet düşüncesi devrin 

önde gelenleri tarafından yıllarca hasretle beklenen sevgiliyi tasvir eder gibi yazılarda 

işlenmiştir. Nitekim sonraki devirlerde hürriyet şairi olarak vasıflandırılacak olan 

Namık Kemal hürriyet özlemini yazdığı “Hürriyet Kasidesi”nde yer alan bir beyitte öz 

biçimiyle şöyle ifade etmiştir:  

“Ne efsunkâr imişsin ah ey didâr-ı hürriyet  

 Esîr-i aşkın olduk gerçi kurtulduk esaretten” 

Demekte ve hürriyet aşkının kendilerini esir ettiğini ancak yine onun 

vesilesiyle özgürleştiklerini ifade etmiştir. Bilhassa yurt içinde hürriyet düşüncesine 

inananlar ile Avrupa’ya gördükleri baskı neticesinde kaçan ya da eğitim almak amacıyla 

giden Jön Türkler meşruti bir idare düşüncesine aşk derecesinde inanmış ve 

bağlanmışlardır. Benzer bir değişimi daha erken dönemlerde Avrupalı devletler de 

yaşamış Aristo ve Eflatun (Platon) gibi siyasi düşünürlerin monarşi ve oligarşiyle ilgili 

ifade ettikleri düşünceler gelişen toplumla beraber sorgulanmış ve onların ürettiği fikrin 

tam aksine halk egemenliği en ideal idari biçim olarak çalışmalarda gösterilmeye 

başlanmıştır. Nitekim bu düşünce yukarıda alıntılanan beytin iki beyit üstünde Namık 

Kemal tarafından  

“Ne mümkün zulm ile bidâd ile imhâ-yı hürriyet  

Çalış idrâki kaldır muktedirsen âdemiyetten” şeklinde ifade edilmiştir. 

Kısaca bu iki beyti açıklamak gerekirse, toplumun sahip olduğu idrak (düşünce 

ya da anlayış özelliği) kaldırılmadan zülüm ya da adaletsizliklerle hürriyet düşüncesi 

ortadan kaldırılamaz şeklindedir. Her ne kadar Osmanlı aydınları ve düşünürleri 

hürriyet düşüncesine aşk derecesinde ilgi duysalar da bu düşünceleri Osmanlı 

devletinde bir rejim değişikliği fikrine dönüşmemiştir. Bu daha çok meşruti-monarşi bir 

rejim şeklinde tezahür etmiştir (Ortaylı, 2017: 308). Nitekim II. Meşrutiyet ilan edilip 

yıllarca hürriyet düşüncesinin oluşmasının önündeki en büyük engel olarak görülen II. 

Abdülhamid dahi tahttan hemen indirilmemiştir. Hatta Cumhuriyet rejimine kadar da 



97 
 

 

yeni bir idari rejim düşünülmemiş daha uygun bir ifadeyle bahsi geçen dönemde şiddetli 

bir şekilde dillendirilmemiştir. 

Fransızların onlara taktığı isimle Jön Türkler hürriyet düşüncesi uğrunda birçok 

fedakârlıklara katlanmış ve 1908 yılına gelindiğinde büyük muhalif bir güç haline 

gelmişlerdir. Büyüyen bu muhalif gücün üyeleri arasında her türlü yaş, makam ve 

mevkiden insanlar yer aldığı gibi her türlü etnik ve dini kimlikteki bireyler de cemiyete 

üye olmuşlar ve bu değişimde her sınıftan üye kendine uygun bir görevle 

görevlendirilmiştir. Ancak yapılan bu katılımlar gelişigüzel bir şekilde değildir. Gerek 

İttihat ve Terakki Cemiyeti gerekse de onların yol göstericisi ve fikir babası olan Jön 

Türkler yaşadıkları baskı ve sürgün gibi korku ve endişeler yüzünden üye alımlarında 

çok dikkatli davranmışlardır. Tabiri caiz ise cemiyetlerine üye alımında ince eleyip sık 

dokumuşlardır ya da böyle yapmak zorunda kalmışlardır. Nitekim Sohrabi de bu 

durumu (2002: 57) Rus devrimini yapan cemiyetlerin harekât tarzına benzetmektedir. 

Ancak II. Meşrutiyet döneminde cemiyete üye olmak için toplantılara katılanlar bu 

toplantı şeklini Mason localarının toplantılarına benzetmektedirler. Bu toplantılarda 

üyeler yüzleri kapalı bir şekilde elbiseler giymekte ve takma isimler kullanmaktadırlar. 

Yeni alınacak üyelerde ise bir prosedür izledikleri ifade edilmektedir (Neyyal, 2004: 

150). 

Sina Akşin’in belirttiği üzere ilk muhalefet hareketleri kaybedilen topraklar, 

problemli bir şekilde işleyen idari sistem, bürokrasi sorunu ve özellikle de bürokratik bir 

elitizm  (bürokratik seçkincilik) ve dönemin güçlü isimleri Ali ve Fuat Paşaların 

baskıcılığına karşı bir muhalefet şeklindedir. Ve yine Akşin konunun devamında Jön 

Türk grubunun hedefini ve nasıl büyük bir güç haline geldiğini şu nedenlere 

bağlamaktadır. Yeni Osmanlılar olarak adlandırılan bu muhalefet Ali ve Fuat Paşaların 

baskıcılığı neticesinde gazetelerinin engellenmesine karşılık halkı bilinçlendirmek, 

farklı kimlikteki tebaayı Osmanlılık kimliği altında toplamayı ve böylece Avrupalı 

devletlerin baskısından devleti kurtarmayı ve en nihayetinde demokratik bir toplum 

inşası ile yapılan baskıdan kurtulmayı amaç edinmekteydiler. Fuat Paşa ile kişisel 

çekişmesinden dolayı Paris’te zengin bir sürgün gibi yaşayan Mısır Prensi Mustafa Fazıl 

Paşa’nın bu gençleri desteklemesi ve onlara sahip çıkması ise Jön Türk muhalefetinin 

güçlenip devam etmesine neden olarak gösterilmiştir (Akşin, 2017: 45-46).  



98 
 

 

Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan itibaren taşra idaresi merkezi politikalarda 

yaşanan yeniliklerle birlikte değişim göstermiştir. Özellikle idari yapıda kökten 

değişimlerin yaşandığı II. Meşrutiyet dönemi İttihat ve Terakki idaresinin altında taşra 

idaresi Cumhuriyet devrine miras kalacak önemli değişimler geçirmiştir. Dolayısıyla, 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin gerek dış gerekse içsel dinamikler karşısında değişen 

politikasını incelemekte büyük bir fayda görülmektedir.  

Osmanlı’da gerek Jön Türk gerekse de devamları olan İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin meşrutiyet fikri değişmemekle beraber harekât tarzı ve nasıl ilan edileceği 

değişen zamanla beraber değişikliğe uğramıştır. Bu fikir değişikliğinin yaşanmasında 

diğer devletlerin yaşadığı devrim tecrübeleri etkili olmuştur. Sohrabi de Jön Türk ve 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin en iyi siyasi sistemi ve uygulanabilir devrim stratejisi 

arayışlarında tarihsel ve güncel olaylardan etkilendiklerini ve örnek aldıklarını ifade 

etmektedir. Yine Sohrabi, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1789 Fransız, 1868 Meiji 

Restorasyonun ve 1876 Anayasa çalışmalarından etkilenerek devrim düşüncelerinde 

değişikliğe gittiğini ileri sürmektedir. Daha sonrasında fikirden çok harekât tarzına 

önem veren 1905 Rus ve 1906 İran devrimleri ile birlikte Anadolu’da ve Balkanlar’da 

özellikle de Makedon isyanlarını kastederek siyasi sistem ve devrim strateji değişiminde 

etkili olan devrimler olarak göstermektedir34 (Sohrabi, 2002: 46).35 

Sohrabi, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin yukarıdan devrim düşüncesine sahip 

olduğunu fakat Anadolu’daki isyanlar yüzünden düzenin sağlanamaması ve dış 

müdahaleye sebebiyet verebilmesi düşüncesinden dolayı da aşağıdan devrim 

düşüncesini çok yerinde bulmadıklarını ifade etmektedir. Bunun yanında 1905 Rus ve 

1906 İran devrimlerinden edindikleri tecrübe sayesinde devrimin halk desteği olmadan 

kalıcı olmayacağını düşündüklerinden yurdun her tarafında devrime destek sağlamak 

amacıyla kendilerini halk desteğini aramak zorunda hissettiklerini ifade etmektedir 

(Sohrabi, 2002: 46). Nitekim İttihat ve Terakki’nin halk desteğine olan ihtiyacını 31 

Mart Ayaklanması döneminde de başka yazarlar dile getirmişler ve İttihat Terakki’nin 

                                                 
34 Doğu Anadolu’da İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne ait şube teşkil edenlerin 1906 İran Devrimine yardım 
edenlerle ilişkileri ve bağlantıları hakkında daha fazla bilgi için Emiroğlu’nun çalışmasına bakılabilir 
(Emiroğlu, 1999: 207-214). 
35  Sohrabi, bu etkilenmeyi Huntigton’un belirli tarihsel kavşaklardaki başarılı modeller etrafında oluşan 
ve hüküm süren ya da dertlere çare olarak ortaya atılan fikir anlamındaki “prevailing nostrum” kavramına 
dayandırmaktadır (Huntigton, 1991: 33-34’den Aktaran Sohrabi, 2002: 47). Örneğin İttihat ve Terakki 
Cemiyeti’nin özellikle de taşra politikası yaşanan isyan ve ayrılıkçı ayaklanmalar nedeniyle 1908 ile 1913 
yıllarında çok büyük farklılıklar göstermektedir. 



99 
 

 

en büyük eksikliğini halk desteğine yeterince başvurmamasında bulmuşlardır 

(McCullagh, 2005: 145-148). Ancak dışsal etmenler değişimde her ne kadar etkili 

olsalar da iç etmenlerin durumu devrim düşüncesinin değişiminde daha büyük bir etkiye 

sahiptir. Bundan dolayı dış etmenlerden ziyade değişime neden olan iç etmenler ve iç 

etmen grupları üzerinde durmak yerinde olacaktır. 

İfade edilen zorunlulukların neticesinde İttihat ve Terakki Cemiyeti, sürgün 

edilen ya da kendileri ile aynı düşünceyi paylaşanlar sayesinde her idari merkezde 

derecesi aynı olmasa da devrime inanan üyeler bulmuşlardır. Sağlanan bu toplumsal 

taban içinde önceki satırlarda da değinildiği üzere çok farklı meslek, sınıf, etnik ve dini 

gruptan bireyler yer almışlardır. Nitekim Jön Türkler’in kuruculuğunu yapan ekip dahi 

farklı bölgedeki bireylerden meydana gelmektedir. Geçen zamanla birlikte bu farklılık 

artış göstererek devam etmiştir. Ancak aşağıda değinileceği üzere 1908 Devrimi’nde 

taşradaki gösterilerin tek düzenleyicisi İttihat ve Terakki Cemiyeti üyeleri değildir. Söz 

gelimi Kudret Emiroğlu’nun 1908 yılının Temmuz ve Ağustos aylarında Anadolu’da II. 

Meşrutiyet’in ilanına karşı taşranın sevinç ve tepkilerini incelediği önemli çalışmasında 

içsel etmenleri birincil kaynak olan taşrada çıkan süreli yayın ve hatıralar üzerine bina 

ettiği çalışmasında ele aldığı başlıklar Osmanlı taşrasındaki içsel etmenlerin genel 

görünümünü vermektedir.36 Çalışma bu yönüyle de çok önemli bir kaynak olmaktadır 

(Emiroğlu, 1999). 

3.1.2. II. Meşrutiyet Döneminde Taşra İdareleri İle İlgili Anayasal/Yasal 

Düzenlemeler 

Yapılış şekli nasıl olursa olsun devrimler gerçekleştirildikten sonra hedeflenen 

amacı yerine getirmek adına düzeni kuracak, koruyacak ve yönetilenlerce meşruiyeti 

bulunacak hukuki düzenlemeler yapılmaktadır. İttihat ve Terakki Cemiyeti öncülüğünde 

1908 yılında tekrar yürürlüğe sokulan Meşrutiyet rejimi ile hedeflenen amacın yerine 

getirilmesi için gerek merkezi teşkilat gerekse de taşra idaresi ile ilgili düzenlemeler 

yapılmıştır. Ancak, Avrupa’da eğitim görmüş Weber’in ve dolayısıyla Prusya’nın 

bürokratik düşüncesinden etkilenmiş olan İttihat ve Terakki Cemiyeti üyeleri bütün 
                                                 
36 Çalışmanın en büyük eksikliği Fransız İhtilali, 1905 Rus, 1906 İran Devrimleriyle Meiji Restorasyonu 
gibi sebep ve sonuçları itibariyle İttihatçıların 1908 Devrimini etkileyen dışsal nedenler üzerinde 
yeterince durmamasıdır. İçsel etmenler devrim üzerinde ne kadar etkili olsa da dışsal etmenler yaşanan 
değişiklikteki yönü belirlemesi açısından mutlaka beraber ele alınması gereken önemli konuların başında 
gelmektedir. 



100 
 

 

problemlerin kanuni düzenlemelerle çözüleceğine dair olan inançlarından dolayı 

Tural’ın da ifadesiyle bir “kanun-i muvakkata” çılgınlığına düşmüşlerdir (Tural, 2009). 

Bundan dolayı bu dönemde taşra idareleri ile ilgili birçok önemli düzenleme yapılmıştır. 

Başta 1913 tarihli “İdare-i Umumiye-i Vilayat Kanunu Muvakkati” olmak üzere taşrada 

büyük bir problem haline gelen güvenlik konusuyla ilgili Zabtiye Teşkilatı ile ilgili 

düzenlemeler gelmektedir. 

Ancak hazırlanan düzenlemelere geçmeden önce düzenlemelerin tartışma 

seyrini ve içeriğini belirleyen ve belki de üzerinde en çok tartışılan konu olan 

merkeziyet-âdem-i merkeziyet ikilemi ele alınmadan yapılacak inceleme gerek 

düzenlemenin kendisi hakkında gerekse de taşradaki idari düzenin tam anlamıyla 

anlaşılmasını güçleştiren bir neden olacaktır. Öte yandan düzenlemeleri etkileyen ve 

merkeziyet âdem-i merkeziyet tartışmasıyla da bağlantılı bir diğer etken ise siyasal 

partilerin taşra programlarıdır. Bundan ötürü ilk önce merkeziyet âdem-i merkeziyet 

kavramlarını inceledikten sonra siyasal partilerin programlarında yer alan taşra ile ilgili 

görüşleri incelenecektir. 

3.1.2.1. II. Meşrutiyet’te Merkeziyet ve Âdem-i Merkeziyet Tartışması ve Taşraya 

Yansımaları 

Meşrutiyet rejimine geçilmesi konusunda anlaşan fakat bu rejime geçildikten 

sonra Meşrutiyet yanlılarını ikiye bölen merkeziyet/âdem-i merkeziyet tartışması 1908 

öncesi başlamıştır. Prens Sabahattin önderliğindeki Teşebbüsü Şahsi ve Âdem-i 

Merkeziyet Cemiyeti taraftarları ile Ahmet Rıza önderliğindeki Terakki ve İttihat 

Cemiyeti arasında yaşanan bu tartışma 1907 yılındaki ikinci Jön Türk kongresinde daha 

da derinleşmiştir. Âdem-i merkeziyet düşüncesi kimisine göre çağdaş Avrupa idaresinin 

olmazsa olmazı kimisine göre ise devleti parçalayacak bir düşünce ve vatan hainliği 

anlamları taşımaktadır (Tural, 2000: 91). Meşrutiyet ilan edildikten sonra başlayan 

yasama işlemleriyle Kanun-i Esasi’nin 108. maddesinde yer alan merkeziyet âdem-i 

merkeziyet konusu tekrar gündeme gelerek daha şiddetli tartışmaların yaşanmasına 

neden oldu. Reyhan, merkeziyet/âdem-i merkeziyet tartışmasının bir önceki yüzyılda 

Tanzimat bürokratı olan Ali, Fuat ve Mithat Paşaların arasında yaşandığını özellikle de 

Mithat Paşa sayesinde böyle bir maddenin Anayasa metnine girdiğini ifade etmektedir 

(Reyhan, 2007: 29-31). Ancak 108. maddede âdem-i merkeziyet tabiri Kanun-i Esasi’yi 



101 
 

 

hazırlayanlar tarafından ayrılıkçı hareketlere neden olabileceği düşüncesinden dolayı 

bilerek kanun maddesinde kullanılmamıştır. Âdem-i merkeziyet tabiri yerine 

merkeziyetçi idare argümanı olan “tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif” yani günümüz 

ifadesiyle yetki genişliği ve görevler ayrımı kavramları kullanılmıştır. Nitekim yine 

Reyhan aynı çalışmasının üçüncü bölümünde her ne kadar Kanun-i Esasi’de âdem-i 

merkeziyet tabiri kullanılmamış olsa da Avrupalı devletlerin içteki ayrılıkçı gruplar ile 

kurdukları ilişkiler sayesinde tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif’i siyasi bir âdem-i 

merkeziyet düşüncesi olarak algıladıklarını ve bu bölgelerin yavaş yavaş nasıl Osmanlı 

İdaresinden ayrıldığını yazmaktadır (Reyhan, 2007: 89-127). İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin sözcüsü hükmündeki Hüseyin Cahit, Prens Sabahattin’in âdem-i 

merkeziyet açıklamalarına karşı yazdığı yazıda “Akdeniz’deki Osmanlı adalarının Girit 

misali hep Yunan aguşuna (kucağına) atılması için bir hazırlık” olarak görmesi tarihsel 

bir gerçeklikten kaynaklanmaktadır. Tartışma iki tarafın da karşılıklı açıklama ve 

argümanlarını ileri sürmeleri ile Osmanlı’nın son devri hatta Cumhuriyet döneminin de 

ilk yıllarında da devam etmiştir.  

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1912 yılında “sopalı seçimlerde” diğer bütün 

rakiplerine karşı seçimi kazanmasıyla yeni yapılacak düzenlemelerde de tek söz sahibi 

haline gelmesi taşrada nasıl bir idari politika izleneceği ile ilgili önemli gelişmeleri de 

gündeme getirmiştir. İttihat ve Terakki Cemiyeti selefleri olan Mithat Paşa’nın aksine 

merkeziyetçi bir yapıyı savunmuşlardır. Çünkü hürriyetin ilanının başında bütün tebaayı 

“Osmanlılık” çatısı altında birleştirme fikri gerek Balkan savaşları gerekse de Meclis-i 

Mebusan’da farklı etnik kimlik ve dine sahip mebuslar arasında yaşanan şiddetli 

tartışmalar neticesinde geçersiz kalmış ve İttihat ve Terakki Fırka’sının merkeziyetçi 

politikaları uygulamasında itici güç haline gelmiştir. Hatta 1912 yılındaki seçimlerinden 

sonra “devri sabık ya da istibdat devri” diye niteledikleri II. Abdülhamid devrindeki 

merkeziyetçi politikaları artırarak devam etmişlerdir. Önen ve Reyhan, Tocqueville’in 

Fransız Devrimi öncesi ve sonrasında merkeziyetçilik politikasında bir değişikliğin 

yaşanmadığı konusundaki tespitini II. Abdülhamid ve İttihat ve Terakki Cemiyeti için 

de geçerli olduğunu haklı olarak ifade etmektedirler (Önen ve Reyhan, 2011: 293-294). 

Tek fark ise II. Abdülhamid Padişah ya da saray eksenli bir merkeziyetçi idare tarzını 

uygularken İttihat ve Terakki Cemiyeti daha doğrusu artık İttihat ve Terakki Fırkası, 

parti merkezli bir merkeziyetçilik tarzını benimsemiştir. Dolayısıyla bu merkeziyetçi 



102 
 

 

politikaları hazırladıkları düzenlemelerde kendini açık bir şekilde göstermektedir. Bu 

nedenle taşra mülki idaresi ile ilgili gerek doğrudan gerekse dolaylı yoldan kanuni 

düzenlemelerde bu iki kavramın zamanla nasıl bir değişim geçirdiğini ve artan 

merkeziyetçiliğin taşrada nasıl yankı bulduğunun incelenmeye ihtiyacı vardır. 

3.1.2.2. Siyasal Partiler ve Taşra Politikaları37 

I. Meşrutiyet’in ilanında Osmanlı Devleti meşruti idare tarzıyla tanışmış fakat 

meşruti rejimin gereği olan parlamentarizm bu dönemde Osmanlı siyasal hayatında 

oluşma imkânı bulamamıştır. Bunun yerine son sözün yürütmenin başı olan padişaha ait 

olduğu Anayasal bir monarşi oluşturulmuştur. I. Meşrutiyet’in ilanından kısa bir süre 

sonra dönemin padişahı II. Abdülhamid de kendisine verilen bu yetkiyi kullanarak 

Osmanlı-Rus (meşhur 93 harbi) savaşını gerekçe göstermiş ve meclisi kapatmıştır. Bu 

durum siyasal partilerin oluşmasını ve siyasal hayatımızda bu yönde bir tecrübenin 

yerleşmesini engelleyen gelişmelerden biri olmuştur.38 Nitekim bu durum II. Meşrutiyet 

döneminde kurulan siyasal partilerde de gerek çok kısa ömürlü olmaları gerek 

programlarını geniş tutmamaları ve çerçeve temennilerle geçiştirmeleri parti kavramının 

ve parti anlayışının yerleşmediğinin göstergeleri olmuştur39 (Tural, 2004c: 59). 1909 

yılında 31 Mart Vakası neticesinde padişahın tekrar meclisi kapatması endişesinden 

dolayı bu sefer kurulan düzende Meclis-i Mebusan lehine bir denge oluşturulmuştur 

(Tunaya, 2015: 56). Bu durum farklı fikirlerin mecliste konuşulmasına ve tartışılmasına 

Osmanlı Devleti adına bütün kararların padişah müdahalesi olmadan meclis eliyle 

oluşturulmasına neden olmuştur. Bu denli farklı fikirdeki bireylerin oluşturduğu bir 

mecliste hizipleşmeler ise kaçınılmaz olmuştur. Esasında II. Meşrutiyet ilan edilmeden 

önce de Avrupa’daki II. Abdülhamid karşıtları olan Ahmet Rıza önderliğindeki 

                                                 
37 Bu başlık altında ele alınan partilerin programlarında yer alan tüm maddeler Tarık Zafer Tunaya’ya 
(Tunaya, 2015) ait “Türkiye’de Siyasal Partiler İkinci Meşrutiyet Dönemi 1908-1918” adlı çalışmadan 
alınmaktadır.  
38 Siyasal partilerin, Batı siyasal düşüncesinin bir ürünü olması, fırka, hizb, ayrılık, bölünme ve çatışma 
gibi anlamları ifade etmesi siyasal partilerle tanışmamızı ve onları sürdürmemiz sorunlu hale getirmiştir. 
İktidar ve muhalefet kavramları üzerinden işleyen çatışmacı bir siyaset anlayışı iktidarın tekliği 
konusunda sert bir siyasi görüşe sahip siyasi kültürümüzde hemen yerleşmemiştir. Kısacası II. 
Abdülhamid’in meclisi kapatması siyasal parti anlayışının siyasi kültürümüzde yerleşmemesinin sadece 
bir nedenini oluşturduğu görülmektedir. 
39 İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Teşebbüsü Şahsi ve Âdem-i Merkeziyet Cemiyeti bu açıklamadan ayrı 
tutulmalıdır. Çünkü her iki Cemiyet de daha meşrutiyet kurulmadan siyasal faaliyetler içine girmiş ve 
gerek Fransız gerekse de diğer devrimlerden ve devrim sonrasında yapılanlardan edindikleri tecrübe 
neticesinde cemiyet programlarını hazırlamışlardır.  



103 
 

 

merkeziyetçiler ve Prens Sabahattin önderliğindeki âdem-i merkeziyetçiler olarak ikili 

bir ayrım görülmektedir. Ve bu durum 1908 yılındaki seçimlerin İttihat ve Terakki 

Cemiyeti ile Prens Sabahattin etkisindeki Ahrar Fırkası arasında yaşanmasına neden 

olmuştur. Takip eden yıllarda farklı fikir ve programa sahip birçok parti kurulmuştur. 

Böylece ilk çok partili Türk siyasal hayatı başlamıştır.  

Öte yandan II. Meşrutiyet devrinde parti programlarına yansıyan problemler ve 

yaşanan tartışmalar hala çözüme kavuşturulmamış ve birçoğu günümüzde dahi hala 

sorun olmaya devam etmektedir. II. Meşrutiyet döneminde en çok tartışılan merkeziyet 

âdem-i merkeziyet kavramları üzerine yapılan tartışmalar devam etmektedir. Örneğin, 

Dünya Bankası gibi kurumlar yerelleşmek gerekip gerekmediği konusunda tartışmanın 

yersiz olduğunu önemli olanın bu politikanın nasıl olacağını saptamanın gerektiğini 

savunurken üyesi olmaya çalıştığımız Avrupa Birliği de “Avrupa Yerel Yönetimler 

Özerklik Şartı40” subsidiarite (yerellik) ilkesi ile idarede âdem-i merkeziyetçiliğe dayalı 

bir idare kurulmasını aday ülkelerden beklemektedir (Güler, 2000: 25-28). Bir diğer 

konu ise günümüzde dahi siyasetin bürokrasiyi etkisi altına alması ile bürokratik 

sistemin iktidar olan partinin anlayışı çerçevesinde şekillenmesinin ilk nüvelerinin de 

yine bu dönemde atılmasıdır. Bu açıdan bakıldığında II. Meşrutiyet döneminde siyasal 

partilerin programlarında yer alan taşra idaresi ile ilgili maddeler dönemin taşra idari 

anlayışını ve yaşanan tartışmaları yansıtmanın yanında günümüzde de toplumda ve 

siyasi partilerin kendi aralarında yaşanan fikir farklılığının ve tartışmanın kaynağını 

oluşturmaktadır.  

Daha önce ifade edildiği gibi II. Meşrutiyet ilan edilmeden önce parti olmasalar 

da siyasi programa sahip olan iki cemiyet bulunmaktadır. Bunlardan ilki Terakki ve 

İttihat Cemiyeti diğeri ise Teşebbüs-ü Şahsi ve Âdem-i Merkezi Cemiyetleridir.41 Bu iki 

cemiyetin meşrutiyetin ilan edilmesinde büyük rolleri olduğundan meşrutiyet 

öncesindeki programları da bu açıdan önem taşımaktadır. Çünkü sahip oldukları 

program II. Meşrutiyet döneminde yeni sistemin ve tartışmaların büyük orandaki 

belirleyicisi olacaktır. Bu açıdan “II. Meşrutiyet dönemiyle özdeşleşmiş olan İttihat ve 

Terakki Cemiyeti aynı zamanda bu dönemin kurucusu olduğu için tarihi 1908’den önce 

başlar” (Tunaya, 2015: 51). II. Abdülhamid’e karşı muhaliflerin taşraya sürgün 

                                                 
40 Türkiye anlaşmayı 21.11.1988 tarihinde imzalamış ve anlaşmaya dâhil olmuştur. 
41 Gayrimüslim tebaanın kurduğu ve ayrılıkçı fikirlerin ağır bastığı Taşnaksutyun gibi cemiyetler buna 
dâhil edilmemiştir. 



104 
 

 

edilmeleri taşra egemenlerinin de II. Meşrutiyeti ilan edenlerin fikirleri hakkında bilgi 

sahibi olmasını sağlamıştır. Bu yönüyle İttihat ve Terakki Cemiyeti gerek merkezde 

gerek taşrada dönemin en çok bilinen ve tarihte de en çok tartışılan partisi olmuştur.  

“Kuşkusuz İttihat ve Terakki merkeziyetçiliği savunan bir parti olagelmiştir” 

(Önen ve Reyhan, 2011: 299-300). Henüz Avrupa’da iken Âdem-i Merkezi Cemiyeti ile 

de bu konu yüzünden ayrılığa düşmüşlerdir. İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1908 

yılında hazırladıkları programın 5 ve 6. maddeleri idari düzenle ilgili temel görüşlerini 

yansıtmaktadır. 5. maddede mevcut düzen korunmak şartıyla Kanun-i Esasi’nin 108. 

maddesinde yer alan tevsi-i mezuniyet idare usulünün tamamıyla tatbik edilebilmesi 

için konu ile ilgili özel kanunların oluşturulacağı ifade edilmiştir. Söz konusu 

programda Kanun-i Esasi’de yer alan tefrik-i vezaif yani görevler ayrımından ise hiç 

bahsedilmemiştir. Önen ve Reyhan bunun bilinçsizce bir atlama olmadığını bu dönemde 

İttihatçıların bazı yetkilerin illere bırakılması konusuna sıcak bakmadıklarını ifade 

etmektedirler (2011: 300). Programın 6. maddesi ise mevcut mülki taksimatın 

düzeltilmesinin ve değiştirilmesinin Meclisi Mebusan kararına bırakılacağını 

yazmaktadır. Bu maddeden anlaşıldığı üzere İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin mülki 

kademelendirmenin değiştirilmesi için çalışacağını göstermektedir. Nitekim yine İttihat 

ve Terakki Cemiyeti’nin 1908 yılı içerisinde değiştirilen programında tevsi-i 

mezuniyete vurgu yapılmakla beraber “istidadı ahali ve ihtiyacatı mahalliye” dikkate 

alınarak uzun süredir Osmanlı bürokratlarını meşgul eden nahiye teşkilatına dikkat 

edileceği ifade edilmektedir.  

1913 yılında idari ipleri eline alan İttihat ve Terakki Cemiyeti yine aynı yıl 

içerisinde hazırladığı siyasi programını daha ayrıntılı bir biçimde ele almıştır. 

Programın birinci maddesini idari düzene ayıran İttihat ve Terakki Cemiyeti bu madde 

ile idari düzenin tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif ilkelerine dayanacağı hükmünü 

taşıyacağını belirtmektedir. 25. maddede nahiyelere eğitim, güvenlik, yerel kalkınma ve 

sağlık alanında yetkiler sağlayacak “Nevahi Kanunnamesi” önerileceği hükmü yer 

almaktadır. Daha önce belirtildiği üzere uzun süredir Osmanlı bürokratlarının başını 

ağrıtan nahiye konusunda İttihat ve Terakki Cemiyeti de farklı bir yol izlememiş, her ne 

kadar parti programında belirtse de elinden geldiğince böyle bir kanunun gecikmesini 

sağlamıştır. Nitekim böyle bir kanun hazırlığının meclise gelmesi 1917 yılını bulacaktır. 

Aynı programın “Kısm-ı İdari” başlığı verilen 34-41. maddelerinde daha çok hedeflenen 



105 
 

 

amaçlar belirtilmektedir. 34. maddesinde ülkenin en öncelikli ihtiyacının idari ıslahat 

olduğunun kabul edildiği bunun için idari şubelerin ciddi manada ıslahı ve memurların 

bu amaca yönelik olarak çalışması için uzman müfettişler görevlendirileceği 

belirtilmektedir. 36. maddesinde ise mülki taksimatın düzeltileceğini ve daha uygun bir 

şekil verileceği belirtilmektedir.  

1916 yılında hazırlanan programın 5. maddesinde ise ikinci bölümde ele alınan 

Şemseddin Sami’ye ait layihada yer alan mülki kademelendirme esas alınarak vilayet-

kaza-nahiye biçimindeki mülki taksimat önerisi uygulanmıştır. Yine nahiyelerle ilgili 

olarak nahiyelerin tüzel kişiliği olacağı bir veya duruma göre birkaç köyün 

birleştirilmesi şeklinde oluşturulacağı hükmü yer almaktadır. İttihat ve Terakki 

Cemiyeti 1918 yılındaki toplantısında kendini feshettiğini bildirerek siyasi tarihten 

çekildiğini beyan etmiştir. Parti programından da görüldüğü üzere İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin genel olarak merkeziyetçiliği savunduğu görülmektedir. Her ne kadar 

tefrik-i vezaif ve tevsi-i mezuniyet gibi kavramları kullansalar da Önen ve Reyhan’ın da 

belirttiği üzere “İttihatçıların tefrik-i vezaif ve tevsi-i mezuniyet üzerinden 

merkeziyetçiliği savunduklarını ya da tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif ile 

sınırlandırılmış bir âdem-i merkeziyetçiliği benimsediklerini söylemek yanlış olmasa 

gerektir” tespitinde bulunmaktadırlar (Önen ve Reyhan, 2011: 301).  

Ahrar Fırkası, II. Meşrutiyet’in kısa ömürlü ilk muhalefet partisidir. Hatta 1908 

yılındaki seçimlerde sadece İstanbul’da aday gösterdiği ve İttihat ve Terakki Fırkası ile 

ortak gösterdiği adaylar dışında hiçbir üyesi seçimi kazanamadığı halde ismi meclis 

binasında yankılanan bir partidir (Tunaya, 2015: 177). Her ne kadar Prens Sabahattin’in 

fırkayla bağı ve fırka başkanlığı konusu şüpheli de olsa fırka’nın fikri zemini İttihat ve 

Terakki Cemiyeti’ne muhalif diğer partiler gibi kaynağını Prens Sabahattin’in 

görüşlerinden ve Prens’in 1900’lerde Avrupa’da sürgünde iken oluşturduğu Teşebbüs-ü 

Şahsi ve Âdem-i Merkezi Cemiyeti programından almaktadır (Tunaya, 2015: 178; 

Tural, 2004c: 62-63). 

Farklı etnik kökene sahip mebusların yakınlık gösterdiği fırka kozmopolit bir 

yapı göstermiştir. Daha kısa bir ifade ile “kozmopolit yanları, milliyetçi yanlarından 

daha ağır basmıştır” (Tunaya, 2015: 183). Bu durum fırkanın Türkçülük akımına karşı 

olduğunun bir göstergesi sayılabilir. Fırka üyeleri 31 Mart olaylarına destek vermek ve 

bu olaylara katılmak yüzünden takibe uğramış ve sürgün edilmişlerdir. Takip eden 



106 
 

 

yıllarda yurt dışında da fırkayı canlandırma girişimleri sonuçsuz kalınca 1910 yılında 

fırka feshedilmiştir (Tunaya, 2015: 186-187).  

Parti programının 2. maddesinde seçme hakkına işaret ederek yirmi yaşını 

doldurmuş her erkeğin vergi versin vermesin diğer kanuni özellikleri taşıdığı halde 

seçme hakkının bulunduğunu ve bunun bir vazife olduğunun Meclis-i Mebusan’ın 

dikkatine arz edileceği ifade edilmiştir. 9. maddede Kanun-i Esasi’nin 108, 109 ve 110. 

maddelerine atıfla vilayet genel meclislerinin hemen toplanması ve görevlerini icra 

etmeleri ve bahsi geçen maddelerde yer alan “tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif” 

usullerinin tatbik edilebilmesi için özel kanunların yapılması isteneceği belirtilmiştir. 

10. maddede mülki taksimatla ilgili olarak da mevcut mülki taksimatın düzenlenmesi ve 

değiştirilmesi zorunluluğunun apaçık ortada olduğu ve bu kararın Meclis-i Mebusan’a 

bırakıldığı ifade edilmektedir. Yukarıdaki iki madde taşra idaresi ile doğrudan alakadar 

olan maddelerdir. Tural bu iki maddeye ek olarak ayan seçimleriyle alakadar 8. 

maddenin de öngörüldüğü şekilde yasalaşması halinde “taşra ileri gelenlerinin [taşra 

egemenlerinin] Osmanlı karar alma organlarındaki etkinliğinin artmasının amaçlandığı” 

şeklinde düşünülebileceğini ifade etmektedir (Tural, 2004c: 63). 8. madde ile ilgili bu 

açıklama Tunaya’nın Ahrar Fırkası için “bürokratlar grubu” (Tunaya, 2015: 182), Feroz 

Ahmad’in de İttihat ve Terakki Cemiyeti’nden beklediklerini alamayan liberal eğilimli 

üyelerin Ahrar Fırkası’nı kurduklarını ve liberal görüşteki bu kurucuların da 

“değişikliğin seçkin bir grup tarafından gerçekleştirilebileceği” düşüncelerine uygun 

düştüğünü ifade etmektedirler (Ahmad, 1971: 237). Fırka’nın âdem-i merkeziyetçi 

fikirleri düşünüldüğünde bu ihtimalin uzak bir düşünce olmadığı da düşünülmektedir. 

Osmanlı Demokrat Fırkası (Fırka-i İbad), İttihat ve Terakki Cemiyeti’nde aktif 

rol almış ve dönemin tanınan simaları olan İbrahim Temo ve Abdullah Cevdet gibi 

isimlerin üyesi olduğu bir partidir. Tural, partinin hedefinin hiçbir zaman iktidarı ele 

geçirmek olmadığını Fedakâran-ı Millet Cemiyeti gibi İttihat ve Terakki Cemiyeti’ni 

karşısına almak istemediğini ifade etmektedir (Tural, 2004c: 64). Partinin on beş 

maddelik programının sadece 14. maddesi taşra idaresi ile ilgili bilgiler içermektedir. 

14. maddeye göre parti mülki taksimat konusunu ele alarak vilayetlerin daha küçük idari 

birimlere ayrılmasını öngörmüştür. Yine aynı maddede nahiyeler konusunu ele alarak 

nahiyelere tam yetki verilmesi gerektiğini bunun neticesinde ülkenin daha iyi 

kalkınacağını ifade etmektedirler.  



107 
 

 

Ahrar Fırka’sının kapatılmasından sonra İttihat ve Terakki Cemiyeti karşıtları 

yeni bir muhalefet partisi kurma çalışmalarına girişmişlerdir. Bu girişimin neticesinde 

her ne kadar Ahrar Fırka’sının devamı olmadıklarına dair beyanlar verseler ve 

programlarında federalizm olarak algıladıkları âdem-i merkeziyet düşüncesine karşı 

olduklarını beyan etseler de Tunaya’ya göre tümü âdem-i merkeziyetçi olan 

mebuslarının programdaki 2. maddeye uymalarının beklenemeyeceği ifade edilmektedir 

(Tunaya, 2015: 245-246). Mutedil Hürriyetperveran Fırka’sını oluşturan asıl millet 

Araplar olsa da Rum ve Arnavut mebuslar da fırkayı desteklemiş ve fırkaya dâhil 

olmuşlardır. Fırka parlamento içinde ciddi bir muhalefet yürütmüş 31 Mart Vakasından 

sonra bürokraside çok güçlenen Mahmut Şevket Paşa’ya karşı şiddetli tartışmalara 

girmiş ve hakkında gensoru vererek onu zor duruma sokmuşlardır. Ancak bunların 

dışında konumuz açısından fırkanın en önemli özelliği taşrada halktan gelen şikâyet ve 

duyuruları kamuoyuna duyurmalarıdır (Tunaya, 2015: 242-243). Parti İstanbul dışında 

da örgütlenmeye girişmiş Şam, Rize ve Basra’da şube açarak taşrada örgütlenmeye 

çalışmıştır (Tunaya, 2015: 245; Tural, 2004c: 65). Önceki satırlarda ele alınan 2. madde 

dışında parti programında vilayet idaresi başlığı altında 10 ve 11. maddeler vilayet 

idaresi ile ilgilidir. 10. maddede Kanun-i Esasi’de yer alan tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i 

vezaif usulleri üzerine İdare-i Vilayet Kanununun hemen düzenlenmesinden tutun da 

vilayetlerde görevli memurların görev, yetki alanları ve sorumluluklarının belirlenmesi 

ile vilayet genel meclislerinin yol, köprü, sanayi, ticaret ve çiftçiliğin geliştirilmesi için 

çalışılması gerektiğine kadar birçok husus belirtilmiştir. Devamında eğitim ve 11. 

maddede ele alacakları aşiret konusuna atıfla terbiyenin geliştirilmesi konusuna 

değinilmiş, eğitim ile bayındırlığın geliştirilmesi için alınan vergilerin toplandığı 

mahalde kullanılmasının dikkate alınacağı ve gerekirse bunun için ek vergiler de 

toplanacağı belirtilmiştir. 11. maddede devletin uzak köşelerindeki problemlere dikkati 

çekmekte diğer partilerin ele almadığı bir konuyu ele almakta ve çözüm önerisi 

sunmaktadırlar. Bu maddede bütün Osmanlı tebaasının hukuk ve vazifece eşit oldukları 

ifade edildikten sonra sosyal ve medeni durumları dolayısıyla geri kalmış bazı 

“memleket ahalisi ile akvam ve aşair-i gayri meskunenin” medeni daire içine zamanla 

dâhil olmasına kadar geçecek sürede bahsi geçen dezavantajlı bu kesimler için 

Meşrutiyet düşüncesine uygun özel geçici kanunların çıkarılması teklif edileceği ifade 

edilmektedir. Tural, aynı kaygının bölgede görevli mülki ve askeri personel tarafından 



108 
 

 

paylaşıldığını bunun da merkezi idareyi konu üzerinde daha ciddi durmaya sevk ettiğini 

belirtikten sonra 1913 yılında yürürlüğe giren vilayet kanununun dördüncü maddesinde 

konunun ele alındığını ve bununla ilgili özel bir kanun hazırlanması gerektiğinin 

belirtildiğini neticede 1913 yılı sonunda “Aşair ve Muhacirin Müdüriyeti” kurulduğunu 

ifade etmektedir (Tural, 2000: 229; 2004c: 66).  

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nden ayrılanların kurduğu Ahali Fırkası Tural’a 

göre Meşrutiyet tarihinin ikinci büyük muhalefet partisidir. İktidar partisi olan İttihat ve 

Terakki Cemiyeti ile yaşadığı her kriz partiyi Sabahattinci fikirlere biraz daha 

yaklaştırmıştır (Tural, 2004c: 66). Nitekim sonrasında İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne 

muhalif diğer partiler gibi Ahali Fırkası da Hürriyet ve İtilaf Fırkası’na dâhil olmuştur. 

Ahali Fırkası programının 19. maddesinde taşra ile ilgili olarak Kanun-i Esasi’de yer 

alan tevsi-i mezuniyet ilkesinin ülke idaresi için büyük önem taşıdığı belirtilmiş bunun 

yanında mülki taksimatla ilgili olarak da bu konu için özel bir nizamname hazırlanması 

gerektiğini belirtmişlerdir. Yine aynı maddede mülki problemlerin çözümü için Elviye-i 

Müstakile yani bağımsız vilayetler önerisini öne sunmaktadır. Bu kavram ile Avrupalı 

Devletlerin baskısıyla kendilerine has Nizamname çıkarılarak Osmanlı Devleti’ne 

bağlılıklarının ölçüsü şüpheli olan Girit, Bosna-Hersek ve Lübnan gibi bu tarzda idare 

edilen bölgeler kastedilmektedir. Nitekim Bosna-Hersek ile Girit II. Meşrutiyet’in ilan 

edilmesinden kısa süre sonra Osmanlı’dan ayrılmış ve bu durum bahsi geçen öneriye 

karşı olan endişeyi artırmıştır. Ahali Fırkası ise programının 19. maddesinde öne 

sürdüğü teklifin “tesri-i muamelata” yani işlemlerin hızlanmasına neden olacağını ve 

taşra idaresinin daha kolay bir şekilde idare edileceğini öne sürmektedir. Ancak her ne 

niyetle olursa olsun Tural’ın da ifade ettiği üzere devlet idaresinde hassas bir denge 

vardır ve Bulgaristan, Girit ve Bosna-Hersek Osmanlı Devleti’nden yeni ayrılmışlardır 

(Tural, 2004c: 67).  

Milli Meşrutiyet Fırkası, Balkanlarda çöken Osmanlılık ideolojisi ile Yemen ve 

Arnavutluk’la çöken İslamcılık ideolojisinin yerine yükselen milliyetçilik ideolojisinin 

ilk oluşumlarının yaşandığı partidir. Dönemin tüm partilerinde görülen İslamcı fikirlerin 

yanında Türkçü ideoloji fikirlerini yerleştiren Milli Meşrutiyet Fırkası böylece dönemin 

iki büyük partisi olan İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Hürriyet ve İtilaf Fırkası’na eleştiri 

oklarını çevirmiştir (Tunaya, 2015: 381). Milli Meşrutiyet Fırkası’nın Kütahya için ayrı 

bir önemi vardır. Partinin kuruculuğunu ve başkanlığını da yapan Ahmet Ferit Kütahya 



109 
 

 

mebusluğu yapmış önemli bir fikir adamı ve siyasetçidir. Her ne kadar Anadolu’da 

siyasi şube açma girişimleri olduğu ifade edilse de bu merkezlerin neresi olduğu ile 

ilgili Tunaya bir bilgi vermemektedir (Tunaya, 2015: 383). Çalışmada Kütahya’da 

fırkaya bağlı bir cemiyet ve üye bilgisine ulaşılamadıysa da Ancak Yusuf Akçura ile 

birlikte 1912 yılının sonunda Kütahya ve çevre idari merkezlerde İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin desteğiyle42 “İhtiyat Erkan-ı Harbiye yüzbaşılığı” rütbesiyle 

görevlendirildiklerini belgelerden görmekteyiz (İ.HB./124-14; BEO/4107–307981). 

Milli Meşrutiyet Fırkası sekiz bölüm 53 maddeden oluşan ayrıntılı bir program 

hazırlamıştır. Programın 11. maddesinde Osmanlı Devleti’ni kuran asli unsur olan 

Türklerin menfaatleri her zaman öncelikli olmak kaydıyla devletin diğer tebaasının 

hukukuna saygı gösterileceği ve Müslüman tebaa ile ilişkilerin daha geliştirileceğine 

gayret edileceği belirtilmiştir. Programın 3 ve 4. maddelerinde ise saltanat ve hilafetin 

hukukuyla birlikte İslam’ın resmi din niteliği onaylanmaktadır. Böylece sadece 

Türklerin partisi olmadığını onların haklarını öncelese de devleti oluşturan diğer 

unsurlarla birlikte çalışmayı dönemin de şartlarını göz önünde bulundurarak kabul 

etmektedir. 12. maddesinde diğer partiler gibi Kanun-i Esasi’nin 108. maddesine atıfla 

tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif ilkelerini bazı şartlar dâhilinde kabul ettiğini beyan 

etmiştir. Buna göre sadece vilayeti alakadar eden konularda kararlar vilayete 

bırakılırken doğrudan devletin yetki alanına giren işler için katı merkeziyetçi bir yapı 

öngörülmüştür. Yine aynı maddede taşra idarelerinin sahip olacağı hukuki hak ve 

vazifeler kesin bir şekilde belirlenerek sorumluluklarının artırılacağı ifade edilmekle 

beraber merkez tarafından atanan personelle ilgili olarak da “hakk-ı teftiş ve 

murakabeleri takviye edilecektir” demektedir. 13. maddede ise mülki taksimat 

konusunu ele alarak liva/sancak merkezli bir teşkilatlanma öngörmüştür. Kendine has 

şartları olan vilayetler hariç tüm vilayetlerin zamanla bu sisteme geçirileceği 

belirtilmiştir. Tural, dönemin bazı kaynaklarında da mevcut mülki taksimatta vilayet 

sınırlarının çok geniş olduğunu ve bunun ekonomik, haberleşme, ulaşım ve güvenlik 

üzerinde büyük olumsuzlukları bulunduğunu bu nedenle vilayetlerin küçültülmesi ve 

liva merkezli bir mülki taksimatın gereğinden bahsettiklerini aktarmaktadır (Tural, 

2004c: 75). 14. maddede ise merkezi kurumlar olan Jandarma Genel Müdürlüğü ile 

                                                 
42 1912 yılında kurulan Milli Meşrutiyet Partisi’ne, 1912 yılındaki “sopalı seçimlerin” ardından İttihat ve 
Terakki Cemiyeti’nin destek çıkması her ne kadar birbirlerine muhalif ve rakip olsalar da aralarındaki 
bağın kopmadığının bir kanıtı sayılabilir. 



110 
 

 

Dâhiliye ve Harbiye Nezaretleri arasında vilayetlerde yetki konusunda karışıklık ve 

anlaşmazlıklara neden olan kolluk güçleri sorunun üzerinde en kısa zamanda 

durulacağını ifade etmektedir. 15. maddede vilayetlerin tüzel kişiliğinin olması 

gerektiğini 16. maddede ise yine vilayetlerin özel bütçelerinin olması gerektiğini 

savunmuşlardır. Nitekim 1913 yılında hazırlanacak olan vilayet nizamnamesinde de bu 

haklar vilayetlere tanınacaktır. 17. maddede ise nahiye konusunu ele almış ve nahiye 

biriminin tüm yurtta yaygınlaştırılmasına gayret edileceğini yazmaktadır. 18. maddede 

nahiye idaresini seçilmiş müdür yerine atanmış müdür ile seçilmiş nahiye heyetinin 

idare etmesi gerektiğini belirtmişlerdir. Tural, Milli Meşrutiyet Fırkası’nın Tanzimat 

bürokratlarından beri devam eden Abdülhamid ve İttihatçıların tarafından da paylaşılan 

ortak endişeleri onayladıklarını ve bir anlamda statükocu bir tavrın takipçisi olduklarını 

ifade etmektedir (Tural, 2004c: 76). 19, 20 ve 21. maddelerde personel kanunları 

üzerinde durmuşlar. Memurların sosyal haklarının düzenlemesi ve memurların siyaset 

dışında kalmasının ülke için daha hayırlı olacağını beyan etmişlerdir. Yine diğer önemli 

bir konu olan devlet memurlarının siyasi hareketlerden uzak durmasının vatan 

selametinin muktezası (gereği) olduğunu her memura seçme hakkı verilmekle beraber 

siyasi bir harekete katılmalarının kesinlikle yasak olması gerektiğini ifade etmektedirler. 

Milli Meşrutiyet Fırkası adli, siyasi, eğitim, ordu, maliye ve dış ilişkiler gibi diğer 

birçok konuyu programlarında ele almışlardır. Ancak ele alınan bu maddelerden 28. 

madde içeriği ve ifadeleri itibariyle dikkat çekicidir. Bu maddeye göre fırka ordu için 

gerekli her türlü yardımı yapacağını fakat ordunun siyasetle meşguliyeti ve zabitlerin 

siyasi bir fırkaya bağlılıkları/üyelikleri kesinlikle yasaklanacağını ifade etmektedir. 

Onlara göre “Osmanlı ordusunun şerefi Osmanlı ordusu kalmaktır.” “Milli Meşrutiyet 

Fırkası yanlış siyaset neticesi olarak ordunun memleket dâhilinde daima işgal 

edilmesine mani olacaktır” (Tunaya, 2015: 287). Demekle İttihat ve Terakki Partisi’ne 

muhalif diğer partiler gibi askerin siyasetle ve siyasetçilerin de askeri işlerle 

ilgilenmelerinin kesinlikle yasaklanması gerektiğini beyan etmişlerdir.  

 

 

 

 

 



111 
 

 

 

 
Fotoğraf 5 1923 yılı yazında yapılan Büyük Millet Meclisi ikinci devre seçimlerinden Kütahya 
seçim sandığı kurulu ve halktan bir grup. 

 
Kaynak: İBB Atatürk Kütüphanesi Koleksiyonu 

Hürriyet ve İtilaf Fırkası, II. Meşrutiyet döneminde İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’ne karşı birleşen en büyük muhalefet partisidir. Kuruluşunda Mutedil 

Hürriyetperveran Fırkası’ndan ve Ahali Fırkasından üyeler etkili olmuşlardır. 1908 

yılından sonra İttihat ve Terakki’nin hürriyeti ilan etmesinden dolayı kutsal parti olarak 

görülmesi karşılarına çıkan her muhalefet partisini eritmiştir. Ancak 1911 yılında 

Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın kurulduğu yıl Trablusgarp’ın işgali, Yemen ve Arnavutluk 

isyanları, Avrupa basının İttihatçıları yermesi ve Sait Paşa’nın İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin muhalefetine rağmen sekizinci kez sadaret makamına oturtulması gibi 

birçok neden İttihatçıların siyasi anlamda zayıflamasına neden olmuştur. II. 

Meşrutiyet’in ilanından beri İttihat ve Terakki karşısında eriyen tüm muhalefet böyle bir 

ortamda “muhalefet ırmaklarının döküldüğü bir göl” haline gelen Hürriyet ve İtilaf 

Fırkası’nda toplanmıştır (Tunaya, 2015: 295-296). Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın her ne 



112 
 

 

kadar farklı görüşlere sahip olsalar da kurdukları ittifakla İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne 

karşı büyük muhalif bir güç haline gelmeleri siyasette ve toplumda kutuplaşmayı da 

beraberinde getirmiştir. Tural, İstanbul’da yaşanan bu çekişmenin kısa süre sonra 

taşraya da yansıdığını âdem-i merkeziyet gibi taşra egemenleri tarafından konuşulan 

konuların halk arasında da tartışıldığını böylece taşrada da İttihat ve Terakki Cemiyeti 

ile Hürriyet ve İtilaf Fırkası mensupları arasında kutuplaşma yaşandığını 

belirtmektedir43. Açıklamanın devamında Tural haklı olarak “siyaset tabanının bu 

derece genişlemesinin nitelik yönünden herhangi bir değişim yaratmadığı gibi vatan 

haini sıfatıyla yaftalanan kişilerin sayısını da artırmıştır” demektedir (Tural, 2004c: 68-

69). Hürriyet ve İtilaf Fırkası kendisiyle birleşen partilerin şubelerini devralmış olmanın 

yanında İstanbul başta olmak üzere birçok vilayette de şubeler açmış taşrada da 

örgütlenmeye büyük önem vermiştir. Ancak 1912 yılındaki “sopalı seçimlerden” sonra 

güç kaybına uğramış ve bu seçimde 286 kişilik meclis içinde 15 sandalyeyi ancak 

kazanabilmiştir (Tunaya, 2015: 302). İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin sopalı seçimlerle 

muhalefeti sindirmesinden sonra 1913 yılında Hürriyet ve İtilaf Fırkası da “herhangi bir 

vilayette” varlık gösterememiştir (Tunaya, 2015: 313). Partinin yurt içinde sindirme, 

sürgün ve idamlar yüzünden yurt dışına kaçmış üyeleri Avrupa’da birleşerek 

muhalefetlerini oradan yürütmeye başlamışlardır. 

İttihat ve Terakki Cemiyeti karşısında toplanan muhalefet belki de sahip 

oldukları farklı görüşler nedeniyle programlarını ve dolayısıyla problem olarak 

gördükleri konuları ve bu konuların çözümünü parti programındaki maddelerde son 

derece ayrıntılı bir şekilde açıklamışlardır. Nitekim aşağıda Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın 

programındaki maddeler incelediği zaman İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne muhalif diğer 

partilerin programlarında yer alan madde ve çözüm önerilerine ne kadar benzerlik 

gösterdiği görülecektir. Programın 4. maddesinde parti, görüşünün her ne kadar genel 

oy kullanımı ve çoğunlukçu bir sistemden yana olduğu ise de “tecrübe ve terbiye-i 

esasiyenin” bu sistemin uygulanması için gerekli seviyede olmadığından şimdilik iki 

dereceli bir seçim sistemi uygulanacağı belirtilmektedir. Seçme ve seçilme hakkı ile 
                                                 
43 Her ne kadar Tural ifadelerinde haklı olsa da taşrada halk bu tartışmaları taşra egemenlerinden 
bağımsız bir şekilde yapamamaktadır (Tural, 2004c: 68-69). Taşrada halk arasındaki kutuplaşma yine 
farklı görüşteki taşra egemenleri etrafında toplanan halk arasında yaşanmaktadır. Yani kutuplaşmanın ve 
tartışmanın seyrini belirleyen şey parti merkezleriyle kurdukları ilişkiye göre yine taşra egemenleri 
tarafından belirlenmektedir. Bunun bir nedeni de Tunaya’nın da belirttiği üzere İttihat ve Terakki 
Cemiyeti gibi Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın da bir “sınıf partisi olamamasından halktan kopuk partiler 
olmalarından” kaynaklanmaktadır (Tunaya, 2015: 309). 



113 
 

 

ilgili olarak ise yirmi yaşını doldurmamış olanlara seçme hakkı verilmekte adaylar 

içinse ekonomik bir gelir seviyesi aranmadığı belirtilmekte ayrıca seçim, günümüzde 

olduğu gibi seçmenler için hem bir hak hem de bir vatan görevi şeklinde ifade 

edilmektedir. Serbest seçim ve gizli oy hakkı için her türlü müdahaleye engel olunacağı 

teminatı verilmektedir. Devlet memurlarına, memur olarak görev yaptıkları yerde; 

asker, jandarma komutan ve amirlerle zabıtalara ise hiçbir yerde oy kullanma hakkı 

verilmeyeceği belirtilmektedir. Programda taşra idareleri ile ilgili düzenlemelerden 

bahsedilen esas kısım ise “Siyaset-i Dâhiliye” başlığı altında ele alınan maddelerde yer 

almaktadır44. Başlığın birinci maddesi olan 29. maddede Ahali Fırkası’nın programının 

19. maddesinde ele alınan “Elviye-i Müstakile” yani bağımsız vilayetler konusu 

işlenmektedir. Aynı madde iki partinin birleşmelerinin de bir sonucu olarak Hürriyet ve 

İtilaf Fırkası’nın programında da kendine yer bulmuştur. 30. maddede de vilayet 

idarelerinin tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif ilkelerine göre yönetileceği 

belirtilmektedir. Bunun yanında eğitim, bayındırlık, ziraat, ticaret ve sanayiyle alakadar 

konuların devlete ve Osmanlı vatanıyla, fayda ve zararı bir vilayetin sınırları dışına 

taşan bütün milletle veya büyük çoğunluğu alakadar eden konular haricinde her türlü 

yetki vilayet idarelerine verilmektedir. Parti nahiye konusuna büyük önem vermiş ve 

programında nahiye konusuna geniş bir yer ayırmıştır. 31. madde nahiyelerin 

oluşturulma şartlarından bahsetmektedir. Buna göre yakın köyler ve birbirine 

“mütecanis” aileleri (yani aynı cins ya da benzer özellikler gösteren şeklinde ifade 

edilebileceğimiz bir tabirle) birleştirerek sayısı iki binden az on binden fazla olmamak 

kaydıyla nahiyeler oluşturulacağı ifade edilmektedir. 32. maddede nahiye müdürü ve 

nahiye meclisinin seçimle belirleneceği bunun yanında kâtip ve tahsildar gibi 

memurların ise atama usulü ile görevlendirilecekleri belirtilmektedir. 33. maddede 

nahiye devletçe idari teşkilatın esası olarak ifade edilmekte ve bu idari teşkilatın kendi 

ayakları üzerinde durması için kanun, düzenleme ve devletin koyduğu kanunların ilanı 

ve uygulanmasıyla güvenlik ve bayındırlık işlerinin yerine getirilebilmesi için bu 

                                                 
44 Tural (2004c: 69-72) çalışmasında taşra idareleri ile ilgili maddelerin yer aldığı başlığı “Vilayet-i 
İdariye” olarak ifade etse Tunaya’nın (2015: 321) çalışmasında yer alan parti programında taşra idareleri 
ile ilgili maddeler “Siyaset-i Dâhiliye” başlığı altında bulunmaktadır. Ayrıca Tural (2004c: 69-72) 
programın taşra idareleri ile ilgili ilk maddesini 30. maddeden başlatmasına karşı Tunaya’nın (2015: 321-
324) çalışmasında yer alan programda taşra idareleri ile ilgili maddeler 29. maddeden başlatılmaktadır. 
Bu durum iki çalışma arasında ele alınan maddeler konusunda bir karışıklık ortaya çıkarmaktadır. Daha 
önce ifade ettiğimiz üzere çalışmada Tunaya’nın (2015) çalışmasında yer alan parti programları temel 
alınmaktadır.  



114 
 

 

vazifelerin idaresi nahiye müdürüne devredilmektedir. Fayda ve zararı nahiyeyi 

ilgilendiren işlerin yerine getirilebilmesi için de nahiye bütçesi oluşturulacağı, nahiye 

bütçesi hesaplarından ve kararlarından nahiye meclisi harcamasından ise nahiye 

müdürünün sorumlu tutulacağı ifade edilmektedir. 34. maddede nahiye meclislerinden, 

Meclis-i Mebusan ve vilayet genel meclisi seçimleriyle nüfus ve emlak sayımları ile 

ilgili görevlerde yardımcı olması ve denetim görevi görmesi talep edilmiştir. 35. 

maddede ise jandarma erleri, orman korucularıyla köy bekçileri nahiye müdürünün 

emrine verilmektedir. Yukarıdaki maddelerde öngörülen nahiye sisteminin daha iyi 

işlemesi için 36. maddede en kısa zamanda bir nahiye kanunu hazırlanacağını 

belirtmektedirler. Ancak daha önce nahiyeler konusunda ifade edildiği üzere nahiye 

sistemi dış ülkeler özellikle de Rusya ve Avusturya-Macaristan gibi ülkelerin baskısı 

neticesinde vilayet nizamnamelerinde bahsedilmiş ve bununla ilintili olarak Nevahi 

Nizamnamesi çıkarılmıştır. Ama bahsedilen kanunlar çıkarılırken devlet adamlarının 

nahiye konusuna gösterdiği tepkiyle İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Hürriyet ve İtilaf 

Fırkası’nın programında yer alan nahiyeyle ilgili maddelere gösterdiği tepkiden farklı 

değildir. Nahiye sisteminin kurulması için baskı kuran Rusya ve Avusturya-Macaristan 

devletlerinin baskısı yakın ilgi duydukları Balkanların nahiye sisteminde bahsedilen 

kalabalık köylere sahip olmasından kaynaklanmaktadır. Böyle bir durumda 

nizamnamede ve programda yer alan nahiye müdürü ve nahiye meclisinin seçimle 

belirlenmesi azınlık cemaatlerinin bu idari birimler üzerindeki idaresini güçlendirmesi 

ve uzun vadede bağımsızlıklarına yol açma ihtimali bulunmaktadır. Öte yandan düşük 

nüfuslu, dağınık yapılı ve cemaatler arası birliğin yokluğu bu sistemin Osmanlı 

Devleti’nde uygulanmasının zorluğuyla beraber işlemeyeceğine dair belirtiler de 

göstermektedir (Ortaylı, 1985: 92-99). Hürriyet ve İtilaf Fırkası belediye konusunu da 

es geçmemiş, bununla ilgili maddeler belirlemiştir. Programın 37. maddesinde, nüfusu 

kırk bin ile altmış bin arasında olan şehirlerde iki belediye heyeti sayısı altmış binden 

fazla olan yerlerde ise heyetlerin orantılı ölçüde artması şeklinde bir sistem 

belirlenmiştir. Yine şehir ve kasabalarda nahiye meclisleri için belirlediği sistemin 

aynısını belediye meclislerine; nahiye müdürü ve güvenlik işleri için belirlediği 

programın aynısını belediye başkanlarına tanınacağını belirtmektedirler. 38. maddede 

birden çok belediyenin bulunduğu yerlerde bir seçim heyeti oluşturularak İstanbul’daki 

şehreminine benzer şekilde belediye başkanları arasından birinin heyet tarafından “reis-i 



115 
 

 

evvel” seçilmesi şeklinde bir çalışma tarzı belirlenmiştir. 39. maddede ise belediye 

teşkilatı, seçimi ve vazifelerinin açıklanacağı bir belediye kanununun yapılacağı ifade 

edilmektedir. Program mülki taksimat konusuna da açıklamalar getirmektedir. 40. 

maddede mülki taksimat/bölümleme sancak temelinde ele alınmakta her sancağın 

şimdiki ihtiyaçları göz önüne alınarak geleceğe uygun bir şekilde teşkilatın yeniden 

oluşturulacağı ifade edilmektedir. 41. madde sancakların daha kolay idaresi için sayısı 

dörtten fazla olmamak şatıyla gereği kadar kazaya ayrılacağı, livada mutasarrıf kazada 

ise kaymakamın idarecilik vazifesini yerine getireceği belirtilmiştir. Liva ve nahiyelerde 

bulunan idare meclislerinde yalnız memurların görevlendirileceği ve bunların yalnızca 

idari görevleri yerine getireceği yazılmaktadır. 42. maddede en az üç en fazla beş liva 

birleştirilerek mevcut vilayet sisteminin yeniden düzenleneceğini ve bununla bağlantılı 

olarak 43. maddede vilayetlerin her birinin kendine özgü işleri yapmak üzere mebus 

seçim kanununa göre seçilmiş bir meclisi umumi ve kendine has bir bütçesi bulunacağı 

ifade edilmiştir. 44. madde ile umumi meclisin senede iki defa toplanacağı ve vali ile 

sürekli iletişim halinde olacak beş üyeli daimi bir meclisin seçimini yapacağı fayda ve 

zararı yalnız o vilayeti bağladığı durumlarda da umumi meclislere kanun koyma yetkisi 

verileceği ifade edilmektedir. Hürriyet ve İtilaf Fırkası valilerin yetkilerinde ve 

statüsünde de değişikliğe gitmişlerdir. Programın 45. maddesinde valileri vilayetin en 

yetkili memuru saymakla valilerin görevlerini merkeze karşı görevleri ve vilayete karşı 

olan görevleri şeklinde iki görev alanı belirlemektedirler. Bu maddeye göre valiler 

merkezden gelen emirleri taşrada uygulatmak ve taşrada görevli personeli denetlemekle 

yapılan işleri merkezi idareye raporlayan bir statüye oturtulmaktadır. Tural’ın belirttiği 

üzere bu maddeler dönemin genel görüşü olan “güçlü valiler” düşüncesine uzak 

düşmektedir (Tural, 2004c: 71). 46. madde vilayet kanununun bu esaslara göre 

düzenleneceğini, doğrudan doğruya vali idaresindeki memurların kimlerden oluşacağı, 

vazifelerinin ne olduğu ile ilgili bir düzenleme yapılacağı belirtilmiş ve uzun süredir 

devam eden yetki karmaşasını ortadan kaldırmayı amaçlamışlardır. 47. madde asayişin 

sağlanması görevini polis ve jandarmaya bırakmakta olağanüstü bir durum olmadığı 

sürece askeri kuvvetlerin kullanılmayacağını belirtmektedir. Bununla beraber taşrada 

huzursuzluğu artıran ve II. Meşrutiyet’in ilan edilmesi sırasında halkın idarecilere ve 

devlet memurlarına karşı gösterdiği tepkinin bir nedenini oluşturan uzun süreli 

jandarma görevinin de iki yıla indirileceği ve mümkün mertebe memleketlerine yakın 



116 
 

 

yerlerde vazifelendirilecekleri belirtilmektedir. Milli Meşrutiyet Fırkası’nın 

programında da yer alan Harbiye ve Dâhiliye Nezaretleri arasında yaşanan anlaşmazlık 

ve gerginlikler konusuna Hürriyet ve İtilaf Fırkası da değinmiş ve çözümü 48. maddede 

jandarma ve polis güçlerini bulundukları mahaldeki mülki idareciye en nihayetinde ise 

hepsinin valiye bağlı bulunduğunu ve en yakın zamanda bu konu hakkında bir 

düzenleme yapılacağı belirtilmektedir. 49. maddede Osmanlıcılık ideolojisinin bir 

yansıması olarak her dinden ve mezhepten fark gözetilmeden devlet hizmetine alınacağı 

fakat ehliyet, yeterlilik, hal ve şanıyla birlikte memur edileceği yer arasındaki uyumun 

dikkate alınacağı ifade edilmiştir. Bu maddede mecliste çokça tartışılan konulardan olan 

memurların atandıkları yerlerin kültür ve dilini bilme konusundaki tartışmaları 

hatırlatmakla beraber “Elviye-i Müstakile” düşüncesiyle de bağlantılı görünmektedir. 

Programın 50. maddesi memurların seçilme usulü, tayin, hukuk ve mesuliyetlerinin 

belirleneceği, görevde yükselme hakkıyla emeklilik haklarının yer alacağı bir 

düzenleme yapılacağı belirtilmektedir. 51. maddede memur ve askerler gibi mülki, adli 

ve güvenlik güçlerinin herhangi bir partiye üye olmaları ve devlet kaynaklarını fırka 

veya cemiyet lehinde kullanmalarının engellenmesi için bir düzenleme hazırlığında 

olduklarını ifade etmişlerdir.  

Tam bir parti özelliği göstermeyen Halaskar Zabitan Grubu’nun (Kurtarıcı 

Subaylar Grubu) ortaya çıktığı zaman dilimi meşrutiyet yıllarının en hareketli yıllarıdır. 

1911 ve 1913 yıllarında Meclis-i Mebusan iki kere feshedilmiş, dört hükümet değişmiş, 

Trablusgarp ve Balkan savaşları yaşanmış, bir de buna Bab-ı Ȃli Baskını ve Mahmut 

Şevket Paşa’ya yapılan suikast gibi iki siyasi olay eklenmiştir (Tunaya, 2015: 344). 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin II. Meşrutiyet’ten önce ordu ile olan bağı ve ilişkisi II. 

Meşrutiyet ilan edildikten sonra da devam etmiştir. Bu durum ordu ile siyaset arasındaki 

net olmayan zorunlu bir ilişkiyi ortaya koymakla beraber her zor kalınan durumda 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin ordu gücüne başvurmasını ve bu yolla muhaliflerini 

bastırmasının da aracı olmuştur. “İttihat ve Terakki Fırkası doğrudan doğruya ordudan 

doğmuştur (tevellüt etmiştir). Ordu serapa (baştanbaşa) İttihat ve Terakki Fırkası’dır” 

(Tunaya, 2015: 354). Tunaya’nın, İttihat ve Terakki liderlerinden olan Seyit Bey’den 

aktardığı bu cümleler 1912 yılı Meclis-i Mebusan’nında orduya mensup kişilere 

siyasetin yasaklanması ile ilgili kanun tasarısı görüşülürken beyan edilen cümlelerdir. 

Bu ifadeler İttihat ve Terakki’nin ordu ile olan ilişkisini gösterdiği gibi muhalefetin de 



117 
 

 

memur ve özellikle de ordunun siyasetten uzak durmaları konusundaki ısrarlarının 

nedenini oluşturmaktadır. 31 Mart Vakası’ndan sonra Mahmut Şevket Paşa’nın Harekât 

Ordusu ile İstanbul’a gelmesi ve örfi idareyi yani günümüz tabiriyle sıkı yönetimi ilan 

etmesi ile muhalefet daha sert bir baskıya maruz kalmıştır. Etkiler tepkilerin doğmasına 

sebep olmuş ve sayılan bu nedenler İttihat ve Terakki Cemiyeti karşısında çoğalan 

muhalif seslerin birleşmesine meşrutiyetin ilanından beri İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin sahip olduğu iktidar tekelinin sekteye uğramasına neden olmuştur. İttihat 

ve Terakki Cemiyeti’nin “cemiyeti mukaddese” olması ve siyasi durumu böylece 

siyasiler tarafından tartışılmaya halk tarafından ise sorgulanmaya başlanmıştır. Bu 

tartışmanın başında da yukarıda programlarını incelediğimiz neredeyse tüm partilerin 

programlarında yer alan memur ve askeri görevlilerin siyasete karışmaması ve siyasetin 

de elini ordunun üzerinden çekmesi ile ilgili maddeler oluşturmaktadır. Siyasette 

yaşanan bu tartışmalar ve ikilik ordunun içinde de farklı fikirdeki subaylar arasında 

yaşanmaya başlamıştır. “1912 genel seçiminden sonra, silme denecek bir İttihatçı 

çoğunluğu parlamentoya barışçıl bir hava getirmemiştir. Artık ordu da ikiye 

bölünmüştür” (Tunaya, 2015: 351). Grubun her ne kadar Hürriyet ve İtilaf Fırkası ile 

olan ilişkisi bilinmese de bir bağlantıları olduğu açıktır. Ordu içinde yaşanan bu 

muhalefetten parlamento dışı kalan muhaliflerin yararlandığı ve İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’ne karşı eylemsel bir tavır göstermek için fırsat yakaladığı muhakkaktır. 

Balkanlardan gelen destekle ilan edilen ve yine 31 Mart Vakası’nda Balkanlardan gelen 

destekle korunan İttihatçıların Meşrutiyet rejimi yine Balkanlarda yer alan Manastır’dan 

bazı muhalif subayların Mahmut Şevket Paşa’ya tehdit dolu mesajlarıyla sarsılmaya 

başlamıştır. Tunaya, grubun Meclis-i Mebusan üzerinde üç aşamalı bir baskı kurduğunu 

ifade etmektedir. Buna göre birinci aşama İttihatçı kabinenin iktidardan düşürülmesini 

amaçlamaktadır. İkinci aşamada İttihatçıların güçlü olduğu parlamentoda baskı yoluyla 

Meclis-i Mebusan’ı feshettirmek ve yeni bir seçimin kapısını açmak için eylemsel 

hareketlere girişilmesidir. Üçüncü aşamada ise ordunun ve memurların siyasetten 

uzaklaştırılması ile ilgili tedbirleri aldırmak vardır (Tunaya, 2015: 357-364). Halaskar 

grubu siyasal bir güç ya da cunta hareketi olmadığı halde yaptığı blöfle amacına ulaşmış 

Cumhuriyet döneminde dahi etkisi görülen ordunun siyasetten uzaklaşması ile ilgili 

baskısı netice vermiştir (Tunaya, 2015: 364). Fakat Balkan Savaşları ve İttihat ve 

Terakki Cemiyeti’nin Bab-ı Ȃli Baskını ile iktidarı tekrar ele geçirmesi 1914 yılına 



118 
 

 

kadar meclissiz, kanun-u muvakkata ve padişah iradeleriyle yönetilen bir idari durumun 

ortaya çıkmasına neden olmuştur. Halaskar Zabitan Grubu’nun taşra idaresi ile ilgili 

görüşünü belirtmemesine rağmen çalışmamızda ele almamızın temel nedeni II. 

Meşrutiyet dönemiyle başlayıp en son 15 Temmuz darbe girişimiyle bir daha ortaya 

çıkan ordu-siyaset ilişkisinin siyasi ve idari tarihimizin bir parçası haline gelmesinden 

kaynaklanmaktadır.45 

3.1.3. 1913 Tarihli İdare-i Umumiye-i Vilayet Kanunu Muvakkatti46  

Yukarıda incelenen parti programlarında konuya verdikleri önem derecesi 

farklı olsa da taşra mülki idaresi ile ilgili değişim talepleri dönemin önde gelen 

konularından biri olmuştur. Siyasi partiler dışında dönemin aydınları da mülki idareyle 

ilgili tartışmalara katılmış dönemin gazete ve dergileri karşıt görüşteki aydınların yazı 

ve tartışmalarıyla dolmuştur. Tural, çalışmasında “bu memleket nasıl kurtulur” amacıyla 

tartışma ve çözüm önerilerinde bulunan daha çok Mülkiye Dergisi etrafında toplanmış 

konusunda uzman kişilerin fikirlerine geniş yer vermekte ve bu fikirlerin mülki düzenle 

ilgili hazırlanan düzenlemelerde etkili olduğunu belirtmektedir (Tural, 2000: 81-90). 

Esasında taşra mülki idaresi ile ilgili çalışmalar II. Abdülhamid döneminde de 

yapılmıştır. Daha önce belirtildiği üzere padişahın isteği üzerine valiler vilayet idaresi 

ile ilgili layihalar hazırlamış ve II. Abdülhamid’e sunmuşlardır. Ancak bu dönemde her 

ne kadar mülki idareyle ilgili birçok layiha hazırlansa da (Oğuz, 2007) taşra idaresinde 

yeni herhangi bir değişiklik yapılmamıştır.  Çalışmanın ikinci bölümünde bu 

layihalardan Şemseddin Sami’ye ait olanında önerilen düzenlemelerin II. Meşrutiyet 

döneminde taşra idaresi ile ilgili çalışmalara kaynaklık ettiğinden bahsedilmişti. Bu 

yönüyle II. Meşrutiyet döneminde taşra mülki idaresindeki değişim düşüncesi yeni 

değildir. Fakat mevcut düzenin İttihatçılar tarafından devri sabık dönemine ait 

görülmesi, parlamento sayesinde farklı bölgelerden gelen mebusların taşradaki 

problemleri tartışmaları ve layihalarda da görüldüğü üzere mevcut düzenin isteklere 

                                                 
45 Çalışmada incelenen parti ve gruplar dışında İttihad-ı Muhammedi Fırkası, Fedakâran-ı Millet 
Cemiyeti, Heyet-i Müttefika-i Osmaniye, Islahat-ı Esasiye-i Osmaniye Fırkası ve Osmanlı Sosyalist 
Fırkası bulunmaktadır. Ancak bu parti ve gruplarının taşra idareleri ile ilgili bir çözüm önerisi 
bulunmamakla beraber kısa ömürlü olmaları, programlarının çok kısa ve temenni cümlelerle 
oluşturulması, parlamento ve mebuslar üzerinde baskı kuramamış olmaları bu parti ve grupların 
çalışmamızda değerlendirme dışı bırakılmasının nedenlerini oluşturmuştur. 
46 Bu başlık altında yer alan kanun maddeleri Ahmet Akgündüz’e ait “Arşive Belgeleri Işığında Dâhiliye 
Nezareti” adlı çalışmada yer alan transkripsiyon metinden alınmıştır.  



119 
 

 

cevap verememesi yeni bir düzenlemenin acilen yapılmasını zorunlu hale getiren 

nedenler olmuştur.  

Önen ve Reyhan’ın Meclis-i Mebusan Zabıt Cerideleri’nden aktardıklarına 

göre II. Meşrutiyet ilan edildikten hemen sonra mülki idare ile ilgili değişiklik önerileri 

Meclis-i Mebusan’da görüşülmeye ve tartışılmaya başlanmıştır. İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin lider kadrosundan olan Talat Bey ve arkadaşları tarafından hazırlanmakta 

olan kanun tasarısının dayanmasını istedikleri esasları kısa bir şekilde belirttikleri ve 

kısa bir süre sonra da Talat Bey’in Dâhiliye Vekilliğine getirilmesiyle bahsedilen 

layihanın yine onun vekilliği döneminde bitirildiğini aktarmaktadırlar. Layihanın 

dikkate alınmasında ve mecliste görüşülmesinde İttihat ve Terakki Cemiyeti 

liderlerinden olan Talat Bey tarafından sunulmuş olmasının etkili olduğu ifade 

edilmektedir (Önen ve Reyhan, 2011: 311-312). Böylece tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i 

vezaif gibi dönemin en çok tartışılan iki kavramının gölgesinde düzenleme 1910 yılının 

sonunda Meclis-i Mebusan’a sunulmuştur. Hükümetin sunduğu bu tasarıda vilayetin 

genel idaresi ve vilayetin özel idaresi gibi bir ayrıma gidilmemiştir. İki idare şekli de 

maddelerde beraber yer almıştır. Bu şekliyle hükümetin sunduğu tasarıda vilayetin bir 

bütün olarak ele alındığı görülmektedir. İttihat ve Terakki Cemiyeti programında 

görüldüğü üzere bu durum İttihatçıların merkeziyetçiliğe verdikleri önemin bir 

göstergesidir.  

1871 tarihli İdare-i Umumiye Vilayet Nizamnamesi’nde il özel idareleri ile 

ilgili maddeler yer almakta ve vilayet genel meclisleri bulunmaktadır. Ancak 

maddelerin ve meclisin kanun metni üzerinde kaldığı ve işlemediği görülmektedir. 

Layiha Meclise tekrar sunulduktan sonra layiha üzerinde çalışmak üzere Mecliste bir 

komisyon oluşturulmuştur. Komisyonun etkili isimlerinden olan Ahmet Ferit Tek layiha 

ile ilgili birçok açıklamada bulunmakta ve layihayı eleştirmektedir. Nitekim Önen ve 

Reyhan, “Encümenin merkeziyetçiliğe getirdiği bütün eleştirilere rağmen eski 

düzenlemelerden daha merkeziyetçi bir yapı şekillendirmeye çalıştığını” ifade 

etmektedirler (Önen ve Reyhan, 2011: 328). Ahmet Ferit Tek, İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin baskısından ve sundukları kanun tasarısının içeriğinden yaptığı eleştirilere 

rağmen tatmin olmamış olacak ki kendisiyle aynı görüşteki bir grup arkadaşıyla birlikte 

1912 yılında yukarıda ele alındığı üzere mülki idareyle ilgili ayrıntılı bir programa sahip 

Milli Meşrutiyet Fırkası’nı kurmuştur. Böylece sahip olduğu fikirleri kurduğu parti 



120 
 

 

vasıtasıyla hayata geçirmeye çalışmıştır (Ünal, 2009)47. Yine de vilayet idaresi ile ilgili 

yasa tasarısı dönemin büyük tartışmaları içinde yasalaşmamıştır. 1912 yılında Takvim-i 

Vekayi’de 1871 tarihli Vilayet Nizamnamesi’nin yerine uygulanmak üzere 85. 

maddeden başlayan “İkinci Bab, İdare-i Hususiye-i Vilayet” yani günümüzdeki 

anlamıyla il özel idareleri başlığıyla tasarının bir kısmı yasalaşma imkânı bulmuştur. 

Peki, neden hazırlanan vilayet düzenlemesinin bütünü değil de sadece il özel 

idarelerine ait görevlerin belirlendiği ikinci kısım kanunlaştırılmıştır? Göreli, layihanın 

bütünün yasalaşmamasıyla ilgili olarak farklı etnik gruplara mensup mebusların layiha 

ile ilgili farklı amaçlarının olmasının layihanın görüşmelerde nasıl bir hal alacağını 

belirsizleştirdiğinden dolayı layihanın mecliste görüşülmeden meclisin tatil edildiği 

açıklamasını getirmektedir (Göreli, 1952: 10). Siyasal partiler ve taşra politikaları 

başlığı altında ele alındığı üzere dönemin çalkantılı siyasal hayatı, İttihat ve Terakki 

Cemiyeti iktidarının zayıflaması, muhalefetin mevcut hükümete ciddi eleştiriler 

yöneltmesi ve yaşanan Balkan savaşları ilin genel idaresini yeniden düzenleyecek bir 

yasanın bu dönemde çıkmasıyla ilgili tereddütlere neden olmuş ve neticede ilin genel 

idaresi ile ilgili maddeler yasalaşmamıştır. Nitekim İttihat ve Terakki Cemiyeti Bab-ı 

Ȃli baskınından sonra idareyi tekrar ele alınca Tural’ın ifadesine göre “çoğu madde 

kelimesi dahi değiştirilmeden” 1913 İdare-i Vilayet Kanun-i Muvakkati’ndeki yerini 

almıştır (Tural, 2000: 226)48. Önen ve Reyhan ise il özel idaresi ile ilgili kanun 

maddelerinin aynı olduğu fakat il genel idaresi ile ilgili maddelerin ne önerilen tasarıda 

ne de meclis encümeninin düzenlemesinden geçen tasarının maddeleriyle aynı 

olmadığını tamamıyla farklı bir metin olduğunu ifade etmektedirler (Önen ve Reyhan, 

2011: 330). Yapılan en büyük değişiklik ise maddelerden farklı anlamlar 

çıkarılmamasının önüne geçmek için maddelere ek açıklama getiren yan maddeler 

eklenmesidir. Buna karşılık ilin özel idaresini düzenleyen maddelerin yasalaşması ise 

1871 Vilayet Nizamnamesi’nde yer alan vilayet genel meclislerinin yetkilerinin daha da 

artırılıp genişletilmesiyle taşranın ekonomik sıkıntılarını vilayetlere tanınacak yetki ile 

                                                 
47 Daha önce ifade edildiği üzere Kütahya mebusluğu yapmış olması ve Kütahya’nın bağlı bulunduğu 
Bursa’da doğup büyümüş olması bölge hakkında bilgi sahibi olmasına neden olmuştur. Tek, bu yönüyle 
de gerek Kütahya’yla olan bağı gerekse de vilayet idareleri ile ilgili çıkarılan yasalardaki rolü nedeniyle 
II. Meşrutiyet sonrası taşra idaresini inceleyenlerin ve Kütahya tarihine merak duyanların mutlaka bilmesi 
gereken önemli isimlerden birisidir. Ahmet Ferit Tek ile ilgili biyografik bir çalışma için “Yenal Ünal, 
Ahmet Ferit Tek, 2009, Bilgeoğuz Yayınları, İstanbul” adlı kaynağa bakılabilir.  
48 Tural, bu ifadeyi il özel idaresi maddeleri için sarf etmiş olmalı. Fakat cümle içerisinde net bir ayrım 
cümlesi kullanmamıştır. 



121 
 

 

gidermek, vilayetlerin kalkınması ve imarı için kendi kaynaklarına sahip olmalarını 

sağlamak gibi nedenler etkili olmuştur.  

1913 İdare-i Vilayet Kanunu Muvakkati’nin giriş kısmında Kanun-i Esasi’nin 

108. maddesine atıfla vilayet idarelerinin tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif kaideleri 

üzerine tesis edildiğini beyan etmektedir. Bununla beraber taşrada görevli memurlara 

kanunun onlara yüklediği görevleri yerine getirmek mecburiyeti vermekte ve 

memuriyetleriyle ilgili yaptıkları işlerden sorumlu olduklarını ifade etmektedir. 

Düzenlemenin giriş kısmında taşrada görevli memurların görevleri ve sorumluluklarına 

değinilmesi 1864 tarihli Vilayet Nizamnamesi’nden beri taşradaki memurların 

vazifelerini layıkıyla yerine getirmemeleri, taşradaki ahalinin memurlardan şikâyeti ve 

birçok düzenleme yapılmasına rağmen taşra idarelerinde düzenin bir türlü tesis 

edilememesinin büyük etkisi vardır. Kanunun birinci kısmı vilayet genel idarelerinin ele 

alındığı kısmı oluşturmaktadır. Buna göre birinci madde mülki taksimatla (mülki 

bölümlenme) ilgilidir. Yeni kanunda mülki taksimat değiştirilmemiş mevcut şekli 

korunarak vilayetler livalara, livalar kazalara, kazalar nahiyelere ve nahiyeler de 

karyelere ayrılmaktadır. İkinci maddede bağımsız livalar (sancak) ele alınmakta ve bu 

durumdaki livaların vilayet derecesinde olduğu hükmünü getirmektedir. Üçüncü 

maddede yeni bir idari birimin kurulmasının ancak kanunla olabileceği; mevcut liva ve 

kaza merkezlerinin değiştirilmesi idari sınırlarının düzenlenmesi ve değiştirilmesi, kaza 

ve nahiyelerin birbirinden ayrılıp birleştirilmesi vilayet genel idaresinin kararı Dâhiliye 

Nezaretinin tensibi (uygun bulması) ve padişahın iradesi ile olabileceği ifade 

edilmektedir. Osmanlı mülki idaresindeki en tartışmalı idari birim olan nahiye 

konusunda ise nahiye idarelerindeki herhangi bir değişiklik durumunda vilayet genel 

idaresi kararıyla valilik makamınca değişikliğin yerine getirileceği Dâhiliye 

Nezareti’ninse yapılan değişiklik konusunda bilgilendirilmesi gerektiği ifade 

edilmektedir. Bunun dışında parantez içerisinde nahiye idaresi ve yeni bir nahiye 

kurulmasının özel bir kanuna tabi olduğu belirtilmektedir. Dördüncü madde Arap 

aşiretlerinin isyanları ve ayrılıkçı hareketlerinin yaşandığı bir ortamda Mutedil 

Hürriyetperveran Fırkası programının 11. maddesinden etkilenerek göçebe aşiret ve 

kabilelerin mizaç, bölgesel gerekliliklere ve sosyal hayatlarına uygun özel kanunların 

yapılacağı belirtilmektedir.  



122 
 

 

Beşinci maddeden on dokuzuncu maddeye kadar olan maddeler taşrada hangi 

memurların görevlendirilecekleri, tayin ve seçilme usulleriyle azil şekillerinden 

bahsetmektedir. Buna göre valiler Dâhiliye Nezareti’nin teklifiyle Meclis-i Vükela 

kararı ile atanmaktadır. Kanuna göre vali yardımcıları, mutasarrıf, vilayet mektupçusu 

ve kaymakamlarsa Dâhiliye Nezareti’nin seçimi (intihabıyla) padişah iradesiyle 

atanmaktadırlar. Vilayet idaresinde valilere yardımcı olacak vali muavini, mektupçu, 

jandarma komutanı, nüfus müdürü, umur-u ecnebiye müdürü, polis müdürü, liva tahrirat 

müdürü ve eğer varsa vilayet tercümanı gibi yüksek dereceli memurların tayin 

edilmesinde valinin düşünce ve tercihlerinin dikkate alınacağı belirtilmektedir. Valilerin 

beraber çalışacakları yüksek memurların seçiminde fikirlerinin dikkate alınması 

vilayetlerde vali ile memurlar arası uyumun sağlanması ve görevlerin daha ciddi bir 

şekilde yerine getirilmesi amaçlanmıştır. Kanunun ikinci faslı olan yirminci ve altmış 

birinci maddeleri arasında vilayet, mutasarrıflık ve kazalarda görevli idareci ve 

memurların görev ve vazife alanları belirlenmektedir. Birinci kısmın son faslı olan 

üçüncü fasılda ise idare meclislerinin teşkilat yapısı ve vazifeleri ele alınmaktadır. Buna 

göre idare meclisleri valinin, vali bulunmadığında da vali yardımcısının başkanlığında 

defterdar, mektupçu, nafia (bayındırlık) başmühendisi, ziraat müdürü, maarif yani 

eğitim müdürü, müftü, ruhani reislerle seçilmiş üyelerden oluşmaktadır. Liva ve kaza 

idare meclisleri de vilayet idare meclisleriyle aynı teşkilat ve işleyiş yapısına sahiptir. 

Liva ve kaza idare meclisleri bir nevi vilayet idare meclislerinin kopyası şeklinde 

düşünülmüş ve düzenlenmiştir. 

Düzenlemenin ikinci kısmı “İdare-i Hususiye-i Vilayet” başlığı taşımakta ve il 

özel idareleriyle ilgili maddeleri içermektedir. İkinci kısmın, birinci faslının ilk maddesi 

olan 75. madde il özel idarelerinin tanımını yapmaktadır. Buna göre vilayet özel idaresi, 

bu kanunun tayin ve sınırlarını çizdiği şekliyle vilayetin sahip olduğu menkul ve 

gayrimenkul malları tasarruf hakkına sahip tüzel bir kişiliktir. 76. maddede vilayetin 

işlerini (umur) ve özel çıkarını yönetecek, koruyacak ve onu temsil ve teşhis edecek 

idari vasıtaların vilayetin valisi, il genel meclisi ve vilayet encümeni şeklinde 

belirtilmiştir. 77. maddede ise bu konulardaki icra yetkisinin valiye ait olduğu ifade 

edilmektedir. 78. madde vilayete ait mahalli hizmetleri on iki alt başlıkta saymaktadır. 

79’dan 87. maddeye kadar olan kısım alt başlıklarıyla birlikte vilayet bütçesi ile ilgili 

maddeleri içermektedir. Buna göre vilayet bütçesi adi (olağan) ve fevkalade (olağan 



123 
 

 

dışı) şeklinde iki kısma ayrılmaktadır. Maddeler çoğunlukla hangi gelir ve gider 

türlerinin adi ve fevkalade bütçe türüne girdiğini belirleyen maddelerdir. 86. maddede il 

genel meclisince (Meclis-i umumice) kabul edilen bütçeler vali tarafından Dâhiliye 

Nezareti’nin bilgisine sunulduktan sonra padişah iradesiyle uygulamaya konulur hükmü 

ile bütçe konusu tamamlanmıştır. Düzenlemenin 87-102. maddeleri valinin ve il özel 

idaresi memurlarının görevlerinden bahsetmektedir. 102. maddeye göre vilayetin özel 

işleriyle görevli memurların seçilmesi ve azilleri valinin tasarrufuna verilmektedir. Tek 

istisna mali işler uzmanı olan “muhasebe-i hususiye kalemi müdürü” nün (özel 

muhasebe kalemi müdürü) Maliye Nezareti memuru sayılmasından dolayı valinin 

inhasıyla (önerisiyle) yine Maliye Nezareti tarafından atanması ve görevinden 

alınmasıdır. İkinci faslın 103-136. maddeleri il genel idaresinin çalışma prensibi, üye 

seçimi ve azli, vazife ve sorumluluklarının belirlendiği maddeleri içermektedir. 103. 

maddeye göre il genel meclisi üyeleri kazalar tarafından seçilir. Nüfusu “12.500-

18.750’ye kadar bir; 31.250’ye kadar iki; 37.500’e kadar 3 ve 50.000’ne kadar dört aza” 

seçilecektir (Akgündüz, 2015: 542). Bu miktardan fazlası belirlenen ölçüte göre 

artırılacaktır. 105. maddede il genel meclisine seçilecek üyelerin kaza halkından olma 

zorunluluklarının olmadığını vilayet halkından olmalarının ve milletvekili seçilmeleri 

için gerekli şartları taşımalarının yeterli görüldüğünü yazmaktadır. 106. madde bilfiil 

askerlik görevlerini yerine getirenlerin, ayan ve mebusların (milletvekillerinin), bütün 

hâkimler ve devlet ile vilayet memurları ve son olarak vilayet dâhilinde vilayete ait 

işleri yerine getiren mültezim, müteahhit ve mukavil (sözleşme yapan) olanların 

seçilemeyeceğini beyan etmektedir. Bu maddeyle merkezi idare vilayette rant ve 

kayırmacılığın önüne geçmeye çalışmıştır.  118. maddede meclisin başkanı validir. 

Fakat valinin bulunmadığı durumlarda başkanlık etmek üzere üyeler kendi aralarından 

iki kâtip bir başkan seçerler ve vali bulunmadığı durumlarda seçilen bu kişi meclise 

başkanlık eder. 123. madde görüşülecek konuları valinin belirleyeceğini fakat üyelerin 

de görüşülecek konuları teklif etme hakkının bulunduğunu ve eğer teklif edilen konu 

çoğunluk tarafından kabul edilirse meclis tarafından görüşüleceğini ifade eder. 124. 

maddede il genel meclisinin siyasetle ilgili bir gündemin yapılmasını ve böyle bir 

gündemin teklif edilmesinin dahi yasak olduğunu yazmaktadır. 5393, 5302 ve 5216 

sayılı yerel yönetim mevzuatlarımızda da meclislerin siyasi konuları görüşmeleri 

yasaklanmıştır. 1913 tarihli bu düzenlemede de aynı hükmün olması federalizmin 



124 
 

 

reddedildiğini ve egemenliğin yerelle paylaşılmak istenmediğini gösterir. Encümeni 

vilayet başlığı taşıyan 136-144. maddeleri alt maddeleriyle birlikte vilayet encümenin 

görevlerini ve sorumluluklarını belirlemektedir. 145 ve 146. maddeler yakın vilayetler 

arasındaki ilişkiyi ve çözüm yolunu göstermektedir.  

Vilayetlerin hususi idaresini (il özel idarelerini) düzenleyen bu maddeler 1913 

yılından 1984 yılına kadar 71 yıl yürürlükte kalmış 1984 yılında “3360 sayılı kanunla İl 

Özel İdaresi” adını almıştır.  2005 yılında ise “5302 sayılı İl Özel İdaresi Kanunu”yla 

köklü değişiklikler yapılarak ilgili maddeler tamamen yürürlükten kaldırılmıştır 

(Akgündüz, 2015: 523-524). Vilayetlerin genel idaresini düzenleyen maddelerse 1929 

yılında “1426 sayılı Vilayet İdaresi Kanunu” ile kaldırılmış, 1426 sayılı kanun da 1949 

yılında kaldırılarak yerini “5442 sayılı İl İdaresi Kanunu”a bırakmıştır. Osmanlı’nın son 

zamanlarında yapılan kanunların Cumhuriyet devrine yansımasıyla ilgili olarak Önen ve 

Reyhan, “il özel idaresine ve genel olarak mülki yapıya ilişkin Osmanlı’nın son 

demlerindeki İttihatçı bakışın Cumhuriyet kadroları tarafından da büyük ölçüde 

benimsendiğini söylemek yanlış olmayacaktır”  tespitini yapmaktadırlar (Önen ve 

Reyhan, 2011: 338).  

1913 İdare-i Vilayet Kanun-u Muvakkati ile ilgili olarak Akşin, kanunun 

vilayetlere mali alanda tanıdığı yetki ile idareye âdem-i merkezi bir özellik verilmeye 

çalışıldığını ifade etmektedir (2017: 397). Findley de gerek mali gerek idari anlamda 

kanunun getirdiği yeniliklerin bir âdem-i merkeziyet sisteminin göstergeleri olduğunu 

belirtmektedir (2014: 360). Zürcher ise kanunun vilayetlere tanıdığı yetkileri yeterli 

görmemekte ve sınırlı bir âdem-i merkeziyet tanıdığını ifade etmektedir (2018: 151). 

“Kanun-i Esasi’nin 108. maddesi hükmünün gereklerini yerine getirmek için, o zaman 

hukukçuları il idaresinin çift karakteri olduğu teorisini geliştirdiler. İl idaresi iki cepheli 

olarak düşünüldü; biri merkezi hükümet cihazının bir unsuru olarak il genel idaresi, 

diğeri, tüzel kişilikli bir âdem-i merkeziyet idare birimi olarak il özel idaresi” (Lewis, 

1993: 387). Lewis bu ifadesiyle düzenlemenin merkeziyetçi idarenin aygıtlarıyla birlikte 

âdem-i merkeziyetçi idare ilkelerine kanunda yer verildiğini belirtmeye çalışmaktadır. 

İttihat ve Terakki Cemiyeti gerek II. Abdülhamid’e muhalefeti döneminde 

gerekse de iktidarı ele aldığı dönemde merkeziyetçi bir idare yanlısı olagelmiştir. Buna 

rağmen İttihat ve Terakki Cemiyeti’ni âdem-i merkeziyetçi idare özellikleri taşıyan bir 

kanunun hazırlamasına iten sebepler nelerdir? Akşin, buna neden olarak İttihat ve 



125 
 

 

Terakki Cemiyeti’nin Türkçülük akımına -velev açıkça belirtilmese de- kapılması 

neticesinde Arnavut asıllı tebaanın küstürülmesi gibi feodal yapıdaki Arap asıllı 

tebaanın da buna tepki göstermesi neticesinde İttihatçıların bu tepkileri yumuşatmak 

adına böyle bir kanun hazırladığını ifade etmektedir (Akşin, 2017: 396-397). Önen ve 

Reyhan da aynı sonuca katılmakla beraber buna Balkan yenilgisi neticesinde Rusya’nın 

Doğu Anadolu’da özel bir idare kurmaya çalışmasını da eklemektedirler (Önen ve 

Reyhan, 2011: 339). Tural’da Arap, Ermeni ve Kürt tebaayı ele almakta Arap ve Ermeni 

tebaanın ayrılıkçı hareketlerinin düzenlemenin hazırlanmasında ve içeriğinde etkili 

olduğunu bunun yanında “bilinçli-örgütlü, ulusallaşma aşamasını tamamlamamış” olan 

Kürtlerin düzenleme üzerindeki etkisinin hatıratlara da dayanarak bireysel bazda 

kaldığını ifade etmektedir (Tural, 2000: 151-178). Netice itibariyle İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin iktidarının en başından beri merkeziyetçi idare taraftarı olması göz önüne 

alınınca kanunla ilgili en doğru tanımlamanın Önen ve Reyhan’a ait “sınırlandırılmış bir 

âdem-i merkeziyet” tanımı olduğu görülmektedir (Önen ve Reyhan, 2011: 301).  

3.1.4 Taşrada Güvenlik: Zaptiye Teşkilatı ve Taşrada Güvenlikle İlgili 

Düzenlemeler49  

1908 Devrimi’nde taşrada ahalinin idarecilere ve dolayısıyla idareye karşı 

gösterdiği tepkinin bir nedenin de taşrada güvenliğin sağlanamaması olduğunu 

görmüştük. Daha da kötüsü taşrada güvenliği sağlamakla görevli memurların eşkıya 

takibinde ve aşar toplanması sırasında mültezimle birleşip köylü halka 

zulmetmelerinden bahsedilmişti. Bu durum çoğu taşrada sürgün İttihatçıların bu konuda 

daha duyarlı olmasını zorunluluk haline getirmiştir. Nizamnamenin içeriğine geçmeden 

önce Zaptiye teşkilatının Anadolu’da geçirdiği değişimi incelemek hem taşrada 

güvenliğe verilen değeri anlamakta hem de İttihatçıların güvenlik konusunda yaptıkları 

değişiklikleri değerlendirmekte yardımcı olacaktır. 

Taşrada güvenliği sağlamak için kurulan bu teşkilatın tarihi çok eskilere 

dayanmaktadır. Tanzimat dönemine kadar geçen sürede taşrada güvenliği sağlamak için 

“subaşılar” görevlendirilmiş bunlar taşrada güvenlikle ilgili her konuda yetkili 

kılınmışlardır. Tanzimat dönemiyle birlikte her alanda yenileşme başladığı gibi taşrada 

güvenlik sistemi ve personelle ilgili de yenileşme hareketleri başlamıştır. Bu dönemde 

                                                 
49 Zaptiye, Osmanlı Devleti’nde toplumsal güvenlik işleriyle ilgilenen kurumlara verilen genel isimdir. 



126 
 

 

güvenlik işleriyle daha iyi ilgilenilebilmesi için Zaptiye Müşirliği kurulmuş ve güvenlik 

konusunu düzenleyen birçok kanun çıkarılmıştır (Özcan, 2013: 128-130). Söz gelimi 

1908 tarihine kadar on tane Umur-u Zaptiye’nin görevlerini ve görev alanlarını 

düzenleyen talimat ve nizamnameler çıkarılmıştır (Akman, 2007). Taşrada güvenlik 

sistemiyle ilgili bu kadar çok düzenleme hazırlanması taşrada güvenliğe verilen değeri 

gösterdiği gibi çıkarılan nizamnamelerin beklenen neticeyi vermediğinin de 

göstergesidir. 31 Mart Vakası’nda jandarma görevlilerinden bazılarının Harekât 

Ordusu’na karşı koymaya çalışması Zaptiye Nezareti’nin kaldırılarak jandarma 

teşkilatının Harbiye Nezareti’ne bağlanmasına neden olmuştur (Özcan, 2013: 129).50 

Jandarma teşkilatının yapı, görev ve sorumluluk alanlarının belirlendiği 298 

maddelik en geniş kapsamlı düzenleme 1903 yılında hazırlanmaya başlanan ve çok az 

bir kısmı haricinde Fransız Jandarma teşkilatından iktibas edilen 1904 tarihli “Jandarma 

Nizamnamesi”dir. Temel düzenlenme amacı Makedonya’da çıkan karışıklıkları 

engellemek olan düzenleme söz konusu teşkilatın başında bulunanlarca uygulanmak 

istenmemiş, onaylanmadığından ötürü de kanun kuvvetinde olmamıştır (Akgündüz, 

2015: 624; Özcan, 2013: 128). Yine de 1904 tarihli Jandarma Nizamnamesi bu tarihten 

sonra yapılacak düzenlemelere kaynaklık etmekte ve Osmanlı Devleti’nde çıkarılan en 

kapsamlı Jandarma Nizamnamesi olma özelliği taşımaktadır. 1912 tarihli “Jandarma 

Kanun-ı Muvakkatı” sekiz maddeden oluşmaktadır. 2. maddesine göre eğitim ve terfi 

işlemleri itibariyle Harbiye Nezareti’ne; emniyet ve düzenin sağlanması konusunda ise 

Dâhiliye Nezareti’nin çıkaracağı düzenlemelere göre hareket eder. Bundan ötürü 

jandarma kuvveti bu konuda taşranın en büyük idari amiri olan valiye bağlıdır ve onun 

emriyle hareket eder. 6. madde görevlerinde herhangi bir kanunsuzluk yaptıklarında 

jandarmanın Divan-ı Harp tarafından sorgulanacağı ve muhakeme edileceği 

belirtilmiştir. 8. maddede bu kanun maddelerinin uygulanmasında Dâhiliye ve Harbiye 

Nezaretlerinin sorumlu oldukları belirtilmektedir. Dâhiliye ve Harbiye Nezaretlerinin bu 

konudaki sorumluluk alanları net olarak belirtilmediğinden taşrada eskiden beri yaşanan 

Dâhiliye-Harbiye Nezaretleri çatışmasının devam etmesine neden olmuş bu konuda 

herhangi bir çözüm getirilmemiştir. 1913 yılına gelindiğinde “Umum Jandarma 

Kumandanlığı Dairesi’nin Teşkilatı ve Mezkûr Kumandanlık ile Jandarma Müfettiş-i 

                                                 
50 Taşranın güvenliğinden sorumlu Jandarma Genel Komutanlığı 15 Temmuz askeri darbe kalkışması 
sonrasında yapılan değişikliklerle 2016 yılında çıkarılan 668 sayılı kanun hükmünde kararnameyle İçişleri 
Bakanlığı’na bağlanmıştır. 



127 
 

 

Umumiliği’nin Münasebeti Hakkında Nizamname” hazırlanarak teşkilatın yapısı tekrar 

bir düzenlemeye tabi tutulmuştur. Düzenleme taşra güvenliği hakkında yeni ve köklü 

bir değişiklik getirmemekte teşkilatın yapısını belirlemektedir. Akgündüz, bu 

düzenleme ile ilgili olarak “Avrupalılara karşı göstermek ve göz boyamak maksadıyla 

bir iki gün içinde hazırlanmış bir hukuki düzenleme şeklinde vasıflandırılabilir” 

demektedir (2015: 689).  

Zaptiye teşkilatının diğer kolunu oluşturan polis teşkilatı 1845 yılında 

kurulmuş ancak kısa bir süre sonra işlevini yitirmiş ve 1881 yılında yeniden 

teşkilatlanıncaya kadar görevleri zaptiye askerlerine devredilmiştir. Sonraki yıllarda da 

duyulan ihtiyaçtan dolayı teşkilatla ilgili düzenlemeler yapılmıştır. 1909 yılında 

Dâhiliye Nezaretine bağlı “Emniyet-i Umumiye Müdüriyeti” kurulmuş ve müdüriyetine 

Galip Bey getirilmiştir. Aynı yıllarda nitelikli eleman yetiştirmek için polis okulları 

açılmış ve polis teşkilatı İstanbul dışındaki vilayetlerde de görevlendirilmeye 

başlanmıştır (Özcan, 2013: 130). Buna göre vilayet merkezlerinde, mutasarrıflıklarda ve 

kazalarda görev yapacak personel atanması öngörülmüştür. Ancak yeterli eleman ve 

kaynak sağlanamadığından ve Osmanlı taşrasının kendine has yapısı değişmediğinden 

istenilen netice alınamamış çoğu merkezde polis teşkilatı oluşturulamamıştır. 

Görüldüğü üzere taşrada güvenliği sağlamak için birçok düzenleme yapılmış 

ancak beklenen netice alınamamış taşrada güvenlik bir türlü sağlanamamıştır. Bunun 

devam eden savaşlar yüzünden zaptiye teşkilatına yeteri kadar önem verilmemesi ve 

özellikle II. Meşrutiyet’ten sonra İttihatçıların taşrada güvenlik işlerini ordunun bir 

parçası olarak ele almasından kaynaklandığı söylenebilir. Jandarmanın Harbiye 

Nezaretine bağlanması bunun bir göstergesidir. Nitekim İttihat ve Terakki Cemiyeti 

iktidardan çekilince Damat Ferit Paşa hükümeti zamanında Jandarma teşkilatı tekrar 

Dâhiliye Nezareti’ne bağlanmıştır. 

3.1.5 Taşra İdaresinde Sivil Bürokrasi Askeri Bürokrasi İlişkisinin Dönüşümü 

Orta Asya’nın zor koşulları birbiriyle her zaman çatışma halinde olan milletleri 

ve boyları daima savaşa hazır olmak zorunda bırakmış bu da orada yaşayan milletleri ve 

boyları asker millet olmak zorunda bırakmıştır. Aynı durum Anadolu’ya göç 

ettiklerinde de yaşanmaya devam etmiştir. Söğüt-Bilecik civarına yerleşen 

Osmanoğulları çevrelerindeki beylikler ve Bizans ile her zaman çatışma halinde 



128 
 

 

olmuştur. Türk devlet ve beyliklerinin içinde bulunduğu bu durum siyasal hayatlarında 

yönetim ve güvenlik konusunun birlikte ele alınmasına neden olmuş ve ordu-siyaset 

ilişkisinin de kökenlerinin çok eskilere dayandığını da göstermiştir.  

Türkiye’de ordu-siyaset konusunda yapılmış bilimsel çalışmalar az olmakla 

beraber konu hakkında yorum yapanların ki bunların da büyük çoğunluğunu yabancı 

yazarlar oluşturmaktadır. Bunlardan biri olan Hale, Amos Perlmutter’den51 Osmanlı’da 

ordu-siyaset ilişkisiyle ilgili olarak bazı bilgiler aktarmaktadır. Hale’in, Perlmutter’den 

aktardığına göre Osmanlı Devleti’nin ordu-siyaset ilişkisinin başlangıçta Weber’e ait 

patrimonyal yönetim ilişkisine dayandığını fakat bunun 15. yüzyıldan sonra 

yeniçerilerin artan isyanları neticesinde praetorianizm’e52 doğru kaydığını 

aktarmaktadır. Hale, patrimonyalizm’den praetorianizm’e geçiş kavramını açıklamakta 

ve bu açıklamanın 18. yüzyıla kadar bazı kusurlu yanları olmasıyla beraber Osmanlı’da 

ordu-siyaset ilişkisini yansıtmakta yararlı bir araç olduğunu ifade etmektedir. Fakat 

patrimonyalizm’den praetorianizm’e geçiş açıklamasının “19. yüzyılda uygulandığında 

işe yaramaz” olduğunu çünkü Tanzimat yeniliklerinin iki amacı olduğunu 

açıklamaktadır. Patrimonyalizm’den praetorianizm’e geçişin 19. yüzyılda 

uygulanamamasının birinci nedeni daha fazla toprak kaybını önlemek için Avrupa 

tarzında modern bir ordu kurmak amacında olması. İkincisi ise merkezi otoriteyi 

yeniden sağlamak ve bunu yerel otoritelere yeniden kabul ettirmektir. Hale, 19. yüzyılla 

ilgili de bir şerh koymakta ve on dokuzuncu yüzyılın son çeyreğinden sonra 1876-1908 

yıllarında ordu-siyaset ilişkisinin 17. ve 18. yüzyılda yaşanan praetorianizm’e bir dönüş 

olmadığını çünkü “1876’nın ve 1908’in askerleri, meşruluğa meydan okuyup yeni bir 

tip otorite önerdiklerini anlamında Perlmutter’in modern praetorianizm dediği şeyin 

unsurları oldular” açıklamasını getirmektedir (Perlmutter, 1981: 10-13’ten Aktaran 

Hale, 2014: 354-358).  

Osmanlı’da en büyük idarecilik görevi olan “paşalık” makamı konusunu 

inceleyen bir çalışmada mülkiyeye en çok askeri sınıftan idarecilerin getirildiği 

belirtilmektedir. Bunun da birkaç nedene dayandığını ifade etmektedir. Bunların 
                                                 
51 Perlmutter’in bahsi geçen kaynağı “Amos Perlmutter, Political Roles and Military Rulers, 1981, Cass, 
London” Hale tarafından çalışmaya metin içerisinde atıf yapılmakta ancak kaynakça bölümünde yer 
verilmemektedir. 
52 Kavrama farklı anlam veren yazarlar olsa da William Hale’in kendi ifadesiyle praetorianizm kavramı: 
“Bugünkü bağlamda, ordunun ya güç kullanarak ya da kullanma tehdidinde bulunarak özel olarak 
bağımsız bir siyasi güç olduğu durumlara işaret eden daha geleneksel ve sınırlı anlamında” 
kullanılmasının daha uygun olacağını ifade etmektedir (Hale, 2014: 355). 



129 
 

 

başında da mülki memurların sayıca yetersizliğini neden olarak göstermektedir. İkincisi 

ise idarenin bölgede karışıklıkları önlemek amacıyla tek başlı mülki-askeri bir otorite 

inşa etme isteğinin etkili olduğunu belirtmektedir (Bouquet, 2016: 139-141). Yine II. 

Abdülhamid döneminde valilik yapanlar üzerinde yapılan bir çalışmada yer alan bir 

tabloda bu dönemde valilerin yüzde yetmişini askeri sınıftan gelenlerin oluşturduğu 

ifade edilmektedir (Kırmızı, 2007: 72-75). Bu durum Osmanlı Devleti’nin yenileşme 

döneminde dahi mülki yapının ordu ile ayrı düşünülmediğinin ve ordunun çağdaşı olan 

devletlerde olduğu gibi devlet yapılanmasında orduya verilen değerin de göstergesidir. 

Ordu-siyaset ilişkisini ele alan çalışmalarda ordunun yenileşme hareketlerine ilk 

başlanan kurum olması ve bu teknik yenileşme çalışmalarının zihni bir değişikliğe ve 

yenileşmeye de yol açması ordunun yenileşme hareketlerinde öncü rol almasının 

nedenleri olarak belirtilmektedirler (Hale, 2014: 72-73; Alkan, 1992: 10-12). II. 

Meşrutiyet’in ilan edilmesinde baskı güçlerinden biri olan ordu yeni düzende önemli bir 

konuma oturmuş ve bu dönemin güvenlik zorunlulukları yüzünden de idareyle beraber 

adının anılmasına yol açmıştır. 

Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan beri ordu komutanlarıyla mülki idareciler 

birbirlerine karşı taşrada denge unsuru olarak konumlandırılmış ancak artan güvenlik 

problemleri yüzünden ordu komutanlarının ve askeri bürokrasinin etkisi taşrada görülür 

şekilde artmaya başlamıştır. Ortaylı’nın, vali ile kumandanı vilayette sahip oldukları 

görev ve sorumluluklar yüzünden anlaşmazlıkları çözülemeyen iki rakip güç olarak 

ifade etmesi bundan kaynaklanmaktadır (Ortaylı, 1985: 67). Fakat bu durum tüm 

Osmanlı taşrası için geçerli değildir. Güvenlik problemleri yüzünden vilayetlerde ordu 

birliklerinin sayıca artış göstermesi ve ordu kumandanlarına bunun için geniş yetkiler 

tanınması vilayetler arasında bu konuda farklılıkları ortaya çıkarmıştır. Örneğin, 1905 

yılına ait Diyarbakır vilayet salnamesinde ordu birliklerinin vilayette çok büyük bir 

bürokrasiye sahip olduğunu ve bölgenin durumundan dolayı da idari merkezlere 

birliklerin dağıtılmadığını, Diyarbakır merkez ile vilayetin büyük sancağı olan 

Mardin’de toplandığını görmekteyiz (Diyarbakır Vilayet Salnamesi, 1323).53  Yine aynı 

tarihe ait Hüdavendigar Vilayet Salnamesinde ise ordu bürokrasisi Diyarbakır 

Vilayetine göre çok azınlıkta kalmaktadır ve idari merkezlere dağılmış bir şekilde 

                                                 
53 Vilayette yer alan Jandarma birliklerinin gösterildiği tablo bile ordu bürokrasisinin vilayet 
bürokrasisinde ne derece büyük bir etkiye sahip olduğunu göstermektedir (Diyarbakır Vilayet Salnamesi, 
1323: 184-185). 



130 
 

 

bulunduğunu görmekteyiz (Hüdavendigar Vilayeti Salnamesi, 1323). Kırmızı, II. 

Abdülhamid döneminde ordu kumandanlarının mülki idareye ve mülki idarecilerin 

işlerine bu denli müdahil olmalarını “bunların II. Abdülhamid nezdinde çok güvenilir 

adamlar olması ve çoğu zaman bunların görüşlerinin valilerinkine tercih edilme[sine]” 

bağlamaktadır (Kırmızı, 2007: 186). Ancak bu durum taşrada ordu-siyaset ilişkisinin 

sadece bir nedenini oluşturmaktadır. II. Meşrutiyet döneminde ordu-siyaset ilişkisini ele 

alan bir çalışmada ordunun II. Meşrutiyet öncesinde orduyu siyasileşmeye iten 

nedenleri genel ve özel sebepleriyle birlikte birçok alt başlıkta incelenmeye almıştır. 

Genel sebepler başlığı altında Osmanlı kamuoyu ve Rumeli bölgesinin sahip olduğu 

özel durum, iktisadi, siyasi ve kültürel atmosferle askeri durum alt başlıklarıyla ele 

alınmakta bu başlıklarla ordunun geçirdiği düşünsel değişim açıklanmaya 

çalışılmaktadır. İfade edilen genel özelliklerin II. Meşrutiyetin ilanı ve ilk zamanlarda 

ordu-siyaset ilişkisinde düşünsel değişimin oynadığı rolü göstermek açısından önemli 

bilgiler içermektedir. Bu fikri değişikliğin etkisiyle ordu komutanları taşrada mülki 

idarecilerin ve memurların zorla görevden alınmalarına karşı sessiz kalmışlar ve üye 

olsun olmasın İttihatçıların safında yer almışlardır. Özel sebepler ise zabit şikâyetlerine 

neden olan mali, terfii, psikolojik problemler ve asker-sivil kıyaslanması gibi alt 

başlıklar halinde işlenmekte ve ordunun II. Meşrutiyet’e nasıl girdiğini ve nasıl bir ruh 

halinde bulunduğunu göstermektedir (Alkan, 1992: 19-64). Nitekim yeni rejimin 

beklentileri karşılamadığı görülünce siyasette ve toplumda olduğu gibi orduda da bir 

zihinsel bölünme yaşanmış ve neticede Halaskar Zabit Grubu gibi yapıların ortaya 

çıkması ve ordu kumandanlarına suikastların yapılmasına kadar giden bir bölünme 

yaşanmıştır. 

II. Meşrutiyet’in ilanında taşrada mülki idarecilerinin taşra egemenlerinin sahip 

oldukları güç neticesinde görevlerinden uzaklaştırılması pek olanaklı gözükmemektedir. 

Çünkü vilayet nizamnamelerinde taşradaki güvenlikle ilgili birimler vilayette valinin, 

livada/sancakta mutasarrıfın kazada ise kaymakamın emrine verilmişlerdir. Taşra 

egemenlerinin sahip oldukları güç ve saygınlıkla normal memurları görevlerinden zorla 

uzaklaştırmaları bir derece anlaşılabilir olsa da emri altında askeri güç barındıran vali, 

mutasarrıf veya kaymakam gibi idarecilerin görevlerinden zorla uzaklaştırılmaları tek 

başına taşra egemenlerinin gücüyle açıklanabilecek bir durum değildir. Emiroğlu, 

çalışmasında direk ordu-siyaset ilişkisini ele almadığından 1908 Devrimi yaşandığında 



131 
 

 

taşrada askeri güç konusuna da değinmemiştir. Ancak 1908 yılında taşrada idari 

merkezlerde yaşanan değişikliği yerel gazeteler ve anılar üzerinden aktarırken taşrada 

yer alan redif birliklerinin yaşanan değişim, ayaklanma ve gösterilere karşı tepkisini 

“satır aralarında” vermektedir. Buna göre kimi zaman redif birliği komutanları ve polis 

güçleri idarecilere karşı ayaklananları desteklemiş, kimi zaman merkezden gelecek 

emirleri sessizce beklemiş, kimi zamansa idarecilere karşı yapılan hareketlenmenin 

öncülüğünü yapmışlardır. Eğer İttihat ve Terakki Cemiyeti üyesi iseler bunu hürriyet 

adına yaptıkları düşünüldüğünden herhangi bir yaptırımla karşılaşmamışlardır. Fakat 

taşra egemenlerinin güdümünde hareket edenler eğer idarecinin kötü bir hali cemiyet 

tarafından görülmediyse redif komutanı ve olaya karışanlar cezalandırılmaktadır 

(Emiroğlu, 1999: 125-226).  

Netice itibariyle mülki idare yapısı askeri yapıdan ayrı düşünülmemiş hatta 

gerek layihalarda gerek vilayet nizamnamelerinde görüldüğü üzere taşradaki düzen ve 

değişikliklerle ilgili Dâhiliye ve Harbiye Nezaretleri beraber sorumlu tutulmuşlardır. 

Hale, konu hakkında meşrutiyetin ilan edilmesinde en büyük pay sahibi olan ordunun 

yeni düzen konusunda “kendilerini reformun öncüleri ve aydınlanmanın habercileri gibi 

gördü[klerini]” aldıkları eğitimin de etkisiyle özellikle de mektepli subaylar 

“kendilerinin efendileri olması gerekenlere karşı tutumlarıyla ilgili önemli sorunları 

kaçınılmaz olarak gündeme getirdi” demektedir (Hale, 2014: 93). Bu açıklamada da 

belirtildiği üzere merkezde olduğu gibi taşrada da artan askeri bürokrasi gücünün de 

etkisiyle sivil ve askeri idareciler arasında yaşanan problemlerin devam etmesine hatta 

taşrada özellikle de güvenlik konusunda problemli yerlerde sözün ordu komutanlarına 

geçmesine neden olmuştur. Bu durum Hale’in, Osmanlı Devleti’nin II. Meşrutiyet 

döneminde ordu-siyaset ilişkisini açıklamak için Perlmutter’den aktardığı “modern 

praetorianizm” açıklamasının hem merkezi idare hem de taşra idareleri için geçerli 

olduğunu göstermektedir (Hale, 2014: 358). 



132 
 

 

3.2. II. MEŞRUTİYET DÖNEMİ TAŞRA İDARESİ VE KÜTAHYA   

3.2.1. 1908 Devrimi ve Taşrada Güç Dengesi54   

Devrimler idare merkezi olan başkentleri etkilediği kadar taşra idarelerini de 

doğrudan etkilemişlerdir. Bu etkilenme her ne kadar başkentte yaşananlar kadar olmasa 

da aynı heyecan ve duyguların paylaşıldığını döneme ait hatıra kaynaklarından 

öğrenmekteyiz (Neyyal, 2004: 209-213). Yeri gelmişken şunu da belirtmeliyiz ki yeni 

yapılan çalışmalarla birlikte sayısı artmaya başlasa da 1908 Devrimi’nin tamamıyla 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin güdümünde olmadığını halkın kendisinin de böyle bir 

değişikliği dört gözle beklediğini ve Anadolu’da yaşanan isyan ve gösterilerin bunun bir 

işaretçisi olduğunu işleyen çok az sayıda çalışma bulunmaktadır. Bu çalışmalardan 

Kudret Emiroğlu’na ait “Anadolu’da Devrim Günleri-II. Meşrutiyet’in İlanı-” çalışması 

Anadolu’daki idari merkezlerde yayınlanan süreli yayınlar ve hatıralar üzerine bina 

edilmiştir. Kaynağın en büyük iki özelliği taşrayı merkezden değil yine taşradan ele 

almış olması ve bulunması çok zor olan taşrada yayın yapan süreli yayınları üzerinden 

incelemiş olmasıdır (Emiroğlu, 1999). Çalışmanın sahip olduğu bu özellikler çalışmayı 

daha da önemli bir hale getirmektedir. Bir diğer araştırma da Aykut Kansu’ya ait “1908 

Devrimi” adlı kitaptır. Bu çalışmada da hatıralar ve gerek yerli gerekse de yabancı süreli 

yayınlar ile yapılan akademik çalışmalar üzerinden 1908 Devrimi’nin halk tarafından 

yapılan bir devrim olduğu işlenmiştir (Kansu, 2015). Yine aynı konuyu işleyen fakat 

kendisi de o dönemde yaşamış ve Prens Sabahaddin’in siyasi ve idari görüşüne sahip 

olan Ahmed Bedevi Kuran’ın yazdığı “İnkılap Tarihimiz ve Jön Türkler” (Kuran, 1945) 

ile “İnkılap Tarihimiz ve İttihat ve Terakki” (Kuran, 1948) adlı eserlerdir.55 

Burada konumuz açısından da önemli olan nokta ise 1908 yılında yaşanan 

devrimde taşrada bu mülki idare kadro değişimlerinde kimin ya da kimlerin etkili 

olduğudur. Çünkü her devrim beraberinde mülki idare kadrolarının değişimini de 

                                                 
54 1908 yılının temmuz ayında Osmanlı idaresinde yaşanan değişimin “devrim” olarak adlandırılması her 
ne kadar devrimlerin taşıdığı özelliklere uymuyor olsa da bu konuda yapılmış çalışmaların yaşanan 
değişimi devrim olarak adlandırmasından dolayı çalışmada tercih bu yönde olmuştur. 
55 Kansu’nun çalışmasında dış nedenler ciddi bir şekilde incelenmiş ancak birincil kaynak olan taşradaki 
süreli yayınlar ve hatıratlar yeterince derinlemesine incelenmemiştir. Çalışmada yer alan resmi yazışma 
belgelerine ise Ahmed Bedevi Kuran’ın çalışmalarında yer alan belgelerden faydalanılmıştır (Kansu, 
2015). Ahmed Bedevi Kuran ise her ne kadar döneme şahit olmuşsa ve birincil kaynak olan Prens 
Sabahaddin’in düşüncesine yakın isimlerin birbirlerine gönderdiği mektuplardan ve belgelerden 
faydalandıysa da tartışmaya Prens Sabahaddin taraftarı olarak bakması çalışmanın objektifliğine gölge 
düşürmektedir (Kuran, 1945; 1948). 



133 
 

 

getirmektedir. Eğer bu değişiklik kendinden sonra büyük bir değişim ve dönüşüme 

neden oluyorsa taşrada değişen mülki idare kadro konusu da gerek tarihsel tartışmalarda 

gerekse de günümüze dek gelen idari sistemin anlaşılmasında büyük öneme sahip 

olduğunu da göstermektedir. Kısacası burada sorulması gereken soru 1908 Devrimi’nde 

gösterilere katılan halk dönemin propaganda kelimeleri de olan “Hürriyet, Adalet, 

Müsavat ve Uhuvvet” kelimelerinin içerdiği idari, siyasi ve hukuki anlamlar ve 

tartışmalar hakkında ne derece bilgi sahibi olduğudur? Emiroğlu’na göre 1908 Devrimi 

ile birlikte taşrada gösterilere katılan halkın idarecilere ve memurlara gösterdiği tepkinin 

“çoğu şehir ve kasabada daha ittihatçı örgütler kurulmadan” yapıldığı yönündedir. Yine 

Emiroğlu aynı yerin devamında bu değişimi gerçekleştirenlerin arkasında İttihat ve 

Terakki Cemiyeti’nin bulunduğunu buna karşılık bütün idari merkezlerde bu değişimi 

gerçekleştirenlerin İttihatçı gruptan olduğunu ifade etmenin zor göründüğünü 

yazmaktadır (Emiroğlu, 1999: 227). Emiroğlu’na göre bunlar her ne kadar İttihatçıların 

itibarından, adından, yarattığı ortamdan faydalanmış ve İttihatçılardan etkilenmiş olsalar 

da aralarında organik bağ bulunmamaktadır. Bunun kendiliğinden geçerli olduğu gibi 

siyasal bir isteğin neticesi şeklinde de tezahür ettiğini ifade etmektedir. Bu duruma 

neden olan sebeplerin ise 1906 yılından sonra atanan idarecilerin yürüttükleri siyaset, 

baskıcılık ve kayırıcılığa karşı bir tepki oluğunu yazmaktadır. Buna delil olarak da taşra 

ahalisinin bu duruma sebep olan idareci ve memur kesiminin görevden atılmaları veya 

alınmalarının sağlanmasını yeterli görmüş olmalarını göstermektedir (Emiroğlu, 1999: 

228). Nitekim 1908 Devrimi’nde Kütahya idaresinin değişiminde de Emiroğlu’nun 

yukarıdaki satırlarda ifade ettiği “kendiliğinden geçerli ve siyasal bir tercih” durumunun 

gözlendiği görülmektedir. 1893 yılında Kütahya mutasarrıflığına Rumeli Beylerbeyi 

rütbesiyle atanan Fuat Paşa’nın durumu buna delil teşkil etmektedir. Fuat Paşa, uzun 

süredir hiçbir mutasarrıfın kesinkes olarak çözemediği Sultanbağı ve Aksu derelerinin 

taşma problemini çözmesi ile birlikte, Ulu caminin tamiri, mimarlığını da yaptığı 

Hamidiye Camii (yeşil cami) yapımı ve en önemlisi de günümüzde Adalet Sarayı olarak 

hizmet veren Kütahya Hükümet konağının yapımı gibi giriştiği imar çalışmaları 

nedeniyle “bani-i Kütahya” olarak meşhur olmuş ve halk tarafından da sevilen biri 

olmuştur. Buna rağmen 1908 Devrimi’nde Kütahya’nın güçlü eşraflarından olan 

Hocazade Rasih Efendi’nin halkı galeyana getirmesiyle Fuat Paşa apar topar İstanbul’a 

giden trene bindirilerek Kütahya’dan gönderilmiştir (Uzunçarşılı, 1932: 140-144). Bu 



134 
 

 

durum sadece Kütahya’ya has bir durum da değildir. Birinci bölümde bahsedildiği üzere 

Osmanlı Devleti taşra idaresinde tam bir merkeziyetçilik politikası yerine yerel idari, 

kültürel ve toplumsal özelliklerine göre idari sistemini oluşturmuştur. Bunun için de 

taşrada güçlü, sözü geçer yerel güçlerle olan ilişkisi sayesinde taşrayı yönetmeye 

çalışmıştır. Her ne kadar Tanzimat döneminden sonra merkeziyetçilik artsa da II. 

Abdülhamid döneminde Hamidiye Alayları gibi bir sistemle eskisi gibi olmasa da aynı 

idari düşünce mantığının işlediğini söylemek yanlış olmasa gerektir56. Bu durumun 

farkında olan Hocazade Rasih Efendi ve onun gibi güçlü diğer yerel güç odakları 

değişen ve dönüşen sistemdeki yerlerini güçlendirmek adına böyle bir yola başvurmuş 

görünmektedirler. Nitekim bu düşüncemizi teyit eden bir hatıratta Hocazade Rasih 

Efendi hakkında şu tespitte bulunulmaktadır: “Daima iktidarla yürüyen ve işlerini 

yürüten Rasih Efendi, ilk defa olarak yanlış bir hesap yapmış, gözle görülen ihtimalleri 

hesaplayarak Padişahın, Hürriyet ve İtilafın ve İngilizlerin tarafını tutmuştu. Fakat 

bizim kuvvetimiz karşısında bu arada bizimle de hoş geçinmeği doğru bulmuştu” 

(Yalman, 1970: 16). Hocazade Rasih Efendi, Fuat Paşa’nın Kütahya’dan 

gönderilmesine neden olmuş bunun karşılığında da hürriyeti ilan eden ve iktidarda söz 

sahibi olan İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne yakınlaşmaya ve onların adını ve etkilerini 

kullanarak sahip olduğu gücü artırmaya çalışmıştır. Ancak, Hocazade Rasih Efendi 

maksudunun aksiyle karşılaşmış merkeziyetçi politikalarını artıran ve daha da 

güçlendirmeye çalışan İttihat ve Terakki Cemiyeti birçok belgede görüldüğü üzere 

Hocazade Rasih Efendi ile beraber diğer eşrafın da aldıkları aşar vergisine ve gelir gider 

hesaplarına ciddi bir kontrol getirmekle (BEO/3929-294664; ŞD./456-2) beraber 

Hocazade Rasih Efendi’nin 1909 yılında yapılan seçimlere girmesine de mani 

olmuşlardır (DH.MUİ./31-67). Bu durum Kütahya’da yaşandığı gibi Osmanlı 

coğrafyasındaki birçok idari merkezde de farklı şekillerde yaşanmıştır.57 

                                                 
56 Aslında Hamidiye alaylarının kurulması devletin bahsi geçen aşiret ve topluluklar üzerindeki denetim 
ve gücünü artırmıştır. Bu da Osmanlı Devleti’nde taşra idare meclisleri ve vilayet nizamnamelerinde 
düzenlenen âdem-i merkeziyet düşüncesinin merkeziyetçiliği artırdığı tezinin de bir göstergesidir. 
57 Buna dair diğer örnekler Emiroğlu’nun çalışmasında etraflıca ele alınmıştır (Emiroğlu, 1999: 227-242). 



135 
 

 

Fotoğraf 6 Kütahya’da on beş sene görev yapıp yıllarca çözülmemiş birçok probleme de köklü 
çözümler üreten ve 1908 Devrimi’nde ayaklananlar tarafından zorla İstanbul’a gönderilen 
Kütahya Mutasarrıfı Giritli Ahmet Fuat Paşa. 

 
Kaynak: http://www.wikiwand.com/tr/Giritli_Ahmed_Fuad_Pa%C5%9Fa 

Burada şöyle bir soru akla gelmektedir. 1908 Devrimi’nde halk neden kendi 

menfaati için uğraşan ve yeri geldiğinde halka haksızlık etmekten çekinmeyen 

Hocazade Rasih Efendi gibi yerel güçleri, sevdiği ve hizmetinden memnun olduğu Fuat 

Paşa gibi idarecilere tercih etmiştir? Bu duruma neden olan temel problemler nelerdir? 

Bu soruların cevabı 1908 öncesi ve 1908 yılı içerisinde taşrada yaşananlar ve taşranın 

içinde bulunduğu durum incelenerek bulunabilir. Çünkü halk kesimi tamamıyla İttihat 

ve Terakki Cemiyeti idarecileri ile hürriyet isteyen diğer aydın kesim gibi “didar-ı 

hürriyet” aşığı değildir. Nitekim hürriyet ilan edildikten sonra halkın hürriyet ve 

meşrutiyet düşüncelerinin tam olarak ne anlama geldiğini bilmediğini ve “herkesin her 

istediğini yapması” olarak algıladığını çeşitli çalışmalar dile getirmişlerdir (Şeref 

Efendi, 1996: 67; Emiroğlu, 1999: 332). 

Baskıcı, 1800-1914 yılları arasında Anadolu’da yaşanan iktisadi değişimi ele 

aldığı çalışmasında Avrupalı ekonomilerle 1850’li yıllarda başlayıp on dokuzuncu 

yüzyılda yoğunluğunu tam hissettiren etkileşmenin Osmanlı Devleti üzerinde büyük 

iktisadi ve sosyal değişimlere yol açtığını göstermektedir (Baskıcı, 2005). Bu 



136 
 

 

değişimlerden devletin en büyük parçası olan Anadolu doğal olarak en çok etkilenen 

bölge olmuştur. İktisadi problemlerin yanında Anadolu coğrafyasında 1853-1856 

Osmanlı-Rus savaşından başlayarak devletin toprak kayıpları yüzünden yaşanan 

devamlı göçler zar zor geçinen Anadolu’daki halkı daha da zor bir durumuma 

sokmuştur. Bununla birlikte farklı tarihlerde yaşanan deprem, kuraklık ve çekirge 

istilası gibi doğal olaylar da halkı ekonomik olarak daha da zorlayan sebepler olmuştur 

(Erler, 2002)58. İktisadi problemler geçim sıkıntısı, göç ve doğal afetlerle de birleşince 

göçmenlerle yerleşik halk arasında geçimsizliklerin yaşanması kaçınılmaz olmuştur 

(A.MKT.UM/511-44; DH.MKT./64-18; DH.MKT./205-10; BEO/48-3600). Nitekim 

sayılan tüm bu nedenler işsiz sayısını artırmış ve ortaya devletin sosyal düzenini bozan 

dilenci grubu ile serseri takımını ortaya çıkartırmıştır. Osmanlı Devleti’ni günümüzde 

devlete atfedilen “sosyal devlet” kavramıyla ele alan ve alanında tek olan Nadir 

Özbek’e ait çalışmada 1909 tarihli “Serseri Mazanna-i Su’ Olan Eşhas Hakkında 

Kanun” hazırlanışı ve İstanbul’da nasıl uygulandığına dair belgeler bahsini ettiğimiz bu 

problemin nasıl büyük bir sorun haline geldiğini göstermektedir (Özbek, 2016: 104-

116).59 Şehir merkezlerinde olanlar serseri olarak ifade edildiği gibi taşrada işsizlikten, 

geçimsizlikten dolayı öne çıkanlar veya mevcut düzene başkaldıranlar eşkıya olarak 

adlandırılmış ve bu eşkıya grupları taşrada halka büyük zarar vermişlerdir (Yetkin, 

1997). Emiroğlu da çalışmasında “Eşkıyalık, zorbalığın ve çaresizliğin yaygın olduğu 

toplumda, kırsal kesim için sürekli olağanüstü hali ifade ediyordu ve yaşam biçimine 

dönüşmüştü” demektedir (Emiroğlu, 1999: 121). Yine Emiroğlu devamında taşrada 

düzensizliği ve eşkıyalığı artıran diğer sebepleri ise askere alımlarla köylerin boş 

kalması, uzun askerlik görev süresi nedeniyle asker kaçakları sorunu, aşar toplanırken 

mültezimle zaptiyenin beraber köylüye yaptıkları zulüm, ağa ve eşraf kesiminin 

                                                 
58 II. Abdülhamid devrinde yani otuz küsur yıllık dönemde Kütahya’da hem deprem (DH.ŞFR./289-3) 
hem kıtlık (Y.PRK.AZJ./12-73) hem de çekirge istilası (Y.PRK.BŞK./5-43) yaşandığına dair belgeler 
bulunmaktadır. Bu durum halkın neden Rasih Efendi’ye yardım ederek 1908 Devrimi’nde Kütahya 
mutasarrıfı Ahmet Fuat Paşa’yı Kütahya’dan sürdüklerine dair mantıki bir bilgi vermektedir.  
59 Özbek’in çalışması alanında ilk olmanın yanında Osmanlı Devleti’nde halk ve idareciler arasındaki 
ilişkiyi günümüzde kullanılan kavramlarla açıklamaya çalışması açısından her türlü övgüye layıktır. 
Ancak çalışma belki de alanında ilk olmanın getirdiği bir dezavantajla yapılan sosyal yardımları siyasi bir 
hareket, iktidarını kuvvetlendirme aracı veya meşruiyet sağlama aracı olarak görmektedir. Bu konuda 
haklılık payı büyük olsa da bu açıklamanın bütüne uygulanması bazı problemleri de beraberinde 
getirmektedir. Çünkü doğu toplumlarında etkili kadim yönetim anlayışının ele alındığı Siyasetnamelerde 
sıkça başvurulan “Daire-i Adalet Teorisi” gibi kavramları incelemeye almadan böyle bir açıklamada 
bulunulmuş olması dönemin siyaset felsefesinin ve yönetim anlayışının göz ardı edilmesine neden 
olmaktadır. 



137 
 

 

baskıcılığı ile eşkıya takibinde köylü halka yapılan zulmü eşkıyalığa neden olan diğer 

sebepler olarak göstermektedir (Emiroğlu, 1999: 122). Bu durumdan eşraf, köylü, 

memur ve esnaf kesimi gibi birçok kesim etkilenmiştir. Bütün bu nedenler çok kötü bir 

film senaryosu ya da karamsar bir romandan çıkmış gibi görünse de son yüzyılda 

Osmanlı taşrasında halkın çektiği sıkıntıların ve problemlerin bir resmidir. Ayrıca 

ekonomik nedenlerin taşra problemlerinin başında gelmesinin temel sebebi yakın 

tarihimizde Cumhurbaşkanlığı görevinde de bulunan Süleyman Demirel’in “Tencerenin 

düşüremeyeceği iktidar yoktur” cümlesindeki basit tanımlamanın altında yatmaktadır. 

Her ne kadar Tanzimat’tan itibaren adli işlerin idari işlerden ayrılması prensibi tercih 

edilip yeni sistem buna uygun bir şekilde inşa edilse de binlerce yıldır doğu 

toplumlarında yöneten ve yönetilen arasındaki ilişkiyi belirleyen adalet dairesi teorisi 

kavramı geçerliliğini korumaktadır. Yönetilenleri gerektiği gibi koruyamayan devlet 

halkın tepkisiyle karşılaşmıştır.  

Diğer taraftan II. Abdülhamid döneminde ayrıcalık elde eden ve dolayısıyla 

taşra idarecileri tarafından da desteklenen taşra egemenlerine karşı bilenen muhalif taşra 

egemenlerinin taşrada idari değişimin yaşanmasındaki etkisi de göz ardı edilmemelidir. 

Çıkar çatışması yaşayan egemenler yaşanan bu değişimden faydalanmakta 

gecikmemişlerdir. Bahsi geçen bu durum merkezi idarede II. Abdülhamid’in ihsanda 

bulunduğu kendine yakın tuttuğu kişilere karşı açılan davalar, verilen cezalar ve yapılan 

sürgünlerin bir benzerinin taşrada da yaşanmasına neden olmuştur. Taşrada da II. 

Abdülhamid’in kendine çok ihsanda bulunduğu kişiler “devri sabık” üyesi sayılarak 

görevden alınarak çeşitli yaptırımlarla karşılaşmışlardır. Bittabi boşalan kadro ve nüfuz 

alanlarını II. Abdülhamid döneminde ihsana mazhar olanların rakipleri doldurmuştur. 

Örneğin, Hocazade Rasih Efendi’nin rakiplerinden olan Muhasebe Başkâtibi Süleyman 

Efendi ile Meclis-i İdare Başkâtibi Ahmed Rıfat Efendi (DH.MKT./1646-130; 

DH.MKT./2021-106), II. Abdülhamid döneminde çeşitli madalya ve nişanlar almış 

olsalar da II. Meşrutiyet’in ilanından sonra mülki idare üzerindeki etkileri azalmıştır. 

Onların yerine doğal olarak Hocazade Rasih Efendi60 gibi taşra egemenleri bazı 

                                                 
60 II. Meşrutiyet’te Kütahya’da yaşanan olaylarda en tartışmalı ve en etkili isimlerinden biri olan 
Hocazade Rasih Efendi halk üzerinde sahip olduğu güç ve etkiyi Tanzimat devrinde Kütahya idaresi 
üzerinde en etkili isimlerinden olan büyük dedesi Doğalarlızade Osman Efendi sayesinde kazanmıştır. 
Doğalarlızade Osman Efendi sahip olduğu ilmi güçle kendi döneminde açılan taşra idare meclislerinde 
murabahacılık gibi haksızlıklarla halka zulmeden meclis azalarına karşı merkezi idarenin ondan yardım 
talep ettiği biridir (A.MKT./187-57). Ailenin Hocazade olarak anılması da Doğalarlızade Osman 



138 
 

 

İttihatçıların engellemelerine rağmen mülki idare ve halk üzerindeki etkilerini 

artırmışlardır. 1909 tarihli Tensikat Kanunu’yla61 görevden alınanların daha sonrasında 

görevinde döndüğü gibi İttihat ve Terakki Cemiyeti merkezi idarede yaşanan “kaht-ı 

rical”  probleminin taşrada da yaşanması yüzünden bu düşüncesini yumuşatmak ve 

kaldırmak zorunda kalmıştır. 

Tüm bu olumsuz durumlar taşrayı ve taşra ahalisini yeni bir söylemle ortaya 

çıkan eğitimli, yetişmiş ve gözleri önündeki gayrimüslim tebaanın Avrupalı 

devletlerden gelenler sayesinde çoğunlukla işini ilerleten ve büyütenlerle eşit hale 

getireceğini ve memleketi mamur edeceğine dair umutları aşılayan İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’ne yaklaştırmıştır. Ancak bu ahalinin de didar-ı hürriyet aşığı olduğunu 

göstermediği gibi bütünüyle devrim taraftarı olduğunu da göstermemektedir. Yapılan 

çalışmalar ve yukarıda verdiğimiz örneklerde görüldüğü gibi taşranın ileri gelenleri olan 

taşra egemenlerinin bahsi geçen kavramların anlamlarının ne olduğunu bildiğinden 

şüphe olmadığını buna karşılık taşradaki halkın devrime verdiği desteğin ekonomik, 

sosyal ve güvenlik nedenlerinden kaynaklandığını görmekteyiz. Bozulan ve bir türlü 

düzeltilemeyen ekonomik problemlerden kurtulmak amacıyla yönetilenler yeni bir 

solukla ortaya çıkan ve birikmiş problemleri çözeceğini vadeden İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin getirdiği düzene sahip çıkmış ve desteklemiştir. Ancak bundan çok kısa 

bir süre sonra problemlerin çözülmesinin aksine artış göstermesi halkın İttihat ve 

Terakki Cemiyeti’ne de olan inancını sarsmıştır. O dönemde yabancı bir gazetecinin 

yönetenlerin idareyi düzenleme anlayışını ve halkın yeni idareden beklentilerini ifade 

eden sözleri bu konuda anlamlı ifadeler taşımaktadır. "Son olarak, şunu da itiraf 

etmelidir ki, Nisan 1909'a gelindiğinde Türkiye'de halk genel olarak, anayasa açısından 

derin bir düş kırıklığına uğramıştı, sadece anayasa iyi işlemediği için değil, aynı 

zamanda da ondan, mucize yaratmasını bekledikleri için”  (McCullagh, 2005: 76). 

                                                                                                                                               
Efendi’nin Tanzimat döneminde elde ettiği güç ve saygınlıktan sonra olmuştur. İfade edilen bu gelişmeler 
basit birer gelişme değildir. Tanzimat döneminde merkezi idarenin yeni sistemdeki zafiyetinden dolayı 
taşrada taşra egemenleriyle girdiği ilişki II. Meşrutiyet döneminde torunlarının değişen idari sistemde 
etkili olmalarına neden olmuştur. Öte yandan Hocazade Rasih Efendi gibi taşra egemenlerinin meşrutiyet 
rejimine dair sahip oldukları bilgi ve ilişki biçimi de yine Tanzimat devrinde dedelerinin ve babalarının 
merkezi idareyle girdikleri ilişki sayesinde mümkün olmuştur. Aynı durum Cumhuriyet devrinde de 
yaşanmış Hocazade’nin çocukları ve torunları elde edilmiş güç ve itibarı kullanmaya devam etmişlerdir. 
61 Türk Dil Kurumu sitesinde Tensikat kelimesi “1. Düzen verme, düzenlemeler; 2. Bir iş yerinde kadro 
düzenlemeleri” şeklinde belirtilmektedir (www.tdk.gov.tr , 2019). Tensikat Kanunu ise II. Meşrutiyet’in 
ilan edilmesinden sonra “devri sabık veya istibdat devri” denilen II. Abdülhamid dönemi memurlarının 
görevden alınmaları ile ilgili hukuki düzenlemeye verilen isimdir. Aynı kanun 1909 yılında 31 Mart 
Vakası’ndan sonra ikinci kez uygulanmıştır. 

http://www.tdk.gov.tr/


139 
 

 

3.2.2.  II. Meşrutiyet Devrinde Taşrada İdari Taksimat   

Mevcut mülki taksimattaki problemlerin neler olduğu ve hangi konularda 

değişiklik yapılması gerektiği konusunda II. Abdülhamid döneminde araştırmaların 

başladığı ve bununla ilgili birçok layiha hazırlandığı hatta bu layihalardan bazılarının 

mülki taksimat konusundaki önerilerinin dikkate alındığından bahsedilmişti. II. 

Meşrutiyet döneminde Meclis-i Mebusan’ın açılması ve siyasal partilerin siyasi 

hayatımızda yer almasıyla mülki taksimat konusundaki tartışmalara yeni bir renk daha 

katılmıştır. Öncesinde bürokrat ve aydınlar tarafından hazırlanan layihalar dışında bu 

sefer seçilen mebusların fikirleri ve dünya görüşleri gerek kişisel anlamda gerek 

partileri aracılığıyla mecliste tartışılmaya başlanmıştır. II. Meşrutiyet döneminde iki 

dereceli seçim sisteminin olduğu ve seçilen mebusların seçim bölgelerinin taşra 

egemenleri oldukları da göz önüne alınınca bölgelerindeki mülki taksimat değişikliği ve 

bu değişikliğin neden olacağı değişiklikler egemenliklerini ilgilendirdiğinden gerek 

hükümet nazarında gerek gerek mebuslar nazarında mülki taksimat değişikliği çok 

önemli bir konu haline gelmiştir. Bunların dışında mülki taksimat konusunu etkileyen 

bir diğer etken de dış güçlerin yaptıkları baskılardır. Tanzimat döneminden beri dış 

güçler mülki taksimat konusunda yaptıkları baskıları devam ettirmiş 1864 ve 1871 

Vilayet Nizamnameleri düzenlenirken kendi düşündükleri mülki taksimat tasarısını 

bahsi geçen nizamnamelere baskı yoluyla sokmaya çalışmışlardır. II. Meşrutiyet sonrası 

dış güçlerin Osmanlı bürokrasisi üzerinde kurdukları bu baskılar yeni düzenlemeler 

üzerinde artarak devam etmiştir. Ancak her ne şekilde olursa olsun II. Meşrutiyet 

döneminde bütün tarafların birleştiği bir nokta vardır ki o da mevcut mülki taksimatın 

değiştirilerek yeni bir mülki taksimat düzenlemesinin yapılmasına duyulan ihtiyaçtır.  

Mülki taksimatın tasarısında ve kanunlaşmasında ise İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin tartışılmaz bir etkisi vardır. Çünkü her ne kadar tasarı hazırlandığı ve 

meclise sunulduğu zamanda İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin sahip olduğu idari güç 

sarsılsa da Bab-ı Ȃli Baskını ile ipleri tekrar ele almış ve 1913 yılında çıkan İdare-i 

Umumiye-i Vilayat Kanunu Muvakkati İttihatçıların mülki taksimat konusundaki 

görüşünü yansıtacak şekilde hazırlanarak kanunlaştırılmıştır. Ancak yine de bu durum 

düzenlemede yer alan mülki taksimat şeklinin sadece İttihatçıların fikrine dayandığını 

söylemek için yeterli değildir. Yukarıdaki satırlarda ifade edildiği üzere mülki taksimat 



140 
 

 

konusunda bir dış baskı unsuru ve taşranın içinde olduğu bir gerçek vardır ki bu da 

siyasi partilerin programlarında dile getirilmiştir.  

30 Aralık 1909 tarihli “Vilayat’ın Taksimatı Mülkiyesi Hakkında Teşkil 

Edilecek Komisyonların Vezaifini Mübeyyin Talimat62” başlığını taşıyan on altı 

maddelik talimat oluşturulan komisyonun mülki taksimat konusunda hangi noktalara 

dikkat etmeleri gerektiğini açıklamaktadır. Talimatın 1. maddesi vilayetin mülki 

taksimatıyla askeri taksimatın uyumlaştırılmasının toplumsal ve askeri işleri 

kolaylaştıracağını, bunun için de “bir redif taburu dairesinin bir veya iki kaza 

dairesinden ibaret olması esas ittihaz olarak” vilayet dairelerinin sınırlandırılacağını 

belirtmektedir. 2. madde, kaza dairelerinin oluşturulmasında hangi konulara dikkat 

edileceğini ve kazaların taşıması gereken özellikleri saymaktadır. Buna göre kazaların 

oluşturulmasında doğal ve coğrafi şartların dikkate alınacağı, kazaya bağlı olacak 

köylerin kaza merkezine ulaşımlarının güvenli ve kolay olması, kaza halkının her türlü 

işini görmesinin kolay olabilmesi için demir yoluna sahip, nüfus yoğunluğu yeterli, 

köyleri birbirine yakın ve merkez kazadan itibaren altı ve en fazla on saat olan yerlerin 

kaza merkezi yapılacağına dikkat edileceği belirtilmektedir. Son olarak Arabistan 

kıtasında olan kazaların -coğrafik ve doğal etkenlerden dolayı toplu yerleşmeler 

görüldüğünden olmuş olacak- nüfus çokluğuna göre kazaların belirleneceği 

belirtilmektedir. 3. maddede bir redif taburu oluşturabilmek için her kazanın 30-35 bin 

erkek nüfusa sahip olmasına dikkat edileceğini fakat 30 bin erkek nüfus bulunmadığı 

yerlerde 15 bin erkek nüfusun da olmasının yeterli olacağını böyle bir durumda ise iki 

kaza bir redif taburu dairesi oluşturulacağı belirtilmektedir. 4. madde kazaların 

nahiyelere bölüneceğini ve 3. maddedeki ölçütlere göre her kazanın dört nahiyeye 

bölüneceği ifade edilmektedir. Ancak burada da bölgesel farklılıklardan dolayı çıkacak 

karışıklığı önlemek adına maddeye bir taviz getirilmekte ve mevkiinin özelliğine göre 

bir kazadan dörtten az veya fazla nahiye oluşturulabileceği ifade edilmektedir. 5. 

maddede mevcut mülki teşkilatın korunmasının mecburiyetinin olmadığını bahsi geçen 

madde hükümlerine göre nahiye ve kazaların uygun bir kazaya dâhil edilebileceği ve 

bazı kazaların kaldırılıp yenilerinin kurulabileceği ifade edilmektedir. 6. madde, kaza 

olabilme özelliği taşıyan birkaç mevki bulunması durumunda ise kaza ahalisinin 

müracaat için gidip gelmesinde en kolay olan mevkiinin tercih edileceği 
                                                 
62 Bu talimatta yer alan maddeleri Rumi 1330 tarihli Düstur’un 58-61.sayfalarındaki Osmanlıca metinden 
transkripsiyon edilmiştir. 



141 
 

 

belirtilmektedir. 7. maddede İstanbul hariç olmak üzere erkek nüfusu otuz binden fazla 

olan büyükşehirlerin bir kaza dairesi oluşturabileceğini belirtmektedir. 8. madde, nüfus 

ve uzaklıkla alakalı 2. ve 3. madde hükümlerinin bazı fevkalade sebeplerden dolayı 

tatbik edilemediğinde konunun derhal Dâhiliye ve Harbiye Nezaretlerine bildirilmesi 

gerektiğinden bahsedilmektedir. 9. madde, her livanın merkez kazayla beraber dört en 

fazla altı kazadan oluşacağını; liva merkezlerinin mümkün mertebe liva dairesinin 

ortasında bulunması gerektiğiyle beraber liva dairesinde önemli bir iskele, istasyon veya 

bölgenin önemli bir şehir merkezi bulunması durumunda buna ayrıca dikkat edileceği 

belirtilmiştir. 10. maddede merkez sancakla beraber üç ve en fazla beş sancağın 

birleştirilmesiyle bir vilayet oluşturulacağı ve yine vilayete bağlı livaların/sancakların 

merkeze eşit uzaklıkta ve ulaşımının kolay olması konusuna dikkat edileceği 

belirtilmiştir. 11. maddede gerek livada/sancakta gerekse de vilayet teşkilatında bölgesel 

gerekliliklerden bir veya birkaç kaza, nahiye veya livanın alınması uygunsa; bağlılığı 

değiştirilmesi söz konusu olan idari birimin bağlı olduğu vilayetin görüşüne 

başvurulacağını görüş birliği sağlanmadığında ise uyuşmazlıkla tercih nedeninin 

sorulacağı ifade edilmektedir. 12. maddede müstakil sancakların teşkilatı bu talimata 

göre düzenlenip yine müstakil olarak idare edilebilecekleri gibi bağlı olan sancaklardan 

coğrafi durumundan dolayı müstakil olarak idare edilebilecek sancakların bağlı 

oldukları vilayetten ayrılarak müstakil olarak idarelerinin mümkün olduğu ifade 

edilmektedir. 13. maddede, mülki teşkilatta gerçekleştirilecek değişiklik talimattaki 

maddelere göre idari sınırları belirleyecek her vilayet veya müstakil sancak merkezinde 

yer alan memurlardan gerekenlerle ordular veya müstakil fırkalarca tayin olunacak 

memurlardan oluşturulan bir komisyon tarafından redif daireleri haritalarından 

faydalanılarak yapılacaktır. Haritalardan ikişer nüsha olacak şekilde çoğaltılarak her 

kazayı oluşturacak nahiyelerle her nahiyeyi oluşturacak köylerin isimlerini içeren birer 

defterle beraber heyeti askeriyeden Harbiye Nezaretine gönderilip evveldeki 

mütalaasıyla birlikte Dâhiliye Nezaretine gönderileceği gibi diğer bir nüshası da vilayet 

idare meclislerine gönderilecektir. 14. maddede askeri gerekliliklerle vilayetlerin 

durumu Dâhiliye Nezareti tarafından birleştirilmediği takdirde yine Harbiye 

Nezareti’nden mütalaa (görüş) sorularak askeri yarar ve maksat dikkate alınacaktır 

denilmektedir. 15. maddede Dâhiliye Nezareti’nden mülki konuda uzman kişilerle 

askeriyeden geleceklerle oluşturulacak komisyon vilayetlerden kendilerine gelecek 



142 
 

 

harita ve evraklar üzerinde incelemede bulunarak vilayet, liva, kaza ve nahiye 

teşkilatlarını bir kanun layihası şeklinde ve bahsi geçen haritaları da onaylatmak üzere 

makamı nezarete (Dâhiliye Nezareti’ne) sunacaklardır. Ve talimatın son maddesi olan 

16. maddede ise bu talimatın hükümlerini icra etmekte Dâhiliye ve Harbiye 

Nezaretlerinin beraber sorumlu olduğu belirtilmektedir (Düstur II. Tertip, 1330: 58-61).  

Talimat maddelerinden de anlaşıldığı üzere idari birimlerde sistematik bir şema 

çizilmekte ve oluşturulması düşünülen idari sistemde üzerinde en çok durulan ve 

maddelerde tekrarla bahsedilen konunun yerel halkın kendilerine lazım olan her şeye 

kolayca erişebilmesinin amaçlandığı görülmektedir. Nitekim bunun yansıması bazı 

eklemeler de yapılarak hemen taşra idarelerinde görülmeye başlanmıştır. Örneğin, 

Hüdavendigar Vilayeti Meclis-i Umumisinin karar defterinde 26 Aralık 1910 tarihli 

“Umum” başlığını taşıyan kararına göre mevcut mülki düzen üstünde yapılan 

değişiklikle özel komisyonun hazırladığı mazbatada yer alan bağlı mülki idarelerin 

talimatın 2. maddesinde geçen özelliklere ek olarak merkezlerin birbirleriyle olan ticari 

ilişkileri de göz önünde bulundurularak yeniden yapılanmasını ve yapılanma şeklini 

gösteren cetvelin vilayet merkezine gönderilmesinin mülki birimlere tavsiye edildiği 

görülmektedir (Hüdavendigar Vilayeti Meclis-i Umumisinin 1326 Senesi Zarfında 

Müzakerat ve Mukareratı, 1326: 158-159). Meclis-i Umumi’nin görev alanıyla uyumlu 

olarak 2. maddede sayılan konulara ek olarak idari birimlerin birbirleriyle olan 

bağlantılarında ticari özelliklerin de dikkate alınmasını istediğini görmekteyiz. Bu 

durum taşra açısından önemli sonuçlar doğurduğu gibi idari merkezlerin ve taşra 

egemenlerinin bölgelerinin kazanımları için rekabete sevk edilmelerine de neden 

olmuştur.63 Talimat maddelerinde göze çarpan ikinci önemli konu ise taşranın yeni 

mülki yapılanmasının askeri sistemle beraber düşünülmesi ve mülki yapılanmada 

Dâhiliye Nezareti’yle birlikte Harbiye Nezareti’nin de söz sahibi olması ve mülki 

taksimatta beraber sorumlu tutulmasıdır. Bu durum talimatın hazırlandığı dönem de göz 

önünde bulundurulunca normal gözükmektedir. Çünkü Osmanlı ülkesi her ne kadar 

mülki yapıyla ilgili yeni düzenlemeler için uğraşsa da isyanların ve güvenlik 

problemlerinin önüne geçememektedir. İsyanların çokça yaşandığı Balkan bölgesine 

                                                 
63 Konuyla ilgili olarak her ne kadar talimattan ve talimatta yer alan maddelerden bahsedilmese de II. 
Meşrutiyet döneminde talimatta yer alan maddelerin idari merkezlerde ve taşra egemenlerinde nasıl bir 
yankı bulduğunu ve dahi madde içeriklerinin uygulamada ne gibi sonuçlar verdiğini Çakmak’a ait 
çalışmada ele alındığını görmekteyiz (Çakmak, 2014). 



143 
 

 

İçişleri bakanı düzeyinde incelemede bulunulsa ve çözüm üretmeye çalışılsa da bu 

sorunları engelleyememektedir (Birbudak, 2017). Aynı dönemde Doğu Anadolu’da 

eşkıyalıkla beraber Ermeni hareketlerinin artması yeni mülki düzenlemenin güvenlik 

konusuyla beraber düşünülmesi zorunluluğunu ortaya çıkarmıştır. 

Bununla beraber talimatın mülki taksimatla ilgili olarak yeni bir 

kademelendirmeden bahsetmemesi de dikkat çekmektedir. Ancak dönemde yaşanan 

tartışmaların yeni bir kademelendirme sistemi üzerinde durulduğunu bizlere 

göstermektedir. Önen ve Reyhan, “Meclis’ sunulan İdare-i Umumiye-i Vilayat Kanun 

Layihası üzerine Encümen raporunda da mülki kademelendirmenin bir derece 

azaltılmasının söz konusu edildiği[ni]” Meclis-i Mebusan Zabıt Cerideleri’nden 

aktarmaktadırlar. Yine aynı kaynağa göre encümene havale edilen bir takrirde 

vilayetlerin kaldırılması ve livanın en büyük mülki birim olması istenmiştir. Bunun 

üzerine layihanın 2. maddesi üzerinde değişiklik yapılarak “nahiye teşkilatı ikmal edilen 

Livalar elviye-i gayrı mülhaka halinde idare olunacaklardır” kararının alındığını 

aktarmaktadırlar (Önen ve Reyhan, 2011: 350-351). Hatırlanacağı üzere 1913 İdare-i 

Umumiye-i Vilayat Kanunu Muvakkati’nin 2. maddesinde müstakil livaların 

oluşturulacağı ve bu müstakil livaların vilayet düzeyinde olduğu belirtilmişti. Bu amaçla 

müstakil livaların sayısı artırılmaya çalışılmıştır. Ortaylı, II. Meşrutiyet sonrası Bingazi, 

Bolu, İzmit, Çatalca, Urfa, Asir, Kale-i Sultaniye ve Karesi’nin bağımsız sancak statüsü 

aldığını ifade etmektedir (Ortaylı, 1985: 6). Önen ve Reyhan ise Menteşe, Teke, Kayseri 

ve Antep’in müstakil liva olduklarını belirtmektedirler. Bunların dışında Meclis 

Zabıtlarından aktardıklarına göre Cizre, Habur ve Sancar’ın müstakil liva yapılmasının 

söz konusu edildiğini Zonguldak’ın ise 1919 yılında müstakil liva yapıldığını 

aktarmaktadırlar (Önen ve Reyhan, 2011: 353-359). 

Uzunçarşılı da 1915 yılında Kütahya’nın müstakil liva statüsüne alındığını 

belirtmektedir (Uzunçarşılı, 1932: 105). Nitekim 1915 tarihli Hüdavendigar Meclis-i 

Umumi içtimaında (toplantısında) Kütahya’dan gelen üyelerin isimleri zikredilirken bir 

not düşülerek aynı yıl içerisinde Kütahya’nın müstakil liva olmasıyla üyelerin 

seçildikleri bölgelere döndükleri ifade edilerek (Hüdavendigar Vilayeti Meclis-i Umumi 

İçtimaının Zabıtname ve Mukareratı, 1330: 5) Uzunçarşılı’nın verdiği 1915 tarihi teyit 

edilmektedir. Ancak Uzunçarşılı aynı çalışmasının başka bir sayfasında bu sefer 

Kütahya’nın Hicri 1337 yani 1918 yılında Ahmet Müfit Efendi’nin ikinci mutasarrıflığı 



144 
 

 

döneminde müstakil liva statüsüne alındığını yazmaktadır (Uzunçarşılı, 1932: 177). 

Tarihler arasındaki farklılık konusunda Uzunçarşılı (1932) herhangi bir şey belirtmese 

de Kütahya’nın müstakil liva olmasından sonra savaş yıllarının başlaması statü 

değişikliği ile ilgili resmi prosedürün ertelenmesine ve savaşın bitiş yılı olan 1918 

yılında bu eksikliklerin tamamlanarak kaydın tamamlanmasına neden olduğu 

düşünülmektedir. Önen ve Reyhan’ın yine kanun layihalarından aktardıklarına göre 

“Müvazene-i Maliye Encümeni mazbatasında 1918 senesinde müstakilen idare olunacak 

20 kadar mülhak livanın olduğu belirtildiğini ve neticede 20 kadar livanın müstakil 

mutasarrıflıklara tahvilen idaresine mezuniyet verildiğini” aktarmaktadırlar (Önen ve 

Reyhan, 2011: 356-357). Yeni yapılan bir çalışmanın önsöz kısmında ise Osmanlı 

Devleti’nin yıkılışından sonra “TBMM Hükümeti döneminde Misak-ı Milli sınırları 

içinde 15 vilayet, 19 müstakil liva (sancak), 34 mülhak liva, 302 kaza ve 679 nahiye” 

miras kaldığını göstermektedir (Sezen, 2017). Görüldüğü üzere müstakil livaların 

isimleri, sayı ve hangi tarihte müstakil liva olduklarıyla ilgili net bir bilgi yoktur. Ancak 

şurası muhakkak ki merkezi idare, taşrada vilayetlerin çok büyük olmasının 

yönetilmeleri ve gerekli hizmetlerin yapılmasını zorlaştırmasından dolayı müstakil liva 

sistemiyle vilayetleri bölerek vilayetlere tanınan yetkileri müstakil livalara tanıyarak 

idari bölge sayısını artırıp idareyi bu yolla kolaylaştırmayı ve taşrada gerekli hizmetlerin 

daha hızlı görülmesini amaçlamıştır.  Ayrılıkçı hareketler ve savaş ortamına girilmesi 

bu sisteme yavaş yavaş geçilmesine neden olmuştur. Nitekim müstakil liva sistemine 

Osmanlı döneminde geçilememiş ancak Cumhuriyet devrinde vilayet sınırları 

küçültülerek günümüzde kullanılan vilayet düzeni getirilmiştir.  

Mülki taksimat konusunda Osmanlı Devleti’nin başını, başından beri ağrıtan 

nahiye konusu bu dönemde tekrar tartışmaların odağında olmuştur. Büyük siyasi 

muhaliflerden olan İttihat ve Terakki Cemiyeti ile Hürriyet ve İtilaf Fırkası arasında 

yaşanan en şiddetli tartışmalardan birini de yine nahiye konusu oluşturmuştur (Tural, 

2004c: 70). II. Meşrutiyet’in ilanından beri nahiye ile ilgili bir düzenleme yapılması 

gündemden düşmemiştir fakat daha önce ifade edildiği üzere devlet adamları böyle bir 

kanunun kâğıt üzerinde kalması için çok çaba sarf etmişlerdir. Nihayet böyle bir 

kanunun yapılması ve yürürlüğe sokulması 1917 yılını bulacaktır (Önen ve Reyhan, 

2011: 360-361). Layiha her köyün bir nahiye şeklinde düzenlendiği Fransa komün 



145 
 

 

sisteminin bir benzeri olarak tasarlanmıştır64. Ancak başından beri ifade edildiği üzere 

merkeziyetçi politika taraftarı olan İttihatçıların nahiyelere idari serbestlik tanıyacak 

böyle bir düzenlemeye hemen evet demeyecekleri de bir gerçektir. Nitekim layiha 

maddelerine bu konuda eleştiriler getirmişler ve özellikle nahiye müdürünün atanmış 

olması gerektiğini belirtmişlerdir. İttihatçıların nahiye konusundaki görüşlerini Önen ve 

Reyhan şu şekilde özetlemektedirler: “Bu şekliyle nahiyelerin kurulmasını kabul eden 

İttihatçıların, 19. yüzyıldan beri nahiye kurulması yönünde gelen baskılarda istenilen, 

bir anlamıyla özerk nahiye anlayışını benimsemedikleri, nahiye idaresini de 

merkeziyetçiliğin unsurları ile düşündüklerini açıkça ortaya koymaktadır” (Önen ve 

Reyhan, 363-364). Böylece II. Meşrutiyet döneminde mülki taksimat değişikliği daha 

küçük, bütünle daha birleşik ve daha kontrol edilebilir bir şekilde güvenlik konusuyla 

beraber ele alınmış ve düzenlenmiştir. 

3.2.3 Taşrada Artan Merkeziyetçilik ve Bürokrasi   

Osmanlı Devleti’nde merkeziyetçi politikalar bazı kısa dönemler haricinde 

yükselen bir trend göstermiştir. II. Meşrutiyet dönemine kadar yürütülen merkeziyetçi 

politikalar devlet otoritesini yeniden tesis etmek, taşrada karışıklıkları önlemek, üretimi 

ve vergi gelirlerini düzenlemek gibi amaçlar taşırken artan ayrılıkçı hareketler ve 

yaşanan fikri değişim merkeziyetçi politikalarda da bir değişime neden olmuştur. Hatta 

II. Abdülhamid idaresine karşı bütün güçleriyle muhalif olanların bile idareyi ele 

aldığında ondan daha fazla merkeziyetçi politikalara yöneldikleri ifade edilmişti. 

Findley, bu dönemde yaşanan değişimin Jön Türkleri askeri bir diktatörlüğe ittiğini 

bunun da yeni liberal politikalar belirlemek yerine neo-patrimonyal eğilimlerin ön plana 

çıkmasına yol açtığını belirtmektedir (Findley, 2014: 339-340). 

Konu ile ilgili yapılan çalışmalar Prusya’nın kameralizm sistemiyle kısa 

zamanda başardığı idari değişim hareketlerinin Osmanlı bürokrasisini de etkilediğini 

belirtmektedirler (Ortaylı, 1981; Tural, 2009: 10). Prusya bürokrasisinden fazlasıyla 

etkilenmiş olan İttihatçılar her problemin çözümünü kanun maddeleriyle 

                                                 
64 Osmanlı Devleti’nde yenileşme hareketleri üzerinde özellikle de taşra idareleriyle ilgili nizamnameler 
üzerindeki Fransız etkisiyle ilgili yeni yapılmış bir çalışma konuya ciddi eleştiriler getirmektedir. 
Çalışmaya göre bir etkilenmeden söz edilebilirse de bu yüzlerce yıllık bir birikimin ve tecrübenin yerini 
alan bir etkilenme değildir. Bu yüzden yapılan yenilikler üzerinde salt bir Fransız etkisinden bahsetmenin 
mümkün olmadığını Fransız ve Osmanlı yönetimlerinin geçirdikleri değişiklikleri karşılaştırmak suretiyle 
göstermektedir (Tural, 2015: 75-76). 



146 
 

 

aşabileceklerini düşündüklerinden idarede etkili oldukları on yıllık dönemde birçok 

kanun metni hazırlamışlardır. Osmanlı siyasetinde Rumeli her zaman Anadolu’dan önce 

gelmiştir. Hatta II. Mahmut döneminde başlayan bakanlık sisteminde bile Hariciye 

Nezareti diğer nazırlıklara göre daha gelişmiştir ve gelişmeye de devam etmiştir. Ancak 

Prusya’dan etkilenen devlet adamları merkeziyetçi görüşleri kapsamında bürokratik 

kurumları benzeri görülmemiş bir düzene kavuşturdular. Bu değişimin başında da II. 

Meşrutiyet’in ilan edildiği atmosferin bir yansıması olarak dâhili problemleri çözmek 

harici güçlerin de müdahalesini bu yolla engellemek adına Dâhiliye Nezareti’nin 

geliştirilmesi ve modernleştirilmesi yer almıştır. Findley, bununla ilgili olarak 

“Gerçekten de Babıali’nin belli başlı tüm kurumları bu seneler içinde bir düzene 

sokuldu ya da yeniden düzenlendi. Bunlar yapılırken, teşkilatın geliştirilmesi, teşkilat 

yapısının ve çalışma usullerinin düzenlenmesi ve denetim mekanizmalarının 

oluşturulmaları süreçleri de birleşti” demektedir (Findley, 2014: 347). Özellikle taşra 

idareleri ile ilgili en önemli kanuni metin olan 1913 İdare-i Vilayat Kanunu 

Muvakkati’nde teşkilat yapısı, çalışma usulleri ve teftişle ilgili maddelerde olduğu gibi 

denetim araçlarına da büyük önem verilmiştir. 1913 İdare-i Vilayat Kanunu 

Muvakkatinin âdem-i merkeziyet özelliğinden dolayı her ne kadar vilayet idarelerinde il 

özel idareleri ve vilayet genel idareleri gibi ikili bir ayrıma gidilse de bunun sınırlı bir 

âdem-i merkeziyet olduğunu daha önce ifade edilmişti. Nitekim vilayetlerde geneli 

ilgilendiren durumlarda alınan ve alınacak kararların düzenli olarak Dâhiliye başta 

olmak üzere bağlı bulunan Nezaretlere gönderilmesi ve onay alınması zorunluluğu 

merkeziyetçiliğin korunmak istenilmesine delil teşkil etmektedir.  

Merkeziyetçiliğin artış göstermesi doğal olarak bürokraside uzmanlaşmaya ve 

genişlemeye neden olmakta bu da memur sayısındaki artışı beraberinde getirmektedir. 

Ancak 1908 yılında yaşanan idari değişiklik II. Abdülhamid’le bağı olan ya da ondan 

imtiyazlar elde eden memurlarla kötü şöhret sahibi devri sabık memurlarının görevden 

uzaklaştırılmalarına yol açmıştır. Bundan bir yıl sonra 31 Mart Vakası’nın yol açtığı 

karışıklıklar neticesinde Harekât Ordusunun İstanbul’a gelip idareye el koyması ikinci 

bir tensikat dalgasına neden olmuştur. Tural, II. Meşrutiyet bürokrasisini en çok meşgul 

eden tensikat konusunu dönem hükümetleriyle ele aldıktan sonra Dâhiliye Nezareti’nin 

geçirdiği büyük değişimi incelemektedir. Tensikatın Dâhiliye Nezareti’ne yansımasıyla 

ilgili olarak “Diğer tarafta tensikat rüzgârlarının belki de en sert estiği nezaret birimi 



147 
 

 

vilayetlerdi. Yaklaşık bir ay içerisinde sancak mutasarrıfları da dâhil olmak üzere 

neredeyse tüm mülki amirler görevinden alınmıştı” açıklamasını getirmektedir (Tural, 

2009: 233-234). 
Tablo 1 1907-1912 yılları arasında Kütahya merkez mutasarrıflığında görev yapmış memurlar 
ve yaşanan memur rotasyonunu gösterir tablo 

Memuriyet H.1324 
(1907) 

H.1325 
(1908) 

H.1326 
(1909) 

R.1326 
(1910) 

R.1327 
(1911) 

R.1328 
(1912) 

Mutasarrıf  Ahmet 
Fuat 
Paşa 

Ahmet 
Fuat Paşa 

Ahmet Fuat 
Paşa 

Ömer 
Mümtaz Bey 

İsmail Kemal 
Bey 

İsmail Kemal 
Bey 

Naip ve 
Bidayet 
Mahkemesi 
Hukuk Reisi 

Mehmet 
Bahaddi
n Efendi 

Necmetti
n Lami 
Efendi 

Hasan Refet 
Efendi 

Ahmet Hilmi 
Efendi 

Fahrettin 
Efendi 

Fahrettin 
Efendi 

Muhasebeci Neşet 
Efendi 

Neşet 
Efendi 

Abdurrahma
n Efendi 

Abdurrahma
n Bey 

Abdurrahma
n Bey 

Abdurrahma
n Bey 

Tahrirat 
Müdürü 

Münib 
Efendi 

Süleyman 
Bey 

Süleyman 
Bey 

Şevket Bey Şevket Bey Hamdi Bey 

Mahkemeyi 
Bidayet Ceza 
Reisi 

Yusuf 
Nihat 
Bey 

Yusuf 
Nihat 
Bey 

İbrahim 
Hakkı Efendi 

İbrahim Bey İbrahim Bey Faik Kemal 
Efendi 

Müddei Umumi 
Muavini 

Halil 
Bey 

Halil Bey Hasan 
Tahsin 
Efendi 

Mustafa Ferit 
Bey 

Mustafa Ferit 
Bey 

İbrahim Bey  

Defteri Hakan-i 
Memuru 

Osman 
Nuri 
Efendi 

Rüştü 
Efendi 

Şerif Efendi Hüseyin 
Hüsnü 
Efendi 

Hüseyin 
Hüsnü 
Efendi 

Hüseyin 
Hüsnü 
Efendi 

Telgraf ve 
Posta Müdürü 

Ahmet 
Sabri 
Efendi 

Ahmet 
Sabri 
Efendi 

Ahmet Sabri 
Efendi 

Ahmet Sabri 
Efendi 

Ahmet Sabri 
Efendi 

- 

Ziraat Bank 
Şubesi Memuru 

Mehmet 
Sabri 
Efendi 

Mehmet 
Sabri 
Efendi 

Mehmet 
Sabri Efendi 

Mustafa 
Zekayi 
Efendi 

Mustafa 
Zekayi 
Efendi 

Mustafa 
Zekayi 
Efendi 

İstinaf 
Mahkemesi 
Reisi 

- - - Cevdet 
Efendi 

S?d? Efendi S?d? Efendi 

İstinaf 
Mahkemesi 
Müddeiumumis
i 

- - - - Cevdet 
Efendi 

Cevat Efendi 

İstinaf 
Mahkemesi 
Müddeiumumi 
Muavini 

- - - Mustafa Ferit 
Bey 

Mahmut 
Nedim Bey 

Nedim Bey 

Evkaf Memuru - - - Mehmet 
Hamdi 
Efendi 

Mehmet 
Hamdi 
Efendi 

Mehmet 
Hamdi 
Efendi 

Mekatib-i 
Umumiye 
Müfettişi  

- - - İbrahim 
Efendi 

İbrahim 
Efendi 

Mustafa 
Fıkhı Efendi 

Kaynak: (Devlet Salnamesi, H. 1324: 773; H. 1325: 769; H. 1326: 773; R. 1326: 

628; R. 1327: 646; R. 1328: 657) 



148 
 

 

Salnamelerin basılma tarihleri resmi olarak her yılın muharrem ayında 

yapılmaktadır (Palalı, 2010: 3). II. Meşrutiyetin ilanı ise 1908 yılına ait Devlet 

Salnamesi’nin basılmasından dört ay sonraya tekabül etmektedir. Bu bilgiler ışığında 

devlet salnamelerinden aldığımız bu tablodaki bilgilerin gösterdiği şekliyle memur 

değişimini ele almak yanıltıcı olmaktadır. II. Meşrutiyetin ilanıyla gerek merkezde 

gerek taşrada bürokraside yaşanan değişimi salnameler üzerinden incelerken 1907-1908 

yıllarını değil 1908-1909 yılları arasında yaşanan memur değişimini incelemek II. 

Meşrutiyetin neden olduğu değişimi doğru bir şekilde vermektedir. 

Tabloyla ilgili olarak ilk gözümüze çarpan değişikliğin 1910 yılında taşra 

bürokrasisinde bir genişleme yaşandığı ve yeni memuriyetlerin ihdas (oluşturulduğu) 

edildiğidir. Yeni memuriyetlerin isminden de anlaşılacağı üzere ihdas edilen yeni 

memuriyetler İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin sahip olduğu düşünce yapısını 

göstermekle beraber biriken problemlere çözüm bulmak amacıyla oluşturulmuş 

olmalarıdır. Eğitim konusuna büyük önem veren İttihatçıların iktidarda oldukları 

dönemde eğitim konusuna eğilmeleri beklenen bir gelişmeydi. Çünkü merkeziyetçiliğin 

arttığı bir dönemde problemlere neden olan eğitim sistemini denetim altına almak bir 

zorunluluk haline gelmiştir. Ancak II. Abdülhamid döneminde taşrada birçok idari 

merkezde olduğu gibi Kütahya’da da okulların kurulmuş olması İttihatçıların verilen 

eğitimi denetlemek ve daha da gelişmesini sağlamak amacıyla “Mekatib-i Umumiye 

Müfettişi” görevlendirmelerine neden olmuştur. Bunun bir diğer nedeni de Osmanlı 

coğrafyasının birçok önemli merkezinde gerek misyonerlik amacıyla kurulan gerekse de 

azınlıkların kurdukları okulları denetim altında bulundurmak amacı taşımaktadır (Buluç, 

1997: 30). Oluşturulan bir diğer yeni memuriyet olan “Evkaf Memuriyeti” de ekonomik 

problemlerin çokça yaşandığı bir dönemde taşrada vakıflara ait gelir giderlerin 

düzenlenmesi ve kontrol altına alınmasını amaçlamaktadır. II. Meşrutiyet’in ilanı 

öncesinde ve sonrasında taşrada yaşanan problemler göz önüne alınınca yeni idari 

düzende bu problemlerin çözülmesi için geçici de olsa bazı düzenlemelerin yapılması 

zorunlu bir hal almıştır. Bu amaçla Bidayet Mahkemeleri ile Temyiz Mahkemeleri 

arasında ara mahkeme görevi gören İstinaf Mahkemeleri mahkemelerde dava 

birikmesini engellemek ve böylece taşrada huzurun sağlanması amacıyla 

oluşturulmuştur. Ancak yine İttihatçıların hazırlamış olduğu 1913 tarihli İdare-i 

Umumiye-i Vilayat Kanunu’nda sadece evkaf memuru yer almıştır. İstinaf mahkemeleri 



149 
 

 

ve mekatib-i umumiye müfettişliğine 1913 tarihli Vilayet Nizamnamesinde yer 

verilmemiştir. Tabloyla ilgili dikkati çeken son bir diğer nokta ise Kütahya 

mutasarrıflığı üzerinden incelediğimiz 1907-1912 yılları arasında taşrada memur olan 

gayrimüslim tebaadan kişilerin bulunmamasıdır.  

Tabloda görüldüğü üzere 1908-1909 yılları arasında Tahrirat Müdürü, Telgraf 

ve Posta Müdürü ile Ziraat Bank Şubesi memuru dışında bütün memurlar değişmiştir. 

Burada hemen şunu belirtmek gerekir ki Kütahya mutasarrıfı Fuat Paşa hem 1908 hem 

1909 yılında Kütahya mutasarrıfı olarak gösterilmektedir. Ancak daha önce ifade 

edildiği üzere Fuat Paşa II. Meşrutiyetin ilan edilmesinden kısa bir süre sonra 

Kütahya’da karışıklık çıkaran Hocazade Rasih Efendi ve onunla beraber hareket edenler 

tarafından görevinden uzaklaştırılarak İstanbul’a gönderilmiştir. Gerek resmi atama 

belgelerinden gerekse de Uzunçarşılı’nın (1932: 177)65 çalışmasında görüldüğü üzere 

ise Fuat Paşa’dan sonra Hacı Osman Paşa (BEO/3385-253810) ve Hüsnü Bey 

(BEO/3555-266552) kısa bir süreliğine mutasarrıf olarak atanmışlardır. Memurların 

böyle bir değişime uğramasıyla ilgili ise ne resmi yazışma belgelerinde ne de 

Uzunçarşılı’nın eserinde bir bilgiye rastlanılmamaktadır. Bu da göstermektedir ki Fuat 

Paşa’nın ismi üzerinden yaşanan bu durumun bir istisna olduğudur. Tensikat kanunu 

neticesinde görevden alınan memurlardan ise Fuat Paşa (BEO/3485-261370; ŞD./1085-

2) dışında göreve iade edilen ya da emekliliği bağlanan memurlara rastlanılmamaktadır. 

Bununla ilgili olarak Fuat Paşa’nın emekliliği ile ilgili yazışmalar bulunurken 

memurların böyle bir girişimde bulunduğu ya da emekliliğe ayrıldıkları ile ilgili bilgiler 

bulunmamaktadır. Memurların görev süreleriyle de ilgili olarak da yine tabloda 

görüldüğü üzere memurların büyük çoğunluğu iki yılın üstünde görevlerini yerine 

getirmişlerdir. Bu durum İttihatçıların güçlü olduğu 1909 yılından sonra memur 

rotasyonunda büyük bir değişimin yaşanmadığını göstermektedir.  

Osmanlı bürokrasisinin genişlemeye ve uzmanlaşmaya başladığı dönemde iki 

kere yaşanan memur tensikatı hem merkezde hem taşrada eğitimli memur eksikliğinin 

ortaya çıkmasına neden olmuştur. Yaşanan bu memur eksikliğini gidermek adına 

Mektebi Mülkiye daha fazla öğrenci almak zorunda kalmıştır. Mülkiye tarihinde yer 

alan istatistik tablosuna göre 1908-1914 yılları arasında 1911 ve 1912 yıllarında 

                                                 
65 Uzunçarşılı (1932: 177) çalışmasında her ne kadar Hacı Osman Paşa’dan sonra atanan kişinin ismini 
Hasan şeklinde belirtse de resmi atama belgesinden gördüğümüz üzere 1909 yılında Teke 
Mutasarrıflığından munfasılan atanan kişinin isminin Hüsnü’dür. 



150 
 

 

yaşanan mezun sıçraması dışında aritmetik ortalamaya göre 44 mezun verilirken 

1911’de 178, 1912’de de 86 mezun verilmiştir (Çankaya, 1971: 264-265). Görüldüğü 

üzere genişleyen bürokratik sisteme uygun olarak devletin en çok ihtiyaç duyduğu 

Mektebi Mülkiye mezunlarının sayısında özellikle 1911 yılında önceki dönemlere göre 

büyük oranda artış yaşanmıştır.66 Daha önce ele aldığımız üzere taşrada devlet 

otoritesinin sarsılması neticesinde bazı taşra egemenleri nitelikli memur sayısının 

azlığından da faydalanarak mevcut memurlar üzerindeki baskılarını artırarak taşradaki 

bürokratik sistemin bozulmasına neden olmuşlardır. Tural, bu konu hakkında Halep 

şehrini örnek göstermektedir. Özellikle Halep valisi Hüseyin Kazım Bey’in Halep eşrafı 

aleyhindeki şiddetli yazıları nedeniyle taşra personelinin sözcüsü haline geldiğini ve 

bundan cesaret alan ahalinin de destek yazıları ve meşrutiyet prensiplerinin uygulanması 

konusundaki yorumlarının kamuoyunun oluşmasına neden olduğunu ifade etmektedir 

(Tural, 2009: 48). Eşrafın mülki işlere ve taşra personelinin işlerine karışmaları sorunu 

vilayetlerde yaşandığı gibi vilayetlerin bir kopyası şeklinde düzenlenen 

mutasarrıflıklarda da yaşanmıştır. Örneğin daha II. Meşrutiyet’in ilanının sıcaklığı 

devam ederken Hocazade Rasih Efendi başta olmak üzere bazı taşra egemenlerinin 

devlet memurlarının işlerine karışmalarını engellemek adına Harbiye ve Dâhiliye 

Nezaretlerinden alınacak tedbirler konusunda Kütahya idaresine yazılar yazılmıştır 

(BEO/3439-257913). 1913 tarihli bir diğer belgede ise Kütahya nüfus memuru Asım 

Efendi hakkında görevini kötüye kullandığı konusunda Kütahya’nın muteber 

eşraflarından olan Ispartalızade Ahmed Hamdi Efendi tarafından şikayette bulunulmuş 

ancak yapılan araştırma ve soruşturma neticesinde şikayetin asılsız olduğu ortaya 

çıkmıştır (DH.SN.THR./44-31). Bununla ilgili olarak 1908 tarihinden sonra da başka 

birçok belge bulunması yaşanan bürokratik problemi 1908 Devrimi’nin sıcaklığına 

bağlamanın da doğru olamayacağını göstermektedir. Merkezi idare taşrada bozulan 

devlet otoritesini tekrar tesis etmek ve yaşanan bürokratik problemleri çözmek için 

resmi olarak birçok uyarıda bulunmuş ve cezai yaptırımlar getirmiştir. Tural, 

çalışmasının ilerleyen sayfalarında verdiği bir dipnotta Takvim-i Vekayi’den bununla 
                                                 
66 1908-1914 yılları arasında mülkiyeden mezun olanlardan 72 kişi vali, 12 kişi mutasarrıf ve 135 kişi ise 
kaymakam olarak atanmıştır (Çankaya, 1971: 264-265). II. Abdülhamid döneminde düzenli bir hale gelen 
mülki idarelere mülkiye mezunu memurların ataması usulü II. Meşrutiyet döneminde bozulmuştur. 
Tural’ın, Tanin başyazarı Hüseyin Cahit’ten aktardığına göre bu konuda nazırlıklar arasında da farklı 
uygulamalar bulunmaktadır. Buna göre Maliye Nezareti sahip olduğu tüm öncelliği Mülkiyelilerden yana 
kullanırken, Sadaretin (Başbakanlığın) anlaşılmaz bir şekilde Mülkiye karşıtı bir politika gütmesinden 
şikâyetlerini dile getirmektedir (Tural, 2009: 96). 



151 
 

 

ilgili olarak yapılan çalışmaları aktarmaktadır. Buna göre “Memurlara karşı yapılan 

hukuk dışı eylemlerin yasa içerisine çekilmesi ancak Eylül ayı sonunda yayınlanan bir 

tamim ile sağlanmıştı. Aynı hafta içerisinde Dâhiliye Nezareti’nin de daha sert bir tonda 

kaleme aldığı uyarı yazısında özelde posta memurları genelde ise tüm vilayet 

personeline karşı hukuk dışı harekette bulunanlar hakkında kanuni işlemlerin 

geciktirilmeden yapılmasını emretmişti” demektedir (Tural, 2009: 55).  

Öte yandan tensikat kanunu neticesinde yaşanan bürokratik problem ve taşra 

egemenlerinin taşradaki bürokratik işlere müdahalesi memurlar üzerinde etkili olmuş ve 

memurların görevlerini suiistimal etmelerine yol açmıştır. Tural’ın (2009: 55) Takvimi 

Vekayi’den aktardığı uyarı yazısında da gördüğümüz üzere genel bir problem haline 

gelmiş olan posta ve telgraf memurlarının görevlerini kötüye kullanmalarına yine 

Kütahya’da da rastlamaktayız. Buna göre merkezi idare gönderdiği şifreli yazıda 

Kütahya posta ve telgraf memurlarının posta ile gönderilen bazı evrakı açmalarından 

dolayı derhal becayiş edilmeleri gerektiğini yazmaktadır (DH.ŞFR./410-49). Bir diğer 

örnekte ise II. Meşrutiyet’in ilanından kısa bir süre sonra Hüdavendigar Vilayeti 

merkezine yazılan şifreli bir belgede Kütahya’da bazı memurların görevini kötüye 

kullanmalarından dolayı gerekli görülenlerin hemen değiştirilmesi gerektiği yazılmıştır 

(DH.ŞFR./404-77). Taşra bürokrasisinde yaşanan bu problemler her ne kadar azalsa da 

tamamen ortadan kaldırılamamıştır. 

Merkezi idarenin yaşadığı yönetsel ve siyasal krizlerle dış güçlerin Osmanlı 

Devleti üzerindeki baskısı taşrada yaşanan problemlerin çözümsüz kalmasına neden 

olmuştur. Savaşın yaklaşmasıyla da bu durum nazarların savaşa çevrilmesine neden 

olmuştur. Taşradaki bu durumla ilgili olarak Tural, “Ekim ayı geldiğinde gazeteler, taşra 

sorunlarıyla ilgili ve eğer isyanlar olmadığı takdirde idari mekanizmanın vilayetlerle 

ilgilenmeyeceği gibi iddialar ileri süren haberlerle dolmuştu” demektedir (Tural, 2009: 

263-264). Her ne kadar bürokrasiyi modernleştirme ve merkezileştirme amacıyla birçok 

düzenleme hazırlanmış ve uygulamaya önem verilmiş de olsa siyasal çekişmeler, 

tecrübesizlik ve en önemlisi Balkan savaşı ve akabinde yaklaşan Birinci Dünya Savaşı 

yapılan düzenlemelerin etkileriyle ilgili bir bilinmeze neden olmuştur. II. Meşrutiyet 

döneminde 1913 İdare-i Vilayat Kanunu Muvakkati gibi düzenlemelerin Osmanlı 

Devleti’ndeki dönütü her ne kadar bilinmese de bunlar üniter yapıya sahip Cumhuriyet 

dönemi için laboratuvar görevi görmüşlerdir. 



152 
 

 

3.2.4 II. Meşrutiyet Reformlarının Kütahya İdaresindeki Yansımaları   

İncelenen dönemin yegâne iletişim ve kamuoyu oluşturma aracı olan 

gazetelerin Kütahya mutasarrıflığındaki varlığıyla ilgili yapılan çalışmalarda bir bilgi 

bulunmaması II. Meşrutiyet’in ilanın Kütahya’daki yansıması hakkında net bir bilgi 

sunmamaktadır. Her ne kadar incelenen bir belgede Kütahya Bidayet Mahkemesi 

başkâtibi Ferit Bey “Felend67” adında haftada iki gün yayınlanacak bir gazete çıkarmak 

için Dâhiliye Nezareti’ne ruhsat için başvurmuş ve ruhsatı aldığı görülse de gazetenin 

akıbeti hakkında bir bilgi bulunmamaktadır (DH.MKT./2685-2). Kütahya’nın bağlı 

bulunduğu Bursa’da birçok yerel gazete yayın yapmaktadır ancak bu gazetelerden de 

Kütahyalıların ne derece haberdar oldukları ve faydalandıklarıyla ilgili bir bilgi mevcut 

değildir. Yerel gazetelerin Kütahya’da bulunmaması taşrada neler yaşandığını 

öğrenmek için hatıra, biyografi ve otobiyografilere başvurmaya sevk etmiştir.68 Kütahya 

her ne kadar II. Abdülhamid’in saltanat yıllarına kadar merkezden uzaklaştırılan 

sürgünlerle merkezi idarenin durumundan bir nebze haberdar olmuş olsa da bu 

dönemden sonra siyasi sürgünler Kütahya’da bulunmamıştır. Birinci Dünya 

Savaşı’ndan sonra Kütahya tekrar bir sürgün yeri olsa da bu dönemde de Ahmet Emin 

Yalman’ın (1970) hatıraları dışında bir esere rastlanılmamıştır. Uzunçarşılı (1932: 143) 

II. Meşrutiyet’in ilanı sırasında Fuat Paşa’nın sürülmesinde Hocazade Rasih Efendi ve 

onu destekleyenlerden ayrıntıya girmeden bahsetse de bu konuda bir kaynak 

belirtmemektedir. Bu da söz konusu bilgiyi Kütahya’da öğretmenlik görevi yaparken 

olaya şahit olanlardan aktardığını göstermektedir. Bu durum Kütahya halkının didar-ı 

hürriyetten ne kadar haberdar olduğunu ve II. Meşrutiyet’in ilanından sonra Kütahya’da 

neler yaşandığıyla ilgili bilgilerin sadece resmi belgelerle sınırlı kalmasına neden 

olmuştur. 

II. Meşrutiyetten önce didar-ı hürriyet düşüncesinden haberdar olanların II. 

Meşrutiyet’in ilanı esnasında yöneticilerin ve memurların şehirden gönderilmesi için 

halkı galeyana getiren taşra egemenleri olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. Buna karşılık 

gerek Kütahya’da gerekse de diğer idari merkezlerde halkın büyük çoğunluğunun 

“hürriyet, müsavat, adalet ve uhuvvet” sloganından habersiz olduğu, bildiklerinin ise 

yine taraftarı oldukları ya da yardımlarını gördükleri taşra egemenlerinin bilgilendirdiği 
                                                 
67 Belgede belirtilmese de büyük bir ihtimalle Kütahya’da bulunan Felent Çayı’ndan dolayı bu isim 
verilmiştir. 
68 Ama maalesef araştırmamızın sınırları dâhilinde bu konuda da kayda değer kaynak bulunamadı. 



153 
 

 

kadarıyla haberdar olmuşlardır. Fakat II. Meşrutiyet ilan edildikten sonra halk yeni idari 

sisteme çabuk ayak uydurmuştur. Birinci Meşrutiyet’in ilanıyla yaşanan idari tecrübe 

halkın zihninden silinecek kadar uzun bir süre geçmemiştir. Ayrıca, Birinci 

Meşrutiyet’in ilanından beri taşra idareleriyle ilgili yapılan düzenlemeler de 

uygulamada devam etmektedir. Bu anlamda büyük siyasi ve sosyal değişikliklerin 

toplum üzerinde büyük etkiler bıraktığı yadsınamaz bir gerçekliktir. II. Meşrutiyet’in 

ilanı ise Osmanlı tebaasının son yüzyılda gördüğü en büyük siyasi, idari ve sosyal 

değişimin yaşandığı olaydır. Bu değişim halk üzerinde farklı şekillerde etkisini 

göstermiştir. Örneğin, günümüzde dahi Kütahya denilince akla ilk gelen çini sanatında 

II. Meşrutiyet’in ilanı etkili olmuş ve II. Meşrutiyet hatırasına özel çiniler yapılmıştır. 

Öte yandan Hocazade Rasih Efendi’nin öncülüğünde II. Meşrutiyet hatırası olarak 

“hürriyet çeşmesi” adında bir çeşme yapılmıştır. 

 
Fotoğraf 7 Büyük idari ve siyasi değişimlerin toplumu fikirsel anlamda yeni bir merhaleye 
taşıdığının en büyük göstergesi toplumun ürettiği sanatın buna uygun olarak şekillenmesidir. 
Kütahya’da üretilen II. Meşrutiyet döneminin propaganda kelimeleri olan “hürriyet, müsavat, 
adalet ve uhuvvet” kelimelerinin üzerine işlendiği çini vazo ve ortasında “yaşasın meşrutiyet” 
yazılı çini tepsi. 

 
Kaynak: Kütahya Çini Müzesi 

II. Meşrutiyet’in ilanının ilk zamanlarında Hocazade Rasih Efendi belgelerden 

de görüldüğü kadarıyla karşılıklı hiçbir anlaşmazlıkları olmamasına rağmen halkı 

galeyana getirerek Mutasarrıf Fuat Paşa’yı Kütahya’dan zorla çıkartmış ve redif 

birlikleri bu konuda bir harekette bulunmamışlardır. Meşrutiyet’in ilanını takip eden 

günlerde İttihat ve Terakki Cemiyeti Kütahya’ya çektiği şifreli telgrafta vekâlet etmek 

üzere Liva Kumandanı Rıfat Paşa’nın  mutasarrıf vekili olarak atandığını ve Fuat 

Paşa’nın da açıklama yapmak üzere derhal Bursa’ya gitmesi gerektiği belirtilmektedir 



154 
 

 

(DH.ŞFR./403-62).69 30 Ağustos 1908 yılında da Hacı Osman Paşa mutasarrıf olarak 

atanmıştır (İ.DH./1469-20; BEO/3385-253810). Ancak Hocazade Rasih Efendi, Hacı 

Osman Paşa’yı da Kütahya’dan sürmüştür. Bunun üzerine merkezi idare Hocazade 

Rasih Efendi ve ona yardımcı olanların cezalandırılmasını Hacı Osman Paşa’nın da 

görevinin başına geçmesinin sağlanmasını vilayet merkezine emretmiştir 

(DH.MKT./2701-76). Aynı problem 1908 yılından sonra da devam etmiştir. Kütahya’da 

hükümet memurları aleyhinde meydana gelen tecavüzatı soruşturmak üzere 

görevlendirilen vilayet merkezi İstinaf Mahkemesi müddei umumisi (savcısı), Fuat 

Paşa’nın yerine gelen Hacı Osman Paşa’nın güçsüzlüğünden ve kötü idaresinden 

istifade eden Jandarma binbaşısının adliyeden gelen tevkif ve tahliye kararlarını yerine 

getirmekte müsamahakârane davrandığını belirtmiştir (DH.MKT./2809-28). Aynı 

konuyla ilgili bir diğer yazıda Osmanlı Devleti’nin farklı bölgelerinde II. Meşrutiyet 

aleyhine yapılan hareketlerin topluca incelendiği ve her idari birimin yaşadığı problemin 

ayrı ayrı çözüme kavuşturulmaya çalışıldığı görülmektedir. Buna göre Kütahya’da 

yaşanan olayın Hocazade Rasih Efendi ile baş düşmanı Rıfat Efendi arasında münferit 

bir olay olduğu; Mutasarrıf Osman Paşa ve Jandarma mülazımı Çerkez Ahmet Bey’in 

görev yerlerinin değiştirilmesi gerektiği ve Rıfat Efendi’nin de meclis-i idare 

azalığından çıkarılmasının uygun olacağı belirtilmektedir (DH.ŞFR./410-60). Bu durum 

taşrada idari bir düzensizliğe ve boşluğa neden olduğu gibi taşrada ordu komutanları, 

mülki idareciler ve taşra egemenleri arasında güç mücadelesinin de yaşanmasına neden 

olmuştur. 

Her ne kadar hatıra, biyografi, anı ve süreli yayın gibi birincil kaynaklar 

bulunmasa da merkeze yakınlığı ve iletişim ağlarının gelişmiş olmasından dolayı 

Tanzimat döneminde olduğu gibi II. Meşrutiyet döneminde de yapılan değişikliklerden 

ilk etkilenen idari merkezlerden biri yine Kütahya olmuştur. Taşrada yaşayan halk 

yaşanan değişikliklerden sosyal anlamda etkilendiği gibi yaşanan siyasi ve idari 

reformlardan da doğrudan etkilenmiştir. II. Meşrutiyet’in ilan edilmesiyle birlikte 

siyasal fırkalara taraftar ve üye olmalar başlamıştır. İdare meclisleri ile başlamış olan 

seçim tecrübesi Meclis-i Mebusan’a temsilci göndermeye evirilmiştir. Böylece halk iki 

                                                 
69 Bu belge ayrıca şunu da göstermektedir ki İttihat ve Terakki Cemiyeti kendi adına vekil tayin ederek 
devlete anlayışına tamamen zıt bir harekette bulunmaktadır. Nitekim bu ve buna benzer olaylar asayişin 
bozulmasına, hem taşrada hem merkezde devlet otoritesinin sarsılmasına ve İttihat ve Terakki 
Cemiyeti’nin diğer meşrutiyet partileri tarafından ağır eleştiriler almasına neden olmuştur. 



155 
 

 

dereceli bir seçim sistemiyle dolaylı yoldan da olsa seçtiği temsilciler vasıtasıyla ülke 

idaresinde söz sahibi olmaya başlamıştır. Hatta 31 Mart Vaka’sına giden yolda merkezi 

idarenin aldığı bazı siyasal, yönetsel ve toplumsal kararlardan rahatsız olan Kütahya 

ulemasından elli kişinin imzasını taşıyan Ahmet Sabri adıyla Meclis-i Mebusan 

riyasetine bir istirhamname yazılmış ve aynı yazı Volkan gazetesinde de yayınlanmıştır 

(Düzdağ, 1992: 303-304). Burada şunu da belirtmek gerekir ki her ne kadar Tunaya 

(2015) siyasi partilerin taşra teşkilatları ve faaliyetleri hakkında bilgi eksikliği 

bulunduğunu ifade etse de II. Meşrutiyet döneminde siyasi partilere üye ya da taraftar 

bulunanlar olmuştur. Örneğin, Kütahya’da II. Meşrutiyet döneminde hükümete uyarı 

yazısının Volkan gazetesinde çıkmasından da anlaşıldığı üzere İttihad-ı Muhammedi 

Cemiyeti’ne mensup kişiler bulunmaktadır. İttihat ve Terakki Cemiyeti’nden 

beklediğini bulamayan Hocazade Rasih Efendi bir şikâyet üzerine cemiyet 

kulübünden70 ihraç edilince (DH.MUİ./32-1) sahip olduğu ayrıcalıkları korumak adına 

İttihatçılara karşı muhalefet eden Hürriyet ve İtilaf Fırkası ve onun gibi diğer partilere 

üye olmuş ve desteklemiştir. Öte yandan Hocazade Rasih Efendi’nin ihraç edildiği 

belgeden anlaşıldığı gibi daha birçok belgede de İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin güçlü 

bir destekçiye sahip olduğunu görmekteyiz. Hatta İttihat ve Terakki Cemiyeti Kütahya 

kulüp heyeti idaresi namına eşraftan Seyfi Bey’e71 Kütahya’da bulunan yetim okuluna 

yardım etmesi için yazılmış yazıda görüldüğü üzere Kütahya’da İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin şubesi bulunmaktadır (HSD.TVP/1-58). II. Abdülhamid döneminde 

taşrada birbirlerine karşı dengede tutulmaya çalışılan taşra egemenleri siyasal partilere 

üye olarak partilerinin merkezde sahip olduğu güç nispetinde taşrada sahip oldukları 
                                                 
70 Fransız Devrimi’nin etkisiyle Avrupa’da yaygınlaşan kulüpler Tanzimat dönemiyle birlikte “cemiyet 
kulübü” adıyla Osmanlı Devleti’nde de kurulmaya başlanmıştır. Bu kulüplerin Cumhuriyet tarihindeki 
ismi “Şehir Kulübü”dür. Temel kurulma amaçları bütün sorunun kaynağı olarak görülen eğitim 
konusunda toplumu bilgilendirmek ve eğitmek olan bu cemiyetler memur, eşraf ve nüfuzlu kimselerin 
üye oldukları ve kullandıkları yerler haline gelmiştir. Bunların cemiyetleri kullanma amaçları ise faydalı 
toplantılar yapmak, sohbet ve okuma faaliyetleri yapmak değil, cemiyet aracılığıyla güçlerini artırmak ve 
bir çıkar sağlamaktır (Öztürk, 2006: 93-94). Bu belgede ise iki nokta dikkat çekmektedir. Birinci nokta 
Hocazade Rasih Efendi örneğinde görüldüğü üzere taşra egemenleri cemiyet kulüpleri aracılığıyla elde 
edecekleri güç ve itibarın farkındadırlar ki cemiyetten çıkarılma bir şikâyet haline gelebilmektedir. İkinci 
nokta ise yapılan şikâyetin Dâhiliye Nezareti’ne yapılmış olmasıdır. Bu da göstermektedir ki ipleri elinde 
bulunduran İttihatçıların siyasi görüşü dışında bulunanlara güçlenme olanağı tanınmamaktadır. 
71 Seyfi Bey Kütahya’da Anadolu Beylerbeyi rütbesiyle iki kere görev yapmış ve kendi ismiyle anılan 
Alo Paşa Camii ile medreseyi yaptırmış belgelerde ismi Kürt Ali Paşa ve Seyyid Ali Paşa şeklinde geçen 
Ali Paşa’nın yeğeninin torunudur. Ali Paşa vefat ettiğinde mülkünü bırakacak oğlu olmadığından 
Kütahya’da sahip olduğu mülkleri yeğeni Sinan Bey’e bırakmıştır (Uzunçarşılı, 1932: 126-128). Seyfi 
Bey, Hüseyin Hüsnü Bey’in oğlu o da Ali Paşa’nın yeğeni Sinan Bey’in oğludur ve yukarıdaki belgeden 
de anlaşıldığı üzere İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne yakınlığıyla bilinen Kütahya’nın önemli 
eşraflarındandır. 



156 
 

 

güçleri artırmaya ve ayrıcalıklar elde etmeye çalışmışlardır. Bu güç ve çıkar 

çatışmasının Tanzimat döneminde özellikle taşra idare meclisleri döneminde yaşandığı 

ikinci bölümde yer alan “Kütahya’da İdare Meclisleri Dönemi” başlığı altında bulunan 

belgelerin incelenmesinde görülmüştü. Bu durum II. Meşrutiyet’in siyasi anlamda yol 

açtığı yeniliklerden taşrada yaşayan bütün halkın olmasa da taşra egemenlerinin 

faydalandıklarını ve yeni idari düzene hızlı bir şekilde ayak uydurduklarını 

göstermektedir. Taşrada siyasi parti teşkilatlanmalarının artması ve taşra egemenlerinin 

partileri aracılığıyla rakiplerine üstünlük kurmaya çalışmaları siyasal fırka 

mensubiyetini artırmış bu da doğal olarak siyasal kültür ve bürokratik kültürümüz 

üzerinde büyük etki yapmıştır. Bugünün Türkiye’sinde siyasal fırka mensubiyetinin ve 

seçimlere katılım oranının çok yüksek olması II. Meşrutiyet’in siyasal kültür anlamında 

topluma kazandırdığı tecrübenin yansımasıdır. 

Siyasetteki bölünme taşrada da farklı siyasi görüşteki ordu mensuplarının 

bölünmesine ve askeri otoritenin bozulmasına neden olmuştur. Örneğin Kütahya’da 

redif askeri birliklerinden bazılarının silahaltına alınmak istememeleri üzerine merkezi 

idare bu durumun daha fazla yayılmasını engellemek amacıyla zorluk çıkaracakların 

tutuklanması ve sorgulanmasının yapılabilmesi için güvenlik güçlerine geniş yetkiler 

verilmesini Hüdavendigar vilayetine bildirmektedir. Eskişehir’den İstanbul’a 

gönderilecek süvari bölüğünün yarısının da ihtiyaten bir süre Kütahya’da bekletilmesi 

telgraf yoluyla bildirilmektedir (BEO/3417-256246). Problem çözülemediğinden dolayı 

konu ile ilgili merkezi idare Hüdavendigar vilayetine birçok telgraf daha göndermiş ve 

mesele yayılmadan halledilmeye çalışılmıştır. 

II. Meşrutiyet’in ilanı ile artan merkeziyetçi politikalar doğal olarak mali anlamda 

da merkezileşmeye neden olmuştur. İl genel idaresini düzenleyen kanunda görüldüğü üzere 

merkezi idare taşrada mali işleri ciddi anlamda denetlemeye başlamıştır. Hatta sosyal 

hizmetlerin görülmesi için mali kaynak olan vakıf gelirlerini de yeni ihdas ettiği evkaf 

memuru ile denetim altına almaya çalışmıştır. II. Meşrutiyet dönemindeki mali denetimden 

en çok etkilenenler doğal olarak taşranın egemenleri olmuşlardır. Bunların başında 

Hocazade Rasih Efendi gelmekle beraber Fuat Paşa ile mahkemelik olan Emet eşrafından 

Şallızade Mustafa Efendi72 de bu dönemde topladıkları aşar yüzünden birçok belgeye konu 

                                                 
72 Bazı belgelerde Şamlızade Mustafa Efendi olarak da ismi geçmektedir (ŞD./2774-53). Belgelerden 
görüldüğü kadarıyla Kütahya Mutasarrıfı Fuat Paşa’yı, II. Meşrutiyet döneminde şikâyet etmiş tek kişidir. 



157 
 

 

olmuş taşra egemenlerinden sadece ikisidir. Problemlerin çözülememesi üzerine Maliye 

Nezareti, Hocazade Rasih Efendi ve onun gibi aşar mültezimlerinin hazine namına geçen 

emlaki hakkında kanun maddesi düzenlenmesini Şurayı Devletten istemektedir (BEO/3929-

294664). Öte yandan merkezi idare gelirleri artırmak adına 1913 İdare-i Vilayet Kanunu 

Muvakkati ile il genel idaresine geniş yetkiler tanınmış ve taşrada üretimin artmasını 

sağlamaya çalıştığını kanun maddelerini incelerken görmüştük. Vilayet meclis-i umumileri 

de bu konuda çalışmışlardır ancak savaş yıllarına gelindiğinde doğal olarak nazarlar 

üretimden güvenliğe kaymıştır.  

Merkezde yeni düzene uygun olarak yapılan idari değişiklikler defaten ifade 

edildiği üzere ilk etkilenen idari merkezlerden biri Kütahya mutasarrıflığıdır. Örneğin, 

meşrutiyetin ilanını takip eden yılda il genel idareleri ile ilgili hükümet tasarısı ortaya 

çıktığında Hüdavendigar Vilayeti Meclis-i Umumisi yeni düzenlemenin kanunlaşmasını 

beklemeden 1871 Vilayet Nizamnamesi’nde yer alan maddelere göre 27 Şubat 1909 

tarihinde toplanmış ve vilayetle ilgili kararları almaya başlamıştır bile. “Hâkimiyet-i 

milliye esasına müsteniden merkezi vilayette küşad edileceği Kanun-i Esasi ile teşkili 

vilayet ve İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamelerinin mevad mütelkasında mesarrah 

olan mecalis umumiye nizamat ve kavanini mebhusatın tarihi neşr ve ilanının zamanı 

ahire kadar geçen bir rub’ asırdan ziyade müddet zarfında, ilcaatı zamandan münbais 

olarak, layıkıyla kapılarını açamamış iken 10 Temmuz sene 1324 vaka-i hayriyesi her 

tarafta mecalis-i mezkurenin intişar füyüzanına bir delili vacib tebcil oldu” ifadelerini 

kullanmaktadır (Hüdavendigar Vilayeti Meclis-i Umumisinin 1324 Senesi Mukarerat 

Hülasası, 1324: 2). Metin kısaca Kanun-i Esasi ve Vilayet Nizamnamelerinde 

düzenlenip açıklanan Meclis-i Umumilerin, çeyrek asırdan fazladır zamanın 

ihtiyaçlarından doğan yeniliklere kapısı kapalıyken 23 Temmuz 1908 hayırlı olayıyla 

her tarafta açılmasına delil sayılmıştır. Yine mülki taksimatta mevcut sistemde çok 

büyük alan kapsayan vilayetlerin yerini alması için uygulanmaya başlanan “müstakil 

mutasarrıflık” sisteminin de uygulandığı şehirlerden biri yine Kütahya olmuştur. 

Görüldüğü gibi gerek siyasi gerek idari anlamda yapılan yenilikler Kütahya idaresinin 

de paralel bir şekilde değişimine yol açmış bu dönemde Kütahya taşrasının merkezi 

idare ile olan bağlarının daha da güçlenmesine yol açmıştır. 

 
                                                                                                                                               
Hocazade her ne kadar Fuat Paşa’yı Kütahya’dan zorla çıkardıysa da aralarında herhangi bir şikâyet 
belgesine rastlanılmamıştır. 



158 
 

 

 

SONUÇ 

Tanzimat dönemiyle birlikte Osmanlı Devleti’nde merkezi idarede yenileşme 

hareketleri yaşandığı gibi taşra idarelerinde de düzenlemelere neden olmuştur. Özellikle 

Birinci Meşrutiyet’in ilanı zamanında taşra idareleri hakkında büyük tecrübeye sahip 

Mithat Paşa’nın Kanuni Esasiye taşra idarelerini düzenleyen maddeleri eklemesi takip 

eden yıllarda taşra idarelerinin nasıl şekilleneceğinin de habercisi olmuştur. II. 

Meşrutiyet’in ilan edilmesinde büyük paya sahip olan İttihatçılar daha önce çözümü 

ertelenen ziyadesiyle iç ve dış problemle yüzleşmek zorunda kaldıkları gibi hayal 

ettikleri bir idari sistem kurmak için birçok yeni düzenleme de hazırlamışlardır. 

Örneğin, Osmanlı taşra idareleriyle ilgili yapılan düzenlemelerde dış baskı artış 

göstermiş olsa da nahiye konusunda Osmanlı idarecilerinin takındığı tavır yapılan 

yeniliklerde dış baskıların göz önünde bulundurulduğunu ancak bunun da dış güçlerin 

içişlere müdahalesini engelleme amacı taşıdığını göstermektedir. Bu anlamda 19. 

yüzyılda taşra idareleriyle ilgili Batıdan hukuki düzenlemelerin sadece tercüme edilmesi 

yoluyla alındığını ifade etmek doğru bir tespit olmadığı gibi Türk idari tecrübe ve 

kültürünü de göz ardı etmek anlamına gelmektedir. Öte yandan Tanzimat dönemiyle II. 

Meşrutiyet arasında fikirsel bir bağ bulunduğu gibi II. Meşrutiyet ile Cumhuriyet 

arasında da benzer bir bağdan söz edilebilir olduğu görülmüştür. Dönemler arasında tam 

anlamıyla fikri bir kopukluk olmadığı gibi idari anlamda bazı farklılıklar bulunmakla 

beraber idari bir sürekliliğe de işaret etmektedir. Bu durumu oluşturan nedenlerse Türk 

idare tarihi ile ilgili çalışmaların azlığı ve mevcut çalışmaların da idari tarihimize 

bütüncül bir bakış açısıyla eğilmemelerinden kaynaklanmaktadır. Türk idare tarihi ile 

ilgili yapılan çalışmalar arttıkça dönemler arasında fikri anlamda farklılıkların olmasına 

rağmen idari bir sürekliliğin mevcut olduğu ortaya çıkacaktır. 

II. Meşrutiyet’in bir devrim olup olmadığıyla ilgili olarak II. Abdülhamid’in 

meşrutiyet idaresini bizzat ilan etmesi ve 1908’den sonra da büyük devlet ricaliyle 

birlikte saltanat koltuğunda oturmaya devam etmesi II. Meşrutiyet’in devrim olduğuyla 

ilgili temel şüpheleri oluşturmaktadır. Bununla beraber II. Meşrutiyet’in ilanının idari 

anlamda büyük değişimleri beraberinde getirmesi dönemle ilgili yazının yeni idari 

düzeni devrim olarak adlandırmasına neden olmuştur. II. Meşrutiyet’in ilan edilmesinde 

Anadolu halkının büyük destek verdiğini ifade eden çalışmalar temmuz gösterilerinde 



159 
 

 

halkın ekonomik/mali, güvenlik, idari ve adli problemlerden dolayı gösterilere 

katıldığını büyük oranda göz ardı etmişlerdir. Nitekim halkın 1908 yılının temmuz 

ayında gösterilere katılmasının tek sebebinin didar-ı hürriyet aşkı olmadığı kısa bir süre 

sonra bahsi geçen problemlerin büyük oranda çözümsüz kalmasıyla İttihatçı politikaları 

eleştirmeye başlamış olması örnek gösterilebilir. 

II. Meşrutiyet döneminde değişime en çok uğrayan bürokratik kurumların 

başında Dâhiliye Nezareti gelmiştir. Bugün Türk dış politikası ve devlet geleneğinde 

Tanzimat döneminde Hariciye Nezareti’nin geçirdiği değişim ve dönüşüm tecrübesi ne 

kadar etkili ise II. Meşrutiyet döneminde Dâhiliye Nezareti’nin de geçirdiği değişim ve 

dönüşüm kendinden sonraki devirde benzer etkiyi göstermiştir. Örneğin, II. Meşrutiyet 

devrinin sonunda yaygınlaştırılmaya çalışılan “müstakil liva” sistemi Cumhuriyet 

devrinde vilayet sistemimizin temelini oluşturmuştur. II. Meşrutiyet devrinde Dâhiliye 

Nezareti’nde yaşanan bu uzmanlaşma ve genişleme doğrudan taşra idarelerini de 

etkilemiştir. 

En uzun yüzyılda taşrada yaşanan bu değişim merkeziyet âdem-i merkeziyet 

tartışmalarının da şiddetle yaşanmasına ve yapılan tartışmaların siyasi/idari 

kültürümüzdeki kökenini oluşturmuştur. Yapılan her yeni düzenlemede bu tartışma 

yaşanmış ancak merkeziyetçilik, imparatorlukların dağılması ve artış gösteren 

milliyetçilik düşüncesiyle de paralel olarak devlet adamları ve aydınlar tarafından daha 

fazla tercih edilmiştir. Dönemler arasında merkeziyetçilik düşüncesi konusunda büyük 

bir fark olmadığı gibi merkeziyetçilik anlayışı geçen zamanla birlikte artış göstermeye 

devam etmiştir. Bu anlamda 1871 tarihli İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesiyle, 

1913 İdare-i Vilayet Kanunu Muvakkati arasında hukuksal anlamda merkeziyet âdem-i 

merkeziyet idari anlayışlarının ele alınmasında büyük bir fark görülmese de düşünsel 

anlamda büyük bir fark yaşanmıştır. Âdem-i merkeziyet daha çok idari ve hizmet 

yönünden bir âdem-i merkeziyet olarak düşünülmüş ve hukuki metinler üzerinde 

olmasa da uygulamada bu yönde bir gelişme yaşanmıştır. Taşra idareleri artan 

merkeziyetçilikle birlikte merkezin sıkı bir denetimine alınmıştır. Özellikle II. 

Meşrutiyet döneminde yapılan düzenlemelerde taşrada denetimin artırılması ve işler 

hale getirilmesiyle ilgili kanun maddeleri hazırlanmıştır. Ancak dönemin çalkantılı 

idari/siyasi durumu ve Birinci Dünya Savaşı’nın başlaması taşranın idari denetime ne 

gibi bir tepki vereceği konusunda bir bilinmeze yol açmıştır. 



160 
 

 

Değişen idari sistemle birlikte Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan beri ilişki 

içerisinde olduğu taşra egemenleri de Kütahya örneğinde görüldüğü üzere yeni idari 

sistemdeki yerlerini almaya çalışmıştır. Ancak siyasi partilerin Türk siyasal hayatına 

girmesiyle taşra egemenlerinin güçlerini artırmak için siyasal partilere üye olmalarına 

ve partilerinin merkezi idaredeki gücü nispetinde güç sahibi olmalarına yol açmıştır. Bu 

durum taşra egemenlerinin sayıca artmasına neden olduğu gibi sınıfsal bir çeşitliliğe de 

yol açmıştır. Artık önemli bir eğitim almış olmak ya da parti bürosunda önemli işleri 

yerine getirmek de taşrada söz sahibi olmaya ve güçlenmeye neden olabilmektedir. 

Yenileşme yüzyılında taşra egemenlerinin merkezi idareyle girdikleri ilişki merkez-

çevre ile devlet geleneği yaklaşımlarının Osmanlı Devleti’nde merkezle taşra arasındaki 

ilişkiyi tam ve doğru bir şekilde yansıtmadığını da göstermektedir. Nitekim çalışma, iki 

yaklaşıma da bu anlamda bir eleştiridir. 

II. Meşrutiyet ilan edildiğinde taşradaki halkın büyük çoğunluğu meşrutiyet 

rejiminin neyi ifade ettiğini taraftarı oldukları taşra egemenleri aracılığıyla öğrendikleri 

gibi onların yönlendirmesine göre de hareket etmişlerdir. Kütahya’da kamuoyu 

oluşturabilecek bir gazetenin olmaması, İstanbul ve vilayet merkezi olan Bursa’dan bu 

konuda ne kadar faydalanabildiğiyle ilgili bir bilgi ve belirtinin bulunmaması halkın 

yeni idari sistemden haberdar olmasının ve yeni idari sistemle bütünleşmesinin 

önündeki en büyük engel olmuştur. 

Merkezi idarede yaşanan asker-sivil çatışması aynı derecede olmasa da taşra 

idarelerinde de kumandanlar ve sivil idareciler arasında özellikle de güvenlik 

konusunun öne çıktığı II. Meşrutiyet döneminde artış göstererek devam etmiştir. Bunun 

yanında taşrada uzmanlaşmayla birlikte artan bürokrasi merkezi idarenin taşrada tam bir 

otorite kuramamasından dolayı memurların taşra egemenleriyle birlikte hareket 

etmesine, alınan kararların uygulanmasında gevşekliğe ve halkın şikâyetlerinin 

çoğunlukla sonuçsuz kalmasına neden olmuştur. Yine de yeni oluşturulan evkaf 

memurluğu, istinaf mahkemeleri ve maarif müfettişliği gibi memurluklar Tanzimat 

devrinden beri devam eden problemlerin çözülmesinde etkili olmuşlardır. 

İdare tarihi ve Osmanlı taşra idareleriyle ilgili yapılmış çalışmaların eksikliği 

Osmanlı taşra idaresinin geçirdiği değişim ve dönüşüm hakkında yetersiz bilgiye sahip 

olmamıza neden olmuştur. Giriş kısmında belirtildiği üzere çalışma Osmanlı taşra 

idaresini açıklayan bir çalışma değildir. Osmanlı taşra idaresinin çok aktörlü yapısı ve 



161 
 

 

bölgesel idare farklılıkları bir bütün halinde Osmanlı taşra idaresi hakkında yorum 

yapmayı zorlaştırmaktadır. Ancak çalışmanın odağındaki idari birim olan Kütahya 

Mutasarrıflığı, sahip olduğu tarihi birikimle Osmanlı’nın kuruluşundan Cumhuriyet’in 

ilanına kadar geçen sürede taşra idari birimlerinin geçirdiği değişim ve dönüşümü en iyi 

yansıtan örnektir. Farklı bir şekilde ifade etmek gerekirse Osmanlı taşrası bir pazılın 

bütünü ise incelediğimiz Kütahya taşra idaresi bu pazılı oluşturan en önemli parçadır. 

Bu anlamda çalışma her ne kadar 1908-1914 yılları arasında Kütahya Mutasarrıflığı 

idaresinde yaşanan değişim ve dönüşüme odaklanmış olsa da 1908 yılından önce 

Kütahya idaresinde yaşanan idari değişiklikler ele alınarak Tanzimat ve II. Meşrutiyet 

arası dönemde taşra idaresinin geçirdiği dönüşümün genel bir görünümünü de vermekte 

ve modern dönem olarak adlandırabileceğimiz bu dönemin birbirinden kopuk 

olmadığını göstermektedir. 

Yapılan yenilikler devleti yıkılmaktan her ne kadar kurtaramasa da yeni bir 

idari düzenin girişi ve ön uygulaması olmuştur. Taşradaki ahalinin meşrutiyet rejiminin 

ne anlama geldiğini bilmemesi, taşrada kurulan parti teşkilatlarının taşra egemenlerinin 

idaresinde olması ve milletvekili seçilenlerin de yine taşra egemenleri olması halkın o 

dönemde meşrutiyet rejimiyle bütünleşmesinin önündeki engel olmuştur. Yine de 

meşrutiyet rejiminin bir getirisi olarak halkın tercih edebileceği aday sayısı artmış ve 

toplum olarak siyasal ve yönetsel bir tecrübe edinilmiştir. Hiçbir toplumun ve düzenin 

birden mutlak bir kemale erişmediği olgunluğun bir tekâmül (ilerleme) kanununa bağlı 

olması durumu düşünüldüğünde II. Meşrutiyet döneminde yapılan yenilikler aynı 

yüzyılda benzer değişime uğrayan devletlerde olduğu gibi yeni bir idari sistemin 

habercisi olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

  



162 
 

 

 

EKLER 

Ek 1: BEO/3439-257913 

 
 

Dâhiliye ve Harbiye Nezaretleri tarafından, Hocazade Rasih Efendi başta olmak üzere 

bazı şahısların 1908 yılında Kütahya’da devlet işlerine müdahalesinin önlenmesi için 

alınacak tedbirleri bildiren yazının bir bölümü. 



163 
 

 

 

Ek 2:  HSD.TVP/1 -58 

 

 
 

Kütahya İttihat ve Terakki Kulübü heyeti tarafından Kütahya’nın önemli eşraflarından 

Sinanbeyzade Seyfi Bey’e yetim okuluna yardım etmesi için yazılmış bir yazı. Bu belge 

İttihat ve Terakki Fırkası’nın Kütahya’da şubesinin bulunduğunu göstermesi açısından 

ayrı bir önem taşımaktadır. 

 

 

 

 



164 
 

 

Ek 3: DH.ŞFR./406-30 

 
Kütahya’da silahaltına alınmakta devlete zorluk çıkaran fertlerle ilgili olayın fazla 

yayılmadan çözülmesi için vilayet merkezine yazılmış yazının bir kısmı. 



165 
 

 

Ek 4: DH.MKT./2809-28 

 
Hüdavendigar İstinaf Mahkemesi müddei umumisinin Kütahya’da hükümet memurları 

aleyhinde meydana gelen hareketlerin mutasarrıfın zayıf idaresinden faydalanan 

jandarma binbaşısının mahkeme kararlarına uymaktaki gevşekliğinden kaynaklandığını 

belirten yazının bir kısmı. 



166 
 

 

Ek 5: DH.MKT./2685-2 

 
Kütahya Bidayet Mahkemesi Başkâtibi Ferid Bey tarafından haftada iki defa çıkarılacak 

Felend adlı gazetenin ruhsat başvurusu ile ilgili belge. 

 



167 
 

 

Ek 6: Hüdavendigar Vilayeti 1330 senesi Meclis-i Umumi İçtimaının Zabıtname ve 

Mukarreratı 

 

 
 

Bu karar defterlerinde Meclis-i Umumi’lerin vilayetleri ulaşım, eğitim, üretim, sağlık ve 

en önemlisi ekonomik anlamda geliştirmek için her idari birimden gelen temsilcilerle 

konuşulan konular ve alınan kararların yer aldığı çok önemli belgelerdir. 

 

 

 

 



168 
 

 

Ek 7: DH.MUİ./31-1-67 

 
Kütahya mebusluğuna aday olan Hocazade Rasih Efendi’nin kötü ahlakının dikkate 

alınması ile ilgili Dâhiliye Nezareti’nden gelen yazı üzerine Hocazade Rasih Efendi’nin 

bahsi geçen yazının doğruluğu yansıtmadığı ve verilen kararın Kanun-i Esasi’ye 

uymadığı ile ilgili Dâhiliye Nezareti’ne gönderdiği telgraf. 

 



169 
 

 

Ek 8: DH.MKT./2743-61-1 

 
II. Meşrutiyet döneminde taşrada büyük bir problem haline gelen posta ve telgraf 
memurlarının gelen evrakı açmaları ile ilgili olarak Hüdavendigar Vilayeti valisi 
Azmi’nin Dâhiliye Nezaretine yazdığı belge. Belgede en dikkat çekici ifade ise 
“Kütahya telgraf ve posta memurlarının mahalli eşrafından bazılarına mensup” 
oldukları ifadesidir. 



170 
 

 

Ek 9: H. 1311 senesine ait Hüdavendigar Vilayet Salnamesi kapağı 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 



171 
 

 

Ek 10: İBB Atatürk Kütüphanesi Koleksiyonu 
 

 
II. Meşrutiyet döneminde Kütahya mebusları üstte solda Hasan Tahsin Efendi ve onun 
yanında Abdullah Azmi Efendi. Altta solda Ahmet Ferit Bey (Tek) ve yanında Ahmet 
Cemil Bey.  



172 
 

 

 

KAYNAKÇA 

Arşiv Belgeleri 

A.}DVN. (Bab-ı Asafi Divan-ı Hümayun Kalemi) 
A.}DVN./146-46 
 
A.}MKT. (Sadâret Mektubî Kalemi Belgeleri) 
A.}MKT./118-58; A.}MKT./35-70; A.}MKT./63-22; A.}MKT./154-77; A.MKT./187-57 
 
A.}MKT.DV.  (Sadaret Mektubi Kalemi Deavi Evrakı) 
A.}MKT.DV./2-35 
 
A.}MKT. MHM. (Sadaret Mektubi Mühimme Kalemi Evrakı) 
A.}MKT. MHM./387-17; A.}MKT. MHM./362-38; A.}MKT. MHM./364-50; 

A.}MKT.MHM./7-40; A.}MKT.MHM./437-41; A.}MKT.MHM./310-40; 
A.}MKT.MHM./315-25; A.}MKT.MHM./372-21; A.}MKT.MHM./414-95 

 
A.}MKT. UM. (Sadaret Mektubi Kalemi Umum Vilayat Evrakı) 
A.}MKT. UM./438-11; A.}MKT. UM./383-21; A.}MKT.UM./138-1; A.}MKT.UM./78-

74; A.}MKT.UM./374-73; A.}MKT.UM./340-88; A.}MKT.UM./387-24; 
A.}MKT.UM./208-84; A.}MKT.UM./342-58 

 
A.}MKT.MVL. (Sadaret Mektubi Kalemi Meclis-i Vala Evrakı) 
A.}MKT. MVL./50-47; A.}MKT. MVL./5-15; A.}MKT.MVL./105-19; 

A.}MKT.MVL./116-4 
 
BEO. (Bâb-ı Âlî Evrak Odası) 
BEO/826-61948; BEO/833-62422; BEO/611-45817;  BEO/3929-294664; BEO/48-

3600; BEO/4107–307981; BEO/3417-256246; BEO/3385-253810; 
BEO/3555-266552; BEO/3485-261370 

 
DH.MKT. (Dahiliye Nezareti Mektubi Kalemi) 
DH.MKT./1850-45; DH.MKT. /64-18; DH.MKT./205-10; DH.MKT./1646-130; 

DH.MKT./2021-106; DH.MKT./2685-2; DH.MKT./2701-76; 
DH.MKT./2809-28 

 
DH.MUİ. (Muhaberât-ı Umumiye İdaresi Belgeleri) 
DH.MUİ./31-67; DH.MUİ./32-1 
 
DH.ŞFR. (Dahiliye Nezareti Şifre Evrakı) 
DH.ŞFR./410-49; DH.ŞFR./404-77; DH.ŞFR./403-62; DH.ŞFR./410-60; DH.ŞFR./289-

3 
 
DH.SN.THR.  (Dahiliye Nezareti Sicill-i Nüfus Tahrirat Kalemi) 

DH.SN.THR./44-31 



173 
 

 

HAT.  (Hatt-ı Hümayun Tasnifi) 

HAT./356-19993; HAT./362-20136; HAT.366-20234; HAT./366-20246; HAT./367-
20289; HAT./362-20111; HAT./368-20345; HAT./349-19795 

 
HR.SFR.3. (Hariciye Nezâreti Londra Sefareti Belgeleri) 
HR.SFR.3./448-8 
 
HR.MKT. (Hariciye Nezareti Mektubi Kalemi Evrakı) 
HR.MKT./145-35 
 
HSD.TVP. (Tevfik Paşa Evrakı) 
HSD.TVP/1-58 
 
HR.SYS. (Hariciye Nezareti Siyasi) 
HR.SYS./2889-30 
 
İ.DH. (İrade Dâhiliye) 
İ.DH./21-992; İ.DH./648-45023; İ.DH./656-45668; İ.DH./691-48307; İ.DH./693-48426; 

İ.DH./1469-20 
  

İ.HB. (İrade Harbiye) 
İ.HB. /124-14 
 
İ.MMS. (İrade Meclis-i Mahsus) 
İ.MMS./32-1328 
 
İ.MSM. (İrade Mesail-i Mühimme) 
İ.MSM./8-149; İ.MSM./8-160 
 
İ.MVL. (İrâde - Meclis-i Vâlâ) 
İ.MVL./6-98; İ.MVL./519-23326; İ.MVL./583-26222 
 
İ.ŞD. (İrade Şura-yı Devlet) 
İ.ŞD./7-400 
 
MVL. (Meclis-i Vala Evrakı) 
MVL./237-9; MVL./25-39; MVL./27-25; MVL./31-11; MVL./98-24; MVL./498-109; 

MVL./500-78; MVL./708-24; MVL./717-45; MVL./725-67; MVL./712-48; 
MVL./524-8; MVL./527-99; MVL./535-100; MVL./474-88; MVL./500-
111; MVL./732-48; MVL./742-64 

 
ŞD. (Şura-yı Devlet Evrakı) 
ŞD./3215-6; ŞD./1376-5; ŞD./1535-3; ŞD./1535-10; ŞD./456-2; ŞD./1085-2; ŞD./2890-

19; ŞD./2774-53 
 
Y.PRK.AZJ. (Yıldız Perakende Evrakı Arzuhal Jurnal) 
Y.PRK.AZJ./12-73 



174 
 

 

 
Y.PRK.BŞK. (Yıldız Perakende Evrakı Başkitabet Dairesi Maruzatı) 
Y.PRK.BŞK./5-43 
 
Y.PRK.DH. (Yıldız Perakende Evrakı Dahiliye Nezareti Maruzatı) 
Y.PRK.DH./8-59; Y.PRK.DH./6-89 
 
 
ABADAN, Y. (1965). Siyasal Teori Açısından Türkiye'de Ademi Merkeziyet Problemi. 

Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 20(4), 29-43. 

AHMAD, F. (1971). İttihat ve Terakki 1908-1914. (N. Yavuz, Çev.) İstanbul: Kaynak 
Yayınları. 

AHMED LÜTFİ EFENDİ, V. N. (1991). Va'ka- Nuvis Ahmed Lütfi Efendi Tarihi (Cilt 
XIV). (M. M. AKTEPE, Dü.) Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

AHMET CEVDET PAŞA. (1309). Tarih-i Cevdet (Cilt VIII). Dersaadet: Matbaa-i Amir. 
 
AHMET CEVDET PAŞA. (1980). Maruzat. (Y. HALAÇOĞLU, Dü.) İstanbul: Çağrı. 
 
AHMET CEVDET PAŞA. (1991). Tezakir. (M. C. BAYSUN, Dü.) Ankara: Türk Tarih

 Kurumu.  
 
AKGÜN, Ö. F. (tarih yok). Ahmet Vefik Paşa. 05 10, 2018 tarihinde Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi: 
http://www.islamansiklopedisi.info/dia/ayrmetin.php?idno=020156 
adresinden alındı 

AKGÜNDÜZ, A. (2015). Arşiv Belgeleri Işığında Dahiliye Nezareti Tarihi. Ankara: 
Türk İdari Araştırmalar Vakfı. 

AKMAN, M. (2007). Tanzimat'tan Cumhuriyet'e Osmanlı Hukuk Mevzuatı I I.Tertip 
Düstur'un Tarihi Fihrist ve Dizini. Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları 

Dergisi(3), 67-224. 

AKSEL, B., & ÖĞRETMEN, F. (Dü). (2010). Kent Araştırmaları Bibliyografyası (2 
b.). İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı. 

AKŞİN, S. (2017). Jön Türkler ve İttihat ve Terakki (8 b.). Ankara: İmge Kitabevi 
Yayınları. 

AKTEL, M., KERMAN, U., ALTAN, Y., & GÜVEN, F. (2015). Kameralizmi Anlama 
Çabası. Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

7(12), 83-98. 



175 
 

 

ALKAN, A. T. (1992). İkinci Meşrutiyet Devrinde Ordu ve Siyaset. Ankara: Cedit 
Neşriyat. 

ATAR, F. (2001). Kadı. 11 15, 2017 tarihinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam 
Ansiklopedisi: http://www.islamansiklopedisi.info adresinden alındı 

AYDIN, S. (2006). Paradigmada Tarihsel Toplumun Sınırları: Merkez-Çevre 
Temellendirmeleri Üzerine Düşünceler. Toplum ve Bilim(105), 70-95. 

BASKICI, M. M. (2005). 1800-1914 Yıllarında Anadolu'da İktisadi Değişim. Ankara: 
Turhan Kitabevi. 

BAYKARA, T. (2000). Anadolu'nun Tarihi Coğrafyasına Giriş 1 -Anadolu'nun İdari 

Taksimatı-. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü. 

BİRBUDAK, T. S. (2017). Osmanlı Devlet Adamlarından Hacı Âdil Bey’in II. 
Meşrutiyet Dönemindeki Faaliyetleri. Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları 

Dergisi (Journal of History Culture and Art Research)(6), 444-460. 

BİTLİSİ, Ş. (2013). Şerefname (Cilt 1). (A. Yegin, Çev.) İstanbul: Nubihar Yayınları. 

BOUQUET, O. (2016). Sultanın Paşaları (1839-1909). (D. ÇETİNKASAP, Çev.) 
İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

BOZKURT, Ö. (1998). "Komün" maddesi, Kamu Yönetimi Sözlüğü. Ankara: TODAİE 
Yayınları. 

BULUÇ, B. (1997). Türk Eğitim Sisteminde Teftiş ve Denetim Alt Sisteminin Gelişim 
Süreci. Bilgi Çağında Eğitim Dergisi, 27-30. 

ÇADIRCI, M. (1992). II. Abdülhamit'e Sunulan Bir Layiha: Heyet-i Teftişiye'nin Geşt-
ü Güzar Eylemiş Olduğu Mahallerin Ahvaliyle Heyet-i Mezkur'un Harekatı. 
Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi 

Dergisi(3), 413-485. 

ÇAKMAK, B. (2014). Osmanlı Taşrasında Yönetme ve Yönetilme Kaygıları: Uşak 
Kazasında Mülki-İdari Değişim Talepleri ve Teşebbüsleri (1908-1919). 
Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi(36), 45-65. 

ÇANKAYA, M. A. (1971). Yeni Mülkiye Tarihi ve Mülkiyeliler (Cilt VIII). Ankara: 
Mars Matbaası. 

ÇULUK, S. (2009, 02). http://sinanculuk.blogspot.com.tr. 08 09, 2017 tarihinde Tarih 
Yazıları: http://sinanculuk.blogspot.com.tr/search/label/BucakAşireti?m=1 
adresinden alındı 



176 
 

 

---------------, (2009, 02). http:/sinanculuk.blogspot.com.tr. 09 08, 2017 tarihinde Tarih 
Yazıları: http:/sinanculuk.blogspot.com.tr/2014/10/bursa-yenisehir-
esrafindan-edhem.html?m=1 adresinden alındı 

DAVİSON, R. H. (2004). Osmanlı-Türk Tarihi (1774-1923). (M. MORALI, Çev.) 
İstanbul: Alkım Yayınevi. 

DEMİRKOL, K. (2018). Toplumsal Trajedi: Osmanlığı İmparatorluğunda Tefecilik 
(1848-1864). Manisa Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

16(1), 625-648. 

Devlet Salnamesi. (H. 1324). Dersaadet: Matbaa-i Ahmet İhsan. 

Devlet Salnamesi. (H. 1325). Dersaadet: Matbaa-i Ahmet İhsan. 

Devlet Salnamesi. (H. 1326). Dersaadet: Matbaa-i Ahmet İhsan. 

Devlet Salnamesi. (R. 1326). Dersaadet: Selanik Matbaası. 

Devlet Salnamesi. (R. 1327). Dersaadet: Selanik Matbaası. 

Devlet Salnamesi. (R. 1328). Dersaadet: Selanik Matbaası. 

Diyarbakır Vilayet Salnamesi. (1323 ). Diyarbakır: Diyarbakır Vilayet Matbaası. 

Düstur -Birinci Tertib- (Cilt 6). (1939). Ankara: Devlet Matbaası. 

Düstur -Birinci Tertib- (Cilt 7). (1941). Ankara: Devlet Matbaası. 

Düstur II. Tertip (Cilt 2). (1330). İstanbul: Dersaadet Matbaa-i Osmaniye. 

DÜZDAĞ, M. E. (Dü.). (1992). Volkan Gazetesi (Tam ve Aynen Metin Neşri). İstanbul: 
İz Yayıncılık. 

EFENDİ, A. M. (2004). Üss-i İnkılap 1 -Kırım Muharebesinden II. Abdülhamit Han'ın 

Cülüsuna Kadar- (Cilt 1). (T. G. SERATLI, Dü.) İstanbul: Selis Kitaplar. 

EMECEN, F. (2008). Osmanlı Şehzadeleri ve Taşra İdaresi. E. ÖZVAR, & A. BİLGİN 
(Dü) içinde, Selçukludan Cumhuriyete Şehir Yönetimi (s. 98-112). İstanbul: 
Türk Dünyası Belediyeler Birliği. 

EMECEN, F. M., METE, Z., & BİLGİN, A. (2017). Osmanlı İdari Teşkilatının 

Kaynakları Şehzade Divanı Defterleri-Manisa Şehzade Sarayı Divanı 

(1544-1594)-. Ankara: Türkiye Bilimler Akademisi Yayınları. 

EMİROĞLU, K. (1999). Anadolu'da Devrim Günleri -II. Meşrutiyet'in İlanı-. Ankara: 
İmge Kitapevi. 



177 
 

 

ENGELHARDT. (1999). Tanzimat ve Türkiye. (A. REŞAD, Çev.) İstanbul: Kaknüs 
Yayınları. 

ERDEM, Ç. (2010). Mehmet Sadık Rıfat Paşa ve 19. Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğu’na 
Batılılaşma Bağlamında Kameralizmin Girişi. Gazi Üniversitesi İktisadi ve 

İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 171-196. 

ERGUN, T., & POLATOĞLU, A. (1984). Kamu Yönetimine Giriş (2 b.). Ankara: 
TODAİE. 

ERLER, M. Y. (2002). XIX. Yüzyıldaki Bazı Doğal Afetler ve Osmanlı Yönetimi. 
Ankara: Türkler Ansiklopedisi. 

ERYILMAZ, B. (2001). Kamu Yönetimi. İstanbul: Erkam Matbaası. 

FİNDLEY, C. V. (1996). Kalemiyeden Mülkiyeye -Osmanlı Memurlarının Toplumsal 

Tarihi-. (G. Ç. GÜVEN, Çev.) İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

---------------, (2014). Osmanlı İmparatorluğu'nda Bürokratik Reform-Babıali, 1789-

1922-. (E. ERTÜRK, Çev.) İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

GENCER, B. (2012). Son Osmanlı Düşüncesinde Adalet. H. İNALCIK, B. ARI, & S. 
ARSLANTAŞ içinde, Adalet Kitabı (s. 229-255). Ankara: Kadim Yayınları. 

GÖRELİ, İ. H. (1952). İl İdaresi . Ankara: Ankara Üniversitesi SBF Yayını. 

GÜLER, B. A. (2000). Yerel Yönetimleri Güçlendirmek mi? Adem-i Merkeziyetçilik 
mi? Çağdaş Yerel Yönetimler, 9(2), 14-29. 

---------------, (2012). YAYED. 11 8, 2017 tarihinde www.yayed.org: 
http://www.yayed.org/id83-incelemeler/yerinden-yonetimde-iki-tur-
uniterlik-ile-federallik.php adresinden alındı 

HAJ, R. A.-e. (2000). Modern Devletin Doğası-16. Yüzyıldan 18. Yüzyıla Osmanlı 

İmparatorluğu-. (O. ÖZEL, & C. ŞAHİN, Çev.) Ankara: İmge Yayınları. 

HALE, W. (2014). Türkiye'de Ordu ve Siyaset. (A. FETHİ, Çev.) İstanbul: Alfa 
Yayınları. 

HAMAMCI, C. (1981). Merkezi Yönetim-Yerel Yönetim Ekseninde Belediyelerimizin 

Yapısı ve Demokratikleşme Eğilimi. Ankara: AÜ Siyasal Bilgiler Fakültesi, 
Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

HEPER, M. (2006). Türkiye'de Devlet Geleneği. İstanbul: Doğu Batı Yayınları. 

HEYWOOD, A. (2012). Siyasetin Temel Kavramları. (H. ÖZLER, Çev.) Ankara: Adres 
Yayınları. 



178 
 

 

Hüdavendigar Vilayeti Meclis-i Umumi İçtimaının Zabıtname ve Mukareratı. (1330). 
Bursa: Hüdavendigar Vilayet Matbaası. 

Hüdavendigar Vilayeti Meclis-i Umumisinin 1324 Senesi Mukarerat Hülasası. (1324). 
Bursa: Hüdavendigar Vilayet Matbaası. 

Hüdavendigar Vilayeti Meclis-i Umumisinin 1326 Senesi Zarfında Müzakerat ve 

Mukareratı. (1326). Bursa: Hüdavendigar Vilayet Matbaası. 

Hüdavendigar Vilayeti Salnamesi. (1287). Bursa: Bursa Vilayet Matbaası. 

Hüdavendigar Vilayeti Salnamesi. (1311). Bursa: Bursa Vilayet Matbaası. 

Hüdavendigar Vilayeti Salnamesi. (1323). Bursa: Bursa Vilayet Matbaası. 

İBNÜLEMİN, M. K. (1926). Abdülhamid'i Saninin Notları. Türk Tarih Encümeni 

Mecmuası, 60-68. 

İNALCIK, H. (1964). Tanzimat'ın Uygulanması ve Sosyal Tepkileri. Belleten, 

XXVIII(112), 624-690. 

İNALCIK, H., & QUATAERT, D. (2004). Genel Giriş. H. İNALCIK, D. QUATAERT, 
H. İNALCIK, & D. QUATAERT (Dü) içinde, Osmanlı İmparatorluğu'nun 

Ekonomik ve Sosyal Tarihi 1600-1914 (A. BERKTAY, S. ANDIÇ, & S. 
ALPER, Çev., Cilt 2, s. 537-543). İstanbul: Eren Yayıncılık. 

KANSU, A. (2015). 1908 Devrimi. (A. ERBAL, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

KAPLANOĞLU, R. (2006). Meşrutiyet'ten Cumhuriyet'e Bursa (1876-1926). İstanbul: 
Avrasya Etnografya Yayınları. 

KARACA, A. (1993). Anadolu Islahatı ve Ahmet Şakir Paşa (1838-1899). İstanbul: 
Eren Yayınları . 

KARAL, E. Z. (2011). Osmanlı Tarihi -İkinci Meşrutiyet ve Birinci Dünya Savaşı 

(1908-1918)- (Cilt XIII). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

---------------, (2011a). Osmanlı Tarihi -Birinci Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri (1876-

1907)- (Cilt VIII). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

---------------, (2017). Osmanlı Tarihi -Nizam-ı Cedid ve Tanzimat Devirleri (1789-

1856)- (Cilt V). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

KARPAT, K. (1981). Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire: The Sublime Porte 
1789-1922. The Amirecan Historical Review, 86(2), 433-435. 

KELEŞ, R. (2011). Yerinden Yönetim ve Siyaset (7 b.). İstanbul: Cem Yayınevi. 



179 
 

 

KİLİ, S., & GÖZÜBÜYÜK, A. Ş. (2006). Türk Anayasa Metinleri-Senedi İttifaktan 

Günümüze-. Ankara: İş Bankası Kültür Yayınları. 

KILIÇ, S. (2005). 1864 Vilayet Nizamnamesinin Tuna Vilayetinde Uygulanması ve 
Mithat Paşa. Tarih Araştırmaları Dergisi, XXIV(37), 99-111. 

---------------, (2009). Tanzimatın İlanından 1864 Düzenlemesinin Uygulanmasına 
Kadar Geçen Dönemde Osmanlı Valilik Kurumu. DTCF Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 43-62. 

KILIÇ, S. K. (1995). Şemseddin Sami'nin Vilayet Yönetimi İle İlgili Layihası. Amme 

İdaresi Dergisi, 28(2), 119-140. 

KILIÇ, Ş., & KILIÇ, A. (2013). Osmanlı Kuruluş Dönemi'nde Yönetim Yapısı. E. 
TURAL (Dü.) içinde, Türk İdare Tarihi (s. 52-75). Eskişehir: Anadolu 
Üniversitesi Açık Öğretim Fakültesi Yayınları. 

KİLİM, E. E. (2009). Türkiye'de Adalet Yönetimi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Siyaset ve Kamu Yönetimi (Yönetim Bilimleri) 
Anabilim Dalı, Yayınlanmış Doktora Tezi. 

KINALIZADE, A. Ç. (2014). Ahlak-ı Ala'i -Kınalızade'nin Ahlak Kitabı-. (M. KOÇ, 
Dü.) İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları. 

KIRMIZI, A. (2007). Abdülhamid'in Valileri -Osmanlı Vilayet İdaresi 1895-1908-. 
İstanbul: Klasik Yayınları. 

KÖKER, L. (2007). Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi. İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

KURAN, A. B. (1945). İnkılap Tarihimiz ve Jön Türkler. İstanbul: Tan Matbaası. 

---------------, (1948). İnkılap Tarihimiz ve İttihat ve Terakki. İstanbul: Tan Matbaası. 

LEWİS, B. (1993). Modern Türkiye'nin Doğuşu (5 b.). (M. KIRATLI, Çev.) Ankara: 
Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

LİPSON, L. (1978). Politika Biliminin Temel Sorunları. (T. KARAMUSTAFAOĞLU, 
Çev.) Ankara: AÜ Hukuk Fakültesi Yayınları. 

MARDİN, Ş. (1973). Center-Periphery Relations: A Key to Turkish Politics? Daedalus, 
169-190. 

McCULLAGH, F. (2005). Abdülhamid'in Düşüşü -Osmanlı'nın Son Günleri-. (N. 
ÖNOL, Çev.) İstanbul: Epsilon Yayınları. 

NEYYAL, R. N. (2004). Mutlakiyet, Meşrutiyet ve Cumhuriyet Hatıraları. (F. R. 
HÜRMEN, Dü.) İstanbul: Pınar Yayınları. 



180 
 

 

NİZAMÜLMÜLK. (2014). Siyasetname. (M. T. AYAR, Çev.) İstanbul: İş Bankası 
Kültür Yayınları. 

OĞUZ, M. (2007). II. Abdülhamid'e Sunulan Layihalar. Ankara: Ankara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Yakınçağ Tarihi Bilim Dalı, 
Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

ORTAYLI, İ. (1976). Türkiye'de Taşra Yönetim ve Yöneticiliğinin Evrimi. K. FİŞEK 
içinde, Türkiye'de Mülki İdare Amirliği -Toplumsal Yapıyla İlişkileri 

Açısından- (s. 1-22). Ankara: Türk İdareciler Derneği Bilimsel Araştırma 
Dizisi. 

---------------, (1981). II. Abdülhamid Döneminde Osmanlı İmparatorluğunda Alman 

Nüfuzu. Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları. 

---------------, (1985). Tanzimattan Cumhuriyete Yerel Yönetim Geleneği. İstanbul: Hil 
Yayınları. 

---------------, (2007). Türkiye Teşkilat ve İdare Tarihi. Ankara: Cedit Neşriyat. 

---------------, (2017). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı. İstanbul: Timaş Yayınları. 

---------------, (2018). Hukuk ve İdare Adamı Olarak Osmanlı Devleti'nde Kadı (9 b.). 
İstanbul: Kronik Kitap. 

ÖNEN, N., & REYHAN, C. (2011). Mülkten Ülkeye-Türkiye'de Taşra İdaresinin 

Dönüşümü (1839-1929)-. İstanbul: İletişim Yayınları. 

ÖZBEK, N. (2016). Osmanlı İmparatorluğu'nda Sosyal Devlet -Siyaset, İktidar ve 

Meşruiyet 1876-1914-. İstanbul: İletişim Yayınları. 

ÖZCAN, A. (2013). Zabtiye. 01 2019, 11 tarihinde TDV İslam Araştırmaları Merkezi: 
https://islamansiklopedisi.org.tr/zaptiye adresinden alındı 

ÖZKAYA, Y. (2014). Osmanlı İmparatorluğu'nda Ayanlık. Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Yayınları. 

ÖZTÜRK, S. (2006). Bir Kurumun Tarihsel ve Sosyolojik İncelemesi: Şehir Kulüpleri 
(1923-1950). Galatasaray İletişim Dergisi, 89-115. 

PALALI, İ. (2010). Osmanlı Salnameleri ve Tarih Araştırmalarındaki Kaynak Değeri. 
Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi(23), 1-14. 

PARLAK, B. (2002). Osmanlı Devleti'nin Son Yüzyılında Taşra Yönetimine İlişkin 
Anayasal-Yasal Gelişmeler ve Cumhuriyete Yansımalar. Akademik 

Araştırmalar Dergisi, 37-50. 



181 
 

 

REYHAN, C. (2007). Osmanlı'da İki Tarzı İdare -Merkeziyetçilik-Adem-i 

Merkeziyetçilik-. Ankara: İmge Kitabevi. 

---------------, (2008). İlim-Kılıç-Kalem: Osmanlı Kamu Personeli Rejiminde Üçlü 
İşlevsel Ayrışma. Belleten, LXXII(263), 95-122. 

---------------, (2013). Osmanlı Klasik Dönem'inde Yönetim Yapısı. E. TURAL (Dü.) 
içinde, Türk İdare Tarihi (s. 76-105). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Açık 
Öğretim Fakültesi Yayınları. 

---------------, (2015). 1864-1871 Vilayet Nizamnamelerinde İdare Meclisleri: Osmanlı 
Taşrasında "Birörnek Yönetim Modeli"nin Kuruluş Sorunu. E. TURAL, & 
S. ÇAPAR içinde, 1864 Vilayet Nizamnamesi (s. 51-68). Ankara: TODAİE 
ve TİAV Ortak Yayını. 

SAİT PAŞA, S. (1977). Anılar. (Ş. KUTLU, Dü.) İstanbul: Hürriyet Yayınları. 

SEZEN, T. (2017). Osmanlı Yer Adları. Ankara: T.C Başbakanlık Devlet Arşivleri 
Genel Müdürlüğü. 

SOHRABİ, N. (2002). Global Waves, Local Actors: What the Young Turks Knew 
about Other Revolutions and Why It Mattered. Comparative Studies in 

Society and History, 44(1), 45-79. 

ŞEREF EFENDİ, A. (1996). Son Vak'anüvis Abdurrahman Şeref Efendi Tarihi -II. 

Meşrutiyet Olayları (1908-1909)-. (B. KODAMAN, & M. A. ÜNAL, Dü) 
Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

TANÖR, B. (2008). Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri (1789-1980). İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları. 

TEK, A. F. (1998). Siyaset: Kanun-i Esasi-i Vilayat. Türk Yurdu (s. 253-257). içinde 
Ankara: Tutibay Yayınları. 

TEVFİK, E. (2006). Yeni Osmanlılar-İmparatorluğun Son Dönemindeki Genç Türkler-. 
İstanbul: Pegasus Yayınları. 

TEZEL, Y. S. (1994). Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi. İstanbul: Tarih Vakfı 
Yurt Yayınları. 

TOKAY, G. (1996). Makedonya Sorunu -Jön Türk İhtilalinin Kökenleri (1903-1908)-. 
İstanbul: AFA Yayınları. 

TORTOP, N., İSBİR, E. G., & AYKAÇ, B. (1993). Yönetim Bilimi. Ankara: Yargı 
Yayınları. 



182 
 

 

TUNAYA, T. Z. (2015). Türkiye'de Siyasal Partiler -İkinci Meşrutiyet Dönemi- (Cilt 1). 
İstanbul: İletişim Yayınları. 

TURAL, E. (2000). 1329 (1913) İdare-i Umumiye-i Vilayat Kanunu. İzmir: Dokuz 
Eylül Üniversitesi, Atatürk İlke ve İnkılapları Tarih Enstitüsü, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

---------------, (2004a). Habsburg ve Osmanlı İmparatorluğu'nun En Uzun Asrı ve 1864-
Tuna Vilayet Nizamnameleri. Çağdaş Yerel Yönetimler, 13(3), 83-113. 

---------------, (2004b). Bir Belge 1861 Hersek İsyanı, 1863 Eyalet Teftişleri ve 1864 
Vilayet Nizamnamesi. Çağdaş Yerel Yönetimler, 13(2), 93-123. 

---------------, (2004c). II. Meşrutiyet Döneminde Siyasal Partilerin Taşra Politikaları. 
Amme İdaresi Dergisi, 37(4), 57-82. 

---------------, (2005). 1864 ve 1871 Vilayet Nizamnameleri ve 1876 İdare-i Umumiye-i 
Vilayat Talimatnamesi. Çağdaş Yerel Yönetimler, 14(1), 71-91. 

---------------, (2009). Son Dönem Osmanlı Bürokrasisi -II. Meşrutiyet Dönemi'nde 

Bürokratlar, İttihatçılar ve Parlamenterler-. Ankara: TODAİE. 

---------------, (2015). Osmanlı Taşrasında Fransa Etkisi -1864 Nizamnamesi'nin 
Arkasında III. Napolyon mu Vardı? E. TURAL, & S. ÇAPAR (Dü.), 1864 

Vilayet Nizamnamesi içinde (s. 69-96). Ankara: Türkiye Ortadoğu Amme 
İdaresi Enstitüsü. 

TÜRKAN, A. (2019). Tehcir Gerçeği ve Kütahya Ermenileri (2 b.). İstanbul: Yeditepe 
Yayınevi. 

UNAN, F. (2012). Osmanlı İdare Felsefesinde Adalet. H. İNALCIK, B. ARI, & S. 
ASLANTAŞ içinde, Adalet Kitabı (s. 105-120). Ankara: Kadim Yayınları. 

UNAT, N. A. (1970). Siyasal Gelişme Teorileri ve Modeller. Ankara Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 25(4), 19-34. 

UYANIK, E. (2013). Tanzimat Dönemi'nde (1839-1876) Yönetim Yapısı. E. TURAL 
(Dü.) içinde, Türk İdare Tarihi (s. 106-127). Eskişehir: Anadolu 
Üniversitesi Açık Öğretim Fakültesi Yayınları. 

UZER, T. (1999). Makedonya Eşkiyalık Tarihi ve Son Osmanlı Yönetimi. Ankara: Türk 
Tarih Kurumu. 

UZUNÇARŞILI, İ. H. (1932). Kütahya Şehri. İstanbul: Devlet Matbaası. 

---------------, (2014). Osmanlı Devleti'nin İlmiye Teşkilatı. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

ÜNAL, Y. (2009). Ahmet Ferit Tek. İstanbul: Bilgeoğuz Yayınları. 



183 
 

 

YALMAN, A. E. (1970). Yakın Tarihte Gördüklerim ve Geçirdiklerim 1918-1922 (Cilt 
2). İstanbul: Yenilik Basımevi. 

YAYLA, Y. (1982). Anayasalarımızda Yönetim İlkeleri Tevs-i Mezuniyet ve Tefrik-i 

Vezaif . İstanbul: İstanbul Üniversitesi Siyasal Bilimler Fakültesi. 

YETKİN, S. (1997). Ege'de Eşkiyalar (2 b.). İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

YÜCEL, Y. (1988). Osmanlı Devlet Teşkilatına Dair Kaynaklar-Kitab-ı Müstetab, 

Kitabu Mesalihi'l Müslimin ve Menafi'il Mü'minin, Hırzü'l Mülük-. Ankara: 
Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

ZUBAİDA, S. (2008). İslam Dünyasında Hukuk ve İktidar. (B. K. BİRİNCİ, & H. 
HACAK, Çev.) İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

ZÜRCHER, E. J. (2018). Modernleşen Türkiye'nin Tarihi (4. Basım b.). (Y. SANER, 
Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



184 
 

 

İNDEKS 

1 

1864 Vilayet Nizamnamesi, 36, 38, 47, 72, 74 

1867 İdare-i Vilayet Nizamnamesi, 72, 
73, 74, 75, 76, 78, 79, 80, 81 
1871 İdare-i Umumiye-i Vilayet 
Nizamnamesi, 49, 74, 81, 82, 83 
1876 İdare-i Vilayet Talimatı, 39 
1913 İdare-i Umumiye Vilayet Kanunu 
Muvakkati, 50 

A 
adalet yönetimi, 23, 24, 25, 26, 27, 78 
Ahmet Ferit, 69, 111, 122, 123 
Ahmet Fuat Paşa, 96, 138, 139, 150 
Ahmet Rıza, 41, 102, 105 
Anadolu Beylerbeyliği, 20, 35, 56, 61 
Andrassy Layihası, 83 
Ayanlar, 32 
aydın despotizmi, 26 

B 
bey, 19, 26, 57 
Beylerbeyi, 20, 137, 159 
Birinci Meşrutiyet, 47, 89, 156, 162 

C 
Cebel-i Lübnan, 37, 42, 44, 46 
Cevdet Paşa, 31, 33, 37, 39, 49, 90 

D 
Dâhiliye Nezareti, xi, 1, 91, 121, 125, 
126, 130, 131, 145, 146, 149, 150, 154, 
155, 163 
defterdara, 22 
devlet geleneği, 12 
Divan-ı Hümayuna, 19 

E 
Elviye-i müstakile, 111 
eyalet, 19, 35, 37, 46, 58, 61, 62, 63, 91 

F 
feodalizm, 28, 42 

Fransa, 33, 34, 35, 43, 46, 60, 70, 77, 
83, 148 

H 
Harbiye, xii, 79, 112, 119, 129, 130, 
131, 134, 144, 146, 154, 177 
Harbiye Nezareti, 145 
Hocazade Rasih Efendi, 96, 137, 138, 
140, 141, 152, 154, 156, 159, 160 
Hüdavendigar Vilayeti Meclis-i 
Umumisi, 161 
Hürriyet ve İtilaf Fırkası, 111, 114, 115, 
120, 148, 159 

I 
II. Abdülhamid, 1, 3, 48, 49, 73, 81, 85, 
86, 91, 92, 93, 98, 104, 106, 121, 128, 
132, 137, 139, 140, 142, 149, 150, 152, 
153, 156, 159 
II. Mahmut, 23, 31, 35, 36, 61, 71, 77, 
149 
Islahat Fermanı, 63, 77, 92 

İ 
İdare-i Nevahi Nizamnamesi, 48, 84 
İdare-i Umumiye-i Vilayat 
Nizamnamesi, 47 
idari hiyerarşide, 93 
ilmiye, 19, 21, 24, 27 
iltizam sistemi, 20, 21 
İngiltere, 33, 35, 57, 60, 70, 83 
İttihat ve Terakki Cemiyeti, 41, 49, 99, 
100, 101, 103, 104, 105, 106, 107, 108, 
109, 110, 111, 112, 114, 115, 119, 122, 
123, 128, 131, 134, 135, 136, 138, 141, 
143, 148, 151, 159 

K 
kadı, 19, 25, 26, 32, 55 
kalemiye, 21 
Kameralizm, 26, 34, 149 
kamuoyu oluşturma, 155 
Kanun-i Esasi, 1, 48, 50, 81, 85, 86, 87, 
102, 106, 108, 110, 111, 112, 124, 127, 
161 



185 
 

 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa, 36, 57, 60, 
61, 63 
kaza, 19, 25, 38, 47, 63, 64, 65, 66, 71, 
76, 78, 80, 84, 86, 87, 91, 93, 107, 124, 
125, 126, 143, 147 
köydür, 19 

L 
layiha, 93, 121, 122, 142, 148 

M 
Meclis-i Mebusan, 48, 87, 88, 89, 90, 
91, 103, 105, 108, 117, 119, 122, 142, 
146, 158 
merkez-çevre, 12 
Muhassıl, 65, 68 
Muhassıllık, 36, 59 
Murabahacı, 68 
mülki idare, 38, 73, 78, 85, 122, 134, 
136, 141 
mülki taksimat, 91, 93, 107, 109, 112, 
118, 124, 142, 143, 148 
Mülkiye, 72, 79, 121, 153 
müstakil liva, 147, 163 
müşir valiler, 61, 63 

N 
nahiye, 19, 38, 40, 47, 48, 66, 75, 83, 
84, 91, 93, 107, 113, 116, 124, 144, 146, 
148, 162 
Nevahi Nizamnamesi, 117 

O 
Osmanlıcılık, 63, 88, 119 

P 
paşa sancağı, 56 
Prens Sabahaddin, 41, 135, 136 

Prusya, 34, 102, 149 

S 
sancak, 19, 21, 46, 47, 61, 62, 63, 69, 
84, 91, 93, 94, 112, 118, 124, 145, 147, 
150 
seyfiye, 21 

Ş 
Şemseddin Sami, 93, 95, 107, 121 

T 
Tanzimat Fermanı, 63, 92 
tefrik-i vezaif 
görevler ayrımı, 44, 48, 50, 86, 103, 
106, 107, 108, 110, 112, 116, 122, 124 
tevsi-i mezuniyet 
yetki genişliği, 48, 86, 103, 106, 107, 
108, 110, 111, 112, 116, 122, 124 
Tıbbiye, 79 
tımar sistemi, 20, 21, 23 
Timurtaş Paşa, 20 
Tuna Vilayet Nizamnamesi, 38, 42, 72 

U 
ulusçuluk, 63 
ulus-devlet, 29, 41 

V 
vilayet bütçesi, 126 

W 
Weber, 102, 131 

Y 
yerel egemenler, 14 

 




