
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

DOĞU DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

ARAP DİLİ VE EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

KAVALALI MEHMET ALİ PAŞA DÖNEMİ’NDE 

MISIR’DA EDEBİ VE KÜLTÜREL HAYAT  

(1805-1848) 

 

 

 

ARZU ERTUĞRUL 

2501140027 

 

 

TEZ DANIŞMANI  

DOÇ. DR. ÖMER İSHAKOĞLU 

 

 

 

İSTANBUL- 2018 





iii 
 

ÖZ 

KAVALALI MEHMET ALİ PAŞA DÖNEMİ’NDE MISIR’DA 
EDEBİ VE KÜLTÜREL HAYAT  

(1805-1848) 
 

ARZU ERTUĞRUL 
 

 Modern Arap edebiyatının başlangıcı Napolyon Bonapart’ın Mısır’ı işgal 

ettiği 1798 yılı olarak kabul edilir. Fransız işgalinin getirdiği yenilikleri gözlemleyip 

Mısır’da modern kurumlar oluşturarak ileriki yıllara taşıyan ise Kavalalı Mehmet Ali 

Paşa olmuştur. Paşa’nın Mısır’ı modernleştirmesinin etkileri edebi ve kültürel hayata 

da yansımış, yeni bir neslin yetişmesini ve yeni edebi türlerin hızla yayılmas ını 

sağlamıştır. Tezimiz de Mısır’ın ve söz konusu dönemin tarihçesinden başlayarak, 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde (1805-1848) yaşanan edebi ve kültürel hayatı 

etkileyen gelişmeler, açılan modern okullar, “Nahda” olarak adlandırılan Mısır 

rönesansını başlatan yurt dışı öğrenci kültür heyetleri, tercüme faaliyetleri, matbaacılık 

ve basın gibi hususlar ele alınmış, dönemin öncü aydınları olan yazar, edip, şair ve 

tarihçilerinin hayatlarıyla eserleri hakkında bilgi verilerek, dönemin karanlıkta kalan 

yönlerine ışık tutmak amaçlanmıştır. 

 Anahtar Kelimeler: Modern Arap Edebiyatı, Kavalalı Mehmet Ali Paşa, 

Mısır, Edebiyat, Kültür, Eğitim 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ABSTRACT 

LITERARY AND CULTURAL LIFE IN THE PERIOD OF 
MUHAMMAD ALI PASHA 

(1805-1848) 
 

ARZU ERTUĞRUL 

 The beginning of the modern Arabic literature is considered to be the year of 

1798 when Napoleon Bonaparte occupied Egypt. However, it was Muhammad Ali 

Pasha, viceroy of Egypt, who observed the reforms brought by the French occupation, 

established the modern foundations and carried to future years. The effects of Pasha’s 

modernization of Egypt reflected also on the literary and cultural life, conduced to 

growing of new generation and spreading of the new literary genres quickly. In this 

thesis, starting from the history of Egypt and aforementioned period, subjects like 

developments which affected the literary and cultural life in the period of Muhammad 

Ali Pasha (1805-1848), the opening of modern schools, cultural student missions 

abroad that started the Egyptian renaissance which is called “al-nahda”, translation 

activities, printing and press were discussed and it is aimed to shed light on dark 

aspects of this period by giving information about the lives and works of the writers, 

men of letters, poets and historians which were the intelligentsia of the period. 

 Key Words: Modern Arabic Literature, Muhammad Ali Pasha, Egypt, 

Literature, Culture, Education 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

ÖNSÖZ 

 

 Dünyanın en eski ve önemli medeniyetlerinden olan Mısır, kadim çağlardan 

kalma eserleri ve zengin kültürüyle asırlar boyunca ilgi odağı olmuştur. Çok geniş bir 

tarihe sahip olan Mısır, coğrafi ve siyasi konumuyla Osmanlı Devleti’nin de ilgis ini 

çekerek 1517’de Osmanlı eyaleti haline gelmiştir. Politik çıkarları doğrultusunda 

Napolyon Bonapart’ın Mısır’ı işgal ettiği 1798 senesi ise Arap dünyasının Batı ile ilk 

teması, Mısır rönesansı “Nahda”nın ve dolayısıyla modern Arap edebiyatının da 

başlangıcı kabul edilmiştir. Mısırlılar Fransız işgaliyle üç yıl gibi kısa bir sürede 

kendilerini derinden etkileyen yeniliklerle karşılaşmışlar, pek tabi tamamı Napolyon 

Bonapart’ın kendi yararına kullandığı bu ıslahatlar Mısır’da bir uyanışa ve 

silkelenmeye sebep olmuştur. Fransızlar, Mısır’ı 1801’de terk etmiş ve 1805 yılında 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa ülkeye hâkim olmuştur. Paşa, Bonapart’ın ülkeyi işgal 

ederken kendi çıkarları için getirdiği, terk ederken de beraberinde götürdüğü söz 

konusu yeniliklerden esinlenip bunları geliştirerek, bu yenilikleri modernleşme 

hususunda uzun yıllar etkisi olacak şekilde ülkenin yararına devam ettiren kişi 

olmuştur.  

 Tezimizde Mısır’ın modernleşmesi konusunda büyük katkısı olan ve önemli 

gelişmelerin yaşandığı, dolayısıyla Arap edebiyatına da yansımaları olan Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa’nın iktidarda kaldığı kırk üç yıllık dönem ele alınmıştır. Bu dönemde 

açılan modern eğitim kurumları, yurt dışına öğrenci gönderilmesi, tercüme faaliyetle r i, 

matbaacılık ve basın gibi edebi ve kültürel hayata büyük etkisi olan unsurlar hususunda 

bilgiler verilmiştir. Yine bu dönemde yaşayan, edebi ve kültürel faaliyetlerin öncüleri 

olan yazar, edip, şair, tarihçi, ilim adamı ve aydınlar gibi önemli şahsiyetler tanıtıl ıp 

haklarında bilgiler verilerek daha geniş çalışmalara vesile olması için dönemin 

karanlıkta kalan yönlerine ışık tutulması amaçlanmıştır. 

 Tez konumuzun tespitinde, yönlendirilmesinde, okunup değerlendirilmesi ve 

her aşamasında samimi alaka ve desteklerini esirgemeyen çok değerli hocam Doç. Dr. 

Ömer İshakoğlu’na, hem lisans hem de yüksek lisans eğitimim boyunca kendilerinden 

eşsiz bilgiler edindiğim, üzerimde emekleri geçen çok kıymetli hocalarım, Prof. Dr. 

Hüseyin Yazıcı’ya, Prof. Dr. Mehmet Yavuz’a, Prof. Dr. Yaşar Koçak’a, Prof. Dr. 



vi 
 

Abdullah Kızılcık’a, Doç. Dr. İbrahim Şaban’a ve ayrıca lisans dönemimde emekleri 

geçen, bugünlere gelmemde büyük katkıları olan değerli hocalarım Prof. Dr. Ahmet 

Suphi Furat’a, Yrd. Doç. Dr. Sami Benli’ye, rahmetli hocalarım Yrd. Doç. Dr. Zülfikar 

Tüccar ve Prof. Dr. Tevfik Rüştü Topuzoğlu’na, Arapça hususunda bana çok değerli 

katkıları, manevi desteği olan değerli hocam Doç. Dr. Kerim Açık’a,  bölüm 

arkadaşlarıma ve manevi desteklerinden ötürü aileme teşekkürlerimi borç bilir im. 

Ayrıca tez çalışmalarımı yürüttüğüm süreçte kütüphanelerinden ziyadesiyle istifade 

ettiğim İSAM (Türkiye Diyanet Vakfı İslam Araştırmaları Merkezi) kütüphanesi ile 

IRCICA (İslam Tarih, Sanat ve Kültür Araştırma Merkezi) kütüphanesi ve 

personellerine şükranlarımı arz ederim. 

Arzu Ertuğrul 

İstanbul - 2018 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ................................................................................................................................ iii 

ABSTRACT ................................................................................................................. iv 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... vii 

KISALTMALAR LİSTESİ .......................................................................................... xi 

GİRİŞ ........................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TARİH BOYUNCA MISIR 

1.1. Eski Çağlardan İslam Fethine Kadar Mısır  ............................................................. 7 

1.2. İslam Hâkimiyeti Döneminde Mısır  ......................................................................11 

1.2.1. Emevî Hâkimiyeti .........................................................................................13 

1.2.2. Abbâsîler, Tolunoğulları ve İhşîdîler Dönemi ..................................................13 

1.2.3. Fâtımîler Dönemi ..........................................................................................15 

1.2.4. Eyyûbîler Dönemi .........................................................................................16 

1.2.5. Memlükler Dönemi .......................................................................................17 

1.3. Osmanlı Hâkimiyeti .............................................................................................20 

1.4. Fransız İşgali .......................................................................................................32 

1.5. Fransız İşgalinin Sonuçları ...................................................................................41 

1.6. Kavalalı Mehmet Ali Paşa Dönemi .......................................................................45 

1.6.1. Fransız İşgali Sonrası Mısır’ın Durumu...........................................................45 

1.6.2. Kavalalı Mehmet Ali Paşa..............................................................................47 

1.6.3. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Mısır Valiliği ...................................................50 

1.6.4. İngiliz İşgali ..................................................................................................54 

1.6.5. Memlüklerin Yok Edilişi................................................................................55 

1.6.6. Mehmet Ali Paşa’nın Seferleri........................................................................57 

1.6.7. Vehhâbîlerle Mücadele ..................................................................................58 

1.6.8. Sudan Seferi..................................................................................................60 

1.6.9. Yunan İsyanı ve Mora Seferi ..........................................................................61 

1.6.10. Bâbıâli ile Çatışma ve Suriye Seferi ..............................................................62 

1.6.11. Paşa’nın Son Yılları .....................................................................................67 

1.7. Modern Mısır’ın Kurucusu Mehmet Ali Paşa.........................................................68 



viii 
 

1.7.1. Devlet Sisteminin Başlangıcı..........................................................................68 

1.7.2. Tarım Reformu, Ticaret ve Sanayi ..................................................................69 

1.7.3. Fellahların ve İşçilerin Durumu ......................................................................71 

1.7.4. Askeri Reformlar ve Modernleşme .................................................................72 

İKİNCİ BÖLÜM 

KAVALALI MEHMET ALİ PAŞA DÖNEMİ’NDE MISIR’DA EDEBİ VE 

KÜLTÜREL HAYATI ETKİLEYEN FAKTÖRLER 

2.1. Fransız İşgalinin Etkileri ......................................................................................76 

2.2. Mehmet Ali Paşa Dönemi ....................................................................................77 

2.3. Kütüphaneler ve Arşiv .........................................................................................81 

2.3.1. İskenderiye Kütüphanesi ................................................................................81 

2.3.2. İslam Fethi Sonrası Mısır’da Kütüphaneler  .....................................................82 

2.3.3. Fransız İşgali Dönemi’nde Mısır’daki Kütüphaneler ........................................86 

2.3.4. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Kütüphane ve Arşiv Çalışmaları .......................87 

2.3.5. Ȃbidin Kasrı Kütüphanesi ..............................................................................89 

2.3.6. et-Tahtâvî Kütüphanesi ..................................................................................90 

2.4. Eğitim.................................................................................................................90 

2.4.1. Fransız İşgali Döneminde Mısır’da Eğitim ......................................................90 

2.4.2. Mehmet Ali Paşa Döneminde Mısır’da Eğitim ve Eğitim Reformu ...................92 

2.4.3. Ezher Üniversitesi .........................................................................................96 

2.4.4. Mehmet Ali Paşa Döneminde İlköğretim Kurumları ...................................... 101 

2.4.5. Tıp Okulları ................................................................................................ 103 

2.4.5.1. Eczacılık Okulu .................................................................................... 105 

2.4.5.2. Ebe Okulu ............................................................................................ 105 

2.4.5.3. Veterinerlik Okulu ................................................................................ 105 

2.4.6. Teknik Okullar ve Sanayi Okulları................................................................ 107 

2.4.6.1. Muhasebe Okulu ................................................................................... 107 

2.4.6.2. Diller Okulu ......................................................................................... 107 

2.4.6.3. Tercüme Kalemi ................................................................................... 109 

2.4.6.4. Ziraat Okulları ...................................................................................... 110 

2.4.6.5. Mühendislik Okulları ............................................................................ 111 

2.4.6.6. Sanayi Okulları ..................................................................................... 112 

2.4.6.7. Uygulamalı Kimya Okulu...................................................................... 113 

2.4.6.8. Madencilik Okulu ................................................................................. 113 

2.4.7. Harp ve Denizcilik Okulları ......................................................................... 114 



ix 
 

2.4.7.1. Asvan Okulu ........................................................................................ 114 

2.4.7.2. Esna Okulu........................................................................................... 114 

2.4.7.3. Genel Kurmay Okulu ............................................................................ 115 

2.4.7.4. Piyade Okulu ........................................................................................ 116 

2.4.7.5. Süvari Okulu ........................................................................................ 116 

2.4.7.6. Topçu Okulu ........................................................................................ 117 

2.4.8. Denizcilik Okulları ...................................................................................... 118 

2.4.8.1. İskenderiye Denizcilik Okulu................................................................. 118 

2.4.8.2. Donanma Okulları................................................................................. 119 

2.4.9. Müzik Okulları............................................................................................ 119 

2.4.10. Yabancı Okullar ........................................................................................ 120 

2.4.10.1. Kıptî Okulları ..................................................................................... 120 

2.4.10.2. Yahudi Okulları .................................................................................. 121 

2.4.10.3. Ermeni Okulları .................................................................................. 122 

2.4.10.4. Yunan Okulları ................................................................................... 122 

2.4.10.5. Misyoner Okulları ............................................................................... 123 

2.5. Mehmet Ali Paşa Döneminde Türkçenin Yeri ...................................................... 125 

2.6. Yurt Dışına Öğrenci Gönderilmesi ...................................................................... 128 

2.6.1. İlk Heyet – İtalya 1813 ................................................................................ 131 

2.6.2. İkinci Heyet – Fransa 1818........................................................................... 131 

2.6.3. Üçüncü Heyet – Fransa 1826........................................................................ 132 

2.6.4. Diğer Heyetler............................................................................................. 134 

2.7. Tercüme Faaliyetleri .......................................................................................... 135 

2.7.1. Mütercimler ve Yapılan Tercümeler ............................................................. 142 

2.8. Matbaa.............................................................................................................. 149 

2.8.1. Mısır’da Matbaacılık ................................................................................... 150 

2.8.2. Bulak Matbaası ........................................................................................... 151 

2.8.3. Bu Dönemde Mısır’da Kurulan Diğer Matbaalar ........................................... 157 

2.9. Basın ................................................................................................................ 160 

2.9.1. Mısır’da Basın............................................................................................. 162 

2.9.2. Curnalu’l-Hidîvî .......................................................................................... 164 

2.9.3. Vekâyi-i Mısriyye ....................................................................................... 165 

2.9.4. Cerîde-i Askeriyye ...................................................................................... 170 

2.9.5. Vekâyi-i Giridiyye....................................................................................... 170 



x 
 

2.9.6. Le Moniteur Égyptien .................................................................................. 171 

2.9.7. Ravdatu’l-Medâris Dergisi ........................................................................... 171 

2.10. İlmi ve Edebi Cemiyetler .................................................................................. 172 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KAVALALI MEHMET ALİ PAŞA DÖNEMİ’NDE MISIR’DA EDEBİ VE 

KÜLTÜREL FAALİYETLER VE ÖNCÜLERİ 

3.1. Abdullah eş-Şerkâvî (1737-1812) ....................................................................... 175 

3.2. İsmail el-Haşşâb (ö. 1815) .................................................................................. 181 

3.3. Muhammed ed-Desûkî (ö. 1815)......................................................................... 185 

3.4. Muhammed el-Hafnî el-Mehdî (1737-1815) ........................................................ 187 

3.5. İlyas Buktur (1784-1821) ................................................................................... 188 

3.6. Abdurrahman el-Cebertî (1753-54/1825) ............................................................. 189 

3.7. Hasan el-Attâr (1766- 1834) ............................................................................... 199 

3.8. Hasan Kuveydir (1789-1846).............................................................................. 209 

3.9. Ali ed-Derviş (1796-1853) ................................................................................. 214 

3.10. Muhammed Şihâbuddîn el-Mısrî (1795-1857).................................................... 217 

3.11. Muhammed Ayyâd et-Tantâvî (1810-1861) ....................................................... 221 

3.12. İbrahim Merzûk (1817-1866)............................................................................ 235 

3.13. Rifâa et-Tahtâvî (1801-1873)............................................................................ 239 

3.14. Ebû’l-Vefâ Nasru’l-Hûrînî (ö. 1874) ................................................................. 271 

3.15. Abdullah Ebû’s-Suûd (1828-1878).................................................................... 272 

3.16. Mahmud Safvet es-Sâatî (1825-1880)................................................................ 276 

3.17. Salih Mecdi Bey (1826-1881) ........................................................................... 280 

3.18. Abdulhâdî Necâ el-Ebyârî (1821-1888) ............................................................. 285 

3.19. Ali Paşa Mübarek (1823-24/1893) .................................................................... 289 

SONUÇ ..................................................................................................................... 302 

BİBLİYOGRAFYA .................................................................................................. 308 

EK: RESİMLER ....................................................................................................... 329 

 

 

 

 



xi 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

a.e. : Aynı eser/yer 

a.g.e. : Adı geçen eser 

a.g.m. : Adı geçen makale/madde 

bkz. : Bakınız 

bkz.: aş. : Eserin kendi içinde aşağıya atıf 

bkz.: yuk. : Eserin kendi içinde yukarıya atıf   

C. : Cilt 

Çev. : Çeviren 

DİA. : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Ed. : Editör 

Fak. : Fakülte 

Haz. : Hazırlayan 

İA. : Milli Eğitim Bakanlığı İslam Ansiklopedisi 

Ktp. : Kütüphane 

nr. : Numara  

Nşr. : Neşreden 

ö. : Ölümü 

s. : Sayfa  

t.y. : Tarihi yok 

Thk. : Tahkik eden 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

TTK : Türk Tarih Kurumu 

Ün. : Üniversitesi 

v.d. : Ve devamı 

yay. haz. : Yayına hazırlayan 

y.y. : Yayın yeri yok 

 



1 
 

GİRİŞ 

 

 Yeryüzünün en eski medeniyetlerinden birisi olan Mısır, jeopolitik değeri 

açısından her devirde önemini korumuştur. Orta Doğu, Akdeniz ve Kızıldeniz yoluyla 

Hint Okyanusu’na açılan yol üzerinde kilit bir konumda olmasından dolayı daima ilgi 

odağı olmuştur. Eski Mısırlılardan sonra, Asurlular, Persler, Büyük İskender, 

Romalılar ve Bizanslıların hâkimiyetine giren Mısır, Araplar tarafından 639 yılında 

fethedildi. Emevîler ve Abbâsîler’in yönetiminden sonra Orta Çağ asırları boyunca, 

ticari ve kültürel açıdan bir çekim merkezi olan Mısır’ın kaderinde Türkler rol 

oynamaya başlamış, Tolunoğulları, İhşidîler, Fâtımîler, Eyyûbîler ve Memlük ler 

Mısır’da hakimiyet kurmuşlardır1. 

 15. yüzyılın sonundan itibaren, Kızıldeniz ve Basra Körfezi yolları yeniden 

canlanmaya başlamış, Doğu ticaretinin önemli yolları buralardan geçmiştir. Osmanlı 

Devleti’nin Kızıldeniz’deki Portekiz egemenliğini kırarak, Akdeniz’de etkin bir 

ekonomik ve siyasal konum elde etmesi açısından Mısır büyük önem taşımaktayd ı. 

Mısır, Afrika, Asya ve Avrupa arasında ticari malların değiş tokuşu bakımından 

önemli bir konumda bulunuyordu. Osmanlı Devleti 16. yüzyılın başından itibaren 

Portekiz’le mücadelede Mısır’ın öneminin farkına varmış olup Yavuz Sultan Selim 

1517 senesinin başlarında Mısır’a girmiştir2. Mekke, Medine ve Kudüs’ün Osmanlı 

egemenliğine geçmesiyle, Şam-Mekke ve Kahire-Mekke olmak üzere hac yollar ının 

tüm kara bağlantıları Osmanlı kontrolüne geçmiş, kutsal şehirlerin hâkimi olarak hac 

trafiğini sağlayan Osmanlı padişahları, kendilerinde hakimiyetin merkezi olduklar ını 

iddia etme hakkını görmüşlerdir3.  

 Bu dönemdeki global üstünlük yarışında Fransa, İngiltere’ye darbe vurmak 

ve Hindistan yolu üzerinde engel oluşturmak amacıyla 1798’de Mısır’ı işgal etmişt ir4. 

Bu işgal Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Mısır valisi olmasına zemin hazırlamış5 ve 

                                                                 
1 Süleyman Kızıltoprak, Mehmet Ali Paşa’dan II. Abbas Hilmi Paşa’ya, Mısır’da Osmanlı’nın Son 

Yüzyılı, İstanbul, Tarih Bilincinde Buluşanlar Derneği, Kasım 2010, s. 1. 
2  Özge Özkoç, Mısır’ın 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik , İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, Nisan 2015, s. 31-33. 
3 Kızıltoprak, a.g.e., s. 2. 
4 A.e., s. 9. 
5 Özkoç, a.g.e., s. 40. 



2 
 

Paşa 1805 senesinde Osmanlı Devleti tarafından Mısır valiliğine atanmıştır6. Osmanlı 

Devleti eyaletlere ayrılmıştı ve her eyaletin başında “vali” bulunmaktaydı7. Osmanlı 

Devleti’nde diğer Arap eyaletlerindeki yönetime benzer şekilde, valiler (paşalar), 

yargıçlar (kadılar) ve yeniçerilerden oluşan askeri bir güç bulunuyordu.  Mısır valisi, 

devletin en yüksek memurları arasından seçilen önemli bir kişi olup, Fransız tıp 

doktoru Clot Bey’in ifadesiyle, “taşrada bulunan kraldı”8. 

 Avrupa’da çok önceden yaşanmış olan uyanış dönemi yani batı literatüründe 

“Rönesans” olarak ifade edilen dönem, Avrupa’da vuku bulan, resim, heykel, edebiyat 

ve daha birçok sanat dalında, yeni fikir hareketlerinin gerçekleştiği, ağırlıklı görüşe 

göre, 14. yüzyıldan başlayarak, 17. yüzyıla uzanan bir süreci kapsar. Bu Rönesans 

sürecinin Arap edebiyatı tarihine yansıması da bazı siyasal gelişmelerin sonucunda 

gerçekleşmiştir 9 . Arap dünyasının Batı medeniyetiyle ilk teması Fransız işgaliyle  

başlamış 10 , Napolyon Bonapart’ın Mısır’ı işgal ettiği 1798 yılı, modern Arap 

edebiyatının başlangıcı ve bu alanda bir milat olarak kabul edilmiştir. 19. ve 20. yüzyıl 

Arap edebiyatında şiir ve nesir sahasında görülen değişim hareketlerinde, öncülerin 

ekseriyetle Mısır’dan çıkması, Mısır’ın Arapça konuşulan diğer ülkelerden daha önce 

Batı’ya açılması sonucu gerçekleşmiş olup Fransız işgali, Arap dünyasında sorunlar ı 

ve başarılarıyla modernleşme sürecinin başlangıcı olmuştur 11 . Tezimizde 

değineceğimiz üzere, Napolyon Bonapart Mısır’a beraberinde büyük bir kütüphane ve 

birçok âlim getirmiş, okullar açmış, iki gazete çıkarmış, tiyatro ve ilmi müesseseler 

tesis etmiş, bunların yanı sıra rasathaneler, kimya laboratuvarları kurmuş, yenilik ler 

getirmiştir12. Getirdiği en önemli yeniliklerden birisi olan Arap harfli matbaada, bir 

Arapça gazete dahi basılmamış, söz konusu iki gazete de Fransızca olarak çıkarılmış, 

Mısır’daki tiyatro etkinlikleri de tamamen kendilerine yönelik bir şekilde Fransızca 

                                                                 
6 A.e., s. 50. 
7  John A. Haywood, Modern Arabic Literature 1800-1970, An introduction with extracts in 

translation, Londra, Lund Humphries, 1971, s. 29. 
8 Özkoç, a.g.e., s. 35. 
9  Mehmet Yalar, Hazırlayıcı Faktörleri Işığında Modern Arap Edebiyatına Giriş , Bursa, Emin  

Yayınları, 2009, s. 39-40. 
10 Ahmet Kazım Ürün, Modern Arap Edebiyatı, Konya, Çizgi Kitabevi, Ekim 2015, s. 13. 
11 Rahmi Er, Çağdaş Arap Edebiyatı Seçkisi (Şiir-Öykü), Ankara, Vadi Yayınları, Nisan 2012, s. 11. 
12 Şinasi Altundağ, Kavalalı Mehmet Ali Paşa İsyanı Mısır Meselesi 1831-1841, I. Kısım, Ankara, 

Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1988, s. 21.  



3 
 

olarak gerçekleştirilmiştir 13 . Fransızların tüm faaliyetleri kendi çıkarlarına olup, 

1801’de Mısır’ı terk ederken de matbaa ile ilgili geride hiçbir malzeme 

bırakmamışlardır 14 . Arap dünyasında ve Mısır’da birkaç asırdan beri yaşanan 

istikrarsızlık ve yönetimdeki düzensizlikler sebebiyle, yine Fransız işgali dönemi de 

buna dahil olmak üzere, Arap edebiyatı da ağır bir çöküş dönemi içerisindeydi15. 

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa, çağını ekonomik ve felsefi açıdan doğru kavramış 

bir lider olarak, vali olduktan sonra başarılı bir yönetim sergilemiş, Mısır’ın coğrafi ve 

idari bütünlüğünü sağlamaya çalışmıştır. Kamu düzenini sağlamış, ekonomiyi, 

tarımsal üretim, ticaret ve zanaat alanlarını canlandıracak merkeziyetçi bir 

uygulamaya geçmiştir. Mehmet Ali Paşa, merkezini ekonominin oluşturduğu 

hamlelerde bulunmuş ve ilerlemeler kaydetmiştir16. Mısır’ın yönetiminde 1952’lere 

kadar sürecek olan Türk asıllı hanedanın ilk temsilcisi olarak 17 , amacı Osmanlı 

Devleti’nden bağımsız büyük bir imparatorluk kurmak olan Mehmet Ali Paşa, 

öncelikle Memlükleri saf dışı bırakmış 18 , daha sonra olanca gücüyle ülkeyi 

modernleştirmek için çaba sarf etmiştir 19 . Mısır’ın kültürel yaşamında önemli 

değişiklikler Mehmet Ali Paşa’nın izlemiş olduğu siyasetin sonucunda ortaya 

çıkmıştır20. Paşa’nın, çabalarıyla gerçekleştirmiş olduğu faydalı işler, Mısır’ı bilim ve 

edebiyatta canlanmaya yönelterek ülkenin ilerlemesinde büyük bir paya sahip 

olmuştur. Paşa, çeşitli seviyelerdeki okulların açılması, Avrupa’ya ilmi çalışmalar 

yapmak üzere öğrenci gönderilmesi ve bu fikirle bağlantılı olarak ordu ve donanmanın 

tesis edilmesi gibi yenilikler gerçekleştirmiştir. İlim ve irfanı yaymak üzere modern 

Avrupa metot ve sistemlerini almış, modern okullar kurmuş, Avrupa medeniyet inin 

bilim ve kabiliyetlerinden faydalı olan yönlerini iktibas etmiştir. Böylelikle Mısır’da 

modern bilimsel ilerlemenin temelini atan büyük bir canlanma (Nahda) 

                                                                 
13 Rahmi Er, Modern Mısır Romanı (1914-1944), Ankara, Fatih Dağıtım,1997, s. 3. 
14 Turgut Kut, “Bulak: Bulak Matbaası”, DİA, C.VI, s. 388. 
15 Yalar, a.g.e., s. 47. 
16 Kızıltoprak, a.g.e., s. 11-12. 
17 Ahmet Kazım Ürün, Necip Mahfuz ve Toplumsal Gerçekçi Romanları, Konya, Çizgi Kitabevi, 

Kasım 2002, s. 4. 
18 Er, Modern Mısır Romanı, s. 2. 
19 J. Brugman, An Introduction to The History of Modern Arabic Literature in Egypt (Vol.X), Ed. 

M.M. Badawi, P. Cachia, M.C. Lyons, J.N. Mattock, Leiden, E.J. Brill, 1984, s. 5. 
20 Er, Modern Mısır Romanı, s. 4. 



4 
 

gerçekleşmiştir21. Tezimizde detaylarıyla ele alacağımız, büyük Mısırlı alim Rifâa et-

Tahtâvî ile başlayan çeviri faaliyetleri, Mehmet Ali Paşa’nın 1822’de Bulak’ta 

kurduğu matbaanın ardından Arap dünyasında yayılmaya başlayan matbaacılık ve 

gazetecilik, yeni bir neslin yetişmesini sağlamış, yeni edebi türlerin doğup yayılmas ını 

hızlandırmıştır 22 . Mısırlıların “Nahda” olarak adlandırdıkları Mısır rönesansının 

temellerini, Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde yurt dışına gönderilen, oradaki 

hayattan etkilenen ve Rifâa et-Tahtâvî’nin etrafında toplanarak, ilk iş olarak geniş bir 

çeviri faaliyeti başlatan Mısır öğrenci kültür heyetleri atmıştır 23 . Mısır’ı modern 

çağlara taşıyan Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın bu bölgeye yönelik hırs ve hevesler i, 

ülkeye ağır bir sorumluluk yüklemiş fakat onun modernleşme faaliyetleri, hanedanının 

düşüşe geçtiği 1952 senesine kadar etkili olmaya devam etmiştir24. 19. yüzyılın ilk 

yarısında Mısır’a getirdiği yenilikler ve tesis ettiği pek çok önemli modern kurumdan 

ötürü Kavalalı Mehmet Ali Paşa, “Modern Mısır’ın Kurucusu” olarak kabul 

edilmiştir25.  

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemini konu alan, özellikle Türkçe eserlerin az 

olması, var olan eserlerde de Mısır’ın bu döneminin kültürel hayatının, ilmi, edebi ve 

kültürel açıdan önemli şahsiyetlerinin kapsamlı olmayıp, sınırlı bir şekilde işlenmiş 

olması, bu sebeple dönemin konu olarak Arap edebiyatı tarihi açısından karanlıkta 

kalması, Arapça ve İngilizce eserlerde ise yine aynı şekilde dönemin edebi, kültüre l 

yaşamı ve aydınlarını derli toplu bir şekilde işleyen eserlere az rastlanması, “Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa Dönemi’nde Mısır’da Edebi ve Kültürel Hayat (1805-1848)” 

konusunu seçmemizde etkili oldu. 

 Bilindiği üzere, çok eski ve geniş bir tarihe sahip, birçok medeniyete ev 

sahipliği yapmış olan Mısır, bilimsel, edebi ve kültürel açıdan Arap dünyasında öncü 

konumdadır. Tezimizin konu aldığı dönemde, Mısır’ın yaşamış olduğu tarihsel süreci 

genel Mısır tarihi içerisinde daha iyi anlamak ve değerlendirmek açısından, tezimizde 

öncelikle Mısır tarihi hakkında bilgi verildikten sonra, Kavalalı Mehmet Ali Paşa 

                                                                 
21 Abdurrahman er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, 5. bs., Kahire, Dâru’l-Me‘ârîf, 1989, s. 397. 
22 Hüseyin Yazıcı, Çağdaş Arap Öyküleri, İstanbul, Kaknüs Yayınları, Mart 1999, s. 7. 
23 Ürün, Modern Arap Edebiyatı , s. 13. 
24 Brugman, a.g.e., s. 5. 
25 Khaled Fahmy, Paşa’nın Adamları Kavalalı Mehmet Ali Paşa, Ordu ve Modern Mısır, Çev. 

Deniz Zarakolu, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Şubat 2010, s. 12. 



5 
 

döneminin kültürel faaliyetleri ve son olarak da yaşamları bu dönemle çakışmış olan 

Mısırlı aydın, yazar, edip ve şairleri ele alınmıştır. Dönemin kültürel birikimini 

yansıtmak hususunda Ekmeleddin İhsanoğlu’nun Mısır’da Türkler ve Kültürel 

Mirasları adlı eseri bize rehberlik eden önemli kaynaklardan birisi olmuştur.  Dönemin 

aydın şahsiyetlerini tespit etmemizde ise bu dönemi içine alan bazı araştırma 

eserlerden faydalandık. Halil Merdem Bek’in, Ayânu’l-karni’s-sâlis aşer fi’l-fikr ve’s-

siyâse ve’l-ictimâ ve Corci Zeydan’ın Târîhu âdâbi’l-lugati’l-̔arabiyye adlı eserlerinin, 

aydınları belirlemekte büyük katkısı olmuştur. Ayrıca Mehmet Yalar’ın Hazırlayıcı 

Faktörleri Işığında Modern Arap Edebiyatına Giriş ve J. Brugman’ın An Introduction 

to The History of Modern Arabic Literature in Egypt gibi eserleri de çalışmamıza yol 

gösterici olmuşlardır. Bu gibi eserlerden istifade ederek, ele aldığımız dönemde 

yaşamış olan meşhur ilim adamı ve yazarları tespit etmekle başlayıp, dönemin kültüre l 

hayatının ardından bu ilim adamı ve yazarların hayatlarıyla eserleri hakkında bilgi 

vererek dönemin edebi ve kültürel yaşamını tanıtmaya çalıştık. 

 Tüm bunlardan hareketle, tezimiz üç bölümden oluşmaktadır: 

 Birinci bölümde; ele aldığımız dönemin tarih içerisindeki yerinin daha iyi 

anlaşılması açısından, Tarih Boyunca Mısır başlığı altında, öncelikle Mısır’ın 

jeopolitik önemi, eski çağlardan İslam fethine kadar Mısır tarihi ve devamında ülkenin 

İslam hakimiyeti dönemi, Müslüman Türk devletleri hakimiyeti, Memlükler, Osmanlı 

hakimiyeti, Fransız işgali ve akabinde Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemi, Paşa’nın 

ülkedeki ekonomik ve siyasi modernleşme faaliyetlerinin tarihçesine yer verilmiştir.  

 İkinci bölümde; Kavalalı Mehmet Ali Paşa Döneminde Mısır’da Edebi ve 

Kültürel Hayatı Etkileyen Faktörler başlığı altında, bu konuda parlama noktası olmuş 

olan Fransız işgalinin etkileri ve işgal döneminden başlayarak, Mehmet Ali Paşa 

dönemindeki durum, Paşa’nın Mısır’daki modernleşme ve ilerleme politikaları, yine 

Fransız işgali döneminden Mehmet Ali Paşa dönemine kütüphaneler, eğitim 

kurumları, Mehmet Ali Paşa’nın açmış olduğu, tıp, eczacılık, mühendislik, diller 

okulu, askeri okullar ve diğer modern eğitim kurumları, yabancı okullar, bu dönemde 

Türkçe’nin yeri, yurt dışına gönderilen öğrenci heyetleri, tercüme faaliyetle r i,  

matbaacılık, basın, ilmi ve edebi cemiyetler gibi başlıklar altında edebi ve kültüre l 

hayatı etkileyen konular ele alınmıştır. 



6 
 

 Üçüncü bölümde; Kavalalı Mehmet Ali Paşa Döneminde Mısır’da Edebi ve 

Kültürel Faaliyetler ve Öncüleri başlığı altında, ilmi, kültürel, edebi sahada, nesir, şiir 

ve tarih alanlarında öne çıkan şahsiyetler işlenmiştir. Bu şahsiyetler işlenirken 

öncelikle müellifin hayatı, edebi kişiliği ve daha sonra da eserlerine değinilmiş, 

yazarın edebi sanatlar yönünü yansıtması amacıyla varsa şiirlerinden örnekler verilmiş 

ve genel olarak tanıtılmaya çalışılmıştır. 

 Tezimizde ele aldığımız coğrafya ve belirlediğimiz dönemin zaman zaman 

zorunlu olarak dışına çıkılmıştır. Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemindeki gelişmelere 

ilham vermesi ve üzerinde büyük etkisi olup başlangıç noktası teşkil etmesi açısından, 

verdiğimiz bilgilere zaman zaman Fransız işgalinin de etkileriyle başlayarak Mehmet 

Ali Paşa döneminden bilgiler vermeye devam ettik. Ayrıca üçüncü bölümde 

işlediğimiz edebi şahsiyetlerin yaşadıkları dönem Kavalalı Mehmet Ali Paşa 

döneminin dışına çıkabilmektedir. Bu sebeple bu şahsiyetler hakkında bilgi verirken 

zorunlu olarak, Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemi ve akabinde gelen Mısır hidivler i nin 

dönemleri de şahsiyetlerin hayatlarına yansımıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



BİRİNCİ BÖLÜM  

TARİH BOYUNCA MISIR 

   1.1. Eski Çağlardan İslam Fethine Kadar Mısır 

 Mısır, Afrika kıtasının kuzeydoğusunda yer alan bir Arap ülkesidir. Büyük 

bir kısmını çöl kaplar. Çölü baştanbaşa kat ederek kuzeyde Akdeniz’e dökülen Nil 

Nehri Mısır’dan geçer. Nil Nehri, her iki kıyısında ve Süveyş Kanalı sahasında 

yaşayan Mısırlılar için önemli bir hayat kaynağıdır. Mısır, nüfus bakımından 

Nijerya’dan sonra Afrika ülkeleri arasında en kalabalık ikinci ülke olarak kabul edilir. 

Ülkenin başkenti olan Kahire ise Afrika kıtasındaki şehirlerin en büyüğüdür. Mısır en 

eski medeniyetlerden birinin beşiğidir. Yaklaşık beş bin yıllık bir geçmişe sahip olan 

ülkede, Eski Mısırlılar medeniyette ileriydiler. Mısır, dünyanın kurulan ilk 

devletlerinden olup aynı zamanda yazıyı ve aritmetiği de bilen ilk 

medeniyetlerindendir1. 

 Eski dönemlerden ve birçok işgalden sonra, modern çağda Mısır 1953 

senesinde cumhuriyet olmuş ve bu andan itibaren Orta Doğu’da önemli bir siyasi rol 

üstlenmiştir. 1971’den sonra ise resmi adı Mısır Arap Cumhuriyeti olmuştur2. Başkenti 

Kahire, diğer önemli şehirleri ise İskenderiye ve Port Said’dir. Çivi yazılı tabletlerde 

“Misri, Musri, Musur” ve İbrânîce belgelerde “Misrayim” şeklinde geçen Mısır adının 

Proto-Semitik (: yeniden yapılanan) “mâsôr” (sur, kale) kelimesinden, bugün Batı 

dillerinde kullanılan Egypt’ın da (Gr. Aigyptos, Lat. Aegyptus) başkent Memfis’ in 

Eski Mısır dilindeki ilk adı olan “Hakuptah, Hikuptah” sözcüklerinden geldiği 

sanılmaktadır3. 

 M.Ö. 3100 yılı civarında, geçmişinde insana özgü uzun deneyimler sahibi 

olan Mısır’ın yazılı tarihi başlar. Tarıma ait toprakları kesin olarak belirlenmiş, dininin 

belli başlı unsurları oluşturulmuş, dili ve yazısı saptanmış, önemli kurumları yerlerini 

almıştır. Mısır’ın tarihi, uygarlık yolunda insanın en uzun deneyimini oluşturmaktad ır. 

                                                                 
1 “Mısır Arap Cumhuriyeti”, el-Mevsû‘atu’l-Arabiyyeti’l-âlemiyye, 30 c., 2. bs., Riyad, Muessesetu’l-

Ameli’l-Mevsûa li’n-Neşr ve’t-Tevzi, 1999, C.XXIII, s. 311-312.  
2 A.m., C.XXIII, s. 315. 
3 Hilal Görgün, “Mısır: Başlangıçtan Bizans Dönemine Kadar”, DİA, 44 c., İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2004, C.XXIX, s. 555. 



8 

Mısır uygarlığı sadece eskiliğinden değil, aynı zamanda sürekliliğinden dolayı da 

ilginçtir 4 . Eski Mısırlılar Hâmi kavimlerdendi 5 . Dördüncü bin yılın sonlarına 

gelindiğinde Mezopotamya’ya kadar bağlantı kurulmuştu. 

 Mısır’da ilk kez M.Ö. 3100’lerde ortaya çıkan yazı kavramının 

Mezopotamya’dan alınmış olabileceğini iddia eden bazı bilim adamları da vardır6. 

Milattan önce III. yüzyılda yaşayan Mısırlı tarihçi-rahip Manethon, Eski Mısır 

hakkındaki ilk bilgilerin alındığı “Aigyptiaka”adlı Grekçe eserinde, iki ülkeyi (Aşağı 

ve Yukarı Mısır) birleştiren kişinin Tinis Kralı Menes (Narmer) olduğunu söyler. 

Böylece hanedanlar devrini Menes’le başlatan Manethon, 3000 yıl gibi uzun süre 

devam eden bu dönemi, günümüzde ilim adamlarının da benimsediği otuz bir 

hanedanın hüküm sürdüğü eski, orta ve yeni krallıklar adı altında üç bölüme, bunları 

da kendi içlerinde çeşitli alt bölümlere ayırmıştır. Mısır birliğinin sağlandığı ilk 

dönem, belgelerin yetersizliğine rağmen yine de firavunların teokratik – otokratik 

yönetimlerinin başladığı, hemen hemen bütün öğeleriyle Mısır uygarlığının doğduğu 

zaman dilimi olarak kabul edilir7. Piramitlerle simgelenen Eski İmparatorluk dönemi 

(III. ve IV. sülaleler), Eski Mısır’ın altın çağı sayılmıştır. Ünlü piramitler bu dönemde 

inşa edilmiştir. Eski İmparatorluk Kral Zoser’in hükümdarlığıyla başlamış, 

bakanlarından İmhotep, Zoser için Sakkara’daki basamaklı piramidi ve ek yapılar ı 

yaptırmıştır. IV. sülale oldukça ünlü olup, meşhur piramitler, Keops, Kefren ve 

Mikerinos8  bu dönemde yapılmıştır9 . Eski Krallık, gücün büyük ölçüde firavunda 

toplandığı bir refah ve istikrar dönemiydi10. Bir başka önemli eser, Kefren zamanında 

yapılan Büyük Gize Sfenksi’dir. Biçimini tarih öncesinin büyülü inançlarından alan, 

düşman güçleri savuşturan, aslan bedeni ve başında kraliyet tören giysisinin örtüsüyle 

                                                                 
4 Jean Vercoutter, Eski Mısır, Çev. Emine Çaykara, 5. bs., İstanbul, İletişim Yayınları, 2013, s. 7-8. 
5  “Mısr, Egypt”, The Encyclopaedia of Islam, 13 c., Ed. C.E. Bosworth, E. Van Donzel, W.P. 

Heinrichs, C.H. Pellat, Leiden – New York, E.J. Brill, 1993, C.VII, s. 146. 
6 Charles Freeman, Mısır, Yunan ve Roma Antik Akdeniz Uygarlıkları , 4. bs., Ankara, Dost Kitabevi 

Yayınları, Temmuz 2013, s. 28. 
7 Görgün, “Mısır”, DİA., C.XXIX, s. 555. 
8 Napolyon’un 1798’deki Mısır seferinde ona eşlik eden matematikçilerden biri, Gize’nin bahsi geçen 

bu üç piramidinde kullanılan taşlarla, Fransa’nın etrafına üç metre yüksekliğinde bir duvar 

örülebileceğini hesaplamıştır. Bkz.: Freeman, a.g.e., s. 34. 
9 Sophie Desplancques, Antik Mısır, Çev. İsmail Yerguz, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, Mayıs 

2006, s. 47-52. 
10 Freeman, a.g.e., s. 34. 



9 

kral, kendi piramitlerinin yılmaz bekçisidir11. Mısır, XVIII. sülale döneminde en güçlü 

zamanını yaşamış, Ramses II, Tutankhamun ve Kraliçe Nefertiti gibi Eski Mısır 

tarihinin ünlü şahıslarının yaşadığı bu dönemde Mısır’ın sınırları en büyük boyutlar ına 

ulaşmıştır. Bu dönem boyunca Mısır, Nübye ve Doğu Akdeniz ülkelerinde, kendisine 

bağlı devletler aracılığıyla çok geniş topraklar üzerinde egemenlik kurmuştur. Bu 

dönem, Mısır’ın uzun tarihinin en iyi belgelenmiş dönemidir. Mısır’da bulunan çok 

çeşitli metinler, ikonografik ve arkeolojik kaynaklar, Batı Asya ve Nübye’de elde 

edilen kaynaklarla desteklenmektedir. Bu dönem ayrıca sanat ve edebiyat alanlar ında 

da başarılar dönemidir. Mısır’ın nüfusu bu dönemde üç milyon kişiye ulaşmıştı. Ülke 

hem bölgesel hem de merkezi düzeyde iyi işleyen, son derece gelişmiş bir bürokrasi 

tarafından yönetiliyordu. Kraliçe Nefertiti’nin eşi, Kral IV. Amenhotep “Amon’u 

Hoşnut Eden” anlamındaki ismini, Akhenaton (Aten’in hayırlı evladı) olarak 

değiştirmiş, çok tanrılı olan dinlerinde reform yapmaya girişip, tek tanrılı bir din 

yaratmaya çalışmıştır.. Kendisinden sonra gelen oğlu genç Tutankhaton ise, çok tanrılı 

geleneksel inançlara bağlılığını göstermek için ismini “Tutankamon” (Amon’un 

Yaşayan Temsilcisi) olarak değiştirmiştir12. 

 M.Ö. 671’de Asurlular, Memfis üzerine yürüyerek burayı ele geçirdile r. 

Böylece Mısır’da yabancı egemenliği başlamış oldu. Mısır’a üç kez fetih düzenleyen 

Asurlular, firavunlara dokunmadılar ve onları kendi tebaaları haline getirmek le 

yetindiler. M.Ö. 663’ten 525’e kadar XXVI. sülalenin 6 firavunu, Delta’da, Sais’te 

hüküm sürerek Mısır’a son parlak milli çağını yaşatmışlardır13. Bu dönemde, Mısır ilk 

kez bir deniz filosu kurmuştur ve bu donanma tarihte bilinen ilk savaş filosudur14. 

Sais’i belirtmek amacıyla Saite Dönemi olarak da adlandırılan XXVI. hanedan 

krallarının dönemi, muhteşem sanatsal başarıların da gerçekleştirildiği bir dönem 

olmuştur. 

 Yunanlıların ve Perslerin Orta Doğu’yu kontrol altına almak için giriştikler i 

mücadelelerin damgasını vurduğu yeni dünyaya Mısır’ın da uyum sağlamas ı 

                                                                 
11 Erik Hornung, Ana Hatlarıyla Mısır Tarihi, Çev. Zehra Aksu Yılmazer, İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 

Nisan 2004, s. 34. 
12 Douglas J. Brewer-Emily Teeter, Mısır ve Mısırlılar, Çev. Nihal Uzan, Ankara, Arkadaş Yayınevi, 

2011, s. 50-58. 
13 Vercoutter, a.g.e., s. 106-108. 
14 Freeman, a.g.e., s. 90. 



10 

gerekiyordu. M.Ö. 525 yılında Pers Kralı Kambises, Mısır’ın kontrolünü ele geçirdi. 

Persler Mısır krallarının geleneklerini benimsediler ve bağımsız bir Mısır kurdular. 

M.Ö. 332’de ise Büyük İskender Mısır’a girdi15. Pers hâkimiyetinden kurtulan Mısır, 

Makedonya krallarının mülkü oldu ve Yunanlıların yönettiği dünyaya katıldı. Mısır’da 

kaldığı kısa süre içerisinde (332 sonbaharı – 331 ilkbaharı) Büyük İskender bir 

kurtarıcı tavrı takınarak Perslerin sert siyasetinin tersini uyguladı16. O tarihe kadar dış 

dünya ile ilişki kurmadan yaşayan ülkenin deniz kapısı olması amacıyla İskenderiye’yi 

kurdu 17 . İskender’in ani ölümü üzerine Mısır toprakları, onun generallerinden 

Ptolemaios Soter’e kaldı. Onun başlattığı Ptolemaioslar (Lagos Hanedanı) döneminde, 

bir ticaret limanı olarak gelişen İskenderiye’de, ünlü İskenderiye Kütüphanesi kuruldu 

ve limanın karşısındaki adaya dünyanın yedi harikasından biri kabul edilen 

İskenderiye Feneri inşa edildi. XIII. Ptolemaios’un kızı VII. Kleopatra (M.Ö. 51-30), 

hanedanı tekrar güçlendirebilmek için Julius Caesar ve Marcus Antonius’u kulland ıysa 

da Octavianus (Augustus) tarafından yenilgiye uğratıldı ve Mısır gerek stratejik 

konumu gerekse verimli topraklarıyla bir Roma eyaleti haline geldi 18 . Roma 

İmparatorluğu’nun en gözde eyaleti olan Mısır’da Romalılar, M.S. 395’e kadar 424 yıl 

kaldılar ve ülkeyi geniş yetkili genel valileriyle yönettiler 19 . Roma hâkimiyeti 

döneminde halk sınıfları arasında farklılaşmalar başladı. Hristiyanlığın yayılmaya 

başlaması Mısır’ın dini ve siyasi hayatında köklü değişikliklere yol açtı. Teolojik 

tartışmalar baş gösterdi ve mezhepleşmeler başladı. Roma İmparatorluğu’nun 395’te 

ikiye bölünmesinin ardından Mısır, Doğu Roma’ya (Bizans) bağlandı. 

 Eski Mısır’da bilim çok gelişmiş gerek firavunlar döneminin son 

aşamalarında gerekse Pers, Yunan ve Roma hâkimiyetleri sırasında buraya çok sayıda 

yabancı âlim ve seyyah gelmiş, gördükleri gelişmeleri kendi ülkelerine aktarmışlard ır. 

Ayrıca Mısır’ın dini hayatı, Yunanlıları ve Romalıları etkilemiştir. Eski Mısır, 

peygamberler tarihi açısından da büyük önem taşımaktadır20. 

                                                                 
15 Brewer, Teeter, a.g.e, s. 62.  
16 Desplancques, a.g.e., s. 114-115. 
17 Michael J. Reimer, “Alexandria”, Encyclopedia Britannica, (Çevrimiçi) 

https://www.britannica.com/place/Alexandria-Egypt, 5 Ağustos 2018.  
18 Görgün, “Mısır”, DİA., C.XXIX, s. 557. 
19   “Eski Bir Medeniyet Beşiği: Mısır”, Yeni Hayat Ansiklopedisi, 6 c., İstanbul, Doğan Kardeş 

Yayınları, 1973, C.V, s. 2347.  
20 Görgün, “Mısır”, DİA., C.XXIX, s. 557. 



11 

 Bizans döneminde ise, geniş Roma İmparatorluğu toprakları Bizans’ ın 

kurucusu sayılan Büyük Konstantinos (306-337) tarafından dört ana bölgeye 

ayrılırken, doğu bölgesini oluşturan büyük eyaletlerden biri haline gelen Mısır, Bizans 

döneminde de siyasi ve kültürel açıdan önemini korudu. Resmî dil Grekçe olmasına 

rağmen halk arasında yaygın bir biçimde Kıptîce konuşuluyordu. Bizans 

İmparatorluğu’nun en zengin eyaleti olan Mısır, ülkenin tahıl ambarıydı. Eyalet 

merkezi İskenderiye, Roma döneminde Doğu’nun en büyük ve imparatorluğun 

Roma’dan sonra ikinci önemli şehri iken, Bizans devrinde de İstanbul’dan sonra ikinci 

büyük şehir oldu. İdari ve ticari olduğu kadar dini ve kültürel açıdan da Mısır’ın 

merkezi olan İskenderiye’de özellikle tıp, felsefe ve matematik alanlarında çeşitli 

ekoller ortaya çıkmıştır. Bu ekollerin mensupları, eserleriyle eski Grek bilim ve 

felsefesinin Müslümanlara geçişinde önemli rol oynamışlardır. İskenderiye, zengin 

kütüphaneleri, felsefe ve teoloji okullarıyla önemli bir şehirdi. II. yüzyıldan itibaren 

Mısır’a girmiş olan Hristiyanlık, burada önemli sayıda taraftar bulmuş, İmparator 

Büyük Konstantinos’un tanıdığı serbestlik neticesinde Mısır’da hızla yayılmaya 

başlamıştı. Dini çevrelerde Grekçenin yanı sıra Kıptîce de kullanılmaktaydı. Bu 

dönemde, halkın maruz kaldığı baskılar ve ödediği ağır vergiler nedeniyle merkezi 

yönetime karşı duyduğu memnuniyetsizlik artmıştı. Mısır’da yaşayan Yahudiler 

devletin dini siyasetinden memnun değillerd i 21 . İç işlerinde karşılaşılan başlıca 

sorunlar dinsel nitelikteydi. Katolik kilisesinin dinsel kavramlarıyla derin bir biçimde 

anlaşmazlığa düşen Hristiyanlaşmış Mısır, Kıptî öğretiyi benimsedi ve Bizans 

tarafından büyük baskılar uygulanan Kıptîler, Arapları bir kurtarıcı gibi karşıladıla r 22.  

   1.2. İslam Hâkimiyeti Döneminde Mısır 

 Arapların ikinci halifesi Ömer döneminde, Amr İbn el-As kumandasındak i 

Arap orduları M.S. 639’da Mısır’ı fethetti. Mısırlılar, Arapların yönetiminin 

Bizanslılardan daha hoşgörülü olacağına ve vergi yüklerinin azalacağına inanıyorla rd ı. 

O günlerdeki yaygın uygulamayla, ülkeyi yağmalamak, halkını köleleştirmek yerine, 

Mısır haraç ödeyen bir ülke konumuna getirildi ve esirler salıverildi. Mısırlılara İslam 

                                                                 
21 Casim Avcı, “Mısır: Tarih, Bizans Dönemi”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 2004, C.XXIX, 

s. 557-558. 
22 “Mısır”, Gelişim Hachette Alfabetik Genel Kültür Ansiklopedisi, 12 c., İstanbul, Sabah Gazetesi, 

1993, C.VIII, s. 2730. 

 



12 

dinini benimseme veya kendi dinlerine bağlı kalarak baş vergisi ödeme seçenekleri 

sunuldu. Tercihlerini ikinciden yana kullandıkları zaman, Arap fatihler Mısır halkına, 

dinlerine, mallarına, kiliselerine, haçlarına, topraklarına ve sularına hiçbir şekilde 

dokunulmayacağını, bunların hiçbir şekilde ellerinden alınmayacağını bildirdi ler. 

Nüfusun çoğunluğu Hristiyan kaldı ve kendi dillerini muhafaza etti. Böylelikle eninde 

sonunda gerçekleşen Araplaşma ve İslamlaşma süreci birkaç yüzyıl aldı. Mısır artık 

büyük bir Arap-İslam imparatorluğunun parçası olmuştu. Yeni Mısır valisi Amr İbn 

el-As, ülkeyi adil ve etkili bir biçimde yönetti. Araplar yeni imparatorluklarını çok 

hızlı fetihlerle kurduklarından ve kendilerine özgü bir yönetim geliştirmeye zamanla r ı 

olmadığından, fethettikleri her toprakta buldukları hükümet biçimini benimsediler. 

Ancak yüzyılın sonlarına doğru yeni bir yönetim şekli ortaya çıktı. Ülkeyi, 

İskenderiye’de ikamet eden merkezi bir valiye karşı sorumlu olan valile r in 

yönetimindeki vilayetlere bölen Bizans yönetim şekli, birkaç önemsiz değişiklik le 

beraber devam etti ve bu sistem, küçük değişikliklerle az çok aynı kalarak Mısır’ın 

tarihi boyunca uygulandı. 

 Amr İbn el-As’ın yürüttüğü bir dizi sulama projesi aracılığıyla tarımda üretim 

arttırıldı. Nil’i Kızıldeniz’e bağlayan ve Hicaz’a tahıl nakliyesini kolaylaştıran eski 

kanal yeniden açıldı, böylelikle Mısır, Arapların tahıl ambarı haline geldi. Mısırlılar 

Amr İbn el-As’ın ferasetli yönetiminden hoşnutlardı fakat Hz. Ömer’den sonra yerine 

geçen Hz. Osman, Amr İbn el-As’ın yerine, kendi üvey kardeşi Abdullah’ı getirdi. 

Vergiler yükseldi, Abdullah’ın katı politikaları halkın arasına sevgisizlik tohumlar ı 

ekti ve halk ayaklandı. Hz. Osman, Abdullah’ın Mısır politikalarından yakınan bir 

grup Arap askeri tarafından şehit edildi. Hz. Ali dördüncü halife oldu. Daha sonra Hz. 

Osman’ın kuzeni Suriye valisi Muaviye, Hz. Ali’nin yerini aldı ve Amr İbn el-As’a 

Mısır valiliği ile beraber tüm gelirlerini bağışladı. Amr İbn el-As 664’te öldüğünde, 

Mısır zengin bir ülke durumundaydı. Amr İbn el-As’ın ölümünden sonraki iki yüzyıl 

boyunca Mısır, atanan valinin kişiliğine, kaprislerine, halkla ilişkilerine, kendisinin ve 

imparatorluk hazinesinin ekonomik ihtiyaçlarına bağlı olarak, ılımlı ve cömert 

yönetim ile şiddet ve dinsel baskıcılık arasında gidip gelen bir sistemle doksan sekiz 

vali tarafından yönetildi. Çeşitli Arap kabilelerin Mısır’a göç etmelerine izin verild i, 

böylelikle bunlar ülkeye yerleşerek yerli halkla evlilikler yaptılar ve Araplaşma 

sürecini hızlandırdılar. Arapların, Arabistan Yarımadası dışında mülk 



13 

edinemeyeceğine ilişkin Hz. Ömer’in koyduğu kural çiğnendiğinden, Araplar artık 

Mısır’da ve yeni fethedilen diğer tüm ülkelerde toprak sahibi olmaya başladılar23. 

   1.2.1. Emevî Hâkimiyeti 

 Mısır daha sonra Emevî hâkimiyetine girdi. Dönemin en ünlü Mısır valis i 

olan Abdülaziz b. Mervan, Mısır’ı bağımsızlığa yakın bir şekilde yönetti. Kendisinden 

sonra Mısır’ı yönetenlere örnek oldu. Genellikle vali olarak tayin edilenler Mısır’a 

iktisadi birtakım çıkarlar sağladılar 24 . Abdülmelik b. Mervan’ın hükümranlık 

döneminde (685-705) yönetim değişime uğradı. Kamusal kayıtların dili, eskiden 

Kıptîce iken Arapçaya dönüştü. Kıptîce konuşan Hristiyanlar, mali ve idari değişimler 

sonucu azınlığa dönüşürken, Mısır Arapça konuşan Müslüman bir ülke haline geldi. 

Bir dil olarak Kıptîce, 19. yüzyılda başarısız bir canlanma yaşamakla birlikte, zamanla 

sadece rahip ve keşişlerce kullanılan bir ayin dili haline gelerek, unutulan diller 

arasında yerini aldı25 . Kıptîce yerine Arapçanın kullanılmaya başlanması, Mısır’ ın 

idari ve kültürel alanda dönüşümünün sağlanması açısından önemli bir adım teşkil 

etmiştir. İslam topraklarının merkezindeki siyasi ve mezhebî çatışmalar Mısır’da da 

yankı buldu 26 . Emevî Dönemi (661-750) imparatorluğun Araplaşma ve 

İslamlaşmasının başlangıcına şahit olmuştur. İç çatışmalar ve Mevalî’nin (Arap 

olmayan Müslümanlar) hoşnutsuzluk ve tehdidinin artmasıyla beraber güçten 

düşmesine rağmen, seçkin Müslüman Araplar halen politik gücü ellerinde 

tutmaktaydı27. 

   1.2.2. Abbâsîler, Tolunoğulları ve İhşîdîler Dönemi 

 Emevîler’in yerini alan Abbâsîler döneminde ise (750-1258), hükümdarlar ın 

zaman zaman halkı suiistimal etmesi ve yasa dışı paralar alarak yönetmesi gibi bazı 

olumsuz durumlar da yaşanmıştı28. Ayrıca Emevî hanedanı yıkıldığı zaman Mısır’a 

kaçan son halifeleri Mervan II’nin burada ölmesi Mısır’ın yerli Kıptîlerini çok 

                                                                 
23Afaf Lütfi es-Seyyid Marsot, Mısır Tarihi: Arapların Fethinden Bugüne, Çev. Gül Çağalı Güven, 

İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Mayıs 2010, s. 1-5. 
24 “Mısır”, Meydan Larousse, 13 c., İstanbul, Sabah Gazetesi, 1992, C.XIII, s. 508. 
25 Marsot, Mısır Tarihi, s. 5. 
26 Cengiz Tomar, “Mısır: Tarih, Fetihten Osmanlı Dönemine Kadar”, DİA, İstanbul, 2004, C.XXIX, s. 

559. 
27 P.M. Holt, Egypt and the Fertile Crescent 1516-1922 A Political History, Londra, Longmans 

Green And Co. Ltd, 1966, s. 12. 
28 A.e., s. 6. 



14 

etkiledi29. Bu dönemde vergiler yükseldi. Hârûn Reşid döneminde de (786-809) aynı 

politikanın sürdürülmesi çeşitli isyanların baş göstermesine sebep oldu. Halife 

Mu’tasım-Billah dönemi ise yerel idarecilerin iktidardan uzaklaştırıldığı, ağır vergiler 

ve baskıların uygulandığı bir dönem oldu30. Abbâsîler döneminde ülke 856’ya kadar 

hemen hepsi Arap olan valiler tarafından yönetildi. Bu tarihte ise son Arap vali ülkeyi 

bıraktı. Bundan sonra Mısır, Tolunoğlu Ahmed tarafından ilk Türk hanedanı 

kuruluncaya kadar, “et-Turkî” künyesini taşıyan Türk valiler tarafından yönetild i31. 

Mu’tasım Billah halife olduğunda, Eşnas et-Türkî’yi Mısır valisi tayin etti (834) ve 

böylelikle Mısır tarihinde Türk valilerin hâkim olduğu yeni bir dönem başladı32. 

 Abdullah b. Tolun, refah ve istikrar getiren, özerk bir hanedan kuran (868) ilk 

Türk hükümdardı. Kendi adını taşıyan, Kahire’deki ünlü camiyi de kapsayan parlak 

bir inşa faaliyetleri dönemi başlattı. Mısır’ın sınırlarını kuzeyde Suriye ve batıda da 

Libya’ya doğru genişletti33. Öldüğünde (884) 15 yılı aşan iktidarı boyunca Mısır ve 

Suriye’yi Abbâsîlerden almayı ve Tolunoğulları adıyla otonom bir devlet kurmayı 

başarmıştı34. Ahmed b. Tolun’un cömert yönetimiyle ülke gelişip zenginleşmiş fakat 

onun ölümüyle iyi olan hükümet de zayıflamıştır. Ardından gelenler savurgan ve 

yetersiz kişilerdi35. Ülkede yaklaşık otuz yıl boyunca kaos hâkim olmuştur. 935’te el-

İhşid olarak bilinen diğer bir Türk hükümdar Muhammed b. Tuğç, Ahmed b. Tolun 

gibi ülkeyi emin bir şekilde yönetmiş fakat bu durum kısa ömürlü olmuştur. Yönetimi 

hakkında nispeten fazla bilgi olmamasına rağmen, İbn Tolun gibi, yapı ve güzel 

sanatlara, sulama kanallarının geliştirilmesine çok önem vermiş, ayaklanmaların baş 

gösterdiği ülkeye barış getirmiştir. Ardından gelen iki oğlunun da yönetimi çok zayıft ı 

ve hükümet 965’te, diktatörce bir yönetime sahip olan siyahî hadım ağa Ebu’l-Misk 

Kafur’un eline geçti36. Ülke bu sırada birbirini izleyen doğal afetlerin pençesine düştü 

                                                                 
29 “Mısır”, Meydan Larousse, C.XIII, s. 508. 
30 Tomar, a.g.m., C. XXIX, s. 559. 
31 “Mısır”, Meydan Larousse, C.XIII, s. 508. 
32  Tomar, a.g.m., C.XXIX, s. 559. 
33  P.J. Vatikiotis, The History of Egypt Third Edition, Londra, Weinfeld and Nicolson, 1985, s. 14-

15. 
34 Tomar, a.g.m., C.XXIX, s. 560. 
35 Marsot, Mısır Tarihi, s. 9. 
36 Vatikiotis, a.g.e., s. 15. 



15 

fakat Kâfur37, başkenti Fustat’ı (Kahire) yeni yapılarla güzelleştirdi. Burayı bir kültür 

ve uygarlık merkezine dönüştürecek bayındırlık işlerine girişti. 10. yüzyıla 

gelindiğinde Mısır sakinlerinin çoğu İslam’ı benimsemiş, bu zengin ve bereketli 

topraklara yerleşmek üzere göç eden Araplarla evlilik yoluyla akraba olmuşlardır38. 

   1.2.3. Fâtımîler Dönemi 

 Kâfur’un ölümü üzerine (968) Mısır eski zayıf yönetimine geri dönmüş ve 

Kuzey Afrika’daki Fâtımî halifesi tarafından kolayca ele geçirilebilecek hale gelmişt ir. 

Ayrıca kıtlık ve ekonomik krizlerin zayıflattığı ülke, Fâtımî komutanı el-Cevher’in 

fethini kolaylaştırmış (969), Fâtımîler’in Mısır’daki yönetimleri (969-1171) İslam 

medeniyetinde parlak bir dönem olmuştur. Mısır’da sadece İslam’ın yayılması ve 

etkisinin tamamlanmasında değil, İslam kültürünün de zenginleşmesinde ve 

tanınmasında rol oynamıştır. Fâtımîlerin Mısır’da, ülkenin İslamlaşmasında göze 

çarpan başarıları arasında, el-Cevher tarafından Kahire’nin kurulması 39 , Ezher 

Camii’nin ve içerisindeki üniversitenin yapımı sayılabilir40. 

 Fâtımîler’le birlikte bir eyalet, aynı zamanda otonom devlet olmaktan 

imparatorluğa dönüşen Mısır ve başşehri Kahire, Aziz-Billah döneminde (976-996) en 

parlak günlerini yaşadı. Müstansır-Billah döneminde de (1036-1094) özellik le 

Kahire’de büyük imar faaliyetleri gerçekleştirildi41. Huzur ve refah hâkim oldu. el-

Müstansır’ın edebiyata, öğrenmeye çok önem verdiği ve kütüphanesindeki kitapların 

sayısının yüz bini geçtiği belirtilir. Şüphesiz ki Fâtımîler, özellikle Ezher, camiler ve 

                                                                 
37  Kâfur, aralarında çağın en parlak şairi Mütenebbî’nin de bulunduğu şair ve sanatçıları sarayında 

toplayarak gününü gün etmiştir ve başlangıçta hediyelere boğularak getirilen, hükümdarına övgüler 

düzen Mütenebbî’nin, kendisini saraydan ve ülkeden ayrılmasına izin verilmeyen bir tutsak olarak 

bulması uzun sürmemiş fakat zamanla kaçmayı başarmıştır. Bkz.: Marsot, Mısır Tarihi, s. 11. 
38 Marsot, Mısır Tarihi, s. 11. 
39  Marsot’un belirttiğine göre, Kahire’nin kuruluşu ile ilgili bir efsane şöyledir; Cevher, sultanına 

başkent olacak müstahkem bir kent inşa etmek üzere hemen işe koyulur. Yeni kent, her bir kenarı bir 

buçuk kilometreden kısa bir kare biçimindedir. Mağribi astrologlar yıldızlara danışarak, temelleri 

kazmadan önce uğurlu bir işaret beklerler. Yeni yapıların sınırlarını işaretleyen ipler çekilir ve işçilere 

kazmaya başlama işareti verilmesi için, iplerin üzerine çanlar asılır. İplerin üzerine bir kuzgun konar ve 

çanların çalmasına neden olarak, dehşete kapılan astrologların durdurmalarına fırsat kalmadan, işçiler 

kazmaya başlarlar. İşçileri durdurmak için artık çok geç olduğundan, astrologlar o sırada hangi yıldız 

veya gezegenin yükseldiğini görmek için kitaplarının başına koşarlar; gezegenin Arapça adı el-Kahir 

olan Mars olduğunu görürler, böylece yeni kente el-Kahire adı verilir. Bkz.: Marsot, Mısır Tarihi, s. 

13. 
40 Vatikiotis, a.g.e., s. 15-16. 
41 Tomar, a.g.m., C.XXIX, s. 560. 



16 

şehrin ünlü kapıları gibi eserlerle, bilhassa başkent Kahire olmak üzere, Mısır’a kalıcı 

bir İslami karakter kazandırmışlardır42. 

   1.2.4. Eyyûbîler Dönemi 

 Fâtımî dönemi Mısır’ındaki iyi durum, Haçlı seferlerinin başlamasıyla 

değişmiştir. 1099’da Kudüs’ü ele geçirmiş olan Haçlılar, bölgede iktidar boşluğu 

bulunduğu bir sırada geldiler. Haçlılar ile Fâtımî orduları arasında muharebeler başlad ı 

ve 1117’de Mısır işgal edildi43. Haçlı tehlikesi karşısında Halife Ȃdud-Lidînillah’ ın 

Nûreddin Mahmud Zengi’den yardım istemesi devletin sonunu getirdi. Zengi’nin 

Esedüddin Şirkuh el-Mansur kumandasında gönderdiği birlikler Kahire’ye hâkim 

oldu. Fâtımî vezirliğine getirilen Şirkuh’un ölmesi üzerine yerine getirilen Selahaddin 

Eyyûbi 567 (1171) senesinde yönetime el koyarak Fâtımî Devleti’ni ortadan 

kaldırmıştır. 

 Eyyûbî idaresi, Mısır tarihinin en önemli safhalarından birisidir. Haçlılar la 

mücadele ve bölgenin yeniden Sünnîleştirilmesi bu dönemde gerçekleşmişt ir. 

Selahaddin Eyyûbi köklü reformlara girişmiş, ülke topraklarını hizmet karşılığında 

askerlerine dağıtmıştır (ikta) ve böylelikle Mısır’da Zengîlerin Selçuklulardan aldığı 

Türk sistemini yerleştirmiştir. Ardından Mısır’ı tekrar bir ilim merkezi konumuna 

getirmek amacıyla, Sünnî medreseleri ve dârülkur’ân, dârülhadis gibi eğitim 

müesseselerini kurmuştur. Onun başlattığı ilim hayatı Kahire Eyyûbiler dönemi 

boyunca Bağdat’ı gölgede bırakmış, Kahire Kalesi’ni inşa ettirmiş ve bütün Mısır, 

imar faaliyetlerine sahne olmuştur. Eyyûbî sanatı Mısır’ın sanat geleneklerine de temel 

teşkil etmiştir44. 

 Selâhaddîn’in45 soyundan gelenler 1250’ye kadar Mısır’a hükmetmişlerdir46.  

Selâhaddîn ve Eyyûbîler Mısır’a Büyük Selçuklu Devleti’nin medeniyetini getirdiler. 

                                                                 
42 Vatikiotis, a.g.e., s. 16. 
43 Marsot, Mısır Tarihi, s. 19. 
44 Tomar, a.g.m., C.XXIX, s. 561. 
45 Batılı yazarlarca Selahaddin “yüce gönüllü, şövalye ruhlu, münzevi, yüreği ve yaşamı tertemiz” biri 

olarak betimlenmiştir. Müslüman şövalye ruhunu tam olarak yansıtan bir kahramandır. Avrupalı 

şövalyeler ondan çok şey öğrenmişlerdir. Haçlılar genellikle tıbbî ve bilimsel uygulamalara ilişkin  

bilgiyi Avrupa’ya taşımakla tanınırlar, zira Orta Doğu’nun hekim ve âlimleri o sırada Avrupalı 

meslektaşlarından çok daha ileriydi. Böylelikle sahra hastaneleri, yakı sanatı ve pek çok ateşli hastalığı 

tedavi edecek ilaç ve ecza bilgisi, olduğu gibi Batı’ya aktarıldı. Bkz.: Marsot, Mısır Tarihi, s. 23. 
46 Marsot, Mısır Tarihi, s. 23. 



17 

Sanatta, teknikte, siyasi ve dini hayatta yeni bir dönem başladı. Devletin esas kuvveti 

Türk, Oğuz ve Türkmen topluluklarına dayanıyordu. Fakat Eyyûbîler, kendi 

aralarındaki çekişmeler yüzünden bir birlik kuramadılar ve birçok melikliğe ayrıldılar. 

Meliklerin arasındaki kardeş kavgaları, onları askeri kumandanların hükmü altında 

bıraktı. Sonunda ülke önce Bahrî daha sonra da Burcî Memlüklerin hâkimiye tine 

geçti47. Dönemin kaynaklarında ed-Devletü’t-Türkiyye adıyla geçen Memlük Devlet i 

kurulmuş oldu (648/1250). 

   1.2.5. Memlükler Dönemi 

 “Memlük” kelimesi “sahip olunan” anlamına gelmekte fakat bu sözle daha 

çok kölelerin askeri fonksiyonundan dolayı politik güce açılmaları kastedilmekted ir. 

Dahası, memlük ile efendisi arasındaki ilişki, illaki esaret değil, akrabalıktır. Bu 

nedenle köle çoğunlukla otorite ve güç pozisyonunda efendisinin yerini alır. Memlük 

hâkimiyeti Mısır’da 1250’den 1517’ye kadar sürmüştür 48 . Mısır’da Eyyûb î 

ordusundaki Türk asıllı azatlı emirler tarafından kurulan, dönemin tarihçile r i 

tarafından Türk Devleti olarak adlandırılan Memlüklerin dönemi, Bahrî Memlükle r i 

(1250-1382) ve Burcî Memlükleri olmak üzere ikiye ayrılır 49 . Bahrî Memlükle r 

çoğunlukla Türklerden oluşuyordu. Burcî Memlükler ise daha çok Çerkezlerden 

oluşmaktaydı. 1250’de Eyyûbî Turanşah’ı öldürerek, Bahrî Memlükler yönetime 

geçmiştir. Aralarında en ünlüsü Baybars’tır (1260-77). Katı fakat nispeten Mısırlılar 

üzerinde Selâhaddin Eyyûbî’den daha derin bir etki bırakan aydın bir yönetimi vardı. 

Mısır’ı sadece Moğollara karşı korumakla kalmamış, aynı zamanda ordu beylerini 

askeri sistemin merkezileştirilmesiyle kontrol etmeyi başarmıştır. Posta sistemini 

başlatmış, öğrenim, cami okulları ve diğer dini kurumların bağışlarıyla ilgilenmiştir. 

Böylelikle Baybars Mısır Memlük eyaletini kurmakla kalmamış, aynı zamanda da en 

parlak sultanı olmuştur. İktidara gelmeden önce Ayn Calût Savaşı’nda (1260) 

Moğollara karşı İslam’ın koruyucusu oldu. Selâhaddin Eyyûbî tarafından Mısır’da 

kurulan imparatorluğun saygınlığını, gücünü yeniden yakalamış ve genişletmişt ir. 

                                                                 
47 “Mısır”, Meydan Larousse, C.XIII, s. 509. 
48 Vatikiotis, a.g.e., s. 19. 
49 İsmail Yiğit, “Memlükler”, DİA, İstanbul, 2004, C.XXIX, s. 90. 



18 

Memlük sultanları hükmü altındaki Mısır, olağanüstü ordusu ile İslam dünyasında 

kabul edilen bir güç haline gelmiştir. 

 Genel olarak Memlük sultanları Mısır’daki Hristiyan tebaaya karşı da haksız 

yere sert bir tavır almadılar. Kıptîler, devlet ve idarenin çeşitli birimlerinde görev 

almışlardır. Aslında anlaşılan o ki Kıptîler, işe ve muhasebeye olan yatkınlıklar ı yla 

Müslüman halka tercih edildiler. Dahası, Memlükler çağı genel olarak öğrenime saygı 

duyulan bir çağ idi. Ülkenin verimli toprakları, sultanlara zenginlik kazandırmıştı ve 

saray mensupları bunu mimari, güzel sanatlar, bilim ve edebiyatı himaye etmekte 

kullanabiliyorlardı. Aynı zamanda bayındırlığı da büsbütün ihmal etmiyorlardı. Nâsır 

döneminde sulama kanalları, köprüler, barajlar ve su kemerlerinin yapımına büyük 

önem verildi. Diğer yandan Avrupa ile ticaret, sultanların zenginliğini arttırdı ve 

dolaylı olarak büyük bir nüfusa belirli bir ölçüde refah getirdi. 

 Burcî Memlükleri döneminde ise (1382-1517) öncelikle kendi içlerinde ve 

taraftarları arasında meydana gelen şiddetli çekişmeler sonucunda, Mısır’ın siyasi 

talihi inişe geçti. Hiçbir sultan, Bahrî Kalavun örneğindeki gibi istikrarlı ve şanlı bir 

hanedanlık dönemi kuramadı. Başa çıkılamaz ihtilaflar sultan tarafından artık kontrol 

edilemiyordu. Bu nedenle savunmasız halka karşı da ölçüsüz ve aşırıya kaçan tavırlar 

sergileyebiliyorlardı. Saflarındaki bu siyasi düzensizliğe rağmen, Çerkez Memlükle r i, 

özellikle de on dördüncü yüzyılın sonunda Mısır ve Suriye üzerindeki kontroller ini 

elde tutmak için Timur ile karşı karşıya geldiler ve üstün bir savaş gücü gösterebildiler. 

Kurucu sultanları Berkuk (1399) sadece bir sultan ve savaşçı değildi, aynı zamanda  

sanat zevkinin bir delili olarak muhteşem eserler de bıraktı. Halefleri Kıbrıs’ı fethetti 

ve Osmanlı fethine kadar Mısır’ı vergiye bağladı. 

 Bir diğer Memlüklü sultanı olan el-Eşref Kayıtbay (1468-96) da en başarılı 

hükümdarlardandı. Tüm kamusal eserleri restore etme isteği, imar planlamasına olan 

aşırı tutkusu ve ağır maliyetli işleriyle halkın zarar görmesine sebep oluyordu50. Yirmi 

sekiz yıl saltanat süren ve Burcî Memlükleri’nin en büyük sultanı sayılan Kayıtbay’ı 

uğraştıran en önemli mesele Osmanlılarla mücadelesi olmuştur. Kayıtbay bu dönemde 

iyice bozulan ekonomiyi düzeltmeye çalışmış fakat sonrasında istikrar tekrar 

bozulmuştur. Ardından gelen Kansu Gavri ekonomik krizi atlatmak amacıyla vergile r i 

                                                                 
50 Vatikiotis, a.g.e., s. 19-21. 



19 

yükselterek Memlük ekonomisini iyice zora soktu. Hindistan ticaret yolu için 

Portekizlilerle girdiği deniz savaşlarında Osmanlılardan teknik ve askeri bakımından 

yardım aldı fakat iki ülke arasındaki ilişkiler bozuldu. Yavuz Sultan Selim Mercidabık 

Savaşı’nda Memlük ordusunu ağır bir hezimete uğrattı (1516). Hazinesi Osmanlıla r ın 

eline geçen Sultan Gavri bu savaşta ortadan kayboldu. Kahire’de sultan ilan edilen son 

Memlük hükümdarı Tomanbay, Yavuz Sultan Selim’in kendisini itaate çağıran ve itaat 

etmesi halinde Mısır valiliğinin kendisine bırakılacağına dair teklifini reddederek 

Osmanlı ile savaşın eşiğine geldi. Ridâniye Savaşı Osmanlıların kesin zaferiyle 

sonuçlandı. Böylece Memlükler Devleti tarihe karışmış ve toprakları Osmanlıla r ın 

eline geçmiştir. 

 Memlükler’de idari, siyasi ve askeri teşkilattan söz edilecek olursa ; 

Memlükler merkeze bağlı vilayet, eyaletlere tâbi emirlik ve hükümdarlıklardan oluşan 

bir sultanlıktı. Devlet başında mutlak hükümdar olan sultan bulunur ancak çoğunluk la 

bu mutlak otoriteyi büyük emirlerin aracısı olarak temsil ederdi. Tarihi önemini 

Moğollar ve bölgedeki Haçlılar karşısındaki başarılarından alan Memlükler, güçlü bir 

kara ordusuna ve güçlü denilebilecek bir donanmaya sahipti. Düzenli ordu, subay ve 

neferiyle, köle pazarlarından satın alınıp asker olarak yetiştirilen Türk, Çerkez, Kürt, 

Rum ve Rus asıllı kölemen askerlerden meydana gelmekteydi51. Memlük yönetimi 

Mısırlılar açısından biraz karmaşık bir yapıda sayılırdı. Bahrî Memlükler dönemi 

büyük ölçüde müreffeh bir dönemken, sonraki dönem genellikle baskı ve karışıklık 

dönemiydi. Mısır yerlileri, sonraki dönemlerde menkul mal olarak görülmele r ine 

karşın, yine de Memlük Devleti’nin merkezi olan Mısır’a aidiyet kimlikler ini 

korudular. Yönetim, bağımsız bir krallık, müreffeh bir dönem olarak, saygınlık ve 

sanatçılarla entelektüellerin himayesini de içeren tüm özelliklere sahipti. Memlük ler 

medreselere de cömertçe bağışlar yapmaktaydı. Mısır böylece entelektüel ve sanatsal 

gelişmelerin merkezi ve öğrenim için Mısır’a koşan birçok diğer Müslüman ülkeler in 

entelektüelleri ile sanatçıları için de bir esin kaynağı oldu52. 

 Memlükler dönemi, İslami ilimlerdeki gelişme bakımından İslam tarihinin en 

parlak dönemlerinden birisi olmuştur. Doğu İslam dünyasının Moğol, Endülüs’ün ise 

                                                                 
51 Yiğit, a.g.m., C.XXIX, s. 93-94. 
52 Marsot, Mısır Tarihi, s. 39-40. 



20 

Haçlı istilasına uğradığı bir sırada kurulan Memlük Devleti, ülkelerini terk etmek 

zorunda kalan pek çok âlimin de sığındığı yer oldu. Kahire ve Dımaşk, İslam 

dünyasının en önemli iki ilim merkezi haline geldi. İlmi çalışmaları destekleyen devlet 

adamları, Zengiler ve Eyyûbîler zamanından kalan medreselerin sayısını artırdılar. 

Dârülkur’ân ve dârülhadisler mevcuttu. Fıkıh ilmiyle birlikte, diğer dini ilimlerle dile 

dair ilimlerin okutulduğu bu medreseler, zengin kütüphanelere sahipti. Hocalar ve 

talebeler devletin himayesindeydi. Zengin kütüphanelerin bulunduğu büyük camiler 

zamanın önemli ilim merkezleri arasında yer alıyordu. Bu dönemde dini ilimler, 

Arapça, felsefe, tabii ilimler, matematik, mantık ve eski kimya ilimlerinde pek çok 

önemli âlim yetişmiştir53. 

   1.3. Osmanlı Hâkimiyeti 

 Memlüklerin çöküşünün ardından, Mısır’ın hukuken Osmanlı Devleti’ne 

bağlı bir Osmanlı vilayeti olan konumunun 1914’e kadar süreceği düşünülürse,  

Memlük yönetimi uzun bir süreliğine Mısır’ın son bağımsız devleti olacaktı. Yine de 

Memlükler, Mısır’ı yönetmekte gittikçe daha çok onlara bağımlı hale gelen Osmanlılar 

tarafından bütünüyle yok edilemeyecek, bir kez daha Mısır’a hükmetmek için iktidara 

döneceklerdi. Osmanlı yönetiminde Mısır, bir kez daha dini aynı, fakat dilsel ve etnik 

olarak farklı, daha büyük bir imparatorluğun vilayeti konumuna geldi. Osmanlılar 

Mısır’ı ayrı yetki alanlarına bölmeyip mevcut bölümlemeyi koruduklarından, ülke her 

ne kadar imparatorluğa bağlı diğer Arap vilayetleriyle dinsel ve dilsel yakınlığı 

paylaşıyor olsa bile, imparatorluğun diğer vilayetlerinden ayrı bir bütün olarak 

varlığını sürdürdü. Çok geçmeden bu uzaklık, bazı Memlüklerin özerklik fikirle r ine 

dönmelerine yol açacaktı54. 

 Yavuz Sultan Selim’in, 1517’de zaferle sonuçlanan seferinin ardından Mısır 

bir Osmanlı beylerbeyliği oldu55. Mısır eyaleti, Osmanlı Devleti’nin güney sınırları ile 

Orta Doğu bölgesinin kara ve deniz yollarını muhafaza etmesi, bir taraftan Kuzey ve 

Güney Afrika’ya, diğer taraftan Kızıldeniz ve Arap yarımadasına yönelik siyasi 

                                                                 
53 Yiğit, a.g.m., C.XXIX, s. 94-96. 
54 Marsot, Mısır Tarihi, s. 40. 
55  Seyyid Muhammed es-Seyyid, “Mısır: Tarih, Osmanlı Dönemi”, DİA, İstanbul, 2004, C.XXIX, s. 

563. 



21 

faaliyetlerde anahtar ülke olması dolayısıyla büyük bir askeri öneme sahipti56. Uzun 

süre Memlük hâkimiyetinde kalmış olan Mısır’ın Osmanlı sınırlarına dâhil olduktan 

sonra idari, ekonomik ve sosyal yapısında ciddi bir değişikliğe uğramadığını söylemek 

mümkündür. Osmanlının mevcut eyalet kurumları ile Memlük döneminden 

devralınmış kurumların yeniden düzenlenmesi yoluna gidilmiştir. Mısır’ın merkez ve 

çevre ile olan ilişkilerini sağlamada Mısır beylerbeyi birinci derecede sorumlu 

tutulmuş ve kendisine geniş yetkiler verilmiştir57. Yavuz Sultan Selim Kahire’de iken 

önce Memlük ileri gelenlerinden yararlanmak istemiş ve eski idare sistemi ile ilgil i 

bilgi toplatarak, Memlük emirlerini mevkilerinde bırakmaya özen göstermiştir. Bazı 

huzursuzlukların olması üzerine burada Osmanlı düzeninin kısa zamanda 

kurulamayacağı anlaşılınca, eski teşkilatın ıslah edilmesi yoluna gidilmiştir58. Mısır’ ın 

fethinden, eyalet yönetimine ilişkin temel ilkeleri belirleyen Mısır Kanunnamesi’nin 

(1525) oluşturulmasına kadar, Osmanlı İmparatorluğu, eyaleti Memlük beyleriyle iş 

birliği içerisinde yönetmeyi tercih etti59 . Mısır’ın ilk beylerbeyliğine Hayır Bey 

getirildi ve yanına güvenilir Osmanlı beyleri verildi. Hayır Bey, Memlük ve Osmanlı 

dönemleri arasında çok hassas bir merhale sayılan beylerbeyliği sırasında, Osmanlı 

hakimiyetini Memlüklere tanıttı ve Mısır’ı başarılı bir şekilde yönetti60. Hayır Bey’in 

1522 yılında ölmesi üzerine, iki farklı Memlük hizbi Osmanlı yönetimine karşı 

ayaklandı. Mısır’a gelen, dönemin Osmanlı sadrazamı İbrahim Paşa ayaklanmayı 

bastırarak Mısır Kanunnamesi’ni hazırladı. Söz konusu kanunnameye göre Mısır 

eyaleti, diğer Arap eyaletlerinin birçoğu gibi, sâlyaneli61 eyalet olarak yönetilecekti.  

Osmanlının diğer Arap eyaletlerindeki yönetimine benzer şekilde, valiler (paşalar), 

yargıçlar (kadılar), ve yeniçerilerden oluşan bir askeri güç olacaktı62. Zamanla Mısır, 

merkezin genel düzen ve protokolleri ile padişahın ferman ve hükümlerine uyan bir 

eyalet haline geldi63. Mısır valisi, devletin en yüksek memurları arasından seçilen ve 

                                                                 
56 A.m., C.XXIX, s. 565. 
57 Mustafa Öztürk, “Arap Ülkelerinde Osmanlı İdaresi”, History Studies International - Uluslar arası 

Tarih Araştırmaları Dergisi, Haz. Osman Köse, Ortadoğu Özel Sayısı , Samsun, 2010, C.II, s. 331. 
58 Seyyid Muhammed es-Seyyid, a.g.m., C.XXIX, s. 563. 
59 Özkoç, a.g.e., s. 34. 
60 Seyyid Muhammed es-Seyyid, a.g.m., C.XXIX, s. 563. 
61 Osmanlı mali teşkilatında bazı görevlilere yıllık olarak yapılan ödemeler ve taşra teşkilatında gelirleri 

yine yıllık olarak hazineye aktarılan eyaletler hakkında kullanılar terimdir. Bkz.: İdris Bostan, 

“Sâlyâne”, DİA, İstanbul, 2009, C.XXXVI, s. 59-60. 
62 Özkoç, a.g.e., s. 34-35. 
63 Seyyid Muhammed es-Seyyid, a.g.m., C.XXIX, s. 563. 



22 

padişah tarafından atanan önemli bir kişiydi64 . Vali, padişahın divanına (Dîvan- ı 

Hümâyun) benzer bir divanı haftada dört kez toplamakla yükümlüydü. Mısır’daki 

divan, yönetimin alışılmadık özelliklerinden birisiydi. İkinci alışılmadık özellik ise, 

toprakların askeri hizmet karşılığı askeri alaylara verilen topraklar olarak ayrılmayıp , 

“iltizam” olarak bilinen yöntemle, parçalara bölünüp vergilendirilecek topraklar olarak 

tahsis edilmesiydi65 . İltizam, özel bir şahsın devlete ait herhangi bir vergi gelirini 

toplamayı belirli bir yıllık bedel karşılığında üzerine alması demekti ve bu işi yapan 

kişiye de “mültezim” denilirdi66. Kanûnî Sultan Süleyman’ın veziriazamı olan Makbul 

İbrahim Paşa’nın hazırladığı, ayaklanmayı bastırmaya ve yönetime ilişkin kurallar ın 

yazılı olduğu “kanunnâme” küçük değişikliklerle 18. yüzyıla değin uygulanmaya 

devam etmiş, bunu izleyen yıllarda ülke Osmanlı askeri idaresi altında sakin 

kalmıştır67. 

 1525 ve 1560 yılları arası istikrarlı bir dönem oldu. Ardından beylerbeyliğine 

getirilen Hadım Süleyman Paşa zamanında, Mısır eyaleti Osmanlı kanunlar ını 

benimsemiş, idari bir ferahlık ortaya çıkmıştır. Bu dönemde genellikle Mısır 

beylerbeyleri görevlerini layıkıyla yaptılar. 1561 ve 1583 yılları arasında ise bir 

huzursuzluk dönemi yaşandı. Çerkez beyleri nüfuz sahibi haline gelerek, oğullar ını, 

kendi köle ve adamlarını askeri gruplara soktular. Böylelikle Memlükler zamanında 

yayılmış olan uygunsuzluklar yeniden ortaya çıktı ve taşra idaresinde de 

huzursuzluklar yaşandı. 1584 ve 1611 seneleri arasında tekrar ıslah ve tanzim dönemi 

hâkim oldu. İdari ve mali bozukluklar hususunda eyalette huzuru sağlamak için geniş 

yetkili beylerbeyiler tayin edildi. Eyaletin ıslahı için tayin edilen Damat İbrahim Paşa 

(1583-1584), tüm nahiyeleri teftiş edip düzeltmeye çalıştı. Ardından gelen paşaların 

beylerbeylikleri esnasında karışıklık çıkaranlar bertaraf edildi ve malî ıslahatlar yapıldı 

fakat Mısır askerlerinin isyanı sürdü. Eyaletin durumu düzeltilmeye çalışılarak asayiş 

sağlandı. 1607 senesinde Mısır beylerbeyi olan Damat Mehmed Paşa eyaletteki 

huzursuzlukların sebebini araştırıp ıslahata girişti 68 . Memlük beyleri dışında 

dokunulmayan Memlük kurumlarından biri de kâşiflikti. Kâşifler, vilayetle r in 

                                                                 
64 Özkoç, a.g.e., s. 35. 
65 Marsot, Mısır Tarihi, s. 41. 
66 Mehmet Genç, “İltizam”, DİA, 2000, C.XXII, s. 154. 
67 Marsot, Mısır Tarihi, s. 41-42. 
68 Seyyid Muhammed es-Seyyid, a.g.m., C.XXIX, s. 564. 



23 

yönetimi, sulama ve vergilerin toplanmasından sorumluydu 69 . Mısır’a yeni tayin 

edilen beylerbeyi her kâşiften “keşûfiye” adıyla bir meblağ alıyordu. Damat Mehmed 

Paşa, olayların başlıca sebebi olan keşûfiyeyi yani mukātaaların iltizama verilmesi ve 

iltizamların kâşifler tarafından tasarruf edilmesi sistemini kaldırdı ve bunu doğrudan 

Mısır divanına bağladı. Huzur ortamı sağlandı ancak 17. yüzyılın ortalarından itibaren 

Mısır’da huzur ve istikrar yeniden bozulmaya başladı70. 

 Mısır beylerbeyleri, nüfuzlarını 17. yüzyılın başlarına kadar korumuş ancak 

daha sonra artan ayaklanmalar, merkezi yönetimin ve yerel Memlük beylerinin 

güçlenmesine yol açmış, beylerbeyinin etkinliği kısıtlanmıştır. Bu Memlük beyleri, 

Kahire’de bulunan askeri seçkinlerdi. Bunların bir kısmı hükümet sistemi içine dâhil 

edilmişlerdi. Osmanlı yönetimi, yerel Memlük beylerini kendi eyalet valilerine karşı 

güçlendirmeyi amaçlayan bir denge politikası izlemiş ve bu durum 17. yüzyıldan 

itibaren Mısır’da Memlük beylerinin nüfuz kazanmasına yol açmıştır. 

 Mısır’ın fethinden itibaren vilayetlerin idaresi askeri Memlük sistemine göre 

kâşiflere yönlendirilmiş olmakla birlikte, şeyhülarapların 71 idaresinde bulunan 

bölgeler, Osmanlı hâkimiyetini tanımak, nezaretlerindeki köylerin halkının hukukuna 

riayet etmek ve yıllık vergilerini hazineye ödemek şartıyla tekrar kendiler ine 

verilmişti72. 

 Mısır’a gönderilen her yeni vali, bir ayaklanma çıktığında kendini tuhaf bir 

konumda bulmuştur. Yasal olarak valinin askeri birlikler üzerinde hiçbir denetimi 

yoktu. Askerler kendi kumandanlarına bağlı ve valinin yetki alanı dışındaydılar. Yeni 

birliklerle birlikte ülkeye gelmiş olabilecek vali, kendi kuvvetlerinin de asi askerlere 

katıldığını ve onların davalarını savunduğunu görüyordu. Kısa süre sonra valiler, bu 

                                                                 
69 Öztürk, a.g.m., s. 332. 
70 Seyyid Muhammed es-Seyyid, a.g.m., C.XXIX, s. 564. 
71 İslam fethinden itibaren, Mısır’a göç etmiş olan Arap kabilelerinin reisleri olan Şeyhu’l-Arablar, 

zamanla Mısır’ın nahiye ve vilayetlerinde çok nüfuz kazanıp, birçok bölgeye sahip olmuşlardır. 

Osmanlıların Mısır’ı fethinden sonra, hâkimiyetlerinde bulunan bölge ve vilayetler alıkonulup, 931’den  

itibaren, vilayetlerinde Şeyhu’l-Arablık (Meşheyat) olarak ayrı bir makam kurulmuştur. Bkz.: Seyyid 

Muhammed es-Seyyid Mahmud, “XVI. Asırda Mısır Eyaleti”, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Doktora Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi Yayınları-Edebiyat Fakültesi Basımevi ,1990, 

s. 165. 
72 Öztürk, a.g.m., s. 331. 



24 

askerlere karşı Memlüklerin yardımına muhtaç hale geldi. Vali, bu işleri yaptırabilmek 

için grupları birbirine karşı kullanmak zorunda kaldı73. 

 17. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Mısır eyaletinde idari, mali ve askeri 

bakımdan önemli sıkıntılar yaşanmıştır. Merkezi idare ve onun temsilcisi olan 

beylerbeyinin, eyaletteki Osmanlı ve Memlük yöneticileriyle şeyhülarapla r ın 

üzerindeki otoritesi zayıfladı. Memlük grupları çeşitli yollarla eyaletin asker 

cemaatlerine geçti ve sayıları giderek artıp Mısır beylerbeyine rakip olabilecek güç 

haline geldiler74. Ülke ve geleneklere dair bilgileri onları kaçınılmaz kılıyordu. Yavaş 

yavaş fakat emin bir şekilde, yönetimin tüm birimlerine sızdılar. Memlük ler 

birbirlerine belki Osmanlı birliklerinden bile daha bağlı gruplardı. Aynı haneye ait 

olanların hepsi birbirine karşı kardeşliğe benzer bir bağ içerisindeydiler. Memlükle r in 

otoritesi öylesine genişlemişti ki, sevilmeyen her valiyi azletmeye75  ve payitahttan 

yeni bir aday gösterilene kadar kendi seçtikleri bir valiyle geçici yönetimler kurmaya 

başladılar76. 

 18. yüzyılda Mısır valisinin güvenecek ve kullanacak bir askeri gücü 

kalmamış, yaptırım gücü ve imkânlarını kaybetmiştir. Emirleri altında silahlı asker 

barındıran komutanlar (beyler) zamanla güçlü siyasi grup liderleri haline gelerek 

Mısır’daki bütün idari ve mali teşkilatı kontrollerinde tutmuşlar ve hatta güçlenerek 

kendi hanedanlarını kurmayı başarmışlardır. Bu hanedanlar veya aileler arasında 

Fakariye ve Kâsımiyye aileleri en tanınmış iki aileydi. Ülkedeki bu duruma rağmen 

Osmanlı valisi 18. yüzyıl başlarına kadar ülkedeki güçler dengesini sağlamayı 

başarmıştır. 

 Mısır’daki güçler dengesi, bir tarafta Kâsımiyye grubu ve Osmanlı 

garnizonunun yedi bölüğü, diğer tarafta Fakariyye olmak üzere küçük çapta bir iç 

savaş mahiyetinde olan 1711’deki büyük ayaklanmadan sonra tekrar Memlük beyleri 

lehine değişmiştir. Mısır’ın eyalet merkezi olan Kahire, beylerin nüfuzu altına 

                                                                 
73 Marsot, Mısır Tarihi, s. 42. 
74 Seyyid Muhammed es-Seyyid, a.g.m., C. XXIX, s. 565. 
75 Marsot’un belirttiği üzere; beylerin tüm yapması gereken  bir eşeğe bindirdikleri haberciyi göndermek 

olurdu. Haberci paşanın kent kalesindeki konağına gider, divanına girer ve odadaki halının bir ucunu 

kıvırarak, “Destur ya paşa” derdi. Bunun üzerine elli askerlik bir birlik dışında, silahlı bir kuvvet 

olmadığı için, valinin yükünü toplayıp can korkusuyla ülkeyi terk etmekten başka seçeneği kalmazdı. 

Bkz.: Marsot, Mısır Tarihi, s. 43. 
76 Marsot, Mısır Tarihi, s. 43. 



25 

girmiştir. Memlük beyleri gerçek güçlerini maiyetlerinde tuttukları silahlı 

kuvvetlerden alıyor ve sadece kendi iç siyasetlerine karışmayan valilere hoşgörülü 

davranıyorlardı. Mısır’daki Memlük hanedan veya gruplarının en güçlüsünün lideri, 

daha sonra ülkenin en önemli ve üst düzey makamı olan şeyhülbeledliği77 ele geçirerek 

ülkede gerçek iktidar sahibi olacaktır. Ülkedeki ikinci önemli makam ise Hac liderliği 

anlamına gelen Emîr’ül-Hac’dır78. 

 18. yüzyılın yarısından itibaren, önde gelen Memlük beyine, “şeyhülbeled ” 

diye yeni bir unvan verildiği fark edilmektedir. Bu bir Osmanlı unvanı değildi fakat 

Osmanlılar da bunu tanımış ve kabul etmişlerdi. Bir Memlükün iktidarı ele geçirip 

şeyhülbeled olarak otoritesini, tüm seleflerinden daha başarılı bir biçimde kabul 

ettirdiği 1768 yılına kadar beyler arası mücadeleler sürmüştür. Söz konusu bu kişi, Ali 

Bey el-Kebir’dir. Muazzam planları nedeniyle kendisine verilen lakapla, Bulutkapan 

Ali Bey olarak da tanınıyordu. Ali Bey, Mısır’ın büyük bir hükümdarı haline gelmekle 

yetinmedi, bunun yanı sıra, zamanla ülkeyi Osmanlı hâkimiyetinden 

bağımsızlaştırmaya ve geçmişte birçok eski Mısır valisinin yaptığı gibi Mısır’a komşu 

ülkeleri, yani Hicaz ve Suriye’yi fethederek onu bir imparatorluğa dönüştürmeye 

kararlıydı79. Siyasi durumlardan yararlanmayı çok iyi bilen Ali Bey el-Kebir, Mısır ve 

Haremeyn (Mekke-Medine) üzerinde fiziki bir kontrol sağlamayı başarmıştır. Öyle 

anlaşılıyor ki, Mısır merkez olmak üzere eski Memlük Sultanlığını canlandırmayı 

amaçlıyordu. Bunun için de eski Memlük Sultanlığının bir parçası olan Suriye’yi 

kontrol altına alması gerekiyordu. Ancak Ali Bey el-Kebir’in bu düşü 

gerçekleşmemiştir80. Ali Bey kendi adamlarınca alaşağı edilmiş ve kaçarak canını zor 

kurtarmıştır. Bir süre bir Arap kabilesine sığınmış, fakat eski dostları onu bulup ele 

geçirinceye kadar peşini bırakmamışlardır81.  Güvendiği güçlü komutanlarından olan 

Muhammed Ebu’l Zahab, Ali Bey el-Kebir’in üzerine yürüyüp onu mağlup etmişt ir. 

Esir edilerek Kahire’ye götürülmüş ve orada ölmüştür (1773)82. O günden sonra Mısır, 

                                                                 
77 Ülkenin en önemli ve en üst düzey makamıdır. Şehir başkanı, Memlük lideri, köyün başkanı ve 

belediye reisi gibi tanımları vardır. Bkz.: A.e., s. 8. 
78  Necmi Ülker, “XVIII. Yüzyılda Mısır ve Cezayir’li Gazi Hasan Paşa’nın Mısır Seferi”, Tarih 

İncelemeleri Dergisi, 1994, Sayı:6, C.IX, s. 7-8. 
79 Marsot, Mısır Tarihi, s. 48. 
80 Ülker, a.g.m., C.IX, s. 10. 
81 Marsot, Mısır Tarihi, s. 50. 
82 Ülker, a.g.m., C.IX, s. 10. 



26 

iktidarı güvenilmez şekilde ellerinde tutan Memlüklerce yönetildi. Memlükler, yerli 

bir gücün temelinden yoksunlardı ve desteklerinin bedeli olarak sürekli rüşvet talep 

eden kendi milis güçlerine güvenmek zorundaydılar83 . Ebu’l Zahab’ın ölümünden 

sonra, ona bağlı olanlardan İbrahim ve Murad beylerle Bulutkapan’ın taraftarlarından 

İsmail Bey arasında Mısır’da tekrar hâkimiyet ve nüfuz rekabeti başladı. Bu devirde 

Yukarı Mısır, İbrahim ve Murad beylerin, Aşağı Mısır ise İsmail Bey’in nüfuzu 

altındaydı. Mısır beylerbeylerinin sık sık değiştirilmesi, merkezi idarenin nüfuzunun 

kırılmasına ve halkın bu gibi mahalli zümrelerin keyfi tutumlarına terk edilmesine yol 

açıyordu. İbrahim ve Murad Beyler 1783’te Mısır’ın bağımsızlığına yardımcı olması 

için Rusya’ya başvurdular. Ertesi yıl Rusya’dan Mısır limanlarının durumunu 

araştırmak üzere üç subay peş peşe Mısır’a geldi ve bu ziyaretlerin neticesinde 

İskenderiye’de Rus Konsolosluğu kuruldu (1785). 

 Mısır’da Memlükler ile Rusya arasındaki ilişkiler, İngiltere ve Fransa’nın 

bölgedeki faaliyetlerini arttırmıştır. Nihayet Osmanlı hükümeti, çok önemli bir vilaye t i 

olan Mısır’ın iç ve dış tehditlerle sarıldığını görünce Memlük leri ortadan kaldırmaya 

karar verdi ve 1786 yılında Cezayirli Gazi Hasan Paşa’yı deniz yoluyla Mısır’a 

gönderdi. Hasan Paşa, Mısır’a varır varmaz toplumsal huzuru sağladı84. Halka zulmün 

kaldırılacağını ve eski adil yönetimin tekrar kurulacağını bildirdi. Bunun üzerine halk 

Memlük beylerinden tamamen yüz çevirerek hükümetin tarafını tuttu. Durumun 

aleyhlerine döndüğünü gören Murad ve İbrahim Beyler direnişlerini sürdürdüler. 

Memlüklerin çarpışmalarından bir sonuç alınamadı. Hükümet, asileri tamamen yok 

etmeye karar verdiği sırada Osmanlı – Rus Savaşı başladı. Bu durum karşısında Gazi 

Hasan Paşa, bazı şehirlerin yönetimini İbrahim ve Murad Beylere bıraktı, İsmail Bey’e 

de bir miktar yardımcı kuvvet verdikten sonra Mısır’dan ayrıldı (1787). Mısır’ın 

durumunda bir değişiklik olmadı. Murad ve İbrahim Beyler tekrar ayaklandılar. İsmail 

Bey, yerine Osman Bey’i bıraktıktan sonra (1791) ölünce, Şeyhülbeled ve Osman Bey 

birbirlerine düştüler. Bunu fırsat bilen İbrahim ve Murad Beyler Kahire’ye gelmek 

istediler. İstekleri reddedilince karadan ve denizden saldırdılar. Günlerce süren 

                                                                 
83 Marsot, Mısır Tarihi, s. 50. 
84 Seyyid Muhammed es-Seyyid, a.g.m., C. XXIX, s. 565. 



27 

çarpışmalardan sonra şehre girdiler. Halk, Memlük beylerinin bu bitmeyen 

mücadelesinden usandığı sırada Mısır, Fransız istilasına uğradı85. 

 Osmanlı yönetimi altında Mısır’ın idari yapısını geniş ölçüde coğrafi 

gerekçeler tayin etmiştir. Mısır, esas itibariyle kuzeyde Aşağı Mısır ve güneyde Yukarı 

Mısır olarak iki bölgeye ayrılmıştı 86 . Özkoç’un da belirttiği üzere, diğer Arap 

eyaletlerine kıyasla Mısır, Osmanlı İmparatorluğu’na hem stratejik hem de ekonomik 

açıdan çok katkı sağlayan bir eyaletti. Kızıldeniz’deki olası müdahaleler ve fetihler 

için önemli bir konumdaydı. Mekke’ye giden hac kervanlarının konaklama mekânı 

olduğu için de önemli bir konuma sahipti. Osmanlı padişahının İslam dünyasındak i 

meşruiyetinin önemli bir sembolü olan kutsal topraklarda, ibadetin aksamadan 

yürütülmesinden de Mısır yönetimi sorumluydu. Ekonomik açıdan da imparatorluk 

hazinesine ödediği yıllık vergi, diğer sâlyaneli eyaletlerin ödediğinden çok daha 

fazlaydı. Hem imparatorluğa erzak sağlayan hem de diğer eyaletlerin ödediğinden çok 

daha fazlasını İstanbul’a göndererek imparatorluğun nakit ihtiyacını karşılayan Mısır, 

diğer eyaletler arasında yegâne bir konuma sahipti. Ticari açıdan İstanbul ile 

kıyaslanabilecek bir önem taşıyan Kahire, özel coğrafi konumu nedeniyle ve 

Akdeniz’deki İskenderiye gibi önemli bir limanıyla Mısır, Hindistan ve Yemen 

ticaretini de elinde tuttuğu için diğer Arap eyaletlerinden farklı bir kategoriye 

girmekteydi87. 

 Mısır eyaletinin başında bulunan beylerbeyi, sadece Mısır’da değil aynı 

zamanda Orta Doğu, Arap yarımadası ve hatta Kuzey Afrika’ya kadar, geniş Osmanlı 

coğrafyası içerisinde en önemli idareci durumundaydı. Beylerbeyi yanında mali işler 

defterdar vasıtasıyla yürütülürdü. Eyaletin diğer vilayetleri Mısır Kanunnamesi 

gereğince Memlüklü kâşiflere ve şeyhülaraplara bırakılmıştı. Kâşifler çoğunluk la 

Memlük asıllıydı. Şeyhülaraplar, Mısır beylerbeyinin önerisi ve devlet merkezinin 

onayıyla tayin edilirdi. Bölge ve vilayetlerde müstakil hâkim olarak geniş yetkilere 

sahiptiler. 17. yüzyılın başlarında Mısır vilayetleri şeyhülaraplara sancak payesiyle 

tevcih edilmeye başlanmış, kâşiflerin yetkileri sınırlandırılmış ve vilayetler tedricen 

vilayet sancak beylerinin nüfuzu altına girmiştir. 17. yüzyıl sonlarında askerin 

                                                                 
85 “Mısır”, Meydan Larousse, C. XIII, a.g.m, s. 510. 
86 Seyyid Muhammed es-Seyyid, a.g.m., C. XXIX, s. 565. 
87 Özkoç, a.g.e., s. 37-38. 



28 

ulufesinin zamanında verilmemesi, Mısır halkından ve Memlük oğullarından seçilen 

askerler arasında ihtilaf çıkmasına sebep olmuştur. Ayrıca eyalette askeri ve siyasi 

yetkileri bulunan Mısır askerleri, Mısır halkına, idarecilerine ve beylerbeyle r ine 

başkaldırıp bazen devlet merkezinin emirlerini dinlememişlerdir. Bu gibi gruplar, 

bilhassa 17. ve 18. yüzyıllarda Mısır’ın önemli güç odaklarından birini teşkil etmişt ir. 

Mısır kadısı Hanefî mezhebinden seçilirdi. Mısır eyaletlerinin dış dünya ile ticari 

faaliyetleri ise Osmanlı yönetiminin yabancı devletlerle imzaladığı antlaşma ve 

protokoller gereğince olurdu.  

 Osmanlı Mısır’ında kültürel hayat Memlük devrinin uzantısı olarak gelişme 

göstermiş ancak Mısır’da İstanbul merkezli bir ortam da oluşmuştur. Mısır’ ın, 

çoğunlukla Arapça bilmeyen Osmanlı beylerbeyleri, âlim, mütefekkir ve edipleri 

Arapça telife özendirmemişlerdir. Yöneticiler Türkçe yazılan eserlerle 

ilgilendiklerinden müellifler de Türkçe ve Farsçayı öğrenmeye ve bu dillerde eser 

vermeye çalışmışlardır. Türkçe ve Farsça pek çok kelime ve deyim, Arapçanın Mısır 

lehçesine girmiştir. Bu devirde birçok edip, tarihçi, düşünür ve âlim görülüyorsa da 

eserleri genellikle yüzeysel kalmış, mahallîlikle nitelendirilmiştir. Kahire’deki Ezher 

Camii, faaliyetlerini bu dönemde etkili bir biçimde sürdürmüş, burada hadis, tefsir, 

fıkıh gibi dini dersler okutulduğu gibi bazı âlimler şer’î olmayan ilimler sahasında da 

ders vermişler ve eserler telif etmişlerdir 88 . Özellikle 15. yüzyıl boyunca, Mısır 

topoğrafik ve yazılı eserler olmak üzere tarihi bir döneme şahitlik etmiştir. Osmanlının 

fethiyle İstanbul, maddi ve manevi otorite merkezi olduğunda da bu entelektüe l 

faaliyetin hızı kesilmemiştir. İslami öğreti ve kültür, Ezher’in öncülüğünde ülkenin 

dini kurumlarında da devam etmiştir. Mısır’ın İslami döneminde, 9. yüzyılda İbn 

Abdülhakem (ö. 870) ile başlayan Arapça tarih yazıcılığı geleneği, 19. yüzyıl ın 

başlarında, ileriki kısımlarda sözünü edeceğimiz Mısırlı ünlü tarihçi Abdurrahman el-

Cebertî (ö.1825) ile devam etmiştir. Bu tarihçiler Müslüman Mısır’ın erken tarihi ile 

ilgili çalışmalar için temel kaynak teşkil etmiş lerdir. 

 Osmanlı hâkimiyetinin Mısır’da göze çarpan en önemli yönü, Osmanlı valis i 

ve Memlük beyleri arasındaki güç ayrımı, gerçekte ise paylaşımı idi. Yine de iki güç 

odağı da halkın durumuna karşı kayıtsızdı. Bu koşullar altında, halkın yardım umduğu 

                                                                 
88 Seyyid Muhammed es-Seyyid, a.g.m., C.XXIX, s. 566-567. 



29 

tek zümre din hocaları, ulema, kadılar ve dini kurum liderleriydi. Sonuç olarak, eğer 

sınırlandırılmamışsa, liderlerin gücüne etki edebiliyorlardı. Bu ayrıcalıklı pozisyonla r ı 

sayesinde, halk tarafından, liderlerin taşkınlıklarına karşı başvurulacak yegâne çare 

olarak görülüyorlardı. Mısır ve İslam arasındaki en ilginç etkileşimlerden birisi de 

mistik öğretilerin ve kurumların gelişmesiydi. Dini kurumların, Şeyh Ali el-Bekri gibi 

(ö. 1793) öne çıkan mensupları ise bu çeşitli dini sûfî tarikatları hedef alırlard ı. 

Şeyhlerin onlara karşı ellerindeki hazır silahları ise fetvaydı. 

 Toplumun durumu ile ilgili olarak ise; bazı Mısırlı dini liderler ve mütevazı 

bir entelektüel aktivite, 18. yüzyıl sonlarına doğru biraz ivme kazandı. Bu ilk 

hareketlenme ne Doğu’dan ne de Batı’dan bir etkilenme idi. Nitekim matematik ve 

astronomi sahasında meşhur tarihçi el-Cebertî’den okumaktayız. Dil ve şiir alanında, 

yeni nesil reformcuların ve daha sonra gelecek olan entelektüel öncülerin hocası 

olarak, Ezher Şeyhi Hasan el-Attâr (ö. 1834) karşımıza çıkacaktır. Dil bilimi ve dini 

çalışmalar alanında da Şeyh Muhammed Murtaza ez-Zebidî (ö. 1971) öne çıkar. 

Mısır’daki entelektüel canlanma hareketi, 1798’de Avrupalıların fethinin zuhur 

etmesiyle, eğitim hayatı ve entelektüel sahada tamamen farklı ve modern çizgilerde 

bir canlanmaya sebep olmuştur. 

 Askeri yönetim oligarşileri, taşra valileri ve derebeylikler on üç asır boyunca 

Mısır’ın egemen kurumları olmuşlardır. İslam, Mısır toplumunda kök salarken, 

Mısır’ın yabancı yöneticileri, büyük ölçüde Türkler, dillerini ve geleneklerini çabucak 

Mısır toplumuna getirmişlerdir. Şehir mahkemelerini, kalelerini ve garnizonlar ını 

güvenceye almışlar, yerli halk ile temaslarını en aza indirgemişledir. İslam inancını 

kabul etmeleriyle beraber Arap dili bilinci kök salmıştır. Bu durum vasıtasıyla 

Mısırlılar, İslam geleneği ve kültürünü paylaşmak üzere, İslam âlemindek i 

dindaşlarına katılmışlardır. Buna rağmen, içlerinde bir yerlerde gizli olan derin 

hatıralarla, “Mısırlı” olduklarını hissetmişlerdir. Neyse ki İslami çerçeve, dini 

geleneği, buyrukları ve kurumları ile hoşnut bir yaşayış biçimi sağlamıştır. 18. yüzyıl ın 

sonlarına doğru, Mısır’ın sadece siyasi otoritesi değil, askeri gücü de harap olmuştu. 

Ancak daha da önemlisi Avrupalıların gelişi, geleneksel düzeni bozmuş ve bu düzene 

olan bağlılığı etkilemiştir89. 

                                                                 
89 Vatikiotis, a.g.e., s. 25-29. 



30 

 Mısır’ın söz konusu yüzyıllar içerisindeki idari yapısının genel bir 

değerlendirmesinden söz edilecek olursa; 1517’deki Osmanlı fethi, Çerkez 

Memlükleri hanedanına son vermişti. Yavuz Sultan Selim, ülkenin neredeyse üç asır 

boyunca yönetileceği yeni bir siyasi düzeni tesis etmeye girişmişti. Mısırlı tarihçi İbn 

İyas’a göre bu sistem ülkedeki güç odaklarının rekabetine dayanıyordu. Böylelik le 

Yavuz Sultan Selim, ilk olarak bir eyalet valisi, ikinci olarak ise imparatorluk 

otoritesini temsilen de yeniçerilerden bir bölük bırakmıştı ki, bu da görünüşte ülkede 

imparatorluğun askeri gücü görevini yapmak fakat gerçekte valilerin her türlü 

hırslarını bastırmak içindi. Son olarak ise Yavuz Sultan Selim üçüncü bir grubun 

varlığını kabul etmiştir ki bunlar Memlük beyleridir. Onlar da kendilerini Mısır’ın 

çeşitli vilayetlerine yönetici olarak atayan Sultana bağlılıklarını bildirmişlerdi. el-

Cebertî, onlara “Mısır Prensleri” olarak atıfta bulunur. Bu üç grup arasında çıkan 

rekabet, sonunda yerel Memlük beylerinin veya “Mısırlı Prenslerin” gücünün hüküm 

sürmesine sebep olmuştur90 . Özkoç’un belirttiği üzere, 16. yüzyılın son çeyreğine 

kadar Osmanlının Mısır’da kurduğu yönetim aksamadan devam etti. Mısır eyaletinin 

bu dönemi, sükûnet yüzyılı oldu. Ayrıca bu dönem, Osmanlının Mısır eyaletindek i 

hâkimiyetini de pekiştirdiği bir dönemdi. 16. yüzyılın sonuna dek Mısır hem 

merkezden gönderilen askerler hem de Memlük askerleriyle iş birliği içerisinde 

yönetildi. Osmanlının Mısır’da uygulamaya koyduğu sistem, ufak çaplı ayaklanmalara 

rağmen, 17. yüzyılın ortalarına kadar aksamadan devam etti. 17. yüzyılda, tıpkı 

Osmanlının merkezinde olduğu gibi yeni güç odakları ortaya çıktı. 18. yüzyıl başına 

kadar olan dönem, Mısır’da iç karışıkların yaşandığı bir dönem oldu. Memlük 

beylerinin iltizam sistemi aracılığıyla vergi toplayıcılığını ele geçirmeleri, ekonomik 

olarak güçlenmelerini sağladı ve bu durum da Memluk hizipleri arasında iktidar 

mücadelesi yaşanmasına yol açtı. İmparatorluk dönem dönem bunları birbirine karşı 

kullanarak Mısır’daki varlığını devam ettirdi. 18. yüzyıl ise Mısır eyaletinde, yine 

Osmanlının merkezinde olduğu gibi, büyük bir değişimin yaşandığı bir yüzyıl oldu. 

Bu yüzyılda Mısır’da yerel liderler güç kazanmaya başladı. 18. yüzyılın son çeyreğine 

gelindiğinde, Mısır’da hiçbir tarafın iktidara tam olarak sahip olamadığı bir güç 

boşluğu doğmuştu. Osmanlının Mısır’daki egemenliği zayıflamış, mültezimler 

                                                                 
90A.e. s. 30. 



31 

neredeyse derebeylerine dönüşmüştü. Fransa’nın Mısır’ı işgali tam da bu iktidar 

boşluğu ve kaos ortamında gerçekleşti91. Memlük beyleri, 18. yüzyılın sonuna doğru, 

İngiliz-Fransız imparatorluk rekabetinin yarattığı değişikliklere karıştılar. İngiltere, 

Mısır ile öncelikle Hindistan nedeniyle ilgileniyordu. Fransa ise Doğu’daki İngiliz 

üstünlüğünü engellemeyi amaçlıyordu. Bu bağlamda, Napolyon’un Mısır seferi ile, 

direkt olarak, Britanya Adaları haricindeki, İngiliz ekonomik ve stratejik çıkarlar ını 

vurarak bu emperyalist çekişmede avantaj sağlamak istiyordu.  

 İsyancı Ali Bey El-Kebir’in 1773’teki vefatı ve onu arkadan vuran Memlük le r 

ile müttefiki Ebu Zeheb’in 1775’deki ölümü, Mısır’a Memlüklerin ilginç ve tuhaf eş 

başkanlığını getirmişti. Bu idare, 1775’ten Fransız istilasına kadar süren, kötü şöhretli 

Murad ve İbrahim Beylerin, sorumsuz ve zalim olduğu öne sürülen saltanatıydı. Bu 

ikili yönetimin kötü etkileri, sadece Avrupalı fatihler için değil, hayalperest ve açıkgöz 

maceracıların planlı entrikaları için de bir avdı. Bir yandan halkın pahasına, her bir 

taraf için öldürücü olan Memlük çekişmelerinin var olduğu ve bir yandan da bu 

savaşan muhalifler ve ezilen halk arasında arabuluculuk yapmak üzere bir grup dini 

liderin zayıf girişimleri ile karakterize edilen bir periyottu. Kötü yönetim, istismar, sel 

baskınları ve açlıktan vebaya değişen çevresel felaketlerle daha da kötü hale gelmiş t i. 

Genişleyen Rusya ve zayıflayan Osmanlı arasındaki savaş, yerel valilere teslim edilen, 

Osmanlının politik ve yönetimsel düzenini etkisiz hale getirmiştir. Düşüş ne kadar 

fazla olduysa, Memlüklerin Mısır’daki dizginlemeyen gücü açısından da o kadar 

faydalarına olmuştur. 

 Tarihçi el-Cebertî, Murad ve İbrahim Beylerin kötü yönetiminin 

Napolyon’un kolay istilasının büyük ölçüde sorumlusu olduğunu bildirir. Memlük 

beyleri yaklaşan Fransız istilasıyla pek ilgili değillerdi çünkü Fransızları atlarıyla 

yenebileceklerine inanıyorlardı. Murad Bey sert, gaddar ve bilgisizce bir yönetim 

sergiliyordu. İbrahim Bey ise zayıf ve uyumluydu. Memlükler sabit bir sınıf 

oluşturmuşlardı ve Mısırlılar onların saflarına giremiyorlardı. Sosyal spektrumun diğer 

ucunda başka bir sabit grup olan çiftçi ve fellahlar vardı. Bu aşırı uçlar arasında daha 

serbest hareket eden bir zümre vardı ki bunlar; dini liderler, ulema, ticaret erbabı, esnaf 

                                                                 
91 Özkoç, a.g.e., s. 38-40. 



32 

ve zanaatkârlardı. Ulema, 18. yüzyıl boyunca, Memlükler ve büyük halk kitlele r i 

arasında bilhassa aracı rolünü üstlenmişti. 

 Napolyon’un işgali zamanında Mısır’ın nüfusu üç veya dört milyon civarında 

olup hükümdarlar ve halk olarak bölünmüş durumdaydı. Hükümdarlar öncelikle, 

yaklaşık 15.000 bin asker ve subaydan oluşan bir ordu tarafından desteklenen Memlük 

beylerinden oluşuyordu. Halk ise, Müslümanlar ve Kıptîler olarak iki ana dini 

topluluğa bölünmüş, dört sosyal tabaka oluşmuştu. Diğer sınıfları ruhsal ve manevi 

yönden etkisi altına alan dini liderler, kadılar ve öğretmenler de siyasal liderler kadar 

itibar görüyorlardı. Entelektüel aktiviteler Ezher ile sınırlıydı. Bununla beraber, bazı 

zengin aileler, kültürlü, sosyetik ve soylu bir entelektüel değişim kapsamında teşvik 

ediliyorlardı. Sıklıkla sanatsal etkinliklere destek veren, daha zengin olan ticaret 

erbabının evlerinde edebiyat salonları alışılmadık değildi. Fransız işgalinin arifesinde 

Osmanlı otoritesi zayıflamış bir haldeydi. Asıl güç iki Memlüklü Murad ve İbrahim 

Beylerin elindeydi. el-Cebertî’ye göre kırsal kesimde kargaşa vardı, insanlar 

katlediliyor, köyler yağmalanıyor ve talan ediliyordu. Osmanlı yönetimi yeni şoklara 

karşı koyacak kadar dirençli değildi. Sistemi çok sıkı ve sabitti. Avrupa’nın yükselen 

gücünü karşılayamıyordu. Avrupalıların ticari faaliyetleri ve yeni deniz 

imparatorluklarının potansiyel etkisi o zamanda ortaya çıkmaya başlamıştı. İngilizle r in 

ticari ve emperyalist çıkarlarına direkt bir darbe vurmak için, Mısır’daki Fransız 

yetkililer de ülkelerini, Mısır’ı ele geçirmek için kışkırtıyordu. Mısır, ne Memlük 

beylerinin korumak için yeterince güçlü olduğu ne de görünüşte hâkimi olan 

Osmanlının onu savunmak için farklı sorunlardan arınmış olduğu bir dönemdeydi ve 

kolay bir yem durumundaydı92. 

   1.4. Fransız İşgali 

 Fransız işgali döneminde Mısır’da şartlar başka bir hale dönüşmüştür. 

Hükümet sisteminde aniden siyasal ve sosyal açıdan uzun vadede sonuçları olacak  

tehlikeli değişiklikler olmuştur. Fransız hamlesi, Fransa ve İngiltere arasında 

sömürgeciliği kapsayan çekişme dönemlerinden birisidir. Bu dönemin geçmişi 17. 

yüzyıla kadar uzanır ve 18. yüzyılda da devam eder. Daha sonra meşhur Fransız ihtilâ l i 

sonrasında yeni bir hal alır. Şüphesiz ki Fransız ihtilâli, Fransa’da eski düzenin bilind ik 

                                                                 
92 Vatikiotis, a.g.e., s. 33-38. 



33 

özelliklerini yerle bir etmiştir. Monarşinin yıkılması ve 1792’de cumhuriyetin ilanı 

ihtilâlin sonuçlarından birisidir. Avrupa’daki kraliyet ülkeleri Fransa Cumhuriyet i’ne 

karşı birleşmiş ve ihtilalin etkilerini, beşiğinde gizlice yok etmeyi planlamışla rd ı. 

İngiltere ise bu ittifak ruhuyla sahaya çıktığında söz konusu entrikala r ın 

destekleyicisiydi. Fransa ile arasındaki bu rekabetli savaş 1795’e kadar sürdü93. 

 18. yüzyıl sonunda Fransız ihtilâli, Fransa’daki feodal sistemi yıktığında, 

Arap ülkeleri devrimin özgürlükçü fikirlerini kabul etmeye bütünüyle hazırlıksız gibi 

görünüyorlardı. Buna karşın devrimin etkileri kısa sürede Arap dünyasında, özellik le 

de en gelişmiş Arap ülkesi olan Mısır’da hissedildi. Mısır’da feodal çözülme büyük 

bir yol almış, ülke toplumsal ve ekonomik anlamda feodalizme karşı savaşmak için 

yeterince olgunlaşmıştı. Bu etki Mısır’a Napolyon Bonapart komutasındaki Fransız 

Cumhuriyet Ordusu tarafından taşındı94. 

 1797 senesi geldiğinde Fransız ordusu, Napolyon Bonapart komutasında 

İtalya’nın kuzeyine doğru ilerlemiş ve İtalya Savaşları’nda Avusturya birliklerine karşı 

kazandığı karşı konulmaz zaferlerle savaş meydanlarında bu büyük komutanın dehası 

ortaya çıkmıştır. Napolyon’un savaş yeteneği parlamış ve itibarı uzak ülkelere kadar 

yayılmıştı95. On yaşındayken Fransa’da askeri bir okulda parasız yatılı olarak okumuş 

olan Napolyon, matematik ve tarih alanlarında başarılıydı. Topçu subayı olarak mezun 

olan Napolyon’un yıldızı elde ettiği zaferlerle parlamış, genç bir general olan 

Napolyon, Fransa’nın sınırlarını genişletmişti96. Tüm bunlar Napolyon’un kazandığı 

zaferler sayesindeydi ve kendisi henüz yirmi sekiz yaşını geçmemişti. 

 Fransa, rakibi olan Avrupa Kıtası’ndaki müttefiklerine karşı üstün gelmişt i 

fakat müttefiklerin en güçlüsü boyun eğmeyen İngiltere’ydi. Coğrafi konumu ve 

denizlerdeki liderliği sayesinde, Napolyon’un darbeleri ve zaferleri karşısında emin 

bir şekilde gücünü muhafaza etmekteydi. Napolyon, bu savaş meydanında İngiltere ’yi 

yenmeyi düşündü ve bu sahada Mısır’ı buldu. İtalya savaşlarında kazandığı zaferler in 

                                                                 
93 Abdurrahman er-Râfı̔î, Târîhu’l-hareketi’l-kavmiyye ve tatavvuru’n-nizâmi’l-hukm fî Mısr, 2 c., 

Kahire, Mektebetu’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1948, C.II, s. 54. 
94 Borisoviç Lutskiy, Arap Ülkelerinin Yakın Tarihi 16. Yüzyıldan 20. Yüzyıla, Çev. Turan Keskin, 

İstanbul, Yordam Kitap, Kasım 2011, s. 37. 
95 er-Râfı̔î, Târîhu’l-hareketi’l-kavmiyye, C.II, s. 54-55. 
96 Fahir Armaoğlu, 19. Yüzyıl Siyasi Tarihi 1789-1914, 14. bs., İstanbul, Timaş Yayınları, Kasım 2014, 

s.72-73. 



34 

akabinde hırsları onu Mısır’ı fethetmeye yöneltti 97 . 1797 senesinde İngiltere ile 

aralarındaki uzlaşma görüşmeleri de sonuçsuz kalmıştı. Karada savaş yapmadığından, 

İngiltere’yi karada yenmek söz konusu olmadığı gibi, donanma göndermek suretiyle 

adayı istila etmek de mümkün olamazdı. Zira İngiliz donanması çok güçlüydü. Bu 

nedenle İngiltere’yi en hassas noktasından vurmak gerekiyordu ki bu da Mısır’dı.  

Mısır, İngiltere’nin Hindistan ile olan ulaşım yollarının üzerinde stratejik bir noktaydı. 

Bu nokta ele geçirilir ve Hindistan ile olan bağlantısı kesilirse, İngiltere ekonomik 

sıkıntıya düşer, Fransa’yla barışa mecbur kalırdı. Napolyon’un Mısır sınırlarını da 

aşan geniş tasarıları vardı. Kendi vatanı olarak gördüğü Akdeniz’de Malta ve Mısır’ı 

ele geçirerek, İngiltere’yi Kızıldeniz’den atmak, Süveyş’te kanal açarak, Hindistan’a 

kadar uzanmak gibi hedeflere sahipti. Ayrıca Osmanlı İmparatorluğu’nun Mısır 

üzerindeki otoritesi zayıf olduğundan, kolayca ele geçirilebilir ve Fransa bir sömürge 

kazanabilirdi 98 . 18. yüzyılın ikinci yarısı, Osmanlı İmparatorluğu’nun Rusya ve 

Avusturya ile yoğun savaşlar yaptığı bir dönemdi. İtalya savaşlarından önce henüz 

tanınmayan bir general olan Napolyon, bu dönemde Osmanlı ordusunu eğitmek için 

Fransa’dan uzman subaylar istenmesi üzerine, ihtilal hükümetine bu konuda bir 

dilekçe dahi sunmuş, Osmanlı İmparatorluğu’nun hayatta kalması gerektiğini 

belirtmiştir. İtalya’daki Fransız ordularına başkomutan olarak atandıktan ve 

Avusturyalılara karşı kazandığı zaferlerden sonra düşünceleri değişmiş, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun artık yıkılmak üzere olduğunu ve onu savunmaya gerek olmadığını 

belirtmiştir. Bundan sonra Fransa’nın çıkarları Mısır’a yerleşmeyi gerekli 

kılmaktadır99. 

 Hem Fransa hem de İtalya limanlarında hazırlanan büyük bir donanma ve 

35.000 askerle Napolyon 19 Mayıs 1798’de Toulon limanından hareket etti. 

Toulon’dan ayrıldıktan sonra Malta’yı ele geçiren Napolyon, 2 Temmuz 1798’de 

İskenderiye’ye gelerek burayı da işgal etti. Mısır, Osmanlı İmparatorluğu’na ait 

olmakla beraber, Memlüklerin kontrolü ve yönetimi altındaydı. Fakat Napolyon’un 

Toulon’dan ayrılmasının akabinde donanmasını tüm Akdeniz’de arayan Amiral 

                                                                 
97 er-Râfı̔î, Târîhu’l-hareketi’l-kavmiyye, C.II, s. 55-56. 
98Armaoğlu, a.g.e., s. 74-75. 
99  Kâmil Çolak, “Mısır’ın Fransızlar Tarafından İşgali ve Tahliyesi (1798-1801)”, SAÜ Edebiyat 

Dergisi, Sayı:2, Sakarya, 2008, C.X, s. 144-145. 



35 

Nelson komutasındaki İngiliz donanması, nihayetinde Fransız donanmasını 

İskenderiye’de yakalamış ve 1 Ağustos 1798 akşamı Abukir (veya Ebuhır) koyunda 

bulunan Fransız donanmasına ani bir baskın yapmıştır. Vakit gece yarısı olduğunda, 

güçlükle kaçabilen dört gemi hariç, Fransız donanması diye bir şey kalmamış, 

Napolyon’un Fransa ile bağlantısı kopmuştur. Armaoğlu’nun belirttiği üzere, 

Napolyon, daha sonra Sainte-Helene’de, şu sözleri dile getirecektir: “Denizlere hâkim 

olabilseydim, bütün Doğu’nun da hâkimi olurdum.” 

 Napolyon, Mısır’a ayak basmasından itibaren, halkın sempatisini kazanmak 

için İslam’ı kullanmaya çalışmıştır 100 . Yeterli sayıda asker ve silah bulunmayan 

İskenderiye Kalesi’ne kolayca giren Napolyon, ayrıca burada görüşme talebinde 

bulunan Müslümanlara, Mısır’a yağma için gelmediğini, amacının burayı 

Memlüklerin zulmünden kurtarmak ve onlardan Fransızlara karşı kötü davranışlar ının 

intikamını almak olduğunu duyurmuştur. Napolyon ayrıca, Allah’a inandığını, Hz. 

Muhammed’e, Kur’ân’ı Kerim’e ve din adamlarına büyük saygısı olduğunu ve  

Fransızlara karşı koymadıkları takdirde herkesin huzur içinde olacağını bildirmiştir 101.  

 Napolyon, Fransız çıkarlarına hizmet edecek her türlü yöntemi mübah 

saymış, hedef kitleyi hoşnut edecek tedbirlere hayati önem vermiştir. Henüz Mısır’a 

ayak basmadan gemide ülke halkı için Arapça olarak bastırdığı propaganda amaçlı 

beyannamesini İskenderiye’ye girdiğinde, gittiği Fransız konsolosluğunda ilan 

etmiştir. Bu beyannamenin bir bölümü şöyledir: 

 “Mısırlılar, size benim buraya dininizi yıkmak için geldiğim söylenecektir. Bu, açık 

bir yalandır, inanmayınız. Zorbalara, benim buraya onlar tarafından gasp edilmiş haklarınızı 

size geri vermek için geldiğimi, Memlüklerden daha fazla Allah’a taptığımı ve Peygamber 

Muhammed ile hayranlığımı celp eden Kur’an’a saygı gösterdiğimi söyleyiniz. Onlara, 

Allah’ın huzurunda bütün insanların eşit olduğunu, aralarında ancak akıl, fazilet ve bilgi 

bakımından fark bulunabileceğini ifade ediniz.”  102 

                                                                 
100 Armaoğlu, a.g.e., s. 75. 
101 Çolak, a.g.m., C.X, s. 149-150. 
102 Yalar, a.g.e., s. 53-54. 



36 

 Bu propagandaların etkisiz kaldığı söylenemez103. Napolyon’un bu duygusal 

giriş konuşmasını somut emirler izlemekteydi. Bu emirlere göre, Fransız ordusuna 

azami üç saatlik bir yürüyüş mesafesinden yakın olan her köy, Generale nüfusun silah 

bıraktığını bildirmek üzere bir heyet gönderecek, üç renkli Fransız bayrağı göndere 

çekilecek, tüm asi köyler yakılacak ve silahsızlanan her köy aynı zamanda Fransa’nın 

dostu olan Osmanlı padişahının bayrağını da dalgalandıracaktır. Köy şeyhleri, 

Memlüklerin mülklerini korumalıdır. Şeyhler, ulema, kadılar ve imamlar görevler ini 

sürdürecek, camilerde her zaman olduğu gibi Allah’a yapılan dualara devam 

edilecektir. 

 Fransız işgali Memlükleri paniğe sokmuş, askeri konsey aynı gün Kahire’de 

toplanarak padişahtan acil yardım talebinde bulunmaya karar vermiştir. Memlük valisi 

Mısır’ın savunmasıyla görevlendirilmiş, süvariler Nil boyunca, piyadelerse teknelerle 

ilerlemiş ve beş gün sonra Bonapart’ı karşılamak üzere ordusuyla yola çıkmışt ır. 

Murad Bey, Fransız gemilerinin ilerleyişini kontrol etmek üzere geleneksel Orta Çağ 

savunma yöntemlerine başvurmuştur. Sonuç olarak Mısır güçleri hezimete uğramış, 

Murad Bey kaçmış ve Kahire yolu işgalcilere açılmıştır104. 

 İskenderiye’nin işgalinden sonra Napolyon, burada General Kléber 

komutasında 3000 asker bırakarak Kahire’ye doğru yola çıktı. Fransız ordusunun 

Mısır’a çıkarma yapması ve Napolyon’un İskenderiye’yi ele geçirmesi, Kahire’de 

büyük bir tedirginlik yaratmış, tepkiye yol açmıştı. Mısır Valisi Ebubekir Paşa ile 

Memlük beylerinin önde gelenleri olan Murad Bey ve İbrahim Bey önderliğinde büyük 

bir divan kurularak durum değerlendirmesi yapılmış, anlaşmazlıklar bir tarafa 

bırakılarak, hep beraber düşmana karşı harekete geçilmesine karar verilmişt ir. 

Fransızlar ile Murad Bey idaresindeki kuvvetler arasında Kahire yakınında 

gerçekleşen Ehramlar Savaşı’nda Murad Bey yenilmiş ve Napolyon Kahire’ye 

girmiştir. İskenderiye’den sonra Kahire’nin de işgal edilmesi, Mısır’da genel bir panik 

havası yaratmış, Kahire civarındaki halkın bir kısmı çöllere kaçarken, Murad Bey 

güney Mısır’a, İbrahim Bey ise Şam’a çekilmiştir. Napolyon yine daha önceki gibi bir 

                                                                 
103 Zira Mısır halkı kendisine “Sultan el-Kebir” (Büyük Sultan) demişlerdir. Mısır’a çıktığı sırada hem 

Papa’dan hem de Mekke Şerifi’nden mektup almış, Papa mektubunda kendisine “Çok sevgili oğlum” 

diye hitap ederken, Mekke Şerifi de “Kutsal Kâbe’nin koruyucus u” demiştir. Bkz.: Armaoğlu, a.g.e., s. 

75. 
104 Lutskiy, a.g.e., s. 40-41. 



37 

beyanname yayımlamış ve hareketinin Memlük beylerine karşı olduğunu yinelemişt ir. 

Ayrıca yine Kur’ân’a karşı saygılı olduğunu ifade ederek, halkı yanına çekmeye 

çalışmıştır. Merkezde ve eyaletlerde divanlar oluşturmuş, bu divanlara ulema 

arasından atamalar yapmıştır. On şeyhin katılımıyla meydana gelen ve devlet işlerine 

bakan Kahire’deki divanda, Memlük temsilcilerine yer verilmemiştir. Divanlar 

Fransızlar ve Müslümanlar arasında önemli bir köprü vazifesi görmekte, fakat kontrolü 

tamamen Fransızların elinde olup, kararlar onların istediği doğrultuda alınmaktayd ı105.  

 Mısır seferi, Fransa’ya karşı yapılan mücadeleye iki yeni devletin, Rusya ve 

Osmanlı İmparatorluğu’nun katılmasına sebep oldu. Osmanlı, kendi topraklarını işgal 

eden bir devlete karşı elbette seyirci kalamazdı. Napolyon’un Mısır’a gelirken 

Malta’yı alması ise, Rusya’yı kızdırmıştı çünkü Malta şövalyeleri Rus çarının 

himayesindeydi. Ayrıca Balkanlara kendisi göz koyan Rusya, buraların Fransa’nın 

eline geçmesinden korkuyordu. Mısır’ı ele geçiren Napolyon, buradan yukarı çıkabilir 

ve Osmanlı İmparatorluğu’nu yıkabilirdi. Rusya’nın ise Osmanlı toprakları üzerinde 

emelleri vardı. Bu sebeplerle 1798’de İngiltere ve 1799’da da Rusya Osmanlı ile ittifak 

yaptı. Tarihte ilk kez Rus donanması Boğazlardan geçerek, Osmanlı donanmasıyla 

birlikte Yedi Ada’yı zapt etti. İngiliz gemileri de ihtiyaçlarını Osmanlı limanlarından 

karşılıyordu. 

 Diğer yandan, Osmanlı İmparatorluğu, İskenderiye’ye asker çıkarmak ve 

Suriye üzerinden Napolyon’a karşı bir ordu sevk etmek üzere hazırlıklara başladı106. 

1798’de III. Selim’in Mısır’ı geri kazanmak amacıyla Fransa’ya savaş ilan etmesi ve 

Bâbıâli’nin savaşa girmesi, Fransız işgalcilerine karşı mücadeleyi sürdüren Mısırlılara 

yeni bir güç verdi. 

 Napolyon, “Müslüman” hükümdar rolüne soyundu. Doğulu giysileri, sarık ve 

kaftanla dolaştı. Cumaları düzenli olarak camiyi ziyaret etti ve geleneksel törenlere 

katıldı hatta generallerinden Jacques Menou’yu Abdullah adıyla Müslüman yaptı. 

Danışma kurulu olarak şeyh ve ulemadan bir divan oluşturdu. Halkın Memlüklere olan 

nefretini kullandı. Fakat bunların hiçbirisi, Fransız yönetiminin kasaba ve köylere 

yüklediği, Memlüklerin döneminde dahi rastlanmayan ağır vergileri gizleyemed i. 

                                                                 
105 Çolak, a.g.m., C.X, s. 150-151. 
106 Armaoğlu, a.g.e., s. 76. 



38 

Aşırı haraç ve tazminatlarla, gıda ve yem stoklarına el koymasıyla tüm limitleri aştı. 

Ülkenin yabancı bir askeri yönetimin hükmü altında olduğu açıktı.  

 Osmanlının savaşa girmesiyle milisler askeri habercilere, küçük devriye ve 

müfrezelere saldırdılar. Fransız subaylarını, iaşe subaylarını ve vergi toplayıcılar ını 

öldürdüler. Napolyon cezalandırıcı harekâtlar düzenledi ve generalleri vasıtasıyla 

isyancı köyleri yaktı. Fakat bu sadece halk arasındaki hoşnutsuzluğu arttırdı ve isyan 

Kahire’ye sıçradı. Kahireliler tarafından Fransızlara, ağırlıklı olarak da subay ve 

generallere karşı bir saldırı başladı. Sokaklarda ve evlerinde teker teker öldürüldüler. 

Gafil avlanan Fransız birlikleri, alelacele Kahire’den çekildiler. Napolyon ise, Nil 

üzerinde, şehre çok da uzak olmayan bir adaya kaçmıştı. Cezalandırıcı operasyonlar ını 

buradan yönetti. Ezher Camii’nde toplanan 15.000 isyancı camiye çıkan yollar ı 

barikatlarla kapatarak Fransızların ilerlemesini durdurmak için hazırlıklar yaptı. Yakın 

köylerden 5000 fellah ve Libya Çölü’nden birkaç bin bedevi yardıma geldi. Napolyon, 

cezalandırıcı birliklerini isyancıların üzerine gönderdi. Camideki isyancılar ağır topçu 

ateşiyle karşı karşıya kaldılar ve binlercesi öldü. Hayatta kalanlar ise Fransız 

askerlerinin süngüleriyle öldürüldü. Af için yalvaranların isteğini dinlemeyen 

Napolyon’un gerçekleştirdiği soğukkanlı katliam, isyanın altı liderinin de barbarca 

infaz edilmesiyle sona erdi. Bu sırada, Güney Mısır’da, Murad Bey’in saldırıları da 

Fransız garnizonlarını ara vermeksizin sıkıntıya düşürmekteydi107. 

 Napolyon Mısır’ı işgal etmiş fakat donanmasının İngilizler tarafından 

Ebûkır’da yakılması nedeniyle Fransa ile irtibatı kesilmiş ve Mısır’da sıkışıp kalmışt ı. 

Napolyon Mısır’da kesin bir şekilde yerleşebilmek ve bundan sonra bölgede kalıcı 

olabilmenin ancak Suriye’ye egemen olmakla sağlanabileceğini düşünerek, 22 Aralık 

1798’de elindeki 24.000 kişilik ordunun 18.000’i ile Suriye’ye doğru harekete geçti108. 

Suriye’yi işgal ederek Osmanlı İmparatorluğu’nu da barışa zorlayacaktı. Gazze ve 

Yafa’yı ele geçirdikten sonra Mart 1799’da Akka önlerine geldi. Yafa’yı aldığında 

3000 kadar Türk de Napolyon’a esir düşmüştü. Napolyon bu kadar esiri 

besleyemeyeceğini, yiyecek maddelerinin asıl kendi askerlerine gerekli olduğunu 

görünce Türk esirlerin hepsini öldürtmüştür109.  Bu sıralarda ortaya çıkan veba salgını 

                                                                 
107 Lutskiy, a.g.e., s. 43. 
108 Çolak, a.g.m., C.X, s. 155-156. 
109 Armaoğlu, a.g.e., s. 76. 



39 

nedeniyle Fransızlar bir hafta kadar burada konaklamak zorunda kaldı. Yafa’da veba 

hastalığına yakalananların sayısı 300 kadardı. 24 Mart’ta Akka önlerine gelen 

Napolyon, şehri kuşattı ancak burada kendisini ciddi bir rakip olan Cezzar Ahmed Paşa 

beklemekteydi 110 . Akka’yı Cezzar Ahmed Paşa komutasındaki Nizâm-ı Cedîd 

askerleri savunmaktaydı. Napolyon Akka’yı kuşatarak, bu kaleyi düşürmek için iki ay 

uğraştı. Denizle bağlantısı kesilmiş, Mısır’dan da çok uzaklaşmıştı. Memlük çeteleri 

de Napolyon kuvvetlerini arkadan vurmaya başladığından, Napolyon’un askerleri 

büyük bir sıkıntı içerisine düştü. Napolyon, Cezzar Ahmed Paşa ile anlaşabilmek için 

kendisine birkaç defa mektup yazdıysa da cevap alamadı. Akka kuşatmasına daha fazla 

devam edemeyeceğini anlayınca, 25 Mart 1799’da kuşatmaya son vererek Mısır’a 

dönmek zorunda kaldı. Napolyon’un bu hezimeti onun ilk yenilgisi oldu. 

 Napolyon’un Mısır’a dönüşü de tam bir perişanlık içerisinde olmuştur. Açlık, 

susuzluk ve hastalıktan dolayı askerleri büyük kayıplara uğramıştır111. Suriye seferi 

sırasında vebaya yakalanan askerlerin durumu Napolyon’u epeyce düşündürmüş, 

kendisinin teklifiyle, iyileşmesi mümkün görünmeyen otuz kadar hasta afyon verilmek 

suretiyle öldürülmüş, iyileşmesi mümkün olan fakat taşınmasında sorun olan hastalar 

ise Osmanlıların insafına bırakılmıştır. Durumu biraz daha iyi olan hastalar hayvanlara 

bindirilmiş, böylelikle geri çekilme hızlı bir şekilde gerçekleştirilmeye çalışılmıştır112. 

 Napolyon Akka’dan dönerken, Osmanlı İmparatorluğu da Temmuz 

başlarında İskenderiye’ye asker çıkarmıştır. Napolyon, 24 Temmuz’da yapılan Ebuhır 

(Abukir) muharebesinde Osmanlı kuvvetlerini yenilgiye uğratmıştır113. 25 Temmuz 

1799’da Osmanlı-İngiliz çıkarma birliklerine karşı kazanmış olduğu bu zafer de 

faydasızdı. Mısır seferi de başarısızlıkla sonuçlanmaya mahkûmdu 114 . Avrupa’da 

Fransa’nın koalisyon ordularına mağlup olduğu haberlerini alan Napolyon, ülkesine 

geri dönme kararı almıştır. Fransa’dan kendisine gerekli yardımın gelmemesinin de 

bunda rolü olmuştur. Napolyon 1799’da iki küçük gemiyle Mısır’dan ayrılmış, 

Fransa’ya geri dönmüştür. Yerine General Kléber’i bırakarak, dört aya kadar yardım 

                                                                 
110 Çolak, a.g.m., C.X, s. 157. 
111 Armaoğlu, a.g.e., s. 77. 
112 Çolak, a.g.m., C.X, s. 158. 
113  Fransız doktorundan yaralılara afyon verip bırakmasını istediğinde, Fransız doktorun cevabı, 

“Benim mesleğim iyileştirmektir; öldürmek değil” olmuştur. Bkz.: Armaoğlu, a.g.e., s. 77. 
114 Lutskiy, a.g.e., s. 44. 



40 

göndermemesi halinde Mısır’ı tahliye etmek üzere Osmanlılarla anlaşma imzalamaya 

yetkili kılmıştır115. 

 Napolyon ayrıldıktan sonra, etrafı Osmanlı ordusu ve İngiliz donanması 

tarafından sarılmış olan Fransız ordusunun Mısır’daki durumu daha da kritik bir hal 

almıştır. Tek çarenin ülkeden çekilmek olduğunun farkına varan General Kléber, 28 

Ocak 1800’de el-Ariş’te birliklerini Fransa’ya taşımasına yardım sözü veren İngilizler 

ve Osmanlı ile ateşkes imzaladı. Ancak İngilizlerin Fransız ordusunun silahsızlanması 

emri kendisine iletildiğinde, tekrar savaş başladı. General Kléber, 20 Mart 1800’de 

Heliopolis’te (Kahire yakınları) gerçekleşen muharebede Suriye’den sevk edilen 

Osmanlı kuvvetlerini mağlup etti. Bu sırada Kahireliler de bir kez daha isyana 

kalkıştılar ve Fransızların akınlarını püskürttüler. Direnişçilere, İbrahim Bey’in 

Suriye’den henüz dönen birliği yardım sağlıyordu. Fakat Fransızlar bu durumu tersine 

çevirmeyi başardı ve Kahire’de tutunamayan İbrahim Bey, Suriye’ye geri döndü. 

Kléber ise, şehri ağır bir tazminata zorladı 116 . 1799 ve 1800 senesi başlarında 

Fransızlara karşı alınan bu mağlubiyetler, III. Selim’i oldukça tedirgin etti. III. Selim 

1800 yılı bahar ve yaz aylarında her türlü fedakârlığa katlanarak, Anadolu ve 

Rumeli’den asker toplanması için büyük bir gayret sarf etmiş, 1801’de Mısır’ı işgalden 

kurtarmak için yapılacak olan saldırıların hazırlıklarıyla meşgul olmuştur. Bu sırada 

bahsedilmesi gereken önemli bir gelişme vardır ki, bu da 14 Haziran 1800 tarihinde 

General Kléber’in Halepli Süleyman adlı bir genç tarafından öldürülmesidir. Yerine 

Fransız ordusunun yeni komutanı General Menou geçmiştir. Menou nitelikli bir 

komutan olmadığı gibi, ordu mensupları tarafından da pek sevilen birisi değildi. Belki 

de bu sebeple halka hoş görünmeye çalışmış, Müslüman bir hanımla evlenmiş ve 

görünüşte Müslüman olarak Abdullah Menou adını almıştır117. 

 Osmanlının yenilgisi üzerine, Mart 1801’de İngilizler Mısır’a 20.000 kişilik 

bir kuvvet çıkardılar ve Fransız güçlerini hezimete uğratarak Kahire’ye ilerlediler. 

General Menou, tüm güçlerini bir yerde toplamak yerine tam tersini yaptı çünkü 

korkunç bir salgın, kuşatılmış garnizonları kırıp geçirmeye başlamıştı. Sonuçta haziran 

ayında Kahire İngilizlere terk edildi, ağustosta ise dört aylık bir kuşatmanın ardından 

                                                                 
115 Çolak, a.g.m., C.X, s. 160. 
116 Lutskiy, a.g.e., s. 45. 
117 Çolak, a.g.m., C.X, s. 162. 



41 

İskenderiye de teslim oldu. Eylül sonunda Fransız harekâtından geriye kalanlar 

gemilere doldurularak Fransa’ya doğru yola çıktılar ve Napolyon’un fetih giriş imi 

utanç verici bir şekilde sona erdi. Birkaç gün sonra 9 Ekim 1801’de Fransa, Osmanlı 

ile bir ateşkes imzaladı. Mısır’ı, Malta’yı ve stratejik öneme sahip olan İyon Adaları’nı 

da kaybetti118. 

   1.5. Fransız İşgalinin Sonuçları 

 Napolyon’un işgalinin, fiilen üç yıl gibi kısa bir süreyle sınırlı olmasına 

rağmen, çok önemli siyasal, sosyal, kültürel ve ekonomik sonuçları bulunmaktad ır. 

Söz konusu seferle ilgili Arap edebiyatçıları ile tarihçilerinin olumlu ve olumsuz 

yaklaşımları vardır 119 . Fransızlar Mısır’da kaldıkları üç sene gibi kısa bir süre 

içerisinde küçümsenemeyecek birtakım ıslahatlara girişmişlerdir. Azınlıkların yerli 

halk üzerindeki baskılarını kaldırarak idareye etkinlik getirmişlerdir. O dönemde 

sefalet ve cehalet içerisindeki yerli halkın sosyal seviyesini yükseltmeye 

çalışmışlardır. Fransız müesseselerini tesis ederek halkın Batı dünyası ile ilişkis ini 

kurmaya ve onlara şimdiye kadar görmedikleri bir hayat düzenini tanıtmaya 

başlamışlardır. Böylece halkta, o zamana kadar duyulmayan hürriyet, bağımsızlık ve 

milliyetçilik fikirleri gelişmeye başlamıştır120. İşgali olumlu değerlendirenlerin, hatta 

hararetle savunanların temel dayanakları, Napolyon’un işgal kapsamında beraberinde 

getirmiş olduğu, kimilerine göre 48, kimilerine göre de 122 kişilik kalabalık bir bilim 

ve sanat heyetinin, Mısırlılar üzerinde büyük etkiler bırakan, fikri, ilmi ve edebi 

faaliyetleri ile bu faaliyetlerin icra edilebilmesi için gerekli araç gereçlerdir ve buna 

ilaveten, bu kısa süre içerisinde, modernleşmenin alt yapısı olarak gerçekleştirmiş 

oldukları bilimsel uygulamalar ile meydana getirdikleri modern kurum ve 

kuruluşlardır. Arapların alışık olmadıkları ve o güne kadar hiç görmedikleri anlaşılan 

söz konusu uygulama, araç gereç ve yenilikler arasında özetle; Arapça, Fransızca ve 

Yunanca eser basmaya elverişli bir matbaa, kimya laboratuvarları, modern okullar, 

gazeteler, Fransız Bilim Akademisi tarzında bir bilim akademisi (Mısır Bilim 

Akademisi), insanların bakıp öğrenmelerini teşvik eden rasathaneler, her on günde bir 

                                                                 
118 Lutskiy, a.g.e., s. 45. 
119 Yalar, a.g.e., s. 44. 
120  Bedreddin Çetiner, “Taha Hüseyin, Hayatı, Eserleri ve XX. yy. Arap Edebiyatı’ndaki Yeri”, 

İstanbul Yüksek İslam Enstitüsü Öğretim Üyeliği Tezi , İstanbul, 1981, s. 4. 



42 

Fransızca bir oyunun sahnelendiği tiyatro salonu, bir kısım türbe ve camilerden 

toplanmış olan çok miktarda Arapça kitabın yanı sıra, Fransızca kitapların da 

bulunduğu ve halkın kitap okumaya özendirildiği modern bir kütüphane, kumaş 

fabrikaları, kâğıt yapım atölyesi, nakış, resim ve fotoğraf atölyeleri, divan adı verilen 

özel ve genel modern idari birimler, tapu sicil sistemi, sağlık üniteleri, Mısır’ın çeşitli 

bölgeleri ile ilgili topoğrafik çalışmalar ve haritalar, Eski Mısır tarihinin gün ışığına 

çıkarılmasına önemli katkıda bulunan Rosetta Taşı’nın (veya Reşit Kitabesi) keşfi ve 

hiyeroglif harf sembollerinin çözümü gibi unsurlar yer almaktadır. Fransızlar bu 

aygıtları kurup faaliyete geçirmekle kalmamış, aynı zamanda Arapları kendiler ine 

yakın tutup, bunları bilinçli ve planlı olarak tanımalarını sağlamaya çalışmışlardır 121. 

Napolyon’un Kahire’de kurmuş olduğu Mısır Enstitüsü’nde, 1809-1822 yılla r ı 

arasında Description de l’Égypte adıyla Mısır ile ilgili önemli bir eser kaleme 

alınmıştır122. Yirmi ciltlik bir hacme sahip olan bu eser, Nil’in rejimi, sulama, tarım, 

zanaat, yaşam tarzı, adetler, toplumsal ilişkiler, halk müziği, devlet finansmanı gibi 

konulara dair bir Mısır tasviriydi. Bu değerli eser, göz ardı edilemeyecek kıymetli bir 

bilgi kaynağı olarak günümüzde de varlığını sürdürmektedir123. İlk defa olarak Nil’in 

balıkları, Kızıldeniz’in mineralleri, deltanın florası ve çöl kumunun bileşenle r i 

üzerinde araştırmalar yapılmıştır. Getirmiş oldukları matbaa makinesi ile bir sözlük ve 

dilbilgisi kitabı basmışlar, Mısır resim yazısı olan hiyeroglifin okunmasına ön ayak 

olmuşlar ve böylece Egyptology’nin (Eski Mısır Bilimi) doğmasına vesile 

olmuşlardır124. Mısır’a gelmiş olan, çeşitli bilim dallarından uzmanlar, sadece askeri 

problemleri çözmekle kalmamış (Mısır’ın doğal kaynaklarını kullanarak orduya 

cephane sağlama, orduda salgın hastalıklarla mücadele ve vergi toplama gibi), bunun 

yanı sıra askeri haritalar derlemiş ve büyük ölçüde keşfedilmemiş bir ülke olan Mısır 

üzerinde eksiksiz bir incelemeye imza atmışlardır 125 . Fransızlar ayrıca başkentin 

iyileştirilmesi için çalışmış, şehirde geniş düzgün yollar inşa etmiş ve kenarlarına 

ağaçlar dikmişlerdir126. 

                                                                 
121 Yalar, a.g.e., s. 54-56. 
122 Çolak, a.g.m., C.X, s. 152-153. 
123 Lutskiy, a.g.e., s. 46. 
124 Çolak, a.g.m., C.X, s. 152-153. 
125 Lutskiy, a.g.e., s. 46. 
126 Muhammed Sabri, Târîhu Mısr el-Hadîs min Muhammed Ali ilâ el-Yevm, Kahire, Matba a̒tu 

Dâru’l-Kutub el-Mısriyye, 1962, s. 27. 



43 

 Napolyon, Mısır’a yerleştikten sonra kaldığı sürenin azlığına rağmen Mısır’ ın 

iç işlerini iyi bir düzene sokmuş, böylece savaştaki becerisinin yanında idari yeteneğini 

de kanıtlamıştır. Ülkenin büyük şehirlerinde “divan” adı verilen birtakım kurullar 

oluşturmuş, bu kurullara Mısır’ın ileri gelen ehil şahsiyetlerini seçmiştir. Mısırlı 

Hristiyanları ise mali ve idari işlerde görevlendirdiği, Mısır’ın milliyetçi ve 

muhafazakâr edebiyat tarihçileri tarafından da dile getirilmektedir. Mısır’a yerleştiği 

andan itibaren, Mısırlı fikir adamlarınca, ülke tarihindeki ilk ulusal meclis olarak kabul 

edilen, Mısırlı en seçkin din âlimlerinden oluşturduğu ve başkanlığına da Ezher 

Üniversitesi Rektörü Abdullah eş-Şerkavî’yi getirdiği konsey, hangi niyetle olursa 

olsun, Mısır için hayırlı bir gelişme olarak değerlendirilmiştir. İngiliz tarihçi G. 

Elgood, Fransız işgalinin Mısır’da bıraktığı çok yönlü derin etkiyi şu sözleriyle ifade 

eder127; 

 “Kuşkusuz Fransız işgali, Mısır’da silinmez bir etki bırakmıştır. O kadar ki 

Mısırlılar, Napolyon’un ülkelerinden çıkmasından sonra da onu takdir etmeye devam ettikleri 

gibi, Fransızların idare tarzı Mısır hükümetine, Fransız düşünce mekanizmaları da Mısır’ın 

aydınlar zümresine hâkim olmaya devam etmiştir. Aynı zamanda Fransız işgalinin sadece üç 

yıl zarfında Mısır’da geride bıraktıkları, böyle kısa bir zamanda gerçekleştirebileceklerinin en 

büyüğüdür.” 

 Napolyon’un Mısır’da gerçekleştirdiği olumlu sayılan bilimsel faaliyetle r, 

belirtilen işler ve idari düzenlemelere rağmen, halk Fransızlara sempati duymamışt ır 

çünkü halk onların vergileriyle eziliyor, onlarla beraber çalışmıyordu128. 

 Olumlu yaklaşımların, işgal hareketini tamamen onaylamak şeklinde 

algılanmaması gerekir. Çünkü aslen Müslüman kesimden hemen hemen hiç kimse, 

işgali onaylamamış, aksine daha ilk günden itibaren başta Osmanlı İmparatorluğu 

olmak üzere, neredeyse bütün İslam ve Arap dünyası bu işgali sona erdirmek için 

büyük bir mücadeleye girişmiş, sonuçta kısa bir süre zarfında son bulmas ını 

sağlamıştır129 . Daha çok muhafazakâr ve İslami eğilimleriyle öne çıkanlara göre, 

Napolyon’un bu seferini uyanışın başlangıcı olarak kabul etmek şaşılacak bir  

yanılgıdan ibarettir. Çünkü Napolyon her şeyden önce İslam ve Arap değerlerinin 

                                                                 
127 Yalar, a.g.e. s. 57-58. 
128 Sabri, a.g.e., s.28. 
129 A.e., s. 44. 



44 

hiçbirisine saygı göstermemiş, gerektiğinde seferinin ana hedefi olan istilacı çıkarları 

uğruna, mabetlere baskın yapmak ve kutsal değerleri çiğnemek de dâhil, halkın her 

türlü değerini ortadan kaldırmaktan çekinmeyen azılı bir düşman olarak bu ülkeye 

girmiştir. Bu görüşü savunanlara göre Napolyon, ilim heyetini, araç gereç ve aygıtla r ı, 

Mısırlılara hizmet veya Arap fikir edebiyatına katkıda bulunmak için değil, aksine 

Fransız devriminin dayandığı pozitivist felsefeyi, bu felsefenin ürünü olan dünya 

görüşünü ve sonuçlarını Müslümanlara kabul ettirmenin bir aracı olarak kullanmak 

üzere getirmiştir. Söz konusu işgalin, ilmi, fikri, edebi ve sosyal alanlarda yeni ufuklar  

edinebilmeleri açısından Mısırlılara bir ibret değerinde olduğu kabul edilmek le 

beraber, Mısır’ın söz konusu alanlardaki uyanışının bütünüyle bu işgale bağlanması, 

işgalin olmaması halinde uyanışın gerçekleşemeyeceği savı reddedilmektedir130. 

 Bu dönemde, hocalık yaptığı Ezher Üniversitesine rektör olarak atanan, din 

ve dil ilimlerinde büyük bir âlim olarak kabul edilen, ileride sözünü edeceğimiz 

Abdullah eş-Şerkavî (ö. 1812), Mısır’ı işgal eden Fransızlarla ilgili görüşlerini şu 

şekilde dile getirmiştir131: 

 “Mısır’a gelen Fransızların gerçek durumuna gelince; onlar helal haram tanımayan 

natüralist bir felsefeciler topluluğu olup kendilerine Katolik Hristiyanlar denilmektedir. 

Görünüşte Hz. İsa’ya bağlı görünmekle birlikte gerçekte, öldükten sonra dirilmeyi, ahiret 

gününü ve peygamberliği inkâr etmekte ve: ‘Allah birdir, ancak o akıl yoluyla bilinir’ diyerek 

aklı hakem kılmaktadırlar. Aralarından, akıllarıyla koydukları ve “ yasalar ” diye 

adlandırdıkları hükümleri uygulayacak olan yöneticiler çıkarırlar. Hz. Muhammed, Hz. İsa ve 

Hz. Musa peygamberlerin akıllı kimseler olduklarını, kendilerine nispet edilen prensiplerin de 

akıllarıyla koydukları ve zamanlarının insanlarına uygun düşen birtakım yasalardan ibaret 

olduğunu ileri sürerler. Bu nedenledir ki, ülke insanlarının akıllarına uygun şekilde işleri 

yürütmeleri için, Kahire ve Mısır’ın büyük yerleşim birimlerinde konseyler kurdular. Bunda 

Mısır halkına rahmet gerçekleşmiştir. Çünkü onlar, bütün konseylerin başına alimlerden bir 

grup getirdiler. Ancak bu alimlerden dine uygun düşmeyen bazı taleplerde bulunabildiler.” 

 Bu seferin öncelikle modern Mısır’ın oluşmasında etkisi büyüktür. Ayrıca 

Fransızlar Memlüklerin yok edilmesinde önemli rol oynamış, daha sonra Mehmet Ali 

Paşa Memlüklere son verilmesini kesinleştirmiştir. Osmanlı sultanı dahi onların 

                                                                 
130 A.e., s. 46. 
131 A.e., s. 58-59. 



45 

nüfuzlarından kurtulmak istiyordu. Hatta bu zamanda Memlüklerin Mısır’ı ele 

geçirmesine mâni olmak, bu mücadelelerini zayıflatmak ve Memlük liderler inin 

kuvvetlerini yenilemelerine izin vermemek üzere bir karar çıkartmıştı132. 

 Tüm bunlar, özellikle de 1798-1801 Fransız işgali döneminde, Mısırlılarda 

milliyetçilik duygusunun uyanmasına yol açmıştır.  Bu dönem bir yönden savaş ve 

isyana (devrim) bir yönden de bu savaş sebebiyle ülkede şiddetli bir sarsıntıya yol 

açmış, Mehmet Ali Paşa döneminde de zuhur edecek ve İsmail Paşa döneminde de 

büyüyecek olan özgürlük fikrinin uyanmasına sebep olmuştur133 . Mısırlılar ulusal 

özgürlük hareketinin acımasız ama faydalı okulunda tecrübe kazanmışlar, ülkeler inin 

bağımsızlığa kavuşması yolunda silahlarıyla ayağa kalkmışlardır. Mücadeleleri elle 

tutulur meyveler vermiş, askeri tecrübeleri, gerek Fransızların yerini alan İngiliz 

sömürgecilere gerekse de Memlüklü feodal beylere karşı verdikleri mücadelelerde 

işlerine yaramıştır134. 

 Fransızların 1801 yılındaki tahliyesinden sonra birkaç yıl süren bir kaos 

ortamı oluşmuş, Osmanlı Devleti’nin Kavalalı Mehmet Ali Paşa’yı vali olarak 

atamasıyla Mısır’da yeni bir dönem başlamıştır 135 . Söz konusu işgalin etkileri, 

modernleşmeye yönelik büyük gelişmelerin kaydedildiği Kavalalı Mehmet Ali Paşa 

(1805-1848) dönemine de yol gösterici olmuştur. 

   1.6. Kavalalı Mehmet Ali Paşa Dönemi 

   1.6.1. Fransız İşgali Sonrası Mısır’ın Durumu 

 Sömürgeci bir zihniyetle yapıldığı anlaşılan Fransız işgali, İngilizler in 

yardımıyla ortadan kaldırılmış ve Mısır tekrar Osmanlı İmparatorluğu’na bağlanmış 

oluyordu fakat Mısır’ın yeni durumu eskisine nazaran bambaşkaydı. Fransız 

kuvvetlerinin Mısır’dan çekilmesinden sonra ülkenin durumu ve siyasi unsurla r la 

bölünmesinden bahsedilecek olursa; Mısır her şeyden önce uzun süren savaşlara sahne 

olmuş, bu durum bir takım ekonomik ve sosyal sarsıntılara sebep olmuştu. Halk bitkin 

ve yorgun düşmüştü. İdari ve mülki örgütlerde aksaklıklar göze çarpmaktaydı. Mısır’ı 

                                                                 
132 Sabri, a.g.e., s. 26. 
133 A.e., s. 29. 
134 Lutskiy, a.g.e., s. 46. 
135 Çolak, a.g.m., C.X, s. 183. 



46 

yeniden teşkilatlandırmak için ıslahat zorunlulukları kendini hissettirmekteydi. Ayrıca 

savaş sebebiyle ülkeye gelen bütün yabancı unsurlar henüz Mısır’dan ayrılmamış t ı. 

Mısır’da düzeni sağlayacak unsurların başında üç askeri kuvvet geliyordu ki bunlar 

Osmanlı, İngiliz ve Memlük kuvvetleridir. Osmanlı kara ordusu ve filosu ile İngiliz 

kuvvetleri Kahire’yle İskenderiye civarında toplanmış bulunuyordu. Üçüncü askeri 

grup olan Memlük beylerinin kuvvetleri ise Fransız istilası nedeniyle ağır bir darbe 

almıştı. Fransızların ülkeden kovulmasına kadar aynı ortak amaçla harekete eden bu 

üç askeri grup, hedeflerini gerçekleştirdikten sonra Mısır üzerinde farklı emeller 

peşinde koşmaya başlamışlardır. 

 Bu sırada Osmanlı İmparatorluğu için en önemli sorun, Mısır idaresinin nasıl 

tanzim edileceği ve yeni idare usulünün nasıl olacağı idi. Şüphesiz yeni düzen 

1798’den öncesine nazaran daha farklı olacaktı çünkü söz konusu eski idari düzenin 

aksaklık ve bozukluğu, bu işgal sonucu daha belirgin olarak ortaya çıkmıştı136. 

 Memlükler ise eski konumlarına geri dönmek istiyorlardı. İngilizler de 

Memlükleri kendi çıkarları doğrultusunda yönlendirebilecekleri düşüncesiyle bu 

görüşü destekliyorlardı. Osmanlılar Mısır’daki varlıklarının yeni bir yönetim biçimi 

geliştirebileceğini ve böylelikle geçmişte kendilerine büyük sıkıntılar çıkarmış olan 

Memlüklerin sonunu getirebileceğini düşünüyorlardı 137 . Memlükler, İngilizler in 

himayesine sığınmıştı. Memlükleri himaye etmek, Mısır’ın kendileri için olan hayati 

önemini Fransız işgali ile daha iyi anlamış olan İngilizlerin de işine geliyordu. 

Memlüklerle İngilizler arasında bir yakınlaşma ve iş birliği doğmuş oluyordu. 

Görüldüğü üzere, Osmanlı İmparatorluğu’nun Mısır’da asayişi ve sükûnu sağlamak 

için giriştiği bu temizleme hareketi, İngiltere’nin haksız müdahalesi ile başarısızl ığa 

uğramış oluyordu. İngiltere’nin Mısır’dan askeri kuvvetlerini çekmeyip bir müddet 

daha burada tutması, Mısır’a göz koyduğunu gösteriyordu 138. 

 Mısır’daki Fransız işgali, Memlüklerin yerli halkla da bağlantıs ını 

koparmıştı. Mısırlıların, onlardan kurtulacak askeri güce sahip olmamaları haricinde, 

Memlüklere katlanmalarının tek nedeni, en azından onların kendilerini her türlü 

                                                                 
136 Atilla Çetin, Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Mısır Valiliği-Osmanlı Belgelerine Göre, İstanbul, 

Fatih Ofset, 1998, s. 17-20. 
137 Marsot, Mısır Tarihi, s. 51. 
138 Çetin, Kavalalı Mehmet Ali, s. 23. 



47 

yabancı istiladan koruyabileceklerine inanmalarıydı. Memlüklerin bu güçten yoksun 

oldukları ortaya çıktığına göre, bu inancın bir hayalden başka bir şey olmadığını 

anlamışlardı. Fransızların yönetsel işlevleri emanet ettiği Mısırlı ulema ile liderler, bu 

işlevler kendi seçimleri olmasa bile, kendilerinin doğru ve dürüst bir yönetici 

bulabilmeleri halinde, bu yöneticinin Mısır’daki Memlük hükümranlığına bir alternat if 

olabileceğini düşünmeye başladılar. Bu kişi, çok geçmeden bir subay olarak kendisini 

gösterdi; Mısır’a Osmanlı ordusunun iki kanadından birisini oluşturan Arnavut 

kuvvetlerine mensup bir asker olarak gelen Kavalalı Mehmet Ali Paşa, Mısır’ın 

tarihini değiştirecekti 139. 

   1.6.2. Kavalalı Mehmet Ali Paşa  

 1770 yılında140, bir Osmanlı limanı olan Makedonya’da bulunan Kavala’da 

doğdu. Kasabada bekçi başı olan babası İbrahim Ağa’nın 17 çocuğu arasında, yaşayan 

tek oğluydu. Bundan dolayı babasından büyük bir muhabbet görmüş, bir süre sonra 

aniden babasını kaybedince, büyük bir üzüntüye düşmüş, ancak güçlü iradesi 

sayesinde elde ettiği büyük mertebeye yükseldikten sonra dahi bu acısını 

unutamamıştır 141 . Ailesi ve kökenleri hakkında bilinenler azdır. Tarihçiler onu 

Arnavut kökenli olarak tanımlarlarken, kendi ailesi Kürt kökenli olabileceğine, Doğu 

Anadolu’da, at tüccarlarının bulunduğu bir köy olan İliç’ten gelmiş olabileceğine 

inanır. Aile bir zamanlar, bir kan davasına karışmaları sebebiyle, neresi olduğu 

bilinmeyen asıl köylerinden, önce Konya’ya, ardından da Kavala’ya göç etmiştir142. 

İbrahim Ağa, büyükbabası Anadolu’dan göç etmiş bir Türk’tü. Mehmet Ali Paşa’nın 

annesi ise Rumeli kökenliydi ve askeri bir amir olan Kavala Çorbacısı’nın kız 

kardeşiydi 143. Babasının vefatından sonra Mehmet Ali Paşa, Kavala mütesellimi144 

                                                                 
139 Marsot, Mısır Tarihi, s. 52. 
140 İleriki yıllarda ünlendiğinde, Napolyon’un da doğum tarihi olan 1769 senesini kendi doğum yılı 

olarak seçecektir. Mısır arşivlerinde, Kral Faruk döneminde, kralın kendi nesebinin yüzyılını anmayı 

planladığı bir zamanda,  saray ile arşiv görevlileri arasında, doğru olan doğum tarihini belirlemek için  

yapılan çok sayıda yazışma ortaya çıkarıldı. Nihayetinde arşivciler doğru tarihin 1770 (1184h .) 

olduğunda görüş birliğine vardılar. Bkz.: Afaf Lutfi Seyyid Marsot, Egypt in The Reign of 

Muhammad Ali, Cambridge, Cambridge University Press, 1984, s. 24. 
141 Altundağ, a.g.e., s. 21-22. 
142 Marsot, Egypt in The Reign of Muhammad Ali, Cambridge, Cambridge University Press, 1984, s. 

25. 
143 Emine Fuat Tugay, Bir Aile Üç Asır, Çev. Şeniz Türkömer, İstanbul, Türkiye İş Bankas ı Kültür 

Yayınları, Eylül 2015, s. 115. 
144 Osmanlı Devleti’nde Tanzimat’tan önce vali ve mutasarrıflar adına vergi toplamakla görevli memur. 

Bkz.: Yücel Özkaya, “Mütesellim”, DİA, C.XXXII, İstanbul, 2006, s. 203. 



48 

olan amcası Tosun Ağa’nın himayesine girmiş fakat bir müddet sonra amcasının da 

hükümetin emriyle idam edilmesi üzerine tamamen kimsesiz kalmıştır. Bu suretle 

hayatın her türlü zorluklarını yaşayarak, hatta aç kalmak suretiyle genç yaşında 

olgunlaşmıştır. Bir süre sonra Kavala’da ticaretle uğraşan Leon145 isimli bir kişinin 

yanına girerek onun postacısı ve sonra da simsarı olmuştur. Bu yeni hamisinin iyi 

muamelesi Mehmet Ali Paşa’nın üzerinde derin izler bırakmış, Fransa ve Fransızlara 

olan eğilimi bu dönemde başlamıştır. 

 Mehmet Ali Paşa 18 yaşında askeri hizmete girmiş ve bu alanda hızla 

dikkatleri çekerek yükselmiştir. Henüz yolun başında olmasına rağmen büyük bir 

enerji, zekâ ve entrika yeteneğine sahipti. Sonraları daha da olgunlaşan bu enerji ve 

zekâsı ile fırsatlardan layıkıyla istifade etmesini bilmiş ve çoğunda da muvaffak 

olmuştur 146. 

 Mehmet Ali Paşa, dayısı Çorbacı’nın yakını ve varlıklı bir hanım olan Emine 

Hanım ile evlenir. Üç oğlu, İbrahim, Ahmet Tosun, İsmail ve iki kızı, Tevhide ve Nazlı 

dünyaya gelir 147. Kendi ailesinde şefkatli ve ilgili bir babası olduğundan çocuklarına 

da aynı sıcaklıkla davranmış olmalıdır. Eğitimlerine de çok önem vermiştir. Aynı 

zamanda kuşkucu bir tabiatı olduğu için, çocuklarının hanelerinde her yaptıklar ını 

kendisine haber veren adamları bulunmaktaydı. 

 Mehmet Ali Paşa, son derece kurnaz, hünerli, zeki ve ihtiyatlı bir karaktere 

sahipti 148.  Erken yaşlarda dahi belirgin bir kişiliği vardı. İnatçı, bazen esnek ve çok 

cesurdu. Paşa’yı sevmeyen Kahire Veteriner Okulu Müdürü P. Hamont’un bu 

konudaki görüşleri de dikkat çekicidir. Ona göre, Mehmet Ali Paşa’nın şaşırtıcı bir 

ahlaki gücü vardır ve onu hiçbir şey yıkamaz. Olaylar ne kadar umutsuzluk verici 

olursa olsun, her zaman onları aşmayı başarır. Acıyı umursamaz, çok büyük bir felaket 

dahi gündelik neşesini bozmazdı. Yakalandığı hastalık ne olursa olsun şikâyet ettiğini 

                                                                 
145 Çok hassas bir karaktere sahip olan Mehmet Ali Paşa, Mısır’da iktidara geçer geçmez Leon’u Mısır’a 

davet etmiş fakat Leon Mısır’a gelemeden Marsilya’da ölmüştür. Mehmet Ali Paşa’da Leon’un kız 

kardeşine 50.000 Frank göndermek suretiyle hiç olmazsa minnet ve teşekkür borcunu ödemek 

istemiştir. Bkz.: Altundağ, a.g.e., s. 22-23. 
146 Altundağ, a.g.e., s. 22-23. 
147 Marsot, Egypt, s. 27. 
148 A.e., s. 33. 



49 

duyan olmamıştır. Doktor Clot Bey149 ise şunları ekler: “Çok asabi ve gergin bir tabiatı 

var. Çok hareketli, kolaylıkla etki altına alınabiliyor ve duygularını saklamayı hiç 

beceremiyor.” Sir Charles Murray ise, Mehmet Ali Paşa’nın zafer ve güç için 

doğduğunu, yönetmek ve komuta etmek için yaratıldığını söylemiştir. Clot Bey ise bu 

konuda şöyle der: “Sadece gücünün bütün Mısır’da egemen olma arzusunda değildi, 

kendi adının tıpkı Napolyon’un hikâyesinde olduğu gibi, tarihin zafer dolu sayfalar ına 

geçmesini hayal ediyordu.”150 

 Mehmet Ali Paşa’nın kişiliği ve bakışları ile ilgili olarak Fahmy şu ilginç 

bilgileri vermektedir; ilk bakışta egzotik, gizemli ve etkileyici olan Doğu’ya yaptıklar ı 

gezilerini daha da renklendirmeyi planlayan Avrupalı gezginlerin yazılarında, kısa 

değinmeler olarak görünen hikâyeleri vardır. Neredeyse tüm gezginlerin, çoğunluk la 

anlatımlarına, Paşa’ya isteklerini sunmak için gelen halk ve devlet görevlileri ile dolu 

gürültülü, süslü bekleme odasıyla başlamaları belki de rastlantı değildir. Gölgeler in 

içinde bir karaltı olarak duran divan dışında başka hiçbir şeyin bulunmadığı büyük bir 

salon olan kabul odası ve bunu takip eden konuşmalarda, gizemli karartının büyük 

Paşa’dan başkası olmadığını keşfettiklerinde şaşırırlar fakat ne yüzünü ne de 

yüzündeki ifadeyi seçebilirler, tam anlamıyla karanlıktadırlar. Gizemli hava, ışık 

kaynağının onlar üzerinde bıraktığı izlenimlerle daha da güçlenir. İçerideki avizeler 

tuhaf bir şekilde pek ışık vermemektedir. Paşa ile yapılan konuşmalarda en heyecanlı 

an, genellikle Paşa aniden öne doğru eğildiği veya sarığını kaşlarının üstünden ışığın 

gözlerine düşmesine izin verecek şekilde attığı zamandır.  Sarığını bu şekilde 

gözlerinin üzerine gelecek şekilde takması yüzünün zarif karakterini kapatıyor, alımlı 

alnını gizleyip kaşlarına bastırarak gözlerini gölgede bırakıyordu ve bu da ona kötü bir 

ifade veriyordu. Bu karşılaşmasının son sahnesini gören ziyaretçi, bu gizemli karakteri 

anlamakta yine aydınlanmadığını fark ederdi. Kahkahalarını dinledikten ve bakışlarını 

gördükten sonra sarsılır, gizemini çözmeyi başaramayınca, yine Paşa hakkında 

                                                                 
149 Antoine-Barthélémy Clot, Fransız tıp doktoru ve cerrahtır. Hayatının büyük bir kısmını Mısır’da 

geçirmiştir. Mehmet Ali Paşa onu Mısır ordusunun sağlık idaresiyle sorumlu kılmıştır. Ordu 

doktorlarının başkanı olmuş, Mehmet Ali Paşa, Mısır’da gerçekleştirdiği, tıp alanındaki yenilik 

çalışmaları ve çabalarından ötürü ona “Bey” unvanını vermiştir. 1827 senesinde Ebû Zaʿbal’da, 

Mısır’daki ilk modern tıp okulunu kurmuştur. Bkz.: Gerard N. Burrow, “Clot-Bey: Founder of Western 

Medical Practice in Egypt”, The Yale Journal of Biology and Medicine, No:48, 27 Mart 1975, s. 253-

254. 
150 Gilbert Sinoué, Kavalalı Mehmet Ali Paşa Son Firavun, Çev. Ali Cevat Akkoyunlu, İstanbul, 

Doğan Kitapçılık, Ekim 1999, s. 34-35. 



50 

önceden yapılan tasvirlere başvurmak zorunda kalırdı. Paşa ile olan bu karşılaşma, 

bundan dolayı Avrupalı ziyaretçilerin seyahat planları içerisinde bir durak olmanın 

yanında, yoğun bir şekilde tiyatro havasında geçen bir durumdu. Görüldüğünü bilerek 

davranan Paşa, farkında olduğunu yansıtır ve bu karşılaşmanın okuyucularını gafil 

avlardı. Çok az ziyaretçi Mehmet Ali Paşa’nın büyüsünün ve delici bakışlarının 

etkisinden kaçabilmeyi başarabilmiştir. Çoğu, Paşa’nın sadece Mısır’ı değil, bu 

karşılaşmaları da denetlediğini hisseder ve sıklıkla Paşa’nın “okuduğum tek kitap… 

insanların yüzleridir ve çok nadir yanılırım” sözüne atıfta bulunurlardı151. Ayrıca Paşa, 

iyi bir eğitim almadığını, okuma yazmayı 47 yaşında öğrendiğini belirtir. En önemli 

silahlarından birisi ustalıkla kullandığı diplomasi dili ve ikna kabiliyetid ir. 

Duygularını gizlemeyi pek başaramasa da gerçekleri gizlemekte bu yetenekler inin 

önemi büyüktür 152. 

 Mehmet Ali Paşa Arnavut kökenlidir, dil ve etnik olarak Osmanlı ailesinden 

bir azınlık grubundan olduğu açıktır. Osmanlı ile bir sevgi-nefret ilişkisine sahip 

olduğu bellidir ve kimlik kaybından korkar. Onun bu hali, Osmanlıya yönelik olan bu 

duygu ikilemi ve Osmanlı Devleti ile herhangi bir radikal kopukluğa karşı tereddüdü 

ile açıklanabilir 153. 

   1.6.3. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Mısır Valiliği 

 Mısır’ı işgal eden Fransız kuvvetlerine karşı Kavala’dan yola çıkan 300 asker 

içerisinde bulunan Mehmet Ali’nin Mısır topraklarına geliş tarihi 8 Mart 1801’dir.  

Aynı sene Fransız kuvvetlerine karşı kazandığı başarılardan dolayı Mısır Valisi 

Hüsrev Paşa tarafından binbaşılığa yükseltildi ve çok geçmeden Mısır’daki Osmanlı 

kuvvetlerinin esasını oluşturan Arnavut birliklerinin ikinci kumandanı oldu 154 . 

Osmanlı ordusunun Fransızlara karşı gerçekleştirdiği harekâtta Mehmet Ali Paşa, iki 

ordu arasındaki farkı gördü. Buradaki izlenimleri, bir taraftan kendisini Avrupa’nın 

ilim ve tekniğine meylettirmiş bir taraftan da Osmanlı İmparatorluğu’nun aczini ve 

zayıflığını anlamasını sağlamıştır. 

                                                                 
151 Fahmy, Paşa’nın Adamları, s. 6-7. 
152 Sinoué, a.g.e., s. 36. 
153 Marsot, Egypt, s. 32-33. 
154 Muhammed Hanefi Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 

2002, C.XXV, s. 62. 



51 

 Napolyon’un Mısır seferi, Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’a gelmesine ve aynı 

zamanda Mısır’da yükselmesine vesile oldu. Çünkü Mısır’da merkezi bir yönetimin 

oluşmasına mâni olan Memlüklerin azimli ve başka bir idareye boyun eğmek 

istemeyen unsurları, Napolyon ile olan çetin mücadeleleri sırasında çok büyük zarar 

görmüştü. Bu vakitten sonra Mehmet Ali Paşa’nın idareyi devralmak için uğraş verdiği 

dönem başladı155. 

 Mehmet Ali Paşa Mısır’a geldiğinde yönetim çok kötü bir durumdaydı ve 

fiilen Memlüklerin elindeydi fakat Memlük beyleri genellikle İstanbul’un emirle r ine 

uymuyor, ülkeyi kendi istekleri doğrultusunda idare etmek istiyorlardı. Napolyon 

Mısır’dan ayrıldıktan sonra Osmanlı İmparatorluğu, Mısır’da disiplinli bir yönetim 

kurmak istemiş ve bunun için de ilk olarak Memlüklerin ortadan kaldırılmas ı 

gerektiğine hükmetmişti. Bu amaçla, Bâbıâli Mısır’a Hüsrev Paşa’yı vali tayin etti156. 

Hüsrev Paşa askeri kuvvetlerin de başındaydı. Daha başlangıçtan itibaren Hüsrev Paşa, 

Fransız işgalinin sona ermesini kendi geleneksel güçleri ve imtiyazlarını yeniden elde 

etme fırsatı olarak gören Memlüklerle mücadele etti. İki tarafın da grupları arasında 

süregelen politik mücadele karmaşıktı. Hüsrev Paşa kendi birliklerine tam olarak 

güvenemezdi çünkü bir kısmı sıradan muvazzaf askerden ibaretti ve diğerleri de paralı 

Arnavut askerleriydi. Bunlar öncelikle kumandanları Tahir Paşa’ya ve Tahir Paşa’nın 

vekili durumundaki Mehmet Ali Paşa’ya bağlıydılar. Memlüklerde de aynı şekilde, 

rakip liderler Bardisi Bey ve Elfi Bey’i destekleyenler olarak iki gruba bölünmüştü.  

Bu bölünmeler Mehmet Ali Paşa’nın, çeşitli grupları birbirine düşürerek, böylelik le 

hepsinin birden gücünü zayıflatarak, iktidara gelmek için kendi gücünü ortaya 

koymasını kolaylaştıran bölünmelerdi. Aynı zamanda Arnavut paralı askerleri 

arasında da kendi gücünü genişletmekteydi 157 . Zekâsı ve çevirdiği entrikalarla, 

Hüsrev, Tahir, sonrasında gelen Ali ve Hurşid Paşaları da bertaraf eden Mehmet Ali 

Paşa, hemen hemen tek başına idareyi ele aldı158 . Zira Hurşid Paşa’nın Kahire’de 

idareyi ele alması ve işleri yürütmeye başlamasıyla devlet otoritesi yeniden sağlanmış 

gibiydi fakat bu sadece görünüşten ibaretti. Gerçek kuvvet, düzensiz kuvvetleri elinde 

                                                                 
155 Altundağ, a.g.e., s. 24. 
156 Armaoğlu, a.g.e., s. 207. 
157 Mehmet H. Kutluoğlu, The Egyptian Question (1831-1841), İstanbul, Eren Yayıncılık, 1998, s. 36. 
158 Altundağ, a.g.e., s. 24. 



52 

bulunduran Mehmet Ali Paşa’daydı. Esasen Hurşid Paşa’nın vali olmasını sağlayan da 

Mehmet Ali Paşa idi. Kendisine yönetimi gasp eden bir kişi gözüyle bakılmas ını 

istemediği için bu şekilde uygun görmüştü159 . III. Selim o sıralarda Balkanlardak i 

ayaklanma ve kargaşayla meşguldü. Esasen 1805-1806 yıllarında güney eyaletler i 

üzerindeki gücü zayıftı. Vehhâbîler Hicaz’ı istila etmiş, Mekke ve Medine’yi zorla ele 

geçirmişlerdi.  Bu sebeple Padişah, Mehmet Ali Paşa’yı zorla göndermeye kalkışacak 

bir durumda değildi. Bâbıâli Mehmet Ali Paşa ile zıt düşmek yerine hem onu Mısır’dan 

uzaklaştırmak hem de Vehhâbîlere karşı kullanmak için Cidde ve Hicaz’a vali olarak 

atamak istedi. Mayıs 1805’te Kahire’ye bir atama fermanı gönderildi. Aynı ay, ulema 

ve Kahire’nin ileri gelenleri, Hurşid Paşa’nın Mısır valiliğinden alınması ve yerine 

Mehmet Ali Paşa’nın atanması için talepte bulundular. Resmi olarak Paşa’nın 

atamasının onaylanması için Bâbıâli’ye bir dilekçe gönderildi. Haziranda Osmanlı 

Devleti’nden bu durumu etüt etmek ve talepte bulunanların isteklerini kabul etmek 

üzere resmi bir memur gönderildi çünkü Mehmet Ali Paşa açıkça Hurşid Paşa’dan 

daha güçlüydü160. Ulema, eşraf ve halkın da desteğini alan Mehmet Ali Paşa’nın Mısır 

valiliği Bâbıâli tarafından da kabul edilmek zorunda kaldı ve resmi olarak da onayland ı 

(3 Temmuz 1805)161. 

 III. Selim Fransız işgali sonrası daha işin başındayken, Memlükleri Mısır’dan 

uzaklaştırmak istemiş ve “Mısır Fransızların elinden alındı. Lakin Mısır yalnız 

Fransızlardan alınmakla ele geçti denemez. Bu ancak beylerin dahi tamamen def’i ile 

matlûb üzere bir nizam altına alınmakla mümkün olabilir…” demişti162. Böylelik le 

Mehmet Ali Paşa’nın valiliğe getirildiği 1805’ten Memlük direnişinin sonra ereceği 

1811’e kadar sürecek olan uzun mücadeleleri de başlamış olacaktı 163. Bâbıâli ayrıca, 

fakir ve acizleri himaye etmesi, memleketi kontrol altında tutması, vuku bulan ihtila l 

ve fesadın bertaraf edilip asayişin sağlanması gibi isteklerde de bulundu 164. 

 Mehmet Ali Paşa Mısır valiliğine atanmış fakat henüz konumunu 

sağlamlaştıramamıştı. Osmanlı, Rumeli ve Anadolu’daki âyanların nüfuzunun 

                                                                 
159 Çetin, Kavalalı Mehmet Ali, s. 85. 
160 Kutluoğlu, The Egyptian Question (1831-1841), s. 31-32. 
161 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 62. 
162 Çetin, Kavalalı Mehmet Ali, s. 20. 
163 Marsot, Mısır Tarihi, s. 53. 
164 Çetin, Kavalalı Mehmet Ali, s. 108. 



53 

kırılmaya çalışıldığı bir dönemde, Kavala’dan gelen ve Mısır gibi imparatorluğa uzak 

bir Arap vilayetinde yönetimi ele geçirmiş bir âyanının valiliğini tanımak 

mecburiyetinde kalmıştı. Taşradaki etkinliğini artırmaya çalışan Osmanlı için Mısır , 

bu çabasının etki etmediği bir ülke olarak kalmıştı. Bu nedenle İstanbul, her an kendi 

otoritesine başkaldıran Mehmet Ali Paşa’yı azlettirmek için hamlelerde bulunmuştur. 

III. Selim Mehmet Ali Paşa’ya, kendi memleketi olan Kavala’nın da bulunduğu 

Selanik valiliğini önerdi. Böylelikle onu ikna edebileceğini düşündü fakat Mehmet Ali 

Paşa buna sıcak bakmadı. Ayrıca bu sırada, Mehmet Ali Paşa’ya karşı Memlükle r i 

destekleyerek onun nüfuzunu kırmak ve ulemayı da Memlüklerin yanında olmaya 

zorlayarak, Mehmet Ali Paşa’yı iktidara taşıyan en önemli kesimin de desteğinden 

mahrum edip, yalnız kalmasını sağlamak istemişti. Fakat ulema Mehmet Ali Paşa’nın 

yanında yer aldı ve arkasına eşrafın da desteğini alarak, III. Selim’in bu gibi istekler ini 

ilettiği fermanı reddeden ve Memlükleri de protesto eden bir dilekçe hazırlad ı. 

İstanbul’un Mehmet Ali Paşa’yı uzaklaştırma girişimleri sonuçsuz kaldı. Mehmet Ali 

Paşa valiliğini korumak için İstanbul’a çok büyük miktarda para ve hediyeler 

sunmaktan da geri kalmadı. Mehmet Ali Paşa’yı uzaklaştıramayacağını anlayan 

Osmanlı, oğlu İbrahim’in İstanbul’da rehin tutulması şartıyla Paşa’nın Mısır 

valiliğinde kalmasına izin verdi. Bu sırada Memlüklerden, 1806’da Osman Bardisi 

Bey ve 1807’de ise Elfi Bey’in vefat etmesiyle, Mehmet Ali Paşa’yı iktidardan 

edebilecek en etkin güç olan Memlük hizipleri liderlikten mahrum kaldı. Bu gelişmeler 

de Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’daki etkisini arttırmasında kolaylık sağladı 165. 

 Mehmet Ali Paşa, kısa bir zaman zarfında Mısır’da, idari, iktisadi ve sanayi 

alanlarında büyük başarılar elde etti. Her şeyden önce tüm bu başarılarının esasını 

teşkil eden modern bir ordu oluşturdu. Bu hızlı kalkınma döneminde kendisine, 

yaşadığı dönem, hüküm sürdüğü memleket ve halkı da yardım etti. Osmanlı ve 

Avrupa’nın zor zamanlar geçirdiği bir dönemde yönetime gelmişti ve bu sebeple kimse 

tarafından rahatsız edilmeden kolaylıkla isteklerini gerçekleştirebilecekti.  

                                                                 
165 Özkoç, a.g.e., s. 60-61. 



54 

   1.6.4. İngiliz İşgali 

 Mehmet Ali Paşa ilk askeri başarısını, Mart 1807 tarihinde İskenderiye’yi 

zapt etmiş olan İngilizlere karşı kazandı 166. Mısır, Memlüklerin hâkimiyeti tekrar ele 

geçirme tehlikesinden kurtulmuştu ki, daha büyük ve ondan daha şiddetli bir kriz ile 

karşı karşıya kaldı. İngiltere, Nil Vadisi üzerindeki emellerini gerçekleştirmek ve 

ülkeyi istila etmek üzere Mısır’a asker çıkardı. Bu işgalin sebepleri git gide harap olan 

İngiltere ve Osmanlı ilişkilerine kadar gidiyordu. Bu ilişkilere, Osmanlının Fransa’nın 

yanında olması nedeniyle düşmanlık ve nefret de eklenmişti 167 . Zira İngiltere ve 

Fransa arasında, Ağustos 1805’te vuku bulan savaş devam etmekteydi168. İngiltere, 

Osmanlının bu siyasetinin intikamını almak üzere Rusya ile ittifak yaptı. Araya karışan 

entrikalarla iki ülke arasında ilişkiler kötüleşti ve savaş ilanıyla sonuçlandı 169. 17 Mart 

1807’de İskenderiye’ye asker çıkaran İngilizlere karşı, Mısırlılara Mehmet Ali Paşa 

önderlik etti. Mart sonunda Reşid’e (Rosetta) giren İngilizlerin gücü Mısırlılar 

tarafından ezildi. İngilizler bu kez ilkinin iki katı büyüklüğünde bir birlik gönderdi ler 

fakat tekrar yenildiler. İskenderiye’ye geri çekilen İngiliz kuvvetleri, Mehmet Ali Paşa 

İskenderiye’de ilerleme kaydedince barış antlaşması teklifinde bulundu. Eylül 1807’de 

İngiliz birlikleri Mısır’dan çekildi ve Mehmet Ali Paşa İskenderiye’ye girdi. Bu 

başarısıyla Paşa’nın popülerliği olağanüstü bir şekilde artmıştı ve Mısır’ın koruyucusu 

olarak selamlanıyordu170 . Bu sırada vuku bulan Osmanlı-Rus savaşı nedeniyle de 

Osmanlı, Mısır’a en ufak bir yardım yapacak durumda değildi. Zira Mehmet Ali Paşa, 

gücünü dayandıracağı ordusunu kurmuş ve İngilizleri büyük bir cesaretle karşılamış t ı. 

Nisan ayında Reşit’te (Rosetta) onları kesin bir yenilgiye uğratmıştı. Mısır, Mehmet 

Ali Paşa’nın tek başına direnmesi ve enerjisi sayesinde kurtulmuştu. Bunun üzerine 

İstanbul, rehin olarak tutulan oğlu İbrahim Bey’i defterdar olarak Mısır’a gönderdi. 

Mısır’ın o zamana kadar donanma tarafından idare edilen sahil kısmı da Mehmet Ali 

Paşa’ya devredildi171. 

                                                                 
166 Altundağ, a.g.e., s. 25. 
167 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali,  s. 53. 
168 Lutskiy, a.g.e., s. 51. 
169 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 53. 
170 Lutskiy, a.g.e., s. 52. 
171 Altundağ, a.g.e., s. 26. 



55 

   1.6.5. Memlüklerin Yok Edilişi 

 İngilizlerin Mısır’ı terk etmesinden sonra Mehmet Ali Paşa, uzun vadeli idari 

ve iktisadi reformlara girişmiştir. Merkezi ekonomik sistemle, arazi üzerindek i 

kontrolünü arttırmış ve iktidarı için bir tehlike olarak gördüğü ulemanın gücünü vakıf 

arazilerini vergiye tabi tutarak büyük ölçüde kırmıştır. Reformlara paralel olarak da 

Memlük beyleriyle mücadelesi sürüyordu172 . Planladığı yeni düzende, birlikler in 

eğitimine girişmeden evvel Mısır’da konumunu güçlendirmek isteyen Mehmet Ali 

Paşa, bunun için yüzyıllardır ülkenin savaş beyleri olan Memlüklerden kurtulmanın 

zorunlu olduğunu biliyordu. Modern taktik ve eğitimleri gündeme getiren her çabanın, 

Memlüklerin itirazıyla karşılaşacağının farkındaydı. Memlükler için, Mehmet Ali 

Paşa’nın kullanmak istediği yeni askeri teknikler, yüzyıllardır kendi tekellerindeki eski 

sistemin kaldırılması ve eski ayrıcalıklı konumlarının sarsılması anlamına gelecekti. 

Sonunda Mehmet Ali Paşa, Memlüklerden kati olarak kurtulmak üzere ölümcül bir 

plan kurarak, liderlerini uygun bir şekilde yok etmeye karar verir. Oğlu Tosun Paşa, 

Arabistan’da Vehhâbîlerle savaşmak için atanmıştır 173. Bunu kutlamak üzere, 1 Mart 

1811’de aynı zamanda kendi ikamet yeri olan kalesinde büyük bir tören düzenler. 

Ulema üyeleri, yüksek rütbeli kişiler ve hepsinden önemlisi Memlük liderleri davet 

edilir. Bu davet Mehmet Ali Paşa’nın, onların büyük şenlik kalabalığının üzerine 

ölümcül bir darbe indirmek için ganimet bildiği büyük bir fırsattır174. Bu dönemin 

hadiseleri arasında tarihe geçmiş olan bu dramatik olay, Abdurrahman el-Cebertî’nin 

eserinde kısaca şu şekilde anlatılır; Astrologlara oğlunun töreni için elverişli zamanı 

danışan Mehmet Ali Paşa, cuma günü için plan ve hazırlık yapar. Perşembe günü bu 

büyük tören alayı için şehrin dört bir yanına duyuru yapılır. Üst düzey subaylar, beyler, 

amirler ve diğer ilgili kişiler ertesi sabah kale içine gelmeleri için davet edilir. 

Konuklar, kale içinde olacak büyük şenliğe, şık tören kıyafetleri içerisinde atlarıyla 

teşrif edebileceklerdir. Cuma sabahı beyler, beraberlerinde Memlükleri, uşakları ve 

askerleriyle olmak üzere herkes kaleye gelir. Paşa’nın yanına giderler ve onu 

selamlarlar. Yanında bir süre oturur, kahve içer ve şakalaşırlar. Tören alayı ise önceden 

                                                                 
172 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 63. 
173 Fahmy, Paşa’nın Adamları, s. 81-83. 
174 Khaled Fahmy, “The Era of Muhammed Ali Paşa”, The Cambridge History of Egypt- Modern 

Egypt, from 1517 to the end of the Twentieth Century, 2 c., Ed. M.W. Daly, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1998, C.II, s. 146. 



56 

ayarlanmış olan talimatlara göre yerini alacaktır. Bu sırada burada bulunan İbrahim 

Bey’e bu plan gizlice bildirilir ve kendi adamları uyarılır. Tören alayı, başlamak için 

düzenini alır ve yola çıkar. Üniformaları içerisindeki liderleri, piyade, atlı askerler, 

binbaşılar ve yüksek rütbeli subaylar izlemektedir. Memlük liderlerinin tamamı dar bir 

geçitten geçmekteyken, tam bu sırada kapılar kapatılır ve kilitlenir. Geçitte sıkışıp 

kalmış olan liderlerin ve beraberindekilerin hepsinin üzerine ateş açılır. Atlardan 

dolayı dar geçitte geriye dönemeyen ve sıkışıp kalan liderler bu ateşe karşılık vermek 

istese de başarılı olamazlar. Tüm liderler ve askerleri bunun bir komplo olduğunu 

anladıklarında üzerlerine her taraftan kurşun yağmaktadır. Kendilerine oynanan oyunu 

aniden fark eden liderler şaşkın, kafası karışmış durumdadır ve çoğu ölür. 

Memlüklerin evlerini de yağmalama izni verilmiştir. Kaçmaya çalışanlar da şehrin her 

köşesinde takip edilir hatta sokaklarda Memlük askeri olmadığını, onlardan birisi 

olmadığını söyleyerek yardım isteyen insanların sözlerine dahi aldırış edilmez. 

Memlüklerin tören alayında yer almayanlar da bulunarak öldürülür. Bu tören başlar 

başlamaz Mehmet Ali Paşa çoktan oradan ayrılmış, İbrahim Paşa’nın konağına 

geçmiştir 175. Bu dramatik olayda 450’nin üzerinde Memlük lideri öldürülür. Bir yıl 

sonra, katliamdan kaçmayı başaran Memlük liderlerini takip eden İbrahim Paşa 

tarafından yukarı Mısır’a düzenlenen bir seferde, yaklaşık 1000 kişinin daha 

öldürüldüğü söylenir. Böylelikle uzun süredir Mısır’ın hayalini kurduğu bir şey 

başarılmıştır. Mehmet Ali Paşa’nın bunu ilk deneyen kişi olmadığı, daha önce 

Osmanlının da benzer çabalar içerisine girdiği belirtilir. Mehmet Ali Paşa Mısır’a 

vardıktan sonra, 22 Ekim 1801’de, Fransızları ülkeden kovmak üzere İngilizlere 

yardım için yeni nizami birliklerle gelen Osmanlı donanmasının Kaptan-ı Derya’sı 

Hüseyin Paşa da önde gelen Memlük emirlerini, sancak gemisinde düzenlediği bir 

ziyafete davet etmiş ve İstanbul’a gelmelerini talep eden bir fermanla karşılamışt ır. 

Ardından davetin ne anlama geldiğini anlayan emirler gemiden kaçmaya çalışır fakat 

çıkan çatışmada çoğu öldürülür ve geri kalanlar tutuklanır. Daha sonra İngilizler 

tarafından kurtarılırlar ve Yukarı Mısır’a kaçmalarına izin verilir176. 

                                                                 
175 Abdurrahman el-Cebertî, ‘Abd al-Rahman al-Jabarti’s History of Egypt- ‘Aja’ib al-Athar fi’l-

Tarajim wa’l-Akhbar, Vol. III-IV, Ed. Thomas Phillip & Moshe Perlmann, Çev. C. Peycheff and T. 

Phillip: s. 2-169, D.P. Little: s. 170-320, Stuttgart, Franz Steiner Verlag Stuttgart, 1994, C.IV, s. 179-

180. 
176 Fahmy, Paşa’nın Adamları, s. 83. 



57 

 Bu elim olay anında Mehmet Ali Paşa’nın solgun, üzgün, hiç olmadığı kadar 

sessiz ve sarığını çıkarmış olduğu söylenir. Mehmet Ali Paşa’nın bakış açısından bu 

olay ne kadar acımasız olursa olsun, diğer operasyonlardan farkı olmayan askeri bir 

operasyondur. Sir Charles Murray’ın belirttiğine göre, bir Fransız gezgin Mısır 

valisine katliamı sorar. Mehmet Ali Paşa yaptığını Enghien dükünün öldürülmes ine 

benzeterek, Napolyon’un yaptıklarının kendisinin yaptıklarından çok daha korkunç 

olduğunu belirtir. Bu dönemde, ordusunu Arabistan’a göndermenin arifesinde 

Memlüklerin gücünün ve entrikalarının bilincinde olan Mehmet Ali Paşa’nın arkasını 

güvenceye almadan savaşa girmesi düşünülemezdi. Mısır’da artık iki idareye birden 

yer olmadığından, birinden birinin ortadan kaldırılması gerekiyordu. Sinoué’nun 

belirttiğine göre, 1837’de Prens Pückler-Muskau Mehmet Ali Paşa’ya hayatının ilk 

dönemleri hakkında çok az şey bilinmesi konusunu açmış ve Mehmet Ali Paşa, 

“Hayatımın o kısmını sevmem. İnsanlık, yaşamaya zorlandığım mücadeleleri, sefaleti, 

kurnazlıkları, dökülen kanları öğrenmekle ne kazanacaktır? Benim hikâyem bu 

toprağı, bütün kısıtlamalardan uzak, yüzyılların uykusundan uyandırdığım gün başlar” 

cevabını vermiştir. Önündeki büyük bir engeli ortadan kaldıran Mehmet Ali Paşa, her 

türlü iç tehlikeyi yok etmiş halde, artık Vehhâbîlerle savaşmaya ve Osmanlının 

isteklerini yerine getirmeye hazırdır177. 

   1.6.6. Mehmet Ali Paşa’nın Seferleri 

 Mehmet Ali Paşa rakiplerini bertaraf ettikten sonra, Osmanlının da kendisini 

görevden uzaklaştırmaya yönelik girişimlerini engelleyebilmek için, Mısır ve 

çevresinde bölgesel nüfuz kazanma çalışmalarına girişmiş, bunun için de bir takım 

reform hareketine başlamıştır. Padişah II. Mahmut adına istediği seferlere giderek ve 

Osmanlı nezdinde itibar kazanarak valiliğini onaylatacak, iktidarını bir Osmanlı paşası 

sıfatıyla korumaya çalışacaktı. Osmanlı İmparatorluğu ise, çeşitli bölgelerdek i 

isyanları bastırabilmek için Mehmet Ali Paşa ve ordusuna ihtiyaç duyacak, onunla iş 

birliği içerisine girmeyi tercih edecektir178. 1812-1827 yılları arasında Mehmet Ali 

Paşa, Osmanlı ile doğrudan bir çatışma içerisine girmeyecek, aksine II. Mahmut’un 

ihtiyaç duyduğu askeri yardım taleplerine olumlu cevap verecektir. Çünkü Mehmet 

                                                                 
177 Sinoué, a.g.e., s. 115-117. 
178 Özkoç, a.g.e., s. 63. 



58 

Ali Paşa, Mısır’da başlattığı kapsamlı reform hareketinin II. Mahmut ile olası bir  

çatışma sebebiyle sekteye uğramasını istemiyordu. Ayrıca Mısır valiliğini, sadece 

atamasını içeren bir ferman oluşturmaktaydı. Paşa, kendisini Osmanlının Mısır’daki 

görevinden alamayacağı bir vali olmayı amaçlamaktaydı. Osmanlının merkezile şme 

eğiliminin arttığı bir dönemde, Mısır’da adeta özerk bir şekilde hareket eden Paşa, 

dolayısıyla padişah tarafından valilikten alınabilirdi. Sonuçta bu dönemde Osmanlı 

nezdinde makbul bir vali olmayı hedeflemekteydi 179. 

   1.6.7. Vehhâbîlerle Mücadele 

 Ortaya çıkışından günümüze kadar İslam dünyasında çok yönlü ve geniş bir 

etkiye sahip, dini ve siyasi bir akım olan Vehhâbîlik, Muhammed b. Abdülvehhab’a 

(ö.1792) nispet edilir. Bu adlandırma, akımın dışındaki dini çevrelerde, ilmi ve siyasi 

sahalarda geniş bir kullanım alanı bulmuştur. Mensupları ise akımı, Ehl-i sünnet 

dairesinde kalan bir ıslah ve dinin aslına dönüşmesini hedefleyen bir canlandırma 

hareketi olarak gördüklerinden, “Muvahhidûn (Ehl-i tevhid)” veya takip ettikler i 

geleneksel dini usule göre “Ehl-i hadis ya da Selefiyye” diye anılmayı tercih ederler. 

19. yüzyılın ilk yıllarından itibaren Suûdî-Vehhâbî ittifakı kuzeyde Irak ve Suriye, 

güneyde Umman ve batıda Hicaz topraklarına doğru yayılmaya çalışmıştır. 1801’de 

Kerbelâ’ya karşı gerçekleştirilen baskının ardından 1803-1805 yılları arasında Taif, 

Mekke ve Medine ele geçirilmiş, Bağdat ve Şam eyaletleri Suûdî-Vehhâbî güçler inin 

Hicaz’ı ele geçirmesine engel olamamıştır 180. 

 Mısır’daki iktidarını sağlamlaştıran ve muazzam bir ordu kuran Mehmet Ali 

Paşa, 1811’den itibaren sürekli bir savaş yürütecek ve yirmi yıl içerisinde Arap 

coğrafyasının doğusunun neredeyse tamamını ele geçirecekti. Dışarıdaki ilk büyük 

savaşını da Osmanlının bir temsilcisi olarak Vehhâbîlere karşı vermiştir. Vehhâbî 

baskınları, büyüyen imparatorluğun Arap eyaletlerinde merkezi otoriteye ciddi bir 

tehlike arz ediyordu. Bu durum Bâbıâli’yi, Padişah III. Selim ve II. Mahmut’u da 

fazlasıyla rahatsız etmiş, Vehhâbîleri engellemek için yaptıkları tüm girişimler 

sonuçsuz kalmıştı. İç sorunlar, Balkanlardaki isyanlar ve Rusya’ya karşı yürütülen 

savaşla meşgul olan imparatorluk merkezi, Vehhâbîlerle savaşacak kadar yeterli 

                                                                 
179 A.e., s. 88-89. 
180 Mehmet Ali Büyükkara, “Vehhâbilik”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 2012, C.XLII, s. 611. 



59 

sayıda asker toplayamamıştı. Nihayetinde II. Mahmut 1811’de Mehmet Ali Paşa’yı bu 

iş için görevlendirdi181 . Abbâsî ve Fâtımî egemenliğinin ardından, 1517’ye kadar 

Memlük yönetiminde olan Haremeyn-i Şerifeyn (Mekke ve Medine), Yavuz Sultan 

Selim Mısır’ı fethettikten sonra Osmanlı egemenliğine girmişti. Fethiyle birlikte 

Osmanlı padişahına da halife unvanını kazandıran Hicaz, Osmanlının İslam 

dünyasındaki egemenliği açısından da çok özel bir öneme sahipti 182. Kutsal Mekke ve 

Medine kentleri dâhil (Haremeyn) modern Suudi Arabistan’ı oluşturan bölgeler in 

tamamı Vehhâbîler tarafından ele geçirilmiş, bu kutsal kentlerin koruyucusu olan 

Padişah’ın otoritesi hiçe sayılmıştı. Vehhâbîler hac kervanlarının kutsal kentlere 

girmesini engelliyor, Osmanlı ekonomisine olduğu kadar, imparatorluğun Müslüman 

ümmetinin başı olması konumuna da zarar veriyorlardı 183. 

 Bu savaş iki aşamada gerçekleşmiştir. İlk olarak Mehmet Ali Paşa’nın oğlu 

Tosun Paşa kumandasındaki kuvvetler 1811’de Yanbu Limanı’nı güvence altına 

aldılar. Daha sonra da 1812’de Mekke ve 1813’te de Medine’yi ele geçirdiler. Tosun 

Paşa Mısır’a döndü ve salgın bir hastalığa yakalanarak vefat etti. 1816’da savaş, çok 

daha kabiliyetli bir kumandan olan İbrahim Paşa ile devam etti184 . İbrahim Paşa, 

burada bir buçuk sene uğraştı ve sonunda Dariyye’yi beş aylık bir kuşatmadan sonra 

zapt etti185. İbrahim Paşa’nın mücadelesinden sonra Mekke, Medine ve Cidde’deki 

Vehhâbî etkisi uzunca bir süreliğine ortadan kalkmış oldu 186.  Elde ettiği bu başarıyla 

Mehmet Ali Paşa, hem İslam dünyasında büyük bir itibar kazanmış hem de Hicaz’ın 

idaresi İbrahim Paşa’ya dolayısıyla da kendi eline geçmiş oldu ki, bu zamandan 

itibaren Mehmet Ali Paşa’nın nüfuzu da tüm Arabistan’a yayıldı 187 . Bu zafer 

neticesinde hac yollarının güvenliği sağlandı ve Kızıldeniz’deki ticaret yollar ında 

üstünlük kuruldu 188 . Hicaz’daki Vehhâbî isyanının bastırılmış olması, kutsal 

                                                                 
181 Lutskiy, a.g.e., s. 81. 
182 Özkoç, a.g.e., s. 89-90. 
183 Marsot, Mısır Tarihi, s. 56. 
184 P.M. Holt, a.g.e., s. 180. 
185 Altundağ, a.g.e., s. 27. 
186 Özkoç, a.g.e., s. 92. 
187 Altundağ, a.g.e., s. 28. 
188 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 63. 



60 

topraklarda yeniden Osmanlı hâkimiyetini sağlamış, ayrıca Mehmet Ali Paşa’nın 

Bâbıâli nezdinde de itibarını arttırmıştır 189. 

   1.6.8. Sudan Seferi 

 Hicaz seferinin ardından Mehmet Ali Paşa mevcut otoritesini korumak ve 

yayılmacı politikasını devam ettirmek amacıyla, kurmayı düşündüğü yeni ordunun 

temelini oluşturacak insan ve tabii kaynakların da temin edilebilmesi için Sudan’a 

yöneldi 190 . İlk zamanlardan beri Sudan’dan Mısır’a köle, altın, kauçuk, devekuşu 

tüyü, fildişi ve kıymetli ahşap türlerinin düzenli bir akışı söz konusuydu. Mehmet Ali 

Paşa uzun süren Arabistan savaşlarında tükenmiş olan hazinesini tekrar doldurmak ve 

yeni kuracağı ordu için büyük miktarda para gerektiğini bildiği için Sudan’da ticarete 

de el koymak istiyordu. Bunun yanı sıra Sudan’a göç etmiş olan Mısır Memlükler inin 

kalıntılarını da temizlemek istedi. Böylelikle Ekim 1820’de Mehmet Ali Paşa’nın oğlu 

İsmail Paşa kumandasındaki Mısır ordusu Sudan’a karşı sefere çıktı. 1822 yılı 

başlangıcı itibarıyla Doğu Sudan’ın tamamı, bazı bölgeler hariç Mısır’ın eline geçti. 

Fakat gerilerde isyanlar patlak vermeye başladı. Mısır’ın otoritesine karşı yeni bir 

isyanın çıktığını duyan İsmail Paşa isyanı bastırdı ancak kendisi de Ekim 1822’de, 

yerel liderlerden Nair Nimr (kral) tarafından bir suikasta uğradı. İsmail Paşa ve 

subaylarını, etrafına çok miktarda kuru kamış yığdığı evindeki bir ziyafete davet eden 

Nair Nimr, ziyafet esnasında kuru kamışları ateşe vererek onların ölümüne sebep oldu. 

Bunu duyan Mehmet Ali Paşa’nın damadı Defterdar Mehmet Bey, birlikleriyle birlikte 

bu bölgede çok sayıda kişiyi katlederek İsmail Paşa’nın intikamını aldı. Nair Nimr ise 

kaçmayı başardı. Mehmet Ali Paşa amacına kısmen ulaşmıştı. Paşa, köle ve tropik 

hammadde ticaretinin yönetimini ele geçirdi 191 fakat Sudan seferi, umulan altın ve 

insan gücü bakımından başarılı olamadı. Bulunan altın, düşük kaliteli ve madencilik 

faaliyeti için yeterli miktarda değildi. Sudanlılar ise Mısır’ın iklimine ve yiyeceğine 

uyum sağlayamıyor, çabucak ölebiliyordu. Yine de Sudan’ın fethi Mehmet Ali 

Paşa’ya büyük miktarda toprak kazandırdı. 1822’ye gelindiğinde, Mısır artık bir 

Osmanlı eyaleti olmaktan çıkmış, adeta bir imparatorluğa dönüşmüştü. Mehmet Ali 

                                                                 
189 Özkoç, a.g.e., s. 92. 
190 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 63. 
191 Lutskiy, a.g.e., s. 90-91. 



61 

Paşa, ismen Mısır eyaletinin valisi olsa bile artık aynı zamanda Hicaz ve Suriye’nin de 

hâkimi idi192. 

   1.6.9. Yunan İsyanı ve Mora Seferi 

 Hicaz ve Sudan seferlerinde ordusunun yetersizliğini gören Mehmet Ali Paşa 

için, bu sırada Fransız albayı Joseph Séve’e (Süleyman Paşa) kurdurmuş olduğu, 

Avrupai tarzdaki yeni ordusu Nizâm-ı Cedîd’i denemek üzere ilk fırsat, Mora isyanının 

bastırılması oldu. 1821’de Eflak-Boğdan’da Osmanlı egemenliğine karşı ortaya çıkan 

ve daha sonra da Mora’ya yayılan Yunan isyanı, Vehhâbî sorununun dini yönünden 

farklı olarak, milliyetçi yönü ağır basan bir isyandı. İsyanın ilk aşaması olan 1821–

1824 yılları arasında Osmanlı, isyanı bastırmaya çalışsa bile başarılı olmamıştı. 1824 

senesine gelindiğinde II. Mahmut, isyanı bastırmak hususunda merkezi güçlerin yeterli 

olmaması nedeniyle, Hicaz da olduğu gibi Yunan isyanını bastırmak için de Mehmet 

Ali Paşa’dan yardım istemek zorunda kaldı193. Bu esnada Mehmet Ali Paşa da Mora 

ve Suriye’nin yönetimini ele geçirme çabası içerisindeydi. Bu ülkelerin onun 

kontrolüne verilmesi için, 1821’de Bâbıâli’nin ileri gelenlerine para ve hediyeler 

göndermekten de geri kalmadı. Bâbıâli, Mehmet Ali Paşa’ya güvenmese bile, II. 

Mahmut henüz bir süredir kendisine bağlı olmayan Mora paşalığını da Mehmet Ali 

Paşa’ya verdi. Bu gelişme ve görev, zaten Mehmet Ali Paşa’nın da dört gözle beklediği 

bir haberdi. Bu nedenle görevi hemen kabul eden Mehmet Ali Paşa, ayrıca kendisine 

ait politik amaçlar da güdüyordu. Tüm dünyaya Mısır ordusunun gücünü ve 

Bâbıâli’den üstünlüğünü göstermek, Mısır’ın tarihin seyrini değiştirebilecek şekilde 

büyük bir güç haline gelebileceğini kanıtlamak istiyordu. Mora’nın doğal kaynakları 

ile Yunan denizciliğini imparatorluğunun hizmetine almak ve bunun yanı sıra Doğu 

Akdeniz’in egemenliğini tamamen ele geçirmek de istekleri arasındaydı.  

 Mehmet Ali Paşa Yunanlılarla savaşmak için büyük bir ordu ve donanma 

hazırladı. Paşa’nın büyük oğlu İbrahim Paşa komutasındaki Mısır ordusu Girit, 

Mora’nın başkenti Tripolis ve Atina gibi bazı bölgelerde başarılar elde etti194. Ayrıca 

İstanbul’a çok miktarda zahire gönderdi. II. Mahmut bu başarıdan çok memnun kalmış 

                                                                 
192 Marsot, Mısır Tarihi, s. 57. 
193 Özkoç, a.g.e., s. 92. 
194 Lutskiy, a.g.e., s. 91-95. 



62 

ve Mehmet Ali Paşa için; “Aferin güzel gayret ve ikdam etmiş ve dahi etmeğe izharı 

haheş ediyor, Hak Taâla berhudar eyleye” demiştir195. Fakat II. Mahmut ve Mehmet 

Ali Paşa’nın arası açılıp Mehmet Ali Paşa’nın isyan etmesi de bu yardımdan 

doğacaktır. Paşa’nın özellikle Vehhâbî isyanından sonra bu derece güçlenmesi hem 

Bâbıâli’yi korkutmakta hem de padişahın çevresindekilerin Paşa’ya karşı kıskançlığını 

arttırmaktaydı. Bu da padişah ile arasının açılmasında büyük rol oynayacaktı196. 

 Bir müddet sonra Yunan isyanı, dar siyasi çerçevesinden çıkarak bütün 

Avrupa’ya yayılmış, Mora’yı da elde edemeyeceğini anlayan Mehmet Ali Paşa, 

padişahın emri olmaksızın buradan kuvvetlerini çekmiştir. Böylelikle padişaha karşı 

ilk itaatsizliğini göstermiş, ayrıca vadettiği halde hiçbir fayda ummadığı Rus seferine 

de katılmamış, sadece para yardımında bulunmuştu. 

 Mehmet Ali Paşa Mora Seferi ile donanmasının önemli bir bölümünü 

kaybetse de Avrupa’ya ordusunun gücünü göstermek ve Girit’i elde etmek gibi 

başarılar kazanmıştır. Mora valiliği yerine Suriye bölgesini talep eden Mehmet Ali 

Paşa’ya Girit valiliği verilmişti197. 1827 yılının sonunda Mora Seferi’ndeki kayıplarına 

karşılık Suriye talebine olumlu bir cevap alamadı. Yayılmacı politikasının, ancak 

güçlü bir merkezi otorite, askeri güç ve insan kaynaklarıyla mümkün olabileceğini 

bilen Paşa, ihtiyacı olan bütün kaynakları sağlayabilmek için gözlerini Suriye’ye 

çevirdi 198. 

   1.6.10. Bâbıâli ile Çatışma ve Suriye Seferi 

 1516 tarihinde, Halep’in kuzeyinde vuku bulan Mercidabık Savaşı’nda 

Osmanlı ordusu üstünlük sağlamış, Halep’e giren Yavuz Sultan Selim daha sonra Şam 

üzerine yürümüş ve burayı da ele geçirmiştir.  Böylelikle Suriye, dört asır boyunca 

devam edecek şekilde tamamen Osmanlı dairesine girmiştir. 17 ve 18. yüzyıllar 

boyunca Suriye’nin çeşitli bölgelerinde isyan hareketleri gerçekleşmiştir. Bazılar ı 

bağımsızlığını ilan etmek istemiş fakat Osmanlı, gönderdiği kuvvetlerle bu isyanla r ı 

bastırıp tedbirler almıştır. Osmanlının gönderdiği kuvvetlerin başında bulunan Cezzar 

Ahmed Paşa isyanları bastırmış ve bölgede kendi hâkimiyetini kurmuştur. Başına 

                                                                 
195 Altundağ, a.g.e., s. 28. 
196 Armaoğlu, a.g.e., s. 209. 
197 Altundağ, a.g.e.,s. 28. 
198 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 63. 



63 

buyruk davranan Cezzar Ahmed Paşa, Osmanlının kendisini 1780’de Suriye valisi 

olarak tanımasıyla da istediğini elde etmişti. Mısır Seferi’nden sonra İstanbul’a 

yürümeye niyetlenen, bunun için de Suriye’ye sefere çıkan Napolyon’un kuvvetle r ine 

büyük kayıplar verdirerek bertaraf etmişti. Akka’da kazanılan bu zaferde, özellik le 

Avrupa usulünde kurulmuş olan Nizâm-ı Cedîd ordusu askerlerinin önemli rolü olmuş, 

bu başarı İstanbul’da takdirle karşılanmış ve o sırada Napolyon’a karşı yapılacak Mısır 

seferi için de moral kaynağı olmuştu199. Mehmet Ali Paşa’nın Suriye’ye sefer yapmaya 

niyetlendiği ve bunun için bahaneler aradığı dönemde burada, Akka Valisi Cezzar 

Abdullah Paşa bulunuyordu 200. 

 Mehmet Ali Paşa, Mısır’daki egemenliğini güvence altına alabilmek için 

Anadolu ve Mısır arasında tampon bölge oluşturduğunu düşündüğü Suriye’nin kendi 

idaresinde olmasını istiyordu. Mısır’da merkezi iktidarın kurulduğu Firavunlar 

döneminden itibaren, ülkedeki hemen hemen her iktidar Suriye’yi elde etmeye 

çalışmıştı. Yabancı istilalara karşı Suriye bir geçiş yolu olarak düşünülüyordu. Suriye , 

bir özelliğiyle daha Mısır için önemliydi ki bu da engin hammadde kaynakları ile Mısır 

donanması için gerekli kereste ihtiyacının karşılanabileceği bir bölge olmasıyd ı. 

Bunun yanı sıra Mısır ordusunun asker ihtiyacını karşılayabilmesi açısından da önem 

taşıyordu. Mehmet Ali Paşa, Sudan’a sefer düzenlediğinde tarımsal üretimin kilit 

unsurları olan fellahları askere almak zorunda kalmıştı.  Ayrıca Suriye, 1820’lerden 

itibaren tarım, sanayi ve ticaretteki yeniliklerle gelişmeye başlamıştı ve Mısır 

ekonomisi için yeni bir Pazar olma özelliği taşıyordu. Bu bölgeden toplanacak vergiler 

de Mısır’ın gelirini önemli miktarda arttıracaktı 201. Suriye’de ham ipek, buğday, yün, 

zeytinyağı ve kıymetli meyveler üretiliyordu. Tüm bu sebepler Suriye’yi Mehmet Ali 

Paşa nezdinde cazip kılıyordu 202. 

 Mehmet Ali Paşa Suriye üzerindeki emellerini çok daha önceleri açığa 

vurmuştu. Suriye’deki valiler ve emirler arasında çıkan her anlaşmazlığa karışıyor, bir 

                                                                 
199 Ömer İshakoğlu, Suriye Tarihi-Osmanlı Dönemi Suriye’sinde Edebi ve Kültürel Hayat (1800-

1918), İstanbul, Kabalcı Yayıncılık, Kasım 2012, s. 68. 
200 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 63. 
201 Özkoç, a.g.e., s. 96. 
202 Lutskiy, a.g.e., s. 98. 



64 

hakem rolü oynuyor, Bâbıâli’yi etkileyecek şekilde istediği tarafa davasını 

kazandırıyordu 203. 

 Mehmet Ali Paşa, Osmanlının zayıflığının farkındaydı. 1828-1829 Osmanlı-

Rus savaşı sonucunda Bâbıâli zayıf duruma düşmüştü. 14 Eylül 1829’da imzalanan 

Edirne Antlaşması’na göre, Yunanistan özerkliğini ve kısa süre sonra da 

bağımsızlığını kazanmıştı. Mehmet Ali Paşa Osmanlı-Rus savaşına karışmaktan 

kaçınmıştı.  Ekim 1831’de Osmanlı ile Yunan isyanı sırasında, Bâbıâli’yi desteklemiş 

olan Mehmet Ali Paşa ile aralarında anlaşmazlık çıkmıştı. Bâbıâli’ye karşı savaş 

1831’de başlayacaktı. Askere alınmaktan kaçınan altı bin Mısırlı fellahın, 1831’de 

Filistin’e sığınması, padişaha karşı başkaldırmak için bir bahane olarak kullanıldı ve 

bundan sonra durum oldukça gerginleşti. Mehmet Ali Paşa, Bâbıâli’ye itaati açıkça 

reddediyordu. Osmanlı-Rus Savaşı’na da katılmayı reddetmiş, ayrıca Edirne 

Antlaşması’nda da razı olduğu tazminatı ödemeyi kabul etmemişti. Haracını, Mora’da 

yıllarca insan kaybı vererek peşin olarak ödediğini, Girit ve Mora’daki kayıplar ının 

telafisi olamayacağını düşünüyor ve Suriye ile Filistin’e sahip olmakta ısrar ediyordu 

204. 

 Yunan ayaklanması sırasında Mehmet Ali Paşa’nın Suriye üzerindek i 

emellerini fark eden Osmanlı, bu kez onu yok etmeye karar vermişti. Mehmet Ali 

Paşa’ya Girit valiliği verildikten sonra bazı komplolar hazırlandı. Mısır’da ayaklanma 

çıkartılarak Mehmet Ali Paşa’yı düşürme planı yapıldı. İstanbul’daki casusları 

aracılığıyla bu planı öğrenen Mehmet Ali Paşa harekete geçmeye karar verdi. 

İstanbul’un harekete geçmesine fırsat vermeden, Suriye’yi kendi gücüyle ele 

geçirecekti ve bunun için bahanesi de hazırdı. Mehmet Ali Paşa sert bir yönetim 

sergilemekteydi. Mısır halkı ve fellahlar ağır vergilerden, gençlerin gelişigüzel askere 

alınmasından şikâyetçiydi. Bu nedenle altı bin kadar Mısırlı, ülkeden kaçıp Suriye’ye 

sığınarak Akka’da toplandı. Mehmet Ali Paşa, Akka valisi Abdullah Paşa’dan 

sığınmacıların iadesini istedi fakat Paşa bunları iade etmedi. Abdullah Paşa ile Mehmet 

Ali Paşa arasında bazı alacak verecek anlaşmazlıkları da vardı. Ayrıca Suriye’de iç 

karışıklıklar ve ayaklanmalar vuku bulmaktaydı. Suriyeliler Mehmet Ali Paşa’dan 

                                                                 
203 Altundağ, a.g.e., s. 29. 
204 Lutskiy, a.g.e., s. 98-99. 



65 

medet umuyorlardı. Paşa da propagandalarıyla Suriyelilere çok şey vadediyordu. 

Bütün bunları fırsat bilen Mehmet Ali Paşa’nın oğlu İbrahim Paşa komutasındak i 

24.000 kişilik bir Mısır ordusu, 1 Kasım 1831’den itibaren Suriye’ye girmeye başladı. 

İbrahim Paşa kuvvetleri, Gazze, Kudüs ve Yafa’yı aldıktan sonra 27 Mayıs 1832’de 

Akka’yı düşürdü. Bâbıâli Mehmet Ali Paşa’dan kuvvetlerini çekmesini istediyse de 

Paşa bunu reddetti ve Suriye valiliğinin kendisine verilmesinde ısrar etti 205. İstanbul, 

işgal girişimine tepki göstermekte çok gecikmişti. Sonunda II. Mahmut, Mehmet Ali 

Paşa ve İbrahim Paşa’yı “asi” ilan ederek görevlerinden azletti. Mehmet Ali Paşa ve 

İstanbul arasındaki ipler tamamen kopmuştu206. İbrahim Paşa Suriye’de ilerlemeye 

devam etti. Şam, Halep, Humus ve Hama Mısır kuvvetlerinin eline geçti. Bu sırada 

Osmanlı, Mısır valisi tayin ettiği Ağa Hüseyin Paşa komutasındaki bir orduyu İbrahim 

Paşa üzerine gönderdi. Osmanlı ve Mısır kuvvetleri arasındaki ilk savaş 29 Temmuz 

1832’de, Antakya ile İskenderun arasındaki Beylan’da (Belen) gerçekleşti. Osmanlı 

kuvvetleri büyük bir hezimete uğrayarak ordusunun büyük kısmı ezildi. Artık Suriye 

tamamen Mehmet Ali Paşa’nın eline geçmiş ve Anadolu yolu da Paşa’ya açılmış oldu. 

Mehmet Ali Paşa tekrar II. Mahmut’tan Suriye valiliğini vermesi halinde askerlerini 

geri çekeceğini bildirdi. II. Mahmut bu teklifi reddettiği gibi, İbrahim Paşa üzerine 

ikinci bir ordu gönderdi. Bu sırada İbrahim Paşa Konya’ya gelmiş bulunuyordu. 21 

Aralık 1832’de yapılan Konya muharebesi Osmanlı için ikinci bir hezimet oldu. Şimdi 

İbrahim Paşa önüne İstanbul yolu da açılmış bulunuyordu. Fakat Mısır kuvvetler inin 

bu hızlı ve göze çarpan başarıları Avrupa devletlerini rahatsız etti ve Osmanlı 

İmparatorluğu’nun aczi Avrupa’yı harekete geçirdi. Mısır meselesi, Avrupa için de bir 

“Doğu sorunu” haline geldi çünkü İbrahim Paşa, Konya zaferinden sonra Adana, Urfa 

ve Maraş taraflarını da ele geçirmiş, Bursa’ya kadar gelmişti. Osmanlı İmparatorluğu 

tehdit altındaydı. Bazı kaynaklara göre Mehmet Ali Paşa’nın niyeti Osmanlıyı yıkmak 

değil, devletin başına geçmekti 207. Bâbıâli’de büyük devletlerden gerekli askeri ve 

siyasi yardımı almak için yoğun bir diplomatik faaliyet içerisine girmişti. Mehmet Ali 

Paşa ile anlaşma zemini oluşturmaya çalıştı fakat Mehmet Ali Paşa’nın talepleri 

Osmanlı delegelerinin yetkilerini aşıyordu. Bu sırada Kütahya’da bulunan İbrahim 

                                                                 
205 Armaoğlu, a.g.e., s. 210. 
206 Özkoç, a.g.e., s. 99. 
207 Armaoğlu, a.g.e., s. 210-211.  



66 

Paşa’da uzlaşmaz bir tavır sergilemekteydi. Avrupa devletlerinin baskısı ve Rus 

güçlerinin İstanbul’a gönderilmesi karşısında II. Mahmut, 3 Mayıs 1833’te Adana’nın 

İbrahim Paşa’ya muhassıllık (vergi tahsildarı) olarak verilmesine razı oldu. Böylelik le 

Bâbıâli ile Mehmet Ali Paşa arasında geçici bir barış süreci oluştu. 

 Bâbıâli ile, yönetimi kendisine bırakılan bölgelerin geleceğini garantiye alan 

bir antlaşmanın yapılmamış olması, Rusya ile yapılan ittifak anlaşması (Hünkâr 

İskelesi), Batılı güçlerin mevcut durumu korumaktan yana tavır alması ve II. 

Mahmut’un meseleyi askeri tedbirler dâhilinde kendi lehine çevirmeye çalışmas ı, 

Mehmet Ali Paşa’yı son derece rahatsız etmiş, bu durum kendisini gerekli askeri 

önlemleri almaya sevk etmişti. Suriye’de ise, yürütülen idare tarzı sonucunda, yeni 

vergiler ve mecburi askerlik gibi uygulamalar, hoşnutsuzluğa sebep olmuş, isyanlar 

patlak vermişti. Bu isyanlar Lübnan ve Filistin’e de sıçramış, İbrahim Paşa tarafından 

bastırılmıştı. Bu isyanlar sırasında Mehmet Ali Paşa’nın en büyük kaygısı, II. 

Mahmut’un bunu bahane ederek Suriye’ye müdahale etmesiydi. Mehmet Ali Paşa, 4 

Eylül 1834’te Avrupa devletlerinin temsilcilerine bağımsızlığını ilan etmek konusunda 

kararlı olduğunu bildirdi. Niyeti, Mısır’ı tekrar devlet idaresine katmak isteyen Bâbıâli 

üzerinde Batılı güçler vasıtasıyla baskı oluşturmak, siyasi geleceğini garanti altına 

almak ve bazı imtiyazlar elde etmekti. Ancak Mehmet Ali Paşa’nın Arap 

yarımadasındaki bu yayılmacı politikası İngiltere’yi ciddi şekilde rahatsız etmeye 

başlamıştı. Paşa’nın Kızıldeniz ve Basra Körfezi’nde oluşturduğu hâkimiyet, 

İngilizlerin Hindistan politikası bakımından ciddi bir tehdit olarak algılanmaktayd ı. 

Bu da Bâbıâli ve İngiltere arasında Mehmet Ali Paşa’ya karşı yeni yaklaşımların ortaya 

çıkmasına yol açmaktaydı. 

 Suriye’nin gergin durumu, uygulanan mecburi askerlik usulünü kabul etmek 

istemeyen Dürzilerin isyanıyla had safhaya ulaşmıştı. Bâbıâli’nin diplomatik 

girişimleri ve buraya yönelik askeri hazırlıkları, Mehmet Ali Paşa’yı da harekete 

geçirdi. 25 Mayıs 1838’de Batılı devletlerin temsilcilerine tekrar bağımsızlığını ilan 

etme niyetinde olduğunu bildirdi. Avrupa devletlerinin tepkileri üzerine geri adım 

atmakla birlikte, geçici olarak da olsa Bâbıâli’nin önüne bir set çekmeyi başardı. 

Ancak İbrahim Paşa’nın yoğun askeri hazırlıklarından rahatsız olan ve Suriye 

eşrafından destek sözü alan Padişah, meseleyi silah zoruyla halletmeye karar verdi. 



67 

Hafız Paşa kumandasındaki Osmanlı ordusu ile Nizip’te meydana gelen savaşta, 

Osmanlı kuvvetleri yenilgiye uğradı (24 Haziran 1839). Bu sırada yenilgi haberi 

İstanbul’a ulaşmadan II. Mahmut vefat etti. Osmanlı donanması, Kaptanıderya Ahmed 

Fevzi Paşa’nın hıyaneti neticesinde Mısır’a teslim edildi. 

 Bâbıâli ve Mehmet Ali Paşa arasındaki mücadele, bir anda tekrar Avrupa 

güçlerinin en önemli meselelerinden birisi haline geldi. 15 Temmuz 1839’da Osmanlı, 

İngiltere, Rusya, Avusturya ve Prusya temsilcileri tarafından Londra antlaşmas ı 

imzalandı. Antlaşma gereği irsî olarak ve kaydı hayat şartı ile Akka idaresi Mehmet 

Ali Paşa’ya verildi fakat Mehmet Ali Paşa bunu kabul etmedi. Bunun üzerine İngiltere, 

Avusturya ve Osmanlı gemilerinden oluşan bir donanma Suriye açıklarına geldi ve 

kısa sürede Sayda, Beyrut ve Hayfa ele geçirildi. Böylelikle Mehmet Ali Paşa 

kuvvetlerinin Mısır ile irtibatı kesilmiş ve hareket gücü sınırlanmış oldu. 15 Eylül’de 

Mısır valiliğinden azledilen Mehmet Ali Paşa, 27 Kasım’da Amiral Napier ile bir 

anlaşma imzaladı. Bu anlaşmaya göre, Mısır idaresinin kendisine irsî olarak 

verilmesinin kabulü durumunda, Osmanlı donanmasını iade edip Suriye’den çekilmeyi 

taahhüt etti. 24 Mayıs 1841 tarihli bir fermanla, Mısır’ın irsî idaresinin Mehmet Ali 

Paşa soyundan gelen en büyük erkek evlada verileceği ilan edildi. Bu ferman Mehmet 

Ali Paşa tarafından kabul edildi ve böylelikle Mısır meselesi büyük devletler in 

müdahalesi ile çözüme kavuşmuş oldu. 

   1.6.11. Paşa’nın Son Yılları 

 Mehmet Ali Paşa’nın son yılları sükûnet içerisinde geçer. Mısır meselesinin 

uluslararası gündemden kalkması, Mısır’ın bağımsızlığı, Osmanlı İmparatorluğu’nun 

dağılması gibi tehdit ve tehlikeler ortadan kalkınca Mehmet Ali Paşa ile İstanbul 

arasındaki münasebetlerin düzelmesi için de gerekli zemin oluşur. 

 Paşa 1846’da İstanbul’u ve Kavala’yı ziyaret eder208 . Padişah ile arasını 

düzeltmiş olduğundan İstanbul’da nezaketle karşılanır ve padişaha bağlılığını sunar209. 

1848 yılı başında akli melekesindeki zayıflığın artması nedeniyle hava değişikliği için 

Napoli’ye gönderilmesine karar verilir210. 4 Nisan’da İskenderiye’ye döner. Kötüye 

                                                                 
208 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 63-64. 
209 Tugay, a.g.e., s. 136. 
210 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 64. 



68 

giden sağlığı, onu ömrünün son yıllarını kırsaldaki malikânelerinde geçirmeye 

mahkûm etmiştir211. Babasının iyileşmesinden ümit kesilmesi üzerine İbrahim Paşa, 

1848 Eylül’ünün başında İstanbul’a çağrılarak Mısır valiliğine tayin edilir. Ancak 

hasta olan İbrahim Paşa’da kısa bir süre sonra vefat eder (10 Kasım 1848). Yerine 

Tosun Paşa’nın oğlu Abbas Hilmi Paşa geçer. Mehmet Ali Paşa ise 2 Ağustos 1849 

tarihinde İskenderiye’de vefat eder ve kendi inşa ettirmiş olduğu Kahire Kalesi’ndek i 

yeni camiinin haziresine defnedilir212. 

   1.7. Modern Mısır’ın Kurucusu Mehmet Ali Paşa 

 19. yüzyılın ilk yarısında Mısır’da kurduğu çok sayıda önemli kurumdan 

dolayı Mehmet Ali Paşa’ya genellikle “Modern Mısır’ın Kurucusu” denilir. Çeşitli 

kamusal projeler, okulların açılması, hastanelerin inşa edilmesi, fabrikaların kurulmas ı 

ve modern bir ordunun oluşturulması vasıtasıyla Paşa, sadece Mısır ekonomis ini 

geliştiren veya Kahire bürokrasisinin verimliliğini arttıran birisi değil, aynı zamanda 

“ulusal” bir kalkınmanın da temellerini atan bir lider olarak görülür. Bu modernleşme 

çabaları, Paşa hususunda genellikle, Mısır toplumunu modernleştirmenin ve ülke 

ekonomisini dönüştürmenin yanı sıra, yaklaşık üç yüz yıldır süren Osmanlı 

kontrolünün sıkıntısından da kurtarmayı amaçlayan bir gelişme projesinin parçası 

olarak değerlendirilir. Paşa, sadece modern bir ordu değil, buna hizmet edecek birçok 

eğitim, sağlık ve altyapı kurumu oluşturmuştur 213. 

   1.7.1. Devlet Sisteminin Başlangıcı 

 Mehmet Ali Paşa’nın amacı öncelikle eyalet gelirlerini güvence altına almak, 

böylelikle merkezi otoriteyi yeniden kurmak ve otoritesini dört bir yana yaymaktı. 

Ülkeye, esas itibarıyla özünü, hükümdar, hükümdarın divanı veya danışma konsülü 

tarafından idare edilen geleneksel devlet yönetim şekli oluşturan bir anayasa 

getirmiştir214. Devlet işlerini, üyelerini kendisinin seçtiği, merkezi yönetimi oluşturan 

bu divan ve meclisler vasıtasıyla yönetiyordu. Askeri, ticari ve dış politika gibi çeşitli 

işleri yürüten bu divanların en önemlisi Dîvânu-l-hidîvî idi. Bu divanların yanı sıra 

bazıları danışmaya özgü bir yapıda olmak üzere birçok meclis bulunmaktayd ı. 

                                                                 
211 Tugay, a.g.e., s. 138. 
212 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 64. 
213 Fahmy, Paşa’nın Adamları, s. 12. 
214 Tom Little, Modern Egypt, Londra, Ernest Benn Limited, 1971, s. 30-31. 



69 

Bunların başında kanun ve nizamları koymakla yükümlü olan Meclisu’l-husûsî vardı. 

Mehmet Ali Paşa, 1813’te taşra idaresinin yeniden yapılandırılması işine girişt i. 

Vilayetlerin sayısını azaltıp merkezi bir yönetimi buralarda da hâkim kıldı. 1840 

yılında, yeni idari yapılanma gereğince Mısır yedi müdürlüğe ayrıldı. Her müdürlük 

merkezlere, merkezler kısımlara, kısımlar da nahiyelere bölündü 215 . Eski Memlük 

yönetim sistemini kaldıran Mehmet Ali Paşa, merkezi bir devlet sistemi kurmuş, 

görevleri katı bir şekilde belirlenmiş olan bir dizi bakanlık oluşturmuş ve bunda da 

Avrupa’yı örnek almıştır. Ülkenin idari yapısının Avrupai bir hale gelmesi için, 

Fransız doktor, mühendis, öğretmen ve avukatları davet etmiş, böylelikle Mısırlılar 

arasında bir nevi burjuva seçkinler yönetiminin temelini atmıştı216. 

   1.7.2. Tarım Reformu, Ticaret ve Sanayi 

 Mehmet Ali Paşa, İngilizlere karşı olan zaferinden sonra mültezim 

şirketlerine ve Memlüklere karşı olmak üzere kendisini toprak reformuna adadı. 

1808’de vergi ödemekten kaçınan mültezimlerin arazilerine el koydu ve 1809’da 

onları faizin yarısından mahrum etti. 1812’de ise Memlüklerin sahip olduğu tüm 

arazileri almıştı ve 1814’de iltizam sistemini bütünüyle kaldırdı. Tahsis edilmiş 

topraklar artık devletin mülküydü. Bununla birlikte, üretimde olan feodal yapıyı 

tasfiye etmedi. İltizamın ve kamu arazisi haricindeki paylaşımın 1813’ten itibaren 

çözülmesi, fellahların koşullarını da iyileştirdi. Artık tek tek feodal beyler yerine bir 

bütün olarak feodal devlet için çalışıyor olsalar bile fellahlar üzerindeki sömürü yine  

de devam etmekteydi. 1809 ve 1815 yılları arasında vakıf arazilerini devletleştird i. 

Hükümet camilerin ve ruhban sınıfının bakımını üzerine aldı217. 1821 yılında ekilebilir 

arazinin tamamını kayda geçirdi ve vergilendirdi. Tüm bu gelişmeler sonucunda 

Mısır’ın hemen hemen bütün arazisi devletin malı oldu. Bir müddet sonra eşrafa, sivil, 

askeri ve yüksek rütbeli görevlilere de büyük miktarda toprak vermiş, ailesi ve 

maiyetinin önde gelenlerine çiftlik adı altında daha büyük araziler tahsis etmiştir. Bu 

kişiler vergiden muaf olmakla beraber, arazileri işlemekle yükümlüydüler. Mehmet 

                                                                 
215 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 65. 
216 Lutskiy, a.g.e., s. 58. 
217 A.e., s. 51-52. 



70 

Ali Paşa’nın bu politikası sonucunda, bu dönemde ekilebilir arazi sahası iki katına 

çıkmıştır218. 

 İlk sanayileşme girişimleri ise, Mehmet Ali Paşa’nın kendi donanmasını imal 

etmesini sağlayan, böylelikle yabancılardan ithal etme zorunluluğuna son veren askeri 

ve sınai bir kompleks oluşturmak oldu. Başlangıçta ithal edilen her şey, tüfek, 

alaybozan, top, barut ve küçük ateşli silahlar, yüksek miktarda üretim yapmayı başaran 

fabrikalarda üretilmeye başlandı219. Dökmeci dükkânları, demirciler, metal atölyeler i, 

yelken fabrikaları ve diğer bağlı girişimler İskenderiye Tersanesi’nde kuruldu. Kahire 

ve Reşid’te de yeni fabrikalar açıldı. Şeker fabrikaları ve mandıralar ortaya çıktı 220. 

 Sanayileşmenin bir sonraki adımı ise, dokuma fabrikaları kurmak ve 

buralarda yerel olarak yetiştirilen pamuk ve keteni kullanmak oldu. 1821’e 

gelindiğinde, uzun lifli pamuk keşfedilmiş ve üretime dâhil olmuştu221. Pamuk, keten, 

fes, elbise ve halat imalathaneleri açıldı222. Hububata paralel olarak, pamuk ziraatında 

ciddi mesafeler kat edildi ve Mısır, pamuk üretiminde önde gelen ülkelerden birisi 

oldu. Ancak ağır vergiler ve tekel usulünden dolayı mahsulün çok ucuza satılmas ı, 

halkı fakirleştirirken idareyi zenginleştiriyordu 223 . İpek üretim ve imalatını 

genişletmek üzere Suriye’yle Lübnan’dan ipekböcekleri ve dut ağaçları getirildi. Yün 

üretimini geliştirmek için de Hindistan’dan kaşmir keçileri dahi ithal edildi.  

Sanayileşme iyiden iyiye yoluna girdikten sonra, bu mallar için pazarlar bulmak üzere 

ülkenin geleneksel ticaret yolları boyunca askeri genişleme programı izlendi 224. Bu 

arada tarımdaki ilerleme Jumel adlı bir Fransız’ın yeni bir pamuk bitkisini kullanmaya 

başlaması ve sulama projelerinin inşası için kapsamlı bir programın uygulamaya 

alınmasıyla daha da ilerledi. Eski sulama kanalları onarıldı, yenileri inşa edildi. 

Delta’da, havza sisteminden daimî sulama sistemine geçiş başladı. Mehmet Ali Paşa, 

Nil üzerinde, Delta’nın başında büyük bendin kuruluşunu gerçekleştirdi. Mısır’ın 

bütün sanayi, zanaat ve tarım üretimi Mehmet Ali Paşa dönemi boyunca devlet 

                                                                 
218 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 65. 
219 Marsot, Mısır Tarihi, s. 56. 
220 Lutskiy, a.g.e., s. 55. 
221 Marsot, Mısır Tarihi, s. 65. 
222 Lutskiy, a.g.e., s. 55. 
223 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 65. 
224 Marsot, Mısır Tarihi, s. 65. 



71 

denetimindeydi. Zirai ürünlerin yanı sıra, devlet ayrıca iplik, elbise, başörtüsü, sabun, 

soda, şeker ve diğer ürünlerin de üretimini ve satın alma tekelini elinde tutuyordu 225. 

   1.7.3. Fellahların ve İşçilerin Durumu 

 Fellahlar (çiftçiler) katı bir biçimde disiplin altına alındı. Geçmişte kendi 

başlarının çaresine bakmaya terk edilmişlerdi ve senede yaklaşık 150 gün 

çalışıyorlardı. Yılın geri kalan zamanında ise toprak, sel sularının altında kalır ve 

fellahlar da küçük ev sanayisi ile meşgul olarak gelirini arttırır veya boşta kalırlard ı. 

Yeni yönetimde ise fellahlara ne ekeceği, ne zaman ekeceği bildiriliyordu ve fellah 

ürününü sabit fiyatlarla devlete satmak zorundaydı. Bu fiyatlar eski çağlarda 

kazandıklarından daha yüksek olabiliyordu fakat fellahlar artık yeni ürünler 

yetiştirebilmek için daha uzun saatler çalışmak zorundaydılar. Katı denetim ve disiplin 

açısından daha fazla sömürülür olmuşlardı. Yeni, emek ve çalışma gerektiren ürünler 

ekilmişse, fellahlar yılda 250 gün çalıştırılıyordu. Yeni hendekler veya kanallar 

kazılması, periyodik olarak derinleştirilmesi ve çökelti birikimlerinin boşaltılmas ı 

gereken hendeklerin temizlenmesi gibi angarya işlerine, asker zoruyla 

koşturuluyorlardı. Eşraf ve ileri gelenlerin topraklarında zorunlu çalışılması gereken 

zamanlarda durum daha da ağırlaşıyordu. Fakat eski geleneğin aksine devlet angarya 

işleri için fellahların parasını ödüyor ve karnını doyuruyordu ama yine de seçme 

özgürlükleri yoktu 226 . Fabrika işçileri ise müfreze, bölük ve taburlar halinde 

örgütlenmişti. Subaylara itaat etmek ve askeri talimler yapmak mecburiyetindeydiler. 

Bir yanda köylüler ve zanaatkârlar fakirlik ve açlık çekerken diğer yanda tekeller 

büyük karlar elde ediyor, devletin büyük bir ordu kurması için tekel ürünler ini 

stoklama ve vergi toplama hakkını satın alan tüccarlar zenginleşiyordu. Bu nedenle 

birçok fellah ve zanaatkâr isyan edip Suriye’ye kaçtıysa da Mısır hükümeti 

dönmelerini talep etmiş ve kitlesel ayaklanmaları (1822 Kahire, 1823 Minufiye, 1824 

Güney Mısır, 1826 Bilbeis isyanları) acımasızca bastırmıştır227. 

                                                                 
225 Lutskiy, a.g.e., s. 56. 
226 Marsot, Mısır Tarihi, s. 58-59. 
227 Lutskiy, a.g.e., s. 56-57. 



72 

   1.7.4. Askeri Reformlar ve Modernleşme  

 Mehmet Ali Paşa, Mısır’ı bir Avrupa eyaleti modeline göre modernleştirmeye 

niyetliydi ve daha sonra Mısır’ı, ülkeyi zayıflayan Osmanlı padişahının elinden almak, 

kendi hanedanından, ailesinden gelenleri yönetime geçirmek istiyordu ve bu amaç için 

de modern bir ordu şarttı228. İlgili bölümlerde bahsettiğimiz üzere, Mehmet Ali Paşa 

Suriye’yi ele geçirmek istediğinde, askeri gücünü nasıl başarılı bir şekilde kullandığını 

gördükten sonra, bu askeri gücü toparlamayı nasıl başardığını anlama çabası içerisinde 

olacaktır. 19. yüzyılın ilk yarısında Mısır’da kurulan modern ordu, Mısır’ın doğasını 

ve ülkenin nüfusu ile ilişkisini tamamen değiştirmiştir. Paşa’nın ordusu, zorunlu 

askerliğe dayalı bir ordu olmasının yanı sıra, ihtiyaçları ve iaşesi için merkezi 

yönetime dayanması da yenilik teşkil eder. Bu ordunun askerlerine Kahire’de 

tasarlanıp dikilen ve dağıtılan üniformalar verilirdi. Her şey bir yana, kendisi için 

çalışan bir sağlık kurumuna sahiptir. Ayrıca iaşesi, mühimmatı ve diğer ihtiyaçları için 

merkezi bürokrasiye dayanan bir ordudur. Zorunlu askerliğe dayanması sebebiyle 

toplumda ciddi bir muhalefetle de karşılaşmıştır. Bu muhalefet karşısında devlet, 

çeşitli denetleme uygulamalarını ve kurumlarını yeniden yapılandırmıştır. Devletin 

toplumu denetleme biçimi de toplumla devlet arasındaki ilişkiyi değiştirmişt ir.  

Ordunun özgün yanını anlamak, onun Mısır’da modern devletin oluşumu için ne kadar 

önemli bir unsur olduğunun anlaşılmasını sağlar. 

 19. yüzyıl başlarında, Napolyon’un tüm Avrupa’yı kasıp kavuran orduların ın 

sebep olduğu karışıklığın ve ardında bıraktığı yıkımın görmezden gelinmes i 

imkânsızdı. Kendisi de asker olan Mehmet Ali Paşa da o günlerde çok konuşulan bu 

orduyu merak etmiş olmalıydı.  Zira Paşa, Napolyon’a hayranlık duymakta ve 

çevresindekiler de onu ikinci bir Napolyon olduğu konusunda ikna etmekteydi. 

Mehmet Ali Paşa, Mısır’a çıktığı 1801 senesinde Napolyon’un ordusunu bizzat görme 

imkânı bulmuştu. Fransız ordusunun Mısır’ı terk etmesinin ardından Hüsrev Paşa 

Mısır’da kalan tüm Fransız subaylarını orduya almış ve bazı Memlük askerlerini 

Fransız ordusundaki gibi eğitmeye girişmişti. Hüsrev Paşa, Sudanlılardan oluşan bir 

alay kurmuş, Fransız üniformaları diktirmiş ve askerleri Fransız tarzında eğitmiş t i. 

                                                                 
228 Little, a.g.e.,  s. 30-31. 

 



73 

Bunlardan kendisine özel bir muhafız birliği oluşturmuş ve Fransızların askeri 

duruşlarını öğretmesi için bir subay atamıştı. Haliyle, kabaca da olsa Fransız tarzını 

kopya etme çabası Mısır’a gelen Mehmet Ali Paşa’nın da dikkatini çekmiştir. Paşa 

Sudan’dan köle toplayıp daha sonra fellahları askere alarak yeni bir ordu kurmayı 

gündeme getirmiş ve askerlerin eğitimi hususunda Fransız danışmanlardan yoğun 

destek almıştır. Bu danışmanların en önemlisi, 1820’li yıllar boyunca Paşa’ya hizmet 

etmiş olan ve Süleyman Paşa adıyla bilinen Albay Séves idi. Séves en sonunda ordu 

hiyerarşisi içerisinde İbrahim Paşa’dan sonra ikinci kişi olmuştu. Ayrıca Mehmet Ali 

Paşa, askerlerinin talim yapabilecekleri güçlü ve daimî bir düzen kurmak için Fransız 

başkonsolosluğundan yardım ister ve General Boyer, yanında bir heyetle beraber 

Mısır’a gelir. Dolayısıyla Mehmet Ali Paşa’nın Napolyon’un ordusu hakkında bilgi 

sahibi olduğu ve kendi ordusunu geliştirmeye çalışırken ondan etkilendiği açıktır. 

Ancak Fransızları örnek alan ve kendi ihtiyaçlarına uygun şekilde onların modeller ini 

uygulayan Osmanlıdan da bir o kadar etkilenmiştir. Disiplinli bir ordu kurmak  

hususunda Osmanlının çabalarının en önemlisi III. Selim’in ordusu Nizâm-ı Cedîd’tir. 

Bu ordunun kurulması başkentte büyük bir yankı uyandırmış ve ünü tüm 

imparatorluğa yayılmıştı. III. Selim’in, ordusunda uygulamaya başladığı taktikler o 

kadar meşhurdur ki, Hüsrev Paşa da 1802’de Mısır askerlerini Fransız subayların 

yardımıyla modern bir şekilde örgütlemeye giriştiğinde, o da ordusuna Osmanlı 

ordusunun adı olan Nizâm-ı Cedîd ismini vermiştir. Mehmet Ali Paşa da III. Selim’in 

Napolyon’dan alarak kurduğu yapıyı tercih etmiştir 229. 

 Mısır’daki ordu, geçmişte Kuzey Afrikalı, Boşnak, Megrel, Çerkes, Arnavut 

ve diğer karışık etnik gruplardan oluşuyordu fakat bunlar sadece kendi 

kumandanlarına itaat eden ve kafasına estiğinde çekip gidebilen başına buyruk 

askerlerdi. Birleşik kumandanlık, disiplin ve ortak dilleri dahi yoktu. Ordu Avrupai 

hale dönüştükçe bu durum değişti. Fellahlar orduya alınmış ve Mısır ordusunun sayısı 

yüz bini hayli aşmıştı. Üst rütbeli subayların tümü Osmanlı olsa da erler ve yüzbaşı 

rütbesine kadar olan genç subaylar Mısırlıydı230. Doğası gereği Mısırlılar genel olarak 

barışçıl ve kaderci insanlardı. Osmanlı döneminde ise elinde sopa tutan bir Türk’ün 

                                                                 
229 Fahmy, Paşa’nın Adamları, s. 78. 
230 Marsot, Mısır Tarihi, s. 57. 



74 

görülmesi korku uyandırmaya yeterliydi. Oysa artık fellah, silah altına alınınca eski 

halini unutur, aşağılanmış halinden kurtulur ve köydeki görüntüsünden uzaklaşırd ı. 

Böylelikle bir süre sonra ordu, ulusal kimliği, daha sonra “nahda” ya da Rönesans’ı 

doğuracak olan milliyetçi hareketin beşiği olmuştur fakat buna karşın Mehmet Ali 

Paşa ordusunun subaylarını Türklerden seçmiştir çünkü uzun süredir köle hayatı 

yaşayan Mısırlılar komut verme yeteneğini yitirmiştir 231. 

 Orduyu modernleştirmek, harp okulu, mühendis birlikleri, cerrah ve 

veterinerler için eğitim programlarının geliştirilmesini gerektirdi ve bu doğrultuda 

Mısır’da okullar açıldı. Yalnız askerlik değil, diğer alanlarda da teknolojiyi öğrenmek 

üzere yurt dışına eğitim için heyetler gönderildi ve böylelikle ordu modern nitelikte 

geniş bir eğitim programının da itici gücü oldu 232 . Kısa bir sürede askeri okullar 

çoğaldı, piyade, topçu, süvari ve bahriye okulları açıldı. Ordunun ihtiyacı olan silah ve 

mühimmatın temini için fabrikalar kuruldu233. 1830’lu yıllarda düzenli Mısır ordusu 

dikkat çekici boyutlara ulaşmıştı. 1883’te her biri 3000 kişilik 36 piyade alayı, 

toplamda 50.000 kişilik 14 muhafız alayı, her birinde 500 asker bulunan 15 süvari 

alayı, 2000 kişiyi kapsayan 5 topçu alayı ve genel toplamda neredeyse 180.000 askere 

sahip bir ordu haline gelmişti. 40.000 kişilik düzensiz birlikler de buna dâhildi. 

 Mehmet Ali Paşa, kara ordusu yaratmakla yetinmemiş, ulusal bir donanma 

oluşturmaya da karar vermişti. İskenderiye Tersanesi’ni inşa ettirdi. Çok kısa sürede 

tamamlanan bu tersanede Ocak 1831’de ilk yüz topluk gemi denize indirild i.  

Başlangıçta işçilerin çoğu Avrupalı olsa da çok geçmeden yüksek kabiliyete sahip 

Arap işçiler yetiştirildi ve bunlar hızla teknik yeterlik kazandılar. Kısa bir süre sonra 

8000 tersane işçisinin neredeyse tamamı Mısırlıydı. Bir Avrupalı gözlemci, bütün işin 

Araplar tarafından yapıldığını, dünyadaki tüm tersanelerle yarışabilecek güçte olan 

İskenderiye Tersanesi’nin Arapların yeteneğini gösterdiğini belirtir ve ona göre 

Avrupalılar olsaydı bu kadar sürede böyle muhteşem sonuçlara ulaşamazla rd ı. 

Gemilerde görev yapan mürettebat eğitimden geçiriliyordu ve kısa bir zaman zarfında 

                                                                 
231 Sinoué, a.g.e., s. 173-174. 
232 Marsot, Mısır Tarihi, s. 57. 
233 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 64. 



75 

15.000 Mısırlı denizci göreve hazır hale gelmişti. Mehmet Ali Paşa bunlara ek olarak 

bir dizi yeni kale inşa ettirmiş ve eskilerini güçlendirmiştir234. 

 Yalnız yönetim değil, ordu da Mısırlılaştırılmıştı. Bir kazanın yöneticil iği 

görevinden aşağıya doğru tüm memurlar artık Mısır yerlisiydi. Mısırlılar ilk kez 

yönetimin etkin bir parçası olmuşlardı. Kıptî cemaatinin geleneksel yetki alanları ise 

muhasebecilik ve kâtiplikti fakat bunlar da başka görevlere getirildiler235. Mehmet Ali 

Paşa, Mısır’ı Mısırlılaştıran lider olmuştur. Ayrıca akılcı yönetim ilkelerini takip eden 

bir devlet sistemi ve yönetimi oluşturmuştur. Fellahlar ordudan nefret etmelerine, 

askere alınmaktan kaçınmalarına rağmen, olumlu bir benlik arayışı geliştirmekte 

büyük bir yol katetmişler ve kendi ordularında çarpışan Mısırlı fellaha dönüşmüşlerd ir. 

Mehmet Ali Paşa, ileriki bölümlerde değineceğimiz üzere, bilim ve teknoloji okullar ı 

kurmuş, yüzlerce bitki, ağaç ve meyve çeşidi getirtmiş; o kadar ki bugün Mısır’ın 

meyve ve sebze üreticiliğinin tohumlarının neredeyse tamamı bu dönemde atılmıştır. 

 Mehmet Ali Paşa, Osmanlıdan daha geniş haklar almak için mücadele 

etmiştir. Kendisinden sonra gelecek olanların çok zor dönemlerden geçeceğini 

biliyordu. Ondan sonra yönetime geçen oğlu İbrahim Paşa birkaç ay sonra veremden 

öldü ve yerine geçen Abbas da 1854’te bir suikasta kurban gitti. Daha sonra yerini 

Mehmet Ali Paşa’nın amcası Said alacaktı. Mehmet Ali Paşa’dan sonra gelecek 

olanların hiç birisi, onun siyasi yeteneği, enerjisi ve hayal gücünün yarısına bile sahip 

olamayacaklardı236. 

 

 

 

 

 

  

                                                                 
234 Lutskiy, a.g.e., s. 54-55. 
235 Marsot, Mısır Tarihi, s. 60. 
236 A.e., s. 65-66. 



İKİNCİ BÖLÜM 

KAVALALI MEHMET ALİ PAŞA DÖNEMİ’NDE MISIR’DA 

EDEBİ VE KÜLTÜREL HAYATI ETKİLEYEN FAKTÖRLER 

   2.1. Fransız İşgalinin Etkileri 

 Fransız işgali ile Mısır, derin uykusundan uyanmış, halk aydınlanmaya dair 

içinde gizli olanı hatırlayarak zihnindeki aydınlanma düşüncesine çaba sarf etmiş, 

ülkesinin idaresine katılmış ve modern kültürün unsurlarını keşfetme fırsatı bulmuş tur. 

Napolyon Mısır’ı sadece silah ile değil bilgi ve ilimle de fethetmek istemişt ir. 

Böylelikle güç ve irfan olmak üzere iki açıdan övgü almış, Avrupalı âlim ve 

düşünürlerin de sempatisini kazanmıştır. Bu sebeple söz konusu hamlesine, sayılar ı 

yüz kırk altıya varan ilim adamı ile zeki ve hünerli kişileri de katmıştır. Ayrıca 

Mısır’da, kitapların, gazetelerin ve dergilerin basıldığı Arap harfli ilk matbaayı 

kurmuş, bunlara içlerinde Fransızcayla İtalyancanın da bulunduğu Mısır’la ilgili kitap 

ve kaynaklar da eklemiştir. 

 Fransa için her şey yolunda gitmiş hatta Mısır’da doğan Fransız çocukların 

öğrenimi için Kahire’de iki okul yapılmıştır. Bunun yanı sıra Fransız bilim 

akademisine benzer bir bilim akademisi inşa edilmiştir. Bu müessesenin kurulması için 

22 Ağustos 1798’de emir çıkmış, akademi, “gelişme ve birlik” sloganı ile açılmışt ır. 

Mısır’a özgü bilimsel araştırmaların gelişmesi üzerine yapılacak her çalışma ve Doğu 

kültürüyle Batı kültürünü kaynaştıran her çaba da bu akademinin çalışma kapsamına 

dâhil olacaktı. Akademi üyelerinin çalışma ve araştırma alanları arasında, matematik, 

tıp, iktisadi ve teknik ilimler, edebiyat, müzik ve Mısır tarihi vardı. Akademinin 

bilimsel araştırmalarını her üç ayda bir yayımlaması da şart koşulmuştu. Eski eserler 

için kazı çalışması yapılması ve Firavun medeniyetinin kalıntılarının araştırılması için 

iki heyet kurulması istenmişti. 

 Akademi, Fransızların Avrupa’dan getirdikleri ve ayrıca camilerden ve 

Memlüklerin evlerinden topladıkları değerli kitapları da ihtiva eden bir kütüphane de 

kurmuştu. Bu kütüphane bilim öğrencilerine her gün kapılarını açmaktaydı. Tüm 

ilimler, özellikle de kimya ve kimyevi deneyler için bir bina ayrılmıştı. 



77 

 Fransızlar, Le Courrier de l’Égypte veya “Mısır Postası” adında, işgalin 

sözcüsü olan iki adet Fransızca gazete çıkarmışlardır. La Décade Égyptienne adında 

bilim akademisinin sözcüsü olan bir gazete de çıkarılmıştır. Ayrıca oyunlar için bir 

tiyatro inşa edilmişti. Bunun yanı sıra, kumaş, kâğıt üretimi ve benzeri malzemele r in 

üretimi için fabrikalar, atölyeler, rasathaneler, resim ve çizim evleri kurulmuştur1. 

 Fransız işgaliyle Mısır’da, okullar, gazeteler, opera binası, ilmi kurumla r, 

kütüphaneler, matbaa, kimya laboratuvarları ve rasathaneler kurulması vesiles iyle 

Mısır halkı, Avrupa hayatının bazı yönlerini tanımıştır. Halk Fransızların modern 

yaşantılarına, tiyatro, oyun, eğlence ve musikiye düşkünlüklerine, kadın-erkek 

ilişkilerine, giyim kuşamlarına yakından tanık olmuştur. Fransız kültürü başlangıçta 

fazla etkili olmamakla beraber, Napolyon’un beraberinde getirmiş olduğu çeşitli 

sahalarda uzmanlaşmış ilim adamlarının çalışmalarına ve deneylerine bazı Mısırlı 

aydınlar muhakkak ki ilgi duymuştur. Fransız uzmanlar, Mısır halkının karşısında alay 

eder bir üslupla dikilip, onları yaptıkları kimyasal deneyleri izlemeye davet 

ediyorlardı. Avrupa, bilimsel ve sosyal alanda bir hayli mesafe katettiği halde, Arap 

ülkeleri henüz başlangıç safhasındaydı. Kısaca belirtmek gerekirse, başta matbaa 

olmak üzere, kitap ve gazete gibi basılan her şey de Mısır için yeniydi2. 

   2.2. Mehmet Ali Paşa Dönemi 

 Tüm bu gelişmelerden sonra, Fransa 1801 yılında Mısır’dan çıktığında, 

hükümet koltuğuna oturmasına vesile olan çeşitli olaylardan sonra yönetime geçen 

Mehmet Ali Paşa, devletin güçlenmesi için birtakım işlere girişmiştir. Orduyu 

güçlendirmiş ve en yeni Avrupai tarzda eğitilmesini sağlamıştır. Fransa’ya ve Avrupa 

ülkelerine, bu ülkelerin gelişme ve ilerleme sebeplerini kavramaları, döndüklerinde 

ülkelerinin ıslahı için çalışmaları ve insanlarını eğitmeleri için öğrenci heyetler i 

göndermiştir. Paris’e giden tüm öğrenciler, muhasebe, mühendislik, coğrafya, tarih ve 

resim öğrenmekle sorumluydu ve bunun sonrasında kendilerine uygun olan istedikle r i 

ilimlerde uzmanlaşmaktaydılar. 

                                                                 
1 Hanna el-Fahuri, Tarîhu’l-edebi’l-Arabî, 12. bs., Lübnan, Menşûrât’ul-Mektebeti’l-Bulisiyye, 1987, 

s. 895-898. 
2 Ahmet Savran, 19. yy. Osmanlı Döneminde Yeni Arap Edebiyatı, Erzurum, Atatürk Üniversitesi 

Fen-Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1991, s. 7-8. 



78 

 Mehmet Ali Paşa Mısır’da çok sayıda okul yaptırmıştır. Her şeyden önce 

orduyu güçlendirmek amacıyla söz konusu okulları açmaya başlamış, sosyal ve 

ekonomik yapıyı ıslah etmiştir. Bu okulların en meşhurları tıp ve harp okullarıydı. Bu 

okulları sağlam temellerle güçlendirmek için, İtalyan, Fransız ve İngiliz hocalar 

getirtmiş, aynı zaman da orduyu düzenlemesi için Fransız subaylar da temin etmişt ir. 

Okulların sayısı artmış ve yetişen öğrenciler ses getirmeye başlamıştır. Mehmet Ali 

Paşa, en iyi şekilde işleyen bir sistem oluşturmak istemiş ve bu okullar için yaklaşık 

olarak günümüzdeki eğitim bakanlığına benzer bir divan oluşturmuştur. 

 Mehmet Ali Paşa bu kadarıyla yetinmemiş, Arap dilini hükümdarlık, siyaset 

ve hukuk dili haline getirmiştir. Tercüme hareketini teşvik etmiş, ilim ve ıslahat ile 

ilgili kitaplar yabancı dillerden Arapçaya çevrilmiştir. Bu kitapları halka yaymak üzere 

matbaa özendirilmiştir. Kitaplardan kadılar ve din adamları da yararlanmıştır. Aynı 

zaman da gazetecilik de teşvik edilmiştir. Böylelikle Mehmet Ali Paşa, modern 

canlanma (nahda) hareketinin güçlü bir dayanağı olmuştur 3. 

 Mehmet Ali Paşa’nın kendisi de okuma yazmayı yaşamının çok geç bir 

döneminde, kırk beş yaşlarında öğrenmişti. Okuma yazması olmayan biri olarak, 

Mısır’da hüküm sürmüş, savaşın, mühendisliğin ve tarihin esaslarına bütünüyle 

doğuştan gelen zekâsıyla hâkim olmuştur. Bu yeni bilgisiyle, ordu idaresi ve kamu 

teşebbüsleri ile ilgili araştırmalar yapmış, dış basındaki haberleri takip etmiştir4. 

 Tolunoğulları döneminden başlayarak (868-905), 1952’ye kadar olan süreçte, 

Fâtımîler dönemi hariç, Mısır idaresinin başında daima ya Türk asıllı ya da Türk devlet 

kültürü içerisinde yetişmiş kişiler bulunmuştur. Osmanlı Devleti, Avrupa’nın 

modernleşmesiyle, güç dengesinin kendisinin aleyhine döndüğünün farkında vardığı 

bir dönemde, öncelikle askeri sahada modernleşmeyi hedeflemiştir. Bu da Osmanlı-

Mısır bağlamında çok ilgi çekici bir gelişme olmuştur. Bu gelişme, Osmanlı ordusunda 

görevli bir subay (serçeşme) olan Mehmet Ali Paşa’nın 1805’te Mısır valiliğine 

yükselmesi ve kendi sülalesinin Mısır’a 1952’ye kadar hâkim olmasıdır. Yüz elli yıllık 

bu tarihi sürecin şimdiye kadar değinilmeyen yönlerinden birisi ve belki de en önemlis i 

de, bu sülalenin Mısır gibi Arap kültür ve geleneklerinin kök saldığı bir toplumda, 

                                                                 
3 el-Fahuri, a.g.e., s. 895-898. 
4 Lutskiy, a.g.e., s. 59. 



79 

Türk kültürünün de değişik tesirlerinin nüfuz etmesinde ve modern Mısır kültürünün 

oluşmasında temel teşkil eden unsurlardan birisi haline gelmesidir. Mehmet Ali 

Paşa’nın yaptığı veya yapmak istediği birçok yeniliği daha iyi anlayabilmek için, 

konuya daha geniş bir açıdan bakmak gereklidir. Bu durumda da Osmanlı idaresinin 

Mısır’ın hukuki, kültürel ve ekonomik düzenine önemli bir etkisinin bulunduğu göz 

ardı edilemez. Bu klasik düzenden hareketle, İstanbul’da yürütülen Osmanlı 

modernleşmesini örnek alarak işe başlayan Mehmet Ali Paşa, pragmatik üslubu ile 

Mısır’da kendi modernleşme tarzını yaratmıştır. Bu tarz esas itibarıyla “Osmanlı” 

olmakla birlikte, orduda olduğu gibi birçok konuda, farklı oranlarda da olsa, “Fransız” 

unsurlarla karışmış ve ihtiyaç ölçüsünde değişik unsurlarla desteklenerek 

şekillenmiştir. Bu şekillenme, önceden belirlenmemiş, ihtiyaca göre gerçekleşmişt ir. 

Temelde Osmanlının başkenti olan İstanbul’da yürütülen modernleşme 

faaliyetlerinden esinlenmiş fakat bu yenilikleri sonunda kendisine has bir şekilde 

harmanlamıştır. Bu yeni sentez, kültür sahasında “Osmanlı-Türk” tarzı olmakla 

beraber aynı zamanda “Osmanlı-Mısır” tarzını da ortaya çıkarmıştır. 

 Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’da başlatmış olduğu çok yönlü modernleşme 

hareketinin temelinde Osmanlı örneği yatmaktadır. Osmanlının izlerini ve etkiler ini 

birçok alanda görmek mümkündür. Bunların başında, diğer alanlardak i 

modernleşmenin de itici gücü olan ordu ve eğitim kurumlarının oluşturulması ve 

bunlar için gerekli olan kitapları temin etmek için de ileride değineceğimiz üzere 

matbaanın kurulması geliyordu. Mısır’da bu alandaki yeniliklerde, daha önce 

İstanbul’da yapılmış olanlar örnek alınmışsa da ordu ve matbaa konularında olduğu 

gibi bazı hallerde, İstanbul’u kısa sürede geride bırakarak daha parlak gelişmeler 

yaşanmıştır. Mehmet Ali Paşa’nın özellikle ordu ve matbaa konusundaki başarısı, 

İstanbul dâhil tüm dünyada büyük takdir toplamış, bazen de kıskançlık la 

karşılanmıştır5. 

 Mehmet Ali Paşa döneminde Mısır’da Osmanlı-Türk tesiri, önceki üç yüz 

yıllık Osmanlı dönemine (1517-1804) nazaran daha yoğun ve çok yönlü olmuştur. Bu 

tesir, sosyal hayat tarzı, giyim kuşam, yemek kültürü, müzik ve eğlence gibi farklı 

                                                                 
5 Ekmeleddin İhsanoğlu, Mısır’da Türkler ve Kültürel Mirasları, İstanbul, IRCICA, 2006, s. XVII-

XIX. 



80 

alanlarda da vuku bulmuştur. Bu etki, Mehmet Ali Paşa ile, genişleyen ailesi etrafında 

oluşan sivil ve askeri bürokrasinin büyümesiyle birlikte yeni aristokrat ve burjuvazi 

sınıflarıyla eski eşraf muhitlerini de etkilemiştir. Giyim tarzlarından yemek çeşitler ine 

ve musiki icrasına kadar uzanan geniş bir alana nüfuz eden bu kültürel etkileşimin 

temelinde, İstanbul merkezli Osmanlı kültürünün örnek alınmasıyla oluşan ve 

“İstanbolî” denilen bir üst referans bulunuyordu. Mısır toplumunun özellikle büyük 

şehirlerde yaşayan kesiminde, bu etkinin bariz belirtileri İkinci Dünya Savaşı’na kadar 

açık bir şekilde görülmekteydi. Mehmet Ali Paşa ve sülalesi döneminde, Osmanlı-

Türk kültürel arka planı Mısır’da öncesine nazaran daha bariz bir hal almış, klasik 

Osmanlı döneminde sınırlı olan kültürel etki alanı, bu dönemde genişleyerek merkezi 

bürokrasi, kurulan büyük modern ordu ve oluşturulan toprak sahibi aristokrasi ile daha 

geniş bir tabana yayılmıştı. 

 19. yüzyılın sonuna doğru önemli bir ideolojik ve siyasi akım haline gelen 

milliyetçilik anlayışı, bu asrın başında, Osmanlı dünyasının üç kıtaya yayılan 

topraklarında yaşayan Müslüman toplum ve cemaatlerde mevcut değildi. Yani 19. 

yüzyılın başlarında İslam kavimleri arasında, bir milletin diğer milletlere mutlak 

manada üstün olduğu, ‘ilahi’ veya ‘tarihi’ bir misyon sahibi olup başkalarına 

hükmetmek gibi bir görevinin bulunduğu iddiaları bulunmamaktaydı. Arap ve Türk 

aydınlarının zihinlerinde de bu düşünceler yer edinmemişti. 19. yüzyılda Avrupalı, 

özellikle de Fransız ve İngiliz aydınlarıyla idarecileri, kafalarında oluşan bu tür 

düşüncelerle, Asya ve Afrikalı milletleri kendilerinden ‘geri kalmış’ olarak 

gördüklerinden, onlara ‘medeniyet’ götürme misyonunu edinmişlerdir. İhsanoğlu’nun 

belirttiği üzere, Mısır’da ise Türk-Arap ilişkisini bu durumun dışında değerlendirmek 

gerekir. İki taraf içinde bu anlayış söz konusu değildir. Osmanlı klasik idari tarzının 

ötesine geçmek isteyen Mehmet Ali Paşa, kurmaya çalıştığı modern merkezi idareyi 

oluşturabilmek için birtakım pragmatik tedbirler almıştır. O dönem için söz konusu 

olan ‘milliyetçilik’ veya çağdaş Avrupalı yazarların ima ettikleri gibi ‘etnik üstünlük’ 

düşüncesinin bulunduğu iddiaları mesnetsizdir. Çünkü Mehmet Ali Paşa’nın istihdam 

politikasını belirleyen en önemli faktör, hedeflerini bir an evvel, en başarılı şekilde 



81 

geçekleştirmek, bunun için de etnik kökeni ve dini ne olursa olsun fark etmeksizin, 

tecrübe sahibi olanlardan faydalanmaktı6. 

 Mehmet Ali Paşa’nın kültürel olarak takip ettiği çizgi, değinildiği gibi 

Osmanlı çizgisi, konuştuğu dil Türkçe ve dünyaya bakış açısı da tipik bir Osmanlı 

bakış açısıydı. Paşa’nın nihai amacı, idaresi altındaki bölgelerin siyasi geleceğini 

garanti altına almaktı. Uzun bir mücadele sonucunda bunu başaran Mehmet Ali 

Paşa’nın mevcut politikaları, bir bütün olarak ele alınıp neticeleri değerlendirilecek 

olursa, Mısır tarihinde yeni bir dönemin başlatıcısı olarak kabul edilmes i 

kaçınılmazdır7. 

   2.3. Kütüphaneler ve Arşiv 

 Mısır’da birçok kütüphane bulunmaktadır. Bunların en önemlileri Kahire’de 

ve bir kısmı da Mısır’ın diğer bölgelerinde yer alır. Genel amaçlı olanları, halka hizmet 

vermek için kurulmuştur ve çoğunluğu da hükümet daireleri ve cemiyetlere bağlıd ır. 

Bunun dışında, şahıslara ait özel kütüphaneler vardır. Bu kitapsever kişiler, kendiler i 

için kitap toplamakla meşguldürler ve içlerinde halkın yararına sunulmuş vakıfla r ı 

olanlar da bulmaktadır 8. 

 Öncelikle eski çağlardan itibaren, genel olarak bu kütüphanelerden 

bahsetmek gerekirse, en meşhuru şüphesiz İskenderiye Kütüphanesi’dir. 

   2.3.1. İskenderiye Kütüphanesi 

 İskenderiye, Helenizm devri denilen çağda, Büyük İskender’in Mısır’ ı 

fethiyle eski küçük yerleşimleri birleştirerek kurduğu büyük bir şehirdir. Coğrafi 

konumundan dolayı da kısa sürede büyümüştür. Sakinleri, eski Mısır halkı olan 

Kıptîlerden ziyade, buraya yerleşen Yunanlılar, Filistin’i terk etmeye başlayan 

Yahudiler, Doğu’nun çeşitli diller konuşan Lübnanlı ve Suriyeli halklarıdır. Eski 

Yunanlıların, yani Atinalıların ve diğerlerinin böyle geniş kütüphaneler kurmadığı 

bilinmektedir. İskenderiye Kütüphanesi kadim çağların en eski kütüphanesiydi. Ön 

Asya medeniyetlerinde kütüphaneler bir geçiş sayılmaktaydı. İskenderiye, Antik 

                                                                 
6 İhsanoğlu, a.g.e., s. XIX-XXI. 
7 Kutluoğlu, “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.XXV, s. 65. 
8 Corci Zeydan, Târîhu âdâbi’l-lugati ’l-̔arabiyye , 4 c., Haz. Şevki Dayf, Daru’l Hilal, y.y., t.y., C.IV, 

s. 100. 



82 

Yunan edebiyatı, felsefe ve bilime dair eserlerin kopyalarını ve o ortamda yazılan 

birtakım eserleri, papirüs gibi dayanıklı bir madde sayesinde koruyabilmişti. Eser 

sayısı yüz binler ile ölçülmekteydi. İskenderiye’de kaybolan birçok eser, daha sonraki 

asırlarda nakil ve kaynak göndermelerle tanınmıştır. İskenderiye’de başta Tevrat 

olmak üzere, İbraniceden yapılan çeviriler mevcuttu. Örneğin, Mısırlı rahip 

Manetho’nun Eski Mısır hiyeroglif metinlerine dayanarak yazdığı Yunanca Mısır 

tarihi, ünlü kütüphanenin zaman içerisinde yok olan eserlerinin bazı parçalarının yanı 

sıra o eserlere yapılan göndermeler ve bunların çok meşhur olanlarının kopyaları, bilim 

adamlarını halen meşgul etmektedir. 5. ve 6. asırlarda bunların Aramca, yani bugün 

Süryanice denilen dile yapılan çevirileri ve 9. ve 10. asırlarda Arapçaya yapılan 

çevirileri ile bu miras önemli ölçüde korunmuştur. 

 Kütüphane, Jül Sezar’ın İskenderiye’ye çıkarken yapmış olduğu savaşta ve 

çıkan yangında ilk darbeyi almış, sonraki asırlarda Hristiyan grupların savaşı, 

bağnazlığı ve kütüphane eserlerine vermiş oldukları kasıtlı tahribat nedeniyle bu darbe 

en zararlı boyuta ulaşmıştır. 5. ve 6. yüzyıllarda eski Helen mirası oldukça zarar 

görmüş, 7. asırdaki İslam fethine kadar ortada bir kütüphane kalmamıştır. 

 Uygarlığın dolaşımı, kütüphanelerin akıbeti ile paraleldir. İskenderiye 

Kütüphanesi büyük bir kütüphane idi. Yetiştirdiği âlimler arasında Kraliçe Kleopatra 

da vardı 9 . Yeni İskenderiye Kütüphanesi ise, 2002 senesinde Mısır hükümeti 

tarafından eski yerine yakın bir yerde resmi olarak kurulmuştur10. 

   2.3.2. İslam Fethi Sonrası Mısır’da Kütüphaneler 

 Kuzey Afrika’da kurulan ve kısa sürede Mısır’ı ele geçiren Fâtımî hanedanı, 

Şii mezhebinin savunucusuydu. Fâtımîler mezheplerini ve kültürlerini yaymak 

amacıyla dâîler11 göndermişler ve aynı zamanda da bu dâîleri eğitmek için de ilmi 

müesseseler kurmuşlardır. Bunların bir bölümünü de kütüphaneler oluşturmaktayd ı. 

Kahire’nin Fâtımîler tarafından ele geçirilmesinden bir yıl sonra, Cevher es-Sıkıllî’nin 

                                                                 
9 İlber Ortaylı, Eski Dünya Seyahatnamesi, 10. bs., İstanbul, Timaş Yayınları, Haziran 2014, s. 59-

61. 
10 Thomas Gaughan, “Bibliotheca Alexandrina”, Encyclopedia Britannica, (Çevrimiçi) 

https://www.britannica.com/topic/Bibliotheca-Alexandrina-1518176, 09 Ekim 2018. 
11 İslam dünyasında ortaya çıkan bazı fırkalarda mezhebi yayma yetkisi verilen kimsenin unvanıdır. 

Bkz.: Mustafa Öz, “Dâî”, DİA, C.VIII, s. 420. 



83 

inşa ettirdiği Ezher Camii’ni Halife Aziz-Billah medrese haline getirmiştir. Ezher’de, 

ileriki dönemlerde Halife Hâkim-Biemrillah ve diğer halifelerin de gayretler iyle 

gelişen kütüphanenin temelinin bu dönemde atıldığı sanılmaktadır. 

 Halife Muiz-Lidînillah ve Aziz-Billah devirlerinde, vezirlik makamında 

bulunan Ya’kub b. Killis, sadece idari ve iktisadi değil, kültür alanındaki görüş ve 

tavsiyeleriyle de bu halifeler üzerinde etkili olmuştur. İbn Killis dönemin fakih, 

filolog, şair ve hafızlarını toplar, onlarla ilmi konuları tartışırd ı. Sarayındaki 

müstensihler, yani yazma eserleri el yazısıyla kopya eden görevliler de birçok önemli 

eseri istinsah ederek İbn Killis’in kütüphanesini zenginleştirmekteydiler. Ulemaya 

açık olan bu kütüphane, İbn Killis’in vefatından sonra Halife Aziz-Billah tarafından 

saray kütüphanesine naklettirilmiştir. 

 Babası Muiz-Lidînillah gibi mimari eserler yaptıran, Kahire’de birkaç cami 

ile saray inşa ettiren Halife Aziz-Billah’ın kitaba olan düşkünlüğüne ve onun 

zamanında saray kütüphanesinin zenginleştiğine dair kaynaklarda rivayetler 

bulunmaktadır. Tarihçi Yahya b. Ebu Tay, bu kütüphanenin dünyanın harikalarından 

biri olduğunu ve İslam âleminde bundan daha büyük bir kütüphanenin görülmediğini 

nakleder. Aziz-Billah devrinde, sarayda hâfız- ı kütüblük12 görevinde bulunan Ali b. 

Muhammed eş-Şâbusti de kütüphane hakkında önemli bilgiler vermekte ve sarayın 

kırk odasının bu kütüphaneye tahsis edildiğini söylemektedir. Çok sayıda kitap 

bulunan kütüphanede kitaplar, duvarları kaplayan raflara konularına göre ayrılarak 

yerleştirilmişti. Çeşitli ve meşhur eserlerin çok sayıda nüshası bulunmaktayd ı. 

Kütüphanecilerin dışında iki adet müstensih ve ferrâş13 da görevlendirilmişti. Saray 

kütüphanesi çeşitli tarihlerde büyük kayıplara uğramış ve Selahaddin Eyyûbî’nin 567 

(1171-72) senesinde Kahire’yi fethinden sonra varlığı sona ermiştir. 

 Halife Hâkim - Biemrillâh’ın 395’te (1005) Kahire’de dârülhikme modelinde 

kurduğu dârülilim, ilk başta Sünnî bir araştırma kurumu niteliğindeyse de daha sonra 

İsmâilî propagandaların yönlendirildiği bir merkez haline gelmiştir. Hâkim-Biemril lâh 

                                                                 
12 Osmanlı vakıf kütüphanelerinde görevlendirilen kişilere verilen isimdir. Bkz.: İsmail. E. Erünsal, 

“Hâfız-ı Kütüb”, DİA, C.XV, 1997, s. 94. 
13  Halife ve sultanların yatak ve halılarını seren, çadırlarını kuran kişi; cami, medrese gibi vakıf 

eserlerinin temizlik işleriyle uğraşan görevlidir. Bkz.: Tahsin Yazıcı, Mehmet İpşirli, “Ferrâş”, DİA, 

İstanbul, 1995, C.XII s. 408. 



84 

büyük bir özenle inşa ettirip döşettiği dârülilimde zengin bir kütüphane kurmuştu. 

Kaynaklar, kuruluşunda bu kütüphanede mevcut eserlerin genellikle Sünnî görüşü 

aksettiren kitaplar olduğunu belirtir. Burada mevcut kitapların büyük bir kısmı saray 

kütüphanesindeki zengin koleksiyondan sağlanmıştır. Her sınıftan insana açık olan 

kütüphane, başlangıçta Halife Hâkim – Biemrillah’ın özel bütçesinden sağlanan gelir le 

desteklenmekteydi. Kütüphanede, okuma salonunun yanı sıra toplantı ve dersler için 

ayrı bölümler de vardı. Burada yapılan ilmi toplantılara zaman zaman halife de 

katılırdı.  Tarihçi Musebbihî’nin naklinden, Dârülilim Kütüphanesi’nin halka açık 

olduğu gibi, okuyuculara istinsah için gerekli olan kâğıt, kalem, mürekkep ve 

hokkaların da ücretsiz sağlandığı anlaşılmaktadır. Dârülilim, Vezir Efdal b. Bedr el-

Cemâlî tarafından 513 (1119) senesinde kapatılmış olsa da, 517’de (1123) Vezir 

Me’mûn el-Batâihî’nin gayretleriyle başka bir binada tekrar açılmıştır. Fâtımîle r in 

saltanatına Eyyûbiler tarafından son verilinceye kadar dârülilim hem bir kütüphane 

hem de bir propaganda merkezi olarak faaliyetini sürdürmüştür. Makrizî’nin bir 

rivayetinden öğrenildiğine göre Hâkim-Biemrillâh, dârülilimdeki kitapların büyük bir 

bölümünü başta Ezher olmak üzere üç camiye göndermiştir. Muhtemelen bu kitaplar 

dârülilmin Sünnî bir karaktere sahip olduğu dönemde ihtiva ettiği eserlerdi. Hâkim-

Biemrillâh 402 (1011-12) senesinde Kahire’de inşa ettirdiği camide de bir kütüphane 

tesis etmiş ve Fustat’taki Amr b. Ȃs Camii’ne çok sayıda Mushaf ve kitap 

bağışlamıştır. 

 Selâhaddin Eyyûbî, 567’de (1171-72) Kahire’yi ele geçirip Fâtımî saltanatına 

son verdiğinde, İsmâilî propagandasının merkezi haline gelmiş olan bazı kütüphane le r i 

dağıttı. Halife Müstansır-Billâh el-Fâtımî devrinde de dârülilimle birlikte büyük 

kayıplara uğramış olan saray kütüphanesinin, Fâtımî saltanatı süresince devam eden 

hayatı da bu arada sona erdi. 

 Eyyûbîler döneminde kurulan en zengin kütüphane, Kādî el-Fâzıl tarafından 

580 (1184) senesinde Kahire’deki medresesinde tesis edilmiştir. Selâhaddin 

Eyyûbî’nin veziri Kādî el-Fâzıl, Orta Çağ’da İslam âlemindeki kitap meraklıla r ı 

arasında ilk sırada yer almaktaydı. Eyyûbîler döneminde Muhammed b. Ȃdil’in 



85 

Kahire’de 621 (1224) senesinde kurduğu dârülhadiste de bir kütüphane 

bulunmaktaydı14. 

 İki buçuk asır süren Memlük hâkimiyeti döneminde ise Mısır’da birçok cami 

ve medresede kütüphane kurulmuş ve daha önce yapılmış olan bu tür müesseselere de 

kitap koleksiyonları vakfedilmiştir. Ayrıca bazı türbe ve ribâtlarda15 da kütüphanele r 

kurulduğu görülür. Eyyûbiler döneminde Kahire’de kurulan medreselere VII. (XIII.) 

yüzyılın ortalarından itibaren Memlükler tarafından yenileri eklenmişt ir. 

Hükümdarların yanı sıra devlet adamları, alimler ve ticaret erbabı, çoğu Kahire’de 

olmak üzere ülkenin çeşitli bölgelerinde birçok medrese yaptırmıştır ve bunların birer 

kütüphanesinin de bulunduğu kaynaklarda belirtilmektedir. 

 el-Meliku’l Muzaffer II. Baybars, 703 (1304) tarihinde meydana gelen 

depremde harap olan Hakîm Camii’ni tamir ettirmiş ve buraya bir de kütüphane 

yaptırmıştır. Ahmed b. Tolun’un Kahire’deki camisinde tesis ettiği kütüphane, el-

Meliku’l-Mansûr Husâmeddin Lâçin tarafından düzenlenmiş ve zenginleştirilmişt ir. 

Kahire’deki camilerden Câmi-i Özbek Eşrefî’de de birer kütüphane bulunmaktayd ı. 

Vakfiyesinden öğrenildiğine göre Ferec b. Berkuk’un 812’de (1409) Kalʿatu’l-

cebel’de yaptırdığı Câmiu’l-ebyaz’da bir kütüphane mevcuttu. Bâbuzuveyle’de Sultan 

el-Mueyyed Şeyh el-Mahmûdî’nin 822’de (1419) tesis ettiği Câmiu’l-Mueyyedî’dek i 

kütüphane Memlükler devrinde kurulan en zengin cami kütüphanesidir. 

 VIII. (XIV.) yüzyılda Kahire’de kurulan medreselerin bir kısmında birer 

kütüphane bulunmaktaydı fakat aralarında en meşhuru, Cemâleddin Mahmûd b. Ali 

el-Ustâdâr ez-Zâhirî’nin 797’de (1395) kurmuş olduğu Mahmûdiyye Kütüphanesi’d ir. 

Mısırlı meşhur tarihçi Makrizî, bu kütüphanenin Mısır ve Şam’da eşi benzeri 

olmadığını, her fenden bir kitap bulunduğunu söyler. Yine Mısırlı tarihçi Sehâvî’den 

öğrenildiğine göre, kütüphaneye nezaret edenler arasında İbn Hacer el-Askalânî de 

bulunmaktadır. İbn Hacer el-Askalânî kendi kitaplarını da bu kütüphaneye 

bağışlamıştır. Ayrıca Celâleddin es-Suyûtî’nin eserlerinin çoğunu Mahmûdiyye 

Kütüphanesi’ndeki kitaplardan yararlanarak yazdığı belirtilir. 

                                                                 
14 İsmail E. Erünsal, “Kütüphane”, DİA, İstanbul, 2003, C.XXVII, s. 15-16. 
15 Sınır boylarında ve stratejik mevkilerde askeri amaçlı müstahkem yapılara verilen addır. Bkz.:  İsmail 

Yiğit, “Ribât”, DİA, C.XXXV, s. 76. 



86 

 Memlük sultanlarından Sultan Berkuk, Kahire’de 788 (1386) senesinde iki 

saray arasında inşa ettirdiği medreseye birçok kitap vakfederek bir kütüphane tesis 

etmiştir. Memlükler devrinde Mısır’da kurulan medreselerden Antabî ve Mâlikiyye 

medreselerinde de birer kütüphane bulunduğu kaynaklardaki bazı kayıtlardan 

öğrenilmektedir. 

 Memlükler devrinde Kahire dışındaki camilerde de kütüphaneler tesis 

edilmişti. Emîr İzzeddin Aydemir’in Bulak’ta 737’de (1337) yaptırdığı camisinde ve 

Şemseddin el-Vâsıtî’nin yine Bulak’ta yer alan camisinde birer kütüphane 

bulunmaktaydı16. 

   2.3.3. Fransız İşgali Dönemi’nde Mısır’daki Kütüphaneler 

 Daha önce de sözünü ettiğimiz gibi, Fransa’nın Mısır’ı işgali döneminde  

Napolyon beraberinde kalabalık bir bilim ve sanat heyeti ile gelmişti. Bir kısmı türbe 

ve camilerden toplanmış olan çok sayıda Arapça kitabın yanı sıra, Fransızca kitapların 

da bulunduğu ve halkın da kitap okumaya özendirildiği bir kütüphane kurmuştu17. el-

Nasiriyye bölgesinde, tahkimatlar, kuleler, binalar inşa etmişler, ileri gelen kişiler in 

evlerinin birkaçını yıkmışlar, buralardan aldıkları moloz ve mermerlerle tepelerde ve 

başka yerlerde binalar yapmışlardır. Yöneticiler, astronomlar, öğrenciler ile 

matematik, geometri, astronomi, kazı ve çizim alanlarındaki bilim adamları, ressamlar, 

kâtiplerle yazarlar için el-Nasiriyye bölgesini ve ileri gelen kişilere ait tüm evleri tahsis 

etmişlerdir. 

 Hac Emiri olan Kasım Bey ve Hasan Kâşif Jarkas’ın evleri de bu evler 

arasındadır. Hasan Kâşif Jarkas, evini mükemmel bir şekilde inşa ettirmiş ve muazzam 

miktarlarda para harcamıştı. Binanın sıvasını ve döşemesini bitirdiğinde, Fransızlar 

gelmişler ve Hasan Kâşif beraberindekilerle kaçarak her şeyi içindekilerle beraber 

olduğu gibi bırakmıştı. İdareciler, astronomlar ve fizikçilerden bazıları bu evde 

yaşamıştır. Kendilerine ait olan kitaplardan çok sayıda getirip bu eve yerleştirmiş ler , 

beraberlerinde bu kitaplarla ilgilenecek ve onları düzenleyecek bir sorumlu da 

getirmişlerdir. Aralarından öğrenci olanlar her gün burada toplanmakta, kitaplardan 

herhangi bir şeye bakmak isteyen olursa, istediği cildi talep etmekte ve kütüphanec i 

                                                                 
16 Erünsal, “Kütüphane”, DİA, C.XXVII, s. 20-21. 
17 Yalar, a.g.e., s.54-55. 



87 

de onlara istedikleri kitapları getirmekteydi. Müslümanlardan gelip bakmak 

isteyenlere engel olunmazdı. Aksine onlara, ülkeler, yöreler, hayvanlar, kuşlar ve 

bitkiler olmak üzere her çeşit resimli basılı kitaptan getirilirdi. Ayrıca ülkelerin antik 

tarihleri, seferleri, resimli peygamber hikâyeleri, mucizeleri, harikulade 

kahramanlıkları, kendi ileri gelenleriyle ilgili olayları ve insanı şaşkına çeviren bunun 

gibi birçok konuyu içeren kitaplar gösterilirdi. Mısırlı meşhur tarihçi Abdurrahman el-  

el-Cebertî, buraya birçok kereler gittiğini ve kendisine, Hz. Peygamber’in hayatı da 

dâhil olmak üzere tüm çeşitli kitaplardan gösterildiğini belirtir18. 

   2.3.4. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Kütüphane ve Arşiv 

Çalışmaları 

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa, Mısır’da defterhane (arşiv) kurmuş ve kütüphane 

alanında da çalışmalar yapmıştır. Defterhane, resmi kayıt arşividir. Mısır devlet 

belgelerini içeren defterhanenin ilk kez kurulması fikri, birçok faktör neticesinde 

doğmuştur. 27 Ekim 1807 tarihinde, hükümet askerleri (deliler) Mehmet Ali Paşa’nın 

Ezbekiye’deki evine saldırmış, içerisindeki malı mülkü ve belgeleri gasp etmişle rd i. 

Bu olayda çalınan en önemli belge, Mehmet Ali Paşa ve General Fraser arasında 

yapılan barış antlaşmasıydı. 1820 senesi haziran ayında ise kethüda divanında ve 

Kahire Kalesi’ndeki Şerif Paşa’nın makamında iki gün süren büyük bir yangın çıkmış, 

bu yangın devlet vesikaları ile beraber özel Mısır devlet arşivinin büyük bir kısmının 

yok olmasına sebep olmuştu. Bundan dolayı her iki divan da Ezbekiye’deki Tahir 

Paşa’nın evine nakledilmişti. 

 O dönemdeki başkâtipler ve memurlar, azledildiklerinde veya başka bir yere 

gönderildiklerinde, işlerin karışmasından dolayı belgeleri de beraberlerinde 

götürüyorlardı. Bunun sonucunda karmaşa ve düzensizlik ortaya çıkıyordu. Mehmet 

Ali Paşa, Arnavut ve Türk askerlerin şikâyetçi tavırlarından dolayı da önemli devlet 

vesikalarını korumak için bir yer inşa etmeyi düşünmüştür. 

 Tüm bunlar Mehmet Ali Paşa’nın, bütün bölgelerin ve divanların kayıtlar ını 

içerisinde toplamak üzere, belgelerin ve resmi kayıtların saklandığı bir defterhane inşa 

                                                                 
18  Abdurrahman el-Cebertî, Al-Jabarti’s Chronicle of The First Seven Months of The French 

Occupation of Egypt - Muharram –Rajab 1213 – 15 June- December 1798, Târîkh Muddat Al-

Faransis Bi-Mısr (Târîhu Muddeti’l-Fransis bi-Mısr), Ed. ve Çev. Moreh, Leiden, E.J. Brill, 1975, 

s. 115-116. 



88 

etmesine vesile olmuştur. Ayrıca belgeler yok olmaktan kurtulacak ve ihtiyaç halinde 

bu kaynaklara başvurulabilecekti. Bunun için, yangından korunaklı ve hırsızlardan 

uzak olması nedeniyle Kahire Kalesi içerisinde emin bir mekân seçildi ve 1828-29 

senesinde defterhanenin kurulması için kararname çıkarıldı. Defterhanenin kuruluşu, 

Londra Arşiv Dairesi’nin kuruluşundan yaklaşık 10 sene önce ve Fransız Milli 

Arşiv’inin kuruluşundan da yaklaşık olarak 30 yıl sonra gerçekleşmiştir19. 

 1932’de Kral Fuad tarafından Kahire şehir merkezindeki Ȃbidin Sarayı’nda 

Tarihi Kayıtlar Dairesi’nin kurulması için bir emir çıkarıldı. 1952 devriminden sonra, 

tüm dönemlerden dokümanların toplanıp saklanması amacıyla yeni bir Milli Tarih 

Arşivi kuruldu. 1969’da bu arşiv Ȃbidin Sarayı’ndan kaleye nakledildi. 1990’da ise 

günümüzdeki yerine, yani Nil kıyısına taşındı. 1993’te Kayıt Dairesi ile Milli 

Arşivler’i birleştiren ve Mısır Genel Kayıt Dairesi’nden ayıran yeni bir bağımsız 

yetkili makam oluşturulmuştur20. 

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa, Mısır dışında ayrıca Kavala’da bir medrese ve 

kütüphane kurmuştur (1228/1813). Medrese ve kütüphanesinin vakfiyesinde şunları 

belirtir: “İşbu hâfız- ı kütübler müderris efendiler veyahud ahâli-i medreseden olurlar 

ise câiz ola” 21 . Mehmet Ali Paşa, hâfız- ı kütüblerin “şirâze, mahfaza ve cildler i 

köhnelenüp tamire muhtac” olan kitapları ayırıp vakfın gelirlerinden tamir 

ettirmelerine dair bir şart koymuştur22. Ayrıca yine kütüphanenin vakfiyesine koyduğu 

bir şartla, kitaplarının üç senede bir sayımının yapılmasını istemiştir23. 

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde Mısır’da kurulan bazı kütüphaneler ise 

şunlardır: 

                                                                 
19 Yusuf Butrüs Gâlî, İsmail Seraceddin, ed-Defterhâne Daru’l Mahfûzâti’l-Umûmiyye, İskenderiye, 

Mektebetu’l İskenderiyye (Bibliotheca Alexandrina), 2010, s. 30-32. 
20 Nevine el-Aref, “Egypt to Restore its Historical National Archives Building”, ahramonline, January 

5, 2016, (Çevrimiçi) http://english.ahram.org.eg/NewsContent/9/43/180185/Heritage/Islamic/Egypt -

to-restore-its-historical-National-Archives-.aspx, 26 Ağustos 2018. 
21 İsmail E. Erünsal, Türk Kütüphaneleri Tarihi II-Kuruluştan Tanzimat’a Kadar Osmanlı Vakfı 

Kütüphaneleri, Ankara, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi Yayın ı: 

22, 1988, s. 157-158. 
22 A.e., s. 188. 
23 A.e., s. 205. 

http://english.ahram.org.eg/NewsContent/9/43/180185/Heritage/Islamic/Egypt-to-restore-its-historical-National-Archives-.aspx
http://english.ahram.org.eg/NewsContent/9/43/180185/Heritage/Islamic/Egypt-to-restore-its-historical-National-Archives-.aspx


89 

   2.3.5. Ȃbidin Kasrı Kütüphanesi 

 Ȃbidîn Kasrı’nın içerisinde, Mehmet Ali Paşa dönemine ulaşan eski bir 

kütüphane bulunmaktadır. Burada yazma eserler, Bulak’ta basılanlar ve kendisine ilim 

adamı olan arkadaşlarının eserlerinden hediye gelen kitaplar mevcuttu. Sarayın 

kütüphanesi, Mehmet Ali Paşa’nın halefleri zamanından I. Kral Fuad’a kadar (1917-

1936) yavaş yavaş gelişmiştir. Kral Fuad, kütüphanenin dağıtılmamasını ve 

düzenlenmesini emretmiştir. Daha sonra Ȃbidîn Kasrı içerisinde kaliteli ciltlemeye 

sahip kitapların bulunduğu, öncekinden daha üstün nitelikte özel bir kütüphane 

kurulmuştur. 

 Ȃbidîn Kasrı’nın içerisinde, kraliyet el yazmalarına ait değerli bir koleksiyon 

bulunmaktadır. Kral Fuad, koleksiyonun kaledeki eski yerinden nakledilmes ini 

emretmiş, neredeyse ihmale ve unutulmaya kurban gitmek üzere olan bu değerli 

hazinenin farkına varmıştır. Ayrıca modern Mısır tarihi konusunda araştırmala r ın 

başvuru kaynağı olması dolayısıyla bu kitapların çıkarılmasını, temizlenmesini ve 

teknik bir şekilde düzenlenmesini tavsiye etmiştir. Bu yazmalardan içerikleri en 

önemli olanları, askeri işler, denizcilik, idari işler, günlük olaylar, ordu kararnamele r i, 

savaş planları, siyasi raporlar, casusluk faaliyetleri ve düşmanların kaynak belgeler i 

ile ilgiliydi. Sadece Mehmet Ali Paşa döneminde, arşivdeki belgelerin sayısı yaklaşık 

bir milyona ulaşmaktaydı. 

 Bu tarihi kitap hazinelerinin önemine dair en büyük kanıt, kraliyet arşivlerinin 

tek başına dahi, Mısır’ın Suriye seferi (1831-1841) ile ilgili 65 bin belge içermesid ir. 

Bu belgelere imzasını atan meşhur şahsiyetler arasında, Kavalalı Mehmet Ali Paşa, 

oğlu İbrahim Paşa, Emir Beşir eş-Şehâbî el-Kebîr, Abdullah Paşa Vali Ağa, Hana Bey 

el-Bahrî, Mihail Aura, Yusuf ̔ Îrût ve diğer bazı önemli kişiler sayılabilir. 

 I. Kral Faruk, ülkesinin çevresindeki ilim enstitülerini güçlendirmek ve 

bilgilerin yaygınlaşması hususunda babası Kral Fuad’ı örnek almıştır. Kendi elleriyle 

düzenlediği kütüphanesine, burada saatlerini geçirdiği kitaplar temin etmişt ir. 



90 

Sarayının içerisindeki savaş müzesinin yanı sıra 17. ve 18. yüzyıllara ait olan eski saat 

koleksiyonu ile de ilgilenmiştir 24. 

   2.3.6. et-Tahtâvî Kütüphanesi 

 Bu kütüphane, Mısır’ın büyük âlimlerinden olan Rifâa Râfi et-Tahtâvî (ö. 

1873) tarafından Kahire’de kurulmuştur. et-Tahtâvî, Mehmet Ali Paşa’nın yeni 

ilimleri tahsil etmeleri için Mısır’dan Fransa’ya göndermiş olduğu ilk genç grubun 

önderiydi. Bu ilimleri edinmek için, söz konusu grupta büyük bir zekâ ve heves hâsıl 

olmuştu ki bu gençler, ülkelerinde bu ilimlerin büyük temsilcileri olma görevini 

üstleneceklerdi. Çok sayıda kitap yazıldı ve çeşitli konularda yazılı eserlerden sayısız 

kitap Fransızcadan tercüme edildi. Mısır, mütercimler, öğretmenler, doktorlar ve 

mühendislerle doldu ve onların eserlerinden, öğrettiklerinden istifade edildi. Bu 

âlimlerin öğrencileri arasında, en yüksek mevkilere gelen ve yaptıkları takdire şayan 

işlerle ülkelerini şereflendiren büyük bir topluluk ortaya çıktı. 

 Rifâa et-Tahtâvî’nin bıraktığı eserlerden birisi de hayatı boyunca toplamış 

olduğu, çoğu yazma eser olan, aralarında nadir ve değerli eserlerinde bulunduğu, sayısı 

bin cildi geçen kitaplarla dolu olan kütüphanesiydi. Bu eserler arasında Şerhu Ebu 

Mansûr el-Hayyânî alâ fasîh Sa‘leb’in  h. 398 senesi nüshası ve yine müellif hattı ile, 

el-Meselu’s-Sâir  kitabının ikinci cildi sayılabilir. Rifâa et-Tahtâvî’nin vefatının 

hemen ardından kütüphanesi, oğlu Ali Paşa Rifâa’ya intikal etmiştir. Güvenilir bir 

kaynaktan rivayet edildiğine göre, sahiplerinin vefatından sonra Tahtâvî Kütüphanes i 

dağılmıştır 25. 

   2.4. Eğitim 

   2.4.1. Fransız İşgali Döneminde Mısır’da Eğitim 

 Bahsedildiği üzere 1798 Fransız işgali, modern Mısır tarihinde bir dönüm 

noktası olmuştur. Bu olay aniden Mısırlıları disiplinli, modern donanımlı bir Batı 

ordusu ile beraberinde getirmiş oldukları Fransız bilim adamları ve uzmanla r la 

tanıştırmıştır. Napolyon’un Kahire’de kurmuş olduğu Mısır Bilim Akademisi’nde, 

Fransız âlimler tarafından, La Description de l’Égypte adlı eser, Mısırlı la r ı 

                                                                 
24 Filib dî Tarrâzî, Hazâinu’l-kutubi’l-‘Arabiyye fi’l-hâfikayn, C.I, Beyrut, Vizâretu’t-Terbiyyeti’l-

Vataniyye ve’l-Funûni’l-Cemîle”, 1947, s. 337-338. 
25A.e., s. 340-341. 



91 

aydınlatmak için değil, Avrupalıların öğrenmesi ve faydalanması için kaleme 

alınmıştır. Aynı şekilde, Mısır Bilim Akademisi de Mısırlıların faydalanması veya 

Araplara özgü çalışmalar için değil, Fransızların yararlanması için kurulmuştur. 

Fransız ordusu tahliye edilir edilmez, bu akademi de çalışmasına son vermiştir. Fransız 

işgali bir saldırı hareketidir, dolayısıyla Mısırlıların ülkelerine karşı düzenlenen 

Fransız askerî harekâtı ile ilişkili olan bu akademiye ilgi duyması beklenemezd i. 

Akademi, Mısırlılar tarafından sadece meraklarından dolayı ziyaret edilmiştir. Ünlü 

Mısırlı tarihçi Abdurrahman el-Cebertî de bu akademiyi ziyaret etmiş, Fransız 

askerlerinin okuduğu çeşitli dillerdeki kitap koleksiyonları ile kimyagerlerin deney 

yaptıkları bilimsel araç gereçleri görmüş ve tüm bunlar üzerinde olumlu bir izlenim 

bırakmıştır. 

 İşgal süresince Fransızlar, kendi çocukları için iki okul açmıştır. Ayrıca 

Napolyon, Mısırlıların da eğitildiği bir tıp okulu haline gelmiş olan sivil bir hastane 

yaptırmıştır. Öğrencilerin Fransızca bilgisinin olması gerektiğinden, bu amaçla yine 

Fransız düşünce tarzına göre olan sanat ve bilim unsurlarının da yer aldığı bir çeşit 

ilkokul kurmuşlardır fakat her hâlükârda Fransızlar, böyle bir girişimden hızlı sonuç 

alacakları konusunda olumlu düşünmemekteydiler. 

 Fransız işgalinin Mısır’daki öğrenime belirgin bir ters etkisi vardır. Üç yıllık 

işgal süresince medrese hayatı alt üst olmuştur. el-Cebertî, Fransızlar tarafından 

öldürülen ve topluca Kahire’yi terk eden ulemaya kısaca değinir. Fakat Napolyon, 

başkaldırılar çıkana kadar Şeyhleri kendi sonlarını hazırlamak üzere kullanmış, onları 

anlamakta başarısız olmuş, halkı kendisine karşı kışkırtma kabiliyetlerini küçümsemiş 

görünmekte ve onların kendisine yaranır görünmesine aşırı bir inanç duymaktayd ı. 

Buna rağmen Ezher Üniversitesi, işgalden sonra Napolyon’un kendisine olan tavrının 

değişmesinden dolayı, eski saygınlığını geri kazanamamıştır. Akabinde gelen olaylar 

göstermektedir ki, Fransızlar, şeyhlerin insanların üzerinde kontrol sağlamak için 

kullanılabilecek önemli bir araç olduğunu öğrenmişlerdir 26. 

 İşgalin gerçekleştiği tarihlerde Arap edebiyatı da çöküş döneminin en ağır 

safhasını yaşamaktaydı. Arap edebiyatı araştırmacılarının ortak kanaatine göre bu 

                                                                 
26 J. Heyworth-Dunne, An Introduction To The History of Education in Modern Egypt, Londra, 

Luzac & Co, (Burleigh Presss, Lewin’s Mead, Bristol), t.y., s. 96-101. 



92 

durumun sebepleri, Arap dünyası ile Mısır’da görülen siyasi istikrarsızlık ve 

yönetimdeki düzensizlikti. Siyasetteki bu zaafın, sosyoekonomik yaşamın yanı sıra, 

edebiyata, ilim ve fikir hayatına da birebir olumsuz etkileri bulunmaktaydı. Daha önce 

ilim adamlarına ve öğrencilere tahsis edilmiş olan vakıf mallarının azalması ve yetersiz 

hale gelmesi sebebiyle büyük imkânsızlıklar içerisinde bocalayan Ezher 

Üniversitesi’nde varlığını sürdürmeye çalışan dar bir kadro haricinde, öğrenciler 

dağılmış ve ilme rağbet asgari düzeye inmişti. İlim adamlarının başka ülkelere göç 

etmesine izin verilmemiş, özgürlükleri kısıtlanmış, büyük maddi sıkıntılar nedeniyle 

de tüm Arap dünyasındaki durumun göstergesi olan Mısır’da fikir ve edebiyat hayatı 

bitme noktasına gelmişti27. 

   2.4.2. Mehmet Ali Paşa Döneminde Mısır’da Eğitim ve 

Eğitim Reformu 

 Napolyon’un Mısır seferinden sonra ilmi faaliyetler devam etmiş, zaaf, korku 

ve şüphenin yerini canlı bir hayat almıştır. Napolyon beraberinde getirdiği araştırma 

ekibiyle Mısır’daki yenilik hareketinin ilk tohumunu atmıştır. Bu vesile ile Mısır halkı 

Avrupa hayatının bazı yönlerini tanımış, Fransızların modern yaşantılarına yakından 

tanıklık etmiştir28. Mehmet Ali Paşa döneminde de geleneksel eğitim tarzı tamamen 

göz ardı edilerek, oluşturulacak yeni sistemde batı örnek alınmıştır. Kavalalı Mehmet 

Ali Paşa’nın gerçekleştirdiği modernleşme faaliyetleri arasında, eğitim de kısa sürede 

yerini almıştır 29 . Paşa’nın diğer alanlardaki modernleşme hamlesi ancak reform 

sürecini kaldırabilecek eğitimli bir kitlenin desteğiyle başarılı olabilirdi. Eğitime önem 

vermesinin temel sebebi, Avrupa tarzındaki eğitim anlayışını Mısır’a yerleştirerek 

hem askeri hem de sivil bürokrasideki eğitimli yönetic i eksikliğini giderebilmek, hem 

de Batı eğitiminden geçen uzmanlar aracılığıyla sanayileşme hamles ini 

gerçekleştirmekti. Eğitim alanındaki reformlar, özellikle ordudaki deneyimli komutan, 

sivil bürokrasideki yetkin bürokrat ihtiyacından ve fabrikalardaki personel 

eksikliğinden kaynaklanmaktaydı. 

                                                                 
27 Yalar, a.g.e., s. 47. 
28 Savran, a.g.e., s. 7. 
29 Görgün, “Mısır: Fransız İşgali Sonrası, Eğitim ve Öğretim”, C.XXIX, DİA, 2004, s. 580. 



93 

 İlk olarak, Avrupa tarzı eğitim sistemini Mısır’da yerleştirebilmek amacıyla, 

1809’dan itibaren Avrupa’ya öğrenciler gönderilmeye başlandı. Böylelikle yurt 

dışında eğitim gören uzmanlar, Mısır’a döndüklerinde, Mısır’daki aydınları eğitecek 

eğitim kurumlarının oluşumuna öncülük edecekler ve söz konusu kurumlarda 

eğitmenlik görevini de üstleneceklerdi. Mısır’daki reformlarda temelde Fransız 

modelinden esinlenilmekle birlikte, öğrencilerin eğitim için ilk gönderildikleri ülke 

İtalya idi. Fakat asıl olarak, 1818 senesinden itibaren İngiltere ve Fransa’ya öğrenciler 

gönderilmeye başlandı. Bu süreç, 1820’li yıllardan itibaren hız kazandı. İlk etapta, 

teknik eleman yetiştirilmesi için planlanan yurt dışı eğitim faaliyetleri, entelektüe l 

anlamda bir canlanmanın yaşanmasına da yol açtı. Yurt dışına gönderilen öğrencile r in 

çok azı Mısırlıydı. Mehmet Ali Paşa’nın yönetim geleneğine uygun olarak, genellik le 

Osmanlı coğrafyasının farklı yerlerinden veya Kavala’dan gelenlerin yurt dışına 

gönderilen heyetlerde yer almalarına özen gösterildi. 1826 senesinde ise, Fransa’ya 

gönderilen heyetlerde yer alan ve çalışmamızın ileriki bölümlerinde detaylı şekilde 

değineceğimiz Mısırlılardan en önemlisi Rifâa Râfi et-Tahtâvî idi. et-Tahtâvî, modern 

Arapçanın oluşumuna büyük katkılarda bulunduğu gibi, Mısır’da aydınlanma 

düşüncesi ile İslamiyet’i uzlaştırmaya çalışan “modernist” hareketin de ilk temsilc is i 

olmuştur 30. 

 Mehmet Ali Paşa, reformları hususunda ihtiyaçlarını karşılamak üzere birçok 

pragmatik tedbire başvurmuş ve eğitim konusunda Mısır’da yaşayan insanlar arasında 

herhangi bir etnik fark gözetmemiştir. Ekmeleddin İhsanoğlu’nun belirttiği üzere, 

1834’den günümüze ulaşan bir belgede, yeni okullar açılmasındaki amacın “halk” 

(ʿibad) çocukları arasında eğitim ve kültürü yaymak olduğu açıkça vurgulanmaktad ır. 

Paşa’nın aynı şekilde sivil ve askeri istihdam politikalarında da pragmatik tercihlerde 

bulunduğu açıkça görülür. Yönetimde bu konuda tecrübeli olan Türkler, tıp, 

mühendislik, ziraat gibi mesleki eğitimlerde ise Mısırlılar ağırlık noktasını 

oluşturmuşlardır. Mehmet Ali Paşa, bu iki gruptan modern eğitim imkânı sağladığı 

gençlere (o günün belgelerinde evlâdu’l-Arab ve evlâdu’t-Turk) eşit fırsat vermişt ir. 

Ayrıca kendi yetiştirdiği gençlerden (Mısırlı ya da Türk) başarılı ve yeterli olanlar, 

kendi hizmetinde bulunan yabancıların (Avrupalıların) yerlerine tayin edilmiş, ülkenin 

                                                                 
30 Özkoç, a.g.e., s. 86. 



94 

yabancılara olan bağımlılığını azaltmak, hükümetin mal varlığını korumak ve bununla 

iftihar etmek şeklinde bir politika izlemiştir. Toplumu modernleştirmeye çalışırken 

etnik veya milli üstünlük iddiaları içerisinde olmayıp tamamen pragmatik tercihle r le 

politikalarını oluşturmuş ve tedbirlerini uygulamıştır. 

 Bu dönemde, eğitim hususunda bazı olumsuz durumlar da söz konusuydu. 

Modern eğitim kurumları açıldığında bu okullara kaydedilecek öğrencilerin bazen 

ailelerinin rızası dışında okullara kaydedildiğini gösteren bazı bilgi ve belgeler 

günümüze ulaşmıştır. Mehmet Ali Paşa tarafından eğitimleri boyunca, iaşe, ibate ve 

giyim kuşamları karşılanan öğrencilerin meslek edinmeleri ve mezuniyet sonrası 

kendileri için belirtilen yerlerde çalışmaları zorunlu kılınmıştır. Bu durum tahsil 

görecek bireyler ile kalkınması istenen toplum açısından iyileştirme ve ilerleme 

yolunda çok önemli bir hamledir. Ancak günümüzün hürriyet ve insan hakları 

anlayışına da aykırı olduğundan halk tarafından tepkiyle karşılanmıştır. Zorlayıc ı 

tedbirlerin yarattığı olumsuz tepkiler ise farklı arşiv malzemeleriyle korunarak 

günümüze kadar ulaşırken, bu eğitim sürecinde yetişen gençler, ülkelerinde modern 

idare kurmak, toplumu geliştirmek ve her şeyden önce kendi ülkelerinde söz sahibi 

olmak üzere önemli mesafeler katetmişlerdir 31. 

 Mehmet Ali Paşa, siyasi başarısını elde ettikten sonra batı medeniyetinin 

temelinin ilme dayalı olduğunu anlamış ve büyük bir devlet kurma hedefini 

gerçekleştirebilmek için her şeyden önce ordunun Avrupa tarzında modernleşmes i 

gerektiğine hükmetmişti. İleride detaylarıyla değineceğimiz üzere; öncelikle Asvan’da 

ilk harbiye mektebini açıp, eğitmenler ve öğretmenler getirtti. Ordunun ihtiyac ını 

karşılamak için birçok imalathaneler kurdu. Mısır için yaptığı en büyük hizmetlerden 

birisi de geniş çaplı bir öğretim seferberliğine girişmesiydi. Bu vesileyle çok sayıda ve 

her derecede okullar açıldı. Fransa’dan hocalar getirilerek, bu okullarda Avrupa eğitim 

usulü ve programları uygulandı. İlk yüksekokul, 1816’da açılan Hendese Mektebi’ydi. 

İhtiyaç artınca, Avrupa’da yetişenlerle 1834’te Bulak’ta Mühendishane tesis edildi. 

Mısır’ın tarihi ve sosyal durumu hakkında değerli bilgiler veren Dr. Clot Bey’den de 

istifade edilerek, 1817 senesinde Tıbbiye kuruldu. Bu okullarda Fransa’dan getirilen 

hocalar, derslerini Fransızca veriyorlar ve sonra bu dersler Arapçaya çevriliyordu. el-

                                                                 
31 İhsanoğlu, a.g.e., s. XXII – XXIV. 



95 

Biʿ setul-Mısriyye’nin (Mısır yurt dışı öğrenci heyetleri) müdürü Comer Bey bu 

çalışmaların öncülerindendi. Kısa zaman aralıklarıyla, eczacılık, ebe, dil, maden, 

muhasebe, sanat, ziraat ve veteriner okulları açıldı. Okul sayısı arttıkça, maarif idaresi 

genişledi ve 1837 senesinde Dîvânu’l- medâris (Maarif Vekaleti) kuruldu. Ayrıca 

Mehmet Ali Paşa 1813 yılından itibaren Avrupa’ya öğrenciler göndermeye başlamış t ı. 

Mısır okullarından mezun olan 44 değerli şahsiyet, bilgi, yetenek ve görgüler ini 

arttırmak amacıyla 1826 yılında ilk büyük kafile içerisinde Fransa’ya gönderilmiş, 

1813-1848 yılları arasında da çeşitli Avrupa ülkelerine gönderilenlerin sayısı 339’u 

bulmuştu. Avrupa’dan dönen öğrenciler, çeşitli okullarda tercüme ve öğretim işleriyle 

meşgul olmuşlardı. Daha sonra Ezher’den mezun olanlardan da çeşitli dallarda 

yetişmek ve uzmanlaşmak amacıyla Avrupa’ya, özellikle de Fransa’ya öğrenciler 

gitmeye başlamıştı. 

 Kahire’de açılan çeşitli öğretim kurumlarından başka, başta Kahire ve 

İskenderiye’deki misyoner okulları olmak üzere, birçok yabancı okullar da açılmış t ı. 

Hükümet tarafından ödenek ayrılan bu okullar, Mısırlıların fikri gelişiminde büyük 

ölçüde etkili olmuştur. 

 Mehmet Ali Paşa’dan sonra yerine geçen torunu Abbas Bey zamanında 

(1848-1854) eğitim kurumlarına fazla önem verilmemekle birlikte, Avrupa ve Mısır 

arasında kurulan ilmi bağlar devam etmiştir. Bunun sebebi Avrupa’ya gönderilen 

öğrenci, eleman ve ilim adamlarından bir grubun Mısır’daki varlığıydı. Bunlar Avrupa 

ve Mısır arasındaki aklî ve fikrî bağların kuvvetlenmesini sağlamışlardı. Ayrıca 

Avrupa’dan Mısır’a çok sayıda göç gerçekleşmeye başlamıştı. Ülkeye gelenler, 

Kahire, İskenderiye ve Mısır’ın diğer şehirlerinde okullar açmış, ülkenin kültür 

hayatını önemli ölçüde etkilemişlerdir. Birçok edibin Mısır’ı ziyaret etmesi ve genel 

olarak kendi edebiyatları içerisinde eski ve yeni Mısır tarihine yer vermeleri de diğer 

ülkelerle olan bağların güçlenmesine vesile olmuştur32. 

 19. yüzyılda Mısır’ın siyasi, sosyal, ilmi ve edebi hayatında Mehmet Ali 

Paşa’nın çok büyük çalışmaları olmuştur. Diğer Arap ülkeleri de onun Mısır’da takip 

ettiği usulü aynen uygulamaya çalışmıştır. Mehmet Ali Paşa harp sanatı, tıp ve fen 

bilimlerine ağırlık vermesinin yanında, Arap dilinin de bu alanlarda gelişimine katkıda 

                                                                 
32 Savran, a.g.e., s. 8-10. 



96 

bulunmuştur. Hasan el-Attâr, Butrus Kerame, es-Seyyid Ali ed-Dervîşî ve Rifâa et-

Tahtâvî Arap dili ve edebiyatını koruma hususunda önemli çalışmalar yapmışlardır33. 

   2.4.3. Ezher Üniversitesi 

 Ezher İslam dünyasının halen yaşamakta olan en eski dini eğitim kurumu 

durumundaki cami ve etrafındaki külliyedir. Mısır’ın Fâtımîler döneminden itibaren 

tüm dönemlerine ait farklı mimari üsluplarını bir arada sergiler. İlk bina Halife Muiz-

Lidînillah’ın emriyle, Fustat’ı fethederek yakınına Kahire’yi kuran veziri ve 

kumandanı Cevher es-Sıkıllî (es-Saklâbî) tarafından şehrin cuma camii olarak 

yaptırılmıştır 34 . Kahire’de inşa edilen ilk büyük camidir. Cevher es-Sıkıllî yeni 

başkenti inşa ederken, Ezher’in temelini atmaya başlamıştır. Başkentin bu büyük 

camisinin yapımı, İslam devletine uygun usullerle gerçekleşmiştir. Yani cami hem 

namaz kılınan mekân hem de aynı zamanda devlet ve şehrin işlerinin idare edildiği bir 

merkezdi. Şehirde büyük caminin yapımı hem dini hem de siyasi açıdan bir zaruretti. 

Kahire’de inşa edilmiş olan Ezher, Fâtımî Devleti’nde hem ideolojik olarak hem de 

mezhepler açısından da artı bir anlam taşımaktaydı. Ezher’in şu anki yerindeki 

inşasına, 970 yılının mayıs ayında başlanmış ve yapımı iki yıldan fazla sürmüştür. 

İnşası tamamlandığında, ilk kez cuma namazı için, h. 361 senesi Ramazan ayının 

7’sinde (m. 22 Haziran 972) ibadete açılmıştır 35 . İlk devir kaynaklarında adı 

“Musalla’l-Kahire” ve “Câmiu’l-Kahire” olarak geçmiş, daha sonraki yıllarda “çok 

parlak, çok güzel” anlamlarındaki “Ezher” adı verilmiştir. Bu kelimenin Şii Fâtımîler 

tarafından, müennesi olan Hz. Fâtıma’nın “Zehra” lakabından esinlenilerek konulmuş 

olabileceği ileri sürülmüştür. Yine Fâtımîler döneminde camiye onun adıyla anılan bir 

maksure 36 eklenmiş olmasının bu fikri güçlendirdiği söylenebilir 37. Fâtımi saltanatı 

boyunca Ezher, bayramlar ve dini kutlamaların merkezi olmuştur. Bu vesile ile devlet 

erkanı, halk ile şairler toplanır, cami ve çevresinde mumlar, kandiller yakılır, yemekle 

tatlı sunulurdu. Matem günlerinde de insanlar toplanır, şiirler okunurdu. Kâdılkudât 

                                                                 
33 A.e., s. 12. 
34 Mustafa Uzun, “Ezher: Mimari”, DİA, C.XII, s. 53. 
35 Hilmi en-Nimnim, el-Ezher eş-Şeyh ve’l-Meşyehe, Kahire, Mektebe Medbulî, 2012, s. 15. 
36  İslam mâbedlerinde halifelerin, hükümdarların veya bu iki niteliği şahsında birleştiren devlet 

başkanlarının maiyetleriyle birlikte namaz kılmasına tahsis edilen birimler maksure veya mahfil olarak 

adlandırılır. Bkz.: M. Baha Tanman, “Mahfil”, C.XXVII, DİA, s. 331. 
37 Uzun, a.g.m., C.XII, s. 54. 



97 

haftanın belirli günlerinde görevini Ezher’de yapar, muhtesib (belediye memuru) ise 

hafta boyunca çalışmalarını sırasıyla Amr b. As ve Ezher camilerinde yürütürdü. 

Önemli merasimler, genel duyuru ve açıklamalar Ezher’de yapılırdı. 

 Fâtımî Devleti’nin ilk kuruluş yıllarından itibaren Ezher’in bir eğitim ve 

öğretim yeri olarak değerlendirilmesi yoluna gidilmiştir. Açılışının üzerinden henüz 

üç yıl geçmişken meşhur Şii fakihi Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed en-Nu’man el-

Kayrevânî, ölümüne kadar sürdüreceği kâdılkudâtlık görevini yapmak üzere Ezher’e 

yerleşmiş ve burada babası Muhammed Nu’man’ın el-İhtisâr adlı fıkıh kitabını 

okutmaya başlamıştır. Böylece ilk defa 975 (h. 365) yılında gerçekleştirilen eğitim 

faaliyetleri bu âlimin gayretleriyle devamlılık kazanmıştır. Onun ölümünden sonra 

Ezher’deki fıkıh eğitimi oğulları tarafından yürütülmüştür. Yapılan çalışmaların bir 

kısmında edebiyat ve dil alanına ağırlık verilmekle beraber, Ezher’deki ilmi 

faaliyetlerin başta gelen özelliği Şiiliğin ön planda tutulmasıydı.  Halife Hâkim-

Biemrillah’ın girişimiyle 1005’te (h. 395) Darulhikme’nin kurulmasıyla mezhepçiliği 

esas alan faaliyetlerin zayıfladığı görülür. Bu durum fıkıh dışındaki konuların da 

araştırılmasına zemin hazırlamıştır. Böylece edebiyat ve dil alanındaki çalışmalara ek 

olarak, felsefe, tıp ve matematik gibi ilimler de kademe kademe gerek âlimle r in 

gerekse öğrencilerin ilgisini çekmeye başlamıştır. Çok geçmeden burası zamanın bazı 

ünlü âlim ve ediplerinin toplandığı bir mekân olmuştur 38. 

 İki yüzyıl sonra Mısır’da tekrar bir fetih gerçekleşmiştir. Sünni hükümdar 

Nureddin Mahmud Zengi, hem haçlılara hem de Mısır’daki Şii hâkimiyetine karşı 

mücadeleye girişmiştir. 1169 senesinde, kumandanı Eseduddin Şirkuh el-Mansur, son 

Fâtımî halifesinin elinde olan Mısır vezirliğini ele geçirdi.  Şirkuh’un ölmesi üzerine 

aynı yıl yeğeni Selahaddin Eyyûbî vezirliğe getirildi ve yönetime el koyup Fâtımî 

Devleti’ni ortadan kaldırdı. 1171’de cuma hutbesini Abbâsî halifesi adına okuttu. 

Böylelikle Ezher, Sünniliğin meşhur merkezi haline geldi 39 . Eyyûbî idaresi Mısır 

tarihinin en önemli safhalarından birisidir. Haçlılarla mücadele ve İsmailiyye 

mezhebine ait kurumların kaldırılarak tekrar Sünnileşmesi bu dönemde 

                                                                 
38 Said Abdülfettah Aşur, “Ezher: Eğitim Öğretim ve Sosyal Hayat”, DİA, C.XII, s. 59. 
39 A. Chris Eccel, Egypt, Islam and Social Chance: Al-Azhar in Conflict and Accomodation, Berlin, 

Klaus Schwarz Verlag, 1984, s. 115. 



98 

gerçekleşmiştir 40. Ezher için yeni bir devir başlamış, Mısır’da çok derin bir şekilde 

kök salmış olan Şiilik gerilemiştir. Selahaddin Eyyûbî, Şia mezhebini ve 

merasimlerinin izlerini Mısır’dan silip atmak için seferber olmuştur. Ezher, Sünni bir 

eğitim merkezi haline gelmiş, Ömer İbnu’l-Farız es-Sufi ve İbn Hallikan gibi çeşitli 

Sünni ilim adamları ve ediplerce aranan bir medrese olmaya devam etmiştir. Bir süre 

sonra da eski mevkiini ve şöhretini yeniden kazanmıştır. 

 Memlüklerin 648 (1250 m.) yılından itibaren ortaya çıkışıyla Ezher’de de bir 

gelişme başlamış, bu gelişme II. Baybars döneminde (1309-1310) zirveye ulaşmışt ır. 

I. Baybars Ezher’in eski günlerine kavuşmasında önemli rol oynamıştır. 17 Aralık 

1266’da yapılan büyük bir merasimle Ezher yeniden cuma namazına açılmış, halkın 

gözündeki seçkin mevkiini tekrar kazanmıştır. Bu dönemde Ezher’deki ulema ve 

şeyhlere gösterilen saygının dikkat çekici ölçüde arttığı görülür. Devlet adamlarının 

da Ezher’e önem vermeleri halk nazarındaki değerini arttırmış, burayı tekrar salih, âbid 

ve sufilerin toplandığı bir merkez haline getirmiştir.  Başka şehirlerden ve farklı 

ülkelerden Kahire’ye akın edenler arasında, âlimler, tüccarlar, zanaatkârlar ve hatta 

sıradan insanlar da mevcuttu. Ezher Camii’nde ikamet eden ve eğitim görenlere çeşitli 

yardımlarda bulunulur, para dağıtılır, yemek hazırlatılıp yollanır, özellikle tatlı ve 

ekmek ikram edilirdi. Dini gün ve bayramlarda bu yardımlar daha da artardı. Ezher , 

Memlükler döneminde yeniden canlanışıyla birlikte halkı etkileme yönünde eski 

mevkiini geri kazanmıştır. Saraya ait bildirilerle önemli haberler yine buranın 

minberinden halka duyuruluyordu. Cami aynı zamanda şehirde çıkan karışıklık lar 

sırasında insanların sığındığı yer haline gelmişti. Memlük sultanlarının ve emirler inin 

gösterdikleri ihtimamın sonucunda, vakıflardan ve hayır işlerinden elde edilen gelir 

kaynaklarının da çoğalmasıyla bu müessese, faaliyeti yüzyıllarca sürecek olan, 

dünyanın en büyük İslami ilimler merkezi durumuna gelmiştir. Bu dönemde 

faaliyetlerini Ezher’de yoğunlaştıran alimlerin önde gelenleri arasında, İbn Haldun, 

Makrizi, Celaleddin es-Suyuti ve Ebu’l-Abbas Ahmed el-Kalkaşendi sayılabilir.  

 1517’de Osmanlılar, Mısır’ı zapt edince, buradaki mirası, kültürü ve özellik le 

de İslami kurumları korumaya özen göstermişlerdir. Ezher bu dönemde dini ve ilmi 

                                                                 
40 Tomar, a.g.m.,  s. 561. 

 



99 

bakımdan yine öncü rolünü sürdürmeye başlamış ve Osmanlı hâkimiyeti boyunca da 

bu durumunu muhafaza etmiştir. Bu dönemde yöneticilerin, ana dilleri olan Türkçeyi 

kullandıkları zamanlarda Ezher, Mısır’da Arap dili ve edebiyatının korunması 

konusunda da kayda değer bir rol oynamıştır. Osmanlılar Ezher’in oynadığı ilmi role 

müdahale etmekten kaçınmışlar, mali kaynaklarına dokunmamış, her iki hususta da 

bağımsız bırakmışlardır. Bu dönemde yapılan yeniliklerin en önemlisi Şeyhu’l-

Ezherlik makamının kurulmasıdır. Şeyhu’l-Ezher’in görevi, âlimlerle talebeleri 

ilgilendiren hemen her şeyi içine alacak şekilde dini ve ilmi işlerle meşgul olmaktı. 

İdari ve mali işlerden ise nazır sorumluydu. Osmanlılar Ezher’e karşı gösterdikle r i 

saygının bir sonucu olarak şeyhin seçimini buradaki alimlere bırakmışlardı. Ancak bu 

makam daha sonraları ruhani, zaman zaman da siyasi bir liderlik haline gelecek ölçüde 

önem kazanmış ve farklı mezheplere mensup adaylar arasında büyük olaylara 

sebebiyet verecek kadar rekabete yol açmıştır. Osmanlılar döneminde Ezher’in kabul 

gören bu önemli mevkii, vatanseverliği öne çıkaran milli meselelerde de kayda değer 

bir rol oynamasını sağlamıştır. Bunun en dikkat çekici örneği, 1798 Fransız işgali 

zamanında, Napolyon Bonapart’a karşı yürütülen mücadele esnasında görülmüştür. 20 

Ekim 1798’de Şeyh Muhammed es-Sâdât’ın önderliğinde Kahire’de, Ezherli ulemanın 

başını çektiği dini nitelikli bir halk ayaklanması başlamış, bu sırada cami, saldırıya 

geçen ve burada yaşayan birçok insanı katleden Fransızlardan ciddi bir darbe almışt ı. 

Napolyon’un kumandayı General Kléber’e bırakarak 1799’da Fransa’ya dönmesi 

üzerine Ezher hocalarının öncülüğündeki isyan yeniden hız kazanmış, ancak Fransız 

askerlerinin tarihi külliyeye zarar veren sorumsuz hareketlerinin yoğunlaşması üzerine 

Ezher, kendi halkı tarafından terk edilerek kapatılmıştır. Dini merasimler, eğitim ve 

öğretim bir süre askıya alınmış, cami 1801’de Fransız istilası sona erinceye dek kapalı 

kalmıştır. Daha sonra Osmanlı Devleti yetkililerinin, Ezher’in faaliyetlerini yeniden 

canlandırmaya başladığı görülür. Mısır’a gelen Yusuf Ziya Paşa, caminin dini ve siyasi 

niteliklerine yeniden kavuşacağı hususunda teminat vermiştir. Ezher bir asır sonra da 

İngiliz işgaline karşı yürütülen milliyetçi direnişin kalesi olmuş, 1916 ayaklanması bu 

caminin minberinden halka yapılan çağrılarla başlatılmıştır. 

 Halk sıkıntılı zamanlarında eskiden olduğu gibi Ezher’ koşmaktaydı. Burada 

bulunan alimlerin bir kısmı Osmanlı-Memlük döneminde, özellikle Osmanlıların son 

yıllarında yöneticilerine karşı direnen birer lider olarak tanınmışlardı. Memlüklü 



100 

emirler halkın gönlünde Ezher âlimlerinin müstesna bir yeri olduğunu bildiğinden 

gerek birbirleriyle olan çatışmalarında gerekse yöneticiler arasında baş gösteren 

uyuşmazlıklar da Ezher ulemasından yardım ve destek istiyorlardı. Kahire halkının 

taleplerini Osmanlı yöneticilerine yine onlar ulaştırıyorlardı. 

 Vali Ahmed Hurşid Paşa’ya karşı hoşnutsuzluklar iyice açığa vurulup 

1805’de Şeyh Ömer Mekrem önderliğinde ona karşı isyan başlatılmış, yönetimin 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’ya devredilmesi için hocalar topluca harekete geçmişlerd ir. 

Böylelikle III. Selim onların isteklerine boyun eğip Mehmet Ali Paşa’yı Mısır valisi 

tayin eden bir ferman çıkarmış, bir yıl sonra da onun Selanik’e nakline karar 

verdiğinde yine hocaların başvurusu üzerine yerinde bırakmıştır. Ancak daha sonra 

Mehmet Ali Paşa’nın ihtirası Ezher uleması ile ters düşmesine yol açmış, bu kez 

hocalar onun keyfi tasarruflarından rahatsız olarak, Paşa’yla mücadeleye 

girişmişlerdir. Bu muhalefet karşısında Mehmet Ali Paşa ulemayı birbirine düşürme 

taktiğine başvurmuş, böylelikle Ezher’in siyasi rolünde bir gerileme başlamışt ır. 

Ayrıca Mehmet Ali Paşa’nın Avrupa modeline göre kurdurduğu yüksekokullar da 

Ezher’in ilmi hayattaki rolünün zayıflamasına sebep olmuş, işlevinin yalnız dini alanla 

sınırlı kalmasına yol açmıştır. Öte yandan, Ezher uleması arasından, modern akımlar ı 

benimseyen, bunları bir reform vasıtası olarak teşvik ve tatbik edenler de çıkmıştır. Bu 

âlimler arasında özellikle Hasan el-Attâr ve Rifâa et-Tahtâvî dikkat çeker41. 

 Ezher âlimleri, 19. yüzyılın başlarında Napolyon’un başlattığı yenilik 

hareketlerine katkıda bulundukları gibi, Mehmet Ali Paşa’nın düşünceler ini 

gerçekleştirmesinde de yardımcı olmuşlardır. Ayrıca din, dil ve edebiyat alanında 

cehalet ile ümmiliğe karşı da sığınak durumundaydılar. Ezher, tarihi seyrindeki 

önderliğini, dini rehberlikteki eski yerini bulamayınca yönünü Batı’ya çevirmiş, 

Batının ilim ve ilim adamlarından faydalanmayı uygun bulmuştur. Ezher’de yeni 

öğretimle eski öğretim metotları arasında çelişkiler oluşmuş, iki zıt kültür ortaya 

çıkmıştır. Biri eski kitap ve prensiplere dayanan bir kültür, diğeri ise Batı ilmi ile yeni 

eğitim öğretim sistemine bağlı olan kültürdür42. 

                                                                 
41 Aşur, a.g.m., C.XII, s. 61. 
42 Savran, a.g.e., s. 18. 



101 

 Ezher’deki ıslah hareketlerinde Muhammed Abduh’un büyük payı vardır.  

Abduh, II. Abbas Hilmi’ye Ezher’de gerçekleştirilecek bir ıslahatın bütün İslam alemi 

için çok büyük bir hizmet olacağını anlatan bir rapor sunmuş ve kurumun ileri 

gelenlerini ikna ederek ıslahat için önemli bir adım atmıştır. 14 Ocak 1895’te Ezher’in 

ıslahıyla ilgili kanun yayımlandı. Müfredat programına, hesap, hendese, cebir, 

coğrafya, tarih ve hat gibi dersler konularak, eğitimin süresi de on iki yıla çıkarıldı. Bu 

kanun Ezher’de öğretim faaliyetlerinin düzenlenmesi için atılan ilk ciddi adımdı. 

1923’te eğitim süresi on altı yıla çıkarıldı. 1928’de Muhammed Abduh’un öğrencisi 

Muhammed Mustafa el-Merâgî, Ezher şeyhi oldu. Kapsamlı bir ıslahat hareketi 

başlatarak Ezher’in kapılarını ilmi içtihada açmak istediğini ilan etti. Ezher iki kısma 

ayrıldı; birinci kısım uzman ilim adamı, ikinci kısım ise gerekli dini bilgileri edinmiş 

okuryazar vatandaş yetiştirmek içindi. 1930’da çıkan bir kanunla Ezher’e bağlı yeni 

külliyeler açıldı. Bu kanun başka fakültelerin kurulmasına da izin veriyordu. Öğretim 

ibtidâî (dört yıl) ve tahassüs (yüksek lisans ve doktora) olarak dört safhada 

düzenlendi43. 

 Ezher 1960’lı yılların başlarından itibaren kamusallaştırılmış, tekrar önemli 

reformlara girişilmiştir. Bu zamandan itibaren, tıp ve mühendislik gibi fakülte ler 

kurulmuş, 1962 de Ezher’e ilk kadın öğrenci kabul edilmiştir. Günümüzde modern bir 

üniversite olarak, bazıları kadınlara özel olmak üzere birçok fakülte ve yerel tesislere 

sahiptir44. 

   2.4.4. Mehmet Ali Paşa Döneminde İlköğretim Kurumları 

 1835’lerde öğretim süresi üç yıl olan 50 ilköğretim okulu kurulmuş olup bu 

okullarda yaklaşık 1500 öğrenci okumaya başlamıştır. Okullara 7-12 yaş arasındaki 

sağlıklı çocuklar alınmıştır. Yatılı okula benzer olan bu okullarda askeri bir disiplin 

uygulanmaktaydı. İlköğretim okullarına “Mübtediye” deniliyordu. 1837-1841 yılla r ı 

arasında 41 ilkokul kurulmuştu. Müdür ve öğretmenleri Ezher mezunuydu. Ders 

kitapları sadece Kur’ân’ı Kerim’di. Bu okullardan seçilen öğrenciler Kahire ve 

İskenderiye’deki “Techiziye” denilen hazırlık okullarına alınıyordu. Bu okullar da dört 

                                                                 
43 Aşur, a.g.m., C.XII, s. 62. 
44  The Editors of Encyclopedia Britannica, “Al-Azhar University”, Encyclopedia Britannica 

(Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/al-Azhar-University, 07.08.2018. 

https://www.britannica.com/topic/al-Azhar-University


102 

yıl süreli olup Türkçe, Arapça, Farsça, matematik, geometri, tarih, coğrafya, resim, 

yazı ve cebir gibi dersler okutuluyordu. Her ders uzman hocalar tarafından 

veriliyordu45. 

 İhsanoğlu’nun belirttiği üzere, yapılan düzenlemelere göre eğitim, Mısır’da 

üç seviyede etüt edilmiştir ki bunlar şu şekildedir; 

 - İbtidai okullar kurulması; halk arasında bilgiyi yaymak amacıyla 550 

öğrenci kapasiteli 50 okulun kurulması ön görülmüştür. 

 - Biri 1500 öğrenci kapasiteli olmak üzere Kahire’de, diğeri 500 öğrenci 

kapasiteli olmak üzere İskenderiye’de iki Techiziye okulu kurulması; bunlar 

öğrencileri ihtisas okullarına hazırlayacak toplam 2000 öğrenci kapasiteli olacaktır. 

 - İhtisas okulları kurulması; bu okullar, teknik subay ve bürokrasi için 

mühendis yetiştirmek üzere kurulacak olan topçu, süvari ve piyade okulları ile 

mühendishanedir. Ayrıca Arapça, Türkçe ve Fransızca bilen mütercimler yetiştirmek 

üzere kurulacak olan dil okulu yani “Medresetu’l-elsun” ile tıp ve baytar okullarıdır. 

 Bu düzenlemelerle, Türkçenin ve Osmanlı kültürü ile ilgili tamamlayıc ı 

derslerin eğitimi resmi bir karara bağlanmış, tıp ve baytar okulları hariç değişik 

okulların müfredat programlarındaki yerini almıştır. 

 “Mübtediyan” denilen üç yıllık ilkokullarda Arapça okuma yazma, gramer, 

aritmetik ve dini bilgiler okutulmuştur. Mısırlı öğrenciler, yani o günün resmi tabiriyle 

“Evladu’l-Arab” bu küçük yaşlarda herhangi bir yabancı dil öğrenmekle sorumlu 

tutulmamıştır. Dört yıllık Techiziye’nin eğitim programlarında matematik, tarih, 

coğrafya, Arapça ile resim derslerin yanı sıra Türkçe ve Farsça da zorunlu dersler 

arasında yer almıştır. 

 Yapılan düzenlemeye uygun olarak Kahire ve İskenderiye’de iki okul 

kurulmuş, bu okullardaki Türk ve Arap tüm öğrenciler, Türk dili (gramer, metinler, 

imla, kompozisyon-inşa) ve Osmanlı Devleti tarihi olan Vâsıf Târihi’ni okumakla 

yükümlü tutulmuşlardır. Farsça dersleri de mevcuttur. Techiziye okulunda verilen 

                                                                 
45 Mustafa Ergün, “Mehmet Ali Paşa Zamanında Mısır’da Eğitimin Batılılaşması”, Ahi Evran 

Üniversitesi Kırşehir Eğitim Fakültesi Dergisi (KEFAD), Kırşehir, Sayı:3, Aralık 2015, C.XVI, s. 

284. 



103 

eğitimde dikkat çeken hususlardan birisi de bu okulda Arapça gramer eğitiminin Türk 

hocalar tarafından, Türk usulüne göre yapılmasıdır. Ancak bunun ana dili Arapça olan 

ve henüz Türkçeyi öğrenemeyen Mısırlı öğrencilere zor gelmesi sebebiyle onlara, 

Mısırlı hocalar tarafından Ezher’de okutulan metinlerle Arap usulüne uygun şekilde 

ders verilmesi kararlaştırılmıştır. Yine İskenderiye’de kurulan ilk ve orta seviyede ki 

altı yıllık okulda, Türkçe eğitimi ilkokulun ikinci sınıfından itibaren başlatılmışt ır. 

Böylelikle denizcilik okuluna öğrenci yetiştiren İskenderiye hazırlık okulunda Türkçe 

eğitime öğrencilerin erken yaşta başlamaları sağlanmıştı 46. 

   2.4.5. Tıp Okulları 

 Sağlık alanındaki okullar, Mehmet Ali Paşa zamanında kuruluş amacı 

yönünden sayısı en fazla olan okullardı ve bunlardan Tıp Okulu, Mısır’da kurulan ilk 

yükseköğretim kurumudur. 

 19. yüzyıl kapıya dayandığında, Mısır’da diğer ilimler gibi tıp da düşüşe 

geçmişti. Doktorluk, bir grup hekim ve berberin tekelindeydi. Tekniklerini, dirayet ve 

ilim olmaksızın sadece uygulama yoluyla edinmişlerdi. Mehmet Ali Paşa ordusunu 

oluşturduğunda, onlardan başkasını bulamamış ve askerlerinin tedavisi için onlara 

itimat etmişti. Doktor Clot Bey Mısır’daki sağlık idaresinin yönetimini üstlendiğinde, 

Mehmet Ali Paşa bu hekim ile uzmanlardan hastaneler ve sağlık idaresini oluşturdu 

fakat bu çok uzun sürmedi. Hükümet, ordu ve donanmadaki askerlerin sağlığıyla 

ilgilenmek konusunda şiddetli bir ihtiyaç hissetti. Bunun üzerine hükümet yabancı 

doktorlar davet etti ve Clot Bey’i Mısır ordusunun doktoru aynı zamanda da 

cerrahların başkanı olarak tayin etti. Çok az bir değişiklikle, Fransız kanunnamesine 

uygun bir sağlık kanunnamesi çıkarıldı ve tabipler birliği oluşturuldu. Mısır ordusu 

için seyyar hastaneler ve ayrıca sabit hastaneler belirlendi. Bunların özellik 

bakımından en büyüğü, Ebû Zaʿbal askeri hastanesidir ve 1825’te tesis edilmiştir. 

 Günden güne sayısı artan askerlerin sağlığıyla ilgilenmeyi üstlenen söz 

konusu hastaneler kurma işine girişmek, aynı zamanda doktor sıkıntısı çekmemek için 

de yardım almayı gerektiriyordu. Hükümetin o zamanda yeterli sayıda işinde uzman 

ve teknik konuda yetenekli yabancı doktor bulma gücü yoktu. Ülkenin insanla r ına 

                                                                 
46 İhsanoğlu, a.g.e., s. 106-108. 



104 

güvenmek kaçınılmazdı. Hükümet elinden geldiğince tıp eğitimi alanları istihdam 

ederek bu işi kolaylaştırdı. Daha sonra onları, teknik işleri tekelinde tutan yabancı 

doktorların yerine ordu ve donanma birliklerine gönderdi. Onlara olan ihtiyaç, 

hükümetin zorunlu talebiyle örtüşüyordu. Ayrıca Dr. Clot Bey de Mısır’a adım attığı 

zamandan beri bunu istemekteydi. Bu konuda seçilen insanları da kahramanca bir özen 

ve gayret içerisinde buldu. Clot Bey askeri tıbbiye idaresini düzene koydu ve elinden 

geldiğince gerekli işlerin uygulanmasını sağladı. Bu durumu uzun ömürlü olacak 

şekilde canlılıkla ve ihlasla genişletti. 

 Clot Bey, Mısır’ın tıp öğrenimi için gerekli tüm unsurlara sahip olduğunu 

gördü. Kendi alanında kanunnamesi tanzim edilmiş bir sağlık idaresine ve yakınında 

ikamet eden ordu birliklerindeki hastaların tüm taleplerini karşılayan geniş kapasiteli 

bir hastaneye sahipti. Bu hastanede çalışan çok iyi doktorlar bulunmaktaydı. Mevcut 

olan mekân aslen Ebû Zaʿbal Hastanesi’ydi. Buradaki hocalar da gerçekte yabancıyd ı. 

Clot Bey’in gözlemlediğine göre bu hastanede toplanmış olan öğrenciler 150 kişiydi.  

Okuma, yazma ve hesap biliyorlardı. Tıp ve sağlık ilimleri yanında Fransızca 

çalışmaktaydılar. Çalıştıkları dersler hünerli mütercimler tarafından kendi diller ine 

çevrilmekteydi. Dr. Clot Bey’in ayrıca bu okuldaki düzenlemeler hususunda hükümete 

sunduğu öneriler de bulunmaktaydı47. 

 Okul inşa edilirken, çeşitli hastalıklarda destek alacağı, öğrenciler ine 

uygulamalı eğitimlerle deneyim kazandıracak ve doktorların okul için birer hoca 

olacağı büyük bir hastaneye eklenmesi zaruri idi. Böylelikle ilk tıp okulu olarak, 

Kasru’l-Ayn’daki okul Kahire’nin kuzeyinde yer alan Ebû Zaʿbal Hastanesi’ne 

eklendi48. Burada da Clot Bey’in önerileri ve planı uygulamaya konmuştur. Mısırlılara 

tıp eğitimi verilecek, aynı zamanda Fransızca da öğretilecekti. Fizik, kimya, botanik, 

anatomi, fizyoloji, hijyen, ilaç bilimi, toksikoloji (zehir bilim), terapötik (tedavi 

bilimi), patoloji ve eczacılık gibi bilimler de eğitimin bir parçası olacaktı. Alanında 

uzman tercümanlar aracılığıyla ders verilecekti. Mısırlıların tıp eğitimi hususunda 

yeterli kapasite ve kabiliyete sahip olmadıkları, tercümanlar aracılığıyla eğitimin 

                                                                 
47 Ahmed İzzet Abdülkerim, Târîhu’t-ta’lim fî asr Muhammed Ali, Kahire, Mektebet’un-Nahdati’l-

Mısriyye, 1938, s. 251-253. 
48 A.e., s. 274. 



105 

imkânsız olduğu ve Müslüman inancının anatomi çalışmaya karşı olduğu gibi 

eleştirilere rağmen okul 28 Şubat 1827’de açılmış ve eğitime başlamıştır49. 

   2.4.5.1. Eczacılık Okulu 

 Clot Bey, tıp öğrencileri için eczacılık okulunun ehemmiyetinin farkındayd ı 

ve bu nedenle de Osman Nureddin Bey’e, Ebû Zaʿbal Hastanesi’nde tıp okulunun 

kurulması hususunda sunduğu raporda bu konudan da bahsetmiştir 50 . Eczacılık 

okulunun kuruluşu için ilk girişimler Kasım 1829’a uzanır. Bir tanesi hisar içerisinde 

(Hikme Hâne) diğeri ise Ebû Zaʿbal’da açılmıştır. İlki 1830 senesinde kapanmış ve 

Ebû Zaʿbal’daki ile birleşmiştir. Nisan 1832’ye kadar bu okul orduya 14 eczacı 

kazandırmıştı. Yerli eczacılar yanında, oldukça fazla sayıda Avrupalı çalıştırılmıştır51. 

   2.4.5.2. Ebe Okulu 

 Clot Bey’in bir diğer ilgi çekici tıp eğitimi tecrübesi ise, 1831-1832 yıllar ı 

arasında tıp okulunun içerisinde olmak üzere çocuk doğum okulunun kurulmasıd ır.  

Bir süre için genç kızların ve kadınların kendi istekleriyle okula girmeleri mümkün 

olmamıştır. İlk kız öğrenci grubu, Kahire köle pazarlarından satın alınan Habeşli ve 

Sudanlı on kız ve Mehmet Ali Paşa’nın sarayından gönderilen iki hadımdı. 1835’de 

bunlara on köle ve on yetim kız daha eklendi. Bu kızlar ebe olarak eğitildiler. 

Hadımlarla birlikte 34 öğrenci kurslarda eğitim görmüştür. Okuma yazma bilmeyen 

bu kız öğrencilere öncelikle Arapça öğretilmiş daha sonra da ebelik, aşı, hacamat, sargı 

ve ilaç hazırlama eğitimleri yanında biraz da Fransızca öğretilmiştir. Ebeler, 

kendilerine tıp okulundan mezun olan erkek öğrencilerle aynı rütbe verilerek mezun 

olmuşlardır52. 

   2.4.5.3. Veterinerlik Okulu 

 Henüz 1827 senesi gelmeden, iki Avrupalı veteriner hekim olan Pierre 

Nicolas Hamont ve Prétot, Fransa’da Alfort Okulu’ndan mezun olmuş ve Mısır’a 

gelmişlerdi. O zamana kadar Mısır’da hasta hayvanlar için tıbbi bakım yapılmıyord u. 

Atların bakımını üstlenmek nalbantlara kalmıştı fakat diğer hayvanlar kendi 

                                                                 
49 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 125. 
50  Abdülkerim, a.g.e., s. 291. 
51 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 131.  
52 A.e., s. 132. 



106 

kaderlerine terk edilmiş görünüyordu. Aşağı Mısır’da, bufalolar arasında alışılmad ık 

bir salgın hastalık patlak verdi. Mehmet Ali Paşa ise Avrupalı uzmanlardan yardım 

istemek konusunda ikna olmuş görünüyordu. 

 Salgın hastalık aşağı Mısır’da patlak verince, Reşit (Rosetta) kasabası,  

veterinerlik çalışmaları okulu için seçilmiş olan ilk yer oldu. Hamont ve Prétot 

faaliyetlerine başlamak üzere bu şehre gittiler. Fakat Prétot şiddetli bir hastalığa 

yakalandı ve 1827’de buraya vardığında şehirden ayrılmak durumunda kaldı. İzmir’e 

gitti ve burada vefat etti. 

 Fransız olan Hamont’a, sadece İtalyanca, Arapça ve Türkçe bilen bir 

tercüman tarafından tercüme hizmeti verildi. Bunun yanı sıra bir Ezher şeyhi de 

kendisine destek oldu. Bu üç kişi vasıtasıyla, Kahire’den gönderilen yaklaşık on adet 

Mısırlıya veterinerlik bilimi ve aynı zamanda hastalıkların tedavisinin öğretileceği 

umuldu. Okul yerleşkesi için yapılan düzenlemeler tatmin edici olmaktan uzaktı. 

Öğretmenler, tercümanlar, öğrenciler ve memurlar arasındaki alışılagelmiş entrikalar 

ise Kahire’dekinden çok daha kötüydü. 

 Okul 1829’da Ebû Zaʿbal’a nakledilerek, yeni bir bina tesis edilene kadar 

okula, tıp okulu içerisinde geçici bir yerleşke verildi fakat burada da Hamont, 

Veterinerlik Bilimi Okulu’nun kendi otoritesine verilmesi konusunda endişeli olan 

Clot Bey ile olan rekabeti de dâhil olmak üzere, daha fazla zorluklarla karşılaşmış 

görünmektedir. 

 Başkente yakın olması nedeniyle Harmont, sorumlu kişilerle nasıl temas 

kurabileceğini de öğrenmişti. Bunlardan Şeyh Hasan el-Attâr ve Ezher şeyhinin yanı 

sıra Mehmet Ali Paşa’nın yakın adamı olan Dîvânu’l-cihâdiyye53’nin nazırı da destek 

verenler arasındaydı. Yeni okulun 50 öğrencisi bulunmaktaydı. Yerleşkesi ise yaklaşık 

yüz kırk atın tedavisini üstlenebilecek durumdaydı. Fransızca öğretme şartı 

konulmuştu. Üniversiteler arası düzenlemede, veterinerlik okulu öğrencileri, tıp 

okulundaki, fizik, kimya, botanik, eczacılık gibi belirli kursları takip edecekti. Teorik 

ve pratik veterinerlik bilimi, Hamont’un kendisi tarafından öğretilmiş, daha sonra 

                                                                 
53 1826’da, okullardaki ve birliklerdeki askeri eğitimi merkezi bir kontrol altına almak için kurulan bir 

öğretim komisyonu. Bkz.: Ergün, a.g.m., C.XVI, s. 282. 



107 

kendisine hastanedeki pratik eğitimde üç Avrupalı uzmanın da yardımcı olmasına 

müsaade edilmiştir. 

 Veterinerlik Okulu, son olarak 1837’de yine Harmont’un gözetiminde Tarım 

Okulu’nun da bulunduğu Şubra’ya nakledilmiştir54. 

   2.4.6. Teknik Okullar ve Sanayi Okulları 

   2.4.6.1. Muhasebe Okulu 

 Mehmet Ali Paşa, sağlam temele dayanan bir hükümet tanzim etmişt i. 

Hükümeti divanlara ve kalemlere ayırmıştı. Yeni düzenin esaslarına göre kâtiplikte 

uzmanlaşmış çalışanlara ihtiyaç duyması kaçınılmazdı. Kıptîler, kâtipliği (sekreterliği) 

asılardır ellerinde tutuyorlardı. Aynı zamanda divan kâtibi, malların, paraların vergi 

tahsildarı, kalemlerin veznedarı ve gümrük mültezimiydiler (vergileri alan kişi). 

Hükümet onların tüm bu işleri tekellerinde tutmalarından hoşnut değildi. Böylelik le 

Mehmet Ali Paşa bu işleri yürütecek memurlar yetiştirmek istedi. Bunun üzerine 

1837’de Muhasebe Okulu kuruldu. 

 İlk olarak kuruluş amacı, askeri birlikler için kâtiplik eğitimiyle sınırlıydı. Bu 

nedenle öğrenci sayısı otuz öğrenciyi aşmıyordu. Bunlar iptal edilmiş olan kraliyet 

dershanesinden seçilmişti. Daha sonra hükümet, öğrenci sayısının arttırılması kararını 

çıkardı. Böylelikle bunlara Techiziye (hazırlık) okulundan da 20 öğrenci katıldı. Özel 

öğretmenden, kadastro (arazi ölçümü) tekniğini de öğrenmekle yükümlüydüler. 

Bunlara daha sonra topçu okulundan da öğrenciler katılmıştır. Okulun kuruluşundan 

aylar sonra, çok geçmeden öğrenci sayısı 316’ya yükselmiştir. Bu da hükümetin bu 

okulun mezunlarına ne kadar çok ihtiyaç duyduğunu göstermektedir. Kuruluşundan 

bir sene sonra ordu birlikleri kâtipleri olarak 60 öğrenci tayin edilmişti fakat ihtiyaç 

220 öğrenciydi. En son öğrenci sayısı hükümet tarafından belirlenmekteydi. 

 Henüz iki sene geçmeden bu okulun inşası iptal edilmiştir. Öğrencileri ise 

Mübtediye (İlköğretim) Okulu öğrencilerine dâhil edilmiştir55. 

   2.4.6.2. Diller Okulu 

                                                                 
54 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 132-134. 
55 Abdülkerim, a.g.e., s. 325-326. 



108 

 Mehmet Ali Paşa dönemi ilmi canlanma (nahda) açısından tasvir edilecek 

olursa, bu dönemin tercüme ve Arapçalaştırma (taʿrib) asrı olduğunu söylenebilir. 

Mehmet Ali Paşa’ya göre, Batı sisteminde faydalı olan ne varsa, bu sistemin sahipler i 

tarafından yazılmıştı ve bunlar ancak tercüme edilirse uygulaması kolay olacaktı.  

Batının ilimlerini, edebiyatını, savaş, ziraat, sanayi ve imar meselelerini çözme 

metodunu anlamaya ihtiyaç vardı ve Türkçe veya Arapçaya çevrilmedikçe hiçbir şey 

tam olmuyordu. Yabancılar bu iki dili biliyor veya bunlardan birisini az biliyorlar ya 

da bilmiyorlardı. Bu durum da Mehmet Ali Paşa’nın, kendilerine bilim, teknik ve 

idarede ihtiyaç duyulan ülkenin gençlerini Avrupa’ya göndermesini kaçınılmaz 

kılıyordu. Ülke halkından Mısır’daki mütercimleri yetiştiren kişiler dışında kimse 

kalmamıştı. Avrupa eserlerinin tercümelerinden Doğu veya Batı dillerini şans eseri 

yerinde kullanabiliyorlardı. Bu tercümanların hazırlanmasından, yine yurt dışına 

gönderilen ilk Mısırlı öğrenci heyetinden olan kişiler sorumluydu. Diller Okulu bu 

yükün büyük bir kısmını üzerine alan okullardandı. 

 Diller Okulu 1835 senesinin başlarında kurulmuştur. O zamanlar Tercüme 

Okulu olarak anılmaktaydı. Daha sonra ismi değişerek “Diller Okulu” olmuştur. 

Kuruluş amacı hükümet daireleri için tercümanlar yetiştirmekti. Daha sonra 

hükümetin bu niyeti, okulun kuruluşundan itibaren mezunlarından, hükümet okullar ı 

ve daireleri için gerekli kitapları çevirecek bir tercüme kalemi oluşturup, tercümanlar 

yetiştirmeye yöneldi. Ardından çıkan kararnamelerle, tercüman yetiştirmek ve ayrıca 

Fransızca bilen öğrencilerle diğer özel okullara destek olma amaçları da eklendi. Bu 

okul, öğrencilerini Techiziye okulundan alan ve hükümet işlerinde görevlendiren özel 

bir okuldu. 1836’da yapılan bir düzenlemeyle bu okulun hedeflerine bir yenisi daha 

eklendi ki, bu da diğer özel okullara Fransızca bilen öğrenciler hazırlamaktı. 1841’e 

gelindiğinde de okul, mütercim ve öğretmen yetiştirmeye sebatla devam etti. 

 Okul ilk açıldığında öğrenci sayısı 50 idi. Bu okulun hocalarından Rifâa Râfi 

et-Tahtâvî, öğrencileri bölge (taşra) okullarından seçmişti. Daha sonra Mülkiye 

Mektebi’nden katılanlarla birlikte bu sayı 80 öğrenciye, daha sonra da hükümetin 

kararıyla 150 öğrenciye çıktı. 1841’de ise Okulları Düzenleme Heyeti bu okulun 



109 

öğrenci sayısını 60 olarak kararlaştırdı. Diller Okulu, Mehmet Ali Paşa döneminin 

sonuna kadar bu sayıyı muhafaza etti 56. 

   2.4.6.3. Tercüme Kalemi 

 Hükümet, çeşitli bilim, teknik ve sanat alanlarında yabancı dildeki 

kitaplardan tercüme edilmesini istediklerinin çeviri işini uygulamaya başladığında ilk 

yurt dışı öğrenci heyetine itimat etmişti. Onlardan tercümanlar görevlendirmiş, 

kendilerine Avrupa’da aldıkları eğitimle ilgisi olmayan bilim ve teknik alanlar ında 

kitaplar vermişti. Onları daima hızlı ve özenli tercüme yapmaya zorlamış t ı. 

Tercümanlardan birisi yetersiz olursa, çeviri konusunda daha bilgili olan meslektaşı 

çalışmaya katılıp yardım etmekte ve onu eğitmekteydi veya kitap bu tercümandan 

alınıp bir başkasına devredilmekteydi. Bu öğrenci heyetlerine ilaveten, hükümet için 

diğer kitapları tercüme eden yabancılardan oluşan bir tercüme grubu vardı. Ne var ki 

bunlardan bazıları hükümeti aldatmış, altı aylık işleri beş yılda yapmışlardır. 

 Mehmet Ali Paşa, ihtisas yapmak amacıyla ülkelerinden ayrılan bu öğrenci 

heyetlerinin vazifeleri ve işleriyle ilgilenene kadar rahat etmemiştir. Bu yüzden, 

tercüme işiyle meşgul olan öğrenci heyetlerinin tamamını tek bir kalemde toplama 

hususunda kendisine sunulan öneriyi reddetmiş ve Mülkiye Mektebi yanında tercüme 

okulunun da kurulmasını tercih etmiştir (bundan sonra bu okul Diller Okulu olarak 

anılacaktır). Bu okulun amacı, kuruluşundan itibaren mezunlarından bir tercüme 

kalemi oluşturmaktı fakat bu kalemin kuruluşu 1841 senesine kadar gecikmiş ve Diller 

Okulu tercüman eğitimine devam etmiştir. Bu tercümanlar kendi dönemlerinde, 

sanayi, ziraat, savaş teknikleri, tıp, çeşitli ilimler ve edebiyat gibi alanlarda birçok 

kitabı tercüme etmişlerdir. Fransızca 1836 yılında özel okulların ders programlarından 

kaldırıldığında, tercüme işi, Diller Okulu öğrencileri ve mezunları ile, özel okullarda 

ders veren, eğitimini Avrupa’da tamamlamış olan bazı Mısırlı hocalarla sınırlıyd ı. 

Ancak Diller Okulu öğrencileri ile mezunlarının, Arapça, Fransızca ve tarih, coğrafya 

gibi sosyal bilimler alanlarında bilgilerine güvenmek mümkün olsa da bilmedik le r i 

konuların da var olduğu gözlerden kaçmamaktaydı. Bunu telafi etmek için, Diller 

Okulu’na hazırlık okulları da eklenmiş, öğrencilere Fransızca okutulmuş ve birçok 

                                                                 
56 A.e., s. 329-332. 



110 

özel okulda Fransızca eğitimine geri dönülmüştür. Bu tedbirin meyvesini almak uzun 

zaman alacaktı. Hükümet tercüme edilen kitapları kontrol etmekte acele ediyor , 

tercümelerin doğru ve özenli olmasına önem veriyordu. Diller Okulu mezunla r ı 

tercüme ve Arapçaya çevirme işini tek bir kalemde (büroda) yapıyordu. Bununla 

birlikte hükümet tercüme edilen kitapları uzman hocalara kontrol ettirmekten 

yorulmuştu. Bu Tercüme Kalemi, 1841’de eğitim öğretimi düzenleyen kurul 

tarafından oluşturulması ve Diller Okuluna dâhil edilmesi önerilen, müdürü Rifâa et-

Tahtâvî tarafından idare edilen bir büroydu. 

 Bu büroda değerli ve nadir eserlerin tercüme edildiği görülmüştür. Şüphesiz 

ki tercümelerin doğru, eksiksiz ve hatalardan arınmış olması gerekmekteydi. Bilimse l 

ve teknik kitapların tercümeleri için sadece dil bilgisi yeterli olmamalıydı. Tercüme 

edilen kitabın bilim ve tekniğine hâkim bir âlime de bağlı olunmalıydı. 

 Kurul, tercümanlara özel bir tercüme bölümü kurmuştur. Bu bölüm dört 

kısımdan oluşmaktaydı; birinci kısım matematik, ikinci kısım tıbbiye ile tabii ilimler, 

üçüncü kısım edebiyat, tarih, hikâyeler, kanunlar ve coğrafyayla ilgiliydi. Dördüncü 

kısım ise Türkçe tercüme kalemiydi57. 

 İbrahim Paşa döneminin sonlarında, kalede yeni bir tercüme kalemi 

bulunmaktaydı. Daha sonra bu kalem, Diller Okuluna nakledilmişti. İleride de 

bahsedeceğimiz, Vekâyi-i Mısriyye58 adlı gazetenin işleri de bu kaleme devredilmişt i. 

Kanunlar, kronikler, bilim ve teknik gibi konuları Fransızcadan Türkçeye tercüme 

ediyorlardı. Ancak bu kalem uzun süreli olmamış, I. Abbas’ın hâkimiyetinin ilk 

yıllarında Diller Okulu ile birlikte kapatılmıştır 59. 

   2.4.6.4. Ziraat Okulları 

 Ziraat Okulu, Mehmet Ali Paşa’nın başarılı girişimlerinden birisidir. Pamuk, 

indigo60 ve kök boya gibi belirli bazı ürünlerin tanıtımı veya yeniden canlandırılmas ı 

                                                                 
57 A.e., s. 339-341. 
58 1828’de Mısır’da Kavalalı Mehmet Ali Paşa tarafından yarısı Türkçe yarısı Arapça olarak çıkartılan  

ve tarihte yayımlanan ilk Türkçe gazetedir. Bkz.: Nesimi Yazıcı, “Vekâyi-i Mısriyye Üzerine Birkaç 

Söz”, OTAM (Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi), 

Sayı:2, Ankara, 1991, s. 267-270. 
59 Abdülkerim, a.g.e., s. 341-344. 
60  İndigofera türlerinden özütlenen, suda, alkol ve eterde çözünmeyen, sıcak anilin veya sıcak 

kloroformda çözünen mavi bir boyadır. 



111 

konusunda yardımına başvurabileceği Avrupalı ve Hintli uzmanlar bulunmaktayd ı. 

Henüz 1833 yılına gelmeden Mehmet Ali Paşa, Ziraat Okulu açmak hususunda kesin 

olarak kararını vermişti. Bu amacı için öğrenciler belirlemiş, Kasru’l-Ayn Okulu’na 

yollamıştı. Ayrıca bu süre zarfında Mehmet Ali Paşa, Fransa’ya gerekli araç gereç ve 

ekipmanla birlikte hocalar ile uygulama öğretmenleri de göndermişti. İlk başta esas 

zorluk herhangi bir okul yerleşkesinin bulunmamasıydı fakat henüz Ağustos 1835’e 

gelmeden yeni bir binanın alt katı inşa edilmişti.  

 Bu tarım görevinin başında, çiftçi ve demircilerin yanı sıra Mr. Grandjean 

isimli Fransız bir uzman da vardı. Kendisine, 1826’da tarım eğitimi almak üzere 

Fransa’daki Roville’ye giden Ermeni Yusuf Efendi yardım ediyordu. Bu kişi hem 

tercüman hem de gözetmen olarak gitmiş görünmektedir. Okul o kadar kötü 

yönetilmekteydi ki, halktan ve yerel makamlardan çok fazla muhalefet vardı. Bunun 

sonucunda Mr. Grandjean istifa ederek ülkeyi terk etmiş, müdür makamını saraydaki 

Ermeni arkadaşları sayesinde Mehmet Ali Paşa divanında daha etkili olan Yusuf 

Efendi devralmıştı. 

 Okul itibarını kaybetmiş, durumu kötüye giderek diğer çiftliklerden farkı 

kalmamıştı. Bu durum Mehmet Ali Paşa’yı da muhtemelen Yusuf Efendi ve okuluyla 

ilgili gerçek dışı söylemleri dinlemeye itmişti. Sonunda Ermeni Yusuf Efendi 

görevinden azledildi. Ağustos 1836’da Nabaroh’daki okul Şubra’ya nakledild i 61 . 

1841’de Ziraat Okulu kurul tarafından kapatılmış, daha sonra tekrar açılmışt ır. 

Şubra’daki bu okul da çok uzun süreli olmamıştır. 1844’te ise Mansura’ya nakledilen 

okul kapatılmış ve öğrencileri dağılmıştır. Fakat bundan sonra Mısır’da ziraat eğitimi 

ihmal edilmemiş, 1846’da Ziraat İdare Okulu kurulmuştur. Ne var ki Mehmet Ali Paşa 

döneminin sona ermesinden önce kurulmuş olan bu okul ile ilgili bilgi 

bulunmamaktadır 62. 

   2.4.6.5. Mühendislik Okulları 

 Mehmet Ali Paşa, Mısır’daki ıslah projeleri esnasında, toprağı düzlemek, 

kanal kazmak, köprü yapmak, fabrikalar inşa etmek ve madenleri araştırmak gibi 

işlerle karşı karşıya kalmıştır. Ancak Mısır bu işlerin sorumluluğunu alacak 

                                                                 
61 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 151-152. 
62 Abdülkerim, a.g.e., s. 357-358. 



112 

mühendislerden yoksundu. Mısır’ı gelişmiş bir ülke haline getirmek için ilerleme 

yollarını bulmak gerekliydi. Bu sebeplerle mühendislik okulları açılmıştır. Bu okullar 

“Mühendishane” olarak adlandırılmaktadır. Bu okulların ilkinde, Mahmudiye Kanalı 

ve sulama kanalları gibi diğer inşaatlara da katılan büyük mühendis Muhammed Sakıp 

Paşa yetişmiştir. 

 Bu okulların koşulları ve etkisini muhafaza etmesi bakımından en gelişmiş 

olanı, Mayıs 1834’te Bulak’ta açılan Mühendishanedir. Mehmet Ali Paşa Hükümeti, 

bu okul için çaba sarf etmiş ve özen göstermiştir. Bu çabalar, okulu 19. yüzyılın en 

önemli ilim müesseselerinden biri haline getirmiştir. Okul, Mehmet Ali Paşa’nın oğlu 

İbrahim Paşa’nın sarayında açılmıştır ve 1836’da Paris’teki mühendislik okulu model 

alınarak tanzim edilmiştir. Okulun amacı, kara ve denizde topçu sınıfına subaylar, 

genel işler için mühendisler, madenler, barut ve tuz arıtma fabrikaları için işçiler, fizik 

ve matematik öğretmenleri yetiştirmek olup eğitim süresi üç yıldı63. 

 Okul müdürleri, 1834’te Artin Bey, 1834-1837 yılları arasında Yusuf Efendi 

Hekekyan, 1837’de Charles Lambert, 1849-1854 yılları arasında ise Ali Mübarek Bey 

olmuştur 64 . Okul 1854’te kapatılmasına kadar varlığını sürdürmüştür. Bu önemli 

kurumun çalışma hayatı, ilmi canlanmaya (nahda) destek olma hususunda 19. yüzyıl ın 

ilk yarısında geçirdiği yirmi yıldan sonra sona ermiştir. Mısır’a, ziraat, sanayi, kültüre l 

tesisler gibi nahda için gerekli unsurları sağlayan çok sayıda Mısırlı matematikçi ve 

mühendis kazandırmış, matematik ilimlerinde kitaplar yazılmış ve Arapçaya 

çevrilmiştir. 1839’da Mühendishaneye rasathane de eklenmiştir 65. 

   2.4.6.6. Sanayi Okulları 

 Mehmet Ali Paşa, ülkenin siyasi bağımsızlığının, ekonomik yönden bağımsız 

olmadıkça temel unsurlarını tamamlayamayacağının farkındaydı yani yabancılara 

bağımlı kalmayı mümkün olduğunca azaltması gerekiyordu. Bunun üzerine fabrikalar 

kuruldu, askerler ve halk Mısırlıların elinden çıkmış olan kumaşlarla giydirildi. Aynı 

şekilde silah ve mühimmat imalathaneleri kuruldu. Mısır Kalesi ile İskenderiye’dek i 

sanayinin (tersanenin) görevi ordu ve donanmayı Mısır’da yapılmış silahla r la 

                                                                 
63 A.e., s. 359-362. 
64 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 143. 
65 Abdülkerim, a.g.e., s. 375. 



113 

donatmaktı. Bu fabrikaların, güçlü bir teknik idare ile sorumluluğunu almaları için 

ülke halkından kimse olmadığında, yabancı zanaatkârlar çağırılıyordu. Onlara iki 

önemli görev veriliyordu; bu görevler işlerin idaresi ve birçok Mısırlı gence 

tekniklerini öğretmeleriydi. Mehmet Ali Paşa, bu sanayi dallarını yerinde öğrenmele r i 

için Avrupa’ya çok sayıda Mısırlı da göndermişti. Ülkelerine döndüklerinde 

endüstriyel canlanmanın sorumluluğunu üstleneceklerdi ve hükümet onlardan teknik 

ilimleri öğrenmelerinin yanı sıra sadakat bekliyordu. Fabrikalar aynı zamanda, 

Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’a girmesini istediği sanayi dallarının eğitimi için inşa 

edilen eğitim kurumları yani okullardı ve Dîvânu’l-medâris’in gözetimi altındaydılar. 

Bu okullarda amaç, kademe kademe yabancıların yerini alacak usta zanaatkârlardan 

şefler yetiştirmekti fakat çoğunluğu uzun süreli olmamıştır 66. 

   2.4.6.7. Uygulamalı Kimya Okulu 

 Bu dönemde açılan okullar arasında, 14 Kasım 1831 tarihinde Eski Kahire’de 

açılan uygulamalı kimya okulu da yer alır. Beş öğrenci ile eğitime başlamıştır. Mehmet 

Ali Paşa’nın kurmuş olduğu fabrikalara yerli halktan kalifiye işçiler sağlamak 

amaçlanmıştır67. Öğrencilere kimya sanayinin çeşitleri ve Fransızca öğretilmekteyd i. 

Bu okulun 1833’te de var olduğu görülmektedir 68. 

   2.4.6.8. Madencilik Okulu 

 Mehmet Ali Paşa, Mısır, Sudan ve Şam’da maden araştırmaları yapılmas ı 

hususunda azimliydi. Madenlerin çıkarılmasının sorumluluğunu üstlenecek 

mühendislerin yetiştirilmesi amacıyla, 1834’te Eski Kahire’de “Madencilik Okulu” 

kuruldu. Müdürü Yusuf Kaşif’ti. Okulun yirmi öğrencisi vardı ve eğitimler ini 

tamamlamak üzere Suriye ve Avusturya’ya gönderilmişlerdi. Bu okul uzun süreli 

olmamış, aynı yıl veya bir sene sonra Mühendishaneye katılmıştır 69  çünkü yeni 

organize edilen Mühendishanede de madencilik ile ilgili konular öğretilmekteydi70.   

                                                                 
66 A.e., s. 376-379. 
67 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 145-146. 
68 Abdülkerim, a.g.e., s. 379-380. 
69 A.e., s. 380-381. 
70 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 142. 



114 

    2.4.7. Harp ve Denizcilik Okulları 

 Mehmet Ali Paşa haklı olarak büyük bir kara ve deniz gücü oluşturma 

hususuna güveniyordu ve bunun için de azami çaba sarf etti. Bu doğrultuda ilk etken 

Mısır’daki hâkimiyetini pekiştirmek, ıslahatlarında süreklilik ve Osmanlı Devleti ile 

olan ilişkilerinde istikrarı sağlamaktı. Savaş gücünü modern Avrupa usullerine göre  

tanzim etmek gerekiyordu. Bu konuda dikkat ettiği nokta, yabancı subayların elinde 

yetişmiş eğitimli subaylar edinmekti ve bu akıllıca plan o günlerde başarı getirmişt ir. 

Mehmet Ali Paşa, Sudan yerlilerinden oluşturmayı düşündüğü yeni ordusu için 

subaylardan ve askeri öğretmenlerden bir birlik meydana getirmek üzere Napolyon’un 

ordusundan, Albay Séve adında Fransız bir subay istihdam etti ve okullar kuruldu. 

   2.4.7.1. Asvan Okulu 

 Fransız Albay Séve için, Mehmet Ali Paşa’nın kölemenler, üst düzey 

memurlar (muvazzaflar) ve komutanlarından bir birlik oluşturuldu. Onları halkın 

gözünden uzak tutmak için Asvan şehri tahsis edildi. Subay yetiştirmek üzere ilk harp 

okulu burada kuruldu. Fransız Albaya yardımcı olmak üzere, İtalyan subaylardan bir 

birlik de katıldı. 

 Asvan’da askeri kışlalar kuruldu. Subayların ve askerlerin sağlığını 

denetlemek üzere bir sağlık merkezi ve sağlık heyeti oluşturuldu. Albay Séve 

başlangıçta öğrenciler hususunda çok büyük zorluklarla karşılaştı. Öğrenciler henüz 

askeri hayata alışkın değillerdi. Askeri hayatın gerektirdiği güç ve nizamdan 

yoksunlardı. Albay Séve din konusunun da bu sorunlara dâhil olduğunu görmüş ve 

başarıya olan hırsı onu dinini değiştirmeye itmiştir. Müslüman olmuş ve “Süleyman” 

adını almıştır. Önceleri Süleyman Ağa diye çağırılırken daha sonra kendisine Fransız 

Süleyman Paşa denilmeye başlanmıştır. 19. yüzyılda Mısır’ın askeri canlanması 

hususunda onun hatırası ölümsüzleşmiştir. Yeni Mısır ordusunun kurulması ve bu 

orduyu beslemek üzere açılan harp okullarının denetlenmesi hususunda onun katkıları 

büyüktür. Mehmet Ali Paşa’nın oğlu İbrahim Paşa da birçok savaşa iştirak etmiştir ve 

Mısır ordusunun Bâbıâli kuvvetlerine karşı kazandığı zaferlerde büyük paya sahiptir71.  

   2.4.7.2. Esna Okulu 

                                                                 
71 Abdülkerim, a.g.e., s. 387. 



115 

 Asvan şehri askeri eğitim için elverişli değildi. Uzak olması, burada ikameti 

meşakkatli kılıyor, ulaşımı da zorlaştırıyordu. Sıcak şiddetliydi ve göz hastalık la r ı 

artıyordu. Bu gibi sebeplerle okul Asvan’dan Esna şehrine nakledildi. Süleyman Paşa 

da Esna’daki Memlük beylerine savaş sanatlarını öğretmek üzere buraya geldi. 

Beraberinde teknik konularda uzman olan Ahmet Efendi de vardı. Ahmet Efendi, 

savaş teknikleriyle ile ilgili bazı kitapları tercüme etmek için de çaba sarf etmiştir. 

 Mehmet Ali Paşa bu okulla çok ilgilenmiş, öğrencilerin öğrendikler i 

bilimlerdeki ilerlemeleriyle ilgili daima sorular sormuş ve bazen de onlara oğlu 

İbrahim Paşa’yı göndermiştir. Öğrencilerin genel olarak yaptığı işlerle ve ayrıca el 

yazılarıyla da ilgilenmiştir. Şehirli öğrencilerin yazı ve imlayı öğrenmele r i 

kaçınılmazdı. Bunun yanı sıra öğrencilerin tarih kitaplarını okumalarını, konuşma ve 

diyalog yetilerini arttırmalarını istemiştir. 

 Süleyman Paşa yeni subaylar yetiştirmek hususunda başarılı olmuştur. Evvela 

Sudanlı daha sonra da Mısırlılardan oluşan yeni bir orduyu da eğitmeye başlamışlard ır. 

Esna Okulu, günden güne büyüyen ordu birliklerine subay yetiştirmeye devam 

etmiştir. Okul daha sonra Esna’dan Ahmim’e, sonra da Asyut yakınındaki Nahîle’ye 

nakledilmiştir. Son olarak da eğitim karargâhı (harp okulu) Hankah’ta yerleşik olarak 

kalmıştır. Burası Kahire’nin yakınında, başkenti ve aşağı Nil’i koruyan güçlü bir askeri 

merkezdi. 

 Bu okul, daha sonraki zamanlarda ve Vekâyi-i Mısriyye Gazetesi’nde 

“Medresetu’l-Cihadiyye” olarak anılmıştır. 1836-1837 yıllarında, Mısır’daki eğitim 

düzenlemesine kadar varlığını sürdürememiştir. Bundan birkaç sene öncesine kadar 

hakkında bilgi gözükmemektedir. Büyük bir ihtimalle kapatılmış, hükümet, piyade, 

süvari ve topçu okulları gibi başka okullarla yetinmiş olmalıdır 72. 

   2.4.7.3. Genel Kurmay Okulu 

 Genel Kurmay Okulu da uzun süre varlığını sürdürmüş bir okuldur ve bu da 

eğitim düzenlemesinden önce kapatılmıştır. Okul, Fransa’ya gönderilen ilk öğrenci 

heyeti üyelerinden, kabiliyeti ile dikkat çeken Osman Nureddin Efendi’nin önerisiyle 

muhtemelen Kahire yakınında bulunan Cihadabad Köyü’nde kurulmuştur. 

                                                                 
72 A.e., s. 387-389. 



116 

Kuruluşunu “Planat” denilen Fransız subaylar üstlenmiştir. 15 Ekim 1825’te eğitim 

hayatına başlamıştır. Kurucuları olan Fransız subayların eğitimde büyük payları 

bulunmakta, onlara Avrupalı ve Doğulu bazı hocalar da yardımcı olmaktaydı. Okulda 

eğitim üç yıldı ve senelere göre askeri derslerin yanı sıra, hesap, çizim, topoğrafya, 

Fransızca, geometri, harita çizimi gibi dersler de okutulmuştur. Bu okuldan mezun 

olan subaylar, ordudaki mühendislik birimlerine, topçu ve maden kısmına veya savaş 

ya da sivil idareye “genel kurmay” olarak atanmışlardır 73. 

   2.4.7.4. Piyade Okulu 

 Piyade eğitimi hızla ilerlemekteydi fakat eğitim merkezlerinin 

organizasyonları, muhtemelen yönetimin sürekli el değiştirmesinden dolayı diğer 

askeri kurumların tutarlılığından yoksundu. Ana eğitim kampı, Kahire’nin birkaç mil 

kuzeyinde, Hankah’a yakın bir yer olan Cihad Abad’da konuşlanmıştı. Piyade Okulu 

ise Eylül 1832’de kurulmuş, Haziran 1834’te Dimyat’a naklolmuştur. 1841 senesinde 

ise Ebû Zaʿbal’a nakledilmiştir. 

 Dimyat piyade okulunda, subay ve daha alt rütbeli olarak yetişen 400 öğrenci 

bulunmaktaydı. Öğrenciler çoğunlukla Türklerden ve Memlüklerden oluşuyor 

görünmektedir. Öğrencilere askeri eğitimler, harekâtlar, askeri yönetim, Türkçe, 

Arapça ve Farsça öğretilmekteydi74 . Piyade Okulu, görevine Mehmet Ali Paşa 

döneminin sonuna kadar devam etmiştir75. 

   2.4.7.5. Süvari Okulu 

 Avrupa süvari sistemi Mehmet Ali Paşa’yı uzun bir müddet cezbetmemişt ir. 

İbrahim Paşa, Mora’da Fransız süvarilerini harekatta gördükten sonra bunu Mısır için 

uygulamaya karar vermiştir. Kasım 1829’da bir süvari heyeti Fransa’ya gönderilmiş t i. 

Süvari Okulu ise Nisan 1831’de, Gize’de Murad Bey’in sarayında açılmışt ır.  

Öğrenciler, süvari manevralarının yanı sıra piyade eğitimleri, eskrim, askeri yönetim, 

Türkçe, Arapça, Farsça ve Fransızca eğitimleri alıyorlardı. 

                                                                 
73 A.e., s. 390. 
74 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 138. 
75 Abdülkerim, a.g.e., s. 393. 



117 

 Mehmet Ali Paşa’nın tüm okulları arasında bu okul, organizasyonu ve aldığı 

sonuçlar bakımından en başarılı olanlarından birisidir. Öğrenciler, fes hariç, Avrupalı 

süvariler gibi giyiniyorlardı. Genel bilgileriyle bir rütbe kazanmış olmakla beraber, 

duruş ve davranışları da gelişiyordu76. Okul, Abbas Paşa dönemindeki kapatılmasına 

kadar eğitimini sürdürmüştür77. 

   2.4.7.6. Topçu Okulu 

 Mehmet Ali Paşa reformlarına başlar başlamaz topçuluk alanıyla da 

ilgilenmiş ve bu alanda henüz bir okulu yokken Avrupalıları bu iş için 

görevlendirmişti. M. Gonthard de Veneur görevlendirdiği ilk Avrupalılardan birisiyd i. 

Edhem Bey de topçu sınıfını eğitmek amacıyla bazı subaylara matematik dersi 

vermiştir. 

 Haziran 1831’de bu işe uygun şekilde düzenlenmiş Topçu Okulu, 300-400 

öğrenci ile Tura’da açılmıştır78. İlk açıldığında öğrencilerinin çoğunluğu Mısırlı ve 

Türk olup aralarında Yunanlılar da vardı 79. Öğrencilere Türkçe, Arapça, Fransızca, 

İtalyanca, aritmetik, cebir, geometri, mekanik, çizim, topoğrafya, tahkimat, piyade, 

süvari ve topçu eğitimleri, köprü yapımı gibi dersler verilmekteydi80 . Donanma 

hizmetine hazırlananlar İngilizce öğrenmekteydi. Türkçe ise tüm öğrencilere 

öğretiliyordu. Bunun yanı sıra donanma sınıfına hazırlanmaları için öğrencilere 

denizcilik bilimleri eğitimi de öğretilmekteydi. 

 Okulda ayrıca yazılan veya Arapçaya çevrilen ders kitaplarının basılması için 

bir matbaa bulunmaktaydı. Arapçaya çevirme işini Rifâa et-Tahtâvî yapmaktayd ı81. 

Okul, eğitimine Mehmet Ali Paşa döneminin sonlarına kadar devam etmiştir82. 

                                                                 
76 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 135-136. 
77 Abdülkerim, a.g.e., s. 399. 
78 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 137. 
79 Abdülkerim, a.g.e., s. 408. 
80 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 137. 
81 Abdülkerim, a.g.e., s. 408 - 409. 
82 A.e., s. 417. 



118 

   2.4.8. Denizcilik Okulları 

 Mehmet Ali Paşa, Mısır’da donanma kurmuş, gemilerinde savaşacak asker ve 

bu askerleri komuta edecek subaylar yetiştirmek üzere denizcilik okulları açmıştır. Bu 

okulların en önemlileri şunlardır: 

   2.4.8.1. İskenderiye Denizcilik Okulu 

 İskenderiye’de bulunan Tophanede (Tersane) bir Dâru’s-sınâaʿ (askeri 

teçhizat deposu) kurulmuştur. Öğrenciler gemi yapımı tekniği ve bununla ilgili dersler 

almışlar, derslerinde büyük ilerleme kaydetmişlerdir. Bu okulda Mısırlı denizci 

öğrenciler de bulunmaktaydı ve Mart 1833’te Fransızların idaresi altındaki gemile r in 

yapımını denetlemişlerdi. Okulun öğrenci sayısı artmış ve iki yüz bin öğrenciye 

ulaşmıştır. Aralarında donanma sınıfı için eğitim alanlar ve idari vazifeler için 

hazırlananlar da vardı. 

 1836 yılında eğitim ile ilgili çıkan kararname de, İskenderiye’de bir 

ibtidaiyye ve techiziyye okulları kurulması gerektiği belirtilmiştir. Denizcilik okulu o 

zamanda İskenderiye’de bulunan tek okuldu. Öğrencilerinden sayıları bine varan 

büyük bir grup ayrıldı.  Denizcilik okulu bahsi geçen kararnameye göre düzenlend i. 

Bu kararnameye göre, öğrencilerinden beş yüz kişilik bir grup techiziyye okuluna, iki 

yüz kişilik bir grup da ibtidaiyye okuluna gidecekti. Kalan öğrencilere yüz öğrenci 

daha eklenerek Tura’daki Topçu Okulu’nda denizcilik ilimlerini öğreneceklerdi. Bu 

öğrencilerin tamamından özel denizcilik okulu oluşturuldu. 

 Daha sonraki senelerde anlaşıldı ki, İskenderiye Denizcilik Okulu’nun 

ibtiadiyye ve techiziyye okullarına dönüştürülmesinden sonra, deniz subayı mezun 

etmesi mümkün değildi çünkü bu subayların mühendislik ve denizciliğe mukabil 

ilimlerde uzman olması gerekmekteydi. Bu sebeple Dîvânu’l-medâris, gelecekte 

denizcilik subayları, mühendis, mimar ve Dâru’s-sınâaʿ (Tersane) için gerekli diğer 

subayları, Mühendishane- i Hidiviyye’den tayin etmenin uygun olacağını görmüştür. 

Çünkü burada tüm bilim alanlarından hocalar vardı ve matematik ilimleri burada tüm 

dalları ile okutulmaktaydı. 

 Böylelikle İskenderiye Denizcilik Okulu’nun eğitim hayatı sona ermiştir. 

Mehmet Ali Paşa dönemi sonlarında hükümet bu okulu tekrar kurmaya çalışmışt ır. 



119 

Okul için Mühendishaneden öğrenciler seçmiştir. Daha sonra bu projenin nasıl 

sonuçlandığı ile ilgili bilgi bulunmamakta olup muhtemelen uygulanamamıştır83. 

   2.4.8.2. Donanma Okulları 

 Bu okulların yanı sıra, Mısır donanmasının gemileri içerisinde de okullar 

bulunmaktaydı. Bu okullarda öğrenciler gemiyi kullanmayı ve denizcilikle ilgil i 

dersleri öğreniyorlardı. Donanmanın ilk kurulduğu yıllarda, dört adet eski korvet, okul 

olarak kullanılmıştır. Onlara Nil gemilerini bilen birkaç tayfa da katılmış ve dört 

bölüğe ayrılmışlardı. Gemi hizmeti konusunu öğretmek üzere yabancı bir subay 

alınmıştı. Subay olmak üzere hazırlanan öğrenciler, denizcilik ilimleri derslerini almak  

için amirallik bölümü odalarında toplanırlardı. Mansura ve Akka’da savaş gemile r i 

üzerinde de iki okul bulunuyordu. Öğrenciler arasında Mehmet Ali Paşa’nın oğlu Emir 

Said’de bulunmaktaydı. 

 Mehmet Ali Paşa döneminin sonlarına kadar, deniz kanadında (korvette) 

denizcilik bilimini tahsil etmeye kendini adamış öğrenciler vardı. Son zamanlarda 

Asya ve Afrika kıtalarının Akdeniz’e açılan kıyılarına da çıkıyorlardı. Ayrıca başka 

gemiler üzerinde de işi öğreniyorlardı. Öyle ki, eğitimlerini tamamladıklar ında 

hükümetin fabrikalarında mühendis olarak istihdam edilmekteydiler84. 

   2.4.9. Müzik Okulları 

 Avrupa modeline mümkün olduğunca yakın olma çabaları içerisinde olan 

Mehmet Ali Paşa, askeri bandoyu da başlatmıştır. Trompet ve borazan eğitimi için 

1824 yılında Hasan Ağa yönetiminde bir okul açılmış ve trompetçiler için diğer bir 

özel okul ise aynı yılın ağustos ayında İstanbul’dan gelen Osman Ağa idaresinde 

açılmıştır. Bu iki okul da Türklerin idaresi altında denenmiş fakat uzun ömürlü 

olmamışlardır. İlkinin kapanış tarihi belli olmamakla beraber, ikincisi aynı yılın aralık 

ayında kapanmıştır. 

 Müzik okulu hususunda daha ciddi bir girişim ise, Ağustos 1827’de 

Hankah’ta Ali Efendi direktörlüğünde kurulan okuldur. Öğretmenler Fransız’dır fakat 

                                                                 
83 A.e., s. 417- 419. 
84 A.e., s. 419 – 420. 



120 

derslerin yönetimi bir İspanyalının elindedir. Öğrencilere Mısırlı öğretmenler 

tarafından Arapça da öğretilmiştir. Bu okul Eylül 1835’te kapanmıştır. 

 Clot Bey ve Hamont bu okulları, esas olarak Fransız ulusuna ve askeri alayına 

ait ezgi ile nağmelerin olduğu gibi kopya edilmesi, Mısır veya Türklere ait hiçbir 

tertibin olmaması hususunda eleştirmişlerdir. Performans oldukça doğru fakat ruhtan 

yoksundu. Avrupa askeri müziğinden alınmış ne Mısırlılar ne de Türkler tarafından 

anlaşılan bir imitasyondan ibaretti. 

 Bir diğer müzik okulu ise Eylül 1834’te Osman Efendi idaresinde açılmış 

fakat bir sonraki senenin eylül ayında kapanmıştır. Kale’de Mısırlılara Alman ve 

İtalyan müziğini öğreten Alman bir hocanın idaresindeki bir müzik okulu daha 

açılmıştı. Ȃbidin Kasrı’ndaki resmi dokümanlar, okulların kapanış tarihini 1841 olarak 

vermektedir 85. 

   2.4.10. Yabancı Okullar 

 Mehmet Ali Paşa’nın hükümdarlığı boyunca, şahıslar veya misyoner le r 

tarafından birkaç okul kurma girişimi olmuştur. 18. yüzyıl boyunca Mısır’da yabancı 

okullar zaten vardı fakat Mehmet Ali Paşa’nın hükümdarlığının ilk yirmi yılı boyunca 

haklarında edinilen bilgi çok azdır ve görünen o ki bu okulları geliştirmek için çok az 

çaba harcanmıştır 86 . 19. yüzyılda yabancı azınlıkların veya grupların idare ettiği 

okullar var olmuştur. Hepsinin kendine özgü bir düzeni vardır. Bu yabancı okullar 

günümüze kadar da gelmiştir87. 

   2.4.10.1. Kıptî Okulları 

 Kuruluş amacı bakımından Müslümanların sıbyan mekteplerine (Kur’ân 

kursu) benzer. Okuma yazma öğretir ve eğitim seviyesi bakımından da benzerlik 

gösterir. Tek fark, bu okullarda Kur’ân yerine İncil’in öğretilmesidir. Bu mektepler 

Mehmet Ali Paşa döneminden önce de vardı. Bazı dönemlerde Kıptîler in 

karşılaştıkları baskılara rağmen bu mektepler gizlilik içerisinde korunuyordu. Kıptîler, 

okullarını uzak mahallelerde veya evlerin içerisinde kuruyorlardı. Kâtiplik ve 

                                                                 
85 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 134-135. 
86 A.e., s. 271. 
87 Abdülkerim, a.g.e., s. 666. 



121 

hesaplama ilimlerini ellerinde tutuyorlardı. Çocukları, kâtiplik ve hesaplama yı 

babalarının yanında bir iş olarak öğreniyorlardı. Bu sebeple bu okullar okuma yazma 

öğretimi olmak üzere amacını sınırlıyordu. Söz konusu okullarda yaklaşık iki bin 

öğrenci öğrenim görmekteydi. 

 Kıptîler İsmail Paşa dönemine kadar sistemli okullar kurmamışlardır. Kızlar ı 

eğitmek üzere, birisi Ezbekiye’de birisi de Hâretu’s-Sekâyîn’de olmak üzere okullar 

açmışlardır. 

 Kahire’deki Kıptî Cemiyeti, Hâretu’s-Sekâyîn’deki kızlar okulunun yanında 

bir lise açmıştı. Öğrenciler bu okulda İngilizce, Fransızca, biraz İtalyanca, Arapça, 

matematik ve Kıptîce öğrenmekteydi. Son olarak Kıptîler en büyük okullarını genel 

kiliselerinin yanında kurmuşlardır. Bu okulda öğretim ücretsizdi ve bazı 

Müslümanların da buraya katılmasına izin verilmişti. Burada da Kıptîce, Arapça, 

Fransızca, İngilizce, okuma, hesaplama, geometri kuralları, tarih, coğrafya ve bazı 

mantık ilkeleri okutulmaktaydı. Bu okul günümüze kadar da varlığını sürdürmüştür. 

   2.4.10.2. Yahudi Okulları 

 Mehmet Ali Paşa zamanında Yahudilerin, çocuklarına özel bu okullar ı 

kurmasını talep ettikleri zenginlerden birisi olan Mösyö Crémiou’ya atıfla “Crémieu” 

olarak adlandırdıkları okulları vardı 88 . Adolphe Crémioux 89  Mısır’da olduğu 

zamanlarda dindaşlarını maddi ve manevi olarak desteklemek için bu okulu kurma 

girişiminde bulunmuştu. 4 Ekim 1840’da Kahire’de kurulan “Ecoles Crémioux” 

(Crémiou Okulları) denilen bu okullar, kızlar ve erkekler için olmak üzere iki taneydi90 

ve Yahudi mahallesinde bulunuyorlardı. Mehmet Ali Paşa döneminde bu okullarda 

eğitimle ilgilenen yabancılardan birisi bu okulu övmüş, öğrencilerinin zekâsı ve aktif 

olmalarıyla ön plana çıktığını belirtmiştir. Öğrenciler göğüslerinde üzerinde 

okullarının isimleri bulunan gümüş bir madalyon taşıyorlardı. 

                                                                 
88 A.e., s. 667 – 669. 
89  Adolphe Crémieux, asıl ismiyle Isaac Moise (1796-1880), 1848 Devrimleri ve 1871 Paris 

Komünü’nde aktif olan Fransız politikacı ve Yahudi lideri. Bkz.: The Editors of Encyclopedia 

Britannica, “Adolphe Crémieux”, Encyclopedia Britannica, (Çevrimiçi) 

https://www.britannica.com/biography/Adolphe-Cremieux, 06.12.2016. 
90 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 272. 



122 

 İsmail Paşa döneminde Kahire’deki Yahudi okullarının sayısı, ikisi kızlar ve 

ikisi de erkekler için olmak üzere dörde yükselmiştir. Bu okullarda yaklaşık 155 kız 

ve erkek öğrenci okumaktaydı. Bunun yanı sıra Kahire’de sistemli bir okulları daha 

vardı91. 

 Hızla büyüyen Yahudi topluluğunun bu okullara çok ihtiyacı vardı. 19. 

yüzyılın ortalarında Kahire’de, 6000 yerli Yahudi ve 200 İtalyan Yahudi 

bulunmaktaydı 92. 

   2.4.10.3. Ermeni Okulları  

 Ermeni azınlığı, Mısır’da yaşayan yerli azınlıklar arasında Avrupa tarzında 

okul kuranların ilkiydi ve bu okul, Kalousdiyan Ermeni Okulu olarak 

adlandırılmaktaydı93. Mehmet Ali Paşa döneminde ve onun yönetiminde açılan bu ilk 

özel okul 1828 yılında kurulmuştur. Okul Bulak’taki Ortodoks Kilisesi’ne bağlıydı ve 

görünüşe göre ilkokuldu. Şüphesiz ki meclisteki Ermeni topluluğunun etkili pozisyonu 

nedeniyle, çocuklarının eğitimine biraz özen gösterilmesi gerektiği teşvik edilmişt ir. 

Boghoş, Artin, Estefan, Hekekyan Beyler ve Yusuf Efendi iyi pozisyonlardaki dikkat 

çeken Ermeni şahsiyetlerdir. Mehmet Ali Paşa’dan ilgi ve iyilik görmüşlerdir94. 

   2.4.10.4. Yunan Okulları 

 Kahire ve İskenderiye’deki Yunan okulları, 19. yüzyılın başlarına kadar 

mevcuttu. Okullar sadece Kahire de değil, 1825’e kadar büyük ölçüde başka yerlerde 

de yayılmışlardı. 1825-1848 yılları arasında bu okulların aktiviteleriyle ilgili bir bilgi 

bulunmamaktadır. Okullar muhtemelen kapanmış ve daha sonra 1843 yılında 

Hyppapanti Yunan Ortodoks Okulu adıyla tekrar açılmıştır. Durgun geçen bu zaman 

aralığında Yunanlılar muhtemelen Mehmet Ali Paşa’nın kurduğu okullara gitmiş 

olmalılar. Kasru’l-Ayn okulunda birçok Yunan öğrenci olduğu belirtilir. 

 Kahire’de 1848’de Hamzavi bölgesinde bir Yunan Okulu mevcuttu. İki sınıfı 

ve çok sayıda öğrencisi bulunan bu okulun öğretim kadrosu kalabalık 

görünmemektedir. Sınıflar başlangıç düzeyinde ikiye ayrılmıştı. Bunlar Yunan 

                                                                 
91 Abdülkerim, a.g.e., s. 669. 
92 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 273. 
93 Abdülkerim, a.g.e., s. 669. 
94 J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 271. 



123 

ilkokulu ve üç öğretmene sahip olan Fransızca okuluydu. 1848’de Arapça için de bir 

öğretmen olduğundan söz edilir. Başpapaz (Patrik), okul bağışları ve hem öğrenciler 

hem de öğretmenlerin faydalanacağı bir kütüphane oluşturmak üzere kitap desteği 

sağlamaları için, Kahire’deki Yunanlılara ve daha çok faydası dokunacak olan 

İskenderiye’nin zenginlerine başvurmaktaydı. Kahire’deki okul 1856’da Kahire 

Yunan Ortodoks Cemiyeti’nin kuruluşuna kadar, İskenderiye Başpapazının koruması 

altında eğitimine devam etmiş görünmektedir. 

 İskenderiye’deki Yunan Cemiyeti ise 1843’te kurulmuş ve Mısır’daki benzer 

organizasyonlara model olmuştur. Yunan topluluğu büyüdükçe okul ve hastaneye 

ihtiyaç duyulmuştur. Önde gelen bağışçılar Tossizza kardeşlerdi. 1843’te sağlam 

temele sahip düzenli ve sistemli bir okul kurulmuştu95. 

 1847 senesinde Yunan topluluğu “Tossizza” denilen okullarını açtılar. Bu 

okul İskenderiye’de Mescidu’l-ʿattârîn camisi caddesindeydi. Okul Mısır’da kurulan 

ilk Yunan okuludur. Bu zamandan sonra kendileri için okullar tesis etmeye 

başlamışlardır96. 

   2.4.10.5. Misyoner Okulları 

 19. yüzyılın ilk yarısında Mısır, göç eden ve ekonomik canlılığı da 

beraberinde getiren yabancıları karşılamaya başlamıştı. Onlarla beraber göç eden ve 

dini faaliyetlerde bulunmak isteyen misyoner din adamları da bulunuyordu. 

Misyonerlik faaliyetleri, her biri kendine has mezhebe sahip olan kilisele r in 

kurulmasıyla başlar. Daha sonra bu kiliseler faaliyetleri çerçevesinde yayılmış ve 

kendi azınlıkları ile, isterlerse diğer azınlıkların çocuklarının eğitiminden sorumlu 

okullar ilave etmişlerdir. Böylelikle Mısır’da yabancı okullar açılmaya başlanmışt ır. 

Mısır’daki yabancıların eğitimi, neredeyse kiliselere ilave edilmiş okulları bulunan 

rahiplerin tekelinde bulunuyordu. Yunanlılar, Ermeniler ve Suriyelilerin atalarını 

tanıyan rahiplerinden başka kimsesi yoktu. Bu durum, el-Ȃbâu’l-ʿazâriyyun 

(Lazaristler) cemiyetinin yönetiminde, İskenderiye’de sistemli bir okulun kurulduğu 

                                                                 
95 A.e., s. 273-275. 
96 Abdülkerim, a.g.e., s. 669. 



124 

1840 yılına kadar devam etmiştir. Burada öğretim aynı zamanda el-Ferir (Fréres) 

cemiyetinin de sorumluluğundaydı. 

 Lazaristlerin cemiyeti ile Fréres cemiyeti altı sene boyunca uyum içerisinde 

çalıştı. Daha sonra aralarında anlaşmazlık çıkınca, Fréres Cemiyeti İskenderiye’nin 

başka bir yerine giderek burada özel bir okul kurdu. Bu okul 1847 yılında 

İskenderiye’de kurulan St. Katherine adlı okuldur. Aynı sene içerisinde St. Katherine 

Meydanı’nda başka bir okul daha kurulmuştu. Daha sonra kendilerine Kahire’de de 

bir okul açmışlardır. Kahire’nin eski mahallelerinden biri olan Haranfeş’tek i 

mekânlarını onlara Sami Paşa vermiş ayrıca 1859 yılında para yardımında da 

bulunmuştu. Bu okul günümüze kadar da varlığını sürdürmüştür. 

 Bu dönemde kurulan okullardan birisi de Râhibâtu’l-İskenderiye caddesinde 

1844 yılında Fransız Filles de la Charite cemiyetinin kurduğu ücretsiz Medresetu’r-

Rahme (Misércorde) adlı okuludur. Yine aynı sene içerisinde Bon Pasteur Cemiyeti 

Şubra’da, günümüze kadar gelen Medresetu’s-seyyideti’r-râʿî’s-sâlih (Dame du Bon 

Pasteur) adlı rahibeler okulunu kurmuştur. Diğer taraftan Fransız Katolik 

cemaatlerinden Cizvitler ve diğerleri, geçtiğimiz yüzyılın ikinci yarısına kadar 

Mısır’da ikamet etmişlerdir. 

 Bazı misyoner ve dini cemaat okullarının idari ve ilmi sistemleri ile 

yeterlilikleri hakkında bilgi bulunmamaktadır fakat önem açısından diğerlerinden 

aşağı kalmayan farklı misyoner okulları da vardır. Bu azınlıklar Mısır’a gelip burada 

yerleşmişler, kiliselerini ve okullarını kurmuşlardır. Söz konusu kiliseler ve okullar 

günümüze kadar gelmiştir. Bu misyoner okullarından Anglikan okulları üç kısımdır: 

 - İngiliz Enstitüsü; Anglikan eğitimine göre, Kıptî kiliseleri için papazlar 

yetiştirmek amacıyla Kıptîlerin eğitimlerini tertip ediyordu. Bu enstitünün 1845 

yılında 35 öğrencisi vardı. 

 - Erkekler Bölümü: İngiliz misyonerlerden birisi tarafından idare 

edilmekteydi. Çoğu öğrencisi Hristiyan olmakla birlikte aralarından az bir kısmı 

Müslümanlardandı. Öğrenciler burada Arapça okuma yazma, coğrafyanın esasları, 

doğa tarihi, hesap ve temel geometri kaidelerini öğreniyorlardı. Aralarından az öğrenci 

İngilizce konuşuyordu. 



125 

 - Kızlar Bölümü97: Kızlar okulunda çoğunluğu Kıptî ve az kişi de Müslüman 

olmak üzere yaklaşık 100 öğrenci mevcuttu. Kızlar, Arapça, iğne ve nakış işleri 

öğreniyor, sabah saat sekizden akşam beşe kadar ders görüyorlardı. Okul, Doğu’daki 

kadınlar arasında eğitimi yaymayı amaçlayan es-Seyyidât Cemiyeti (Ladies Society – 

Hanımefendiler Cemiyeti) tarafından gönderilen Miss Holiday tarafından idare 

edilmekteydi. Okul 1835 senesindeki açılışından itibaren ilk on yıl içerisinde 300 kız 

öğrenci mezun etmiştir. Kızlar okuyup yazabiliyor, nakış ve çeşitli iğne işleriyle 

geçimlerini sağlayabiliyorlardı. 

 Mehmet Ali Paşa, ülkenin gelişimi için kızların eğitiminin öneminin 

farkındaydı ve bu konuya özen göstermeye gayret etti. Eğitim Mısır’ın üst 

tabakasından insanlar ve hatta hükümdar ailesindeki (haremindeki) genç kızlar da 

dâhil olmak üzere diğerleri arasında da yayılmaya başladı. Bu vesileyle İngiliz 

misyonerlerden birisinin eşi ve Miss Holiday saraya girdi. Bu iki hanım zikredilen 

okulun idareciliğini yapmaktaydı. Mehmet Ali Paşa, İbrahim Paşa ve Defterdar Bey’in 

kızlarının eğitimi için okuldan gönderilen kızlar, iğne ve nakış işleri yapıyorla rd ı. 

1840’tan itibaren kızların eğitimini, şeyhlerin yanı sıra İngiliz, Fransız ve Alman 

bayan hocalar üstlendi. Şüphesiz ki bu durum önemli bir değişikliğe sebep olmuştur. 

Böylelikle eğitim sadece Doğulu tarzda olmaktan çıkmış hem Doğulu hem de Avrupalı 

bir nitelik kazanmıştır 98 . Daha sonra Mısır’da 1855’ten 1866’ya kadar Amerikan 

okulları eğitime başlamıştır. 

 Bu okulların amacı açıktı; bu amaç Mısır’da yaşayan yabancıları eğitim 

konusunda kurtarmaktı. Her biri kendi azınlığındaki insanlara, kendi dini mezhebine 

uygun eğitim vermekteydi. Bu okulların bir diğer amacı ise, Hristiyanlığı yaymak ve 

farklı mezhepleri olan Kıptîleri de buna yönelik olarak dinen değiştirmekti99.      

   2.5. Mehmet Ali Paşa Döneminde Türkçenin Yeri 

 Mehmet Ali Paşa, Mısır’daki valiliğini güçlendirmek amacıyla girişt iği 

modern ordu ve merkezi idare kurma faaliyetlerinde, İstanbul’daki yenile şme 

hamlelerini örnek almış ve deneme yanılma yoluyla bu işlere başlamıştı. Bu hamlele r in 

                                                                 
97 A.e., s. 670-672. 
98 A.e., s. 673-674. 
99 A.e., s. 672. 



126 

önemli bir bölümünü, ihtiyaca cevap vermek üzere kurduğu askeri ve sivil okullar 

oluşturuyordu. Bu okullarda okutulan dillerin ve Türkçenin önemiyle ilgil i 

Ekmeleddin İhsanoğlu’nun belirttiği üzere, bu okulların çoğunda -tıp okulu hariç- ilk 

başlarda eğitim Türkçe ağırlıklı yapılmıştır. Mehmet Ali Paşa’nın kendi inisiyatifi ve 

maiyetindeki adamlarının yardımıyla ilk dönemlerde başlatılan eğitim faaliyetler inde 

ve bu arada İtalyanların katkıda bulunduğu bazı farklı eğitim kurumlarında eğitimin 

başlıca dili Türkçeydi. Bu okulların en önemlisi Mühendishane olup, İstanbul 

Mühendishanesi örnek alınarak kurulmuştu. Buna karşılık Fransızlar tarafından 

kurulan okulların müfredatlarında Türkçeye yer verilmemiştir. Buna Fransız hekim 

Clot Bey’in kurmuş olduğu tıp (1827), baytarlık (1827), eczacılık (1830) ve ebelik 

(1832) okulları örnek gösterilebilir. Bu okullarda ilk başlarda Fransızca olarak 

okutulan dersler, Suriyeli ve Tunuslu mütercimlerin yardımıyla Arapçaya çevrilmişt ir. 

Eğitim bu okullarda uzunca bir süre bu şekilde devam etmiş, daha sonra Fransız 

hocaların yerini Paris’te tahsil gören Mısırlı hekimlerin almasıyla tıp eğitimi İngiliz 

işgaline kadar Arapça olarak yapılmıştır100. İleriki dönemde, İsmail Paşa dönemine 

(1863-1895) doğru okulların sayısı çoğalmış, Arapça tamamen bir öğretim dili haline 

gelmiş ve telifte de esas kabul edilmiştir. Ancak 1882 İngiliz işgali döneminde, 

kalkınma hamlesine büyük bir darbe inecek, öğretimin amacı ve yönü saptırılacak tı. 

Bu dönemde dil okulları kapatılacak, Avrupa’ya öğrenci gönderilmesi de 

durdurulacaktı. Ülkede Fransız kültürünün yerleşmesinden ve ayrıca eğitimin Arapça 

olması sonucu milli bir uyanıştan endişe duyan İngilizler, eğitim ve öğretimi tamamen 

İngilizceye çevireceklerdi101. 

 Tıp ve sağlıkla ilgili eğitim kurumlarının Clot Bey tarafından kurulduğu bu 

dönemde, Mehmet Ali Paşa modern tarım eğitimi için de bir okulun faaliyete 

başlamasını sağlamıştır. 1830’da Osmanlı geleneğine uygun olarak üç dili de iyi bilen 

Edirneli Mehmet Efendi adında bir kişiye Mülki Dershane (ed-Dershanetu’ l-

mülkiyye) adında bir okul açtırmıştır. Tıp okullarının aksine bu okulda ziraatla ilgil i 

derslerin yanı sıra, Arapça, Türkçe ve Fransızca da öğretilmiştir. 

                                                                 
100 İhsanoğlu, a.g.e., s. 103. 
101 Savran, a.g.e., s. 13. 

 



127 

 1815’te Nizâm-ı Cedîd adıyla yeni askeri birlikler kurma teşebbüsünün 

başarısızlıkla sonuçlanmasından sonra Mehmet Ali Paşa, yenilik hareketinin ancak 

yeni usullerle yetişmiş farklı kadroların eğitilmesiyle başlayabileceğini fark etmişt ir. 

1816’da Kale’de kurduğu ilk mühendishanede 80 kadar Mısırlı ve Türk öğrenciyle 

başlattığı mühendislik eğitiminin yerli imkânlarla yürütülmesinin zor olduğunu 

anlamış, önce büyük ihtimalle İstanbul’da yetişmiş olan Hasan Efendi el-Musılî’yi 

getirtmiş daha sonra da yine İstanbul’dan Ruheddin Efendi’yi çağırtıp Türkçe olarak 

matematik eğitimini başlatmıştır. Bu dönemde, okullar için gerekli kitaplar 

İstanbul’dan temin edilmiştir. Yine sivil ve askeri okullara öğrenci yetiştirmek üzere 

1825’te Kasr’ul Ayn’da faaliyetine başlayan askeri hazırlık okulu et-Techiziyyetu’ l-

harbiyye’ye Türkler ve Türkçe konuşan Arnavut, Çerkez, Kürt, Ermeni ve Rumlar 

arasından, yaşları ortalama 12-16 arası 500-600 kadar öğrenci alınmıştır. Okutulan 

dersler arasında ise, aritmetik, geometri ve cebir dersleri bulunmaktaydı. Tamamına 

yakını Türkçe konuşan bu ilk öğrenciler, Mısır’da oluşturulan ordunun ilk subayları 

ve idarenin ilk yöneticileri olmuşlardır. Arapça konuşan Mısırlıların bu ilk grupta yer 

almaması dikkat çekicidir. Bu erken dönemde eğitim için getirilen kitaplar  

muhtemelen İstanbul’dan gelmiştir. İstanbul’dan getirilen ilk hocaların veya Mısır’da 

Mehmet Ali Paşa’nın maiyetindeki Türkçe konuşanlardan seçilen hoca ve öğrenci 

kadrolarının oluşturduğu askeri okullarda okutulacak temel derslerin başında 

matematik geliyordu. İstanbul mahsulü eserlerin yanı sıra Mısır’da Mehmet Ali 

Paşa’nın hizmetine girmiş iki Türk mütercim, Osman Nureddin (ö. 1834) ve İbrahim 

Edhem (1752-1865) Mısır’daki kitap basımı faaliyetlerinde öne çıkmışt ır. 

Fransızcadan Türkçeye tercüme ettikleri eserler 1824’ten itibaren Mısır’da basılmaya 

başlanmıştır. Mısır Mühendishanesi 1836’da çıkarılan bir tasarıyla, kara, deniz ve 

topçu subayı yetiştirmek, bayındırlık, madencilik sahaları ile askeri fabrikalarda 

çalışmak, matematik ve fizik hocaları yetiştirmek üzere, Paris mühendislik okulu 

modeline uygun olarak yeniden düzenlenmiştir. Okulun üç yıllık tahsil sürecinde, 

Türkçe ve Farsça dersleri de müfredatlarında yer almıştır. Mühendishanenin 

müdürlüğüne getirilen Charles Lambért’in Mehmet Ali Paşa’nın vefatına kadar süren 

yönetim döneminde, Türkçe ve Farsça eğitimi kaldırılmış, yerine Fransızca eğitime 

ağırlık verilmiştir. 1854’te kapanan Mühendishanede eğitimin Türkçeden Arapçaya 

kayması ile Türkçe matematik kitaplarının basımı da durmuştur. Başlangıçtan itibaren 



128 

Türkçenin askeri eğitim ve tatbikattaki yerinin yanı sıra, düzenleme için tasarının 

çıkarıldığı 1836’dan itibaren, değişik askeri okullarda da Osmanlı kültürü ve Türkçesi 

eğitimine önem verildiği görülmüştür102. 

 Askeri ve sivil okulların çoğalması ve çeşitlenmesi üzerine bu okulların belli 

bir sistem içerisinde düzenlenmesi ihtiyacı doğmuştur. Bu sebeple 1836’da Okullar 

Şurası (Şûrâ’ul-medâris) kurulmuş ve o zamana kadar Dîvânu’l-cihâdiyye’ye bağlı 

olan okullar, 1837’de kurulan Dîvânu’l-medâris’e bağlanmıştır. İhtiyaca göre gelişen 

askeri ve sivil eğitim faaliyetlerinin idari bir yapı ve hiyerarşiye göre yeniden 

şekillenmesini sağlayan bu düzenlemenin içerisinde, Türkçenin de yeri dikkat çekecek 

ölçüdedir. Oluşturulan divanın üç kaleminden birisi “Türkçe kalemi” olup diğer ikisi 

“Arapça” ve “Hendese” (teknik-mühendislik) kalemleriydi103. 

   2.6. Yurt Dışına Öğrenci Gönderilmesi 

 Bahsedildiği üzere Mehmet Ali Paşa, Avrupa’nın ilmini, öğretim sistemini, 

ekonomik düzenini, savaş ve denizcilik tekniklerini örnek almıştır. Avrupa’dan kendi 

eğitim kurumlarına öğretmenler ile idareciler, ordu ve donanması için subaylar ve 

eğitmenler davet etmiş, fabrikaları için de ustalarla mühendisler getirtmiştir.  Mehmet 

Ali Paşa, bundan önce yıllardır Mısır’daki düzeni bilen Batılılardan onay almak 

mecburiyetinde değildi ve bu da ülke için büyük bir şanstı. Fakat Paşa, ülkenin yerli 

halkı olan Mısırlılar veya Türklerin ülkenin canlanmasına katılıp yardımcı olmaktan 

uzak kalmalarını ve sürekli yabancılara dayanıp onlara itimat etmeyi doğru 

bulmuyordu. Mehmet Ali Paşa’nın birçok yabancıyı, ülke halkından onların yerini 

alacak olanları çeşitli işler hususunda hazırlamak için acele bir şekilde yetkilendird iği 

görülür. Mehmet Ali Paşa, bir yandan yabancılardan faydalanılan ve onları kaçınılmaz 

kılan süreyi hızlandırmak istemiş, bir yandan da Mısırlıların, ülkelerine gelen bu 

yabancılardan eğitim almasının çoğu durumda kusursuz olmadığını görmüştür. Bu 

Batılılar, kendi ülkelerinin en uzman kişileri değildi, bilakis çoğunluğu gezginler ve 

seyyahlardı. Dolayısıyla istekleri rızıklarını idame ettirmekti, Mısırlılara ilimler ini 

aktarmak hususunda aceleci veya hevesli değillerdi. 

                                                                 
102 İhsanoğlu, a.g.e., s. 103-106. 
103 A.e., s. 106-108. 



129 

 Tüm bu sebeplerden dolayı Mehmet Ali Paşa, Batının bilim ve tekniğini 

direkt olarak almak, dilleri ve tecrübelerinde uzmanlaşmak üzere Avrupa’ya 

Mısırlılardan ve Türklerden oluşan öğrenci grupları göndermeye başlamıştır. Mısır’a 

döndüklerinde onları, fabrikaların, divanların, okulların idaresinde görevlendirmiş ve 

eğitim heyetlerinin başına getirmiştir. Onlardan faydalı kitapları tercüme etmeler ini 

talep etmiş, başka bir deyişle aslında onlardan, ülkedeki modern canlanma (nahda) 

hareketinin önderleri olmalarını istemiştir. 

 Mehmet Ali Paşa, İngiliz Hükümeti elçisi Dr. Bowring’e, kendisinin ve 

halkının öğreneceği çok şey olduğunu belirtmiş ve kendisine, beraberindeki on beş 

Mısırlı genç ile beraber, Dîvânu’l-medâris’in ikinci müdürü Edhem Bey’i, ülkesi ile 

ilgili elde edebilecekleri ne varsa öğrenmeleri için gönderdiğini belirtmişt ir. 

Fabrikalarını iyi bir şekilde incelemeleri, geride bıraktıklarını ve yükseliş sebeplerini 

öğrenmeleri vazifeleri arasındaydı. Öyle ki, İngiltere’de yeteri kadar kaldıktan sonra 

ülkelerine dönüp kendi halkları için çalışacaklardı. Mehmet Ali Paşa’nın öğrenci 

heyeti için uyguladığı bu benzersiz programda, kendileri için uygun işlere bakmaları, 

bilim çağını uygulamalı olarak tetkik ve muayene etmeleri yapacakları işler 

arasındaydı. 

 Mehmet Ali Paşa, gönderilen öğrenci heyetlerinin kültürlerini, eğitimlerini, 

uyruklarını ve yaşlarını çok önemsemiyordu. Bu hareketin sonucunda oluşacak 

kazanımları dışında bir ön planı da yoktu. Özellikle ilk seneler farklı ilmi çevre ve 

kültürlerden olan kişileri göndermiştir. Bunlar arasında, Ezher’den, özel okullardan ve 

farklı yaşlardan öğrenciler de bulunmaktaydı. Aralarında otuz yaşını geçmiş olanlar 

ve henüz yirmili yaşlara varmamış olanlar da vardı. Savaş sanatları, uygarlık, tıp ve 

sanayi ile ilgili ilimlerde ihtisas yapacaklardı. Çoğunluğu gittikleri ülkenin dilini 

bilmiyordu ve Mısır’daki ön hazırlıkları zayıftı, bu yüzden Batı ülkelerinde kendiler i 

için belirlenen eğitimlere kabul edilmediler. Bu sebeple bazılarının, devletten aldıklar ı 

maddi imkânı sonuna kadar kullanarak, ülkelerinde yeterli eğitimi aldıktan sonra, Batı 

okullarında direkt olarak yükseköğrenimlerine devam edebilmelerine kadar, 

Avrupa’da geçirdikleri zaman uzadı. Öğrencinin yurt dışına gönderilmeden önce 

Mısır’daki eğitimini tamamlaması zorunluydu. Devlet daha sonra da bazı kurallar 

gözetmiştir. 1836’dan sonra gönderilen öğrenciler, Mehmet Ali Paşa dönemi sonuna 



130 

kadar harp okulları, tıp, mühendishane, imalat ve dil okulları gibi özel okullar ın 

mezunlarıydı. Mezuniyetlerinin hemen akabinde veya mezuniyetlerini izleyen daha 

sonraki yıllarda gitmişlerdir. 

 Daha sonra gönderilen ikinci grupta, öğrencilerin gittikleri ülkenin diline 

aşina olmaları zorunluydu. Hükümetin bu şartı uygulamaya koymasıyla ilgili net bir 

bilgi yoktur. 1844 senesinde, Fransa’ya gönderilen öğrenciler Fransızca bilmiyordu. 

Bu heyet içerisinde yer alan Ali Mübarek Paşa, bu dili öğrenmede karşılaştık la r ı 

güçlüklerden bahseder. Aynı şekilde 1847’de İngiltere’ye gönderilen mühendishane 

ve yüksekokul öğrencilerinin de İngilizce bilgisi yoktu, hatta onlar için Arapça ve 

İngilizce bilen bir mütercim tayin edilmişti.  Aslında hükümetin, belirtilen özel 

okulların mezunları arasında son sınıflardaki Diller Okulu öğrencileri haricinde, talep 

ettiği şekilde yabancı diller konusunda bilgili ve yetenekli olanları bulması zordu. 

1836’daki öğrenim düzenlemesi sonrası, Fransızca bu okullardan kaldırılmıştı ve bu 

dilin öğrenimi sadece Diller Okuluyla sınırlandırılmıştı. Daha sonra bu asrın son 

yıllarında, belirli okulların öğretmenleri ve özel hocaları, öğrenci grupları ile beraber 

tekrar gönderilmiştir. 

 Gönderilen öğrencilerin çalışmalarındaki başarılarını sınırlandıran ve 

faaliyetlerini zayıflatan bir diğer engel ise, gitmiş oldukları yeni ortama alışma ve 

kabul görme hususuydu. Bu engel, gönderilen öğrencilerin tek bir mekânda 

toplanmalarına sebep oluyor ve Batılıların ortamlarına karışmalarına imkân 

vermiyordu. Bu sebeple gittikleri ülkenin dilinde uzmanlaşamıyorlar, bu yeni hayatın 

etkilerini ve gerektirdiklerini elde etmekte yetersiz kalıyorlardı. 

 Mehmet Ali Paşa döneminde Mısır, Batı’ya yöneldi. Bu yönelim, doğru 

yönde ve faydalı olmalı, özünde var olan gelenekleri ve sosyal düzeni sarsıcı nitelikte 

olmamalıydı. Şüphesiz ki, Mısır’da tahsil gören, daha sonra da eğitimlerini Avrupa’da 

tamamlayan seçkin gençlerin hazırlıklarının ve desteklerinin bu yönde olması 

gerekiyordu. Mehmet Ali Paşa’nın öğrenci temsilcileri arasında bu bakımdan büyük 

bir fark yoktu. Paris veya Londra’ya gidenler, daha sonra Kahire’ye döndüler. Yurt 

dışındayken yıllarının çoğunu bir arada aynı mekânda geçirmişler, Arapça ve Türkçe 

konuşmuşlar, çoğunlukla geleneklerini, Doğu’ya özgü inançlarını ve tavırlar ını 

korumuşlardır. Çoğunluğu zeki ve yabancı dili hızla öğrenen ilgili öğrencilerdi. Bu 



131 

özellikleri de onları, gençliklerinin ilk yıllarını geçirdikleri ülkelerle ilgili toplumsa l 

çalışmalara teşvik etmiştir. Bunlar arasında, çalışmamızda değineceğimiz Rifâa Râfi 

et-Tahtâvî de bu zeki öğrenci temsilcilerine iyi bir örnekti. Tahlîsu’l-ibrîz fî telhîsi 

Bârîz adlı eseri, Fransa’nın başkenti Paris’teki ikametinin ilk meyvesi sayılır. Bu eseri, 

19. yüzyılın ilk yarısındaki senelere şahit olmuş ve o zamanın Fransız toplumunu 

anlatan nadir bilgilerle doludur. Ayrıca o dönemin Mısır toplumundan da izler 

taşımaktadır. Gönderilen bu öğrenciler, ülkelerine döndüklerinde çeşitli işlerde 

görevlendirildiler. Bunlar arasında ilk olarak tercüme faaliyetleri vardır104. 

 Mehmet Ali Paşa döneminde yurt dışına gönderilen en önemli heyetler 

şunlardır: 

   2.6.1. İlk Heyet – İtalya 1813 

 Bahsedildiği üzere, Mehmet Ali Paşa döneminde hükümet öncelikle İtalya’ya 

yöneldi ve İtalya’dan da öğretmenler davet edildi. Bu öğrenci temsilci heyeti üyeleri 

tarafından tercüme edilmek üzere İtalyanca eserler seçildi. Mısır’ın bazı okullar ında 

İtalyanca dersleri okutuldu. İlk heyet öncelikle Livorno, Milano, Floransa ve Roma’ya 

gitti, diğer bazı öğrenciler de İtalya’nın başka şehirlerine seyahat ettiler. Bu 

öğrencilerden bilinen tek kişi olan Nikola Masabaki, beraberindeki üç öğrenci ile 

Milano’ya gönderilmişti. 1815 yılında, harf basımı (baskı-döküm) tekniği, hurufat 

kalıbı (matris) yapımı teknikleri ve matbaacılık tekniği derslerini öğrenmek üzere 

eğitim gördüler. Burada üç dört sene ikamet ettikten sonra, beraberlerinde getirdik le r i 

aletler ve İtalya’da imal edilmiş basma harfler (hurufat) ile döndüler. Bulak’ta Osman 

Nureddin’in maiyetine katıldılar. Daha sonra Nikola Masabaki, Bulak’taki hükümet 

matbaasının idaresini üstlenmiş, 1830 (veya 1831) yılının başlarından vefatına kadar 

da buranın müdürlüğünü yapmıştır. 

   2.6.2. İkinci Heyet – Fransa 1818 

 1818 senesinde Fransa’ya gönderilen öğrenci heyeti üyeleri arasında, Osman 

Nureddin hariç bilgi bulunmamaktadır. Nureddin, 1819 yılında Fransa’ya gönderilmiş 

ve 1820’de dönmüştür. 1828 senesinde Mısır Donanması’nın kumandanı olmuştur. 

Osman Nureddin veya el-Hacc Osman Saka Paşazade, aynı zamanda resmi evrakların 

                                                                 
104 Abdülkerim, a.g.e, s. 422-427; Bkz.: J. Heyworth-Dunne, a.g.e., s. 104-111, 157-177, 221-223, 243-

253. 



132 

ve kitapların çevirisinde de yardımcı olmuştur. Kendisine, Mehmet Ali Paşa’nın oğlu 

İsmail Paşa’nın Bulak’taki sarayı tahsis edilmiştir. Savaş teknikleri ve çeşitli sanayi 

dallarında kitapları tercüme etmek üzere bazı mütercimler de ona katılmıştır. Bazı 

öğrenciler, mühendislik, Arapça, Türkçe ve İtalyanca çalışmıştır. 

   2.6.3. Üçüncü Heyet – Fransa 1826 

 Bu heyet kırk kişiydi, daha sonra heyete Rifâa et-Tahtâvî, kendisinin 

vekilharcı ve diğer üyeler de katılmıştır. Heyeti, Fransız Bilim Akademisi üyesi ve 

Mısır dostu arkeolog Edme François Jomard ve Paris’teki diğer ilmi kurumlar iyi bir 

şekilde karşıladılar. Heyet müdürü Jomard’ın kaleme aldığı raporunda belirttiğine 

göre; heyet üyeleri için, dördü hükümet idaresi ve  savaş yönetimi, üçü denizcil ik 

idaresi, ikisi siyasi ilimler ve  hidroloji (su bilimi), biri mekanik ilimler (makine), üç 

üye savaş mühendisliği, yine iki üye topçuluk ve diğer ikisi metal dökümü, silah 

üretimi, baskı çeşitleri (kitap basımı vb.) ve kazı (hafriyat), dört üye kimyevi ilimler, 

iki üye tıp, cerrahi ve ziraat, üç üye doğa bilimleri, madencilik tarihi ve minerolo j i 

(mineral bilimi), bir üye için de mütercimlik gibi alanlar tahsis edilmişti. Fakat 

diğerleri için özel bir çalışma konusu belirlenmemişti. 

 Bu öğrencilerden bazıları, babaları valinin hizmetine girmiş Mısırlılar ve 

Mısırlılaşmış olanlardı. Böylelikle hayatları ve işleri yaşadıkları ülke ile bağlantılıyd ı. 

Gönderilen öğrencilerden, liderleri olan üç kişi haricinde, dört tanesi Hristiyan Ermeni, 

otuzu ise Müslümanlardandı. Yine bu öğrencilerden üçü şeyh, on sekizi Mısır’da ve 

on altısı Mısır dışında doğmuş öğrencilerdi. On sekizi aslen Osmanlı idi ve bunlardan 

on ikisi aileleriyle beraber Kahire’ye gelmişti. Diğer altı kişi ise Mısır’da doğmuştu. 

Yine Jomard’ın belirttiğine göre, küçük yaşta Kahire’ye gelenler daha çok ilerleme 

kaydeden öğrencilerdi. Yaşları on dördü geçmiş olanlar ise, Artin Efendi hariç, daha 

az ilerleme ve başarı kaydetmişti. Ermeni asıllı ve Osmanlı olan öğrencile r in 

derslerinin, savaş sanatı, uygarlık, denizcilik ve siyaset ilmi ile sınırlandığı dikkat 

çeker. Mısırlılara ise, tıp, kimyevi ilimler, tercüme ve diğer bazı alanlar ayrılmış t ı. 

Uyrukları farklı olduğu kadar, Mısır’da aldıkları eğitimler de farklıydı. Bu 

öğrencilerden yirmi beş tanesi Bulak Sarayı’nda (Osman Nureddin’in maiyetinde) ve 

Kasru’l-Ayn medresesinde ders almışlardır. Üç kişi Ezher’de ve beş kişi çeşitli özel 

okullarda, muhtelif kişilerden ders görmüşlerdir. Mısır’da aldıkları bu hazır lık 



133 

mahiyetindeki dersler, Arap dili, İtalyanca (başlangıç seviyesi) ve aritmetiktir. Yaşları 

da değişkenlik göstermektedir ve aralarında 29-37 yaşları arasında olanlar vardır. 

Çoğunluğun yaşı ise 17-20 arasında değişir. İçlerinde on beş yaşını geçmemiş olanlar 

da bulunmaktaydı. 

 Paris’te hep birlikte, Mısır okulu denilen bir evde ikamet etmişlerdir. Derslere 

ve okumalara başlamışlar, tarih, aritmetik ve geometri dersleri almışlardır. Bu 

derslerin en önemlilerinden birisi de Fransızca okuma ve yazma dersleriydi. Bu 

öğrenciler, yaklaşık bir yıl sonra çeşitli okullara dağılmışlardır. Bunlardan her ikisi, 

üçü veya biri Fransız çocuklarla aynı okuldaydı veya bir öğretmenle birlikte özel bir 

evdeydiler. İlk evleri yani yurtları ile de bağlantıdaydılar ve bu evde “Efendi” denilen 

başkanları vardı. Merkezdeki yurtlarında bulunan bu başkanları Rifâa Râfi et-Tahtâvî 

idi. Nöbetçi efendiden izin almadan, kaldıkları ve ders çalıştıkları bu evden 

ayrılamazlardı. 

 Hükümet onları, batı ülkesindeki çalışmalarından maksimum faydayı elde 

edene dek çalışmaya teşvik etmiştir. Her ay imtihana tabi tutulmuşlar ve ay sonunda 

elde ettiklerini, tahsillerini ve faaliyetlerini eksiksiz olarak yazmaları istenmiştir. Bu 

hususta, eğitim öğretimleri, gezileri ve imtihanlarını kapsayan, on beş maddelik bir 

“Kanunname” düzenlenmiştir. Mehmet Ali Paşa, bu konuya özen göstermiş, 

öğrencileri çalışmaya teşvik etmiş, onlara yaklaşık üç beş ayda bir tahsillerine ve 

derslerine teşvik edici fermanlar göndermiştir. Ahmed İzzet Abdülkerim’in belirtt iği 

üzere; bu fermanlar arasında, Rifâa Râfi et-Tahtâvî’nin de üyesi bulunduğu bu heyete 

gönderilenlerden birisinde Mehmet Ali Paşa, heyet üyelerinden bahseder. Kendisine 

gönderilen, öğrencilerin aylık çalışmalarının bulunduğu, başarı ve eksiklik le r i 

gösteren bir “cetvele” dikkat çekerek, başarılı olanları över ve onlardan daha fazla 

başarı ister, başarısız olanları ise azarlar ve ihtar verir. 

 Bu heyetin üyelerinin çoğunluğu 1831 ve 1833 yılları arasında Mısır’a 

dönmüşler ve bu yıllarda kurulan kütüphane ve özel okulların kuruluşuna katkıda 

bulunmuşlardır. Ayrıca idari heyetlerin, ilmi, harbî ve iktisadi müessesele r in 

kurulmasında da hükümete destek olmuşlardır. Bu heyette yer alan diğer bazı meşhur 

kişiler arasında yer alan Abdi Bey, yüksek şura başkanı olmuş ve daha sonra I. Abbas 

dönemindeki okullarda müdür olmuştur. Yine bu heyetten Mustafa Bey Muhtar, 



134 

Dîvânu’l-medâris’in ilk müdürü olmuş, Artin Bey ise, yurt dışından döndükten sonra 

Okullar Şurası üyesi ve daha sonra da dış işleri müdürü olmuştur. Fransa’da denizcil ik  

teknikleri ile ilgili eğitim alan ve bu eğitimini uygulamalı olarak İngiltere’de 

tamamlayan Hasan Paşa el-İskenderani, Mısır Denizcilik Bakanı olmuştur. Estefan 

Bey, Okullar Şurası üyeliğine Artin Bey ile beraber katılmış ve daha sonra dış işleri 

bakanı olarak atanmıştır. Meşhur matematik hocası Muhammed Beyyûmi mühendis l ik 

okuluna atanmış, Rifâa et-Tahtâvî ise Diller Okulu müdürü ve edebi canlanma (nahda) 

hareketinin öncüsü olmuştur. Menar el-İskenderiyye’nin oğullarından büyük Mısırlı 

mühendis Mazhar Paşa, viyadüklerin yapımına katılmış ve daha sonra da Bayındır l ık 

Bakanlığı görevini üstlenmiştir. Bunun gibi daha birçok kişi sayılabilir105. 

   2.6.4. Diğer Heyetler 

 Yurt dışına giden diğer heyetler arasında; 1826’dan 1833 senesine kadar 

Fransa’ya gönderilen yetmiş öğrenci vardır. Bu öğrenciler denizcilik teknikler i, 

geometri, matematik, hükümet yönetimi ve çeşitli sanayi alanlarında dersler 

almışlardır. Yine 1829 yılında sanayi alanında, Avusturya, Fransa ve İngiltere’ye elli 

beş öğrenci gönderilmiştir. Fransa’ya gönderilen heyettekiler, baskı (tab), cerrahi 

aletler, saat, kuyumculuk, mum üretimi, kumaş ve silah üretimi gibi alanlarda ders 

almışlardır. Avusturya’ya gidenler yün dokuma imalatı, İngiltere’ye gidenler ise 

mekanik, savunma için metal döküm ve porselen yapımı gibi alanlarda eğitim 

görmüşlerdir. Bu heyette yer alanlar Mısır asıllı Türklerdi. Yine 1829 senesinde, 

İngiltere’ye bir denizcilik heyeti gönderilmiştir. Bu heyette İskenderiye Denizcil ik 

Okulu’ndan dört öğrenci yer almış ve döndüklerinde Mısır donanmasında görev 

almışlardır. 1832 senesinde ise, yine Fransa’ya Habeşli bir heyet gönderilmiştir. Dr. 

Clot Bey onların yedi kişi olduğunu söyler. Arkeolojik kalıntılar ile ilgili olmak üzere 

gitmişlerdir.  1832 senesinde ise tıp hususunda çalışmak üzere, Fransa’ya bir heyet 

daha gönderilmiştir. Bunlar tıp okullarından yeni mezun olan on iki öğrenciydi ve 

birisi hariç tamamı tıp alanında eğitim görmeden önce Ezher öğrencisiydi. Dr. Clot 

Bey de onlarla beraber Paris Üniversitesi’ne gitmiştir. Ali Mübarek Paşa, Emir Ömer 

Tosun, Dr. Muhammed Ali el-Baklî, Dr. İbrahim Bey en-Nebravî ve tıp fakültes inin 

ilk Mısırlı yöneticisi olarak kabul edilen Muhammed eş-Şafiʿ î de bu heyetteki 

                                                                 
105 A.e., s. 434-439. 



135 

öğrenciler arasında zikredilebilir. 1844 senesinde Fransa’ya yetmiş öğrenci, 1845’de 

Avusturya ve Fransa’ya bir tıp heyeti, 1847’de yine Fransa’ya başka bir tıp heyeti, 

aynı yıl vekalet ve davalar alanında bir heyet Fransa’ya, yine 1847’de teknik ilimler 

ve siyasi ilimler alanında başka bir heyet İngiltere’ye ve yine aynı yıl tekrar bir tıp 

heyeti Fransa’ya, 1847 senesi başlarında ise marangozluk alanında bir heyet 

İngiltere’ye gönderilmiştir106. 

   2.7. Tercüme Faaliyetleri 

 Mehmet Ali Paşa, subaylar, doktorlar, mühendisler ve diğer teknik 

uzmanlarla büyüyen ordusunu güçlendirmek ve donatmak amacıyla okullar kurmuştu. 

Bu eğitim faaliyeti, tercüme hareketinin de gelişmesine sebep olmuştur. Ahmet İzzet 

Abdülkerim, Mehmet Ali Paşa dönemiyle ilgili olan önemli eserinde bu asrı, ilmi 

aydınlanma (nahda) açısından tercüme ve Arapçalaştırma asrı olarak nitelemiştir107. 

 Mehmet Ali Paşa döneminde, İhsanoğlu’nun da belirttiği gibi, Mısır’da çok 

yönlü ve yoğun bir tercüme hareketi dikkat çeker. Osmanlı kültür dilleri olan “elsine-

i selâse”, yani Türkçe, Arapça ve Farsça arasında, yerleşik geleneğe uygun olarak 

yapılan tercümeler yanında Avrupa dillerinden yapılan tercümelerin de bulunması bu 

hareketin göze çarpan en önemli yönlerinden birisidir. Batı dillerinden yapılan 

tercümelerdeki konuların daha önce İstanbul’da yapılanlardan farklı olması, bu 

durumun ayrı bir özelliği olduğunu gösterir. İstanbul’da, modern ordu kurma 

ihtiyacına bağlı olarak başlayan, askeri ve teknik konulardaki kitapları tercüme etme 

geleneğinin devamı olarak yeni eserlerin Türkçeye çevrilmesinin yanı sıra, Mısır’da 

Avrupa dillerinden de tercüme edilerek basılan farklı konulardaki eserlerin de 

bulunması, Osmanlı literatüründe önemli bir yer teşkil etmiştir108. Mehmet Ali Paşa 

döneminde yapılan tercümelerin çoğunun basılmış olması, kitap basma geleneğinin 

yerleşmesi açısından çok anlamlıdır ve bu dönemde yapılan tercüme hareketinin de 

öne çıkan özelliklerindendir109. 

                                                                 
106 A.e. s. 439-452. 
107 Jack Tacir, Hareketu’t-terceme bi Mısr hilâle’l-karni’t-tâsiʿaşer, Kahire, Dâru’l-Meârif, 1945, s. 

15-16. 
108 İhsanoğlu, a.g.e., s. 145. 
109 A.e., s. 147. 



136 

 Bu asırda tercüme hareketinin parlamasının esas olarak iki sebebi vardı; 

birincisi Mehmet Ali Paşa’nın Avrupalıların bilgisine, ilmi ve edebi eserlerini 

okumaya olan şahsi gereksinimi, ikincisi ise batı medeniyetini yayma ve Mısır halkını 

mecburen yabancıların yardımıyla eğitmeye başlama isteğiydi110. 

 Mehmet Ali Paşa, elinin altında bulunan veya çevrilmesi maddi ve edebi 

yönden fayda getirecek olan tüm kitapların tercümesine önem veriyordu111. Ayrıca, bir 

kitabı inceleyip beğenmişse derhal basılıp ileri gelen kişilere ve kütüphane lere 

dağıtılmasını emrediyor, aksi durumda ise yayımlanmadan sadece çevrilmes ini 

istiyordu112. Paşa’nın uygun bulmadığı kitaplar ise yazma olarak kalıyordu. Mehmet 

Ali Paşa, kendisine ve çevresine faydalı olacağını düşündüğü birçok eserin Doğu ve 

Batı dillerinden tercüme edilmesini talep ediyordu. Mesela bazı Avrupalı ziyaretçile r in 

tavsiyesi üzerine, Machiavelli’nin Prens adlı eserini Türkçeye tercüme ettirip 

okuduktan sonra bu eseri dikkate değer bulmamış, onun yerine büyük hayranlık 

duyduğu ve takdir ettiği İbn Haldûn’un Mukaddime’sini Tükçeye çevirtip okumuştur.  

Ancak eserin Türkçe tercümesi, Mısır’da Paşa’nın ölümünden on yıl sonra basılmışt ır. 

Ayrıca yine İbn Haldûn’un ünlü tarih kitabı Kitâbu’l-iber’in de Türkçeye tercüme 

edilmesini istemiştir. Mehmet Ali Paşa birçok konuda olduğu gibi kitap tercümesi 

konusunda da pragmatik şekilde davranmış, ihtiyaçlarını en hızlı şekilde karşılamaya 

yönelik bir yol izlemiştir. Etrafında bulunanlar arasında dil bilenlerle bu işe 

başlamıştır. İstanbul’da tercüme edilip basılan veya basılmamış olup hedefler ine 

uygun olan eserleri Mısır’a getirtip burada bastırmıştır. Tercüme işlerini yürütmek 

için, Mısır’daki mütercimlere katılmak üzere İstanbul’dan da yeni mütercimler 

getirtmiş ve farklı diller arasında tercüme yapabilen yerli tercümanlar yetiştirecek bir 

okulun kurulmasına dek bir dizi tedbir almıştır113. 

                                                                 
110 Tacir, a.g.e, s. 15-16. 
111  Mehmet Ali Paşa, 45 yaşına kadar okumayı bilmemekte fakat bununla beraber Batı eserlerini, 

felsefe, hikmet, idare ve savaş metotlarını içerenleri okumaya özlem duymaktaydı. Fransız asker, 

diplomat ve politikacı Alexandre César Louis, Comte d'Estourmel, bu konuda ilginç bir olaydan 

bahseder; Krallardan birisi Mehmet Ali Paşa’ya coğrafya ile ilgili, lüks bir biçimde ciltlenmiş bir kitap 

hediye eder. Mehmet Ali Paşa tercümanı çağırır ve bu kitabı çevirmek için ne kadar vakit gerektiğin i 

sorar. Tercüman üç ay diye cevap verir. Mehmet Ali Paşa kılıcını getirir, kitabı üç kısma böler ve üç 

tercümana dağıtır. Böylelikle tercüme bir ayda biter. Bu hikâye Mehmet Ali Paşa’nın Batılılarla ilgili 

konuları acilen okumak hususundaki özen ve ilgisini göstermektedir. Bkz.: Tacir, a.g.e, s. 15-16. 
112 A.e., s. 17-19. 
113 İhsanoğlu, a.g.e., s. 147-150. 



137 

 Divânu’l-Ȃlî’de, isimlerini sayabileceğimiz August Sekâkînî ve İzzet Efendi 

gibi mütercim ve kâtipler bulunmaktaydı. Mehmet Ali Paşa’nın, ülkeler in 

konsolosları, ileri gelen yabancı memurlar ve Mısır’a gelen turistlerle sürekli iletiş imi 

sağlamak üzere de tercümanlara gereksinimi vardı. Paşa’nın bu iş için ilk seçtiği 

kişilerden birisi birkaç dile hâkim olan Ermeni asıllı Yusuf Bogos idi. Ondan sonra 

halefi Artin Bey geliyordu. Bu tercümanlar büyük nüfuz sahibi olmuş, hatta Bogos 

Bey, Dışişleri ve Ticaret Bakanı olmuştur. Mehmet Ali Paşa, kendisine en önemli 

devlet meselelerini danışır, birçok işin yürütülmesinde onu tamamen serbest bırakırdı. 

Bunun yanı sıra Osman Nureddin Paşa da Mehmet Ali Paşa’nın en sevdiği 

adamlarından birisiydi ve Paşa onu diller ve ilimler öğrenmesi için Avrupa’ya 

göndermişti. Mısır’a döndüğünde, seyahatlerinde kendilerine eşlik ettiği ve arkadaşlık 

kurduğu birçok turist olmuştu. Onun nadir zekâsına ve özellikle de Fransızca olmak 

üzere diller hususundaki bilgisine hayran kalmışlardı. Osman Nureddin Paşa hızla en 

yüksek makamlara yükselmiş, Denizcilik ve Mısır Donanması Komutanı olmuştur. 

 Mehmet Ali Paşa henüz işin başında yabancıları çağırtmış, onların bir kısmını 

yönetim ile komuta işlerinde, diğer bir kısmını da halkın bilgilendirilmesi ve 

eğitilmesinde görevlendirmiştir. Onlara dolgun ücretler vermiş, refah ve güvenlikler ini 

gözetmiş, onlara saygı gösterilmesini, nasihatlerine itaat edilmesini emretmişt ir. 

Ülkeye hizmet için istihdam edilen bu yabancıları görevlendirmekteki esas amaç, birer 

temsilci öğretmen olmaları, vatanseverlerin de kademe kademe onların yerlerine 

geçmeleriydi. Bu yabancıların varlığı ve Mısır hükümetinde istihdam edilmele r i, 

tercüme hareketinin canlanmasına ve mütercimlere önem verilmesine vesile olmuştur.  

Hükümet, işleri düzene koymak ve üretimi arttırmak için tercümanların azlığını da göz 

önüne alarak, onlardan bir grup oluşturmak ve tercüme kalemi kurmak için azami çaba 

sarf etmiştir114. 

 Pragmatik üslubuyla tercüme işini yürüten Mehmet Ali Paşa, kitaplar ın 

basımı konusunda da farklı yollar takip etmiştir. Tecrübesine güvendiği mütercimle r in 

eserlerinin doğrudan basılmasını, yapılan tercümenin kontrol edilmesi ihtiyac ı 

duyulduğunda ise gözden geçirilip düzeltilmesini istemiştir115. 

                                                                 
114 Tacir, a.g.e., s. 17-19. 
115 İhsanoğlu, a.g.e., s. 150. 



138 

 Tercüme işi, Mehmet Ali Paşa’nın ilgisiyle, düzenli ordusunu eğitimli ve ehil 

unsurlarla donatmaya karar verdiğinde başlamıştır. Teknik okullar kurmuş ve Avrupa 

medeniyetine uygun düzenlemeler getirmiştir. Daha sonra Avrupalı hocalardan bir 

grup getirtmiş, onları ordu, eğitim kurumları ve fabrikalarda önemli vazifelerle yetkili 

kılmıştır. Doğal olarak, yabancıların, memurların ve öğrencilerin, birbirlerinin diller ini 

bilmemelerinden dolayı anlaşmaları imkansızdı. Etnik unsurlar arasındaki ilişkile r i 

kolaylaştırmak, işi ve üretimi hızlandırmak amacıyla bazı önlemler alındı. İtalyanca 

ve Fransızca olan okul kitapları Arapça ve Türkçeye çevrildi. Mehmet Ali Paşa bu 

amaçla Suriyeli ve Batılı çalışanlar istihdam etti. Çalışan bulma zorluğu, karşılaş ılan 

güçlüklerin başında geliyordu. Tercümanlar ihtiyaca göre kademeli olarak çeviri 

yapıyorlardı. Ayrıca İstanbul âlimlerinin Türkçeye çevirdiği teknik kitaplardan 

getirildi ve Bulak Matbaasında çok sayıda kitap tekrar basıldı. Bu uygulama, okullar ın 

ihtiyacını karşılamaya yönelik olarak sadece geçici bir çözümdü ve yeterli 

olmuyordu116. 

 Bu dönemdeki güçlüklerden birisi de hükümetin eğitim konusunda istikrar lı 

bir politikasının olmamasıydı. Bu sebeple okul ve öğretmen kitaplarını almak için 

çeşitli devletlere başvurulmuştu. Hükümet öncelikle İtalya’ya yönelmiş, buradan 

hocalar ve subaylar getirtmiş, yurt dışı öğrenci heyetlerinin çevirmesi için eserler 

seçmişti. 1813’te İtalya’ya gönderilen öğrenciler, baskı ve matbaa tekniği hususunda 

uzmanlaşmıştı. Mısır’da İtalyancanın önemi azalmaya başlamış, Fransızlar kültüre l 

olarak yavaş yavaş İtalyanların yerini almıştır. Okullarda İtalyanca eğitimi kaldırılmış, 

birçok İtalyan subay ve hoca uzaklaştırılmıştır. Önceden de bahsedildiği üzere, Clot 

Bey Tıp Okulu’nun yetkilisi olmuş, burada Fransız hocaların büyük bir çoğunluğu 

Fransızca dersler vermeye başlamış ve Fransızca kitapların tercümesiyle 

görevlendirilmişlerdir. 1818’de başka bir öğrenci heyeti daha Avrupa’ya gitmiş ve 

İtalya yerine Fransa’ya yönelmiştir. Bu grupta ismi bilinen tek kişi olan Osman 

Nureddin Paşa, Mısır’a döndüğünde tercümanların azlığı sebebiyle hükümet 

tarafından tercüme işleriyle görevlendirilmiş, kendisine İsmail Paşa’nın sarayı tahsis 

edilmiş ve bazı mütercimler de ona bağlanmıştı. İlme büyük hizmetler vermişler ve 

hükümete resmi yazışmalar hususunda çok değerli yardımlarda bulunmuşlard ır. 

                                                                 
116 Tacir, a.g.e., s. 17-19. 



139 

Osman Nureddin Paşa ile onun gibilerin faaliyetlerine rağmen, okul ve fabrikalardak i 

çalışmaların genişlemesi için mütercimlere çok ihtiyaç duyulmaktaydı. Fransızcadan 

Türkçeye tercüme yapabilecek, Türkçeye hâkim, yetenekli ve teknik konulara vakıf 

tercümanlara gereksinim vardı. İşlerin çoğalması ve tercümanlar üzerindeki baskının 

artması sebebiyle hükümet, özellikle idari konularda tercümanların yükünü 

hafifletmeye çalışmıştır117. 

 Mehmet Ali Paşa’nın, Fransızcadan Türkçe ve Arapçaya tercüme edilen 

kitapların bir an önce basılması için uyguladığı pragmatik usullerden birisi de 

Avrupa’ya tahsil için gönderdiği öğrencileri, meslekleriyle ilgili ve hatta bazen de 

mesleki alanları dışında en azından bir eseri tercüme etmekle görevlendirm iş 

olmasıdır. Paşa, fen, mühendislik ve askerlik konularına ait teknik kitapların seçimini 

uzmanlara bırakırken, hassas gördüğü konularla ilgili kitapların seçimine bizzat 

kendisi karar vermekteydi. Daha önce bahsedildiği gibi, Machiavelli’nin Prens adlı 

eserinin okunmasını lüzumlu görmeyip yerine İbn Haldun’un tarihini ve 

Mukaddime’sini üstün görmüş olan Mehmet Ali Paşa, yine aynı şekilde Fransız 

alimlerin Napolyon’un Mısır’ı işgali döneminde yazmış oldukları Description de 

l’Égypte adlı külliyattan Mısırlıların ahlakı konusuna ait eserin tercüme edilmes ini 

emretmiş, ancak daha sonra eseri incelemiş ve uygun olmadığı kanaatine vararak 

basımına izin vermemiştir118. 

 Bu dönemdeki sorunlardan birisi de tercüme işlerinin bir düzene 

bağlanmaması ve 1831’de yurt dışına gönderilen heyet dönene kadar bu sorunun 

çözülmesinin zor olmasıydı. Tercümanlar azdı, yeterlilikleri şüpheliydi ve yaptıklar ı 

işler verimsizdi. Tercüme işlerini üstlenenlerin azlığı sebebiyle bu asırda 

tercümanların tamamının isimleri bilinmemektedir. En çok göze çarpan tercümanlar 

Osman Nureddin Paşa, Suriye asıllı olanlardan Peder Rafael, Yusuf Firavn ve Yusuf 

Anhuri’dir. 

 Tüm yabancı okullarda tercüman veya tercümanlar görevlendirilmesi zorunlu 

kılınmıştı. Eğer yabancı bir öğretmen kendi dilinde ders veriyorsa (İtalyanca veya 

Fransızca) onun sözlerini Arapçaya çevirecek veya açıklayacak bir tercümana ihtiyaç 

                                                                 
117 A.e., s. 20-25. 
118 İhsanoğlu, a.g.e., s. 150-151. 



140 

vardı. Öğretmenle beraber tercüman da derse giriyor, o günün dersini açıklıyor ve 

Arapça olarak öğrencilere okuyordu. Daha sonra devlet okullarında yabancı dil 

öğretilmesi (İtalyanca veya Fransızca) kararı alındı. Öğrencileri, güçlük çekmeden 

yabancı hocaların derslerinden istifade etmeye hazırlamak için Techiziye (hazırlık) 

okullarına yabancı dil dersi kondu. Clot Bey, tıp dersinden istifade edilmes ini 

hızlandırmak için Fransızca okulu açtı fakat bu faaliyet faydalı olmayınca Mehmet Ali 

Paşa bazı öğrencilerin Avrupa ülkelerine gitmesini zorunlu kıldı. Böylelikle yabancı 

dili ortamında öğrenebileceklerdi. Yine bu dönemde Avrupalı bir hoca olan Uveys 

Semʿânî er-Rûmânî, Arapça, Fransızca ve İtalyanca öğreten yeni bir diller okulu 

açmıştır fakat hükümetin bu okula önem verip vermediği, tercüman yetiştirme 

hususunda başarı derecesi, mezun sayısı veya ne kadar süre açık kaldığı ile ilgili bilgi 

bulunmamaktadır119. 

 1831’den 1835 senesine kadar olan gelişmeler ise şöyledir; Mehmet Ali Paşa, 

Mısır’ı canlandırmak (nahda) için yürüttüğü programı uygulamak üzere çok sayıda 

yabancının yardımına başvurmak durumunda kalmıştır. Fakat bu durum yabancılara 

dayanarak devam edemezdi ve önceki bölümlerde bahsi geçtiği üzere Mehmet Ali 

Paşa, Mısırlıları yabancıların yerini almak üzere Avrupa’ya göndermişt ir. 

Döndüklerinde onları yabancılara memur ve yardımcı olarak görevlendirmiş, daha 

sonra da fabrika, okul ve divanlarda vazifelendirmiştir. Ayrıca onlardan faydalı 

kitapları tercüme etmelerini istemiştir. Tercüme işleriyle onları görevlendirmek için 

Mısır’a dönmelerini bekleyemeyeceğinden, Fransa’nın başkentinde ilim tahsil 

ederlerken aynı zamanda tercüme işine de başlamalarını emretmişti. Tercüme 

çalışmaları, ne kadar tercüme yaptıkları ve kazançlarıyla ilgili yurt dışında 

bulunanlardan, her ay sonu rapor göndermelerini emretmiş, kendisine rapor 

edilenlerden işlerini ihmal eden öğrencileri sert bir dille uyarmıştır. Ayrıca Clot Bey’e, 

Avrupa’ya gönderilen öğrencilerin tıbbi ilimler tahsil etmeleri ve ilgili kitapları 

öncelikle Arapçaya çevirerek göndermeleri tembih edilmiştir. Bundan da anlaşılıyor 

ki Mehmet Ali Paşa yurt dışına giden öğrenci heyetlerinden ilk iş olarak Avrupa’da 

ders olarak okudukları ilimlerin kitaplarını hızlı bir şekilde tercüme etmelerini talep 

etmiştir. Hükümet, en az zamanda en çok çevrilmiş kitabı elde etmek için tercüme 

                                                                 
119 Tacir, a.g.e., s. 20-25. 



141 

işlerine büyük önem vermekteydi hatta bu tercüme işleri, memurları diğer işlerinden 

dahi alıkoymaktaydı. Daha sonra kendilerine sorumluluk verilen tercümanlardan 

bazılarının yabancı dillerle Arapçaya yatkınlıklarının, editörlük ve yazma 

kabiliyetlerinin olmadığı anlaşılmıştır. 1826’da Paris’e gönderilen ilk yurt dışı 

heyetlerinden birinin öğrencileri, tercüme işine yabancı olmayan ve bu konuda hünerli 

olan Rifâa et-Tahtâvî haricinde, Fransızcayı iyi şekilde öğrenememişlerdir. Geri 

kalanları da Avrupa’ya diller konusunda tahsil görmeye değil, bilim ve teknik 

öğrenmeye gitmişlerdir. Aslında derslerini Fransızca olarak okumaktaydılar fakat bu, 

tercüme alanında usta olacakları anlamına gelmemekteydi. Tercüme de öğrencile r in 

diğer ilimler gibi enstitülerde eğitim gördükleri pratik ve kıvraklık gerektiren bir 

ilimdi. 

 1836’dan sonra, okullardaki yabancı hocaların çoğunluğunun işine son 

verilmesiyle yabancıların eğitimdeki nüfuzu azalmıştır. Bu da hükümetin, Mısır’daki 

yabancıların kendi ücretlerini büyük miktarlarda arttırdığının idrakinde olmasından 

dolayıdır. Hükümet, özellikle ülke halkından, eğitimini Mısır’da ve Avrupa’da 

tamamlayıp, yaptıkları işlere güvenebileceği insanlara sahip olduktan sonra, onları 

yabancıların yerine geçirmiştir. Bu karar ülkede tercüme hareketindeki canlanmanın 

hissedilir bir etkisiydi. Hükümet ayrıca, yurt dışına giden tüm öğrencileri, herkesin 

faydalanabilmesi için ders kitaplarını tercüme etmekle yükümlü kılmıştı ve böylelik le 

tercüme işleri genişledi. Tercümeleri tamamlanan kitaplar, kısa sürede okullardak i 

öğrencilerin elinde olmaları için hükümet matbaasına teslim edilmekteydi. 

 Tercüme işi uzun vakit ve çok çaba gerektiren bir işti. Çok geçmeden 

hükümet, bu meşakkatli işin kendi görevlerini yerine getirmelerine mâni olacak 

şekilde hocaların tüm vaktini aldığının farkına vardı. Bu durum, hükümeti yurt dışı 

heyetlerinin üzerindeki yükü hafifletmek üzere tedbirler almaya sevk etmiş ve 1835 

yılında hükümet, mütercimler yetiştirmek üzere, önceki kısımlarda sözünü ettiğimiz 

Diller Okulunu kurmaya karar vermiştir120. 

 1843 yılında, Dîvânu’l-medâris’ten Diller Okuluna (Medreset’ul-Elsûn) 

gönderilen bir yazıda, Dîvânu’l-medâris’e bağlı Tercüme Kalemi ile Diller Okulunun 

mütercimlerinin bir yıl içerisinde, farklı konularda altmış yedi kitabı Fransızcadan 

                                                                 
120 A.e., s. 25-28. 



142 

Arapça ve Türkçeye tercüme ettikleri belirtilmiştir. Mehmet Ali Paşa’nın emrine 

uygun olarak Erkân-ı Harp Başkanı Süleyman Paşa (Fransız Séves), Mahmud Bey ile 

Kani Bey (Türk), Hakkâkyan Bey (Ermeni) ve başka isimlerden oluşan bir heyet, bu 

kitapları inceleyerek ihtiyaca cevap veren on dört tanesinin basılmasını uygun 

bulmuşlardır. 

   2.7.1. Mütercimler ve Yapılan Tercümeler 

 Mehmet Ali Paşa İtalya’ya, en önemlilerinden birisi matbaacılık olmak üzere 

çeşitli bilim ve teknik eğitimleri almaları için ilk öğrenci heyetlerini gönderdiğinde 

(1813-1815), bu heyetlerde yer alan Osman Nureddin Paşa’dan Avrupa kitaplarından 

büyük bir takım satın almasını istemiştir121. Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’da başlattığı 

ilk tercümeler, onun birçok yenilik faaliyetinde önemli rol oynayan Osman Nureddin 

Paşa’nın bizzat kendisi tarafından veya onun nezaretinde yapılmıştır 122 . İtalya’da 

matbaa eğitimi alanlardan birisi olan Nikola Masabaki de bazı kitaplar getirmiş t i.  

1821’de matbaa kurulduğunda, İtalyancadan tercüme edilmek üzere belirlenen ilk 

sözlüğün çevrilmesine de yardımcı olmuştu. İtalyanca, o zamanlar Mısır’da Avrupa 

dillerinden neşri yapılan ve kullanılanlar arasında da en yaygın olanıydı. Bu dönemde 

yapılması gereken hazırlıklardan birisi de tercümanlar bulmaktı. O sırada ilk yurt dışı 

heyeti üyelerinden olan Osman Nureddin Paşa haricinde, Mısırlılardan bu işe uygun 

olan başka kimse yoktu. Osman Nureddin Paşa, Bulak’taki İsmail Paşa’nın sarayında 

bulunan kütüphanede müdür olarak görevlendirilmişti ve kendisine savaş teknikleri ile 

diğer endüstri dallarından kitapları tercüme etmek üzere tercümanlar verilmişti. Bazı 

öğrenciler de mühendislik, Arapça, Türkçe ve İtalyanca dersi almaktaydılar. Ne var ki 

Osman Nureddin Paşa bu yükü tek başına kaldıramazdı. Tercüme yapabilecek 

mezunlar için kurulmuş yeni okullar yoktu. Yeni ordu ilk olarak 1815’ten itibaren 

oluşmaya başlamıştı. İdari birimler, fabrikalar, yeni tesisler oluşum aşamasındayd ı. 

Mehmet Ali Paşa, bu inşa ve kuruluş aşamasında Avrupa kitaplarının aydınlat ıc ı 

olacağını görmüştü ve bu kitapları mutlaka tercüme ettirmesi gerekiyordu. Bu yüzden 

Mısır’da yaşayan Suriyeliler arasında tercüme yapabilecek olanlardan yardım istedi123. 

                                                                 
121  Cemaleddin Şeyyal, Târîhu’t-terceme ve hareketu’s-sekafe fi asr Muhammed Ali, Kahire, 

Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1951, s. 70-71. 
122 İhsanoğlu, a.g.e., s.152-153. 
123 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 71. 



143 

Suriye asıllı olan bu grup, daha çok tıbbi metinleri Fransızcadan Arapçaya 

çevirmekteydi124 ve okulların kurulup ilk mezunlarını vermesine, yurt dışı heyetlerinin 

dönmesine kadar görevlerini yerine getirdiler. Daha sonra bu okulların mezunları ve 

yurt dışı heyeti üyeleri ikinci bir tercümanlar grubunu oluşturdular. İlk grubu oluşturan 

Suriyelilerin sayısı az, bilgileri sınırlı ve yetersizdi. Okullardan mezun olanlar ve yurt 

dışı öğrenci heyeti üyelerinden oluşan ikinci grup ise tercüme işini, kendi esas işleri 

olan eğitim, yönetim, tıbbi tedavi veya kuruluşların denetlenmesi yanında ek iş olarak 

yapmaktaydılar 125 . Bunlar daha çok meslekleriyle ilgili metinleri Fransızcadan 

Arapçaya çevirmekteydi126. Bu nedenle tercüme konusunda uzman olan üçüncü bir 

grup bulunması gerekiyordu. Bunun üzerine, daha önce de bahsedildiği gibi Diller 

Okulu kurulmuştur. Diller Okulunun mezunları üçüncü tercümanlar grubunu 

oluşturmuşlardır. Bu üçüncü grup, Avrupa dillerinden özellikle Fransızca ile 

İtalyancadan, Arapça ve Türkçeye tercüme yapmaktaydı.  Mehmet Ali Paşa bazen bazı 

kitapları özel olarak inceliyor, tercüme edilen kitapların çoğu onun isteği 

doğrultusunda çevriliyordu. Mehmet Ali Paşa’nın ana dili Türkçe idi. Ordu ve ilk 

hükümet görevlilerinin çoğunluğunun en iyi olduğu dil, Arapça bilmeksizin sadece 

Türkçeydi. Bu nedenle Mehmet Ali Paşa dönemindeki tercüme tarihinde, çoğunluğu 

Arapça olan kitapların tercüme işiyle görevlendirilen dördüncü bir grup daha ortaya 

çıkmıştı. Bunlar arasında az kişi bir Avrupa dili bilmekte olup Türkçeye tercüme 

yapmaktaydılar127. Mehmet Ali Paşa, etrafındaki dil bilenlerin, artan farklı tercüme 

işlerini karşılayamaz olduklarını gördüğünden, İstanbul’dan Fransızca bilen 

mütercimlerin getirtilmesini de istemişti128. 

 Dönemin önemli tercümanları ve eserlerinden bahsedilecek olursa; Osman 

Nureddin Paşa’nın Avrupa dillerinden Türkçeye tercüme edilen, özellikle askeri 

kitaplar konusunda önemli katkıları olmuştur. Ayrıca kendisinin bizzat Türkçeye 

tercüme ettiği bazı kitapları da basılmıştır. Basılan kitapları şunlardır: Tâlimnâme-i 

piyâdegân (Ahmed Halil Efendi ile birlikte) (1824-1830), Siyâsetnâme-i cihâdiyye-i 

                                                                 
124 İhsanoğlu, a.g.e., s. 152. 
125 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 71-72. 
126 İhsanoğlu, a.g.e., s. 152. 
127 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 72.  
128 İhsanoğlu, a.g.e., s. 152. 



144 

bahriyye (1827-1865), Kavâid-i muʿtebere-i umûr-i bahriyye (1828), Kânunnâme-i 

asâkir-i suvâriyân-ı cihâdiyye (1830). 

 Mısır’da, askerlik alanında basılan kitapların dışında matematik ve tarih 

konularında da batı dillerinden tercüme edilen eserlerin basıldığı görülür. Mehmet Ali 

Paşa döneminde askeri, idari ve eğitimle ilgili farklı görevlerde yer almış olan İbrahim 

Edhem Bey’in (Paşa), Diller Okulunda Arapça ve Türkçeye tercüme edilecek olan 

kitapların seçiminde söz sahibi olduğu, tercümeleri kontrol ettiği ve editörlük yaptığı 

bilinmektedir. Kendisi bizzat Adrien-Marie Legendre’ın (1752-1833) Eléments de 

géométrie adlı Fransızca matematik kitabını Kitâb-ı usûl’ul-hendese adıyla Türkçeye 

tercüme etmiştir (Kahire, 1836). Mehmet Ali Paşa’nın emriyle tarih alanında Batı 

dillerinden tercüme yapan isimlerden birisi de İbrahim Paşa’nın memlüklerinden olan 

ve hakkında fazla bilgi bulunmayan Hasan Efendi’dir. Carlo Botta’nın Târih-i İtalya 

ve Duc de Rovigo’nun Târih-i Napolyon Bonaparta kitaplarını Türkçeye 

çevirmiştir129. 

 Mısır’daki çok yönlü tercüme hareketi, Osmanlı edebi geleneği içerisinde 

Arapça, Farsça ve Türkçe olmak üzere üç dil (elsine-i selâse) arasında vuku bulmuştur. 

Bir kısmı daha önce İstanbul’da, bazıları ise ilk defa Mısır’da basılmış olup, bazılar ı 

ise basılmadan yazma olarak kalmıştır130. 

 Bu dönemin Mısırlı ve Doğulu olan bazı önemli tercümanları arasında; 

Bahriye Nazırı Muharrem Bey, Osman Nureddin Paşa, yurt dışına gönderilen ilk 

öğrencilerden, aynı zamanda da Mehmet Ali Paşa’nın ilk sekreteri ve tercümanı olan 

Artin Bey, hükümet fabrikalarının idareciliğini üstlenen, daha sonra Dîvânu’ l 

medâris’in başkanlığına getirilen İbrahim Edhem Paşa ve Rifâa Râfi et-Tahtâvî yer 

alır. Ayrıca Yusuf Firavn, Yuhanna Anhuri, Muhammed İsmet, Muhammed Buyumi, 

Muhammed Ebu’l-Fettah, Muhammed Heybe, August Sekâkînî, İbrahim en-Nebrâvî 

ve Ahmed Hasan er-Reşîdî gibi isimler de sayılabilir131. 

 Bu dönemde Doğu dillerinden yapılan bazı önemli tercüme çalışmalar ına 

değinilecek olursa; Türkçeden Arapçaya tercüme edilen, Sultan IV. Murad için yazılan 

                                                                 
129 A.e., s. 155. 
130 A.e., s. 159. 
131 Tacir, a.g.e., s. 50-61. 



145 

ve Osmanlı Devleti’nin gidişatı ile ilgili olan Koçi Bey Risalesi önemli bir yere 

sahiptir. Bu eserin tercümesi Divan Kâtibi Abdullah Efendi Aziz b. Halil tarafından 

1825’te tamamlanmıştır. İhsanoğlu’nun belirttiği üzere bu tercüme Arapça bilmeyen 

Mehmet Ali Paşa’nın maiyetindeki Arapça konuşan kişilerin okuması için yapılmış 

olmalıdır. Basılmamış olup yazma olarak kalması, tercümenin sadece Paşa’nın 

etrafındaki Türkçe bilmeyen sınırlı çevrenin okumasını temin etmek için olsa gerektir. 

Bu sırada İstanbul’da buna paralel başka bir tercüme yapılmıştır ki bu eser Mısırlı 

meşhur tarihçi Abdurrahman el-Cebertî’nin (ö.1825) Fransız işgalini ve Fransızla r ın 

Mısır’ı terk etmelerini konu alan, Mazharu’t-takdis bi-huruci-tâifet’il-Fransis adlı 

tarih kitabıdır. el-Cebertî eserini 1801-1802 yıllarında tamamlamış, Osmanlı veziri 

Yusuf Paşa’ya ithaf etmiş, Paşa’da eseri III. Selim’e sunmuştur. Eser, padişahın isteği 

üzerine Hekimbaşı Mustafa Behçet Efendi tarafından Türkçeye tercüme edilmişt ir. 

Daha sonra Mütercim Asım (ö.1819) tarafından yapılan tercümesi ise 1819’da 

tamamlanmıştır. 

 Geniş okuyucu kitlesine ulaşması için basılmış olan eserlerin başında, 

İbrahim Halebî’nin eserinin Mütercim Ȃsım Efendi tarafından yapılan tercümesi gelir. 

Tercüme-i Siyer’ul-Halebî adlı bu sîret kitabı 1833 ve 1835-36 tarihlerinde arka arkaya 

iki kere Mısır’da basılmıştır. Mütercim Ȃsım’ın Mısır’da basılmış olan diğer bir eseri 

de Kâmus Tercümesi olarak bilinen el-Okyanus’ul-basît fî tercümet’ul-kâmûs’ul-

muhît’tir. Mütercim Ȃsım’ın beş yılda tamamladığı sözlüğün ilk baskısı İstanbul’da 

(1815-17) yapılmış, Mısır’da ise 1834 yılında üç cilt halinde basılmıştır.  

 Yine İhsanoğlu’nun Mehmet Ali Paşa dönemiyle ilgili bilgileri de içeren 

değerli eserinde belirttiği üzere sadece Mısır’da basıldığı anlaşılan diğer bir mühim 

eser, Muhyiddin Ahmed b. İbrahim’in Meşâri’ul-eşvâk ilâ mesâriu’l-uşşâk adlı 

eserinin Türkçe tercümesidir. Müslümanları cihada teşvik etmek için yazılmış olup, 

meşhur Osmanlı şairi Bâki tarafından Sokullu Mehmet Paşa’nın emriyle 1567’de 

Türkçeye çevrilmiştir. Fezâilu’l-cihâd isimli bu Türkçe tercümenin sadece Mısır’da 

basılmış olduğu anlaşılmaktadır (1835-1836). Arapçadan Türkçeye tercüme edilen bir 

diğer kitap ise Ebû’n-Necîb Abdurrahman b. Nasr b. Abdullah’ın siyasi ahlak 

konusundaki eserinin Nahîfî tarafından yapılan tercümesidir. Nehcu’s-sulûk fî 

siyâset’il-mulûk adlı bu kitap 1841 ve 1856 yıllarında iki kez Mısır’da basılmıştır.  



146 

 Arapçadan Türkçeye çevrilen eserlerin yoğun olarak Mehmet Ali Paşa 

döneminde basıldıkları ve bunların çoğunlukla dini kitaplar olduğu görülmekted ir. 

Mehmet Ali Paşa, aile fertlerinin okuması için tarih konusunda İslam kültürünün en 

önemli eserlerinden birisi olan İbn Haldûn’un Mukaddimesi ve tarihi yanında temel 

dini bilgileri öğrenmeleri için de bazı eserleri özel olarak Türkçeye tercüme ettirmişt ir. 

 Paşa’nın kendisi, oğlu ve torunları için çevrilip elimize ancak sınırlı sayıdaki 

yazmaları ulaşmış olan eserlerin yanı sıra, Arapçadan Türkçeye çevrilip basılmış olan 

bazı eserler de bulunmaktadır. Bunların basılmasıyla Paşa’nın etrafındaki Türkçe 

konuşan geniş çevresine hitap edilmek istenmiştir. Bunlardan birisi, Mısırlı ünlü alim 

Rifâa et-Tahtâvî’nin Paris’te geçirdiği günlerine ait görüşlerini aktardığı Tahlîsu’l-

ibrîz fî telhîsi Bâris adlı Arapça eseridir. Arapçası 1834’te basılan eserin Türkçe 

tercümesi Mehmet Ali Paşa’nın arzuhalcisi Rüstem Besim tarafından yapılmış ve 

1839’da Seyahatnâme-i Rifâʿa adıyla Mısır’da basılmıştır132. 

 Bunların dışında Arapçadan Türkçeye çevrilen eserlerin bir kısmı ise esasen 

Fransızcadan Arapçaya çevrilmiş olup, Arapçadan Türkçeye tercüme edilen 

metinlerdir. Kahire’de, doğrudan Fransızcadan Türkçeye tercüme yapabilecek yeterli 

sayıda tercümanın olmamasına karşılık, Avrupa’ya gönderilen yurt dışı öğrenci 

heyetleri ile, tercüme okulundan yetişen ve Arapçaya tercüme yapabilecek çok sayıda 

tercümanın olması, bu eserlerin Arapçaya çevrilmesini kolaylaştırmıştır. Bunlar 

arasında Mısır’da basılmış olan iki eser, Fransız hekim Clot Bey tarafından Mehmet 

Ali Paşa’nın emriyle halka tıp ve sağlık konularında genel bilgiler sunmak, onları 

belirli hastalıklar hususunda eğitmek amacıyla özel olarak yazdırılmış, Arapça ve 

Türkçeye tercüme edilerek bastırılmıştır. Bunların ilki, Maladie des Enfants adlı eserin 

tercümesi olan Muâlece-i etfâl isimli çocuk hastalıklarıyla ilgili olan kitaptır ve 

Arapçasıyla aynı yılda, 1844’de Bulak Matbaasında basılmıştır. İkincisi ise Tercemet 

kitâb-ı kunûz’ul-sıhha adlı eserdir. Arapçası 1844-45 yılında, Türkçesi ise 1845’te 

basılmış olup, her iki eser de Mustafa Resmî eş-Şerkesî tarafından Türkçeye 

çevrilmiştir. Bu şekilde tercüme edilen kitapların diğer ikisi de matematik alanındad ır. 

İlki Rifâa et-Tahtâvî’nin Fransızcadan Arapçaya çevirdiği, Ali Cizeli’nin de Türkçeye 

çevirdiği Tercemet ifâzat’ul-ezhân fi riyâzet’ul-sıbyan (ilk baskı 1843) adlı kitaptır. 

                                                                 
132 İhsanoğlu, a.g.e., s. 159-161. 



147 

Aynı şekilde tercüme edilmiş bir diğer kitap da veterinerlik konusundaki Kanunnâme-

i baytârî adlı eserdir. Fransızcadan Arapçaya Yusuf Firavn tarafından çevrilmiş,  

Türkçe ve Arapça olarak 1835’te basılmıştır. 

 Mısır’daki tercüme hareketi, Osmanlının üç dil (elsine-i selâse) geleneğinin 

de etkisinde bazı yeniliklere de sahiptir. Bunun en bariz örneği Sadi Şirâzî’nin Farsça 

Gülistan adlı eserinin Arapçaya tercüme edilip basılmasıdır. Mehmet Ali Paşa’nın 

İskenderiye’deki divanında görev yapan Suriyeli Hristiyan kâtiplerinden Cebrail b. 

Yusuf el-Muhall tarafından tercüme edilmiştir. İlk Arapça baskısı Bulak’ta 1846-

47’de yapılmıştır133. 

 Hükümet ile doğrudan bağlantısı olmayan bazı Batılı müsteşrik ve 

mütercimler arasında; Mısır’a göç eden seyyah Basili Fahr, müsteşrik ve tercüman 

Asselin de Cherville, İngiliz oryantalist ve tercüman Edward William Lane, müsteşrik 

Baron de Kremer, Alman müsteşrik Salomon Munk ve Muller sayılabilir. Hükümetin 

hizmetinde olan müsteşrik ve mütercimler arasında ise; Dr. Perron, Fransız Koenig 

Bey, Georges Vidal, Giovanni Finati (Muhammed Efendi), Fransız Lubbert Bey, 

Machereau (Muhammed Efendi), Yusuf Ecveb, Le Sage Heygar ve Mari Bey 

zikredilebilir134. 

 Bu dönemde Batı dillerinden yapılan bazı önemli tercüme çalışmalar ına 

değinilecek olursa; Mısır’da, özellikle Mehmet Ali Paşa döneminde Batı dillerinden 

yapılan tercümeler hususunda büyük bir hareketlilik olduğu görülmüştür. Büyük bir 

kısmı modern ordunun kurulmasına katkıda bulunacak, askerlik, teknik ve fen eğitimi 

için gerekli olan eserlerdir. Askeri eğitim için gerekli eserlerin çok büyük bir kısmı 

Mısır’da Fransızcadan tercüme edilmiş ve yerli ihtiyaca göre hazırlanıp basılmışt ır. 

Bunlara örnek olarak 1823’te basılan Kanunnâme-i asâkir-i piyâdegân-ı cihâdiyye adlı 

eser, Mehmet Ali Paşa’nın memurlarından Ahmed Halil tarafından tercüme edilmişt ir. 

Bundan sonra 1823 ve 1868 yılları arasında bu türde çok sayıda eserin basıldığı 

görülür. Mısır’da askeri kitapların tercüme edilmesini sağlayan belli başlı isimler 

arasında, Osman Nureddin Paşa, Ahmed Halil Efendi, İbrahim Edhem Bey, Kani Paşa 

ve İstefan Resmî Efendi sayılabilir. Bunlar daha çok, “Mısır mahsulü eserler” olarak 

                                                                 
133 A.e., s. 162-164. 
134 Tacir, a.g.e., s. 42-50. 



148 

Mehmet Ali Paşa veya oğlu İbrahim Paşa’nın inisiyatifleri ile çevirisi yapılan ve Mısır 

ordusunun eğitimi için seçilen kitapların, Avrupa dillerinden Türkçeye tercümesini 

sağlayan mütercim veya editörlerdir. Askeri ihtiyaçlar için yapılan tercümeler 

haricinde, Mısır’da özellikle tarih konusunda Avrupa dillerinden yapılan tercümeler 

de çok yönlü ve dikkate değerdir. Burada dikkat çeken nokta, tarih alanındaki tercüme 

çalışmalarının bizden evvel Mısır’da başlamış olmasıdır. Mehmet Ali Paşa, Osmanlıda 

Tanzimat’ın ilanından dokuz sene önce, 1830’da Rusya tarihini, 1833’te İtalya tarihini 

ve yine aynı sene Bonapart tarihini tercüme ettirmiştir. Mehmet Ali Paşa’nın ilgi 

odağındaki Avrupa ülkeleri ile ilgili Batı dillerinden Türkçeye tercüme ettirdiği 

eserlerin hemen hemen hepsi basılmıştır. Yine İhsanoğlu’nun belirttiği üzere, Mehmet 

Ali Paşa’nın yürüttüğü tercüme hareketi, Doğu dilleri arasında olduğu gibi, Batı 

dillerinden yapılanlarda da önceki Osmanlı geleneklerine uygun olarak yürütülmüştür 

ancak göze çarpan önemli fark, tercümelerin çoğunun yazma halinde kalmayıp 

basılması ve daha geniş bir okuyucu kitlesine sunulmasıdır. Mehmet Ali Paşa 

matbaanın bilgiyi yaymaktaki önemini kavramıştır. Ayrıca basılı kitap okumaya alışan 

yeni bir okuyucu kitlesi oluşmuştur. 

 O dönemin siyasi gelişmeleri üzerine, bu dönemde Rusya tarihi konusundak i 

Katerina Tarihi adlı eser, Dîvân-ı Hümâyûn’un baş tercümanı Yakovaki Efendi 

tarafından İstanbul’da Türkçeye tercüme edilerek 1829 ve 1830 tarihlerinde arka 

arkaya iki defa Mısır’da basılmıştır. Bu kitap Avrupa tarihi hakkında yazılmış 

kapsamlı bir eserin ilk tercümesiydi. İstanbul’da yapılan bu öncü tercüme, eski 

geleneğin çerçevesinde yazma halinde kalmış fakat Mehmet Ali Paşa’nın emriyle 

başta oğlu İbrahim Paşa olmak üzere kendi çevresinin okuyabilmesi için Mısır’da 

basılmıştır. Mehmet Ali Paşa, çevresindeki idari zümrenin, Batı tarihi konusunda 

aydınlatılarak eğitilmesini istiyordu. 

 Mısır’da Fransızcadan Türkçeye çevrilen ve Avrupa tarihiyle ilgili basılan 

ikinci eser ise Napolyon’un sürgünde bulunduğu St. Helena Adası’nda bizzat yazıp 

Avrupa’ya baskıya gönderdiği iddia edilen eserdir. Tercümesi Hasan Rıza Efendi 

tarafından yapılmış olup 1831’de Bulak’ta basılmıştır. Kitabın ikinci Türkçe versiyonu 

ise 1844’te tekrar Bulak’ta basılmıştır. Avrupa tarihiyle ilgili Mısır’da basılan diğer 

bir Türkçe kitap ise, ilk baskısı 1824’te yayımlanan Carlo Botta’nın Storia d’Italia del 



149 

1789 al 1814 adlı eserine dayanarak hazırlanan ve 1833’te İskenderiye’de basılan 

Tarih-i İtalya’dır. Kitap, Hasan Efendi tarafından tercüme edilmiştir. Napolyon’un 

askeri dehasına büyük hayranlık duyan Mehmet Ali Paşa ile oğlu İbrahim Paşa, onun 

seferleri ve taktikleriyle ilgili detaylı bilgilerin Mısır ordusu subayları için çok faydalı 

olacağını düşünmüşlerdir. Botta’nın bu eserinin de tercüme edilen kısmı esas olarak 

Bonapart’ın seferleriyle ilgili bölümleri kapsar. Aynı yıl Mémoires du Duc de Rovigo 

(ilk baskısı 1823) adlı eserin tercümesi yine Hasan Efendi tarafından yapılmışt ır. 

Tercümedeki on bir bölüm tamamen Napolyon’un Mısır seferiyle ilgilidir. Târih-i 

Napolyon Bonaparta adıyla İskenderiye’de basılmıştır (1833). 1838’de yayımlanan 

Târih-i İskender bin Filibos adlı eser, Nicomedia’lı (Niğdeli) Flavious Arrianus’un 

eserinden tercüme edilmiş olup özel bir örnek teşkil eder. Flavious Arrianus’un (M.S. 

96- M.S. 180 civarı) yazdığı Anabasis Alexandrou (İskender’in Seferleri) adlı bu eser 

günümüzde halen Büyük İskender’le ilgili elimizde bulunan en önemli kaynak olarak 

gösterilmektedir. İskender’in Seferleri kendisinden önceki Müslüman hükümdarlar 

için olduğu kadar Mehmet Ali Paşa için de cazip bir eserdi135. 

   2.8. Matbaa 

 Harfli basımın ilk olarak Almanya’nın Mainz şehrinde Johann Gutenberg 

tarafından 1440 senesinde gerçekleştirildiği kabul edilir. 1454-1455 yıllar ında 

Mainz’de madeni harflerle baskı yapan matbaada basılan ilk kitaplar ın örnekleri 

günümüze kadar ulaşmıştır. Avrupa’da 15. yüzyılda ortaya çıkan matbaa, asrın 

sonlarına doğru, Osmanlı Devleti’ne sığınan İspanyol Yahudileri tarafından İstanbul’a 

getirilmiş, bunu Rum ve Ermenilerin kendi matbaalarını kurmaları izlemiştir136. İlk 

Türk matbaası ise 1727 senesinde Osmanlı Devleti’nde diplomat olan İbrahim 

Müteferrika tarafından kurulmuştur137. 

 Avrupa’da ilk Arapça kitap, 1514 yılında İtalya’nın Fano şehrinde basılan, 

bir Hristiyan duaları kitabı olan Kitâbu Salâti’s-sevâʿî (Horologium Breve) adlı dini 

eser olmuştur138. Bunu din konulu ve genelde Şark’taki Hristiyanlara hitap eden çeşitli 

                                                                 
135 A.e., s. 164-173. 
136 Kemal Beydilli, “Matbaa: Giriş, Osmanlı Devleti”, DİA, İstanbul, 2003, C.XXVIII, s. 106. 
137  The Editors of Encyclopedia Britannica, “İbrahim Müteferrika”, Encyclopedia Britannica 

(Çevrimiçi) https://www.britannica.com/biography/Ibrahim-Muteferrika, 12.12.2016. 
138 “Matbaa”, The Encyclopaedia of Islam, 6 c., Ed. C.E. Bosworth, E. Van Donzel, W.P. Heinrichs, 

C.H. Pellat, Leiden, E.J. Brill, 1991, C.VI, s. 795. 



150 

basımlar izlemiştir. Aynı sayfada iki sütun halinde Süryanice ve Süryani harfler iyle 

Arapça (Karşûnî) olmak üzere iki dilde hazırlanmış olarak, Kuzey Lübnan’daki Aziz 

Antoni Manastırı’nda basılan Kitâbu’l-Mezâmîr 139 , Osmanlı-Arap dünyasında 

tabedilen ilk kitaptır (1610)140. Böylelikle 16. yüzyıldan itibaren Avrupa’da şarkiyata 

dair eserler, özellikle de Arapça olanlar basılmaya başlanmıştır. Şark eserlerinin 

önemine binaen Avrupa’nın birçok başkentinde şarkiyat matbaaları kurulmuştur141. 

   2.8.1. Mısır’da Matbaacılık 

 Mısır’da ilk matbaalar, 1557’de Gershon b. Eliezer Soncino ile, 1740’ta daha 

önceleri İstanbul’da matbaacılık yapan Abraham b. Moses Yatom tarafından 

Kahire’de kurulmuştu. Yarım yüzyıla yakın bir süre sonra ise Napolyon Bonapart’ın 

Mısır seferi sırasında matbaa tekrar ortaya çıktı 142 . Napolyon Bonapart, 1798 

senesinde Arapça bildiriler ve talimatlar bastırmak üzere yanında matbaayı da getirdi. 

Böylelikle denizin üzerinde, gemilerinde bu işe başlamışlar ve İskenderiye’ye ayak 

basar basmaz bu bildirileri Mısırlılara dağıtmışlardı143 . Matbaa, Haziran 1798’de 

Fransız müsteşrik, matbaacı ve mühendis Jean-Joseph Marcel tarafından 

İskenderiye’de kurulmuştu. Ayrıca diğer bir matbaa da Ağustos 1798’de Marc Aurel 

tarafından tesis edilmişti 144 . İskenderiye’deki matbaayı “Yerel Matbaa” (el-

Matbaʿatu’l-ehliyye) olarak adlandırmışlardı ve müdürü de Fransız müsteşrik 

Marcel’di. Beraberinde Baudoin isimli bir şahıs ile üç editör ve yirmi sekiz memur 

vardı. Aralarında birkaç mütercim de bulunmaktaydı ve bunlardan ikisi olan İlyas 

Fethullah ile Yusuf Mesâbikî Roma’dan gelmişlerdi. Matbaada üç adet baskı 

makinesi, Arap, Avrupa ve Yunan baskı harfleri bulunmaktaydı. Daha sonra bu matbaa 

Kahire’ye nakledildi ve 1801’de Fransızların Mısır’dan çekilmesine kadar faaliyet ini 

sürdürdü. Bu matbaada basılanların çoğunluğu halka dağıtılan bildirilerdi. Burada 

ayrıca, Arapça, Türkçe ve Farsça olmak üzere hiciv kitabı, iki adet Fransızca gazete , 

Süleyman el-Halebî ile ilgili evraklar ve uyarı bildirileri gibi yayınlar basılmaktayd ı145. 

                                                                 
139 Mezamir, tekili mezmur: Zebur sureleri. 
140 Beydilli, a.g.m., C.XXVIII, s. 107. 
141 Savran, a.g.e., s. 20. 
142 Kut, a.g.m., C.VI, s. 388. 
143 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 46. 
144 Kut, a.g.m, s. 388. 
145 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 46. 



151 

İskenderiye’de, Napolyon Bonapart’ın Roma’dan el koyup getirdiği Arapça hurufa t la, 

halka dağıtılan beyannameler ve ilk defa Alphabet Arabe, Turk et Persan, à l’Usage 

de l’Imprimerie Orientale et Française (An VI/1798) adlı kitap basıldı. Marc Aurel de 

Kahire’de kendi matbaasında Le Courrier de l’Égypte gazetesiyle (116 sayı), La 

Décade Égyptienne adlı derginin ilk üç sayısını bastı. Bu iki matbaada, çeşitli 

konularda Arapça, Türkçe, Fransızca ve İtalyanca olarak basılmış olan kitapların ancak 

yirmi bir tanesi bilinmektedir. Daha önce de belirttiğimiz gibi, Fransız ordusu 1801’de 

Mısır’ı terk ettiğinde geride matbaa ile ilgili hiçbir malzeme bırakmamıştır. Bu 

malzeme bugün Paris’te Imprimerie Nationale’de saklanmaktadır. 

   2.8.2. Bulak Matbaası 

 Mehmet Ali Paşa’nın giriştiği yenilik hareketleri arasında matbaanın özel bir 

yeri vardır. Paşa, matbaayı kurmadan önce baskı, dizgi ve harf dökümünü öğrenmele r i 

için 1815’te Suriyeli Nikola Masabaki ile birlikte dört öğrenciyi Milano’ya gönderdi.  

Matbaayı da Dârussınâati’l-âmiriyye adıyla bilinen Bulak Tersanesinde kurdu. Matbaa 

binasının ana kapısındaki üç beyitlik Türkçe kitabeden, binanın dâruttıbâa olarak 20 

Ekim 1819 – 9 Ekim 1820 arasında inşa edildiği anlaşılmaktadır. Bir arşiv kaydına 

göre de matbaa 14 Kasım 1821’de resmen açılmıştır. 

 Bu matbaa için Milano’dan üç baskı makinesi, Leghorn ve Triyeste’den 

mürekkep, kâğıt ve başka malzemeler getirtildi. Arapça hurufat önce İtalya’dan, sonra 

da Fransa’dan sağlandı. Nikola Masabaki baskı makinelerini Eylül 1821 ile Ocak 1822 

arasında yerlerine monte etti146. 

 Bazı tarihçiler Mehmet Ali Paşa’nın matbaayı kurmaktaki ilk amacının, 

kanunlar, tasarılar ve çeşitli bölge müdürlüklerinde dağıtımının yapılmasını istediği 

idari bildiriler basmak olduğu görüşündedirler. Mehmet Ali Paşa’nın kurduğu düzen 

henüz oluşmamıştı. Matbaanın kurulması, yeni okullar ile yeni ordunun kurulmas ıyla 

aynı zamanda gerçekleşmişti ve şüphesiz esas amaç bu iki kurum için eğitim kitapları 

basmaktı. 

                                                                 
146 Kut, a.g.m, s. 388; Bkz.: Enis Nusuli, Esbâbu’n-nahdati ’l-Arabiyye fi’l-karni’t-tasi aşer, Haz. 

Abdullah Enis et-Tabba, Beyrut, Dâru İbn Zeydun, 1985, s. 117- 124. 



152 

 Nikola Masabaki bu matbaanın ilk müdürüydü. Mehmet Ali Paşa fikrin sahibi 

olsa da İtalya’ya gönderilen heyet içerisinde yer almış olan Osman Nureddin ve Peder 

Rafael’in matbaa kurulurken yaptıkları öneri ve direktiflerin de çok faydalı olduğu 

inkâr edilemez 147 . Matbaa ve kütüphanenin denetimi, 1824’e kadar Bulak 

Mühendishanesi hocalarından olan Osman Nureddin Efendi’de kalmıştır. Bulak 

Matbaasında basılan kitaplarla ilgili bibliyografyalar ile bu matbaa üzerine yapılan 

çalışmalarda, Dom Raphael’in (Rufeil b. Antun Zahhur) Dizionario Italiano e Arabo 

/ Kâmûsu İtalyanî ve ʿArabî (1238/1822) adlı lügati Bulak’ta basılan ilk kitap olarak 

kabul edilir. Ancak matbaayı kuruluş yıllarında ziyaret eden (Aralık 1822) İtalyan 

doğa bilimci, mineralog ve yer bilimci G.B. Brocchi, basılan ilk kitabın Türkçe bir 

askerlik kitabı olduğunu ve İtalyanca – Arapça lügatin de baskı sırasını beklediğini 

belirtir. Ayrıca kitabın baskı tarihi olarak sadece yıl verilmesi, bibliyografya ve 

kaynakların görüşünü şüpheli hale getirmektedir. Öte yandan Bulak Matbaasında ilk 

basılan Arapça ve Türkçe kitapların hâtimelerindeki hicri ay ve yıl hesaba katılıp 

incelendiğinde, Şânîzâde Mehmed Atâullah Efendi’nin 1806’da Fransızca’dan 

çevirdiği, Prusya Kralı II. Frederick’in generallerine askeri bir talimatı olan ve 

Vesâyânâme-i Seferiyye adıyla bilinen kitap (Süleymaniye Ktp. Hüsrev Paşa, nr. 805), 

1822 Aralık ayı ortasında Bulak’ta basılan ilk kitap olarak ortaya çıkmaktadır. 

Kanunnâme-i Asâkir-i Piyâdegân-ı Cihâdiyye (Türkçe – Mart 1823 ortaları) ve Kitâb 

fî sıbâgati’l-harîr (Arapça – 21 Temmuz 1823) gibi kitaplar da matbaanın kurulduğu 

yılda basılan ilk eserlerdir148. 

 Brocchi ayrıca 1822’de Bulak Okulunu ziyaret ettiğinde okulun 

kütüphanesinde Avrupa eserlerinden tam bir koleksiyon ile İstanbul’da basılmış çok 

sayıda Arapça ve Türkçe eser olduğunu belirtmiştir149. 

 Matbaa kurulurken Arapça, İtalyanca ve Yunanca hurufat takımı getirilmişt i. 

Bu takımın tamamı İtalya’nın Milano şehrinde imal edilmişti. İlk Türkçe ve Arapça 

kitapların basılmasından sonra, İtalya’da üretilen bu hurufatın adi ve bozuk olduğu 

ortaya çıktı. Mehmet Ali Paşa, Kahire’de İranlı meşhur hattat Senglâh Efendi’nin 

                                                                 
147 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 196-197. 
148 Kut, a.g.m, s. 388. 
149 J. Heyworth-Dunne, “Printing and Translation under Muhammad Ali of Egypt”, JRAS (Journal of 

the Royal Asiatic Society, No:3, Londra, 1940, s. 329. 



153 

bulunduğunu öğrenir öğrenmez bir karar çıkartmış, onu matbaa için yeni harfler i 

nakşetmekle görevlendirmiş ve böylelikle güzel harfler gelmişti. Bulak Matbaasındaki 

Arapça harfler iki çeşitti. Bunlar taʿlik veya farisî idi. Bu çeşit yazı ile daha çok bölüm 

başlıkları basılırdı. Diğer yazı çeşidi ise, metinlerin basıldığı normal nesih idi150. Nesih 

harflerin kalıplarını da Abdullah Zühdî Efendi yeniden yapmıştı. Bu kalıplardan 

dökülen harfler 1825’ten sonra kullanılmaya başlandı 151 . Mürekkebin Mısır’da 

üretilmesi de çok vakit almadı. Bu sebeple Avrupa’dan mürekkep ithali de durdu. 

Benzer şekilde 1834-35 yılı civarında kâğıt üretimi için bir fabrika kuruldu. Fabrikanın 

ilk yeri el-Huseyniyye’deydi fakat daha sonra Bulak’a nakledildi.  Vekâyi-i Mısriyye 

gazetesinin yayımladığı bilgiye göre; 27 Temmuz 1847’de yani Mehmet Ali Paşa’nın 

vefatından iki sene önce, Paşa, kâğıt fabrikası idaresi için Avrupa’dan buharlı makine 

getirtmiş ve böylelikle tüm kâğıt çeşitlerinden olmak üzere üretim artmıştı. Matbaa ve 

kâğıt fabrikasına özel olan aletler, temel harfler, özellikle savaş, matematik ve 

coğrafyaya özgü tercüme edilmiş kitaplara eklenen açıklayıcı tablolar, son dönemlere 

kadar Avrupa, İtalya ve Fransa’da üretilir oldu. 

 Nikola Masabaki, 1830 senesindeki vefatına kadar matbaanın ilk müdürü 

olmasının yanı sıra, teknik ve ilmi olarak da yönetimini denetlemeye devam etmişt ir.                                    

Görevinin ilk döneminde, Bulak’taki bir okulda öğretmen olan Carlo Belluti adlı 

İtalyan bir papaz, Doğu dinleri konusunda yazmış olduğu, İslam dinine karşı yaralayıc ı 

bir içeriğe sahip olan uzun bir kasideyi Bulak Matbaasında basılmak üzere 

Masabaki’ye vermiş, fakat bunu haber alan Mehmet Ali Paşa derhal kasidenin 

orijinalinin yakılmasını emretmiş ve Osman Nureddin Efendi’nin araya girmes iyle 

Masabaki affedilmiştir. Bu hadiseden sonra Mehmet Ali Paşa’nın 13 Temmuz 1823’te 

çıkardığı karara göre kendi özel izni olmaksızın matbaada herhangi bir resmi 

(hükümete ait) kitap basılmayacaktır152. Mısır’da ilk matbuat kanunu olan bu kanun 1 

Ocak 1859’a kadar yürürlükte kalmış, Mehmet Ali Paşa kendisinden izin almadan 

kitap basmaya teşebbüs edecek olanlara karşı ağır cezalar da getirmiştir153. Nikola 

Masabaki’ye, görevinin başlangıcından itibaren Ezher’den birçok öğrenci verilmiş ve 

                                                                 
150 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 197. 
151 Kut, a.g.m, s. 388. 
152 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 197-199. 
153 Kut, a.g.m, s. 389. 



154 

onlara baskı yöntemleri, dizgi ve işle ilgili diğer teknik yönleri öğretmekle 

görevlendirilmişti. İşe alışıp profesyonel hale geldiklerinde onlara bazı bölümle r in 

idaresini emanet etmekteydi. Nikola Masabaki matbaanın inşasından itibaren teknik 

denetimiyle görevlendirilmişti fakat matbaanın yönetimini çeşitli isimlerde birçok kişi 

üstlenmiştir. Bunların ilki de bahsettiğimiz üzere matbaaya müfettiş olarak tayin edilen 

Osman Nureddin Efendi’ydi154. 

 Bulak baskısı kitapların hâtimelerinde matbaa adı olarak “Bulak Matbaası” 

ifadesi kullanıldığı gibi, “Dâruttıbâa”, “Matbaatu sâhibi’s-saâde”, “Dâru’t-tıbâati’ l-

maʿmûre”, “Matbaatu Bulak”, “Matbaatu’l-kebîr”, “Dâru’t-tıbâati’l-hidîvâne”, 

“Dâru’t-tıbâati’l-âmire”, “Dâru’t-tıbâati’l-bâhire”, “Matbaa-i Ȃmire”, “Matbaatu 

Mısri’l-mahrûse”, “Dâru’t-tıbâati’l-Mısriyye”, “Matbaa-i Seniyye- i Mecbûre” adları 

da kullanılmıştır. 

 Faaliyete geçtiği yıllarda Bulak Matbaasında kaç kişinin çalıştığı kesin olarak 

bilinmemektedir. Ancak G.B. Brocchi’deki bir kayda göre Aralık 1822’de matbaanın 

personel sayısı on altı kişiydi. Bu sayının 1825’te kırk kişiye, 1844-1845 yıllarına ait 

bir maaş listesinde 136 kişiye, matbaanın en parlak dönemi olan 1848’de ise 169 kişiye 

ulaştığı görülmektedir. Mehmet Ali Paşa döneminde Nikola Masabaki 1821-1830, 

Abdülkerim Efendi 1830-1833, Ebu’l-Kâsım Şâhid Geylânî 1833-1835, Abdullah 

Fatih Dağıstânî 1835-1840 ve Hüseyin Râtib 1840-1848 gibi isimler, belirtilen yıllar 

arasında matbaa nazırlığında bulunmuşlardır. Matbaada nazıra bağlı olarak nazır 

muavini, ayrı ayrı Arapça, Farsça ve Türkçe musahhihleri (düzeltmen) ve mürettip le r i 

(dizgici), baskı ustaları, hattatlar, cetvelciler ve başka elemanlar da çalışmışlardır155. 

Yani matbaa, zaman zaman çeşitli bölüm ve departmanlar için muhtelif hizmetler 

gören farklı görevliler tarafından idare edilmiştir. Bunlardan bazıları; nazır, nazır 

yardımcısı, denetçi, başkatip, yazıcı, Türkçe ve Arapça musahhih, Farsça dizgic i, 

Farsça yazıcı, Arapça dizgici, baskıcılar, makine montajcısı, hakkak (oymacı hakkak), 

tasarımcı, hattat, Kur’an baskısı ustabaşı, hurufatçı (harf dökümcüsü), ciltçiler, 

tabulatör (tablo yapıcı, çizelgeci) ve çeşitli işçilerdi156. Arapça musahhihler genellik le 

                                                                 
154 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 197-199. 
155 Kut, a.g.m, s. 388-389. 
156 Hsu Cheng-Hsiang, “The First Thirty Years of Arabic Printing in Egypt 1238-1267 (1822-1851)”  



155 

Ezher hocaları arasından seçilmiştir. Bunların bazılarına harf dökümü, mürettiplik ve 

baskıcılık da öğretildi. Türkçe musahhihlik yapanlar arasında Abdulvehhâb Dağıstânî, 

Ahmed Efendi Kırkkimsevî, Mahmud Dağıstânî, Mehmed Efendi, Mühendis Mehmed 

Mazhar, Nakşibendiyye Şeyhi Mehmed Murad, Müftîzâde Mehmed Necib, Mehmed 

İsmet, Mustafa Mestî, Mustafa Moravî, Sadullah Said Ȃmidî, Şerif Mehmed ve Yakub 

Efendi bulunmaktadır. 

 Bulak Matbaasında bir yandan çeşitli konularda kitaplar yayımlanırken bir 

yandan da idari teşkilatın her kademesi için birçok tamim, talimat ve kanun bülteni 

basılmıştır. Dîvânu’l-medâris’e bağlı olarak, Arapça-Türkçe dillerinde çıkarılan resmi 

Vekâyi-i Mısriyye gazetesi de 3 Aralık 1828 – 14 Temmuz 1833 tarihleri arasında (535 

sayı) Bulak Matbaasında basıldı. Daha sonra el-Kalʿ a’da (Kale) kendi adıyla anılan 

matbaaya taşınan bu gazete, 1840 yılı ortalarına kadar burada basılmış, sonra tekrar 

Bulak Matbaasında yayımlanmaya başlamıştır. Ayrıca Bulak Matbaasında basılan 

matematik, fizik, kimya ve askerlik kitapları için gerekli olan şekil, sembol, plan, 

harita ve özel işaretleri hazırlayıp basacak yardımcı bir taş baskı matbaası da 

kurulmuştur157. 

 Mehmet Ali Paşa döneminde basılan kitaplar, Mısır’ın o günkü düzenine ve 

yapısına hizmet eden gerek reform hareketlerini gerekse orada yaşayan Türklerin 

kültürel ihtiyaçlarını da karşılayan, Osmanlı Türkiye’si ve genel olarak da Türkçe kitap 

pazarına yönelik olan eserlerdi. Mehmet Ali Paşa’nın matbaacılığa destek vermesi ile 

basılan Türkçe kitapların sayısında da büyük artış olmuştu. Kuruluşundan Mehmet Ali 

Paşa’nın ölümüne kadar (1821-1848) Bulak Matbaasında basılan Türkçe kitap sayısı 

253’tür. Bulak Matbaasında basılan ilk Türkçe kitap, aynı zamanda matbaanın bastığı 

ilk kitap, Vesâyânâme-i seferiyye’dir. 1985’te Hsu Cheng-Hsiang’ın doktora 

çalışmasına göre, 1822-1851 yılları arasında Bulak Matbaasında 526, diğer 

matbaalarda 44 kitap olmak üzere tam 570 kitabın basıldığı tespit edilmiştir. Bunlar ın 

                                                                 
A Bibliographical Study with a Checklist by Title of Arabic Printed Works, A thesis submitted to The 

University of Edinburg for the degree of doctor of Philosophy in the Faculty of Arts (doktora tezi), 

Edinburg, Ocak 1985, s. 28-29. 
157 Kut, a.g.m, s. 389. 



156 

259’u Türkçe, 255’i Arapça ve 14’ü de Farsçadır. 42 kitabın ise dili 

belirlenememiştir158. 

 Bulak Matbaasında basılan kitaplar, askeri kara ve deniz okulları ile diğer 

okullara dağıtıldıktan sonra, geriye kalanların satılmasını isteyen Mehmet Ali Paşa, 

matbaada basılan kitapların fiyatlarını ve elde bulunan nüshalarını gösteren kataloglar 

yayımlatmış, ayrıca taksitle kitap satışını ve çok sayıda kitap alanlara indir im 

yapılmasını da sağlamıştır. Bunun yanı sıra baskı, dizgi, kâğıt, mürekkep masrafla r ı 

ile diğer masraflar hesaplandıktan sonra mirîye onda bir kar vermeyi kabul eden 

şahısların da yatırımcı (mültezim) olarak matbaada kitap bastırmalarına izin vererek 

onları desteklemiştir. Matbu kitapları satacak resmi bir satış merkezi de 1857’de 

açılmıştır. 

 İç kapak ilk defa Dom Raphael’in İtalyanca – Arapça sözlüğünde ortaya 

çıkmış ve XIX. yüzyılın sonuna kadar tek örnek olarak kalmıştır. Matbaanın zimmet 

edildiği kişilerle, nazır ve musahhihlerin adları, basılan kitapların basım yeri, yılı, ayı, 

günü gibi bibliyografik bilgiler, yazma kitap geleneğine sadık kalınarak bu kitapların 

hâtimelerinde verilmiştir. 

 Mehmet Ali Paşa’nın son döneminde Mısır valisi olan Abbas Paşa (1848-

1854) Bulak Matbaası ile fazla ilgilenmedi. İşçi sayısı 108 kişiye düştü. Mehmed Said 

Paşa’nın valiliği sırasında ise (1854-1863) bütçenin yetersizliğinden dolayı matbaa 

ancak resmi evraklarla özel yayınevlerinin ısmarladığı ders kitaplarını basabildi. 

Matbaa Nazırı Ali Cevdet Bey ile işçiler arasında ücret yüzünden çıkan anlaşmazlık 

sonucunda vali matbaayı 19 Ağustos 1861’de kapattı ve 1862 Ağustos’unda da 

demiryolları müfettişi Abdurrahman Rüşdî Bey’e devretti. Matbaanın müdürlüğünü 

üstlenen Abdurrahman Rüşdî Bey, o sıralarda yeni bir matbaa kurmak için 

İskenderiye’de bulunan baskı ustası Antoine Mourès’i derhal Paris’e yollayıp kısa süre 

içerisinde yeni malzeme ve makine getirtti. Matbaanın adı da Matbaa-i Abdurrahman 

Rüşdî oldu. 

 Hidiv İsmail Paşa döneminde (1863-1879) matbaa, Abdurrahman Rüşdî 

Bey’den satın alınarak yönetimi hıdivlik dairesine bağlandı. Başına Hüseyin Hüsnü 

                                                                 
158 İhsanoğlu, a.g.e., s.177-180. 



157 

Efendi getirildi ve matbaanın adı Matbaatu Bulaki’s-seniyye olarak değiştirildi. Elle 

çalışan baskı makinelerinin yerine buharlı makineler, iyice bozulan hurufat yerine de 

yenileri satın alındı. Avrupa’dan özel olarak baskı ustaları getirildi. Bastığı örnek 

kitaplarla, milletlerarası 1867 Paris (gümüş madalya) ve 1873 Viyana sergiler ine 

katıldı. Hidiv Mehmed Tevfik Paşa döneminde ise (1879-1892) matbaa 20 Haziran 

1880’de millileştirilip Matbaatu Bulaki’l-âmiriyye adını aldı. 

 Mısır’ın geçirdiği siyasi değişikliklerden sonra 13 Ağustos 1956’da çıkarılan 

bir kanunla resmi matbaalar özelleştirilmiş olup Bulak Matbaasının denetimi de bir 

heyete (el-Hey’etu’l-âmme li’ş-şuûni’l-metâbi) verilmiştir 159 Bulak Matbaası 

günümüzde halen hem Mısır’a hem de tüm Arap dünyasına hizmet vermektedir160. 

   2.8.3. Bu Dönemde Mısır’da Kurulan Diğer Matbaalar 

 Bulak’ta açılan okulların ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla zaman zaman 

küçük çaplı matbaalar da kurulmuştur. Bunların arasında uzun ömürlü olmayan el-

Kalʿ a (Kale-1822) çoğunlukla taş baskısı (litografya) basım yapmaktaydı. Kale 

asırlarca Mısır devlet merkezinin mekânı idi ve aynı zamanda sözü geçen matbaacılık 

faaliyetlerine ilk kez şahit olunan yerdi. Kale’deki geniş çaplı basım faaliyetle r i, 

1822’den 1859’a kadar olan dönem için incelenecek olursa; 1830’dan önceki ilk 

dönemde, Osmanlı idaresinde dağıtılan idari bir evrak olan “jurnal”in yayımlanmasına 

dair ilk referans bilgi, 1822’de gezgin Brocchi tarafından verilmiştir. Brocchi, günlük 

Arapça veya Türkçe olarak yüz veya daha az sayıda kopya halinde basılan bu 

raporların etkisinden bahsetmiştir. Raporlar, idari materyallerden ayrı olarak, Bin Bir 

Gece Masalları’ndan çıkarılan hikayeleri de içermekteydiler. Basılan bu raporlar daha 

sonra el-Curnal’ul-Hidîvî olarak bilinen süreli yayına dönüştüğünde, basımı daha 

düzenli hale gelmişti. Mehmet Ali Paşa ve onun üst düzey subaylarına danışmaya 

yönelik olan bu jurnal, finans, tarım, eğitim ve sanayi olmak üzere tüm konuları 

içeriyordu. Bu jurnalin ne zaman başladığı bilinmemekle beraber, Arapça ve Türkçe 

olarak yayımlanan Vekâyi-i Mısriyye gazetesinden sonra muhtemelen sona ermişt ir.  

Bu resmî gazete, 1828 senesi aralık ayından itibaren birkaç bin kopya halinde 

                                                                 
159 Kut, a.g.m, s. 389. 
160 “The Deterioration of the Bulaq Press”, Bibliotheca Alexandrina, (Çevrimiçi) 
https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Deterioration.htm, 24 Ağustos 2018. 

https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Deterioration.htm


158 

basılmıştı. 1822 ve 1828 seneleri arasında Kale’deki bu matbaanın varlığından şüphe 

yoktur. 1830’lu yılların başında Kale’yi ziyaret eden bazı kişiler, buradaki matbaada 

bazı tarih ve şiir kitapları ile Vekâyi-i Mısriyye’nin de basıldığını iddia etmişlerd ir.  

1830’lardan önce burada idari yayınlar basılmıştır. 1831-32 yıllarında ise Kale’de bir 

matbaanın varlığı konusunda yine şüphe yoktur ve bu matbaa Dîvânu- l-hidîvî olarak 

tanınmış olup yayınları ve faaliyetleriyle ilgili fazla bilgi bulunmamaktadır. 

 Mehmet Ali Paşa’nın ilk gazete çalışması, ileride de değineceğimiz Vekâyi-i 

Mısriyye’dir. Bu gazetenin ilk baskısının yayımlanmaya başlandığı tarih olan 3 Aralık 

1828’den itibaren basımını Bulak Matbaası üstlenmişti. Basımı, 21 Ocak 1829’da 

kurulan Kalemu’l-vekâyi tarafından kontrol edilmekteydi. 15 Haziran 1833’e kadar 

gazetenin basımı Bulak Matbaası tarafından yapılmıştı fakat söz konusu tarihe ait olan 

sayısında matbaa adı Matbaʿatu kalemi’l-vekâyi bi’l-kalʿ a olarak görülür. Gazetenin 

1833 ve 1840’lı yıllar arasındaki çeşitli baskılarında da matbaa adı, Matbaʿatu dîvâni’ l-

vekâyi’l-Mısriyye olarak yer alır. Dîvânu’l-vekâyi’deki matbaanın kuruluş tarihi 

bilinmemektedir fakat basım faaliyetlerine ilk referans 16 Nisan 1832’deki bir 

sayısında görülmüştür. Yani Matbaʿatu kalem’il-vekâyi daha sonra Matbaʿatu 

dîvâni’l-vekâyi’l-Mısriyye olarak bilinmiştir161. 

 Matbaa, Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’a medeniyeti nakletme amacını 

gerçekleştirmesinde büyük bir vesile idi. Bu hedefine ulaşma yolu ise tercümeyd i. 

Tercüme edilmiş kitaplar basılarak, çok sayıda nüsha ordu birliklerindeki askerlere, 

okullardaki öğrencilere ve hatta halka dağıtılmalıydı. Bu sebeple başka birçok matbaa 

da kurulmuş ve çoğunluğu okullara bağlanmıştır. Özellikle Bulak’a uzak olan okullar 

için, büyük matbaa merkezine ulaşımında meşakkat olmaksızın, tercümesi yapılmış 

olan kitapların basılmasını kolaylaştırmak üzere okullara matbaa eklenmiş t i. 

Bunlardan bir tanesi Ebû Zaʿbal’daki Tıp Okuluna eklenen matbaa idi (1827) 162 . 

Burada basılan ilk kitap, 1832’de tıp alanında tercüme edilmiş olan el-Kavlu’s-sarîh fî 

ilmi’t-teşrîh adlı eserdi.  Bu eser Doktor Clot Bey tarafından telif edilmişti. Bu 

matbaada basılan son eser ise, İbrahim Bey en-Nebravî tarafından telif edilen Kitâbu’l-

erbitati’l-cerrahiyye adlı eserdi (1838)163. Bu okul Kasru’l-Aynî’ye nakledilene kadar, 

                                                                 
161 Cheng-Hsiang, a.g.e., s. 37-38. 
162 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 200. 
163 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 32. 



159 

burada tıp konusunda tercüme edilmiş kitapların basımı devam etmiş, daha sonra 

okulun kitapları Bulak’ta basılmıştır164.  

 Diğer bir matbaa Tarra’daki Topçu Okuluna bağlı bulunan matbaa idi (1832). 

Bu okul, günümüze kadar ulaşan, burada basılan ilk kitap olan el-Kenzu’l-muhtar fî 

keşfi’l-aradî ve’l-bihâr (1834-1835) ve Kelile ve Dimne (1835-36) eserleri ile 

tanınmıştır 165 . Burada ayrıca harp, matematik ve coğrafya kitaplarının da basımı 

yapılmıştır. Benzer şekilde, Gize’deki harp okulunda da başka bir matbaa 

bulunmaktaydı. Kale’de de bir dönem Vekâyi-i Mısriyye’nin basıldığı bir matbaa daha 

vardı. 

 Mühendishane okulu Bulak’ta bulunmasına rağmen, 1844-45 yılı civarında 

özellikle çeşitli matematik kitapları ile bunlara eklenmiş açıklayıcı şekiller ve 

tabloların basılması için, taş baskısı basım yapan bir matbaa daha eklenmiştir. 

 Kuruluş tarihi tam olarak bilinmeyen bir diğer matbaa ise, İskenderiye’dek i 

Re’su’t-Tîn Sarayı’nda bulunan bir matbaa idi. Bu matbaada da bu asırda tercüme 

edilen bazı kitapların basıldığı bilinmekte olup bu kitaplar Türkçeye tercüme edilmiş 

tarih kitaplarıydı. Bu kitaplardan yola çıkarak, sarayın içerisinde kurulan bu matbaanın 

1832 senesi civarında tesis edilmiş olması muhtemeldir. 1834 senesinde, Rovigo 

Dük’ünün (Duc de Rovigo) telif ettiği Tarîhu Napolyon ile Botta’nın telif ettiği Tarîhu 

İtalya basılan kitaplar arasındadır. İskenderiye körfezindeki Divanın kâtibi Aziz 

Efendi, her iki kitabı da Fransızcadan Türkçeye tercüme etmişti166 . Bu matbaada 

basılan kitaplar arasında Şerh-i Divan-i Hafiz-i Şirazi de bulunmaktaydı167. Yine bu 

matbaa da ayrıca Fransız resmî gazetesi Le Moniteur Égyptien de basılmıştır. Bu 

gazete, Ağustos 1833’den Mart 1834’e kadar yaklaşık sekiz ay bu matbaadan 

çıkarılmaya devam etmiştir. 

 Mısır’da, getirilen yeni düzenlemeden sonra, emir, bildiri ve kanunlar ı 

yayımlamak üzere, bazı divanlara özel matbaa dâhil edildi. Dîvânu’l-medâr is 

(1837’den sonra) ve Dîvânu’l-cihâdiyye’nin (1831) kendi matbaası bulunmaktayd ı.  

                                                                 
164 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 200. 
165 Cheng-Hsiang, a.g.e., s. 50-51. 
166 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 200. 
167 Cheng-Hsiang, a.g.e., s. 45. 



160 

Bununla beraber, bu matbaalar tercüme edilmiş kitapları da basmaktaydı. Dîvânu’l-

cihâdiyye’nin matbaasında, 1834 (35) senesinde Risâletu fî ʿilâci’t-tâʿûn, 1835 (36) 

senesinde Risâletu fîhâ yecibu ittihâzuhu li menʿi’l-cereb ve’d-dâi’l-frencî ʿan 

ʿasâkiri’l-cihâdiyye ve nisâuhâ ve Clot Bey’in yazdığı iki risale (mektup) basılmıştır. 

 Bu matbaaların kurulmasındaki esas amaç tercüme edilmiş olan kitaplar ı 

basmaktı fakat aynı zamanda basımına ihtiyaç duyulan birçok eski yazma eseri de 

tekrar hayata kazandırmışlardı. Asrın gelenekleri, tercüme edilmiş olan kitaplardan bin 

nüsha basılmasını gerektiriyordu. Eğer bu kitaplardan az miktarda varsa, sadece beş 

yüz adedi basılıyordu. Kitaplar okullardaki öğrencilere tercüme edilmek ve basılmak 

üzere dağıtılıyordu. Mısır’da basılan kitaplar, Türkiye’de ve Afrika’nın 

kuzeybatısında (Mağrip Ülkeleri) satış için iyi bir pazar bulmaktaydı. Böylelikle Bulak 

Matbaası, İstanbul Matbaası (Asitane) ile rekabet ediyordu. Ancak Mısır’da okullar 

haricinde tercüme edilmiş kitapların rağbet görmesi çok nadirdi. Çünkü okur sayısı 

azdı ve tercüme edilmiş olan kitapların çoğunluğu teknik kitaplardı. Ezher’de dahi 

bunlara ihtiyaç duyulmamaktaydı. Bu sebeple bu kitaplar, Bulak Matbaası deposunda 

veya 1834 (35) senesinde kurulmuş olan Kethüda Divanı’nda muhafaza edilmekteyd i. 

Halk arasında ilmi yaymak için kitapların fiyatında indirim yapılıyor, satışları teşvik 

ediliyordu168. 

 Mehmet Ali Paşa, ilmi canlanma hareketiyle (nahda) iftihar ediyor, tercüme 

edilmiş ve basılmış kitaplarla gurur duyuyordu. Bu kitaplarla diğer ülkelerle rekabet 

etmesi gerekiyordu. Hatta çeşitli Avrupa krallarına bu kitaplardan hediye etmeyi de 

faydalı bulmaktaydı169. 

 Bunlardan başka, Mehmet Ali Paşa Girit’te Türkçe-Rumca Vekâyi-i Giridiyye 

gazetesini basan (1830) bir matbaa da kurmuştur170. 

   2.9. Basın 

 Modern anlamda ilk gazeteler Avrupa’da yayımlanmıştır. Günlük haberleri 

içeren ilk periyodik yayın, 1615 yılında haftalık olarak çıkmaya başlayan Alman 

Frankfurter Journal adlı yayındır. Bunu 1616’da Anvers’te çıkan, Antwerp Gazette 

                                                                 
168 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 201. 
169 A.e., s. 202. 
170 Kut, a.g.m, s. 389. 



161 

olarak da bilinen Nieuwe Tijdinghen izlemiştir. 1622’de ise ilk İngiliz gazetesi olan 

Weekly Newes basılmıştır 171. Fransa’da ilk gazete 1631’de haftada bir yayımlanan La 

Gazette adı yayındır. İtalya’da, Floransa’da 1636’da ve Roma’da 1640’ta, İspanya’da 

ise, Madrid’de 1661’de ilk haftalık gazeteler yayımlanmıştır. Büyük Petro 1703’te St. 

Petersburg’da kendi gazetesini çıkarmıştır. 

 Bilinen en eski dergi ise 1665 senesinin başında Paris’te çıkarılan Journal des 

Savants adlı dergidir. Bu dergiyi aynı sene Londra’da neşredilen Philosophical 

Transactions (Acta Philosophica) izlemiştir. Bu iki öncü dergiden sonra ise 1668’de 

Roma’da Giornale di Letterati ve 1682’de Acta Eruditorum yayımlanmıştır. 

 Amerika’da ise, Avrupa’dan yüz yıllık bir gecikmeyle 1741’de American 

Magazine ve General Magazine adında iki dergi çıkmıştır 172. 

 Türkiye’de ilk Türkçe gazete, ilk Türk matbaasının kurulmasından yüz yıl 

kadar sonra II. Mahmud’un şahsi ilgisiyle, 1831 yılında çıkarılan ve adı da onun 

tarafından konulan Takvîm-i Vekâyi’dir. Türk dilindeki ilk gazete ise, Vekâyi-i 

Mısriyye’dir (1828). Türkçe gazetelerden önce İstanbul’da 1796’da Gazette Française 

de Constantinople, 1821-1831 yılları arasında ise İzmir’de Le Spectateur oriental, Le 

Smyrnéen, Le Courrier de Smyrne ve Journal de Smyrne gibi Fransızca gazeteler 

çıkarılmıştır. Bunlardan İzmir’de yayımlanan ve Osmanlı Devleti’nin uluslararas ı 

alanda menfaatlerini savunan gazetelerle basının önemi konusunda fikir sahibi olan II. 

Mahmud, bu gazetelerin neşrinde birinci derecede rol sahibi olan kişilerden Alexandre 

Blacque’ı İstanbul’a çağırarak ona, yayımını Takvîm-i Vekâyi ile paralel sürdürecek 

olan Fransızca Le Moniteur Ottoman’ın kurulması görevini vermiştir. Devlet eliyle 

neşredilen Takvîm-i Vekâyi’nin Arapça, Farsça, Rumca, Ermenice ve Bulgarca 

nüshaları da çıkarılmıştır. Takvîm-i Vekâyi’nin yayım hayatına girmesinden dokuz yıl 

kadar sonra ise, Türkçe ilk özel gazete olan Cerîde-i Havâdis, İngiltere’deki Morning 

Herald gazetesinin İstanbul muhabirliğini yapan William Churchill adlı bir İngiliz 

taciri tarafından neşredilmiştir (1840). Bu gazete devlet yardımı gördüğünden yarı 

resmi sayılmıştır. 1860 yılına kadar Türkçeden başka dillerde, on beşin üzerinde gazete 

                                                                 
171 “Newspapers”, The Encyclopaedia Britannica Eleventh Edition, 29 c., New York, 

Encyclopaedia Britannica Inc.,1911, C.XIX, s. 544. 
172 Atilla Girgin, Türkiye’de Yerel Basın, İstanbul, Der Yayınları, 2009, s. 5. 



162 

çıkmasına rağmen, Takvîm-i Vekâyi ve Cerîde-i Havâdis dışında, bir tıp dergisi olan 

Vekâyi-i Tıbbiyye’den başka Türkçe süreli yayına rastlanmamaktadır. 1860’ta 

Şinâsi’nin desteğini alan Ȃgâh Efendi, devletten yardım almadan Tercümân-ı Ahvâl’i 

yayımlayarak ilk özel gazeteyi çıkaran kişi olmuştur173. 

   2.9.1. Mısır’da Basın 

 Arap basını 18. yüzyıl sonunda Kahire’de gelişim göstermiştir. Bu gelişme 

Fransız işgali ve Napolyon’un Mısır’a gelişiyle olmuştur. Böylelikle Batılı ülkeler 

Arap ülkelerine yeni medeniyetin kökleriyle gazetecilik ilmini getirmişlerdir 174 . 

Önceden de bahsedildiği üzere, Napolyon beraberinde matbaayı getirmiş ve bu 

matbaayı Arapça, Yunanca ve Fransızca harflerle donatmıştı. Ayrıca İbranice, 

Süryanice ve Kıptîce harfler de getirmişti. Napolyon ayrıca matbaacılara ve matbaa 

teçhizatına da özel ilgi göstermişti. Onun için matbaa, çeşitli yayınları neşretmek üzere 

kullanacağı, propagandasına en fazla ve en yaygın hizmeti sunacak olan, resmi ve 

modern bir araçtı. Özellikle Fransız işgalinde, duyuruların ve haberlerin yayılması için 

birkaç araca sığınılmıştı. Bunlar caddelerdeki tellallar, basılan yayınlar ve üçüncü 

olarak da gazete idi. 

 Napolyon 1798’de iki adet Fransızca gazete kurdu. Napolyon ve General 

Kléber’den sonra işgalin üçüncü generali Menou, et-Tenbîh adında Arapça olan bir 

gazete çıkarmak istemiş, kurulması için emir çıkmış fakat gazete çıkmamıştır ve bu 

konuda ışık görülmemiştir. Bu durum, Fransız işgalinin, Mısır’ın her yerinde kendisine 

istikrar kaybettiren güçlü bir direnişle karşılaşması sebebiyledir. 

 Burada önemli olan, Bonapart’ın iki gazete çıkarmış olması ve böylelik le 

Mısır’ın Arap ülkeleri arasında gazetecilikle (basınla) tanışan ilk ülke olmasıd ır. 

Ayrıca Mısır, gazeteciliğin beşiği olan Avrupa haricinde, belki de bu basın aracıyla 

tanışan ilk ülkelerden birisidir. 

 Napolyon’un çıkardığı ilk gazete Le Courrier de l’Égypte’dir. İlk sayısı 28 

Ağustos 1798’de çıkmıştır. 116 adet yayımlanmış ve son sayısı Ocak 1801’de 

                                                                 
173 Ȃlim Kahraman, “Matbuat”, DİA, C.XXVIII, s. 121-122. 
174 Filib Dî Tarrâzî, Târîhu’s-sahâfeti’l-ʿArabiyye, Beyrut, el-Matbaʿatu’l-Edebiyye, C.IV, 1913, s. 

45. 



163 

çıkmıştır. Bu gazetenin hedefleri, Kahire içindeki ve kırsal bölgelerdeki Fransız 

askerleri ile Mısır’da yerleşmiş bulunan Fransızlarla ilgili haberleri yayımlamaktı. 

 İkinci gazete ise La Décade Égyptienne idi. İlk sayısı Ekim 1798 başlarında 

çıkmıştır. Bu gazetenin kurulmasına ve üslubunun nasıl olacağına Mısır Bilim 

Akademisi’nin ilk toplantısında karar verilmiştir. Toplantı tutanakları yayımlanmış ve 

araştırmaları kayıt altına alınmıştır. Bu gazete Mısır’a ait çeşitli toplumsal, edebi ve 

iktisadi konulardaki çalışmaları içeren ilmi bir gazeteydi. İşgalin ilmi faaliyetler inin 

tescili ve resmi bir belgesiydi. Kahire’de yaşayan, edebiyat, iktisat, çoğunluğu da savaş 

konularıyla veya şehir ve kırsal bölge haberleriyle, Mısır’daki hayatı gösteren 

resimlerle ilgilenen Fransızlar için çıkmaktaydı. Yapılan çalışmaları içeren bu gazete, 

misyonunu yerine getirmiş, Bonapart’ı ve bilim adamlarını memnun etmişt ir. 

Fransa’daki yurttaşlarının gözünde de mevkilerini yüceltmiştir. 

 Mısır böylelikle, o zamandaki komşu devletlerle veya Osmanlı Devleti’ne 

bağlı vilayetlerle karşılaştırılacak olursa, gazetecilikle erken tanışmış oluyordu. Mısır 

mekân olarak gazetecilikle tanışmıştı fakat gerçekte gazetecilikle tanışan Mısır’ın 

kendi insanları değildi. İşgalin iki gazetesi de Fransızca idi ve bahsetmiş olduğumuz 

bu iki gazete esas olarak askerler ile o sırada Mısır’da yaşayan Fransızlara yönelik t i. 

Bu iki gazetenin çıkışı da Fransız işgalinin varlığına ve istikrarına bağlıydı. İşgalin 

üçüncü yılı yani 1801’de bu iki gazetenin yayını da durduruldu. Yani Fransızla r ın 

ülkelerine dönmesiyle beraber bu gazeteler de tükenmiş oldu. Fransızlar ülkeler ine 

döndüklerinde matbaalarını, tüm alet ve teçhizatlarını da yanlarında götürdüler. 1801 

senesinin sonlarından itibaren ülke matbaasız ve gazetesiz kaldı. Bu durum birkaç yıl 

içerisinde Mehmet Ali Paşa’nın idareyi ele almasına dek sürdü. Daha önce de 

bahsettiğimiz üzere, Mehmet Ali Paşa 1819’da Bulak Matbaasının temelini atmıştı ve 

matbaanın varlığı Mısır’a Mehmet Ali Paşa’nın çıkardığı resmî gazetelerle tanışma 

fırsatını verdi175. Arap dili, 27 yıl boyunca Mehmet Ali Paşa’nın kurduğu Vekâyi-i 

Mısriyye’ye (1828) kadar gazetenin faydalarından mahrum kaldı176. 

                                                                 
175  Râmî ʿAtâ Sadîk, es-sahâfetu’l-Mısriyye fî’l-karni’t-tâsʿi ʿaşar târîhuhâ ve iftitâhiyyâtuh â, 

Kahire, Mektebetu’ş-Şurûku’d-Duveliyye, 2007, s. 13-15. 
176 Tarrâzî, a.g.e., C.IV, s. 46.  



164 

 Napolyon ayrıca 1799’da Mısır’la ilgili haberleri yayımlamak ve bölgede 

yaşayanlara emirleri duyurmak üzere el-Havadis’ul-yevmiyye adında günlük bir gazete 

kurmuştur. Bu gazetenin yazımıyla, ileride sözünü edeceğimiz, dönemin önemli 

edebiyatçı ve tarihçisi İsmail b. Haşşâb görevlendirilmiş ve bu görevi en iyi şekilde 

yerine getirmiştir. Muasırı olan meşhur tarihçi Abdurrahman b. Hasan el-Cebertî’nin 

de belirttiği üzere, Fransızlar onu, divanda her gün olan bitenin tarihini yazmakla 

görevlendirmişlerdi çünkü tüm divanlarındaki ve hükmettikleri yerlerdeki günlük 

olayların kaydedilmesine çok önem veriyorlardı. Sonra bunları bir özet halinde ayrıca 

derleyip, çok sayıda nüsha bastıktan sonra kayıtlarında saklıyor ve sonra bu nüshalar ı 

tüm orduya dağıtıyorlardı. Bu görevi General Abdullah Jacques Menou’nun yönetimi 

müddetince de devam etmiştir177. 

   2.9.2. Curnalu’l-Hidîvî 

 Gazetecilik, Fransız işgali günlerinde Mısır’a tamamen yabancıydı. Bu yeni 

sahayı Mısırlılara tanıtan da bu işgal oldu. Daha sonra Mehmet Ali Paşa yönetime 

geldiğinde, kendine özgü bir siyaset getirerek birçok alanda olduğu gibi basını da 

tekeline aldı.  

 Mehmet Ali Paşa, bölgelerin hesaplarıyla (muhasebesiyle) ayda en az bir kez 

ilgilenmek istedi. Fakat bunu yeterli bulmayınca, haftada bir, daha sonra da her gün 

ilgilenilmesini talep etti ve böylelikle Dîvânu’l-curnal’i kurdu. Kale’de bu divanın 

bültenlerini basmak üzere bir matbaa da bulunuyordu. Paşa’ya bu “curnal”inden az bir 

nüsha bastırmak yeterli gelmedi, günlük yüz nüsha bastırarak, bu nüshaları divandaki 

ve nahiyelerdeki memurlara dağıttı 178 . 1813 yılı civarında yani matbaa ortaya 

çıkmadan önce el yazısı nüshalara itimat edilmekteydi179. Curnalu’l-Hidîvî, Vekâyi-i 

Mısriyye’nin bir nevi ön hazırlayıcısı veya habercisi oldu. Mehmet Ali Paşa’nın 

merkezi idaresinin bir alt teşkilatı olan Jurnal Dîvânı’nın (Dîvânu’l-curnal) hazırlad ığı, 

Mısır’ın değişik bölgelerinden istenilen raporları içeren bu jurnal (gazete), Türkçe ve 

Arapça olarak yayımlanıyordu. Fakat bu jurnalin günümüze kadar ulaşan herhangi bir 

                                                                 
177 Tarrâzî, a.g.e., C.IV, s. 48. 
178 Abdullatif Hamza, Edebu’l-makaleti’s-sahafiyye fi Mısr, Kahire, Daru’l-Fikri’l-Arabi, t.y., s. 25. 
179 Sadîk, a.g.e., s. 16. 



165 

nüshası bulunmamaktadır. Hakkındaki bilgiler dönemin belge ve kaynaklar ının 

verdiği malumat ile sınırlıdır. 

 Rivayet edildiği üzere, Türkçe ve Arapça olarak her gün yüzer nüsha şeklinde 

basılan bu raporlar, resmi devlet haberlerinin yanı sıra Binbir Gece Masalları’ndan da 

bazı örnekleri içermekteydi. Gazetenin Jurnal Nâzırı Mahmud Efendi tarafından 

hazırlandığına ve 1822 senesinden önce de mevcut olduğuna dair işaretler vardır. 

Curnalu’l-Hidîvî’nin ilk nüshasının ne zaman çıktığı bilinmemekle beraber, Vekâyi-i 

Mısriyye’nin yayın hayatına çıkmasından sonra da yayımlanmaya devam ettiği 

bilinmektedir. Kahire Kalesi’nde Jurnal Matbaası adı ile kurulan özel matbaada 

basılan bu jurnaller vasıtasıyla, Mısır’ın her tarafından Jurnal Dîvânı’na gelen her türlü 

idari ve mali tasarruflar konusundaki haberler ile, hükümetin tarım ve bayındır l ık 

konularında yürüttüğü çalışmalar hakkındaki gelişmeler, Mehmet Ali Paşa ile 

yardımcısına sunulmuştur. 1831’e kadar devam ettiği bilinen bu jurnalle r in 

yayımlanmasının ne zaman sona erdiği bilinmemektedir 180. 

 Halkın bu jurnalle bir ilgisi yoktu. Curnalu’l-Hidîvî esasen resmi bir haber 

gazetesiydi. Bununla beraber jurnalin bu resmi vasfı, eğlendirici kıssalar içermesine 

engel değildi. Böylelikle Mısır basını resmi haberciliğe de başlamış oluyordu 181. 

   2.9.3. Vekâyi-i Mısriyye 

 Fransızların Mısır’dan çıkışlarından sonra Arapça, Mehmet Ali Paşa’nın 

şahsında kendisine güçlü bir destek bulana dek gazeteciliğin (basının) nimetlerinden 

yoksun kalmıştı. Islahatlara başlayan Paşa, yönetime gelir gelmez dikkatini Mısır’da 

yaşayanlar arasında kültürel faaliyetlerin kapsamını genişletme işine yöneltmiş t i. 

Böylelikle, daha önce de belirtildiği üzere, 1821’de tüm Arapça konuşanlara sayısız 

hizmetlerde bulunan meşhur Bulak Matbaasını kurmuştu. Daha sonra Mehmet Ali 

Paşa, hükümet emirlerini yaymak, ilanları ve çeşitli resmi hadiseleri duyurmak için bir 

gazeteye çok gereksinim olduğunun farkına vardı. Bunun üzerine 20 Kasım 1828’de, 

Kasru’l-Ayn Tıp Okulunun kurucusu olan Dr. Clot Bey’inde ilgilenmesiyle, 

hükümetin sözcülüğünü yapan ve günümüzde de varlığını sürdüren Vekâyi-i Mısriyye 

                                                                 
180 İhsanoğlu, a.g.e., s. 253-254. 
181 Sadîk, a.g.e., s. 16. 



166 

gazetesini kurdu182. Mehmet Ali Paşa, halkın hükümetin işlerinden haberdar olması ve 

ıslahatlarını anlaması gerektiğini düşünüyordu. Bunun için de en iyi yol, halk arasında 

mümkün olduğunca çok kişiye ulaşacak resmi bir gazete çıkarmaktı. Hükümet 

emirlerini yayımlayacak, ilanları duyuracak ve ülkede olup biten çeşitli resmi 

havadislerden haberdar edecek bir gazetenin bulunması zaruri bir ihtiyaç haline 

gelmişti. Böylelikle 3 Aralık 1828’de Vekâyi-i Mısriyye’nin ilk sayısı çıktı183. 

 Günümüzde sınırlarımız dışında kalmış olan Mısır’da, Mehmet Ali Paşa 

tarafından çıkarılmış olan Vekâyi-i Mısriyye, İslam basın tarihinde önemli bir yere 

sahip olduğu kadar, Türk basın tarihinin başlangıcında da çok önemli bir yer işgal 

eder184. Mısır’da yayımlanan Vekâyi-i Mısriyye, yayımlanmış olan ilk Türkçe-Arapça 

gazetedir. İstanbul’daki Takvîm-i Vekâyi gazetesi bundan üç sene sonra yayımlanmaya 

başlanmıştır (1831) 185 . Vekâyi-i Mısriyye’nin Takvîm-i Vekâyi’den önce başlamış 

olması, İstanbul ve Kahire arasındaki modernleşme yarışında Mısır Valisi Mehmet Ali 

Paşa’nın hanesine kaydedilen önemli başarılardan biri olup, Osmanlı dünyasında ve 

İslam âlemindeki resmî gazeteciliğin ilk örneğini teşkil etmiştir 186. Aynı zamanda bir 

Müslüman tarafından yayımlanan ilk Türkçe- Arapça gazetedir. Mısır’ın resmî 

gazetesi olarak hayatiyetini halen devam ettirmesi açısından da hem Türk hem de Arap 

basın tarihinin en önemli süreli yayınıdır. Her sayfası iki sütundan oluşmaktayd ı. 

Sağdaki sütun Türkçe, soldaki sütun ise Arapçaydı187. Türkçenin Mısır’daki önemini 

kaybetmesinden sonra yayımını sadece Arapça olarak sürdürmüş ve değişik isimler 

altında zamanımıza kadar Mısır hükümetinin resmî gazetesi olarak yayın hayatına 

devam etmiştir 188. İlk çıkışında pek düzenli olmasa da genel itibarıyla haftalık bir 

gazete olarak değerlendirilebilecek olan Vekâyi-i Mısriyye, 37 X 22 cm boyutunda ve 

4 sayfadan oluşmaktadır 189. 

 Vekâyi-i Mısriyye’nin ortaya çıkışını hazırlayan jurnal (gazete) tecrübesinden 

sonra, vilayetin resmi daire müdür ve başkanlarından, idareleri altında vuku bulan 

                                                                 
182 Tarrâzî, a.g.e., C. IV, s. 49. 
183 Sadîk, a.g.e., s. 16. 
184 Nesimi Yazıcı, a.g.m., s. 267. 
185 İhsanoğlu, a.g.e., s. 251.  
186 A.e., s. 253. 
187 Nesimi Yazıcı, a.g.m., s. 267-269. 
188 İhsanoğlu, a.g.e., s. 253. 
189 Nesimi Yazıcı, a.g.m., s. 269. 



167 

havadislerle vakaları birer rapor halinde düzenlemeleri istenmiştir. Paşa’nın bu emri 

üzerine, hazırlanan raporların, Şura Meclisi ve Vali Divanı’nın haberleriyle birlikte, 

yeni çıkacak gazetenin çalışmalarını yürütecek Vekâyi Kalemine gönderilmeleri ve iki 

dilde redaksiyonlarının yapılıp gazete halinde basılması yoluna gidilmiştir. Mehmet 

Ali Paşa’nın bu gazeteyi çıkarmaktaki esas amacı, ailesi, yakın çevresi, Türkçe ve 

Arapça konuşan resmi görevlilerle (mülki ve askeri zevat), Mısırlı ulema sınıfına 

(Ezherliler) kendi çalışmalarını anlatmak, onların siyaset ve bayındırlık bakımından 

idarenin programına bağlılıklarını sağlamaktı. Bu muhatap kitlesine daha sonraları 

kurulan yeni okulların hoca ve öğrencileri de katılmıştı 190 . İdarenin görüşlerini, 

yaptıklarını, bunların sebeplerini ve hedeflerini yönetim kademelerine iletmeyi 

amaçlıyordu. Bu bakımdan dış kamuoyundan çok, iç kamuoyuna hitap etmek 

hedeflenmişti. Bu sebeple gazete, belirli kademelerdeki mülki erkân, ilmiye 

mensupları ve askerlere, mecburi abone kaydı suretiyle iletilmişti. Zaman içerisinde 

değişiklikler gösteren baskı sayısı konusunda çok kesin veriler bulunmamaktadır fakat 

ilk dönemde 600 adet basıldığı hususunda görüşler vardır. Vekâyi-i Mısriyye ilk 

çıkışından on yedi sene geçtikten sonra bile 1000’in çok üzerinde aboneye sahip 

olabilmişti191. Önceleri bedava dağıtılan gazetenin, sonraki mecburi aboneliğinde en 

ilgi çekici yönlerden birisi de Türkçe ve Arapça bilmeyen Frenk memurlarında buna 

tabi tutulmasıydı. Gazetenin hazırlanması, basılması ve dağıtılmasının her yönüyle 

ilgilenen Mehmet Ali Paşa, yürüttüğü Şam ve Girit seferlerinde de ordularına Vekâyi-

i Mısriyye’nin özel postalar ile ulaştırılmasını sağlamıştı192. 

 Vekâyi-i Mısriyye’nin otuz ikinci sayısında, bu gazetenin Mısır’ın hem Türk 

hem de Arap halkının yararlanmasını sağlamak amacıyla hazırlandığı belirtilmekted ir. 

Mehmet Ali Paşa’nın bu konudaki temel düşünceleri, gazetede şu şekilde ifade 

edilmektedir: 

 “…Şimdiye kadar Türkçe ve Arapça’yı birlikte ihtiva eden bir vekâyinâme görülmüş 

ve işitilmiş olmadığından bu güzel tarz, icat ve yoktan var etmeleri dalkavukluk sayılmasın, 

bir keramet kaynağı olup Arap, Acem, Rum (Türk) yazarlarından seçilmiş bir vekâyi olmakla, 

kıyamet gününe kadar bütün insanlara bir hediye olacağı açıktır.” 

                                                                 
190 İhsanoğlu, a.g.e., s. 254. 
191 Nesimi Yazıcı, a.g.m., s. 270. 
192 İhsanoğlu, a.g.e., s. 254. 



168 

 Mehmet Ali Paşa övünme payını ilk gazeteyi çıkarmaktan çok, iki dili bir 

arada kullanmakta bulmaktaydı ve daha da önemlisi halk tarafından konuşulan diller i 

tercih ederek küçümsenmeyecek bir adım atmıştı. Avrupa’da basın dili zaman 

içerisinde sadeleşmişken, Doğu’da daha ilk adımda sade dil resmi bir şekilde gündeme 

getirilmiş ve Paşa bu konuda son derece kararlı davranmıştır. Yanlışsız ve sade bir 

yazım sağlamak için büyük çaba sarf etmiş, özellikle dil üzerinde durmuştur. Türkçe 

metinlerdeki yanlışları yakından izlediğine dair birçok işaret bulunur. Gazetede 

yayımlanacak metinler önce Türkçe yazılmakta, Avrupa dillerinden alınan yazılar ise 

Türkçeye tercüme edildikten sonra Paşa’nın onayına sunulmakta ve daha sonra gerekli 

görülenler Arapçaya çevrilmekteydi. Yani Arapça bölüm Türkçenin tercümesi 

olduğundan, her şeyden önce Türkçenin yani ana metnin doğru olması gerekmekteyd i. 

Arapça bilgisi olmayan Mehmet Ali Paşa, bu kısımla çok fazla ilgilenmemekteyd i. 

Kuruluşundan itibaren on dört yıl boyunca Vekâyi-i Mısriyye’de çıkan yazılar önce 

Türkçe kaleme alınmış, daha sonra Arapçaya tercüme edilmiştir. 1841’de Yabancı 

Diller Okulu Nazırı olan Rifâa et-Tahtâvî’nin bu gazetede editörlük görevine 

getirilmesiyle, Arapça kısma verilen önem de artmaya başlamıştı. et-Tahtâvî’den 

istenilen görev, yayımlanacak yazıların metinlerinin önce Arapça hazırlanması, daha 

sonra da Türkçeye çevrilmesiydi. Ancak İstanbul gazetelerinden yapılan alıntılar ile 

dış basından Mehmet Ali Paşa’nın okuması için hazırlanan haberler Türkçe aslından 

Arapçaya çevrilmiştir. et-Tahtâvî görevine 1851 yılına kadar devam etmiş, gazetenin 

ön hazırlık safhasında Arapçayı ön sıraya geçirmek hususunda başarılı olmuştur 193. 

Vekâyi-i Mısriyye bir dönem tamamen Türkçe olarak neşredilmiş (4 Ocak 1847-17 

Ekim 1851 arası), nihayetinde gazete tamamen Arapça olduğu gibi, Türk 

gazeteciliğinden ziyade Arap gazeteciliğinin bir okulu olmuştur 194 . Vekâyi-i 

Mısriyye’de görev üstlenmiş önemli Arap müellifler arasında; Rifâa et-Tahtâvî, Hasan 

el-Attâr, Şihabuddin Muhammed b. İsmail el-Mekkî, Ahmed Fâris eş-Şidyâk, Ahmed 

Abdurrahim, Mustafa Selame, Salih Mecdi Bey, Muhammed Abduh, Abdulkerim 

Selman ve Süleyman el-ʿAbd gibi isimler sayılabilir195. 

                                                                 
193 A.e., s. 255- 257. 
194 Nesimi Yazıcı, a.g.m., s. 270. 
195 Tarrâzî, a.g.e., C.IV, s. 49-50. 



169 

 Vekâyi-i Mısriyye’de, içeriği bakımından gerek günümüzün ve gerekse de 

kendi döneminin Avrupa’sındaki resmî gazetelerden farklı olarak, bir resmî gazetede 

bulunması doğal olan yasalar, divan kararları, çeşitli talimatlar gibi idari konularla 

ilgili yazıların yanı sıra, çeşitli konularda makaleler, özellikle haberler ve ilanlar da 

bulunabiliyordu. Mehmet Ali Paşa, gazetenin her şeyiyle yakından ilgileniyor, 

müsveddelerini kontrol ediyor ve basıldıktan sonra aynen neşredilip edilmediğini 

araştırıyordu. Paşa, Vekâyi-i Mısriyye’nin hükümetin resmî gazetesi olmasından 

dolayı, her türlü hatadan uzak olmasını ve gazetenin, abonelerine düzenli olarak 

gönderilmesinin teminini istiyordu196. Önceden de belirtildiği üzere, ilk çıkışında sabit 

bir yayımlanma zamanı olmayan gazete, bazen haftada üç kez bazen de haftada bir kez 

çıkıyordu. Daha sonra çıkış zamanı düzene girmiştir 197 . Esas olarak ülke içi 

hedeflenerek yayımlanmıştır fakat Mehmet Ali Paşa’nın gücünün ulaştığı, Sudan, 

Hicaz, Girit, Mora, Suriye, Lübnan ve Güneydoğu Anadolu gibi bölgelere de 

dağıtılmış olmalıdır. 

 Vekâyi-i Mısriyye, ilk çıkışından 535. sayısına kadar (15 Haziran 1833) Bulak 

Matbaasında basıldı. Daha sonra 3 Haziran 1845’e kadar, Mehmet Ali Paşa’nın kendisi 

için yaptırdığı Kalʿ a Matbaası’nda basılan gazete, bu tarihten itibaren tekrar Bulak 

Matbaasında basılmıştır. Gazetede görev yapmış olan önemli nazırlar arasında ise, 

Sami Efendi (1831’e kadar), Derviş Ahmed Efendi, Kâşif Efendi, Ahmed Efendi, 

Hasan Ratib Efendi, Sabri Efendi ve Fatih Efendi sayılabilir. Aziz Efendi ilk 

zamanlarda Türkçe muharriri olarak görev yapmıştır. Arapça bölümünde yazı işlerine 

kimin baktığı konusunda ihtilaf olsa da Hasan el-Attâr, Rifâa et-Tahtâvî ve Ahmed 

Fâris eş-Şidyâk isimleri öne sürülmüştür. Vekâyi-i Mısriyye ile ilgili olarak ilk ve 

günümüze kadar da olmak üzere en kapsamlı çalışma olan Tarihu’l-Vekâyii’l-Mısriyye 

(Kahire, 1893) adlı eserin sahibi Mısırlı müellif İbrahim Abduh’un araştırmala r ına 

göre, Türkçe metinleri Arapçaya tercüme edenler arasında, Hoca Nasrullah (Nasrî) 

bulunmaktaydı. Kendisine yardım edenler arasında, Şihabuddin Muhammed b. İsmail 

ve Abdurrahman Safedî yer alıyordu198. 

                                                                 
196 Nesimi Yazıcı, a.g.m., s. 271. 
197 Sadîk, a.g.e., s. 16. 
198 Nesimi Yazıcı, a.g.m., s. 272-273. 



170 

 Mehmet Ali Paşa’nın son yıllarında (ö.1849) Vekâyi-i Mısriyye’de önemli ve 

mantıklı bir yenilik gerçekleştirilmiş, 1846 yılında gazete aynı anda iki dille 

basılmayıp, bu iki dilde bağımsız iki gazete halinde yayımlanmaya başlanmıştır. Yeni 

şekliyle çıkan iki gazeteden her birisi tek dilde ve üç sütun halinde olup Mehmet Ali 

Paşa ve ondan sonra gelen oğullarının dönemlerindeki bazı iniş çıkışlarına rağmen 

aynı şekilde devam etmiştir. Hidiv İsmail Paşa döneminde (1863-1879) iki dilde iki 

ayrı gazete basımına devam edilmekle beraber, Vekâyi-i Mısriyye sadece Arapça 

nüshaya mahsus kalmış olup, Türkçe nüshaya Ruznâme-i Vekâyi-i Mısriyye adı 

verilmiştir 199. 

   2.9.4. Cerîde-i Askeriyye 

 Vekâyi-i Mısriyye Mısır ordusuyla ilgili detayları kaydetmek hususunda, 

özellikle de Suriye seferinden sonra tek başına yeterli olamazdı. Mehmet Ali Paşa, 

yeni bir gazete kurmayı düşündü 200. Orduları, oğlu İbrahim Paşa komutasında önce 

Suriye’ye, sonra da Güney Anadolu’ya girdiğinde, askerlik konusuna özellikle önem 

vermekte olan Paşa, orduyla ilgili haberleri içeren Türkçe bir gazete çıkarmaya 

başladı201. Bu gazete Cerîde-i Askeriyye idi (1833). Gazete, her iki günde bir Cihâdiye 

Matbaası’nda basılıyordu. Orduda vuku bulan suçların yayımlanmasına özen 

gösteriliyordu ve ayrıca bu suçlara karşı, çıkan hükümler de yayımlanıyordu. Bu 

gazete, Mısır’da çıkan ve konusunda uzman olan gazetelerin ilki sayılıyordu202. Ayrıca 

bu gazeteyi daha sonra bizzat Osmanlı başkentinde görülecek olan Türkçe askeri süreli 

yayınların da ilki olarak kabul etmek gerekir203. 

   2.9.5. Vekâyi-i Giridiyye 

 Bu gazete, Rum isyanını bastırmaktaki katkılarından dolayı Girit Valiliğinin 

Mehmet Ali Paşa’ya verilmesi üzerine, Paşa tarafından Girit’te girişilen ıslahatın bir 

parçası olarak çıkarılmıştır. Bunun için öncelikle Hanya’da bir matbaa kurulmuştur. 

İlk sayısı Aralık 1830 veya Ocak 1831’de çıkarılmış olması gerektiği araştırmac ı 

Orhan Koloğlu tarafından ifade edilen Vekâyi-i Giridiyye (Rumca Kritiki Efimeri), 

                                                                 
199 İhsanoğlu, a.g.e., s. 257. 
200 Sadîk, a.g.e., s. 17. 
201 Nesimi Yazıcı, a.g.m., s. 273. 
202 Sadîk, a.g.e., s. 17. 
203 Nesimi Yazıcı, a.g.m., s. 273. 



171 

Türk basın tarihinde Türkçe kısımlar ihtiva eden ilk gazeteler arasında yer alması 

bakımından önemlidir. Hanya’da Türkçe-Rumca olarak yayımlanmış olan gazete 

varlığını muhtemelen 1841’e kadar devam ettirmiştir. 

   2.9.6. Le Moniteur Égyptien 

 Le Moniteur Égyptien, Mehmet Ali Paşa’nın çıkarmış olduğu Fransızca bir 

gazetedir. Vekâyi-i Mısriyye içe dönük, yani devlet görevlileri ve iç kamuoyu için 

yayım yaparken, bu sırada içinde bulunulan durum, haber akışını ülke dışına da 

yönlendirmeyi gerektiriyordu. Bu da ancak o sırada geçerli bir yabancı dille yani 

Fransızca bir gazete çıkarmakla mümkün olabilirdi. Nitekim Osmanlı başkentinde bu 

konu daha iyi değerlendirilmiş ve 1 Kasım 1831’de ilk sayısı çıkan Takvîm-i 

Vekâyi’den hemen dört gün sonra 5 Kasım’da, onun Fransızca nüshası sayılabilecek 

olan Le Moniteur Ottoman çıkarılmıştı. Bu gelişmeden Mehmet Ali Paşa’nın ne derece 

etkilendiği bilinmese de bir örnek olarak önünde bulunduğu ve Le Moniteur 

Égyptien’in Ağustos 1833’te çıkarıldığı görülür. Gazete Charles Turles’in 

yönetiminde idi. Fakat bu gazete, Osmanlı başkentinde çıkarılan Le Moniteur Ottoman 

kadar ilgi görmedi ve ilk çıkışından sekiz ay sonra Mart 1834’te yayınına ara verdi.  

Bu gazetenin tekrar doğuşu Hidiv İsmail Paşa döneminde (1863-1879), 1874 

senesinde olacaktır204. 

   2.9.7. Ravdatu’l-Medâris Dergisi 

 Ali Paşa Mübarek tarafından 1870 senesinde kurulmuş olup Rifâa et-Tahtâvî 

bu derginin yazı işleri müdürlüğüne getirilmiştir İlmi, edebi ve toplumsal konuları 

içermekteydi. Millî Eğitim Bakanlığı’nın bu dergiyi kurmasındaki amaç Arap 

edebiyatını canlandırmak ve modern bilgileri yaymaktı205 . Bilimsel inceleme ve 

araştırmaların yer aldığı bu dergi, Mısır’ın ilk dergisidir. Ali Paşa Mübarek, Salih 

Mecdi Bey, Abdullah Ebû’s-Suʿûd Efendi  gibi Mısır’ın önde gelen alimleri ve edipleri 

de yazı işlerine destek olmaktaydı 206. İlk sayısı 1870 yılında yayımlanmış olan dergi, 

ayda iki kez çıkmaktaydı. Kültürel açıdan çok faydalı olmuş, öğrencilere ücretsiz 

dağıtılmış, ilim ve bilginin yayılmasına vesile olmuştur207. Çeşitli alanların yanı sıra, 

                                                                 
204 A.e., s. 273-274. 
205 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 448. 
206 Cemaleddin Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, Kahire, Dâru’l-Maârif, 1980, s. 52. 
207 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 449. 



172 

fıkıh ve tarih konularını da içeren dergide şiirlere de yer verilmekteydi208. Örneğin 

İsmail Paşa Sabrî’nin zarif bir üsluba sahip ve modern şiirin ruhunun tecelli ettiği 

kasideleri de dergide yer almıştır209. Dergide ayrıca et-Tahtâvî’nin de edebiyat ve tarih 

konularında olan kıymetli araştırmaları da bulunmaktaydı210. 

   2.10. İlmi ve Edebi Cemiyetler 

 Mısır’da cemiyetlerin gelişimi Fransız işgalinden itibaren başlamışt ır. 

Napolyon Bonapart, resmi dili Fransızca olan Mısır Bilim Akademisi’ni kurmuş ve bu 

akademiye Fransızca “Institut d’Égypte” adını vermiştir. Akademi ilk toplantısını 22 

Ağustos 1798’de Nasıriyeli Hasan Şarkas’ın evinde yapmıştır. Asrın edipleri, şahit 

oldukları yenilikler ve icatlar karşısında hayrete düşmüşlerdir. Dönemin meşhur 

tarihçisi el-Cebertî’nin belirttiğine göre, burada büyük bir kitap kalabalığı, önlerinde 

de depocular ve memurlar vardı. Kitapları muhafaza ediyor ve öğrencilere 

getiriyorlardı. Kitaplara müracaat etmek isteyenler bakabiliyorlardı. Öğrenciler 

öğleden önce iki saat bir araya geliyorlar ve kitaplardan bakmak istedikleri olursa, 

depocu onlara getiriyordu. En düşük rütbeli askeri de dâhil olmak üzere, sayfalar ı 

çeviriyor, göz atıyor ve yazıyorlardı. 

 Akademinin, ilim yaymak, arkeolojik kazılar yapmak ve ahlaki konularda 

çalışmak üzere inşa edildiği kanunda belirtilmişti. Çeşitli ilim dallarına göre, dört 

bölümde kırk sekiz üyesi vardı. Bu ilimler; matematik, tabiat ilimleri, iktisat, siyaset 

ve edebiyattı. Her birinin on iki üyesi vardı. O dönemde, bu akademinin üyeleri 

arasından Fransa’nın bilim adamları seçilirdi. Her üç ayda bir çıkan bir yayını 

bulunmaktaydı. Daha sonra araştırmalarının özetini dört cilt halinde neşretmişlerd ir. 

Çalışmalarının meyvesi olarak, Mısır’ı tarif eden Description de l’Égypte adlı kitabı 

birçok cilt halinde yayımlamışlardır. Bu akademi de 1801 yılında Fransızla r ın 

çekilmesiyle birlikte Mısır’dan ayrılmıştır. 

 Mehmet Ali Paşa döneminde ise, Mısır’da ilmi bir cemiyet görülmez. Fakat 

bazı yabancı gruplar, Mısır’da İngiliz Cemiyeti kurmuş ve bu cemiyeti, “The Egyptian 

Society” olarak adlandırmışlardır. Amaçları, diller ve tarihi eserler üzerinde 

                                                                 
208 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 53. 
209 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 449.  
210 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 463. 



173 

çalışmaktı. Fransızca olarak ise “Société d’Égypte” olarak adlandırılmış olup, akıbeti 

bilinmemektedir211. 

 Genel olarak Mısır’da kurulmuş olan çok sayıda ilmi cemiyet bulunmaktad ır. 

Bunları çeşitli amaçlarına ve usullerine göre taksim edecek olursak; kitap neşretme 

cemiyetleri, tercüme ve telif cemiyetleri, ilmi konferans cemiyetleri, teknik ilimler 

cemiyetleri, edebiyat kulüpleri, eğitim hayır cemiyetleri ve tiyatro cemiyetleri bunların 

arasında zikredilebilir212. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                 
211 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 77. 
212 A.e., C.IV, s. 80. 



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KAVALALI MEHMET ALİ PAŞA DÖNEMİ’NDE MISIR’DA 

EDEBİ VE KÜLTÜREL FAALİYETLER VE ÖNCÜLERİ

 Arap edebiyatının modernleşme sürecine bakıldığında, özellikle çağdaş Arap 

edebiyatı tarihçileri ve eleştirmenlerinin bu süreci çöküş dönemi (عصر الانحطاط( ve 

uyanış dönemi ( لنهضةاعصر  ) yani modern dönem olarak iki döneme ayırdıkları görülür. 

Özellikle milliyetçi Arap yazarların ağırlıklı olarak savundukları görüşe göre çöküş 

dönemi, Moğolların 1258 yılındaki Bağdat baskını ve Arapların Endülüs’ü 

kaybetmeleriyle başlamış, Osmanlıların 16. yüzyılın başlarından itibaren Arap 

dünyasına hâkim olmaya başlamasıyla devam etmiş, Avrupalıların, Hint ve Uzak 

Doğu ticaret yollarını güvence altına almak üzere, Arap ve İslam dünyasını işgal 

etmeyi hedefleyen seferleriyle ise sona ermenin ilk işaretleri görülmüştür. Çöküş 

döneminin başlangıç zamanı konusunda önemli bir görüş ayrılığı bulunmadığı halde, 

bu dönemin sona erip uyanış döneminin başladığı tarih hususunda farklı yaklaşımlar 

söz konusudur. Arap edebiyatı tarihçilerinin kimisi bu sınırı 18. yüzyılın başlangıc ı, 

kimisi 19. yüzyılın ortaları ve kimisi de aynı asrın sonları olarak kabul etmişt ir. 

Modern dönemin günümüze dek devam ettiği hususunda ise herhangi bir görüş ayrılığı 

bulunmamaktadır1. 

 Nahda yani canlanma döneminin ne zaman başladığını tespit etmenin 

zorluğuna ve Arapların kendilerinin de bu konuda görüş ayrılığında olmalar ına 

rağmen, Mısır açısından bakılacak olursa, yaygın olarak Nahda’nın Napolyon 

Bonapart’ın 1798’de Mısır’ı işgal etmesi sonucu olduğuna inanılır. Bonapart’ın seferi 

bu açıdan çarpıcı sonuçlarla tanımlanmıştır. Araplar bu seferle uyuşukluktan 

kurtulmuş ve uyanış yaşamışlardır 2 . Bu işgal, modern dönemin başlangıcı olacak 

ölçüde derin izler bırakmış ve işgali izleyen dönemlerde de etkisi devam etmişt ir. 

İşgalin 1801’de sona ermesinden sonra, genel olarak Osmanlı ve Arap tarihinde, özel 

olarak ise Mısır tarihinde modernleşmeye doğru büyük gelişmelerin kaydedild iği 

dönemin, Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemi olduğunu belirtmek gerekir. Önceki 

                                                                 
1 Yalar, a.g.e., s. 33-34. 
2 Brugman, a.g.e., s. 10. 



175 

kısımlarda da bahsedildiği gibi, Mehmet Ali Paşa Mısır’da yönetimi ele geçirdikten 

sonra, Batı’yla kurulan bilimsel ilişkilere dayanan reformlar gerçekleştirmiştir. Yurt 

dışına öğrenci gönderilmesi, okulların açılması gibi reformlar ve matbaanın kurulmas ı 

hemen her alanda olduğu gibi, edebiyat alanında da modernleşmeye yönelik sonuçlar 

doğurmuş, bu reformların Arap edebiyatının modernleşmesine kapsamlı ve kalıcı 

etkileri olmuştur. Okullarda öğretim dilinin Arapça olması sayesinde, bu dilin çağdaş 

ihtiyaçlara cevap verecek hale gelmesine zemin hazırlanmıştır. Bu zemin 

modernleşmenin başlangıcı olarak da nitelenebilir. Batı edebiyatını özümseyip ondan 

yola çıkarak Arap edebiyatı alanında ürün ortaya koyabilen edebiyatçılar yetişmişt ir.  

Yurt içinde açılan okullar modern eğitim öğretime başlamış ve başta Fransa olmak 

üzere bazı Avrupa ülkelerine gönderilen öğrencilerin buralarda öğrenim görmesi 

Batı’yla tanışmalarını sağlamıştır. Başta Rifâa et-Tahtâvî başkanlığında Avrupa’ya 

gönderilen öğrenci grubu, Batılılarla iç içe yaşamış ve Batı edebiyatını okuyup 

faydalanmaya başlamıştır. Avrupa’dan dönen öğrencilerin, tercüme ve öğretim 

faaliyetlerine katılmalarıyla bu dönemde Arap dili, Mısır’dan başlayarak diğer 

ülkelere de yayılacak şekilde yeniden hayat bulmaya başlamıştır. Arap şiiri, klasik 

fasih (açık ve düzgün anlatış) Arapçayla yazılmaya devam etmiş ve bu alanda bazı 

ünlü şairler yetişmiştir. Edebiyatın diğer dallarında ise yavaş yavaş klasik kalıp ve 

üsluplardan uzaklaşılarak, yerine geniş, dinamik tercüme hareketinin mümkün kıldığı 

Batılı edebi tarz ile üsluplar benimsenmeye başlanmıştır. 

 Bu bölümde, Mehmet Ali Paşa dönemine tekabül eden zaman dilimi 

içerisinde, bu devrin büyük bir bölümünde yaşamış, dil, edebiyat, tarih ve benzeri 

alanlarda aktif faaliyet göstermiş, öne çıkan yazar ve şairlere yer verilecektir. Bu 

dönemde öne çıkan isimler şunlardır 3: 

   3.1. Abdullah eş-Şerkâvî (1737-1812) 

 Mısırlı alim, mutasavvıf ve Ezher şeyhi olan Abdullah b. Hicâzî b. İbrâhîm 

el-Ezherî eş-Şerkâvî 1737 yılında Şarkiye vilayetinde Hihyâ’ya bağlı Tavîle köyünde 

doğdu4. Tavîle Köyü doğu bölgesinde olduğu için, eş-Şerkâvî adını almıştır5. Şâfiʿî 

                                                                 
3 Yalar, a.g.e., s. 69-74. 
4 Hilal Görgün, “Şerkâvî”, DİA, C.XXX, s. 11. 
5 er-Râfı̔î, Târîhu’l-hareketi’l-kavmiyye, C.II, s. 239.  



176 

mezhebindendi. Aynı zamanda fıkıh, nahiv usulü alimi, sûfî, muhaddis ve tarihçi olan 

eş-Şerkâvî6  henüz çocukluğunda, köyünde Kur’ân’ı Kerim’i ezberledi. Daha sonra 

babası onu asrın şeyhlerinden ilim öğrenmesi için Ezher’e gönderdi7. Medresetu’s-

Sinâniyye, el-Cebert revâkı ve Medresetu’t-Taybarsiyye’de de eğitim gördü8. Şihâb 

el-Melevî, Şihâb el-Cevherî, İmam el-Hifnî, İmam Yusuf el-Demenhûrî, el-Buleyd î, 

Atiyye el-Echûrî, Muhammed el-Farisî, büyük alim Ali es-Saʿîdî ve Ömer et-Tahlâvî 

gibi hocalardan ders aldı9. Fıtratı gereği tasavvufa meyletti ve Halvetiyye tarikatına 

intisap etti. Muhammed el-Hifnî ve daha sonra da Mahmud el-Kurdî’ye bağlanarak 

bunlardan ilim tahsil etti10. Ezher’den mezun olduktan sonra kendisinin de kıymetli bir 

ilim halkası oldu ve birçok öğrenci yetiştirdi11. Takvası ve dünya hayatından uzak bir 

şekilde, yeme içme ve giyimi de dahil olmak üzere yaşadığı züht hayatıyla meşhur 

oldu12. 

 1793 yılında Ezher Şeyhi Ahmed el-Arûsî vefat ettiğinde, kendisinden sonra 

Ezher şeyhliğine eş-Şerkâvî geçti13. Böylelikle mertebesi yükseldi. Bu şeyhlik ona 

Mısır’da büyük bir nüfuz, makam ve değer kazandırdı çünkü Ezher şeyhlerinin asrın 

alimleri olarak büyük bir nüfuzu ve mesabesi bulunmaktaydı. Memlük beyleri onlara 

ihtiram gösteriyordu. Edebi ve dini nüfuzları da büyüktü. Zalimlere karşı 

mukavemetleri vardı ve bu da Ezher şeyhlerinin ne kadar etkili ve nüfuzlu bir makama 

sahip olduklarını gösteriyordu14.  

 eş-Şerkâvî, siyasi ve milli hadiselerde halka önderlik etmiştir. Fransız işgali 

esnasında halkın sözcüsü olmuştur. Ayrıca Napolyon, halkın ayaklanmasını, öfke ve 

direnişini susturmak için, eş-Şerkâvî’nin onayı olmaksızın, kurmuş olduğu özel 

                                                                 
6 Ömer Rızâ Kehhâle, Mu’cemu’l-muellifîn: terâcimu musannifi’l-kutub’il-Arabiyye, 4 c., Beyrut, 

Muessesetu’r-Risâle, 1993, C.II, s. 234. 
7 er-Râfı̔î, Târîhu’l-hareketi’l-kavmiyye, C.II, s. 240. 
8 Muhammed el-Cevâdî, “Abdullah eş-Şerkâvî”, Mevsûatu aʿlâmi’l-ulemâ ve’l-udebâi’l-Arab ve’l-

Muslimîn, Tunus - el-Munazzamatu’l-Arabiyye li’t-terbiye ve’sekâfe ve’l-ulûm (ALECSO), 23 c., 

Beyrut, Dâru’l-Cîl, 2007, C.XIV, s. 360. 
9  Abdullah b. Hicâzî b. İbrahim el-Ezherî eş-Şerkâvî, Hâşiyetu’ş-Şerkâvî, 4 c., Beyrut, Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1997, C.I, s. 5. 
10 Abdullah eş-Şerkâvî, el-Hikemu’l-ataiyye bi-şerhi fazîleti’ş-Şeyh Abullah eş-Şerkâvî, Haz. Atiyye 

Mustafa, Kahire, Keşîde li’n-Neşr ve’t-Tevzî, 2010, s.12. 
11 Muhammed Abdulmunʿim Hafâcî, Ali Ali Subh, el-Hareketu’l-ilmiyye fi’l-Ezher fi’l-karneyni’t-

tâsiʿ aşer ve’l-işrîn, 3 c., Kahire, el-Mektebetu’l-Ezheriyye li’t-Turâs, 2007, C.I, s.75. 
12 Şuyuhu’l-Ezher, Kahire, y.y., Vizâretu’l-iʿ lâm, t.y., s. 20. 
13 Hafâcî, Ali Subh, el-Hareketu’l-ilmiyye fi’l-Ezher, C.I, s. 75. 
14 er-Râfı̔î, Târîhu’l-hareketi’l-kavmiyye, C.II, s. 240. 



177 

meclise eş-Şerkâvî’nin başkan olduğu haberini yaymıştır. eş-Şerkâvî, Fransız işgali 

öncesi ise 1795’te Mısır’daki en meşhur ayaklanmalardan biri sayılan, Memlük lere 

karşı olan halk isyanına da öncülük etmiştir. Ezher şeyhliğine getirildikten sonra 

Bilbeys şehri köylerinden birinden çiftçiler (fellahlar) kendisine gelip, Muhammed 

Elfi Bey, askerleri ve ona tabi olanların zulmünden, çiftçilerin ödemeyeceği kadar çok 

vergiden yükümlü tutulduklarından şikayetçi oldular. eş-Şerkâvî duyduklarından 

etkilendi. Şikayetler Murad Bey ve İbrahim Bey’e ulaştı fakat herhangi bir şey 

yapmadılar. eş-Şerkâvî Ezher’de bir halk kongresi düzenledi. Alimler ve öğrenciler bu 

kongreye katıldılar. Halkın isteklerine boyun eğene kadar, Memlük beylerine karşı 

fiilen direniş gösterme hususunda karar kıldılar. Bu sırada İmam eş-Şerkâvî, Ezher 

Üniversitesi’nin kapılarını kapatma emri verdi ve genel bir başkaldırı olarak, çarşılar 

ile iş yerlerini kapatma kararını duyurdu. Ertesi gün eş-Şerkâvî, yanında alimler ve 

halk olmak üzere yürüyüşe geçti. İbrahim Bey onların isteklerini sordu ve onları 

oyalamaya çalıştı fakat alimler taleplerinde ve tavırlarında ısrarcıydılar. Daha sonra 

topluluk Ezher yönüne doğru akın etti ve şiddetli bir halk isyanı başladı. İbrahim Bey 

duyduğu olaylardan dolayı korkuya kapıldı. Bunun üzerine Osmanlı valisi, İbrahim 

Bey ve Memlük beyleri toplandılar. Bu toplantıya eş-Şerkâvî, Ömer Mekrem ve diğer 

şeyhler de katıldılar ve sonunda halkın isteklerinin kabul edileceğine dair bir 

anlaşmaya vardılar. Sonunda, ilgili kararları içeren bir belge düzenlendi ve belgeyi 

Osmanlı valisi, Memlük beyleri ve nüfuzlu alimler imzaladılar. Birçok tarihçi bu 

vesikanın bir insan hakları bildirisi mesabesinde olduğu konusunda hemfikirdirler15. 

 1798’de Fransızların Kahire’yi işgal edeceği anlaşıldığında, eş-Şerkâvî önde 

gelen alimlerle beraber Kahire’den ayrılmış ve daha sonra Napolyon’un ulemaya can 

güvenliğinin sağlanacağını bildirmesiyle geri dönmüştü. eş-Şerkâvî, Fransızla r ın 

Mısır’ın yönetimi için oluşturduğu divanların başkanlığına getirildiyse de, birçok 

konuda Napolyon’la anlaşmazlığa düşmüş, ona karşı açıkça tavır almıştır. eş-

Şerkâvî’nin, isyanların önlenmesi ve yatıştırılması hususunda Fransızlarla birlikte 

çalışması halk arasında olumsuz etki bırakmış, bununla beraber onun Padişah III. 

Selim’le gizlice mektuplaştığı rivayet edilmiştir. 1801 senesi baharında Osmanlı 

ordusunun Mısır’a doğru hareket ettiğini öğrenen Fransız kumandanları, eş-Şerkâvî ve 

                                                                 
15 Hafâcî, Ali Subh, el-Hareketu’l-ilmiyye fi’l-Ezher, C.I, s. 75-76. 



178 

bazı alimleri kaleye hapsetmişlerdir. Yaklaşık yüz gün sonra, 1801 Haziran ayında 

Sadrazam Yusuf Paşa, İngiliz General Hutchinson ve Fransız Kumandan Abdullah 

Jacques Menou arasında Fransızların Mısır’ı terk etmelerini düzenleyen bir antlaşma 

imzalanmış, böylelikle eş-Şerkâvî ve diğer alimler serbest bırakılmıştır. Fransızla r ın 

çekilmesinden sonra ortaya çıkan iktidar çekişmesinde, eş-Şerkâvî Kavalalı Mehmet 

Ali Paşa’nın yanında olmuş ve yine eş-Şerkâvî’nin başında olduğu ulema, Padişahın 

Hurşid Paşa’yı azledip Kavalalı Mehmet Ali Paşa’yı vali tayin etmesinde etkili 

olmuştur16. 

 İngilizler 1807 senesi mart ayında İskenderiye’yi işgal ettikten sonra Reşid’e 

saldırdıklarında, ulema, eş-Şerkâvî, Ömer Mekrem ve nüfuzlu âlimlerin önderliğinde 

toplandı. Hep birlikte halkı İngilizlere karşı direnmeye çağırıp şehrin savunma işlerini 

düzene koydular. Halkın İngiliz işgaline karşı direnebilmesi için Reşid’e takviye 

birlikleri, erzak ve mühimmat gönderdiler. Bu sırada Reşid uleması büyüklerinden ve 

oradaki eşrafın lideri olan Şeyh Hasan Kibrit halka önderlik etmekteydi. Bu direniş 

sonucunda Mısırlılar İngilizleri büyük bir hezimete uğrattılar17. eş-Şerkâvî ve Ömer 

Mekrem’in, İngilizlerin Mısır’ı terk etmesinde büyük rolü olmuştur. 

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın dini hususlarda görüşlerine başvurduğu 

Abdullah eş-Şerkâvî 9 Ekim 1812 tarihindeki vefatına kadar Ezher şeyhliğine devam 

etmiştir18. Ezher Üniversitesi’ndeki bu rektörlük görevini on dokuz yıl sürdürmüştür19. 

Mısır’da çok önemli gelişmelerin yaşandığı bir zamana şahitlik eden eş-Şerkâvî, 

iltizam arazilerine sahip olduğu memleketi Şarkiye ile ilişkisini sürdürmüş ve 

Ezher’de Şarkiyeliler Revakı’nı (Revâku’ş-Şerakive) kurmuştur. Ünlü tarihçi el-

Cebertî’nin belirttiğine göre eş-Şerkâvî, Fransız işgali esnasında mal varlığını 

büyütmüş, çoğunluğu arazi olmak üzere, bir hamam, dükkanlar ve meskenden oluşan 

malları ile bir vakıf kurmuştur. Bu vakfın malları XIX. yüzyılın sonunda İngiliz işgali 

zamanında Hidiv II. Abbas Hilmi tarafından devletleştirilmiştir20. 

                                                                 
16 Görgün, “Şerkâvî”, DİA, C.XXX, s. 12. 
17 el-Cevâdî, Mevsûatu aʿlâmi’l-ulemâ, C.XIV, s. 361. 
18 Görgün, “Şerkâvî”, DİA, C.XXX, s. 12. 
19 Yalar, a.g.e., s. 58. 
20 Görgün, “Şerkâvî”, DİA, C.XXX, s. 12. 



179 

 Abdullah eş-Şerkâvî, hoşgörülü ve müsamahakâr bir kişiliğe sahipti. Hayatını 

önemli ve büyük olaylar içerisinde geçirmişti. Bu olayları yumuşaklık, esneklik ve 

ferasetle karşılamıştı. Husumet ve düşmanlıklarla karşılaşmasına rağmen, sûfîliğe olan 

meyli de onun yumuşak, ağırbaşlı ve hoşgörülü olmasında rol oynamıştı. 

 Şâfiî mezhebinden olan eş-Şerkâvî, zamanının müftüsü idi. Fıkıh, hadis ve 

akaid21 gibi hususlardaki geniş ilmini ve üstünlüğünü gösteren eserlere sahipti. Dini 

ve siyasi konularda görüşlerine itimat edilen bir şahsiyetti. Fransız işgaline de tanıklık 

etmişti. Fransızların eziyetine karşı durmuş, zulümlerini ve halkı sömürmeler ini 

önlemek hususunda önemli rol oynamıştı22. Halk arasındaki iyi itibarı ve şöhreti her 

yere yayılmış, Avrupalılar hakkında uzun makaleler yazmıştı.  Kendisi hakkında 

yazanlar, bu kısa dönemde vuku bulan önemli olayları anlamak çerçevesinde, bu 

dönemin Mısır’ın tarihi ile dolu olduğu görüşünde hemfikirdirler23. 

 Eserleri: 

 Abdullah eş-Şerkâvî, din ve dil ilimlerinde allâme denilecek derecede 

uzmanlaşmış, güzel hitabeti, araştırmacılığı ve eser telifindeki üstün yeteneği 

sayesinde ilmi konularda da büyük bir üne sahip olmuştur. Tevhid, akaid, fıkıh, 

tasavvuf, Arap dili grameri, tabakât (biyografi) ve tarih alanlarında eserler yazmıştır 24. 

Ayrıca Şâfiîlik nezdinde teşri felsefesi, hadis ve İslami hususlar da olmak üzere çeşitli 

konularda eser telif etmiştir25. eş-Şerkâvî’nin eserleri şunlardır:  

 - Fethu’l-mubdî bi-şerhi Muhtasari’z-Zebîdî (Kahire I-III,1889-90): et-

Tecrîdu’s-sarîh li-ehâdîsi’l-Câmiʿi’s-sahîh’e yazmış olduğu bir şerhtir26. Hadis ilmi 

hususundadır27. 

                                                                 
21 İslam dininde inanılması gereken esasların bütünü ve bunları konu edinen ilmin adıdır. Bkz.: Ahmet 

Saim Kılavuz, “Akaid”, DİA, İstanbul, 1989, C.II, s. 212-216. 
22 eş-Şerkâvî, el-Hikemu’l-Ataiyye , s. 13. 
23 Muhammed Abdulmunʿim Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, 3 c., Beyrut, Ȃlemu’l-Kutub, 1988, C.II, s. 

322. 
24 Yalar, a.g.e., s. 58. 
25  Arthur Goldschmidt, “Abdullah eş -Şerkâvî”, Kâmûsu terâcimi Mısri’l-hadîse, thk. ve çev. 

Abdulvehab Bekir, Kahire, el-Meclisu’l-Aʿlâ li’s-sekâfe, 2003, s. 363.  
26 Görgün, “Şerkâvî”, DİA, C.XXX, s. 12. 
27 eş-Şerkâvî, el-Hikemu’l-Ataiyye , s. 16. 



180 

 - Hâşiyetu’ş-Şerkâvî ʿalâ Şerhi’t-Tahrîr (Bulak, I-II, 1857-58): Zekeriyyâ el-

Ensârî’nin Şafiî fıkhına dair Tuhfetu’-t-tullâb bi-Şerhi Tahrîri Tenkihi’l-Lubâb adlı 

eseri için yazmış olduğu haşiyedir. 

 - Fethu’l-kadîri’l-habîr bi-şerhi Teysîri’t-Tahrîr (Kahire 1893-94): 

Şerefeddin Yahyâ b. Mûsâ el-Amrîtî’nin Zekeriyyâ el-Ensârî’ye ait Tahrîru Tenkîhi’l-

Lubâb’ı nazma çevirdiği et-Teysîr (Nazmu’t-Tahrîr, Manzûmetu’t-Tahrîr) adlı 

eserinin şerhidir ve ikisi birlikte neşredilmiştir. 

 - Şerhu’l-Hikemi’l-ʿAtâ’iyye (el-Minehu’l-kudsiyye ʿale’l-hikemi’l-ʿAtâ’iyye) 

(Kahire 1860-61): İbn Abbâd er-Rundî’nin Gaysu’l-mevahibi’l-ʿaliyye isimli eseriyle 

birlikte neşredilmiştir.  

 - Şerhu Esmâ’illâhi’l-husnâ (Beyrut 2008): Yahyâ b. Bahâeddin el-Bakûbî 

el-Halvetî’nin Şerhu Virdi’s-settâr adlı eseriyle birlikte neşredilmiştir. 

 - Hâşiye ʿalâ Şerhi’l-Hudhudî ʿalâ Ummi’l-berâhîn (Kahire 1864-65): 

Muhammed b. Mansûr el- Hudhudî el-Mısrî’nin, Muhammed b. Yusuf es-Senûsî’ye 

ait Ummu’l- berâhîn (el-ʿAkîdetu’s-sugrâ) adlı eserine yazmış olduğu şerhin 

haşiyesidir. 

 - Tuhfetu’n-nâzirîn fî men veliye Mısr min mulûk ve selâtîn (Kahire 1864-

65)28 : Mısır tarihini konu alan eserin pek çok baskısı yapılmıştır. Eserin sonunda 

Fransızların Mısır’dan çıkması ve Osmanlıların ülkeye girmesine de yer verilmiştir29. 

 - et-Tuhfetu’l-behiyye fî tabakâti’ş-Şâfiʿiyye30 : Şafiî mezhebine dair fıkıh 

alimlerinin biyografileridir31. 1495-1709 yılları arasındaki dönemi kapsar. Tarihçi el-

Cebertî, eş-Şerkâvî’nin geçmiş devir (mutekaddimin) alimlerinin hayatını Subkî ve 

İsnevî’nin Tabakât’larından, yeni alimler (muteahhirin) hakkındaki bilgileri ise kendi 

tarihinden olduğu gibi aktardığını ileri sürmüştür. 

 - Muhtasaru Şemâ’ili’n-nebî: Tirmizî’nin eserine yazmış olduğu şerhtir. 

                                                                 
28 Görgün, “Şerkâvî”, DİA, C.XXX, s. 12. 
29 Yalar, a.g.e., s. 59. 
30 Görgün, “Şerkâvî”, DİA, C.XXX, s. 12. 
31 Yalar, a.g.e., s. 59. 



181 

 - Şerhu Virdi’s-seher (el-Feyzu’l-ʿarşî ʿale’l-Fethi’l-kudsî): Halvetiyye 

tarikatının Bekriyye kolunun kurucusu Kutbuddin el-Bekrî’ye ait olan esere yazmış 

olduğu şerhtir. 

 - Şerhu Virdi’s-settâr: Yine Bekrî’ye ait olan eserin şerhidir. 

 Basılmış olan diğer bazı eserleri ise şunlardır: Şerhu’l-Hikemi’s-sûfiyye 

(Şerhu’l-Hikemi’l-Kurdiyye, el-Futuhâtu’s-seniyye ve’l-fuyûzâtu’l-ilahiyye ʿale’l-

Hikemi ve’l-vesâye’l-Kurdiyye) (Kahire 2005), Rebîʿu’l-fevâ’id fî âdâbi’t-tarîk ve 

tertîbi’l-evrâd (Kahire 1869-70), el-Camiʿu’l-hâvî fî merviyyâti’ş-Şerkâvî (Dımaşk 

1985). 

 eş-Şerkâvî’nin bu eserler haricinde, el-Cevâhiru’s-seniyye fî şerhi’l-

ʿAkâ’idi’l-meşrikiyye 32 , el-ʿAkâ’idu’l-meşrikiyye (fî ilmi’t-tevhîd) 33 , Şerhu risâleti 

ʿAbdilfettah el-ʿȂdilî, Risâle fî lâ ilâhe illallah, Risâle fî mes’ele usûliyye fî Cemʿi’l-

cevâmiʿ34, Sebtu’ş-Şerkâvî (Hocalarının tefsir, hadis, fıkıh, hizipler ve virtlerle ilgili 

kayıtlarını içerir)35 ve Muhtasaru Mugni’l-lebîb (Arap dili gramerine dair olan, Mısırlı 

ünlü Arap alim İbn Hişâm el-Ensârî’nin (ö.1360) Mugni’l-lebîb ʿan kutubi’l-aʿârîb 

isimli eserinin kısaltılmış şekli)36 ve Şerh alâ hikemi İbn Atâullah el-İskenderî  (Mısır 

taşbaskı 1862-6337Tasavvuf hususundadır) adlı eserleri de vardır. 

 Bunlara ilaveten eş-Şerkâvî, meşhur fakih Hüseyin b. el-Kâşif, ünlü alim 

İbrahim el-Bahîrî ve Muhammed ed-Devahilî gibi şahısların da biyografiler ini 

yazmıştır38. 

   3.2. İsmail el-Haşşâb (ö. 1815) 

 Aslen Mısırlı olan İsmail b. Saʿd el-Haşşâb, Kavalalı Mehmet Ali Paşa 

döneminin büyük edip ve şairlerindendir. Kahire’de doğmuş, ikamet etmiş ve burada 

                                                                 
32 Görgün, “Şerkâvî”, DİA, C.XXX, s. 12. 
33 eş-Şerkâvî, el-Hikemu’l-Ataiyye , s. 15. 
34 Görgün, “Şerkâvî”, DİA, C.XXX, s. 12. 
35 eş-Şerkâvî, el-Hikemu’l-Ataiyye , s. 16. 
36 Yalar, a.g.e., s. 58-59. 
37  Yusuf İlyân Serkis, Mucemu’l-matbûâti’l-Arabiyye ve’l-muarrebe, 2 c., Kahire, Mektebetu’s-

Sekâfeti’d-dîniyye, 1932, C.I, s. 1116-1117. 
38 el-Cevâdî, “Abdullah eş-Şerkâvî”, Mevsuatu aʿlâmi’l-fikri’l-İslâmî, Haz. Mahmud Hamdi Zakzuk, 

Kahire, el-Meclisu’l-Aʿlâ li’ş-Şuûni’l-İslamiyye, 2004, s. 617-618. 



182 

vefat etmiştir. Şâfiʿ î mezhebindendi39 . Babası marangoz olan el-Haşşâb, babasının 

yanında yetişmiş fakat baba mesleğine meyletmemiştir. Bunun aksine el-Haşşâb ilim 

ve bilgiye tutkundur. Kur’ân’ı ezberlemiş, daha sonra ilim talebi daha ciddi bir hal 

almış, es-Seyyid Ali el-Makdîsî ve zamanının diğer üstün âlimlerinin derslerine iştirak 

etmiştir40. Şâfiʿ î fıkhı hususunda ustalık kazanmıştır41. Bu sırada geçimini sağlamak 

üzere Şerʿî mahkemede görev aldı42 . Edebiyat, tasavvuf ve tarih ile ilgili kitaplar 

okumaya meyletti ve bu ilimlere tutkun hale geldi. Böylelikle şiirler, yazışmalar, sûfi 

hikayeleri ve bunların içerdiği hakikatlerden birçok şey ezberledi43. Tahsilini Ezher’de 

devrin önde gelen âlimlerinden dersler alarak sürdüren el-Haşşâb, edebi sohbet ve 

tartışmalarda devrinin önde gelen şahsiyeti oldu44. Sohbetlerinde ve verdiği derslerde 

(muhâdarât) asrının nadir âlimlerinden birisi haline geldi. İnce bir ruha sahip zarif 

şiirler ve mükemmel nesirler kaleme aldı45 . Edebi yeteneğiyle, seçkin tabakadan 

kişiler ve devlet erkanıyla yakınlaştı. Önemli şahsiyetler onun sohbetinde bulunmak 

için yarışırlardı46. Aralarında liderler, emirler ve tüccarların da olduğu önemli kişiler 

onunla arkadaşlık etmekten memnunlardı. Zira el-Haşşâb yumuşak huylu, kibar, cana 

yakın, cömert tabiatlı ve hünerli oluşuyla onları etkilemişti. İnsanlar onun meclis inde 

bulunmaktan iftihar ediyorlar, onunla arkadaşlık etmekten hoşnut oluyorlar, onun 

şakacı, latif yorumlara ve güzel öğütlere sahip bir kimse olduğunu aktarıyorla rd ı. 

Güzel hitabeti ve latif konuşmalarıyla insanları kendine çeken bir kişiliğe sahipti47. 

 Fransızlar Mısır’a geldiklerinde, Müslümanların davaları için bir divan 

oluşturdular. İsmail el-Haşşâb’ı da divanın günlük olaylarını tutmak üzere kâtip olarak 

görevlendirdiler48. el-Haşşâb görevlendirildiği günden itibaren, divanda günlük olarak 

neler olduğunun kaydını tutacak, yani bir nevi tarih yazıcılığı yapacaktı. Kendisine 

                                                                 
39  Fuad Salih es-Seyyid, Mevsûatu aʿlâmi’l-karni’t-tâsiʿ aşer fi’l-âlemeyni’l-Arabî ve’l-İslâmî , 

Beyrut, el-Mektebetu Hasan el-Asriyye, 2014, s. 149-150. 
40  Abdurrezak Baytar, Hilyetu’l-beşer fî tarihi’l-karni’s-salis aşer, 3 c., 2. bs., Haz.Muhammed 

Behcet el-Baytar, Beyrut, Dâru Sâdır, 1993, C.I, s. 319. 
41 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 150. 
42 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 210. 
43 Baytar, a.g.e., s. 319. 
44 Yalar, a.g.e., s. 66. 
45 Baytar, a.g.e., s. 319. 
46 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 210. 
47 Baytar, a.g.e., s. 319. 
48 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 210. 



183 

aylık olarak yedi bin yarım gümüş ücret de tayin edilmişti49. İlmi bilgisi ve kişilik 

özellikleriyle Fransızların dikkatini çekmiş olmalı ki, bu göreve getirilen el-Haşşâb, 

Fransızların çok önem verdikleri anlaşılan bu günlükleri tutmuş ve her gün meydana 

gelen olayları kaydetmiştir. Daha sonra bu bilgiler düzenli özetler haline getirilerek 

basılmış ve tüm ordu mensuplarına dağıtılmıştır. Ayrıca söz konusu konseyden çıkan 

tüm emirler, yasaklar, yönergeler, konuşmalar ve bunlara verilecek cevaplar da el-

Haşşâb tarafından kaydedilirdi50 . el-Haşşâb bu görevine Fransız General Jacques 

Menou’nun hakimiyeti zamanında devam etmiş ve Fransızların Mısır’dan çıktığı 1801 

senesine dek vazifesini sürdürmüştür51. Tüm bu bilgilerin yer aldığı yayın ise, ilk çıkan 

Arapça gazete olarak değerlendirilmiştir 52 . Fransız işgali dönemindeki et-Tenbîh 

gazetesinde günlük olaylar için muhabir olarak atanan el-Haşşâb, bir Arapça gazetenin 

ilk Arap editörü olarak kabul edilmiştir 53. 

 el-Haşşâb ince ruhlu, şefkatli, kibar, cömert ve iffetliydi. Dürüst bir kişiliğe 

sahip, onurlu işler yapmış ve sağduyulu bir kişiydi. Fakat onu yatağa mahkûm edecek 

bir rahatsızlığa yakalandı ve 1815 senesinde vefat etti54. 

 el-Haşşâb’ın şiir yazmaya başladığı tarih tam olarak bilinmemektedir fakat 

divanında yer alan en eski şiirin 1786 tarihli olmasından dolayı kendisinin otuz yıl 

süreyle şiir yazdığı söylenebilir. Yazmış olduğu başlıca şiir türleri ise, lirik, şarap, 

övgü, ağıt, kutlama, anlatı ve muvaşşaha55adı verilen kıtalar halindeki çeşitli şiirlerdir. 

Hiciv türünde yazmaması, ahlaki niteliğinin bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Mehmet Yalar’ın da belirttiği üzere el-Haşşâb, lafız, anlam, hayal gücü, incelik, 

içtenlik, üslup, uyum ve akışkanlık bakımından döneminin en parlak şiir örneklerini 

ortaya koyma başarısını göstermiştir56.  

                                                                 
49 Halil Merdem Bek, Ayânu’l-karni’s-sâlis aşer fi’l-fikr ve’s-siyâse ve’l-ictimâ, 2. bs., Haz. Adnan 

Merdem Bek, Beyrut, Muessesetu’r-Risâle, 1977, s. 201. 
50 Yalar, a.g.e., s. 66-67. 
51 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 210. 
52 Yalar, a.g.e., s. 67. 
53 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 150. 
54 Baytar, a.g.e., s. 322. 
55  Endülüs’te ortaya çıkan bir şiir türü. Bkz.: Mustafa Aydın, “Müveşşah”, DİA, İstanbul, Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2006, C.XXXII, s. 229. 
56 Yalar, a.g.e., s. 67. 



184 

 Fransızlar Mısır’a geldiğinde, el-Haşşâb onların başkatiplerinden bir 

hizmetliyle dost oldu. Bu dostu, kabiliyetli ve bazı Arapça ilimlerle ilgili bilgi 

sahibiydi. Edebi nüktelere, fasih lisana ve tatlı dilli anlatıma yatkındı. Birçok şiir 

ezberlemişti. Bu sebeple çok iyi dost olmuşlardı. el-Haşşâb bu dostuyla olduğu bir 

vakitte aşağıdaki şiiri kaleme almıştır57: 

 

 

 

 Eserleri: 

 - Şiir Divânı (Mısır 1812-13): el-Haşşâb’ın en yakın arkadaşı Hasan el-Attâr 

tarafından, 1812 yılında derlenmiş ve aynı yıl basılmıştır58. Dîvânu’l-Haşşâb olarak 

da adlandırılmıştır. 

 el-Haşşâb’ın ayrıca, Târîhu havâdis vakaʿat bi-Mısr min sene 1120 (1708-09) 

ilâ duhûli’l-Faransiyyîn adlı eseri de Teymuriyye Kütüphanesi’nde yazma halinde 

bulunmaktadır59. 

                                                                 
57 Baytar, a.g.e., s. 320. 
58 Yalar, a.g.e., s. 67. 
59  Hayreddin ez-Zirikli, el-Aʿlâm: Kâmûsu terâcimi li-eşheri’r-ricâl ve’n-nisâ mine’l-ʿArabi’l -

mubtaʿribîn ve’l-musteşrikîn, 8 c., Daru’l-İlm li’l-Melâyîn, C.I, Beyrut, 2002, s. 314. 

ً لللللللل  لللللللل ً  ً  لللللللل    ً لللللللل ًمللللللللولللللللل لللللللل لللللللل  ًقللللللللولللللللل  ًثم
ً

ًً ًمللللللللللوللللللللل ملللللللللل  ًملللللللللل  ًأفلللللللللل  لللللللللل  ًلي   زديارك
ً

ً لللللللليللللللللولللللللل  ًقلللللللل  ً  لللللللل    ً تلللللللل لللللللل  ًلي  فلللللللليلللللللل د
ً

  سللللللللللللللللللللل كللللللل ً  لل ً لل لل ً  لل للللللل ًملل ً لللللللللللللللل للللللل ً
ً

ً  لللللللللللنهللللل ً للللل للللل ً  لللللوللللل للللللل ً   لللللفملللللل  ًغلللللف  ًإذ 
ً

ً   للللللللللللللللللللل دً  لللللللولللللل مللللللل للللللل ًً  ً سللللللللللللللللللللل  للللللل ًذ ك
ً

ًم للللللللللللللللللللل قللللللل   ًفللللللللنهلللللللل رقً  لللللللل لللللللل ً   للللللللللللللللللللل لللللللل 
ً

ًمللللللللل للللللللل كً لللللللللوللللللللل للللللللل ً ً  ر ًعللللللللللللللللللللللل للللللللل   مللللللللل 
ً

Beni ziyarete gelmen ne zamandır, sana 

servet feda edeyim  

 Onda itaatkâr bir ruh hakimdi ve sonra ona 

dedim ki  

Dili tutulmuş bir halde, gülerek iyi diye 

tekrarladı  

 Bana dedi ki, şaraba tutkun, 

Ki onun askerleri zifiri karanlıktan daha 

siyah 

 Eğer tan vakti gecenin ordusu ile savaşır ve 

yenilirse 

Onun üzerinde tutkuyla savaşmanın izleri 

vardı   

 Ve bana tan vakti yüzü parıldayarak geldi 

 



185 

   3.3. Muhammed ed-Desûkî (ö. 1815) 

 Mâlikî fakihi ve kelam alimi olan Muhammed b. Ahmed b. Arefe ed-Desûkî, 

aşağı Mısır’ın Garbiye bölgesindeki Desûk’ta doğdu. Öğrenim görmek üzere 

Kahire’ye gitti60. Buradaki alimlerden eğitim aldı61. Kur’ân’ı ezberledi ve derslere 

azimle devam etti62. Dil ilimleri, İslami ilimler, felsefe, astronomi ve astroloji gibi akli 

ve tabii ilimlerde öğrenim gördü63. Muhammed el-Münîr’den tecvit okudu. Ali es-

Saîdî ve Derdîr’in derslerine iştirak etti64. İlim tahsil ettiği, devrinin meşhur alimler i 

arasında, ünlü tarihçi Abdurrahman el-Cebertî’nin babası olan Hasan el-Cebertî de 

bulunmaktaydı65. Hasan b. İbrahim el-Cebertî, Muhammed b. İsmail en-Nefrâvî ve 

Şâfiî alimi Muhammed el-Cünâcî’den, hikmet (felsefe), hey’et (astronomi), mevâkit 

(vakitler) ve hendese (Geometri) gibi ilimler okudu. Ayrıca yine Hasan el-Cebertî’den 

Hanefî fıkhı öğrendi. Ezher’den mezun olan ed-Desûkî, aynı zamanda burada hocalık 

da yaptı. Fıkıh, kelam, nahiv, meâni, beyan, mantık, astronomi ve hendese (geometri) 

gibi çeşitli ilimlerde uzmanlaşan ed-Desûkî, aralarında Ahmed es-Sâvî, Abdullah es-

Saîdî ve Hasan el-Attâr gibi alimlerin yer aldığı birçok öğrenci yetiştirdi66. 

 Ezher’de öğretmenlik yaparak kendi alanındaki ilmi üstünlüğünü, dersleriyle, 

açık, anlaşılır ve problem çözücü bir üslupla yazmış olduğu eserleriyle göstermiş ve 

kabul ettirmiştir. Abdurrahman el-Cebertî, ed-Desûkî’nin, babası Hasan el-

Cebertî’den, yukarıda sözü geçen ilimlerin yanında, Arap dili ve belagatinden 

Teftâzânî’nin (ö. 1389) Mutavvel’ini ve diğer pek çok ilmi okuduğunu, yetenekli 

öğrencileri etrafında topladığını vurgulamıştır 67 . el-Cebertî ayrıca onun yumuşak 

huylu, nazik, dinine düşkün, mütevazi ve yapmacık tavırlardan uzak olduğunu 

                                                                 
60 Cengiz Kallek, “Muhammed b. Ahmed Desûkî”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 1994, C.IX, 

s. 214. 
61 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 231. 
62 Merdem Bek, a.g.e., s. 162. 
63 Yalar, a.g.e., s. 60. 
64 Kallek, a.g.m., C.IX, s. 214. 
65 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 231. 
66 Kallek, a.g.m., C.IX, s. 214. 
67 Yalar, a.g.e., s. 61. 



186 

belirtir 68 . ed-Desûkî 2 Nisan 1815 tarihinde Kahire’de vefat etmiş ve Türbetül-

mucâvirîn’de gömülmüştür69. Vefatı üzerine Hasan el-Attâr bir mersiye yazmıştır70. 

 Eserleri: 

 ed-Desûkî’nin, bir kısmı alanlarında temel kaynak olarak addedilen eserleri 

şunlardır71: 

 - el-Hudûdu’l-fıkhiyye (Fas 1898-99): Mâlikî fıkhına dair olan eseri, Ebû 

Abdullah Muhammed er-Rassâ, el-Hidâyetu’l-kâfiyetu’ş-şâfiye li-beyâni hakâ’iki’l-

İmâm İbn ʿArafe el-vafiye adıyla şerh etmiş ve bu şerhle beraber basılmıştır. 

 - Hâşiye ʿale’ş-Şerhi’l-kebîr (Bulak, I-IV, 1865-66): Halil b. İshak’ın Mâlikî 

fıkhına dair olan meşhur eseri el-Muhtasar’a, Derdîr’in eş-Şerhu’l-kebîr adıyla yapmış 

olduğu şerhin haşiyesidir72.  

 - Hâşiye ʿalâ Mugni’l-lebîb ʿan kutubi’l-aʿârîb73 (Bulak I-II, 1869-70)74: İbn 

Hişâm’ın Arap dili gramerine dair olan meşhur eseri Mugni’l-lebîb ʿan kutubi’l-

aʿârîb’in haşiyesidir 75 . Bu eser ed-Desûkî’nin vefatından sonra oğlu Mustafa 

tarafından temize çekilerek 1818 senesinde tamamlanmıştır76. 

 - Hâşiye ʿalâ Şerhi’l-ʿallâmeti’t-Teftâzânî ʿalâ Telhîs’l-miftah77 (Bulak, I-II, 

1854-55; İstanbul 1859-60): Hâtib el-Kazvînî’nin (ö.1337) belagat ilmine dair olan 

Telhîsu’l-Miftâh adlı eserine Teftâzânî’nin yapmış olduğu Muhtasaru’l-meʿânî adlı 

şerhin haşiyesidir. 

 - Hâşiye ʿalâ Şerhi Ummi’l-berâhîn (Bulak 1864-65): Senûsî’nin akaide dair 

olan Ummu’l-berâhîn (el-ʿAkîdetu’s-sugrâ) adlı eserine yine kendisinin yazmış olduğu 

haşiyedir.  

                                                                 
68 Merdem Bek, a.g.e., s. 162. 
69 Kallek, a.g.m., C.IX, s. 214. 
70 Merdem Bek, a.g.e., s. 162. 
71 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 231. 
72 Kallek, a.g.m., C.IX, s. 214. 
73 Yalar, a.g.e., s. 61. 
74 Kallek, a.g.m., C.IX, s. 214. 
75 Yalar, a.g.e., s. 61. 
76 Kallek, a.g.m., C.IX, s. 214. 
77 Yalar, a.g.e., C.IX, s. 61. 



187 

 -  Hâşiye ʿalâ Şerhi’r-Risâleti’l-vadʿiyye (ʿAdudiyye) (Kahire 1878): Aduddin 

el-Îcî’nin, er-Risâletu’l-vadʿiyye (er-Risâletu’l-ʿAdudiyye) adıyla bilinen eserine 

Ebu’l-Kâsım b. Ebû Bekir el-Leysî es-Semerkandî tarafından yapılmış olan şerhin 

haşiyesidir. 

 - Hâşiye ʿalâ Tahrîri’l-kavâʿidi’l-mantıkiyye: Ali b. Ömer el-Kâtibî’nin 

mantık ilmine dair olan eseri er-Risâletu’ş-Şemsiyye fi’l-kavâʿidi’l-mantıkiyye’ye 

Kutbuddin er-Râzî’nin yapmış olduğu Tahrîri’l-kavâʿidi’l-mantıkiyye adlı şerhin 

haşiyesi olup basılmıştır.  

 - Hâşiye ʿalâ Şerhi’l-burde: Muhammed b. Saîd el-Bûsîrî’nin Kasîdetu’l-

burde’sine Celâleddin el-Mahallî’nin yapmış olduğu el-Envâru’l-mudîʿa adlı şerhin 

haşiyesidir. 

 Bu eserlerinin yanı sıra ed-Desûkî’nin bir tefsiri ve Menâsiku’l-hac adlı bir 

eseri daha vardır78. 

   3.4. Muhammed el-Hafnî el-Mehdî (1737-1815) 

 Muhammed el-Hafnî el-Mehdî 1737 senesinde doğdu. Anne ve babası Kıptî 

idi. İsmi Hibetu’llah’tı. el-Hafnî henüz yaşı küçükken ve ergenlik çağına 

ermemişken79, yaşadığı dönemin ileri gelen alimlerinden olan eş-Şeyh el-Hafnî’nin 

rehberliğiyle Müslüman oldu ve onun çocukları arasında yetişti. Döneminin ünlü 

hocalarından ders aldı ve ilim meclislerine sürekli devam etti. Bazı temel kaynakları 

ezberleyen el-Hafnî, kısa sürede üstün kabiliyetleriyle dikkat çekerek kariyerinde 

yükseldi ve ünlendi. Yalar’ın da belirttiği üzere Arap dili, fıkıh, usul ve mantık onun 

başlıca uzmanlık alanlarıydı80. Makamlarda yükselen el-Hafnî, Ezher şeyhliğine kadar 

ilerledi. Fransızlar Mısır’a geldiklerinde onunla tanışmış ve yakınlaşmışlar, onu özel 

bir divanın üyelerinden birisi yapmışlardır 81 . Ezher’de dersler verdi 82 . Bir ara 

rektörlüğe getirildiyse de bu görevi uzun sürmedi. Napolyon’un beraberinde getirmiş 

olduğu uzman heyetine yardımcı olduğundan, başta Fransızların getirmiş olduğu 

                                                                 
78 Kallek, a.g.m., C.IX, s. 214. 
79 Luvis Şeyho, Târîhu’l-âdâbi’l-Arabiyye fi’l-karni’t-tâsiʿ aşer ve’r-rubʿ î’l-evvel mine’l-karni’l-

işrîn, 3. bs., Beyrut, Dâru’l-Meşrik, 1991, C.I, s. 31. 
80 Yalar, a.g.e., s. 60. 
81 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 211. 
82 Şeyho, a.g.e., C.I, s. 31. 



188 

matbaanın sorumlusu olan müsteşrik Marcel olmak üzere, Fransızların takdirini 

kazanmış olup, kurulan on kişilik heyetin de üyesi olmuştu83 . Vehhâbîlere karşı 

yapılan savaşta Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın oğlu Ahmed Tosun Paşa’ya refakat 

etmiştir. 1812 senesinde Şeyhülislamlığa yükselmiş olup 1815’te vefat etmiştir. 

 Eserleri: 

 - Tuhfetu’l-musteykizi’l-ânis fî nuzheti’l-mustenîmi’n-nâʿis: Arap 

edebiyatında Elf Leyle ve Leyle (Binbir Gece Masalları) eserine benzer bir hikayeler 

kitabıdır84. Eser Fransızcaya tercüme edilmiş olup Fransa’da yayımlanmıştır85. 

   3.5. İlyas Buktur (1784-1821) 

 Mısırlı Fransızca mütercim İlyas Buktur, Asyut’ta doğdu ve burada yetişt i. 

Kahire’de ikamet etti. Kıptîdir86. Fransız işgali dönemi geldiğinde Buktur çok genç 

yaştaydı ve Fransızlar onu orduda mütercim olarak tayin ettiler87. Bu sıralarda henüz 

on beş yaşındaydı 88 . Fransızların işgal günlerinde kurmuş oldukları Mecmaʿul-

îlmiyyi’l-Mısrî adlı kurumun üyelerindendi. Fransızların ordusunda tercüman olarak 

hizmet verdi ve Fransızlar Mısır’dan ayrılırken onlarla beraber gitti89 . Fransa’da, 

Savaş Bakanlığında tercüman olarak görevlendirildi 90 . Daha sonra Kraliyet 

Kütüphanesine (Bibliothèque de Roy) Arapça öğretmeni olarak tayin edildi91. Corci 

Zeydan ise, Buktur’un Paris’teki Doğu Dilleri Okulu’nda Arapça hocası olarak 

görevlendirildiği bilgisini vermektedir 92 . Fransızlar, Buktur’u Fransızca-Arapça 

sözlük telifiyle görevlendirmişlerdir. Buktur Kâmûsu Buktur adlı sözlüğü yazmış ve 

1814 senesinde tamamlamıştır. 1821 yılındaki vefatına kadar da sözlüğün 

iyileştirilmesi ve gözden geçirilmesiyle ilgilenmiştir. 

 Eserleri: 

                                                                 
83 Yalar, a.g.e., s. 60. 
84 Şeyho, a.g.e., C.I, s. 31. 
85 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 211. 
86 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 156. 
87 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 231. 
88 Serkis, a.g.e., C.I, s. 574. 
89 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 156. 
90 Serkis, a.g.e., C.I, s. 574. 
91 ez-Zirikli, a.g.e., C.II, s. 9. 
92 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 231. 



189 

 - Kâmûs Buktur (Fransa 1828): Buktur’un Fransızca-Arapça olmak üzere iki 

cilt halinde yazmış olduğu sözlüktür93. Bu meşhur sözlüğün daha sonra iki ve üçüncü 

kez de basımı yapılmıştır94. 

 - Muhtasar fi’s-sarf (Paris 1831 taş baskı): Doğu Dilleri Okulu’ndak i 

öğrencileri eğitmek için yazmış olduğu eserdir95. 

   3.6. Abdurrahman el-Cebertî (1753-54/1825) 

 Ünlü tarihçi Abdurrahman b. Hasan b. İbrahîm el-Cebertî, 1753-54 yılında 

Kahire’de doğdu96 . Ataları Habeşistan’ın Cebert bölgesinden geldiği için Cebertî 

nisbesiyle şöhret buldu. Mensup olduğu Cebertî ailesi Hanefî mezhebinde ve İslam’a 

çok bağlı kişiler olarak tanınır. Aile, hac için veya mücavir olarak Medine ve 

Mekke’ye yürüyerek gelmeleriyle meşhurdu ve Ezher’de ders verdikleri üç revak 

bulunmaktaydı. Babası Şeyh Hasan el-Cebertî Ezher âlimlerindendi97. el-Cebertî, ilme 

hizmetleriyle meşhur bir aile içerisinde yetişti. Babası, İslam hukuku, matematik ve 

saat (vakit belirleme) gibi ilimler hususunda asrının en büyük âlimlerinden birisiyd i 

ve hem ilimle hem de ticaretle uğraşmaktaydı98. Kendisine büyük bir miktarda gelir 

getiren mülkleri ve vakıfları bulunmaktaydı99. Aynı zamanda Ezher’deki derslerini 

ihmal etmiyor, fıkıh ve dini ilimlerle ilgili eğitime önem veriyordu. Bununla beraber, 

Hasan el-Cebertî çeşitli derslere yönelmiş, Türkçe ve Farsçayı çok iyi derecede 

öğrenmiş, matematik, mühendislik, cebir, haritacılık, coğrafya ve astronomiyle 

ilgilenmiş, bu alanlarda ders vermiştir. Hatta şöhreti Mısır ve İslam ülkelerinin dışına 

taşmış, Avrupa’dan öğrenciler kendisinden mühendislik dersleri almaya gelmiş, 

kendisine ürünlerinden ve aletlerinden değerli eşyalar getirmişlerdir 100 . Avrupalı 

öğrenciler ondan, yel değirmeni yapımı, çekme aletleri, yer altından su çıkartma gibi 

                                                                 
93 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 156. 
94 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 231. 
95 Serkis, a.g.e., C.I, s. 575. 
96 Abdullah Muhammed Cemâleddîn, “el-Cebertî”, Mevsûʿâtu aʿlâmi’l-fikri’l-İslâmî, Haz. Mahmud 

Hamdi Zakzûk, Kahire, Vizâretu’l-Evkâf el-Meclisu’l-Aʿlâ li’ş-Şu’ûni’l-İslâmiyye, 2004, s. 202. 
97 Mehmet Maksudoğlu, “Abdurrahman b. Hasan Cebertî”, DİA, İstanbul, 1993, C.VII, s. 190. 
98 Ömer Abdulaziz Ömer, Abdurrahman el-Cebertî ve Nikula et-Turk dirâse mukârene, Beyrut, 

Câmiatu Beyrut el-Arabiyye, 1978, s. 6.  
99 Cemâleddîn, a.g.m., s. 202. 
100 Ömer, a.g.e., s. 6. 



190 

konularda da ders almışlardır101. Hasan el-Cebertî ayrıca nadir kitapları toplamakta ve 

onları elde etmek için büyük bir harcama yapmaktaydı. Ezher uleması arasında yaygın 

olan kitaplar için, evinde özel bir yer ayırmıştı ve bu kitaplar tevhid, hadis, tefsir, fıkıh, 

mantık, meâni, beyân ve istiare gibi konulardandı102. Nadir kitaplarla dolu olan evinde, 

felsefe103, dil ve diğer ilimlerle ilgili çeşitli kitaplar bulunmakta olup bunların bir kısmı 

Türkçe, bir kısmı da örneğin Şehname ve Acem tarihi gibi Farsçaydı. Ayrıca astronomi 

ve mühendislikle ilgili aletleri vardı. Bakır küreler, yükseklik ölçümü, gözlem aletleri, 

usturlaplar104, arazi ve mühendislik aletleri gibi teçhizatla ilgilenmekteydi. Bunlar ın 

yanı sıra şiir de yazıyordu105. Ezher’de “el-Cebertiyye” revâkında fıkıh, astronomi ve 

diğer ilimlerde ders vermişti. Dini ve lisani ilimlerde derin bilgi sahibi bir alim olan 

Şeyh Hasan el-Cebertî’nin ayrıca el-ʿikdu’s-semîn fîmâ yeteʿalleku bi’l-mevâzîn diye 

bir eseri de vardı106. Ezher öğrencilerini evinde misafir eder, öğrenciler kitapları okur, 

faydalanır ve izin istemeksizin alabilirlerdi107. Araştırmacıları ve öğrencileri çok seven 

Şeyh Hasan el-Cebertî’nin evinin ve kütüphanesinin kapıları daima onlara açıktı. 

Görüldüğü üzere, Abdurrahman el-Cebertî’nin doğduğu ve yetiştiği ortam Kahire’de, 

tüm ilimlerle ilgilenen bir ailenin içerisindeydi108. Matematik ilimlerinde de uzman 

olan babası, Abdurrahman el-Cebertî’nin ilk öğretmeniydi. Böylelikle asrının en 

meşhur hocalarından ders aldı. Dini ilimler, dil, hesaplama, mühendislik ve astronomi 

ilimlerinde uzmanlaştı. Bunlar özellikle babasından aldığı ilimlerdi. Abdurrahman el-

Cebertî derslerindeki başarısı ve zekasıyla öne çıktı109. Henüz on yaşını geçmemişken 

okuma ve yazmayı iyi derecede öğrendi110. İlk eğitimini Ezher semtinde yaygın olan 

sıbyan mekteplerinde aldı. Daha sonra Medresetu’s-Sinaniyye bi’-s-Senadıkiyye’ye 

                                                                 
101 Abdulhamid Salih Hemdân, Mahmûd er-Rabdâvî, “Abdurrahman b. Hasan el-Cebertî”, Mevsûatu 

aʿlâmi’l-ulemâ ve’l-udebâi’l-Arab ve’l-Muslimîn, Haz. Câbir el-Cîlî, Tunus - el-Munazzamatu’l-

Arabiyye li’t-terbiye ve’sekâfe ve’l-ulûm (ALECSO), 23 c., Beyrut - Dâru’l-Cîl, 2005, C.V, s. 102. 
102 Ömer, a.g.e., s. 6. 
103 Cemâleddîn, a.g.m., s. 202. 
104 Gök cisimlerinin yükseltisini ölçmekte kullanılan araçtır. 
105 Leyla Abdullatif Ahmed, Dirasâtun fî târîh ve muerrihi Mısr ve’ş-Şâm ibbâne’l-asri’l-Osmânî , 

Kahire, Mektebetu’l-Hancî, 1980, s. 195.  
106 Leylâ ed-Dibâ, “Abdurrahman el-Cebertî”, el-Mevsûatu’l-Arabiyye, Haz. Mesud Bubu, Dımaşk, 

21 c., Hey’etu’l-Mevsûati’l-Arabiyye, 2003, C.VII, s. 468.  
107 Hemdân, a.g.m., C.V, s. 102. 
108 Cemâleddîn, a.g.m., s. 202. 
109  Muhammed Abdullah İnan, Muerrihû Mısri’l-İslâmiyye ve mesâdiru’t-târihi’l -Mısrî, Kahire, 

Mektebetu’l-Hancî, 1999, s. 178. 
110 Hemdân, a.g.m., C.V, s. 102. 



191 

geçti. On yaşını aşmamışken Ezher’e girdi111. Çocukluğu ve gençliği hakkında önemli 

bir bilgi bulunmayan el-Cebertî, varlıklı bir ailenin içinde yetişmiş ve Ezher’de asrının 

alimlerinin derslerini takip etmiştir. Bu alimlerin birçoğunu da eserlerinde 

zikretmiştir 112 . el-Cebertî, Ezher’de “eş-Şuvâm” revâkına iştirak etti. Babasının 

arkadaşı Abdurrahman el-ʿArîşî’den Hanefî mezhebine dair ders aldı. Henüz on bir 

yaşına gelmeden de Kur’ân’ı Kerim’i ezberledi113. Din, mantık, dil, hadis ve tasavvuf 

derslerini de tahsil etti. Böylelikle Abdurrahman el- Cebertî’nin ilim ve idare erbabının 

arasında yıldızı parlamaya başladı. İnsanlar onun ilim ve bilgisinden faydalanıp ona 

fikir danışıyorlardı114. Babası ona asrın olaylarını, valilerle ve ilim adamlarıyla ilgil i 

bilgileri anlatmıştı. Babası vefat ettiğinde, Abdurrahman el-Cebertî’ye çokça mal ve 

paranın yanı sıra sözü geçen valiler, emirler ve alimlerden oluşan arkadaşlıklar bıraktı. 

 el-Cebertî, Ezher’den mezun olduğunda babasının kütüphanesinde yer alan 

çeşitli kitaplarla ve onun kültür mirasıyla içli dışlı oldu. Böylelikle Ezher’de, kendi 

evinde ve bazı camilerde ders vermeye başladı. “el-Cebertiyye” revakının şeyhlik 

makamına kadar ulaştı. Babasının kendisine bırakmış olduğu servetten istifade etti. Bu 

servet, Bulak’ta evler, çeşitli eserler, Kefr Ez-Zeyât’ın merkezinde Ebyâr’da tarım 

arazisi ve diğer birçok vakıflardan oluşuyordu 115 . 1768-69 senesinde ilk evliliğini 

yapan el-Cebertî, 1781’de ikinci kez evlenmiş ve oğlu Halil dünyaya gelmiştir116. 

 Abdurrahman el-Cebertî, meslektaşlarıyla dostluklar kurmuş, onlarla derslere 

katılmıştır. Alimler ve ediplerden de arkadaşları vardı. Bunlar arasında yer alan, daha 

önce sözünü ettiğimiz, Şeri Mahkemede, daha sonra da Fransızların kurmuş olduğu 

divan da kâtip olarak çalışan arkadaşı İsmâil el-Haşşâb’dan (ö. 1815) görev ve yetkisi 

sayesinde tarih konusunda istifade etmiştir. Aynı şekilde, Hasan el-Attâr (ö.1834)117 

ve Ali Abdullah ed-Derviş er-Rûmî de arkadaşları arasında yer almaktaydı118. 

                                                                 
111 Abdullatif Ahmed, a.g.e., s. 195. 
112 ed-Dibâ, a.g.m., C.VII, s. 468. 
113 Cemâleddîn, a.g.m., s. 202. 
114 Hemdân, a.g.m., C.V, s. 102. 
115 Cemâleddîn, a.g.m., s. 202-203. 
116 Abdullatif Ahmed, a.g.e., s. 196. 
117 ed-Dibâ, a.g.m., C.VII, s. 468. 
118 Muhammed Fuad Şükri, Mısr fî matlaʿi’l-karni’t-tâsiʿ aşer 1801-1811, 3 c., 2. bs., Kahire, el-

Hey’etu’l-ʿȂmme li Kusûri’s-Sekâfe, 2010, C.III, s.1163. 



192 

 Abdurrahman el-Cebertî, Yemen’den gelmiş olan ve asrının büyük 

âlimlerinden, meşhur sözlük Tâcu’l-ʿarûs’un yazarı Murtazâ ez-Zebidî ile tanıştı. ez-

Zebidî, 1754 senesinde Mısır’a gelmişti. Kendisini el-Cebertî’ye tanıttığında, el-

Cebertî ona hayran kalmış, yanından ayrılmamış ve derslerine katılarak onun gayretli 

öğrencilerinden birisi olmuştur. Fıkıh ve edebiyat dersleri veren ez-Zebidî’den fıkıh 

dersleri almıştır. Daha sonra babası gibi, astronomi, hesaplama, mühendislik, tıp ve 

tasavvuf derslerine meyletmiştir 119 . Dil alimi olan ez-Zebidî, 1789 yılı civarında 

öğrencisi Abdurrahman el-Cebertî’den, kasıtlı olarak kim olduklarını bildirmeksizin,  

Mısırlı ve Hicazlı 18. yüzyıl alimlerinin hal tercümelerini (biyografilerini) toplaması 

için yardım istemiştir. Bu öneriyi kabul eden el-Cebertî, hal tercümelerini ve önemli 

olayları hazırlayıp düzenlemeye başladı ve bunları “Tayyârât” olarak adlandırdı. Bu 

hal tercümelerine, alimler ve hükümdarlar hakkında babasının anlattıklarından 

hatırladığı her şeyi de ekledi. el-Cebertî bu çalışmasını hazırlamaya devam etti ve 

kitapçıklar halinde derleyerek hocası ez-Zebidî’nin vefatına kadar ona sundu. ez-

Zebidî 1791 yılında vefat etti. 

 ez-Zebidî vefat ettikten sonra el-Cebertî, Muhammed Halil el-Murâdî’nin 

mektubunu gördüğünde ez-Zebidî’nin kendisine verdiği görevin sebebini keşfetti. el-

Murâdî Dımaşk’ta müftüydü ve Silku’d-durer fî aʿyâni’l-karni’s-sâniye aşer adlı 

eserin de yazarıydı 120 . el-Murâdî 18. yüzyılın sonunda bu asrın alimlerinin hal 

tercümeleri üzerinde çalışma yapıyordu ve 1785 yılında ez-Zebidî’den Mısırlı ve 

Hicazlıların hal tercümelerini toplamasında yardımcı olmasını istemişti. Böylelikle ez-

Zebidî de el-Cebertî’den bu çalışmaya katılıp kendisine yardımcı olmasını talep etmiş  

hatta özellikle Mısırlıların hal tercümelerini istemişti. el-Cebertî bu çalışmada arkadaşı 

İsmâil el-Haşşâb’dan da destek almıştı121. el-Murâdî’nin talebi üzerine ez-Zebidî’nin 

bu çalışmayı yaptığını idrak eden el-Cebertî, hocası ez-Zebidî’den kalan evrakları elde 

etmeye çalıştı ve hocasının vefatı sonrası satılan kitaplarından satın aldı. Bunlar 

arasında ez-Zebidî’nin kaleme aldığı, hal tercümelerini içeren ve el-Muʿcem’ul-

Muhtas adındaki on adet kitapçık da yer almaktaydı. Fakat bunlar çok önemli veya 

                                                                 
119 Abdullatif Ahmed, a.g.e., s. 196. 
 
120 Ömer, a.g.e., s. 7-8. 
121  Ali Berekat, Ru’yetu’l-Cebertî li-ezmeti’l-hayâti’l-fikriyye, Kahire, el-Heyʿetu’l-Mısriyyeti’l-

ʿȂmme li’l-Kitâb, 1987, s. 42-43. 



193 

meşhur şahıslar değillerdi. el-Cebertî hocasından kalanları toplamaya devam ederken, 

1791 Ocak ayında el-Murâdî’nin vefat haberi geldi ve el-Cebertî’nin bu hal 

tercümelerini toplamak hususundaki hevesi tükenerek bu işi bıraktı122. 

 el-Cebertî, hocasının talep ettiği hal tercümelerini yazdığı bu çalışmayı 

bıraktıktan sonra, yine hal tercümelerini de içeren çok daha kapsamlı bir çalışmaya 

yani tarih yazımına başlayacaktı123.  el-Murâdî’nin talebi, el-Cebertî’nin yazacağı 

tarihinde onu, bilgileri bu düzende toplamaya teşvik etmesi bakımından en büyük 

sebeptir fakat kendisini direkt olarak etkileyen önemli bir faktör değildir. Aralarındak i 

mektuplaşmalar da ez-Zebidî ve el-Murâdî’nin vefatları arasındaki dönem olmak üzere 

yarım seneden fazla sürmemiştir. Fakat hocası ez-Zebidî’nin, el-Cebertî üzerindek i 

tesiri büyüktür. Engin bilgisi ve ortaya koyduğu zengin eseriyle ez-Zebidî ayırt edilen 

bir alimdi. el-Cebertî’nin kendisi de hocasının üzerindeki derin tesirini gösteren sözler  

dile getirmiştir. Üzerindeki tesiriyle, şahıslar ve toplumla ilgili yeterli bilgiyi toplama 

hususunda ona olan yardımları bakımından babasından sonra ikinci hocası 

konumundadır. Ancak yine de tarih çalışmaları hususunda bir hocası sayılmaz çünkü 

ez-Zebidî bir tarihçi olarak nitelenmemektedir. Fakat el-Cebertî, el-Murâdî’nin talebi 

üzerine hocası ez-Zebidî ile yaptığı çalışmada tarih yazımı konusunda hocasının 

metodundan bazı şeyler öğrenmiştir124. 

 1798’de Fransız işgali gerçekleştiğinde el-Cebertî, önce Kahire’yi terk etti 

fakat daha sonra geri döndü. Napolyon Mısır’dan ayrıldığında yerine Fransız 

ordularının başına bıraktığı General Kléber’den sonra gelen General Menou’nun 

Fransız ordusu komutanı olarak kurduğu üçüncü divana el-Cebertî üye seçildi. 

Fransızlara karşı hem nefret hem de hayranlık duymaktaydı. Muhafazakâr bir din 

adamı olarak, onların dine aykırı davranışlarından ve farklı ahlaklarından nefret 

etmişti. Uyguladıkları düzenlemeler alışık olduğundan farklıydı. Daha önce de sözünü 

ettiğimiz gibi, Fransız askerleri halkın haklarını suiistimal ediyordu125. Bunun yanı sıra 

el-Cebertî onların alimleriyle bağlantı kurdu ve onları yerlerinde ziyaret etti. 

Kütüphanelerini gördü ve ilmi deneylerine şahit oldu. Bu şahit olduklarını eserlerine 

                                                                 
122 Ömer, a.g.e., s. 8. 
123 Berekat, a.g.e., s. 43. 
124 Ömer, a.g.e., s. 8-9. 
125 Abdullatif Ahmed, a.g.e., s. 197. 



194 

kaydedip tarihçesini yazacaktı126 . Fransız işgali onu tekrar yazmaya teşvik etti ve 

yeniden yazmaya başlayarak işgalin tarihçesini kaleme aldı. Târîhu muddeti’l-

Faransîs bi-Mısr şeklinde bir başlık yazarak, 25 Ocak 1798’den başlayıp Aralık 

1798’e kadar tarihçesini kaydetti 127. 1798’de Fransız kuvvetlerinin Mısır’a gelişiyle 

başlayan tarihçesi günlük hatırat şeklindeydi128.  Mazharu’t-takdîs bi-zevâli devleti’l-

Faransîs ve ʿAcâibu’l-âsâr fî’t-terâcim ve’l-ahbâr adlı eserlerinin hazırlanmasında da 

başlangıçta kaydettiği tarihçeyi temel almıştır. 

 Fransızların 14 Ocak 1801’de Kahire’den çıkmalarının ardından, Koca Yusuf 

Ziya Paşa komutasındaki Osmanlı kuvvetleri Kahire’ye girdiler ve Mısır tekrar 

Osmanlı hakimiyetine girdi. Mısır halkı gibi el-Cebertî de bu durumu büyük bir 

sevinçle karşıladı. Bu duygularını, arkadaşı Hasan el-Attâr’la birlikte üzerinde 

çalıştıkları Mazharu’t-takdîs bi-zevâli devleti’l-Faransîs olarak adlandırdıkları eserde 

de dile getirdiler. Sadrazam Koca Yusuf Ziya Paşa’nın görevlendirmesiyle 1801’de 

yazmış oldukları bu eseri sadrazama ithaf etmişler ve o da eseri büyük bir övgüyle 

karşılamıştır129. Ayrıca Sadrazam, el-Cebertî’nin astronomi alanındaki engin bilgisinin 

farkında olup, ona takvimler hazırlatmış ve kendisini ödüllendirmiştir130. 

 el-Cebertî böylelikle 1801 yılında iki önemli çalışma yapmıştır ki bunlar; 18. 

yüzyıla ait dağınık haldeki hal tercümeleri üzerine çalışma yapılması ve Fransız 

işgalinin gölgesi altında bulunan Mısır’daki olayların günlük hatıratının tutulmasıd ır. 

el-Cebertî meşhur eseri ʿAcâibu’l-âsâr’ı 1805-06/1806-07 yıllarında yazmaya 

başlamıştır. Bu eseri yazmasındaki itici güç, Osmanlıların geri dönüşünden sonra 

yaşadığı hayal kırıklığıdır çünkü Fransız idaresinin bazı yönlerden Osmanlı 

idaresinden daha iyi olduğunu düşünmekteydi. Söz konusu meşhur eser, modern Mısır 

tarihi ile ilgili en önemli eser olarak kabul edilmektedir131. 

 el-Cebertî, Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde, Paşa’nın saray muvakkid i 

olarak görev yaptı ve Hanefilerle ilgili iftâ dairesinin de idaresini üstlendi. Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa’ya ise başından beri cephe aldı ve vefatına kadar da muhalefet ini 

                                                                 
126 Cemâleddîn, a.g.m., s. 203. 
127 Ömer, a.g.e., s. 8-9. 
128 Berekat, a.g.e., s. 43-44. 
129 Ömer, a.g.e., s. 10-11. 
130 Maksudoğlu, a.g.m., C.VII, s. 190. 
131 Ömer, a.g.e., s. 11. 



195 

sürdürdü132. Hayatının sonlarına doğru, kendisine çetin bir ızdırap veren bir olay oldu 

ve yine Mehmet Ali Paşa’nın sarayında muvakkit olarak çalışan oğlu Halil, 1822 

yılında öldürüldü133. Bu olayla ilgili birçok söylenti çıktı ve sebebinin Mehmet Ali 

Paşa idaresini tenkit etmesiyle ilgili olduğu dedikoduları yayıldı 134 . Oğlunun 

ölümünden duyduğu büyük üzüntü nedeniyle çok ağladı ve görme yetisini kaybetti.  

Yaşlı ve hasta olan el-Cebertî, eve kapanarak okumayı, yazmayı ve kitap telifini de 

bıraktı. 1825 yılında135 Şubra yolunda boğulmuş bir vaziyette bulundu136. Kendisinin 

suikasta kurban gittiği de söylenir. 

 el-Cebertî, ilmi usullere riayet eden objektif bir ilim adamıydı. İyi yetişmiş, 

Ezher alimlerinin geleneğine uymuş, öğretim halkaları oluşturarak öğrenci 

yetiştirmeye önem vermişti137. 18. ve 19. yüzyılların önemli olaylarına tanık olmuştu. 

Fransız işgaline, ardından da Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın valiliğiyle sona erecek 

olan o dönemdeki çekişmelere ve bu valinin hükümdarlığının ilk yıllarına şahit 

olmuştu138. 

 el-Cebertî’nin yetişme yıllarında babasının tarih çalışmalarına dair özel bir 

ilgisi yoktu. Babası Hasan el-Cebertî’nin özel kütüphanesinden kitap ödünç alan 

alimlerin, tarihi çalışmalar için bir araya gelip gelmediği kesin olarak belli değildi. 

Buna binaen meşhur tarihçi Abdurrahman el-Cebertî’nin tarih çalışmalarına ve 

yazımına olan ilgisi, ona babası vasıtasıyla geçmemişti. Fakat babasının evinde 

yetişmiş olduğu ortam bir ilim ve araştırma merkezi haline gelmişti. Bu da el-

Cebertî’de tarih ve tarih felsefesiyle ilgili bir bilinç oluşturmuştu. Arkadaşları olan 

veya evlerine gelen Ezher alimleri arasında yetişen el-Cebertî, babasından da nesilden 

nesile gelen tarihi olayları dinleyerek büyümüştü. Keza Memlükler, o zamanda 

Mısır’ın yerli beyleri olan kaşifler ile sancaklar arasında ve babasından da olmak 

üzere, onların eserlerini, çalışmalarını ve tarihi olaylarını çokça dinlemişti. Yani 

Abdurrahman el-Cebertî daha küçük yaşlarda kendisini büyük bir alimler topluluğu 

                                                                 
132 Maksudoğlu, a.g.m., C.VII, s. 190. 
133 Abdullatif Ahmed, a.g.e., s. 197.  
134 Maksudoğlu, a.g.m., C.VII, s. 190. 
135 Abdullatif Ahmed, a.g.e., s. 197. 
136 Cemâleddîn, a.g.m., s. 203. 
137 Maksudoğlu, a.g.m., C.VII, s. 190. 
138 Cemâleddîn, a.g.m., s. 203. 



196 

içerisinde bulmuştu. Bu âlimlerden din, ilim, siyaset, harp, entrikalarla ilgili beceri 

kazanma gibi hususlarda ve mali yönden destek almış, bu konularda güçlenmiş t i. 

İçinde yaşadığı bu şartlar onun tarihçilik melekesinin ortaya çıkmasında etkili 

olmuştur 139 . el-Cebertî’nin tarih ilmine tutkusu vardı. Onun görüşüne göre tarih, 

toplulukların ve onların ülkeleri, kayıtları, gelenekleri, sanatları, ürettikleri, nesepleri 

ve ölümlerinin incelenmesi ve araştırılmasıydı140. Yine el-Cebertî’ye göre tarih ilmi 

birçok bilimi de kapsamına almaktaydı. Sabit usulleri yoktu ve dallara ayrılamazd ı. 

Tarih alanının kapsamına giren konular arasında; biyografiler (tabakat), kurrâ 

(Kur’ân’ı kıraat eden), müfessir ve muhaddislerin hayat hikayeleri, sahabe ve tabiînin 

siyerleri, müçtehitlerin hayatları, dilci, filozof ve hekimlerin biyografile r i, 

peygamberler tarihi, Hz. Muhammed’in seferleri, sâlihlerin hikayeleri, kralların 

hikaye ve tarihlerinden sohbetleri, vaazları, ibret verici hikaye ve darbı meseller i, 

yörelerle ülkelerin ilginç yönleri, ayrıca ders kitapları, halifelerin latifeleri ve rağbet 

edilen dersleri (muhâdarât)141 yer alır142. 

 el-Cebertî, ilmi ve kültürel bir çevrede, varlıklı bir aile, hayırlı insanla r 

arasında yetişmiş, en büyük şeyhlerden ders almış ve dünya hayatının işlerini 

öğrenmişti. Ezher ve diğer ilim merkezlerindeki talebelerle hocaların çoğunu, ayrıca 

önemli veya önemsiz Memlük beylerini, Osmanlı paşalarını ve devlet erbabını da 

genel olarak tanımıştı. Bu durum onu bu bilgilerden istifade etmeye, bu kişiler in 

tarihine ilgi göstermeye ve bu ülkelerdeki havadisleri kaydetmeye sevk etmişti. Tarihe 

karşı büyük bir tutkusu olan el-Cebertî, bu alanda da çok okumuş ve okuduklarından 

çokça ders, öğüt ve ibretler çıkarmıştır. Tüm bunlar onun içinde bulunduğu asrı 

dikkatli ve titiz bir şekilde müşahede etmesinde, tarihi özelliklerini, amaçlarını 

                                                                 
139 Ömer, a.g.e., s. 6-7. 
140 Abdullatif Ahmed, a.g.e., s. 196. 
141 Edebi, dini ve kültürel bilgilerin aktarıldığı edebi bir türdür. Sözlükte “bir topluluğun huzurunda 

bilgi ve birikimlerini aktarmak, onlarla ilmi tartışmalarda bulunmak” gibi anlamlara gelen muhâdara 

kelimesinin çoğulu olan muhâdarat, terim olarak başkasına ait sözlerden muhataba veya okuyucuya 

uygun alıntılar halinde aktarmalar yapmayı ve bu nitelikteki sözleri toplayan edebi eser türünü ifade 

eder. Bu türe muhâdara adının verilmesinin sebebi, bunun, ileri gelen devlet ricâliyle büyük alimlerin  

huzurunda düzenlenen meclislerde karşılıklı soru cevap şeklinde sohbet ve tartışmalar halinde başlamış 

olmasıdır. İki alim arasında gerçekleşen sohbet ve münakaşalar belirli bir tarihten itibaren derlenerek 

kitap haline getirilmiş, bu eserler de muhâdarat veya mecâlis adıyla anılmıştır. Bkz.: Hüseyin Yazıcı, 

“Muhâdarât”, DİA, C.XXX, s. 391. 
142  Abdurrahman el-Cebertî, ʿAcâibu’l-âsâr fî’t-terâcim ve’l-ahbâr, Haz. Abdulazîm Ramazan, 

Abdurrahîm Abdurrahman Abdurrahîm, Kahire, Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 4 c., 1997, C.I., s. 5.  



197 

anlayarak fasıllara ayırıp, olayları aslına uygun bir surette kaydetmesinde ve insanla r ın 

mizaçları ile yaradılışlarını doğru bir şekilde tasvir etmesinde faydalı olmuştur. 

Toplumların ortaya çıkışı, büyümesi ve hükümdarların vazifeleri ilgili görüş sahibi 

olmuş, onların yönetim tarzlarını eleştirebilmiştir143. 

 el-Cebertî’nin kültürlü bir insan olması eserlerindeki üslubuna da yansımışt ır. 

Eserlerinde Arapçanın haricinde, Farsça, Türkçe, Yunanca ve İtalyanca gibi dillerden 

terimler de bulunur 144 . Olayları, savaşları ve fitneleri anlatırken seci kullanmıştır. 

Tarihi anlatırken ise şiirlere çokça yer vermiş, Hasan el-Attâr, el-Edkâvî ve el-Hicâzî 

gibi muasırı olan şeyhlerin şiirlerinden örnekler nakletmiştir. Dilin kullanımı açısından 

düşüş yaşanan bu döneme nazaran el-Cebertî, tarihin anlatımında, Fransızla r ın 

kütüphanesini tasvir edişindeki gibi güzel bir nesir örneği sunar. Yazım usulünde 

teşbihlere çokça yer verir. Yıllıklar ve hal tercümeleri kitaplarında kullandığı metot 

çoğu geleneksel İslam tarihçilerinin metodu gibidir fakat el-Cebertî hal tercümeler inin 

yazımındaki detaylar ve titizlik bakımından büyük bir üstünlük ve mükemmell ik 

göstermiştir145. 

 Bir tarihçi, biyografi yazarı ve alim olarak el-Cebertî’nin ilgi alanları, babası 

meşhur alim Hasan el-Cebertî gibi, tıp ve aritmetik dahil birçok bilim dalını 

kapsamaktaydı fakat başlıca ilgi alanı tarih ilmiydi. el-Cebertî’nin eserlerinde 

kullandığı kaynaklar, eski insanlar, kayıtlar ve mezar taşlarının yanı sıra Ahmet Çelebi 

b. Abdulganî ve ed-Demurdâşi’nin yıllıklarıydı. el-Cebertî Arap rönesansının ilk 

müjdecisi ve Fransız devriminin özgürlük ruhunun da farkında olan ilk düşünür olarak 

değerlendirilebilir fakat İslam’a zıt düşen yönlerini de reddeder. Kendisinin en meşhur 

ve muazzam eseri, ʿAcâibu’l-âsâr fî’t-terâcim ve’l-ahbâr’da Fransız güçler inin 

ülkeden çıkması ve Osmanlı yönetiminin geri gelmesi sonrasında, Avrupa’nın 

bilimsel, teknolojik, erdemli ve dürüst başarılarına olan hayranlığını dile getir ir. 

Fransızların fizik ve kimya deneylerine şahit olup, bunların kendi zihinler inin 

kavramayacağı şeyler olduğu itiraf eder. el-Cebertî, Osmanlı askerlerinin insan 

hayatına saygısı olmadığını düşünerek, onları General Kléber’i öldüren Süleyman el-

Halebî’yi adil şekilde yargılayan Fransızlarla karşılaştırır, Müslümanların tüm iş ve 

                                                                 
143 Şükri, a.g.e., C.III, s. 1159. 
144 Hemdân, a.g.m., C.V, s. 103. 
145 Abdullatif Ahmed, a.g.e., s. 208-210. 



198 

muamelelerinde hilekar ama Avrupalıların ise tüm işlerinde dürüst olduğunu ifade 

eder. İslam dünyasının eksiklerinin farkında olması, gelecek nesil Müslüman 

reformcuların, Arap dünyasının manevi, sosyal, dini ve bilimsel yönden canlanması 

konusundaki taleplerini müjdeler. Fransız işgalinin, canlanmanın (nahda) başlangıç 

noktası olduğunu kabul eder146. 

 19. yüzyılın diğer birçok Mısırlı tarihçisinin göz ardı edilen çalışmalar ı 

yanında, el-Cebertî’ye hayranlık duyup takdir edenlerin sayısı kesinlikle az değild ir. 

Meşhur Avusturyalı oryantalist ve devlet adamı Alfred Von Kremer (1828-1889), 

İngiliz tarihçi Arnold Joseph Toynbee (1889-1975), İsrailli Orta Doğu tarihçisi David 

Ayalon ve tarihçi Muhammed Enis, el-Cebertî için övgü ve takdir dolu sözler 

söylemişler, onu büyük bir tarihçi olarak nitelemişlerdir147. 

 Eserleri: 

 - ʿAcâibu’l-âsâr fî’t-terâcim ve’l-ahbâr (Bulak 1880): el-Cebertî’nin en 

önemli ve muazzam eseridir. 1688’den 1821’e kadar olan olayları kapsayan dört ciltlik 

bir Mısır tarihidir148. Eser, Mısır’ın çalkantılı ve yeni olaylar bakımından zengin bir 

dönemini ele almaktadır. Mısır bu dönemde resmi olarak Osmanlı hakimiyeti altında 

fakat gerçekte Memlüklerin yönetimindedir. Avrupalıların Mısır üzerindeki hırslar ı 

giderek şiddetlenmiş ve kötüleşen bu durum Fransa’nın Mısır’ı işgaliyle 

sonuçlanmıştır. Fransa ve İngiltere çekişme yaşamış, daha sonra Fransızlar Mısır’ı terk 

etmiştir. Osmanlı İmparatorluğu yönetimi tekrar ele almış, Kavalalı Mehmet Ali Paşa 

vali olarak tarih sahnesine çıkmıştır. Özerk bir yönetim yolu izleyen Kavalalı Mehmet 

Ali Paşa, Mısır’ın hayatında her yönden yeni bir medeniyet meydana getirmiştir149. 

Eser, askeri, yönetimsel, ekonomik ve kültürel hususlar da olmak üzere, tarih yazımı 

konularını içeren İslami ve geleneksel son örnektir. el-Cebertî’nin yıllık olaylar ı 

kaydetme metodu aylara ve günlere göredir. Din alimlerinin ölümlerini (vefeyât), 

şairleri, dilcileri, edipleri, Osmanlı ve Memlük liderlerinin biyografilerini içeren 

                                                                 
146 Shmuel Moreh, “al-Jabartî, ʿAbd al-Rahmân (1753-1825)”, Encyclopedia of Arabic Literature,2 

c., Ed. Julie Scott Meisami, Paul Starkey, London and New York, Routledge, 1998, C.I, s. 403. 
147 Crabbs, a.g.e., s. 115. 
148 Maksudoğlu, a.g.m., C.VII, s. 190.  
149 ed-Dibâ, a.g.m., C.VII, s. 469. 



199 

emsalsiz bir tarih yazıcılığıdır150.  Mısır’ın söz konusu dönemiyle ilgili, ekonomik, 

toplumsal, siyasal ve düşünsel yönden gerçek ve tam olarak doğru bir tablo sunar. 

Özellikle Fransız işgali ve akabinde gelen Mehmet Ali Paşa dönemi konusunda en iyi 

kaynağı teşkil eder. Görünüşe bakılırsa el-Cebertî’nin Mehmet Ali Paşa hakimiyetini 

eleştirmesi, Paşa ve ailesi tarafından hoş karşılanmamış, eserin yayımlanması uzun bir 

müddet men edilmiştir. 1870’li yılların sonuna kadar da yasak kalkmamıştır. Daha 

sonra eserin tamamı 1880 yılında Bulak Matbaasında basılmıştır151. 

 - Mazharu’t-takdîs bi-zevâli (zehabi) devleti’l-Faransîs (İstanbul 1865-66): 

el-Cebertî’nin, Fransa’nın Mısır’ı işgalini (1798-1801) konu alan eseridir. Bu eserini 

1801-02’de tamamlayarak Osmanlı Veziri Yusuf Paşa’ya ithaf etmiştir. Eserinde 

kendisinin Fransızlarla olan ilişkisinden bahsetmediği gibi, ʿAcâibu’l-âsâr’da yazdığı 

fikirlerinin aksine, Napolyon Bonapart ve Fransızları küçük düşürücü tenkitlere, 

Osmanlıları, Padişah ve Veziri öven ifadelere yer vermiştir. Osmanlı Veziri Yusuf 

Paşa İstanbul’a döndüğünde eseri III. Selim’e sunmuştur. Eser Padişahın talebi üzerine 

Hekimbaşı Mustafa Behçet Efendi tarafından Türkçeye tercüme edilmiştir. Çevirisi 

1807 senesinde tamamlanan eser, Târîh-i Mısır adıyla yayımlanmıştır (İstanbul 1865-

66). Ayrıca eser Mütercim Asım Efendi tarafından da tercüme edilmiş, bunun yanı sıra 

Alexandre Cardin de eseri Fransızcaya çevirmiştir. Muhammed Atâ Mazharu’t-

takdîs’in orijinalini Yevmiyyâtu’l-Cebertî adıyla iki cilt halinde neşretmiştir (Kahire 

1958). 

 el-Cebertî’nin ayrıca kaynaklarda sözü geçen Muhtasaru Tezkireti’ş-Şeyh 

Dâvûd el-Antâkî, Nakdun li-Kitâbi Elf leyle ve leyle ve Dustûru takvîmi’l-kevâkibi’s-

sebʿa adlı üç eseri daha bulunmaktadır152. 

   3.7. Hasan el-Attâr (1766- 1834) 

 Mısırlı edip, din alimi ve Ezher şeyhi olan Hasan b. Muhammed b. Mahmûd 

el-Attâr eş-Şâfiî, aslen Mağribli olup 1766 yılında Kahire’de doğdu 153 . Ailesi 

                                                                 
150 Shmuel Moreh, “Al-Jabarti’s attitude towards the ‘ulama’ of this time”, Guardians of Faith in 

Modern Times ‘Ulama’ in the Middle East, Vol.CV, Ed. Meir Hatina, Brill, Leiden-Boston, 2009, s. 

48.  
151 ed-Dibâ, a.g.m., C.VII, s. 469. 
152 Maksudoğlu, a.g.m., C.VII, s. 190-191. 
153 Hulusi Kılıç, “ATTȂR, Hasan b. Muhammed”, DİA, İstanbul, 1991, C.IV, s. 98. 



200 

Mağrib’den Mısır’a göç etmiştir. Babası Şeyh Muhammed Keten, attardır154 ve bu 

unvan buradan gelmiştir. Bazı ilimlerle ilgisi olan babası, ilk olarak el-Attâr’ı kendi 

işlerinde çalıştırdı 155  fakat onun ilimle edebiyata olan ilgi ve sevgisini görünce 

tahsiline yardımcı olmaktan da kaçınmadı156. Hasan el-Attâr, Ezher’e gidip geldi ve 

aralarında Muhammed el-Emîr ve Muhammed es-Sabbân gibi bu asrın seçkin 

hocalarının ders halkalarına katıldı157. Hafızası güçlüydü ve ilme karşı tutkusu vardı. 

Kısa zamanda hocaları kendisine, eğitim vermesi ve fetva için icazet verdi. Sadece dini 

ilimleri öğrenmekle yetinmedi, çağdaş ilimlerle de meşgul oldu. Bunlar arasında 

astronomi, mühendislik158, coğrafya ve tıp vardı159. Görüşü keskindi, en küçük hat 

yazılarını dahi ay ışığında veya zayıf mumların ışığında okuyabiliyordu. Bir kitabı 

tamamen kavrayana kadar bırakmazdı ve çokça kitap ödünç alırdı. Böylelikle asrının 

ilimlerini kavramış, öğrencisi olan ünlü alim Rifâa et-Tahtâvî onu methetmiş ve kendi 

asrında öncelikle ona itibar etmiştir. el-Attâr’ın, tıp kitaplarında son derece güzel 

haşiyeleri bulunmaktadır. Ayrıca yıldızları gözlemlemekte ustalaşmış ve anatomiyle 

uğraşmış, bu alanda ders almıştır160. 

 el-Attâr, Fransızlar 1798’de Mısır’a girdiğinde onların eziyetlerinden 

korkarak Yukarı Mısır’a yani Asyut şehrine161 kaçmıştır162. Bu sırada Asyut fakirlik, 

kargaşa ve şehri istila eden veba salgını nedeniyle sıkıntı çekmekteydi. el-Attâr bir 

süre sonra güvenli bir hale geldiğinde Kahire’ye geri döndü. Fransız işgalini ilmi bir 

kazanç olarak değerlendirdi. İşgal, alimlerin de gözünü açmıştı. Böylelikle el-Attâr da 

hem Doğu kültürünü hem de Batı kültürünü kendisinde toplamış oldu163. Fransızlar la 

irtibata geçerek ülkelerinde yaygın olan ilimler konusunda onlardan istifade etti164. 

Kitaplarını ve araç gereçlerini iyice öğrenip onlarla bilgi alışverişinde bulundu. el-

                                                                 
154 Eskiden bir nevi eczacılık yapan, güzel kokular satan, bugün ise baharat, şifalı otlar ve kurutulmuş 

çeşitli gıda maddeleri ticareti yapan kimselere verilen addır. Bkz.: Nil Sarı, “Attar”, DİA, İstanbul, 

1991, C.IV, s. 94. 
155 Muhammed Abdulgânî Hasan, Hasan el-Attâr, Kahire, Dâru’l-Meârif, t.y., s. 20. 
156 Ömer ed-Desûki, Fi’l-edebi’l-hadîs , 2 c., 7. bs, Kahire, Dâru’l-Fikri’l-Arab î, 1994, C.I, s. 45. 
157 Hasan, a.g.e., s. 20. 
158 Şuyuhu’l-Ezher, s. 23. 
159 Kılıç, a.g.m., C.IV, s. 98. 
160 Şuyuhu’l-Ezher, s. 23. 
161 Kılıç, a.g.m., C.IV, s. 98. 
162 Hasan, a.g.e., s. 20. 
163 Şuyuhu’l-Ezher, s. 23-24. 
164 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 46. 



201 

Attâr’ın bu yönelimi, tabii ilimleri takdir etmek ve bu ilimlerin zaruretine çağrı 

yapmak hususunda bir başlangıçtı. Aynı zamanda kendisi de bazı Fransız alimlere 

Arap dilini öğretmekle meşgul oldu. el-Attâr, kaleme aldığı bir makâmesinde 165 

Fransızlarla olan irtibatını tanıtmış, onların kitaplarının tamamının matematik ve 

edebiyat ilimleri hususunda olduğunu, kendisini astronomi ve mühendislik aletler iyle 

ilgili bilgilendirdiklerini anlatmış166  ve Fransızların bilimsel başarılarına hayranlık 

duymuştur 167 . Fransız işgali esnasında Ezher’de ders vermekle meşgul olmuş ve 

talebelerine Şeyh Hâlid’in, nahiv ilmi hususundaki Ezheriyye şerhini okutmuştur168. 

 el-Attâr, bilinmeyen sebeplerle; belki genel güvenlik belki de Fransız işgal 

güçleriyle olan irtibatından dolayı kendisini tehlikeye atmış olduğundan, 1802’de 

Rumalia’ya gitti ve daha sonra 1810 yılında birkaç yıl eğitim verdiği Dımaşk’a 

geçti169. Mısır’dan çıkarken bazı kitaplarını da yanına almıştı. Dımaşk’taki ilim ehli 

ondan Şerhu’l-Ezheriyye’yi okutmasını rica etti ve kendisinden istifade ettiler. Burada 

da öğrencileri oldu ve bunlar arasında ondan icazet isteyen öğrencisi Şeyh Hasan el-

Baytâr’a icazet verdi. Şam’da beş sene kaldı170. el-Attâr, Suriye, Hicaz, Anadolu ve 

Rumeli’yi de içine alan uzun bir seyahati esnasında Arnavutluk’un İşkodra şehrinde 

evlendi ve orada da bir süre ikamet etti171 .  Birçok yeri gezen el-Attâr, Türkçe, 

Fransızca ve Arnavutça dillerini en ileri seviyeye getirdi. Birçok Arap memleketini 

ziyaret eden el-Attâr, gezdiği tüm beldelerde dersler verdi ve alimler tarafından hoş 

karşılandı172.  

 el-Attâr, on üç yıllık seyahatinden sonra 1815 yılında Mısır’a döndü. Bu 

sırada Mısır istikrara kavuşmuş ve Mehmet Ali Paşa yönetimi ele almıştı173. el-Attâr, 

Ezher’e hoca tayin edildi. Ezher’de uzun seneler boyunca okutulmayan Beyzâvî 

tefsirini büyük bir vukufla okutması sebebiyle birçok Ezher hocası onun tefsir 

                                                                 
165 Hayali bir kahramanın başından geçen hadiselerin hayali bir hikayeci tarafından dile getirildiği kısa 

hikayeler serisinden (makamât) oluşan edebî tür ve bu alandaki eserlerin ortak adıdır. Bkz.: Ero l 

Ayyıldız, “Makame”, DİA, C.XXVII, s. 417. 
166 Hasan, a.g.e., s. 20. 
167 Brugman, a.g.e., s. 15. 
168 Hasan, a.g.e., s. 20-21. 
169 Brugman, a.g.e., s. 15. 
170 Hasan, a.g.e., s. 21. 
171 Kılıç, a.g.m., C.IV, s. 98. 
172 Şuyuhu’l-Ezher, s. 24. 
173 Hasan, a.g.e., s. 21. 



202 

derslerini takip etti. Mehmet Ali Paşa’nın takdir ve iltifatına nail olduğundan 1828’de 

kurulan Mısır’ın resmî gazetesi Vekâyi-i Mısriyye’yenin başyazarlığına getirildi174. el-

Attâr, 1830 senesinde Şeyh Ahmed ed-Demhûcî’den sonra Ezher şeyhliğine tayin 

edildi ve burayı en güzel şekilde idare etti. 1835 senesindeki vefatına kadar da bu 

görevde kaldı175. el-Attâr modern ilimler, edebiyat, sanat ve teknik ilimlerde de başarılı 

olup üstünlük sergilediği için Mehmet Ali Paşa tarafından yüceltilmiş ve 

ödüllendirilmiştir176. 

 Hasan el-Attâr, din, dilbilgisi, belagat ve mantık konularında kitaplar 

yazmıştır177 . Yazmış olduğu birçok eseriyle, özellikle de nahiv, tevhid ve belagat 

usulleriyle ilgili kitaplar üzerindeki haşiyeleriyle tanınmıştır. Aynı şekilde, edebi 

üslubu, süslü, güzel ve latif ifadeleriyle bilinir. Zarif şiirlere sahiptir. Onun şiire olan 

ilgisi, İbn Sehl el-Endulusî’nin divanını toplayıp fasıllara ayırmasından ileri 

gelmektedir. 

 Bununla beraber, el-Attâr’ın doğa bilimleri, matematik, astronomi ve tıp 

ilmine temayülü vardı. Farklı ilimlere karşı olan ilgisi, tıp, anatomi ve mühendis l ik 

ilminin temel esasları ile usturlaba dair kitap ve risalelerinde açıkça görülmektedir178. 

Astronomiye özellikle ilgi duymuş, güneş saati ve yıldız disklerinin usta bir yapımcıs ı 

olmuştur179. 

 el-Attâr, zamanın Arapça ve Arapçaya çevrilmiş kitaplarını derinlemesine ve 

kapsamlı bir biçimde okumasıyla da ayırt edilir. Belirli bir ilimde uzmanlaşmamışt ır 

veya sanatlar ve teknik alanların tek bir tanesiyle ilgilenmemiştir. Onun tüm bilimlere 

karşı ilgisi ve düşkünlüğü vardı. Okuduğu kitapları, haşiyeleri ve yorumlar ıyla 

süslerdi. Öğrencisi Rifâa et-Tahtâvi hocasının, coğrafya ilimleri dahil birçok ilimle 

ilgilendiğini, meşhur Hama Sultanı İsmail Ebû’l-Fidâ’nın genel coğrafyayla ilgili olan 

eseri Takvîmu’l-buldân’ın üzerinde önemli haşiyeleri bulunduğunu, yine birçok tarih 

kitabında, tıp doktorlarının biyografilerinde ve diğer başka eserlerde haşiyelerinin yer 

aldığını ifade eder. et-Tahtâvi’nin belirttiğine göre el-Attâr, Arapçaya çevrilmiş tarih 

                                                                 
174 Kılıç, a.g.m., C.IV, s. 98. 
175 Hasan, a.g.e., s. 21. 
176 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 46. 
177 Haywood, a.g.e., s. 34. 
178 Hasan, a.g.e., s. 22. 
179 Haywood, a.g.e., s. 35. 



203 

ve diğer alanlardaki birçok kitaba vakıftır ve yaygın olan beşerî ilimlere karşı da 

tutkusu vardır180. 

 el-Attâr, coğrafya ilmiyle ilgilenmiş, haritalara önem vermiş ve Fransız işgali 

esnasında Fransızların tecrübeli alimlerinden istifade etmiştir. Terk edilmiş ve 

kullanılmayan kitaplarla ilgilenmiş, bunları öğrencilerine dağıtmıştır. Öğrencile r in 

eski kaynaklara kolaylıkla ulaşabilmeleri için fihristleme tekniği hususunda da ilk 

adımı atmıştır181.  

 el-Attâr, dönemin önemli edebiyatçı ve tarihçisi olan İsmâil el-Haşşâb ile de 

yakın arkadaştı ve vefatına kadar da arkadaşıyla birlikte kalmıştır. el-Attâr’ın şiir 

divanı vardır ve meşhur tarihçi Abdurrahman el-Cebertî bundan çokça bahsetmişt ir. 

Ayrıca el-Attâr’ın, Suriyeli şair Butrus Kerâme (1774-1851) ve asrının alimler inin 

çoğuyla da bağlantısı vardı182. 

 Mehmet Ali Paşa, el-Attâr’ı ilmi canlanma çalışmalarında serbest bırakmış 

ve modern ilimler hususunda ona kapılar açılmıştır. el-Attâr birçok okulun 

kurulmasında da sorumluluk üstlenmiştir183. Öğrencilerine ana kaynaklara inmeyi, dil, 

edebiyat ve ilimde düşünceyi ifade etme kısırlığından kurtulmayı öğretmeye çalışmış, 

okullarda modern ilimlerin okutulmasını tavsiye etmiştir. Ayrıca Mahmud Sâmi el-

Bârûdî, Ahmed Şevki ve Hâfız İbrahim gibi şairlerin yetişmesine de zemin 

hazırlamıştır184. 

 Rifâa et-Tahtâvî, Hasan el-Attâr’dan ilim almış olan, onun çok sevdiği bir 

öğrencisiydi. Sıklıkla hocasının evine gidip gelmiş ve ondan edebiyat, coğrafya ve 

tarih gibi dersler almıştır. el-Attâr modern ilimlere meylettiğinde sahası sadece İslam 

hukuku ile sınırlı kalmamış, onun bu eğilimi öğrencisi et-Tahtâvî’ye de geçmiştir. et-

Tahtâvî’yi bilim ve edebiyat kaynaklarına ilk yönlendiren ve doğa bilimlerinin en az 

İslam hukuku ilimleri kadar kıymetli ve zaruri olduğunu ona ilk gösteren kişi 

olmuştur 185 . el-Attâr, ülkesindeki şartların değişmesi, bilgilerin yenilenmesi 

                                                                 
180 Hasan, a.g.e., s. 22. 
181 Şuyuhu’l-Ezher, s. 24. 
182 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 46. 
183 Şuyuhu’l-Ezher, s. 24. 
184 Kılıç, a.g.m., C.IV, s. 98. 
185 Hasan, a.g.e., s. 25-26. 



204 

gerektiğine inanıyordu ve ana düşüncesi buydu. Bu sebeple öğrencisi olan et-

Tahtâvî’ye Fransa’ya gittiğinde gördüğü her şeyi kaydetmesini öğütlemiş, ayrıca 

elinde bulunan tüm kitapları da getirmesini istemişti186 . et-Tahtâvî yabancı diller 

okulunu onun sayesinde kurmuştur 187 . Hasan el-Attâr’ın diğer öğrencileri ise, 

çalışmamızda bahsedeceğimiz edip ve şair Hasan Kuveydir, Muhammed Şihâbuddîn 

ile Mısırlı eğitimci, alim ve seyyah Muhammed Ayyâd et-Tantâvî’dir188. 

 Hasan el-Attâr, kendi tarzını geliştiren ilk Mısırlıdır hatta bazıları onu edebi 

canlanmanın öncüsü olarak kabul eder. Onun modernliği yalnızca göreceliydi ve 

büyük olasılıkla da bu onun modernleşmeye açık olmasıyla ilgiliydi. Çalışmala r ı 

dilbilimci Hâlid el-Ezherî’nin (ö.1499) nahiv hususundaki eserinin mukaddimes ine 

yazdığı haşiye gibi, başka yorum ve haşiyeleri de kapsar ki seçimi ve metodu 

bakımından oldukça geleneksel bir usuldedir. Şiirinde de klasik sonrası geleneğe sıkı 

bir şekilde bağlı kalmıştır. 

 el-Attâr, İnşâu’l-Attâr adlı risalesiyle büyük bir ün kazanmıştır. Esasında bu 

eser, çağdaşlarına göre daha saf bir Arapçanın kullanıldığı ve el-Attâr’ın kendi stilini 

yansıtan bir risaleler kitabıdır189. Modern döneme uzanan zamanda en çok takdir edilen 

nesir yazarlarından olan el-Attâr’ın bu eseri, kendisinin de tanımladığı şekilde iki 

bölüme ayrılmaktadır, bunlar; sözleşmelerin tasarlanması ile tapu senetleri ve 

mektupların yazımı ile krallar ve sıradan insanlar arasında geçen karşılıklı iletiş im 

bölümleridir190. el-Attâr bu eserinde ifade üsluplarını geliştirmesiyle dikkat çekmiştir. 

Bu eserini önemli kılan, kendi kaleminden karşılıklı diyaloglar, ihvaniyyât türü 

mektuplar (arkadaş, eş dost mektupları), hitabeler, ilmi icazetnameler, resmi (divani) 

yazı, diplomatik belgeler ve anlaşma yazısı kayıtlarından örneklere yer vermesid ir. 

Kendi asrının yazı üslubunu kullanmış ve bunu kendi kalemiyle yazmış olduğu 

örneklerle pekiştirmiştir. Bu da onun kendi çağının yazı üsluplarını ve ifade araçlarını 

geliştirmeye verdiği önemin derecesini gösteren bir gayrettir. Şüphesiz ki 1798 Fransız 

işgaline kadar yazı üsluplarında bir gerileme söz konusuydu ve el-Attâr bu durumu, 

                                                                 
186 Şuyuhu’l-Ezher, s. 24. 
187 Kılıç, a.g.m., C.IV, s. 98. 
188 Hasan, a.g.e., s. 27-28. 
189 Brugman, a.g.e., s. 16. 
190 Pierre Cachia, An Overview of Modern Arabic Literature, İngiltere, Edinburgh University Press, 

1990, s. 43.  



205 

şekil ve düzen bakımından yenilik getirerek canlandıran kişi olmuştur. İçinde 

bulunduğu asırla beraber gelen gelişmişlikten de beslenerek bu alanda yenilik 

getirmiştir. el-Attâr, belki tam manasıyla bir reformist değildir fakat zamanının kitabet 

üslubunun bir plana ve rehberliğe ihtiyacı olduğunun bilincinde olan aydın bir hocadır.  

Edebiyatçı ve aydınlara kompozisyon (inşa) örnekleri yazmış, taklitlerden ve 

tekrarlardan kaçınmaları gerektiğini belirtmiştir. İfadeyi düzeltmek ve yazıyı 

iyileştirmek hususunda ne kastettiğini öğrenciye açıkça izah etmiş, yazıyı misalle r le 

zenginleştirmeyi, şiirle desteklemeyi, latif seciler ve eğlendirici fıkralar kullanmayı 

göstermiştir. el-Attâr, kitabet ve nesirde, seci kullanımı, bedinin güzellikleri ve lafzi 

sanatlar yönünden kendi asrının kalıplarından çıkamamıştır fakat çağının tüm 

ediplerine örnek teşkil etmiştir. Aydın görüşleri ve duru zihniyetiyle zamanının 

zincirlerinden kurtulabilmiş, o zamanda hâkim olan ifade usulleri arasında denge 

kurabilmiş, şartların gerektirdiği şekilde kelamı yerli yerine koyabilmiştir191. el-Attâr 

basit ve sade ifadelere sahipti fakat İnşâu’l-Attâr adlı kitabı seci ve lafzi sanatların 

tutkunlarına örnek olan bir eserdir192. 

 el-Attâr, Arap şiirine canlılık getirerek, Bârûdî, Şevkî ve Hâfız İbrahim gibi 

ilmi canlanma hareketinin öncüsü olan şairlerin yolunu açmıştır193. Şiir ve vezinde 

kibar ve narin sözler kullanır 194 . Mehmet Ali Paşa’yı övdüğü bir şiirinden örnek 

beyitler şöyledir195: 

 

                                                                 
191 Hasan, a.g.e., s. 65-66. 
192 A.e., s. 68. 
193 Şuyuhu’l-Ezher, s. 24. 
194 Hasan, a.g.e., s. 64. 
195 Hasan, a.g.e., s. 59. 

ً للللللللللل للللللللللل للللللللللل لللللللللل  ً  للللللللللل للللللللللل للللللللللل د ً  للللللللللل د  ًأ لللللللللللعللللللللللل 
ً

ً أًً ًمللللللللللللللللل  ًلله    للللللللللللللللل للللللللللللللللل للللللللللللللللل دً للللللللللللللللل  إن
ً

ًإ للللللللل لللللللللعللللللللل  ً لللللللللوللللللللل للللللللل  ًمللللللللل   ً  فللللللللل  للللللللللللللللللللللل أد
ً

ً  لللللللللللللل لللللللللللللل  دً ً  لللللللللللللليسلللللللللللللللللللللللللللل  ًفضلللللللللللللللللللللللللللل     رج
ً

ًفللللللللل للللللللل  ً للللللللل للللللللل  ًمللللللللل  ً لللللللللولللللللللنهللللللللل  د ًتللللللللليللللللللل  ًلا
ً

ً  للللللللل  دً تسلللللللللللللللللللللل للللللللل ً    للللللللل للللللللل للللللللل للللللللل ً  لللللللللللللللللللللل 
ً



206 

 

 

 Hiciv konulu şiirlerine ise, aşağıdaki beyitler örnek olarak verilebilir196: 

 

    

   

 Fransızları yerdiği diğer bir şiirinden örnek beyitler ise şöyledir197: 

 

 

                                                                 
196 A.e., s. 60. 
197 A.e., s. 60-61. 

Şüphesiz ki kulların sahip oldukları 

Allah’ındır  

 Ey vermesi için kulları methedenler 
 

Lütufları dağıtanın ihsanını iste... 
 

 Onlardan istediklerini Allah’tan dile... 

Cimriyi ise cömerdin ismiyle anma  Cömerde onda olmayan şeyi söyleme  

ً للللللللللللللل  للللللللللللللل ًأق ً  لللللللللللللللفمللللللللللللللل ن  ً ً  للللللللللللللل  
ً

ًز  للللللللللل ً ًمللللللللللل  ً للللللللللل  للللللللللل   ً ًنللللللللللل  ًإن  مللللللللللل 
ً

 قلللللل يً  لللللل لللللل لللللل للللللل  ً  للللللل  لللللل ًملللللل لللللللللللللل  للللللللللللللللللل 
ً

ًً ً لللللللل  للللللللللللللللللللل  سللللللللللللللللللللل لللللللل لللللللل لا ملللللللل    ً تلللللللل دد ً 
ً

ً  للللللللللل لللللللللللوللللللللللل للللللللللل ًتللللللللللل   مللللللللللل  ًأن ً   للللللللللل ز للللللللللل   ً
ً

ً   للللللللللل ً للللللللللل  ً  ً ً للللللللللل للللللللللل     للللللللللل للللللللللل  للللللللللل 
ً

 Ki bunların sayısı artmaktadır  
 

 Zaman içerisinde şu üç şeyden nefret eder 

oldum 

Hiç utanmaksızın, ve hasede 

yanaşılması 

 Cimriye yaklaşılması, cahille yarışılması 

Bu üç hasletin birinde toplanması  Bir musibet ve felakettir bunları görmen 

  



207 

 

 

 Eserleri: 

 Alim, kâtip ve şair sıfatlarıyla anılan ve konuyla ilgili kaynaklarda döneminin 

en önemli ilim ve kalem erbabı olarak ifade edilen el-Attâr, usul, mantık, tıp198, din, 

dil, müspet ilimler ve pek çok dalda eserler vermiştir. Eserlerinin çoğu haşiye 

tarzındadır199 . Şiirleri müstakil bir divanda toplanamamıştır200 . Belli başlı eserleri 

şunlardır: 

 Dil ve edebiyat alanında: 

 - Manzûme fîʿilmi’n-nahv (Kahire 1863-64): Elli yedi mısrada nahiv 

kaidelerini öğretmeyi amaçlayan didaktik bir manzumedir. Mecmûʿu muhimmâti’l-

mutûn adlı kitap içerisinde birçok defa basılmış ve el-Attâr’ın öğrencisi Hasan 

Kuveydir tarafından şerh edilmiştir. 

 - Hâşiye ʿalâ Şerhi’l-Ezheriyye (Kahire 1889-90, 1897-98): Hâlid el-

Ezherî’ye ait el-Ezheriyye adlı muhtasar nahiv kitabına yazmış olduğu şerhin 

haşiyesidir. el-Ezherî’nin Mûsilu’t-tullâb ilâ kavâʿi-di’l-iʿrâb adlı şerhine de henüz 

basılmamış bir haşiyesi bulunmaktadır. 

                                                                 
198 Yalar, a.g.e., s.74-75. 
199 Kılıç, a.g.m., C.IV, s. 98. 
200 Yalar, a.g.e., s.75. 

ً للللللللللللللللللللل  للللللل ًدر  لللعللل  ً  للللللل كسللللللللللللللللل للل ًقللللللل  ًإن
ً

ً ًً ًتلللللللللللللل ر  ً لللللللللللللل  ًم للللللللللللللللللللللللللل    خملللللللللللللل ر  
ً

ً   للللللللللللللللللللل  ًملللللللعلللللللوللللللل لللللل   ً    للللللل ًقللللللل  للللللل ًنللللللل 
ً

ً ً ًأ لللللللل لللللللل ر ًنلللللللل ً  لللللللل د   ضللللللللللللللللللللل لللللللل ًفلللللللل للللللللعلللللللل 
ً

Mısır’ımızda eşek ve meyhane 

arasında! 

 Şüphesiz ki Fransız’ın dirhemleri yok olup 

gitti 

Orada yitirecekler vadelerini 

yaşamlarını 

 Şam’da helak olma vakitleri yakındır 



208 

 - İnşâ’u’l-ʿAttâr (1827-1897): el-Attâr’ın daha önce de sözünü ettiğimiz bu 

meşhur eseri, resmi ve gayri resmi yazışma ve mektup örneklerini içermektedir. İlk 

olarak Kahire’de tarihsiz bir taş baskısı yapılmış, Bulak, Kahire, Bombay ve 

İstanbul’da birçok kez basılmıştır. 

 - Hâşiye ʿalâ metni’s-Semerkandiyye (Kahire 1871-72, 1891-92): Ebu’l-

Kâsım b. Ebû Bekir el-Leysî es-Semerkandî’nin belagat ilmine dair es-Semerkandiyye 

adlı risalesine yazdığı şerhtir. 

 el-Attâr ayrıca İbn Sehl el- İsrâîlî’nin şiirlerini bir araya getirerek Dîvânu İbn 

Sehl ismiyle baskıya hazırlamış ve eser birkaç kez basılmıştır (Kahire 1862-63, Beyrut 

1885). 

 Mantık konusunda: 

 - el-Hâşiyetu’l-kubrâ ʿalâ Şerhi Makûlati’s-Sucâʿî (Kahire 1865-66, 1885-

86, 1910): Ahmed es-Sucâî’nin kategorilere (makûlât) dair olan kitabına yazdığı bu 

büyük şerh, yine onun el-Hâşiyetu’s-sugrâ ʿalâ Makûlati’s-Sucâʿî adlı eseriyle beraber 

basılmıştır. 

 - Hâşiyeʿalâ Makûlati’l-Buleydî (Kahire 1910): Muhammed el-Buleydî’nin 

yine kategorilere dair olan Risâle fî’l-Makûlati’l-ʿaşr adlı eserine yazmış olduğu 

şerhtir. 

 - Hâşiyeʿalâ Şerhi Şeyhi’l-İslâm Zekeriyyâ el-Ensârîʿalâ metni Îsâgûcî fi’l-

mantık (Kahire 1903-04): Esîruddin el-Ebherî’nin Îsâgûcî adlı mantık kitabına 

Zekeriyyâ el-Ensârî tarafından yapılan şerhin haşiyesi olan eserdir. 

 - Hâşiyeʿalâ Şerhi’t-Tehzîb (Bulak 1879, Kahire 1900-01): Sadeddin et-

Teftâzânî’nin Tehzîbu’l-mantık ve’l-kelâm adlı eserine Ubeydullah b. Fazl el-

Habîsî’nin yazmış olduğu Tehzîb adlı şerhin haşiyesidir ve üçü bir arada basılmıştır. 

 Dini ilimler konusunda: 

 - Hâşiyeʿalâ Şerhi’l-Celâl el-Mahallî ʿalâ Cemʿi’l-cevâmiʿ(I-II, Kahire 1898-

99,1939): Tâceddin es-Subkî’nin usûl-i fıkha dair olan Cemʿu’l-cevâmiʿ adlı eserine 

Celâleddin el-Mahallî’nin yazmış olduğu şerhin haşiyesidir. 



209 

 el-Attâr’ın ayrıca henüz neşredilmemiş eserleri de vardır. Bunlar arasında; 

Türkiye’de bulunduğu senelerde Ebu’l-Hasan el-Eş’ârî’nin kesb 201  görüşüne dair 

yazdığı Tuhfetu gahrîbi’l-vatan fî tahkîki nusreti’ş-şeyh Ebi’l-Hasan, Muhammed el-

Mar’aşî’nin münazara adabına dair kitabını şerhettiği Hâşiye ʿale’r-Risâlet i’l-

velediyye fî âdâbi’l-bahs ve’l-munazara, astronomiye dair olan Risâle fî keyfiyyeti’l-

ʿamel bi’l-usturlâb202, Hâşiyeʿalâ makûlatu’ş-Şeyh es-Sigâʿî, Hidâyetu’l-enâm li’am 

ve Makâme fî duhul’ul-Faransaviyyîni’d-diyâru’l-Mısriyye203 sayılabilir. 

 el-Attâr’ın diğer çeşitli eserleri arasında ise; Hâşiyetu’l-ʿAttâr ʿale’l-

cevâhiri’l-muntezimât fî ʿukûdu’l-mekûlât, Hâşiyetu’l-ʿAttâr ʿalâ Şerhi’l-ʿisâmʿale’r-

Risâleti’l-ʿâdudiye, Hâşiyetu’l-ʿAttâr ʿalâ kitâbu neyli’s-saʿâdât fî ilmi’l- mekûlât, 

Risâle fî ilmi’l-kelâm, Hâşiyetu’l-ʿAttâr ʿalâ Şerhi’l-kitâbi’l-musemmâ bi muvassıli’t-

tullâb ilâ kavâidi’l-ʿirâb, Hâşiye fî ilmi’l-kelâm, Hâşiyeʿalâ Şerhi’l-ecrûdiye (fî’n-

nahv), yüzlerce kasidesinin toplandığı Dîvânu’l-ʿAttâr, Mazharu’t-takdîs bizehâbi 

devleti’l-Faransîs, Cemʿu ve tertîb ve şerh Dîvânu İbn Sehl el-Endulusî, Şerhu 

Kitâbi’l-kâmil li’l-muberred ve Nubze fî ilmi’l-cerâha zikredilebilir204. 

   3.8. Hasan Kuveydir (1789-1846) 

 Edip ve şair Hasan b. Ali b. Kuveydir el-Halîlî’nin ailesi Mağribli olup, 

1789’da Kahire’de doğdu205. 19. yüzyılın ilk yarısında Mısır’ın meşhur şairlerinden 

olmakla beraber aynı zamanda dilci ve edebiyatçıdır206. Kuveydir, babasının yanında 

refah ve bolluk içerisinde büyüdü. Kökleri Mağrib’e, manevi makam sahibi bir veli 

olan Seyyid Abdullah el-Gazvânî’ye dayanıyordu. Bu velinin soyundan gelenler sâlih 

ve hidayet üzere olan kişiler olarak bilinmekteydi207. Ailesi bir süre Filistin’in el-Halîl 

bölgesinde ikamet etmiş, daha sonra babası ticaret yapmak üzere Mısır’a gelip 

yerleşmiştir208. Babası Kahire’de ticaretle meşgul olmuştur209. Hasan Kuveydir’i iyi 

                                                                 
201 İhtiyari fiillerin meydana gelmesinde kulun etkisini ifade edern terimdir. Bkz.: Yusuf Şevki Yavuz, 

“Kesb”, DİA, C.XXV, İstanbul, 2002, s. 304. 
202 Kılıç, a.g.m., C.IV, s. 98-99. 
203 Brugman, a.g.e., s. 17. 
204 Şuyuhu’l-Ezher, s. 24. 
205 Recep Dikici, “Hasan Kuveydir”, DİA, C.XVI, s. 330. 
206 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 236-237. 
207 Baytar, a.g.e., s. 504. 
208 Dikici, a.g.m, C.XVI, s. 330. 
209 Baytar, a.g.e., s. 504-505. 



210 

bir şekilde yetiştirmiş, onu Ezher’e göndermiştir. Kuveydir burada o zamanın 

şeyhlerinden ilimler ve edebiyat okumuştur210 . Ezher’de kendilerinden ilim tahsil 

ettiği seçkin alimler, Ezher şeyhi Hasan el-Attâr, Hasan el-Ebtah, İbrahim el-Bâcûrî, 

İbrahim es-Sekkâ ve Ezher’deki asrın öne çıkan diğer şeyhleridir211 . Kuveydir bu 

alimlerden dil ve edebiyat tahsil ederek mezun olmuştur212. Bu ilimlere karşı olan 

büyük ilgisi sebebiyle kısa zamanda bu alanlarda ünlenmiştir 213 . Makaleler ve 

kasideler yazmış, zamanının edipleriyle yazışmıştır. Yazarlar ve şairler kendisini 

ziyaret etmiş, onun faziletinden istifade etmişlerdir214 . Aralarında Mısır’ın meşhur 

edebiyatçılarının da bulunduğu birçok öğrenci okutmuştur 215 . Kuveydir, Şâfiî 

mezhebinden olup Halvetiyye tarikatına mensuptu. Bu tarikatta hocası, kâmil bir insan 

ve zahit olan Ahmed es-Sâvî’den ders almış, onun görüş ve basiretinden istifade 

etmiştir216. 

 Hasan Kuveydir’in resmi bir görevde bulunduğuna dair herhangi bir malumat 

yoktur217.  Babasının işini devralmış, babasından kalan servetle Mısır ve Şam arasında 

ticaret yapmıştır. Fakat bu durum onun ilim ve edebiyatla meşgul olmasına, kitaplar 

telif edip eserlere şerhler yazmasına mâni olmamıştır. 1846 senesindeki vefatına kadar 

edebiyat ve ticaretle uğraşmaya devam etmiştir. Şairler Kuveydir’e mersiye yazmış, 

edipler onu hayırla yad etmiştir. Öğrencilerinden şair Mahmud Safvet es-Sââtî’nin 

hocasının vefatından üç gece önce ölümünü rüyasında gördüğü iddia edilir. Hocasının 

vefatından önce söylediği rivayet edilen “Rahmetullâhi alâ Hasan Kuveydir” ifadesi 

ebced hesabıyla Kuveydir’in vefat tarihini vermektedir. es-Sââtî, hocası Kuveydir’ in 

vefatı üzerine mersiye de yazmıştır. 

 Hasan Kuveydir cömert ve iyiliksever bir şahsiyettir. İlim konusunda da 

cömertliğiyle tanınır. Bu övülmeye değer özellikler çağdaşları arasında pek 

bulunmuyordu. Edebi yeteneklerle donanmış bir tüccar veya servetini hayırlı bir 

şekilde elinde tutan iyiliksever bir edip neredeyse hiç görülmemekteydi. İffetli, dürüst, 

                                                                 
210 Hasan Sendûbî, Ayanu’l-Beyan, Kahire, el-Matbaatu’l-Cemaliyye, 1914, s. 17. 
211 Baytar, a.g.e., s. 505. 
212 Sendûbî, a.g.e., s. 17. 
213 Dikici, a.g.m, C.XVI, s. 330. 
214 Sendûbî, a.g.e., s. 17. 
215 Yalar, a.g.e., s. 76. 
216 Hasan Kuveydir, Neylu’l-ereb fî musellesâti’l-Arab, Kahire, el-Matbaatu’l-Hayriyye, 1846, s. 2.  
217 Dikici, a.g.m, C.XVI, s. 330. 



211 

samimi ve sevilen bir insandı. İnsanların kusurlarını bulmaya heves etmezdi. Zeki ve 

saf niyetli bir kişi olan Kuveydir, seçkin ve verimli Ezher alimlerinden ilim tahsil etmiş 

olup edebiyat ve fazilet bakımından zamanın Ezher mezunları arasında temayüz eden 

bir yere sahip olmuştur218. 

 Kuveydir, güzel ve sanatkarane nesirler kaleme almıştır. Nesirlerinde cinas 

sanatını fazlaca kullandığı görülür. Onun zamanında bu tür edebiyat revaçtaydı. 

İnşâu’l-ʿAttâr adlı eserinde görüldüğü üzere, hocası Hasan el-Attâr da yazılar ında 

süslü nesre ve seciye çok önem vermiştir. Nesirlerindeki suniliğe rağmen eserlerinde 

anlam bütünlüğünü gözeten açık ve yalın ifadelere de rastlanmaktadır219. Şiirleri de 

ahenkli olup kafiyeye olan meyli biraz yapmacıklık taşır 220 . Didaktik şiirle r i 

sanatkarane şiirlerinden ayırt edilemez. Kuveydir’in şiirleri henüz bir divan halinde 

toplanamamıştır221. 

 Kuveydir, Hasan el-Attâr’ın en seçkin öğrencilerinden birisi olup, dilbilgis i 

ve psikolojiye dair eserler kaleme almıştır. Hocası el-Attâr’ın nazım halinde yazdığı 

dilbilgisine şerh yazmıştır. O zamanlarda grameri nazım ile yazmak yaygındı ve bu 

usul Farsça, Urduca ve Sanskritçede de vardı. Bilindiği üzere bu konudaki en ünlü eser 

İbn Mâlik’in (1203-1271) Elfiyye’sidir. Bu kitap halen birçok Arap üniversitesinde İbn 

Akîl’in ünlü eseriyle birlikte okutulmaktadır222. 

 Hasan Kuveydir’in kasidelerine aşağıdaki beyitler örnek verilebilir 223: 

 

                                                                 
218 Sendûbî, a.g.e., s. 17-18. 
219 Dikici, a.g.m, C.XVI, s. 330. 
220 Sendûbî, a.g.e., s. 18-19. 
221 Dikici, a.g.m, C.XVI, s. 330. 
222 Savran, a.g.e., s. 40. 
223 Merdem Bek, a.g.e, s. 158. 

ً لللللللل  ً  ًملللللللل  ً لللللللل   ً  لللللللل  لللللللللللللللللللللل   ً لللللللل  لللللللل أ ًيا
ً

ً  لللللليللللللل  لللللل لللللل لًً ً  لللللل غلللللل   ً للللللولللللل  ولللللليلللللل ً  لللللل للللللعللللللل   تللللللل
ً

ً ً لسلللللللللللللل للللللل ً  ل   للللللللللللللللللللل ًمل ً ل للللللل    ًقللللللل     للل ل  
ً

ً ًً ًتللللللللللللل ر للللللللللللل مللللللللللللل  للللللللللللل  ً  للللللللللللل     ً  نللللللللللللل 
ً

 ًً ً  لللللللللللللل ً  لللللللللللللل لللللللللللللل  لللللللللللللل  ً  ملللللللللللللل لللللللللللللل د  ً
ً

ً  لللللللللليللللللللللولللللللللل ًتللللللللللً ًتلللللللللل لللللللللل   ً لللللللللل   ً للللللللل  للللللللل  لللللللللل  
ً

ًملللل  ً سللللللللللللللللللللل كللللللل أ  ً ً غللللوللللًملللل ًً  لللل لللل ً ً  للللللللل 
ً

ً  للللللل ضللللللللللللللللللللل ًمللللللل  لللللللللللللللللللل دً ً للللللل   ً  للللللل للللللل ر    لللللللِ 
ً



212 

 

 

 Kuveydir’in el-Muzdevice adlı kasidesine örnek olarak aşağıdaki beyitler 

verilebilir224: 

 

 

 Kuveydir, hocası Hasan el-Attâr’ın nahve dair manzum bir eserine yazmış 

olduğu şerhinde onu öven şu dizelere yer vermiştir225:  

 

 

                                                                 
224 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s. 49. 
225 Baytar, a.g.e., s. 505. 

Güçlüklere rağmen onu kabul et  Ey nasihat isteyen, benden bu güzelliği al  

Zarif bir şekilde ve yanağında bir allık  

 

 Bu güzel düşünceler, bir gelin kız gibi 

giyinmiş 

Veya samimi bir kalple şakıyan bir kuş   Sanki o misallerle konuşan birisidir 

Tüm belalar bu uzuvdan kaynaklanır   

 

 Dilini yaygara ve hatadan muhafaza et 

 

ًملللللللللل  لللللللللل  ًغ لللللللللللللللللللللللل  ًفلللللللللل   ً لللللللللل ر   ًرأ لللللللللل 
ً

ً  للللللللللل  لللللللللل ً ًمللللللللللل  ً ضللللللللللللللللللللللللل   ً  يخللللللللللل للللللللللل 
ً

ً  للللللللل  ً للللللللل للللللللل   ً  للللللللل للللللللليللللللللل     سللللللللللللللللللللللل للللللللل 
ً

ًً ً  للللللللللللللللللللللل   ً للللللللل  للللللللل   للللللللل  ًغللللللللل     للللللللل  للللللللل 
ً

ً لللللللللللللللللللللللللللللللللللللل   ًملللللللللللللللللللللللللللللللللللللل لللللللللللللللللللللللللللللللللللللل  ً  سللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللل  ًملللللللللللللللللللللللللللللللللللللل ر   لللللللللللللللللللللللللللللللللللللل ن
ً

Yeşil elbiseler içinde salınıyor  Sallanan dalın üzerinde ayı gördüm  

Ve o güler yüzlüdür somurtkan değil 

 

 Uyuklayanın nezdinde akıl büyüleniyor 

Sanki akıp giden latif bir su gibi 

ً ل ليللللللل  ًمل لمل مللللللل ً  للللللللل  للللللللللللللللللللل ً  ل ل للللللل رًقللللللل 
ً

ً للللللل لللللللً ً ًكللللللل لللللللعللللللل  ً  للللللليلللللللوللللللل يً للللللل يا   مللللللل لللللللعللللللل 
ً

ً  لللللل لللللل لللللل ًياكلللللل للللللل  ًر  للللللللللللللللللللل ً  ًرًتلللللل لللللل    لللللل 
ً

ً  للللللل للللللل للللللل  ً ً  للللللللللللللل للللللل ًمللللللل لللللللعلللللللً  للللللل   ً لللللللذ   للللللل 
ً

ًظلللوللل للللللل ً ً  لللعللللللل ً للل ًأ للللللل  ً للللللل  لللللللللللللللل لللعلللللل  
ً

ًقلللللللللل لللللللللل  ً ً  للللللللللعللللللللللعلللللللللل  ًأر   ًد ج  ً   للللللللللولللللللللل لللللللللل 
ً

ً للللللل   للللللل ً للللللللللللللل ًقلللللللوللللللل ًلاً لللللللنهللللللل   ًقللللللل  للللللل  
ً

ًً ًدرر بحللللللللل  ً للللللللل للللللللل  ًأ للللللللل   ًقللللللللل     للللللللل للللللللل غللللللللل 
ً



213 

 

 Eserleri: 

 - Neylu’l-ereb fî (nazmi) müsellesâti’l-ʿArab (Bulak 1880-81): Hasan 

Kuveydir’in 1844’te kaleme almış olduğu eser, recez bahrinde ve mesnevi (müzdevic) 

tarzında olup 221 beyitten oluşur. Eserin başında Kuveydir’in, Muhammed Fennî 

tarafından yazılmış olan hal tercümesi bulunur. Hasan Kuveydir, lügat, nahiv ve 

edebiyat alimi olan Kutrub’la (ö. 821) başlamış olan bir sözlük türüne örnek olan bu 

eserinde, yalnızca bir harfin harekesinin değişmesi haricinde lafızları aynı, manalar ı 

farklı kelimeleri (musellesât) bir araya getirmiştir. Alfabetik bir düzende nazmedilmiş 

olan Neylu’l-ereb’in hamişinde, metinde geçen ve açıklanması gerekli görülen 

kelimeler ele alınmış, kökleri ve hangi anlama geldikleri açıklanmıştır226. Belirli bir 

düzen ve kural içerisinde yazılan eserle, öğrencilerin bilgileri kolay ezberlemes i 

amaçlanmıştır227. Eser, İtalya’nın eski Beyrut Başkonsolosu ve müsteşrik Enrico Vitto 

tarafından İtalyanca’ya tercüme edilerek metniyle beraber neşredilmiştir (Beyrut 

1898)228. 

 - Muzdevicât (Kahire 1857-58): Şairin kendi hayatından bahsettiği mesnevi 

tarzındaki şiirleri olup Mahmud el-Cezâirî tarafından çeşitli şairlere ait mesnevile r le 

birlikte Mecmûʿu Muzdevicât ismiyle yayımlanmış ve daha sonra da birçok kez 

basılmıştır 229 . Ayrıca 1857’de Mısır’da taş baskısı yapılan bu eser hakkında 

Muhammed Ayyâd et-Tantâvî (ö. 1861) bir methiye yazmıştır230. 

                                                                 
226 Dikici, a.g.m, C.XVI, s. 330. 
227 Sendûbî, a.g.e., s. 19. 
228 Yalar, a.g.e., s.77. 
229 Dikici, a.g.m, C.XVI, s. 330. 
230 Yalar, a.g.e., s.76. 

Ve ondan kalplere güzel yaban rayihalar 

siner 

 el-Attâr’ın mümtaz manzumesi güzel kokar 

 

Ondan bu meyveyi toplamak 

düşünülemezdi 

 Eğer nahivdeki bahçe olgun olmasaydı 

ve karanlık gece bize ayın yüzünü gösterse   Cehaletin karanlığında güzelliklerini açığa 

vursa 

Belagatin denizi bize incilerini sunmakta  Derler ki lafzın cevherleri, derim ki gayet 

tabii şaşırma 



214 

 - Şerhu Manzûmeti’l-ʿAttâr (Nuzhetu’l-ebsâr ʿalâ Manzûmeti’l- ʿAttâr): 

Kuveydir’in hocası Hasan el-Attâr’ın nahve dair manzum eserine yazmış olduğu 

şerhtir (Kahire, ts.)231. 

 - el-Ağlâl (Risâletu’l-Ağlâl) ve’s-selâsil fî Mecnûn ismuhû ʿȂkil : Kuveydir 

bu eserinde, başkalarının kasidelerinden intihaller yapan Ȃkil isimli bir adamı 

eleştirmiştir232. Eserin bir nüshası Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye’de bulunmaktadır233. 

 Bunların haricinde Zehru’n-nebât fi’l-inşâ’ ve’l-murâselât (Edebi nesir ve 

mektuplarla ilgili bir eserdir234) ve Dureru’l-bihâr ve kunûzu’l-ahbâr adlı eserleri de 

bulunmaktadır235. 

   3.9. Ali ed-Derviş (1796-1853) 

 Ali b. Hasan b. İbrahim ed-Derviş, 19. yüzyılın ilk yarısında Mısır’da, 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa ve torunu I. Abbas Hilmi Paşa zamanının meşhur edip ve 

şairleri arasında yer alır236. 1796 yılında Kahire’de doğdu ve burada yetişti. Yaşı eğitim 

çağına geldiğinde Ezher’e girdi ve zamanın şeyhlerinden ilim tahsil etti. Hocaları 

arasında el-Mehdî, el-Kuveysnî, es-Sâvî ve diğer birçok Ezher şeyhi bulunmaktad ır.  

Daha sonra kendisi de edebiyata meyletti237. Pek çok şiir ezberledi238 ve eline geçen 

tüm kitaplarla meşgul oldu. Ana dil kitaplarını inceledi ve içlerinden çıkarımlar yaptı. 

Aynı zamanda geometri ve hesapla da ilgilendi. Daha sonra da kendini tamamen 

yazmaya verdi. Şiir yazdı, bedî ilminde239 ve tarih alanında uzmanlaştı hatta bir hadise 

olduğunda doğaçlama olarak tarihiyle yazıp kaydetti240. Emirler ve ileri gelen şahıslar 

nezdinde yüksek bir mertebeye sahipti ve onları methediyordu241. Yaşadığı dönemde 

büyük bir şöhret yakalayan Ali ed-Derviş, Kavalalı Mehmet Ali Paşa ailesinin 

                                                                 
231 Dikici, a.g.m, C.XVI, s. 330. 
232 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 233. 
233 Yalar, a.g.e., s. 77. 
234 A.e., s. 76. 
235 Dikici, a.g.m, C.XVI, s. 330. 
236 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 532-533. 
237 Sendûbî, a.g.e., s. 46. 
238 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 50. 
239  Belâgat ilminin ifadeyi güzelleştirme usul ve kaidelerinden bahseden ilim dalı. Bkz.: Nasrullah 

Hacımüftüoğlu, “Bedî”, DİA, C.V, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 1992, s. 320. 
240 Sendûbî, a.g.e., s. 46. 
241 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 212. 



215 

emirleriyle de temas halindeydi242 . Şair I. Abbas Paşa tarafından tanınıyordu243  ve 

onun özel şairi haline gelmişti 244. Durumu iyiydi, şairliğinden kazanmaksızın, servet 

ve mal mülk sahibi olmuştu. Zevk ve eğlenceye düşkün, cömertleri öven, cimrile r i 

yeren, şaka sever ve düşmanlığı güçlü bir kişiliğe sahipti. Ali ed-Derviş, 1853 

senesindeki vefatına kadar, şiir ve risaleler yazmaya, asrının edipleriyle 

mektuplaşmaya, arkadaşlarının saygınlığını kazanmaya ve faziletini yükseltmeye 

devam etti245. 

 Ali ed-Derviş, şiirin yanı sıra secili, süslü risaleler ve makâmeler kaleme 

almış olup bedî sanatında ustadır. Tarih kaydı alması, terennüm ile methetmes i, 

mevâliyyâ 246  ve muvaşşaha sanatları ile, şarkı sanatını da kullanmasıyla 

benzerlerinden ayırt edilir247. Çok sayıda müzik parçası bulunmaktadır. Şiiri tutku ve 

sevgi dolu, bedî güzelliklere sahiptir. ed-Desûki’nin belirttiği üzere, Ali ed-Derviş’in 

şiiri, asrımızla kıyaslandığında, sunilik barındırır, mana ve hayal gücü bakımından 

mükemmel sayılmaz fakat yine de çağımıza nispeten öncü olmuştur248. Harîrî tarzında 

makâmeler yazmış ve el-Mutenebbî’nin divanını tahkik etmiştir 249 . ed-Derviş’in 

dağınık haldeki şiir ve nesir eserlerini, öğrencisi Mustafa Selame en-Neccârî, el-İşʿâr 

bi-hamîdi’l-eşʿâr adını verdiği kitabında toplamış ve bu eserin 1867-68 senesinde taş 

baskısı yapılmıştır. 

 Ali ed-Derviş’in şiirlerinden bir örnek şu şekildedir250: 

 

 

 

 

                                                                 
242 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 50. 
243 Sendûbî, a.g.e., s. 46. 
244 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 533. 
245 Sendûbî, a.g.e., s. 46. 
246 Arap halk türküleri formlarından ve halk diliyle yazılıp söylenen nazım şekillerinden birisidir. Bkz.: 

İsmail Durmuş, “Mevvâliyyâ”, DİA, C. XXIX, s. 426. 
247 Sendûbî, a.g.e., s. 47. 
248 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 50. 
249 Haywood, a.g.e., s. 35. 
250 Sendûbî, a.g.e., s. 57. 



216 

 

 Eserleri: 

 - el-İşʿâr bi-hamîdi’l-eşʿâr (taşbaskı 1867-68) 251: Ali ed-Derviş’in öğrencisi 

Mustafa Selame en-Neccârî bu divanı üç kısım olarak düzenlemiştir. Bunların ilki 

senelere göre düzenlenmiş olup “Sanatlar” hususundadır252. Brugman’ın da belirttiği 

üzere, “sinâʿîyât” olarak da geçmektedir 253 . İkincisi tertipli olmaksızın, alfabetik 

olarak düzenlenmiştir254  ve divanın asıl kısmıdır255 . Üçüncüsü ise nesir ve müzik 

parçaları içermektedir 256 . “Sinâʿîyât”, terimden de anlaşılacağı üzere, edebi 

oyunlardır. Örneğin, tüm satırlarının “ayn” harfi ile başladığı bir şiir yahut tüm satırlar ı 

tersten de okunabilen bir diğer şiir veya her yarım mısranın harflerinin aynı seneye 

uyduğu bir kronogram (tarih düşürme) gibidir. Divanın ikinci yani asıl kısmı, 

uzunluğuyla dikkat çeker ve şiir gibi birkaç kişisel not içerir. Şair burada bir ülkede 

zoraki ikamet etmekten yakınır ve kendisinin şehre olan sevgisini ifade eder. Üçüncü 

kısım olan edebi nesir kısmı ise, büyük ölçüde taklitçi bir yapıda olan bazı risalele r i 

                                                                 
251 Sendûbî, a.g.e., s. 46. 
252 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 212. 
253 Brugman, a.g.e., s. 7. 
254 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 212. 
255 Brugman, a.g.e., s. 7. 
256 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 212. 

ً للللللللولللللللل لللللللل ًعلللللللللللللللللللللل  لللللللللللللللللللللل ًذ   ً  للللللللفملللللللل ن ًرفلللللللل 
ً

ً  لللللللللل ً ًملللللللللل لللللللللل   ت للللللللللللللللللللللل  لللللللللل ً  لللللللللل لللللللللل ً  لللللللللل 
ً

ً ً لللللللللللللللل   لللللللللللللللل كللللللللللللللللولللللللللللللللل  ًرتلللللللللللللللل لللللللللللللللل لللللللللللللللل    
ً

ًتللللللللللل للللللللللل  للللللللللل ً ً  ن ًدكللللللللللل   ً ن   للللللللللل للللللللللل لللللللللللوللللللللللل 
ً

ًفلللللللللللل لللللللللللل  ًكلللللللللللل ر لللللللللللل  ً  لللللللللللل   ًتلللللللللللل لللللللللللل  ًفلللللللللللل ن
ً

ًتللللللللليللللللللل  للللللللل ً ً  سلللللللللللللللللللللللذ ً للللللللل  ً للللللللل   ًتللللللللل للللللللل 
ً

 ً ً للللللللللل   فللللللللللل للللللللللل  ًمللللللللللل  ًأ للللللللللل   ًً  للللللللللل ر
ً

ً للللللللللللللللللللللل  للللللللل ً ً  للللللللل  للللللللل  ً لللللللللوللللللللل للللللللل       للللللللل للللللللل 
ً

Ve yükseldiği halde sen ondan daha çok hak 

ediyorsan 

 Eğer zaman senin üzerine bir şahsı 

yükseltirse 

Sen ona uzak ya da yakın da olsan sana 

hakkını verir 

 Eğer o rütbesini hak ediyorsa, sen de 

bulursun  

Dostça davranmayı bırakanlardan olursun  Eğer onun hakkında bildiğimiz şey ortaya 

çıkarsa 

Fakat geline kader yardım eder     

 

 Haremde gelinden güzel niceleri vardır 

 



217 

kapsar ve bazıları yer yer güldürücüdür. Makâmeler, örnek olarak bir cimrinin 

evindeki törende yaşanan bir durumu tasvir eder257. 

 - ed-Derecu ve’d-dereku: Zamanının meşhurlarını, övülmeye değer 

meziyetleri ve cömert vasıflarıyla övmek, kusurlu ve ahlakı bozuk kişileri ise yermek 

için yazılmıştır. Mustafa en-Neccârî, bu kitabın arkadaşı Hâfız Bey Mustafa tarafından 

ödünç alınıp geri getirilmediğini rivayet eder258. 

 - Târîhu mehâsini’l-meyli li suveri’l-hayli: I. Abbas Paşa’nın emriyle 

yazmıştır. Atların avantaj ve dezavantajlarından bahsetmektedir. 

 - Rıhle: Hakkında bilgi yoktur ve muhtemelen basılmamıştır. 

 - Sefîne fi’l-edeb: Arkadaşı olan Tercüman Ali Ağa bu kitabı ödünç almış ve 

geri vermemiştir259. 

   3.10. Muhammed Şihâbuddîn el-Mısrî (1795-1857) 

 Muhammed Şihâbuddîn b. İsmail b. Amr el-Mısrî260, Corci Zeydan’ın verdiği 

bilgiye göre, 19. yüzyılın başlarında Mekke’de doğdu ve Mısır’a göç etti261. Kahire 

Üniversitesi’nde modern Arap edebiyatı hocası olan Taha Vadi (1937-2008) ise, 

Zeydan’ın eserindeki Şihâbuddîn el-Mısrî’nin bu doğum yeri bilgisinin hatalı 

olduğunu ve şairin kendi divanının mukaddimesinde, kendisinin Mısır doğumlu 

olduğunu zikrettiğini belirtir262. Şihâbuddîn el-Mısrî, Şâfiî mezhebindendi. Küçükken 

Kahire’ye gelmiş, burada yetişmiş ve ilk olarak kantarcılık mesleği ile ilgilenmişt ir. 

Ahmet Teymur Paşa’nın belirttiğine göre, daha sonra eğitim için Şeri Mahkemeye 

öğrenci olarak girmiş ve edebiyata meyletmiştir263. Ardından Ezher’e girmiş ve başta 

Hasan el-Attâr ve el-ʿȂrûsî olmak üzere buradaki hocalardan ders almıştır264. Ayrıca 

el-Attâr ve el-ʿȂrûsî’den fıkıh tahsil etmiştir265. Edebiyata meyleden Şihâbuddîn el-

                                                                 
257 Brugman, a.g.e., s. 7. 
258 Sendûbî, a.g.e., s. 47. 
259 A.e., s. 47. 
260 Taha Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn fi’l-karni’t-tâsiʿ aşer, Kahire, Dâru Nûbâr li-ttıbâʿa, 

2003, s. 52. 
261 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 213. 
262 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 52. 
263 Ahmed Teymur Paşa, Aʿlâmu’l-fikri’l-İslâmî fi’l-asri’l-hadîs, Kahire, Dâru’l-Ȃfâki’l-Arabiyye, 

2003, s. 342. 
264 Sendûbî, a.g.e., s. 35. 
265 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 213. 



218 

Mısrî, edebi sanatlarda başarılı olmuştur. İnşâ sanatında kabiliyetliydi. Şiir konusunda 

çok iyiydi ve şiir nevilerinde uzmanlaşmıştı. Aynı şekilde matematik, hesaplama ve 

geometri ilimlerinden de çokça tahsil etmiştir266. Bunun yanı sıra şarkılara ve bestelere 

çok düşkündü267. Asrının edipleriyle yazışmıştır. Öğrenciler onun bilgisinden ve usta 

edebiyatçılığından istifade etmek istemişler ve ondan ilim talep etmişlerdir. Modern 

Arap edebiyatının önde gelen temsilcilerinden, Lübnanlı şair, gazeteci ve yazar Ahmed 

Fâris eş-Şidyâk268, Şihâbuddîn el-Mısrî’nin yanında yetişmiş, ondan filoloji ve beyân 

ilminin 269  esrarları hususunda eğitim almıştır 270 . Şihâbuddîn el-Mısrî, Vekâyi-i 

Mısriyye’nin ilk kurulduğu zamanlarda Hasan el-Attâr’a gazetenin editörlüğünde 

yardımcı olmuştur271. Ahmed Fâris eş-Şidyâk bu esnada Mısır’a gelmiş ve Şihâbuddîn 

el-Mısrî’den tekrar eğitim almıştır272. Ayrıca Vekâyi-i Mısriyye gazetesinde makaleler 

ve haberler yazmıştır 273 . Hasan el-Attâr’a gazetenin editörlüğünde yardımcı olan 

Şihâbuddîn el-Mısrî daha sonra el-Attâr’ın ardından kendisi editör olmuş274ve 1836 

senesine kadar da bu görevini sürdürmüştür275. Daha sonra ünlü Bulak Matbaasında 

basılı materyaller için musahhih (düzeltmen) olarak görevlendirilmiş ve 1849 senesine 

kadar bu görevinde kalmıştır276. Sonra Şihâbuddîn el-Mısrî ileri gelen kişiler arasına 

girmiş ve I. Abbas Paşa ile temas kurmuştur. Paşa ile yakınlaşmış ve kasidelerle onu 

methetmiştir 277 . Ayrıca Abbas Paşa’nın maiyetine katılmış ve onun himayesinde, 

taraftarlarından birisi olmuş, yaptığı her işte onun yanından ayrılmamıştır. Abbas Paşa 

vefat ettiğinde de onun evinde kalmaya devam etmiş, 1857’deki kendi vefatına kadar 

da ders, telif ve edebi neşir çalışmaları kesilmiştir278. 

                                                                 
266 Sendûbî, a.g.e., s. 35. 
267 Kâmil Selman el-Cuburî, Mucemu’l-udebâ mine’l-ʿasri’l-câhili hattâ sene 2002, Haz. Muhammed 

Ali Cemmâz, 7 c., Beyrut, Dârul Kutubi’l-İlmiyye, C.V, 2003, s. 146. 
268 Atilla Çetin, “Fâris eş-Şidyâk”, DİA, C.XII, İstanbul, 1995, s. 168. 
269 Belagât ilminin, bir anlamı değişik yollarla ifade etmenin usul ve kaidelerinden bahseden dalı. Bkz.: 

Nasrullah Hacımüftüoğlu, “Beyân”, DİA, C.VI, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 1992, s. 22. 
270 Sendûbî, a.g.e., s. 35. 
271 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 52. 
272 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 213. 
273 Sendûbî, a.g.e., s. 35.  
274 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 213. 
275 Sendûbî, a.g.e., s. 35. 
276  Şeyho, el-Ȃdâbu’l-Arabiyye fi’l-karni’t-tasiʿ aşr, Beyrut, Matbaatu’l-Ȃbâi’l-Yesûʿiyyîn, 1910, 

C.II, s. 85. 
277 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e, s. 342. 
278 Sendûbî, a.g.e., s. 35. 



219 

 Şihâbuddîn el-Mısrî, yumuşak kalpli, samimi ve cana yakın bir kişiyd i279. 

Güzel ahlaklı, neşeli, hoşsohbet, saygılı, bilgisini esirgemeyen, yardımsever ve 

cömertti280. Ayrıca müziği çok severdi ve bu alanda kabiliyetliydi281. 

 Şihâbuddîn el-Mısrî çağının diğer edipleri gibi, fikirleri tertip etme ve 

edebiyatın kaideleri hususunda üstünlük sahibidir. Arap geleneklerini takip etmiş, 

kalemini yazmaya ve inşaya adamıştır. Sesini şiir ve inşâd282 ile yükseltmiş, kıvrak 

zekasıyla dikkat çekmiştir. Vekâyi-i Mısriyye gazetesinin editörlüğünü yapmış, Ahmed 

Fâris eş-Şidyâk gibi kişileri ve yazarları yetiştirmiştir. O devirde yazarlık, gevşeklik 

ve çöküş dönemindeydi. Şihâbuddîn el-Mısrî ise zamanının yenilikçi yazarlarındand ı. 

Sendûbî onun, yazdığı şiirlere göre zamanının nesli içerisinde birinci sınıf şairlerden 

olduğunu belirtmektedir. Arap şarkısını canlandırmış ve kendisinden sonra gelenlere 

yol gösterici olmuştur. Arap şarkısının özelliklerini açıklamış, Arap olmayan 

unsurlarını açıklığa kavuşturmuş ve bu niteliğiyle yeni alimler arasında sivrilmişt ir. 

Kendisi aynı zamanda çok iyi bir öğretmendir283. 

 Şihâbuddîn el-Mısrî’nin Kavalalı Mehmet Ali Paşa’yı övdüğü kasidesinden 

bir dörtlük şu şekildedir284: 

 

                                                                 
279 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e, s. 342. 
280 Sendûbî, a.g.e., s. 35. 
281 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e, s. 342. 
282 Topluluk karşısında usulüne uygun şiir okuma. Bkz.: İskender Pala, “İnşâd”, DİA, 2000, C.XXII, 

s. 342. 
283 Sendûbî, a.g.e., s. 36. 
284 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 58. 

ً للللل للللل لللللولللللل ً ً   للللللللللللللللللللل نً للللل للللل  ً لللللوللللل للللللل ل ًملللللوللللل للللللل  
ً

ً لللللللل ًملللللليلللللل للللللل  ً ً قلللللل للللللل   ً لللللل للللللولللللل للللللل     للللللولللللل للللللل  
ً

ًمللللللللللللللل  للللللللللللللل ً  ً لللللللللللللللولللللللللللللللِ   ً ً  ر   للللللللللللللل للللللللللللللل ل
ً

ًمسللللللللللللللللللللل  دً ً للللللل   ً للللللللللللللللللللل د  ً ً فللللللل للللللل للللللل ر    لللللللف لللللللفل
ً

ً  ر د  ًد ن ً  للللللللل   ً  للللللللل لللللللللعللللللللل ً  للللللللل لللللللللأ يل ً للللللللل 
ً

ًمللللللللللللللأ  ردًً ً لللللللللللللل   ً ً  قلللللللللللللل   ل  تللللللللللللللف تلللللللللللللل  
ً

ً للللللل د ً ًقلللللللل للللللل  ً ً للللللل   ً لللللللل للللللل  ً  للللللل للللللل للللللل ل   للللللل 
ً

ً  لل للللللل   ً ً  للعللللللل  ًملل ًقلل لل ً  لل للللللل      فلل لل ضلللللللللللللللللللللِ 
ً



220 

 

 Eserleri: 

 - Sefînetu’l-mulk ve nefîsetu’l-fulk (1856-57): Şihâbuddîn el-Mısrî özellik le 

bu eseriyle ünlenmiştir. Şiir ve müzik üzerine ilmi bir eserdir. Daha önce de sözünü 

ettiğimiz bir şiir türü olan muvaşşaha tarzında çok sayıda dörtlükler içeren ve kendine 

özgü karakteri olan zarif bir çalışmadır. Ana bölümün yanı sıra on ilave kısım içerir. 

Bu bölümler ise, geleneksel konular ve benzerlerinin tartışıldığı, şarap edebiyatı 

(edebu’l-nedîm), bahçe şiiri (ravdiyât) gibi türleri ihtiva eder ve genellikle eski şairler 

ile kendi çalışmalarından alıntılara dayandırılmıştır. Alıntılar klasik öncesi dönem için, 

dikkat çekici bir tercih olarak görünmektedir. Brugman ayrıca, Ebû Nuvas ve İbn el-

Muʿtaz’dan daha az alıntı yapıldığını fakat el-Hillî, İbn Makânis ve el-Kîrâtî’nin 

açıkça daha popüler olduğunu belirtir. Kendi muvaşşahalarında ise Şihâbuddîn el-

Mısrî, muhtemelen diğer çalışmalarından daha fazla geleneksel olana bağlıdır 285 . 

Müzik sanatı ve Arap şarkılarını içeren eserin bir diğer üstün yanı ise yeni parçalar 

ihtiva ediyor olmasıdır. İçerdiği şiirler zarif, güzide ve yerinde seçimlerdir286. Eser 

muvaşşahanın yanı sıra, yine daha önce tanımını verdiğimiz mevâliyyâ, şarkılar ve 

zeceller287 içerir. Birkaç defa basılmıştır288. Eser yer yer bazı şarkıcılarla ilgili tarihi 

olayları da anlatır. Bu yönüyle Ebû’l-Ferec el-Esfahânî’nin el-Egânî adlı eserini 

hatırlatır289. 

 - Şiir dîvânı (Mısır 1860-61): İçinde bulunduğu asırda kendi kalitesini 

yansıtan şiirlere sahip hacimli bir eserdir290. Alfabetik olarak düzenlenmiştir291. 380 

                                                                 
285 Brugman, a.g.e., s. 7. 
286 Sendûbî, a.g.e., s. 37. 
287 Endülüs’te ortaya çıkan bir halk şiiri türü. Bkz.: Musa Yıldız, “Zecel”, DİA, C.XLIV, s. 176. 
288 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 213. 
289 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 53. 
290 Sendûbî, a.g.e., s. 37. 
291 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 213. 

Yücelikleriyle heybetlidir, rehber arayan 

herkes onun yolunu izler 

 Şanı yüce hükümdar, yoktur bir benzeri  

 

Övüncü kudretli, tüm lider arayanların 

efendisi  

 Muhammed eserlerdir, Ali kahramanlıklar 

Her yandan gelenler izdiham yaratır   O tatlı bir pınardır, karşılıksız veren  

Cömert şahsiyetiyle cömert damlalarıyla 

ıslatan   

 O cömertliğiyle her köşeyi ihya eden 

bereketli bir yağmurdur 



221 

sayfadır. Tüm aruz tekniklerinde ve şiir türlerinde kasideler içerir292 . Sekiz kısım 

olarak tertiplenmiştir293. 

 Şihâbuddîn el-Mısrî ‘nin ayrıca, Risâle fî’t-tevhîd adında bir eseri de vardır. 

   3.11. Muhammed Ayyâd et-Tantâvî (1810-1861) 

 Mısırlı eğitimci, alim ve seyyah Muhammed Ayyâd b. Saʿd b. et-Tantâvî, 

1810 senesinde Tanta yakınındaki Nicrîd köyünde doğdu294 . Babası Saʿd, sabun, 

kumaş ve kahve satışıyla uğraşan bir tüccardı295  ve çokça seyahat etmekteydi. et-

Tantâvî altı yaşındayken Kur’ân’ı Kerim’i ezberlemek için Tanta’ya gitti296. Tanta, 

alimler, fakirler ve kârîler (Kur’ân’ı kurallarıyla okuyan) ile dolu bir şehirdi297. Bu 

şehir hafızlık konusunda meşhurdu ve bu çevrenin içerisinde yetişen et-Tantâvî, 

Kur’ân’ı Kerim’i ezberledi298. On yaşında ilim dersleri almaya başlayan et-Tantâvî, 

Tanta’da el-Ahmedî Camii’ndeki ders halkalarına katıldı 299 ve yine Tanta’da, 

Muhammed el-Kûmî, Mustafa el-Kınâvî ve Muhammed Ebu’n-Necâ’dan Arap dili ve 

edebiyatı, fıkıh, fıkıh usulü, hadis ve mantık dersleri aldı300 . Daha sonra 1822-23 

yılında babasıyla birlikte Kahire’ye gitti ve Ezher’e girdi301. Ezher’deki öğrencilik 

günlerinden itibaren Tanta nisbesiyle meşhur oldu. et-Tantâvî, Arap ve İslam 

dünyasının ilk ilim ve kültür merkezi olan Ezher’de, Arap diliyle ilgili ilimlere yöneldi. 

 Kahire’ye gelişinden beş yıl sonra 1828 yılında, et-Tantâvî’nin babası vefat 

etti. Eğitiminin yanı sıra işlerini idare etmek ve kendi hayatını idame ettirmek 

mecburiyetindeydi302. Zor şartlar altında, Ezher’deki eğitimini bırakmak zorunda kaldı 

ve Tanta’ya döndü303. Tanta ve Sâfiye’de öğretmenlik, Ezher’de de vekil öğretmenlik 

                                                                 
292 Şeyho, a.g.e., C.II, s. 85. 
293 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e, s. 343. 
294  İsmail Durmuş-Philip Charles Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, İstanbul, 2010, 

C.XXXIX, s. 578. 
295 Muhammed Ayyâd b. Saʿd et-Tantâvî, Rıhletu’ş-Şeyh et-Tantâvî ile’l-bilâdi’r-Rûsiyâ 1840-1850, 

Haz. Muhammed ʿÎsî Sâlihiyye, Beyrut, Muessesetu’r-Risâle, 1992, s. 10. 
296 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 329. 
297 et-Tantâvî, a.g.e., s. 10. 
298  Muhammed İzzet et-Tahtâvî, Mine’l-ulemâi’r-ruvvâd fî rihâbî’l-Ezher, Kahire, Mektebetu 

Vehbe, 1990, s. 179. 
299 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 329. 
300 Durmuş, a.g.e., s. 578. 
301 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 330. 
302 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 179.  
303 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 330. 



222 

yaptı304 . Mustafa el-Kınâvî eş-Şâfiʿ î el-Ahmedî, 1828 yılında Tanta’daki Ahmedî 

Camii’nin şeyhi idi. et-Tantâvî bu hocasından temel hadis dersi ve Kütüb-i Sitte’yi 

okudu.305. Aynı yıl Şeyh el-Kınâvî, et-Tantâvî’ye ders vermesi için icazet verdi306. 

Hadis ilmi hususunda almış olduğu bu icazet sayesinde Ezher’de ders verme yetkisi 

kazanmış oldu307. et-Tantâvî 1830 senesinde Ezher’e geri döndü. Yirmi yaşındayken 

ilim halkalarında muallakaları308 ve makâmeleri okudu. Ezher’e on yıl devam etti309. 

1840 senesine kadar hem öğrenci hem de hoca olarak Ezher’de yer aldı. Bu süreç 

içerisinde Ezher’de aydın ve meşhur hocalardan ders aldı. Bunlardan birisi, 1830-31 

senesinden itibaren Ezher Camii’nin şeyhi olan Hasan el-Attâr’dır (ö.1834). 

Çalışmamızda da değindiğimiz el-Attâr, akli ilimler hususunda eserler sahibi ve edebi 

bir temayül ile yaklaştığı eğitim metotlarının öncüsüydü. Öyle ki et-Tantâvî onun 

gözetiminde Beydâvî’nin tefsirini okumuştur. Yine Ezher şeyhlerinden, İbrahim el-

Bâcûrî’den (ö.1869) ise yazım metotları, nahiv, fıkıh, belagat, usul, mantık ve kelam 

ilimleri hususunda ders aldı ve yıllarca bu hocasıyla çalışmaya devam etti. el-

Bâcûrî’nin et-Tantâvî üzerindeki tesiri büyüktü. Ders halkalarında, edebi konu olarak 

Harîrî’nin Makâmât’ını ve muallakaları seçmeye başlamıştı. Keza, Şeyh Burhaneddin, 

Ebû’l-Meʿalî, Ezher şeyhi ve hatibi, birçok eser sahibi İbrahim es-Sekkâ (ö.1880) da 

hocaları arasında yer alır310. 

 Ezher’de ders vermek, et-Tantâvî’nin dil ve edebiyat ilimlerine olan ilgis ini 

kesmedi. Şiir ve edebiyat kitapları üzerine şerh ve yorum (taʿlîk) yaptığı dersler de 

vermekteydi. Hatta edebi açıdan eğitime yönelen ilk Ezher şeyhlerini de dikkate 

almaktaydı. Öğrencilerine Dîvânu’l-Hamâse ve Makâmâtu’l-Harîrî üzerine eğitim 

veriyor, nadir ve muğlak lafızları açıklıyordu 311 . Harîrî’nin Makâmât’ı ve ez-

                                                                 
304 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578. 
305 et-Tantâvî, a.g.e., s. 10. 
306 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 330. 
307 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 179-180. 
308 Muallakât: Cahiliye döneminde yedi (veya on) şaire ait seçkin kaside koleksiyonuna verilen ad. Bkz.: 

Süleyman Tülücü, “Muallakât”, DİA, C.XXX, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, s. 310. 
309 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 330.  
310 et-Tantâvî, a.g.e., s. 11. 
311 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 180. 



223 

Zevzenî’nin Muʿallakât şerhi üzerine yorumları (taʿlikâtı 312 ) bulunmaktaydı 313 . 

Hocaları arasında Tâcu’l-ʿarûs sözlüğünün yazarı Muhammed ez-Zebîdî de vardı314. 

Hocalarının et-Tantâvî üzerindeki etkisi büyüktü ve onu edebi çalışmalara 

yöneltmişlerdi. Makâmeleri yorumluyor, nadir ifadeler üzerine açıklamalar 

getiriyordu. Hatta fıkıh ve hadis araştırmalarına yönelmek yerine edebiyat ve şiir 

incelemeleriyle uğraşarak yenilik çıkarmakla itham edilebiliyordu. 1836 senesinde 

vebaya yakalanıp on gün müddetince uyumadan acı çektiği zamanlarda onun ölümünü 

temenni edenler dahi olmuştu. 

 et-Tantâvî’nin mektuplaşmalarından anlaşıldığı kadarıyla iyi dostluklar ve 

bağlantılar kurmuştu. Bunlar arasında yer alan Muhammed el-Eşmûnî, et-Tantâvî’nin 

Ezher’deki öğrencisi ve dostuydu. Muhammed Kıtta el-ʿAdevî ise Bulak Hükümet 

Matbaası’nın ilk musahhihiydi. el-ʿAdevî, Halil b. Ahmed’in Kitâbu’l-ʿarûz adlı 

eserini tahkik etmiş ve diğer bazı kültür mirası olan kitapları incelemişti. Dostları ve 

meslektaşları arasında, Rifâa et-Tahtâvî, İbrahim ed-Desûkî, Abdusselam el-Halebî et-

Tirmânînî, Abdurrahman es-Suftî, öğrencisi Abdulhâdî Necâ el-Ebyârî, Surûr ed-

Demnehûrî ve Yusuf es-Saydâvî bulunmaktaydı315. Yusuf el-Esîr es-Sûrî (ö.1889) ve 

İbrahim Merzûk (ö.1866) da onun öğrencileri arasındaydı316. 

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa zamanında Mısır’da ikamet eden yabancılar Arap 

dili çalışmak hususundaki isteklerini dile getirdiklerinde, et-Tantâvî 1840 senesinde 

bu görev için seçildi ve Kahire’deki İngiliz okulunda öğretim üyesi olarak 

görevlendirildi317. Bu okul bir İngiliz Protestan misyoner okuluydu318. Bu görevi ona 

müsteşriklerden farklı insanlar tanıma fırsatı verdi ve onların çevrelerinde ismi 

duyuldu. Bu görevi esnasında Fransa, Almanya ve Rusya İmparatorluğu’ndan olan 

öğrencileri arasında, Mısır Tıp Okulu’nda hoca olan fizik ve kimya bilimci Fransız tıp 

doktoru Perron da olmak üzere müsteşrikler yer almaktaydı. Perron, Arapça okuma, 

                                                                 
312 İslam telif geleneğinde bir metnin daha iyi anlaşılabilmesi için sayfa kenarlarına yazılan notlar ve  

bir müellifin bazı görüş ve düşüncelerinin notlar halinde toplandığı eserlerin ortak adıdır. Bkz.: Sedat 

Şensoy, “Tâlikât”, DİA, C.XXXIX, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 2010, s. 508. 
313 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 330. 
314 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 180. 
315 et-Tantâvî, a.g.e., s. 11-12. 
316 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 330. 
317 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 181. 
318 et-Tantâvî, a.g.e., s. 12. 



224 

yazma ve konuşma bilmekteydi. Yine öğrencilerinden Alman Dr. Fraehn’in ise babası 

Kazan Rus Fakültesi’nde şarkiyat hocasıydı. Diğer bir öğrencisi, Alman müsteşrik ve 

tarihçi Gustav Weil (1808-1889), Heidelberg Fakültesi’nde hocaydı. Üç cilt halinde 

halifeler tarihi ve iki cilt halinde ise Abbâsîler tarihi üzerine kitapları vardı. 

Öğrencilerinden Fransız oryantalist, Fransızca öğretmeni Fulgence Fresnel’in (1795-

1855) ise Babil’den kalma eserler üzerine araştırmaları bulunmaktaydı ve şair eş-

Şenferâ’nın eseri Lâmiyetu’l-Arab’ı Fransızcaya tercüme etmişti 319 . Bu tercüme 

çalışmasında hocası et-Tantâvî’den yardım almıştı. Ayrıca et-Tantâvî’ye Fransızca 

öğretmişti. et-Tantâvî bu müsteşrik öğrencileri nezdinde seçkin bir yere sahipti ve ona 

itimatları çoktu. Hatta müsteşriklerden birisi et-Tantâvî’nin Arapçayı sevgi ve ilgiyle 

öğrettiğini ve eski Arap edebiyatı kitaplarını okuttuğunu söylemiştir 320. Bunun yanı 

sıra Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın saray doktoru Alman Pruner ve Edward William 

Lane de öğrencileri arasındaydı321. 

 Öğrencilerinden, Rus siyasetçi Nikola Mûhîn ve Alman Rudolph Fraehn, 

Kahire’de, kendi devletleri için olmak üzere bir Rus siyasi kurumunda 

çalışmaktaydılar 322 . Mûhîn 1840 yılında İstanbul’daki Rus Konsolosluğu’nda 

tercümandı. et-Tantâvî’den Muallakât’ı ve muallaka şairlerinin tarihi olaylar ını 

(ahbâr) okumuştu. 323. Bu iki öğrencisi onun 1840 yılındaki Rusya seyahatine sebep 

ve vesile olmuşlardır 324 . Ayrıca Alman müsteşrik Gustav Weil’in yanı sıra, et-

Tantâvî’nin Doğu bilimleri çevresinde meşhur olması esnasında, müsteşriklerden 

Mısır elçileriyle olan ilişkileri de bu seyahate vesiledir 325. et-Tantâvî’nin sözü geçen 

iki öğrencisi, bu Ezher şeyhinin ilminden istifade etmek gerektiğini, onun Rus 

şehirlerindeki bilim enstitülerinde Arapça eğitimi vermesini talep ettiklerini, onun 

icazetine ve buna muktedir olduğuna şahit olduklarını kendi hükümetlerine yazdılar. 

St. Petersburg’daki Doğu Dilleri Enstitüsü’nün bir Arapça hocasına ihtiyacı olduğunda 

                                                                 
319 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 181. 
320 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 330. 
321 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578. 
322 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 181-182.  
323 et-Tantâvî, a.g.e., s. 13. 
324 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 331. 
325 et-Tantâvî, a.g.e., s. 12. 



225 

et-Tantâvî bu görev için seçildi326. Bu enstitü Rus Dışişleri Bakanlığı’na bağlıydı327. 

Rus Hükümeti, Kahire’deki konsolosluk elçisi Butrus Bektî’yi et-Tantâvî ile temas 

kurup, onu Rusya’ya gelmesi ve orada çalışması için ikna etmekle görevlendirdi328. et-

Tantâvî’nin seçilmesinde Fransızca öğretmeni Fulgence Fresnel’in de rolü vardı. 

Fresnel onu Rusya’nın ileri gelenlerinden ve çok önemli bir kişi olan Konsolos General 

Kont Mîdan’a takdim etmişti. General de Arapça öğretmeni et-Tantâvî’yi denetlemiş 

ve onu bu iş için seçerek Mısır Valisi Kavalalı Mehmet Ali Paşa’dan, et-Tantâvî’nin 

Doğu Dilleri Fakültesi’nde Arapça dersi vermesi için talepte bulunmuştu. Mehmet Ali 

Paşa da bu talebi kabul ederek et-Tantâvî’yi divanına çağırmış, ona seyahat izni vermiş 

ve ondan Rusça öğrenmesini istemiştir. Çünkü Mehmet Ali Paşa Mısır’da yabancı 

dillerin öğrenilmesini istiyordu. Bu talebiyle de Rusya’nın ulaşmış olduğu ilmi ve 

toplumsal ilerlemeyi öğrenmek istemişti. et-Tantâvî’ye kendi mühür ve damgasının 

bulunduğu resmi fermanını vermiş ve ona ikramda bulunacağını vadetmiştir. et-

Tantâvî’nin bu görevi, hedefleri ile önemi açısından Rifâa et-Tahtâvî’nin Fransa ve 

Londra’ya gönderilmesinden sonra ikinci sırada gelmektedir. Rifâa et-Tahtâvî, Batı 

Avrupa’ya gönderilenler arasındaki aydınlanma çağı lideriyken, et-Tantâvî de Doğu 

Avrupa’daki bu görevinde diğer bir aydınlanma çağı öncüsü olmuştur 329. 

 et-Tantâvî’nin Rusya’ya davet edilmesinde, 1816 yılından itibaren Rusya’nın 

Sâmî dillere olan ilgisinin de rolü vardır. O yıllarda Rusya’nın başkenti olan St. 

Petersburg’da Doğu Dilleri branşı kurulmuştu. O zamanlar Rusya’da bu konuda ilk 

olan Asya Akademisi Projesi’nin sahibi, devlet adamı ve eğitim bakanı Kont Sergey 

Semyonovich Uvarov’du. Daha sonra, yine o zamanlar Rusya İmparatorluğu’nda 

Eğitim Bakanı olan Puşkin’in de bu alana olan ilgisi sayesinde, Rusya’da Doğu 

dillerine karşı olan ilgi yavaş yavaş açığa çıkmıştı330. et-Tantâvî’nin döneminde de 

Rusya’da Doğu dillerine önem verilmekteydi. Şehirlerde bununla ilgili dersler 

açılmaktaydı. 1836 yılı civarında, St.Petersburg’da Doğu Dilleri Enstitüsü kuruldu ve 

St.Petersburg Üniversitesi’ne bağlandı. Bu üniversitede Arap dili eğitimi için bir kürsü 

tahsis edildi. Ayrıca burada diğer Doğu dillerinin yanı sıra, Farsça, Türkçe, Moğolca, 

                                                                 
326 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 182. 
327 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578. 
328 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 182. 
329 et-Tantâvî, a.g.e., s. 13. 
330 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 182. 



226 

Çince ve Ermenice 331dilleri de bulunmaktaydı. Rusya, Arap dili kürsüsündeki bu 

görevi yerine getirebilecek nitelikte bir hoca ile anlaşması için Kahire’deki 

konsolosunu görevlendirmişti ve böylelikle St. Petersburg’daki Doğu dilleri hocaları 

arasında yerini alması üzerine et-Tantâvî ile anlaşmıştı332. 

 et-Tantâvî, 16 Mart 1840’ta Kahire’den İskenderiye’ye gitti ve Rus konsolosu 

onu karşıladı. Daha sonra buradan da İstanbul’a seyahat etti ve yine Rusya elçisi onu 

karşıladı. et-Tantâvî’ye olan ilgi ve ihtimam büyüktü. Rus şehirlerine yapacağı 

seyahatte et-Tantâvî’ye eşlik etmesi için sefaretten Kahire’deki öğrencisi Nikola 

Mûhîn görevlendirildi. Odessa, Kiev ve oradan da 29 Haziran 1840’da St. Petersburg’a 

ulaştılar. Rus İmparatorluğu Hükümeti et-Tantâvî’ye Dış İşleri Bakanlığı’nda bazı ilmi 

işler verdi ve aynı zamanda Doğu Dilleri Okulu’nda Arapça öğretmeni olarak 

görevlendirildi 333 . 1843’te Baltık ülkeleri ve Finlandiya’ya seyahat etti 334 . St. 

Petersburg’da ise yaklaşık yedi yıl görev yaptıktan sonra 1847’de St. Petersburg 

Üniversitesi Arap Dili kürsüsüne profesör olarak atandı ve 1847’den 1861 senesine 

kadar on dört yıl bu görevine devam edecekti335. et-Tantâvî, meşhur Fransız oryantalist 

Sylvestre de Sacy’nin öğrencisi ve aynı zamanda üniversitedeki ilk Arap dili hocası 

olan Demange’ın yerine bu göreve getirilmiş336 ve ordinaryüs profesör olmuştu337.  et-

Tantâvî Rus, Alman ve en meşhurları olan oryantalist, Finlandiyalı G.A.Wallin olmak 

üzere birçok öğrenci yetiştirmiştir 338. 1850-1854 yılları arasında, eğitim vermek üzere 

şarkiyat fakültesine geçti. Gramer, edebiyat, hat, tarih ve aruz dersleri verdi. Ayrıca 

öğrencileri için pek çok eğitim kitabı yazdı. 

 et-Tantâvî Rusya İmparatorluğu’nda seçkin bir yere sahipti. Takdir ediliyo r, 

seviliyor, özel ilgi ve ihtimam görüyordu. Öyle ki Rus Devleti’nde müsteşar olarak da 

görevlendirilmişti. Araştırmalarda öğrencilerine gösterdiği özel ilgi ve ihtimam 

sebebiyle Rus Çarı tarafından kendisine nişan verilmiş ve pahalı bir elmasla bezenmiş 

                                                                 
331 A.e., s. 182. 
332 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 331. 
333 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 183-184. 
334 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578. 
335 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 332. 
336 Ignatiy Julianovic Krackovskiy, Hayatu’ş-şeyh Muhammed Ayyad et-Tantâvî, Haz. Abdulhamîd 

Hasan, Muhammed Abdulgânî Hasan, Çev. Kulsûm Avde, el-Meclisu’l-Aʿlâ li-Riʿ âyeti’l-Funûn ve’l-

Ȃdâb ve’l-Ulûmi’l-İctimâiyye, Kahire, 1964, s. 60. 
337 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578. 
338 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 332. 



227 

bir yüzük ile ödüllendirilmişti. Rusya’da da müsteşriklerden birçok öğrencisi 

olmuştur. Bunlar arasında yer alan G.A. Wallin, Arap yarımadası, Mısır ve Suriye’de, 

Abdulvâlî ismiyle senelerce gezmiştir ve et-Tantâvî ile mektuplaşmala r ı 

bulunmaktadır. Ayrıca Antony Mûhlînski, Navrostky ve Krûkas da öğrencile r i 

arasındadır339. 

 1855 yılı eylül ayında et-Tantâvî ayaklarından felç rahatsızlığına yakaland ı 

ve uzun süre bu hastalığıyla mücadele etti fakat bu hastalık kendisini eve bağladı. et-

Tantâvî’nin Ulviye adında340 Mısırlı bir eşi ve 1850 senesinde dünyaya gelmiş olan 

Ahmed adında bir oğlu bulunmaktaydı. Oğlu on yaşındayken, et-Tantâvî’nin bakımını 

üstlenmiş olan eşi 1860’da, emekliye ayrılmış olan et-Tantâvî ise 29 Ocak 1861’de 

vefat etmiştir. St. Petersburg’da, Volkova köyünde yer alan Müslüman mezarlığına 

(Tatar Kabristanlığı341), eşinin mezarı yakınlarına defnedilmiştir. Kendisinden sonra 

üniversitedeki Arap dili kürsüsüne Novorotsky atandı. Rusya Devleti oğluna maaş 

bağladı342 . Üniversite idaresi kendisini çok takdir etmiş ve vefatına kadar yerine 

kimseyi atamamıştır. Üniversite nezdinde çok büyük saygı ve ihtiram görmüştür343. 

 et-Tantâvî, 19. yüzyılın ilk çeyreğinde Ezher’de yetişmiş, alimlerden din, dil 

ve edebiyat eğitimi almıştır. Ezher’den mezun olduktan sonra da Rusya’ya gidene 

kadar burada birkaç yıl ders vermiştir. 1840 yılında Rusya İmparatorluğu’na giden et-

Tantâvî, başkentte yaklaşık çeyrek asır geçirmiş ve burada Rusçayı ileri seviyede 

öğrenmiştir. Çalışmalarındaki ciddiyeti, çalışkanlığı ve gayretiyle, mesleği olan 

öğretmenliği St. Petersburg Üniversitesi Arap Dili Kürsüsü’nde profesörlük 

mertebesine ulaştırarak taçlandırmıştır. et-Tantâvî 19. yüzyıldaki edebi canlanmanın 

(nahda) alimlerinden birisi olarak tanımlanır. Dil, edebiyat ve şiir eğitimine yeni bir 

bakış açısı getirmiş, onun yöntemi ondan sonra gelenlerce de geliştirilmiştir. Mısır’da 

ve daha sonra da Rusya’da olmak üzere, kendisinden yüzlerce Mısırlı ve müsteşrik 

ilim tahsil etmiştir. Bu müsteşriklerinden bir kısmı sadece Rus değil aynı zamanda 

diğer Avrupa şehirlerindendir344. 

                                                                 
339 et-Tantâvî, a.g.e., s. 14-15. 
340 A.e., s. 14. 
341 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578. 
342 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 332-333. 
343 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 187. 
344 A.e., s. 188-189. 



228 

 et-Tantâvî, Arap dili öğretiminde teorik ve pratiği birleştiren bir yöntem 

uygulamaktaydı. Emsâlu Lukmân’ı şerh ediyor, Harîrî’nin Makâmât’ından bölümler 

okuyordu. Ayrıca Rusçadan Arapçaya tercüme, Arapça hat, el yazmalarını okuma ve 

Arapça konuşma dersleri vermekteydi. 1855 yılından itibaren de Arap tarihini öğrettiği 

anlaşılmaktadır. et-Tantâvî’nin yöntemi tüm Rusya’da, büyük yazarlar dahil, ilmi ve 

edebi çevrelerce duyulmuş ve yayılmıştır. Bunlardan birisi olan Tolstoy, İslam kültürü 

ve çalışmalarını gözden geçirmiş, daha sonra da Hz. Muhammed ile ilgili bir kitap 

kaleme almıştır. Yine o zamanın ünlü Rus yazarlarından olan Maksim Gorki, St. 

Petersburg Üniversitesi’nin müsteşriklerine, Arap kültürüne daha fazla önem 

verilmesini önermiştir. Rusya’da Arap kültürüne verilen önem sadece ilmi ve edebi 

çevrelerle sınırlı kalmamış, halk arasında da yayılmıştır. Öyle ki Arapça yazmala r ı 

içeren birçok kütüphane kurulmuştur. 

 et-Tantâvî’nin Arap Dili ve Edebiyatı eğitimindeki verimli çabaları Rusya 

İmparatorluğu’nun, krallar ve yazarlar dahil önde gelen şahsiyetleri tarafından takdir 

ve övgüyle karşılanmış, ödüllendirilmiştir.  et-Tantâvî’nin direkt olarak veya onun 

ardından gelen öğrencileri kanalıyla, onun yönteminden istifade eden onlarca Rus 

müsteşrik arasında yer alan İgnatiy Kraçkovski, et-Tantâvî’ye olan takdir ve 

hayranlığının göstergesi olarak onun hayatı üzerine Rusça bir kitap yazmıştır. Ayrıca 

birçok Rus yazar onun hakkında yazılar kaleme almış, onun zeki, iyi kalpli, neşeli ve 

şefkatli bir insan olduğundan bahsetmişler, onların nezdinde zekâsı ve dürüstlüğüyle 

büyük saygı toplamıştır345. et-Tantâvî Fransızca, Rusça, Farsça, Türkçe ve Tatarca 

dillerini de çok iyi derecede biliyordu346. 19. yüzyılda Rusya’yla bağlantı kurmuş eşsiz 

bir alim olan et-Tantâvî’nin, Arap edebiyatı alimi olarak yeni edebiyat hususunda 

oynadığı rol büyük ve yeniydi. Batı’daki şarkiyat çalışmalarına sabit bir usul 

getirmiştir. et-Tantâvî’nin şarkiyatçılıktaki rolü üzerine uzun yazılar yazılmış ve onun 

Arap diline olan hizmeti övgü ve takdir toplamıştır 347. 

 et-Tantâvî şiir, nesir, edebi eleştiri, nahiv, kelam ilmi, hesap, cebir ve tarih 

alanlarında uzmanlaşmıştır. Kendi el yazısıyla yazmış olduğu, çoğunluğu halen St. 

Petersburg üniversitesi kütüphanesinde muhafaza edilen birçok eseri 

                                                                 
345 A.e., s. 184-188. 
346 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 334. 
347 A.e., s. 327-328. 



229 

bulunmaktadır348. Ayrıca ikisi de Hasan el-ʿAttâr’ın öğrencisi olan et-Tantâvî ve Rifâa 

et-Tahtâvî ile aralarında edebi mektuplaşmalar bulunmaktadır 349 . Hasan el-ʿAttâr, 

Fransız işgaline şahit olan, İslami düşüncedeki son alimlerdendi. İşgalden ilmi yönden 

istifade etmişti ve kendisi Ezher’in sadece dini eğitimle sınırlı kalması gerektiği 

görüşündeki alimlerin başında gelmekteydi. Fransız işgali alimleriyle iletiş im 

kurduktan sonra, mühendislik, doğa bilimleri, astronomi, savaş sanayi gibi konularda 

Arapça ve Türkçeye çevrilen kitapları da okumuş ve ilmin amele nasıl dönüştüğünü 

görmüştü. Bunun üzerine bu değişimin Mısır’da da teşvik edilmesi gerektiğine 

inanmıştı. Mantık, astronomi, tıp, fizik, kimya, mühendislik, doğa bilimleri, sosyal ve 

beşerî ilimler gibi konularda kendisi de eserler vermişti. Ezher şeyhliği görevine 

geldiğinde ise yasaklanmış olan tarih ve coğrafya gibi bilim dallarının okutulmas ı 

emrini vermişti. Böylelikle edebiyat eğitiminin de yasaklanmış olduğu Ezher’de, 

öğrencisi et-Tantâvî’yi de bu hususta eğitim vermesi için teşvik etmiş, öğrencisi Rifâa 

et-Tahtâvî’yi ise, metin olmaksızın muhâdarat usulünde, hadis ve dil eğitimi vermeye 

yönlendirmiştir. Tüm bu uygulamalar Ezher’de yeniydi. Ezher alimleri bu ilimle r in 

eğitimine kızıp karşı çıkmaktaydı fakat ilk Müslümanlar da bu ilimlerle ilgilenmiş ler  

ve birçok eser vermişlerdi350. 

 et-Tantâvî, Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminin ortaya çıkardığı aydın bir 

şahsiyetti. Henüz otuz yaşına gelmeden, Ezher’de Arap Dili ve Edebiyatı alanında 

yetenekli bir hoca olarak, sadece öğrenciler ve Ezher alimleri değil, Kahire’deki 

Avrupa topluluğu nezdinde de büyük bir popülarite kazanmıştı. et-Tantâvî’nin 

yabancılar arasındaki büyük ilmi şöhreti kısmen, Mısır Valisi Kavalalı Mehmet Ali 

Paşa’nın devrimsel projelerinde desteklediği bir avuç İslam aydını arasında olmasıyla  

da açıklanabilir 351 . St. Petersburg Üniversitesi’nde Arap kökenli bir hoca olarak 

profesörlüğe yükselen et-Tantâvî’ye, daha sonra ayrıca eyalet müsteşarlığı görevi de 

verilmişti352.  Bilimsel ve edebi olarak et-Tantâvî’nin bırakmış olduğu eserler otuz el 

yazmasından az değildir ve bunların yarısını Rusya’dayken yazmıştır. Bir kısmı da 

                                                                 
348 A.e., s. 335. 
349 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e, s. 47. 
350 Hafâcî, el-Ezher fî elfi ʿamm, C.II, s. 336-337. 
351  Svetlana Kirillina, “Arab Scholars in Russian Universities (The Nineteenth – Early Twentieth 

Century)”, Al-Jâmiʿah, Vol.XLIV, No:1, Yogyakarta -Endonezya, Al-Jamiʿ ah Research Centre -Sunan 

Kalijaga Islamic University, 2006, s. 4-5. 
352 A.e., s. 7. 



230 

Fransızca olarak kaleme alınmıştır. et-Tantâvî Ezher’de İslami bilgi ve değerlere sahip 

olmasıyla ün yapmıştı ve ayrıca Sünni İslam’a bağlıydı. et-Tantâvî’nin Ezher kökleri, 

el yazmaları ve klasik stildeki yaratıcı çalışmalarıyla, onun ömrü boyunca sürecek olan 

saplantısını da belirlemişti. Ancak et-Tantâvî’yi İslami ekolün saf bir temsilci olarak 

kabul etmek mantıksız olacaktır çünkü o nispeten genç bir yaşta Avrupalı 

müsteşriklerle temas halindeydi ve Batının bilimsel teknik ve araştırma metotlarından 

derin bir şekilde etkilenmişti. et-Tantâvî’nin bilimsel tutumu, kendi ana diline ve 

edebiyatına olan samimi bağlılığı çok anlamlıdır. Onun ilk Avrupalı öğrencisi Fransız 

diplomat Fresnel, et-Tantâvî’nin Doğu’da kendisini Arap edebiyatının eski eserlerini 

canlandırmaya adayan tek kişi gibi göründüğünü belirtmiştir. et-Tantâvî Batılı 

alimlerle olan verimli bağlantısı nedeniyle gitgide Avrupa filolojisi konusunda da 

uzmanlaşmıştır 353. 

 et-Tantâvî, 19. yüzyılda Arap edebiyatının canlanma döneminin (nahda) öne 

çıkan meşhur alimlerindendir. Tam olarak gelenekçi bir ekolün temsilcisi sayılmaz. 

Onun eserlerinde önde gelen yeni edebiyatçılar gibi ayırt edilen bir özellik vardır ki 

bu, Mısır’da yetişmiş olmasıyla beraber, Rusya’ya intikal ettikten sonra şekillenmişt ir. 

Bu özellik onun ilmi özeni, kendi dili ve edebiyatının çalışmalarına uygun olan 

üslubudur. Sadece fasih dilin değil halk dilinin de tahliliyle uğraşmıştır354. 

 Şairlik yönü de bulunan et-Tantâvî’nin şiirlerine örnek olarak; Rusya’daki 

uzun süreli ikametinin inancını etkilemediğini belirtir ve şu dizeleri dile getirir355: 

 

 

 İlim ile ilgili ise şu beyitleri yazmıştır356: 

 

                                                                 
353 A.e., s. 10-11. 
354 Krackovskiy, a.g.e., s. 83-84.  
355 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e., s. 47. 
356 et-Tantâvî, a.g.e., s. 49. 

ً لللللللللللل  لللللللللللل لللللللللللعللللللللللل  ًأد لللللللللللل  ًلا ًقلللللللللللل   ً لللللللللللل  ًأ 
ً

ً للللللللللللللل  لللللللللللللل ً ً للللللللللللللل للللللللللللللل  للللللللللللللل لللللللللللللل ن ً لا  أ للللللللللللللل    
ً

Ki asla, onlar da benim dinimi kabul 

etmezler 

 İnancını benimsemediğim bir kavmin 

içerisindeyim  



231 

 

 

  Rusya’nın St. Petersburg şehri ile ilgili de aşağıdaki dizeleri dile 

getirmiştir357: 

 

 

 1836 yılında veba hastalığına yakalanmasıyla ilgili ise şu dizeleri dile 

getirmiştir358: 

                                                                 
357 A.e., s. 111. 
358 A.e., s. 12. 

ًر للللللللللل  ً للللللللللل للللللللللل للللللللللل  ً  للللللللللل لللللللللللوللللللللللل  ً للللللللللل   ًمللللللللللل 
ً

ً ًً ً لللللللللللللللللللللللللل لللللللللللل لا ًأ لللللللللللل  ًملللللللللللل ر لللللللللللللللللللللللللل    لللللللللللل 
ً

ًكللللللللللللل للللللللللللولللللللللللل  ً للللللللللللل للللللللللللل للللللللللللل    ً  للللللللللللل لللللللللللللوللللللللللللل   إنّللللللللللللل  
ً

ًأ سللللللللللللللللللللللل للللللللل ً ًعللللللللللللللللللللللل ر ً للللللللل  ًمللللللللل   فللللللللل للللللللل   
ً

Bin sene o ilimle uğraşsa bile, hayır...  Bir insan ilmin tamamını kendisinde 

toplayabilir mi? 

Onu her şeyden alınız ki bu en güzelidir  

 

 Lakin ilme erişmesi uzak olsa bile 

ً لللللللللللللللللللللللللللل   للللللللللللللللللللللللللل  ً لللللللللللللللللللللللللللل  لللللللللللللللللللللللللللل ر   ً
ً

ً ًً  غللللللللللللللللللللللللل   للللللللللللللللللللللللل   لللللللللللللللللللللللللنهللللللللللللللللللللللللل  للللللللللللللللللللللللل 
ً

ً لللللللللللللللللللللللللللل د  ًفلللللللللللللللنهللللللللللللللل   فللللللللللللللل   لللللللللللللللللللللللللللل للللللللللللللل 
ً

ً للللللللللللللللللل ذيً ً ًفلللللللللللللللللللنهللللللللللللللللللل     لللللللللللللللللللوللللللللللللللللللل للللللللللللللللللل 
ً

ً ضللللللللللللللللللللللللللللللللل للللللللللللللللللل  للللللللللللللللللعلللللللللللللللللل  ًفللللللللللللللللللل للللللللللللللللللل  للللللللللللللللللل 
ً

ً لللللللللللللللللل ريًً ًملللللللللللللللللل للللللللللللللللللعلللللللللللللللللل     للللللللللللللللللولللللللللللللللللل لللللللللللللللللل 
ً

Mucizelerle ve garipliklerle…  Petersburg harikalarla dolu  

 

Gecenin şafağı ise bir yalancı 

 

 Gün ağardığında tan vakti dürüst 

Gündüzden kaçan bir firari  Işıklarıyla sanki o  

ًمللللللللللللللل  ً إن ًأمللللللللللللللل   ًأن ًأ   ًتملللللللللللللللذ
ً

ً   للللللل ً  فللللللل لللللللوللللللل ً للللللل  للللللل ً سللللللللللللللللللللل ًفللللللل لللللللعللللللل 
ً

ً للللللللل للللللللل للللللللل  ًفلللللللللوللللللللل للللللللل  ًمللللللللل   ًأظلللللللللعللللللللل      إن
ً

ًملللللللل  ً لللللللل لللللللل ً ً   لللللللللللللللللللللل لللللللل لللللللل ن ًأظللللللللعلللللللل   إذ 
ً

Ki o yol, içinde yalnız olacağım bir yol 

değildir 

 İnsanlar ölmemi temenni ettiler ve şayet 

ölseydim 

 

Zira şeytan Peygamberin ölümünü ilan etse 

bile 

 Şayet ölümümü ilan etseler, bu münker 

değildir 



232 

 

 Eserleri: 

 et-Tantâvî’nin telif, tercüme, şerh, hâşiye, taʿlik, manzum risâle ve ders kitabı 

olmak üzere birçok eseri bulunmaktadır. Eserleriyle ilgili bilgi, belge ve yazmalar 

Saint Petersburg, Leningrad ve Kazan üniversitelerinin kütüphanelerinde ve Mısır’da 

yakın ilgi ve himaye gördüğü Sekka ailesinin gözetiminde bulunmaktadır 359 . 

Eserlerinin sayısı kırk biri bulmaktadır360. Eserleri şunlardır: 

 Dil ve edebiyat alanında: 

 - Ahsenu’n-nuhab fî maʿrifeti lisâni’l-ʿArab: Kosegarten’in Fransızcaya 

çevirisi olan Traité de la langue ʿarabe vulgaire adlı eserdir (Leipzig 1848)361. Bu 

çalışması et-Tantâvî’ye Batı Avrupa çevrelerinde büyük ilmi şöhret kazandırmıştır 362. 

Eserde, cümleler, lafızlar, hikayeler ve halk dilinde (ammîce) şarkılar Fransızca 

tercümeleriyle birlikte bulunmaktadır363. Ayrıca ekler, notlar, belgeler, mevâliyyâ, şiir 

ve Mısır’daki arkadaşları ile olan yazışmaları bulunur 364 . Daha önce sözü geçen 

Fransızca öğretmeni Fresnel ve Alman müsteşrik Weil bu esere dikkat çekmiş, Alman 

müsteşrik Heinrich Leberecht Fleischer eseri takdirle karşılamıştır. Fleischer eserin 

yazıldığı zamana göre, ileriye yönelik büyük bir adım olduğuna işaret etmiştir. et-

Tantâvî eserinde halk dili (ammîce) lehçelerine de önem vermiştir ve bu durum edebi 

olarak büyük bir yenilik sayılmaktadır. Ayrıca yazarının geleneksel bir okuldan mezun 

olan Arap bir alim olması da eserin önemini arttırmaktadır. Sadece fasih dile değil halk 

diline de yer vermesi açısından bir ilktir ve yalnızca bu bakımdan bile direkt olarak 

önem verilmesi gereken bir eserdir. Hatta et-Tantâvî çağdaşı olan büyük Arap edebi 

canlanma (nahda) alimleri arasında lehçe ilminin anlaşılması hususunda tektir. Kitabı 

gören Fleischer lehçe ilminin bundan sonraki gelişim tarihine işaret etmişt ir. 

Krackovskiy ise, içinde bulunduğu döneme kadar tüm araştırmacıların Mısır lehçesi 

hususunda bu kitaba müracaat ettiklerini, seksen yıl sonra kitabın eksiklerini bulma nın 

                                                                 
359 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578. 
360 İzzet et-Tahtâvî, a.g.e., s. 186. 
361 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578. 
362 Krackovskiy, a.g.e., s. 102. 
363 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e., s. 47. 
364 et-Tantâvî, a.g.e., s. 16. 



233 

kolay olduğunu fakat bu kitabın kendi zamanında bir fenomen olduğunu belirtmişt ir. 

Rus müsteşrik M. Navrotsky, et-Tantâvî’nin bu eserinin Mısır Arap halk lehçesi 

(ammîce) hususunda neredeyse tek uygulamalı çalışma olduğunu, kitabın isim ve 

fiillerin vezinlerini, edatların manalarını içerdiğini ve malzeme açısından da zengin 

olduğunu belirtir365. Eserin St. Petersburg Üniversitesi kütüphanesinde mevcut pek 

çok el yazması bulunmaktadır366.  

 Dil ve edebiyat alanındaki diğer eserleri ise şunlardır: Kavâʿidu’s-sarf, 

Kavâʿidu’l-lugati’l-ʿArabiyyeti’l-ʿâmmiyye, Nazmu Tasrîfi’z-Zencânî (Leningrad 

Üniversitesi Ktp. Nr. 833, s. 13-19), Hâşiyetu’z-Zencânî, el-Hatm ʿalâ Şerhi’l-Katr 

li’bn Hişâm (Leningrad Üniversitesi Ktp. Nr. 83), Takyîdât ʿ ale’l-Ezheriyye (li-Hâlid 

el-Ezherî), Risâle fî ʿilmi’l-belâga, Nazmu’s-Semerkandiyye (fi’l-istiʿâre), Şerhu’s- 

Semerkandiyye, Taʿlîku Hâşiyeti’l- Bâcûrî ʿale’s- Semerkandiyye, Taʿlîku Hâşiyeti’l- 

Emîr ʿ ale’l-Mollâvî ʿale’s- Semerkandiyye fi’l-beyân, Lezîzu’t-tarab fî nazmi buhûri’l-

ʿArab, Hâşiyetu’l-Kâfî fî ʿilmeyi’l-ʿarûz ve’l-kavâfî (Ahmed el-Kinâî’nin eserine 

hâşiye), Taʿlîku’l-Kâfî fî ʿilmeyi’l-ʿarûz ve’l-kavâfî. 

 Tarih, biyografi ve seyahatname alanlarında: 

 - Tuhfetu’l-ezkiyâ’ bi-ahbâri bilâdi Rûsiya (Amman 1992) 367: et-Tantâvî’nin 

edebi yönden en büyük eserlerinden birisidir. et-Tantâvî bu eserini Sultan 

Abdülmecit’e (1839-1861) hediye etmiştir 368 . 1840’ta Kahire, İskenderiye, Girit, 

İzmir, İstanbul ve Odesa güzergahında deniz yoluyla, oradan da kara yoluyla St. 

Petersburg’a yaptığı seyahatle, 1850 yılına kadar Leningrad ve Petrograd gibi Güney 

Rusya şehir ve beldeleri, ayrıca Baltık ülkeleri, Finlandiya, Kafkasya ve Tataristan’a 

yaptığı gezi ve gözlemlerini ihtiva eden bir seyahatnamedir.369 . Eser edebi, tarihi, 

kültürel yönden ve müellifin hayatını anlatan bir tarih olması açısından da büyük önem 

taşır. Gördüklerini ve karşılaştığı her şeyi tasvir etmiştir. et-Tantâvî’nin dehasının 

parladığı bu eseri, fasih bir dille yazılmış olup, edebi güzellik, neşe ve latifeden yoksun 

                                                                 
365 Krackovskiy, a.g.e., s. 103-104. 
366 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e., s. 47. 
367 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578.  
368 Krackovskiy, a.g.e., s. 95. 
369 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî” , DİA, C.XXXIX, s. 578. 



234 

değildir. Başında ve sonunda dağınık bir şekilde şiirler ihtiva eder370. Rıhletu’ş-Şeyh 

et-Tantâvî ile’l-bilâdi’r-Rûsiyye adıyla yayımlanmıştır371. 

 - Târîhu hayâtihî: et-Tantâvî’nin 1840 yılına kadar, özellikle Mısır’da 

geçirdiği hayatını anlatır. Eser, 19. yüzyılın ilk yarısında, bilhassa Ezher’de eğitim 

gören Müslümanların kültürel yaşamını anlatması açısından alimler için tarihi bir 

kaynak niteliği taşır. Edebi yönden ise, Arap edebiyatında kişisel özgeçmiş 

(otobiyografi) olarak nadir ve tek eser olması itibariyle önemlidir372. Eserin Almanca 

tercümesi J.G.L. Kosegarten tarafından Autobiographie des Scheich Et-Tantâwi zu 

Petersburg adıyla neşredilmiştir (1850). 

 Tarih, biyografi ve seyahatname alanlarındaki diğer eserleri ise şunlard ır : 

Tercemetu Târîhi Rûsiyâ li-Ûstralof, Hâlu’l-aʿyâd ve’l-mevâsim fî Mısra, Musevvedât 

li-târîhi’l-ʿArab. 

 Ders kitapları ve notları ise şunlardır: Kavâʿidu’l-lugati’l-ʿArabiyye bi’l-

lugati’r-Rûsiyye, et-Tahiyyâtu’l-muʿtâde fî kelâmi’l-ʿâmme, Mecmûʿatu’l-emsâli’l-

ʿArabiyye, Kâmûsu’t-Tâtâriyyi’l-ʿArabî, Mulâhazât fî târîhi’l-hilâfe ve’ş-şarki’l-

İslâmî, Tercemetu’l-bâbi’l-evvel min Gulistâni’s-Saʿdî, Kâmûsu’l-ʿArabî-el-Ferensî 

fi’l-lehceti’l-Mısriyye, el-İʿlâm fîmâ yeteʿallak bi’l-aʿlâm (Paris Bibliothèque 

Nationale, nr. 4865, Nicolas Perron’un Notes sur les particularités des nomes propres 

ismiyle yapmış olduğu Fransızca çevirisi, Ebû Bekir b. Bedr’in Le Nâcérî la perfection 

des deux arts ou traité complet d’hippologie et d’hippiatrie arabes adlı eseri içinde 

yayımlanmıştır, Paris 1852-1860, s. 380-425), ʿAn asli esmâ’i’n-nâs ve’l-hayli’l-

esâ’il. 

 Akaid alanında, Gunyetu’l-murîd fî ʿilmi’t-tevhîd, Hâşiye ʿalâ Risâleti’l-

Bâcûrî fi’l-ʿakâ’id, Hâşiye ʿale’t-Tuhfeti’s-seniyye ve’l-ʿakâ’idi’s-Sunniyye, Şerhu 

Manzûmeti’ş-Şeyh es-Selmûnî fi’l-ʿakâ’id, el-Hatm ʿalâ metni’l-Cevhere li’l-Lekânî 

(Cevheretu’t-tevhid, manzum). 

 Diğer eserleri ise şunlardır: Muntehe’l-ereb fi’l-cebr ve’l-irs (mîrâs) ve’l-

hisâb / Manzûme fî ʿulûmi’l-irs ve’l-hisâb ve’l-cebr (Leningrad Üniversitesi Ktp., nr. 

                                                                 
370 Krackovskiy, a.g.e., s. 96. 
371 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578. 
372 Krackovskiy, a.g.e., s. 95. 



235 

820), Muştehe’l-elbâb ʿalâ Muntehe’l-ereb (Leningrad Üniversitesi Ktp., nr. 820), 

Taʿlîk ʿalâ Hâşiyeti’l-ʿAttâr ʿalâ Makûlâti’s-Sucâʿî fi’l-felsefe, el-Hikâyâtu’l-

ʿâmmiyetu’l-Mısriyye (Leningrad Üniversitesi Ktp., nr. 745), Mecmûʿatu eşʿâr 

(Leningrad Üniversitesi Ktp., nr. 1285) (Tantâvî’nin methiye ve mersiyeleriyle bazı 

kıtalarını içerir, eserde ayrıca Osmanlı Sultanı Abdülmecid, I. Nicola ve hocası Bâcûrî 

için yazdığı methiyelerle Rusya tasvirine dair kıtalar, halk şiiri türü mavallara  

(mevâliyyâ) benzer parçalar yer alır) 

 et-Tantâvî’nin yakın dostları ve bazı öğrencilerine Arapça, Rusça ve 

Fransızca olarak yazmış olduğu mektupları bulunmaktadır. Bunların arasında Rus ilim 

akademisi üyesi I.F. Gottwaldt (et-Tantâvî’nin on Fransızca mektubu, Gottwaldt’ ın 

yirmi mektubu, Kazan Üniversitesi Ktp., nr.839), Flugence Fresnel, Finli Wallin, Rifâa 

et-Tahtâvî, Muhammed el-Uşmûnî, Muhammed Kıtta el-Adevî, Abdurrahman es-

Sıfâtî, Surûr ed-Demenhûrî, Abdulhâdî el-Ebyârî, İbrahim b. Abdulgaffâr ed-Desûkî, 

Nakîbuleşraf Muhammed Halîl, Yûsuf es-Saydâvî ve Abdusselâm et-Tirmânînî 

sayılabilir. 

 et-Tantâvî ayrıca Arapça ve Fransızca makaleler yazmıştır. Bunlar : 

Mulâhazât ʿalâ tercemeti baʿzi’l-eşʿâri’l-ʿArabiyye / Observations sur la traduction 

de quelques vers arabes (Bulletin historique-philologique, St. Petersbourg 1851, 

IX,133-144,145-150; Mélanges asiatiques, St. Petersburg, 1852, I, 474-495), 

Mulâhazât ʿani’l-beyâni’l-ʿArabî ʿinde’ş-şuʿûbi’l-İslâmiyye / Observations sur la 

rhéthorique des nations musulmanes (Bulletin historique-philologique, 1885, XII, 

241-256), Mulâhazât ʿalâ muhtârât min Rihleti İbn Cübeyr / Observations sur l’extrait 

de voyage á Ebn Djobeir (trc. Michele Amari), I. Kraçovskiy, et-Tantâvî için bir 

monografi yazmış ve çevirisini Kulsûm Avde yapmıştır373. 

   3.12. İbrahim Merzûk (1817-1866)374 

 Şair, yazar ve edip İbrahim Merzûk 1817 senesinde Mısır’da doğdu375. Aslen 

Kahirelidir ve Kahire ehlinden olup, yerlisidir376. Edebiyatı severek yetişen Merzûk, 

asrının ediplerinden ve şeyhlerinden ilim tahsil etmiştir. Yazarlık konusunda 

                                                                 
373 Durmuş, Sadgrove, “Muhammed Ayyâd Tantâvî”, DİA, C.XXXIX, s. 578-579. 
374 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 205. 
375 Merdem Bek, a.g.e., s. 152. 
376 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 63. 



236 

kabiliyetli ve şiirde de çok yetenekliydi. Hafızası güçlüydü377. Çocukluğundan beri 

edebiyata düşkün olup seçme ve güzide şiirlerden birçoğunu ezberlemişti. Söz konusu 

bu şiirlerden yirmi bin beyit ezberlediği söylenir378.  Bunun haricinde ilmi metinler ile 

ilgili eserlerden de farklı konularda metinler ve bilgiler de ezberlerdi379. Merzûk, Diller 

Okulunda (Medresetu’l-elsun) öğrenim gördü ve o sırada okulun idarecisi olan Rifâa 

et-Tahtâvî tarafından yetiştirildi. Bu okulda nahiv, sarf ve diğer ilimlerden okudu. 

Fransızca hususunda kabiliyetliydi. Rifâa et-Tahtâvî’nin, öğrencilerine Arapça ve 

edebi ilimleri aşılamak hususunda özel bir ilgisi ve çabası vardı. Ayrıca şiir yazmak 

konusunda da onları eğitmeye özen gösteriyordu. Merzûk’un ise şiir sanatında 

yeteneği vardı. Kasideler ve kıtalar olmak üzere iyi şiir yazmaktaydı. 

 İbrahim Merzûk okulda gördüğü ilimlerin tahsilini tamamladıktan sonra, 

Dîvânu’l-Hercelât adlı bir kurumda istihdam edildi. Bu dîvan hükümete ait at ve çiftlik 

hayvanlarının satışına ayrılmış bir kurumdu. Daha sonra buradan nazır olarak polis 

karakolundaki, Avrupa (Batı) kalemine geçti. Mısır subayı Abduh Paşa bir süreliğine 

ayrılmıştı. Ardından yaklaşık üç yıl sonra Paşa geri döndü. Bu süreç Batılı karşıtlığı 

için uzun bir zamandı. Eğer onlardan birisi hapse düşerse veya bir davası olursa, bu 

kalem onları sıkıntılarından kurtarıyordu. Hatta ülke temsilcilerinden birisi 

çağırılıyordu. 

 İbrahim Merzûk, Hidiv İsmail Paşa’nın vekilliği zamanında Meclisu’ l-

ahkâm’da yardımcı olarak görev aldı. Daha sonra bu Hidiv, Mısır yönetimini 

üstlendiğinde, Merzûk’u Sudan’ın başkenti olan Hartum’daki Yabancı Kalemine nazır 

olarak gönderdi380. Bu sırada Mazhar Paşa isyancıları ve asileri eğitmekteydi. Onları 

tembellikten uzaklaştırmak ve fitnelerini bastırmak için çalışıyordu. Hidiv İsmail Paşa 

zamanında ülkenin durumunu düzeltmek için görev almıştı. Merzûk da bu komutana 

işlerinde yardımcı ve destek olmaktaydı, bu hususta methiyeler de yazmıştı 381 .  

Merzûk 1866’daki vefatına kadar bu görevde kalmıştır382. 

                                                                 
377 Sendûbî, a.g.e., s. 191. 
378 Merdem Bek, a.g.e., s. 152. 
379 Sendûbî, a.g.e., s. 191. 
380 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e, s. 43-44. 
381 Sendûbî, a.g.e., s. 191. 
382 Ahmed Teymur Paşa, a.g.e, s. 44. 



237 

 İbrahim Merzûk, 19. yüzyılın ilk yarısında, en olgun şairlerden birisi olarak 

sayılmaktaydı. Şiirleriyle yapmacıklıktan ve sunilikten uzaktı. Hatta söz konusu 

zaman diliminde, tüm çağdaşlarının önüne geçen bir sanatçı olarak kabul ediliyordu. 

Onun ayırt edici bir diğer özelliği ise kendisinde bulunan milliyetçi ve vatanperver 

hislerdi. Bilhassa yabancılara karşı olmak üzere, bu yurt sever hislere sahipti. Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa’nın vefatından sonra Mısır çok şey feda etmeye başlamıştı. Taha 

Vadi’nin belirttiği üzere, öyle görünüyor ki Merzûk’un onlar nezdindeki konumu, 

sürgün edilmesine ve Sudan’a gönderilmesine sebep olmuştu. Benzer şekilde bu 

yabancılar Merzûk’un hocası Rifâa et-Tahtâvî’nin de Sudan’a sürgün edilmesine veya 

nakledilmesine sebep olmuşlardı. Merzûk, Sudan’da ülkesinden uzakta ve gurbette 

vefat etmiştir383. 

 İbrahim Merzûk, seçme şiirler ezberlemesinin yanı sıra çok sayıda ilmi metni 

ve nakledilmekte olan tarihi olayları hafızasında tutmaktaydı. Yazım sanatlarını çokça 

kullanmıştı ve şiir yazmak konusunda da çok iyiydi384. Zamanının gözde şairlerinden 

olup o asrın kalemlerinde mevcut olan meşhur secili metodu kullanan iyi 

yazarlarındandı. Arı bir dile ve mümtaz kasidelere sahipti. Sendûbî’ye göre bu durum 

bu asrın diğer şairlerinde görülmemekteydi. Taştirde 385  ustalığa ve tahmiste 386 

mükemmellik ve eksiksiz uygulama özelliğine sahipti. Ayrıca bunlara ilaveten ilk 

beyitlerinde güzel bir mukaddime kullanırdı. İhtişamlı bir başlangıcı (birinci mısrası) 

ve eşsiz bir güzelliği vardı. İnce ve zarif bir tevlîde387 sahipti. Yeni şeyler türetmek 

hususunda yaratıcı ve benzersizdi. Neşeli ve nüktedan olması bakımından da nadir, 

özgün ve orijinaldi. Ahenkli içki şiirleri, ince ve narin gazelleri vardı. Mutluluk, neşe, 

                                                                 
383 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 206. 
384 Merdem Bek, a.g.e., s. 152. 
385 Bir gazelde her beyitin iki mısrası arasına iki, üç veya dört mısra ilavesiyle oluşturulan bentlerle 

yazılan musammat. Bir gazelin beyitlerinin mısraları arasına aynı vezinde ve anlam bütünlüğünü 

koruyacak şekilde üçer mısra ilavesiyle yapılır. Musammat: İslam edebiyatında bendlerden kurulu  

nazım şekillerinin genel adıdır. Bkz.: İskender Pala, Filiz Kılıç, “Musammat”, DİA, İstanbul, Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2006, C.XXXI, s. 233-234. 
386 Bir gazelin her beyitinin önüne aynı vezinde ve anlam bütünlüğü içinde üç mısra ilave edilerek 

oluşturulan beş-yedi bendlik musammatlara verilen ad. Bkz.: İskender Pala, Filiz Kılıç, “Musammat”, 

DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 2006, C.XXXI, s. 234. 
387 Tevlîd, istişhad asrından sonra ortaya çıkan kelimeler, yeni kelime türetimi ve mevcut kelimelere 

yeni anlam yükleme manasında filoloji, başka bir şairin kelime, söz ve temasını farklı şekilde kullanma 

anlamında belagat terimidir. İstişhad, dil bilgisi kurallarını, kelimelerin yapı ve anlamlarını kanıtlamak 

üzere doğruluğu kesin olan misaller getirmek anlamında bir edebiyat terimidir. İstişhad  asrı 767 yılına 

kadar devam eden devir. Bkz.: Soner Gündüzöz, “Tevlîd”, DİA, 2012, C.XLI, s. 37-38.; Bkz.: İsmail 

Durmuş, “İstişhâd”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 2006, C.XXIII, s. 396. 



238 

yarış atları ve insanlıkla ilgili hususları tasvir ederdi. Eğer bu döneme, bu zamanın 

sıkıntılarına ve nefretine denk gelmeseydi, zamanının üstatlarına üstün gelebilirdi. Bu 

durum onun edebiyat hususunda bu üstatlar arasında birinci mertebede olmasına engel 

değildi388 . Hayal gücü yüksekti ve verdiği manalar ahenkliydi. Yazdığı kıtalar 

içerisinde, Mutenebbî, İbn en-Nebîh ve el-Maʿarrî gibi eski büyük Arap şairlerinden 

de alıntılar yapmaktaydı. İbrahim Tahir ve Abdulhamid Nafiʿ  tarafından, emir ve şair 

Ebû Firâs el-Hamdânî lakabıyla anıldı çünkü Ebû Firâs gibi cesur, gözü pek, doğru 

sözlü ve onun gibi güçlü bir şairdi389. 

 Kendisine karşı yapılan dedikodular üzerine Hidiv Abbas Paşa’ya istirham 

ettiği ve öyle görünüyor ki Sudan’a sürgün edilmeden önce yazmış olduğu 

kasidesinden dizeler şu şekildedir390:  

 

 

 

 Eserleri: 

                                                                 
388 Sendûbî, a.g.e., s. 191-192. 
389 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 63. 
390 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 218. 

ًذ لللللللللللللل لللللللللللللل ً  ً  لللللللللللللل للللللللللللللف للللللللللللللفل ًأ للللللللللللللعلللللللللللللل  ًيا ًأ 
ً

ً  د د ً ً لللللللللللللللللللللللللللللل  قللللللللللللللللل   ً  مخلللللللللللللللللوللللللللللللللللل  
ً

ًأ  ً   ً ً عللللللللللللللللللللللللللل  ًقللللللللللللل  ً  ن   للللللللللللل للللللللللللل 
ً

ً للللللل مللللللل ً   للللللل للللللل للللللل د ً   للللللل للللللل ًك لللللللللللللللللللل للللللل ً 
ً

ً  سللللللللللللللللللللللللللي ً  لللللللللللل لللللللللللل  لللللللللللل ل ًأكلللللللللللل  ً  د  للللللللللللأ   
ً

ً  لللللللل لللللللليلللللللل دً ً ً للللللللللللللللل  ً  لسلللللللللللللللللللللل ل  علللللللللللللللللللللل  لللللللل   
ً

ً ً ً لللللللل للللللللف   ًفلللللللل لللللللل ً    كلللللللل  لللللللللللللللللللللل ر ً للللللللولللللللل لللللللل   
ً

ً  للللللللللللللللللللللللللللل  دً ً  للللللللللللللليلللللللللللللللمللللللللللللللل      للللللللللللللل للللللللللللللل للللللللللللللل   
ً

Sadakatimde ve sevgimde samimiyim  Ben ki ey Aziz, zelilim  

 

Hizmetim ve itimadım hususunda 

nasihatimden sonra 

 Lakin şimdi bir grup insan beni kötüledi 

Şahit olarak iffetim ve güzel itikadım  Benim haksızlık yaptığımı iddia ettiler ve bana 

yeter  

İhtimam, uyanıklık ve doğruluk da  Benim zaferimdir ki, kesin karar hakkı 

sendedir keza 



239 

 - Rıhletu’s-selâme ve nihletu’l-kerâme: Sudan’ın durumunu ve Merzûk‘un 

orada gördüğü olayları tasvir ettiği bir risaledir. Secili bir üslupla yazılmışt ır. 

Zamanında basılmış olan bu eser şu an mevcut değildir391.  

 - Durru’l-behiyyi’l-mensûk bi-dîvâni’l-edîb İbrahîm Bek Merzûk (Mısır 

1870)392: Merzûk‘un vefatından sonra393 Muhammed Bey Said b. Cafer Paşa Mazhar 

onun kasidelerini toplamakla ve basımıyla ilgilenmiş, bu divana adını vermiştir394. 

Şiirinde tasvir ve teşbîb395 az olmasına rağmen iyi işleniş ve yaratıcılık bakımından en 

üst seviyeye ulaşmıştır. Divanında ahenkli ve uyumlu şiirler çokça yer alır396. Kıtalar 

ve kasideler olmak üzere usta bir şekilde şiir yazmıştır. Methiye, tebrik, mersiye, taziye 

ve diğer edebi sanatlardan şiirler bulunur397.  Divan, konularına göre tertip edilmiştir398  

   3.13. Rifâa et-Tahtâvî (1801-1873) 

 Dil, edebiyat, tarih, coğrafya âlimi ve mütercim olan, Rifâa Râfiʿ b. Bedevî b. 

Alî b. Muhammed et-Tahtâvî el-Hüseynî el-Hâşimî, 1801 yılında Mısır’ın Cercâ 

(Gergâ) kasabasının Tahtâ köyünde doğdu399 . Bu sebeple kendisine “et-Tahtâvî” 

denilmiştir. Fakir bir aileye mensuptu400. Babasının soyu Muhammed el-Bâkır yoluyla 

Hz. Hüseyin’e, annesinin soyu ise Hazrec kabilesine dayanır. Ailesinden çok sayıda 

sûfi ve âlim yetişmiştir. Adını aldığı annesinin dedelerinden Rifâa b. Abdusselâm’ın 

türbesi günümüzde de ziyaret edilen yerlerden birisidir 401. Çocukluğunda ailesi maddi 

sıkıntılar nedeniyle farklı yerlerde ikamet etmek zorunda kalmış ve bu aşamada 

kendisi Kur’ân’ı ezberlemiştir 402. Bu asırda yaşayan diğer talebeler gibi dini ilimler 

tahsil etmiştir 403 . Yaygın olan pek çok metni okumuş, ileri gelen âlimlerden ders 

                                                                 
391 Sendûbî, a.g.e., s. 192. 
392 Şeyho, a.g.e., C.I, s. 87. 
393 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 63. 
394 Şeyho, a.g.e., C.I, s. 87. 
395 Kasidenin başında konusundan hareketle şiirin adını belirlemeye yarayan ve nesîb de denilen giriş 

bölümüdür. Bkz.: Hüseyin Elmalı, “Kaside”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 2001, C.XXIV, s. 

562. 
396 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 63. 
397 Edhem Cundî, Aʿlâmu’l-edeb ve’l-fen, 2 c., Şam, Matbaatu’l-ittihad, C.II, 1958, s. 426. 
398 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 214. 
399 Hilal Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, İstanbul, 2008, C.XXXV, s. 95. 
400 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 427-428. 
401 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 
402 Yalar, a.g.e., s. 77. 
403 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 427. 



240 

almıştır. Bunlar arasında, dayısı ve hadis âlimi Abdussamed el-Ensârî, dil bilimci ve 

şair Ebu’l-Hasan Abdulaziz el- Ensârî, Şâfiî fakihi ve sufi Ferrâc el- Ensârî gibi âlimler 

yer alır. 

 et-Tahtâvî, babasının vefatından sonra Kahire’ye gelmiş ve Ezher 

Üniversitesi’ne girmiştir 404 . Bu sırada yani 1817 senesinde, on altı yaşındayd ı. 

Ezher’de çeşitli kitaplardan muhtelif dersler okudu. Henüz bu zamanlarda bile 

öğrendikleriyle faydalı olması gerektiğini düşünerek, tatil zamanı memleketine  

gittiğinde bazı dersler vermiştir. Ezher’de azmi, sabrı ve ilim tahsil etmeye olan 

sevgisiyle dikkat çekti. Döneminin meşhur Ezher şeyhlerinden dersler aldı. 

Hocalarından, Sahihu’l-Buharî, fıkıh usulleri hususunda Cemʿul-Cevâmî, hadis 

alanında Meşâriku’l-envâr, nahiv alanında Şerhu’l-Eşmûnî ʿalâ elfiyeti İbn Mâlik, İbn 

Atâullah el-İskenderî’nin Kitâbu’l-Hikem’i ve Tefsîru’l-Celaleyn gibi meşhur 

eserlerden okudu. et-Tahtâvî’nin üzerinde etki bırakan ve hayatını yönlendirmes inde 

rolü olan en önemli hocası, Hasan el-Attâr (ö.1834) idi. Hasan el-Attâr, et-Tahtâvî’nin 

zekâsını, ilim sevgisini görünce onu beğendi ve himayesine aldı. Kendisine tarih, 

coğrafya ve edebiyat dersleri verdi 405. Ayrıca dini ilimlerin yanı sıra, astronomi, tıp 

ve matematikle de ilgilenmesini sağladı 406. et-Tahtâvî, yetişme döneminden itibaren, 

çağdaş ilimleri sevdi ve edebiyata meyletti. Tahlîsu’l-ibrîz, onun Ezher’den mezun 

olduktan sonra yazacağı, edebiyata ne kadar geniş bir şekilde vakıf olduğunu ve hocası 

Hasan el-Attâr’ın onun üzerinde ne kadar olumlu bir etki bırakmış olduğunu gösteren 

ilk kitabı olacaktır407. İleride de değineceğimiz gibi bu kitap, et-Tahtâvî’nin Paris’teki 

gözlemlerini anlatan, aynı zamanda Paris’te yazdığı ilk kitaptır. Paris’e gitmeden önce, 

hocası Hasan el-Attâr’ın oradaki gözlemlerini yazıya geçirmesini nasihat ettiği ve 

Arap edebiyatının inceliklerine sahip olan bu kitap, konusunun genişliğiyle de et-

Tahtâvî’nin yeteneklerini göstermektedir. Bu seyahat onun ilk eserlerini vereceği 

seyahat olacaktır. et-Tahtâvî’yi yurt dışına giden öğrenci heyetinin başına getiren de 

Hasan el-Attâr’dır 408. 

                                                                 
404 Corci Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark fi’l-karni’tasi aşer, Kahire, Matbaatu’l-Hilâl, 1922, s. 

22. 
405 Ahmed Ahmed Bedevî, Rifâa Râfî et-Tahtâvî , Kahire, Lecnetu’l-Beyâni’l-Arabî, 1950, s. 15-17. 
406 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 
407Ahmed Bedevî, a.g.e., s. 17. 
408 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 429. 



241 

 Rifâa et-Tahtâvî, Ezher’de yaklaşık 8 sene geçirmiş ve burada yıldızı 

parlamıştır. O sıralar içinde bulunduğu fakirlik ve yoksunluk onu eğitimlerinden 

alıkoymamıştır 409 . Ezher’de birkaç sene geçmeden ulema sınıfından birisi haline 

gelmiş ve burada iki sene ders verme görevini üstlenmiştir. Böylelikle eğitim 

öğretimdeki yeteneğiyle de dikkat çekmiştir. İleriki kısımlarda bahsedeceğimiz, et-

Tahtâvî’nin öğrencilerinden, Mısırlı edip, şair ve mütercim Salih Mecdi Bey’in 

(ö.1881) belirttiğine göre; et-Tahtâvî’nin etkili hitabeti sayesinde kendisinden ders 

alan herkes onun derslerinden faydalanırdı ve Ezher’de hadis, mantık, beyan, bedi, 

aruz ve benzeri ilimler hususunda muhtelif kitaplardan eğitim vermişti. Üslubu güzel, 

anlatımı kolay ve bilgiye hâkimdi. Derslerine katılan büyük küçük herkesin güçlük 

çekmeden ve yorulmadan derslerini anlayabilmesi için bir kavramı muhtelif 

yöntemlerle anlatırdı 410. 1817-1822 yılları arasında Ezher’de öğrenci olan et-Tahtâvî, 

1822-1824 yılları arasında da hocalık görevini üstlenmiştir411. 

 Geçim darlığı et-Tahtâvî’yi Ezher’deki görevinden ayrılmaya itmiş ve 1824 

senesinde Mehmet Ali Paşa’nın kurmuş olduğu düzenli Mısır ordusunun birliklerinden 

birine imam ve vaiz olarak tayin edilmiştir412. Önce Manastırlı Hasan Bey, daha sonra 

da Mengeli Ahmet Bey’in alayına katıldı. Bu iki komutan da Mehmet Ali Paşa 

döneminde Mısır ordusunun en büyük komutanlarındandı. Ezher’deki eğitim öğretim 

hayatından, düzenli ordudaki göreviyle yeni bir çevreye intikal etmesi, et-Tahtâvî’nin 

hayatında, yaşam tarzında ve düşüncelerinde olumlu yönde bir gelişmeye sebep 

olmuştur. Askeri hayata katılması, onu düzenli bir yaşama alıştırmış ve düşünce 

hayatında yeni ufuklar açmıştır. Bu yeni düzenin avantajlarını takdir etmiş, şartlarına 

alışmayı öğrenmiştir. Kutsal değerleri müdafaa etme, milliyetçilik, cesaret ruhu gibi 

meziyetler kazanmış ve bu uğurda yaşamını vatan sevgisiyle sürdürmüştür 413. Avrupa 

kültürüyle ilk tanışması da bu zamanlarda olmalıdır. Çünkü bir Fransız askeri heyeti 

Mısır’da görevlendirilmişti ve aralarında et-Tahtâvî’nin birlikte çalıştığı Fransız albayı 

Joseph Séve’nin (Süleyman Paşa) de bulunduğu birkaç Fransız askeri eğitmen burada 

                                                                 
409Ahmed Bedevî, a.g.e., s. 17. 
410 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 429-430. 
411 Muhammed İmâre, el-Aʿmâlu’l-kâmile li-Riâa Râfi et-Tahtâvî: et-temeddunu ve’l-hadara ve’l-

umrân, 5 c., Kahire, 2010, C.I, s. 39. 
412 Ahmed Bedevî, a.g.e., s. 19. 
413 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 430-431. 



242 

çalışmaktaydı 414 . et-Tahtâvî ordudaki görevini 1824-1826 yılları arasında 

sürdürmüştür415. 

 Mehmet Ali Paşa, Hasan el-Attâr’dan 1826’da Fransa’ya gönderilecek olan 

yurt dışı öğrenci heyetine bir imam (başkan) seçmesini istemiş ve el-Attâr bu iş için 

liyakat sahibi olduğunu gördüğü et-Tahtâvî’yi seçmiştir. Öğrenci heyeti başkanından 

Fransız ilimlerini öğrenmesi beklenmiyordu fakat ondan sadece öğrencilere karşı 

imam ve vaiz olarak görevini yerine getirmesi, onları doğru bir şekilde yönlendirmes i 

istenmekteydi. Fakat et-Tahtâvî öğrenme hırsına sahipti. Fransa’ya yerleşir yerleşmez 

Fransızca öğrenmeye başladı ve üç sene içerisinde Fransızcayı mükemmel hale 

getirdi416 . Ayrıca tercümanlık eğitimi de aldı417 . Aralarında meşhur müsteşrikler 

Fransız Baron de Sacy ile Caussin de Perceval’in de bulunduğu birçok alimle tanıştı 

ve onlar tarafından methedildi418. Yine bu bilim adamları arasında yer alan Fransız 

mühendis ve arkeolog Edme François Jomard kendisine Fransa’da yol göstermiş ve 

azami ölçüde yardımcı olmuştur 419. et-Tahtâvî, tarih, coğrafya, felsefe ve edebiyat 

derslerine önem verdi. Voltaire, Rousseau, Montesquieu ve Racine gibi yazarlar ın 

eserlerinden okudu420. Bu eserlerden bazılarını Arapçaya tercüme etti 421. Mineroloji, 

harp sanatları, matematik, felsefe422 ve mitoloji 423 gibi çeşitli alanlarda eserler okudu. 

et-Tahtâvî, Paris’te telif ve tercümeye meyletti. Hocası Hasan el-Attâr’ın kendisine 

tavsiye etmesi üzerine seyahatini, Tahlîsu’l-ibrîz fî telhîsi Bârîz adlı eseriyle yazıya 

geçirdi. Mühendislik, madencilik, doğa bilimleri, tarih, kronoloji, mitoloji, tıp ile ahlak 

gibi çeşitli teknik ve ilmi konularda yaklaşık on iki kadar risaleyi Arapçaya tercüme 

etti. Eserleri arasında değineceğimiz, Kalâ’idu’l-mefâhir fî garîbi ʿavâ’idi’l-evâ’il 

ve’l-evâhir adlı eser, Paris’te yapmış olduğu tercümedir 424. 

                                                                 
414 Brugman, a.g.e., s. 18. 
415 İmâre, el-Aʿmâlu’l-kâmile, s. 39. 
416 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s.26-27. 
417 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 
418 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s.27. 
419 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 432. 
420 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s. 27. 
421 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 
422 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s. 27. 
423 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 
424 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s. 27. 



243 

 et-Tahtâvî, anayasa hususunda araştırmalar da yapmıştır. Mısır’ın ulusa l 

tarihinde bu araştırmalar yeniydi fakat et-Tahtâvî’nin bu alanda çalışma yapan ilk 

Mısırlı olduğu bilinmektedir. Paris’teki ikameti sırasında Fransa’nın kanun nizamı 

konusunda çalışmış ve o zamanın Fransa anayasasını “Tahlîsu’l-ibrîz” adlı eserinde 

Arapçaya çevirmiştir425 . Paris’te aldığı anayasa eğitimlerinin et-Tahtâvî üzerindek i 

etkisi Mısır’a döndükten sonra da devam etmiştir426. 

 et-Tahtâvî, Paris’te zihnen olgunlaşmış, güzel davranışları, dersleriyle 

tahsilinde gösterdiği hızlı ilerleme ve kendi milletine faydalı olmak üzere yaptığı 

çalışmalarla hocalarının hayranlığını kazanmış, onların gurur kaynağı olmuştur. 

Meşhur Fransız müsteşrik Baron de Sacy, et-Tahtâvî’yi övmüş, onun Fransa’da ikamet 

ettiği müddette zamanını en iyi şekilde değerlendirdiğini, muazzam bilgilere sahip 

olduğunu ve ülkesine faydalı olmak için elinden geleni yaptığını söylemiştir. et-

Tahtâvî, Paris’te batı kültürünü edinmiş ve ülkesinin de kalkınma ve ilerleme için 

(nahda) bu yeni kültürü öğrenmesini zorunlu görmüştür. Ezher’de edindiği bilgile r le 

yetinmemiş, tercüme işlerinde o kadar azami çaba sarf etmiştir ki, yurt dışında şahit 

olduğu her şey onun için yeni, şaşırtıcı ve ilgi çekici olduğundan, sanki her şeyi 

Arapçaya çevirmek ve Mısır’a aktarmak istemiştir. et-Tahtâvî, dersler ve tahsille geçen 

altı seneden sonra 1831 yılında Mısır’a döndü. Paris’te okuma, yazma, Arapçaya 

çeviri, alimlerle münazara ve rekabetle meşgul olmuş, Avrupa halklarının ahvali ile 

tarihini yakından tanımış, medeniyet ve ilerleme sebeplerini görmüştür. Bu sayede 

düşünce ufku genişlemiş ve ülkesine hizmet etmek üzere batı ilimlerini Mısır 

vatandaşlarına aktarmıştır. Kalkınmanın (nahda) nüvelerini beraberinde getirerek, 

ülkesini ilim ve irfanla doldurmuş, telif, Arapçaya çevirdiği eserler ve Diller Okulunda 

kendi eliyle mezun ettiği öğrencileriyle ülkesine hizmet etmiştir427. 

 et-Tahtâvî Kahire’ye gitmeden önce, Mösyo Jomard’ın kendisini öven, 

çabalarını ve yapmış olduğu işleri takdir eden raporları Kahire’ye ulaşmıştı. Böylelik le 

et-Tahtâvî Tıp Okuluna mütercim olarak tayin edildi428. Bu Tıp Okulu, 1827 senesi 

sonlarında Clot Bey’in başkanlığında Ebû Zaʿbal’da açılmıştı. O zamanda bir 

                                                                 
425 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 434. 
426 A.e., s. 437. 
427 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s. 27-28. 
428 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 30. 



244 

öğrencinin yabancı dil bilmesi çok zordu. Tıp ilimlerini Arapçadan başka bir dil 

bilmeyenlere öğretmek kaçınılmazdı. Öğretmenler Arapça bilmiyordu. Bu sebeple 

dersleri Arapçaya çevirecek mütercimler tayin edilmişti ve bu mütercimlerin başında 

Suriyeli Yuhanna Anhûrî bulunmaktaydı. et-Tahtâvî, bu okula tayin edildiğinde 

Anhûrî onu denetlemiş ve bu iş için yeterli bulmuştu. et-Tahtâvî tercüme işinin yanı 

sıra, Tıp Okuluna bağlı bir Fransız okulunda da yirmi öğrenciye tercüme işini 

öğretmekle görevlendirilmişti. Burada öğrencilere, gördükleri diğer dersler yanında, 

tıp derslerini Fransızca olarak okutmaktaydı. Böylelikle öğrenciler mezun olduktan 

sonra Avrupa’da çıkan eserleri okuyabileceklerdi429. et-Tahtâvî Tıp Okulunda yaklaşık 

iki sene tercümanlık görevini yürüttükten sonra 1833 yılında mütercim olarak 

Tarra’daki Topçu Okuluna geçti. Burada öğrenciler için gerekli olan bazı mühendis l ik 

ve coğrafya kitaplarını tercüme etti. Bunlara arasında Kitâbu’l-hendese ve et-

Taʿribâtu’ş-Şâfiyye li murîdi-l-cugrafiyye adlı kitaplar yer alır. 

 1834 senesinin ilk yıllarında Mısır’da veba salgını baş göstermiş, salgın 

Kahire’de ve diğer birçok şehirde yayılmıştı. Bunun üzerine et-Tahtâvî memleketi olan 

Tahta’ya giderek burada altı ay kadar kaldı ve Paris’te tercüme etmeye başladığı, 

Danimarkalı gazeteci ve coğrafyacı Malte Brun’un Précis de la géographie universelle 

adlı eserinin birinci cildinin çevirisini tamamladı430. Bu çeviriyi Mehmet Ali Paşa’ya 

sunan et-Tahtâvî’ye Paşa yüklü bir para ödedi ve onu kol ağası rütbesiyle 

ödüllendirdi431. 

 Bu dönemde hükümetin kurduğu divanlar ve idareler için yönetimi 

canlandıracak, yeni kültüre hâkim birçok eğitimli memura ihtiyaç vardı. Bu konuda 

ilk çaba 1834’te Mülkiye Mektebinin kurulmasıydı. Bu okula Mülkiye dershanesinden 

otuz öğrenci seçilmişti. Fakat bu okul uzun ömürlü olmamış, öğrencileri 1836’da 

Diller Okuluna nakledilmiştir. 1834-35 senesinde Tarih ve Coğrafya Okulu kurulmuş, 

et-Tahtâvî’nin idarecisi ve tek hocası olduğu Topçu Okuluna eklenmiştir. Ancak bu 

okul da Diller Okulunun kuruluşu esnasında iptal edilmiştir. Bu okullar Diller 

Okulunun kurulmasına hazırlık niteliğindeydi. Önceki bölümlerde de bahsettiğimiz 

Diller Okulu 1835 senesinde, Tercüme Okulu adıyla kurulmuş, daha sonra ismi Diller 

                                                                 
429 Ahmed Bedevî, a.g.e., s. 38. 
430 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 30-31. 
431 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 



245 

Okulu olarak değiştirilmiştir. Okulun yeri Ezbekiye’de bulunan, defterdarlık binası 

olarak bilinen Saray’daydı432. Mehmet Ali Paşa dönemi tercüme ve telif asrıydı. Harp, 

ziraat, sanayi ve imar işlerinde iyileştirme yapmak için, batının ilimlerini, edebiyatını, 

sistemlerini ve metotlarını bilmeye gereksinim vardı. Bu sebeple Mehmet Ali Paşa 

Avrupa’ya gönderdiği öğrenci heyetlerinden ilk iş olarak ilmi kitapları ve okudukları 

dersleri tercüme etmelerini istemişti. Hükümet en kısa zamanda azami sayıdaki kitabı 

tercüme ettirmek istemiş, o vakit bazı mütercimlerin Arapça ve yabancı diller ile 

yazma hususunda kabiliyetleri olmadığı ortaya çıkmıştı. Bunun sonucunda, et-Tahtâvî 

Mehmet Ali Paşa’ya Diller Okulunun kurulması önerisini götürmüş, Paşa da bu 

öneriye kulak vererek et-Tahtâvî’yi öğrencileri seçmekle görevlendirmiştir ve 

böylelikle Diller Okulu et-Tahtâvî’nin önerisiyle kurulmuştur. et-Tahtâvî, köy ve 

bölge okullarının yanı sıra Ezher talebelerinden de öğrenciler seçmiştir433. Önceleri 

okulun öğrenci sayısı seksen iken, daha sonra Mülkiye Mektebinin kapatılmasıyla bu 

okuldan nakledilen öğrencilerle beraber bu sayı yüz elliye çıktı. Öğrenim süresi altı 

yıldı434. et-Tahtâvî’nin yönetimini üstlendiği okulda, Arap dili ve edebiyatı, özellik le 

Fransızca, Türkçe ve Farsça olmak üzere, İtalyanca ve İngilizce gibi yabancı diller 

okutulmaktaydı. Bunun yanı sıra tarih, coğrafya, İslam hukuku ve yabancı ülkeler in 

kanunları gibi ilimler de öğretiliyordu435 . Ayrıca geometri ve cebir gibi dersler de 

mevcuttu. Daha sonra Diller Okulu genişletilerek, Tercüme Bölümüne ek olarak , 

1844’de İdari Bilimler Bölümü, 1847’de ise Hanefi mezhebine uygun olarak İslam 

Hukuku Bölümü, daha sonra da Muhasebe ve Avrupa Hukuku gibi bölümler açıldı.  

Böylelikle Diller Okulu, içinde edebiyat, hukuk ve ticaret fakültelerini barındıran bir 

üniversiteye dönüşmüştü. Eğitim görevinin yanı sıra okulun idaresini de üstlenen et-

Tahtâvî, öğrencilerin tercüme ettiği kitapları da kontrol ediyordu. Kendisine Mısırlı ve 

yabancı olmak üzere çok iyi hocalar yardımcı olmaktaydı. Bunlar arasında, 

Muhammed ed-Demenhûrî, Ali el-Fargalî el-Ensârî, Hasaneyn Harîz el-Gamrâvî, 

Muhammed Kıtta el-ʿAdevî, Ahmed Abdurrahim et-Tahtâvî ve Abdulmunim el-

                                                                 
432 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 31-32. 
433 Ahmed Bedevî, a.g.e., s. 41. 
434 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 33. 
435 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 440. 



246 

Curcânî gibi bu asrın en büyük âlimleri bulunmaktaydı436. et-Tahtâvî, Diller Okulunda 

tüm gayretiyle çalışmış, ülkenin kalkınmasında temel rolü olan öğretmen ve 

mütercimleri yetiştirmiştir. Çağının eğitim lideri ve baş öğretmeni olan et-Tahtâvî, 

gece gündüz öğretim ve çeviri işleriyle meşgul olmuş, öğrencilerin çevirdiği kitapları 

kontrol etmiş, sınavlarda görev almış, okulları teftiş etmiştir 437 . et-Tahtâvî 

yönetimindeki okul, ilk mezunlarını 1839’da vermiş, bu vesileyle kendisine binbaşı 

piyade mülkiye rütbesi verilmiştir. Bu okulda yöneticilik, hocalık, mütercimlik ve 

musahhihlik gibi birçok işi yürüten et-Tahtâvî’nin görevi yaklaşık on altı yıl 

sürmüştür. 1841’de hazırlık okulu, 1845’te muhasebecilik okulu ve 1847’de 

Medresetu’ş-şerîati’l-İslâmiyye, Diller Okulu (Medresetu’l-elsun) ile 

birleştirildiğinden et-Tahtâvî’nin yetki ve sorumluluk alanı da genişlemiş, 1836’da 

medreselerin yeniden düzenlemesinin ardından Dîvânu’l-cihâd’ın yerini alan 

Dîvânu’l-medâris’e üye seçilmiştir438. 

 Diller Okulunun kuruluşundan itibaren asıl niyet bu okulun mezunlarını bir 

kalemde toplamaktı. Uzman hocaların yükünü hafifletmek ve tercümelerin hatasız, 

eksiksiz bir şekilde, hakkını vererek yapılmasını sağlamak gerekiyordu. Ayrıca ilmi 

ve teknik kitapların tercüme edilmesi, sadece tercümanın dil bilgisi ve kabiliyet iyle 

sınırlı değildi, bilakis tercümanın çevirdiği ilmi ve teknik alanda da bilgi sahibi olması 

gerekliydi 439 . Okulun mezunları yaklaşık yirmi kişiydi 440 . Mezun olan bu 

öğrencilerden Tercüme Kalemi oluşturuldu ve et-Tahtâvî’nin idaresindeki Diller 

Okuluna eklendi. Daha önceki bölümlerde de bahsedildiği üzere Tercüme Kalemi, 

birincisi matematik, ikincisi tıp ve doğa bilimleri (fen), üçüncüsü edebiyat, tarih, 

metinler, kanunlar ve coğrafya, dördüncüsü ise Türkçe tercüme kalemi olmak üzere, 

dört kısımdan oluşmaktaydı 441 . Diller Okulu yaklaşık on beş sene hizmetini 

sürdürmüştür 442. Tercüme Kalemi, 1847 yılında biri et-Tahtâvî’nin yönetiminde ve 

                                                                 
436 Hüseyin Fevzi en-Neccâr, Rifâʿa et-Tahtâvî râidu fikr ve imâmu nahda, Kahire, el-Hey’etu’l-

Mısriyyeti’l-ʿâmme li’l-kitâb, 1987, s. 103-105. 
437  Cihaner Akçay, “Rifâʿa Râfiʿ  Al-Tahtâvî (Hayatı, Edebi Kişiliği ve Toplumsal Konulardaki 

Düşünceleri)”, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans Tezi , 

Ankara, 1992, s. 15. 
438 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 
439 Ahmed Bedevî, a.g.e., s. 47. 
440 A.e., s. 45. 
441 A.e., s. 48. 
442 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 36. 



247 

diğeri de Kânî Bey’in idaresinde olmak üzere iki kalem halinde yeniden 

düzenlenmiştir. Ülkenin fikirsel kalkınmasında çok büyük rolü olmuş, bu okulun 

mezunları sayesinde Batı kültürüyle ilişki kurulmuş ve iki binden fazla kitap 

çevrilmiştir. Okulun mezunları hükümet dairelerinde görev almış, kalkınmada öncü 

olmuşlardır. et-Tahtâvî ise bu okulun 1849’da Abbas Paşa tarafından kapatılışına dek 

yöneticiliğini üstlenmiştir 443. 

 et-Tahtâvî, 1841’den itibaren hocası Hasan el-Attâr’ın ilk editörlüğünü 

yaptığı Vekâyi-i Mısriyye gazetesinin yönetim ve redaksiyon işiyle görevlendirild i. 

Gazete Türkçe ve Arapça olarak çıkmaya başladı. et-Tahtâvî, çalışmalarından dolayı 

Mehmet Ali Paşa ve oğulları tarafından mükafatlandırılmış, 1844’te kaymakam ve 

1847’de emir alayı rütbesi verilmesinden sonra bey unvanına sahip olmuştur444. 

 Mehmet Ali Paşa’nın rahatsızlanması üzerine, 1848’de oğlu İbrahim Paşa 

vali oldu445. Kısa süre sonra İbrahim Paşa’nın da vefat etmesi üzerine aynı yıl Abbas 

Paşa yönetime geçti. Mehmet Ali Paşa halen hayatta olduğundan Abbas Paşa istediği 

değişiklikleri yapmaya cüret edemiyordu. Son hastalığından çekmekte olan Mehmet 

Ali Paşa, 2 Ağustos 1849’da vefat etti. Abbas Paşa artık istediklerini gerçekleştirmek 

hususunda bağımsızdı. Abbas Paşa dedesi Mehmet Ali Paşa ve amcası İbrahim Paşa 

gibi değildi, belki de onların aksine tembel ve gerici bir vasfa sahipti. Kapattığı ilk 

okul, Diller Okulu oldu zira bu okulun kurucusu Mehmet Ali Paşa ile İbrahim Paşa’ya 

yakın olan ve onların güvenini kazanmış bulunan Rifâa et-Tahtâvî idi. Bu sebeple 

Abbas Paşa ile aralarında bir yanlış anlaşılma ve hoşnutsuzluk oluştu. Tarihçi 

Abdurrahman Râfiî bu durumun sebebinin, et-Tahtâvî’nin Tahlîsu’l-ibrîz adlı 

kitabının 1848’de yeniden basılması olduğu görüşündedir. Zira bu kitap despot bir 

yönetici olan Abbas Paşa’nın hoşuna gitmeyen ilke ve görüşler içermekteydi446. Abbas 

Paşa Diller Okulunu kapatmakla yetinmeyip et-Tahtâvî’yi de Sudan’ın başkenti 

Hartum’da kurulmasını emrettiği ilkokula yönetici tayin ederek, bu bahaneyle onu 

Hartum’a gönderdi. Okulların kapatılması, Abbas Paşa’nın ilim ve öğrenimle olan 

çatışmasını gösteriyordu ve ayrıca bu durum Hartum’da ilkokul açma emriyle 

                                                                 
443 Akçay, a.g.e., s. 15. 
444 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 
445 Akçay, a.g.e., s. 16. 
446 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 39. 



248 

çelişmekteydi. Abbas Paşa buraya Mısır’daki ilmi kalkınma hareketinin (nahda) 

önemli bir parçası olan bir grubu göndermişti ve başlarında da kalkınma hareketinin 

lideri olan et-Tahtâvî bulunmaktaydı. Aralarında Mühendishanenin önemli 

hocalarından matematik ve geometri hocası Muhammed Beyyûmî Efendi ve 

matematik hocası Ahmed Tâil Efendi de vardı.  Muhammed Beyyûmî Efendi 

Hartum’daki bu sürgünde vefat etmişti. Sudan da Mısır’ın bir parçasıydı ve burada 

okullar açılması ihtiyaç duyulan bir işti fakat bunun için Mısır’ın kalkınma hareketinin 

ilim önderlerinin seçilmesi mantık dâhilinde değildi. Abbas Paşa okulları kapatmakla 

kalmamış, Mısır’ın meşhur hocalarını da uzaklaştırmak istemişti. et-Tahtâvî, 

kendisinin de belirttiği üzere Sudan’da yaklaşık dört sene geçirdi 447. Paris ve Mısır’da 

yanında olan yakın arkadaşı Beyyûmî Efendi olmak üzere, meslektaşlar ın ın 

çoğunluğunun hastalanıp burada ölmesi kendisini çok üzdü448. et-Tahtâvî buraya aslen 

ilkokul açmak için değil sürgüne gönderilmişti. Bu üzücü durum onda derin bir etki 

bırakmış, sürgünün uzun sürmesinden dolayı büyük sıkıntı çekmiştir fakat bu durumu 

sabırla karşılamış, ümitsizliğe kapılmamıştır449. Hartum’daki ilkokulda görevini en 

mükemmel şekilde yerine getirmiş, Mısırlı ve Sudanlı çocuklar onun elinde 

yetişmiştir. Ayrıca sürgündeki durumunu dile getirdiği çok güzel kasideler yazmışt ır. 

Boş vakitlerinde, Fénelon’un Les Aventures de Télémaque adlı eserini Arapçaya 

çevirmiştir. Daha sonra bir öğrencisi bu eseri Beyrut’ta Mevâkiʿu’l eflâk fî vekâi’iʿi 

Telîmâk olarak bastırmıştır. 

 1854 yılında, Abbas Paşa öldüğünde yerine Said Paşa geçti450. İyi bir eğitim 

almış olan Said Paşa (1822-1863) Mehmet Ali Paşa’nın dördüncü oğluydu451. Said 

Paşa’nın vali olmasıyla et-Tahtâvî derhal Mısır’a döndü. Bu dönemde Said Paşa’yı ve 

onun dönemini öven birçok kaside yazdı. Said Paşa 1864’de çıkardığı emirle r le 

Dîvânu’l-medâris’i hükümsüz kıldı. Buna rağmen et-Tahtâvî umudunu yitirmedi, zira 

yanında Dîvânu’l-medâris’in nazırı İbrahim Edhem Bey vardı. İbrahim Edhem Bey, 

Mehmet Ali Paşa döneminin sonlarında Mısır halkını eğitmek için bir proje ortaya 

atmıştı. Bu proje Millet Mektepleri projesiydi. Bu projeyi tekrar düşünen İbrahim 

                                                                 
447 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 442. 
448 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 41. 
449 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 443-445. 
450 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 42. 
451 Zekeriya Kurşun, “Said Paşa”, DİA, C.XXXV, s. 573. 



249 

Edhem Bey’e et-Tahtâvî de katıldı ve destek oldu. Daha sonra bu projeyi Said Paşa’ya 

sunarak, et-Tahtâvî’nin bu mekteplerin genel müdürü olması, Mehmet Ali Paşa 

döneminde bazı kısımları tercüme edilen Malte Brun’un eserinin tercümesinin 

tamamlanması ve diğer faydalı kitapları çevirmek üzere kendisine tercümanlar 

verilmesi önerisini getirdiler. Ancak bu sırada Süveyş Kanalı meselesi ve ordunun 

ıslahı gibi konularla meşgul olan Said Paşa, bu projenin faydasına inanmamış 

görünmekteydi ve proje uygulanamadı. et-Tahtâvî bir süre herhangi bir görev almadan 

bekledi452. Daha sonra kendisinden Valilik Makamı veya herhangi bir dairede görev 

alması ve faydalı kitapları çevirmesi istendi. Böylelikle et-Tahtâvî, Dîvânu’l-

medâris’in kapanmasından sonra Edhem Bey’in başkanı olduğu Valilik Makamına 

tercüman olarak tayin edildi ve bir ay geçmeden Süleyman Paşa idaresindeki Harp 

Okuluna ikinci nazır oldu453. 

 Said Paşa orduya çok önem vermekteydi. Süleyman Paşa’yı, Mısır ordusuna 

kurmay yetiştirmek üzere Harp Okulunu kurmakla görevlendirdi. Okul kurulduğunda, 

et-Tahtâvî de okula vekil tayin edildi. Ancak hemen akabinde Süleyman Paşa emekliye 

ayrıldı ve et-Tahtâvî okulun müdürü oldu454. Kale’deki bu okula tayiniyle, önceleri 

şeyh olarak anılan et-Tahtâvî, albay unvanını almış oldu. O dönemde asker ve sivil 

tüm memurlar askeri unvanlar alabiliyordu. Arapça ile Fransızca dillerine hâkim ve 

tercüme işinde uzmanlaşmış olan et-Tahtâvî, Diller Okulundan mezun mütercimler 

yetiştirmişti. Harp Okulu başkanı olarak, bu okulda da aynı başarıyı yakalamak ve 

Batının ilmi kitaplarını Arapçaya çevirmek istiyordu. Paris’ten döndükten sonra Topçu 

Okulunda mütercim olarak çalışmış olan et-Tahtâvî’nin harp okullarıyla da bağlantıs ı 

ve tecrübesi vardı, bu sebeple yeni görevini de memnuniyetle karşıladı455. et-Tahtâvî 

bu Harp Okulunda eski Diller Okulunu canlandırmak, Mısır’da bir kültür ve fikri 

aydınlanma merkezi oluşturmak istiyordu 456 . Arapçayı tüm öğrencilere zorunlu 

kıldı457. Doğu dillerinden Farsça ile Türkçeyi, Batı dillerinden ise İngilizce, Fransızca 

ve Almancayı seçmeli ders olarak belirledi. Hemen akabinde Muhasebe Bölümü ve 

                                                                 
452 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 43. 
453 en-Neccâr, a.g.e., s. 113. 
454 Hamza, a.g.e., s. 111. 
455 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 44. 
456 en-Neccâr, a.g.e., s. 114. 
457 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 44. 



250 

Tercüme Kalemi de kurdu. Bu bölümlerin başına da Diller Okulundan eski öğrencisi, 

matematik ve savaş bilimleriyle ilgili tercümeler hususunda uzman olan Salih Mecdi 

Bey’i getirdi. et-Tahtâvî sadece tercüme işiyle yetinmemiş, eski kültür mirasını da 

canlandırmak istemiştir458. Onun çabası sayesinde, Said Paşa Arapça kitapların bir 

kısmının basılması emrini verdi. Bu eserler arasında, Fahreddin er-Râzî’nin tefsiri, 

Kitâbu meʿâhidi’t-tensîs, Hizânetu’l-edeb ve Makâmâtu Harîrî sayılabilir459.  

 et-Tahtâvî, mühendislik ve mimarlık okullarının yönetimi ile Yapı İdaresinin 

denetlenmesi görevlerinde de bulundu. Çalıştığı okul, kuruluşundan beş yıl sonra 1861 

yılında kapatıldı ve et-Tahtâvî tekrar işsiz kaldı. Okulda başarılı öğrenciler yetişmiş ve 

kısa sürede bu imkândan mümkün olduğunca faydalanmışlardır. et-Tahtâvî’nin, 

yaklaşık iki yıl süren işsiz kaldığı bu süreç İsmail Paşa dönemine kadar devam etti460. 

 Said Paşa’nın 1863 yılındaki vefatından sonra yerine İsmail Paşa Mısır valis i 

oldu. Mısır, Viyana ve Paris’te eğitim görmüştü461. İbrahim Paşa’nın oğlu olan İsmail 

Paşa, dedesi Mehmet Ali Paşa gibi dinamik bir enerjiye sahip ve modernleşmeye karşı 

hevesliydi 462 . Önceki kuşaklardan çok daha eğitimli olan İsmail Paşa, Mısır’ı 

Avrupa’nın bir parçası yapmak istiyordu. Bunun için eğitimli insanlara ihtiyaç vardı 

ve et-Tahtâvî bu durumda tekrar odak noktası haline geldi463. İsmail Paşa, yönetime 

geldiği günden itibaren hukuk sistemini ıslah etmeyi hedefliyordu. Kanunlar ın 

tercümesi için yeni bir Tercüme Kalemi (1863) ve hakimleri hazırlamak için de yeni 

Diller Okulu kuruldu (1868)464. Arapçaya çevrilecek olan bu kanunlar, Code Napoléon 

(Napolyon’un Kanunu) olarak bilinen Fransız kanunlarıydı 465 . İsmail Paşa et-

Tahtâvî’yi derhal Tercüme Kaleminin başına getirdi. Yeniden açılan Diller Okulunun 

adı da Medresetu’l- idare ve elsun oldu. et-Tahtâvî bu okulun kadrosunda yer almadı 

                                                                 
458 en-Neccâr, a.g.e., s. 114. 
459 Hamza, a.g.e., s. 112. 
460 en-Neccâr, a.g.e., s. 114-115. 
461  The Editors of Encyclopedia Britannica, “Sudan: Ismâʿîl Pasha and The Growth of European 

Influence”, Encyclopedia Britannica (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/place/Sudan/The-

spread-of-Islam#toc24311, 09. 08. 2018. 
462 The Editors of Encyclopedia Britannica, “Egypt: Ismâʿîl, 1863-79”, Encyclopedia Britannica, 

https://www.britannica.com/place/Egypt/Abbas -I-and-Said-1848-63#ref307047, 09. 08. 2018. 
463 Jack A. Crabbs, The Writting of History in Nineteenth Century Egypt, Kahire, The American 

University in Cairo Press, 1984, s. 72. 
464 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 46-47. 
465 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 447. 

https://www.britannica.com/place/Sudan/The-spread-of-Islam#toc24311
https://www.britannica.com/place/Sudan/The-spread-of-Islam#toc24311
https://www.britannica.com/place/Egypt/Abbas-I-and-Said-1848-63#ref307047


251 

çünkü İsmail Paşa tarafından Mısır Talim ve Terbiye Kurulunun daimi üyesi olmak 

gibi daha önemli görevlere getirilmişti466. et-Tahtâvî, Tercüme Kalemindeki işinde 

kendisine yardımcı olmaları için eski Diller Okulundan mezun olan öğrencilerden bir 

grup seçmişti. Bunlar, Salih Mecdi, Muhammed Kadri, Muhammed Lâz ve Abdullah 

Ebû’s-Suûd idi467 . Bu Tercüme Kaleminin esas görevi Code Napoléon’u ve diğer 

hukuki dokümanları çevirmekti468. Birçok cilt halindeki bu tercüme, 1866-67 ve 1868-

69 yılları arasında Bulak Matbaasında basıldı469. et-Tahtâvî ile öğrencilerinin hukuk 

sisteminde reformlar yapılması ve Mısır adalet sarayının kurulmasında rolleri 

büyüktür470. Tercümanlar bu kalemde, Fransız kanunları, Osmanlı anayasası, askeri 

gazete, Paris’e giden Mısır heyetinin raporlarının tercümesi üzerinde çalışmışlar ve bir 

tercüman da et-Tahtâvî’nin Mısır tarihi konusundaki bir kitabını Türkçeye çevirmişt ir.  

Ancak bu Tercüme Kalemi’nin esas görevi Fransız kanunlarını çevirmek olduğundan, 

kanunların tercümesi tamamlandığında, hükümetin bu kaleme olan ilgisi azalmış t ı.  

İsmail Paşa döneminde açılan, sözü geçen Diller Okulu ise, Mehmet Ali Paşa 

dönemindeki Diller Okulundan çok farklıydı. Bu okulun programı, mütercimler 

yetiştirmeye değil, hukuk eğitimi, kadılar ile kanun adamlarını yetiştirmeye yönelik t i 

ve böylelikle bir hukuk okuluna dönüşmüştü. Bu sebeple hükümet, tercümanla r ı 

yetiştirmek için ayrı bir okula ihtiyaç duydu ve 1878’de veya İsmail Paşa döneminin 

sonlarında, et-Tahtâvî’nin vefatından beş yıl kadar sonra bir Diller Okulu kuruldu. Bu 

okul da zaman içerisinde Öğretmen Okuluna dönüşecektir471. 

 et-Tahtâvî, Mısır’da hatta tüm Doğu’da kadınların eğitimi için çağrı yapan ilk 

kişidir472. Kızların da erkekler gibi öğrenim görmesini önemsemiş, bu konuda kızlar 

ve erkekler için ayrım gözetmeksizin hepsine aynı şekilde hitap eden el-Murşidu’l-

emîn li’l-benât ve’l-benîn adlı kitabını yazmıştır. Ahlak, terbiye ve edebiyat konular ını 

içeren bu kitap ilk kez 1872 senesinde basılmıştır. Mısır’da kızların eğitimi için açılan 

ilk okul, 1873 senesinde İsmâil Paşa’nın hanımlarından Çeşmi Ȃfet Hanım tarafından 

kurulmuştur. et-Tahtâvî’nin kadınların eğitimi hususundaki bu çağrısı, söz konusu 

                                                                 
466 Crabbs, a.g.e., s. 72. 
467 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 46. 
468 Crabbs, a.g.e., s. 72. 
469 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 46. 
470 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 447- 448. 
471 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 47. 
472 A.e., s. 51. 



252 

kitabından daha öncesine dayanır. et-Tahtâvî 1837 senesinde Dîvânu’l-medâris ’ in 

üyesiydi ve bu divan, elinden geldiğince Mısır toplumunun kalkınması için kadınlar ın 

da eğitime dahil olmasını önermiş fakat bu öneri Mehmet Ali Paşa döneminde çok 

mesafe kat edememiştir. Çünkü toplum okullarda kızların eğitimi fikrine henüz alışkın 

değildi, bu nedenle Mehmet Ali Paşa Ebe Okulu kurmakla yetinmişti473. 

 et-Tahtâvî, tercümenin yanı sıra kitap telif etmiş ve derlemiştir hatta telif 

hususundaki çabaları tercüme hususundaki çabalarını da geçmiştir. Bu alandaki 

gayretleri okul, eğitim ve hesap kitaplarıyla sınırlanamaz. et-Tahtâvî, en eski 

devirlerden kendi asrına kadar olan süreyi kapsayan Mısır tarihi konusunda büyük bir 

eser yayımlamayı planlamıştı. Eski Mısır ve İslamiyet öncesi Arapların tarihini ele 

alan, Envâru tevfîki’l-celîl fî ahbâr Mısr ve tevsîk benî İsmâil adlı bu eserin sadece ilk 

bölümü yayımlanmıştı. et-Tahtâvî’nin hayatını yazan öğrencisi Salih Mecdi Bey, onun 

bu eserinin ikinci cildini de tamamladığını fakat hakkında bilgileri olmadığını söyler. 

 Bu dönemde et-Tahtâvî, Hz. Muhammed’in hayatıyla da ilgili bir eser 

yazmıştır. Nihâyetu’l-îcâz fî sîreti sâkini’l-Hicâz adlı bu eser bölümler halinde 

Ravdatu’l-Medâris dergisinde yayımlanmıştır474. 

 et-Tahtâvî, İsmail Paşa döneminde Milli Eğitim Bakanı olan büyük alim Ali 

Paşa Mübarek’in 1870 yılında kurmuş olduğu Ravdatu’l-Medâris dergisinin yazı işleri 

müdürlüğüne getirildi. Bu dergi ilmi, edebi ve toplumsal konuları içermekteydi. Milli 

Eğitim Bakanlığı’nın bu dergiyi kurmasındaki amaç Arap edebiyatını canlandırmak 

ve modern bilgileri yaymaktı475 . Bilimsel inceleme ve araştırmaların yer aldığı bu 

dergi, Mısır’ın ilk dergisidir. et-Tahtâvî’ye o dönem, diller okulu Medresetu’l-idare ve 

elsun’u kuran hocalardan olan oğlu Ali Fehmi Rifâʿa yardımcı olmaktaydı. Bunun yanı 

sıra, Mısır’ın seçkin alimleri ve edipleri de yazı işlerine destek olmaktaydılar. Bunlar 

arasında en meşhurları, Ali Mübarek, Abdullah Fikrî, eş-Şeyh Hasan el-Mersafî, 

Muhammed Kadrî, Mahmûd el-Felekî, İsmâil el-Felekî, Mısır’ın eski Diller Okulu 

Başkanı Mösyö H. Brugsch, büyük bitki bilimci Ahmed Nedâ, Salih Mecdi Bey, 

Abdullah Ebû’s-Suʿûd, eş-Şeyh Hasûne en-Nevâvî, eş-Şeyh Abdulhâdî Necâ el-

                                                                 
473 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 446 - 447.  
474 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 52. 
475 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 448. 



253 

Ebyârî ve eş-Şeyh Hamza Fethullah sayılabilir476. İlk sayısı 1870 yılında yayımlanmış 

olan dergi, ayda iki kez çıkmaktaydı. Kültürel açıdan çok faydalı olmuş, öğrencilere 

ücretsiz dağıtılmış, ilim ve bilginin yayılmasına vesile olmuştur477. Çeşitli alanlar ın 

yanı sıra, fıkhî ve tarihi konulara da değinen dergide şiirlerden parçalar da yer 

almaktaydı478. Özellikle İsmail Paşa Sabrî’nin zarif bir tanzime sahip olan kasideleri 

vardır ve kasidelerinde modern şiirin ruhu tecelli etmekteydi. Kendisi de o zamanlar 

Medresetu’l-idare öğrencilerinden seçkin bir gençti 479 . et-Tahtâvî Ravdatu’l-

Medâris’teki görevine vefatına kadar devam etmiş, daha sonra yerine oğlu Ali Bey 

Fehmî geçmiştir480. 

 Rifâa et-Tahtâvî, Ravdatu’l-Medâris dergisindeki görevine ve burada 

yazmaya devam etti. Aynı zamanda Tercüme Kaleminin başkanlığını ve telif 

çalışmalarını azimle sürdürdü481 . Hayatını çalışmakla ve faydalı işlerle geçirmişt i. 

Yetmiş beş yaşına geldiğinde yaşlılık ve hastalıklar onu etkilemekteydi. Mesane 

iltihabı rahatsızlığına yakalanan et-Tahtâvî’nin tedavisi sürmüş, ancak 29 Mayıs 1872 

senesinde vefat etmiştir482. Vefatı üzerine Vekâyi-i Mısriyye gazetesinde ölüm ilanı 

yayımlanmış 483 , ayrıca oğlu Ali Bey Fehmi Rifâʿa Ravdatu’l-Medâris dergisinin 

dördüncü senesi, yedinci sayısında babasının ölüm haberini duyurmuştur. et-

Tahtâvî’nin vefatıyla tüm Mısır sarsılmıştır484.  

 Rifâa et-Tahtâvî, cömertlik, cesaret ve basiret gibi Arapların önde gelen 

özelliklerini taşır. Ferasetli, ince görüşlü ve işlerini düşünerek doğru bir şekilde 

araştıran bir yapıya sahipti. En belirgin özellikleri gururlu ve onurlu olması, kendine 

olan güvenidir. Her şeyden önce açıkça ve samimi bir şekilde vatanına faydalı olmayı 

önemser 485 . Öğrencisi Salih Mecdi Bey, et-Tahtâvî’yi deha sahibi, basiretli, 

sağduyulu, cesur, sebatlı ve azimli olarak tanımlar. Yiğit, atılgan ve lider ruhludur.  

                                                                 
476 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 52. 
477 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 449. 
478 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 53. 
479 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 449. 
480 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 53.  
481 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 450. 
482 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 55. 
483 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 450. 
484 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 55. 
485 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s. 34. 



254 

Siyasi konularda kesin bir duruşu vardır. Salih Mecdi Bey ayrıca onun övgüye değer 

bir yaşam hikayesi olan gönlü güzel bir insan olduğunu belirtir. Bunlar ona en yakın 

olan, onun karakterini, özelliklerini ve ahlakını en iyi bilen insanların görüşlerid ir. 

Öyle görünüyor ki et-Tahtâvî’nin en belirgin özelliği zorluklar karşısında gösterdiği 

sabır, kararlı, onurlu ve gururlu duruşudur. Hartum’daki sürgünün olumsuz koşullar ı 

karşısında gösterdiği sabır, tahammül, cesaret ve sebat bunun kanıtıdır. Tüm bu çaba 

ve çektiği sıkıntılarla beraber hayatı boyunca telif ve tercüme işiyle meşgul olması 

onun bitmeyen azminin, kararlılığının, aynı zamanda güçlü imanının göstergesid ir. 

Gururlu, onurlu ve mağrur bir kişiliğe sahip olması onun hükümet dairelerinde 

yükselmesine mâni olmuştur. Tercüme Kalemi başkanlığı gibi makamlar, et-

Tahtâvî’nin yüksek kapasitesi ve yeterliliğine göre gelebileceği yüksek mevkilerden 

hak ettiğinin en azıydı. Yeterlilik yönünden kendisinden daha aşağı seviyede olan 

akranları paşalık rütbesini elde ederken et-Tahtâvî bu rütbeyi de elde etmemiş t i.  

Abdurrahman er-Râfı̔î’ye göre, bu durum onun yeterliliği ve liyakatiyle ilgili değildi 

çünkü kendisi bu bakımdan eşsiz, yeri doldurulamaz bir kişiydi ve bu herkes tarafından 

kabul edilen bir gerçekti. er-Râfı̔î, et-Tahtâvî’nin yüksek hükümet makamlar ına 

gelmemesini yine onun gururlu ve mağrur kişiliğine bağlar çünkü bu özellikler devlet 

büyüklerinin hoşlandığı vasıflar değildi. et-Tahtâvî gösteriş ve kibirden uzaktı. Yine 

öğrencisi Salih Mecdi Bey’in belirttiğine göre; et-Tahtâvî en üst düzeyde belagat ve 

fesahat sahibi, çok mütevazi, edepli ve hayırseverdi. Yüksek mevkilere geldikçe üst 

veya alt tabakadan olsun herkese karşı tevazusu artan, herkesin ihtiyaçlar ını 

karşılamak için iki kat çaba harcayan bir insandı. Dünya nimetlerine önem vermez, az 

uyur, kendisini tamamen telif ve tercüme işlerine adardı hatta bu sebeple giyimine bile 

itina etmezdi486. 

 19. yüzyılın ilk yarısında Mısır hükümetinin siyaseti, Doğulu tabiatını 

koruyarak, Batı ilimlerini ve yeni sistemlerini Mısır’a aktarmaktı. et-Tahtâvî, bu 

siyaseti temsil eden hem de uygulanması için çalışan en iyi örnekti. O hem Batı hem 

de Doğu ilimlerinin meşalesini taşıyordu. Öğrencilerini de bu doğrultuda 

yönlendirmişti. Öğrencilerinin hepsi Arap dilini, yabancı dilleri ve bunlarla ilgil i 

ilimleri en iyi şekilde öğrenerek yetişmişti. et-Tahtâvî, önceleri dostları arasında 

                                                                 
486 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 451. 



255 

“şeyh” olarak anılırken, Paris’te arkadaşları ve müsteşrikler onu “Mösyö Rifâa” diye 

çağırmış, Mısır’a dönüp yeni okullara atandığında hükümet onu “Rifâa Efendi” olarak 

adlandırmış, daha sonra rütbesi kaymakamlığa yükseldiğinde ise unvanı “Rifâa Bey” 

olmuştur. et-Tahtâvî’nin rütbesi Paris’ten döndükten sonra yükselmiş, teğmenlikten 

albaylığa terfi etmiştir487. 

 Rahmi Er’in de belirttiği üzere, Mısır’ın kültürel hayatındaki önemli 

değişiklikler Mehmet Ali Paşa’nın izlemiş olduğu politika sonucunda ortaya çıkmış,  

Avrupa’ya gönderdiği öğrenciler Avrupa edebiyatlarını okumuş, düşüncesini tanımış 

ve kültürel etkinliklerini görmüşlerdir. Bu öğrenciler, Batı’nın Arap edebiyatına 

yabancı olan türlerini, çeviri, adaptasyon ve deneme yoluyla Arap okuruna tanıtmaya 

başlamışlardır. Gelişmiş Avrupa toplumlarına bakarak kendi ülkelerinin geri kalmış lık 

nedenlerini sorgulamışlar, yönetim, eğitim ve sosyal hayata yön veren her alanda bir 

reform arayışına girişmişlerdir. Bu arayıştaki ilk isimlerden birisi Rifâa et-Tahtâvî’d ir. 

19. yüzyılın son çeyreğine gelene kadar geçen yaklaşık kırk beş yıllık süreçte Mısır’ın 

kültürel ve edebi hayatına, doğrudan olmasa bile bazen de siyasi yaşamına yön vermiş 

olan en önemli şahsiyettir488. Hayatı ve faaliyetleri Mehmet Ali Paşa dönemiyle sınır lı 

değildir fakat bu dönemde ilim, fikir ve edebiyat sahalarındaki modernleşme 

faaliyetlerinde öncü rol oynamış, ölümsüz eserleriyle Mısır’ın yanı sıra İslam aleminin 

de tarihi rotasını tayin eden şahsiyetlerin başında yer almıştır489. Gerek tercüme ve telif 

eserleri gerekse yetiştirdiği öğrencileriyle Osmanlı ve Mısır’ın düşünce hayatında 

önemli bir yer tutar. et-Tahtâvî ile öğrencileri birçok kitabı Avrupa dillerinden Arapça 

ve Türkçeye tercüme etmişlerdir. Eserlerinde Batı edebiyatını, eğitimini, siyasal ve 

sosyal kültürünü ele alması, bunları Mısır şartlarıyla karşılaştırması itibariyle et-

Tahtâvî, Mısır’ın Batılılaşma ve 19. yüzyıl Mısır aydınlanması denilen “nahda” 

hareketinin önderlerinden olmuştur. 

 et-Tahtâvî’nin düşünsel gelişiminde en önemli rolü hocası Hasan el-Attâr’ın 

yönlendirmesi ve Fransız düşüncesi oynamıştır490. İleride ünlü fikir adamı Cemaleddin 

Afgânî’nin etkisiyle ortaya çıkacak olan “Mısır Mısırlılarındır” sloganına zemin 

                                                                 
487 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 53. 
488 Er, Modern Mısır Romanı, s. 4. 
489 Yalar, a.g.e., s. 77. 
490 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 



256 

hazırlamıştır. et-Tahtâvî, modern Mısır tarihinde vatanın anlamından ve vatan 

sevgisinden bahseden ilk kişidir491. Vatan sevgisi, onun övülmeye değer önemli bir 

özelliğidir. Milliyetçilik ve vatan sevgisi konusunda Mısırlıların ilk önderi olmuştur. 

et-Tahtâvî Mısır’ı çok seviyordu ve onun bu sevgisi, onun işini ihlasla yapmasını, 

kendini tamamen görevine adamasını sağlıyordu. Onun bu vatan aşkı şiirlerine ve 

diğer eserlerine de yansımıştır492. Yurdundan ve memleketinden ayrılması da onun 

sağlam fıtratını, hayırseverlik ve vatan sevgisini daha da kamçılamıştır. Dolayısıyla et-

Tahtâvî’nin Paris’teki ikametinin, ondaki milliyetçilik duygusunun oluşmasındak i 

etkisi büyüktür. Zira 1830 senesindeki halk devrimine şahit olmuş, Fransızla r ın 

vatanlarına olan bağlılıklarına, insanların vatanları uğruna canlarını feda ettikler ine 

tanık olmuştur. Paris’teyken Mısır’a olan sevgi ve özlemini dile getiren şiirler 

yazmıştır. Ayrıca Mehmet Ali Paşa ve İbrahim Paşa’nın kahramanlıklarını dile 

getirdiği, milli övünç duygularıyla yazılmış methiyeleri, Mehmet Ali Paşa döneminin 

Mısır ordusunu öven, bu ordudan ilham alarak yazdığı şiirleri vardır.493 Şiirlerinde 

içinde yaşadığı asrı, mübalağa ve aşırıya kaçma olmaksızın olduğu gibi doğru ve canlı 

bir biçimde tasvir etmiştir. et-Tahtâvî’nin gerek nazım gerekse nesir olarak telif ettiği 

eserlerinde, vatan sevgisi, vatana hizmet, milliyetçilik gibi ifadelere çokça yer verdiği 

görülür ve kendisi eserlerinde bu ifadeleri kullanan ilk kişidir494. et-Tahtâvî’nin şiirle r i 

onu mükemmel şairlerin mertebesine yükseltmese de muasırlarının önüne geçirmişt ir. 

Mısır’a olan sevgisini, Mısır ordusunun kahramanlarını dile getirdiği ve diğer çeşitli 

konularda şiirler yazmıştır. Methiye, mersiye ve gazel gibi yaşadığı zamanda geçerli 

olan türlerdeki şiirleriyle yükselmiştir495. Muasırlarıyla kıyaslandığında ince ruhlu bir 

şairdir496. 

 et-Tahtâvî, el-Murşid’ul-emîn li’l-benât ve’l-benîn adlı eserinde sadık bir 

yurtseverin vatanı için her şeyini feda etmesi, vatanına hizmet etmesi ve uğrunda sahip 

olduğu her şeyi harcaması, tıpkı bir babanın evladını şerlerden koruması gibi gelecek 

tüm zararları vatanından uzaklaştırması, vatanının hukuk kurallarını ihlal etmemesi 

                                                                 
491 Er, Modern Mısır Romanı, s. 6. 
492 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 54. 
493 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 451-455. 
494 A.e., s. 456. 
495 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 55. 
496 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s. 37. 



257 

gerektiğini ve aynı şekilde vatanın da evladını tüm kötülüklerden koruduğunu dile 

getirir. Bu milliyetçi ifadeler Doğu ve Arap dünyasında ve özellikle de Mısır’da 

yeniydi çünkü onların nezdinde vatan sınırları belirli bir alan değildi, tüm İslam 

ülkeleri, itaat ettikleri halifenin önderliğinde vatanlarıydı. Üzerinde yaşadıkları vatan 

gerçeği ve uğrunda bir şey feda etmek, zihinlerini meşgul etmemişti. Bu sebeple vatan 

ve vatandaşın görevleri konusunda söylenen bu sözler modern Mısır edebiyatında 

milliyetçi edebiyatın oluşması hususunda yeniydi. Bundan sonra edipler vatanları olan 

Mısır’a bakışlarını yöneltmişler, Mısır’ın güzelliklerini dile getirmişler ve Mısır 

halkının acılarını ifade etmişlerdir497. 

 et-Tahtâvî, Menâhicu’l-elbâbi’l-Mısriyye fî mebâhici’l-âdâbi’l-ʿasriyye adlı 

kitabında da, eserini vatanına karşı görevini yerine getirmek amacıyla yazdığını belirtir 

ve vatan sevgisine teşvik etmekten bahseder. Kitabın pek çok bölümünde Mısır’ın 

övünç kaynaklarından bahsetmekte ve ülkesiyle iftihar etmektedir. Diğer taraftan 

Mısır halkını göklere çıkarmamakta, aksine ülkesinin evlatlarına nasihatler vererek 

rehberlik etmektedir. Böylelikle aldatıcı ve yanıltıcı kusurlardan uzak, sadık bir 

yurtseverlik göstermektedir498. 

 et-Tahtâvî’nin çeşitli eserleri arasında edebi, sosyal ve siyasal yönden izler 

bırakan en önemlisi, Tahlîsu’l-ibrîz fî (ilâ) telhîsi Bârîz (1834) adlı eseridir 499 . 

Fransa’daki gözlemlerini anlattığı bu eseri 19. yüzyıl Fransa’sını tanıtan seyahatname 

türünde Arapça tek eser olma özelliğini 1850’li yıllara kadar korumuştur. Eserde 19. 

yüzyıl Fransa’sının gelenekleri, toplumsal ve siyasal yaşamı, bunların Mısır’la 

karşılaştırılması, Fransızların örf ve adetleri, kadın-erkek ilişkileri, yabancılara karşı 

davranışları, Fransızların dini hayatı, Fransız düşüncesi ve tanık olduğu 1830 

devrimiyle ilgili olaylardan bahsedilmiştir 500 . et-Tahtâvî’nin bir öğrenci olarak 

Paris’teki deneyimlerini anlattığı bu eseri, yazıldığı zamana göre üslubunun 

alışılmadık bir biçimde yalın, sade bir dilde ve kolay okunur olmasıyla ayırt 

edilmektedir 501. Yazar burada roman yazmayı düşünmemiş, sadece bilgi vermekle 

                                                                 
497 A.e., s. 36. 
498 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 456-457. 
499 Er, Modern Mısır Romanı, s. 5. 
500 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95. 
501 Brugman, a.g.e., s. 20. 



258 

yetinmiştir. Secili bir dil kullanılan eserin düşünsel değeri edebi değerinden daha 

fazladır502. Eser, Avrupa toplumunu geleneksel bakış açısından farklı bir şekilde ele 

alır. Avrupalıların geleneklerini ve yöntemlerini sırf Avrupalı oldukları için 

reddetmemek, olumlu yönlerini görüp yararlanmak gerektiğini gösterir. Fransız 

anayasası, yönetim biçimi, ulusun hak ve özgürlükleri gibi konulara değinerek üstü 

kapalı bir tarzda da olsa Fransa’nın örnek alınması gerektiğini ifade eder. Rahmi Er’in 

belirttiği üzere, onun Fransa’nın siyasi ve sosyal hayatını faydacı bir biçimde izlemes i, 

olumsuz tarafları yanında olumlu yönlerini de dile getirmesi Batılılaşmanın ilk 

kıvılcımları olarak değerlendirilebilir503. Mısır’ın dışına çıkmamış, Kahire’den başka 

bir yer görmemiş olan et-Tahtâvî, Paris yolculuğuyla yeni bir dünyaya adım atmış 

dolayısıyla bu yeni dünya ve medeniyet karşısında büyülenmiştir. Ezher’de okuduğu 

ilimlerle Paris’te yaşadıkları birbiriyle çelişir. Batılı gibi düşünürken Doğulu gibi tavır 

takınır fakat körü körüne hayranlık duymaz, eleştiri süzgecinden geçirir. Teknik 

konularda Batının daha ileri olduğunu açıklar fakat Hz. Peygamber’in emirlerine ters 

düşmeyen işlerini de beğenir, ihtilaf konusu ve dinle ilgisi olmayan güzel yönler inin 

alınması gerektiğini belirtir504. 

 Modern Arap edebiyatında edebi ilk roman Muhammed Hüseyin Heykel’ in 

1914’te yayımladığı Zeyneb’i kabul edilirken, modern dönem tahkiye edebiyatının ilk 

örneği ise et-Tahtâvî’nin Tahlîsu’l-ibrîz’ine kadar geri götürülür505. Bu eserini Ezher 

alimlerinden olan hocası Hasan el-Attâr’ın teşvikiyle kaleme almıştır. Öğretici olmayı 

hedefleyerek eser veren ve modern Arap edebiyatında roman türünün habercisi olarak 

değerlendirilen öncüler, Rifâa et-Tahtâvî ile öğrencisi Ali Paşa Mübarek’tir 506. et-

Tahtâvî’nin Tahlîsu’l-ibrîz adlı eseri, yazarın seyahati esnasında gördüklerinden ve 

hissettiklerinden bahseden bir seyahatname, bazen de konuyu bölümlere ayırıp bilgiler 

veren bir bilgi kitabı görünümündedir. Esas olarak roman ortaya koymayı 

                                                                 
502 Er, Modern Mısır Romanı, s. 47. 
503 A.e., s. 5. 
504  Rifâa Râfiʿ  et-Tahtâvî, Paris Gözlemleri (Kitâbu Tahlîsu’l-ibrîz fî telhisi Bârîz), Haz. Cemil 

Çiftçi, İstanbul, Ses Yayınları, Kasım 1992, s. 16-18. 
505 Er, Modern Mısır Romanı, s. 261.  
506 A.e., s. 44. 



259 

amaçlamayan bu eser, birçok araştırmacı tarafından roman türünün ilk 

kıpırdanışlarından birisi ve bu alandaki ilk çalışma olarak görülür507. 

 et-Tahtâvî’nin Arap dili ve edebiyatının gelişmesinde önemli katkıları vardır.  

Fransızcadan çeviri yaparken terimleri bazen Arapçalaştırmış, karşılığını 

bulamadıklarında ise Fransızca terimleri Arapçaya adapte etmiştir. Fénélon’dan 

tercüme ettiği Mevâkiʿu’l-eflâk fî vekâ’iʿi Telîmâk (Les aventures de Télémaque) adlı 

eser Batı dillerinden Arapçaya çevrilen ilk edebi eserler arasında yer almaktadır508. et-

Tahtâvî’nin bu tercümesi Arap edebiyatında yeni bir yönelimdi. Fransız bir papaz olan 

Fénélon’un bu eserinden önce Arap edebiyatında tercüme edilmiş Fransızca roman 

bilinmemekteydi yani muhtemelen bir ilkti. et-Tahtâvî, yeni nesil genç zihinle r in 

edebiyatta tahkiye türünün önemine dikkatini çekmek ve onları bu alana yöneltmek 

istemişti. Bu tür, Araplar tarafından daha önce önemsenmemekteydi, bu nedenle de et-

Tahtâvî’nin bu çalışması eğitim hususunda önemli bir adımdı509. Bu tercümede altı 

çizilmesi gereken bazı özellikler dikkat çeker ki bunlardan birisi politik 

keskinliğidir510. O dönemde çok ünlü olan ve pek çok dünya diline çevrilmiş olan bu 

eser, I. Abbas tarafından kendisine yapılan kötü muameleyi dolaylı yoldan eleştiren 

bir tarzdadır511 . Cachia’nın değindiği diğer özellikler ise, et-Tahtâvî’nin Avrupalı 

meşhurların ürettiklerine ilgisini yöneltmesi ve ayrıca mecaz yüklü Arapça başlığıd ır. 

Mevâkiʿu’l-eflâk fî vekâ’iʿi Telîmâk (Télémaque ile ilgili hadiselerde yıldızla r ın 

konumları) başlığı dönemin edebi zevkini yansıtmaktadır. Bu ifadeler tercümanın asla 

pasif bir araç olmadığını, kelimeleri seçtiğini ve uyarladığını hatırlatmaktadır512. Diğer 

yandan kullandığı dil Tahlîsu’l-ibrîz’de kullandığı dil ve üsluptan daha sade, açık ve 

yerinde kullanılmış biçimdedir. Bu da, aradan geçen süreç içerisinde yazarın 

olgunlaşmasına ve bu eserin Tahlîsu’l-ibrîz’de yer alan bilimsel ifadelerden uzak 

olmasına bağlanabilir 513. 

                                                                 
507  Şükran Fazlıoğlu, Modern Mısır Romanında Türk İmajı (1798-1914), Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul, 2001, s. 164.  
508 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
509 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s.38. 
510 Cachia, a.g.e, s. 106. 
511 Er, Modern Mısır Romanı, s. 47-48. 
512 Cachia, a.g.e., s. 106. 
513 Er, Modern Mısır Romanı, s. 48. 



260 

 et-Tahtâvî’nin Mısır tarihini Müslümanların Mısır’ı fethiyle değil firavunla r 

dönemiyle başlatması, Arap tarih yazıcılığında bir yenilik kabul edilir514. et-Tahtâvî 

çağının Mısır’ını Firavunlar Mısır’ının halefi olarak görmekte ve Eski Mısır’ın 

görkemiyle iftihar etmekteydi. Vatan şiirleri arasında Firavunları öven şiirle r i 

bulunmaktadır. et-Tahtâvî, arkeolojik buluşların ve çağdaşı olan Avrupalı tarihçile r in 

yazdıkları doğrultusunda, Eski Mısır tarihini gerçek yüzüyle tanıyan ilk Mısırlı 

tarihçidir. Aynı zamanda Firavunlar dönemi Mısır tarihinin yüceliğine inanan, bu 

tarihe lanet yağdırmayan ve gücünü olduğundan eksik yansıtmayan ilk Mısırlıdır. et-

Tahtâvî ileride Muhammed Hüseyin Heykel, Tevfik el-Hakîm ve Selâme Musa gibi 

Mısırlı aydınların savunucusu oldukları firavunculuk akımının da ilk tohumlarını eken 

kişidir 515 . Bir yönetici, editör, tercüman, eğitimci ve edip olan et-Tahtâvî’nin bu 

yoğunluğu nedeniyle sıkı bir şekilde tarihi araştırmalar yapmaya kendini adaması 

hususunda kendisine az bir zaman kalmıştır516 . Bu sebeple mükemmel bir tarihçi 

sayılmaz. Onun tarihi işleyişi geleneksel bir tarzda olmakla beraber, Batının araştırma 

bulgularını kendi anlatımına katması, anlaşılırlık ve uygulanma bakımından kusursuz 

değildir fakat bu çaba bir ilktir517. 

 et-Tahtâvî’nin çalışmalarındaki bu ve benzeri diğer örnekler onun, 

edebiyattaki yeni reform hareketinin bayrağını taşıdığını gösterir. Amaçları ve 

üslubunda yenilikçidir. Şiir alanında mükemmel bir örnek değildir fakat zevkiselime 

delalet eden beyitlere sahip bir yazar ve edebiyatçıdır. Bu beyitler şiirde yeniliği 

müjdelemiştir518. et-Tahtâvî’nin nesri ile şiirine bakılacak olursa, dil ve üslup olarak 

geçirmiş olduğu asırla orantılı olarak ne kadar ilerleme kaydettiği görülür. Bu ilerleme 

Mehmet Ali Paşa döneminde ortaya çıkan ilmi ve edebi reform hareketleri neticesinde 

olmuştur. et-Tahtâvî’nin üslubu geçmiş dönemlerdeki kifayetsizlikten kurtulmuş, 

seçilen ifadelerin yerinde kullanımı ve Avrupa kültürünün tesiriyle ayırt edilir 

olmuştur. et-Tahtâvî yeni asırda edebiyat ve şiirde ilerleme sağlayan, yenilik yapan ilk 

kişidir. Onun şiiri, İsmail Sabri, Ahmed Şevki, Hâfız İbrahim, Halil Mutran ve diğer 

ediplerin öncülük ettiği yeni edebiyata geçiş niteliği taşımaktadır. Son dönem Arap 

                                                                 
514 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 95-96. 
515 Er, Modern Mısır Romanı, s. 6. 
516 Crabbs, a.g.e., s. 79. 
517 A.e., s. 81. 
518 ed-Desûki, a.g.e., C.I, s. 38. 



261 

şairlerinin en meşhuru olan Mısırlı Ahmed Şevki’nin eş-Şevkiyyât adlı eseri ve onun 

vatan sevgisini dile getirdiği şiirleri yanında, ruh, üslup, belagat ve yeni manalar 

getirme bakımından et-Tahtâvî’nin şiiri üçüncü veya dördüncü mertebededir. Fakat et-

Tahtâvî’nin yetiştiği dönemin Arap edebiyatının geri kaldığı ve duraksadığı olumsuz 

bir süreç olduğunu unutmamak gerekir. Bu sebeple onun edebi ve ilmi canlanmaya 

olan katkısı inkâr edilemez. Büyük ihtimalle et-Tahtâvî, eğer çeviri ve ilmi telifler 

olmaksızın tüm vaktini edebiyata, yazmaya ve şiire verebilseydi edebiyat dünyasında 

en yüksek mertebeye ulaşabilirdi519.  Ezher ilimlerine hâkim ve o dönemin Avrupa 

ilimlerinden de pay almış bir alim olarak bu konuda bir ilk olan et-Tahtâvî, Mısır 

halkına çeviri vasıtasıyla Batı ilimlerinden tarih, coğrafya, matematik ve hukuk 

konularında da bilgiler vermiştir. et-Tahtâvî Arap edebiyatıyla Avrupa kültürünü 

birleştiren bir kaleme sahipti. Ürettiği eserler çeviriyle sınırlı kalmamış, tarih, 

edebiyat, eğitim ve ahlak konularında kitaplar yazmıştır. 

 Şairlik yönü bulunan et-Tahtâvî’nin çeşitli konularda yazılmış şiirleri vardır. 

Bunlar arasında Mehmet Ali Paşa’yı övdüğü bir şiirinden alıntıladığımız beyitler 

şöyledir 520: 

 

 

 

                                                                 
519 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 457-458. 
520 Taha Vâdî, Dîvânu Rifâʿa et-Tahtâvî, 2. bs., Kahire, Dâru’l-Meʿârif, 1984, s. 141. 

ً  للللللللللللللللللللل  ً  ً  لللللللل لللللللل نأ ً   لللللللل لللللللل   لللللللل ًملللللللل  ً لللللللل  للللللللل 
ً

ًً ً للللللللللللللللللل ِ  ً  للللللللللللللللللل  يا   كللللللللللللللللللل   لللللللللللللللللل ً  أغلللللللللللللللللللذ
ً

ًقللللل  للللللللللللللللللل ً  ًملللللعللللللل  للللللل   ً سللللللللللللللللللل  ً  ً لللللف أ   للللل  
ً

ًملللللللل لللللللل  لللللللل ً ًد ر  ً للللللللف   ً ً  لللللللللللللللللللللل لللللللل لللللللل ر   ملللللللل 
ً

ًقً  ًظلللللللوللللللل للللللل للللللل ملللللللأ  ًمللللللل لللللللعللللللل  للللللللأ  د  ً للللللل  ًسللللللللللللللللللللل  لللللللأ 
ً

ً لللللللللل  للللللللللل ً ً  للللللللللولللللللللل ك ً لللللللللل   ًز لللللللللل لللللللللل   فلللللللللليلللللللللل 
ً

ً ًأ لللللللللللل للللللللللل   ً  لللللللللللل  قلللللللللللل  ًأ لللللللللللل لللللللللللل ر  دلا لللللللللللل ل
ً

ًمللللللللل للللللللل  لللللللل ً ًمللللللللل للللللللل للللللللل   ً للللللللل لللللللللعللللللللل  ًأكللللللللل    لللللللللوللللللللل 
ً



262 

  

 et-Tahtâvî’nin vatan sevgisine dair bir çok şiiri vardır. Bunlar arasında 

aşağıdaki beyitler örnek olarak verilebilir522:   

 

 

 et-Tahtâvî, Sudan’da zor ve çetin şartlar altında yaşadığı sürgün hayatından 

dolayı hissettiği acılarını şiirlerle dile getirmiştir523: 

                                                                 
521  Eski bir İranlı kralın ismidir. Bkz.: A.e., s. 141. 
522 Şeyyal, Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, s. 81. 
523 Vâdî, Dîvânu Rifâʿa et-Tahtâvî, s. 73. 

Yaban yerler onun ihsanı ve lütfuyla 

zenginleşti 

 

 Bir beşer ki adaleti ve itidali kâinatı doldurdu 

 

Dârâ’yı521 yenen İskender dahi değildi 

onun dengi 

 Kisrânın azmine kayserin heybetine sahipti 

Tüm krallar onun vasıflarıyla 

süslenmiştir 

 Onlardan birini onunla kıyasladığında haksızlık 

edersin 

Onlar onun sahip olduğu erişilmezlikten 

uzaktır  

 Hakanların tarihlerindeki emareler müştereken 

gösterir ki 

عللللللللللللللللللل  وللللللللللللللللللل  ًأ لللللللللللللللللللأ ًمللللللللللللللللللل  ًفللللللللللللللللللل  لللللللللللللللللللللللللللللللل ل 
ً

عللللللللللللللل ً ولللللللللللللللأ ً  للللللللللللللللللللللللللللل  ً للللللللللللللللعلللللللللللللللل  أ     لللللللللللللللل للللللللللللللللِ 
ً

ًنلللللللللللللللللللللللل  ً لللللللللللللللللللللللل   ًرأكللللللللللللللللللللللللأ    فلللللللللللللللللللللللل ن
ً

ً   للللللللللللللللللللللللللللللللللل  للللللللللللللللللللللأ ً ً  كللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللليلللللللللللللللللللللل ل لللللللللللللللللللللل 
ً

ًعلللللللللللللللللللللللللللللللللللللللللل   للللللللللللللللللللللللللللل  ًرأفلللللللللللللللللللللللللللل لللللللللللللللللللللللللللل للللللللللللللللللللللللللللأ  
ً

ً ل للللللللللللللللللللللللللللللللللللل  للللللللللللللللللللللل ً  ملللللللللللللللللللللللأ للللللللللللللللللللللل  للللللللللللللللللللللل للللللللللللللللللللللل  
ً

ً  ً ًفلللللللللللللللللللللللللللل للللللللللللللللللللللللللل  لللللللللللللللللللللللللل   لللللللللللللللللللللللللل  لللللللللللللللللللللللللل لللللللللللللللللللللللللل  
ً

ًً ًملللللللللللللل  ًعلللللللللللللللللللللللللللأ لللللللللللللل     يلللللللللللللأ ً  لللللللللللللل  ولللللللللللللل    لللللللللللللللأ
ً

Herkes ona kavuşmayı arzular 

 

 Mısır ne kadar yücedir 

Onu parmakla oyarız 

 

 Şayet ona bir göz ilişirse 

Kaleleri zapt edilemez  O ne kadar yücedir 

Ücra yerleri bile mamur  Sanatları ne eşsizdir 

ً لللللللللللللللللللللللللل  لللللللللللل ر ً  ًأ للللللللللللللللللللللللل لا ًفلللللللللللل رقلللللللللللل ل ً قلللللللللللل 
ً

ً للللللللللأ  د ً ًد ن     لللللللللل لللللللللل لللللللللل د ً لللللللللل للللللللللعلللللللللل لللللللللل 
ً

ً  للللللللللللعلللللللللللل  ً  ً لللللللللللللللللللللللللل    ًفلللللللللللل للللللللللللعلللللللللللل   أفلللللللللللل لللللللللللل 
ً

ًرقلللللللللللللل د ً ً لا ً لللللللللللللل لللللللللللللل لللللللللللللل  ًسَللللللللللللللأ     لا
ً

ً لللللللللللنهللللللللللل ً للللللللللل لللللللللللعللللللللللل ًً  للللللللللل للللللللللل     للللللللللل د 
ً

ًً ً للللللللللللل  ً تللللللللللللليللللللللللللل د ً ولللللللللللللأ ًذ    ًملللللللللللللعلللللللللللللنهللللللللللللل    للللللللللللل 
ً

ً  ً ً   للللللللللللللل  للللللللللللللل ل ً  للللللللللللللللللللللللللللل نلللللللللللللللأ   أر للللللللللللللل 
ً

ً لللللللللل لللللللللل د ً  ً ً  لللللللللل لللللللللل لللللللللل ل  ملللللللللل   للللللللللللللللللللللللولللللللللل 
ً



263 

 

 

 et-Tahtâvî, ayrıca ehli beyti çeşitli kasidelerle övmüştür. Buna örnek olarak 

aşağıdaki beyitler verilebilir524: 

 

 

 Eserleri: 

 Özellikle son yıllarda et-Tahtâvî Mısır’da çok takdir edilmekte ve sıklıkla 19. 

yüzyıldaki uyanışın öncüsü olarak kabul edilmektedir. Çalışmalarının yeniden 

basılması ve onunla ilgili yayımlanan birçok çalışmadan bu durum anlaşılmaktadır525.   

Siyer, fıkıh, edebiyat, ahlak, tıp, mantık, mühendislik, felsefe, mitoloji, matematik ve 

tarih gibi birçok konuda yazdığı veya Fransızcadan tercüme ettiği eserleri, edebi 

                                                                 
524 A.e., s. 139. 
525 Brugman, a.g.e., s. 24. 

Tahta’da, ki geri dönüşü ve alışkanlığım 

olmaksızın 

 Küçük çocukları bıraktım 

 

Ne gecem memnun edici ne de uykum 

 

 Onları gizliden ya da alenen 

düşünmekteyim 

Kendi ateşiyle yanan bir kalple  Onlardan uzakta neşem beni terk eyledi 

Kavuşmama ki direncime göz dikmekte 

 

 Vuslat hasretindeyim fakat kader izin 

vermiyor 

ً لللللللللللللللللللللللللللللل   ً  لللللللللللللللللللللللللللللل   ً كلللللللل لللللللل لللللللل  للللللل ً لللللللل لللللللل 
ً

لللللللللل  ً ً للللللللللللللللللللللل  ًأز  لللللللللأ  ً  لللللللللف للللللللل  ر ً للللللللل للللللللل   يادأ
ً

ً  للللللللللل  للللللللللل دً   ً ً أكللللللللللل للللللللللل ً لللللللللللِ  للللللللللل   شمللللللللللل  
ً

ًملللللللللللل لللللللللللل سلللللللللللللللللللللللللللللللللللللل  ً ً ًغلللللللللللل  ًز لللللللللللل    أنجلللللللللللل  
ً

ً  لللللللللللل للللللللللللي ً ضلللللللللللللللللللللللللل لللللللللللل ل ًك لللللللللللللللللللللللللل مًأكلللللللللللل لللللللللللل 
ً

ً للللللللللللللللللللللللً ًم لللللللللللللللللل للللللللللللل  ًً  للللل  ً ضلللللللللللللللللل للللللل    مللللل 
ً

 ًً ً   لللل لللل نًعللللللللللللللللللللل  ًأ للللللللللللللللل   فلللل  لللللل ً  للللللللللللللللل للللللل 
ً

ًً ًعلللللللللللللللللللل للللللل يً للللللولللللل  ولللللل ًم لللللللللللللللللللل فللللللل       لللللل للللللل
ً

Ey Zehra’nın ailesi, bu benim en parlak 

yanımdır 

 Sizlere olan bağlılığım benim saf 

vasıflarımdandır 

 

Sönmeyen parlak yıldızlarsınız 

 

 Sizin ceddiniz kâinatın güneşidir ve sizler 

Onun seçkin saf bir parçasından   Sizler Nebinin bir parçasısınız, ki doğdunuz  

Şereflenmişlerin en yüce mevkiinde yer alan    Aslı ve varlığıyla kâinatın efendisidir 

 



264 

değere sahip şiirleri, makaleleri ve mektupları bulunmaktadır 526 . Hem yaşadığı 

dönemde hem de Arap edebiyatında yeniliklere haiz önemli bir kişilik olmasından 

dolayı çalışmamızda geniş yer verdiğimiz et-Tahtâvî’nin eserleri şunlardır: 

 - Tahlîsu’l-ibrîz fî (ilâ) telhîsi Bârîz (Kahire 1958): Diğer adı ed-Dîvânu’n-

nefîs bi-îvâni Bârîs olan bu eser mukaddime, maksad ve sonuçtan oluşur. Mukaddime 

dört alt bölüm, maksad ise her biri birkaç alt bölümden oluşan altı makale olarak 

düzenlenmiştir527. et-Tahtâvî’nin ilk çalışmalarından olan eser, onun Fransa’ya olan 

seyahatini, yolculuğu esnasında görüp şahit olduklarını ve Paris’teki ikameti süresince 

buranın zihninde nasıl bir iz bıraktığını anlatır. Eser Fransa’nın ahvalini, devlet 

nizamını, halkının karakterini, huylarını, adetlerini, ilimlerini, teknikler ini, 

edebiyatlarını, ideolojilerini, ürünlerini, yaşam tarzlarını, politikalarını ve toplumsa l 

durumlarını kapsar. Bu yolculukla et-Tahtâvî’nin tarih ve coğrafya araştırmala r ına 

yönelimi açığa çıkar. Bu eser, ayrıca dil ve edebiyat yönünden malzemesinin 

yoğunluğuyla dikkat çeker. et-Tahtâvî’nin derinlemesine araştırma ve tetkike meylini, 

gözlemlerindeki hassasiyeti ve basireti gösterir. Avrupa milletlerinin ilerleyiş ini 

benimsemek hususunda geniş fikirli ve istekli olması yanında, kendi dininin 

buyruklarına da sıkı sıkıya bağlıdır. Bu eser onun ilme olan aşkını, Fransız ilimler ini, 

alimlerini, kütüphanelerini, ilmi cemiyetlerini, okullarını, kurumlarını, kitap, dergi ve 

gazete yönünden ilmi servetini detaylarıyla tasvir edişini ortaya koyar 528 . et-

Tahtâvî’nin, gözlemlerini Paris’teyken betimlemeye başladığı ve Mısır’a döndükten 

sonra tamamladığı bu eser, Mısır tarihinde yazılmış ilk seyahatnamedir529. Zira bu 

seyahat modern Mısır tarihinde, bir Mısırlının Avrupa’ya gerçekleştirdiği ilk 

seyahattir530 . İlk olarak 1834’te Bulak’ta basılmıştır531 . Mehmet Ali Paşa bu kitap 

hususunda büyük sevinç duymuş, saraylarında okunmasını, divanlara ve ileri gelen 

önemli kişilere dağıtılmasını ve Mısır okullarında okutulmasını emretmiştir532. İlk defa 

A. Caussin de Perceval tarafından Relation d’un voyage en France adıyla özetlenip 

Arapça bazı bölümlerle birlikte yayımlanmış (Paris 1833) daha sonra Bulak’ta (Kahire 

                                                                 
526 Yalar, a.g.e., s. 81. 
527 Fazlıoğlu, a.g.e., s. 163. 
528  er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 462. 
529 Akçay, a.g.e., s. 22. 
530 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 462. 
531 Akçay, a.g.e., s. 22. 
532 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 462. 



265 

1323), ayrıca Ahmed el-Allâm, Ahmed Ahmed el-Bedevî ve Enver Lûka tarafından 

dil ve gramer açısından düzeltilip Kahire’de 1958’de neşredilmiştir. Seyahatname 

Tercümesi başlığıyla Rüstem Besim (Bulak 1839), Paris Gözlemleri adıyla da Cemil 

Çiftçi (İstanbul 1992) tarafından Türkçeye tercüme edilmiştir. 

 - el-Kenzu’l-muhtâr fî keşfi’l-arâzî (iktişâfi’l-arzî) ve’l-bihâr (Malta 1833, 

Kahire 1834-35): et-Tahtâvî’nin soru cevap şeklinde yazmış olduğu beşerî ve siyasi 

coğrafyaya giriş niteliğinde bir ders kitabıdır. 

 - Envâru tevfîki’l-celîl fî ahbâri Mısr ve tevsîki Benî İsmâʻîl (Bulak 1868): 

Eser, Müslümanların fethine kadar olan Eski Mısır dönemi (Firavunlar dönemi) 

hakkındadır. Sadece birinci cildi basılmıştır533. Salih Mecdi Bey eserin ikinci cildinin 

de çıktığını söyler fakat bu konuda bir bilgi yoktur534. Eser, İsmail Paşa zamanında 

yazılmış ve veliaht Tevfik Paşa’ya takdim edilmiştir535. Bu eser de döneminde yeni 

kabul edilir. O vakte kadar Eski Mısır tarihi, hemen hemen hepsi Yunanlıla r ın 

kitaplarından alınan bilgileri yineleyen Arap tarihçilerinden dolayı, evhamlar ve batıl 

bilgilerle doluydu. Eski eserler üzerinde kazı ve inceleme yoluyla çalışma yapılmaya 

başlanmasından sonra, Batılı alimler Eski Mısır tarihini araştırıp yazmışlardı. et-

Tahtâvî Eski Mısır tarihine meçhul kalmış bilgileri ekledi ve onun bu eseri o vakitte 

söz konusu tarihe en yakın ve aslına uygun Arapça eser oldu. Bu eserin mühim olan 

yönü, et-Tahtâvî’nin Eski Mısır tarihine yeterli önemi vermesi, bu tarihi yüceltmesi ve 

dikkatleri bu tarihe çekmesi bakımından bir ilk olmasıdır536. 

 - Menâhicu’l-elbâbi’l-Mısriyye fî mebâhici’l-âdâbi’l-ʻasriyye (Kahire 1869): 

Yazarın yaşadığı dönemin edebiyatını, siyasetini, sanayisini, ilimlerini ve teknikler ini 

inceleyen bir eserdir537. Edebiyat, sanat ve medeniyet sorunlarını inceleyen eserin ilk 

baskısı Bulak’ta 1869’da yapılmış olup 291 sayfadır. İkinci baskısı ise Şirket-i Regâib 

Matbaası’nda 1991 senesinde gerçekleştirilmiştir ve 450 sayfadır538. Daha önce de 

sözünü ettiğimiz bu eseri de et-Tahtâvî’nin en güzel ve faydalı kitaplarından biri olup 

eserde, Mısır’ı kültür, sanat, idare, sosyal, siyasi, ekonomik, tarih, coğrafya, edebiyat, 

                                                                 
533 Savran, a.g.e., s. 38. 
534 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 463. 
535 et-Tahtâvî, a.g.e., s.18-19. 
536 en-Neccâr, a.g.e., s. 143-144. 
537 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 26. 
538 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 18. 



266 

ahlak ve adalet gibi pek çok yönlerden incelemiş, yurttaşlık hakları ve görevler iyle 

ilgili bilgiler vermiş, toplumsal kalkınmanın ancak maddi ve manevi kalkınmayla 

mümkün olacağını dile getirmiş, Mısır halkına nasihatler vermiştir. Din, akıl, İslam 

hukuku ve Batı medeniyeti arasında ilişki kurmaya çalışmıştır. Eserde bazen düz 

anlatım bazen de secili bir dil kullanılmıştır539. 

 - Nihâyetu’l-icâz fî sîreti sâkini’l-Hicâz (Kahire 1990): Hz. Muhammed’in 

hayatına dair olan eser Ravdatu’l-Medâris dergisinde yazı dizisi halinde 

yayımlanmıştır540. et-Tahtâvî, hayatının son zamanlarında yazmış olduğu bu son eseri 

basılmadan önce vefat etmiştir. Oğlu Ali Bey Fehmi’den eseri tamamlanmasını 

istemiş, Ali Bey Fehmi esere Hz. Muhammed’in gazalarını anlatan bir cetvel ilave 

etmiştir541 . Emevî ve Abbâsî dönemlerini de içine alan eseri oğlunun tamamladığı 

görüşü üzerinde durulur542. Ali Bey Fehmi tarafından neşredilmiştir. 

 - ed-Devletu’l-İslâmiyye nizâmuhâ ve ʿamâlâtuhâ (Kahire 1990): 

Abdurrahman Hasan Mahmud ve Faruk Hamid Bedir tarafından Nihâyetu’l-icâz’a 

eklenerek yayımlanan bir eseridir543. 

 - Cemâlu’l-Ȃcurrûmiyye (Bulak 1863-64): İbn Acurrûm olarak ün yapan Ebû 

ʿAbdillah en-Nahvî’nin (ö.1323) Arap dili gramerine dair meşhur eserinin manzum 

şeklidir544. İsmail Paşa zamanında açılan yeni okullarda İbn Malik’in el-Elfiyye’sinin 

yerine okutulmak üzere hazırlanmıştır545. 

 - et-Tuhfetu’l-mektebiyye li-takrîbi’l-lugati’l-ʿArabiyye (Kahire 1869): Arap 

dili gramerinin öğretilmesi için ilkokullarda okutulmak üzere yazılan eserin taşbaskısı 

yapılmıştır546 . Eser Silvestre de Sacy’nin et-Tuhfetu’l-seniyye’sinden (Paris 1831) 

etkilenilerek yazılmıştır. 

 - el-Murşidu’l-emîn fî li’l-benât ve’l-benîn (Kahire 1972-73): Daha önce 

sözünü ettiğimiz eser, kız çocuklarının eğitimiyle ilgilidir. et-Tahtâvî’nin vefatından 

                                                                 
539 Akçay, a.g.e., s. 26. 
540 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 464. 
541 en-Neccâr, a.g.e., s. 132. 
542 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 19. 
543 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
544 Yalar, a.g.e., s. 80. 
545 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
546 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 25.  



267 

bir yıl önce yayımlanmıştır. Yaklaşık 500 sayfa olan eserin ikinci baskısı yazarın 

vefatının 100. yılı münasebetiyle 1973 senesinde Beyrut’ta yapılmıştır547. 

 - Târîhu kudemâi’l-Mısriyyîn (Bulak 1838): Mısırlı eski şahsiyetlerin tarihine 

dairdir548. 

 et-Tahtâvî’nin ayrıca, el-Meşâbihu’l-munîre fî tevârîhi’l-kurûni’l-ahîre 

(Bulak 1849-1850)549, el-Kavlu’s-sedîd fi’l-ictihâd ve’t-taklîd (Kahire 1870-71)550 ve 

er-Resûlu’l-emîn li’l-benât ve’l-benîn (Mısır 1875)551 adlı eserleri de vardır. 

 Şiirleri: 

 - Kasîde vataniyye Mısriyye (Bulak 1855-56): Eser, kendisini Sudan’dan geri 

çağıran Hidiv Said Paşa için yazdığı şiirlerden oluşur552. 

 - Kasîde vataniyye Mısriyye (Bulak 1864-65): Hidiv İsmail Paşa için 

yazılmıştır553. 

 - el-Kevâkibu’n-neyyire fî leyâlî efrî’l-ʿAzîz el-mukmire (Bulak 1872-73): 

Tevfik Paşa’nın evliliğini tebrik etmek için yazılan şiirleri kapsar554. 24 sayfalık küçük 

bir risaledir555. 

 - Tahmîsu kasîdeti’ş-Şihâb Mahmûd (Kahire 1891-92): Şihab Mahmud’un 

kasidesinin et-Tahtâvî tarafından tahmisi yapılmıştır. 46 beyit tutarında bir eserdir556. 

 - Mukaddime vataniyye Mısriyye (Bulak 1866-67). 

 - Tehni’e ʿidiyye vataniyye (Kahire, taşbaskı). 

 - Tehni’e vataniyye li’l-vizâreti’s-seniyye (Bulak, Kahire). 

 - Manzûme Vataniyye Mısriyye (Kahire 1855-56). 

                                                                 
547 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 18. 
548 Yalar, a.g.e., s. 80. 
549 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
550 Brugman, a.g.e., s. 25. 
551 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 20. 
552 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
553 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 19. 
554 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
555 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 20. 
556 A.e., s. 19. 



268 

 - Manzûme Vataniyye Mısriyye (Kahire 1855-56). 

 - Manzûme Vataniyye Mısriyye (Kahire 1855-56) 557. 

 - Dîvânu Rifâʿa et-Tahtâvî (nşr. Tâhâ Vâdî, Kahire 1979, 1984)558. 

 Tercümeleri: 

 - Nazmu’l-ʿukûd fî kesri’l-ûd (Paris 1827): Agoub’un La lyre brisée adlı 

kitabının (Briséee kasidesinin)559 tercümesidir560. Eserin orijinali 38 sayfadır561. 

 - Coğrâfiyye sagîre (Bulak 1830): Mehmet Ali Paşa’nın emriyle ders kitabı 

olarak Fransızca’dan çevrilmiştir. 

 - Fi’l-meʿâdini’n-nefîse li-tedbîri meʿâyişi’l-halâ’ik (Bulak 1832-33): 

Cyprien Prosper Brard’ın eserinin tercümesidir562. Maden ilminden bahseden eser 47 

sayfadır563. 

 - Kalâ’idu’l-mefâhir fî garîbi ʿavâ’idi’l-evâ’il ve’l-evâhir (Bulak 1833-34): 

et-Tahtâvî’nin Paris’teyken Arapçaya çevirdiği eser olup kendisi döndükten sonra 

basılmıştır564. İki bölümden oluşan eserin birinci bölümünün Moeurs et usages des 

nations adında bir eserin çevirisi olduğu tahmin edilmektedir. İkinci bölüm Georges 

Bernard Depping’in Aperçu historique sur les moeurs et coutumes des nations adlı 

eserinin tercümesidir565. Bu bölüm tarih ve coğrafya deyimleriyle ilgili ansikloped ik 

bilgileri içermektedir. Birinci bölüm 112, ikinci bölüm 105 sayfadır 566. Kitapta et-

Tahtâvî çeşitli toplumlardaki mesken türlerini tasvir etmiş, giysi ve ziynet kullanma 

adetleri, sanat ve edebiyat faaliyetleri, bayram törenleri ile batıl inançlardan 

bahsetmiştir. Kendi görüşlerini de açıkça anlatmış, bir millette kadına saygı göstermek 

                                                                 
557 Brugman, a.g.e., s. 24. 
558 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
559 Savran, a.g.e., s. 39. 
560 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
561 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 21. 
562 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
563 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 21. 
564 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 462. 
565 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
566 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 21. 



269 

gerektiğini, hürriyet ve haklarını vermemenin barbarlık işareti olduğunu 

söylemiştir567. 

 - et-Taʿrîbâtu’ş-şâfiye li-murîdi’l-cogrâfiyye (Bulak 1834-35, 1838) 568 : 

Danimarkalı yazar Conrad Malte-Brun’a ait bir coğrafya kitabının çevirisidir. 303 

sayfadır 569. Mısır’daki okullarda coğrafya eğitimi için okutulmak üzere Fransızcadan 

Arapçaya çevrilmiştir570. 

 - el-Cogrâfiyyetu’l-ʿumûmiyye (Bulak 1834): Conrad Malte-Brun’un 

Geographie completaire universelle adlı eserinin ilk cildinin çevirisidir571. Dört ciltten 

oluşan eserin sadece birinci ve üçüncü ciltlerini çeviren et-Tahtâvî, birinci cildi, veba 

salgını nedeniyle Kahire’den Tahta’ya gittiğinde, altmış günde çevirmiş, Kahire’ye 

döndüğünde Mehmet Ali Paşa’ya sunmuş ve kolağası rütbesiyle ödüllendirilmiş, 

ileriki yıllarda üçüncü cildi çevirdiğinde ise kendisine albay rütbesi verilmiştir572. 

 - Bidâyetu’l-kudemâ’ ve hidâyetu’l-hukemâ’ (Bulak 1838): İsrailloğullar ı, 

Suriyeliler, Süryaniler, İranlılar, Hintliler, Yunanlılar ve Arap kabilelerinden bahseden 

bir eserdir. Eski Doğu tarihi ve milletlerin kültürleriyle ilgili olan eser 271 sayfadır573. 

 - el-Mantık (Bulak 1838-39): Dumarsais’in La logique adlı eserinin 

çevirisidir. 

 - Mebâdi’u’l-hendese (Kahire 1842-43, Bulak 1874): Andrien-Marie 

Legendre’nin Eleménts de géometrie adlı eserinin çevirisidir. 

 - el-Kânûnu’l-medenî el-ifrencî (I-II, Bulak 1866-67): et-Tahtâvî ile öğrencis i 

Abdullah es-Seyyid tarafından yapılan Fransız Medeni Kanunu’nun çevirisidir 574 . 

Fransızca “Code Civil” (Kânûn Nabulyûn) olarak da bilinen eser, et-Tahtâvî’nin ilim, 

fıkıh, hukuk ve tercüme alanlarında ne kadar yüksek seviyede eserler verdiğinin 

göstergesi olan hacimli bir çalışmadır575. 

                                                                 
567 Akçay, a.g.e., s. 23. 
568 Brugman, a.g.e., s. 25. 
569 Yalar, a.g.e., s. 81. 
570 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 25. 
571 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
572 Akçay, a.g.e., s. 24. 
573 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 22. 
574 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
575 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 463. 



270 

 - Kânûnu’t-ticâre (Bulak 1868-69): “Code de la Commerce” yani Fransız 

Ticaret Kanunu’nun tercümesi olan eseri et-Tahtâvî tek başına çevirmiştir576. 

 - Mevâkiʿu’l-eflâk fî vekâ’iʿi (ahbâri) Telîmâk (Beyrut 1867): Daha önce 

öneminden bahsettiğimiz, Fransızca aslı papaz Fénélon tarafından yazılmış olan Les 

Aventure de Télémaque adlı eserin et-Tahtâvî tarafından yapılan çevirisi, Arap 

edebiyatında Fransızcadan Arapçaya tercüme edilmiş ilk roman olarak kabul edilmes i 

ve genelde edebiyatın temel ilkeleriyle dolu olmasından dolayı konumuz açısından da 

önemlidir. 792 sayfadır577 . Eser 1859’da tamamlanmış olmasına rağmen 1867’de 

Beyrut’da basılmasından sonra ortaya çıkmıştır578. 

 - Atlasu’l-cogrâfî: Mehmet Ali Paşa’nın emriyle 15 Nisan 1834’te basıldı579. 

 et-Tahtâvî’nin bu eserlere ek olarak Kitâbu Kudemâ’i’l-felâsife (Bulak 1836-

37, Kahire 1840) 580  ve Risâletu’l-me’âdin (Bulak 1867) 581  adlı tercümeleri de 

bulunmaktadır. 

 et-Tahtâvî’nin eserleri ayrıca el-Aʿmâlu’l-kâmile li-Rifâʿa Râfiʿ et-Tahtâvî 

ismiyle Muhammed Amâre tarafından yayımlanmıştır (I-V, Beyrut 1973-1981)582. 

 Ayrıca et-Tahtâvî’nin editörlük yaptığı Ravdatu’l-Medâris adlı dergide 

edebiyat ve tarih hususlarında kıymetli araştırmaları bulunmaktaydı583. 

 et-Tahtâvî’nin öğrencisi Salih Mecdi Bey Hilyetu’z-Zaman adlı risalesinde 

et-Tahtâvî’nin basılmamış ve hakkında bilgi bulunmayan diğer eserlerinden bahseder.  

Bu eserler şunlardır; Risâle fi’t-tıb, Muhtasar Meʿâhidi’t-tansîs, Mecmûʿu’l-

mezâhibi’l-erbiʿa, Şerhu lâmiyetu’l-ʿArab ve Tercemetu Munteskû (Montesquieu)584. 

                                                                 
576 Akçay, a.g.e., s. 26. 
577 Yalar, a.g.e., s. 80. 
578 Cachia, a.g.e., s. 106. 
579 et-Tahtâvî, a.g.e., s. 22. 
580 Brugman, a.g.e., s. 24. 
581 Savran, a.g.e., s. 39. 
582 Görgün, “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, C.XXXV, s. 96. 
583 er-Râfiî, Asr Muhammed Ali, s. 463. 
584 A.e., s. 464. 



271 

   3.14. Ebû’l-Vefâ Nasru’l-Hûrînî (ö. 1874) 

 Nasr (Ebû’l-Vefâ) İbnu’ş-Şeyh el-Hûrînî, Mısırlı edip, dilci ve585 müfessirdir. 

Ezher’den mezun oldu586 . el- Hûrînî, Ziraat Okulunun tek musahhihiydi. 1843-44 

senesi sonlarında yine musahhih olarak Diller Okuluna bağlı olan Tercüme Kalemine 

geçti. 1844 senesinde ise Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın bizzat kendisi onu Fransa’ya 

gönderilen öğrenci heyetinin başına lider olarak seçti587. Fransa’da bir müddet kalan 

el-Hûrînî burada Fransızca öğrendi ve daha sonra Kahire’ye döndü588 . Fransa’ya 

eğitim için gitmemiş fakat burada Fransızcayı öğrenmiş olup iyi derecede Fransızca 

okuyup yazabilmekteydi. Döndükten sonra Ezher’de ders vermekle iştigal etti. Daha 

sonra Bulak Matbaasına musahhih olarak tayin edildi. Burada birçok dil kitabının 

basılmasından sorumluydu. Bu eserlerin üzerlerinde ona ait değerli notlar ve yorumlar 

bulunmaktadır. Bunlar arasında özellikle Fîrûzabâdî’nin el-Kâmûs’u, Cevherî’nin es-

Sıhâh’ı, Suyûtî’nin el-Muzhir’i ve daha birçok eser sayılabilir. el-Hûrînî 1874 

yılındaki vefatına kadar faaliyetlerini sürdürmüştür589.  

 Eserleri: 

 el- Hûrînî birçok ilim, tarih ve dil kitabını tashih etmiş ve kitaplar yazmışt ır. 

Basılmış olan eserleri şunlardır: 

 - el-Matâliʿu’n-nasriyye li’l-metâbiʿi’l-Mısriyye: Yazım usuller i 

hususundadır590. Mısır’da birkaç kez basılmıştır591. 

 - Şerhu dîbâceti’l-kâmûs: Fevâidu şerîfe fî maʿrifeti istilâhâti’l-kâmûs adlı 

eserle birlikte basılmıştır. Fîrûzâbâdî’nin el-Kâmûs adlı eserinin giriş bölümüyle 

ilgilidir592. 

 - Muhtasaru ravdi’r-riyâheyn fî menâkibi’s-sâlihîn li’l-Yâfiʿî 593. 

                                                                 
585 ez-Zirikli, a.g.e., C.VIII, s. 29. 
586 Kehhâle, a.g.e., C.IV, s. 25.  
587 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 181-182. 
588 Kehhâle, a.g.e., C.IV, s. 25. 
589 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 182. 
590 ez-Zirikli, a.g.e., C.VIII, s. 29. 
591 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 235. 
592 ez-Zirikli, a.g.e., C.VIII, s. 29. 
593 Kehhâle, a.g.e., C.IV, s. 25. 



272 

 el- Hûrînî’nin yazma halindeki eserleri ise şunlardır: Tefsîru sûreti’l-Mulk594, 

Tesliyetu’l-musâb ʿinde firâki’l-ahbâb (Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye’de 

bulunmaktadır.)595, et-Tevassul li-halli meşâkili’t-tevessul, Şerhu’t-tavassul (kendi el 

yazısıyla, Rabat Kütüphanesi, 434 Kittânî), el-Mu’telif ve’l-muhtelif, Risâle fî esmâi 

ruvâti’l-hadîs, Serhu’l-ʿayneyn fî şerhi ʿaneyn (dil ve edebiyat üzerine), Hâşiye ʿalâ 

besmeleti’l-ahrâz fî envâʿi’l-mecâz (belagat üzerine), Takyîdât ʿ alâ risâleti’l-Yûsî fi’l-

mecâz (belagat üzerine), Tahrîrâtu’l-nasriyye ʿalâ şerhi’r-risâleti’z-Zeydûniyye (İbn 

Zeydûn’un risalesine İbn Nubâte’nin şerhi üzerine yorumlardır) 596. 

   3.15. Abdullah Ebû’s-Suûd (1828-1878) 

 Abdullah Ebû’s-Suʿûd b. eş-Şeyh Abdullah 597  o vakit Mısır’ın meşhur 

ediplerindendi598ve ayrıca modern Mısır tarihinde zuhur eden ilk siyasi gazeteciydi599. 

1828 yılında Gize yakınlarındaki Dahşur’da doğdu600. Babası kadıydı fakat daha sonra 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın kurmuş olduğu okullardan birisi olan Bedreşîn Okuluna 

(Mektebu’l-Bedreşîn) idareci olarak seçildi ve Ebû’s-Suʿûd Efendi’yi bu okula 

verdi601. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Kahire’de kurmuş olduğu okullarda eğitim 

gören Ebû’s-Suʿûd Efendi akranları arasında yükseldi602. Daha sonra 1839 senesinde, 

Rifâa et-Tahtâvî’nin yardımıyla Diller Okuluna iştirak etti603.  Burada da akranları 

arasında yükselerek, özellikle Arap dili hususunda başarı gösterdi. Hocası Hasaneyn 

el-Gamrâvî’nin ardından bir okula Arapça hocası olarak seçildi ve kendisine teğmen 

rütbesi verildi. Kısa bir müddet sonra da üsteğmen rütbesine yükselerek Mühendishane 

Okuluna geçti. Öğretmenlerin çevirdiği matematik kitaplarının tercümeler inin 

düzeltilmesine iştirak etti604 . Sonra Ezher’e katıldı ve dil, matematik ve fıkıh gibi 

ilimlerde ilerledi. Fransızca ve İtalyancaya vakıf oldu605. Bu yıllarda sadece dil eğitimi 

                                                                 
594 ez-Zirikli, a.g.e., C.VIII, s. 29. 
595 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 235. 
596 ez-Zirikli, a.g.e., C.VIII, s. 29. 
597 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 
598 Şeyho, a.g.e., C.II, s. 18.  
599 Tacir, a.g.e., s. 101. 
600 Tarrâzî, a.g.e, C.I, s. 130. 
601 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 153-154. 
602 Tarrâzî, a.g.e, C.I, s. 130. 
603 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 
604 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 154. 
605 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 



273 

almakla yetinmedi, Ezher’de fıkıh derslerine de katıldı. Hocaları arasında, Halil er-

Reşîdî, Ahmed el-Mersafî, el-Mansûrî ve et-Temîmî el-Magribî vardı. 1843-44 

senesinde Rifâa et-Tahtâvî yönetimindeki Diller Okuluna bağlı olan Tercüme Kalemi 

yeniden organize edildiğinde, başkanı Kânî Bey’di. Bu dönemde Ebû’s-Suʿûd Efendi 

sadece Nuzumu’l-lâlî’i fi’s-sulûki fî men hakeme Fransa mine’l-mulûk adlı eserinin 

tercümesiyle meşgul oldu.  Abbas Paşa döneminde ise Ebû’s-Suʿûd Efendi sıradan bir 

memur olarak köşesine çekildi. Hiçbir çabası ve faaliyeti olmadı çünkü Abbas Paşa ile 

aralarında hoşnutsuzluk olan Rifâa et-Tahtâvî’nin öğrencisiydi. Said Paşa yönetime 

geldiğinde, Ebû’s-Suʿûd Efendi hayata ve faaliyetlerine geri döndü606. Said Paşa 1854 

yılında vali olduğunda, Ebû’s-Suʿûd Efendi Maliye Arzuhal Kalemi sorumlusu 

görevine getirildi607. Valinin ve maiyetindekilerin kâtibi olarak Sudan’a seyahat etti. 

Döndükten sonra dış işlerinin Tercüme Kaleminde görevlendirildi. İsmail Paşa 

döneminin başlarında, hocası Rifâa et-Tahtâvî’nin yönetimi altında, meslektaşı Salih 

Mecdi Bey ile tekrar birlikte çalışmak üzere, Dîvânu’l-medâris’e bağlı olan Tercüme 

Kalemine döndü. Bu dönemde Ebû’s-Suʿûd Efendi’nin tercüme ve telif faaliyetleri en 

başarılı haline ulaştı ve çoğunluğu tarih alanında olan yedi kitap çevirdi. Tarih onun 

uzmanlık alanı olan bir ilimdi. Tercümelerinin bir kısmı ise ziraat, kimya, hukuk ve 

coğrafya alanındaydı. Yine bu dönemde cesur bir adım atarak Vâdî’n-Nil adındaki 

Mısır’ın ilk milli halk gazetesini kurdu608.  Mısır’da gayri resmi olarak Arapça siyasi 

bir gazete kuran ilk kişiydi 609 . Bir müddet bu gazetenin editörlüğünü yaptı ve 

zamanının edipleri ile mektuplaştı. Bazı Batı eserlerini Arapçaya çevirdi610. İsmail 

Paşa döneminde bu gazetenin, milliyetçilik hareketinde büyük ve önemli bir rolü vardı. 

Ebû’s-Suʿûd Efendi  bu dönemde ortaya çıkan Ravdatu’l-Medâris adlı ilk Mısır 

dergisinin editörlüğüne iştirak etti. Daha sonra hocası Rifâʿa et-Tahtâvî’nin 

ardından 611 , İsmail Paşa döneminde Dîvânu’l-medâris’in Tercüme Kaleminin 

başkanlığına getirildi ve Daru’l-Ulûm Okulu’nda tarih dersi verdi. Sonra İstinaf 

Meclisi üyeleri arasına atandı ve 1878’deki vefatına kadar bu görevde kaldı612. 

                                                                 
606 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 154. 
607 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 
608 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 154. 
609 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 
610 Merdem Bek, a.g.e., s. 232. 
611 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 154. 
612 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 



274 

 Ebû’s-Suʿûd Efendi hükümetin işlerinde idareci olarak görev yaparken, boş 

vakitlerinde de şiir ve nesir telifi ile meşgul olmuş usta bir şairdi. Kahire’de basılmış 

olan divanında methiye, mersiye ve ayrılık şiirleri gibi pek çok örnekler vardır. Yeni 

doğan nazım türleri olan mevâliyyâ ve muvaşşaha gibi edebi türlerde temayüz etmişt ir. 

Divanı içerisinde, Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın hayatının bulunduğu bir recez şiiri 

vardır. Bu şiiri çok açık mana ve delillerle yazmış olup, şiir on bin beyite ulaşmaktad ır.  

Ebû’s-Suʿûd Efendi’nin bunun gibi uzmanlaştığı çeşitli alanlar vardır ve asrının önde 

gelen şahsiyetleri arasında yer alır613.  

 Eserleri: 

 Ebû’s-Suʿûd Efendi’nin tercümelerinden en önemlileri şunlardır: 

 - Nuzumu’l-lâlî’i fi’s-sulûki fî men hakeme Fransa mine’l-mulûk (Mısır 1841-

42): Zeylinde, hicri tarihi miladi tarihle karşılaştırmak için, Hicret’in başından 1882-

83 (h.1300) senesine kadar olmak üzere bir zaman cetveli bulunur614. Ebû’s-Suʿûd 

Efendi bu eseri Fransızcadan çevirmiştir 615 . Eserin ilk üçte ikisi, Fransızcadan 

çevrilmiş bir kitaptandır ve Merovenj Hanedanı Devleti’nin Fransız krallarının 

tarihinden, Kral Louis-Philippe’in devrine kadar olan kısmı konu alır. Son üçte birinde 

ise, Halife Ebu Bekir es-Sıddîk döneminden itibaren, Sultan Abdülmecit dönemine 

kadar Mısır hükümdarları ve valilerinin tarihini yazmıştır616. 

 - Kunnâsetu ehli’l-ʿasr fî hulâsati târîhi Mısr (el-kadîm) (1854-55): Orijina li 

Mariette Paşa’nın617 Fransızca telifidir. Ebû’s-Suʿûd Efendi eseri Eğitim Bakanlığının 

emriyle Arapçaya çevirmiştir618. Kadim Mısırlıların tarihi olarak bilinir. Bir mühür 

vasıtasıyla iki zeyl ilave etmiştir. Bunlardan birincisi içinde geçen tarihi meselele r in, 

ikincisi ise içinde zikredilen Batılıların faaliyetlerinin fihristidir. 

                                                                 
613 Şeyho, a.g.e., C.II, s. 18. 
614 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 
615 Tacir, a.g.e., s. 101. 
616 Şeyyal, Târîhu’t-Terceme ve Hareketu’s-Sekafe, s. 154. 
617 Auguste-Ferdinand-François Mariette (1821-1881), Mısır genelinde büyük kazıları yürüten Fransız 

arkeolog. Mısır tarihinin erken dönemlerini daha çok açığa çıkarmıştır. Bkz.: The Editors of 

Encyclopedia Britannica, “Auguste Mariette”, Encyclopedia Britannica, May 23, 2018, (Çevrimiçi) 

https://www.britannica.com/biography/Auguste-Mariette, 7.08.2018. 
618 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 



275 

 - Tercemetu’l-kânûni’l-medenî min’el-kûd el-Faransî (1866-67): Code 

Napoléon (Napolyon’un Kanunu) olarak bilinen Napolyon kanunlarının tercümesid ir.  

Rifâa et-Tahtâvî ile birlikte çalışmıştır619. 

 - Kânûnu’l-muhâkemât ve’l-muhâsemât fî’l-muʿâmelâti’l-ehliyyeti’l-

muʿtâde 620  (Mısır 1866-67): Fransızca ve İtalyancadan çevirmiştir. İki cilttir 621 . 

Napolyon’un Kanunu (Code Napoléon) olarak bilinen Fransız kanunlarından 

Arapçaya çevrilmiştir. Hasan Efendi Fehmi ile birlikte çalışmıştır. 

 - ed-Dersu’l-muhtasari’l-mufîd fî ilmi’l-cugrafiyyeti’l-cedîd (1869-70): 

Fransız yazar ve coğrafyacı Richard Eugène Cortambert’in eseridir. 

 - Furcetu’l-muteferric ʿale’l-antîkati hâneti’l-hidîviyyeti’l-kâine bi-Bulak  

Mısri’l-mahmiyye (1869-70): Mısır Bilim Müzesi hazinesinde yer alan Eski Mısır 

eserlerinin güzide parçalarının niteliklerine dair bir şerhtir622. 

 - ed-Dersu’t-tâm fi’t-târîhi’l-ʿâm (Mısır 1872-73)623: Tercümesine başlamış 

olduğu tafsilatlı genel tarih konulu eserdir. Bu eserin bir kısmı basılmıştır624. 

 - Terkiyyetu’l-cemʿiyye bi’l-kîmyâi’z-zirâʿiyye ev tedeffuku’l-cemâʿa li-

tatbîki’l- kîmyâi ʿale’z-zirâʿa (1873-74): Fransız Felix Malaguti’nin eseridir. 

 - Fevâidu cugrâfiyye ve târihiyye ʿani’d-diyâri’l-Mısriyye (1879): Fransız 

Bernard’ın telifidir625. 

 - Minhetu ehli’l-ʿasr bi-muntekî târîh Mısr: Bu eserinde Cebertî’nin Mısır 

tarihindeki hadiselerin bir özetini derlemiştir626. 

 - Dîvânu’ş-Şiʿr (Şiir Divanı) (Mısır): Ebû’s-Suʿûd Efendi’nin, içerisinde pek 

çok yeni doğan nazım türleri olan mevâliyyâ ve muvaşşaha türünden manzumeler 

barındıran şiir divanıdır.  

                                                                 
619 Tacir, a.g.e., s. 101. 
620 Tacir, a.g.e., s. 101. 
621 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 
622 Tacir, a.g.e., s. 101. 
623 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 
624 Tacir, a.g.e., s. 101. 
625 A.e., s. 102. 
626 Şeyho, a.g.e., C.II, s. 18. 



276 

 - Urcûze fî sîreti Muhammed Ali (yaklaşık bin beyit.)627. 

 Ebû’s-Suʿûd Efendi’nin ulaşabildiğimiz bir şiiri olmadığından örnek 

verilemedi. 

   3.16. Mahmud Safvet es-Sâatî (1825-1880) 

 Mahmud Safvet b. Mustafa Agâ ez-Zîlelî (Anadolu’da bir belde)628aslen 

Mısırlı olup, şair, edip ve nesir yazarıdır 629 . “es-Sâʿatî” olarak isimlendirilmes i, 

babasının mesleğine nispetledir. Babası saatçilik zanaatı ve tamiri ile uğraşırdı630 . 

Kendisi de bu konuda hünerli olup bu işle sadece hobi olarak ilgilenmiştir 631. es-Sâati 

Kahire’de doğdu ve on iki yaşına kadar burada yetişti. Daha sonra babasıyla beraber 

İskenderiye’ye gitti632. Burada sekiz yıl ikamet etti (1837-1845)633. Yirmi yaşına kadar 

İskenderiye’de kalan es-Sâati634 , Ali Ebû Nasr, Ali el-Leysî, Muhammed Şihâb, 

Abdullah Fikrî ve diğerleri gibi Ezher’e girmedi635. Arkadaşları gibi Ezher’de eğitim 

almayan es-Sâati, nahiv dersi de görmedi636. Mütenebbî’nin divanını ve birçok eski 

şairin şiirlerini ezberledi. Böylelikle dili düzeldi ve edebiyat hazinesini genişlet t i. 

Mütenebbî’nin tesiri şiirlerinde açıkça görülmektedir. Kendisi ve nahivciler arasında 

uzun tartışmalar olmuştur. es-Sâati, Hasan Kuveydir’in öğrencisidir. Onun meclis inde 

bulunmuş ve ondan edebiyat öğrenmiştir. Hasan Kuveydir daha önce de bilgis ini 

verdiğimiz üzere, zengin ve cömert bir kişiydi. O vakit es-Sâati yirmi yaşındaydı. ed-

Desûki’nin de belirttiği üzere, bu yaşına kadar es-Sâati’nin kültür ve eğitimi hakkında 

tüm bilinen bu kadardır. Hocası Hasan Kuveydir’e mersiye de yazmıştır 637. 

 es-Sâati, yirmi yaşına geldiğinde hac farizasını yerine getirmek üzere Hicaz’a 

gitti. Burada Mekke emiri Muhammed b. Avn ile bağlantı kurdu. Emir onu hüsnükabul 

                                                                 
627 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 247. 
628 Cundî, a.g.e., C.II, s. 431. 
629 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 855. 
630 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 298. 
631 Muhammed Ali Hudu, Mevsûatu beyti’l-hikme li-aʿlâmi’l-Arab fi’l-karneyni’t-tâsiʿ aşer ve’l-

işrîn, Haz. Hamid Cemili, Hamid Mecid Hudu, Halid Habib er-Râvî, Tarık Nafi el-Hamdani, 

Abdussettar İzzeddin er-Râvî, Abdullah Ahmed el-Cubûri, İmad Abdusselam Rauf, Bağdat, Beytu’l-

Hikme, 2000, C.I, s. 536. 
632 Merdem Bek, a.g.e., s. 60. 
633 Hudu, a.g.e., s. 536. 
634 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 298. 
635 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 133. 
636 Hudu, a.g.e., s. 536. 
637 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 133. 



277 

ile karşıladı ve cömertçe kendi evinde ağırladı. es-Sâati, Emirle arkadaş oldu ve ona 

refakat etti. Emirin Necid ve Yemen’deki savaşlarına onunla birlikte gitti638. Beş sene 

kadar Emire eşlik etmeyi sürdüren es-Sâati, onun zaferlerini kaydetti ve onu çokça 

methetti639 . Şiirlerinde de onun hadiselerini tasvir etti ve övdü. es-Sâati ve Hicaz 

edipleri arasında çekişmeler ve rekabet meydana geldi. 

 1850 yılında Mekke Emiri Muhammed b. Avn görevinden azledildiğinde, es-

Sâati ile birlikte Mısır’a göç etti. Daha sonra da yine onunla birlikte İstanbul’a gitti. 

Burada da es-Sâati ve Şeyh Zeynel Abidin el-Mekkî arasında edebi rekabet ve çekişme 

vuku buldu640 . es-Sâati kısa bir süre İstanbul’da kaldıktan sonra Emiri bırakarak 

Mısır’a döndü641 . 1851 senesinde Kahire’ye dönen es-Sâati, bir müddet Dîvânu’l-

maiyyeti’l-kethudaiyye’de (Kethüda Dîvânı) görevlendirildi. Daha sonra Mısır Valisi 

Said Paşa’nın maiyetine atandı. Sonra da Meclisu’l-ahkâmi’l-Mısriyye’de yazı 

işlerindeki görevine geçti642. Bu kurum yüksek istinaf heyeti mesabesindeydi ve Said 

Paşa zamanında bu kuruma İsmail Paşa başkanlık etmekteydi643. Bu görevinden sonra 

Dîvânu beyti’l-mâl’de vazife aldı. Vefatına kadar da Meclisu ahkâmi’l-Cîze ve’l-

Kulyûbiyye üyesi olarak görev yaptı644. Said Paşa, İsmail Paşa ve Tevfik Paşa gibi 

Mısır hükümdarlarını methetmiştir. 1880’de Arap devrimi vuku bulmadan önce vefat 

etmiştir645. 

 es-Sâati şöhretli, kıvrak zekalı, çabuk idrak eden, nüktedan, saygıdeğer ve 

heybetli bir kişiydi. Onun azameti ve büyüklüğüyle ona saflar açılırdı. Arkadaşları ve 

dostları arasındaki emirler ile büyükler onunla yarışır, rekabete girişirlerdi646. 

 es-Sâati bazı zamanlar, tüm nahda şiir hareketinin müjdecisi ve öncüsü 

sayılmıştır. Bu durum, bazıları tarafından geleneksel söyleyiş ve ifadeler arasında fark 

edilir bireyselliği ve orijinalliğinden dolayı düşünülmüştür. Akranları olan diğer şairler 

gibi Ezher’de eğitim görmemiş, Mekke Emirinin yanında hükümdar şairi olduğu bir 

                                                                 
638 Merdem Bek, a.g.e., s. 60. 
639 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 134. 
640 Merdem Bek, a.g.e., s. 60. 
641 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 134. 
642 Merdem Bek, a.g.e., s. 60. 
643 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 144. 
644 Merdem Bek, a.g.e., s. 61. 
645 ed-Desûki, a.g.e, C.I, s. 144. 
646 Merdem Bek, a.g.e., s. 61. 



278 

dönem geçirmiş, İstanbul’da kalmış ve daha sonra da yerleşmek üzere Kahire’ye 

dönmüştür. Bu durum onun ileriye bakan bir şair olmasına yardımcı olmamışt ır. 

Mütenebbî’den etkilendiği söylenmektedir ve aynı onun gibi şiire karşı ticari bir bakış 

açısı vardır. Onun dizelerinde bir Kahirelinin ince zekâsı ve nüktesi görülebilir647. es-

Sâati özellikle Hz. Peygamber’i methettiği 142 beyitlik şiiriyle ünlenmiştir. Bu 

şiirinde, bu biçim için, aynı kelime veya hemen hemen aynı kökten teknik terim her 

satırda farklı söyleyiş biçimiyle kullanılmıştır. Bu başarı tamamıyla, “bedîʿ iyyât”’ ın 

sık sık kullanıldığı klasik sonrası dönemle uyum içerisindedir. Brugman’ın belirtt iği 

üzere, es-Sâati’nin başka bir şiirindeki dizelerden yola çıkılarak, onun kendi 

geleneksel şiir dönemine karşı bir duruş sergilemek istediği sonucuna varılabilir. O 

kendisini natürel bir şair olarak (şâiru’t-tabîʿa) tanımlar fakat çalışmalarında hâkim ton 

ve tarz onun çağdaşlarından çok da farklı olmadığını gösterir. Hatta kendisini natürel 

bir şair olarak tanımladığı şiirinde dahi kendisini kökteşleme (paronomasia) 648 

oyunundan alamadığı görülür649. 

 es-Sâati şiirlerinde Mütenebbî’den etkilenmiştir fakat bedî ve mecazi 

(retorik) güzellikleri ondan bağımsız olarak kullanabilmiştir. Önsözü (dibacesi) ile 

zayıf ve silik olmaktan kurtarabilmiştir. Özellikle dostluk ve kardeşlikle ilgil i 

kasidelerinde taklitten kaçınabilmiş değildir fakat suretler çizmesi, yeni manalar 

kullanmasıyla bağımsız olabilmiştir. Özgün bir mizaha sahiptir ve bu onun neşeli bir 

ruha, iyi bir sezgiye ve saf bir nükteye sahip olduğunu gösterir.  Heybetli ve saygın bir 

görünüme sahiptir. Hidiv Said, Hidiv Tevfik ve Hidiv İsmail Paşalar onu sevmiş ler, 

es-Sâati de onları çokça methetmiş ve onların nezdinde yüksek bir mevki kazanmışt ır.  

ed-Desûkî de onu, yetenekleriyle kişiliğini açık bir şekilde ifade edebilen bir yazar 

olarak tanımlamıştır650. Onun şiirinde, şiirsel tarihler çokça yer alır. Başarılı olduğu 

hususlar ise, kınama, sitem ve latife olmak üzere, lafzi sanatlarda aşırıya kaçması ve 

                                                                 
647 Haywood, a.g.e., s. 82. 
648 Kökteşleme (Paronomasia): Kökteşlik, kökteş kelime kullanma. Anlatımı kolaylaştırmak için, aynı 

kökten gelen fakat ayrı yapı ve ayrı görevde olan sözcüklerin yan yana kullanılması: Soru sormak, uyku 

uyumak, yemek yemek, dikiş dikmek, çizgi çizmek, iş işlemek, ütü ütülemek, gidersen git, gelebilirsen  

gel, yapacağını yaptı vb. Bkz.: “Kökteşleme”, Türk Dil Kurumu, (Çevrimiçi), 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_bts&view=bts&kategori1=veritbn&kelimesec=206724, 

15.08.2018. 
649 Brugman, a.g.e., s. 8. 
650 Hudu, a.g.e., s. 536.  

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_bts&view=bts&kategori1=veritbn&kelimesec=206724


279 

bediî (mecazi, retorik) güzellikleri kullanmasıdır. Fasih bir dile sahiptir651 . Şiirler i 

mana ve kuruluş bakımından dâhiyanedir652. 

 es-Sâati’nin divanında yer alan, Mısır Hidivi Tevfik Paşa’yı övdüğü 

kasidesinden bir örnek şu şekildedir653: 

 

 

 Eserleri: 

 - Dîvânu’s-Sâʿatî (1912): es-Sâati’nin şiir divanıdır654. Konulara göre tertip 

edilmiştir655. 1860 yılına aittir. Mekke Emiri ve onun neslini övmüştür. 

 Ayrıca Muzdevicât ve Muhtasar Dîvâni’s-Sâʿatî adlı eserleri de vardır. 

İkincisini Abdulhamid Nafi ihtisar etmiştir656.  

                                                                 
651 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 855. 
652 Merdem Bek, a.g.e., s. 61. 
653 Vâdî, eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn, s. 312. 
654 Hudu, a.g.e., s. 536. 
655 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 217. 
656 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 855. 

 ً ً ً للللللللولللللللل لللللللل لللللللل ليً  لللللللل للللللللف  للللللل لًقلللللللل لللللللل  ً  للللللللف ًتللللللللأ
ً

ً   لللللللل للللللللف  لللللللل لًً ً  للللللللِ قلللللللل  ًإ لللللللل للللللللعلللللللل   فلللللللل سلللللللللللللللللللللل لللللللل 
ً

ًعللللللللللللللللللللل دً لللللللللللللللللل دد ً ً  ً لللللعللللل للللللل    مللللللل ً للللللللللللللللللللل دًإلا
ً

ًً ًعلللللللللللللللللللللللل مخلللللللللل   ًد لللللللللل  لللللللللل سَلللللللللل      لللللللللل لللللللللل ملللللللللل  ل
ً

ً لللللللل  ً  ً لللللللل  ً  للللللللولللللللل  ًد لللللللللللللللللللللل أ ً ذخًتلللللللل فلللللللل  
ً

ً   للللللللل لللللللللوللللللللل للللللللل  لً  للللللللل للللللللل ر لًً ً لللللللللل     ً  للللللللل للللللللل    ًمللللللللل 
ً

ً  للللللللللل أً ًإن  ً مللللللللللل لللللللللل لللللللللل ً ً للللللللللليللللللللللل  للللللللللل ن  ً للللللللللل   
ً

ًفللللللللللللليلللللللللللللً ً   للللللللللللل   لًوللللللللللللل  ًأ للللللللللللل زتللللللللللللل    نللللللللللللل  
ً

Bu nitelikleri terfi ve azimetlerle yücelttiler  Basiretiyle azimetli onurlara yükseldi  

Göğe doğru yükseldi ve asil davranışlar 

dayanağıydı 

 Bilgi ve tecrübesiyle yönetmekle kalmadı, bir 

hakimiyet inşa etti 

İnsanların hepsi ve cömertlikleri onu yüceltti   Hükümdarlık tahtı her yücenin tepesinden 

baktı 

Dedim ki, bu sebepten yüce kimseler onu 

korudular  

 Diyorlar ki asalet bir makam ve 

mukavemettir 



280 

   3.17. Salih Mecdi Bey (1826-1881) 

 Muhammed b. Salih b. eş-Şerîf Mecdu’ddîn657 19. yüzyılın nazım, nesir ve 

tercüme alanlarındaki üstün yeteneği ile temayüz eden şahsiyetlerindendir658. Yazar, 

mütercim ve aynı zamanda devlet memuru olan Salih Mecdi Bey’in aile kökleri 

Mekke’ye dayanmaktadır659. 1826 senesinde, Giza’ya bağlı Ebî Racvân’da doğdu660. 

Babası tüccardı, özellikle hayvancılıkla uğraşmaktaydı. Salih Mecdi Bey öncelikle Ebî 

Racvân’daki köy okuluna giderek, henüz altı yaşındayken Yasin Suresi’ni mütalaa 

etti661. Daha sonra ilk eğitimini Hilvan Devlet Okulunda aldı 662. Kavalalı Mehmet Ali 

Paşa, egemenliği altındaki bölgelerde okullar kurmuştu. Salih Mecdi Bey daha sonra 

Kahire’deki el-Ezbekiye’de bulunan Medresetu’l-elsun’a (Diller Okulu) geçti ve 

burada uzman hocalardan Fransızca tahsil etti. O zamanlar bu okulun idarecisi meşhur 

alim Rifâa et-Tahtâvî idi. Ayrıca en iyi Ezher hocalarından da Arap dilini, usulleri ve 

alt dallarıyla öğrendi. Hocaları arasında Muhammed Kıtta el-ʿAdevî, Muhammed ed-

Demenhûrî, Hasaneyn Harîz el-Gamrâvî, Muhammed Ebû’s-Suʿûd et-Tahtâvî ve Ali 

el-Faraglî el-Ensârî et-Tahtâvî bulunmaktaydı. Salih Mecdi Bey, Arapça ve Fransızca 

dillerini iyice kavradıktan sonra, Rifâa et-Tahtâvî’den tercüme tekniği hususunda ders 

aldı. Bu sırada Kavalalı Mehmet Ali Paşa, Rifâa et-Tahtâvî nezaretinde, daha önce 

bahsi geçen Tercüme Kalemini kurmuştu 663. Salih Mecdi Bey’in zekasını ve kavrama 

yeteneğini fark eden hocaları onu Tercüme Kalemine aldılar. Salih Mecdi Bey burada, 

henüz on beş yaşını geçmemişken teğmen rütbesine yükseldi664 . Bunun yanı sıra 

Fransızcadan Arapçaya olmak üzere, mühendislik hususunda ve teknik konularda iki 

kitap tercüme etti. Daha sonra üsteğmen rütbesine terfi ederek Bulak’taki 

Mühendishaneye geçti ve kendisine bey unvanı verildi665. Mühendishanenin başında 

Fransız bir alim bulunmaktaydı. Salih Mecdi Bey burada Fransızca ve Arapça 

öğretimiyle meşgul oldu. Önde gelen öğrencilere tercüme tekniği ve matematik 

                                                                 
657  Ali Paşa Mübarek, el-Hitatu’t-tevfîkiyyetu’l-cedîde li-Mısri’l-Kahire, Haz. İzzet Abdülmecid 

Şulkami, 20 c., 2. bs., Kahire, el-Hey’etul-Mısriyyeti’l-Ȃmme li’l-Kitâb, 1990, C.VIII, s. 64. 
658 Merdem Bek, a.g.e., s. 55. 
659 Goldschmidt, a.g.e., s. 637. 
660 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 142. 
661 Mübarek, a.g.e., s. 64-65. 
662 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 142. 
663 Mübarek, a.g.e., s. 65-66. 
664 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 142. 
665 Mübarek, a.g.e., s. 66. 



281 

ilimlerini Arapçaya çevirme hususunda eğitim verdi. 1845-46 senesinde ise yüzbaşı 

rütbesine yükseldi666 . O zamanlar matematik hususundaki kitapların çoğu halen 

Fransızcaydı ve Salih Mecdi Bey’i bu kitapların Arapçaya çevrilmes iyle 

görevlendirmişlerdi. Salih Mecdi Bey, günümüzde de geçerliliği olan bu kitaplardan 

çok miktarda çevirdi. Bunlar arasında, topoğrafya, jeoloji, teorik ve uygulamalı 

mekanik, aletlerin işlemi (hesaplaması), fizik ve betimsel geometri hususunda, tamamı 

basılmış olan kitaplar bulunmaktaydı. Ayrıca buna ilaveten kuyu kazma hakkında bir 

kitap ile astronomi konusunda bir risalesi dahi vardı 667 . Hidivliğe ait olan 

Mühendishanede, öğrenciler için faydalı hesaplamalar, cebir, cebirin mühendis l ik 

alanında uygulanması, üçgen hesaplamaları, ahşap ve taş parçaları gibi konularda 

çeviriler yaptı. Burada hem öğretmenlik hem de kitapların Arapçaya çevrilmes i 

görevlerini yürüterek on yıl çalıştı668. 

 Salih Mecdi Bey, Abbas Paşa vefat ettiğinde yani 1854 senesinde 

mühendisler alayına atandı ve burada askeri konularda tercümeler yaptı669. 1855-56 

senesinde sağ kol ağası rütbesine yükseldi. Askeri kitapları çevirme görevine devam 

eden Salih Mecdi Bey, Bulak’ta askeri kitapların basılması görevine getirildi. 1857-58 

senesinde, doğrudan Said Paşa’nın emriyle binbaşı rütbesine terfi etti. Bu esnada, 

askerlerin eğitimiyle görevli olan Ali Paşa Mübarek ile karşılaştı. Ali Paşa 

Mübarek’in, mühendislik ve matematiğin dalları üzerine yazmış olduğu çok faydalı 

olan bir kitabının tashih ve yazıya geçirilme görevini üstlendi670. 1860-61 senesinde 

hükümet mensupları tarafından Kahire Kalesi’ndeki (Kalʿ atu’l-cebel) Tercüme 

Kaleminin nazırlığına getirildi 671 . Bu Tercüme Kalemi, Rifâa et-Tahtâvî’nin 

nezaretindeki harp okuluna bağlıydı672. 

 İsmail Paşa yönetime geçtiğinde, Salih Mecdi Bey tekrar Tercüme Kalemine 

atandı. Kendisi ve çalışanları, Fransız Kanunları’nı (o zamanlar Napolyon’un 

                                                                 
666  Salih Mecdi Bey, Dîvânu’l-merhûm Salih Mecdi Bey, Bulak, el-Matbaʿatu’l-Emîriyye, 1893, 

(Arap harfleri ile olan giriş sayfaları romen rakamı ile gösterildi) s. VII. 
667 Merdem Bek, a.g.e., s. 56. 
668 Salih Mecdi Bey, a.g.e., s. VIII. 
669 Mübarek, a.g.e., s. 68. 
670 Salih Mecdi Bey, a.g.e., s. IX. 
671 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 142. 
672 Mübarek, a.g.e., s. 68. 



282 

Kanunları olarak meşhurdu) tercüme etmekle görevlendirildi673 . İsmail Paşa, Salih 

Mecdi Bey’in zekâsı ve çalışkanlığına hayran kalmıştı674 ve 1863 yılında kendisini 

üçüncü bir rütbeye yükseltti675. Salih Mecdi Bey daha sonra Yardımcı Divana ve İç 

Divana geçti 676 . Bu görevlerinden sonra ise Dîvânu’l-medâris’e geri döndü ve 

Tercüme Kalemindeki kadroya dahil edildi. Burada birçok günlük işle ve askeri 

tercümelerle ilgilendi. 1866-67 senesinde, Ali Paşa Mübarek, Nil barajlarında 

(Kanâtir’ul-Hayriyye) görevinde nazırdı. el-Hicâ ve’t-temrîn adlı eserini yazmaktayd ı 

ve Dîvânu’l-medâris’ten Salih Mecdi Bey’i talep etti. Salih Mecdi Bey de adı geçen 

eseri ve ayrıca Mısır tarihi ile ilgili çalışmalarında Ali Paşa Mübarek ile birlikte 

çalıştı677. 

 1869-70 senesinde ise Salih Mecdi Bey Mısır Okulları İdaresine vekil tayin 

edildi. Ali Paşa Mübarek’in kurmuş olduğu Ravdatu’l-Medâris dergisinde editörlük 

yaptı. Vefatından sonra, Rifâa et-Tahtâvî’nin menkıbelerini, benzersiz mersiye le r i 

risale olarak derledi ve bunlar Vekâyi-i Mısriyye gazetesinin zeyli ile basıldı.  

 1870-71 senesinde Salih Mecdi Bey’e, Okullar İdaresinde memuriyet ve Okul 

Dersleri nazırlığı görevi verildi. 1871-72 senesinde ise miralay rütbesini aldı ve daha 

sonra da Maliye Divanına geçti678 . 1875 senesinde Mısır’da Karma Mahkemeler 

kuruldu ve Salih Mecdi Bey Kahire Mahkemesine kadı olarak tayin edildi. 1881 

senesindeki vefatına kadar da bu görevde kaldı679. 

 Salih Mecdi Bey, 19. yüzyılın önde gelen alimleri arasında olup, nazım, nesir 

ve tercüme alanlarında temayüz etmiştir. Modern ilimlerde günümüzde dahi 

faydalanılan birçok kitap tercüme etmiştir. Ciddiyeti ve çalışkanlığıyla hükümet 

makamlarında yükselmiştir680 . Onun teknik konularda Fransızca ve Arapça olmak 

üzere çok sayıda çevirisi vardır681. Matematik konusunda ve askeri alandaki kitapları 

                                                                 
673 Salih Mecdi Bey, a.g.e., s. X.  
674 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 142. 
675 Salih Mecdi Bey, a.g.e., s. X. 
676 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 142. 
677 Mübarek, a.g.e., s. 69-70. 
678 Salih Mecdi Bey, a.g.e., s. XI.   
679 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 142. 
680 Merdem Bek, a.g.e., s. 55.  
681 Goldschmidt, a.g.e., s. 637.  



283 

tercüme ederek Arap dili ve edebiyatına katkıda bulunmuştur 682 . Code Napoléon 

(Napolyon’un Kanunu) olarak bilinen Fransız kanunlarının çevrilmes inde 

görevlendirilmiştir683. Nesir ve yazım sanatlarında da başarılı olan Salih Mecdi Bey’in, 

Ravdatu’l-Medâris dergisi ve Vekâyi-i Mısriyye gazetesi olmak üzere, Mısır 

gazetelerinde sosyal, siyasal ve edebi konularda pek çok makalesi yayımlanmıştır684.  

Yine çeşitli konularda yayımlanmış olan risaleleri de mevcuttur. Salih Mecdi Bey, Ali 

Paşa Mübarek’in kurmuş olduğu Ravdatu’l-Medâris dergisinin editörlüğü görevine 

iştirak etmiştir ve Mısır’ın genel tarihinin tafsilatlı bir şekilde yazıya geçirilmes inde 

birlikte çalışmışlardır. Firavunlar, Kisralar (Pers hükümdarları), Batlamyus 

(Ptolemaios) ve Romalılarla ilgili olan eseri, İslam fetihlerine kadar devam ettirmiş ler, 

buna ilaveten fetihten sonra 776-77 senesine kadar yazmışlardır. Bu eserleri yaklaşık 

400 cüze (defter) ulaşmıştır 685. 

 Salih Mecdi Bey aynı zamanda yetenekli bir şairdi686. Geniş bir şiir divanına 

sahiptir ve bu divan Bulak’ta 1893 yılında basılmıştır687. 430 sayfaya ulaşan bu büyük 

divan, onun nazım yönünden ne kadar güçlü olduğunu göstermektedir688.  Tercümele r i 

ve eserlerinin sayısı 65 kitap ve risaleyi geçmez689. 

 Kasidelerinin bulunduğu divanından alıntıladığımız bir şiiri şu şekildedir690: 

 

                                                                 
682 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 144. 
683 Goldschmidt, a.g.e., s. 637. 
684 Şeyho, a.g.e., C.II, s. 17.  
685 Merdem Bek, a.g.e., s. 57-58. 
686 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 142. 
687 Şeyho, a.g.e., C.II, s.17. 
688 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 144. 
689 Mübarek, a.g.e., s. 71. 
690 Salih Mecdi Bey, a.g.e., s. 32. 

ً   للللللللل   ً   للللللللل  للللللللل  ً   للللللللللللللللللللللل  ًأ    ً للللللللل  ًلى
ً

ً  للللللللل للللللللل  للللللللل ً مللللللللل لا ًلاً ً لللللللللوللللللللل للللللللل   ًتخللللللللللللللللللل 
ً

ً لللللللل لللللللل ً للللللللللللللللللللل  لللللللل ً  نى ًملللللللل لللللللل ًقلللللللل    ملللللللل 
ً

ً للللللل ًً ً  سللللللللللللللللللللل  دًفللللللل للللللل     للللللل   للللللل تللللللل كللللللل ً 
ً

ًر للللللللللل  لللللللللل ً   ً ً للللللللللل مللللللللللل  ً للللللللللل للللللللللليللللللللللل  ً للللللللللل  
ً

ًملللللللللل لللللللللل  لللللللللل ً ًأ  لللللللللل تلللللللللل لللللللللل لللللللللل  ً لللللللللل  ًأكلللللللللل    
ً

ً ً للللللللل ن ًتللللللللل  لللللللل لللللللل   للللللللل  ً لللللللللللللللللللللل  ك ًمللللللللل   ً للللللللل  
ً

ًر غلللللللللل ً ً للللللللللللللللللللل لللللللللل  ً لللللللللل د  ً    لللللللللل لللللللللل للللللللللذ
ً



284 

 

 Eserleri: 

 Matematik ve harp ilimleri olmak üzere, en önemli eserleri şunlardır691: 

 - ed-Durru’l-mensûr fî’z-zilli’l-menzûr (şekillerle birlikte) (1852-53) 692 : 

Salih Mecdi Bey bu eseri Fransızcadan çevirmiştir. Bir cilt içerisinde iki cüzdür. 

 - Buğyetu’t-tullâb fî kitaʿi’l-hicâreti ve’l-ahşâb (1853-54): Fransızcadan 

çevrilmiştir. İki cilttir. Birincisi metni ihtiva eder. İkincisi ise, yazarın şekiller iyle 

birlikte yirmi beş tabloyu içerir. 

 - Keşfu rumûzi’s-sirri’l-mesûni fî tatbîki’l-hendeseti ʿale’l-funûni (sadece 

ikinci cilt) (1246)693. 

 - en-Nuhbetu’l-hisâbiyyeti li’l-medârisi’l-askeriyyeti (1852-53). 

 - er-Ravdatu’s-sundusiyyeti fî’l-hisâbâti’l-müselleseti (1853-54)694. 

 - Tavâliʿu’z-zehri’l-munîrâti fî istikşâfâti’t-turaʿi ve’n-nehîrâti (1857-58)695. 

 - Meyâdînu’l-husûn ve’l-kilâʿi ve ramyu’l-kanâbili bi’l-yedi ve’l-miklâʿi 

(1858-59). 

 - Tezkîru’l-mursili bi-tahrîri’l-mufassali ve’l-mucmeli (1859-60) 696. 

 - el-Metâlibu’l-munîfeti fi’l-istihkamâti’l-hafîfeti (1861-62)697. 

                                                                 
691 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 194. 
692 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 194. 
693 Tacir, a.g.e., s. 100. 
694 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 194. 
695 Tacir, a.g.e., s. 100. 
696 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 194. 
697 Tacir, a.g.e., s. 100. 

Tüm dilekler efendimizin malumudur  Daha ne kadar sabretmeliyim ve söz vaciptir 

Sen gelenlerin talepleriyle ne kadar 

ilgileniyorsun 

 Şüphesiz ki ben senin emrinle istemeye 

gelmiştim 

Bunları dileyenlere vadeden sensin   Tam bir takım ve binek vadettin  

Fakat ben senin avuçlarının içinde 

cömertliğini dileyenim   

 

 Eğer bunları vadeden senden başkası 

olsaydı bırakmıştım 

 



285 

 Diğer eserleri (tercümeleri) ise şunlardır: Kitâbu’t-turaʿi ve’l-enhuri 698 , 

İstikşâfâtin umûmiyyetin, İstihkamâti’l-kaviyyeti, Kitâbu’t-tûbûgrâfiyye ve’l-

ciyûlûciyâ, Kitâbun fi’l-mîkânîka’n-nazariyye, Kitâbun fi’l-mîkânîka’l-ameliyye, 

Kitâbun fî hisâbi’l-âlâti, Kitâbun fî hafri’l-âbâri, Risâletun fî’l-ersâdi’l-felekiyyeti min 

te’lîfi Arago (Arago’nun eserinden)699, Kitâbu tezkâri dubbâti’l-muhendisin700.  

 Şiirleri: 

 -  Dîvânu’l-merhûm Salih Mecdi Bey (Bulak1893)701. 

   3.18. Abdulhâdî Necâ el-Ebyârî (1821-1888) 

 Mısırlı yazar, edip ve şair olan Abdulhâdî Necâ b. Rıdvân b. Muhammed el-

Ebyârî, 1821 senesinde Aşağı Mısır’da İskenderiye ve Kahire arasında yer alan 

Garbiye vilayetindeki Ebyâr köyünde doğdu702. el-Ebyârî, 19. yüzyılda Mısır’ın en 

büyük alim, yazar ve müelliflerinden birisi olup, Şâfiî mezhebindendi. Mısır 

bölgesindeki son ilmi canlanma (nahda) hareketinde büyük bir mevki ve itibar 

sahibiydi. Yetişme çağında, ilk okuma kaidelerini öğrenir öğrenmez kendisini derse, 

okumaya ve incelemeye vermiştir. Babası el-Ebyârî’nin ilme karşı olan bu eğilimini 

beğenmiş ve onu bizzat kendisi yetiştirmiştir. Ona edebiyatı, Arap dilinin meşhur ve 

yaygın ilimlerini öğretmiştir703. Kur’ân’ı Kerim’i de ezberleyen el-Ebyârî, daha sonra 

Ezher’e girdi. Burada İbrahim el-Bâcûrî, Muhammed ed-Demenhûrî, Ahmed el-

Mersafî, Şeyh eş-Şeybînî, Mustafa el-Muballat, Muhammed et-Tâvidî, Fethullah el-

Halvetî, Şeyh ed-Dimyâtî, Şeyh el-Cezâirî, Muhammed İlîş ve İbrahim es-Sekkâ gibi 

asrın âlimlerinden ders alarak Ezher’den mezun oldu704. Çok geçmeden el-Ebyârî’nin 

ismi farklı sınıflardan insanlardan arasında yayıldı, ilmi ve faziletiyle adından söz 

ettirdi. Hidiv İsmail Paşa, el-Ebyârî’yi davet ederek onu methetti ve özel olarak 

çocuklarının eğitimiyle vazifelendirdi705. İsmail Paşa’dan sonra oğlu Tevfik Paşa da 

el-Ebyârî’yi çocuklarının eğitimiyle görevlendirerek, aynı zamanda onu kendisinin 

                                                                 
698 Zeydan, Târîhu Ȃdâbi’l-lugati ’l-ʿarabiyye, C.IV, s. 194. 
699 Tacir, a.g.e., s. 100. 
700 Merdem Bek, a.g.e., s. 57. 
701 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 142. 
702 Hudu, a.g.e., s. 348. 
703  Yusuf Marʿaşlı, Nesru’l-cevâhir ve’d-durer fî ulemâi’l-karni’r-râbiʿ aşer; ikdu’l-cevher fî 

ulemâi’r-rubʿ i’l-evvel mine’l-karni’l-hâmis aşer, Beyrut, Dâru’l-Maʿrife, 2006, s. 833-834. 
704 Mübarek, a.g.e., s. 90. 
705 Marʿaşlı, a.g.e., s. 834. 



286 

hususi imamı ve müftüsü olarak tayin etti. el-Ebyârî bu vazifeleri esnasında hem 

evinde hem de Ezher Üniversitesi’nde dersler verdi. Aralarında Hasan et-Tavîl ve 

Muhammed el-Besyûnî’nin de bulunduğu birçok alim yetiştirdi. Vefatına kadar bu 

vazifelerini sürdüren el-Ebyârî, 27 Temmuz 1888’de Kahire’de vefat etti706. 

 Mısır’da 19. yüzyıl edebi canlanma (nahda) hareketinin meşhur edip, müellif 

ve alimlerinden birisi olan el-Ebyârî, Arap dili ve sanatlarında birçok eser sahibid ir. 

Asrının meşhurlarıyla, alim ve şairleriyle bağlantı halindeydi. Ahmed Fâris eş-Şidyâk, 

Nasif Yazıcı ve İbrahim el-Ahdab gibi meşhurlarla yazışmaları bulunmaktadır707. 

 el-Ebyârî’nin, Hz. Peygamber’i öven bir şiirinden örnek beyitler aşağıdaki 

şekildedir708: 

 

 Eserleri: 

 el-Ebyârî, Arap edebiyatı sanatlarında kalemi keskin, seciyi, bedînin 

nüktelerini çok seven ve kullanan, cesur bir yazardı. Tecrübesi ve fazileti çoktu. Ezher 

alimleri arasında, zamanının en büyük ve nadir ediplerinden birisiydi709. el-Ebyârî’nin 

                                                                 
706 Zülfikar Tüccar, “Ebyârî”, DİA, İstanbul, 1994, C.X, s. 379. 
707 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 506. 
708 Ahmed b. Muhammed el-Hadrâvî el-Mekkî Hâşimî, Nuzhetu’l-fiker fîma mezâ mine’l-hevâdis  

ve’l-iber fîma terâcimi ricâli’l-karni’s-sânî aşer ve’s-sâlis aşer: sin-kaf, 2 c., thk. Muhammed Mısrî, 

Dımaşk, Vizâretu’s-Sekâfe, 1996, C.II, s. 179-180. 
709 Sendûbî, a.g.e., s. 223. 

ً لللللللللللللللللللللل  لللللللل ً  ًأأ لللللللللللللللللللللل  أ ل  ً ًر لللللللللللللللللللللل دأ ًإ للللللللل للللللللل أ
ً

مللللل للللل ً ً  للللل لللللل ًمللللل لللللف قًعلللللللللللللللللللللللللل  لللللأ لللللللأ أ ً لللللأ     إذ 
ً

للللل ً للللللللللللللللللل لللل  ً للللللللللللللللللأ  د  ل ً ملللل    عللللللل ً فللللللل ق   لللل لللل للللأ
ً

ً لللللللل للللللليللللللل  ً نللللللل للللللل  ً ً للللللل  ًأ قللللللل     أعللللللللللللللللللللل لللللللوللللللل ل
ً

ً وللللللل  ً  قللللللل  يلللللللأ ً   للللللل لللللل  ً ًأأ لللللللل  ً  للللللل للللللل يا ًظلللللللعللللللل  
ً

ً  للللللللللل   لللللللللل  ً ًغلللللللللللللللللللللللوللللللللللل  ً   ز ر ًإلى  ً للللللللللل للللللللللل يا
ً

ً ً  للللللللللللللللللللل  ً  وأ ً ً ل لأ ل    عل  ً لللللللللللللللأ للأ ًملذ  ً  ل لل ل ل
ً

ًأ للللللللً ًمللللللللعلللللللل   ً  لللللللل د ًألرملللللللل    ً ًأق  يلللللللل لللللللل ل
ً

Eğer mizanım hafif gelirse, senin şefaatin 

en yücesidir 

 Sanadır ey Resûlullah dilenerek yakarışım 

Vakitlerimi kaygıları kovalayarak geçirdim 

 

 Şüphesiz ki ben sahifelerimi tamamen 

karalamış doldurmuş bir adamım 

O günahlar ki ağır yüklerdir ve gafletim 

kapkara bir bela 

  Hatalarla sırtım ağır yükler yüklendi ve 

daha da çoğalarak  

Kesinlikle biliyorum ki bu mahvoluş beni 

derin çukurlara gömecek    

 

 Ve helak oldu – hayatım üzerine yemin 

ederim ki – yaşamım beni hakir görecek 

 



287 

yazma halinde ve basılmış olarak da yaklaşık kırk tane eseri bulunmaktadır. Başlıca 

eserleri şunlardır710:  

 - Nefhatu’l-ekmâm fî musellesi’l-kelâm (Kahire 1859-60): Arapçada üç 

hareke ile de okunabilen ve üç ayrı anlama gelen kelimelere dair olan eseridir. 

Husnu’l-beyân fî nazmi muştereki’l-Kur’ân ve Tarfetu’r-rebîʿ fî nazmi envâʿi’l-bedîʿ 

adlı eserleriyle beraber basılmıştır. 

 - en-Necmu’s-sâkıb fi’l-muhâkeme beyne’l-Bircîs ve’l-Cevâ’ib (Kahire 1862-

63): el-Cevâib Matbaasının sahibi olan Fâris eş-Şidyâk ile Bircîs Matbaası sahibi 

Süleyman el-Harîrî et-Tûnusî arasında dil hususunda uzun süre devam eden ilmi bir 

tartışma nedeniyle bu konuda hakemlik yapmak üzere yazmış olduğu bir eseridir. 

 - Suʿûdu’l-metâliʿ li suʿûdi’l-mutâliʿ (I-II, Bulak 1865-66): Hidiv İsmâil 

Paşa’ya ithaf edilen eser Mısır kahinleri, Hulefâ-yi Râşidîn ve insan vücudundak i 

ahlât-ı erbaa (sarı safra, kara safra, balgam ve kan) hususlarını içeren, giriş kısmından 

sonra kırk bir ilme dair meseleleri, bunlarla ilgili lugazlarla 711  birlikte ele 

almaktadır712.  Eser yaklaşık yedi yüz sayfadır713. 

 - Neylu’l-emânî fî tavzîhi Mukaddimeti’l-Kastallânî (Kahire 1878; İrşâdu’s-

sârî’nin kenarında): Ezher’de Buhârî’nin el-Câmiʿu’s-sahîh’ini okuttuğu sırada 

dostları ve öğrencilerinin isteği üzerine yazmış olduğu eseri, Kastallânî’nin Sahîh-i 

Buhârî şerhi İrşâdu’s-sârî’nin mukaddimesinin şerhidir. Hadisle ilgilenenle r in 

faziletini, hadisleri ilk derleyenleri, Buhârî ve el-Câmiʿu’s-sahîh’ine dair bilgileri ve 

önemli hadis terimlerini içeren bir eserdir. 

 - el-ʿArâ’isu’l-vâzihatu’l-gurer (Kahire 1881-82): Cafer b. Hasan el-

Berzencî’nin, Bedir ve Uhud savaşlarına katılan ashabın faziletini konu alan el-

Manzûmetu’l-Bedriyye (Câliyetu’l-keder bi-esmâ’i ashâbi seyyidi’l-melâ’ike ve’l-

beşer) adlı eserinin şerhidir. 

                                                                 
710 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 507. 
711 Lafız (söz) ve içerik özellikleri belirtilerek bir nesnenin adının bulunması istenen, Arap, Fars ve Türk 

edebiyatlarında bir belâgat terimi ve genellikle manzum bir söz sanatıdır. Bkz.: İsmail Durmuş, 

“Lugaz”, DİA, C.XXVII, İstanbul, s. 221. 
712 Tüccar, a.g.m., s. 379. 
713 Marʿaşlı, a.g.e., s. 834. 



288 

 - el-Fevâkihu’l-ceniyye fi’l-multekatâti’n-nahviyye (Kahire 1882-83): Dil ve 

edebiyata dair olan bir eseridir. 

 - el-Kasru’l-mebnî ʿalâ havâşi’l-mugnî (Kahire 1883-84): İbn Hişâm’ın (ö. 

1360) gramere dair Mugni’l-lebîb adlı eserine el-Emîru’l-Kebîr’in yaptığı şerhin 

haşiyesidir714. İki cilttir715. 

 - el-Vesâ’ilu’l-edebiyye fi’r-resâ’ili’l-Ahdebiyye (Kahire 1883-84): 716 

Beyrut’ta bulunan İbrahim el-Ahdeb717, el-Halvânî718 ve diğer bazı şahıslara yazmış 

olduğu mektuplar ve onların verdikleri cevapları içeren bir eseridir 719 . Dil ve 

edebiyatla ilgili konuları kapsar720. 

 - Bâbu’l-futûh li-maʿrifeti ahvâli’r-rûh (Kahire 1886-87): Tasavvuf ve 

tevhide dair olan ve bazı felsefi hususları da ihtiva eden bir eseridir. 

 - el-Mevâkibu’l-ʿilmiyye fî tavzîhi’l-Kevâkibi’d-durriyye (Kahire 1886-87): 

Nahivle ilgili olan el- Kevâkibi’d-durriyye adlı kitabına şerh mahiyetinde yazmış 

olduğu bir eseridir721. Nahve dairdir722. 

 - el-Kelâm ʿale’s-sûfiyye min Suʿûdi’l-metâliʿ (Cezayir 1889-90): Suʿûdi’l-

metâliʿ adlı eserinin tasavvufa dair bir bölümüdür. Fransızca çevirisi ile beraber 

basılmıştır723. 

 el-Ebyârî’nin ayrıca bunların dışında, Zekâkut’s-siyâm bi-irşâdi’l-ʿavâm 

(matbu), el-Kevâkibu’d-durriyye fî nazmi’z-zavâbıti’l-ilmiyye (nahiv alanında, matbu), 

Zehretu’t-talʿi’n-nadîd ʿalâ irşâdi’l-murîd, Sahîhu’l-meʿânî fî şerhi manzûmeti’l-

bilyânî (yazma), Neşvetu’l-efrâh fî şerhi râhati’l-ervâh (yazma)724, Muʿtereki’l-akrân 

fî nuzumi muştereki’l- Kurân, Tarfetu’r-rabîʿ fî nuzumi envâi’l-bedîʿ, Şerhu keşfi’n-

nikâb ʿale’l-manzûmeti’l-mevsûmeti bi-ruzâbi’l-murteşif fî nuzumi mâ verede fî’s-

                                                                 
714 Tüccar, a.g.m., s. 379. 
715 Marʿaşlı, a.g.e., s. 834. 
716 Tüccar, a.g.m., s. 379. 
717 Marʿaşlı, a.g.e., s. 834. 
718 Sendûbî, a.g.e., s. 224. 
719 Tüccar, a.g.m., s. 379. 
720 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 507. 
721 Tüccar, a.g.m., s. 379. 
722 Marʿaşlı, a.g.e., s. 834. 
723 Tüccar, a.g.m., s. 379. 
724 Fuad Salih es-Seyyid, a.g.e., s. 507. 



289 

sahihîne ve’l-mûtâ mine’l-mu’telif ve’l-muhtelif, Tervîhu’n-nufûs ʿ alâ havâşî’l-kâmûs, 

Râhatu’l-halvânî ve ed-Devrek fi’l-luga gibi eserleri de bulunmaktadır725. 

   3.19. Ali Paşa Mübarek (1823-24/1893) 

 Mısırlı subay, ilim ve devlet adamı olan Ali b. Mubarek b. Mubarek b. 

Suleyman b. İbrahim, 1823-24 yılında Dekahliyye vilayetinin Birinbal el-Cedîde 

Köyü’nde doğdu. Büyük dedesi Şeyh İbrahim köyün imamı, hatibi ve kadısıydı.  

Oğulları ve torunları da bu vazifeleri üstlenmişti, bu sebeple Şeyhler ailesi olarak 

bilinmekteydiler726. Kadı, fakih ve hatip gibi görevlerde yer almışlardı727.  Aile, evlilik 

akitlerinin kaydıyla, ölçü ve tartı aletlerini kontrol etmekle görevliydi. Ali Mübarek, 

küçük yaşta okuma yazmayı öğrendi728. Kur’ân-ı Kerîm’i iki sene zarfında hıfzett i. 

Babası fakih olmasını istiyordu729. Ailesi varlıklı değildi ve birçok Mısırlı erkek çocuk 

gibi o da ilk öğrenimini kasabadaki küttabda (dini ilkokul) yaptı730 . Ali Mübarek, 

henüz sekiz yaşındayken zengin bir yaşama, güce ve kasabadaki ulaşılmaz statülere 

imrenmeye başlamış, kâtip olmak istemişti. Fakat katiplere hizmet ederken karşılaşt ığı 

kötü ve hoş olmayan muameleler sonucunda bu hevesini terk etmişti731. Karşılaştığı 

bu olumsuz durumlar onda daha yüksek görevlere gelme isteği uyandırdı ve Kahire’ye 

giderek Munyetu’l-iz adlı okula kaydoldu. Bu okulda üstün başarı gösterdi732. 

 Ali Mübarek, daha sonra Ebû Kebîr’de pamuk ziraatında görevli bir memur 

olan Anber Efendi’nin yanında çalıştı ve bu memur vasıtasıyla 1835’te, on iki 

yaşındayken Kasru’l-Ayn Okulu’na girdi. Zekâsı, mahareti733  ve Munyetu’l- iz adlı 

okulda gösterdiği üstün başarı sayesinde bu okula seçilmiş ve parasız yatılı olarak 

kabul edilmişti734. Babası önceleri bu durumu kabul etmemişti. Bunun sebebi onun 

eğitimine karşı olması değil, oğlunun kendisine yakın bir yerde olması isteğiyd i735. 

                                                                 
725 Marʿaşlı, a.g.e., s. 834-835. 
726 Kâzım Yaşar Kopraman, “Ali Paşa Mubarek”, DİA, İstanbul, 1989, C.II, s. 433. 
727 Brugman, a.g.e., s. 65. 
728 Kopraman, a.g.m., s. 433. 
729 Mecdi Seyyid Abdulaziz, Mevsûʿatu’l-meşâhîr, Kahire, Dâru’l-Emîn, 1996, s. 75.  
730 Crabbs, a.g.e., s. 109. 
731  F. Robert Hunter, Egypt Under The Khedives 1805-1879 From Household Government to 

Modern Bureaucracy, Pittsburgh, University of Pittsburgh Press, 1984, s. 126.   
732 Kopraman, a.g.m., s. 433. 
733 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 35-36. 
734 Kopraman, a.g.m., s. 433. 
735 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 36. 



290 

Mehmet Ali Paşa’nın eğitimsel büyüme programı tam kapasite olarak çalıştığından 

Kasru’l-Ayn Okulu’nda bulunmak için uygun bir zamandı. Okulda çoğu Fransızca ve 

İtalyanca olmak üzere büyük bir eser koleksiyonu bulunmaktaydı736 . Mısır’da bu 

okuldan çeşitli alanlardaki işlerin kontrolünü üstlenen kişiler mezun olmaktayd ı. 

Okulda hesap, geometri, yazı (hat) ve Türkçe öğretilmekteydi. Ali Mübarek’in yazısı 

güzeldi ve sosyal bilimlere karşı büyük bir eğilimi vardı737 . Ne var ki bu okulda 

öğrencilere olan muamele ve şartlar kötüydü, yemekler kalitesizdi, bu sebeple Ali 

Mübarek uyuz hastalığına yakalandı. Hastalığı ilerleyince babası onu hile ile okuldan 

almak istemişti çünkü okuldan çıkışına izin verilmemekteydi. Ali Mübarek ise buna 

razı olmamış, öğrenimini tamamlamak istemiş ve okulda kalmayı tercih etmişti. Ertesi 

sene yani 1836-37’de hastalığı atlatmış, derslerine dönmüştü fakat Mehmet Ali Paşa 

Kasru’l-Ayn Okulu’nun tıp okulu olması için emir verdi ve öğrenciler Ebû Zaʿbal 

Okuluna nakledildi. O zamanlarda matematik ilimleri, hiçbir şey anlaşılmayan şifreli 

tılsımlar gibiydi ve öğretim metodu kötüydü. Okul müdürü İbrahim Bey Rafet bu 

durumla ilgilendi ve matematik derslerini bizzat kendisi vererek, öğrencilere en basit 

şekilde açıkladı. Onun bu yöntemi Ali Mübarek için de başarı kapılarını açmıştı738. 

 Ali Mübarek, üstün vasıfları, zekâsı ve başarısıyla dikkatleri çekmiş 739 , 

mükemmel notlar almaya başlamış ve kısa süre sonra da 1839’da Mühendishaneye 

kabul edilmiştir740. Burada beş yıl öğrenim görmüştür741. Mühendishane, Mahmud el-

Felekî’nin liyakatli yönetimi altındaydı. Ali Mübarek burada makine bilimi (mekanik), 

devinim bilimi (dinamik), hidrolik bilimi (sıvı bilim), topografya, astronomi, kimya, 

jeoloji ve kozmografya dersleri almıştır. Bu derslerin kitapları henüz mevcut 

olmadığından Mühendishanedeki tüm eğitim sözlü olarak yapılmaktaydı. 

 1844 senesinde Ali Mübarek, Mehmet Ali Paşa’nın oğullarına eşlik etmek 

üzere öğrenci heyetine seçildi ve yaklaşık beş yıl geçireceği Fransa’ya gitti742. Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa’nın seçmiş olduğu bu büyük öğrenci heyetinde, oğulları Hüseyin ve 

                                                                 
736 Crabbs, a.g.e., s. 109-110. 
737 Abdulaziz, a.g.e., s. 75. 
738 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 36.  
739 Abdulaziz, a.g.e., s. 75. 
740 Hunter, a.g.e., s.126.  
741 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 36. 
742 Crabbs, a.g.e., s. 110. 



291 

Abdülhalim ile geleceğin hidivleri olan torunları Ahmed ve İsmail yer alıyordu.  

Fransız arkadaşı Süleyman Paşa’nın, garantili rütbe ve maaşa sahip olduğu 

Mühendishanede kalması konusunda ısrarlarına rağmen Ali Mübarek, Fransa’ya 

gitmeye karar vermişti. Çünkü Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın oğullarıyla birlikte 

Avrupa’ya seyahat etmek ona onur, yüksek bir mertebe ve bilgi getirecekti. Bu heyette 

yer alan seksen kişi geleceğin beyleri ve paşalarıydı. Ali Mübarek böylelikle ömür 

boyu sürecek dostluklar ve kişisel bağlantılar kazanacak, hayranlık duyacağı yeni, 

güçlü ve dinamik bir medeniyetle tanışacaktı743. Mübarek, Paris ve Metz’de başlıca 

askeri bilimlerin eğitimini aldı744. Diğer öğrencilerin dil eğitimi hususunda özel ders 

istemesi reddedilmiş ve bu öğrenciler sınıfları boykot etmişti. Fakat Ali Mübarek bu 

problemin üstesinden gelerek, geniş bir yelpazede konular içeren bir takım Fransızca 

kitaplar satın aldı ve diğerleri uyurken kendi kendine Fransızca öğrendi. Notları hemen 

yükseldi745. Ciddi, ısrarlı ve devamlı çalışması sayesinde Fransızcayı mükemmel hale 

getirerek bu konuda tüm akranlarını geride bıraktı746 . Mübarek, Paris’te iki yıl 

kaldıktan sonra747 iki arkadaşı Hammad Bey ve Ali Paşa İbrahim’le beraber Metz’deki 

topçu subayı ve askeri mühendislik okulunda eğitim almak üzere seçildi. Burada 

mulâzım-ı sânî yani teğmen rütbesine yükseldi ve daha sonra Fransız ordusundaki 

mühendisler okuluna girdi748. Bu okulda (akademide) iki yıl istihkâmcılık öğrendi749. 

Daha sonra Fransız ordusuyla beraber sahaya gitti ve 1849 senesinde Abbas Paşa 

tarafından Mısır’a geri çağırılana kadar bir yıl hizmette bulundu750. 1850’de Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa’nın vefatının ardından tüm öğrenci heyeti Mısır’a geri çağırılmış ve 

Abbas Paşa vali olmuştu. 

 I. Abbas Paşa Ali Mübarek’ten, Sudan’a sürgüne gönderdiği Rifâa et-

Tahtâvî’nin görevlerini onun yerine üstlenmesini bekledi751 . Ali Mübarek ile yurt 

dışında ona eşlik etmiş olan arkadaşlarına yüzbaşı rütbesi verdi ve Ali Mübarek’i Mısır 

                                                                 
743 Hunter, a.g.e., s. 126-127. 
744 Crabbs, a.g.e., s. 110. 
745 Hunter, a.g.e., s. 127. 
746 Abdulaziz, a.g.e., s. 76. 
747 Kopraman, a.g.m., s. 433. 
748 Abdulaziz, a.g.e., s. 76. 
749 Kopraman, a.g.m., s. 433. 
750 Hunter, a.g.e., s. 127. 
751 Crabbs, a.g.e., s. 110. 



292 

ordusuna dahil etti. O sıra komutanı meşhur Fransız Süleyman Paşa idi752 .  Ali 

Mübarek aynı zamanda Tara Askeri Okuluna öğretmen olarak tayin edildi753. Bu okul 

Kahire’de yer alan bir topçu okuluydu754. Mübarek, büyük bir mühendis olan Câlîs 

Bey ile çalıştı. Daha sonra I. Abbas Paşa onu ve meslektaşları Hammad Bey ile Ali 

İbrahim’i mühendislerin sınavlarında gözetmen olarak tayin etti. Sonra kendisine 

binbaşı rütbesi verildi ve Yukarı Mısır’a kadar arkadaşları ona eşlik etti. Döndükten 

sonra da viyadüklerde çalıştılar755. Sınav standartlarını ayarlamak üzere bir vilayetten 

diğerine sürekli seyahat gerektiren bu görev, Ali Mübarek’e el-Hitatu’t-Tevfîkiyyetu’l-

cedîde adlı meşhur eseri için malzeme toplama fırsatı vermişti756. 

 Abbas Paşa, Ali Mübarek’ten Mısır okulları için bir yönerge hazırlamasını, 

harçlarını düşürmesini istedi ve Ali Mübarek bu görevi büyük bir başarıyla yerine 

getirdi. Abbas Paşa da onu albay (emîralây) rütbesine yükseltti. Daha sonra Milli 

Eğitim Bakanı olarak seçildi. Ali Mübarek bu bakanlığa seçilen ilk Mısırlı eğitim 

bakanı oldu ve kendisine üç yüz feddân757  arazi hediye edildi758 . Ali Mübarek bu 

görevinde sadece yönetimle yetinmemiş, eğitim için gerekli bazı kitaplar telif etmişt ir.  

Kitapları basmak için de okula taş baskı matbaası getirtmiştir. Okulu en iyi şekilde 

idare etmiş, temizlik, tertip ve öğretim metotlarıyla ilgilenmiş, ayrıca eğitim için 

mimarlık alanında bir kitap da yazmış fakat bu kitap basılmamıştır 759 . 29 Mayıs 

1850’de Mühendishanenin de başına getirilmiş olan Ali Mübarek, burada kaldığı dört 

yıl müddetince bu kurumu da ıslah etmiştir760. 

 1854’te Said Paşa’nın yönetime geçmesiyle, Abbas Paşa’ya yakın olan tüm 

memurlar gibi, Ali Mübarek de görevlerinden alındı ve devlet hizmetinden de 

azledildi. Ali Mübarek kariyerinde ani bir düşüş ve uzun süreli bir çöküş yaşadı761. 

                                                                 
752 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 36. 
753 Abdulaziz, a.g.e., s. 76. 
754 Hunter, a.g.e., s.127. 
755 Abdulaziz, a.g.e., s. 76. 
756 Crabbs, a.g.e., s. 110. 
757 Mısır ve Suriye’de kullanılan eski bir alan ölçü birimidir. “Bir çift öküz” anlamına gelen feddân 

kelimesi, tek veya çift öküzle sürülebilecek arazi miktarına da denmektedir. Said Paşa döneminde 

yapılan düzenlemeyle 1 feddân 4200 m2 olarak belirlenmiştir. Bkz.: Cengiz Kallek, “Feddân”, DİA, 

C.XII, İstanbul, 1995, s. 293-294. 
758 Abdulaziz, a.g.e., s. 76. 
759 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 37. 
760 Kopraman, a.g.m., s. 433. 
761 Hunter, a.g.e., s. 128-130. 



293 

Said Paşa haset şahısların kötülemelerine kulak vermişti ve Ali Mübarek’i 1853 

yılında Rusya’ya karşı savaşan Osmanlı Devleti’ne yardım için gönderilen ordu 

birliğine dahil etti762. Böylelikle Ali Mübarek Mısır ordusuyla birlikte gemiyle Kırım’a 

doğru yola çıktı. Mısır’a dönene kadar da burada iki buçuk yıl geçirdi763. Burada tuhaf 

işler bularak geçimini sağladı. Öncelikle İstanbul’a atandı, daha sonra da Kırım’da 

irtibat subayı ve Anadolu’da ulaştırma subayı görevlerinde bulundu 764 . Zekâsı ve 

uzmanlığıyla Osmanlı yetkililerinin takdir ve sevgisini kazandı. Birçok beldeyi ziyaret 

etti. Çok iyi derecede Türkçe öğrendi, bilgiler edindi ve güzel bir tecrübe kazandı765. 

Mısır’a döndüğünde yine görevinden azledildi. Maddi ve ruhsal sıkıntılar çekti ve 

umutsuzluğa düştü766. Said Paşa tarafından dışlanmış olan Ali Mübarek kazançlı bir iş 

bulamadı ve arazisinde bulunan üç yüz feddân araziyi satmak zorunda kaldı767. Savaş 

Bakanı olan arkadaşı İsmail Paşa el-Ferîk ondan kendisine, savaş manevralarıyla ilgil i 

bazı dokümanlar hususundaki işinde yardımcı olmasını istedi768. Bir müddet Savaş 

Bakanlığında vekil olarak çalıştı. Daha sonra İçişleri Bakanlığında ve Ticaret 

Odasında görev aldı. Ardından Yukarı Mısır’da şantiye mühendisi görevinde 

bulundu769. Ebû Hammâd’taki tahkimat inşasının sorumluluğunu üstlendi770. Tüm bu 

vazifeler geçiciydi çünkü Abbas Paşa’ya yakın olan herkes gibi Ali Mübarek de Said 

Paşa karşısında şüpheli bir şahıs olmaktan kurtulamamıştı771. Daha sonra tekrar tüm 

bu görevlerinden azledildi ve subaylar için öğretmen olarak çalıştı. Okuma, yazma ve 

mühendislik dersleri verdi. Bu esnada mühendislikle ilgili Takrîbu’l-hendese adlı 

kitabı yazdı. Ayrıca Tezkiretu’l-muhendisîn adını verdiği bir diğer kitap ile istihkam 

hususunda başka bir eseri daha kaleme aldı. Maddi durumu kötü olduğundan ticaretle 

uğraşmak istedi. Hükümetin satılması için verdiği kitaplardan belli bir miktar satın 

alarak bunları ucuz fiyatlara sattı ve iyi bir kar elde etti. Ancak Said Paşa’nın kendisine 

                                                                 
762 Abdulaziz, a.g.e., s. 76. 
763 Crabbs, a.g.e., s. 111. 
764 Hunter, a.g.e., s. 130. 
765 Abdulaziz, a.g.e., s. 76. 
766 Hunter, a.g.e., s. 130. 
767 Crabbs, a.g.e., s. 111. 
768 Abdulaziz, a.g.e., s. 77. 
769 Crabbs, a.g.e., s. 111. 
770 Abdulaziz, a.g.e., s. 77. 
771 Crabbs, a.g.e., s. 111. 



294 

karşı olan şüpheci ve olumsuz tutumu nedeniyle iş konusunda kurumlardan beklentis i 

ümitsizdi 772. 

 1863 senesinde İsmail Paşa’nın yönetime gelmesiyle Ali Mübarek’in de talihi 

olumlu yönde değişti773 . İsmail Paşa onun umutlarını yeniden canlandırdı ve onu 

maiyetine aldı 774 . Nil barajlarında (Kanâtir’ul-Hayriyye), denetmen (supervisor) 

olarak görevlendirildi ve Nil sularını Rosetta (Reşid) kolundan uzağa yönlend irme 

projesinde sorumluluk aldı775 . Yerine getirilmesi gereken pek çok uygulama için 

mühendislere olan ihtiyaç devam etmekteydi. 1865-66 senesinde, Fransız 

İmparatoru’nun aldığı karar uyarınca, Süveyş Körfezi Şirketi’ne ait araziler in 

değerlendirilmesi (arazi ölçümü) için oluşturulan, meclisteki hidiv hükümetini 

temsilen gönderildi. Bu görevini en iyi derecede ve mükemmel bir şekilde yerine 

getirdiği için o zamanki Fransız hükümeti tarafından kendisine resmi şeref nişanı 

(Légion d’honneur776) verildi. 1867’de kendisine Dîvânu’l-medâris (Okullar Divanı) 

vekaleti görevi verildi. Daha sonra hidivlik tarafından maliyeyle ilgili bir görevle 

Paris’e gönderildi. Bu seyahati çok faydalı oldu, en önemli müzeleri, eserleri ve 

okulları gördü777. Paris’te kırk gün geçiren Ali Mübarek, burada eğitim alanında çıkan 

son yayınları etüt etti ve şehrin kanalizasyon sistemini inceledi778. Mısır’a döndükten 

sonra kendisine Mîr-i Mîrân (Beylerbeyi) rütbesi verildi. Mısır Demiryolları İdaresi 

ve Dîvânu’l-medâris İdaresi’nin yanı sıra Çalışma ve Evkaf Bakanlığı görevler ine 

getirildi. Tüm bu görevleri, sebat, canlılık ve kuvvetle, gece gündüz çalışarak, 

gerektiği gibi en iyi şekilde yerine getirdi779. 

 Mısır’a hâkim olan hanedanın teknik ve bilimsel eğilimini taşıyan İsmail 

Paşa’nın, Ali Mübarek gibi bir mühendisi eğitim bakanı olarak seçmesi şaşılacak bir 

durum değildi. En başta teknik bir adam olan Ali Mübarek, aynı zamanda dikkate 

değer bir yenilikçi ve yorulmak bilmez bir yöneticiydi. Avrupa’nın işleriyle ilgil i 

                                                                 
772 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 37. 
773 Crabbs, a.g.e., s. 111. 
774 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 37. 
775 Crabbs, a.g.e., s. 111. 
776 19 Mayıs 1802’de Napolyon Bonapart tarafından oluşturulan en yüksek dereceli Fransız nişanıdır. 

Bkz.: The Editors of Encyclopedia Britannica, “Legion of Honour”, Encyclopedia Britannica 

(Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/Legion-of-Honour, 29.07.2017. 
777 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 37-38. 
778 Hunter, a.g.e., s. 131. 
779 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 38. 

https://www.britannica.com/topic/Legion-of-Honour


295 

bilgisi Rifâa et-Tahtâvî kadar genişti780 . Yukarı ve Aşağı Mısır’ın büyük ticaret 

merkezlerinde birçok devlet okulu kurdu781 ve bu okulları kolaylıkla denetleyebilmek 

için el-Abbâsiyye’den Darbu’l-Cemâmîz’e nakletti, böylelikle sınıfları günlük olarak 

teftiş edebilecekti782 . Bu okullar günümüzde de halen varlığını sürdürmektedir783 . 

Bölgelerdeki sıbyan mektepleriyle ilgilendi 784 . Yeni bir ulusal kütüphane kurma 

projesinin uygulanması görevi de yine Ali Mübarek’e emanet edildi ve Dâru’l-

kutubi’l-Mısriyye’yi kurdu. Ali Mübarek “Mısır Eğitiminin Babası” olarak 

anılmaktadır 785 . 1870 yılında Ali Mübarek’in önerisiyle Kahire’de kurulan bu 

kütüphane, Mısır’ın ilk ulusal kütüphanesidir786. 

 Ali Mübarek Mısırlıların Avrupa dilleriyle daha çok haşır neşir olması 

gerektiğini düşünüyor ve buna güçlü bir ihtiyaç hissediyordu. Aslında Mısır eğitim 

sistemini Avrupai hale getirmek istiyordu. Ezher, buna benzer girişimlerde başarısız 

olmuştu. Bunun üzerine Ali Mübarek yeni bir kurum kurmaya karar verdi ve Dâru’l-

ulûm’u kurdu787. Bu okulda öğretmen yetişmekte, eğitim metotları ve yüksek ilimler 

öğretilmekteydi. Öğrencilere alıştırma yapmaları için fizik ve matematik ilimler iyle 

ilgili tabii araç gereçler gösterilmekte, böylelikle bilgileri gözlem ve deneye dayanarak 

oluşmaktaydı 788 . Ali Mübarek, İsviçreli pedagog Dr. Dor Bey’in görüş ve 

yardımlarından yararlanarak Mısır öğretim ve eğitim sisteminin bugün dahi uygulanan 

ana ilkelerini tespit etmiş, okulların ıslahı konusunda hazırladığı rapor, Mısır eğitim 

ve öğretimine yeni bir düzen vermek üzere yapılan ilk gerçek teşebbüs olmuştur. Bu 

konuda Fransa’daki Ecole Normale Supérieur’u örnek almıştır. Matbaalar tesis etmiş, 

okul kitapları bastırmıştır789. Modern eğitim metotlarıyla ilgili bilginin yayılması için 

Ravdatu’l-Medâris dergisini kurmuş ve bu dergide birçok makalesi yayımlanmıştır. 

                                                                 
780 Crabbs, a.g.e., s. 111. 
781 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 38. 
782 Crabbs, a.g.e., s. 111. 
783 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 38. 
784 Abdulaziz, a.g.e., s. 77. 
785 Crabbs, a.g.e., s. 112. 
786 “Lemhat târîhiyye”, (Çevrimiçi) http://www.darelkotob.gov.eg/aboutus1.aspx#, 29.07.2017. 
787 Crabbs, a.g.e., s. 112. 
788 Zeydan, Teracimu meşahiri’ş-şark, s. 38. 
789 Kopraman, a.g.m., s. 434. 

http://www.darelkotob.gov.eg/aboutus1.aspx


296 

 Ali Mübarek enerjisi yüksek ve çok yönlü bir kişiydi. Eğitim haricinde de 

birçok aktiviteye vakit ayırmaktaydı. Bayındırlık Bakanı olarak, İsmail Paşa’nın, 

saray, köprü ve sulama kanalları gibi birçok inşaat projesinin tamamının sorumlu 

mühendisiydi. Ayrıca 1870’den beri demiryolları yapımından da sorumluydu. 

Darbu’l-Cemâmîz’deki fizik ve kimya laboratuvarlarının kurulması onun denetimi 

altındaydı. Bir süre boyunca Mısır hükümeti ve Süveyş Kanalı Şirketi (Suez Canal 

Company) arasında arazi hakları konusunda baş müzakereciydi 790 . Başarılarından 

dolayı kendisine hidivlik tarafından, birinci dereceden şeref nişanı verilmiştir. Ayrıca 

Avusturya, Fransa ve Rusya imparatorları tarafından da yüksek nişanlar almıştır791. 

 Ali Mübarek’in faydalı işlerini çekemeyen rakipleri, İsmail Paşa ile arasını 

açtılar. Bir müddet tüm görevlerinden ayrılarak evine çekildiyse de daha sonra tekrar 

eski görevlerine getirildi. 1878 senesi ağustos ayında kurulan Nubar Paşa kabinesinde 

Maarif ve Çalışma bakanı olarak görev yaptı. 1879 Mart ayında kurulan ve nisan 

ayında düşen Tevfik Paşa kabinesinde de aynı bakanlıklara getirildi. Şerif Paşa 

kabinesinde görev almadı fakat aynı senenin eylül ayında kurulan Riyaz Paşa 

kabinesinde çalışma bakanlığı yaptı. Bu son bakanlığı döneminde baş gösteren Urâbî 

Paşa İhtilali’ni desteklemeyen Ali Mübarek 1881 yılında bu ihtilalin baskısıyla 

hükümet düşünce görevinden ayrıldı. İngilizlerin Mısır’ı işgalinden (1882) hemen 

sonra kurulan Şerif Paşa’nın dördüncü kabinesinde yine çalışma bakanı oldu. 1884 

yılının ocak ayına kadar bu görevde kaldı. Son idari görevi ise, 1888-1891 yılla r ı 

arasındaki Maarif nazırlığıdır. Daha sonra evine çekilen Ali Mübarek, 14 Kasım 1893 

tarihinde Kahire’de vefat etmiştir792. 

 Ali Mübarek, I. Abbas Paşa, İsmail Paşa ve Tevfik Paşa dönemlerini gören 

nadir şahsiyetlerdendir. Çeşitli bakanlıklarda bakan olarak görev yapmış, ilim, bilgi, 

eğitim öğretim, mühendislik, düzenleme, sulama ve ziraat alanlarındaki büyük katkısı 

ve mücadelesi takdir ve övgüyle karşılanmıştır. Vefatıyla hem halk hem hükümet 

büyük üzüntü yaşamış, vefat ettiği gün yas ilan edilip okullar kapanmıştır793. 

                                                                 
790 Crabbs, a.g.e., s. 112. 
791 Abdulaziz, a.g.e., s. 76. 
792 Kopraman, a.g.m., s. 434. 
793 Abdulaziz, a.g.e., s. 78. 



297 

 Ali Mübarek Mısırlıydı ve bununla gurur duyuyordu. Valiye hizmet etmek 

için yurt dışından getirilmiş bir kişi değildi. Yetenekleri ve modern dünyaya daha 

uyumlu olan fikirleriyle Mısır için yeni bir memur tipiydi. Sadece profesyonel işlerine 

motive olmuş değildi, aynı zamanda Mısır ülkesi ve halkına sıkı bir şekilde bağlı olup 

onların hayatlarını geliştirme hususunda da büyük bir arzusu vardı794. Ali Mübarek’in 

Mısır’a olan sevgisi bölgeden bölgeye değişen, dar ufuklu ve kavmiyetçi değildi. O 

vatanını bütünüyle samimi olarak çok sevmiş, bu uğurda varını yoğunu harcamış,  

maddi manevi emekler vermiş ve tüm çabasını sarf etmiştir. Bu konuda insani yönden 

hareket etmiş, ülkesindeki insanların ilerlemesini önemsemiş, gelişim, şehirleşme ve 

modernleşmeden yana olmuştur795. 

 Ali Mübarek’in görmek istediği vatan, içinde bulunduğu yurttan tamamen 

farklıydı. O da Mısır’ın firavunlar döneminin ihtişamını kaybettiğinin farkındaydı ve 

Müslümanların fethiyle bu ihtişam geri kazanılmıştı. Diğer yenilikçiler gibi Ali 

Mübarek de ulusal tarihi Müslümanların Mısır’ı fethiyle başlatmaktaydı. Yüzyıllar 

boyunca süren yabancı istilasının Mısırlıları olumsuz yönde etkilediğini 

düşünmekteydi. Mısır’ın dünyadaki uygar medeniyetler arasında yerini alabilmesi için 

Avrupa’nın bilim ve teknolojisinden ihtiyacı olanı alması gerekmekteydi. Ali Mübarek 

Avrupa kültürüyle uzun bir süre içli dışlı olmuş, Avrupalıların gücüne, zenginliğine 

ve bilimsel başarılarına hayran kalmıştı. Onların bu çalışkan ve gayretli yapıları onları 

başarıya ulaştırmıştı. Bu sebeple Ali Mübarek Mısır halkına da dağları delen, büyük 

kanallar açan Avrupalıların bu vasfını ve bilimsel becerilerini edinmeler ini 

öğütlemişti. Sadece ülkesini değiştirmekle kalmamış, manevi olarak da Mısırlıların ne 

yapıp edip özel isteklerini ikinci plana atmalarını, kamu yararını ön planda 

tutmalarının zorunlu olduğunu düşünmelerini sağlamıştır. Mübarek’in yazılarında da 

vurguladığı gibi, onun ısrarlı çabaları Mısırlılara vatana bağlılık düşüncesini aşılamayı 

amaçlamaktadır. Mısır’ın endüstrisi ile ticareti, ülkeyi varlıklı ve üretken bir hale 

getirmek için maksimum gelişmişlik seviyesine getirilmelidir. Eğitim sistemi, 

insanların tutum ve alışkanlıklarını değiştirmek, kendi kendilerine yetebilme becerisini 

kazanmaları üzerine hızla geliştirilmelidir. Ayrıca tarım ve sulama sistemi de aynı 

                                                                 
794 Hunter, a.g.e., s. 135. 
795 Muhammed İmâre, Ali Mubarek, muerrih ve muhendisu’l-umrân, 2. bs., Kahire, Dâru’ş-Şurûk, 

1988, s. 361. 



298 

şekilde gelişmelidir. Ali Mübarek varlıklı veya nüfuzlu çevresi olan birisi olmayab ilir 

fakat gerçek bir vatanseverdir 796 . Ülkesini modernleştirmek için aktif bir şekilde 

çalışmış bir reformcudur. Onun reform programı ve başarıları siyasi yönde değil, Mısır 

ülkesini sosyal ve ekonomik olarak geliştirmeye yöneliktir797. 

 Ali Mübarek Mısır eğitim sistemine yapmış olduğu ıslahatçı ve yenilikç i 

hizmetlerle tanınmıştır798. Öğrencilerine özel ilgi göstermiş, o zaman alışık olunmayan 

şekilde refahlarıyla ilgilenmiştir. Günlük ziyaretlerinde onların çalışmalarıyla her 

yönden ilgilenmiş, onlara nasıl okuyup yazacaklarını öğretmiş hatta giyimleriyle ve 

günlük beslenmelerinin yeterli olup olmadığıyla dahi alakadar olmuştur. Öğrencilere 

olan kötü ve kaba muamelenin azaltılmasında yardımcı olmuş hem öğretmenlere hem 

de öğrencilere bir baba gözüyle baktığını belirtmiştir799. 

 Ali Mübarek, yer aldığı makamlar ve sorumluluğunu üstlendiği mühim ve 

büyük işler yanında, dikkate değer fikirleriyle de kendini kanıtlamış ve yer edinmişt ir. 

Belki de onun yazarlık ve düşünce konusundaki zayıflığı, meşgul olduğu işleriydi fakat 

geride bıraktığı eserlere bakılacak olursa sorumluluğunu üstlendiği hassas işlere 

rağmen onun sakinlik ve soğukkanlılıkla yazdığı anlaşılmaktadır. Ali Mübarek 

bulunduğu görevlerden alındığı zamanlarda eserlerini tamamlamakla meşgul 

olmuştur800. Sahip olduğu birçok resmi ve idari görev yanında, yazmış olduğu eserler 

etkileyici bir yazınsal mirastır. Mübarek, çalışmalarında çeşitli sosyal ve ekonomik 

sorunları incelemiş, çare aramıştır. Ülkesinin modern ve Batılı eğitim kadar iyi bir 

teknik ve bilimsel bilgiye sahip olması gerektiğinin bilincinde fakat aynı zamanda da 

İslami geçmişe tamamen minnettar ve eserlerinde de bunu savunmaktan asla 

kaçınmayan bir yapıya sahipti. Aldığı eğitim itibariyle teknik bir adamdı ve politik 

çekişmelerden hoşlanmayan bir mizaca sahipti. Ülkesi için hissettiği derin sevgiyi 

nadiren gösterirdi. Vatanseverlik konusunda duygularını serbestçe açığa vurmasa bile 

yazıları ve eserlerinde gizlenen bu hisleri sezilmektedir801. 

                                                                 
796 Hunter, a.g.e., s. 137-138. 
797 Vatikiotis, a.g.e., s. 111-112. 
798 Kopraman, a.g.m., s. 434. 
799 Hunter, a.g.e., s. 135-136. 
800 Semîr Ebû Hamdân, Ali Mubarek, el-mufekkir ve’l-muʿammir, Beyrut, Şeriketu’l-ʿȂlemiyye li’l-

Kitâb, 1993, s. 53-54. 
801 Crabbs, a.g.e., s. 115. 



299 

 Eserleri: 

 Ali Mübarek’in eserleri ansiklopedik tarzdadır ve uçsuz bucaksız kültürüyle 

ayırt edilir. Kültürel konular, uygarlık ve medeniyet, tarih, iktisat, kalkınma ve imar 

planı gibi çeşitli konularda on beş eser yazmıştır802. Ayrıca öğrencilerin kullanması 

için yazmış olduğu birçok el kitabı, mühendislik ve askeri tahkimatla ilgili de ders 

kitapları da bulunmaktadır803. Eserleri şunlardır: 

 - el-Hitatu’t-Tevfîkiyyetu’l-cedîde (Kahire 1886): Ali Mübarek, yirmi ciltlik 

bu muazzam eseriyle tanınmıştır. Eser, Makrîzî’nin el-Hitat’ının modern bir benzerid ir 

ve pek çok kişinin yardımlarıyla meydana gelmiştir804. Mısır’ın topoğrafyasını yirmi 

ciltte detaylandırmakta ve işlemektedir. Ayrıca kendi tarihine dair birçok arasöz ve 

sayısız biyografik notlar içermektedir. Kendi kasabası olan Brinbâl maddesi altında 

kendi biyografisi de yer almaktadır. Çalışma sade ve gerçekçi bir üslupla 

yazılmıştır805. Eser bir nevi tarih, coğrafya ve topoğrafya ansiklopedisidir. Şehirler, 

çeşitli yerler, semtler ve camilerle ilgili topoğrafik bilgiler; meşhur kişilerin, resmi 

görevlilerin ve hükümdarların hal tercümeleri; setler, barajlar ve Nil’in sulama 

sorunlarıyla, tarım ve endüstriyle ilgili bilgiler içermektedir 806 . Ali Mübarek bu 

eserinde mühendis kimliğinden de yola çıkarak bilimsel bir zekâ ile tarih yazmış, tarihi 

gerçekler ve olaylarla ilgili objektif tanımlamalara yer vermiştir. Eskilerin yorum, 

görüş, söz ve eleştirilerini de sunmuştur 807 . Mübarek’in bu eseri tamamen tarihi 

olmaktan ziyade arkeolojik ve topoğrafik yapıdadır808. Eserin ilk altı cildi Kahire’ye, 

7. cildi İskenderiye’ye, 8-17. ciltleri Mısır’ın belli başlı diğer şehirlerine, 18. cildi Nil 

ölçeklerine (mekâyîs), 19. cildi barajlarla sulama kanallarına, 20. cildi de ölçü-tartı ve 

paralara dairdir. Şehirlerin anlatıldığı ciltlerde o şehirlerden yetişmiş veya oralarda 

gömülü meşhur şahısların hal tercümeleri de bulunmaktadır. Yazarın kendi biyografis i 

9. cildin “Birinbâl” maddesinde (s. 37-61) yer almaktadır. Hal tercümeleri için 

kullandığı kaynaklar, Sehâvî, Şaʿrânî, Suyûtî, Muhibbî ve Cebertî’nin kaynaklarıd ır. 

                                                                 
802 Hamdân, a.g.e., s. 54. 
803 Vatikiotis, a.g.e., s. 109. 
804 Kopraman, a.g.m., s. 434. 
805 Brugman, a.g.e., s. 67. 
806 Vatikiotis, a.g.e., s. 109-110. 
807 Hamdân, a.g.e., s. 58. 
808 Crabbs, a.g.e., s. 116. 



300 

Faydalı bir derleme olmakla beraber ihtiyatla kullanılması icap eden eserde tarihi ve 

arkeolojik bilgiler için Batı kaynakları da kullanılmıştır. 1969’da ikinci baskısı yapılan 

eserin 1980’de başlayan üçüncü baskısı (ofset) halen devam etmektedir809. 

 - ʿAlemu’d-dîn (I-IV, İskenderiye 1881)810 : Ali Mübarek’in diğer önemli 

eseridir. Eser 125 fasıldan oluşur ve dört cilttir. Yazar her bir faslı “sohbet” 

(musâmere) şeklinde isimlendirmiştir. Eser yönlendirici, eğitici ve kültürel içerikted ir. 

Bilim, teknik, tarih, düşünce ve edebi konuları kapsayan ve bunları teşvik eden bir 

roman üslubundadır 811 . Hatırat ve gözlem özelliği taşıyan, didaktik tarzda ve 

seyahatname görünümündedir. Yazar edebi bir roman çatısı altında okuyuculara, tarih, 

coğrafya, hendese, tabiat bilgisi (fizik) ve daha pek çok faydalı bilgiler içeren bir 

ansiklopedi sunmaktadır. Yine de birinci cildi haricinde pek fazla roman niteliği 

taşımamaktadır 812 . Eser Ali Mübarek’in edebi olarak ilk başarısı sayılabilir. 

Makâmeye benzer fakat erken dönem makâmelerinden daha çok uyum ve ahenk 

sergiler. Sadece bir ana karaktere (anlatıcıya, hikayeciye) bağlı bölümler dizisi 

şeklinde değildir813 . Romanın kahramanı olan Ezher Şeyhi Alemuddîn’in, Arapça 

öğrenmeyi arzulayan kendisi gibi bilgin olan bir İngiliz turistle yurt dışına 

seyahatlerini anlatır. Ezherli bilgin akıllı ve bilmediklerini sorup öğrenmek isteyen bir 

karakterdir. Avrupalıların tüm adetlerini kabul etmez, bazılarını reddeder ve kendi 

Doğu adetlerini Batılılarınkine tercih eder. Rifâa et-Tahtâvî’nin öğrencisi olan Ali 

Mübarek bu eseriyle modern Mısır edebiyatında tahkiye türünde eser vermekte ona 

ortak olmaktadır814 . Eğitim amaçlı olduğu açıkça anlaşılan bu eser, modern Mısır 

edebiyatında eğitici roman tarzındaki ilk örnektir815. 

 Ali Mübarek’in diğer eserleri ise şunlardır: Hakâ’iku’l-ahbâr fî evsâfi’l-bihâr 

(Kahire 1870), Tenvîru’l-efhâm fî tegazi’l-ecsâm (Kahire 1872-73), Nubhetu’l-fikr fî 

tedbîri Nîli Mısr (Kahire 1880-81), el-Mîzân fî’l akyise ve’l-mekâyîl ve’l-evzân (Kahire 

1891-92), Takrîbu’l-hendese (Kahire 1872-73), Havâsu’l-aʿdâd (Kahire 1871-72), 

                                                                 
809 Kopraman, a.g.m., s. 434. 
810 Brugman, a.g.e., s. 68. 
811 Hamdân, a.g.e., s. 55. 
812 Fazlıoğlu, a.g.e., s. 166. 
813 Brugman, a.g.e., s. 67. 
814 Er, Modern Mısır Romanı, s. 48-49. 
815 Crabbs, a.g.e., s. 115. 



301 

Tezkiretu’l-muhendisîn (Kahire 1873-77), Tarîhu’l-hicâ’ ve’t-temrîn (Kahire 1868), 

el-Muzâheme ve te’sîruhâ fi’l-irtikâ’i’l-beşerî (Kahire 1890-91), Cogrâfiyyetu Mısr 

(Kahire 1894)816, Hulâsâtu târîhi’l-ʿArab (Louis Pierre Sédillot’un 1854’te Paris’te 

neşredilen Historie des Arabes adlı eserinin tercümesi, Kahire 1891-92), Ȃsâru’l-İslâm 

fi’l-medeniyye ve’l-ʿumrân, Şerhu’l-hadîsi’ş-şerîf “İʿmel li-dunyâke keenneke taʿîşu 

ebeden”817. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                 
816 Brugman, a.g.e., s. 68. 
817 Kopraman, a.g.m., s. 434. 



302 

SONUÇ 

 Mısır’ın modernleşmesi ve milli kalkınmasının temellerinin atılmasında 

büyük paya sahip ve etkileri 1952’li yıllara kadar sürecek olan ıslahat la r ı 

gerçekleştiren Mısır valisi Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın hüküm sürdüğü 1805 – 1848 

yılları arasında, Mısır’da siyasal, askeri, sosyal alanların yanı sıra, eğitim ve kültür 

alanlarında birçok yenilik ve gelişmeler vuku bulmuş, edebi ve kültürel alanda öncü 

ve aydın şahsiyetler ortaya çıkmıştır. Bu dönemde yaşanan önemli gelişmelerden 

bahsetmemiz gerekirse şu sonuçlar ön plana çıkmaktadır: 

 Siyasi, askeri ve sosyal alanda: Kavalalı Mehmet Ali Paşa, muhtelif kamu 

projeleri, modern okulların tesis edilmesi, hastaneler ve fabrikalar kurulması gibi 

faaliyetlerle sadece modern bir ordu değil, buna hizmet edecek olan birçok eğitim, 

sağlık ve altyapı kurumları meydana getirmiştir. Devlet sistemini yeniden 

yapılandırmış, idari yapının Batılılaştırılması amacıyla farklı mesleklerden Fransız 

ilim adamları getirtmiş, tarım reformunu gerçekleştirmiş, sanayileşme girişimler inde 

bulunmuş ve söz konusu dönemde başta savunma sanayi olmak üzere çeşitli sanayi 

kollarında fabrikalar açılmıştır. Yalnız idarede değil orduda da Mısırlılara yer vererek 

Mısır’ı Mısırlılaştıran lider olmuştur. 

 Eğitim ve kültür alanında: Bu dönemde eğitim, modernleşme faaliyetler i 

arasında en ön safhada yerini almış, Avrupa tarzı eğitim ve programlar uygulanmışt ır. 

Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’da açmış olduğu okulların en ünlüleri tıp ve harp 

alanındaki okullar olmuş, bu okullarda yetişen öğrenciler ses getirmeye başlamışlard ır.  

Paşanın kurduğu tıp okulu Mısır’da kurulan ilk yükseköğretim kurumudur. Açılan 

önemli kurumlardan birisi de “Mühendishane” olarak adlandırılan okullar olup bu 

kurumlarda büyük mühendisler yetişmiştir.  Tercüme hareketlerini teşvik etmiş, 

bazıları günümüzde dahi geçerliliğini koruyan ilmi kitaplar yabancı dillerden 

Arapçaya çevrilmiştir. Mehmet Ali Paşa dönemi ilmi canlanma yani “Nahda” 

açısından, tercüme ve Arapçalaştırma (taʿrib) asrıdır. Batının ilimlerini Arapçaya 

çevirmenin gereklilik ve öneminin farkına varılmıştır. Bu eserleri halka yaymak üzere 

matbaacılık güçlendirilmiştir.  

 Mehmet Ali Paşa döneminde yurt dışına öğrenci gönderilmesi hususu da en 

önemli gelişmelerden birisi olmuştur. Paşa sürekli olarak yabancılara bağımlı kalmak 



303 

istememiş, Mısırlıların ve Türklerin “Nahda” yani ülkenin canlanması hususundan 

uzak kalmamaları ve döndüklerinde onları çeşitli alanlarda görevlendirmek için 

Avrupa’ya öğrenci grupları göndermeye başlamış, Rifâa et-Tahtâvî ve Ali Paşa 

Mübarek’in de yer aldığı bu öğrenci grupları faydalı kitapları tercüme etmişler, 

“Nahda” hareketinin önderleri olmuşlardır. Batı dillerinden yapılan tercüme 

çalışmalarında da büyük bir hareketlilik görülmüş, yapılan tercümelerin çoğunun 

basılmış olması kitap basım geleneğinin yerleşmesi açısından önemli bir gelişme 

olmuştur. 

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde matbaa özel bir yer tutmuş, Paşa 

Bulak’ta matbaa kurmuştur. Napolyon Bonapart’ın getirdiği matbaa ile Mısır, bu 

dönemde Arap ülkeleri arasında basınla tanışan ilk ülke olmuştur. Dönemin en önemli 

gelişmelerinden birisi de günümüzde de varlığını sürdüren Mısır’ın resmî gazetesi 

Vekâyi-i Mısriyye’nin Mehmet Ali Paşa tarafından kurulmasıdır. İslam basın tarihinde 

önemli bir yere sahip olduğu kadar, Türk basın tarihinde de çok önemli bir yer işgal 

eden, Arap basınının gazetecilik okulu sayılan Vekâyi-i Mısriyye (1828), yayımlanmış 

olan ilk Türkçe-Arapça gazetedir. II. Mahmud Türkiye’nin ilk resmî gazetesi olan 

Takvîm-i Vekâyi (1831) gazetesini Vekâyi-i Mısriyye’den esinlenerek yayımlatmışt ır.  

Vekâyi-i Mısriyye Osmanlı dünyasında ve İslam âlemindeki resmî gazeteciliğin ilk 

örneğini teşkil etmiş ve aynı zamanda bir Müslüman tarafından yayımlanan ilk 

Türkçe- Arapça gazete olmuştur. Mısır’ın resmî gazetesi olarak hayatiyetini halen 

devam ettirmesi açısından da hem Türk hem de Arap basın tarihinin en önemli süreli 

yayınıdır. 

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemi eğitim ve kültür alanında çok canlı ve 

hareketli bir zaman dilimi olup kayda değer pek çok gelişme yaşandığından tezimizin 

ikinci bölümünde edebi ve kültürel hayatı etkileyen bu faktörler de geniş bir yer tutmuş 

ve tüm bu gelişmeler bu dönemde ileriye de ışık tutacak olan meşhur ilim ve edebiyat 

öncülerinin doğmasını sağlamıştır, bu doğrultuda; 

 Edebi ve kültürel alanda öncüler ve yaşanan gelişmeler: Arap edebiyatı 

tarihçileri, çöküş dönemi sonrasında, Nahda’nın Fransız işgali ile başladığı görüşünde 

birleşmişlerdir fakat modernleşmeye doğru gerçekleşen büyük gelişmeler, Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa döneminde kaydedilmiştir. Bunun neticesinde Batı edebiyatını 



304 

özümseyip bundan yola çıkarak Arap edebiyatı alanında ürün veren edebiyatçılar 

yetişmiştir. Rifâa et-Tahtâvî önderliğinde Avrupa’ya gönderilen öğrenci grubu, Batı 

kültürünü ve edebiyatını tanımış, Avrupa’dan dönen bu öğrencilerin tercüme ve 

öğretim faaliyetlerine katılmalarıyla bu dönemde Arap dili Mısır’dan başlayarak diğer 

ülkelere de yayılacak şekilde yeniden hayat bulmaya başlamıştır. Arap şiiri, klasik 

fasih Arapçayla yazılmaya devam etmiş ve bu alanda bazı ünlü şairler yetişmişt ir. 

Edebiyatın diğer dallarında ise yavaş yavaş klasik kalıp ve üsluplardan uzaklaşılarak, 

yerine geniş ve dinamik tercüme hareketinin mümkün kıldığı Batılı edebi tarz ve 

üsluplar benimsenmeye başlamıştır. Bu dönemin ortaya çıkardığı şahsiyetleri ön plana 

çıkan en önemli yönleriyle sonuç olarak özetleyecek olursak; 

 Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde yetişmiş olan belki de en önemli 

şahsiyet, Mısır’ın kültürel ve edebi hayatına yön veren ünlü alim Rifâʿa et-Tahtâvî’d ir 

(ö. 1873). Kadınların eğitimi için çağrı yapması ve anayasa hukuku üzerine olan 

araştırmaları olmak üzere, bu gibi birçok ilki gerçekleştiren et-Tahtâvî, 19. yüzyıl 

Mısır aydınlanması denilen “nahda” hareketinin en önemli önderidir. Paris’teki 

gözlemlerini anlattığı meşhur Tahlîsu’l-ibrîz fî (ilâ) telhisi Bârîz adlı eseri o sıralar 

seyahatname türünde yazılmış olan Arapça tek eser olup, birçok araştırmacı tarafından 

da roman türündeki ilk çalışma olarak görülmektedir. Avrupa’nın olumlu yönler ini 

görüp istifade etmek gerektiği düşüncesinde olan, Mısır tarihini kötülemeyip 

yüceliğine inanan ilk Mısırlı ve firavunculuk akımının da ilk tohumlarını atan kişi 

olmuştur. Envâru tevfîki’l-celîl fî ahbâri Mısr ve tevsîki Benî İsmâʻîl adlı eseri Eski 

Mısır tarihiyle ilgilenip bu tarihe dikkatleri çekmesi bakımından bir ilktir. Şairlik yönü 

bulunan et-Tahtâvî, Paris’teyken Mısır’a olan özlemini dile getiren ve asrını yansıtan 

canlı tasvirlere sahip şiirleri ile gerek nazım gerekse nesir olarak telif ettiği eserlerinde, 

vatan sevgisi, vatana hizmet ve milliyetçilik gibi ifadeleri kullanan ilk kişi olup şiir 

alanında da yenilik getirmiştir. 

 Dönemin en önemli şahsiyetlerinden, Mısırlı alim ve büyük bir mühend is 

olan Ali Paşa Mübarek de (ö. 1893) Mısır eğitim sistemini Avrupalılaştırmak istemiş 

olup “Mısır Eğitiminin Babası” olarak anılmaktadır. Mısır’ın ilk ulusal kütüphanes i 

olan Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye’yi kurmuştur. Bir nevi tarih ve coğrafya ansikloped is i 

olan el-Hitatu’t-Tevfîkiyyetu’l-cedîde adlı muazzam eseriyle tanınmış, diğer önemli 



305 

eseri ʿAlemu’d-dîn ise modern Mısır edebiyatında eğitici roman tarzındaki ilk örnek  

olmuştur. 

 Dönemin diğer bir önemli şahsiyeti, ünlü tarihçi Abdurrahman el-Cebertî’dir 

(ö. 1825). Mısır tarihi ile ilgili en önemli eserlerden birisi olarak kabul edilen meşhur 

çalışması ʿAcâibu’l-âsâr fî’t-terâcim ve’l-ahbâr’ı kaleme almıştır. Onun görüşüne 

göre tarih ilmi, birçok bilimi de kapsamına almakta olup sabit usulleri yoktu ve dallara 

ayrılamazdı.  

 Mısırlı eğitimci, alim ve seyyah Muhammed Ayyâd et-Tantâvî de (ö.1861) 

dönemin en önemli isimlerindendir. Rifâʿa et-Tahtâvî Batı Avrupa’ya gönderilenler 

arasındaki aydınlanma çağı lideriyken, et-Tantâvî ise Doğu Avrupa’daki görevler iyle 

diğer bir aydınlanma çağı öncüsü olmuştur. St. Petersburg Üniversitesi Arap Dili 

kürsüsüne profesör olarak atanmış ve Rusya İmparatorluğu’nda seçkin bir yere sahip 

olan et-Tantâvî, 19. yüzyıldaki edebi canlanmanın (nahda) alimlerinden birisi olarak 

tanımlanır. Yeni edebiyat hususunda oynadığı rol büyük ve yeni olup dil, edebiyat ve 

şiir eğitimine yeni bir bakış açısı getirmiş, teorik ve pratiği birleştiren bir eğitim 

yöntemi uygulamıştır. Ahsenu’n-nuhab fî maʿrifeti lisâni’l-ʿArab adlı eserinde, halk 

dili (ammîce) lehçelerine de önem vermesi, edebi olarak büyük bir yeniliktir ve bu 

alanda bir ilktir. Târîhu hayâtihî adlı eseri ise Arap edebiyatında kişisel özgeçmiş 

(otobiyografi) tarzında nadir ve tek eser olması itibariyle önem taşır. 

 Bu dönemde bazıları alanında ilk, farklı ve orijinal çalışmalar yapan diğer 

önemli alimler ise şunlar olmuştur: Muhammed el-Hafnî el-Mehdî (ö. 1815), 

Tuhfetu’l-musteykizi’l-ânis fî nuzheti’l-mustenîmi’n-nâʿis adında, Arap edebiyatında 

Elf Leyle ve Leyle (Binbir Gece Masalları) eserine benzer bir hikayeler kitabı kaleme 

alması açısından önemlidir. Mısırlı Fransızca mütercimi İlyas Buktur (ö. 1821) ise 

Kâmûs Buktur (Fransa 1828) adlı meşhur Fransızca-Arapça sözlüğün yazarıdır. Rifâʿa 

et-Tahtâvî’nin hocası Hasan el-Attâr (ö.1834) Fransız işgalini alimlerin gözünü açan 

ilmi bir kazanç olarak değerlendirmiş hem Doğu hem de Batı kültürünü kendisinde 

toplamıştır. İnşâu’l-Attâr adlı risalesiyle büyük bir ün kazanmış, Fransız işgaline kadar 

gerileme gösteren yazı üsluplarına yenilik getirerek canlandıran kişi olmuş, edip ve 

aydınlara taklitlerden ve tekrarlardan kaçınmaları gerektiğini belirtmiştir. Muhammed 

Şihâbuddîn el-Mısrî (ö.1857) ise Arap şarkısını canlandırmış ve kendisinden sonra 



306 

gelenlere yol gösterici olmuş, şiir ve müzik üzerine ilmi bir eser olan Sefînetu’l-mulk 

ve nefîsetu’l-fulk (1856-57) adlı eseriyle ünlenmiştir. 

 Abdullah eş-Şerkâvî (ö. 1812) Fransız işgali esnasında halkın sözcüsü olup 

insanlara önderlik etmiş, İngilizlerin de Mısır’ı terk etmesinde büyük rol oynamışt ır. 

Usta şair ve edip Abdullah Ebû’s-Suûd (ö. 1878) ise Mısır tarihinde ortaya çıkan ilk 

siyasi gazetecidir. Vâdî’n-Nil adındaki Mısır’ın ilk milli halk gazetesini kurarak 

Mısır’da gayri resmi olarak Arapça siyasi bir gazete kuran ilk kişi olmuştur.  

 Dönemin Nahda hareketine öncülük eden diğer önemli Mısırlı şair ve 

yazarları ise şunlardır: Mahmut Safvet es-Sâati (ö. 1880) geleneksel söyleyiş ve 

ifadeler arasında fark edilir bireyselliği ve orijinalliğinden dolayı tüm Nahda şiir 

hareketinin müjdecisi ve öncüsü sayılmıştır. İbrahim Merzûk (ö.1866) da 19. yüzyıl ın 

ilk yarısında en olgun şairlerden birisi sayılmakta olup şiirleriyle yapmacıklıktan ve 

sunilikten uzak olmasıyla tüm çağdaşlarının önüne geçen bir sanatçı olarak kabul 

edilmiştir. Abdulhâdî Necâ el-Ebyârî (ö. 1888) Mısır’da 19. yüzyıl edebi canlanma 

(nahda) hareketinin meşhur edip, müellif ve alimlerinden birisidir. İsmail el-Haşşâb 

(ö.1815), Hasan Kuveydir (ö.1846), Ali ed-Derviş (ö. 1853) ve Salih Mecdi Bey (ö. 

1881) diğer öne çıkan Mısırlı edip ve şairlerden olmuşlardır. Ali ed-Derviş tarih kaydı 

alması, terennüm ile methetmesi, mevâliyyâ ve muvaşşaha sanatları ile şarkı sanatını 

kullanmasıyla benzerlerinden ayırt edilir. Mısırlı edip ve dilci Ebû-l-Vefâ Nasru’l-

Hûrînî (ö. 1874) ve fıkıh alimi Muhammed ed-Desûkî (ö.1815) dönemin diğer önemli 

alimlerindendir. 

 Bu dönemin edebi sanatlarına genel olarak bakılacak olursa, nesirde çok 

başarılı, süslü, sanatkarane örnekler ortaya konmuş, asrın kalemlerinde mevcut olan 

meşhur secili yazım metoduna yer verilmiş, güzel tasvirler, teşbihler, cinas ve lafzi 

sanatlar, bedînin nüktelerini kullanan örnek şahsiyetler ortaya çıkmıştır. Roman, 

otobiyografi türünde ilk eserler verilmiş, özgün seyahatnameler, süslü risaleler ve 

makâmeler, önemli tarihi yapıtlar kaleme alınmıştır. Eserler çoğunlukla fasih bir dille 

yazılmış, halk dili (ammîce) lehçelerinin kullanılması örneği görülmüştür. Vatan 

sevgisi, vatana hizmet ve milliyetçilik kavramlarının ilk örneği verilmiştir.  

 Şiir alanında ise bu dönemde; ahenkli, sanatkarane ince bir ruha sahip süslü 

zarif şiir örnekleri ortaya konmuştur. Yeni doğan nazım türleri olan mevâliyyâ ve 



307 

muvaşşaha gibi edebi türlerde örnekler verilmiş, zeceller ve tüm aruz teknikleri ile şiir 

türlerinde kasideler yazan sanatkârlar yer almıştır. Şarap edebiyatı (edebu’l-nedîm), 

bahçe şiiri (ravdiyât) ve didaktik şiirler gibi türler kullanılmıştır. Narin gazeller, 

mutluluk, neşe, yarış atları, insanlıkla ilgili hususları tasvir eden, neşeli, nüktedan ve 

özgün örnekler verilmiştir. Şiirde tarih kaydı almak, terennüm ile methetmek, şarkı 

sanatını kullanmak gibi yeni ve farklı örnekler görülmüştür. Bedî sanatında, taştir ve 

tahmiste usta, arı bir dil kullanan şairler var olmuş, methiye, tebrik, mersiye, taziye, 

ayrılık, kınama, sitem, latife, şiirde kökteşleme (paronomasia) oyunu, bedî ve mecazi 

(retorik) güzellikler olmak üzere edebi sanatlar kullanılmıştır. Bu dönemde taklit ve 

sunilik görülmekle beraber, nesir ve şiirde orijinal, bağımsız ve özgün örnekler de 

ortaya çıkmaya başlamış, her alanda Nahda’nın etkisi görülmüş, yenilikler ortaya 

konmuş ve canlanma yaşanmıştır. Avrupa etkisi tüm alimlerde uyanışa sebep ve vesile 

olmuştur. Batının olumlu yönlerinin alınması gerektiği konusunda çoğu alim 

hemfikirdirler. 

 Görüldüğü üzere Nahda açısından canlı ve hareketli olan bu dönemde 

modernleşme yaşanmış, edebiyat, şiir, nesir, tarih ve çeşitli alanlarda büyük alimler 

ortaya çıkmıştır. Türkiye kütüphanelerinden faydalanarak, bilgilerine ulaşabildiğimiz 

kadarıyla ele aldığımız bu şahısları derli toplu bir bilgi birikimi olması açısından, 

karanlıkta kalan yönlerin aydınlanması amacıyla tanıtmaya ve bilgi vermeye çalıştık. 

Şiirlerine ulaşabildiğimiz şahısların şiirlerinden örnekler sunarak dönemin edebiyatını, 

kültürünü, tarihini ve yaşanan olayları yansıtmak istedik. Bu çalışmamızın gerek bu 

dönemde yaşanan kültürel gelişmeler gerekse öne çıkan şahıslar hakkında daha geniş 

kapsamlı ve derin çalışmalar yapılmasına katkı ve vesile olmasını dileriz. 

 

 

 

 

 

 



308 

BİBLİYOGRAFYA 

 

Abdulaziz, Mecdi Seyyid: Mevsûʿatu’l-meşâhîr, Kahire, Dâru’l-Emîn, 

1996. 

Abdülkerim, Ahmed İzzet:   Târîhu’t-ta’lim fî asr Muhammed Ali, Kahire, 

Mektebet’un-Nahdati’l-Mısriyye, 1938. 

Ahmed, Leyla Abdullatif: Dirasâtun fî târîh ve muerrihi Mısr ve’ş-Şâm 

ibbâne’l-asri’l-Osmânî, Kahire, Mektebetu’l-

Hancî, 1980. 

Ahmed Teymur Paşa: Aʿlâmu’l-fikri’l-İslâmî fi’l-asri’l-hadîs , 

Kahire, Dâru’l-Ȃfâki’l-Arabiyye, 2003. 

Akçay, Cihaner: “Rifâʿa Râfiʿ  Al-Tahtâvî (Hayatı, Edebi Kişiliği 

ve Toplumsal Konulardaki Düşünceleri)”, Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 

1992. 

Altundağ, Şinasi: Kavalalı Mehmet Ali Paşa İsyanı Mısır 

Meselesi 1831-1841, I. Kısım, Ankara, Türk 

Tarih Kurumu Basımevi, 1988. 

el-Aref, Nevine: “Egypt to Restore its Historical National Archives 

Building”, ahramonline, January 5, 2016, 

(Çevrimiçi), 

http://english.ahram.org.eg/NewsContent/9/43/18

0185/Heritage/Islamic/Egyp t-to-restore-its-

historical-National-Archives-.aspx, 26 Ağustos 

2018.  

http://english.ahram.org.eg/NewsContent/9/43/180185/Heritage/Islamic/Egyp%09t-to-restore-its-historical-National-Archives-.aspx
http://english.ahram.org.eg/NewsContent/9/43/180185/Heritage/Islamic/Egyp%09t-to-restore-its-historical-National-Archives-.aspx
http://english.ahram.org.eg/NewsContent/9/43/180185/Heritage/Islamic/Egyp%09t-to-restore-its-historical-National-Archives-.aspx


309 

Armaoğlu, Fahir: 19. Yüzyıl Siyasi Tarihi 1789-1914, 14. bs., 

İstanbul, Timaş Yayınları, Kasım 2014. 

Aşur, Said Abdülfettah: “Ezher: Eğitim Öğretim ve Sosyal Hayat”, DİA, 

C.XII, s. 59-63. 

Avcı, Casim: “Mısır: Tarih, Bizans Dönemi”, DİA, İstanbul, 

2004, C.XXIX, s. 557-559. 

Aydın, Mustafa: “Müveşşah”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2006, C.XXXII, s. 229-231. 

Ayyıldız, Erol: “Makame”, DİA, C.XXVII, s. 417. 

Baytar, Abdurrezak: Hilyetu’l-beşer fî tarihi’l-karni’s-salis aşer, 3 

c., 2. bs., thk. Muhammed Behcet el-Baytar, 

Beyrut, Dâru Sâdır, 1993. 

Bedevî, Ahmed Ahmed: Rifâa Râfî et-Tahtâvî, Kahire, Lecnetu’l-

Beyâni’l-Arabî, 1950. 

Berekat, Ali: Ru’yetu’l-Cebertî li-ezmeti’l-hayâti’l-

fikriyye, Kahire, el-Heyʿetu’l-Mısriyyeti’ l-

ʿȂmme li’l-Kitâb, 1987. 

Brewer, Douglas J., Emily 

Teeter: 

Mısır ve Mısırlılar, Çev. Nihal Uzan, Ankara, 

Arkadaş Yayınevi, 2011. 

Brugman, J.: An Introduction to The History of Modern 

Arabic Literature in Egypt (Volume X), Ed. 

M.M. Badawi, P. Cachia, M.C. Lyons, J.N. 

Mattock, Leiden, E.J. Brill, 1984. 

Beydilli, Kemal: “Matbaa: Giriş, Osmanlı Devleti”, DİA, 

İstanbul, 2003, C.XXVIII, s. 105-110. 



310 

Bostan, İdris: “Sâlyâne”, DİA, İstanbul, 2009, C.XXXVI, s. 

59-60. 

Burrow, Gerard N.: “Clot-Bey: Founder of Western Medical 

Practice in Egypt”, The Yale Journal of 

Biology and Medicine, No:48, 27 Mart 1975, s. 

251-257. 

Büyükkara, Mehmet Ali: “Vehhâbilik”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2012, C.XLII, s. 611-615. 

Cachia, Pierre: An Overview of Modern Arabic Literature , 

İngiltere, Edinburgh  University Press, 1990. 

el-Cebertî, Abdurrahman : ‘Abd al-Rahman al-Jabarti’s History of 

Egypt- ‘Aja’ib al-Athar fi’l-Tarajim wa’l-

Akhbar, Vol.III-IV, Ed. Thomas Phillip & 

Moshe Perlmann, Çev. C. Peycheff and T. 

Phillip: s. 2-169, D.P. Little: s. 170-320, C.IV, 

Stuttgart, Franz Steiner Verlag Stuttgart, 1994. 

el-Cebertî, Abdurrahman: Al-Jabarti’s Chronicle of The First Seven 

Months of The French Occupation of Egypt- 

Muharram –Rajab 1213 – 15 June- 

December 1798, Târîkh Muddat Al-Farans is  

Bi-Mısr (Târîhu Muddeti’l-Fransis bi-Mısr, 

Ed. ve Çev. S. Moreh, Leiden, E.J. Brill, 1975. 

el-Cebertî, Abdurrahman: ʿAcâibu’l-âsâr fî’t-terâcim ve’l-ahbâr, Haz. 

Abdulazîm  Ramazan, Abdurrahîm 

Abdurrahman Abdurrahîm, Kahire, Dâru’l-

Kutubi’l-Mısriyye, 4 c., 1997. 

Cemâleddîn, Abdullah 

Muhammed: 

“el-Cebertî”, Mevsûʿâtu aʿlâmi’l-fikri’l-

İslâmî, Haz. Mahmud Hamdi Zakzûk, Kahire, 



311 

Vizâretu’l-Evkâf el-Meclisu’l-Aʿlâ li’ş-

Şu’ûni’l-İslâmiyye, 2004, s. 202-204. 

el-Cevâdî, Muhammed: “Abdullah eş-Şerkâvî”, Mevsûatu aʿlâmi’l-

ulemâ ve’l-udebâi’l-Arab ve’l-Muslimîn, 

Tunus-el-Munazzamatu’l-Arabiyye li’t-terbiye 

ve’sekâfe ve’l-ulûm (ALECSO), 23 c., Beyrut, 

Dâru’l-Cîl, 2007, C.XIV, s. 360-362. 

el-Cevâdî, Muhammed: “Abdullah eş-Şerkâvî”, Mevsuatu aʿlâmi’l-

fikri’l-İslâmî, Haz. Mahmud Hamdi Zakzuk, 

Kahire, el-Meclisu’l-Aʿlâ li’ş-Şuûni’ l-

İslamiyye, 2004, s. 615-618. 

Cheng-Hsiang, Hsu: “The First Thirty Years of Arabic Printing in 

Egypt 1238-1267 (1822-1851)” A 

Bibliographical Study with a Checklist by Title 

of Arabic  Printed Works, A thesis 

submitted to The University of Edinburg for 

the  degree of doctor of Philosophy in the 

Faculty of Arts (Doktora tezi), Edinburg, Ocak 

1985. 

Crabbs, Jack A.: The Writting of History in Nineteenth 

Century Egypt, Kahire, The American 

University in Cairo Press, 1984. 

el-Cuburî, Kâmil Selman: Mucemu’l-udebâ mine’l-ʿasri’l-câhili hattâ 

sene 2002, Haz. Muhammed Ali Cemmâz, 7 c., 

Beyrut, Dârul Kutubi’l-İlmiyye, 2003. 

Cundî, Edhem: Aʿlâmu’l-edeb ve’l-fen, 2 c., Şam, Matbaatu’l-

ittihad,1958. 



312 

Çetin, Atilla: Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Mısır Valiliği-

Osmanlı Belgelerine Göre, İstanbul, Fatih 

Ofset, 1998. 

Çetin, Atilla: “Fâris eş-Şidyâk”, DİA, C.XII, İstanbul, 1995, 

s. 168-170. 

Çetiner, Bedreddin: “Taha Hüseyin, Hayatı, Eserleri ve XX. yy. 

Arap  Edebiyatı’ndaki Yeri”, İstanbul, 

İstanbul Yüksek İslam Enstitüsü Öğretim 

Üyeliği Tezi, 1981. 

Çolak, Kâmil: “Mısır’ın Fransızlar Tarafından İşgali ve 

Tahliyesi (1798-1801)”, SAÜ Edebiyat 

Dergisi, Sakarya, 2008, Sayı:2, C.X, s. 141-183. 

Desplancques, Sophie: Antik Mısır, Çev. İsmail Yerguz, Ankara, Dost 

Kitabevi Yayınları, Mayıs 2006. 

ed-Desûki, Ömer: Fi’l-edebi’l-hadîs, 2 c., 7. bs, Kahire, Dâru’l-

Fikri’l-Arabî, 1994. 

dî Tarrâzî, Filib: Hazâinu’l-kutubi’l-‘Arabiyye fi’l-hâfikayn, 

C.I, Beyrut, Vizâretu’t-Terbiyyeti’l-Vataniyye 

ve’l-Funûni’l-Cemîle”, 1947. 

dî Tarrâzî, Filib: Târîhu’s-sahâfeti’l-ʿArabiyye, Beyrut, el-

Matbaʿatu’l- Edebiyye, C.IV, 1913. 

ed-Dibâ, Leylâ: “Abdurrahman el-Cebertî”, el-Mevsûatu’l-

Arabiyye, Haz. Mesud Bubu, Dımaşk, 21 c., 

Hey’etu’l-Mevsûati’l-Arabiyye, 2003, C.VII, s. 

468-470. 

Dikici, Recep: “Hasan Kuveydir”, DİA, C.XVI, s. 330. 



313 

Durmuş, İsmail: “Mevvâliyyâ”, DİA, C.XXIX, s. 426-427. 

Durmuş, İsmail, Philip Charles 

Sadgrove: 

“Muhammaed Ayyâd Tantâvî”, DİA, İstanbul, 

2010, C.XXXIX, s. 578-579. 

Durmuş, İsmail: “İstişhâd”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2006, C.XXIII, s. 396-397. 

Durmuş, İsmail: “Lugaz”, DİA, C.XXVII, İstanbul, s. 221-222. 

Eccel, A. Chris: Egypt, Islam and Social Chance: Al-Azhar in 

Conflict and Accomodation, Berlin, Klaus 

Schwarz Verlag, 1984. 

Elmalı, Hüseyin: “Kaside”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2001, C.XXIV, s. 562-564. 

Er, Rahmi: Çağdaş Arap Edebiyatı Seçkisi (Şiir-Öykü), 

Ankara, Vadi Yayınları, Nisan 2012. 

Er, Rahmi: Modern Mısır Romanı (1914-1944), Ankara, 

Fatih Dağıtım, 1997. 

Ergün, Mustafa: “Mehmet Ali Paşa Zamanında Mısır’da 

Eğitimin Batılılaşması”, Ahi Evran 

Üniversitesi Kırşehir Eğitim Fakültesi 

Dergisi (KEFAD), Kırşehir, Sayı:3, Aralık 

2015, C.XVI, s. 277-294. 

Erünsal, İsmail E.: “Hâfız-ı Kütüb”, DİA, C.XV, 1997, s. 94-98. 

Erünsal, İsmail E.: “Kütüphane”, DİA, İstanbul, 2003, C.XXVII, s. 

11-32. 

Erünsal, İsmail E.: Türk Kütüphaneleri Tarihi II- Kuruluştan 

Tanzimat’a Kadar Osmanlı Vakfı 

Kütüphaneleri, Ankara, Atatürk Kültür, Dil ve 



314 

Tarih Yüksek  Kurumu Atatürk Kültür Merkezi 

Yayını: 22, 1988. 

Fahmy, Khaled: Paşa’nın Adamları Kavalalı Mehmet Ali 

Paşa, Ordu ve Modern Mısır, Çev. Deniz 

Zarakolu, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversites i 

Yayınları, Şubat 2010. 

Fahmy, Khaled: “The Era of Muhammed Ali Paşa”, The 

Cambridge History of Egypt- Modern Egypt, 

from 1517 to the end of the Twentie th 

Century, 2 c., Ed. M.W. Daly, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1998. 

el-Fahuri, Hanna: Tarîhu’l-edebi’l-Arabî, 12. bs., Lübnan, 

Menşûrât’ul-Mektebeti’l-Bulisiyye, 1987. 

Fazlıoğlu, Şükran: Modern Mısır Romanında Türk İmajı (1798-

1914), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul, 

2001. 

Freeman, Charles: Mısır, Yunan ve Roma Antik Akdeniz 

Uygarlıkları, 4. bs., Ankara, Dost Kitabevi 

Yayınları, Temmuz 2013. 

Gâlî, Yusuf Butrüs, İsmail 

Seraceddin: 

ed-Defterhâne Daru’l Mahfûzâti’l-

Umûmiyye, İskenderiye, Mektebetu’l 

İskenderiyye (Bibliotheca Alexandrina), 2010. 

Gaughan, Thomas: “Bibliotheca Alexandrina”, Encyclopedia 

Britannica, (Çevrimiç i) 

https://www.britannica.com/topic/Bibliotheca-

Alexandrina-1518176, 09 Ekim 2018. 

https://www.britannica.com/topic/Bibliotheca-Alexandrina-
https://www.britannica.com/topic/Bibliotheca-Alexandrina-


315 

Genç, Mehmet: “İltizam”, DİA, 2000, C.XXII, s. 154-158. 

Girgin, Atilla: Türkiye’de Yerel Basın, İstanbul, Der 

Yayınları, 2009. 

Goldschmidt, Arthur: “Abdullah eş-Şerkâvî”, Kâmûsu terâcimi 

Mısri’l-hadîse, thk. ve çev. Abdulvehab Bekir, 

Kahire, el-Meclisu’l-Aʿlâ li’s-sekâfe, 2003, s. 

363. 

Görgün, Hilal: “Mısır: Başlangıçtan Bizans Dönemine Kadar”, 

DİA, 44 c., İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 

2004, C.XXIX, s. 555-557. 

Görgün, Hilal: “Mısır: Fransız İşgali Sonrası, Eğitim ve 

Öğretim”, C.XXIX, DİA, 2004, s. 569-575. 

Görgün, Hilal: “Rifâa et-Tahtâvî”, DİA, İstanbul, 2008, 

C.XXXV, s. 95-97. 

Gündüzöz, Soner:  “Tevlîd”, DİA, 2012, C.XLI, s. 37-38. 

Hafâcî, Muhammed 

Abdulmunʿim, Ali Ali Subh: 

el-Hareketu’l-ilmiyye fi’l- Ezher fi’l-

karneyni’t-tâsiʿ aşer ve’l-işrîn, 3 c., Kahire, el-

Mektebetu’l-Ezheriyye li’t-Turâs, 2007. 

Hacımüftüoğlu, Nasrullah: “Bedî”, DİA, C.V, İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı, 1992, s. 320-322. 

Hacımüftüoğlu, Nasrullah: “Beyân”, DİA, C.VI, İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı, 1992, s. 22-23. 

Hafâcî, Muhammed 

Abdulmunʿim: 

el-Ezher fî elfi ʿamm, 3 c., Beyrut, Ȃlemu’l-

Kutub, 1988. 

Hamdân, Semîr Ebû: Ali Mubarek, el-mufekkir ve’l-muʿammir, 

Beyrut, Şeriketu’l-ʿȂlemiyye li’l-Kitâb, 1993. 



316 

Hamza, Abdullatif: Edebu’l-makaleti’s-sahafiyye fi Mısr, Kahire, 

Daru’l-Fikri’l-Arabi, t.y. 

Hasan, Muhammed Abdulgânî: Hasan el-Attâr, Kahire, Dâru’l-Meârif, t.y. 

Hâşimî, Ahmed b. Muhammed 

el-Hadrâvî el-Mekkî: 

Nuzhetu’l-fiker fîma mezâ  mine’l-hevâdis 

ve’l-iber fîma terâcimi ricâli’l-karni’s-sânî 

aşer ve’s-sâlis aşer: sin-kaf, 2 c., thk. 

Muhammed Mısrî, Dımaşk, Vizâretu’s-Sekâfe, 

1996. 

Haywood, John A.: Modern Arabic Literature 1800-1970, An 

introduction with extracts in translation, 

Londra, Lund Humphries, 1971. 

Hemdân, Abdulhamid Salih, 

Mahmûd er-Rabdâvî: 

“Abdurrahman b. Hasan el- Cebertî”, 

Mevsûatu aʿlâmi’l-ulemâ ve’l-udebâi’l-Arab 

ve’l-Muslimîn, Haz. Câbir el-Cîlî, Tunus- el-

Munazzamatu’l-Arabiyye li’t-terbiye ve’sekâfe 

ve’l-ulûm (ALECSO), 23 c., Beyrut- Dâru’l-Cîl, 

2005, C.V, s. 102-104. 

Heyet: “Mısır Arap Cumhuriyeti”, el-Mevsû‘atu’l-

Arabiyyeti’l-âlemiyye, 30 c., 2. bs, Riyad, 

Muessesetu’l-Ameli’l-Mevsûa li’n-Neşr ve’t-

Tevzi, 1999, C.XXIII, s. 311-362.  

Heyet: “Mısr, Egypt”, The Encyclopaedia of Islam, 13 

c., Ed. C.E. Bosworth, E. Van  Donzel, 

W.P. Heinrichs, C.H. Pellat, Leiden – New 

York, E.J. Brill, 1993, C.VII, s. 146-186. 

Heyet: “Eski Bir Medeniyet Beşiği: Mısır”, Yeni 

Hayat Ansiklopedisi, 6 c., İstanbul, Doğan 

Kardeş Yayınları, 1973, C.V, s. 2342-2350. 



317 

Heyet: “Mısır”, Gelişim Hachette Alfabetik Genel 

Kültür Ansiklopedisi, Sabah Gazetesi, 12 c., 

İstanbul, 1993, C.VIII, s. 2725-2735. 

Heyet: “Mısır”, Meydan Larousse, Sabah Gazetesi, 13 

c., İstanbul, 1992, C.XIII, s. 501-521. 

Heyet: The Editors of Encyclopedia Britannica, “Al-

Azhar University”, Encyclopedia Britannica  

(Çevrimiçi) 

https://www.britannica.com/topic/al-Azhar-

University, 07.08.2018. 

Heyet: The Editors of Encyclopedia Britannica, 

“Adolphe Crémieux”, Encyclopedia 

Britannica, (Çevrimiç i) 

https://www.britannica.com/biography/Adolph

e-Cremieux, 06.12.2016. 

Heyet: The Editors of Encyclopedia Britannica, 

“İbrahim Müteferrika”, Encyclopedia 

Britannica (Çevrimiç i) 

https://www.britannica.com/biography/Ibrahim

-Muteferrika, 12.12.2016. 

Heyet: “Matbaa”, The Encyclopaedia of Islam, 6 c., 

Ed. C.E. Bosworth, E. Van Donzel, W.P. 

Heinrichs, C.H. Pellat, Leiden, E.J. Brill, 1991, 

C.VI, s. 794-807. 

Heyet: “The Deterioration of the Bulaq Press”, 

Bibliotheca Alexandrina, (Çevrimiç i)  

https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Deterior

ation.htm, 24 Ağustos 2018. 

https://www.britannica.com/topic/al-Azhar-
https://www.britannica.com/topic/al-Azhar-
https://www.britannica.com/biography/Ibrahim-
https://www.britannica.com/biography/Ibrahim-
https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Deterioration.htm
https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Deterioration.htm


318 

Heyet: “Newspapers”, The Encyclopaedia Britannica 

Eleventh Edition, 29 c., New York, 

Encyclopaedia Britannica Inc., 1911, C.XIX, s. 

544-581. 

Heyet: Şuyuhu’l-Ezher, Kahire, y.y., Vizâretu’l- iʿ lâm, 

t.y. 

Heyet: The Editors of Encyclopedia Britannica, 

“Sudan: Ismâʿîl Pasha and The Growth of 

European Influence”, Encyclopedia Britannica  

(Çevrimiçi) 

https://www.britannica.com/place/Sudan/The-

spread-of-Islam#toc24311, 09. 08. 2018. 

Heyet: The Editors of Encyclopedia Britannica, “Egypt: 

Ismâʿîl, 1863-79”, Encyclopedia Britannica, 

https://www.britannica.com/place/Egypt/Abbas

-I-and-Said-1848-63#ref307047, 09. 08. 2018. 

Heyet: The Editors of Encyclopedia Britannica, 

“Auguste Mariette”, Encyclopedia Britannica , 

May 23, 2018, (Çevrimiç i) 

https://www.britannica.com/biography/Auguste

-Mariette, (23.05.2018 web site) 7.08.2018.  

Heyet: “Kökteşleme”, Türk Dil Kurumu, (Çevrimiç i), 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_

bts&view=bts&kategori1=veritbn&kelimesec=

206724, 15.08.2018. 

Heyet: The Editors of Encyclopedia Britannica, 

“Legion of Honour”, Encyclopedia Britannica  

(Çevrimiçi) 

https://www.britannica.com/place/Sudan/The-spread-%09of-Islam#toc24311
https://www.britannica.com/place/Sudan/The-spread-%09of-Islam#toc24311
https://www.britannica.com/place/Egypt/Abbas-I-and-Said-1848-63#ref307047
https://www.britannica.com/place/Egypt/Abbas-I-and-Said-1848-63#ref307047
https://www.britannica.com/biography/Auguste-Mariette
https://www.britannica.com/biography/Auguste-Mariette
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_bts&view=bts&kategori1=veritbn&kelimesec=206724
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_bts&view=bts&kategori1=veritbn&kelimesec=206724
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_bts&view=bts&kategori1=veritbn&kelimesec=206724


319 

https://www.britannica.com/topic/Legion-of-

Honour, 29.07.2017. 

Heyet: “Lemhat târîhiyye”, (Çevrimiç i) 

http://www.darelkotob.gov.eg/aboutus1.aspx#, 

29.07.2017. 

Heyworth-Dunne, J.: An Introduction To The History of Education 

in Modern Egypt, Londra, Luzac & Co, 

(Burleigh Presss, Lewin’s Mead, Bristol), t.y. 

Heyworth-Dunne, J.: “Printing and Translation under Muhammad Ali 

of Egypt”, JRAS (Journal of the Royal Asiatic 

Society), No:3, Londra, 1940, s. 325-349. 

Holt, P.M.: Egypt and the Fertile Crescent 1516-1922 A 

Political History, Londra, Longmans Green 

And Co. Ltd, 1966. 

Hornung, Erik: Ana Hatlarıyla Mısır Tarihi, Çev. Zehra Aksu 

Yılmazer, İstanbul, Kabalcı Yayınevi, Nisan 

2004. 

Hudu, Muhammed Ali: Mevsûatu beyti’l-hikme li-aʿlâmi’l-Arab fi’l-

karneyni’t-tâsiʿ aşer ve’l-işrîn, Haz. Hamid 

Cemili, Hamid Mecid Hudu, Halid Habib  er-

Râvî, Tarık Nafi el-Hamdani, Abdussettar 

İzzeddin er-Râvî, Abdullah  Ahmed el-Cubûri, 

İmad Abdusselam Rauf, Bağdat, Beytu’l-

Hikme, 2000, C.I, s. 536.  

Hunter, F. Robert: Egypt Under The Khedives 1805-1879 From 

Household Government to Modern 

Bureaucracy, Pittsburgh, University of 

Pittsburgh Press, 1984. 

https://www.britannica.com/topic/Legion-of-Honour
https://www.britannica.com/topic/Legion-of-Honour
http://www.darelkotob.gov.eg/aboutus1.aspx


320 

İhsanoğlu, Ekmeleddin: Mısır’da Türkler ve Kültürel Mirasları, 

İstanbul, IRCICA, 2006. 

İmâre, Muhammed: el-Aʿmâlu’l-kâmile li-Riâa Râfi et-Tahtâvî: 

et-temeddunu ve’l-hadara ve’l-umrân, 5 c., 

Kahire, 2010. 

İmare, Muhammed: Ali Mubarek, muerrih ve muhendisu’l-

umrân, Kahire, Dâru’ş-Şurûk, 1988. 

İnan, Muhammed Abdullah: Muerrihû Mısri’l-İslâmiyye ve mesâdiru’t-

târihi’l-Mısrî, Kahire, Mektebetu’l-Hanc î, 

1999. 

İshakoğlu, Ömer: Suriye Tarihi-Osmanlı Dönemi Suriye’sinde  

Edebi ve Kültürel Hayat (1800-1918), 

İstanbul, Kabalcı Yayıncılık, Kasım 2012. 

Kallek, Cengiz: “Muhammed b. Ahmed Desûkî”, DİA, C.IX, 

İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 1994, s. 214. 

Kallek, Cengiz: “Feddân”, DİA, C.XII, İstanbul, Türkiye 

Diyanet Vakfı, 1995, s. 293-294. 

Kahraman, Ȃlim: “Matbuat”, DİA, C.XXVIII, s. 121-125. 

Kehhâle, Ömer Rızâ: Mu’cemu’l-muellifîn: terâcimu musannifi’l-

kutub’il-Arabiyye, 4 c., Beyrut, Muessesetu’r-

Risâle, 1993. 

Kılıç, Hulusi: “ATTȂR, Hasan b. Muhammed”, DİA, 

İstanbul, 1991, C.IV, s. 98-99. 

Kılavuz, Ahmet Saim:  “Akaid”, DİA, İstanbul, 1989, C.II, s. 212-216. 

Kızıltoprak, Süleyman: Mehmet Ali Paşa’dan II. Abbas Hilmi 

Paşa’ya, Mısır’da Osmanlı’nın Son Yüzyılı, 



321 

İstanbul, Tarih Bilincinde Buluşanlar Derneği, 

Kasım 2010. 

Kirillina, Svetlana: “Arab Scholars in Russian Universities (The 

Nineteenth – Early  Twentieth Century)”, Al-

Jâmiʿah, C.XLIV, No:1, Endonezya, 2006. 

Kopraman, Kâzım Yaşar: “Ali Paşa Mubarek”, DİA, İstanbul, 1989, C.II, 

s. 433-434. 

Krackovskiy, Ignatiy 

Julianovic: 

Hayatu’ş-şeyh Muhammed Ayyad et-

Tantâvî, Haz. Abdulhamîd Hasan, Muhammed 

Abdulgânî Hasan, Çev. Kulsûm Avde, el-

Meclisu’l-Aʿlâ li-Riʿ âyeti’l-Funûn ve’l-Ȃdâb 

ve’l-Ulûmi’l-İctimâiyye, Kahire, 1964. 

Kurşun, Zekeriya: “Said Paşa”, DİA, C.XXXV, s. 573-574. 

Kut, Turgut: “Bulak: Bulak Matbaası”, DİA, C.VI, s. 387-

390. 

Kutluoğlu, Muhammed Hanefi: “Kavalalı Mehmed Ali Paşa”, DİA, C.25, 

İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı, 2002, s. 62-65. 

Kutluoğlu, Mehmet H.: The Egyptian Question (1831-1841), İstanbul, 

Eren Yayıncılık, 1998. 

Kut, Turgut: “Bulak: Bulak Matbaası”, DİA, C.VI, s. 387-

390. 

Kuveydir, Hasan: Neylu’l-ereb fî musellesâti’l-Arab, Kahire, el-

Matbaatu’l-Hayriyye, 1846. 

Lutskiy, Borisoviç: Arap Ülkelerinin Yakın Tarihi 16. Yüzyıldan 

20. Yüzyıla, Çev. Turan Keskin, İstanbul, 

Yordam Kitap, Kasım 2011. 



322 

Little, Tom: Modern Egypt, Londra, Ernest Benn Limited, 

1971. 

Mahmud, Seyyid Muhammed 

es-Seyyid: 

“XVI. Asırda Mısır Eyaleti”, Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Doktora Tezi, İstanbul, Marmara Üniversites i 

Yayınları-Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1990. 

Maksudoğlu, Mehmet: “Abdurrahman b. Hasan Cebertî”, DİA, 

İstanbul, 1993, C.VII, s. 190-191. 

Marʿaşlı, Yusuf: Nesru’l-cevâhir ve’d-durer fî ulemâi’l-

karni’r-râbiʿ aşer; ikdu’l-cevher fî ulemâi’r-

rubʿi’l-evvel mine’l-karni’l-hâmis aşer, 

Beyrut, Dâru’l-Maʿrife, 2006. 

Marsot, Afaf Lütfi el-Seyyid: Mısır Tarihi: Arapların Fethinden Bugüne , 

Çev. Gül Çağalı Güven, İstanbul, Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, Mayıs 2010. 

Marsot, Afaf Lutfi Seyyid: Egypt in The Reign of Muhammad Ali,  

Cambridge, Cambridge University Press, 1984. 

Merdem Bek, Halil: Ayânu’l-karni’s-sâlis aşer fi’l-fikr ve’s-siyâse 

ve’l-ictimâ, 2. bs., Haz. Adnan Merdem Bek, 

Beyrut, Muessesetu’r-Risâle, 1977. 

Moreh, Shmuel: “al-Jabartî, ʿAbd al-Rahmân (1753-1825)”, 

Encyclopedia of Arabic  Literature, 2 c., 

Ed. Julie Scott Meisami, Paul Starkey, London 

and New York, Routledge, 1998, C.I, s. 403-

404. 

Moreh, Shmuel: “Al-Jabarti’s attitude towards the ‘ulama’ of this 

time”, Guardians of  Faith in Modern Times 



323 

‘Ulama’ in the Middle East, Vol. CV, Ed. Meir 

Hatina, Brill, Leiden-Boston, 2009, s. 47-63. 

Mübarek, Ali Paşa: el-Hitatu’t-tevfîkiyyetu’l-cedîde li-Mısri’l-

Kahire, Haz. İzzet Abdülmecid Şulkami, 20 c., 

2. bs., Kahire, el-Hey’etul-Mısriyyeti’l-Ȃmme 

li’l-Kitâb, 1990.  

en-Neccâr, Hüseyin Fevzi: Rifâʿa et-Tahtâvî râidu fikr ve imâmu nahda , 

Kahire, el-Hey’etu’l-Mısriyyeti’l-ʿâmme li’l-

kitâb, 1987. 

en-Nimnim, Hilmi: el-Ezher eş-Şeyh ve’l-Meşyehe, Kahire, 

Mektebe Medbulî, 2012. 

Ortaylı, İlber: Eski Dünya Seyahatnamesi, 10. bs., İstanbul, 

Timaş Yayınları, Haziran 2014. 

Ömer, Ömer Abdulaziz: Abdurrahman el-Cebertî ve Nikula et-Turk 

dirâse mukârene, Beyrut, Câmiatu Beyrut el-

Arabiyye, 1978. 

Öz, Mustafa: “Dâî”, DİA, C.VIII, s. 420-421. 

Özkaya, Yücel: “Mütesellim”, DİA, C.32, İstanbul, 2006, s. 

203-204. 

Özkoç, Özge: Mısır’ın 19. Yüzyılı, Modernleşme, 

Merkezileşme ve Özerklik, İstanbul, Ayrınt ı 

Yayınları, Nisan 2015. 

Öztürk, Mustafa: “Arap Ülkelerinde Osmanlı İdaresi”, History 

Studies International- Uluslararası Tarih 

Araştırmaları Dergisi, Haz. Osman Köse, 

Ortadoğu Özel Sayısı, Samsun, 2010, C.II, s. 

325-351. 



324 

Pala, İskender:  “İnşâd”, DİA, 2000, C.XXII, s. 342. 

Pala, İskender, Filiz Kılıç: “Musammat”, DİA, İstanbul, Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2006, C.XXXI, s. 233-235. 

er-Râfiî, Abdurrahman: Asr Muhammed Ali, 5. bs., Kahire, Dâru’l-

Me‘ârîf, 1989. 

er-Râfı̔î, Abdurrahman: Târîhu’l-hareketi’l-kavmiyye ve 

tatavvuru’n-nizâmi’l-hukm fî Mısr, 2 c., 

Kahire, Mektebetu’n-Nahdati’l-Mısriyye, 1948.  

Reimer, Michael J.: “Alexandria”, Encyclopedia Britannica , 

(Çevrimiçi) 

https://www.britannica.com/place/Alexandria-

Egypt, 5 Ağustos 2018. 

Sabri, Muhammed: Târîhu Mısr el-Hadîs min Muhammed Ali ilâ 

el-Yevm, Kahire, Matbaʻatu Dâru’l-Kutub el-

Mısriyye, 1962.  

Sadîk, Râmî ʿAtâ: es- sahâfetu’l-Mısriyye fî’l-karni’t-tâsʿi ʿaşar 

târîhuhâ ve iftitâhiyyâtuhâ, Kahire, 

Mektebetu’ş-Şurûku’d-Duveliyye, 2007. 

Salih Mecdi Bey:   Dîvânu’l-merhûm Salih Mecdi Bey, Bulak, el-

Matbaʿatu’l-Emîriyye, 1893. 

Sarı, Nil: “Attar”, DİA, İstanbul, 1991, C.IV, s. 94-95. 

Savran, Ahmet: 19. yy. Osmanlı Döneminde Yeni Arap 

Edebiyatı, Erzurum, Atatürk Üniversitesi Fen-

Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1991. 



325 

Serkis, Yusuf İlyân: Mucemu’l-matbûâti’l-Arabiyye ve’l-

muarrebe, 2 c., Kahire, Mektebetu’s-

Sekâfeti’d-dîniyye, 1932. 

Sendûbî, Hasan: Ayanu’l-Beyan, Kahire, el-Matbaatu’l-

Cemaliyye, 1914. 

es-Seyyid, Fuad Salih: Mevsûatu aʿlâmi’l-karni’t-tâsiʿ aşer fi’l-

âlemeyni’l-Arabî ve’l-İslâmî, Beyrut, el-

Mektebetu Hasan el-Asriyye, 2014.  

es-Seyyid, Seyyid Muhammed: “Osmanlı Dönemi”, DİA, İstanbul, 2004, 

C.XXIX, s. 563-569. 

Sinoué, Gilbert: Kavalalı Mehmet Ali Paşa Son Firavun, Çev. 

Ali Cevat Akkoyunlu, İstanbul, Doğan 

Kitapçılık, Ekim 1999. 

Şensoy, Sedat: “Tâlikât”, DİA, C.XXXIX, İstanbul, Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2010, s. 508-510. 

eş-Şerkâvî, Abdullah b. Hicâzî 

b. İbrahim el-Ezherî: 

Hâşiyetu’ş-Şerkâvî, 4 c., Beyrut, Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1997. 

eş-Şerkâvî, Abdullah: el-Hikemu’l-ataiyye bi-şerhi fazîleti’ş-Şeyh 

Abullah eş-Şerkâvî, Haz. Atiyye Mustafa, 

Kahire, Keşîde li’n-Neşr ve’t-Tevzî, 2010. 

Şeyho, Luvis: Târîhu’l-âdâbi’l-Arabiyye fi’l-karni’t-tâs iʿ 

aşer ve’r-rubʿî’l-evvel mine’l-karni’l-işrîn, 3. 

bs., Beyrut, Dâru’l-Meşrik, 1991. 

Şeyyal, Cemaleddin: Rifâa Râfiʿ et-Tahtâvî, Kahire, Dâru’l-Maârif, 

1980. 



326 

Şeyyal, Cemaleddin: Târîhu’t-terceme ve hareketu’s-sekafe fi asr 

Muhammed Ali, Kahire, Dâru’l-Fikri’l-Arab î, 

1951. 

Şükri, Muhammed Fuad: Mısr fî matlaʿi’l-karni’t-tâsiʿ aşer 1801-1811, 

3 c., 2. bs., Kahire, el-Hey’etu’l-ʿȂmme li 

Kusûri’s-Sekâfe, 2010. 

Tacir, Jack: Hareketu’t-terceme bi Mısr hilâle’l-karni’t-

tâsiʿaşer, Kahire, Dâru’l-Meârif, 1945. 

et-Tahtâvî, Muhammed İzzet: Mine’l-ulemâi’r-ruvvâd fî rihâbî’l-Ezher, 

Kahire, Mektebetu Vehbe, 1990. 

et-Tahtâvî, Rifâa Râfiʿ : Paris Gözlemleri (Kitâbu Tahlîsu’l-ibrîz fî 

telhisi Bârîz), Haz. Cemil Çiftçi, İstanbul, Ses 

Yayınları, Kasım 1992. 

Tanman, M. Baha: “Mahfil”, C.XXVII, DİA, s. 331-333. 

et-Tantâvî, Muhammed Ayyâd 

b. Saʿd:   

Rıhletu’ş-Şeyh et-Tantâvî ile’l-bilâdi’r-

Rûsiyâ 1840-1850, Haz. Muhammed ʿÎsî 

Sâlihiyye, Beyrut, Muessesetu’r-Risâle, 1992. 

Tomar, Cengiz: “Mısır: Tarih, Fetihten Osmanlı Dönemine 

Kadar”, DİA, İstanbul, 2004, C.XXIX, s. 559-

563. 

Tugay, Emine Fuat: Bir Aile Üç Asır, Çev. Şeniz Türkömer, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınlar ı, 

Eylül 2015. 

Tüccar, Zülfikar: “Ebyârî”, DİA, İstanbul, 1994, C.X, s. 379 

Tülücü, Süleyman: “Muallakât”, DİA, C.XXX, İstanbul, Türkiye 

Diyanet Vakfı, s. 310-312. 



327 

Uzun, Mustafa: “Ezher: Mimari”, DİA, C.XII, s. 53-58. 

Ülker, Necmi: “XVIII. Yüzyılda Mısır ve Cezayir’li Gazi 

Hasan Paşa’nın Mısır  Seferi”, Tarih 

İncelemeleri Dergisi, Sayı:1, 1994 .C.IX, s. 1-

30. 

Ürün, Ahmet Kazım: Modern Arap Edebiyatı, Konya, Çizgi 

Kitabevi, Ekim 2015. 

Ürün, Ahmet Kazım: Necip Mahfuz ve Toplumsal Gerçekçi 

Romanları, Konya, Çizgi Kitabevi, Kasım 

2002. 

Vadi, Taha: eş-Şiʿr ve’ş-şuʿarâu’l-mechûlûn fi’l-karni’t-

tâsiʿ aşer, Kahire, Dâru Nûbâr li-ttıbâʿa, 2003. 

Vâdî, Taha : Dîvânu Rifâʿa et-Tahtâvî, 2. bs., Kahire, 

Dâru’l-Meʿârif, 1984. 

Vatikiotis, P.J.: The History of Egypt Third Edition, Londra, 

Weinfeld and Nicolson, 1985. 

Vercoutter, Jean: Eski Mısır, Çev. Emine Çaykara, 5. bs., 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2013. 

Yalar, Mehmet: Hazırlayıcı Faktörleri Işığında Modern Arap 

Edebiyatına Giriş,  Bursa, Emin Yayınlar ı, 

2009. 

Yavuz, Yusuf Şevki: “Kesb”, DİA, C.XXV, İstanbul, 2002, s. 304-

306. 

Yazıcı, Hüseyin: Çağdaş Arap Öyküleri, İstanbul, Kaknüs 

Yayınları, Mart 1999. 

Yazıcı, Hüseyin: “Muhâdarât”, DİA, C.XXX, s. 391-392. 



328 

Yazıcı, Nesimi: “Vekâyi-i Mısriyye Üzerine Birkaç Söz”, 

OTAM (Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi 

Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi), 

Sayı:2, Ankara, 1991, s. 267-278. 

Yazıcı, Tahsin, Mehmet İpşirli: “Ferrâş”, DİA, İstanbul, 1995, C.XII s. 408-409. 

Yıldız, Musa: “Zecel”, DİA, C.XLIV, 176-177. 

Yiğit, İsmail: “Memlükler”, DİA, İstanbul, 2004, C.XXIX, s. 

90-97. 

Yiğit, İsmail: “Ribât”, DİA, C.XXXV, s. 76-79. 

Zeydan, Corci: Târîhu âdâbi’l-lugati’l-̔arabiyye, 4 c., Haz. 

Şevki Dayf,  Daru’l Hilal, y.y., t.y., C.IV, s. 100. 

Zeydan, Corci: Teracimu meşahiri’ş-şark fi’l-karni’tasi aşer, 

Kahire, Matbaatu’l-Hilâl, 1922. 

ez-Zirikli, Hayreddin: el-Aʿlâm: Kâmûsu terâcimi li-eşheri’r-ricâl 

ve’n-nisâ  mine’l-ʿArabi’l-mubtaʿribîn 

ve’l-musteşrikîn, 8 c., Daru’l-İlm li’l-Melâyîn, 

Beyrut, 2002. 



329 

EK: RESİMLER 

 

Resim 1: Gize Piramitleri, Keops, Kefren ve Mikerinos 

 Mısır ziyaretimizden bir kare, 21 Mart 2010 

 

Resim 2: Büyük Gize Sfenksi - Mısır ziyaretimizden bir kare, 21 Mart 2010 



330 

 

 

Resim 3: Mısır’a hayat veren Nil Nehri 

 Mısır ziyaretimizden bir kare, 23 Mart 2010 

 

Resim 4: Modern Kahire’den bir görünüm 

 Mısır ziyaretimizden bir kare, 21 Mart 2010 

 

 



331 

 

Resim 5: Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Fransa Kralı Louis-Philippe’e hediye ettiği Luksor Dikilitaşı 

– Concorde Meydanı 1836. Paris gezimizden bir kare, 27 Temmuz 2015 

 

 

Resim 6: 1804-1805 Napolyon çağında Avrupa ve Osmanlı İmparatorluğu 

Kaynak: Tarih Atlası, Saygı Yayınları, İstanbul, 1989, s. 42-43. 



332 

 

Resim 7: Kavalalı Mehmet Ali Paşa Hanedanı 

Kaynak: Emine Fuat Tugay, Bir Aile Üç Asır, Çev. Şeniz Türkömer, İstanbul, Türkiye İş Bankası 

Kültür yayınları, Eylül 2015, s. 538-539. 

 

Resim 8: Napolyon Bonapart (1769-1821), Fransız ressam Jacques-Louis David’in eseri 1812 

Kaynak: https://www.britannica.com/biography/Napoleon-I/images-videos, 31 Ağustos 2018. 

https://www.britannica.com/biography/Napoleon-I/images-videos


333 

 

Resim 9: Fransız General Kléber (ö.1800), Fransız ressam Jean-Urbain Guérin’in eseri 

Kaynak: https://en.wikipedia.org/wiki/Jean-Baptiste_Kléber, 31 Ağustos 2018. 

 

Resim 10: Fransız General Menou (ö. 1810) 

Kaynak: https://en.wikipedia.org/wiki/Jacques-François_Menou, 31 Ağustos 2018. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Jean-Baptiste_Kléber
https://en.wikipedia.org/wiki/Jacques-François_Menou


334 

 

Resim 11: Kavalalı Mehmet Ali Paşa (ö.1849)  

Kaynak: https://tr.wikipedia.org/wiki/Kavalalı_Mehmed_Ali_Paşa, 31 Ağustos 2018. 

 

Resim 12: Kaynak: Emine Fuat Tugay, Bir Aile Üç Asır, Çev. Şeniz Türkömer, İstanbul, Türkiye İş 

Bankası Kültür yayınları, Eylül 2015, s. 117. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Kavalalı_Mehmed_Ali_Paşa


335 

 

Resim 13: Kavalalı Mehmet Ali Paşa maiyetiyle 

Kaynak: https://en.wikipedia.org/wiki/Muhammad_Ali_of_Egypt, 31 Ağustos 2018. 

 

Resim 14: Memlüklerin Katledilişi 

Kaynak: Emine Fuat Tugay, Bir Aile Üç Asır, Çev. Şeniz Türkömer, İstanbul, Türkiye İş Bankası 

Kültür yayınları, Eylül 2015, s. 130. 

 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Muhammad_Ali_of_Egypt


336 

 

Resim 15: Dr. Clot Bey – Antoine Barthelemy Clot (1793-1868) 

Kaynak: https://en.wikipedia.org/wiki/Antoine_Clot, 15.10.2018. 

 

 

Resim 16: Dr. Clot Bey Mısır Ordusu üniforması içerisinde, Ebû Zaʿbal’da, bazı Ezher şeyhlerinin de 

katıldığı ilk modern anatomi dersini verirken, 20 Haziran 1829. 

Kaynak: https://en.wikipedia.org/wiki/Antoine_Clot, 15.10.2018.  

https://en.wikipedia.org/wiki/Antoine_Clot
https://en.wikipedia.org/wiki/Antoine_Clot


337 

  

Resim 17: “İbrahim Pacha, Général en Chef de l’armée égyptienne, 1840” (Mısır ordusunun 

başkumandanı İbrahim Paşa, 1840) Ressam Henri Daniel Plattel tarafından yapılmış, Benis’in Mission 

militaire’inde yayınlanmıştır. (İbrahim Paşa ö.1848) 

Kaynak: Khaled Fahmy, Paşa’nın Adamları Kavalalı Mehmet Ali Paşa, Ordu ve Modern Mısır, 

Çev. Deniz Zarakolu, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Şubat 2010, s.161. 

 

Resim 18: I. Abbas Hilmi Paşa (ö.1854) 

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq03.htm, 31 Ağustos 2018. 

https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq03.htm


338 

 

Resim 19: Said Paşa (ö.1863) 

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq04.htm, 31 Ağustos 2018. 

 

Resim 20: Hidiv İsmail Paşa (ö.1895) 

 Kaynak: Emine Fuat Tugay, Bir Aile Üç Asır, Çev. Şeniz Türkömer, İstanbul, Türkiye İş Bankası 

Kültür yayınları, Eylül 2015, s. 284. 

https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq04.htm


339 

 

Resim 21: Hidiv Tevfik Paşa (ö. 1892) 

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq06.htm, 31 Ağustos 2018. 

 

Resim 22: Kaynak: Khaled Fahmy, Paşa’nın Adamları Kavalalı Mehmet Ali Paşa, Ordu ve 

Modern Mısır, Çev. Deniz Zarakolu, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Şubat 2010, s. x. 

https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq06.htm


340 

  

Resim 23: (Solda) Bulak Matbaası Türkçe kuruluş levhası 1820. Matbaanın kuruluş tarihini belirten 

tek belgedir.  

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq25.htm, 31 Ağustos 2018. 

Resim 24: (Sağda) Bulak Matbaası eski bina ana giriş  

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq20.htm, 31 Ağustos 2018. 

 

Resim 25: 1820’de Bulak Matbaasında kullanılan ahşap harf örnekleri 

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq27.htm, 31 Ağustos 2018. 

  

Resim 26: (Solda) Bulak Matbaasında kullanılan taş baskı kalıbı  

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq30.htm, 31 Ağustos 2018. 

Resim 27: (Sağda) Bulak Matbaasının 1958’de kurulan yeni binası (Kahire) 

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq23.htm, 31 Ağustos 2018. 

https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq25.htm
https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq20.htm
https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq27.htm
https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq30.htm
https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq23.htm


341 

 

Resim 28: Kaynak: Ekmeleddin İhsanoğlu, Mısır’da Türkler ve Kültürel Mirasları, İstanbul, 

IRCICA, 2006, s. 351. 

 

Resim 29: Kaynak: Ekmeleddin İhsanoğlu, Mısır’da Türkler ve Kültürel Mirasları, İstanbul, 

IRCICA, 2006, s. 352. 



342 

 

Resim 30: Kaynak: Ekmeleddin İhsanoğlu, Mısır’da Türkler ve Kültürel Mirasları, İstanbul, 

IRCICA, 2006, s.162.  

 

Resim 31: Abdurrahman el-Cebertî’nin eseriʿ Acâibu’l-âsâr fî’t-terâcim ve’l-ahbâr, Bulak Matbaası 

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq46.htm, 31 Ağustos 2018. 

https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq46.htm


343 

 

Resim 32: Kelile ve Dimne, Bulak Matbaası 1836 basımı 

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq57.htm, 31 Ağustos 2018. 

 

Resim 33: Elf Leyle ve Leyle, Bulak Matbaası 1862-63 

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq56.htm, 31 Ağustos 2018. 

https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq57.htm
https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq56.htm


344 

 

Resim 34: Vekâyi-i Mısriyye Gazetesi 

Kaynak: Ekmeleddin İhsanoğlu, Mısır’da Türkler ve Kültürel Mirasları, İstanbul, IRCICA, 2006, 

s. 256. 



345 

 

Resim 35: Abdullah eş-Şerkâvî (ö. 1812) 

Kaynak: https://www.marefa.org/ عبد_الله_الشرقاوي 

 

Resim 36: Abdurrahman el-Cebertî (ö.1825) 

Kaynak: http://www.albawabhnews.com/2681442, 31 Ağustos 2018. 

https://www.marefa.org/
http://www.albawabhnews.com/2681442


346 

 

Resim 37: Muhammed Ayyâd et-Tantâvî (ö. 1861) 

Kaynak: http://www.azhar.eg/sawtalazhar/details/ العرب-لسان-الغرب-علم-أزهري-الطنطاوى-عياد-الشيخ

 

Resim 38: Rifâa et-Tahtâvî (ö. 1873) 

Kaynak: https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq09.htm, 31 Ağustos 2018. 

https://www.bibalex.org/bulaqpress/en/Gallery/pages/bulaq09.htm


347 

 

Resim 39: Salih Mecdi Bey (ö. 1881) 

Kaynak: https://ar.wikipedia.org/wiki/ صالح_مجدي_بك   

 

Resim 40: Ali Paşa Mübarek 

Kaynak: Ekmeleddin İhsanoğlu, Mısır’da Türkler ve Kültürel Mirasları, İstanbul, IRCICA, 2006, 

s. 129. 


