
DEDE KORKUT HİKÂYELERİNDE SÖYLEM 

ÇÖZÜMLEMESİ ve KÜLTÜREL KİMLİĞİN 

ÖĞRETİMİ 

Tuğba AKKOYUN KOÇ 

Doktora Tezi 

Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi Ana Bilim Dalı 

2020 

(Her hakkı saklıdır.) 



 

T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

TÜRKÇE VE SOSYAL BİLİMLER EĞİTİMİ ANA BİLİM DALI 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI EĞİTİMİ BİLİM DALI 

DEDE KORKUT HİKÂYELERİNDE SÖYLEM ÇÖZÜMLEMESİ VE KÜLTÜREL 

KİMLİĞİN ÖĞRETİMİ 

(Discourse Analysis and Teaching Cultural Identity in Dede Korkut Stories) 

DOKTORA TEZİ 

Tuğba AKKOYUN KOÇ 

Danışman: Prof. Dr. Halit DURSUNOĞLU 

Erzurum 

Mayıs, 2020 



 
 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI 

Tuğba AKKOYUN KOÇ tarafından hazırlanan “Dede Korkut Hikâyeleri’nde söylem 

çözümlemesi ve kültürel kimliğin öğretimi” başlıklı çalışması .. / .. / 2020 tarihinde yapılan 

tez savunma sınavı sonucunda başarılı bulunarak jürimiz tarafından Türkçe ve Sosyal 

Bilimler Eğitimi Anabilim Dalı, Türk Dili Ve Edebiyatı Öğretmenliği Bilim Dalında doktora 

tezi olarak kabul edilmiştir 

 

Jüri Başkanı:   

………................. 

Danışman: Prof. Dr. Halit DURSUNOĞLU 

Atatürk Üniversitesi 

 

………................. 

Jüri Üyesi:   

………................. 

Jüri Üyesi:   

………................. 

Jüri Üyesi:   

………................. 

 

 
 

Enstitü Yönetim 

Kurulunun …./…/…. 

tarih ve ……sayılı 

kararı. 

 

 Bu tezin Atatürk Üniversitesi Lisansüstü Eğitim ve Öğretim Yönetmeliği’nin ilgili 

maddelerinde belirtilen şartları yerine getirdiğini onaylarım. 

       Prof. Dr. Mustafa SÖZBİLİR 

        Enstitü Müdürü



 

ii 

ETİK VE BİLDİRİM SAYFASI 

Doktora Tezi olarak sunduğum “Dede Korkut Hikâyeleri’nde söylem çözümlemesi ve 

kültürel kimliğin öğretimi” başlıklı çalışmanın tarafımdan bilimsel etik ilkelere uyularak 

yazıldığını ve yararlandığım eserleri kaynakçada gösterdiğimi beyan ederim. 

 

 12 / 05 / 2020 

Tuğba AKKOYUN KOÇ 

 

 

☐Tezle ilgili patent başvurusu yapılması / patent alma sürecinin devam etmesi 

sebebiyle Enstitü Yönetim Kurulunun …./…/…. tarih ve ………….sayılı kararı ile teze 

erişim 2 (iki) yıl süreyle engellenmiştir. 

☐Enstitü Yönetim Kurulunun …./…/…. tarih ve ………….sayılı kararı ile teze 

erişim 6 (altı) ay süreyle engellenmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iii 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmada Türk dünyasının dev eseri Dede Korkut Hikâyeleri’ni incelerken, en 

sevdiğim araştırma yöntemi olan söylem çözümlemesini kullanmam için beni cesaretlendiren, 

çalışmam boyunca desteğini, olumlu bakışını, ilmini esirgemeyen danışman hocam Sayın 

Prof. Dr. Halit DURSUNOĞLU’na şükranlarımı borç bilirim. Doktora ders aşamasında 

tanıdığım; çalışmak istediğim alanı bulmama vesile olan Prof. Dr. Muhsine BÖREKÇİ’ye, 

yılgınlınlığa düştüğümde karakteri, yardımları, özverisi, ilmi ile tez sürecinin başından sonuna 

kadar yolumu aydınlatan Han’ım hocam Prof. Dr. Nesrin FEYZİOĞLU’na, nezaketi, ilgisi ve 

bilgisiyle daima varlığını hissettiren Prof. Dr. Rıfat KÜTÜK’e teşekkürlerimi sunarım. Tezle 

ilgili her soruma titizlik ve samimiyetle cevap veren Prof. Dr. Süer EKER’e, eriştiğimi 

düşündüğüm hemen her veriyi paylaştığım ve fikrini aldığım canım dostum Öğr. Gör. 

Hümeyra YILDIZOĞLU’na, çözümlemelerde yorumlarına başvurduğum Dr. Öğr. Üyesi 

İsmail SARİKAYA’ya, farklı bakış açılarıma destek bulan Öğr. Gör. Dr. Abdurrahman 

SEFALI’ya şükranlarımı sunarım.   Süreç içerisinde desteğine başvurduğumuz Tez İzleme 

Kurulu üyelerimizden Doç. Dr. Ömer YILAR’a teşekkürlerimi bildiririm. 

Doktora süresi boyunca her zorluğu benimle paylaşan, her türlü desteği veren canım 

annem Selma AKKOYUN’a; bilime yönelmemizi daima destekleyen babam rahmetli Recep 

AKKOYUN’a; akademisyen bir annenin çocuğu olarak yaşından beklenmeyecek olgunluğu, 

sevgisi ve sabrıyla bana yoldaşlık eden kızım İlbilge’ye; yaşamın hiçbir noktasında manevi 

desteklerini esirgemeyen sevgili amcam Yaşar GÜLER ve kıymetli eşi Demet GÜLER’e; 

varlıklarıyla güç bulduğum kardeşlerim ve eşime müteşekkirim.  

Tuğba AKKOYUN KOÇ 

 

 

 



 

iv 

ÖZ 

DOKTORA TEZİ 

DEDE KORKUT HİKÂYELERİNDE SÖYLEM ÇÖZÜMLEMESİ ve KÜLTÜREL 

KİMLİĞİN ÖĞRETİMİ 

Tuğba AKKOYUN KOÇ 

Mayıs 2020, 334 sayfa 

Amaç: Bu araştırmada Türk dünyasının şaheserlerinden Dede Korkut Hikâyeleri’nin ve diğer 

kurucu metinlerin anlaşılmasına katkı sağlanması, metinlerdeki “örtük” anlamın ortaya 

çıkarılması ve hikâyelerdeki kültür öğretimine yönelik iletilerin ortaya konulmasıdır. 

Yöntem: Bu araştırmada nitel araştırma yöntemlerinden doküman incelemesi ve söylem 

çözümlemesi kullanılmıştır. Doküman incelemesi ve söylem çözümlemesi yoluyla incelenen 

hikâyelerden elde edilen “kültürel ögeler”, uluslararası bir muhteva listesindeki başlıklara 

göre sınıflandırılmıştır. 

Bulgular: Söylem çözümlemesinin kendisi bir “rapor” niteliğindedir, bulguların sunumundan 

daha fazlasını ifade eder. Bu çalışmanın “söylem çözümlemesi” kısmı, örnekli ve detaylı bir 

araştırma raporu niteliğindedir. Hikâyelerdeki toplum yapısının niteliği, toplumdaki cinsiyet 

rolleri, bireysel ve toplumsal kimlikler, kültürel kimlik kavramlarını sorgulayan soruları 

yorumlayan cevaplar, bulgulardır.  

Sonuç: İletileri yüzyıllardır devam etmekte olan Dede Korkut Hikâyeleri’nin, başta eğitim 

olmak üzere her bilimsel alana kaynaklık edebileceği ortaya konmuştur. Dede Korkut 

Hikâyeleri’nin söylem çözümlemesi yöntemiyle araştırılmış olması, başta lise ve üniversite 

öğrencileri olmak üzere tüm okurların hikâyeleri anlamasına katkı sağlayacaktır. Kültürel 

kimliğin öğretimi ve kültürel değerlerin devamlılığı için Dede Korkut Hikâyeleri iyi 

anlaşılmalı, iyi anlatılmalıdır ve söylem çözümlemesi buna katkı sağlayacak bir yöntemdir. 

Anahtar Kelimeler: Dede Korkut Hikâyeleri, söylem çözümlemesi, kültürel kimlik, kültürel 

kimliğin öğretimi, anlatı arkeolojisi. 

 

 

 

 



 

v 

ABSTRACT 

DOCTORAL DISSERTATION 

DISCOURSE ANALYSIS and TEACHING CULTURAL IDENTITY IN DEDE 

KORKUT STORIES 

Tuğba AKKOYUN KOÇ 

May 2020, 334 pages 

Purpose: The aim of this study is to contribute to be understood of Dede Korkut Stories 

which is one of the masterpiece of the Turkish world, and other founding texts's to reveal of 

their “hidden” meaning in and to present the messages about the culture teaching in the 

stories. 

Method: In this research, document analysis and discourse analysis, one of the qualitative 

research methods, were used. The “cultural elements" obtained from the stories examined 

through document analysis and discourse analysis were classified according to the titles in an 

international content list. 

Findings: Discourse analysis itself is a “report,, more than a presentation of the findings. The 

“discourse analysis” part of this study is a sampled and detailed research report. The nature of 

the social structure in the stories, gender roles, individual and social identities, answers to 

questions that examined the concepts of cultural identity are findings. 

Results: It has been revealed that Dede Korkut Stories, whose messages have been going on 

for centuries, can be the source of all scientific fields, especially education. The fact that Dede 

Korkut Stories are researched by discourse analysis will contribute to the understanding of the 

stories of all readers, especially high school and university students. For the teaching of 

cultural identity and continuity of cultural values, Dede Korkut Stories should be well 

understood, told well and discourse analysis is a method that will contribute to this. 

Keywords: Dede Korkut Stories, discourse analysis, cultural identity, teaching cultural 

identity, narrative archeology. 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 

İÇİNDEKİLER  

KABUL VE ONAY TUTANAĞI ............................................................................................... i 

ETİK VE BİLDİRİM SAYFASI ................................................................................................ ii 

TEŞEKKÜR .............................................................................................................................. iii 

ÖZ .............................................................................................................................................. iv 

ABSTRACT ............................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................................... vi 

ŞEKİLLER DİZİNİ ................................................................................................................. xiv 

KISALTMALAR VE SİMGELER DİZİNİ ............................................................................. xv 

BİRİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................................... 1 

Giriş ............................................................................................................................................ 1 

Araştırmanın Önemi ve Gerekçesi .................................................................................... 2 

Araştırmanın Amacı .......................................................................................................... 2 

Araştırmanın Sınırlılıkları ................................................................................................. 3 

Varsayımlar ....................................................................................................................... 3 

İKİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................................ 4 

Kuramsal Çerçeve ve İlgili Araştırmalar .................................................................................... 4 

Dede Korkut Hikâyeleri ve Kültürel Kimliğin Öğretimi .................................................. 4 

Dede Korkut Hikâyeleri literatür. ..................................................................................... 7 

Kültürel kimliğin öğretimi. ............................................................................................... 9 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .................................................................................................................. 10 

Yöntem ..................................................................................................................................... 10 

Söylem Çözümlemesi ..................................................................................................... 10 

Söylem Nedir? ................................................................................................................. 10 

Söylem Çözümlemesiyle İlgili Kavramlar ...................................................................... 13 

Söylem Çözümlemesi ..................................................................................................... 15 

Eleştirel Söylem Çözümlemesi Nedir? Neden eleştirel söylem çözümlemesi? .............. 17 

Süreç/ Uygulama ............................................................................................................. 23 

Veri Analizi ..................................................................................................................... 24 

Geçerlik ve Güvenirlik .................................................................................................... 25 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................................ 27 

Bulgular .................................................................................................................................... 27 



 

vii 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin Söylem Çözümlemesi ....................................................... 29 

Dirse Han Oġlı Boğaç Han Boyı. .................................................................................... 29 

Salur Kazanun Evi Yagmalandugı Boyı ......................................................................... 44 

Bay Büre Beg Oglı Bamsı Beyrek Boyı ......................................................................... 63 

Kazan Beg Oglı Uruz Begün Tutsak Oldugı Boy. .......................................................... 85 

Duha Koca Oglı Deli Domrul Boyı. ............................................................................... 95 

Kanlı Koca Oglı Kan Turalı Boyı. ................................................................................ 105 

Kazılık Koca Oglı Yegenek Boyı. ................................................................................ 121 

Basat Depegözi Öldürdügi Boy. ................................................................................... 133 

Begil Oglı Emrenün Boyı. ............................................................................................ 151 

Uşun Koca Oglı Segrek Boyı. ....................................................................................... 166 

Salur Kazan Tutsak Olub Oglı Uruz Çıkardugı Boy. ................................................... 183 

İç Oguza Taş Oguz Âsî Olub Beyrek Öldügi Boy ........................................................ 196 

Dede Korkut Hikâyeleri’nde kültürel kimliğin öğretimi: Oğuz kimliği. ...................... 210 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin kültürel muhteva listesi. .................................................. 215 

BEŞİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................. 299 

Tartışma, Sonuç ve Öneriler ................................................................................................... 299 

Tartışma ve Sonuç ......................................................................................................... 299 

Öneriler ......................................................................................................................... 300 

KAYNAKÇA ......................................................................................................................... 303 

EKLER ................................................................................................................................... 310 

EK-1. Kültürel Muhteva Tablosu (Outline of Cultural Material/OCM) ....................... 310 

ÖZ GEÇMİŞ ........................................................................................................................... 323 



 

xiv 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

Şekil 1. Oğuz boylarının tamgaları. .......................................................................................... 77 

Şekil 2. Devedikeni bitkisi. ....................................................................................................... 78 

Şekil 3. Bir otağın tepesi/ tümüldük.......................................................................................... 79 

Şekil 4. Venüs ve Ülker buluşumu ........................................................................................... 80 

Şekil 5. Issık Kurganı’ndan çıkan eserlerin sergilendiği müzeden bir at başlığı ...................... 83 

Şekil 6. Lysimachus aç aslanın öfkesine teslim edilir, 1825'ten gravür ................................. 115 

Şekil 7. Mızrağını kaybeden bir adam .................................................................................... 115 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xv 

KISALTMALAR VE SİMGELER DİZİNİ 

DLT : Divânü Lugâti’t-Türk 

DTS : Dilbilim Terimleri Sözlüğü 

ESÇ : Eleştirel Söylem Çözümlemesi 

GTS : Güncel Türkçe Sözlük 

TS : Tarama Sözlüğü 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

Giriş 

İnsanın iletişim amacıyla oluşturduğu her türlü dilsel/ dildışı bildiri, insanlık tarihi 

boyunca araştırmacıların ilgisini çekmiştir. İletişim araçlarının çeşitliliği artsa da araçların 

hiçbiri dilin işlevini tümüyle yerine getirebilecek durumda değildir. Dil, canlı bir örgenlik 

gösterir, içinde yaşadığı toplum tarafından biçimlendirilir ve insanın kullanımına sunulur; 

böylece insanı toplumsallaştırır (Günay V. D., 2013, s. 16). Toplumsallaşan insanların kendi 

toplumlarına özgü kültürleri oluşmaya başlar. Türk Dil Kurumunun Güncel Türkçe 

Sözlüğünde (2017) kültür: “Tarihsel, toplumsal gelişme süreci içinde yaratılan bütün maddi ve 

manevi değerler ile bunları yaratmada, sonraki nesillere iletmede kullanılan, insanın doğal ve 

toplumsal çevresine egemenliğinin ölçüsünü gösteren araçların bütünü, hars, ekin” olarak 

tanımlanmaktadır. Kültür, dil ile sıkı sıkıya bağlıdır ve dilden ayrı düşünülemez. Kültür; hem 

dili etkileyen hem de dilden etkilenen bir varlıktır. Bu varlık milletleri millet yapan özün 

içerisindedir. Dolayısıyla dil ve kültürün yarattığı/ barındırdığı her şey, onların sahibi olan 

milletin niteliklerini taşır.  

Dil vasıtasıyla taşınan ve işlenen kültür, toplumun belleğidir. Kolektif anılar işlene 

işlene kültürün ögesi olurlar. Kolektif anılar doğaları gereği tek bir tarihsel/ toplumsal bağlam 

içine yerleştirilmiştir ve bu nedenle bu anıları çevreleyen dinamikler bu anıya özgüdür, 

genellenemez (Boyer & Wertsch, 2015, s. 251). Kolektif belleğin bu genellemeyen yönü millî 

nitelik taşır. Toplumsal bellekteki anılar, ulusa ulus olduğunu anlatan ortak geçmişi 

hatırlatarak ortak bir amacı işaret eder; yekvücut olmayı, vatanseverliği yaratır. Türk dilinin 

kadim eseri “Dede Korkut Hikâyeleri”, büyük bir milletin kolektif hafızasıdır. Bu hafızada 

kültürel, sosyal, dînî, politik… pek çok anıya rastlamak mümkündür. Kolektif bellekle iç içe 

olan kültür ve dilin zaman içindeki seyirleri edebî eserlerde gözlemlenebilir. Bunun için 

kullanılabilecek pek çok yöntem vardır ve metotlardan biri de söylem çözümlemesidir. 

Söylem, yüzyılın en büyük keşiflerinden biridir ve insanlık bilimlerinde söylem 

düşüncesi dikkate alınmadan insanlar ve toplumlar hakkında bir yargıya varmak zordur 

(Günay, s.106). Söylem çözümlemesinin temel dayanağı olan bağlam ile ilişkilendirildiğinde 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin dönemi, kültürel, ideolojik, siyasi koşulları vb ortaya 

çıkarılabilir; böylece metin daha iyi anlaşılabilir. Bu nedenle bu tez çalışmasında, Dede 



 

2 

Korkut Hikâyeleri’nde söylem çözümlemesi yapılarak kültürel kimliğin öğretimi konusu 

araştırılmıştır. 

 Bu bölümde sırasıyla araştırmanın önemi ve problem durumu, araştırmanın amacı, 

araştırmanın sınırlılıkları, varsayımlar ve kavramlar ile ilgili açıklamalara yer verilmiştir. 

Araştırmanın Önemi ve Gerekçesi 

Bir metin, yazarla okuru aynı bağlama oturttuktan sonra, okuyucu tarafından 

yorumlanıp söyleme dönüştürülür. Üretilen her metin “anlaşılma” gayesi güder. Dede Korkut 

Hikâyeleri’nin bağlamıyla günümüz okurunun bağlamı aynı değildir ve bu da eserin 

anlaşılmasını etkilemektedir. Hikâyeler bugüne değin eğitsel, söz dizimsel, metinlerarası, 

kültürel vb. pek çok açıdan araştırmacıların ilgisini çekmiş ve incelenmiştir. Fakat eserin 

söylem çözümlemesi yapılmamış, hikâyelerden hareketle “kültürel kimlik öğretimi”yle ilgili 

bir çalışma gerçekleştirilmemiştir. Söylem çözümlemesinin disiplinlerarası niteliği, metinlerin 

iletisini çok yönlü olarak anlamlandırılabilmesini, yorumlanabilmesini sağlamaktadır. Somut 

Olmayan Kültürel Miras Listesi’nde temsiline karar verilen Dede Korkut Hikâyeleri sadece 

Türkler için değil, bütün dünya için bir kültür hazinesi, değeridir. Anlam katmanlarıyla 

donanarak yüzyıllarca nesilden nesile aktarılan hikâyelerin,  çok yönlü bir anlamlandırma 

faaliyetiyle incelenmesi gerekmektedir. Söylem çözümlemesi ile elde edilen veri ve yorumlar; 

hikâyelerin MEB’e bağlı okullarda, üniversitelerin ilgili bölümlerinde kültürel, tarihi, 

sosyolojik, astrolojik, zoolojik vb. açılardan “kaynak” vazifesinde kullanılmasını sağlayabilir. 

Bugüne değin hikâyeler yalnızca biçimsel özelliğiyle “hikâye” örneği ve Türkçe/ Türk Dili ve 

Edebiyatı içeriği olarak kullanılmıştır. Kültürel kimliğe dair verilerin ortaya konulup 

sınıflandırılmasının da Dede Korkut Hikâyeleri’nin Türklerin kadim değer ve bilgilerine dair 

sunduğu içeriğin anlaşılması ve kullanılmasını kolaylaştırması beklenmektedir.  

Araştırmanın Amacı 

 Bu araştırmanın amacı: 

a) Türk dünyasının şaheserlerinden Dede Korkut Hikâyeleri’nin ve diğer kurucu 

metinlerin anlaşılmasına katkı sağlamak, 

b) Hikâyelerin bağlama göre değerlendirilmesi yoluyla devrin ve toplumun tarihsel, 

kültürel, sosyal yapısını yorumlamak, 

c) Hikâyelerin ve hikâyeleri yaratan toplumun ideolojisini saptamak, 

d) Söylem çözümlemesinin yorumlayıcı, çözümleyici işlevinden yararlanarak 

metinlerdeki “örtük” anlamın ortaya çıkarmak, 



 

3 

e) Söylem çözümlemesi yöntemiyle metinlerin incelenmesinden edinilen gizil ve açık 

verilerin tasnifiyle hikâyelerdeki kültür öğretimi ve kültür inşasına yönelik iletileri 

ortaya koymaktır. 

Araştırmanın Sınırlılıkları 

Araştırmanın süreç içerinde ortaya çıkan “yöntemsel” bazı sınırlılıkları bulunmaktadır. 

Hikâyelerin Arap alfabesinden Latin alfabesine aktarılmasında bazı sorunlar ve pek çok 

sözcüğün okunuşunda devam eden ihtilaflar vardır. Söylem çözümlemesi, metnin içerdiği her 

unsuru değerlendiren, bağlama göre değerlendirme yapan bir yöntemdir. Anlamın tam olarak 

yorumlanabilmesi için sözcüğün doğru sözcük olduğundan emin olmak gerekmektedir, 

kavram alanını sözcükler ve içinde bulundukları bağlam oluşturmaktadır. Zira bazı 

sözcüklerin yanlış okunmuş olabileceği “bağlam”a uygun düşmeyişinden anlaşılmaktadır. 

Araştırmanın amacı, metnin söylem çözümlemesinin yapılması olduğundan sözcüklerin 

tadiline dair faaliyetlere girişilmemiştir. Araştırmacıların metinlerdeki bazı sözcüklerin 

okunuşunda hemfikir olmadıkları görülmektedir. Bu araştırmanın maddi sınırları, Semih 

Tezcan ve Hendrik Boeschoten tarafından yazılan “Dede Korkut Oğuznameleri” adlı eserdeki 

Dresden Nüshasının içerdiği 12 hikâye (ss. 27-194) ile çizilmiştir. Okunuşlarda, bahsi geçen 

kitaba bağlı kalınmıştır. Çalışmanın başlangıç safhasında, “hikâyelerin tarihsel bağlamı”na da 

ulaşmak hedeflense de söylem çözümlemesi sonucunda metinlerin pek çoğunun Türklerin 

bilinmeyen tarihsel dönemlerinden “mitolojik” hikâyelerinin yeniden yapılandırılması olduğu 

anlaşılmıştır. Dolayısıyla belirli bir aralıktan ve tarihten bahsedilememektedir. Bu nedenle 

bağlamda önemli bir yer tutan tarihsel kısım, metin içi zamanla incelenmiştir.  

Varsayımlar 

Araştırmanın sınırlılıklarına bağlı olarak, metni anlamlandırmada farklılıklar meydana 

gelebilecektir. Hikâyelerin araştırmaya konu olan 12 hikâyeyi içeren yeni nüshalarının 

bulunması, çelişkiye düşülen sözcük okumalarının karşılaştırma yoluyla net bir şekilde ortaya 

konmasını sağlayabilir. Bu araştırma, Dresden nüshasının tamamınının söylem çözümlemesi 

ile analiz edildiği ilk çalışmadır. Farklı araştırmacıların esere söylem çözümlemesinin oldukça 

geniş perspektifinden özgün bakışları geliştirmeleri, yeni verilerin ortaya çıkarılmasına, elde 

edilen verilerin tutarlılığının/ tutarsızlığının ortaya konmasına hizmet edecektir. 

 



 

4 

İKİNCİ BÖLÜM 

Kuramsal Çerçeve ve İlgili Araştırmalar 

Bu bölümde ilk olarak araştırma konusu ile ilgili kuramsal çerçeve sunulmuş ve daha 

sonra ilgili araştırmalara yer verilmiştir. Kuramsal çerçeve; Dede Korkut Hikâyeleri hakkında 

bilgileri, eser ve kültürel kimlik hakkında yapılan çalışmaları kapsamaktadır. 

Dede Korkut Hikâyeleri ve Kültürel Kimliğin Öğretimi 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin Azerbaycan ve Anadolu’nun doğusunda yaşamış olan 

Oğuz Türkleri arasında XII. XIII. ve XIV yüzyıllarda teşekkül etmiş, işlenmiş ve yayılmış 

olduğu düşünülmektedir. Barthold’un görüşü etrafında birleşilmiş olduğu üzere XV. yüzyılın 

başlarında genellikle Akkoyunluların hüküm sürdüğü sahada (Kafkasya, Azerbaycan, 

Kuzeydoğu Anadolu, Doğu Karadeniz) adı bilinmeyen bir yazarca yazıya geçirildiği tahmin 

edilmektedir (Gökyay, 2006, s. 749). Hikâyelerde; göçebe hayatla yerleşik hayatın, İslamiyet 

öncesi ve İslamiyet sonrası niteliklerin, sözlü ve yazılı dönemin özelliklerinin birliktelik 

sergilediği görülür. Kültürel kimliğin inşası ve devamı için dil, dolayısıyla da hikâyeler hem 

aktarıcı hem ifade edici bir araç olarak kullanılmıştır. Oğuzların hayatı hikâyelere 

aksettirilmiş, bütün hikâyelere yayılmış; vakaları farklı olmakla beraber aynı topluluk 

hayatını, dünya görüşünü yansıtmıştır (Ergin, 2013, s. 24). Hikâyeler içinde altı yerde kitabın 

“Oğuznâme” olduğu belirtilir. Oğuz Han’dan Selçuklulara kadar tarihi süreç içinde Oğuzların 

kahramanlıklarını anlatan hikâye ve destanlara Oğuznâme denmektedir. Yazılı gelenekteki 

Oğuznâme’nin bir parçası Uygur harfleriyle yazılmıştır ve Paris Bibliotheque Nationale’de 

bulunmaktadır.  Radloff, Rıza Nur, W. Bang, Reşit Rahmeti Arat bu eseri yayımlamışlardır. 

Câmiü’t-Tevârih’te yer alan bir diğer Oğuznâme ise, İslamiyet etkisinin görüldüğü Farsça bir 

parçadır. Vakaların seyri ve sonuçları kültürel kimliğin ipuçlarını verir. Pek çok toplumsal ve 

kültürel kavram birbirlerinden bağımsız hikâyeler boyunca dağıtılmış ve tekrarlanmıştır.  

2019 yılına kadar, Oğuzların destanî hayatını anlatan on iki hikâyeden meydana gelen 

Dede Korkut Kitabı’nın iki nüshası varlığı bilinmekteydi: 

a) Dresden Nüshası: Kitâb-ı Dedem Korkud Alâ Lisân-ı Tâife-i Oğuzân başlığını 

taşıyan Dresden nüshası 1815’te F. von Diez tarafından bulunmuştur. Yazmanın Diez 

tarafından istinsah edilen nüshası Berlin Kraliyet Kütüphanesi’ndedir. 



 

5 

b) Vatikan Nüshası: İtalyan Türkolog Ettore Rossi’nin Vatikan Kütüphanesi’nde 

bulduğu eserin ikinci nüshası “Un nouvo manoscritto del ‘Kitab-i Dede Qorqut” (1952) adlı 

makalesiyle ve daha sonra bir inceleme ile birlikte Rossi tarafından yayımlanmıştır.  

Dede Korkut Hikâyeleri’nin “üçüncü el yazması”nın bulunduğu bilgisi, 25-27 Nisan 

2019 tarihleri arasında Bayburt Üniversitesinde düzenlenen Dünya Kültür Mirası Dede 

Korkut Uluslararası Sempozyumu’nda Prof. Dr. Metin Ekici tarafından paylaşılmıştır. 

Üçüncü elyazması “Türkmen Sahra Nüshası” olarak adlandırılmıştır. Bu yeni elyazmasını 

İran’da Türkmen Sahra bölgesinde yaşayan Veli Muhammed Hoca bulmuştur ve eser 

kendisinin kütüphanesinde yer almaktadır. Nüshanın en önemli özelliği önceki iki 

elyazmasında bulunmayana yirmi yedi soylama ve iki yeni hikâye (boylama) ihtiva etmesidir. 

Veli Muhammed Hoca’nın belirttiği üzere bu elyazması yüz elli yıl önce Merv’den İran’a 

gelmiştir. Nüsha, İran’da yaygın olarak kullanılan Nesta’lik yazıyla yazılmıştır. Kitabın 

özellikle haşiyelerinde Şikeste ile yazılmış sözler ve satırlar yer almaktadır, sayfalar yaldızlı 

çizgilerle çerçevelenmiş durumdadır. Kitaptaki boyların adları “Salur Kazan’un Aras Suyu ile 

Kars Kal’asını Aldığı Boy” ve “Salur Kazan’un Yedi Başlı Ejdehayı Öldürdüği Boy”dur 

(Azmun, 2019, s. 8). Kitabın üç yayını mevcuttur: 

Azmun, Y. (2019). Dede Korkut'un Üçüncü Elyazması- Soylamalar ve İki Yeni Boy 

ile Türkmen Sahra Nüshası. İstanbul: Kutlu Yayınevi. 

Ekici, M. (2019). Dede Korkut Kitabı Türkistan / Türkmen Sahra Nüshası Soylamalar 

ve 13. Boy - Salur Kazan'ın Yedi Başlı Ejderhayı Öldürmesi. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Shahgoli, N. K., Yaghoobi, V., Aghatabai, S., Behzad, S. (2019). Dede Korkut 

Kitabı’nın Günbet Yazması: İnceleme, Metin, Dizin ve Tıpkıbasım. Modern Türklük 

Araştırmaları Dergisi, 16 (2), 147-379. doı: 10.1501/mtad.16.2019.2.11 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin ilk iki nüshası ile ilgili olarak Türk dilinin (Türkiye 

dışında) başta Azerbaycan olmak üzere Özbek, Kazak, Başkurt, Türkmen, Gagavuz, Kırgız, 

Tatar, Uygur, Karakalpak sahalarında yapılmış binlerce çalışma vardır. Bunlardan başka 

Avrupalı Türkologların da çok sayıda çalışması mevcuttur. Alanyazın kısmında detaylı olarak 

belirtileceği üzere bu çalışmaların pek çoğu çeviri, edisyon kritik, mukayese, hikâyelerin 

iletilerinin çeşitli yönlerden değerlendirilmesi üzerinedir. Dede Korkut Hikâyeleri üzerine, 

söylem çözümlemesi metoduyla herhangi bir çalışma yapılmamıştır. Keza hikâyelerde 

kültürel kimliğin öğretimine dair bir çalışma da henüz yoktur. Çalışma, bu alandaki boşluğu 

doldurmak açısından faydalı olacaktır; hikâyelerin anlaşılırlığına katkı sağlayacaktır. Zira 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin bir ülküsü, iletisi vardır ve bir söylem olarak alıcılarla iletişimi/ 

anlam mübadelesi devam etmektedir.  



 

6 

Dede Korkut Kitabı üzerinde Türkiye’de ve Türkiye dışında başta V. V. Barthold 

(eseri Rusçaya tercüme etmiştir, 1950.) olmak üzere (Gökyay O. Ş. 1994, s. 80):   

Hamit Araslı (eseri 1939 yılında Azerbaycan Türkçesinde ve Latin alfabesinde 

yayımlamıştır: Kitab-ı Dede Korkut),  

E. Rossi (Vatikan nüshasını tanıtmıştır, 1950.),   

F. von Diez (Dresden nüshası hikâye metninin ilk yayımlayıcısıdır, 1811.),  

Kilisli Rifat (Diez’in istinsahına dayanarak 1916’da hikâye metnini Arap harfleriyle 

yayınlamıştır.),  

Pertev Naili Boratav (Başta Bey Böyrek hikâyesi incelemeleri olmak üzere Türk 

mitolojisine de içeren pek çok araştırmada hikâyeleri ele almıştır.) , 

Orhan Şaik Gökyay (Latin harfleriyle ve iki nüshayı karşılaştırarak ilk yayınlayandır.), 

Muharrem Ergin (Her iki nüshayı karşılaştırmış, transkripsiyonlu metini kurmuş ve 

gramer açısından incelemiştir.) ,  

Abdülkadir İnan ("Makaleler ve İncelemeler" adlı kitabın I. cildinde Dede Korkut 

hikâyelerini konu alan yazılar bulunmaktadır.), 

Mehmet Kaplan (Türk Edebiyatı Üzerine Araştırmalar I’de “Dede Korkut Kitabı’nda 

Hayvanlar”ı kaleme almıştır.) tarafından çeşitli çalışmalar yapılmıştır.  

Kilisli Muallim Rifat (Bilge) tarafından Kitâb-ı Dede Korkud Alâ Tâife-i Oğuzân 

(İstanbul 1336) adıyla yayımlanan çalışma sadece Berlin nüshasına dayanılarak 

hazırlandığından bazı eksiklikleri ve hataları vardır. Orhan Şaik Gökyay’ın Dede Korkut 

(İstanbul 1938) ismiyle yayımladığı eser, Berlin istinsahına dayanmakla birlikte Dresden 

nüshasının fotoğrafları ile karşılaştırılmıştır. Gökyay, bu neşirden otuz beş yıl sonra Dresden 

nüshasını esas alarak Vatikan nüshasındaki fazlalıkları da eklemek suretiyle geniş bir 

inceleme, çeşitli konularda dizinler, kitabın yazmaları ve yayımları hakkında ayrıntılı 

bilgilerle eseri Dedem Korkudun Kitabı adıyla yeniden yayımlamıştır (İstanbul 1973). 

Muharrem Ergin ise Dresden ve Vatikan nüshalarının tıpkıbasımlarını vererek eseri Dede 

Korkut Kitabı I ([Giriş-Metin-Faksimile], Ankara 1958), II ([İndeks-Gramer], Ankara 1963) 

adıyla neşretmiştir. 

Bu çalışmalar kendilerinden sonraki çalışmalara hâlen kaynaklık eden büyük ve temel 

çalışmalardır. Ayrıca; 1988’de Bakü’de I. Sovyet Kollokyumu Dede Korkut’a ayrılmış ve 

ikincisi ise 1998’de Milletler arası Dede Korkut Kollokyumu olarak düzenlenmiş, 1999 



 

7 

yılında AKMB Uluslararası Dede Korkut Bilgi Şöleni’ni tertip etmiş, 2000 yılında 

Azerbaycan’da Kitab-ı Dede Qorqut Ensiklopediyası basılmıştır (Özçelik, 2005, s. 12-16). 

Metin-İnceleme şeklinde diğer önemli çalışmalar: H. Achmed Schmiede, Kitab-ı 

Dedem Korkut Destanlarının Dresden Nüshası (2000); Semih Tezcan ve Hendrik Boeschoten, 

Dede Korkut Oğuznameleri (2001); Saadettin Özçelik, Dede Korkut Araştırmalar, 

Notlar/Dizin/Metin (2005), TOBB’un yayını olarak İlhan Genç, Atabey Kılıç, İ. Hakkı 

Aksoyak’ın hazırladığı Dede Korkut Kitabı Han’ım Hey’dir (2014). Yine Mehmet Fuat 

Köprülü, Fahrettin Kırzıoğlu, Halil Yınanç, Fuzuli Bayat, Kamal Abdulla, Adnan Binyazar, 

Zeki Ömer Defne, Seyfi Karabaş, Saim Sakaoğlu, Osman Fikri Sertkaya, Sadık Tural… gerek 

Dede Korkut’un kimliği, gerek Dede Korkut Hikâyeleri’nin Türk dünyasındaki yansımaları ve 

yeri, gerekse hikayelerin tarihsel boyutuyla ilgili kitap ve makaleler kaleme almışlardır. Dede 

Korkut Hikâyeleri’ni ve Dede Korkut’un şahsının türlü yönlerden araştırıldığı diğer binlerce 

makale de literatürümüzde yer almıştır. Kitab-ı Dede Korkut üzerine 31 Aralık 2015’e kadar 

Azerbaycan’da 468 kitap/ 2551 makale, Türkiye’de ise 461 kitap/ 1402 makale yazılmıştır 

(Esker & Esker, 2017, s. 10). Azerbaycan Türk’ü Kamal Abdulla’nın hikâyelerin derin 

yapısına yönelik çalışması neredeyse benzersiz bir nitelik göstermektedir. Bu eserde 

hikâyelerin diğer mitolojik eserlerle ve bilhassa Yunan destanlarıyla karşılaştırılması, gerek 

konu gerek şahıslar bazında varyantların ortaya konulması ve varyantların ana varyantlarının 

derin yapı vasıtasıyla belirlenmesi; sonuç olarak da metinde kendini doğrudan göstermeyen 

unsurların derin tabakadan yüzeye çıkarılmasına gayret edilmiştir (Abdulla, 2012, s. 18).  

Dede Korkut Hikâyeleri literatür. 

Dede Korkut Hikâyeleri ile ilgili tamamlanmış yüksek lisans ve doktora tezlerinden 

bazıları şunlardır:  

Kerime Üstünova, Dede Korkut Hikâyelerinde Cümleden Büyük Birimler ve Bunların 

Oluşumunda Tekrarların Rolü (Doktora, 1996), 

Muharrem Daşdemir, Dedem Korkut Kitabı'nın Söz Dizimi (Doktora, 2000), 

Ümral Kırman, Dede Korkut Anlatılarının Karşıtlıklar Kuramına Göre Çözümlemesi 

ve Bu Kuramın Anlatı Öğretiminde Kullanımı (Doktora, 2004), 

Sedat Balyemez, Dede Korkut Hikâyeleri'nin Metin Dil Bilimsel Yapısı (Doktora, 

2011), 

Muhammet Yıldırım, Dede Korkut Destanlarının Kültürel Açıdan İncelenmesi ve 

Eğitimde Kullanılabilirliği (Yüksek lisans, 2011), 



 

8 

Gülcan Uyumaz, Dede Korkut Hikâyeleri’nde Çocuk Eğitimi (Yüksek lisans, 2012), 

Gürol Pehlivan, Dede Korkut Kitabında Yapı, İdeoloji ve Yaratım (Doktora, 2014), 

Hilal Erdoğan, Dede Korkut Oğuznamelerinde Doğa, İnsan ve Mekân İlişkileri, 

(Yüksek lisans, 2014), 

Yasemin Çayır Çevik, Türkçe Öğretim Programlarında Değerler ve Dede Korkut 

Hikâyelerinin Değerler Açısından İncelenmesi (Yüksek lisans, 2014), 

Serhat Susar, Dede Korkut Hikâyelerinde Değerler Eğitimi (Yüksek lisans, 2015), 

Servet Karçığa, Dede Korkut Kitabı'nın Anlam Bilimsel Çözümlenmesinde Kavram 

Alanının Rolü (Doktora, 2015),  

Elif Kıral, Muharrem Ergin ve Azad Nebiyev'in Dede Korkut Oğuznâmelerindeki 

metin aktarımlarının karşılaştırılması (V.2b-85a) (Yüksek lisans, 2015), 

Aysuda Şahin,  Dede Korkut Hikâyeleri'nde Yapı (Yüksek lisans, 2017), 

Merve Kolikpınar, Dede Korkut Anlatılarında Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Dil, 

(Yüksek lisans, 2017), 

Ekin İlhan, Dede Dorkut Destanlarının Anlambilimsel Yapısı, (Doktora, 2018), 

Duygu Kamacı Gencer, Anlamsal Bir Fenomen Olarak Kiplik: Dede Korkut Örneği, 

(Doktora, 2018), 

Muhammed Çitgez, Dede Korkut Hikâyeleri'nin Söz Varlığı, (Doktora, 2018), 

Gizem Filiz, Kitab-ı Dede Korkut'ta Hayvan ve Bitki Adları, (Yüksek lisans, 2019) 

Söylem çözümlemesi ile edebiyatı, edebiyat/ Türkçe öğretimini birleştiren sınırlı 

sayıda tamamlanmış tez bulunmaktadır. Bunlar: 

Alev Yemenici, Söylem Çözümlemesi Türk, İngiliz ve Amerikan Kültürlerinde 

Anlatılan Öykülerin Kültürel Bir Çerçeve İçinde İncelenmesi (Doktora, 1995), 

Özgür Kasım Aydemir, Gencine-i Adalet Üzerine Dilbilgisi İncelemesi ve İktidar 

Felsefesi Bakımından Söylem Çözümlemesi (Doktora, 2010),  

Tahir Gür, Türkçe Öğretmeni Adaylarının Dil Tutumları ve Dil Kullanımlarının 

Söylem Çözümlemesi Yöntemi İle Betimlenmesi (Doktora, 2011), 

 Özlem Kurtoğlu, Derlem Temelli Bir Söylem Çözümlemesi: İlköğretim Türkçe Ders 

Kitaplarındaki Metinlerin Özellikleri (Doktora, 2013),  



 

9 

Selim Somuncu, Türk Romanına Yönelik Bir Söylem Çözümlemesi: Bilgi-İktidar-

İdeoloji (Doktora, 2013), 

Tolga Elbirlik, Söylem Kuramı ve XVI. Yüzyıl Siyasetnamelerinde Söylem Analizi 

(Doktora, 2015),  

Dilek Ünveren Kapanadze, Söylem Çözümleme Yönteminin Türk Dili ve Edebiyatı 

Öğretiminde Kazandırılması Hedeflenen Becerilere Etkisi (Doktora, 2016). 

Kültürel kimliğin öğretimi.  

Kültürel kimliğin öğretimi ile ilgili bir tez bulunmamaktadır. Kültürel kimliği içeren 

eğitim-öğretim alanındaki tezler şunlardır: 

Yusuf Uyar, Türkçe Öğretiminde Kültür Aktarımı ve Kültürel Kimlik Geliştirme, 

(Yüksek lisans, 2007), 

Sibel Paşaoğlu, Müzikal-Kültürel Kimlik Oluşumunda Okul Müzik Eğitiminde 

Kullanılan Halk Türkülerinin Rolü: Türkiye, Bulgaristan, Macaristan Örneği, (Doktora, 2005) 

Kamile Burcu Sertkaya, İlköğretim II. Kademe Sosyal Bilgiler Dersi Öğretiminde 

Kültür Aktarımı ve Kültürel Kimlik Geliştirme (Yüksek lisans, 2010), 

Ahu Burcu Aydemir, Kültürel Kimlik ve Aksan Arasındaki İlişki (Yüksek lisans, 

2015), 

Kübra Erbil, Kültürel Kimlik Bağlamında Sakarya Mutfağı: Abhaz Mutfağı 

İncelemesi (Yüksek lisans, 2019). 

Alanyazın derlemesinden elde edilen sonuca göre bu çalışmanın; gerek Dede Korkut 

Hikâyeleri üzerine söylem çözümlemesi yönteminin ilk kez uygulanması, gerek kültürel 

kimliğin öğretimi alanına yönelen ilk tez olması yönüyle hem Türk dili ve edebiyatına hem de 

sosyal bilimlere katkı sağlayacağı öngörülmektedir.  

 



 

10 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

Yöntem 

Bu bölümde sırasıyla; araştırma deseni, evren ve örneklem, veri toplama araçları, 

araştırma süreci, verilerin analizi ve araştırmanın geçerliği ve güvenirliği ile ilgili 

açıklamalara yer verilmiştir.   

Söylem Çözümlemesi 

Söylem nedir? 

GTS’de söylem (discourse): “Bir veya birçok cümleden oluşan, başı ve sonu olan 

bildiri, tez.” olarak açıklanmaktadır. DTS’de ise “Bir şey bildirirken konuşanın ağzından 

çıkan sözlerin bütünü” olarak geçmektedir. Yabancı literatürde söylem, Latince “discourse” 

sözcüğüyle ifade edilir ve bir cümle yahut daha uzun dil birliklerini kapsar. “Dis-” öneki 

“uzak” anlamındadır, kök sözcük olan “currere” ise “çalıştırmak, koşmak” demektir. Böylece 

discourse, “kaçmak” anlamına gelir ve konuşmaların akış biçimine işaret eder. Söylemi 

incelemek ise yazılı/ sözlü dilin kullanımını işlevsel, iletişimsel açılardan sosyal bağlamla 

analiz etmektir. Günlük hayatta söylemin anlamı tam bir karışıklık içindedir. Söz söyleme 

sanatı, ideoloji, anlatım biçimi, anlatım türü, üslup, bakış açısı gibi türlü anlamlarda 

kullanılmaktadır. Dil bilimsel anlamda binlerce yıl önce “retorik”le başladığı düşünülen bir 

yoldur söylem. Batı’daki serüveni iki bin yıl öncesine dayanır, “tartışma, konuşma, 

koşuşturma” anlamlarına gelen “discursus” sözcüğüne karşılık gelir. Bir Orta Çağ filozofu 

olan Thomas Aquinas, söylem terimini felsefede ilk kullanan kişidir ve onda söylem “saf 

sezgiye karşı zihni çıkarım” anlamındadır. Yirminci yüzyıl, söylemin yüzyılıdır. Saussure’ün 

dile bakış açısından ortaya çıkar. “Parole” (söz) tanımı, söylemin bugünkü anlamında kökeni 

olarak görülebilir. F. de Saussure’ün dil çalışmalarını dizgeleştirme ve toplumsallaştırma 

çalışmaları, dil bilim ve öteki insan bilimlerininin iletişim konusunu bütünlük içinde anlama 

çabalarıyla birleşince dilin yapısal bütünlüğünün ötesine geçilmesi zorunlu olmuştur. İlkin dil 

bilimde filizlenerek yavaş yavaş bütün insani bilimleri etkisi altına alan yapısalcılığın 

temelinde Saussure kuramı yer alır. Saussure’ün düşüncesi, kimi yönleriyle aşılmış, kimi 

yönleriyle de diğer başka düşüncelerle bütünleşmişse de hâlâ güncelliğini korumaktadır. 

Çağdaş dil bilimin anahtar durumdaki kavramlarının pek çoğunun kaynağı, Saussure öldükten 

sonra sekiz öğrencisinin ders notlarının derlenmesi ve bazı özel notlarının eklenmesiyle 



 

11 

yayımlanan “Genel Dil bilim Dersleri”dir (1916). Saussure’e göre; her şeyden önce dilin içkin 

yapısının (iç gerçeklik) ele alınması gereklidir, dil bilimin konusunu kişisel özellikli sözden 

ayrılan ve toplumsallığıyla tanımlanan “dil” oluşturur (Vardar, ve diğerleri, 1983, s. 13). Rus 

ve Çek yapısalcıları söylem çözümlemesinin ilk ve en yetkin örneklerini vererek (W. Propp 

“Masalın Biçimbilimi” [1928], Levi Strauus’un kültür ve söylence çalışmalar) söylemin 

öncüleri arasında yer almışlardır (Kocaman, ve diğerleri, 2009, s. 2). Başlangıç niteliğindeki 

bu çalışmaların yazınsal metinlerden (masal, öykü vb.) yola çıktıkları görülür. 1950’lerde 

yayımlanan kitaplarıyla Chomsky “konuşanın tümcelerinin yapısal bakımdan kurallara 

uygunluğu”nu esas alan, dil dışı bağlamı araştırma dışı bırakan bir yol seçer. 

Söylem sözcüğü 20. yüzyılın ikinci yarısında bir dil bilim terimi olarak yeniden 

şekillenmiş, 21. yüzyıla gelindiğinde disiplinlerarası ve gözde bir kavram olarak gelişmesine 

devam etmiştir. Türkçeye dâhil olması 1980’li yılları bulan “söylem” teriminin Batı’da 

tanınmaya başlaması 1950’lere denk gelmektedir. Berke Vardar ve arkadaşlarınca hazırlanan 

sözlükte (Dilbilim ve Dilbilgisi Terimleri Sözlüğü [TDK 1983]) söylem, hem günlük hem 

bilimsel dildeki anlamlarıyla yer almıştır (Çubukçu, Etkileşimsel Söylem, 2014, s. 8). 

1980’lerin ortalarında Hacettepe Üniversitesinde “Söylem Çözümlemesi” dersinin 

okutulmaya başlanmasıyla (Kocaman, ve diğerleri, 2009, s. 4) söylem, eğitim-öğretime de 

dâhil edilmiştir. 

Batı’da söylem kavramı Saussure’ün “dil/söz” karşıtlığı ve Chomsky’nin “dilsel 

edinç/kullanımsal edinç ayrımından hareket eden iki ayrı temel üzerine inşa edilmiştir. Dili 

sözden ayırmak demek; toplumsal olguyu bireysel olgudan, temel olguyu ikincil/ az çok da 

rastlantısal nitelikli olgudan ayırmak anlamına gelmektedir. Chomsky’nin “edinç” kavramı ise 

ülküsel (ideal) konuşucu/ dinleyicinin ses dizilişlerine anadilinin kurallarına göre anlamlar 

yükleme yetisidir. Bu kavram Saussure’ün dil kavramındaki gibi durağan bir dizge değildir, 

Humboldt çizgisinde bir üreticiliğe sahiptir (Vardar, ve diğerleri, 1983, s. 235). Böylece; 

söylemin birbirinden farklı çok sayıda anlamının, öncü bilimadamlarının dile/ söyleme bakış 

açılarındaki farklardan kaynaklandığını anlamak mümkündür. 

Söylem kavramının içeriğiyle ilgili genişleme devam etmektedir. 1970’lerden sonra 

söylem, gündelik dilin olağan kullanımlarını incelemeye başlar. Bu dönemde söylem 

incelenirken dilin toplumsal yanına, işlevsel boyutuna ağırlık verilir (Kocaman, ve diğerleri, 

2009). Yalnızca ses, sözcük ve gramer kurallarının öğrenilmesiyle dilde her türlü cümlenin 

üretilebileceği, iletişimin sağlanabileceği düşüncesinden uzaklaşılmış; dilin toplumsal yönünü 

de içine alan “söylem” kavramı oturtulmuştur. Toplumsal yapıya dair bütün bilimler de 

söylemi anlamakta ve çözümlemekte birer araç olarak kullanılmıştır. Zira toplumsal yönüyle 



 

12 

dil, pek çok bilimi içeren bilgiler sunar. Bu nedenle söylemin anlamı ve işlevi durmadan 

genişlemektedir. 

İnsanların her bir iletisi (ister yazılı ister sözlü olsun), bir anlam mübadelesi içindedir. 

Her ifadenin örtük ya da açık bir iletisi vardır. Tamamlanmış ifade olarak açıklanabilecek 

söylem, iletişimin toplumsal ve “ideolojik” yanı olarak görülür. Çünkü her eyleyen/ 

söyleyenin söyleminin amacının muhatabı “ikna etmek” olduğu varsayılır. Hâliyle iletişim 

öngören, bir muhatabı olan, tamamlanmış, amaçlı her ifade bir söylemdir. Dil kullanımı 

becerisi, kapasitesi her bireyde farklıdır; bu nedenle her söylem özgün içerikler ve biçimler 

hâlindedir. Dil, konuşan bireyin bir işlevi değil, edilgen bir biçimde belleğine aktardığı 

üründür (Vardar, ve diğerleri, 1983, s. 16). 

Söylem, dilin kullanımını “bireysel” düzlemde incelemek, bütünsel bir yapı olarak 

kişilerin konuştuklarının ve yazdıklarının iletişim değeri açısından taşıdığı işlevleri 

değerlendirmek, tasvir etmek ve ortaya koymaktır (Günay V. D., Söylem Çözümlemesi, 2013, 

s. 17). Dilin kullanımını içeren her şey, söylemi de içerir. İster köşe yazısı, ister reklam filmi, 

ister yazınsal yapıt olsun dilsel üretimlerin tamamının bireysel düzlemde ve üretilen nesnenin 

bütünselliği göz önüne alınarak “ileti”si, “amaç”ı anlaşılmaya çalışılır. Gündelik 

konuşmalarda anlamsız görülen söz ve ifadeler dahi, söylem açısından bir anlam ve fonksiyon 

taşırlar. Bir soruya cevap vermek kadar, vermemek de anlamlıdır. Sözün ortaya çıktığı 

bağlam, anlamın içeriğini doğrudan etkiler. Söylem, kimliği ortaya koyarken, söylemi ortaya 

koyan da kimliklerdir. Bir söylemi anlaşılabilir kılan, anlatım, ifade ve bildirmelerin (beyan) 

nerede, ne zaman ve nasıl ortaya çıktıkları, söylemi kullananların (söylem aktörlerinin) 

kimlikleridir. Söylem sahibininin söylemini anlayabildiğimiz sürece onu tanıyabilir, onu 

tanıdığımız sürece söylemini anlayabiliriz (Sözen, 1999, s. 12). Bu durum, söylemin bireysel 

zeminini vurgular. Bir metin/ söylem oluşturmak isteyen kişi, dilsel anlamda yetkin olmalı 

(dile bütün yönleriyle hâkim olmalı) ve dili etkili biçimde kullanabilmelidir (Günay D. , 2013, 

s. 28). Böylece, söylemin “derin yapısı” da oluşur. Derin yapı; birbirine karşıt, birbiriyle 

çelişen, birbirini tamamlayan kavram çiftleriyle kurulur. Metnin iletisi, derin yapıyla 

sezdirilir. 

Olaylar kendi başlarına anlam bildiremeyeceklerinden onların anlaşılır kılınması 

gerekmektedir. Toplumsal anlaşılabilirlik sürecinin işlemesi “anlamlandırma”yı içerir. 

Anlaşılabilirlik süreci, gerçek ya da kurmaca da olsalar olayları simgesel biçime tercüme eden 

pratiklerden oluşmaktadır (Özer, 2011, s. 47). Bu pratikler “yönelimli” (konuşma eylemlerini, 

yüz yüze iletişimi içeren) ve “inşa edici” (ideolojileri ve inanç sistemlerini belirleyen 

gerçekliğin sosyal inşası) olmak üzere iki gruptur. Toplum, bir söylemler hiyerarşisidir; 



 

13 

söylemi hesaba katmaksızın insanlar ve toplum hakkında kalem oynatmak mümkün değildir. 

Söylem, bir meta-eylemdir (eylemler üstü), eylemin eylemidir; eylemler birer sosyal pratiktir. 

Bu yüzden söylem; sosyal, kültürel, siyasi, ekonomik alanlar gibi sosyal hayatın tüm 

yönleriyle ilişkilidir (Sözen, 1999, s. 17-22). 

Söylem Çözümlemesiyle İlgili Kavramlar 

Söylemi bir inceleme nesnesi olarak gören ilk yaklaşım “yapısalcılık”tır. Semiyoloji 

ve dil bilim arasında işleyen entelektüel bir gelenek olarak tarif edilebilecek yapısalcılık, 

kategorileşmeye, ikili karşıtlığa (biz/ ötekiler, medeni/ yabani…) dayalı anlam 

yapılandırmalarına ve konuşmaya önem verir (Sözen, 1999, s. 44). Söylem, bir yapı olarak 

görülür. Söylemi incelenebilir kılan şey, kurallar ve dilin fonksiyonlarıdır. Bu nedenle söylem 

analizi metinlere yönelerek onları yorumlar. Yazınsal olan/ olmayan türler, sözlü/ yazılı tüm 

metinler söylem analizinin ilgi alanına girer. 

Yazınsal türler, sanat değeri taşıması şartıyla, temelde “düz yazı” ve “şiir” olarak ikiye 

ayrılmaktadır. Roman, masal, hikâye, makale, eleştiri, anı vb. pek çok yazı türünden söz 

edilebilir. 1960’lı yıllara kadar, türler kesin çizgilerle ayrılmış gibi görünmektedir. Bu 

yıllardan sonra Saussure taraftarları tarafından; edebiyatın dilsel bir ürün olduğu, bu sebeple 

de yazınsal yaratımların göstergebilimsel ve dil bilimsel açıdan değerlendirilip ele alınarak 

çözümlenmesi gerektiği öne sürülür. Biçimci bir tavır benimsenerek “metin” temel alınır, 

yazılarda yazarın önemi indirgenir. Yazınsal türleri belirli ve kesin tanımların içine sokmak 

imkânsız hâle gelir, “yazınsal ürün” kavramı başlar. Yazınsal ürünü belirlemek için 

“söylem”e uzanan bir yol çizilir. Yazınsal ürünün kendine özgü uzamı, bakışı, zaman 

kullanımı, izleği, dili çözümlenmeye çalışılır. Artık türün kuralları değil “söylem”, cümle/ 

tümce değil “sözce/ metin, yazar değil “dil” çözümlenmelidir (Uçan, 2013, s. 36). Bu arada 

tür kavramı, büsbütün terk edilmemiş, kapsama alanı genişletilerek kullanılmaya devam 

etmiştir. Türün kapsam alanı genişletilirken, yazınsal ürünlerin yanı sıra pek çok güncel içerik 

de ona dâhil edilir. Önceleri tür, sadece yazınsal ürünleri kapsarken günümüzde yazınsal olan 

ya da olmayan her türlü yazılı ya da sözlü metni (dini eser, antlaşma, reklam, gazete haberleri, 

yasa metinleri…) kapsamaktadır (İnce Özyıldırım, 2010, s. 20). Metnin yazılı/ sözlü ikili 

içeriği, Dede Korkut Hikâyeleri’nin her hâlükârda söylem analizine tutulabilecek özelliklerini 

vurgular. Sözlü edebiyat döneminden yazılı edebiyata geçiş dönemi eseri olduğu konusunda 

fikir birliği bulunan eser, hem yazılı hem de sözlü metinlerin özelliklerini barındıran zengin 

bir örnektir. 

Metin GTS’de, “Bir yazıyı biçim, anlatım ve noktalama özellikleriyle oluşturan 

kelimelerin bütünü, tekst” olarak tanımlanmaktadır. Bir yazının metin olarak sayılabilmesi 



 

14 

için, bildirişim (iletişim) işlevini yerine getirebilmesi, anlam üretmesi, başı ve sonu belli/ 

kapalı bir yapı oluşturmuş olması beklenmektedir. (Uçan, 2013, s. 37). Yapı, anlatma biçimi 

ve konudan oluşur. Biçim ve konu birbirinden ayrılmaz bir nitelik gösterirler, ikisi arasında 

birbirini oluşturan ve tamamlayan bir durum söz konusudur. Bir söylemin (metnin), yazılması 

ya da sözlü olarak sunulması onun “anlatma biçimi”dir. Dil ve biçem, içeriğe ve yazının/ 

konuşmanın amacına uygun, kolayca anlaşılabilir olmalıdır. Yapısalcı görüşe göre metnin 

söylemine “anlatı” denir ve anlatıda eylemi kararlaştıran “kişi” değil, söylemdir. Her bir 

anlatının “hikâye ve söylem” olmak üzere iki parçası bulunur. Anlatının bileşenlerinin ne 

olduğu sorusunu yanıtlayan unsur hikâyedir; “kapsam”ı açıklar, olaylardan ve varolanlardan 

oluşur. Bileşenlerin nasıl oluştuğu sorusunu söylem yanıtlar ve “açıklama”yı ifade eder; anlatı 

metni, eylemler, karakterler, olaylar ve ortamlardan oluşur (Sözen, 1999, s. 48). 

Her metnin özgün bir iç zamanı/ bağlamı vardır. Metnin ortaya çıktığı şartları, 

ifadesine imkân veren dilin o tarihteki imkânlarını bilmek bağlamı anlamak için gereklidir. 

Bağlam-anlam ilişkisini önemsemek, bir metni anlayabilmenin anahtarıdır. Her sözcük, tümce 

her metinde aynı anlama gelmez. Dilin anlam üretme işlevi, bağlamın avantajlarından 

yararlanarak sonsuz anlam seçeneği sunar. Anlamın büyük kısmını taşıyabilen bağlam, dışa 

vurulan sözcüklerden çok daha fazla önem ve anlam taşımaktadır; bağlamın anlaşılmaması 

“yanlış anlama”ya götürür (Akt. Ünalan, 2012, s. 29). Her edebiyat ürünün bir “varolma 

alanı” vardır. İşte bağlam; durgun/ kımıltılı dönemlerde, sığ/ derin kesimlerde, önemli/ 

önemsiz başlangıçlarla, büyük/ küçük devrimlerle de bezense edebiyat ürünün varolma 

alanıdır (Uygur, 2016, s. 32). Diğer sosyal bilimler çalışmalarının pek çoğu bağlamdan 

bağımsızdır, söylem analizi içinse bağlamsal analizler belirleyici unsurdur. 

Günümüz biliminde, edebiyatta öncelenen yazar değil, yapıttır; her şey ancak yapıttan 

dolayı önemli olur. Yapıt, yazarınca belli istekler doğrultusunda oluşturulmuş olsa da, bu 

isteklerden daha fazlasını ifade edebilir veya hiçbirini ortaya koyamaz. Yapıtın kendi iç 

dünyasından ve verilerinden hareketle yorumlamalar yapılabilir. Bu nedenle analizde 

“bağlam, biçim, içerik, kanıtlama yolları, sözcük düzeyi/ cümle düzeyi, düşünceyi geliştirme 

yolları, retorik ve ikna stratejileri” gibi yapıtla ilgili kavramlar incelenmektedir. Toplumsal ve 

anlambilimsel bir yaklaşım olduğu söylenen “söylem çözümlemesi”nde belirli bir bağlam 

içindeki sözlerin (sözce), vericinin özellikleri ve sözcenin anlamsal özellikleri göz önünde 

bulundurularak çözümlenmesi söz konusudur. Görüldüğü üzere yazılı veya sözlü her metin/ 

ifade söylemi ilgilendirir. Her metni içeren söylem çözümlemesi, disiplinlerarası bir nitelik 

gösterir. Madde ve ruhtan oluşan “insan”ın bir konuşmasından yola çıkılarak; kendisi/ 



 

15 

alıcısıyla ilgili durumlar hakkında, ürettiği söylem hakkında, söyleminde geçen bir kişi, 

nesne, uzam ya da zaman hakkında bazı bilgilere ulaşılabilir. 

Söylem, yerine göre tek bir söz, bir cümle, sözlü anlatım, yazılı bir metin ya da 

yüzlerce sayfadan oluşan derli toplu bir romandır. Bu özgün birleşimli bilgilere erişmek için 

çok çeşitli kuramlar oluşturulmuştur ve kuramlar başka başka bilim alanlarındaki (anlam 

bilim, ruh bilim, insan bilim, istatistik…) verilerden yararlanıldığından söylem çözümlemesi 

çok sayıdaki bilimin kesişim noktasında yer almaktadır (Günay V. D., Söylem Çözümlemesi, 

2013, s. XI). Söylem çözümlemesi, söylemi üreten ve devamını sağlayan kural, yapı ve 

durumları ortaya koymayı amaçlar. 

Sosyal bilimlerin ayrılmaz parçası nitelik analizleri/ niteliksel çalışmalardır, söylem 

çözümlemesi de bu analizlerdendir. Anlam, içsellik, oluşum, tecrübe, yorum, süreç üzerinde 

duran niteliksel analizler; keşfe dayalı bilgiyle sağlanan çözümlemeli (analitik) yorumları 

içerir. Gerçeklik, dil sayesinde toplumsal hâle geldiğinden dil, gerçekliğin sosyal yapı 

kurmasının kaynağıdır. Bu nedenle dil, analizlerin de kaynağı durumundadır. Zaten söylem, 

dilin toplumsal yanının da dikkate alınmasıdır. Sosyal yapı dili doğrudan içerir, yapılandırır; 

aynı zamanda dile yansır. Dili bir pratik olarak gören söylem çözümlemesinin amacı; dili 

incelemek, bilgi/ güç yapılarını ortaya koymak ve bu yapılardaki değişim ve dönüşümleri 

ortaya koymaktır. Sosyal bilimlerde söylem analizi, sosyoloji kaynaklı analizlerle başlamıştır. 

Üç evrede incelenebilecek bu çalışmalar 1940’larda “mikro-sosyolojik” niteliktedir. 

1960’lardaki etnometodolojik konuşma analizleri, Goffman’ın benliğin sunumuyla ilgili 

çalışmaları, metin, hikâye, mit incelemeleri şeklindeki nitelik analizleri ilk evrenin 

ürünleridir. 1970’li yıllara rastlayan ikinci evrede söylem analizi disiplinlerarası bir hüviyet 

kazanır ve retoriğin devamı olarak görülür. Üçüncü evre 1980’li yıllarda başlar, “eleştirel 

söylem çözümlemesi”nin ortaya çıktığı meta-analitik boyutta sosyal analizleri içerir (Sözen, 

1999, s. 102). 

Söylem çözümlemesi yaparken dil bilim alanındaki araştırmacıların; kelime, tamlama, 

cümle, adıl, gibi dil bilimsel (yapısal) birimler üzerine daha fazla yoğunlaştığı görülür. 

Sosyologlar, siyaset bilimciler ise yapısal olanla kısıtlı olarak ilgilenirler; sosyal ilişki, güç, 

sosyal servet, kurum ve kimlikler üzerinde daha fazla durarak daha çok eleştirel söylem 

çözümlemesine yakın sayılabilecek bir yöntemi benimserler (Gür, 2013, s. 189). 

Söylem Çözümlemesi 

Dilde yapısalcılığın ortaya çıkışı, diğer insani bilimleri derinden etkilemiştir. 

Antropoloji, sosyoloji, psikoloji gibi alanlar, yapısalcılığı temel alan yöntemleri 



 

16 

kullanmışlardır. Dil, bütün bilimlerin hem kaynağı, hem üreticisi, hem de aracı olarak tüm bu 

inceleme alanlarına dâhil olmuştur. Saussure, bütün dillerin faklı olduğunu ve onların sözcük 

hazinelerinin dünyayı farklı kategorilere böldüğünü söyler. Saussurecü dil bilimsel anlayış ve 

L. Strausscu antropolojik yaklaşım, kategorilerin dünyamızın farklılıklarını içerdiğinin altını 

çizerler. Fiske’ e göre yapısalcıların görevi ve amacı; çeşitli kültürlerin organize ettiği 

algılama ve dünyayı anlama biçimlerine dayalı kavramsal yapıları açığa çıkarmak, 

anlamlandıran insanların onu nasıl anlamlandırdıklarını keşfetmektir (Sözen, 1999, s. 45). 

Kültürel yapı, söylem içinde kendini ortaya koyar. 

Söyleyen söylediği şeyi belirli bir kanal yoluyla alıcıya ulaştırmak için “kodlama” 

yapar. Kodlamanın biçimi ve içeriği söyleyenin; yaşadığı kültür, sosyalleştiği toplumsal ortam 

ve gruplar, sınıfsal konumu, eğitimi, mesleği, cinsiyeti vb. pek çok etkene bağlı olarak değişir. 

Bir eylemin eylemi olarak söylem, toplumsaldır ve en az iki tarafı gerekli kıldığı için 

toplumsal bir eylemdir. Bu yüzden her söylem bir başka metinle etkileşim içindedir, 

kendinden sonraki metinlerle de ilişki kuracaktır (Bal, 2013, s. 247). Yazınsal metinler, bu 

metinlerarası işlevin en güzel örneklerindendir. Metin var olduğu sürece anlam mübadelesi 

devam eder. 

Söylem, anlamı inşa eder ve böylelikle toplumlar mevcut semboller ve anlamlar 

arasında bağ kurar. Bu yolla toplumlar; konular, olaylar ve olgular üzerinde nasıl 

düşünecekleri ya da iletişim kuracakları söylemler üzerinden kazanırlar. Aidiyet duygusunun 

baş unsuru olan “kültürel kimlik” söylemler üzerinden kurulur. Metinler, iletişim ürünü olan 

dil birimleri ile ilişkilidir ve okuyucular/ dinleyiciler pasif alıcılar değillerdir. Halk anlatıları 

da bu türden bir fonksiyona sahiptir. Düşünceyi, nesli, kimlikleri şekillendirirler. Halk 

anlatıları yazıya geçirilmeden önceki serüvenlerinde yüzyıllarca sözlü olarak aktarılmış, 

dinleyicideki dönütler görülmüş; söylem üretmeye devam etmiştir. 

Dil bir eylemdir, muhatabı olan bir metin “söz”dür. Sözün muhataba iletimi sonucu 

algılama ve anlamlandırma başlar. Muhatabın anlamlandırması, iletişimi tamamlar. Bu 

anlamlandırmanın sonucu söz “söylem”e dönüşmüş olur. Her sözün bir amacı ve kitlesi 

vardır. Bu yüzden söylem incelenirken; söyleyenin ne söylediği, söyledikleriyle neyi 

amaçladığı, söylenenin etkisi araştırılır. Yorumlama, bir gelenekte yaratılan söylemin açıkça 

ifade edilmesidir. Herkesin söylem olarak kabul ettiği bir metnin veya insanın demek 

istedikleri ve kastedilen ifadeler, yorumlama ile açık bir hâle gelir. Söylem bu anlamda yazar/ 

söyleyen ve okuyucu/ dinleyen arasında bir köprüdür. 

Söylem analizi; psikoloji, sosyoloji, dil bilim, antropoloji, edebiyat çalışmaları, 

felsefe, medya ve iletişim çalışmaları gibi farklı disiplinlerden beslenen heterojen özelliğe 



 

17 

sahip nitel bir araştırma yöntemidir. Odağında sosyal ve kültürel bağlamda iletişim kuran dil 

kullanıcılarının oluşturduğu sosyal olaylar vardır. Söylem analizi, söylemin etkilediği veya 

söylem tarafından yapılandırılan insan deneyimlerinin herhangi bir parçasıyla ilgili 

olabileceğinden, etkileşimli yapılar olarak hikâye, masal gibi yazınsal ürünleri kapsar. Söylem 

(doğasına uygun ve doğal olarak)  sosyal ve tarihsel bir yapı içinde konumlanmış; kültürel, 

siyasal, ekonomik, sosyal ve kişisel gerçeklerin söylemi belirlediği konuşmacılar tarafından 

üretilir. Tüm bu yönleriyle söylem çözümlemesi, Dede Korkut Hikâyeleri için kullanışlı ve 

elverişli bir araştırma yöntemidir. Hikâyelerde sosyal ve kültürel yapı canlı ve zengindir. 

Anlatıcı ve karakterler; diyalog, monolog, nutuk, tanımlama, örnekleme, betimleme, 

öyküleme gibi dilin pek çok imkânını kullanmaktadırlar. İdeolojik anlamda söylemin ihtiyaç 

duyduğu “biz/ onlar” karşıtlığı daima hikâyelerde hazır bulunur. Kimlik oluşturma işlevi 

vurgulanan “söylem”, metinlere damgasını vurmuştur. 

Söylem özgün bağlamı içinde; bir olay, bir kişi ya da bir grup insan hakkında üretilen 

anlamalar, imajlar, benzetmeler, hikâyeler grubuna dayanır. Bağlam içinde sosyal bir eylem 

olarak oluşturulan imajlar, benzetmeler, anlamalar ve hikâyeler o olayı, o insanı ya da o belirli 

grubu belli bir biçimde takdim eder. Dede Korkut Hikâyeleri’nde “Oğuzlar” grubuna karşıt 

grup olarak “kâfirler” bazen de sadakatsiz Oğuzlar takdim edilmekte; durumlar, örnek olaylar 

yoluyla “anlamlandırma”ya hizmet etmektedir. Toplumun genel kabullerine, inançlarına, 

dünya görüşlerine uygun birey kimliği bazen doğrudan ifadelerle bazen işaret etme yoluyla 

inşa edilmiştir. Söylemin “içerik özellikleri”ni ortaya koyan “söylem hangi kültüre aittir, 

söylemin tarihi periyodu nedir, söylem hangi sosyal durumda kullanılmaktadır, konuşmacının 

niyeti, ilgisi ve amacı nedir?” sorularının tamamının cevabı metinlerde yer almaktadır. 

Söylemin bağlamını oluşturan; söylemin geçtiği yer ve zaman, taraflar ve bu tarafların 

iletişimleri ve sosyal roller, konuyla ilişkili sosyal bilgiler, normlar ve değerler, kurumsal ve 

örgütsel yapılar “kültür”ün de kapsama alanında yer alır. Kültürel kimliğin kodları, söylem 

çözümlemesi yoluyla derin yapıdan çıkarılmış; her unsur sınıflanarak OCM listesinde uygun 

başlığın altında verilmiştir. 

Daha önce Türk edebiyatına ait metinlerin söyleme dair boyutunu stilistik (üslupbilim) 

yöntemlerle ele alan çok sayıda çalışma yapılmıştır. Bu çalışma ile özünde tarihsel ve kültürel 

dokuyu barındıran Dede Korkut Hikâyeleri, aynı zamanda sosyal ve ideolojik bir metin olarak 

kabul edilmiş “eleştirel söylem analizi” yöntemi ile ele alınıp incelenmiştir. 

Eleştirel Söylem Çözümlemesi Nedir? Neden Eleştirel Söylem Çözümlemesi? 

Nitel araştırmalar; olguların, kavramların, sosyal gerçekliğin ve sosyal dünyanın  

“içinde yaşayan insanlar” için ne anlama geldiğini araştırır. Söylem çözümlemesi de 



 

18 

yorumlamacı bir nitel araştırma yöntemidir. Söylem çözümlemesinin üç çeşidinden 

bahsedilebilir: eleştirel söylem çözümlemesi, karşılıklı konuşma çözümlemesi, içerik 

çözümlemesi. Bütün söylem çözümlemesi çalışmalarının bel kemiğini dilsel ürünün 

özellikleri; psikolojik, sosyolojik, tarihsel ve kültürel altyapı olarak tanımlanabilecek bağlam 

ve söylem-üretici-algılayan ilişkisinin incelenmesi oluşturmaktadır (Gür, 2013). Söylem 

çözümlemesi yöntemleri, oldukça kapsamlı analizlere imkân vermesinden dolayı yapılacak 

çözümleme zorunlu olarak hangi yapılara daha yakından bakılacağı hakkında seçimler 

yapmayı ve metnin türünü doğru belirlemeyi gerektirmektedir. Söylem çözümlemesi her 

sosyal araştırma gibi veri, analiz ve sonuçlara dayanır. Söylem analizi, mevcut söylemleri 

yeniden üretme, değiştirme, dönüştürme, mevcut söylemlerin özelliklerini açığa çıkarma 

özelliğiyle (Sözen, 1999, s. 83) edebiyatın işlevine yakındır. 

Eleştirel söylem analizi sadece söylem yapılarını tanımlamak ve ona açıklık getirmek 

yerine, söylem yapılarını özellikle sosyal yapıya ve sosyal etkileşimdeki başarıya dayalı 

olarak açıklamaya çalışır. Eleştirel söylem çözümlemesi, dildeki gömülü ya da fark 

edilmeyen/ ihlal edilen güçle ilişkili yapıları görünür kılıp, farklı ideolojilerin dile nasıl 

yansıdığını deşifre eder. Türk edebiyatının kurucu metinlerinden biri olan Dede Korkut 

Hikâyeleri’nin daha anlaşılır kılınması, yeni nesile aktarımında kolaylık sağlanması amacıyla 

ESÇ yöntemi metinlere uygulanmıştır. Metinlerde diyalog unsurunun etkin bir biçimde 

kullanılması nedeniyle “etkileşimsel söylem”den de yararlanılmıştır. 

ESÇ’nin öncüsü Teun V. Dijk, söylem yapılarını etkileyen toplumsal yapıları 

göstermekte oldukça başarılı olmuştur. Günümüzde ESÇ; dini söylem analizi, okul kitabı 

söylemi analizi dâhil olmak üzere pek çok çeşide sahiptir. ESÇ; eleştirel okumayı, dikkatli 

okumaları öngörür ve metinleri dekonstrüksiyona tabi tutar. Dekonstrüksiyon “eski metinlerin 

yeni anlamlarını onları yeniden yapılandırarak inşa eden post-modern eleştirel yaklaşım”dır 

ve amacı farklı okumaların farklı etkilerini göstermektir. Dede Korkut Hikâyeleri’nin 

“katmanlı” yapısı, bu okuma şekliyle ortaya çıkarılabilmektedir. ESÇ’nin sekiz temel ilkesi 

bulunmaktadır: 

1. Eleştirel söylem çözümlemesi toplumsal sorunlara yönelir. 

2. Güç ilişkileri söylemseldir. 

3. Söylem toplumu ve kültürü kurar. 

4. Söylem düşüngüsel çalışma yapmaktadır. 

5. Söylem tarihseldir. 

6. Metin toplum arasındaki küçük ve büyük ölçek arasındaki ilişki bağıntılıdır. 

7. Söylem çözümlemesi yorumlayıcı ve açıklayıcıdır. 



 

19 

8. Söylem bir toplumsal davranış biçimidir (Akt., Günay,  2013, s. 81). 

Bu ilkeler, yazınsal ürünlerin çok katmanlı yapısını ve derin dokusunu ortaya koymaya 

yaramaktadır. Nitekim ilk söylem analizi çalışmaları metin ve konuşmanın yapıları içinde 

antropolojik, folklorik, mikrososyolojik, psikolojik, poetik, retorik, üslup bilim, linguistik ve 

semiyotik işlevlerle ilgilenen yeni bir disiplinlerarası çalışma alanı olarak (196o’larda) ortaya 

çıkmıştır (Akt., Solak, 2011, s. 3). 

Hikâyelerin çözümlemesi yapılırken kullanılan başlıklarda Ömer Solak’ın Van Dijk 

yöntemine göre yaptığı “Küçük Ağa Romanının Eleştirel Söylem Analizi” ve Nesrin 

Feyzioğlu’nun “Köroğlu Destanı’nın Batı Kolları Üzerinde Eleştirel Söylem Çözümlemesi” 

makalelerinden yararlanılmıştır: 

Hikâyenin Adı 

1. Makro Yapılar 

1.1. Tematik yapı 

1.2. Şematik yapı    

1.2.1. Durum  

1.2.2. Yorum 

2. Mikro Yapılar 

2.1. Cümle Yapıları 

2.2. Sözcük Seçimleri 

2.3. Retorik ve İkna Stratejileri 

Kullanılan başlıkların hangi tür içeriklere göre şekillendiğini açıklamak, incelemenin 

anlaşılırlığı açısından faydalı olacaktır. Makro yapı incelemesinde önce haber başlıkları, sonra 

alt başlıklar, haber girişi ve spotlar gibi bölümler tematik (izleksel) açıdan çözümlenir. 

Şematik (ana çizgilerine indirgenmiş) çözümlemenin ise ilk adımında anlatı örgüsü “durum”; 

ikincisinde ise olayın gerçek kaynakları ve olaya konu olmuş tarafların tepkileri “yorum” 

başlığı altında incelenir. Mikro yapı incelemesinde ise ESÇ’nin öncüsü Dijk, söylemin dil 

birimlerine yansıyan izlerini araştırır. Sözcük seçimleri, cümle yapıları, cümleler arası 

nedensellik bağları, edebî sanatlar, ikna stratejileri retorikle ilişkilendirilerek incelenir. 

Makro yapıların ilk inceleme alanı olan “Tematik Yapı” metnin kategorik kuruluş 

ilişkilerini incelenir. Tematik hiyerarşiyi oluşturan makro yapı unsurlarından ana başlık, 

önsöz, bölüm başlıkları, bölüm girişleri tema ile ilişkileri bakımından incelenir. Van Dijk’e 

göre, bu parametrelerden geçerken sürekli metnin “tema”sı aranır. Çünkü okurun metni 

zihnindeki makro tematik şemada bir yere konumlandırması, oturtması gerekmektedir 

(Feyzioğlu, 2012). Tematik incelemede ana fikre ulaşmak amacıyla; önce her bir paragraf 



 

20 

birer cümlelik yargılara, ardından da o cümlelerin oluşturacağı paragraflar birer cümleye 

indirgenir. Bu yolla metnin iletmek istediği mesaja, metni söyleme taşıyan “niyet”e erişilmek 

istenir. Tematik incelemede metnin türü, her bir türün makro yapıları ve dolayısıyla bir temayı 

ele alışı farklı olduğundan önemsenir. Halk anlatı metinlerinde bu işlem, metnin 

“epizot”larına ve motiflerine ayrılması ile gerçekleştirilebilir. 

“Şematik Yapı” (haber metinlerinden hareketle); hiyerarşik bir şekilde sıralanan ana 

başlık, üst başlık (başlıklar esere ilk ilgiyi çekme görevini üstlenmesinden dolayı önemlidir), 

ana olaylar, bağlam, tarih, sözlü tepki ve yorumlar şeklindeki haber şemaları ile okur 

tarafından bilişsel bir düzeleme oturtulur (Akt., Solak, 2011, s. 5). Haber söylemi; en 

önemlinin en üst bilgi olarak yer aldığı kategorik yapısı, kurgusal değil gerçek bilginin zaman 

mekân-kişi bağlamında açıklanması ve olayların neden, koşul gibi işlevsel bağlarla ortaya 

konması açısından kurgusal edebî türlerden ayrılır. Fakat her ikisi de birer anlatı oldukları için 

şematik yapı yönüyle benzerlik gösterirler. Hikayelerin adında ve giriş kısımlarında kimi 

zaman anlatının ekseni çizilir, kimi zaman bir fotoğraf çizilir gibi tasvirler yer alır, okur 

nerede ne zaman neyin olduğunu ve bu olayın nasıl bir tutumla ele alınacağını kavrar. 

Haberlerin sonunda çoğu zaman son bir toparlayıcı yoruma yer verilir, bu yorum bölümü 

genellikle metni ortaya koyan niyetin en bariz hâliyle belli olduğu yerdir. Hikâyeler ise daima 

hayır dualarla son bulmakta; yorumlar, olaylar içinde sezdirilmekte yahut atasözleriyle 

özetlenmektedir. 

“Durum” kısmında, olay örgüsü; düz (linear), paralel, zincirli anlatısal yapıların 

hangisine uyduğu incelenir ve bunun yazarın niyeti ve söylemle ilişkisi kurulmaya çalışılır. 

Yazarın inandırıcılığı sağlamak için gerçekliği nasıl kurguladığı, hangi zaman dilimlerini 

atlayıp hangisini anlattığı, anlatıcı olarak kimi seçtiği ya da öyküyü kimin bakış açısından 

anlattığına dair seçimlerinin “sebep”leri araştırılır. Kurguda olayların belli bir önem sırasına 

göre dizilmesi belli yerlerin öne çıkarılması veya görmezden gelinmesi hangi sebeplerden 

ötürü olduğu incelenir. Söz konusu merak ve sorular, hikayelerin eleştirel analizine 

uyarlandığında ele alınan gerçek olayın ne oranda kurgusallaştığı ve olayın arka planındaki 

sosyalliğin, tarihselliğin, ideolojik göstergelerin kurguya nasıl yansıdığı hususları öne 

çıkarılmış olur (Feyzioğlu, 2012, s. 70). Durum bölümünde ayrıca söylem (yerel ve küresel 

tutarlılık bakımından); söylemin yerel ve genel bağlamını meydana getiren parçalar olan 

söylemin geçtiği yer ve zaman, söylemin tarafları/ tarafların iletişimleri ve sosyal roller, 

konuyla ilişkili sosyal bilgiler, normlar ve değerler, kurumsal ve örgütsel yapılar bakımından 

ele alınarak değerlendirilir. 



 

21 

“Yorum” bölümünde; “üst yapılar” arasındaki ilişkiler ele alınarak konu hakkında 

tarafların görüşlerine eşit olarak yer verilip verilmediği, nihai kararın okura bırakılıp 

bırakılmadığı araştırılır. İncelemede eser-yazar ilişkisi de ele alınır. Metnin ipuçlarını 

değerlendiren okur, yazarın bilinen söylem gruplarından hangisine ait olduğunu sezecektir. 

Yazarın söylemini güçlendirebilmek, okuru kendi niyetine ikna edebilmek için, kendi 

düşüncesine yakın olanlara fazlaca yer verip diğerlerini görmezden geldiği veya birtakım 

stratejilerle ötekileştirdiği ortaya konur. Birbirini takip eden cümlelerin veya cümle altı dil 

birimlerinin uyumu; mikro düzeyde yazarın makro düzeyde ise ait olduğu söylem grubunun 

ideolojisi ile ilişkilendirilir. 

“Cümle Yapıları” bölümünde işlevsel dil tercihleri üzerinden gidilerek cümlenin “basit 

ya da karmaşık, kısa ya da uzun, aktif ya da pasif oluşu, eksiltili cümle kullanımı, soru 

cümleleri” sözün niyeti ve sosyal bağlamı ile ilişkilendirilir. Pasif cümleler, olumsuz bir 

eylemde yazarın özneyi gizlemek isteyişine bağlanabilir. “Öteki”nin özne olduğu durumlarda 

onun hakkında olumsuz kanaat oluşturmak için bilinçli bir şekilde aktif çatı, devrik cümle 

yapısı tercih edilirken; olumlu bir eylemde aktif yapı özneyi vurgulamak, kurallı cümle de 

ideolojiye uygunluğu gösterme amacı taşıyabilir. Yazarın cümleyi “neden öyle söylediği” ile 

yazarın cinsiyeti, yaşı, eğitimi, statüsü, sınıfı, etnik veya ideolojik aidiyeti arasında ilişki 

kurulur. Cümlede kip kullanımı da “sözü söyleyenin/ konuşucunun eyleme ilişkin konumu, 

tutumu, onaylaması veya onaylamaması” gibi belli söylemsel stratejilerle ilişkili olabilir. Bir 

metinde kipleşmenin artmaya başlaması, sübjektifliğin artması; konuşma dili ögelerinin ve 

eylemlerin artışı da kişisel etkileşimin artması anlamına gelebilir (Solak, 2011, s. 8). Anlam, 

“Neden bunu söyledi; aslında kastettiği şey neydi?” sorusunun ardında gizlendiğinden, 

ESÇ’de cümleler ve cümle altı düzeydeki açıklamalar, bilinen iletilerinin yanında birtakım 

göndermeler, imalar da içerebilir. 

“Sözcük Seçimleri” kısmında bir metnin sözcük haritasına “eş anlamlılar veya 

yaklaşık anlamlılar” arasından özellikle seçilen sözcükler sınıflandırılarak bakılır, neden 

özellikle o sözcüklerin seçildiği anlaşılmaya çalışılır. Söylem araştırmacısı sadece sözcüklerin 

sözlüklerde yer alan anlamları ile değil; metin içi kullanımdaki bağlamı ile kazandığı 

çağrışımsal anlam etkileşimleriyle de ilgilenmelidir. Çünkü sözcükler, masum birer tercih 

değildirler; bir özgün dünyanın, bir kültür ikliminin temsilcisi olarak yazarın olumlayıcı veya 

olumsuzlayıcı niyetini ortaya koyarlar.  “Biz” ve “onlar” gibi sözcükler, sadece birer zamir 

değil; birbirlerini farklı tanıyan ve tanıtan iki temel karşıtlık grubunun temsilleri olarak değer 

bulur. Biz ve onlar, sürekli aynı şekilde kullanılan farklı ifadelerle de sağlanabilir. Bu yüzden, 

metin “kişilerine” gönderme yapan sözcükler iyi tahlil edilmelidir. Göndermelerdeki karşıtlık, 



 

22 

metnin dönemdeki güç ilişkilerini hem yaratmakta hem de ortaya çıkarmaktadır. Bu nedenle, 

kutuplaşmış grupların görüşlerini vurgulayan sözcük seçimlerinin ve sözdizimsel yapının 

incelenmesini gerekmektedir (Akt., Solak, 2011, s. 9). Metne seçilen sözcükler  arası bölgesel, 

kökensel veya kültürel uyuma da dikkat edilmelidir. 

“Retorik ve İkna Stratejileri” başlığı altında, niyetin nasıl iletileştirildiği “kim, kime 

neyi, hangi kanalla, hangi etkiyle söylüyor ve amacı ne?” gibi sorularla anlamaya çalışılır. Bu 

kısımdaki stratejiler, metnin inandırıcılığına hizmet eder. Çünkü her söylemin sahibi, anlam 

mübadelesi yoluyla muhatabını ikna etmek niyetindedir. Olaylar ve durumlar dille 

örgütlendiğinden, dile yetenekli ve  hakim olunmakla gerçekleşebilen bir söylemle stratejik 

bir sürece dönüşebilirler sadece. “Biz ve onlar” gibi bireysel ya da toplumsal kimlik 

oluşturma stratejileri, her kavramın karşıtıyla varlık bulmasından hareketle, aslında bir 

“ötekilik” kavramının üzerine oturur. Başarılı söylemsel stratejilerle; millî kimlik oluşturma 

süreçlerinin ötekileştirici ortamları, toplumsal katmanlaşma ile oluşan sınıfsal hiyerarşi 

gerginliği veya ideolojik kutuplaşma gibi çatışmalı durumlarda toplumsal yapı ve toplumsal 

birey inşa edilir. Örtük yapıdaki niyetleri gerçekleştirmek için bilinçli ya da bilinçsiz olarak 

uygulanan süreçleri ifade eden “strateji”, Dijk’e göre üç yolla kurulur: 

1. Olayın Açıkça Tanımlanması 

Rakamların ve istatistiklerin oluşturulmak istenen etkiye hizmet edecek şekilde 

kullanımı, kanıt kullanma, zamana ve mekâna ait bilginin kullanımı, açıkça tanımlamada 

inandırıcılık sağlamaya hizmet eder. 

2. Metin İçi Olaylarda Güçlü Sebep-Sonuç İlgileri Kurma 

Anlatının güçlü bir şekilde yapılandırılması ve örnek olayların başarıyla kullanılması, 

argümanı kuvvetlendirmek veya daha anlaşılır kılmak için kullanılan bir stratejidir. “Paralel 

yapılar stratejisi” ise medya metinlerinde bir olguyu haklılığının herkesçe kabul edildiği başka 

olgularla ilişkilendirilmek şeklinde gerçekleşir. Benzetme veya mecaz ilgileri ile bir duyguyu, 

çağrışımı veya soyut bir olguyu açıklamaya çalışırken bu şekilde bilinen görüntü ve 

nesnelerin dolayımından da yararlanılabilir. Duygusal anlarda anlatımı yavaşlatarak okuru 

odaklama; savaş sahnelerinde hızlı, akıcı ve dinamik bir akışla güç, kuvvet ve şiddete vurgu 

yapma örneklerinde olduğu gibi metnin anlatı ritminin hızı da örtük bir ikna stratejisi olabilir. 

3. Metnin Duygusal Bir Biçimde İfade Edilmesi 

Bu noktada olayların epik, lirik veya santimantal duygularla ifade edilmesinde etkili 

ve çarpıcı bir söyleyiş amaçlanır. Kitleleri sembol değerlerle ifade etmek edebî eserlerin sıkça 

başvurduğu bir strateji olarak öne çıkar. İroni de edebî dilde tıpkı medya metinlerinde olduğu 



 

23 

gibi bir neşe oluşturma veya bir olumsuzlama ve değersizleştirme yolu olarak kullanılır. Epik 

tutumun bir yöntemi, aralarında ses uyumu olan kelime ve ifadelerle müzikal bir etki 

yaratılmaya çalışılmasıdır (Feyzioğlu, 2012, s. 80-82). 

Çalışma Materyali: 

Bu tez çalışmasında; Dede Korkut Hikâyeleri’nin (12 hikâyeden oluşan) Dresden 

Nüshasını ihtiva eden, Semih Tezcan ve Hendrik Boeschoten’in kaleme aldıkları “Dede 

Korkut Oğuznameleri” kitabı materyal olarak kullanılmıştır. 

Veri Toplama Teknikleri/ Araçları: 

Çalışmanın başlangıç aşamasında, yazılı materyalleri belli norm ve sisteme göre analiz 

edebilmek için nitel araştırma yöntemlerinden biri olan “doküman incelemesi” tekniğinden 

yararlanılmıştır. Bu teknik, teze uygulanırken aşağıdaki yollar takip edilmiştir: 

• Dokümanlara ulaşma, 

• Dokümanları anlama, 

• Veriyi analiz etme, 

• Veriyi kullanma. 

Her bir hikâye, birbirinden bağımsız olarak  “eleştirel söylem çözümlemesi” 

yöntemine tabi tutulmuştur. Söylem çözümlemesi; “tamamlanmış/ kapanmış metinler”in dil, 

dil kullanım biçimleri ve amaçlarına yönelik yürütülen bir nitel araştırma yöntemi olduğundan 

hikâyeler tek tek incelenmiştir. Kültür, “Oğuz” kültürü olarak bütün hikâyeleri kapsadığından, 

kültürel kimlik kısmında hikâyelere toplu bir bakış söz konusu olmuştur. Bahsedilen iki 

teknikle elde edilen veriler, Kültürel Kimliğin Öğretimi’nde “Kültürel Muhteva Rehberi”ne 

(OCM) göre sınıflandırılmıştır. 

Söylem çözümlemesinde temel amaç veri çeşitliliğinin teşvikidir. Söylem 

çözümlemesinde toplanan veriler açısından tutarlılık, öncelikle araştırmacının dil 

kullanımındaki düzenli kalıpları tanıyabilmek için önemlidir. Tutarlılık, söylemdeki doğal 

olguları bulmaktır. Metinlerin kendi içinde bir bütünlüğü ve tutarlılığı olmalıdır. 

Süreç/ Uygulama 

Çalışma, kullanılacak yöntemin kuramsal çerçevesini anlamlandırabilmek ve çatısını 

kurabilmek için “söylem” alanındaki eserlerin okunması ile başlatıldı. Söylem çözümlemesi 

ile ilgili makale, kitap, bildiri, tezler dikkatle incelenerek yöntemin nasıl uygulanması 

gerektiğine dair kanaat oluşturuldu. Ardından her bir hikâye, yöntemde uygulanacak 

başlıklara göre incelendi. Hikâyelerin söylem çözümlemesi tamamlandığında hikâyelerin 

“giriş” kısmında, hikâyelerin özeti niteliğinde atasözlerine yer verdiği anlaşıldı. Girişteki 



 

24 

atasözleri, karşılaştırma yoluyla hikâyelere eklendi. Hikâyelerdeki “metinler arasılık” tespit 

edildi, ilgili metinlerle (DLT, Oğuz’un Depegözü) bağlar kuruldu ve elde edilen verilerin 

tutarlılığına katkı sağlandı. Tez yazım süresince eserle ilgili güncel gelişmeler, yeni yayınlar 

takip edildi. Hikâyelerin 2019 yılında bulunan yeni nüshası, araştırmanın ilintili yerlerine 

“sağlamlık/ tutarlılık” düşüncesiyle eklendi. Söylem çözümlemesi ile elden edilen verilerden 

“kültür”le ilgili olanları ortaya koymak için bir sınıflandırma ölçeği araştırıldı. 888 maddelik, 

disiplinlerarası kullanılabilen, dünya biliminde kabul görmüş “Kültürel Muhteva Listesi” 

kültürel yapının sınıflandırılarak detaylı bir şekilde ortaya konması için kullanıldı. 

Veri Analizi 

Söylem çözümlemesinde toplanan verilerin analizi; okuma/ sınıflandırma, yorumlama 

ve yapılandırma aşamalarını kapsamaktadır. Bu çalışmanın söylem çözümlemesi kısmında 

sırasıyla: 

1. Yorumlama: Metinlerdeki sözcüklerin anlamları, sözcük içerisinde parçalara 

ayrılması ve bunların anlamlandırılması yapıldı. Bu bağlamda cümle veya cümleciklerin 

birbiriyle olan ilişkileri tanımlandı. Söylemdeki sözcüklerin sıraları ve söz dizimleri 

gruplandırılarak, metinde yer alan iletinin anlamı bulunmaya çalışıldı. Sözcüklerin/ sözcük 

gruplarının sadece anlamları değil, işlevleri de ortaya konmaya çalışıldı. Bu aşamada 

sözcüklerin/ sözcük gruplarının; toplumsal ilişkiler, cinsiyet ve grup üyeliği gibi diğer işlevsel 

yorumları da yapıldı. 

2. Yapılandırma: Bu aşamada parçalara ayrılan sözcüklerin anlamları cümleler 

içerisinde durumlarına bağlı olarak yeniden düzenlendi. Sözcüklerin/ sözcük gruplarının 

bellekte ilk bakışta var olan anlamının yeniden yapılandırılması ve yorumlanması “bağlam” 

temelinde yapıldı. Burada, stratejik bir yaklaşımla yorumlanma sonucu ortaya çıkan önerinin 

önceki cümle veya cümlelerle olan ilişkileri, uyumu ortaya konuldu. Metnin iletisinde 

yorumlama sonucu ortaya çıkan öneriler bütünsel bir bakışla, söylemdeki mikro yapılarla 

“anlam” yeniden oluşturuldu. 

3. Makro yapılandırma: Makro yapılandırma sürecinde, söylemde yer alan sözcük 

veya cümlelerin küresel düzeyde nasıl önermeler içerdiği ortaya çıkarılmaya çalışıldı. Bu 

aşamada mikro yapıya ve bireye ilişkin anlatılar makro boyuta taşındı. Verilen mesajın makro 

düzeyde algılanmasının anlamlandırılması sağlandı. 

Söylem çözümlemesinde söylemin “içerik özellikleri, gramatik özellikler, yapısal 

özellikleri (tartışma, açıklama, stil…), etkileşimsel özellikleri, sunum özellikleri” göz önünde 

bulunuduruldu. 



 

25 

Kültürel Kimliğin Öğretimi kısmında, söylem çözümlemesinden elde edilen veriler 

ışığında kültürel ögelere sınıflandırma yapıldı. Verilerin sınıflandırma rehberindeki bütün 

başlıkları içermediği görüldü. İçeriğine uygun veri bulunmayan başlıklar atlandı. 

Araştırmacıların listeden faydalanabilmesi adına, listenin tüm başlıklarını içeren hâli, 

araştırmanın bir eki olarak sunuldu. 

Geçerlik ve Güvenirlik 

Söylem çözümlemesinde geçerliği belirleyen pek çok safha vardır. Potter ve 

Wetherell’e göre geçerliği “bütünlük, katılımcıların yönelimi” ve “verimlilik” olmak üzere 3 

temel koşul belirlemektedir. Gee ve meslektaşları ise söylem yapısını çözümlerken dil 

bilimcilerin kullandıkları araçlardan bazılarını sıralamış ve metinlerin sosyal konumlarını 

araştırırken faydalı buldukları kategorileri göstermişlerdir. Böylece yapı ve kanıt olarak 

söylem araştırmalarında analizin ilerleyebileceği bazı yolları göstermişlerdir (Çelik & Ekşi, 

2008, s. 106). Gee’ye göre her söylem taraflıdır, söylemi çözümleyen de yeni bir söylem 

ortaya koyduğu için tarafsızlık noktasında, her söylemin tartışmaya açık olduğunu düşünür. 

Bu nedenle söylem çözümlemesi yönteminde geçerliğin farklı şekillerde ele alınması ve “dil 

bilimsel ayrıntılar, kapsam, söylem araçları kullanımı, veri niteliği” olmak üzere dört araçla 

değerlendirilmesi gerektiğini belirtir. 

Yapılan çözümleme ne kadar dil bilimsel yapıyla bağlantılı ise geçerliği o kadar 

yüksektir. “Dil bilimsel ayrıntılar” (yapı-form ve dil-bağlam incelemeleri) dikkatle incelenirse 

yapılan çözümlemenin geçerliği artırılır. “Kapsam”, çözümlemenin aynı niteliğe sahip başka 

söylemlerde de kullanılabilecek niteliğe ne kadar sahip olduğunu içerir. Başka söylemlerde 

uygulanabilirlik, geçerliği artırmaktadır. Kapsam ve dil bilimsel ayrıntılarda geçerlik 

yüksekse, “söylem araçları kullanımı”nın geçerliği de yükselmektedir. Bu araçların 

kullanılmasıyla elde edilen bilgiler ne kadar birbirleriyle örtüşüyorsa, çözümleme o derece 

“güvenilir” olmaktadır. Çözüm için hazırlanan dilsel ürünler, anadili konuşucularından/ 

bağlamdaki gerçek kişilerden alınmalıdır, bu “veri niteliği” aracının içeriğidir. Çözümlemeyi 

yapan araştırmacı, bağlamı ve söylemi üreten kişileri tanımalıdır; veri niteliğinin geçerliğini 

artırmalıdır. Bazı araştırmacılar, nitel çalışmaların güvenirlik ve geçerliğinin, bahsedilen 

araçların dışında, birden fazla bilgi toplama tekniği kullanılarak arttırılabileceğini 

belirtmişlerdir. Söylem çözümlemesi, disiplinlerarası kapsamı nedeniyle, doğası gereği 

çözümleme esnasında pek çok alanda bilgilere başvurur. Bu çalışmada, yukarıda belirtilen 

geçerlik ve güvenirlik ilkelerine uygun hareket edilmiştir. Çalışmaya esas alınan Dijk’in ESÇ 

yönteminin makro ve mikro yapılardaki tüm inceleme alanları dikkate alınmıştır. Metinler; 

bilişsel, toplumsal, kültürel ve tarihsel bağlamla ilişkilendirilerek verilerin güvenirliği 



 

26 

artırılmıştır. Metinsel üretim ve kavrama süreçleri, dil kullanıcıları arasındaki etkileşim ve 

söylemin toplumsal ve kültürel işlevleri disipliner üstü bir yaklaşım gerektirdiğinden çalışma 

süresince; antropololoji, coğrafya, psikoloji, zooloji, sosyoloji, astroloji vb. pek çok disiplinin 

verilerinden yararlanılarak geçerlik ve güvenirlik artırılmıştır. Bu çalışmada kullanılan 

çözümleme, bu konuda yapılacak diğer araştırmalarda da kullanılabilir olduğundan 

çözümleme iyi derecede geçerlidir. Dede Korkut Hikâyeleri’nin Türk dilinin en önemli ve 

kurucu eserlerinden olduğu konusunda araştırmacılar mutabıktır. Kullanılan veriler, metnin 

kendi iç yapısından edinilmiş ve tarihsel bağlamda benzer zamanlara işaret eden diğer 

eserlerle bağlantı kurulmuştur. Tarama Sözlüğü, DLT, Oğuz’un Tepegöz’ü gibi eserlerle ve 

metinlerde gönderme yapılan dini hikâyelerle metinler arası ilişkiler kurularak “veri niteliği” 

geçerliği yüksek oranda sağlanmıştır. 

 

 



 

27 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

Bulgular 

Söylem çözümlemesinin kendisi bir “rapor” niteliğindedir, bulguların sunumundan 

daha fazla bir şeydir. Analizdeki çıkarımlar veri olarak kullanılmaz, birer yorum olarak 

değerlendirilir. Bu çalışmanın “söylem çözümlemesi” kısmı, örnekli ve detaylı bir araştırma 

raporu niteliğindedir. Bu nedenle bulgular bölümünde cevaplanacak olan “araştırmanın 

soruları” kısmı, bir nevi özet olacaktır. 

1. Dede Korkut Hikâyeleri günümüz okurunca anlaşılmakta mıdır? 

Söylem çözümlemesi, metnin arkeolojik bir çalışmayla incelenmesine 

benzetilmektedir. Hikâyelere uygulanan çözümleme sonucunda, her metnin en az iki anlamsal 

düzlemde seyreden anlatılar bütünü olduğu anlaşılmıştır. Yüzey yapıda “biz/ onlar” grupları 

arasında mücadeleler yer almaktadır. Bu yapı, anlaşılır ve akıcıdır. Bir alt katmana inildiğinde 

ve metnin gizil yapısıyla karşılaşıldığında durum değişmektedir. Alt katmanda ayrı bir anlatı 

bulunmakta, yüzeyde görülen hikâyenin âdeta ona “giydirilmiş” olduğu anlaşılmaktadır. Alt 

yapı, daha karmaşık bir yapı arz etmekte, pek çok bilimsel veri içermektedir. Söylemin 

disiplinler arasılığı, bu kısımda kendini daha çok göstermektedir. Metinler, iç içe geçmiş 

tarihsel uzamlar bütünü olarak görünmektedir. Hikâyelerdeki karakter ve kahramanlar, alt 

yapıda yer alan anlatı/ anlatılarla paralel özellikler gösteren kurguların gösterimleridir. On iki 

hikâyenin her biri, kadim Türk tarihinin birden çok anlatısını nakleden, kollektif bilinçaltının 

karmaşık ve çoğul kodlarını taşıyan tabakalı ve çok yönlü birer yapıdır. Şüphesiz ki çalışmada 

erişilen bilgiler kadar, erişilemeyen bilgiler de olacaktır. Ancak, bu konumda dahi okurların 

hikâyelerin sadece yüzey yapıda açıkça bildirilen anlatıyı kavradıkları görülmektedir. 

Günümüz okuru, Dede Korkut Hikâyeleri’ni yeterince anlayamamaktadır. 

2. Hikâyelerdeki toplum yapısı nasıldır; cinsiyet rolleri, bireysel ve toplumsal 

kimlikler nelerdir? 

Hikâyelerde hâkim toplum “Oğuzlar” olarak tanıtılmaktadır. Toplumsal yapıyı içeren 

kültürel ve sosyal içerikler söylem çözümlemesi yoluyla ortaya konmuş, “Kültürel Muhteva 

Tablosu”na göre sınıflandırılmış ve belirtilmiştir. Cinsiyetler bazında rollerin belirli sınırları 

olduğu ve geleneksel olarak devamlılık gösterdiği belirlenmiştir. Erkekler, “er” unvanı 

almaları gereken 15-16 yaşlarına kadar hüner ve kahramanlık göstermelidir. Bu koşulu 



 

28 

sağlayan bir erkek; orduda asker olabilir, bir eş alıp evlenebilir, bir at ve silah sahibi olabilir. 

Erkeğin varlık gösterebilmesi için varlığını ispat etmesi gerekir. Varlığını ispat eden bir erkek 

bir kadınla hayatını birleştirme kararı alabilmektedir. Sosyal yapının; askerî, siyasi, 

ekonomik, psikolojik, kültürel yapıyla özdeşik biçimde konumlanabildiği ortaya konmuştur. 

Kadınların “organize edici, aile birliğini devam ettirici, mantıklı düşünme merkezi, cesur” 

kimliklerle donandığı görülmektedir. Erkeğin cesaret, fiziksel güç ve dayanıklılık gösteren 

hareketli hayatında kadınlar birer denge unsuru ve bütünleyici olarak yer almaktadır.  Kadın 

ve erkeğin rollerinin açıkça belirlendiği hikâyeler, “istendik” bireyin niteliklerini de ortaya 

koymuştur. İstendik özelliklerle donanmış birey “Oğuz” hâkim çatısı ve kimliği altında yer 

alabilmektedir. Toplumsal kimlik olan “Oğuz”, güçlü ve egemen unsurdur; bu gücün devamı 

için bireyler kontrollü biçimde hikâyeler ve atasözleri yoluyla uyarılmaktadırlar. 

3. Hikâyelerde kültürel kimlik nasıl ortaya konmuştur? 

Hikâyelerde kültürel kimlik, öncelikle “dil” aracılığıyla ortaya konmuştur. “Biz/ 

onlar” karşıtlığında dil seçimleri bu ayrımı destekler. Karşıtlıklar üzerinden, kavramlar daha 

açık ve seçik olarak belirtilmiştir. “Doğruya karşı eğri, kahramana karşı düşman, kadına karşı 

erkek, uzağa karşı yakın” gibi türlü karşıtlıklar metinlerin içinde “anlam”ın belirgin 

kılınmasına hizmet etmektedir. Kültürel kimliğin ortaya konmasında “kafirler”in özellikleri 

giyim, yaşam, inanç, savaş konularında belirtilmiş; Oğuz ve diğerleri ayrımı 

belirginleştirilmiştir. Kültürel kimliğin alt yapısını kurmak, erginliğini ispat etmiş kişilerin 

evliliğine müsaade edilmesiyle garanti altına alınmıştır. Kimliğin ilk öğreticileri anne-babalar 

olarak tesis edilmiştir. Anne babanın oluşturduğu zeminin üzerine; çocukluk çağında 

“oyunlar, yarışlar, avlar” yoluyla; ergenlik çağında “mücadeleler, avlar, güç gösterimleri, 

savaş eğitimleri” yoluyla sosyal hayatın içinde ve dolaylı yoldan verilmektedir. Ergenlikten 

itibaren toy, şölen gibi toplu kutlama ve merasimlere dâhil olan birey; hiyerarşi, toplumsal 

dinamikler, bireyler arası ilişkiler gibi alanlarda donanmaktadır. Yaşlılar; dokunulmaz ve 

sabit mevkileriyle yol gösterici, düzenleyici, tecrübeleriyle kültürel kimliğin yaşam bulmuş 

hâlleri olarak toplumun belkemiği durumundadırlar. Her bir hikâye; öğretilmek istenen 

konunun simülasyonu, sunumu, duygudaşlık mekanizması olarak kullanılmıştır. Hikâyeler 

içindeki iletiler, atasözleri vasıtasıyla hem özetlenmiş hem sabitlenmiştir. 

4. Metinlerde söylemi kimin, nerede, ne amaçla, kime karşı kullandığının metnin 

anlamına ve yorumlanmasına katkısı nedir? 

Hikâyelerde söylem incelenirken; söylem boyunca kime daha fazla yer verildiği, 

kimlerin veya nelerin es geçildiği, neyin amaçlandığı sorularının cevapları her incelemenin 

“yorum” kısmında detaylı olarak verilmiştir. On iki hikâyede de görülen ortak bir özellik 



 

29 

vardır: Oğuzların öncelenmesi. Metni yaratan toplumun kendi özelliklerini öncelemesi 

oldukça doğal ve ideolojik bir durumdur. Hikâye toplumu, var olan bağları korumak ve 

gelecek nesillere de bu bağları tanıtarak devamlılığını sağlamak adına ideolojisini anlatıya 

yaymıştır. “Ötekiler” karşıtlığında, topluma zararı olabilecek unsurlar ortaya konmuştur. Biz/ 

ötekiler mücadeleleri her hikâyede verilerek, çeşitli durumlarda kullanılabilecek çözümler 

önerilmiştir. Metinlerin söylem çözümlemesiyle incelenmesi, bireylerin ve toplumun “niyet” 

ve “amaç”larının ortaya konmasını sağlamıştır. 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin Söylem Çözümlemesi 

Bu bölümde, araştırma sorularına bağlı olarak elde edilen bulguların yorumlanmasıyla 

varılan sonuçlara ve ilgili tartışmalara yer verilmiştir. Ayrıca bölüm sonunda araştırmanın 

sonuçlarına ilişkin öneriler sunulmuştur. 

Dirse Han Oġlı Boğaç Han Boyı. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

Makro yapı incelemesinde başlıklar, girişler, ana olay, haber kaynakları, bağlam ve 

fotoğraflar tematik yapının unsurları olarak değerlendirilir(Özer, 2018, s. 165). Hikâye, bir 

bahar günün tasvir edilerek başlar. Bahar tasviri bir haber metninin fotoğrafı olarak 

düşünülebilir. Bu fotoğraf mitik olarak doğanın canlanışını, dirilmeyi dolayısıyla da 

çoğalmayı çağrıştırır. Tasvir, okuyucuda baharın taşıdığı anlamsal göstergeleri uyarır: 

 Bir gün Kam Gan oglı Han Bayındır… 

Metinde spot ve haber girişi niteliği gösteren kısım Bayındır Han, Bayındır Han’ın 

adamları ve Dirse Han tarafından toplamda (küçük farklarla) üç kez yinelenen: 

“Kimün ki oġlı kızı yok, kara otaġa kondurun, kara keçe altına döşeñ, kara koyun 

yahnısından önine getürüñ. Yerise yesün, yemezise tursun getsün. Oġlı olanı aġ otağa, kızı 

olanı kızıl otaġa kondurun. Oġlı kızı olmayanı Allahu te’ala kargayubdur, biz dahı kargaruz, 

bellü bilsün.” 

kısmıdır. Burada vurgulanan tema “çocuksuzluk” ve buna bağlı olarak “lanetlenmek” 

kavramıdır. Bütün hikâye bu eksen üzerinden gelişir ve sonlanır. Başlık ve giriş kısımlarından 

metnin temasını öğrenmek mümkündür(Özer, 2018, s. 165). 

Hikâyelerin yazıya geçirildiği dönemde eserlere müstakil ve özel başlıklar 

konulmadığını biliyoruz. Başlıklar eserin türüne, neyi anlattığına göre vb. başlıklar 



 

30 

almaktaydı. Kitâb-ı Dedem Korkut’ta her hikâyenin ayrı bir adı vardır ve bu hikâyelerin 

dokuz tanesi baba-oğul isimlerini içermektedir. Dirse Han oğlu Boğaç Han hikâyesinde de 

durum böyledir. Böylelikle Boğaç’ın kan bağı açıklanır ve Boğaç’ın hikâyesinde ön plana 

çıkacak şeyler sezdirilmiş olur; hikâyenin onun kendini gerçekleştirme sürecini ifade edeceği 

anlaşılır. Zira Dirse Han ne yiğitlik, ne bilgelik, ne de savaşçılık özelliğiyle öne çıkmaktadır. 

O, çocuğu olmadığı için lanetlenmiş görülür, çocuğu olduğunda da bunun kıymetini bilmez ve 

“akılsızlık” ederek çocuğunu öldürmeye kalkışır. Boğaç ise başına gelenlere ve gençliğine 

rağmen daha bilgece davranan, kahraman ve üstün taraftır. 

Hikâye Bayındır Han’ın düzenlediği “toy” la başlar. Han, söz konusu halkın 

yöneticilerinin hiyerarşik olarak en başıdır. Bu bağlamda hikâyenin temasını belirlemek de 

onun işidir. Hâkim ideoloji, girişte kendini gösterir. Han’ın buyruğu her şeyin üzerindedir ve 

o, çocuğu olmayanları topluma zararlı görür. Hikâye bu düşünceyi destekler şekilde 

kurgulanmıştır. Dirse Han, Bayındır Han’a kızıp toyu terk ederek ve kendi oğlunu 

dedikodularla katletmeye kastederek temayı haklı çıkarır. 

Şematik yapı.  

Bayındır Han her yıl toy düzenlemektedir, bu toya Oğuz beyleri iştirak ederler. Han, 

çocuğu olmayan kişileri ifşa ve rencide edecek şekilde bir ağırlama tertip eder. Çünkü onların 

lanetlenmiş olduğunu düşünür. Dirse Han’ın bu duruma verdiği tepkiyle hikâye içindeki 

çatışma başlar. Bu aşamada okurun zihninde sorular başlar: “Çocuksuzluk gerçekten bir 

lanetlenme/ uğursuzluk sonucu mudur? Dirse Han’ın çocuğu olacak mı?”… 

Ana fikre önce her bir paragraf birer cümlelik yargılara, ardından da o cümlelerin 

oluşturacağı paragrafları birer cümleye indirgenerek ulaşılır. Halk edebiyatı anlatı 

metinlerinde bu olgu metnin “epizot” larına ve motiflerine ayrılması ile 

gerçekleştirilir(Feyzioğlu, 2012, s. 66). Buna göre Boğaç Han’ın hikâyesi şu şekilde 

özetlenebilir: 

a) Han Bayındır her yıl toy düzenleyip Oğuz beylerini ağırlar. 

b) “Çocuğu olmayan” beyler toyda kara çadırda ağırlanıp, kara keçeye oturtulacak ve 

kendilerine kara koyun yahnisi ikram edilecektir. Çünkü onların çocuksuz 

olmalarının sebebi Allah’ın onları lanetlemiş (kargamış) olmasıdır. 

c) Dirse Han’ın da çocuğu yoktur ve bu muameleyi hazmedemez, gider eşine çatar 

ve bu durumu sorgular. 

d) Dirse Han, eşinin sözünü dinleyerek bir şölen düzenler, çevredeki insanlara türlü 

hayırlarda bulunur ve böylece bir çocuk sahibi olur. 



 

31 

e) Çocuk 15 yaşını doldurduğunda, Bayındır Han’ın da izlediği bir sırada, meydanda 

güçlü bir boğayla mücadele edip onun başını kestiği için babası ona “beylik, taht”; 

Dedem Korkut da  “ad” verir: Boğaç Han. 

f) Babasının kırk yiğidi, Boğaç onları dikkate almadığı için kızarlar ve babası 

vasıtasıyla onu öldürtmeye karar verirler. 

g) Dirse Han Boğaç’ı ava götürür, fırsattan istifade onu öldürmeye çalışır ve orada 

bırakıp gider. Yaralanan Boğaç avdan dönmeyince annesi şüphelenip yollara 

düşer ve oğlunu bulduğunda Hızır’ın sayesinde onun ölümden kurtulduğunu 

öğrenir. Tedavi edilinceye kadar Boğaç’ı gizler. 

h) Kırk namert, Boğaç’ın ölmediğini öğrenince cezalandırılmaktan korkarak Dirse 

Han’ı esir edip kâfir ellerine doğru yola çıkarlar. 

i) Boğaç, annesini kırmayarak babasını kurtarmaya gider. Bu mücadelesinde de 

başarılı olur ve bu kez Hanlar Hanı ona beylik ve taht verir. 

Önemli bir beyin “çocuk sahibi olamayışı” ve başta devrin hükümdarı olmak üzere 

bunun insanlarca kınanması hikâye okurunu olağanüstü bir şekilde dünyaya gelecek, üstün 

özellikli bir “evlat” için şematik olarak hazırlar. Şemada olay örgüsünü oluşturan her bir 

durum nedensellik bağı ile birbirine bağlıdır ve metnin şematik yapısını bütünler durumdadır. 

Durum.  

Bu aşamada hikâyenin örgüsü, durum hakkında bilginin tamam olup olmadığı, ana 

olayın işleniş biçimi ve sonuçlar, arka plan bilgisi yani olayların toplumsal ve politik yönleri 

incelenir. Olay örgüsünün yapısının hangi kategoriye uygun olduğu (düz, paralel, zincirli) 

incelenir, metnin yazarının bu kurguya yansıyan niyeti bulunmaya çalışılır(Feyzioğlu, b, 

2012, s. 69). 

Hikâyenin olay örgüsü düzdür (tek zincir). Tek zincirli olay örgüsünde bir merkezî 

insan vardır, onun belirli bir zaman diliminde başından geçenler söz konusudur ve metinde 

anlatılan her şey bu kişiyle ilgilidir (Aktaş, 2003, s. 73). Kollektif kültürel hafıza bu hikâyede 

Boğaç Han yoluyla soyun ve gücün devamlılığı için “çocuk”un; devletin devamlılığı için 

yöneticilere saygı ve itaatin; ailenin devamlılığı için de kadının yetkinliğinin, saygınlığının ve 

aileyi bir arada tutma gücünün önemini ortaya koyar. 

Hikâyenin zamanı belirsizdir: “bir gün”. Hikâyede zaman sadece olay zincirini 

oluşturan bazı halkalarda genel bir şekilde kullanılmıştır. Dirse Han’ın harekete geçtiği 

yerlerde zamanla ilgili kalıp ifade metinde iki kez tekrarlanır: 

 Salkum salkum tañ yelleri esdüginde 



 

32 

 Sakallu bozaç torgay sayradukda 

 Sakalı uzun Tat eri bañladukta 

 … 

Bu zaman tanımı okuru sabahın ilk saatlerine, tan yeri ağarırken önemli işlerin 

yapıldığı bilgisine götürür: ava çıkmak, toy vermek, savaşa gitmek… Hikâyenin iç zamanında 

görmezden gelinen, kasten atlanan kısımlar vardır. Boğaç’ın doğuşu ve ilk kahramanlığını 

gösterdiği zaman arasında 15 yıl vardır ve bu arada neler olduğundan hiç bahsedilmez. Ana 

kahramanın Boğaç Han olması ve varlığını ortaya koyabilmesi için büyük bir vaka 

gerekmesinden dolayı bu yılların atlandığı düşünülebilir. Boğaç’ın yaralıyken annesi 

tarafından bulunup tedavi edilip saklanmasından Dirse Han’ın kaçırılışına kadar 40 gün geçer. 

Boğaç Han’ın yeniden doğuşu olarak kabul edeceğimiz kısımda âdeta onun “kırkı çıkmış”tır. 

Nitekim Boğaç doğduğunda “dayelere verdi, saklatdı”, annesi tarafından yaralıyken 

bulunduğunda da “Oglanı hekimlere ısmarlayub Dirse Han’dan sakladılar.” ifadeleri de 

ortaklık arz eder: “sakla-”. 

Mekân seçimi ve mekânların tasviri olayların içeriğiyle tutarlı gözükmektedir. İlk 

mekân, bahar aylarında Bayındır Han tarafından tertip edilmiş “toy”un olduğu yerdir. Eski 

Türklerde toylar baharın gelişini karşılama, av, çocuk sahibi olma, zafer kutlaması gibi çeşitli 

sebeplerle düzenlenirdi. Hikâyedeki üç toydan ilki her yıl (muhtemelen) baharda yapılan 

şölen, ikincisi çocuk sahibi olmak için, üçüncüsü ise bireyin ilk avının kutlamasıdır. İlk toyda 

çadırların, keçelerin rengi ve ikram edilen etler hâkim ideolojinin simgeleri gibidir. “Ak” 

kutsiyet ve olumluluk içeren bir renktir ve hikâyenin yazarı bu rengi erkek çocuğu olanlara 

uygun görüp “ak otağ” da ağırlatır. “Kızıl” (kırmızı/ al); güneşin, ateşin, hükümdarlığın, 

aşkın, hazzın, gelinin ve evlilikle ilgili birtakım unsurların rengidir (Çoruhlu, 2006, s. 191) ve 

hikâyede kız evladı olan beyler için uygun görülen çadır da kızıldır. Çocuğu olmayanlar için 

“kara” hem otağ rengi, hem keçe rengi hem de “kara koyun yahnisi” yemeğinin temin edildiği 

hayvanın rengi olarak seçilmiştir. Kuzey yönü ve kudreti belirtmesi dışında “kara” 

olumsuzluk bildiren bir renktir. Türk mitolojisinde yeraltındaki kötü unsurların, ölümün, 

yasın, üzüntünün rengidir. Ayrıca toyun bu sahnesinde et paylaşımı da bu olumsuz bakışı 

vurgular. Hem Oğuz boylarındaki hem de şaman olma sürecindeki et paylaşımı devrin sosyal 

düzeninin, akrabalık sisteminin Türk modeli olarak tasarlanmıştır (Bayat, 2006, s. 61). Kara 

koyun eti “kokan” bir ettir, tercih edilmez. Dişi ve yavrulamış koyunlar da makbul değildir, 

erkek koyun eti lezzetli ve tercih edilen bir et türüdür. Dirse Han, bu “kokmuş” etle verilen 

mesajı alır. 



 

33 

Mekân ve tasvir seçimleri metnin hem birinci tabakasıyla yani ilk anlaşılan hâliyle 

hem de ikinci tabakasıyla yani örtük anlamıyla bağlaşıktır. Bağlam ilişkileri son derece 

güçlüdür. Bağlamsal birçok nedenden ötürü metin yazarının ya da aktaranının bildiği, inandığı 

her şeyi söylemesine gerek yoktur. Söylemin büyük bir bölümü örtük kalır ve bu örtük bilgi 

okurlar tarafından ortak bilgi veya tutumlardan çıkarılabilir (Dijk, 2015, s. 84) . Seçilen tüm 

ayrıntılar üst yapıda Boğaç’ın, alt (örtük) yapıda da “şaman”ın hikâyesini bütünler. Sözgelimi 

buradaki et paylaşımı sosyal düzenle ilgili iken, annesi Boğaç’ı bulduğunda söylediği : “…on 

ikice süngüceğin üzen olmuş… Tangrı veren tatlu canun seyranda imiş” ifadeleri şamanın 

eğitimi sırasında parçalanıp yenilme sürecinden sonra kemiklerin bir araya getirilmesi ve 

böylece yeniden oluşuma - dirilmeye, canlanmaya işaret eder. Kemik, göçebe ve özellikle de 

avcı halklarda dirilmeyi, yeniden hayat bulmayı sağlayan esas unsurdur. Et, sadece kemiği ve 

dolayısıyla ruhu örten elbise olarak görülür (Bayat, 2006, s. 61). Yukarıda bahsedildiği üzere 

“dağ, ağ meydan, dere yatağı” gibi arkaik ve mitolojik anlamları olan yerler de yine iki 

katmanlı yürüyen hikâye metninin iç bağlarına hizmet eder. Kırk namerdin Dirse Han’ı 

götürürken durdukları yer herhangi “bir yer” dir, hiçbir özelliği belirtilmemiştir. Bu da hikâye 

anlatıcısının/ yazarının bilinçli seçimler yaptığını gösterir. 

Hikâyede anlatıcının uzun uzadıya anlatmak istemediği yahut bilerek ötelediği zaman 

birimleri vardır ve buralarda “At ayağı külük, ozan dili çevük olur.” kalıp ifadesi kullanılır. 

İfade, Boğaç’ın doğuşundan on beş yaşına kadarki zamanı ve yaralandığı zamanla iyileşme 

zamanı arasındaki süreyi belirler. On beş yıl ve kırk gün uzun zamanlardır. Anlatıcı, bu 

tutumuyla, belirtilen sürelerde önemli bir vaka olmadığını göstermektedir. 

Hayat ile ölümün birleştiği yer olan “dağ”, Yakut mitolojisinde akraba olarak görülür, 

“soyun koruyucu iyesi” olarak bilinir(Bayat, 2016, s. 227, 229). Boğaç’ın annesi, bu görüşün 

etkisiyle, oğlunu korumadığı için Kazılık Dağı’na beddua ediyor olsa gerektir. Zira şaman 

adayı bu aşamada büyük bir hastalık geçirir, ne ölüdür ne diridir. Alt dünyada bedeni 

gözlerinin önünde paramparça edilir ve “demirci” tarafından yeniden eklemlenir. Boğaç’ın 

sınavında demircinin yerini “Hızır” alır. Ölümden yani yeraltı âleminden dönerek şamanlığını 

ispat eder. Sibirya’daki şamanların bu sürecinde “bakire kızlar/ bakir erkekler” yer alırken 

hikâyede “kırk ince belli kız” Boğaç’ın erginlenme ve iyileşme sürecine hizmet eder. Yine 

Yakutlardan derlenen bilgilere göre eğitim görecek şaman adayının “kut”u (hayatî gücü) kuşa 

dönüşür, bu kutlar kutsal bir ağaçta yetiştirilir, beslenirler. Kutlar; kısrak sütü, kuzey ihtiyar 

ananın sütü… ile beslenir (Alekseyev, 2013, s. 122-124). Boğaç Han’ın iyileşmesi için de 

“anne sütü” ve “dağ çiçeği” kavramlarının seçilmesi tesadüfi değildir. Boğaç’ın başında 

bekleyen “kuzgun”lar  pek çok şamanın kıyafetinde bulunur ve görevleri şaman Üst dünyaya 



 

34 

gittiğinde ona yardımcı olmaktır. Şamanların koruyucuları arasında “köpek, ağaçkakan, boğa, 

geyik…” bulunmaktadır. Hikâyede de Boğaç’ı koruyan “iki kelbcügezi” vardır. Eğitimi 

geçen, rüştünü ispat eden şamanların kıyafetlerinde daha fazla figür, sembol bulunur. Seçilme 

aşamasında yani boğayı yendiğinde “taht, beglik, at, koyun, kızıl deve ve çigni kuşlu cübbe” 

elde eden Boğaç, eğitim aşamasını geçtikten sonra babasını kurtarır ve savaşçı özelliği ön 

plana çıkar: “kara polat uz kılıcını” kuşanır, “ağ tozluca katı yayını ve altın cıdasını” eline 

alır. Alp veya batır nasıl savaş meydanında dövüşürse, şaman da toplumun rahatını bozan ve 

insanlara zarar veren kötü ruhlarla savaşır; giysisinde savaş sanatını hatırlatan eşyalar 

bulunur. Türklerin askerî demokratik devrinin etkin katılımcısı olan şaman, savaş seferleri 

boyunca kağanın yanında olurdu. Şamanlar yay ve ok taşır, bunların temsillerini davulları 

üzerine çizerlerdi. Şaman tasvirlerinin pek çoğunda şaman bir atın üzerindedir, elinde ok/ yay 

veya kılıçla savaşa gider vaziyettedir (Bayat, 2006, s. 175-177).  Bir şaman genellikle 

mensubu olduğu boyun/ topluluğun koruyucu atalarının ruhlarının miras kaldığı kurucu 

ailelerden birinin üyesidir, yönetici hanedanın bir parçasıdır. Boğaç da böyledir.  Dirse Han, 

Bayındır Han’ı saymamıştır ve hikâye sonunda “aklı bilgisi yitmiş kişi” olarak anılır. Boğaç 

Han aklıyla boğayı yenerek babasından üstün yanını göstermiş ve neticede babasından taht ve 

beylik, Dede Korkut’tan ad almıştır. Ancak, asıl kahramanlık yani “düşmanla cenk” 

merhalesini tamamlamadan hikâye boyunca “Han” unvanını alamamıştır. Han unvanıyla 

beraber asıl başarı gelmiş, “Hanlar Hanı” Bayındır Han’dan taht ve beylik almıştır. 

Yorum. 

Bu bölümde alt ve üst söylem gruplarının yani olaylara konu olan alt gruptaki kişiler 

ve olaylara hâkimiyeti olan üst gruptaki kişilerin söylemlerine eşit olarak yer verilip 

verilmediği meydana çıkarılmaya çalışılır. Yazarın söyleminin etkisini güçlü kılmak için 

görmezden geldiği veya öne çıkarmaya çalıştığı şeyler ortaya konur. 

Metinde hâkimiyet simgesi Hanlar Hanı Han Bayındır’dır. “Han” başlı başına en 

büyük yönetici unvanlarından biriyken metinde hanlar hanı şeklinde vurgu yapılması, onun 

asla sözünden çıkılmayacak bir hükümdar olarak varlığını perçinler. Han’ın toydaki buyruğu 

üç kez çeşitli sebeplerle tekrarlanırken okurun buyruğu ve buyruğu doğuran fikri benimsemesi 

beklenir. Han için hiçbir zaman olumsuz bir ifade kullanılmaz, onunla ilintili hemen her şey 

“ak” renkle kutsallaştırılır. Kimseyle birebir muhatap olduğu bir sahne yoktur, 

dokunulmazlığı böylece sağlanmıştır. Hikâyede “biz” ve “öteki”ler, vakaların seyrine göre 

okurla eşzamanlı belirlenir. Kötülükler meydana gelinceye kadar kötüler belirlenmez. Dirse 

Han’a gelip de oğlu hakkında iftira atıncaya kadar kırk namert “kırk yiğit”tir. Dirse Han, kırk 

namerd tarafından esir edilip de Boğaç onu kurtarmaya gelinceye kadar “bey” ve “han”dır. 



 

35 

Ancak buradan itibaren okurla birlikte yorum yapılır gibi, kocamış ve aklı yitmiş olarak 

belirlenir. 

“Meğer”; bilinmeyen, farkında olunmayan durumlar için kullanılan bir bağlaçtır. 

Yazar “meğer” bağlacını bilmezden geldiği, meseleleri okurla aynı anda öğrenmiş gibi olduğu 

kısımlarda kullanır: 

Meger Dirse Han derler idi bir begün oglı kızı yogıdı (7b/1). 

Meger hanum, Bayındır Hanun bir boğası varıdı (9b/9). 

Meger, sultanum gene yazın boğayı saraydan çıkardılar (9b/13). 

Meger sultanum Dirse Hanun oglancugı üç dahı ordu uşagı meydanda aşuk 

oynarlarıdı (10a/2-3). 

Meger sultanum, oğlan ol arada yıkılmışıdı (15a/8). 

Meger sultanum, Dirse Hanun hatunı bunı tuymış, oglancugına karşu varup soylamış 

(17a/5-6). 

Böylelikle okurla aynı anda aynı heyecanı ve merakı yaşar. Okur, kendini yazara yakın 

hisseder. Boğaç’tan “oglancuk” diye bahsettiğinde acıma duygusu harekete geçer ve okur/ 

dinleyici, bir haksızlığa şahit olacağını anlar. Dirse Han’ın; oğlunu vurduktan sonra pişman 

oluşu, kurtarılacağı zaman kendi feda etmek pahasına bir yabancı sandığı oğlunu kurtarmaya 

çalışması ve “aklını şaşırmış” olarak belirtilmesiyle okurda “beşer şaşar” fikrini oluştururken, 

kırk namert “haset, iftira, ihanet” suçlarıyla ölümü hak eder. 

Hikâyenin siyasal zemininde taraflar belirgindir. Olumlu görülen Bayındır Han, Boğaç 

Han, Dirse Han’ın eşi ve Hızır’a karşı; olumsuzlanan Dirse Han ve onun kırk yoldaşı vardır. 

Tutulan bu taraflar seçilen sözcüklerde kendini gösterir. Bayındır Han’dan metinde  “Hanlar 

Hanı Han Bayındır/ Han Bayındır, Bayındır Han” sözleriyle bahsedilir. Boğaç Han için ise 

pek çok kullanım mevcuttur. Bunlar kullanım sıklığına göre: “oğlan” (55 kez), “oğul” (37 

kez), “oğlancuk” (16 kez), “yiğit” (6 kez), “Boğaç Beg” (1 kez), “yavru” (1 kez), ve “Boğaç 

Han” (1 kez) dır. Anlatıcı “oğlan, oğlancuk”u, anne babası “oğul”u tercih ederler. Boğaç 

Han’a haksızlık yapılacağı zaman, başı derde gireceği zaman anlatıcı onun için “oğlancuk” 

sözcüğünü kullanır ve böylece okurun duygularını da yönlendirir, Boğaç’ın tarafına çeker 

okuru. Çocuk, kahramanlık gösterip ad sahibi olmuştur; ancak hikâyenin sonunda ikinci 

hayatî tehlikesini atlatmadan, kahramanlığını göstermeden anlatıcı ondan “Boğaç” diye 

bahsetmez. Babasını kurtarmaya gittiğinde “Boğaç Beg”, o esnada babasıyla söyleşmeleri 

başlarken “Boğaç Han” olarak adlandırır. Bu seçimle anlatıcı “İşte şimdi bey/ han oldun.” 

demek ister gibidir. 



 

36 

Boğaç isim alırken karşısında bir düşman yoktur, bir boğa vardır. Üstelik boğayla 

ettiği “cenk” de kendi seçimidir. “Ağ” meydanda oynayan diğer çocuklar kaçarlar fakat o 

kaçmaz. “Meydan” tarih boyunca idman, yarışma, gösteri yeri olmuştur. Boğaç’ın kendini 

burada ortaya koyması da bir seçilmişlik göstergesidir. 15 yaşındaki her erkek çocuğu gibi 

onun da kendini ispat edip ad alması gereklidir, zira 16 yaşında yine herkes gibi Han’ın 

ordusuna katılacaktır. Boğaç, boğa ile mücadelesinde “hünerli, erdemli” olarak nitelenmiştir, 

“yiğit” olarak değil. Boğayı yenerken gücünün tesiri olmakla birlikte asıl başarısı “akıl 

yürütme” yoluyla olmuştur. 

“Boğa” Türk mitolojisinde kendisine kutsiyet atfedilen bir hayvandır. Yakut 

Türklerinin bazı boylarının ataları “Boğa-Ata” dır ve Hun mezarlarının bazılarında arslana 

benzetilmiş boğa figürleri görülür. Şamanlardan bazılarının boğaya, bazılarının kartala, 

bazılarının da tek gözlü varlığa dönüşmesi, hayvan ananın nasıl tasavvur edildiği ile ilgilidir 

(Bayat, 2006, s. 104).  Boğayla ilgili “don değiştirme” motifine mitolojimizde rastlanır, Yakut 

Türklerinde şamanlar “ata hayvanların” şekline girerek giyinirlerdi (Ögel, Türk Mitolojisi, 

2014, s. 679). Boğaç boğanın “iki talusının üstüne” vurduğu güçlü yumrukla onu yenmeye 

çalışır, Dirse Han da oğlunu “iki talusunın arasından” oklayarak yaralar. Şamanlık belirtisi 

ergenlik döneminde görülür, Boğaç da 15 yaşında boğayla mücadele etmiştir. Bu 

mücadeleden aldığı isim “don değiştirme” olarak yorumlanabilir. Ayrıca Dede Korkut’un ona 

isim verirken Dirse Han’a hitaben söylediği: “…Çigni kuşlı cübbe ton vergil bu oglana, geyür 

olsun, hünerlidür.” ifadesindeki  “çigni kuşlu cübbe” şaman giysilerini anımsatır. Şamanın 

giysisi onun “zırhı” olarak görülür, şaman da bir savaşçıdır. Mücadelelerinde ona yardım 

edecek hemen her varlığın bir temsili kıyafetinde yer alır. Avrupa’nın farklı ülkelerinde 

bulunan 9 müze arşivinde yer alan 16 adet Türk Şaman elbisesini inceleyen Gürcan Yardımcı, 

hem bu kıyafetlere hem de ilgili kaynaklara dayanarak şaman giysilerinde “kuş” 

sembolizminin öne çıktığını belirtir. Bilhassa başlıklarda ve elbiseler üzerinde görülen kuş 

sembolizmi: kuş tüyleri, kuş pençesi ve gagası gibi gerçek unsurlar; kuş teleklerini 

simgeleyen metal sallantılar, kuş kanatları yerine kullanılan sicim ve saçaklarla ortaya 

çıkmaktadır (2017, s. 464, 465). Kuş desenleri bazen nakış olarak da şaman cübbesinde yer 

almaktadır. DLT’de “çikin” maddesindeki “altın iplikle ipekli kumaşı nakışlama; altın iplikle 

kumaşa işlenen tasvir” (s. 625) açıklaması da buna uymaktadır. Tuva şamanlarının koyun 

veya keçi derisinden hazırlanan cübbelerinin omuzlarında “gagaları birbirine çevrilmiş ve 

tahtadan yontulmuş iki siyah karga tasviri” yer almaktadır. Bu tasvir şamanın “hayvan ana” 

sını temsil eder. Üç âlem arasında geçişlerde şaman kuş donuna girer, böyle seyahat eder. Bu 

bilgilerin ışığında, Dirse Han’ın boğayı yenen, ergenlik çağındaki oğlu bu sahnede şamanlığın 

“seçilme” aşamasındadır. Babası tarafından öldürülmeye çalışıldığında ikinci aşamaya yani 



 

37 

“sınav”a geçmiş olur. Eğitim/ sınav aşaması genellikle yüksek dağlarda meydana gelir. Boğaç 

Han “Kazılık Tagı”nda bir derenin yanında bulunur. “Dere” tıpkı mağara, nehir gibi “rahim”i 

ve “doğum”u simgeler; Boğaç da burada âdeta yeniden doğar. Gerçek bir şamanın mutlaka 

“ayna”sı olması gerekir çünkü insanları tedavi edebilmesi ancak onunla mümkündür. 

Şamanların ayna bulmasıyla ilgili çeşitli efsanelerden bahseden Bayat, aynanın genellikle dere 

kenarları, eski nehir yatakları veya kaya diplerinde bulunduğu bilgisini verir (2006, s. 191, 

192). 

Boğaç dünyaya gelsin diye yapılanlar hikâyede iki kez tekrar edilir (9a/4-11, 14a/10-

13). Ortak akıl ve töre çocuğun, dolayısıyla neslin devamının önemini kavratırken çocuğu 

olmayanlara da çözüm yolu sunar. Dirse Han ve Boğaç’ın karşılıklı soylamalarında başlangıç 

ögeleri “mal varlığı” ile ilgilidir. Önce “bedevi at, koyun, kızıl deve, altun başlu ban ev”, 

sonra “ala gözlü gelinler, ag sakallı kocalar” söz konusu olur. Bu da toplumda hâkim olan 

görüşü, mal varlığı-varlık gösterme ilişkisi bakımından açıklar. 

Metinde Dirse Han için: “Dirse Han” (40 kez), “oğlanın babası/ babası” (23 kez), 

“han” (2 kez), “beg” (1 kez) ifadeleri kullanılmıştır. Bu verilerden hareketle Dirse’nin 

toplumdaki statüsünün vurgulandığı ve önemsendiği sonucuna ulaşılabilir. “Babalık vasfı” 

ikinci plandadır. Eşi, metindeki ilk manzum diyaloglarında ona “Hay Dirse Han” diye hitap 

eder; burada bir eşitlik, hatta meydan okuma vardır. Av dönüşü Boğaç’ın yokluğunun 

sorgulandığı kısımda ona manzum hitabında önce : “Başum bahtı evüm tahtı” diyerek 

konumunu belirler. “ Han babamın güyegüsi, Kadın anamın sevgüsi” unsurları, “atam anam 

verdügi” ifadeleriyle kendi soyunu vurgulayıp gözdağı vermesidir. Ardından da Dirse Han’a 

olan sevgisini belirten sözlerle ortamı yumuşatmaktadır: “Göz açuban gördügüm, Gönül 

verüb sevdügüm”. Hikâye sona ererken de Boğaç Han’ın babası için kullandığı “Aklı şaşmış, 

biligi yitmiş koca baba” ifadesi, Dirse Han’ın nasıl olumsuzlandığını gösterir. 

Dirse Han’ın adamları için kullanılan hitaplar da olayların akışıyla oldukça ilintilidir : 

“kırk namerd/ namerd” (17 kez), “kırk yiğit/ yoldaş” (3 kez), “nöker” (1 kez), “yağı” (1 kez). 

Boğaç Han’a karşı oluncaya dek “yiğit, yoldaş” olarak anılan adamlar, tuzak kurmaya 

başlamalarından itibaren “kırk namerd” olarak olumsuzlanır ve etiketlenirler. Boğaç, beylik 

unvanı aldıktan sonra kırk yiğidi anmaz olur. “Hased” eden bu kırk kişi, toplumun ve siyasal 

ortamın asla kabul edemeyeceği birkaç unsuru bir araya getirerek iftira yolunu seçerler. Önce 

bu yiğitlerin yirmisi Dirse Han’ı kışkırtır. İkinci yirmi kişilik grup da gelip Boğaç’ı 

kötülerken unvanları artık “yiğit” değil “namerd”dir.  “Kudretli Oğuz’un üzerine akın etti, 

nerde güzel gördüyse çekti aldı, ak sakallı kocalara küfretti, ak bürçekli yaşlı kadının sütünü 

çekti (…), sen (Dirse Han) var iken ava tek gitti, al şaraptan içerek annesiyle sohbet etti ve 



 

38 

ona kasdeyledi.” (11b/4-12a/5) gibi Oğuz töresine aykırı davranışları Boğaç’a mal ederek 

âdeta katline ferman hazırlarlar. Hâkim ideoloji için bu davranışların hepsi aykırıdır ancak 

okur bunların gerçek olabileceğini gösteren herhangi bir ayrıntıyla karşılaşmadığından yine 

Boğaç’ın tarafında olur. Bu iftiralar, kırk adamın hikâye sonunda öldürülmelerinin 

gerekçelerini hazırlar. Dirse Han, oğlunu okladığı anda pişman olur; “baba yüreği” 

dayanamaz, ancak “ol kırk namerd komaz” ve o da razı olup ordusuna geri döner. Bir başka 

pişmalık ifadesi de kırk namerd onu esir ettiğinde oğlu Boğaç’ı tanımadığı, uyarmak/ 

kurtarmak istediği için söylediği soylamada yer alan “Menüm için geldünise oğlancuğum 

öldürmişem. Yiğit bana yazugı yok.”tur (18b/4) cümleleridir. Tıpkı hikâyenin okuru gibi, 

başına gelenlerin, işlediği günahın bedeli olduğunu düşünür. Bu kadar önemli bir vaka 

karşısında Dirse Han’ın pasifliği hikâyenin son soylamasındaki “aklı şaşmış biligi yitmiş koca 

baba” ifadesiyle bir sebebe bağlanmış olur: akılsızlık, yaşlılık. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Herhangi bir söylem içinde bireylerin neleri görmezden geldikleri, ihlal ettikleri yahut 

neyi öne çıkarmaya çalıştıklarına göre şekillenen işlevsel dil tercihleri söylem çözümlemesi 

için oldukça önemlidir (Feyzioğlu, 2012, s. 72). Cümlelerin basit/ karmaşık/ soru cümlesi 

oluşu, kısa/ uzun cümlelerin kullanılması ve diyaloglar yazarın niyeti ve tarihsel, sosyal 

bağlamla ilişkilendirilir. Metinlerdeki cümle seçimleri bu yönüyle belirleyicidir. 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin tamamında diyalog ve soylamaların varlığı ortaklık 

gösterir. Diyaloğun; gizli olanı aşikâr kılmak, soyut olanı somutlaştırmak, kahramanların 

psiko-sosyal konumlarını açıklanmasına yardımcı olmak, düşünce ve felsefelerin yansıtılması 

yoluyla etkileşimi sağlamak gibi temel işlevleri vardır (Tekin, 2010, s. 255, 256). Soylamalar 

da çoğunlukla manzum diyalog şeklindedir, bu nedenle yukarıdaki işlevler doğrultusunda 

inceleneceklerdir. 

İlk şiirsel diyalog; Dirse Han’ın hatununa söylediği, çocuklarının olmayışının ve 

Han’ın davranışının nedenini aradığı kısımdır. Soru cümlelerinin ağırlıkta olduğu bu parça, 

Dirse Han’ın aklındaki karışıklığı, cevap arayışını yansıtır ve bir tehditle biter. Hatunu ise 

“Hay Dirse Han” diye soylamaya başlayarak aslında bu tehdide boyun eğmeyeceğini belirtmiş 

olur. Tehdit etmek, kırıp dökmek yerine yapması gerekenleri “emir” cümleleriyle sıralar. 

Sözleri etkili olur ve “ulu toy” düzenlenir. İkinci diyalog girişimi Dirse Han tarafından 

cevapsız bırakılsa da önemlidir. Hatun, soylamasına: “Berü gelgil başum bahtı evüm tahtı, 

Han babamın güyegüsi, kadın anamın sevgüsi, atam anam verdügi, göz açuban gördügüm, 



 

39 

gönül verüb sevdügüm” diye başlar. Önce Dirse Han’ın aile reisi olma özelliğini belirtse de; 

sonrasında kendi ailesinin de statü olarak eşit olduğunu, onların rızasıyla bu evliliğin 

meydana geldiğini, ona karşı sevgisi olduğunu ifade eder. Bunlar “aba altından sopa 

göstermek” olarak yorumlanabilir. Zira ilerleyen cümlelerde hitabı “a Dirse Han”şeklindedir. 

O zamana ve mekâna uygun olarak bir kişinin başına gelebilecek her türlü olay ihtimalini peş 

peşe sıralar. Savaşçılık özelliğine ve ailevi gücüne dayanarak oğlunun izini sürmeye karar 

verdiğini gösteren hatun, yine ortamı yumuşatan bir ifade ile: “Kara başum kurban olsun bu 

gün sana!” sözlerini bitirir. Eşinin suskun kalması, onun yerine kırk adamının cevap vermesi 

hatunu harekete geçirir; sözleri lafta kalmaz ve oğlunu aramaya koyulur.  Hatunun her iki 

diyaloğu da onun psiko-sosyal konumunu gözler önüne serer: soylu, akıllı, itaatkâr, cesur, öz 

varlığının ve yapabileceklerinin farkında olan, savaşçı, kararlı, öngörüleri ve hisleri kuvvetli 

bir eş/ anne. 

Üçüncü diyalog Hatun ve Boğaç arasındadır. Annenin sözleri, somutlaştırma işlevi 

görür. Boğaç Han’ın akıbeti hakkında ilk bilgileri verir. Kendinden geçmiş, kanlar içinde 

bulunan Boğaç’ı bu hâle getirenin ne/ kim olduğu sorgulanır. “Kazılık Dağı” na ve diğer doğa 

unsurlarına beddua edilir. Boğaç ise annesini kutsallaştıran “Ag sütin emdügüm kadunum 

ana! Ag bürçeklü izzetlü cânum ana!” ifadeleriyle soylamasına başlar, böylece kırk namerdin 

iftiralarına da bir cevap vermiş olur. 

Dördüncü ve son diyalog, Boğaç ve babası arasında geçer. Dirse Han’ın soylamasında  

“varısa, degil mana, savaşmadın urışmadın alı vereyim, döngil gerü” sözleri sıkça kullanılır. 

Aslında Dirse Han muhatabının oğlu olduğunu bilmez, ama Boğaç’a ad verildiği gün verilen 

mal varlığını ve hayatındaki kişileri “varısa degil mana” şartlı ifadesiyle sorarak onun kim 

olduğunu anlamaya çalışır. Kan dökülmeden meselenin halli için çabalar; çünkü bir kişi, kırk 

kişiye karşıdır. Kendisi hem psikolojik olarak hem de gerçek manada tutsaktır. İki tür 

tutsaklığın müsebbibi de kırk adamdır. Dirse Han “döngil” diyerek kendi hatasından 

dönüşünü Boğaç’a yansıtarak ifade eder. 

Destandan halk hikâyesine geçiş döneminin bir örneği olan hikâyede her iki türün 

özelliği de yer almaktadır. Cümleler genellikle kısa, fiil cümleleri olmakla birlikte metinde 

önemli bir oranda sıralı cümle mevcuttur. Edilgen fiillerin yüklem olduğu sadece birkaç 

cümle vardır. Bu da öznelerin metin genelinde aktif rolde olduklarını gösterir. Zira edilgen 

yapılarda “eyleyen”in yapıdan tamamen atılması ya da derecesinin düşürülmesi; daha 

durağan, soyut ve etkileşimden uzak bir bilgi akışına sebebiyet vermektedir (İnce Özyıldırım, 

2010, s. 54). Ettirgen (işi başkasına yaptırma anlamı veren) fiiller de azımsanmayacak sayıda 



 

40 

kullanılmıştır. Ettirgen fiiller de dönemin hiyerarşik yapılı toplumuna böylelikle ışık tutar. 

Hikâye kişileri toplumun üst katmanlarındandır ve onların buyruklarıyla işler yürür. 

Sözcük seçimleri. 

Sözcük seçimleri, ideolojik yapıyı ortaya çıkarmada oldukça önemlidir; seçimlerdeki 

farklılıkların yorumlanması yoluyla sosyal katılımcı ve aktörler hakkındaki ana inanç ve 

ideolojiler ortaya çıkarılabilir (Özer, 2018, s. 165). Anlatıcının/ yazarın bir tarzı vardır. 

Sözcük seçimleri bu tarzın bir parçasıdır ve her sözcük niyetin bir ifadesidir. Eleştirel söylem 

çözümlemesinde söylem içerisinde “eş, zıt, yakın” anlamlı sözcüklerin seçimi irdelenir. 

Özellikle eş ve yakın anlamlı sözcüklerden hangilerinin tercih edildiğinden yola çıkılarak bu 

seçimin nedeni bağlamla birlikte anlaşılmaya çalışılır. 

Metinde dua bölümü de dâhil “Yaratan” anlamında: “Allahu Teâlâ (2), Tañrı Teâlâ 

(2), Tangrı Teâlâ (3), Tangrı (4), Allah (1), Hak (2) sözcükleri kullanılmıştır. Seçimlerden 

toplumda hem İslamiyet öncesi Türk dînî inancının hem de İslamiyet’in eşzamanlı ve iç içe 

yaşandığı bilgisine ulaşılabilir. Nitekim İslam’a göre haram olan içki de hikâyede kendine yer 

bulur. Şölenlerde ve avlarda şarap içildiği belirtilmektedir. 

Savaşla ilgili olarak hikâyede “ceng, ceng ü savaş et-, savaş-, urış-, kılıç çal-, oh at-

…” ifadeleri geçmektedir. Boğaç’ın boğayı yenmesi “ceng” olarak nitelenirken, babasını 

kurtarırken verdiği mücadele “ceng ü savaş” olarak geçer. Ceng Farsça kökenli “çarpışma, 

savaş, kahramanca mücadele etmek” anlamlarında bir sözcüktür. Ceng dışında savaşla ilgili 

kullanılan tüm sözcükler Türkçedir. Boğaç’ın asıl kahramanlığını gösterdiği yerde hemen 

hemen aynı anlama gelen iki sözcüğün bir arada kullanılması, vakayı ve başarıyı yüceltmek 

amaçlı olabilir. Yine bu kurtarıştan hemen önce baba-oğulun söyleşmelerinde “savaşmadan/ 

uruşmadan” sözcüklerinin tekrarı ve bir arada kullanılması da anlamlıdır. “Uruş-”, kavga 

etmek, vuruşmak anlamlarına gelmektedir. Dirse Han “Kavga ve savaş olmadan canının 

kurtar.” iletisiyle Boğaç’ı döndürmeye çalışır. Boğaç’ın hayati tehlike yaşadığı, ölümden 

döndüğü yerlerde savaş ya da vuruşma yoktur, gâfil avlanma vardır. Yakın anlamlı 

sözcüklerin kullanılması ve yinelenmesi yoluyla iletinin gücü artırılmaya çalışılmıştır. 

Savaşın ve savaşta kullanılan aletlerin sıkça zikredilmesi de Türklerin savaşçı özelliğini 

belirtir. 

Yazar/ anlatıcı; sözcük, söz öbeği, tümce ya da olay dizilerini özgürce vurgulayıp 

farklı dil seçenekleri kullanarak okurunda yer yer şaşkınlık yaratabilir. Sözlük anlamları 

nesnel anlamlardır; fakat yan anlamlar simgesel ve kişisel olmalarından dolayı yazarın özel 

ilgi alanlarını ve iç dünyasını yansıtırlar  (Şahin U. , 2012, s. 41). Dirse Han’ın tuzak kurarak 



 

41 

oğlunu öldürmeyi planladığı avda, kırk adamın Boğaç’ı teşvik etmek için şu sözcükleri 

kullandıkları görülür: “sevün-, kıvan-, güven-”. Yakın anlamlı bu sözcükleri birlikte kullanıp 

vurgulu bir anlatıma erişen Dirse’nin adamları, Boğaç’ı ikna etmeyi başarmıştır. 

Bir dilde yer alan eş ve yan anlamlı sözcükler, o dilin zenginliğinin göstergesi 

sayılmaktadır. Dede Korkut Hikâye’lerinde de dilin bu anlamdaki zenginliği göze 

çarpmaktadır. Ele alınan hikâyede diğer eş ve yakın anlamlı sözcük ve sözcük gruplarına 

örnek olarak: 

Zarılık eyle-/ ağla-, sağ/ esen, kork-/ kayur-, kov-/ kondurma-, soyla-/ eyd-, çap-/ 

çıkagel-, suç/ günah, onal-/ sapasağ ol-, kayıt-/ geri dön-, beglik ver-/ taht ver-, düz-/ koş-, 

ecel al-/ yer gizle-, behişt/ uçmağ, dülbend sal-/ el eyle-, günah/ yazuk verilebilir. 

Eş ve yakın anlamlı sözcükler metinde genellikle aynı cümle içerisinde yahut peş peşe 

ifadelerde kullanılmıştır. Söylenenin vurgulanmasını sağlayan bu uygulama, aynı zamanda 

anlatıcının yahut metni üreten kollektif bilincin dile ne kadar hâkim olduğunu da gösterir. 

Daha önce bahsedilen “Dirse Han/ aklı yitmiş biligi şaşmış koca baba, kırk yiğit/ kırk 

namerd/ yağı, oğlan/ oğlancuk/ Boğaç, Han kızı/ hatun, …” gibi ifadeler, hikâyenin 

ideolojisine ve seyrine göre sözcük seçiminin yapıldığını ispatlar. Fiillerin çokluğu, toplumsal 

hayatın içinden sözcüklerin yanı sıra tabiattaki varlıkların adlarının sıkça kullanılması, 

avlanmakla ilgili sözcükler, çadırlar hikâye zamanında halkın hâlâ göçebe bir hayatı 

sürdürdüğünü bildirir. 

Yazarın kullandığı sözcükler onun neye odaklandığını gösterir. Hikâyede “karşıt 

anlam”; verilmek istenen mesajı, anlatılmak istenen durumu kuvvetlendirmek amacıyla 

kullanımıştır. Zıt anlamlı sözcüklere ve söz öbeklerine metinde sıkça rastlanır: “yer yüzi-gök 

yüzi, ag otag-kara otag, aklı karalı seçilen çağ, kalk-/ örü tur-, yalıncak/ tonat-, aç/ toyur-, gel-

/ ged-, sag/ sol, katı taş/ un, en-/ çık-, tutsak eyle-/ kurtar- …”. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Kollektif belleğin bir ürünü olan Dede Korkut Hikâyeleri’nde anlatıcı, bütün 

hikâyelerin şahidi durumundadır. Hikâyeyi yaratan halkın ortak ağzıdır, metin o halkın 

yaşantısını sunar. Zira hikâyede kullanılan kiplerden, 276 kez olmakla birlikte en fazla 

kullanılanı “-dı” görülen geçmiş zamandır. Bu kip, anlatıcının anlattığı olay ve durumlara 

tanıklığını destekler, anlatılanların gerçekliğini belirtir. Böylece metnin inandırıcılığına katkı 

sağlanmış olur. Metinde verilen yönetimle ilgili adetler, bir dileğin gerçekleşmesi için 

yapılanlar, av ritüelleri, Hızır’ın mağdurlara yardımı gibi unsurlar da yine inandırıcılık, 

tarihsellik ve gerçeklik olgularını vurgular. 



 

42 

Hikâyede siyasi zeminde en tepede yer alan şahıs, Bayındır Han’dır. “Hanlar Hanı 

Han Bayındır” ifadesiyle onun gücü, tartışılmaz yeri ve yetkinliği sabitlenir. Olaylar içinde 

Bayındır Han’ın olması, onay ve redlerin gücünü ve yayılma alanını da belirler. Metinde vuku 

bulan hiçbir şey alelade bir toplumda, alelade bir yöneticinin şahitliği ve izniyle gerçekleşen 

şeyler değildir. Yasak, olumsuz görülen olgu/ durum/ olayların oluşturacağı tepkiler de bu 

bağlamda büyük ve keskin olacaktır. Anlatıda Bayındır Han’ın söyleminde belirgin ifade 

“oglı kızı olma-” ve “karga-”tır. Han, bunu tekrar edip yaptıracağı uygulamalara gerekçe 

kıldığı için “Çocuksuz olmak lanetlenmiş olmanın kesin bir işaretidir.” kanısı oluşur. Üstelik 

Bayındır Han, söyleminin gerekçesini “kutsal”a dayandırarak ikna ediciliğini artırmıştır. 

“Oglı kızı olmayanı Allâhu Teâla kargayubdur, biz dahı kargaruz, bellü bilsün.” (7a/12-13) 

cümlesi, Tanrı’yı mesnet tutarak, evladı olmayanları toplumdan men eder. Oğlu kızı olmamak 

sözü, ana olay gerçekleşene dek 7 kez tekrar edilmiştir. Üstüne basa basa yinelenen 

“çocuksuzluk” derdinden kurtulmanın yolu, Tanrı’nın kullarına verdiği nimetleri diğer 

insanlarla paylaşmasından geçmektedir. Nasıl ki hükümdar toylar yapıp nimet paylaşımıyla 

halkını ayakta ve ona bağlı tutuyorsa, Dirse Han da “saçı” cinsinden sayılabilecek kurbanlarla 

evlat sahibi olabilecektir. Saçılar; aç görünce doyurmak, borçluyu borcundan kurtarmak, 

çıplağı/ fakiri giydirmektir. Metinde dört kez tekrarlanan: “atdan aygır, deveden buğra, 

koyundan koc kırdur-” ifadeleri, kurban edilecek hayvanların dahi seçkin olması gerektiğini 

vurgular. Hayvanların “erkek” olanları seçilir. Erkek damızlık hayvanların etlerinin daha 

lezzetli olduğu bilinmektedir. Tepe gibi et yığıp göl kadar kımız sağdırınca, yapılması 

gerekenler listesi tamamlanır. Yapılan bu iyilik ve ihsanlara karşı duası alınacak “biri”, 

dilenen “hacet”in ele geçmesine vesile olacaktır. Toplumsal eşitliğin maddi anlamda 

sağlanabilmesi için önemli yollardan biri olarak toy, bireyin bütünlenmesi için şarttır. 

Toplumun birbirine yakınlığını artırmak ve gönül hoşluğu oluşturmak için zenginliğin 

paylaşılması gerektiği vurgulanır. Verilecek toyda yapılmış şeylerin ve yapılması gerekenlerin 

defalarca tekrarı, hedeflenen kitlenin bilincine yöneliktir. 

Dirse Han, Bayındır Han’ın toyunda kendisine yapılan muameleye “Benüm ne 

eksükligüm gördi?” sözleriyle anlam vermeye çalışır. Kılıcı ve sofrasıyla yeterli olduğunu 

düşünür. “Eksiklik” sözcüğü, önemli bir seçimdir. Bireyin toplumun bir parçası olarak işlevi, 

sadece toplumu savunmak yahut yedirip içirmekle sınırlı değildir. Toplumdaki nüfusun, 

devletin gücü ve devamlılığı için büyük önemi vardır. Çocuğu olmayan bir birey olarak Dirse 

Han; gelecek vaat etmemekte, sadece yaşanan gün için değerli sayılmaktadır. Geçmişte yeri 

vardır ki kendisinden “han” diye bahsedilir. Yaşanan günde, ideolojik ve siyasi yapıda yeri 

vardır, toylara dâhil edilmektedir. Ancak Dirse Han’ın bir geleceği yoktur. Geleceği inşa 

etmesi için ihtar edilmiştir. Bu ihtar Dirse Han örneğinde bütün Oğuzları kapsar. 



 

43 

Sosyolojik yapının “kabul edilen” bir bireyi olmak için gereken ögeler toylar 

vasıtasıyla verilmiştir. “Kabul edilmeyen” bireyin özellikleri de Boğaç’ın erginlenme 

sürecinde görülür. Boğaç, taht ve beylik sahibi olduktan sonra babasının kırk yiğidini 

anmayarak “vefa ve saygı”yı çiğner. Kırk yiğit de, tüm toplumsal ve dini normları çiğneyerek 

“iftira”ya başvurur. Kırk yiğitten kırk namerde uzanan yolda “iftira”nın altı çizilir. İftiranın 

içeriğindeki unsurlar da Oğuzlarda kabul görmeyen olumsuzlukları açımlamak için 

kullanılmıştır. “Kür/ erçel koptı” denen bireyin özellikleri şunlardır: 

Kalın Oguz üzerine yöriyiş etmek, nerde gözel kopdıysa çeküb almak, ag sakallu 

kocanın ağzın sögmek, ag bürçeklü karınun südin tartmak, bidat işlemek, babası var iken 

babasıyla degil anasıyla ava gitmek, al şerâbun itişinden içüb anasıyla sohbet eylemek, 

anasına kasd etmek. 

İftira içinde şüphesiz ki en vurucu kısım bahsedilen evladın “anasına kasd etmesi”dir. 

Bu, sadece Türklerde değil hiçbir millette onaylanmayan bir şeydir. Diğer içerik ise; devlete 

asi olmak, rızasız gönül ilişkileri kurmak, yaşlılara saygısızlık etmek, babasını saymamak, 

içkiyi fazlaca kaçırıp kendini kaybetmek gibi olumsuz davranışlardan oluşur. Oğuz’un bir 

parçası olarak kabul görmek isteyen kişi, bu olumsuz davranışlardan uzak olmalıdır. Aksi 

hâlde sonu ölüm olacaktır. Uyarı o kadar kesindir ki havada kalmaz, Boğaç’ın ölümcül bir 

yara almasına neden olur. Boğaç, masum olduğundan “Hızır” vasıtasıyla yaşama döndürülür. 

Dini bir motif olarak “Hızır”, gerçekten ihtiyacı olanlara yetişir. Dinleyici/ okur, Boğaç’ın 

masumiyetine ve inanç bütünlüğüne Hızır motifiyle ikna edilir. Hızır’ın işlevini 

tamamlayabilmesi için söylediği ilaçta yer alan “dağ çiçeği ve anne sütü” , “kutsal”ın farklı 

bir yanını ortaya koyar. Dağ ve annenin kutsallığı belirtilir. 

Dirse Han’ın eşi; çocuk sahibi olabilmek için verdiği tavsiyeler ve bu tavsiyelerin 

sonuç vermesiyle, av dönüşü yaptığı hazırlıkta görgülü davranışıyla, Boğaç’ın 

dönmemesinden kuşkulanıp harekete geçişi, cesareti ve yavrusunun canını kurtarışıyla, her 

şeye rağmen Dirse Han’ı kurtarması için oğlunu ikna edişiyle olumlanır, yüceltilir. Bu 

yüceltme şahsî görünmemektedir çünkü hatunun adı hiç geçmez; onunla ilgili vakalar hep 

onun “işlev”iyle ilgilidir. “Han kızı, hatun, dişi ehli, oğlanın anası, ana” metinde Dirse Han’ın 

eşi için tercih edilen sözcüklerdir. Dirse Han, çocuk sahibi olmak için eşinin sözlerini dikkate 

aldığında söylenen “Dişi ehlinin sözini dinledi.” ifadesiyle onun cinsiyeti, dolayısıyla da 

doğurganlığı vurgulanmış olur. Dirse Han tutsak gittiğinde Boğaç’ı ikna ederken kullanılan 

“Dirse Han’un hatunı”, “oğlan anasının sözünü sımadı” ifadelerinde de, bir eş ve anne olarak 

kadının aileyi birleştirici yönü sezdirilmiştir. Bunun dışında; Dirse Han’ın neden çocuklarının 



 

44 

olmadığını sorguladığı sırada söylediği, yine hitap olarak değerlendirilebilecek manzum parça 

da onun fiziksel özelliklerinin güzelliğini ve uysallığını vurgular. 

Söz sanatlarının özleştirici ve estetik özellikleri, anlatının ifade gücünü artırmıştır. 

Üzüntüyü belirten “süt damarı kesil-, sarı yılan sokmadan ak tenin şişip inmesi” gibi müthiş 

benzetmeler metinde görülmektedir. Paramparça olup ölmek yerine “kol bud olub yer yüzine 

düş-”, baygın durumda olmak yerine “gözlerün uyhu al-, Tangrı veren tatlu cânu seyrânda ol-

” sözlerinin kullanılması metaforun örneklerindendir. Sorgulamadan inandığı iftiralarla 

oğluna kıyan Dirse Han’a verilen ceza, kâfirlerin eylemlerine benzetilir. Hikâyelerde “azgın 

kâfir”e yüklenen eylemleri, Dirse Han’ın kendi adamları yapmıştır. Eylemleri kırk yiğidi 

kâfirlerle özdeşleştirmiş, sonları da onlar gibi olmuştur. “Dirse Han tutdılar, ag ellerin ardına 

bağladılar, kıl sicim boynına takdılar. Ag etinden kan çıkınca dögdiler. Dirse Hân yayan, 

bunlar atlu yörüdiler.” ifadeleri, kâfirin eylemlerini anımsatır. Bu eylemlerin sonu “Kâfir 

ellerine yöneldiler.” cümlesine bağlanarak benzetme tamamlanır. Kâfir gibi davranan kırk 

namert, kâfir gibi cezayı da hak eder: Boğaç “Kiminün boynın urdı, kimini tutsak eyledi.” 

denir. “Kopuz”un uyarıcı işlevi de yine genellikle kâfir ellerinde tutsak olan Oğuz beylerince 

kullanılmaktadır. Beyrek’in, Kan Turalı’nın, Segrek’in hikâyelerinde durum böyledir. 

Hikâyede çocuksuzluk ekseninde toplumun değerleri açıkça ortaya konmuştur. 

Boğaç’ın topluma kabulüne esas olan erginlenme yolculuğu, kültürel kabul ve redlerle 

gerçekçi kılınmıştır. 

Salur Kazanun Evi Yagmalandugı Boyı. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

Hikâye, başlıkta da adı geçen Salur Kazan’ın tanıtımının, övgüsünün yapıldığı ve 

akrabalık bağlarının bildirildiği giriş kısmıyla başlar: 

 Ulaş oglı 

 Tülü kuşun yavrısı 

 Beze miskin umudı 

 Amıt suyunun aslanı 

 Karacugun kaplanı 

 Konur atın eyesi 

 Han Uruzun ağası 

 Bayındır Hanun güyegüsi 

 Kalın Oguzun devleti 



 

45 

 Kalmış yigit arhası 

Şüphesiz bu kısım okuru/ dinleyiciyi vakanın büyüklüğüne hazırlamak içindir. Zira bu 

kadar yüce özellikler barındıran bir kahramanın başından geçecekler de bir o kadar büyük 

olaylar olmalıdır. Kahramanın tanıtımından hemen sonra, bir bahar gününde verilen bir toy 

sahnesi yer alır. Toyda Ulaş oglı Kazan, durağan hayattan sıkıldığını söyler ve yanındaki 

meşhur beylere ava gitmeyi önerir. Beylerin de onayını alan Kazan, Gürcistan’ın hemen 

yanında olduğu için daima tehlike altında olan ordusunun (yurdunun) sorumluluğunu oğlu 

Uruz’a ve üç yüz yiğide bırakarak beylerle yola çıkar. Böylece metnin ilk fotoğrafı görülür: 

bir yanda atlanıp ava giden meşhur Oğuz beyleri, diğer yanda geride bıraktıkları kısmen 

sahipsiz yurt. Metnin spot kısmı olarak nitelenebilecek bu kısımda; Salur Kazan’la birlikte 

hareket eden beylerin de tanıtımı yapılır, anlatıcının “saya varsam dükense olmaz” dediği 

meşhur beyler hep yurdun dışına çıkarılarak metnin tematik yapısı hazırlanır. Salur Kazan 

iyice tasarlayarak değil, “alnına şarabun itişi çıktığı” için etraflıca düşünmeden “keyfi” bir 

karar alır. Çünkü eylemden beklenen sonuç “av avlayalum, kuş kuşlayalum, sığın geyik 

yıkalum, kaydalum, otagumuza düşelüm, yeyelüm, içelüm, hoş geçelüm”dür. Divanü 

Lugâti’t-Türk’te avlanmak “awla-“ olarak geçer ve iki anlamı vardır: 1. Avlamak 2. Yığılmak 

(s. 127). Metnin teması, “ava giderken avlanmak”tır. Kazan Han ve önemli beyler ava 

giderken yurtları da avlanır, yurdun üzerine düşman “yığılır”. 

Şematik yapı. 

Bayındır Han’ın damadı Salur Kazan, bir toy düzenlemiştir. Kazan’ın düzenlediği toy, 

Han’ın düzenlediği toydan farklılık gösterir. Salur Kazan’ın toyu, tasvir ifadelerinden 

anlaşılacağı üzere daha küçük çaptadır. Bayındır Han’ın toyunda “bin yerde ipek halıçe 

döşenmişidi”, Kazan’ın toyunda ise “toksan yerde ala ipek kali döşenmişidi” sözleri bunu 

destekler niteliktedir. Bayındır Han’ın toyunda şaraptan söz açılmaz, Kazan’ın toyunda ise 

içki içmekle ilgili pek çok ifade yer alır: badyalar, altun ayak sürahiler, sagrak (kadeh) süren 

güzel kâfir kızları, şarabun itisi… Yeme-içme, eğlenme ortamında “kâfir kızları”nın ikram 

ettiği içkilerle sarhoş olan beylerin yurtlarını savunmasız bırakacaklarını düşünmeden ava 

gitmeye karar vermeleri şematik yapıyı oluşturur. Epizot ve motifler göz önüne alındığında 

metnin olay örgüsü söyledir: 

a) Salur Kazan; büyük bir şölen düzenler, şölene katılan meşhur savaşçı beylerle ava 

çıkar. 



 

46 

b) Üç yüz yiğit ve Uruz’a emanet edilen yurda yedi bin kâfir saldırır; Kazan’ın eşini, 

annesini, eşinin kırk ince belli hizmetkârını, oğlu Uruz’u esir ederler, (koyunları 

hariç) tüm mal varlığını da alıp giderler. 

c) Gördüğü bir rüyayla uyarılan Karacuk Çoban, kendisine emanet edilen on bin 

koyunu almak için gelen kâfirlerin baskınından galip çıkar. 

d) Kazan Bey gördüğü bir rüya nedeniyle avdan ayrılır, yurduna döner ve yurdunun 

yağmalandığını görür. 

e) Salur Kazan yağmayı kimin yaptığını anlamak için sırasıyla su, kurt ve köpeğe 

danıştıktan sonra Karacuk Çoban’a ulaşır. 

f) Çobanı saf dışı bırakmaya çalışsa da muvaffak olamayan Kazan, onunla birlikte 

kâfirlere doğru yola çıkar. 

g) Şökli Melik, Burla Hatun’u bulabilmek için Uruz’u ağaca bağlatıp parçalattıracağı 

sırada Uruz, ağaçla söyleşir. Bu esnada Salur Kazan ve Karacuk Çoban yetişir. 

h) Salur Kazan kâfirden annesi dışında hiçbir varlığını talep etmez, fakat talebi 

reddedilir. 

i) Kalın Oğuz beylerinin gelmesiyle güç bulan Salur Kazan, kâfirlerle amansız bir 

savaşa girişir. 

j) Kara Tekür’ü, Şökli Melik’i yenen Kazan Bey ve efradı, kendilerinden alınan her 

şeyi geri alarak yurtlarına dönerler. 

k) Karacuk Çoban kahramanlığı ve yardımları nedeniyle “imrahor” yapılır, yurtta 

yedi gün yedi gece kutlama tertip edilir. 

Olay zincirinin oluşturduğu şematik yapıda her halka birbirine nedensellik bağıyla 

bağlıdır. Bu nedenle metin içi bağlar sağlamdır. Hiyerarşik yapıda Hanlar Han’ı Han 

Bayındır’dan sonra gelen Salur Kazan’ın ve kalın Oğuz beylerinin bir anlık gafletlerinin 

namuslarına, halklarına ve tüm varlıklarına mal olabileceği olayların ana eksenini oluşturur. 

Durum.  

Merkezî insanın Salur Kazan olduğu bu hikâyede, olay örgüsü tek zincirlidir. 

Hikâyenin düğüm kısmında “Karacuk Çoban” da Kazan’a yakın bir seviyede önemlidir. Salur 

Kazan’ın başından geçenlere başta onun istememesine rağmen eşlik eder. Han’ın, “bir 

çobanla hareket etmeyi kendine yedirememesi” kibirli davranışının eleştirisi olarak toplumsal 

hafıza, çobanı bir kahraman kılar. “Halk olmazsa Han da olmaz.” Fikri, hikâyenin başından 

itibaren işlenir. Kazan’ın şahsında Türk yöneticilerine bir mesaj verilir. Eflatun’un: “Halkını 

tüketen milletlerin, kendileri de tükenir.” sözündeki gibi olumsuz bir durumun içine düşen 



 

47 

Kazan da, bir var oluş mücadelesinin içine sokularak yönetici vasıflarındaki eksiklikler 

giderilmiş olur. 

“Bir gün” diye başlayan hikâye; zamanın önemsenmediği, buna karşılık, 

yaşananlardan çıkarılması gereken genelgeçer derslerin öncelendiği bir durum arz eder. 

Zaman, hikâyenin “yaşandığı” ve “anlatıldığı” zaman olmak üzere iki katmanlıdır. Hikâyenin 

yaşandığı zamanı tayin etmek neredeyse imkânsızdır. Metnin iç zamanı dışında, zamanla ilgili 

bir bilgi mevcut değildir. Önemli şahısların; halkın bildiği, tanıdığı ve sevdiği kişilerden 

seçildiği anlaşılsa da metnin oluşturulma zamanının tayin etmede pek işlevi yoktur. Çünkü bu 

konuda yapılan çalışmalarda da farklı görüşler vardır. Hikâyenin anlatılma zamanı ise, eser 

var oldukça devam edecek bir süreçtir. Tüm bu nedenler doğrultusunda metinde ele 

alınabilecek zaman bağlamı, metin içinde yer alan “bir gün, gece yaturiken, ol gece, çobanı 

gördüginde, dün yok öteki gün, böyle degeç, ol gün, yedi gün yedi gece…” gibi ifadelerle 

sınırlıdır. Sözü geçen ifadeler, tarihsel anlamda muğlak da olsa metnin iç bağlarıyla 

uyumludur ve metin içi göndermeler yapılarak hikâyeyi dinleyenler vakaya dâhil edilir. 

Metinde kullanılan kipler söylemin çözümlenebilmesi açısından değerli göstergelerdir. 

Hikâyede en sık kullanılan kip “-dı” yani görülen geçmiş zamandır. 318 fiil bu kiple 

çekimlenmiştir. Böylelikle anlatıcı, kendini ve dinleyicileri olayların şahidi saymış olur. “-

miş” yani rivayet kipi ise sadece 50 fiilde kullanılmıştır. Bu fiillerin büyük bir kısmı 

“kâfir”lerin cümlelerinde yer almaktadır. Metinde “bizim” olanların eylemleri “görülmüş”, 

“öteki”lerin eylemleri “nakledilmiş, söylenti” olarak ifade edilir. “Şaşırma, övgü, alay, hafife 

alma, farkına varamama” gibi çeşitli anlamlar da taşıyabilen “-miş” eki metinde; sözün sahibi 

yani kâfirler tarafından “övgü”, anlatıcı tarafından ise “hafife alma/ alay” anlamlarına gelecek 

şekilde kullanılmıştır. 

Hikâyelerde, tekrar edilen sözcükler dikkat çekmektedir. Bilhassa diyaloglarda bu 

tekrarlara rastlanmaktadır. Konuşmacılar, aynı sözleri tekrar etmek yoluyla, farkında olarak 

veya olmayarak kendileri için benimsedikleri kimlik imgelerini oluştururlar (Çubukçu, 2014, 

s. 182). Kâfirlerin: “evlerini yıkmışuz, atlarını binmişüz, develerini yetmişüz, anasını 

getürmişüz, altın akçasını yağmalamışuz” ifadeleri, kendi ağızlarıyla ve küçük farklarla iki 

kez tekrarlanır. Düşmanın bu eylemleri; bir kez Karacuk Çoban Salur Kazan’a olanı biteni 

anlatırken, bir kez de Kazan Şökli Melik’ten annesinin azat edilmesini isterken tekrarlanır. Bu 

tekrarlarla kâfirler “yağmacı” kimliklerinin farkında olarak konuşturulur. Konuşanlar, 

konuşma anında benimsedikleri kimlik imgelerini canlandırırken, karşılarındakilerinin ve 

diğer konuşanların hangi kimlikleri canlandıracaklarını da belirler (age, s. 182). Düşman 

“yağmacı” kimliğini ortaya koyarken, yağmanın muhatabı Çoban ve Kazan “mağdur” 



 

48 

kimliğine bürünür. Kazan, Çoban ve kalın Oğuz beylerinin kâfire karşı savaş başlatmalarının 

gerekçeleri bu tekrarlar yoluyla dinleyiciye benimsetilir. 

Metinde Beg Yegenek’in konur atlu Salur Kazan’a “keşîş” dediği nakledilmektedir. 

“Rahip” dışında keşiş: “Geceyi gündüze katıp bî-meks ve ârâm (durmadan, dinlenmeden) 

yola gitmek, harıl harıl yürümek” (Burhân-ı Katı, 2009, s. 435) anlamlarına da gelir. Salur 

Kazan’ın avdayken gördüğü rüya neticesinde oradan ayrılıp yurduna giderken söylediği: “Ben 

bu gün konur ata mahmuz kakaram, üç günlik yolı bir günde aluram. Öyle olmadın yurdum 

üstine varuram.” sözleri tam da keşişin bu anlamını sergiler.  Keşiş,  “ayı, deve avazı” 

anlamlarına da gelmektedir. Her iki hayvan da heybetli, güçlü hayvanlardır. Türk kültüründe 

ve mitolojisinde de önemli yerlere sahiptirler. Yegenek, Kazan’a cüssesi ve heybetinden 

dolayı bu lakabı takmış olabilir ki “kazan” da en büyük tenceredir ve bu anlamla örtüşür. 

“Yata yata yanumuz agrıdı, tura tura belümüz kurıdı.” ifadesi, bahar aylarında başladığı 

görülen hikâyede Kazan’ın “kış uykusundan uyanmış bir ayı” olarak düşünülmesine olanak 

verir. Ayılar mart ile nisan arasında uyanırlar; ancak uzun uykuları sırasında ciddi biçimde 

kemik ağırlığından ve vücut ağırlığından kaybederler. Uyanır uyanmaz yiyecek peşine 

düşerler, Kazan Han da ava gider. Av, Türklerde savaşın provasıdır; bu yüzden de hayatın 

önemli bir parçasıdır. Ayı, Türk mitolojisinde önemli bir yer tutan, özellikleri insanla 

özdeşleştirilen, kimi Türk boylarında da “ata” olarak kabul edilen bir hayvandır. Türklerde 

doğaya saygı ve doğayı dengede tutma düşüncesi bağlamında çeşitli “koruyucu iye”lerin 

olduğu bilinmektedir. Bu iyeler başlangıçta zoomorfik (hayvan biçimli) görünümdeyken 

zamanla antropomorfik görünüme erişmiştir. “Ayı” Türklerin mitik algısında “orman iyesi” 

olarak yer almaktadır. Kutsal bilgi ve gizem kaynağı olarak da tasavvur edilen ayıdan, daima 

saygıyla söz edilir. Ayı; ata, baba, dayı, amca, ana, dede… gibi çeşitli akrabalık isimleriyle 

birlikte anılır. O, insanın yakın akrabası hatta kardeşi olarak görülür. Avcılıkla ilgili mitlerde, 

ormanda avcılara yardım eden yine odur. Orman ruhunun bir sembolü olan ayı; orman ve 

ağaç kültüyle sıkı sıkıya bağlıdır ve onların animistik bir görüntüsü gibidir (Bayat, 2016, s. 

170-174). “Aga”, Moğolcada da “aka” olarak kullanılan ve “büyük erkek kardeş, saygı 

unvanı, ata” anlamlarına gelen bir sözcüktür. Hikâyede kalın Oğuz beyleri ve Uruz, Kazan’a 

hitap ederken “agam”ı sıkça kullanırlar. “Ağa” sözcüğü metinde kimi yerde baba, kimi yerde 

ata, kimi yerde kardeş anlamında kullanılmıştır. Ormanın koruyucu ruhu/ iyesi bağlamında 

“ayı”yı Kazan Han’ın sembolize ettiği düşünüldüğünde, kardeşi Kara Göne ve onun oğlu 

Kara Budak da orman ruhunu tamamlamış olurlar. “Ağa” bu bağlamda boydaki ileri gelenler 

arasında hem hiyerarşik yapının hem de kişilerarası yakınlığın tesisini göstermesi açısından 

ilgi çekicidir. Kazan’ın asaleti, mevkisi vurgulanır. Bu mevkinin en önemli ispatı da, Hanlar 

Hanı Bayındır Han’ın damadı olmasıdır. 



 

49 

Salur Kazan yurdunun ıssız, yağmalanmış hâlini görünce arayışa girer. Bu arayışta 

sırasıyla “su, kurt” ve “köpek” ile haberleşme girişiminde bulunur. Suyla konuşurken onun 

işlevlerinden bahseder ve dinî özelliklerine telmihte bulunur. Mitolojik devrin izlerini de 

taşıyan bu kısımdaki “Su, Hak dizarın görmişdür.” ifadesi Altay Türklerinin yaradılış 

destanında yer alan: 

 “Dünya bir deniz idi, ne gök vardı, ne bir yer, 

 Uçsuz, bucaksız, sonsuz, sular içreydi her yer! 

 Tanrı Ülgen uçuyor, yoktu bir yer konacak, 

 Uçuyor, arıyordu, katı bir yer, bir bucak. (…)(Ögel, Türk Mitolojisi, 2014, s. 465). 

kısmı anımsatmaktadır. Aslında Kazan yurdunu değil de, yurdundan haber verebilecek 

Karacuk Çoban’ı aramaktadır. Bahsedilen varlıklardaki çoban ve çobanlıkla ilgili veriler bu 

durumu desteklemektedir. Nitekim son olarak da “Ag koyunlar gelüb çevresinde yatdugı su, 

Ordumun haberin bilürmisin?” diye sorar. Koyunun olduğu yerde Çoban’ı bulabileceğini 

düşünmektedir. Sudan cevap alamayan Kazan, “kurt”la karşılaşır ve “Kurd yüzi mübârekdür, 

kurdılan bir haberleşeyim.” der. “Kurt”un, çok eski çağlarda Türklerin bir totemi olma 

ihtimali yüksektir; Göktürk çağındaysa bir totemden ziyade kutsal bir sembole dönüşmüş ve 

çoğunlukla kağanlık sembolü olarak kullanılmıştır. Ögel’e göre Tanrının sembolü olan “gök” 

de hem yol gösteren kurtlar için “gök yeleli kurt”; hem koyun ve keçilerin önünden giden, 

onlara liderlik eden tecrübeli koç/ tekeler için “gök teke”; hem de sahibine sadık ve onu türlü 

felaketten koruyan köpekler için “gök kuyruklu köpek” şeklinde kullanılmıştır (Türk 

Mitolojisi, 2014, s. 45-47). Böylelikle, hikâyede de geçen bu hayvanların mitolojik olarak bir 

değer taşıdığı görülmektedir. Kurda hitap edilirken son kısımda yine çobana gönderme vardır: 

“Çakmakluca çobanları dünle yügürden, Ordumun haberin bilürmisin? Degil mana.”. Geceleri 

ortaya çıkan kurtlar koyun sürülerine saldırırlar, bu yüzden sürünün ve dolayısıyla Çoban’ın 

yerini biliyor olmalıdırlar. Kurttan da cevap alamayan Kazan, doğru yolda ilerlemiştir ki 

Karaca Çoban’ın kara köpeğine rastlar. Köpeğe de yurdunu sorar; fakat köpek sırnaşıklık 

yapar ve Kazan köpeğe bir tomarla (sopa) vurur. Köpek geldiği yola geri dönünce, onu 

kovalayarak giden Salur Kazan Çoban’a erişmiş olur. Çobana erişme, çözüme erişme olarak 

kurgulanmıştır. Çobanla birlik olma hâli, merkezde yaşayanla kırsalda yaşayanı birleştirir. İki 

tarafın da kendine özgü mücadele şekilleri vardır. Bu birleşim savaştaki galibiyeti hazırlar.  

Yorum. 

Metindeki “iyiler” ve “haklılar” Oğuz ve Müslümandırlar; “kötüler” ve “haksızlık 

yapanlar” sadece kâfirdirler, kavmiyet bilgileri verilmez. Çoban’ın sözlerine bakıldığında 



 

50 

karşılaştırılan ögelerin milletleri değil de, mesleği karşılaştıran ögeler olduğu görülür: alaca 

at-ala başlu keçü, tugılga-börk, altmış tutam gönder-kızılcuk degneg, kılıç-egri başlu çevgen, 

toksan ok-ala kollı sapan. Kâfirlerin belirgin fiziksel özellikleri “ardı yırtuhlu kaftan” 

giymeleridir. Giysiler de konuşur ve çeşitli mesajlar iletirler, sosyoekonomik ve kültürel bir 

gruba aidiyeti gösterirler (Nacar-Logie, 2014, s. 48). Kaftan, Bamsı Beyrek’in de kıyafetidir; 

düşmanın da kaftan giymesi onu farklı kılan bir durum değildir. Aradaki  fark, kaftanın 

yırtmaçlı olmasıdır. Tek fark dinîdir. Oğuz, Müslüman ve haklı olanlar: Salur Kazan, Karacuk 

Çoban, Kara Göne, Delü Dundar, Kara Budak, Şer Şemseddin, Beyrek, Beg Yegenek, Aruz 

Koca, Bügdüz Emen, Alb Evren; Müslüman, Oğuz olmayan ve haksız olanlar: Şökli Melik, 

Kara Tekür Melik, Bogacuk Melik’tir. Kâfirlerin isimlerinin de Türkçe oluşu, düşmanın 

sadece dininin farklı olduğunu vurgulamaktadır. Kazan sadece annesini alıp dönmeye razı 

iken kâfir, onun yaşlı annesini Yayhan keşiş oğluna vermekten bahsedince mevzu “namus” 

davasına dönüşür. “Ötekiler”, uzlaşmacı tavra karşı kabul edilemez bir sözle karşılık verince 

savaş kaçınılmaz olur. Dinleyici, Salur Kazan ve kalın Oğuz beylerinin daha coşkulu bir 

biçimde taraftarı olur. Kâfirden ölenlere “leş”, Oğuz’dan ölenlere “şehit” denmesi; kâfirin 

“kılıçtan geçmesi”, Oğuz yiğitlerinin “şehid olması” ideolojik zeminle ve ikna stratejileriyle 

örtüşür. “Biz” zamiri sıklıkla düşman tarafından kullanılır. “Biz kâfire selam 

vergil.”sözlerinde örneklendiği gibi düşman da dinî farklılığını vurgular, kendini de öyle 

tanıtır. Oğuzlar tarafındansa düşman: “kaftanınun ardı yırtıhlu, yarımından kara saçlu, sası 

dinlü, din düşmeni, alaca atlu, azgun kâfir, itüm kâfir, murdar kâfir, dini yok akılsız kâfir, usı 

yok derneksüz kâfir, muhannat” olarak tanımlanır. Yine bir din vurgusu vardır. Düşmanın 

“alaca” atına karşılık Oğuz beylerinin türlü atı vardır: “konur at, gök bedevî, ağ bedevî, boz 

aygır, torı aygır, bahrî hotazlı”. Kâfirin atı “karışık renkli, rengi belirsiz” kodlanırken, 

Oğuzların atları belirgin renk ve şekil özelliklerine sahiptir. “Kuş kanadı ile er atı ile muradına 

erer.” (DLT, s. 15) atasözünden hareketle; düşmanın muradı karışıktır, hilelidir, atı da ona 

göredir. Oğuz beylerinin seçkin özellikleri, seçkin at cinsleriyle verilir ve eylemleri olumlu 

kılınır. 

Hikâyedeki “bizden” şahıslar daima baba-kardaş gibi soy bilgisiyle birlikte verilir. 

Dilde ifade bulan hiçbir söylem “niyetsiz” değildir. Söylenen her söz, yazılan her şey bir niyet 

üzre ortaya çıkar. Aynı dili kullanan, aynı kültürel yapıya sahip kişilerin pek çoğu dile 

hâkimiyetleriyle doğru orantılı olarak birbirlerini ve birbirlerinin sözlerini ilk etapta görülen 

veya görülmeyen yönleriyle anlamlandırabilirler. Metindeki soy bağı vurgusu da bu 

nedenledir. Karşılaşılan kişilerin önce aidiyetleri, boyları için yaptıkları verilerek okura/ 

dinleyiciye bir çerçeve oluşturulur. Bu çerçeve Türk toplumunun kültürel yapısında önemli 

yere sahip “nesep” ve “kahramanlık” özellikleri üzerine kurulmuştur. Hâkim ideoloji, 



 

51 

soyluluk ve bahadırlığı önceler. Verilen coğrafi yer adları da oralarda bulunmuş, mücadele 

vermiş olmanın veya oraların hâkimi olmanın kanıtı olarak kullanılır. Metin okurla/ 

dinleyiciyle etkileşim hâlinde süregider. Etkileşimde beklenen okur/ dinleyici tepkisi; hikâye 

içlerinde veya sonlarında kopuz çalınan kısımlara eşlik edilmesi, dua kısımlarına dâhil 

olunmasıyla ölçülüyor olsa gerektir. 

Hikâyede şüphesiz ki kişi isimleri rastgele seçilmemiştir. Ana kahraman Salur Kazan 

metinde şu ifadelerle anılır: Han Uruz’un ağası (1), Bayındır Han’ın güyegüsi (2), yigit arhası 

(1), Salur Kazan (3), Ulaş oglı Salur Kazan (2), Han Kazan (1), agam/ n Kazan (14), Kazan 

(44), Kazan Beg (11), Beg/ üm Kazan (2), Oğuz’un devleti (1), kardaş Kazan (1), babam (1), 

Atam Kazan (1). Görüldüğü üzere en çok tercih edilen ifade “Kazan”dır. Kazan, Burhan-ı 

Katı’da “kâzkân” maddesinde verilir: “Büyük tencereye derler. Bu lugatı Türkî’de hâlâ 

tahfifle kazan tabir ederler” (s. 407). Yine “kazgan” sözcüğü: “çöküntü, çukur” (DLT, s. 190) 

anlamlarına da gelir. Altaylıların ateşe adadıkları bir duada sacayağıyla birlikte “kazan”, 

yaşam düzeninin bir sembolüdür. Çadırın merkezindeki yere güvenli bir şekilde sacayağının 

üzerine yerleştirilen kazanla birlikte ev ve ocak üçlüsü, “boy topraklarının merkezi”ni 

oluşturur. Kazan, “araka” damıtma işleminde soğutucu görev yapar, onun üzerine tüynükten 

vuran ışık düşer. Böylelikle kazan; yazla gün ortasıyla, ufukla doğadaki dengenin en üst 

noktasıyla özdeşleştirilir. Mitolojik kâinatın mekân ve zaman parametrelerinin birliğini 

yansıtmaktadır (Lvova E. , Oktyabrskaya, Sagalayev, & Usmanova, 2013, s. 164-166). Kazan 

Han, İç Oğuz ve Dış Oğuz’un ortak değeri ve hanı olarak bu anlamlara uygun düşer. Dede 

Korkut Hikâyeleri’nin 2019 yılında bulunan 13. boyunda, Kazan kendisine neden bu adın 

verildiğini açıklar: 

Ala demir kâfir handan gelen altı değil, altmış batman kazan idi, İç Oğuz’un ve Dış 

Oğuz’un beyleri onu boşken yerinden kaldıramıyorlardı; içini la’l renkli şarapla doldurdum; 

sırtıma alarak iyice kaldırdım, kara kazanı boşaltarak yere koydum; adım Deli Dönmez iken 

ad kazanıp Gazan oldum (Azmun, 2019, s. 81). 

DLT’de Oğuz’un Türklerden bir boy olduğu ve Oğuz’un içinde her biri kendine ait 

alameti ve nişan sahibi yirmi iki boy bulunduğu ifade edilir. Bu boyların isimlerinin onların 

çok eski zamanlardaki dedelerinin adı olduğu belirtilir. O hâlde Salur Kazan da tıpkı Bayındır 

Han gibi bir boyun adını taşıyor olabilir. “Salgur” boyu, Oğuzların beşinci boyudur (s. 26-28). 

Şecere-i Terâkime’ye göre Oğuz Kağan’ın büyük oğlu Kün Han’ın oğlu Kayı Han’ın oğlu 

Dib-Yavku’dur. Dib-Yavku, hükümdarlığı sırasında halkına aralarında Oğuz Kağan’ı görmüş 

olan kimse olup olmadığını sorar. Bu soruya cevap veren kişi “Salur ilinden Ulaş”tır. Ulaş, 

Oğuz Kağan’ın devlet yönetimiyle ilgili bildiği her şeyi anlatır. Dib-Yavku’nun veziridir. 



 

52 

İsmin kökü “ula-” fiilidir. Oğuz Kağan Destanına göre bu beyin oğlunun adı da “Ulat”tır. 

Türk onomastiğinde (özel ad bilimi) böyle bir ada rastlanmamış olsa da yine “ula-” fiil 

kökünden yapılmış bir isim olduğu açıktır (Ögel, 2014, s. 243, 244). Ulaş oğlu Salur 

Kazan’ın, Bayındırların kurduğu bir devlet teşkilatında, Salur boyundan önemli bir yönetici 

olduğu anlaşılabilir. Oğuzlarda hükümdar, kalabalık olan boylardan seçilirdi ve sayısı az olan 

boylar onun emrine koşulurlardı. Birçok boy, Salur boyu başa geçtiği zaman ona düşman 

olmuştu. Beceneler Salur iline galip gelmişlerdi ve bu yüzden Salurlar onlara “İt-Becene” 

adını takmışlardı. Becenelerin hükümdarı “Toymaduk” ordusuyla Salur ilini basıp “Salur 

Kazan Alp”ın babası Cıcaklı’yı esir alarak gitmiş, Salur Kazan ancak üç yıl sonra Engeş adlı 

adamını beraberinde birçok malla göndererek babasını geri almıştır (age, s. 250). Burada esir 

edilen Kazan’ın babasıdır; hikâyede ise annesi, eşi ve çocuğuyla birlikte tüm mal varlığıdır. 

Türk mitolojisinde bu çeşit yer değiştirmeler sıkça görülür. Nitekim Engeş de aslında çok 

daha önceleri yaşamış Kuzı-Yavku Han’ın Salurlu veziridir. Ancak nakledilen vakada 

ölmemiş, hâlâ kendinden sonra gelen hükümdarlara yol gösterir vaziyettedir. Muhtemelen bu 

hikâyedeki “azgun kâfir”, İt-Becenelerdir. Becene/ Peçenekler başta Gök Tanrı inancına sahip 

olsalar da koyu Hristiyan Slavlarla temas ettikleri 10. Yüzyıldan itibaren Hristiyanlığı kabul 

etmişlerdir. Peçenekler, ilk Hristiyan Türk boyudur; bu nedenle metinde Müslüman Oğuzlara 

karşı kâfir olarak anılmaları doğaldır. Kâfirler baskın yaptığında Karacuk Çoban’ın onlara 

hitabı da “İt-Becene” kimliğini doğrular niteliktedir: 

 Lakırdı söyleme, mere itüm kâfir! 

 İtümile bir yalakda yundum içen azgun kâfir! 

Hikâyede Salur Kazan’ın, başlarda istememesine rağmen, kahramanlık rolünü 

paylaşan Karacuk Çoban kendisinden en çok bahsedilen ikinci kişidir. Çobandan metinde : 

“Karacuk Çoban (5), çoban (35), erenler evreni Karacuk Çoban (1), Karaca Çoban (5), ogul 

çoban (2)” ifadeleriyle söz edilir. Kazan’ın şahsının vurgulanmasına karşın, Karacuk 

Çoban’ın mesleğinin vurgulandığı görülür. Türk mitolojisinde genellikle hayvanların hamisi 

olarak görülen çobanlar, bazen de yoldakilerin koruyucusu olurlar. Hikâyede çoban; hem 

Kazan Han’ın “on bin koyun”unun hamisi hem de yurdunu, ailesini kurtarmaya giden Salur 

Kazan’ın yol arkadaşı ve koruyucusudur. Çobanın rolü mitolojik rolüyle ortaklık gösterir. 

Türklerde “at çobanlığı” diğer çobanlık türlerinden üstün görülmüştür (Bayat, 2016, s. 83). 

Kazan Han’ın rol paydaşı Karacuk Çoban’ın olay örgüsü içindeki erginlenme süreci de bu 

yöndedir. Başlarda koyun çobanıdır, ancak Han’ın: “Allah menüm evümi kurtaracak olurısa 

seni emîr-ahur eyleyeyin.” sözüne binaen hikâye sonunda imrahor (Padişah atlarına, ahırlarına 

ve onlarla ilgili gereçlere bakmakla görevli kimse) mertebesine yükselir. Çobanlığın 



 

53 

ekonomik düzeyin üst tabakasında olduğu bir çağda husule gelen Çoban Ata kültü bütün Türk 

dünyasında ortaklık gösterir ve zaman içerisinde “Çolpan” ( Demirkazık, Kuzey Yıldızı) ile 

karıştırıldığı görülür. Çolpan yıldızı mitolojide hayvanlar kaybolduğunda yere inip çobanlarla 

konuşan, çobanlara yol gösteren ve onları koruyandır (age, s. 82). 

Çoban ve Salur Kazan’ı hemen hemen eşit seviyede rollere taşıyan bir diğer önemli 

unsur, her ikisinin de gerçekleşecek felakete karşı rüya yoluyla uyarılmalarıdır. Karacuk 

Çoban “kara kaygulu vakıa” görür. Kâfirlerin saldırısını püskürtüp iki kardeşini bu yolda şehit 

veren Çoban’ın: “Salur Kazan, Beg Kazan, ölümisin, dirimisin? Bu işlerden haberün 

yokmıdur?” diye isyan ettiği günün gecesinde Kazan da “kara kaygulu vakıa” görür. Psişik 

olarak Kazan’ı harekete geçiren, uyaran “hami” çobandır. İslamiyet öncesi metinlerde de 

sonrasında da rüya motifine rastlanır. Rüyalar bu hikâyede “gelecekten haber verme” işleviyle 

yer alır. İslamiyet öncesinde rüyayı gören kişi bir yorumcuya (kâhin, rüya yorumcusu, falcı) 

ihtiyaç duyar. İslamiyet sonrasında ise rüyayı gören kahraman rüyasını kendi yorumlar. 

Gelecek ile ilgili haberlerin rüya yolu ile verilmesi, kahramanın işini kolaylaştırır ve rüyanın 

içeriğine göre tedbir alınmasını sağlar (Çelepi, 2012, s. 193). Karacuk Çoban, rüyasını kendi 

yormuş ve yapılacak saldırı için tedbirini almıştır. Kazan Han ise rüyasını kardeşi Kara 

Göne’ye yorumlatır. Böylece Dede Korkut Hikâyeleri’nin genelinde görülen bir özellik tekrar 

göze çarpar: İslamiyet öncesi ve sonrası özelliklerin bir arada bulunması. Aynı durum 

şölenlerde içki içilmesine karşın savaşa giderken iki rekât namaz kılınmasında da görülür. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Hikâyede hemen her tür cümleye rastlamak mümkündür. Ağırlıklı olarak fiil 

cümlelerinin kullanılmış olması, metin içi hareketin ne denli yoğun olduğunu göstermektedir. 

Emir cümleleri, Oğuzların ve kâfirlerin söylemlerinde başı çekmektedir. Soylamalar etkili 

biçimde kullanılmıştır. Soylamalarda ünlem, hitap, emir ve soru cümleleri sıklıkla yer 

almaktadır. Soylama sahibinin niyeti, cümlenin anlamsal kuruluşunu etkilemektedir. Kâfirin 

Karacuk Çoban’a soylamasında önce hitap ve tanımlama cümleleri, sonra yaptıkları 

eylemlerin detaylı tasvirleri, son olarak da emir cümleleri ve istek cümleleri görülmektedir. 

Bu anlamsal sıralama; Karacuk Çoban’ı tanıdıklarını ve değerini bildiklerini, kâfirlerin 

güçlerini anlaması gerektiğini, güce boyun eğerse mevki sahibi olacağını mantıksal bir 

düzlemde vermektedir. Çoban’ın cevabı da aynı mantıksal düzendedir fakat “küçümseyici, 

kendi gücünü ortaya koyucu” vurgulara sahiptir. İki karşıt söylem grubu arasındaki anlam 

mübadelesinin biçimce aynı, içerikçe bambaşka olduğu anlaşılmaktadır. Biz/ öteki ayrımı 

buradan başlamaktadır. 



 

54 

Doğrudan anlatımın benimsendiği hikâyede, Kazan’ın gördüğü rüyanın anlatımında 

aktarma cümlelerine yer verilir: 

 Yumrugumda talbıyan şâhîn menüm kuşumı ölür gördüm. Gökden ıldırım agban evüm 

üzerine şakır gördüm. Düm kara pusarık ordumun üzerine tökilür gördüm (…) (23a/13-

23b/5). 

Devrik cümleler bu hikâyede; kişilerin duygu dünyası altüst olduğunda, kafa 

karışıklığı yaşadıklarında ve buna bağlı olarak heyecanlandıklarında görülür. Geçici bozuk 

denge hâli düzelince, cümleler de kurallı bir yapı arz etmektedir: 

 Hânum kardaş, menüm bu düşümi yorgıl mana (23b/6, 7) 

 Ordumun haberin bilürmisin? Değil mana, 

 Kara başum kurbân olsun, kurdum sana! (25a/5, 6) 

 Ne kakırsın bana, agam Kazan? 

 Yohsa göğsünde yokmıdur îmân? (26a/6, 7) 

 Ag tozluca katı yayun vergil mana! 

 Kâfire men varayın, yeniden toganın öldüreyin (26b/2, 3). 

 “Senün etünden, ogul, yeyeyinmi, yohsa sası dînlü kâfirün döşegine gireyin mi? Agan 

Kazanun nâmûsını sındurayınmı, necedeyin ogul hey?”dedi. Uruz eydür: 

 Agzun kurısun ana, dilün çürisün ana (28b/3-6). 

İsim cümleleri genellikle, bilgi alma ve tanımlama amaçlarıyla kullanılmıştır: 

 Mere çoban, bu agaç ne agaçdur? (27a/10) 

 Şökli Melikden âdem geldi: “Kazan Begün hâtûnı kankunuzdur?” dedi (27b/10). 

 Her kim yedi, ol degül. Her kim yemedi, oldur (28a/3). 

 Dünlügi altun ban evüni getürmişüz, bizümdür (31a/5, 6). 

Neden-sonuç ilişkileri geçerli ve sağlam kurulmuştur. Bazen “için, bundan dolayı” 

gibi neden belirten sözlerin kullanılmadığı da olmaktadır: 

Gece yatur iken Karacuk Çoban kara kaygulu vaka gördi. Vakıasından sermürdi, örü 

turdı (21b/10, 11). 

Ogul çoban karnum açdur, heç nesnen varmıdur yemeğe (26b/10)? 



 

55 

Böyle degeç Karacuk Çobanun acıgı tutdı, tudakları tebserdi (31a/13). 

Karşu yatan karlı kara taglar karıyubdur, otı bitmez, 

Kanlu kanlu ırmaklar karıyıbdur, suyı gelmez (31b/2, 3). 

Hikâyede pek çok tanım yer almaktadır. Bunlar, diğer hikâyeler için de bilgi verici 

niteliktedir. “Kazan Han, ağaç, çoban, kâfir, kurt, su, köpek” soylamalarla tanımları yapılan 

kavramlardandır. Bu soylamalar vasıtasıyla bahsi geçen sözcüklerin Oğuzlar için ne ifade 

ettiği açıkça ortaya konmaktadır. “Oğuzlar neden ava çıkarlardı? Bir beyin varlığı neleri 

içerir? Bir yurtta neler bulunurdu?” gibi soruların cevabı metinde dataylıca verilmiştir. 

Tanımların yoğunluğu, detayı “kültürel kimlik” inşasının ne kadar önemsendiğini 

göstermektedir. Oğuz’un dünyasının temel ve zorunlu varlıkları olan “bey, av/ savaş, doğa, 

karşıt grup” hikâyenin dinleyici kitlesine hatırlatılmış, gelecek nesillere tanıtılmıştır. 

Sözcük seçimleri. 

Anlatı, sözcük kullanımındaki zenginliği bakımından diğer 11 hikâyenin lideri 

durumundadır. Eş ve yakın anlamlı sözcük/ sözler, ikilemeler, zıt anlamlı sözcük ve durumlar 

açısından bol malzeme sunmaktadır. Sözcüklerin bağlamsal nedenlerle kazandıkları anlamlar 

da hemen her sözcüğün bir hikâyesi olmasını sağlamıştır. 

Eş ve yakın anlamlı ifadeler, dil kullanımındaki çok yönlülüğün izlerini taşır. Metni 

oluşturan toplumun, sözcüklerin kavram alanına hâkim oldukları aşikârdır. Günlük dilde 

kullanılan sözcük sayısının, düşünce kapasitesini ortaya koyduğu bilinmektedir. Durum, olay 

ve kişilerin anlatımında başvurulan eş ve yakın anlamlı ifadelerin, iletilmek istenen anlamı 

vurguladığı görülmektedir. Hikâyenin genelinde rastlanan bu türden sözcük ve sözlere şunlar 

örnek verilebilir: 

yılga-/ ılgar var-, sermür-/ örü tur-, gözi kork-/ dünyâ âlem başına karanu ol-, agla-/ 

sıkla-, akıl/ us, sag/ esen, kan tamarları kayna-/ kara bağrı sarsıl-, yola düş-/ get-, önine gel-/ 

tuş ol-, korkud-/ ürkid-, ölmiş/ yitmiş, beylige toyma-/ yigitlige usanma-… 

Anlatımın gücünü artırmak, anlamı pekiştirmek, kavramı zenginleştirmek amacıyla işe 

koşulan dil kullanımı ikilemelerdir. Dede Korkut Hikâyeleri içinde en fazla ikileme bu 

hikâyede görülmektedir. İkilemeleri kullananlar arasında alt söylem grubu da üst söylem 

grubu da yer almaktadır. Anlatının giriş kısmında Kazan’ı harekete geçiren durum “tura tura 

belü kırıl-, yata yata yanu agrı-” ifadelerinde belirtilir. Rakip tarafların birbirinden elde ettiği 

ganimetler “ tavla tavla/ şehbâz şehbâz at, katâr katâr deve, agır hazine bol akça” gibi 

ikilemelerle verilir. Ağlamanın ve üzüntünün türlü sözcükle anlatıldığı metinde “yermürü 



 

56 

yermürü agla-, büldür büldür göz yaşı dök-” duygunun derinliğini artırır. Sularla ilgili çeşitli 

ikilemeler yer alır: kanlu kanlu ırmaklar, böyük böyük sular, kara kara denizler, çagnam 

çagnam çıkan su. Hemen her konuda kendini gösteren ikilemelere: 

yarımasun yarçımasun, kavum kabla, bag u bostan, vaf vaf (ür-,) sin sin (sinle-), sara 

sara (bağla-), kurtlar kuşlar, yeriyile yurdıyıla, şen şâdman, kıyma kıyma (çek-), fısıl fısıl 

(söyleş-), pâre pâre (togra-), gümbür gümbür (nakaralar çalın-), ala ala (gönderler)… 

örnek verilebilir. Aynı ikilemenin farklı eylemlere bağlandığı da görülür. “Çab çab” 

metinde “yud-, iç-, düş-” eylemlerine bağlanarak her defasında farklı bir anlam ifade etmiştir. 

Sözcüğün köküyle birlikte kullanıldığı eylemler dikkat çekicidir. Bazen kök başta 

müstakil bir kelimedir, bazense türetilen kelime önde görülür: casus casusla-, av avla-, kuş 

kuşla-, çakmak çak-, kahınç kah-. 

Metinde zıt anlamlı kullanımlar bazen ikileme oluşturmuş, bazen bağımsız 

kullanılmıştır. “Iragından*yakınından, ölü*diri, ag yüz*kara yer, er*avrad, başsuz*dibsüz.” 

karşıt anlamın doğrudan görüldüğü ifadelerdir. 

Anlatının örtük anlam yapısını ortaya koyan pek çok anahtar sözcük vardır. Bu 

sözcükler irdelendiğinde anlamın tabakalaştığı, farklı ilgilerle metnin bağlaşıklık ve 

bağdaşıklığına hizmet ettiği anlaşılır. Hikâyenin başında Kazan’ın tasvir edildiği: “Tülü kuşın 

yavrısı, Amıt suyınun aslanı, Karacugun kaplanı” sözleri Türk kağan ve komutanlarından 

beklenen niteliklere benzer. Bir Türk komutanı/ kağanı savaşta bir “arslan” gibi yürekli, bir 

“yabandomuzu” kadar inatçı, bir  “kurt” kadar güçlü, bir “ayı” kadar cesur, bir “yak” kadar 

intikamcı, bir “saksağan” gibi saflığını koruyan, bir “karga” gibi uzağı görebilen, “kızıl tilki” 

gibi ince, bir “damızlık deve” gibi intikamının peşinden giden, bir “baykuş” gibi geceyi 

gözleyebilen olmalıdır (Roux J. , 2005, s. 229). Kazan’da; “keşiş” sözcüğünden hareketle ayı 

ve devenin, tülü kuşun yavrusunun (Tülü kuş, yırtıcı kuş demektir ve baykuş da gece yırtıcı 

kuşlarındandır.), cesaretiyle arslanın özellikleri görülmektedir. 

“Kara” sözcüğü eski Türklerde “büyük, sıradan, siyah, karanlık, kuzey” gibi çok 

çeşitli anlamlarda kullanılmıştır. Ayrıca gökyüzü, yeryüzü, yeraltı olmak üzere üç katmandan 

oluşan âlemin yeraltı âlemi kısmı ve orada bulunan bütün varlıklar da “kara” ile nitelenir. 

Çoban, Karaca/ Karacuk niteliğini mensubu olduğu boyun “Gürcistan ağzında oturması” 

dolayısıyla kuzeyde bulunmasından almış olabilir. Zira savaşılan kâfir beylerinden birinin adı 

da “Kara Tekür”dür. Çoban ve sürüsü “Kara Dervend’de bulunmaktadır. Kara, yeraltı 

dünyasıyla ilişkilendirildiğinde hem Kara Göne’nin hem de Karacuk Çoban’ın şamansı 

özellikleri ortaya çıkar. Şaman, insanların yararı için mücadele ederken yeraltına da gidip 



 

57 

gelebilendir. Göne de Çoban da rüya yorumlarlar ve yorumları doğru çıkar. Bu da görülen 

rüyaları “kehanet” sınıfına sokar. Kara Göne’nin vasıfları: “Kara Dere ağzında Kadir veren, 

Kara boğa derisinden beşiginün yapugı olan, Acığı tutanda kara taşı kül eyleyen” ifadeleriyle 

verilir ve “kara” vurgulanır.  Çoban’ın “Karaca/ Karacuk” olarak nitelenmesi Göne ile 

aralarındaki hiyerarşik durumu da sergiler. Çünkü Çoban “karaya yakın” anlamında, küçültme 

eklerinden yararlanılarak oluşturulmuş sıfatlara sahiptir; ama Göne, doğrudan “kara”dır. 

Türkler, yöneten boy ve tabi olan boyları ayırmak için de “kara” ve “ak” renklerinin sembolik 

değerini kullanmışlardır. Hâkim olan boy “ak”, tâbi olan boy “kara” olarak nitelenmiştir. 

Hatta yönetici durumdan yönetilen duruma geçen boyların da adlarındaki “ak” derhâl 

“kara”ya dönüştürülmüştür (Gökalp, 1976, s. 73). Karacuk Çoban ve Kara Göne’nin bir ortak 

özellikleri daha vardır: Hikâyede her ikisi için de birer kez “erenler evreni” nitelemesi 

kullanılır. 

Karacuk Çoban, bir ağacı yerinden söküp götürebilecek kadar olağanüstü güçtedir. 

Başına gelecekler ona rüya yoluyla ilham edilir. Bu özellikler onu kutsallaştırır, sıradan bir 

insan değildir. Hem Kazan Han hem de kâfir, Çoban’a seslenirken “Karanku ahşam olanda 

kaygulu çoban, Karıla yağmur yağanda çakmaklu çoban” ifadelerini kullanırlar. Karşıt iki 

grubun da Çoban’a aynı şekilde hitap etmesi dikkat çekicidir. O hâlde Çoban, genelgeçer 

özellikte bir kavramla ilişkilidir. “Çakmak” Çoban’ın hikâye içindeki kavram alanı açısından 

önemlidir. Bütün Orta Asya ve Sibirya mitolojilerinin ateşin gökten geldiği konusunda 

birleştiği görülür. İlk ateşin Tanrı tarafından “yıldırım” vasıtasıyla verildiği düşünülmüştür. 

Yıldırım ve şimşek Türklerde olumlu karşılanan, kutsal görülen doğa olaylarıdır. Yıldırım, 

Tanrı’nın oku gibi görülmüştür. Yıldırım düşen kişilere farklı cenaze törenleri düzenlenmiş, 

hayvanların ise eti yenmemiştir. Orta Asya’da ve Anadolu ağızlarında yıldırım anlamında 

kullanılan “çakın” sözcüğünün de Türkçedeki “çakmak” fiiliyle ilgisi açıktır. Ögel’in 

aktardığı bir “ateş” duasında ateş-çakmak- yıldırım-ağaç ilişkisi daha anlaşılır hâle 

gelmektedir: “Senin baban, sert çelik. Senin annen, çakmaktaşıdır. Ulu atan, Akkavak 

ağacıdır” (2014, s. 369, 382, 632)  . Demir/ çelik, ateşte eritilerek işlenir, istenen şekle 

ulaşılınca “su” aracılığıyla sertleştirilir. Demir, var olma döngüsündeki son şeklini “su” ile 

tamamlamış olur. Türk mitik algısındaki “demir, ateş ve su” üçlüsünü, Karacuk Çoban ve 

kardeşleri birleşiminde görebiliriz. Çoban’ın bir kardeşinin adı “Kıyan Güci” (sel gücü) 

diğerinin adı “Demür Güci”dir. Çoban da kutsal ateşi sağlayan yıldırımdır. 

Çoban-yıldırım ilişkisinde dikkat çekici pek çok bağ vardır. “Südi peniri bol, 

kaymaklu çoban” ifadeleri, Türklerin yıldırım için yaptıkları “saçı”ları anımsatır. Onlara göre 

yıldırımın düşmesi iyi ve uğurlu bir işaretti, yıldırımın ateşini söndürecek ve zararsız hâle 



 

58 

getirebilecek tek şey “süt”tü. Yıldırım düşünce Tanrı’dan (Tanrı onların yaşayış ve 

hareketlerini beğendiği için) haber gelmiş olurdu. Türkler de bu habere karşılık vermek, 

Tanrı’yla –bir nevi- konuşmak için bağırır, çağırır ve göğe ok atarlardı. Bu bağırış “Yıldırım 

Tanrısı”na bir tehdit, başkaldırı ve onunla bir savaşa girişme olarak da düşünülebilir (Ögel, 

2014, s. 370). Çoban’ı yıldırım olarak ele aldığımızda kâfirler, daha önce de bahsedildiği gibi, 

Müslüman olmayan Türklerdir. Çünkü yıldırıma karşı yaptıkları hareket aynıdır, ok atmak: 

“Bî-tekellüf kâfirler at deptiler, oh septiler.”. Çoban’ın iki kardeşi için kullanılan “oha 

sançıldı, düşdi, şehid oldı.” ifadeleri çobanın varlığı olan kardeşlerinin de ok yoluyla 

öldürüldüklerini anlatır. “Yıldırım”a açılan savaşta üç yüz kâfir ölür, yıldırımın “demir” ve 

“sel” gücü de kırılmış olur. Savaş bittiğinde Çoban “Kâfirler leşinden böyük depe yığdı. 

Çakmak çakup od yaktı.” denir; böylece yıldırım düşmüş ve kutsal ateş yanmış olur. 

Arındırıcı yönüyle ateş kötü ruhları temsilen kâfirleri yakar, yok eder. Yarasını saran Çoban 

yolun kıyısına oturup ağlamaya başladığında yıldırım bitmiş yağmur başlamış olur. Kazan 

Han, rüyasından bahsederken “Gökden ıldırım ağban evüm üzerine şakır gördüm.” der. Kara 

Göne’nin bu rüyaya yorum yaparken “Kara bulut dedügün senün devletündür. Kar ile yağmur 

senün leşkeründür.” sözleri Karacuk Çoban’ın yağmur yüklü kara bulutlarda oluşan şimşeği, 

yıldırımı simgelediğini destekler. Ağban ev sıkıntıdadır, fakat hâlihazırda “kutsal”lar yine 

koruyucu durumdadır. Hem rüyayla haber verirler, hem de Çoban’ın  şahsında kötüye karşı 

bir başına savaşırlar. Çoban-yıldırım özdeşliğine bir örnek de Çoban’ın sapanını 

kullanmasının sonuçları ve Türklerin yıldırımın düştüğü yerlerle ilgili düşüncelerinin 

ortaklığıdır. Sapan çatlatmak  “çat” sesi itibariyle yıldırım düşerken oluşan sesi anımsatır. 

Sapanın ses çıkaranı ve bu sesle düşmanı ürküteni makbuldür. Karaca Çoban’ın sapanı 

oldukça büyük, bir atışta 92 kilo civarında taş atabilen bir alettir. Sapan kullanıldığında atılan 

taş hedefini bulur, bulmasa da yere düşse paramparça olup toz gibi savrulup düştüğü yeri 

oyardı. Bu yerde de üç yıl ot bitmezdi: 

“Üç yaşar tana derisinden sapanınun ayasıydı, üç keçi tüyinden sapanınun kollarıydı, 

bir keçi tüyinden çatlagucıydı. Her atanda on iki batman taş atarıdı. Atdugı taş yere 

düşmezidi. Dahi düşse toz gibi savrılurıdı, uçuk gibi obrılurıdı. Üç yıladak taş düşdügi yerün 

otı bitmezidi. (…) Karaca Çoban sapan çatlatdı. Dünya âlem kafirün gözine karangu oldı.”. 

Türklerde yıldırımın düştüğü yer de yıldırım gibi kutsaldır. Yıldırımın düştüğü 

yerlerde oyulan çukurun veya yıldırımın yaktığı ağacın etrafında dönerek törenler yapılırdı. 

Bu yerler insanlar ve hayvanlar için iyilik getirmeyen yerlerdi, buralarda hayvanlar 

otlatılmazdı. Yıldırımın düştüğü yerde “yıldırım çivisi” kaldığı için bu yerlerde otlayan 

hayvanların tüylerinin dökülüp çırılçıplak kalacakları inancı vardı. Yıldırım çivisiyle 



 

59 

yeryüzüne gelen ruhların tekrar göğe çıkarılması gerekiyordu. Bunun için yıldırımdan 3 gün 

sonra 9 şaman bir araya gelip Eski Türk hakanlarının tahta çıkışını anımsatan bir tören 

düzenlerlerdi. Yıldırım düştükten 3 gün sonra yıldırım düşen evin etrafında 3 kez dönüp 

saçılar saçar, evin yanına gelip bir keçe sererlerdi. Dokuz şaman da üstünde yıldırım çivisinin 

resmi olan bu keçenin etrafından tutarak keçeyi havaya kaldırıp indirirlerdi (Ögel, 2014, s. 

369, 370). Hikâyede çobanın sapanı da yıldırım gibi etki gösterir, hedefleyip de vurduğu 

yerde ot bitmez. Sapanın kullanıldığı vakit “karanlık” olur, şimşekli-yıldırımlı havalarda da 

gökyüzü kara bulutlarla kaplı olduğundan karanlık olur. Yıldırım düşerken ortalık aydınlanır 

sadece. Çobanın sözlerinden anladığımıza göre, ilk yıldırım düşeli yani kâfir baskını yapalı 3 

gün geçmiştir: “Dün yok öteki gün evün bundan geçdi.”. Kazan evini kurtarmak için 

savaşacağı zaman yanında sadece Karacuk Çoban vardır. Ancak, savaş başlayacağı zaman 

gelen ve ismi sayılan kalın Oğuz beyleri tam 9 kişidir. 9 şamanın yıldırım çivisini çıkarma 

törenine iştiraki, 9 Oğuz beyinin Kazan Bey’in evini kurtarmak için gelişiyle örtüşür. Yıldırım 

çivisi 12000 kâfir ve onların 3 önemli yöneticisi, İskitlerde ve Türklerde ortaklık gösteren 

“kurt kapanı” taktiği uygulanarak yok edilir. 

Ağaç, ateşin ana maddesidir ve ateşle ilgili efsanelerde de önemli bir rol oynar (Ögel, 

2014, s. 61, 634). Kazan Han, mücadelesini tek başına vermek ve kahramanlığını onunla 

paylaşmamak için Çoban’ı ağaca bağlayarak engellemeye çalışır. Çoban, ağacı “yeriyle, 

yurdıyla” birlikte sökerek Kazan’a eşlik etmeye devam eder. Hikâyenin birinci tabakasında 

çok güçlü bir çoban olarak var olan Karacuk Çoban’ın, cansız varlıklar kategorisinde 

“yıldırım”ı temsil ettiğinin bir ispatı da budur. Türklerde üzerine yıldırım düşen ağaçlar 

uğurlu ve kutsal görülür, bunlardan yakılan ateş de en kıymetli ateştir. Çoban, ağacı Kazan’a 

yemek pişirmek için taşıdığını söyleyerek “kutsal, sönmeyen ocak” kültüne hizmet eder. Bu, 

kazanılacağından emin olunan bir savaşın müjdesidir. Evi, ocağı dağılan Kazan kâfiri basıp da 

karnı acıkınca o ağaçla ona yemek pişirilecektir. 

 “Bulıt kökredi, urdı nevbet tuğı  (Gökler gürler gibi, vurdu nöbet davulu 

 Yaşın yaşnadı, tarttı Hakan tuğı”  Şimşek çakar gibi çıktı, Hakanın tuğu) 

Dizelerinde de görüldüğü gibi Türkler yıldırımları ve gök gürlemelerini devlet 

sembolü olarak görüyorlardı. Yıldırımlar ve şimşekler, savaşlarda işlemekten parlayan 

kılıçlara benzetiliyordu (Ögel, 2014, s. 352) . Hikâyede savaş “kıyamet” gibi olur: 

“Gümbür gümbür nakaralar dögildi, burması altun tuç borılar çalındı. (…) Bey 

nökerinden, nöker beyinden ayrıldı. (…) Kazan begün kartaşı kafirün tugıyıla sancağını 

kılıçladı, yere saldı.”. 



 

60 

Savaş sahnesi; kıran girmiş, toplu ölümlere neden olmuş bir tabiat felaketinin tasvirine 

benzer: 

“Derelerde depelerde kâfire kırgun girdi, leşine kuzgun üşdi.” 

Salur Kazan ve Şökli Melik’in liderliklerindeki savaş için iki kez “kıyamet” ifadesi 

kullanılmıştır: “Ol gün bir kıyamet savaş oldı.”, “Kıyametün bir güni ol gün oldı.”.  Türklerde 

çadır, evren tasarımının minyatürüdür. Bu anlamda çadır, “mikrokozmos”; çadırın direği,  

“dünya ağacı”; çadırın ortası “dünyanın göbeği”dir (Ögel, 2014, s. 43). Bu bağlamda; Salur 

Kazan’ın yurdunun, evinin talan edilmesi, yağmalanması ve götürülmesi dünya ağacının da 

yerinden sökülmesidir. Bu durum, Karacuk Çoban’ın ağacı köküyle beraber söküp yoluna 

devam etmesinde de görülür. Ağaç, boy ve ailenin simgesidir. Yeri, göğü ve yeraltını 

birleştiren ok ya da direğe Türkler “Dünya Ağacı, Dünya Dağı, Temir Kazık” demişlerdir. 

Mitolojik bilgilere göre; Dünya Ağacı’nın üstünde gökleri korumakla mükellef, gök 

gürlemelerini, şimşek ve yıldırımları meydana getiren çift başlı bir kartal veya ejderha 

oturuyordu (Ögel, 2014, s. 377). Hikâyede “erenler evreni” olarak kendilerinden söz edilen 

Karacuk Çoban ve Kara Göne bu çift başlı kartalı temsil ediyor olabilirler. Zira evren 

“ejderha” anlamına gelmektedir (Tarama Sözlüğü, 2009, s. 1574). Her çadırın önünde bir “at 

kazığı” bulunduğu gibi, Temir Kazık/ Dünya Ağacı da Tanrı’nın atlarını bağladığı bir kazıktı. 

Bu kazığın/ ağacın kopması dünyanın sonu olarak görülürdü (Bayat, 2017, s. 17). Yıldızlar ve 

gezegenler de bu kazığa bağlıdır. Bütün gezegenlerin ve güneşin aynı hizaya girmesi, Temir 

Kazık’a bağlanan tüm yıldızların kopması, başka bir deyişle zincirle bağlanmış yedi köpeğin 

zincirlerini koparmaları dünyada doğal afetlere sebep olup dünyanın sonunu getirecektir 

(Bayat, 2016, s. 129). Türk mitolojisinde “kalgançı çak/ çağ” (kıyamet)  olarak bilinen şey 

“dünyanın sonu”dur. Lakin bu; yozlaşmış, Tanrı tanımaz, geleneklerini kaybetmiş insanların 

cezalandırılması yoluyla gerçekleşen bir sondur. İyiler ceza almazlar. Eski dünyanın yerine 

yenilenmiş ve temizlenmiş bir dünya gelir. Bir gün süren savaşın sonunda 12000 kâfir ölmüş, 

500 Oğuz yiğidi şehit olmuştur. Aman dileyenler ve kaçanlara dokunulmamış, tabir 

yerindeyse büyük bir temizlik yapılmıştır. Bu kutsal savaş için 500 kurban verilmiştir. Kurban 

yoluyla düzen, yeniden tesis edilmiştir. Savaşta kâfirlerden ölen kişi sayısıyla Oğuz’dan 

ölenlerin sayısının orantısı 12000\500=24’tür. Bu sayıların da tesadüfi olmadığı, savaşın 

süresine işaret ettiği düşünülebilir. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Soylamaların vurgu, benzetme ifadeleriyle donandığı hikâyede söz sanatları önemli bir 

yer tutmaktadır. Deyimlerin ve atasözlerinin gücünden de yararlanılmıştır. Toplumun 

inancına, kültürel değerlerine, sosyolojik yapısına dair unsurlar her fırsatta dile getirilmiştir. 



 

61 

Kendinden olanı metinde gören toplumun; anlatılanları, kişileri ve verilen mesajları kabul 

etmesi böylelikle sağlanmıştır. 

Kâfirin ele geçirdiği devletsel varlık “agban ev, ev, leşker, ordu, yurd” sözcükleriyle 

dile getirilir. Devletin ideolojisinde önem arz eden mefhumlar seçilen bu sözcükler vasıtasıyla 

verilmiş olur: aile, vatan, ordu. Türklerde ailenin temel unsuru “kadın” daima önemli bir 

yerde tutulmuştur. Hikâyede adı verilmiş olan tek kadın “Boyu Uzun Borla Hatun”dur. Fakat 

savaşı başlatan asıl unsur Kazan’ın annesine bağlanmıştır. “Ana gibi yâr olmaz.” atasözünü 

destekler bir şekilde Salur Kazan, düşmandan annesinin serbest bırakılması dışında hiçbir şey 

istemez. Kültürel bağlamda “anne”nin apayrı bir yere oturtulduğu görülür. Kazan’ın annesine 

verdiği değeri, oğlu Uruz da Borla Hatun’a vermektedir. Kâfirler, Borla Hatun’a içki servisi 

yaptırıp Kazan’ı aşağılamak peşindedirler ama kırk ince belli kızın içinde onu bulamazlar. 

Uruz’un etinden kavurma yapılıp oradaki kadınların tamamına yedirilmesi gibi insanlık dışı 

bir yöntemle ve kim kavurmadan yemezse onun takibiyle Borla Hatun’un bulunması 

tasarlanır. Bu noktada anne oğluna danışır. Oğul ise, annesinin Salur Kazan’ın namusuna 

halel getirmek pahasına kendisini kurtarması yerine acılı bir ölümü tercih eder. Metinde 

“karımış” (yaşlanmış) olduğu vurgulanan tek kişi Kazan’ın annesidir ve anne “biricik/ tek”tir. 

Ancak; henüz yaşlanmamış olan Borla Hatun için bir evlat daha dünyaya getirmek, Salur 

Kazan için de yeniden evlenip bir eş ve çocuk sahibi olmak imkânı olduğundan ne Uruz ne de 

Hatun “biricik” ve “vazgeçilmez” değillerdir. Uruz da Borla da zekâlarıyla Kazan’a zaman 

kazandırırlar. Borla Hatun, kâfir “Hanginiz Borla Hatundur?” diye sorunca bütün kadınların 

“Ben.” demesini öğütleyerek kendisinin bulunmasını engeller. Uruz ise kendi etinden 

yapılacak kavurmayı “Diğer kadınlar bir yerse sen iki ye.” sözüyle yine aynı amaca hizmet 

eder. DLT’deki bir ifade bu durumu âdeta özetler: 

“Anası tewlüg yuwka yapar oglı tetig koşa kapar.” 

Anne çocuğa hile yaparak ekmeği ince pişirir; çocuk da zekidir, onları ikişer ikişer 

kapar. (Bu söz, iki dâhinin bir arada oluşu için söylenir.) (s. 362) 

Olaylardaki ideolojik boyutla, kullanılan deyimlerin bağlantısı çok güçlüdür. “Ugruna 

öl-” yöneticilere sadakatin, “sagrak sürdür-” intikam ve aşağılamanın, “cigercügi taglan-, 

kararı kalma-, yüregiyle canına odlar düş-” duyulan büyük acının, “acıgı tut-/ tudakları tebser-

” öfkenin ifadesi olarak metinde yer alır. 

Anlatıda neden-sonuç ilişkisine dair referanslar sağlamdır. Deyimler, atasözleri 

kullanılırken dahi neden ya da sonuç olarak yer alırlar: 



 

62 

Kâfirler ters tanışmışlar: “Kazan oglı Uruzı habsdan çıkarun, boğazından urganıla 

asun, iki talusından çengele sancun. Kıyma kıyma ag etinden çekün, kara kavurma edüb kırk 

beg kızına iletün. Her kim yedi, ol degül. Her kim yemedi, ol Kazan hâtûnıdur, çekün 

döşegümüze getürelüm, sagrak sürdürelüm.” demişler. Senün etünden, ogul, yeyeyinmi, yohsa 

sası dînlü kâfirün döşeğine gireyinmi? Agan Kazanun nâmûsını sındurayınmı, necedeyin ogul 

hey? (28a/11-13, 28b/6). 

“Kurd yüzi mübârekdür.”, “Su Hak dîzârun görmişdür.” atasözleri, inançsal verilerdir. 

Doğayla ilgili bu arkaik ve mitolojik temelli unsurlar, toplumun hafızasına hitap eder. “Ana 

hakkı Tangrı hakkıdır.” atasözü, annenin ve dolayısıyla kadının sosyal yerini din bağlamında 

belirler. “Tangrınun birligine yokdur gümân.”, “sası dinlü kâfir”i dahi ikna edebilecek güçte 

bir kullanımdır. Bu sözün üzerine kâfir, ağaçla söyleşmesi için Uruz’a izin verir. 

Dini temsiller Kazan’ın ve Uruz’un soylamalarında yer alır. Telmih yoluyla pek çok 

hikâye hatırlatılır, dinleyici/ okurun özdeşim kurması sağlanır. Dinî hikâyelerdeki değerler; 

bazen vurgulama, bazen durumların benzetimi, bazen de çare amacıyla kullanılmıştır: 

Hasanıla Hüseyinün hasreti su 

(…) Âyişe ile Fâtimanun nigâhı su (24b/4-5). 

Mekke ile Medînenün kapusı agaç, 

Mûsâ Kelîmün asâsı agaç, 

(…) Şâh Merdân Alînün Düldülinün eyeri agaç, 

Zûl-fikârun kınıla kabzası agaç, 

Şâh Hasanıla Hüseyinün beşiği agaç (29b/8-13). 

Dini hatırlatmalarda “Hasan” ve “Hüseyin”in üzerinde daha fazla durulduğu 

görülmektedir. Hz. Fatma ve Hz. Ali’nin çocukları olan Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in 

yaşadıkları vahim olay İslam tarihine “Kerbelâ Olayı” olarak geçmiştir. Bu savaşta Hz 

Hüseyin’in taraftarı olan 70 kişiye karşılık Yezit’in 4500 kişilik adamı yer almıştır. Hz 

Hüseyin ve oğluya birlikte tüm taraftarları şehit olmuştur. Kazan’ın savaşının ne denli büyük 

ve kanlı olduğu metinde “kıyamet” tasviriyle verilmiştir. Savaştaki tarafların sayıca eşitsizliği 

ve mücadelenin son derece kanlı oluşu nedeniyle Kerbelâ ile bağlantı kurulmuştur denebilir. 

Bu bağlantı, Oğuz’un haklılığına ikna edicidir. Kâfirlerin azgını olarak nitelendirilen Şökli 

Melik ile Yezit arasında özdeşlik kurulmuş olmaktadır. Kâfir-Oğuz savaşındaki sahnelerin ne 

derece kanlı, zorlu olduğu detaylıca verilmiştir. Mücadelenin ve zaferin büyüklüğüne gerçekçi 

destekler sunulmuştur: 

Ol gün bir kıyâmet savaş oldı, meydân tolu baş oldı, başlar kesildi top gibi. Şehbâz 

şehbâz atlar yügürdi, nalı düşdi. Ala ala gönderler süsildi, kara polat uz kılıçlar çalındı, 



 

63 

yalmanı düşdi. Üç yelekli kayın oklar atıldı, demreni düşdi. Kıyâmetün bir güni ol gün oldı. 

Beg nökerinden, nöker beginden ayrıldı (33b/7-13). 

Tanrı’ya inancın ortaya koyulduğu dinî telmihlerle Tanrı’dan yardım istenmiştir. 

Tanrı, mazlumun yenilmesine bu kez izin vermemiştir. 

Bay Büre Beg Oglı Bamsı Beyrek Boyı. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

Metnin başlığı, hikâyenin başkişisi Bamsı Beyrek’in adının soy bağı ile verilişi 

şeklindedir. Bu hikâye de Bayındır Han’ın bir bahar gününde yaptırdığı şölenin tasviriyle 

başlamaktadır. İç Oğuz ve Dış Oğuz beylerinin hazır bulunduğu şölendeki sohbette bazı 

kişilerin oturduğu yerler belirtilerek önemleri vurgulanır, anın fotoğrafı verilir: 

Bayındır Hanun karşısunda (Kara Göne) oglı Kara Budak… , sağ yanında Kazan oglı 

Uruz…, sol yanında Kazılık Koca oglı Beg Yegenek turmışıdı. 

Bu fotoğrafın, sohbette bulunan Bay Büre Beg’i üzüntüye sevk etmesi hikâyenin 

hareket noktası olur. Önemli beylerin oğullarının mecliste yer alışlarına karşın onun yedi kızı 

vardır ve oğlu yoktur. Tahtını devam ettirecek varisi olacak, Bayındır Han’a kulluk edecek; 

böylelikle babasını sevindirip kıvandıracak bir erkek evlat istemektedir. Diğer bir bey, Bay 

Bican Beg de kız evlat dilemektedir. Her ikisi için de meclisteki beyler dua ederler, Bican Beg 

de duanın kabul olması durumunda kızını Bay Büre Beg’in oğluna “beşik kertme yavuklı” 

edeceğini vaat eder. Okur, temaya hazırlanır; iki beyin çocuklarının hikâyeyi teşkil edeceği 

belirlenir. 

Şematik yapı. 

Dua vasıtasıyla dünyaya gelen Bamsı ve Banı, daha doğmadan kendilerine biçilen 

kader birliği için mücadele ederek şematik yapıya yön verirler. Hikâye, epizotlarına göre 

incelendiğinde: 

a) Bayındır Han, bahar geldiği için tebasına büyük bir şölen düzenlemiştir. 

b) Şölendeki sohbette; Bay Büre Beg’in erkek evlat, Bay Bican Beg’in de kız evlat 

isteklerine kavuşmaları için dua edilir. 

c) Bay Bican Beg kendisi için edilen dua neticesinde kızı olursa kızını Bay Büre 

Beg’in oğluna vereceğini vaat eder. 

d) Büre Beg’in oğlu dünyaya geldiğinden bezirgânlar ona hediye getirmek üzere 

Rum eline gönderilir. 



 

64 

e) Bezirgânlar 16 yılın sonunda Oğuz’a döndüklerinde yolda kâfirlerin baskınına 

uğradıklarından Bay Büre’nin oğlu olduğunu bilmedikleri Bamsı’dan yardım 

isterler. 

f) Bamsı, bezirgânları kurtarıp baş kesip kan döktüğünden kendisine Dede Korkut 

tarafından “Boz Aygırlı Bamsı Beyrek” adı verilir. 

g) Ad merasiminin ardından çıkılan avda Bamsı bir geyiğin peşine düştüğü için Banı 

Çiçek’in otağına rastlar. 

h) Çeşitli müsabakalar neticesinde Bamsı, Banı’yı yener ve ona nişan yüzüğü takar. 

i) Dede Korkut’un, Banı’nın abisi Deli Karçar’ı türlü zorluğa rağmen ikna etmesi 

sayesinde düğün hazırlıkları başlar.  

j) Bay Bican Bey kızını kâfir beyine vereceğine söz verdiğinden kâfirler düğün 

gecesi Beyrek’in otağını basar ve naibi şehit eder. 

k) Otuz dokuz yiğidiyle Beyrek gece uykusunda uğradıkları saldırı nedeniyle 

Bayburt Hisarı’nda tutsak olurlar. 

l)  Beyrek’ten on altı yıl haber alınamayınca Yalancı oğlu Yaltacuk Beyrek’in 

öldüğüne insanları inandırıp Banı Çiçek’le düğün hazırlıklarına başlar. 

m) Bay Büre Beg bezirgânları Beyrek’i bulmaları için görevlendirir. 

n) Bezirgânlardan her şeyi öğrenen Beyrek, kale beyinin kızının yardımıyla 

tutsaklıktan kurtulur. 

o) Deli kılığında düğüne giden Beyrek, Banı Çiçek’le karşılaşma ve kendini ortaya 

koyma fırsatını bulur. 

p) Beyrek, otuz dokuz yiğidini kurtarmadan evlenemeyeceğini söylediğinden, Kazan 

Bey ve diğer beyler ile Bayburt Kalesi’ne saldırıya geçerler. 

q) Bamsı’nın yiğitleri kurtulunca düğünü ve kutlamalar gerçekleşir. 

Epizotlar değerlendirildiğinde hikâyenin ana fikrinin “kaderin değişmezliği” olduğu 

görülür. Zira dünyaya gelmeleri için duaları dahi birlikte edilen Bamsı ve Banı, tüm 

zorluklara ve ayrı düşmelerine rağmen hikâyenin sonunda yine birlikte olurlar. 

Durum. 

Hikâye tek zincirli bir yapı arz etmektedir ve olaylar Beyrek ekseninde akmaktadır. 

Okuyucu/ dinleyici, Beyrek’in varlığı yoluyla; beylerin “alkışı alkış, karkışı karkış” olduğunu, 

verilen sözlerin tutulması gerektiğini, sevginin ebedîliğini, bir yiğidin hem akıllı hem cesur 

olması gerektiğini, gerçeklerin er ya da geç ortaya çıkacağını, yoldaşlara verilen değeri, 

yazgısal durumun ne olursa olsun değiştirilemeyeceğini öğrenir. Bilinmeyen bir baharda 

başlayan hikâye, kendi iç zamanıyla devam eder. Metinde iki kez karşılaşılan “on altı yıl” 



 

65 

zaman diliminin sadece başlangıcındaki ve bitimindeki olaylar verilir. Arada geçen zaman 

anlatıcı tarafından önemsenmez. İlk on altı yıl Bamsı ve Banı’nın doğmalarını, toplumca 

yetişkin sayılan yaşa gelmelerini kapsar; detay verilmez, bezirgânlarla başlar yine onlarla 

biter. Süreç, “Bay Bürenün oglı beş yaşına girdi, beş yaşından on yaşına girdi, on yaşından 

on beş yaşına girdi.” ifadeleriyle hızlıca geçilir. On altı yıl tamamlandığında tanışma, düğün 

hazırlıkları gibi önemli gelişmeler detaylarıyla anlatılır.  İkinci on altı yıllık dönem, tutsaklık 

ve ayrılık yıllarını içerir. Sürecin başında, Beyrek’in ailesinin ve yakınlarının üzüntüsü hemen 

her kişinin durumu anlatılarak verilir. “Bunun üzerine on altı yıl geçdi.” sözleriyle dönem 

bitirilir, Deli Karçar’ın Beyrek’ten haber alma çabalarıyla yeni döngüye girilir. Yaltacuk’un 

hilesinin, düğünün ve Bamsı’nın kaleden kaçışının, düğünde yaptıklarının hemen her ayrıntısı 

verilir. Öyle ki kaleden kaçan Beyrek’in atının onu tanıyınca verdiği tepki dahi ince ince 

tasvir edilir: 

“Boz aygır dahı Bayregi görüb tanıdı. İki ayagınun üzerine turdı, kişnedi… At başını 

yokarı tutdı, bir kulağın kaldurdı. Beyrege karşu geldi.”. 

Bayrek’in kaleden obaya varışının üç gün sürmesi dışında, hikâyede belirgin bir 

zaman bilgisi yoktur. Metinde: “ol zemanda, bunun üzerine birkaç zeman geçdi, negâhî, 

negâhından, hemân emdi, emdi, Oğuz zemanında, andan sonra, tan atdı gün togdı…” gibi 

metnin iç zamanına gönderme yapan ifadelerden yararlanılır. Dinleyicilerin metni anlamak 

için gereken zaman bağlamını bildikleri öngörülür. 

Hikâyede üç temel olaydan bahsedilebilir: Beyrek’in doğuşu, tutsak oluşu, kurtuluşu. 

Diğer tüm olaylar bu üç ana olayın kuvvetini artırmak, sebeplerini ortaya koymak için yer 

alır. Banı Çiçek ve Bamsı’nın doğuşu, siyasal bir bütünlüğün simgesidir. En küçük ölçekte 

çekirdek ailenin, büyük ölçekte de boyların ortaya çıkışını temsil ve tasvir eder. Kam 

Büre’nin yedi kızı vardır, oğlu yoktur. Bay Bican’ın bir oğlu vardır, kızı yoktur. Bu eksikliğin 

giderilmesi için Bayındır Han’ın sohbetinde yer alan tüm beyler dua ederek “birlik” 

simgelerler. Beyler; duaları ve bedduaları Allah katında kabul edilen, dolayısıyla hem dinen 

hem de siyasal olarak güçlü olan kimselerdir. Duaların sonunda dünyaya gelen iki çocuğun da 

yazgısı bu üstün ve güçlü birleşimin zorlukları üzerinden inşa olur. Metindeki kişiler 

“bütünlenme” çabası içindedirler. Bay Bican Bey kız, Kam Büre Bey erkek evlatla; Bamsı 

Beyrek, Yaltacuk ve kâfir beyi Banı Çiçek’le; kâfir beyinin bikr kızı Beyrek’le; Beyrek, otuz 

dokuz yiğidiyle bütünlenmeye çalışır. Sonuç veren çabalar, ana kahramanınkiler olur. 

Beyrek’in Banı Çiçek’le karşılaşması “av” yoluyla olur. “Negâhından Oguz’un 

üzerine bir süri geyik” gelir, Bamsı birini kova kova Banı’ya ulaşır. İki genci tanıştıran şey 

kendi iradeleri dışında, işaretler yoluyla meydana gelir. Doğumlarındaki yazgısal bağ yeniden 



 

66 

kurulur. Bu bağın ilk bedeli Deli Karçar engelini aşmaktır, bu engel o denli büyüktür ki ancak 

Dede Korkut aşabilir. Dede Korkut’u Karçar’ın elinden kurtaran başta zekâsı ve kurnazlığı, 

sonrasında ise “velayet issi” olmasıdır. Zira Karçar ona toplumun diğer kesimi gibi 

bakmamaktadır: “Ameli azmış fi’li dönmiş, Kadir Allah ag alnına kada yazmış!”, sıradan biri 

olarak görmektedir. “Kutsal”ın zuhuruyla, Dede’yi kılıçla biçecekken kaskatı kalan kolu da 

onu tam olarak ikna etmez. Öyle mal ister ki “hiç bitmesün”. Malın yanı sıra istediği “bin 

kuyruksuz kulaksız köpek ve bin pire” dikkat çekicidir. Kuyruksuz ve kulaksız köpeklerin 

avlarda kullanıldığı bilinmektedir. Ancak Karçar köpekleri görünce “kas kas güler”, 

köpeklerin hâline mi yoksa oldukça zor olan talebinin yerine getirilmesine mi güldüğü 

anlaşılmamaktadır. Pire ise belli ki Karçar’a yabancı bir canlıdır. Çünkü Karçar Dede 

Korkut’un onu pirelerin olduğu yere götürmesine, soyundurup da ağıla koymasına itiraz 

etmez. Pireler ona zarar verdikten sonra pirenin ne olduğunu anlar, pireden kurtulma yolunu 

da Korkut Ata söyler. Herhâlde Karçar’ın bu talebi kızı verme işini zorlaştırmak için 

yapılmıştır. Neticede Banı, Bamsı’ya verilir ve düğün hazırlıkları başlar. 

Beyrek’e düğün gününde nişanlısından “bir kırmızı kaftan” gelir. Beyrek’in kırmızı, 

kendilerinin “ag” kaftan giyecek olmaları kırk yiğidi üzer. Bunun üzerine Bamsı “nayib”inden 

başlamak üzere hepsinin sırayla giyebileceğini söyler. Düğün gecesinde Bayburd hisarı 

beyine “Bay Bican Beg ol sana vereceği kızı Beyrege verdi. Bu gece gerdeğe girür.” haberi 

ulaşınca “ap alaca” gerdeği içinde gece uykusundaki Beyrek ve yiğitleri baskına uğrar. Al 

kaftanı giyecek ilk kişi olan “nayib” o gece şehit olur. Bu hâlde kaftan da, gerdek çadırı da 

renkleri itibariyle “kan”ı simgeler. Kırmızı kaftanın Oğuzlarda güvey giysisi olması da 

Beyrek’in yiğitlerinin de evlenmek istediklerini ifade eder ve hikâye sonunda bu geçekleşir. 

Karçar’ın apayrı bir yerde yoldaşlarıyla yaşıyor olması, Oğuz’da kutsal bir kişi olan Dede 

Korkut’u dahi tanımaması/ saymaması, pireyi bilmemesi, Bay Bican’ın kız çocuk istemesi ve 

kızını Beyrek’in yanı sıra bir kâfir beyine vermeye de söz vermesi Banı Çiçek ve ailesinin 

Oğuz’dan olmadığını düşündürmektedir. Yahut Bay Bican farklı dine mensup, yerleşik hayata 

geçmiş, Dış Oğuz’dan bir bey olabilir. Kız evlat istemesi onun tebası olan fakat yeteri kadar 

toprağı (yaylak-kışlak) olmayan bir bey olduğunu gösteriyor olabilir. Hikâyede “kalın” yani 

kızı alabilmek için güveyi veya güveyinin ailesi tarafından kızın babasına verilecek para veya 

hayvan (Sağol Yüksekkaya, 2007, s. 396) hakkında malumat bulunmaktadır. Fakat “çeyiz” 

yani Eski Türklerde hayvan sürüleri, yardımcı insanlar, kızlar, yengeleri içeren baba malından 

kıza düşen pay (age, s. 401) hakkında kaftan dışında bilgi yoktur. Banı Çiçek’in dadı ve 

hizmetçilerinden adı geçen “Bugur Bogazca Fatma” ve “Kısırca Yenge” olumsuz 

karakterlerdir. Bay Bican Bey’in iki ayrı ve prestijli kişiye verme sözü onun konumunu 



 

67 

sağlamlaştırmak yahut yükseltmek peşinde olduğunu düşündürür. Bican’ın bu tutumunun 

sonucu Beyrek’in on altı yıl sürecek tutsaklığına neden olur. 

Bamsı Beyrek’in tutsaklık yılları hakkında çok az bilgi verilmiştir. Geçen zaman 

içinde neler yaşandığına dair ipucu, Beyrek’in kaleden kaçtıktan sonra kâfire seslenişinde 

bulunabilir. Sadece, kendisine küfür edildiğini ve kara domuz yahnisi yedirildiğini belirtir. 

Bayburd Hisarı beyinin Beyrek’e âşık olan kızının “Geldügümce seni şen görüridüm, 

güleridün oynarıdun. Şimdi noldun?” sözlerinden de Bamsı’nın esaretinin çok da kötü 

geçmediği anlaşılmaktadır. Kurtuluştan umudunu kesmiş olmalıdır ki bezirgânların verdiği 

haberle Beyrek mazisini hatırlar ve harekete geçer. Bay Bican’ın kâfir beyine verdiği sözden 

oğlunun dahi haberi olmasa gerektir. Bu yüzden de Oğuz’da Beyrek’in akıbetini bilen kimse 

yoktur. Onun ölü veya diri haberinin getirilmesini isteyen ilk kişi Karçar’dır. Yaltacuk’un bir 

aldatmaca yaparak verdiği ölüm haberine inanmayıp bezirgânları Bamsı’yı aramaları için 

gönderen Kam Büre, esaretin bitişinin mimarıdır. Tutsaklık dönemin Beyrek’in ölümü olarak 

değerlendirilebilir, zira hiçbir hareketi yoktur. Kahramanın erginlenmesine bağlı olarak 

tutsaklıktan kurtuluşu onun eskisinden daha güçlü bir şekilde yeniden doğuşudur. 

Kaleden kaçıp yurduna varan Beyrek, “yeniden doğuş”a bağlı olarak önce “ozan” 

donuna, sonra da “deli” donuna girer. İlk karşılaşması çobanlarla, ikincisi ozanla, üçüncüsü 

küçük kız kardeşiyle, dördüncüsü de büyük kız kardeşleri iledir. İlk üç karşılaşmada Beyrek’i 

tanıyan olmaz. Her bir karşılaşma onun yokluğunda neler olduğu hakkında bilgi veren, hüznü 

anlatan türdendir. Dördüncü karşılaşma da tüm bunları içermesinin yanı sıra Beyrek’in 

tanınmasını da içerir. Büyük kız kardeşlerinden giymek için “köhne kaftan” isteyen Bamsı, 

kendi kaftanı verildiğinden kıyafet üstüne tam oturunca tanınır. Kaftan unsuru hikâyede ikinci 

kez simgeleşir “kendini bulma”.  Hemen konuyu değiştirir ve bir eski deve çulu bulup 

kafasına geçirir, deli kılığına girer, düğün yerine gider. 

Düğünde deli kılığında Kazan Han’dan icazet alan, ortalığı birbirine katan Beyrek 

sonunda Banı Çiçek’le yüzleşir. Bu yüzleşmede sadece ikisinin bildiği tanışma öyküleri 

anahtar vazifesi görür. Banı’nın Bamsı’yı gönlünden çıkarmadığının göstergesi “nişan 

yüzüğü”nü hâlâ takıyor olmasıdır ki buna binaen Beyrek kendini açığa verir. Kimliği ortaya 

çıkan Beyrek, üçüncü kez “kaftan” giyer: “Beyrege dayeler kaftan geyürüp donattılar.”. Bu 

kaftan da nihai ve güçlü Bamsı Beyrek karakterine erişimi, “kendi olma”yı temsil eder. Kazan 

Bey, Bay Büre ve hatununa müjdeyi verse de ağlamaktan gözleri kör olan baba ispat ister. 

Bamsı’nın küçük parmağının kanı sürülmüş mendilin gözlerini açması koşuluyla onun oğlu 

olduğuna inanacaktır. Gözleri açılır, bu kez kan “kavuşma”yı simgeler; soy bağına işaret eder. 

Yaltacuk’un hesabını gördükten sonra yiğitlerini kurtarma işine girişen Bamsı, Kazan Han ve 



 

68 

diğer Oğuz beyleriyle kaleye saldırır. Muvaffak olurlar. Gazanın sonucunda Bamsı ve otuz 

dokuz yiğidinin düğünleri kırk gün kırk gece sürer. Oğuz’da kırk yeni aile kurulmuş olur. 

Kam Büre’ce istenen soyun devamı, yalnız kendi ailesini değil tüm yurdunu kapsayan bir 

şekilde gerçekleşir. Banı Çiçek’i alan Bamsı Beyrek artık “ap alaca otağ”a değil, “agban 

evine, ag otağına” girer. 

Hikâyedeki ana olayların “çoğalma, neslini devam ettirme” ekseninde mesajlar 

içerdiği görülmektedir. Metnin başında “bir kız, bir oğul” isteğinden hareketle metnin 

sonunda kırk yeni aileye ulaşılmıştır. Verilen sözlerin önemi doğrultusunda önemli vakalar 

yaşanmıştır. Bu sözlerin sahibi Bay Bican, özelliklerinden pek bahsedilmeyen silik bir beydir. 

Oğlu Deli Karçar, kız kardeşi Banı Çiçek’le Bamsı’nın ikinci kavuşmasına kadar hikâyede 

daha etkin bir rol üstlenmiştir. Bay Büre Bey hem neslinin devamı hem de Bayındır Han’ın 

hizmetine bir er verebilmek için çocuk istemiştir. Bay Bican’ın ise gerekçesi yoktur, kızı 

olursa Kam Büre’nin oğluna vereceğini vaat eder. Oğlu Karçar ne Bayındır Han’ın sohbetinde 

yer alır, ne de Bayburt Hisarı’na yapılan akında. Bu durumda devrin siyasi çerçevesinde Kam 

Büre Bey’in etkin olduğu, Bay Bican’ın ise ancak akrabalık yoluyla bir yer edinmeye çalıştığı 

görülür. Banı Çiçek’in Oğuz kızlarından farklı özellikleri vardır ve bu özellikler “Sarı Donlu 

Selcen Hatun”la benzerlik gösterir. Kam Büre Beg’in “Oğuz’da kimün kızını alı vereyin?” 

sorusuna karşılık Beyrek Oğuz’daki kızların dışında bir profil çizer: “Men yerümden turmadın 

ol turmah gerek, men karîmüme varmadın ol mana baş getürmek gerek.”. Bu o kadar keskin 

bir tanımlamadır ki Kam Büre Beg kimin kastedildiğini anlar, “Oğul sen kız dilemezsin, 

gendüne hampa istermişsin. Oğul meğer sen istedügün kız Pay Bîcân Bag kızı Banı Çiçek 

ola” der. Bay Bican Bey ve çocuklarının, Oğuz’un dışından birileri olduğu anlaşılır. 

Yorum. 

Hikâyedeki söylem grupları üçe ayrılabilir: İç Oğuz’dan olanlar, Dış Oğuz’dan 

olanlar, Bayburd Hisarı’ndaki kâfirler. Han Bayındır, Kazan Han, Kam Büre, Burla Hatun, 

Kara Budak, Deli Tundar, Uruz, Beyrek ve kız kardeşleri, nayible birlikte kırk yiğit, çobanlar 

iç Oğuz’dandır. Dresden nüshasının son boyu olan İç Oguza Taş Oguz Âsî Olub Beyrek 

Öldügi Boyda Aruz Koca’nın “Beyrek bizden kız almışdur, güyegimüzüdür.” sözlerinden 

anlaşıldığına göre Bay Bîcân, Deli Karçar, Banı Çiçek, Kısırca Yenge, Boğazca Fatma Dış 

Oğuz’dandır. Bayburd Hisarı’ndakiler  ise; Hisarın Beyi, Beyin kızı, Şökli Melik, Kara Tekür, 

Kara Aslan Melik’tir. 

Başkahraman Bamsı Beyrek olduğundan, metinde İç Oğuz’a daha fazla söz hakkı 

verildiği görülür. Bayındır Han’ın söylemleri, Deli Karçar’ın onun divanına gelmesiyle başlar. 

On altı yıldır kendisinden haber alınamayan Bamsı’nın akıbeti ve bu akıbete bağlı olarak 



 

69 

yapılacaklar için başvuru mercidir. Onun bilgisi ve izni olmadan Beyrek’in aranamayacağı 

yahut Banı Çiçek’in bir başkasına verilemeyeceği anlaşılmaktadır. Yaltacuk Beyrek’in kanlı 

gömleğini delil olarak getirdiğinde, diğer beyler gibi durumu hemen kabullenip üzüntüye 

kapılmaz. Gömleğin Banı Çiçek’e gösterilmesini, ancak onun tanıyabileceğini söyleyerek 

aklını kullanır. Bu durumdaki soğukkanlılığı ve aklını kullanışı onu diğer bütün 

yönetilenlerden ve beylerden ayrı bir yere konumlandırır. Bir hükümdardan beklenen söyleme 

sahiptir. Bayındır Han’ın damadı Kazan Han ise hikâyenin başında, Kam Büre’nin derdini 

sorarak olay örgüsünü başlatan kişidir. Yalancı oğlu Yaltacuk’la Banı Çiçek’in düğününde 

deli kılığındaki Beyrek’e dilediğini yapabilme izni veren ve bu yolla onun tekrar ortaya 

çıkışına zemin hazırlayan da odur. Beyrek burada uzun bir soylama ile Kazan Han’a 

methiyeler dizer, iyi dileklerde bulunur. Okuyucu, Kazan hakkındaki olumlu söz ve 

durumlarla yönlendirilir. Otuz dokuz yiğidi kurtarmak için hisara yapılan yürüyüşte de başı 

Kazan çeker, Şökli Melik’i öldürür. Methiyelerin bu olay üzerinden somutlaştırılması Kazan 

için söylenenleri haklı çıkarır. 

Kam Büre Beg, etkin siyasi varlığı yani boy yönetimini destekler durumdadır; 

yönetimin yanında daha çok varlık gösterebilmek için bir erkek evlat ister. Yaltacuk’un 

getirdiği habere inanmayıp, bezirgânları Beyrek’i aramaya göndererek ferasetini gösterir. 

Kam Büre’nin, Deli Ozan’ın Beyrek olduğuna ispat için serçe parmağının kanını kör olmuş 

gözlerine sürmek istemesi aklına; şifa bulması ise kutsiyetine işaret eder. Büre Beg’in kızları 

da olumlu bir görüntü çizerler. Kardeşleri Beyrek’in yasını yıllarca tutmuşlardır. Tanrı 

misafiri bir ozan olarak gelen Beyrek’e misafirperver davranırlar, yedirirler, içirirler, kıyafet 

verirler, kardeşleri hakkında bilgi almaya çalışırlar; umutlu oldukları görülür. Metinde küçük 

kız kardeşin üç, büyük kız kardeşlerin iki soylaması vardır. Onların soylamaları yoluyla 

anlatıcı; Beyrek’in yokluğunda çekilen acıyı, yaşananları, her şeyin anlamsızlaştığını 

okuyucuya iletmiş olur. Düğün yolu üzerinde karşılaşılan çobanlar, Yaltacuk oaradan 

geçerken ona taş atmak için beklemektedirler. Beylerinin yasını ve kinini tutarlar. Beyrek’in 

onlara sözleri çobanları da olumlu ve benimsenen grubun içine dâhil eder: “Mere, yüzünüz ag 

olsun, aganuzun etmeği size helâl olsun”. 

Dış Oğuz’dan Banı Çiçek hakkında herhangi bir olumsuz ifade görülmez. Bilakis Banı 

Çiçek, hem kendi sözleriyle hem de hakkında söylenen sözlerle olumlu bir yere taşınır. 

Beyrek av sırasında onunla rastladığında kimliğini saklar, dadı olduğunu söyler ve “Ol öyle 

âdem degüldür kim sana görine.” der. “Edebile yab yab gerü döndi.” denilen Beyrek’in nasibi 

de edepli bir kızdır. İkisi arasında gerçekleşen at binme, ok atma müsabakalarında Bamsı 

kazanır ama: “Mere yiğit, menüm atumı kimse geçdügi yok, ohumı kimse yardugı yok. Emdi 



 

70 

gel, senünile göreş tutalım.” diyerek Banı Çiçek ona meydan okur. Güreş faslında Beyrek tam 

da yenilmek üzereyken, bir nevi hile yaparak, kızın göğsünü tutar ve güreşi de kazanır. Banı 

Çiçek yiğitlikte erkeklere denktir. Bu özelliklerini Kam Büre Beg dahi bildiğine göre oldukça 

da meşhurdur. Beyrek’in öldüğü haberini alıncaya kadar sadakatle onu beklemiştir. Tanışma 

kısmında ve Yaltacuk’la düğününde dahi mecbur kalmadıkça kendini göstermez. Söylem, 

Banı Çiçek’i İç Oğuz’dan biriymiş gibi anlatır. Bamsı Beyrek gibi bir “beg oğlu”na yaraşır, 

bey niteliklerinde bir kız olduğu vurgulanır. Beyrek ona “han kızı” diye hitap eder. Banı 

Çiçek’in olumlu özelliklerine rağmen, beraberindekiler pek de öyle değildir. Başta dadıları 

Kısırca Yenge ve Bugur Bogazca Fatma, Banı ve Bamsı’nın sıkça vurgulanan edeplerine karşı 

“edepsiz” olarak çizilirler. Kısırca Yenge “Banı Çiçek menem.” deyip de düğünde oynamaya 

kalktığında,  Beyrek’in soylamasında kısırlığı ve özel hayatıyla karalanır: “And içmişem kısır 

kısrağa bindügüm yok… Evünüz ardında sarvanlar sana bakar… Muradını anlar verür, bellü 

bilgil.”. Ardından Bugur Bogazca Fatma “ere varan kız menem.” deyip oynamak isteyince 

Beyrek: “And içeyim bu gez boğaz kısrağa bindügüm yok… Senün adın kırk oynaşlu 

Bogazca Fatma degülmiydi?” der. Fatma da hem fazlaca yemek yemesi hem de edebi 

nedeniyle eleştirilir. Deli Karçar; büyük-küçük bilmeyen, saygısız biridir. Dede Korkut’un 

yaşına dahi hürmet etmez, ilk gördüğü andan itibaren ona saygısızca davranır. Metinde sadece 

Bayındır Han’a saygı gösterdiği görülür. Kız kardeşini isteyeni öldürür, gaddardır. Fakat 

“günahına tevbe etmek, sözünde durmak” gibi hasletleri de vardır. Dede Korkut’u 

kılıçlayacakken kolu kaskatı kesilince tövbe eder, istedikleri yerine getirilince de kardeşini 

Beyrek’e verip düğün hazırlıklarına başlayarak sözünü tutar; Beyrek’in yokluğunda on altı yıl 

bekler. Hikâyede Bay Bîcân Beg ise yalnızca verdiği sözlerle anılır. Banı Çiçek’i hem Bamsı 

Beyrek’e beşik kertmesi yapar hem de Bayburd Hisarı Beyi’ne vereceğine söz verir. Bu 

davranış Bamsı’nın uzun yıllar tutsak, nayibinin şehit olmasına; yedi kâfir beyinin ölmesine 

neden olur. Pay Bîcân’ın sözel ifadelerine yer verilmeyişi ona karşı olumsuz tutumun, onun 

önemsenmeyişinin bir göstergesidir. 

Metinde tamamen karşıt grup olan “kafirler”den sadece kâfir beyinin kızı ve 

casusunun sözlerine yer verilir. Casus, Beyrek’in Banı Çiçek’le evleniyor olduğu bilgisini 

ileterek yedi yüz kâfirin Beyrek’e saldırmasına neden olur. Kâfir beyin kızı ise bulunduğu 

söylem grubundan ayrı bir özellik gösterir. Beyrek’in tutsaklığı boyunca onunla ilgilenmiş, 

ona âşık olmuştur. Burada millî, dinî söylemin yerine evrensel bir duygu hâkim olur: aşk. 

Aşkın bir yanında Banı Çiçek ile kavuşamayıp acı çeken Beyrek, diğer yanında Beyrek’e 

aşkından ait olduğu taraftakilerin aksine hareket eden kâfir kızı vardır. Kız, hem evlenmek 

gibi iyi sayılan bir niyete sahip olduğundan hem de tutsaklığı bitiren taraf olduğundan 

olumlanır. Kurtulduktan sonra kızı alacağına söz veren Beyrek’in onunla evlenip evlenmediği 



 

71 

konusu hikâyede belirtilmemiştir. Kırk gün kırk gece süren, kırk çiftin evlendiği düğünde bu 

konu bilinçli olarak gizlenmiştir. Zira kiliselerin yıkılıp yerine mescit yapıldığını, keşişlerin 

öldürüldüğünü, ezan okutulduğunu, savaş ganimeti olarak pek çok şey alındığını söylem 

içerisinde ileten anlatıcı, bu kısmı kasten atlamıştır. “Öteki”lerden biri olan kâfir kızı mutlu 

sona dâhil edilmemiştir. 

Yıllar süren olaylar bir iki cümleyle geçiştirilmiş, önemli “an”lar detaylıca 

anlatılmıştır. Bu anların tasvir ve detayı anlatıcının dinleyicilerin duygularını harekete 

geçirmeye gayret etmesiyle açıklanabilir. Bamsı Beyrek’in bezirgânları kurtarması ve ad 

alması, Banı Çiçek’le tanışması ve müsabakaları, Deli Karçar ve Dede Korkut mücadelesi, 

Bamsı Beyrek’in kaleden kaçınca atıyla karşılaşması, düğün yerine gelene kadar çeşitli 

kişilerle söyleşme (çoban, ozan, kız kardeşler, Kazan Han, Burla Hatun) anları detaylıca 

anlatılmıştır. Beyrek ve Banı’nın doğumlarından on altı yaşlarına, bu yaştan otuz iki yaşlarına 

kadarki uzun yıllara dair soylamalardaki duygu ifadelerinden başka bir bilgi veya detay 

bulunmaz. Anlatıcı duygu içeren ifadeler üzerinden söylemini kurar, iyi-kötü ve hem iyi hem 

kötü olanları belirler; üç ana olaydan başka bir şeye dikkati çekmez. Metnin muhtemelen 

mitolojik devirden gelen kökünde ilk anlatı yıldızların hareketiyle ilgilidir (Bkz. Sözcük 

Seçimleri). Nasıl ki Ülker ve Venüs on altı yılda bir buluşuyor ve bu buluşmaya kadar geçen 

yıllar bilinmiyor ve önemsenmiyorsa; bu ilk anlatının üstüne ustalıkla döşenen canlı ve insan 

hikâyeleri de o yıllar önemsenmeden ele alınmıştır. Yine aynı sebepten, Bay Bîcân ve kâfirler 

de dikkate değer bir varlık göstermemişlerdir. Yıldızlar düzeyinde bir anlamları yoktur. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Hikâyede ağırlıklı olarak şart ve soru cümleleri kullanılmıştır. “-Sa, -se” şart kipi 

ekinin kullanıldığı: 

Altun yüzügi isterisen nişânın söyle 

Oynarısan oyna, oynamazısan cehennemde kayna 

Sultanum, meni kosan da şölen yemeginün yanına varsam 

Kara kıyma gözlerün çöngelmeseydi, agam Beyrek deyeydüm ozan, sana 

gibi pek çok örnek vardır. 100 kadar şartlı ifade bulunmaktadır. Bütün önemli eylemlerin 

gerçekleşmesi bir şarta bağlanmıştır: Baş kesilip kan dökülürse ad alınabilir, “kalın” ödenirse 

kız alınabilir, bir delil getirilirse Beyrek’in öldüğüne inanılabilir… Yine metinde 100 

civarında soru cümlesi vardır ki bunlar genellikle diyaloglarda yer almaktadır. Diyaloglarda 

soru cümleleri; standart olarak “soru sorma, sözde soru” işlevlerinden ziyade dinleyicinin 



 

72 

bilgi edinmesi gereken konular için “aydınlatıcı, teyit edici, sebep sorucu” olarak 

kullanılmıştır: 

“Sag mısın esenmisin hanum Bamsı?” (bilgi) 

“Aga deyü ne ağlarsın ne bozlarsın? (sebep) 

Karşu yatan kara tagı sorar olsam yaylak kimün? 

Sovuk sularını sorar olsam içit kimün?” (teyit) 

“Mere ozan karşu yatan kara tagdan aşub geldügünde geçdügünde Beyrek adlu bir 

yigide bulışmadunmı?” (bilgi) 

“Evünüz ardı derecük degülmiydi? 

İtünüz adı Barak degülmiydi?” (teyit) 

“Beyrek gedeli bam bam depe başına çıkdunmı  kız? 

Karanub dört yanına bakdun mı kız? 

Kargu gibi kara saçun yoldunmı kız? 

Kara gözden acı yaş dökdünmi kız?” (bilgi) 

“Alar sabah han kızı yerümden turmadummı? 

Boz aygırın beline binmedümmi? 

Senün evün üzerine sığın geyik yıkmadummı?” (teyit) 

Soruların niteliği bağlama göre değişir. Tanışma, tanınma durumlarında “Kimin 

nesi?”, “Düğün kimün?” gibi daha yalın ve direkt sorular kullanılırken; bilhassa soylamalarda, 

yukarıdaki örneklerde görüldüğü üzere, daha uzun ve dolambaçlı yollardan sorular görülür. 

Başkahramana daima söz hakkı verilmiştir. Beyrek’in olduğu her yerde diyalog vardır, 

diyalogun yanı sıra iç konuşmalarına da rastlanır: 

Bunda minnetile almakdan ise anda babam yanında minnetsüz almak yegdür. 

Bu kıza basılacak olurısam kalın Oğuz içinde başuma kahınç, yüzüme tohınç ederler. 

Hikâyede 1400’ün üzerinde eylem içeren cümleye karşılık 171 isim cümlesi yer 

almaktadır. Metnin içinde sürekli bir devinim olduğunun göstergesi olarak bu miktar 

önemlidir. Fiillerin büyük bir çoğunluğu “-dı” görülen geçmiş zaman ekiyle çekimlenmiştir. 

Bahsedilen eylemlerin bizzat şahit olunarak anlatıldığını gösteren bu ek inandırıcılığı 

artırmaktadır. Geniş zaman eki en çok kullanılan (“eydür” kalıbı dâhil) ikinci kip ekidir. 

Anlatılan toplum ve kişilerin uzun zamandan beri bilindiğini, tanındığını, konuya hâkim 

olunduğunu gösterir: 

Bay Büre’nün oglı vardur, adına Bamsı derler. 



 

73 

Ata tururiken ogul elinmi öperler? 

Ay ogul, Banı Çiçegün bir deli kardaşı vardur, adına Delü Karçar derler, kız dileyeni 

öldürür. 

Anlatıcının; soru cümleleriyle merak uyandırdığı ve aynı zamanda bilgi verdiği, şartlı 

cümlelerle eylemlerin hepsini bir gerekçeye bağladığı, eylemleri sıklıkla kullanarak metin içi 

hareketi belli bir seviyede sürekli kıldığı, eylemleri ve diyalogları “bizimkiler” olarak 

değerlendirilebilecek İç Oğuz’a mensup kişiler için daha çok kullandığı görülmektedir. 

Sözcük seçimleri. 

Söylem sahibinin; sözcükleri cümle içinde kullandığı yerler, eş anlamlı/ yakın anlamlı 

sözcük seçimleri, tekrarları vb. onun niyetini ortaya koyar. Metinde öncelikle “kişi adı 

seçimleri” önemli veriler sunmaktadır. Hikâyelerin tarihsel bağlamı hakkında kesin bir bilgi 

olmadığından, hikâye kişilerinin kurmaca olduğundan hareket edilecektir. Adlar 

incelendiğinde ortaya çıkan sonuçlar da bunu göstermektedir. Dede Korkut Hikâyeleri gibi 

kadîm metinlerle yüzlerce, binlerce yılın sözlü birikimi tabaka tabaka işlenerek gelecek 

nesillere aktarılır. Bu varlık tabakalarına Hartmann’ın yeni ontolojisiyle ulaşmak mümkündür. 

Cansız, canlı, bilinçli ve tinsel olmak üzere dört varlık kategorisi vardır. Sözcüklerin 

anlamlarındaki tabakalanmalar, bağlamın anlaşılabilmesi açısından önemlidir. 

Büre Beg, çeşitli araştırmacılarca metinde: Muharrem Ergin “Pay Püre Bey”, Semih 

Tezcan ve Sadettin Özçelik “Bay Büre Beg” olarak okunmuştur. Bu okunuşlar çerçevesinde 

anlam değişikliği de meydana gelmektedir. Hikâye başlığındaki “Kam” pek çok okumada 

“Bay/ Pay” olarak düzeltilmiştir. “Kam Büre/ Bura/ Püre” olarak alındığında bu ad Yunanca 

“kampoúra” (kambura) yani “hörgüç, kambur” sözcüğü olabilir. Teleütlerde “Bura”, uzak bir 

bölgede yaşayan halkın ruhunun yaratanı; “Bura Kan” ise Teleüt boylarından birinin mitolojik 

atasıdır. Şorların inancına göre Ülgen, şamanlara sadece onun yanına gelirken 

kullanabilecekleri dokuz mitolojik at “bura” verirdi. Şaman tefinin üst kısmına “bura” denilen 

mitolojik hayvanların tasvirleri yapılırdı. “Tın Bura” şamanın olağanüstü özünü simgelerdi ve 

onun kaybedilmesi şamanın olağanüstü güçlerini kaybetmesi demekti. Bu mitolojik hayvanlar 

at veya deve olabilirdi (Alekseyev, 2013, s. 46, 57, 104, 230). 

Develer hemen hemen her toplumda kendilerine bir yer edinmişlerdir. Türk 

topluluklarında deve kutsal bir hayvan olup Ak-Hunlar’da deve bir ongun (totem) kabul 

edilmiştir. Kazak şamanların atası-Esnateli, Korkut Ata’ya ait bir deveydi. Teleut şamanların 

elebaşısı Kıçkıl, beyaz renkli, kutsal bir deve yavrusunun (taylak) üstünde gidip geliyordu. 

Deve motifi, Kazakistan’da ve Orta Asya’daki diğer halk kültürlerinde de kutsal bir öneme 



 

74 

sahipti. İnsanlar onu kuvvetli bir hükümdar, zafer ve boran-fırtına tanrısı (Veretragna) olarak 

kabul ediyorlardı. Şamanizme inanan eski Türk topluluklarında deve, kurban hayvanıydı ve 

ritüel müzik enstrümanı olan kobız deve derisi ile kaplanıyordu. Şamanlar çocuğu olsun diye, 

kısır kadının eline, dört farklı hayvan derisinden yapılmış ip bağlardı. Bunlardan en önemlisi 

deve derisinden yapılan ipti. Tek hörgüçlü bir devenin kutsal bir insanın mezarı üzerinde 

kesilmesi hâlinde, çocuğu olmayan kadınların doğuracağına inanılırdı. Kırgızlarda, beyaz 

deve yavrusu (ak taylak) kutsal sayılır ve hastalıkları kovduğuna inanılırdı (Çoruh & 

Türkmen, 2016, s. 37). 

Tüm bu bilgiler ışığında Kam Bura Beg’in varlık tabakalarının üçüncüsünde “deve” 

olarak yer aldığını söyleyebiliriz. Ayrıca hikâyede Salur Kazan’ın ona bakarak söylediği “Bay 

Büre Beg ne aġlayup bozlarsın?” cümlesindeki “bozlamak” fiili, develerin bağırması 

anlamında da kullanılmaktadır. Boğa Takımyıldızı’nda “hörgüç” kısmı da Kam Büre Bey ile 

temsil edilir. Boğa Takımyıldızı hemen her kültürde baharı, havaların ısınmasını müjdeler. 

Bu bağlamda Türkler için konar-göçerliğin ve mal varlığının önemli bir kısmını teşkil 

eden “deve”ye ulaşılır. Kam Büre’nin oğluna Dede Korkut tarafından “Sen oġlunı ‘bamsam’ 

deyü ohşarsın, bunun adı Boz Aygırlı Bamsı Beyrek olsun.” sözleriyle ad verilir. Bey/ Bay 

kökünden gelir, asalet ve ululuk anlamı içerir. Bey çocuğu demek olduğu da söylenir 

(Karakurt, s. 54). “Bam” sözcüğü ise “dam, tavan, kubbe, çatı, bazı telli çalgılarda kalın tel, 

borç” anlamlarındadır. Kubbe ve dam anlamları, Kam Büre’nin deveyi simgelemesiyle 

birlikte düşünüldüğünde Bamsı’nın da deve olduğu görüşüne ulaşılır. Bay Büre Beg’in ruhsal 

tabakada “deve”yi temsil ettiği belirtilmişti. Hikâyede “bam bam depe başına çık-“ şeklinde 

de geçen “bam”ın kubbe anlamında kullanıldığı varsayılabilir. Arap deve şairi olarak bilinen 

Tarafa’nın kasidesinde devesini anlattığı bir beyitte “bam bam çık-” deyimi tarif ediliyor 

gibidir: 

37. (…) Devem başını ve burnunu yere eğdiği zaman yürüyüş hızı artar (Ceviz, 2007, 

s. 60). 

Tasvir edilen hareketiyle deve yürüyen bir tepeyi, kubbeyi andırmaktadır. Bundan olsa 

gerek Bay Büre oğlunu “bamsam” diye sevmektedir. Yine aynı şiirde bir bölüm vardır ki 

âdeta Beyrek’in bezirgânları kurtarma sahnesini anlatır: 

40. İşte ben yolculuğumu böyle bir devenin üzerinde sürdürürüm; arkadaşım (çöldeki 

yolculuğun zorluklarından bıkıp da) “Keşke bundan seni de kendimi de kurtarabilsem” 

dediği, 



 

75 

41. Yol kesicilerin bulunmadığı bir yolda olsa da, korkudan yüreğinin ağzına geldiği 

ve kendisinin yakalanmış olduğunu sandığı zaman. 

42. Kavmim içerisinde “Hani ya, bir yiğit yok mu” denildiği vakit bu çağrı ile 

kendimin kast edildiğini anlarım, artık (kavmime yardım konusunda) tembel davranıp 

tereddüt geçirmem. 

Develer, kuvvetli bir hafızaya sahiptirler. Bunun yanı sıra kindar, uysal, sadık, 

üzüntüsünü ve sevincini belli eden, müzikten çok hoşlanan hayvanlar olarak bilinirler. 

Beyrek’in 16 yıl tutsaklığa rağmen obasını bulması devenin hafızasına benzer. Yaltacuk’un 

düğününü bozması kindarlığına, aradan geçen onca zamana rağmen Banı Çiçek’i unutmaması 

ve ona olan sevgisi sadakat ve duygusallığına, kopuz çalması da müzikten hoşlanmasına işaret 

ederek Bamsı-deve eşliğini sağlamlaştırır. Banı Çiçek’in Yaltacuk’la düğününü bozmak için 

kılık değiştiren Beyrek önce eski bir kaftan giyer, bu kaftanla kız kardeşleri onu tanıyınca “bir 

eski deve çulu” bulup deler ve kafasına geçirir. Hikâyelerde geçen, hâlen Yörük 

Türkmenlerinde de yaşayan “beserek, besirik, besrek biserek” sözcüğü de dikkat çekicidir. 

Besrek/ Beyrek ses yakınlığı önemlidir; zira besrek: “tüylü/ tülü” olarak da bilinen, çift 

hörgüçlü erkek Orta Asya devesi (buhur/ bactrian) ile tek hörgüçlü dişi Arap devesinin (hecin) 

melezlenmesinden ortaya çıkan “tek hörgüçlü, uzun tüylü, erkek deve cinsi”dir. Bu cins 

develer güreşçidirler ve hem “buhur”dan hem de “hecin”den daha güçlüdürler. Güreş devesi 

olmak soydan gelen bir özelliktir, sonradan kazanılamaz. 15 yaşına kadar çok iyi güreşen 

besrek, 35-40 yıl kadar yaşar (Yükçü, 2011, s. 21). On beş yaşındayken Banı Çiçek’le evlilik 

hazırlığı yapan Beyrek, 16 yıl tutsaklığın ardından eve döndüğünde yaşı 32’dir. Son hikâyede 

( Dış Oğuz’un İç Oğuz’a asi olup Beyrek’in öldüğü) dayısı Aruz tarafından öldürüldüğünde 

de 35-40 yaşlarında olsa gerektir. Güreşen develer birbirine dişleriyle zarar vermesin diye 

“ağız bağı” takılır; Beyrek de Oğuz’da “nikab”lı dolaşan dört gençten biridir. Develerin 

yalnızca erkekleri güreşir ve bu develer “pehlivan” olarak anılır. Bamsı’nın bezirgânları 

kurtardığı sahnede “Erenler meydanının aslanı, pehlivanlarun kaplanı Boz Oġlan yetti.” 

ifadesindeki “boz oğlan” ve “pehlivan” sözcükleri develer için de kullanıldıklarından Beyrek/ 

besrek özdeşliği görülür. Banı Çiçek’le Beyrek’in müsabakasında son bölüm olan güreşte 

“birbirine sarmaştılar”, “bağdadı”, “arhası üzerine yere vurdı” ifadeleri, deve güreşlerindeki 

“makas, bağlama” gibi oyun ve taktiklere denk düşmektedir. Beyrek’in Banı Çiçek’i “üç öpüp 

bir dişleme”si de deve/  devedikeni bağlantısına işaret eder. Develerin en sevdiği yiyecekler 

dikenli bitkilerdir. 

Düğünde Çiçek’in yerine oynayan hatunlardan biri “Buğur Boğazca Fatma”dır. Buğur 

“damızlık erkek deve” anlamına gelir. Buğur lakabı, Fatma’nın iştahından dolayı verilmiş olsa 



 

76 

gerektir. Türklerde bütün törenlerde hayvanların önemli bir rol üstlendiği ve deve güreşlerinin 

de bunun önemli bir parçası olduğu bilinmektedir (Roux J. P., 2015, s. 132). Güreşçi develer 

için yapılan “havut giydirme” (deve semeri) törenleri düğün gibidir ve bu törenlerde hayır 

yemeği yenir (Ertürk & Şanlı, 2017, s. 229). Beyrek’in düğünü, onun havut giydirme töreni 

olarak düşünülebilir. Çünkü havutlar genellikle sarı, kırmızı, turuncu gibi canlı renklerden 

seçilir (Yükçü, 2011, s. 38). Beyrek’in düğün hediyesi kaftanı da “kırmızı” renktedir; 39 

yiğidinin gücenmesine yol açmıştır. Ayrıca bazı Yörüklerin göçlerinde en gösterişli deve 

seçilerek süslenir, kervanbaşı yapılır. Bu deveye gelinlik kızların en güzeli biner. 

“Deve oyunu”, deve güreşi gibi Türk kültürünün vazgeçilmez parçalarından biridir. 

Kış gecelerinde kapalı mekânlarda, sıcak havalarda ise açık alanlarda ve meydanlarda icra 

edilen deve oyunları düğünlerde de yapılır. Düğünlerdeki deve oyunlarında genellikle ölüp 

dirilme, ticaret, ortalığı dağıtma, izleyicilere sataşma vb. kurgularla onlardan bahşiş toplandığı 

görülür. Kazan Han’ın izniyle düğünde kadınların olduğu yere giden, giderken de ortalığı 

birbirine katan, yemekleri döken Beyrek’in durumu deve oyunlarını anımsatır. “Deveye ‘Kalk 

oyna.’ demişler; bir çam, bir çardak devirmiş.”, “Deveye oyna demişler, dokuz çadır yıkmış.” 

ve “Deveye bir oyna demişler, dokuz kazan süt dökmüş.” gibi halk arasında yaşayan 

atasözleri âdeta Bamsı’nın düğün yerinde yaptıklarını anlatır. Develer, geçmişten bugüne 

Türkler arasında dayanıklılığın, gücün, sabrın, inadın, kinin, yanlışlığın, eğriliğin ve 

ahmaklığın sembolü olarak görülmüştür. Türk boy ve toplulukları arasında en sevilen 

hayvanlar arasında yer alan deveyle ilgili Eski Türkçe Dönemi’nden başlamak üzere 

Türkçenin temel kaynaklarında da pek çok kavram işaretine “…botu, botula-, bozla-, 

budgalug, buğra, deve, ingen, taylak, titir…” yer verilmiştir (Alyılmaz, 2016, s. 581, 586). Hz 

Salih’le ilgili bir hikâyede, ona inanılmasını sağlamak için mucize olarak bir kaya parçasından 

“deve” var edilir. Semud kavminden birisi, yasak olmasına rağmen deveyi “ayağından 

biçerek” öldürür ve bu yüzden kavim azaba uğrar (Albayrak, 1993). At Ağızlı Aruz da son 

boyda Beyrek’in “sağ uyluğunu” keserek onu öldürür. 

Beyrek, “canlı varlık” tabakasında “deve” olmaktadır. “Cansız varlık” tabakasında ise 

Ülker yıldızını temsil eder. Boğa Takımyıldızı içerisinde yer alan Ülker; “Yedi Kız Kardeş, 

Peren/ Pervin, Süreyya” adlarıyla da bilinen bir yıldız kümesidir ve Türkler için oldukça 

kutsaldır. Hikâyede belirtildiği üzere Beyrek’in yedi kız kardeşi vardır. Pek çok insan çıplak 

gözle kümenin yalnızca altı yıldızını görebilir, biri gizlidir. Yedincisiyle ilgili pek çok milletin 

efsane ve inanışları vardır. Astrolojiye göre Ülker içinde yer alan yıldızlar, öküz (boğa) 

şeklini meydana getirdiğinden “Sevr/ Taurus” adıyla anılan burcun sırt/ hörgüç kısmında iki 



 

77 

sıra hâlinde dizilmiş altı veya yedi yıldızdan meydana gelen, parlaklığıyla meşhur bir 

kümedir. Ülker Türk mitolojisinde, insanları rahatlatan sıcak havayı getirendir. 

Dîvânu Lugati’t-Türk, Hünernâme, Selçuknâme gibi eserlerde Türk Boyları, boyların 

ongunları ve tamgaları ile ilgili çeşitli bilgi ve resimler yer almaktadır. Damgalar/ Tamgalar, 

boy ve sülaleleri tanımlayan birer soyut bir kimlik gibidir. Damgalar bir boyun aşiretin, ya da 

sülalenin mührü olarak ya da eşyalarını, hayvanlarını başka ailelerin eşya ve hayvanlarından 

ayırmak için kullanılmıştır. Türk boyları arasında tanımlayıcı işaretler olmalarının yanı sıra 

bir iletişim aracı, soyut, sembolik, saf bir anlatım dili özelliği taşırlar. Damgalar, tüm bu 

özellikleri ve bir dilin alfabesi,  aynı zamanda ait oldukları sosyal grupların kendileri için 

tarihe miras bıraktığı ilk anlatı metinleri olduklarından sosyo-kültürel araştırmalarda 

başvurulması gereken öncelikli vesikalardır (Güllüdağ, 2015, s. 133). Bayındır boyuna ait 

olduğu belirtilen tamgalar aşağıda verilmiştir. Bu tamga örneklerinin “deve”ye benzerliği 

dikkat çekicidir: 

 

Şekil 1. Oğuz boylarının tamgaları. 

Tamganın kutsanmış karakteri, ait olduğu boy ile bağının ve onun “ongun” ile bağının 

bir sonucudur. “Ongun”, boyun özel ilişkiler kurduğu hayvan veya varlıktır (Roux J. P., 2015, 

s. 122). 

Hikâyede “Banı” şeklinde geçse de araştırmacıların çoğu bu sözcüğü prenses 

anlamında “bânû” olarak almaktadır. Banı sözcüğünde “-ı” iyelik eki olarak alındığında Banı 



 

78 

Çiçek, “damı/ üstü/ tepesi çiçek” anlamına gelir. Çünkü bân, “dam, satıh” demektir. Çiçek’in 

babası Bay Bîcân “cansız, ruhsuz” anlamıyla, bir bahar gününde kız çocuk dileyen biri olarak 

“cansız toprak, çöl” anlamında birinci tabaka varlık kategorisine dâhil edilebilir. Bu bağlamda 

Bamsı Beyrek “deve” sayıldığında Banı Çiçek, ikinci varlık tabakasında “devedikeni”dir. 

Devedikeni, “Asteraceae” familyasından bazı dikenli bitkilerin ortak adıdır ve Asteraceae 

“yıldız gibi ışıyan” anlamındadır. Develerin en sevdikleri besinlerden olan devedikeni bitkisi; 

genellikle susuz yerlerde, Banı Çiçek’in otağının bulunduğu yer gibi yol kenarlarında, ıssız 

yerlerde yetişir. Beyrek bu otağa avlanırken bir geyiğin peşine düşerek ulaşmıştır. “Gök 

çayırın” üzerindeki bu “kırmızı otağ” şaşırtıcıdır. Göçebe Türklerin evleri olan çadır ve otağın 

“tavan”ı gökyüzüyle özdeşleştirilir. Yıldızları ve bu yıldızların özelliklerini bin yıllardır bilen, 

günlük hayatlarının yönetimine tatbik eden Türkler çadırlarının tavanını gökyüzüne açılan 

pencere olarak görüyorlardı. Çadırların tavanında “tüynük, tümüldük” denilen yuvarlak, 

içerdeki dumanın tahliyesini sağlayan ve pencere görevini gören bir kısım vardır. Çadırın 

“ban”ı diyebileceğimiz bu kısım dışarıdan bakılınca çıkıntılı bir daire gibi görünür ve çeşitli 

sayılarda parmaklıklardan oluşur. Özel bir şekli vardır ve bu şekil, devedikeni bitkisinin çiçek 

açmadan önceki görüntüsüne çok benzer: 

 

Şekil 2. Devedikeni bitkisi. 



 

79 

 

Şekil 3. Bir otağın tepesi/ tümüldük. 

“Bam” ve “bân” sözcükleri biri Farsça biri Arapça olmak üzere aynı anlama gelirler: 

tepe, kubbe. Türklerin kubbesi önce otağ, sonra gökyüzüdür. Bamsı Beyrek ve Banı Çiçek 

varlık tabakalarının cansız kategorisinde gök kubbede yıldızdırlar: Ülker ve Zühre (Venüs). 

Eski Türkler, Ülker'i şekil olarak uzun saçlı bir Türk Alp'ine benzetir, güzel Venüs  ile Alp 

buluşunca baharın geldiğini anlarlarmış. Yakutlarda Zühre’nin adı “Çolbu”dur ve çok güzel 

bir kızdır. Ülker yıldızı ile Çolbu birbirleri için yanıp tutuşan iki gençtir. Çolbu ve Ülker bir 

hizada birleştiklerinde kalpleri atmaya, göğüsleri kabarmaya, nefesleri gürleşmeye başlar; bu 

nefesler birer dalgaya dönüşür. Bu birleşimden kasırga çıkar, ortalık birbirine karışır, kar 

fırtınaları olur. Bu nedenle Yakut Türkleri bu iki yıldızın bir araya gelmesinden ürkerler 

(Gökalp, 1976, s. 109). Türkler yıldızlar hakkında çok şey biliyorlardı, onları sürekli 

gözlemliyor ve onlara göre yaşantılarını düzenliyorlardı. Bu hikâye de Türklerin astronomik 

bilgilerini ispat etmektedir. Venüs, Güneş sistemindeki diğer tüm yıldız ve gezegenlerin tersi 

yönünde hareket eden bir yıldızdır. Venüs ve Ülker 8 yılda bir, nisan ayı ortalarında denk 

gelirler. Asıl buluşmada; Venüs ve Ülker Takımyıldızı kümesi arasındaki güneşten gelen 

olumlu uzanımlar, oldukça az rastlanan astronomik bir olay olarak gerçekleşir ve bu sadece 

16 yılda bir gözlemlenebilen bir durumdur. Venüs ve Ülker’in son buluşumu 2 Nisan 2012’de 

NASA tarafından çekilen aşağıdaki fotoğrafta görülmektedir. İki aşığın buluşması, iki yıldızın 

buluşması gibi herkese ışık saçan, herkesi mutlu kılan bir şeydir. 



 

80 

 

Şekil 4. Venüs ve Ülker buluşumu, http://astropixels.com/conjunctions/2012/VenusM45-

01.html. 

Beyrek ve Banı Çiçek dünyaya geldiklerinde ilk Venüs-Ülker buluşması 

gerçekleşmiştir. Onların doğduğu vakit Bay Büre Bey tarafından oğluna hediye getirmeleri 

için gönderilen bezirgânlar 16 yılda dönmüştür. Aynı yıl düğün hazırlıkları yani ikinci yıldız 

buluşması gerçekleşir. Kâfirin eline esir düşen Beyrek’le ikinci buluşma yine 16 yıl sonra 

bezirgânlar vasıtasıyla gerçekleşir. Böylece “bezirganlar”ın da “Merkür” gezegenini temsil 

ettiği anlaşılır. Çünkü akıl, ilim ve ticareti simgeleyen Merkür, Tanrıların mesajlarını ileten 

haberci olarak bilinir. Hikâyede Bamsı, geride bıraktığı herkesin haberini kaleye gelen 

bezirgânlardan alır. Onlara söylediği soylamada kardeşlik vurgusu ve övgü vardır. Yalancı 

oğlu Yaltacuk ise “küçük uğursuz” olarak da bilinen “Mars”ı simgeler. Yaltacuk’taki 

küçültme eki de “küçük” anlamına denk düşmektedir. Mars, korku karşısında ya kaçan ya da 

savaşan birini temsil eder. Yaltacuk da, her şey ortaya çıktığında Beyrek’le yüzleşmek yerine 

kaçmayı tercih eder. Türklere göre korkunç “ateş”iyle her şeyi yakan Mars, kırmızı renginden 

dolayı “bakır sokum” olarak adlandırılmıştır. Beyrek Yaltacuk’u kovalayarak “Tana sazı”na 

düşürür ve sazlığı “ateş”e vererek onu yakalar; ateş Mars’ın kırmızı rengini temsil eder. 

Anadolu’da Mars’a “Yaldırık” denilmektedir (Kabadayı, 2007, s. 107), sözcüğün Yaltacuk’la 

ses benzerliği ilgi çekicidir. “Yal” kökü “alevlenmek” demektir ve parlak anlamına gelen 

“yaldrık” sözcüğü de bu köktendir (DLT, s. 377, 526). 



 

81 

Karçar, “karça-” (kar küremek, ortalığı karıştırmak, fitne çıkarmak) fiilinden türetilmiş 

bir addır. Karçar’ın bulunduğu mekânın tasvirinde “aġban otağ, aġ otağ, kara yer” 

geçmektedir. Beyrek’in Banı Çiçek’le karşılaştığı dönemin baharı simgelediği kabul 

edildiğinde, Zühre ve Ülker’in buluştuğu zaman bilgisiyle bu tasvir Güneş'in Sevr burcunda 

bulunduğu Nisan ayında fırtınalarıyla meşhur olan altı gün yani “sitte-i sevir”dir. Nasıl ki 

“sitte-i sevir” atlatılmadan havalar tam manasıyla ısınmıyorsa, Deli Karçar’dan kız kardeşinin 

evlenme iznini alma problemi aşılmadan da Bamsı-Banı aşkı devam edemez. “Karça-” fiilinin 

“kar küre-” anlamı işte bu tabakada çok anlamlıdır. Beyrek ve Karçar’ın mücadelesi yaz ve 

kışın mücadelesi gibidir. Bu bağlamda, Zühre ve Ülker gökyüzünde birbirine yakınlaşınca 

çıkan “kar fırtınası”nı Deli Karçar simgeler.  Dede Korkut Deli Karçar’la görüşmeye 

gittiğinde o “ağzını köpüklendirir”. Bamsı gibi Karçar da çiftleşme zamanındaki bir deveyi 

anımsatır. Çünkü develerin, “kızgınlık” denilen bu zamanlarında ağızlarından beyaz köpükler 

saçılır. Karçar’ın kardeşini isteyenleri öldürmesi, onun da evlenecek yaşta olmasına rağmen 

evlenememesine bağlanabilir. Nitekim Korkut Ata’dan istediği hayvanlar da bâkir ve erkektir: 

“maya görmemiş bin buğra, hiç kısrağa aşmamış bin aygır, koyun görmemiş bin koç”. 

Böylelikle Karçar, varlık kategorilerinin üçüncüsünde bir “deve” olarak bulunur. Kişi 

adlarının varlık katmanlarının her birinde ayrı anlamlar üstlendiği, Türk kozmogonisiyle 

bağlantılı olduğu ortadadır. Adlardaki anlam tabakalarının, “sapma”ların bilinçli kullanımı 

yoluyla gizlendiği görülmektedir. Jung’un belirttiği üzere gökyüzündeki takımyıldız ve 

gezegenlerin izdüşümü yeryüzündeki kahramanlardır ve göksel varlıklar kahramanların 

arketipleridir. Bireylerin kendilerinden önceki kuşaktan gelen bilinçdışı, kolektif 

“bilinçdışı”dır. Bilindik davranış modellerinden arketipler, mistik görseller veya semboller 

yoluyla bilinçli akla önermeler gönderirler. Astroloji de, bilinç seviyeleri arasında aracılık 

yapan, iç benliklerimizin dışarı yansımasını sunan bir semboller dilidir (Jung Psikolojisi, 

2016). 

Hikâyenin “duygu”ları harekete geçirecek şekilde kurgulandığını belirtilmişti. 

Özellikle “ağlamak” ve “yas tutmak” fiilleri eş\ yakın anlamlı sözcüklerle birlikte türlü 

şekilde kullanılmış ve tasvir edilmiştir: 

Bay Büre Beg ne aglayup bozlarsın? (35b/12) 

Han Kazan nece aglamayayın bozlamayayın?(36a/1) 

Beyregün babası kaba sarık götürüb yere çaldı, tartdı, yakasın yırtdı. “Ogul ogul” 

deyüben bögürdi, zarılık kıldı. Ag bürçeklü anası büldür büldür ağladı, gözinün yaşın dökdi. 

Acı tırnak yüzine çaldı, al yanağın tartdı. Kargu gibi kara saçını yoldı. Aglayubanı 

sıklayubanı evine geldi. … Yedi kız kardaşı ag çıkardılar kara tonlar geydiler… aglaşdılar, 



 

82 

bögrüşdüler… Banı Çiçek karalar geydi, ag kaftanını çıkardı. Güz elması gibi al yanağı tartdı 

yırtdı… zârî zârî ağladı (47b/4-48a/3). 

Gömleği göricek begler ünür ünür aglaşdılar, zârılıklar gördiler (48b/12-13). 

Ap alaca ordısına şiven girdi. Ag çıkardılar, kara geydiler (49a/8). 

Böyle degeç kırk yiğidi kaba sarıkların götürdiler yere çaldılar, bögürü bögürü 

aglaşdılar, zârîlık kıldılar (50b/9-10). 

Mere kız ne ağlarsın, bozlarsın aga deyü? Yandı bagrum, göyündi içüm (53a/9-10). 

Karşu yatan kara tagum yıkılubdur… Gölgelice kaba agacum kesilübdür… 

Dünyelikde bir kardaşum alınubdur (54a/10-13). 

Bütün bu hüznün ve yasın sebebi Beyrek’tir. Beyrek’in yaşadığı toplumun her 

tabakasından insanlarca oldukça sevilen, benimsenen bir yiğit olduğu anlaşılmaktadır. 

“Gözi tut-/ beğen-”, “ever-/ göçür-” “murad/ maksud”, “kul/ karavaş”, “gönül verip 

sev-/ aşıkla-” “apar-/ götür-”, “avazı gedil-/ üni boğul-”, “sag/ esen”, “şad ol-/ sevin-”, “el 

götür-/ dua kıl-” gibi pek çok yakın anlamlı sözün metinde birlikte bulunması hem dilin hem 

de duygusal boyutun Oğuz’da ne kadar zengin olduğunu gösterir. 

Dinen “Yaratan” manasında yabancı dillerden alınan “Allahu Teâlâ, Hak Teâlâ, Allah, 

Rab, Kadir Allah” sözleri 24 kez; Türkçe “Tangrı” sözcüğü 7 kez kullanılmıştır. Sözcük 

seçimi İslamiyetin tesirinin arttığını göstermektedir. Kişilerin bu konuda belirgin bir tercihi 

yoktur. Söz gelimi Deli Karçar “Kadir Allah” da der, “Tangrı” da. İslamiyet’le bağlantılı 

olarak; şehit olmak, iki rekât namaz kılmak, İsm-i Azâm okumak gibi ögeler metinde birer 

kez yer almaktadır. Oğuz’un karşıt grubu, “kâfir, sası dinlü kâfir” sözleriyle belirtilir. Söylem, 

“biz” ve “öteki”lerin, din farklılığından kaynaklandığını yansıtır. 

Metinde aynı sözcüğün tekrarı, zıt anlamlı/ yakın anlamlı sözcüklerin kullanımı, ses 

benzerliğinden yararlanma gibi yollarla oluşturulmuş pek çok ikileme söylemin gücünü 

artırmak için kullanılmıştır. Bunlardan bazıları: 

Bögürü bögürü, tavla tavla, sovuk sovuk, zarı zarı, kas kas, ünür ünür, taşkun taşkun, 

kunt kunt, apul apul, açuk açuk, argap argap, kanlu kanlu… Gece gündüz, gelen giden, ölü 

diri, bakdı gördi… Dan dansuh, yarımasun yarçımasun, kanlu kunlu… 

Hikâyelerde yer alan bazı kalıp ifadeler ve sözcük tekrarları da ikilemeler gibi 

pekiştirme görevi görmektedir: 

Ünüm anla sözüm dinle, sorar olsam/ olsan sag mı, sorar olsan sagdur, çalma ozan 

eytme ozan, agam Beyrek gedeli… yok, kara başum kurban olsun… sana ... 



 

83 

Dede Korkut, Deli Karçar’dan kız kardeşini istemeye giderken hanın tavlasından iki 

önemli at ister. İki şahbaz ve yüğrük at talep eder bunlar “keçi başlu keher aygırı, toklı başlu 

torı aygırı”dır. Bu atların, üstün ve seçkin niteliklere sahip özel atlar oldukları, özelliklerinin 

belirtilmesi için de buna uygun giydirildiği görülmektedir: 

 

Şekil 5. Issık Kurganı’ndan çıkan eserlerin sergilendiği müzeden bir at başlığı (Fotoğraf: Dr. 

Mehmet SAĞ). 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Söylem içerisindeki verileri desteklemek amacıyla anlatıcı; genelgeçer bilgiler 

vermeye, dualara, beddualara, atasözlerine sıkça başvurmuş ve geleneklerden bahsetmiştir. 

Sebep-sonuç ilişkileri, kullanılan bu unsurlarla sağlam biçimde kurulmuştur. Hikâyede değer 

içerikli cümlelerin bu denli sık kullanılması, topluma kaybetmek üzere/ kaybetmiş olduğu 

değerleri hatırlatma işleviyle kullanılmış olmalıdır. Zira atasözlerine, toplumsal değerleri 

tanımlayan cümlelere başvurma, Dede Korkut Hikâyeleri’nin hepsinde aynı oranda 

görülmemektedir. Değerleri tanımlayan cümlelere: 

Ol zemânda beglerün alkışı alkış karkışı karkış idi. 

Ol zemânda bir oğlan baş kesmese, kan dökmese ad komazlarıdı. 

Zira Dede Korkud velâyet issi idi, dileği kabul oldu. 

Oguz zemânında bir yiğit ki evlense oh atarıdı, ohı ne yerde düşse anda gerdek 

dikeridi. 

örnek gösterilebilir. Bu cümlelerin muhatabı, olayların sebep ve sonuçlarını bir arada görüp 

tartabilecektir. Her varlığın tek ve yüce Tanrı’ya bağlandığı Türk inanışına dair verilerin 

metinde bulunması, inancı her eylemin başına koşut olarak alır: 



 

84 

Tangrı mana yol verdi, geder oldum, mere kâfir 

Aganuzun başı ve gözi sadakası… 

Dualarla desteklenen eylemler “iyi/ olumlu” olanı, beddualarla kınananlar ise “kötü/ 

olumsuz” olanları işaret eder. Toplumsal, ideolojik, sosyal onay ve red bu yolla gösterilmiş 

olur: 

Mere yüzünüz ag olsun… 

Elün var olsun 

Elün kurısun, parmaklarun çürisün… 

Kutlu olsun devletünüz. 

Beyrek’in anlatısında; diğer hikâyelerde görülmeyen, içinde birden çok yargı bulunan 

atasözleri yer almaktadır. Atasözlerinin geçtiği yerlerde, sözün içerdiği anlamı oluşturan vaka 

örneklenir. Kırk yiğidiyle yiyip içtikten sonra gece uykusundayken 700 kişilik kâfirin 

saldırısına uğraması: 

Derin olsa baturur, kalabalık korhudur, at işler er öginür, yayan erin umudı olmaz 

(47a/10-12). 

sözüyle özetlenir. Banı Çiçek’le evlenmek üzere olan Yaltacuk’un şöleninde kılık değiştiren 

Beyrek, deli rolüyle bütün eylemlerini serbestleştirir. Toplumsal normlar onun için kısıtlayıcı 

değildir artık. Şölende karnını doyurduktan sonra yemek kazanlarını birer birer devirir. “Deli” 

kisvesi altında amaçsızca yapılmış gibi görünen eylem, bir atasözü yoluyla aydınlatılır: 

Sagdan gedeni sag alur, soldan gedeni sol alur, hakluya hakkı dege, haksuza yüzi 

karalugı dege (57b/9-10). 

Metin boyunca okur, Beyrek’in varlığıyla ortaya konan pek çok değere şahit olur. 

“Kahraman nedir, bir er adını nasıl alır? Oğuzlarda evlilik nasıl vuku bulur? Toplumun deliye/ 

fakire/ ozana bakışı nasıldır? Hükümdarların yetki ve uygulamalardaki rolleri nedir? 

Oğuzların dinî inançları sosyal hayata nasıl yansımaktadır? Savaş sebepleri nelerdir, savaş 

hazırlığı nasıl yapılır? Oğuz’da önemli beyler kimlerdir? Dede Korkut’un toplumsal/dini 

işlevi nelerdir?” gibi pek çok sorunun cevabı anlatıda açıkça yer almaktadır. Hikâye, bir ayna 

gibi yansıtan, zaman yolculuğu gibi geçmişe uzanan kurgusuyla okurun/ dinleyicinin millî 

benlik duygusuna hitap etmekte, güçlendirmektedir. 



 

85 

Kazan Beg Oglı Uruz Begün Tutsak Oldugı Boy. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

Hikâyenin başlığı içeriği tam anlamıyla yansıtmaktadır. Kazan Bey ve ailesinin 

şekillendirdiği olay örgüsü bir şölen fotoğrafıyla başlar. Bu fotoğrafın önceki boylardan farkı; 

“dokuz sayısı ve katları” üzerine yapılan vurgu, sohbete gelenlerin Oğuz beyleri olarak değil 

de “genç” Oğuzlar olması ve kâfir kızlarının detaylarıdır. Yer “kara yerün üzeri”, zaman “bir 

gün”dür: 

Toksan tümen genç Oğuz sohbetine derilmişidi. Ağzı böyük humreler ortalığa salınmış 

idi. Tokuz yerde bâdiyeler kurılmışıdı. Altun ayak surâhîler dizilmişidi. Tokuz kara gözli örme 

saçlı, elleri bileginden kınalı, parmakları nigârlı, boğazları birer karış kâfir kızları al şerâbı 

altun ayagıla Oguz beglerine gezdürürleridi. 

Bu hikâyedeki şölen, av sonrası ya da bahar için yapılanlardan değildir; savaş sonrası 

yapılmış bir kutlama olsa gerektir. Zira Ulaş oğlu Kazan Bey “otahlarun” diktirmiştir. Diğer 

şölen anlatımlarında “agban ev/ ev” diktirmek yer alır. Ayrıca sohbete gelen Oğuzların genç 

olması, doksan tümen olması; savaş ganimeti sayılan kâfir kızlardan bahsedilmesi bu çıkarımı 

destekler. 

Şematik yapı. 

Metnin şematik yapısına bakıldığında, hikâyenin söyleniş amacının henüz olaylar 

başlamadan baba-oğul diyaloğu yoluyla verildiği görülür. Olay örgüsü ana fikri dizayn eder, 

epizotlar hâlinde parçalar; hikaye sonunda okurun başta ipucu verilen fikre parçaları 

bütünleyerek ulaşması beklenir. Uruz’un tutsak olduğu boyun olay örgüsü şöyle özetlenebilir: 

a) Ulaş oğlu Kazan Bey’in şöleninde doksan bin genç Oğuz, boy beyleri ve Uruz 

bulunmaktadır. 

b) Sohbetteki kişilerin her biri kahramanlıkları yoluyla ad kazanmıştır, Kazan ise on 

altı yaşına gelmiş olduğu hâlde oğlunun ad kazanacak bir kahramanlık 

göstermemiş olmasından üzüntü duyar. 

c) Uruz’un sözleri üzerine Kazan Bey Uruz’a “kılıç çalıp baş kesmeyi” öğretmek 

için onunla kâfir serhaddine ava çıkar. 

d) Kâfir, ordusuna saldırınca Kazan; toy olduğu için oğlunu savaşa almaz, gözlemci 

olarak bir yere gönderir. 

e) Babasını dinlemeyen Uruz düşmana esir düşer. 



 

86 

f) Kazan Bey oğlunun kaçtığını düşündüğü için onu cezalandırmak üzere yurduna 

döner. 

g) Uruz’un esir düştüğünü anlayan Kazan “Kapulı Kara Dervend”e gider ve 

yapayalnızken kâfire üç kez saldırır. 

h) Borla Hatun oğlunun ahvalinden şüphe ettiği için Kazan’a yardıma gider. 

i) Meşhur Oğuz beyleri ve Borla Hatun da gelince Kazan düşmanı yener, oğlunu 

kurtarır. 

j) Uruz kurtulduğu için büyük bir kutlama yapılır. 

Kazan Bey’in sohbette “ad kazanmış” beylere bakınca gülüp sevinmesi, Uruz’a 

bakınca ağlaması, hükümdarlığını oğlunun devam ettiremeyeceği düşüncesi hikâyenin hareket 

noktasıdır. Uruz bu durumdan üzüntü duyarak kendisine savaş hüneri öğretmediği için 

babasına ağır konuşur: “A beg baba devece böyimişsin, köşekçe aklun yok. Depece 

böyümişsin tarıca beynün yok…”. Bu sözler üzerine Kazan “Uruz hûb soyladı, şeker yedi.” 

deyip durumu kabullenir ve onu “eğitim”e (ava) götürür. Uruz’un tutsak olması ve 

kurtarılması arasında geçen süreç “Hüneri oğul atadan öğrenir.” ana fikrinin gözler önüne 

serilmesi içindir. 

Durum. 

Kazan Han, oğluna savaş sanatını öğretmek için onu Eski Türklerde savaş provası 

olarak görülen “av”a götürmüştür. Yedi gün sürecek av programının ilk birkaç günü 

avlanmakla geçer. Kâfirin casusu Tekür’e Kazan ve Uruz’un sarhoş olduğunu söyleyip de 

saldırı gerçekleşinceye kadarki kısım “Av avladı, kuş kuşladı, sığın geyik yıktı. Gök alan 

görklü çemene çadır tikdi. Birkaç gün begler ile yedi içdi.” ifadeleriyle geçilir. Bu kısımdan 

itibaren ana olayın anlatımı detaylı biçimde, diyaloglar eşliğinde verilir. Kâfirin saldırısı casus 

yoluyla olmuştur, baskın şeklindedir, ona yüklenen “azgın dinlü, kızgın dillü” ibaresine uyar. 

Kâfirin gelişi altı bölük toz bulutuyla olur. Kazan’ın ilk dersi, gelenin “düşman” olduğunun 

nasıl anlaşılacağıdır: 

“Geyik olsa bir yâ iki bölük olurıdı. Bu gelen bilmiş olun yagıdur.”. 

Uzaktaki belli belirsiz görüntünün neyi simgelediği anlatılır: 

Kara Deniz gibi yaykanub gelen kâfirün leşkeridür 

Gün gibi şılayub gelen kâfirün başında ışıgıdur 

Ilduz gibi parlayub gelen kâfirün cıdasıdur. 

Dersin devamında Uruz “yagı” kavramını öğrenmek ister, Kazan anlatır: 



 

87 

Ogul anuniçün yagı derler ki biz anlara yetsevüz öldürürüz, anlar bize yetse öldürür… 

Ogul bin kâfir öldürsen kimse senden kan davîlemez. Ammâ azgun dînlü kâfirdür. 

Düşmanın görsel ve kavramsal anlatımından sonra “yaşayarak öğrenme” faslına 

geçilir. Fakat Uruz tecrübesiz olduğu için gerçek bir mücadelenin içine dâhil edilmez, dağ 

başına çıkıp “pusu” görevi yapması istenir. Karşılaşılan düşman, düşmanların içinde en 

güçlülerdendir: 

Ol kâfirün üçin atub birin yazmaz okçısı olur. Hey demedin başlar kesen cellâdı olur. 

Âdem etin yahnı kılan aşbazı olur. Sen varası kâfir degül. (…) Gögsi güzel kaba taglar başına 

çıkgıl, menüm savaşdugum menüm dögişdügüm menüm çekişdügüm menüm kılıçlaşdugum 

görgil, ögrengil ve hem bize pusu olgıl ogul! 

Kazan, abdest alıp iki rekât namaz kılar, Hz. Muhammet’i anıp savaş öncesi ritüelini 

gerçekleştirir. Savaşa girmeden yapılması gerekenler de böylece öğretilmiş olur. Kazan Bey 

ve beraberindeki erenlerin “döne döne” savaşmaları Uruz’u aşka getirir ve Uruz babasının 

sözünden çıkarak başka bir taraftan savaşa dâhil olur. Yaptığı hamlenin karşılığı olarak 

düşman sayısında ve cephelerinde azalma olsa da Uruz, “ata sözü dinlememe” nin cezası 

olarak esir düşer. Okura söz dinlemenin önemi “Ol zemânda ogul ata sözin iki eylemezidi. İki 

eylese ol oglı kabul eylemezleridi.” ifadeleriyle verilir. Savaşa girmemesi istendiğinde 

dinleyen Uruz, pusuda beklemesi konusunda söz dinlemeyince reddedilme riskine yaklaşır. 

Toplumun beklenti ve isteklerine göre hikâye kahramanlarına ödül ve ceza verilerek, 

ulaştırılmak istenen mesaj desteklenir. Oğul atasından her hüneri öğrenebilir; ancak onun 

sözünden çıkmamalıdır. “Kurt balası kurt olur.”dan hareketle, Uruz yine de kötülenmez. 

Düşmana saldırışından övgüyle bahsedilir: 

Saglı sollı kâfiri hûb tagıtdı. Sanasınkim taz yerleretolu düşdi yâ kara kazun içine 

şâhîn girdi. Kâfirün uçını basdı tagıtdı. Azgun dînlü kâfir bunaldı, oha girdi. 

Kazan, düşman yenildi sanıp da Uruz’un bulunduğu yere gittiğinde onu bulamaz. 

Beyler “Oğlan kuş yürekli olur. Kaçub anasına getmişdür.” yorumunda bulunurlar. Düşman 

nasıl altı bölük toz ile gelmişse Kazan da Uruz’u, evde bulursa, kılıçla pareleyecek, altı bölük 

edecek, altı yol ayrımında bırakacaktır. Bu zan, Uruz’un reddedilmesine mal olacak 

şekildedir; çünkü oğul söz dinlememiş, yoldaşlarını yüzüstü koyup kaçmıştır. Bedelini de 

kolları arkasından bağlı, yüzüstü süründürülerek kâfir iline götürülmesiyle ödemektedir. 

Gerçekleşecek ana olay için zemin hazırdır. Kazan Bey’in harekete geçmesi için Uruz’un 

akıbetini öğrenmesi yeterlidir. Borla Hatun’un yanında oğlunu göremeyince gerçeği 

sorgulamaya başlayan Kazan; Uruz’un ölüsünü bulamaz, “altunluca kamçı”sını bulur. Atı 

hızlandırmak için kullanılan kamçı, Kazan’ın bir başına kâfire hücum etmesini de sağlar. 



 

88 

Bireyin hayatını kaybetmesine de kurtarmasına da hükmedecek olan yapı toplumdur. 

Gerçekler bilinmeden evvel toplumun yargıları Uruz’un ölümüne neden olacakken, tutsak 

olduğu anlaşıldığında toplumdaki herkes kurtarılması için seferber olmuştur. “Saydıkça 

tükenmeyen” Oğuz beyleri oradadır, anne Borla Hatun oradadır. Bu birlik mekanizması, 

düşmanı yenmenin anahtarı olur. Zafer sonrası kutlama da herkesin iştirakiyle gerçekleşir. 

Arka planda; atasını dinleyen, toplumun kurallarına uygun yaşam süren, üzüntüsünü ve 

sevincini onlarla yaşayan bireyler yetiştirmenin altı çizilir. 

Yorum. 

Hikâyede söylem grupları Oğuzlar ve kâfirlerden oluşmaktadır. “Biz” yani Oğuzlar 

grubu içinde söz hakkı daha çok verilenler Kazan Han, Uruz ve Borla Hatun’dur. Diyaloğun 

en güzel yollarından biri olan “soylama” bu metinde de işlevsel olarak kullanılmıştır. Borla 

Hatun’un 8, Kazan Han’ın 7, Uruz’un 7 soylamaları vardır. Bu bağlamda ana karakterlere 

hemen hemen eşit söz hakkı tanındığı söylenebilir. Söz sanatlarını, ünlemleri cinas ve 

kafiyeyi içeren soylamalar sadece “biz”den olanlarca söylenir. Sözün güzeli, üst söylem 

grubuna söylettirilir. Alt ve karşıt durumda olan kâfir grubunun yalnızca üç cümlesi vardır: 

Aksaka Kalesi’nden kâfirin casusu: Hây, ne oturursın? İtüni ulıtmayan, çetügüni 

mavlatmayan alplar başı Kazan oglancuk ile serhoş olub yaturlar. 

Karı düşmen Tatar oglı elümüze girmişiken cezayıla öldürelüm. 

Kâfir eydür: Baban geldi, tutalum derüz. 

Eylemlerinin sebeplerini onlara kendi ağızlarından söylettiren anlatıcı, olayların haklı 

sebeplere dayanmasını sağlar. Hikâyede; öğretici Kazan Han, öğrenci Uruz, yönetici Borla 

Hatun, kışkırtıcı/ tetikleyici kâfirdir. Kâfire pek söz hakkı verilmez, onlar sadece eylemleriyle 

ve “azgın dinli düşman” oluşlarıyla varlık gösterirler. Kâfirin milliyetinin, içindeki bireylerin 

tek tek hiçbir önemi yoktur. Uruz’un hikâyedeki erginlenme sürecinde ihtiyaç duyulan 

mücadele için “karşı taraf” olmaktan başka vasıfları bulunmamaktadır. “Destek grup” olarak 

Oğuz beylerinin de eylemleri ön plandadır. Uruz için yaptıkları yorum ve savaşa dâhil olurken 

söyledikleri “Çal kılıcun agam/ hanum Kazan, yetdüm!” nidası dışında konuşmamışlardır. 

Belli başlı beylerin övgüsü yapılarak tanıtılmış, bununla yetinilmiştir. Bu tanıtım ve övgüler 

“Çok büyük bir savaş oldu ve ‘biz’de çok güçlü ve saygın kişiler var.” söylemini 

güçlendirmek adına yapılmıştır. Meşhur Oğuz beylerine karşılık kâfirleri temsilen; Tekür, 

Şökli Melik, Kara Tüken Melik, Bogacuk Melik vardır. Lakin kâfirin beylerinin yalnızca nasıl 

öldürüldükleri anlatılır. Düşmanın hükümdarlardan oluşması ve dolayısıyla da güçlü olması 

zaferi büyüteceğinden isimlerine yer verilmiş olsa gerektir. Kazan Han liderliğinde Oğuzlar 



 

89 

ön plana çıkarılırken kâfirin savaş becerileri görmezden gelinir, atlanır. Uruz’un esir düştüğü 

kısımda “300 murassa tonlu yigit, 40 ala gözlü yiğit, Uruz, Kazan” olmak üzere 342 kişiye 

karşılık 16000 “kara tonlu kâfir” yani bire kırk gelseler dahi tam anlamıyla başarılı olamayan 

bir düşman söz konusudur. Kâfirin gücü “gâfillüce” saldırması, acımasızlığı ve sayısından 

mütevellittir. Son savaşta 90 tümen genç Oğuz (takriben 90000 kişi), 15000 kâfirin kimini 

öldürür kimini tutsak eder. 300 yiğit şehit olur. Savaşla ilgili sayıların söylem içinde başarı/ 

başarısızlığı görünür kılmak, tarafların etkinliğini göstermek için kullanıldığı söylenebilir. 

Sayısal verilerden yararlanma, kanıtlama amaçlı bir yöntemdir. 

Makro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Herhangi bir metinde cümleler, yazarın/ söyleyenin niyetini ortaya koyan nitelikler 

gösterir. Bağlamla ilintilendirildiğinde bu yapı açığa kavuşur. Dede Korkut Hikâyeleri’nde 

karakteristik özellikler gösteren cümle kullanımları bu boyda da görülür. Cümleler genellikle 

eylem cümlesidir, uzun ya da karmaşık değillerdir, diyaloglara sıkça rastlanır. 

Diyaloglar Kazan-Uruz, Borla Hatun-Kazan arasındaki soylamalarda yer alır. Uzun 

diyaloglar ana kahramanlarca; birer soru ve cevaptan oluşan küçük diyaloglar, ikinci 

dereceden kişilerle yapılmıştır: 

Kazan eydür: A begler oglan kancaru getdi ola? 

Begler eydür: Oglan kuş yürekli olur. Kaçub anasına getmişdür. 

… 

Oglan eydür: Mere kâfir, ne hâldur? 

Kâfir eydür: Baban geldi, tutalum derüz. 

Ana karakterlerin soylamaları oldukça uzundur. Diyaloglarda cevaplar her zaman 

senkronize ya da sözcüklere dökülmüş değildir. “Susma”nın da bir söylemi vardır, “aralıksız 

konuşma”nın da. İlkinde kabulleniş, suçluluk, mahcubiyet vb. durumlar ortaya konur. 

İkincisinde ise anlatılacak şeylerin çokluğu, söz hakkı bulmuşken sonuna dek kullanma, 

zaman kısıtlılığı vb. görülür. Her iki duruma da soylamalarda karşılaşılmaktadır. 

Kazan-Uruz karşılıklı soylamalarının ilkinde toplum içinde Uruz, babasının üzgün 

oluşunun nedenini sorgular ve nedenini söylemezse yapacağı şeylerle onu tehdit eder. 

Kazan’ın cevabı, durumuna detaylı gerekçeler sunar. Oğlunun cevabı hiddetli ve hesap soran 

türden olur. Bu ilk diyalogda Uruz “ham”dır, saygılı ve olgun bir davranış sergilemez. İkinci 

diyalogda mekân av yeridir. Uruz “yagı” (düşman) kavramını öğrenmek amacındadır. Babası 

tecrübeyle edindiği bilgileri toy delikanlıya aktarır. Üçüncü baba-oğul soylamasında Uruz, 



 

90 

savaş için gerekli teçhizata sahip olduğunu ifade eder, babasına katılmak ister. Kazan’ın 

cevabı sadece teçhizatın ve cesaretin savaşta başarılı olmak için yetmeyeceğini, tecrübenin 

değerini ortaya koyar. Dördüncü diyalogda da ikna için söz alan Uruz, Kazan’ın fikrini 

değiştiremez. Son diyalogda Uruz tutsaktır; başından geçenleri anlatır ve babasını geri 

döndürmeye, onu kurtarmaktan vazgeçirmeye çalışır. Kazan’ın ikna olmadığını düşünmüş 

olsa gerek ki cevaba fırsat vermeden “bir dahı” soylar. Bu kez “başka bir evladın olabilir” 

söylemiyle onu ikna etmeye çabalar. İki parça hâlindeki soylamaya Kazan da iki parça 

hâlinde cevap verir. Birinci kısımda oğlunun kendisi için önemini, onun için yaptıklarını ve 

halkının üzüntüsünü anlatır; Uruz’un başından geçenlerin tekrarını yapar. İkinci kısımda 

başka bir evladı olamayacağını, olsa dahi onun yerini tutamayacağını söyleyerek mücadelesini 

başlatır. Baba-oğul diyalogları hikâyeyi özetler biçimdedir. Gerekli detaylar kimi kez 

defalarca tekrar edilerek verilir. Okuyucu/ dinleyici bu şiirsel kısımları zihninde daha kolay 

tutacağından, istenen tarafa daha kolay yönlendirilebilir. Sözün gücü, hikâyenin amacına 

hizmet eder. 

Borla Hatun-Kazan Han diyaloglarında “verecek cevabı olmayan, yanılgısının farkına 

varan” bir Kazan Bey görülür. Hatun, onu överek başladığı soylamasını “Oğlum nerede?” 

sorusuna bağlar. Cevap gelmeyince ikinci soylamasına başlar, değerli oğlunun akıbetiyle ilgili 

olumsuz sezgilerini dillendirir ve Kazan’a kargış etme tehdidiyle ondan cevap almayı umar. 

Toplumda Uruz’un Bey oğlu olduğunu belli eden alametleri sıralayarak onun nerede 

olduğunu üçüncü soylamasında sorar. Ardından kendini sorgular, ama hep olumlu şeyler 

yapmıştır ve bu sayede oğul sahibi olmuştur. Kazan’dan yine cevap gelmeyince kendi 

gücünü, han kızı oluşunu ortaya koyar. Altıncı soylamasının hemen her cümlesi soru 

cümlesidir. Oğlunun ölmüş olma ihtimalini türlü benzetmelerle sorar. Son kısımda yaşadığı 

hayal kırıklığı yer alır, suçlama ve tehdit vardır. Bu kadar sözden sonra Kazan’ın aklı başına 

gelir ve gerçeği anlar. Bilmezden gelerek Borla Hatun’dan yedi gün müsaade ister ve yola 

revan olur. Kâfire saldırdığı sırada gözünden yaralanınca eşini tanımayan Salur Kazan’ın 

soylamasında “yiğit” vurgusu vardır. Hatun’un cevabı ise; Bey’in kusurlarını ortaya koyan, 

yaşlandığına dem vuran, kendine güvenini ortaya koyan cinstendir. Söyleyeceklerini söyler, 

içini döker; ama Kazan’ın yanında savaşa ilk giren de o olur: “Çal kılıcun, yetdüm, Kazan!”. 

Kazan-Uruz diyaloglarında eşit ifade hakkı söz konusudur. Uruz’un saygısız ve toy 

oluşuna karşılık, Kazan da on altı yaşına kadar gelmiş oğluna gereken şeyleri öğretmemiş, işin 

aslını öğrenmeden oğlunu suçlayabilen tutumuyla eşitlenir. Böylece okur/ dinleyici baba-oğul 

arasında taraf tutmaz. Borla-Kazan diyaloglarında ise söz hakkı neredeyse tamamen 

Borla’nındır. Anlatıcı/ yazar ona öncelik vererek Kazan’ın kabahatli oluşunu destekler. İçi 



 

91 

yanan, olanlardan habersiz, acılı bir anneye karşı suizanla hareket eden bir babanın 

karşılaşmasında “anne”yi tutar. Tüm bu verilerden hareketle hikâyenin inşa edildiği toplumda 

kadının, annelik müessesinin önemli olduğu; analiz, kavrama, harekete geçme, sezgi, akıl 

yönleriyle toplumun öncüsü olarak görüldüğü söylenebilir. 

Sözcük seçimleri. 

Hikâyedeki sözcüklerin, toplumun yaşantısında önemi olan hemen her kavram ve 

nesneyi içerecek şekilde geniş bir yelpazede olduğu görülür. Olay örgüsüne bağlı olarak savaş 

ve tutsaklıkla ilgili pek çok söze rastlanır: 

Kılıç (kara polat uz kılıç), baş kes-, kan dök-, yay çek-, kargu, cüldi al-, oh at-, leşker, 

ışık (kunt ışık), cıda (ala evren sur cıda), yagı, bedevî at, egini bek demür ton, kaba çomak, 

okçı, cellad, savaş-, dögiş-, çekiş-, kılıçlaş-, pusu ol-, sünü sanç-, tavul, burması altun tuç 

borı, (kargu dalı) sünü, (kayın) oh, cıda süs-, ala kalkan, kazaguç at, haykır-, at sal-,  oha gir-

… 

Hem savaş aletleri hem de savaşma biçimleriyle ilgili sözcük kullanımların zenginliği, 

metni oluşturan toplumun yapısı hakkında fikir vermektedir. Toplumu oluşturan unsurlar 

savaş aletlerinin çoğunu mahir biçimde kullanabilmekte, gafil avlandığı vakitlerde dahi bu 

becerisiyle sorunların üstesinden gelebilmektedir. Karşı gruplarla Oğuz’u ayrı kılan şeyler 

din, savaş giyim-kuşamı ve teçhizatıdır. “İp üzengili, atlu, keçe börkli, kara tonlu” kâfire 

karşı, “konur/ bedevî/ kazaguç atlu, murassa/ egini bek demür tonlı” Oğuzlar vardır. Savaş 

için en önemli unsurun ise “at” olduğu görülmektedir. Zira sayı olarak üstün durumdaki kâfir, 

Uruz’un atını oklayarak onun ve yiğitlerinin atlarından inmesini sağlar. Bu sayede kırk yiğidi 

şehit edip Uruz’u ele geçirebilirler: 

Uruz’un kırk yiğidi atdan endi, ala kalkan bagını kısa dügdiler, kılıç sıyırdılar. 

Uruzun üzerine çok savaşdılar. Kalaba korhudur, derin olsa baturur, yayanun umudı olmaz. 

Hikâye kişilerinin adlarında tek ya da standart bir kullanım görülmez. Ana karakterler 

için kullanılan çeşitli adlandırmalar incelenmiştir. Salur Kazan Han için; Kazan (55 kez), 

babası (15 kez) agam Kazan/ agam (9 kez), Kazan Beg (4 kez), Han Kazan (3 kez) 

hitaplarının yanı sıra birer kez de Ulaş oglı “Salur Kazan/ Kazan Beg, alplar başı, Salur beyi, 

Salur görki, bey yiğit” vb. ifadeler de kullanılmıştır. Kazan’ın bir hükümdar olarak değil de 

toplumun herhangi bir bireyi ve bir baba olarak ön plana çıkarıldığı anlaşılır. Uruz için 

kullanılan ifadeler ise: ogul/ oglancuk/ oglan (94 kez), Uruz (19 kez), hayvan yavrularının 

adıyla ( kulun, kuzu vb. 4 kez), bebek-yavru (1’er kez), Kazan oglı Uruz (1 kez), karı düşmen 

Tatar oglıdur (1 kez). Sözcük seçimlerine bakıldığında Uruz’un metin içinde varlık sebebi 



 

92 

“oğul/ evlat” oluşudur. Borla Hatun için kullanılan sözcükler şunlardır: ana/ anası (12 kez), 

yiğit (5 kez), Han kızı (4 kez), Han kızı/ Boyı Uzun Borla Hatun (3 kez), hatun (1 kez). Bu 

tabloya göre Borla Hatun’un ana kahramanlardan biri olması “anneliği” yönündendir; yiğitliği 

ve soyu da çok önemsenmektedir sonucuna ulaşılabilir. Muhtemelen metnin en eski hâlinde 

baba-oğul-anne eksenindeki ana olay üzerine zaman içinde, yaşamış/ tanınmış kişiler 

giydirilerek verilmek istenen kadim mesaj yeni dekorlarla çağlarca taşınmıştır. 

Eş ve yakın anlamlı sözcüklerin birlikte kullanılması hikâyelerde yaygın olarak 

görülür. Bu tercihin amacı anlamı pekiştirmek olmalıdır. Gerek birlikte gerekse ayrı yerlerde 

bulunan eş, yakın ve zıt anlamlı sözcüklere: 

kırgun gir-/ kırıl-, nara ur-/ haykır-, çapar yet-/ ılgar yet-, yayak yöri-, uruş-/ dögiş-, 

gül-/ sevin-, yaka tut-/ ugraş-, savaş-/ çekiş-, kayd-/ gerü dön-, yer*yüce tag başı, kabak 

kaldur-/ yüzine togrı bak-, sag*sol, kara bağrı sarsıl-/ dom yüreği oyna-, kalk-/ örü tur-, 

yer*gök, murad/ maksûd, korh-/ kayur-, gerü dön-/ geldügi yolı önine al-, giren*çıkan, ağlat-/ 

sızlat-, gök geyin-*kara sarın-… 

örnek verilebilir. Örneklerde eylemlerin ağırlıklı olarak kullanıldığı gözlemlenebilmektedir. 

Karakterlerin eylemleri sözcükler arası anlam ilişkileri yardımıyla istenildiği gibi 

vurgulanmıştır. Eylemlere güç katmak amacıyla ikilemeler de kullanılmıştır. İkilemeler bu 

işlevinin yanı sıra nesnelerin de nicel özelliklerine vurgu yapmaktadır: 

katar katar (deve), saylan saylan (kaya), kuru kuru (çay)… kas kas gül-, döne döne 

savaş-/ çekiş-, baka baka, yana göyne karga-, yana yana karga-, umanına usanına, bir bir 

yet-, kucak uca göriş-, izini izle-, av avla-, kuş kuşla-… 

Metinde zamirler art gönderimli olarak kullanılmıştır. Önce kişinin adından ya da 

namından bahsedilir, sonra adı yerine zamir kullanılır. Ben (49 kez) ve sen (46 kez) zamirleri 

en sık kullanılanlardır. Hikâyede karşılıklı iki kişi üzerinden iletişimin ağırlıklı olduğu 

görülmektedir. 

Karşı tarafı temsil eden kâfirlerin, pek söz edilmese de, özellikleri olumsuz çağrışımlı 

sözcüklerden seçilmiştir. Somut özellikleri “kara” rengin “kötü” anlamıyla kullanılmasıyla 

ifade edilmiştir. “Biz” ve “onlar”ı ayırt etmeye yaracak belli başlı bilgiler verilmiştir: 

Kara tonlu, ip üzengili, keçe börkli, azgûn dînlü, kızgun dillü, kara dînlü, namerd, 

muhannat, kara tug. 

Kâfir, Uruz’u Kapulı Kara Dervend’de esir ettiğinde ona “kara” kepenek giydirip 

“kapu eşiği üzerine arkurı” bırakmıştır. Bu ifade iki kez yinelenmiştir. Uygulanan yöntem, 

hazır ellerine düşmüşken Tatar oğlunu “cezayla öldürmek” içindir. Söylemin niyetler üzerine 



 

93 

inşa edildiği düşünüldüğünde “eşik” ve eşikte yüzüstü (arkurı) yatmanın neden seçildiğini 

irdelemek gerekir. Türk’ün kutsalı evi, otağıdır. Neslin devamlılığını sağlayacak “ocak” da 

evin içindedir. Evin kapısının altındaki boşluğa konumlandırılan eşik, bu anlamda çok 

önemlidir. Eski Türkler eşiklerin bir “iye”si (koruyucu ruh) olduğuna inanıyorlardı. Eşikten 

geçilirken destur verilerek iyelerden müsaade talep edilirdi. Tekin olmayan, çarpan şeylere de 

eskiden eşik denildiği; bu sebeple eski Türklerde eşiğin tabu olarak kabul edildiği 

bilinmektedir. Zamanla “basamak, merhale, seviye” anlamlarını da kazanmıştır. Şamanın 

erginlenme süresince çektiği ıstıraplar gibi Uruz da on altı yaşından itibaren “yetişkin” olarak 

kabul edilebilmek, erginlenme yolculuğunu tamamlayabilmek için bu sıkıntıya sokulur. 

“Kara” ruhlar şamanı parçalara ayırır, demirci de bu parçaları tekrar eklemlerdi ve bu aşamayı 

geçen şaman artık mücadele gücü yüksek bir şaman olurdu. “Kara” Dervend’de “kara” 

kepenek giydirilen Uruz’un karşısındaki “kara” kâfirler, kötü ruhları, alt dünyayı temsil 

etmektedir. Uruz, eşik eziyetinden kurtulduğunda yeni bir aşamaya doğru yol alacaktır. Kazan 

Han’ın başlangıçtaki kaygıları “Yarınki gün zemân dönüb ben ölüp sen kalıcak, tacum tahtum 

sana vermeyeler deyü sonumı andum agladum, ogul.” son bulacaktır. 

“Kara” vurgusu Borla Hatun’da da vardır. Kazan Han kâfire hücum ettiğinde Borla 

“kara aygır”ına biner, “kara kılıç” kuşanıp gelir. Kâfirin “kara tuğu”nu kılıçlayan da yine 

odur. Kötülerle/ kötülükle mücadelede Hatun önemli bir konuma sahiptir. En güçlü 

şamanların “kadın” şamanlar olduğu düşünülür ve genelde “ak şaman” olarak bilinirler. Hem 

sağaltma gücü bakımından, hem de yeraltı ruhları ve onlardan gelen sıkıntıları bertaraf etme 

açısından kadın şamanlar başı çekerler. Uruz’un gelmemiş olmasını  “kayalardan düşme, 

arslana yem olma, esir düşme” olarak üç ihtimale bağlayan Borla, görgülü ve bilgilidir. 

“Göğsünde sütünün oynaması, kulağının çınlaması, teninin şişmesi” onun sezgisel yanını 

ifade eder. Yiğit ve cesurdur, savaşta ciddi başarı gösterir. 

Borla Hatun’un daha mistik özelliklerine karşın Salur Kazan somut gücü temsil eden 

sözlerle ifade edilmiştir. Deve gibi “kükrer”, arslan gibi “anrar”; kâfir dahi ondan “alplar 

başı” olarak bahseder, tek başına saldırmasına rağmen hepsi silahlanıp zırh giymeye başlar. 

Uruz’un tutsak olduğu anlaşıldığı andan itibaren ise “yaşlılık” anlamında sözcüklerin sıkça 

kullanıldığı görülür: 

Kocalıgum vakti aldurdugum ogul 

Karıcuk anan kan yaş dökdi, ag sakallu baban bunlı oldı 

Er yiğitler karısa oglı togmaz. 

Baban karı anan karı, senden yeğrek Kâdir bize ogul vermez 



 

94 

Senün bilün ulmış, üzengüye dirmeyen dizün ulmış, Han kızı helâlunı tanımayan gözün 

ulmış, bunalmışsın sana nolmış? 

Metinde “dokuz” ve “altı” sözcükleri duygu değeri olarak farklı durumlarda 

kullanılmışlardır. “Dokuz”un olumlu çağrışımlarına karşılık “altı” olumsuzdur. Dokuz 

Türklerde kutsal ve önemli bir sayıdır. Destanlarda sıkça geçer: Oğuz Kağan destanında 

“Dokuz Oğuz”, Altay Yaradılış Destanında “dokuz budaklı ağaç” gibi. Metinde şölendeki 

unsurlar “dokuz” ve katlarıyla ifade edilmiştir: toksan tümen genç Oguz, tokuz yerde 

bâdiyeler, tokuz kara gözli örme saçlı… kız. Altı ise; kâfirin gelirken çıkardığı tozun “altı 

bölük” oluşu, Uruz’u cezalandırmak için onu altı parçaya bölüp altı yol ayrımına atmak gibi 

olumsuz durumlarda kullanılmıştır. Tek sayıların Tanrı’nın bir oluşundan hareketle olumlu 

görüldüğü, çift sayılarınsa ikiliği ifade etmelerinden dolayı olumsuz görüldüğü bilinmektedir. 

Kâfir diye betimlenen şahıslarla Uruz’un aynı kategoriye sokulması, babasına tavrıyla 

açıklanabilir. Eğer Kazan neden ağladığını söylemezse Uruz: “Abkaza eline gider, altun haça 

elimi basar, pilon geyen keşişün elin öperem. Kar gözli kâfir kızın men aluram. Dahı senün 

yüzüne men gelmezem.” tehdidini gerçekleştirecektir. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Hikâyede kavram ve durumları anlatmak için benzetme ve atasözlerine sıkça yer 

verilmiştir. Okurun/ dinleyicinin zihninde gerekli imajı oluşturmak için sözün bütün 

imkânlarından yararlanılmıştır. Düşmanın gelişini tasvir için “Toz yarıldı, gün gibi şıladı, 

deniz gibi yaykandı, meşe gibi karardı.”, savaşın heyecanını yaşatmak için “Gümbür gümbür 

tavullar çalındı, burması altun tuç borılar çalındı.”, Uruz’un kâfire saldırısını anlatmak için 

“Sanasınkim taz yerlere tolu düşdi yâ kara kazun içine şâhîn girdi.” gibi etkili ifadeler 

kullanılmıştır. Düz anlatımlar yerine dolaylı anlatımlarla metin süslenmiştir: 

Aman vermemek anlamında: 

İtüni ulıtmayan, çetügüni mavlatmayan 

Mücadele içindeyken paramparça olmak anlamında: 

Kol but olup yer yüzine düş- 

Evladını kaybetmek anlamında: 

Kuluncugum aldurmuşam, torumcugum aldurmuşam, kuzıcagum aldurmuşam 

Oğul, babasına feda olmalıdır anlamında (telmihlerden yararlanılarak): 

Arafâtda erkek kuzı kurbân içün, baba ogul kazanur ad içün, ogulda kılıç kuşanur 

baba gayretiçün 



 

95 

Esir olmayı anlatmak için: 

Ag ellerin karusundan bağlat-, kâfir önince yörit-, dili damagı kurıyub dört yanına 

bakdur-, kadun ana beg baba deyü bozla- 

Hayallerini yıkmak, zarar vermek anlamında: 

Ilgayuban kara tagun yık-, gölgelice kaba agacun kes-, bıçak alub kanadlarun kır-. 

Atasözleri ve deyimler; toplumun hoş gördüğü/ görmediği, tecrübesiyle sabitlediği 

durumları ifade etmek ve ideolojik yapıyı ortaya koymak üzere çok defa kullanılmıştır: 

Devece böyümişsin köşekçe aklun yok, depece böyümişsin tarıca beynün yok (Yaşının 

gerektirdiği akla sahip olmamak). 

Ol zemânda ogul ata sözin iki eylemezidi. İki eylese ol oglı kabul eylemezleridi (Baba 

sözü dinleme zorunluluğu). 

Oglan uşak yemek yemekçe gelmez (Oğlan çocuğu sadece beslemek için değildir.). 

Kalaba korhudur, derin olsa baturur, yayanun umudı olmaz (Atı olmayan erin 

kalabalık düşman karşısında şansı yoktur.). 

Oglan kuş yürekli olur ( Bir kahramanlık yoluyla isim kazanamamış oğlan çocuğu 

korkak olur.). 

Ogul içün ata ölmek ayıb olur (Asıl, oğulun görevi atasını korumaktır.). 

Oglı başına çevir- (başının gözünün sadakasını vermek), ag tonuna kir ekle- (hiç 

durmadan mücadele etmek), üçin atub birin yazma- (isabetli ok atışları yapmak), iki varub bir 

gel- (yola birlikte çıktığı kişiden ayrı dönmek), Tangrı veri Tangrı aldı (her şey Allah’tandır). 

Yukarıdaki veriler ışığında bakıldığında metni oluşturan toplumun ideolojik yapısını 

destekleyen ifadelerin söz sanatları yoluyla dinleyici/ okura etkili bir şekilde iletildiği 

görülmektedir. 

Duha Koca Oglı Deli Domrul Boyı. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

“Hanım hey!” ünlemiyle başlayan hikâyede, diğerlerinden farklı olarak, bir mekân/ 

şölen tasviri yoktur. Yazar/ anlatıcı hemen söze girer: “Meger hânum, Oguzda Duha Koca 

oglı Deli Domrul derleridi bir er var idi.”. Domrul; erlik, yiğitlik, bahadırlık ve gücünün 

herkesten üstün olduğunu düşünen ve şöhretinin Rûm’a, Şam’a kadar yayılmasını isteyen 



 

96 

biridir. Bunun için de bir kuru çayın üstüne köprü yapar; köprüden geçmeyenden kırk akça 

alır ve döver, geçenden de otuz üç akça alır. Başlık, soy bağı ile birlikte Domrul’u bildirir; 

giriş ise Domrul’un amacını ve bu amaç doğrultusunda yaptığı köprüyü ifade eder. Ana olay, 

Dumrul’un köprünün yanına konan bir obada bir gencin ölümüne şahit olmasıyla gelişir. 

Köprü, yanında bir oba, obada vefat etmiş güzel bir genç, gencin ölümünün obadaki etkisi, 

Dumrul’un ölümü ve ölümü gerçekleştiren Azrail’i anlayamaması; güç ve ölümün karşı 

karşıya geldiği bir fotoğraf ile hikâyeye giriş yapılmıştır. 

Şematik yapı. 

Hikâye; Deli Dumrul’un “dünyadaki yaşamın sonlu”, “insanın gücünün sınırlı” 

olduğunu anlaması için düzenlenmiş bir dizi olaydan oluşur. Metnin girişinde Dumrul’un 

neden bir köprü yaptığından bahsedilse de köprü için “kuru çay”ın seçilme nedeni yoktur. 

Kuru bir çayın üzerinde köprü gereksizdir. Gereksiz olmasına rağmen geçenden otuz üç, 

geçmeyenden döve döve kırk akçe alınması güç gösterisi, hâkimiyet kurma, haksız kazanç 

içerir. İnsan gücünün sınırını, Allah’ın sınırsız gücünü anlaması gereken Deli Domrul’un 

hikâyesinin olay örgüsü şöyledir: 

a) Deli Domrul adlı bir er herkesten güçlü olduğunu ortaya koymak ve şöhretini 

yaymak için kuru bir çayın üzerine köprü yapar. 

b) Köprünün yamacına yerleşmiş bir obada bir gencin ölümü üzerine onun canını 

geri almak için Azrail’e savaş açar. 

c) Allah’ın işlerine karıştığı, birliğini bilmediği/ şükür etmediği için ölümle 

cezalandırılır. 

d) Azrail ile mücadelesinde yenilen Domrul, Allah’ın kudretini, ölümün ve yaşamın 

O’ndan geldiğini kabul ettiği için “canına karşı can” bulması karşılığında affedilir. 

e) Babası ve annesi canlarını oğulları için vermeyi reddedince Domrul eşiyle 

helalleşmek ister. 

f) Domrul ve eşi birlikte yaşamayı/ ölmeyi diledikleri için Allah onların canlarına 

karşılık Domrul’un anne ve babasının canının alınmasını emreder. 

g) Domrul ve eşi 140 yıl daha yaşar. 

Hikâyenin ana fikri, her şeyin yalnız Allah’ın izniyle gerçekleşeceğidir. 

Durum. 

Metin, Deli Dumrul’un süreçleri üzerine kuruludur. Hikâyenin başladığı zamandan 

önceki Dumrul hakkında hiçbir bilgi yoktur. Kaç yaşındadır, adını kazanarak mı almıştır, 

nerede yaşamaktadır… gibi soruların cevabına metinde rastlanmaz. Evli ve iki çocuk sahibi 



 

97 

olduğunu ancak hikâyenin sonlarına doğru öğrenebilmektedir. Neden gücünü gösterme 

derdinde olduğu, durumun arka planını hikâyede yer almaz. Bu nedenle, durum hakkındaki 

bilgiler eksiktir. 

Ana olay; köprüsünün yamacına kurulan obada bir gencin hastalıktan ölmesi, bu 

vesileyle de Dumrul’un ölümü gerçekleştirenin Azrail olduğunu öğrenmesi ve hem ölümü 

hem Azrail’i ortadan kaldırmak istemesidir. Diğer olaylar bu ana olaydaki amacın gerçekleşip 

gerçekleşmeyeceğini ortaya koymak içindir. Domrul Azrail’den ve ölümden bîhaberdir, ancak 

obadakiler bilirler: 

-Vallâhi beg yigit, Allâhu teâlâladan buyrık oldı, al kanatlu Azrâyîl ol yigidin canın 

aldı. 

-Mere Azrâyîl dedügünüz ne kişidür kim âdemün canın alur? 

Dumrul’un, ölümü de ölümün kararını verenin de kim olduğunu bilmediği anlaşılıyor. 

Tanrı inancı vardır: “Yâ Kâdir Allah! Birligün, varlugun hakkıyçün Azrâyîli menüm gözüme 

göstergil.”. Ama inancında eksiklikler vardır, bütün macerası bu eksiklikleri tamamlamak 

üzere inşa edilmiştir. Azrail’i yenince ölümü dünyadan kaldırabileceğini düşünür. Bu; 

Allah’ın kudretini, var etmemin de yok etmenin de yalnızca Allah’a ait olduğunu bilmemek 

anlamına gelir. Nitekim Hak Teâlâ’ya Domrul’un sözleri hoş gelmez: 

Bak bak deli kavat menüm birligüm bilmez, birlügüme şükür kılmaz. Menüm 

dergâhumda geze, menlik eyleye. 

Domrul’un sözlerine karşılık Allah’ın da dolaylı olarak verdiği karşılıklar, İslam 

diniyle bağdaşmamaktadır. İslamiyet’te Allah’ın söz ve emirlerinin muhatapları melekler ve 

peygamberlerin bazılarıdır.  Bu da hikâyenin mitik bir anlatıdan evrildiği düşüncesini 

oluşturmaktadır. Deli Dumrul sadece “somut” olanla ilgilenmiştir. “Soyut”a ulaşması, bu 

zihinsel sürece erişmesi için bazı olayların içine sokulmuştur. Onun: “Nece câhiller seni 

gökde arar, yerde ister, sen hod müminler gönlindesin.” ifadesi idrakin sonucudur. Çünkü 

Tanrı’yı gökte arayıp da yerde isteyen aslında kendisidir. Allah’ın her yerde ve her şeyde 

tecelli ettiğini anlamıştır. Metni yaratan toplumun içinde İslamiyet’i seçmiş ama tam 

anlamıyla sindirememiş kişilerin olduğu; soyuttan somuta, mitikten destansıya geçişin söz 

konusu olduğu söylenebilir. Bütün toplumsal üretimler bir ihtiyaca binaen ortaya çıkmakta, 

aktarılmakta; ihtiyacın bitimiyle birlikte de sönmektedir. Bu metnin içeriği de metni yaratan 

toplumun cevap aradığı konulardan oluşmaktadır. 



 

98 

Yorum. 

Hikâyedeki üst söylem grubunda Allah ve Allah’ın emirlerini uyguladığı için Azrail, 

alt söylem grubunda ise Deli Domrul bulunmaktadır. Diğer hikâyelerin aksine, üzerine hikâye 

düzenlenen karakter etkin güç değildir. İlâhi bir bilginin toplum tarafından tam olarak 

algılanabilmesi için figürandır. Metinde Deli Domrul’a, babası, annesi ve eşine söz hakkı 

verilmiştir. Domrul diyalogların hepsinin bir üyesidir, bu onu ayrıcalıklı kılar ve her şeyin 

onun erginlenmesi için düzenlenmiş olduğunu gösterir. Asıl iletişim Azrail ve Domrul 

arasında cereyan eder, yönlendiricidir. Bütün varlıkların Allah’ın izniyle eylem içerisinde 

olabilecekleri vurgulanır. Allah’ın sözleri okur/ dinleyici tarafından doğrudan algılansa da 

metinde sadece aracı (Azrail) yoluyla iletişim söz konusudur. Yani üst söylemin konumu 

hikâye içerisinde korunmuştur, Allah ve diğerleri arasındaki sınır ve erişilmezlik, söylemde de 

kendini gösterir. Azrail dahi, sadece verilen “buyruk” neticesinde hareket eder, Allah ile 

diyaloğu yoktur. Domrul, Tanrı’ya yakarırken aracıya ihtiyaç duymaz. Bu da insan ve diğer 

yaratılmışların arasındaki farkı ortaya koyar. Allah, emirlerini uygulatmak için sadece emir 

verir; melekler ve O’nun arasında karşılıklı bir iletişim yoktur. Muhatap insan olunca, insan 

doğrudan Tanrı’ya yönelip “talep edebilme” lüksüne sahiptir: 

Azrail: Mere kavat, mana ne yalvarursın? Allâhu teâlâya yalvar! Menüm de elümde 

ne var? Men dahı bir yumuş oglanıyam. 

Domrul: Yâ pes cân veren, cân alan Allâhu teâlâ mıdur? 

Azrail: Belî, oldur. 

Domrul: Yâ pes sen ne eylemeklü kavatsın? Sen aradan çıkgıl, men Allâhu teâlâ ile 

haberleşeyim. 

Dumrul Allah ile ilişkisinde Azrail’i aradan çıkarmayı ister. Üstteki diyalogdan sonra 

gelen yakarış kısmında da bu niyet sezilir: “Menüm cânumı alur olsan sen algıl, Azrâyîle 

almaga komagıl.”. 

Domrul daima “arayan”dır: ölüme çare arayan, Azrail’i arayan, cahilken Allah’ı gökte 

arayan, canını kurtarmak için çare arayan, canının yerine can arayan. Bu arayışın içinde 

hikâye akar. Her “bulduğu” ile yeni bir arayışa girer. Allah’ın ve hükmünün karşısında 

acziyetini, dua etmekten başka çaresi olmadığı gerçeğini bulduğu an “küfür”den kurtulup 

“mümin” safına geçer. Bulduklarının onayı “Allâhu teâlâya/ Hak teâlâya Domrul’un sözi hoş 

geldi.” sözleriyle verilir. Böylelikle alt söylemin onayı/ reddi ortaya konulur. İlahi onayı alan 

kahraman içinde yaşanılan toplumun da onayını alır; “boy” onun adına atfedilir, dualara konu 

olur. 



 

99 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Bir arayışın kahramanı Domrul’un hikâyesinde soru cümlelerine oldukça sık 

başvurulmuştur. Her sorunun cevabı, onu bir adım ileriye götüren eylemlere dönüşür. Bu 

bağlamda eylem cümleleri olay zincirinin hareketini sağlar. Soru cümlelerinin kullanım 

alanları çeşitlidir: 

Mere kavatlar, ne aglarsız? (sebep sorma) 

Mere yigidünüzi kim öldürdi? (anlamaya çalışma) 

Mere Azrâyîl dedügünüz ne kişidür kim âdemün cânın alur? (tanıma) 

Bu yahşı yigitlerün cânını senmi alursın? (doğrulama) 

Yâ pes cân veren, cân alan Allâhu teâlâ mıdur? (kabullenme) 

Men nece cân bulayım? (çaresizlik) 

Bilürmisin neler oldı? (merak uyandırma) 

Baba, senden cân dilerem, verürmisin? Yohsa “Ogul! Deli Domrul! deyü aglarmısın? 

(seçenek sunma) 

Metinde dolaylı ve doğrudan olarak nitelendirilebilecek diyaloglar mevcuttur. 

Doğrudan diyaloglar “kul”lar arasında, dolaylı diyalog Allah ve Domrul arasındadır. İlâhî 

söylem, normal söylemden ayrı konumlandırılmıştır. Domrul söylemini yakarış yoluyla 

Tanrı’ya iletir, cevabını Azrail vasıtasıyla alır. Azrail-Domrul diyalogları iki insan arasındaki 

iletişim gibidir. İkisi arasındaki konum ve güç farkı sadece eylemler dolayısıyladır. Azrail 

emir alır, Domrul idrak eder; eylemlerinin işlevlerine göre de cümle yapıları şekillenir. Emir 

cümlelerinin, Domrul’un bazı sorularının muhatabı Azrail’dir; bazen o da soru sorar: 

Hak Teâlâ: Yâ Azrâyîl, var dahı ol deli kavatun gözine görüngil, benzini sarartgıl. 

Cânını hırlatgıl, algıl. 

Hak Teâlâ: Çûn deli kavat menüm birligüm bildi, birlügüme şükür kıldı, yâ Azrâyîl, 

Deli Domrul cân yerine cân bulsun, anın cânı âzâd olsun. 

Azrail: (Canunı) Verürmisin, yohsa menümile ceng edermisin? 

Azrail: Mere deli kavat, mana ne yalvarursın? Menümde elümde ne var? 

Azrail: Mere Deli, hasretün kimdür? 



 

100 

Deli Domrul’un anne ve babasının cümleleri genellikle “tanımlama” içerikli isim 

cümleleridir. Bu tip cümlelerden sonra şartlı ifadeler görülür, diyalog sonları geniş zamana 

bağlanır: 

Ogul ogul, ay ogul! Cânum paresi ogul! Togdugında tokuz bugra öldürdüğüm aslan 

ogul! Dünlügi altun ban evümün kabzası ogul! Kaza benzer kızımun gelinimün çiçeği ogul! 

Karşu yatan kara tagum gerekise söyle gelsün, Azrâyîlün yaylası olsun! … Cânumı 

kıyabilmen, bellü bilgil! (Baba) 

…Tokuz ay tar karnumda götürdüğüm ogul! Tolama beşiklerde beledügüm ogul! … 

Agca burçlu hisârlarda tutsak olayıdun ogul! … Cânumı kıyabilmen, bellü bilgil! (Anne) 

Görüldüğü üzere önce Domrul’un varlığı türlü adlandırmalarla ifade edilmiştir, sonra 

mevcut durumdan başka şartlar öne sürülüp yön değiştirilmiştir; “canını kıymamak” geniş 

zamanda söylenmiştir, son olarak da durumun kesinliği emir cümlesiyle sağlanmıştır. 

Domrul’un eşinin sözlerinin soru cümleleri, şartlı yapıları içerdiği ancak anne ve babasından 

farklı olarak bu şartlı ifadelerin sonuçlarının da senkronize ve net biçimde verildiği görülür. 

Ortak noktalarıysa Domrul’u tanımlayan isim cümlelerinin varlığıdır: 

Ne dersin, ne soylarsın? Göz açub gördügüm, gönül verüb sevdügüm… Karşu yatan 

kara tagları senden sonra men neylerem? Yaylar olsam menüm gûrum olsun. Sovuk sovuk 

sularun içer olsam menüm kanum olsun… Menüm cânum senün cânuna kurbân olsun. 

Hikâyedeki cümle yapılarının son derece işlevsel olarak kullandığı görülmektedir. 

Metinde eyleyen ve söyleyen her kimse, onun söylemine uygun cümle çeşitleri tercih 

edilmiştir. 

Sözcük seçimleri. 

Hikâye, bir “er” üzerinden başlar. Dumrul için metin boyunca “beg” gibi asalet 

bildiren unvanlar kullanılmaz. Sadece, gencin yakınlarına ağlamalarının sebebini sorduğunda 

obadakilerin cevabında “Hanum” ifadesi yer alır.  Bu erin soy bağı, kuvveti ve köprüsü 

dışında malumat yoktur. Adını kazanmış mıdır, kahramanlığı var mıdır bilinmez. Deli 

Domrul’u metinde ifade eden sözler: Deli Domrul (29 kez), ogul (16 kez), deli kavat (7 kez), 

âdemiler evreni (2 kez), deli (2 kez), Duha Koca oglı Deli Domrul (1 kez), handır (1 kez). 

“Deli” kavramının vurgulandığı, “oğul” olmanın da öncelendiği görülür.  İlk insandan 

başlamak üzere yasaklara karşı çıkan, aykırı olan herkes delidir ve toplum hiçbir zaman kendi 

kurallarına ters düşen düşünce, hareket ve tavırları kabul etmemiştir. Hiçbir yasal yükümlüğü 

olmayan kişiler “deli”; deliliğe atfedilen bu tür aykırı davranışlar, sıradışı hâller kültürel bir 

olgu hâlinde “delilik” olarak algılanmıştır. Peygamberler, evliyalar, mitolojilerdeki 



 

101 

tanrıoğulları ruh ile aklı bir arada yaşayan, “kutsal” delidirler. Gerçek ve folklorik yaşamın en 

ilginç, en cesur ve kendine özgü taraflarıyla delidolu tipleri Deli Domrul gibi kurgusal deliler, 

deli gibi görünen akıllılardır. Türk kültüründe “deliler”; oldukları mevkiye, çeşitliliğine, 

yerine, tarzına bakmaksızın her bakımdan normalin dışında olanlardır (Bayat, 2018, s. 9-14). 

Normalin dışında pek çok davranışı olan Domrul’u okura benimsetmek için “deli” sıfatının 

seçildiği görülmektedir. Aksi hâlde kuru çaya köprü yapıp geçenden de geçmeyenden de 

bedelini alan, Azrail’e ve dolayısıyla da Allah’a kafa tutan bir karakteri topluma anlatmak, 

benimsetmek ve hatalarının sebebini bildirmek mümkün olmayacaktı. 

Azrail, hikâyede hem ölüm meleği hem de bir insan gibi yer alır. Onun için: Azrâyîl 

(29 kez), al kanatlu Azrâyîl (6 kez), (heybetlü/ sakalcugı agca/ gözcügezi çönge) koca (4 kez), 

kavat (1 kez), yumuş oğlanı (1 kez) ifadeleri kullanılmıştır. Azrail’in adından sonra en çok 

önemsenenin onun görünüşüne dair bilgiler olduğu anlaşılmaktadır. O al kanatlı, heybetli, ak 

sakallı, gözleri çökmüş, ihtiyar bir varlıktır. Azrail’i somutlaştıran sözcüklerin seçimiyle 

Domrul’un hikâyesinin gerçekliği artırılmaya çalışılmıştır. Nitekim psikolojide de somutluk 

ve somutlaştırma; kişinin duygu ve düşüncelerini duyu organlarıyla hissedilebilir hâle 

dönüştürmeye ve yaşadıklarını, hissettiklerini daha iyi algılamasına yardımcı olmaktadır. 

Allah’ı ifade eden sözcükler arasında Arapça, Türkçe, Arapça/ Türkçe terkip olanlar 

vardır: Allâhu Teâlâ (7 kez), Hak Teâlâ (3 kez), Tangrı (2 kez), Görklü Tangrı (2 kez), Cebbâr 

Tangrı (2 kez), Kâdir Tangrı (2 kez), Kâdir Allâh (1 kez), Settâr Tangrı (1 kez). Allah’ın 

belirtilen sıfatlarının hikâyenin iletisiyle örtüştüğü görülür. Görklü, “güzel, gösterişli” 

anlamındadır. Kâdir, sözlükte “gücü yetmek; ölçü ile yapmak, planlamak; kıymetini bilmek; 

rızkını daraltmak” anlamlarına gelen kadr (kudret) kökünden sıfat olup “her şeye gücü yeten” 

demektir (Topaloğlu, Kâdir, 2001) ve esmâ-i hüsnâdan biridir. Settâr; örten, gizleyen, 

kullarının günah ve ayıplarını, hatalarını örten ve bağışlayan anlamındadır ve “Gaffâr” 

esmasına denk gelir. Cebbâr; “bozuk olan bir şeyi ıslah edip düzeltmek, birine zor kullanarak 

iş yaptırmak” anlamındaki cebr kökünden mübalağa ifade eden bir sıfattır (Topaloğlu, 

Cebbâr, 2001), esmâ-i hüsnâdan biridir. Hak; “bizzat ve sürekli olarak var olan, gerçekliği 

mevcut bulunan, varlığı ve ulûhiyyeti fiilen tahakkuk eden” manasına gelen, esmâ-i hüsnâdan 

biridir. Domrul başlangıçta sadece “Kâdir” sıfatıyla bildiği Allah’ı; Cebbâr, Hâk ve Settâr 

sıfatlarıyla da öğrenmesi için olayların içinde yer alır. Allah’ın gücünü de, bağışlayıcılığını 

da, kullarını doğru yola sevk ediciliğini de idrak eden Domrul, erginlenmesini tamamlar ve 

ödül olarak 140 yıl ömür alır. Metinde Allah ile iletişimde elçi durumundaki Azrail’in adı 

Kur’an’da geçmez, ondan “ölüm meleği” (melekü’l-mevt) olarak bahsedilir ve can almakla 

görevli olduğu açıkça belirtilmekle birlikte bu fiil, her işin gerçek faili olan Allah’a nisbet 



 

102 

edilir (Kılavuz, 1991, s. 350). Domrul, ölmemek için Azrail’e yalvardığında Azrail’in “ Mere 

deli kavat, mana ne yalvarursın? Allâhu teâlâya yalvar! Menümde elümde ne var? Men dahı 

bir yumuş oglanıyam.” sözleri Kur’an ile uyumludur. 

Domrul’un “koca bir baba”sı ve “bir karı ana”sı vardır. Vasıfları sadece yaşlı 

olmalarıdır. Canlarını oğullarına vermedikleri için, Dumrul’un karısı onları “senün ol 

muhannat anan baban” sözleriyle ifade eder.  Kendisi ise metinde; hasret (2 kez), yad kızı 

helâl (1 kez), helâl (1 kez), avrat (1 kez), hatun (1 kez), yoldaş (1 kez) olarak anılmıştır. Bu 

sözcük seçimleriyle; Domrul’un eşiyle nikâhlı olduğu, ondan uzak yaşadığı, eşinin “âdemiler 

evreni” bir adamın yoldaşı olacak denli de güçlü olduğu bilgisi verilmiştir. Haklarında sadece 

iki oğlan oldukları ve öksüz kalmalarının istenmediğini bildiğimiz Domrul’un çocukları arka 

plandadır. 

“Men, sen” zamirlerinin metinde (sırasıyla) 44 ve 32 kez geçtiği görülmektedir. Tüm 

diğer zamirlerin toplamı dahi bu sayıya erişememektedir. Bu durum hikâyede iletişimin 

genellikle iki kişi arasında geçtiğini göstermektedir. 

“Er, bahâdur, cılasun, yiğit” sözcükleri Domrul’un kendisini tanımlamasında görülen 

yakın anlamlı sözcüklerdir. “Deli” ve “güçli” de yine yakın anlamlı olarak kullanılmıştır. 

Birbirine kavramsal çerçevede bu kadar yakın sözcüklerin seçilmesi anlamı pekiştirmiş, 

Domrul’a vasfedilen “âdemiler evreni” sözünü desteklemiştir. Obadaki yiğidin ölümünden 

duyulan üzüntü için “ağla-, muhkem kara şiven” sözleri kullanılmıştır. Fakat ağlamaların 

sebebini sormaya giden Domrul durumu “gavga” ve “şiven” olarak adlandırır. Delinin bu 

bakış açısı ve kavga nitelemesi, ölümle ve dolayısıyla da Azrail’le tutuşacağı kavganın 

belirtisidir. 

Domrul Azrail’e kafa tuttuğunda durum Allah’a hoş gelmez, bunu “Menüm ulu 

dergâhumda geze, menlik eyleye” şeklinde nitelendirir. Bu bağlamda hikâyedeki “köprü” 

sözcüğü önemlidir. İslam inancındaki “sırat köprüsü”nü çağrıştırır. Sırat, cehennem üzerine 

kurulu olan ve cennete gitmek için geçilmesi gereken köprü olarak bilinir. Domrul’un 

köprüsünden geçenler hem daha az akçe öderler hem de dayak yemezler. Geçmeyenlerin 

ödediği akçe ve yedikleri dayak cehennem ile ilişkilendirilebilir. “Akçe” günahları temsil 

ediyor olabilir; zira İslam inancına göre herkesin günahları da sevapları da hesap edilecek, 

günahlarının bedelini ödeyenler cennete girebileceklerdir. Metinde Hak Teâlâ’nın “menlik 

eyle-” sözü, kulları mükâfatlandırabilecek/ cezalandırabilecek tek varlığın kendisi olması 

nedeniyle söylenmiş olsa gerektir. Domrul; köprüsü, kibri ve ölüme karşı duruşuyla Tanrı-kul 

arasındaki sınırı aşmıştır. Akçelerin sayısı yine inanışla örtüştürülebilir. Cennete girenlerin 

daima 33 yaşında olacaklarına inanılır, bu yaşın insanın en güzel çağı olduğu düşünülür. 40 



 

103 

ise arınmanın, olgunluğun ve çilenin ifadesidir: tasavvufta “çile” kavramı kırk gündür, 

öldükten sonra vücudun arınması ve toprağa karışması için kırk gün gerekir… Köprünün iki 

yakayı birleştiren yapı anlamı dışındaki anlamları da metnin bağlamına uymaktadır. “İki şey 

arasında bağ veya ilişkiyi sağlayan şey” anlamında Domrul ve diğer insanlar arasında bağ 

kurar. Eski Deli Domrul’dan erginlenmiş yeni Domrul’a geçişi de simgeler, merhaledir. 

Köprübaşını tutmak deyimindeki gibi kahramanımız “çok önemli bir mevkiyi ele geçirme”yi 

başardığını düşünür. 

Metinlerde kuşlar ve uçmakla ilgili sözcüklere rastlanmaktadır. Başta Azrail “al 

kanatlu” olarak nitelendirilir. Domrul arkadaşlarıyla yer içerken Azrail’in gelişini 

anlamamıştır, görünmezdir; ona saldırdığında ise “güvercin” olup pencereden uçar. Domrul 

onu yakalamak için “togan” kullanırsa da başarılı olamaz. Azrail onun ak göğsünün üzerine 

“kon”ar. Avcı-yırtıcı kuşları düşündürecek sözcük tertibatı vardır. Bu tertibat, Domrul’un 

Topkapı Sarayı’nda bulunan Oğuz destanı parçasında “Togrıl” olarak geçtiği bilgisiyle 

örtüşmektedir. Ögel Türkçede Domrul diye bir söz bulunmadığını, bu adın Topkapı 

yazmasında “Toğrıl Bey” olarak bahsedilen kişinin adının yanlış yazımı sonucu olduğunu, -rıl 

ekinin Türkçede kuş isimleri yapmakta kullanıldığını söyleyerek “Togrıl/ Dogrıl”da karar 

kılar (2014, s. 91-93). Tuğrul, “çakırdoğan” olarak bilinen yırtıcı bir kuştur ve göğsünün 

beyaz oluşuyla tanınır; Domrul’un “ag göğsü” metinde üç kez tekrarlanır. 

Ölümün kaçış, idrak, teslimiyet gibi çeşitli bağlamlarda işlendiği hikâyede “cân” 

sözcüğü 52 kez kullanılmıştır. Ölümün maddesi candır, canın varlığı ya da yokluğu sağ/ ölü 

ayrımını doğurur. “Tatlı can” sözüyle devam eden dünya yaşamı, “canını al-” ile biten dünya 

yaşamı söz konusudur. Can üzerinden kurulan karşıtlıklar yoluyla yaşam/ ölüm çizgisi 

belirgin kılınmıştır. Metinde ölümle ilgili söz varlığı dikkat çekicidir; kimi ölümün meydana 

geliş şeklini, kimi ölüm sürecinin başlangıcını ve belirtilerini, kimi de ölümün sonucunu 

ortaya koyar: 

Öl-, öldür-, cânın al-, kefen, yaman yere var-, cânını hırlat-, benzini sarart-, görür 

gözleri görmez ol-, cânı ditre-, cânı cûşa gel-, ağzı içi buz gibi ol-, sünükleri tuz gibi ol-, 

ogurlayın can al-, def’î canın al-. 

Can-mal karşıtlığı olayların anlamsal çerçevesinde belirgin bir rol üstlenir. İnsanlar 

arasında canını kurtarmak için malını vermek bir çözümse de, Tanrı-kul arasında bu mümkün 

değildir. Domrul’un babası da annesi de zenginliklerini oluşturan varlıkların tamamını 

vermeye hazırdır, çünkü onlar yeniden edinilebilir şeylerdir. Ancak can, geri döndürülemez 

bir varlıktır; bu yüzden de anne-babadan dahi fayda yoktur: “Dünyâ şîrîn, cân azîz, cânumı 

kıyabilmen.”. Domrul’un eşinin canını vermeyi kendisinin teklif etmesi ana-baba/ eş 



 

104 

bağlarında eşin daha fedakâr olacağı izlenimi yaratır. “Can”ın pek çok anlamı metine ustaca 

yerleştirilmiştir. Can, “sevgili” ve “gönül” anlamlarıyla hatundur. “Kişi, birey” anlamında 

hikâyedeki insanların hepsini karşılar. “Yaşama, hayat” anlamında Domrul’un ana babasının 

sözlerinde hayat bulur. “Güç, dirilik” anlamında, Azrail’in insanlardan aldığıdır. “İnsanın 

kendi varlığı, özü” anlamında Domrul’un bağışlanmasını, azat edilmesini dilediğidir. Bütün 

bu kavramsal çerçevede “can” yalnızca Allah’ın verebileceği, alabileceği, bağışlayabileceği 

“kutsal” bir varlıktır. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Hikâyede soyut konular, kavramlar ele alındığından okuyucu/ dinleyicinin zihninde 

somutluk yaratmak amacıyla söz sanatlarına sıkça başvurulmuştur. Anlatılanların ikna 

ediciliğini artırmak için metni yaratan toplumun değerleri ve dinî inançları harekete 

geçirilmiştir. Olaylar nesnel bir açıdan değil, İslami inancın çerçevesinden ele alınmıştır. 

Böylelikle muhatapların hikâyeyi içselleştirmelerine olanak sağlanmıştır. 

Allah’ın hikâyede konuşturulması, gerçeklik ve somutluk algısının oluşmasına hizmet 

eder. Domrul’a göre “Yücelerden yüce” olan, kimsenin “nice” olduğunu bilmediği, cahillerin 

“gökte, yerde” aradığı; müminlerin ise “gönlünde” olandır Allah. Hikâyeyi dinleyen ya da 

okuyan kişilerin arasında cahil, mümin, inkârcı, inançsız… türlü kişi olabilir; her birine ispat/ 

mesnet niteliğinde somutlaştırılmış bir “yaratıcı” sunulur. Metinde Allah, “kavat” sözünü dahi 

söyler, “bak bak” gibi insana ait şaşırma ifadeleri kullanır. Allah’la kulun varlığını ayıran 

perde, Azrail olarak kurgulanmıştır. Allah insan gibi konuşur ancak insanla konuşmaz, 

ulaşılmazlığı burada korunur. Allah’ın sözlerinden bahsedildiği yerlerde “soyla-” kullanılmaz; 

O, “nida eyler” yahut “emreyler”. Burada da sınıra uygun seçimler yapıldığı görülür. 

Ölüm anı ve o anda gerçekleşenler; çağımızda dahi tam anlamıyla ortaya 

konulamamış, gözlemlenmeye çalışılan şeylerdir. Söylemde Azrail ve ölüm anı tasvirleri 

benzetme ve metaforlar yoluyla verilmiştir. Böylece okurun bunlar hakkında bir fikre sahip 

olması amaçlanmıştır. 

Azrail için: 

Mere ne heybetlü kocasın, kapucılar seni görmedi, çavuşlar seni tuymadı. 

Mere sakalcugı agca koca, gözcügezi çönge koca, mere ne heybetlü kocasın? 

Mere al kanatlu Azrâyîl senmisin? 

Ölüm anı için: 

Menüm görür gözlerüm görmez oldı 



 

105 

Tutar ellerüm tutmaz oldı 

Ditredi menüm cânum, cûşa geldi, 

Altun ayagum elümden yere düşdi. 

Agzum içi buz gibi, 

Sünüklerüm tuz gibi oldı. 

Domrul’a canını kıymayanlar “muhannat” sözüyle tescillenirken, hatunun samimiyeti 

büyük yeminlerle sabitlenir: 

Arş tanug olsun, kürsî tanug olsun, 

Yer tanug olsun, gök tanug olsun, 

Kâdir Tangrı tanug olsun: 

Menüm cânum senün cânuna kurbân olsun 

İki can bir olduğunu ortaya koyunca Deli Domrul ya iki canın birlikte alınmasını yahut 

ikisinin de bağışlanmasını diler. Bu dileğin gerçekleşmesi için toplumsal bir kuruma müracaat 

eder: adak. “Halka hizmet Hakk’a hizmettir.” sözü adak yoluyla benimsetilir. 

Dâyim duran Cebbâr Tangrı! 

Ulu yollar üzerine imâretler yapayım senün içün 

Aç görsem toyurayım senüniçün 

Yalıncak görsem tonadayım senün içün 

Adakların ve dolayısıyla sözlerin sonucunda Domrul affolunur. Eşiyle beraber yüz 

kırk yıl daha yaşama hakkı kazanır. Dünyayı önceleyen anne ve baba ölümle cezalandırılır. 

Gereksiz bir köprüyle haraç alarak yaşayan Domrul, Hakk’ı bilen ve halkı gözeten “alnı açuk 

cömerd eren”ler arasına katılır. Şiddetten hizmete, haramdan helale, kibirden tevazuya, 

isyandan imana, benlikten bizliğe geçişin öznesi Domrul; Dede Korkut’a göre bu boyun 

sahibi olmaya hak kazanmıştır: 

Bu boy Deli Domrulun olsun, 

Menden sonra alb ozanlar söylesün, 

Alnı açuk cömerde erenler dinlesün! 

Kanlı Koca Oglı Kan Turalı Boyı. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin altı tanesi “Hanum hey!” ünlemiyle başlar ( Bamsı 

Beyrek, Uruz’un tutsak olduğu, Deli Domrul, Yegenek, Basat’ın Depegözi öldürdügi). 



 

106 

Dikkatleri çekmek, coşkuyu artırmak maksadıyla kullanıldığı düşünülebilecek bu ünlem Kan 

Turalı’nın hikâyesinde “Hanum hey hey!” şeklindedir. Dinleyici/ okuyucuya en başından 

maceranın heyecanı sezdirilir. Girişte herhangi bir mekân tasviri yoktur, olay “Oguz 

zemânında” yaşanmıştır, anlatıcı Kanlı Koca ve oğlunu tanıtarak işe girişir. Kanlı Koca 

saygın bir beydir ve neslinin devamı için oğlunu evlendirmek istemektedir. Kan Turalı sıradan 

biri değildir, evliliği için de sıradan bir kız seçilmemelidir. Kanlı Koca’nın dileği de Kan 

Turalı’nın kendine layık gördüğü kız profili de “yârenler” önünde dile getirilir. Oğula, “kız 

arama” görevi verilir; bulamaz. Kanlı Koca da ne İç Oğuz’da ne Dış Oğuz’da istendik vasıfta 

kız bulabilir. Trabzon tekfurunun yiğit bir kızı olduğu, yalnızca kaledeki üç canavarı 

öldürebilecek biriyle evleneceği, ilk canavardan sonrasına geçememiş otuz iki kâfir beyi 

oğlunun kafalarının kale burçlarında asılı olduğu bilgisi verildikten sonra giriş bölümü sona 

erer. Ana olayın ekseni belli olur, hikâye oldukça maceralı olacaktır. Okurun zihninde bir kale 

çizilir, kalenin dışında Kan Turalı; kale burçlarında kesik başlar, kale içinde üç canavar, 

canavarlardan sonra da yiğit bir kız. Kaleye dışarıdan ve aşağıdan bakan bir gözün bakış 

açısıyla olayın fotoğrafı verilir. 

Şematik yapı. 

Metnin giriş bölümünden itibaren epizot ve motif zenginliği göze çarpmaktadır. 

Güçlü, erkek vasıflarını da taşıyan, asil, güzel bir kadın isteyen kişinin bunun sonuçlarını da 

bilmesi ve göze alması gerektiği üzerinden olay örgüsü düzenlenmiştir. Gülü seven, dikenine 

katlanır; “Eyü sandığın yamansız olmaz.” (Von Diez, 2018, s. 94) atasözlerindeki fikir ana 

fikirdir. 

Hikâye epizotlarına ayrıldığında olay örgüsü şu şekilde olmaktadır: 

a) Yarenlerin bulunduğu bir sohbette Kanlı Koca neslinin devamı için oğlu Kan 

Turalı’yı evlendirmek istediğini söyler. 

b) Kan Turalı İç Oğuz’da kendine yaraşır bir kız bulamayınca Kanlı Koca hem İç 

Oğuz’da hem Dış Oğuz’da oğluna kız arar. 

c) Babası, Kan Turalı’nın istediği özelliklerdeki kızın Trabzon tekfurunun kızı 

olduğunu fakat kızı alabilmek için hüner gösterip üç canavarı (boğa, aslan, deve) 

yenmesi gerektiğini söyler. 

d) Kanlı Koca’nın itirazına rağmen meseleyi “namus” meselesi gören Kan Turalı 

kâfirin serhaddine giderek çadırını diker. 

e) Turalı’nın hâl ve hareketini, sözlerini beğenen tekfur onu ve beraberindekileri 

ağırlar, sarhoş eder. 



 

107 

f) Çıplak şekilde meydana götürülen Kan Turalı peçesini açınca köşkten bakan 

Selcan Hatun onu çok beğenir.  

g) Daha önce hiçbir beyin yenemediği boğayı Kan Turalı kırk yoldaşının verdiği 

moralle ve aklını kullanarak yener. 

h) Tekfur, kızını vermeye razı olsa da kardeşinin oğlunun sözünü dinleyerek 

Turalı’nın aslanla da karşılaşmasını ister. 

i) Aslanı bir aldatmaca yaparak “hurd” eden Turalı’nın deveyle de mücadele etmesi 

istenir. 

j) Tekfur, devenin ağzının bağlanmasını isteyerek; Selcan da deveyi nasıl 

yenilebileceğini gizliden söyleyerek ona yardım etmek istese de sarhoş durumdaki 

Kan Turalı yoldaşlarının moral vermesi ve salavat getirmesiyle deveyi yener. 

k) Annesi ve babası yanında olmadığı için gerdeğe girmeyi reddeden Kan Turalı 

hareket eder ve güzel bir yere konaklayıp ailesini bekler.  

l) Tekfur, kızını verdiğine pişman olunca altı yüz askeri Turalı ve Selcan üzerine 

yolar. 

m) Başlarına gelecekleri öngören Selcan, Kan Turalı’yı uyandırır ve iki koldan savaş 

verirler. 

n) Turalı gözünden yaralanınca Selcan onu atının terkisine atar, bu duruma 

sinirlenen Kan Turalı onu öldürmeye niyetlenir. 

o) Selcan’ın attığı temreni çıkarılmış okun isabeti Turalı’nın aklını başına getirir, 

barışırlar. 

p) Kanlı Koca büyük bir düğün tertip ederek Kan Turalı’yı muradına erdirir. 

Soy devamı, kız isteme, boğa, aslan, deve, namus gibi pek çok motifi ihtiva eden 

hikâye, ana fikri destekleyecek motiflerin üzerine inşa edilen olaylarla süslenmiştir. Dede 

Korkut’un bir başka eserde yer alan “Gerdeğe girenler beg oldum sanır cümleden yeg oldum 

sanır ol hercümerç (allak bullak) basdığı vaktın seg (köpek) oldum sanır, tatlu canından 

usanır.” (Von Diez, 2018, s. 151) sözleri Kan Turalı için söylenmiş gibidir. 

Durum. 

Kahramanın erginlenmesi için tasarlanan olay; ilk üçü canavarlarla, sonraki kâfirlerle, 

sonuncusu da kendi nefsiyle mücadelesi olarak beş parçaya bölünmüştür. Hikâye ve 

masallarda canavarların birini dahi yenmek çoğu kez kahramanlık için yeterlidir. Nitekim 

hikâyede belirtildiği üzere daha önceki otuz iki talip boğayı bile yenemeden helak 

olmuşlardır. Arka planda verilen bu bilgiyle Kan Turalı’nın gerçekten de hiç kimseye 



 

108 

benzemediği, gücünün ve aklının üstün olduğu fikri uyandırılmıştır. Zira Turalı kendine layık 

kızı bulamayan, babasının deyimiyle kendine vuruşma arkadaşı arayan biridir: 

Ogul, sen kız istemezmişsin bir cılasun bahâdur istermişsin, anun arkasında yeyesin, 

içesin, hoş geçesin. 

Kız seçiminde Türkmen kızlarının beğenilmemiş, saf dışı bırakılmış olması 

“dayanıksız” olmalarına bağlanmıştır. Metnin devrinin kadınlarına sosyal bir eleştiri yapılmış 

olsa gerektir. Diğer hikâyelerde sıkça gördüğümüz “sası dinlü, azgın dillü” gibi ifadeler bu 

metinde görülmemektedir. Kâfirden kız almanın söz konusu olduğu olayda “öteki”lerin pek 

kötülenmediği, en azından gelin Selcan’ın “öteki”lerden farklı olduğu görülür. Hikâye 

toplumuna başka dinden bir gelin almayı olumlu göstermek amacı güdüldüğü söylenebilir. 

Devrimizde “Kız dediğin İstanbul gibi olmalı, fethi zor fatihi tek olmalı.” sözünü bilmeyen 

yoktur. Selcan’ın hikâyesinde de aynı bakış açısı görülmektedir, 32 kâfir bey oğlu onu 

alamamıştır; Kan Turalı alabilmiştir. Böylelikle hem Turalı hem de Selcen yüceltilir. 

Türklerin fetih düşüncesi, gönüllerin fethi ile birlikte yürür. Siyasi arka planda Türklerin 

kadim savaşçılarının önce gönülleri sonra mekânları fetihlerinin izleri görülür. Kan Turalı 

sözleri ve tavrıyla tekfurun, peçesini açınca da Selcan’ın gönlünü fethetmiştir. Canavarlarla 

mücadele ve savaş bunlardan sonra başlar. 

Selcan’ı daha ilk başarısında Kan Turalı’ya verecek olan tekfurun aklını çelen 

“kardeşinin oğlu” hakkında metinde yeterli bilgi yoktur. Sadece fikir değiştirmek işlevi 

yüklenen bu kişinin de Selcan’a talip olduğu, fakat canavarları kimse yenemediği için ön 

plana çıkmadığı düşünülebilir. Amcasının kızıyla evlenip tahta varis olma fikri mümkündür. 

Zira tekfurun oğlu olsaydı, metinde ondan da söz edilirdi. Metinde Banı Çiçek’in kâfir 

beyinin oğluyla evlendirilmesine söz verilmesi gibi bir durum vardır. Bamsı’nın Banı’ya 

kavuşmasında engel sayısını artıran da, Kan Turalı’nın Selcan’ı alamaması için canavar 

engelini artıran da aynı zihniyettir. 

Yorum. 

Söylemin bir eyleyeni bir de muhatabı vardır. Bu tip umumun ortak değeri 

söylemlerde sözün sahibi de, muhatabı da;  tarihi, kültürü, fertleri, maddi ve manevi 

değerleriyle bütün toplumdur. Yazıya geçirilerek bir nevi dondurulan söylem ve bağlam, 

metin içi ilişkilerin ortaya çıkarılmasıyla anlaşılabilir.  Söylenen/ söylenmeyen, az söylenen/ 

çok söylenen, sezdirilen/ gözler önüne serilen her ne varsa söyleme dairdir. Ötelenen/ 

kötülenenler ve övülen/ ön plana çıkarılanlar söylemin gruplarını oluşturur. Kan Turalı, ailesi, 



 

109 

yoldaşları ve dolayısıyla Oğuz “biz”; kâfirler “onlar”dır. Selcan ise ikisinin arasında 

konumlandırılmıştır. 

Metinde “hafıza” görevinde kırk yoldaş görülmektedir. Kan Turalı’ya hatırlattıkları 

vaka ve durumlarla ona her defasında “mücadele ruhu” verirler. Toplum adına kırk yoldaşın 

tasarlandığı, Oğuz elinden seçilmiş bir “meclis” gibi toplumdaki herkesi temsil ettiği 

düşünülebilir. Söylemin de eylemin de etkisini güçlü kılan bu kırk kişilik gruptur. Toplumun 

içinden çıkan ideal birey; kurallara riayet eden, saygılı, cesur, ata-ana bilen, yakışıklı, gururlu 

Kan Turalı’dır. Turalı’nın sözleri üst söylem grubunun dâhilindedir ve en etkili grup olan 

yoldaşlarla uyum içindedir. 

Karşıt grubu temsilen kâfirlerin başı tekfurdur. Tekfur, Selcan’ı Turalı’ya verinceye 

kadar olumlu, adil bir görüntü çizer. Sözleri de olumlu duruşunu destekler. Başlangıçta o 

dâhil tüm kâfirler Kan Turalı’nın değerine uygun konuşur: 

Tekür eydür: “Bu yigidün sözi yüğrük, eger elinde hüneri var ise”. 

Kâfirler eydür: “Şimdi yiğidi atara, yıkar, serer perter. Yıkılsun Oguz elleri! Kırk yigit 

bir beg oglıyıla bir kızdan ötüri ölmek nolur? 

Tekür eydür: “Kızı getürün verün. Bu yigidi gözüm gördi, gönlüm sevdi. 

Turalı’ya son engel olan deveyi yenmesi için kolaylık sağlayan da yine tekfurdur: 

“Devenün agzın yedi yerden bağlan!” der. Bu noktadan itibaren kâfirler “hâsud” olarak 

belirlenir, çünkü devenin ağzını bağlamazlar. Selcan’ın Turalı’ya verileceği gerçeği 

yaklaştıkça kâfirin söylemi değişir. Nitekim son noktada tekfur pişman olup “Üç cânver 

öldürdügiyçün bir kızcugazumı aldı getdi.” der ve altı yüz kâfiri kızını geri götürmeleri için 

görevlendirir. 

Tekfurun kardeşinin oğlu; söz sahibi olduğu yalnızca iki sahneye rağmen karşıtlığın en 

belirgin olduğu kişidir, zira mücadelelerin sayısını artıran odur ve çizgisi değişmemiştir. 

Kâfirin aslında daima aynı olduğu, değişmeyeceği, karşıt ve düşman grupta olduğu onun 

şahsiyetinde öne çıkarılır: 

Tekürün kardaşı oglı varıdı, eydür: “Cânverler serveri aslandur. Anunıla dahı oyun 

göstersün, kızı andan sonra verelüm. 

Yene kardaşı oglı eydür: “Cânverler serhengi devedür. Anunıla dahı oyunun 

oynasun.” dedi, “Andan sonra kızı verevüz.” dedi. 

Selcan, Oğuz’un kendi gönlüyle talip olduğu “güçlük”tür. Soy bağı olarak “onlar”ın 

tarafında olsa da söz ve davranışlarıyla okuyucuya/ dinleyiciye kâh “kâfir” olduğu hatırlatılır, 



 

110 

kâh “bizim kız” olur. Kan Turalı “namus” adına bu yola başvurur, hünerini göstermelidir, 

toplumu göz önünde tutar. Selcan fert olarak vardır, kendinin farkında ve özgüvenlidir; 

yaptıkları sadece Kan Turalı’yı beğendiği içindir: 

Selcan: Hak Teâlâ atamun gönlüne rahmet iletse, kâbin kesüb beni ol yigide verse! 

Bunun gibi yigit hayf ola ki cânverler elinde helâk ola. 

Yoldaşları: “Sarı Tonlı Selcan Hâtûn işâret eder görmezmisin seni? ‘Deve burnından 

zebun olur’ dedi, bilmezmisin?”. 

Selcan: Bu gelen kâfir çok kâfirdür. Savaşalum dögişelüm, ölenümüz ölsün, 

kalanumuz odaya gelsün. 

Kız bildi kim kayın anası kayın atasıdur, kamçıyıla işâret kılub… 

Selcan kâfirin çok tehlikeli olduğunu bildirir, karşı tarafa saldırısında amacı öldürmek 

değildir. Çünkü o kâfiri basar yani bastırır, kaçanını kovmaz aman diyeni öldürmez, düşmanı 

dağıtır; “yağıyı önine katmış kovar”. Kan Turalı ise “kılıç tutup yöridi, kâfir başın kesdi.” 

şeklinde anlatılır. Kaynana ve kaynatasına oğullarının yerini “kamçıyla” işaret ederek 

göstermesi bir üstünlük belirtisidir ve saygı içermez. Kan Turalı’nın; Selcan’ın öne geçme, 

kendini gösterme düşüncesi olduğundan şüphelenmesi ve öldürmek istemesi de onu “biz” ve 

“onlar”ın ortasında konumlandırır. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Kısa, basit, fiil cümlelerinin ağırlıklı olarak kullanıldığı metinde hareket unsuru ve 

çabukluk ön plandadır. Kişilerin durumu da yine hareketleri vasıtasıyla tasvir edilir. Türkmen 

kızlarını “cici bici” bulduğundan beğenmeyen Kan Turalı, cici bici kavramını eylemler 

yoluyla anlatır: “Negâhından tayanam, üzerine düşem, karnı yırtıla.”. Aradığı eşi “yiğit, çabuk 

hareket eden bir kız” sıfatlarıyla ifade etmek yerine fiillerden yararlanır: 

Ben yerümden turmadın ol turmış ola, men kazaguc atuma binmedin ol binmiş ola, 

men kanlu kâfir eline varmadın ol varmış, mana baş getürmiş ola. 

Kâfirin bulunduğu yerin tasviri “olur” ile rediflenen basit fiil cümleleriyle verilir: 

Ogul sen varacak yerün tolamac tolamac yolları olur, 

Atlu batub çıkamaz anun balçıgı olur, 

Ala yılan sökemez anun ormanı olur… 



 

111 

Soru cümlelerinin işlevleri çeşitlidir. Kimi yerde gerçek soru cümleleri kullanılırken 

“Yigit, ne yerden gelürsin?”, kimi yerde hatırlatma amacıyla bilinenin tekrarıdır: “Kalkubanı 

yeründen turmadunmı? Yelisi kara kazılık ata binmedünmi?”. Bilineni tekrar eden, hatırlatan 

cümleler cesaret vermek amacına hizmet eder. “Bogadan kurtuldı, aslandan nece kurtıla?” 

gibi sözde soru cümleleriyle heyecanın artırıldığı görülür. Bazı soru cümleleriyse, 

karşılaştırma yoluyla anlamı güçlendirmek için kullanılmıştır: 

Karşuna ala kaz geldi, şâhinün atmazmısın? 

Cümle kuşlar sultânı çal kara kuş kanadıyıla saksagana gendüzin sakıdurmı? 

Kaytabanlar torumından dönermi olur? 

Metindeki yirmi diyaloğun biri hariç tamamında bir taraf Kan Turalı’dır. Kan 

Turalı’nın (sırasıyla) babası, kâfirler, tekfur, kırk yoldaş, Selcan’la diyalogları vardır. Diğer 

konuşma ise kaynana-kaynata ve Selcan arasında geçer. Ana karakter olarak Kan Turalı’nın 

diğer kişilerle iletişimde gerekli yerde konumlandırıldığı görülmektedir. Her şey onun 

etrafında teşekkül etmiştir. 

İç diyaloglar, kişilerin karşılıklı iletişimle bildirmediklerini bildiren, açıklayıcı 

nitelikte unsurlardır. “Karar verme, pişmanlık, akıl yürütme, dua etme, öngörü” gibi çeşitli 

işlevlerdeki iç konuşmalara metinde rastlanmaktadır: 

Kanlı Koca: Varayım ogluma togrı haber vereyim. Hüneri varısa gelsün alsun, yohsa 

evdeki kıza râzî olsun. 

Kanlı Koca: Gördünmi men mana netdüm? Oğlana korhınç haberler vereyim, ola kim 

getmeye döne. 

Kan Turalı: bu dünyâyı erenler ‘aklıla bulmışlardur. Bunun öninden sıçrayayım, ne 

hünerüm varısa ardından göstereyim. 

Kan Turalı: Kara polad uz kılıcum yok kim karvaşdugı dem iki biçeydüm. Sana 

sıgındum, cömerdler cömerdi ganî Tangrı, meded! 

Kan Turalı: Mere, men bu devenün burnına yapışacak “Ol kız söziyile yapışdı” derler. 

Selcan: Menüm muhiblerüm çokdur. Nâgâh ılgarıla gelmesün, tutuban yigidüm 

öldürmesünler, agca men gelini tutub atam anam evine iletmesünler. 

Tekür: Üç cânver öldürdügiyçün bir kızcugazumı aldı getdi. 

Anlatıcı/ yazar, kahramanlarının ruh hâllerini yansıtmak amacıyla kullandığı bu 

yöntemde amacına ulaşmıştır. İç konuşmalar vasıtasıyla; aşkın Kan Turalı’nın gözünü kör 

etmediği, Selcan’ın öngörülerinin isabeti, babaların çocuklarını koruma güdüsünün 



 

112 

evrenselliği anlaşılabilir. Yapılan eylemlerin hangi “niyet”le meydana getirildikleri aşikâr 

olmaktadır. 

Soyun ve beyliğin devamı için planlanan evlilikte Selcan ve Kan Turalı için gerçek 

birlik hâli hikâyede “işteş” fiillerin kullanıldığı cümlelerde kodlanmıştır. Bundan önceki 

eylemlerde işteşlik söz konusu değildir. “Düşdiler, ‘işrete meşgûl oldılar, yediler içdiler.” 

Cümlesinde yan yana oldukları bellidir. Ancak aynı işi birlikte yapma vurgusu yoktur. Çünkü 

olaylar sona ermemiş, tam bir güven ortamı sağlanmamış, henüz sonuca ulaşılmamıştır. Kan 

Turalı’nın Selcan’ı öldürmeye niyetlenmesi üzerine Selcan’ın temreni çıkarılmış ok ile yaptığı 

isabetli atış şüpheleri siler. Buradan itibaren işteş fiillerin yüklem olduğu cümleler görülür: 

İlerü gelüb Selcan Hâtûnı kucaklayub barışmışlar, sorışmışlar… Iragından 

yakınından gelişdiler, gizlü yaka tutuban yiyleşdiler, tatlu damag verüben sorışdılar. Ag boz 

atlar binüben yortıştılar, beg babası yanına erişdiler. 

Sözcük seçimleri. 

Hikâyedeki her bir karakter katılımcıdır ve belli işlevleri yüklenirler. İşlevleri belirgin 

kılmak için yazar sözcükleri amacına uygun şekilde kullanır. Karakterlerin adları, birbiri 

yerine tercih edilen eşanlamlı sözcükler vb. amacın birer işaretidir. Kişiler her yerde aynı 

sözlerle ifade edilmemektedirler. İfade biçimleri bağlama göre değişmektedir. Kanlı Koca için 

metinde: Kanlı Koca (12 kez), baba (19 kez), beg baba (4 kez) sözleri kullanılmıştır. Buradan 

hareketle Kanlı Koca’nın söylem içindeki varlığının babalık vazifesiyle ağırlık kazandığı 

söylenebilir. Adının tekrarı da, onun toplumda bilinen bir kişi olduğunu gösterir. Diğer bazı 

boylarda kahramanın babasının adı kimi kez sadece bir kez söylenmekte, kahraman 

öncelenmektedir. 

Ana karakter Kan Turalı’dan: Kan Turalı (56 kez), yiğit (21 kez), oğul (15 kez), kavat 

oglı kavat (3 kez), erenler evreni (2 kez), sultanum (2 kez), oğlan (2 kez); oğlancuk, beg oglı, 

Kanlı Koca oglı Kan Turalı, han (1’er kez) olarak bahsedilmiştir. Bu seçimlerden Kan 

Turalı’nın birey olarak varlığının temel alındığı söylenebilir. Yiğitliği ve bir evlat olarak 

niteliği de önemsenmektedir. “Kavat oglı kavat” sözü, diğerleri içindeki tek olumsuz sözdür 

ve Kan Turalı’nın Selcan’ı öldürmeyi düşünmesi üzerine Selcan’a söylettirilmiştir. “Tura”nın 

“deri kamçı” anlamı düşündürücüdür. Kan Turalı, Kamçılı Han olarak değerlendirilebilir. 

Kamçı, Türklerin en eski aletlerinden biridir. Şamanlıkla da ilgisi vardır. Selcan’ın, Kan 

Turalı’nın yerini kayınvalidesi ve kaynatasına gösterirken “kamçı”sıyla işaret ettiği gözden 

kaçırılmamalıdır. 



 

113 

Selcan’ı dile getiren ifadeler de çeşitlidir: Selcan Hatun (12 kez), kız (11 kez), Sarı 

Tonlı Selcan Hatun (7 kez), sarı tonlı kız (5 kez), gelin (4 kez), ol kız (4 kez), görklü (3 kez); 

Trabzon tekürinin kızı, kızcugaz (1’er kez). Birey olarak varlığının yanı sıra cinsiyeti ve 

ayırıcı özelliği olan “sarı” vurgusuyla öne çıkan Selcan hemen hemen Kanlı Koca kadar 

zikredilmiştir. Bu da etkinlik alanlarını eşitler. Selcan’ı bulmak için Kanlı Koca, Kan 

Turalı’ya bulmak için de Selcan vasıtadır. Metinde biri harekete geçirip zemini hazırlayan 

baba/ kaynata, diğeri olaylara sebep olan ve sonuca erdiren gelin olarak Kan Turalı’nın 

erginlenme serüvenine hizmet ederler. Selcan’ın Kan Turalı’yı gördüğünde “avsıl olmuş tana 

gibi agzınun suyı akdı.” ifadesi onun Oğuz’dan olmadığını ortaya koyar. Hiçbir hikâyede 

kadınlar için böyle bir benzetme yapılmamıştır. Genelde benzetmeler hem olumludur hem de 

benzetilen hayvanlar arasında “dana” yoktur. Deve, at, küçükbaş hayvanlar benzetmelere 

konu olurlar. Öte yandan, Selcan’daki “sarı” renk vurgusu dikkate değerdir. Kan Turalı 

boğayla mücadele etmek için soyundurulduğunda beline “altunlu ince kettân bezini” sarar. 

Oğuz Kağan destanında kağanlık sembolü “altunlug bel bağı”dır. Tarihte Türk sarısına “altın 

sarısı” denmiştir. Sarı değerlidir, hanların rengidir, merkez ve hükümranlığın sembolü 

olmuştur; halı, kilim, giyim ve bayraklarda daima kullanılmıştır (Küçük, 2010). Tekfur kızı 

olarak Selcan’ın sarı vasfedilmesi, Kan Turalı’nın da altınlı bezle hükümdar görüntüsüyle 

verilmesi oldukça anlamlıdır. Hikâyeler içinde sarı kıyafetle tasvir edilen tek kadın da 

Selcan’dır. Renkler yoluyla Oğuz’dan olan/ olmayanların ayrılabilmesi mümkün olmaktadır. 

“Kara Şapkalı Tekür”ün kızı, söylemde renk yoluyla ayrıştırılmıştır. 

Sarı sıfatı, Selcan’ın “defne” (daphne) bitkisine benzetildiği fikrini de vermektedir. 

Defne; pek çok hastalığa çok eski çağlardan beri şifa olarak kullanılan, sarı çiçekli, nemli 

ormanlarda yahut kıyaya yakın yerlerde yetişen, Akdeniz ülkeleri ve Asya'ya özgü çok yıllık 

bir bitkidir. Dört mevsim yapraklarını dökmemesi nedeniyle “ölümsüzlük” simgesi olarak 

görülmüştür, çok iyi bir okçu olan Apollon ve nehir tanrısının kızı Daphne arasındaki 

mitolojik hikâyeyle bilinmektedir. Daphne, kimseyle evlenmeye niyeti olmayan özgür ve 

güzel bir kızdır. Selcan da adının anlamı itibariyle ona benzer: “coşkulu, taşkın yaradılışlı, 

hareketli olan kimse”. Selcan’ın evlenmeye niyeti olup olmadığı metinde belirtilmese de 

onunla evlenebilmek için otuz iki kişinin kurban olduğunu biliyoruz. Apollon’un 

okuçuluktaki mahareti, Selcan’a yüklenmiş görülüyor ki mitolojik anlatılarda bu tip 

kaymaların olduğu bilinmektedir. Selcan için metinde “ Tırabuzan tekürinin bir azîm görklü 

mahbûb kızı varıdı. Sagına solına iki koşa yay çekeridi, atdugı oh yere düşmezidi.” 

denmektedir. “Defne tacı” antik zamanlarda hem barışın hem de zaferin simgesi olarak 

kullanılmıştır. Eski olimpiyatlarda kazananların ve kralların başına defneli taç takılması da 

zaferin simgesi oluşuna örnektir. Kan Turalı “meydan”a işte bu kültürün kahramanlarına 



 

114 

karşılık çıkarılmış görülmektedir. O kültürden otuz iki bey oğlunun en başından kaybettiği 

mücadeleyi, Kan Turalı zarar görmeden tamamlar ve defne tacını yani Selcan’ı alıp gider. 

Ayrıca hikâyenin mekânı Trabzon’un eski çağlarda işlek bir liman olduğu, Trabzon 

paralarının bir yüzünde Apollon başı ve diğer yüzünde de bir gemi burnu ile çapa bulunduğu 

bilinmektedir. Trabzon’un doğusunda bulunan ve bugün de Trabzon limanı olarak kullanılan 

Leonkastron’un (Güzelhisar) hemen bitişiğinde yer alan Dafne (Daphnous) isimli bir liman 

vardır (Eravşar, 2016).  Bu da defne/ Trabzon bağlantısını güçlendirir. Trabzon’da hâkimiyeti 

uzun zaman süren Roma İmparatorluğunun bayrağında kırmızı bir zemin üzerinde çift başlı 

sarı bir kartal bulunuyordu. Kan Turalı’nın tekürün yanına geldiği sahnede “Meger kız 

meydânda bir köşk yapdurmış idi. Cemî yanında olan kızlar al geymişleridi, gendü sarı 

geymiş idi.”ifadesi bayrağı düşündürmektedir. 

Kan Turalı’nın “altunlu kettân bezi”ne ayrıyeten değinmek gerekir. Çıplak bir adam 

beline sardığı bu bezle tasavvur edildiğinde antik Roma/ Yunan heykellerine benzer. Peçesini 

açıncaya kadar Selcan için onlardan farkı yoktur. Peçeyi açınca fark ortaya çıkar, Selcan 

kendinden geçer gibi olur. Roma döneminde iç çamaşır yerine kullanılan yaygın olarak 

ketenden yapılan ve “Subligaculum” adı verilen, bir peştamalın basitçe katlanmasından 

oluşan, Türkçe karşılığı da “alttaki küçük bağlama” manasına gelen giysi bele sarılırdı. At 

sırtında uzun yolculuklar gerçekleştirilen süvariler, sporcular, gladyatörler, işçiler ve köleler 

subligaculum giyerlerdi (Tandoğan, 2016). Tekfur, Kan Turalı’yı kendilerine benzeyen bir 

şekle sokmakla işe girişmiştir. Kan Turalı, bir “gladyatör” gibi meydana sürülmüştür. Eski 

Romalıların özellikle mahkûmları cezalandırmak için kullandıkları bir uygulama vardır: 

Damnatio ad bestias. Bu işkenceli öldürme biçiminin Eski Roma'dan da önceye dayandığı 

tarihçi Justin’in aktardığı bir olayda görülmektedir. Callisthenes'in acıyla öldürülmemesi için 

zehir vererek ona yardım eden ve  Büyük İskender'e karşı çıkan Lysimachus'un aslana 

atıldığını anlatılmaktadır. Canavarı yendikten sonra ise  Lysimachus, prensin favorisi 

olmuştur (Yazarı yok, 2020). Bu öldürme biçimiyle ilgili pek çok mozaik ve resim 

bulunmaktadır (Bkz. Şekil6, Şekil7). Turalı’nın da benzer bir mücadele içine sokulduğu gerek 

içerik gerek kıyafet açısından vakaların uyumlu olduğu görülmektedir. 



 

115 

 

Şekil 6. Lysimachus aç aslanın öfkesine teslim edilir, 1825'ten gravür. 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Lysimaque_livr%C3%A9_au_lion.png) 

 

 

Şekil 7. Mızrağını kaybeden bir adam [?], Onun arkasında başka ayakta yüzünü parçalayan bir 

leopar gösteren mozaik. (https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Museum_of_Sousse_-

_Mosaics_2_detail.jpg) 



 

116 

Kan Turalı boğayı yenince tekfur, “Şehirden sürün çıksın, getsün.” demiştir. Aslanı 

yenince “Gerek tursun gerek getsün.” der, deveyi de yenince Trabzon’da otağlar ve kızıl ala 

gerdek diktirmiştir. Tekfurun aşamalı olarak Kan Turalı’ya yaklaştığı ve benimsediği 

görülmektedir. Nitekim “iç güveyi” yaklaşımı Turalı’yı kızdırır, anne ve babası olmadan 

gerdeğe girmeyeceğine yemin ederek derhâl evini çözüp yollara düşer. Çok eski zamanlardan 

beri görülen “başka uluslardan kız alma” nedeniyle oluşan akrabalık bağının neticesinde o 

ulusun boyunduruğu altına girme durumu burada da işlenmiş olmaktadır. Fakat Kan Turalı 

buna müsaade etmemiştir. 

Metinde Kan Turalı için tasarlanmış engeller olan hayvanların sayısının ve adlarının 

sembolik birer anlamı vardır. Evliya Çelebi ise Seyahatnamesindeki bilgilere göre Trabzon 

Kalesi, Boztepe’nin eteği ile Karadeniz sahili arasındadır ve üç bölüktür. Halk bunların birine 

Aşağı Hisar, diğerine Orta Hisar, iç kalesine Kule Hisarı derdi. Yukarı Hisar (Kule Hisarı) 

diğer hisarlardan daha yüksek olup, iki katlı bir sur ve kulelerle daha da sağlamlaştırılmıştır. 

Bazı eski kaynaklarda Yukarı Hisar’da hipodrom kalıntıları, kule, hamam ve saray gibi 

yapıların varlığından söz edilmiştir. İnşa tarzının Roma usulüyle olduğu, daha sonra 

Bizanslılar döneminde değişikliğe uğradığı bilinmektedir (Öksüz, 2004, s. 35). Hikayede 

Aşağı Hisar’ın “boğa” ile simgelendiğini ve kaleye akın eden pek çok kişinin daha bu kısımda 

başarısız olduğunu; Orta Hisar’ın “aslan” ile, İç Hisar’ın ise “iç kule”den hareketle “deve” ile 

simgelendiğini söylemek mümkündür. Kule, uzunluğu nedeniyle deveye benzetilmiş 

olmalıdır. Ayrıca Yukarı Hisar’da “saray”ın mevcut olduğuna dair bilgiler de Selcan’ın 

“köşk”ten baktığı bilgisiyle örtüşür. Tarih boyunca Türkmenlerin çeşitli kollarının Trabzon’a 

akın ettikleri, bu akınların başarılı olabilecek güçte olanlarına karşılık Trabzon yöneticilerinin 

kızlarını Türkmen beylerine verdikleri, “evlilik ittifakı” yaptıkları bilinmektedir. Hatta bu bey 

ve hatunların listesi tarihçiler tarafından yapılmıştır (Keçiş, 2013). Hikâye kahramanı, evlilik 

ittifakı yapmış bir Türkmen beyini temsil ediyor olmalıdır ki, “kale”yi almamış kaleyi içten 

fethetmiştir. 

Kuş adları metinde önemli bir yer tutar: ala/ kaz, şâhin, ördek, ümge (üveyik), çal kara 

kuş, saksağan, kugı, turna, turaç, keklik, karga, kuzgun, togan kuş. “Cümle kuşlar sultanı çal 

kara kuş” (kartal), avcı kuşların şahı Kan Turalı’dır. İdeolojik yapıya uygun olarak karşı taraf 

sembolize edilmiştir. “Karîm” yani düşmanı/ alacaklıyı temsilen de ördek, üveyik gibi av 

kuşları; kekliklere, güvercinlere hatta doğan ve tilkilere dahi saldırdığı bilinen saksağan 

kullanılmıştır. Saksağanın Türk kültüründe olumsuz bir kavram alanına sahip olduğu görülür: 

Kuş yawuzı sagzıgan yıgaç yawuzı azgan yir yawuzı kazgan bodun yawuzı Barsgan. 



 

117 

(Anlamı: kuşların en kötüsü saksağandır, ağaçların en kötüsü azgan adlı ağaçtır, 

arazinin en kötüsü yarık ve çökük olanıdır, insanların en kötüsü Barsganlılardır.) (DLT, 

2015, s. 190). 

Kuğu, turna, turaç (sülün),keklik tabiat tasvirinde Kan Turalı ve Selcan’ın konakladığı 

yerin güzelliğini anlatmak için kullanılmıştır. Selcan’ın düşmanı dağıtması “bir bölük kaza 

şahin girmiş gibi” ifadesiyle verilir; şahine benzetilir. Kan Turalı’nın deveyle mücadelesi 

öncesi yoldaşlarının övgüsünde “Karşuna ala kaz geldi, şâhinün atmazmısın?” sözleriyle 

Selcan Hatun “ala kaz” olur, Kan Turalı şahindir; avına çok yakındır. Hikâyenin pek çok 

yerinde hayvan adları, av sahneleri oluşturan sözcüklerin kullanımı yoluyla anlatıma renk ve 

katman katılmıştır. Kırk yoldaşın Turalı’nın boğayla karşılaşması öncesi “Babanun agban 

eşiginde karavaşlar inek sagar görmedünmi? Boga boga dedükleri kara inek buzagusı 

degülmidür?” sözleri hem “karavaş” hem de “inek” sözcükleri yoluyla karşılaşmadaki 

canavarın gücünü küçümser. Aslanla karşılaşma öncesinde de “taylar basan ön tamarın 

dilüben kanın soran… cânverler serveri kağan aslan kıran” denerek aslan niteliği Kan 

Turalı’ya aktarılır, aslan ise “köpek” olarak görülür. Selcan ona “Beg yiğit, öginür ise er 

öginsün, aslandur.” diyerek aslan/ er özdeşliğini destekler. Kan Turalı, “Aslan urugı sultân 

kızı” sözleriyle Selcan Hatunun “cılasun bahadur” kimliğini doğrular. 

Metinde, diğer hikâyelerde de görüldüğü gibi, eş ve yakın anlamlı sözcükler genellikle 

bir arada kullanılmış, sözün tesiri artırılmıştır: 

gürbüz/ cılasun/ yiğit/ bahadur, mal/ rızk, kayıt-/ gerü dön-, tep-/ yık-, söyle-/ eyd-, 

karva-/ tut-, başına kahınç ol-/ yüzüne tohınç ol-, yagı basıl-/ düşmen sın-, at-/ yık-/ ser-/ yırt-, 

çık-/ get-, sür-/ gel-, nâgâh/ ılgarıla, yagı yet-/ düşmen er-, yer/ yurt, izzet/ hürmet eyle-, 

yarar/ layık, ayağı üstine turıma-/ yıkıl-… 

İkilemeler çeşitli görevlerde kullanılmış, zıt anlamlı sözcüklerle birlikte bağlama bağlı 

olarak karşıtlık ilgisi de kurulmuştur: 

verişmege alışmaga, avlayuban kuşlayuban, sevini kıvanı, tolamac tolamac (yol), apul 

apul (yöri-), küt küt (solu-), kara kara (tag), kanlu kanlu (sular), sovuk sovuk (sular), 

karcaşuban ugraşuban, karga kuzgun, kız gelin, yiğit yenil, çayır çemen, yalab yalab 

(yalabıyan ince ton)… ön*ard, aşagı*yokarı, kalk-*yat-, deril-*tagıl-, sağına*solına, 

ulu*kiçi, get-*dön-, bat-*çık-, mal*hüner, ırağından*yakınından… 

"Baş, başkan" anlamlarıyla sözcüklerin başına gelerek birleşik sözcükler yapan 

“ser”den oluşan ifadeler metinde önemli yerlerde kullanılmıştır. Aslana canavarlar “server”i 

(başkan, reis), deveye canavarlar “serheng”i (bekçi, çavuş, yasakçı), Selcan’a güzeller 



 

118 

“server”i denir. Kan Turalı’nın uğruna mücadeleler verdiği kız da, önündeki engeller de bu 

sözcükler yardımıyla önemli ve büyük olma özelliklerini artırırlar. Engelleri oluşturan 

hayvanların karşılarına çıkanları nasıl öldürdükleri de verilir. Boğa, boynuzuyla; aslan, 

pençesiyle; deve, karnıyla helak etmektedir. 

“Altı” sayısı yine kâfirlerle ilgili olarak kullanılmış, bir önceki hikâyede bahsedilen 

bilgi doğrulanmıştır. Deveyle karşılaşmadan önce yorgun ve sarhoş olan Kan Turalı’nın 

başında “altı cellat” beklemektedir. Tekfur onun peşine “altı yüz kâfir” yollar. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Kanglı Koca’nın yöneticiliğinin ve neslinin devamı için istediği, oğlu Kan Turalı’nın 

gönlündeki niteliklere bağlı olarak gerçekleşen evlilik ekseninde Oğuzlar hakkında pek çok 

bilgi verilmektedir. İdeal kişi olarak Kan Turalı üzerinden yürüyen olaylar; sebepleri, 

gidişatları ve sonuçları yönüyle toplumun genelgeçer yargılarına ışık tutar. Etkin sosyal 

yapının istediği kalıptaki kişi; atasözleri, deyimler, benzetmeler ve tanımlamalar yoluyla ima 

edilmiştir. “Atam öldi, men kaldum, yerin yurdın tutdum. Yarınki gün men ölem oğlum kala.” 

sözleriyle Kanglı Koca, yurda sahip çıkabilmek için çoğalmanın gerekliliğini gösterir. Bu 

bağlamda evlenmenin ve evlenilecek kişinin son derece önemli olduğu, giriş kısmından 

itibaren belirlenir. “Kız görmek senden, mal rızk vermek benden.” diyerek babalık 

vazifesinden bir örnek verir. Evvela evlenilecek kızın nasıl aranacağı ortaya konur: “Ogul, 

sabah varub öylen gelmek olmaz, öylen varub ahşam gelmek olmaz.”. Başta sabır gereklidir, 

ayrıca Kan Turalı sadece İç Oğuz’a bakmıştır; Dış Oğuz’a ve kâfir illerine kadar uzanan 

Kanglı Koca’dır. Bu anlayış Türklerin fetih düşüncesinin aynıdır. 

Kan Turalı “hüner” kavramını bilmemektedir. Hüner denince aklına mal mülk, 

savaşmak, ganimet elde etmek gelmektedir. Ata vazifesini layıkıyla yerine getiren Kanglı 

Koca hüneri de anlatır: ne mal mülk dökmek ne savaş vermek; akıl, beceri ve güç yoluyla 

“savaşsız” fetih yapmak, strateji. Yanlış bir hamle ölüme neden olabileceği gibi, doğru 

hamleler de sonuca kestirme gitmeyi sağlayacaktır. Karşı tarafın niteliklerini bilmek ve ona 

göre davranmak elzemdir. Kanglı Koca bu bilgilere de vâkıftır ve hepsini aktararak oğlunun 

yolunu seçmesini ister. Oğlunun canından endişe edince onu caydırmaya çalışsa da bunu 

“namus” olarak gören Kan Turalı’yı dualarla uğurlar: 

Ogul, uğurun açuk olsun. Sag esen varub gelesin. 

Ana-baba duasını alan kahraman, onların ellerini öperek yola çıkar. Böylesine önemli 

bir yolculukta önce anne-baba rızası almak, toplumun beklediği bir şeydir. Kâfirin serhaddine 

kırk yiğidiyle gelen Kan Turalı her şeyi nizamına uygun şekilde yapar, destursuz ve davetsiz 



 

119 

içeri girmez. Sınırda beklerken çadırını kurar, kâfirlerin “Neye geldünüz yiğit yenil?” 

sorusuna “Verişmege alışmaga geldük.” cevabını verirler. Evliliğin veriş-/ alış- şeklinde 

somutlaştırıldığı görülür. Bu alışveriş öncesi kâfir de hürmette kusur etmez. Kız almaya gelen 

Kan Turalı doğrudan niyetini söylemez, söz sanatları ile talebini güzelleştirir: 

Karşu yatan kara tagunı aşmaga gelmişem 

Akındılı suyunı geçmege gelmişem 

Gen etegüne tar koltugına sıgınu gelmişem 

Tangrı buyurugıyıla peygamber kavlıyıla  

Kızunı almaga gelmişem. 

Sözler maksadına ulaşır, Tekfur: “Bu yigidün sözi yüğrük, eger elinde hüneri var ise.” 

der; ikna olmanın ilk adımı atılmış olur. 

Atasözlerine, metinde kullanıldıkları yerlerde verilmek istenen anlamı perçinlemek 

için sıkça başvurulmuştur. Bahsedilen konu her ne ise bunun toplum için de öyle olduğu 

söylenmiş olur, deneyim ve bilgiler ataların sözüyle aktarılır: 

Alp erenler karîminden kayurmaz (Metinde üç şekilde kullanılan bu söz, mücadeleden 

dönülmemesi içindir). 

Baş esen olsa börk bulınmazmı olur (Yeter ki can sağ olsun.). 

Oğuz yiğitlerine ne kazâ gelse uyhudan gelürdi (Gaflet, hikâyelerde geniş yer 

tutmaktadır.). 

Destursuzca yağıya girmek bizüm elde ayb olur (Savaş sanatından bir kural). 

Bu dünyayı erenler aklıla bulmışlardur (deneyim). 

At ayağı külük, ozan dili çevük olur (zamanın akışı için bir somutlaştırma). 

Öginürise er öginsün aslandur, öginmeklik avratlara bühtândur, öginmegile avrat er 

olmaz (er/avrat farkı). 

Kızların yolı evveldür (kadınların öncelikli oluşu). 

İçinde bulunulan durumları etraflıca anlatabilmek, somutlaştırabilmek ve anlatım 

diline tat katmak amacıyla olsa gerek hikâyede pek çok deyime rastlanmaktadır. Olayın 

vehametini artırmada, bir yüzleşme gerçekleştiğinde, bir sonuca varıldığında, itirazlarda, 

tanımlamalarda, somutlaştırmalarda, durum tahlillerinde… deyimler kullanılmıştır: 

Başındaki bit ayağına deril-/ in-, evdeki kız, kan kusdur-, men mana nettüm, hay 

demedin baş götür-, göz kakuban gönül al-, nâmûs içün bekleme-, tez sev- tez usan-, biri 



 

120 

aşağı kulba yapış- biri yokarı kulba yapış-, yerin yurdın tut-, kadun/ hatun ana-beg/ ata baba, 

kazası yet-, içine od düş-, sünükleri hurd ol-, ışkla odayak-, cemâl u kemâl eyesi (ol-), anadan 

togma soy-… 

Deyimlerin içinde bir tanesi vardır ki hem o anın fotoğrafını verir hem de anlamı 

itibariyle hiyerarşiyi, gücü gösterir. “At ardına al-” Kan Turalı için hakaret niteliğinde bir 

kullanımdır. Türkler ve bilhassa Türk savaşçıları için en önemli varlık olan at, sahibiyle 

özdeşleştirilir. Bir başkasının atının ardına binmek, kişinin mağdur olduğunun göstergesidir. 

Atı süren kişi ise onu kurtaran olarak güçlü konumdadır. Kan Turalı buna müsaade etmeyerek 

“erlik” vasfını perçinler. 

Şiirsel ifadelerin coşkuyu artırıcı, az sözle çok mesaj vermeyi sağlayan gücünden 

metinde de yararlanılmıştır. Kan Turalı ne zaman yılgınlığa düşse, müzik ve sözün kudretine 

başvurur. Eski Türklerde düğünde, şölende, savaşta, barışta baksı/ ozan daima yer almıştır. 

Hikâyede de ozan, kırk yoldaştır; onlar hem kendi umutlarını yeşertmek hem de beylerini 

cesaretlendirmek için kopuz ve sözün gücünü sembolize ederler. Her canavardan önce farklı 

sözlerle çalıp söylerler, övgülerin ortak yanı her birinin sonunda tekrar edilen: 

Sarı Tonlu Selcan Hâtûn köşkden bakar, 

Kime baksa ışkıla oda yakar 

Sarı tonlı kız ışkına bir hû! 

kısımdır. Mücadelenin amacının, amaca ulaşılamazsa başka taliplerin de olabileceğinin 

vurgusu yapılarak hem Kan Turalı’ya hem de okuyucu/ dinleyiciye maksat belletilir.  

Anlatıma kuvvet katmak ya da anlatılan özelliğin daha fazla olduğunu belirtmek için 

kullanılan benzetmelere metinden pek çok örnek vermek mümkündür. Bunların kimileri 

örtük, kimileri alenidir. Kan Turalı’nın anne babasını görmeden gerdeğe girmeyeceğine dair 

yemininde benzetmelere yer verilir ve sözün gücü yeminle sabitlenir: 

Yer gibi kertileyin, toprak gibi savrılayın, kılıcuma togranayın… 

Selcan Hatun Kan Turalı’yı uyandırmaya çalışırken benzetmeler yoluyla düşmanın 

gelişini anlatır: 

Kab kayalar oynamadan yer obrıldı 

Kazi begler ölmedin el boşaldı 

Karcaşuban ugraşuban tagdan endi 

Yasanuban üzerüne yagı yetdi 

Yine Selcan’ın bir soylamasında kendini “yavru”lara benzeterek Kan Turalı’yı ikna 

etmeye çalıştığı görülür. Burada sözde soru cümleleri de anlamı pekiştirir: 



 

121 

Kaytabanlar torumından dönermi olur? 

Kazagucda kazılık atlar kuluncugın depermi olur? 

Agayılda agca koyun kuzıcagın süsermi olur? 

Alp yigitler görklüsine kıyarmı olur? 

Deli Domrul hikâyesinde “yaman yere var-” ölüm anlamında kullanılan bir 

metafordur. Bu metaforun benzeri Kanglı Koca tarafından kullanılmıştır. Oğlunun gideceği 

yerin olumsuz ve tehlikeli pek çok özelliğini sıraladıktan sonra “yavuz yerlere yeltendin” der. 

İşin ucunun “ölüm” olacağı korkusunu vermek ister. Ölümün dahi türlü yönden ifade edildiği 

metinde, sözün imkânlarının büyük bir yetkinlikle kullanıldığı görülmektedir. 

Kazılık Koca Oglı Yegenek Boyı. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

Hikâye, sadece İç Oğuz beylerinin bulunduğu, Kam Gan oğlu Han Bayındır’ın verdiği 

şölenin görüntüsü ile başlamaktadır. Şölenlerdeki sohbetlerde genellikle rastlanan “dilek” 

kavramı burada da kendine yer bulur. Bayındır Han’ın veziri olan Kazılık Koca “akın” diler, 

Han destur verir. Metnin ilk fotoğrafı bahar günü beylerden birinin Han’ın huzurundan izinle 

çıkmasıdır. Kazılık Koca ve yanındaki “yarar koca”lar epeyce yol aldıktan sonra “Düzmürd” 

denilen, Karadeniz kenarında bir kalede Arşun oglı Direk Tekür adındaki tekürle cenge 

başlar.  İkinci fotoğrafta tekfura yenilip tutsak düşen Kazılık Koca görülür, yiğitleri 

kaçmaktadır. Bu son görüntüsünden itibaren Kazılık Koca on altı yıl esir olur. Emen bey altı 

kere varsa da hisarı alamaz. Burada giriş bölümü sonlanır, hikâyeye adını veren Yegenek ile 

ilgili bölüm başlar. Ana olay, babası tutsak olduğunda henüz bir yaşında olan ve babasının 

tutsak olduğu kendinden gizlenen Yegenek’in babasını kurtarma serüvenini içerir. 

Şematik yapı. 

Ana olaydan on altı yıl önce gerçekleşen Kazılık Koca’nın kâfir elinde tutsak olması 

olayı “hazırlayıcı” unsur olarak kullanılmıştır. Esaretin gizlenmesi, ana olayın başlangıcının 

Yegenek’in savaşabileceği yaşa denk gelmesi için gerekli bir motiftir. Hikâyenin olay örgüsü 

şu şekildedir: 

a) Bayındır Han’ın sohbetinde Kazılık Koca akın diler ve izin alır. 

b) Kazılık Koca ve beraberindekiler uzun bir yolculuktan sonra Arşun oğlu Direk 

Tekür’ün Düzmürd Kalesi’ne ulaşırlar. 

c) Kazılık Koca, Direk Tekür’e yenildiği için kalede 16 yıl sürecek tutsaklığı başlar. 



 

122 

d) Babasının tutsak olduğunu on altı yaşında öğrenen Yegenek, Kazılık Koca’yı 

kurtarmak için Bayındır Han’dan izin ve askerî destek ister. 

e) 24 boyun sancak beyleri, ünlü Oğuz erenleri ile yola çıkan Yegenek gördüğü rüya 

yoluyla dayısı Emen’in kaleyi almayı denediğini ama başarılı olamadığını öğrenir. 

f) Kaleye vardıklarında Direk Tekür; Deli Tundar, Dölek Evren ve yirmi dört sancak 

beyini aciz bırakınca sıra Yegenek’e gelir. 

g) Allah’a uzun bir yakarışta bulunan Yegenek, Direk Tekür’ü yener; böylelikle kâfir 

Kazılık Koca’yı salıverir. 

h) Kendisini kurtaran yiğidin Yegenek olduğunu öğrenen Kazılık Koca oğluyla 

hasret giderir, şükreder. 

i) Kaleyi İslami unsurlarla donatan Oğuzlar ve baba-oğul ganimetlerle birlikte 

yurtlarına dönerler. 

Epizotlarına bakıldığında hikâyenin ana fikrinin “Allah’a sığındıktan sonra imkânsız 

diye bir şey yoktur.” ekseninde olduğu görülür. Zira hikâyelerin giriş kısmında Dede 

Korkut’un soylamasının ilk cümlesi de bu doğrultudadır: “Allâh Allâh demeyince işler 

onmaz.” (s. 29). Nice Oğuz beyini alt eden güçlü düşmanı yenmek ve babasının uzun esaretini 

sonlandırmak, Allah’tan yardım dileyen Yegenek’e nasip olur. 

Durum. 

Tek kahramanın başından geçenleri konu edinen basit zincirli olay örgülerinde 

genellikle kahramanın edinmesi istenen vasıf/ vasıflara yönelik tasarımlar yer alır. Kahraman, 

çeşitli güçlüklerin içine sokularak bunlarla baş etmesi beklenir. Olayların sonunda kahraman 

istendik vasıflarla donanmış “ideal” kişi olur. Olay zincirinin başı ve sonu arasındaki sürece 

“erginlenme” süreci denir. Günlük hayatta da hemen tüm kültürlerde bireylerin 

erginlenmesini amaçlayan ve sergileyen ritüeller yer alır. Erginlenme vasıtasıyla aday doğal 

biçiminin (çocukluk, kültürel mod) ötesine geçer, manevi değerlere katılır; beşeri varlık 

konumuna ulaşır. Temel bir varoluşsal durum olan ve kesin bir tecrübeyi temsil eden 

“erginlenme” sayesinde insan, kendi varoluş biçimini kabul eder ve dinî-beşerî hayata tam 

olarak katılır. Bireyin erginlenme tören ve geleneklerinin tekrarı yoluyla toplumda da sürekli 

bir yeniden doğuş gerçekleşir (Eliade, 2015, s. 23). Kazılık Koca ve akranı Oğuz beyleri 

yaşları itibariyle bu süreçleri tamamlamış ve topluma eklemlenmişlerdir. Yegenek ve diğer 

ergenler; eski Türk geleneklerine göre bir kahramanlık göstermeli, çocukluktan çıktıklarını 

ispat eden somut bir vaka içinden çıkmalı, ad kazanmalı, “birey” olduklarını ortaya 

koymalıdırlar. Her bir erginlenenle toplumun yapısına istendik özelliklerle donanmış bir kişi 

katılmış olur, gençlerle birlikte sosyal yapıya taze kan gelir. 



 

123 

Kısa denebilecek hikâyede olayları oluşturan durumlar hakkında yeterince bilgi vardır. 

Kazılık Koca’nın tutsak oluşunu hazırlayan “sarhoşken akın dilemesi”dir. Aslında vezirdir, 

kendisinden metinde “iş görmiş, işe yarar âdem” olarak bahsedilir. Kazılık Koca beklenmedik 

ve üstün özelliklerde bir düşmanla karşılaşsa da cesaretini gösterir. “Yarar koca”larını yanına 

almış olsa da bu güçlü düşman karşısında hepsi kaçar, kendisi tutsak olur. “Yarar” 

vurgusunun yapıldığı giriş kısmından dönemin toplumunun bir eleştirisi yapıldığı 

düşünülebilir. Kendisi yararlı, yanındakiler yararlıdır; ancak yararlı bir sonuç elde edilmez. 

Emen Bey, tutsaklığı bitirmek için çabalar ancak muvaffak olamaz. Rüyasında dayısı Emen’e 

eleştiride bulunan Yegenek: “Ala gözlü beg yiğitleri yanuna salmadun, adı bellü beglerile sen 

yortmadun, beş akçalu ulûfeciler yoldaş edün, anuniçün ol kaleyi sen alımadun.” der. Metnin 

iki ayrı kısmında devrin siyasi ve toplumsal yapısında yer alan bir aksaklığa parmak basıldığı 

görülmektedir. Liyakate sahip olmayan kişilerle yapılan girişimler ya olumsuz sonuçlanmış 

(esaret) ya da sonuca ulaşamamıştır. Ana olaya girerken bu bilgilere vakıf olan dinleyici/ 

okurun Yegenek’in gireceği savaştan beklentisi artar. Bu beklentiyi karşılayacak malzeme de 

sunulur, önce Yegenek uyarıda bulunur: “Bildügin unutmasa akıl yahşı, karîminden dönmese 

kaçmasa erlik yahşı.”. Savaşa 24 boyun sancak beyi ve namlı Oğuz erenleri hep birlikte 

giderler. O kadar güçlü, önemli ve meşhur savaşçıya rağmen düşmanın yenilememesi 

Yegenek’i “kaçınılmaz” bir karşılaşmaya sevk eder. İhlas suresinden parçalar ihtiva eden 

duasıyla cümle yiğitlerin önüne geçen bir başarıya sahip olur. Duada kibir ve Tanrı’ya 

itaatsizlikten teşekkül eden dinî hikâyelere telmih yapılarak Allah’a yöneliş vardır. 

Yorum. 

Diğer birkaç hikâyenin aksine metinde karşıt durumdaki kâfirler casus yoluyla haber 

alıp gelmemişlerdir. Bu kez kâfire giden, Kazılık Koca ve beraberindekilerdir. Olayları 

başlatan taraf, hikâyenin asli unsuru olan Oğuzlardır. Bu nedenle söylem içinde etkin grup 

belirginken, karşıt grubun söylemi değil eylemi söz konusudur. Kâfiri temsilen çok güçlü bir 

figür seçilmiştir: Arşun oglı Direk Tekür. Düzmürd Kalesi’nin Tekfuru olan bu kişi; “altmış 

arşun” (yaklaşık 41 metre) boyunda olan, “altmış batman gürz” (yaklaşık 480 kilo) salabilen, 

“katı muhkem yay” çeken özellikleriyle âdeta “dev”dir.  Metinde kâfirler konuşmaz ama, 

tabir yerindeyse, direk Tekür’ün cüssesi ve gücü konuşur. Kâfirlerin hiçbirinin söylediği bir 

söz yoktur, görmezden gelinmiştir. Çünkü önemli olan “taze yigitcük” Yegenek’in kimlerle 

muhatap olup neler söyleyeceğidir. 

Oğuzlar içinde en fazla söz hakkı tanınan, hâliyle, boyun sahibi Yegenek’tir. Yegenek; 

Kara Budak tarafından uyandırılmalı, Bayındır Han’dan izin ve kudret almalı, Oğuz 

beyleriyle birlik olmalı, bu nerdeyse imkânsız rakibe karşı Tanrı’ya yalvarmalı, kendini ispat 



 

124 

edip babasıyla tanışmalıdır. Tüm bu eylemler gerçekleşirken sözün gücüne ve kurduğu 

bağlara ihtiyacı vardır. Kendini ifade etmesi, varlığını ortaya koyması gereken Yegenek’tir bu 

nedenle söylemde öncelenen odur; Direk Tekür’ün namı da varlığı da üstün bir şekilde 

ortadadır, onun söylemi geri plana atılır. 

Kazılık Koca, akın dilediği tek cümle dışında bir de oğluyla kavuşma anında şiirsel 

üslupla söz hakkı alır. Onun metindeki işlevi önce Yegenek’in dünyaya gelmesini, sonra 

erginlenmesini sağlayacak bağlamı sağlamak ve bir kahraman oluşuna iştirak etmektir. 

“Tutsaklığın saklanması” motifinden dolayı olsa gerek 16 yıl süren esaretle ilgili olarak 

Emen’in kurtarma girişimlerinin sayısı dışında bilgi yoktur. Hikâyede Kazılık Koca’nın 

eşinden hiç bahsedilmemiştir, soylamada ima yoluyla (doğurganlık vasfı) işaret edilip 

bırakılmıştır. İlginçtir ki metinde kadınlara ait hiçbir söz ve hareket yoktur. 

Bayındır Han, üstün ve hükmedici vasfını bu hikâyede de korur. Kazılık Koca’ya akın 

izni veren, Yegenek’le birlikte gitmesi için tüm boy beylerini ve Oğuz erenlerini 

görevlendiren odur. 

Yıllarca gizli kalan ve devamlılık gösteren mücadelenin öznesi Emen, Yegenek’in 

rüyasında kendini ifade etme imkânı bulur. Hem kendi gücünü tasvir eder hem da uyarıcı 

vazife üstlenir. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Genellikle kısa fiil cümlelerinin kullanıldığı anlatıda akıcılık sağlanmıştır. Fiil 

cümleleri yoluyla hem durumlar hem fiziksel özellikler tasvir edilmiştir. Durum tasvirlerinin 

en güzel örneği Yegenek’in rüyasında görülür: 

…Ag boz atlar çapdurur alplar gördüm 

Ag ışıklı alpları yanuma saldum 

Ag sakallu Dede Korkutdan öğüt aldum 

Arkurı yatan kara dağları aşdum 

İlerü yatan Kara Denize girdüm… 

Sıfatların çokça bulunduğu uzun cümleler genelde hitap cümleleridir ve muhatabın/ 

bahsi geçen kişinin öne çıkan özelliklerini bildirmek için kullanılır. Bayındır Han, Deli 

Tundar, Dölek Evren… gibi kişiler için bu tip kullanımlar mevcuttur: 

Evvel Demür Dervendinde beg olan, 

Kargu sünü ucında er böğürden, 



 

125 

Garîme yetdüginde ‘Kimsin?’ deyü sormayan, 

Kıyan Selcük oglı Deli Tundar… 

Metindeki devrik cümleler, vurgulanmak istenen ögeler için vasıtadır. Söz diziminin 

bozulması, sözcüklere çok anlamlılık verilmesi okuyucuyu/ dinleyiciyi bir başka düşünsel ve 

duygusal boyuta taşır (Uçan, 2013, s. 32). Devrik cümleler Emen’in soylamasında, 

Yegenek’in duasının bir yerinde, Kazılık Koca’nın oğlunu sorduğu kısımda vardır: 

“Yeldügümde yel yetmezidi yedi argunum 

Yeni Bayırun kurdına benzeridi yigitlerüm 

Yedi kişiyile kurulurıdı menüm yayum 

Som altunlu belügümde kayın talı menüm ohum” 

“Birligüne sıgındum, çalabum Kâdir Tangrı” 

“Mere beg yigitler haber mana Yaradan ışkına!” 

Şartlı ve sorulu yapıların iç içe geçtiği cümleler, sevinç ve merakın iç içe olduğu bir 

durumda kullanılmıştır. Cümle yapılarının karmaşıklığı, psikolojik durumun karmaşasıyla 

alakalı görülmektedir. Kazılık Koca esaretten kurtulduğunda, 16 yıl önce anne karnında 

bıraktığı çocuğundan haber almak ister: 

Kaytabanın mâyesini yüklü kodum, nermidür mâyemidür, anı bilsem. 

Kazagucum kısrağın yüklü kodum, aygırmıdur, kısrakmıdur, anı bilsem. 

Hikâyede diyalogların karşılıklı olanları ve olmayanları vardır. Bir tarafın söylediğinin 

ihmal edildiği olur.  Kazılık Koca’nın Bayındır Han’dan akın dilediği belirtilir ama söylediği 

cümle aktarılmaz. Han’ın cevabı verilir, önemsenen-önemsenmeyen söylemlere göre seçimler 

yapıldığı söylenebilir. Yegenek’in ve toplumun yetki, izin mekanizması Han Bayındır’ın 

cevapları bir diğer sahnede de görülür. Babasını kurtarmak isteğini şiirsel bir şekilde dile 

getiren Yegenek’e Han da şiirsel bir karşılıkla birlikte oldukça büyük bir destek verir. 

Yegenek’in hikâyenin başkişisi, Han Bayındır’ın da boyun başkişisi olarak konumları 

söylemlerinin atlanmaması yoluyla gösterilir. 

Yegenek soylamasında, rüyasında gördüklerini uzunca bir şekilde yoldaşlarına anlatır. 

Rüya içinde Emen-Yegenek arasında karşılıklı söylenenler vardır, Emen’in konuşturulması 

dahi düşmanın gücünü, dolayısıyla da zaferi büyütmek amaçlıdır. Ancak bu kadar anlatılana 

karşı, muhatap taraf olan yoldaşların tek sözü bile aktarılmaz. Çünkü onların varlık sebepleri, 

söylemleriyle olayları yönlendirmek değildir. Kazılık Koca’nın söz hakkı kurtarıldıktan sonra, 

mecazen yeniden bir birey olduğunda verilir. Esir kişinin varlığı, başka bir varlığın 

tahakkümü altında olduğundan görülmez, yok sayılır. 



 

126 

Oğuz’da önemli şahsiyetlerden Budak’ın, Yegenek’in hayatındaki dönüm noktasını 

başlatan kişi oluşu nedeniyle bir ünlem cümlesi vardır: “Çünki er dilersin, varub babanı 

kurtarsana ne! On altı yıldur tutsakdur.”. Ünlem cümleleri çağırma, seslenme, ifade etme, fark 

ettirme gibi özelliklere sahiptirler. Budak’ın cümlesi Yegenek’i birey olarak kendini ispata 

çağıran, onun birey olmanın ne olduğunu fark etmesini sağlayan niteliktedir. Bir diğer önemli 

bey Deli Tundar’ın ise iç konuşmasına yer verilmiştir. Cümle, Tundar’ın niyetini ortaya 

koyar: “Ol kâfiri karşusından süsem.”. 

Boydaki söylemler bireysel ve kurumsal olarak ikiye ayrılabilir. Her ne kadar toplum 

içinde istendik genel karakteri temsil etse de Yegenek, bireysel söylem örneğidir. Bayındır 

Han, Oğuz erenleri, sancak beyleri, Tekür ve kâfirler kurumsal nitelik gösterirler. Savaş 

sahnelerinde kâfirlerden sadece Tekür meydana çıktığından kurumu temsil eder. 

Sözcük seçimleri. 

Hikâye başında “kara yer üzerine ag ban ev diktür-, ala sayvan gök yüzine eşen-, bin 

yerde ipek halıçe döşen-, yeme içme” ifadeleriyle yapılan bahar tasviri, Divanü Lugâti’t-

Türk’te “uçmak” (cennet) maddesindeki şiire benzemektedir: 

türlük çeçek yazıldı 

barçın yadım kerildi 

uçmak yeri körüldi 

tumlug yana kelgüsüz 

(Türlü çiçekler açıldı, sanki ipek halı yayıldı, böylece cennet yeri görüldü, mevsim 

öyle ılıklaştı ki soğuk hiç dönmeyecek.) 

Cennete benzeyen bir yerde, güzel bir günde başlayan hikâye, zıtlıkların anlam 

gücüyle seyrine devam eder. Kazılık Koca’nın “düden gibi kanı şorlayarak” yaralanması ve 

esir düşmesi yeşilden kırmızıya, cennetten cehennem tasvirine geçiş gibidir. “Yalan dünyâ 

başına tar oldı.” denir, Kazılık’ın ömrüne “kış” gelir. Oğluna kavuştuğunda soylamasında 

yine karşıt anlamlı ifadelerle anlam güçlendirilir: ner*maye, aygır*kısrak, koç*koyun, 

erkek*kız. 

Kazılık Koca metinde “Kazılık Koca” (10 kez) ve “baba” (4 kez) sözleriyle ifade 

edilir. Adının, babalık vasfının önüne geçtiği görülmektedir. Zira çocuğuyla hiç zaman 

geçirememiş, onu hiç görmemiştir. Vezir olması itibariyle adının meşhur olması da normaldir. 

Yegenek; babasının adıyla (1 kez), “oğlan, oglancuk, yigitcük” gibi küçültme ifadeleriyle (4 

kez), kendi adıyla (16 kez) anılmıştır. Yegenek’te de evlat, yiğitlik, beylik vb. unsurlar yerine 

adıyla yani kendi öz varlığı ile ön planda olma vardır. Küçültme unsuru başkişi için sürekli 



 

127 

kullanılmıştır. Yegenek, Eski Türkçe Döneminde ad ve sıfat küçültme eki olarak kullanılan 

“+ak” ile kurulmuş bir sözcüktür. “Oğlancık, yiğitçik, yegen+ek” unsurları Yegenek’in 

küçüklüğü-olayların ve düşmanın büyüklüğü tezadında vurgulama işlevindedir. Sözcüğün 

kökü “yeğen” olarak alındığında, “birine göre amca, hala, dayı veya teyzenin çocuğu” 

anlamında kullanılan kişi adları vardır. “Yeg” olarak alındığında yeğen “daha iyi, üstün, üst” 

anlamlarına gelir. “Yeke” diye düşünüldüğünde “büyük, yüce, ergin, çokça…” demektir 

(Gülensoy & Küçüker, 2015, s. 526). “Yige” olursa güçlü, kuvvetli; “yeğin” olduğunda üstün, 

faik, kuvvetli, şiddetli (TS, s. 4477, 4588); “yigen” olduğunda hasır otu; “yüg” olduğunda 

kuşun tüyü (tüyün tabiatında yükselme yukarı çıkma olduğundan her yüksek şey onunla 

adlandırılmıştır: yüksek, yüğrük…); “yügün” olarak alındığında gem, uyan (DLT, 2015, s. 

368, 406, 974) anlamlarına gelir. 

Kazılık sözcüğünün kökü “kazı” olarak alındığında “insan karnının boğumları, atın 

karnının semizliği” (DLT, s. 696) anlamlarına gelmektedir. Bu bağlamda Kazılık Koca’nın iri 

cüsseli, kilolu biri olduğu kastedilmiş olabilir. Türk kültüründe önemli bir yeri olan “Kazılık 

Dağ” da çok geniş, heybetli bir dağ için verilmiş bir ad olarak düşünülebilir. Yegenek için ilk 

anlam tabakasında akrabalık ilgisiyle, bilhassa da ailesinden ayrı yahut ailesi ölmüş kişiler 

için kullanılan “yeğen” lakabı kabul edildiğinde bağlamla uyumludur. Metinde dayısı 

Emen’den bahsedilir. Canlı varlıklar tabakasında düşünüldüğünde sözcük “Yügünek/ 

Yügnek/ Yüknek” varsayılırsa “gem vurulmuş, eğitilmiş at” veya “gem gibi” anlamına 

gelebilir. Gem, atı kontrol altında tutup hareketlerini yönetebilmek (döndürmek/ 

durdurulabilmek) için, ağzına takılan demir parçadır. Divânu Lugâti’t-Türk’te “yügün yigi” 

sözü verilir ve gem damağı anlamına geldiği belirtilir, gem damağı da atları eğitmek için 

kullanılan bir araçtır. “Yüg”den (kuş tüyü) türetilmiş pek çok sözcüğün hızı, yükselmeyi, 

üstünlüğü ifade ettiği (yügrük, hızlı koşan; yügrük at, yarış atı; yügrük bilge, zeki âlim; 

yügrüm, bir koşuşla koşulacak kadar olan yer) bilinmektedir. Kazılık Koca ve Yegenek 

yukarıdaki açıklamalar doğrultusunda ikinci varlık tabakasında birer at/ binici olarak 

alınabilir. Âdeta rüzgârla yarıştığı söylenen Türk süvarileri, at üzerinde giderken ayağa 

kalkarlardı ve ağırlıklarını bacak ve ayaklarına verirlerdi. O yüzden çok hızlı ve bir pehlivan 

gibi kuvvetliydiler; sağa-sola dönerken tüy kadar hafif ve çeviktiler. Diğer uluslar Türk-atı 

özdeşliğinden tarih boyunca söz etmişler; onların alış-veriş, yeme içme, anlaşma, uyku vb. 

pek çok işlerini at üzerinde gerçekleştirdiklerini ve ata âdeta yapışmış gibi olduklarını 

söylemişlerdir (Gömeç, 2016). Atlıların pehlivan gibi oluşuna Kazılık Koca örnektir. Hem 

Kazılık Koca hem de Yegenek süvari olarak, düşmana saldırırken “yel gibi yetdi yelim gibi 

yapışdı” ifadeleri kullanılır. Hızları ve âdeta atlarına yapışık hâlde olmalarını bu sözler ortaya 



 

128 

koymaktadır. Öte yandan her ikisi de at olarak alındığında Kazılık Koca “semiz karınlı” oluşu 

nedeniyle makbul bir attır, eti de çok sevilir. Yegenek ise ufak tefek ama çevik bir attır. 

Arşun oğlu Direk Tekür, devasa özellikleriyle betimlenmişti. Bu isimde “arş” ve 

“direk” oldukça manalıdır. Arş, İslam inanışına göre göğün en yüksek katıdır. Direk ise 

“ağaçtan veya demirden yapılan uzun ve kalın destek” anlamının dışında “terek/ tirek>direk” 

yani “kavak ağacı” (DLT, s. 882) anlamındadır. Kavak ağacının boyu uzundur, 30-40 metreye 

ulaşanları vardır; boyunun göğe uzanması yönüyle “arşın/ göğün oğlu” olarak benzetme 

yapılmış olabilir. Nitekim metne göre Direk Tekür 40 metre civarında boya sahiptir. 

Sözcük seçimlerinde ok, yay, kılıç gibi pek çok savaş malzemesinin yer aldığı 

görülmektedir. Ancak, “sünü, cıda, çomak, gürz” gibi sopa/ değnekten yapılan silahlar 

Tekür’le mücadelede sıkça geçmektedir. Yegenek ve beraberindekiler Düzmürd Kalesi’ne 

geldiklerinde “Çevre alub getdiler kondılar” denmektedir. Kazılık Koca Direk Tekür’le 

karşılaştığında Tekür “meydana girdi, er diledi” denir. Er dilemek ikinci karşılaşmada da yer 

almaktadır, mücadelenin “teke tek” olduğu vurgusu yapılmaktadır. Meydan, er dilemek, 

çevresini almak, değnekle ilgili savaş aletleri “atlı cirit”i anımsatmaktadır. Ciritte de oyun yeri 

belirlenir ve buna “alan” denir. İki takımdan oluşan bu oyunda ciritler yani değnekler 

kullanılır. Takımlar 5’erli yahu 7’şerli olabilir. Rakipler alanda belirli mesafeler içinde 

dururlar, teke tek mücadele edilir. At üzerinde oynanan cirit, at üzerindeki sporcunun süngü 

veya mızrağını (ciridini) rakibe karşı isabetli bir şekilde atmasını, muharebe anında kendisine 

ve bineğine olan hâkimiyetini ve bu yolla rakibine üstün gelmesini amaç edinen, kuralları 

olan bir spordur. Eski Türkler ciriti savaş provası, idman olarak severek oynamışlardır. Bu 

oyunda vurulanlara “şehit” dendiği, yaralananların bundan guru duydukları belirtilir. Ciritte 

seçilen at da en az binici kadar önemlidir. Atın, sahibiyle bütünüyle birlikte hareket etmesi 

gerekir. Bunu sağlayan unsur “gem”dir. Gem demiri cirit atının ağzına takılır ve atın 

kontrolündeki en önemli aksesuardır. Atın sertlik ve yumuşaklık özelliğine göre gem çeşitleri 

vardır; sert atlara daha çok “acı damak” (Karcıoğlu, 2017) denilen gem çeşidi (yügün yigi)  

kullanılır. Hikâyenin dördüncü katmanındaki kâfir-Oğuz mücadelesi, üçüncü katmanda bir 

“cirit müsabakası”na dönüşür. Hatta ciridin Budak ve Yegenek arasında da oynandığı 

söylenebilir; ikisi anlaşamaz ve Budak der ki “Çünki er dilersin, varub babanı kurtarsana ne!”. 

Yegenek’in mahir bir cirit oyuncusu olduğu düşünülebilir. Yegenek babasını kurtarmaya 

giderken sayılan Oğuz erenleri (Deli Tundar, Dölek Evren, El Almış, Rüstem, Delü Evren, 

Sogan Sarı) 6 kişidir. Yegenek ve takımı 7 kişi ile hazır bulunur. Karşı takımdaki iddialı 

kişiyi kimse yenemediğinden sıra Yegenek’e gelir. Kazılık Koca Tekür’ün ensesini, Yegenek 

ise omzunu hedef alır; Kazılık Koca başarılı olamaz. Yegenek’in atışı isabetlidir, kâfire “cirit” 



 

129 

değmiş olur (metinde kılıç); oysa diğer Oğuz erenleri ellerindeki savaş aletlerini dolayısıyla 

da ciritlerini Tekür’e kaptırmış ve yenilmişlerdir. Kazılık Koca’nın canlı varlık tabakasında 

“kazılık at”ı, Yegenek’in de “gem”i simgelediği düşünüldüğünde bağlaşıklık da sağlanır. Cirit 

sahasının 40m eninde olması ve oyuncunun bu alanda atış yapabilmesi de Tekür’ün boyuyla 

ilişkilendirilebilir. 

Yegenek’in dayısı Emen; Kazılık Koca’yı kurtarmak için defalarca mücadele veren, 

yeğeninin rüyasına giren, son mücadeleye de iştirak eden bir beydir. Hikâyede belirgin yere 

sahip bir kişidir. “Emen”in Güncel Türkçe Sözlük ve Derleme Sözlüğünde verilmiş çeşitli 

anlamları şunlardır: bağ çubuğu, ağaç veya sebze dikmek için açılan çukur; çocukların oyunda 

işaretledikleri yer, ebenin yeri, kale; çocukların oyun oynarken kazdıkları çukur; saklambaç 

oyunu, dişbudak ağacı, meşe ağacı, palamut meyvesi… Bu anlamlara bakıldığında çukur ve 

kale dikkat çekmektedir. Zira “ağaç dikmek için çukur” manası direk/ terek (kavak ağacı) ile; 

“ebenin yeri, kale” anlamıyla da oyun bağlamında cirite destek olur. Ciritte takımların tüm 

oyuncularının beklemede olduğu “alay durağı”, kale olarak değerlendirilebilir. Emen, Direk 

Tekür’e yakın bir yerde ikamet etmektedir, oyunun da seferin de varılacak yerindedir. “Yedi 

kişiyile kurulurıdı menüm yayum” derken yine ciritteki oyuncu sayısıyla örtüşen bir ifade 

kullanır. Altı kere kaleye saldırmış, başarısız olmuştur; yedinci saldırısı Yegenek ile olur. 

Başarısız oluşunun sebebi “yel esdi, yagmur yağdı, püki kopdı” hava muhalefeti ifadeleriyle 

verilmiştir. Bilhassa rüzgârın cirit için olumsuz olduğu bilinmektedir, hem oyuncular hem de 

atlar olumsuz hava koşullarından etkilenmektedir. 

“Düzmürd” Kalesi, günümüzdeki yer adlarıyla eşleşmemektedir. Tarihte böyle bir yer 

var olmuş olabilir. Düzmürd, birleşik bir sözcük gibi gözükmektedir. “Düz” sözcüğü; 

“engebesiz olan yer, düzlük, ova” (GTS), “ müsavi, birbiri gibi”, “gerçeğe uygun, doğru” (TS) 

gibi anlamlara sahiptir. “Mürd” ise genel itibariyle “mersin ağacı” anlamındadır. İkinci 

sözcük “mered” olarak okunduğunda anlamı “kötülükte inat”, “sakal belirmemek, sakal 

çıkmamak” olmaktadır. Ayrıca mered sözcüğünün anlamı, Yegenek’in yaşı dolayısıyla da 

manidardır.  Böyle bakıldığında, mecazlaştırma yoluyla Düzmürd; “otsuz/ kel düzlük” 

anlamında olabilir. Beyrek’in boyunda yer alan “daz yerde torgaya atmaya yahşı” ifadesinden 

“kellik” bildiren daz sözcüğünün mekân için de kullanılabileceği görülmektedir. Türkçede 

hâlen “kel tepeler, ağaçlar” gibi mecazlaştırma yoluyla oluşmuş kullanımlar mevcuttur. Bu 

bağlamda, çok dağlar tepeler aşıldıktan sonra varılan Karadeniz kıyısındaki bu yer geniş, 

ağaçsız bir düzlük/ meydan olsa gerektir. 

Yegenek, Direk Tekür’e saldırmadan önce uzunca bir dua eder. Bu duanın içeriğinde 

bazı kısımlar “İhlas suresi”nin Türkçesi gibidir, bazı kısımlar ise dinî hikâyelere telmihte 



 

130 

bulunur. Diyanet İşleri Bakanlığının internet sitesinde, Kur’an-ı Kerim kısmında  ihlâs; 

“samimi olmak, dine içtenlikle bağlanmak” demektir ve “gerçek müminin tevhit inancını 

belirtir” denmektedir.  Sûrede Allah Teâlâ’nın bazı sıfatları veciz bir şekilde ifade edilmiştir. 

Metindeki manzumeden parçalar ve dört ayetten oluşan İhlas suresinin meali eşleştirildiğinde 

benzerlik ortaya çıkmaktadır: 

1. ayet: De ki: "O, Allah’tır, tektir 

Manzumede: Kamu yerde ahadsın (107a/2) 

2. ayet: Allah sameddir. 

Manzumede: Allâhu samedsin (107a/2) 

3. ayet: Doğurmamış ve doğmamıştır. 

Manzumede: Anadan togmadun, sen atadan olmadun (107a/1) 

3. ayet: O’nun hiçbir dengi yoktur. 

Manzumede: Yücelerden yücesin, kimse bilmez nicesin (106b/13) 

Ululıguna haddun, senün boyun kaddun yok, ya cismile ceddün yok (107a/5-6) 

Nemrud’la ilgili dinî bir hikâyeye, seçilen sözcükler yoluyla gönderme yapılmaktadır. 

Nemrud, kibriyle ve kendini Tanrı’ya eş güçte görmesi nedeniyle cezalandırılmıştır. 

Yegenek’in karşısındaki kâfirler ve başlarındaki Arşun oğlu Direk Tekür de devasa unsurlar 

içeren görüntüsüyle “kibir” (büyüklenme) simgesi olur. Kur’an’da adı geçmemesine rağmen 

müfessirlere göre Hz. İbrahim karşısında bahsedilen inkârcı, Nemrud’dur. Nemrud’la ilgili 

olarak anlatılan bir hikâyede, onun Allah’la savaşmak için göğe çıkışından bahsedilir. Dört 

kartalın/ akbabanın taşıdığı bir sandığa oturarak göğe çıkan Nemrud, yeterince yükseldiğini 

düşündüğünde göğe bir ok atar; ok geri geldiğinde üzerinde kan lekesi görüp Allah’ı 

vurduğunu düşünür (Batuk, 2006). Hâlbuki Cebrail, denizden kalkan balığını almıştır; 

Nemrud’un okuna karşı tutmuştur; kan, bu balığın kanıdır. Balık, ağlayıp inleyip “İlahî, ben 

ne günah işledim ki, beni düşman okuna karşı emrettin?” niyazında bulunur. Allah da, ona 

“Ey balık! Sana ve senin neslin olan ne kadar balık varsa cümlenize bıçağı haram ettim ta 

kıyamete kadar!” buyurur. Bundan sonra, Cebrail’e emreyler: “O balığın kanını sakla. 

Kudretim var; o kandan bir nesne halk edeceğim (yaratacağım). Balığın intikamını yine o 

Nemrud’dan onunla alacağım!”. Bunun Üzerine Cebrail, o balığın kanını yere indirir; Allah, o 

kandan kavak ağacını yaratır. Kavaktan da sivrisinek yaratır. Sivrisinek ile önce Nemrut’un 

ordusunu mahveder, ardından da topal ve tek kanatlı bir sivrisineği onu helak etmesi için 

görevlendirir. Sinek onun beynine girerek azar azar ve acıyla öldürür (Abdirrahman, 1975, s. 

864). Hikâyedeki balığın durumu “Kahr içinde hâlıkin ihsâni vâr.” (Hacımüftüoğlu, 2017, s. 



 

131 

52) şeklinde yorumlanır. Yegenek de zorlu bir mücadele içindedir, gücü azdır; Halik’in 

ihsanına sığınır. Bu anlatıyla ilgili ifadeler Yegenek’in duasında şöyledir: 

Nemrud göge oh atdı, karnı yaruk balıgı karşu tutdun. ululuguna haddin yok, senün 

boyun kaddun yok. Urdugın ulıtmayan Tangrı, basdugın belürtmeyen bellü Tangrı, 

götürdügin göge yetüren görklü Tangrı, birligüne sıgındum, çalabum Kâdir Tangrı. 

Altı ve altmış sayıları bu hikâyede de kâfiri imleyen şekilde, daha çok onunla ilgili 

durum ve nesnelerde kullanılmıştır: 

Ol kâfirün altmış arşun kameti varıdı. Altmış batman gürz salarıdı. 

Emen derleridi bir kişi altı kerre varub hisârı alımadı. 

“Günlerde bir gün, kaleye yetdüginleyin, on altı yıl, tutsak oldugı vakt, ol gece, pes, 

heman” gibi zamanın ifadesi için seçilen sözcükler hikâye içi zamana işaret eder veya 

muğlaktır. 

İkilemeler bu metinde de anlatımın gücüne hizmet eder. Yakın anlamlı sözcük ve 

sözlerin kullanıldığı görülür. Metin içi karşıtlıklar yaratılmıştır: 

Yeme içme, yad yagı, dere depe, tavla tavla, kese kese ye-. 

Karmala-/ tut-, yüregi oyna-/ kara bagrı sarsıl-, kara başı bunal-/ bunlu ol-. 

Tusak ol-*salıver-, ala gözlü/ adu bellü begler*beş akçalu ulûfeciler, karîmindendön-

*erlik. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Dede Korkut destanları, metinlerin dokusuna sinmiş atasözleri ve deyimlerle döşelidir. 

Bu kullanımlar okuyucu/ dinleyicide “aidiyet” ve “gerçeklik” duygularını beslemektedir. 

Gerek atalar sözleri, gerek deyimler ve gerekse türlü söz sanatları yoluyla anlatılan her şey 

somutlaştırılmakta ve zihinlere kazınmaktadır. İslami motifler, hedeflenen kitlenin bildiği 

varsayılarak kullanılmıştır. Zira doğrudan İslami hikâyelerin anlatılması yerine, sözcük seçimi 

kısmında da açıklandığı gibi “telmih” sanatı kullanılarak hem sözden tasarruf edilmiş hem de 

anlatım süslenmiş ve dinsel dayanağa bağlanmıştır. 

Deyimler metinde benzetme fonksiyonuyla sıkça kullanılmıştır. Betimlemeler için 

önemli bir araç olmuştur. “Gitti, geldi, uyudu” gibi düz kullanımlar yerine deyimlerin 

gücünden yararlanılmıştır: 

Yel gibi yet- yelim gibi yapış-, er dile-, dünyâ başına tar ol-, uz düşme-, düden gibi 

kanı şorla-, laf ur-, öğüt al-, (beş akçalu ulûfeciler) yoldaş et-, gen dünyâ başına tar ol-, 

(başı) top gibi yere düş-, issüz yerün kurdı gibi ulış-, gizli yaka tutuban yiyleş-, söz atış-… 



 

132 

Türklerin yaşamında; savaşta barışta, yaşamda ölümde onlara eşlik eden hayvanlar 

önemli yere sahiptir. Hikâyede de bilhassa önemli kişiler ve durumlar hayvana/ nesnelere 

benzetme yoluyla metaforlar kullanılmıştır. Söz gelimi, “Karacugun kaplanı” denince akla 

Bayındır Han gelmelidir. Hikâyenin toplumu bu mecazlı ifadelerle kimlerin kastedildiğini, 

ifadelerin hangi durumlar için kullanıldığını bilmektedir: 

Bayındır Han için: Türkistânun direği, tülü kuşın yavrısı, Amıt suyunun arslanı, 

Karacugun kaplanı. 

Emen’in yiğitleri: Yeni bayırun kurdına benzeridi yigitlerüm. 

Kazılık Koca’nın eşi: Kaytabanun mâyesi, kazagucun kısrağı, agayıl koyunı. 

Yegenek için: Ner, aygır, koç, aslan. 

Düşman ne kadar güçlü olursa olsun, yerin ve göğün hâkimi olan Allah’a sığınanın 

“taze yigitcük” dahi olsa zafer kazanağı bilgisi hikâyede verilir. Bu bilginin ispatı için önce 

İhlas suresinin Türkçe mealine benzer ifadeler ve dinî telmihlerle zemin hazırlanmıştır. Bu 

yolu takip edenler daima zafere ulaşacaktır, yargısı topluma iletilmiştir. Tanrı’nın birliğine 

dosdoğru iman edenler; uzun ömür (Deli Dumrul boyu), güçlü kadın/ zafer (Kan Turalı boyu), 

en güçlü düşmanı dahi alt edebilecek güç (Yegenek boyu) sahibi olabilirler. 

Türkler, yöneticilerin Tanrı tarafından görevlendirildiğini ve bu nedenle de kutsal 

olduğunu düşünürlerdi. Bu düşüncenin devamlılığı ve toplumda güven duygusunun 

sağlanması için yöneticilerin üstün vasıflı olmaları ve bunu ispatlamaları gerekmektedir. 

Hanlar, kutsala yakınlığını inancıyla ortaya koymalı, örnek olmalıdır. Tanrı’ya inancı bütün 

olmak, öngörülerin kuvvetini artırıp psişik boyuta taşımaktadır. Yegenek’in gördüğü düş, 

bunun çok güzel bir örneğidir. Düşü yoluyla Yeğenek; dayısının yerini, varılcak yeri ve o 

yerin vasıflarını, mücadelenin çetinliğini, Emen’in neden başarısız olduğunu öğrenir. Düş 

yoluyla ilham edilen gerçekler onun, yolunu doğru çizmesini sağlar. Yanında 24 sancak beyi 

ve ünlü Oğuz erenleri olmasına rağmen kibre kapılmaz. Yaşından beklenmeyecek bir 

olgunluk içindedir, düşünü oradaki herkese anlatarak ve veciz ifadelerle sözünü sonlandırarak 

savaş öncesi psikolojik hazırlığı tamamlar: 

Kese kese yemeğe yahnı yahşı, 

Segirdüginde sürçmese yüğrük yahşı, 

Dâyim geldüginde tursa devlet yahşı, 

Bildügin unıtmasa akıl yahşı, 

Karîminden dönmese kaçmasa erlik yahşı. 

Bol kepçe ise yemek iyidir, hızla hareket ettiğinde sürçmez ise yüğrük at iyidir, 

devamlılığı var ise devlet iyidir, bildiğini unutmaz ise akıl iyidir, düşmandan kaçmaz ise 



 

133 

adama er denilebilir. Bu koşullar sağlanamaz ise Türk’ü ayakta tutan unsurlar da 

sağlanamamış olur. Sözler tam olarak yönetici sözleridir. Bireyin serüveniyle devletin 

söylemine köprü kurulur. 

Basat Depegözi Öldürdügi Boy. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

Birkaç önemli olayın kısaca anlatıldığı giriş kısmı, Basat’a Dede Korkut tarafından 

isim verilmesine kadar sürer. Oğuzların üzerine bir gün gece vakti düşman baskını olur. 

Baskının hengâmesinde kaçarlarken Aruz Koca’nın oğlu düşer, kaybolur. Aradan geçen 

belirsiz bir zamanda bir aslan tarafından beslenen Basat, tekrar bulunur. Çocuk, obada 

durmayıp sürekli aslan yatağına geri dönünce Dede korkut devreye girer, ona bir ad verir ve 

insan olduğunu hatırlatır. Böylece hikâyenin girişinde birkaç başlığın sıkıştırılmış olduğu 

görülür: “Oğuz’a Düşmandan Gece Baskını”, “Aruz Koca’nın Oğlu Kayboldu”, “Aruz 

Koca’nın Oğlu Bir Aslan Yatağında Bulundu”; “Basat, Adını Aldı ve Obaya Katıldı”. Her 

birinin ayrı bir fotoğrafı olduğunu düşünebileceğimiz bu başlıklardaki olaylardan sadece 

anlatıcının vermek istediği kadarıyla bilgi sahibi olunabilmektedir. “Düşman kimdir, obaya 

dönüş kaç yıl sonra olmuştur, oba nasıl bir yerde ve hangi zamanda yaşıyordu?” gibi soruların 

cevabı yoktur. Burada bahsedilen her şey Basat’ın geçmişini, gelecekte yapabileceklerinin 

kökenini anlatmak için söylenmiş gibidir. Asıl hikâyeye geçildiği yerde bağlam, Basat’ın artık 

obasında yaşadığı bir zamanda, yaylaya göç vakti geldiğinde ve “Uzun Bınar” denilen 

yerdedir. 

Şematik yapı. 

Olağanüstü bir varlık olan Depegöz ile baş edebilmenin mücadelesinin anlatıldığı 

hikâyede kahraman Basat’tır. Basat, Depegöz gibi şeklen farklı olmasa da yetişme 

bakımından diğer Oğuzlardan farklıdır; onu bir aslan beslemiştir. Yenilmesi güç olağanüstü 

düşman için Allah’tan yardım isteme motifinin görüldüğü Dede Korkut Hikâyeleri’nde bu kez 

durum farklıdır. Güçlü ve sıradışı düşmana karşı güçlü ve sıradışı bir varlık vardır. Epizot ve 

motiflerine göre metnin olay örgüsü şu şekildedir: 

a) Düşmanın gece baskını olunca Oğuzlar apar topar yurtlarını terk eder. 

b) Oğuzların panikle gidişi sırasında Aruz Koca’nın oğlu kaybolur. 

c) Oğuzlar yurtlarına dönerken bir aslan tarafından beslendiği anlaşılan Aruz 

Koca’nın oğlu bulunur. 



 

134 

d) Evinde durmadığı ve sürekli aslan yatağına döndüğü için Dede Korkut devreye 

girer, ona bir ad verip insan olduğunu hatırlatarak nasihat verir. 

e) Oğuz’un yaylaya göç zamanı geldiğinde Konur Koca oğlu Sarı Çoban Uzun 

Pınar’da bir peri ile birlikte olur. 

f) Perinin bir oğlu olur; bu çocuk Aruz Koca tarafından, Basat’la büyütülmek üzere 

yurda getirilir. 

g) Doymak bilmemesi, obadaki çocuklara zarar vermesi nedeniyle Aruz Koca 

Depegöz’ü evinden kovar. 

h) Depegöz’ün annesi oğluna onu ölümden koruyacak bir yüzük verir, Depegöz 

Oğuz’dan çıkar ve harami olur. 

i) Oğuz’dan olan insanları yemeye başlayan Depegöz’le mücadelede başarısız 

olunur, pek çok bey ölür. 

j) Depegöz’ün şerrinden oba, yedi kez göçmeye çalışsa da o bunu engeller. 

k) Depegöz’le anlaşmaya varan Oğuzlar her gün beş yüz koyun ve iki insan vermeyi 

kabul eder. 

l) Kapak Kan isimli bir kadının şikâyeti ve kendi kardeşi Kıyan Selcük’ün 

öldürüldüğünü duyması üzerine Basat Depegöz’ü yenmeye karar verir. 

m) Basat; oradaki iki kocanın verdiği bilgi ve aklı sayesinde Basat’ı yener. 

n) Depegöz’ün yaşadığı yer olan Salahana’da Basat ve zaferi için kutlama yapılır. 

Vakanın önemi doğrultusunda detayların ve yan olayların sayısının arttığı 

görülmektedir. Çobanın nefsine uyması nedeniyle bütün toplumu mahveden bir varlık peyda 

olmuştur. Bireyin toplum için ne kadar önemli olduğu vurgulanmıştır. Bir kişinin hatasının 

koca bir milleti yok edebileceği, ana fikirdir. 

Durum. 

Hikâye, tek zincirli olay örgüsü ve buna bağlı küçük olaylardan kurulmuştur. Giriş 

kısmında kahramanın dünyaya gelişi, gelişimi ile ilgili kısa bilgiler verilmiş; zaman hakkında 

bilgi verilmemiştir. Durum hakkındaki bilgi, sadece kahramanın güçlü ve farklı olduğunu 

vurgulayan ifadeler içermektedir. Ana olaya gelindiğinde hem olayı başlatan sebep, hem süreç 

hem de sonuç oldukça detaylı bir biçimde verilmiş; okurun/ dinleyicinin bilgisine 

sunulmuştur.  Metnin başında “aslan tarafından büyütülme” gibi olağanüstü bir motifle gelen 

kahraman, Basat’tır. Basat, hikâyelerden bildiğimize göre, Dış Oğuz’dan çok önemli bir bey 

olan Aruz Koca’nın oğludur. Basat, bir bey oğlu olarak toplumda zaten yüksek statüde 

olmasına rağmen kaybolma/ büyüme epizotuyla daha da üstte bir yere oturtulur. Namlı 

beylerin karşısına, toplumda daha alt bir katmanda yer alan “çoban” getirilir. Çoban, hem 



 

135 

nefsine uymuş bir günah işlemiş hem de günahının bedelini bütün Oğuz ödemiştir. Hiyerarşik 

olarak alttan çobanın seçilmesi ve aslında küçük gibi görünen bir hata, sonucun çok büyük bir 

başarı hikâyesine dönüşmesinde en önemli etkendir. 15. yüzyıla ait bir atasözü derleme 

kitabında yer alan şu atasözü tam olarak bu durumu anlatır: 

Bir mîh bir naʿl kurtarur bir naʿl bir at kurtarur bir at birer kurtarur bir er bir 

memleket ku<r>tarur (Böler, 2018, s. 99). 

Hiçbir olay, durum, kişi veya nesnenin küçümsenmemesi gerektiği vurgulanır. Küçük 

görünen işler, büyük sonuçlar doğurabilir. Önemsenmeyen çobanın, önemsenmeyen 

davranışının, önemsenmeyen ve irdelenmeyen sonucu olarak meydana gelen Depegöz; 

toplumun sonunu getirmesine ramak kalmışken öldürülür. Zaferin sahibi; cesaret, kudret, güç 

ve aklı bünyesinde toplamış olan bir bey oğludur. Metnin kurgusunda, toplumda “yöneten” 

olarak üst grupta olanların bu konumu gerçekten de hak ettikleri düşüncesinin verilmesine 

niyetlenilmiştir. Dinen de geleneksel kurallar içinde de “kötü/ olumsuz” olarak görülen 

“zina”nın, olayların ana sebebi olarak gösterilmesi de toplumsal kurallara uyulması 

konusunda ihtar teşkil eder. Bireysel bir yanlış ya da yasak gibi görünen şeylerin geniş açıdan 

bakıldığında aslında politik yönlerinin de olduğu gösterilir. Bir siyasi varlık olarak devlet/ 

boy’un vb. daim olabilmesi için bireylerin her birinin toplumsal kurallara uyması 

gerekmektedir. 

Yorum. 

Düşmanın dışarıdan geleni ile başlayan hikâyenin asıl önemli kısmı düşmanın içeriden 

olanı ile oluşur. Dışarıdaki düşman evlatla ailenin ayrılmasına, yaşanılan yerin geçici de olsa 

değiştirilmesine neden olmuştur. Yine de ulus, varlığını devam ettirmiş ve dönüş yolunda, 

giderken kaybetmiş olduklarını tekrar bulmuştur. Ancak, toplumun öz benliğinden bir günah/ 

hata sonucu peyda olan düşman, neredeyse ulusun kökünü kurutacaktır. Olaylarda atfedilen 

öneme bağlı olarak destanda alt ve üst söylem gruplarının her ikisi de “biz”den olan kişilerdir. 

Etkin, haklı, doğru grubun içinde Basat, Aruz Koca ve diğer Oğuzlar; haksız, yanlış grubun 

içinde Sarı Çoban ve Depegöz bulunur. Sarı Çoban “Oğuz’un başına zeval getiren”dir, 

Depegöz de “ibretlik”tir. 

Basat ve Depegöz’e metinde eşit söz hakkı verildiği görülmektedir. Metnin belkemiği 

bu ikilinin mücadelesine dayandığından eşit söz hakkkına sahip olmaları mantıklıdır. Sarı 

Çoban, öznesi olduğu durumlarda dahi konuşmaz, davranışlarından bahsedilir. Anlatıcı/ yazar 

onun içinden geçenleri bilir ve nakleder. Sarı Çoban’ın söylemi pişmanlık, korku ve ibret 

alma üzerine kuruludur. Dede Korkut, Basat’ın topluma kazandırılmasında ve Depegöz’le 



 

136 

anlaşma sağlanmasında etkin rol oynar. Dede Korkut’un eylemleri ve söylemleri Basat’a 

zaman kazandıran, kendini ortaya koymasını sağlayan bir işleve sahiptir. Kazan Han, tıpkı 

Yeğenek boyunda Emen’in işlevi gibi, karşılaşılan sorun/ düşmanın büyüklüğünü hatırlatıcı 

ve gözdağı verici söylemlere sahiptir. “Benim yapamadığım bir şeyi sen hiç yapamazsın.” 

anlamındaki sözleri Basat’ın kararlılığını kırmaz, aksine onu bir nevi meydan okumaya 

götürür. Kazan Han’ın “Sen bilürsin.” söylemi; diplomatik bir hamledir, belirsizliğe kayar, 

imalıdır. Belirsizlik; ciddiyeti yumuşatma, örtmece (edebikelam) ve dolaylı olarak yadsıma 

(inkar etme) anlamına gelir (Van Dijk, ve diğerleri, 2015, s. 61). Aruz Koca, oğlu 

bulunduğunda, Depegöz’ü evlat edinmek istediğinde ve Basat Depegöz’e saldırmaya karar 

verdiğinde konuşur. Her üç söylem de can kurtarmayı hedefler. Halk Depegöz’den şikâyet 

ettiği zaman, Aruz’un sözleri değil davranışı ifade edilir. Bu davranışın da elbette söylemsel 

değeri vardır. Aruz Koca için öncelikli olan toplumsal değerlerdir, buna göre hareket eder. 

Ormanda bulunan çocuğun alınması, pınarda bulunan Depegöz’ün sahiplenilmesine 

Aruz Koca tek başına karar vermez. Her ikisinde de Bayındır Han’dan izin alır. Bu 

ayrıntıların verilmesi, yöneticiye tam tabi olamanın ortaya konması içindir. Obaya dâhil 

olacak her kişi için Han’ın izninin alınması gerektiği görülüyor. Metinde hem Hanlar Hanı 

Han Bayındır hem de Alplar Başı Han Kazan’ın bulunması, olayların hitap ettiği kitlenin 

genişliğini ve saygınlığını ortaya koyar. Bu yaşananlar alelade kişiler arasında değildir, imajı 

verilmektedir. 

Hikâyenin başındaki düşman baskınında düşmanın kim olduğu belirtilmemiş, 

görmezden gelinmiştir. Hâlbuki diğer boylarda en azından “kâfir” olduğunu bildiğimiz 

düşmanlar yer alıyordu. Burada ne düşmanla ne de saldırının gerekçesiyle ilgili hiçbir bilgi 

yoktur. Bu yüzeysel geçişle yazar/ anlatıcı, dikkatleri içerideki düşmanın oluşumuna çekmek 

istemektedir. Yer isimlerinin verilmesi yoluyla da olayların gerçekliğine dair destek 

sunulmaktadır. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Bir fikri, bir duygu ve düşünceyi, bir oluş ve kılışı tam olarak bir yargı hâlinde anlatan 

kelime grubuna cümle denmektedir. Fiili cümlenin asli unsuru, diğer ögeleri de tamamlayıcı 

unsur olarak görmek genel eğilimdir. Bu durum, fiilin sonda olmasını ve yardımcı unsurlarla 

bir terkip oluşturması beklentisini doğurur. Fiilin/ yüklemin sonda olduğu cümleler Türkçede 

ağırlıklı olarak kullanılmakla birlikte sonda olmadığı ve “devrik cümle” olarak adlandırılan 

cümleler de yer alır. Sadece fiili ya da yüklemi değil, Türkçenin kurallarına aykırı herhangi 



 

137 

bir dizilişi de devrik sayanlar vardır. Devrik cümle kullanımının; anlamı güçlendirme, sözü 

güzelleştirme, ince anlam ayrıntıları üretme ve vurgulama amaçlı olduğu söylenmektedir. 

Hikâyede, Türkçenin genel havasına uygun olarak çoğu cümle düz/ kurallıdır. Az sayıda da 

olsa devrik cümleye rastlanır ve bunların hemen hepsinin ya Depegöz’ün söylediği ya da 

Depegöz’le ilgili söylenen cümlelerde olduğu anlaşılır. Bu cümlelerde kimi zaman fiilin, kimi 

zaman tamlamaların vb. devriklik oluşturduğu görülür: 

Depegöz: 

Günde altmış âdem verün yemege. 

Yemegüm menüm pişürsün, men yeyeyim. 

Mere oglan al şol barmagumdaki yüzügi, parmaguna tak. 

Anda iki kılıç var biri kınlu biri kınsuz. Ol kınsuz keser menüm başumı. 

Ala gözden ayırdun yiğit meni, tatlu candan ayursun Kâdir seni 

Basat: 

Kırk yerde tikilmiş otahlarun o zâlim yıkdurdı ola kardaş 

Yügrük olan atlarun tavlasından o zâlim seçdürdi ola kardaş… 

Bugra gibi Depegöz’i dizi üzerine çökerdi. 

Kazan Han: 

Kara evren kopdı Depegöz, arz yüzinde çevürdüm alımadum Basat 

Kara kaplan kopdı Depegöz, kara kara taglarda çevirdüm alımadum Basat… 

Aruz Koca: 

Hânum ürkdügümüz vaktın düşen menüm oglancugumdur belki. 

Metin içinde Depegöz’le ilgili olarak: 

Bu bınarun üzerine geldiler, gördiler kim bir ibret nesne yatur, başı göti belürsiz. 

Örneklerde de görüldüğü üzere devrik kullanımların bazıları şiirsel kısımlarda, bazıları 

nesir kısmındadır. Şiirsel kısımlarda ahengin ön plana çıkarılmak istendiği düşünülebilir. 

Basat’ın sözlerinde hatırlama, duyulmuş bir şeylere inanamama ve acı peş peşe gelir; devrik 

cümle yapısıyla bu duygular verilir. Depegöz’ün kullanımları, onunla diğer Oğuzlar 

arasındaki “insana benzeyen ama insan da olmayan” farkılılığını perçinler. Kazan’ın 

soylamasında ise Depegöz’ün niteliklerinin öne alındığı ifadelerle başlanmış, sonraki 

cümlenin gerekçesi açıklanmıştır. Önce durum ve olanları anlatır, sonra Basat’a seslenir. 

Önem ve güç sırası böylece belirlenir: Depegöz-Kazan-Basat. Aruz Koca ise ikna etmek ve 



 

138 

izin alabilmek için ihtimal ifade eden “belki” sözcüğünü cümlenin sonuna atmış gibi 

görünmektedir. 

Yüklemlerinin türüne göre değerlendirildiğinde metinde çok az sayıda isim cümlesi 

vardır, geri kalanı fiil cümlesidir. Türklerin ve hikâyenin hareketli yapısına uygun bir seçim 

yapıldığı görülür. İsim cümleleri; tanımlama, tasvir etme, açıklama yapma başta olmak üzere 

çeşitli işlevlerde kullanılmıştır: 

Apul apul yöriyişi âdem gibi. 

Hânum ürkdügümüz vaktın düşen menüm oglancugumdur belki. 

Çoban yıl temâm olıcak mende emânetün var. Gel, al. 

İçinden bir oglan çıkdı, gevdesi âdem, depesinde bir gözi var. 

Kapak Kan derler bir kişi var idi. İki oglı var idi. 

Depegöz güne karşu arhasın vermiş, yalınuz. 

Basatun hançeri vardı. 

Bilmezüz ammâ gözinden gayrı yerde et yokdur. 

Mere koyun başları erkeç, bir bir gel geç. 

Sana ölüm yogımış. 

Kalarda koparda yerüm Gün Ortac. Karanu dün içre azsam umum Allâh… 

Diyalogların etkin olarak kullanıldığı metinde sözler genellikle şiirseldir. Soylamaların 

karşılıklı iletişimde araç vazifesinde olduğu görülür. Aruz Koca, Bayındır Han’la ve Basat’la 

iletişim kurar. Bu kısa iletişimlerin Bayındır Han’la olanları “izin alma” niteliğinde, Basat’la 

olanı “uyarı” niteliğindedir. Kazan Han’ı uyarı ve gözdağı amaçlı soylamasına, Basat’ın 

kısacık bir cevabı vardır: “Elbet varuram.”. Basat’ın gazadan döndüğü sahnede Kapak Han 

isimli bir kadınla karşılaşmasında kadın “hatırlatıcı” rolündedir. Zira okur/ dinleyici Oğuzlar 

Depegöz’ün elinde mahvolurken neler yaşandığını bilir ama Basat’ın orada olmadığını bu 

kadından öğrenir. Kapak Han’ın sözleri okura olanları hatırlatırken Basat’a da onun 

yokluğunda meydana gelen gelişmeleri bildirir. Basat, kadına cevap vermeden önce, 

kardeşinin ölümünden duyduğu acıyı dile getiren bir soylama/ ağıt söyler. Sonra da kadına bir 

esir verip “Var oglını kurtar.” der. Basat, kendisine sorulan sorulara da kısaca cevap veren bir 

kişidir. Karar alması gereken yerde söyleme değil “eyleme yönelik” davrandığı görülür. 

Sadece kardeşinin ölümü onu uzun uzadıya konuşturabilmiştir. Depegöz’ün sorularına da kısa 

kısa cevaplar verir: 

Depegöz: Kurtuldınmı? 

Basat: Tangrım kurtardı. 



 

139 

Depegöz : Şol gümbeti gördünmi? 

Basat : Gördüm. 

Depegöz’ün üç soylamasına karşılık Basat’ın iki soylaması vardır. Depegöz’ün birinci 

soylaması gözünden duyduğu acıyı “durum”u, ikinci soylaması gözünü kör edenin kim 

olduğunu anlamaya çalışmasını “sorgulama”yı gösterir. Basat; yerini, inancını, hanını, savaş 

önderini, kendi kökenini ve adını söyleyerek “varlığını ortaya koyma” içerikli cevap verir. Bu 

sözlere Depegöz “Biz kardeşiz, kıyma bana.” diye karşılık verince Basat onu affetmeyeceğini 

sebepleriyle birlikte açıklar “hüküm” niteliğinde bir soylama söyler. Umudu biten Depegöz, 

gerçek niyetini ortaya koyan (Oğuz’u yok edip kendini de öldürme) “itiraf” soylamasını, son 

olarak da başına gelenlerin kendi ettikleri yüzünden olduğunu belirten “yüzleşme” 

soylamasını söyler. Soru-cevap niteliğindeki cümleler de genellikle bu ikili arasında 

görülmekte, cevapları Basat vermektedir. Sonuç olarak “uyarıcı, men edici” söylemlerin 

toplumun üst grubundaki kişilere, diyalogların ise ana karakterlere mal edildiği 

görülmektedir. Söylem ve bağlam, tutarlı bir şekilde seyretmektedir. Metinde seçilen cümle 

çeşitleri amaca, yapıya, üst-alt söylem gruplarına uygun şekilde tasarlanmıştır. 

Sözcük seçimleri. 

Hikâyede kişi adları da dâhil olmak üzere kullanılan sözcükler, metin içinde metin 

oluşturabilecek tabakalı bir yapı meydan getirmiştir. Dede Korkut Hikâyeleri’nin neredeyse 

tamamında görülen bu yapı, kadîm mit/ destan/ efsane/ hikâyelerin, binlerce yıllık kültürün 

içerisinde her defasında kusursuzca yeniden yaratıldığını göstermektedir. Her düzlemde 

hikâye kesintiye uğramadan, yeni bir anlamsal düzeyde devam etmektedir. 

Basat için metinde; Basat (53 kez), ogul/ oglancuk/ oglan (14 kez), yiğit (4 kez), han 

(1 kez) ifadeleri kullanılmıştır. Onun, Dede Korkut tarafından verilen adıyla ön plana çıktığı 

görülmektedir. “Evlat, Aruz Koca’nın oğlu” olarak varlığı da hemen sonrasında gelmektedir. 

Depegöz’den anlatıda; Depegöz (57 kez), ogul (3 kez), oglan (2 kez) olarak söz edilmektedir. 

Oğul-evlat olarak kabul gördüğü pek söylenemez. Aruz Koca namı ve ismiyle 17 kez, baba 

vasfıyla 7 kez anılır. Aruz’un şahsiyetiyle ön plana çıktığı, baba olarak metne dâhil olduğu 

görülür. Kıyan Selcük (3 kez), kardaş (17 kez) olması itibariyle metnin önemli bir 

şahsiyetidir. Basat’ı harekete geçiren onun “kardaş”ının öldürülmüş olmasıdır. Çoban için 

kullanılan ifadelerden birinde babası anılır, diğer kısımlarda adı sadece çoban (11 kez) geçer. 

Çobanın bir birey olarak kim olduğundan ziyade mesleği ile ön plana çıkarıldığı 

anlaşılmaktadır. Hikâye kişilerinin adları ve adlarına gönderme yapan ögelerin sayılarından 



 

140 

olaylarda kimlerin etkili olduğunu anlamak mümkündür. Kendilerinden en çok bahsedilen 

yukarıdaki kişiler dışında şahıslar kadrosunda belirgin bir şekilde öne çıkarılan kimse yoktur. 

Metnin bağlamına göre, Basat bir arslan yanında büyüdüğü ve aslan gibi at bastığı için 

adı “Bas-at” şeklinde birleşik bir isimdir. Lakin Basat sadece bu özelliğiyle hikâyeyi taşıyan 

bir kahraman değildir. Diğer sözcük ve ifadelerle ilişkilendirildiğinde farklı anlam ve 

okunuşların söz konusu olabileceği görülür. Basat’ın kendini tanıttığı kısımdan yola çıkılacak 

olursa: 

Kalarda koparda yerüm Gün Ortac. 

Karanu dün içre yol azsam umum Allah. 

Kaba alem götüren hanumuz Bayındır Hân 

Kırış güni öndin depen alpumuz Salur oglı Kazan 

Atam adın sorar olsan kaba agaç 

Anam adın derisen kagan aslan 

Menüm adum sorsan Aruz oglı Basatdur 

Basat’ın anne-baba olarak doğadan unsurları dile getirdiği, kendi adını ifade ederken 

gerçek babasının adından söz ettiği görülür. “Gün Ortac”, güney yönü anlamındadır. Yaşadığı 

yeri, yönüyle bildirmesi ilginçtir. Sözcüğün yazmadaki şekli “Bisat” olarak da okunabilir. 

Bisat, “kilim, minder, döşeme, keçe yaygı” demek olup “arz” ile kullanıldığında yani “bisât-ı 

arz” olduğunda ise “yeşillik, çimen” anlamına gelmektedir. Arz/ Aruz bağlantısı olabilir ve 

Aruz Koca “yeryüzü, toprak, dağ”ı temsil edebilir. İslam Ansiklopedisinin “arazi” 

maddesinde “yer” anlamına gelen Arapça sözcüğün “arazûn” ve “urûz” şekilleri olduğu 

belirtilmektedir. Aruz Koca Depegöz’ü bulduğunda onu “eteğine” sarmış ve Basat’la birlikte 

büyütmek istemiştir. Güneyin ve güneyden gelen rüzgârların sıcak olduğu bilinmektedir. 

Güney, Türklerde yazın yönüdür ve kırmızı renkle ifade bulur. Kuzey yarım küredeki yerler 

için bakı yönü güneydir. Bu nedenle; güney yamaçlar daha sıcaktır, kar sınırı daha yüksektir, 

karlar daha erken erir, sel ve taşkın riski yüksektir. Basat’ın yeri de güneydir, atası ve anası da 

doğadan varlıklardır. Basat’ın abisinin adı “Kıyan Selcük” dür, “kuvvetli sel” yahut “bahar ve 

yaz aylarında donmuş nehirlerin buzları çözünürken taşan su” anlamındadır. 

Basat ve Depegöz’ün birlikte büyüyememesi, Depegöz’ün Selcük’ü öldürmesi Basat 

ve Depegöz’ün zıt kavramlar olduğu fikrini akla getirir. Basat; “yazı, havaların ısınmasını, 

sıcak rüzgârları” düşündürür.  Depegöz “kar, balkar” vb. kışla ilgili doğa olaylarını temsil 

ediyor olmalıdır. Zira Basat Depegöz’ün yanına gittiğinde “Depegöz güne karşu arhasın 

vermiş, yalınuz.”dur. Basat’ın ona attığı oka “sinek” dediğine göre hava ısınmaktadır. Güne 

karşı sırtını vermesi, kar’a vuran güneşi simgeler. Güneşin ve sıcağın karı eritmesi gibi, 



 

141 

Depegöz’ün de sonunun yaklaştığı anlaşılır. Depegöz-kış bağlantısı açısından metnin 

bağlamından pek çok örnek verilebilir. Aruz Koca onu eteğine sarıp almıştır, bir dağın 

eteklerini kar bürümesi gibi. Depegöz, Oğuzlar arasında büyüyüp gezmeye başladıktan sonra 

“Oglancukların kiminün burnın, kiminün kulagın yemege başladı. El-hâsıl ordı bunun ucından 

katı encindiler, âciz kaldılar.” denmektedir. Kış aylarında insanların soğuktan ilk etkilenen 

organları kulakları ve burunlarıdır; donmalar da hemen bu organlarda baş gösterir. Depegöz 

şartları ağırlaşan kıştır ve önce donmalar görülür. Depegöz “bir yüce taga” varıp da yol kesip 

haramiliğe başladığında karın dağların zirvesini sardığını, yolları kapattığını, ölümlere neden 

olduğunu görürüz: “Çoban çoluk çocuk kalmadı heb yedi. Oğuzdan dahı âdem yemeğe 

başladı.”. Önce kırsal alanda olanları öldürmüştür. “Bir agacı yerinden kopardı. Atub elli 

altmış âdem helâk eyledi.” ifadesi de “çığ” düşmesini düşündürür. Alplar başı Kazan da başta 

olmak üzere pek çok bey “zebûn” (zayıf, güçsüz, âciz) olur, “helâk” (yıkılma, bitme, 

mahvolma) olur.  Zayıf düşen, mahvolanların yanı sıra ölenler de vardır. Aruz Koca’ya “kan 

kusdurdı” ifadesi “verem” ya da akciğerle ilgili sair hastalıkları gösterir. Kıyan Selcük’ün 

“ödi yarıldı” denir. Nehrin üzeri buz tutmuş, buzlar çatlamaktadır, sular taşmaktadır. Oğuz, 

tüm bu olanlar yüzünden ürküp kaçsa da göçmeyi başaramaz. “Depegöz önin alub yedi kerre 

yerine getürdi. Oguz elinde temâm zebûn oldı.” sözleriyle son derece sert geçen, bitmek 

bilmeyen kış nedeniyle milletin yedi kere yaylaklara göç etmeye teşebbüs etmesine rağmen 

yolların ve şartların elvermediğini göstermektedir. Türklerin normal şartlar altında dahi yılda 

iki kez yer değiştirdikleri, “yaylak” ve “kışlak”larının farklı yerlerde olduğu bilinmektedir. 

Hikâyedeki olağanüstü iklim şartlarıyla normal insanlar başa çıkamamaktadır. Bu nedenle 

Dede Korkut, Depegöz’le anlaşma yapmak için gönderilir. Dede Korkut’un kutsal yönü 

hemen her hikâyede verilmektedir. Doğal afetlerde Türklerin kutsal vasfı olan kişilerin dua ve 

ritüellerine başvurdukları bilinmektedir. Dede Korkut, “günde iki âdem, beş yüz koyun” 

şartıyla Depegöz’le anlaşmaya varır. Bu sayı belki de kışı atlatırken halkın verdiği kayıp 

sayısına denk düşüyordur. Depegöz, yemeğini pişirmeleri için iki kişi ister; görevlendirilen 

kişiler “Yünlü Koca” ile “Yapagulu Koca”dır. “Yapagu/ yapağı” ilkbahardaki koyun 

kırkımında elde edilen “temizlenmemiş yün”dür. “Yün” ise sonbahardaki kırkımda elde 

edilen “temizlenmiş yün”dür. Sonbahar ve ilkbaharın arasında “kış” mevsiminin olması da 

metnin bağlamıyla örtüşmektedir. Ayrıca “Yapagulu gökçe çemen güze kalmaz.” (3b/8-9) 

atasözü de mevsimler ve yapağı bağlantısına uyar. Eski zamanlarda ilkbahar (kış sonu-bahar 

başı) “son saklanan yiyecekler ayı” veya “açlık ayı” olarak (sürekli yiyecek bulunabilen 

ekvatoral bölgeler hariç) adlandırılırdı. İlkbaharda açlık ve hastalık yüzünden birçok 

popülasyonun silindiği bilinmektedir. Basat’ın yazın yönü olan güneyi ve kızıl rengi 



 

142 

simgelemesine karşın, metinde Depegöz’le ilgili kullanımlar “kara”dır. Türklerde kışın yönü 

kuzeydir ve “kara” ile simgelenir. Kazan Han Basat’ı uyarırken kullandığı: 

Kara evren kopdı Depegöz, arz yüzinde çevürdüm alımadum, Basat 

Kara kaplan kopdı Depegöz, kara kara taglarda çevürdüm alımadum, Basat. 

Kağan aslan kopdı Depegöz, kalın sazlarda çevürdüm alımadum, Basat. 

Er olsan, yeg olsan, mere men Kazanca olamayasın, Basat. 

ifadelerinde görüldüğü gibi “kara”nın pek çok olumsuz çağrışımından yararlanılır. 

Günümüzde de kullanılan “kara kış” deyimi “kış ortası, kışın en şiddetli zamanı, zemheri” 

anlamına gelmekte; mecazen de “çok sıkıntılı durum veya zaman” demektir. Kazan Han, 

gücüyle bilinen bir beydir. O derece kuvvetli bir bey dahi, kara kışın güçlüğüyle başa 

çıkamamıştır. Basat, yüzüğünü takınca Depegöz onun üzerine “ağ” atar; fakat Basat 

hançeriyle ağı keser ve oradan kurtulur. Kışın son karları da böyledir, yağar ama tutmaz. 

DLT’deki bir şiir bu duruma örnek gösterilebilir: 

Kuydı bulut yagmurın 

Kerip tutarak torın 

Kırka kodtı ol karın 

Akın akar enreşür 

(Bulut ak/ beyaz torunu [ağını] gerip açarak yağmurunu döktü. Karını dağa bıraktı, 

oradan sel olup inleyip şarıldayarak akmaktadır.) (DLT, 2015, s. 164). 

Bulutların kükrediğini ifade eden şiirler vardır. Bu şiirdeki “enreş-“ fiili, aslanların 

kükremesi anlamında da kullanılan bir sözcüktür. Gülşen-i Râz tercümesindeki “Koğan 

arslanlar enreşüb sekerler” (Nağısoylu, 2016, s. 240) dizesi örnek gösterilebilir. Türkler, 

bulutları dişi bir deveye, selleri böğüren bir boğaya, bulutları da kükreyen bir aslana 

benzetirlerdi (Ögel, 2014, s. 354). Bu bakımdan aslan yatağında yetişen Basat’ın sıcağı temsil 

etmesiyle; karın erimesiden dolayı suların çağıldaması, yağmurların başlaması bağdaşır. 

Yakutlarda “kuzey” dişil, güney “eril”dir. Güney yönüne “ışık-güneş” yerleştirilir. 

Şamanların erginlenme yolculuklarında güneye dikilen ağaca “Baba Ağaç” denir. Bu ağacın 

tepesine “güneş” sembolü konulur (Bilgili, Türk Mitolojisi, 2019, s. 18). Basat, “Atam adın 

sorar isen kaba ağaç.” söylemiyle güneşi, güneyi, sıcak havaları temsil ettiğini ortaya koyar. 

Erginlenme yolcuğunda oluşu da şaman ögesiyle bütünleşir. 

Depegöz, Basat için “turfanda kuzı” demektedir. Koyunların “kuzulama”sı yılda iki 

kez yani aralık ayı ve bahar döneminde olmaktadır. Yapağı-yün gibi, yavrulama da iki 

mevsimi kapsar. Basat, turfanda kuzu olduğuna göre havalar tam ısınmadan gelmiştir. 

Kutadgu Bilig’de yer alan “Yaz yıldızı Kuzu, sonra da Boğa (ud) gelir” (Sonsuz, 2016) 



 

143 

ifadesi, kuzunun/ Basat’ın yazı simgelediğini doğrular. Basat, yani sıcak havalar gelince 

koyunların “koç katımı” da (çiftleşme zamanı) gelmiş olur. Mağarada duran koyun sürüsünün 

dışarı çıkarılmasıyla anlatılır. Depegöz, Basat’ın mağarada olduğunu anlayınca her bir 

koyununu tek tek bildiği anlaşılan sürüsünü mağaradan çıkarırken der ki “Mere koyun başları 

erkeç, bir bir gel geç.”. “Toklıcaklar devletüm, sakar koç gel geç” diyerek de Basat’ı kasteder. 

Metinde küçükbaş hayvanlarla ilgili pek çok sözcük yer almaktadır; toklıcak, koç, koyun, 

kuzu, erkeç, yapağı, yün, erdebil teke. 

Hikâyede “göz” üzerine pek çok kullanım olduğu görülür. Depegöz “gözinden ayrı 

yerde et olmayan” bir varlıktır. Soğuğu yenecek şey “güneş” ve buna bağlı sıcaklıktır. Kışın 

bittiğini anlamak için, en son, dağların zirvesindeki karın erimesi beklenir. Karlar bölük bölük 

erir ve gözlere benzer, yerler göz göz olur. Basat da “süglüg”ü (bir çeşit bıçak) kızdırıp 

Depegöz’ün gözüne saplayarak onu kör eder. Depegöz’den şikâyet eden kadının adı “Kapak 

Kan”dır. DLT’de “göz kapağı” anlamında olduğu görülmektedir. Göz ve gözle ilgili sözler 

eserde geniş yer bulur, gözün “ruh”la eşdeğerde tutulduğu görülür. Dede Korkut 

Hikâyeleri’nin gelelinde de durum böyledir, bilhassa “tek göz”ün kalması motifine rastlanır. 

Kan Turalı’nın “gözünün kapağı” oklanmıştır (99b/7), Kazan’ın “nagâh gözi kapagına kılıc 

tokındı” (76a/4) denir. Türkmensahra nüshasında yer alan Kazan’ın Yedi Başlı Ejderhayı 

Öldürdüğü boyda da tek gözünün görme yeteneğini kaybettiğini anlayan Kazan onu 

yuvasından çıkarıp atmak ister. DLT’de tek gözü olmak anlamında müstakil bir sözcük dahi 

vardır “tegil-“, körlük anlamında “teglük” sözcüğü yer alır (s. 208). Eserde içinde “göz”le 

ilgili ifadeler geçen ve hikâyedeki “göz” kullanımlarına destek olabilecek örnekler şunlardır: 

“Öz köz ir kışlak.” (İnsan kendi işini yaparsa- başkasına havale etmezse- paylaşmada 

kışlağı almış gibi olur, s. 203) 

“Tatıg közre tikenig tüpre.” (Fars’ı gözünden vur, dikeni kökünden sök [diken nasıl ki 

kökünden sökülmeyi hak ediyorsa, vefasızlar da gözünden vurulmayı hak eder.] s. 317) 

“Köni barır keyiknin közinde adınbaşı yok.” (Geyik düzgün olarak giderse gözünden 

başka yeri yaralanmaz [göz yara değildir, düşünmeden bir işe atılıp onun içine düşen ve 

kınanan için söylenir] s. 409) 

Kapak Kan’ın iki oğlu vardır, iki gözü temsil eder. Bir oğlunu Depegöz’e kurban 

vermiştir, diğerini de Basat’ın verdiği esir sayesinde kurtarmıştır. Mecazen tek gözü kalmıştır. 

Üstteki ilk örnekte göz nasıl insan anlamında kullanılmışsa, burada da böyledir. Depegöz’ün 

gözüyle ilgili söylediği soylamada “göz-ruh” özdeşliği görülür. Gözünü kaybetmesiyle ilgili 

duyduğu acı ve kaybettiği yeterlikler yönüyle DLT’deki şiirin teması benzerdir: 



 

144 

“Gözüm gözüm, yalınuz gözüm, 

Sen yalınuz gözile men Oguzı sındurmışıdum. 

Ala gözden ayırdun yigit meni, 

Tatlu cândan ayırsun Kâdir seni. 

Eyle kim men çekerem göz bununı, 

Heç yigide vermesün Kâdir Tangrı göz bununı!” (117b/2-6) 

“Bardı közüm yarukı 

Aldı özüm konukı 

Kanda erinç kanıkı 

Emdi ûdın odgurur.” 

(Gözümün feri gitti, onun gidişiyle ruhum da kabzolundu. O şimdi nerededir ki beni 

uykudan uyandırsın.) (DLT, 2015, s. 22). 

Depegöz’ün kendiyle yüzleştiği soylama, Domrul hikâyesinde Azrail’in kendini 

anlattığı kısma benzer: 

Azrail: 

Gözüm çönge idügin ne begenmezsin? 

Gözi gökçek kızlarun gelünlerün canını çog almışam. 

Sakalum agardugun ne beğenmezsin? 

Ag sakallu kara sakallu yigitlerün canın çog almışam. (81a/3-7) 

Depegöz: 

Ag sakallu kocaları çog aglatmışam, ag sakalı karışı tutdı ola gözüm seni 

Ag bürçeklü karıcukları çog aglatmışam, gözi yaşı tutdı ola gözüm seni. 

Bıyıcagı kararmış yigitcükleri çok yemişem, yiğitlikleri tutdı ola gözüm seni 

Elcügezi kınalı kızcugazları çok yemişem, karışcukları tutdı ola gözüm seni (118b/5-

11) 

Dilimizde “göz” ile ilgili mecazlaştırma ve deyimler oldukça çoktur. “Göz”ün bir 

şeyin ucu, en yüksek yeri anlamı Depegöz’e uymaktadır. GTS içinde göz sözcüğü geçen 

200’den fazla deyim yer almaktadır. Depegöz Oğuz’a “göz açtırmamış”, Basat “gözünü 

karatmış” şekilde ve ölümü “göze alarak” Depegöz’e savaş açmıştır. Onu yenmeyi başardığını 

“gözler önüne sermiş”, boyun ileri gelenleri “gözaydınına” gelmiştir. 

Hikâyedeki mekân adları incelendiğinde bağlaşıklık ve bağdaşıklığın sağlamlığı gözler 

önüne serilir. “Aslan yatağı” Basat’ın büyüdüğü yerdir. “Aslan yatağı” ifadesi günümüzde, 

yiğitliği ve cesareti çok olan yerler için kullanılmaktadır. Hunlardan beri pek çok eşyada aslan 



 

145 

figürü bulunmakta, pek çok önemli yöneticinin adının  “Aslan” olduğu bilinmektedir. Eski 

Türkçede “İnsanoğlunun aslanı, hakanlardır.” ifadesi yer almakta ve hükümdarların aslana 

benzetildiği görülmektedir (Öztürk, 2019). Buna bağlı olarak tarihin başlarından beri Türk 

hükümdarların tahtları aslan şeklinde yapılmıştır. Özellikle Selçuklularda yıldız, ay, güneş, 

gezegenler bazen hayvanlarla (aslan, kartal, kurt, deve vb.) bütünleştirilerek kullanılmış; 

bunlardan “aslan” ise aydınlık ve güneşin simgesi olagelmiştir (Alp, 2009, s. 43). Basat da 

aslan yatağında büyüyerek hükümdar vasfını ortaya koymuş olur. Aslanın güneşi simgelemesi 

de Basat’ın sıcak havaları, yazı, güneşi simgelemesiyle örtüşür. 

Oğuz, yaylaya göçtüğünde bir mekân adı daha ortaya çıkar: Uzun Bınar. Burada 

Konur Koca oğlu Sarı Çoban, koyun sürüsü ve periler vardır. Çoban, Oğuz’un önünde göçen 

biridir ve ilde ondan önce kimse göçmez. Depegöz’ün kış olduğu bilindiğinde, Sarı Çoban’ın 

göç için erken davrandığı/ yanlış yer ya da yöntem seçtiği ve toplumu mahvoluşa sürüklediği 

düşünülebilir. Sonrasında asıl felaket “Yaylımında Oguz elin kondurmadı.” denen Depegöz 

olur, Depegöz’ü peyda eden Sarı Çoban’dır. Türk tarihinin en eski zamanlarından itibaren, 

uzun zaman beş ana renk olarak kara, ak, kızıl, yeşil ve sarı renkleri esas görülmüş ve bu 

renklerin her biri dünyanın dört yönü ile merkezini ifade etmekte kullanılmıştır. Buna göre, 

merkez/ sarı, doğu/ yeşil (veya gök; bazen yeşil, bazen de mavi anlamındadır); batı/ ak, 

güney/ kızıl ve kuzey/ kara renkleriyle ifade edilmiştir (Genç, 1997, s. 5). Basat güney, 

Depegöz kuzey ise; Çoban da merkezi temsil eder. Zira o nereye giderse Oğuz da onunla 

gider; merkez ona bağlı olarak değişir. Mınar/ bınar/ pınar sözcüğü “su gözü, çeşme, göze” 

anlamlarına gelmektedir. Metnin genel bağlamında “göz”ün önemine değinilmişti, gözün bir 

diğer kullanımına da burada rastlanmaktadır. Depegöz’ün yaşadığı yerin adı “Salahâne 

Kayası”dır. Bu yer adının seçiminin de metnin bağlamına uygun olduğu görülmektedir. 

“Selh-hâne” mezbaha anlamına gelir ve galat olarak “salhane” şeklinde kullanılır. 

Depegöz’ün günde beş yüz koyun ve iki insan yediği evine de bu adın verilmesi orada âdeta 

mezbaha/ kesimevi kurulduğu anlamıyla desteklenir.  Basat’ın yeri Gün Ortaç’tan ise 

yukarıda bahsedilmişti. Ortaç’ın “veliaht” anlamı hikâyelerde görülür. Basat; güneşin veliahtı 

(ilerde hükümdar olacak kimse), mirasçısıdır. Metinde Basat için söylenen “Avcına sıgmayan 

ulunlu ohlı” sözündeki “ulun”, temrensiz/ yeleksiz ok demektir. Avcuna sığmaması ve 

temrensiz oluşu Güneş ışınlarını çağrıştırır. 

Hikâyede “ürk-” sözcüğü sıkça kullanılmıştır. Kurttan veya düşmandan korku 

duymanın bir tepkisi olan “ürkmek”, her iki anlam ilgisiyle de metinde yer alır: giriş 

bölümünde gece vakti düşmandan ürkme, yaylaya giderken ve Çoban periyle birlikte olduktan 

sonra koyunların ürkmesi, bir yıl sonra koyunların yine aynı yerde ürkmesi. Her bir ürkme 



 

146 

“göç” ile ilgilidir. Göç, “ayrılık ve taşınma” (DLT, s. 141) anlamlarına gelmektedir. 

Düşmandan ürkünce göç edilir, bu yurttan zoraki ayrılmaya neden olur; yaylaya göçerken 

Çoban’ın koyunları pınar başında ürker, olumsuz durumu hissederler; bir yıl sonra tekrar 

yaylaya göç esnasında koyun ürker, Depegöz’ün varlığını sezmiş olurlar. 

“Ölmek/ öldürmek” anlamlarında sözlerin söylemin içinde farklı şekillerde yer aldığı 

görülmektedir. “Canın al-, helak et-, âdem al-, ye-, ödi yarıl-, can ver-, şehid eyle-/ ol-, ocağı 

issüz ko-, ölüm, öl-, boynını ur-” örnek gösterilebilir. 

“Ağla-” sözcüğünün yan ve eş anlamlıları metinde birlikte kullanılmış, “üzüntü” 

vurgulanmıştır. Ağlamak anlamındaki sözlerden birlikte kullanılanların bazıları şunlardır: 

Ağla-/ zarılık kıl-, ağlaş-/ bozlaş-, feryad edüb ağla-/ zarılık kıl-, ağlat-/sızlat-… 

Zıt anlamlı sözcükler ve sözler metnin anlatım gücüne büyük katkı sağlamıştır. Esir 

ver-/ kurtar- gibi bağlam içerisinde zıt anlamlılık kazanan ögelerin yanı sıra, doğrudan zıt 

anlamlı kullanılanlar da vardır. Basat’ın, abisinin ölümü için söylediği soylamada zıtlıklara 

sıkça başvurulmuştur; önce/ şimdi zaman farkı böylece verilmiştir: 

Tikil-*yıkdur-, tavla*seçdür-, katar/ ayır-, kır- (şölen için kes-)*kır- (öldür-), getür-

*ayır-, karangu*aydın. 

Hikâyedeki sözcük seçimlerinin, hikâyeyi yaratan toplumun kültürel, sosyal ve dinî 

yönleriyle bağlaşıklık sağladığı görülmektedir. Depegöz’ün insana benzeyen ve benzemeyen 

yönleri, onun için kullanılan sözcükler vasıtasıyla muntazam biçimde düzenlenmiştir. 

Depegöz’ün olumsuz vasıflarına ve gücüne karşılık olumlu vasıflarla donatılmış bir 

kahraman/ Basat getirilmiş; Basat bütün halkı, Depegöz de topluma düşmanlık edecek, zarar 

verecek her şeyi/ kişiyi kapsayacak sözcükler evreni ile verilmiştir. Eş anlamlı sözcükler 

bilhassa duyguları vurgulamakta kullanılmış, zıt anlamlı sözcükler somutlaştırmaya 

koşulmuştur. Kişi adları, yer adları gibi özel adlandırmalar özenle ve birkaç anlam tabakası 

oluşturacak şekilde düzenlenmiştir. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Tarihi boyunca konar-göçer yaşam tarzıyla medeni, hareketli ve başarılı olarak varlık 

gösteren Türkler; metne “zoraki” bir göç ile başlar. Düşmanın gece saldırısı Oğuz’un 

hazırlıksız göçüne ve Aruz Koca’nın oğlunun kaybolmasına neden olur. Düşmanın dışarıdan 

geleninde, metne göre, zaiyat “bir” kişidir. Düşman içeriden olunca (Depegöz), Oğuz ili 

tükenme noktasına gelir. Dışarıdan gelen düşmanın geliş sebebi belirtilmez, çünkü böyle bir 

saldırı Türklerin yaşamı için olağan bir durumdur. Düşmana karşı koymaya da akın etmeye de 



 

147 

hazırlıklı bir toplum yapısına sahip oluşları onların binlerce yıl, dünyanın çeşitli yerlerinde 

kesintisiz bir şekilde varlık göstermelerini sağlamıştır. Düşmanın içeriden olması ne kadar 

mümkün bir durum olsa da zararı ve kimden geleceği kestirilemeyeceği için oldukça 

tehlikelidir. Bu noktada bireyler önem kazanır; birey-toplum bağının birbirini nasıl 

tamamladığı, bağlama bağlı olarak birey ve toplumun eşdeğerde olabileceği görülür. Sarı 

Çoban, peri kızına açgözlülükle saldırıp “cima” eylediğinde peri kızı: “Çoban, yıl temâm 

olıcak mende emânetün var. Gel, al. Ammâ Oguzun başına zevâl getürdün.” der. Bireyin 

hatası, belli bir zaman sonra, kar topunun yuvarlana yuvarlana çığa dönüşmesi gibi bütün 

halkı etkileyecek bir sonuca götürecektir; birey-toplum karşılıklı yapısı görülecektir. Biri 

gerçek dünyadan biri hayal dünyasından seçilen iki varlığın birleşmesi mantığa aykırı 

görünmektedir. Bu birleşme zorla olmuştur, Çoban kepeneğini üzerlerine attığı perilerden 

birini yakalayarak eylemini gerçekleştirmiştir. Depegöz’ün dünyaya gelmesini sağlayacak bu 

durum her açıdan toplumun normlarına aykırıdır. Böylece okur/ dinleyici meydana gelen 

aykırı durumun sonuçlarının da aykırı ve olağanüstü olması gerektiğine ikna olur. 

Doğa-insan bütünlüğünün korunduğu metinde koyunların işlevi “sezgisel”dir. Ne 

zaman koyun “ürkse” kötü bir şey olur. Koyun için kurt ne ise, insan için felaket de odur. 

Felaketi, peri kızının sözlerinden anlayan Çoban’ın içine korku düşer, benzi sararır; belki de 

ona “Sarı Çoban” denmesinin nedeni budur. Tekrar yaylaya göçüldüğünde koyun yine ürker, 

Çoban görür ki “Bir baganak yatur, yaldır yaldır yaldurur.”. Bu parlak yığınak (ilk kar olsa 

gerek) peri kızı tarafından “Çoban, emanetün gel al! Ammâ Oguzun başına zevâl getürdün.” 

şeklinde takdim edilir. Üzerine taş attıkça büyüyen yığınaktan, gördüklerinden “ibret” alan 

Çoban, koyunların ardına düşüp kaçar. İbret almak (ders almak); bütün masal, hikâye, efsane, 

destan gibi anlatıların amacında yer alır. Hikâyede açık ifadelerle, ders alınacak konunun altı 

çizilmiştir. Yığınak/ kütle “Depdikce böyüdi… Depdiklerince böyüdi” denmekte, sorunun da 

gitgide büyüyeceği gösterilmektedir. Somutlaştırma yoluyla sorunun anlaşılması 

kolaylaştırılmış olmaktadır. Mahmuzuyla dokunarak bağanağın yarılmasını ve Depegöz’ün 

ortaya çıkmasını sağlayan Aruz Koca’dır. Görüntüsünün tuhaflığına rağmen onu evlat 

edinmek ister. Burada hem “hoşgörü” vurgulanır hem de Aruz Koca’nın onu büyütüp 

beslemesine rağmen halkı yok etme noktasına getirmesi arasındaki tezatlık oluşturulmuş olur. 

Depegöz nankörlük edecektir. Nankörlük ve zalimliğinin sonucu olarak öldürülmesi de 

Basat’ı haklı çıkaracak ve kahraman yapacaktır. Ok, kılıç, süngü gibi savaş aletlerinin 

hiçbirinin ona işlememesi Depegöz’ün taş, çelik gibi sert bir maddeden meydana geldiğini 

düşündürür; zaten gözünden başka yerde et yoktur. 



 

148 

Hikâyede Oğuzlar için çok önemli bir şahsiyet olan Dede Korkut’a iki kez başvurulur. 

İlkinde insan olduğu hâlde aslanlarla yaşamak isteyen Basat’ı topluma kazandırmak 

amaçlanır. İkincisinde ise insan olmadığı hâlde toplumun içinde yer alan; ancak topluma 

uygun hareket etmeyen bir güçle anlaşma yapması istenir. Her ikisinde de Dede Korkut 

başarılı olur. Dede Korkut’un toplumdaki mümtaz yeri perçinlenirken topluma da “büyüklere 

danışma, bilge/ velayet issi (sahibi) kişilerin tecrübe ve uygulamalarına itimat etme” 

konusunda mesaj verilir. Dede Korkut’a müracaat edilmeseydi ne Basat Oğuz içinde yetişip 

bir kahraman olacak, ne de Depegöz Oğuzların tamamını yemeden eylemlerini bitirecekti. 

Meselenin büyüklüğü ve zorluğu açısından Dede Korkut motifi bütünleyici, inandırıcı 

işlevdedir. 

Olaylar içerisinde sürekli bir “göç” hâli vardır. Göç, yaşam tarzının bir parçası olsa da 

zamanlı ve planlı olmalıdır. Metinde göçlerin verilişi yerinde yurdunda huzur içinde 

olamamanın göstergesi olarak yer alır. Sırasıyla göçler: 1. Düşman gelince göç, 2. 

Düşmandan emin olunca yurda geri göç, 3. Yaylaya göç, 4. Yaylaya göç, 5. Depegöz’ün 

engel olması nedeniyle yedi kez tekrarlanan göç teşebbüsüdür. 

Hikâyenin toplumunda çocukların; ata-ana, han ve beylerin sözlerini dinlemeleri çok 

önemli bir kuraldır. Aruz Koca’nın evladı gibi büyüttüğü Depegöz, onun uyarını eslemez 

(dinlemez). Basat da Kazan Han’ın uyarılarını, babasının “Ocagum issüz koma.” sözlerini 

eslemez. Basat, sözlerini dinlemese dahi anasının babasının ellerini öpüp helalleşerek yola 

koyulur. Basat’ın kararlı oluşu ve söz dinlememesi onu kahraman yaparken; Depegöz’ün 

dinlememesi onu evinden eder, harami olmaya götürür. Basat’ın amacı iyi, Depegöz’ün fiili 

kötüdür. Dede Korkut Hikayelerinin giriş kısmında yer alan: “Yad oglın saklamagıla ogul 

olmaz, böyüyende salur geder, gördüm demez.” özdeyişi Depegöz’ü anlatır. Depegöz, bir aile 

tarafından yetiştirildiğini sadece, ölümden kurtulmak istediği için Basat’a söylediği “Emdi 

kardaşlaruz, kıyma mana!” sözlerinde ifade eder. Oğuz’u tamamen yok edip Salahane 

Kayası’nda kendini öldürmek istediğini söyler. Depegöz’ün, ölümünün dahi ancak kendi 

elinden olabileceğini düşündüğü görülmektedir. 

Basat, anlatının kahramanı olsa da erginlenmesi aşamasındaki sınamaların bazılarında 

başarısız olur. Nefsine uyarak “kanan” Basat bazı hatalar yapar. Çobanın nefsine uyup yaptığı 

hata kadar yaygın sonuçları olmasa da “nefse uyma” motifi onun eylemlerinde de görülür. 

Hataları, kahramanı hikâyenin hitap ettiği normal insanlar grubuna yaklaştırır; hatalardan 

dönüşü de ders vererek insanları eğitir. Depegöz’ün Basat’ı ilk kandırışı “yüzük” yoluyla olur, 

“ölümsüzlük”ü temsil eder. İkinci kandırışı “gümbeddeki altınlar” yoluyladır, “mal”ı temsil 

eder. Üçüncü kandırmaca mağaradaki kılıçla olur, “yenilmezlik”i temsil eder. Her 



 

149 

kandırmanın nesnesi Depegöz’e ait varlıklardır. Ölümsüzlük de, mal da, yenilmezlik de 

başkasının verebileceği şeyler değildir. Basat’ın beş kez ölümden kurtulduğu görülmektedir. 

Birincide hançeriyle, ikincide kurnazlığı ve çevikliğiyle, üçüncüde yine hançeriyle, 

dördüncüsünde Kelime-i Tevhid söylerek mucize yoluyla, sonuncusunda ise (önceki 

yanılgılarından çıkardığı dersle) aklını kullanarak kurtulur. Bu eylemlerin söylemi, insana 

insan olduğunu hatırlatmaktır. Her yanılgının sonunda ölümden kurtulan Basat; mesajı alır, 

dersini alır. Dersini aldığını gösteren ifade, beş kez tekrarlanan “Tangrım kurtardı.” 

cümlesidir. Bu beş tekrarın her birinde Depegöz de “Sana ölüm yogımış.” der, Tanrı’nın 

verdiği canı Tanrı’nın rızası olmadan kimsenin alamayacağını anlar; onu öldürebilecek tek 

şey de Basat’ın eline geçmiştir ki en sonunda pes eder. İkna ve itiraf içerikli soylamalarını 

söyledikten sonra Basat tarafından “kendi” kılıcıyla öldürülür. Basat’ı tuzağa çekmek isterken 

kendi sonunu hazırlayan Depegöz’ün ölümü, dünyaya gelişi gibi “ibretlik” olur. Nasıl ki Sarı 

Çoban’ın bireysel hatası Oğuzları uçurumun kıyısına getirmişse, Basat’ın bireysel intikam 

duygusu da (amacı sadece Kıyan Selcük’ün kanını yerde koymamaktır) Oğuzları kurtarır. 

Hikâyenin hemen her olayında birey-toplum karşıtlık ve özdeşliği görülür. 

Kazan Han’ın soylamasında “arz”ın toprağı, “taglar”ın gökyüzünü ve dolayısıyla 

havayı, “sazlar”ın suyu temsil ettiği düşünülürse Depegöz’ü ortadan kaldırmak için 

denenmemiş unsurun “ateş” olduğu ortaya çıkar. Ateş, türeyiş mitolojilerinde “yeniden 

doğuşu” başlatan önemli bir semboldür (Bilgili, Türklerde 5 Element, 2019, s. 81). Ateşi ise 

Basat kullanır: “Mere kocalar süglüğü ocaga kon, kızsun.”. Salavat getirerek Depegöz’ün 

gözünü helak eder ve onu yenmek için avantaj kazanır. Toplumun yeniden doğuşunu başlatır. 

Kazan’ın soylamasında geçen, Depegöz’ün benzetildiği hayvanların “zaman 

döngüsü”nü, mevsimleri ifade ettiği görülür. Eski Türk kozmolojisini yansıtan Osmanlı “Saz 

Üslubu” minyatürlerinde genellikle “hayvan mücadelesi” sahneleri yer alır. Anka kuşu, kara 

yılan veya kaplumbağa, ejderha ve pars bu minyatürlerde daima birbirleriyle savaşır. Yaz, 

sonbahar, kış, ilkbahar ve takımyıldızlar alegorik olarak bu hayvanlarda somutlaşır (Bilgili, 

2019, s. 28). Soylamada geçen hayvanlar, bahsi geçen hayvanlarla kısmen örtüşmekte, bir 

tanesi eksik kalmaktadır. Kara evren, kara kaplan, kağan aslan soylamada geçmektedir. Aslan, 

“canavarlar serhengi” olarak görüldüğünden ejderha yerine kullanılmış olabilir. Sadece anka 

kuşu yoktur. Beklenen mevsim, söylenmeyen hayvanın temsil ettiği mevsim olsa gerektir. 

Basat, Depegöz’ün kafasını kesip “mağara”ya sürükler. Erginlenme sürecini 

tamamlamış olur. “Ergen, eren, erginlenme” sözcüklerinin kökü “er”dir. Hunlarda ve 

Göktürklerde “er” olarak anılabilmek için avda bir hayvan öldürmek, güç gerektiren 

oyunlarda başarılı olmak (güreş gibi) gerekirdi ve ortalama er olma yaşı 14’tü. Erginliğini 



 

150 

ispatlayan cesur ve başarılı gençler “ata mağarası”nda ritüellerle inisiye (bireyde, varlığın bir 

alt aşamasından bir üst aşamasına geçişi ruhsal olarak gerçekleştirmeye yönelik süreç) 

meydana gelir, erginlenme gerçekleşirdi (Bilgili, Türklerde 5 Element, 2019, s. 149). Basat’ın 

Depegöz’ün başını kesip mağaraya getirişinin erginlenmesini tamamladığı anlamına geldiği 

görülmektedir. Bu geleneksel kurallar içinde er atı ve er adı almak için erginlenme şartı 

vardır. Basat, iki kez bu süreçleri geçirmiştir. Henüz çocukken aslan yatağında büyüyüp at 

bastığı için diğer çocuklardan farklıdır. Yurdunda kalması için ona ad verilir. Gazaya gittiğine 

göre savaşma izni de vardır. Basat’ın erginlenmesinin de Boğaç Han gibi iki aşamalı olduğu 

ortadadır. Demek ki bu kahramanların psişik özelliklerinden, şamanlıklarından da söz 

edilebilir. Mağara, mitolojik rahimdir. Yeniden doğuş için tasarlanmıştır. Basat’ın “at kanı 

emmesi” de çok eski bir motiftir. Marco Polo, savaşçıların çok eski zamanlarda çok uzun 

süren seferlere çıkıp da yiyecekleri bittiğinde atlarının damarlarını kesip kanlarını içtiklerini 

söylemektedir. Böylelikle bir süvari, kendisini atının kanıyla besleyerek ateş yakmadan, 

yemek pişirmeden on gün yürüyebilir (Rossabi, 1994, s. 2). Besleyici oluşu veya 

zorunluluktan içilmiş olması bir yana “kan” önemli bir semboldür. Her şamanın özdeşleştiği 

kutsal bir hayvan vardır. Kan, ruhun ikamet yeri olarak görülür; Basat “at kanı” içerek atın 

ruhunu içine almıştır. İlkel insan için kanın ilahi gücü hem hayvanlarda hem insanlarda 

bulunmaktaydı. İster ruh densin, ister başka bir adla anılsın, kanda bulunan güce saygı 

duyulması gerektiğinin düşünüldüğü açıktır (Roux J. , 2005, s. 47, 48). Soylamaların, metnin 

hitap ettiği toplum için çok derinlikli ve detaylı söylemler içerdiği görülmektedir. Toplumun, 

kendinden olanı benimsediği, olmayanı dışladığı bilinmektedir. Söz sanatlarının söylenmek 

isteneni kısa yoldan anlatmaya imkân vermesi, pek çok kavramın somutlaştırılmış olması, 

metnin içerik ve bağlamının onu doğuran toplumla uyumlu olması hikâyenin benimsenmesine 

ve yüzyıllarca dilden dile taşınmasına mahal vermiştir. 

Sözün etkisini güçlendirmek amacıyla “kesim kes-, ayagınun toprağına sal-, kar kılma-

, nevbet gel-, karanulu gözleri yaş tol-, başı ucına gel-…” gibi deyimlerin kullanıldığı görülür. 

Soylamalar ve tekrarlardan yararlanılarak hikâye içindeki olay ve durumların 

somutlaştırılarak hafızalara kazındığı anlaşılmaktadır. Depegöz’ün yaptıklarını anlatıcı/ yazar 

anlatır, Kapak Han anlatır, kısmen Basat anlatır; en sonunda da Depegöz bizzat anlatır. Her 

anlatan kendine özgü ifadeler kullanır ve başka bir açıdan bakar. Böylece; eyleme şahit olup 

aktaranın, mağdurun, acılının ve eyleyenin psikolojileri ayrı ayrı verilmiş olur. “Adunı men 

verdüm, yaşunı Allâh versün.”, dışında dua vb. ifade eden kalıp cümlelere, atasözlerine bu 

metinde pek rastlanmamaktadır. Bunun yerine bağlamla ilişkili olarak ortaya çıkan “Tangrum 

kurtardı”, “Sana ölüm yogımış.”, “Ala gözden ayırdun yigit meni, tatlu candan ayırsun Kâdir 

seni.”,  “Hec yigide vermesün Kâdir Tangrı göz bununı.” gibi cümleler kalıp ifade olarak 



 

151 

kullanılmıştır. Bu bilgilerden hareketle, metin içerisinde yer alan olayların her birinin “ibret” 

olarak üretildiği; bu nedenle de atasözlerine başvurulma gereği duyulmadığı söylenebilir. Her 

olay, bir atasözünün açıklaması gibidir. Kapak Kan’ın durumu “Ogul atanun sırrıdur, iki 

gözinin biridür.” (3b/13) atasözüyle, Basat’ın varlığı “Ata adın yöridende devletlü ogul yeg.” 

(4a/11) atasözüyle kısaca anlatılabilirdi. Lakin anlatılanların özelleştirilmesi ve şahıslara 

bağlanması okurlarda gerçekçilik duygusunu artırmaktadır. Arka plan, gelişme ve sonucun 

hikâyeleştirilerek verilmesi hedeflenen kitlenin söyleme ilgisini artırmaktadır. Anlatı, mitik 

dönemde meydana gelmiş, devrin insanlarının anlamakta güçlük çektikleri bazı olguların 

sembollerle anlatıldığı izlenimi vermektedir. Arkaik insanların; mevsimleri, gökyüzündeki 

gezegen ve yıldızları anlamlandırma çabaları içine girdikleri, elde ettikleri gözlemsel bilgileri 

de semboller içine damıtarak sonraki nesillere aktardıkları bilinmektedir. Bu yönüyle hikâye, 

diğer hikâyelerden daha eski görünmektedir. Atasözlerinin oluşmalarında birer hikâye yer 

alır, ancak bu hikâyelerin kimi hâlâ bilinmekte, kimi unutulmuştur. Metin; atasözlerine ilham 

olan, onları oluşturan hikâyelerden biri gibidir. Anlatı içinde atasözlerine yer verilmeyişi bu 

durumla açıklanabilir. 

Begil Oglı Emrenün Boyı. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

İç Oğuz ve Dış Oğuz’un birlikte toplandıklarının özellikle belirtildiği hikâyenin giriş 

bölümü, Bamsı Beyrek boyunun girişinin hemen hemen aynısıdır. Muhtemelen yıllık olağan 

şölende, yine çayır çimenin yeşerdiği bir bahar gününde toplumu oluşturan unsurların 

yöneticileri biraraya gelmiştir. Hikâyelere şölenle başlandığında ya bir dilek için topluluğun 

duası istenmekte, ya akın dilenmekte, ya erginlendiğini göstermemiş evladın akıbeti 

çizilmektedir. Burada ise göndermesi gereken haraç yerine (altun akça) bir at, kılıç ve çomak 

gönderen Tokuz Tümen Gürcistan’ın bir nevi başkaldırı olan bu hareketi hikâyenin tetikleyici/ 

başlatıcı unsurudur. Anlatının fotoğrafı; şölen alanının (yeşil çimenler, rengârenk çiçekler, 

sofralar) ortasında at, kılıç ve çomak ve bunlara kızgınlıkla bakan kalabalık Oğuz beylerinden 

oluşmaktadır. Sıkınıtıyı bertaraf etmek için Begil Bey’in “karavul” olarak görevlendirilmesi 

ve hısım akrabasıyla göç etmesi olaylar zincirini başlatır. Anlatıcı/ yazar olaylara birebir şahit 

olmuştur, o esnada ve oradadır; olay ve durumları hatıralarından bahseder gibi anlatır, haberin 

kaynağı kendisidir.  Zamanla ilgili doğrudan bir ifade yoktur, yalnızca yılda bir yapılan bir 

toplantının olduğu sezdirilir. Mekân belirsizdir, haraç veren ülkenin komşu ülke olması 

varsayımından hareketle Oğuzların Gürcistan’a yakın bir yerde bulundukları düşünülebilir. 



 

152 

Şematik yapı. 

Tokuz Tümen Gürcistan yönetimin haracı ile başlayan “isyan” temi; Begil’in Oguz’a 

asi oluşu, oğlu Emran’ın da aynı duruşu benimsemesi ile kapsamını genişleterek hikâyeyi 

sarar. Kimsenin razı olmadığı, Begil’in ise Han Bayındır’ın bir sorusuyla kabul ettiği “göç 

ederek karavulluk görevi yapmak”; Begil’in başta itaatkâr oluşunu göstermesi bakımından 

belirtilmiştir. “Mecburi göç”ün ardından önce her şey istendik şekilde devam ederken, 

başlangıç durumundaki gibi, zaman içinde işler yolundan çıkar. Diğer boylardan “kâfir 

düşmanın Müslüman oluşu” motifi ile ayrılan ve bu yönüyle özgün olan hikâyenin olay 

örgüsü şöyle özetlenebilir: 

a) Bütün Oğuz beylerinin Bayındır Han önderliğinde toplandıkları şölende 

Gürcistan’ın haracı gelir. 

b) Gürcistan’ın haracı isyan mahiyetinde görüldüğünden; Oğuzlar ile arasındaki 

sınıra karavul kurulmasına karar verilir. 

c) Kimsenin gönüllü olmadığı vazifeyi Begil kabul eder ve göç ederek Berde/ 

Gence’ye yerleşir. 

d) Bayındır Han’ı olağan yıllık ziyaretlerinin birinde, avdaki becerisi Kazan Han 

tarafından onun atına atfedildiği için Begil kızar ve isyan eder. 

e) Evine döndüğünde eşi, Begil’i isyan fikrinden vazgeçirip ava gitmesini sağlar. 

f) Begil av sırasında attan düşer ve önemli bir kemiğini (sağ uyluğunu) kırar. 

g) Kendi imkânlarıyla zor şer evine dönen Begil, başına gelenlerin bilinmesini 

istemez. 

h) Begil başına gelenleri eşine söyleyince sakatlığı kulaktan kulağa kâfirlere değin 

duyulur. 

i) Kâfirin Begil’in acizliğinden yararlanıp baskın yapacağı duyulunca oğlu Emran, 

Bayındır Han ve Kazan Han’dan yardım istemeyi reddederek kâfir üstüne gider.  

j) Düşman, eşyaların Begil’e ait olduğunu ama gelenin o olmadığını anlayınca 

Emran’ı korkutmaya çalışır. 

k) Emran, kurnazlık yaparak, olaylardan önemli Oğuz beylerinin de haberdar 

olduğunu söyleyerek kendini tanıtır ve kâfire kafa tutar. 

l) Emran ve Tekür uzun süre mücade edip yenişemeyince Emran Allah’a yakarır ve 

ona 40 erin kuvveti verilir. 

m) Emran’a verilen olağanüstü gücün hayranlığıyla kâfir beyi Müslüman olur. 

n) Tekür dışındaki kâfirler kaçar, akıncılar kâfirleri yağmalar, Emran’ın zaferi 

babasına müjdelenir. 



 

153 

o) Begil ve Bayındır Han; Emran’ı er olduğunun ispatı olan hediyelerle ödüllendirir, 

Uruz’un yanında sağ tarafa oturtulur. 

Bütün metin DLT’deki şu atasözünü doğrulamak üzere düzenlenmiş gibidir: “Yir 

basrukı tâg bodun basrukı bêg.” (Yerin direkleri ve ağırlığı dağ iledir; insanların ağırlığı ise 

bey iledir. Yer nasıl dağlarla sabit duruyorsa insanlar da beylerine tutunarak sabit ve sağlam 

dururlar.) (s. 204). Bu anafikrin yanı sıra yan fikirlerle de olay örgüsünün çeşitlendirildiği 

görülmektedir. Begil’i isyana yönlendiren, avda kendi becerisinin değil de atın maharetinin ön 

plana alınmasıdır. Nitekim isyanda haksız olduğu, avda atı sürçünce çok önemli bir kemiğini 

kırmasıyla ortaya koyulur. Belirtilen durum toplum içinde önemli olmalıdır ki DLT’de bunu 

da ifade eden bir atasözü yer almaktadır. “Yadag atı çaruk, küçi azuk.” (s. 164) sözü “İnsanın 

atı çarık, gücü ise azıktır.” anlamına gelmektedir. Türk kültür ve yaşamında, yaya olmak 

“umutsuzluk, güçsüzlük”le ilintilendirilir. Atın önemi hikâye yoluyla bir kez daha 

vurgulanmış olmaktadır. Metin içinde geçen “Aslan enügi yene aslan olur.” atasözü de 

anafikre bağlanmıştır. Başkahraman Begil’in yapabileceklerinin sınırı bu sözle belirlenmiş, 

soy’un önemi ortaya konmuştur. 

Durum. 

Baba ve oğulun somut olarak da mecazen de “bir” olarak, birbirinin devamı olarak 

görüldüğü toplumun zihniyeti; olaylar zincirinde (asıl pay Emran’a düşse de) yapının iki 

karakterin tek yol izlemesiyle kurulmasını sağlamıştır. Bu anlamda olay örgüsü tek zincirlidir. 

Her olayın gerekçesi ve sonucu net olarak verilmiştir. Gerekçeler, olaylara hangi açıdan 

bakılması gerektiği konusunda yönlendirici olduğundan toplumun ideolojisine de ışık 

tutmaktadır. Bayındır Han’ın “Sen ne dersin?” sorusuyla karakolluk yapmak üzere yurdunu 

terk etmeyi kabul eden Begil başlangıçta tam bir sadakat örneğidir. Bu ilk imaj okurun/ 

dinleyicinin zihninde daima saklanır. Kızarak Bayındır Han’ın bahşişini dökmesine, küsüp 

gitmesine, “Oguza âsî oldum.” demesine rağmen; bir sonraki olayda hemen başlangıç imajı 

tazelenir. Emran, yaralı babasını at üzerinden alıp yatağına götürdüğü için “Aslan enügi yene 

aslandur.” ifadesinin kullanılması Begil/ aslan özdeşliği yaratarak onu olumlar. “Er” vasfına 

erebilmek için pek çok aşamayı geçen önemli beylerin, hataları dolayısıyla hemen 

harcanmadığı görülmektedir. Benzer durum, Beyrek boyunda Yalancı oğlu Yaltacuk’un 

büyük hata ve yalanlarına rağmen affedilmesinde de vardır. Toplumdaki üst konumda/ alt 

konumda her bireyin değerli olduğu, yönetimin müşfik olduğu anlaşılmaktadır. Birey olarak 

kendini topluma henüz kabul ettirmemiş olan Emran için de sonuç, yönetimin varlığını 

gösterdiği kısımdır. Emran babasının uyarısını dikkate almaz, Bayındır Han ve diğerlerine 

haber vermez. Düşmana gözdağı vermek içinse olanlardan Kara Göne, Beyrek gibi beylerin 



 

154 

de haberdar olduğunu söyler. “Et tırnaktan ayrılmaz.” atasözündeki gibi; fikren ayrılıklar olsa 

da geçicidir, kalıcı bir ayrılık söz konusu olmaz. Düşman karşısında güçsüz durumdaki 

Emran, Allah’ın birliğini vurgulayarak O’ndan yardım ister. Tevhid inancının bu metinde de 

altının çizildiği görülmektedir. Bir erin sadece gücü, savaş becerisi, teçhizatı, atı ve 

caseretinin olması zafer elde etmesi için yeterli değildir. Halis bir imana sahip olduğunu 

gösterdikten sonra asıl gücüne kavuşur. İman gücü, akıl ve fiziksel gücün birleşimi, eri er 

yapandır. Bunları bir araya getiren kahraman için hikâyede güçlü bir zafer üretilir. Emran’a 

Hak Teâla’nın buyruğuyla “kırk erce kuvvet” verilir. Bu muazzam kuvvet, Allah’ın kudretinin 

tecellisi olarak Kâfir Tekür’ün de İslamiyet’i seçmesine vesile olur. Anlatı için seçilen her bir 

olayın bir iletisi vardır. İletiler birleştiğinde ortaya çıkan şey, erginlenmiş bir kahramandır. 

Emran; hikâye sonunda erginlenmesini tamamlamış olduğundan, başta reddettiği, Bayındır 

Han’ın elini öper, böylelikle Kazan oğlu Uruz’un sağ yanında yerini alır. Han’a itaat, ataya 

itaat, cesaret, akıl, Allah’a itaat unsurları bir araya getirilip toplumsal kurallar ortaya konmuş 

olur. Her birey, sosyalleşmek için bu kuralları benimsemesi ve uygulaması gerektiğini 

öğrenir. 

Yorum. 

Begil oğlu Emran’ın boyunda söylem grupları sabit değildir. Bağlama göre değişen alt 

ve üst gruplar mevcuttur. Okurun zihninde ikilemler oluşturulmaya çalışıldığı, düşünmeye 

sevk edildiği söylenebilir. Begil sadakati, gücüyle anlatılır; bir sebepten isyan edip 

Gürcistan’a yerleşmeyi de düşünür. Güçlü ve maharetli anlatılır; ama av sırasındaki hatası onu 

uçurumun kenarına kadar götürür. Emran, kâfire karşı yanına üç yüz yiğit verilmesini yeterli 

bulur; ama kâfirle karşılaşınca önemli beylerin adlarını da sayar. Kâfir Tekür, Begil’i ve onun 

halkını yok etmek ister ama hikâye sonunda Müslüman olup safını değiştirir. 

Metnin genel dokusunda “affedicilik” ve “hoşgörü” hâkimdir. Olumsuz olan pek çok 

şey görmezden gelinir ve herkese bir şans daha verilir. Begil asi olduğunu ailesine 

bildirdiğinde hatunu: “Pâdişâhlar Tangrınun gölgesidür. Pâdişâhına âsî olanun işi rast 

gelmez.” der. Bu söz vesilesiyle Begil’e “hatasından dönme” şansı verilir, döner de. Ancak 

yine de, Bayındır Han’ın yanında yaptığı saygısızlığın cezasını attan düşerek, kemiği kırılıp 

aciz durumda kalarak öder; “işi rast gelmez”. Emran “Ag alınlu Bayındırun dîvânına 

varmagum yok, Kazan kimdür? Men anun elin öpmegüm yok.” dese de düşmanına galip gelip 

“olgunlaştığını” ortaya koyunca Bayındır Han’ın elini öper.  Söylemler ve eylemler aksi 

istikamette hareket ettikçe elde edilmek istenen sonuç daha değerli hâle gelmektedir. Akın ve 

karanın belli olması için her ikisine de ihtiyaç vardır ki, aradaki fark akı ya da karayı belirtsin. 

Başlarına sıkıntı gelinceye kadar Begil, Emran ve kâfir aynı türden söylemin sahibidirler. 



 

155 

Begil’e karşı Kazan ve dolayısıyla Han Bayındır, Emran’a karşı kâfir ve Bayındır Han grubu, 

kâfire karşı Begil ve Emran konumlanmıştır. Bağlam değiştikçe Bayındır Han, Begil, Emran 

ve Kâfir Tekür aynı grupta yer alır. Hikâye sonunda Bayındır Han’la uzlaşıldığı belli olsa da 

Kazan Han’ın durumundan bahsedilmez. Dinini değiştiren Kâfir Tekür’ün durumu da 

açıklanmaz. Diğer tüm kâfiler kaçmıştır, fakat onun nereye eklemlendiği bildirilmez. 

Bayındır Han’ın devletin ağırlığını kendi vasfıyla bütünleştirdiği görülmektedir. Metin 

boyunca konumunu daima korur. Begil’i görevlendirirken rızasını sorar, emirle göndermez. 

Görevini iyi yaptığı için Begil’i kusursuzca misafir eder. Begil, asi olup gittiğinde Bayındır 

Han’ın bu duruma tepkisi nedir verilmez. Bu üst konumun korunmak istendiği düşünülebilir. 

Hikâye sonunda Emran, Han’ın huzuruna geldiğinde her şey normalde olduğu gibidir. 

Kahramanlığı ödüllendirilir, beyler içindeki konumu belirlenir. Bayındır Han’ın konum ve 

söyleminin sabit tutulması; kişilerin hata yapmasına rağmen devletin sağlamlık, nesnellik, 

müşfikliğinin değişmez olduğunu gösterir. Dağ gibi yüce, dağ gibi sabit, dağ gibi destektir. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Hikâyede cümleler arası işlevsel ilişki sağlamdır. Genel ifadeli cümlelerin açılımının 

bir sonraki cümlede yapıldığı görülür. Nedensel ilişki genellikle cümleden sonraki cümle ile 

nedensellik anlamı veren bağlaçlardan yararlanmaksızın kurulur: 

Gürcistânun harâcı geldi: Bir at, bir kılıç, bir çomak getürdiler (genel ifade). Bayındır 

Hân katı saht oldı… (Dede Korkud) “Hanum neye saht olursın?” dedi. Eydür “Neçe saht 

olmayam? Her yıl altun akça gelürdi. Yigide yenile verüridük, hâtırları hoş olurdı. Şimdi bunı 

kime verür kim hâtırı hoş ola? dedi (açılım ve sebep). 

Bu söz Begile hoş gelmedi (sebep). Begil eydür: “Alplar içinde bizi kuskunumuzdan 

balçıga baturdun” dedi (sonuç). Bayındır Hânun bahşişin önine dökdi, hâna küsdi, 

dîvânından çıkdı (sonuç). 

Pâdişâhlar Tangrınun gölgesidir (sebep). Pâdişâhına âsî olanun işi rast gelmez 

(sonuç). 

Bazı cümleler arasında kesintili bir anlam ilişkisi görülmektedir. Bunların bilinçli 

seçimler olduğu, bir sonraki vakaya hazırlık işlevi gördüğü ve okurun anlamasının beklendiği 

düşünülebilir. Aşağıdaki cümlede böyle bir durum söz konusudur. Begil zaten her yıl 

Bayındır Han’ın yanına gitmektedir. Bu kez Bayındır Han adam gönderip Begil’in acil 

gelmesini ister. Bu aciliyetin sebebi belirsizdir: 



 

156 

Yılda bir kerre Bayındır Hân dîvânına varurıdı. Yene Bayındır Hândan âdem geldi  

“Tez gelesin!” deyü. 

Çabuk gelmesi istenmiştir; ancak 3 gün güzelce misafir edilir, 3 gün de onun için av 

tertip edilir. Tez gelmesini gerektirecek mesele anlatılmaz. Salur Kazan’ın, Begil’in atının 

hüneriyle avda maharet gösterdiğini söylemesi önceden planlanmış gibi gözükmektedir. 

Bunun Begil’in sabır ve itaat sınavı olduğu kanısını uyandıran şey, Bayındır Han tarafından 

neden tez gelmesinin istendiğinin verilmemesidir. Çabucak giderek ilk sınavı geçer, sonraki 

sınavdan kalır. 

Bazı nedensel içerikli cümlelerde nedenler “deyü” sözüyle devrik olarak cümleye 

bağlanır. Devrik cümleler neden bildirmek, açıklama ve vurgu yapmak için kullanılmıştır: 

Aruk olsa kulağın dileridi, avda bellü olsun deyü. 

Otuz iki dişden çıkan bütün orduya yayıldı, “Begil atdan düşmiş, ayağı sınmış” deyü. 

Nedür halun? 

Agız dilden bir kac kelime haber mana! Kara başum kurbân olsun, agam sana! 

Sagdur, esendür yigitlerüm. 

Neler kopdı menüm başuma! 

Öleyim agız içün, ogul. 

Herze merze söyleme, mere itüm kâfir. 

Sen Begilün nesisin oğlan, değil mize! 

İsim cümleleri metinde genellikle tanım ve tasvir amacıyla kullanılmıştır. 

Soylamalarda pek çok örneği olmakla birlikte, kâfirin soylaması “Emran kâfire göre nedir, 

kimdir?” sorusuna cevap verir nitelikte olan güzel bir örnektir: 

Harâm-zâde oglan, Altında al aygırı aruk oglan, Kara polad uz kılıcı gedük oglan, 

Elindeki sünüsi sınuk oglan, Ag tozlu yayı gede oglan, Belüginde toksan okı seyrek oglan, 

Yanındagı yoldaşları çıplak oglan, Karanguluca gözleri çönge oglan. 

Bölümler olarak düşünülebilecek epizotlar arasında uyum ve devamlılık söz 

konusudur. Söz gelimi, Begil’in eşi onu isyandan döndürüp ava sevk eder, Begil öneriyi 

beğenip ava gider. Avda başına gelenler, eve dönüş yolunda olanlar, eve döndüğü an vb. 

kesintisiz bir anlamsal bütünlükte devam eder. Olayların bir tarafındakilerle ilgili verilecek 

bilgiler bittiğinde karşı tarafın bilgilerine geçilir. İki taraf karşılaştığında “karşılıklılık” başlar, 

bir ondan bahsedilir bir diğerinden. Emran’ın kâfire söylediği bir soylamada bu tutarlı anlam 

ilişkisi görülememekte, soylamanın başlangıç kısmı anlaşılamamaktadır: 

Mere kâfir, sen meni bilmezmisin? 



 

157 

Ag alınlu Bayındır Hânun begler begisi 

Salur Kazan çapar yetdi, 

Dönebilmez Dölek Evren, Dozan oglı Alp Rüstem, Boz Atlu Beyrek Beg Begilün evinde 

içerleridi. 

Senden casus geldi. 

Altundagı al aygıra Begil meni bindürdi… (126b/11-127a/3) 

Bu kısımdan önce, Begil’in saldırıyı öğrenmesini sağlayanın “casus” olduğu bilgisi 

verilmektedir (123b/8-9). Emran’ın tamamen farklı bir fotoğraf çizmesi kâfirin gözünü 

korkutmak, düşmanı kendisini küçümsediğinden “Bütün beylerin haberi vardı ama bana 

güvendikleri için beni yalnız gönderdiler.” imajı oluşturmak için olabilir. Lakin her şeyin 

sebebini ve sonucunu detaylıca veren anlatıcı, burada bilgi vermemektedir. 

Metinde farklı yapılarda cümlelere rastlanmaktadır. “Yılda bir kerre Bayındır Hân 

dîvânına varurıdı.” gibi basit ve kısa cümlelerin yanında “Üçyüz altmışaltı alp ava binse, 

kanlu geyik üzerine yöriyiş olsa Begil ne yay kurarıdı, ne oh atarıdı.” gibi uzun ve karmaşık 

yapılı cümleler de bulunmaktadır.  Basit yapılı olmayan ve uzun olan cümleler genellikle 

anlatıcının cümleleridir. Karakterlerin sözlerinde daha çok basit yapılar yer alır. Bir hikâye 

metni olması dolayısıyla “dedi” ile belirtilen aktarma cümleleri hayli fazladır.  Yükleminin 

türüne göre ise ağırlıklı olarak eylem cümleleri, yanı sıra az sayıda ad cümlesi yer almaktadır. 

Cümleler genellikle aktif yapıda olup eylemler ve eyleyenler aynı anda görülmektedir. 

Ettirgen ve edilgen fiilli cümleler üst tabakadan kişilerle/ Tanrı ile ilgili olarak kullanılmıştır, 

bu durum sosyal/ dinî konumlarıyla ilişkili görünmektedir: 

Kam Gan oglı Hân Bayındır yerinden turmışıdı, ag ban evini kara yerün üzerine 

dikdürmişidi, ala sayvan gök yüzine esenmişidi, bin yerde ipek halıçesi döşenmişidi. 

İbrâhîmi tutdurdun. (Allah) 

Altındagı al aygıra Begil meni bindürdi. 

Av çagırtdılar. (beyler) 

Hikâyede özetlenen, kısa geçilen bazı kısımlar görülmektedir. Begil’in yaralanması, 

evine dönüşü uzun uzadıya anlatılır. Eve döndükten sonra beş gün divana çıkmadığı bilgisi 

verilir. Fakat bu beş gün içinde neler olduğu bilinmez. Bir yönetici, eş, baba olarak Begil’in 

durumunun beş gün boyunca hiç fark edilmemesi hayli ilginçtir ve mantığa uygun değildir. 

Tanımama/ tanımaya çalışma, kendini tanıtma/ ispatlama zıtlığı metne hâkim 

kılınmıştır. Başta Begil olmak üzere kimse Emran’ın vasıfları hakkında bilgi sahibi değildir. 

Zıtlıklardan yararlanılarak Emran’ın kimliği tanımlanır. Kâfirin yapmadığı istediği eylemler 

“işteşlik” bildirir, fakat karşısındakinin Begil olmasından korksa da Begil olmasını ister. 



 

158 

Emran, yenilmesinden övünç duyulacak bir düşman değildir. İşteşlik başladığında mücadele 

başlar. Emran’ın “dürişelüm, dögişelüm” çağrılarına çok sonra, Begil’in oğlu olduğunu 

bildirdiğinde karşılık gelir. Buradan sonra “karşılıklı yapma” anlamı içeren cümlelere sıkça 

rastlanır: 

Gürzile dögişdiler, kara polat uz kılıcıyla tartışdılar. Serpe serpe meydânda 

kılıclaşdılar… Kargu talı sünüler ile kırışdılar, meydânda boga gibi süsişdiler… At üzerinde 

ikisi karvaşdılar, tartışdılar. 

Emran’a Allah tarafında kırk er gücü verilince işteşlik kesilir. Mücadelenin kazananı 

belli olmuştur. 

Sözcük seçimleri. 

Begil oğlu Emren’in hikâyesinde Türk dilinin söz varlığının zenginliğini görebilmek 

mümkündür. Eş ve yakın anlamlı, zıt anlamlı sözcüklerden; deyimlerden, atasözlerinden sıkça 

yararlanılmıştır. Kişi adlarının seçiminde, diğer hikâyelerde olduğu gibi, anlam katmanları 

yüklenebilecek adlar seçilmiştir. Av ve avcılıkla ilgili sözcük kullanımına ağırlık verilmiş 

olması hikâyenin dikkat çeken bir yönüdür. Türklerdeki av-savaş özdeşliği bu metinde de 

kendini göstermekte, av ve savaşla ilgili sözcüklerin birlikte kullanıldığı görülmektedir. 

Sözün anlamını belirgin kılmanın bir yolu o sözü zıttıyla kullanmaktır. Metinde 

doğrudan zıt anlam içeren “sag*sol, karanguluca*aydın, yokaru*aşagı, yok(tan)* var (et-)” 

gibi sınırlı sayıda kullanım vardır. Eş veya yakın anlamlı sözcük kullanımına ise: 

“konukla-/ agırla-, sag/ esen, karva-/ tut-, kalk-/ örü tur-, puş-/ tuman düş-, bagır/ 

yüreg, kayd-/ dön-, dögiş-/ karvaş-/ tartış-” örnek gösterilebilir. 

Söze güç katmak amacıyla, sözcüklerin anlamsal yakınlık yahut uzaklığındansa 

sözcük tekrarlarından yararlanıldığı görülmektedir. Emren’in soylamasında (124b/6-125a/4) 

“çok, yok, mana vergil/ senüniçün” tekrarları göze çarpmaktadır. Onun yaptığı ve 

yapmayacağı şeyler “çok” ve “yok” ile; yapacakları için ihtiyaç duyduğu şeyler “mana vergil” 

kalıbıyla, yapacaklarının amacı “senüniçün” tekrarıyla vurgulanır. Kâfirin soylamasında 

(125b/7-12) “oglan” sıkça tekrar edilir. Rakibini küçük gören kâfir, erkek çocuğu anlamındaki 

bu sözcüğü sıkça kullanarak onun hakkındaki fikrini Emren’e bildirir. Emren ise “ne 

beğenmezsin?” yinelemesiyle bu küçümsemeye karşılık verir. Söz tekrar kâfire döndüğünde 

“Begilündür, Begil kanı?” der, Emren’in yine görmezden gelindiği, Begil’in esas alındığı 

tekrarlar yoluyla vurgulanır. 



 

159 

Deyimlerin metin boyunca yer aldığı, sözden tasarruf ve anlatımı güzelleştirme 

işlevleriyle kullanıldığı görülmektedir. Bazı deyimlerin açıklaması niteliğindeki durum 

anlatılmış, ardından da buna uygun deyim kullanılmıştır. Begil’in eşinin verdiği nasihatler ve 

tavsiyelerin beğenildiği anlatıldıktan sonra “aklı kelecisi eyü ol-” deyimi verilmiş, anlamı 

oturtulmuştur. Aynı durum Begil’in kâfirin saldırı planı duyduğunda bacağı kırık olduğu ve 

yerine geçebilecek kimse olmadığı için duyduğu “çaresizlik” anlatıldıktan sonra kullanılan 

“Gök ırak, yer katı” deyiminde de görülür. “Otuz iki dişden çıkanın yayıl-” deyimi de 

Begil’in sakatlandığını eşine söylemesinin, eşinin karavaşa, karavaşın kapıcıya, kapıcıdan 

bütün halka anlatmasıyla herkesin öğrenmesi üzerine söylenmiştir. Bu deyimler önceki 

boylarda görülmemekte, okur/ dinleyici kullanılan yeni deyimler hakkında bildirilmektedir. 

“Hatırı hoş ol-, kuşgunundan balçıga batur-” deyimleri de anlamları belirlendikten sonra 

söylenenler arasındadır. Metinde açıklaması yapılmış deyimler dışında “himmet kılıcı, vatan 

tut-, koşlugu olma-, evlü evine gel-, elin eline çal-, baş yaragı eyle-, haber aş-/ geç-/ var-” gibi 

pek çok deyim de yer almaktadır. 

Sayıların kullanımı ile ilgili olarak anlatıda iki kullanım dikkat çekmektedir. “Üç yüz 

altmış altı alp ava binse…” ifadesindeki 366 sayısı insan vücudundaki kemik sayısıdır 

(Yardımcı, 1998). Tasavvufi metinlerde rastlanmaktadır. Anlatıda ise boydaki kişilerin hep 

birlikte ava çıkması “tek vücut olmak” anlamındadır, birlikte hareket etmeyi ifade eder. 

Oğuz’dan olan herkesin ava iştirak ettiğini gösterir. “Senün bir Tanrun varısa menüm yetmiş 

iki puthânem var.” cümlesindeki sayı ise 72 millete işaret eder. Kâfirin bu sözüyle, kendi 

tarafındaki insanların sayıca çok fazla olduğunu söylemek istediği kanısına varılabilir. 

Hikâyenin kahramanı olmasına rağmen Emren’in adının pek öne çıkarılmadığı, daha 

çok yaşını ima eden sözlerle kendisinden bahsedildiği görülmektedir. Emran için metinde: 

oğlan (35 kez), ogul (20 kez), oglancuk (2 kez), kavat oglı kavat (2 kez), Begil oglı/ Emran (2 

kez), yigit (1 kez), Emran Bahadur (1 kez) ifadeleri kullanılmıştır. Emran/ Emren’in adını 

kahramanlık sonucu almadığı aşikârdır. Metnin sonunda kahramanlığının sonucunda mal, 

siyasi yer ve gelin sahibi olarak “er” olduğu görülmektedir. O hâlde Emran, Bamsı Beyrek 

hikâyesindeki gibi lakap türünden bir addır. Yazmada “Emran/ Emren” okunabilecek iki 

şekilde yazılmıştır. Begil’in “oglancuk”larından biri olan Emran’ın, “sevilen, imrenilen” 

anlamında kullanıldığı ve “amran-/ imren-” ile ilişkili olduğu söylenebilir. Zira Begil’in 

Kazan Han’a küstükten sonra ev döndüğünde “oglancukları”nı okşamadığı belirtilmiştir. 

Avda yaralanınca üzüntüyle söylediği “Ulu oğlum, ulu kardaşum yok.” sözünden sonra 

“oglancugı” Emran Bahadur onu karşılamış ve döşeğine çıkmasını sağlamıştır. 



 

160 

“Oglancuk”taki sevme ve küçültme anlamı katan “-cuk” eki, Emran/ İmren bağlantısını 

desteklemektedir. 

Begil için metinde; Begil (43 kez), baba/ aga/ ata (6 kez), han/ beg/ yigit (4 kez), Beg 

Begil (2 kez) sözleri kullanılmıştır. Begil’in adıyla ön plana çıktığı görülmekte, tanınmış bir 

kişi olduğu anlaşılmaktadır. Hikâyede yer alan “Begil derleridi bir yigit varıdı.” sözleri, onun 

ilk tanımını içerir. Begil’in yiğitliğini kâfir de çok iyi bilmektedir. Üç yüz yiğitle gelen 

Emren, babasının savaş teçhizatını giymiş, kuşanmış; düşman görünce ayağıyla yeri döven 

atına binmiştir. Uzaktan Emren’in Begil sanılması dahi kâfire “Bu at Begilündür, biz 

kaçaruz.”, “Bu gelen Begilise sizden öndin men kaçaram.” cümlelerini söylettiğine göre 

Begil, meşhur ve kendisinden korkulan bir savaşçıdır. Begil sözcüğünün kökünün “beg” 

olduğu düşünüldüğünde üç anlamla karşılaşılmaktadır: bey (yönetici, emir), eş/ koca, kuş 

avlamak için kullanılan başka kuş (TS, 1995, s. 480). Her üç anlam da metnin bağlamıyla 

uyuşmaktadır. Begil, önemli bir beydir ve sınırda karakolluk vazifesi yapmaktadır. “Karavul” 

yani karakol, “yol muhafızı, dolaşıcı asker kolu” (Nişanyan, 2018, s. 414) anlamına 

gelmektedir. Ordunun ani baskınlardan korunması için birinci mevzide görevlendirilen 

karavullar Türk savunmasının önemli bir ögesidir. Begil, bu görevi layıkıyla yapmıştır, “Yâd 

kâfir gelse başın Oguza gönderdi.” denmektedir. Bu durumda av-savaş denkliğinde ilk avcı 

Begil’dir. Metinde Begil’in Bayındır Han tarafından avda ağırlanması, eşinin onun ava 

çıkması gerektiğini söylemesi, avcılıktaki kendine özgü tekniği (ok kullanmaması, yayı 

hayvanların boğazına atarak onları yakalaması), son olarak da av esnasında attan düşüp 

yaralanması “av” vurgusunu gösterir. Bu anlamda “beg” başka kuşları avlamak için kullanılan 

kuş olarak oldukça mantıklıdır. Daha düşman saldırıya geçmeden av kuşu onu kendine 

çekmekte ve yakalanmasını sağlamaktadır. Böylece karakolluk görevi idame ettirilmiş 

olmaktadır. Bugün Türkiye’de bilhassa Karadeniz bölgesinde aynı yolla atmaca avı 

yapılmaktadır. Atmacayı avlayabilmek için “kızıl sırtlı örümcek kuşu” kullanılmaktadır. 

 Atmacayı yakalamakta yem olarak kullanacağı küçük bir kuş olan kızıl sırtlı 

örümcek tutulur. “Danaburnu isimli böcek, tuzak olarak kullan kafesin içine 

konulur. Kafeste sürekli kımıldayan böceği yemek için gelen kuş kafese girer 

ve yakalanır…” Ona birkaç günde 1.5 metre uzunluğundaki bir sopanın 

üstünde nasıl duracağı öğretilir. Bekleme yerindeki ağın önünde, havadan 

geçmekte olan atmacaların görebileceği şekilde sopanın ucunda bekletilir. 

Eğitimi esnasında gözlerinin üst kısmı yukarıyı görmeyecek şekilde kapatılır. 

Böylece atmacayı görüp ürkmemesi sağlanır (Atmacacılık Artvin). 

Kazakistan’da devam eden “kartalla avcılık”ta da, kartalı ele geçirmek için benzer 

uygulamalar bulunmaktadır. Elde edilen kartalları Kazak kuşbeyleri (huy açısından); 

“akbeyil” yani munis ve “kingi” ters mizaçlı olarak ikiye ayırmakta, akbeyil kuşların sorun 

çıkarmadığını ve insanlara çabuk alıştıklarını söylemektedirler (Kara, s. 1). “Akbeyil/ Begil” 



 

161 

benzerliği dikkat çekicidir. Belki de “begil” sözcüğü, çok önceleri, başka bir kuşun av 

edilmesiyle avlanan yırtıcı kuşu ifade ediyordu. Bunu bilemiyoruz. Kartallarla avcılıkta 

yumurtadayken/ yavru iken alınıp yetiştirilen kartallara “kolbala” denmektedir.  Kinli bir 

hayvan olarak bilinen kartalı evcilleştirme sürecinde çeşitli yollar izlenir.  Evcilleştirme 

esnasında ona kötü davranılmaz, bağırılmaz, vurulmaz; çünkü kendisine yapılanı unutmaz. 

Yakalanan kartal, “ırgak” denilen yerden biraz yüksekte gerilmiş bir ipe kondurulur ve ırgak 

sürekli salıncak gibi sallandırılır ki kartal birkaç gece uykusuz kalsın. Çok güçlü olmasına 

rağmen uykusuzluğa dayanamayan ve gürültüden çok rahatsız olan kartalın yanında sabahlara 

kadar şarkı söylenerek, çocuklara gürültü yaptırılarak ses çıkarılır. Böylece yorgun düşürülen 

kartal insanlara alışır, uysallaşır (Kara, s. 2). Bayındır Han’ın ordusunda yetişen, onun tek bir 

sözüyle yurdunu terk edip başka yere yerleşmeyi kabul eden Begil’in karakolluk vazifesi, 

kartalın evcilleştirilme süreci gibi sürekli teyakkuzda bulunulması gereken bir durumdur. 

Uysallığı yönüyle “akbeyil” kartallara benzemektedir. Kendisine kötü davranılmaması 

gerektiğinden Begil kartala benzer. Onun maharetini eleştiren Kazan Han’a kızıp küsüp, 

hediyeleri iade edip divanı terk etmesi buna örnektir. Avcı kuşlardan “şahin”le ilgili bilgiler 

de Begil’in avda başına gelenleri anlatır gibidir. “Baz, şahbaz” isimleri ile de bilinen yırtıcı 

kuş şahin; avının etrafında dönmez, yüksekten aşağıya şiddetle iner ve doğruca avının üzerine 

atılır. Bu esnada fazla heyecanlanarak kendini yere çarptığı ve bu yüzden öldüğü olur (Öner, 

2008, s. 560). Begil de avlarını pek çaba harcamadan, sürati ve yayı yardımıyla yakalar. 

Kendi başına gittiği avda hızını alamayıp yüksekten düşer ve kaya bacağını kırar. Begil’in 

oğlunu tasvir eden kâfirin “Bir kuş denlü oglandur”, “Oglan kuş yüreklü olur.” ifadeleri kuş 

bağlantısını destekler. Avcı kuşun yavrusu Emran, metinde kuşa benzetilmekte; meydanı terk 

etmesi için “Tarâka çatladun, oğlanı korkudun.” denmektedir. Yüksek ses/ gümbürtü 

çıkararak Emran’ın kaçmasını sağlamak istemeleri, avcı kuşların sesten rahatsız oluşunu 

çağrıştırmaktadır. Hikâye sonunda Emran’a Allah tarafından verilen kırk erlik güçle Şökli 

Melik’e saldırışı “şâhîn” gibi ifadesiyle betimlenmiştir.  Avcı kuşlar metnin alt tabakasında 

yer almakta, metnin altında başka bir metin devam etmektedir. 

Hikâyenin hâkim unsuru olanların yöneticileri, Bayındır Han ve Kazan Han’dır. 

Bayındır Han için “Bayındır, Bayındır Han, Han, Ag Alınlı Bayındır, Padişah” ifadeleri 

kullanılmıştır. Kazan Han için ise “Han, Kazan Beg, Padişah Kazan” gibi sözler yer 

almaktadır. Bayındır Han’dan Salur Kazan’a göre daha çok bahsedildiği, “ağ alınlı” gibi 

övgülerin Kazan’a yapılmadığı görülmektedir. Begil’i toplum içinde rencide ettiğinden olsa 

gerek Salur Kazan’a övgüye yer verilmemiştir. Hikâye sonunda Bayındır Han’ın Emran’ı 

ödüllendirmesi kısmında da Kazan yer almaz. “Bir bey, fikrinde haklı da olsa, toplum içinde 

bir yiğidi rencide etmemelidir.” düşüncesinin ideolojik yapıda bulunduğu söylenebilir. Ayrıca 



 

162 

av şöleninde kendini ve atını övmese de beylerin hünerini dillendiren Kazan’ın Begil’i hedef 

seçtiği görülmektedir. Salur Kazan’ın diğer herkesi överken, Begil’in hünerini tamamen 

görmezden gelmiş olması Kazan-Begil cephesinde bir sorun olduğunu göstermektedir. “Kan 

alaca ordu” ve “al aygır” sahibi Begil, güçlü bir karakterdir. Kan ve al renkle onun savaşçılık 

özelliği övülmüştür. Can alan melek Azrail de hikâyelerde “al kanatlu” olarak 

betimlenmektedir. Oğuz-Gürcistan sınırında geçit vermeyen, sınırı ihlal etmeye çalışanların 

başını kesip Oğuz iline “armağan” olarak gönderen Begil’in hangi sebeple Kazan Han’ın 

hedefi olduğu anlaşılamamaktadır. Belki de bunca başarılı işten sonra Begil’in kibire kapılıp 

kapılmadığının anlaşılması için tertip edilmiş bir ortamdır av. Görüldüğü üzere hikâyenin 

“biz” tarafında söylemsel farklılıklar vardır ve ideolojik boyuttadır. “Biz”de yer alan Begil ve 

Kazan bir düzlemde çarpışmış ve ayrılmıştır; yollarının yeniden kesişip kesişmediği havada 

bırakılmıştır. 

“Onlar” tarafındaki kâfirler, yine “casus” yoluyla hikâyeye dâhil olurlar. Olaylara 

girişleri dahi kuralsızlık üzerinedir. Fethe, akına gelmezler; güçsüz düşenin durumundan 

yararlanmanın ve talanın peşindedirler. Kâfirin temsil ettiği ideolojinin başı Şökli Melik’tir. 

Ondan metinde: Tekür (6 kez), kâfir (6 kez), Şökli Melik/ Melek (2 kez), Kâfir Tekür (1 kez)  

ve asi melun (1 kez) olarak bahsedilir. Dinî bağlamda ötekileştirildiği görülen karşı tarafın 

başı Şökli Melik diğer hikâyelerden farklı olarak “imana gelir”. Sonucu bu kadar radikal bir 

mecraya taşıyan şey, Şökli Melik’in hakir gördüğü Emran ve dolayısıyla inancının insanı 

“olağanüstü” özelliklerle donatabilecek, mucizevi bir yanı olduğuna şahit olmasıdır. “Tevhid 

inancını vurgulayan halis alp tipi” Dede Korkut Oğuznameleri’nde sıkça görülmektedir. 

Tevhide karşılık “yetmiş iki puthane” ve sayısız putun güçsüzlüğü Tekür’ü “onlar”dan “biz”e 

taşımıştır. Olayların sonunda karşı taraf başsız kalmış ve kaçmıştır. Allah’ın yardımıyla 

önemli bir düşmanı bertaraf eden, din değiştirmek gibi önemli bir olguya sebebiyet veren 

Emran erginlenme sürecini diğer Dede Korkut kahramanlarından farklı bir noktaya taşımıştır. 

Kendisinden “ag yüzli hatun, hatun, helal, görklü, avrat, ana” olarak söz edilen 

Begil’in hatunu, aklı ve idareci yönüyle ön plana çıkan bir “eş”tir. Hikâyedeki rolü “eş”lik 

üzerinedir, “ana” olarak bir kez ifade edilir. Düşmanla karşılaştığında “Yalnız yigit alp 

olmaz” cümlesiyle ihtar edilen Emran için de “mücadele eşlik” önemli kılınmıştır. Metinde 

savaşta, evde, kaza anında vb. yalnız olmamanın önemi; kişinin kendisine eşlik/ ortaklık 

edecek kişilere ihtiyaç duyduğu vurgulanır. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Elde bir haber metni olduğunda okurun verilen haberin doğruluğuna inanması, taraf 

olmaya ikna edilebilmesi için fotoğraf, kaynak, önemli kişilerin olayla ilgili sözleri gibi türlü 



 

163 

veri işe koşulur. Kurmaca bir metinde ise bu işlevi yerine getirebilmek için öncelikle okurun 

dikkati çekilmeli, olaylar devam ederken süreçten kopması engellenmeli, verilmek istenen 

mesajın doğru ve istendik şekilde okurca algılanması için söz sanatları, atasözleri ile bir üst 

dil oluşturulmalıdır. Böylece okur; günlük dilin imkânları dâhilinde de olsa ondan daha farklı 

düzenlenmiş, süslenmiş, metaforlar yoluyla onu düşünmeye sevk eden, damıtılmış ve yoğun 

bir yapıyla karşılaşır. Metnin kaynağı; metin içi tutarlılık, bağlamla ilişkinin sağlam 

kurulmasıdır. Metindeki söylemin, metin içinde dayanaklarının bulunması gerekir. Emran’ın 

hikâyesinde başlıca dayanak atasözleridir. 

Hikâyede hem “biz” tarafındakiler hem de”ötekiler”ce kullanılan pek çok atasözü 

vardır. Atasözlerine bu kadar başvurulması, toplumun ikna edilmesi açısından önemlidir. 

Toplumda el atılması gereken bazı sorunların, doğrudan dikte edilip düzeltilmeye 

çalışılmasının iticiliği göz önünde bulundurularak; kurmaca imkânlarıyla “sezdirilme, ima 

etme, düşündürme” ile fark ettirilmeden ve güzellikle çözülmeye çalışıldığı görülmektedir. 

Atasözleri bazen ilgili olayın önünde, bazen içinde bazense sonunda söylenmiştir. Kazan Han, 

Begil’in avdaki başarısını “Bu hüner atunmıdur, erünmidür?” diye sorguladığında beyler 

“Hânum eründür.” derler. At-Türk özdeşlik ve bağının önemine istinaden Kazan Han bu genel 

ve yaygın kanıyı “At işlemese er öginmez, hüner atundur.” diyerek değiştirmeye çalışır. 

Kazan, atasözünün yalnızca bir kısmının anlamını işleterek Begil’i hünerin dışına çıkarır. 

Hâlbuki “At işlemese er öginmez.” sözü, “er”i dışlamaz. “Hüner atundur” eklemesi Kazan’ın 

sözü gibi gözükmektedir. Karşılaştığı duruma sinirlenen ve gururu incinen Begil, ani kararlar 

alır. Aşırı bir tepki olarak değerlendirilebilecek “Eli güni göçürün. Tokuz Tümen Gürcistana 

gedelüm. Oğuza âsî oldum.” ifadeleri haklı görülmez. Bu noktada okuru ve Begil’i ikna 

edecek sözler Begil’in hatunundan gelir. Durum o kadar sıkıntılıdır ki, atasözleri peş peşe 

verilerek sözün gücüne güç katılır: 

Pâdişâhlar Tangrınun gölgesidür. 

Pâdişâhına âsî olanun işi rast gelmez. 

Arı gönülde pas olsa şerâb açar. 

Bu üç atasözü toplumun siyasi, inançsal, kültürel yapısını bir çırpıda ortaya koyar. 

Evreni yöneten Tanrı’dır, yurdu yöneten padişahtır. Padişah, Tanrı’nın izniyle yönetici 

olduğundan “kutsal”dır. Padişahı çiğnemek kutsalı çiğnemektir. Her insan sıkıntı yaşayabilir, 

içinin sıkıntısını götürmek isteyen şarap içmelidir. Böylelikle gerçek dünyadan bir an olsun 

uzaklaşacak ve rahatlayacaktır. 

Soy bağı, evlat sahibi olma kavramları Dede Korkut Hikâyeleri’nde kendine sürekli 

bir yer bulur. Zorlu koşullarda var olabilmenin devamlılığı için önce insan gereklidir. Soy 



 

164 

bağının da istendik veya istenmedik özellikleri nesilden nesile taşıdığı görüşü hâkimdir. 

Metinde “oglancuk, ala gözlü bebek” olarak geçen Begil’in çocuklarının yaşça küçük olduğu 

bellidir. Yaşına rağmen babasını karşılamaya gidip onun kimseye görünmeden döşeğine 

çıkmasını sağlayan Emran’ın gücü “soy”una bağlanır. “Aslan enügi yene aslandur.” 

atasözüyle, anlatılmış olan durum özetlenir. 

Bireyin kendi varlığını ispat edip topluma dâhil olduğu Türk kültüründe siyasi birlik 

güçlüdür. Hiyerarşik olarak en üstte olan kişi dahi, alttaki kişilerle ilişkisini koparmaz; 

şölenler düzenleyerek, ganimet paylaşımı yaparak, hediyeler dağıtarak toplumsal birlikteliğe 

hizmet eder. Dışardan gelecek saldırılara karşı da daima birlikte hareket edilir. Bu yüzden 

savaşla ve alplıkla ilgili pek çok söze rastlanmaktadır. Bayındır Han’ın ve Kazan’ın desteğini 

istemeyi reddeden Emran’a uyarı kâfirden gelir. “Yalınuz yigit alp olmaz, yavşan dibi berk 

olmaz.” atasözüyle Şökli Melik, Emran’ı rakip olarak görmeyişinin sebebini açıklamış olur. 

Onun yaptığının cesaret örneği değil, çocukluk olduğu vurgulanır. Kendini ispat etmek için 

teçhizatını öven Emran, soylamasının sonunda “Alp ere korku vermek ayb olur.” sözüyle 

kâfiri savaşa çağırır. Güç bakımından eş olmamalarına rağmen Emran’ın kâfire kafa tutması 

“delilik” olarak görülür. “Oguzun ârsuzı Türkmanun delüsine benzer.” sözü ile çocuğun 

durumu özetlenir. Arsızlık, delilikle ilişkilendirilen bu “yalnız” kafa tutuş, Emran’ın Allah’a 

yakarışıyla biter; er olma serüveninde bir anda kırk er kuvvetine sahip olur. “Allah Allah 

demeyince işler onmaz.” (3a/12) dünya görüşündeki toplumun bir ferdi olarak Emran, doğru 

bir yol izlemiş olur. Yakarışında Hz İbrahim’in Nemrut tarafından ateşe attırılışının telmihi 

vardır. İbrahim/ Emran, Nemrut/ Şökli Melik örtük benzetmesiyle sonucun bir mucizeye 

dönüşeceği sezdirilir. 

Türklerin “av” ile münasebeti oldukça zengin bir içerik sunar. Savaş provası, idman, 

yiyecek temini, kürklerin satılmasıyla para temini gibi pek çok işleve sahiptir av. Doğayla iç 

içe yaşayan Türkler; doğanın dengesini bozmadan, belirli zaman, mekânda ve belirli kurallar 

dâhilinde avlanmışlardır. Hayvanların yavrulama dönemi olan ekim ve mart aylarında 

avlanmak yasaktır. Pek çok Türk toplumunda av yerinin ve avların “iye”si olduğu inancı 

vardır. Ava başlamadan, av esnasında ve sonunda gerçekleştirilen ritüeller vardır. Begil, iyi 

bir avcıdır ama avla ilgili bazı hatalar yapmıştır. Av, topluca yapılan bir etkinliktir. Devlet 

yöneticilerinin tertip ettirdiği avlarda öncelikli olan, yöneticilerin avlanmasıdır. Begil, 

avlarınının semiz olanlarını boğazlar, zayıf olanların ise kulaklarına bir çentik atarak onları 

işaretler. Avda ihtiyaçtan, gereğinden fazlasını avlamak hoş görülmeyen bir davranıştır. 

Doğanın dengesini korumaya yönelik bu kurala Begil’in uymadığı düşünülebilir. 

Yöneticilerden fazla av avladığı da öne sürülebilir. Önüne gelen her hayvanı avlamıştır, 



 

165 

semiz-arık ayırmamıştır. Avcılığını ortaya koymak isterken abartılı davrandığı görülmektedir. 

Beyler, onun işaretlediği avlar ellerine geçince onları “Begil sevincü” olarak nitelendiriyor 

ona gönderiyorlardı. Yay kurup ok atmadan avlanması onun farkıdır. Avda diğer insanlara 

fırsat bırakmamaktadır. Atının Begil’in avlanmasında en önemli unsur olduğu belirtilse de o 

buna karşı çıkar. Karşı çıkışının cezasını metin içinde görür. Yalnız başına ava gitmek uygun 

görülen bir davranış değildir. Hatta Irk Bitig’de yalnız gidilen ve hanla gidilen iki ayrı avla 

ilgili fallar vardır: 

“Adam(ın biri) ava gitmiş. Dağda (yürürken) düşmüş. Kudretli (Tanrı) göklerde, der. 

Öylece biliniz. (Bu fal) kötüdür.” 

“Hanın ordusu ava çıkmış. Avlak içine bir erkek karaca girmiş. (Onu) elleri ile 

tutmuşlar. (Hanın) bütün sıradan askerleri seviniyorlar, der. Öylece biliniz: (Bu fal) iyidir.” 

(User, 2007, s. 55). 

Görüldüğü üzere yalnız ava gitmek olumsuz, han ile ve topluca gitmek olumludur. Av 

avlayarak gezerken önüne çıkan “yaralu geyik”in peşine düşmesi ve boynuna kirişi atması 

geyiğin can havliyle yüksek bir yerden atlamasına neden olmuştur. Aynı şekilde Begil de 

oradan düşmüştür ve en önemli taşıyıcı kemiğini “sağ uyluğunu” kırmıştır. Bu olay Begil’e 

atın er için ne kadar önemli olduğu, yalnız başına avlanmanın iyi bir şey olmadığı konusunda 

uyarıdır. Sağ uyluktan alınan yaranın ölümcül sonuçları olabileceği, kitabın son boyunda 

Beyrek’in sağ uyluğunun kesilmesiyle öldürülmesinden anlaşılabilmektedir. Dolayısıyla Begil 

ölümden dönmüştür. 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin giriş kısmında yer alan atasözlerinin bazıları, hikâyelerle 

doğrudan ilgilidir. Çalışmamız boyunca ilintili yerlerde belirtilmiştir. Bu hikâyenin 

başlangıcında Gürcistan’ın gönderdiği haracın “bir at, bir kılıç, bir çomak”tan oluştuğu 

söylenmektedir. Aynı unsurlar giriş kısmında şu atasözlerinde yer almaktadır: 

Sarb yöririken kazılık ata nâmerd yigit bine bilmez, binince binmese yeg. 

Çalub keser uz kılıcı muhannatlar çalınca çalmasa yeg. 

Çalabilen iğide okıla kılıcdan bir çomag yeg. (4a/4-8) 

Bahsedilen üç unsurun da ancak ehli, hünerli, düzgün kişilerce kullanıldığında iyi 

görüldüğü anlaşılmaktadır. Gönderilen haracın mesajının da “Hüneriniz varsa haracı almaya 

devam edebilirsiniz.” şeklinde bir meydan okuma olduğu düşünülebilir. Dede Korkut, haracın 

mahiyetini yorumlar, üçünün de bir yiğide verilmesini ve o yiğidin Oğuz eline karakolluk 

etmesini önerir. Himmet kılıcını Begil’in beline bağlar, çomağı omzuna takar, yayı bileğine 

geçirir. Begil kuşandırılırken manevi güçle de donatılmış olur. Görevini layıkıyla yerine 



 

166 

getirmiş olmakla beraber, kendisi şerefine düzenlenen avda kibre kapıldığı görülmektedir. 

Toplumda “er”den beklenen özellikler cömertlik, cesaret, hüner, akıl, itaat, sadakat ve 

mütevazı olmaktır. Bu özelliklerin bütünlüğü “er” kavramına işaret eder. Dede Korkut’un 

“Gönlin yüce tutan erde devlet turmaz.” (3b/3-4) sözü, Begil’in kendini ve ordusunu 

savunamayacak hâle gelişinin sebebini ortaya koyar. 

Uşun Koca Oglı Segrek Boyı. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

Herhangi bir mekân tasviri yapılmadan, “Oguz zemânında Uşun Koca derler bir kişi 

varıdı.” ifadesiyle başlayan hikâyede okurun zihninde somut bir görüntü oluşmamaktadır. 

Doğrudan Uşun Koca’nın kısa bir tanıtımı vardır, bu tanıtımın içeriği iki oğlunun olduğu ve 

büyük oğlunun adını “Egrek” olduğudur. Egrek’in “bahadur, delü, yahşı yigit” özellikleri 

verilmiş, Kazan Han’ın divanına rahatça girip çıkabildiğinden bahsedilmiştir. Giriş böylece 

yapıldıktan sonra mekân “Kazan Han’ın divanı” olarak belirir. Divanda her biri yerini “kılıcı” 

ve “ekmeği” ile edinmiş beyler oturmaktadır. Egrek’in divanda yer kazanacak bir icraati 

olmadığı hâlde rahatça oturması Ters Uzamış’ı rahatsız eder ve Egrek “baş kesip kan 

dökerek” hüner göstermesi gerektiğini anlar. Kazan’dan akın izni ister ve yola düşer. Bu 

sahneye şahit olanlar önemli Oğuz beyleridir. Egrek’in akına gittiğinde kâfire esir düşmesi 

olayının zemini hazırlanmış olur. “Egrek nasıl biridir, onu yollara düşüren nedir, neden esir 

düşmüştür, Segrek’in erginlenme macerasını başlatacak sebep nedir?” sorularının cevabı 

verilir. Ana olaya hazırlayıcı geniş giriş bölümü bu şekildedir. Oğuz zamanında, bir gün, 

Egrek denilen bir yiğit hüner göstermek için gittiği akında kâfire esir düşer, şeklinde 

özetlenebilir. Artık Segrek’in ortaya çıkması için gereken koşullar oluşturulmuştur. 

Şematik yapı. 

Dede Korkut Hikâyeleri’nde soyun devamının yanı sıra “kardeş” sahibi olmanın 

öneminin de sıkça vurgulandığı görülür. Başı dara düşen Begil “Ulu oğlum, ulu kardaşum 

yok.” (122a/13) sözüyle bunu dile getirmiştir. Uşun Koca oğlu Segrek boyu; kardeşinin 

varlığından habersiz büyüyen, bir abisi olduğunu öğrenince de büyük bir mücadeleye girişen 

bir kahramanın hikâyesidir. Kendi erginlenme yoluna giderken tutsak olan Egrek, Segrek’in 

erginlenmesi için tertip edilen olayların sebebini oluşturur. Egrek’in esareti, Segrek’in birey 

olarak varlığını ortaya koyar, onu özgürleştirir. Segrek’in “Emdi Egrege Segrek yaraşur.” 

sözü; esarete karşı özgürlüğün, büyüğe karşı küçüğün, uzaklığa karşı yakınlaşmanın 



 

167 

sembolüdür. “Kardeşim olsun da kanlım olsun.” atasözünde olduğu gibi bu anlatı da kardeşin 

önemi temasıyla yazılmıştır. Hikâyenin olay örgüsü şu şekilde özetlenebilir: 

a) Uşun Koca denen kişinin büyüğü Egrek, küçüğü Segrek adında iki oğlu vardır. 

b) Kazan Han’ın divanına serbestçe girip çıkan Egrek, yine bir gün divandayken 

kahramanlık göstermeden orada yer aldığı için eleştirilir. 

c) Ters Uzamış’ın eleştirisi nedeniyle hüner göstermeye karar veren Egrek, akın izni 

alarak yola çıkar. 

d) Alınca Kalesi civarında Oğuz beylerine tuzak olsun diye kurulmuş koruya varan 

Egrek ve 300 yiğidi yeme içmeyle meşgul olurlar. 

e) Kara Tekür’ün casusu durumu haber verince kâfirler yiğitleri öldürüp Egrek’i 

tutsak ederler. 

f) Küçük kardeş Segrek, abisinin tutsak olduğunu bir öksüz çocuktan öğrenir. 

g) Seyrek, ona abisinden bahsetmedikleri, akıbetini gizledikleri için anne-babasına 

kızar ve Egrek’i kurtarmaya karar verir.  

h) Ailesi Segrek’i yolundan döndürmek için Salur Kazan’ın tavsiyesiyle evlendirir. 

i) Seyrek, abisini kurtarmadan gerdeğe girmeyeceğini söyleyerek Egrek’i 

kurtarmaya gider.  

j) Yorgunluktan uyuyakalan Segrek’i atı iki kez uyandırarak onun kâfirlere karşı 

mücadele etmesini sağlar. 

k) Segrek’i atının uyandırdığını anlamayan kâfirler onun uyuyor rolü yaparak onları 

helak ettiğini düşündüklerinden bu kez tutsakları Egrek’i kandırarak Segrek 

üzerine gönderirler. 

l) Egrek’in gelişinde, atı kaçtığı için uyanmayan Segrek’in yüzünün güzelliği 

Egrek’i etkiler ve orada bulduğu kopuzla onu uyarmaya çalışır. 

m) Karşılıklı soylamalarla kardeş olduklarını anlayan Segrek ve Egrek kâfire birlikte 

saldırıp onları yenerler. 

n) Kâfirin yılkı sürülerini de beraberlerine alıp Oğuz serhaddine gelen iki kardeş 

Uşun Koca’ya müjde gönderir. 

o) Uşun Koca büyük bir toy düzenleyerek çocuklarına kavuşmasını kutlar ve iki 

kardeşi birbirine sağdıç ederek evlendirir. 

 Segrek’in cesareti ve kardeş sevgisiyle gelişen olaylar tek zincirli süregitse de kâfiri 

birlikte yendikleri için Egrek de ana kahramana yakın bir yer edinir. Aynı karından dünyaya 

gelen, karında eş iki kişi; zorlukta da eş olarak, aynı anda rüştlerini ispat etmiştir.  



 

168 

Durum. 

Başlığı itibariyle Segrek’e adanmış görünen hikâyede, Uşun Koca hakkında pek bilgi 

verilmemiştir. Segrek’in adı belli bir kişinin oğlu olduğu belirtilsin, hikâye sonunda da 

oğullarına kavuşan bir baba rolünü ifa etsin diye Uşun Koca bulunur. İki kardeşin birleşip 

ayrılan ve sonra tekrar birleşen yollarında onun pek katkısı yoktur. Anlatı Segrek’in adına 

olsa da Egrek de hikâyenin etkin bir tarafıdır. İki kardeşin isimleri arasında tek harf farklı 

kılınmış, özdeşlik bu yolla da sağlanmıştır. Egrek’in yarım kaldığı “er” olma yoluna, er olma 

yaşına gelince dâhil olan Segrek, abisiyle birlikte yolu tamamlar. Egrek tutsak olduktan sonra 

geçen zaman bilinmemektedir. Segrek yetişip de Egrek’in esaretinden haberdar olduğu 

zamana kadar geçen yıllarda kimsenin Egrek’i kurtarma girişiminden bahsedilmez. Üzeri 

örtülmüş bir olay olarak kalır. Bir topluluğun içinde katıldığı eğlencede tuvalete giderken 

rastladığı öksüz çocuk dahi bu esareti bilmektedir. Her nasılsa Segrek, bu gerçekten yalıtılmış 

olarak büyür. Olayın sır olarak kalması, düşmanın güçlü olmasıyla ilintilendirilebilir. Başa 

çıkılabilecek bir güç olsaydı, kurtarma teşebbüsünde bulunan başka birileri daha olabilirdi. 

Diğer hikâyelerde düşman genelde Oğuzlardan beş kat, on kat daha fazla sayıdadır. Egrek’in 

üç yüz adamına karşılık altı yüz kâfirin başarılı olması da bu gücü gizil olarak verir. 

Egrek ve adamları Kara Tekür’ün tuzak maksadıyla yaptırdığı koruda yeme içmeyle 

meşgul olur. Koruda atlarının eyerlerini ve savaş kıyafetlerini çıkarırlar. Diğer hikâyelerin 

hiçbirinde bu tür bir duruma rastlanmaz. Hüner göstermek için giden, “deli, yahşi” bir yiğit 

olarak nitelendirilen Egrek’in neden böyle davrandığı anlaşılmamaktadır. Kan Turalı da 

Selcan Hatun’u aldıktan sonra onunla böyle bir yere gelmiş, orayı sevmiş ve konaklamışlardı. 

Düşman baskını “uyku”da gelmişti. Güzelliğin büyüleyici, aldatıcı ve gaflete düşürücü yanı 

Kan Turalı için de Egrek için de bir ders olmuştur. “Göze uyhu gelince göte beglik değer.” 

(Von Diez, 2018, s. 153) atasözü bu tür durumlar için üretilmiş olsa gerektir. Uyku, Segrek’i 

de tehlikeye sokar, ancak onun uykusu yeme içmeden değil; üç gün, gece gündüz demeden 

yol aldığı için olmuştur. Uykuda başına bir şeyler gelebileceğini hesap edip aklını 

kullanmıştır. Atının çılbırını bileğine takarak bir nevi düşman alarmı oluşturmuştur. Egrek’in 

“pervasız” (çekinmez, sakınmaz, korkusuz) karakteri, yurdunda divanda bulunuş şekliyle ve 

korudaki davranışıyla uyumludur. Egrek’in durumunu öğrenerek derhâl harekete geçen, 

gerdeğini bu uğurda öteleyen Segrek “aceleci” bir karakterdir; aynı koruda aceleyle aldığı 

yoldan dolayı uyuyakalması karakteriyle uyumludur. Pervasızlığı Egrek’i, aceleciliği de 

Segrek’i tehlikeye sokar. Güçlü, yiğit gençlerin uygun görülmeyen özellikleri yazar/ 

anlatıcının toplumdaki bireylere uyarısı niteliğindedir. Bir işi ağırdan alıp yayan da aceleyle 

yapan da muteber değildir. İki şahsın bir araya getirilişi orta yolu göstermek içindir. 



 

169 

Düşman, Segrek’in savaş kabiliyetiyle başa çıkamaz. Segrek’in özelliğinin bu anlamda 

Egrek’le bir tutulduğu görülür. Segrek’e karşı önce 60 kişi gönderilir, işe yaramaz. İkinci 

saldırıda 100 kişi gönderilir, bu girişim de başarısız olur. Kâfir askerleri “Varmazuz. 

Kökümüz keser, hepümüz kırar.” deyip Tekür’ün emrini reddedince Tekür çareyi bulur. 

“Depegen (tekmeleyen) götini süsegen (boynuzlayan) yırtar.”diyerek Segrek’e muadili bir 

rakip gönderir. Egrek’in yanına üç yüz kâfir verilir, ancak onlar cesaret edip de Segrek’e 

yaklaşmaz. Egrek’in savaşçılıktaki mahareti bilinen bir durumsa, ilk sahnede neden varlık 

gösteremediğini anlamak güçtür. 

Yorum. 

Edebî bir söylem olarak “sözsüz anlatım”ı ortaya çıkarmak, göndericinin niyetini 

tespit edebilmek için söylenen ya da yazılanın satır aralarını okumak gerekir. Edebî bir metin; 

dil, üslup, kurgu, tür biçimiyle hâlihazırda satır aralarını okutma sanatıdır (Karakaya, 1999, s. 

41). Hikâyeyi oluşturan kişi ya da toplum, metin içindeki kişilerin söylem ve eylemlerini 

tasarlayarak vermek istediği mesajı onlara yükler. Mesajların bazıları doğrudan, bazılarıysa 

dolaylı yoldan (ima edilerek) verilir. Hikâye kişilerinin hangi gruptan oldukları, söylemlerinin 

onları yansıtıp yansıtmadığı, yazar/ toplumun kişilere nasıl baktığı söz ve eylemlerinin 

yorumuyla anlaşılabilir. 

Segrek’in öyküsünde “biz” ve “öteki”ler belirgin bir şekilde verilmiştir. Taraflar, 

seçildikleri göreve uygun hareket ederler. Egrek ve Segrek, Oguz’u temsil ederler. Ötekiler 

ise başları “Kara Tekür”le birlikte tüm kâfirlerdir. Egrek, “bahâdur, delü, yahşı yigit”tir. 

Hünerini göstermek için “akın” diler. Egrek’in tasviri de, yaptığı işlerin sebebi ve adı da 

olumludur. Pervasız hareket etmesi “delü” sıfatıyla normalleştirilmiştir. Segrek, “eyü bahâdur, 

alp, delü yigit”tir. Amacı yıllarca tutsak kalmış abisini kurtarmak, eylemi kaleye varmaktır. 

Segrek’in de tasviri olumlu ve güçlü ifadeler içerir, eylemleri “haklı” gösterilmiştir. Aceleci 

tavrı ona da eklenen “delü” sıfatına isnat edilmiştir. “Atın iyisine doru, yiğidin iyisine deli 

derler.” (Erşahin, 1999, s. 308) Şeyh Edebali’nin nasihatinden bir kısımdır. Bu cümle, Türk 

toplumunun “deli” vasfını olumlu, güçlü ve gerekli gördüğünün ifadesidir. 

“Kara tonlu, demür tonlu, kanlu” sıfatları metinde ötekiler için kullanılmıştır. 

“Kara”nın türlü anlamlarından yeraltı dünyasını simgeleyen “kötü” anlamı kâfirlere 

atfedilmiştir. Demirden kıyafetleri de bununla ilgilidir. Nitekim eski Türklerde yeraltı 

dünyasında erginlenme mücadelesi veren şamanların kemiklerini demirle yeniden birleştiren 

demircilerden bahsedilmekteydi. Mitolojik olarak hem ölümü hem diriliği temsil eden “kan”, 

kâfirin taşıdığı olumsuzlukla “ölüm”dür. Düşmanın yöneticisi de “kara” sözcüğüyle belirtilir. 

Kara Tekür, kendisiyle ilgili olumsuz çağrışımları destekleyecek eylemlerin sahibidir. Tuzak 



 

170 

olsun diye cennetvari bir “koru” yaptırarak Oğuzları zevk ve sefaya düşürmeyi planlamıştır. 

Zevk ve sefanın Türkler üzerindeki yıkıcı etkisi yüzyıllar boyunca dile getirilmiştir. Orhun 

Abideleri’nde yer alan “Ey Türk Milleti! Sen, aç olunca tokluk nedir bilmezsin, fakat tok 

olunca da açlık nedir düşünmezsin!”, “Ey Türk Milleti! Tatlı sözlere, yumuşak armağanlara 

kandınız ve birçoklarınız öldü.” ifadeleri sorun’un kadîm olduğunu göstermektedir. Türlü 

kandırmacayı araç olarak kullananlar zaman içinde değişse de, yöntemler benzerdir. Kara 

Tekür amacına ulaşmış, “altı yüz kara tonlu kâfir”i Egrek ve “üç yüz say cıdalı yigit”i üzerine 

göndermiştir. Atlarından, savaş kıyafetlerinden arınmış Oğuzların güçsüz ve savunmasız anını 

kollaması, onların iki katı askeri üzerine göndermesiyle “kötü”lüğünü perçinler. Aynı durum 

Segrek’le karşılaşınca da tekrarlanır. Önce altmış “demür/ kara tonlu” kâfiri, sonra yüz kâfiri, 

en sonunda da üç yüz kâfir ve Egrek’i Segrek’in üzerine gönderir. Egrek ve Segrek’in gücü; 

herkesçe bilinen, hoş görülen sözlerle bildirilmiştir. Kâfirin gücü ise haksız rekabet içerir, 

gücü teçhizatın sağlamlığı ile ima edilir. Onların içinde savaş kabiliyeti yüksek, namlı birileri 

var mıdır yok mudur sorusunun cevabı görmezden gelinmiştir. “Biz”in özellikleri öne 

çıkarılmak istendiğinden bu yola başvurulduğu söylenebilir.  Kardeşlerin birlikte mücadelesi, 

ikiye karşı üç yüz kâfirin yenilmesini sağlayacak kadar güçlü kılınır. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Varlığı gizlenen, birçok bilinmezi olan Egrek’ten dolayı hikâyede soru cümleleri geniş 

yer tutmaktadır. Metinde bilgi alma, tanıtma, arka planı gösterme işlevleriyle kullanılan soru 

cümleleri ağırlıkta olsa da kendi kendine düşünmeyi, danışmayı, onay almayı ifade edenler de 

vardır. Sözde soru cümlelerinde muhatabı harekete geçirme işlevi görülür. Tüm bu işlevlere 

şu cümleler örnek gösterilebilir: 

Mere, sen başmı kesdün kanmı tökdün, açmı toyurdun, yalıncak mı tonatdun? (sözde 

soru/ harekete geçirme) 

Mere, ne turursız? (sözde soru/ harekete geçirme) 

Mere Ters Uzamış, baş kesüb kan tökmek hünermidür? (onaylatma) 

Mere noldunuz? (sebep sorma) 

Mere kardaşumun adı nedür? (bilgi alma) 

Ata, mende varayınmı, ne dersin? (danışma/ onay alma) 

Ya nece eylemek gerek? (kendi kendine düşünme) 

Bencileyin karusından ag ellerin bagladuban tonuz tamında yaturmı olur? (arka plan 

bilgisi verme/ uyarma) 

Ne yigitsin kalın Oguz elinden gelen yigit? (bilgi alma) 



 

171 

Kalenüzde tutsak varmıdur, kâfir? Degil mana. (bilgi alma) 

Kaytabanum güdende sarvanum mısın? Kazaguçum güdende ılkıçum mısın? (tanıma-

tanıtma). 

Görüldüğü üzere soru cümleleri olayların önemli yerlerinde bağlayıcı ve aydınlatıcı 

olarak yer alır. Karakterler, sorularla doğrulama yapmadan harekete geçmezler. Hikâyenin 

anlaşılırlığı ve kalıcılığı açısından soru cümleleri büyük bir rol üstlenmişlerdir. Eylemin, 

düşüncenin yahut olayın sorularla vurgulanmasıyla okur/ dinleyicinin zihninde tam olarak 

oturmasını sağlamışlardır. Soru cümlelerinin genel anlamda “kanıtlayıcı unsur” olduğu 

söylenebilir. 

Eylemlerin hikâyeyi kapladığı, isim cümlelerinin kısıtlı kullanıldığı metinden 

anlaşılmaktadır. Bu, Dede Korkut Oğuznameleri’nin karakteristik bir özelliği olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Fiil cümleleri, kullanıldıkları sahnenin tasvirinde sıkça kullanılır. Bazen 

kahramanın bütün hareketleri fiillerle anbean aktarılır: 

Aygır yene oglanı oyardı. Gördi, kâfirler alay bağlamış gelürler. Oglan turdı, atına 

bindi. Adı görklü Muhammede salavât getürdi, kâfire kılıç kuydı. Basdı, kaleye tıkdı. Atını 

dönderdi, gene menziline geldi. Uyhusun yenimedi, gerü yatdı uyudı. 

Bir sonuçtan bahsedildiği, yargıya varıldığı, bilgi verildiği zamanlarda isim 

cümlelerine yer verildiği görülür: 

Oguz zemânında Uşun Koca derler bir kişi varıdı. 

Belî hünerdür yâ! 

Yanlış haberdür, ogul! Kaçan geden senün agan degül, erdür. 

Hây ne uyumak! 

Karanu dün içinde yol azsan umun nedür? 

Karanu dün içinde yol azsam umum Allâh 

Çok zemânımış, Egrek derler bir yiğit tutsagımış. 

Metin içinde öncelenmek istenen ögeler, devrik cümle yapısıyla ortaya koyulmuştur. 

İster isim ister fiil cümlesi olsun, devrik cümlelerde yüklemden önceki kısım veya yüklemin 

kendisinin öne çıkarıldığı görülür: 

Kara başum kurbân olsun, kâfir sana! 

Yiğit, degil mana. 

Hoşmısız esenmisiz, oğullar? 

Neye yatursın yiğit? Gâfil olma, görklü başun kaldır, yiğit. Ala gözün açgıl yiğit. 

Agzun içün öleyim ogul! 



 

172 

Karşu yatan kara tagun yıkılmış idi, yüceldi âhır. 

Kanı ol delü yiğit? 

Metinde pek çok diyalog yer almaktadır. Bunların bir kısmı soylama şeklindedir. 

Haber gönderip cevap alma şeklinde de bir diyalog vardır. Segrek’in monoloğuna da yer 

verilmiştir. Karşılıklı konuşmaların sadece üç tanesinde Kara Tekür ve kâfirlere söz hakkı 

verilmiştir. Geri kalanlar “biz” grubuna ait çeşitli kişilerce söylenmiştir. Hâkim grubun 

söylemine öncelik tanındığı ortadadır. Diyaloglarda baskın kişi Segrek’tir. Hikâyeye adını 

veren kahraman olarak söylemine verilen imkân, beklenen şekildedir. Egrek’in bulunduğu 

diyaloglar, esaretinin başlatıcı ve bitirici unsurlarını ortaya koyar. İlkinde Ters Uzamış’la, 

ikincisinde kâfirle, üçüncüsünde ise Segrek’le konuşur. Egrek’in hikâyesinin girişi ve sonucu 

vardır, gelişme bölümü es geçilir. Gelişme bölümünde yaşadıklarıyla ilgili küçük bilgiler 

Segrek’le soylamasında görülebilir. Seyrek ise sırasıyla; öksüz çocuklar, ata (baba), kız 

(gelin) ve Egrek’le karşılıklı konuşur. Olayı ortaya çıkaran, gelişimini sağlayan, mevcut olaya 

yeni yan olaylar katan, sonuca ulaştıran diyaloglar Segrek’e verilmiştir. Kız yani Segrek’in 

yavuklusu, onun erginlenme sürecine bir engel olarak tertip edilmiştir. Erginlenme yolunda 

somut ve soyut savaşlarla başarısı artırılmıştır. Segrek’in ana ve babası Kazan’a adam 

gönderip “Oglan kardaşun andı geder. Bize ne öğüt verürsin?” ifadeleriyle uzaktan bir diyalog 

başlatır. Segrek’in hâlihazırda sevdiği bir kız vardır; Segrek’i evlendirip “Ayagına at tuşagın 

urun”  diyen Kazan, diyaloğun cevabını verir. Gelin, “murâd alıp vermeden” gitmemesi 

konusunda baskı uyguladığı Segrek’ten olumlu cevap alamaz. Gerdeğe bir amaca ulaşmadan 

girmeme, yemin etme Kan Turalı hikâyesinde de yer almaktadır. Gerdeğin, kahramanları 

amaçlarından alıkoyacak bir gücü olduğu görülmektedir. Nefisle mücadele, gerdek vasıtasıyla 

örülür. Ana-baba rızası, gönül işi, kâfir derken Segrek üç ayrı merhaleyi geçmek zorunda 

kalmıştır. Her aşamada da diyaloglar etkin rol oynar. 

Ana-baba, Egrek’in durumunu gizleyenlerdendir. Segrek soylamasında, kurnazlık 

yaparak onlara durumu itiraf ettirip emin olur. Bundan sonrasında ana-baba, oğullarını 

kararından döndürme işlevine bürünür. Segrek’e söyledikleri her şeye bir cevap alırlar. Bu 

cevaplar “dönme-” üzerine inşa olmuştur.  Başarılı olamadıklarında, dualar ve gönül rızasıyla 

onu uğurlarlar. Kara Tekür’ün diyalogları; emir vermek, çözüm üretmek, değerlendirme 

yapmak üzerinedir. Emrindeki kâfirler ise; yetersiz ve başarısız olduklarını ifade etmek, 

durumları izah etmek için konuşurlar. 

Segrek’in monoloğu, abisinin varlığını öğrenmesinin onda uyandırdığı duyguları dile 

getirir: 

Emdi Egrege Segrek yaraşur. 



 

173 

Kardaşum sagımış, kayurmazam. 

Kardaşsuz Oguzda turmazam. 

Karanulu gözüm aydını kardaş! 

“Kardeş”, dönemin toplumunda neden önemlidir, ne anlam ifade etmektedir 

sorularının cevabı; yurkarıdaki monologda ve Segrek’in babasına soylamasında vardır. Bütün 

toplumun önemli gördüğü bu konu, Segrek’in şahsında, çeşitli yerlerde şiirsel üslupla 

söylenerek benimsetilmiştir: 

Üçyüz altmış altı alp ava binse/ Kanlu geyik üzerine gavga kopsa/  Kardaşlu yiğitler 

kalkar kopar olur. 

Kardaşsuz miskin yiğit ensesine yumruk tokınsa/ Aglayuban dört yanına bakar olur/ 

Ala gözden acı yaş döker olur. 

Metinde kişilerin sözleri “doğrudan aktarma” yoluyla verilmiştir. Dolaylı aktarımda 

anlatıcının nesnel davranması pek mümkün değildir. Anlatıcı/ yazar, doğrudan aktarımı 

seçerek “gerçeklik” ve “nesnellik” kavramlarını dinleyici/ okuyucuda güçlendirmiştir. 

Sözcük seçimleri. 

Sözcük seçimleri, eserin ait olduğu toplumun ideolojik yapısından izler taşır. Sevilen/ 

sevilmeyen, benimsenen/ dışlanan, övülen/ yerilen, ön plana çıkarılan/ arka plana düşürülen 

kişi ve durumlara uygun seçimler yapılır. Aynı eylemi yapanlardan “biz”den olan, herhangi 

bir metin içinde, kahraman olarak anılırken; “onlar”dan olan rezil, eşkıya, hırsız, muhannat 

vb. sözcüklerle anılır. Segrek’in hikâyesinde de durum böyledir. Seyrek ve “biz”den olanlar 

olumlu çağrışımlı, Kara Tekür ve kâfirler olumsuz çağrışımlı ifadelerle donanır. 

Metinde, diğer hikâyelere nazaran eş ve yakın anlamlı sözcüklere daha az yer 

verilmiştir. Sözcükler, bağlama uygun olarak tertip edilmiş, savaşla ilgili sözler sıkça 

kullanılmıştır. Aynı anlamsal kategoriye sokulabilecek sözcüklerin anlam yakınlığı kurduğu 

söylenebilir. Genellikle art arda kullanılan yakın veya eş anlamlı sözlere şunlar örnek 

gösterilebilir: 

Sag/ esen, agla-/ bozla-, sermür-/ örü tur-, kucış-/ göriş-, bas-/ kır-, hoş/ esen, murâd/ 

maksûd, yaşar-/ göger-, var-/ yet-. 

Bu sözlerin bilhassa peş peşe kullanılması neticesinde, verilmek istenen mesaj 

vurgulanmıştır. “Agla-/ bozla-“ kullanıldığında, gerçekten çok üzücü bir tablodan 

bahsedilmektedir: Egrek tutsak olmuştur. “Kucış-/ göriş-”, Egrek ve Segrek’in yıllar sonra 



 

174 

kavuştukları andaki sevinci vurgular. Duygu yoğunluğu, heyecan yüksek seviyede olduğunda 

eş ve yakın anlamlı sözcüklerin seçildiği görülmektedir. 

Karşıt anlamlı sözcük ve sözlerin metnin önemli bir dayanağı olduğu söylenebilir. 

Hikâyede zaten zıt anlamlı olarak “ulu*kiçi, gelen*geden, hayır*şer” gibi sözcükler 

kullanılmıştır. Bunların yanı sıra, soylamalarda bağlamdan yararlanılarak karşıtlaştırılmış 

sözler yer almaktadır: 

Hayır haber verene “at, ton ver-”* şer haber verenin “başın kes-” 

Agzun içün öleyim ogul * Ata, agzun kurısun 

Dilün içün öleyim ogul * Ata, dilün çürisün 

Kurı-*yaşar-/ göger-, yıkıl-*yücel-, gâfil ol-*gözün aç-, sogıl-*çağla-. 

Tekrarın öğrenmedeki etkisi, hikâyeden takip edilebilir. Gerek uyak için yinelenen 

sözcükler, gerekse ikilemelerle pekiştirilen ifadeler metnin anlam çatısını kuvvetlendirmiştir. 

“Dünli günli, yolcı yolakcı, çoban çolug, kalarda koparda, kuca kuca (göriş-), gümbür gümbür 

(davullar çal-)” ikilemeleriyle cümlelerdeki eylemlerin önemi artırılmıştır. Soylamalarda 

görülen, aynen tekrar edilen sözler de verilmek istenen duygunun yoğunluğunu artırır. Gelinin 

kayın ata-anasına soylamasında (133a/4-10) “ ürkdi geder/ önin aldı, dönderimez” tekrarı, 

Segrek’in “engellenemez, kararlı” oluşunu türlü yoldan ifade eder. Egrek’in Segrek uyurken 

söylediği sözlerde “yiğit” vurgusu yapılır. Uykuda, gafil avlanmak üzere olan Segrek’e yiğit 

olduğu hatırlatılır, buna göre davranması beklenir. Yine Egrek’in soylamasında (136b/1-5) 

“güd-” eyleminin tekrarı, Segrek’in o andaki işlevine gönderme yapar. Hayvan veya hayvan 

sürüsünü önüne katıp otlatarak sürme işini yapanla, kardeşi için türlü sıkıntıyı önüne katıp 

bertaraf eden Segrek aynı işi yapmış olur: Yönlendirici, koruyucudur. 

Hikâye kişilerinin bağlama bağlı olarak çeşitli ifadelerle gösterildiği görülmektedir. 

Bunlar; kişilere bakış açısını, kişilerin rollerini ortaya koyması açısından önemlidir. Uşun 

Koca metinde; “ata (6 kez), Uşun Koca (5 kez), beg/ baba (3 kez), Koca (2 kez) olarak yer 

almakta, babalık vasfının ve yaşının öncelendiği anlaşılmaktadır. Egrek için kullanılan: 

“Egrek (16 kez), kardaş (10 kez), aga (4 kez), ulu/ ogul (3 kez), Uşun Koca oglı (2 kez), kâfir 

(1 kez)” ifadeleri birey ve kardeş olarak varlığının önemsendiğini göstermektedir. Segrek 

anlatıda ; “yigit (14 kez), oglan (9 kez), Segrek (8 kez), kardaş/ cuk (7 kez), ogul (5 kez), 

delü/ yigit (3 kez)” sözleriyle anılmıştır. Yaşının küçüklüğünün ve yiğitliğinin vurgulandığı 

görülmektedir. Segrek’in eşi olacak kişi ise “kız (7 kez), kavat kızı (2 kez), yavuklı (1 kez), 

agca yüzli gelin (1 kez)” olarak metinde yer alır. Cinsiyetinin ve yaşının ön planda olduğu 

düşünülebilir; bu da sözünün Segrek’çe dinlenmemesine gerekçe sayılabilir. Çünkü Segrek 

ona “kız”lı hitaplar kullanır, adını veya bir özelliğini belirtmez. “Onlar” grubundan Kara 



 

175 

Tekür için; tekür (9 kez), Kara Tekür (2 kez) ifadeleri yeterli görülmüştür. Karşı tarafın 

yöneticisi olması önemli gözükmektedir. Onun tayfası ise hikâyede; “kâfir (20 kez), kara 

tonlu kâfir (3 kez), demür tonlu kâfir (1 kez), kanlu kâfir (1 kez)” olarak yer alır. Dinî 

farklılıklarının vurgulandığı, yöneticileriyle birlikte “kara” sıfatıyla nitelendirildikleri 

ortadadır. Türk mitolojisinde yeraltını temsil eden “al bastı”ların başının “tepeden tırnağa 

demir giyimli” bir erkek olduğu düşünülür (Bilgili, Türklerde 5 Element, 2019, s. 110). 

Kâfirin demir donlu oluşu, onu yeraltı dünyasının kötü ruhlarıyla bağdaştırır. Kâfirler/ karşıt 

gruplarla ilgili altı sayısının ve katlarının kullanımı bu hikâyede de görülmektedir. Segrek 

kâfirin korusuna geldiğinde “Kılıc çeküb altı kâfir depeledi.” denir. Kara Tekür Segrek’in 

üzerine ilk asker gönderişinde “yaraklu altmış âdem” seçtirir. Segrek’in dönmemesi hâlinde 

eşi altı yıl bekleyeceğini, altı yol ayrımına çadır dikeceğini söyler. 

Uşun Koca, Egrek ve Segrek’in adlarını incelemek ve bağlamla ilişkilendirerek 

değerlendirme yapmak, sözcük seçimindeki titizliği ortaya koyacaktır. Hint mitolojisinde 

Zühre (Venüs) için “Aşvin” adı kullanılmaktadır ve tanrı adıdır. Bu tanrının diğerlerinden 

farkı bir ata sahip olması ve at üzerinde gezmesidir. Hindistan’da at kültürü ve büyük at 

sürüleri yoktur. Bu nedenle bu inanç Ortaasya’ya gelince, atlı Türklerin hayatlarına uymuş ve 

tamamıyla yerli bir inanış hâline dönüşmüştür. Altay ve çevresinde at sürüleri hayli çok 

olduğundan, bu düşünce yerli de olabilir. “Atların koruyucusu” olarak Zühre inanışı, Kuzey 

Türkleri ve Sibirya kavimlerinde yaygındır. Bir Buryat masalını Bahaeddin Ögel öyle 

aktarmıştır: 

Zühre yıldızının kendisinin de, gökte at sürüleri varmış. Yanındaki iki küçük yıldız da, 

birinin adı Tuğluk olan, iki çobanı imiş. At sürülerinin sahipleri, Zühre i.in kurban verirler ve 

etlerin kokusu ile dumanını, Zühre’ye gönderirlermiş. Gece dünyada kısrakların doğumlarını 

başlatırmış (2014, s. 270-272). 

“Uşun” adındaki harfler, Aşvin’e uymaktadır. Metinde  olarak geçmektedir. 

Metatez, dilde sıklıkla görülen bir ses olayıdır. “Avşin, Avşun” olarak kullanılan eski bir 

sözcük olabilir yahut Uşun’la Aşvin aynı kavramın farklı dillerdeki söylenişleridir. 

Kırgızistan’ın “Oş” şehrinin adını nereden aldığıyla ilgili rivayetler, Zührenin çobanlık 

vasfına isnat edilebilir. Oş; ilk insan Âdem Peygamber'in hayvanları “oş” diyerek döndürdüğü 

yerde kurulmuş bir şehirdir, önce "Uş" adı verilmiş ve zaman içinde "Oş" şeklini almış. Bir 

diğer rivayette M.Ö. 3.-4. asırlarda ülkenin güneyinde tarım ve hayvancılıkla geçinen 

insanların yaşadığı söylenmektedir. Fergana vadisinde yaşayanlar tarımcılık; dağ 

tarafındakiler ise hayvancılık yaparlarmış. Tarihçiler Saklar'ın "Uş" isminde hayvancılıkla 

uğraşan bir boyunun olduğunu söylerler. Şehrin de bu boyun ismiyle anıldığı belirtilmektedir 



 

176 

(Doğan, 1998, s. 218). Zühre-Uşun Koca özdeşliğine en önemli destek; Zühre’nin iki çobanı, 

Uşun Koca’nın iki oğlu olmasıdır. Atların koruyucusu niteliğine de metinde bariz bir örnek 

vardır. Segrek, kâfirin korusuna girdiğinde yılkıcıların kısrak güttüğünü görür  (133b/5) ve 

kâfirleri tepeleyip kısrakları koruya yerleştirir. Abisini kurtardığında koruya gidip kısrakları 

önlerine düşürüp evlerine dönerler. Egrek akına gittiğinde beş gün yeme içme olur. Koruya 

vardıklarında Egrek ve yanındaki 300 alp hem atlarının eyerlerini alır hem de kendi 

kıyafetlerini çıkarırlar. Baskın olduğunda Egrek ve beraberindekilerin atları koruda kalmış 

olmalıdır. Yıllar sonra Segrek gittiğinde koruda güdülen atlar, muhtemelen bu atların soyudur. 

Egrek’in eğlencesi, uykusu; Segrek’in uykusu, Zühre ile ilgili şu anlatıyla bağdaştırılabilir. 

Zühre yıldızınınmış, yerdeki bütün atlar, 

Onları hep korurmuş, esen bulurmuş tüm atlar. 

İki çobanı varmış, birinin adı Tuğluk, 

Çobanlara bakarmış, onda imiş ululuk, 

Tuğluk’a herkes tapar, keserlermiş kurbanlar, 

Baharda tören yapar, içerlermiş çobanlar. 

Kebapların kokusu, ta Zühre’ye çıkarmış, 

Şarapların tütsüsü, yıldızları yıkarmış. 

Bazan gençlerin çoğu, oynarlar çalarlarmış, 

Büyük şenlikler yapar, uykuya dalarlarmış. 

Ateşin içine kemikler atarlarmış, 

Kemik kokularıysa, Zühre’yi sararlarmış. 

Derler ki bazıları, Zühre bir Tanrı idi, 

Yalnız korur atları, görevi ayrı idi, 

Gece dünyaya iner, doğumları başlatır, 

Bazan atlara biner yeleleri ıslatır. 

Yayla güz arasında, Zühre parlak doğarmış, 

Zührenin ışığında, taylar apak doğarmış. 

Bazan Zühre yıldızı, batılara uğrarmış, 

Doğu sahipsiz kalır, kurtlara gün doğarmış. 

Bu mevsimde çobanlar, sıcaktan hep baygınmış, 

Ayıkmış bütün kurtlar, son derece azgınmış. 

Zührenin bir çobanı, bir de köpeği varmış, 

Zühre yokken tamamı, hiç durmadan yatarmış (Türk Mitolojisi Türklere Göre Uzay 

Ve İnsan Güneş Ay Ve Yıldızlar, 2015). 



 

177 

Yazla güz arasında Zühre Batı’ya gittiğinden doğunun sahipsiz kalması ve azgın 

kurtların sıcaktan baygın çobanlara saldırması Egrek ve Segrek’in uykusunu tamamıyla 

açıklar. Azgın kurtlar, kâfirlerdir. 

Egrek ve Segrek’in de babalarına uygun olarak tasarlanmış isimleri vardır. Egrek/ 

Erendüz, Segrek/ Sekendiz bağlantısı kurulabilir. “Erendüz, Erentüz, Erentir” Eski Türkçede 

yıldız/ gezegen olarak “Jüpiter”i, burç olarak da “terazi”yi temsil eder (Kabadayı, 2007, s. 

108). Güneş sistemindeki en büyük gezegen budur. Dünya’dan çıplak gözle görülebilen 

cisimler arasında en parlak dördüncü cisimdir. “Karakuş” olarak da bilinen Jüpiterin hayvan 

simgeleri “karakuş, kuzgun, sıgun geyik”tir (Toprak, 2004, s. 22). Anlatıda Egrek koruya 

vardığında, “sıgun geyik, kaz tavuk kırdılar” (129b/7) denmektedir. Müneccimlerin “Sa’d-ı 

Ekber” dedikleri Jüpiter, uğurlu görülen bir yıldızdır. Venüs’ten (Zühre) daha uğurludur, çoğu 

hayırlar ve muazzam mutluluklar ona isnad edilir. Büyükler, bilginler ve vezirler konumlarını 

jüpitere borçludurlar denir (Başkan, 2007, s. 31). Satürn, Jüpiter’den sonraki ikinci büyük 

gezegendir. Satürn/ Sekendiz de Segrek’i temsil eder. Yaşları, büyüklükleri ile sıralanmış 

gibidir. 

Sekendiz/ Sekendir, Türk kozmolojisinde Satürn’ün karşılığıdır. Sözcüğün kökü tam 

olarak çözümlenememiştir. “Erentüz” sözcüğünden analoji yoluyla türetilmiş olduğu görüşü 

vardır. Bu görüş, metinle de uyumludur. Segrek, abisinin adını öğrenince “Emdi Egrege 

Seyrek yaraşur.” der. Yakıştırmaca, benzetme anlamı burada da vardır. Bir diğer görüş de 

“sek-” fiilinden türediğini temel alır: Sekengen (Kabadayı, 2007, s. 114). Sekmek, “sıçrayarak 

yürümek” anlamıyla Segrek’in aceleci tabiatına uyar. Müneccimlerce “nühas-ı ekber” olarak 

adlandırılan Satürn, uğursuz sayılır. Harap ve helak olmak, korku ve hüzün ona isnad edilir. 

Türkler ve Avarların Satürn’e mensup olduğu söylenir (Başkan, 2007, s. 32). Gerçekten de 

Segrek; kâfirlerin kâbusu olmuştur, onları helak etmiştir. Uyuduğu hâlde önlemini almış, bu 

önlem kâfirlerce anlaşılamamış ve olağanüstü bir durum olarak görülmüştür. “Hay ne 

uyumak! Koltugı altından bakar. Kalkar bize gen yazuyı tar gösterür.” (135a/7-9) ifadeleri, 

düşmanın Segrek’ten ne denli korktuğunu, âdeta onu bir canavar gibi gördüğünü gösterir. 

Eski minyatürlerde Satürn de; yedi kollu, koyu renkli bir insan figürü olarak, her bir elinde 

“fare, taç, kazma, mızrak” gibi malzemeler taşır şekilde çizilmiştir. Astrolojide, üç gezegenin 

kavuşumu çeşitli tesirlere neden olduğu düşüncesiyle önemsenir. Üç gezegenin bir araya 

gelmesi, özel bir durum olarak tarif edilir. Merkür ve Venüs'ün, dış gezegenler olan Jüpiter, 

Satürn, Uranüs, Neptün ve cüce gezegen Pluto ile üçlü birleşimleri diğer birleşimlere nispeten 

sık görülür, en az on yılda bir gerçekleşir (Dreifache Konjunktion, 2018). Egrek’in 

tutsaklığının kaç yıl sürdüğü metinde belirtilmemiştir. Segrek’in soylamasında “Beşikde 



 

178 

koyub getdügün kardaşunam.” (136b/10) ifadesi yer alır. Bu veriler dâhilinde, anlatı boyunca 

küçüklüğü vurgulanan Segrek’in 10-15 yaşları arasında olduğu söylenebilir. Metnin 

bağlamına göre üç kişinin yeniden kavuşması (Uşun Koca/ Venüs, Egrek/ Jüpiter, Segrek/ 

Satürn) on ila on beş yıl arasında bir süre geçtikten sonra meydana gelmiştir. 

“Ögsüz” bir oğlandan, Segrek’in gerçekleri öğrenmesi dikkat çekicidir. “Kimsesiz, 

anasız babasız çocuk” anlamına gelen öksüz, Segrek’in kardeşi olmayışına işaret etmektedir. 

Segrek’in kardeşsizlik ile ilgili söylediği soylamada “Kardaşsuz yigit ensesine yumruk 

tokınsa aglayuban dört yanına bakar olur.” kısmı öksüz çocuğun durumuna benzer. Öksüz 

oğlan bir kızanla tartışırken Segrek onları görür ve her ikisine birer tokat vurur. Annesi babası 

olmayan bir kişi de, kardeşi olmayan bir kişi de ortak noktada birleşir: savunmasızlık. 

Yazılı kaynaklarda bin yıldır adına rastlanan “kopuz”, metinde de önemli bir motif 

olarak yer almaktadır. Egrek, Segrek’in yanına gittiğinde onu uyur vaziyette bulur ve belinde 

bir kopuz vardır. Kopuz, Egrek’e uyuyan yiğidin kendi milletinden olduğu düşüncesini 

vermiş olmalıdır ki öldürmeye gittiği yiğidin başında kopuz çalarak onu uyarmaya çalışır. 

Kopuz, daha önceki hikâyelerde de eğlendirme, güç verme, kutlama gibi çeşitli amaçlarla 

kullanılmıştı. Bu hikâyede ise “uyarıcı/ (bizden olanı)belirleyici” işlevdedir. Belirleyici vasfı, 

uyanan Segrek’in elinde kopuz olduğu için Egrek’e saldırmamasında da görülür. Destan 

anlatıcısı için ezgi ve müzik aleti çok önemlidir. Müzik aletinin kullanmasıyla destan 

anlatıcısı; anlatımı gözden geçirme, soluk alma, vurgu gerektiren bölümleri belirginleştirme 

şansını yakalar. Destan anlatıcılarının, ozanların icralarına eşlik eden yegâne çalgı da kopuz 

olmuştur (Feyzioğlu, 2006). Segrek’in “Dedem Korkud kopuzı hürmetine çalmadum. Eger 

elünde kopuz olmasaydı agam başıyçün seni iki pâre kılurıdum.” ifadeleri kopuzun kutsiyetini 

de ortaya koyar. 

Şamanlar, bir at ya da kuş ruhunu evcilleştirmeyi seçerler ve dünyadaki görünmez 

hayvanların tümünün yardımına başvururlar (Roux J. , 2005, s. 143). Uşun Koca bu 

bağlamda, yukarıda aktarılmış olan özellikleriyle “şaman” olabilir. Adına eklenmiş “Koca” 

unvanıyla, Oğuz’un uzun süre yaşamış, görmüş geçirmiş “dokuz ak sakallı”sından biridir 

(Tulum & Tulum, 2016, s. 32). Koca’nın iki oğlunun da “delü” vasfı taşıması dikkate 

değerdir. Delilik ve şamanın esrimesi arasında bağlantı kurulabilir. Öğrenmekle elde 

edilmeyen, belli başlı bir kamın soyundan gelmeyi gerektiren “kamlık”ta, şamanlığa aday 

olan genç staj gördüğü sürece özel bir cübbe giymez (İnan, 2018, s. 56-57). Egrek ve 

yanındakiler kam ve yardımına koşan ruhlar gibidir. Erginlenme yeri olan koruda sarhoştur, 

savaş giyimini çıkarmış vaziyettedir. Kamlar için kıyafetten sonraki en önemli unsur davul, 

dümbelek veya (Müslüman kamlarda) kopuzdur. Kopuz her iki kardeşin de çaldığı bir 



 

179 

çalgıdır. Davulu da hikâye sonunda birlikte çalarlar. Kâfirin korusundan aldıkları kısrakları 

“tavlunbaz urub” önlerine katarlar. 

Türklerin destan ve masallarından netlikle anlaşıldığına göre gençler kahramanlık 

gösterinceye kadar boyun gerçek üyesi sayılmaz, babasının eğreti verdiği addan başka ad 

taşıyamaz ve at sahibi de olamazdı (İnan, 2018, s. 121). Egrek, adını kazanamadığı ima 

edilerek Ters Uzamış tarafından “hüner gösterme”ye yönlendirilmiştir. Segrek de zaten 

küçüktür. Egrek, erginlenme yolunu tamamlayamadan esir düşer, iki kardeş bir araya gelince 

birlikte erginlenir ve “eş” sahibi olurlar. Demek ki iki kardeşin adı da babaları tarafından 

söylenen “eğreti” adlardır. Ters Uzamış Egrek’e adıyla hitap etmez, “Uşun Koca oglı” der. Bu 

anlamda,  Dede Korkut Hikâyeleri’ndeki katmanlı yapının devam ettiği görülmektedir. Cansız 

varlık tabakasında gezegenlerle ilişkilendirilen iki kardeş, canlı varlıklar tabakasında şamanlık 

ve esrimekle bağlantılı olarak “kendir/ kenevir-keten” olabilirler. Türklerin bin yıllardır bu 

bitkileri çeşitli sebeplerle kullandıkları bilinmektedir. Kendir ve ketenin lifleri dokumacılıkta 

etkin olarak yer almıştır. “Segrek” Tarama ve Derleme Sözlüklerinde “keten tohumu, zeyrek” 

olarak geçmektedir. “Egrik” ise DLT’de “eğrilmiş ip” anlamındadır. Türkler kendir ile keteni 

sık sık karıştırmışlar, Altay Türkleri ketene “ak-kendir” demişlerdir. Ketenin bir çeşidi olarak 

kabul ettikleri “kendir”in kabuğundan ip ve urgan büküldüğü bilinmektedir. İlaç yapımı, 

yağından istifade etmek, liflerinden dokuma yapmak gibi amaçlarla kullanılan kendir/ kenevir 

ve keten Türklerin kadim bilgisinde yer almaktadır. Uygurlara ait anlaşma metinlerinde, tıp 

kitaplarında bulunmaktadır. İki bitkinin karıştırılması Çinlilerde de görülmektedir, kenevire 

“büyük keten” dedikleri görülmektedir (Ulaş, 2018). O hâlde eğrilmek bağlantısı ve yaşça 

büyük olması nedeniyle Egrek’e “kenevir” denebilir. Segrek de “zeyrek, seğerek, siğerek” 

bağlantısıyla “keten” olmaktadır. Osmanlı tahrir defterlerinde “zeyrek” bitkisi için  “segerek” 

yazılmıştır (Tozlu & Kılıç, 2011, s. 103). Egrek’in Kazan’ın divanına destursuzca girip 

çıkabilmesi de esrimek için de kullanılan kenevir bitkisine işaret eder. Cezbe hâlinde bulunan 

“delü” Egrek, bu nedenle pervasız görülür. 

Kılıç, hikâyede önemli bir motiftir. Segrek evlendiği sırada “Oglan kılıcın çıkardı, 

kızıla gendü arasına bırakdı.” denir. Kırgız, Yabaku, Kıpçak ve sair boylarda demir kutsaldır. 

Bu boyların halkları and içtiklerinde, sözleştiklerinde kılıcı çıkararak yanlamasına öne 

koyarlar. Sözünde durmazsan kılıç kana bulansın, demir senden öcünü alsın anlamında “Gök 

girsin kızıl çıksın” derler (İnan, 2018, s. 115). Segrek de bu yemini hatırlatır mahiyette 

davranır, abisini kurtarma yeminini mitolojik yapıyla bağlar. 



 

180 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Varlık tabakalarının muntazaman üst üste dizildiği anlatıda, anlam katmanları da 

belirmiştir. Amaçlanan anlam ilişkilerini kurmak üzere deyimler, atasözleri, yeminler, 

gelenekler, benzetme sanatları işe koşulmuştur. Sözcük seçimleriyle bütünlük oluşturan daha 

büyük anlam yapıları tesis edilmiştir. 

Deyimler, genellikle önce deyim ardından deyimde işaret edilen durumun anlatımı 

şeklinde sıralanmıştır. Gerçekleri farklı ve etkili biçimde ortaya koymanın en güzel yolu olan 

deyimlerin hikâyede kullanılarından bazıları şunlardır: 

Destur dile-, hoş kal-, dilin ara-, yol ver-, karşu get-, acı yaş dök-, yolundan ır-, âdem 

sal-, ayagına at tuşagın ur-, gönli sev-, gözi tut-, uguru açuk ol-, gözlerini uyhu al-, yol az-, 

kapu baca olma-… 

Geçen zamanı anlatmak için kullanılan “Eyegülü ulalur, kaburkalu böyür.” atasözü bu 

hikâyede de görülmektedir. Egrek tutsak olduktan sonra, bir umut ışığı olarak Segrek bu sözle 

okuyucuya sunulur. “Eski tonun biti, ögsüz oglanun dili acı olur.” atasözü, Segrek Egrek’in 

varlığını öksüz bir çocuktan öğrenirken görülür. Egrek, hüner göstermeye çağırma görevi Ters 

Uzamış adlı bir yiğidindir. Segrek’i hüner göstermeye çağıransa öksüz oğlandır. Her iki kişi 

de isimlendirilişleri ve atasözleri yardımıyla duruma tamamen uygun hâldedirler. “Ters”, aksi, 

zor olan şey anlamında Egrek’in eylemini yönlendirir. Öksüz oğlan da “acı sözleri” ile 

Segrek’i yönlendirir. Ters Uzamış ve öksüz çocuk “gerçek” olanı temsil ederek hikâyenin 

benimsenmesini kolaylaştırırlar. “Ata hakkı Tangrı hakkıdır.” atasözü, Segrek’in babasını 

neden affettiğini açıklar. “Gerçekleri gizleyen” olarak Uşun Koca, Segrek’e göre ölümü hak 

etmiştir. Onu kurtaran, bu sözdeki toplumsal bilinç ve inanıştır. Böylece Segrek, toplumun 

istendik davranışlarına sahip bir birey olduğunu göstermiş olmaktadır. “Depegen götini 

süsegen yırtar.” atasözü, Kara Tekür tarafından söylenmiştir. Bu söz; tepen bir hayvana (at 

vb.), boynuzuyla saldıran bir hayvan (boğa, keçi vb.) karşı tutularak tehlikenin bertaraf 

edilebileceği düşüncesini taşır. Günümüzde kullanılan “Dinsizin hakkından imansız gelir.” 

atasözüne benzemektedir. “Acımasız olan kişiyi, kendisinden daha acımasız biri yola getirir.” 

anlamındaki bu sözler, kâfirin Oğuzlara bakışını da gösterir. “Alp erden adın yaşurmak ayb 

olur.” sözü, Egrek’indir. Segrek’in kendini tanıtması için bu atasözünün ve “ayıp”ın 

toplumsal konumu kullanılmıştır. 

Metinde benzetme sanatları çok etkili bir biçimde ve sıkça kullanılmıştır. Okurun/ 

dinleyicinin zihninde soyut olan hemen her şey somutlaştırılmaya çalışılmıştır. Metnin hitap 

ettiği kitlenin “duygudaşlık” kurabilmesi için ortam hazırlanmıştır.  Çoğu “biz”den olanlar ile 

ilgili yapılan benzetmeler, okurun duygularını “biz”e çekecek şekilde kurgulanmıştır. 



 

181 

Öksüzlük, toplumda üzüntü ve merhamet duygularını ortaya çıkaran bir durumdur. Segrek’in 

durumu, öksüz çocuğun ondan yediği tokatla özdeşleştirilmiştir. Alplarla ava gittiğinde bir 

kavga çıksa ve ensesine bir yumruk yese, kardeşi olmadığı için, ağlayarak etrafa bakacağını 

söyler. Toplumun Segrek’in durumunun acılığını anlaması beklenir. 

Hayvanlarla ilgili benzetmeler, metin içinde sıkça görülür. “Ayagına at tuşağı ur-” 

evlenmek anlamında kullanılmıştır. Bir atın hareket etmesini engellemek için yapılması 

gerekenle, Segrek’in Oğuz ilinden ayrılmasını engellemek için yapılması gereken şey aynıdır. 

Segrek’in eşi, çok dil dökmesine rağmen onu ikna edemeyince durumunu benzetmelerle ifade 

eder. Segrek için “kaytabanun buğrası, kazaguc aygır, agayılun koçları” sözlerini; kendisi için 

ise “sarvan, ılkıcı, çoban” sözcüklerini kullanır. Sarvan, yılkıcı ve çoban; sürüleri güden, sürü 

yöneticileridir. Kendini yönetici olarak gören gelin, başarısızlığını doğadan benzetmelerle 

şiirsel olarak ifade eder. Başarısızlığının sonucunun sadece kendine yüklenmesinden endişe 

eder. Bu endişeyi “Kademi kutsuz gelin deyince udsuz gelin” kalıbıyla ortaya koyar. Ayağı 

uğursuz olmak, kültürel bir inanıştır. 

Hayvanlarla ilgili benzer kullanımlar Egrek’in soylamasında yine Segrek için 

kullanılmıştır: 

Kaytabanum güdende sarvanum mısın? 

Kazaguçum güdende ılkuçım mısın? 

Agayılum güdende çobanum mısın? 

Kulagumda sır söyleşür nâyibüm misin? 

Bu kez; yönetici Egrek, onun namına yardımcı olan ise Segrek olarak 

konumlandırılmıştır. İki kardeşin kavuşmalarında Egrek Segrek’in boynunu öper,  Segrek 

abisinin elini öper. Kucaklaşma, sevgi göstermede dahi toplumun ilkelerinin olduğu görülür. 

Büyüğün ve küçüğün kültürel yeri belirlenmiştir. Büyük sevgi, küçük saygı gösterir. Büyük 

önder, küçük yardımcıdır. Bu özellik Bilge Kağan ve kardeşi Kültigin arasında da aynıdır. 

Tarihsel kökeni olan bir davranış biçimidir. 

Seyrek Egrek’i kurtarana değin Uşun Koca’dan “ata” olarak söz edilir. Bu ana kadar, 

saygının hâkim olduğu görülmektedir. Egrek kurtulduktan sonra Segrek  “Babam mana karşu 

gelsün.” diyerek müjdeci gönderir. Sadece saygı ile başlayan baba-oğul ilişkisinin, sevgi ve 

saygının harmanlanmasıyla yeni bir boyut kazanması sağlanır, aile bütünlüğünü oluşturulur. 

Savaş alanlarında askerlerin birbirini tanıyabilmeleri, gizliliği sağlayabilmeleri için 

parolalar kullandıkları bilinmektedir. Benzeri bir kullanım, Egrek’in Segrek’in onun kardeşi 

olduğundan emin olması için metne yerleştirilmiştir. Soru ve cevaptan oluşan hemen hemen 



 

182 

aynı soylama, Depegöz ile Basat arasında da görülmektedir. Okura/ dinleyiciye kültürel 

kimliğini, siyasi varlığının mahiyetini hatırlatma amacı da güden, parola niteliğindeki 

kısımdır. Sağlama yapılmasına imkân veren bu uygulama anlatıda şu şekildedir: 

Kalarda koparda yerün sorar olsam ne yerdür? 

Karanu dün içinde yol azsan umun nedür? 

Kaba âlem götüren hanunuz kim? 

Gavga güni öndin depen alpunuz kim? 

Yigit senün baban kim? 

…Adun nedür yigit? 

Soylamadaki sorulara Segrek’in verdiği cevaplar, bireyin aidiyeti konusunda toplumun 

belirlediği sırayı ortaya koyar. Bireyin aidiyetini ve varlığını belirleyenler sırasıyla; yurt, dinî 

inanç, hükümdar, ordu başı, babadır. Tüm bunlar varsa birey vardır, o zaman adının önemi 

olur. 

Onaylanan ve onaylanmayan durumların anlatıda beddua ve dualar yardımıyla 

gösterildiği olur. Güzel sözler için “Ağzun içün öleyim, dilün içün öleyim.” denirken, 

beğenilmeyen sözler için “Agzun kurısun, dilin çürisün” gibi beddualar yer alır. Rıza alındığı, 

dualarla işaret edilir. “Ugurun açuk olsun! Sag esen varub gelesin.” ifadeleri kullanılır. 

Kararlılığın son noktası ise “yemin” ile bildirilir. Segrek’i ikna etmeye çalışan eşine karşılık 

o; kılıcı, doğmamış çocuğu, kendi canı üzerine yemin eder. 

Kâfirin “olumsuz” kimliği, yaptığı aldatmacaların dile getirilmesiyle perçinlenir. 

Tekür’ün Oğuz yiğitlerine tuzak olması için koru yaptırması birinci aldatmacadır. İkinci 

aldatmaca ise Egrek’e söylenen yalandır. Segrek’le başa çıkabilmek için Egrek’i savaşmaya 

göndermek isteyen kâfirin sözleri şöyledir: 

Yigit sana tekür himmet eyledi. Şunda bir delü yigit yolcınun yolakcınun çobanun 

çoluğun etmegin alur. Tut ol delüyi öldür, seni koyu verelüm. 

Egrek, karşısındakinin Oğuz’dan biri olduğunu bilse şüphesiz ki harekete 

geçmeyecektir. Ayrıca “yolcu, çoban, çocuk” gibi yalnız ve savunmasız kişilerden söz 

edilerek duygularına dokunulmuştur. Tüm bu aldatmaca bir de Tekür’ün “himmeti” olarak 

sunulmuştur. Kurgulanan aldatmacanın içinde, Oğuz yiğitlerinin merhamet, cesaret ve 

yiğitlikleri vurgulanmış olmaktadır. “Biz” ve “onlar”ın her karşı karşıya gelişinde, ya nicel 

fark ya da hile yoluyla öne çıkmak isteyen “onlar”, okurun düşüncesinde “kötü” varlığıyla 

özdeşleşir. Eserin ait olduğu ideolojinin kendi toplumuyla sıkı bağları olduğu, onu gayet iyi 

tanıdığı kullanılan ikna stratejilerinden anlaşılmaktadır. 



 

183 

Salur Kazan Tutsak Olub Oglı Uruz Çıkardugı Boy. 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

Hikâyenin başlığı, hikâyedeki ana olayı özetler niteliktedir. Kazan Han bir av 

sırasında, kâfir sınırında derin bir uykuya dalmasıyla tutsak olmuştur. Yıllarca süren tutsaklık 

Uruz’un harekete geçmesiyle son bulmuştur. 

Kazan’a Trabzon tekfurunun gönderdiği şahin, av sırasında Toman’ın Kalesine konar. 

Şahinin ardına düşüp dere tepe aşan Kazan, kendini kâfir ilinde bulur. Beraberindeki 25 Oğuz 

erenini dinlemez ve daha ileri gider. Beyler şehit, Kazan tutsak olur. Başlangıç olayının 

zamanı verilmemiştir. Düşmanın topraklarında Kazan’ın uykusu yedi gün sürer, zaman 

hakkında tek bilgi budur. Haberin kaynağı anlatıcı/ yazardır. Olaya şahit olan yirmi beş eren 

de ölmüştür. Şahin kendi yurduna dönmüş ise, olayın mekânı Trabzon civarı olmalıdır. 

Ana olay; Kazan’ın oğlu Uruz’un “bir kişi”den dedesini babası olarak bildiğini, asıl 

babasının ise yıllar yılı Toman’ın Kalesi’nde tutsak olduğunu öğrenmesi ile başlar. Buradan 

itibaren olaylara sadece anlatıcı değil; “bir kişi”, amca, anne vb. pek çok kişi daha şahit ve 

dâhil olur. Giriş, Uruz’un kendini birey olarak ortaya koyabilmesi için “sebep” niteliğinde 

kurgulanmıştır. 

Şematik yapı. 

Begil oglı Emran’ın hikâyesinde “Aslan enügi yene aslandur.” (123a/4) atasözü yer 

almaktaydı. Uruz’un hikâyesinde de bu zihniyetin devamı görülür, metnin ana fikri de bu 

minval üzeredir. “Soy, kök, asıl” vurgusu anlatıya egemen kılınmıştır. Hemen her kısımda 

kökene vurgu yapıldığı görülür. Hikâye toplumuna, özünü hatırlatma gayesi güdüldüğü 

söylenebilir. Tercihler niyetin, niyetler tutumun, tutumlar da aidiyetin göstergesi 

olduklarından (Nacar-Logie, 2014, s. 67); anlatı kahramanı olarak herkesin tanıdığı bir kişinin 

oğlunun seçilmesi, oğlanın babası gibi davranması ve bunun tüm topluma mal edilmesi 

bağlantısı anlaşılabilir. 

Metnin epizot ve motiflerine dayanılarak olay örgüsü şöyle özetlenebilir: 

a) Salur Kazan, yirmi beş Oğuz ereni ve Trabzon Tekfuru’nun gönderdiği şahin ile 

ava çıkar. 

b) Avda şahin, Toman’ın Kalesi’ne uçunca Kazan onun peşinden hayli yol gider. 

c) “Küçücek ölüm” denen ağır bir uykuya dalan Kazan tekfurun adamlarınca tutsak, 

beraberindeki yirmi beş kişi şehit edilir. 



 

184 

d) Salur Kazan kalede bir kuyuda tutulmaktayken tekfurun karısına, onun yedi 

yaşında ölmüş olan kızını binek olarak kullandığını, ölülerine verdikleri yemekleri 

kendisinin yediğini söyleyince kuyudan çıkarılır. 

e) Kazan’dan kuyudan çıkma şartı olarak; kâfirlere bir daha düşmanlık 

etmeyeceğine, onları övüp Oğuz’u yereceğine dair yemin istenir. 

f) Söz oyunlarıyla yemini çarpıtan Kazan kopuz ister ve ardı adına soylamalarla 

kendini, kâfirin onun gözünde ne olduğunu anlatır; kâfirleri küçümser. 

g) Salur Kazan tarafından kandırıldıklarını anlayan kâfirler, bir oğlu ve kardeşi 

olduğu için onu öldürmeye çekinirler. 

h) Kazan’ın oğlu Uruz büyüyüp de yiğit olunca bir kişi ona, babasının tutsak olduğu 

gerçeğini anlatır. 

i) Annesine gerçekleri gizlediğinden dolayı kızan Uruz, amcası Kara Göne ile 

anlaşarak babasını kurtarmak için yola çıkar. 

j) Uruz ve diğerleri yolda karşılarına çıkan ayasofyayı ele geçirince Toman 

Kalesi’nin tekfuru onların gelişini öğrenir. 

k) Kâfirler, Uruz ve beraberindekilere karşı Salur Kazan’ı savaşmaya gönderirler. 

l) Beyrek’i, Dölek Evren’i, Alp Rüstem’i yenen Kazan’ın karşısına oğlu gelir. 

m) Uruz, Kazan’ı yaralar, öldüreceği sırada babası ona kendini tanıtır. 

n) Oğlu, kardeşi ve sair erenlerle kucaklaşan Kazan onlara katılır, birlikte kâfiri 

yener ve ganimet elde ederler. 

o) Kazan yurdundakilerle hasret gidererek yedi gün yedi gece sürecek bir toy 

düzenler. 

Anlatı, başlık itibariyle Uruz için düzenlenmiş görünse de Kazan’a daha fazla söz 

hakkı verilmiştir. Uruz, ana olayın içine sokulana kadar türlü detaylarla Kazan’ın ağzından 

Kazan tanıtılmış, icraatleri anlatılmış, kaledeki eylemlerinden söz edilmiştir. Baba-oğulun bir 

tutulduğu hâkim ideoloji, metnin söyleminde de aynı birliği göstermiştir. 

Durum. 

Hikâye, iki bölüme ayrılmış bir yapı arz etmektedir. Bölümlerden biri tamamen Salur 

Kazan’a, ikincisi Kazan-Uruz buluşmasına ayrılmıştır. Olayların arka plan bilgisi, diğer 

hikâyelerden çok daha fazla ve ayrıntılıdır. Salur Kazan’ın toplumca koyulduğu yüce yeri, bu 

anlatıda müşahade etmek mümkündür. Uruz’un birey olarak sayılabilmesi için, nasıl bir 

babaya sahip olduğu okura iyice belletilir. Kazan Han’ın ava çıkma nedeni, avda olanlar, avın 

sonucu açıkça anlatılır. Kişi ve mekân isimlerine özellikle yer verilmesi, anlatının gerçeklik 

özelliğine vurgu yapar. 



 

185 

Hikâyedeki her olay hakkında tam olarak bilgi sahibi olmak mümkündür, ikisi hariç. 

Uruz’dan babasının kim olduğunun, ne durumda olduğunun neden gizlendiği belirtilmemiştir. 

Uruz’a “bir kişi”nin pat diye neden gerçekleri söylediği anlaşılamamaktadır. Kısmi bir cevap, 

Uruz’un annesine verdirilir: “Korharudum, kâfire varasın, gendüzüni üzesin, helâk olasın, 

anuniçün sana demezidüm.” (143b/2-3). Uruz’la ilgili bu önemli vakaların arka plan bilgisinin 

açık olarak verilmeyişi, öncelenenin Kazan olduğu fikrini doğurur. 

Kazan’ın dilinde politik yapının sesi duyulur. Kendiyle ilgili anlattıkları olsa da 

Kazan’ın asli rolü, Oğuzları tanıtmak/ hatırlatmaktır. Bir Oğuz’dan beklenen kültürel, dinî, 

toplumsal hangi özellik varsa Kazan’da belirmiştir. Bu nedenle de ana olaya kadar her şey 

onun üzerinedir. Durumu bilen okur/ dinleyici, Uruz’la başlayan mücadeleyi anlayabilecektir. 

“Güçlü bir bey dahi ‘gafil’ olabilir, oğul ve kardeş bir insanın en önemli dayanaklarındandır, 

soy bağı önemlidir, soyunu ve nereden geldiğini unutmayan/ bilen kişi önünde sonunda zafere 

ulaşacaktır.” gibi pek çok çıkarım hikâyede olaylar vasıtasıyla örneklendirilmiştir. 

Yorum. 

Söylem, karşılıklı iletişimde bir sözleşme niteliğindedir. İletişimin doğasını, türünü, 

biçimini belirleyen bir sözleşmedir. Bu anlamda iletişimde muhataplar önemlidir. İletişimde 

söylemin niyetine bağlı olarak dil aracılığıyla sosyal statü, dolaylı veya doğrudan bildirilebilir 

(Nacar-Logie, 2014, s. 40). Hikâyedeki söylem sahiplerinden Salur Kazan, hiyerarşik olarak 

toplumun en üst kademesindeki isimdir. Normalde, zirvede Hanlar Hanı Bayındır Han 

bulunur. Fakat bu hikâyede Bayındır Han aktif değildir, Kazan’ın söylemini güçlü kılmak için 

Bayındır Han’ın görmezden gelindiği düşünülebilir. Kendisinden sadece, Uruz onu babası 

olarak bildiği için bahsedilir. Han Kazan, statüsünün yüksekliği oranında söylem ve eylem 

sahibidir. “Biz”den olanların başını çeken Kazan’dır. Grubun diğer üyelerinin söyleme dâhil 

edilişleri de statüleriyle doğru orantılıdır. Olaylara hakimiyeti olan üst söylem grubunda etkin 

rol önce Kazan’ın sonra Uruz, Beyrek, Rüstem ve Evren’indir. 

Alt söylem grubu Trabzon Tekürü, Toman Kalesi Tekürü ve karısı, bunların 

emirlerindeki kâfirlerden oluşmaktadır. Trabzon Tekürü, “şahin” göndererek Kazan’ın 

eylemini başlatandır, dolayısıyla söylemi simgeseldir. Onun ağzından tek söz verilmemiştir. 

Toman Kalesinin Tekürü ise, casus yoluyla Kazan’ın gelişinden haberdar olan ve eyleme 

geçendir. Bu noktadaki söylemleri önce tanımayı, ardından da tutsak etmeyi içerir. Tekürün 

karısı ise, rencide etmek üzere yanına gittiği Kazan’ın kuyudan kurtuluşuna vesile olandır. Bu 

grupta en fazla söz hakkı ona tanınmıştır. Tekür’ün karısının Kazan’la iletişimi Kazan’ın 

esprili cevapları ve kandırmacalarıyla süslüdür. Kadının bir anne olarak hassasiyeti, onun 

yanılmasına meydan vermiştir. Yanılgısını Tekür’e taşıması, Kazan’ın özgürlüğü yolunda ilk 



 

186 

adımdır. Han’ın tutsaklıktan kurtulabilmesi için, hareket kabiliyetini sıfırlayan kuyudan 

çıkarılması gereklidir. Kâfirin inançlarını kâfirlere karşı kullanan Kazan, dinî söylemin de bir 

parçası olur. Karşı tarafı iyi tanımaktadır. Buradan itibaren kâfir söylemi “saf”, Kazan’ın 

söylemi “kurnaz” vasıflıdır. Kâfir, bir çocuk gibi gösterilir; tutsaklarından kendilerine 

düşmanlık yapmamasını ve onları övüp Oğuz’u yermesini istemeleri çocuksu isteklere benzer. 

Kazan’ın zekâsı ve bilgisi ön plana çıkarılırken, kâfirin akılsızlığı vurgulanır. Kâfirler, 

“akılsız, korkak, batıl inançlı” olduklarını ortaya koymak için konuşturulur. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Yalnızca bireylerin değil; tutumların, müziğin, kıyafetlerin, statülerin, inançların, 

kültürel ögelerin vb. konuştuğu Dede Korkut Hikâyeleri’nde her öge bir veri sunar. Sözcük ve 

cümleler de bunların ortaya döküldüğü yerlerdir. Hayatını at üstünde idame ettiren, dur durak 

bilmeden akınlara giden, yurdu için durmadan çalışan, yılda iki kez yerini değiştiren hareketli 

ve medeni bir millet olan Türklerin metinleri de eylem dolu hayatları doğrultusunda 

yaratılmıştır. Eylem cümlelerinin anlatıların belkemiği niteliğinde oluşu buna örnektir. 

İletişime verilen büyük önem, çoğu diyaloglarla örülmüş soylamalarda dikkat çeker. 

Soylamalar, hem edebî zevke hitap eder hem de doğrudan iletişimi en özlü şekilde meydana 

getirir. Aynı zamanda anlatılanların toplumun zihninde kalıcılı olması için ritmik unsurlardan 

yararlanır. 

Kâfir, Oğuz’un karşıt grubudur. Grubun karşıtlığı cümle yapısında kendini gösterir. 

Devrik cümle yapısına, kâfirin tanımlandığı kısımda rastlanır. Cümlenin kurallı olmayanı 

devrik, Oğuz’un kuralına uymayan kâfirdir denebilir. Kazan’ın peş peşe soylamaları, muhatap 

kâfirler olduğundan ara ara devrik cümleler barındırır: 

Arkıc kırda yaykanur ummân denizinde 

Sarb yerlerde yapılmış kâfir şehri 

Saga sola çırpındı urur yüzgeçleri 

Su dibinde döner bahrîleri 

“Tangrı menem!” deyü su dibinde çagrışur âsîleri 

Önin koyub tersin okur kızı gelini 

Altun aşuk oynar Sancıdanun begleri. 

Altı katla Oğuz vardı, alımadı ol kaleyi. (141a/13-141b/5) 

Elüne girmişiken, mere kâfir, öldür meni yitür meni, sal kılıcun kes başum, kılıcundan 

saparum yok (141a/10-11). 



 

187 

Karşı taraf, kızlarının tersinden okuması gibi, her şeyiyle Oğuz’a zıt kurgulanmıştır. 

Özne ve nesneler yüklemden sonraya bırakılmış, eylemin vurgusu artırılmıştır. 

İsim cümleleri genellikle tanıtma, tanımlama, bilgi verme amaçlı cümlelerdir. Bu tür 

cümlelerin kullanımında gruplar arası bir farklılık gözükmemektedir. Amaçlarına ve kullanan 

gruba göre birkaç örnek verilebilir: 

Tekürün avratı: Dirlügün yer altında mı hoşdur, yohsa yer yüzinde mi hoşdur? 

Kazan: Ölülerünüzde andan yorga yokdur, ana binerem. 

İt gibi kev kev eden çirkin huslı, küçücek tonuz şölenli (…) köpegüm kâfir! 

Ak sazun aslanında bir köküm var, alaca yundunı turgurmaya. 

Metinde soru cümleleri az sayıdadır. Bilinmeyenin az oluşu, soru cümlelerinin 

gerekliliğine etki etmiş gözükmektedir. Tekür’ün karısının, Uruz’un, Kazan’ın “öğrenme” 

amaçlı soruları vardır. Bunların yanı sıra Kazan tanınmamak için, cevaplarını bilmezden 

geldiği sorular sorar. Bu sorular; Beyrek, Rüstem, Evren’in vasıflarını dinleyicilere duyurmak 

için tasarlanmış gibidir. Gerçek sorusu, ordunun önünden gelen genç yiğidin kim olduğunu 

öğrenmeye yöneliktir. 

Diyalogların estetik hâli olarak değerlendirilebilecek soylamalar, metinde geniş yer 

tutar. Soylamalarda hâkimiyet Kazan’ındır. Kâfirle olanlarda cevap yoktur, Oğuz beyleriyle 

olanlarda karşılıklılık söz konusudur. Kazan o kadar şeyi peş peşe sıralarken, kâfire söz hakkı 

verilmez. Anlatıcı/ yazar burada niyetini ortaya koyar. Konuşması/ dinlenilmesi gereken 

Kazan’dır, gerisine ancak bir “işlev” dahilinde ifade fırsatı verilebilir.  Tekürün karısının 

konuşması buna örnektir. O, hem kendi zayıf yanlarını birinci ağızdan ortaya koymak hem de 

Kazan’ın kuyudan çıkışını hazırlamak işleviyle konuşturulur. Soylamalarını kopuz eşliğinde 

icra eden Kazan; kâfirin dili, müzik dili ve Oğuz dili olmak üzere üç dil bilmektedir. Üç dili 

de etkin bir şekilde kullanmaktadır. “Mecazen” kâfirin anladığı dilden, “ruha hitap ederek” 

müzik dilinden, “kültürel ve tarihi mensubiyetinin tamamen bilincinde olarak” Oğuz’un 

dilinden konuşur. Niyetler genellikle ima ve şaka yoluyla ortaya konur. Kazan’ın “Vallâhi 

billâhi, togrı yolı görür iken eğri yoldan gelmeyeyim.” yemini ima ve şaka ögelerinin 

başarıyla bütünleştirildiğini gösterir. Sözünde durmak, yalan söylememek gibi hasletlere 

önem veren bir toplumda, Kazan gibi bir beyin kendini kurtarmak için dahi yalan söylemesi 

mümkün değildir. Söz oyunlarıyla gerçeği dile getirdiği görülmektedir. 

Kâfire birinci soylamasında Kazan, karşılaştığı düşmanların sayısına rağmen 

korkmadığını anlatır. İkinci soylamada, fiziksel ve yönetimsel gücünden bahsedip tevazusunu 

vurgular. Üçüncüsünde, Kazan’a göre, kâfirin vasıfları ve kâfire karşı kazandığı büyük zafer 

yer alır. Dördüncüde geçmiş başarılardan bahsedilir. Beşincisinde Kazan oğlunun ve 



 

188 

kardeşinin varlığından söz açarak gözdağı verir. Son soylamasında ise kâfiri küçük ve hor 

gören ifadeleri art arda sıralar. Bu soylamalar karşısındakinin “kim” olduğunu mesnetlerle 

kâfire anlatan, uyarıda bulunan ifadelerdir. Söylenenlere karşı karşı tarafın tek cevabı “Bu bizi 

ögmedi, gelün bunı öldürelüm.” olur. Sonra, soylamadaki meydan okuma etkisini göstermiş 

olmalıdır ki “Bunun oglı var, kardaşı var, bunı öldürmek olmaz.”derler. Uruz’un biri soylama 

olmak üzere iki diyaloğu vardır. İlk diyalog, bilinmeyen bir kişiden alınan bilinmeyen bir 

bilgiye dairdir. Soylamanın sebebi olan bu diyalogdan sonra Uruz annesine hesap sorar, 

öfkesini kusar. Duygusal olarak sert olan bu anın, soylamayla verilmesi havayı yumuşatır. 

Diğer diyaloglarında Uruz’un sözlerinin karşılığı, muhatabın eylemidir. “Men babam tutsak 

oldugı kaleye gederem” der, ittifakla anlaşılıp sefere çıkılır. “Hây atamun altun kadehinden 

şerâb içen, meni seven atdan ensün, bunun kapusına birer gürz uralum.” der, on altı yiğit 

birleşip kapıyı kırarlar. 

Cevapsız diyalogların “emir” telakki edildiği görülmektedir. Karışısındakinin babası 

olduğunu öğrendiğinde, suskun olan ve eylemi konuşan taraf Uruz’dur. Attan yere iner, 

babasının elini öper. Cevapsız diyalogların hiyerarşik bir düzende olduğu anlaşılmaktadır. 

Basit yapıda olmayan cümleler ve uzun cümleler genellikle Kazan’a aittir.  Bu 

cümleler kâh şartla kâh hitap ve eylemlerle kurulur: 

Anda dahı “Erem, begem!” deyü öginmedüm, ögünen erenleri hoş görmedüm. 

Kelisâsın yıkub yerine mescid yapdum, ban banlatdum. 

Firavn şişler yükleyüb yerden çıksa kaba ökçemile perçîn kılan Kazan eridüm. 

Yigirmi bin er yagı gördümise yelmedüm. 

Ak kayanun kaplanınun erkeğinde bir köküm var, arkıç kırda sizün geyiklerünüz 

tozgurmaya. 

Cümlelerde yer alan fiilimsiler, şart eylemleri, aktarma cümleleri, eylem sayısı 

cümlenin yapısına etki eder. Sıralı fiil cümlelerini, anlatıcı da kullanmaktadır. Yukarıdaki gibi 

karmaşık cümle yapılarının ifade gücünün ise hikâyenin en güçlü kişisine bırakıldığı 

anlaşılmaktadır. Kazan’ın cümlelerindeki sözcük türü zenginliği göze çarpmaktadır. Kâfirin 

cümleleri genellikle kısa ve basittir, böyle olmayanları da vardır: 

Kim idügin bilün. 

Varayın Kazanı göreyin ne hallu kişidür, bunca âdemlere zarb ururımış. 

And iç kim bizüm elümüze yagılıga gelmeyesin hem bizi ög, Oguzı sındurgıl, seni 

koyuverelüm, var get. 

Vallâhi Kazan eyü and içdi. 



 

189 

Metindeki cümle seçimlerinin gerek yapı gerek anlam ve gerekse karşılıklılık itibariyle 

gruplara eşit olarak dağıtılmadığı görülmektedir. Yazarın/ anlatıcının mensubu olduğu 

topluma yönelik olumlu yargısının seçimlerine de aksettiği söylenebilir. İletişimin önemli 

unsurlarından olan “karşılıklı” oluşun bazen sözler bazen eylemlerle sağlandığı 

anlaşılmaktadır. Cevabın görmezden gelindiği, sözlü cevabın alınmadığı kısımlarda “emir 

verme, statü farkı” gibi unsurların etkili olduğu kanısına varılmıştır. 

Sözcük seçimleri. 

Söylem içerisinde hiçbir kullanım niyetsiz değildir. Eş anlamlı sözcükler içinden 

söyleme dâhil edileni veya edilmeyeni bir niyet doğrultusundadır. Sözcük tercihleri kültürel, 

dinî, ideolojik yapıyı ortaya koymaya yardımcı olur. İkilemelerin kullanımında, üstünde 

durulmak istenen ögeyi; karşıt anlamlı sözcüklerin kullanımında, neyin belirginleştirilmek 

istediğini anlayabiliriz. Mitik devrin izlerini taşıyan masal, destan, efsane gibi sözlü ürünlerde 

de varlıkların adlarının seçiminde “niyetsel” bir bağlantı görülür. Dede Korkut Hikâyeleri, 

bütün bu sözcük seçimlerine dair zengin veriler sunan, çok katmanlı bir yapıdır. 

Metinde “agla-/ melül ol-, şart eyle-/ and iç-, öldür-/ yitür-, er/ beg, kayıt-/ gerü dön-, 

asıl/ kök” gibi yakın ve eş anlamlı kullanımlar görülür. Diğer hikâyelere nazaran, bu tarz 

kullanımların anlatıdaki sıklığının azaldığı görülmektedir. Eş ve yakın anlamlı sözler, 

karakteristik bir özellik olarak, cümlelerde yine art arda bulunmaktadır. Cümlede önemsenen 

her ne ise, bu vasıtayla daha anlaşılır kılınmakta ve vurgulanmaktadır. Vurgulamak için 

bununla da yetinilmemekte, sözcük çiftleri tekrar tekrar söylenmekte, âdeta zihinlere 

kazınmaktadır: 

Anda dahı “Erem, begem!” deyü öginmedüm. (140b/9, 141a/9, 141b/8-9, 142a/5) 

Gendü aslum, gendü köküm sımagum yok. (140b/11, 141a/11-12, 141b/11, 142a/7, 

142b/3-4) 

Böyle degeç oglan agladı melûl oldı. Atını kayıtdı gerü döndi. (143a/7-9) 

Karşıt anlamlı sözcükler genellikle Oğuz’un karşıt grubuyla ilgili cümlelerde 

kullanılmıştır. Sözcüklerin bazıları yaygın olarak zıt anlamlı bilinirken, bazıları bağlama göre 

bu anlam ilişkisini kazanır. Karşıt anlamlılığa metinden “ög-*sındur-, dogrı yol*eğri yol, 

sag*sol, kelisa*mescid, ölü*diri, beg*kul et-” örnekleri verilebilir. Bağlama göre karşıtlık 

oluşturanlar ise “ag akça*pûl, kızıl altun*bakır” gibi sözcüklerdir. 



 

190 

Anlamı güçlü kılmanın sık tercih edilen bir yöntemi olarak ikilemeler, anlatıda Kazan 

Han ve anlatıcı/ yazar tarafından kullanılmıştır. Kazan’ın kullandıkları, kendi kudretini 

yüceltmeye yöneliktir. Anlatıcının ise savaş sahnelerinin heyecanını artırdığı görülür: 

“Yüksek yüksek kara tagdan taş yuvalansa 

Kaba ökçem, uylugum karşu tutan Kazan eridüm 

… 

Kaba kaba begler oglı gavgâ kılsa 

Kamçı salub tindüren Kazan eridüm” 

Bu mahalda Oguz erenleri alay alay geldi, güpür güpür tavullar, nakâralar çalındı. 

“Soy” ile ilgili sözcüklerin seçimi ile hikâyenin bağlaşıklık ve bağdaşıklığının 

sağlandığı görülmektedir. “Ata adını yöritmeyen hoyrad ogul/ Ata belinden enince enmese 

yeg/ Ana rahmine düşince togmasa yeg/ Ata adını yöridende devletlü ogul yeg.” (4a/9-12) 

atasözleri, hikâyenin ortaya konuluş amacı gibidir. Adı sanı belli bir “ata”, atanın da onun 

namını yürütecek özelliklerle donanmış bir oğlu olmalıdır. Bu bağlamda, toplumun 

ideolojisine uygun olarak hareket edilmiş; hikâye içindeki “baba” her yönüyle tanıtılarak 

oğlundan beklenenler ve onun yapabilecekleri belirlenmiştir. Kazan’ın soylamalarında sıkça 

tekrarladığı “Gendü aslum, gendü köküm sımagum yok.” İfadesi, makro anlamda soy bağını 

da vurgulamaktadır. Kâfirin de soy bilgisine işaret eden ifadelere yer verilmiş, zıtlıklar 

vasıtasıyla karşılaştırma yapılmasına olanak tanınmıştır: 

Arkıc kırda dönderdügüm, mere kâfir, senün baban, 

Sakkına imrendügüm senün kızun gelinün (141b/12-13) 

Ak Kayanun kaplanınun erkeğinde bir köküm var, 

Arkıc kırda sizün geyiklerünüz tozgurmaya. 

Ak sazun aslanında bir köküm var, 

Alaca yundunı turgurmaya. 

Azulı kurd enügi erkeginde bir köküm var, 

Agca yanal tümen koyunun gezdürmeye. 

Ag sunkur kuşı erkeginde bir köküm var, 

Ala ördek, kara kazun uçurmaya. 

Kalın Oguz elinde bir oğlum var, Uruz adlu, 

Bir kartaşum var, Kara Göne adlu, 

Yeniden toganunı dirgürmeyeler. (142a/8-13, 142b/1-3) 

Av sahnelerinin imgelerinden yararlanılmış olan bu soylamada; Kazan ve oğlu “avcı” 

hayvanlarla, kâfir ise “avlanan” hayvanlarla soy birliği içindedir. Kuvvetin “biz”den olanlara, 



 

191 

acizliğin “öteki”lere verildiği görülmektedir. Renk adları da Oğuz’dan olanlar için “ak”, 

diğerleri için “alaca, agca (yanal), ala, kara” olarak kullanılmıştır. Oğuz hep ak, karşı taraf hep 

karışık ve karadır. 

Metinde Kazan’ı ifade eden sözcükler: Kazan (57 kez), Kazan Beg (6 kez), baba (5 

kez), kâfir (4 kez), Han Kazan (3 kez), ata (2 kez), han/ beg/ Tatar/ er (1’er kez)dir. Birey 

olarak varlığının önemsendiği açıktır.  “Baba” olması ise ikinci önemli özelliğidir. “Kazan” 

adıyla ilgili açıklamalar “Salur Kazan’un Evinün Yagmalandugı Boy”da verilmişti. Uruz’dan 

anlatıda: Uruz (9 kez), ogul (8 kez), oglancuk (2 kez), Alp Uruz (2 kez), bir ag boz atlu (2 

kez), yigit (2 kez), Kazan’ın oglı/ Arslan Uruz (1’er kez) sözcükleriyle söz edilmektedir. 

Uruz’un bir evlat, çocuk oluşunun öncelendiği; birey olarak varlığının da güçlü görüldüğü 

anlaşılmaktadır. Oğuz erenlerinden Beyrek, Dölek Evren ve Alp Rüstem; babalarının 

adlarıyla anılmışlardır. Karşı tarafı temsil eden sözcükler ise şöyledir: kâfir (29 kez), Tekür 

(10 kez), Tekür’ün avratı (2 kez), hatun/ avrat (1’er kez), Tırabuzan/ Tomanın Kalesinin 

Teküri (1’er kez), köpegüm (1 kez). Bu seçimler karşı tarafın birey olarak varlığının 

önemsenmediğini ortaya koyar. Düşman düşmandır, dini de farklıdır. Önemli olan kâfirin adı 

değil, bulunduğu yerdir. 

Renk adları ve at donlarının kişilerle özdeşleştirildiği görülür: 

Boz atlu- Beyrek, ag boz ata binen- Uruz, bedevî at- Dölek Evren, kazılık at- Alp 

Rüstem. 

Sayı adları metinde hayli yer tutmaktadır. Kazan’ın ilk soylamasında 10000’den 

itibaren onar bin artırarak 100000’e kadar getirilen düşman sayıları yer alır. Bu kadar 

düşmana karşı Kazan, ne korku duyar ne de zaferiyle övünür. “Yüz bin er gördümise yüz 

dönmedüm/ Yüzi dönmez kılıcum ele aldum.” ifadesinde görüldüğü gibi kılıç, Kazan’la eş 

tutulmuştur. Kazan tam bir savaş adamıdır. Savaş günü önden tepen alp olarak diğer 

hikâyelerde yer almıştır. Kazan’ın nükteci kişiliği “öginmedüm, öğünen erleri de hoş 

görmedüm” tekrarında da gözükmektedir. Yaptıklarını, gücünü, zaferlerini detaylıca anlatır; 

bu övünmektir. Ama tüm bu güçlü yönlerine rağmen övünmediğini ısrarla söyler. Buradaki 

övünmenin “kibre kapılmak”la eş değer görüldüğü söylenebilir. “Altı” sayısı ve katlarının 

hikâyelerde kâfirler için, olumsuz anlamda kullanıldığı belirtilmişti. Metinde de aynı durumun 

devamı görülür: 

Altı katla Oguz vardı, alımadı ol kaleyi 

Altı baş erile men Kazan vardum, 

Altı güne komadum, anı aldum. (141b/5-7) 



 

192 

Oğuz’da da var olan şeyler, kâfirlerdekilerle “küçümsenerek” karşılaştırılır. “Biz” ve 

“onlar” belirgin şekilde işaretlenir. Şölen, Türklerde bol bol yenilip içilen bir toplantı iken 

kâfirinki “küçücek tonuz şöleni”dir. Oğuz’un döşeği yündür, kâfirin “bir torba saman döşeği, 

yarım kerpiç yastığı” vardır. Türkler Yüceler Yücesi, tek Allah’a inanırlarken; kâfirin tanrısı 

“yonma ağaç”tandır. “İt gibi kev kev eden çirkin huslı” diye başlayan bu tanımlayıcı soylama, 

“Köpegüm kâfir!” sözüyle sonlanır. Kâfirin vasıfları “köpek”te toplanır. “İtün issi varısa 

tavşanun dahı Tanrı'sı vardur.” (Böler, 2018, s. 120), köpek ancak sahibinin direktifiyle 

hareket eder. Tavşan (av durumunda olan), daha büyük bir güce dayanmıştır: Tanrı. 

Kazan, Oğuz beyleri ve Uruz’la karşılaştığı olayda “er” diler. Karşısına çıkanlar 

“Erim” demiş sayılır. Övünerek kendilerini ve eylemlerini anlatırlar. Ancak Kazan; Beyrek’in 

“ense”sine, Dölek Evren’in  “depe”sine vurup Alp Rüstem’e de bir darbe indirip onları yener. 

Kazan’ın üçüne yaptığı eylemlerin toplamı zaten ancak bir kişiyle dövüşürken yapılabilecek 

şeylerdir. Onun kuvveti böylece gizil olarak yeniden ortaya konmuş olur. Gücünün emsali, 

oğlundadır. Uruz, bir kılıç darbesiyle onun omzuna dört parmak kalınlığında yara açar. 

“Gelenin oğlu olduğunu bildiğinden ağırdan almıştır” düşüncesinin hâkim olmaması için 

yazar devreye girer. “Tavrandurmadı” sözcüğüyle Kazan’ın bağışlamadığını, Uruz’un başarılı 

olduğunu vurgular. 

Sözcükler, kavram alanlarını kaplayan dilsel alanlar oluşturarak bir dünya görüşünü 

dile getirme işlevindedirler. Yedi başlı ejderhayla karşılaşışını anlatan Kazan, “göz” üzerinde 

durur. “Heybetinden sol gözüm yaşardı. ‘Hey gözüm, namerde gözüm, muhannas gözüm! Bir 

yılandan ne var ki korhdun?’ dedüm.” der. “Bana şuʿle vermeyen göz çıksun.” (Böler, 2018) 

atasözü, Kazan’ın durumunu yansıtır. Gözün; ruh, kişilik ve oğulla bir tutulduğunu 

hikâyelerden bilmekteyiz. Sağ ve sola yüklenen anlamlar mitsel ve dinsel kaynaklıdır. Sağ 

daha olumlu ve değerli bir anlam taşımaktadır. Ejderha karşısında “zayıf” olan göz 

yaşarmıştır. Kazan’ın ruhunun zayıf kalan, kemale ermesi gereken belki son kısmı da bu 

olayda tamamlanmıştır. Kazan’ı erginleyen olaylar soylamada (140b/12-141a/13) verilmiştir. 

Metinde sözcük seçimlerinin etkin gruba yönelmiş olduğu anlaşılmaktadır. Sözcükler, 

bağlamla tam bir uyum içinde kullanılmıştır. Eğreti yahut yersiz bir kullanıma rastlanmamış, 

amaca yönelik işlevlerle anlamın zenginleştirildiği görülmüştür. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Atasözleri ve deyimler, toplumun ideolojik, kültürel yapısının yansımasıdırlar. Öğüt 

ve deneyim içeren atasözleri; zamanında defalarca tecrübe edilmiş, anafikri aynı olan çeşitli 

olayları tek çatı altında birleştirirler. Geçmiş nesillerin edindiği deneyimleri gelecek nesile 



 

193 

aktarmanın hem sanatlı hem de en özlü hâlidirler. Atasözü kullanırken maksat; uyarmak, 

özetlemek, öngörmek, sonuçlandırmaktır. Deyimler ise karşılaşılan durumu en kestirme ve 

etkili yoldan dile getirmeye yarar. Retoriğin en güzel uygulama alanlarından olan atasözleri 

ve deyimlere hikâyede rastlanmaktadır. Deyimler çokça kullanılmıştır. Atasözlerinin ise 

kendilerinden ziyade hikâyelerine yer verilmiş gibidir. “Katı yörürsem kazâ bana yeter.” 

(Böler, 2018, s. 122) atasözünün hikâyesi; Kazan’ın şahinin peşinde dere tepe aşıp, beylerinin 

“Hanum, dönelim.” ihtarına uymayışıyla başına gelenlerdir. O kadar yol gitmiştir ki kâfirin 

ülkesine girmiştir, son derece yorulmuştur. “Kazanı küçücek ölüm tutdı, uyudı.” denir. Bu 

güzel benzetmenin anlamı da metin içinde aktarılır: “Meger hânum, Oguz begleri yedi gün 

uyurıdı, anıniçün ‘küçücek ölüm’ derleridi.”. Mecazen “gaflet” ile de ilişkilendirilen uyku, 

Kazan’ın tutsak olmasına neden olur. O tutsakken, halkının zihninde yaşıyor olsa da, fiilen 

ölü gibidir. Oğlu dahi varlığından habersiz büyütülmüş, dedesini babası bilmiştir. Kazan’ın 

varlığından umut kesildiği buradan anlaşılmaktadır. “Uyku ölümün kardaşıdur.” (Böler, 2018, 

s. 143) atasözü, Kazan’ın durumuna eştir. Tutsaklıkta geçen uzun zaman, hikâye içi zamanda 

hızlıca geçilirken “At ayağı külük, ozan dili çevük olur.” sözü kullanılır. 

Metinde, ifade gücünden yararlanılan bazı deyimler şunlardır: 

Dere depe aş-, gözini uyhu al-, çeri der-, (birinin) elinden ne yer yüzinde dirisi ne yer 

altında ölüsi kurtıl-, kerem eyle-, yeniden toganunı dirgürme-, alay bağla-, şefkat tamarları 

kayna-… 

“Deveyi yardan uçuran, bir tutam ottur.” meselinde bahsedilen durum, Kazan’ın 

şahinin peşine düşmesi gibidir. Burada şahinin seçilmesi önemli bir husustur. Ava giderken 

avlanan Kazan, durması gereken yerde durmamıştır. Şahinler, av için yetiştirilen önemli avcı 

kuşlardır. Ancak, bazen ava öyle bir hızla dalarlar ki kayalara, dallara vb. çarparak ölürler. 

Şahinin avdaki bu aceleci tavrı, Kazan’ın tavrıyla aynıdır. Şahini kendisi yetiştirmemiştir, ona 

düşman elinden gönderilmiştir. Gerçek bir şahin yetiştiricisi doğrudan yetişkin şahin avlayıp 

onu yetiştirir. Diğer yöntemlere göre zor olmasına rağmen, bir gün evcilleştirildiği takdirde bu 

şahin çok güçlü olur (CRİ, 2009). Kazan ve şahinci başının yetişkin şahini eğitemeden ava 

çıktıkları anlaşılıyor. Şahin, ilk fırsatta kendini yetiştirenlere dönmüştür. Bir nevi tuzak olan 

bu durumu Kazan değerlendirememiş, aldanmıştır. Onun aldanması yirmi beş yiğidin şehit, 

kendisinin de yıllar yılı esir olmasına neden olmuştur. 

Tasvirler, geçmişin anlatımı ile ilgili kısımlar genellikle Kazan’a söylettirilmiştir. 

Birinci ağızdan bilgiler olduğu için, dinleyici/ okuru ikna etmek için daha elverişlidir. 

Anlatılanlardaki detaylar da yine ikna edicilik özelliğine destek olur. Kazan, kudretinden ve 



 

194 

başarılarından bahsettiği ikinci soylamasında “her zorluğa rağmen yolundan dönmemesi, 

şaşmaması”nı anlatan bir “kötü hava” tasviri yapar: 

Yüce taglara tuman tursa 

Kara pusarık, deli kopsa 

Kazagucumun kulağı görinmez olsa 

Kayrı eren kulaguzsız yol yanılsa 

Kulaguzsız yol başaran Kazan eridüm (141a/3-7). 

Ak akçeleri “pul”a, kızıl altını “bakır”a benzeten Kazan, azımsadığı nesneler yoluyla 

düşmanına da küçümsediğini belirtir. Ona getirilen “ala gözli kız gelin”lere de aldanmayan 

Kazan; dünya malıyla işinin olmadığını, nefsine yenilmediğini benzetmelerle anlatmış olur. 

Kâfirlerle ilgili anlattıklarının “tanık gösterme” vasıtasıyla, doğruluğunu ve gerçekliğini 

artırır: “Arkıc kırda dönderdügüm, mere kâfir, senün baban.”. Savaşlarıyla ilgili net sayılar 

vererek “sayısal verilerden yararlanma” yoluna gider ve bilgilere dair nesnellik algısını artırır. 

Birinci soylamadaki düşman sayıları ve üçüncü soylamadaki “ol kale” diye bahsettiği yere 

akın sayıları ve zaman bilgisi buna örnektir: altı katla var-, altı baş erile var-, altı güne koma-

… 

Küçümseme anlamı içeren ifadeler, Salur Kazan’ın dili kullanma becerisinin en fazla 

göze çarptığı yerlerdir. Uykusundayken kâfirlerce kaçırılan Kazan, arabanın sesinden uyanır. 

Uyanırken gerinmesi dahi, onu sıkı sıkıya bağladıkları sağlam urganları koparır. Sonra 

arabanın üstüne oturur, elini eline çalıp kas kas gülerek durumunu benzetme yardımıyla 

anlatır. “Mere kâfirler, bu arabayı beşigüm sandum, sizi yamrı yumrı tadum dâyem sandum.” 

der. Kâfirlerin “büyük iş başardıkları” düşüncesini altüst eder, “büyük” düşüncesine karşılık 

“bebeklik”le ilgili ifadeleri kullanarak olayı azımsar. Başına gelen tutsaklığı da, bir süre 

yabancı dadılarca bakılma, beslenme olarak gösterir. Kazan bu benzetmeyi yaptığında oğlu 

Uruz, bebek olsa gerektir. Uruz büyüyüp onlara karşı duracaktır. 

“Yumru başı topça kesdüm.” cümlesi, Han’ın savaşlarda ne kadar düşman 

öldürdüğünün ifadesidir. Başları top gibi kesmiş olması, hem savaşı oyun gibi kolay 

gördüğünü hem de sayılamayacak kadar çok can aldığını anlatır. Birinci soylamadaki düşman 

sayıları bunu doğrular. Çünkü Kazan ancak yüz bin düşman gördüğünde mücadaleye gerek 

görür, “Yüzi dönmez kılıcum ele aldum, Muhammedün dîni ışkına kılıç urdum.” der. 

Metinde İslamî hikâyelere “telmih”lerin yapıldığı görülmektedir. Telmih yapılan 

olaylarda Kazan“kötü”leri kâfirlerle, iyileri kendisiyle özdeşleştirir. “Firavn, Kârûn, kuyu” 

sözcükleri ve “Su dibinde döner bahrîleri, ‘Tangrı menem!’ deyü su dibinde çagrışur âsîleri” 

(141b/2-3) ifadeleriyle, ilgili hikâyelere gönderme yapılmıştır. Anlatının hitap ettiği kitlenin 



 

195 

dinî inançlarına temas edilerek Kazan’ın yüceltildiği ve davranışlarının mesnetinin 

oluşturulduğu anlaşılmaktadır: 

Hele Kazanı getürdiler, Tomanın Kalesinde bir kuyuya bırakdılar. Kuyunun agzına bir 

degirmen taşı kodılar, yemegini suyunı degirmen taşı delügünden verürleridi (139a/4-7) 

Firavn şişler yükleyüb yerden çıksa, kaba ökçemile perçîn kılan Kazan eridüm 

(141a/1-2) 

Agca Kala Sürmelüde at oynatdum, atıla Kârûn eline çapkun etdüm (141b/13-142a/1) 

Kur’an-ı Kerîm’de Firavun’dan sıkça bahsedilmektedir. Sâd Suresinin 12. ayetinde 

“(demir) kazıklar sahibi Firavun” ifadesi yer almaktadır. Kazan ise bu durumu kendisiyle 

ilişkilendirip kötülere ve zalimlere karşı tutumunu anlatır: “Firavn şişler yükleyüb yerden 

çıksa, kaba ökçemile perçîn kılan Kazan eridüm.” (141a/1-2). Demirkazıkları ayak tabanının 

gücüyle yassılaştırabilecek, perçinleyecek güçtedir.  Kârûn da Kur’an’da geçen bir kıssaya 

sahiptir. “Karun, Musa’nın kavminden idi.” (El-Kasas/ 76) ifadesi, Musa-Firavun ve 

Karun’un aynı dönemde yaşadığını ortaya koyar. Karun’dan bahsedilmesi, Salur Kazan’ın da 

elde ettiği maddi varlığın çokluğunu belirtmek içindir. “Kuyu” ise yine Hz. Musa ile ilgili dinî 

bir hikâyede yer alır. Ticaretle uğraşan Medyenliler (Tevrat'ta geçtiği gibi) Hz Yusuf'u, 

kardeşlerinin attığı, Kenan bölgesindeki kuyuda bulup Mısır’a götürüp satan tacirlerdir 

(Tekvin, 37/ 28–36).  “Medyen Suyu”nda geçen hikâyede Musa, Şuayip peygamberin 

kızlarının koyunlarına su içirememelerine üzülür. Çünkü çobanlar, kendi hayvanlarına su 

içirdikten sonra kuyunun ağzına on kişinin taşıyabileceği bir kaya/ değirmen taşı koyarak 

kuyuyu kapatırlarmış. Musa, sekiz günlük açlığına rağmen Allah’ın inayetiyle bu taşı 

yerinden tek başına kaldırmıştır (Kainatın Güneşi, 2018). Fiziksel gücün ve iman gücünün 

birlikte görüldüğü bu hikâye vasıtasıyla Kazan’ın gücü de vurgulanmaktadır. Metinde 

bağlamın ne kadar tutarlı olduğunu bu bilgiler de gösterir. Ayrıca Kazan, düşmanını çok iyi 

tanıyan bir bey olduğunu da yine kuyu mevzunda ortaya koyar. “Mezar, öte dünya” gibi 

kurgulanan kuyuda Kazan, kâfirlerin kendi ölmüşleri için sundukları yemekleri yediğinden 

bahsetmektedir. “Ölülere aş vermek”, kâfirlerin inançsal uygulamalarına örnek teşkil eder: 

Ölülerüne aş verdügün vakt elleründen aluram hem ölülerünüzün yorgasına binerem, 

kâhillerin yederem (139a/11-13). 

Neden-sonuç ilişkilerinin sağlamlığı, bağlama uygunluk, söz sanatlarının yetkin 

biçimde kullanımı gibi retorik özelliklerin metin boyunca izlenebildiği görülmüştür. 



 

196 

İç Oguza Taş Oguz Âsî Olub Beyrek Öldügi Boy 

Makro yapılar. 

Tematik yapı. 

İç Oğuz ve Dış Oğuz’u daima birlikte gördüğümüz önceki hikâyelerden farklı olarak 

bu anlatı, başından itibaren “ayrı düşme” teması içerir. Metnin başlığı, içerikteki olayların 

özeti niteliğinde ve kapsayıcıdır. Anlatıcının şahit olarak aktardığı olaylarda, hikâyeler 

boyunca adları geçmiş olan önemli kahramanlar yer alır. Metnin haber kaynakları, bütün 

Oğuz’da nam salmış kişilerdir. Bağlam, Oğuz’dan olan herkesin bir arada bulunması gereken 

“yıgnak” zamanıdır. İlk mekân Kazan’ın evinin olduğu yerdir. Normalde yılın belli bir 

zamanında birleştirici rol üstlenen bu ev, fotoğrafın içindedir. Fotoğrafın içinde eksik olan, 

Dış Oğuz beyleridir. Eksiklik, yerini âdeta yırtılmış bir fotoğrafa bırakarak anlatının eksenini 

oluşturur. 

Olaylara şahit olanların önemli ve bilindik kişilerden seçilmesi, anlatılanların 

“gerçeklik”le ilgisini sağlam bir zemine oturtur. Olağanüstü hiçbir varlık ya da vakaya yer 

verilmeyişi de yine gerçeklik algısını besler. Kazan Han’ın “evini yağmalatması” merasimine 

Dış Oğuz beylerinin çağrılmaması başlangıç olayıdır. Bu olay sebep niteliğindedir. Ana olay; 

Aruz liderliğinde “husumet” besleyen Dış Oğuz beylerinin asi olması, Beyrek’in öldürülmesi 

ve iki grubun savaş meydanında karşı karşıya gelmesini içerir. 

Şematik yapı. 

Hikâyenin şematik yapısı “ayrılık*birlik, isyan*nedamet” zıtlıklarının ortasında bir 

“ölüm”den örülmüştür. Gerek İç Oğuz’da gerekse Dış Oğuz’da sevilen, tanınan bir kahraman 

olan “Beyrek”in ölümü iki taraf için de son derece dramatiktir. Beyrek’in yolundan 

dönmemesi ve sadakati katline sebep olsa da, öcünün alınması Oğuzları birleştirici bir unsur 

olmuştur. Anlatının olay örgüsü şu şekilde özetlenebilir: 

a) Bir gelenek olarak “Kazan Han’ın evinin yağmalanması” Üç Ok ve Boz Ok’un bir 

arada bulunması gereken bir toplantı ise de bu kez Dış Oğuz yağmaya 

çağrılmamıştır. 

b) Dış Oğuz’un lideri Aruz Koca, toplantıya çağrılmadıkları için Kazan’a düşmanlık 

beslemeye başlar. 

c) Kılbaş’a Dış Oğuz beylerinin neden gelmediğini soran Kazan, onların düşmanlık 

beslediklerini anlar. 

d) Kılbaş, Aruz Koca’nın düşmanlığından emin olmak için Kazan Han’ın çok zor 

durumda olduğunu ve dayısından yardım beklediğini söyler. 



 

197 

e) Düşmanlık beslediğinden emin olunan Aruz, Dış Oğuz beylerini bir şölenle bir 

araya toplayarak birlikte hareket etmek için “Mushaf” üstüne yemin ettirir ve 

Beyrek’i de duruma dâhil etmeye karar verir. 

f) Kazan Han’la barışmaya aracılık etmesi aldatmacasıyla çağrılan Beyrek’in, Han’a 

asi olmayı kabul etmediği için Aruz Koca tarafından sağ uyluğu kesilir. 

g) Obasına gönderilen Beyrek; öcünün almasını istediğini, Aruz’un yaptıklarını 

anlatarak ölür. 

h) Yedi gün yas tutan Kazan, Kara Göne’nin uyarısıyla kendine gelir ve savaş 

hazırlığı yaptırır. 

i) Beyrek’in kanının yerde kalmaması için girilen savaşta Kazan, Aruz Koca’yı 

öldürür. 

j) Aruz Koca öldükten sonra Dış Oğuz beyleri atlarından inerek Kazan Han’dan af 

dilerler. 

k) Salur Kazan Dış Oğuz beylerini affeder, Aruz’un evini yağmalatır ve bir şölenle 

kutlama yapılır. 

Metin, “Kavm düşmânlığı düşvâr olur.” ve “Ulusın bilmeyen Tanrı'sın bilmez.” 

(Böler, 2018, s. 122, 142) atasözlerinin savunduğu fikri yansıtmaktadır. Beyin Tanrı’nın isteği 

ile başta bulunduğu Türk düşünce sisteminde beye itaat, Tanrı’ya itaattir. İtaatsizlik eden 

toplumun (Dış Oğuz) düşmanlığı; kavmin içinden birileri olması nedeniyle son derece yıkıcı, 

zor bir durumdur. Beyine asi olup düşmanlık eden Dış Oğuzlar, İç Oğuz’la birleştirici bir 

unsur durumundaki Beyrek’in ölümüne neden olarak savaşı başlatır. Beyrek İç Oğuz’a 

mensup bir inaktır, Dış Oğuz’dan Banı Çiçek’le evli olduğu için de onlarla da bağlantılıdır. 

Bir diğer bağlantılı kişi Han Kazan’dır. Annesi Dış Oğuz’dan olan Kazan, Oğuzların başı 

durumundadır. Aruz onun dayısıdır. Beyrek’in katliyle ayrılan yollar, Kazan Han’ın 

affediciliğiyle yine  “bir” kılınır. 

Durum. 

“Asi” olmanın başlıkta da işaret edildiği hikâyedeki durumlar, başlangıç durumu hariç 

anlaşılır ve detaylıdır. Daima birlikte yapılan “hanın evinin yağmalanması olayı”nın bu kez 

neden ayrı yapıldığının açıklaması metinde yoktur. Yağma, bir kutlamanın ilk evresi gibi 

görünmektedir. Çünkü yağmadan sonra Kazan; Aruz ve diğer Dış Oğuz beylerinin toplantıya 

katılmadıklarını anlar. Eski Oğuzlarda hanlar hanı, beyler beyi ve yirmi dört Oğuz beyinin 

katıldığı büyük ve resmî toylara “şölen” denmekteydi. Her gün bir obada mutlaka şölen 

yapılmaktaydı. Bugün sağdıçlık, kirvelik kavramlarında kalan “potlaç”, Eski Türklerde 

“toy”du. Toy/ potlaç ise hanın, evini yağmalatması suretiyle saygınlık ve otorite 



 

198 

oluşturmasına yarardı. Potlaç, çağrılanlara yapılan bir tür meydan okumaydı. Çünkü gelenek 

gereğince davetliler, bu şölene ondan çok daha üstün bir şölenle karşılık vermek 

zorundaydılar. Karşılık vermezlerse ilk şölen sahibi, onlara ilişkin ortak totemi kendi adına ya 

da sülalesi adına ele geçirirdi; böylece bir nevi meydan okuma olan potlaca karşılık 

veremeyen tarafı kendi egemenliği altına alırdı (Gökalp, 1991, s. 47). Kazan Han, potlaca Dış 

Oğuz’u dâhil etmeyerek onlar üzerindeki otoritesini kaybetmiş; düşmanlıklarını kazanmıştır. 

Buna karşılık Aruz, kendi büyük toyunu düzenleyerek Dış Oğuz’u itaati altına almıştır. 

Kazan’ın Dış Oğuz’u neden davet etmediğinin arka plan bilgisine sahip değiliz. 

Yapılanın, Begil oglı Emren Boyundaki gibi bir “sadakat” sınaması olduğu düşünülebilir. 

Kazan ve Kılbaş, Aruz ve beraberindekilerin tutumlarından emin olmak isterler. Bu nedenle 

de bir oyun tertip ederek Aruz Koca’yı ölçerler. Aruz, açıkça “Biz Kazana düşmenüz, bellü 

bilsün.” diyerek ana olayın önünü açar. Şimdi sınama sırası Aruz’dadır ve Han Kazan’ın en 

yakın yardımcısı (inak) olan, Dış Oğuz’dan kız almış Beyrek iyi bir seçimdir. Aruz da bir 

oyun kurar, bu oyunun içeriği ise “barıştırma” üzerinedir. İçerik, Beyrek’in savunmasız (savaş 

hazırlığı olmadan) gelmesini sağlayacak türden olmasıyla dikkat çekicidir. Amaç; Kazan’ı ele 

geçiremeyecek olan Aruz ve taraftarlarının, İç Oğuz’u zayıf düşürmek için yanlarına güçlü bir 

kişiyi çekmeleridir. Beyrek onlara itaat etmezse “sakalından tutarak” onu öldürecekler ve 

Kazan’a bu şekilde bir darbe indireceklerdir. Aruz’un oyununda, sonuç ne olursa olsun, 

hedeflediği “zayıflatma” meydana gelecektir. Beyrek “Kazana men âsî olmazam.” diye ant 

içince Aruz, onun sakalını tutar ve öldürmeye hazırlanır. Oradaki beyler Beyrek’e kıyamazlar. 

Bu sahne, beylerin savaş esnasında pişman olup tekrar Kazan’ın himayesi altına girmelerinin 

hazırlayıcısıdır. Beyrek Aruz’a ağır sözler söyleyince Aruz tekrar onun sakalından tutar. 

Beylerin davranışları tutarlılık gösterir ve hiçbiri Beyrek’i öldürmeye yanaşmaz. Zaten 

Kazan’a düşmanlık konusunda sözüyle Aruz’a destek veren, onu onaylayan tek bey Emen’dir. 

Toplumun siyasi yapısında bazı çözülmelerin olduğu görülmekle birlikte, umut vaat eden 

“kararsızlar” da yer almaktadır. Çözülmenin net tarafları Aruz, Emen ve Alp Rüstem’dir. Bu 

beyler, İç Oğuz-Dış Oğuz savaşının başında kendilerine “karîm” seçenlerdir. Ayrıca Aruz’un 

toyuna davet edileceklerden adları zikredilenler, bu kişilerle birlikte Dölek Evren’dir. Diğer 

Dış Oğuz beyleri “Senün dostuna dôst, düşmenüne düşmenüz.” diye yemin edenlerdir. Dölek 

Evren ve Alp Rüstem, bir önceki hikâyede (Salur Kazan Tutsak Olub Oglı Uruz Çıkardugı 

Boy) Beyrek’ten sonra Kazan’a at salan beylerdir. 

Yasından çıkıp savaş hazırlıkları yapan Kazan, bir hükümdarda olması gereken 

hasletlere sahiptir. Beyrek’in başına gelenleri, dayısı Aruz’un yaptıklarını duyar duymaz 

harekete geçmemiş, aceleci davranmamıştır. Aruz’u meydanda süngülemiş, Kara Göne’ye de 



 

199 

başını kestirmiştir. İsyancıların başını ezmiş, bir daha kötülük edemeyecek duruma getirerek 

isyanı noktalamıştır. “Çıbanbaşı” ortadan kalkınca, kararsız beyler pişman olup af dilemiş, 

Kazan’ın hükümdarlık vasfı: “affedicilik” ortaya konmuştur. 

Hikâyenin siyasi otoritenin sarsıldığı bir zamanı anlattığı görülmektedir. Otoritenin 

sarsılmasında, yöneticinin bilerek yahut bilmeyerek yaptığı bir “ayrım” etkili olmuştur. Aynı 

toplumun üyeleri, “öteki” durumuna düşmüştür. Yaşananları tehlikeli kılan, topluma 

toplumun kendi bağrından düşman türemesidir. Düşman, kâfir olduğunda “kıran” 

girmişçesine bir savaş ve zafer söz konusu olmaktadır. Ancak düşman içeriden olunca 

adımların dikkatli atıldığı, aceleci davranılmadığı, şartların dikkatle gözlemlendiği, kurunun 

yanında yaşın yanmamasının sağlandığı anlaşılmaktadır. 

Yorum. 

Dresden Nüshasının son hikâyesi olan boyda, diğer boylardan farklı olarak söylem 

gruplarının ikisi de Oğuz’dandır. Başlangıçta siyasi, ideolojik, kültürel olarak aynı söylemin 

aktörleri iken, olaylar içerisindeki rolleri nedeniyle “öteki”leşmenin öznesi olmuşlardır. 

“Sanıp sanıp söyleyenler iş bitirir, sapa supa söyleyenler baş yitirir.” (Von Diez, 2018, s. 48) 

sözündeki gibi düşünerek hareket eden Kazan “iş bitiren”; düşünmeden/ saçma sapan 

konuşan/ davranan Aruz “başını yitiren” durumundadır. 

Zamanla “kötü” olan Aruz Koca ve Dış Oğuz, alt söylem grubuna girer. Kazan ve İç 

Oğuz etkin, haklı olanlardır, üst söylem grubunu temsil ederler. Aruz bir isyan başlatsa da, 

beylerinin Beyrek’i öldürmeye yanaşmamaları, “onlar” içinde de hem “biz”den hem 

“öteki”lerden vasıflar bulunmasına neden olur. Aruz, Emen, Evren ve Rüstem belirgin 

biçimde “onlar” grubundadırlar. Adı belirtilmeyen beyler, iki arada bir derede kalmış 

gibidirler. Sözlerine yer verilmez, eylemleri konuşur: Beyrek’i infaz etmeyi reddetme. 

Söylemine yer verilen kişilerden metinde nasıl bahsedildiği, onlara karşı tutumu da 

gösterir. Üst söylem grubundan Kazan için: Kazan (51 kez), Han/ Kazan Han (5 kez), Kazan 

Beg (1 kez), kavat (1 kez) ifadeleri kullanılmıştır. Kazan’ın toplumun  soyut ve somut 

yönlerden en güçlü bireylerinden olduğu bu ifadelerle de tescillenir. “Adı yeter” deyimi tam 

da Kazan’a göredir. Ondan bahsedilip de adının geçmediği yer hemen hemen yoktur. İkinci 

önemli unsurun ise “yöneticilik” vasfı olduğu görülmektedir. 

Kazan’a sadık beylerden Kılbaş hakkında metinde: Kılbaş (12 kez), kavat (1 kez) 

sözcükleri yer almaktadır. Kılbaş’ın da olaylar içinde “birey” olarak varlığı önemsenmiştir. 

“Kavat” sözcüğünün bir kişi için kullanılması, kişinin hikâyede bir münakaşa ortamının 

öznelerinden biri olduğunu göstermektedir. Kara Göne, eylemleri ve duruşu yönüyle öne 



 

200 

çıkan bir kişidir. Anlatıda “Kazan’ın/ kardaşı Kara Göne (2 kez), karındaş (1 kez), Kara Göne 

(1 kez)” hitapları ona dairdir. Kazan’ın kardeşi olma özelliğinin öncelendiği görülmektedir. 

Kara Göne, kardeş/ destek eşliğine çok uygun hareket eder. Söylemi ve eylemi, Kazan’a 

destek vazifesi görür. Kazan’ı yastan çıkaran, onun bir bakışı ile dayısı Uruz’un başını kesen 

odur. Bamsı Beyrek, her iki grup için de hikâyenin “üzücü” yanını simgeler. Ortak bir 

değerdir, bir tarafın menfaatleri doğrultusunda ortadan kaldırılır. Beyrek (30 kez), yigit (2 

kez), han (1 kez) sözcükleri Beyrek hakkında kullanılan sözcüklerdir. Dede Korkut’un ona 

verdiği adla metinde yer almaktadır. Yiğitliği, adının simgeleştirdiği anlamlardan biri olsa da 

“yiğit” olarak ayrıca belirtilir. Beyrek’in Aruz’un davetine kırk yiğidiyle gittiği 

söylenmektedir. Beyrek yaralanıp da kaçırılır gibi evine gönderildiğinde bu yiğitler ne 

yapmıştır, nerededirler bilinmez. 

“Aruz Koca” olarak hikâyelerde görmeye alıştığımız ad, bu metinde bir kez 

geçmektedir. “Koca”nın olumlu anlamının Aruz’dan uzaklaştırıldığı ortadadır. Onu olaylarda 

ifade eden sözcükler: Aruz (28 kez), Kazan’un tayısı Aruz/ tayı/ tayun (10 kez), kavattır (4 

kez). “Birey” olarak anlatıdaki yerini alan Aruz’un eylemlerinin, “dayı” olması nedeniyle 

sosyolojik açıdan da değerlendirilmesi gerekmektedir. Dayı olması, kötü eylemlerinin 

derecesini bir kat daha artırmaktadır. Kan bağı ve akrabalıktan beklenen pozitif ayrımcılık 

yerine, büyük bir düşmalığın membaıdır. Beyrek, Kazan Han’a haber gönderirken “nâmerd 

tayun” demekte, Aruz’un hileyle meydana getirdiği karşılaşmayı ortaya koymaktadır. “Kavat” 

sözcüğü, münakaşalar içinde ne kadar rol sahibi olduğunu göstermektedir. Aruz’u söylemiyle 

açık bir şekilde onaylayan (Eyü demişsin.) “Emen”, metinde 5 kez geçmektedir. Aruz’un oğlu 

Basat, Beyrek’in vasiyet niteliğindeki soylamasında yer almaktadır. Hikâyenin zamanıyla 

asenkron olan bu anma, Basat’ın acımasız ve amansız oluşunu ortaya koyar: 

Yigütlerüm, Aruz oglı Basat gelmedin, 

Elüm günüm çapılmadın, 

Kaytabanda develerüm bozlaşmadın, 

Kazaguçda kazılık atum kişneşmedin, 

Agayılda koyunlarum menrişmedin, 

Agca yüzlü kızum gelinüm inleşmedin, 

Agca yüzli görklümi Aruz oglı Basat gelüb almadın, 

Elüm günüm çapmadın, 

Kazan mana yetişsün… 

Basat, olayların içinde yer almaz, savaşta adı geçmez. Basat’ın olaylar içerisinde 

nerede olduğu, tutumunun ne olduğu görmezden gelinmiştir. Beyrek’in soylaması onu 



 

201 

“kötü”ler içine dâhil etse de, Basat’ın eylem ya da söylemleri metinde olmadığından bu 

durum desteklenmez. 

Beyrek, söylemin başkahramanıdır. Soylamalarıyla ona söz hakkı tanınmış, öncelik 

verilmiştir. Beyrek’in sadakati ve yiğitliğinin vurgulanması için gerekli imkân tanınmıştır. 

Beyrek’in söylemi, Kazan’ın hak ettiği düşünülen yerini sabitleme işlevindedir. O 

konuştukça; Kazan “vazgeçilmez”, Aruz “nâmerd” kimliğini pekiştirmektedir. İki grubun 

birleştirici unsurlarından Beyrek, ayrışmayı da var edecek güce sahiptir. Kusurlu bir hareketi 

yoktur, “iyi niyet” sahibi olarak Kazan ve Aruz’u barıştırmaya gider. Köprü kurmaya gittiğini 

sandığı yerde canından olur. “Kazandan dönmezem. Gerekise yüz pâre eyle.” (150b/9) 

sözünün hakkını vererek yiğitliğini ispat eder. Beyrek’in ölümü, toplumsal bir ölümdür. 

Bitmesi gereken olumsuzluklar, “Beyrek” kurban verilerek ortadan kaldırılmıştır. Böylelikle 

anlatıdaki siyasi yapı yeniden doğmuş, düzen yeniden tesis olunmuştur. Kaos-kozmos geçişi, 

mikro düzeyde hikâye içi olaylarda gerçekleşmiştir. 

Mikro yapılar. 

Cümle yapıları. 

Hikâyede sıralı cümle yapısı en sık görülen yapıdır. İç içe birleşik cümleler, şartlı 

cümleler de bulunmakta, bu özelliklerin bir arada bulunduğu karmaşık cümlelere de 

rastlanmaktadır. Eylemlere olayların/ durumların tasvirinde başvurulması, eylem cümlelerinin 

sayısını artırmıştır. İç içe birleşik cümlelerde söz aktarımları doğrudan yapılmakta, anlatıcının 

müdahalesi görülmemektedir. Tiyatro metinlerinde kullanılan “konuşanın durumunu” 

belirtme özelliği bu metinde de yer almaktadır. Burada her şeyin şahidi durumundaki anlatıcı 

devreye girer, kişinin konuşması öncesi duygusal hazırlığı yapar: 

Aruz gayet saht oldı (149a/3). 

Beyrek Aruz kakıdugın burada bildi (150a/13). 

Aruz gene kakıdı (150b/10). 

Kısa soru cümleleri metnin genelinde görülmektedir. İlk soru, Aruz ve Dış Oğuz 

beylerinin başlangıç olayını sorgulamalarını içeren “Bak bak! Şimdiye degin Kazanun evin 

bile yagma ederidük. Şimdi neçün bile olmayavuz?” cümlesidir. Yine sorgulama amaçlı soru 

cümleleri devam eder, bu kez soran Kazan ve Kılbaş’tır: 

Mere Kılbaş, bu Taş Oguz begleri dâyim bile gelürleridi. Şimdi neçün gelmediler? 

Bilmezmisin neçün gelmediler? 

Adâvet bağladılar hemi? 



 

202 

Aruz, sorgulamalarına “kızgınlık” ekseninde: “Suçumuz neyidi ki yagmada bile 

olmaduk?” diyerek devam eder. “Begler, men sizi neye kıgırdum bilürmisiz?” diyerek açtığı 

isyan bayrağını Emen: “Yâ sen ne cevâb verdün?” sorusuyla onaylar. Kendisine hile 

yapıldığını anlayan Beyrek’in sözde soru cümleleri vardır: “Kavat, men bu işi tuysam sana 

böyle gelürmidüm? (...) Avratundanmı ögrendün sen bu işi kavat?”. Beyrek’in soruları, 

olayları anlamasını ve yorumlamasını içerir. Kılbaş ve Kara Göne’nin, yas içindeki Kazan’ı 

silkeleyip harekete geçiren ifadelerinde de soru vardır: “Aglamagıla nesne mi olur?”. 

Diyaloğun estetik biçimi olarak soylamalar, metinde Beyrek’e söyletilmiştir. 

Hikâyenin en etkili ismi olarak sözün en etkili hâli ona düşmüştür. Birinci soylaması, 

Kazan’ın onun için ne ifade ettiğiyle ilgilidir ve muhatabı Aruz’dur. Aynı muhataba ikinci 

soylama, gafil avlanma ve meydan okuma içermektedir. Soylamanın ardından, Beyrek’in 

kararlılığını perçinleyen cümleler gelmektedir. Kararlılığı, Aruz’un gaddarlığını besler ve 

Beyrek ağır yaralanır. Evine dönen Beyrek, “vasiyet” niteliğindeki soylamalarla yiğitlerine 

hitap eder. Yaşanan olayları tekrar anlatır, helallik isteyerek sözlerini noktalar. Beyrek’in 

ölümünden sarsılan, yedi gün divana çıkmayan Kazan’ın durumu kaygı uyandırır. Kara Göne 

ve Kılbaş tek başlarına Kazan’la konuşmaya cesaret edemezler; fakat bu diyalog son derece 

gereklidir. “Turı gel yokarı!” ünlemleri, Kazan’ı harekete geçirir. Coşkun duyguların artışı, 

alınan cevapta kendini gösterir: “Maslahatdur. Tez cebe-hâneyi yükletsünler! Hep begler hep 

binsünler!”. Buradan itibaren ünlem içeren cümleler ön plana çıkar, savaş sahnesi başlamıştır. 

Söylemler Dış Oğuz beylerine aittir. Meydan okumakta ve kendilerine rakip seçmektedirler. 

Coşkulu, hırslı ve öfkeli olduklarını gösterirler: 

Aruz eydür: “Menüm İç Oguzda karîmüm Kazan olsun!” 

Emen eydür: “Menüm karîmüm Ters Uzamış olsun!” 

Alp Rüstem eydür: “Menüm karîmüm Ense Koca oglı Okçı olsun!” dedi. 

Metinde sadece iki devrik cümle yer almaktadır. Devrik cümle yapısının kâfir ve 

Tepegöz’le sıkı sıkıya ilişkili olarak kullanılmış olduğu, diğer hikâyelerde belirtilmişti. Bu 

metinde, Oğuz’un düşmanı kendi içinden çıktığından olsa gerek, devrik cümle tercih 

edilmemiştir. Beyrek’e ait olan cümlede şaşkınlık, aldanmışlık ve öfke iç içe geçmiştir; Kılbaş 

ve Kara Göne’nin cümlesinde “nereden başlayacağını bilememek” durumu görülmektedir. 

“Şaşkınlık”ın devrik cümle yapısına zemin hazırladığı düşünülebilir: 

Avratundanmı ögrendün sen bu işi kavat? 

Sen sag ol, hânum. 

Karmaşık yapılı cümleler, durum ve olayların karmaşıklığıyla örtüşen yerlerde 

kullanılmıştır. Yağmaya çağrılmayan Aruz ve Dış Oğuz beyleri, durumu 



 

203 

anlayamamaktadırlar; kafaları karışmıştır. Aruz, Kazan’ı zayıflatma planı yaparken de durum 

böyledir. İşler karıştıkça cümle yapıları da karışır: 

Emen ve kalan begler bunı eşitdiler, eyitdiler: “Bak bak! Şimdiye değin Kazanun evin 

bile yağma ederidük. Şimdi neçün bile olmayavuz?” dediler (148a/1-3). 

Aruz cümle begleri hil’âtladı, döndi eydür: “Begler, Beyrek bizden kız almışdur, 

güyegümüzdür. Ammâ Kazanun ınagıdur. ‘Gelsün, bizi Kazanıla barışdursun!’ deyelüm, 

getürelüm (…) dedi (149b/6-11). 

Tanımlama, kesinlik bildirme, bir yargıya varma gibi anlamları üretmek için isim 

cümleleri kullanılmaktadır. Anlatıcı/ yazar, metinde açıklanması gereken olay ya da 

durumların olmadığını düşünüyor olsa gerektir ki bu işlevdeki ad cümlelerine pek yer 

vermemiştir. Anlatıdaki sınırlı sayıda isim cümlesine şunlar örnek verilebilir: 

Kılbaş derler bir kişi varıdı. 

Ammâ Kazanun ınagıdur. 

Senün dostuna dost, düşmenüne düşmenüz. 

Aldayuban er tutmak avrat işidür. 

Sen karındaşısın, sen var! 

Maslahatdur. 

Hikâyedeki cümlelerin anlamsal ve yapısal olarak içeriğe uygun olarak seçildiği 

görülmüştür. Anlaşılamayan yerlerde soru cümleleri, duygunun coşkun ve baskın olduğu 

yerlerde ünlem cümleleri kullanılması vb. bu yargıyı desteklemektedir. 

Sözcük seçimleri. 

Dil-niyet-aidiyet bağlamında metindeki sözcük seçimleri dikkate alınır. Sözcükler 

arasındaki anlam ilişkileri, bir niyet bağlamında oluşmuştur. Söylem içine dâhil edilen 

sözcüklerden eş anlamlı ve yakın anlamlı olanlardan hangilerinin seçildiği bir mesaj içerebilir. 

Kurmaca metinlerde kullanılan kişi adları, renk adları, mekân adları, zaman belirtkeleri vb. bir 

niyetin tasarımını ortaya koyan ögelerdir. 

Hikâyede eş ve yakın anlamlı sözcüklerin birbirlerine yakın yerlerde yahut peş peşe 

kullanımı hâkimdir. Kullanımların gelen itibariyle “duygusal” içeriklere vurgu yaptığı 

görülür. Verilen duygunun baskın bir etki yaratması için bu sözcükler işe koşulurlar. Yakın/ 

eş anlamlı sözcüklerin yanı sıra, söz grupları ve benzetmelerin de aynı anlamı oluşturacak 

şekilde üst üste yığıldığı olur: 



 

204 

Kazan bunlu oldı, “Elbetde tayum Aruz mana gelsün.” Dedi. “Kara başum bunaldı, 

üzerüme yagı geldi. Develerüm bozlattılar, kazaguçda kazılık atlarum kişnettiler, kaza benzer 

kızumuz gelinümüz bunlu oldı. Menüm kara başuma gör neler geldi (148b/1-5). 

Beyrek bizden kız almışdur, güyegümüzdür (149b/7). 

Taş Oguz beglerine agırlık edüb toyladı (149a/8). 

Namerd tayun al eylemiş. Okıyuban bizi aldadılar (152a/1-2). 

Kazanun ayagına düşdiler, suçların dilediler, elin öpdiler (153b/2-3). 

Beyrek’in ölümünün ailesince haber alındığı sahnede, ölümden sonraki hüznü anlatan 

zengin ifadeler yer almaktadır. Yakın anlamlı söz ve sözcüklerle, yas ve hüzün türlü şekilde 

dile getirilmiştir. Kazan Han’ın mevzuyu öğrendikten sonraki hâlleri de aynı yöntemle 

anlatılmıştır: 

Ag ban eşiğinde şîven kopdı. Kaza benzer kızı gelini ag çıkardı, kara geydi. Ag boz 

atınun kuyrugunı kesdiler. Kırk elli yiğit kara geyüb gök sarındılar. Kazan bege geldiler, 

sarıkların yere urdılar. “Beyrek!” deyü çok ağladılar (151b/10-13). 

Kazan bu haberi eşitdi, destmâlın eline alub ögür ögür ağladı, dîvânda zârılık kıldı. 

Hep anda olan begler aglaşdılar. Kazan vardı, odasına girdi. Yedi gün dîvâna çıkmadı. 

Ağladı, oturdı (152a/8-12). 

Anlatıda, karşıt anlam kullanımının istendik anlamı belirginleştiren gücüne sıkça 

başvurulmuştur. “Dost/ luk*düşmen/ lik” çifti, biz ve onları belirgin hatlarla ayırmaktadır. 

“And iç-*dön-” zıtlığı, Aruz’un da Beyrek’in de ölüm sebebini ortaya koyar. “Sag ol*öl-/ 

Hakk’a vâsıl ol-” kullanımı; Kazan’ın yaşamasını dileyen, Beyrek’in öldüğünü bildiren birçok 

yerde mevcuttur. Alt söylem grubuna “muti ol-”, üst söylem grubunun “etmegün bas-” 

karşıtlığını içerir. “Ag çıkar-* kara gey-”, mutluluğun ve huzurun yerini alan yas ve hüznün 

ifadesiyle kendine daima bir yer bulur. Beyrek’in Aruz’un teklifini reddettiği soylamada 

(150a/8-13) bağlamla oluşturulan zıtlık dikkat çekicidir. Burada oluşan karşıt anlamlılık, şu 

ifadeler arasında görülmektedir: 

Nimetini ye-*gözüne tur-, atına bin-*tâbût ol-, kaftânların gey-*kefenü ol-, otagına 

gir-*zindân ol-. 

Birlikte anlamındaki “bile” sözcüğü (8 kez), hikâyenin anafikrine vurgu yaparcasına 

sıklıkla kullanılmıştır. “Bile”, Aruz’un isyanına neden olur. Birlikte olamamanın birlik 

olmamaya dönüşümü “bile” ekseninde verilmiştir. “Adâvet (husumet, düşmanlık, kin/ 2 kez), 

düşmen (10 kez), and iç- (8 kez), âsî ol- (5 kez), suç (1 kez)” sözcükleri, Aruz ve yaptıkları 



 

205 

bağlamında sürekli onunla ilgili ifadelerde yer alır. Bağlaşıklığı sağlayan sözcük seçimleri, 

Aruz’un eylemlerini ortaya koymaktadır. 

Anlatıda, söze ahenk ve güç katan “yemek içmek, atdan aygır/ deveden bugra/ 

koyundan koc kırdur-, atlu atına bin-, el gün, yigit yenil” gibi ikilemeler yer almaktadır. 

İkilemelerin ekseriyetle “olumlu” anlamlı söylemlerde kullanıldığı görülmektedir. 

Kötüler; “namerd, kavat, muhannas, kaç-, alda-, karîm” gibi olumsuz anlamlı 

sözcüklerle kendilerini ifade eder veya edilirler. İyiler ise; “er, beg, eren, asi olma-, etmegini 

basma-, dönme-, uguruna/ yolunda baş ko-/ baş ver-, yigit” gibi olumlu anlamlı sözlerle 

temsil edilmişlerdir. 

Aruz’un Beyrek’i hileyle çağırma planında dikkat çeken bir sözcük yer almaktadır: 

sakal. Beyrek, kendilerinin tarafında olmayı kabul etmezse sakalından tutulacaktır (149b/9, 

150a/12, 150b/10). “Kakı-” eylemiyle birlikte sakalını tutmak bir güç/ öfke gösterisi, 

aşağılama işareti olsa gerektir. DLT’de yer alan bir şiir, bu fikri güçlendirir: 

Eren arıg ürpeşür 

Öçin kekin irteşür 

Sakal tutup tartışur 

Köksi ara ot tüter 

(Yiğitler birbirlerine kinle ve kızgın gözlerle bakıyorlar. Bazıları öç almak istiyorlar. 

Yiğitler çekmek için birbirlerinin sakallarına asıldılar. Vuruşma o kadar kızıştı ki sanki kinin 

ateşi göğüslerinde tütüyor.) (s. 108). 

Sakal tutmanın kin ve kızgınlıkla bağlı olduğu görülmektedir. Kin ve kızgınlığın 

boyutu o kadar büyüktür ki “ateş”e benzemektedir. Aruz, bütün kinini Beyrek’e kusmuştur. 

Şüphesiz ki sakal tutmanın amacı boynunu eğdirip “başını kesmek”tir. Aruz Beyrek’e fiilen 

boyun eğdirebilmişse de, “itaat” anlamında istediğini alamamıştır. Beyrek’in infazı 

noktasında oradaki beyler isteksiz olmasalar, Beyrek’e kıymak isteseler; onun kılıçla parça 

parça edilmesinin planlandığı (149b/9-10) belirtilmektedir. Beyrek’in “Gerekise yüz pâre 

eyle.” meydan okumasına karşılık Aruz, yine beylerden destek alamaz. Doğrudan öldürmeye 

cesaret edemese de ölümcül bir yara açarak amacına ulaşır. Bu amaç da, sonuç da “kirli”dir. 

Çünkü Aruz için: “Kara kana bulaşdı.” denmektedir. 

Vücudun yükünü taşıyan iki önemli kemikten birini içeren femurda (uyluk) önemli 

damarlar bulunmaktadır. Aruz’un “sağ uyluk”u hedef alması bundandır. Rüyada “uyluk” 

görmenin özel bir yeri ve anlamları vardır. İnsanın uylukları birbirine “yakın akrabalıkları 

olan iki kabile”ye işaret etmektedir. Uyluk, kişinin kendi kabile ve akrabalarını, ev halkını ve 



 

206 

evindeki eşyaları temsil eder. Uyluğun kesilmesi kişinin kabilesinden ve akrabalarından 

ayrılarak uzaklarda ve garip olarak ölmesine delalet eder (Rüyada Uyluk Görmek, 2019). Bu 

rüya tabirinde, hikâyede yaşanan olayı ve sonuçlarını bulabilmekteyiz. Yakın akrabalıkları 

olan iki kabile arasına bir ayrılık girmiş, Beyrek evinden uzakta ölmüştür. İç Oguz ve Taş 

Oguz’un kardeşlik ve birliktelik bağlarının arasına “kan davası” girmiştir. Şecere-i 

Terâkime’ye göre Gün Han küçük kardeşlerine ve oğullarına orun verirken “Beşinci çadırda 

Yıldız (Yulduz) - Han’ın büyük oğlu Avşar’ı oturttular. “ Sağ uyluk”u pay olarak verdiler.” 

(Ögel, 2014, s. 216) ifadeleri kullanılır. Sağ uyluğun Avşar boyuna isnat edilmesi, Beyrek’in 

de bu boydan olabileceğini düşündürmektedir. 

Retorik ve ikna stratejileri. 

Söylem içinde bağlaşıklık ve bağdaşıklığın sağlanmış olması, okur/ dinleyiciyi 

söylemin içeriğine ikna eden başlıca unsurdur. Söylemin amacı, ikna etmektir. İkna etmek 

için retoriğin unsurlarından yararlanılır. Hikâyede; deyimler, atasözleri, belirli bir bağlam ve 

kavram haritası üzerine oturtulmuş, birbiriyle ilişkili ifadeler retorik ve ikna stratejileri 

içindedirler. 

Metinde ikna unsuru, Beyrek’in intikamının alınması üzerine teşekkül etmiştir. 

“Kanını al-” deyimini içeren cümlelere metinde 6 kez yer verilmiştir: 

“Yarın kıyâmet güninde menüm elüm Kazan Hânun yakasında olsun, menüm kanum 

Aruza korısa.” dedi (151a/13-151b/1). 

Menüm kanum Aruza komasun (151b/6-7). 

“Menüm kanum Aruza komasun.” dedi (152a/7-8). 

Hem vasiyyet eylemiş: “Menüm kanum komayasın, alasın.” demiş (152b/1-2). 

Hem size ısmarlamış: “Menüm kanum alsun.” demiş (152b/6). 

Beyregün kanın tayısından aldı (153b/4). 

Beyrek’in intikamının alınması ile bu söylem sona ermiş, barışın tesis edildiği yeni bir 

dönem başlamıştır. “Vasiyet”, tüm uluslarda önemsenen bir olgudur. Türkler için de vasiyet, 

mutlaka gerçekleştirilmesi gereken bir şeydir. Beyrek’in vasiyeti, kişisel değil toplumsal bir 

sonuç içeren niteliğiyle etkin ideolojiyi yansıtır. Okur/ dinleyici; Beyrek’in olaylar içinde 

haksızlığa uğrayan, mağdur tarafını bilmektedir. “Kanını al-” deyiminin tekrarı, öç almanın 

haklılığına destek olmaktadır. 

Bir saldırıda veya zor durumda insanın yaşadığı duygular, hayvanların tepkileriyle 

özdeşleştirilmektedir. Bu tür benzetmeler, Dede Korkut Hikâyeleri’nde karakteristiktir: 



 

207 

Kaytabanda develerüm bozlaşmadın, 

Kazaguçda kazılık atum kişneşmedin, 

Agayılda koyunlarum menrişmedin, 

Agca yüzli kızum gelinüm inleşmedin (151b/2-5) 

Kılbaş, Aruz’un dost mu düşman mı olduğunu anlamak için gittiğinde bir soylama 

söyler. Bu soylama “birlik” mefhumunu gizil olarak barındırır: 

…Üç yüz altmış altı alp erenler yanına yıgnak oldı, 

Yemek içmek arasında begler seni andı (148b/11-13). 

366 sayısı, daha önce Egrek ve Segrek’in hikâyesinde soylamada (131b/7), Begil’in av 

sahnesinde (120b/9-10) görülmüştü. Tasavvufi metinlerde insanlardaki damar/ kemik sayısı 

olarak izah edilen bu sayı, metinde bu anlamının yanı sıra bütün Oğuz’u karşılayan bir 

rakamdır. “Tek vücut olma” bağlamında “birlik”e işaret eder. Oğuzdan herkesin yer aldığı 

yağma şöleninde, yağmadan sonra Aruz ve Dış Oğuz beylerinin orada olmadığı anlaşılır. 

Birliğin bozulduğu görülür. Üç yüz altmış altı sayısının Oğuz’dan olan herkesi ifade ettiği 

gayet açıktır: 

Oğuz üç yüz altmış altı alp koptı. Yigirmi dört has boy otuz iki sekecik sultan Salurı 

Kazan okçısı Kozan beglisi Karmış oğlı Dede Korkut (Von Diez, 2018, s. 60). 

Aktarılan kısımdan da anlaşılacağı üzere tarihte Oğuz’dan; “üç yüz altmış altı alp, 

yirmi dört asli boy, otuz iki büyük sultan” çıkmıştır. Hikâye zamanının toplumunda birliğin 

kodlarla aktarıldığı, özleştirildiği görülmektedir. 

Deyimlerin kullanımıyla anlatıda zengin anlam tabakaları yaratılmış, benzetmenin 

işlevselliğinden yararlanılmıştır. Hikâyenin içeriğiyle doğrudan bağlantılı olarak deyimler, 

“savaş, nankörlük, sadakat, zor durumda kalma, aldatma/ aldanma, itaat” kavramlarıyla 

ilgilidir: 

Yıgnak ol-, adâvet eyle-, bunlu ol-, elü güni çapıl-, kara kana bulaş-, eli yakasında ol-, 

kanını koma-, kanın al-, etmegün basma-, (birinin) ucından egsil-, karîm gözet-, ayağına düş-, 

şîven kop-, alay bağla-, herze merze söyle-, gözüne tur-… 

“Aldayuban er tutmak avrat işidür.” (150b/6) atasözü, Aruz’un hareketinin 

değerlendirilmesidir. Aldatma ve hileyle amacına ulaşanların “kadın”lara benzetildiği 

anlaşılmaktadır. Birinin “cüppesini üstüne örtmek”, onun ağır hasta olması veya öleceğinin 

anlaşılmasıyla ilişkili gözükmektedir. Begil de sağ uyluğunu kırdığında evine dönünce 

döşeğine çıkmıştı ve üzerine cüppesini örtmüşlerdi. Sağlık durumunun ciddiyetini anlatan bir 



 

208 

ifade olarak “cüppe” simgelseldir. Bir ölüm gerçekleştiğinde nelerin yapılacağı yine simgesel 

kodlarla verilmiştir: 

Yigitlerüm, yerünüzden örü turun 

Ag boz atumun kuyrugını kesün, 

Arku Beli Ala Tagdan dünün aşun, 

Kazanun dîvânına çapub varun, 

Ag çıkarub kara geyün, 

“Sen sag ol, Beyrek öldi” den (151a/3-8). 

Acele hareket edilmelidir.  Beyrek’in onunla özdeşleşmiş olan atının kuyruğu 

kesilmeli, bu vasıtayla, ölümü görsel olarak da betimlenmelidir. Kazan’a durum derhâl haber 

verilmeli, Beyrek’in yası tutulmalı, Kazan taziye edilmelidir. 

“Adem sal-/ kagıt gönder-”, bir kişiyi çağırmak anlamında yakın anlamlı 

kullanımlardır. Aruz, Taş Oğuz beylerine “âdem salarak” davetini gerçekleştirir. Beyrek’i 

çağırırken söylem değişir, ona “kâğıt” göndermiştir. Kâğıdı götüren kişi, selam vererek 

Beyrek’in odasına girer. “Selam vermek sünnet, almak farzdır.” düşücesinin hâkim olduğu 

Türkler için bu giriş oldukça anlamlıdır. Bu hâkim düşüncenin, kötü niyetleri gizlemek için 

kullanıldığı ve güven sağladığı görülmektedir. Güvenin devamı için “Hânum, Aruz size selâm 

eder. ‘Kerem etsün Beyrek gelsün, Kazanıla bizi barışdursun!’ der.” ifadeleri aktarılır. Kerem 

etmek, “bağışta, iyilikte bulunmak” anlamıyla Beyrek’in gururunu okşamak, onu gitmeye 

ikna etmek için seçilmiştir. 

Savaşla ilgili sözcükler bağlamla tam bir uyum içerisindedir ve okurun/ dinleyicinin 

zihninde o anın atmosferini oluşturur. Hilenin bir savaş sebebi olduğu, savaş hazırlığının nasıl 

yapılacağı Beyrek’in soylamasında şiirsel söylemle birleştirilmiştir: 

Aruz mana bu işi edecegün bilseydüm 

Kazagucda kazılık atuma bineridüm, 

Egini berk demür tonum geyeridüm, 

Kara polad uz kılıcum belüme baglarıdum, 

Alın başa kunt ışıgum ururıdum, 

Kargu talı altmış tutam sünümi elüme alurıdum, 

Ala gözlü begleri yanuma salarıdum (150b/1-6). 

Beyrek’in gerçekten aldandığı, bu soylamada perçinlenir. Savaşçı yanı vurgulanır, 

gâfil avlandığı ve karşılaşmadaki konumların eşitsizliği ortaya konur. Yaklaşmakta olan İç 

Oğuz-Dış Oğuz savaşının sesleri burada duyulmaya başlar. Savaşa gelindiğinde, “er dile-” 



 

209 

olarak bilinen teke tek savaşmanın, meydan okumanın olumsuz bir ifadesi olan “karîm gözet-

” deyimiyle değiştirildiği görülmektedir. Dış Oğuz beyleri, karşılarındakileri er olarak değil, 

“alacaklı/ düşman” olarak görmektedirler. Bu tutuma karşı Kazan, “Mere kavat, 

muhannaslıgıla er öldürmek nece olur men sana göstereyim.” der. Kazan Aruz’u “kadınlaşmış 

erkek, alçak tabiatlı, korkak, namert, kalleş” anlamlarını bünyesinde birleştiren “muhannas” 

sözcüğüyle özetler, Beyrek’i “er” olarak dile getirir. Kısa zaman önce birliklerinden kuvvet 

doğan iki güçlü unsurun karşı karşıya gelmesi de son derece kuvvetlidir. Bu kuvvet, savaş 

bağlamındaki sözcüklerle örülmüştür. İç Oğuz için “borı çalın-, kös urul-” kullanılırken, Dış 

Oğuz için “çeri der-, borı agırd-”; her iki grubu da içerecek şekilde “alay bağlan-, koşun 

düzil-, borı çalın-, tavul dögil-” ifadeleri kullanılmıştır. 

Aruz’un, ona söz verenlerden emin olmak için araya “Mushaf” getirmesi, inançsal bir 

ikna stratejisidir. Aruz, Kur’an üzerine and içtirerek kutsiyeti kendi yanına almayı ve 

dönülmeyecek bir birlik oluşturmayı hedeflemiştir. Oysaki Türk toplumunun ideolojik 

yapısında “han”, Tanrı’nın yeryüzündeki gölgesidir. Aruz’un ölümünden sonra, beylerin 

ettikleri yeminlere rağmen pişman olup Kazan’dan af dilemeleri “kutsalın zaferi”dir. 

Sözcük seçimi kısmında da belirtildiği üzere Türk kültüründe hakanların “refah ve 

huzur” simgesi olarak yaptırdıkları “yağma”lar mevcuttur. Bu yağmaların amacı: Bolluk 

bereket, toplumsal birlikteliğin perçinlenmesi, yardımlaşma; kibir ve sınıf ayrımcılığına 

meydan vermemektir. Yılda iki kez düzenlenen “yağmalı toy”a katılmak, davet edenin 

hâkimiyetinin kabulüdür. Dolayısıyla bu yağmaya çağrılmamış olmak, “ayrım” yapıldığının 

göstergesidir. Aruz, hâkimiyetin karşısında değilken yapılan ayrım neticesinde yönünü 

değiştirmiştir. Aruz fevri hareket edip isyana kalkışmasaydı, “haklı” konumda devam 

edebilirdi. Derhâl bir kötülük planı kurarak, başına gelecek olumsuzlukları hak eder duruma 

gelmiştir. Dış Oğuz beylerinin yağmaya neden katılmadığını anlamaması, Kazan’ın da bir 

hile-oyun yapıp beylerinin sadakat ve ferasetlerini ölçmek gayesinde olduğunu; 

çağrılmadıklarını bilmezden geldiğini düşündürmektedir. Kurgulanan bu “sınama”da; 

Beyrek’in kurban verildiği, kavmin içerisindeki sağlam olmayan kişilerin ortaya çıkarılıp 

bertaraf edilerek “birlik”in yeniden sağlandığı görülmektedir. Beyrek gibi sevilen bir yiğidin 

kaybı, toplumun hislerini canlandırıcı bir görev üstlenir; toplum yeniden doğmuş olur. 

Beyrek’in kendisine adanan hikâyesindeki “baharı getirme” işlevi, bu hikâyede de ortaya 

çıkmıştır. Ölümü sosyolojik ayrışmayı körüklese de, öcünün alınması toplumsal barışı tesis 

etmiştir. 



 

210 

Dede Korkut Hikâyeleri’nde kültürel kimliğin öğretimi: Oğuz kimliği. 

Dış Oğuz ve İç Oğuz’un “Oğuz” çatısı altında bir birlik oluşturduğu görülmektedir. İç 

ve Dış yapısının “yöneten/ tâbi” olarak bir anlamı vardır. Bu nedenle iki gurubu kültürel 

bağlamda ayrıştıracak bir unsur yoktur. Bir topluluğun ihtiyaçlarını karşılamak üzere 

benimsemiş olduğu hayat tarzı, bütün maddi ve manevi unsurlarıyla birlikte onun kültürünü 

oluşturmaktadır. Millî kültür de bir toplumu diğer toplumlardan farklı kılan, millî karakterini 

gösteren kültürdür. Oğuz kimliği, Türk millî kültürünün bir görünümüdür. Her kültürel kurum 

ya da sistemin sorunları ve ereği, bir ideolojisi vardır (Güvenç, 1979, s. 101). Kültürel kimlik; 

kişiye ve topluma nitelik kazandıran, “ben neyim/ biz neyiz?” sorularının cevabını veren, bu 

niteliklerin dışında kalanları “öteki” olarak belirtmeye meydan veren bir “bilme” şeklidir. 

Hikâye bütünsel olarak ele alındığında, “biz neyiz?” sorusunun cevabı “Oğuz’uz”; birey 

bazında “ben neyim?” sorusunun cevabı “Oğuz hanı/ ereni/ beyi/ yiğidi/ çobanı”dır. Çatı 

değer Oğuz olmaktır, mekân da “Oğuz eli”dir. Oğuz’un yaşadığı her yer Oğuz elidir; vatandır, 

yurttur. Konum değişse de, konumlar üzerindeki yaşantı şekli daimdir. Gelenekler, kurallar, 

işlevler, hayatı idame ettirme şekilleri, dil, dil ürünleri vb. nesilden nesile, coğrafyadan 

coğrafyaya taşınır. Geleneği taşıyan kurum/ grup, halktır; zaman ve mekân içinde folklor 

geleneklerini taşır. Kendine özgü insanlar ve soylar gelip giderler, geçicidirler, ama grup 

kimliği kalıcıdır (Şahin H. , 2012, s. 288). 

Kültür; içgüdüsel ya da kalıtımsal değildir, bireyler hazır bir kültürün içine doğarlar. 

İçine doğdukları yapının kendilerine kazandırdığı alışkanlıklar, davranışlar, tepkiler vb. 

vardır. Bu nedenle kültür; öğrenilen, eğitimle kazanılabilen bir şeydir (Güvenç, 1979, s. 103). 

Deneyimlerin, inançların, geleneklerin, ideolojilerin bir bütünü olarak kültürün aktarımı, 

bilginin birikimli ilerlemesini örnekler. Nesiller arasında türlü bilginin transferi için en önemli 

aktarma aracı dildir. Dille üretilen estetik ürünler olarak sözlü ya da yazılı edebî eserler, 

kalıcılığı artırmakta, taşımayı kolaylaştırmaktadır. Destan, efsane, masal, hikâye, ninni, 

atasözü gibi dil ürünü her ne varsa kültürel yapıyı az ya da çok taşımakla mükelleftir. Çünkü 

dil; niyetli bir kullanımdır ve aidiyet belirtileri taşır. 

Kültür. 

Bir toplumun varlığından söz ettiren en somut gösterge “kültür”dür. Kültürü değil bir 

kelime, başlı başına bir denemeyle bile anlatmanın, tanımlamanın kolay bir iş olmadığını 

söyleyen Bozkurt Güvenç, pek çok tanıma yer verir. “Kültür; bir toplumun ya da bütün 

toplumların birikimli uygarlığı, belli bir toplumun kendisi, bir dizi sosyal süreçlerin bileşkesi, 

bir insan ve toplum teorisidir” der. Kültür, öğrenilir, süreklidir, toplumsaldır, idealleştiricidir, 

doyum vericidir, uyum yapıcıdır, değişir ve bütünleştiricidir (1979, s. 118). Bilinmeyen bir 



 

211 

zamandan günümüze, toplumdan bireye/ bireyden topluma seyri içerisinde kültür, hem maddi 

hem manevi ögeleri içinde barındırmış ve aktarmıştır. Kültür; tarihi bakımdan varlık sahibi 

olan her toplumun zaman içinde oluşturduğu bir yapıdır. Toplumca “daha iyi, daha doğru, 

daha faydalı, daha güzel, daha aklî, daha insanî, daha ahlakî, daha konforlu, daha ekonomik, 

daha güvenli, daha huzurlu” olduğu kabullenilen norm, değer, sosyal denetim unsurları ve 

davranışların meydana getirdiği ve bu yolla mensubiyet/ aidiyet kazandıran hayat tarzı 

kültürdür (Tural, 1992, s. 77). Bu nedenle de kültür, sınırları net bir şekilde çizilemeyen, geniş 

bir kavram alanı oluşturur. 

Kültür; araçları, kurumları, inançları, gelenekleri ve doğal olarak da dili kapsayan 

karmaşık bir bütün olduğundan; dili, kültürün bir koşulu olarak görmek mümkündür. Dil 

ilkin, kültürün bir ürünüdür ve toplumun genel kültürünü yansıtır; aynı zamanda kültürün 

parçalarından biridir (Levi-Strauss, 2012, s. 106). Bu bağlamda, Türk kültürünün dil aracıyla 

en güzel taşındığı eserlerden biri olan Dede Korkut Oğuznameleri, gerek Türk kültürünün bir 

parçası gerek yansıtıcısıdır. Kurucu metinlerden olması dolayısıyla Türk kültürüyle ilgili 

yürütülecek araştırmaların bu hikâyeleri kapmaması düşünülemez. Türk kültürel yapısının 

şaheserlerinden olan hikâyelerin tanınırlığı, önemi dünya çapında da artmakta; değeri 

anlaşılmaktadır. “Dede Qorqud/ Korkyt Ata/ Dede Korkut Mirası: Destan, Masal ve Müzik” 

çok uluslu dosyası, 28 Kasım 2018 tarihinde Morityus Cumhuriyeti’nin başkenti Port 

Louis’de gerçekleştirilen UNESCO Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 13. 

Hükümetlerarası Komite Toplantısında İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsili 

Listesine 17. unsurumuz olarak kaydettirilmiştir (KTB/ARAGEM, 2018). 

Kültürel miras olma özelliği tescillenmiş olan hikâyelerde sosyal yapı ve kültürün 

hemen tüm unsurları açık ve örtülü olarak yer almaktadır. Her iki yapının da insana dair 

fonksiyonları vardır, bilinçaltı değerleri de içlerinde taşırlar. Nasıl ki sosyal yapı ve sosyal 

olaylardan bahsedebilmek için tarih, psikoloji, hukuk, din, iktisat, edebiyat gibi disiplinleri 

tanımış olmak gerekiyorsa (Tural, 1992, s. 14); toplumun kültürünü ortaya koyabilmek için de 

bu disiplinlerin kültürdeki özgün hâllerini göz önüne almak gereklidir. Sosyal yapıda, bilginin 

birikimli ilerleyişi işlevseldir ve “medeniyet”i geliştirir. Kültürel yapıda ise bilginin 

“yayılma”sı ve “taşınması” söz konusudur. Bu nedenle kıyafetlerden binalara, metinlerden 

sözlü anlatılara, kanunlardan geleneklere her şey kültürü taşımakta, işaret etmekte, ortaya 

koymaktadır. Taşımanın belki de en önemli unsuru “bellek”tir. “Yaşananları, öğrenilen 

konuları, bunların geçmişle ilişkisini bilinçli olarak zihinde saklama gücü, dağarcık, akıl, 

hafıza, zihin” (GTS) olarak tanımlanan bellek; kişisel ve kollektif olarak iki ayrı yol izler. 

“Kollektif bilinçaltı”nı içeren “kültürel bellek”, içinde doğduğu sosyal yapının kimliği 



 

212 

durumundadır. Bellek içinde kodlanan veriler yoğun, katmanlı bir yapı arz eder; çünkü 

“transfer edilebilme” bunu gerektirir. Binlerce yılın tecrübesi, arketipler (ilk örnek, aslî örnek) 

şeklinde bilinçaltı bilgide yer alır, özetlenir. Ulaşılamayan alan olarak bilinen bilinçaltı, 

yönlendiricidir. Bilinçaltındaki temelin üzerine, toplumun binlerce yıllık edinimleri zaman 

içerisinde eklenerek gelenek, görenek, yaşayış tarzı, dil, hukuk, doğa bilgisi gibi unsurların 

bütünü olan kültürü ortaya koyar. Claude Levi Strauss da Brezilya’daki sözde ilkel insanların 

geleneklerini, ayin ve törenlerini, totemlerini, tasarımlarını, mit ve masallarını, tüm bunların 

nasıl üretildiklerini; halk arasında hangi bağlamda kullanıldıklarına, altta yatan kural ve 

kodlara bakarak analiz etmiş kültürel yapıyı incelemiştir. Kültürlerdeki bu unsurlar ve daha 

fazlası, bir anlam inşa eder, bir mesaj aktarırlar (Hall, 2017, s. 51). Topluma katılan her yeni 

bireyin kodlarla donanması, kodları çözümlemesi ve iletilmek istenen mesajı alması beklenir. 

Sosyal hayata eklemlenen her birey, doğrudan o sosyal yapının kültürüne ait olmakta, onu 

taşımaktadır. 

Millî kültür, millî kimlik. 

Topluluk hâlinde yaşamak güdüsü “millet” kavramına işaret etmektedir. Ulus/ millet 

olmak; yaşadığı topluma ait olmayı, toplumun bir parçası olmayı gerektiren bir kimliktir. Esas 

alınan unsura göre millet tanımlamaları değişmektedir. “Soy, kültür, dil” unsurlarını esas alan 

çeşitli tanımlamalar mevcuttur, her tanımlamada insan topluluğunun bir noktada “bir” olması 

yer almaktadır. Türkler, Ziya Gökalp’e göre kültürel bir birliğe sahip içtimai topluluktur ve 

millet özelliği göstermektedir.  Dil, din, mimari, aynı vatana sahip olmak, aynı devletin 

bayrağı altında yaşamak, köklü ve ortak bir tarihi paylaşmak, ortak ülküleri benimsemek, aynı 

heyecanları taşımak; aynı musikiye, aynı yemeklere, aynı damak zevkine sahip olmak, ortak 

inançlar gibi maddi ve manevi unsurları içeren kavram “kültür”dür. Bir milleti millet yapan 

unsurların toplamıdır ve “millî kültür”ü meydana getirir (Kösoğlu, 2005, s. 7). Kültürel 

birlikteliğin sonucunda “mensubiyet” bilinci ortaya çıkmaktadır. Birbirleriyle ilgili 

konumlarını ve ilişkilerini aitlik, mensupluk duygusuyla belirleyen bir toplumda ortaya çıkan 

kollektif nefse (öz varlık) güvenme hâline “millî benlik” denir ve kollektif duygu, kabulleniş 

ve hayalleri içerir. Kültürel kimlik; millî benlikle beslenerek sahip olunan tarihi birikim 

yoluyla insanlarda sorumluluk kaygısı yaratır, bu duygu bilinç hâline gelince o toplum 

milletleşir (Tural, 1992, s. 64, 81). Milletin taşıdığı kültürel kimlik, aynı zamanda millî 

kimliktir. Millî kimliğin ilk edinimleri çocuklukta “aile” vasıtasıyla gerçekleşir. Sosyal 

hayatın içinde millî kimlik edinme süreci devam eder. 

“Kimlik” ve “farklılık” kavramları, bu çalışmada kullanılan nitel araştırma yöntemi 

olan eleştirel söylem analizinin öncelikli maddelerindendir. Söylemin kuruluşunda kullanılan 



 

213 

temel stratejiler, ulusal kimliğin inşasına yönelik stratejiler, ulusal kimliklerin korunması ve 

yeniden üretilmesi için kullanılan korumacı stratejiler, ulusal kimlikleri dönüştürücü stratejiler 

ve ulusal kimliklerin yapıbozumunu (dekonstrüksüyon) öneren stratejiler eleştirel söylem 

analizinin odağında yer almaktadır (Doğan Yalçıner, 2011, s. 15). Kimlik, kültür, farklılık 

kavramlarının incelenmesinde bu analiz yöntemi önemli bir referans kaynağı olarak 

görülmektedir. 

Kimlik ve kültürel kimlik. 

21. yüzyılın sosyolojide en önemli konularından biri “kimlik”tir. Toplumsal yaşamın 

içinde olmak zorunluluğunu her birey hissetmektedir. Toplumun belirlenmiş çerçevesinde bir 

toplumsal kimlik vardır, bireysel kimliğiyle kişi topluma uyumlanır. İnsan, doğumuyla 

birlikte kazanmış olduğu kimlik (tanımlanmış, biçilmiş) ve kendisini tanımladığı kimlik 

olmak üzere iki kimliğin birleşimidir. Bu nedenle her kimlik özgün bir içerik sunar. 

Kişisel anlamda kimlik, bir insanın kendisini değişik açılardan tanımlaması ve tarif 

etmesidir. Bireyin toplum içinde kimlik edinmesinde bir yandan sosyal yapı ve bu yapının 

belirleyiciliği, diğer yandan ise bireysel irade, hürriyet ve seçim söz konusudur (Polat, 2007, 

s. 30). Bireyin hem etken hem edilgen olduğu kimlik edinme sürecinde “kültür”, sosyal 

yapının en güçlü organıdır. Kişinin üyesi olduğu toplum, vatandaşı olduğu devlet, kişiden 

yalnızca yasalara uyup ülke çıkarlarına hareket etmesini istemekle yetinmemekte; ülkenin 

resmî tarihine, amaçlarına, mitoslarına inanmasını ve resmî kimliğini övünç duyarak, sorgu 

sual olmaksızın taşımasını beklemektedir (Güvenç, 2016, s. 6). 

Kişinin içine doğduğu, hazır bulduğu, başta ailesi olmak üzere sosyal ortamda edindiği 

kimlik “kültürel kimlik”tir. Kültürel kimlik; kişiler üzerinde hem bağlayıcı hem de kişisel 

özgürlükleri sınırlayıcıdır. Kültürel kimliğini edinemeyen bireylerde “yabancılaşma” 

meydana gelir. Yabancılaşma; güçsüzlük, anlamsızlık, soyutlanma ve hapsolunma hissi 

doğurarak kişiyi olumsuz etkiler (Tural, 1992, s. 129). Yabancılaşmanın önüne geçilmesi, 

toplumsal çözülüşü engeller. Bu nedenle birey-toplum ilişkisinin sağlam ve devamlı 

olabilmesi için “kültürel kimliğin öğretimi” önkoşuldur. Kendini güvende hissetmek, insan 

için yaşamsal bir gerekliliktir. Ortak paydada buluşulan bir toplumda yaşamak, bu ihtiyacı 

karşılamaktadır. Toplum ve birey arasındaki birbirini etkileyen, besleyen, devamlılık sağlayan 

mekanizma; kültürün yaptırım ve direktifleriyle bir nevi koruma altına alınır.  Kültürel kimlik; 

sosyal kontrol sayesinde benzeştirme, uyumlandırma ve kimlik edindirmeyi sağlar. Kültürel 

kimliğe sahip olanlar, sosyal ilişkiler yoluyla değerleri nesilden nesile aşılayıp aktarırlar. 

Değerlerin aktarılmasında ve dolayısıyla kültürel kimliğin öğretilmesinde ilk unsur “aile”dir. 



 

214 

Aileden başlayan süreç, “yaygın eğitim”le devam etmektedir. Öğretim, insanların toplu olarak 

bulunduğu etkileşim ortamlarında tamamlanmakta ve sürdürülmektedir. 

Kültürün gösterdiği, onaylanmış “model” olarak kültürel kimlik; mensubiyet bilinci 

uyandırarak insanı bir yandan atalarına, bir yandan hâlihazırda birlikte yaşadığı yahut ayrı 

kaldığı insanlara, bir yandan da gelecek nesillere bağlamaktadır. Sınır koyma, aklileştirme ve 

hedef rol modeli belirleme; kimlik kazandırmak için kullanılan kural ve uygulamalardır 

(Tural, 1992, s. 122). Dede Korkut Hikâyeleri’nde toplum, “Oğuz”dur; kültür, Oğuz 

ekseninde Türk kültürüdür. Bireyden benimsemesi istenen kültürel kimlik “Oğuz” kimliğidir. 

Bu bağlamda hikâyeler içinde, Oğuz kültürel kimliğinin hem maddi hem manevi pek çok 

unsurundan bahsedilir. Kültürel kimlikten en ufak bir sapma görüldüğünde, hikâye kişileri 

yoluyla hatırlatmalar yapılır. “Ayıp, namus” sözcükleri, sosyal yaptırımı belirtir. Normlara 

uyulması “başıma kahınç yüzüme tohınç olur, sözünü sımama-, aybolur, deyeler…” gibi 

ifadelerle desteklenir. Kişilerin kimlik kazanma yolundaki durumları, aileden itibaren 

verilerek kimliğin yolu da çizilmiş olur. Kültürün eli kolu dildir; dil olmazsa kültür olmaz. 

Kültür olmazsa “kimlik” olmaz, kimlik olmazsa haysiyet olmaz, haysiyet de yoksa bir kişi 

“insan” olamaz (Ünalan, 2012, s. 18). Kültürel kimliğin içeriği, öğretimi, uygulanması, 

yabancılaşma yaşayanlar için tedbirler açıkça ortaya konur. Dil, bütün imkânlarıyla “öğretim 

materyali” görünümünde kullanılır. Model olarak gösterilen bireyler, durumlar, olaylar; 

kimliği inşa edilmesi hedeflenen bireyin sınırlarını oluşturur, akla uygun durum ve 

davranışları öğütler. Öğütlerken en önemli vasıta da “atasözleri”dir. Bir dildeki deyimler, 

atasözleri gibi kalıplaşmış unsurlar, kavramlar incelendiğinde ve kavram alanlarına göre 

sınıflandırıldıklarında kimi alanlardaki ögelerde yığılmalar görülür. Bu ögeler, o dili kullanan 

ulusun tarih boyunca yaşamında en çok ilgilendiği, büyük yer ayırdığı konuları ortaya koyar. 

Ait olunan kültüre dair unsurların hepsi aynı zamanda da kültürel kimliğin 

unsurlarıdır. Alışkanlık, gelenek-görenek, duygu, fikir, inanç, tercih, zevk, bilgi, değer 

yargılarımız arasında nerede, ne zaman, kimden, hangi aracı yoluyla ve de ne şekilde duyup 

görüp öğrendiğimizi / edindiğimizi hatırlamadıklarımıza doğru gittikçe biyolojik varlığımız 

kadar tabî olan “kültürel varlık”ımızın temeline yaklaşmış oluruz (Ünalan, 2012, s. 15).  Dil, 

kültürel içeriğin bir sözlüğü durumundadır. Bu nedenle, çalışmaya konu olan metinlerdeki 

“kültürel ögeler”, kültürel varlık ve kimliğin unsurları olarak sınıflandırılmaya tabi 

tutulmuştur. Sınıflandırma işleminde Bozkurt Güvenç’in “İnsan ve Kültür” adlı kitabında 

aktardığı, Yale Üniversitesindeki Beşeri İlişkiler Dokümantasyon Merkezinde (HRAF) 

antropolog Murdock ve yardımcıları tarafından (1940’larda) oluşturulmuş sistematik bir 

sınıflama rehberi olan “Kültürel Muhteva Rehberi”nin Türkçeye çevirisi kullanılmıştır. 



 

215 

Bozkurt Güvenç, belirtilen listeyi Türkçeye çevirmiş ve 1965’teki hâliyle aktarmıştır (1979, s. 

129). Etnolojik, antropolojik ve kültürel çalışmalara bir sözlük, indeks niteliği gösteren 

tablodaki ögelerin hepsinin bir eserde bulunması mümkün değildir. Güvenç de bu 

düşüncededir ve incelenecek varlıkta bulunmayan başlıkların yanı sıra, Türk kültüründe olup 

da bu listede olmayan (sünnet, hac vb.) yeni başlıkların oluşturulabileceğinden bahsetmiştir. 

Söz konusu rehberde 888 madde yer almaktadır (EK-1). Rehber, günümüzde de 

kullanılmaktadır. Çağın ihtiyaçlarına binaen yeni maddeler eklenmiş, bazı maddeler içeriğinin 

benzer olduğu maddeler nedeniyle çıkarılmış ve madde sayısı 915’e yükselmiştir. Kültürel 

Muhteva Rehberi (OCM), elektronik ortamda işlevini sürdürmektedir. “eHRAF” 

veritabanları, dünyadaki belli başlı bölgelerden geçmiş ve şimdiki kültürlerdeki etnografik ve 

arkeolojik metinlerin konuyla ilgili endeksli çevrimiçi “koleksiyonları”dır ve OCM ile 

kültürel malzemelerin ana hatlarını ortaya koyan bir sistemdir (eHRAF, (yy)). Sistemin 

amacı, dünya kültürlerinin belirlenmiş ögeler doğrultusunda, kod numaralarıyla rahatlıkla 

erişilebilen bir sınıflandırma sistemiyle indekslemektir. Güvenç’in aktardığı listenin, Dede 

Korkut Hikâyeleri’ndeki unsurlara daha uygun olduğu görülmüştür. Yeni listedeki güncel 

konular, hikâyelerin sosyal ve tarihsel bağlamına uygun değildir Çalışmada, hikâyelerde yer 

alan ögeler OCM’deki uygun başlıkla ilişkilendirilmiş ve sadece bu başlıklara yer verilmiştir. 

“Eğitim kuramları, telefon, telgraf, arkeoloji” vb. gibi, hakkında içerik bulunmayan 

başlıklar çalışmada kullanılmamış, atlanmıştır. 

Dede Korkut Hikâyeleri’nin kültürel muhteva listesi. 

10 Genel yönelim. 

101 Tanıtma. 

Kitabın adıyla anıldığı şahsiyet ve onun mensubu olduğu toplum hakkında bilgiler 

giriş kısmında yer almaktadır: 

Resûl aleyhisselâm zemânına yakın Bayat boyından Korkut Ata derler bir er kopdı. 

Oguzun ol kişi temâm bilicisiydi, ne derise olurıdı, gâyibden dürlü haber söyleridi. (…) 

Korkut Ata Oguz kavmınun müşkilini hall ederidi (3a/2-12). 

Toplum “Oğuz” adını taşımaktadır, manevi önderleri Dede Korkut’tur. 

103 Yer isimleri. 

Hikâyelerde pek çok yer ismi geçmektedir. Kimileri “Oguz Eli” denilen yurdun içinde, 

kimileri düşmanların bulunduğu yerdedir. Olaylara mekânlık eden yerlerin dışında, 

soylamalarda yer alan ve hatıralara dem vuran yer adlarına rastlanmaktadır. 



 

216 

Oğuz’la ilgili yerler: 

Karacuk, Kapulu Kara Dervend, Pasın, Türkistân, kâfir serhaddı (Cızıglar, Aglagan, 

Gökçe Tag), Agca Kala Sürmelü, İç Oguz, Taş Oguz, Salahâne Kayası, Berde, Gence, 

Şerügüz, Dere Şâm, Arku Bel, Gün Ortac, Ak Kaya, Ak Saz. 

Düşman yerleri ve diğerleri: 

Gürcistân, Bayburd, Demür Kapu Dervend, Mardîn, Rûm eli, Rûm, Şâm, İstanbol, 

Abkaza eli, Tırabuzan, Tomanın Kalesi, Sancıdan, Kârûn eli, Ayasofya. 

Dini yerler: 

Mekke, Medîne, Arafât. 

13 Coğrafya. 

131 Yer. 

İç Oğuz ve Dış Oğuz’un yurdun farklı yerlerinde yaşadıkları aşikârdır. Oğuz elinin 

konumu tam olarak verilmemiştir. Yukarıda belirtilen yer adları (dinî yerler hariç) Oğuzların 

ikamet yerlerinin çevresinde yer almaktadır. 

132 İklim. 

Yaylak ve kışlak olmak üzere iki ayrı yerde ikamet eden toplumun dilinde, iklimin 

tipini aşağı yukarı belirleyen unsurlar vardır. Karasal iklimin hâkim olduğu yerlerde 

yaşadıkları anlaşılmaktadır. Denize ulaşmaları “yedi gün yedi gece” gibi uzun yolculuk 

süreleriyle anlatılmaktadır. İklime dair “tuman, samur cübbe, (kara) pusarık, püki, sam 

yelleri, yel, tolu, kışda yazda karı erimeyen Kazılık Tagı, (agca) kar, yağmur, sovuk al-” gibi 

sözcükler yer almaktadır. Sis, pus, tipi, serin hava Oğuz yurduna hâkim görünmektedir. 

Depegöz hikâyesinin söylem çözümlemesine bağlı olarak da zaman içinde çok çetin kış 

koşullarının hâkim olduğu ve can kaybına sebep olduğu söylenebilir. 

133 Topoğrafya. 

Metinlerde pek çok topografik veri yer almaktadır. Yeryüzü şekillerinden dağlar, 

sınırsal veri olarak da “Oğuz serhaddı-kâfir serhaddı” terimleri sıkça görülmektedir. Özel adla 

kullanılan yeryüzü şekillerinin yanı sıra “dereler, çaylar, (kara) taglar, sular, (sarp/ saylan 

saylan) kayalar, alan alçak hova, daz yer, ag orman, derecük, talı saz, yayla, düden, yazu” 

gibi genel ifadeler de kullanılmaktadır. 

Dağlar: 



 

217 

Ala Tag (Bayındır Han’ın yanına gitmek isteyen, bu dağı aşmalıdır), Gökçe Tag, 

Kazılık Tagı, adı belirtilmeyen dağlar (arkurı yatan tag, gögsi güzel kaba tag). 

Sular: 

Amıt Suyı, Kara Dere, Aygır Gözler Suyı, Kara Deniz, Uzun Bınar, Gökçe Deniz, Dere 

Şâm. 

Geçitler: 

Demür Kapu Dervend, Arku Bel, Kapulu Kara Dervend. 

Diğer: 

Tana sazı, Yeni Bayır. 

136 Hayvanlar. 

Hikâyeler, hayvan adları açısından zengindir. Evcil, vahşi pek çok hayvanın hem adı 

hem davranış şekilleri bilinmektedir. Oğuz’un yaşadığı coğrafyaya ne kadar hâkim olduğunu 

göstermesi bakımından bu veriler önemlidir. Türk kültüründeki derin yerini koruyan “at”, 

metinlerde de özel bir durumdadır. Atların cinsleri, renkleriyle ilgili detaylar hemen her 

metinde verilmiştir. 

Atlar: 

Aygır, (boynu uzun/ gök/ ag) bedevî at, (yelisi kara) kazılık at, boz at, konur at, (tepel 

kasga/ boz/ deniz kulunı boz/ torı/ keher/ kara/ argımak/ şehbâz/ al) aygır, (ayagı uzun) 

şehbâz (yügrük) at, kazaguc at, Arabî at, kulun, binit, ag boz at, (kısır/ bogaz) kısrak, ılkı, 

kara göz at, tay, yund. 

Develer: 

(Kara) buğra, kızıl deve, yüklet, köşek, mâye, torum, kaytaban, beserek, ner. 

Kuşlar: 

Sakallu bozaç torgay, karga, kuzgun, tülü kuşi, (kara) kaz, şâhîn, gögercin, togan, 

(ala) ördek, ümge, çal kara kuş, saksağan, kugı, turna, turaç, keklik, tavuk, (ag) sunkur kuşı. 

Küçükbaş hayvanlar: 

(Kara/ agca/ semüz) koyun, koç, şişlig, (ala başlu) keçi, (aruk) toklı/ toklıcak, kuzı/ 

kuzıcak, ögeç, erkeç, Erdebil teke. 

Büyükbaş hayvanlar: 

(Kara)Boğa, tana, (kara) inek, buzağı. 



 

218 

Av hayvanları: 

(Sultân, semüz, sığın/ ala) geyik, sığın, kulan, buga. 

Vahşi hayvanlar: 

(Kagan) arslan, (kara) kaplan, kurd. 

Diğer hayvanlar vb.: 

Saru yılan, kelb(cügez), it, tazı, (kara) köpek, büre, bit, ala yılan, kara evren, sineg, 

tavşan, katır. 

Kâfirin hayvanları: 

Alaca at, kara deve, arslan, boğa, tonuz. 

137 Bitki örtüsü. 

Metinlerde “Bin yerde ipek halıçesi döşenmişidi.” (7a/3), “gök çayır, ag kavak, ag 

orman” gibi ifadeler yer almaktadır. Hikâyelerdeki olayların genelde bahar aylarında 

meydana geldiği düşünülürse bu görüntü normaldir. “Orman”dan pek bahsedilmemekte, bahsi 

geçenler de ekseriyetle kâfir yerlerini tanıtmada kullanılmaktadır. Çayırdan çokça söz edilmiş 

olması stepleri akla getirmektedir. “Daz” (kel) yerlerden söz edilmesi de bunu destekler. 

Çevrede özel adları bulunan “sazlık”lar da vardır. 

14 İnsan biyolojisi. 

142 Somatoloji (İlm-i kıyâfet). 

Somatoloji, beden bilgisi anlamına gelmektedir. Bedenin ölçülebilen ve ölçülemeyen 

(insan derisinin yapısı, göz şekli, kıl sistemi, saç şekli, saçın niteliği, göz plileri, yüz şekli, 

ağız ve burun şekli gibi özellikler) özelliklerini inceleyen antroploji dalıdır. Hikâyelerde 

gözler, bedenin yapısı hakkında veriler bulunmaktadır. Söz konusu edilen kişiler genellikle 

“kara kıyma” yahut “karanguluca” gözlüdür. Toplumun genelinin koyu renkli çekik gözlere 

sahip olduğu söylenebilir. Beylerin yiğitleri “ala gözlü”dür, ala gözlü olmak savaşçılık 

özelliğini artırır gibi görülmektedir. Kadınların yanakları “güz elması” gibidir, ağızları “koşa 

(çift) badem” sığmayacak kadar küçüktür. Erkek ve kadınların “kargı gibi kara” saçları vardır. 

Kadınların saçları “topuğunda sarmaşanda” diye söylendiğine göre oldukça uzundur. Tenleri 

“agca”dır, “selvi” boyludurlar. “Boyu uzun Burla Hatun” boyuyla anıldığından toplumun 

genelinde uzun boyun nadir bir durum olduğu düşünülebilir. “Kurlu yaya benzer çatma” 

kaşlıdırlar. Fiziksel vasıflarda farklılık, kadının geldiği yere göre kendini belli eder. Trabzon 

Tekürünün kızı Selcan, “kar üzerine kan tammış gibi kızıl” yanaklı, “kalemciler çaldugı kara” 



 

219 

kaşlı, “kıvrımsı kırk tutam kara” saçlıdır. Oğuzun kadınları düz saçlı, Selcan kıvrımsı saçlıdır; 

kaşlar da farklılık göstermektedir. 

Erkeklerde sakaldan söz edilir, bıyıktan bahsedilmez. Bıyık, sadece Kazan Beyin 

kardeşi Kara Göne tanıtılırken “Bıyıgın ensesinde yedi yerde düğen” ifadelerinde görülür. 

Yaşlı erkekler “ag sakallı” anılır. Toplumdaki erkeklerin orta boylu olduğu öne sürülebilir. 

Zira diğerlerine göre iri ya da uzun olanlar açıkça ve mübalağayla ifade edilir. Aruz Koca, 

cüssesiyle diğerlerinden ayrılanlardandır: “Altmış ögeç derisinden kürk eylese tobuklarını 

örtmeyen, altı ögeç derisinden külâh etse kulaklarını örtmeyen, kolı budı hızanca, uzun 

baldırları ince.” (32b/12-33a/2). 

143 Genetik. 

Genetik yapıyı doğrudan işaret eden “Arslan enügi yene arslandur.” (123/a- 4) 

ifadesi, “asıl/ kök” vurgusu hikâye toplumunun kalıtıma verdiği önemi göstermektedir. 

146 Beslenme. 

Günlük beslenmenin nasıl, hangi saatlerde yapıldığına dair bilgi, metinlerde yer almaz. 

Şölenler, toylar ve derneklerdeki yiyecek ve içecekler beslenme alışkanlıkları hakkında veri 

sunmaktadır. “Koyun” eti, başlıca besin kaynağıdır. “Yahni” bir yemek çeşidi olarak sıkça 

karşımıza çıkmaktadır. “Süt, benir, yoğurt” tüketilmektedir. Sebze, meyve ve baharatlara 

rastlanmaz. “Güz alması”, sevgilinin güzelliği betimlenirken kullanıldığına göre sevilen bir 

besindir. “Etmek” (ekmek) ve “gömeç” (küle gömülerek pişirilen çörek) hikâyelerde görülür, 

ancak hangi tahıldan yapıldığı belirtilmez. Kâfirlerin Oğuz’dan olan tutsaklarına verdikleri 

yiyecekler “tonuz yahnısı, yanmış arpa etmeği, acı sogan”dır. Bu bağlamda Oğuzların 

arpadan ekmek yapmadıkları anlaşılabilir. İçecekler “kımız, (al) şerâb”dır. Kımız sadece 

Oğuzlarda, şarap hem Oğuzlarda hem kâfirlerde önemli bir içecektir. 

Av, hayatın önemli bir bölümünü teşkil ettiğinden hikâyede av hayvanlarının etleri de 

besin kaynağı olarak yer almaktadır. Bunlar, “sığın, geyik, tavuk, kaz…”dır: 

Yöriyelüm begler, av avlayalum, kuş kuşlayalum, sığın geyik yıkalum, kaydalum, 

otagumuza düşelüm, yeylüm içelüm, hoş geçelüm (20a/12, 13). 

147 Fizyolojik bilgiler. 

Metindeki Oğuz erkekleri, fizyolojik sağlamlıklarıyla ön plana çıkarlar. “Av” 

yapmayı, idman olarak kullanmakta ve daima bedenlerini müşkül koşullara hazır 

tutmaktadırlar. Av konusunda yahut savaş konusunda güçsüz, yeteneksiz bir Oğuz’dan 

bahsedilmez. Av dışında idmanların da yapıldığı “Beg yigitler cılasunlar birbirine kuyulan 



 

220 

çagda” (7a/6) ifadesinden anlaşılabilir. Toplumun sabahın ilk saatlerindeki rutinlerini 

gösteren soylamada (7b/6) yer alan bu ifade, zinde kalmak için yapılan sabah sporu 

niteliğindedir. Oğuzlar “alar sabah/ tanla” günlük hayatlarına başlamaktadırlar. Herhangi bir 

akın yahut savaş için yola çıktıklarında beş gün beş gece/ yedi gün yedi gece durmaksızın yol 

alabilmektedirler. “Dereler depeler” aşmakta güçlük çekmemektedirler. Atletik yapıları, 

işlerinin gerektirdiği fizik güçten anlaşılabilmektedir. Önemli kahramanların fizik güçlerine 

dair ifadeler de bunu desteklemektedir. Boğaç Han ve Kan Turalı boğayı yenmişlerdir. Kan 

Turalı, deve ve aslanı da yenecek kabiliyet ve güçtedir. Basat, koca Depegöz’ün başını 

sürüyerek mağara önüne götürebilir. Emren, çocuk yaşta olmasına rağmen babasını 

kucaklayıp yatağına götürebilmektedir. Kullandıkları silahlar ağırlık ve sertlik bakımından 

zorlayıcıdır, fakat onları etkilemez. Bamsı, Yaltacuk’un yayını çekecekken kırar, o denli 

kuvvetlidir. Kendi yayı, gücüne dayanabilecek türdendir. Deli Dumrul, gücüyle nam salmıştır; 

Azrail’e dahi bu güçle kafa tutar. Kazan Han “Yüksek yüksek kara tagdan taş yuvalansa kaba 

ökçem, uyluğum karşu tutan eridüm. Firavn şişler yükleyüb yerden çıksa kaba ökçemile 

perçîn kılan Kazan eridüm.” derken bacaklarının, ayaklarının kuvvetini dile getirir. Fizik gücü 

cesaretiyle birleştiğinden, yedi başlı ejderhayı dahi o öldürür. 

15 Davranış ve kişilik. 

151 Duyum ve algılama. 

Hikâyelerdeki fertlerin algıları, somut göstergelerle harekete geçmektedir. Sözgelimi, 

bir kişi avdan tek başına döndüğünde, bir sorun olduğu anlaşılmaktadır. Sorunun içeriği her 

ihtimal düşünülüp öne sürülerek tahmin edilebilmektedir. Burla Hatun’un, Uruz’un tutsak 

olduğu boydaki art arda soylamaları (69b/13-72a6) bunun etraflıca bir örneğidir. Boğaç’ın 

boğayla, Kan Turalı’nın boğa, arslan ve deveyle mücadelelerinde “duyum” ve 

“algılama”larının önemli bir rolü vardır. Duyumsal verileri akıl süzgeçlerinden geçirerek 

zaferi elde ederler. Algılama, davranış değişikliklerine veya davranışın kesinleşmesine 

meydan verir. Begil oğlu Emren, düşman güçsüz ve çaresiz olduğunu algıladığında Allah’tan 

yardım ister. Segrek, tanımadığı abisi Egrek’le karşılaştığında elindeki “kopuz”u görünce 

onun Oğuz’dan olduğunu anlar ve böylece Egrek ölümden kurtulur. Begil’in eşi, o her 

zamankinden farklı bir tavırla evine geldiği için bir aksilik olduğunu algılar ve buna göre bir 

davranış şekli geliştirir. Dış Oğuz’un asi olduğu hikâyede, Kazan Han Aruz Koca’yı süngüyle 

yaralayarak attan düşürür. Bir işareti ile Kara Göne atından iner ve Aruz’un başını keser. 

Algılama ve duyumda başroller ihtiyarlara ve kadınlara verilmiştir. İhtiyarların uyarıları 

öngörü niteliğindedir. Kadınların ise sezgisel yönden çok güçlü vasfedildikleri görülür. Uruz 

avdan dönmediğinde Burla Hatun’un durumu buna örnektir: 



 

221 

Sagılan solına göz gezdürdi, oglancugını, Uruzı görmedi. Kara bagrı sarsıldı, dom 

yütrgi oynadı. Kara kıyma gözleri kan yaş toldı (69b/9-12) . 

152 Dürtüler ve duygular. 

“Annelik” dürtüsü, hikâyelerde geniş yer bulur. Dirse Han’ın hatunu, anneliğin 

verdiği sezgisel güçle oğlunun başına kötü şeyler geldiğini anlar. Dağları aşarak çocuğunu 

bulur. Dirse Han’ın düşmanca davranışına rağmen affedici davranır ve Boğaç Han’ı babasını 

kurtarması gerektiğine ikna eder. Burla Hatun, hem bir eş hem de anne olarak duygularla 

yüklüdür. Uruz’un tutsak olduğu boyda annelik dürtüsü, onu evde beklemekten men eder ve 

doğrudan kâfire savaş açar. Salur Kazan’ın evinin yağmalandığı boyda oğluyla beraber 

tutsaktır. Kâfirleri aklı yoluyla oyalar, niyetlerini de gizlilikle takip eder. Eşine olan 

bağlılığıyla ölümü, oğlunun ölümünü dahi göze alır. Banı Çiçek, aradan geçen on altı yıla 

rağmen Bamsı’yı unutmamış, başkasıyla evlenmemiştir. Sadakatin “eş” bağlamında olanı 

kadınlarda daha sık görülmektedir. Teba-yönetici arasındaki sadakat de olmazsa olmaz bir 

unsur olarak Dış Oğuz’un İç Oğuz’a asi olduğu boyda hayat bulur. Hikâyelerde en fazla 

vurgulanan duygu “üzüntü”dür. Ağlamanın türlü ifadesine, yas tutmanın hemen her 

ayrıntısına yer verilir. 

“Kendini gösterme” dürtüsü ve isteği, neredeyse tüm hikâye kişileri için geçerlidir. 

Kazan Han bunların dışındadır ve kendini övmediği, kendini övenleri de sevmediği sürekli 

vurgulanmaktadır. Kendini gerçekleştirmesi gereken, erginlenme yolculuğundaki kahramanlar 

hüner ve güçlerini göstermeleri gereken olaylar içinde yer alırlar. Kazan, rüştünü hikâye 

vaktinden evvel ispat etmiştir. “Birlikte” yemek ve içmek, toplumun ortak bir hazzı olarak 

ortaya çıkar. Birliktelik duygusunun hoşnutluk, eşitlik, mutluluk, umutluluk, cesaret gibi 

duyguları beslediği görülür. 

153 Davranış değişikliği. 

Hikâyelerde davranış değişiklikleri genellikle itaat/ itaatsizlik, alınan kararların 

uygulanması ve ibret arasında yer almaktadır. Gidişatın sonucu daima zaferle ve ders almayla 

sonuçlanmakta, duygusal doyumla birlikte “ergin” insan modeline geçilmektedir. Bamsı 

Bayrek hikâyesinde Deli Karçar, Dede Korkut’un hikmetiyle asiliğinden vazgeçer. Deli 

Domrul, Azrail’e kafa tutmanın Allah’ın emrini hiçe saymak olduğunu anladığında sakin, 

imanlı bir bireye dönüşür. Hikâyelerin tamamında amaç, metin içi davranış değişiklikleri 

örnekleriyle hikâye okurunda davranış değişikliği yaratmaktır. 



 

222 

154 Uyum süreçleri. 

Uyum süreçleri; ergen kişiler için “yetişkin”liğe erişme, yetişkinler için ise toplumun 

kalıcı değerlerine yeniden tabi olma bağlamındadır. Egrek, Segrek, Boğaç, Uruz, Emren, Kan 

Turalı, Beyrek yetişkin bireylerin vasıflarını edinmek üzere maceralar içine sokulur. Kazan 

Han, Kazılık Koca, Aruz Koca; toplumun kabul ettiği ve istedikleri niteliklerle donanmış 

olmalarına rağmen sınanırlar. Onların sınanması, var olan özelliklerinin sağlamlığına dairdir. 

Kazan, gafletinin; Kazılık Koca aceleci ve tedbirsiz davranışının; Aruz Koca sadakatsizliğinin 

ıslahı yoluyla uyumlanmaya çağrılır. Kazan ve Kazılık’ı evlatları kurtarır, onların zayıf 

yönleri toplumu sarsacak denli büyük değildir. Aruz Koca’nın davranışı, onu toplumun dışına 

itecek, canından edecek denli büyüktür: ihanet. Uyum sağlayan bireyler “beg, eren, yiğit” 

ifadeleriyle toplumda yer almaya devam ederken, uyum sağlamayanlar “namerd” vasfıyla 

hayatlarından olurlar. Dirse Han’ın kırk adamı ve Aruz Koca, namert olarak ayrı bir niteliğe 

dâhil edilip toplumdan kesin bir şekilde (ölümle) ayrılmışlardır. 

155 Kültür kişilik (sistemi). 

Etkin kültür, “Oğuz” kimliği altında birleşmiştir. Bu kültürde yetişen bireyin; Allah’ın 

birliğine inanması; cesur, güçlü, adil, dürüst, paylaşımcı, yaşlılara saygılı olması; kadın, 

çocuk ve düşkünlere şefkatli, sevgi dolu olması; sorumluluktan kaçmaması, ana-baba hakkını 

gözetmesi, varlığının topluma uyumlu şekilde erginlendiğini sergilemesi, topluma yararlı 

fertler yetiştirmesi beklenmektedir. Bu vasıfları taşıyan bireyler “Oğuz” kültürel ve millî 

kimliği altında birleşmektedirler. 

156 Sosyal kişilikler (roller). 

Toplumların sosyal yapısı; statü ve rollerinin öngördüğü kurallar ve bu kuralların 

altında yatan değerler bütünü yoluyla inşa edilmektedir. Toplumun bireyden statüsüne uygun 

olarak beklediği davranışlarına da rol denmektedir. Sosyal roller bağlamında ön plana 

çıkanlar, Oğuz’un yöneticileri ve diğer yönetim mensuplarıdır. İç ve Dış Oğuz’un birliğinden 

oluşan bütün “Oğuz”da en büyük yönetici Bayındır Han’dır. “Hanlar Hanı” niteliğiyle 

Bayındır Han, en yetkili mercidir. Fakat metinlerdeki varlığı daha çok “simgesel”dir. Somut 

varlık gösteren en büyük yönetici “Kazan Han”dır. Kazan, Bayındır Han’ın damadıdır, savaş 

zamanı öncü odur. Kültürel bağlamda istendik her özelliğe sahip olsa da Kazan, “kibir”den 

uzaktır. Bir yöneticinin sahip olması gereken “tevazu” onda mevcuttur. Sosyal paylaşım ve 

birlikteliği özendirir, destekler; toplu etkinliklerde hazır bulunarak varlığını perçinler. İzinleri 

o verir, uyarıları o yapar. Kazılık Koca, Bayındır Han’ın veziri olarak “işe yarar” bir insandır. 

Bamsı Beyrek, Kazan Han’ın “inak”ı olarak her zaman hazırdır. “Kalın Oguzun imrencesi”dir, 



 

223 

sadakati uğruna can verir. Kazan’ın kardeşi Kara Göne, “alplar başı”dır. Kanlı Koca oğlu Kan 

Turalı, önemli bir beyin oğludur. Veliaht olarak beklenen nitelikleri, her zorluğa rağmen 

ortaya koyar. Oğuz’un sözü geçen dokuz “koca”sından olmasına rağmen Aruz Koca, en olgun 

olması gereken çağda sosyal rolüne aykırı davranışıyla toplumu ayrışmaya götürür. Aruz 

Koca’yı ortadan kaldıran Kazan Han, en önemli görevi olan “toplumu birarada tutma”yı 

gerçekleştirir. Dış Oğuz’un beyleri, hatalarından dönerek statülerine uygun olanı 

gerçekleştirirler. Pişmanlıklarını dile getirerek Oğuz’un birliğinin yeniden inşasına katkıda 

bulunurlar. Her savaşın sonunda ganimetlerini halklarıyla paylaşan beyler, sosyal düzeni daim 

kılarlar. Kazan Han, kendi mal varlığını dahi “hanı yağma” yoluyla bütün halkla paylaşarak 

sosyal devlet anlayışına hizmet eder. 

Beylerin eşleri de; savaş, av gibi nedenlerle yurdun dışında olan beylerinin görevlerini 

idame ettirecek güçtedirler. Beylerin yokluğunda beydirler. Beyler geldiklerinde, yapılması 

gereken her şeyin hazır olduğunu görmektedirler. Şölenleri, toyları organize ederek paylaşımı 

gözetirler. Gerektiğinde cenk ortamında “er” gibi mücadele edebilecek askerî bilgi ve 

beceriye de sahiptirler. 

Ergenler, “ad kazanmak” için verdikleri mücadele sonucunda “bey adayları” olarak 

varlık gösterirler. Ad kazananlar; at, ev, teçhizat ve eşle ödüllendirilerek yönetici tabakasına 

katılırlar. Boğaç, Egrek, Segrek, Emren, Uruz ergenleri temsil ederler. 

Çobanlar ve bezirgânların da sosyal rolleri net ve önemlidir. Bezirgânlar ticari 

hareketliliğin yanı sıra, haberlerin iletimi açısından gereklidirler. Bamsı Beyrek’in boyunda 

oldukça etkili bir roldedirler. Çobanlar, toplumun ortak malı sayılan hayvanları güderek 

yaşamın devamına katkı sağlamaktadırlar. Yurdun dışında, kırsalda yaşadıklarından yurdu 

korumaktan da geri durmazlar. Tehlikeleri önceden görebilir, ilk savunmayı yapabilirler. 

Kazan’ın Evinin Yağamalandığı Boyda çoban, nerdeyse Kazan Han kadar etkindir. 

Yurttakilerin yaylak ve kışlaklara göç vaktini tayin edip önden göçtüklerinden (Depegöz 

hikâyesinde görüldüğü üzere), lider durumundadırlar ve sorumlulukları büyüktür. 

157 Kişilik (karakter). 

Birey olarak kişiliği ve hayatı en detaylı şekilde verilen kişi Kazan Han’dır. Övgüyü 

ve övmemeyi sevmemesi en belirgin özelliğidir. Adının başlığında geçtiği üç hikâyenin yanı 

sıra diğer hikâyelerde de az çok yer alır. Diğer kahramanlar, daha genel kişilik özellikleriyle 

görülmektedirler. “Saymakla Oguz erenleri tükense olmaz.” İfadesinden anlaşılacağı üzere, 

Oğuz’un genel niteliklerine haiz olmaları yeterlidir. Yöneticiye karşı saygı ve pervanın 

vurgulandığı hikâyelerde aykırı tek kişi Egrek’tir. Kazan’ın divanına izinsiz girebilmekte, 



 

224 

istediği yere oturabilmektedir. “Allah’ın birliğine” inanmak, Oğuz beylerinin ortak özelliği 

olsa da Deli Dumrul başta buna sahip değildir. “Sorgulayıcı”  kişilik, Deli Dumrul’dadır. 

158 Kişilik bozuklukları. 

Kişilik bozuklukları; öznel iç yaşantı ve davranışların bireyin kültürünün 

beklentilerinden belirgin şekilde “sapma”sıyla ortaya çıkan süreğen bir davranışlar 

örüntüsüdür. Kültürel kimliğe aykırı davranışlar gösteren hikâye kişilerini bu kategoriye 

sokmak mümkündür. Kişilik bozukluğu olan kişilerin çoğu, Bamsı Beyrek’in hikâyesinde 

örneklenmiştir. Yalancı oğlu Yaltacuk; kıskanlık, başkasının varlığına göz koymak ve sonuç 

olarak “yalancılık, sahtekârlık” la imlenmektedir. Kişilik bozukluklarının genetik olduğu da 

babasının adından anlaşılmaktadır. Kısırca Yenge, deve çobanlarıyla ilişkide olduğu söylenen 

bir kişidir. Boğazca Fatma, hem çok yemek yemesi hem de “kırk oynaşlı” vasfıyla toplumsal 

normların dışındadır. Aruz Koca, Beyrek’i kandırarak öldürmesi nedeniyle kişilik bozukluğu 

gösteren bireyler arasındadır. “Deli” kavramının hikâyelerde olumsuz anlamda kullanılmadığı 

görülmektedir. Ancak, “deli” sıfatını taşıyan bireylerin aykırı hareketlerine yer verildiği 

ortadadır. Deli Dumrul, susuz bir çaya kurduğu köprüden geçen ve geçmeyen herkesten bedel 

almasıyla; Egrek, Kazan Han’ın divanında destursuzca hareket edebilmesiyle; Segrek, tek 

başına abisini kurtarmaya gitmesiyle “deli”dir, aykırıdır. 

159 Yaşam öyküsü (örnekleri). 

Hikâyelere adlarını veren kahramanların yaşam öyküleri –Bamsı Beyrek dışında- 

bütün yaşamını kapsayacak nitelikte değildir. Boğaç, Banı gibi kişilerin doğuş öyküleri 

bilinir. Kazan Han’ın yetişkinlikten itibaren yaptığı, başardığı şeyler “soylaması” yoluyla 

(140b/12-142a/8) aktarılır. Bamsı’nın “dualar” vasıtasıyla dünyaya gelişi, ergenliğinde Banı 

Çiçek’le tanışması ve evlilik aşamasına gelişi, kâfir elinde 16 yıl tutsak oluşu, yurduna dönüp 

Banı’yla evlenmesi, Aruz Koca’nın hileyle onu öldürmesi iki hikâyeye bölünmüş şekilde 

anlatılmıştır. Bamsı’nın tahminen otuzlu yaşlarda sonlanmış yaşamının ayrıntıları toplumca 

bilinmektedir. İç ve Dış Oğuz’un çok sevdiği bir şahsiyettir. Bamsı Beyrek’in öldüğü hikâye 

ile Dresden nüshasındaki hikâyelerin bitmesi onu diğer herkesten ayrı bir yerde 

konumlandırır. 

16 Demografya. 

162 Nüfusun yapısı. 

Hikâye, toplumu genç ve dinamik bir nüfus yapısına sahiptir. Nüfus artışı 

önemsenmekte, nüfusa katkı sağlamayanlar lanetlenmiş görülmekte ve dışlanmaktadır. Bunun 



 

225 

en güzel örneği Bogaç Han boyudur. Yaşanan yerde hareketlilik, hayatın bir gereği 

olduğundan dinamik bir topluluğa, daima savaşa hazır çevik kişilere ihtiyaç duyulmaktadır. 

İhtiyaca uygun nitelikte nüfus mevcuttur. Nüfusun sayısı ve cinsiyetler bazında oranına dair 

bir bilgi yoktur. Ancak, savaşlara katılan Oğuz sayısı göz önüne alındığında “toksan tümen” 

gibi ifadeler değer kazanmaktadır. Sadece savaşa katılanların 90 bin kişi olduğu 

düşünüldüğünde; kadınlar, çocuklar, yaşlılar, yurdu korumak için geride kalanlarla nüfusun en 

az 500 bin olduğu söylenebilir. 15 yaşını dolduran her Oğuz’un, Bayındır Han’ın ordusuna 

katıldığı, metinlerde belirtilmektedir. O hâlde 15 yaş ve üzeri en az 100 bin erkeğin 

varlığından söz edilebilir: 

On altı yaş yaşladun 

Bir gün ola düşem ölem, sen kalasın, 

Yay çekmedün, oh atmadun, baş kesmedün, kan dökmedün, 

Kalın Oguz içinde cüldi almadun (64a/3-6). 

Anası tuymadın el altından buyurdı: “Toksan tümen genç Oguz ardumca gelsün. 

Oglan tutsakdur, begler bilsün” dedi (72b/3-5). 

166 İç göç. 

Türkler, hâkim oldukları topraklar içerisinde “yaylak” ve “kışlak” belirlemekte, 

mevsime bağlı olarak göç etmektedirler. Yaylak ve kışlaklar kendi yurtları olduğundan durum 

iç göç olarak değerlendirilebilir. Yaşamlarının doğal bir sonucu olarak iç göç, her yıl yılda iki 

kez yaşanmaktadır. İç göçün nüfusun azalmasına bir etkisinin olmadığı; bilakis var olan 

nüfusu, doğal etkenlerin olumsuz etkilerinden (zorlu kış koşulları gibi) korumaya yönelik bir 

tedbir olduğundan toplumu korumayı amaçladığı söylenebilir. Mevsimlik (Geçici) Göçler 

olarak nitelendirilebilecek bu yer değiştirmeler insanların tarım, hayvancılık gibi faaliyetler 

nedeniyle yer değiştirmeleridir. Sınır boylarına görevli olarak (karavul/ karakol) gönderilen 

kişiler de farklı bir iç göç örneğidir. Görevlendirilen kişi –örneğin Begil- “hışmını kavmını” 

büyük yurttan ayırıp göçmektedir. Orada hem vazifesini ifa ederek büyük yurdu korumakta, 

hem nüfus artışına katkı sağlamaktadır. “Zorunlu göç”, insanların bulundukları yeri kendi 

iradeleri dışında terk etmeleridir. Bu tip göçlerin oluşumunda “itici” faktörlerin etkisi vardır. 

Basat’ın Depegöz’ü öldürdüğü hikâyenin başlangıcında bunun örneği görülür. Düşmanın 

yaptığı gece baskını sonucu Oğuz halkı ürker ve göç eder (108b/7-8). 

167 Dış göç. 

Ülke dışına gerçekleşen göçler, dış göç olarak adlandırılmaktadır. Metinde ülkesinin 

dışına göçen bir Oğuz’a rastlanmaz, kimse yurdunu savaş, akın gibi geçici sebepler dışında 



 

226 

terk etmez. Ancak, bir isyan hareketi göz kırpıtığında, kişilerin muhataplarını dış göçle tehdit 

ettikleri görülmektedir. Bu göçlerde değişecek olan sadece mekân değil, zihniyet ve aidiyettir 

de: 

Uruz: 

“Demez olurısan kalkubanı yerümden men tururam 

Kara gözli yigitlerümi boynuma aluram, 

Kan Abkaza eline men gederem, 

Altun haça men elümi basaram, 

Pilon geyen keşîşün elin öperem, 

Kara gözlü kâfir kızın men aluram.” (64a/5-9) 

Begil: 

“Hanumuzun nazarı bizden dönmiş gördüm. 

Eli güni göçürün, 

Tokuz tümen Gürcistân’a gedelüm, 

Oğuza âsî oldum, bellü bilün!” (121b/13-122a/3) 

168 Nüfus politikası. 

Devletlerin, nüfusun artış hızını (doğurganlık), niteliğini (eğitim) ve dağılımını 

değiştirmeye yönelik planlı olarak her türlü uygulamasına “nüfus politikası” denmektedir. 

Oğuzların Hanlar Hanı olarak Bayındır Han, nüfusun artışı yönünde bizzat yaptırım 

uygulamaktadır. Düzenlediği toyda, gelen beyleri çocuk durumlarına göre sınıflandırmıştır. 

Oğlu olanlar ak otağa, kızı olanlar kızıl otağa, oğlu-kızı olmayanlar kara otağa alınmış ve 

orada ağırlanmıştır: 

Eyitdiler: “Hânum, bu gün Bayındır Hândan buyrul şöyledür kim: ‘Oglı kızı olmayanı 

Tanrı Tealâ kargayubdur, biz dahı kargaruz’ demişdür” dediler (7b/2, 3). 

Bu uygulamanın iki işlevinde söz edilebilir. Birincisi; uygulama, çocuğu olan beylerin 

sayısını ve kız/ erkek çocuk oranını aşağı yukarı belirlemeye yaramaktadır. İkincisi ise, planlı 

veya plansız olarak çocuk sahibi olmayan/ olamayan bireyleri ihtar edip “doğurganlık”ın 

artması zorlanmaktadır. Çocuk sahibi olmak için yapılan sosyal faaliyetler (yedirip içirme, 

borç kapatma, donatma vb.), toplum içindeki dayanışmayı artırdığından gizil bir işlev daha 

ortaya çıkmış olur. Toplumun refahı ve nüfusun artışı doğru orantıda görülür. 



 

227 

17 Tarih ve kültür. 

173 Geleneksel tarih. 

Metinlerde resmî tarih verisi bulunmamaktadır. Dresden Nüshasının giriş kısmında yer 

alan “Resûl aleyhis-selâm zemânına yakın Bayat boyından Korkut Ata derler bir er kopdı.” 

(3a/2, 3) ifadesi, yaklaşık bir tarih vermesi açısından önemlidir. Her hikâyede yer alan Dede 

Korkut, Hz Muhammed’in zamanına yakın dünyaya geldiğine göre 571 yılından önce doğmuş 

olmaktadır. Hikâyelerin tarihi de asli unsur olan Dede Korkut’a bağlı olarak bu yılın öncesine 

gitmektedir. “ ‘Âhır zemânda hânlık gerü Kayıya dege. Kimesne ellerinden almaya, âhır 

zemân olup kıyâmet kopınca.’ Bu dedügi Osmân neslidür, işde sürlib gede yörir.”  (3a/5, 6) 

cümleleri, metinlerin Osmanlı Beyliği zamanına eriştiği bilgisini vermektedir. Osman Gazi 

tarafından Osmanlının kuruluşu, 1299 yılına tarihlenmektedir. Hikâyelerin en az 750 yıllık bir 

sürece tekabül ettiği görülmektedir. 

178 Sosyal-kültürel değişme eğilimleri. 

Sosyal-kültürel değişme eğilimleri, hikâyelerdeki iki evlilikte görülmektedir. Kan 

Turalı ve Bamsı Beyrek, kendilerine layık kız arayışındadırlar. Bu kızlar, toplumdaki standart 

kadın tipinden farklı olarak vurgulanırlar. Yiğitlik ve çeviklikte erkeklere denk olması 

gereken kızların biri Dış Oğuz’da biri Trabzon’da bulunur. Dış Oğuz’dan Bay Bicân Bey, kızı 

Banı Çiçek’i Bamsı ile beşik kertmesi yaptığı hâlde, kâfir beyine de kızını ona vereceğine dair 

söz vermiştir: 

Varub Bayburd hisârı begine haber verdi, eydür: “Ne oturursız sultânum, Pay Bîcân 

Beg ol sana vereceği kızı Beyrege verdi.”. (47a/3-4) 

Kan Turalı ve babası Kanlı Koca, Turalı’nın istediği tipte bir kızı ne İç Oğuz’da ne Dış 

Oğuz’da bulabilir. Kan Turalı’nın “Yıkılsun Oguz elleri! Mana yarar kız bulımadum, baba.” 

ifadesi, Kanlı Koca’nın “Ogul, sen kız istemezmişsin, bir cılasun bahâdur istermişsin, anun 

arkasında yeyesin, içesin, hoş geçesin.” sözleriyle birleşir. İstendik kadın vasfının Oğuz 

ellerinde olmadığı şu küçümseme söylemiyle verilir: 

Eydür: “Belî cânum baba, eyle isterem. Pes varasın, bir cici bici Türkman kızını 

alasın, negâhından tayanam, üzerine düşem, karnı yırtıla.” dedi. (87b/6-9) 

“Sası/ azgın dinlü kâfir” denen düşmanın, bu iki hikâyede farklı görülmeye başlandığı 

söylenebilir. Bay Bicân Dış Oğuz’un tavrını, Kan Turalı İç Oğuz’un tavrını ortaya koyar. 

Çocukların; ana-babalarının sözünü kırmadığı, sözlerini dinlediği, bir Oğuz töresi 

olarak metinlerde yer alsa da buna aykırı durumlar da görülmektedir. Uruz’un, babası Kazan 



 

228 

Han’la savaşmayı öğrenmek konusunda kurduğu diyalogda yer alan “A beg baba, devece 

böyümişsin, köşekçe aklun yok. Depece böyümişsin tarıca beynün yok.” (64b/9-11) ifadesi, 

saygı sınırlarını aşmaktadır. Selcan’ın Kan Turalı’dan evvel düşmana saldırması ve yaralanan 

Turalı’yı atının terkisine almasının altı çizilir. Gerek Selcan’in hâl ve davranışlarını gerekse 

Uruz örneğinde görülen saygısızlığı örneklendiren atasözleri, Oğuznâme olarak adlandırılan 

atasözleri kitabında “ahir zaman” niteliklerinden bahsedilirken kullanılır. Bu sözlerde, 

evladına kıyan Dirse Han’ın eleştirisini de görmek mümkündür: 

Bir kişinin bir kişi katında hürmeti izzeti kalmaya, atanın ananın oğula kıza şefkati ve 

merhameti olmaya, oğul ve kız hod anları hergiz riâyet kılmaya, ataları tururken oğullar 

söyleye, analar tururken kızlar buyruğ eyleye. 

Âhır zamanda erenler az kala ve avratlar erlik da’vâsın kıla (Von Diez, 2018, s. 53, 

96) 

22 Besin Kaynakları. 

224 Avcılık. 

Taş Devrinden beri, yerleşim yerinden uzun süre uzak kalmayı gerektiren av ve savaş 

işleri erkeklerin; yemek hazırlamak, çocuk bakımı, toplayıcılık gibi yerleşim yerinde ve evde 

yapılması gereken görevler kadınların üstlendiği görevlerdir. Dede Korkut Hikâyeleri’nde de 

durum böyledir. Erkeklerin birey olarak değer kazanmasında, erginlenmesinde, savaşlara 

idmanlı girmesinde avcılık önemli bir kurumdur. Avcılık, kültürel kimlikteki “erkek” rolünü 

ortaya koyar. Av esnasında çeviklik, isabet ettirebilme, kuvvet unsurları sınanır. Avda elde 

edilen hayvanlar yurda getirilir. Yurdun kadınları, bu dönüş için evcil hayvanların etlerinden 

oluşan büyük bir şölen tertip ederler. Besin kaynaklarının gerek avcılık (sığın, geyik, 

keklik…) gerekse çobanlık yoluyla (koyun, deve, aygır…) elde edildiği görülmektedir. Av 

düşkünlükleri, onlara tuzak kurulmasın dahi neden olmuştur: 

Kara Tekür orada bir korı yapdurmışıdı. Uçardan kaz tavuk, yörirden geyik tavşan bu 

havlıya toldurub Oguz yigitlerine bunı dâm etmişidi. (…) Korunun kapusın uvatdılar, sıgın 

geyik, kaz tavuk kırdılar, yediler içdiler (129b/3-7). 

23 Hayvancılık. 

231 Evcil hayvanlar. 

Evcil kavramı, “Eve ve insana alışmış, kendisinden yararlanılabilen (hayvan), ehlî.” 

(GTS) olarak ifade edilmektedir. Hikâyelerde at, deve, koyun, keçi evcil hayvanlardır. Bunlar 

hem besin kaynağı, hem ulaşım/ yük taşıma/ savaş aracı, hem de zenginlik göstergesidirler. 



 

229 

Develeri “sarvan”lar, atları “ılkıcı”lar, küçükbaş hayvanları “çoban”lar gütmektedirler; 

“imrahor”lar hanın tavlasındaki atlardan mesuldürler (Kazanun Evinün Yagmalandugı Boy). 

Köpek ve tazının da evcilleştirildiği (Kazanun Evinün Yagmalandugı Boy), sürüleri korumada 

ve avlanmada kullanıldıkları görülmektedir. Çok az bahsedilen inek ve boğa da (Bogaç Han 

Boyı) evcil hayvanlardandırlar. Av için özel olarak eğitilen şahin vb. avcı kuşlar da, evcil 

sayılabilirler. “Şahinci başı” adında şahinleri eğitmekle görevli kişilerden söz edilmektedir. 

Salur Kazan’ın tutsak oluşunun anlatıldığı hikâyede şahin, hikâyenin hareket merkezindedir: 

Meger Hânum, Tırabuzan teküri begler begi olan Hân Kazana bir şâhin göndermişidi. 

Bir gece yeyüb otururiken şâhînci başına eydür: “Mere sabâh şâhinleri al, halvetçe ava 

binelüm” dedi (137b/1-4). 

233 Otlatma. 

Küçükbaş hayvanların, atların ve develerin ayrı güdücülerinden bahsedilmişti. 

Oğuzların yaşamı bu hayvanları doyurabilecek iklim şartları ve bitki örtüsü için düzenli göç 

faaliyetleriyle şekillenmiştir. Giriş kısmındaki ifadeler otlatmaya dair veriler sunmaktadır: 

Yapagulu gökçe çemen güze kalmaz (3b/8) 

Getdükde yerün otlakların geyik bilür. 

Kelez yerler çemenlerin kulan bilür. (4b/2-3) 

Binlerce küçükbaş hayvanı güden “çoban”, otlatmanın önemi derecesinde önem 

kazanmıştır. Oğuzlarda çoban; güçlü, kuvvetli, yurda gelecek düşman hareketlerine karşı ilk 

engel olacak kişi olarak görülmektedir. Hanın zenginliğinin bir simgesi olan hayvanlarını iyi 

bakmak, çoğaltmak ve olası tehlikelerden korumak gibi çok mühim bir sorumluluk 

taşımaktadır. Fiziksel bir durumun sosyolojik boyutunun nasıl olabileceği bağlamında 

otlatma/ çoban/ yurt üçlüsü dikkate değerdir. 

234 Süt ve süt ürünleri. 

Yoğurt, peynir, kımız, ayran, yağ, kaymak gibi hammaddesi süt olan ürünler 

hikâyelerde geçmektedir. Yoğurt, peynir ve ayran günlük hayatta sadece beslenmeyle 

ilgiliyken; kımız, eğlence amaçlı da tüketilmektedir. Kısrak sütünün mayalanmasıyla yapılan 

kımız, az alkollü bir içecektir. Peynirin “çivil/ çeçil peynir” gibi çeşitlerinin olabileceği Kan 

Turalı’nın hikâyesindeki boğa anlatılırken kullanılan “penir gibi ditdi” ifadesinden 

anlaşılabilir. 



 

230 

236 Yan ürünler (et, kemik ve sakatat gibi). 

Eril gücün bir simgesi olarak görülen “et”, toplumun başlıca besinlerindendir (Değer, 

2019, s. 270). “Avcılık” maddesinde de belirtildiği üzere av yoluyla elde edilen hayvanlar 

yahut evcil hayvanlarla et ihtiyacı karşılanmaktadır. Sıkça düzenlenen şölenlerde hayvanların 

özellikle erkek olanlarının eti ikram edilmektedir: “atdan aygır, deveden buğra, koyundan koç 

kırdırmak”. Et tüketiminin nicelliğini göstermesi açısından “depe gibi et yığdırmak” deyimi 

dikkate değerdir. Her hikâyede türlü sebepten bir şölen yapılmakta, her şölende et tüketimine 

dair veriler sunulmaktadır. Etin paylaşımı, hiyerarşik yapıyla ilintilidir. Bu paylaşım Oğuz 

Kağan Destanına kadar gitmektedir, simgesel yanı vardır. Aynı simgesel durum, Dirse Han 

oğlu Boğaç Han hikâyesinde, çocuğu olmayanları “kara koyun yahnisi” ile ağırlamakta 

görülür. Et ürünleri ve sakatat kategorisine girmeyen bir beslenme şekli vardır: tay kanı 

soğurma. Bu durum Basat ve Kan Turalı’nın hikâyelerinde ifade edilmiştir. 

24 Tarım. 

243 Tarım bilgileri. 

Tarım bilgileri metinlerde ipuçlarıyla yer almaktadırlar. Doğrudan ekme-biçme 

faaliyetlerini içeren bir anlatım yoktur. Boğaç Han’ın karşılaştığı boğa o kadar güçlüdür ki, 

taşa boynuzunu vursa “un gibi ögüdüridi” denmektedir. Buğdaydan bahsedilmeyen hikâyede 

undan bahsedilir. Daha önce de değinildiği gibi Uruz’un tutsak olduğu boyda, kâfirlerin ona 

verdiği yiyecekler “yanmış arpa etmeği, acı soğan” olarak belirlenmiştir. Buna göre Oğuzlar 

arpadan ekmek yapmamaktadır denebilir. Kazan’ın tutsak olduğu boyda hapsedildiği kuyunun 

ağzında “değirmen taşı” bulunduğundan bahsedilmektedir. Hikâyelerdeki şölenlerde “depe 

gibi et” yığmaktan, “göl gibi kımız” sağdırmaktan bahsedilmekte, tarımsal herhangi bir ürüne 

yer verilmemektedir. Besin tercihinde ilk sırada et, ikinci sırada süt ürünleri olduğu 

anlaşılmaktadır; tahıl grubu ve buna bağlı olarak tarımdan pek söz açılmamıştır. 

246 Hayvan kesimleri. 

Hikâyelerde evcil hayvanların kesimleri söz konusu olduğunda “kırdur-/ öldür-” 

fiilleri; av hayvanları içinse “sinirle-” fiili kullanılmaktadır: 

“Ne olurısa olsun! Hele men avımı alayın” dedi. Otagun öninde erişi geldi, geyiği 

sinirledi (40a/8, 9). 

248 Dokuma (pamuk, keten). 

Metinlerde dokuma ürünlerle ilgili veriler yer almaktadır. Ürünlerin üretim şekli veya 

yeriyle ilgili bilgi yoktur. “Gömlek, cübbe, destmâl, dülbend, sarık, altunlu ince kettân bez, 



 

231 

kur kurama kuşak” pamuk ya da keten kullanılarak üretilen kumaşlarla yapılan unsurlar 

olarak hikâyelerde bulunmaktadır: 

Oglum idügin andan bileyim: sırça parmagını kanatsun, kanını destmâla dürtsün, 

gözüme süreyin (61a/9, 10). 

Kan Turalı altunlu ince kettân bezini beline sardı (91b/11). 

25 Besin teknolojisi. 

251 Depolama ve saklama. 

Bamsı Beyrek hikâyesinde yer alan “Kendürükde etmekden ne var? Kara sakaç 

altında gömeçten ne var?” (54b/7-8) ifadesinde besin depolamayla ilgili ipucu vardır. 

Derleme Sözlüğüne göre kendürük/ kendirik “Deriden, çadır bezinden yapılan ve hamur 

tahtasının altına serilen yaygı, sofra örtüsü”dür, “deriden sofra yaygısı” (TS, 1995, s. 2429) 

olarak da geçmektedir. Uzun süreli saklamayı gerektiren ürünlerden bahsedilmemesi, kısa 

süreli depolama çözümlerinin tercih edildiğini ve yiyeceklerin taze taze tüketildiğini ortaya 

koymaktadır. Çobanların kullandığı “tagarcuk” da yine kısa süreli bir çözümdür. 

“Kavurma”, en eski et saklama yöntemlerinden olmasına rağmen hikâyelerde 

Oğuzlarla ilgili olarak kullanılmaz. Kazan’ın Evinin Yağmalandığı boyda, kâfirlerin 

Kazan’dan intikam almak ve Burla Hatun’u bulabilmek için Uruz’un etinden yapmayı 

düşündükleri bir yiyecektir. 

252 Hazırlama. 

Yiyeceklerin hazırlanması için; et yemeklerinde “kazan”lar, ekmek vb. ürünler için 

“sac/ sakaç”lar, küllü çöreklerden (gömeç) bahsedildiğine göre “tandır”lardan 

yararlanılmıştır. Mayalama yöntemiyle hazırlanan “yoğurt, şerâb, kımız, ayran” vardır. 

Beyrek şölen yemeginün üzerine geldi, karnın toyurduktan sonra kazanları depdi, 

dökdi (57b/6, 7). 

26 Besin tüketimi. 

261 Açlığın giderilmesi. 

Açlığın giderilmesi, metnin bağlamına göre değişmektedir. Kazan’ın Evinin 

Yağmalandığı boyda, Kazan Çoban’a “Ogul Çoban, karnum açdur, heç nesnen varmıdur 

yemeğe?” diye sorduğunda o, “Belî agam Kazan, geceden bir kuzı bişürübdürem.” der. 

“Tagarcuk”ta sakladığı kuzu etini Kazan’a vererek onu doyurur. Bamsı Beyrek’in hikâyesinde 

de Beyrek açlığını gidermek için çeşitli yiyecekler sorar: 



 

232 

“Benir gibi üginende yoğurtdan ne var? 

Kara sakaç altında gömeçden ne var? 

Kendürükde etmekden ne var?”(54b/7-9) 

Diğer hikâyelerde, “yeme içme oldı” gibi genel ifadeler kullanılır. 

264 Yemekler. 

Yemek çeşidi olarak yalnızca “yahni”den söz edilmektedir. “Yeme içme oldı, galaba 

toyum oldı.” gibi ifadelerle yemeğin çeşidinden ziyade bolluğu vurgulanmaktadır. 

Çevürdi yahnınun kimini sagına, kimini soluna atar (57b/8). 

265 Beslenme hizmetleri. 

Yurdun kadınları, beslenme için gereken süt, yoğurt, ekmek, yahni, peynir vb. 

ürünlerin üretilmesi, tedarik edilmesi ve hazırlanmasından sorumludurlar. Süreklilik gösteren 

toy ve şölenlerde büyük sofralar kurulmakta, israf derecesinde bol yiyecek hazırlanmaktadır. 

“İçki servisi” ise, muhtemelen savaşlarda ganimet niyetine alınan, kâfir kızları tarafından 

yapılmaktadır. Kazan’ın Evinin Yağmalandığı boyda ve Uruz Beg’ün Tutsak Olduğu boyda 

hikâyelerin giriş sahnesinde bu durumu belirten ifadeler yer alır: 

Tokuz kara gözlü, hûb yüzlü, saçı ardına örilü, gögsi kızıl düğmeli, elleri bileğinden 

kınalı, barmakları nigârlı mahbûb kâfir kızları kalın Oguz beglerine sagrak sürüb içerleridi. 

(20a/5-9) 

266 Kanibalizm (yamyamlık, kendi türünü yeme). 

Yamyamlık, Oğuz kültüründe “kâfir”lerin bir özelliği olarak yer alır. Daha önce 

bahsedildiği gibi kâfirler, Uruz’un etinden kavurma yapmayı planlamışlardır. Bu eti, annesine 

yedirmeyi düşünseler de yine kanibalizm örneğidir. Kazan’ın kâfirleri oğluna anlatırken 

kullandığı “Âdem etin yahnı kılan aşbazı olur.” (67a/7-8) ifadeleri de yamyamlık yönündedir. 

Düşmanın acımasızlığı, yemek içeriğiyle belirlenmiştir. 

27 İçki, ilaç ve keyif vericiler. 

271 Su ve susuzluk. 

Su, coğrafyanın bir unsuru olarak deniz, dere vb. pek çok şekilde hikâyelerde yer 

almaktadır. Ancak, su içmekle ilgili kullanıma rastlanmamaktadır. Türklerin, hem sürüleri 

hem de kendileri için yeterli miktarda tatlı su bulunan alanları yerleşim yeri olarak seçtikleri 

bilinmektedir. İçme suyu bir “varlık/ zenginlik” göstergesi olarak “sovuk sovuk sular/ 



 

233 

bınarlar” olarak geçmektedir. Hanların evine su getirme işinin “halayıklar” tarafından 

yapıldığı “Hân kızınun evinde kul halâyık dükenmiş, maşraba almış, suya varmış.” (59b/1-2) 

cümlelerinden anlaşılmaktadır.  Su, savaştan hemen önce iki rekât namaz kılmak için “arı 

sudan abdest aldı” ifadelerinde kendine yer bulur. Susuzluk ise “kâfir”in eline düşenlerin 

yaşadığı zulmün ortaya konması gereken durumlarda görülür: 

“Dili damagı kurıyub dört yanına bakdurdunmı?” (70a/11) 

Dini hikâyeler gönderme yapılırken de “susuzluk” ögesi vurgulanır, suyun toplumdaki 

kavramsal çerçevesine dair veriler görülür: 

Hasanıla Hüseyinün hasreti su, 

Bâg u bostânun zîneti su, 

Ayişe ile Fâtimanun nigâhı su 

Şehbâz atlar içdügi su (24b/4-7) 

274 İçki endüstrileri. 

Kımızın üretimiyle ilgili bilgi yoktur, sadece sıkça tüketildiği anlatılır. İçki (şarap) 

üretimi ayrıntılı olarak Deli Domrul hikâyesinde şöyle verilmiştir: 

Degmesi böyük bizüm taglarumuz olur, 

Ol taglarumuzda baglarumuz olur 

Ol baglarun kara salkumlu üzümi olur, 

Ol üzümi sıkarlar, al şerâb olur, 

Ol şerâbdan içen esrük olur. (82a/6-10) 

275 Meyhaneler. 

Meyhane, hikâyelerde bulunmamaktadır. Ancak; şölen, toy, dernek, av, akın gibi 

topluca yapılan tüm faaliyetlerde şarap ve kımız yer almaktadır. Hanların yaptırdığı 

şölenlerde, meyhanelerde olduğu gibi hizmet veren kişiler (kâfir kızları) yer almaktadır. 

Tokuz kara gözli örme saçlı, elleri bileğinden kınalı, parmakları nigârlı, bogazları 

birer karış kâfir kızları al şerâbı altun ayagıla Oguz beglerine gezdürürleridi (63b/1-4). 

276 Narkotikler. 

Doğrudan narkotikle ilgili söylemler, kullanımı vb. metinde bulunmamaktadır. Ancak, 

daha önce söylem çözümlemesi kısmında verildiği üzere Egrek ve Segrek’in hikâyesindeki 

kendir/ kenevir benzetmesi narkotikle ilgili kabul edilebilir. Kâfirin Begil oğlu Emren 

hikâyesinde Emren’e soylamasında “Yalınuz yigit alp olmaz, yavşan dibi berk olmaz.” sözleri 



 

234 

dikkat çekicidir.  Yavşan otu, pelin otu gibi çeşitleri olan bir bitkidir. Türlü yararlarının yanı 

sıra bu bitkilerden uyuşturucu maddeler insanlığın çok eski zamanlarından beri yapılmaktadır 

(Akkoyunlu, 2016). 

278 İlaçlar ve eczacılık. 

Dirse Han oğlu Boğaç Han’ın hikâyesinde, okla ağır şekilde yaralanan Boğaç’a 

uygulanan merhemin tarifi vardır. Bu merhem anne sütü ve dağ çiçeğinin karıştırılmasıyla 

(16a/12) oluşturulur. Salur Kazan’ın evinin yağmaladığı boyda, kâfirlerle çatışmasında 

yaralanan Çoban, kendini tedavi eder. Kepeneğinden “korumsı” (isli kül) yaparak (23a/6) 

yarasına bastırır, böylece kanı durdurur. Begil’in attan düşüp de sağ uyluğunu kırdığı vakit 

yaptığı uygulama, eczacılıkla ilgili değilse de ilkyardıma örnektir. Kırık için Begil “kaftânı 

altından ayagın berk sardı” (122b/2) denmektedir. Çok önemli bir yerde olan bu kırığın sabit 

tutulmasını sağlayarak kendi canını kurtarmıştır. 

28 Deri, dokuma ve tuhafiye. 

281 Dericilik. 

Derinin kullanımına dair verilere metinlerde rastlanılmaktadır. Börk, edik, kayış gibi 

kılık kıyafet ve ayakkabılar deriden yapılmıştır. Kazan’ın dayısı Aruz anlatılırken de “Altmış 

ögeç derisinden kürk eylese tobuklarını örtmeyen, altı ögeç derisinden külâh etse kulaklarını 

örtmeyen” ifadelerinde kılık kıyafette derinin kullanımı vardır. 

Savaş aletlerinde de deri kullanıldığı, Karacuk Çoban’ın sapanının tasvirinde 

görülmektedir: 

Çobanun üç yaşar tana derisinden sapanınun ayasıydı, üç keçi tüyinden sapanınun 

kollarıydı, bir keçi tüyinden çatlaguçıydı (30a/10-13). 

At koşumlarında (cılavı, üzengi, eyer vb.) , “sadak, kalkan” gibi savaş teçhizatında 

deri mutlaka vardır. “Nakâra” denilen (33b/5) ve savaşlarda kullanılan vurmalı çalgı, deriyle 

kaplanmaktadır. Anlaşmazlıklarda hâkimiyet sembolü, oyunlarda figür, binek hayvanlarında 

hareketlendirici olarak kullanılan “kamçı” da deridendir. Kazan Han, anlaşmazlığa düşen 

beyleri kamçıyla durduğunu söyler; Uruz’un tutsak olduğu hikâyede onu aramaya giden 

Kazan, Uruz’un kamçısını bulur. “Tura”nın “deriden kamçı” anlamı vardır, Kan Turalı 

hikâyesinde Selcan kaynata ve kaynanasına Kanturalı’nın yerini gösterirken kamçısını 

kullanır. 

Kazan Han’ın kardeşi Kara Göne’nin beşiğinin örtüsü “kara boga derisinden”dir 

(31b/10), günlük eşyalarda da deriden yararlanıldığı görülmektedir. Saklama- depolama 



 

235 

kısmında belirtildiği üzere bir çeşit sofra bezi olan “kendürük” de deriden yapılmaktadır. 

Metinlerde derinin kullanımının donanım, günlük eşyalar, kıyafet, binek hayvanı koşumları 

gibi çok geniş bir alanda olduğu anlaşılmaktadır. 

283 Urgancılık. 

Atı ehlileştirip hayatının her alanında onunla hareket eden, büyükbaş ve küçükbaş 

hayvanlardan oluşan sürüleri vazgeçilmezi olan Türklerin urgancılıkla ilgili bilgilerinin ve 

üretimlerinin olduğu kesindir. Üretim aşamalarından bahsedilmese de “urgan” sözcüğüne 

metinlerde rastlanır. Kazan’ın evinin yağmalandığının anlatıldığı hikâyede Kazan, Çoban’ı bir 

ağaca sıkıca bağlar. Kâfirler, Oğuz’dan birini yakaladıklarında boyununa “kıl sicim” takarlar, 

“eli baglu, boynı baglu” götürürler. Uruz’u boynundan “urgan” ile asmayı düşünürler. 

Tekür’ün bekâr kızı Beyrek’i Bayburt Kalesi hisarından “urganıla” salındırır. Urganın daha 

çok kâfirlerle ilgili ifadelerde görülmesi, onun sembolik bir anlam yüklendiğini de 

göstermektedir. Urgan tutsaklık, urganın kırılması özgürlüktür. 

Karacuk Çoban’ın sapanının tasvirindeki “üç keçi tüyinden sapanınun kollarıydı, bir 

keçi tüyinden çatlaguçıydı.” (30a/10, 11) ifadeleri, keçi tüyünden yapılan bir çeşit urgana 

işaret ediyor olsa gerektir. 

286 Dokuma ürünleri. 

İpek, keten, pamuk, altın yaldızlı iplerle meydana getirilmiş pek çok giyim kuşam ve 

ihtiyaç ürününden hikâyelerde söz edilmektedir. “Cübbe, (çargab) çuha, ton, destmâl, kaftân, 

gömlek, (al mahmûdî/ al ipekli) şalvar, kur kurama kuşak, sarık, nikâb, dülbend, yaşmak, 

bürçek, murassa (değerli taşlarla süslenmiş) ton…” dokuma ürünlerin çeşitlerine örnek 

verilebilir. Dokuma ürünlerinin pek çoğu Bamsı Beyrek’in hikâyesinde geçer. “Atlas” 

kumaşın da han ve beylerin otağlarında kullanıldığı belirtilmektedir. Halı ve kilim 

dokumacılığı, Türklerin mahir oldukları meşhur bir becerileridir. Kök boyalar ve yün iplerle 

dokunan halı, kilim ve halıçelerin (küçük halı) yanı sıra “ipek halıçe”ler de kullanılmaktadır. 

Bamsı Beyrek hikâyesinde “deve çulu”ndan bahsedilmektedir. 

…toksan yerde ala ipek kâlî döşenmişidi… (20a/3, 4) 

…kur kurama kuşaklu… (32b/8) 

… kırk cübbeye bürinüb… (33a/10) 

Vallâhî sultânum, bu yigit yüzi nikâblu yahşı yigitdür (40b/11, 12). 

Banı Çiçek yaşmaklandı, haber sordı (41a/3). 

“Bir eski kaftan verdünüz, benüm başum beynüm aldunuz” deyüb vardı. Bir eski deve 

çulı buldı, deldi boynına geçürdi, gendüyi delülige bırakdı (55b/6-8). 



 

236 

Atlasıla yapılanda gök sayvanlu (56b/13). 

287 Dokunmamış ürünler. 

Dokunmamış ürünlerden “keçe” Türk kültürünün önemli bir parçasıdır. Keçe, “Yapağı 

veya keçi kılının dokunmadan yalnızca dövülmesiyle elde edilen kaba kumaş”tır (GTS). 

Börkler, kepenekler, çadır ve otağların yapımında keçe kullanılmıştır. Yaylarda kullanılan 

“kiriş”ler de dokunmamış ürünler vasfında düşünülebilir. Bu kirişler, çeşitli hayvanların 

sinirleri (kurt, boğa vb.) kullanılarak yapılmıştır. Günümüzde de devam eden gelenekte 

olduğu gibi; döşek, yorgan, yastık yapımında yünden yararlanılmıştır. 

…tozlu katı yayum, boga verüb aldugum boğma kirişüm… (56b/4) 

289 Kâğıt endüstrisi. 

Kâğıt unsuru, Beyrek’in öldüğü boyda bir haber gönderme çeşidi olarak yer 

almaktadır: 

Beyrege kâgıd gönderdiler (149b/11). 

29 Giyim kuşam. 

291 Normal giyim eşyası. 

Kaftân, günlük giyimde öne çıkan bir unsurdur. Kaftanın verilme amacı, onun farklı 

niteliklerle süslenmesini sağlamaktadır. Kâfirler “kaftanu arhası yırtuhlı” (21a/2) olarak 

nitelendirildiğine göre, Oğuz kaftanları yırtmaçsızdır. Börk ve sarık erkeklerin çoğunluğunda 

görülmektedir. Kadınların yaşlı olanlarından bahsedilirken “ag bürçeklü” ifadesi 

kullanılmaktadır. Genç kızların/ kadınların ise “yaşmak, leçeg, çenber” (her üçü de Beyrek 

hikâyesinde yer almaktadır) kullandıkları görülür. 

292 Özel giyim eşyası. 

Özel giyim eşyalarının içinde savaş ve ödüllendirme kıyafetleri başı çekmektedir. 

Belli bir beceri dâhilinde edinilen bu eşyalar “özel”dir, herkeste bulunmaz. Çeşitli “cübbe”ler 

(çigni kuşlı), “kaftân”lar, (murassa) “ton”lar, (tokuzlama çargab) “çuhâ/ çuka”lar, 

“şalvar”ların savaş sonrasında veya kutlamalarda (düğün gibi)  ödül olarak verildiği 

görülmektedir. Meslek grubu bağlamında çobanların da özel bir kıyafeti vardır, “kepenek”. 

Sadece belli kişilerin adıyla anılan giyim eşyalarına yer verilir: 

Al mahmûdî şalvârlı Kara Budak, kur kurama kuşaklu/ kulağı altun kübeli Beg 

Yegenek, kendisine düğün hediyesi olarak kırmızı kaftan gelen Beyrek, Banı Çiçek’in ag/ 



 

237 

kırmızı kaftânı, Boyı Uzun Borla Hâtûn’un samur cübbesi, Kan Turalı’nın altunlu ince kettân 

bezi, yalab yalab yalabıyan ince (sarı) tonlu Selcan Hâtûn… 

293 Kişisel aksesuarlar. 

Oğuz’da; Kan Turalı, Beyrek, Kırk Kınuk ve Kara Çekür olmak üzere “nikab”lı gezen 

dört yiğidin (92a/1, 2), kişisel aksesuarlara sahip olduğu görülür. Yeğenek’in sahibi olduğu 

kur kurama kuşak ve altın küpe, Kan Turalı’ya ait olan altınlı ince keten bez de yine bu 

başlığa uygundur. 

296 Elbise temizleme ve onarımı. 

“Yen yakalar dikdür-” ifadesi (66b/10) , savaşta gösterilen maharet ve çaba sonucu 

savaş kıyafetinde meydana gelen hasarı gidermeyi anlatmaktadır. 

30 Süs eşyası. 

301 Süs eşyası. 

Duvak ve nikablar bu gruba dâhil edilebilir. 

306 Ziynet eşyası üretimi. 

Bir düğün işareti ve hediyesi olarak “altın yüzük” ziynet eşyasıdır. 

“Dügün kutlu olsun hân kızı!” deyü barmagından altun yüzügi çıkardı, kızun 

barmagına geçürdi (42a/3, 4). 

32 Malzeme üretimi. 

321 Ahşap malzeme. 

Orman ürünlerinin, otağ ve çadırların yapımında, ısınmada kullanıldığı bilinmektedir. 

Kazan’ın Evinin Yağmalandığı boyda, Uruz’un ağaca soylaması, ağacın kullanım yerlerinden 

bilgiler sunar (29b/7-13). “Ag kavak, ag orman, kayın, meşe, kargu” ormanla ilgili sözcükler 

olarak yer alırlar.  Savaş aletleri başta olmak üzere metinlerde pek çok ahşap malzeme 

bulunmaktadır: 

Kızılcuk degnek, egri başlu çevgen, ala kollı sapan, agac gemiler, gönder, üç yelekli 

kayın ok, sancak, çomak, kargu talı sünü, kargu cıda, külüng (taşçı kazması), kopuz, ag 

yelekli ötkün oh, mancılık, beşik… 

Karşu yatan kara tagdan bir ogul uçurdunısa degil mana, 

Külüngile yıkdurayın (71a/7, 8). 



 

238 

322 Ahşap inşaat. 

“Otağ, çadır, ev, sayvan, bargâh, agıl” gibi mekânların hepsinde ahşap malzeme 

kullanılmıştır. 

324 Taş malzeme. 

Taş malzemeden, kâfirlerin mekânlarında bahsedilmektedir. Kan Turalı hikâyesinde, 

kâfirin boğasının gücü “mermer”i yoğurmasıyla anlatılır. Yine aynı hikâyede boğanın 

boynuzu için “elmâs cıda gibi” ifadesi kullanılmaktadır. Salur Kazan’ın Tutsak Olduğu boyda 

“değirmen taşı”ndan söz edilir. Oğuzlar için taş malzeme, sapanlar ve mancınıklarda 

kullanılan savaş aleti olarak yer almaktadır. 

325 Metal malzeme. 

Hikâyelerde metal malzemelerin; kap kacak, ziynet eşyası, savaş teçhizatı, konut 

yapımı, giysi, binek hayvanı teçhizatı gibi çok geniş bir kullanım alanı olduğu görülmektedir. 

Kullanılan metaller, “altun, tuç, demür, kara polat, bakır, gümüş”tür. 

Demür zencir, altun başlu ban ev, altun taht, kara polat uz kılıç, altun cıda, altun ayak 

sürâhî, burması altun tuç borı, altun ayak, kızıl altun, altun yüzük, egini bek demür ton, 

altunluca kamçı, gök polad kılıç, altun küpe, altun gümüş pûl, som altunlu belük, altun aşuk, 

altun kadeh… 

Bunların dışında, metalden yapıldığı bilinen ancak önünde bir metal adı bulunmayan 

“mahmuz, süglük, hançer, bıçak, gürz, tugulga, kunt ışık, nal” gibi pek çok malzemeye de 

rastlanmaktadır. 

Ala evren sur cıdamı saklarıdum bu gün içün (…) Kara polat uz kılıcum saklarıdum bu 

gün içün (…) Egini bek demür tonum saklarıdum bu gün içün (…) Başumda kunt ışıklar 

saklarıdum senüniçün (66b/5-11) 

34 Yapılar. 

342 Meskenler. 

Hikâyelerde meskenlerle ilgili pek çok kullanım görülmektedir. Oğuzların meskenleri 

“çetirli otağ, agban ev, dünlügi altun ban ev, karalu göklü otağ, ag otağ, günlügi altunluca 

oda, ala bârgâh otağ, altun başlu ban ev, kırmızı otağ” olarak geçmektedir. Konar-göçer 

yaşamlarına uygun olarak çok çeşitli taşınabilir meskenlere sahip oldukları görülür. “Onlar” 

yani kâfirlerin meskenleri ise taştan yapılmış, savunma ve barınmanın bir arada olduğu 



 

239 

yerlerdir. “Alınca, Ak Hisar, Avnuk, Başı Açuk Tatyna, Aksaka, Düzmürd” kaleleri ve 

“Bayburd, agca burclu” hisarları kâfirlerin meskenleridir. 

343 Mesken dışı yapılar. 

Mesken dışı yapılar av programlarında, şölenlerde, savaş yolculuklarında kısa süreli 

kullanılan, taşınabilir yapılardan ve evcil hayvanların barındıkları yerlerden oluşmaktadır. 

“Ala sayvan, atlasla yapılan gök sayvan, altun/ lu günlük, kara mudbak, agıl, agayıl” mesken 

dışı yapılardır. 

...kara yerün üzerine otahların dikdürmişidi (…) ala sayvan gök yüzine eşenmişidi 

(63a/10-12). 

Kara mudbah dikilende ocak kalmış (24a/10). 

344 Kamu yapıları. 

Özellikle kamu işlerine ayrılmış bir yapı görülmemektedir. Ancak, yöneticilerin 

otağlarının; eğlence, karar alma, yürütme gibi işlemlerde beylerin toplandığı yer olarak yarı 

kamusal oldukları düşünülebilir. 

346 Ticaret yapıları. 

Deli Dumrul’un yaptırdığı köprü, geçenden de geçmeyenden de para aldığı için ticari 

yapı olarak görülebilir. 

35 Yapıların işletme ve bakımı. 

356 Ev yönetimi. 

Oğuzlarda evin yönetimi, her yönüyle evin hanımınındır. Evin dayanağı olarak 

görülen ideal bir tip kadından söz edilir: 

Evün tayagı oldur ki yazıdan yabandan eve bir konuk gelse, er âdem evde olmasa ol 

anı yedürür içürür, ağırlar, azîzler, gönderür (5b/7-9). 

357 İç hizmetler. 

Yönetici durumundaki kişilerin meskenlerinde ve mesken dışı yapılarında, onların 

işlerini yapan görevliler bulunmaktadır. Bu kişilerin arasında savaşlarda esir alınan kişiler de 

yer almaktadırlar, evin hanımının da yardımcılarıdırlar. “Kullar, karavaşlar, cariyeler, 

kırnaklar, kâfir kızları” iç hizmetleri yerine getiren kişilerdir. 



 

240 

Hân kızınun evinde kul halâyık dükenmiş, maşraba alıb suya varmış, bileğinden on 

parmagını sovuk almış (59a/13-59b/2). 

36 Yerleşmeler. 

361 Örüntüler (biçimler). 

Gerek İç Oğuz’dan gerekse Dış Oğuz’dan olsun, boy beylerinin kendi tebasıyla 

birlikte, diğer boylardan ayrı yerlerde konumlandıkları görülmektedir. Birbirlerine ulaşımın 

mümkün olduğu bu yerleşim şeklinde, bulunulan coğrafyadan daha etkin biçimde 

yararlanıldığı, hâkimiyetin sağlandığı ve güvenlik için kontrolün sağlanabildiği 

anlaşılmaktadır. Birbirine yakın yurtların dışında, ülkenin genel sınırlarını korumak amacıyla 

sınırlarda “karavulluk” eden (Begil gibi) yine toplu yerleşmeler de bulunmaktadır. Toplumun 

“çoban çoluk” olarak ifade edilen kısmının, ülke sınırları içinde fakat yalnız yaşadıkları 

anlaşılmaktadır. Bu insanlar, günümüzdeki “kırsal” yaşamı temsil etmektedirler. 

41 Araç ve gereçler. 

411 Silahlar. 

Hikâyelerde Oğuz’un türlü etkenle mücadeleleri yer almaktadır. Bu mücadelelerin 

içinde silah adları ve bu silahların çeşitleri sıkça geçmektedir. “Bizden” olanların silahlarının 

yanı sıra, “Onlar”ın da silahlarından bahsedilmektedir. Karşıt grubun silahları hakkında da 

bilgi verilmesi, kültürel kimliği farklı kılan ögeleri belirlemesi açısından önemlidir. 

Oğuzlara ait silahlar: 

(Kara polat uz) kılıç, (seksen/ üç yelekli kayın/ ag yelekli ötkün/ kayın talı/ ulunlu) ok, 

(kurt sinirli katı/ ag tozluca katı/ fil dişlü, boğma kirişli/ erdebil teke boynuzından katı) yay, 

(altun/ ala evren sur/ altmış tutam sur/ kargu/ say) cıda, (ala kollı) sapan, (kızılcuk) değnek, 

(eğri başlu) çevgen, (altmış tutam/ ala) gönder, (ap alaca/ ala) kalkan, (altı perli) gürz, 

(altunluca) kamçı, (kaba) çomak, (kargu talı) sünü, mancılık, hançer. 

Kâfirin silahları: 

Tugılga, (altmış tutam) gönder, kılıç, (toksan) ok, (demür) yay, kalkan, (altmış 

batman) gürz, kılıç. 

Oğuzların en büyük silahı; umut, kanat olarak gördükleri “at”larıdır. “At işler er 

öginür, yayan erün umudı olmaz.” sözü bu durumun en güzel ifadesidir. Savaşlarda attan 

inilmez, atından inmek zorunda kalanların (atın oklanması, sürçmesi vb. durumlarda) esir 

düştükleri, yaralandıkları yahut öldükleri görülmektedir. 



 

241 

Boz aygır dahı Bayregi görüb tanıdı (…) Beyrek dahı bu ögmiş, görelüm hânum nece 

ögmiş, eydür: 

“Açuk açuk meydâna benzer senün alıncugun, 

İki şeb-çirâga benzer senün gözcügezün, 

Ebrişüme benzer senün yelicügün, 

İki koşa kartaşa benzer senün kulacugun, 

Eri murâdına yetürür senün arhacugun, 

At demezem sana, kartaş derem, kartaşumdan yeg. 

Başuma iş geldi, yoldaş derem, yoldaşumdan yeg” dedi (51b/6-11). 

412 Genel aletler. 

“Bıçak, zencîr, kabza, külünk, ocak, süglüg” genel aletler grubundadır. 

Mere kocalar, süglügi ocaga kon, kızsun (115a/12, 13). 

413 Özel aletler. 

“Tavlunbaz, borı, taraka, nakara, tavul, kös” savaşa girerken çalınan ve orduyu manen 

harekete geçiren aletlerdir. 

Gümbür gümbür nakâralar dögildi, burması altun tuç borılar çalındı (33b/5, 6) 

Gümbür gümbür davullar çalındı (137b/1). 

416 Kap kacak. 

Metinlerde “badya/ bâdiye, (altun ayak) surâhî, sagrak, (altun) ayak, maşraba, kazan” 

kap kacak olarak yer almaktadır. 

(…) seksen yerde badyalar kurılmışıdı, altun ayak surâhîler dizilmişidi (…) kalın 

Oguz beglerine sagrak sürüb içerleridi (20a/5-8). 

42 Mal mülk. 

421 Mülkiyet sistemi. 

Eski Türklerde “otlak”lar ortak mülkiyete, “hayvanlar, bahçeler, evler, zanaat araçları” 

kişisel mülkiyete dâhildir (Dursun, 2016, s. 60). Metinlerde de durum böyledir. Kişiler 

varlıklarını, miraslarını sayarken kişisel mülklerinden bahsetmektedirler. 

Dünlügi altun ban evlerümi getürübdürürsin, sana gölge olsun. 

Agır hazinem bol akçam getürübdürürsin, sana harçlık olsun. 

(…) Tavla tavla şehbâz atlarum getürübdürürsin, sana binit olsun. 



 

242 

Katâr katâr develerüm getürübdürürsin, sana yüklet olsun (30b/9-31/a2). 

422 Taşınır mallar. 

Oğuzların, bütün kişisel mülkleri taşınır mallardan oluşmaktadır: evler, sürüler (at, 

deve, koyun, öküz), ev eşyaları… 

423 Taşınmaz mallar. 

Toplumun ortak malı olan yaylak ve kışlaklar taşınmaz mallardır. 

428 Miras (intikal). 

Dede Korkut Hikâyeleri’nde miras iki şekilde görülmektedir: hayattayken malı bölme, 

öldükten sonra malın nasıl bölüneceğine karar verme. Erkek çocuklar, rüştlerini ispat ettikten 

sonra “ad”larını almaktadırlar. Ad alan gence “beglik, taht, ev, cübbe, at, koyun/ deve 

sürüleri” verilmekte ve genç evlendirilmektedir. Böylelikle baba malından hakkını almaktadır. 

Kadına düşen mirasla ilgili olarak Deli Domrul hikâyesi örnek verilebilir. Domrul, öldükten 

sonra “yaylalarını, sularını, atlarını, deve/ koyun sürülerini, evini” eşinin almasını 

istemektedir. Ayrıca eşinin başka biriyle evlenmesine de müsaade ederek vasiyetini 

tamamlamaktadır. Eşinin/ nişanlısının/ sevdiğinin, kendisinin ölümü durumunda başkalarıyla 

evlenmesine izin vermesi durumu bir vasiyet unsuru olarak görülmektedir. Uruz’un Tutsak 

Olduğu boyda ve Bamsı Beyrek boyunda bu tür vasiyetleri görmek mümkündür. 

Hey Dirse Han, bu oglana beglik vergil, taht vergil, erdemlidür, 

Boynı uzun bedevî at vergil, binit olsun hünerlidür. 

Agayıldan tümen koyun vergil bu oglana, şişlik olsun hünerlidür. 

Altun başlu bana ev vergil bu oglana, gölge olsun, erdemlidür. 

Çigni kuşlı cübbe ton vergil bu oglana, geyür olsun, hünerlidür (10b/12-11a/5). 

Agca yüzli görklümi oglına alı versün, âhıret hakkını helâl etsün (151b/6, 7). 

43 Değiş tokuş. 

431 Hediye alışverişi. 

Hediye, hikâyelerdeki toplumun bel kemiği durumundadır. Bir muradın gerçekleşmesi 

için, murat gerçekleşince şükür için, türlü sebepten kutlamalarda (şölen ve toylarda) 

yöneticinin sosyal paylaşımı desteklemesi için, zaferler sonrası Hanlar Han’ının, halkın ve 

erginliğini ispatlayan bireyin memnuniyeti için hediyeler verilmiştir. Bu hediyelerin pek çoğu 

“bağış” söylemiyle belirtilmiştir. Mevki vermek de hediyeler arasında yer alır. Han’ın belirli 

aralıklarla evini yağmalatması da, mal varlığını kendi isteğiyle dağıtması açısından hediye 



 

243 

niteliğindedir. Veriliş sebeplerine göre farklılık gösteren hediyelere şu cümleler örnek 

gösterilebilir: 

Kazan Beg ordusını, oğlanını, uşağını, hazinesini aldı gerü döndi (…) Karacuk 

Çobanı imrahur eyledi (34b/4-6). 

Bay Büre Beg bâzirgânlarını yanına ohıdı, buyruk etdi: “Mere bâzirgânlar, Allâhu 

Teâlâ mana bir ogul verdi. Varun Rûm eline, menüm oglum içün yahşı armaganlar getürün 

menüm oglum böyüyince.” dedi (36b/8-10). 

Bir yigit olsa, dirisi haberin getürse çargab altun akça verüridüm, ölüsi haberin 

getürene kız kardaşum verüridüm (48b/3-5). 

Dügünde elüme kaftân verürler, gerü kaftânunuz vereyim (54b/13). 

Kuşun alakanını, kumaşun arusını, kızun gökçeğini, tokuzlama çargab çuka Bayındır 

Hâna pencik çıkardılar, bâkîsin gâzîlere bahş etdiler (62b/3-4, 108a/8-10). 

Toksan tümen genç Oguz sohbetine derilmişidi (…) çargab çuha, çadır otak 

bagışlarıdı, katâr katâr develer bagışlarıdı (63a/12-63b/7). 

Karşu yatan kara tagdan oğlana yaylak verdi. Kazagucı yüğrük atdan tavla verdi. 

Agca yüzlü oglına agca koyun şölen verdi. Ala gözlü oglına al duvahlu gelin aldı. Ag alınlu 

Bayındır Hân’a pençik çıkardı (128a/11-128b/1). 

Pâdişâh Kazan oglı Uruzun sag yanına ana (Emren’e) yer gösterdi, cübbe, çuha, 

çargab geyürdi (128b/3-4). 

Üç Ok Boz Ok yıgnak olsa Kazan evin yagmaladurıdı (147b/9). 

432 Satın alma ve satma. 

Metinlerde “satma” ile ilgili herhangi bir bilgi yoktur. Satın almanın ise değiş tokuş ve 

bezirgânlar yoluyla olduğu anlaşılmaktadır. Hem takas hem de bezirgânlar Bamsı Beyrek 

hikâyesinde yer alırlar. Bezirgânlar bu hikâyede Beyrek’e hediye getirmek üzere Rum eline 

gönderilmişlerdir, dönmeleri 16 yıl sürmüştür. Ticari ağın menzilinin oldukça geniş olduğu 

anlaşılmaktadır. Takas için Beyrek’in soylamasında bir örnek yer almaktadır: 

Argımak aygır verüb aldugum tozlu katı yayum, boga verüb aldugum boğma kirişüm 

(56b/3-4). 



 

244 

437 Alışveriş (çarşı, piyasa). 

Alışverişle ilgili unsur, bezirgânlardır. Oğuz’da bulunmayan malların bezirgânlar 

yoluyla yurda getirildiği ve ihtiyaçların giderildiği anlaşılmaktadır. Bezirgânların toplumla 

duygusal bağlarının da olduğu, alışverişin yanı sıra diğer toplumlar hakkında bilgi akışını 

sağladıkları görülmektedir. Maddi kaygı yerine manevi bağların güçlü oluşu, halkın refah 

düzeyinin yüksek ve gözünün tok olduğunu göstermektedir. 

Alan alçak hova yerden gelen argış, 

Beg babamun kadın anamun savgatı (armağan, ihsan) argış (49b/5-7). 

44 Piyasa. 

446 Komisyonculuk. 

Tarihte; herhangi bir devletin diğer bir devlete göre güçlü olması durumunda, zayıf 

olan devletin barışın devamı ve toprağının elinde kalması için belirli aralıklarla “haraç” 

ödediği bilinmektedir. Devletin gelirlerinden önceden hesaplanmış miktarda verilen haraçlar, 

komisyon olarak düşünülebilir. Gürcistan’dan haraç alındığı hikâyelerde geçmektedir. 

Bir savaşın engellenmesi için de haracın önerildiği görülür: 

Hem harâca mutî olalum, sen dahı and içkim bu bizüm ele yagılıga gelmeyesin 

(144b/4-6). 

45 Finansman. 

451 Muhasebe. 

Oğuzların maddi hesaplarının içeriği savaş ve akınlarla sıkı sıkıya ilintilidir. Savaşa 

giderken, kendi halkını memnun eden (yedirip içirip eksiklerini gideren) beyler, savaşın 

zaferle sonuçlanmasıyla elde edilen ganimeti de paylaşmışlardır. Han, kendini evini 

yağmalattırarak (Dış Oğuz’un İç Oğuz’a Asi Olduğu Boy) maddi paylaşıma katkı 

sunmaktadır. Yurtta üretilen çeşitli malların bezirgânlarla gönderilmesi, ihtiyaç duyulan 

malların yurda getirtilmesi arasında bir denge kurulmuş görülmektedir. Üzerinde güç sahibi 

olunan ülkelerin haraçları da bir gelir kalemidir. 431, 432, 437 ve 446. başlıklarda bu gelir 

kalemleri örneklenmiştir. 



 

245 

46 İşler ve işçiler. 

462 Cinsiyete göre iş bölümü. 

“Kul, kırnak, karavaş, cariye”lerden oluşan kadın işçilerin, beylerin hizmetinde 

çalıştıkları görülmektedir. Hem otağlarda hem de kutlamalarda hizmet etmektedirler. 

“Dâye”ler, yöneticilerin çocuklarını bakmakla görevli yerli veya yabancı kadınlardır. Banı 

Çiçek’in dadıları toplumun içindenken, Kazan’ın ifadesindeki “Tadum dâye” yabancı birine 

işaret etmektedir. Erkek işçilerin içinde “çoban”lar sayılabilir, Beyrek’in “Aganuzun etmeği 

size helâl olsun.” sözleri bu fikri desteklemektedir. Çobanların koruyucu, kollayıcı, sadık 

hâlleri “yerli” özelliklerini göstermekte ve dikkat çekmektedir. 

Mere dâyeler, bu kavat oglı kavat mize erlikmi gösterür? (40a/12, 13) 

Kırk eyü kulıla kırk câriye oglı başına çevürdi, âzâd eyledi (78b/10, 11). 

48 Turizm ve ulaşım. 

481 Hareket ve vasıtalar. 

Oğuzların daima hareket içeren yaşamlarında en önemli ulaşım vasıtası “at”lardır: 

Kazaguca binmeyince yol alınmaz (3b/10). 

Tavla tavla şehbâz atlarum gerekise ana binit olsun! (83b/9, 10) 

Develer de bilhassa göçler ve ticaret faaliyetlerde ulaşım aracı vazifesi görmektedirler. 

482 Yük taşıma. 

Yük taşıma için develer, katırlar kullanılmıştır: 

Agır yükler zahmın katır bilür (4b/6). 

Katâr katâr develerüm gerekise ana yüklet olsun! (83b/11) 

49 Kara ulaşımı. 

491 Karayolları. 

Hikâyelerde, Yegenek’in rüyası hariç, karayolu dışında bir ulaşım yolundan 

bahsedilmemektedir. Yurt içinde ve yurdun dışında bu yollar hakkıyla bilinmektedir. 

“Çaguruban dâd verende yol çavuşlu” (57a/1-2) ifadesinden anlaşıldığına göre, yollardan 

sorumlu, bilgi veren görevliler dahi bulunmaktadır. 



 

246 

50 Deniz yolu. 

501 Gemiler. 

Deniz yoluyla ulaşım ve gemiler, metinlerde bir rüya içinde bir de soylama içinde 

geçmektedir: 

Ağaç gemileri oynadan su (24b/3-4) 

İlerü yatan Karadenize girdüm, 

Gemi yapub gömlegüm çıkardum yelken kurdum, 

İlerü yatan denizi dildüm geçdüm (105a/12-105b/1) 

Rüya içerisindeki ayrıntılar, Türklerin gemiler konusundaki bilgilerini ortaya 

koymaktadır. 

51 Hayat standardı. 

511 Hayat standardı. 

“Bir toplumda bireylerin mal ve hizmetlerden yararlanabilme, gereksinimlerini 

karşılayabilme düzeyi” olarak tanımlanan hayat standardı, hikâye toplumunda oldukça yüksek 

düzeydedir. Tahtların, otağ kabzalarının/ tepelerinin dahi altın olması bunu göstermektedir. 

Düzeyin altında kalan borçlu, aç ve yoksul kişiler her fırsatta (murat etme, zafer sonrası 

paylaşım vb.) desteklenmektedir. 

Kuru kurur çaylara su saldum, 

Kara tonlı dervîşlere nezir verdüm, 

Yanum ala bakdugumda konşuma eyü bakdum, 

Umanına usanına aş yedürdüm, 

Aç görsem toyurdum, yalıncak görsem tonatdum (71a/1-4). 

512 Günlük işler. 

Devrin Türklerinde günün ilk ışıklarıyla birlikte hareketlilik başlamaktadır. Doğayla eş 

zamanlı bir uyanış görülmektedir: 

Salkum salkum tan yelleri esdüginde, 

Sakallu bozaç torgay sayradukda, 

Bedevî atlar ıssın görüb okradukda, 

Sakalı uzun Tat eri banladukda, 

Aklı karalı seçilen çagda, 

Kalın Oguzun gelini kızı bezenen çagda, 



 

247 

Gögsi güzel kaba taglara gün degende, 

Beg yiğitler cılasunlar birbirine kuyulan çağda (12b/4-9) 

Tan yeri ağarırken uyanan Oğuzların öncelikle atlarının yanına gittikleri 

anlaşılmaktadır. Sonra ezan okunmaktadır, görkemli Oğuz elinin kızları ve gelinleri 

süslenmektedir. Yiğitler, beyler güreş tutup idman yapmaktadır. Günün başlangıcı böyledir, 

lakin öğlen ve akşamla ilgili özel bir bilgi verilmemektedir. Acil durumlarda gece yolculukları 

yapılmaktadır. Plansız iş yapılmamaktadır, bu da günlük rutinlerin olduğunun göstergesidir. 

513 Uyku. 

Uyku, hikâyelerde sıkça yer almaktadır. Uyku genelde, rutin bir ihtiyaç olarak değil; 

yorgunluk, hastalık yahut sarhoşluk sonucu meydana gelmektedir. Uyku hâlindeyken 

savunmasız olma durumu “gaflet” olarak ortaya konmaktadır: 

Kara kıyma gözlerün uyhu almış, açgıl ahı (Dirse Han yaralandığında). 

Dün uyhusında kâfir otaga kuyuldı (Bamsı’nın düğün gecesinde). 

Ol zemânda Oguz yigitlerine ne kazâ gelse uyhudan gelürdi. Kan Turalınun uyhusı 

geldi, uyudı (Kan Turalı Selcan ile yurduna dönerken). 

Dün katmış üç gün dünli yortmış yigit, karangulı gözlerini uyhu almış yigit atınun 

çılbırını bileğine bağladı, yatdı uyudı (Segrek). 

Kazanı küçücek ölüm tutdı, uyudı. meger hânum, Oguz begleri yedi gün uyurıdı, 

anıniçün “küçücek ölüm” derleridi (Salur Kazan’ın durmaksızın yol alması sonucu). 

516 Belli bir dönemdeki durum. 

Normal şartlar altında, yılda iki kez göçen Oğuzların Depegöz yüzünden göçemeyişi 

bir dönem için hayat standartlarını bozmuştur. Bu dönemde hem kişi sayısında hem de sürü 

hayvanlarının sayısında ciddi bir azalma meydana gelmiştir. Ekonominin büyük oranda insana 

ve yetiştirdiği hayvanlara dayandığı toplumda, sıkıntılı bir zaman dilimi yaşanmıştır. 

Yalancı dünye yüzinde bir er kopdı. Yaylımında Oguz elin kondurmadı (112b/8, 9). 

517 Boş zamanları değerlendirme. 

“Boş zaman” kavramı, Oğuz’a yabancıdır. Hareketin azaldığı anlarda “akın” ve “av” 

isteği dile gelmekte, destur istenmektedir: 

Ünüm anlan begler, sözüm dinlen begler. Yata yata yanumuz agrıdı, tura tura belümüz 

kurıdı. Yöriyelüm begler, av avlayalum, kuş kuşlayalum, sıgın geyik yıkalum, kaydalum, 

otagumuza düşelüm, yeyelüm içelüm, hoş geçelüm (20a/10-13). 



 

248 

52 Dinlenme. 

521 Sohbet. 

Toplumun şölenler, toylar, dernekler vasıtasıyla sık sık biraraya gelen fertleri arasında 

daima sohbet ortamı bulunmaktadır. 

İç Oguz, Taş Oguz begleri Bayındur Hânun sohbetine derilmişidi (35b/2, 3). 

522 Güldürü (mizah). 

Bamsı Beyrek’in hikâyesinde, Beyrek’in “deli” rolüyle katıldığı düğünde mizahi 

unsurlar yer almaktadır. Kazan Han’ın tutsak olduğu kaledeki pek çok ifadesi kâfiri hedef 

alan mizahi içerikler sunmaktadır. “İroni”nin hâkim olduğu bu bölümler, toplumun mizah 

anlayışı hakkında bilgi vermektedir. 

(Kâfirler) eyitdiler: “And iç kim bizüm elümüze yagılıga gelmeyesin hem bizi ög, 

Oguzı sındurgıl, seni koyuverelüm, var get” dediler. Kazan eydür: “Vallâhi billâhi, togrı yolı 

görür iken egri yoldan gelmeyeyin” dedi. Eyitdiler: “Vallâhi Kazan eyü and içdi dediler 

(139b/13-140a/4). 

524 Oyunlar. 

Dirse Han’ın hikayesinde, çocuklarla birlikte “aşık” oynadığından bahsedilmektedir. 

Bamsı’nın Yaltacuk’un düğününde sergilediği komik, kırıp dökme içeren hareketler, 

günümüzde de yaşamaya devam eden “düğün oyunları” kategorisine girmektedir. Ok atma da 

düğün merasimleri içindeki oyunlardandır. 

Meger sultânum Dirse Hânun oglancugı, üç dahı ordı uşağı, meydânda aşuk 

oynarlarıdı (10a/2-4). 

Gördi dügünde güyegü oh atar. Kara Göne oglı Budak, Kazan Beg oglı Uruz, begler 

başı Yegenek, Gaflet Koca oglı Şer Şemseddîn, kızun kardaşı Deli Karçar bile oh atarlarıdı 

(55b/9-12). Meger güyeginün yüzügine nişân atarlarıdı (56b/7, 8). 

526 Atletizm (yarışlar). 

İdman maksatlı müsabakaların Oğuzların hayatının bir rutini olduğu belirtilmişti. Beg 

Yegenek’ten “Kalın Oguz beglerini bir bir atından yıkıcı.” şeklinde bahsedilmesi de yarışlara 

işaret etmektedir. Bunun dışında, Beyrek ve Banı Çiçek arasında geçen özel müsaba da dikkat 

çekicidir. Toplumda kadın ve erkeğin eşdeğer niteliklerle donandığını göstermektedir. 



 

249 

529 Dinlenme olanakları. 

Şölenler ve toylar; herkesin yiyip içip sohbet ettiği, birlikte olmanın huzuru ve 

mutluluğunu paylaştığı organizasyonlar olarak dinlenme olanakları içinde yer almaktadır. 

53 Güzel sanatlar. 

531 Dekorasyon. 

İç ve dış dekorasyonda metal olarak “altın”ın tercih edildiği ve zenginliği işaret ettiği 

görülmektedir. Dekorasyonda tercih edilen renkler ise “kızıl, ag, gök”tür. 

533 Müzik. 

Hikâyenin içinde müzik daima kendini hissettirmektedir. Müziğin varlığını 

“soylama”lar yansıtmaktadır. 

Beyrek kopuz çaldı, soyladı, görelüm, hânum ne soyladı (58b/2, 3). 

Dedem Korkud geldi şâdılık çaldı, boy boyladı, soy soyladı, gâzî erenler başına ne 

geldügin söyledi (62b/12-63a/1). 

Kolça kopuzum getürün, ögün meni! (92b/3, 4) 

534 Müzik aletleri. 

Müzik aletlerinin başı hiç şüphesi “kopuz”dur. Uyarıcı, dinlendirici, cesaretlendirici, 

ders verici türlü işleviyle kopuz, müzik aletinin de ötesinde bir kavram olarak hikâyelerde 

eşsiz bir yere sahiptir. Savaşlarda “nakara, tavul, kös, borı” heyecanı artırma ve cesareti 

pekiştirme görevindedir. Düğünlerde davul ve zurnanın kullanıldığı görülmektedir: 

Beyrek kalkdı, kızlar yanına vardı. Surnacıları kovdı, nakâracıları kovdı, kimini dögdi 

kiminün başın yardı (58a/1-2). 

Gördü kim belinde kopuzı var, çıkarub eline aldı (135b/1) (…) Oglan sermürdi, örü 

turdı. Kılıcınun balçagına yapışdı kim bunı çarpa. Gördükim elinde kopuz var, eydür: “Mere 

kâfir, Dedem Korkud kopuzı hürmetine çalmadum” dedi. “Eger elünde kopuz olmasaydı 

agam başıyçün seni iki pâre kılurıdum” dedi. Çekdi kopuzı elinden aldı (135b/13-136a/4). 

535 Dans-oyun. 

Dans ve oyunlara düğünlerde yer verildiği anlaşılmaktadır: 

(Beyrek) eydür: “Hânum, maksûdum oldur ki ere varan kız kalka oynaya, men kopuz 

çalam.” dedi (58a/10-11). 



 

250 

537 Güzel konuşmalar. 

Hikâyelerde Oğuz beylerine ve hatunlarına ait soylamaların hemen hepsinde güçlü bir 

hitabet özelliği göze çarpmaktadır. Olumlu yahut olumsuz duygular, şiirsel üslupla ve edebî 

sanatlarla donanmış soylamalarla verilmektedir. 

Yegenek gene eydür: 

Kese kese yemege yahnı yahşı, 

Segirdüginde sürçmese yügrük yahşı, 

Dâyim geldüginde tursa devlet yahşı, 

Bildügin unıtmasa akıl yahşı, 

Karîminden dönmese kaçmasa erlik yahşı (106a/5-8). 

54 Eğlence. 

549 Dinlendirici eğlendirici programlar. 

Şölen ve toyların dinlendirici ve eğlendirici niteliklerinden bahsedilmişti. Deve ve 

boğa güreşleri de, Han ve beylerle birlikte halkın eğlendiği programlardır. 

Meger hânum, Bayındır Hânun bir boğası varıdı, bir dahı buğrası varıdı (…) Bir 

yazın bir güzin bu bogayıla bugrayı savaşdururlarıdı. Bayındır Hân kalın Oguz begleriyile 

temâşâya bakarıdı, teferrüc ederidi (9b/9-12). 

55 Birey ve hareketlilik. 

551 Kişisel isimler (lakap). 

Dede Korkut Hikayeleri’nde isimler, apayrı bir konuma sahiptir. Adın alınmasından 

taşınmasına uzanan süreçte hikâyedeki olaylarla sıkı bir örüntü görülür. Başlangıçta “lakap” 

olarak değerlendirilebilecek “geçici” adlarla bireyler çağrılır. Kalıcı ad sahibi olmak, 

beraberinde “eş, taht, toprak, at, ton” sahibi olmayı getirmektedir. 15 yaşına ulaşmış erkek 

bireylerin, adlarını kazanmaları beklenmektedir. Kişinin adını, öz becerileriyle bir nevi kendi 

belirlediği kültürel yapıda adları Dede Korkut vermektedir. Adın verilmesine vesile olacak 

beceri “hüner gösterme, kan dökme, baş kesme” içermeli, Oğuz beyleri bu beceriye şahit 

olmalıdır. Şahitlerin önünde, ad kazanan kişinin başarısının içeriğine uyumlu bir ad belirleyen 

Dede Korkut adı ve ergeni topluma sunmaktadır. Çocukluktan erişkinliğe bir adım olarak 

verilen adla birlikte, adın gerekleri olan evlilik, beylik vb. yine Korkut Ata tarafından dile 

getirilir. Böylece birey olarak kendini ispat eden ergen topluma katılmış olur ve toplumda 

varlık göstermeye başlar. Adını kazanmadan konumunu belirleyenler hoş karşılanmaz, bireyin 

beyler yanındaki yerini belirlemesi beklenir: 



 

251 

Ters Uzamış derleridi Oguzda bir yigit varıdı, eydür: “Mere Uşun Koca oglı, bu 

oturan begler her biri oturdugı yeri kılıcıyıla etmegiyile alubdur. Mere, sen baş mı kesdün 

kanmı tökdün, açmı toyurdun, yalıncakmı tonatdun?” dedi. Egrek eydür: “Mere Ters Uzamış, 

baş kesüb kan tökmek hünermidür” dedi (129a/6-10). 

Türk has isimlerinin verilişinde psikolojik, etnolojik belirli kurallar vardır. Totemistik, 

tinsel akidelerden alınan adlar; tesadüfi veya harici olaylara dayanarak belirlenen adlar; çocuk 

doğduktan sonra annenin, babanın yahut ebenin telaffuz ettiği ilk söz, ilk eşya adı, annenin 

baktığı ilk eşya adı insan adı olarak konulabilirdi (Rasonyi, 2017, s. 147). Hikâyelerde geçici 

adlar huylar, davranışlar, benzerlik ilgisi vb. durumlara göre verilmiştir. Kalıcı adlar ise, 

kişinin var oluşunu toplum içinde sabitleyen adlardır: 

Sen oglunı “Basam!” deyü ohşarsın, bunun adı Boz Aygırlı Bamsı Beyrek olsun 

(39b/10-11). 

Kişi adları, hikâyenin tabakalı yapısı içerisinde her tabakayla uyumlu olacak geniş 

anlam yelpazesi olan adlardır. Çalışmanın söylem çözümlemesi kısmında bu tip adların 

açıklamaları verilmiştir. 

Kişilerin adları, babalarının adlarıyla anılmakta, soy bağına dikkat çekilmekte; kişinin 

yaptıklarının soyuna bağlı olarak yorumlanması sağlanmaktadır. 

552 Hayvan ve eşya isimleri. 

Daha önceki başlıklarda detaylı olarak verilen hayvan ve eşya isimlerinin ekseriyetle 

Türkçe olduğu görülmektedir. Hayvanların cinsleri, eşyaların hammaddeleri hiyerarşik 

düzenle uyumludur. Kimi bey kazaguç, kimi boz, kimi al aygır sahibidir ve bu atların belirgin 

özellikleri vardır, sıradan değildirler. Hayvanlara özel ad verilmez, fiziksel belirgin bir 

özelliği ile adlandırılır: kızıl deve, boz aygır, agca koyun… Yöneticilere ait eşyalar ya 

altındandır ya altınlıdır; “ag, ala, gök” renklerdedir. “Öteki”lerin (kâfirlerin) eşya ve 

hayvanları “kara”dır; kötü kokulu ve eksiktir. 

554 Statü, rol ve rütbe. 

Bireyler, üst tabakadan bir ailede dünyaya gelmiş olsalar dahi, 15 yaşlarına kadar 

rüştlerini ispat etmek zorundadırlar. Aksi hâlde statünün devamlılığı mümkün değildir. Bir 

beyin oğlu, babası bey olduğu için değil; erginlik imtihanını geçebildiği için bey olabilir. 

“Hak ediş”in hâkim olduğu bir hiyerarşik düzen söz konusudur. Bir çoban, savaşta gösterdiği 

başarılar nedeniyle “imrahor başı” olabilir. Yükselmenin yolu, eylemlerin gücünde 

yatmaktadır. 



 

252 

Karacuk Çobanı imrahur eyledi (34b/5, 6). 

555 Yetenek. 

Hikâyelerdeki bireylerde en belirgin ve yaygın yetenek “savaşçılık”tır. Namlı 

kahramanların yetenekleri ve özgün başarıları soylamalarda vurgulanır: 

Demür Kapu Dervendindeki demür kapuyı depüb alan (Kıyan Selcük oğlu Deli 

Dundar) 

Hamîdilen Mardîn Kalesin depüb yıkan (Kara Göne oğlu Kara Budak) 

Ag boz atının yelisi üzerinde kar turduran (Gaflet Koca oğlu Şer Şemseddin) 

Parasarun Bayburd hisarından parlayub uçan (Boz Aygırlu Beyrek) 

Kalın Oguz beglerini bir bir atından yıkıcı (Kazılık Koca oğlu Beg Yegenek) 

Elden çıkub Aygır Gözler suyından at yüzdüren (Eylik Koca oğlu Alb Evren). 

556 Servet kazanma. 

Servet kazanmanın yolu savaş ve akından geçmektedir. Bireysel bir edinim söz konusu 

değildir. 

Kalın Oguz begleri toyum oldı (34b/3). 

Pes bir ugurdan begler hisâra yöriyiş etdiler, yağmaladılar (108a/3, 4). 

Kuşun alakanını, kumaşun arusını, kızun gökçeğini, tokuzlama çargab çuha hânlar 

hânı Bayındıra pençik çıkardılar (62b/3-5). 

557 Sahtekârlığın güçlenmesi. 

Sahtekârlığın bariz örneği Yalancı oğlu Yaltacuk’tur. Soy bağı da belirtilerek 

babasının da yalancı olduğu vurgusu yapılmıştır. İkinci örnek Aruz Koca’nın hileyle Bamsı 

Beyrek’i çağırarak öldürmesidir. Her iki sahtekârlık da Beyrek’le ilgili vakalarda yapılmıştır. 

Birinci durum ortaya çıkmış, Bamsı Yaltacuk’u affetmiştir. İkinci durumda geç kalınmış, 

Beyrek hayatını kaybetmiştir. Aruz Koca, olumsuz yolundan dönmediğinden öldürülmüştür. 

Her iki vakada da sahtekârlık güçlenmemiş, söndürülmüş ve kesilmiştir. 

56 Tabakalaşma. 

561 Yaş grupları. 

Metinlerde hemen her yaş gurubundan kişiler yer almaktadır. “Ordı uşağı” toplumdaki 

çocukların genel bir adlandırılışıdır. Dokuz kişiden oluşan “koca”lar, toplumun saygı 

duyduğu, namlı, yaşı ilerlemiş kanaat önderleridir. “Yigit” genelllikle erginlenme yolundaki 



 

253 

gençler için kullanılmaktadır. Yaşlı erkekler “ag sakallu koca”, yaşlı kadınlar “karıcuk, ag 

bürçeklü” olarak adlandırılmaktadır. Genç kadınlar “kaza benzer kız gelin” tabiriyle 

karşılanmaktadır. Yaş grupları arasında tabakalı bir durum söz konusu değildir. Yaşlılara 

saygıdan dolayı pozitif ayrımcılıktan söz edilebilir. 

562 Cinslerin durumları. 

Kadın ve erkek arasında haklar noktasında bir farklılık bulunmamaktadır, tabakalaşma 

yoktur. Cinsler arasında sadece rol farklılıkları vardır. Buna rağmen gerekli durumlarda 

kadınlar erkeklerin rollerini üstlenebilmektedir. Boğaç Han yaralandığında emrindeki kızlarla 

donanıp onu aramaya giden annesi, Uruz tutsak olduğunda savaşa giden Borla Hatun, 

Beyrek’le müsabakalar yapan Banı Çiçek, Kan Turalı’ya savaşta yoldaşlık eden Selcan Hatun 

bu duruma örnek gösterilebilir. 

563 Etnik tabakalaşma. 

Hikâye toplumu “Oğuz” büyük kimliği altında birleşmiş İç Oğuz ve Dış Oğuzlardan 

oluşmaktadır. İç Oğuz yani Üç Oklar, yönetici durumundadırlar. Dış Oğuz yani Boz Oklar 

tabidirler. Uygulamada ve yaşayışta bir farklılık yoktur, yönetim kadrosunu belirleyen bir 

durumdur. 

567 Esirler. 

Savaşlarda esirlerin alındığı, kadın esirlerin hizmetkâr sınıfına dâhil edildiği 

görülmektedir. Bu esirlerin “kul, kırnak, karavaş, cariye” olarak adlandırıldıkları, çeşitli 

kutlamalarda “azat” edilip evlendirildikleri görülmektedir (Bkz. 462. madde). 

57 Kişilerarası ilişkiler. 

571 Sosyal ilişkiler ve gruplar. 

Sosyal ilişkiler toplumun bütün kesimlerini kapsayacak şekilde düzenlenmiştir. 

Halktan biri, Han ile görüşebilmekte, sorun ve isteklerini dile getiebilmektedir. Kapak Han 

denilen kadın, oğlunu kurtarmak için Basat’la görüşmüştür. Sohbetlerde beyler, inaklar ve 

han biraradadır. Sosyal ilişkiler, geleneğin görünmez kuralları eşliğinde sürmekte, saygı sınırı 

korunmaktadır. Şölen ve toylar, herkesi birleştiren bolluk günleri olarak yer alır. Bey 

çocukları, sıradan çocuklarla birlikte oyunlar oynamaktadır. Ozanlar her grubun içinde 

eğlendirme, coşturma, kültürel aktarım işleviyle ortak paydada yer almaktadır. Kadınlar, 

sosyal hayatın içerisinde ve “tertip edici” konumdadırlar. Statüsü yüksek erkeklerin, 

statülerini korumaya çalıştıkları görülmektedir. Kazan Han, kendisiyle savaşa gelen Karacuk 



 

254 

Çoban’ı başlarda kabullenememiştir. Toplumun “Çoban olmasaydı başarmazdı.” diye 

düşünebileciği ihtimali onu rahatsız etmiştir. Benzer durum kadın-erkek ekseninde Kan Turalı 

hikâyesinde görülür. Selcan Hatun onu atının terkisine alınca Kan Turalı halkın ne diyeceğini 

düşünerek hiddetlenir. Kadının muhafazasında olduğunun düşünülmesinden rahatsız olur. 

Sosyal yaptırımların sosyal ilişkiler üzerinde son derece bağlayıcı olduğu görülmektedir. 

572 Dostluk. 

Metinlerde Bamsı Beyrek ve Kazan Han arasındaki dostluk sıkça vurgulanır. Kazan’ın 

“inak”ı olarak Beyrek, bütün Oğuz’da sevilen bir yiğittir. Beyrek’in, soylamasında Kazan 

Han’dan sonra “Kıyan Selcük oglı Delü Tundar”ı da sorması onun da dostu olduğunu 

göstermektedir. 

574 Misafirlik, konukseverlik. 

Hikâyelerin giriş kısmından itibaren misafire bakış ve konukseverlikle ilgili pek çok 

bilgi verilmiştir. Misafire davranış şeklinin “aile”den öğrenildiği söylenir: 

Ogul atadan görmeyince sofra çekmez (3b/12). 

Misafir gelmeyen evler, hoş görülmez: 

Konugı gelmeyen kara evler yıkılsa yeg (4a/7). 

Kadınların vasıfları sıralanırken, misafirlere davranışları önemli bir ölçüt olarak 

görülür: 

Evün tayagı oldur ki yazıdan yabandan eve bir konuk gelse er âdem evde olmasa ol 

anı yedürür içürür, agırlar, azîzler, gönderür. Ol Âyişe Fâtima soyıdur. Hânum! (5/b-7-9) 

Geldük olkim nece söylerisen bayagıdur: Evine yazıdan yabandan bir udlu konuk 

gelse, er âdem evde olsa ana dese ki: “Tur etmek getür, yeyelüm, bu da yesün” dese, “Bişmiş 

etmegün bakası olmaz, yemek gerekdür” dese avrat eydür: “Neyleyeyim, bu yıkılacak evde un 

yok, elek yok, deve değirmenden gelmedi” der (6b/3-8). 

Her hikâyede en az bir sofra kurulur, her sofranın konukları vardır. “Konukla-, agırla-, 

sofra çek-” eylemleri kullanılır. Yeme içmedeki bolluk, el açıklığı “üst düzey” bir özellik 

olarak görülür. Bu özelliği toplumdaki herkesin taşıması beklenir. Bazen bir kahraman, 

kendisine takınılan tavrı anlamak için savaşçılık özelliğini, konukseverliğini sorgular: 

Dirse Han eydür: “Bayındır Hân benüm ne egsüklügim gördi? Kılıcumdanmı gördi, 

soframdanmı gördi?(7b/11-12) 



 

255 

Misafirperverliğin ilk koşulu olarak sunulan, yeme-içme merasimleridir. Toplumun 

her kesimini içeren sofralar kurulur. Bu sofralarda,  var olan bağlar güçlendirilir. Paylaşımın 

gücü hissedilir. Pek çok amaç dâhilinde misafir ağırlanmaktadır. Bir dileğin gerçekleşmesi 

için, önemli bir toplantı yapılması hâlinde, bir sıkıntı def edildiğinde, türlü kutlamalarda, av 

dönüşlerinde vb. görkemli konukseverlik manzaraları görülür. Bir konuğun her zamankinden 

farklı bir şekilde ağırlanması, değişen sosyal ilişkileri belgeleyen bir durumdur. Konuk, bir 

sorun olduğunu böylece anlar. Bir sofraya çağrılmamak da aynı işlevdedir, kişiyle ilgili bir 

sorunun varlığına işaret eden sessiz bir dildir. Misafir ağırlamak ve bu bağlamda “sofra”, 

toplumun birliğinin sembolüdür. Sofralar kurulabildiği sürece “devlet”, sofralarda bulunduğu 

sürece “birey” varlığını sürdürmektedir. 

575 Dinsel dayanışma. 

“Müslüman” olmak, hikâye toplumunun ortak bir vasfıdır. Bu bağlamda düşman 

çoğunlukla “kâfir”dir. Savaşa başlamadan önce ordu topyekün “arı sudan” abdest alır ve “iki 

rekât” namaz kılar. Kahramanlar, her güçlüğü aşarken “Tangrı”ya, “Allah”a sığınır, O’nun 

varlığını ve birliğini vurgularlar. Dinin temelinde yer alan “dürüstlük, cömertlik, hakka riayet, 

çalışkanlık” gibi erdemler hikâye kişilerinin şahsında verilmiştir. Bireylerin dini 

içselleştirdikleri, her işe bu bilinçle yaklaştıkları görülür. Zaferle sonuçlanan savaşların 

sonucunda kiliselerin yerine mescitler yaptırıldığı, ezanlar okutulduğu ifade edilir. 

576 Görgü. 

GTS’de “Bir toplum içinde var olan ve uyulması gereken saygı ve incelik davranışları, 

terbiye” olarak tanımlanan görgü, Oğuz toplumunun mihenk taşlarındandır. “Savaş, misafir 

ağırlama, toplum içindeki davranışlar, er olma, avlanma, yöneticilere davranış şekilleri, 

yöneticilerin topluma tutumları” görgü yoluyla öğrenilmektedir. Görgünün aileden 

alınabileceği, şekilsel değişikliklerle sonradan edinilemeyeceği ifade edilir. Hikâye kişilerinin 

örnek davranışları yoluyla görgü kavramı ortaya konulur. 

Karavaşa ton geyürsen kadın olmaz (3b/7). 

Kız anadan görmeyince öğüt almaz, 

Ogul atadan görmeyince sofra çekmez (3b/11-12). 

Yigit (Beyrek) barmagın ısırdı. Eydür: “Bunda mihnetile almakdan ise anda babam 

yanında minnetsüz almak yegdür” dedi (38b/7-8). 

Haberi yok ki alacağı ala gözli kızun otağı olsa gerek. Bu otagun üzerine varmağa 

edeblendi (40a/7). 



 

256 

Hüneri ogul atadanmı görür ögrenür, 

Yohsa atalar oguldanmı ögrenür? 

Kaçan sen beni alub kâfir ser-haddına çıkardun, kılıç çalub baş kesdün? Men senden 

ne gördüm, ne ögrenem? (64b/10-13) 

Pes Begil geldi, pîş-keş çekdi, Bayındır Hânun elin öpdi (120b/2-3). 

(Egrek) Bayındır Hânun dîvânına kaçan istese gelüridi. Begler begi olan Kazan 

dîvânında buna heç kapu baca yogıdı. Begleri basub Kazan öninde otururıdı. Kimseye iltifât 

eylemezdi (Görgüye aykırı davranış örneği, 129a/1-4). 

578 Grup-içi çatışmalar/ 579 Başkaldırma. 

Her iki başlığı da örneklendiren durum Aruz Koca ekseninde verilmiştir. Dış Oğuzun 

İç Oğuza Asi Olduğu ve Beyrek’in Öldüğü boyda, grup içi çatışma görülmektedir. Han’ın 

yağmasına davet edilmeyen Aruz Koca liderliğindeki Dış Oğuzlar, başkaldırıyla sonuçlanan 

çatışmanın olumsuz tarafıdır. 

58 Evlilik. 

581 Evliliğin temeli. 

Hikâyelerde evliliğin temelleri “aşk, liyakat, asalet, hiyerarşik yakınlık” etkenlerinin 

birleşimi üzerine kurulmuştur. Aşka Beyrek’in, liyakate Kan Turalı’nın, asalet ve hiyerarşik 

yakınlığa Kazan Han’ın evlilikleri örnek gösterilebilir. Asalet ve denklik tüm evliliklerin 

temel taşıdır aynı zamanda. 

582 Evliliğin düzenlenmesi. 

Talep edilen eşin niteliklerine göre evlilikler düzenlenmektedir. Bamsı Beyrek ve Kan 

Turalı, kendilerine savaşçılık, güç, dayanıklılık ve çeviklik boyutlarında yakın buldukları 

eşleri seçmişlerdir. Bamsı, eş adayıyla müsabakalar yapmıştır. Müsabakaları kazanınca “altın 

yüzük” ile Banı Çiçek’in ona ait olduğunu göstermiştir. Deli Karçar’ın isteklerini de yerine 

getirdikten sonra düğününü düzenleyebilmiştir. Kan Turalı, eş adayı için büyük engellerle 

mücadele etmiştir. Selcan Hatun’u Trabzon’dan kendi memleketine getirmiştir. Farklı bir 

evlilik ayarlaması olarak Segrek’in evliliği göze çarpmaktadır. Hâlihazırda Segrek’in sevdiği 

bir kız vardır. Ancak evlendirilme amacı sevdiğine kavuşturulması değildir. “Ayagına at 

tuşagı vurun” ifadesiyle gerçekleşmiş, abisi Egrek’i kurtarmaya gitmesi engellenmeye 

çalışılmıştır. Evliliğin bağlayıcılığını ön plana çıkaran bir uygulamadır. Zaferlerin sonunda 

“hayırlı işler” içinde sayılan evlilikler yaptırılmış, kutlama vesilesi olmuştur: 



 

257 

Bu kırk yigidün bir kaçına Hân Kazan, bir kaçına Bayındır Hân kızlar verdiler. Beyrek 

dahı yedi kız karındaşını yedi yiğide verdi (62b/7-10). 

Evlilikler, toplumdaki herkesin haberdar olacağı şekilde düzenlenmiştir. 15 yaşını 

dolduran her Oğuz gencinin, erginliğe eriştiğini gösteren bir hüner göstermesi neticesinde 

evliliğe hak kazanması söz konusudur. 

583 Evlilik biçimi. 

Eşin seçildiği gruba göre evlilik türlerine bakıldığında hikâyelerde hem “egzogami” 

(dıştan evlenme) hem de endogami (içten evlenme) örnekleri yer almaktadır. Bireyin üyesi 

olduğu grubun dışından biriyle evlenmesi, Kan Turalı ile Trabzon Tekürünün kızı Selcan’ın 

evliliğidir. Bu evlenme biçimiyle farklı toplumların etkileşim içine girdikleri düşünülür. 

Genellikle tarım toplumlarında, sahibi olunan toprağın bölünmesini önlemek için yapılan 

“bireyin üyesi olduğu grubun içinden biriyle evlenmesi” Oğuzlardaki en yaygın evlenme 

biçimidir. Birleştirici bir unsur olarak evlilik, Dış Oğuz ve İç Oğuz arasında da kurulmuştur. 

Bamsı Beyrek’in evliliği böyledir. Bu evliliğin akrabalık bağından yararlanmak isteyen Aruz 

Koca, kendilerinden kız alan Beyrek’i tarafına çekmeye çalışmıştır. Aruz Koca, Kazan Han’ın 

dayısı olduğuna göre Kazan’ın annesi de Dış Oğuz’dandır. Evlenilecek kız aramaya önce İç 

Oğuz’dan başlanması, Dış Oğuz’dan yapılan evlilikleri egzogami kapsamına dâhil edebilir. 

Zira Dış Oğuz’dan da kız bulunamayınca başka uluslara gidilmesi üçüncü yoldur. Akraba 

evliliklerinin de toplumda yeri olduğu bellidir. Kara Göne oğlu Kara Budak hakkındaki 

“Gelüben Kazanun kızın erligile alan” ifadesi bunu gösterir. Amca çocuklarının evliliği 

gerçekleşmiştir. 

Eş sayısına göre göre bakıldığında hikâyede monogami (tek eşli evlilik) hâkimdir. 

Sadece Bamsı Beyrek’in hikâyesinde farklı bir durum vardır ancak sonucu verilmemiştir. 

Bayburt Kalesinden kurtulması için Beyrek’e yardım eden tekfur kızı, kurtulduktan sonra 

kensidiyle evlenmesini şart koşar. Beyrek bu şartı yemin ederek kabul etmişse de onunla 

evlendiğine dair bilgi metinde yoktur. 

Oturulan yere göre evlilik biçimlerinden “neolokal” (ev açma) Oğuz’un yaşam 

biçimidir. Eşlerin ana babalarından ayrı evde oturması olan bu evlilik türünde “çekirdek aile” 

ortaya çıkmaktadır. Evlenecek kişinin attığı “ok”un düştüğü yere gerdek çadırı/ evi 

kurulmaktadır. Böylelikle her evlilikte yeni bir ev açılmaktadır. 

584 Evliliğin kurulması. 

Evliliğin kurulmasında (ilk evliliklerde), evlenecek gençler birbirlerini seçmekte ve 

ailelerinin onaylarını almaktadırlar. Beyrek hikâyesinde “beşik kertmesi” türünden evlilik 



 

258 

görülmektedir. Fakat bunun bağlayıcı olmadığı söylenebilir. Zira beşik kertmesine rağmen, 

Beyrek eşini tesadüfen bulur. Önce etkilenir, sonra beşik kertmesi olduğunu öğrenir. Banı 

Çiçek, çeşitli müsabakalarda kendisini yenmesini isteyerek yine “birey” olarak kararını ön 

plana çıkarır. Gençler kararlarını verdikten sonra Oğuz’un kocaları, Dede Korkut, Deli Karçar 

meseleye dâhil olurlar. Kan Turalı, belirlediği ölçütlere uygun kız arasa da bulamaz. Bu 

durumda iş babasına düşer, Kanlı Koca istenen niteliklerde gelin adayını bulur. Oğluna, hüner 

gösterip almayı isterse kızı alabileceğini söyler. Yine karar, bireyin kendisindedir. 

On altı yıl kendisinden haber alınmayan Beyrek’le ilgili malumat getirene (ölüm 

haberi) kız kardeşini vereceğini söyleyen Deli Karçar’ın durumu farklılık gösterir. İkinci 

evliliklerde ailenin kararının önemli olduğu görülmektedir. Vasiyet niteliğindeki çeşitli 

soylamalarda, öleceğini düşünen hikâye kişileri eşlerinin bir müddet beklemesini, sonrasında 

diledikleriyle evlenmelerini istemektedirler. Bazen bu isteklerini kendi ailelerine söylemekte, 

gelinleri için onlardan âdeta izin koparmakta, rızalarını almaktadırlar. 

Metinlerde kız isteme esnasında kullanılan kalıp ifadeler bulunmaktadır: 

Karşu yatan kara tagunı aşmaga gelmişem 

Akındılı görklü suyunı geçmege gelmişem 

Gen etegüne tar koltuguna kısılmaga gelmişem 

Tangrınun buyrugıyıla peygamberün kavlıyıla 

… almaga/ dilemege gelmişem (43b/8-12, 91b/5-8). 

Kız isteme maksatlı gidildiğini anlatmak için “verişmege alışmaga” ifadesi, kız 

istemenin sonucunun olumlu/ olumsuz cevabını öğrenmek için “oglan mısın kız mısın” 

ifadesi kullanılmaktadır. 

585 Evlilik töreni (nikâh). 

Evlilik törenleriyle ilgili en detaylı bilgilere Bamsı Beyrek hikâyesinde 

rastlanmaktadır. Evlilikler düğün ile yapılmakta, toylar düzenlenmektedir. Yeni bir yuva 

kurulurken toplumun diğer üyeleri de düşünülmekte, muhtaçlara yardım edilmektedir. 

Mümkün olduğu kadar başka evlilikler de tertip edilmekte, topluma katkı sağlanmaktadır. 

Düğün iki aşamalı gözükmektedir: kiçi düğün (küçük), ulu düğün. Kiçi düğün, 

günümüzdeki “nişan” merasimini işaret ediyor olsa gerektir. “Kiçi dügünin eyledi, ulu 

dügünine vade kodı.” ifadelerinden de anlaşılacağı üzere küçük düğünde, nişanda olduğu gibi, 

düğün tarihi belirlenmektedir. Düğünlerde ozanlar, zurnacı ve davulcular yer almakta ve 

eğlenilmesini sağlamaktadırlar. Davetliler damatla beraber, damadın yüzüğüne nişan alarak 

ok atmaktadırlar. Düğünde bulunan büyük yöneticiler kişilere “çetirli otak, kul karavaş, altun 



 

259 

akça” bağışlamaktadırlar. Kazanlarca düğün yemeği hazırlanmakta, gelen geçen 

doyurulmaktadır. Kadınların eğlencesi ayrı bir yerde olmakta, erkekler destursuzca dâhil 

olamamaktadır. Beyrek, Kazan Han’dan aldığı izinle “kızlar yanına varmak” ister. 

“Surnacıları kovdı, nakâracıları kovdı.” denen Beyrek, “deli ozan” kılığında kopuz çalar ve 

kızları oynatır. Bugün de geleneklerimizde yer alan düğün oyunlarına çok benzeyen bu 

manzarada “kırıp dökme, ortalığı dağıtma, davetlileri güldürme” görülmektedir. Doğaçlama 

söylenen, iğneleme içerikli ezgiler söylenmektedir. Gelinler kırmızı/ kızıl kaftan giymekte ve 

“ağır” davranmaktadır. Evlenecek kızlar ok atarak evlerinin kurulacağı yeri belirlemekte, 

otağları okun düştüğü yere dikilmektedir: 

Ag ban evine, ag otağına gerü döndi, düğüne başladı. Bu kırk yigidün bir kaçına Hân 

Kazan, bir kaçına Bayındır Hân kızlar verdiler. Beyrek dahı yedi kız karındaşını yedi yiğide 

verdi. Kırk yerde otak dikti, otuz tokuz kız tâli’lü tâli’ine birer oh atdı. Otuz tokuz yigit ohınun 

ardınca getdi. Kırk gün kırk gece toy dügün eylediler (62b/6-11). 

Evlenilecek kız için “kalın” verilmekte, kalını kız tarafı belirlemektedir. Selcan 

Hatun’un “üç cânver kalınlıgı kaftânlıgı” vardır. Banı Çiçek’in Bamsı Beyrek’le evlenmesine 

müsaade etmek için Deli Karçar oldukça zor derlenebilecek kalın ister: 

Bin bugra getürün kim mâye görmemiş ola. Bin dahı aygır getürün kim heç kısraga 

aşmamış ola. Bindahı koyun görmemiş koç getürün. Binde kuyruksuz kulaksuz köpek getürün. 

Bin dahı büre getürün mana (44b/7-11). 

Kızı bulma, razı etme, kalınını temin etme, düğün hazırlığı görme aşamalarından sonra 

asıl düğüne geçildiği görülmektedir. Düğünlerde toplumun üst düzey yöneticileri de 

bulunmakta ve cömertlik sergilemektedirler. Düğünün sosyal bir kurum olarak oldukça 

önemli işlevleri olduğu anlaşılmaktadır. 

586 Sona erdirilmesi. 

Hikâyelerde evliliğin “boşanma” yoluyla sonlandırılması hiç görülmemektedir. 

Evlilikler ancak mutlak ölümle sona ermektedir. 

588 Yasa dışı ilişkiler. 

Toplumun değer yargılarına uymayan ilişkiler Bamsı Beyrek ve Depegöz 

hikâyelerinde görülmektedir. Banı Çiçek’in dadılarının nitelikleri, nikâhsız ilişkilere işaret 

etmektedir: 

Evünüz ardında sarvanlar sana bakar, ağlar, 

Büldür büldür gözlerinün yaşı akar. 



 

260 

Sen anlarun yanına vargıl, 

Murâdını anlar verür, bellü bilgil (58b/4-6) 

Evünüz ardı derecük degülmiydi? 

İtünüz adı Barak degülmiydi? 

Senün adun kırk oynaşlu Bogazca Fâtima degülmiydi? 

Dahı aybun açaram, bellü bilgil (59a/13). 

Depegöz hikâyesinde Konur Koca Sarı Çoban’ın peri kızıyla “cima” etmesi de 

topluma aykırı bir durumdur. Nitekim bu aykırı durumun cezasını bütün Oğuz çeker. 

Normlara uymayan birlikteliklerin toplumu felakete sürükleyeceği vurgulanmış olur. Bu tür 

birlikteliklerin bireysel değil sosyal sonuçlarına dikkat çekilir. 

589 Evlilikten kaçma. 

Evlilikten kaçma; evliliğin gereklerini erteleme, birlikteliğe vade koyma olarak ele 

alınabilir. Bu anlamda hikâyelerde iki örnek yer almaktadır. Kan Turalı, Tekür tarafından 

hazırlattırılan gerdek çadırına gitmeyi reddeder, duruma öfkelenir. Anne ve babasının yüzünü 

görmeden gerdeğe girmeyeceğine yemin eder, toplanıp yollara düşer. Benzer bir durum 

Segrek’in hikâyesinde mevcuttur. Kazan Han’ın tavsiyesi üzerine, abisi Egrek’i kurtarmaya 

gitmesini engellemek için evlendirilen Segrek, abisini kurtarmadan gerdeğe girmeyeceğine 

yemin eder. Kan Turalı ve Segrek’in yeminleri benzerdir. Segrek’in yemini şöyledir: 

Mere kavat kızı, men kılıcuma togranayım, ohuma sançılayım. Oğlum togmasın, 

togarısa on yaşına varmasun, agamun yüzin görmeyince, ölmiş ise kanın almayınca bu 

gerdeğe girürisem (132a/10-13). 

Bu yeminlerin benzeri, kurtulmasına yardım eden kâfir kızına, maksadına eriştiğinde 

dönüp onunla evleneceğine dair Beyrek’in ettiği yeminde görülür: 

Kılıcuma togranayın, ohuma sancılayın, yer gibi kertileyin, toprak gibi savrılayın, 

saglıgıla varacak olurısam Oguza, gelüb seni helâllıga almazısam (51a/9-11). 

59 Aile. 

591 Ailenin yaşadığı yer. 

Aileler, günmüzün müstakil evleri gibi değerlendirilebilecek olan “otağ”larda 

yaşamaktadırlar. 



 

261 

592 Hane halkı. 

Hane halkı genellikle anne-baba ve çocuklardan oluşan çekirdek ailedir. Büyük 

yöneticilerin evlerinde hizmet eden “kul, karavaş, halayık” gibi insanlar da yer almaktadır. 

593 Aile ilişkileri. 

Aile bireylerinin birbirlerine sıkı sıkıya bağlı oldukları görülmektedir. Hikâyelerdeki 

kişiler; babası, kardeşi, annesi için ölümü göze alabilen kişilerdir. Amcalar, dayılar 

mücadelelerde kardeşlerinin ve yeğenlerinin daima yanındadırlar. Bu aile içi bağlar 

neticesinde sevgiler kudretli olmakta, yaslar uzun sürmektedir. Anne-babaya saygı, onların 

sözlerini ikiletmemek övülen ve vurgulanan davranış biçimleridir. 

Anun ardınca tokuz koca başları Aruz yetdi (Kazan oğlu Uruz tutsak olduğunda, 

77b/10, 11). 

Ammâ emmüne âdem sal, gelsün görelüm ne der (Kazan’ın tutsak olup Uruz’un onu 

kurtardığı boyda, 143b/4). 

594 Nükleer (çekirdek) aile. 

Toplumun yapısı, çekirdek ailelerden oluşmaktadır. Hayat şartlarının bir gereği olarak 

her aile ayrı bir otağda yaşamaktadır. Çekirdek aileler, geniş aileleriyle bağlarını 

koparmamakta; işte, fikirde, aşta, savaşta, barışta, göçte birlikte hareket etmektedirler. 

596 Geniş aile. 

Geniş aile, Kazan’ın Tutsak Olduğu boyda görülmektedir. Babasının tutsaklığından 

haberi olmayan Uruz, dedesi Bayındır Han’ı babası olarak bilmektedir (143a/1-143b/4). 

Bayındır Han’ın, en azından bir süreliğine torunu ve kızıyla yaşadığı anlaşılmaktadır. Geniş 

aile olarak yaşamanın yalnızca zaruri durumlarda (eşin vefatı, eşten haber alınamaması gibi) 

tercih edildiği söylenebilir. 

597 Çocuk (evlatlık) edinme. 

Evlat edinme, Depegöz hikâyesinde görülmektedir. Aruz Koca, Bayındır Han’la etrafı 

dolaşırken Depegöz’ün dünyaya gelişine/ ortaya çıkışına şahit olur. Tuhaf görüntüsüne 

rağmen, onu evlat edinmek ister. Bayındır Han’ın izin vermesiyle Depegöz’ü evine götürür ve 

evladı olarak ilgilenir. 

Aruz aldı bu oglanı etegine sardı, eydür: “Hânum, munı mana verün. Oglum Basatıla 

besleyeyin” dedi (110a/11-13). 



 

262 

60 Akrabalık. 

601 Akrabalık sözcükleri. 

Metinlerde çeşitli akrabalık sözcükleri yer almaktadır. En çeşitli kullanımın “eş”ler ve 

“erkek evlatlar” için olduğu görülmektedir. Hala, teyze ve babaanne gibi akrabalara 

metinlerde yer verilmemiştir. Hikâyelerde yer alan akrabalık sözcükleri şöyle listelenebilir: 

(Kadun/ karıcuk) ana, (beg, koca) ata/ baba, kardaş/ karındaş, güyegü, (kaza benzer) 

gelin/ ere varan kız, tayı/ dayu, ogul/ oglan/oglancuk/ uşag/ortaç, (kaza benzer) kız, ayâl, 

hatun/  avrad/ dişi ehli/ kadun/ (yad kızı) helâl/ görklü/ hasret/ yoldaş, aga, yenge, nişanlu/ 

adahlu, kız kardaş/ karındaş, kiçi/ ulu kardaş/ ogul, kayın ata, kayın ana, emmü, dede. 

602 Akrabalık ilişkileri. 

Akrabalık ilişkileri sosyal hayatın temelinde yer almaktadır. Farklı yerlerde yaşasalar 

da akrabalar, zor günlerde/ mutlu günlerde daima birlik olmaktadırlar. “Dayı”larla ilgili 

olumsuz bakış açısının görüldüğü söylenebilir. Yegenek, dayısı Emen’i beceriksiz 

görmektedir. Kazan Han ise “sadakatsizlik” gösterip toplumu ayrışmaya sürükleyen dayısı 

Aruz Koca’yı bizzat kendi öldürmüştür. Devlet işleri söz konusu olduğunda, objektif bir bakış 

açısıyla olaylara hâkim olunduğu görülmektedir. Cezalar ve yaptırımlar herkes için aynıdır. 

603 Büyükler, torunlar. 

Kazan’ın on altı yıl süren tutsaklığı boyunca dedesini baba bilen Uruz dışında dede/ 

nine-torun ilişkisi görülmemektedir. 

604 Amca ve yeğen akrabaları. 

Amca ve dayıların metinlerde yer aldığı belirtilmişti. Dayıların olumsuz imajına 

karşılık amca olumludur. Uruz’un amcası Kara Göne, dâhil olduğu her hikâyede olumlu 

roldedir. Bir güç unsurudur. Yeğeninin ihtiyaç duyduğu anda da bir güç olarak ona katılmıştır. 

Kazan Han, kâfire gözdağı verirken oğlundan ve kardeşinden bahsetmektedir. 

605 Kuzenler, yeğenler. 

Uruz ve Kara Budak kuzendirler, ancak kuzen olarak ilişkilerine değinilmemiştir. 

606 Kayınlar. 

Bamsı Beyrek’in hikâyesinde aşılması gereken ilk engel kaynı Deli Karçar’dır. 

İkisinin birerbir karşılaştığı bir sahne yoktur. Kan Turalı hikâyesinde Selcan’ın erkek kardeşi 



 

263 

yoktur. Ancak, Deli Karçar gibi işleri güçleştiren kişi Tekür’ün kardeşinin oğludur. Metinde 

Selcan’ın amcasının oğlu, Kan Turalı’nın kaynı sayılabilir. 

607 Kayınbirader ve yengeler. 

Uzun Boylu Borla Hatun, Uruz babasını kurtarmaya gidecekken amcası Kara Göne’ye 

haber vermesini ister. Yengelerin kayınlarına itibar ettikleri anlaşılmaktadır. 

608 Sanki akrabalıklar. 

Yapay akrabalık ilişkileri de denebilecek “sanki akrabalık”, Kazan Han ve Bamsı 

Beyrek arasında görülmektedir. “İnak” olarak bilinen Bamsı, Kazan’ın bir parçası gibidir. 

Bamsı ölünce Kazan, günlerce divana dahi çıkmaz. Öleceğini anlayan Bamsı, öldükten sonra 

eşinin Kazan’ın oğluna eş olarak alınmasını ister. Nadiren de olsa Anadolu’nun çeşitli 

yerlerinde küçük kayınlar, ölen abilerinin hanımlarıyla evlendirilmektedir. Buradan hareketle 

Beyrek’in Kazan’ın oğlu değerinde olduğu düşünülebilir. 

609 Akraba olmayanlara karşı tutum ve davranış. 

Toplumdaki güçlü  “birliktelik” olgusu, herkese akrabalara davranıldığı gibi 

davranılmasını sağlamıştır. Yönetimdeki yerlerde akrabalığın rolü vardır, fakat uygulamada 

bir farklılık görünmez. 

61 Akrabalık grupları. 

611 Soy bilme kuralları. 

Toplumdaki kişiler öncelikle soylarıyla takdim olunurlar. Hikâye kişilerinin adları 

baba adlarıyla verilir. Kim kimin kardeşidir, amcasıdır, dayısıdır ifade edilir. “Asıl, soy, kök”, 

Oğuzların kendi içlerinde yerlerini bilmelerini, karşıt gruplara karşı da kendilerini 

bildirmelerini sağlamaktadır. 9 hikâyenin adında baba-oğul bir aradadır. Soy bağının 

başlıklarda takdim edilmiş olması, ona verilen önemi göstermektedir. 

613 Soy çizgisi. 

Metinlerde erkek karakterlerin adları sıklıkla verilmiştir. Kadınlardan ise özel ismiyle 

anılan üç kadın yer alır: Banı Çiçek, Borla Hatun, Selcan Hatun. Soy çizgisi için gerekli olan 

anne baba adı unsurlarının tam verildiği tek kahraman Uruz’dur. Anne tarafından dedesi 

Bayındır Han’dır, ninesinden bahsedilmez. Bayındır Han’ın babası Kam Gan’dır. Uruz’un 

baba tarafından dedesi Ulaş’tır, ninesinden söz edilmemektedir. Ulaş’ın bir oğlu Kazan bir 

oğlu Kara Göne’dir. Uruz’un annesi Borla Hatun, babası Kazan Han’dır. 



 

264 

614 Kardeşler. 

Hikâyelerde pek çok kardeş bağından söz edilmektedir. Bunların kimilerinde özel 

isimler yer almakta, kimilerinde yer almamaktadır: 

Kazan Han/ Kara Göne, Basat/ Kıyan Selcük, Beyrek/ yedi kız kardeşi, Banı Çiçek/ 

Deli Karçar, Egrek/ Segrek, Karacuk Çoban/ Demür Güci/ Kıyan Güci. 

615 Soy sop sülale. 

Anlatılardaki toplum “Oğuz” çatısı altında birleşmiştir, toplumun soyu Oğuz’a 

dayanmaktadır. Çatının bir yanı İç Oğuz, bir yanı Dış Oğuz’dur. Bu çatının altında yirmi dört 

boy yer almaktadır. Hâkim unsur olan İç Oğuzlardır, Hanlar Hanı Han Bayındır herkesin 

yöneticisidir. 

616 Yarımlar (moities). 

Birlikte bir kabileyi yahut toplumu oluşturan, tek taraflı inişe dayanan akrabalık 

grubuna “yarım” denmektedir. Toplumun bir yarımı İç Oğuz (Üç Ok), bir yarımı Dış Oğuz’ 

(Boz Ok) dur. 

62 Mahalle (Semt) Köy. 

621 Mahalle yapısı. 

Mahalle başlığı altında, devrin toplumunun yaşayış tarzına uygun olarak “oba”lar 

değerlendirilebilir. “Boy”u (sancak) oluşturan bireyler birarada aynı obada yaşamakta ve 

“bey”ler tarafından yönetilmektedirler. Boyların birlikteliği önce İç/ Dış Oğuz’u, sonra da 

Oğuz devletini oluşturmaktadır. 

622 Muhtar. 

Yönetici durumundaki “sancak beyleri” muhtar olarak değerlendirilerbilir. 

Bayındır Hân buyurdı: “Yigirmi dört sancak begi gelsün” dedi (104b/5-7). 

623 İhtiyar heyeti. 

İçlerinde Aruz Koca’nın da bulunduğu, Oğuz’da sözü geçen dokuz “koca”dan 

bahsedilmektedir. Bu heyetin dışında beyler çeşitli vesilelerle hanların başkanlığında 

toplanmakta, istişare yapmaktadırlar. 

Anun ardınca tokuz koca başları Aruz yetdi (77b/10, 11). 



 

265 

625 Polis. 

Günümüzdeki polis ve jandarma görevlerini hikâye toplumun alp erenleri yerine 

getirmektedir. “Karavul” göreviyle sınırlarda güvenliği sağlayanlar jandarma görevi 

yapmaktadır. Savaşta ve barışta hazır bulunan alp erenlerin hepsi birer polis, ordu mensubu 

olarak görev yapmaktadır. 

Begil râzı oldı. Kalkdı yer öpdi (…) Tokuz tümen Gürcistân agzına varub kondı, 

karavullık eyledi (120a/6-12). 

626 Sosyal kontrol. 

Oğuzlardaki köklü gelenek, görenek ve töreler sosyal kontrolün merkezindedirler. Bu 

yazısız kuralları bünyelerine sindirmiş olan bireyler, sosyal kontrolün uygulanmasını 

sağlamaktadırlar. Hiyerarşik olarak en üstten en alta kadar saygı ve sınırlılık içeren itaat, 

sosyal yapının muhafazasını sağlamaktadır. Yöneticilere asi olanlar, kontrol dışı davranmakta 

ve toplumun birlikteliğine zarar verebilmektedirler. Yöneticilerden sonra en saygın gruplar 

yaşlılar ve ana-babalardır. Onların sözünden çıkılmaması kontrolü kolaylaştırmaktadır. Sosyal 

kontrolün en önemli aracı atasözleridir ve kitap, atasözlerinden örülmüş bir giriş kısmına 

sahiptir. 

627 Grup-içi hukuk. 

Gruplar içindeki hukukun gözeticisi ve uygulayıcısı doğrudan grubun yöneticisidir. 

İçinden çıkılamayan durumlarda ortak değer Dede Korkut işlere dâhil edilmektedir. Oğuz’a 

asi olup zarar veren Depegöz’le anlaşmaya Dede Korkut gönderilir. Kardeşini isteyeni 

öldüren Deli Karçar’la anlaşmaya yine Dede Korkut gönderilmiştir. 

63 Mekânda örgütlenme. 

635 İller (vilayetler). 

Yirmi dört boy obalarda yaşamaktadır, obalar İç ve Dış Oğuz’u oluşturmakta; İç ve 

Dış Oğuz’un birleşimine “Oğuz Eli” denmektedir. 

64 Devlet. 

641 Vatandaşlık. 

Oğuz Eli’nde yaşayan herkes Oğuz vatandaşıdır. 



 

266 

642 Anayasa. 

Oğuzları yöneten yasalar Türk “töresi”dir. Yazılı olmayan, nesilden nesile 

uygulanarak aktarılan bir nitelik göstermektedir. Devletin varlığı, törelere uygun nesiller 

yetiştirilmesine bağlanır. 

Kız anadan görmeyince öğüt almaz, 

Ogul atadan görmeyince sofra çekmez, 

Ogul atanun sırrıdur, iki gözinün biridür, 

Devletlü ogul kopsa terkeşinde tiridür, 

Devletsüz ogul kopsa ocagınun köridür. 

Ogul dahı neylesün, baba ölüp mâl kalmasa? 

Baba mâlından ne fâyide, başda devlet olmasa? 

Devletsüz şerrinden Allâh saklasun hânum sizi! (3b/11-4a/3) 

643 Başkanlık. 

Başkan, Hanlar Hanı Han Bayındır’dır. Oğuzların tamamı için baş yönetici 

durumundadır. 

644 Başbakanlık. 

İç Oğuz’un lideri durumundaki Kazan Han, başbakan olarak değerlendirilebilir. Dış 

Oğuz’un lideri Aruz Koca olsa da, İç Oğuz yönetime hâkim unsur olduğundan Kazan Han’a 

tabidir. Salur Kazan sadece başbakan değildir, ordunun da başıdır. 

645 Kabine (hükumet). 

Hükumet; Kazan Han’dan ve Kazan’ın sağında yer alan kardeşi Kara Göne, solunda 

yer alan dayısı Aruz’dan oluşmaktadır. 

646 Parlamento. 

İç ve Dış Oğuz olmak üzere iki büyük kütle parlamentoda, dolayısıyla Han’ın 

otağındaki toplantılarda temsil edilmektedir. İki grubun içerdiği “24 boy”un beyleri de birer 

delegedirler. Başbakanlık olarak görülebilecek Kazan’ın makamında “inak” olarak yer alan 

Bamsı Beyrek ve namlı, hizmetini ispatlamış beyler, yönetici beylerin oğulları da 

parlamentonun üyesi durumundadırlar. Kişilerin otağdaki yerleri sağ/ sol olmak üzere 

sabitlenmiştir. Sağdaki beyler yönetici boyun, soldaki beyler diğer boyların temsilcileridir. 



 

267 

Bayındır Hânun karşusında (Göne) oglı Kara Budak yay tayanub turmışıdı. Sag 

yanında Kazan oglı Uruz turmışıdı. Sol yanında Kazılık Koca oglı Beg Yegenek turmışıdı 

(35b/4-7). 

Sagda oturan sag begler, 

Sol kolda oturan sol begler, 

Eşikdeki ınaklar, 

Dibde oturan has begler, 

Kutlu olsun devletünüz (57a/10-12). 

648 Dış ilişkiler. 

Dış ilişkiler için müstakil kurumlar bulunmamaktadır. Casuslar, elçiler, bezirgânlar 

haberleri Han’a/ beye getirmektedirler. 

65 Hükumet. 

653 Kamu hizmetleri. 

Devlet tarafından, halk için yerine getirilen ihtiyaçları karşılanan hizmete kamu 

hizmeti denmektedir. Kamu hizmetleri hikâyelerde, beyler ve beraberindekilerce 

düzenlenmektedir. Yaylak, kışlaklar belirlenmekte; birlikte hareket edilmektedir. Maddi 

ihtiyaçlar temin edilmekte, toplumun her kesiminin yararlanabileceği şölen/ toy gibi ortamlar 

düzenli bir şekilde oluşturularak halkla paylaşılmaktadır. Toplumdaki bireyler taleplerini 

yöneticilerine iletmekte ve sonuç alabilmektedirler. Toplumun şikâyetini dinleyen Aruz Koca, 

evlatlık olarak aldığı Depegöz’ü halkın huzuru ve güveni için evinden atmıştır. Yine aynı 

hikâyede, tek kalan evladını kurtarmak isteyen Kapak Han’a bir esir vererek talebi 

sonuçlandıran Basat da buna örnektir. Topluma hizmet, hikâye devrinin bağlamına göredir. 

Hangi ihtiyaç hâsıl olmuşsa ona göre bir hizmet sunulmuştur. 

657 Millî güvenlik. 

Milletin güvenliği, kamunun her bireyinin üstlendiği bir görevdir. Milletin güvenliğin 

başında Kazan Han, “önden depen alp” olarak yer almaktadır. Onun olmadığı durumlarda 

göreve kardeşi Kara Göne vekâlet etmektedir. Toplumun her kesiminin bir beyce yönetildiği, 

beylerin de Han’a tabi olduğu toplum düzeninde kamu güvenliği söz konusu olduğunda 

kolaylıkla ve kuvvetle organize olunabilmektedir. Millî güvenlik, yaşanan coğrafyanın en 

belirgin zorunluluğudur. 

https://www.devlette.com/devlet-nedir-devletin-gorevleri-nelerdir-amaci-nedir/


 

268 

658 Millî eğitim. 

Her aile, millî eğitimin ilk kurumu olarak görev yapmaktadır (Bkz. 642. madde). 

Erginlik ispatı gereken yaşa kadar (15); sosyal hayatın birebir içinde, etkin insan ilişkileriyle, 

oyunlar, idmanlar ve sosyal yaptırımlar yoluyla bireylerin eğitimi tamamlanmaktadır. 

Eğitimin sonucunun değerlendirilmesi, erginliğin ispat edilmesidir. 

66 Siyasal davranış. 

662 Entrika. 

Hikâyelerde entrikaların öznesi olan iki gruptan söz edilebilir: kâfirler, Dış Oğuz. 

Kâfirler, yerleştirdikleri casuslar yoluyla Oğuzların zayıf anlarını kollayarak saldırılar 

gerçekleştirmektedirler. Dış Oğuz’un lideri olan Aruz Koca, entrikanın başlıca unsurlarından 

olan “hile”ye başvurmuş, Beyrek’i böylelikle katletmiştir. Hile yapan bir diğer kişi de 

Yaltacuk’tur, ancak onun hilesi siyasal değil duygusal bir hamle olduğundan bu başlığa dâhil 

edilememektedir. 

667 Siyasal gruplar. 

Birlikte bir devlet oluşturmalarına rağmen İç Oğuz ve Dış Oğuz iki ayrı siyasal grup 

olarak değerlendirilebilir. Hikâyelerde muhalefet örneğini, Dış Oğuz göstermektedir. 

67 Hukuk. 

671 Hukuki normlar. 

Kural olarak benimsenmiş, yerleşmiş ilke ya da yasaya uygun durumların ifadesi olan 

hukuki normlar; hikâyelerde “sözlü” nitelik taşımaktadır. Türk töresine göre düzenlenmiş 

yaşantıya toplumun tamamı iştirak etmektedir. Geleneksel yapının bir özeti olarak bu kurallar, 

her kesim tarafından uygulanmaktadır. Savaşta yoldaşlarını bırakıp kaçmanın cezası ölümdür. 

Kazan Han, oğlu Uruz’un bu davranışı gösterdiğini düşündüğünde derhâl cezayı uygulamak 

için harekete geçmiştir. Büyükleri saymadığı, uygunsuz davranışlar gösterdiği söylenen Dirse 

Han’ı, babası göz kırpmadan cezalandırır. Normların, eşitlikçi niteliği göze çarpmaktadır. 

Normların emrettiği uygulamalar, en kısa sürede gerçekleştirilmekte; ne ödüller ne de cezalar 

bekletilmektedir. 

674 Suçlar. 

“Yöneticilere/ yaşlılara/ ana-babaya itaatsizlik, düşmandan kaçmak, silah 

arkadaşlarını yüzüstü bırakmak, hile yapmak, yalan söylemek/ gerçeği saptırmak, isyan” 

toplumun suç kavramı içerinde yer almaktadırlar. Af dileyenlere, suçunu bilen ve pişman 



 

269 

olanlara farklı davranılmaktadır. Suçların sabit olduğu, cezaların bağlama göre 

değerlendirildiği görülmektedir. İlahi suçlardan da bahsedilmektedir. Tanrı’nın birliğine iman 

etmemek en büyük suçtur. Bu suçun cezasını Tanrı, veli kullar ve yöneticiler vermektedir. 

675 Kontrat ve anlaşmalar. 

Oğuzların, üstünlük kurdukları devletlerden haraç aldıkları belirtilmişti. Bu haraçların 

miktarı ve zamanlaması konusunda anlaşmaların olduğu malumdur. Ancak, anlaşma 

içerikleriyle ilgili bilgiye rastlanmamaktadır. Depegöz tehdidi karşısında ölüm kalım savaşı 

veren Oğuzları temsilen Dede Korkut’un anlaşması da bu kapsamda değerlendirilebilir. 

Kâfirlerin anlaşmalarının içeriklerinden söz edilebilir. Segrek’i ortadan kaldırması şartıyla 

Egrek serbest bırakılmıştır. Kendilerinin haraca muti olmaları; Kazan’ın gelen Oğuzlara karşı 

savaşması ve sulhu bozmaması şartıyla da Kazan Han serbest bırakılmıştır. 

68 Cürüm ve ceza. 

681 Müeyyideler. 

Suçun niteliğine göre sosyal yaptırımlar yahut ölüm cezası uygulanmaktadır. 

Düşmandan kaçmak, silah arkadaşlarını yüzüstü bırakmak, hile yapmak, yalan söylemek/ 

gerçeği saptırmak, isyan gibi suçlar ölüm cezasını gerektirmektedir. Yöneticilere/ yaşlılara/ 

ana-babaya itaatsizlik türünden suçlar, genellikle sosyal yaptırımlarla çözümlenmektedir. 

682 Cinayet. 

Cinayet vakası, Dış Oğuz’un İç Oğuz’a Asi Olduğu boyda Beyrek’in öldürülmesiyle 

görülmektedir. Fakat bu vakada mevzu sadece cinayet değildir; hile, isyan ve nihayetinde 

cinayetle birleşen bir suç zinciri söz konusudur. Cezası ölümdür. 

683 Kişiye karşı suçlar. 

Kişiye karşı suçlar için Yaltacuk’un “Beyrek öldü.” yalanı örnek gösterilebilir. Burada 

da suçlar zinciri söz konusudur. Öncelikle yalan delil kullanılmış ve hile yapılmıştır. Yapılan 

bu eylemin sonuçları Beyrek’in hayatını doğrudan etkilemiştir. Cezayı da Beyrek verecektir. 

Sazlıkta ateşler arasında sıkıştırılan Yaltacuk’un af dilemesi, Bamsı Beyrek tarafından kabul 

edilmiştir. 

685 Mal ve mülke saldırı. 

Bu tip saldırıları hikâyelerde kâfirler yapmaktadır. Saldırının karşılığı, savaşla 

verilmektedir. İç Oğuz ve Dış Oğuz arasındaki sorun sonucunda canına kastedilen Bamsı 

Beyrek’in vasiyetinden anlaşıldığına göre, toplumun kendi unsurları arasında bir anlaşmazlık 



 

270 

meydana geldiğinde de mal ve mülke saldırı gerçekleşmektedir. “Eli günü çapıl-” deyimi, bu 

türden saldırılar için kullanılmaktadır: 

Yigitlerüm, Aruz oglı Basat gelmedin, 

Elüm günüm çapılmadın, (…) 

Elüm günüm çapmadın, 

Kazan mana yetişsün (151b/1-6). 

686 Vecibelerin yerine getirilmemesi. 

Savaşta yoldaşlarını yalnız bırakmak, mücadeleden kaçmak vecibelerin yerine 

getirilmemesine örnektir. Bu suçun cezası ölümdür. Uruz’un savaşta bulunması gereken yeri 

terk ettiğini sanan Kazan Han, cezayı açıkça ifade eder: 

Begler, Tangrı bize kür ogul vermiş. Varayın anası yanından alayın, kılıçıla 

pâreleyeyin, altı bölük edeyin, altı yol ayırdında bıragayın. Bir dahı kimse yazı yerde yoldaş 

koyub kaçmaya (69a/12-69b/2). 

687 Devlete karşı suçlar. 

Devlete karşı suçlardan “isyan” metinlerde konu edinilmiştir. Cezası ölümdür. 

Aruzun başın kesdi (…) Beyregün kanın tayısından aldı. Aruzun evini çapdurdı, elini 

günini yagmalatdı (153b/1-5). 

69 Yargı sistemi (adalet). 

691 Kanuna sığınma. 

Kanuna sığınma, işlenen suçun pişmanlığını duymakla meydana gelmektedir. Oğuz 

töresine göre, aman dileyene fırsat verilmelidir. Aruz’la birlikte isyana kalkışan Dış Oğuz 

beyleri, savaş başında Aruz’un ölmesiyle birlikte Kazan Han’dan af dilemişlerdir. İsyanı 

başlatan Aruz Koca ölümle cezalandırılmış, pişmanlık duyan beyler affedilmiştir. Savaşlar 

esnasında kâfirlerden “aman dileyen”ler de affedilmiş, öldürülmemişlerdir. Yaltacuk’un 

söylediği yalan, pişmanlığına istinaden Beyrek’çe affedilmiştir. Depegöz’ün verdiği zararlara 

karşı halk, “kanun”un uygulayıcı görevindeki Aruz Koca’ya başvurmuştur. Aruz, kanuna 

sığınan toplum üyelerine karşı görevini yerine getirmiştir. 

Taş Oguz begleri bunı (Aruz’un öldürüldüğünü) görüb hep atdan endiler. Kazanun 

ayağına düşdiler, suçların dilediler, elin öpdiler. Kazan suçların bagışladı (153b/1-3). 



 

271 

693 Yargı, kuruluş ve kadrosu. 

Toplumdaki bütün yöneticiler, yargı kuruluşunun birer parçası ve yürütücüsüdür. Olay 

esnasında ortamda bulunan hiyerarşik olarak en üstteki yönetici her kimse, hükmü de o 

vermekte ve uygulamaktadır. Hükümler verilirken toplumun ileri gelenlerine (beyler, kocalar, 

ermişler) danışılmaktadır. 

697 Hapishaneler, hapis cezası. 

Oğuzlarda, hapis cezası uygulaması görülmemektedir. Kâfirler, Oğuzlardan herhangi 

bir kişiyi ele geçirdiklerinde hapse atmaktadırlar. Hapis; “tonuz damı, kuyu” olarak 

belirtilmiştir. 

Tul tulaz girdigüm tonuz damı (56b/2). 

70 Silahlı kuvvetler. 

701 Askerî kuruluşlar. 

On beş yaşını dolduran her bireyin, erginliğini ispat ederek Han’ın ordusunda yer 

alması beklenmektedir. Müstakil bir askerî kuruluş yoktur, yönetim ve askerî oluşum aynı 

işlevdedir. “Ordu-millet” kavramı, milletin her ferdinin aynı zamanda da ordusunun birer 

askeri olduğunu ifade etmekte ve Oğuz toplumunun niteliğini de yansıtmaktadır. Ordunun 

başı, yöneticinin kendisidir. 

(…) menüm dahı oğlum olsa Hân Bayındırun karşısun alsa, tursa, kullık eylese men 

dahı baksam, sevinsem, kıvansam, güvensem (36a/5-7). 

702 Askere alma ve eğitim. 

Oğuz çocukları, küçük yaştan itibaren “talim”ler yapmaktadırlar. “Buta at-” deyimi de 

bu tür talimlerden birini karşılamaktadır. Aşık oyunuyla “strateji”yi, güreşlerle “birebir 

mücadele”yi, buta atarak isabet gerektiren savaş teçhizatlarını öğrenmektedirler. “Av” 

merasimleriyle de çeviklik, strateji, güç, hedef alma gibi yetenekler yoklanmakta ve 

perçinlenmektedir. Toplumun olağan hayatının seyri içerisinde askerî eğitim alınmakta, 

rüştünü ispat edenler (15 yaşlarından itibaren) orduda görev almaktadır. 

703 Disiplin ve moral. 

Ordunun başlıca disiplin ve moral kaynağı, kahramanlıklarıyla güç salmış, kendisine 

itimat edilen yöneticileridir. Haksızlığa, küfre, gelen bir saldırıya karşı mücadele; savaşa karşı 

güdülenmeyi sağlamaktadır. Başta kopuz olmak üzere davul, nakara vb. müzik aletleri 

ordunun moral ve motivasyonunu arttırıcı, cesaretlendirici işlev görmektedir. Komutan 



 

272 

durumundaki yöneticin daima önden gitmesi de askerî hem disiplin hem moral açısından 

etkilemektedir. Hikâyelerde Kazan’ın liderliği şöyle ifade edilir: 

Kırış güni öndin depen alpunuz kim? (117b/8) 

Kırış güni öndin depen alpumuz Salur oglı Kazan (117b/13-118a71). 

704 Kara kuvvetleri. 

Hikâyelerde, sadece kara kuvvetlerinden söz edilmektedir. 

708 Jandarma. 

Jandarmanın genel olarak görev ve sorumluluk alanı; polisin görev sahası dışı olup, bu 

alanlar il ve ilçe belediye hudutları haricinde kalan veya polis teşkilatı bulunmayan yerlerdir 

(JGK). Jandarmanın kırsal alandaki faaliyetleri dikkate alındığında, Oğuzlardaki çobanların 

ve “karavul”ların jandarma niteliği gösterdiği söylenebilir. Çobanlar kırsalda, karavullar sınır 

boylarında görev yapmaktadır. 

71 Askerî teknoloji. 

711 İstihkâm sınıfı. 

İstihkâm sınıfı, dost birliklerin hareket kabiliyetini artırmak maksadıyla, engelleri 

etkisiz hâle getirir ve geçit açar, kuru ve sulu açıklıklardan geçişi sağlar, muharebe yolları ve 

izlerinin inşa ve bakımını yapar, destek sağlar (KKK). Bamsı Beyrek hikâyesinde, Kazan 

Bey’e ithafen geçen “Çagıruban dâd verende yol çavuşlu.” (57a/1-2) ifadesi, “yol çavuşu”nun 

istihkâm sınıfına dâhil edilebileceğini göstermektedir. F. Köprülü, çavuş sözcüğünün 

kökeninin “bağırma, çağırma, ses, şan ve şöhret” gibi anlamlara gelen Türkçe ”çav” köküne 

dayandığını söylemektedir. “Çap-” fiili, “kesmek; biçmek; parçalamak; kesici bir aletle 

yaralamak veya öldürmek; koşmak; hızla ilerlemek; vurmak, dövmek” gibi anlamlara 

gelmektedir (Solmaz, 2018, s. 428). Hızla hareket eden bu görevlilerin öncü birlik oldukları, 

gidilecek yerin durumunu orduya bildirdiği görülmektedir. 

712 Askerî tesisler (üsler). 

Herhangi bir askerî birliğin ekipmanlarının ve personelinin barındığı, personelinin 

eğitim aldığı ve operasyonları gerçekleştirdiği tesis olarak askerî üs, hikâyelerde yurdun 

tamamıdır. Savaş için gidilen başka ülke topraklarında ise üsler, kurulan çadırlarla 

oluşturulmaktadır. 



 

273 

714 Üniformalar. 

Belirgin bir üniforma tanımına yer verilmese de hikâyelerde yer alan savaşlarda çeşitli 

kıyafetlerden bahsedilmektedir. “Kaftan (yırtmaçsız), demir ton, külâh, murassa ton, tugulga, 

börk, sarık” bunlardandır. Murassa ton, mücevherlerle süslü olduğundan, üst rütbedekilere ait 

olsa gerektir. Han ve beylerin kıyafetleri “altun, altunlu” olarak nitelendirilir. 

Egnümdeki demür tonum çignüm kısar (126a/8, 9). 

715 Askerî araçlar. 

Oğuzların askerî araçları, türlü niteliklerdeki “at”larıdır. 

Al aygır kaçankim yagı kohusın alsa ayagın yere dögeridi, tozı göge çıkardı. Kâfirler 

eydür: “Bu at Begilündür, biz kaçaruz.” (125a/10-12). 

718 Askeri teçhizat. 

Silahlar dışındaki donanım, teçhizat demektir. Savaşlarda en önemli unsur attır, onun 

donanımlarıyla ilgili “hotaz, üzengi, eyer, mahmuz, çılbır, uyan, kolan” sözcükleri yer 

almaktadır. Atların kuyruklarının düğümlenmesi bir Türk geleneği ve göstergesidir. 

Al mahmûdî şalvarlı, atı bahrî hotazlı (32a/9). 

Üzengüye dirmeyen dizün ulmış (76b/8, 9). 

Akıncılarun terkisi bagı, üzengüsi kayışı üzilür, dikmeğe gerek olur (96b/8, 9). 

(…) karangulı gözlerini uyhu almış yigit atınun çılbırını bileğine bagladı, yatdı uyudı 

(133b/8-10). 

72 Savaş. 

721 Savaş açma. 

Hikâyelerde savaş açmanın çeşitli sebepleri yer almaktadır. Düşmanın yaptığı saldırıya 

yanıt vermek, Oğuzlardan birinin düşmana esir düşmesi, akın dilemek bu sebeplerdendir. 

Begile haber gönderdi, eydür: “Baş yaragın eylen, üzerünüze yagı gelür” dedi 

(123b/9, 10). (Emren): “Ala gözlü üç yüz yigidün mana vergil, yoldaşlığa, dîn-i Muhammed 

yolına dürişeyim senüniçün” (125a/3, 4). 

Oglan eydür: “Meni yolumdan ırman! Agam tutılan kaleye varmayınca, agamun 

ölüsin dirisin bilmeyince, öldiyise kanın almayınca kalın Oguz eline gelmegüm yoh” dedi 

(131b/13-132a/2). 



 

274 

722 Savaş hazırlığı. 

Savaş izni ve emri, han veya bey tarafından verilmektedir. İzni müteakiben savaş 

hazırlığı derhâl başlamaktadır. Savaş hazırlıklarının ilk ögesi “at”tır. Erenler, alplar, beyler 

donanıp atlarına bindiklerinde savaşın ilk hazırlığı bitmiş olmakta, savaş yerine doğru 

harekete geçilmektedir. Varılan yerde “arı sudan abdest alıp iki rekât namaz kılmak” savaş 

hazırlığının son evresidir, harekete geçilir. 

Uruz eydür: “Men babam tutsak oldugı kaleye giderem.” İttifâkıla tanışuk kıldılar. 

Cemî beglere haber oldı, “Uruz babasına geder, yaragıla gelün” dediler. Leşker derildi, 

geldi. Alp Uruz çadırların açdurdı, cebe-hânesin yükletdi. Kara Göne çeri başı oldı. Borı 

agırdub göçdiler, yola girdiler (143b/5-10). 

Kazana geyim getürdiler, kılıç sünü ve çomak ve sâyir ceng aletin geydürüb 

tonatdılar. Bu mahalda Oguz erenleri alay alay geldi, güpür güpür tavullar, nakâralar 

çalındı. Kazan gördikim leşker önince bir ag boz atlu, ag alemlü bek demür tonlu Oguzun 

önince geldi, çadırın dikdürdi. Alay bağladı turdı (144b/9-145a/2). 

723 Strateji. 

Hikâyelerde bazen öncü gönderilmekte/ gidilmekte, bazen topyekün savaşa 

girilmektedir. Öncülerin gittiği savaşlarda düşman bir miktar yıpratılmakta, arkadan gelen 

destekle birlikte nihai savaş kazanılmaktadır. Bir şaşırtmaca taktiği olarak görülebilir. 

Geceleri hareket ettikleri “dünün” ifadesinden anlaşılmakta, gece hareket etmenin 

avantajından yararlanarak düşmanı beklemediği anda vurdukları anlaşılmaktadır. Topyekün 

girişilen savaşlarda, Türklere ait kadim savaş stratejisi “kurt kapanı”nın uygulandığı 

görülmektedir. Bu taktikte savaş anında ordu üç tarafa ayrılmakta, ortadaki merkez kuvvetler 

düşmana saldırmaktadır: 

Taş Oguz begleri ile Tundar saga depdi, cılasun yiğitler ile Kara Budak sola depdi. 

Kazan gendü düpe depdi (78a/6-8). 

724 İkmal ve lojistik. 

Hep birlikte gidilen savaşlarda ikmale dair bilgi yoktur. Öncü olarak birilerinin gittiği 

savaşlarda ikmal ve lojistik, ihtiyaç anında oraya yetişen alplar, begler yoluyladır ve insan 

gücünü ifade eder. 

Kazan kartaşı Kara Göne çapar yetdi, “Çal kılıcun kardaş Kazan, yetdüm!” dedi. 

Anun ardınca, görelüm hânum, kimler yetdi (77a/1-3). Saydukça Oguz begleri dükense olmaz, 

Kazanun begleri heb yetdi, üzerine yıgnak oldı (77b/11-13). 



 

275 

726 Savaş. 

Savaşlarda Oğuzların sayısı, düşmanların sayısından daima azdır. Bu bilgi, Oğuzların 

güç bakımından üstünlüğünü göstermektedir. İki rekât namaz kılınarak Tanrı ile bağ kurulup, 

Tanrı’dan zafer istenmektedir. Oğuz askerleri, liderleri ile alay bağlamakta ve yerleşmektedir. 

Davullar, nakaraların coşturucu etkisiyle göz kırpmadan savaşa girilmektedir. Kendi başlarına 

savaşa girenlerde nakara ve davulların yerini “arslan gibi kükremek, deve gibi anramak, nara 

atmak” almaktadır. Sesin, mücadelelerde güce güç kattığı, neredeyse en önemli unsur olduğu 

söylenebilir. Savaşlarda, her savaşçının ne yapması gerektiğini bildiği görülür. İstisnai 

durumlarda kadınlar da savaş alanlarında bulunur ve erkeklere denk başarılar gösterirler. 

“Kıyâmet” gibi ifadesiyle anlatılan savaşların, oldukça kanlı ve zor mücadeleler olduğu 

anlaşılmaktadır. Aman dileyenlere saldırılmamaktadır. Savaşta dahi insani unsurların 

Oğuzlarca korunduğu görülmektedir: 

Arı sudan abdest aldılar, ag alınların yere kodılar, iki rekat namâz kıldılar. Adı görkli 

Muhammede salavât getürdiler. Bî-tekellüf kâfire at saldılar, kılıç çaldılar. Gümbür gümbür 

nakâralar dögildi, burması altun tuç borılar çalındı. Ol gün cigerinde olan yigitler belürdi. 

Ol gün muhannatlar sapa yer gözetdi. Ol gün bir kıyâmet savaş oldı, meydân tolu baş oldı, 

başlar kesildi top gibi (33b/2-10). 

Derelerde depelerde kâfire kırgun girdi, leşine kuzgun üşdi (…) Kaçanını Kazan Beg 

kovmadı, amân deyeni öldürmedi (34a/12-34b/2,3). 

727 Savaş sonrası. 

Savaş sonrası hanların payı verilmekte, şölenler olmakta, ganimetler paylaşılmakta, 

cami/ mescit yapılmakta, çeşitli hediyeler dağıtılmakta ve iyilikler yapılmaktadır. Zaferler; 

düğünlere, kulları azat etmeye vesile kılınmaktadır. Hanlar dışındaki mevkili beylerin 

kutlamalarının şölen ve düğünlerle sınırlı olduğu anlaşılmaktadır. Toplumsal yapının her 

azasının savaşla bağlantılı olduğu görülmektedir: 

Gazâ mübârek oldı. Oguz begleri toyum oldı (…) Yedi gün yedi gece yeme içme oldu. 

Kırk eyü kulıla kırk câriye oglı başına çevürdi, âzâd eyledi. Cılasun erenlere kıra ölke verdi, 

cübbe çuka verdi (78b/6-12). 

Kalenün kelîsâsın yıkub yerine mescid yapdılar, azîz Tangrı adına kutbe okıtdılar. 

Kuşun alakanını, kumaşun arusını, kızun gökçeğini, tokuzlama çargab, çuka Bayındır Hâna 

penck çıkardılar, bâkîsin gâzîlere bahş etdiler (108a/6-10). 



 

276 

73 Sosyal problemler. 

731 Felaketler, afetler. 

Depegöz hikâyesindeki söylem çözümlemesinin sonuçlarına dayanılarak karla ilgili bir 

felaketin yaşandığı söylenebilir. 

735 Yoksullar. 

Hikâye toplumunda yoksulların var olduğu, fakat bu kişilerin her fırsatta gözetildiği 

görülmektedir. Dileklerin kabul edilmesi, bir zaferin kutsanması gibi çeşitli nedenlerle daima 

yardımlar yapılmıştır: 

Yanum ala bakdugumda konşuma eyü bakdum, 

Umanına usanına aş yedürdüm, 

Aç görsem toyurdum, yalıncak görsem tonatdum (71a/2-4). 

737 Yaşlılar. 

Yaşlıların toplumda olumlu bir yeri vardır. Onlara düşkün yahut zayıf bireyler olarak 

değil; saygın, bilge, sözü dinlenmesi gereken insanlar olarak bakılmaktadır. Toplumun diğer 

üyelerinden tek farkları “karımış” olmaları, dolayısıyla üreme gücünü yitirmiş olmalarıdır. 

Kazan ve Dirse Han’ın yaşlandıkları hikaye bağlamına bağlı olarak “olumsuz” bir dille ifade 

edilir. 

Ag sakallu kocalar senün gederise menüm dahı içinde bir aklı şaşmış biligi yitmiş 

koca babam var, komagum yok kırk namerde! (19a/1-3) 

Belî, pes evet, ag sakallu azîz baba, menüm dahı istedügüm oldur (42b/7, 8). 

Baban karı, anan karı, senden yegrek Kâdir bize ogul vermez (75b/4, 5). 

Kanlı Koca sevini kıvanı öri turdı. Ag sakallu pîr kocalar yanına bırakdı, İç Oguza 

girdi. Kız bulımadı (88a/7-10). 

74 Zenginlik ve sosyal hizmetler. 

743 Hastane ve klinikler. 

Boğaç Han hikâyesinde “hekimlere ısmarla-” ifadesi geçmektedir. Hekimlik 

uygulamalarının özel bir mekânı olduğu düşünülebilir. 

746 Kamu yardımları. 

Savaş sonrası ganimet payalaşımında önce, hiyerarşik olarak en üstteki yöneticiye 

çeşitli hediyeler gönderilmektedir (pençik çıkarmak). Gerisi savaşa katılanlarla paylaşılmakta, 



 

277 

halk için tertip edilen kutlamalar yoluyla da halk memnun edilmektedir. Kazanılan mallar, 

yurdun içine dağıtılmaktadır. Yine de eksiği, borcu olanlar bulunmakta; bu kişiler de murat 

edilen her şeyin öncesinde dikkate alınmakta ve ihtiyaçları giderilmektedir. 

Yeründen örü turgıl, ala çadırun yer yüzine diktürgil, 

Atdan aygır, deveden buğra, koyundan koç öldürgil, 

(…) aç görsen toyurgıl, yalıncak görsen tonatgıl, boçluyu borcından kurtargıl, 

Depe gibi et yıg, göl gibi kımız sagdur. 

Ulu toy eyle, hâcet dile (9a/4-10). 

75 Sağlık, hastalık ve tıp. 

752 Sakatlıklar. 

Begil oğlu Emren Hikâyesinde Begil, attan düşerek uyluğunu kırar. Bu durumda ne 

yapacağını bilir, bacağını sıkıca sararak evine döner. Ölümcül olabilecek bu sakatlığı kendi 

bilgisiyle yenmiş olur. 

753 Hastalıkların açıklaması. 

Hikâyelerde geçen hastalıkların sebebi ve tedavi şekilleri verilmiştir. Boğaç Han 

yaralanıp da annesi onu bulduğunda söylediği: 

Kara kıyma gözlerün uyhu almış, açgıl ahı, 

On ikice sünücegün üzen olmış, yagşur ahı, 

Tangrı veren tatlu cânun seyrânda imiş, inde ahı (15b/4-6). 

ifadelerinden çocuğunun koma/ şok gibi bir hâlde olduğunu anladığı görülmektedir. Yaranın 

alındığı yer olan kaburga kemiklerinin sayısı da bilinmektedir. Kazan’ın evinin 

yağmalanmasının anlatıldığı boyda Karacuk Çoban üç yerden yara almıştır. Aldığı yaranın 

kanını durdurmak için korumsu yapar, hastalığın da tedavinin de bilincindedir. 

754 Büyü. 

Hikâyelerde büyü yoktur, “hikmet, kerâmet” vardır. Metafizik güçlerin tedaviye 

yardımı görülür. Boğaç Han yaralandığında ilk tedaviyi Hızır yapar. Eliyle üç kere Boğaç’ın 

yarasını sıvar ve “Sana bu yaradan, korhma oğlan, ölüm yokdur.” der. Tedavinin 

tamamlanması için gerekenleri de “ana südi, tag çiçeği” karışımı olarak belirtip “gâyib” olur. 

Beyrek için Deli Karçar’a elçi giden Dede Korkut, kendisini öldürmek üzere olan Karçar’ın 

kolunu taş gibi hareketsiz hâle getirir. Bunu yaparken Tanrı’ya sığınır ve “ism-i azam” okur, 

Dede Korkut “velâyet issi”  olduğu için hem cezalandırmada, hem de tedavi etmede doğaüstü 



 

278 

güçlere sahiptir. Karçar’ın tövbesiyle birlikte dua eder, “Hak emriyle” kolu sapasağlam olur. 

Deli Domrul-Azrail karşılaşmasında da benzer bir durum görülür. Domrul’un göğsüne oturan 

Azrail, onun soluğunu kesip de ölümün sınırına gelir. Tövbesiyle birlikte “canı azat” olur. 

Depegöz’ün annesinin ona verdiği “büyülü yüzük” de “koruma” kategorisinde yer almaktadır. 

“Anne sütü”nün olağanüstü nitelikleri vardır. O, sadece bebeği beslemek için 

kullanılmaz. Onulmaz yaralar için merhem yapılacağı zaman anne sütü istenir. Bir anne, 

çocuğunun başına bir şey geldiğini/ geleceğini “süt damarı”ndan anlayabilmektedir. Metafizik 

bilgi ve anne sütü birlikteliği görülmektedir: 

Kesilsün oğlan emen süd tamarum, yaman sızlar (14a/8). 

Kurımışça göğsümde südüm oynar (70b/5). 

755 Muska ve cin tedavisi. 

Tedavi amaçlı muska vb. kullanımına metinlerde rastlanmamaktadır. Bu tür nesnelerin 

“korunma” amaçlı olduğu görülür. Kâfirler, Kazan Han oğlu Uruz’u kurtarmaya geldiğinde 

“cevşen” giyerler. Kazan’ın gelişinden ürktükleri belirtilir. Terim olarak, Ehl-i beyt kanalıyla 

Hz. Peygamber’e dayandırılan bir dua olmasının yanı sıra cevşen "bir tür zırh ve savaş 

elbisesi" anlamına da gelmektedir. Metinde her iki anlamı da çağrıştıracak nitelikte 

kullanıldığı görülmektedir. Cevşeni kullanan taraf Müslüman değilse de kendi dinlerine 

uygun bir tılsım kullandıkları söylenebilir. Basat, Depegöz’le karşılaşmaya giderken “Kılıcın 

hamâyil kuşandı.” denmektedir. “Kılıcı hamayil kuşan-“, kılıç kayışını omuzdan çaprazlama 

geçirerek kılıcı beline takmak (Çolak, 2018, s. 2168) anlamına gelmektedir. Hamayilin ilk 

anlamı “kılıç kayışı”dır. Fakat Yeniçeriler arasında sıklıkla kullanılan, musibet ve badireden 

koruduğuna inanılan ve içinde çeşitli sembollerini barındıran muskalara da hamayil 

denilmektedir. Tılsımlı bir yüzüğü bulunan Depegöz’e karşı, Basat’ın da kendini korumaya 

çalıştığı düşünülebilir. 

76 Ölüm. 

761 Hayat ve ölüm kavramı. 

Oğuzlarda hayat ve ölüm kavramları doğa ile iç içedir. Bir kişi dünyaya geldiğinde, 

tüm ulus sevinmektedir. Besledikleri hayvanlar da çoğalmakta, sular artmakta, yeşillikler 

çoğalmaktadır. Bir kişi kaybolduğunda, esir düştüğünde de bu durum “ölüm” gibi 

karşılanmaktadır. Yaslar tutulmakta, sular kurumakta, verim düşmekte; âdeta doğa 

ölmektedir. Kişinin varlığıyla bir tutulan doğa unsurları, varlığının son bulması durumunda 

anlamını yitirmektedir: 



 

279 

Karşu yatan kara tagdan bir ogul uçurdunısa değil mana, 

Külüngile yıkdurayın. 

Kanın akan yüğrük sudan bir ogul uçurdunısa değil mana, 

Tamarların soguldayım (71a/7-10). 

Karşu yatan kara tagum yıkılubdur. 

Ozan, senün haberün yok. 

Gölgelice kaba agacum kesilibdür. 

Ozan, senün haberin yok. 

Dünyelikde bir kardaşum alınubdur. 

Ozan, senün haberin yok (54a/10-13). 

Bir hayatın daha başlaması, çocuk sahibi olmak için sosyal hayata katkıda bulunulması 

gerektiği düşünülür. Yaşam, ölüm, doğa bir çember gibi görülmüş, bağlar buna göre 

kurulmuştur. Yaşam ve ölümün ortasında doğa durmaktadır. Yerle göğün arasında hem 

insanoğlu hem doğa bulunmaktadır. Göğü dolayısıyla da Tanrı’yı memnun etmek için kişi 

“iyi” olmalıdır. İyi olursa gökten talep edebilir. İyilikle memnun ettiği kişilerden herhangi 

biri, Tanrı’ya yakın olduğu için duası kabul olan kişi olacaktır. Kimin duası kabul olunacaktır, 

bilinmez. Bu yüzden bir hayat talebi için, diğer hayatlara destek olmak gerekmektedir: 

Dirse Han dişi ehlinün söziyile ulu toy eyledi. Hâcet diledi. Atdan aygır, deveden 

buğra, koyundan koç kırdurdı. İç Oguz, Taş Oguz beglerin üstine yıgnak etdi. Aç görse 

toyurdı, yalın görse tonatdı, borçluyı borcından kurtardı. Depe gibi et yığdı, göl gibi kımız 

sagdurdı. El götürdiler, hâcet dilediler. Bir ağzı dualınun alkışıyıla Allâhu Tealâ bir ayâl 

verdi. Hâtûnı hâmile oldı (9a/10-9b/4). 

763 Ölüm. 

Hikâyelerde ölüm, ayrılık acısı bağlamında ve çok yoğun duygularla yaşanmaktadır. 

Kişinin ölümüyle birlikte, sahibi olduğu her şey ölmekte; dünya rengini yitirmektedir. Ölen 

kişinin atının kuyruğu kesilmekte ve topluma bir mesaj verilmektedir. Günlerce yas 

tutulmakta, vasiyetlere uyulmaktadır. Giyilen kıyafetlerin rengi değişmekte, renkler de 

konuşmaktadır. Metinlerdeki ölümler “genç” ölümleridir. Hastalık (Deli Domrul hikâyesi) ya 

da düşmanlar (Kıyan Selcük, Bamsı Beyrek ve Karacuk Çoban’ın iki kardeşinin ölümü gibi) 

ölümlere neden olmaktadır. Yaşlılıktan ölenler yoktur. Ölüm haberlerine karşı benzer tepkiler 

verilmektedir: 

Bunı eşidüb Kıyan Selcük oglı Delü Dundar ag çıkardı kara geydi. Beyregün yâr u 

yoldaşları agı çıkarub karalar geydiler. Kalın Oguz begleri azîm yas tutdılar (48a/9-12). 



 

280 

Vardılar gömleği Banı Çiçege iletdiler. Gördi tanıdı: “Oldur” dedi. Tartdı yakasın 

yırtdı. Acı tırnak ag yüzine aldı çaldı, güz alması gibi al yanağın yırtdı (49a/2-5). 

Ol obada bir yahşı hûb yigit sayru düşmiş idi. Allâh emriyile ol yigit öldi. Kimi 

“Ogul!” deyü kimi, “Kardaş!” deyü ağladı. Ol yigit üzerine muhkem kara şiven oldı (79b/9-

12). 

Ölümün kabullenilmesi zordur. Bu zorluğun farkında olan hikâye toplumunun Deli 

Domrul hikâyesini ürettiği görülmektedir. Ölüm, Allah’ın emri olarak görülmektedir. Domrul, 

ölüm gerçeğini öğrenmek üzere macera içine sokulmuştur. Tanrı’nın işine karışmamanın, 

düzenine boyun eğmenin gerekliliğini idrak eder. Bu sayede de 140 yıl daha yaşama şansı 

bulur. 

İnsan, ölümü kabullenmeli, kaza ve kaderin Tanrı’dan geldiğinin bilincinde olarak 

yaşamını sürdürmelidir. Ölüm kavramının Oğuzlardaki içeriği, giriş kısmındaki atasözlerinde 

açıklanır: 

Ezelden yazılmasa kul başına kazâ gelmez. 

Ecel vade ermeyince kimesne ölmez. 

Ölen âdem dirilmez. 

Çıhan cân gerü gelmez (3a/13-3b/1). 

Ogul dahı neylesün, baba ölüb mâl kalmasa? 

Baba mâlından ne fâyide, başda devlet olmasa? (4a/1-2) 

Bir kişi öldüğü zaman, atı öldürülmekte ve hayrı için halka yemek verilmektedir: 

Gelmezisem ol vakt menüm öldügümi bilesin, aygır atum bogazlayub aşum vergil 

(132b/4, 5). 

Kimin nasıl öldüğüne bağlı olarak ölümü ifade eden sözcükler değişmektedir. Ölüm 

için “öl-, yit-, şehîd ol-, kırgun gir-, kır-, pâdişâhlar pâdişâhı Hakk’a vâsıl ol-” ifadeleri 

kullanılmıştır. Taziyeler başta yöneticilere yapılmakta, “sen sağ ol… öldü” denmektedir. 

765 Yas tutma. 

“Ölüm” kısmında da anlatıldığı üzere Oğuzlarda, kişilerle birlikte doğanın da yasa 

büründüğü görülür. Yasın; giyilen kıyafetlerin/ oturulan çadırın rengiyle, ölen kişinin atının 

kuyruğunun kesilmesiyle, yasa iştirak edenlerin yüzlerini tırnaklarıyla yırtması ve feryat figan 

edilmesiyle ortaya konulduğu görülmektedir. Ölümün şekli ve nedeni intikam gerektiriyorsa 

yastan çıkılıp derhâl intikam alınmaktadır. 



 

281 

Beyregün babasına anasına haber oldı. Ag evi eşiginde şîven kopdı. Kaza benzer kızı 

gelini ag çıkardı, kara geydi. Ag boz atınun kuyrugını kesdiler. Kırk elli yigit kara geyüb gök 

sarındılar. Kazan Bege geldiler, sarıkların yere urdılar (…) Kazan destmâlın eline alub ögür 

ögür ağladı, dîvânda zârılık kıldı. Hep anda olan begler aglaşdılar. Kazan vardı, odasına 

girdi. Yedi gün dîvâna çıkmadı. agladı, oturdı (151b/9-152a/11). 

77 Dini İnançlar. 

771 Genel dini inanç. 

Hikâye toplumunun dini inancı İslamiyet’in kabulünün öncesinin ve sonrasının izlerini 

birlikte taşır. Boğaç Han hikâyesinin söylem çözümlemesinde belirlendiği üzere Boğaç 

“şaman”ı temsil etmektedir. Şaman, İslamiyet öncesi Türk toplumunun hekimi, bilirkişisi; 

metafizik güce ve bağlantılara sahip olan, geleceği gören kutsal kişisiydi.  İslamiyete göre 

haram kabul edilen “şarap” ve alkollü diğer içecekler, toplumun içinde yaygınlıkla 

kullanılmaktadır. Yaratan’ı kastetmek için bazen “Tangrı” bazen “Allah” denmektedir. 

Tengricilik inancına bağlı olarak gökyüzüne dönerek dua etmek devam etmektedir. Yönetici-

Tanrı bağlantısı sürmektedir. Türklerde kağan, Tanrı’nın yeryüzündeki temsilcisi olarak işleri 

idare etmekte ve kutsiyet taşımaktaydı. Tanrı’nın izni ve isteğiyle tahtlarına sahip oluyorlardı. 

Kam Büre Beg’in bir çocuğu olsun diye edilen duanın anlatıldığı kısımda tüm bu motifleri 

görmek mümkündür: 

Kalın Oguz begleri yüz göye tutdılar, el kaldurub duâ eylediler: “Allâhu Teâlâ sana 

bir ogul versün” dediler. Ol zemânda beglerün alkışı alkış, karkışı karkış idi. Duâları 

müstecâb olurıdı (36a/8-11). 

772 Kozmoloji. 

Beyrek’in, Egrek ve Segrek’in hikâyelerinin söylem çözümlemesinde detaylı bir 

şekilde örneklendirildiği üzere, Oğuzların geniş bir kozmolojik bilgileri vardır. Bu bilgiler, 

mitolojik hikâyeler dâhilinde depolanmış ve kodlanmıştır. 

773 Mitoloji. 

Belli bir kültürle, toplumla veya kişiyle ilgili mitlerin toplamı olarak görülen 

mitolojinin; metinlerde, başta Depegöz olmak üzere, izleri takip edilebilmektedir. Mevsimleri, 

yıldızları, doğayı anlamlandırmaya çalışan insanın mücadeleleri görülmektedir. Deli 

Domrul’da insanlığın ilk korkularından “ölüm”ün çözümlenmeye çalışıldığı anlaşılır. Şiddetli 

savaşlar anlatılırken “kıyamet” benzetmesi yapılmaktadır. Bu sahnelerin anlatımı Türklerin 

“Kalgançı Çak” tasavvuruyla birebir örtüşmektedir. Kalgançı Çak, diğer milletlerin 



 

282 

inanışlarının tersine bir “son” değildir. Kötü olanların yok edilip, dünya düzeninin tekrar 

rayına oturtulması anlamında yenileyicidir. 

774 Ruhçuluk (animizm). 

“Doğadaki tüm varlıkların, hem hayvanların hem de bitkilerin ruhları olduğuna 

inanma” (BSTS) olarak açıklanan ruhçuluk, Oğuzlarda mevcuttur. Ölüm-hayat başlıklarında 

da belirtildiği üzere doğa-insan özdeşliği vardır. Doğanın canlılığı insanın canlılığıyladır. 

Dağlar canlıdır; onlardan hesap sorulur, onlardan bilgi istenir, onlar dayanak olarak görülür. 

Aynı zamanda yaşamı devam ettirmek için gereken yiyecek ve hayvanların membaıdır. 

Birinin ölümünün dağlarda gerçekleştiği düşünüldüğünde, dağlara beddua edilir. Doğadaki 

ögeler aranılan kişiyi vermezse, sonlandırılmakla tehdit edilir. 

778 Kutsal yerler ve eşya. 

“Kopuz” kutsal bir eşya olarak belirtilmiştir. “Padişahlar Tangrınun gölgesidür.” 

İfadesi bağlamında bakıldığında hanların ve beylerin yaşadıkları yerler, onların eşyaları da 

kutsiyet kazanmaktadır. 

“Mere kâfir, Dedem Korkud kopuzı hürmetine çalmadum” dedi. “Eger elünde kopuz 

olmasaydı agam başıyçün seni iki pâre kılurıdum” dedi.  (136a/1-3). 

779 Kutsal sistemler. 

Hanların, tek ve yüce Tanrı’nın yeryüzünde gölgesi sayıldığı Oğuz inanç sisteminde 

hiyerarşik yapı görülür. Tanrı, han, bey, yaşlılar, anne/ baba- sırasıyla- kutsiyet arz eder. 

Yapıdaki herhangi bir unsuru saymamak, hiçbirini saymamak anlamına gelir; bütüncüldür. 

Hepsinin rızasını gözeten “istendik” kişidir. 

Pâdişâhlar Tangrınun gölgesidür. Pâdişâhına âsî olanun işi râst gelmez (122a/3, 4). 

Yücelerden yücesin, yüce Tangrı! 

Kimse bilmez necesin, görklü Tangrı! 

(…) Birligüne sıgındum, 

Azîz Allâh, hocam Allâh, mana meded! (127b/5-9) 

Ana hakkı Tangrı hakkı degülmişse, kara polat uz kılıcum tartaydum, gâfillüce görklü 

başun keseydüm (143a/12, 13) 



 

283 

78 Dini Kuruluşlar. 

781 Pratik ve uygulama. 

Hikâyelerde; savaşlar öncesi iki rekât namaz kılma (madde 726), sakalı uzun Tat 

erinin tan vaktinde banlaması (7b/4) dışında dini pratikten söz edilmemektedir. 

782 Af dileme, sığınma. 

Af dileme ve sığınma da hikâye kişileri doğrudan Tanrı’yı muhatap almaktadırlar. Deli 

Domrul’un hikâyesi bunun en güzel örneğidir. Ölüm gerçeğini kabullenemeyen Deli Domrul, 

Azrail tam da onun canını alacakken ölümden kaçış olmadığını idrak eder. Azrail’den af diler 

fakat Azrail, yaptığı işin Allah’ın emri olduğunu söyler. Bu noktada Domrul, Azrail’in aradan 

çekilmesini ister ve doğrudan Allah’a yalvarır. 

Savaşlardan önce, savaşlar esnasında Tanrı’ya sığınılmakta, varlığı ve birliğine olan 

inanç tekrar edilmekte, bilerek yahut bilmeyerek yapılan hatalardan af dilenmektedir. 

Tanrı’ya hitap edilen soylamalarda dini hikâyeler referans gösterilir. Tanrı, varlığını ve 

birliğini vurgulayan ve kendisinden talepleri olan bu insanların dularını kabul eder. Kimine 

“kırk erce” kuvvet verir (Emren), kimine “yüz kırk yıl” daha ömür verir (Deli Domrul ve 

hatunu), kiminin de imkânsız düşmanını yenmesini sağlar (Yegenek). Sığınma dularının 

başlangıç kısımları benzerdir: 

Yücelerden yücesin, 

Kimse bilmez necesin, 

Görklü Tangrı! (82b/5-6, 86a/9-10) 

Yücelerden yücesin, 

Kimse bilmez necesin, 

Azîz Tangrı (106b/13). 

Yücelerden yücesin, yüce Tangrı! 

Kimse bilmez necesin, görklü Tangrı! (127b/5-6) 

784 Yasaklar. 

Beylerin, anne-babaların, yaşlıların, ermişlerin sözlerine riayet çok önemlidir. Bu 

kişilerin sözlerinden çıkılması, kutsala saygısızlıktır. Onların hakları “Tangrı hakkı” olarak 

nitelendirilir: 

Ana hakkı Tangrı hakkı degülmişseydi (28b/7) 

Yigidüm, beg yigidüm! Pâdişâhlar Tangrınun gölgesidür. Pâdişâhına âsî olanun işi 

râst gelmez (122a/3-4). 



 

284 

Ata hakkı Tangrı hakkı olmasaydı (131b/1) 

Ana hakkı Tangrı hakkı degülmişse (143a/12) 

787 Gaipten haber verme. 

Gaipten haber verme işlevi sadece Dede Korkut’a atfedilmiştir. Hikâyelerin giriş 

kısmında aynen bu sözcüklerle ifade edildiği görülür: 

Resûl aleyhis-selâm zemânına yakın Bayat boyından Korkut ata derler bir er kopdı. 

Oguzun ol kişi temâm bilicisiydi, ne derise olurıdı, gâyibden dürlü haber söyleridi. Hak Teâlâ 

anun gönline ilhâm ederidi (3a/2-5). 

Kazan Han’ın Evinin Yağmalandığı Boyda, Kazan Han ve Karacuk Çoban’ın gördüğü 

rüyalar da geleceği bildiren cinstendir. Yegenek’in gördüğü rüya da benzer özellikler 

göstermektedir. Kahramanlar Tanrı tarafından uyarılmaktadır. 

79 Dini kuruluşlar. 

792 Ermişler. 

Gaipten haber verme kısmında verildiği üzere Dede Korkut; Oğuz toplumunun 

ermişidir, “velâyet issi” (velilik sahibi)dir. Gürcistan’dan gelen haracın azlığına üzülen Kazan 

Han, ona danışmıştır. Gelen üç hediyenin bir alpa verilip karakolluk vazifesi yapmaya 

gönderilmesi Dede Korkut’un önerisidir ve uygulanmıştır. Ona danışmadan iş yapılmaz, ne 

emretse kabul görür, sözü tutulur: 

Korkut Ata Oguz kavmınun müşkilini hall ederidi. Her ne iş olsa Korkut Ataya 

tanışmayınca işlemezleridi. Her ne ki buyursa kabûl ederleridi, sözin tutub temâm ederleridi 

(3a/8-11). 

Korkut Ata’ya düşmanlık edenler, sözünü dinlemeyenler Tanrı tarafından 

cezalandırılır. Anlaşmazlıklarda elçi odur; Deli Karçar’la ve Depegöz’le anlaşmaya varması 

için gönderilmiştir. Deli Karçar, Dede Korkut’u dikkate almamıştır. Düşmanlık göstermiştir. 

Kılıcını indirip Dede Korkut’u öldürecekken kolu taş kesilmiştir. Erginlenme sürecini 

tamamlayan kişilere isim verilirken o bulunur. Her hikâyenin sonunu “hayır dua”larla 

bağlayan odur. 

796 Kurumlaşmış törenler. 

Hikayelerde daima birlikte yapılan “savaştan önce arı sudan abdest alıp iki rekat 

namaz kılmak” bir dini ritüel olarak görülebilir. Her savaştan önce ve savaşa katılan herkesçe 

yapıldığı için kurumlaşmış bir törendir. Kâfire karşı kazanılan zaferlerin sonucunda kiliselerin 



 

285 

yıkılması ve yerine mescit yapılması, Peygamber adına hutbe okutturulması da bu bağlamda 

ele alınabilir. 

798 Dini cezalar. 

Doğrudan dini cezalara metinlerde rastlanmaz. Ancak, “kutsal” görülen kişilere karşı 

yapılan hataların cezaları dini ceza olarak nitelendirilebilir: Deli Karçar’ın kolunun taş 

kesilmesi, Aruz’un öldürülmesi… 

80 Sayılar ve ölçüler. 

801 Sayı bilgisi. 

Hikâyelerde sayılar yüz bine kadar yer almaktadır. Kazan’ın soylamasında on binden 

başlanarak yüz bine kadar giden düşman sayısı belirtilir (140b/1-6). Savaşlarda, Oğuz’dan 

olanların ve düşmanların sayısı bildirilir. Akına gidenlerin yolculuk süreleri “gün” bazında 

verilir. Tutsaklık süreleri “yıl” bazında sayılarla ifade edilir. Kemiklerin sayısı, hamilelik 

süresinde ay gün sayıları bilinir. Mesafeler sayılarla ifade edilir. Kişilerin boylarının ve eşya 

ölçülerinin sayılarla ifade edildiği görülür. Oğuzların sayıları hayatın her alanında etkili 

biçimde kullandıkları anlaşılmaktadır. 

802 Sayılar. 

Hikâyelerde sayılar sıkça kullanılmıştır. “Üç, altı, yedi, dokuz, kırk, altmış, seksen, 

doksan” gibi formülüstik sayılar görülmektedir. Sayılamayacak, ölçülemeyecek kadar çok 

olan nesneler için “tag gibi, depe gibi, göl gibi, saymakla dükenmez” ifadeleri yer alır. 

Oldukça sık kullanılan sayıların bütün örneklerini yazmak yerine belirgin örnekler verilebilir. 

Dualardaki sayılar: 

Gerçeklerün üç otuz on yaşını (yüz) toldursa yeg. 

Üç otuz on yaşunuz tolsun! (4a/12) 

Erginlik sayısı: 

On beş yaş 

Vücutla ilgili sayı: 

On ikice sünücek, koşa (çift) badem sıgmayan tar agız, üç yüz altmış altı alp (bir 

yıldaki gün sayısı, vücuttaki kemik/ damar sayısı), on parmak… 

Sınırlandırıcı sayılar: 

Yedi dere kohuların dilkü bilür (4b/4). 



 

286 

Karılar dört dürlüdür (5b/5) 

Zenginlik göstergesi sayılar: 

Toksan başlu ban evler, toksan yerde ala ipek kâlî, seksen yerde badyalar, on bin 

koyun… 

Oğuz alplarının ve düşmanların sayıları: 

Üç yüz/ beş yüz yigit, toksan tümen genç Oguz, yigirmi dört sancak begi, altmış bin/ on 

altı bin/ on iki bin/ yedi bin/ altı yüz kafir, otuz tokuz yoldaş iki argış… 

Beden, uzuv ölçüsü sayılar: 

Bıyığın ensesinde yedi yerde dügen, altmış ögeç derisinden kürk eylese tobuklarını 

örtmeyen… 

804 Ağırlıklar ve ölçüler. 

Uzunluk, mesafe, ağırlıkla ilgili ölçülere metinlerde rastlanmaktadır: 

Mesafe ve toprak ölçüsü: 

On belen yer, yedi ağaç yer. 

Boy ölçüsü: 

Altmış tutam gönder, altmış arşun kamet, altmış tutam sur cıda. 

Ebat belirten ölçüler: 

Üç yaşar tana derisinden sapan, altmış ögeç derisi kürk, altı ögeç derisi külâh, üç keçi 

tüyinden sapan kolı, bir keçi tüyinden çatlaguç. 

Derinlik bildiren ölçüler: 

Dört parmak denlü zahm, altı parmak derinligi zahm. 

Ağırlık ölçüleri: 

Altmış batman gürz, on iki batman taş. 

805 Zamanın ölçülmesi. 

Hikâyelerde zamanla ilgili pek çok ögeye rastlamak mümkündür. “Çağ” sözcüğü 

zaman anlamında kullanılmaktadır. Zaman sözcüklerinin kimi, hikâye toplumunun bildiği 

varsayılan zamanlardır; ancak “belirsiz” sözcüklerle ifade edilirler: 



 

287 

Bir nece müddet, bir gün, ol zemânda, birkaç zemân, ol vakt, Oguz zemânında, bir 

gün, günlerde bir gün… 

Mevsimler ve günün belirli saatleriyle ilgili özel kullanımlar yer alır: 

Yazın, güzin, sabah, öylen, ahşam, dün, alar sabah… 

Hikâye içi zamana işaret eden kullanımlar vardır: 

Üç yıladak, yedi gün yedi gece, beş yaşına girdi beş yaşından on yaşına girdi on 

yaşından on beş yaşına girdi, on altı yıl, negâhî, evvel, hemân, emdi, nâgâh, , kırk gün, bu 

gece, tan atdı gün togdı, yedi gün, böyle degeç, ol gece… 

Tasvirlerle bezeli, sanatlı zaman ifadeleri görülür: 

Salkum salkum tan yelleri esdüginde, sakallu bozaç torgay sayradukda… 

82 Doğa ve insan konusunda yaygın bilgi. 

Doğa ve insan konusundaki yaygın bilgilerin atasözlerinde yer aldığı görülmektedir. 

Konuyla ilgili başlıklara bilhassa kitabın başlangıcında sıra sıra verilmiş olan atasözleri, ilgili 

oldukları konulara göre yazılacaktır. 

821 Hava. 

Yapa yapa karlar yağsa yaza kalmaz 

Yapagulu gökçe çemen güze kalmaz. 

822 Fizik. 

Ölen âdem dirilmez 

Çıhan cân gerü gelmez 

Örleşüben sular taşsa deniz tolmaz 

823 Coğrafya. 

Kül depecük olmaz. 

Yedi dere kohuların dilkü bilür. 

824 Botanik. 

Yalınuz yigit alp olmaz, yavşan dibi berk olmaz. 

At yemeyen acı otlar bitmese yeg. 

Getdükde yerün otlaklarun geyik bilür. 

Kelez yerler çemenlerin kulan bilür. 



 

288 

825 Zooloji. 

Kara eşek başına uyan ursan katır olmaz. 

Kazaguca binmeyince yol alınmaz. 

Sarb yöririken kazılık ata nâmerd yigit binebilmez. 

Getdükde yerün otlaklarun geyik bilür. 

Kelez yerler çemenlerin kulan bilür. 

Ayru ayru yollar izin deve bilür. 

Yedi dere kohuların dilkü bilür. 

Dünle kervân göçdügin torgay bilür. 

Erün ağırın yeynisin at bilür. 

Agır yükler zahmın katır bilür. 

Yanaşub yola girende kara bugur görkli. 

827 Fizyoloji. 

Ata adını yöritmeyen hoyrad ogul ata belinden enmese yeg, ana rahmine düşince 

togmasa yeg. 

Ogul kimden olduğun ana bilür. 

Ne yerde sızılar varısa çeken bilür. 

Gâfil başun ağrısın beyni bilür. 

Dulumından ağarsa baba görkli, ag südin toya emzirse ana görkli. 

829 Sosyoloji. 

Gönlin yüce tutan erde devlet turmaz. 

Yad oglın saklamagıla ogul olmaz, böyüyende salur geder, gördüm demez. 

Karavaşa ton geyürsen kadın olmaz. 

Eski panbuk bez olmaz, karı düşmen dôst olmaz. 

Kara polad uz kılıcı çalmayınca karîm dönmez. 

Er mâlına kıymayınca adı çıkmaz. 

Kız anadan görmeyince öğüt almaz, ogul atadan görmeyince sofra çekmez. 

Ogul dahı neylesün, baba ölüb mâl kalmasa? Baba mâlından ne fâyide, başda devlet 

olmasa? 

Konugı gelmeyen kara evler yıkılsa yeg. 

Ata adını yöritmeyen hoyrad ogul ata belinden enmese yeg, ana rahmine düşince 

togmasa yeg. Ata adın yöridende devletlü ogul yeg. 

Yalan söz bu dünyada olınca olmasa yeg. Gerçeklerün üç oyuz on yaşını toldursa yeg. 



 

289 

Kolca kopuz götürüb elden ele begden bege ozan gezer, er cömerdin er nâkesin ozan 

bilür. 

Sagış güninde ayne görkli, ayne güni okınanda kutbe görkli, kulak urub dinleyende 

ümmet görkli, minârede banlayanda fakı görkli. 

Dizin basub oturanda helâl görkli. 

Yanal ala ev yanında dikilse gerdek görkli, uzunca tenefi görkli. 

83 Cinsiyet. 

831 Cinsellik. 

Oğuzlarla ilgili kısımlarda cinsellik, evlilikle paralel durumdadır. Evlenme niyeti/ 

nişan yahut evlilik içinde görülmektedir. Metinlerden Oğuzlarda cinsellikle ilgili şu ifadeler 

örnek verilebilir: 

Beyrek üç öpdi, bir dişledi, “Dügün kutlu olsun hân kızı!” deyü barmagından altın 

yüzügi çıkardı, kızun barmagına geçürdi (42a/2-4). 

Üç öpüb bir dişleyüb altun yüzügi barmaguna geçürmedümmi? Sevişdügün Bamsı 

Beyrek men degülmiyem? (60a/10-12) 

Koç yigidüm, şâh yigidüm, 

Tatlu damag verüb sorışdugum, 

Bir yasdukda baş koyub emişdügüm (85b/7-8). 

Kâfirlerin dâhil olduğu kısımlarda, cinsellik ile ilgili söylemin daha açık ve farklı 

olduğu görülür. Kâfir kızlarıyla maceralarından bahsedilen Alp Evren ve Trabzon tekürünün 

kızı Selcan Hatun’la ilgili ifadeler böyledir: 

Kırk cübbeye bürinüb otuz yedi kale beginün mahbûb kızlarını çalub 

Bir bir boynın kucan, yüzinden tudagından öpen 

Eylik Koca oglı Alb Evren (33a/10-13). 

Kan Turalı nikâbın serpdi. Kız köşkden bakarıdı. Tar kıllıgı boşaldı, kedisi mavladı, 

avsıl olmış tana gibi agzınun suyı akdı (92a/3-5). 

Ala yorgan içinde senünile tolaşmadum, 

Tatlu damag tatubanı sorışmadum 

Al duvagum altından söyleşmedüm. 

Tez sevdün tez usandun, kavat oglı kavat! (101a/2-7) 

Iragından yakınından gelişdiler, gizlü yaka tutuban yiyleşdiler, tatlu damag verüben 

sorışdılar (102a/6-7). 



 

290 

Cinselliği evlilik dışında yaşayanlara toplumda iyi gözle bakılmamaktadır. Evlilik dışı 

ilişkiler yaşayan kadınlara “oynaşlu” dendiği anlaışmaktadır. Bu kişiler toplumun seçkin 

tabakasından olmamalarıyla dikkat çekicidir. Banı Çiçek’in iki dadısı da böyle görülmektedir, 

biri kısırdır biri de aşırı iştahlıdır: 

And içmişem kısır kısrağa bindügüm yok 

Karavata vardugum yok. 

Evünüz ardında sarvanlar sana bakar, ağlar, 

Büldür büldür gözlerinün yaşı akar. 

Sen anlarun yanına vargıl, 

Murâdunı anlar verür, bellü bilgil (58b/3-6). 

And içeyim bu gez, boğaz kısraga bindügüm yok, 

Binübeni karavata vardugum yok. 

(…) Senün adun kırk oynaşlu Bogazca Fâtima degülmiydi? 

Daha aybun açaram, bellü bilgil (58b/13-59a/3). 

832 Cinsel uyarma, uyarılma. 

Selcan Hatun’un Kan Turalı’yı gördüğündeki hâlinin tasviri cinsel uyarılma 

içeriklidir: 

Kan Turalı nikâbın serpdi. Kız köşkden bakarıdı. Tar kıllıgı boşaldı, kedisi mavladı, 

avsıl olmış tana gibi agzınun suyı akdı (92a/3-5). 

833 Cinsel birleşme. 

Hikâyelerde “gerdek” denerek, toplumsal kurallara uygun bir cinsel birleşme ima 

edilmektedir. “Murad ver-, murad al-” kalıp kullanımları, cinsel birleşme anlamına 

gelmektedir. 

Murâd ver, murâd al, andan get, yigidüm (132b/13). 

84 Çoğalma. 

842 Gebe kalma. 

Kısırlık, Tanrı tarafından lanetlenmiş olmanın işareti olarak görülmektedir. Dirse Han 

oğlu Boğaç Han ve Bamsı Beyrek boylarında “kısırlık” kavramı görülmektedir. Çocuk sahibi 

olmanın bu kadar önemsendiği bir toplumda şüphesiz “gebe kalma” da önemlidir. Banı 

Çiçek’in gebe kalamayan dadısı Kısırca Yenge’nin hem ona verilen adla hem de  “kısır 

kısrak” benzetmesiyle ortaya konur. 



 

291 

Çocuk isteyen bireylerin yapması gerekenler açıktır: halkı yedirmek, içirmek, sıkıntısı 

olanları sıkıntısını gidermek vb. Bu yolla Tanrı memnun edilecek ve lanet ortadan kalakacak, 

bir çocuk sahibi olunabilecektir. 

843 Gebelik. 

Gebelik, hikâyelerde “hâmile ol-, yüklü ol-” sözleriyle ifade edilir. Gebe kalamayacak 

yaşta olmak için “karı-” sözü kullanılır. Gebelik hakkında süreç ve süre açısından yeterli bilgi 

vardır. Dokuz ay on gün süren gebelik, açıkça belirtilir: 

Ata adını yöritmeyen hoyrad ogul ata belinden enmese yeg, ana rahmine düşince 

togmasa yeg (4a/9). 

Tokuz ay tar karnumda götürdüğüm ogul! 

On ay deyende dünyaya getürdügüm ogul! 

Tolaması beşikde beledügüm ogul! (28a/8-11) 

846 Doğum sonrası bakım. 

Doğum sonrası bakımın temelde annelerce yapıldığı hikâyelerin hemen hepsinde yer 

almaktadır. Yöneticilerin çocuklarının doğar doğmaz “daye”lere (dadı) teslim edilerek 

çocuğun bakımında anneye yardımcı olunduğu görülmektedir: 

Bir nece müddetten sonra bir oglan togurdı. Oglancugını dâyelere verdi, saklatdı 

(9b/4-6). 

85 Bebek ve çocuk. 

851 Çocuğun toplumsal yeri. 

Çocuk, Oğuz toplumu için Tanrı’nın onlardan memnun olduğunun işaretidir. Boğaç 

Han’ın hikâyesinde, çocuksuz beylerin ayıplandığı görülür. Simgesel kısıtlamalarla çocuk 

sahibi olmaya yönlendirilirler. Çocuğu olmayanlar, Tanrı tarafından lanetlenmiş olarak 

vasıflandırılırlar. Çocuk; her zaman olumlu görülen, istenen, varlığından övünç duyulan bir 

varlıktır. “Güçlü belin kuvveti”dir, “dilek ile güç ile bulunan”dır. Milletin devamlılığının, 

devletin sağlamlığının teminatıdır. Atanın adını yürütecek, hanına hizmet edecek kişidir 

çocuk: 

Bay Büre Beg eydür: “Belî, budur, menüm dahı oglum olsa Han Bayındırun karşusın 

alsa, tursa, kullık eylese men dahı baksam, sevinsem, kıvansam, güvensem.” (36a/4-7). 

Bir çocuk sahibi olabilmek için kişilerin maddi varlığından ciddi anlamda fedakârlık 

etmesi gerekmektedir. Açları doyurmak, borçluları borcundan kurtarmak, kıyafeti olmayanları 



 

292 

giydirmek gibi sosyal yardımlar yapılmalı; kuru çaylara sular salınmalı, dervişlere adaklar 

adanmalı; dağ gibi etin yığıldığı, göl gibi kımızın sağdırıldığı büyük şölenler verilmelidir. 

Sosyal eşitliğe yapılan bu hizmetlerden sonra, insanların memnuniyeti Tanrı’yı da memnun 

edecektir. Şöleni veren kişi de muradına erecektir. 

Dresden Nüshasındaki 12 boyun 9 tanesinin başlığında “oglı” ifadesi yer almaktadır. 

Hikâyeler, soy bağı ile kurulmaktadır. Oğulların maceraları nesilden nesile aktarılmaktadır. 

Kız evlat ve erkek evlat arasında hiçbir fark yoktur. Her ikisi için de duyulan sevinç aynıdır. 

Kızı olanlar, erkek evlat istemekte; erkek evladı olanlar kız evlat istemektedir. Hiç çocuğu 

olmayanların ilk talebi “ogul” olmaktadır. Çünkü beyler, öncelikle adlarını teminat altına 

almak istemektedirler. Çocukları söz konusu olduğunda, toplumdaki bütün bireyler oldukça 

hassastır. Çocuklarının başlarına gelebilecek sıkıntılarda daima hazır ve gözü pektirler. Sonuç 

olarak, Oğuzların içinde en önemli unsurun “çocuk” olduğu rahatlıkla söylenebilir. Çocuklara 

değer verilmekte, bakımları kusursuzca yapılmakta, sosyalleşmeleri sağlanmaktadır. Anne-

babaların ebeveynlik görevleri, ömürlerinin sonuna kadar devam etmektedir. 

852 Çocukluk çağı törenleri. 

Çocukluk çağlarında bireylerin “üstün” davranışları şölenlerle kutlanmaktadır. İlk 

eğitim sayılabilecek “av” merasimleri sonunda da anneleri tarafından toy düzenlenmektedir. 

Çocuklar dünyaya geldiklerinde bezirgânlara onlar için hediyeler ısmarlanmaktadır. Çocuklar 

için kurbanlar kesilmektedir: 

Togdugında tokuz buğra öldürdügüm aslan ogul! (83b/4, 5) 

Kültürün merkezi olarak bilinen “değer”ler, çocukların farkında olmadan öğrendikleri 

ilk kültür ögeleridir ve gelişim psikologlarına göre çocukların değerler sistemi on yaşlarında 

son hâlini almaktadır. Bundan sonra değerlerde değişiklik yapmak oldukça zordur (Kartarı, 

2016, s. 96). Oğuzların bu bilimsel gerçeğe uygun davranışları benimsemiş oldukları, 

çocukların değer eğitimlerini 15 yaşına kadar tamamladıkları görülür. 

853 Bebeğin beslenmesi. 

Bebeğin beslenmesi annesi tarafından, anne sütüyle sağlanmaktadır. Anne sütünün 

yetmediği durumlarda (Depegöz örneğinde olduğu gibi), sütannelik yapan dadılar işe 

koşulmaktadır. Annelerin sütü gerektiği miktarda emzirmesi salık verilir, emzirme özendirilir: 

Ag südin toya emzirse ana görkli (5a/13). 

Anne sütünün besleme özelliğinin yanı sıra “tılsımlı” bir yanı vardır. Her iki özellik de 

hikâyelerde yer alır: 



 

293 

Kesilsün oğlan emen süd tamarum, yaman sızlar (14a/8). 

Berü gelgil, ag südin emdügüm kadunum ana! (16a/4) 

Kurımışça göğsümde südüm oynar (70b/5). 

Tolab tolab ag südimi emzirdügüm ogul! (84a/13-84b/3) 

854 Bebek bakımı. 

Bebek bakımı konusunda sınırlı bilgi yer almaktadır: 

Tolaması beşikde beledügüm ogul! (28a/11) 

856 Çocuk gelişmesi. 

Çocukların gelişmesi, hikâye içi zamana göre ortaya konmaktadır. Yıllar sürecek 

süreçler “Eyegülü ulalur, kaburkalu böyür.” gibi kalıp ifadelerle belirtilir, zaman hızla geçer: 

Bay Bürenün oglı beş yaşına girdi, beş yaşından on yaşına girdi, on yaşından on beş 

yaşına girdi (37a/3, 4). 

Meger, hânum, Kazılık Koca tutsak oldugı vakt oglancugı varıdı, bir yaşındaydı. On 

beş yaşına girdi, yigit oldı (103b/13-104a/1). 

857 Çocukluk faaliyetleri (oyunlar). 

“Aşık” oyunu, hikaye çocuklarının oyunlarındandır. Savaşçılığa hazırlayıcı “buta 

atmak, ava gitmek” gibi faaliyetler de bu kapsamda yer alır. “Sohbet, dernek” gibi 

toplantılarda çocukların da yer aldığı görülmektedir. 

86 Toplumsallaştırma. 

861 Öğretim teknikleri. 

Hikâye çocuklarının, pek çok öğretim tekniğiyle yetiştirildikleri görülür. Boğaç Han, 

meydanda boğayla baş başa kaldığında sözlü uyarı dışında müdahale olmamıştır. Birey 

öğrenmeye doğrudan maruz bırakıldığı için yaparak-yaşayarak öğrenme örneğidir. 

Kazan Han Uruz’u ava götürerek savaş benzetimi yapmak istemiştir. Av esnasında 

düşmanların saldırısı gerçekleşmiştir. Düşman gelirken Kazan Han ve Uruz arasında soru-

cevap tekniğiyle öğrenme görülür. Bu durum genel anlamda sosyal öğrenmeye örnektir. Bir 

aslan tarafından büyütülen Basat, obasında durmamakta ve sürekli aslan yatağına geri 

dönmektedir. Bu noktada Dede Korkut devreye girmiş ve “Oglanum, sen insansın, hayvânıla 

musâhib olmagıl. Gel, yahşı at bin, yahşı yigitlerile eş yort.” sözleriyle sorunu çözmüştür. 

Ona “Basat” adını vererek (109a/6-9), toplumdaki yerini sabitlemiştir. Bu durum da sosyal 



 

294 

öğrenme olarak örneklendirilebilir. Kan Turalı hikâyesinde, “evlenilecek kız”ı arama işinin 

nasıl yapılacağı anlatılmaktadır. Kanlı Koca, kısa sürede aramasını sonlandıran oğluna “Hey 

ogul, kız dileyü varan böyle varmaz.” der ve yapılması gerekenleri kendisi yaparak göstermiş 

olur. Model alarak öğrenme örneğidir. 

Atasözleri, toplumun en önemli öğretim materyali olarak sıkça kullanılmaktadır. 

Hikâyelerin giriş kısmının atasözlerine ayrılmış olması bunun en temel göstergesidir. Her 

hikâye, bir atasözünün örnek olay yöntemiyle anlatılmasını kapsamaktadır. Dernek ve 

sohbetlere çocukların katılması ve edindikleri bilgiler sosyal öğrenmeyle açıklanabilir. Buta 

atmak, güreşmek, çevgan, aşık oyunları vb etkinliklerle öğrenmenin daha eğlenceli hâle 

getirilerek savaş tekniklerinin öğretiminin amaçlandığı söylenebilir. 

865 İstediğini elde etme.  

Çocuklar, “önemli, riskli” bir eylemi gerçekleştirmeye karar verdiklerinde ebeveynler, 

eylemin olası sonuçları hakkında onları uyarmaktadır. İlk amaç, eylemden vazgeçirmektir. 

Çocuğun kararlılığının ölçülmesi anlamına da gelen bu aşamadan sonra aile rıza göstermekte 

ve dualarla çocuklarını desteklemektedirler. Günlük, sıradan olgularla ilgili bir veri 

bulunmamaktadır. Kahramanın erginlenme sürecine işaret eden büyük olaylarda aileler “yol 

gösterici, uyarıcı” görevi yapmaktadır. Nihayetinde kararı veren ve uygulayan “birey” olarak 

çocuktur. Bu nedenle de Oğuz çocuklarının kendilerine güvenleri yüksek, kararlı, saygılı 

bireylerdir. 

Çocukluktan erginliğe geçiş arasındaki birey; yapması gereken, üzerine düşen şeyi 

“namus” olarak adlandırmaktadır. Namusu olarak gördüğü eylemi gerçekleştirmediğinde 

toplum tarafından ayıplanacağını düşünmektedir. Sosyal yaşamın, bireyin istediğini elde etme 

eğitimine gizil bir katkı sağladığı görülmektedir. Sosyal yaşam içinde kabul görme isteği, 

amaca ulaşmak için “motivasyon” unsurudur: 

Kan Turalı eydür: “Baba, bu sözi sen mana dememek gerek idün. Çûnki dedün elbetde 

varsam gerek. Başuma kahınç, yüzüme tohınç olmasun. Kadun ana, beg baba, esen kalun.” 

dedi. (…) gördiler ki nâmûs içün beklemez, eyitdiler: “Ogul, ugurun açuk olsun. Sag esen 

varub gelesin.” dediler (89b/3-6, 90b/3-5). 

866 Bağımsızlık eğitimi. 

Oğuzların yaşamı, hareketli olmayı ve sürekli hazır durumda bulunmayı 

gerektirmektedir. Düşmanlar her fırsatta karşılarında belirmektedir. Küçük yaştan itibaren 

çeşitli yollarla savaş eğitimi alan çocuklar, ergin yaşlarında eğitimin sınavı niteliğinde bir 

savaşa/ mücadeleye dâhil olmaktadırlar. Savaşın ve mücadelenin amacı, bağımsızlığı/ bireysel 



 

295 

varlığı korumak üzerinedir. Bu nedenle bağımsızlık eğitiminin yaparak-yaşayarak öğrenme 

yoluyla edinildiği söylenebilir. 

867 Görgü eğitimi. 

Görgü eğitimi çekirdek aile içinde, evde başlamaktadır. Oğuzların her bireyi, 

toplumsal hayatla sıkı sıkıya bağlı bir yaşam stili benimsemiştir. Toylar, şölenler, yaslar, 

dernekler, sohbetler, avlar toplu olarak yapılan eylemlerdir. Bütün toplu eylemlerin içlerinde 

kendi kuralları vardır. Çocuklar, sosyal yaşamın her etkinliğinde yer alarak görgü kurallarını 

doğrudan maruz kalarak öğrenmektedirler. Eksik bilgilerinin bulunması durumunda çocuklar, 

büyükleri tarafından sözlü uyarılarla yönlendirilmekte ve tamamlanmaktadırlar. 

868 Becerilerin öğretilmesi. 

Becerilerin bireyler öğretilmesi, aile ve toplum işbirliği içinde sağlanmaktadır. Anne-

babalar çocuklarına örnek olmakta; toplum içindeki yarışmalar, oyunlar ve eğlenceler yoluyla 

beceriler ortaya konmakta ve geliştirilmektedir. 

869 İnançların öğretilmesi. 

İnançlar sözel olarak ve yaşayarak öğrenilmektedir. Soylamalarda inanç ögelerini 

içeren, dini hikâyelere telmih yapan kısımlar bulunur. Her hikâyeden sonra hayır dua edilmesi 

de aynı amaca hizmet eder. Zira bu hikâyeler, sözlü gelenekle günümüze ulaşmıştır ve insan 

toplulukları içinde birincil amaç yeni nesli bilgilendirmek olduğundan, çocuklar asıl hedef 

kitledir. Atasözleri, bütün diğer değerler gibi inanç değerlerini de içermektedir: 

Allâh Allâh, demeyince işler onmaz. 

Kâdir Tangrı vermeyince er bayımaz (3a/12, 13). 

Agız açub öger olsam üstümüzde Tanrı görkli. 

Tanrı dostı, dîn serveri Muhammed görkli. 

Muhammedün sag yanında namâz kılan Ebû Bekr-i Sıddîk görkli. 

Âhır sıpara başıdur, Amme görkli, hecesinleyin düz okınsa Yâsîn görkli (…) (4b/11-

5a/11). 

87 Eğitim. 

871 Eğitim sistemi. 

Oğuzların eğitim sistemi, aileden başlayarak toplum içinde geliştirilen bir yapı arz 

etmektedir. Aileler, temel eğitimi vermekte; sosyal hayata doğrudan dâhil olan bireyler 

mesleki, dini, davranışsal vb pek çok bilgiyi toplumsal yaşantılarında tamamlamaktadırlar. 



 

296 

Etkileşim ve iletişimin tüm imkânlarının doğal olarak kullanıldığı bu eğitim sürecinde kalıcı 

öğrenme sağlanmaktadır. Eğitimini tamamlayan erkekler “er” olmakta, “eş, at, ad, taht” sahibi 

olabilmektedirler. Edindikleri bu unsurlar, bir nevi diplomadır. Diplomasını alan birey yeni 

bir eğitim kurumu yani aile kurup çocuk sahibi olur ve eğitim zincirine “öğretici” olarak 

devam eder. 

88 Delikanlılık, erginlik ve yaşlılık. 

881 Buluğa erme, eriştirme. 

Toplumdaki bireyler 15-16 yaşlarına kadar “çocuk” statüsünde yer almaktadırlar. Bu 

statünün değişmesi için bireyin “var oluş”unu ortaya koyduğu zorlu bir sınavdan hakkıyla 

çıkması gerekmektedir. Baş kesmesi, kan dökmesi lazımdır. Bir hüner yahut zafer sonucu 

erginlenme ispat edilmektedir. Birey;  toplumun yetiştirdiği, emek verdiği, sorumluluğunu 

üstlendiği çocuk poziyonundan çıkarak toplumun sorumluluğunu, güvenliğini, huzurunu, 

geçimini sağlaması beklenen birey konumuna yükselmektedir. Varlık göstermek, varlık sahibi 

olmak için önkoşul olarak sunulmaktadır. Evlilik yapmak, ad ve at sahibi olmak, hanın 

hizmetinde bulunabilmek için “erginlenme süreci” tamamlanmış olmalıdır. Bu süreci on altı 

yaşına gelmesine rağmen tamamlayamamış olan bireyler, ailelerine üzüntü olmakta, onlarda 

kaygı uyandırmaktadır. Boyun gerçek üyesi statüsüne sahip olabilmesi için bireyin; fiziksel ve 

manevi sağlığına, maddi ve ailevi refahına, sosyal ve çalışma aktivitesine erişmiş olması 

gerekmektedir (Lvova vd., 2013, s. 134). 

882 Delikanlıların statüsü. 

“Yigit, yigitcük” olarak adlandırılan delikanlılar toplumun taze kanı, gelecek umudu 

durumundadırlar. Genç nüfusun sayısının artırılması önemsenmektedir. Her bir delikanlı yeni 

bir aile, yeni bir asker olarak toplumun gücünün artmasını sembolize eder. 

885 Erginlik çağı. 

Hikâyelerde erginlik çağı, on altı yaştan sonrasını ifade etmektedir. İstendik 

özelliklerle donanmış, rüştünü ispat etmiş kişilerin en verimli çağıdır. Ana dilinin temelleri ilk 

15 yılda atılır; sonraki 15 yıl onun üzerine kurulan bina, daha sonraki 15 yıl ise, yapılan 

binanın (düşünce/ davranış kontrol merkezi, iman/ sezgi evi) döşenmesi, bezenmesi, 

zenginleştirilmesi yıllarıdır denebilir. Buna bağlı olarak kişiler, ilk 15 yılda düşüncenin ve 

dilin geliştirilmesi için tanınan imkânlar ölçüsünde, “iç denge” kurmanın sonuçları “mutlu 

olma ve mutlu kılma” olan bir “benlik” ve “kimlik” sahibi olurlar. Bu çağı dil ve düşünce 

evlerinde yanlışlık ve esksikliklerle tamamlayanlarda kararsızlık, kendisiyle ve çevresiyle 



 

297 

çatışma hâlinde olma, yetersizliğine inanış, teşhircilik derecesindeki hırs/ öfke ve inat görülür 

(Tural, Düşünmek, Eleştirmek ve Eleştirilmek Bir ihtiyaçtır, 2000, s. 4). Bu nedenle ilk 15 yıl 

bilimsel olarak da çok önemlidir. Aile ve toplumca senkronize olarak verilen emek ve 

eğitimin meyvelerinin alındığı dönemdir. İnsanın ilk gereksinimi olan “güvenlik” için bir 

nefer daha hizmet etmektedir. Soyun devamı garantilenmiş, bir “bey” daha kazanılmıştır. 

Düşman saldırlarına karşı orduya bir güç daha eklenmiş olacaktır. 

Erginlik çağındaki birey, kurduğu aile yoluyla çocuk yetiştirerek eğitime katkı 

sunacak, devletin devamlılığına hizmet edecektir. Erginlik çağındaki bir bireyin işlevlerini 

yerine getirmemesi, çocuklar tarafından dahi eleştirilebilmektedir. Büyüklere saygıyı elden 

bırakmaması gereken çocukların, bu yöndeki çıkışları hoş görülmekte ve dikkate 

alınmaktadır. Kazan ve Uruz diyalogu bunun çok güzel bir örneğini sunar: 

Kazan eydür: (…) “On altı yaş yaşladun. Bir gün ola düşem ölem, sen kalasın, yay 

çekmedün, oh atmadun, baş kesmedün, kan dökmedün, Kalın Oguz içinde cüldi almadun. 

Yarınki gün zemân dönüb ben ölüp sen kalıcak tâcum tahtum sana vermeyeler deyü sonumı 

andum agladum, ogul.” (64a/12-64b/8). 

Uruz burada (…) eydür: “A beg baba, devece böyümişsin, köşekçe aklun yok. Depece 

böyümişsin, tarıca beynün yok. Hüneri ogul atadanmı görür ögrenür, yohsa atalar oguldanmı 

ögrenür? Kaçan sen beni alub kâfir ser-haddına çıkardun, kılıç çalub baş kesdün? Men senden 

ne gördüm, ne ögrenem?” dedi. Kazan Beg (…) eydür: “A begler, Uruz hûb soyladı, şeker 

yedi.(…) Men bu oğlanı alayın, ava gedeyin. Yedi günlik azıgıla çıkayın. Oh atdugum yerleri, 

kılıç çalub baş kesdügüm yerleri göstereyim. (…) Sonra oglana gerek olur, a begler!” dedi 

(64b/8-65a/7). 

886 Yaşlılık. 

Yaşlılık, eylemlerin hızının değil etkililiğinin beklendiği bir çağdır. Çocukluk, erginlik 

çağlarından edindiği tecrübe ve bilgilerle yeni nesili yönlendirmesi gereken grup, yaşlılardır. 

Saygı ve değer görmekte, topluma “değer”ler açısından hizmet etmektedirler. Çocukluk 

“umut”, erginlik “devamlılık”, yaşlılık ise “tutarlılık ve yönlendirme” işlevindedir. Yaşlılıkla 

ilgili bilgilere 291. ve 561. maddelerde de değinilmiştir. 

887 Yaşlıların hayatı. 

Yaşlılar, danışma merkezi olarak konumlanmışlardır. Geçirdikleri yılların özünü yeni 

nesillere aktarmakta, öngörüleriyle onları doğru yola yönlendirmektedirler. 



 

298 

888 Yaşlıların görevi. 

Yaşlıların görevi; savaş zamanlarında alplar gittiğinde obaya sahip çıkmak, çocuklara 

ve erginlere danışmanlık yapmaktır. 



 

299 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

Tartışma, Sonuç ve Öneriler 

Tartışma ve Sonuç 

Bu çalışmada birincil amaç Türk dünyasının şaheserlerinden Dede Korkut 

Hikâyelerinin ve bu bağlamda diğer kurucu metinlerin anlaşılmasına katkı sağlanmasıdır. 

Söylem çözümlemesi ile Dresden Nüshasında yer alan on iki hikâye incelenmiş; sosyal, 

kültürel, tarihsel verilere ulaşılmıştır. Hikâyelerin içeriğinden ortaya çıkarılan çeşitli bilimlere 

(örneğin astronomi) ait verilere dair bir çalışmaya rastlanmamış olması, metinlerin derin 

yapısının yeterince anlaşılamadığını düşündürmektedir. İslamiyet’e, yazılı edebiyata geçişin 

özellikleri söylem üzerinden açıkça ortaya konulmaya çalışılmıştır. Eserin dönemsel 

özelliklerinin “mitik” dönemi de kapsayan, geniş bir evreni olduğu görülmüştür. Mitik 

eksenin üzerine önce Tengricilik (İslamiyet öncesi), ardından da Müslümanlığın içerdiği 

kavram ve bilgilerin eklemlendiği; her bir kavram alanının da metinlerde varlığını kesintisiz 

sürdürdüğü belirlenmiştir. Her edebî eser doğrudan kültürle ve sosyal hayatla ilgilidir. Ancak, 

Dede Korkut Hikâyelerinde bundan daha fazlası görülmektedir. Astrolojik olayların, bilgilerin 

günümüz bilimindeki kadar bilindiği ve yaşamın içinde etkin biçimde kullanıldığı 

anlaşılmaktadır. Olağanüstülük gösteren olayların ve kişilerin, insanların çaresiz ve yetersiz 

kaldığı durum ve olaylara karşı birer simge olarak oluşturulduğu anlaşılmaktadır. Toplumsal 

rollerin, hiyerarşinin, yönetim anlayışının, sosyal devlet anlayışının her bir ayrıntısı metinler 

içinde bazen doğrudan bazen de dolaylı olarak verilmiştir. Çeşitli ilkyardım verileri, savunma 

mekanizmaları, ölümcül yaralar, zorluklarla baş etme yolları karakterler üzerinden ortaya 

konmuş; tıp, psikoloji bilim alanlarında da toplumun yetkinliği gösterilmiştir. 

Hikâyeleri “anlama ve yorumlama” aşamalarını tamamlayan her bireyin pek çok bilim 

alanındaki yeterliklerine katkı sağlaması öngörülmektedir. Bugüne değin edebî, eğitimsel, 

kültürel alanlar açısından araştırılan hikâyelerin; antropoloji, sosyoloji, siyaset bilimi, kamu 

yönetimi, astroloji, astronomi, psikoloji, sağlık bilimleri alanlarında da kaynak vazifesi 

gördüğü ve araştırılması gerektiği anlaşılmaktadır. Kadim bilgi içeriklerinin “bilginin 

birikimsel” ilerleyişi ilkesine bağlı olarak yeniden değerlendirilmesi gerekmektedir. Tecrübi 

bilgi, bilimsel bilgidir. Hikâyelerde tecrübi bilgiler zemine yerleştirilmiş, olaylar ve kişiler 

kurgulanarak bilgiler örneklendirilmiştir. 



 

300 

Hâkim ideolojinin “Oğuz” çatısı etrafında kavramlaştırıldığı ortadadır. İdeolojilerin 

toplumları birleştiren, bir ülkü etrafında biraraya getirerek güçlü kılan yanı hikâyelere temel 

alınmıştır. Bireyden topluma, toplumdan bireye sürekli bir akış görülmektedir. Bu dönüşümlü 

sahada birey ve toplum birbirini bütünlemekte ve istendik vasıflarla donanmaktadır. İnanç 

özellikleri, toplumun her eyleminde belirleyici ve yönelendirici olmakla birlikte devletin 

işleyiş mekanizmasına dâhil edilmemektedir. Devletin işleyişi için her bireyin ihtiyaçları 

dikkate alınmakta, giderilmektedir. Çağımızın insan merkezli düşünsel yapısının, hikâye 

toplumunda bundan çok daha önce tesis edildiği ve uygulandığı görülmektedir. Eğitim; 

“sağlam” temellerle ve belirli kıstaslar dâhilinde kurulabilen “aile”de başlatılmakta, toplumun 

diğer mekanizmalarıyla devam ettirilmektedir. Bütün mekanizma, bir anlamda toplumun 

devamlılığı demek olan “çocuk” üzerine kuruludur. Çocuklara birey olarak değer 

verilmektedir, ancak birey erginliğine erişmesi için de düzenekler hazırlanmaktadır. Çağdaş 

anlayışta, bireyin zorluklarla mücadelesinde, çok gerekmedikçe müdahale edilmemektedir. 

Hikâyenin kadim toplumunda da düzen böyledir. Birey, güçlüklere karşı uyarılır ve tecrübi 

bilgilerle ona yollar gösterilir; ancak mücadelesi izlenir, ona müdahale edilmez. Günümüzde 

“eski”ye çeşitli şekillerde dönüşler söz konusudur. Kıyafet ve eşyalarda “retro, etnik” 

sıfatlarıyla, gıdada “organik, eski tohum vb.” sıfatlarla, kişisel gelişim için “kadîm öğretiler” 

ifadeleleriyle etiketlenen kavram ve nesnelere gittikçe artan bir merak ve talep görülmektedir. 

Dede Korkut Oğuznameleri’nin özellikle “değerler” ve “eğitim” noktalarında güncelliğini 

koruyan içeriğinin çağımız toplumunun her yaş grubundan bireylerine tanıtılması, iletilmesi 

gerekmektedir. 

Öneriler 

Dede Korkut Oğuznameleri’nin söylem çözümlemesinin yapılması ve hikâyelerde yer 

alan kültürel kimlik kodlarının ortaya konmasına ilişkin olarak araştırmacı tarafından tespit 

edilen öneriler aşağıdaki gibi sırayla belirlenmiştir. 

1. Tüm veri ve bulgular göstermektedir ki, Dede Korkut Hikâyeleri öncelikle bir 

“bilgi kaynağı”dır. 

Hikâyeler genellikle; destansı ögeler barındıran, Türklerin belli bir dönemdeki 

yaşantılarını anlatan özellikleriyle bilinmektedir. Oysa kozmolojik, eğitsel, sosyolojik, 

biyolojik, stratejik pek çok bilginin kaynağı durumundadır. Bilimsel bilgiler günümüz 

okurunca daha iyi anlaşılmalı ve kullanıma alınmalıdır. Metinlerin içerik zenginliği göz önüne 

alınarak pek çok disiplin tarafından ayrı ayrı incelenmesi gerekmektedir. 

2. Hikâyelerin iletileri geçerliliğini sürdürmektedir, çağımıza adapte edilmelidir. 



 

301 

Son yıllarda; bir toplumu meydana getiren bireylerin yaşam içerisindeki davranışlarını 

sorgulayan, insanları olumlu yönde destekleyen ve daha yaşanabilir yarınlar için insanda 

bulunması gereken evrensel değerlerin nesillere aktarımı amacıyla “değerler” eğitimi üzerinde 

durulmaktadır.  Tüm dünyada ve ülkemizde, eğitim yaşantısına dâhil edilen, müfredata katılan 

birbirinden farklı “değerler eğitimi”programları mevcuttur.  Değerler, tutumlara ve davranışa 

yol gösteren ve bunları belirleyen kılavuzlar gibidir. Bireylerin temel değerleri edinebilmeleri 

için yakın çevreleri yani okul ve ailenin önemi büyüktür. Ülkemizde eğitime entegre edilmiş 

olarak “karakter eğitimi” ve “yaşayan değerler” görülmektedir. Hikâyelerde “değer 

eğitimi”nin her iki ögesi de aileden başlayan, toplum içerisinde çeşitli pekiştireçler yoluyla 

şekillenen yapısıyla “model” alınabilecek düzeydedir. MEB ve UNESCO’nun onayladığı ve 

okullarda kazandırılması desteklenen: saygı, sevgi, sorumluluk, mutluluk, iş birliği, dürüstlük, 

alçakgönüllülük, hoşgörü, samimiyet, uyum ve özgürlük temel değerlerinin tamamı 

metinlerde bulunmaktadır. Bu, Oğuznâmelerin “evrensel” yanını ortaya koymaktadır.  Türk 

Milli Eğitiminin Genel Amaçlarının birincisinde yer alan  “Türk milletinin millî,   ahlâkî,   

insanî,   manevî ve kültürel değerlerini benimseyen,  koruyan ve geliştiren;  ailesini,  vatanını,  

milletini seven ve daima yüceltmeye çalışan” ifadesi, Dede Korkut Oğuznamelerinin de 

amacıdır. Bu de hikâyelerin “millî” yanıdır. Hikâyelerin sadece biçimsel olarak incelenmesi 

yahut “olay etrafında gelişen edebî metinler”e örnek gösterilmesi yetersizdir, şekilsel düzeyde 

kalmaktadır. İlköğrenimden üniversiteye değin eğitim-öğretimin her aşamasında, farklı 

derslere uygunluğu olan içeriklerin eğitim-öğretim programlarına dâhil edilmesi 

gerekmektedir. Millî ve tecrübelerden damıtılmış bilgilerin toplumun her kesimine aktarımı 

sağlanmalıdır. Bu aktarımda, metnin örtük iletisini ortaya koyması açısından söylem 

çözümlemesi önemli bir rol üstlenebilecektir. 

3. Dede Korkut Hikâyeleri’ndeki kültürel kodların ortaya konmasının, toplumsal 

düzeyde faydalar sağlaması beklenmektedir. 

Millet, devlet ve toplumun devamlılığı için ortak ideoloji ve ortak kültür elzemdir. 

Kültürel kimliğin öğretimi, hemen her ulusun öncelikli faaliyet alanıdır. Küresel iletişimin 

artan kapsama alanında uluslar, özgün yapılarını korumaya ve tanıtmaya gayret 

göstermektedirler. Türkiye’nin de üyesi olduğu UNESCO’nun (Birleşmiş Milletler Eğitim, 

Bilim ve Kültür Kurumu) çeşitli amaçları vardır. UNESCO Millî Komisyonlar yoluyla 

eğitimde, bilimde, kültürde ve bilgide bölgesel, altbölgesel ve karşılıklı işbirliğini 

geliştirmede birbirleriyle ve UNESCO’nun bölgesel ofis ve merkezleriyle, özellikle 

programların ortaklaşa oluşturulması ve uygulanması aracılığıyla işbirliği yapmayı 

hedeflemektedir. Bu amaçla “İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsilî Listesi”ne 



 

302 

başvurular alınmakta, değerlendirilmektedir. 2018 yılında “Dede Korkut-Korkut Ata Mirası: 

Kültürü, Efsaneleri ve Müziği (Azerbaycan ve Kazakistan ile Ortak Dosya)” bu listeye dâhil 

edilmiştir. Somut olmayan kültürel miras, “Yaşayan Miras” olarak da adlandırılmaktadır. 

Topluluklar tarafından kuşaktan kuşağa aktarılan uygulamaları, temsilleri, ifadeleri, bilgi ve 

becerileri içermekte; bir yandan topluluklara kimlik, aidiyet ve süreklilik duygusu 

oluşturmakta, diğer yandan özelde bireyi, genelde toplumu yaratıcılığa teşvik ederek doğal ve 

sosyal çevrenin yönetimine, toplumsal refah ve kalkınmaya katkı sağlamaktadır. Türk 

dünyasında bu verimli sonuçlara ulaşılması ve kalkınmanın elde edilmesi için hikâyelerin 

verilerini kültürel açıdan ortaya koyan, tanıtan her türlü bilimsel, sanatsal çalışmanın 

artırılması gerekmektedir. 

4. Türk dünyasının ortak paydası olan Dede Korkut Oğuznâmeleri, ortak çalışmalarla 

ele alınmalı ve dünyaya tanıtımı gerçekleştirilmelidir. 

Türk dünyasının hemen her yerinde hikâyelerin izlerine, varyantlarına ulaşılabilmekte, 

Dede Korkut ortak bir ata olarak göze çarpmaktadır. Hikâyelerin bu kapsayıcı yapısı ortak 

çalışmalar yoluyla müşterek Türk kültürünün yeni nesillere kavratılabilmesi açısından 

önemlidir. Tarihsel bağların hatırda tutulması, kültürel bağların devamıyla mümkün 

görülmektedir. Dünyanın çeşitli yerlerinde yaşayan milyonlarca Türk’ün, ortak varlıklarını 

bilmeleri geleceği şekillendirmede büyük rol üstlenecektir. Globalleşme eğilimindeki 

günümüz insanı, her ne olursa olsun, sosyolojik ve psikolojik açıdan güçlü olabilmek için 

“aidiyet” duygusuna muhtaçtır. Dil-niyet-aidiyet bağlamında düşünüldüğünde Dede Korkut 

Hikâyeleri; ortak dil, ideoloji ve “varlık”ı taşıması nedeniyle ait olmanın verdiği güven ve 

varlık gösterme ihtiyacına cevap verebilecek bir noktadadır. Öz varlığının farkında olan 

milletlerin, kendi kültürel yapılarını sürekli olarak tanıttıkları gözlenmektedir. Somut 

Olmayan Kültürel Miras Listesi’ne kaydı, hikâyelerin tanıtımı ve dolayısıyla Türk kültürünün 

yansıtılması için şüphesiz ki önemli bir adımdır. Bu adımların devamı sağlanmalı, 

etkinliklerin çeşitliliği artırılmalıdır. 

 

  



 

303 

KAYNAKÇA 

 

Abdirrahman, E. A. (1975). Delâil-i Hayrat şerhi Kara Davud. (K. Davud, Dü., & A. 

Akçiçek, Çev.) İstanbul: Çile Yayınları. 

Abdulla, K. (2012). Mitten yazıya veya gizli Dede Korkut (2. b.). (A. Duymaz, Çev.) İstanbul: 

Ötüken Neşriyat. 

Akkoyunlu, O. (2016). Pelin otu. Ekim 4, 2019 tarihinde Bitki Avcıları Web sitesi: 

http://bitkiavcilari.com/bitki/pelinotu.html adresinden edinilmiştir. 

Aktaş, Ş. (2003). Roman sanatı ve roman incelemesine giriş. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Albayrak, N. (1993). Dini Türk halk hikayelerinden geyik, güvercin ve deve hikayeleri: 

kaynakları ve metin tesisi (Yüksek Lisans Tezi). 

www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu adresinden edinilmiştir. (26226) 

Alekseyev, N. A. (2013). Türk dilli Sibirya halklarının şamanizmi. (M. Ergun, Çev.) Konya: 

Kömen Yayınları. 

Alp, K. (2009). Orta Asya'dan Anadolu'ya kültürel sembollere giriş. Ankara: Eflatun 

Yayınevi. 

Alyılmaz, C. (2016). "Gobu"stan'ın gizemi ("Kıpçaklar"a giden yol ). Ankara: Bitlis Eren 

Üniversitesi Yayınları. 

Atmacacılık Artvin. (tarih yok). Ağustos 21, 2019 tarihinde Türkiye Kültür Portalı: 

https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/artvin/TurizmAktiviteleri/arhavi-ve-hopa--

lcelerinde-atmacacilik adresinden edinilmiştir. 

Azmun, Y. (2019). Dede Korkut'un üçüncü elyazması- soylamalar ve iki yeni boy ile Türkmen 

Sahra Nüshası. İstanbul: Kutlu Yayınevi. 

Bal, H. (2013). Nitel araştırma yöntemi görüşme- odak grup, sözlü tarih, içerik analizi, 

söylem analizi. Isparta: Fakülte Kitabevi. 

Başkan, G. (2007). Manisa İl Halk Kütüphanesi’nde 45 Hk. 5355 no’da kayıtlı Sürûri çevirisi 

Acaibü’l-Mahlûkat adlı eserin minyatürlerinin incelenmesi (Yüksek Lisans Tezi). 

www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu adresinden edinilmiştir. (211926) 

Batuk, C. (Dü.). (2006). Nemrud. Ağustos 11, 2019 tarihinde TDV İslâm Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nemrud adresinden edinilmiştir 

Bayat, F. (2006). Ana hatlarıyla Türk şamanlığı. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Bayat, F. (2016). Türk mitolojik sistemi (3 b., Cilt II). İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Bayat, F. (2017). Kadim Türklerin mitolojik hikayeleri. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Bayat, F. (2018). Türk kültüründe deli ve delilik. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Bilgili, N. (2019). Türk mitolojisi (5. b.). Ankara: Kripto Kitaplar. 

Bilgili, N. (2019). Türklerde 5 element. Ankara: Kripto Kitaplar. 

Boyer, P., & Wertsch, J. (2015). Zihinde ve kültürde bellek (1. b.). (Y. Aşçı Dalar, Çev.) 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Böler, T. (2018). Kitâb-ı Atalar (Sözi) 15. yüzyıla ait bir atasözü derlemesi. E. Gürsoy 

Naskali (Dü.), Ayıp içinde (s. 83-149). İstanbul: Libra Kitap. 

http://www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu
http://www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu


 

304 

Ceviz, N. (2007). Arap şiirinde deve motifi. 38. ICANAS Kongresi (s. 53-62). Ankara: Atatürk 

Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu. 

Çelepi, M. S. (2012). Türk halk kültüründe rüya (Doktora Tezi). 

www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu adresinden edinilmiştir. (319447) 

Çelik, H., & Ekşi, H. (2008). Söylem analizi. Marmara Üniversitesi Atatürk Eğitim Fakültesi 

Eğitim Bilimleri Dergisi, 27(27), 99-117. 

Çolak, M. (2018). Türkçenin söz varlığında “kılıç”. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür 

Eğitim Dergisi(7), 2154-2188. 

Çoruh, H., & Türkmen, S. (2016). Develerin antik dönem kültür tarihine yansımaları. I. 

Uluslararası Devecilik Kültürü ve Deve Güreşleri Sempozyumu. 1., s. 27-45. İzmir: 

Selçuk Belediyesi Selçuk Efes Kent Belleği Yayınları. 

Çoruhlu, Y. (2006). Türk mitolojisinin anahatları (II b.). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Çubukçu, H. (2014). Etkileşimsel söylem. Ankara: Akademisyen Yayınevi. 

“Dede korkut mirası: destan, masal ve müzik” unesco somut olmayan kültürel miras listesine 

kaydedildi... (2018, Kasım 20). Kasım 13, 2019 tarihinde Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Araştırma ve Geliştirme Genel Müdürlüğü Web Sitesi: https://aregem.ktb.gov.tr/TR-

219919/dede-korkut-mirasi-destan-masal-ve-muzik-unesco-somut-o-.html adresinden 

edinilmiştir. 

Değer, Z. (2019). Dede Korkut Hikâyelerinde erkek olmanın eşiğinde av. TÜRÜK 

Uluslararası Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, 17, 267-279. 

http://www.turukdergisi.com/Makaleler/802227907_24.%20Z.%c4%b0.Deger%20267

-279.pdf.pdf adresinden edinilmiştir 

Dijk, T. v. (2015). İdeolojik çözümlemenin kategorileri. T. Van Dijk, J. Wilson, N. 

Fairclough, P. Graham, B. Çoban, B. Ataman, . . . D. Köse, B. Çoban, & Z. Özarslan 

(Dü), Söylem ve ideoloji  içinde (N. Ateş, Çev., s. 84). İstanbul: Su Yayınevi. 

Doğan Yalçıner, G. (2011). Eleştirel söylem analizi çerçevesinde Avrupa Birliği’nde 

kültürlerarası diyalog (Doktora tezi). www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu 

adresinden edinilmiştir. (288307) 

Doğan, L. (1998). Kırgızistan'ın üç büyük şehrinin isimleri üzerine bir deneme. Bilig, (36), 

216-220. 

Dreifache Konjunktion. (2018, 8 Kasım). Eylül 1, 2019 tarihinde Wikipedia: 

https://de.wikipedia.org/wiki/Dreifache_Konjunktion adresinden edinilmiştir 

Dursun, A. (2016). Türk halk hukuku. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Eliade, M. (2015). Doğuş ve yeniden doğuş. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 

Eravşar, O. (2016). Trabzon Kalesinin tarihi gelişimi ve yeni bulunan sur kapısı hakkında. 

Sakarya. http://www.xxortacag.sakarya.edu.tr/pdf/47oeravsar.pdf adresinden 

edinilmiştir 

Ercilasun, A., & Akkoyunlu, Z. (Dü). (2015). Kaşgarlı Mahmud Dîvânu Lugâti't-Türk: giriş-

metin-çeviri-notlar-dizin (2 b.). Ankara: Türk Dil Kurumu. 

Ergin, M. (2013). Dede Korkut Kitabı: İnceleme. İstanbul: Boğaziçi Yayınları. 

Erşahin, S. (1999). Türk hakimiyet geleneğinde bilge kişi: Osmanlı hakimiyetinde Şeyh 

Edebali örneği. İslâmî Araştırmalar Dergisi, 12(3-4), 303-308. 

Ertürk, D., & Şanlı, S. (2017). Türkiye'de devecilik kültürü ve deve güreşleri. Ankara: Gece 

Kitaplığı. 

http://www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu
http://www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu


 

305 

Esker, R., & Esker, N. (2017). Kitabi-Dede Qorqud biblioqrafik gösterici (Cilt I-II). Bakı: 

Uluslararası Türk Kültürü Teşkilatı. 

Feyzioğlu, N. (2006). Türk Dünyası’nda ve Anadolu’da kopuz. Atatürk Üniveristesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 31, 233-245. 

Feyzioğlu, N. (2012). Köroğlu Destanı’nın batı kolları üzerinde eleştirel söylem çözümlemesi. 

Türkiyat Araştırmaları, 16, 57-86. 

Genç, R. (1997). Türk inanışları ile milli geleneklerinde renkler ve sarı-kırmızı-yeşil. Ankara: 

ADTYK Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Gökalp, Z. (1976). Türk töresi. Ankara: Kültür Bakanlığı. 

Gökalp, Z. (1991). Türk uygarlığı tarihi. (Y. Çotuksöken, Dü.) İstanbul: İnkılâp Yayınevi. 

Gökyay, O. (2006). Dedem Korkudun Kitabı. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Gökyay, O. Ş. (Dü.). (1994). TDV İslam Ansiklopedisi (Cilt 9). Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları. 

Gömeç, S. (2016). Türk kültüründe at. Geçmişten günümüze bozkır (s. 819-834). Konya: 

Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Yayınları. Ağustos 07, 2019 

tarihinde http://www.selcuk.edu.tr/dosyalar/files/303/JENER%C4%B0K(2).pdf 

adresinden edinilmiştir 

Gülensoy, T., & Küçüker, P. (2015). Eski Türk-Moğol kişi adları sözlüğü. İstanbul: Bilge 

Kültür Sanat. 

Güllüdağ, N. (2015, Ocak 6). Türklerde damga geleneği ve Nogay Türklerinin damgaları 

üzerine. Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, s. 132-150. 

Günay, V. D. (2013). Söylem çözümlemesi. İstanbul: Papatya Yayınları. 

Günay, V. D. (2013). Sözbilim ve edebiyat incelemeleri. R. Filizok, & E. Saltık (Dü), Eleştiri 

Kuramları içinde (s. 22-45). Ankara: Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Güncel Türkçe sözlük. (tarih yok). Kasım 10, 2019 tarihinde Türk Dil Kurumu Sözlükleri: 

https://sozluk.gov.tr/?kelime= adresinden edinilmiştir 

Gür, T. (2013). Post-modern bir araştırma yöntemi olarak söylem çözümlemesi. Zeitschrift für 

die Welt der Türken , 185-202. 

Gürcan Yardımcı, K. (2017, Aralık). Türk töresinin hazineleri kutsal şaman elbiseleri 

ikonografisi . International Journal of Cultural and Social Studies, s. 461-475. 

Güvenç, B. (1979). İnsan ve kültür. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Güvenç, B. (2016). Türk kimliği (3. b.). İstanbul: Boyut Yayıncılık. 

Hacımüftüoğlu, N. (Dü.). (2017). Kısas-ı Enbiya İrşâdi Baba Ağlar Baba. Bayburt: Bayburt 

Üniversitesi Yayınları. 

Hall, S. (2017). Temsil "kültürel temsiller ve anlamlandırma uygulamaları". (İ. Dündar, Çev.) 

İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

İnan, A. (2018). Eski Türk dini tarihi. Ankara: Altınordu Yayınları. 

İnce Özyıldırım, I. (2010). Tür çözümlemesi: Türkçe metin incelemeleri ve karşılaştırmalar. 

Ankara: BilgeSu Yayıncılık. 

International, C. R. (Dü.). (2009, Nisan 4). Çin'de "avcı şahinlerin memleketi". Eylül 6, 2019 

tarihinde CRİ Online: http://turkish.cri.cn/862/2009/05/04/1s114371.htm adresinden 

edinilmiştir 



 

306 

İstihkam. (tarih yok). Ekim 30, 2019 tarihinde Kara Kuvvetleri Komutanlığı: 

http://www.kkk.tsk.tr/Siniflar/Istihkam.aspx adresinden edinilmiştir 

Jandarma sorumluluk alanları ve korunan tesisler. (tarih yok). Ekim 30, 2019 tarihinde 

Jandarma Genel Komutanlığı: https://www.jandarma.gov.tr/jandarma-tarafindan-

korunan-tesisler adresinden edinilmiştir 

Jung, C. G. (2016). Jung psikolojisi. (M. Ukray, Çev.) Ankara: Yason Yayınları. 

Kabadayı, O. (2007). Eski Türkçe gök bilimi (astronomi) terimleri. (Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi). Kırıkkale Üniveristesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı 

Ana Bilim Dalı, Kırıkkale. 

Kainatın Güneşi. (2018). Mûsa aleyhîsselamın Medyene gelişi ve Şuayb Aleyhisselâmın, kızını 

onunla evlendirmesi. Eylül 8, 2019 tarihinde Kainatın Güneşi: 

https://kainatingunesi.com/musa-aleyhisselamin-medyene-gelisi-ve-suayb-

aleyhisselamin-kizini-onunla-evlendirmesi/ adresinden edinilmiştir 

Kara, A. (tarih yok). Kazak Türklerinde kartalla avcılık. Çukurova Üniversitesi Türkoloji 

Araştırmaları Merkezi: 

http://turkoloji.cu.edu.tr/CAGDAS%20TURK%20LEHCELERI/abdulvahap_kara_kaz

ak_avcilik.pdf adresinden edinilmiştir 

Karakaya, Z. (1999). Edebî bir söylem olarak sözsüz aktarım (2. b.). Samsun: Etüt Yayınları. 

Karakurt, D. (2012). Türk Söylence Sözlüğü. 

https://ia801404.us.archive.org/16/items/Turkish-Turkic-Mythology-Glossary- 

adresinden edinilmiştir 

Karcıoğlu, U. (2017). Türk kültüründe atın önemi ve ata sporlarımızdan atlı cirit oyunu. 

Anasay, 167-198. 

Kartarı, A. (2016). Kültür, farklılık ve iletişim (2. b.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Keçiş, M. (2013). Trabzon Rum İmparatorluğu ve Türkler. Ankara: AKDTYK Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Kılavuz, A. (1991). Azrâil. TDV İslâm Ansiklopedisi. içinde TDV İslâm Araştırmaları 

Merkezi. Temmuz 25, 2019 tarihinde https://islamansiklopedisi.org.tr/azrail 

adresinden edinilmiştir 

Kocaman, A., Ruhi, Ş., Zeyrek, D., Doltaş, D., Öner, I., & Doğan, g. (2009). Söylem üzerine. 

Ankara: ODTÜ Yayıncılık. 

Kösoğlu, N. (2005). Türk olmak ya da olmamak (1. b.). Ankara: Ötüken Neşriyat. 

Kur'an-ı Kerim. (tarih yok). Ağustos 10, 2019 tarihinde Diyanet İşleri Başkanlığı Web sitesi: 

https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/sure/112-ihlas-suresi adresinden edinilmiştir 

Küçük, S. (2010). Eski Türk kültüründe renk kavramı. Bilig(54: 185-210 ). 

https://www.academia.edu/7978871/_Eski_T%C3%BCrk_K%C3%BClt%C3%BCr%

C3%BCnde_Renk_Kavram%C4%B1_Salim_K%C3%BC%C3%A7%C3%BCk 

adresinden edinilmiştir 

Levi-Strauss, C. (2012). Yapısal antropoloji. Ankara: İmge Kitabevi. 

Lvova, E., Oktyabrskaya, İ., Sagalayev, A., & Usmanova, M. (2013). Güney Sibirya 

Türklerinin geleneksel dünya görüşleri- kainat ve zaman. nesneler dünyası. (M. Ergun, 

Çev.) Konya: Kömen Yayınları. 



 

307 

Lvova, E., Oktyabrskaya, İ., Sagalayev, A., & Usmanova, M. (2013). Güney Sibirya 

Türklerinin geleneksel dünya görüşleri- simge ve ritüel. (M. Ergun, Çev.) Konya: 

Kömen Yayınları. 

Nacar-Logie, N. (2014). Dil niyet aidiyet. Ankara: Alter Yayınları. 

Nağısoylu, M. (2016). Şirazi ve onun Gülşen-i Raz tercümesi. Elazığ: Manas Yayıncılık. 

Nişanyan, S. (2018). Nişanyan sözlük: çağdaş Türkçenin etimolojisi. İstanbul: Liber Plus 

Yayınları. 

Ögel, B. (2014). Türk Mitolojisi (Cilt I-II). Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Öksüz, M. (2004). 1746-1789 Tarihleri arasında Trabzon’da sosyal ve ekonomik hayat 

(Doktora tezi). www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu adresinden 

edinilmiştir. (141509) 

Öner, E. (2008). Gevheri Divanı’nda ‘kuşlar’. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 554-

575. http://www.sosyalarastirmalar.com/cilt1/sayi5/sayi5pdf/oner_esra.pdf adresinden 

edinilmiştir 

Özçelik, S. (2005). Dede Korkut araştırmalar, notlar/dizin/metin. Ankara: Gazi Kitabevi. 

Özer, Ö. (2011). Haber söylem ideoloji. Konya: Literatürk. 

Özer, Ö. (2018). Gökyüzüne çığlık. Konya: Literatürk Academia. 

Öztürk, M., & Örs, D. (Dü). (2009). Burhân-ı Katı. İstanbul: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Öztürk, Ş. (2019, Nisan). Türk kültüründe aslan. Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları 

Dergisi, II(2), 18-39. 

Polat, F. (2007). Kültürel kimlikten ulusal kimliğe Kırgızistan örneği. İstanbul: Aktif 

Yayınevi. 

Rasonyi, L. (2017). Doğu Avrupa'da Türklük (2. b.). (D. Y. Gedikli, Dü.) İstanbul: Selenge 

Yayınları. 

Rossabi, M. (1994, Ekim). “All the Khan’s horses”. Asia For Educators: 

http://afe.easia.columbia.edu/mongols/conquests/khans_horses.pdf adresinden 

edinilmiştir 

Roux, J. (2005). Orta Asya'da kutsal bitkiler ve hayvanlar. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Roux, J. P. (2015). Eski Türk mitolojisi (2 b.). (M. Y. Sağlam, Çev.) Ankara: BilgeSu 

yayıncılık. 

Rüyada uyluk görmek. (2019, Eylül 5). Eylül 11, 2019 tarihinde İhya.org: 

https://ruya.ihya.org/ruyada-uyluk-gormek.html adresinden edinilmiştir 

Sağol Yüksekkaya, G. (2007). Kalın ve çeyiz. E. Gürsoy Naskali, & A. Koç (Dü), Hediye 

Kitabı içinde (s. 396-406). İstanbul: Kitabevi. 

Shahgoli, N., Yaghoobi, V., Aghatabai, S., & Behzad, S. (2019). Dede Korkut Kitabı’nın 

Günbet Yazması: inceleme, metin, dizin ve tıpkıbasım. Modern Türklük Araştırmaları 

Dergisi, XVI(2), 147-379. doi:10.1501/MTAD.16.2019.2.11 

Solak, Ö. (2011, Eylül-Ekim). Küçük Ağa romanının eleştirel söylem analizi. Akademik Bakış 

Dergisi. http://www.akademikbakis.org adresinden edinilmiştir 

Solmaz, S. (2018). Çavuş unvanının kökeni, anlamları ve Türkiye Selçukluları döneminde 

kullanımı. SUTAD, 423-436. 

http://www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu


 

308 

Sonsuz. (2016, Mayıs 3). Türk mitolojisine göre güneş, ay ve yıldızlar. Ağustos 16, 2019 

tarihinde Sonsuz Us: https://www.sonsuz.us/turk-mitolojisine-gore-gunes-ay-ve-

yildizlar/ adresinden edinilmiştir 

Sözen, E. (1999). Söylem. İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Sözen, E. (1999). Söylem belirsizlik, mübadele, bilgi/güç ve refleksivite. İstanbul: Paradigma 

Yayınları. 

Sümer, F. (2009). Salur. İslam ansiklopedisi. TDV İslâm Araştırmaları Merkezi. Şubat 8, 

2019 tarihinde https://islamansiklopedisi.org.tr/salur adresinden edinilmiştir 

Şahin, H. (2012). Türkmenistan'da kültürel kimlik ve folklor. Türk Dünyası İncelemeleri 

Dergisi, 285-306. 

Şahin, U. (2012). Malcolm Bradbury’nin To The Hermıtage adlı romanının eleştirel söylem 

biçembilimsel yöntem ışığında incelenmesi. (Doktora tezi) 

www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu adresinden edinilmiştir. (326849) 

Tandoğan, R. (2016). Roma dönemi erkek kıyafetlerine bakış. Temmuz 30, 2019 tarihinde 

academia: 

https://www.academia.edu/25229533/Roma_D%C3%B6nemi_Erkek_K%C4%B1yafe

tleri adresinden edinilmiştir 

Tarama sözlüğü. (2009). Aksoy, Ö., & Dilçin, D. (Dü). (3 b.). Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve 

Tarih Yüksek Kurumu Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Tekin, M. (2010). Roman sanatı (8 b.). İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Tezcan, S., & Boeschoten, H. (2001). Dede Korkut Oğuznameleri. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Topaloğlu, B. (2001). Cebbâr. TDV İslâm Ansiklopedisi. içinde TDV İslâm Araştırmalar 

Merkezi. Temmuz 25, 2019 tarihinde https://islamansiklopedisi.org.tr/cebbar 

adresinden edinilmiştir 

Topaloğlu, B. (2001). Kâdir. TDV İslam Ansiklopedisi. içinde TDV İslâm Araştırmaları 

Merkezi. Temmuz 25, 2019 tarihinde https://islamansiklopedisi.org.tr/kadir adresinden 

edinilmiştir 

Toprak, F. (2004). Türklerde kozmoloji bilgisi ve İslâm sonrası metinlerde geçen yıldız-

gezegen isimlerinin etimolojisi. TİKA I. Uluslararası Türkoloji Sempozyumu, (s. 20-

27). Kırım. 

Tozlu, S., & Kılıç, Ü. (2011). Erzurum ziraat tarihinden notlar: zeyrek. Karadeniz Sosyal 

Bilimler Dergisi, 3(4), s. 101-116. 

Tulum, M., & Tulum, M. M. (2016). Oğuznameler Oğuz beylerinin hikâyeleri. Ankara: 

Atatürk Kültür Merkezi. 

Tural, S. (1992). Kültürel kimlik üzerine düşünceler (2. b.). Ankara: Ecdâd Yayım-Pazarlama. 

Tural, S. (2000). Düşünmek, eleştirmek ve eleştirilmek bir ihtiyaçtır. Bilge(24), 3-7. 

Türk Dil Kurumu. (2009). Tarama sözlüğü (3 b., Cilt III). (Ö. Aksoy, & D. Dilçin, Dü) 

Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Türk Dil Kurumu sözlükleri. (tarih yok). Güncel Türkçe sözlük: https://sozluk.gov.tr/ 

adresinden edinilmiştir 

Türk mitolojisi Türklere göre uzay ve insan güneş ay ve yıldızlar. (2015, Ağustos 11). 

Ağustos 31, 2019 tarihinde kozanbilgi.net: http://www.kozanbilgi.net/turk-mitolojisi-

turklere-gore-uzay-ve-insan-gunes-ay-ve-yildizlar.html adresinden edinilmiştir 

http://www.yoktez.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorgu


 

309 

Uçan, H. (2013). Dilbilim gösterge bilim ve edebiyat eğitimi (2. b.). Ankara: Hece Yayınları. 

Ulaş, E. (2018). Gerçek köye dönüş projesi: kenevir. İstanbul: Hiper Yayın. 

User, H. (2007). Runik harfli Türk yazıtlarında av. Dil Araştırmaları Dergisi, (1), 1, 49-59. 

Uygur, N. (2016). İnsan açısından edebiyat (4. b.). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Ünalan, Ş. (2012). Dil ve kültür (5. b.). Ankara: Eskiyeni Yayınları. 

Van Dijk, T., Wilson, J., Fairclough, N., Graham, P., Çoban, B., Ataman, B., . . . Köse , D. 

(2015). Söylem ve ideoloji. İstanbul: Su Yayınevi. 

Vardar, B., Demircan, Ö., Doğuman, E., Güz, N., Işık, G., Özil, Ş., . . . Sözer, E. (1983). XX. 

Yüzyıl dilbilimi. (B. Vardar, Dü.) Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Von Diez, H. (2018). Oğuz Tepegözü. (H. Güneş, Çev.) İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

What is eHRAF. ((yy)). Temmuz 10, 2019 tarihinde eHRAF World Cultures: 

https://hraf.yale.edu/products/ehraf-world-cultures/features-benefits-uses/ adresinden 

edinilmiştir 

Yardımcı, M. (1998). Geleneksel kültürümüzde ve âşıkların dilinde sayılar. III. Uluslar arası 

Çukurova Halk Kültürü Bilgi Şöleni Bildirileri. Adana: Adana Valiliği. Çukurova 

Üniversitesi Türkoloji Araştırmaları Merkezi: 

http://turkoloji.cu.edu.tr/CUKUROVA/sempozyum/semp_3/semp_ana_3.php 

adresinden edinilmiştir 

Yazarı yok. (2020, Ocak 23). Damnatio ad bestias. Şubat 14, 2020 tarihinde wikipedia.org: 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Damnatio_ad_bestias adresinden edinilmiştir 

Yükçü, S. (2011). İki kültür iki güreş deve güreşi-boğa güreşi. İzmir: Altın Nokta Basım 

Yayın Dağıtım. 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

310 

EKLER 

EK-1. Kültürel Muhteva Tablosu (Outline of Cultural Material/OCM) 

Kültürel Muhteva ve Ögeler Rehberi* 

 

00 KATEGORİSİZ DEĞİŞKENLER (Diğer kategorilere girmeyenler) 

 

10 GENEL YÖNELİM   

 101 Tanıtma    

 102 Haritalar     

 103 Yer isimleri  

 104 Sözlük   

 105 Kültürel özet  

  

11 KAYNAKLAR 

111 Kullanılan kaynaklar 

112 Başvurulan kaynaklar 

113 Diğer kaynaklar 

114 Gözlemler 

115 Muhabirler 

116 Kitaplar 

117 Saha (gözlem) notları 

 

12 YÖNTEMBİLİM   

 121 Teorik yönelim   

 122 Pratik hazırlıklar   

 123 Gözlemler   

 124 Görüşmeler   

 125 Anketler    

 126 Ses kayıtları (bantlar)  

 127 Tarihi araştırmalar  

 

 

 

 

13 COĞRAFYA 

131 Yer 

132 İklim 

133 Topoğrafya 

134 Toprak 

135 Mineral yatakları 

136 Hayvanlar 

137 Bitki örtüsü 

 

İNSAN VE KÜLTÜR 

 

14 İNSAN BİYOLOJİSİ   

 141 Antropoloji  

 142 Somatoloji   

 143 Genetik    

 144 Irksal yakınlık   

 145 Ontogenetik bilgiler  

146 Beslenme   

 147 Fizyolojik bilgiler 

  

15 DAVRANIŞ VE KİŞİLİK 

151 Duyum ve algılama 

152 Dürtüler ve duygular  

153 Davranış değişikliği 

154 Uyum süreçleri  

155 Kültür kişilik (sistemi)  

156 Sosyal kişilikler (roller) 

157 Kişilik (karakter) 



 

311 

158 Kişilik bozuklukları 

 159 Yaşam öyküsü (örnekleri) 

 

16 DEMOĞRAFYA   

 161Nüfus    

 162 Nüfusun yapısı   

163 Doğum istatistikleri  

164 Doğum hızları  

 165Ölüm hızları   

166 İç göç   

 167 Dış göç    

168 Nüfus politikası  

  

17 TARİH VE KÜLTÜR 

171 Dağılma (yayılma) 

172 Arkeoloji  

173 Geleneksel tarih  

174 Tarihi inşa  

175 Yazılı tarih 

176 Keşifler ve yaratıcılık  

177 Akkültürasyon 

178 Sosyal-kültürel değişme 

 

18 TÜM KÜLTÜR   

 181 Moral (ahlak)   

182 Fonksiyon  

 183 Kurallar    

184 Kültürel katılma   

185 Kültürel hedefler   

186 Kendine yönelme 

(Etnosantrizm)  

    

     

 

     

19  DİL 

191 Konuşma dili 

192 Sözlük 

193 Gramer, sentaks  

194 Fonoloji (ses bilim) 

195 Üslup  

196 Anlam bilim 

197 Anlamsal ilişkiler 

198 Diller (lehçeler) 

 

20 HABERLEŞME   

 201 Jestler ve işaretler  

202 Haberin ulaştırılması 

 203 Haberin yayılışı  

 204 Basın   

 205 Posta   

 206 Telefon ve telgraf  

207 Radyo ve TV  

 208 Kamuoyu   

   

21 KAYNAKLAR 

211 Çoğaltma araçları 

212 Yazı dili  

213 Basım işleri 

214 Yayım  

215 Fotoğraf  

216 Ses kayıtları 

217 Arşivler ve kütükler 

218 Yazı ve baskı malzemesi 

 

 

 

22 BESİN KAYNAKLARI 

 221 Yıllık üretim takvimi  



 

312 

222 Toplama    

223 Tavukçuluk   

224 Avcılık    

225 Deniz avcılığı   

 226 Balıkçılık   

 227 Balıkçılık malzemesi  

 228 Deniz Endüstrisi 

 

23 HAYVANCILIK 

231 Evcil hayvanlar 

232 Uygulamalı veterinerlik 

233 Otlatma  

234 Süt ve süt ürünleri 

235 Kümes hayvancılığı 

236 Yan ürünler (et, kemik ve sakat 

at gibi) 

 

 

24 TARIM 

241 Toprağı sürme 

242 Tarım bilgileri   

243 Tahıl üretimi  

244 Sebze üretimi   

245 Ormancılık 

246 Hayvan kesimleri 

247 Çiçekçilik 

248 Dokuma (pamuk, keten) 

249 Özel ürünler 

 

 

 

 

 

 

 

25 BESİN TEKNOLOJİSİ  

251 Depolama ve saklama 

 252 Hazırlama 

253 Et paketleme  

 254 Soğuk depolama  

 255 Konserve endüstrisi 

 256 Kavurma   

 257 Kurutma   

 258 Pastırma   

   

26 BESİN TÜKETİMİ   

261 Açlığın giderilmesi 

262 Diyet ve yiyecekler 

263 Baharat  

264 Yemekler    

265 Beslenme hizmetleri 

266 Kanibalizm (yamyamlık) 

(kendi türünü yeme) 

  

27 İÇKİ, İLAÇ VE KEYİF 

VERİCİLER 

271 Su ve susuzluk    

272 Alkolsüz içkiler    

273 Alkollü içkiler    

274 İçki endüstrileri    

275 Meyhaneler   

276 Narkotik 

277 Tütün     

278 İlaçlar ve eczacılık 

 

 

 

 

 

 



 

313 

28 DERİ, DOKUMA VE TUHAFİYE 

281 Dericilik  

282 Deri endüstrisi 

283 Urgancılık 

284 Örmecilik   

285 Hasır ve sepetçilik 

286 Dokuma ürünleri 

287 Dokunmamış ürünler 

288 Tekstil 

289 Kâğıt endüstrisi 

 

29 GİYİM KUŞAM 

291 Normal giyim eşyası 

292 Özel giyim eşyası 

293 Kişisel aksesuarlar  

294 Giyim eşyası üretimi 

295 Özel giyim eşyası üretimi 

296 Elbise temizleme ve onarımı

   

30 SÜS EŞYASI    

301 Süs eşyası   

302 Tuvalet müstahzaratı  

303 Tuvalet eşyasının üretimi 

304 Tadil    

305 Güzellik uzmanları  

306 Ziynet eşyası üretimi 

     

31 DOĞAL ZENGİNLİKLER 

311 Toprağın kullanılması 

312 Su kaynakları 

313 Kereste ve tomruk 

314 Orman ürünleri 

315 Petrol ve gaz kuyuları 

316 Madencilik ve ocakçılık 

317 Maden ve mineral yatakları 

32 MALZEME ÜRETİMİ 

321 Ahşap malzeme  

322 Ahşap inşaat 

323 Seramik malzeme  

324 Taş malzeme 

325 Metal malzeme 

326 Çeşitli maden zanaatları  

327 Demir ve çelik 

328 Metal endüstrileri 

 

33 İNŞAAT 

331 İnşaat endüstrisi 

332 Toprak kazma işleri  

333 Duvarcılık   

334 Çelik inşaatçılık 

335 Doğramacılık 

336 Sıhhî tesisatçılık 

337 Elektrik tesisatı 

338 Çeşitli yapı sanatları 

339 Malzeme üretim endüstrisi 

 

34 YAPILAR 

341 Mimarlık  

342 Meskenler 

343 Mesken dışı yapılar  

344 Kamu yapıları 

345 Dinlenme (tatil) yapıları  

346 Ticaret yapıları  

347 Endüstri yapıları  

348 Tarihi yapılar  

     

 

 

 



 

314 

35 YAPILARIN İŞLETME VE 

BAKIMI 

351 Bahçe 

352 Eşya (mobilya) 

353 Tefriş (donatım) 

354 Isıtma ve aydınlatma 

355 Çeşitli tesisat 

356 Ev yönetimi (işletme) 

357 İç hizmetler 

 

36 YERLEŞMELER 

361 Örüntüler (biçimler) 

362 Konutlar   

363 Yollar ve trafik 

364 Kanalizasyon 

365 Kamu kuruluşları 

366 Ticari kuruluşlar 

367 Parklar  

368 Çeşitli kentsel kuruluşlar  

369 Kent ve köy hayatı 

 

37 ENERJİ VE ENDÜSTRİ 

371 Enerji kaynakları 

372 İtfaiye 

373 Aydınlatma 

374 Isıtma    

375 Isı santralleri 

376 Su 

377 Hidro-elektrik santraller 

378 Atom enerjisi 

379 Diğer enerji kaynakları 

 

 

 

 

38 KİMYA ENDÜSTRİSİ  

381 Mühendislik hizmetleri  

382 Petrol ve kömür 

383 Lastik endüstrisi  

384 Sentetikler 

385 Pet-kim ürünleri 

386 Boya sanayii  

387 Gübre sanayii  

388 Sabun ve deterjanlar 

389 Patlayıcı maddeler  

 

39 AĞIR SANAYİ 

391 Takım tezgâhları 

392 Makine endüstrisi 

393 Elektrik endüstrisi 

394 Isıtma ve aydınlatma 

395 Optik endüstrisi 

396 Tersaneler ve doklar 

397 Demiryolu endüstrisi 

398 Otomotif endüstrisi 

399 Uçak endüstrisi 

 

40 MAKİNELER    

401 Makinistler   

402 Endüstri makineleri  

403 Elektrik makineleri 

405 Ölçme ve kayıt aletleri  

406 Ulaştırma makineleri 

407 Tarım makineleri 

 

 

 

 

 

  



 

315 

41 ARAÇ VE GEREÇLER 

411 Silahlar 

412 Genel aletler 

413 Özel aletler 

414 Çeşitli hırdavat 

415 Gereçler 

416 Kap kacak 

417 Apareyler (cihazlar) 

 

42 MAL-MÜLK    

 421 Mülkiyet sistemi  

 422 Taşınır mallar 

 423 Taşınmaz mallar  

 424 Tüzel haklar 

425 Satınalma ve satma  

426 Ödünç verme 

427 Kiraya verme  

428 Miras (intikal) 

429 Yönetim ve kontrol 

 

43 DEĞİŞ TOKUŞ   

431 Hediye alışverişi   

432 Satın alma ve satma 

433 Üretim ve ikmal 

434 Gelir ve istek 

435 Fiyat ve değer 

436 Değişim ortamı  

437 Alışveriş (çarşı, piyasa) 

438 İç ticaret 

439 Dış ticaret 

 

 

 

 

 

44 PİYASA 

441 Ticaret  

442 Toptancılık  

443 Perakendecilik 

444 Piyasa araştırması 

445 Hizmetler kesimi 

446 Komisyonculuk 

447 Reklamcılık  

 

45 FİNANSMAN 

451 Muhasebe 

452 Krediler  

453 Bankacılık 

454 Tasarruf ve yatırımlar 

455 Borsa spekülasyonları 

456 Sigortacılık 

457 Sarraflık (kambiyo) 

458 İş ve piyasa mevsimleri 

 

46 İŞLER VE İŞÇİLER  

461 İş ve tatil günleri  

462 Cinsiyete göre iş bölümü 

463 Uzmanlık, sanatkârlık 

464 İşçi ve iş veren 

465 Gündelikler ve ücretler 

466 İşçi-işveren ilişkileri 

467 İşçi örgütleri (sendikalar) 

468 Toplu sözleşme  

 

 

 

 

 

 



 

316 

47 TİCARİ VE ENDÜSTRİYEL 

ÖRGÜTLER 

471 Anamal ve mülkiyet 

472 Özel girişimler 

473 Şirketler 

474 Kooperatifler 

475 Kamu iktisadi kuruluşları 

476 Yardımlaşma 

477 Rekabet 

478 Denetim 

479 Ticaret ve sanayi odaları 

 

 

48 TURİZM VE ULAŞIM 

481 Hareket ve vasıtalar 

482 Yük taşıma 

483 Ulaştırma şirketleri 

484 Seyahat 

485 Turizm acenteleri 

486 Yollar  

487 Ambarcılık 

488 Taşımacılık 

 

 

49 KARA ULAŞIMI 

491 Karayolları 

492 Hayvanlı taşıma 

493 Araçlar 

494 Karayolu ulaşımı 

495 Yardımcı ulaşım 

496 Demiryolları  

497 Demiryolu ulaşımı 

498 İstasyon ve terminaller  

499 Kara ve demiryolu inşaatı 

 

50 DENİZ VE HAVA YOLLARI 

501 Gemiler  

502 Gemicilik  

503 Deniz ve su yolları 

504 Limanlar  

505 Deniz ulaşımı 

506 Hava araçları 

507 Havacılık  

508 Alan işletmeleri   

509 Havayolu ulaşımı 

 

51 HAYAT STANDARDI 

511 Hayat standardı 

512 Günlük işler 

513 Uyku 

514 Temizlik 

515 Kişisel sağlık 

516 Belli bir dönemdeki durum 

517 Boş zamanları değerlendirme 

  

52 DİNLENME  

521 Sohbet 

522 Güldürü (mizah)  

523 Özel meraklar (hobby)  

524 Oyunlar 

525 Kumar 

526 Atletizm 

527 Hafta sonu ve bayramlar 

528 Tatiller   

529 Dinlenme olanakları 

 

 

 

 

 



 

317 

53 GÜZEL SANATLAR 

531 Dekorasyon 

532 Grafik (plastik) sanatlar 

533 Müzik 

534 Müzik aletleri 

535 Dans-oyun  

536 Tiyatro 

537 Güzel konuşmalar 

538 Edebiyat 

539 Güzel yazılar 

 

54 EĞLENCE 

541 Seyir sanatları  

542 Ticari sporlar 

543 Sergiler  

544 Konferanslar 

545 Konserler   

546 Sinema  

547 Gece kulüpleri  

548 Kanun dışı örgütler 

549 Dinlendirici eğlendirici 

programlar 

 

55 BİREY VE HAREKETLİLİK 

551 Kişisel isimler (lakap) 

552 Hayvan ve eşya isimleri 

553 Takma isimler 

554 Statü, rol ve rütbe 

555 Yetenekler 

556 Servet kazanma 

557 Sahtekârlığın güçlenmesi 

  

 

 

 

56 TABAKALAŞMA  

561 Yaş grupları (akranlar) 

562 Cinslerin durumları 

563 Etnik tabakalaşma 

564 Kastlar  

565 Sınıflar  

566 Kölelik 

567 Esirler  

568 Gecekondular 

569 İşçiler 

 

57 KİŞİLERARASI İLİŞKİLER 

571 Sosyal ilişkiler ve gruplar 

572 Dostluk 

573 Klikler (hizipler) 

574 Misafirlik, konukseverlik 

575 Dinsel dayanışma 

576 Görgü 

577 Etnik (davranış) farkları 

578 Grup-içi çatışmalar 

579 Başkaldırma 

  

58 EVLİLİK 

581 Evliliğin temeli  

582 Evliliğin düzenlenmesi 

583 Evlilik biçimi 

584 Evliliğin kurulması 

585 Evlilik töreni (nikâh) 

586 Sona erdirilmesi 

587 İkincil evlilikler  

588 Yasa dışı ilişkiler 

589 Evlilikten kaçma 

 

 

 



 

318 

59 AİLE 

591 Ailenin yaşadığı yer 

592 Hane halkı 

593 Aile ilişkileri 

594 Nüklüeer (çekirdek) aile 

595 Poligami (çok eşlilik) 

596 Geniş aile 

597 Çocuk (evlatlık) edinme 

  

60 AKRABALIK  

601 Akrabalık sözcükleri  

602 Akrabalık ilişkileri 

603 Büyükler, torunlar 

604 Amca ve yeğen akrabaları 

605 Kuzenler, yeğenler 

606 Kayınlar 

607 Kayınbirader ve yengeler 

608 «Sanki» akrabalıklar  

609 Akraba olmayanlara karşı 

tutum ve davranış 

 

61 AKRABALIK GRUPLARI 

611 Soy bilme kuralları 

612 Hısım ve yakınlar 

613 Soy çizgisi (ağacı) 

614 Kardeşler 

615 Soy sop, sülale 

616 Yarımlar (moties) 

617 İki soylu gruplar 

618 Klanlar 

619 Kabile (aşiret) ve mülkiyet 

 

 

 

        

62 MAHALLE (SEMT) KÖY 

621 Mahalle yapısı  

622 Muhtar 

623 İhtiyar heyeti (kurul) 

624 Yerel memurlar  

625 Polis 

626 Sosyal kontrol 

627 Grup-içi hukuk 

628 Gruplararası hukuk 

 

63 MEKÂNDA ÖRGÜTLENME 

631 Mekân (yerleşmeler) 

632 Kasabalar 

633 Kentler 

634 Kazalar 

635 İller (vilâyet) 

636 Bağlı bölgeler 

  

64 DEVLET 

641 Vatandaşlık  

642 Anayasa 

643 Başkanlık 

644 Başbakanlık 

645 Kabine (hükümet)  

646 Parlamento 

647 Yönetim kuruluşları 

648 Dış ilişkiler 

649 Yargı örgütleri  

 

     

 

 

 

 

 



 

319 

65 HÜKÜMET 

651 Vergilendirme 

652 Kamu giderleri  

653 Kamu hizmetleri 

654 Araştırma ve geliştirme 

655 Kamu girişimleri 

656 Kamu mevzuatı 

657 Milli güvenlik 

658 Milli eğitim 

659 (Diğer) hükümet görevleri 

 

66 SİYASAL DAVRANIŞ 

661 Sömürme, kullanma 

662 Entrika 

663 Hizmetler  

664 Baskı grupları  

665 Partiler 

666 Seçimler  

667 Siyasal gruplar 

668 Siyasal hareketler 

669 Devrimler 

 

67 HUKUK 

671 Hukuki normlar 

672 Hukuki sorumluluk 

673 Hatalar 

674 Suçlar 

675 Kontrat ve anlaşmalar 

676 Kurumlar 

   

 

 

 

 

 

68 CÜRÜM VE CEZA  

681 Müeyyideler (yaptırımlar) 

682 Cinayet 

683 Kişiye karşı suçlar  

684 Cinsiyet ve evlilik suçları 

685 Mal ve mülke saldırı 

686 Vecibelerin yerine 

getirilmemesi 

687 Devlete karşı suçlar 

688 Toplu (kamu) suçları  

 

69 YARGI SİSTEMİ (ADALET) 

691 Kanuna sığınma 

692 Yargı gücü 

693 Yargı, kuruluş ve kadrosu 

694 Adli kovuşturmanın işleyişi 

695 Dava 

696 Yargı (mekanizmasının) 

işlemesi 

697 Hapishaneler, hapis cezası 

698 Özel mahkemeler 

699 Cezalar 

 

70 SİLAHLI KUVVETLER 

701 Askeri kuruluşlar  

702 Askere alma ve eğitim 

703 Disiplin ve moral  

704 Kara kuvvetleri 

705 Menzil komutanlıkları 

706 Deniz kuvvetleri  

707 Hava kuvvetleri 

708 Jandarma  

 

 

 



 

320 

71 ASKERİ TEKNOLOJİ 

711 İstihkâm sınıfı 

712 Askeri tesisler (üsler) 

713 Ordonat (ordu donatım) 

714 Üniformalar 

715 Askeri araçlar 

716 Savaş gemileri 

717 Savaş uçakları  

718 Askeri teçhizat 

719 Savaş endüstrisi 

 

72 SAVAŞ 

721 Savaş açma 

722 Savaş hazırlığı (seferberlik) 

723 Strateji 

724 İkmal ve lojistik  

725 Taktik  

726 Savaş 

727 Savaş sonrası 

728 Barış yapma 

729 Savaş emeklileri 

 

73 SOSYAL PROBLEMLER 

731 Felaketler, âfetler 

732 Sakatlar, uzuv eksikliği 

733 Alkolizm, esrarkeşlik 

734 Kötürümler 

735 Yoksullar 

736 Düşkünler (bağımlılar) 

737 Yaşlılar 

  

  

 

 

74 ZENGİNLİK VE SOSYAL 

HİZMETLER 

741 Yardım kuruluşları  

742 Tıp araştırmaları  

743 Hastane ve klinikler 

744 Halk sağlığı ve korunma  

745 Sosyal sigorta 

746 Kamu yardımları  

747 Özel yardım kuruluşları  

478 Sosyal hizmetler  

 

75 SAĞLIK, HASTALIK VE TIP 

751 Koruyucu hekimlik 

752 Sakatlıklar 

753 Hastalıkların açıklaması 

754 Büyü 

755 Muska ve cin tedavisi 

756 Ruh hekimliği 

757 Tıbbi tedavi 

758 Tıbbi bakım 

759 Tıbbi personel 

 

76 ÖLÜM  

761 Hayat ve ölüm kavramı 

762 Hayatına son verme 

763 Ölüm 

764 Cenaze töreni 

765 Yas tutma  

766 Değişik davranışlar 

767 Ölüme intikal 

768 Ölü Kültü (ölüye tapma)  

 

 

 

 



 

321 

77 DİNİ İNANÇLAR 

771 Genel dini davranış 

772 Kozmoloji 

773 Mitoloji 

774 Ruhçuluk 

775 Öbür dünyacılık 

776 Tanrıların ruhu 

777 Şans ve talih 

778 Kutsal yerler ve eşya 

779 Kutsal sistemler 

 

78 DİNİ KURULUŞLAR 

781 Pratik ve uygulama 

782 Af dileme, sığınma 

783 Günah çıkarma, affetme  

784 Yasaklar  

785 Ritüeller (tören kuralları) 

786 Eski tanrılara gizli tapma 

787 Gaipten haber verme 

788 Ritüeller (tören kuralları) 

789 Büyü 

 

79 DİNİ KURULUŞLAR 

791 Hokkabazlar 

792 Ermişler 

793 Hocalar, imamlar 

794 Cemaat 

795 Gruplar (tarikatlar) 

796 Kurumlaşmış törenler 

797 Misyonerler 

798 Dini cezalar 

 

 

 

  

80 SAYILAR VE ÖLÇÜLER 

801 Sayı bilgisi 

802 Sayılar 

803 Matematik (ölçme)  

804 Vezinler ve ölçüler 

805 Zamanın ölçülmesi 

806 Paranın ölçülmesi 

807 Toprağın ölçülmesi 

 

81 KESİN BİLGİ 

811 Mantık 

812 Felsefe 

813 Bilimsel yöntem 

814 Beşeri incelemeler 

815 Saf bilim 

816 Uygulamalı bilim 

  

82 DOĞA VE İNSAN KONUSUNDA 

YAYGIN BİLGİ 

821 Hava 

822 Fizik 

823 Coğrafya 

824 Botanik  

825 Zooloji  

826 Anatomi  

827 Fizyoloji  

828 Sosyoloji 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

322 

83 CİNSİYET 

831 Cinsellik 

832 Cinsel uyarma, uyarılma 

833 Cinsel birleşme 

834 Cinsel kısıtlamalar 

835 Akrabalık ilişkilerinde 

836 Evlilik-öncesi ilişkiler 

837 Homoseksüellik 

838 Cinsel davranışlar 

 

84 ÇOĞALMA  

841 Adet görme 

842 Gebe kalma 

843 Gebelik  

844 Doğum  

845 Zor ve güç doğumlar  

846 Doğum sonrası bakım 

847 Düşük, düşürme, bebek 

öldürme 

848 Yasa dışı bebekler, çocuklar 

 

85 BEBEK VE ÇOCUK 

851 (Çocuğun) toplumsal yeri 

852 Çocukluk çağı törenleri 

853 Bebeğin beslenmesi 

854 Bebek bakımı 

855 Çocuk bakımı 

856 Çocuk gelişmesi 

857 Çocukluk faaliyetleri (oyunlar) 

858 Çocukların toplum içindeki 

yeri 

 

 

 

 

86 TOPLUMSALLAŞTIRMA 

861 Öğretim teknikleri 

862 Memeden kesme  

863 Temizliğe alıştırma 

864 Cinsel eğitim 

865 İstediğini elde etme  

866 Bağımsızlık eğitimi 

867 Görgü eğitimi  

868 Becerilerin öğretilmesi 

869 İnançların öğretilmesi 

 

87 EĞİTİM 

871 Eğitim sistemi 

872 İlk öğretim 

873 Genel eğitim 

874 Mesleki öğretim 

875 Öğretmenler 

876 Eğitim kuramı, yöntemler 

877 Değerlendirme 

878 Yüksek öğretim 

     

88 DELİKANLILIK, ERGİNLİK VE 

YAŞLILIK 

881 Buluğa erme, eriştirme  

882 Delikanlıların statüsü 

883 Delikanlılık örgütleri 

884 Çoğunluk  

885 Erginlik çağı 

886 Yaşlılık 

887 Yaşlıların hayatı 

888 Yaşlıların görevleri



 

323 

ÖZ GEÇMİŞ 

1982 yılında Bayburt’ta doğdu. İlköğrenimini Cumhuriyet İlkokulunda, ortaokul ve 

lise öğrenimini Bayburt Anadolu Lisesinde tamamladı. 1999 yılında kazandığı Kocaeli 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı programından 2003 yılında mezun 

oldu. Aynı yıl yine aynı Üniversitenin Sosyal Bilimler Enstitüsünde başladığı Türk Dili ve 

Edebiyatı Öğretmenliği (tezsiz) yüksek lisans programından 2005 yılında mezun oldu. 2013 

yılında Atatürk Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Öğretmenliği 

bilim dalında doktoraya başladı. 2003-2008 yılları arasında çeşitli dershanelerde Türkçe 

öğretmenliği, 2008-2009 döneminde Sebahattin Bozo Lisesinde Türk Dili ve Edebiyatı 

Öğretmenliği yaptı. 2009-2015 yılları arasında Ahi Evran Üniversitesinde Türk Dili 

Okutmanı olarak görev yaptı. 2015 yılında Bayburt Üniversitesi Türk Dili Bölümünde 

öğretim görevlisi olarak başladığı görevine devam etmektedir. Evli ve bir kız çocuğu 

annesidir.  

 

 

 

 

 


