
 

 

 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı 

İslam Tarihi Bilim Dalı 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

MİZANCI MEHMED MURAD’IN HAYATI, ESERLERİ VE 

MUHTASAR TARİH-İ UMÛMÎ ADLI ESERİNİN 

TRANSKRİPSİYONU VE DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

Nazime AKDENİZ 

16916008 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Oktay BOZAN 

 

 

 

 

Diyarbakır – 2020 

 



 

 

 

 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı 

İslam Tarihi Bilim Dalı 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

MİZANCI MEHMED MURAD’IN HAYATI, ESERLERİ VE 

MUHTASAR TARİH-İ UMÛMÎ ADLI ESERİNİN 

TRANSKRİPSİYONU VE DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

 

Nazime AKDENİZ 

16916008 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Oktay BOZAN 

 

 

 

 

 

 

Diyarbakır – 2020 



 

 

 

TAAHHÜTNAME 

SOSYAL BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

Dicle Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliğine göre 

hazırlamış olduğum “Mizancı Mehmed Murad’ın Hayatı, Eserleri ve Muhtasar 

Tarih-i Umûmî Adlı Eserinin değerlendirilmesi ve Transkripsiyonu” adlı tezin 

tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve tez yazım 

kılavuzuna uygun olarak hazırladığımı taahhüt eder, tezimin kâğıt ve elektronik 

kopyalarının Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü arşivlerinde saklanmasına 

izin verdiğimi onaylarım. Lisansüstü Eğitim-Öğretim yönetmeliğinin ilgili maddeleri 

uyarınca gereğinin yapılmasını arz ederim.  

 

          20/01/2020 

Nazime AKDENİZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

T.C  

DİCLE UNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ 

DİYARBAKIR 

Nazime AKDENİZ tarafından yapılan “Mizancı Mehmed Murad’ın Hayatı, 

Eserleri, Muhtasar Tarih-i Umûmî Adlı Eserinin Transkripsiyonu ve 

Değerlendirilmesi” konulu bu çalışma, jürimiz tarafından İslam Tarihi ve Sanatları 

Anabilim Dalı İslam Tarihi Bilim Dalında YÜKSEK LİSANS tezi olarak kabul 

edilmiştir.  

Jüri Üyesinin 

Ünvanı     Adı Soyadı 

Başkan: Doç. Dr. Abdurrahman DAŞ 

Üye  : Doç. Dr. Oktay BOZAN 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Abdulkerim ÖNER 

Tez Savunma Sınavı Tarihi:   20/01/2020 

Yukarıdaki bilgilerin doğruluğunu onaylarım. 

.../...../2020 

 

Prof.Dr.Nazım HASIRCI 

ENSTİTÜ MÜDÜRÜ 

( MÜHÜR )



 

 

I 

 

 

ÖNSÖZ 

Mizancı Mehmed Murad’ın “Muhtasar Tarih-i Umûmî” adlı eserini Osmanlı 

Türkçesinden latinize etmek, kendisi ve eserleri hakkında bilgi vermek amacıyla 

hazırlamış olduğumuz tezimizin sonunda Mehmed Murad’ın iyi bir edebiyatçı, fikir 

ve düşünce adamı olmasının yanı sıra derin bir tarih bilgisine de sahip olduğu 

anlaşılmaktadır. İlim tahsil etmek ve İslâm dinine hizmet etmek için Rusya’dan 

Osmanlı Devleti’ne göç etmiş örnek bir şahsiyettir. Rusya’da büyük mücadeleler 

ortaya koyan Mizancı, İstanbul’a geldikten sonra halkın bilincini vatan sevgisiyle 

şekillendirmek amacıyla önemli eserler yazmıştır.  

Bu çalışmadaki amacımız, Mizancı’nın İstanbul Mülkiye Mekteplerinde 

okutulan “Muhtasar Tarih-i Umûmî” adlı eserini okuyucularla buluşturmak ve yeni 

nesil öğretmenlerine rehber olmasını temin etmektir. Tezimizin giriş kısmını Mizancı 

Mehmed Murad’ın hayatı ve eserleri oluşturmaktadır. Hayatından bahsedilirken 

İstanbul’da ilk olarak tercümanlık görevinde bulunduğuna, bunun yanında 

Şirvânîzâde’nin mühürdârlığını yaptığına sonrasında Dârülmuallimîn ve Mülkiye 

Mektebinde öğretmenlik yaptığına değinilmiştir.  Çıkardığı Mizan Dergisiyle şöhret 

bulup Mizancı olarak tanındığına ve daha sonra getirildiği Düyûn-ı Umumîye 

Komiserliğinde yolsuzlukların üzerine giderek ve kendisine yapılan gayr-ı ahlâkî 

teklifleri reddederek Düyûn-ı Umumîye Komiserliğine de yeni bir boyut 

kazandırdığına yer verilmiştir. Yazdığı eserlere de kısaca yer verdiğimiz, “Meskenet 

Mazeret Teşkil Eder mi?” adlı eseri tezimizi hazırlarken çok faydalı olmuştur. Eser,  

Mehmed Murad’ın çocukluğundan İstanbul’da Düyûn-ı Umûmîye Komiserliğine 

getirilmesine kadar olan dönemlerini anlatır. Bunun yanında “Mücahede-i Milliye, 

Hürriyet Vadisinde Bir Pençe-i İstibdâd, Tatlı Emeller ve Acı Hakikâtler, Enkâz-ı 

İstibdâd İçerisinde Züğürdün Tesellisi, Tarih-i Ebu’l Fâruk, Tarih-i Umûmî, 

Muhtasar Tarih-i İslâm, Turfanda mı Yoksa Turfa mı? Tencere Yuvarlandı Kapağını 

Buldu, Devr-i Hamîd-i Âsârı, Akılda Bela, Taharr-i İstikbâl” eserlerinin içerikleri ile 

ilgili bilgiler verdik. “Yıldız Saray-ı Hümâyûnu ve Bâb-ı Âlî,  Türkiye’nin Kuvvet ve 



 

 

II 

 

Zaafı, Müdafaa Niyetine Bir Tecavüz” adlı yayınlanan makalelerini de bu bölüme 

dâhil ettik.  

Çalışmanın birinci bölümünde Muhtasar Tarih-i Umûmî adlı eserinin 

değerlendirmesini yaptık. İkinci bölümünde ise eseri aslına uygun olarak transkribe 

ettik. 

Mehmed Murad, öncelikle Tarih-i Umûmî adlı dünya tarihi ile ilgili detaylı 

eser kaleme almıştır. Mülkiye Mektebinde öğretmenlik yaptığı sırada öğrencilerin 

istifâde etmesi amacıyla kaleme aldığı bu eserin daha sonra özeti olan ve tezimizin 

de konusunu teşkil eden “Muhtasar Tarih-i Umûmî” adlı eserini yazmıştır. Bu eser 

Civelikyan matbaasında Maarif-i Nezaret-i Celilesi’nin ruhsatıyla Kitapçı Karabet, 

tarafından 1890 yılında basılmıştır. 351 sayfadan oluşan bu eser Osmanlıca 

yazılmıştır. Çok sade ve açık bir üslupla kaleme alınan eser dönemin Siyasal Bilgiler 

Fakültesi olan Mülkiye Mekteplerinde ders kitabı olarak okutulmuştur. Hemen 

hemen bütün medeniyetlerin tarihlerini içeren eser insanlığın vahşet ve göçebelikten 

çıkıp bugünkü ûmrân ve medeniyet mertebesine gelinceye kadar karşılaştığı olayları 

ve değişimleri ele almıştır. 

 Eser, üç ana bölümden ve sekiz fasıldan oluşmaktadır. Bu fasıllar da kendi 

içlerinde çeşitli bablara ayrılmaktadır. Olaylar krolonojik şekilde ele alınmıştır. 

Herkesin okuyup anlayabileceği bir şekilde kaleme alınan Muhtasar Tarih-i 

Umûmî’yi latinize ettikten sonra değerlendirme ve sonuç ile tezimiz sona ermiştir. 

Bu tez çalışmasında bana rehberlik eden danışman hocam Doç. Dr. Oktay 

BOZAN’a, katkılarından dolayı kaynım Arş. Gör. Ahmet AKDENİZ’e, dayım 

Mehmet Sıddık OCAK’a, yüksek lisans yapmam için beni teşvik eden anneme, 

eşime ve kardeşlerime, tez çalışmalarım sırasında fazlaca ihmal ettiğim çocuklarıma 

teşekkür ederim. 

  



 

 

III 

 

 

ÖZET 

Rusya’dan İstanbul’a göç eden Osmanlı Devletine ve İslâm dinine büyük 

hizmetlerde bulunan önemli fikir ve düşünce aydınlarından olan Mizancı Mehmed 

Murad’ın hayatını ve eserlerini ele aldık. Ayrıca tezimizin ana konusu olan 

“Muhtasar Tarih-i Umumi” adlı eserinin transkribini ve değerlendirmesini yapmaya 

çalıştık. 

Muhtasar Tarih-i Umûmî İnsanlık tarihinin başlangıcı olan Hz. Âdem’in 

yaratılışından başlayarak, bütün güçleri ellerinde bulunduran, büyük devletlerin 

oluşumlarına kadar olan konuları sırasıyla İlk Çağ, Orta Çağ ve Yeni Çağ şeklinde üç 

ana başlık altında değerlendirmiştir. Genel dünya tarihini özet bir şekilde anlatan ve 

Osmanlıca olarak yazılan eser, Mülkiye Mekteplerinde ders kitabı olarak 

okutulmuştur. Eser toplumların yaşadıkları önemli gelişmeleri öğretici ve sorgulayıcı 

bakış açısıyla ele almıştır. Böylece Mülkiye Mekteplerinde okuyan öğrencilerin 

ayrıntılı bir şekilde dünya tarihi ile ilgili bilgi ve kültüre sahip olmaları için 

yazılmıştır. Yazar, eseri çok sade ve açık bir üslupla kaleme almıştır. 

Mizancı Mehmed Murad, “Muhtasar Tarih-i Umumi” adlı eserinde yaşanan 

olayların özet şekilde anlatım örneklerine yer vererek, olayları silsile halinde 

doğrudan doğruya aktararak paylaşmıştır. Tarihi olayları paylaşırken de olayların 

yaşandığı şehirlerin coğrafi bilgilerine yer vererek, birçok yerde objektifliğinin 

yanında duygusal anlatım tarzı ile farklı bir yöntem ortaya koymuştur. Yazar 

özellikle dini, toplumu bir arada tutan, devleti var eden unsurlardan bir unsur olarak 

görmüştür.  

Anahtar Kelimeler 

Muhtasar Tarih Umûmî, Mizancı Mehmed Murad, Transkripsiyon, İslâm 

Tarihi,  Düveli Muazzama  

  



 

 

IV 

 

 

ABSTRACT 

In this study, we have discussed the life and works of Mizancı Mehmed 

Murad, who migrated from Russia to Istanbul, served greatly to the Ottoman Empire 

and Islam, and was an important intellectual idea and thought.  In addition, we tried 

to transcribe and evaluated the “Muhtasar Tarih-i Umumi” which main subject of our 

thesis.  

Muhtasar Tarih-i Umûmî evaluated the topics starting from the creation of 

Prophet Adam, the beginning of human history, to the formation of the great states 

that hold all powers, under three main titles as First Age, Medieval Age and New 

Age respectively. The work, which briefly describes the general world history and 

was written in Ottoman, was taught as a textbook in Mülkiye Schools. The work 

dealt with the important developments that societies experienced from an instructive 

and questioning point of view. Thus, this work was written so that students studying 

in Mülkiye Schools have a detailed knowledge and culture about world history. The 

author has written the work in a very simple and clear style. 

In his work titled “Muhtasar Tarih-i Umumi”, Mizancı Mehmed Murad 

shared the events by giving a brief description of them and transferring them directly 

in a sequence. While sharing the historical events, by presenting the geographical 

information of the cities where the events took place, he has put forward a different 

method with his emotional expression style in many places besides his objectivity. 

The author especially saw religion as one of the elements that hold the society 

together and make the state. 

Keywords 

Muhtasar Tarih Umûmî, Mizancı Mehmed Murad, Transcription, Islamic 

History, Great States 

 



 

 

V 

 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa No. 

ÖNSÖZ ............................................................................................................. I 

ÖZET ............................................................................................................ III 

ABSTRACT .................................................................................................. IV 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................. V 

KISALTMALAR .......................................................................................... VI 

GİRİŞ ............................................................................................................... 1 

1. MİZANCI MEHMED MURAD’IN HAYATI VE ESERLERİ ............. 1 

1.1. HAYATI ................................................................................................... 1 

1.2. ESERLERİ ............................................................................................... 8 

BİRİNCİ BÖLÜM ........................................................................................ 12 

MUHTASAR TARİH-İ UMÛMÎ’NİN DEĞERLENDİRİLMESİ .......... 12 

İKİNCİ BÖLÜM .......................................................................................... 31 

MUHTASAR TARİH-İ UMÛMÎ’NİN TRANSKRİPSİYONU ............... 31 

SONUÇ ........................................................................................................ 237 

KAYNAKÇA .............................................................................................. 241 

 

  



 

 

VI 

 

 

KISALTMALAR 

 

c.  Cilt 

Çev.  Çeviren 

Ö.  Ölüm 

s.  Sayfa 

S.  Sayı 

K  Kable (önce) 

B.  Ba’de (sonra) 

Hz.  Hazret 

A.s.  Aleyhisselam 



 

 

1 

 

GİRİŞ 

1. MİZANCI MEHMED MURAD’IN HAYATI VE ESERLERİ 

1.1. HAYATI 

Tanzimat ve ikinci meşrutiyet dönemlerinin önemli fikir ve düşünce 

adamlarından tarihçi yazar Mizancı Mehmed Murad 1854 yılında Dağıstan’ın Dargu 

Cumhuriyeti kısmında Huraki kasabasında dünyaya gelmiştir.1   Babası kadılık ve 

müftülük yapmış olan Hacı Mustafa Efendi’dir. Ailesi birkaç nesilden beri Huraki 

Kadılığı’nda bulunmuş, Osmanlı nüfuzunun temsilcisi olmuş, sosyal mevki ve ilmi 

ayrıcalığı olan savaşçı bir ailedir. Dağıstan’ın bağımsızlığı için Ruslarla çarpışan 

Dağıstan’ın özgürlük savaşçısı Hacı Murad’ın birliğinde görev yapmış olan Murad 

Bey’in babası Hacı Mustafa’nın, Hacı Murad’a olan hayranlığından dolayı oğluna 

Murad adını verdiğini, Mehmed Murad eserlerinde anlatmıştır. 

Eğitimine ilk olarak yedi yaşında halasının eşinden Arapça ve Kur’an 

öğrenerek başlayan Murad Bey’i, derslerindeki başarısından dolayı hocası İsmail 

Kadı’nın “Oğlum, bu gidiş ile gidersek, seni okutacak Huraki’de bir hoca 

bulamayacağız. Sen İstanbul’a gitmelisin” sözleri oldukça sevindirir. 2  Fakat 

babasının Moskova’da eğitim almasını istemesi üzerine İstanbul’a gitme arzusunu bir 

tarafa bırakıp, babasının isteğini yerine getirir. Moskova’da okula başlayan Mehmed 

Murad, kısa sürede büyük bir aşama kaydederek hocalarının dikkatini çeker ve 

eğitim hayatının başladığı Timurhan Şûra’da altı yıllık eğitim sürecini bir buçuk 

yılda bitirerek 1866’da İstavropol İdadisi’ne kaydolur. 3  Kaydolduğu İstavropol 

lisesinde aynı başarısını devam ettirir ve bu başarısından dolayı okul kütüphanesinde 

görevlendirilir. Mehmed Muradiçin kaçırılmaz bir fırsat olan kütüphane görevinde de 

kendini kitaplardaki bilgiler içinde bulur ve hayalleri ile bütünleştirir. Beşinci 

sınıftayken tanıştığı ve çok sevdiği Haydar Bey ile arkadaş olurlar. Haydar Bey’in 

isteğiyle Moskova’da hukuk okumayı düşünen Mehmed Murad Bey, Haydar Bey’in 

                                                 
1 Mehmed Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? , Matbaa-i Amidi, İstanbul, 1911, s. 9 
2 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 11 
3 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 15 

.  



 

 

2 

 

okumakta olduğu tıp fakültesinde incelediği bir cesetten mikrop kapması sonucu 

vefat etmesiyle hukuk fakültesini okumaktan vazgeçer. Çünkü Rusların vereceği 

bursla okuyacağı için, okuldan sonra Ruslara hizmet etmesi gerektiğinden dolayı 

düşman olarak gördüğü Rusya’ya hizmet etmemek için okul okumaktan vazgeçer.4 

Mehmet Murad, Rus baskıları karşısında, küçük yaştan itibaren, halifeye 

hizmet etme isteği içindedir. Kardeşten daha yakın gördüğü arkadaşı Haydar Bey’in 

vefatıyla planları değişen Mehmed Murad, küçüklükten beri yanıp tutuştuğu İstanbul 

hayaline doğru adım atmaya karar verir. Mehmed Murad’ın İstanbul’a gitmek 

istemesinde etkili olan nedenleri Birol Emil şöyle izah etmiştir: Tarihî ve sosyal 

sebepler ile ferdi ve psikolojik sebepler olmak üzere iki başlık altında toplayabiliriz.5 

Mehmed Murad, doğduğu zaman Kafkasya’nın istiklâl mücadelesi içerisinde olması, 

bu mücadelede bizzat ailesinin de bulunması Mehmed Murad’ı çocukluk yıllarında 

etkileyen tarihi sebeplerdendir. Ferdî olarak ise, daha eğitiminin başında, 

başarılarından dolayı öğretmeninin onun okuması gerektiğini düşünmesi, İstanbul’a 

gitme fikrinde en önemli nedenlerdendir.6 

Lisede okurken yazdığı makaleleri yayınlanan, İstanbul’a gitmek için gereken 

parayı bulan Mehmed Murad, 14 Şubat 1873’te Batum’dan yola çıkar ve hayalini 

düşlediği İstanbul’a ulaşır. Sadrazam Mithat Paşayla görüşen Mehmed Murad, 

kendini tanıtır ve yaşadıklarını anlatır. Bu durumdan etkilenen Mithat Paşa tarafından 

Sadrazam Esat Paşa’ya yönlendirilen Mehmed Murad’ı  Matbûât-ı Hariciyye 

Kalemi’nde, Rusya basınını takip ederek önemli olayları Türkçe bilmediğinden 

dolayı başta Fransızca, daha sonra Türkçe olmak üzere Rusça tercümanlık için 

Hariciyye Nezareti’ne bildirmekle görevlendirir. Mehmed Murad Bey’in Rusça ve 

Fransızca’yı bilmesi kolay bir şekilde işe yerleştirilmesine vesile olur. Zamanın 

Maliye Nazırı Dağıstanlı Şirvanîzâde Rüştü Paşa’nın konağında kalmaya başlayan 

Mehmed Murad kısa süre içinde kendini toparlar ve mühürdarlık görevine yükselir. 

Hem maddi hem de manevi olarak iyi bir aşamaya gelir. Şirvanîzâde’nin vefatıyla 

konaktan ayrılan Mehmed Murad, çocuklarına müderrislik yapmak üzere Sahib 

                                                 
4 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 23 
5 Birol Emil, Mîzancı Murad Bey, Hayatı ve Eserleri, Edebiyat Fakültesi Basım Evi, İstanbul 1979, 

s. 47 
6 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? , s. 51 



 

 

3 

 

Molla’nın yalısına yerleşir. Burada 3 yıl kaldıktan sonra Hilmi Molla’nın kızı Hasibe 

Hanım ile evlendiği için yalıdan ayrılır. O dönemde yalıya gidip gelmekte olan ve 

toplantılara katılan Abdülhak Hâmid hatıralarında Mehmed Murad ile bu yalıdaki 

edebiyat sohbetlerinde tanıştıklarını ve kendisinden çok istifâde ettiğini aktarır.7 

Böylece Mehmed Murad’ın hayalleri gerçekleşmiştir. Ancak bir süre sonra 

kavuştuğu hayalleri yerini hayal kırıklıklarına bırakmıştır. Çünkü İstanbul tasavvur 

ettiği gibi bir İslâm merkezi değildir. Aksine yöneticiler ve devrin aydınları batı 

hayranıdır. Ayrıca ciddi bir kültürel yozlaşma söz konusudur. Başta sadrazam olmak 

üzere üst düzey bürokratların gazete okumadıklarını, olan bitenden haberdar 

olmadıklarını,  memurlarının iftiralarıyla gazetelerin kapatıldığını gören Mehmed 

Murad, bu gibi gözlemleri, Bâb-ı Âlî’nin kendisine verdiği terbiye ve ders olarak 

değerlendirir.8 Durumun vahim olduğunu gören ve artık böyle bir ortamda çalışmak 

istemeyen Mehmed Murad, çıkış kapısı aradığı bir vakitte Mülkiye Mekteplerine 

hoca olmak için sınava girer ve kazanır. Öğrencileriyle çok güzel vakit geçiren 

Mehmed Muradümidini yitirmek üzere olduğu sırada muallim olarak göreve 

başladığı Mülkiye Mektebi’nde ümidi tekrar canlanır. Tarih ve coğrafya dersleri 

veren Mehmed Murad öğrencilerinin atalarının tarihini unutmaması gerektiğini her 

fırsatta tekrar eder. Okulda fazla mesai yaparak öğrencileri üzerindeki etkisini 

dahada artmasına vesile olmuştur. 

Mehmed Murad, Mülkiye’deki hocalığı ile birlikte Darülmuallimîn hocalığını 

da yapmaya başlar, burada tarih dersi verir. Bu arada Mülkiyede ve 

Darülmuallimîn’de hocalığa devam ettiği halde “Maârif Nezareti Teftiş ve Muayene 

Heyeti” üyeliğine atanır. Mehmed Murad, önem verdiği ve tek amacı olduğunu 

belirttiği “Neşr-i Maârif” çizgisinde kalabilme fırsatı bulmuştur. Maârifle bu kadar 

içli dışlı olmasına rağmen, gerçekleştirmek istediği fikirleri için Darülmuallimîn’de 

imkân bulamaz. Özellikle eğitim noktasında önemli gördüğü eksiklikleri birkaç kez 

ifade ettiği halde Maârif Nezareti tarafından dikkate alınmadığını görünce, 

müdürlükten istifa eder. 9  Müdürlükten istifa etmesine rağmen buradaki tarih 

                                                 
7 İnci Enginün Abdülhak Hâmid’in Hatıraları, Dergâh Yayınları,  İstanbul 1994, s. 96 
8 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 42 
9 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 71 



 

 

4 

 

derslerine girmeye devam eder. Sadece eğitimdeki sorunlar değil, devlet 

dairelerindeki genel sorunlar da istifa etmesine neden olur. 

Mehmed Murad, Darülmuallimîn müdürlüğünü bıraktıktan sonra vatana 

hizmet etmek için Mizan adında gazete çıkarmaya karar verir. Bu kapsamda dönemin 

sadrazamı Kâmil Paşa’ya gazete çıkarmak için müracaat eder. Kâmil Paşa’dan 

ruhsatı alan Mehmed Murad, Mîzan’ın ilk nüshasını, ruhsatı da yayınlayarak 21 

Ağustos 1886 tarihinde çıkarır. Mîzan’ın 24. sayısında Mehmed Murad’ın “Bizde 

Neden Olmuyor?” başlıklı Avrupa ülkelerindeki bazı faydalı uygulamaların neden 

Osmanlı’da olmadığına yönelik yazısı, saray tarafından çok beğenilir ve sultan’ın 

isteğiyle Mîzan, saraya gönderilmeye başlanır.10 Ancak zaman içinde eleştirilerini 

ağırlaştırıp hem saray hakkında hem de milletin içinde bulunduğu durum hakkındaki 

gördüğü eksiklikleri söylemekten çekinmeyen Mehmed Murad, bu durumun başta 

Sultan Abdulhamid’in hoşuna gittiğini ama daha sonra çevresindeki cahillerin 

sözleriyle hareket eden sultan’ın Mizan Gazetesini kapattığını belirtir.11 

Daha önce bulunduğu memuriyetlerden farklı olan Düyûn-ı Umumîye 

komiserliğine getirilen, hayatı boyunca namuslu ve devletin menfaatine muvafık işler 

yaptığını belirten Mehmed Murad, Düyûn-ı umumîye komiserliğinde de 

yolsuzlukların üzerine gider ve kendisine yapılan gayr-ı ahlâkî teklifleri reddeder.12 

Mehmed Murad ile birlikte Düyûn-ı Umumîye’de yeni bir boyut kazanmıştır. Burada 

millî menfaatleri gözeten haysiyetli ve tâvizsiz bir tutum izler. Memleketin içine 

düştüğü siyasî, iktisadî ve içtimaî felâketlerden kurtulabilmesi için çoğu Mekteb-i 

Mülkiyye’den talebesi olan gençler onun kendilerine rehber olmasını isterler. Bu 

amaçla hazırladığı bir reform lâyihası II. Abdülhamid tarafından ilgi görmeyince 

yönetimle arası açılır. Düyûn-ı Umûmiyye Komiserliğinde görev yaptığında tanıştığı 

bazı arkadaşlarının da yönlendirme ve söylemleriyle düşüncelerini rahatça dile 

getirebilmek için Avrupa’ya gitmeye karar verir. 

Sultan II. Abdülhamid’e muhalefet olmak amacıyla 19 Kasım 1895 tarihinde 

Paris’e giden Mehmed Murad’ın, Sultan Abdülhamid'e verdiği layihaların dikkate 

                                                 
10 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 94 
11 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 96 
12 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 172 



 

 

5 

 

alınmaması neden olmuştur.  Mehmed Murad ülkenin selameti için kısmi meşrutiyet 

uygulanmasını istemektedir. Londra'ya kısa bir seyahatten sonra Mısır'a giden 

Mehmed Murad, Kahire’de Mizan Gazetesi’ni çıkarmaya başlar. Mısır’da aradığı 

rahat ortamı bulan Mehmed Murad, burada kısa zamanda gerek gazete yolu ile 

gerekse yaptığı görüşmelerle oldukça dikkat çeker. İçerik ve üslûp açısından 

İstanbul’da çıkan “Mîzan”dan oldukça farklı olan gazete, büyük ses getirir. 

Üslûbundaki şiddeti her sayıda biraz daha artıran Mîzan, ilk defa Sultan II. 

Abdülhamid’i hedef alan yazılar yayınlar. Bunun karşılığında Mehmed Murad için 

İstanbul’da gıyabi idam kararı çıkarılır.13 

1896 yılının temmuz ayında Paris’e yeniden döner ve Jön Türk hareketinin 

başına getirilir. Mizan, Paris’te Jön Türk hareketinin yayın organı olur. Mehmed 

Murad’ın gelişi ile kuvvet bulan muhalifler, olağanüstü bir toplantı yapılarak 

başkanlık seçimine gidilmesi konusunda karar alırlar.14  İlk başta bu karara itiraz 

edenMehmed Murad, arkadaşlarının baskılarına dayanamaz ve seçim yapılmasını 

kabul eder.15  Seçim yapılır, Ahmed Rıza Bey, sadece Mehmed Murad’ın oyunu 

alarak başkanlığı kaybeder. Mehmed Murad başkanlığında cemiyet içinde yeni 

kararlar alınır. Mîzan’ın neşrinin durdurulması, cemiyetin yayın organı olarak sadece 

Meşveret’in yayınlanması, Türkçe Meşveret’in sorumlusunun Mehmed Murad, 

Fransızca yayınlanacak olanın ise Rıza Bey olması kararlaştırılır. Çeşitli heyetler 

oluşturularak bu heyetlere, seçimin yapılmasında ön ayak olan Ali Kemal, Çürüksulu 

Şerafeddin, Mağmumi gibi kişiler seçilir. Yapılan değişiklikler ve alınan kararlar 

Mîzan’da yayınlanarak duyurulur. 16  Fakat seçimin yapılması ile sular durulmuş 

değildir. Kararlaştırıldığı gibi Meşveret’te çıkan yazılarda ortak bir nokta 

gözetmeyen, kontrol heyeti ile anlaşamayan Ahmed Rıza Bey’in, “Gazete benim 

gayretlerimle çıkmaktadır, dolayısı ile hiçbir kontrole meydan vermeden 

çıkarabilirim” demesine anlayış gösteren Mehmed Murad, daha sonra gazetenin 

kendisini cemiyetin yayın organı gibi göstermesine itiraz eder. Hatta cemiyetin 

içindeki sıkıntıyı artırmamak için istifa etmeyi bile düşünür. Fakat gerek liderliği 

                                                 
13 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,s. 129 
14  Şükrü Hanioğlu, Bir Siyasal Örgüt Olarak İttihad ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük, 

İletişim Yayınları, İstanbul(1889–1892), s. 176 
15 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 192 
16 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 193 



 

 

6 

 

bırakmamak ve gerekse oluşabilecek sıkıntılardan dolayı cemiyeti korumak adına, 

cemiyetin merkezini Cenevre’ye taşımaya ve Ahmed Rıza Bey’i Paris şubesi 

sorumlusu olarak Paris’te bırakmaya karar verir. 17  Böylece Cemiyetin merkezini 

Cenevre’ye taşır ve Mizan Cenevre’de yayımlanmaya başlar. 

Sultan II. Abdülhamid’in Paris’e gönderdiği baş hafiye Ahmed Celaleddin 

Paşa, Ahmed Rıza Bey ile görüşüp anlaşarak “afv-ı umûmî” ilan edilmesini temin 

eder.18 Böylece cemiyetin Avrupa’ya kaçan önemli isimleri çeşitli görevlerle devlet 

hizmetine döner. Mehmed Murad’da Celaleddin Paşa’ya kendilerine söz verdikleri 

şeylerin yapılması şartı ile idam kararına rağmen geri dönmeyi kabul ettiğini 

bildirir. 19  İstanbul’a geri dönen Mehmed Murad sultanla görüşmek ister ancak 

bahane bulunarak geri çevrilir. Mehmed Murad, dönüşü ile hayâl kırıklığına uğrattığı 

cemiyetin ve halkın, daha sonrasında kendisine güvenmemelerinine sebep olacak bir 

röportajda bulunur. İkdam Gazetesi’nden Cevdet Bey’e verdiği röportajda, 

“Avrupa’ya güvenilmeyeceğini ve yurt dışında Sultan ve devlet aleyhinde neşriyatta 

bulunmanın Osmanlılığa sığmayacağını” belirtir. Bu röportaj oldukça ses getirir. 

Meşveret gazetesi mülakatı aynen yayınlayarak tenkitte bulunur. 20  Mehmed 

Murad’ın bundan sonraki yaşamı tam bir hapis hayatına döner. Geçimini sağlamak 

için kendisine Şûra-yı Devlet Maliye Dairesi Âzalığı verilir.21 Hisardaki yalısında 

ikamete zorlanan Murad Bey, ne yurt dışında aleyhinde çıkan dedikoduları ve 

söylentileri cevaplayabilmiş, ne de II Abdülhamid’in şüphelerini yok edebilmiştir. 

Öyle ki kızı hastalandığı zaman padişah iradesi çıkmadan kızını tedavi edecek doktor 

dahi bulamayacaktır.22 Mehmed Murad, İstanbul’a dönüşünden sonra her ne kadar 

sakin bir hayat geçirse de kendisine söz verdiği birçok şeyi yerine getirmeyen 

padişah’a karşı tavrında pek bir değişiklik olmamıştır. Üzerindeki baskılara rağmen 

Mehmed Murad, padişah’a zaman zaman layihalar sunmaktan, yol göstermeye 

çalışmaktan vazgeçmemiştir. Hatta sonradan kendisine hain olarak saldırılacak olan 

                                                 
17 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? ,  s. 198 
18 İ. Hami Danişmend, 31 Mart Vak'ası, Kitabevi Yayınlar, İstanbul 1974, s. 7 
19 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? , s. 282 
20 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? , s. 303 
21 Mehmed Murad, Mücahede-i Milliye,  Mahmud Bey Matbaası,  İstanbul 1908,  s. 319  
22 Tahsin Paşa, Tahsin Paşa'nın Yıldız Hatıraları,  Muallim Halit Kitaphanesi, İstanbul 1931 



 

 

7 

 

Jön Türkleri, padişaha karşı överek, padişahın Jön Türk hareketini kişiselleştirmeden, 

meşrûtiyeti ilan etmesi gerektiğini bile söyler.23 

İkinci meşrûtiyetin ilanına kadar, neşriyat yolu ile Mehmed Murad’a yönelik 

süren saldırılar II. Meşrûtiyet sonrası hız kazanır. Mehmed Murad, meşrûtiyetin ilanı 

ile Şûra-yı Devlet azalığından istifa ederek Mîzan’ı yeniden çıkarmaya başlar. 17 

Temmuz 1908’de ilk sayısında “Açık Muhabere” başlığı ile “İttihad ve Terakki 

Cemiyeti Osmaniyesi Riyaset-i Âlîyesine” şeklinde başlayan bir yazı yayınlar. 

Yazıda Avrupa’da cemiyete verdiği istifanın neticesi kendisine iletilmediği için 

cemiyetin üyesi olarak kendisini şube reisi saydığından neşriyata başladığını, bunun 

kabul edilmemesi durumunda cemiyetin aleyhine olarak muhalefet hareketine 

katılacağını ifade eder. 24  Cemiyetin Mehmed Murad’ı hiçbir şekilde kabul 

etmemesiyle Mehmed Murad, daha öncesinde sultan’a karşı mücadelede kullandığı 

Mîzan gazetesini şimdi cemiyete karşı kullanmaya başlar. Cemiyete karşı aldığı bu 

tavır, daha öncesinde verdiği geri dönüş kararı ile birleşince, Murad Bey’e karşı her 

kesimden tepki yağmaya başlar.25  

Bu dönemde Mîzan’da yayınladığı, halkı İttihat ve Terakki hükümeti aleyhine 

kışkırtmaya yönelik yazılarından dolayı bir hafta gözaltında tutulur. Aynı şekilde 

gazete, muzır yayından dolayı 9 Ekim 1908’de bir kapatma cezası alır. 26  Daha 

önceden vâki olmamış bu tarz bir baskıyı Mehmed Murad, sonradan Rusya’da dahi 

maruz kalmadığı bir hareket olarak eleştirecektir.27 Bu olanlardan sonra muhalefetini 

daha da sertleştiren Mehmed Murad, kendisi ile cemiyet arasındaki 

uzlaşmazlıklardan dolayı, “Hareket-i Mütevazıye” ile hareket edecek olan 

“Hâkimiyet-i Milliye” fırkasında görev yapmaya devam edeceğini açıklar.28 

İttihat ve Terakki yönetimine muhalif olan ve Mehmed Murad’ı savunan 

yazılar yazan gazeteci Hasan Fehmi’nin öldürülmesi ve failinin bulunamaması, 

Hasan Fehmi’nin ölümü üzerine İttihat ve Terakki’ye yönelik eleştirilerini sertleştirir 

                                                 
23 Asaf Tugay, Saray Dedikoduları ve Bazı Maruzat, Ersa Matbaacılık, İstanbul 1963, s. 141–145 
24 Mehmed Murad, “Açık Muhabere”, Mizan Gazetesi, S.1, 17 Temmuz 1908, s. 3 
25 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? s. 77 
26 Mehmed Murad, Hürriyet Vadisinde Bir Pençe-i İstibdad, Mahmud Bey Matbaası, İstanbul 1908, 

s. 3-4 
27 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? s. 181 
28 Murad, Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? s. 79 – 80 



 

 

8 

 

ve halkı bir nevi ayaklanmaya çağıran makaleler yazarak, tansiyonu daha da artırır. 

Hükümetin üzerine düşeni yapması gerektiğini ifade eder ve sokaktaki halkı 

sükûnete davet eder.29 Bu kapsamda yayınlarına devam eden Mîzan,  31 Mart’ta bir 

yazı yayınlar. 1 Nisan’da çıkan olaylar neticesinde askerin davranışına teşekkür 

yazısı yayınlar. Diğer muhalif basınla beraber hareket eden Mîzan, olayların 

genişleyerek bir şekil kazanmasında etkili olsa da ortaya çıkan netice, diğer muhalif 

basının ve Mizan’ın öngörmediği bir şekilde cereyan eder.30 

31 Mart vakasının kargaşası içinde kendi aleyhine sürdürülen kampanyanın 

kurbanı olarak Rodos adasına daha sonra Midilli adasına sürgüne gönderilir. İtilaf ve 

Hürriyet Fırkası’nın da gayretleri ile 1912’de çıkan kısmî af neticesinde, dört yıllık 

sürgünden sonra İstanbul’a dönen Mehmed Murad Sürgün dönüşünde sakin bir hayat 

yaşar. Çocukları ile çeşitli seyahatlere çıkan Mizancı, 15 Nisan 1917’de 

Anadoluhisarı’ndaki evinde vefat eder. 

1.2. ESERLERİ 

Mehmed Murad, edebiyat ve tarih alanında birçok eser kaleme almıştır. 

Bunun yanında hatıratları da vardır. Ancak Mehmed Murad’ın tarihçi kimliği 

düşünce tarihinin en önemli özelliği olarak bilinir. Mülkiye Mektebinde ders 

vermeye başladığında da eserler yazmıştır. Derin bir tarih bilgisine sahip olduğu da 

bir gerçektir. Kültürel anlamda da yazdığı eserler tarih yazıcılığına katkı sağlamıştır. 

Murad Bey, yaşadığı hadiseleri anıları en güzel şekilde yansıtarak kaleme 

almıştır. Kendi hayatına, Tanzimat ve II. Meşrutiyet dönemlerine de ışık tutan hatırat 

eserleri bulunmaktadır. Bunlar aşağıda sırasıyla verilmiştir. 

Mücahede-i Milliye 

1908 yılında İstanbul’da Mahmud Bey Matbaasında basılmıştır. Eser Murad 

Bey’in Paris’e kaçmasından İstanbul’a dönüşüne kadar başından geçenleri anlatır. 

Murad Bey’in gurbet ve avdet dönemi alt başlığı ile yayınladığı bu eser, iki kısma 

                                                 
29 Mehmed Murad, Tatlı Emeller ve Acı Hakikatler, Amidi Matbaası, İstanbul 1912, s. 98 
30 Hasan Amca, Doğmayan Hürriyet, Arba Araştırma Basım Yayınları, İstanbul, 1989, s. 81 



 

 

9 

 

ayrılır ve yirmi iki bölümden oluşur. Mehmed Murad’ın yazdığı ilk hatırat kitabı 

olma özelliğine sahiptir. 

Meskenet Mazeret Teşkil Eder mi? 

1911 yılında İstanbul’da Amidi Matbaasında basılmıştır. Eser, Mehmed 

Murad’ın çocukluğundan İstanbul’da Duyûn-ı Umûmîye Komiserliğine getirilmesine 

kadar olan dönemlerini anlatır.  İki kısımdan ve on iki bölümden oluşur. 

Hürriyet Vadisinde Bir Pençe-i İstibdâd 

1908 yılında İstanbul’da Mahmud Bey Matbaasında basılmıştır. Mehmed 

Murad’ın II. Meşrûtiyet sonrası yaşadıklarını ve tutuklanmasını anlatır. Eser dokuz 

bölümden meydana gelmiştir. 

Tatlı Emeller ve Acı Hakikâtler 

1912 yılında İstanbul’da Amidi Matbaasında basılmıştır. Mehmed Murad’ın 

II. Meşrutiyet sonrası Rodos sürgününü anlatan eser, dönemin siyasî olaylarını da 

ihtiva eder. Eser, Siyasetin ve meşrutiyetin ne olduğunu gelecek nesillere öğretmek 

amacıyla ele alınmıştır. Kitap yirmi bir bölümden meydana gelmiştir. 

Enkaz-ı İstibdâd İçerisinde Züğürdün Tesellisi 

1911 yılında İstanbul’da Amidi Matbaasında basılmıştır. Mehmed Murad’ın 

31 Mart Olayı’nı körüklemek suçlamasıyla tutuklandığı süreci anlatan eser, 5 

bölümden ibarettir. 

Tarih alanında yazdığı ilmi eserlerine baktığımızda bunları aşağıdaki gibi 

sıralamak mümkündür. 

Tarih-i Ebu’l Faruk 

1917 yılında İstanbul’da Amidi, Matbaasında basılmıştır. Bir tarih felsefesi 

şeklinde Osmanlı tarihinin ele alındığı, yedi ciltlik bir eserdir. 

 



 

 

10 

 

Muhtasar Tarih-i İslâm 

1917 yılında İstanbul’da Kasbar Matbaasında basılmıştır. İslâm tarihini 

anlatan eser okullarda okutulmak üzere kaleme alınmıştır 

Tarih-i Umûmî 

1881 yılında İstanbul’da Tefeyyüz Kitabhanesinde basılmıştır. Mehmed 

Murad’ın Mekteb-i Mülkiye’de okutulmak üzere kaleme aldığı, altı ciltlik genel 

dünya tarihi kitabıdır.  

Muhtasar Tarih-i Umûmî 

1890 yılında İstanbul’da Civelikyan Matbaasında basılmıştır. Mehmed 

Murad’ın Mekteb-i Mülkiye’de okutulmak üzere kaleme aldığı muhtasar tarih 

eseridir.   

Mehmed Murad’ın daha çok tarihçi yönü bilinse de, edebiyat alanında da 

yazdığı eserleri vardır. Bunlar aşağıda sırasıyla verilmiştir. 

Tencere Yuvarlandı Kapağını Buldu 

1908 yılında İstanbulda kaleme alınan dört perdelik tiyatro oyununu içeren 

bir piyestir. 

Turfanda mı Yoksa Turfa mı? 

1308 yılında Murad Bey’in kaleme aldığı bu tek roman, sosyal içerikli bir 

eserdir. Mizancı Murad’ın bu romanı yazarın sosyal ve siyasî meselelere yaklaşımını 

özetleyen bir eser olarak edebiyat tarihçilerinin dikkatini çekmiştir.  

Devr-i Hamîd-i Âsârı 

1890 yılında İstanbul’da Osmaniye Matbaasında basılmıştır. Mehmed Murad, 

kültürel anlamda toplumun eğitimine verdiği önemi ilmî çalışmalarında da 

göstermiştir. Bundan dolayı kaleme aldığı, Sultan II. Abdülhamid saltanatının ilk 

dönemlerini kapsayan zaman diliminde basılmış olan 4000 eseri, ayrıntıları ile 



 

 

11 

 

listelemiş olması kültür hayatımız için önemli bir kaynaktır. Bu tür çalışmaları 

Mehmed Murad’ın çok cepheli kültür adamı yönünü ortaya koymaktadır 

Sergievitch Griboidov, Akıldan Bela 

1884 yılında İstanbul’da Mahmut Bey Matbaasında basılmıştır. Dağıstan 

doğumlu olmasından dolayı Rusça’ya hâkim olan Mehmed Murad, Mizan’da 

Fransızca ve Rusça basınından alıntılar yayınladığı için kitap tercüme etmeye fırsat 

bulamamıştır. Tercüme ettiği tek eser ise Rus Edebiyatından Sergievitch 

Griboidov’un dört perdelik bir piyesidir. Rusçadan Türkçe’ye tercüme edilen ilk eser 

olma özelliğine sahiptir. 

Taharri İstikbâl 

1917 yılında istanbul’da Amidi matbaasında basılmıştır. Mısır’da ve 

Avrupa’da yayınlanan Mîzan’dan alıntılardır. Mehmed Murad’ın oğlu tarafından, 

Mısır ve Avrupa döneminde Mîzan’da yayınlanan köşe yazıları iki cilt halinde 

yayınlamıştır.  

Ayrıca Avrupa’ya gittikten sonra Avrupa’nın Osmanlı hakkındaki olumsuz 

düşüncelerini çürütmek ve Osmanlı devlet adamlarına bilgi verme amaçlı aşağıda 

sırasıyla verdiğimiz risaleler yazmıştır. 

Yıldız Saray-ı Hümâyûnu ve Bâb-ı Âlî, Kahire: 1896 

Türkiye’nin Kuvvet ve Zaafı, Cenevre, 1897 

Müdafaa Niyetine Bir Tecavüz (Kırkambar’a Cevap), Paris, 1896 

.  

 

 

 

 



 

 

12 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MUHTASAR TARİH-İ UMÛMÎ’NİN DEĞERLENDİRİLMESİ 

Müellif, “Muhtasar Tarih-i Umûmî” adlı eserini çok sade ve açık bir üslupla 

Osmanlı Türkçesi ile kaleme almıştır. Eser Civelikyan matbaasında Maarif-i 

Nezaret-i Celilesi’nin ruhsatıyla Kitapçı Karabet, tarafından ikinci defa olarak 

basılmıştır. 351 sayfadan oluşur. Muhtasar Târîh-i Umûmî adlı eserin 

değerlendirilmesine geçmeden önce muhtasar tarihi umumînin ne olduğu, örnekleri, 

eserin yazılış amacı, içeriği ve anlatım biçimi hakkında değerlendirme yapmamız 

gerekmektedir. 

Öncelikli olarak “Tarih”; ülkeleri, ulusları, toplumları, kuruluşları etkileyen 

eylemlerden doğan olayları zaman ve yer göstererek anlatan, bu olaylar arasındaki 

nedensel bağları, bunların daha önceki ve sonraki olaylarla bağlantılarını, karşılıklı 

etkilerini, ulusların kurduğu uygarlıkları ve ulusların kendi iç sorunlarını inceleyen 

bir bilim dalıdır. Dünya tarihi de demek olan, “Tarih-i Umûmî” kendi tarihimizi ve 

diğer toplumları anlamamızı sağlar. Umûmî Tarihler, genel olarak insanlığın 

yaratılışından başlayarak İslâm Tarihi, Osmanlı öncesi ve çağdaşı devletler ile 

Osmanlı tarihi hakkında geniş ölçekli bir yelpazeyi içerir. Bu eserler genel anlamda 

aynı içeriğe sahip olmakla birlikte, içeriklerinin sunum şekilleri açısından farklılıklar 

göstermektedirler. Bu nedenle umumi tarihler kendi aralarında mufassal ve muhtasar 

umûmî tarihler olarak gruplandırılabilir. Bunlardan mufassal olanlar içeriklerini 

ayrıntılı bir şekilde sunmuşlardır. Bunun en güzel örneklerini Gelibolulu Mustafa 

Aliʼnin “Künhü’l Ahbar”, Kâtip Çelebiʼnin “Fezleket Akvâl’l-Ahyâr fi İlmi’t-Târîh 

ve’l-Ahbâr”(Arapça Fezleke) eserlerinde görmek mümkündür. 

Muhtasar umûmî tarihler ise içeriklerini özet-hülasa bir biçimde kronolojik 

esaslı olarak oluşturmuşlardır. Ayrıca muhtasar olarak yazılan eserlerde olayların 

özet hülasa şekilde anlatım içerik örneklerine yer verilmiştir. Muhtasar umûmî 

tarihlerin ortak yönlerinde olayların ayrıntısını vermekten ziyade, o dönemde 



 

 

13 

 

yaşanmış mühim olaylara önem verdiklerini göstermeği amaçlamışlardır.31 Bunun 

örnekleri arasında ise Mevlana Şükrullahʼın “Behçetü’t-Tevârih”, Ramazanzâde 

Nişâncı Mehmed Paşaʼnın “Târîh i Nişâncı Paşa”, Cenâbî Mustafa Efendiʼnin “El-

Aylemü’z-Zahir” veya “Gülşen-i Tevârîh”, Hezârfen Hüseyin Efendiʼnin “Tenkîh-i 

Tevârih-i Mülük” ve Müellif’ın “Muhtasar Târîh-i Umûmî”adlı eseri sayılabilir. 

Meşrutiyet döneminin önemli aydınlarından olup çıkardığı “Mizan” 

gazetesinden dolayı “Mizancı” lakabı verilen Müellif’in “Muhtasar Târîh-i Umûmî” 

adlı eseri de muhtasar tarih yazımına katkıda bulunmuştur. Bu eser hemen hemen 

bütün medeniyetlerin tarihlerini içermektedir. İçeriği ise insanlığın vahşet ve 

göçebelikten çıkıp bugünkü ûmrân ve medeniyet mertebesine gelinceye kadar 

karşılaştığı olayları ve değişimleri ele almıştır. 

Bu kapsamda tarih anlatım biçimlerine değinmekte fayda vardır. Bu anlatım 

biçimleri hakkında bilgi vermek Muhtasar Târîh-i Umûmî adlı eserin anlaşılmasını 

kolaylaştıracaktır. Bilindiği üzere hikâyeci anlatım şekli, tarihsel silsilede olaylar 

doğrudan doğruya aktarılır, efsanevi ve destansı şekilde sunum gerçekleştirilir. 

Buradaki maksat olayın bizzat içeriği değildir verilmek istenen mesajdır. Bir diğer 

anlatım biçimi olan öğretici anlatım şeklinde amaç faydacı bir şekilde tarihte 

yaşanmış olayları kuşaklara, şahıslar üzerinden isimler zikredilerek, önemli kişilerin 

olaylarını aktarmaktır. Bu anlatım yönteminde ise tarihçi yaşadığı devrin etkisi 

altındadır. Sosyal tarih anlatım biçiminde genellikle duygusal yöntem terk edilerek, 

toplumsal olayları bilimsel çerçeveden inceler. Yönetim ve insan ilişkilerini 

araştırarak çıkarım yapmayı amaçlamaktadır. Bilimsel tarih anlatımında ise neden-

sonuç üzerinden araştırma tercih edilerek insanlara akademik çerçeveden rehber 

olmayı amaçlamaktadır.32 Muhtasar Târîh-i Umûmî, yukarda bahsettiğimiz anlatım 

şekillerinin hepsini kapsamaktadır. 

Muhtasar Târîh-i Umûmî’nin içeriğine baktığımızda ise eser insanlık tarihinin 

başlangıcından büyük devletlerin oluşmalarına kadar olan konuları ele almıştır. 

Şimdiki neslin ve gelecek nesillerin rahatlıkla okuyup anlayabileceği Dünya Tarihi 

                                                 
31 Rukiye Özdemir, Ahmet Aydın, “Osmanlı Tarih Yazıcılığında Muhtasar Umumi Tarihler Üzerine”, 

Anasay Dergisi, 2019, S. 7, Sayfa Aralığı  (105-136) 

32 Sander ORAL, “Tarihte Yöntem”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi S. 28, Ankara, 2014 



 

 

14 

 

ile ilgili yazılmış olan Muhtasar Târîh-i Umûmî adlı eser sade ve akıcı üslupla 

yazılmış eserlerden biridir. 

Müellif Mehmet Murad, eserine besmele, hamdele, salvele ile başlamıştır. 

Muhtasar Târîh-i Umûmî, Kurûn-i Ûla (İlk Çağ) Kurûn-i Vustâ (Orta Çağ) Kurûn-i 

Cedîde (Yeni Çağ)  şeklinde üç ana başlık altında ele alınmıştır. Eserin giriş 

kısmında tarih ilmi ile ilgili bilgi verilmiştir. Tarihin geçmiş kavimler hakkında 

verdiği bilgilerin önemi üzerinde durulmuştur. Bu eserin dikkat çeken bir özelliği de 

tarih hakkında olayları paylaşırken coğrafya bilgilerine de yer vermiş olmasıdır. 

Sadece tarihi olayları aktarmaktan ziyade olayların yaşandığı şehirlere de yer 

vermesi açısından önemli bir eserdir. Ayrıca eser şehirlerin konumlarına ve dünyanın 

hangi tarafında bulunduklarına değinmiştir.  

Muhtasar Târîh-i Umûmî’nin birinci bölümü olan Kurûn-i Ûla (İlk Çağ) 

kısmında Hz. Âdem’den başlayarak peygamberler silsile yoluyla ele alınmıştır. 

Müellif, insanlık tarihi ile ilgili birçok konuda olayların oluş zamanlarına dikkat 

ederek bilgiler vermektedir. Peygamberler, zamanındaki gelişmeleri yaşanan olayları 

çok kısa bir şekilde önemli gördüğü olaylara temas ederek bitirmiştir. Bu kapsamda 

Peygamberler, hâkimler, melikler, Asya Kıtası’nda bulunan Türkler, Çinliler ve 

Hindular, Mısırlılar, Asurlular, İranlılar, Eski Yunanistan, Makedonya ve Roma 

Kayserliği ile ilgili bilgiler verilmektedir. 

Bu bölümde Hz. Âdem’den sonra Hz. Havva’nın yaratılmasının ve 

Cennet’ten çıkarılma sebepleri üzerinde durulmuştur. Müellif Hz. Âdem’in soyundan 

yalnız Şit kavminin Allah’a sadık bir kavim olduğunu belirtmiştir. İnsanlığın ikinci 

babası olarak gördüğü Hz. Nuh, Şit’in torunlarından olduğunu ifade etmiştir. 

Tufandan Allah’ın emriyle yaptığı gemi sayesinde kurtulduğunu bildirmiştir. Hz 

Nuh’un Ham, Sam ve Yafes adındaki üç oğlu tarafından yeryüzünün tekrardan 

oturulacak ve yaşanacak hale getirildiğini ifade etmiştir. Müellifin bu konuda öğretici 

anlatım şeklini benimsediğini göstermektedir. Müellif Türklerin, İranlıların, 

Romalıların ve Avrupalıların, Yafes bin Nuh soyundan olduğunu, Arapların, 

Asurîlerin, Keldanilerin, Fenikelilerin, Yahudilerin, Mısırlıların Sam bin Nuh 

soyundan olduğunu; Zencilerin ise Ham bin Nuh’un soyundan olduğunu;  Ham’ın bir 



 

 

15 

 

kabahati üzerine babasının beddua etmesinden dolayı neslinin renkçe kara olduğunu 

aktarmıştır. 

Müellif, eserine Mısır hakkında aktardığı bilgiler ile devam etmektedir. İslâm 

kaynaklarının da belirttiği gibi Hz. İbrahim’in Arz-ı Mukaddeste insanları doğru yola 

davet ettiği sırada, kıtlık meydana geldiğini Mısır bölgesinde Nil-i Mübarek 

sayesinde yağmura muhtaç olmadığını ve bu yüzden Mısırda kıtlık yaşanmadığını 

belirtmiştir. Ayrıca Nil’in kaynağının cennet olduğunu ve bu sebepten daima 

tazeliğini ve akıcılığını koruduğunu dile getirmiştir. Kardeşlerinin tuzağına düşen ve 

Mısır’da meşhur bir rüya tabircisi olan Hz. Yusuf’un da Nil nehrinden faydalandığını 

ilave etmiştir. 

Müellif, Hz. Yakup’un soyunun tarihte İsrailoğulları ismiyle bilindiğini ve bu 

lakabın kendilerine Allah tarafından verildiğini bildirmiştir. İsrailoğullarının Mısır da 

büyük bir kavim oluşturunca Mısırlıların bu durumdan korktuklarını ve 

İsrailoğullarının sayısını azaltmak için İsrailliler içinde doğan her erkek çocuğu 

katletmeğe başladıklarını ifade etmiştir. Hz. Musa’nın da bu sırada doğduğunu ancak 

Allah’ın izniyle kurtulduğunu, Allah’ın İsrailoğullarını Mısır’dan çıkarmak için Hz. 

Musa’yı görevlendirdiğini aktarmıştır. Hz. Musa’nın İsrailoğullarını Arz-ı Mev’ûd’a 

davet ettiği halde İsraillilerin korkularından giremediklerini, bu yüzdende 

İsrailoğullarının Allah tarafından cezalandırıldığını ve birtakım felaketlerden sonra 

“Arz-ı Mukaddese” götürüldüğünü anlatmıştır. 

İsrailoğullarının on iki küçük cumhuriyetten oluştuğunu, her birinin kendi 

kendini idare ettiğini fakat düşman saldırıları olduğunda İsrailoğullarının bir 

başkanın emrine girip birlikte hareket ettiklerini söylemiştir. Bu gibi başkanlara 

“hükkam” denildiğinden bunların zamanlarına da hükkâm zamanı dendiğini ifade 

etmiştir.  

İsrailoğullarının birlikte yaşadıkları zamanlarda bile düşmanlarına karşı 

kendilerini savunmaktan aciz olduklarını, Asurlular ile Babillerin idaresi altına 

girdiklerini bundan sonra da İsrailoğullarının bir daha bağımsız olamadıklarını, 

sonunda parçalanıp dünyanın her tarafına dağıldıklarını belirten Müellif, İsrail 

devletinin aslında kaçınılmaz sonunu eleştirel bir üslupla dile getirmiştir. 



 

 

16 

 

Yukarıda belirtildiği üzere Müellif, tarih hakkında olayları aktarırken 

coğrafya bilgilerine de yer vermiştir. Böylece sadece tarihi olayları aktarmaktan öte 

yaşadıkları şehirleri konumlarını ve dünyanın hangi tarafında bulunduklarına da 

değinmiştir. Bu kapsamda Asya Kıtası’nda eskiden beri üç büyük kavimin yaşadığını 

bunların birincisinin Türk topluluğunun olduğunu ve Asya Kıtası’nın kuzeyinde 

aşiretler halinde dolaştıklarını ifade etmiştir. Asya kıtasının Doğu tarafının Çinlilerin, 

güneyinin ise Hintlilerin elinde olduğunu belirtmiştir. Mısır Kıtası’nın Afrika’nın 

Kuzey Doğusunda olduğunu, Mısır’ın kuzeyinin Akdeniz, doğu tarafının Kızıldeniz, 

güneyinin Sudan, batısının ise Büyük Sahra Çölü ile çevrili olduğunu aktarmıştır. 

Müellif, Mısır’ın genel durumundan, Mısır’da zuhur etmiş olan Büyük 

Firavun Sezosteristen, Mısırlıların gelenek ile göreneklerinden ve Mısırlıların 

eserlerinden sırasıyla bahsetmiştir. 

Asur Devleti’nin kadın hükümdârı Semiramis sayesinde güzel günler 

geçirdiğini, Semiramis tarafından çok sayıda eserler inşa edildiğini belirten Müellif, 

Semiramis’in denizden ve ticaret yolundan uzak bulunduğu için vefat eden eşi 

Ninos’un inşa ettiği (Nineviya) şehrini beğenmeyip, Babil’i başkent yaptığını ifade 

etmiştir. Semiramis’in Bâbil’in etrafında yedi araba yan yana gidebilecek kadar 

genişlikte bir duvar yaptırdığını, Babil’in Fırat Nehri’nin iki tarafında 

bulunduğundan iki sahile rıhtımlar ve nehir üzerinde büyük köprü yapılmıştır. 

Semiramis’in bununla da yetinmeyip şehrin dışında büyük bir göl kazdırıp nehri 

oraya akıttığını ve bu sırada şehrin iki tarafını birleştirmek için nehrin altında kemerli 

bir yol yaptırdığını, bundan sonra tekrar nehri mecrasına akıttığını Semiramis’ten 

sonra Asur Devleti’nin büyük bir fetret dönemi yaşadıktan sonra parçalandığını dile 

getirmiştir. Bu kapsamda Müellif, Semiramis’in ne kadar başarılı bir kadın hükümdâr 

olduğunu övgü dolu sözlerle anlatmıştır. 

Müellif, dünyada Fenikeliler kadar ticaret ve keşifler ile şöhret kazanmış 

başka bir kavmin olmadığını da dile getirmiştir. Nitekim Fenike gemicilerinin Septe 

Boğaz’ından Atlas Okyanusu’na çıkarak, İngiltere adalarını keşfettiklerini ve 

İngiltere’de kalay madenini bulduklarını belirtmiştir. Fenikelilerin birçok keşiflerinin 

yanında icatlarının da bulunduğunu, içlerinden önemli olanların cam, rakam, alboya 

olduğunu bunların önemlerinin ise işlevlerinden kaynaklanmakta olduğunu ifade 



 

 

17 

 

etmiştir. Rakamın nakit ticaretin semeresi olması, önceleri camın altından daha 

kıymetli olması, alboyanın öneminin ise hükümdârların o renkte elbise 

giymelerinden ileri geldiğini vurgulanmıştır. 

İran Devleti hakkında önemli olaylara değinen Müellif, İran’ın rahata muhtaç 

olan ahâlisinin kendilerine Şah olarak Keykubat’ı seçtiklerini, Keykubat’ın ise 

ahâliyi çok güzel bir şekilde idare ettiğini ancak sonradan tahta geçen Keykubat’ın 

soyundan Astiyag’ın ise korkak ve kuruntulu olduğunu ve bu yüzden başına 

felaketler geldiğini belirtmiştir. Astiyag’ın rüyasında kızından doğacak olan 

torununun dünyayı ele geçireceğini görmesinden dolayı hemen veziri Harpag’ı 

görevlendirerek bebeğin katledilmesini emir ettiğini bebeğin günahsız olduğunu 

düşünen Harpag’ın ise onu bir çobana verdiğini anlatmıştır. Böylece bir çobanın 

evinde büyüyen Keyhusrev’in annesine olan benzeriği ve verdiği güzel cevaplar 

padişah’ın dikkatinden kaçmamış. Bu durumu araştıran Astiyag’ın veziri Harpag’ın 

emrini yerine getirmediğini anlayınca da Harpag’ın oğlunu kestirip kebap ederek 

babasına yedirdiğini, Harpag’ın ise cezasının kabahatinden büyük olduğunu 

düşünerek Keyhüsrev ile birleşip intikamını aldığını böylelikle Astiyag’ın 

hakketiğini bulduğunu aktarmıştır. Keyhüsrev’in cihangirliği meydana getirmek için 

kısa süre içinde Anadolu ve Babil’i topraklarına kattığını ancak Mısır da bulunan 

kadın idareci Tomris’e mağlup olduğunu ve Tomris tarafından kafası kestirilip insan 

kanıyla dolmuş tulum içine atıldığını, Tomris’in  “müddet-i ömründe kan içmekle 

doymadın, bari şimdi istediğin kadar iç” dediğini anlatmıştır. Keyhüsrev’den sonra 

İran’ın bir daha toparlanamadığını, sonunda Büyük İskender’in İran Devleti’ni 

tamamen ele geçirdiğini anlatmıştır. İran ahvalini öyküleyici, etkileyici ve akıcı 

anlatımla ile aktaran Müellif, okuyucuları âdeta olay içinde yaşatmak istemiştir. 

Asya, Anadolu, Afrika’dan sonra Müellif, Yunanistan ve Makedonya ile ilgili 

bilgiler vermiştir. Yunanistan’ın küçük bir kıta olduğunu buna rağmen müstakil bir 

hükümet teşkil edemediklerini, medeniyet ilerledikçe hemen her tarafta 

cumhuriyetlerin yerleştiğini Yunanlıların her ne kadar çok hükümetlere bölünmüş 

olsalar da yine bir millet olduklarını lisan, mezhep, gelenek ve görenekleri için bir 

olduklarını bildirmiştir. Düşman ortaya çıktığında, daima birbiriyle uğraşmakta olan 

Yunanlıların kendi iç çekişmelerini bir tarafa bırakıp birlikte düşmanla savaştıklarına 



 

 

18 

 

dikkat çekmiştir. Eski zamanlarda meydana gelen Troya Muharebesi’ndeki 

birlikteliğin eskiden beri var olduğunu gösterir.  

Makedonyalılar için ise Yunanların tam tersi olduklarını söyleyen Müellif, iç 

savaşlar yüzünden dıştan gelen düşmanı önleyemediklerini, Yunanlıların 

saldırılarıyla cehalet uykusundan uyanıp kendilerine geldiklerini belirtmiştir. 

Makedonya Kralı Büyük İskender’in iç karışıklıkları ber taraf edip yönünü dışa 

çevirdiğini Suriye, İran, Orta Asya, Türkistan, Çin, Hindistan ve Mısır’ı işgal ettiğini 

hatta Mısır’da İskenderiye şehrini tesis ettiğini vurgulamıştır. İskender’in vefatıyla 

teşkil ettiği devletin kısa süre içinde kumandanlar arasında bölüşüldüğünü, bu 

devletlerin çok vakit geçmeden İtalya’da ortaya çıkan Roma Devleti tarafından 

yıkıldığını belirtmiştir. 

Muhtasar Târîh-i Umûmî’nin ikinci bölümü Kurûn-i Vustâ (Orta Çağ) kısmı 

kendi içinde üç ana başlık içinde ele alınmıştır. Birinci başlıkta Kavimler Göçü,  Dört 

Halife Dönemi, Emevi Abbasi Selçuklu Devletlerini anlatmaktadır. İkinci Başlıkta 

Batı Avrupa Devletleri Almanya Krallığı ve İmparatorluğu, Fransa Krallığı, İngiltere 

Devleti ve Haçlılara değinmiştir. Üçüncü başlıkta ise Doğu Avrupa Devletleri’nden 

Rusya, Şark Kayserliği ve Osmanlı konusu ele alınmıştır. 

Orta Çağ denilen tarih kısmı Batı Roma İmparatorluğu’nun parçalanmasından 

sonra Doğu Roma İmparatorluğu’nun merkezi olan İstanbul’un Osmanlılar 

tarafından fetih tarihine kadar geçen dokuz yüz yetmiş yedi senelik olayları 

içermektedir. Buna göre Kavimler göçü esnasında Avrupa’da üç çeşit kavim vardı. 

Bunlar Selet, Alman ve Slav kavmidir. Hunlar’ın Ural nehrini geçip Avrupa’ya 

saldırması Avrupa’yı alt üst etmiştir. Müellif, Hunların diğer kavimleri batıya doğru 

iterek sebep oldukları harekete “Kavimler Göçü”adı verildiğini böylelikle, İlk Çağ’ın 

sona erip, Orta Çağ’ın başladığını belirtmiştir. 

Müellif, eserinde İslâm tarihi bölümüne Hz. Peygamberin doğumuyla ilgili 

bilgiler verip kısaca giriş yapmıştır. Çocukken yaşadığı hazin olaylara ve olağanüstü 

hadiselere değindikten sonra vahyin gelişini, İslâm dinin ortaya çıkışını, sırasıyla 

dört halife dönemini, Emevi ve Abbasi dönemlerini özlü ve özgün bir şekilde ele 

almıştır. 



 

 

19 

 

İslâm dininin ortaya çıkışına baktığımızda kutsal kitaplarda anlatıldığı gibi 

Allah’ın Hz. İbrahim’in soyunu yeryüzünü düzeltmek için görevlendirmiştir. Hz. 

İbrahim’in soyu ise İsrail ve İsmail diye iki kola ayrılır. Beni İsrail, Hz İbrahim’in 

küçük oğlu Hz. İshak’tan, Beni İsmail ise büyük oğlu Hz. İsmail’den gelmektedir. 

Buna göre Hz. Peygamber Kureyş kabilesinin reisi bulunan Abdulmuttalib’in torunu 

ve Abdullah’ın oğluydu. Kendisi Hz. İsa’nın beş yüz yetmişinci senesinde Rebi’ül 

evvelin on ikinci günü Mekke’de dünyaya gelmiştir. Babası Abdullah Hz. 

Peygamber’in doğumundan önce, annesi Âmine ise Hz. Peygamber daha altı yaşında 

iken vefat etmiştir. Hz. Peygamber’i dedesi Abdulmuttalib’in himaye etmiştir. Sekiz 

yaşında iken dedesi Abdulmuttalip’in vefatı üzerine Hz. Ali’nin babası Ebu Talib’e 

verilmiştir. Hz. Peygamber’in yaşı daha küçük iken bile kendisinin fevkalade bir zat 

olduğunu belirten bazı hadiseler meydana gelmiştir. Bu hadiseler içinde en meşhur 

olanı Şakk-ı Sadır ve Kefer olaylarıdır. Hîra Mağarasında vahiy indirildiği zaman 

Hz. Peygamber kırk yaşındaydı. Dinini ashabı-ı kiram ile beraber gizli gizli yaşardı. 

Üç yıl süren gizlilik devrinden sonra, yani peygamberliğin dördüncü yılında Allâh 

Teâlâ şöyle buyurdu: “Ey Resulüm! Artık Sana emrolunanı açıkla! Müşriklerden yüz 

çevir. Alay edenlere karşı biz sana yeteriz!”. 33   Bu hususta indirilen emri ilahi 

üzerine Hz. Peygamber halkı açıkça İslâm’a davet etmeğe başlamıştır. İlk başta 

Kureyşliler, Hz. Peygamber’in söylediklerini red etmemişler ta ki putlarına 

riayetsizliği görünce hepsi birleşip işkenceye başlamışlar. Bir süre sonra Kureyş 

halkı, Hz. Ömer ile Hz. Hamza’nın da İslâm dinine iman etmeleri üzerine 

Müslümanların çoğalıp kuvvet bulmalarından korkarak Müslümanlara eziyetlerini 

arttırmışlardır. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber Müslümanlara Habeş’e hicret için müsaade 

etmiş ve bu süreçte Ebu Talip ile Hz. Hatice’nin vefat etmelerine çok üzülen Hz. 

Peygamber çok üzüldüğü için bu seneye “Hüzün Yılı” demiştir. Daha sonra kendisi 

de Medine’ye hicret etmiştir. Hicret olayı Müslümanlar tarafından tarihin başlangıcı 

olmuştur. Kısa süre içerisinde İslâm dini her tarafa yayılmaya başlamıştır. 

Kureyşliler, Müslümanlara karşı duramayacaklarını anlayınca anlaşma yoluna 

gitmişler ve Hudeybiye Barış Antlaşmasını yapmışlardır. Hz. Peygamber 632 yılında 

                                                 
33 Hicr suresi,  94 – 95.  ayetler 



 

 

20 

 

Medine de vefat etmiştir. Vefatından sonra Ashab-ı Kiram istişare ederek 

müminlerin emiri olmak üzere bir “Halife” seçilmesine karar vermişlerdir. 

İlk seçilen Halife Hz. Ebu Bekir’dir. Hz. Ebu Bekir Kureyş kabilesinin en 

zenginlerinden bulunduğu halde İslâmiyet’i ilk kabul etmiş ve malını fukaraya 

dağıtmıştır. Hz. Peygamber’e olan sadakatinden dolayı ona “Sıddık” lakabı 

verilmiştir. Hz. Peygamberin hastalığı esnasında Hz. Ebu Bekir, cemaate imamete 

memur edilmiştir. Bu da kendisinin halife seçilmesi için önemli bir özellik olarak 

görülmüştür. Halife seçilen Hz. Ebu Bekir, iki yıl süren halifeliğinin sonunda 63 

yaşında vefat etmiştir. Hz. Ebu Bekir’in vefatı üzerine Hz. Ömer halife seçilmiştir. 

Hz. Ömer zamanında muazzam bir İslâm devleti tesis edilmiştir. Hz. Ömer 10 yıl 

halifelik yaptıktan sonra elli beş yaşında vefat etmiştir. Vefatı üzerine Hz. Osman 

halife seçilmiştir. Hz. Osman’ın hilafeti esnasında bir takım iç karışıklıklar ortaya 

çıkmış ve bu karışıklıklarda müslümanlara zarar vermiştir.  Hz. Osman 12 yıl 

halifelik yaptıktan sonra 79 yaşında bir saldırı sonucu şehit edilmiştir. Şahâdeti 

üzerine Hz. Ali halife seçilmiş ise de bazıları Hz. Ali’nin hilafetini onaylamamış, 

bazıları da Hz. Osman’ın kanını isteriz bahanesiyle muhaliflere karışarak savaş 

başlatmışlardır. Hatta Hz. Ayşe,  Hz. Talha, Hz. Zübeyir de bunların içinde yer 

almıştır. Meydana gelen olan “Cemel” muharebesinde Hz. Ali galip olmuş ve Talha 

ile Zübeyir Hazretleri şehit olmuşlar ise de fitnenin arkası kesilmemiştir. Çünkü Benî 

Ümeyye kabilesinin reisi bulunan Şam valisi Muaviye bin Ebu Süfyan ayaklanarak 

kendisine hayli taraftar bulmuş ve birçok memleketleri ele geçirmiştir. Hz. Ali ve 

Muaviye arasında ortaya çıkan çekişme uzun zaman devam etmiş fakat bir sonuç 

alınamamıştır. Bunun için memleketlerin bir bölümü Hz. Ali’nin diğer bölümü ise 

Muaviye’nin idaresine geçmiştir.  

Hz. Ali’nin vefatından sonra Müslümanlar 6 ay Hz. Hasan’a biat ettiler. Hz. 

Hasan hilafeti Muaviye’ye terk edince bir sürede olsa Müslümanlar bir bayrak 

altında toplanmışlar ise de Muaviye’nin halifeliği oğlu Yezid’e bırakmasıyla 

Müslümanlar arasında tartışmalar meydana gelmiştir.Yezid’in “Kerbela Faciası” gibi 

büyük cinayetleri meydan getirmesi üzerine ümmetin bir kısmı ayrılıp Hz. Abdullah 

bin Zübeyir’i halife tanımışlardır. Müellif, Abdullah bin Zübeyir’i, Hülefa-i 



 

 

21 

 

Raşidin’in sonuncusu olarak değerlendirmiştir. Dört büyük halifeden sonra sırasıyla 

Emeviler Devri ve Abbasiler Devri yaşanmıştır.  

Emeviler, Muaviye bin Ebu Süfyan tarafından kurulmuştur. Emevilerden on 

dört hükümdâr ortaya çıkmıştır ve saltanatları 87 sene sürmüştür. Emevi 

hükümdârları içinde sekizincileri bulunan Ömer bin Abdülaziz’den başka halkın 

sevgisini ve muhabbetini kazanan bir hükümdâr olmamıştır. 

 Emevilerden sonra Abbasî devleti kuruldu abbasilerin ilk halifesi olan Ebul 

Abbas, Emevi yönetimine karşı ayaklanarak halifeliği ve iktidarı ele geçirmiştir. 

Emevileri acımadan yok ettiği için kendisine kan dökücü anlamına gelen “el-Seffah” 

adı verilmiştir. Abbasîlerin ve özellikle ikinci halifesi bulunan Ebu Cafer el Mansur 

ile beşincisi bulunan Harun Reşid zamanı Abbasilerin en parlak dönemleri arasında 

yer alır. 

Abbasî Devrinin iyi bir yönünün sergilediğine dikkat çeken Müellif, o 

dönemde ilim ve fen alanında önemli gelişmelerin ortaya çıktığını söylemiştir. 

Abbasîlerin âlimleri ve hâkimleri himaye ettiğini kütüphaneler ve medreseler açarak, 

ilmin dünyaya yayılmasını sağladığını, dolayısıyla bugünkü medeniyetin oluşmasına 

katkılarının olduğunu söylemiştir. Abbasîlerin tesis ettikleri Bağdat şehrinin 

medeniyet hususunda dünyanın başkenti düzeyinde olduğu ayrıca bir milyondan 

fazla nüfusu ve on binden fazla kütüphanenin bulunduğunu ifade etmiştir. 

Abbasî Devletinin sonlarında İslâm devletlerinin içinde ortaya çıkan 

hükümetlerin başında Endülüs Emevi Devleti olduğunu, Endülüs Devleti’nin 275 

sene kadar hüküm sürdüğünü ve 16 hükümdârın bulunduğunu belirtir. Özellikle 

sekizinci halife olan III. Abdurrahman’ın zamanın en meşhur hükümdârı olduğunu 

ayrıca Abdurrahman’ın “Emir-ül Müminin” olarak söylenmesinin hilafet unvanını 

aldıklarını gösterdiğini aktarmaktadır. 

Müellif, Büveyhilerin İran’ın Deylem bölgesinde Büveyh namında bir odun 

hamâlının üç oğlu olup, üçünün de gönüllü sıfatıyla askere dâhil olduklarını ve 

memeleketin karışıklığı esnasında kendilerini geliştirerek başlangıçta birer vali sonra 

birer hükümdâr olduklarını dile getirmiştir. Hamâl Büveyh’in oğullarının İslâm 



 

 

22 

 

devletlerini idareye başladıklarını bunlardan on yedi hükümdâr ortaya çıktığını ve 

yüz yirmi sene kadar hüküm sürdüklerini, Büveyhilerin elinden hükümeti alan 

Selçuklu sultanlarından Tuğrul bey olduğunu belirtmiştir. 

Müellif, Selçukluların İslâm ile tanışınca İslâm devletleri içinde rahat 

oturmak fikriyle aldıkları ruhsat üzerine sınırı geçtiklerini Selçukluların güçlü 

oldukları halde İslâm dinine olan muhabbetlerinden ve bağlılıklarından dolayı İslâm 

devletlerine zarar vermediklerini, ayrıca gelen saldırılardan da koruduklarını. Fakat 

bir süre sonra ortalığı saran fesâdın Selçuklulara dayandığını belirtmiştir.  

Müellif eserinde Orta Çağ’ın ikinci bölümünde Batı Avrupa Devletleri’ni ele 

almıştır. Papaların Roma Devleti süsünü vermek fikriyle Fransa, Almanya ve 

İtalya’yı İmparator Şarlman zamanında bir araya getirdiğini ancak Şarlman’ın 

vefatıyla haleflerinin devleti üçe ayırdıklarını ve nihayetinde Papalar’ın bu duruma 

seslerini çıkaramadıklarını anlatmıştır. Ayrıca ayrılan devletlerin genel 

durumlarınada değinmiştir. 

Müellife göre Almanya’da hükümet idaresi seçim ile olduğundan dolayı 

sürekli değişimler yaşanmış ve bir türlü daimi hükümet oluşturulamamıştır. Almanya 

Krallığında papalar ile hükümdârlar arasında bitmek bilmeyen âmirlik mücadelesinin 

olduğunu ve bu mücadelelerin zamanla muharebeye dönüştüğünü dile getirmiştir. 

Böylelikle Almanya Devleti’nin önemini yitirdiğini anlatmıştır.Fransa Krallığı ile 

ilgili olarak Fransa’nın derebeyliklere bölünmesinden dolayı, derebeylerin 

bağımsızlıklarını terk etmek istemediklerini, bu durumun Fransa’nın parçalanacağına 

neden olacağını düşünen Huk Kapet adındaki bir derebeyin kendini kral ilan edip 

Fransa’nın sınırlarını genişletmesi ile Fransa’yı düzenli bir devlet haline getirdiğini 

belirtmiştir. 

Müellif, İngiltere için ise hükümdârların Fransız kökenli olmalarından dolayı 

Fransa kültürünü ve Fransızcayı ahâliye aşılamalarından bahsetmekte ve böylece 

ahâlinin isyanlarının bitmek bilmediğini sonunda ahâlinin idareyi ele geçirip kendi 

isteklerini yaptıklarını anlatmıştır. İngiliz Anayasası’na göre iki millet meclisinin 

oluşturulacağı, hükümetin iki meclis ile birlikte idare edeceği, ahâlinin haklarının 



 

 

23 

 

sonuna kadar korunacağı belirtilmiştir. Böylece meşrutiyet yönetiminin ortaya 

çıktığını vurgulamıştır. 

Ortaçağda Avrupa ülkelerinin Papalığın teşvikiyle Müslümanlara karşı 

birleşerek seferler tertiplediği,  Haçlı seferinde milyonlarca insan hayatını kaybetmiş, 

devletler yıkılmıştır.  

Müellif Haçlı seferlerinin sebeplerini şöyle sıralamıştır; 

Filistin’in Arz-ı Mukaddes’te bulunmasından dolayı Hıristiyanların bu 

memleketi ele geçirmek istemesi,  

Kudüs-i Şerif’i ziyaret eden Hıristiyanların sözde Müslümanlar tarafından 

hakaret görmeleri,  

Ahâlide bulunan günahkârların günahlarından, borçluların borçlarından, 

servet sahibi olmak isteyenlerin ise toprak arzusu ile gitmeleri,  

Papaların kaybettikleri itibarlarını geri almak fikri, 

Piyer Lermit isimli bir Hıristiyan papalardan izin alarak halkı muharebeye 

çağırması, 

Papa’nın bütün Avrupa Beylerine “Allah böyle istiyor” fikrini 

benimsetmeleri. 

Bu maddeler Savaşın başlama sebepleri olarak sıralanmaktadır. Bu kapsamda 

Haçlılar Şarka doğru birkaç sefer düzenlemiştir. Bunlardan; Birinci Haçlı Seferi’nde 

Sultan Kılıç Arslan Haçlıları geri püskürtmüş ancak ayak takımı çapulculardan 

oluşan yüz binlerce kişinin zalimce saldırısı ile Kudüs`ü istilâ etmişler, şehirde 

katliam yapmışlar ve böylece Kudüs Krallığı’nı kurmuşlardır. İkinci savaşta 

Müslümanlar, gâlip gelmişler ve Haçlılar geri dönmek zorunda kalmışlardır. 

Üçüncüsünde Filistin’in batısını Sultan Selahaddin-i Eyyûbî kurtarmış ve bu durumu 

kabullenemeyen Hıristiyanlar muntazam ve kalabalık bir ordu ile dördüncü seferi 

düzenlemişlerdir. Dördüncü seferde Haçlılar Kudüs’ü geri alamayacaklarını 



 

 

24 

 

anlayınca savaşı amacından saptırarak dünya çıkarları için yapmışlar, hatta Kudüs’ü 

bırakıp Kostantiniye’ye ve Mısır’a yönelmişlerdir. 

Müellif, Muhtasar Tarih-i Umûmî’de Kurun-î Vusta’nın üçüncü bölümünde 

ise Doğu Avrupa devletlerini Rusya, Şark Kayserliği ve Osmanlıları ele almıştır.  

Müellif, Rusya Devleti’nin medeniyet hususunda Avrupa milletleri içinde en 

geride kalmış bir kavim olduğunu, değil hükümet kurmak, kendilerini savunabilecek 

durumlarının bile olmadığını, kendilerini emri altına alan başka devletlere 

memnûnen tabi olduklarını belirtmiştir. Şark Kayserliği için konumunun 

güzelliğinden dolayı sürekli saldırılara maruz kaldığını anlatan Müellif; Şark Kayseri 

Büyük Justinyen’in pek çok eser bıraktığını bunların içinde en meşhur olanların 

Ayasofya Kilisesi ve Kavanin Mecmuası olduğunu söylemiştir. 

Türklerin Müslüman oluş serüvenine değinen Müellif, anlatım içerisinde 

şahıslara ve yer isimlerine ciddi manada yer vermiştir. Bazı noktalarda kendi 

duygularını da katarak ayrı bir zenginlik kazandırmıştır. Osmanlıların Kayı Han 

boyuna mensup bir kavim olduğunu, Anadolu’ya geldiklerinde reislerinin Süleyman 

Şah olduğunu, Süleyman Şah’ın vefatından sonra oğlu Ertuğrul Bey’in Söğüt 

civarında yerleştiğini ve çevresinde bulunan valilerle muharebeye girip sınırlarını 

genişlettiğini vefat ettiğinde Osmanlıların elinde büyük bir arazinin olduğunu 

anlatmıştır. 

Ertuğrul Gazi’nin oğlu Osman Bey zamanından başlamak üzere Osmanlı 

padişahlarını silsile yoluyla ele almıştır. Osman Bey zamanındaki gelişmeleri ve 

fetihleri çok kısa bir vaziyette önemli gördüğü olaylara temas ederek bitirmiştir. 

Osman Bey’den sonra Orhan Gazi zamanındaki önemli olan gelişmeleri anlatan 

Müellif, bu dönemde ilme, bilime, âlime ne kadar ehemmiyet verildiğini de 

vurgulamıştır. Orhan Gazi zamanında Osmanlı Devleti’nin dünyanın en kuvvetli, en 

mesut ve en düzenli devleti olduğunu belirtmiştir. Murat Hüdâvendigar zamanın da 

ise Rumeli taraflarını ve Bulgaristan civarındaki fetihleri anlatan Müellif Bulgaristan 

topraklarındaki yer isimlerini de zikrederek konuya derinlik kazandırmıştır. Avrupa 

devletleri ile de ilk münasebetin de bu dönemde başladığını söylemiştir. Murat 

Hüdâvendigar’ın şahâdeti meselesi de bölümün sonuna duygusal bir hava 



 

 

25 

 

kazandırmıştır. Yıldırım Bayezid zamanında da aynı anlatım tarzını benimsemiş olan 

Müellif Yıldırım Bayezid Han’ın en yiğit ve en çalışkan padişahlardan biri olduğunu 

Ehl-i salib ile olan muharebelerinin ona şan ve şeref kazandırdığını belirtmiştir. 

Müellif, İkinci Murad ve diğer padişahları anlatırken daha öncede 

belirttiğimiz gibi fetihlerden, iç karışıklıklardan, şehzadelerin mücadelesini konu 

edinmiştir. Haçlıların bu belalardan biri olduğunu ancak Sultan Murad’ın onları 

darmadağın ettiğini bildirmiştir. 

Osmanlı padişahlarından Fâtih Sultan Mehmet’in, babası İkinci Murat’ın 

devlet işlerinden bunalması üzerine Fâtih Sultan Mehmet’in daha 12 yaşında iken 

devletin başına geçtiğini, fakat bunun Osmanlı’yı Anadolu’dan atmak isteyen Bizans 

için fırsat olduğunu, bu durumu haber alan İkinci Murad’ın devletin selameti için 

tekrar tahta geçtiğini ve Bizans’ı Osmanlı topraklarından attığını, İkinci Murat’ın 

vefatı üzerine 19 yaşındaki Fâtih Sultan Mehmed’in ikinci defa tahtın başına 

geçtiğini belirtir. Fakat bu sefer kendisinin tahtta olmasını değerlendirmek 

isteyenlere fırsat vermediğini, Karaman oğulları üzerine bir sefer düzenleyip aslında 

kafasında tek bir düşünce olduğunu Fâtih Sultan Mehmet’in “Ya ben İstanbul’u 

alacağım ya da İstanbul beni” diyerek sefer için hazırlıklara başladığını anlatır. 

Hazırlıklarını tamamlayan Fâtih Sultan Mehmet’in İstanbul’un fethiyle Doğu Roma 

İmparatorluğu’na son verdiğini ve yerine Devlet-i Muazzama-i Osmaniye’nin var 

olduğunu bu olayın Ortaçağ’ın bitmesine ve Yeniçağ’ın başlamasına vesile olduğunu 

dile getirir. 

Müellif, Ortaçağ’ın sonunda kısa bir değerlendirme yaparak Avrupa’nın 

medeniyet hallerinden bahseder. Ortaçağ’da Avrupa da düzenli bir devletin 

olmadığından, derebeylik sisteminin devletlere zarar verdiğini ifade eder. Top ve 

tüfek olmadığından şatoların alınamadığını söyleyen Müellif, ilim ve maarifin de pek 

geride olduğunu, bu yüzden insanların cahil olduklarını belirtmiştir. Avrupa’daki 

insanların dört sınıftan oluştuğunu bunların; ilkinin şövalye sınıfı, ikincisinin 

papazlar sınıfı, üçüncüsünün tüccar sınıfı ve dördüncüsünün ise çiftçiler sınıfı 

olduğunu anlatır. Ortaçağın sonuna doğru ticaret ve sanayinin gelişmesiyle birlikte 

şehirlerin kalabalıklaştığını vurgulamıştır. 



 

 

26 

 

Muhtasar Târîh-i Umûmî’nin üçüncü bölümü olan Kurûn-i Cedîde (Yeni 

Çağ) kısmında ise siyasi, fenni, mali ve mezhep İnkılâpları ile yeni kıtaların keşfi ile 

İspanya Devleti, Fransa Devleti, İngiltere Devleti, Almanya ve Avusturya Devleti, 

İskandinavya ve Rusya Devletlerine yer vermiştir. Müellif, söze Ortaçağ’ın sonunda 

Yeniçağ’ın başlangıcında bir takım icatlar, buluşlar ve keşiflere değinerek giriş 

yapmıştır. Bu icatlar içinde en meşhur olanlar barut, top, tüfenk, pusula, kâğıt, 

matbaa ile Avustralya ve Amerika kıtalarının keşifleri olduğunu ilave eder. Barutun 

Çin’de bulunduğunu, Araplar tarafından batıya doğru götürüldüğünü top ve tüfenk 

gibi ateşli silahların icadıyla ehemmiyet kazandığını söyler. Top ve tüfenk sayesinde 

hükümdârların itibarının arttığını, iç karışıklıkların giderildiğini, önceden ordudan 

korkmayan derebeylerin top ve tüfeği görünce korkudan titrediklerini kaydeder. 

Müellif, pusulanın bulunmasıyla birlikte Portekizlilerin yeni keşiflerde 

bulunduklarını böylece Hindistan gibi ticaret merkezi bir yerin bulunmasıyla 

Portekizlilerin ticaret sayesinde güçlendiklerini ve büyüdüklerini belirtmiştir. Bu 

durumun başka yerlerde de merak uyandırdığını, özellikle dünyanın bir küre 

olduğunu, batıya doğru gidildiği takdirde Hindistan’a gelinebileceğini söyleyen 

Hristof Kolomb’un bunlar içinde en bilineni olduğunu ancak sözlerine kimsenin 

inanmadığını sonunda, İspanya Kraliçesi İzabella’nın üç gemi vererek Kolomb’a 

güvendiğini belirtmiştir. Kolomb’un altmış beş gün süren yolculuğunun ardından 

“Toprak Toprak” diye bağırdığını, keşfettiği adanın Amerika Kıtası olduğunu 

anlamayıp Asya’nın doğusu olarak düşündüğünü ve İspanya’ya geri dönüp bunu 

herkese anlattığına değinmiştir. Bununla birlikte birçok insanında keşif için yola 

çıktığını, Kolomb’un toplam dört defa Amerika kıtasına gittiği halde oranın Amerika 

Kıtası olduğunu anlamamasıyla Kolomb’dan sonra İtalyalı Ameriko Vespuçi’nin 

ismiyle hatırlandığını söylemiştir. Yeni Keşif olunan yerlerde altın ve gümüş 

madenleri bulduklarını, Afrika zencilerini buralara zorla getirip çalıştırdıklarını ve 

böylece insan ticaretinde başlamasına sebep olduğunu söylemiştir. 

Yazının çok daha önce bulunduğunu ancak kâğıt ve matbaanın bulunmasıyla 

birlikte önemli olduğu söyleyen Müellif ilk önce İncil’in basıldığını vurgulamıştır. 

Kitapların pahalı olmasından dolayı yalnızca zenginlerin ve papazların ilimle 

uğraştıklarını, matbaanın ve kâğıdın icadıyla beraber fakirlerinde kitap alıp okumaya 



 

 

27 

 

başladıklarını ve cehalet uykusundan uyandıklarını belirtmiştir.  Bu buluşların 

neticesi olarak mezhep fırkaları ile savaşların meydana geldiğini ifade etmiştir. 

Müellif, ahâlinin pek cahil olduğundan papazların her söylediklerine riayet 

ettiklerini ve papazların yolsuzluklarını fark edemediklerini ancak Haçlıların 

saldırıları birde Endülüs ve şark Arapları ile meydana gelen görüşmeler 

münasebetiyle Müslümanların elinde bulunan bilgilerin Avrupa’ya yayıldığını ve 

böylece Avrupalıların gözlerinin açıldığına dikkat çekmiştir. İlim ile ilgilenen bazı 

âlimlerin Endülüs’e gidip Endülüs darülfünunlarında eksiklerini tamamlayıp kendi 

memleketlerinde mevcut olan yolsuzlukları ve özellikle kilise erkânının meşru 

olmayan mesleklerini müşahede ettiklerini belirtmiştir. Bunların en cesurlarının 

bazen eserlerinde bu yolsuzluklardan bahsettiklerini, lâkin kilise erkânın bundan 

rahatsız olup kendilerini düzelteceklerine, bilakis bu durumlardan bahsedenleri 

vahşice ateşlerde yakarak ortalığı yine bildikleri gibi idare etmeye çalıştıklarını ilave 

etmiştir. 

Bu süreçte Jean Huss ve Martin Luther, öteden beri Papalar’ın söylediklerinin 

Hıristiyan mezhebinin esası bulunan İncil-i Şerif’e ters düştüğünü ortaya 

çıkardıklarını ve pek çok taraftar bulduklarını ve böylece Hıristiyan âleminin bir 

takım mezhep fırkalarına ayrılmasına sebep olduklarını ifade etmiştir. Luther’e göre 

İncil “Kelâmullah” olup insanlara verilmiştir. Allah’ın insanlara akıl vererek 

Kelâmullah’ın emirlerini inceleyip düşünmeye sevk ettiğini İncil’in her milletin 

konuştuğu lisan üzere tercüme edilmesi gerektiğini söyler ve şöyle devam eder. 

Fırkalara bölünen mezhep inkılâbına reform denir. Lâkin reformu kabul edenlerin 

hepsi Luther taraftarı olmayıp birkaç fırkadırlar. Bunların birincisi ve en çoğu Luther 

taraftarı olup “Lutheranler yahut Protestanlar” olarak bilinirler. İkincisi 

“Anglikanlar”dır. Bunlar İngilizler’e mahsus olan Anglikan Kilisesi Katolik 

Kilisesinin en yakınıdır. Üçüncüsü ise “Reformatlar yahut Presbiteryenlerdir. 

Bunların merkezi İskoçya’dır. Bunlardan başka fırkalar daha ortaya çıkmış ise de 

ehemmiyetleri olmamıştır. Mezhep Fırkalarının ortaya çıkmasıyla beraber 

Protestanlar ile Katolikler arasında bitmek bilmeyen mezhep savaşlarını da meydana 

getirmiştir. Bu savaşlar otuz sene ismiyle anılmaktadır. Savaş Almanya’da meydana 

gelmiştir. Ancak başka ülkelerde bu savaşa kendi çıkarları için müdahale etmiştir. 



 

 

28 

 

Müellif, Muhtasar Târîh-i Umûmî’nin son bölümü olan Kurûn-i Cedide’nin 

sonunda ise askeri siyasi ve ekonomik güçleri elinde bulunduran ve Düvel-i 

Muazzama olarak bilinenen büyük devletlere yani, İspanya, Fransa, İngiltere, 

Almanya, Prusya İskandinavya, Rusya ve Avusturya devletlerine yer vermiştir. 

İspanya Devleti’ni eleştirel bir anlatım şekliyle anlatan Müellif İspanya’nın 

önceleri Endülüs Araplarının himayesi altında bulunduğunu, Yeniçağın başlarında 

İspanya Kraliçesinin keşif için Hristof Kolomb’a yaptığı maddi yardımlardan dolayı 

Amerika’nın keşfiyle birçok yer ve arazi sahibi olduğunu, böylece servetini ve 

iktidarını arttırdığını söylemiştir. Ancak Kral İkinci Filip’in cihangir olmak için 

elinde bulunan sadık ahâliyi, binlerce asker ve Amerika madenlerinden akan altınlar 

vesaire gibi imkânları kullanamadığını, dolayısıyla devleti bir türlü toparlayamayıp 

ikinci devlet seviyesine düşürdüğünü söylemiştir. 

Fransa devleti için ise öncelikle kralların iç karışıklıkları giderdiğini daha 

sonra dışa yöneldiğini belirten Müellif hem iç hemde dış savaşlarda top ve tüfeğin 

büyük etkisi olduğunu ayrıca Fransa askerinin de yiğit ve dayanıklı olduğuna 

değinmiştir. Fransa Devleti’nde ilme ve âlime önem verildiğine de dikkat çekmiştir. 

Fransa krallarının saltanata ve gösterişe değer verdiklerini saraylarında eğlencelerin 

hiç eksik olmadığını da söyleyen Müellif, Protestanlar ile Katolikler arasında mezhep 

savaşlarının bitmek bilmediğini de ilave etmiştir. 

İngiltere Devleti’ne baktığımızda İngiltere krallarının Fransız kökenli 

olmalarından dolayı Fransa usûlünü ve lisanını ahâliye aşılamaya çalıştıklarını, ahâli 

isyanlarının bitmek bilmediğini ve böylece iç karışıklıkların önünün alınamadığını 

ifade eden, Müellif, İngiliz krallarının zürriyetsiz vefatlarından dolayı kraliçelerin 

tahta geçtiklerini ve hükümeti çok güzel idare ettiklerini belirtmiştir. Bunlar içinde 

Kraliçe Elizabet zamanında İngilizlerin birlik ve beraberliklerinin olduğunu, iç 

karışıklıkları giderip, dışta da bütünlük göstermelerinin savaşları kazanmalarına fırsat 

olduğunu ayrıca medeniyet, ticaret ve servet yönüyle de diğer devletlerden önde 

olduklarını belirtmiştir. Kraliçe Elizabet’in İngiltere de Protestanlık mezhebini 

devletin resmi mezhebi saydığından mezhep savaşları yaşanmamıştır. Bu arada On 

ikinci asırda İngiltere’nin savaşlardan dolayı çok borçlandığını, ahâliden vergi 



 

 

29 

 

topladığını ve bu vergilerin isyanlara neden olduğunu ve tekrar iç karışıklıkların 

yaşandığını ifade etmiştir. 

Almanya’nın belirli bir süre hükümetsiz kaldığını ve bununda karışıklıklara 

neden olduğunu, çevre devletlerin hükümeti ele geçirme ve yönetme isteğinin 

olmasıyla halkın zulüm altında olduğunu bu durumdan usanan devlet adamlarının bu 

soruna çözüm yolu aramalarına sebep olduğunu dile getirmiştir. Almanların 

öncelikle bir derebeyi kral ilan ettiklerini, fakat kralın seçimle başa gelmesinden 

dolayı bu sıkıntıların ortaya çıktığına dikkat çekmiştir. Sonra bütün derebeylerin 

birlikte yönetimi ele almaları gerektiğini düşündüklerini belirtmiştir. Fakat bununda 

farklı sorunlara sebep olacağını ifade etmiştir. Karışıklılıkların hükümetin bir sülale 

elinde olmamasından kaynaklandığını aktarmıştır. Böylelikle Habsburg sülalesinin 

yönetimi ele aldığını belirtmiştir. Bu şekilde daha iyi bir devlet olma yoluna giden 

Almanya’nın kuzeyinin Protestanlığı güneyinin ise Katolik mezhebini kabul 

etmelerinin devletin ikiye ayrılmasına sebep olduğunu dile getirmiştir. 

İskandinavya’nın Normanlar adı verilen Baltık Denizi kenarında yaşayan bir 

taifenin olduğunu belirten Müellif, bu taifenin nüfuslarının az olmasından dolayı bir 

teşkilat kuramadıklarını ancak üç kısma ayrılınca hükümet teşkil ettiklerini, 

bunlarında Danimarka, İsveç ve Norveç olduğunu ifade etmiştir. Bölgenin üçe 

bölünmenin güç kaybına sebep olduğunu düşündüklerini ve tekrar birleşmeye karar 

verdiklerini ancak eski iktidarlarını bulamadıklarını anlatmıştır. 

Müellif, son devlet olarak Rusya devletine değinmiştir. Rusya devletini ele 

geçiren Moğollar’dan dolayı Rusların Moskova şehrine kaçarak ormana 

sığındıklarını böylelikle tehlikeden korunup bir hükümet oluşturduklarına 

değinmiştir. Hükümdârlarının çok tedbirli olduklarından dolayı Moskova’nın 

güçlenip, saygınlık kazandığından kısa süre içinde sınırlarını genişlettiklerinden 

bahseden Müellif özellikle Deli Petro zamanında Rusya’nın devletlerarasında 

sayıldığını ve refahının da arttığını dile getirmiştir. Petro’ya göre bir devletin 

öncelikle düzenli bir ordusunun,  milletin kendini geliştirmesi için mekteplerin, 

karışıklıkları gidermek için mahkemelerin olması gerektiğini düşünmüştür. Bu 

kapsamda Petro düzenli bir ordu kurmuş, mektepler ve mahkemeler açmış, şehre 

yeni yollar ve kanallar yaptırmıştır. Petro’nun tahta geçtiği vakit Rusya barbar bir 



 

 

30 

 

devlet iken Petro’nun vefat ettiğinde Rusya İmparatorluğu dünyanın en kuvvetli 

devleti haline gelmiştir. 

İlkçağ’da Hz. Âdem’in yaratılışı ile başlayıp Yeniçağ’a damgasını vuran 

devletlere kadar olan olayları, sade, anlaşılır, akıcı ve öğretici bir anlatımla dile 

getiren, Tanzimat döneminin önde gelen isimlerinden olan Müellif Mehmed Murad, 

1854’te Rusya da doğdu. Müellif küçük yaşta dinî bilgiler almaya başladı ve Arapça 

öğrendi. Daha sonra ortaokul lise ve üniversiteyi Rusya’da bitirdi. Rusların baskıları 

karşısında küçük yaştan beri İstanbul’a gidip Halifeye ve İslâm dinine hizmet etme 

arzusu içinde büyüdü. Bu idealle 1873 yılında İstanbul’a geldi. Gerek, Mekteb-i 

Mülkiyye’deki hocalığı gerekse Mîzan Gazetesi’ndeki yazılarıyla hürriyet ve 

meşrutiyet özlemi çeken genç nesle önderlik yapan, onlara tarih bilinci kazandırmış 

değerli bir şahsiyettir. Çıkardığı Mizan gazetesinden dolayı “Mizancı” olarak tanınır. 

Jön Türkler’in desteğiyle İttihat ve Terakkî Cemiyeti’nin başına geçen Müellif, 

Mîzan Gazetesi’ni cemiyetin yayın organı olarak orada çıkarmaya başlamıştır. 

İktidardaki İttihat ve Terakki Fırkası’na şiddetle muhalefet edince Mizan Gazetesi 

kapatılmış. Daha sonra, 31 Mart Vak’ası’nın tahrikçileri arasında bulunduğu ileri 

sürülerek müebbet hapis cezasına çarptırılıp, Rodos’a sürgüne gönderilmiştir.1912 

yılındaki aftan yararlanarak İstanbul’a dönen Müellif hayatı boyunca fikir ve 

hayallerinin doğruluğuna inanmış, bu şuur onda giderek kendi kendini idealleştirme 

duygusu meydana getirmiştir. Bir süre fiilen aralarında bulunmasına, rağmen rejim 

meselesinde Jön Türkler’den çok farklı düşünen Müellif bu konuda daha çok Yeni 

Osmanlılar’a yaklaşmış, devlet yönetimi için ileri sürdüğü meşveret usulünün 

şeriatın gerektirdiği bir sistem olduğunu savunmuştur. Müellife göre devletin resmî 

ideolojisi Osmanlılık, kültürel anlamdaki ideolojisi de İslâmcılık olmalıydı. 

Hayatının son yılları tam bir yalnızlık ve sefalet içinde geçen Mizancı Mehmed 

Murad, 1917 yılında İstanbul’da vefat etmiştir. 

 

  



 

 

31 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 MUHTASAR TARİH-İ UMÛMİ’NİN TRANSKRİPSİYONU 

 

MEHMED MURAD 

MUHTASAR TARİH-İ UMÛMÎ 

 

Sahibi Kitapçı Karabet 

 

Maarif-i Nezaret-i Celîlesi’nin ruhsatıyla ikinci defa olarak tab’ olunmuştur. 

İstanbul 

(Civelikyan) Matbaası Bab-ı Âli Caddesi’nde Numara 20 

1302 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

32 

 

 

(Bismillahirrahmanirrahim) 

Âlemin hâlıkı olan Cenâb-ı Allah’a hamd ve sena ve evâmirini Benî Âdem’e 

tebliğe memur olan resullerin en sonraki bulunan Hazret-i Muhammed el-Mustafa’ya 

salat ve tehaya kemâl-i hürmet ve ta’zîm ile arz ve takdim olunduktan sonra beyan-ı 

maksada mübaşeret olunur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

33 

 

 

MUKADDİME 

Fenn-i Tarih 

“Tarih-i Umûmî” bütün âlemin ve hususiyle insanların geçmiş ahvâlinden 

bahseden büyük bir fendir. İnsanın tarih-i umûmî fenninden ettiği istifâde pek çoktur. 

Çünkü tarih geçmiş âdemların her ahvâlinden bahsederek fena âdemlerden iğrendirir, 

iyi âdemlere imrendirir ve bu vecih ile ahlak ve etvârımızı ıslâh eder. 

Hükümet memurları tarihten herkesten ziyâde istifâde ederler. Çünkü tarih en 

ziyâde memâlikin idâresinden bahsederek hüsn-i idâre ile sû-i idârenin yollarını 

gösterir. 

Tarih geçmiş âdemlerden bahsetmek için onlardan kalmış âsara muhtaçtır ve 

onların ahvâlini mübîn-i meydanda âsâr bulunmazsa tarih dahi bahsetmekten âciz 

kalır. 

Bunun içindir ki tarih dünyaya gelmiş bunca akvâmdan yalnız Kafkas 

cinsinin-yani renkleri beyaz olan insanların ahvâlini ve geçmiş bunca zamandan 

yalnız iki üç bin senelik vukuatı şâmildir. 

Tarihçe bu kadar mühim olan âsâr üç nev’dir.     

Evvela- âsâr-ı mazbûta-mesela kitaplar gibi 

Sâniyen- âsâr-ı menkûle-mesala ağızdan ağıza nakil oluna gelen hikâyeler 

gibi 

Salisen- âsâr-ı atîka-mesela eski zaman âdemlerinden kalma binalar, 

heykeller, silahlar vesâire gibi. Kitaplar ve binalar ve silahlar ancak “temeddün” 

etmiş bir kavim bırakabilir. Tarihin yalnız Kafkas cinsinden bahsettiği dahi yalnız o 

cinsinin terakkî ve temeddün ederek âsâr bıraktığından ileri gelmiştir. 

Her millet büyük vak’aların birini “mebde-i tarih” ittihaz ederek bil cümle 

vukuatın zaman-ı vukuunu mezkûr vak’aya tatbik ile bulurlar. Mesela Ehl-i İslâm 

[5] 



 

 

34 

 

tarafından ittihaz olunan mebde-i tarih yahut “re’s-i tarih” Resullüllah Efendimiz’in 

Mekke-i Mükerreme’den Medine-i Münevvere’ye hicretleridir. Mîlâd-ı İsa (a.s) 

hicretten altı yüz yirmi iki sene mukaddem vâki’ olduğundan mîlâd tarihi (kabl el- 

hicre 622) yahut (kabl 622) cümle ile ifade olunur. 

Tarih-i umûmî “Kurûn-i Ûlâ” ve “Kurûn-i Vustâ” ve “Kurûn-i Uhrâ” nâmıyla 

üç büyük kısma taksîm olunur.  

Kurûn-i Ûlâ hîlkat-i âlemden Garbî Roma İmparatorluğu’nun inkırâzına 

kadar olan müddetten bahseder ki Garbî Roma İmparatorluğu hicretten 146 sene 

mukaddem inkırâz bulmuştur. 

Kurûn-i Vustâ mezkûr Roma İmparatorluğunun inkırâzından İstanbul’un 

Osmanlılar tarafından fethine kadar olan zamandan bahseder. İstanbul’un fethi ise 

hicretten 831 sene sonra vakî’ olmuştur. Yani Kurûn-i Vustâ 978 senelik ahvâlden 

bahseder. 

Kurûn-i uhra dahi İstanbul’un fethinden zamanımıza kadar olan müddetten 

bahseder.  

Tarihte “Kurûn”  yahut  “asır” diye yüz senelik müddete denir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

[6] 



 

 

35 

 

 

BİRİNCİ FASIL (BİRİNCİ BÖLÜM) 

Kurûn-i Ûlâ 

(K -4860 K 146) 

Tarih-i Mukaddes, Asya, Mısrîler, Akvâm-ı Sâmiye, İraniler, Yunaniler, Romalılar 

BİRİNCİ BAB 

Tarih-i Mukaddes 

(K 4860 - K 1598) 

- 

Hilkat ve Tufan, Ecnâs ve Elsine, Hazret-i İbrahim ve Züriyyeti, Hazret-i 

Yusuf, Benî İsrail, Hazret-i Musa, Hükkâm ve Mülûk 

Hilkat ve Tufan – Kitab-ı Mukaddese-i İlahiye’ye nazaran Cenâb-ı Allah 

dünyayı yoktan yaratmıştır. Arz ve sema yaratılıp arza bereket verilmiş ve sema 

Güneş ve Ay ve yıldızlar ile donatılmıştır. Bundan sonra dünyada bulunan mahlûkât 

ve en nihayet insan-yani Hazret-i Âdem (aleyhisselam)yaratılmıştır. (K 4860 )*34 

Zîruh olan mahlûkâtın kâffesi için birer arkadaş yaratıldığı halde ibtidâ 

Hazret-i Âdem (a.s.) yalnız bırakılmıştı. Fakat bir müddet sonra Cenâb-ı Hâlık 

Hazret-i Âdem için arkadaş olmak üzere Hazret-i Havva’yı (a.s.) yaratmıştır. 

Hazret-i Âdem ile Hazret-i Havva (a.s.) ibtidâ cennette ikamet ederlerdi. 

Lâkin cennette iken İblis-i laîne uyup Hak Teâlâ Hazretlerinin emrini unutmuş 

olduklarından Hazret-i Cebrail vasıtası ile cennetten ihrâc olunmuşlardır. 

                                                 
34*Ehl-i İslam tarafından ittihaz olunan mebde-i tarih yahut “re’s-i tarih” Resullüllah Efendimiz’in 

Mekke-i Mükerreme’den Medine-i Münevvere’ye hicretleridir. Mîlâd-ı İsa (a.s) hicretten altı yüz 

yirmi iki sene mukaddem vâki’ olduğundan mîlâd tarihi (kabl el- hicre 622) yahut (kabl 622) cümle ile 

ifade olunur. 

 

[7] 

[8] 



 

 

36 

 

Dünyada mevcud olan insanların kâffesi Hazret-i Âdem (a.s.)’ın zürriyetidir. 

Hazret-i Âdem’in mahdumlarından (Kabil) bir münazaa arasında birâderi Habil’i katl 

eylemiştir. Bunun için Kabil zürriyeti dahi bir takım felaketlere uğramışlar. 

Hazret-i Âdem’den  (a.s.) sonra nübüvvete oğlu Hazret-i Şit’e (a.s.) ve ondan 

sonra Hazret-i İdris’e (a.s.) ve ondan sonra Hazret-i Nuh’a (a.s.) tevcih olunmuştur.  

Hazret-i Nuh (a.s.) zamanında “Tufan” vâki’ olmuştur. (K 3104) 

İnsanlar Cenâb-ı Allah’ın emirlerine ve peygamberlerin nasihatlerine 

takmayıp dinsizliğe saptıklarından te’dib ve terbiyeye şâyân olmuşlar. 

Bunun için Hak Teâlâ dahi Tufan beliyyesini gönderip cümlesini 

mahvetmiştir. 

Tufan’dan yalnız Hazret-i Nuh (a.s.)   ile etbeasından tahminen yetmiş kişi 

kurtulmuşlardır. Çünkü Hazret-i Nuh (a.s.)  Cenâb-ı Hakkın emriyle bir gemi inşa 

ederek tufan esnasında gemiye iltica etmişti. 

Ecnâs ve Elsine – Hazret-i Nuh’un (a.s.) Ham, Sam, Yafes isminde üç 

mahdumu vardı. Tufan’dan dolayı boş kalmış olan yeryüzünü tekrar imâr ve iskân 

eden bunların zürriyetleridir. 

Türkler, İranîler, Yunanîler, Romalılar ve ale’l umûm Avrupalılar Yafes bin 

Nuh zürriyetidir. 

Araplar, Asurîler, Keldanîler, Fenikeliler, Yahudiler, Mısrîler, Sam bin 

Nuh‘dan zenciler dahi Ham bin Nuh‘dan zuhûr etmiştir. 

Tufan beliyyesinin dehşeti bir hayli zaman insanlar tarafından unutulmayıp 

hak yolunda hareket etmelerini mûcib olmuştur. Fakat mürûr-i zaman ile cem’iyyete 

yine evâmir-i İlâhiye’ye itaatsizlik girmiştir. Hatta dünyada bulunan hükümdârlardan 

bazıları hâşâ (Allah)’lık davasıyla her nevi isyanlara başlamışlardır. Mesela Babil 

tarafında hükümet etmekte bulunan Nemrud Cenâb-ı Hâlık’a karşı isyan etmiş ve 

güyâ dünyaya bir daha tufan gönderildiği halde halâs olmak için gayet 

mürtefi’(semaya kadar) bir kule inşa etmeye kıyâm eylemiştir. Cenâb-ı Allah kuleyi 

[9] 

[10] 



 

 

37 

 

inşa eden amelenin lisanlarını tebdîl ettiğinden cümlesi darmadağan olmuşlardır. 

Kule dahi bir saika vasıtasıyla yıkılmıştır. Dünyada lisanlar bundan çoğalmıştır. 

Bu vak’a tarihlerde “tefrîka-ı Babil” nâmı ile ma’rûftur. 

Hazret-i İbrahim ve Zürriyeti - İnsanların kısm-ı küllisi Nemrud’a uyup 

isyan yolunu tuttuklarından Vâcib-i Teâlâ Hazretlerinin emriyle Hazret-i İbrahim 

(a.s.) Nemrud nezdine gelip onu tarîk-i selâmete davet etmiştir. Nemrud ise davet ve 

nasihate karşı cebir ve tahkîr ile cevap vermiş ve hatta Hazret-i İbrahim aleyhine 

suikast eylemiştir. Bu vechile halk-ı mebus-i İlâhi’ye itaat etmediklerinden Cenâb-ı 

Hak dahi Hazret-i İbrahim‘e Nemrud’un zîr-i hükmünde bulunan Keldistan’dan 

çıkması için emir vermiştir. 

Hazret-i İbrahim ibtidâ Urfa civarına ve ba’dehu birâder zâdesi Hazret-i Lut 

ile beraber Arz-ı Mukaddes’e gelmiştir. Hazret-i İbrahim Arz-ı Mukaddes’te neşr-i 

hidayetle meşgul iken vahiy nâzil olup “kendisinin büyük bir zürriyet sahibi olacağı 

ve zürriyetinin indillah en makbul bir millet olacağı ve Arz-ı Mukaddes’in ileride 

onlara verileceği” bildirilmiştir. 

Bir aralık Hazret-i İbrahim ile Hazret-i Lut birbirinden ayrılıp Hazret-i Lut 

Bilâd-ı Sedum üzerine gitmiş ve Bilâd-ı mezkûrede neşr-i İslâm ile meşgul olmuştur. 

Lâkin Bilâd-ı Sedum ahâlisi efâl-i şenîaya mübtela ve asi bir kavim olup, Hazret-i 

Lut’u hüsn-i kabul etmediklerinden üzerlerine “beliyye yağmuru” yağdırılmıştır. 

Bilâd-ı Sedum yere batmış ve yerlerinde şimdiki “Bahr-ı Lut” hâsıl olmuştur. 

Hazret-i Lut’tan ayrılmış olan Hazret-i İbrahim (a.s.) Arz-ı Mukaddes’in 

cenûb tarafında dolaşıp neşr-i hidayet eder iken, kıtlık vâki’ olmuştur. Mısır kıt’ası 

Nil-i Mübarek sâyesinde (?) şimdiki vakitte yağmura muhtaç olmadığı gibi eski 

vakitlerde dahi muhtaç değildi. Bunun için yağmursuzluktan sâir yerlerde kıtlık 

olursa herkes zahîre almak için Mısır’a giderdi. İbrahim (a.s.) dahi bu vechile Mısır’a 

azîmet etmiş iken ilk zevcesi (Sare) Mısır hükümdârı tarafından tevkîf edilmiştir. 

Fakat inayet-i bâri ile Hazret-i İbrahim (a.s.) Sare’yi geri aldıktan başka nihayet 

derecede korkmuş olan (sebep?) Mısır hükümdârı dahi gönlünü yapmak için (Hacer) 

isminde bir cariye bile takdim etmiştir.  

[11] 



 

 

38 

 

Sare’den şimdiye kadar bir evlat dünyaya gelmemişti. Hâlbuki kendisinin 

büyük bir zürriyet sahip olacağı Cenâb-ı Hak tarafından Hazret-i İbrahim’e defaatle 

va’d ve tebşir olunmuştu. Bunun için Hazret-i İbrahim dahi pek ziyâde merak 

ediyordu. Nihayet İbrahim (a.s.) Sare’nin muvaffakatıyla Hacer’i tefriş etmiş ve 

bundan Hazret-i İsmail (a.s.) dünyaya gelmiştir. On üç sene sonra Sare’den dahi 

Hazret-i İshak (a.s.) dünyaya gelmiştir. (K 7653) 

Hazret-i İsmail, Hazret-i İbrahim (a.s) tarafından hicaz taraflarına gönderilip 

(?) orada büyümüş ve sonra pederi ile Kâbe-i Şerif’i bina eylemiştir. Hazret-i İshak 

(a.s) ise pederinin yanında kalmıştır.  

Bir aralık Cenâb-ı Hâlık, Hazret-i İbrahim’in kendisine olan sadâkat ve 

itaatini tecrübe için oğlunun kurban edilmesini talep etmiş ve Hazret-i İbrahim (a.s.) 

dahi hemen icrasına teşebbüs etmiştir. Lâkin bıçak oğlunun boğazını kesmemiştir. 

Bu sırada cennetten bir koç gönderilmiş olduğundan İbrahim (a.s.) dahi mezkûr koçu 

kurban etmiştir.  

Hazret-i İbrahim’den sonra riyâset ve nübüvvet Hazret-i İshak (a.s.)’a ve 

ondan sonra küçük mahdumu Hazret-i Yakub’a geçmiştir. Hazret-i Yakup ise on iki 

evlad-ı zükura mâlikti Benî İsrail’in mürekkeb olduğu on iki sıbt dahi Hazret-i 

Yakub’un on iki evladından zuhûr etmiştir. 

Hazret-i Yusuf - Hazret-i Yakup (a.s.) evlatları içinde en ziyâde Hazret-i 

Yusuf’u severdi. Çünkü Yusuf (a.s.) insanların en güzeli bulunduğu gibi ahlakı dahi 

emsalsizdi. Büyük birâderleri bunun için Hazret-i Yusuf’u kıskanırlar ve 

sevmezlerdi. 

Bir gün evlâd-ı Yakup kıra çıkmış iken, Hazret-i Yusuf’u kuyuya atmışlar ve 

gömleğini kuzu kanına bulayarak “Yusuf’u kurt yedi” kavliyle pederleri Yakup 

(a.s.)’a getirmişlerdir. 

Bu sırada Mısır’a gitmekte olan bir kervan Hazret-i Yusuf’un bulunduğu 

kuyunun önünden geçerken su almak için kuyuya kova indirmişlerdi. Hazret-i Yusuf 

dahi kovaya sarılıp çıkmıştır. Tüccarlar ibtidâ hayret içinde kalmışlar ise de sonra 

[12] 

[13] 



 

 

39 

 

Hazret-i Yusuf’u Mısır’a götürüp satmaya karar vermişler ve zaten Hazret-i Yusuf 

pek güzel bulunduğundan çok para kazanacakları ümidiyle sevinmeye başlamışlardır. 

Hazret-i Yusuf Mısır’da Mısır padişahının vezirine satılmıştır. Lâkin bir 

müddet sonra vezirin zevcesi (Züleyha) Hazret-i Yusuf’a âşık olup Hazret-i 

Yusuf’tan dahi karşılık görmediğinden iftira ederek Hazret-i Yusuf’u hapsettirmiştir. 

Hazret-i Yusuf (a.s.) izn-i İlâh-i ile rüya ta’bir ederdi. Hapishanede iken 

padişahın karinesinden birinin rüyasını ta’bir etmişti. Bir hayli müddet sonra 

padişahın gördüğü rüyayı kimse ta’bir edemediğinden karineden olan mezkûr zât 

Hazret-i Yusuf’u haber vermiş ve padişah dahi Hazret-i Yusuf’u huzuruna celb 

etmiştir.  

Mısır padişahı rüyasında yedi semiz ineğin yedi zayıf inek tarafından 

yutulduğunu görmüştü. Hazret-i Yusuf (a.s.) bunun yedi sene fevkalâde fayda ve 

bereketten sonra kıtlık olacağına işaret olduğunu haber vermiştir. Padişah bu tabirden 

memnun olup Hazret-i Yusuf’u hapishaneden çıkarmış ve müşarünileyhi kendisine 

vezir ta’yin ederek bereketli olan yedi sene mahsulâtın fazlasını bereketsiz olan yedi 

sene için ambarlarda muhafazaya memur etmiştir. Yusuf (a.s.) çiftçileri himaye 

ederek çok ekin ektirmiş bereketli olan yedi sene zarfında o kadar zahîre toplamıştır 

ki bereketsiz olan yedi sene esnasında umûm-î Mısır memâlikini idâre ettiğinden 

başka memâliki ecnebîye ye dahi bir hayli miktar satılmıştır bu sâyede Mısır yek 

ziyâde ma’mûr olmuştur. 

Kıtlık esnasında arz-ı Filistin üzerinde sakin olan Evlad-ı İbrahim (a.s.) dahi 

büyük sıkıntı içinde olup Hazret-i Yakup (a.s.) oğullarını zahîre almak için Mısır’a 

göndermişti. Bunlar Mısır’da Hazret-i Yusuf’a rast gelmişler Hazret-i Yusuf 

birâderlerini tanımış ise de onlar kendisini tanıyamamışlardır. Yusuf (a.s.) 

birâderlerine pek çok iltifat etmiş ehven fiyatıyla zahîre vermiştir. Birinci seferde 

kendisini tanıştırmamış ise de ikinci defa geldikleri vakit ağlayarak boyunlarına 

sarılmış kendisi hakkında icra ettikleri kabahati affeylemiştir. 

Yusuf (a.s.) miktarı kâfi arzı verip peder ve birâderlerini ve akrabasıyla 

ta’likatını Mısır’a celb ederek orada iskân ettirmiştir. Hazret-i Yakup (a.s.) sevdiği 

  [14] 

[15] 



 

 

40 

 

mahdumuyla mülakat ettikten sonra Mısır’da vefât etmiştir. Fakat vasiyeti mûcibince 

arzı Filistin’de ecdadlarının yanında defn olmuştur. 

Benî İsrail – Evlâd-ı Yakup tevarihte “Benî İsrail” nâmıyla ma’rûftur. Bu da 

Hazret-i Yakub’a (a.s.) Cenâb-ı Hak tarafından verilen “İsrail” lakabından ileri 

gelmiştir. 

Benî İsrail Mısır’da iki yüz on beş sene oturmuş ve bu müddet zarfında 

çoğalıp büyük bir kavim olmuştur. Benî İsrail ibtidâ Mısrîlerden hürmet ve riâyet 

görmüş ise de sonraları Mısrîler Beni İsrail’in çoğalmasından ürkerek haklarında her 

türlü zulümler icra etmeğe başlamışlardır. Hatta bir aralık Mısrîler Benî İsraillin 

miktarını azaltmak için İsrailliler için de doğan bütün erkek çocukları katl etmeye 

başlamışlardır. Hazret-i Musa (a.s.) bu sırada dünyaya gelmiş olup ancak hikmet-i 

mahsusa-i İlâhiye sâyesinde kurtulabilmiştir. 

Benî İsrail Mısır’da tâkatsiz kalınca Cenâb-ı Haktan imdad-ı istirhâm 

etmişler. Hak Teâlâ hazretleri dahi Benî İsrail’i Mısır’dan ihrâc ile Arz-ı Mev’ud’a 

götürmek için Hazret-i Musa’yı (a.s.) memur eylemiştir. 

Hazret-i Musa – Musa (a.s.) dünyaya geldiği vakit Mısrîler Benî İsrail içinde 

doğan erkek çocukları kesmekteydiler. Vâlidesi Musa’yı (a.s.) kurtarmak için bir 

müddet müşarünileyhi gizli beslemiş, lâkin sonra bu işi beceremeyeceğini anlayarak 

çocuğu yed-i İlâhiye teslim etmeye karar vermiştir. Hazret-i Musa bir sanduka içine 

konulup Nil-i mübarek suyuna salıverilmişti. Bu sırada Nil kenarında yıkanmakta 

olan Mısır hükümdârı firavunun zevcesi sandukayı görüp tutmuş ve içinde bulunan 

Hazret-i Musa’yı alıp saraya getirmiştir. Bu vechile Hazret-i Musa sarayda büyümüş 

ve pek güzel terbiye olmuştur. 

Hazret-i Musa (a.s.) vâlidesi vasıtasıyla kendisinin Benî İsrail milletine 

mensup olduğunu öğrenmiş olduğundan hemcinslerinin Mısır’da uğradıkları 

felaketten pek ziyâde muzdaripti. Ve elinden geldiği kadar onları himaye etmekten 

geri durmazdı. Bundan dolayı Mısrîlerin şüphelerini davet ettiğinden Hazret-i Musa 

Mısır’ı terk ederek Hicaz tarafında bulunan Hazret-i Şuayp nezdine gidip bir müddet 

orada oturmuş ve Hazret-i Şuayb’ın kerimesini tezevvüc eylemiştir. Hazret-i Musa 

[16] 

[

[17] 



 

 

41 

 

Hazret-i Şuayb’ın tavsiyesiyle Benî İsrail’i Mısır’dan ihrâc için bir çare aramak üzere 

Mısır’a doğru hareket ederek Süveyş civarında bulunan (Tûr-i Sînâ)’ya geldiği vakit 

kendisine vahiy nâzil olmuş ve taraf-ı bâriden Beni İsrail’i Mısır’dan çıkarıp Arz-ı 

Mev’ud’a getirmek için memur olmuştur. 

Mısır firavunu Hazret-i Musa’nın gösterdiği mucizeleri ve Mısır’a gönderilen 

“Beliyat-ı Aşere” üzerine ibtidâ Benî İsraili salıvermeye razı olmuş ise de sonra 

pişman olup Hazret-i Musa ile Benî İsrail’i ordu ile takip ederek Cidde Denizi 

sahilinde arkalarından yetişmiştir. Lâkin hikmet-i Hüdâ ile deniz açılıp Benî İsrail’i 

Asya’ya salıverdiği halde tekrar kapanıp arkalarından gelen Firavun ile ordusunu 

gark etmiştir. Benî İsrail Mısır’dan çıktığı günden i’tibar en Arz-ı Mev’ud’a 

gelinceye yani kırk sene kadar Hak Teâlâ hazretlerinin semadan yağdırdığı (maide) 

ile taayyüş etmiştir. 

Benî İsrail her biri Hazret-i Yakup’un (a.s.) bir oğlundan olmak üzere on iki 

koma yahut “sıbta” ayrılmıştı. Bunların her biri Tûr-i Sînâ eteklerinde ayrı ayrı ordu 

kurmuşlardır. Hazret-i Musa (a.s.) dahi Tûr-i Sînâ üzerine çıkıp Cenâb-ı Hakka kırk 

gün münacattan sonra (Tevrat-ı Şerifi ) ahz etmiştir. Tevrat-ı Şerif kelamullah olup 

insanlar için düstûr-ul amel tutulmak üzere verilmiştir. 

Hazret-i Musa (a.s.) Benî İsrail’i Arz-ı Mev’ud’a girmek için davet ettiği 

halde İsrailliler Arz-ı Mev’ud’da sakin-i akvâmdan korkarak girmemişler ve bunun 

için mücazât-ı İlâhiye’ye uğramışlardır -yani kırk sene Şam çöllerinde dolaştırılıp bir 

takım felaketlere uğratılmış ve ancak bundan sonra Arz-ı Mukaddes’e götürülmüştür. 

Hükkâm ve Mülûk – Benî İsrail Hazret-i Musa’nın irtihâlinden sonra reis 

nasb olunan Hazret-i Yuşa’nın (a.s.) taht-ı kumandasında olduğu halde Arz-ı 

Mukaddes’e girmiş ve pek çok muharebeden sonra onu fethedererek üzerinde ikamet 

etmiştir. Benî İsrail on iki fırka olduklarından memâlik dahi on iki kıt’aya bölünüp 

herbiri bir sıbta verilmiştir. Yalnız lâvî sıbtı hizmeti ruhâniye için imtiyazlı 

bulunduğu cihetle araziden hisse almayıp umûmdan hâsılatın öşrünü almaya 

başlamıştır. 

[18] 



 

 

42 

 

Benî İsrail on iki küçük cumhuriyet olup herbiri mustakilen kendini idâre 

ederdi. Lâkin ecnebî düşmanın tecavüzü vuku bulduğu halde umum-i Benî İsrail bir 

zâtın taht-ı kumandasına girip müttefiken hareket ederlerdi. Bu gibi ruusa “Hükkâm” 

nâmı ile meşhûrdur ve bunların zaman-ı idârelerine “hükam devri” denir. Lâkin 

sonraları hükam memâliki hüsnü sûretle idâre etmediklerinden hükümdârı intihâb 

eylemişlerdir. 

Umûm Benî İsrail üzerine hükmü cârî olan üç hükümdâr zuhûr etmiş. 

Bunların birincisi Talut ikincisi Hz. Davud üçüncüsü dahi Hz. Süleyman (a.s.) dır. 

Davud (a.s.) zamanında Benî İsrail pek büyük fütûhât nâil olup memâliki (Cidde) 

Denizi’nden Fırat Nehri’ne kadar tavsi’ etmişlerdir. 

Hazret-i Davud -  (1678-1638) Filistin ifriti (Calut’u) öldürmekle şöhret 

sahibi olup Talut’un vefâtından sonra hükümdâr ilan olunmuştu. Hz. Davud (a.s) 

peygamber-i zişan olup kendisine (Zebur-u Şerif) nâzil olmuştur. 

Hazret-i Süleyman - (1638-1598) Hazret-i Süleyman’a gelince dünyada 

müşarünileyh hazretleri kadar meşhûr bir padişah görülmemiştir. Kendisinin serveti 

ve aklı gerek Müslümanlar arasında gerek umum-i milletler içinde darb-ı mesel 

olmuştur. Hazret-i Süleyman cin taifesi ile kuşlara hükmederdi ve Süleyman (a.s.) 

nübüvvet ciheti ile büyük rütbe-i ruhâniyeye haiz olduğu gibi umûr-u dünyada dahi 

pek büyük nüfûzu vardı. Zamanında bulunan hükümdârlar kendisine itaat ederler ve 

ziyaretine gelirlerdi. Hz. Süleyman (a.s.) Kudüs-ü şerifte meşhûr-i âlem olan 

“Mescid-i Aksa” yı bina ve tezyin ettirmiştir. 

İnkıraz - Hz. Süleyman’ın oğlu (Ruhbaam) zamanında Yurbaam nâm bir zât 

isyan ederek memâlikin büyük kısmını zabtetmiş ve ayrıca bir hükümet teşkîl 

etmiştir. Benî İsrail dahi bu vechile “İsrailiye” ve “Yahudiye” devletleri nâmı ile iki 

devlet olmuşlardır. Benî İsrail ittifak üzere yaşadığı vakitte bile hâricî düşmanlarına 

karşı durmaktan âcizdi. Bu defa ise büsbütün zayıf düşman ve (Asurîler) ile 

(Babilliler) in taht-ı itaatlerine girmiştir. Bundan sonra Benî İsrail bir daha istiklal 

üzere yaşamamış ve en sonra dünyanın her tarafına dağılmıştır. 

 

[19] 

[20] 



 

 

43 

 

İKİNCİ BAB 

Asya Kıt’ası 

(Türkler, Çinliler, Hindular) 

Türkler - Asya kıt’asında eskiden beri üç büyük kavim otururdu. Bunların 

birincisi Türk taifesidir ki Asya’nın şimâl-i nısfında aşiret halinde gezerlerdi. 

Asya’nın şark tarafı Çinlilerin, cenûb tarafı dahi Hinduların elindeydi. 

Türk tavâifi her ne kadar küçücük aşiretler olarak gezerler ise de ara sıra 

içlerinden bir kahraman zuhûr ederek cümlesini yahut bir kısmını taht-ı kumandasına 

alır ve bundan sonra etrafa tecavüz ederek oralarda sakin olan akvâm-ı muhtelifeyi 

dehşet içinde bırakırdı.  

Bu vechile Türklerin ara sıra büyük devletler teşkîl ettikleri olurdu. Fakat 

teşkîl ettikleri devletler çok müddet bekâ bulmayıp batardı. Çünkü ol vakit Türk 

taifesi aşiret halini hazıriyet haline tercih ederlerdi. Türk serkerdelerinde (Oğuz Han) 

Hicret-i Nebeviyye’den üç bin dört yüz sene mukaddem Asya kıt’asının hemen 

bütününü zabt ederek azîm bir devlet teşkîl etmiş olduğu halde mezkûr devlet dahi 

sâirler gibi az zaman içinde dağılmıştır. 

Türklerin hücumlarına en ziyâde dûçâr olmuş olan kıt’alar İran, Şarkî Avrupa 

ve Çin kıt’alarıydı. 

Çinliler - Çinliler eskiden beri büyük bir devlet olarak yaşarlardı. Çin’in şark 

tarafında Muhit-i Kebir Denizi, cenûbta dünyada en yüksek olan Himalaya Dağları. 

garbta dahi Billur Dağları vâki’dir. Çin kıt’ası gayet münbit olup insana lazım olan 

şeylerden her birini şâmil bulunduğundan Çinlilerin etraf-ı memâlikte gözleri yoktu 

ve ahâli yalnız memâliki ecnebîlerden muhafaza etmeğe çalışırlardı. Çin memâliki üç 

taraftan ya geçilmez dağlar yahut deniz ile ihâta olunmuş olup yalnız bir taraf -yani 

büyük Türkistan’a bitişik olan şimâl tarafı açıktı. Bunun için Çinliler şimâl 

hududunda dünyada en büyük âsârdan sayılan “Sedd-i Çin”’i inşa etmişlerdir. 

Bununla beraber yine Türkler daima Çin kıt’asını rahatsız ederlerdi. Hatta Türkler bir 

[21] 

[22] 



 

 

44 

 

hayli zaman Çin üzerinde hükümet etmişler ve Çinliler ile Türklerin karışımlarından 

Tatar ve Moğol gibi azme bir takım tavâif zuhûr etmiştir. 

Yukarıda beyan olunduğu vechile Çin kıt’ası memâlik-i mütemeddineden 

ayrılmış olduğundan terakkî etmemiştir. Çinliler ıslâhatı kabul etmezler ve hâlâ 

bundan binlerce sene mukaddemdeki usûl üzere yaşarlar. 

Çin’de usûl ve kavânin vaz’ eden (Konfüçyüs) nâm bir hâkimdir. Bugünkü 

günde Çin’de hükümet eden sülale bundan altı yüz sene mukaddem Çin’i zabt etmiş 

olan Tatar sülalesidir. 

Hindular - Hindistan kıt’ası dünyada en meşhûr ve en zengin olan memâlikin 

biridir. Hindistan’ın zenginliği daima tarihte zuhûr etmiş olan büyük Fâtihleri celb 

etmiş olduğundan Hindular defaatle ecnebî boyunduruğu altına girmiş ve büyük bir 

devlet teşkîl etmeğe muvaffak olamamışlardır. Hindistan kıt’ası öteden beri (Raca) 

lık yâd olunan küçük hükümetlerden ibarettti. Bu hükümetler birbiri ile ittifak ederek 

hâricî düşmanlarına karşı hareket edecekleri yerde daima birbiri ile muharebe 

ederlerdi.  

Hindistan büyük bir kıt’a olup, şimâlde Çin memâlikinden (Himalaya) 

Dağları ile ayrılmıştır ve üç tarafı Muhit-i Hindi Denizi ile ihâta olunmuştur. Yalnız 

şimâl-i garb tarafından İran’a –yani şimdiki Afganistan’a bitişik olduğundan 

Hindistan üzerine olan hücumlar dahi o taraftan vâki’ olurdu. Hindistan muktedir bir 

devlet olmuş olsa (Sind) Nehri geçilmez bir hatt-ı müdafa kesilmiş olurdu. 

Hindistan’da ahâli dört sınıfa taksîm olunmuş olup, bir sınıfa mensup olan bir 

âdem diğer sınıfa geçemezdi.35 Sınıfların içinde en mu’teber olan (Brahman) yani 

kâhin sınıfıydı, ondan sonra asker, askerden sonra tüccar, çiftçi, çoban gibi sâir esnaf, 

en sonra dahi esirler gelirdi. Hindular,  Çinliler ve eski Türkler gibi putperestiler.  

                                                 
35 Mehmed Murad, Tarih-i Umumi Cilt 1, Tefeyyüz Kitabhanesi, İstanbul 1881,  s. 48 

(Hindistan’da halk dört sınıfa ayrılmıştı. En muteber sınıf Kâhin yahut Brahman sınıfıydı. İkinci sınıf 

Ksatriya yani asker sınıfıydı Üçüncü sınıf Vaisya yani Esnaf sınıfıydı. Dördüncü sınıf ise sudra yani 

işçiler köleler sınıfı. Ayrıca bu sınıflardan başka Parya adı verdikleri sınıf olarak bile görmedikleri 

hukuki olarak tanımadıkları en mazlum en mağdur insanlardır.  

  [23] 

[24] 



 

 

45 

 

Hindistan’da Hicret-i Nebeviyye’den on iki asır mukaddem (Buda) mezhebi 

nâmı ile bir yeni mezhep zuhûr etmiştir ki hâlâ Çinliler ile Hinduların bir kısmı o 

mezheptedirler. “Buda” ismi ise mezkûr mezhebi meydana çıkaran bir hekimin 

isminden ileri meydana gelmiştir. 

Hindular pek çok âsâr bırakmışlardır. “Paguda” denilen cesîm mabutlar pek 

çoktur. Âsâr-ı edebiye dahi çok olup ezcümle “Dimne” ünvanlı büyük bir eser vardır 

ki bir cüzü “Hümayünnâme” nâmıyla edebiyat-ı Osmaniye’de meşhûrdur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

46 

 

ÜÇÜNCÜ BAB 

Mısrîler 

Ahvâli Arazi, Nil-i Mübarek, Ahvâli Umûmîye, Büyük Sezosteris, On İki 

Kumandan, Amasis, İnkıraz, Usûl ve Âdât 

Ahvâli Arazi ve Nil-i Mübarek -Mısır kıt’ası Afrika’nın şimâl-i şark 

tarafında kâin bir iklîm olup, Asya’dan şimdi Süveyş Kanalı ile tefrîk olunmuştur. 

Mısırın şimâl tarafı Bahrı Sefid, şark tarafı Bahr-ı Ahmer, cenûb tarafı Sudan Kıt’ası 

garb tarafı dahi Sahra-i Kebir ile muhatadır. Mısır kıt’ası cesîm ise de yalnız Nil-i 

Mübarek nehrinin teşkîl ettiği dere kabili iskândır. Nil-i Mübarek olmasaydı Mısır 

dahi Sahra-i Kebir gibi bir çöl olmuş olurdu. Çünkü Mısırda kar ve yağmur hemen 

yağmaz. 

İşte böyle bir kıt’ayı dünyada en bereketli iklîmlerden saydıran Nil-i Mübarek 

nehridir. Nil-i Mübarek menbaları hatt-ı istiva üzerindedir. Oralarda yaz mevsiminde 

yağmakta olan büyük yağmurlardan dolayı Nil nehri tuğyan ederek Mısır’ın kâbil-i 

iskân olan Nil-i Mübarek Deresini kaplar. 

 Bu dere her sene Hazirandan Teşrîn-i Evvel’e kadar su altında bulunur. 

Teşrîn-i Evvel’de su çekilir ve hemen su altından kurtulmuş olan tarlalar ekilir.  

Kış bizim taraflarda en fena bir mevsimdir. Mısır ise kışın ekinler altında 

bulunur ve dünyanın en güzel ve ma’mûr kıt’ası zengini alır. Bizim en güzel 

mevsimimiz olan ilkbahar da Mısır çöle benzer. 

Nil deresi sekiz yüz fersah tulunda ise de ve arzı sekiz fersahtan yirmi fersaha 

kadardır. 

Mıısr üç kıt’aya ayrılıp Bahr-ı Sefîd’e bitişik olan (Mısır-ı Süflâ ) ortada 

bulunan (Mısır-ı Vustâ )yukarda bulunan dahi (Mısır-ı Ulyâ) yâd olunur. Bunların 

içinde en ma’mûr olan (Mısır-ı Süflâ) dır. 

Ahvâli Umûmîye –  Mısırda ibtidâ hükümet teşkîl eden Nuh (a.s.) ın oğlu 

Sam’ın evladından (Mısrâyim )dir. Mısrâyim kavim ve kabilesiyle Asya’dan Mısır’a 

[25] 



 

 

47 

 

gelip oturmuş ise de zürriyeti muntazam bir devlet teşkîl etmeğe muvaffak 

olamamışdır. Ancak çok müddet sonra -yani Hicret-i Nebeviyye’den dört bin sene 

mukaddem Mısır’ın cenûb tarafında sakin olan (Sudanlar)’ın Mısır üzerine 

tecavüzleri çoğalıp memaliki idâre etmekte bulunan (kâhinler) dahi muhafazadan 

kaldıklarından, asker sınıfı kumandanlarından (Menes)’i hükümdâr intihâb etmiştir. 

Mısırın ikbâli dahi bu vak’adan i’tibaren başlamıştır. 

Mısırda otuza kadar hükümdâr sülalesi zuhûr etmiştir. Bunların içinde en 

meşhûr olanları dördüncü, on sekizinci, on dokuzuncu, yirmi altıncıdır. Dördüncü 

sülale hükümdârları zamanında dünyada buluna Âsâr-ı Atika’nın en meşhûrları 

sayılan (Ehrâm) -yani ( Firavun Tepeleri) inşa olunmuştur.  

On ikinci sülale hükümdârları Afrika’da hayli memleketleri zabt ettikten 

sonra Asya’ya geçerek Garbî Asya’nın bir kısmını dahi taht-ı itaate almışlardır. Bu 

sülale hükümdârlarının içinden en meşhûr olan Üçüncü(Sezortazen) olup, Asya’da 

pek çok fütûhâta nâil olmuştur. 

Lâkin on üçüncü sülalenin zaman-ı idâresinde Arabistanda sakin olan akvâmı 

vahşîye Mısır üzerine hücum ederek, kısm-ı a’zamı zabt etmşler ve orada dört yüz 

sene kadar oturmuşlardır.(Hiksos) yâd olunan işbu araplar aşiret olup çobanlık ile 

geçinirler ve ziraat etmezlerdi bunun için zamanlarında Mısır harâb olmuştur  

Arapların hücumu üzerine Mısrîlerın bekâyası Mısır-ı Ulya’ya firar 

etmişlerdi. Vakit buldukça oradan (Hiksosların) üzerine hücum ettiklerinden 

Hiksosların Mısır’da bulundukları dört yüz sene zarfında muharebe hemen eksik 

olmamıştır. Nihayet on sekizinci sülale hükümdârlarından (Amasis) Arapları 

Mısır’dan çıkarmış ve haleflerinden üçüncü (Tutmozis) şimdiki Suriye, Halep ve 

Bağdat cihetlerini feth etmiştir. Güyâ (Tutmozis) yüz seksen kadar kavim ve 

cemaaati itaat altına almıştı.  

Büyük Sezosteris – On dokuzuncu sülaleden Mısır’ın en büyük firavunu – 

yani hükümdârı bulunan (Ramses) yahut (Büyük Sezosteris)  zuhûr etmiştir. 

Sezosteris dünyaya geldiği vakit kâhinler onun büyük âdem olacağını haber 

vermiş olduklarından babası, (Sethos ) terbiyesine ziyâdesiyle dikkat etmiş ve 

  [27] 

[28] 



 

 

48 

 

Ramses ile beraber doğan çocukları maiyetinde büyütmüştür. Ramses mezkûr 

çocuklar ile daima “asker oyunu “oynardı. 

Babası vefât edince Ramses altı yüz bin piyade ve elli bin süvari ile Asya 

kıt’asına dâhil olup Arabistan, İran ve Hindistan kıt’alarını feth etmiştir. Ramses 

Hindistan’dan avdetle Kafkasya ile Karadeniz’in şimâl taraflarını ve sonra Anadolu 

ile Rumeli’nin bir kısmını dahi zabt etmiştir. Lâkin Rumeli’de iken büyük bir kıtlık 

vâki’ olduğundan Mısır’a avdet etmiştir. 

Ramses avdet eder iken yüz binlerce olan üserayı beraberlerinde götürmüştür. 

Hatta Mısır’a dâhil olunca payi tahtına kadar arabasına nöbetle esir etmiş olduğu 

ecnebî hükümdârlarını köşardı. Bu sırada dört yüz gemiden ibaret olan Ramses’in 

donanması Cidde Denizi’nden Hindistan Denizi’ne çıkıp oralarda bulunan adalar ile 

sevâhili zabt etmekle meşguldü 

On İki Kumandan - Hicret-i Nebeviyye’den on üç asır mukaddem Sudaniler 

hücum ederek Mısır’ı istilâ ve bir müddet idâre etmişlerdi. Mısrîler on iki zâtın taht-ı 

kumandalarında oldukları halde, isyan ile ecnebîleri memleketlerinden tard 

eylemişlerdir. Bunun üzerine bir hükümdâr intihâb etmek lazım gelip kumandanların 

her biri dahi hükümdâr olmak arzusunda bulunduğundan, bir türlü karar 

verememişlerdi. Bunlar hatıflara müracaat ile kimin hükümdâr olacağını sual etmiş 

olup, hatıflar dahi “ibadet esnasında kim tunç kupa ile mezbaha şarap döker ise onun 

hükümdâr olacağını” söylemişlerdi. Bunun üzerine kumandanlar dahi ihtiyaten 

mabetlerde bulunan bütün tunç kupaları kaldırmışlardı. 

 Bir gün bunların cümlesi ibadet eder iken kâhin on iki kupa yerine on tane 

getirmiş olduğundan kumandanların küçüğü bulunan (psammetik)kupasız kalmıştır. 

Bunun üzerine (Psammetik)  başında bulunan tunç tolgayı çıkarıp kupa yerine istimâl 

etmiştir. Bu vak’anın (Psammetik)in hükümdâr olacağına işaret olduğuna hüküm 

olunup, kumandanlar dahi telaşlarından (Psammetik)’i Nil ağzında kâin bir adaya nefi 

etmişlerdir. 

[29] 

 
[30] 



 

 

49 

 

Menfâde bulunan (Psammetik) rahat oturmayıp yine hatıflara müracaat etmiş 

ve hatıflardan kendisinin denizden çıkacak olan “Tunç âdemlar” vasıtası ile Mısır’a 

firavun olacağını haber almıştır. 

Bu sırada (Psammetik)’in bulunduğu memlekete denizden Yunan korsanları 

hücum etmişlerdi. Yunanîler tunçtan ma’mul zırhlar giymiş olduklarından (Psammetik) 

hatıfların dedikleri tunç âdemlar bunlardır diyerek onlarla ittifak etmiş ve kumandanlar 

üzerine hücum etmiştir. Fil hakika (Psammetik) az müddet zarfında iş bu Yunanîler 

sâyesinde Mısır’ı istilâ ederek müstakil hükümdâr olmuştur. 

(Psammetik) Yunanîlerın hizmetlerini unutmayıp onlara çok imtiyazlar 

vermiş ve Mısır’a gelip gitmek için müsaade ettikten maada onlardan asker için zâbit ve 

mektebler için muallim tayin eylemiştir.  

Mısrîler gayet titiz bir millet olup ecnebîleri hiç çekemezler ve hiç kimseyi 

memleketlerine kabul etmezlerdi. Bu sebepten olarak Mısır kıt’ası pek çok mahsûlât 

vermekte olduğu halde layıkıyla istifâde edilmezdi. Bu defa ise (Psammetik) Yunan 

tüccarlarına Mısır’a gelip gitmek için müsaade ettiğinden Mısır nihayet derecede zengin 

ve ma’mûr olmuştur. Hatta (Psammetik) in halefi (Nehav) dünyanın en zengin 

hükümdârı sayılırdı. (Nehav) Süveyş berzahında bir kanal hafrederek iki denizi (hangi 

denizleri?) 36  Birleştirmeyi kurmuş ise de kâhinlerin muhalefeti üzerine vazgeçmeye 

mecbur olmuştur. 

(Nehav)’ın emri ile Fenike gemicileri üç sene zarfında Afrika’yı dolaşmışlar 

–Yani Cidde Denizi’nden çıkıp Akdeniz’den gelmişlerdir. (Yolda hangi denizlerden ve 

hangi boğazlardan geçmeleri lazım gelir ?)  

Amasis – İş bu sülale devrinde Mısır pek ziyâde rahat içinde ve ma’mûriyet 

halindeydi. Lâkin ecnebîlere Mısır’a gelip gitmek için müsaade ettiklerinden dolayı halk 

hükümdârlarını sevmezlerdi. Bâhusus asker sınıfı “ ecnebîlerin taht-ı kumandasına 

girmeyiz” diyerek Mısır’ı terk etmişlerdi. Bunun neticesi olarak (Nehav) ‘ın 

                                                 
36 Mehmed Murad, Tarih-i Umumi, Tefeyyüz Kitabhanesi, İstanbul 1881,  s. 69 

Nehav Kızıldeniz’den Akdeniz’e kadar bir kanal inşasına başlamış ancak kâhinler bunun Mısır için 

zararlı olacağını düşünmeleri üzerine vazgeçmişlerdir.  

[31] 



 

 

50 

 

haleflerinden (Apriyes) zamanında isyan zuhûr ederek (Apriyes) hal’ edilmiş ve 

ümerâdan (Amasis) hükümdâr ilan olunmuştur.  

(Amasis) dahi Mısır’ın meşhûr hükümdârlarından sayılır. Kendisi hâkim ve 

zarif bir âdemdı. Fakat firavun sülalesine mensup olmayıp askerden hükümdâr olmuş 

olduğundan bazı rical kendisine ta’zim ve tekrîm ile muamele etmezlerdi. (Amasis)’ in 

bundan pek ziyâde canı sıkılırdı. Bu sebepten olarak (Amasis) sarayda abdest için 

kullanılmakta bulunan bir altın leğeni bozdurup Mısrîlerin tapındıkları putun resmini 

yaptırmış ve yeni inşa ettiği büyük mabede koymuştur. Ahâli kemâl-i teşekkür ile yeni 

puta tapınmaya başladıklarından (Amasis) bir gün ahâlinin mu’eberlerini huzuruna 

çağırıp demiştir ki “ bu kadar hürmet ve ta’zîm eylediğiniz put evvel en âdi işlerde 

kullanılır bir leğendi. Halimi siz buna kıyas etmelisiniz. Ben her ne kadar evvelleri bir 

âdi asker idiysem de bugün takdir-i İlâhi ile sizin padişahınız bulunuyorum. Siz de 

benim şahsıma değil nâil olduğum makam-ı âlîye layık olan ihtiramda kusur 

etmemelisiniz.”.  

Fil hakika bundan sonra Mısrîler (Amasis’e) ziyâdesi ile hürmet ederlerdi.  

İnkıraz - (Amasis) vaktinde pek çok fütûhâtta bulunmuş olan İran hükümdârı 

(Keyhüsrev) oğlu (Keykavus) için (Amasis)’in kızını istemişti. Ecnebîlere kız vermek 

Mısrîlerın âdetlerine muhalif olduğundan kendi kızını vermemiş ise de  (Keyhusrev) i 

dahi gücendirmek istemediğinden kendi kızıdır diyerek eski hükümdâr bulunan 

(Apriyes) in kızını İran’a göndermiştir. Bu hîleyi anlamış olan (Keykavus) intikam 

almak için Mısır’ı istilâ etmeğe karar vermiştir.  

(Keykavus) Mısır’a geldiği vakit (Amasis) vefât etmiş olup hükümet oğlu 

(Psammenit)’e geçmişti. (Psammenit) büyük bir ordu ile İranîlere karşı çıktığı halde 

askeri perişan ve kendisi dahi esir olmuştur. Keykavus (Psammenit) i katletmiş ve Mısır 

memâlikini İran’a ilhak etmiştir (K 1147).  

Hicret-i Nebeviyye’den (953) sene mukaddem meşhûr (İskender-i Rumi) 

Mısır kıt’asını İranîlerin elinden zabt etmiş olup, hîn-i vefâtında kumandanlarından 

(Ptolome) nin uhdesinde kalmıştır. (Ptolome)lerden sonra Kayserlere, onlardan sonra 

dahi Ehl-i İslâm’a geçmiştir.  

[32] 

[33] 



 

 

51 

 

Mısrîlerın Usûl ve Âdâtı – Mısır ahâlisi Hindistan ahâlisi gibi bir takım 

sınıflara taksîm olunmuştu. En mu’teber olan sınıf Firavunlar sınıfı olup, ondan sonra 

kâhinler, asker, esnaf gelirdi. Esnaf dahi i’tibarca bir değildi. Bunların en mu’teberleri 

çiftçiler ve tüccarlar, en i’tibarsızları çobanlardı. Çobanlara Mısrîler nefret ederlerdi ve 

bu da Mısrîlerın menfurları olan (Hiksoslar)’ın ekseriyen çoban bulunmalarından (?) 

ileri gelmiş olsa gerektir. 

Mısır arazisi üç kısma taksîm olunup mu’teber olan firavun, kâhin, asker 

sınıflarına verilmişti. Yani çiftçiler araziye mâlik olmayıp îcâr ile imtiyazlı sınıfların 

tarlalarını ekip biçerlerdi.  

Firavun resmen Mısır’ın padişahı sayılır idiyse de devletin idâresi büsbütün 

kâhinlerin elinde bulunurdu. Kâhinler kanunları tanzîm ve ilan ederler ve vükelâ, 

valiler, hâkimler onlardan intihâb olunurdu.  

Asker sınıfı muharebe vaktinde hey’etiyle harbe giderlerdi. Sulh vaktinde 

dahi nöbetle senede bin kişi Firavun’un maiyyetinde bulunurdu ve bunlara bu hizmette 

bulundukça ekmek, et, şaraptan ibaret ta’yinât verilirdi. 

Mısrîlerın kanun ve nizâmları pek mükemmeldi ve onlarda zamanımızın 

kanun ve nizâmlarına benzer çok maddeler vardır. Bu kanunlar sâyesinde Mısır pek 

güzel idâre olunurdu. 

Mısrîler gayet temiz bir kavimdi. Vücutlarını her gün gusül ederler ve temiz 

esvâblar giyerlerdi. Mısrîlerın ecnebîlere olan nefretleri dahi ihtimal ki bundan ileri 

gelmiştir.  

Mısrîler yiyecekleri ile içeceklerine dahi ziyâdesi ile dikkat ederler ve 

umûmen az yemek yemeğe gayret ederlerdi. Çünkü efkârlarınca hastalıklar hep 

yemeklerden neş’et ederdi. 

Büyük ziyafetlerde davetliler yemeğe oturdukları esnada yapma bir cenaze 

getirip sofranın etrafında dolaştırırlardı. Bu da cümlenin bu hale geleceklerini ihtâr 

içindi. 

3

[34] 

[

[35] 



 

 

52 

 

Her Mısri senede bir kere hâkim huzuruna çıkıp oturduğu mahallenin 

mu’teberânı hazır bulunduğu halde senede kaç kuruş sarf ettiğini ve sarf ettiği akçeyi 

nereden aldığını beyan etmeğe mecburdu. Bu hususta yalan söylediği görülürse ceza 

verilirdi. Bundan yolsuz olarak para kazananların kabahatleri meydana çıkardı. 

Mısrîlerın mezhebi pek karışık olup ahâli pek çok şeylere itikad ederdi.  

Mabudları çok olduğu gibi ibadetleri dahi bir türlü değildi. 

En ziyâde i’tibar ettikleri mabutlar (Oziris) ve (Izis) ve (Apis) di. Oziris 

Güneş ve Nil-i Mübarek’ten, Izis dahi bereketli topraktan kinâyeydi. Apis ise pek nadir 

bulunur bir boğaydı. Yani Apis’in alnının ortasında üç köşeli beyaz nokta bulunacak ve 

kendisi siyah ve koyu birçok tüylü olacaktı. (Bu itikadın ziraate, ziraatin dahi Mısır’a 

olan münasebetleri ?).  

Mısrîler kedi, fare, kuşlar, otlar vesâire gibi en âdi mahlûkatı dahi mabutlar 

gürûhuna dâhil ederlerdi. 

Mısrîler ruhun ebedi olduğuna itikad ederler ve itikadlerince ruh bir takım 

nebâtât ve hayvanat içine girip azap çektikten ve bu vechile günahlarını af ettirdikten 

sonra eski vücuda avdet ederlerdi. Bunun için Mısrîler dahi insanın cesedini çürümekten 

muhafaza için (mumya) dedikleri hale getirirlerdi. (Mumya nedir ?) 

Mısrîlerın Âsârı – Mısrîlerın âsârı pek çoktur. Hatta bu sâyede Mısrîlerden 

muntazam tarih kalmamış iken ahvâllerine dair hayli malûmât alınabilmiştir. Mısrîlerın 

bıraktıkları âsâr-ı atîka içinde en meşhûr olan Ehrâm ve “Obelisk” her nev’i 

heykellerdir. (Ehram yahut Firavun Tepeleri) firavunların kendilerine türbe olmak üzere 

yaptırdıkları bir takım cesîm binalardır. Mısrîler ahirete itikad ettiklerinde, evlerine 

misafirhane, mezarlarına asıl mesken nazarı ile bakarlar ve bunun için mezarlarını metin 

yaparlardı. Ehram dört beş bin seneden beri durduğu halde bir şey olmadığı gibi 

binlerce sene daha durabilir ve o kadar cesîmdir ki bir tanesinden altı kadem yükseklikte 

ve bin fersah uzunlukta bir duvar yapılabilir. 

(Labirent) yeraltında cesîm bir saraydır ki mukaddes olan hayvanâtı gömmek 

için inşâ olunmuştu. Yolları pek karışık olduğundan içine giren insan çıkmak için yol 

bulamaz. 

[36] 



 

 

53 

 

(Obelisk) Sultan Ahmet meydanındaki resimli taş gibi dikili taşlardır. 

Bunlar bir padişahın fütûhâtnı ilan için dikilirdi ve üzerlerindeki resimler 

mezkûr fütûhât haber verir yazılardır ki, bu yazılar ( Hiyeroglif ) nâmıyla ma’rûftur.  

Bu gibi heykellerden (memnon) heykeli güyâ güneş doğarken kendiliğinden 

seda çıkarırmış.  

Mısrîler pek çok yazılmış kitap bırakmışlar ise de bize kalmamıştır. O vakit 

kâğıt bulunmadığından yazılar dahi Mısır’da bulunan ve (papirüs) denilen bir nebâtın 

yaprakları üzerine yazılırdı.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[37] 



 

 

54 

 

DÖRDÜNCÜ BAB 

Sâmiler 

Asurîler, Babilîler, Fenikeliler, Kartacalılar 

Asurîler ve Nemrut, Ninos, Semiramis, Babil Devleti, Fenikeliler, Kartaca 

Asur ve Nemrut- Fırat ile Dicle nehirleri arasında bulunan büyük ova 

mechul vakitlerden beri meşhûr bir kıt’adır. Araplar mezkûr kıt’aya (El-cezire) derler 

eski Yunanîler (Mezopotamya) – yani iki nehrin arası yâd ettiklerinden Avrupalılar hâlâ 

Mezopotamya derler. 

El-Cezirenin şimâl tarafında (Asurîler) cenûb tarafında dahi (Babilîler) yahut 

(Keldaniler) otururlardı. İbtidâ (Asurya) da hükümet teşkîl eden Sam bin Nuh (a.s.) ın 

oğlu (Asur) idi, Babil’de (Nemrut) bin Kevş bin Ham idi. 

El-Cezirenin cenûb tarafı pek bereketli ve ma’mûr olduğundan Babilîler 

evvelleri Asurîlerdan daha nüfûzluydular. Hatta Babil hükümdârlarından Nemrut 

umûm-i Irak’ı taht-ı itaate aldıktan sonra Allahlık davasına düşmüştü. Nemrudun 

pâyitahtı bulunan (Babil) şehri dahi dünyanın en meşhûr ve en büyük beldesi idi.  

Lâkin Mısır üzerine hücum etmiş olan Arabistan aşiretlerinin bir kısmı 

Asurya ile Babil’e dahi musallat olup mezkûr kıt’aları zabt etmişler ve iki yüz sene 

kadar orada oturmuşlardır.  

Nihayet (Asur)’un evladından (Belus) nâm bir zât Araplar aleyhine kıyâm 

ederek onları hem Asurya’dan hem de Babil’den çıkarmıştır. Bununla Babil ile Asurya 

birleşip büyücek devlet teşkîl ettiği gibi Belus’un ilk halefleri iş bu devleti cihangir 

etmişlerdir.  

Ninos ve Semiramis- Belus’un oğlu (Ninos) İran, Kafkasya, Türkistan, 

Afganistan ve Hindistan kıt’alarını istilâ etmiş ve pâyitaht olmak üzere (Nineviya) 

şehrini tesis eylemiştir. Nineviya pek cesîm olup etrafında doksan fersah uzunluğunda 

altı arşın yüksekliğinde yan yana üç araba yürüyecek kadar genişlikte bir duvar vardı. 

Nineviya şimdiki Musûl şehrine yakındı ve hâlâ harâbâtı görülmektedir.  

[38] 

[39] 



 

 

55 

 

Ninos bunca memâlik zabt etmiş iken Türkistan’da bulunan (Belh) şehrini 

fethetmeye muvaffak olamamıştı. Bunun üzerine Ninos güyâ bir milyon yedi yüz bin 

piyade ve iki yüz bin süvari ile (Belh) üzerine gidip onu muhasara etmiştir. Muhasara 

on sene imtidad ettiğinden Ninos’un canı sıkılıp hemen ric’at etmek üzereyken 

(Semiramis) nâm bir vezir karısı (Belh) kal’asini fethetmiştir.  

Semiramis Suriye dağlarında ve çobanın hanesinde büyümüş bir kız 

bulunduğu halde fevkalâde güzel olduğu için vezir tarafından tezevvüc edilmişti. Bu 

defa (Belh) muhasarası uzadığından çoluk çocuklarına hasret kalmış olan vüzerâ onları 

(Belh) tarafına getirmişlerdi ve Semiramis dahi bunların içindeydi.  

Belh kal’ası yüksek bir dağ üzerinde idi. Asurîler ova ahâlisi bulunduğundan 

dağda serbest hareket ederek kal’a üzerine yolunda hücum edemiyorlardı. Dağda ve 

koyunlar arkasında büyümüş olan (Semiramis) ise kendine güvenerek ordudan birkaç 

yüz kişi intihâb etmiş ve onlarla geceleyin kal’aye girip Ninos’a kapısını açmıştır. 

Semiramis bunun üzerine padişah karısı olmuş ve Ninos’un vefâtından sonra hükümet 

etmiştir.  

Ninos’un vefâtı sırasında oğlu (Ninias) daha küçük bulunduğundan hükümet 

Semiramis elinde kalmıştır. Semiramis Ninos kadar fütûhât nâil olmuş ve memâliki 

Ninos’tan daha güzel sûrette idâre etmiştir. Semiramis denizden ve ticaret yolundan 

uzak bulunduğu için Ninos’un inşa ettiği (Nineviya) şehrini beğenmeyip Babil’i 

pâyitaht ittihaz etmiş ve onu büyütüp tanzîm eylemiştir. 

Semiramis Babil’in etrafında yedi araba yan yana gidebilecek kadar genişlikte 

bir duvar yaptırmıştır. Babil Fırat Nehri’nin iki tarafında bulunduğundan iki sahile 

rıhtımlar ve nehir üzerinde büyük köprü yapılmıştır.  

Semiramis bununla dahi kanaat etmeyip şehrin hâricînde gayet cesîm bir göl 

kazdırıp nehri oraya salıvermiş ve bu sırada şehrin iki tarafını birleştirmek için nehrin 

altında kemerli bir yol yaptırmıştır. Bundan sonra tekrar nehri mecrasına salıvermiştir.  

Semiramis tarafından inşa olunan bu gibi büyük âsârın haddi ve hesabı 

yoktur. Semiramis zamanında Babil dünya ticaretinin merkeziydi.  

[40] 

[41] 



 

 

56 

 

Semiramis’ten sonra Asurya devleti inkırâz bulmuş ve Ninos ile Semiramis’in 

fütûhâtnı kaybetmiştir. Hatta en sonra (Arbas) nâm (Medya) valisiyle (Belezis) nâm 

Babil valisi isyan ederek Asurya Devletini zabt etmişler ve birer müstakil hükümet tesis 

eylemişlerdir. Bunların isyanları zamanında Asurya’da (Sardanapal) nâm bir hükümdâr 

saltanat etmekteydi. Sardanapal gayet safâ sever hükümdâr olup hiç devlet işine bakmaz 

ve daima vaktini kadınlar içinde geçirirdi. Kendisi dahi kadın elbisesi ile gezer, yüzünü 

traş eder ve düzgün sürerdi. Lâkin ecdadlarından kalmış bin yıllık Asurya devletinin 

tehlikede olduğunu görünce necabet ve hamiyeti uyanıp hemen kız elbisesini çıkarmış 

ve zırhlar giyip harbe gitmiştir. Sardanapal meydan-ı harbte me’mûlun gayrı şecaat 

göstermiş ve galebe edeceğine ümidi kesilince şehir meydanında büyük bir ateş yaktırıp 

hem kendisini hem de evlat ve iyal ile bütün malını yakmıştır.  

Bunun üzerine Asurya devleti bütün bütün mahvolmamış ise de İran ile Babil 

kıt’aları ayrılıp müstakil birer hükümet teşkîl etmişlerdir. Bir hayli müddet sonra yine 

İran ile Babil beyinlerinde ittifak ederek Asurya üzerine bir daha hücum etmişler ve 

Asurya Devleti’ni büsbütün kaldırmışlardır (1218).  

Babil Devleti - Babil şehri ezmine-i mütekaddimenin en meşhûr şehri olup 

Büyük Nemrud tarafından inşa olunmuş ve Semiramis tarafından tezyin ve tavsi’ 

edilmişti. Babil şehri (Nineviya) şehrinden daha büyük ve daha metin bulunduğu halde 

Asurya hükümdârları yine (Nineviya) da otururlardı. Lâkin Asurya Devleti inkırâz 

bulup Keldistan müstakil bir devlet olunca Babil dahi pâyitaht olmuştur. 

Babil’de bu defa zuhûr eden hükümdârlar içinde en meşhûr olanı 

(Buhtunnasr) dır. Buhtunnasr büyük fütûhâat nâil olmuştur. İki üç defa Arz-ı Mukaddes 

ile Fenike’yi yağma ve istilâ etmiş, Mısır hükümdârı Nehav’ı Arz Mukaddes’te perişan 

eylemiş Kudüs-ü Şerif’i feth ve tahrip ve Beytü’l Makdis’i yağma ettikten sonra Benî 

İsrail’i dahi esir alarak Babil’e götürmüştür ki Benî İsrail yetmiş sene kadar Babil’de 

kalmıştır. 

Buhtunnasr pek çok âsâr bırakmıştır. Bunların içinde en meşhûr olan Babil’de 

(asmalı bahçeler) nâmıyla meşhûr olan yapma dağlardır. 

[42] 

[43] 



 

 

57 

 

Buhtunnasr’ın Zevcesi Medya -Yani Kürdistan dağlarında büyümüş olup 

düz ovadan ibaret olan Babil’de pek ziyâde sıkıldığından Buhtunnasr dahi Babil içinde 

toprak yığıntılarından yüksek dağlar yaptırıp üzerine bahçeler, korular ve köşkler 

tanzîm ettirmiştir. 

Babil devleti Buhtunnasr’dan sonra çok yaşamamıştır - yani otuz sene sonra 

İran şahı meşhûr (Keyhüsrev) tarafından zabt olunmuştur. İranîler Babil şehrini 

muhasara ettikleri vakit Babil hükümdârı (Baltazar) kal’a duvarlarının metânetine 

güvenerek işret ve sefâsını terk etmemişti. Keyhüsrev dahi Fırat Nehri’ni Semiramis’in 

kazdırmış olduğu göle çevirip suyun şehre girdiği delikten askeri kal’aya dâhil 

eylemiştir (1160). 

Babil kıt’ası İran memâlikinin bir vilayeti olmuştur. Meşhûrdur ki İranîler 

Babil kıt’asını muhasara ettikleri ve Baltazar’ın dahi safâ ile meşgul olduğu sıralarda 

ziyafet odasında ve Baltazar’ın karşısında acîb bir el zuhûr etmiş ve ateş hurufu ile bir 

satır yazı yazdıktan sonra kaybolmuştur. Yazıyı kimse okuyamamış olduğundan nihayet 

ol vakit Babil’de esir bulunan Hazret-i Danyal’a (a.s.) müracaat olunmuş ve Hazret-i 

Danyal okuduktan sonra şehrin İranîler tarafından feth olunacağına bir işaret-i âlîyye 

olduğunu haber vermiştir. 

Usûlve Âdât –Babilîler ile Asuriler en ziyâde medeniyete hizmet etmiş olan 

kavimlerden sayılırlar ise de bıraktıkları eserler zayi’ olduğundan hizmetlerinin derecesi 

tamamıyla ta’yin olunamaz şu kadar ki sanayiden ziraati, fünûndan dahi ulûm-ı 

riyâziyeyi ve bâhusus hey’eti pek ileri götürdükleri malûmdur. Bu da semaya 

tapındıklarına haml olunur. 

Babil şehri ticaret ve servetçe dünyanın en meşhûr şehriydi. Ecnebîlerin 

çokluğundan çarşılarından geçilmezdi. Hatta Babilîler ecnebîlerin çokluğundan dolayı 

bölge içlerinde bir ilaç bilir bulunur fikriyle hastalarını çarşıya çıkarırlardı. 

Babilliler pek ziyâde süslü güzellerdi ve zenginler hemen vakitlerini 

süslenmek ile geçirirlerdi. Elbiseye müteallik olan eşyanın kâffesi Babil’den alınıp 

başka memâlike gönderilirdi. 

[44] 

[45] 



 

 

58 

 

Babilîlerin âdetleri içinde en garip olanı kızların kocaya verilmesi sûretiydi. 

Senede bir kere yetişmiş kızlardan Babil’de bir sergi kurulur ve herkes gidip müzayede 

yoluyla beğendiği kızı alırdı. Bu sûrette güzel olanlar satılıp yalnız çirkinler kalınca ve 

çirkinleri parasız alacak tâlip görülmeyince güzellerin satılmasından hâsıl olan akçe 

çirkinlere cihaz makamında verilirdi. Bu taksîmde para herkesin çirkinliği nispetinde 

düşerdi. Yani en çirkin olana en ziyâde verilirdi. Bu halde tama’kar olan âdemler en 

çirkin fakat en zengin olanları alırlardı.  

Asuriler ve Babilîler (sema) ya yani bazı ecram-ı semaviyeye ibadet ederlerdi. 

En ziyâde (Ba’l) yahut (Bel) yâd ettikleri Güneşe i’tibar ederlerdi. Güneşten sonra 

(Milyata) yani ay ve ondan sonra dahi on iki burç gelirdi ibadet için mahsus mabetler 

inşa ederek içlerini heykeller ile doldururlardı. Mabudlar için insanı kurban kesmek 

âdeti Asurîlerde bâhusus Asurîler ile hemcins ve hemmezhep olan Fenike ve 

Kartacalılarda câriydi. 

Asurîlerin bıraktıkları âsâr içinde en meşhûr olan Sincar sahrasında hâlâ 

müşahede olunmakta olan cetvellerdir. Kullandıkları yazı dahi (çivi hattı) nâmıyla 

ma’rûftur ki bütün huruf (çivi) yahut (ok) vâri işaretlerden ibarettir. 

Fenikeliler -  Fenike kıt’ası şimdiki bizim Suriye vilayetinin Cebel-i Lübnan 

ile sahil-i bahr arasında bulunan dar bir parçasından ibaretti. Bugünkü günde olduğu 

gibi, evleri dahi mezkür arazide bulunan şehir ve kasabaların en meşhûrları Sur (ism-i 

Kadîmi Tir), Sayda (Sidon), Beyrut (Berit) idiler. 

Fenikeliler hayli kalabalık olup zikrolunan dar sahile güç sığarlardı. Ziraat ile 

teayyüş etmek için arazi yetişmediğinden Fenikeliler başka sanatlar ile meşgul olurlardı 

ki en mühimleri gemicilik ve ticaretti. 

Bir taraftan sahilde güzel limanlar ve Lübnan Dağı’nda dahi büyük ormanlar 

mevcud olduğu gibi diğer taraftan dahi Fenike kıt’ası medenî olan âlemin ortasında 

kâindi. Buna bakılırsa Fenikeliler için en münasib meşguliyet gemicilik ve ticaretti. 

Fenikeliler kadar ticaret ve keşfiyat ile şöhret kazanmış bir kavim yoktur. 

Fenikeliler vaktinde gemiler pek küçük olduğu gibi engine çıkmak için pusula dahi 

[46] 

[47] 



 

 

59 

 

yoktu. Gemiler sahili kaybetmeksizin giderlerdi. Lâkin geceleyin ve fırtına esnasında 

karaya çıkarlardı. Bununla beraber Fenikeliler en uzak memâliğe gidip gelirlerdi. 

Fenike gemicileri ibtidâ deniz hırsızlığı ile işe başlayıp nihayet alışverişte 

karar bulmuşlardır. Fenikeliler ilk evvel Kıbrıs adasını keşf ve zabtetmiş olup mezkûr 

adada bakır madeni bulduklarından hemen onu çıkarmaya başlamışlardır. 

Fenikeliler memâliki mütemeddineden fabrika mamulâtı alarak ve onları 

vahşî memâlike satarlardı. O memâlikten dahi ham imtia getirip fabrikalara verirlerdi. 

Bu vechile Fenikeliler Bahr-ı Sefid’in bütün sevâhilini kendilerine bent etmişlerdir ve 

bazı mahallelerin de “şubeler” tesis eylemişlerdir. Bu şubelerin içinde en meşhûr olan 

şimdi ki Tunus kıt’asında bulunan Kartacaydı. 

Fenikeliler İspanya’ya gittikleri vakit pek çok altın ve gümüş bulmuşlar. 

Hatta gemiler almadığından içinde bulunan demir gibi ağırlıkları denize atıp onları 

gümüşten yapmışlardır. 

Fenike gemicileri Septe Boğazı’ndan Bahr-ı Muhit Atlasi’ye çıkarak İngiltere 

adalarını keşfetmişler ve İngiltere’de kalay madenini bulmuşlardır. Hatta en sonra 

(Eskagerrak) ve (Kattegat) ve (Zond) boğazlarından geçerek Baltık Denizi’ne 

girmişlerdir. Fenikeliler şimdiki Purusya’dan kehribar getirirlerdi ki kehribar olvakit 

altından daha kıymetliydi. 

Fenike gemicileri Septe Boğazı’ndan çıktıktan sonra Afrika sahilini 

terketmeksizin cenûba doğru hareket ederek Gine Körfezine kadar giderler ve oradan 

altın ve fildişi getirirlerdi. Zaten Fenikelilerin Mısır Firavunu Nehav’ın emri üzerine 

Cidde Denizi’nden hareket ile Afrika’yı dolaşarak Septe Boğazı’ndan geldikleri 

malûmdur. 

Fenikeliler gemileri sâyesinde deniz sahilinde bulunan memleketlerin 

ticaretini zabtettikleri gibi kervanlar vasıtası ile karada bulunan memâlike gidip 

gelirlerdi. 

Fenikelilerin pek çok keşfiyyât olduğu gibi hayli icâdâtı dahi vardır. 

Bunlardan en ileri gelen cam, rakam, âlboya vesâiredir. Rakam ile nakit ticaretin 

[48] 



 

 

60 

 

semeresiydi. Cam pek büyük bir îcaddı. İbtidâları billur altından kıymetliydi. Alboya 

(yani kırmızı)nın ehemmiyeti hükümdârların o renkte elbise giymelerinden ileri 

gelmiştir. 

Kartaca - Fenikeliler tarafından ötede beride tesis olunan müsta’merât içinde 

en meşhûr olan şimdi ki Tunus şehri kurbunda Kâin (Kartaca)di. Sur hükümdârı 

(Pygmalion) gayet zengin olan eniştesi (Sichee)nin malına tamah ederek kendisini 

öldürmüş ve malını almak istemiştir. Lâkin Sichee‘nin zevcesi- yani Pygmalio’nun 

hemşiresi (Didone) Sichee’nin malını gemilere alıp kaçmış ve Tunus tarafına gelip 

orada bir şehir tesis eylemiştir (K1500 ). 

Kartaca şehri ticaret için pek güzel bir mevkide bulunduğundan (neden ?)(*)37 

az müddet içinde terakkî etmiş ve Kartaca etrafından bulunan memâliki zabt ettikten 

sonra hârice tecavüz ederek Bahr-ı Sefîd sahillerinde bulunan en güzel noktalar ile 

adaları zabt etmiştir. 

Kartaca Fenike gibi yalnız ticaret ve medeniyet ile ma’rûf olmayıp kuvvet ve 

azameti sebebiyle tarihinde büyük nâm bırakmıştır. Kartaca ile Roma Cumhuriyeti 

beyninde vâki’ muharebeler tarihin en büyük vukuatlarından sayılır. İşbu muharebeler 

ise “Pön muharebeleri”nâmıyla Roma tarihinden görülecektir. 

 

 

 

 

 

 

                                                 
37 Muallim efendi Kartaca mevkiinin ticaretçe olan ehemmiyetini talebeye tarif etmelidir. İşbu tarihte 

muallim efendinin şerh ve tarifine muhtaç olan mesail bu gibi mu’terize içine alınan sualler yahut sual 

işareti (?) vasıtası ile gösterilmiştir. 

 

[49] 

[50] 



 

 

61 

 

BEŞİNCİ BAB 

İranîler 

Medîler, Farisîler, Medya Hükümeti, Keyahsar, Alyat, Keyhüsrev, Keyhüsrev 

ve Krezus, Feth-i Babil, Tomris, İran’ın Ahvâli Ahîresi 

Medîler ve Farisîler-  Hicret-i Nebeviyye’den bin yüz sene evvel İran kıt’ayı 

cesîmesinde sakin olan (Medler) ve (Farisîler) birden uyanıp büyük bir devlet teşkîl 

etmişler komşuları bulunan devletleri taht-ı itaate almışlardır. 

Medîler ile Farisîler yeni zuhûr etmiş kavimler değildi. Daha eski zamanlarda 

dahi bunlar İran’da “Piştadiyan” devleti nâmıyla ma’rûf büyük bir devlet teşkîl 

etmişler ve bu devlet iki bin dört yüz sene kadar bekâ bulmuştu. Hatta o vakit 

hükümet eden bazı şahların isimleri tarihte bâhusus İran’ın kütüb-i edebiyesinde 

mezkûr ve pek meşhûrdur. 

Kyumers, Tahmores, Cemşit, Feridun o vakit zuhûr eden hükümdârlardan en 

meşhûrların isimleridir. Lâkin mürûr-i zaman ile İran Devleti zayıf düşüp bir aralık 

Türklere ve sonra Asurîlere tabii olmuştur. 

İran Asurya boyunduruğundan yukarıda ismi zikrolunan Arbas (*) 38  

sâyesinde kurtulmuştur. Fakat İranîler hürriyetlerinden istifâde etmekten âciz 

kalmışlardır. İranîler bir devlet-i müstakille teşkîl edecekleri yerde bir takım 

derebeyliklere ayrılmışlar ve bundan dolayı fitne ve karışıklıklar içinde kalmışlardır.  

Nihayet İranîler iş bu vahîm ahvâlden kurtulmak için içlerinden birini şah 

intihâb etmeye karar vererek akıl ve adâleti ile ma’rûf olan Keykubad ‘ı(Dejoces) şah 

intihâb etmişlerdir.  

Medya Hükümdârları –Rahata muhtaç olan İran ahâlisinin hükümdâr 

intihâb ettikleri Keykubad ibtidâ hükümeti kabul etmemiştir. Keykubad güyâ 

ahâlinin derece-i itaatlerini anlamak için bir takım taleplerde bulunmuş: mesela 

                                                 
38 * Sayfa 41 

 

[51] 



 

 

62 

 

kendisine mükemmel saray ve saray etrafında kal’a inşasını ve İran kişizâdelerinden 

maiyyetine muhafız asker tay’inini istemiştir. İranîler istediğini şikâyetsiz kabul 

ettiklerinden Keykubad dahi teklifi reddetmemiştir (K 1331).  

Keykubad İran’ı pek güzel sûrette idâre etmiştir. Vâkıan kendisi sarayından 

dışarı çıkıp ahâlinin şikâyetini dinlemezdi. Lâkin maiyyetinde doğru âdemlar 

bulundurur ve herkes için kendisine tahriren arz-ı hal etmeye müsaade ederdi. Bu 

halde kendisi arz-ı hali mütalaa eder ve bizzât hüküm ve cevabını yazardı. Bunun 

için ahâli kendisinden memnun ve müteşekkir idi. 

Keykubad elli seneden ziyâde saltanat ettikten sonra vefât ederek hükümeti 

oğlu Ferhat’a bırakmıştır (K 1278).  

Keykubad’ın zaman-ı idâresinde İran ma’mûr olmuştu ve dâhili 

karışıklıklardan eser kalmamıştı. Bunun için Ferhad nazarını harice çevirmiştir. 

Ferhat Asurya memâlikini zabt etme fikri ile hücum ettiği halde (Ragau) mevkiinde 

ordusu mağlub ve kendisi dahi maktul olmuştur (K 1252).  

Ferhat’ın oğlu ve halefi bulunan (Keyahsar). (1201-1256) İran’ın en meşhûr 

hükümdârlarındandır. Keyahsar Ragav Muharebesi’ndeki bozgunluğun askerde 

intizâm olmadığından ileri geldiğini bildiği için ibtidâi emirde askerin tanzîmine 

bakmıştır. Şimdiki asker gibi İran askeri bölüklere ve fırkalara ayrılmış ve her birine 

birer kumandan nasb olunmuştur. 

Bundan sonra pederinin intikamını almak için Asurya üzerine gitmiştir. 

Asuriler bu defa meydanda İranîlera mukavemet edememişler ve metin (Ninevia) 

kal’asına kapanmışlardır. Keyahsar Ninevia’yı muhasara ederek zabt etmek 

raddesine gelmişti. Lâkin bu sırada şarktan İran’a hücum eden Türkler Keyahsar’a 

Ninevia’yı terkettirmişlerdir.  

Türk akvâmı ile vaki’ olan muharebede İran askeri mağlub olmuş ve İran 

kıt’ası Türklerin elinde kalmıştır. Keyahsar ise dağlara firar ederek cüz’î asker ile 

orada gizlenmiştir.  Türkler yirmi sekiz sene kadar İran’a hüküm etmişlerdir. Bu 

aralıkta Keyahsar dağlarda bulunan bazen bir miktar asker ile münasib mevkilere 

hücum eder ve bu yolda Türkleri hayli rahatsız eylerdi.  

[52] 

[53] 



 

 

63 

 

Keyahsar meydan-ı harbte bir türlü mağlub edemediği Türkleri desîse ile 

yenmiştir. Yani güyâ onlar ile akd-i sulh etmiş ve sonra onları ziyafete davet ederek 

cümlesini ihaneten katl ettirmiştir.  

Bunun üzerine tabiî muharebe tekrar zuhûr etmiş ise de reissiz kalmış olan 

Türkler Anadolu ile İran’ı terk etmeğe mecbur olmuşlardır. 

Keyahsar hayli müddet memâlikin asayişini iade etmeğe çalışmış ve sonra 

tekrar Asurya üzerine hücum ederek memâlik-i mezbûreyi feth eylemiştir.  

Keyahsar ve Alyates - Vakt-i mezbûrede Anadolu dâhilinde İzmir ve Manisa 

civarında zuhûr etmiş olan (Lidya) devleti şarka doğru tecavüz ederek İran hududuna 

yaklaşmıştı. Keyahsar bunların tecavüzlerine nihayet vermek için ilan-ı harb etmiştir. 

Muharebe hayli zaman devam etmiş ve iki taraftan çok kan döküldüğü halde hiç 

fayda görülememiştir. Şimdiki Kızılırmak Nehri beyinlerinde hudud olup ne İranîler 

ne de Lidyalılar nehri tecavüz edebilmişlerdir. İki taraf dahi harbten usanıp 

muharebeye nihayet vermek fikri ile son cenge tutuştukları esnada güneş tutulup 

harbe mani olmuştur. Bunun üzerine iki taraf dahi Tanrılar mağlub olmamıza razı 

olmuyorlar kavli ile sulh-i akd etmişlerdir.  

Keyahsar ile Alyates ittifaklarına kuvvet vermek için Keyahsar’ın oğlu 

(Astiyag)’a Alyates’in kızını tezvic etmişler ve güyâ karındaşlığa işaret olmak için 

kollarında yaralar açarak birbirlerinin kanlarını içmişlerdir (1207). 

Keyhüsrev - Keyahsar ile Alyates bir hayli müddet kemâl-i huzur ve rahatla 

hükümet etmişlerdir. İkisinin vefâtları üzerine hükümeti Lidya Alyates’in oğlu 

(Krezus) a İran hükümeti dahi Keyahsar’ın oğlu (Astiyag) a intikal etmiştir. Krezus 

akıl ve dirâyeti ve bâhusus zenginliği ile meşhûr bir hükümdâr-ı âlişandır. Astiyag 

ise korkak ve vehhamdı. Bu hal nihayet Astiyag’ın başına büyük bir felaket 

gelmesine sebep olmuştur. 

Astiyag’ın (Mendiâne) isminde bir kızı vardı. Astiyag bir gece kızı hakkında 

gördüğü rüyadan dolayı evhama düşerek onu kendisine layık bir zâta tezvic etmeyip 

Medîlerin reayası makamında bulunan Farisîlerin ümerâsından (Kambiz) yahut 

Keykavus nâm bir kimseye vermiştir.  

 [54] 

[55] 



 

 

64 

 

Astiyag rüyasında güyâ kızından doğacak çocuğun dünyayı zabt edeceğini 

görmüştü. Mendiâne’nin Fars ümerâsından Kambiz’e verilmesine sebep dahi güyâ 

böyle bir âdi âdemdan dünyaya gelecek bir çocuğun hiçbir vechile dünyayı zabt 

etmek fikrine düşmeyeceği mütalaasıydı. 

Lâkin Astiyag kızının gebe olduğunu haber alınca yine evhama düşerek onu 

Farisistan’dan celb etmiştir. Çocuk dünyaya gelince Astiyag onu hemen veziri 

bulunan Harbag’a verip katletmesini emretmiştir. Harbag ise böyle günahsız bir 

çocuğun kanına girmeye cesaret edememiş ve Şah’ın iradesine muhalif hareket 

etmeğe dahi korktuğundan çocuğu yine katlolunmak üzere Şah’ın çobanına 

vermiştir. Çoban dahi birden çocuğa kıyâmamış danışmak için karısının yanına 

gitmiştir. Tesadüf olarak karısını vaz’-ı haml ederken bulmuştur. Şu kadar ki çobanın 

çocuğu ölü olarak doğmuştur. Çoban bu garip tesadüfte hikmet-i mahsusa-i İlâhi 

görerek kendi çocuğunu bir dağın başına atmış Mendiâne’nin oğlunu dahi kendi 

çocuğu yerine alıkoymuştur. Tarihte meşhûr olan Keyhüsrev işte bu çocuktur.  

Bu vechile kurtulmuş olan Keyhüsrev dağ başında ve çobanın hanesinde on 

iki yaşına gelmiştir. Kendisi cesur ve güzel olduğu için herkes kendisini severdi ve 

çocuklar oynarlarken daima onu kendilerine reis intihâb ederlerdi. 

Astiyag yaz sıcaklarında çobanın bulunduğu dağa yaylaya çıkardı. O vakit 

Keyhüsrev şah ile beraber gelen vüzerâ çocuklarıyla görüşürdü. Vezir çocukları 

içinde dahi kendisinin emsali bulunmadığından onlar da oyunlarda Keyhüsrev’i 

elebaşı ta’yin ederlerdi. Lâkin bazı beyzâdeler çoban zâdenin kendilerine tercih 

olunduğunu çekemezlerdi. Hele bir gün oyun esnasında (Artembares) nâm bir vezirin 

oğlu padişah intihâb olunan Keyhüsrev’e terslik etmiştir.  

Keyhüsrev buna karşı Artembares zâdeyi yatırıp te’dip etmiştir. Te’dip 

olunan çocuk babasına babası dahi Şah’a Keyhüsrev’i şikâyet ettiklerinden Astiyag 

hiddet edip Keyhüsrev’i huzuruna getirmiştir. Keyhüsrev’in verdiği güzel cevaplar 

ve Mendiâne’ye olan müşabeheti Astiyag’ın şüphesini davet ettiğinden hemen 

tahkikata girişilmiş ve Keyhüsrev’in Mendiâne’nin oğlu olduğu anlaşılmıştır.  

[56] 

[57] 



 

 

65 

 

Astiyag emrini tamamen icra etmemiş olan vezir Harbag’ın çocuğunu kestirip 

kebap ederek babasına yedirmiş -yani böyle vahşî bir sûrette cezasını vermiştir ki 

cezası kabahati nisbetinde olmadığı için Harbag’ın intikam aramasına sebep 

olmuştur.  

Astiyag müneccimleri çağırıp Keyhüsrev hakkındaki rüyalarını sormuş 

müneccimler dahi Keyhüsrev’in dünyayı zabt edeceği hakkındaki rüyanın onun 

çocuklar tarafından oyunda padişah intihâb olunacağına işaret olduğunu ve artık 

merak olunacak bir şey kalmadığını beyan ederek Keyhüsrev’i ölümden kurtarmışlar. 

Lâkin Astiyag yine Keyhüsrev’i yanında tutmayıp babasının memleketi bulunan 

Faristan’a nefy etmiştir.  

Astiyag’tan haksızlık görmüş olan veziri Harbag intikam almak için 

Keyhüsrev’i ve Farisîleri kışkırtıp Astiyag aleyhine isyan çıkarmış ve asilere karşı 

gönderilen orduya kendisini kumandan ta’yin ederek muharebe meydanın da 

Keyhüsrev tarafına geçip Astiyag’ı büsbütün kuvvetsiz bırakmıştır. Bu sebepten 

Astiyag tacını ve tahtını kaybettikten başka kendisi dahi esir düşmüştür. 

İş bu vukuat üzerine Farisîler ve Medîler birleşmişlerdir. Bu iki kavim hayli 

vakitten beri bir hükümetin idâresi altında bulundukları halde Medîler Farisîleri 

reaya makamında tutup her bir hukuktan mahrum bıraktıkları için bir türlü 

ısınâmamışlardı. Bu defa Keyhüsrev ikisini bir tutmuştur.  

Keyhüsrev ve Krezus -  Medya Devleti’nin Keyhüsrev tarafından zabtı 

üzerine komşusu bulunan “Lidya” Devleti telaş etmiştir. Evvel emirde iki devlet 

beyninde dostluk ve akrabalık vardı çünkü Astiyag, Krezus’un hemşiresini tutardı 

ikinci derecede şöhret sahibi olmak hırsında bulunan Krezus için bu vukuat güzel bir 

vesile-i muharebe makamındaydı. Fazla olarak birleşmiş olan İran Lidya her vakit 

tehlikeden hâli değildi.  

 Bu sebeplerden olarak Krezus ilan-ı harb ederek İran hududunu tecavüz 

etmiştir. Lâkin ilk muharebede bozulup geri kaçtığı gibi, sonra üzerine gelen 

Keyhüsrev’den tac ve tahtını dahi muhafaza edemeyip esir düşmüştür (K 1169). 

[58] 

[59] 



 

 

66 

 

Haksız olarak ilan-ı harb ederek bunca kan dökülmesine sebep oldu 

bahanesiyle Keyhüsrev Krezus’ u ateşte yakmaya karar vermişti. Lâkin Krezus ateşe 

yaklaşınca bu gibi ahvâlde olduğu gibi Cenâb-ı hakka nida edeceği yerde “ Ah 

Solon, Solon!” diye bağırdığından merak etmiş olan Keyhüsrev Solon’un kim 

olduğunu sormuştur. 

Krezus dahi “Solon öyle bir zât-i âlidir ki sözünü ve sohbetlerini padişahların 

hazinelerine değişmezdi” demiş ve sonra Solon ile olan mülakatı nakletmiştir.  

Krezus pek zengin hükümdâr olduğu gibi âlim denilecek derecede tahsil-i 

maarif ile uğraşmıştı. Bunun için ulemâyı sever ve şahane atiyyeler vererek onları 

pâyitahtı bulunan Sardes şehrine toplardı. Yunanistan’da bulunan Atina 

hükemâsından Solon dahi bir gün Krezus’un yanına gelmişti. 

Krezus Solon’u şimdiye kadar görüştüğü âdemların cümlesinden akıllı 

bulduğundan bütün hazinelerini ve mâlik olduğu serveti göstermiş ve gerek 

oğullarından ve haremlerinden gerek tebaasından memnun olduğunu beyan etmiş ve 

en sonra “dünyada sen çok gezdin ve çok âdemler gördün. Görüştüğün insanların 

içinde en bahtiyar kimi bilirsin” demiştir.  

Krezus kendisini göstereceğine hiç şüphe etmiyordu. Fakat Solon “benim en 

bahtiyar bildiğim Atinalı (Telos) dur” demiş olduğundan Krezus mahcup olmuştur. 

Yani kendisinden zengin ve meşhûr bir âdem dünyaya geldiği halde ismini olsun 

işitmemiş olduğuna utanmıştır. Bununla beraber Telos’un kim olduğunu sormuştur. 

Solon dahi “Telos Atina gibi güzel ve ma’mûr bir şehirde doğmuş, vicdan ve vücud 

rahatı içinde ihtiyarlamış, güzel ahlakıyla muttasıf arslan gibi oğullar sahibi olmuş, 

nihayet vatanın düşmanlarıyla muharebe ederek şanlı sûrette ölmüş bir zâttır.  

Kendini idâre edecek kadardan ziyâde serveti olmadığı ve kendisine hulus edilecek 

kadar büyük mesnetler de bulunmadığı halde hîn-i vefâtında hemşehrileri kendisine 

bir alâmeti iftihar rekz etmişlerdir. Hâlâ Atina’da ismini kemâl-i ta’zîm ve ihtiram ile 

anarlar” demiştir. 

Krezus Telos’dan sonra kimi bahtiyar bildiğini sorunca Solon Ispartalı iki 

fakir birâderi zikretmiş. Bunun üzerine Krezus hiddetini zabt edemeyip “benim 

 
 [60] 



 

 

67 

 

servet ve saadetimin indinde hiç mi hükmü yoktur? “diye bağırmıştır. Solon ise 

“dünyada hiçbir şeyin daima bir halde kaldığı görülmüyor insanın ömr-i tabiisi 

yetmiş senedir yetmiş senede yirmi beş bin beş yüz gün vardır. Bu kadar günler 

içinde birbirine benzer iki gün bulunmaz bunun için sizin âkıbetinizi bilmeksizin ben 

size bahtiyar diyemem “ diyerek karşılık vermiştir. 

Fil hakika Krezus az zaman içinde başta veliahdı bulunduğu halde pek çok 

sevdiği âdemleri kaybetmiş ve nihayet yukarda gördüğümüz vechile devletini ve 

hürriyetini dahi elden kaçırmıştır. 

Keyhüsrev Krezus’un hikâyesinden aşırı müteessir olmuş “bugün bu âdemın 

başına gelen yarın benim başıma da gelebilir” mütalaasıyla Krezus’u yakmaktan 

vazgeçtikten başka dost ve musahip sıfatıyla yanında alıkoymuştur. Hatta Keyhüsrev 

en mühim işlerde dahi Krezus’un re’yini sorardı. 

Keyhüsrev Lidya hükümetini feth ettikten sonra Anadolu sahilinde bulunan 

Yunanîleri dahi taht-ı itaate almıştır. Bu Yunanîler asıl Yunanistan’da bulunan 

hemşehrilerinin teşvîkiyle daima İran’a karşı isyan edegeldiklerinden ileride İran 

devletinin harâb olmasına sebep olmuşlardır. 

Fethi Babil – Keyhüsrev müneccimlerin haber verdikleri cihangirliği bir gün 

evvel meydana getirmek istiyordu. Bunun için Anadolu kıt’asının fethini bitirir 

bitirmez hemen Babil devletine ilan-ı harb ederek Babil üzerine yürümüştür. Babil 

kal’aleri pek metin olduğundan Keyhüsrev şehri hücum ile zabt edememiş, lâkin 

şehrin ortasından geçmekte olan Fırat Nehri’nin suyunu bir göl yatağına çevirip 

suyun geçmekte olduğu delikten askeri kal’aya sokmuştur (K 1160). 

Keyhüsrev ve Tomris - Keyhüsrev Babil’den sonra Mısır devletini zabt 

etmek fikrindeydi. Lâkin İran’ın şimâl tarafında bulunan Türklerden “Massaget” 

kavmi acemistan üzerine hücum ile bir hayli memleketler yağma etmiş olduklarından 

intikam almak için Keyhüsrev onlar üzerine sefer etmiştir. Bu Türkler o vakit 

(Tomris) nâmında bir kadının idâresi altında bulunurlardı. Bu Tomris ise pek cesur 

ve dirâyetli olup tarihte büyük nâm kazanmıştır. 

[61] 

[62] 



 

 

68 

 

Keyhüsrev Tomris’in askerine mağlub olmuş ve muharebede maktul olanlar 

içinde kalmıştır. Tomris Keyhüsrev’in kellesini kestirip insan kanıyla dolmuş tulum 

içine atmış “müddet-i ömründe kan içmekle doymadın bari şimdi istediğin kadar iç” 

demiştir (K 1152). 

İran’ın Ahvâli Âhiresi - Keyhüsrev’den sonra İran tahtına oğlu Keykavus 

yahut (Kambiz) cülûs etmiştir. Keykavus cesur bir hükümdâr idi ise de pek zalim ve 

gaddar olduğundan etmedik bir vahşet bırakmamıştır. Birâderini bilâ sebep katletmiş, 

hemşirelerini tezevvüz eylemiş, insan katletmeyi kendisi için eğlence makamında 

tutmuş ve bu yolda hayli kanlar dökmüştür. 

Bununla beraber Keykavus Mısır devletini fethederek İran’a ilhak etmiştir. 

Keykavus vefâtından sonra bir kâhin kendisinin Keykavus’un emriyle 

katlolunan birâderi Semerdiz olduğu davasıyla ortaya çıkıp hükümeti zabt etmiştir. 

Lâkin başta (Dara) bulunduğu halde bir takım vüzerâ ittifak ederek yalancı 

Semerdiz’i katletmişlerdir. Bunun üzerine Dara dahi hükümdâr intihâb olunmuştur 

(K 1141). (Ne yolda?). 

Dara yahut İsfendiyar İran’ın en büyük hükümdârlarından sayılır. İran’ın 

Dara zamanındaki hududu hiç bir vakit bulamamıştır. Lâkin inkırâz dahi Dara 

devrinde baş göstermiştir. 

Anadolu’da bulunan Yunan şubeleri daima isyan etmekte olduklarından Dara 

bu isyanın önü ancak Yunanistan’ın fethiyle alınabilir fikriyle Yunan 

Cumhuriyetlerini kaldırmak için boğazlardan geçirip Yunanistan’a bir ordu 

göndermiştir Dara ufacık Yunanistan’a hiçbir ehemmiyet vermiyordu hâlbuki 

Yunanîler İran ordusuna galebe etmiştir. Bunun üzerine Dara hırslanıp daha büyük 

ordu göndermiş ise de o ordu dahi bozulmuştur. Bu vukuat bir taraftan İran 

Devleti’nin haysiyetini bozmuş olduğundan taht-ı itaatinde bulunan akvâmı isyana 

başlamıştır. Ezcümle Mısır’ın isyanı âdeta büyük bir gâile olmuştur. 

Velhâsıl Dara Yunanistan’ı te’dip etmeden vefât etmiştir. Daranın oğlu 

Serhas güyâ iki milyon asker ile Yunanistan’a gelip ibtidâ bir hayli memleketler 

harâb etmiş ise de en sonra o dahi fena halde mağlub ve perişan olmuştur (K 1102). 

[63] 

[64] 

 



 

 

69 

 

Bundan sonra İran Devleti kendisini toplayamamış ve gittikçe inkırâz 

bulmuştur. Hükümdârlar dahi evvel ki gibi askerlerinin önüne düşüp muharebeye 

gitmemeye ve saraylarında zevk ve safâ ile vakit geçirmeye başlayınca devletin 

intizâmı bütün bütün bozulmuştur. 

İran’ın bu perişan hali Yunanîler ile Makedonyalıların hırslarını tahrik etmiş 

olduğundan daima onların hücumlarına dûçâr olurdu. En sonra Makedonya 

hükümdârı Büyük İskender-i (Rumi) İran Devletini küllîyen istilâ ederek kendi 

devletine ilave etmiştir (K 955).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

70 

 

ALTINCI BAB 

Eski Yunanistan 

Yunanîler, Troya Muharebesi, Isparta, Atina, Tiranlar, Klisten, Yunan 

Müste’merâtı Medya Muharebeleri, Atina Hegemonyası, Pelopones Muharebeleri, 

Teb Hegemonyası 

Yunanîler - Yunanistan Avrupa kıt’asının şark-ı cenûbunda yani Balkan 

Şibhi Ceziresi’nin ucunda kâin küçücük bir kıt’adır. Güzel hava üç tarafta deniz 

müteaddid körfezler, limanlar, yarım adalar ile adalar ufak ve büyücek dağlar, latif 

dereler ve sular vesâire hep Yunanistan da cem’ olunup bir sergi kurulmuş gibidir. 

Hâsılı gerek mevkice gerek halce iskân için Yunanistan kadar müsait kıt’a güç 

bulunur. 

İş bu kıt’ada oturmakta olan eski Yunanîlerin kavlince kendileri öteden beri 

bu kıt’ada oturmayıp (Pelazgi) nâm bir kavim otururdu. Kendileri ise Anadolu 

tarafından gelip Palazgilerden Yunanistan’ı almışlardır. Yunanîler kendilerine 

“Helenus” derler. Bu da kendi itikadlarınca babası (Promethee) nin tavsiyesi üzerine 

gemi inşa ederek o sâyede Tufan’dan kurtulmuş olan (Difkalion) un oğlu (Hellen) 

den ileri gelmiştir. Yani- Yunanîler bu Hellen’in zürriyetidir. 

Yunanîler evvelleri kendilerinin medeni olmadıklarını itiraf ederlerdi. 

Mısır’dan (Kekrops) gelip (Atina ) kıt’asına Fenike’den (Kademos) gelip (Teb) 

tarafına yine Mısır’dan (Danaius) gelip Mora yahut Pelopones kıt’asına medeniyet 

tohumunu ekmişler denir.  

Yunanistan sahihen pek küçük bir kıt’adır. Bununla beraber üzerinde hiçbir 

vakitte müstakil bir hükümet teşekkül etmemiştir. Her bir şehir etrafında bulunan 

nevahi ile beraber bir hükümet teşkîl etmiş bulunurdu. Eski zamanda bu 

hükümetciklerin ekseriyen hükümât-ı müstakille oldukları anlaşılıyor. Lâkin 

medeniyet ilerledikçe hemen her tarafta cumhuriyetler yerleşmiştir. Yunanîler 

bundan anlaşıldığı üzere her ne kadar müteaddid hükümetlere bölünmüşler idiysede 

yine bir millet sayılır lisan, mezhep, âdât-ı umûm için bir olduktan başka hâricden bir 

[65] 

 

[66] 

 



 

 

71 

 

düşman zuhûr ettiği vakit daima birbiriyle uğraşmakta olan Yunanîler kendi 

münazaalarını terk edip müttefikken düşmanı umûmî hâricî üzerine koşarlardı. 

En eski zamanlarda vâki’ olan Troya Muharebesi bu ittifakın eskiden beri 

mevcud olduğunu gösterir. 

Troya Muharebesi – Çanakkale Boğazı hâricînde ve Anadolu sahilinde 

(Troya) hükümeti nâmıyla meşhûr bir hükümet ve cesîm bir şehir vardı. Bu hükümet 

hususuyla (Priam) nâm bir hükümdâr-ı âdilin zaman-ı saltanatında pek parlaktı. 

Priam’ın oğlu “Güzel Paris” cenûb-i Yunanistan’da bulunan Isparta’nın hükümdârı 

(Menalas)’ın karısını kaçırmış olduğundan umum-i Yunanîler bu vak’ayı güyâ bütün 

Yunanistan için hakaret bilerek cümlesi Troya üzerine hücum etmişlerdir. Yüz bin 

kadar Yunan silahşörü Troya’yı muhasara ederek on sene uğraştıkları halde bir iş 

görememişlerdir. Bu muharebelerde Yunanîler tarafından (Aşil) ve (Olis) Troyalılar 

tarafından dahi Priam’ın büyük oğlu (Hektor ) şöhret kazanmışlardır. 

Nihayet mezkûr Olis harb ve cebir ile şehrin alınamayacağını anlayıp hîleye 

karar vermiştir. Olis’in sözüyle Yunanîler tahtadan at şeklinde büyük bir heykel 

yapıp içine kırk kadar silahlı asker oturtmuşlar ve sonra güyâ yüzülüp kaçıyorlar gibi 

gemilerine doğru ric’at etmişlerdir. Troyalılar onları takip ederek ordugâhlarını 

almışlar ve ordugâhta buldukları heykeli götürüp şehir meydanına rekz eylemişlerdir. 

Gece yarısı içinde bulunan asker heykelden çıkıp hemşehrilerine Troya kal’asının 

kapısını açmışlardır. Yunanîler Troya şehrini yakıp yıkmışlardır (K 1876). 

Troya’dan memleketlerine geri gelen Yunan hükümdârlarının kâffesi yolda 

bir takım felaketlere uğramışlardır. Mesela (Olis) yahut (Odyseia) on sene kadar 

denizlerde, adalarda, vahşî memleketlerde yabani insanlar içinde kalmıştır 

(Telemak?).  

Gerek Troya Muharebesi gerek Olis’in seyahati (Homeros) nâm eski bir şair 

tarafından pek güzel sûrette yazılıp zamanımıza kadar gelmiştir. Troya 

muharebesinden bahseden ciltte “İliada” Olis’ten bahseden ciltte dahi “Odyseia) 

derler. Troya Muharebesi’yle Yunan tarihinde “Kahramanlar Devri ”denilen masallar 

[67] 

 

[68] 

 



 

 

72 

 

devri kapanır. Kahramanlar Devrinde zuhûr eden hârikulâde âdemler içinde en 

meşhûr olanlar Herkül (?), These (?), Yazun(?) vesâiredir. 

Isparta - Lakonya yahut Isparta kıt’ası Yunanistan ve Pelopones 

Yarımadası’nın en cenûb noktasında olup Avrupa’nın en cenûb noktası bulunan 

Matapan Burnu’na muttasıl küçük bir hükümettir. Orut Çayı kenarında bulunan 

(Isparta) şehri dahi merkez idâreleri bulunurdu. Evvelleri mezkûr kıt’ada Lakonîler 

hükümet etmekte iken Yunanistan’ın vustundaki (Dorîde) kıt’asında bulunan 

Dorîlerden “Ispartalılar” gelip memleketi Lakonîlerin elinden almışlardır. 

Gelen Ispartalılar iki birâderin taht-ı kumandasında bulundukları cihetle 

arkadaşları ikisini birden hükümdâr ilan eylemişlerdir. Bundan dolayı Isparta’da 

birden iki hükümdâr bulundurmak âdeti yerleşmiştir.      

Mürûr-i zamanla hükümdârlar birbiri ile zıtlaşarak birbirinin işlerine 

mümaneat etmeye başladıklarından devletin intizâmı bozulmuş ve Ispartalılar 

hükümeti ecnebîlerin elinden kurtarmaktan başka dâhilde bulunan reayayı dahi 

isyandan men’ edememiştir. Böyle karışık bir zamanda Lykurg (Lycurgue) nâmında 

bir hâkim zuhûr ederek devleti yeniden kavîleştirmiştir.  

Fenalık birden iki hükümdâr bulunmasında olduğu halde Lykurg ikisini de 

kaldırmamıştır. Lâkin ikisinin elinde hiçbir iktidar ve imtiyaz bırakmamıştır. Devlet 

işlerine otuz a’zâdan mürekkeb bir İhtiyarlar Meclisi bakacaktı. Ve iki hükümdâr 

dahi mezkûr mecliste sâirler gibi a’zâdandılar. Hükümdârların yalnız manevî farkları 

vardı -Yani hükümdâr diye herkes kendilerine ta’zim eder resmi günlerinde riyâset 

ederler, muharebede askere kumanda ederlerdi. Lykurg kanunlarında ahâlinin zengin 

olmasını istememiştir. Çünkü Lykurg’un fikrince zengin olunca insanın gayretine, 

hamiyetine, şecaatine halel gelir (?) bunun için Lykurg altın ve gümüş akçeleri men’ 

edip demirden sikke kestirmiştir. Bu halde kimse çok para toplamak hevesine 

düşmeyecekti (Niçin?). 

Lykurg yine o fikirle maarifi dahi reddetmiştir. Vâkıan Isparta’da mektebler 

vardı lâkin mekteblerde ulûm ve fünûn tahsil ettirmeyip çocuklara yalnız jimnastik 

ve asker ta’limi icra ettirirlerdi. 

[69] 

 

[70] 

 



 

 

73 

 

Acılara ve meşakatlere tahammül etmeğe alıştırmak için çocukları 

mekteblerde çok döverler ve şayet çocuk tahammül edemeyip ağlarsa artık 

arkadaşları tarafından pek ziyâde ta’yip olunurdu. 

 Az ve güzel söylemek, çok ve hünerli iş görmek Ispartalıların âdetidir. Hatta 

güzel icra edilmiş hırsızlık bile ayıp sayılmazdı ve hırsızlıkta tutulan âdem hırsızlık 

ettiği için mücazât görmez de yolunda işi beceremediği için te’dip olunurdu. 

Lykurg Ispartalılar nefis taamlara alışıp safâhet etmesinler diyerek herkese 

umûma mahsus sofrada yemek yedirmeğe başlamıştır. Yemekler o kadar bayağı idi 

ki Ispartalıların en beğendiği yemek başkaları tarafından öğürtüsüz yenemezdi.(*)39 

Bu sefâletten dolayı Ispartalılar aşağı düşecekleri yerde öyle metânet kesb 

etmişlerdir ki az zaman içinde etraftaki komşuları taht-ı itaate almışlar ve en sonra 

umûm-i Yunan cumhuriyetlerinin riyâsetlerini kazanmışlardır. 

Ispartalıların ilk evvel fethettikleri memleket Messina kıt’asıydı. Messina 

Isparta gibi bir cumhuriyet idi. Lâkin muharebede Messinalılar mağlub ve en sonra 

Isparta’ya tâbi olmuşlardır. Bu muharebe esnasında Messinalılar içinde ibtidâ 

Aristodemos (Aristodemos) ve sonra Aristomen (Aristomenes) Ispartalıları hayli 

sıkıştırmışlar ise de Ispartalılar Atina’dan getirdikleri bir kumandan (kimdir?) 

sâyesinde galebe etmişlerdi. Messinalıların bir kısmı Isparta’ya reayalığı kabul 

etmeyip memleketlerini bırakmışlar ve gidip Sicilya adasında yeni Messina şehrini 

tesis eylemişlerdir (K 1290). 

Atina - Atina şehri Yunanista’nın en meşhûr şehirlerinden olduktan başka 

tarihlerde  “medeniyet maderi “ lakabına nâil olmuştur. Atina Vustâ-ı Yunanistan’ın 

şark ciheti bulunan küçük Attika Yarımadası’ndadır. Atina evvelleri Isparta gibi 

hükümet-i müstakilleydi.  

Lâkin hükümdârları âdi ahâliyi iltizam ederek kişizâdeleri ezmeğe 

başladıklarından kişizâdeler dahi (Kodros) nâm hükümdârın vefâtından sonra bir 

                                                 
39(*) Denis vak’ası tarih-i umûmî cilt 1 sahife 265 ve 266  

 

[71] 

 



 

 

74 

 

bahane ile (?) bir daha hükümdâr intihâb etmeyip cumhuriyet ilan eylemişlerdir. 

Beyzâdeler hükümeti her nev’i hukuk ve imtiyazâtı kapıp ahâlîye bir şey 

bırakmadıklarından ahâli pek büyük gâile içinde kalmıştır. Ahâli araziye mâlik 

olmadığından gayet ağır bedel ile kişizâdelerin tarlalarını zer’ ederlerdi ve îcâr 

bedelini vermeğe muktedir olamayınca arazi sahiplerine esir olurlardı. 

Ahâli bu halden çoktan beri şikâyet etmekteydi. Lâkin meşhûr Solon 

(Solon)’a gelinceye kadar şikâyetlerine ehemmiyet verilmemiştir.  

Solon ticaret ile vakit geçirir bir âdemdi ise de pek âlim ve akil olduğundan 

Atina’da büyük tesiri vardı. Solon ahâlinin şikâyetlerini haklı bularak zâdegânı ahâli 

için kanunlar tanzîmine mecbur etmiştir. Bu kanunların tanzîmi dahi Solon’a havale 

olunmuştur. 

 Solon’un tanzîm ettiği kanunlarda ahâli zenginlik i’tibarıyla dört sınıfa 

taksîm olunmuştur. En zenginler birinci sınıf en fakirler dahi dördüncü sınıftı. Fakir 

olan dördüncü sınıftan vergi alınmazdı. Diğer taraftan devlet memuriyetleri vergi 

vermekte olan zenginlere verilmiştir ki esasen pek münasib bir tedbirdi (Niçin ?).  

Solon’un kavânini mûcibince bir âdem borç için esir olamayacaktı. Malı var 

ise alacaklı taraftan zabt olunabilirdi. Lâkin şahıs devlet malı olduğundan hapis 

veyahut esir edilmezdi. 

Solon memâliki idâre için dört yüz a’zâdan mürekkeb bir “Senato” Meclisi 

yani ihtiyarlar meclisi teşkîl ettiği gibi cumhur reisleri bulunan Arhontların dahi 

adedini dokuza eblağ etmiştir. Fazla olarak Arhontlar ile Senato tarafından kabul 

olunan madde Atina ahâlisinin umûm-i içtima’î tarafından tasdîk edilmedikçe kanun 

sırasına geçemezdi. 

Isparta’da dahi hükümetin kararı ahâliye arz olunurdu. Lâkin Isparta’da 

ahâliye arz olunan maddeyi uzun uzadıya müzakere için müsaade yoktu. Ahâli 

maddeyi ya “peki” diye kabul yahut “olmaz” diye reddedebilirdi. 

Atina’da ise bilâkis herkes şehir meydanında kürsüye çıkıp ahâliye hitâben 

nutuk etmeğe ve bahis olunan maddeyi arîz ve amik-i müzakere ve îzah eylemeğe 

[72] 

 

[73] 

 



 

 

75 

 

me’zundu. Başka taraftan Solon Isparta’da Lykurg gibi ulûm ve fünun aleyhinde 

bulunmayıp bilhassa tervic ettiğinden Atina’da iş anlar ve âlim âdem çoktu. Bunu 

için meydanda icra olunan mübahaseler pek çok fasîh hatibler yetiştirmiştir. 

Tiranlar – Kişizâde gürûhu Solon’un kanunlarını hiç beğenmemişler ise de 

Solon’un ahâli üzerinde olan nüfûzundan ürkerek seslerini çıkarmamışlardı. Lâkin 

Solon seyahat için Atina’yı terk edince bunlar hemen kanunların aleyhine kıyâm 

etmişlerdir. 

Bunun üzerine Solon’un akrabasından (Pizistrat) (Pisistrate) hükümeti zabt 

etmiştir (K 1183). 

Pizistrat akıllı ve hamiyetli bir zât olduğundan her halde kanuna karşı olan bu 

hareketten –yani “tagallübden” dolayı Atina’da fenalık vâki’ olmadıktan başka iyilik 

dahi olmuştur. Cumhuriyetin rahatı ve asayişi iade olmuş, güzel binalar ile şehir 

tanzîm olunmuş müteaddid mektebler yapılıp maarif terakkî etmiştir. Lâkin 

Pizistrat’ın vefâtından sonra yerini tutmuş olan iki oğlu ahâliye zulüm ederek 

pederlerinin tuttuğu yolu terk ettiklerinden Atina’da büyük fenalıklar olmuştur. Bazı 

hamiyet sahipleri memleketi zulümlerden kurtarmak için kendilerini fedâ etmeğe 

karar vermişler ve bir gün mabette iki birâder üzerine hücum eylemişlerdir. Lâkin 

birâderlerden yalnız Hipark (Hipparch) katl olunup Hipyas (Hippias) kurtulduğundan 

zulüm daha ziyâdeleşmiştir. (Leena?) en sonra tâkatsiz kalmış olan ahâli Klistenes 

(Clisthene) nâm bir kişizâdenin taht-ı kumandasında kıyâm ile Hipyas’ı Atina’dan 

tard ve Cumhuriyeti iade eylemiştir (K1139). 

Klistenes - Klistenes Solon’un kanunlarını ahâliye daha faydalı sûrette ta’dil 

eylemiştir. Dört sınıf yerine on sınıf teşkîl ve Senato Meclisi a’zâsı beş yüz nefere 

eblağ etmiştir. Her bir sınıf muharebe zamanında bin kişilik bir fırka asker verecekti. 

Bu halde Atina her vakit on bin muntazam askere mâlikti. 

Yunan Müste’merâtı  – Atina’da olduğu gibi Yunanistan’ın her tarafında 

kişizâdelerle ahâli hukuk ve imtiyazât münazaaları içindeydi. Hatta bu münazaalar 

muharebelere netice vererek büyük fenalıklar olurdu. 

[74] 

 

[75] 

 



 

 

76 

 

Her yerde gâlib olan taraf mağlub olan tarafı ezmeğe çalıştığından mağlub 

olanlar dahi azabtan kurtulmak için vatanlarını terk ederek ecnebî memleketlerinde 

kendilerine oturacak yer ararlardı. Lâkin orada yerleştikten sonra eski acılarını 

unutup yine vatanlarını arzu ederlerdi. Bunun için vatanları ile yeniden münasebât 

peydâ ederler  - yani eski hükümetlerinin himayesi altına girerlerdi. 

Bazende hükümetler ticarete sühûlet vermek için ticaretçe mühim bazı 

mevkiler zabt ederek kal’alar ve limanlar inşa ve küçücük hükümet şubeleri tesis 

ederlerdi. Vehâsıl Hicret-i Nebeviyye’den on asır mukaddem gerek Akdeniz’in şark 

nısfında bulunan adalarda, gerek Anadolu, Rumeli, İtalya hatta Afrika sevâhilinde 

müteaddid Yunan şubeleri mevcuddu. 

Bu şubelerin içinde en meşhûr olanı şunlardır: İtalya’da Taranto Sicilya 

Adasında Siraküza, Anadolu sahilinde İzmir, Efes( Ayasluğ ), Milet ve sâire. 

Medya Muharebeleri – Cihangir olan İran Devleti dünyayı titrettiği 

zamanlarda bile küçücük Yunanistan hiç rahat durmuyordu. Hele Dara’nın 

intihâbından evvel vâki’ olan karışıklıklar esnasında Yunanîlerın tecavüzleri 

tahammül olunacak dereceyi aştığından Dara dahi Yunanistan’ı te’dip etmeye karar 

vermiştir.    

Dara ibtidâ Mardoni nâm vezirin taht-ı kumandasında olarak karadan bir ordu 

sevk etmiştir. Bu ordu Anadolu’dan Rumeli’ye dâhil olarak nihayet Makedonya’ya 

kadar gidebilmiştir. Ordu yolda rast gelen akvâm-ı vahşîyeden çok teleffat verdiği 

gibi, sahilden giden donanma dahi Aynaroz burnu açıklarında gark olduğundan 

Mardoni Yunanistan’ı görmeksizin dönmüştür bu muvaffakiyetsizlikten dolayı bütün 

bütün canı sıkılarak muntazam donanma ile yüz bin kişilik bir orduyu denizden 

doğru Atina üzerine sevk etmiştir. 

Atinalılar bu ordunun (Maraton) sahrasına çıkmakta olduğunu haber alınca 

fevkalâde telaş etmiştir. Zaten bir müddet evvel Dara sefirler gönderip Yunanîlerı 

itaate davet etmişti. - Yalnız Atinalılar ile Ispartalılar Dara’nın teklifini reddetmiş 

olduklarından asker dahi Yunanîlerın üzerine geliyordu. Bunun için Atina ancak 

[76] 

 

[77] 

 



 

 

77 

 

Isparta’dan imdad bekleyecekti. Lâkin Ispartalılar aybaşında sefere çıkmadıklarından 

şimdilik onlardan dahi imdad me’mûl değildi. 

Bu vechile yalnız kalmış olan Atina mâlik olduğu on bin askeri İranîlere karşı 

sevk etmiştir. Bu on binin hâricînde Beosiye’de kâin Plateya şehrinin gönderdiği bin 

kadar muntazam asker ile Atinalıların alelacele teslîh ettikleri birkaç bin üsera vardı. 

Atina askeri kumandanlarından Miltiyades bu cüz-î asker ile İranîler üzerine 

nâgâh hücum ederek onları fena halde perişan etmiştir (K 1112). 

Maraton muzafferiyeti Yunanistan’ın en ziyâde iftihar ettiği şeylerden biridir. 

Bu muzafferiyet mücerret Miltiyades’in sâyesinde kazanıldığı halde Miltiyades bir 

takım hasutların iftiraları üzerine habis olunarak hapishanede vefât etmiştir. 

Ordunun mağlubiyeti haberi Dara’ya vâsıl olunca fena halde gazab ederek 

hemen milyonlarca asker toplanmasını emir etmiş ve kendisinin dahi bizzât sefere 

çıkacağını söylemiştir. Lâkin kederinden az müddet içinde vefât ederek Yunanistan 

seferini oğlu (Serhas) yahut (Şîr’e) ye vasiyet etmiştir. 

Serhas güyâ iki milyon asker ile Yunanistan üzerine gelmiştir. Vustâ-yı 

Yunanistan’ın kapısı makamında olan Termopil boğazında müttefik olan Yunan 

ordusu İranîleri karşılamış ve Isparta hükümdârı cesur Leonidas‘ın taht-ı 

kumandasında olarak merdane bir hayli müddet muharebe etmiş ise de İranîler başka 

yoldan Yunanîlerın arkalarına geçmiş olduklarından Yunanîler bozulmuşlardır. 

Leonidas ric’atı irtikâb edememiş ve üç yüz kadar silah arkadaşıyla beraber 

düşmanlar içine dalıp şanlı ölüm bulmuştur. 

Bunun üzerine İran ordusu Vustâ-yı Yunanistan’a dâhil olarak doğru Atina 

üzerine hücum etmiştir. Atinalılar meşhûr Temistokles (Themistacles) in tavsiyesiyle 

şehri terk edip gemilere kaçmışlardı. İranîler Atina’yı yakmışlardır. 

Atinalılar vesâir Yunan müttefikleri Selamin Adasına iltica etmişlerdi 

donanma dahi ada ile kara arasındaki Selamin Boğazındaydı.  

İranîler Temistokles’in desisesine (?) aldanarak Selamin Boğazında tahassun 

eden Yunanîler üzerine hücum ettiklerinden Selamin Muharebesi nâmıyla meşhûr 

[78] 

 

[79] 

 



 

 

78 

 

deniz muharebesi vâki’ olmuştur. İranların cesîm gemileri dar ve sığ olan Selamin 

Körfezi’nde serbest hareket edemediklerinden kimi taşa oturmuş, kimi batmış, kimi 

de Yunanîler tarafından zabt olunmuştur (1102). 

Bu mağlubiyetten sonra Serhas tahammül edemeyip İran’a avdet ettiği gibi 

Mardoni’nin taht-ı kumandasında olarak bıraktığı ordu dahi Isparta hükümdârı 

Pavezanyas’ın kumandasında bulunan Yunan müttefiklerine (Platea) muharebesinde 

mağlub ve perişan olmuştur. Bundan sonra artık İran bir daha hücum edememiştir. 

Medya muharebeleri İran’ın zevâlî ve Yunanistan’ın bâhusus Atina’nın ikbâli 

noktasıdır. 

Atina Hegemonyası - Medya muharebeleri Yunanistan için pek büyük 

tehlike demekti. Bu tehlike mücerred Atinalıların himmet ve gayretleriyle bertaraf 

edilmişti. Bu himmete iki vak’a dahi ilave olduğundan “hegemonya” -yani umûmî 

Yunanîler heyeti müttefikasına riyâset ve kumanda Isparta’dan Atina’ya geçmiştir. 

Vak’aların biri Isparta hükümdârı Pavezanyas (Pausanias)’ın ihanetiydi. 

Müttefikler olan asker Isparta kumandasını kabul etmemiştir. Diğeri ise Selamin 

Muharebesi’nden i’tibaren Yunanîlerin İran’a karşı tecavüzü muharebeye 

başlamalarıydı. Tecavüz donanma vasıtasıyla icra olunabilecekti. Atina’nın 

mükemmel donanması vardı, Isparta’nın yoktu. 

İbtidâ İranîlerın tecavüzünden en ziyâde korkmakta olan adalar ve sonra 

Isparta’dan başka sâir Yunanîler Atina’nın birinciliğini tasdîk ederek kumandası 

tahtına girmişlerdir. 

Bir müddet sonra meşhûr Miltyiades’in oğlu Kimon (Cimon)’un akd ettiği 

muâhedenin neticesi olarak müttefikler âdeta Atina’nın haraçgüzarları makamında 

kalmışlardır.  

İbtidâ Yunanîler tecavüze başladıkları vakit adalar ile sevâhilde bulunan 

hükümetlerden ve saatlerine ve nüfuslarına göre imdâd istenilmişti. Sonra Kimon 

hem gemi hem asker verip malen ve bedenen mutazarrır olacakları yerde hükümetler 

imdad için sarf etmekte oldukları akçeyi Atina’ya verdikleri halde Atina dahi onların 

muhafazasını taahhüt eder kavliyle onları o yoldan bir muâhedeye kandırmıştır. 

[80] 

 



 

 

79 

 

Vâkıan muharebe zamanını hesap için esas tutuğumuz halde müttefikler hiç 

olmazsa zarar etmeyeceklerdi. Lâkin muâhedede muharebeden bahs olunmayıp 

yalnız falan hükümet senede Atina’ya şu kadar akçe verecektir. Yollu bentler 

yazılmış olduğundan iâne-i nakdiye Atina için daima bir vergi kesilmiştir. 

Bâhusus muharebe çok müddet sürmeyip sulh-i iade olduğundan Atina iâne 

akçesinden hazineler cem’ etmiştir. Hem muharebede kazanılan şöhret, hem de 

servet ahâlinin gurur ve iftihar damarlarını uyandırmıştır ki böyle bir halde mutlaka o 

memlekette terakkî maarif ve sanayi vâki’ olur. Filhakika medya muharebelerini 

takip eden devir tarih-i umûmîde meşhûrdur. Devr-î mezkûra “Perikles Devri” 

demişlerdir. Perikles Devri dediklerine sebep dahi o vakit Atina’nın riyâset-i 

umûrunda bulunan âlim, fazıl, fasîh (Perikles) den dolayıdır. 

Yunanistan’ın Sokrates, Eflatun, Herodot gibi en meşhûr hükemâsı, Oripides, 

Sofokles, Aristofan gibi en meşhûr üdebâsı, Fidias. Hipokrat gibi en meşhûr ehli 

sanaatı o devirde ya hoca kürsüsünde ders vermekte yahut talebe halkasında ders 

almaktaydılar. 

O asırda Perikles, Temistoklas, Kimon ile beraber Atina’da şöhret 

kazananlardan biri de (Aristid) dir. Aristid gayet hamiyetli ve adâlet perver bir zâttı. 

Hatta mücerret bu hasâil-i cemilesi sebebiyle Atina’dan on sene müddetle tard 

olunmuştur. (Esbabı ve sûreti?)  

Pelopones Muharebeleri – Ahâlinin hükümet işine müdahale ettiği 

memleketlerde her halde birine zıt iki fırka zuhûr eder. Bunların biri ahâlinin 

müdahalesini daha ziyâdeştirmek tarafında bulunur. Diğeri dahi ya hal-i hazır iltizam 

eder yahut ahâliye verilmiş olan imtiyazların çokluğundan bahsederek onların geri 

alınmasını ister. Ahâli tarafını iltizam eden fırkaya “demokrasiye” yahut hürriyet 

taraftarı; öbürüne dahi “aristokrasiye” yahut hali hazır taraftarı denir. 

İbtidâ-i zuhûrundan biri Yunanistan hey’et-i müttefikasında bu gibi 

münazaalar eksik değildi. Hatta bu münazaalardan dolayı bir takım ahâlinin 

memleketlerini terk edip başka yerlerde şubeler tesis ettikleri yukarıda görülmüştü. 

Ana memleketlerindeki münazaalar yeni zuhûr eden şubelere dahi sirâyet 

[81] 

 

[82] 

 



 

 

80 

 

ettiklerinden şubelerin zuhûru ancak münazaa meydanının büyümesine sebep 

oluyordu. 

Bâhusus Medya Muharebeleri akabinde bu münazaalar korkulacak bir renk 

almıştır. “Hegemonya” yani umûm üzerine kumanda Isparta’da iken Atina’ya 

geçmişti. Bundan iki hükümet beyninde teskini gayr-i kâbil bir husûmet peydâ 

olmuştur. Atina demokrasiye cumhuriyeti olduğu halde Isparta aristokrasiyeydi. 

Fazla olarak Atina’nın birinciliğini kabul edenler hep demokrasiye taraftarıydılar. 

Bunun için Isparta aristokrasiye cumhuriyeti olmasa bile mücerred Atina’ya 

dokunmak için her yerde Aristokrasiyeyi iltizam edecekti. Atina dahi buna mukabele 

ederek her yerde demokrasiyenin imdadına yetişirdi. Bu yolda gizli muharebe bir 

müddet devam etmiştir. İki taraf aşırı derecede bir birine hırslanarak nihayet büyük 

bir muharebe vâki’ olmuştur ki neticesi olarak Yunanistan inkırâz bulmuştur. İşbu 

muharebeler Pelopones Muharebesi nâmıyla meşhûrdur. 

Birinci Muharebe - Korint şehri Yunanistan’ın en meşhûr şehirlerindendir. 

Korint muhacirleri Korfu gibi büyük hükümetler tesis ettikleri gibi Korfu dahi bir 

takım şubeler peydâ etmiştir. Bu şubelerden Arnavutluk sahilinde bulunan 

(Epidamen) şubesi Pelopones Muharebeleri’ne vesile olmuştur. 

Korint aristokrasiye, Korfu dahi demokrasiye cumhuriyetleriydi. 

Epidamen’de demokrasiyeye mağlub olan kişizâdeler Korint’ten imdad almışlar. 

Bunun üzerine ahâli dahi Korfu’dan muavenet istemiştir. Bu yolda Korint ile Korfu 

tutuşunca Isparta Korint’e Atina’da hemen Korfu’ya imdad göndermiştir. Lâkin 

Atina donanması tesadüfen birkaç Isparta gemisini batırmış olduğundan muharebe 

alenen olunmuştur.  

Az müddet içinde hep demokrasiye cumhuriyetleri Atina tarafına 

aristokrasiye hükümetleri dahi Isparta tarafına kaçtıklarından umûm Yunanistan ateş 

içinde kalmıştır (1053). 

Atina’nın donanması Isparta ile müttefiklerinin sevâhilini yağma ve gâret 

etmiştir. Çünkü donanmaca Atina gâlibti. Başka taraftan Ispartalılar dahi karadan 

Atika üzerine hücum etmişlerdir. 

[83] 

 



 

 

81 

 

Atika ahâlisi cümleten Atina kal’alerinin (?) arkasına kaçtıklarından bu kadar 

kalabalığın bir yere toplanmasından dolayı büyük bir veba hastalığı zuhûr ederek 

binlerce insan telef olmuştur hatta meşhûr Perikles bunların içindeydi (K 1151). 

Velhâsılı muharebe bu yolda on sene devam etmiş tarafeyn yorulmuş ise de 

bir netice çıkmamıştır. Her taraftan sulh- akd için feryatlar işitilmekteydi. Yalnız iki 

kişi mani’ oluyordu. Onlarda Birazidas nâm Isparta hükümdârı ile Atina’da 

Perikles’in makamına geçmiş olan Kleon’du. Lâkin Makedonya tarafında vâki’ olan 

bir muharebede ikisi de telef olduklarından hemen muharebeden evvelki hal-i hazırı 

ibkâ etmek yani aldıklarını geri vermek şartıyla sulh-i akd olunmuştur (1043). 

İkinci Muharebe ve Alkibiades –Birinci muharebeden iki taraf dahi 

fevkalâde yorulmuş olduğundan muharebenin tekrar zuhûrunu kimse arzu etmiyordu. 

Lâkin Alkibiades nâm bir Atinalı kendi hırsını teskin için zorla muharebeyi meydana 

getirmiştir. 

 Alkibiades kişizâde ve pek zengin ve müstaid bir zâttı. Efkârı Perikles gibi 

hükümeti zabt etmek olup bunun için ise iki şeyin lüzumu vardı. Biri kuvve-i 

nutkiyye diğeri şöhret-i askeriyye Alkibiades pek fasîh bir âdemdi. Muradına ermek 

için yalnız şöhret-i askeriyye eksikti muharebe için çalıştığından sebebi dahi buydu. 

Bu defa Atina Sicilya adasında bulunan Siraküza şehrini zabt etmeye kıyâm 

etmiştir. Alkibiades’in kumandası tahtında olarak Sicilya’ya gönderilen asker hayli 

işler görmüş ise de Alkibiades‘in düşmanları kendisi hakkında bir takım iftiralar (?) 

ederek itham etmişlerdir. 

Bunu haber almış olan Alkibiades Isparta tarafına firar ederek Siraküza’nın 

zabtı mücerred Isparta’nın aleyhinde bir hareket olduğundan bahisle Isparta’yı 

Atina’ya ilanı harb etmeğe mecbur etmiştir (1237). 

Bu defa Atinalılar mağlub olmuşlardır. Alkibiades’in taraftarları bu felaketin 

Alkibiades hakkında edilen haksızlıktan geldiğini beyan ederek afviyetini ve 

kumandan tayinini iltizam etmişlerdir. Çaresiz kalmış olan Atinalılar dahi 

Alkibiades’i celb etmişlerdir. Alkibiades az müddet içinde Atina’nın umûrini 

düzeltip birkaç muharebe kazanmıştır. Lâkin korku uzaklaştığından yine 

[84] 

 

[85] 

 



 

 

82 

 

düşmanlarının kinleri meydana gelip tekrar Alkibiades’in düşmanlar tarafına 

kaçmasına sebep olmuştur. Bu defa Atina hiç mukavemet edemeyip hem karada hem 

de denizde mağlub olmuştur. 

Isparta hükümdârı Lizander (Lysandre) mozika ile Atina’nın kal’alerini 

yıkmış, Atina hükümetini kaldırıp idâre-i memâliki otuz a’zâdan mürekkeb bir 

meclise havale etmiş ve o meclise Isparta taraftarlarından a’zâ tay’in eylemiştir. 

Atina’nın müttefikleri dahi bu gibi muameleye dûçâr olmuşlardır (1026). 

Teb ve Üçüncü Muharebe – Ispartalılar ikinci Pelepones Muharebesi’nden 

sonra Atina’da yaptıkları gibi, Teb şehrinde dahi hükümeti kaldırıp idâre-i memleketi 

kendi taraftarlarından mürekkeb bir meclise havale etmişlerdi. Bu meclis ahâliye pek 

ziyâde zulüm etmekte olduğundan ahâlinin hamiyeti galeyana gelmişti. Tam bu sırda 

Teb’de meşhûr iki zât zuhûr ederek ahâlinin riyâsetine geçmişler ve Isparta’nın 

muhafaza askeri ile tayin ettiği meclisi Teb’den tardederek eski hükümeti iade 

eylemişlerdir. Bu zâtlar dahi (Epaminondas) ve (Pelopidas) dır. 

Bu vukuat üzerine Isparta Teblileri te’dip için ordu göndermiştir. Lâkin ordu 

her bir me’mûlün hâricînde olarak Lukter (Leuctre) mevkiinde Epaminondas’ın 

kumandası tahtında bulunan askere mağlub olmuştur. Bu muzafferiyet Isparta’dan 

dilgir olan bütün Yunanîleri uyandırmıştır. 

Isparta Teb’den intikam almaya muktedir olamadıktan başka Epaminondas’ın 

ordu ile Pelopones üzerine tecavüzüne olsun mâni’ olamamıştır. Epaminondas dahi 

nefs-i Pelopones kıt’asında hayli muzafferiyetler kazanmıştır. Lâkin en sonra ki 

(Mantinneye) Muharebesi’nde muzaffer olmuş ise de kendisi dahi meydan-ı harbte 

kahraman gibi vefât etmiştir. 

Epaminondas ile Pelopidas’ın vefâtlarından sonra makamlarını tutacak bir 

âdem zuhûr etmediğinden Teb eski mertebeye inmiştir. Lâkin Isparta’nın dahi bir 

şeye teşebbüs edecek hali yoktu. Velhâsıl Yunanistan inkırâz bulup kendini idâre 

etmekten âciz kalmıştı. Bu halde hariçten birinin gelip idâreyi ele alması tabiîdir. Bu 

gelen Makedonya hükümdârı Filip’ti. 

 

[86] 

 

[87] 

 



 

 

83 

 

YEDİNCİ BAB 

Makedonya 

Makedonya, Filip, Demostenes, Büyük İskender 

Makedonya – Makedonya Kıt’ası şimdiki Selanik vilayetinin havi olduğu 

araziden ibarettir. Arazi münbit ve sevâhili ticaret için müsait ise de Makedonyalılar 

cehalet ve dâhili münazaalardan dolayı terakkî edememişlerdir. 

Yunanistan’daki karışıklığın neticesi olarak bir takım Yunanîler ötede beride 

şubeler tesis ettikleri vakit bir kısmı dahi Makedonya sevâhilinde birkaç iskele ve 

sonra Atinalılar âdeta bir vilayet zabt ve i’mar eylemişlerdi. Bunlar Makedonya’nın 

istiklaline tecavüz demekti. Lâkin Makedonya dahi ancak bu sâyede cehalet 

uykusundan uyanıp büyük bir devlet olmuş ve cihangirliğe kıyâm edebilmiştir. 

Makedonya’da oturmakta olan taifeler kendilerinin Yunanî –yani Helenos 

olduklarını iddia ederler ve mezhep ve lisan ve âdâtı milliyece Yunanîlere benzerler 

idiyse de Yunanîler onları kendi içlerine kabul etmeyip “barbar” lar sırasında 

sayarlardı. 

Filip - Makedonya kıt’ası hükümdârı bulunan İkinci Filip devrinde 

uyanmıştır. Üçüncü Pelopones Muharebesi esnasında Epaminondas Isparta üzerine 

hareket edeceği esnada Makedonya’nın rahat oturacağını temin için rehin istemiş 

olduğundan Makedonya hükümdârı bir takım hanedân evladını Teb şehrine 

göndermişti. 

Birâderi Filip dahi bunların içindeydi. Filip şehzâde olduğu için 

Epaminondas’ın hanesinde oturmuş ve bu sâyede bir hayli müddet Epaminondas’a 

refakat etmiştir. Bu ise Filip’i en güzel mektepten ziyâde terbiye etmiştir. 

Makedonya’ya avdet etmiş olan Filip’in birinci efkârı Makedonya’ya maarif 

ve sanayi dâhil ederek onu Yunanistan gibi i’mar etmekti. Bu sırada birâderi vefât 

edip hükümet sabî bulunan birâderzâdesine intikal etmiş ve Filip vasi ta’yin 

olunmuştur. Vesayet zamanında Filip Makedonya’yı güzel idâre ederek asırlardan 

beri Makedonya’ya başkaldırtmayan dâhili uygunsuzlukları bertaraf etmiştir -yani 

[88] 

 

[89] 

 



 

 

84 

 

hükümete itaat etmemekte bulunan derebeylerin cümlesini bir takım hîleler ile 

kaldırmıştır. Fazla olarak Filip memâliki ecnebîyeye hücum ederek hududu tavsi’ 

etmiştir. Bunun için ahâli dahi kendisini asâleten hükümdâr ilan eylemiştir (K 980). 

Filip üç dört sene zarfında askerini tanzîm ederek Makedonya büyüklüğünde 

kıt’alar zabt etmiş, hatta Yunanîlerin elinden Selanik sevâhilinde bulunan şubeleri 

almıştır. Bununla beraber Filip muttasıl askerini arttırmaktan vazgeçmemiştir. 

Filip Yunanistan ile İran’ın hemen sahipsiz kaldıklarını görerek onları feth 

etmek hülyasına düşmüştü. 

Bir takım Yunan hakimiyetkarları Filip’in bu efkârını anlayarak telaş 

etmişler. Lâkin kurnaz Filip tuttuğu câsûslar vasıtasıyla bunların sözlerini tesirsiz 

bırakmıştır. Filip’in teşebbüsâtına vakıf olup aleyhinden söylediği nutuklar ile şöhret 

sahibi olanlar içinde en meşhûr olan Atinalı Demosten (Demosthenes) dir. 

Filip ve Demosten – Demosten’in küçük yaşından beri şöhret sahibi olmak 

için hırsı vardı. Atina’da en ziyâde “Avrator” -yani güzel nutuk söyleyenler çabuk 

ileri gittiklerinden Demosten dahi fesâhat ve belâgat fennin tahsiliyle uğraşmıştır. 

İbtidâları muvaffak olamamış ise de (sebep?) sonra dünyada zuhûr eden meşhûr 

hatiplerin biri kesilmiştir. 

Demosten Filip’in aleyhinde çok nutuklar söylemiş ve Filip’in yakında 

Yunanistan’ı zabt edeceğini haber vermiş ise de kimse sözüne kulak vermemiştir. 

Hatta Filip nasıl Yunanistan’a tecavüz edeceğini düşünüp durur iken Yunanîler 

kendiliklerinden onu müdahaleye davet etmişlerdir. 

Fokide ahâlisi Apollon (?) Mabedi’nin arasını zer’ etmiş olduklarından sâir 

Yunanîler bunu küfür (?) bilerek üzerlerine kıyâm etmişlerdi. Lâkin galebe 

edemediklerinden Filip’in imdadını kabul etmişlerdir. Filip ise ordusuyla 

Yunanistan’a geldiği vakit doğru Fokide üzerine gitmeyip Yunanistan’ın kapısı 

demek olan (Termopil) Boğazı’nı zabt ile hemen istihkâmlar yaptırmıştır.  

[90] 

 

[91] 

 



 

 

85 

 

Bunun üzerine Yunanîler Demosten’in haklı olduğunu anlayarak müttefiken 

Filip’e karşı çıkmışlardır. Lâkin (Hruna) nâm mahallede vâki’ olan muharebede 

Yunanîler perişan olmuştur (K 960). 

Filip Yunan Cumhuriyetlerinin dâhili işlerini olduğu gibi bırakmış ise de 

hakikât-ı halde cümlesini kendisine bend etmiştir. Sözde Filip’in Yunanistan’da gözü 

olmayıp İran’ı zabt etmek istiyordu ve Yunanîlerı İran’a beraber gitmek için davet 

ediyordu. Bundan sonra Yunanistan bir daha başkaldırıp mustakilen yaşamamıştır. 

Büyük İskender -Filip İran seferini icra etmezden evvel maktulen vefât 

ederek hükümeti oğlu İskender’e bırakmıştır (K 958). 

İskender’in doğduğu gece Anadolu sahilinde (Efes) yani (Ayasluğ) şehrinde 

bulunan güzelliği ve sanatı cihetiyle dünyada “garaibat” dan sayılmakta olan Diyana 

Mabedi bir cânî tarafından yakılmıştı. (?) Bu ise İskender’in büyük âdem olacağına 

hüküm olunup küçüklükten beri terbiyesine dikkat olunmuştu. İskender dahi pek 

müstaid olup her hususta akranını geçerdi. 

Filip’in vefâtı esnasında İskender yirmi yaşındaydı. Yeni taht-ı itaate alınan 

Yunanîler ile sâir akvâm bunu fırsat sayarak Makedonya aleyhine hareket etmişler 

ise de İskender her bir me’mûlün hâricînde olarak gayet süratli davranıp cümlesini 

taht-ı itaate almıştır. Yunanîler korkularından İskender’in pederiyle olan muâhedeyi 

tecdid etmişler. Yalnız Teb şehri ziyâde inad ettiği için İskender tarafından tahrip 

olunup ahâlisi satılmıştır. 

Bundan sonra İskender hemen pederinin efkârını meydana getirmeye –yani 

İran devletini fethetmeye kıyâm etmiştir. İskender kırk elli bin kişilik bir ordu ile 

Anadolu’ya tecavüz ederek ibtidâ (Garanik) Nehri kenarında sonra İskenderun 

Körfezi’nin başında bulunan İsos mevkiinde iki büyük galebe çalmıştır. İsos 

Muharebesi’nde İran Şahı Üçüncü Dara tekmîl-i saray halkıyla beraber orduda 

hazırdı. Dara mağlub olup firar ettiği vakit vâlidesini, haremini, hazinesini İskender 

elinde bırakmıştır. 

İskender İsos Muharebesi’nden sonra hemen Dara’nın arkasından gitmeyip 

Suriye’ye doğru gitmiş ve o sahilde bulunan Fenike şehirlerini fethetmiştir. Sur 

[92] 

 

[93] 

 



 

 

86 

 

(yahut Tir) şehri ziyâde mukavemet ederek İskender’e aylarca vakit zayi’ ettirdiği 

için yerle bir edilip ahâlisi dağıtılmıştır. 

Suriye’den Mısır’a gidilmiş Mısrîler hemen İskender’e tabii olmuşlar, çünkü 

İran’ın boyunduruğundan sıkılmaktaydılar. İskender Mısır’da İskenderiye şehrini 

tesis ve bina eylemiştir. İskender mezkûr şehri şark ve garb ticareti için merkez 

olmak üzere tesis etmiştir. Ticaret merkezi bulunan (Sur)’un tahribi dahi bundandır. 

Bir sene kadar Mısır’da ikamet ettikten sonra İskender tekrar İran üzerine 

hareket etmiştir. Kürdistan kıt’asında kâin (Arbella) şehri civarında Dara bir daha 

perişan olduğundan koca İran devleti büsbütün İskender’in elinde kalmıştır. 

İskender İran ile dahi kanaat etmeyip Vustâ-ı Asya, Türkistan, Çin, Hindistan 

Garbî kıt’alarını feth ve yağma etmiştir. İskender daha ileri gidecekti. Lâkin 

muharebelerden ve havadan sıkılmış olan asker isyan ederek İskender’i avdete 

mecbur etmiştir. 

İskender Babil şehrini teşkîl eylediği devlet için pâyitaht ittihaz etmiş ve 

umûm memâlikin hüsn-i idâresini te’min için nizâmlar vaz’etmekle meşgul olmuştur. 

Lâkin işret ve safâsının çokluğundan dolayı hastalanıp otuz üç yaşında olduğu halde 

vefât etmiştir. 

İskender vefât ettikten sonra teşkîl ettiği devlet kumandanların beyninde 

taksîm olunmuş ve hayli dâhili muharebelerden sonra Mısır’da Ptoleme (Batlamyus) 

sülalesi, Suriye ve Irak’ında Selefkus sülalesi yerleştikten başka ötede beride dahi 

beş on hükümeti müstakile zuhûr etmiştir. Makedonya dahi müstakil bir hükümet 

olmuş ise de çok vakit geçmeden Yunanistan ile beraber italya’da zuhûr eden Roma 

devleti tarafından fetholunmuştur (764). 

 

 

 

 

[94] 

 



 

 

87 

 

İKİNCİ FASIL (İKİNCİ BÖLÜM) 

Roma Tarihi 

BİRİNCİ BAB 

Roma Cumhuriyeti 

Ahvâli Kadîme, Roma’nın Zuhûru, Roma Cumhuriyeti, Yeni Hükümet, 

Gallerin Hücumu, İtalya’nın Fethi, Pyrrus Muharebeleri, Pön Muharebeleri, Anibal, 

Hamilkar Barka, Şark Fütûhâtı 

İtalyanın Ahvâli Kadîmesi – İtalya kıt’ası Avrupa’nın cenûb tarafında kâin 

büyük bir yarımadadır. Arazisi münbet ve havası pek latif olduğundan Avrupa’nın en 

güzel ciheti sayılır. Üç ciheti su olup dördüncü yani Avrupa kıt’asına bitişik olan 

şimâl ciheti dahi Alp dağları ile set olunduğundan hâriçten tecavüz edecek 

düşmandan muhafazası kolaydır. Diğer taraftan Sicilya adası vasıtasıyla Afrika’ya, 

Sardunya ve Korsika adaları vasıtasıyla Fransa’ya ve İspanya’ya Oterant Boğazı ve 

Korfu Adası vasıtasıyla Rumeli’ye yaklaşmış olduğundan gerek ticaret, gerek harb 

fikriyle hârice doğru tecavüz için pek uygundu. 

Tarih-i İtalya’dan bahsetmeğe başladığı vakit İtalya küçük küçük 

hükümetlerin elinde bulunuyor. Bunları içinde en meşhûr olan şunlardır.  

Birinci- Şimâl-i İtalya’da “Galya” kıt’ası. Galya’da oturan “Galler” İtalya 

ahâlisi olmayıp asıl büyük Galya’dan gelmişlerdi. Büyük Galya ise şimdiki Fransa 

kıt’asıydı. Bunun için Romalılar İtalya’daki Galya’ya  “Galya Çizelpine” yani Alp 

Dağları’nın beri tarafında bulunan Galya derlerdi. Galler vahşî ve cesur bir kavim 

olup etrafta bulunan cem’iyyetleri korku içinde bırakırlardı. 

İkinci- Galya’nın garb tarafında ve Ceneviz Körfezi sahilinde Ligurya’dir.  

Üçüncü-Etruriye 

Dördüncü-Lacium 

[95] 

 

[96] 

 



 

 

88 

 

Vustâda bulunan Etruriye ve Lacium kıt’aları İtalya’nın en ma’mûr ve en 

muntazam kıt’alarıydı. Etruriye’de (Viyes), Lacium’da dahi (Albelunega) şehirleri 

meşhûrdur. 

Beşinci-Apenin Dağları’nın en yüksek yerlerinde bulunan Sâminyeum kıt’ası. 

Sâminîler dahi dağlı oldukları için pek cesur ve metindiler. 

Altıncı-Lacium’un cenûbunda kampanya. 

İş bu altı hükümet hiçbir vakit birbirleri ile hoş geçinmezlerdi. Bunun için 

dâhili muharebeler eksik olmazdı. 

İtalya’nın cenûb sahilinde pek çok Yunan şubeleri vardı. Yunanîler sahil ile 

dahi kanaat etmeyip memleket içine girip yayılmışlardır. Hatta oraları “Büyük 

Yunanistan”  nâmıyla şöhret bulmuştur. 

Romanya’nın Zuhûru - Lacium kıt’ası dâhilinde bir sürü arkadaşları ile 

beraber zorbalık ve hırsızlık ederek vakit geçirmekte olan iki karındaş sanatlarından 

usanıp dağın başında bir şehir bina etmişler ve kendilerinden nefret ederek ihtiâttan 

kaçmakta olan cem’iyyetler ile barışmak istemişler. Bu iki karındaş Lacium kıt’ası 

dâhilinde bulunan Albelunega hükümdârının torunları bulunan (Romulus) ile 

(Romus) dur. Tesis ettikleri şehir dahi (Roma) şehriydi. 

Şehir tesis olunduktan sonra iki karındaş şehre verilecek isim için kavga 

etmişler ve Romulus birâderini öldürüp şehre kendi ismini vermiştir (K 1376). 

Romulus’un ve arkadaşlarının hırsızlığı bırakıp meşru sanaatlere başlamaları 

cem’iyyette kaybetmiş oldukları haysiyet ve i’tibarı yeniden kazanmak içindi. 

Hâlbuki bundan sonra dahi aradıkları i’tibarı bulmayıp cem’iyyet kendilerinden yüz 

çevirmeye yani kız alıp vermemeye ve hiçbir münasebette bulunmamaya devam 

edince bunların cem’iyyetleri galeyana gelmiştir. 

 Zâten tesis ettikleri şehir büyük olduğundan onu doldurmak için bir takım 

imtiyazât va’d ederek öteden beriden ehl-i sanaat âdemleri celb etmek istemişlerdi. 

Lâkin hiçbir taraftan kendileri gibi bir takım yersiz yurtsuz serserilerden başka 

[97] 

 

[98] 

 



 

 

89 

 

tenezzül edip kimse gelmediğinden Romalılar etrafta bulunan kavimlere gücenip 

intikam alma fikrine düşmüşlerdi. 

Romulus’un arkadaşları Sabin kavminin kızlarını gasp etmişlerdi. Bunun 

üzerine vâki’ olan muharebede Romalılar Sabinlere galebe ederek onları Roma’ya 

getirip oturtmuşlardır. Bundan sonra Roma civar ahâlisi ile muharebe ettiği vakit 

galebe ederse hemen oturdukları mahalleyi yıkıp ahâlisini Roma’ya naklederdi. 

Bunun için Roma az zaman içinde İtalya’nın en büyük şehri olmuştur.  

Albelunega gibi Kadîm ve büyük şehirler Roma’nın parlaklığına hased ederek 

onu mahvetmek için fırsat ararlardı. Bir defa muharebeye tutuşmuş olan Albelunega 

Cumhuriyeti Roma askerinin intizâmından (?) dolayı başa çıkamayacağını anlayınca 

akrabalıktan bahsederek (?) iki taraftan üçer kişi çıkarıp hangisi galebe ederse o 

tarafı gâlib bilmek üzere mukavele edilmesini teklif etmiştir. Romalılar dahi kabul 

ettiklerinden Roma tarafından (Horaçiyus) nâm üç karındaş öbür taraftan dahi 

(Kuriaçiyus) nâm yine üç karındaş çıkmıştır. İlk hücumda Horaçiyusların ikisi 

düşmüş ise de geri kalan küçük Horaçiyus düşmanlarının üçünü de öldürmüştür. 

Bunun üzerine Albelunega dahi tahrip olunup ahâlisi Roma’ya nakil edilmiştir. 

Cumhuriyet’in Zuhûru - O vakitleri Roma hükümdârlıktı. Romulus vefât 

ettikten sonra Romalılar (Noma) nâmında birini hükümdâr intihâb ettikleri gibi, her 

vakit dahi hükümdâr vefât edince diğerini ta’yin ederlerdi. Lâkin vakit geçtikçe 

hükümdârlarla Roma'nın ahâliyi kadîmesi beyninde adâvet baş göstermeğe 

başlamıştır. 

Roma gittikçe büyümekte ve muttasıl mağlub ettiği kavimleri Roma’ya 

getirmekteydi. Bunun neticesi olarak Roma’da iki takım ahâli zuhûr etmiştir: biri 

Romulus’un arkadaşları –yani kişizâdeler (yahut Patriciler), diğeri dahi esir gibi 

Roma’ya zorla celb edilenler (yahut Philipsler) kişizâdeler her imtiyazı kendilerine 

hasr etmek ve hükümdârların hareketlerine karışmak isterlerdi. Hükümdârlar ise 

kişizâdelerin müdahalelerinden sıkılarak âdi ahâlinin –yani Philipslerin muavenetiyle 

kibarları ezmeğe çalışırlardı. Bundan dolayı kibarlar çoktan beri hükümdârları bütün 

bütün kaldırmak için fırsat biliyorlardı. Böyle bir fırsat Roma’nın yedinci hükümdârı 

bulunan ikinci yahut “ mağrur” Targuin’in zamanında vâki’ olmuştur. 

[99] 

 

[100] 

 



 

 

90 

 

Targuin’in oğlu kibarlardan (Kulatin) nâm birinin karısına hakaret etmiş 

olduğundan kadın kederinden kendini telef etmiştir. Roma ahâlisi bunun üzerine 

galeyana gelip isyan çıkarmış. O vakit Targuin (Arda ) şehrinin muhasarasıyla 

meşgul olduğundan Roma’da değildi. Roma’daki karışıklığı haber alınca Targuin 

acele Roma’ya koşmuştur. Lâkin Roma’da isyan çıkaran Brütüs (Brutus) başka 

yoldan Arda önünde bulunan askere gidip askeri ifsâd etmiştir. Targuin hem asker, 

hem de ahâli tarafından red olunmuştur. 

Bu vechile Romada dahi hükümet-i müstakille kalkıp hükümet-i cumhuriyye 

tesis etmiştir (K 1032). 

Yeni Hükümet - Yeni teşkîl edilen hükümette hükümdâr yerinde iki nefer 

cumhur reisi yahut Konsulus (Consulus) vardı. Bunlar ahâli tarafından bir sene 

müddetle intihâb olunurlardı. Lâkin konsuluslar müstakilen hiçbir iş görmeyip ancak 

Senato Meclisi’nin muvaffakatı ile hareket ederlerdi. 

Harb, sulh, memur ta’yini maaş tahsisi velhâsıl her nevi devlet umûr-u Senato 

Meclisi kararıyla görülürdü. 

Bazı vakitlerde Senato Meclisi konsuluslara dahi kumanda edebilecek 

fevkalâde bir memur ta’yin ederdi. Bu memurlar bir diktatör (dictator) nâmıyla 

ma’rûftur. Lâkin diktatörlük bir nevi idâre-i örfiye (?) makamında olup diktatörler 

ancak devletin bir tehlikeye uğradığı vakitte altı ay müddetle nasb olunurlardı. 

 Senato Meclisi hep kişi zâdelerden mürekkeb olduğundan hükümdârlar 

kalktıktan sonra ahâli zulüm altında kalmıştır. Hususiyle ahâli araziye mâlik olmayıp 

hep kibarların çiftliklerini îcâra alarak cüz’i kar ile geçindiklerinden pek fakr-i hal 

içindeydiler. Zaten muntazam kanunlar olmadığından kimsenin güvenebileceği yeri 

yoktu. Çiftliklerin îcâr bedelleri pek ağır olduğundan çok vakitlerde çiftçiler onu 

tamamen vermekten âciz kalırlardı. Bu yolda borca girmiş olan bîçareler arazi sahibi 

tarafından çoluk çocuklarıyla beraber esir edilirdi. Bu vechile ahâli hürriyetlerini 

kaybedip esir olmaktaydı. En sonra ye’se gelmiş olan Plebsler Roma’yı terk edip 

“Cebeli Mukaddes” denilen bir dağa çekilmişler ve yeni bir şehir tesis edip bildikleri 

gibi yaşayacaklarını beyan etmişlerdir. 

[101] 

 

[102] 

 



 

 

91 

 

Roma ahâlisiz kalacağından hükümet telaş etmiş ve hayli uğraştıktan sonra 

ahâliye bir takım imtiyazlar vermeye muvaffakat etmiştir. İmtiyazların bir kısmını 

almış olan ahâli daha ziyâde gayrete gelip geri kalanı da almışlar ve kibarlar ile 

müsâvi olmuşlardır (988K). 

Galler’in Hücumu - Roma bunca himmetle etraftaki hükümetleri korkutup 

nüfûz ve söz sahibi bir devlet olmuş ve istikbâlini temin etmiş iken umulmaz bir 

taraftan büyük tehlikeye uğramıştır. -yani şimâlî İtalya’da bulunan Gal akvâm-ı 

vahşîyesi Roma üzerine hücum ederek Roma askerini perişan ettikten sonra Roma 

şehrini yağma ihrak etmiştir. (K 1024) Yalnız Roma’nın iç kal’ası bulunan 

(Kapitolya)  kurtulmuştu. Oraya da hükümet ile geri kalan ahâli kapanmıştır. 

Galler pek çok uğraştıkları halde Kapitolya’yı alamamışlar. Bir gece Galler 

hafiyyen Kapitolya’ya girmiş iken (Diana) Mabed’nin kazları uyanıp gürültü 

çıkardıklarından Roma dahi bu kazlar sâyesinde kurtulmuştur. Meşhûr 

kumandanlardan Kamil memleketlerine doğru dönmüş olan Galler’i takip ederek 

çoklarını kırmıştır. 

Zaten Kamil dışarda dağılmış olan askeri toplayıp Roma’yı kurtarmak için bir 

ordu teşkîl etmişti. Romalılar pek ziyâde devletin nizâmına riâyet ederlerdi. Bu defa 

Kamil dahi asker tarafından kumandan intihâb olunduğu halde resmen Senato 

Meclisi tarafından tay’in olunmadığı için Senato’nun tasdîki olmadıkça kumanda 

edemeyeceğini beyan etmiştir. 

Senato Meclisi ise o vakit Roma’da muhasara altındaydı. Bunun üzerine 

Kominius nâmında bir delikanlı “ya ölürüm yahut lazım gelen tasdîknâmeyi 

getiririm” diyerek Roma’ya doğru gitmiş ve gerek giderken ve gerek gelirken büyük 

tehlike ile düşmanların arasından geçmiş ve tasdîknâmeyi getirmiştir. 

Bu sırada Kapitolya’da kapanmış olan hükümet Kamil’den bir şey 

ummayarak Gallerin reisi bulunan vahşî(Berenn)ile müzakereye girmişti. Brernn 

kendisine istediği kadar akçe verildiği halde Roma’yı bırakacağını söylemişti. 

Lâkin Romalılar akçeyi verince Brenn daha ziyâde istemediğindan dolayı 

pişman olup gümüş tardılıyor iken hemen gayet ağır olan kılıcını terzinin gözüne atıp 

[103] 

 

[104] 

 



 

 

92 

 

“vay mağlub olanların haline!” diye bağırmıştır. Güyâ bu anda hariçten Kamil yetişip 

“Romalılar sulhu akçe ile olmayıp kılıç ile alırlar “ diyerek muharebeye tutuşmuş ve 

galebe etmiştir. 

İtalya’nın Fethi - Romadan ürkmüş olan hükümetler Gallerin hücumu gâilesi 

gibi büyük bir gâileden dolayı Roma’nın sarsıldığından istifâde etmek fikri ile hemen 

üzerine kıyâm ederlerdi. 

Roma’nın düşmanları içinde en büyüğü Etruriye’de bulunan (Veyes) şehriydi. 

Veyes İtalya’nın en parlak ve en cesîm şehri olduğu halde şimdi Roma onu gölgede 

bırakmıştır.  

Veyes dahi bir fırsat bulup Roma’yı mahv etmek üzere muharebeye kıyâm 

etmiştir. Lâkin Veyes askeri mağlub olmuştur. Romalılar on sene muhasaradan sonra 

meşhûr Kamil sâyesinde Veyes şehrini de fethetmiştir (1018).   

Romalılar Etruriye’den sonra Kampanya, sonra Sâminium ve en sonra 

Galya’nın bir kısmı ile cenûbi İtalya’yı fethetmiştir.  

En ziyâde Roma Sâminler ile uğraşmıştır. Muharebe üç defa vâki’ olup 

üçüncüsünde hemen İtalya’da bulunan bütün akvâm-ı Roma’nın aleyhinde ittifak 

etmişlerdi. Lâkin Romalıların metânetleri ve hamiyetleri her şeye galebe etmiştir. 

Bu muharebeler esnasında birçok Romalı hamiyet ve fedâkârlık ile şöhret 

bulmuşlardır. 

Decius familyasına mensup üç zât kumandan oldukları halde askeri 

kurtarmak için kendilerini fedâ etmişlerdir. Manlius kendi oğlunu katletmiş (ilk 

cumhur reisi intihâb olunan Brütüs dahi hükümete karşı hareket ettikleri için kendi 

oğullarını idam etmiştir.) 

Etruriye hükümdârı (Porsino)’nun hücumu esnasında (Huraçiyus Kuklis) nâm 

bir Roma delikanlısı yalnız olarak köprüde düşman ordusuna mukavvemet ederek 

Roma’yı kurtarmıştır. 

[105] 

 



 

 

93 

 

Yine o muharebede (Maçius İsçevla ) nâm diğer delikanlı kendini fedâ ederek 

(?) düşmanı kaçırmıştır (Fabius ve Papirius vak’ası ?)  

Romalılar zenginlikle iftihar etmeyip herbiri hamiyetçe ve gayreti milliyece 

birbirinden yüksek olmak isterlerdi. Bunun için Romalılar içinde pek meşhûr 

oldukları halde pek fakir olanlar çoktur. Cümleden biri Romayı bir, iki defa büyük 

tehlikeden kurtarmış olan (Çinçinatus) kendi eliyle çift sürerek ekmek kazanırdı. 

Pyrrus Muharebeleri - İtalya içinde bulunan müstakil Cumhuriyetler birer 

birer Roma’ya tâbi olmaya mecbur olmuşlardı. Şimdi sıra İtalya’da yerleşmiş olan 

Yunanîlere gelmişti. Yunan şubeleri içinde en meşhûr olan (Tarenet) kendisinin 

Roma ile başa çıkacağı davasıyla Roma’ya ilan-ı harb etmişti. Lâkin mağlub olunca 

Apius (yani Yanya) hükümdârı (Pyrrus) u davet etmeye mecbur olmuştur. 

İşbu Pyrrus İskender gibi cihangir olmak arzusunda bulunduğu için hemen 

daveti kabul ile İtalya’ya gelmiştir. Lâkin Pyrrus ibtidâ galebe ettiği halde en sonra 

Bnevento Muharebesi’nde mağlub ve perişan olarak memleketine avdet etmiştir. 

İlk muharebe (Herakleya) nâm mevkide vuku bulmuştu. Bu muharebede 

Romalılar mağlub oldukları halde düşman askerinin nısfını kırmışlardı. Pyrrus dahi 

“böyle bir galebe daha çalacak olursam yalnız ben kalmış olacağım” demiştir. Bunun 

üzerine Pyrrus Roma ile sulh etmek istemiş ise de Romalılar “ecnebî askeri bizim 

toprakta iken sulh etmek istemez. Pyrrus çekilip memleketine gitsin bizde o vakit 

îcâbına bakarız” demişlerdir. 

Bundan sonraki muharebede Romalılar yine mağlub oldukları halde hiç fütur 

getirmemişler, Pyrrus ise daha ziyâde telaş etmiştir. Üçüncü muharebede Pyrrus 

perişan olup memleketine kadar kaçmıştır. 

Dünyaya mâlik olmak hülyasında bulunan Pyrrus bir koca karının attığı 

kiremit parçasından vefât etmiştir. 

Yalnız kalmış olan Tarenet dahi Romalılara kapılarını açmaya mecbur 

olmuştur (894). 

[106] 

 

[107] 

 



 

 

94 

 

Pön Muharebeleri - İtalya’yı zabtetmiş olan Roma Cumhuriyeti İtalya’ya 

münasebet-i küllîsi olan Sicilya adasını dahi zabtetmek istemiş, bu ise öteden beri 

Sicilya’ya göz dikmiş olan Kartaca Cumhuriyeti ile muharebeye tutuşmasına sebep 

olmuştur. Bu muharebe “Pön Muharebeleri” nâmıyla yüz on sekiz sene devam 

etmiştir (768-886). 

Şimdiki Tunus’un yerinde bulunan Kartaca Cumhuriyeti ticaret sâyesinde 

kuvvet bulmuş bir hükümet olduğundan ticaretini büyütmek için daima uğraşıp 

dururdu. Birde kimsenin kendisine rekabete kalkışmamasını ister kalkışan olursa 

hemen onu mahvetmeğe kıyâm eylerdi. 

Sicilya adası Akdeniz’in ortasında ve Kartaca karşısında olduktan başka en 

büyük mahsûldar adaların biri bulunduğundan Kartaca çoktan beri bunu istilâ etmek 

fikrindeydi. Lâkin şark tarafında yerleşmiş olan Yunanîlerın umûmî Yunanistan’ın 

himayesi altında bulundukları münasebetiyle Kartaca şimdiye kadar istediği gibi 

muvaffak olamamıştı. 

Yunanistan Pelopones Muharebeleri’nden sonra zayıf kalınca Kartacalılar 

yine ümide düşerek tekrar Sicilya’yı tamamen almağa kıyâm etmişlerdir. Lâkin bu 

defa Romalılar işe müdahale etmişlerdir.  

Bu vechile başlanmış olan ilk muharebe yirmi üç sene devam etmiş ve iki 

taraftan büyük himmetler gösterdiği halde kati netice hâsıl olmamıştır. Bununla 

beraber muharebe sûraten Roma’nın galebesiyle bitmiştir. 

Muharebenin ibtidâsında Roma Sicilya Adası’nda galebe etmekte olduğu 

halde denizde donanması olmadığından bütün İtalya sahillerini Kartaca gemilerine 

gâret ettirmiştir. Bunun üzerine Romalılar üç ay zarfında yüzden ziyâde gemi inşa 

ederek Duilius (Duilius) nâm bir kumandanın taht-ı kumandasında olarak denize 

çıkarmışlardır. (Myles) Burnu açıklarında vâki’ olan muharebede Duilius acemi 

gemicilerle bin yıllık Kartaca donanmasına galebe etmiştir. (ne sâyede?) 

Bu sırada yeni gelen Kartaca kumandanı (Hamilkar Barga) Sicilya’da galebe 

ederek Myles mağlubiyetinin tesirini hafifleştirmiştir. Lâkin yine bu sıra 

Romalılardan (Regulus) Akünüm mevkiinde Kartaca donanmasını mahvederek 

[108] 

 



 

 

95 

 

Afrika’ya tecavüz ettiği gibi Metellus dahi Sicilya’da galebeye nâil olmuştur. Lâkin 

yine hemen haller değişip Regulus esir düşmüş ve Konsolus (Appius Cladius)’un 

dirâyetsizliğinden dolayı Roma donanması perişan olmuştur. İşler bu yönde iken 

Roma’da ahâlinin hamiyeti galeyana gelerek cem’ olunan iâneler sâyesinde tekrar 

donanma inşa olunmuş ve (Lutatius Catulus ) o donanma sâyesinde Kartaca’yı sulha 

mecbur eylemiştir. (Regulus ve Felama vak’aları ?) bu sulh mûcibince Sicilya Adası 

Roma’ya terk olunmuştur. 

Hamilkar Barga - Birinci pön muharebesi bittikten sonra dahi Kartaca rahat 

edememiştir. Kartaca kendi ahâlisinden asker almazdı ve askeri hep hariçten gelme 

gönüllüydü bunlara vaktiyle aylık verilmediğinden bahisle isyan çıkardıklarından 

Kartaca pek dehşetli vak’alar içinde kalmıştır. Bu isyan ancak Hamilkar Barga’nın 

sâyesinde bastırılmıştır. 

Hamilkar’ı gerek bu gerek sâir muharebelerdeki hizmetleri herkesin nazar-ı 

teveccühünü mûcib olduğundan Kartaca Millet Meclisi nüfûzunundan korkarak onu 

İspanya fethine memur etmiştir. (Hanun ve Baraka fırkaları) 

Kartaca’da birini İspanyaya memur etmek ölüme göndermek demekti; çünkü 

asırlardan beri uğraştığı halde Kartaca’nın mezkûr kıt’ayı zabt ve teskin edebildiği 

yoktu. Hamilkar ise dokuz sene zarfında me’mûlün hâricînde olarak İspanya’yı 

teskin etmiştir. Hamilkar’ın bundan dolayı şöhreti daha ziyâde arttığından Kartaca 

hükümeti ne yapacağını şaşırmıştı. Lâkin Hamikar nâgâh vefât etmiştir. 

Anibal - Hamilkar’ın vefâtı Kartaca için büyük bir zayi’ demekti. Lâkin 

Hamilkar’ın oğlu Anibal babasının makamına kaim olarak yokluğunu bildirmemiştir. 

Anibal daha genç olduğu halde gerek şecaat ve kahramanlığı, gerek akıl ve 

tedbiri ile askerin muhabbetini kazanmıştı. Bunun için kumandansız kalmış olan 

İspanya ordusu Kartaca’dan yeni kumandan ta’yin olunmasını beklemeyerek hemen 

Anibal’ı kumandan ilan etmiştir. Anibal dahi hemen Roma üzerine hareket için 

tereddüt göstermemiştir. Anibal’ın Roma üzerine hareket için ettiği telaş ise pederine 

vermiş olduğu söz sebebiyledi (?). Anibal İspanya’dan Galya tarîki ile İtalya’ya 

gelmiş ve sonbahar mevsiminde Pirene ve Alp Dağları’na geçmiştir.  Anibal’ın gerek 

[109] 

 

[110] 

 



 

 

96 

 

bu hareketi gerek cüz’i askeri (26 bin) ile dünyada en birinci asker sayılan Roma 

ordularına defaatle galebesi fen-i harb tarihinde en büyük vukuattan sayılır. Lâkin 

Anibal’a karşı Roma’nın gösterdiği metânet dahi hamiyet tarihinin birinci sayfasında 

dercolunmaya şâyândır.  

Anibal İspanya’dan yüz bin kişi asker ile hareket etmişti. Lâkin bazıları 

seferin uzunluğundan ve fenalığından şikâyet etmekte olduklarını işitince umûmu 

toplamış ve ancak avdet etmek ümidini kesip düşman ile muharebe ederek ölmek 

üzere gidenleri kabul edeceğini ve bu fikir ile gelmeyenlerin hemen ordudan ayrılıp 

gitmelerini beyan etmiştir. Bunun üzerine ordusundan kırk bin kişi ayrılıp gitmiştir. 

Anibal bu vechile altmış bin kişi ile İtalya’ya doğru yürümüş ise de yolda gerek 

Galya vahşîleri ile muharebe ederken gerek Alp Dağlarını geçerken pek çok asker 

telef olup anca kendisine yirmi altı bin nefer kalmıştı.  

Bu asker ile ibtidâ otuz bin sonra elli bin yine elli bin hele (Kan) 

Muharebesi’nde seksen bin Romalıya galebe etmiştir. Yalnız Kan Muharebesi’nde 

Anibal yetmiş bin kadar Romalıyı telef etmişti. 

Anibal’ın muzafferiyetlerinden Kartaca bile telaş ederek kendi kumandanını 

imdadsız bırakmıştır. 

Bununla beraber Anibal yine on beş sene İtalya’da kalıp muttasıl karşısına 

gelen düşman ordularını perişan ederdi. Lâkin bu sırada Roma başka taraflardan 

tecavüz etmeye başlamış ve hatta (Scipio) Afrika’ya geçip nefs-i Kartaca’yı tehdit 

etmiş olduğundan Kartaca hükümeti Anibal’ı Afrika’ya celb etmeye mecbur 

olmuştur. Lâkin Afrika’da bâkî olan (Zamme) Muharebesinde Anibal genç Scipio’na 

mağlub olmuştur. 

İş bu mağlubiyet Anibal’ın birinci mağlubiyetiydi. Zamme’den başka Kan, 

Metaurr, Trazimen muharebeleri dahi pek meşhûrdur.  

Zamme muharebesinden sonra sulh-i akd olunmuş ve Kartaca Roma’nın 

haracgüzarıı ve bendesi halinde kalmıştır (823). Bir müddet sonra Roma Kartaca’nın 

bu halde kalmasını dahi istemeyerek bilâ sebep tecavüz ile kahramancasına (?) 

mukavemet etmiş olan Kartaca şehrini yağma ve tahrip ve ahâlisini katliam etmiştir.  

[111] 

 

[112] 

 



 

 

97 

 

Roma ordusu kumandanı desîse ile Kartacalılardan silahlarını alıp muharebe 

edecek hal bırakmamıştı. Lâkin bu Roma’nın bu alçak hareketi üzerine galeyana 

gelmiş olan Kartacalılar iğnelerine varıncaya kadar bütün demir eşyalarını vererek 

silah yaptırmışlar ve kadınlar saçlarını kestirip yay yaptırdıkları gibi kendileri dahi 

erkek gibi kal’anın duvarları üzerinde düşman ile muharebe ederlerdi.  

Kartacalılar kahramanca şehirlerini birkaç sene muhafaza ve müdafaa ettikleri 

gibi en sonra dahi cümlesi muharebe ederek ölmüşlerdir. Bu yolda Romalıların eline 

düşmüş olan Kartaca yakılıp yıkılmıştır.  

Şark Fütûhâtı - İkinci Pön Muharebesi esnasında Makendonya hükümdârı 

Filip Anibal’a imdad göndermişti. Roma Cumhuriyeti bunun intikamını almak 

arzusuyla Roma’ya ilan-ı harb etmiştir. Makedonya askeri Roma askeri gibi 

muntazam ve cesur bir asker olduğundan muharebe hayli imtidat etmiş lâkin en sonra 

Romalıların galebesi ile bitmiştir. Romalılar Makedonya’yı birden Roma’ya ilhak 

etmemişler şu kadar ki ifası müşkil şeriat-ı sulhiye teklif ederek daima müdahale için 

kapı açmışlardır. İkinci müdahalede Makedonya dörde bölünmüş üçüncüde resmen 

Roma vilayeti kesilmiştir.  

Birinci Makedonya Muharebesi’ne hitam vermiş olan Genç (Filaminius) 

Yunanîleri Roma’ya ısındırmak için umûm-î Yunanîleri hür ilan etmişti. Bunun 

üzerine Yunanîler fevkalâde şenlikler icra etmiş ve eski hürriyet devrinin avdet ettiği 

zehâbına düşmüşlerdir. Lâkin çok vakit geçmeden Roma’nın verdiği hürriyetin ne 

demek olduğunu tatmışlardır. –Yani Yunanistan dahi Makedonya ile beraber 

Roma’ya ilhak olunup (Ahaye) vilayeti nâmı ile Roma’nın bir vilayeti kesilmiştir 

(K768). 

Filaminius umûm-i Yunanîlerin hür olduklarını ilan etmişti. Hâlbuki 

Yunanîlerın bir kısmı Suriye Hükümdârı Antiohus’un taht-ı idâresinde idi. Roma 

Anadolu sahilinde bulunan Yunanîlere hükmetmekten vazgeçmesini Antiohus’a ihtâr 

etmiştir. Muvafakat göremeyince ilan-ı harb ederek Manisa Muharebesi’nde 

ordularını perişan eylemişlerdir.  

[113] 

 

[114] 

 



 

 

98 

 

Roma Antiohus’tan külliyyetli tazminat-ı harb ile Anadolu kıt’asını almıştır. 

Bu muharebeyi kazanan Roma kumandanı Anibal’ı mağlub eden Popilius, Scipio’un 

birâderi (Lecius Scipio) idi. Ötekine Afrikavî lakabı verildiği gibi buna dahi Manisa 

Muharebesi’ne mükâfat olarak Asyavî lakabı verilmiştir (K812).  

Bir müddet sonra Roma, Suriye ve Kürdistan kıt’alarınıdahi istilâ etmiştir. 

Roma’nın bu derecede muvaffakiyetlere nâil oluşu âlemi dehşet içinde bırakmıştı. 

Değil ufak hükümetler hatta İskender’in makamına kaim olup dünyanın en birinci 

hükümdârı sayılan Antiohus’un bile Mısır’a ilan-ı harb ederek sefere çıktığı ve 

galebe ettiği halde Roma sefirinin katî talebi üzerine muhalefete cesaret edememiş ve 

zabt ettiği yerleri bırakıp hemen geri dönmüştür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

99 

 

İKİNCİ BAB 

Roma Kayserliği 

Ahlak Bozulması, Katon ve Grakhuslar, Marius ve Silla, Kayser ve 

Pompeius, Antonius ve Oktavius, İmparatorluk, Augustus’un halefleri ve Ahvâl-i 

Ahîre 

Ahlak Bozulması- Roma Cumhuriyetinin gösterdiği kadar hüsn-i ahlak 

hiçbir cem’iyyet göstermemiştir. Lâkin memâlik büyüdükçe o güzel ahlak dahi yavaş 

yavaş bozulmaya başlamıştır. Hele hudud-u denizi aşıp Yunanistan, Makedonya, 

Anadolu gibi günlerini görüp inkırâz bulmuş olan bir takım eski kavimler ile ihtilât 

vâki’ olunca Roma’nın ahlakı büsbütün bozulmuştur. Yani taht-ı itaate alınan 

kavimlerin bozulmuş olan ahlakı Romalılara geçmiştir. 

Muharebenin eksik olduğu yoktu. Asker muharebede pek çok para 

kazanırlardı. Kolay kazanılan paranın kıymeti olmaz. Bu sırada idi ki tiyatro vesâir 

oyunların her türlüsü Yunanistan’dan Roma’ya gelmişti. Bunun için Romalılar 

paraları bitirinceye kadar sefâhat ettiler. Sonra sefâletin büyüğüne uğradılar. 

Kimsenin önünde baş eğmek istemeyen kibar Romalılar beş on zenginin elinde esir 

kalarak hukuk ve imtiyazları ile muttasıl zenginlerin zulümlerini artırmaktaydılar (ne 

vechile ?). 

Bunun için Roma Cumhuriyeti muharebe İtalya’nın hâricîne naklolunduğu 

zamandan i’tibaren intizâmsızlıklar göstermeğe başlamıştır.  

Cem’iyyetin en ziyâde bozulduğu vakitlerde bile Roma’da hamiyetli âdemler 

eksik değildi ve ahlak bozulmakta iken bir hayli zâtlar ıslâh-ı ahvâle kıyâm 

etmişlerdir. Bunların içinde en meşhûr olanlar Katon ve Grakhus nâmında iki birâder 

Kartaca’yı tahrip eden Scipio Emilyanos vesâiredir. Bunların hemen cümlesi millet 

uğrunda fedâ-i can edinceye kadar uğraşmışlar ise de uğraşmalarından faydalı bir iş 

hâsıl olmamıştır. Bunun sebebi ise ikidir. Biri- Roma’da ahlak kolay ıslâh 

olunabilecek derecede değildi. İkincisi dahi –Bu uğraşanların hemen cümlesi 

Roma’yı ne ile ıslâh etmek lazım olduğunu bilemiyorlardı. Bunların içinde en ciddî 

[115] 

 

[116] 

 



 

 

100 

 

teşebbüslerde bulunan Scipio’ndu. Onun efkârı Roma hukukunu (?) umum-i 

İtalyanlara ta’mim ederek zenginlerin zulüm ve tecavüzlerine nihayet vermekti. 

Katon - Katon Roma kumandanlarından meşhûr Gorius Dentatus’un kulübesi 

yanında doğmuş ve büyümüştü. Mezkûr Gorius’un vefâtından asırlarca müddet 

geçtiği halde herkesin ağzından onun meth-u senasını işiten Katon küçük yaşından 

beri Gorius gibi şöhret sahibi olmak fikrine düşmüştü. 

Roma ahlâkının bozulmasından dolayı Katon’un canı sıkılıyordu. Bu ahlak 

bozulmasını da herkesin sefâhate daldığına veriyordu. Bunun için kendisi gayet 

fakirane geçinirdi. Askere dâhil olduğu vakit nefer iken kendisine verilen ta’yinin 

yarısını, sonra kumandan iken otuzda birini alırdı. İspanya’dan avdet ederken atı ile 

eşyasını beylik gemisine koymayıp satmış ve “Devleti fazla masraftan kurtarmak bir 

hamiyetli âdem için vâciptir.” demiştir. Katon zenginlere hasım olduğu için 

zenginlerin düşmanlıklarından hiçbir şey yapmaya muktedir olamamıştır. Lâkin 

tarihte pek büyük nâm bırakmıştır. 

Grakhuslar – Grakhuslar dediğimiz iki birâderdir ki Roma’nın selâmeti için 

uğraşarak canlarını fedâ etmişlerdir.  

Büyüğü Tiberius askerlikte şöhret kazandıktan sonra Roma’ya gelip 

milletvekili olmuştu. Bu memuriyette iken Roma’da bulunan üç yüz bin fakire 

vilayetlerde arazi vererek hem Roma’yı karışıklıklardan kurtarmak (?) hem de boş 

kalmakta olan araziyi ma’mûr etmek istemiştir. Evvelleri dahi ahâli az çok araziye 

mâliktiler. Lâkin zenginler dar vakitlerde cüz’î bedel ile tarlalarını ellerinden 

almışlardı.  

Böyle bir fenalığa bir daha meydan vermemek için Tiberius Grakhus bir 

Romalının ancak beş yüz dönüm araziye mâlik olabileceği bir nizâm neşretmiştir. Bu 

nizâma göre zenginler yeniden arazi alamadıktan başka ellerindekinin birçok kısmını 

terk edeceklerdi. Bunun için zenginler Roma’da ihtilal çıkarıp Tiberius’u 

katletmişlerdir. On sene sonra birâderi Kayos Gerakhus dahi yine o sûrette telef 

edilmiştir. 

[117] 

 

[118] 

 



 

 

101 

 

Bunların vâlideleri bulunan Kornelya (Cornelia) dahi pek meşhûr bir 

kadındır. Büyük Spicion’un kızı olduğundan büyük bir i’tibar sahibesi olmuştu ve 

tahsil-i ulûm ile gerçekten kendisini en birinci edîbeler sırasına koymuş olduğundan 

o i’tibar a şâyândı. Grakhuslar Kornelya’nın elinde büyüyüp gayret ve hamiyet 

derslerini almışlardı. Sûret-i müellimede vefâtları üzerine dahi kederini belli etmeyip 

ta’ziye için gelenlere “keşke on tane daha evladım olsaydı da, onlarda bunlar gibi 

fedâ-i can edeydiler.” diyerek mukabele ederdi.  

Grakhuslar enişteleri bulunan Scipion Emilyanus dahi yine ahâliyi iltizam 

ettiği için bir gece yatak odasında öldürülmüştür.  

Marius ve Silla - Hamiyet sahipleri Roma’yı ıslâh için uğraştıkça zenginler 

dahi bendegânı vasıtasıyla onlara her türlü fenalıklar etmeğe çalışırlardı. Bundan bir 

takım münazaalar, hatta sokaklarda muharebeler vâki’ olarak hayli kanlar 

dökülmüştür. Bu münazaalar en sonra askere sirâyet etmiş ve o vakit artık Roma’nın 

idâresi büsbütün bozulmuştur. Münazaaya askeri karıştıran Marius ve Silla nâm iki 

kumandandır.  

Marius Roma’ya hayli büyük hizmetler etmiş bir askerdi. Hatta bir defa 

tekmîl-i Avrupa’yı ve bilhassa Roma’yı dehşet içinde bırakmış olan (Sembir) ve 

(Toton) akvâm-ı vahşîyesine galebe ederek “ Romulus” (?) lakabına nâil olmuştu. 

Muharebede kazanılan şöhret sâyesinde Marius Roma’da büyük nüfûz sahibi 

olup büyük mesnedlerde bulunmuş fakat mülkiye işlerinde dirâyetsizlik 

gösterdiğinden şöhretini ve haysiyetini kaybetmiştir. Bundan mükedder olmuş olan 

Marius “ esna-yı sulhta ben kılıç gibi paslanıyorum” diyerek muzafferiyetler ile eski 

şöhretini yenilemek için bir muharebe aramış ve hayli uğraştıktan sonra bulmuştur. 

Lâkin mücerret kendi sa’y-ugayreti ile bulunmuş ve bâhusus elden kaçırılan şanı 

tazelemek için gözetlemiş muharebenin tasfiyesi –yani muharebeye gönderilecek 

orduların kumandası kendisine verilmeyip en büyük düşmanı bulunan Silla(Sylla)’ya 

havale olunduğundan Marius kendini zabt edememiştir.  Marius Roma’da isyan 

çıkarıp Silla’yı şehirden tard etmiştir. Lâkin Silla dahi muharebeye gönderilmek 

üzere hazırlanan askeri kendi tarafına celb ederek gelip Roma’yı basmıştır. Marius 

firar ettiğinden gıyaben idamına hüküm verilmiştir.  

[119] 

 

[120] 

 



 

 

102 

 

Lâkin Marius Silla’nın muharebeye gittiği esnada avdet ederek mütagallip 

sıfatıyla Roma’yı zabtetmiştir. Bu defa Marius etmedik bir vahşet bırakmamıştır. 

Binlerce Silla taraftarlarını bilâ sebep katlettiği gibi, Silla taraftarlığı ile itham ederek 

birçok zenginleri dahi idam ve mallarını müsadere etmiştir. 

Bir müddet sonra muzafferen avdet eden Silla bunun iki mislini icra 

ettiğinden Roma kanlar içinde boğulmuştur. 

Yoliyeus Kayseri ve Pompeius – Marius ve Silla vak’ası şöhrete hırslı 

olanlar için büyük bir şey göstermişti. O da askerin teveccühünü kazanmış olan bir 

kumandanın Roma’da her şeyi icra etmeğe muktedir olduğu keyfiyetiydi. Bunların 

içinde oldukça nâmuslu ve hamiyetliler dahi vardı. Bunun dahi sebebi şuydu: 

Roma’da ahlak o derecede bozulmuştu ki ayak takımının eskisi gibi umûr-u devlete 

müdahalesi bâkî kaldıkça idârenin düzelmesine ihtimal kalmıyordu. Yani memâlikin 

idâresini oldukça yoluna koymak için muktedir bir hükümet-i müstakileye lüzum 

kat’i vardı. Böyle bir hükümetin asker vasıtasıyla olunabileceği Marius vak’asından 

anlaşıldığı cihetle bir takım zâtlar kendi menfaatlerinden ziyâde devletin selâmet-i 

atiyesini düşünerek hükümeti zabt etmek fikrine düşmüşlerdi. 

Bunlar içinde en meşhûr olanlar Yolius Kayser (Casier) ile Pompeius 

(Pompejus) tur.  

 Pompeius Silla’nın vefâtından sonra Roma’da en ziyâde nüfûz sahibi bir 

âdemdi ve kendisinin hükümeti bütün bütün zabtetmeğe ümidi vardı. Lâkin 

memuriyetle hayli müddet Asya’da oturup Roma’ya geldiği vakit Yolius Kayser’in 

ahâli içinde sözünü yürütmekte olduğunu ve Angele uyuşmaksızın bir şey yapmak 

mümkün olmadığını görmüş ve anlamıştı. Bunun için Pompeius Kayser ile güyâ 

ittifak ederek onu kendi efkârını istihsâl etmek uğrunda altı gibi kullanmak istemiştir. 

Kayser ise Pompeius‘un niçin kendisi ile hoş geçinmek istediğinin sebebine vakıf 

olduğu halde ittifakı red etmemiştir. Âkıbet-i ahvâlde Kayseri aldatıp alet gibi 

kullanmayı kurmuş olan Pompeius Kayser’in elinde alet gibi kullanılmış ve yalnız 

Kayser kazanmıştır. 

[121] 

 

[122] 

 



 

 

103 

 

Yani Kayser Pompeius’un himayesi sâyesinde İspanya valiliği ve konsolosluk 

gibi büyük memuriyetler yakalamış ve me’mûlün hâricînde olarak kendisinin 

emsalsiz kumandan müdür-i umûr olduğunu göstermiştir. Telaş etmeğe başlamış 

olan Pompeius Kayser’i çürütmek için onu Galya’nın idâresine memur ettirmiştir. 

Şimâl-î İtalya’da bulunan Galya ahâlisi Fransa’daki vahşî hemşerilerinden 

daima istimdad etmekte olduklarından şimâl hududu hiçbir vakit layıkıyla muhafaza 

olunâmamıştı ve Senato Meclisi daimi sûrette o cihetten rahatsızdı. Lâkin Kayser 

Galya Çizelpine’yi güzelce idâre ettikten başka sekiz sene mütemadiyen uğraşmak 

şartıyla İskender ve Anibal’ı gölgede bırakacak derecede büyük gayretler ve 

himmetler ve maharetler göstererek Galya Tranzalpine kıt’asını zabt ve teskin ile 

Roma’ya ilhak eylemiş, Ren Nehrini mürûr ile Cermaniye’yi,  Manş Denizi’ni mürûr 

ile dahi İngiltere’yi havf ve telaş içinde bırakmıştır.  

İşte bu vechile Pompeius işin kendi efkâr ve tasavvurlarının büsbütün aksine 

çıktığından dolayı telaş ederek şimdiye kadar aleyhinde bulunduğu Senato Meclisi 

ile barışmış –yani her nev’i hükümet ve tağlipten vazgeçmiş ve Kayseri hükümetten 

men’ için senato ile müttefiken hareket etmeğe karar vermiştir. 

Bunun üzerine Kayser birden bire Galya’dan Roma üzerine hareket ederek 

Senato Meclisi ile Pompeius’u Roma’dan kaçırmış ve Roma hükümetini zabtetmiştir. 

Kayser ibtidâ İspanya’yı sonra Pompieus üzerine çaldığı (Farsala) muzafferiyetinin 

neticesi olarak Yunanistan ile Makedonya’yı, en sonra dahi Mısır ile Garbî Asya’yı 

ve Şimâlî Afrika’yı taht-ı idâresine almıştır. 

Mısır’a firar etmiş olan Pompieus Mısır hükümdârı Petolomeyus tarafından 

katledilip kellesi Kayser’e takdim olunmuştur. Bu hareket Kayser’e hulüs için 

yapılmıştı. Lâkin Kayser teşekkür edeceği yerde hükümdârı te’dip etmiştir.  

Kayser’in adı diktatör ve konsolostu. Lâkin Kayser hakikât-ı halde bir 

hükümdâr-ı müstakileydi. Yalnız bir kral unvanı eksikti. Kayser onu da almak üzere 

iken cumhuriyet taraftarlarından mürekkeb bir komite tarafından katlolunmuştur. 

Antonius ve Oktavianus - Kayser’in katli üzerine herkese bir şaşkınlık 

gelmiş olduğundan Kayser’in akrabasından mürtekib Antonius bunu fırsat addederek 

[123] 

 

[124] 

 



 

 

104 

 

hükümeti zabt etmiştir. Lâkin yavaş yavaş kendini toplamış olan Senato Meclisi ile 

cumhuriyet taraftarlarından birkaç hamiyetkar (Brütüs, Kasius, Katon, Scipion) 

Antonius’un üzerine kıyâm etmişlerdir. Antonius dahi Kayser’in hemşirezâdesi ve 

varisi bulunan Oktavianus ile bilittifak Makedonya’da kâin Philips mevkiinde 

müttefiklere galebe etmiş ve sonra müştereken idâre etmek üzere hükümeti 

zabtetmiştir. Hîn-i taksîmde Oktavianus Roma memâlikinin garb tarafını Antonius 

dahi şark tarafını almışlardır.  

Lâkin bu taksîm kat’i değildi. Şarkta Antonius İranîlere galebe edecek ve 

askere verilecek akçeyi tedarik eyleyecekti. Garbta Oktavianus Roma’yı idâre ile 

beraber askere arazi tevzi’ ederek onları taht-ı itaatte tutacaktı.  

Genç ve dirâyetli Oktavianus hüsn-i idâre ile umûmun teveccühlerini 

kazanmıştır. Lâkin Antonius Mısır melikesi meşhûr Kleopatra ile ettiği rezaletler ile 

nefret-i ammeye uğramıştır. Bunların neticesi olarak Oktavianus ile Antonius birbiri 

ile muharebeye tutuşmuşlar ve iş Oktavianus’un galebesi ile hitam bulmuştur.  

İmparatorluk - Oktavianus sûreta zayıf ve miskin zan olunurdu. Lâkin 

hakikât-ı halde askerlik ciheti müstesna olmak şartıyla iktidarca Kayser’den aşağı 

değildi. Hele umûr-ı mülkiyede Kayser’den müdebbir ve müdakkikti.  

Kayser bir unvan için kendini fedâ etmişti. Oktavianus ise ancak manalı ve 

faydalı işe bakardı. Mısır’dan muzafferen avdet ederken Oktavianus dahi Kayser 

kadar kuvvet ve iktidar sahibiydi. Lâkin sûreta mahviyet gösterir ve şaşaadan 

kaçardı. Lâkin Oktavianus her halde hükümeti zabt etmek fikrinde bulunduğundan 

konsolosluk gibi cumhuriyete mahsus unvan ile kanaat etmemiştir. Kral ünvanı pek 

gürültülü ve ahâlice te’sirli olduğundan onu da istememiştir.  

Bu mütalaaların neticesi olarak Oktavianus İmparator (İmperator) unvanını 

kabul etmiştir. Bu unvan kumandan manasında olup ilk evvel asker tarafından 

İspanya’da Yoleius Kayser’e verilmişti. O vakitleri bu unvan hükümet-i müstakilleyi 

andırır bir manayı havi değildi. Lâkin bu unvan tahtında Roma’da hükümet-i 

müstakile yerleştiğinden unvan dahi kral ünvanı gibi hükümdârlara münhasır 

kalmıştır.  

[125] 

 

[126] 

 



 

 

105 

 

Oktavianus tarihte (İmparator Augustus) nâmıyla ma’rûftur. Augustus lakabı 

ise mukaddes manasında olup ahâli tarafından kendisine verilmişti.  

Oktavianus yahut Augustus kırk iki sene kadar Kemâl-i şan ile hükümet etmiş 

ve hîn-i vefâtında veliahdına vermiştir. Devrinde Roma pek ziyâde ma’mûr ve 

rahattı. Augustus devri ma’mûriyetçe birinci olduğu gibi terakkî maarif ciheti ile dahi 

meşhûrdur. Roma’nın en büyük şuârası ve hükemâsı devr-i mezkûrda zuhûr etmiştir.  

Augustus’un Halefleri ve Ahvâl-i Ahire - Augustus’tan sonra hükümet eden 

onu oğlu Tiberiusibtidâları memâliki güzel idâre etmiş ise de saltanatının ikinci 

nısfında bir takım vehimlere dûçâr olup hayli zulümler icra etmiş ve kanlar 

dökmüştür. Onun halefleri bulunan Kaligula, Klauidius, Neron mecnun idiler. Hele 

Kaligula ile Neron’un etmedik delilikleri, Klauidus’un rezaleti yoktur. Neron idâre-i 

umûru terk edip tiyatrolarda oyuncu kıyafetinde gezerek vakit geçirmeğe başlamıştır.  

Neron’un vefâtıyla Kayser hanedânı tükenmiş olduğundan bir takım 

kumandanlar asker vasıtasıyla hükümeti zabt etmeğe kıyâm etmişlerdir. Bunun için 

dâhili muharebe zuhûr ederek hayli kanlar dökülmüştür.  

Bundan sonra dâhili muharebelerin önü asla alınâmamıştır. Asker ifsad 

olunmuş ve cülûs hediyesine (?) alışmış olduğundan daima isyan ederek hükümdârın 

birini hal’ ve diğerini iclâs ederlerdi. Hatta bazen hükümeti müzayedeye koyarak kim 

ziyâde akçe verirse onun uhdesinde bırakırlardı. 

Bu sırada Roma memâliki dâhilinde Hristiyan mezhebi zuhûr etmiştir. Lâkin 

bundan ortalığa sükûnet gelmemiş çünkü putperestler ile Hristiyanlar beyninde vâki’ 

olan münazaalar memâlikin dâhili karışıklıklarını arttırmıştır. Bu sırada zuhûr eden 

hükümdârlar içinde en meşhûr olanlar Trayanus (Trajanus) ile Adriyanus (Adrianus) 

dur. Romalılar Trayanus’u büyük Kayser’e Adriyanus’u dahi Augustus’a 

benzetirlerdi. 

Trayanus Roma memâlikinin dâhili asayişini iade ettikten sonra şimdiki 

Romanya ve Macaristan kıt’alarında teşkîl etmiş olan Danya Devletini zabt etmiş ve 

Hindistan’ı zabt etmek üzere hareket ederek El-Cezire kıt’asını İranîlerden aldığı 

sıralarda vefât etmiştir.  

[127] 

 

[128] 

 



 

 

106 

 

Adrianus muharebe ile meşhûr olmayıp hüsn-i idâre ve vaz’ ettiği kanunlar ile 

meşhûrdur.  

İmparator Dioklasiyan memâliki birkaç kıt’aya taksîm, Konstantin dahi 

Hristiyan mezhebini kabul ile memâlikin asayişini iade etmek istemişler ise de yine 

muvaffak olamamışlardır. Roma şehri fesâdın ocağı makamında bilindiği cihetle 

Konstantin onu terk ile kendisine yeni pâyitaht inşa etmiş ve onu kendi nâmıyla yâd 

eylemiştir.  

(Konstantiniye- yani İstanbul). Lâkin bunu dahi faydası olmamıştır. Çünkü az 

müddet içinde Konstantiniyye dahi bir fesâd ocağı kesilmiştir. Bu sırada Avrupa’da 

oturmakta olan akvâm-ı vahşîye harekete gelip Roma’nın ihtilalini daha ziyâde 

artırdıklarından İmparator Büyük Teodosius hükümeti kat’iyyen iki oğlu beyninde 

taksîm etmiştir.  

Merkezi Roma olmak üzere Garb İmparatorluğu Honorius’a merkezi İstanbul 

olmak üzere Şark İmparatorluğu’nu dahi büyük oğlu Arkadius’a i’ta eylemiştir. 

Az müddet sonra Garb İmparatorluğu Cerman vahşîleri tarafından zabt ve 

yağma edilmiş ve sonra kaldırılıp yerinde yine Cermanlılardan (Herol) kavmi 

tarafından “İtalya Kraliyeti” tesis olunmuştur. Şark Kayserliği ise coğrafya mevkii 

sâyesinde (?) şimâl tarafından tecavüz eden barbarları def’ ederek hemen bin sene 

kadar daha bekâ bulmuştur.  

Zaten Büyük Teudusius tarafından memâlik taksîm olunduğu vakit bir hayli 

vilayetler barbarların eline geçmişti. Hele Garbî Avrupa’da Roma’nın nüfûzu yok 

gibiydi. Garb Kayserliğinin inkırâzıyla “Kurûn-i Ûlâ” hitam bulup “Kurûn-i Vustâ” 

küşâd olunur. 

 

 

 

 

[129] 

 



 

 

107 

 

İKİNCİ KISIM 

KURÛNİ VUSTÂ 

ÜÇÜNCÜ FASIL (ÜÇÜNCÜ BÖLÜM) 

Avrupanın Yeni Hükümetleri 

Mukaddime 

“Kurûn-i Vustâ” denilen tarih kısmı Garbî Roma İmratorluğu’nun 

inkırâzından sonra Şarkî Roma İmparatorluğu’nun merkezi bulunan Konstantin’in 

yani İstanbul’un Osmanlı Türkleri tarafından fethi tarihine kadar geçen dokuz yüz 

yetmiş yedi senelik vukuatı havi olan kısmıdır. (K 146 - B 831 ) şu kadarki Kurûn-i 

Vustâ’yı tefrîka için yalnız Şarki ve Garbî Roma’nın inkırâzı vak’aları esas tutulup 

bir takım dâhili sebepleri dahi vardır. 

BİRİNCİ BAB 

Muhaceret-i Umûmîye 

Avrupa Sekenesi - Muhaceret-i umûmîye esnasında Avrupa’da üç cins ahâli 

vardı. Bunlar dahi “Kelt” yahut “Selt” (Celt) kavmi Cerman (yani Alman) kavmi 

Slav kavmidir. Bunlardan başka Avrupa’nın şark tarafında daha nice taifeler var 

idiyse de onlar Avrupa’nın sekene-i asliyesinden olmayıp gelip geçiciydiler. 

Selt cinsi şimdiki İspanya, Fransa, Belçika, İngiltere kıt’alarında –yani 

Avrupa’nın garb tarafında otururlardı. 

Bunlar birçok müddet Romalıların idâresi tahtında bulunduklarından hayli 

ilerlemişlerdi. Zaten Avrupa’ya dahi öteki cinslerden evvel geldikleri ve oturdukları 

kıt’adan anlaşılıyor (?). Bunun için Romalılara tabi olmazdan evvel dahi bunlar öteki 

cinslerden daha ilerideydiler. 

Bunların şark tarafında –yani şimdiki Almanya kıt’asında Cerman kavmi 

otururlardı. Cermanlılar daha muntazam cem’iyyet teşkîl edememişlerdi ve Roma’ya 

komşu olmak hasebiyle medeniyete henüz yüz tutmuşlardı. Lâkin bunlar çok 

[130] 

 

[131] 

 

[132] 

 



 

 

108 

 

kalabalık olup şarken Vistul Nehri, şimâlen Baltık ve Şimâl Denizleri, garben Ren 

Nehri, cenûben dahi Alp Dağları arasında bulunan Cermanya kıt’asına 

sığamadıklarından bunların bir takımı Cermanya’yı terk ederek şarka ve şimâle 

doğru yayılmışlardı. Cerman akvâmı içinde en meşhûr olanları Franklar, Almanlar, 

Saksonlar, Soifler, Longubardlar, Vandaller, Borgunlar vesâiredir. Cermanya 

hâricîne yerleşenlerin içinde  meşhûr olanlar dahi şimdiki Rusya’nın cenûb tarafında 

kâin büyük  ovalara  gelip yerleşmiş olan  Got (Gothes) kavmi ile İskandinavya 

Yarımadasına çekilmiş olan (Normanlar) dır. 

Avrupa’nın şark tarafında bulunan Slav kavmi medeniyet hususunda daha 

geriydiler. Zaten bunlar (Dinyeper) ve (Don) ve Garbî (Divine) Nehirleri’nin 

menbaları tarafından bulunan bataklar ve ormanlar gibi tenha mahallelerde 

otururlardı. Bunların oturmak için tenha yerleri ihtiyar etmeleri daima şark tarafından 

Avrupa’ya doğru hücum eden Türk ve Tatar ve Moğol taifelerinden yakalarını 

kurtarmak içindi. 

Bunlar hep Avrupa’nın kadîm-i sekenesiydi. Muhaceret-i umûmîye esnasında 

bunlardan başka Şarkî Avrupa’da bir takım aşireter gezmekteydiler ki içlerinde en 

meşhûr olanlar Macarlar, Bulgarlar, Finler vesâireydiler. 

Esbabı Hicret -  Hicret-i Nebeviyye’den iki yüz kırk sekiz sene mukaddem 

Garbî Asya’da gezen (Hun Kavmi) Ural Nehri’ni geçip Avrupa’ya tecavüz 

etmişlerdir. Hunlar Moğol cinsine mensup oldukları cihetle şahsen sakîl ve tab’an 

hunrîzdiler. Fazla olarak Avrupa’nın şark tarafında bulunan taifeler bunlara dair 

mübalağalı malûmât almakta olduklarından Hunların insan olmayıp şeytan zürriyeti 

olduğu hakkında itikad hâsıl etmişlerdi. Bunun için Hunların tecavüzü umûma te’sir 

edip Avrupa’yı alt üst etmiştir.  

Hunlar Don Nehri kenarında ibtidâ (Ostgotlara) yani Şarkî Gotlara 

rastgelmişler, onların bir kısmını kırmışlar, diğerini kaçırmışlardır. Ostgotlar’ın 

kaçan kısmı Dinyeper Nehri kenarında (Vizigotlara) – yani Garbî Gotlara tesadüf 

etmişler. Bunlar dahi hem üzerlerine uğrayan Ostgotlar’dan hem de arkalarından 

gelen vahşî Hunlardan ürkerek garba doğru kaçmaya başlamışlardır. Bunun gibi sâir 

[133] 

 



 

 

109 

 

yol üzerinde bulunan taifeler de yerlerinde durmayıp hep birden garba doğru 

yürümüşler ve bu sûretle “Muhaceret-i Umûmîye” devrini açmışlardır (K 248). 

Memleketlerini terk edip garba yahut cenûba doğru hareket eden taifelerin 

cümlesi yalnız Hunlardan korktukları için ocaklarından ayrılmıyorlardı. Bunların 

içinde bir haylisi çoktan beri daha iyi memleket bulup hareket etmek fikrindeydi ve 

Hunların tecavüzü üzerine şark tarafta zuhûr eden kargaşalığı emellerini hâsıl etmek 

için bahane etmişlerdir. Çünkü Roma Devlet-i Muazzaması inkırâz bulup kendini 

muhafaza etmek iktidarından mahrum kaldığından Cermanya içinde sıkışmış olan 

taifelerin bazıları ma’mûr Roma memleketlerini yağma etmek ve sonra beğendikleri 

kıt’ada yerleşmek isterlerdi. Bu kadar gürültünün sebebi dahi bu haldi. 

Vizigotlar ve Alarich – Hunlardan ve Ostgotlardan firar eden Vizigotlar 

şimdiki Romanya kıt’ası tarîk-i ile Tuna Nehri sahiline gelmiş ve oradan elçileri 

gönderip Kayser Valens (Valens) den Roma Memâlikine ve imparatorun himayesi 

tahtına kabul edilmelerini istirham etmişler. İmparator Valens dahi ricalarını kabul 

ile şimdiki Bulgaristan’da iskân etmek için müsaade etmiştir. 

Lâkin Vizigotlar kendilerini yerleştirmek için gelen Roma memurlarının sû-i 

hareketlerinden dolayı galeyana gelip âkıbet İmparator aleyhine kıyâm ve 

Konstantiniyye’ye doğru hareket etmişler. İmparator ile âsi Vizigotlar beyninde 

Edirne tarafında vâki’ olan muharebede İmparator Valens mağlub ve maktül olmuş 

olduğundan Gotlar dahi İstanbul’a doğru yürümüşler. Lâkin yeni İmparator intihâb 

olunan Teodosius (Theodosius) müdebbir ve akil bir âdem olup tatlılıkla Vizigotları 

yatıştırmış ve memâlikin ötesinde birisine yerleştirmiştir. 

Vizigotlar Teodosius’un vefâtına kadar rahat oturmuşlar ise de böyle dağınık 

bir halde oturmaya devam ettikleri halde Romalıların içinde kayıp olacaklarını 

anlayıp hemen ayaklanmışlar ve içlerinden Alarich (Alarich) yahut Alerich nâmında 

birini kendilerine kral ilan etmişlerdir. Hâlbuki bu sırada Büyük Teodosius vefât 

ederek Roma memâliki iki oğlu beyninde taksîm olunmuş ve bu vechile zayıf 

düşmüştü. 

[134] 

 

[135] 

 



 

 

110 

 

Babası Teodosius’tan Roma memâlikinin şark kısmını alıp İstanbul’dan 

Kayserlik eden Arkadius Alarich ile Vizigotları terbiyeden âciz kalınca onlara 

yardım ve vaad ederek Garbî Roma İmparatorluğunda yani asıl Roma’da hükümet 

eden küçük birâderi Honorius üzerine sevk etmiştir.  

Alarich iş bu teklifi kemâl-i memnuniyetle kabul edip hemen İtalya üzerine 

gitmiştir. Lâkin ibtidâ İtalya’da Teodosius tarafından müsteşar makamında oğullarına 

tavsiye olunan meşhûr Stilikon (Stilichon) a mağlub olup ric’at etmiştir. Bir müddet 

sonra Stilikon’un şöhretine haset eden İmparator Honorius onu idam ettirdiğinden 

Alarich tekrar İtalya’ya gelip Roma’yı zabt ve yağma etmiştir (213 K). 

Bu sırada Alarich vefât edip Vizigotların riyâseti kaim birâderi Ataulf’a 

(Ataulphe) geçmiştir. Bu Ataulf hayli müddet Romalılar içinde oturup terbiye 

görmüştü ve bu sâyede Roma taraftarı olmuştu. Bunun için Ataulf İmparator ile 

barışıp onun müsaadesi ile gidip İspanya ile Galya’nin cenûb tarafında yerleşmiştir  

(K 203). Orada teşekkül eden “Vestgot” hükümeti Araplar gelip İspanya’yı 

fethedinceye kadar – yani üç yüz sene kadar bekâ bulmuştur.  

Borgontlar, Soifler, Vandaller – Cermanya içinde bulunan vahşîlerden 

Borgontlar, Vandaller, Soifler nâm taifeler dahi bu sırada çoluk çocuk ve çocukları 

ile beraber diğer bir mesken aramak üzere hareket etmişlerdi. Bunlar Ren nehri 

kenarına geldikleri vakit biraz tereddüt etmişler: Bazıları Alp Dağları’nı geçip İtalya 

ve Roma’ya gitme tarafından bulunmuş diğerleri dahi Roma’ya gitmek tehlikeli 

olduğundan bahisle Ren nehrini geçip Galya’ya gitmek ve Galya’da yahut 

İspanya’da birleşmek fikrinde bulunmuşlar. Bunun üzerine içlerinden üç yüz bin 

kadar silahşör ayırıp ahvâli tahkik etmek için İtalya’ya gönderilmiştir. 

Bunlar İtalya’ya geldikleri vakit Stilichon daha sağ olup Vizigotları mağlub 

ettiği gibi, bunları dahi perişan ederek kovmuştu. Bunların içinde mezkûr taifeler 

Roma’dan vazgeçip Galya üzerine yürümüşlerdir. 

Borgontlar hemen Galya’nın şark tarafında yerleşmişler ise de ötekiler 

Galya’da durmayıp İspanya’ya kadar gitmişler ve Soifler İspanya’nın şimâlinde, 

[136] 

 

[137] 

 



 

 

111 

 

Vandaller dahi cenûbunda yerleşmişlerdir. İş bu Vandalların oturdukları kıt’a o 

vakitten beri “Vandalizya” yahut Andalizya (yani Endülüs) nâmıyla ma’rûftur. 

Yukarıda zikir olunan Vizigotlar bundan sonra gelip Soifleri kendilerine tab’ 

etmişler ve Vandalları Afrika’ya kaçırmışlardır. Vandallar Afrika’da eski Kartaca –

yani şimdiki Tunus yerinde bir hükümet teşkîl etmişlerdir ki bu hükümet hayli zaman 

bekâ bulup deniz korsanlığıyla meşhûr olmuştur. 

Genzerich ve Atilla – Vandal Kralı Genzerich Akdeniz sahillerini yağma 

etmekle kanaat etmeyip Roma’yı dahi feth ve yağma etmek fikrine düşmüştür. Lâkin 

buna kendi kuvvetini kâfi görmediğinden Hun vahşîlerinin padişahı bulunan meşhûr 

Atilla’yı ittifaka davet etmiştir. 

Hunlar muntazam bir heyet halinde olarak Avrupa’ya gelmemişlerdi. Lâkin 

Avrupa’da yerleştikleri sırada içlerinde Atilla (Attila) nâmında bir sergerde zuhûr 

ederek umûm-i Hunları bir idâre tahtına almış ve bu sûretle oldukça muntazam bir 

cem’iyyet teşkîl etmiştir (188K). 

Çobanın biri kırda bulmuş olduğu kılıcı Atilla’ya götürmüştü. Atilla ise 

“dünyayı zabt etmek için Cenâb-ı Hak tarafından gönderilmiştir” kavliyle kılıcı 

kabul etmiş ve etrafta bulunan memâlike hücuma başlamıştır. Atilla ibtidâ şark 

Kayserliği üzerine hareket ile Kayser ikinci Teodosius’u vergiye bağlamıştır. Bundan 

sonra Vandal Kralı Genzerich’in teklifini kabul edip beş yüz bin silahşörden ziyâde 

olan ordu ile garbı Avrupa’ya tecavüz eylemiştir. 

Atilla ibtidâ Cermanya’yı çiğnemiştir. Hunlar köy ve kasabaları ibtidâ yağma 

ve gâret ederler sonra yıkarlardı. Ahâlisinin bir kısmı muharebe esnasında telef olur, 

bâkî kalanlar dahi esir sıfatıyla ordunun arkasından sürüklenirdi. Hunlar tarlalara, 

bağlara, ekinlere dahi eman vermezlerdi. Hatta Atilla “atımın geçtiği yerde ot 

bitmemelidir” derdi. 

Avrupalılar şimdiye kadar bu gibi beliyye dûçâr olmadıklarından bunun 

Cenâb-ı Hak tarafından geldiği itikadında bulunurlardı ve Atilla’yı “Allah’ın belası” 

(Fleau de dieu) yâd ederlerdi.  

[138] 

 

[139] 

 



 

 

112 

 

Atilla’nın ordusu Galya’ya dâhil olup nihayet Orliyan şehrini muhasara 

etmiştir. Lâkin muvaffakatları orada bitmiştir. İbtidâ Orliyan muhafızları 

piskoposları bulunan Sent Anyan(Saint Agnant) ın teşvîkiyle merdâne mukavemeti 

etmişler, sonra da Roma serdarlarından meşhûr Ayaçius (Aetius) un taht-ı 

kumandasında bulunan Romalılar, Merove’nin (Merove) kumandası altında bulunan 

Franklar Teodurich’in kumandası tahtında bulunan Vizigotlar vesâire Orilyan’ın 

imdadına yetişip Hunları oradan ürkütmüşlerdir. 

Önde Hunlar arkada dahi müttefikler olmak üzere iki ordu Katalonya 

ovasında bulunan Şalon şehrine kadar gelip orada muharebe etmişlerdir ki, iş bu 

muharebe tarihte görülen en büyük muharebelerin biridir. Bu muharebede Hunlar iki 

yüz bin kişi telef ettikten sonra perişan bir halde kaçmışlardır (K 171). 

Atilla ertesi sene ordusunu toplayıp İtalya üzerine gitmiş ise de orda dahi 

muvaffak olamamış ve bir müddet sonra vefât etmiştir. Atilla’nın vefâtıyla Hun 

Devleti dağılmıştır. 

Atilla’nın müttefiki bulunan Genzerich Atilla’dan bahtiyar çıkmıştır. Çünkü 

bu kargaşalık arasında Roma üzerine hücum ederek mezkûr şehri zabt ve yağma 

etmiştir. Genzerich’in Vandalları o kadar vahşîlikte bulunmuşlardır ki hâlâ o 

münasebetle en büyük vahşîliğe “Vandalizm” yani “Vandallık”denir. 

Heruller ve İtalya Kraliyeti – Bu sırada Roma’nın hali pek fenaydı. 

İtalya’nın hâricînde bulunan Roma vilayetleri birer birer barbarlar tarafından zabt ve 

yağma edilmişti (kimler tarafından?). İtalya dahi defaatle yağma edildikten başka 

nefsi Roma dahi iki defa düşman tarafından yağma edilmişti. İmparatorlar bu sırada 

müstahkem Raven kal’asında otururlardı. Lâkin bunca himmetlerle meydana 

getirilmiş olan Roma devleti mahvolmakta iken imparatorlar zevk ve safâlarını 

erkân-ı devlet dahi fesatlarını bırakmıyorlardı. İmparatorun biri hal’ edilirdi, diğeri 

ya asker yahut saray takımı tarafından Kayser ilan olunurdu. 

Bu yolda hükümete geçen imparatorlardan Kayser Romulus Augustulus 

(Romulus Augustulus) zamanında Cerman akvâmından Heruller (Herules) Odokar 

(Odoacre) nâm serkerdelerinin taht kumandasında oldukları halde gelip Raven şehri 

[140] 

 



 

 

113 

 

ile beraber bütün İtalya’yı zabt ederek Garbî Roma İmparatorluğu’na nihayet 

vermişler ve yerinde “İtalya Kraliyeti” nâmıyla bir hükümet teşkîl etmişlerdir (K 

146). 

İşbu vak’a ezmine-i mütekaddimenin son vak’ası sayılmıştır. Heruller 

İtalya’nın eski ahâlisi elinden üçte bir miktarında arazi zabt ederek kusurunu 

bırakmışlar ise de onları reaya makamında tutup hukuktan mahrum etmişlerdir. 

Bu vechile İtalya’da hükümet teşkîl etmiş olan Heruller orada çok müddet 

barınamamışlar. Daha Odaakre’nin zaman-ı saltanatından Ostgot Kralı Büyük 

Theoderich’in gelip İtalya’yı zabtetmiştir. 

Büyük Theodorich –İlk evvel Hunların ordularından ezilmiş olan Ostgotlar 

ibtidâ Kayser’in, sonra da Atilla’nın himayesi altında olarak (Derave) ve (Save) 

nehirleri tarafında oturmuşlardı. Atilla’nın vefâtından sonra Ostgot Kralı 

(Theodimer) Kayserler’e arz-ı sadâkat ederek oğlu Theodorich’i rehin olmak üzere 

İstanbul’a göndermişti. 

İşbu Theodorich gayet müstaid bir zât olup gençliğinde pek güzel tahsil etmiş 

ve sonra İstanbul’da nüfûz sahibi olmuştur. Theodorich pederi vefât ettikten sonra 

dahi İstanbul’u terk etmediğinden Kayser nüfûzundan telaş ederek mücerred onu 

İstanbul’dan çıkarmak için Heruller’in eline geçmiş olan İtalya’yı teklif etmiştir. 

Theodorich bu teklifi memnunen kabul ederek kavim ve kabilesi ile beraber 

İtalya üzerine yürümüştür. Ostgotlar sekiz yüz bin kişi kadar vardılar. 

Herul Kralı Odaakre Ostgotları ordu ile karşılamış ise de Theodorich’e 

mağlub olup Raven kal’asına kapanmıştır. Theodorich Raven’i zorla almamış 

olduğundan hîle ile (?) hem şehri almış, hem de Odaakre’yi katletmiştir (K 129). 

Ostgot Kraliyeti - Büyük Theodorich ile gelen Ostgotlar bütün İtalya 

kıt’asını istilâ ederek “Ostgot Kraliyeti” nâmıyla bir devlet teşkîl etmiştir. 

Theodorich Odaakre gibi İtalya’nın eski ahâlisine –yani Romalılara hakaret 

etmeyip bilâksi riâyet etmiş ve onları milleti hâkime olan Osrogotlar ile beraber 

[141] 

 

[142] 

 



 

 

114 

 

tutmuştur. Arazi cihetine gelince bu hususta dahi gadr etmemiş ve yalnız elinden 

aldığı sülüs ile kanaat etmiştir. 

Theodorich Ostgotların Romalılara karışıp müstakil bir kavim halinden 

çıkmalarını ve bu yolda kendisinin Roma imparatoru olmasını istiyordu. Bunun için 

Roma Senato Meclisini yeniden teşkîl etmiş ve Romalıları usûl idâreleri üzerine 

devleti idâre etmeye başlamıştır. 

Theodorich idâreyi devlet hususunda dahi maharet gösterip az müddet içinde 

İtalya’nın rahatını temin etmiş bozulmuş olan yolları, köprüleri vesâire hayratı tamir 

eylemiş muntazam mahkemeler teşkîl ederek kimseyi hukukundan mahrum 

bırakmamıştır. 

Fazla olarak Theodorich hayli fütûhâtta bulunarak hemen Garbî Roma 

İmparatorluğu’nun yarısından ziyâdesini birleştirmiştir. Memâlikin bazısını harb ile 

aldığı gibi bir takım dahi kendiliklerinden Theodorich’e tâbi olmuşlardır. Çünkü 

Theodorich kadar adil o asırda hükümdâr yoktu. 

Mesela Vizigotlar kralları bulunan ikinci Alarich’in vefâtından sonra 

Theodorich’i kendilerine kral ilan ederek Fransa’nın cenûb tarafıyla İspanya’dan 

ibaret olan memâliklerini Theodorich’e teslim eylemişlerdir. Bu sâyede Ostgotlar 

devleti zamanın en büyük devleti olmuştu. Lâkin bununla beraber Ostro kraliyeti 

ancak altmış sene bekâ bulmuştur. Bunun sebebi ise Ostgot kavmini İtalyalılar gibi 

Katolik mezhebinde olmayıp Ari mezhebinde bulunmalarıydı. Gerçi Ari mezhebi 

Hristiyanlığın bir nevi mezhebi idiyse de ahâli bir türlü Ostgotlar’a ısınamıyorlardı. 

Bunun için Theodorich’in vefâtından sonra hükümet zayıf düşmüş ve şark Kayseri 

büyük Yostinyanos’un vezirlerinden Pilizor ve Narzes vasıtalarıyla fetholunmuştur. 

Lâkin İtalya Şark Kayserlerinin elinde dahi çok kalmamıştır. Çünkü sebepsiz 

azlolmuş olan Narzes hırsından İtalya’ya (Longubard ) nâm Cerman vahşîlerini davet 

etmiş olduğundan onlar gelip şimâl tarafında bir hükümet tesis etmişlerdir (K 54). 

Alboin ve Longubardlar -  Longubardlar –yani “uzun sakallılar “ Cermanya 

içinde oturan taifelerin biridir. Bunlar yukarda zikrolunan karışıklıklar esnasında 

vatanlarını terk edip şimdiki Avusturya’da Tuna sahilinde mukiten yerleşmişlerdi. 

[143] 

 

[144] 

 



 

 

115 

 

Longubardlar daima komşuları bulunan Gepid (Gepides)  kavmi ile muharebede 

bulunurlardı. 

Longubard kralı Alboin en sonra Avar vahşîleri ile ittifak edip Gepid kralı 

Konmiyond’u katlederek Gepidleri kendisine tabii etmiş Konmiyond’un kızı 

Rozamonde’yi almıştır. Bundan sonra Narzes’un davetini kabul edip İtalya’ya gelmiş 

ise de İtalya’nın fethini tekmil etmezden evvel zevcesi tarafından katlolunmuştur. 

Bir gün ziyafet esnasında Alboin Gepid kralı Konmiyond’un kafasından 

yaptırmış olduğu sefer tasından kızına cebren şarap içirmiş olduğundan Rozamonde 

dahi Alboin’i katlettirerek babasının intikamını almıştır. 

Bunun için Longubardlar ancak İtalya’nın şimâl tarafını zabt eylemişler. 

Lâkin kraliçelerinden meşhûr Teodelinde (Theodelenda) milletine Katolik mezhebini 

kabul ettirdiğinden Longubardlar yerli ahâli ile iyi geçinmişler ve zabtettikleri yerleri 

birçok vakitler muhafaza edebilmişlerdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[145] 

 



 

 

116 

 

İKİNCİ BAB 

Franklar (Frinkler) 

Frank Taifesi – Frank (Franc) taifesi Cermanlar içinde en meşhûr olan bir 

taifedir. Franklar (Ren) Nehri’nin sağ sahilinde otururlar ve hayli vakitten beri 

Belçika tarafından Galya üzerine tecavüz edip dururlardı. 

Franklar iki fırkaydılar: Bunlardan biri Sala Nehri’nin iki tarafında 

oturdukları için “Frank Salyen “ (F. Salien) nâmıyla ma’rûftu, diğeri dahi Ren Nehri 

sevâhilinde oturdukları için Frank Ripuar (F.Ripuiaire) yani Sahili Franklar yâd 

olunurlardı. 

Frank Salyenlerden şimdiki Fransızlar Frank Ripuarlerden dahi Almanyalılar 

zuhûr eylemiştir. 

Merove - Muhaceret-i Umûmîye esnasında Franklar Merove nâm bir 

sergerdeyi kral ilan ederek Galya’ya doğru hareket ettikleri halde meşhûr Ayeçius’a 

mağlub olarak geri dönmüşlerdi. Lâkin Ayeçius arkadan başka vahşîlerin 

geleceklerini bildiğinden Franklar’a Ren Nehri’nin sol sahilini dahi vererek onlardan 

Galya’ya kimseyi salı vermeyecekleri hakkında söz almıştır. 

Müdebbir Ayeçius bundan çok istifâde etmiştir. Çünkü Franklar Galya’ya 

gelmek üzere yola çıkmış olan Şimâli Cermenyalıları geri çevirdiğinden başka Şalon 

Muharebesi’ne Atilla’nın mağlub olmasına dahi başlıca sebep olmuşlardır.  

Roma inkırâz buluncaya kadar Merove Roma’ya vermiş olduğu sözden 

dönmemiştir. Lâkin artık Roma’dan ümit kalmayınca kavim ve kabilesi ile ileriye 

doğru tecavüz ederek Galya’nın büyük kısmını fethetmiştir. 

Clovius– (141-111) Merove’nin torunu Hlodvik yahut Klovis (Clovius) 

Merove’den ziyâde meşhûrdur. Klovis hükümete geçtiği vakit Galya’nın şark tarafı 

Longubardlar’ın cenûb tarafı dahi Vizigotların elindeydi. Klovis Galya’yı bunlardan 

almak arzusuna düşmüştür. Lâkin bunların üzerine hücum etmezden evvel Galyaya 

gelip yerleşmek için hazırlanmakta olan Almanlar üzerine gitmiştir. 

[146] 

 

[147] 

 



 

 

117 

 

Klovis ve Franklar’ın çoğu henüz putperestlikten çıkmamışlardı Klovis’in 

zevcesi Klotilda ise Hristiyan olup daima kocasını kendi mezhebine davet edip 

dururdu. Klovis kabulde tereddüt ediyordu. Lâkin bir gün (Ahen ) Şehri civarında 

Almanlar ile muharebe ediyorken ordusu perişan olmaya başlayınca yanında bulunan 

zevcesine muzaffer olduğu halde Hristiyan mezhebini kabul edeceğini va’d etmiştir. 

Klotilda orduda bulunan Hristiyanlara bu va’di bildirmiş olduğundan Hristiyanlar 

gayrete gelip Klovis’in muzafferiyet kazanmasına sebep olmuşlardır. Bunun üzerine 

Klovis dahi zevcesinin mezhebi olan Katolik mezhebini kabul etmiştir. 

Klovis’in Katolik mezhebini kabul edişi pek büyük menfaati mevcud 

olmuştur. Çünkü Galya’nın ahâlisi Katolik mezhebinde bulundukları için Ari 

mezhebinde bulunan Borgondlar ile Vizigotlara ısınâmamışlardı. Bu sebepten olarak 

Klovis Kataolik mezhebini kabul edince Borgondlar’ın idâresi tahtında bulunan 

Galyalılar onu davet etmişler ve Klovis ordu ile gelince onun tarafına geçip 

Borgondlar ile muharebeye başlamışlardır. 

Bunun için Klovis az zaman içinde Borgondları kendisine tabi ettikten başka 

Ostgotları dahi İspanya’ya kovarak bütün Galya’yı birleştirmiştir. 

Klovis bu vechile Galya’yı fethettikten sonra Frankların içinde müstakil 

hükümdârlar gibi hükümet eden beyleri dahi kaldırmıştır. Lâkin müstakil bir 

hükümet teşkîl etmek için bu kadar gayret göstermiş olan Klovis vefât ederken 

memâliki oğulları beyninde taksîm ederek devleti zayıf düşürmüştür. 

Austrazya ve Nostrazya - Bu sırada Franklar yavaş yavaş iki fırkaya 

ayrılmaktaydılar. İlk evvel Galya’ya gelip garb tarafına yerleşmiş olanlar Roma 

usûlüne daha ziyâde meyil göstererek medeniyete alışmakta, şark tarafında olup 

henüz Cermanya’dan ayrılmamış olanlar dahi Roma usûlünü kabul etmedikten başka 

o usûlü kabul edenleri ta’yip eylemekteydiler. Zaten Klovis’ten sonra vâki’ olan 

muharebelerden dolayı hükümetçe dahi tefrîka vâki’ olduğundan iki taraf beyninde 

olan zıddıyet gittikçe artmaya başlamıştır.  

Frank Devleti’nin Garb kısmı –yani Galya yahut şimdiki Fransa kıt’ası 

Nostrazya  (Neustrasia), şark kısmı dahi Austrazya   (Austrasia) yâd olunmaya 

[148] 

 

[149] 

 



 

 

118 

 

başlamıştır. Yukarıda gördüğümüz (Frank Salienleri) Nostrazya’da, (Frank 

Ripuirleri) dahi Austrazya’da otururlardı.  

Bruneguilde - Klovis’in haleflerinden Kloter bir aralık memâliki birleştirmiş 

ise de vefâtından sonra gelinleri bulunan (Bruneguilde) ve (Fridegonde) dâhili 

muharebe için kapı açarak devletin tekrar parçalanmasına sebep olmuşlardır. 

Bruneguilde Kloter’in oğullarından birinin zevcesi olup hemşiresi dahi diğer oğluna 

varmıştı. Lâkin Fridegonde Bruneguilde’nin hemşiresini zehirleyip kocasına kendisi 

varmıştı. Bunun üzerine Bruneguilde zevcini muharebeye mecbur etmiştir. Bu yolda 

açılan muharebe kırk sene devam etmiş ve Frank Devleti’ni alt üst etmiştir. 

Bruneguilde kocasının vefâtı üzerine oğluna, sonra onun vefâtı üzerine torununa 

vekâlet ederek muharebeye devam etmiş ve herkesin muharebeden usanıp sulh 

istediğine bakmamış olduğundan Frank Beyler’i Bruneguilde’yi nihayet yabani bir 

atın kuyruğuna bağlayıp kıra salıvermişlerdir.  

Mayordumlar - İşbu dâhili karışıklıklardan dolayı Franklar içinde pek çok 

derebeylikler zuhûr etmiş ve krallar derebeyleri itaat altında tutmaktan âciz kalıp 

devlet işlerini yüz üstü bırakmış ve yalnız ibadet ve ziyaret ile meşgul olmuş 

olduklarından i’tibardan düşmüşlerdir. Vakıa Merove Hanedânı öteden beri Franklar 

içinde mu’teber olduğu cihetle kimse onların aleyhine kıyâma cesaret edememiş ise 

de umûr-u devlet bir nev’i saray kethüdası –yani Mabeyn Müşiri makamında olup 

Mayordum (Major Domus) yâd olunan memurlarda kalmıştır. İbtidâ Mayordumlar 

kralları tarafından azl ve nasp edilirlerdi. Lâkin sonra bu mesnet pederden evlada 

intikal etmeye başlamıştır. En sonra Mayordumlar makamını zabt etmiş olan Heristal 

(Heristal) hanedânı Merovelerden resmen hükümeti dahi almışlardır.  

Bunlardan Pepin Heristal (Pepin D. Heristal)  Ostrazya Mayordumu 

bulunduğu halde (Testeri) Muharebesinde Nostraziyalılara galebe ederek hem 

Ostraziyayı hem de Nostraziyayı Mayordum sıfatıyla idâre etmiştir.  

Nostraziyalılar Pepin’in vefâtından sonra ayrılmak fikriyle kıyâm 

eylemişlerse de oğlu Şarl Martel (Ch. Martel)  galebe ederek yine iki kıt’anın 

idâresini almıştır.  

[150] 

 

[151] 

 



 

 

119 

 

Bu sırada Endülüs’te yerleşmiş olan Araplar Avrupa’yı fethetmek üzere 

hareket ederek Galya’nın bir kısmını zabtetmişler ve (Puvatya) mevkiine kadar 

gelmişlerdi. Bütün Hristiyan âlemi korkusundan ne yapacağını şaşırmıştı. Şarl Martel 

bütün Franklarla sâir memleketlerden gelen askeri alıp Puvatya civarında Araplar 

üzerine hücum etmiş ve muzaffer olmuştur. Bunun için Franklar umûm-i Avrupa 

ahâlisinin ve bâhusus Hristiyanların reisi bulunan Papa ile papazların i’tibar ve 

muhabbetlerini kazanmıştır. (B 110)  

Bu sâyede Şarl Martel’in oğlu “Bacaksız” Pepin Merovelerin en son 

hükümdârı bulunan Üçüncü Şilderik’i hal’ ederek resmen Frank Krallığı’nı zabt 

ettiği vakit ne Franklar seslerini çıkarmışlar, ne de Papalar muhalefet etmişlerdir. 

Hele Papa İstefan sûret-i mahsusada gelip Pepin’in başına taç giydirmiş ve onu 

takdis eylemiştir. 

Şarlman - (146-192)  Frank krallarının içinde en meşhûr olan Pepin’in oğlu 

ve halefi bulunan Şarlman (Charlemagne) yahut “Büyük Şarl”’dır.  

Şarlman umûm-i Frankları idâresi altında cem’ ettikten sonra sâir Cermanya 

taifelerin hemen cümlesini dahi tab’ etmiştir. Fazla olarak İtalya’nın şimâl tarafını ve 

İspanya’nın bir kısmını fethetmiştir. Elli seneye baliğ olan saltanatının ilk nısfı 

muharebeler içinde geçmiş ve ettiği seferler elli üçe baliğ olmuştur. Şarlman 

meydan-ı harbte cesur ve mahir asker olduğu gibi idâreyi devlet hususunda dahi akil 

ve müdebbir bir hükümdârdı. Memâliki garben İspanya’da bulunan Ebro Nehri’ne, 

şarken Vistül Nehri’ne, şimâlen Şimâl Denizine ve cenûben dahi Akdeniz’e kadar 

mümted di. Yani o vakit mütemeddin olan bütün Avrupa’ya hükmetmiştir. Bunun 

için kendisi dahi Frank Kralı lakabıyla kanaat etmeyip “Garbî Roma İmparatoru” 

lakabını almıştır. Şarlman zamanında malûm olan dünya iki padişah tarafından idâre 

olunmaktaydı. Şark halife Harun Reşid’in elinde garb dahi Şarlman’ın elindeydi. 

Bunların ikisi dahi birbirine hürmet ve riâyet ederler ve birbirlerine hediyeler 

gönderirlerdi.  

Şarlman en ziyâde Saksonyalılar ile uğraşmış ve yalnız Saksonya’ya on sekiz 

sefer etmeye mecbur olmuştur. O vakit Saksonlar putperesttiler. Şarlman galebe 

ettiği vakit Hristiyan mezhebini kabul edeceklerine söz alırdı. Lâkin Saksonlar 

[152] 

 

[153] 

 



 

 

120 

 

Şarlman orduları çekilince papazları keserler yahut memleketlerinden tardederlerdi. 

Bu muharebe otuz iki sene devam etmiştir.  

Hele bir aralık Saksonlar içinde Vitikend (Witikend) nâmında bir kahraman 

zuhûr ederek Şarlman’ı yıldırmıştır. Şarlman ancak Vitikend öldükten sonra 

Saksonlara kat’i sûrette galebe etmiş ve onların bir kısmını Almanya’nın garb 

tarafına iskân etmiştir. 

Umûr-u dâhiliyede Şarlman’ın neşr-i maarif hususunda ettiği sa’y ve gayret 

meşhûrdur. Şarlman pek çok mektebler tesis etmiş fazla olarak Hristiyan âleminde 

pek ziyâde çoğalmış ve âdeta tembelhane kesilmiş olan manastırlarda bulunan tarîk 

dünyaların tahsil-i ilimm ile meşgul olmalarına gayret etmiştir. 

Tarîk-i dünyalar safâ ve eğlence içinde vakit geçirmeye alışmışlardı. Şarlman 

onları eğlencelerden men’ etmiş. Yalnız ava müsaade etmiştir ki av da o vakit 

hayvanat derilerinin kâğıt makamında kullanıldığı içindi.  

Şarlman memâliki kontluklar nâmıyla bir takım nahiyelere taksîm ederek 

kontların taht-ı idâresine vermiştir. Bu kontlar sonraları -yani hükümet zayıf düştüğü 

vakitte istiklal kazanarak derebeyi kesilmişlerdir.  

Hudud başında olup ecnebî hücumunu def’ etmeye memur olan kontlar Gilitli 

askere dahi kumanda ederlerdi ve bu kontların i’tibar ları ziyâde olup unvanları dahi  

“ Mark Graf” tı.  

Bunların içinde en meşhûr olanlar: Şark Mark Graflığı ve Brandenbourg 

Mark Graflığıdır. Şark Mark Graflığı’ndan bir müddet sonra Avusturya Devleti, 

Brandenbourg’dan dahi Prusya Devleti zuhûr etmiştir.  

Şarlman’ın teveccühünü kazanmış ve dahili ıslâhat yolunda Şarlman’a yardım 

etmiş olan ulemâ içinde en meşhûr olanlar Alkuin (Alcuin) ve Ekingard (Eguingard) 

dır. 

Frank Devleti’nin İnkisamı - Şarlman’ın vefâtından sonra hükümeti oğlu 

Lui De Bonner (Debonnaire) elinde kalmıştır. “De Bonner” salih ve mütedeyyin 

manasında olup kendisine sonradan verilen lakaptır. 

[154] 

 

[155] 

 



 

 

121 

 

Lui vaktini ibadet ile geçirmekte olup devlet işlerine bakmamış ve en sonra 

memâliki oğulları beyninde taksîm ederek bütün bütün idâre külfetinden 

kurtulmuştur. Lâkin ikinci defa almış olduğu zevcesi (Judiyet)’in nüfûzu altında 

kalarak onun teşvîki üzerine birinci taksîmi bozmuş ve ikinci defa olarak memâliki 

taksîm ile en güzel kısmını Judiyet’in oğlu “Kel” Şarl’a (Charles le Chauve) 

vermiştir.  

Bunun üzerine öteki oğulları isyan ile pederlerini ahz ve hapsetmişler ve 

ikinci taksîmi bozmuşlardır.   

Bir müddet sonra Lui yine hükümeti zabt edip tekrar Kel Şarl için güzel hisse 

ayırmış ve yine mağlub olup manastıra atılmıştır. Bu vechile Lui birkaç defa 

oğullarına mağlub olmuş ve çok hakaret görmüş en sonra dahi cümlesine lanet 

okuyarak mahpusta ölmüştür. Lui’nin vefâtı üzerine büyük oğlu Luter imparator ilan 

olunmuş ise de birâderleri bulunan Kel Şarl ile Lui Alman hükümetini tasdîk 

ettiklerinden beyinlerinde muharebe vâki’ olmuş ve (Fontane) mevkiinde Luter 

mağlub olduğundan birâderlerini müstakil hükümdâr tanımıştır. Beyinlerinde akd 

olunan muâhede “Verdun Muâhedesi” (Traite de Verdun) nâmıyla ma’rûftur (221). 

Verdun Muâhedesi mûcibince Kel Şarl Fransa’yı, Lui Alman Almanya 

kıt’asını, Luter dahi imparatorluk lakabıyla İtalya’yı ve Fransa ile Almanya arasında 

bulunan Ren vilayetlerini (Flemenk, Belçika, Alzes ve Loren) almışlardır. Bundan 

sonra Fransa – yani Galya Almanya’dan kat’i alaka ederek müstakil hükümet 

kesilmiştir. 

Gerek Fransa, gerek Almanya biraz müddet daha Şarlman sülalesinde kalmış 

ise de sonra mezkûr sülale elinden çıkıp yerli ümerâ eline geçmiştir. Fransa’da Paris 

derebeyleri bulunan Kapet (Capet) hanedânı yerleşmiş. Almanya’da ise hükümdârlar 

derebeyleri tarafından intihâb olunmaya başlamıştır. İtalya’ya gelince orada hiçbir 

hükümet dikiş tutturamamış ve yakın vakitlere kadar tefrîka halinde kalmıştır.  

 

 

[156] 

 



 

 

122 

 

ÜÇÜNCÜ BAB 

Anglo Saksonlar 

Ahvâl-i Mütekaddime - İngiltere yahut büyük Britanya adaları Avrupa’nın 

garb tarafında kâin büyük ve münbit adalar ise de Kurûn-i Vustâ’ya gelinceye kadar 

tarihçe ehemmiyetleri olmamıştır.  Birinci Kayser Galya kıt’asını fethetmekle meşgul 

iken bir aralık Britanya’ya dahi sefer etmiş ve o vakitten beri Romanlılar mezkûr 

adalara göz dikerek yavaş yavaş onları memâliklerine ilhak etmişlerdi. Lâkin 

Atilla’nın Garbî Avrupa’ya hücumu esnasında meşhûr Ayaçius İngiltere bulunan 

Roma askerini Galya’ya getirmiş ve bir daha o tarafa asker göndermemiş olduğundan 

İngiltere adaları büyük ihtilal içinde kalmışlardı. 

İngiltere adasında Kelt (yahut Selt) cinsine mensup üç taife otururdu. 

Bunlardan Logriler (Logriens) nefs İngiltere’de Kaldiyonlar (Caledoniens) 

İskoçya’da Kambirler (Cambriens) dahi Gale prensliğinde iskân etmişlerdi. 

Logriler Romalılara tâbi olup medeni olmuşlardı ve bu sâyede memleketleri 

ma’mûrdı. Romalılara tâbi olmayıp hal-i vahşette kalmış olan Kaldoniler, Logrilerin 

servetlerine göz dikip yağma etmek için fırsat ararlardı. Şimdiye kadar Logrileri 

Kaldonilerden Roma askeri muhafaza ediyordu. Lâkin Roma askeri çekildikten sonra 

Kaldoniler Logrileri tazyike başlamışlar. Müdafaadan âciz kalmış olan Logriler dahi 

o vakit İngiltere sahillerini yağma için kayıklarla gelip gitmekte olan Saksonları 

imdada çağırmışlardır.  

Yedi Krallık - Mezkûr Sakson kavmi Cermanya cinsinden olup Muhaceret-i 

Umûmîye esnasında harekete geldikleri halde garb memâliki Franklar tarafından zabt 

olunduğu vechile o tarafa gidemeyip Şimâl Denizi sahiline kadar gelmişler ve oradan 

kayıklara vasıtasıyla denize açılıp İngiltere ve Galya ve İspanya sahillerini yağmaya 

başlamışlardı. 

Saksonlar Logrilerin davetlerini memnuniyetle kabul ederek İngiltere’ye 

gitmişler ve Kaldonileri memleketlerine kaçırmışlar. Lâkin kendileri İngiltere’ye 

imrenip hemen onu zabtetmeğe karar vermişlerdir. Bunun neticesi olarak İngiltere’de 

[157] 

 

[158] 

 



 

 

123 

 

Saksonlar tarafından dört hükümet teşkîl olunmuştur. “Kent, Esseks (Essex), Vesseks 

(Vessex), Susseks (Sussex)” (K 106). 

Saksonlardan sonra komşuları bulunan Anglo (Angles) kavmi İngiltere’ye 

dadanıp nihayet onlar tarafından dahi Saksonların şimâlinde üç kraliyet tesis 

edilmiştir. (Nortomberland, Est-Angilya, Mersiya K 38). 

Bu vechile Romalılar Saksonya’da medeniyet kesbederek ma’mûr olmuş olan 

nefs-i İngiltere kıt’ası Cermanlar’dan Anglo Sakson taiferi tarafından fetholunup 

yedi ufak hükümet teşekkül etmiştir. Lâkin işbu yedi hükümet birbiriyle uğraşmaktan 

hali kalmadıklarından cümlesi zayıf düşmüşler ve arkalarından gelip İngiltere’yi 

yağmaya başlamış olan İskandinavlar yahut Normanlardan memleketlerini muhafaza 

etmekten âciz kalmışlardır.  

Gerek dâhili ihtilalden,  gerek Normanların tecavüzlerinden sıkılmış olan 

ahâli kendi hükümdârları aleyhine isyan ederek Normanlara gâlib gelmiş olan 

Vesseks hükümdârı Egbert (Egbert)’e biat etmişlerdir. İşbu Egbert “Büyük Egbert” 

nâmıyla meşhûr olup İngiltere devletinin usûl müessesi sayılır. 

Anglo Sakson taifeleri bu sûretle bir idâre tahtına girdikleri halde dahi 

Normanların hücumlarından kurtulamamışlardır. Egbert Normanları yıldırmış ise de 

halefleri zamanında Normanlar yine avdet etmişler ve hatta İngiltere’nin bir kısmını 

zabteylemişlerdir. 

Büyük Alfred – (244 - 278) bu sırada İngiltere’de Alfred dedikleri meşhûr 

bir hükümdâr zuhûr etmiştir. Alfred (Alfred)’in bulunduğu asırda ulûm ve fünûn 

bütün bütün metruk olduğu halde kendisi pek güzel tahsil etmişti ve tabaasına tahsil-i 

ilim ettirmek için hayli mektebler açmıştır. Lâkin bir taraftan o vakitlerde kişizâdeler 

için ilim tahsil etmek mu’ayyebâttan sayıldığı cihetle kimse istekle mektebe 

gitmediği gibi, diğer taraftan gidenler dahi zihinlerinin kalınlığı cihetle bir şey 

öğrenemezlerdi. Bunun için Alfred dahi kişizâdeleri tahkîr ve tekdir ederlerdi. 

İşbu tekdirlerden dolayı Alfred’e gücenmiş olan kişizâdeler bir gün 

Normanlar ile muharebeye tutuşmuş olan Alfred’i muharebe meydanında terk ederek 

gittiklerinden dahi Alfred mağlub olmuştur.  

[159] 

 

[160] 

 



 

 

124 

 

 Bu vechile Alfred memâlikini Normanlardan muhafaza edemediğinden başka 

bir aralık taç ve tahtını dahi kaybetmiştir. Alfred bir müddet tebdil-i kıyafet ederek 

dağlarda ve ormanlarda gezmiş ve sonra bir çobanın hanesinde rençber sıfatıyla 

oturmuştur. Herkes Alfred’i ölmüş bilirdi ve kendisinin Alfred olduğunu çobanın 

karısı dahi bilmediğinden bazen ondan dayak yediği olurdu. 

 İngiltere’yi zabt etmiş olan Normanlar ahâliye pek çok zulüm ettiklerinden 

herkesAlfred’e acımaktaydı. Bunun için Alfred birden zuhûr ediverince cümlesi 

onun kumandası tahtına girerek Normanlara galebe etmişlerdir. 

Alfred Normanlıları tard ettikten sonra haydutlar gibi dâhil-i rahatını bozan 

bir takım serserileri terbiye ederek memâlikin asayişini ve emniyetini temin etmiştir. 

İnzibât o dereceye varmıştı ki güyâ altın dolusu kese kaybediği halde sahibi kesenin 

bulunup kendisine getirileceğinden emin olduğu için hiç ehemmiyet vermezdi. 

Alfred memâliki vilayetlere (Kontluklar) ve nahiyelere (Kontlar) ve belediye 

dairelerine (Komünlere) taksîm etmiş. Bunların merkezlerinde hükümet icra eden 

Kont ve müdürlerinden başka idâre ve adliye meclisleri dahi vardı. Bu meclisler 

müntahap olup müdde-i umûmî yani krallık vekili sıfatında ve Şerif (Sherif) nâmında 

yalnız bir memur-ı mahsus bulunurdu. Alfred pek güzel kanunlar tanzîm ettirmiş ve 

bu hususta Roma kanunlarıyla Angelo Saksonların eski âdetlerini esas tutmuştur. 

Alfred gerek kanunlarında, gerek ahâlinin hürriyetine riâyet ederdi. Hatta bu 

hususta “İngilizler vicdanları kadar hür olmalıdırlar” derdi. 

Avrupa’nın en eski ve en meşhûr Dârülfünûnlarından madud olan Oksford 

(Oxford) Dârülfünûnu Alfred tarafından tesis olunmuştur. 

Alfred edîp olup hayli âsâr İngiliz lisanına tercüme ettiği gibi, bir hayli 

te’lifatta dahi bulunmuştur. 

Norman Devleti – Alfred’in halefleri bulunan (Edward) ve (Atelstan) 

zamanın en meşhûr hükümdârları sayılırdı. Mesela Fransa ve Almanya kralları 

Atelstan’ın kızlarını tezevvüc etmişlerdi ve ona çok riâyet ederlerdi. Lâkin 

Edward’dan i’tibar en hükümet ile hey’et-i ruhâniye (yani papazlar) arasında 

[161] 

 

[162] 

 



 

 

125 

 

münazaa zuhûr ederek hükümet zayıf düşmüş olduğundan Normanlar tekrar baş 

göstermişlerdir. Hele Kraliçe Alfred’e kendi oğlu (Etelred)’i hükümete nâil etmek 

için hükümdâr bulunan üvey oğlu ikinci Edward’ı katlettirdiğinden İngiltere’de 

ihtilal zuhûr etmiş ve Normanlara kapı açılmıştır. 

Etelred Normanları def için pek çok akçe verip muâhede akdetmiş ise de 

akçeyi görünce Normanlar hücumlarını daha ziyâde attırmışlar. Bundan dolayı 

galeyana gelmiş olan Etelred bir gence İngiltere içinde bulunan Normanları 

katlettirmiştir. 

Umûm-i Normanların reisi sayılan Danimarka Kralı Esvanon (Suenon) 

intikam almak için külliyetli askerler ile İngiltere’ye gelip bütün İngiltereyi zabt 

etmiştir. 

İşbu Esvanonve bâhusus oğlu büyük Kanot meşhûr padişahlardan sayılırlar. 

Hele Kanot zamanında en kuvvetli ve en akıllı hükümdârdı ve hakkında heryerde 

hürmet ederlerdi. Kanot bütün Şimâl-i Avrupa’yı (İsviçye, Norveçye, Danimarka, 

İngiltere) birleştirmişti. Ve bu memleketlerin ittihâdını te’min için kendisini İngiltere 

kralı yâd ederdi. Lâkin oğulları pederlerinin yolunu tutmayıp hükümet davasıyla 

birbiriyle muharebeye tutuştuklarından İngiltere’yi kaybetmişlerdir. 

Fâtih Gülyum - Kral Etlered hükümeti kaybettiği vakit Fransa’da bulunan 

Normandiya Dükası “İblis” Robert (Diable Robert le) nezdine kaçmıştı. Orada 

dünyaya gelmiş olan ve terbiye olmuş olan oğlu Edward “vaiz” (E.Le Confesseur) 

Kanut’un vefâtından sonra İngiltere’ye avdet edip Normandiya’da topladığı asker 

vasıtasıyla hükümeti iade etmiştir.  

Edward vaiz zürriyetsiz vefât ettiği cihetle İngiltere tacına çok talip zuhûr 

etmiştir. Bunların içinde en ehemmiyetlisi olan Normandiya Dükası İblis Robert’in 

oğlu Gülyum’du. İngiltere ahâlisi Gülyum’a ecnebî nazarıyla bakarak onu 

istememişler ve İngiltere kişizâdelerinden Herald’a (Harald) biat etmişlerdir. 

Lâkin Gülyum rahat durmayıp külliyetli asker ile İngiltere’ye hücum etmiş ve 

Hastings (Hastings) mevkiinde Herald’e galebe ederek İngiltere tacını zabt etmiştir. 

[163] 

 

[164] 

 



 

 

126 

 

Bu vechile İngiltere Krallığı (Egbert ) sülalesinden (Norman) sülalesine 

geçmiştir (444). İşbu Gülyum “Fâtih” Gülyum (G.Le. Conguerant) yahut “Piç” 

Gülyum (G.Le. Batard) nâmıyla ma’rûftur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

127 

 

DÖRDÜNCÜ FASIL (DÖRDÜNCÜ BÖLÜM) 

TARİH-İ İSLÂM 

Ceziret-ül Arap - Ceziret-ül Arap denilen kıt’a Asya’nın cenûb-i garbîsinde 

bulunan bir yarımadadır. Ceziret-ül Arap eski zamandan beri Arap taifeleri ile 

meskûn olduğu halde milâdın yedinci asrına gelinceye kadar tarihçe o kadar 

ehemmiyeti yoktu. Tarihte birkaç defa nâmının zikredildiği görülmüş, o da Arap 

aşiretlerinin bazen yağma ve gâret için etrafta bulunan ma’mûr memleketler üzerine 

(Mısır’a yahut Irak’a) hücum etmelerinden dolayıdır.  

Lâkin Araplar medeniyete ve terakkîye müstait bir taifeydi ve oturdukları 

arazi iskân ve imâra uygun olsaydı şüphesiz Araplar dahi nâm kazanmış olurlardı. 

Arazi imâra elverişli değildi. Bunun için ahâlinin büyük bir kısmı aşiret halinde 

kalmıştır. 

Ceziret-ül Arap çokluk harîcinden tecâvüze de uğramamıştır. Bunun sebebi 

ise bir taraftan mezkûr kıt’anın tecâvüz eden düşmanın işine yarayacak servete malîk 

olmadığı, diğer taraftan dahi Arapların her nev’i düşmana karşı gelecek kadar şeci’ 

bulunmalarıdır. Bazen dâhilde bir takım hükûmetler teşkil olunduğu olur idiyse de 

onlarda çokluk bekâ bulmazlardı.  

Zuhûr-u İslâm - Kütüb-i Mukaddese’de defaatle zikir olunduğu üzere Hak 

Teâlâ hazretleri İbrahim (a.s.) ın zürriyetini dünyayı ıslâha memur etmiştir. İbrahim 

(a.s.)’ın zürriyeti ise iki fırkaya ayrılıp: Biri Benî İsrail, diğeri dahi Benî İsmail 

nâmlarıyla yâd olunmuşlardır. Benî İsrail Hazret-i İbrahim’in küçük oğlu İshak (a.s) 

dan, Benî İsmail dahi büyük oğlu İsmail (a.s) dan zuhûr etmişlerdir.  

İbtidâ Benî İsrail himâye-i mahsusa-i Rabbaniye tahtında bulunurdu ve 

enbiyâ-yi kiram ile rüesâ-yi izâmın kısm-ı küllîsi Benî İsrail içinden zuhûr etmiştir. 

Cenâb-ı Haktan başka dünyada bâki kimse olmadığından bir vakit gelip Benî 

İsrail kavmi dahi inkırâz bulmuş. Kendisi sâir taifelere numûne ve emsal olup âlemin 

terbiyesine hizmet edeceği yerde son vakitlerde Benî İsrail’in içine fesat dâhil olarak 

[165] 

 

[166] 

 



 

 

128 

 

kanun-i İlahinin hilafında bir takım fiil ve hareketlerde bulunmuşlar ve Hak 

Teâlâ’nın himaye-i mahsûsasından mahrum kalmışlardır. 

Benî İsrail kendilerine memur olan İsa (a.s)’a iman etmeyip bilakis eziyet 

etmeğe kıyâm ettiklerinden gazâb-ı İlâhiye şâyân olmuşlar ve Roma Kayseri Titus 

vasıtasıyla memleketlerinden tard olunup yeryüzüne dağılmışlardır. Şu kadar ki âhir 

zaman peygamberi geldiği vakit müşarünileyhin davetine icâbet etmeleri kendilerine 

tavsiye olunmuştu. 

Bu esnalar dünyanın en fena bulunduğu bir vakitti. Malûm olan dünyanın 

büyük bir kısmı Roma Kayserlerinin elindeydi. Roma’nın mezhebi manasız 

putperestlik olduktan başka ona da i’tibar olunduğu yoktu. Vâkıan bu aralık ortada 

Hristiyan mezhebi intişâra başlamış ise de Hz. İsa’dan Kelâmullah olan İncil-i Şerif 

nüshası kalmayıp Havariyyun İncil diyerek birbirine muhalif dört kitap 

neşrettiklerinden imanı takviye için kâfi değildi ve Benî Adem içinde gerçekten 

tarîk-i hidayete sâlik olmuş insan görünmüyordu. 

İşte bu vakit idi ki Cenâb-ı Allah Benî İsmail kavmini ileri sürmüş ve Benî 

Âdem’in tarîk-i hidayete avdeti için rehber olmak üzere Hazret-i Hatemül Enbiya 

Muhammed-ül Mustafa (s.a.v) efendimizi memur eylemiştir. 

Benî İsmail - İbrahim (a.s) zevcesi Sare’nin kıskançlığı üzerine cariyesi 

Hacer’den doğmuş olan İsmail (a.s) ı Hicaz tarafına göndermiş ve birkaç defa kendisi 

dahi mahdumu ile görüşmek üzere ol canibe azîmet etmiş hatta bir defasında Hazret-i 

İsmail ile beraber Beytullah olan Kâ’be’yi bina eylemişti.  

Hz. İsmail (a.s) ile zürriyeti Kâ’be civarından ayrılmamışlar ve git gide 

çoğaldıklarından Kureyş kabilesi yâd olunmuşlardır.  

Kureyş kabilesinin asılları necip olduğu gibi selâbet ve terbiyeleri dahi 

umum-i Arabistan taifelerinin terbiyelerine faik olduğundan umûm indinde pek 

büyük i’tibarları vardı. Kureyşliler Arapların içinde lisanlarının fesahati ile dahi 

meşhûrdurlar. Bunun için Arabistan içinde zuhûr eden şuara ve üdeba eserlerini 

Kureyşin söylediği lisan üzere tanzîm ederlerdi.  

[167] 

 

[168] 

 



 

 

129 

 

Zaman-ı Cehallet’te bile Arapların Beytullah’a hürmet ve riâyetleri vardı ve 

seneden seneye Kâ’be’yi ziyaret için gelirlerdi. Bu cihetle dahi sahib-i Kâ’be âd 

olunan Kureyş’in nüfûz ve i’tibarları vardı.  

Cenâb-ı Hakkın Benî Âdem’in tarîk-ı selamete avdeti husussunda rehber 

olmak üzere nübüvvet ve risâlet ile taltif eylemiş olduğu zât-ı kerim işbu Kureyş 

kabilesinin en necîb ailesine mensuptu. 

Hazret-i Hatem’ül Enbiyâ (s.a.v) - Muhammed-ül Mustafa (s.a.v) efendimiz 

Kureyş kabilesinin reisi bulunan Abdulmuttalib’in torunu ve Abdullah’ın oğluydu. 

Kendisi Milâd-ı İsa’nın beş yüz yetmişinci senesinde Rebiü’l Evvel’in on ikinci günü 

Mekke-i Mükerreme’de pederinin hanesinde dünyaya gelmiştir.  

Pederi Abdullah velâdet-i saadetten evvel, vâlidesi Âmine dahi velâdetten altı 

sene sonra irtihâl ettiklerinden Hazret-i Peygamber-i Zişân efendimiz büyük pederi 

Abdulmuttalib’in himayesi tahtında bulunurdu. Sekiz yaşında iken Abdulmuttalib 

dahi vefât ettiği cihetle Hazret-i Ali’nin pederi Ebu Tâlib vâsi olmuştur. Hazret-i 

Peygamberin sinni daha küçük iken bile kendisinin fevkalâde bir zât olduğunu ima 

eder bazı ahvâli müşahede olunurdu ve herkes bu halini söylerdi. Fazla olarak bir 

takım vukuat dahi bunu haber veriyordu. İşbu vukuât içinde en meşhûr olan (Şakk-ı 

Sadr ) ve (Kefer) vak’alarıdır. 

Şakk-ı Sadr vak’ası efendimiz daha sabî olup Benî Sa’d kabilesinden olan 

sütannesinin yanında iken vâki’ olmuştur. Yani bir gün akranları olan karye 

çocukları ile dışarıda oynarken bir zât gelip Hazret-i Peygamber’in göğsünü yarmış 

ve bazı ameliyat icra eylemiş. Bunu beraber oynayan çocuklar görüp haber vermişler 

ve koşup gelenler kimseyi bulamamışlar ise de Hazret-i Muhammed’i baygın 

bulmuşlardır. 

Kefer vak’asına gelince Şam seferine giden Ebu Talib seyahate gayet meraklı 

olan Hazret-i Peygamber’i beraber alıp giderken Şam çöllerinde bulunan Kefer nâm 

manastıra uğramışlar. Orada bulunan Bahira nâm bir rahip âhir zaman 

peygamberinde bulunması lazım gelen bazı alâmâtın Hazret-i Muhammed’de 

 [169] 

 

[170] 

 



 

 

130 

 

bulunmasından bahisle Şam’a azîmetin tehlikeden hâli olmadığını beyan etmiş ve 

oradan geri çevirmiştir.  

Tabiat ve ahlakı dahi emsalsiz olup daha genç yaşında “El-Emin” lakabına 

nâil olmuştu ve bu münasebetle Kureyş ağniyasından Hazret-i Hatice’nin umûr-i 

idâresine memur edilmiştir ki sonra Hazret-i Hatice kendisine varmıştır. 

Rüya-yı sadıka sûreti ile Cebel-i Hira’da vahiy nüzûl ettiği vakit Hazret-i 

Peygamber-i Zişan kırk yaşındaydı. 

Ramazan-ı Şerif’in on yedinci Pazartesi günü Hazret-i Cebrail-i Emin Cenâb-

ı Allah tarafından ferman-ı risalet getirmiş ve (İkra’ Bismi Rabbik…ila âhir) âyet-i 

kerîmesi nazil olmuştur. O sırada yerden bir pınar (Pinar) hâsıl olup Hazret-i Cebrail 

marifeti ile resm-i tahâret ve abdest ve sonra iki rekât namaz icra ve ta’lim olunmuş 

namazda Cebrail imamet eylemiştir. 

Hazret-i Peygamber-i Zişan efendimiz Cebel-i Hira’dan hanesine avdet ile 

vak’ayı Hazret-i Hatice’ye nakledince Hazret-i Hatice hemen imana gelmiştir. 

Hazret-i Hatice’yi müteakiben Hazret-i Ebubekir es-Sıddık ile Hazret-i Ali el-

Murtaza dahi iman etmişlerdir.  

İntişâr-ı Din-i Mübîn- Hazret-i Peygamber-i Zîşân efendimiz ibtidâ şeâir-i 

İslâmiyeyi Ashâbı-ı Kiram ile beraber hafiyen icra ederdi. Lâkin bu hususta vâki’ 

olan emr-i İlâhi üzerine halkı alenen İslâm’a –yani tarîk-i hidayete davet etmeğe 

başlamıştır. 

Evvel-i emirde Kureyş erkânı Hazret-i Peygamber’in davetine karşı 

muamele-i şedidede bulunmamışlar. Lâkin hürmet ettikleri putlara riâyetsizlik 

gördüklerinden galeyâna gelip Ebu Talip’ten bunun men’ini talep eylemişlerdir. Bir 

müddet sonra Kureyş erkânı Hazret-i Ömer el-Faruk ile Hazret-i Hamza bin 

Abdulmuttalib’in izhâr-ı iman etmeleri üzerine ehl-i imanın çoğalıp kuvvet 

bulmalarından havf ederek ezâ ve cefâya başlamışlardır. 

Bunun üzerine Hazret-i Peygamber Ashâb-ı Kirâm’a Habeş’e hicret için 

müsaade etmiş ve bu sırada Ebu Tâlip ile Hazret-i Hatice vefât ettiklerinden kendisi 

[171] 

 



 

 

131 

 

dahi Medine-i Münevvere’ye hicret etmiştir. Bu hicre bi’setin on üçüncü senesi 

Rebiü’l Evvelinde ve tarih-i milâdın fi 17 Temmuz sene 622 de vâki’ olmuş ve işbu 

Hicret vak’ası Ehli İslâm tarafından re’si tarih ittihâz olunmuştur. 

Hazret-i Peygamber Medine ahâlisi tarafından hüsn-i kabul olunmuş ve 

ahâlinin çoğu az müddet içinde imân eylemişlerdir. 

Kureyş kabilesi Hicret-i Nebeviye’den pek ziyâde müteesir olmuşlar. Çünkü 

İslâm’ın bütün Arabistan’a neşir olunacağına artık şüpheler kalmamıştı. Hâlbuki o 

vakit Medine’nin merkez olması muhtemeldi. Bunun için daha Ehl-i İslâm 

çoğalmazdan evvel iş görelim diyerek Kureyşiler Medine üzerine hücum ve tecâvüze 

başlamışlardır. Bundan gazavat zuhûr etmiştir ki en meşhûr olanlar Bedir, Uhud, 

Hendek vesâiredir. Bedir Gazası’nda müşriklerin reisi bulunan Ebu Cehil ile hayli 

mu’teberân telef olduğu gibi, esir düşmüş olan Abbas ibn-ül Muttalip ile Akil bin Ebî 

Talip İslâmiyet’i kabul eylemişler. Bunun üzerine müşriklerin reislerinden Ebu 

Leheb bin Abdulmuttalib müteessiren vefât etmiştir. 

Artık Din-i Mübîn her tarafa doğru intişâra başlamış. Kureyşiler dahi 

mukavemet edemeyeceklerini anlayıp sulha tâlib olmuşlar. Akd olunan “Sulh-i 

Hudeybiye” mûcibince Kureyşiler neşr-i imana muhalefet edemeyeceklerdi. 

Hicretin yedinci senesinde Hazret-i Peygamber Ehl-i İslâm ile Mekke üzerine 

hareket ederek cüz’i muhasaradan sonra feth etmiş ve Kâ’be-i Şerife’yi putlardan 

tathîr eylemiştir. Bu putlar üç yüz altmış kadardı. 

Hicretin onuncu senesinde Hazret-i Peygamber yüz yirmi dört bin âdem ile 

hac eylemiş ve on birinci senesinde Ashâb-ı Kirâm ile vedalaştıktan sonra irtihâl 

etmiştir. 

Hazret-i Peygamber’in Kasım, Abdullah, İbrahim nâmlarında üç nefer zükûr 

ve Zeynep, Rukiye, Ümmü Gülsüm, Fatıma nâmlarında dört nefer ünâs evladı 

dünyaya gelmiş ise de Hazret-i Fatıma’nın maadası Hazret-i Peygamber’den 

mukaddem vefât ettikleri gibi zürriyet dahi bırakmamışlardır. Hazret-i Fatıma ise 

Hazret-i Ali’nin zevcesi olup Hazret-i Hasan ile Hazret-i Hüseyin’i tevlid etmiştir. 

[172] 

 

[173] 

 



 

 

132 

 

Hulefa-yi Raşidîn - Hazret-i Peygamber-i Zişan efendimizin irtihâlinden 

sonra Ashâb-ı Kirâm ictima’ ile umûr-u İslâm’ı ne yolunda idâre etmek lazım olduğu 

hakkında müzakere etmişler ve müminlerin emiri olmak üzere bir “Halife” intihâb 

edilmesine karar vermişlerdir. İntihâb olunan halife Hazret-i Ebu Bekir es-Sıddık’tı. 

Hazret-i Ebu Bekir Kureyş kabilesinin en zenginlerinden bulunduğu halde ilk 

evvel İslâmiyet’i kabul etmiş ve malını fukaraya dağıtmıştı. Ve Hazret-i 

Peygamber’e olan hulûs-u sadâkati cihetiyle “Sıddık” lakabına nâil olmuştu. Hazret-i 

Peygamber’in hastalığı esnasında Hazret-i Ebu Bekir cemaate imamete memur 

edilmişti. Bu dahi kendisinin halife intihâb edilmesi için işaret-i mahsusa makamında 

tutulmuştur. 

Ebubekir zamanında Arabistan’da Tuleyha ve Müseylemet-ül Kezzab 

nâmında nübüvvet davacıları zuhûr ederek büyücek gâile çıkarmışlar ise de Halid bin 

Velid’in kumandası tahtında olarak gönderilen asâkir-i İslâm marifetiyle perişan 

edilmiştir. Bundan sonra Halid Irak üzerine gönderilip orada dahi bir takım 

muzafferiyetlere nâil olmuştur. Lâkin bu sırada Şam üzerine gönderilen diğer bir 

mücahidin fırkası Şark Kayseri Heraklius’un orduları tarafından tazyîk 

olunduğundan Halid bin Velid Irak’tan koşup Şam’da bulunan Ebu Ubeyde’nin 

imdadına yetişmiş ve orada Kayser’in ordularını perişan eylemiştir. Neticesi olarak 

Şam-ı Şerif muhasara edilmiştir.  

Bu sırada Hazret-i Ebu Bekir es-Sıddık vefât etmiştir (13). Hazret-i Ebu Bekir 

es-Sıddık Efendimizin vefâtı üzerine Hazret-i Ömer el-Faruk efendimiz (13-23) 

halife intihâb olunmuştur.  

Hazret-i Ömer zamanında memâliki İslâmiye bir devleti muazzama olmuştur. 

Ebu Ubeyde az müddet içinde Suriye kıt’asının fethini ikmâl etmiş ve iki üç kere 

büyük ordu ile gelmiş olan Kayser Heraklius’u perişan edip kaybettiği vilayetleri 

iade hususunda onu me’yus bırakmıştır.  

Amr bin As Ebu Ubeyde tarafından Filistin üzerine gönderilip az müddet 

içinde o taraf dahi Kudüs-ü Şerif ile beraber feth olunmuştur. 

[174] 

 

[175] 

 



 

 

133 

 

Kudüs’ün fethi günü Hazret-i Ömer efendimiz orduda hazır bulunup resmen 

şehre girdiği vakit ahâliyi taltif etmiş ve idâre-i İslâmiye tahtında kemâl-i huzur ve 

rahatla yaşayıp mallarını ve canlarını ve ırzlarını muhafaza edeceklerini ve 

kendilerinden ziyâde vergi ve resm alınmayacağını bildirmiştir. Zaten ehl-i İslâm her 

fethettikleri memâlikin ahâlisini himâye-i pederâne tahtına alıp her nevi taarruzdan 

muhafaza ederlerdi. Ekseriya Hristiyan bulunan ahâli dahi bunun için adalet-i 

İslâmiye ve ahkâm-ı şer’iyeye meftûn olup hemen İslâmiyet’i kabul ederlerdi. 

Amr bin As Arz-ı Filistin’den Mısır’a gidip az müddet içinde Mısır 

memâlikini dahi feth eylemiştir. Şam’da bulunan Ebu Ubeyde dahi artık Kayser’in 

korkusu kalmayınca Irak üzerine gidip ibtidâ Irak-ı Arabî’yi fethetmiş ve sonra Irak-ı 

Acemî -yani İran üzerine hücum etmiş. Ebu Ubeyde muharebenin birinde şehit 

olduğu cihetle yerine Sa’d bin Ebi Vakkas geçerek yine gazaya devam olunmuş ve 

hemen bütün İran istilâ edilmiştir. 

İran cesim bir kıt’aydı ve muhafazası müşküldü. Hâlbuki orada dahi 

durmayıp daha ileri gidilmek mukarrerdi. Binaenaleyh Hazret-i Ömer İran için üss-i 

hareket olmak üzere Basra ve Kûfe şehirlerini bina ettirmiştir. 

Hazret-i Ömer’ül Faruk efendimizin şehadeti (?) üzerine Hazret-i Osman 

efendimiz (23-25) halife intihâb olunmuştur.  

Hazret-i Osman’ın hilâfeti esnasında bir takım dâhili karışıklıklar zuhûr 

etmiştir ki neticesi olarak ümmette tefrika zuhûr etmiş ve bir hayli müddet Hey’et-i 

İslâmiyenin ittihâdına halel vermiştir. 

Kureyş kabilesi zuhûr-i İslâm esnasında iki büyük fırkaya ayrılmıştı. 

Bunlardan biri Benî Haşim fırkasıydı ki Abdulmuttalip ve Peygamber-i Zîşân 

efendimiz bu fırkadandılar. Diğeri Benî Ümeyye fırkasıydı. Kureyş içinde riyâset 

Hâşimîlerde olduğu halde efendimizin mezheb-i cedîdi olan din-i İslâm’ı tervic 

buyurması üzerine Hâşimilere gücenmiş olan Kureyşliler riyâset-i Benî Ümeyye 

efradından Ebu Süfyân’a vermişlerdi. 

Sonra Benî Ümeyye dahi dâhil olmak şartıyla umûm-i Kureyşiler dîn-i 

Mübîni kabul ettikleri vakitlerde bile bu adâvet kaybolmamıştı. İşte bunun içindir ki 

[176] 

 



 

 

134 

 

Benî Ümeyye erkânından olan Hazret-i Osman’ın halife intihâb edilmesi üzerine 

Hâşimîlerden bir gürûh şikâyete başladıkları gibi, Benî Ümeyye gürûhu dahi bazı 

şımarıklıklarda bulunup şikayâtın artmasına sebep olmuşlardır. Bir de akrabasından 

bulunduğu için Hazret-i Osman tarafından kâtib-i hususi ta’yin olunan hîlekâr 

Mervân bin Hakem’in melânetleri üzerine ahvâl daha fenalaşmıştır. 

Ezcümle Mervân’ın iltimâsı üzerine (s.a.v.) efendimiz tarafından nefy edilmiş 

olan pederi Hakem Medine’ye getirildiği gibi, Mervân’ın vasıtasıyla ta’yin olunan 

valiler dahi envâ’-i tecâvüzâtta bulunurlardı. Bunun için Mısır ve Kûfe ve Basra 

ahâlisi Medine’ye gelip “ya hilâfeti terk et, yahut Mervân’ı bize teslim et” diyerek 

Hazret-i Osman’ı tazyîk etmişler ve sonra hanesini basıp şehit eylemişlerdir. 

İşbu vak’a-i müellime ise iki fırka beyninde olan adâveti büsbütün teşdid 

ederek büyük gâileyi mûcib olmuştur. 

Hazret-i Ali - Hazret-i Osman’ın şehâdeti üzerine Hazret-i Ali el-Murtaza 

efendimiz (35-41) halife intihâb olunmuş ise de bazıları hilâfeti tasdik etmemişler, 

bazıları Hazret-i Osman’ın kanını isteriz bahanesiyle muhaliflere karışarak harbe 

kıyâm etmişler. Hatta Hazret-i Aişe-i Sıddıka, Hazret-i Talha, Hazret-i Zübeyr dahi 

bunların içindeydi. Vâki’ olan “Cemel” Muharebesinde Hazret-i Ali gâlib olmuş ve 

Talha ile Zübeyr hazarâtı şehit olmuşlar ise de fitnenin arkası kesilmemiş çünkü Benî 

Ümeyye gürûhunun reisi bulunan Şam valisi Muaviye bin Ebu Süfyan kıyâm ederek 

kendisine hayli taraftar peydâ etmiş ve hayli memleketler zabt eylemiştir. 

Hazret-i Ali ile Muaviye beyninde zuhûr eden muharebe çok zaman imtidâd 

etmiş lâkin bir netice çıkmamıştır. Nihayet iki hakem vasıtasıyla davâ-yı fâsıl 

ettirmeğe karar verdikleri halde Amr bin As’ın desisesi üzerine bunun dahi netice-i 

hasenesi görülmemiştir. 

Bunun için memâlikin bir ciheti Hazret-i Ali’nin, diğer ciheti dahi 

Muaviye’nin taht-ı idâresinde kalmıştır. 

Hazret-i Ali’nin şehadetinden sonra mahdumu Hazret-i Hasan efendimiz 

hilâfeti Muaviye’ye terk edince bir müddet memalik-i İslâmiye birleşmiş ise de 

Muaviye’nin oğlu Yezid’in “Fâcia–ı Kerbelâ” gibi azîm cinayetler meydan getirmesi 

[177] 

 

[178] 

 



 

 

135 

 

üzerine yine ümmetin bir kısmı ayrılıp Hazret-i Abdullah bin Zübeyr’i halife 

tanımışlardır. Abdullah bin Zübeyr Hulefa-yı Raşidîn’in en sonrakisidir. 

Emeviler Devri (41-128) - Muaviye bin Ebu Süfyan Hazret-i Ömer 

efendimiz zamanında Şam valisi ta’yin olunup yirmi sene kadar valilikte bulunmuş 

ve gerek fütûhât, gerek hüsn-i idâre ile herkesin teveccühünü kazanmıştı. Muaviye 

Ebu Süfyan’ın oğlu ve vahiy kâtibi (?) olduğundan dolayı pek büyük i’tibar 

kazandığı gibi, dirâyet ve fetâneti cihetiyle her fırsattan istifâde ederdi. Bunun için 

Hazret-i Osman’ın şehâdeti üzerine müşârünileyhin kanını talep etmek bahanesiyle 

Hazret-i Ali aleyhine kıyâm etmekten çekinmemiştir. 

Muaviye yirmi sene kadar daha Şam’da hükümdâr sıfatıyla ve halife 

unvanıyla kalmış olduğundan zamanında Şam kıt’ası dünyanın en ma’mûr memâliki 

kesilmiştir. 

Muaviye’nin oğlu Yezid Kerbela mevkiinde Hazret-i Hüseyin efendimizi 

gaddarâne şehit ettirdiği için halkın Muaviye hakkındaki teveccühünden mahrum 

kalmış ise de hükümeti muhafaza edebilmiştir. 

Yezidin oğlu ikinci Muaviye’den sonra Mervan bin Hâkem ve ondan sonra 

Mervan’ın oğlu Abdülmelik riyâsete geçmişlerdir. 

Abdülmelik devrine gelinceye kadar dâhili fitneden dolayı Ehl-i İslâm hârice 

bakacak vakit bulamamıştır. Lâkin Abdülmelik devrinde seraskeri bulunan meşhûr 

Haccac-ı Zâlim envâ’-i gadarlarla muhalifîn fırkasını mahvetmiş ve Hulefa-yı 

Raşidin’in âhiri bulunan Hazret-i Abdullah bin Zübeyr’i şehit eylemiş olduğundan 

dâhildeki karışıklıkların önü alınmış her taraftan harîce tecâvüz olunmuştur. 

Musa bin Nusayr ve Tarık bin Ziyad’ın taht-ı kumandalarında bulunan bir 

ordu Şimâl-i Afrika’yı fethettiğinden sonra Sebte Boğazı’ndan Avrupa kıt’asına 

geçerek İspanya yani Endülüs kıt’asını fethettikleri gibi, ordunun biri Vustâ-yı 

Asya’da Ceyhun nehrini geçmiş, diğeri dahi İstanbul’u muhasara eylemişti. 

[179] 

 

[180] 

 



 

 

136 

 

Bu fütuhât Abdülmelik’in oğulları Velid ve Süleyman devirlerinde devam 

etmiş ise de Süleyman’dan sonra gelen Emeviyye mülûku safâ ve saltanata 

müstağrak olup devlet umûruna bakmadıklarından devlet inkırâza yüz tutmuştur. 

Zaten Ümmet-i Muhammedîyye Emevîlerin evlad-ı Resul’e karşı irtikâb 

ettikleri gadrdan dolayı kendilerinden müteneffir olup hiçbir vakit ısınamamış 

olduğundan zikrolunduğu vechile kuvvetlerine halel gelince hemen memâlikin her 

tarafında itaatsizlikler müşahede olunmağa başlamıştır. 

Ahâli hilâfetin evlâd-ı Resul’e meşrût olduğu iddiasında idiyse de evlâd-ı 

Resul’den davâ-yı hilâfetle ortaya çıkıp Emeviyyelerin elinden hükümeti alacak 

kimse zuhûr etmediğinden Benî Haşim fırkasından Hazret-i Resul-i Ekrem’in emmisi 

Hazret-i Abbas’ın küçük torunları hurûc ile pek çok kan döktükten sonra hilâfeti ve 

saltanatı Emevilerin elinden almışlardır. 

Emevilerden on dört hükümdâr zuhûr etmiş ve saltanatları seksen yedi sene 

imdad etmiştir. Mülûk-i Emeviyye içinde sekizincileri bulunan Ömer bin 

Abdülaziz’den başka halkın teveccühünü kazanmış olan kimse yoktu. 

Abbasîler Devri ( 128-636) - Millet-i İslâmiye içinde zuhûr eden fitne ve 

fesâd Emeviyye gürûhunun idâre-i umûra gelmesiyle başlayıp kanun-i İlâhi olan 

şeriat-ı mutahharenin ahkâmına gayr-i muvafık pek çok harekâta meydan açılmış ve 

o vakitten beri fesâdın önü bir türlü alınamadığı gibi, Emeviler dahi riyâsette bâki 

kaldıklarından ümmette de garip bir itikad hâsıl olmuştu. Bu itikad ise Emeviyye 

hanedânının uğursuzluğuna olan itikattı. 

Bunun için Ebu Müslim-i Horasânî gibi bazı kibarların teşvîk ve delâletiyle 

evlâd-ı Abbas’tan Ebu’l Abbas hilâfet davasıyla ortaya çıkıp Emeviyyelerin âhiri 

bulunan Mervân-ı “Himâr” dan hükümeti zabt ettiği vakit herkes fitne ve fesâd devri 

kesilip Hazret-i Ömer devri gibi bir devr-i asayiş ve saadet ihdâs  olunduğu 

itikadında bulunmuştu. 

Lâkin Ebul Abbas “es-Seffah” lakabından kurtulamayacak kadar kan dökmüş, 

resmen affettikten sonra sözünde durmayıp ihaneten seksen doksan kadar Emeviyye 

hanedânı efradını katlettirmiş, Emeviyye nâmıyla ma’rûf olduğu için Şam’daki cami-

 [181] 

 



 

 

137 

 

Emeviyye’yi âhir ittihaz ettirmiştir. Bu yolda saltanata başlamış olan Abbasîler Ebu 

Müslim’i bila sebep katl etmek ve Hazret-i İmam-ı A’zam’ı tahkir etmek gibi çirkin 

harekâta devam etmiş olduklarından şaşırmış olan Ümmet-i Muhammedîye onlardan 

dahi yüzünü çevirmiştir. Bunun için hilâfet-i Abbasiye devri dahi fesat ve ihtilal 

içinde geçmiştir.  

Yalnız ilk Abbasîlerin ve bâhusus ikincisi bulunan Ebu Cafer el-Mansur 

(132-154) ile beşincisi bulunan Harun er-Reşid’in (165-187) zaman-ı hilâfetleri 

oldukça parlaktı. 

Ümmet içinde bir takım fırkalar zuhûr etmişti. Bu fırkalar ile münazaaları 

yavaş yavaş askere dahi sirâyet etmeğe başladığından Harun er-Reşid’in oğlu 

(Mu’tasım) böyle askere güvenilmez fikriyle elli bin kadar Türk askeri alıp onlardan 

hassa askeri nâmıyla bir ordu teşkîl etmiştir. 

Asker için ilk evvel hamiyet ve gayret-i milliye lazım olup bunlar ise para ile 

satın alınmak mümkün olmadığından yağma ve gârete mail ve henüz şeair-i 

İslâmiyeden bîhâber olan Türklerden teşekkül eden ordu Roma’daki “Pretoryan” 

ordusu gibi fesat ocağı kesilmiştir. Yavaş yavaş idâre-i memâlik halifelerin elinden 

çıkıp işbu askere kumanda eden Türk ümerâsına geçmiştir. Bu ümerâ dahi resmen 

(emirü’l-ümerâ) yâd olunurlardı. 

Bazen valiler ve emirler emir-ül-ümerâların hükümetlerini tanımayıp isyan 

ederler ve halife tarafını iltizam iddiasıyla ortalığı ihtilale boğarlardı. Lâkin bundan 

dahi fenalıktan başka bir şey hâsıl olmazdı. Çünkü az çok muvaffak olup bir vilayeti 

zabt ettiği halde halife taraftarlığı tasasında bulunan zât halifeyi unutup müstakil 

emir sıfatıyla zabt ettiği memâliki idâre ile meşgul olurdu. 

Bu sırada büyük Türkistan’da bulunan Türkler memâlik-i İslâmiyenin bu 

ihtilalini fırsat sayıp hududu tecâvüz ile bir takım emâretler tesis etmeğe başlamıştır. 

Bu vechile memâlik-i İslâmiye için müteaddit hükümetler zuhûr ederek 

ittihâttan eser kalmamış ve hükümet iktidardan mahrum kalmıştır. Bu devir tevârihte 

“Tavâif-i Mülûk” devri nâmıyla maruftur. 

[182] 

 

   [183] 

 



 

 

138 

 

Bunun için Cengiz Han’ın Tatarları memâlik-i İslâmiyeye tecâvüz ettikleri 

vakit asla mukavemet olunamayıp koca Devlet-i İslâmiye bir sadmede yıkılmıştır. 

Abbasiye devrinin bir iyi ciheti varsa o da ulûm ve fünûnun fevkalâde 

terakkîsi maddesidir. Abbasîler ulemâ ve hükemâyı himaye ederler ve mektepler ile 

medreseler tesis eylerlerdi. Bu sâyede maarif-i dünyaya intişâr ederek bugünkü 

medeniyetin bir gün evvel meydana gelmesine yardım olunmuştur. 

Abbasîlerin tesis ve tezyin etmiş oldukları Bağdat şehri medeniyet hususunda 

dünyanın pâyitahtı makamındaydı ve bir milyondan ziyâde nüfus ve on binden 

ziyâde mektebi hâviydi. 

Evlad-ı Cengiz’den (Hülagü) Han Bağdat’a gelip halife Musta’sım Billah’ı 

evlat ve iyaliyle katl ve Bağdat’ı tahrip ettiği vakit hanedân-ı Abbasîye’den yalnız bir 

zât kurtulup Mısır’a iltica etmiş ve Mısır’da hükümet eden Türk köleleri onu ve 

evladını halife tanımışlardır. Lâkin bunların kuru nâmlarından başka ehemmiyetleri 

yoktu. 

Padişah-ı Osmanî Yavuz Sultan Selim hazretleri Mısır’ı fethettiği vakitten 

i’tibaren hilâfet-i İslâmiye hanedân-ı celilü’l-unvan Osmaniye’ye intikal eylemiştir. 

Tevâif-i Mülûk - Abbasîye devrinin âhirinde memâlik-i İslâmiye içinde 

zuhûr eden hükümetlerin meyânında en meşhûr olanlar şunlardır: 

Endülüs’te yani İspanya’da: İspanya Devlet-i Emeviyyesi, 

Mağripte (Cezayir, Fas, Tunus) Benî Ağleb Devleti, 

Mısır’da ve Trablus’ta: İbtidâ Fatımiyye Devleti sonra Köleler Hükümeti, 

Türkistan’da –Benî Saman Hükümeti  

Horasan’da –Benî Tahir, Benî Leys Hükümetleri, 

Afganistan’da -Sebüktekin Devleti, 

[184] 

 



 

 

139 

 

Irakeyn ile Anadolu da –Âl-i Büveyh, Âl-i Selçuk, Âl-i Cengiz devletleri ve 

en sonra Timur Devleti, 

Bunların içinde dahi ayrıca zikre şâyân olanlar şunlardır: 

Endülüs’teki Emeviyye Devleti–Abbasîlerin zuhûru esnasında hanedân-ı 

Emeviyye efradını katliam ettikleri vakit yalnız onlardan birini- yani Abdurrahman 

bin Hişam bin Abdülmelik’i tutamamışlardı. İşbu Abdurrahman Sahra-yı Kebir’de 

ihtifa ederek Emeviyyelerin aleyhinde olan şiddet ve adâvet gevşeyinceye kadar 

kalmıştır. 

Yukarıda zikr olunduğu üzere çok şeyler me’mul etmekte bulunan ümmet 

Abbasîlerin ilk harekâtını beğenmediğinden dökülen bunca kanın beyhûde yere 

döküldüğü fikrine zâhib olmuş ve Emeviler’e acıyanlar eksik olmamıştır. Bâhusus 

Emeviler marifetiyle feth olunmuş olan Endülüs’ün ahâlisi Abdurrahman’ın sağ 

olduğunu haber alınca hemen onu Endülüs’e dâvetle biat etmişlerdir. 

Bu vechile teşekkül eden Endülüs Devlet-i Emeviyyesi iki yüz yetmiş beş 

sene kadar bekâ bulmuş ve on altı hükümdâr saltanat sürmüştür. 

Sekizincileri bulunan Abdurrahman-ı Sâlis zamanın en meşhûr hükümdârıydı. 

Bu Abdurrahman emirü’l müminin yâd olunduğundan Endülüs Devleti bundan sonra 

hilâfet unvanını almıştır. 

Emeviler zamanında Endülüs dünyanın en ma’mûr ve medeni bir köşesiydi. 

Endülüs’ün mektepleri ve Endülüs’ün ulemâsı Avrupa’ya ulûm ve fünûn neşr 

etmişler ve bu vechile büyük hizmetler eylemişlerdir. Lâkin mutaassıp Avrupa bu 

asra gelinceye kadar bunun kadrini bilmemiştir. 

Nihayet Endülüs’e dahi fesat dâhil olup Emeviyye Devleti munkarız olunca 

orada dahi tevâif-i mülûk zuhûr etmiş. Lâkin tevaif-i mülûk ile beraber şimâl 

tarafında Avrupa Ehl-i Salîb’i sayesinde Kastilya, Aragonya, Navar nâmlarınyla 

birkaç Hristiyan imareti zuhûr etmişti. Birbirleriyle harbe tutuşmuş olan tevaif-i 

mülûk bunları müdahaleye davet etmeğe başladıklarından bunlar dahi yavaş yavaş 

tavsi’-i hudut ederek en sonra bütün Endülüs’ü zabt etmişlerdir. 

  [185] 

 

[186] 

 



 

 

140 

 

Bu sırada İspanyolların Araplar hakkında izhâr ettikleri vahşetler ise tarihte 

pek nadir görülmüş vahşetlerdendir. 

Emeviler zamanında Kurtuba ve İşbiliye şehirleri birer milyon nüfusu 

haviydi. 

Âl-i Büveyh – İran’ın Deylem kıt’asında –yani Bahr-i Hazar sahilinde sakin 

Büveyh nâmında bir odun hamalının üç oğlu olup üçü de gönüllü sıfatıyla askere 

dâhil olmuşlar ve memâlikin karışıklığı esnasında çabuk terakkî ederek ibtidâ birer 

vali sonra birer hükümdâr kesilmişlerdir. 

Bunlardan “İmadüddevle”Ali İran’ın cenûb tarafında diğeri “Rüknüddevle” 

Hasan İran’ın şimâlî tarafında birer hükümet teşkîl ettikleri esnada “Mu’izzüddevle” 

Ahmet Bağdat’ı fethederek Halife Müstekfî Billâh’ı hal’ etmiş Mutî li-Emirillâh’ı 

halife, kendisini dahi Emir-ül- Emir ilan etmiştir. 

İş bu vechile hamal Büveyh’in oğulları memalik-i İslâmiyeyi taht-ı idâreye 

almışlardır. 

Bunlardan on yedi hükümdâr zuhûr etmiş ve yüz yirmi sene kadar hükümet 

sürmüşlerdir. Bunların elinden hükümeti alan evlâd-ı Selçuk’tan Tuğrul beydir. 

Âl-i Selçuk - Türkistan’dan gürûh gürûh tecâvüz eden bunca Türk tavâifi 

içinde Selçuk bin Yukak nâm bir zâtın taht-ı kumandasında olarak gelen fırkadan 

başka hüsn-i niyetle gelen görülmemiştir. 

Selçuk Türkleri (ki Osmanlıların ecdatları dahi bunların içindeydi) Şeref-i 

İslâm ile müşerref olup memâlik-i İslâmiye dâhilinde rahat oturmak fikriyle aldıkları 

ruhsat üzerine hududu geçmişlerdi. Bunlar galebelik olup istediklerini zorla almaya 

muktedir oldukları halde kemâl-i sadâkatle hareket etmeleri cümlenin nazar-ı 

dikkatini ve muhabbetini celp etmiştir. Selçukîler kendileri tecâvüz etmedikten başka 

arkalarından tecâvüz eden Türklerden bir müddet memâlik-i İslâmiyeyi bile vikâye 

etmişlerdir. Lâkin bir müddet memâlik dâhilinde oturduktan sonra ortalığı istiâb 

etmiş olan fesat bunlara dahi sirâyet etmiştir. 

[187] 

 



 

 

141 

 

Selçuk’un torunlarından Tuğrul Bey (426-431) hükümet davasıyla kıyâm edip 

ibtidâ Gaznevîlere galebe etmiş ve sonra garba doğru yürümüştür. Tuğrul Bey bütün 

İran ve Irak kıt’alarını fethettikten sonra Bağdat’a gelip Âl-i Büveyh elinden emirü’l 

ümerâlık mesnedini dahi zabt etmiştir. 

Selçukîler yavaş yavaş üç devlete münkasım olmuşlar: En büyüğü İran 

Devlet-i Selçukiyyesiydi ki Emirü’l Ümerâlık mesnedi bunlara aitti. İkincisi Kirman 

Devlet-i Selçukiyyesi, üçüncüsü dahi Rum Devlet-i Selçukiyyesidir. Selçukiyye 

sultanlarının içinde en meşhûr olanlar Alparslan (432-451), Melikşah (451-471), 

Kılıçarslan (471-495) dırlar. İran Devlet-i Selçukiyyesi on dört nefer hükümdâr 

görmüş ve yüz elli sene bekâ bulmuştur. Kirman’da on bir nefer hükümdâr gelmiş, 

memâlik-i Rum’da dahi on beş nefer hükümdâr gelmiş ve devlet iki yüz otuz beş 

sene bekâ bulmuştur. 

Rum Devlet-i Selçukiyyesinin inkırâzı üzerine Anadolu’da on bir kadar 

müstakil emâret zuhur etmiştir ki küçücük Osmanlı emâreti bunların içindeydi. 

Cengiz Devleti - Cengiz Devleti Çin kıt’asının şimâlîinde bulunan büyük 

sahralarda gezen Tatar ve Moğol taifeleri içinde zuhûr eden Cengiz Han yahut 

Timuçin tarafından tesis olunmuş bir devlettir. 

Cengiz’in pederi zaten büyük bir serkerdeydi. Cengiz iki avucu kan ile dolu 

bulunduğu halde dünyaya gelmiş olduğundan bunun dünyayı zabt edeceğine hüküm 

edilmiş ve bu sebepten küçüklüğünde terbiyesine ziyâdesiyle dikkat olunmuştur. 

Pederinin vefâtı üzerine Cengiz Han hükümeti ele alınca (581) hemen tevsi’ine 

kıyâm ile şarkân Bahr-i Muhît-i Kebir’e, garben Avrupa kıt’asına, cenûben Çin ile 

Türkistan’a kadar tevsi’ etmiştir. Vakt-i mezburda Asya kıt’ası üç büyük devletin 

elindeydi. Bunlar dahi Çin, İslâm ve Tatar devletleridir. 

Cengiz artık harbten usanıp bu devletlerle hoş geçinmek istemiş ve onlarla bir 

takım muâhedeler akd eylemiştir. 

Vakt-i mezbûrda Hilâfet-i Abbasîye inkırâz halinde olup memâlik tevâif-i 

mülûka kalmıştı. Tataristân’a bitişik olan Türkistân kıt’ası dahi o vakit Harzem şahı 

[188] 

 

[189] 

 



 

 

142 

 

“Kutbettin” Muhammed’în elindeydi. Cengiz Han işbu Sultan Muhammed ile akd-i 

muâhede etmişti. 

Lâkin bir taraftan Sultan Muhammed’in vezirlerinden biri Tatar tüccarlarının 

malını gasp ederek muâhedenin ahkâmını bozduğu gibi sultan Muhammed’e 

gücenmiş olan Halife (en-Nâsır li-Dinillâh) dahi Cengiz Han’ı Sultan Muhammed 

üzerine davet eylemiştir. Bunların neticesi olarak Garbî Asya’ya Tatarların bir 

tecâvüzü vâki’ olmuştur ki şiddet ve vahşeti şimdiye kadar vâki’ olan tecâvüzleri 

unutturmuştur. 

Cengiz orduları Türkistan’ı zabt ettikten sonra şehirleri ve kasabaları 

yakmışlar ve insanları kesmişlerdir. Bir iki ay zarfında dünyanın en ma’mûr köşesi 

bulunan Vustâ-yı Asya yangın harâbesine dönmüştür. 

Cengiz Han bununla kanaat edip geri dönmüş ise de oğulları muharebeye 

devam ederek hemen dünyayı dehşet içinde bırakmışlardır. 

Büyük oğlu Cuci Han şimdiki Rusya kıt’asını zabt ederek “Altınordu” yahut 

“Kıpçak Devleti” nâmıyla ma’ruf olan devleti tesis eylemiş, oğullarının biri Çin’i 

zabt etmiş, diğeri Vusta-yı Asya’da bir devlet tesis ederek mezkûr devlete kendi 

nâmı olan “Çağatay” nâmını vermiştir. 

Lâkin memâlik-i İslâmiye en ziyâde torunları zamanında mutazarrır olmuştur. 

Bunlardan Hülagü Han cesim ordularla Bağdat’a kadar gelip Bağdat’ı fetih ve tahrip 

ve halife ile beraber ahâlinin çoğunu katl-u idam eylemiştir. Hatta Tatar 

vahşîlerinden kitaplar olsun kurtulamamış, bunların bir kısmı yanmış, kısm-ı diğeri 

Dicle’ye atılmıştır.  

Hülagü dahi garpta “İran Devlet-i Cengiziyyesi” nâmıyla ma’ruf bir devlet 

teşkîl edip Tebriz şehrinde ikamet etmiş ve Şark Kayserine varıncaya kadar bütün 

mülûku vergiye mecbur etmiştir (637). 

İran Devlet-i Cengiziyyesi seksen sene kadar bekâ bulmuş ve yedi hükümdâr 

zuhûr eylemiş. Bunların üçü putperest, dördü dahi Müslümandır. İçlerinde en meşhûr 

[190] 

 

[191] 

 



 

 

143 

 

olan sultan Mahmut Han nâmıyla tarih ve edebiyat kitaplarında meşhûr olan Gazan 

Han’dır. 

Timurlenk – Cengiz Devleti’nin inkırâzı üzerine şark kıt’ası sahipsiz kalmış 

ve bu sebepten olarak emsalsiz karışıklıklar vâki’ olmuştur. Bu hal meşhûr 

Timurlenk’e kadar devam etmiştir. 

Timur “ortalıkta icrâ olunan cinâyetler mücâzât-ı İlahiyeyi celp edecek 

raddeyi bulmuştur, ben dahi mücâzâ-ı İlâhiyenin vasıtasıyım” diyerek ortaya çıkıp 

(758) dünyayı alt üst etmiştir. 

Timur Vustâ-yı Asya ile Şarkî Avrupa’dan başlayıp Anadolu ve Mısır 

kıt’alarına kadar gelmiş ve orada bulunan yüzlerce küçük hükümetleri mahvetmiştir. 

Bu hareketi esnasında Timur Cengiz’i unutturacak derecede vahşetler icra eylemiştir. 

İsfahan’da yetmiş bin insan kafasından kal’aler yaptırmış, Hindistan’da yüz 

otuz bin kişiyi bir işaret ile kestirmiş, tekbir ve tahlil ile Halep ve Bağdat şehirlerini 

tutuşturmuştur. Timur bu kadar vahşetler icra etmekle beraber yine kendisine 

memur-i İlahi süsü verirdi. 

O vakit Timur’a boyun eğmeyen yalnız Sultan Yıldırım Beyazıt Han vardı. 

Onun için bir takım mağdurlar Sultan Beyazıt nezdine iltica ile onu Timur aleyhine 

tahrik ettikleri gibi, bir takımı dahi Timur tarafına gidip onu Devlet-i Osmaniye 

üzerine tahrik ederlerdi. Bunun neticesi olarak beyinlerinde muharebe zuhûr etmiş ve 

Ankara civarında vâki’ olan muharebede asâkir-i muâvenenin ihâneti cihetiyle Sultan 

Beyazıt Han mağlup ve esir olmuştur (872). 

Timur’un teşkîl ettiği devlet çabuk inkırâz bulmuş ve şark kıt’ası Ankara 

Vak’asından sonra az müddet zarfında kendini toplamış olan Devlet-i Aliyye-i 

Osmaniye ile yeni zuhûr etmiş olan İran Devlet-i Safeviyyesi elinde kalmıştır. 

 

 

 

[192] 

 



 

 

144 

 

BEŞİNCİ FASIL (BEŞİNCİ BÖLÜM) 

Garbî Avrupa Devletleri 

Garbî Roma memâlikini harb ettikten sonra üzerine konmuş olan 

Cermanlardan Papalar kendilerine mûtî’ bir devlet teşkîl etmek ve o devlete Roma 

devleti süsünü vermek fikriyle umûmi Barbarları Şarlman’ın idâresi tahtına cem’ 

etmişlerdi. Lâkin Şarlman’ın vefâtından sonra vâki’ olan karışıklıklar esnasında 

böyle bir tasavvurun kâbil-i icra olmadığı anlaşılmış olduğundan şimdilik öyle bir 

fikirden vazgeçmişlerdi. Bunun için Şarlman’ın halefleri “Verdun Muâhedesi” ile 

devleti kat’iyyen üç kısma taksîm ettikleri vakit Papalar dahi seslerini 

çıkarmamışlardır. 

Verdun Muâhedesi mûcibince teşekkül eden üç devletten Fransa bir müddet 

sonra Şarlman zürriyetinin elinden kurtulup dâhilinde bulunan beylerden birinin taht-

ı idâresine girmiş. Almanya keza yerli beylerin taht-ı idâresine girmiş ise de 

hükümdârın her vakit derebeyler tarafından intihâb olunması âdet hükmüne 

girdiğinden Fransa’da olduğu gibi Almanya’da müstakil bir sülâle yerleşmemiş ve bu 

sebepten olarak Almanya muntazam bir devlet şeklini alamamıştır  

İtalya ise büsbütün hükümetten mahrum kalıp ufak beyliklere bölünmüş ve 

iktidardan düşmüştür. 

 

 

 

 

 

 

 

[193] 

 

[194] 

 



 

 

145 

 

BİRİNCİ BAB 

Almanya Krallığı ve İmparatorluğu (289-831) 

Yeni Hükümet – Almanya’da Şarlman sülalesinin âhir-i hükümdârı bulunan 

“Bebek” Lui’nin vefâtı üzerine umûm-i Almanya derebeyleri birleşip müzakere 

ettikten sonra bundan böyle Almanya hükümdârlarının umûm-i beyler tarafından 

intihâb olunacaklarına karar vermişler ve kararın neticesi olarak Frankonya dükası 

Konrad’ı (Conrad) kral ilan eylemişlerdir. Almanya beylerinin bundan maksatları 

güyâ kendi nüfûz ve iktidarlarını arttırmak ve kralları kendilerinin minnetleri 

tahtında bırakmaktı. Filhakika intihâb usûlünden dolayı Almanya’da kavi bir 

hükümet yerleşememiş ve Almanya bir hayli asırlar ehemmiyetsiz kalmıştır. 

O vakit Almanya dâhilinde büyük ve nüfûzlu olan derebeylerin en mühimleri 

Saksonya, Frankonya, Baverya, Şvabya ve Bohemyadir. 

Kral intihâb olunan Birinci Konrad müddet-i saltanatınca hükümet davasında 

bulunan Saksonya dükası “Avcı” Henri ile uğraşmıştır. 

Konrad Henri’den kendi hükümetini vikâye edebilmiş ise de haleflerinin bu 

yolda muvaffak olacaklarından emin olmadığından derebeylere kendisinden sonra 

Henri’nin kral intihâb olunmasını tavsiye etmiştir. 

Kral intihâb olunan Avcı Henri zaman-ı idâresini Almanya hududuna yeni 

gelmiş olan Macarlar ile muharebeler içinde geçirmiş. Macarlar ibtidâ galip olup 

Henri’yi vergi vermeye mecbur etmişler ve on sene kadar vergi almışlar ise de en 

sonra vâki’ olan muharebede Henri Macarları perişan ederek vergiden kurtulmuştur. 

Mukaddes Roma İmparatorluğu  -Henri’nin oğlu ve halefi Birinci Oton 

(Othon) tarihte İmparator “Büyük Othon” nâmıyla meşhûrdur. Büyük Oton 

Macarlara kat’i surette galebe ederek Almanya’yı tecâvüzlerinden kurtarmış, 

İtalya’ya sefer ederek Şimâli İtalya’yı feth ve Roma imparatorluğu tacıyla 

Lombardiya krallığı tacını zabt eylemiştir. Bu yolda iade olunan Roma 

İmparatorluğu “Almanların Mukaddes Roma İmparatorluğu” nâmıyla maruftur.  

[195] 

 

[196] 

 



 

 

146 

 

Almanya hükümeti (402) senesine kadar Saksonya sülalesi elinde kalmış. Bu 

sülalenin son hükümdârı bulunan ikinci Henri’nin zürriyetsiz vefâtı üzerine Almanya 

derebeyleri toplanıp Frankonya kontu bulunan Konrad’ı (Conrad)  imparator ve kral 

ilan eylemişlerdir. 

İşbu Konrad ile oğlu üçüncü Henri devirlerinde Almanya hükümeti pek 

kuvvetliydi. Hatta imparatorlar kendilerini umûm-i Hristiyanların hâkimi bilen 

Papaları bile taht-ı itaatte tutarlardı. Lâkin bu ahvâlden dil-gîr olmuş olan Papalar 

üçüncü Henri’nin oğlu Dördüncü Henri zamanında intikamlarını almışlar ve 

imparatorluğu tahkir etmişlerdir. 

İmparatorluk ve Papalık - Kendilerini Hazret-i İsa (a.s.)’ın “lâyuhtî 

vekilleri” yâd eden Papalar Garbî Roma İmparatorluğu inkırâz bulduğu vakit 

kendilerini umûm-i garb-i Hristiyanlarının şeriksiz reisleri görmüşler. Papalar bütün 

gayretlerini sarf ederek bu riyâseti kaybetmemek istemişler ve hatta bir hayli müddet 

hükümdârları bile taht-ı itaatte tutmuşlardır. 

Lâkin mürûr-i zaman ile rüesâ-yı ruhâniye zevk ve sefâya dalıp ve saltanat-u 

sefahate alışıp ahlak ve i’tibarlarını bozdukları ve maksad-ı asliyelerini unuttukları 

gibi Papayı intihâb etmek hakkına malîk olan Roma şehri ahâlisi dahi o hakkı 

Almanya İmparatoru Büyük Oton’a terk etmiş olduklarından İmparatorlar Papaları 

hal’ ve nasb etmek derecesinde iktidar sahibi olmuşlardı. 

Hükümdârlarda bu iktidarı gören rüesâ-yı ruhâniye Papaların muvafakatlarını 

almaksızın İmparatorlardan her nevi mesnetler almaya başlayıp Papa’dan ziyâde 

İmparatora itaat gösterdiklerinden telaşa düşmüş olan Papalar bu ahvâle nihayet 

vermek için münasip bir fırsatta muntazır olmuşlardır. Bu fırsat Dördüncü Henri’nin 

sabâveti esnasında bulunmuştur. 

Papa’nın emriyle Koloniye Metropoliti bulunan Hanon (Hanon) Henri’yi ve 

vasi sıfatıyla hükümeti idâre etmekte bulunan vâlidesini Ren nehri kenarında bulunan 

sarayına davet ederek nehirde gezdirmek bahanesiyle Henri’yi kaçırıp kal’alerin 

birinde hapsetmiş ve Henri nâmına olarak memâliki idâre etmeğe başlamıştır. Bu 

[197] 

 

[198] 

 



 

 

147 

 

sırada Papa olmuş olan meşhûr Yedinci Greguar yahut Hildebrand dahi hey’et-i 

ruhaniyeyi esasen ıslâh etmeğe kıyâm etmiştir. 

Hildebrand bir dülgerin oğlu olduğu halde manastıra çekilip tahsil-i ilim 

etmiş ve malûmatı sayesinde Papa Dokuzuncu Lui’nin nazar-ı dikkatini celp ederek 

Roma’da büyük bir memuriyet kazanmıştır. Hildebrand gayet metin ve anûd bir 

âdem olup hiç kimseye meydan vermezdi ve müsteşâr sıfatıyla Papalığın umûrunu 

deruhte ettiği vakit Papaları dahi nüfûz-ı tahtında tutardı. 

Şimdiye kadar Papalar Roma ahâlisi tarafından intihâb olunurlardı. 

Hildebrand cahil ahâlinin Papalık gibi bir mesnede münasip bir zât intihâb etmek için 

iktidarları kâfi olmadığı iddiasıyla en büyük rüesâ-yı ruhâniyeden mürekkeb bir 

meclis teşkîl ederek Papa intihâb-ı salahiyetini mezkûr meclise vermiştir. 

Rüesâ-yı ruhâniye bir vakitten beri servet ve saltanata meyletmişlerdi. 

Yedinci Greguar bu meylin çoluk çocuk sahibi olmalarının neticesi olduğundan ve 

zaten memuriyet-i ruhaniye pek mühim ve ağır olup çoluk çocuk gâilesi o 

memuriyetin hüsn-i ifâsına mani’ bulunduğundan bahisle rüesâ-yı ruhaniye için 

teehhülü men’ etmiştir. Teehhül-ü memnûiyeti İncil-i Şerif’e müstenid olmadığından 

papazlar şikâyet etmeğe başlamışlar ise de anûd Hildebrand ile başa çıkamamışlardır. 

Rüesâ-yı ruhâniye krallardan “Len” tarîkiyle (?) beylikler alarak krallara 

bende olmağa başlamışlardı. Papa ise rüesâ-yı ruhaniye için Papa’dan başka bir 

kimseyi âmir tanımak caiz değildir diyerek bunu dahi men’ etmiştir. 

İmparator Dördüncü Henri bülûğa erip hürriyetini iade ettiği vakit papaların 

işbu harekâtını tasdik etmeyip yine papazlara Len usûlü üzere beylikler vermeye ve 

papazlardan sadâkat yemini talep etmeğe devam edince Papa Greguar dahi Henri’nin 

aleyhine kıyâm ile onu aforoz (?) etmiştir. 

İmparator Henri bunun üzerine Almanya beylerini Papa’nın aleyhine 

muharebeye davet etmiş ise de Almanya beyleri aforozlu olan hükümdâra itaat etmek 

caiz olmadığını ve Henri bir sene zarfında bu aforozdan kendini kurtarmadığı halde 

diğer bir imparator intihâb edeceklerini beyan eylemişlerdir. 

[199] 

 

[200] 

 



 

 

148 

 

Bu vechile derebeyler tarafından terk olunmuş olan Henri yalnız olarak 

İtalya’ya gitmiş ve kış günü tövbekârlara mahsus bir kıyafete girip yani başı açık ve 

ayakları çıplak olduğu halde üzerine uzun bir gömlek giyerek Papa’nın nezdine gidip 

ayağına kapanmış ve bu sûretle aforozdan kurtulmuştur.  

Bundan sonra Henri kendisini terk eden derebeyleri birer birer te’dip etmiş ve 

yeniden asker toplayıp artık Papa’nın ikinci aforozuna bakmaksızın Roma’ya gelerek 

Papa’yı hal’ ve tart etmiş ve diğerini ta’yin ettirmiştir. Lâkin bir müddet sonra yeni 

Papa derebeylerden başka Henri’nin oğlunu dahi pederinin aleyhine kaldırıp Henri’yi 

mağlup etmiş ve sonra hal’ ettirmiştir. Henri mahbeste vefât ettiği gibi, aforozlu 

olduğu için vefâtından sonra dahi papaların garazı ile ahâlinin taassub-i 

beliyyelerinden kurtulamamıştır. Yani altı sene kadar defin olunmayıp olduğu yerde 

çürümüştür. 

Henri’nin oğlu ve halefi Beşinci Henri dahi papalarla uyuşamamış o da birkaç 

kere aforoz edilmiş ve birkaç defa papaları mağlup etmiştir. Nihayet her iki taraf bu 

çirkin mücadeleden usanmış olduğundan “Vorms (Worms) Konkordatı” denilen bir 

muâhede ile barışmışlardır.  

İşbu muâhede mûcibince imparatorlar umûr-u ruhâniyeye müdahale etmekten 

vazgeçmişler. Lâkin diğer taraftan papalar dahi papazların bir takım şerait ile 

İmparator’dan beylik almalarına müsaade eylemişlerdir. 

İşbu muharebeler tarihte “Envestitor Muharebeleri” (sebep?) nâmıyla 

meşhûrdur. 

Hohenştaufen Sülalesi – Beşinci Henri’den sonra Almanya İmparatorluğu 

Şvabye (Suabiya) dükası bulunan Konrad Hohenştaufen (Hohenstaufen)’e 

verilmiştir. Baverya ve Saksonya beyliklerine malîk olup Almanya’nın en büyük 

derebeyi bulunan “Mağrur” Henri (H.Le.Superbe) hükümet davasıyla Konrad 

aleyhine kıyâm ederek büyük bir gâile çıkarmıştır. 

Bütün Almanya beyleri iki taraf olmuşlardı. Konrad taraftarlarına Hibelin 

(Hibelin) Henri taraftarlarına dahi Guelf (Guelf) derlerdi. Bu münazaalar sonra 

İtalya’ya dahi geçerek birkaç yüz sene devam etmiş ve pek çok kan dökülmesine 

[201] 

 

[202] 

 



 

 

149 

 

sebep olmuş. Lâkin İtalya’da mezkûr fırkalar “hal-i hazır” ve “hürriyet” taraftarları 

rengini almıştır. 

Hohenştaufen sülalesinin en meşhûr hükümdârları Konrad’ın halefi Frederik 

Barbaros (530-568) ile torunu ikinci Frederiktir. İkisi de hüsn-i idâre ile ahâlinin 

muhabbetini kazandıkları halde papalar ile hoş geçinememişlerdir. 

Şimâlî İtalya çoktan beri resmen Almanya imparatorluğuna tâbiydi. Lâkin bir 

taraftan Papaların teşvîki, diğer taraftan dahi bu esnada zuhûr eden Ehl-i Salîb’ten 

dolayı şark ile kesb edilen münasebât-ı ticariye ve onun neticesi olan servet ve iktidar 

sayesinde şimâlî İtalya’da bulunan Venedik, Ceneviz, Milan vesâire şehirler istiklal-i 

kesbederek birer cumhuriyet teşkîl etmişlerdi. Hohenştaufen sülalesi bu 

Cumhuriyetleri taht-ı itaate almak istedikleri için Papalar ile bozuşmuşlardır. 

Papalar mezkûr sülale ile o kadar uğraşmış ve onlara karşı o kadar garaz 

bağlamışlardır ki mahvolduğunu görünceye kadar rahat durmamışlardır. Papalar 

Hohenştaufenları Almanya İmparatorluğu’ndan mahrum bırakmak ile dahi kanaat 

etmemişlerdir. 

Hohenştaufenların âhiri bulunan Genç Konrad’ın validesi münasebetiyle 

Siciliteyn hükümetine malîkti. Papa mezkûr hükümeti Fransa Kralı (Mukaddes) 

Leon‘un birâderi Şarl Anju’ya verdiği gibi, hukuk-i meşruasını vikâye için kıyâm 

eden Konrad’ın Şarl tarafından tutulup cânî gibi idam olunduğu vakitte dahi sesini 

çıkarmamıştır. 

Hohenştaufen sülalesinin inkırâzıyla Almanya’da “fasıla-i saltanat” vâki’ 

olmuştur. 

 

 

 

 

[203] 

 



 

 

150 

 

İKİNCİ BAB 

Fransa Krallığı 

Kapet Sülalesi – Fransa’da Şarlman sülalesinin âhir-i hükümdârı bulunan 

“Tembel “ Lui’nin vefâtı üzerine kralın ikametgâhı bulunan Paris şehrini hâvi olan 

“Fransa Dükalığı” sahibi olup hayli vakitten beri “Mayordum” sıfatıyla hükümeti 

idâre etmekte bulunan Huk Kapet (Huk Capet) kendini kral ilan ettirmiş (365) ve bu 

vechile hükümet Kapet sülalesine geçip hemen vakt-i hazıra kadar mezkûr sülâle 

elinde kalmıştır. 

Huk Kapet Fransa tahtına cülûs ettiği vakit Fransa’nın ahvâli pek fenaydı. 

Bütün memâlik derebeyliklere bölünmüştü. Beyler ise istiklâle mâil olup 

bâhusus daha bir gün evvel kendileri ile hem mertebe bir derebey bulunan Huk 

Kapet’e itaat etmeye ve ona ibrâz-ı sadâkat eylemeye tenezzül etmiyorlardı. 

Hatta cenûbi Fransa Huk Kapet’in krallığına karşı protesto ederek bir hayli 

müddet hükümetini tanımamışlar. Lâkin Huk Kapet’in dirâyeti gayet makul olan 

mesleği, haleflerinin dahi onun tuttuğu politikadan ayrılmamaları, gerek Fransa’nın 

intizâm bulmasını, gerek Kapet hanedânının i’tibar ve iktidar kazanmalarını mûcib 

olmuştur. 

Huk Kapet için derebeylere kendi krallığını tasdik ettirmek kâfi değildi. 

Çünkü tasdikten sonra dahi hükümü ancak Fransa Dükalığı dâhilinde câri olup 

harîcine geçmeyecekti. Resmen kralı kral tanıyan derebeyler haddi zatında birer 

hükümdâr olup darb-ı sikke, ilân-ı harb, akd-i sulh, tanzim-i kavânîn gibi müstakil 

hükümdârlara mahsus hareketlerde bulunabilirlerdi. 

İşbu derebeyleri hükümetin şan ve nüfusuna uymaz bu gibi hareketlerden 

men’ için kıyâm etmek hakikât-i halde derebeylerin imtiyazlarına tecâvüz eylemek 

demekti. Bunun için hükümet dahi o yola gittiği halde bir şey kazanamayacaktı. 

Bu halde Huk Kapet memâlikin ahvâl-i umûmiyesinden ziyâde Fransa 

Dükalığı’nın ahvâlini düşünerek daima mezkûr dükalığı büyütmek için çareler arardı. 

Fransa Dükalığı kaideten krallık tacıyla beraber büyük oğluna intikâl ederdi. Huk 

[204] 

 

[205] 

 



 

 

151 

 

Kapet ile halefleri veliaht bulunan oğullarını evlendirdikleri vakit Fransa Dükalığına 

komşu olan derebeylerden birinin kızını alırlar ve cihaz makamında (zamanın 

âdetince) kız için birkaç kasaba ve nahiye isterlerdi. Bu yolda alınan nahiyeler ise 

müebbeden Fransa Dükalığına ilhak olunup bir daha ayrılmazdı. Bu yolda Fransa 

Dükalığı gide gide tekmîl derebeyleri yutarak şimdiki Fransa hududunu bulmuş 

ancak o vakit muntazam hükümet haline girmiştir. Lâkin bu hal birden bire vâki’ 

olmayıp birkaç asır zarfında vâki’ olmuştur. 

Huk Kapet’in halefleri bulunan Birinci Robert, Birinci Henri, Birinci Filip 

gürültülü muharebelerde ve tehlikeli teşebbüslerde bulunmayıp Huk Kapet gibi el 

altından iş görmeye ve Fransa derebeyliğini büyütmeğe devam etmişlerdir. Lâkin 

Birinci Filip’in oğlu Altıncı -yahut Şişman Lui kendini o kadar kuvvetli görmüştür ki 

birkaç derebeyliği cebren zabt ederek umûm-i derebeyleri kabartmıştır. Lui vâki’ 

olan muharebelerde muzaffer olduktan başka vefâtından evvel oğlu Lui için bütün 

cenûbî Fransa’ya malîk olan Akitanya Dükasının kızını alarak mezkûr kıt’ayı dahi 

Fransa Dükalığına ilhak ettirmiştir. Şu kadar ki bu Lui Yedinci Lui nâmıyla cülûs 

ettiği vakit bu kadar kıt’alara malîk olan zevcesini bıraktığı gibi, İkinci Ehl-i Salîb 

seferine dâhil olarak devletin erkânı olan Fransa gençlerini Şam çöllerinde lüzumsuz 

yere kırarak esasen memâliki sarsmıştır.  

Yedinci Lui’in oğlu Filip August (558-601) Fransa’nın en büyük 

hükümdârlarından sayılır. Dâhili ve harîci muharebelerde muzaffer olarak Fransa’ya 

şan kazandırmış, kanunlar vesâire tesisât eylemiş devletin binasını tahkim etmiş, 

mektepler ve Darül Fünûnlar açarak maarife hizmet etmiş güzel binalar ile pâyitahtı 

bulunan Paris şehrini tezyin eylemiştir. 

Filip bir vakitten beri kralına tâbi olan Normandiya Dükalığını zabt etmiş 

olduğundan İngiltere Kralı (Jean Santer) Almanya İmparatoru Dördüncü Othon ile 

ittifak ederek Fransa üzerine hücum etmiş ve bu yolda Fransa’yı büyük tehlike içinde 

bırakmıştı. Lâkin Filip August Lil şehri civarında vâki’ olan “Bouvines” 

Muharebesi’nden gayet parlak bir muzafferiyete nâil olarak âlemi hayret içinde 

bırakmıştır. Bu muzafferiyet âlemin nazarında Fransa’nın ehemmiyetini arttırmıştır. 

[206] 

 

[207] 

 



 

 

152 

 

Filip’in oğlu Sekizinci Lui şâyân-ı zikir bir eser bırakmamıştır. Onun oğlu 

Dokuzuncu Lui ise  “Mukaddes” Lui nâmıyla meşhûrdur ve ahâlinin en ziyâde 

muhabbetine muzaffer olmuş bir kraldır. Saltanatın ilk nısfında Fransa memâliki 

hemen şimdiki hududunu bulmuş iken Lui mecnunane Salîb Muharebelerine kıyâm 

ederek gerek kendi başına, gerek Fransa’ya büyük felaket getirmiştir. 

Lui’in oğlu üçüncü Filip babasına imtisâlen Salîb Muharebeleri’ne kıyâm ile 

İspanya Araplarıyla hayli uğraşmış ise de bir semere görmemiştir. 

Fransa menfaatine yakışmaz bu gibi muharebelere Dördüncü yahut “Güzel” 

Filip nihayet vermiştir. Güzel Filip gayet cesur, gayyûr ve bununla beraber hîlekâr ve 

entrikacı bir hükümdârdı. Otuz sene (663-692) den ibaret olan saltanatı esnasında 

dâhilde bulunan derebeylerin kâffesini taht-ı itaate almış ve Fransa’da bulunan 

İngiltere müstemlekâtını zabt eylemiştir. Şu kadar ki Filip Papa’yı gücendirip 

aforozuna (?) dûçâr olmuştur. 

Lâkin Filip aforozundan korkmayıp memurlar vasıtasıyla Papa’yı hal’ 

ettirmiş ve kendine mûtî birini Papa intihâb eylemiştir. Dünyaya hüküm etmek 

azminde bulunan Papalar bu yolda Fransa kralına tâbi olmuşlar. Hatta Fransa kralının 

talebi üzerine Roma’yı terk edip Fransa’da kâin Avinyon şehrine gelmişler ve yetmiş 

sene kadar Avinyon’da ikamet eylemişlerdir. Bu vak’a tarihte “Babil Esâreti” (?) 

nâmıyla maruftur. Filip işbu hareketiyle İmparator Dördüncü Henri vak’asından beri 

şımarmış olan Papaları terbiye etmiştir. 

Filip’in oğulları bulunan (Onuncu Lui) ve (Beşinci Filip) ve (Dördüncü 

Şarl)’ın zürriyetsiz vefâtları üzerine hükümet Kapet sülalesinin ikinci şeceresi 

bulunan Valova (Valois) hanedânına geçmiştir (706). 

Yüz Sene Muharebesi - Fransa Kralı Güzel Filip’in oğulları zürriyetsiz vefât 

edince Fransızlar yine o hanedâna mensup olan (Filip de Vallois)’i kral ilan etmişler 

ise de Güzel Filip’in torunu  -yani kızı Elizabeth’in oğlu bulunan İngiltere kralı 

üçüncü Edvard hükümet davasıyla Fransa üzerine kıyâm etmiştir. Vak’a garâbet 

cihetiyle Edvard Filip Vallois’ten daha yakın idiyse de Fransa usûlünce hükümet 

[208] 

 

[209] 

 



 

 

153 

 

İngiltere’de olduğu gibi kadınlara geçmediğinden taç davasına hakkı yoktu. Şu kadar 

ki Edvard’ın muharebe etmesine başka sebepler daha vardı. 

Vaktiyle Normandiya Dükası bulunan Gülyum ve bir müddet sonra Anjou 

(Anjon) Kontu bulunan (Henri Plantagenet) İrs tarîkiyle İngiltere tacına nâil 

olmamışlardı. Kendileri müstakil kral sayıldıkları halde Fransa’da bulunan 

beyliklerden dolayı resmen Fransa kralına tabi olmuşlardı yani Fransa kralını  

“Süzeren” (?) tanımaları lazım geliyordu bunlar Fransa kralına arz-ı sadâkat etmeyi 

kibirlerine sığdıramadıkları gibi Fransa kralları dahi mezkûr beyleri ellerinden almak 

için bunları kışkırtırlardı. 

Bâhusus Henri Plantagenet Yedinci Lui’in terk etmiş olduğu Elenora’yı 

alarak Cenûbî Fransa’da beş on beyliğe daha hâkim olduğundan Fransa kralları 

İngiltere krallarının kuvvetlerinden korkmağa başlamışlardı. Bunun için var 

kuvvetlerini sarf ederek beylikleri birer birer zabt etmekteydiler. İngiltere kralları 

dahi çoktan beri bunun için Fransa aleyhine hırslanmaktaydılar. 

Şimdi dahi İngiltere kralı Edward son Fransa krallarına (Filip Vallois)’den 

daha yakın olduktan başka Filip’ten ziyâde Fransa’da beyliklere malîk olduğundan 

onun tercih olunmasından dolayı canı sıkılarak hemen Fransa üzerine kıyâm etmiştir. 

Bu sûretle açılan muharebe yüz seneden ziyâde devam etmiştir (715-828). 

Muharebe ibtidâ Fransa için pek fena sûrette gitmiştir. İngiltere Kralı Edvard ile oğlu 

veliahdı bulunan Prens Edvard büyük ve şanlı muzafferiyetlere nâil olarak 

Fransa’nın büyük bir kısmını istilâ etmiştir. Bâhusus Prens Edvard “Kara Prens” Le 

Prince Noir nâmıyla ortalığa dehşet vermiştir. Bu sıralarda vâki’ olan muharebelerin 

içinde en meşhûr olanları Kresi (Crecy) ve Puvatya (Poitier) muharebeleridir. 

Puvatya Muharebesi’nde Fransa Kralı Jan Kara Prens eline esir düşmüştür. 

Bir aralık Prens Edvard ile Kara Prens vefât ederek İngiltere orduları 

muktedir kumandanlardan mahrum kalmış, Fransa’da ise Şarl akîl nâmıyla meşhûr 

olan Beşinci Şarl (742-858) ile Du Guesclin (Duguesclin) nâmında bir kumandan 

Fransa’nın perişan ahvâlini tasfiye ederek nihayet İngilizlere galebe etmiştir. Lâkin 

bunların vefâtından sonra İngiltere kralları bulunan Dördüncü ve Beşinci Henri 

[210] 

 

[211] 

 



 

 

154 

 

Fransızlara kat’i sûrette galebe ederek Paris ile beraber hemen bütün Fransa’yı zabt 

etmişlerdir. 

Zaten bu sırada Fransa zâdegânı (Armanyak ) ve (Burginyon)  nâmıyla iki 

fırkaya ayrılmış olup galebe olan Burginyonlar hükümetin İngiltere krallarına 

geçmesini iltizam ettiklerinden Fransa’dan hemen ümit kalmıştı. Asıl Fransa Kralı 

bulunan Yedinci Şarl elinde yalnız (Tor) ve (Porj) ve (Orliyan) şehirleriyle 

Novahaysinden başka bir şey kalmamıştı ve Orliyan muhasara tahtında olup 

halâsından dahi ümit yoktu. 

Ahvâl böyle iken Fransa’da Jeanne Darc nâmında fevkalâde bir kız zuhûr 

ederek Fransa’yı halâs etmiştir. Fransızlar Jeanne Darc’ı bir memur-i mahsus-i İlâhî 

makamında bilerek gayrete geldikleri halde İngilizler Jeanne şeytan memuru 

nazarıyla bakarak korkarlardı. En sonra Jeanne Darc İngilizlerin eline geçip ateşte 

yakılmış ise de bundan dolayı ahvâl değişmeyip iş İngilizlerin Fransa’dan el 

çekmeleri ile bitmiştir. 

İşbu muharebenin son vakitlerinde iki tarafı barıştırmak için (Aras) şehrinde 

Avrupa hükümdârlarının vekillerinden mürekkeb bir kongre ictima’ eylemiştir ki bu 

ictima’ birinci olduğu için şâyân-ı dikkattir. 

Yüz Sene Muharebesinden Fransa kemâl-i şan ile kurtulmuş. Hâlbuki birkaç 

defa bekâsı bile tehlikede kalmıştı. Fransa Kralı Yedinci Şarl ile oğlu On Birinci Lui 

Yüz Sene Muharebesi’nde düşman tarafını iltizam etmeleri ile itham ederek pek çok 

derebeyleri beyliklerden mahrum bırakmışlar. Zaten bu sırada esliha-i nâriye yani top 

ve tüfenk zuhûr etmiş olduğundan derebeyler hükümete karşı durmaktan aciz 

kalmışlardır. ( sebep?) 

İngiltere’de ise bâhusus bunca muvaffakatlardan sonra mağlup olan hükümet 

ahâlinin nazarından düşmüş ve bunun neticesi olarak “İki Gül Muharebesi” nâmıyla 

tarihte meşhûr olan dâhili karışıklıklar vâki’ olmuştur. 

 

 

[212] 

 



 

 

155 

 

ÜÇÜNCÜ BAB 

İngiltere Devleti 

Normandiya Sülalesi - Yukarıda görüldüğü üzere zürriyetsiz vefât eden vâiz 

Edvard’dan sonra İngiltere hükümeti Normandiya Dükası “Fâtih” Gülyum’a intikal 

etmişti (444). Fâtih Gülyum ile İngiltere’ye giden askerin kısm-ı a’zamı öteden 

beriden toplanmış serserilerden ibaretti. Gülyum bunlardan bazılarını İngiltere’de 

büyük beyliklere nâil ettiğinden İngilizler pek ziyâde dil-gîr olmuşlardır.  

İngilizler öteden beri gayret-i milliye ile meşhûrdurlar. Hâlbuki Fâtih Gülyum 

İngilizlerin usûl ve âdâtına ve lisânlarına riâyet etmeyip Fransız usûlüyle Fransız 

lisânını iltizâm ettiğinden İngilizler bir türlü yeni hükümete ısınamamışlar. Bu 

sebepten dolayı bazı vilayetlerde müteaddit isyanlar zuhûr etmişti. Gülyum isyanları 

vahşîyâne söndürmüş. Bundan sonra ahâliyi zâlimâne idâre etmeye başlamış. Bu 

halde hükümet dahi kavî bir temel üzerine yerleşmemiştir.  

Plantagenet Sülalesi -  Fâtih Gülyum’dan sonra oğlu İkinci Gülyum, sonra 

oğlu Birinci Henri hükümet etmişler. Birinci Henri’nin iki oğlu Manş Denizi’nde 

kazaen telef olduklarından vefâtından sonra hükümet kızına kalacaktı. Kızı Margarit 

ise Fransa derebeylerinden Anjou Kontuna’ye varmıştı. Bunun için Margarit’in oğlu 

Henri Danjeo yahut Plantagenet Fransa’nın en büyük derebeyi bulunduğu halde 

İngiltere hükümetini zabt etmiştir. 

Henri Plantagenet İngiltere tacını zabt ettiği vakit (532) Fransa’da dahi Fransa 

kralından ziyâde beyliklere malîkti. Henri validesinden dolayı İngiltere krallığından 

başka Fransa’nın en büyük derebeyliklerinden sayılan Normandiya Dükalığını dahi 

almıştır. Pederinden ise Anjou ve Manne (Maine) Kontluklarını tevârüs eylemiştir. 

Fazla olarak Henri Fransa Kralı Yedinci Lui’in terk etmiş olduğu Elenora’yı tezvic 

ederek bütün Garb-i Cenûbî Fransa’ya dahi malîk olmuştur. 

İngiltere tacını zabt eden Henri işbu beyliklerin kâffesini uhdesinde muhafaza 

eylemiştir. 

[213] 

 

[214] 

 



 

 

156 

 

Henri bu beylikleri münasebetiyle Fransa kralına arz–ı sadâkate mecburdu. 

Fransa kralına arz-ı sadâkat ise krallık şanına sığdıramayıp icrada kusur ederdi. 

Fransa kralları ise bunu vesile ittihaz ederek mezkûr beylikleri zabt etmeye gayret 

ederlerdi “Yüz Sene Muharebesi” dahi bu ahvâlin neticesi olarak zuhûr etmiştir. 

İkinci Henri’nin oğlu “Arslan Yürekli” Rişard şecaatiyle meşhûrdur. Rişard 

Üçüncü Ehl-i Salîb Muharebesine dâhil olup Sultan Selahattin Eyyubi ile ettiği 

muharebelerden dolayı şarkta dahi şöhret kazanmıştı. 

Rişard’ın birâderi ve halefi Jan “Santerre” (Sans Terre) (?) zâlim bir 

hükümdâr olup nihayet ahâliyi isyana mecbur etmiştir. İsyan eden ahâli Jan’dan 

Kanuni Esasiyi istihsâl etmiştir. Bu Kanûni Esâsi “Fermân-ı Kebîr” nâmıyla 

maruftur. Fermân-ı Kebîr mûcibince İngiltere’de iki Millet Meclisi 40 [*] teşkîl 

olunup hükümet memâliki mezkûr meclislerle müştereken idâre ederdi. Bundan 

başka ahâlinin hukûk-i şahsiyeleri sûret-i mahsûsada muhâfaza olunmuştur. 

Bundan anlaşıldığı üzere İngiltere Avrupa’da birinci olarak “Usûl-i Meşrûta” 

ihdâs etmiştir (592). 

Gerek Kanûn-i Esasî, gerek hükümdârların yolsuz hareketleri münasebetiyle 

İngiltere kralları ahâlinin nazarından düşmüş olduklarından Kral Üçüncü Edvard 

muzafferiyetler vasıtasıyla kayıp edilen şanı iade etmek fikriyle Fransa’ya ilân-ı harb 

ederek Fransa’nın fethine kıyâm etmiştir ki bu muharebe “Yüz Sene Muharebesi” 

dir. İş bu muharebede ibtidâ galebe etmiş olan İngiltere’nin âkıbeti mağlup ve 

perişan olduğu görülmüştü. 

İngilizler Fransa’da vâki’ olan galeyân-ı hamiyetin neticesi olarak mağlup 

olmuşlardı. Hâlbuki ahâli bu mağlubiyeti hükümdârlarının iktidarsızlıklarına vererek 

isyan etmiş ve defaatle hükümdârları değiştirmiştir. Bu ihtilal İngiltere tarihlerinde 

“İki Gül Muharebeleri” nâmıyla maruftur. 

 

                                                 
40[*] biri zadegândan, diğeri ahâlinin mebuslarından mürekkeb 

 

[215] 

 

[216] 

 



 

 

157 

 

DÖRDÜNCÜ BAB 

Ehl-i Salîb 

Ehl-i Salîb Muharebelerinin Sebepleri 

İsa aleyhisselam Arz-ı Filistin’de dünyaya gelmiş,  arz-ı mezkûrda İncil-i 

Şerif’i neşr ve tervîc etmiş ve yine orada ikmâl-i ömür eylemişti. Bunun için arz-ı 

mezkûr Hıristiyanların indinde mukaddes kesilmişti. Fazla olarak Arz-ı Filistin, 

Kütüb-i-İlahiye’den anlaşıldığı üzere Cenâb-ı Hakkın Benî İsrail kavmine ihsan ettiği 

“Arz-ı Mukaddes” bulunduğundan eskiden beri meşhûrdu. Hristiyanlar dahi tabii 

böyle meşhûr ve mukaddes olan memleketi zabt etmek isterlerdi. 

Bundan başka Hıristiyanlar eskiden beri Kudüs-ü Şerif’i ziyaret için gelirler 

giderler idi. Hıristiyanlar için Kudüs’ü ziyaret etmek, bizim için hacca gitmek 

gibidir. Lâkin gelen giden güyâ Arz-ı Mukaddes’te Ehl-i İslâm’dan hakaret 

gördüklerini iddia ile Papalara ve hükümetlerine şikâyet etmekte olduğundan, 

Avrupa’da efkâr-ı amme Müslümanlar aleyhine kabarıp Arz-ı Mukaddes’in Ehl-i 

İslâm’dan zabtını intizâr etmekteydi. 

Diğer taraftan Papalar, umûm-ı Hıristiyanları Ehl-i Salîb bahanesiyle bir 

tarafa sevk edip onlara kumanda etmek ve bu vechile hükümdârların nüfuzunu kırıp 

Papalığın i’tibarını artırmak olmak istiyorlardı. 

Ahâliye gelince; Ehl-i Salîb’e dâhil olanlar işlemiş oldukları günahlardan 

kurtulacaklardı. Ve muharebe sözde Allah uğrunda olduğu için Ehl-i Salîb muaveneti 

İlâhiyeye mazhar olacaklardı. Bunun için herkes dahi memnunen gider idi. 

Günahkârlar günahlarından kurtuldukları gibi, esirler dahi esâretlerinden, borçlular 

borçlarından kurtulduklarından Birinci Salîbiyyun fırkasına dâhil olanların hadd-i 

hesabı yoktu.  Bunların içinde kimi gerçekten Allah’ın rızasını tahsil etmek için, kimi 

esâretten yahut borcundan kurtulmak için, kimide feth olunacak memleketlerde 

beylik yahut servet ve sâmân sahibi olmak için gidiyorlardı. 

Ehl-i Salîbe ahâliyi tahrik eden Piyer Lermit (P. L’Ermite)’tir. Kudüs’ten 

avdet eden Piyer Lermit, Papa nezdine gelip halkı davet için müsaade istemiş ve 

[217] 

 

[218] 

 



 

 

158 

 

sonra başı açık, ayakları çıplak, elinde haç, belinde ip olduğu halde eşek üzerine 

binip İtalya ve Fransa’yı dolaşmış ve ahâliyi Kudüs’ün tahlîsine davet etmiş ve her 

yerde rağbet görmüştür. 

Bunun üzerine Papa İkinci Urban (Urbanus) Fransa’da kâin Klermon şehrine 

umûm-i Avrupa beylerini davet edip, Kudüs’ü Müslümanların elinden almak için 

murâd-ı İlâhi vâki’ olduğunu beyan etmiştir. Umûm dahi “Allah böyle istiyor!”  

diyerek hazırlığa başlamışlardır. 

Birinci Sefer - İbtidâ yüz binlerce aç ve fakir mutaassıp ahâli Piyer Lermit ile 

Züğürt Gotye nâm bir kişizâdenin kumandaları tahtında olarak şarka doğru hareket 

etmişler. Lâkin bunların cümlesi Anadolu’da kâin İznik şehri civarında, Selçûki 

sultanlarından Sultan Kılıç Arslan tarafından mahvedilmiştir. 

Bunlar kuru kalabalık olup birinci Salîbiyyun fırkasından sayılmaz. Asıl Ehl-i 

Salîb fırkası yüz bin kadar zırhlı kişizâde ve altı yüz bin kadar piyade oldukları halde 

zamanın en meşhûr derebeylerinin kumandaları tahtında olarak hareket etmişlerdir. 

Birinci sefere hiçbir hükümdâr dâhil değildi. Çünkü Almanya İmparatoru Dördüncü 

Henri aforozlu olduğu gibi Fransa ve İngiltere kralları ile Papa’nın araları iyi değildi. 

Salîbiyyûn fırkasına kumanda eden ümerâ içinde meşhûr olanlar: Lotaringiye  

Kontu Godfruva de Boyon (Godfroy de Boullion), Fransa Kralı Birinci Filip’in 

birâderi Huk Vermandua (de Vermandois), İngiltere Kralı Fâtih Gülyum’un oğlu ve 

Normandiya Dükası Robert, Tuluz Kontu Raymond (Raymond), Tarent Prensi 

Bohemond (Bohemond) ve Tankred (Tancréde) vesâiredir. 

Godfroy resmen kumandan sayılmaktaydı. Zaten Godfroy Avrupa’nın en 

meşhûr silahşörü bilindiğinden herkes maa’l iftihâr itaat ederdi. 

Ehl-i Salîb Almanya ve Macaristan ve Rumeli tarîkiyle Kostantiniye’ye 

gelmişler. Zaten Kayser çoktan beri Garp Hıristiyanlarını Müslümanlar üzerine davet 

edip duruyordu. LâkinSalîbiyyun fırkasını İstanbul’a kabul ettikten sonra hükümetini 

zabtederler korkusuyla hayli telaş etmiştir. Hâlbuki Godefruva hükümeti zabt 

etmekten başka güyâ Müslümanların elinden zabt olunacak olan memleketleri dahi 

[219] 

 

[220] 

 



 

 

159 

 

Kayser’in himayesi altına koyacağına söz vermiş ve umûm-i ümerâya Kayser’e karşı 

sadâkat yeminlerini icra ettirmiştir. 

Anadolu’ya geçmiş olan Ehl-i Salîb Kılıç Arslan ile pek çok muharebeler 

etmişler. Her ne kadar Ehl-i Salîb Suriye’ye doğru kendilerine yol açabilmişler ise de 

Kılıç Arslan ile ettiği muharebelerde beş yüz binden ziyâde âdem telef eylemişlerdir. 

Ehl-i Salîb Kudüs pişgahına geldikleri vakit muntazam asker olarak yalnız 

yirmi beş bin kişi kalmışlar idi. Bu kadar asker ile Kudüs’ü fethetmek müşkildi. 

Lâkin Kudüs’e malîk olan Mısır hükümeti vaktiyle asker gönderemediğinden kal’a 

çok mukavemet edememiştir. 

Kudüs’e dâhil olan Ehl-i Salîb Arz-ı Filistin’de “Kudüs Krallığı” nâmıyla bir 

hükümet teşkîl etmişler ve Godefruva’yı hükümdâr ilan eylemişlerdir. Civarda 

bulunan memleketler dahi prenslik, kontluk, baronluk nâmlarıyla bir takım beyliklere 

taksîm olunarak ileri gelen reislere verilmiştir.  

İkinci Sefer - Birinci Ehl-i Salîb Kudüs-ü Şerif’i fethetmişler ise de Arz-ı 

Mukaddes’in kâffesini zabt edememişlerdi. Hatta zabtetmiş oldukları memleketleri 

muhafaza için bile ümit yoktu. Bunun için yeni teşekkül eden Kudüs Krallığı 

muttasıl Avrupa’dan imdad-ı istirhâm etmekteydi. 

Meşhûr Sen Bernar (St. Bernard) papanın emri ile Avrupa hükümdârlarını 

Ehl-i Salîb’e davet etmiş. Almanya İmparatoru Üçüncü Konrad ile Fransa Kralı 

Yedinci Lui daveti kabul etmişler ve mükemmel ordular ile Kudüs’e azîmet 

eylemişlerdir. Lâkin bunlar dahi mühim bir iş görememişler İbtidâ askerlerini 

Anadolu’da hayli zedelemişler, sonra Şam-ı Şerif kal’asını muhasara ettikleri halde 

mağluben ric’at eylemişlerdir. İş bu muvaffakiyetsizlik üzerine Konrad ile Henri 

birbirleriyle bozuşup Avrupa’ya avdet etmişler. Hîn-i avdette askerlerinin bakıyesi 

dahi perişan olmuştur. 

Sultan Selahaddin-i Eyyubi – Garb-i Hıristiyanlarının umûmen memâlik-i 

İslâmiye üzerine gelip bunca zulümler icra etmeleri ve Kudüs-ü Şerif ile diğer 

mühim şehirleri zabt eylemeleri gibi memâlik-i İslâmiyeye ârızolmuş olan büyük 

musîbet, idâresiz olan Hilâfet-i Abbasiye’ye pek de te’sir etmemiş ise de ahâli-i 

[221] 

 

[222] 

 



 

 

160 

 

İslâmiye, bâhusus Şamlılar ile Mısırlılar, bundan dolayı pek ziyâde muztarib 

olmuşlar. Ve Abbasilerden ümit olmadığından, tavâif-i mûlük içinde galeyâna gelmiş 

olan hamiyet-i İslâmiyeyi hüsn-i ist’imâl edebilecek bir er aramaya başlamışlardır ki 

böyle zât bulunduğu halde cümlesi onun kumandası altına girecekler idi. Millet-i 

İslâmiye aradığını Kürt ümerâsından Sultan Selahaddin-i Eyyubi’de bulmuştur. 

Sultan Selahaddin, Musul’da hükümet eden atabeylerden Nureddin’in 

vüzerâsındandı. Nureddin Hal-i inkırâzda bulunan Mısır Devlet-i Fatîmiye’si 

üzerinde nüfûz icra etmekte olup, her vakit orada idâreye nezaret için murahhas 

makamında ümerâsından birini bulundurur idi. Fatîmiyyun’un en sonraki bulunan 

Halife Azid zamanında bu memuriyet Selahaddin’e verilmiş idi. 

Selahaddin dirâyet ve hamiyeti ile umûmun teveccühünü kazanmış bir âdem 

idi. Bunun için Selahaddin, Halife Azad’ın vefâtı üzerine Mısır hükümetini külliyen 

zabtedince kimse sesini çıkaramamıştır. Bu sırada Sultan Nureddin dahi vefât 

ettiğinden Selahaddin Şam kıt’asını dahi alıp iki kıt’ada muntazan bir hükümet teşkîl 

etmiştir. 

Bundan sonra Selahaddin Kudüs’te hükümet eden Franklar üzerine hareketle 

muharebeye başlamıştır. Her ne kadar Avrupa hükümetleri Kudüs hükümetini 

imdatsız bırakmamışlar ise de yine Selahaddin’in önünde kimse duramamıştır. 

Selahaddin’in muvaffakiyetini haber alan erbâb-ı hamiyet, her taraftan Selahaddin’in 

imdadına koştuğundan az müddet içinde Kudüs-ü Şerif istirdât olunup Franklar 

kovulmuştur (565). Bunun üzerine Ehl-i Salîb seferleri içinde en mühim olan üçüncü 

Ehl-i Salîb seferi vâki’ olmuştur. 

Üçüncü Sefer - Papalar Avrupa Hıristiyanlarını Salîb Muharebesine davet 

ettikleri vakit “Sizi Cenâb-ı Allah davet ediyor” , “Cenâb-ı Allah Arz-ı Mukaddesin 

Ehl-i İslâm elinde durduğunu istemiyor” gibi her halde kendileri için muzıır-ı efkâr 

beyan ettikleri cihetle bir kere Kudüs’e malîk olmuş olan Franklar onun tekrar 

Müslümanların eline geçeceğini inanmazlardı. 

Lâkin güyâ davet-i âliyeye ittibaen şarka doğru hareket ederek milyonlarca 

canı telef eden Hıristiyan âlemi, Kudüs-ü Şerif’in tekrar Ehl-i İslâm eline geçtiğini 

[223] 

 

[224] 

 



 

 

161 

 

haber alınca fena halde müteessir olmuştur. Bâhusus Papa ne diyeceğini ve ne 

yapacağını şaşırmıştı. 

Bu defa artık -değil yalnız Papa- âdi köylüler bile Ehl-i Salîb talep etmektedi. 

Kiliselerde her gün dualar okunup Sultan Selahaddin’e beddualar edilir idi. 

Başta Almanya İmparatoru meşhûr Frederik Barbaros ve Fransa Kralı Filip 

Agust ve İngiltere Kralı “Arslan Yüreği” (Ceoeur de Lion) Rişard bulundukları halde 

bütün Avrupa hükümdârları ile Ehl-i Salîb’i doğru hareket etmişlerdir. 

Memâlik-i İslâmiye gerçekten büyük tehlike içindeydi. Fransa ve İngiltere 

kralları maiyetleriyle denizden, Frederik ile Almanya askeri karadan gidiyorlardı. 

Bunların cümlesi Akka kal’ası önünde birleşeceklerdi. 

Ehl-i Salîb Akka önünde birleşmişler ise de Sultan Selahaddin’in karşısında 

faydalı bir iş görmekten aciz kalmışlardır. Bir sene kadar muharebe ile uğraşan Ehl-i 

Salîb ancak Akka şehrini alabilmişler. Birkaç kere ileriye doğru hareket ettikleri 

halde Selahaddin’e mağlup olup ric’at etmişler ve bu fikirden vazgeçmek lazım 

olduğunu anlamışlar. Bunun üzerine Rişard müzakerata başlayıp sulhen Kudüs-ü 

Şerif’i almak istemişse de ona da muvaffak olamamıştır. Bunun için Ehl-i Salîb dahi 

barış görmeksizin mahzunen geri avdet etmişlerdir. 

Dördüncü Sefer - Bu kadar ehemmiyetle icra edilen üçüncü Ehl-i Salîb seferi 

semeresiz kaldığından artık Kudüs’ü iade için ümit kalmamış idi. Lâkin Papalar 

Hıristiyanları Müslümanlar üzerine sevk etmek her halde hayırlıdır fikrinde halkı 

Ehl-i Salîb’e davet etmekten geri durmamışlardır. 

On iki sene sonra Fransa ve İtalya şövalyeleri Papanın davetine icâbetle 

Kudüs’e gitmek üzere Venedik’e gelmişler ve Venedik’ten donanma vasıtasıyla 

denizden hareket etmişler. Lâkin yolda niyetlerini değiştirmişler. Yani vâki’ olan 

davet üzerine İstanbul’a gidip hükümeti Kayserlerin elinden almışlar ve bu vechile 

Kudüs’ü Müslümanların elinden almak üzere hareket eden Ehl-i Salîb Şark 

Kayserliği’nin birinde “Latin İmparatorluğu” nâmıyla bir Frenk Devleti teşkîl ile 

kanaat eylemişlerdir (582). 

[225] 

 

[226] 

 



 

 

162 

 

Şu kadar ki bunların teşkîl ettikleri hükümet ancak elli sene kadar bekâ bulup 

yine Kayser hanedânı tarafından iade olunmuştur. 

Sâir Ehl-i Salîb Seferleri - Bundan sonra dahi Avrupalılar birkaç defa daha 

şarka doğru faydasız seferler etmişlerdir. Beşinci sefere Macar Kralı Andre, altıncı 

sefere Almanya İmparatoru İkinci Frederik, yedinci ve sekizinci seferlere dahi Fransa 

Kralı Dokuzuncu yahut “Mukaddes” Lui kumanda eylemişlerdir. 

Bunlar “Şark Ehl-i Salîbi”dir. Bir de garpta bir takım Ehl-i Salîb seferleri 

vardır. Garb Ehl-i Salîbi içinde en mühim olan Endülüs ve Albijua (Albigeois) ve 

Prusya Ehl-i Salîbleridir. Endülüs’te yerleşmiş olan Araplar daima Hıristiyanların 

gözlerine çöp gibi batmakta olduklarından papalar arada sırada o tarafa dahi 

Hıristiyanları sevk ederler idi. Bu Ehl-i Salîb Şarlman devrinde başlamış ve Endülüs 

Devleti mahvoluncaya kadar –yani yedi sekiz asır devam etmiştir. 

Albijua Ehl-i Salîbi ise Cenûbi Fransa’da zuhûr etmiş olan yeni bir mezhep 

taraftarları aleyhine vâki’ olan seferdir. Bu seferde öteden beriden toplanmış olan 

mutaassıblar ordusu, Cenûbî Fransa’yı harâb ve ahâlisini katleylemişlerdir. 

Prusya Ehl-i Salîbi ise Almanya’nın şark tarafında sakin putperestler üzerine 

vâki’ olan seferlerdir. Bir de Osmanlı Devleti’nin ibtidâ-i zuhûru esnasında birkaç 

defa Osmanlılar aleyhine dahi Ehl-i Salîb kıyâmları vâki’ olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

[227] 

 



 

 

163 

 

ALTINCI FASIL (ALTINCI BÖLÜM) 

ŞARKÎ AVRUPA DEVLETLERİ 

BİRİNCİ BAB 

Rusya Devleti 

Ruslar - Muhaceret-i Umûmiye esnasında (Slav) tâifeleri (Don) ve 

(Dinyeper) ve (Garbî Dipoyine) nehirleri boyunda bulunan büyük ormanlarda ve 

bataklarda otururlardı. Slavlar Avrupa ahâlisi içinde medeniyet hususunda en geride 

kalmış bir taifeydi.  

Muhaceret esnasında Cermanlar ötede beride hükümetler teşkîl ettikleri 

vakitlerde bile slavlar bir hükümet tanzim etmeye muktedir olamamışlar. Hatta bu 

hususta ümitleri olmadığından gelip kendilerini taht-ı itaate alan ecnebilere 

memnunen tâbi olmuşlardır.  

İskandinavya kıt’asında oturan (Normanlar) harekete gelip Garbî Avrupa’ya 

ve bâhusus İngiltere’ye hücum ettikleri sırada Normanların bir kısmı da şark tarafına 

doğru gelmişlerdi. Bunların maksatları (Diyovene) ve (Dinyeper) nehirleri vasıtasıyla 

Karadeniz’e çıkma ve oradan İstanbul üzerine hücum eylemekti. 

İş bu Normanlardan Varyag (Variagues) taifesine mensup (Ruslar) mezkûr 

nehirlerin kenarlarında oturan Slavların iltimâsı üzerine ileriye gitmeyip orada bir 

hükümet teşkîl etmeye karar vermişlerdir. Bu Ruslar mürûr-u zaman ile kendi 

lisanlarını unutup Slavlara karışmışlar ve bu ihtilâttan şimdiki Rusya kavmi zuhûr 

etmiştir. 

Kiyef Emâreti - Rusların serkerdesi bulunan Rurik (Rurik)ibtidâ merkezi 

kiyef şehri olmak üzere bir emâreti teşkîl etmişti (240). Gerek Rurik, gerek halefleri 

hükümeti hayli tavsi’ eylemişlerdir. 

Birinci halefi yani oğlu (Aygoruk)’ın vasisi bulunan Oleğ (Oleg) denizden 

İstanbul’a kadar gelip civarlarını yağma etmiş. Lâkin bu geliş muntazam bir ordu 

gelişi olmayıp âdeta korsan gelişiydi. Sâir Rus hükümdârları dahi gerek karadan 

gerek denizden muttasıl Rumeli üzerine tecâvüz ederlerdi. Bunlardan (Yaroslav) 

[228] 

 

[229] 

 



 

 

164 

 

Tuna nehrini geçip şimdiki Bulgaristan’ın bir kısmını zabt etmiş ve orada bir müddet 

oturmuştur.  

Yaroslav’ın babası Vilademir (Viladimir) Hristiyan mezhebini kabul ederek 

kayserler ile münasebât peydâ etmişti. Bu ahvâlden anlaşıldığı üzere Rusya hükümeti 

pek süratli büyümekteydi. Lâkin mezkûr (Yaroslav) vefât ederken hükümeti 

müteaddit olan oğulları beyninde taksîm ettiği gibi halefleri dahi ona imtisal 

ettiklerinden Rusya memâliki hesapsız derebeyliklere bölünmüştür. 

İş bu inkisâm Rusya’yı pek zayıf düşürmüş olduğundan asırlarca hiç 

ehemmiyeti olmamıştır. 

Moskova Emâreti - Cengiz Han’ın zuhûru esnasında Cengiz’in büyük oğlu 

Cuci Han ve onun vefâtından sonra Baydev Han Rusya’yı zabt etmişler ve Rusları 

kendilerine tâbi eylemişlerdi. Moğolların idâresi pek zâlimâne olduğundan pek çok 

ahâli eskisi gibi hafi ve uzak kıt’alara kaçarak Moğolların şiddetlerinden kurtulmak 

istelerdi. 

Ve Volga Nehrinin menbalarına doğru çekilmiş olan bu gibi muhacirler yine 

Moğolların haberi olmaksızın bir emâret teşkîl etmişlerdi. Bu emâretin merkezi yeni 

tesis olunan Moskova şehriydi. 

Rusya’nın her tarafı Moğolların dehşetleri içinde bulunduğu halde Moskova 

emâreti dâhilinde ahâli rahatça iş ve güçleri ile meşguldü. Bunu gören sâir ahâli dahi 

o tarafa hicret ederek muttasıl Moskova Emâreti’nin kuvvetini arttırmaktaydılar. 

Moğollar en sonra Moskova Emâreti’ni dahi kendilerine tâbi etmişler ise de 

Moskova Prensi Dimitri Donski (Dimitry Donsky) umûm Ruslar ile beraber 

Moğollar üzerine gidip zaten inkırâz halinde bulunan Kıpçak Devleti’ne galebe etmiş 

ve yüz sene sonra Üçüncü yahut Büyük İvan Rusya’yı Moğol boyunduruğundan 

büsbütün kurtarmıştır (859). 

Bundan sonra Moskova Emâreti gittikçe tevsi’-i hudud ederek dâhilinde 

bulunan küçük prenslikleri ortadan kaldırmış ve sonra hâricde dahi hayli 

memleketler feth ile büyük bir devlet olmuştur. 

 

 

[230] 

 

[231] 

 



 

 

165 

 

İKİNCİ BAB 

Lehistan 

Ahvâl-i Umûmiye - Lehliler yahut Polonezler  (Polonois) Garb-i Slavlarının 

bir fırkasıdır. Lehliler öteden beri terakkî ve medeniyet hususunda sâir Slavlardan 

ileri bulunurlardı. Bunların vatan-i aslîyeleri Vistül Nehri’nin sevâhilidir.  

Eskiden beri Lehistan’da (Piyast) sülalesi hükümet etmekteydi. Mezkûr sülale 

efradından Mecslav (Metcheslow) hicretin dördüncü asrında Almanya prenslerinden 

birini tezvic etmiş ve zevcesinin davetiyle Katolik mezhebini kabul eylemişti. 

Bununla Lehliler Almanya ve Roma ile münasebat peydâ (?) ederek memleketlerine 

garb medeniyetini dâhil etmişlerdir. 

Bir müddet sonra Lehistan hükümeti Almanya İmparatoru’nu resmen 

“süzeren” tanıyıp Almanya hey’et-i müttefikasına dâhil olmuştur.  

Mecslav’ın oğlu Boleslaw (Boleslaw) (370-403) Pomranya, Moravya, 

Galiçya kıt’alarını feth etmiş ve başına krallık tacını giymiştir.  

Boleslav vasıtasıyla açılan ikbâl ve azimet devri bir hali müddet devam etmiş 

ve bu esnada Lehistan Krallığı şark-î Avrupa’nın en büyük hükümeti olup pek büyük 

i’tibar sahibi olmuştu. 

Lâkin üçüncü Boleslaw memâliki bir takım beyliklere bölüp oğullarına 

vermiş ve onlar dahi pederlerine imtisal etmiş olduklarından gerek memâlikin 

ittihâdına, gerek kuvvet ve nüfûzuna külli-halel gelmiştir. 

Bu sırada Rusya üzerine gelen Cengiz Tatarları Lehistan kıt’asını dahi 

çiğnemiş olduklarından Lehistan daha fena halde kalmıştır.  

Sekizinci asırda Piyaset sülalesi inkırâz bulup yalnız Yadviga (Yadwiga) 

isminde bir kız kalmıştı. Lehistan beyleri bu kızı Lehistan’ın komşusu bulunan 

Litvanya’nın hükümdârı Yagellon’a(Yagellon) tezvic ederek iki kıt’anın 

birleşmesine sebep olmuşlardır. 

Yagellon ile Litvanîler putperest bulundukları halde Yadwiga’nın teşvîki ile 

Hristiyan mezhebini kabul etmişler. Bu vechile tavs’-i hudud etmiş olan Lehistan 

gerek Yagellon gerek oğlu Vladislav (Vladislav) devirlerinde Avrupa’nın en kuvvetli 

[232] 

 

[233] 

 



 

 

166 

 

hükümeti sırasına geçmişti. Hatta Vladislav Macaristan tacına dahi nâil olmuştu. 

Vladislav akd olunan muâhede ile ettiği yemine bakmaksızın Devlet-i Aliyye üzerine 

hücum etmiş olduğundan meşhûr Varna Muharebesi’nde telef olmuştur. 

Bunun neticesi olarak Macaristan Lehistan’dan ayrıldığı gibi nefs-i Lehistan 

dahi zayıf düşüp bir müddet sonra Devlet-i Aliyye’nin nüfûzu altına girmiştir. 

Devletin za’fiyyetinden istifâde eden derebeyler kendileri için aldıkları her 

nevi imtiyazları vasıtasıyla hükümeti büsbütün bitirmişlerdir. 

Bundan sonra Lehistan tarihinde dâhili rezaletten başka bir şey görülmez. En 

sonra Lehistan, Rusya ve Prusya ve Avusturya devletleri beyninde taksîm olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[234] 

 



 

 

167 

 

ÜÇÜNCÜ BAB 

Macaristan 

Ahvâl-i Umûmiye - Macarlar Hicret-i Nebeviye’nin üçüncü asrında 

Asya’dan Avrupa’ya gelmiş bir Türk taifesidir. Bunlar Rusya’nın cenûb ovalarında 

bir müddet oturduktan sonra Hungar nâm diğer Türk taifesiyle birleşmişler ve garba 

doğru hareket eylemişlerdir. 

Bu esnada Garb-i Slavları Almanya’nın şark tarafında Morovya Devleti 

nâmıyla büyücek bir devlet teşkîl eylemiş olduklarından Almanya Kralı Arnol 

Macarları davetle Morovya üzerine sevk etmiş Macarlar dahi Morovya Devleti’ni 

ezdikten sonra şimdi ki Macaristan’da yerleşmişlerdir. 

Yukarıda görüldüğü üzere Macarlar az müddet içinde kuvvet bulup Almanya. 

Devleti için dahi bela kesilmişler. Lâkin Kral “Avcı Henri” ile İmparator Birinci 

Oton’a mağlup olduktan sonra Macarlar Almanya’yı rahat bırakmamışlardır. 

Macarlar vahşî aşiret olarak Avrupa’ya gelmişlerdi. Macarlar bir hayli 

müddet Avrupa’da dahi aşiret halinde kalmışlardır. 

Lâkin dördüncü asırda Macar beylerinden Sen İstefan (Saint Etienne 378-

416) Macarlara Hristiyan mezhebini kabul ettirmiş olduğundan Papa ve Almanya 

İmparatoru kendisine krallık tacını vermişlerdir. 

O vakit Macarlar sekiz derebeyliğe münkasımdı. Sen İstefan iş bu 

derebeyliklere mâlik olan beylerin merkez hükümetine karşı ne yolda hareket 

edeceklerini ta’yin etmiş ve her birinden murahhaslar celb ile umûm için müşterek 

bir millet meclisi teşkîl eylemişlerdir.  

Sekizinci asrın nihayetine doğru Sen İstefan’ın mensup olduğu (Arpad) 

sülalesinden kimse kalmadığından Macarlar Papa’nın tavsiyesiyle Macaristan 

Krallığı tacını cenûb-î İtalya’da hükümet eden Anju(Anjou) sülalesine vermişlerdir. 

Lâkin Macaristan bu sülaleden zuhûr eden Büyük Lui’nin (760-763) gayet 

parlak olan saltanatından sonra yine ikbâlden düşmüştür. Çünkü Lui’nin bir kızından 

başka evladı kalmadığı için Macaristan Ers tarîkiyle ibtidâ Lüksemburg ve sonra 

Avusturya hanedânına intikal eylemişlerdir(715). 

[235] 

 

[236] 

 



 

 

168 

 

DÖRDÜNCÜ BAB 

Şark Kayserliği 

Ahvâl-i Umûmiye – Muhaceret-i Umûmiye esnasında Şark kayserliği 

mevkiinin güzelliği cihetiyle barbarların tecâvüzlerinden bir dereceye kadar 

kurtulmuş ve Garp Kayserliği gibi inkırâz bulmamıştır. Lâkin bununla beraber eski 

kuvvet iktidarını dahi bulamamıştır.  

Muhaceret-i Umûmiye’nin ilk hengâmında Barbarlara bir kaç vilayet 

kaptırmış olan Şark Kayserliği az müddet sonra kendini toplayıp vilayetlerini geri 

aldıktan başka mahv olan Garp İmparatorluğu’na olan hukukunda bahisle garbın 

iadesine bile kıyâm eylemiş. Fakat bu bab da hiç bir şeye muvaffak olamamıştır. 

Çünkü bu sırada ibtidâ Acemleri Kayserliği tazyîk etmişler, sonra Araplar Suriye, 

Mısır Şimâlî Afrika ve Anadolu kıt’alarını elinden almışlardır.  

Bu devirde zuhûr eden imparatorların içinde en meşhûr olan Büyük Yustinya 

(Justnionus)dır.(75-95) Yustinyan pek çok âsâr bırakmıştır. Bunların içinde en 

meşhûr olanlar Ayasofya Kilisesi ile Kavânin Mecmûası (Corpus Juris Civilis )dir. 

Şark Kayserliği defaatle Yustinyan gibi muktedir hükümdârların eline geçmiş ise de 

ahâlinin ahlakı dünyada emsali görülmemiş raddede bozulmuş olduğundan 

iktidarlarından istifâde olunmamış. 

Ahâlide olan fesâd-ı ahlâk büyüklere dahi sirâyet ettiğinden ortalık fesâd 

deryâsı kesilmiştir. 

Kayserler bir takım köleler ile cariyelerin ellerinde oyuncak hükmünde kalıp 

bunlar marifetiyle hal’ nasb olunurlardı. 

Bu fesâd Şark Kayserliği düşmanlar tarafından tazyîk olunduğu vakitlerde 

bile eksilmemiş. Kibarlar şehri muhasara eden düşmanı bırakıp birbirleriyle 

uğraşırlardı. Ahâli umûmen vakitlerini şimdiki Sultan Ahmet Meydanında bulunan 

Canbazhane’de (yani Hipodrum’da) geçirirlerdi. Canbazlar iki fırkaydılar. (Yeşiller 

ve mailer). Ahâli dahi umûmen bu fırkaların birini iltizam ederdi. Mezkûr fırkalar 

daima birbiriyle rekabet ettiklerinden ara sıra beyinlerinde kavga zuhûr ederdi. Bu 

kavgaya ahâli dahi karıştığından İstanbul sokaklarında kanlı muhabereler vâki’ 

olurdu.  

[237] 

 

[238] 

 



 

 

169 

 

Cambazlar o kadar moda olmuştu ki imparatorlar bile içlerine resmen dâhil 

olup ahâliyi eğlendirmek için oyuna çıkarlardı.  

Memâlik küçülüp hükümet zayıf düşünce fesâd-ı ahlâk dahi artmıştır. 

Bir aralık Şark Kayserliği Ehl-i Salib’e dâhil olan Frenkler (Dördüncü Ehl-i 

Salib) tarafından zabt olunmuştu. Lâkin Şark memâliki ancak yarım asır kadar 

Frenkler’de kalmışdır. 

Frenklerden Kayserliği iâde etmiş olan (Poleolog) sülalesi yalnız İstanbul 

şehri ile Rumeli ve Anadolu sahillerinde bazı mevkilere hüküm edebilmiş ve oda az 

bir müddet sürmüştür. Çünkü bu sırada zuhûr eden Devlet-i Aliyye-i Osmaniye Şark 

Kayserliğinin müstemlekâtını almıştır. 

En sonra Fâtih Sultan Mehmet Han Kayser On İkinci Kostantin’in elinden 

İstanbul şehrini dahi zabt ederek Şark-î Roma Kayserliği’ne nihayet vermiştir(831). 

Bu vak’a-i mühimme ile tarihin (Kurûn-î Vustâ) kısmına dahi nihayet vermişlerdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[239] 

 



 

 

170 

 

BEŞİNCİ BAB 

Osmanlı Devleti 

Osmanlılar - Osmanlı Devleti’ni teşkîl eden Türkler Vustâ-i Asya da oturup 

ara sıra garba doğru ettikleri hücumları ile Avrupa kavimlerini dehşet içinde bıraka 

gelen Türk tâifelerin biridir. 

Lâkin Osmanlı Türkleri sâir hemcinsleri gibi garbe doğru memleketleri 

yağma ve harâb için gelmemişler ve geldikten sonra dahi sâir vatandaşları gibi az 

müddet içinde dağılıp mahvolmamışlar. Yani kavî ve muntazam bir devlet teşkîl 

ederek bekâ bulmuşlar ve nâm-u şanları ile tarihin bir hayli sahifelerini tezyin 

eylemişlerdir.  

Osmanlılar (Kayı Han) kabilesinin bir kısmıdır. Kayı Han kabilesi ise Selçûk 

Türkleri ile Vustâ-i Asya’dan memâliki İslâmiyeye iltica etmişlerdi. Hayır, niyetiyle 

gelmiş olan Selçûkîler bir müddet sonra saltanat davasıyla muharebelere kıyâm 

etmişler iken arkadaşları bulunan Osmanlılar bu defa dahi rahat oturmuşlardır.  

Osmanlılar Cengiz Han’ın tecâvüzü esnasında zarûrî olarak garba doğru 

hareket ile Anadolu’ya gelmişlerdi. Osmanlılar bu zarûrî hareketlerinde dahi 

Müslümanlar ile uğraşmayıp o vakit meydan-ı gaza kesilmiş olan Anadolu’da cihad 

ile vakit geçirmeye başlamışlar ve oturacakları memleketleri Şark Kayserliği’nin 

elinden zabt eylemişlerdir. 

Anadolu’ya geldikleri vakit Osmanlıların reisi Süleyman şahtı. Cengiz 

patırtısı bittikten sonra Süleyman şah Horasan’a avdet etmek üzere geriye hareket 

etmiş iken Fırat Nehri’nde boğulmuştur. Bunun üzerine oğullarının ikisi, taifenin bir 

kısmı ile beraber niyetlerini bozmamışlar. Diğer ikisi- yani Ertuğrul bey ile Dündâr 

bey dört yüz çadır halkı kadar olan aveneleri ile beraber tekrar Anadolu’ya gelip 

şimdiki Söğüt civarında yerleşmişlerdir.(628)  

O vakit Anadolu kıt’asının büyük bir kısmı Konya’da hükümet eden Rum 

Selçûkî Sultanlarında küsürü - yani Marmara Denizi sahilleri (İzmit, Bursa, Balıkesir 

tarafları) dahi İstanbul kayserlerindeydi. (Ertuğrul Bey) ibtidâdan Rum Sultanı 

Alâeddin’e arz-ısadâkat etmiş ve hiç bir vakit sadâkatten ayrılmamış. Hâlbuki 

[240] 

 

[241] 

 



 

 

171 

 

Kayserlerle - yani Kayser nâmına olarak memleketleri idâre etmekte bulunan bir 

takım “tekfur” lar ile muharebeden geri durmamıştır.  

Bu muharebelerin kâffesinde Ertuğrul Bey kazanırdı. Bunun için tesis ettiği 

emâret hayli büyümüştür. Diğer taraftan Osmanlıların hareketlerinden hoşnut olan 

Sultan Alâeddin dahi kendi idâresinde bulunan birkaç nahiyeyi hediye olarak 

Ertuğrul Bey’e vermiştir.  

Hâsılı Ertuğrul Bey’in hin vefâtında Osmanlıların elinde bulunan arazi hayli 

büyüktü.  

Osman Gazi - (680-726) Ertuğrul Gazi’nin oğlu Osman Gazi pederinin 

gösterdiği yol üzere hareket ederek gaza ve cihada devam etmiştir.  

Osmanlılar daha küçük cem’iyyet iken onlara hiç ehemmiyet vermemiş olan 

tekfurlar şimdi Osmanlıların yavaş yavaş kuvvet bulmalarından dolayı telâş etmişler 

ve Osmanlıları oradan teb’id için beyinlerinde ittifak eylemişlerdir. Bunların reisi 

dahi Aynagöl hâkimi Nikolaydı. 

Lâkin Domaniç Dağı’nın Ermenibeli’nde vâki’ olan muharebede Osman Gazi 

fevkalâde şanlı bir muzafferiyet kazanmıştır(683).  

Bir taraftan din uğrunda muharebe için Osmanlıların gösterdikleri bu gayret, 

diğer taraftan dahi Selçûkî Sultanlarına karşı izhâr olunan sadâkat Selçûkî Devleti 

nezdinde Osmanlıların kıymetini arttırmış olduğundan Sultan Alâeddin dahi Osman 

Gazi’yi resmen emir tanımıştır. Yani ak sancak, davul, boru gibi emâret alâmetleri 

göndermiş fazla olarak donanmış atlar, müzeyyen kemer, murassa’ hançer kılıç gibi 

bir takım hediyeler ihsan eylemiştir (687).  

Osmanlı emâreti işte bu vechile zuhûr etmiştir. “Osmanlı” nâmı dahi birinci 

emir olan Osman Gazi’den dolayıdır. 

Bu vak’adan on iki sene sonra- yani (699) senesinde Rum Selçûkkiye Devleti 

büsbütün mahv olduğundan sâir on kıt’a emâret ile beraber Osmanlı emâreti dahi 

külliyen müstakil olmuştur. 

Osman Gazi bu defa dahi memâlik-i İslâmiye üzerine gitmeyip yine Rumlar 

ile muharebeye devam etmiş ve Bursa ve İznik gibi büyük kal’alar müstesna olmak 

üzere Söğüd’den Marmara sahiline kadar olan memleketleri feth eylemiştir. Hatta 

[242] 

 

[243] 

 



 

 

172 

 

İstanbul Kayseri Osmanlıların böyle süratli ilerlemelerinden korkup üzerlerine ordu 

sevk etmiş iken Osman Gazi mezkûr orduyu dahi bozmuştur. 

Bunun neticesi olarak Bursa ve İznik şehirleri muhasara edilmiştir. Bursa 

şehri Osman Gazi’nin vefâtı esnalarında feth olunup Orhan Gazi tarafından resmen 

payitaht ittihaz olunmuştur. Artık Osmanlı emâreti bir emâret şeklinden çıkıp âdeta 

bir devlet hey’etine girmekteydi. 

Orhan Gazi (726-761) -  Orhan Gazi Osman Gazi’nin küçük oğluydu. Büyük 

oğlu Alâeddin Paşa fâzıl ve kâmil bir zât-ı âlî olup harp cidalden ziyâde ilim ve 

maarife mâildi. Bunun için Osman Gazi her bir muharebede hazır bulunup meydan-ı 

gazada değerlik göstermiş olan Orhan Gazi’yi veliahd ta’yin etmişti.  

Orhan Gazi Akçakoca, Konur-Alp, Kara Rahman, Akbaş Mahmud nâmlarıyla 

maruf olan erkânı marifetiyle İzmit, Kerada, Şile taraflarını feth etmiştir. Hatta 

Osmanlı orduları Beykoz’a kadar gelmişlerdir. Bu sırada İzmit ve İznik şehirleri dahi 

feth olunmuştur.  

İstanbul Kayseri Anadolu kıt’asını kurtarmak için son gayreti ele alarak 

Orhan Gazi’ye karşı çıkmış ise de Maltepe civarında mağlup olup ric’at eylemiştir. 

Şimdiki Karesi vilayeti o vakit Karesi emâreti nâmıyla büyücek bir emâretti. 

Buranın emiri bulunan Aclan Bey vefât edince oğulları miras münazaasına 

düşmüşler, bu vesileyle Orhan Gazi dahi müdahale edip Karesi emâretini feth 

etmiştir(738). 

Karesi valisi ta’yin olunan büyük şehzâde Süleyman paşa Çanakkale 

boğazına kadar gitmiştir. Süleyman Paşa bununla da durmayıp boğazı geçmiş ve 

Gelibolu civarlarını feth etmiştir. 

Osmanlılar muttasıl ilerlemekteydiler. Bunların İstanbul’u ve Rumeli kıt’asını 

zabt etmek fikrinde oldukları artık meydandaydı. Çünkü Orhan Gazi İstanbul’a karşı 

olan İzmit’te tersane inşa ettirmiş ve Avrupa’ya daha yakın olmak için hükümeti 

İznik şehrine nakil eylemiştir. 

Şimdiye kadar olan fütûhât yalnız Kayserleri telaşa düşürmüştü. Lâkin 

Süleyman Paşa’nın bu defa Rumeli bekâsına geçişi Rumeli’nde bulunan Bulgar ve 

Sırp gibi bir takım müstakil taifeleri dahi telaş içinde bırakmıştır. Bunun neticesi 

[244] 

 

[245] 

 



 

 

173 

 

olarak cümlesi ittifak edip Osmanlılar üzerine yürümüşlerdir. Lâkin iş bu müttefikler 

bir şeye muvaffak olamayıp cümlesi perişan olmuşlardır. 

Süleyman Paşa Bolayır’da kazaen attan düşüp vefât ettiği gibi bir kaç ay 

sonra Orhan Gazi dahi müteessiren vefât etmiştir. 

Orhan Gazi meydan-ı harpte şeci’ bir kahraman, idâre-i mülkte dahi müdebbir 

ve âkîl bir padişah-ı âlî-câhtı. Zamanında yer teşekkül etmiş olan Osmanlı devleti 

refah ve saâdet-i hal kesp etmiştir.  

Feth olunan şehirler hemen camiler, medreseler, imâretler vesâir hayrat ile 

donatırlardı. Güzel idâre sayesinde memleketin rahat ve asayişi muhafaza olunurdu 

ve değil Ehl-i İslâm hatta yeni taht-ı idâreye alınmış Hristiyanlar dahi adâlet-i 

Osmaniye cihetiyle dört el ile Osmanlı idâresine sarılırdı. 

Zaten Orhan Gazi memâlik için tesis ettiği Kavânîn-i Esasîye ile meşhûrdur. 

Bu kanunlar büyük biraderi Alâeddin Paşa’nın riyâseti altında akd olunan meclis 

marifetiyle yapılmış, Şehzâde Süleyman Paşa, ikinci Şehzâde Murad Bey, Cendereli 

Kara Halil Efendi bu meclisin a’zâsındandı. 

 Meclis, Memâlik-i Osmaniyeyi bir takım livalara kazlara taksîm etmiş ve 

mirlivaların idâreleri altına koymuştur.  

Umûru şer’iyi tesviye için livalara ve kazalara kadılar gönderilecekti. Umûr-u 

mülkiye ve askeriye esasen padişahın yed-i iktidarında idiyse de mülkiye ile 

askeriyede veziri âzâm, şer’iyede dahi kazasker padişahın vekilleri sıfatıyla riyâset 

ederlerdi.  

Gayr-ı muntazam olan asker (yani Tımar askeri) ve Akıncı askeri livâlar 

dâhilinde oturup sulh esnasında livanın dâhili rahatını gözetirlerdi. Muharebe 

esnasında dahi livânın taht-ı kumandasında olarak harbe giderlerdi.  

Devleti Osmaniye daima muharebe ile uğraşmaktaydı. Hâlbuki tımar askeri 

güç toplanırdı ve uzak mahallelere sevk olunur ve çok müddet ikamet ettiği halde 

çoluk çocukları bikes kalırlar idi. Bunun için “yeniçeri” nâmıyla daima silâh altında 

bulunacak asker tanzim olunmuştur. 

[246] 

 



 

 

174 

 

Lâkin Osmanlı taifesi zaten az olduktan başka daimi olan muharebelerde kan 

döküp telef olmaktaydı. Hâlbuki feth olunan yerler hep Hristiyan memleketleriydi. 

Bunun için memâlikte Hristiyan gittikçe çoğalmakta ve Müslümanlar azalmaktaydı.  

Buna çare olmak üzere Cendereli Kara Halil Efendi’nin tavsiyesi üzerine 

Hristiyanlardan her sene bir miktar çocuk alınıp terbiye edildikten sonra onlardan 

daima silâh altında ve padişahın maiyetinde bulunacak asker tanzim olunmasına 

karar verilmiştir. Bu usûl “devşirme”usûlü ve asker dahi “yeniçeri” askeridir.  

Mezkûr meclis bundan sonra Osmanlı padişahları nâmına olarak sikke darp 

olunmasına karar vermiş ve bu gibi müstakil devletin şanından olan bazı usûl ihdâs 

eylemiştir.  

Bu esas Osmanlıları pek çabuk ileri götürmüştür. 

Orhan Gazi devrinde maarif ve sanayi dahi terakkî etmiş ve Osmanlı Devleti 

dünyanın en kuvvetli ve mesud ve en muntazam devleti rengini almıştır. 

Hüdâvendigâr Sultan Murat Han - (761-791) Hüdâvendigâr Sultan Murad 

Han cülûs ettiği vakit Rumeli kıt’asına geçmek için her şey hazırdı. Lâkin bir 

vakitten beri başta Karaman Beyi bulunduğu halde Anadolu’da bulunan İslâm 

hükümdârları Osmanlıların fevkalâde terakkî etmelerine hased ederek bir takım 

dolaplar çevirmekteydiler. Bunun için Sultan Murad Han birden Anadolu üzerine 

orduyu kaldırıp ittifakın merkezi olan Ankara Beyliği’ni zabt etmiştir. Bu vak’a ise 

sâir Anadolu beylerinin Sultan Murad’a arz-ı sadâkat etmelerine sebep olmuştur. 

Bundan sonra Sultan Murad Rumeli’ye geçip yavaş yavaş Rumeli’nin fethine 

kıyâm etmiştir. Sazlıdere Muharebesi’nden sonra Edirne şehrini feth edip on ikinci 

pâyitaht ilan etmiştir.  

Sultan Murad’ın otuz seneden ibaret olan saltanatı hep muharebeler içinde 

geçmiştir. Bu muharebelerin bazılarında kendisi kumanda eder bazılarında ise de 

hazır bulunmazdı. Bu muharebelerde şöhret kazanan ümerâ içinde en meşhûr olanları 

Lala Şahin Paşa, Evrenos Bey Hacı İlbey, Cendereli Halil yahut Hayrettin Paşa 

vesâiredir. 

Sultan Murad devrinde hemen bütün Rumeli kıt’ası feth olunmuştur. Edirne, 

Filibe, Sofya, Niş, Niğbolu, Silistre Ruscuk, Turnoy, Şumnu, Varna diğer taraftan 

[247] 

 

[248] 

 



 

 

175 

 

dahi Gümülcine, Siroz, Manastır, Kosova şehirleri ile nahiyeleri feth olunmuştur. Bu 

fütûhât dünyayı hayret içinde bırakmıştır. İbtidâ Kayserler Osmanlıların aleyhinde 

hareket ederlerdi. Lâkin Sultan Murad gelip İstanbul civarlarını feth ve şehri tehdit 

etmiş olduğundan artık Kayserler rahat oturmuşlardır. 

Lâkin Anadolu’da Karaman Beyleri Rumeli’de dahi Sırp kralları ve Bosna 

beyleri her taraftan imdâd-ı istirhâm ederek kuvve-i külliye ile harp ederler ve 

cümlesinde mağluben ric’at eylerdi. En sonra Sultan Murad Karaman Beylerinin 

nısfını zabt etmiştir. 

Bosna ve Sırp krallıklarının feryatlarını Garbî Avrupa’ya varıncaya kadar aks 

ederek bir Ehl-i Salîb tertibine sebep olmuş. Bu Ehl-i Salib pek çok oldukları halde 

memalik-i Osmaniye hudûdunu geçmişler ise de (Kosova) Muharebe-i 

Meşhûrası’nda cümlesi perişan olmuşlardır(791). 

Lâkin bu muharebede Sultan Murad Han dahi (Miloş Kabilobiç) nâm bir Sırp 

tarafından şehit edilmiştir. 

Yıldırım Bayezid Han - (791-805) Yıldırım Bayezid Han dahi en şeci’ ve en 

gayyûr padişahlarından biridir. Zamanında Anadolu’da Germiyan, Saruhan, Aydın 

Teke, Karaman, Sivas emâretleri feth olunmuş Rumeli de ise Selanik, Tırhala, 

Yunanistan kıt’aları zabt edilmiş ve Sırbistan ve Ulah kıt’aları gâret edildikten sonra 

vergiye bağlanmıştır. Fazla olarak iki defa İstanbul muhasara olunup Kayserler vergi 

vermeye mecbur edilmiş ve İstanbul’da İslâm Mahallesi cami-i şerif bina olunup 

kadı ve hatib tayin olunmuştur.  

Lâkin Yıldırım Bayezid Han için en büyük şan ve şeref kazandıran Ehl-i 

Salib ile olan muharebelerdir. Vakt-i mezbûrede hemen bütün Avrupa telaş içinde 

olup devlete ordularını muttasıl Osmanlılar üzerine göndermekteydiler. Lâkin 

cümlesinde Avrupa salib orduları dahi mağlup perişan olmuşlardır. Bu 

muharebelerin içinde en meşhûr olanları Niğbolu ve Selânik muharebeleridir. 

Niğbolu’ya gelen Avrupalılar imparator Sigizmond’un kumandası 

tahtındaydı. Bu Sigizmond ise Almanya, Avustralya, Bohemya Macaristan 

kıt’alarına malikti. Sigizmond kendi memâlikinin kuvve-i askeriyesini kaldırmış iken 

güya bu el vermiyor gibi Lehistan ve Cehistan ve Fransa krallıklarını askeri dahi 

imdad getirmişti. Fazla olarak Avrupa’nın en meşhûr kumandanları ve beyleri dahi 

[249] 

 

[250] 

 



 

 

176 

 

muharebede hazırlardı. Bu kadar külliyetli olan Ehl-i Salib Niğbolu önünde perişan 

olmuştur.  

Kumandanların kimi esir düşmüş kimide katl olunmuş. İmparator Sigizmond 

ise tebdil-i kıyafet ederek bir hayli müddet süründükten sonra selâmet bulmuştur. 

Bundan sonra Yıldırım Bayezid Han İstanbul’u feth etmek üzere tedarikâta 

başlamıştır. Lâkin bu tedarikât bitmezden evvel şarktan meşhûr Timurlenk zuhûr 

edip memalik-i Osmaniye üzerine hücum etmiştir. 

Ankara civarında vâki’ olan muharebe Yıldırım Bayezid Han kahramancasına 

muharebe ettiği halde askerin bir kısmı ihanet ettiği için mağlup ve esir 

olmuştur.(805)  

Çelebi Sultan Mehmet Han - (805-824) Yıldırım Bayezid Han’ın esareti 

Devlet-i Osmaniyeyi hemen mahv olunacak dereceye getirmiştir.  

Çünkü şehzâdeler Ankara vak’asından sonra müttefikken devleti idâre 

edecekleri yerde her biri hükümet davasıyla dâhili muharebeye kıyâm ettiklerinden 

memâlik kan içinde kalmıştır. 

Bir sene sonra Bayezid Han vefât etmiş. Bu halde hükümet büyük oğlu 

Süleyman Çelebi’ye geçecekti. Lâkin öbür şehzâdeler Süleyman Çelebi’nin 

hükümetini tasdik etmeyip her biri bir tarafa çekilmiştir ve ümerâ-yı devlet dâhi fırka 

fırka olup, her biri şehzâdelerin birini iltizâm etmiştir. Bu kargaşalık on seneden 

ziyâde devam etmiş ve tarihte  “fazileyi saltanat”  nâmıyla meşhûr olmuştur.  

En son şehzâdelerin küçüğü bulunan Mehmet Çelebi cümleye galebe edip 

hükümeti ele almışlardır. 

Çelebi Sultan Mehmet Han istiklal kesb ettiği vakit memâliki Osmaniye’nin 

hali pek fenaydı. Zabt olunan yahut vergiye bağlanan emâretler hep müstakil 

olmuşlardı. Hatta hayli vakitten beri taht-ı idârede bulunan bazı kal’alar ve nahiyeler 

elden kaçırılmıştı. Lâkin Çelebi Sultan Mehmet Han sekiz sene zarfında memâlikin 

muharebeden evvelki hal-i hazırını iâde eylemiştir. 

Sultan Mehmet Han devrinde birkaç dâhili gâile zuhûr etmiştir ki içlerinde 

meşhûr olan (Dede Sultan) ve (Düzme Mustafa) vak’alarıdırı. Dede Sultan dediğimiz 

adam(Börüklece Mustafa) nâmında bir herifti ki İslâm, Hristiyan ve Yahudi baldırı 

[251] 

 

[252] 

 



 

 

177 

 

çıplak serserilerinden başına bir gürültü toplayıp isyan etmiş ve hayli fenalıklar icra 

etmiştir. 

Düzme Mustafa ise kendisinin Sultan Bayezid’ın oğlu Mustafa Çelebi olduğu 

iddiasıyla hükümete tâlip olan bir zâttı. Güya bu zâtı İstanbul kayserleri şimdiye 

kadar hapis edip şimdi salıvermişler. Lâkin Düzme Mustafa mağlup olup bir iş 

görememiştir.  

Bundan anlaşıldığı üzere Çelebi Sultan Mehmet Han dâhili ve harici gâileleri 

def ederek Devlet-i Osmaniyeyi Sultan Bayezid devrindeki hale getirmiştir.  

Bu iş hakikât-ı halde pek büyük bir muvaffakiyettir ve Sultan Mehmet Han 

Hazretleri bihakkın “ikinci müessis-i devlet” yâd olunmuşlar.  

İkinci Sultan Murad Han - (824-855) Çelebi Sultan Mehmet’in oğlu ikinci 

Sultan Murad Han devrinde hayli fütûhât vâki’ olmuş ise de hayli gailelere dahi 

meydan açılmıştır. Saltanat ibtidâ Düzme Mustafa gâilesiyle başlamış Düzme 

Mustafa bütün Rumeli kıt’asını zabt ettikten sonra Anadolu’ya geçip Bursa’da 

bulunan Sultan Murad üzerine yürümüştür. Lâkin Bursa’ya varmazdan evvel 

ümerânın ihaneti münasebetiyle ordusu bozulup Rumeli’ye kaçmış ve en sonra 

tutulup asılmıştır.  

Sultan Murad devrinde “fâsıla-i saltanat” esnasında kayb edilip Çelebi Sultan 

Mehmet tarafından iade edilmemiş ne kaldıysa onlar iade olunmuştur. 

Ezcümle Selanik şehrinin fethi, Kayserin, Arnavutluk’un, Sırbistan’ın, 

Ulah’ın, taht-ı itaate alınmaları bu sıra vâki’ olmuştur.  

Sultan Murad’ın Sırbistan ve Ulah umûruna müdahalesi ile İstanbul 

muhasarası Avrupa’da galeyân-ı efkârı mucip olup yine bir takım Ehl-i Salib 

meydana gelmiştir. 

Bu defa ki Ehl-i Salîb meşhûr Macar kahramanı Jan Hunyad (J.Hunyad) 

sayesinde muvaffakiyetlere nâil olmuştur. Hatta bir defasında Ehl-i Salib muzafferen 

Filibe civarına kadar gelip Sultan Murad Han’ı silaha mecbur eylemiştir. 

Sultan Murad ise şimdiye kadar Osmanlıların başına gelmemiş olan bu 

felaketten müteessir olarak artık hükümetten ikrah etmiş ve tahtı daha sabi bulunan 

Sultan Mehmet’e terk ederek Manisa’ya çekilmiştir. 

[253] 

 

  [254] 

 



 

 

178 

 

Akd-i muâhede ederek memnunen avdet eden Ehl-i Salib Sultan Murad’ın 

terki taht ettiğini işitince yeniden ümitlere düşmüşler ve umûm Hristiyanların reisi 

bulunan Papa dahi yemin üzerine akd edilen muâhedeyi bozmak için cevâz 

verdiğinden hemen dönüp memâliki Osmaniye üzerine gelmişlerdir. Bunlar 

eskisinden daha galebeliktiler ve “Osmanlıları Anadolu’ya kadar süreceğiz” 

iddiasıyla geliyorlardı. 

Fil hakika ahvâl pek mühimdi. Sultan Mehmet daha çocuk olduğundan 

ümerânın ahvâle göre işe mukayyet olup lazım gelen tedbirler ittihaz edeceklerine 

ümit yoktu. . Zaten Ehl-i Salîb’in en ziyâde güvendikleri nokta dahi bu noktaydı. 

Lâkin bu ahvâlin ehemmiyetine vâkıf olmuş ve yemin ve muâhedeyi bozmuş 

olan Avrupa hükümdârlarının hareketlerinden galeyâna gelmiş olan Sultan Murad 

Han alelacele Manisa’dan Rumeli’ye gelmiş ve kuvve-i külliye ile Ehl-i Salib’e karşı 

gidip onları Varna civarında karşılamıştır. 

Ehl-i Salîb Manisa’da zan ettikleri Sultan Murad karşılarında görünce 

şaşırmışlar ve vâki’ olan muharebede mağlup ve perişan olmuşlardır. Başta Lehistan 

ve Macaristan kralı bulunan Viladislav olduğu halde Ehl-i Salib rüesâsının kısm-i 

â’zamı telef olmuşdur. 

İş bu Varna Muharebesi’nden sonra Sultan Murad tekrar cülûs etmiş ve yedi 

sene kadar hükümet etmiştir. Bu yedi sene vukuatı içinde en meşhûr olan İkinci 

Kosova Muharebesidir. 

Jan Hunyad hem Varna Muharebesi’nin hem de Birinci Kosova 

Muharebesi’nin intikamını almak davasıyla bütün Avrupa’dan asker toplayıp bir Ehl-

i Salip daha tertip etmiş iken Kosova’da vâki’ olup üç gün imtidad eden muharebede 

Sultan Murad kat’î surette muzaffer olmuş ve Ehl-i Salib tarumar edilmiştir. 

Fâtih Sultan Muhammed Han -  Fâtih Sultan Mehmet Han ikinci defa 

olarak cülûs ettiği vakit karaman emâretini ve İstanbul Kayserliği’ni bütün bütün 

kaldırmak fikrine düşmüştür. Fil hakika bundan güzel tasavvurda olamazdı. Çünkü 

şimdiye kadar Devlet-i Osmaniye aleyhinde teşekkül eden ittifaklar hep bu iki 

devletin teşvîk ve tahrikleri ile meydana geliyor idi. 

[255] 

 



 

 

179 

 

Sultan Mehmet ibtidâ Karaman memâlikine sefer etmiş. Birinci seferde 

Karaman emâreti Külliyen feth olunmamış ise de ikinci seferde artık Devleti 

Osmaniye’nin bir vilayeti kesilmiştir. 

Birinci Karaman seferinden avdet eden Sultan Mehmet Han Bursa tarafından 

pek çok amele getirip Anadolu Hisarı’ndan ordusunu Rumeli’ye geçirmek 

bahanesiyle üç ay içinde Rumeli hisarını inşa ettirmiştir. Zaten Anadoluhisarı 

Yıldırım Bayezid Han tarafından inşa olunmuş olduğundan bu vechile boğaza gelen 

geçen gemiler için set olunmuştur. Ertesi sene Sultan Mehmed Han iki yüz elli bin 

kişilik bir ordu ile gelip İstanbul’u muhasara etmiştir. 

Zuhûr-i İslâm’dan beri İstanbul on bir defa muhasara olunduğu halde 

mevkiinin metâneti cihetiyle bir türlü alınmamıştı. Bu muhasaraların biri Hazreti Ali 

devrinde, dördü Emeviler devrinde, ikisi Abbasîler zamanında küsür dördü dahi 

Devlet-i Osmaniye’nin zuhûrundan sonraydı. 

Bu defa dahi Sultan Mehmet’in ordusu mükemmel olduktan başka şimdiye 

kadar görülmemiş olan toplar dahi mevcud olduğu halde İstanbul bir türlü 

alınamıyordu. Kal’alar pek metindi 

Tersane limanı dahi saray burnundan Salıpazarı’na doğru uzatılan zincir 

vasıtasıyla set olunmuştu. Bunun için gemiler içeriye giremiyorlardı. Kasım Paşa 

Deresi vasıtasıyla gizlice limana soktuğundan(?) artık İstanbul muhafızları 

mukavemetinden âciz kalmıştır.  

Hicret-i Nebeviye’nin sekiz yüz elli yedi senesi Cemâdiyül-âhirinin yirmi 

yedinci günü asâkir-i Osmaniye birkaç taraftan İstanbul’a girmişlerdir. 

İstanbul’un fethiyle Şarkî Roma İmparatorluğuna nihayet verilmiş ve yerine 

Devlet-i Muazzama-i Osmaniye kaim olmuştur. 

Bu vak’a “Kurûn-i Vustâ” kısmının son vak’asıdır.  

 

(29 Mayıs sene 831) 

 

 

[256] 

 

[257] 

 



 

 

180 

 

İKİNCİ KISIM HATİMESİ 

Kurûn-i Vustâda Avrupa’nın Ahvâl-i Medeniyesi 

Ahvâl-i Siyasiye - Kurûn-i Vustâ’da Avrupa’da muntazam ve kavî bir devlet 

yok gibidir. Çünkü mevcut büyük devletlerden hiçbirinin esası kavî değildi. 

Muhaceret-i Umûmiye esnasında Cermanya’dan gelip Roma’nın 

vilayetlerinde birer hükümet teşkîl eden Cerman taifeleri zabt ettikleri memleketleri 

Romalılarda buldukları usûl üzere idâre etmeyip kendilerine mahsus bir usûl üzere 

idâre ederlerdi. Bu usûl ise “Derebeylik” (Feodalisme) usûlüdür. 

Cermanlar daha hareket etmezden evvel muntazam cem’iyyet halinde 

değillerdi. Garbe doğru hareketleri esnasında bunlar bir takım sergerdelerin 

kumandaları altında olarak fırka fırka toplanırlardı. Sergerdelerin en büyüğü kral 

ünvanıyla resmen umûma kumanda ederdi. Lâkin şartsız kumanda yalnız kendi 

maiyyeti mahsusasında bulunan fırka üzerinde câri idi. Öteki fırkaların yine 

kendilerine mahsus kumandanları vardı. Bu fırkaların efradı ancak kendi 

kumandanlarını tanırlardı ve bu kumandanları değiştirip diğerini ta’yin etmek 

kralların ellerinde değildi. Yani her fırka kendi kumandanlarının şahıslarına tâbi ve 

sâdık olup yalnız bunları “efendi” tanırlardı. 

Bu bahs ettiğimiz fırkalar dahi bir takım bölüklerden ibaret idi ki bu bölük 

kumandanları yine fırkaların kumandanları gibi kendi takımlarına bozulmaz 

rabıtalar ile bağlıydı. 

Bunun için bu hey’et-i acîbe gelip bir kıt’ayı zabt ettiği vakit o kıt’ayı resmen 

bir devlet ilan eder idi ise de hakikât-ı hal, mezkûr devleti müstakil emâretlere 

taksim ile onu fırka ve bölük kumandanları bulunan beylere verirlerdi. Resmen kral 

ilan olunan zât dahi sâir büyük beylerin aldığı kadar memleketler alırlardı. Kralın 

büyük beylerden farkı umûm memâlikin kralı ve umûm büyük beylerin efendisi 

sayılmaktan ibaretti. Ve bunlar dahi hey’eti asliyelerini bozmaksızın takım takım 

yani aveneleri ile beraber gidip yerleşirlerdi. 

[258] 

 

[259] 

 



 

 

181 

 

En ufak bir bölük ayrıca bir emâret teşkîl ederdi ve öteden beri kendisine 

kumanda eden bey “emir” kesilirdi. İşbu emirler Dük (Duc), Marki (Marquis), Kont 

(Comte), Vikonte (Vicomte), Baron (Baron) vesâire nâmlarıyla ma’rûfturlar. 

Mesela bir devlet on, on beş dükalığa yahut kontluğa munkasım bir halde 

bulunurdu. Bu kısımların biri bizzat krallık idâre-i mustakilesi tahtında kalır 

diğerleri ise kendi kontlukları dâhilinde kral kadar müstakil kontlara verilirdi. Bu 

kontlar sikke darp ederler,.kanun ve nizâm vaz’ ederler, asker ve zabtiye beslerler, 

ahâlinin malları ve canları ile istedikleri gibi oynarlardı.  

Fakat bununla beraber kral diğer bir devlet ile muharebe etmek lüzumundan 

bahisle bunları muharebeye davet ettiği vakit bunlar bütün kendi takımlarıyla kalkıp 

kralın maiyetine girerler ve kralın arzu ettiği tarafa sevk olunurlardı. Çünkü bu gibi 

kontlar beyliklerini aldıkları vakit usûl-i vechile sadâkat yemini icra ederler. Yani 

taht üzerinde oturmakta olan kralın önünde diz çöküp sağ elini kralın sağ eline 

korlar ve kralı “kral” ve “efendi” tanıyıp muharebede maiyetinde harbe gitmeğe, 

meydan-ı harpte kendi askerleri ile muhafaza etmeğe, esir düştüğü vakit esâretten 

kurtarmak için icâb eden fedâkarlığı göstermeğe, bir iş zımnında huzuruna celb 

ettiği vakit davetine icâbet edip nizâm dairesinde olan emirlerini ifâ eylemeğe 

namus ve din üzerine söz verirler ve kasem ederlerdi. 

Bu halde kral dahi ferman-ı emâret makamında olmak üzere bir altın yüzük 

ile birde asa verirdi ki iş bu resm-i teşrifâta (İnvestitur- investiture) derlerdi. 

Bu yolda kraldan beylikler alan kontlar yahut dükler kendi beyliklerini daha 

ufak beyliklere taksim edip kendilerinden küçük beylere verirlerdi ve bu hususta 

yukarıda zikir olunan resim icra olunurdu. 

İşbu üçüncü derecede bulunan beyler resmen kralı tanımazlar ve ancak 

kendilerine beylik i’ta eden beyi tanırlardı ve muharebe zamanında kendi beyleri 

giderse harbe giderler gitmediği halde gitmezlerdi. 

[260] 

 

[261] 

 



 

 

182 

 

Birine beylik i’ta edene [*] “süzeren Suzerain” ve beylik ahz edene dahi 

“vassal Vassal” derlerdi. Bu halde süzeren “efendi” vassal dahi “bende” manasına 

gelir. 

Kral yalnız (süzeren) olur  (vassal) olamazdı. Lâkin kralın müstakil 

(vassalları) bulunan büyük beyler üçüncü derecede beylere beylikler i’tâ edince 

işbu üçüncü derecede bulunan beylere karşı (süzeren) olmuş olurlardı. Bunun için 

ekser beyler hem süzeren hem vassal bulunurlardı. 

(Feodalizm) denilen işbu usûl devletin ittihâdına ihtimal bırakmadığı gibi 

muntazaman idâresine dahi bin türlü müşkilat gösterirdi. Derebeyler istiklale mâil 

idiler ve kral bunları taht-ı itaatte tutmaktan âciz kalırdı. Bâhusus Normanlar ile 

Macarların tecâvüzleri devrinde krallar meskenlerini kal’alar ile tahkim için 

derebeylere müsaade verdiklerinden derebeyler dahi saraylarını alınmaz bir hale 

koymuşlardı. 

Derebeylerin işbu müstahkem meskenleri “şato” (Chateau) nâmıyla 

ma’rûftur. 

Şato dediğimiz bina şundan ibarettir: Evvela-derebeyin mükemmel sarayı, 

sâniyen – maiyyet-i silahşörlerinin kışlası, salisen – hayvanlar için ahırlar, zahire 

için ambarlar, fırın, çeşme ve kuyu, râbian- ta’limler için büyücek bir meydan. 

İşbu mahalle gayet yüksek kal’a ile ihâta olunur ve kal’anın haricinde derin 

ve geniş hendek (hendek ) kazılıp lazım geldiği vakit su ile doldurulurdu. Şatonun 

yalnız bir kapısı olurdu ve kapıya hendek üzerinden uzatılmış köprü vasıtasıyla 

yanaşılırdı ki bu köprü zincirler vasıtasıyla kaldırılırdı. 

Kurûn-i Vustâ’da top ve tüfenk gibi esliha-i nâriye mevcut olmadığından bu 

şatolar alınmaz istihkâmlardan sayılıyordu. 

İşte sebeplerden dolayı hükümetler zayıf bulunduklarından umum-i 

Hristiyanların resmi reisleri makamında bulunan papalar kendilerinin sırf umûr-u 

                                                 
* İster i’ta eden kral bulunsun, ister bulunmasın 

[262] 

 



 

 

183 

 

ruhaniye ile mükellef olduklarına bakmaksızın umûm-i Hristiyanlardan büyük bir 

devlet teşkîl etmek ve o devlete kendileri kumanda etmek istemişlerdir. 

Papaların bu husustaki ümitleri ahâlinin cehaleti ve taassubu üzerine 

müessisdi. 

Bu halde hükümdârlar değil memleketi muntazaman idâre etmek, ahâli içine 

maarifi neşr etmeğe bile muvaffak olamamışlardır. Çünkü papazlar erbâb-ı maarifin 

önlerine set çekmekten geri durmazlardı. Bunun içindir ki Kurûn-i Vustâ’da bu 

kadar çirkin, vahşi, cahilane hareketlere meydan açılmış ve bu kadar günahsızların 

kanı beyhûde yere dökülmüş ve nev-i beşer terakkiden mahrum kalmıştır. 

Ahvâl-i İlmiye - Kurûn-i Vustâ’da Avrupa’da ilim ve maarif pek geride idi. 

Vâkıan Garbî Avrupa Roma’nın zaman-ı idâresinde hayli ilerlemişlerdi. Lâkin 

gelen Cerman barbarları bizzat ulûm ve fünûna rağbet etmedikleri gibi rağbet 

edenlere dahi i’tibar etmemişlerdir. Bunun için içlerinde ibtida merak eden 

bulunmamıştır. 

Cermanların kısm-ı a’zamı Katolik mezhebini kabul etmişlerdi. Katolikler 

âyinlerini Latin lisanı üzere icra ederler. Bunun için Katolik papazları ve ale’l-

umûm târik-i dünyalar Latin lisanını tahsil etmeye mecbur olurlardı. 

Latin lisanına âşina bulunan papazlar ise tabii Romalılardan kalma âsârı 

mütalaa etmeye başlamıştır. 

İş bu âsârın kısm-ı â’zamı ve bâhusus Aristot, Eflatun, Sokrat gibi büyük 

hekimlerin âsârı Hristiyanlığın ahkâm-ı esasîyesine muvafık olmadığından 

Hristiyanlığa tatbik edeceğiz diyerek mezkûr âsârda bir takım ta’dilât icra etmişler. 

Bâhusus bunu icra ve sonra bu kitapları şerh-i tefsire kıyâm eden âdemler iktidarsız 

bulunduklarından saçma sapan usûl ve kaideler revac bulmuştur.  

Bu dahi tahsil-i ilme çalışanların gözlerine perde kesilmiş ve hükümet ve 

hakikâte müstenid ulûm ve fünûn kaybolmuştur. 

Zaman-ı mezkûrda zuhûr eden hükemâ ve üdeba Hristiyanlığın ahkâm-ı 

esasiyesi Yunan felsefiyyunun efkâr ve iddialarına tamamıyla muvaffık olduğu 

[263] 

 

[264] 

 



 

 

184 

 

fikrini ileriye sürerek onu nokta-i hareket ittihaz ederlerdi. Bu usûl-i felsefe 

“İskolastik” nâmıyla ma’ruftur. 

İskolastik taraftarları ibtidâları ulemâ gürûhu sayılmaktaydı. Lâkin mürûr-i 

zaman ile funûn-u sahiha meydan bulmağa başlayınca İskolastik taraftarları 

ulemânın en büyük düşmanları kesilmişlerdir. Hatta bunlar pek çok müellifler ile 

eserlerini ateşte yakmışlardır. 

Bunların fikrince putperest Aristo’nun efkârına gayr-i muvaffık efkâr beyan 

etmek küfür demekti. Keza Aristo’nun beyan etmediği şeyden bahsetmek küfür 

sayılırdı. 

Bu vechile efkâr ve ezhân küfür yasağı vasıtasıyla mahpus bulunduğundan 

terakkîden eser görülmüyordu. 

Yalnız “Ehl-i Salib” muharebelerinden sonra şarktan malûmât gelmiş ve bu 

sâyede Avrupa fikren terakkîye başlamıştır.  

İbtidâları ale’l-umûm manastırlar İskolastik felsefenin merkezi sayılırdı. 

Sonra dârülfünûnlar manastırlara galebe etmişlerdir. Dârülfünûnlar ise âdi 

mektepler olmayıp âdeta büyük cem’iyyetlerdi ki her birinin bulunduğu devletin 

umûruna külli nüfûzu olurdu. Dârülfünûnların içinde en meşhur olan Paris 

Dârülfünûnuydu. 

Dârülfünûnlarda ilâhiyat, felsefe, hukuk, ilm-i tıb, riyâziyat, nücûm, kimya 

vesâire tahsil olunurdu. 

Kurûn-i Vustâ’da Avrupa’da zuhûr eden ulemâ ve hükemâ içinde en meşhûr 

olanlar şunlardır: 

Sen Greguvar de Tor (St. Gr. de Tour), Sen Bernar (St. Bernard), Ablar 

(Abelard), Sen Toma, Büyük Albert, Vikalf (Wicleff), Rocer Bakon (R. Bacon). 

Kurûn-i Vustâ’nın nihayetine doğru İtalya’da Dante, Pitrark, Bokaçiyo 

nâmında üç büyük edip zuhûr etmiştir. Dante (Dante)’nin “kayıp edilen Cennet” 

(Paradis Perdu) nâm eseri en meşhûr âsârı edebiyeden ma’dûttur. 

[265] 

 



 

 

185 

 

Avrupa’da milli lisan dahi ancak Kurûn-i Vustâ’nın nihayetine doğru âsâr 

için isti’mâl olunmaya başlamıştır. 

Ahvâl-i Beytiyye - Kurûn-i Vustâ’da cehalet ve taassub pek çok olduğundan 

taassubdan ileri gelen vukuatın dahi hadd ve hesabı yoktur. Kurûn-i Vustâ ukalası 

insanın şeytan ile alışverişte bulunabileceği itikadında bulundukları cihetle herkesin 

birazcık âdetin hâricinde olan harekâtı mutaassıb güruhunun şüphelerini davet 

ederdi. Fevkalâde güzellik yahut çirkinlik, fevkalâde hüner ve marifet hep şeytan 

ile ittifaka haml olunurdu. Bâhusus ihtiyar kadınlar pek büyük tehlike içinde 

bulunurlardı. Bunlar için biraz erkence kalkıp sokağa çıkmak yahut gece yatmak, 

vakitsiz ocak yakmak caiz değildi. Bu gibi hareketleri sihirbazlığa haml olunurdu. 

Canını şeytana satmak ve sihir etmek ile itham olunan şahıs ekseriya nehre 

veya göle atılırdı. Suya atılan batarsa kabahatli olduğunu ispat etmiş olurdu. Yok, 

tekrar suyun yüzeyine çıkarsa kabahatsiz sayılıp kurtarılırdı. 

Kurûn-i Vustâ’da Avrupa ahâlisi esasen üç tabaka ve dört sınıftılar. Evvela–

zâdegân yahut şövalye sınıfı, sâniyen–ruhâni yani papazlar sınıfı, sâlisen– tüccar ve 

ehl-i sanat, yani “burjuva” lar (şehriler), râbian- köylüler (yani çiftçiler, çobanlar 

vesâire) 

Zâdegân ile ruhâni sınıfının bir kısmı gayet zengin olup saltanat üzere 

yaşarlardı. Bunlar muharebe zamanında harbe giderler, olmadığı vakitte av ve 

ziyafetler içinde vakit geçirirlerdi. 

Kadınlara hürmet ve riâyet etmek şövalyelik şanından sayıldığı cihetle 

şövalyelerin eğlencelerinde kadınlar dâhi hazır bulunurlar ve daima birinci mevkide 

otururlardı. 

Şövalyelerin en büyük eğlenceleri “tornir” dedikleri muharebe oyunudur. Bu 

ise açık tiyatro gibi bir şeydi. Ortada büyücek bir meydan ve etrafında seyirciler 

için yerler hazırlanırdı. 

[266] 

 

[267] 

 



 

 

186 

 

Büyücek tornirlerde meşhûr olan kadınlardan birini “sultan” intihab ederek 

onu mevki-i mahsusta oturturlardı. Sultan oyunda gâlib olana kendi eliyle mükâfat 

verirdi ki bu hediye şövalyenin nazarında dünyada en kıymettar bir şeydi. 

Oyunun cinsine gelince asla eğlenceye benzemeyip hemen muharebe ve 

düello demekti. Yani iki kişi yahut iki fırka karşı karşıya durup bir biri üzerine 

hücum ederler ve âdeta kılıç ve harbe ile muharebe ederlerdi. Ancak şövalyeler 

zırhlı oldukları cihetle mecrûh ve maktüller nâdir görülürdü. 

Şövalye sınıfı şehirlerde oturmayıp kırlarda şatolarında otururlardı. Şehir 

ahâlisi ise tüccar ve esnaftan ibaretti. Esnaf dahi sanat i’tibariyle müstakil sınıflara 

taksim olunmuşlardı ve her sınıfın kethüdası (kâhyası) ve sancağı bulunurdu. 

Şehir ahâlisi yortu günlerinde her sınıf ayrı olmak üzere ziyafetler tertip edip 

eğlenirlerdi. Böyle eğlencelerde pek çok müskirat içilirdi ve sarhoşluk halinde çok 

serkeşlikler olurdu. Hatta bazen birbirine rakip bulunan iki sınıf âdeta muharebeye 

tutuşup kan dökerlerdi. Zaten ahâli silah ile gezdiği için kıtallerin önü alınamazdı. 

Ahâli şövalyeler gibi kılıç taşımazlardı. Kılıç ve mehmuz şövalyeliğin, yani 

kişizâdeliğin alâmet-i mahsusası olduklarından onları takınmak başka bir kimsenin 

haddi değildi. 

Her şehir kal’a ile ihâta olunurdu. Kurûn-i Vustâ’nın nihayetine doğru ticaret 

ve sanayi terakki ettiğinden şehirlerde pek çok galebelik birikmiştir. Kal’anın 

hâricinde hane yapılmazdı. Kal’a içinde ise arazi pek kıymetli ve haneler pek sık ve 

sokaklar dardı. Bunun için yangınlarda pek çok hasar görülürdü. 

Her şehrin belediye meclisi şehremini bulunurdu ki şehre müteallik işler 

bunlar marifetiyle tesviye olunurdu. Şehir emaneti büyük kilise şehrin en büyük 

ebniyesi sayılır ve azametçe sâir ebniyeden pek farklı olurdu. Çünkü mezkûr iki 

bina şehrin medâr-ı iftiharı sayılırdı. Şehirde dahi kadınlara hürmet ve riâyet 

ederlerdi ve kadınlar pek süslü gezerlerdi. Balo ve kır eğlencelerinde kadınlar dahi 

hazır bulunup erkeklere takaddüm ve riyâset ederlerdi. Balolarda müsahhara 

kıyafetinde gezmek usûlü Kurûn-i Vustâ’da dahi câriydi. 

İkinci kısmın sonu 

[268] 

 



 

 

187 

 

ÜÇÜNCÜ KISIM 

KURÛN-İ CEDÎDE 

YEDİNCİ FASIL (YEDİNCİ BÖLÜM) 

İnkilabât-ı Umûmiye 

Feth-i Kelâm 

Kurûn -i Vustâ’nın nihayetinde ve Kurûn-i Cedîde’nin ibtidâsında vâki’ olan 

bir takım îcadât vü ihtirâât ve keşfiyyât Avrupa’da bir takım inkilabâtı mûcib 

olmuştur. 

İş bu îcatât ve ihtirâât içinde en meşhûr olanlar; barut, esliha-i nariye (yani 

top ve tüfenk), pusûla, kâğıt, usûl-i tab’ vesâire, keşfiyyât içinde Amerika ve 

Avusturalya gibi Kıt’at-ı Cedîdenin keşf-i, inkılabâta gelince onlar dahi inkılabât-

ısiyasiye, fenniye, maliye, mezhebiyedir. 

BİRİNCİ BAB 

İnkilabât-ı Siyasiye 

Barut - Barut ibtidâ Çin’de ihtirâ’ olunmuş ve Çinlilerden Araplar alıp garba 

getirmişlerdir. Avrupalılar dahi barutu Endülüs Araplarından öğrendikleri halde bunu 

inkâr edip güya Bertold Şevarc (Berthold Schwarz) nâm bir Almanyalı tarafından 

ihtirâ’ olunduğunu iddia etmişler. Hatta bu bab ta garip hikâyeler bile naklederler.41 

Güyâ Bertold altın terkîbini bulmak için uğraşan kimyagerlerden olup bir gün 

kömür ve kükürt ve güherç ile halîtasını tertîp ederek havanda dövdükten sonra 

kaynatmak için ateş çakmakta iken bir kıvılcım kazaen havanın içinde bulunan 

halîtaya tesadüf etmiş, bundan halîta ateş alarak kapağını havaya atmıştır. 

                                                 
41 * Barut, ilk kez Çinliler tarafından keşfedilmiştir. Milattan Önce 1000’li yıllarda ilk defa kullanan 

millet de Çinliler olmuştur. 

[269] 

 

[270] 

 



 

 

188 

 

Bertold bu garip vak’ayı şeytan şerrine vererek ibtidâ pek ziyâde korkmuş ise 

de sonra merakından birkaç defa tekrar edince mezkûr halîtanın ateş almakta 

olduğuna artık şüphesi kalmamıştır. İşte bu vechile barut ihtirâ’ olunmuştur.  

Barutun hadd-i zâtında çok ehemmiyeti yoktur ve hakikât-ı halde ibtidâ pekte 

kendine ehemmiyet verilmemiştir. Lâkin top ve tüfenk gibi esliha-i nâriye îcad 

olununca barut dünyanın alt üst olmasına sebep olmuştur.42 

Merkez Hükumetinin Za’fiyeti - Barut ile top ve tüfenk istimâl olunmaya 

başladığı asır [*] 43Avrupa’da merkez hükümetlerinin en ziyâde zayıf oldukları bir 

vakitti. Kurûn-i Vustâ’da görülen garp hükumetleri derebeylik usûlü üzere teşkîl 

etmiş olduklarından zaten kavi değillerdi. Macarlar ile Normanların tecâvüzleri 

zamanında ahâli bunlara müdafadan âciz kaldıklarından buna çare olmak üzere 

hükümdârlar umûm-ı derebeyliklere meskenlerini kal’a ile ihâta etmeye müsaade 

etmişler. Ahâli dahi düşman tecâvüzü vaki’ olunca kal’anın arkasına iltica edecekti. 

Bu kal’alar sebebiyle Macarlar ile Normanlar tecâvüzlerine nihayet vermişler. 

Lâkin sonra bu kal’alar merkez hükümetinin nüfûzunu kırmışlardır. Bu kal’alar 

içinde oturan derebeyler hükümdârlarını hiç tanımamaya başlamışlar. Hükümdârlar 

ise bunları taht-ı itaate almaktan âciz kalmışlardır. Çünkü kal’lar yüksek olduğu gibi 

hâricinde derin hendek (hendek) ve içinde birkaç senelik zahire bulunurdu. Top yok 

iken bu kal’a hücum ile alınamazdı. Alınsa bile hükmü yoktu. Çünkü memâlik içinde 

yüzlerce kal’alar mevcudtu. 

Diğer taraftan derebeyler hükümete karşı müttefik bulundukları cihetle 

hükümetin bunlardan birinin üzerine hücumu halinde bütün derebeylerin müttefikan 

hükümetin üzerine kıyâm edeceklerine şüphe yoktu. Bu halde ise hükümet açık 

meydanda bile umûm-i derebeylere karşı harb etmeye muktedir olamazdı.  

Hükümdârlar dahi hal ve iktidarlarını bildikleri cihetle derebeyleri tatlılıkla mümkün 

mertebe idâre etmekteydiler.  

                                                 
42  [*]Ctesibius Alexander Yunan mucit ve matematikçi (MÖ 285-MÖ 222) sıkıştırılmış havayı 

kullanarak topun ilkel şeklini icat etti.  İlk ilkel tüfenk Dünya tarihinde 10. yüzyılda Çin’de icat edildi. 
43 [*] İlk evvel top yüz sene muharebesi esnasında Karesi mevkiinde İngilizler tarafından isti’mâl 

olunmuştur.  

[271] 

 

[272] 

 



 

 

189 

 

Tebeddül-i Ahvâl - Top ve tüfenk zuhûr edince bu ahvâl birden değişmiştir. 

Evvelleri kralın muntazam ordusundan korkmamakta bulunan derebeyler şimdi iki 

bargirin götürdüğü toptan titremeye başlamışlardır. Çünkü top birkaç saat zarfında 

kal’anın bir tarafını yıkıp enkâzıyla hendeği doldurur ve bu vechile kal’a içine yol 

açardı. 

Top ve tüfenk sâyesinde hükümdârlar az zaman içinde memâlikin dâhili 

işlerini bitirip hüküm ve nüfûzlarını iade etmişler ve dâhilde iş kalmadığından 

gözlerini hârice çevirip memâliklerini tavsi’ maksadıyla hârice tecâvüz etmişlerdir. 

Bundan devletler beyninde büyük muharebelere meydan açılmıştırki “Avrupa 

Muvazenesi” ve bir takım ittifaklar bunun netâyicindendir. 

Diğer taraftan top ve tüfenk tedariği ziyâde akçeye,  isti’mâli dahi uzun 

müddet talime muhtaç olup bu ise devletin masrafını beş on misli artırmıştır. Çünkü 

yeni silah iktizasından olarak  “asâkir-i daima” zuhûr etmiştir. Bu askeri beslemek, 

giydirmek, kışlalarda yatırmak, meydan-ı harbe mühimmat-ı harbiye yetiştirmek için 

vesâit-i nakliye tedarik etmek lazımdı.  

İş bu ihtiyâcâtı def’ için ahâli üzerine pek çok ağır vergi tahmil etmek lazım 

gelip bazı memleketlerde ise vergiler ahâlinin tahammül-ü derecesini aştığından 

hükümete karşı şikâyete ve hatta isyanlara meydan açılmıştır.  

Bu defa derebeyleri kolayca terbiye etmiş olan hükümetler ahâlinin iş bu 

nümayişlerine ibtidâ lüzumu kadar ehemmiyet vermediklerinden bazı yerde 

hükümetlerin başlarına büyük felaketler gelmiş ve galip gelen ahâli “Meşrutiyet 

idâre” (?) usûlünü istihsâl ederek hükümetlerin nüfûzlarını kırmışlar ve kendileri 

idâre-i umûra müdahale etmeye başlamışlardır. Lâkin bu inkılâplar pek büyük 

fenalıklara mûcib olmuştur. Bunun için barutun ihtirâını en büyük musîbetlerden 

sayanlarda bulunmuştur. 

 

 

 

[273] 

 



 

 

190 

 

İKİNCİ BAB 

İnkılabâtı Fenniye 

Kâğıt - Yazı ve kitabet nevi beşeri ihyâ eden en büyük îcatların biridir. 

Çünkü yazı insanları efkâr-u merâmlarını birbirlerine anlatmak için yüz yüze gelmek 

mecburiyetinden men’ etmiştir. Bu kadar mühim olan yazı kâğıt ile usûl-u tab’ yok 

iken ehemmiyetinin yüzde birini gösterememiştir. 

Filhakika evvelleri kâğıt yoktu. O vakitlerde insanlar yazılarını çaresiz taş, 

tahta yahut maden levhalarına yazarlardı. Lâkin bu sûretle kitap neşretmek kâbil 

değildi.  

Kurûn-i Ûlâ’nın evâhirine doğru insanlar Mısır’da çıkan papirüs dedikleri bir 

nebâtın yapraklarını kâğıt makamında kullanmaya başlamışlar ve bu yapraklardan 

kitaplar teşkîl eylemişlerdir. Lâkin papirüste lazım gelen metânet yoktu. Bir müddet 

sonra hayvanat derilerinden [*] 44 (Bergama) kâğıdı dedikleri kâğıdı i’mâl olunmuş. 

Bergama kâğıdında matlup olan metânet vardı. Lâkin pek pahalıydı. 

Kurûn-i Vustâ’da Araplar ulûm-u fünûnu pek ziyâde ileri götürüp kâğıtça pek 

çok sarfiyatta bulunduklarından kâğıdın ıslâhatına çare aramışlar. İbtidâ 

Semerkand’da ipek kumaşını kâğıt haline getirmişler, Şam’da Amr nâm bir Mekkeli 

pamuk kumaşından kâğıt yapmaya başlamış ve bu kâğıt ipekten daha ehven olup 

“Şam kâğıdı”nâmıyla hayli sürülmüştür. En sonra Endülüs Arapları ketenden kâğıdın 

en iyisini çıkarmışlar. Gitgide kâğıt ıslâh olunarak elyevm bez ve paçavralardan 

istenildiği nezakette ve cilada kâğıt çıkarılmaktadır. 

Usûl-ü Tab’ - Kağıdın hadd-i zatında büyük ehemmiyeti var ise de kağıda 

asıl ehemmiyet verdiren “usûl-ü tab’”dır. Usûl-ü tab’ ise kıymetçe kâğıdı dahi geçer. 

Ehemmiyet cihetiyle usûlü tab’ ile rekabet edebilecek dünyada pek az şey vardır. 

Usûl-ü tab’ın mucidi Jean Guttenberg (J.Guttenberg) nâmında bir Almanyalıdır. 

Jean Guttenberg Strazburg şehrinde resimciydi. Hristiyan âleminde gerek, 

mabetlerde, gerek hanelerde mezhebçe aziz olan zevâtın resimlerini bulundurmak 

                                                 
44[*]  ceylan derisi 

[274] 

 

[275] 

 



 

 

191 

 

âdet-i cârî olduğundan pek çok resim sivrilirdi. Tahta üzerine resmin kalıbını alıp o 

sûretle matlup olan miktar resim basılır ve sonra boyanıp altına o zâtın ismi yazılarak 

satılırdı. Bu usûl bir müddetten beri câriydi.  

Bazı ressamlar resmi tahta üzerinde oydukları vakit ismini dahi oyarlar, 

bazıları ise bir isimle kanaat etmeyip zâtın tercüme-i haline müteallik birkaç satır 

yazı ilave ederler. Hatta bunu esas tutarak iki sahifelik dualar ve şiir parçaları gibi 

bazı küçük eserleri tab’ edenler bulunurdu. Lâkin bu usûl-ü tab’ büyük neşriyat için 

kâbil-i isti’mâl değildi. Çünkü her sahife için birer kalıp oymak lazımdı ve çok emek 

ile husûle gelecek olan mezkûr kalıplar sonra bir işe yaramazdı. 

İşte Jean Guttenberg harfleri ayrı ayrı ağaçtan yahut madenden i’mâl ederek 

matlub olan parçayı dizip bastıktan sonra harfleri başka bir şey için kullanmak 

usûlünü tasavvur etmiş ve bunun pek büyük neticesi olacağını anlamıştır. Bu halde 

Fauste (Faust) nâm bir saatçi ile ortak olarak vatan-ı asliyesi bulunan Mains şehrinde 

bir matbaa tanzim ve küşâd eylemiştir. 

İlk evvel tab’ olunan eser İncil-i Şeriftir. Matbaa meydana gelip usûl-ü tab’ 

sırrı dahi anlaşıldığı vakit Fauste Guttenberg’i matbaadan çıkarmış ve bîçare fâkr-u 

zarûret içinde olmuş ise de bundan dolayı usûl-ü tab’ geri kalmamıştır. İlk matbaa 

hicretin sekiz yüz otuz üç tarihinde Mains’te küşâd olunmuştu. 

840 tarihinde Viyana’da, 843’te Roma’da, 848’de Paris’te, 852’de Londra’da, 

881’de İsveç’te,  1100 tarihinde dahi Devlet-i Aliye’de matbaalar açılmıştır. 

Evvelleri kitaplar pek pahalı olduğundan onları yalnız zenginler tedarik 

edebilirlerdi. Bir de maarifin kıymeti olmadığından yalnız papazlar tahsil ile 

uğraşırlardı. Papazlar ise ibadeti Latin lisanı üzere icra ettiklerinden yalnız mezkûr 

lisan rağbet bulup mevcud olan eserler hep o lisan üzere yazılmıştı. Bundan dolayı 

her yerde milli lisan metrûktu. 

Usûl-u tab’ îcad olunduktan sonra ucuzca kitap çıkarılır ve fukara kısmı dahi 

onu tedarik ederdi. Lâkin ahâli Latince bilmediğinden kitaplar ucuzladığı halde dahi 

matbaalar istifâde edemeyeceklerdi. Bunun üzerine matbaacılar ikramiyeler vererek 

[276] 

 

[277] 

 



 

 

192 

 

erbâb-ı kalemi herkesin bildiği lisan üzere ve herkesin anlayacağı sûrette küçük 

eserler yazmaya teşvîk etmişler ve ahâlide rağbet görünce daha ileri gitmişler. 

Bu sâyede hem matbaalar ziyâde kâr etmeye başlamışlar hem de milli lisan 

tanzim olunarak ahâli içine maarif neşir olunmuştur.  

Zaten çığırından çıkmış olan Katolik kilisesi mücerred ahâlinin cehaletine ve 

taassubuna istinaden bir takım yolsuzluklarda bulunmuş olduklarından, neşr-i maarif 

ile kendilerinin yolsuzlukları meydana çıkar korkusuyla bir müddet sonra maarifin 

aleyhine kıyâm etmiş ise de,  o vakit hem ahâlide maarif hayli terakkî etmiş hem de 

büyük papazlardan bazı hamiyet sahipleri mezhebi şüphelerden kurtarmak için 

papaların neşir ettikleri batıl itikatları takbîh eylemiş olduklarından hükümetler bu 

halden istifâde ile papaların nüfûzunu kırmak ümidine düşerek maarifi taht-ı 

himayelerine almışlardır. 

Bu ahvâlin neticesi olarak Avrupa’da mezhep fırkaları ile muharebeler 

vâki’olmuştur.  

Yenidünyaların keşfi dahi terakkî-i maarifin netâyici müstakilesindendir. Bu 

devir tarihte “intibah-ı maarif vü sanayi”, “Renaissance” devri nâmıyla ma’ruftur. Bu 

devirde maarifi himaye hususunda en ziyâde meşhûr olan hükümet İtalya’da bulunan 

Floransa Cumhuriyetiydi. Floransa Cumhuriyetinin idâresinin ele almış olan Medçi 

(Medicis) Hanedânı mektepler ve kütüphaneler açarlar ve hükemayı himayeleri 

tahtına alırlardı. Hükema eserlerinde Mediçileri methettiklerinden sâir hükümdârlar 

dahi o yola dökülmüşlerdir. 

 

 

 

 

 

[278] 

 



 

 

193 

 

ÜÇÜNCÜ BAB 

Kıt’atı Cedîdenin Keşfi 

İnkılabâtı Maliye 

Hindistan Tarîki - Hindistan ticareti ezmine-i mechûleden biri pek 

meşhûrdur ve Hindistan ile alış veriş eden milletlerin servet sahibi oldukları 

görülmüştür. Eski zamanda Hindistan ticareti Fenikelilerde olup Romalılar 

zamanında daha ziyâdeleşmişti. Yalnız Garbî Roma inkırâz bulup yerine Cerman 

vahşîleri yerleşince bu ticaret kesilmiştir. 

Avrupalılar yalnız Ehl-i Salib’ten sonra Şark ile ticarete başlayıp ve Hindistan 

emtiasına alışmışlar ve bu ticareti ele alan Venedikliler ile Cenevizliler servet sahibi 

olmuşlardır. Venedikliler şarkta - yani Suriye ve Mısır limanlarında aldıkları emtiayı 

Avrupa’da beş on katı kıymete satarlardı. Buna sâirler dahi vâkıf olup onlarla rekabet 

etmeye kalkmışlar ise de Venedikliler buna mân’i olmak için hiçbir fenalıktan 

çekinmemişlerdir. Yani gemilerini yolda rast getirdikleri halde batırırlar yahut şarkta 

Arapları tahrik ederek gemilerini yağma ettirirlerdi. Bunun için sâir kavimler dahi 

başka bir yol aramışlardır. 

Şimdi maarif terakkî ederek ahâli dünyanın ahvâli hakkında hayli malûmât 

almıştı. Ezcümle Mısır firavunu Nehav’ın emri ile Fenike gemicilerinin Afrika’yı 

dolaştıkları tarihte mezkûrdu. Vâkıan evvelleri buna kimse inanmamıştı.  Lâkin 

Araplardan bu defa alınan malûmât bunu musaddak olduğundan Afrika’yı dolaşarak 

Hindistan’a gidip gelmek mümkün olduğu hakkında itikat hâsıl edilmiştir. Çünkü 

Afrika’yı şarktan ihata eden Cidde denizinin Hindistan denizinin bir parçası olduğu 

malûmdu. Şimdi denizlere açılmak için yeni bir çare dahi bulunmuştu ki o da 

pusûladır. Bu halde Hindistan’a gitmek için deniz yolu bulmak maddesi ilk teşebbüs 

edene kalmıştı. Portekizliler evvel davranmışlar ve yolu onlar bulmuşlardır. 

Portekizlilerin Keşfiyyâtı - Portekiz hükümeti bir müddetten beri Afrika’da 

müstemlekât sahibi olmak niyetiyle Fas üzerine hücum etmekteydi ve bunun için 

donanma inşa etmişti. Bazen Portekiz gemileri Fas’tan daha ileriye giderek bir takım 

sahiller ile adalar keşfetmişlerdi. Bunun üzerine gayet seyahate meraklı bulunan 

[279] 

 

[280] 

 



 

 

194 

 

Prens Henri pederi bulunan Portekiz Kralı Jean’dan birkaç gemi alıp rastgele denize 

açılmıştır (797). 

Henri “Mellah” ibtidâ Madire Adasını, sonra Asor, Kanarya, Yeşil Burun 

adalarını ve Gine sahillerini keşfetmiştir. 

Yine Portekiz kaptanlarından Diaze (Diaze) Afrika’nın en cenûb noktasını 

yani Ümit Burnu’nu bulmuştur (864). 

Nihayet yine Portekiz kaptanlarından Vasko de Gama ( Vasco de Gama) dört 

gemi ile Ümit Burnu’nu dolaşıp Mozambik sahiline gitmiş ve oradan Arap 

kılavuzları sâyesinde Hindistan’a varmıştır (875). 

Bu vechile Hindistan yolunu bulmuş olan Portekizliler yavaş yavaş Hindistan 

sahilinde ve adalarda bazı mühim mevkiler fethederek cesim müstemlekât peydâ 

etmişler ve ticaret sâyesinde kuvvet ve azamet bulmuşlardır. 

Amerika’nın Keşfi - Avrupa devletlerinin her biri Portekizlere haset etmeye 

başlamış ve herkes Hindistan’a hücum etmiştir. Lâkin mühim ve işe yarar mevkiler 

Portekizliler tarafından zapt olunduğundan onlar kadar istifâde edememişlerdir.  

Bu sırada bir takım âdemlar Hindistan’a gitmek için diğer tarîk 

bulunabileceğinden bahisle ortaya çıkmışlar -yani bazı hükemânın kavlince dünya 

küre olduğundan muttasıl garba doğru gidildiği halde Asya’nın şarkında bulunan 

Hindistan’a gelineceğini iddia eylemişlerdir. 

Bunların içinde en meşhûr olan Hristof Colombus (C.Colombus) dır. 

Colombus dünyayı dolaşmak ve garptan Hindistan’a gitmek kâbil olduğunu aklen 

kestirmiş olduğundan ibtidâ kendi hükümeti bulunan Ceneviz’e, sonra sâir Avrupa 

hükümdârlarına müracaat ederek gemi istediği halde, kimse istidâsını nazar-ı 

ehemmiyete almamıştır. Kimi Colombus’u mecnun saymış kimi küfrüne hüküm 

etmiş, en insaflılar dahi istihzâ eylemişlerdir. Lâkin en sonra İspanya Kraliçesi 

İzabella, Colombus’a üç gemi vermeye razı olmuştur. 

Colombus işbu üç gemi ile İspanya’da kâin (Palos) limanından denize 

açılmıştır (870).Colombus’un bu teşebbüste muvaffak olacağına kimse ihtimal 

[281] 

 

[282] 

 



 

 

195 

 

vermiyordu. Bunun için Colombus ile beraber gidenlerin cümlesi helalleşip 

vasiyetnâmelerini yazdıktan sonra yola çıkmışlardı. Yani kendileri için avdet ümidi 

olmadığını itiraf ediyorlardı.  

Colombus ibtidâ cenûba doğru hareketle hatt-ı istivâya yaklaşmış ve sonra 

gemileri engine çevirip muttasıl garba doğru giderek kırk gün yol yürümüşlerdir. 

Hiçbir tarafta ne bir kara emâresi, ne ada, ne kuş görmüş – yani hiçbir teselli bahis 

bir şeye rast gelmemiştir. Bu haller arkadaşlarına o derecede dehşet veriyor idi ki 

cümlesi ölümü gözlerine alarak yola çıktıkları halde ibtidâ şikâyete başlamışlar sonra 

âdeta isyan çıkarmışlardır. Lâkin Colombus bunların gürültülerine kulak vermeyip 

efkârında sabit kalmış ve mütecâsirleri te’dip eylemiştir. 

Ancak hareketlerinin altmış beşinci günü akşamüstü önde giden gemiden kara 

görülmüştür. Yolcuların cümlesi “Toprak! Toprak” avazasıyla hemen secdeye 

kapanıp Cenâb-ı Hakka dualar etmişlerdir.  

Colombus’un yanaştığı sahil Amerika’nın şarkında kâin (Bahama) 

adalarından (San Salvador) adasıydı. 

Colombus az müddet zarfında (Bahama) Adalarını ve sonra (Küba) ve (Haiti) 

adalarını keşfetmiştir. Colombus uzaktan Amerika sahillerini dahi görmüş ise de 

Amerika’nın mustakil bir kıt’a olduğu hatırına gelmemiş ve keşfettiği adalar ile 

sahillerini Asya’nın şark tarafı zannetmiştir. Hatta mezkûr adalarda bulunan 

vahşîlerin şimdiye kadar malûm olan insan cinslerine benzemediklerini gördüğü 

halde bile efkârını tebdîl etmemiştir.  

Colombus keşfettiği kıt’ada çok oturmayıp keşfiyyâtını tebşir için hemen 

İspanya’ya avdet etmiştir.  

Colombus’un keşfiyyâtı Avrupa’da pek büyük te’sir-i mûcib olmuş ve 

donanma ile avdet edecek olan Colombus ile gitmek üzere binlerce tâlib zuhûr 

etmiştir. Kral ile kraliçe dahi Colombus’a keşf olunan ve olunacak kıt’anın idâresini 

terk etmişlerdir. 

[283] 

 



 

 

196 

 

Colombus dört defa Amerika’ya seyahat etmiş ve ikisinde asıl Amerika 

kıt’asına çıkmış ise de hâlâ kendisinin Hindistan’da olduğu zannında kalmıştır. 

Bunun için keşf olunan kıt’a kendi nâmıyla yâd olunmayıp Colombus’tan sonra gidip 

Amerika’nın ahvâlinden bahseder bir risale neşretmiş olan İtalyalı (Amerigo Vespuci 

A.Vespucci) nin nâmıyla yâd olunmuştur.  

Bundan sonra artık yeni kıt’alar herkesin merakını celp etmiştir. Lâkin 

İspanyollar cümleden evvel davranıp Amerika’nın en mühim adaları ile en zengin 

kıt’alarını zabt etmişlerdir.  

“Cortez” nâmında bir İspanyalı (Meksika) ve Almagro nâmında bir diğeri 

dahi (Peru) ve (Şili) kıt’alarını keşf ve zabt eylemişlerdir. Kıt’alar ise sâir Amerika 

kıt’aları gibi vahşet halinde olmayıp ma’mûrdu ve oldukça muntazam devletlerin 

ellerinde idâre olunmaktaydı. Diğer meraklılar gelip keşfiyyâtı daha ileri 

götürmüşlerdir. Az müddet içinde Avustralya kıt’asıyla Okyanusya adaları dahi keşf 

olunmuş ve kaptan Magellan (Magellan) Küre-i Arz’ı dolaşıp küreviyyetini ispat 

etmiştir. 

Yeni keşf olunan kıt’alarda Avrupalılar altın ve gümüş vesâir madenler 

bularak onları kemâl-i ve hırs ile çıkarmaya başlamışlardır. Madenlerde işletilmek 

için Avrupa’dan amele getirmek kâbil değildi. Çünkü Amerika’ya giden bir adam 

gündelik ile başka bir kimse için çalışacağı yerde kendisi için çalışırdı. Her türlü 

ziraata kabiliyeti olan nihayetsiz arazi dahi buna müsaitti. 

Bunun üzerine Avrupalılar yerli ahâli bulunan kırmızı vahşîleri hayvan avlar 

gibi zorla tutup madenlerde kullanırlardı. Lâkin hür büyümüş ve itaat ile işe 

alışmamış olan Amerikalılar cefâ ve esârete dayanâmayıp binlerce telef olurlardı. Bu 

sebepten olarak birkaç milyon nüfusa bâliğ olan Amerika vahşîleri hemen 

mahvolmak derecesine gelmişlerdir. En sonra Avrupalılar cefâya mütehammil olan 

Afrika zencilerini gemiler ile naklederek Amerika çiftlikleri ile madenlerinde o 

bîçareleri kullanmaya başlamışlar ve bu vechile ticaretin en mekruhu bulunan insan 

ticareti için yol açmışlardır. 

[284] 

 

[285] 

 



 

 

197 

 

Yeni kıt’aların keşfi yahut eski kıt’aların bazı cihetlerine gidip gelmek için 

yeni yolların tahkîki üzerine ticaret pek ziyâde vüs’at bulmuştur. Evvel ticaret 

emtiası ekseriyen karadan gelirdi. Bu da pek pahalı olurdu. Şimdi ticaret denize 

geçmiş. Evvel ticaretin merkezi Bahr-ı Sefîd’di ve en zengin memleketler Bahr-ı 

Sefîd sahilinde bulunurlardı. Şimdi ticaret Bahr-ı Muhît’e geçmiş ve ehemmiyet 

Bahr-ı Muhît sahilinde bulunan memleketlere yani İngiltere, İspanya, Portekiz, 

Fransa, Felemenk, Almanya memâlikine intikal etmiştir.  

Emtia-yı ticariyenin nakli için pek çok gemilere lüzum olduğu gibi uzak 

memâlikte kazanılan müstemlekâtı muhafaza üzere vakti ile asker ve mühimmat 

yetiştirmek ve muhaberâ-u münasebâtı temin etmek için dahi donanmaya ihtiyaç 

zuhûr etmişti. Bunun için kuvve-i bahriye ehemmiyet kesb etmiştir.  

Muamelât-ı ticariyenin ziyâdeleşmesi üzerine devletler ve insanlar beyninde 

olan ihtilât ve münasebât dahi çoğalıp sanayinin ve malûmâtın da o nispette 

artmasına sebep olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[286] 

 



 

 

198 

 

DÖRDÜNCÜ BAB 

Mezhep İnkılâpları 

İnkılâbın Sebepleri – Kurûn-i Vustâ’da Katolik mezhebinin erkânı mükellef 

oldukları umûr-u ruhâniye ile kanaat etmeyip umûr-u dünyeviyeye dahi dört elle 

sarılmışlar.  Ve hatta umûmi Hristiyan hükümetlerini kendi riyâsetleri tahtında olarak 

birleştirip büyük bir devlet-i ruhâniye teşkîl etmeyi kurmuşlar, bunun için dahi 

ellerinde bulunan kanuni İlahiyenin hilâfında pek çok efâl-u hareket irtikâb 

etmişlerdi.  

Ahâli pek cahil bulunduğundan ibtidâ hey’et-i ruhâniyenin iş bu 

yolsuzluklarını fark edememiştir. Lâkin Ehl-i Salib muhacemâtı ve onu müteakiben 

Endülüs ve Şark Arapları ile vâki’ olan ihtilât münasebetiyle Ehl-i İslâm elinde 

bulunan malûmât Avrupa’ya intişâr eylemiş ve o sâyede Avrupalıların gözleri 

açılmıştır. 

Avrupa’da tahsil-i ilim ettikten sonra Endülüs’e gidip Endülüs 

darülfünunlarında noksanlarını ikmâl eden bazı ehli merak kendi memleketlerinde 

mevcud olan yolsuzlukları ve bâhusus kilise erkânının nâ meşru mesleklerini 

müşahede ederler ve bunların en cesurları bazen eserlerinde bu yolsuzluklardan 

bahsetmeye cür’et eylerlerdi. Lâkin kilise erkânı bundan mütenebbih olup tebdîl-i 

meslek edeceği yerde bilakis cür’et edeni vahşî sûrette ateşlere yakarak ortalığı yine 

bildikleri gibi idâre etmeye çalışırlardı.  

Lâkin maarif gittikçe ilerlemekte olup ahâli içinde ortalığın ahvâline vâkıf 

adamlar ziyâdeleştikçe şikâyetler dahi çoğalmaya başlamıştır. Hatta Reichlin 

(Reichlin) ve Erasme  (Erasme) gibi büyük ulemâ zuhûr edip bu halin vahîm 

neticeleri vereceğini beyân ile papalara yolsuz mesleği terk etmelerini tavsiye 

ettikleri halde yine bir semere görülmemiştir. Bunun için ibtidâ Buhemiye’de Jean 

Huss (J.Huss) ve sonra Saksonyada Martin Luther(Luther) papaların ağzı ile neşir 

olunan mezhebin Hristiyan mezhebinin esası bulunan İncil-i Şerife muhalif olduğu 

beyanıyla ortaya çıkmışlar ve pek çok taraftar peydâ ederek Hristiyan âleminin bir 

takım mezhep fırkalarına ayrılmasına sebep olmuşlardır. 

[287] 

 

[288] 

 



 

 

199 

 

Luther – Martin Luther Saksonya’da kâin (İsleben) şehrinde dünyaya gelmiş 

bir fakir çocuktur. Dehâsını küçük iken dünyayı terk ederek manastıra kapamış ve 

çok güzel tahsil-i ilim etmiştir. Yeni açılmış olan (Vitenburg) Darülfünu’na ilahiyat 

muallimi tay’in olunup manastırdan çıktığı vakit gerek dersin takrîri gerek kilisede 

ettiği vaaz ve nasihati cihetiyle umûmun nazarı-ı dikkatini ve muhabbetini 

kazanmıştır. 

O vakit papalar Roma’daki meşhûr (Saint Pierre) Kilisesi’nin inşasıyla 

meşgul olup ikmâl için para yetiştiremediklerinden âdeta bir nevi dolandırıcılık 

demek olan “Endülijans” (?) lara müracaat etmişler yani herkese münasip bir meblağ 

mukâbil cennet anahtarını satmaya başlamışlardır.  

Endülijansları satmak için Saksonya’ya gelmiş olan Tetzel (Tetzel) ahâliye 

pek ziyâde zulüm ettiğinden Luther, Endülijansların aleyhine doksan beş bendi havi 

bir lâyiha tanzim edip neşir etmiş ve ahâliye Endülijansların hükümsüzlüğünü 

bildirmiştir. Bunun üzerine kilise erkânı Luther’in aleyhine kıyâmetler koparmışlar 

ise de Luther onlara kulak vermeyip alenen hey’et-i ruhâniyeyi küfür ile ithâm 

etmeye başlamış ve ahâliyi İncil-i Şerifin ahkâmına muvaffak sûrette mezhebin 

ıslâhına-yani batıl yolların terkine davet etmiştir.  

İncil-i Şerifte müsâvat tavsiye olunduğundan Luther umûm beyninde müsâvat  

ilan etmiş, İncil’de safâ ve saltanat men’ olunduğundan Luther’in kilise ve 

manastırların emlak ve irâdları aleyhinde bulunmuş ve Rüesâ-yı Ruhâniye’nin 

saltanatlarını takbîh etmiştir. 

Mezhep Fırkaları - İncil-i Şerif Latin lisanı üzere yazılmıştı. Âyin dahi 

kilisede Latince icra olunurdu. Ahâli mezkûr lisandan bir şey anlayamadığından 

başka papazlar dahi onu layıkıyla bilemediklerinden İncil-i Şerif’in metnini 

tamamıyla şerh ve tefsir edemezlerdi. Luther ahâlideki bin türlü batıl itikadların 

bundan ileri geldiği davasıyla İncil-i Şerif’in her milletin söylediği lisan üzere 

tercümesini tavsiye etmiş. 

Luther’in fikrince İncil-i Şerif Kelamullah olup düstûr-ül amel olmak üzere 

insanlara ihsan olunmuştur. Cenab-ı Hak insanlara akıl dahi ihsan ederek 

[289] 

 

[290] 

 



 

 

200 

 

Kelamullahın ahkâmını tetkik ve mütalaaya memur eylemiştir. Bu halde Luther’in 

fikrince insan İncil-i Şerifi kendi kendine mütalaa etmeli ve kendi aklıyla ahkâm 

çıkarmalıydı. Bunun için Luther’in tarafını iltizam edenlerde ittihâd kalmayıp pek 

çok fırkalara ayrılmışlardır. 

Bütün Şimâl-i Almanya Luther’in efkârını kabul ile hemen kiliselerin 

emlâkını yağma etmişler ve manastırları tatil ile tarîk dünyaları teehhüle mecbur 

eylemişlerdir. Bunun neticesi olarak Luther taraftarları ile Katolikler beyninde azîm 

muharebeler vâki’ olmuş ve pekçok kanlar dökülmüştür. Beyinlerinde akd olunan 

(Augsburg) Muâhedesi mûcibince Katolikler, Luther taraftarlarını resmen müstakil 

bir Hristiyan fırkası makamında tanımışlar ve efkârlarını neşir ve icrayı âyin için 

müsaade etmişlerdir (933). 

Mezhepçe olan iş bu inkılaba “Reforme” (Reforme) denir. Lâkin reformeyi 

kabul edenlerin cümlesi Luther taraftarı olmayıp birkaç fırkadırlar. Bunların dahi en 

çoğu Luther taraftarı olup “Lutheranler” yahut “Protestanlar”nâmıyla ma’ruftur. 

İkinci fırka “Angelikan” fırkasıdır ki İngilizlere mahsustur. Angelikan 

Kilisesi  Katolik  Kilisesi’nin en yakınıdır. 

Üçüncüsü “Reformatlar” yahut “Presbiteryenler” dir. Bunların merkezi 

İskoçya’dır. Bunlardan başka hesapsız fırkalar daha zuhûr etmiş isede ehemmiyetleri 

olmamıştır. Hatta bazıları büsbütün mahvolmuştur bile. 

İncili-i Şerif’in milli lisan üzere tercümesi ve herkesin manasını anlayarak 

onunla meşguliyeti terakkî-i maarif için büyük bir kuvvet sırasına geçmiştir. 

Galeyân-ı Taassub - Protestanların zuhûru Katolik âlemini galeyâna 

getirmiştir. Protestanlık Katoliklerin manasız taassublarından neş’et ettiği halde 

Katolikler taassublarını teskin edecekleri yerde bilakis daha ziyâde artırmışlardır. 

Bâhusus Protestanlığın zuhûrundan dolayı cem’iyyetler kuvvetten düşmüş ve 

iradeleri azalmış olduğundan Katolikler Protestanlığı mahv ile Hristiyanların 

ittihâdını temin için her şeyi icra etmeye karar vermişlerdir. Bundan insanın zihninde 

dehşet verecek bir takım vukuât-ı vahşîye zuhûr etmiştir.  

[291] 

 

[292] 

 

  



 

 

201 

 

Katolikler Protestanlığı intişâr-ı maarifin semeresi bildiklerinden ulûm vü 

maarife düşman olmuşlardır.  İçtima’ eden (Teridenet) Meclis-i Ruhâniyesi (indeks 

index) nâmıyla bir fihrist neşr ederek onda okunabilecek kitapları ta’dât etmiştir ki 

hemen cümlesi mezhebe ve âyine müteallik olup papazlar tarafından yazılmıştı. 

“indeks” de ismi dâhil olmayan kitabı mütalaa etmek Katolikler için caiz değildi ve 

öylesi mücazât görecekti.  

Roma’da “Engizisyon” nâmıyla bir mahkemeyi ruhâniye teşkîl etmiştir ki 

mahkemenin vazifesi itikadı şüpheli olan adamları cem’iyyetten kaldırmaktan 

ibaretti. Mahkemenin şiddeti ve işkenceleri umûma dehşet verip bulunduğu yerlerden 

ahâli firar etmeye başlamışlar. Lâkin Roma’da teşekkül eden merkez mahkemesinin 

her memlekette şubeleri dahi tesis ettiğinden insan için Protestan memleketinden 

başka bir yerde necat kalmamıştır. 

Vâkıan bu şiddetler Katolik memleketlerinde Protestanların barınmasına 

mân’i olmuş ise de mahkeme pek çok bigünahların dahi canlarını yakmış olduğundan 

kimsenin emniyeti kalmamış ve binlerce ahâli Protestan bulunan Şimâl-i Almanya ile 

İngiltere’ye firar ederek mezkûr kıt’aların ma’mur olmalarına ve saadeti hal kesb 

etmelerine sebep olmuşlardır. Yani bundan Protestanlar istifâde eylemişlerdir. 

Katolik Kilisesi’nin en büyük silahı makamında olan Cizviid Şirketi (?) dahi 

o vakit zuhûr etmiştir. Müessisi Ağnas Loyolo (Loyolo) nâm bir İspanyalıdır. 

İspanya Kralı İkinci Filip ve Almanya İmparatoru Ferdinand gibi büyük 

hükümdârlar dahi Papalar ile cizviidlerin fesatlarına âlet olarak dünyadan 

Protestanlığı kaldırmaya kıyâm etmişler ve müddet-i saltanatlarını şiddetli dâhili ve 

hârici muharebeler içinde geçirmişler ise de bu dahi devletlerinin kuvvetten 

düşmelerinden başka bir semere verememiştir. Çünkü Sultan Süleyman-i Kanûni ve 

İngiltere Kraliçesi meşhûr Elizabeth Fransa kralları bazı politika esbabına mebni 

zayıf olan Protestanları iltizam ettiklerinden Katolikler âciz kalıp nihayet 

efkârlarından sarf-ı nazar etmeye mecbur olmuşlardır. 

Son parti demek olan işbu muharebe “Otuz Sene Muharebesi” nâmıyla 

ma’ruftur ve Almanya’da vâki’ olmuştur. Bu muharebeye tekmîl-i Almanya 

[293] 

 



 

 

202 

 

hükümetlerinden başka İspanya, Fransa, İngiltere, Danimarka, İsveçye, Avusturya ve 

Devlet-i Aliyye-i Osmaniye müdahale etmişlerdir.  

Bu muharebelere netice veren “Vestfalya” Muâhedesi artık Protestanlık için 

bir korku bırakmamıştır(1026). 

Bu muharebelerin neticesi olarak İngiltere, Fransa ve İsveçye devletleri şan 

ve kuvvet kazanmışlar ve Avrupa’nın en büyük devletlerinden ma’dûd olan İspanya 

ile Almanya ise pek aşağı düşmüşlerdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[294] 

 



 

 

203 

 

SEKİZİNCİ FASIL (SEKİZİNCİ BÖLÜM) 

Düvel-i Muazzama 

BİRİNCİ BAB 

İspanya Devleti 

Zuhûru – Araplar Afrika’dan gelip İspanya’yı fethettikleri vakit bazı 

(Vesgot) beyleri İspanya’nın şimâl-i şarkiyesinde bulunan dağlara iltica ederek 

oradan arasıra memâlik-i İslâmiyeye çapul ederlerdi. Bir müddet sonra Avrupa 

ahâlisine din uğrunda muharebe hırsı gelip Endülüs Araplarıyla harb etmek niyetiyle 

İspanya’ya gelmeye başladıkları esnada mezkûr Got Beyleri memâlik-i İslâmiye 

üzerine olan tecâvüzlerini arttırmışlar ve hatta bazı ufacık emâret teşkîl etmişlerdir. 

(Navarro)  ve (Oyedo) ve (Lion) hükümetleri bunların en mühimleriydi. 

Bir aralık Navarro kralları Hristiyanların ellerinde bulunan İspanya parçasını 

birleştirip bir devlet teşkîl etmişler ve bu vechile memâlik-i İslâmiyeyi tehlike içinde 

bırakmışlardı. Lâkin Navarro Kralı Büyük Sanşo hin-i vefâtından memaliki üç oğlu 

beyninde taksîm ederek yine devleti zayıf düşürmüştü (413). 

Büyük oğlu (Ramir) Aragonya’yı, (Ferdinand) Kastiliya’yı, (Garsiya) dahi 

Navar’ı almışlardı.  

Bundan sonra gerek bu üç hükümet gerek bir müddet sonra zuhûr eden 

Portekiz müstakil hükümetler sıfatıyla hareket ederek Arapları Endülüs’te muttasıl 

tazyîk etmekte ve hudûdlarını tavsi’ eylemekteydiler. 

Kurûn-i Cedîde ibtidâsında -yani Endülüs Araplarının elinde Gırnata 

civarında başka bir şeyi kalmadığı esnada İspanya’da üç hükümet vardı. Bunların en 

büyüğü Kastilya’ydı- ki Araplardan en çok memalik zabt eden oydu. İkincisi 

Aragonya Krallığıydı ki o da Navarro ile tekrar birleşmiş ve fazla olarak Araplardan 

hayli yerler zabt eylemişti. Bir de şimdiki Portekiz, Aragonya kralı Ferdinand 

Katolik (857-900) Kastilya Kraliçesi bulunan İzabella’yı tezviç ederek iki kıt’ayı 

birleştirdikten başka Gırnata’yı dahi alarak Portekiz’in maadası olan İspanya kısmını 

bir idâre tahtına almıştır. 

[295] 

 

[296] 

 



 

 

204 

 

Ferdinand ile İzabella zamanlarında Colombus Amerika’yı keşfetmiş 

olduğundan İspanya Devleti kıt’at-ı cedîdede mühim müstemlekâtpeydâ etmiş ve 

servet ve iktidarı cihetiyle Avrupa’nın en büyük devleti olmuştur. 

Beşinci Şarl - Ferdinand Katolik İzabella’dan olan kızı ki (Divane Jane) 

nâmıyla ma’ruftur. İkisinin de vârisiydi. Divane Jane Avusturya vârisi bulunan 

imparator Maksimilyan’ın oğlu “Güzel Filip” tarafından tezviç edilmiş olduğundan 

Jane’dan dünyaya gelmiş olan “Don Carlos” en sonra İspanya, İtalya, Felemenk, 

Belçika, Avusturya kıt’alarıyla birçok hârici müstemlekât sahibi olmuştu. Bundan 

fazla Don Carlos Beşinci Şarl nâmıyla Almanya İmparatoru ilan olunup 

Almanya’nın idâresini dahi deruhte eylemiştir. 

Beşinci Şarl kuvvet ve azametiyle Avrupa muvazenesini bozmuştu. Ve 

ortadan Fransa’yı kaldırıp Garbî Avrupa’dan Şarlman Devleti’ne mümasil bir devlet 

teşkîl etmek fikrine düşmüştü. Lâkin Şarl’ın muasırı bulunan Sultan Süleyman 

Kanuni kâh Fransa’yı, kâh Almanya Protestanlarını iltizam, kâh Macaristan’dan 

Şarl’ı tazyik ederek buna meydan vermemiş ve Avrupa’nın muvazenesini muhafaza 

etmişti.  

Beşinci Şarl kemâl-i şan ile otuz sene kadar hükümet ettikten sonra terk-i taht 

etmiş ve Almanya İmparatorluğu tacıyla Avusturya memâlikini birâderi Ferdinand’a, 

Felemenk ve Belçika ve İtalya ve ispanya ve Amerika ve Afrika ve Asya 

müstemlekâtını dahi oğlu Filip’e vermiştir. Bu Filip ikinci Filip nâmıyla tarihte pek 

meşhûrdur. 

İkinci Filip – İkinci Filip’in babasından aldığı miras gibi güzel bir miras 

tasavvur olunamaz. Hesapsız müstemlekât yüz milyona yakın sâdık ahâli yüzbinlerce 

muntazam asker ile nâmdar kumandanlar nehir gibi muttasıl Amerika madenlerinden 

akan altınlar velhâsıl cihangirliği kurmak için Filip’in hiçbir noksanı yoktu. 

Lâkin Filip yarım asra yakın olan saltanatı esnasında (934-972) Protestanlığı 

ortadan kaldırmak ve ahâlinin efkârını ve vicdanlarını istediği daire dâhilinde tutmak 

gibi insanın yed-i iktidarından olmayan şeyler ile uğraşarak - yani icâbı-ı zaman 

[297] 

 

[298] 

 



 

 

205 

 

olarak zuhûra gelen inkılabât-ı umûmiyenin eserlerini mahvetmek arzusuna düşerek 

âkıbet-i mâlik olduğu devlet-i muazzamayı mahv-u perişan etmiştir. 

Dünyada bulunan Protestanları mahvetmeyi kurmuş olan Filip otuz sene 

uğraştığı halde kendi memâlikinin bir cüz’i bulunan Felemenk’te Protestanları 

terbiye etmeye muktedir olamamış ve bunu İngiltere Kraliçesi Elizabeth’in 

müdahalesine haml ederek en sonra dünyada emsali görülmemiş bir donanma tanzim 

ile İngiltere aleyhine sevk etmiştir. Lâkin bu donanma dahi gerek fırtınalardan ve 

gerek İngiltere’nin fedâkârane müdafaasından perişan olduğundan Filip aczini itirafa 

mecbur olmuştur. 

Bu ahvâl devleti o kadar zayıf düşürmüştür ki İspanya asır-ı hazıra gelinceye 

kadar hep inkırâz yolunda devam ederek bir türlü kendini toplayamamış ve ikinci 

derecede bir devlet sırasına inmiştir.  

Portekiz - Portekiz krallığı keşfiyyât hususunda herkesten evvel davranıp 

hayli ehemmiyet kesb ettiği halde hükümdârlar umûm-u müstemlekâta “Nim kral” 

unvanıyla tayin olunan valilerin nüfûzlarını suisti’mâl etmelerinden korkarak onları 

üç seneden ziyâde memuriyette bulundurmamak ve müstemlekâtta çok asker 

tutmamak gibi tedbirsizliklerden ve güya vâridâtı çoğaltmak için müstemlekât ile 

ticaret etmek üzere ötekine berikine verdikleri envâ’i imtiyazâtdan dolayı Portekiz 

müstemlekâtı sû’i idâreye düçar olmuş ve başkaları tarafından zabt olunmuştur. 

Portekiz Devleti dahi bu sebeplerden ehemmiyetini kaybetmiştir. 

İspanya Kralı İkinci Filip devrinde Portekiz’de hükümet eden hanedân 

munkarız olduğunda idâre bir aralık Filip’in eline geçmiş ise de Filip’ten sonra 

Portekiz yine istiklale nail olmuştur. Portekizlerin müstemlekât içinde en mühimi 

Brezilya kıt’ası idi. Lâkin Brezilya dahi bu yakınlarda Portekiz’den ayrılıp müstakil 

bir devlet olmuştur. Portekiz bugünkü günde üçüncü derecede bir devlettir. 

 

 

 

[299] 

 



 

 

206 

 

İKİNCİ BAB 

Fransa Devleti 

İstiklâli İdare - Fransa Krallılğı “Yüz Sene Muharebesi” esnasında 

mahvolmak derecesine gelmiş iken Jeanne Darc’ın zuhûru üzerine hamiyet-i 

milliyenin galeyâna gelmesi sebebiyle tehlikeyi atlatmış ve düşmanı Fransa’dan tard 

eylemiştir. 

Yüz Sene Muharebesi esnasında Fransa derebeyleri iki fırka olup (Armanyak 

ve Burginyonlar) ikisi de güyâ nöbet tutar gibi devlet-i metbû’larına ihanet ederek 

düşman tarafını iltizâm ettiklerinden şimdi düşmandan kurtulmuş olan kral, mezkûr 

derebeyleri te’dib etmeye kıyâm etmiştir. 

Muharebe zamanında düşmandan nihayet derecede sıkılmış olan ahâli 

hassaten kendi hükümdârları makamında bulunan derebeylerin düşman tarafını 

iltizam ettiklerini ve yalnız kralın bilâfasıla düşman ile uğraştığını görmüş 

olduğundan derebeylere nefret etmişler ve krallara muhabbet bağlamışlardı. Bunun 

için bu defa kral derebeylerle harbe tutuşunca umûm ahâli kral tarafını iltizâm 

etmiştir. Fazla olarak yeni isti’mâle girmiş olan top-u tüfenk kralın imdâdına 

yetişmiştir. Çünkü derebeylerin kuvveti olmayıp ancak tahassun ettikleri “şatolara 

(?)” güvenirlerdi. Hâlbuki toplar en metin şatoyu bir iki saat zarfında yıkıp kralın 

askerine yol açardı.  

Bundan böyle İngilizleri Fransa’dan tart etmiş olan Kral Yedinci Şarl ile oğlu 

ve halefi On Birinci Louis (839-861) Fransa’da bulunan derebeyleri kaldırıp 

memâlikin ittihâdını temin etmiştir. 

On birinci Louis tarihte pek meşhûr bir adamdır. Kendisi gayet cesur ve 

gâyur idiyse de hırçınlığı ve zülmü cihetiyle nâmını lekedar etmiştir. Louis en ziyâde 

Borgondiya Dukası “cesur” Şarl (Le Temeraire) ile uğraşmıştır. Çünkü Şarl âdi 

derebey olmayıp Borgondiya Dukalığından başka Felemenk ve Belçika kıt’alarına 

mâlik bir hükümdâr-ı zî şândı.  

[300] 

 

[301] 

 



 

 

207 

 

Louis hayli zahmetlerle Şarl’ı dahi mağlup etmiş ve yegâne vârisi bulunan 

kızı Marya’nın elinden Borgondiya’yı zabt eylemiştir. 

Louis Borgondiya’nın sâir müstemlekâtını dahi kapmak için yirmi yaşında 

bulunan Şarl’ın kızı Marya’yı sekiz yaşında bulunan kendi oğlu Şarl’la tezvic etmeyi 

kurmuştu. 

Lâkin Marya Louis’in elinden kurtulup Almanya İmparatoru Üçüncü Frederik 

nezdine iltica etmiş ve Frederik’in oğlu Maksimilyan’a varmıştır. Maksimilyan’ın 

oğlu “Güzel Filip” vasıtasıyla Belçika ile Felemenk İspanya kralı meşhûr Beşinci 

Şarl’a intikal etmeleri bu sûretle vâki’ olmuştu. 

Muharebât-ı Hâriciye ve Avrupa Muvazenesi Meselesi - Yedinci Şarl ile 

On Birinci Louis Fransa’nın dâhili umûrunu tesviye ederek halefleri için dâhilde 

idâreye nezârat külfetinden başka bir şey bırakmamışlardı. Hâlbuki gerek dâhili, 

gerek hârici muharebeler esnasında yeni silahlarla müsellah ve daima silâh altında 

hazır mükemmel asker yetiştirmişlerdi. Bunun için On Birinci Louis’in oğlu 

Sekizinci Şarl (861-876) hemen hârice tecâvüz etmiştir. 

İtalya kıt’ası Avrupa’nın en zengin ve en güzel kıt’ası sayılır. İtalya hayli 

vakitten beri muktedir bir hükümetin eline geçmeyip tefrika ile neticesi olan 

münazaaları altında boğulmaktaydı. Sekizinci Şarl Fransa’ya muttasıl olan işbu 

İtalya’yı fethetmek istemiştir. 

Sekizinci Şarl Milan Dukalığından başlayıp Floransa ve Roma’dan geçerek 

muzafferen Napoli şehrine dâhil olmuş ve bu sûretle İtalya’nın kısm-ı a’zamını zabt 

etmiştir. Lâkin Şarl’ın İtalya fütûhatı sâir devletlerin hasetlerine dokunup İtalya’nın 

Fransa’ya geçmesiyle “Avrupa’nın muvazenesi bozulacaktır” kavliyle müttefiken 

Fransa aleyhine kıyâm ile Şarl’ı ric’ata mecbur etmiştir. 

Şarl’ın halefi On İkinci Louis (876-893) Milan hanedânına mensup olan 

vâlidesinden dolayı Milan Dükalığına hukuku olduğundan Milan’ın zabtına kıyâm 

etmiş ve Milan Dukalığını kolayca zabt ettiğinden küsür-i İtalya’nın fethine dahi 

hırslanmıştır. Lâkin Sekizinci Şarl’a karşı akd olunan ittifak gibi bir ittifak-ı düvele 

vermemek ve ittifak vâki’ olsa dahi mukavemet edebilmek için İspanya Kralı 

[302] 

 

[303] 

 



 

 

208 

 

Ferdinand Katolik ile mukavele akd edip İtalya’yı beyinlerinde taksîm etmeye karar 

vermiştir. Lâkin hilekâr Ferdinand, Louis’i aldatmış ve Louis Napoli’ye kadar gitmiş 

olduğu halde mağluben ric’at etmeye mecbur olmuştur. 

On İkinci Louis’in halefi Birinci Fransuva (893-925) genç ve gayyûr ve gayet 

hâris şöhret bir hükümdârdı. Fransuva seleflerinin tecrübelerine bakmaksızın 

İtalya’nın fethine kıyâm etmiş ve (Marinyan) yahut “kahramanlar” muharebesi’nde 

müttefiklere galebe ederek hemen İtalya’nın şimâl tarafını fethetmiştir. 

Bu sırada Almanya İmparatoru Maksimilyan vefât etmişti. Fransuva Almanya 

tacına tâlib olup işi hayli ileri götürmüş iken tâcı yukarda gördüğümüz İspanya Kralı 

Beşinci Şarl’a kaptırmıştır. Bu ise Fransuva’nın kibrine dokunup Şarl’a ilan-ı harb 

etmiştir. 

Yalnız Fransa’ya mâlik olan Fransuva’nın hemen dünyanın her tarafında 

hükmü cârî olan Şarl ile muharebeye tutuşması ilk nazarda cinnet âd olunur. Lâkin 

Fransuva’nın kuvveti toplu Şarl’ın ise bir mahallede toplanması müşkil olduğuna ve 

Şarl’ın Almanya’da zuhûr etmiş olan Protestanlar ile şarktan tecâvüz eden 

Osmanlıların tazyikleri altında bulunduğuna bakılırsa pek te o kadar takbîh 

olunamaz. 

Fransuva ile Şarl beyninde vâki’ olan muharebe pek çok imtidad etmiş ve 

hayli renklere girmiştir. Hatta bir defa – yani İtalya’da vuku bulan (Pavye) 

Muharebesinde Fransuva Şarl’ın eline esir bile düşmüştür. Lâkin netice-i ahvâl 

olarak Fransuva Fransa’nın hududunu muhafaza edebilmiş. Halefi İkinci Henri ise 

Şarl’ın elinden Fransa’nın şarkında bulunan (Mohac) ve (Tol) ve (Verdon) gibi 

mühim kal’aları bile zabtetmiş ve onları akd olunan “Kadınlar Muâhedesi” 

mûcibince uhdesinde muhafaza etmiştir.  

Muharebelerde Fransa askeri fevkalâde şecaat ve metânet göstermiş 

olduğundan o vakit Fransa askeri Avrupa’da en birinci asker sayılırdı. 

Fransuva’nın dâhili idâresi dahi epeyce parlaktı. Yalnız lüzumsuz saltanat ve 

israf-ı umûr-i maliyeyi ihlâl etmiştir. Fransuva donanma inşâ ederek hâriçte 

[304] 

 



 

 

209 

 

müstemlekât sahibi olmuş ve ticaret ile sanayi ve ulûmu himaye-yi mahsusa altına 

alarak terakkîlerine yardım etmiştir. 

Fransuva maarif perverlik ile iftihâr ettiğinden ecnebî ulemâsına dahi çok 

atiyeler verirdi. Bunun için Beşinci Şarl ile olan muharebeler esnasında yeni 

uyanmakta olan Avrupa efkâr-ı âmmesi Fransuva tarafını iltizam ederdi. 

Fransuva’nın sarayı saltanat ve şa’şaa cihetiyle Avrupa’da en parlak sayılırdı. 

Sâir hükümdârlar Fransuva’yı taklit etmeye gayret ettikleri halde Fransuva’ya 

yetişemezlerdi.  

Mezhep Muharebeleri - Reforme -yani Protestanlık Fransuva’da pek ağır 

sûrette intişâr etmiştir. Çünkü Kral Birinci Fransuva Almanya’da Protestanlığın 

zuhûru üzerine Fransa’nın cenûb tarafında olup “Vaudois (Vaudois)” nâmıyla ma’ruf 

olan cemaati kâmilen mahvederek ahâlinin gözünü korkutmuştur. 

Bununla beraber kralların istiklâllerinden telaş etmiş olan zâdegân güruhu 

(eski derebeyler) hükümeti zayıf düşürmek fikriyle Protestanları himaye ederek hayli 

çoğaltmışlardır. 

Fransa’da Protestanlar Kral İkinci Henri ile oğlu ikinci Fransuva 

zamanlarında çoğaltmışlardı. İkinci Fransuva’nın birâderi Dokuzuncu Şarl 

zamanında ise hükümet ile Protestanlar beyninde dâhili muharebe zuhûr etmiştir. 

Fransa Protestanları “Hugnot” nâmıyla ma’ruftur. 

Dokuzuncu Şarl gayet gevşek tabili bir adam olduğundan idâre-i devlet 

Dokdegiz (Deguise)’in elinde kalmıştı. Dokdegiz ise kendisinin en büyük düşmanları 

bulunan (Borbon) ve (Konde) prenslerinin Protestanları iltizam ettiklerini görünce 

hem düşmanlarını mahvetmek hem de Papa ile İspanya Kralı İkinci Filip’in 

teveccühlerini kazanıp zürriyetsiz olan Şarl’dan sonra Fransa’ya hükümdâr olmak 

ümidiyle Protestanların aleyhine kıyâm etmiş. Lâkin Protestanlar muktedir Borbonlar 

ve bâhusus İngiltere kraliçesi meşhûr Elizabeth’in himayeleri sâyesinde pek güzel 

mukavemet etmişler ve hatta Fransa’nın garp tarafında kâin bazı mühim kal’alar ile 

iskeleleri elde etmişlerdir ki Protestanlar bu sâyede İngiltere donanmasına istinat 

ederler ve imdat alırlardı.  

[305] 

 

[306] 

 



 

 

210 

 

Dokuzuncu Şarl’ın vâlidesi Katerina Medçi bunlar ile başa çıkamayacağını 

anlayıp Protestanlar ile muâhede akd etmiş ve rüesâsını kral tarafına celp etmeye 

sa’y eylemiş. Ezcümle Protestanların resmen reisleri bulunan Prens Henri Borbon’a 

kendi kızını –yani kralın hemşiresini vermiştir. 

Protestan rüesâsından Amiral Kolini (Colingy) pek dirâyetli ve muktedir bir 

zât olup kralın gözüne girmiş ve yavaş yavaş gevşek kralı kendisine bent edip 

Fransa’nın idâresini ele almıştır. Hatta Fransa tarafından Felemenk Protestanlarına 

imdat göndermeye karar verilmiştir. 

Bu ahvâl üzerine telaşa düşmüş olan Katerina Medçi ile Dokdegiz taraftarları 

hafiyyen komiteler teşkîl ederek bir gece Amiral Kolini ile beraber düğün 

münasebetiyle Paris’te bulunan bil cümle Protestan rüesâsını ve birkaç bin sâir 

Protestan’ı katl etmişlerdir (950). 

İşbu dehşetli vak’a tarihte “Sen Bartelmi Gecesi” nâmıyla meşhûrdur. 

Rüesâdan yalnız Prens Henri Borbon sağ kalmıştı. O da damat bulunduğu için. Lâkin 

Katerina Medçi Henri’ye dahi cebren Protestan mezhebini terk ettirmiştir. 

Sen Bartelmi vakası nefret-i ammeyi mûcib olduğundan Protestanlar daha 

büyük gayretle ayaklanmışlardır. Henri Borbon dahi firaren gelip riyâsetlerini 

deruhte etmiştir. 

Bu muharebeler Dokuzuncu Şarl ile birâderi Üçüncü Henri’nin müddet-i 

saltanatlarınca devam etmiştir. Üçüncü Henri Protestanlar ile başa çıkamadığından 

papazlar bir katil tedarik ederek öyle Henri’yi katlettirmişlerdir. Papazların bundan 

maksatları Henri’nin vefâtıyla Valois hanedânı münkatı’ olacağından Fransa tacını 

gayyûr ve mutaassıb (Giz) hanedânına vermekti. Hâlbuki Giz hanedânının hükümette 

hiç hakları yoktu. Çünkü Dokuzuncu yahut Sen Louis’in evladından olan Borbon 

hanedânı vâris-i meşru’ sayılırlardı.  

 Üçüncü Henri’nin katli üzerine Protestanların Henri Borbon’u hemen kral 

ilan etmişlerdir. Lâkin Paris ahâlisi Protestan kralı kabul etmeyeceklerinden bahisle 

biat etmediklerinden Henri resmen Katolik mezhebini kabul etmiş ve Dördüncü 

Henri nâmıyla kral ilan olunmuştur  (971). 

[307] 

 

[308] 

 



 

 

211 

 

Dördüncü Henri - Dördüncü Henri (971-988) yahut (Henri Borbon) 

Fransa’nın en meşhûr krallarından sayılır. Cülûs ettiği vakit Fransa’nın ahvâli pek 

vahîmdi. Hayli vakitten beri devam eden dâhili muharebe esnasında pek çok hanedân 

mahvolmuş, pek çok ocak sönmüş, cem’iyyetin bir kısmı diğerine hasım olmuş, 

devletin umûr-u maliyesi bozulmuş, hazine borçlar içinde kalmıştı. 

Henri ibtidâ Nant Fermanı (Edit de Nantes) nâmıyla ma’ruf olan ferman 

vasıtasıyla Protestanlığı yatıştırmıştır. Henri Protestanları maksatlarına nail ettikten 

sonra Katoliklerden olup münasebetsiz hareketlerle ortalığın rahatını bozanları ve 

hatta kendi aleyhinde isyanda ısrar edenleri affeylemişti. 

Bu yolda ezhân yatıştıktan sonra maliyece ve mülkiyece ıslâhata başlamıştır. 

Henri bu hususta silah arkadaşı bulunan Dük de Soliy (De Sully) de güzel bir 

muavene bulmuştur. 

Birinci Fransuva’nın vaktinden beri kişizâdeler Paris eğlencelerine alışıp 

şatolarını ve çift ve çubuklarını yüz üstü bırakmışlardı. Henri bunları köylerine ve 

şatolarına göndermiştir. 

Henri’nin hin-i vefâtında Fransa devleti dâhili ve hârici gâilelerden 

kurtulmuştu. Henri mezhep hususunda biraz serbest olup Protestanlara yüz 

veriyordu. Bunun için Cizviidler ve Katolik mutaassıpları Henri’yi Ravayak 

(Ravaillac) nâmında bir divaneye katl ettirmişlerdir.  

On Üçüncü Louis - Henri’nin oğlu On Üçüncü Louis (988-1021) babasının 

katli esnasında pek küçüktü. Büsbütün hükümet vâlidesi (Marya Medçi) elinde 

kalmıştır. Marya Medçi dahi Konçini nâm bir İtalya serserisine gönül verip umûr-u 

devleti onun sözüyle idâre ederdi. Bazı hamiyetli Fransa kişizâdeleri ile bu ahvâli 

fırsat bilen bazı müfsidler isyan ederek birkaç defa memâlikin rahatını bozmuşlar. 

Lâkin Üçüncü Louis buluğa erip hükümeti ele aldığı vakit bu fenalıklara nihayet 

verilmiştir. Çünkü hükümeti meşhûr Kardinal Rişlu (Richelieu) ya vermiştir. 

Kardinal Richelieu pek sert ve hunrîz bir adam olup hayli adamın kanını 

dökmüş ise de Fransa’nın idâresini yoluna koymuş ve merkez hükümetinin nüfûzunu 

arttırmıştır. O vakit Fransa Avrupa’nın en muntazam ve kuvvetli devleti sayılırdı. 

[309] 

 

[310] 

 



 

 

212 

 

Kardinal Richelieu “Otuz Sene Muharebesi” nâmıyla ma’ruf olan Almanya 

muharebesine müdahale ederek Protestanları iltizam etmiş ve Beşinci Şarl’dan beri 

Avrupa’nın muvazenesi ihlal etmekte bulunan Habsburg hanedânının nüfûz ve 

iktidarını kırmıştı. 

On Dördüncü Louis – (1021-1093) On Üçüncü Louis’in oğlu On Dördüncü 

Louis dahi sabi bulunduğu halde kral tacını giymişti. Bu zaman umûr-u devlet 

Richelieu’nun halefi Kardinal Mazarin (Mazarin)’nin elindeydi. Mazarin hârici 

politikada Richelieu’nun tuttuğu yol üzere hareket ederek Fransa’nın nüfûzunu 

vikâye etmiş ve “Vestifalya” Muâhedesiyle şanını arttırmıştır. Lâkin Mazarin 

mürtekip olduğundan hem Fransa’nın maliye umûrunu karıştırmış, hem de kendisini 

lekeletmiştir. 

On Dördüncü Louis en kibirli ve azametli Avrupa hükümdârlarından biridir. 

Saltanat ve şâ’şası darb-ı mesel hükmüne girmiştir. Saltanatın ilk nısfında nüfûz ve 

iktidarı dahi azameti nispetindeydi. Lâkin hırsın neticesi olan lüzumsuz tecâvüzler ve 

manasız muharebeler ile Fransa’yı yorup halsiz bırakmıştır. Saltanatın ilk nısfında 

riyâset umûrda bulunan vükelâ dahi pek meşhûr adamlardır. 

Ezcümle Maliye Nazırı Kolbert (Colbert), Harbiye Nazırı Lovuva (Louvois), 

Prens Konde, Prens Toron vesâire tarihte büyük nâm kazanmıştır. 

Bunların zamanında dünya Fransa ahvâline haset ederdi. Lâkin sonraları 

Louis’in israfı ve taassubu Fransa’yı ezmiş olduğundan hem hariçte mağlup olmuş, 

hem dâhilde büyük gâilelere uğramıştır. Bu gâileler içinde en çirkin olan (Dragonad) 

dedikleri vakadır. 

Fransa’da hayli Protestanlar mevcuddu. Hemde bunlar Fransa’nın en çalışkan 

ve zengin takımıydı. Louis ihtiyarladıkça taassuba düştüğünden bir takım haluskârlar 

Protestanların cüz’i himmetle Katolik mezhebine getirmeleri mümkün olduğu 

iddiasıyla Louis’e ibtidâ vâizler ve sonra asker göndermeye mecbur etmişler. Giden 

Dragon alayları Protestanların hakkında irtikâp etmedik bir zulüm ve tecâvüz 

bırakmamışlardır. 

[311] 

 



 

 

213 

 

Protestanlar isyan ederek bir haylisi telef olmuş geri kalanları dahi ecnebi 

memâlikine kaçmışlardır. Hâlbuki haluskâr vükelâ “Protestanlar ilk davet üzerine 

Katolik mezhebine geldiler” derler ve bu münasebetle Louis’i “İkinci Konstantin” 

yâd ederlerdi. On Dördüncü Louis devrinde vâki’ olan muharebeler “Belçika 

muharebeleri” ve “İspanya veraseti muharebeleri” nâmıyla ma’ruftur.  

Birinci muharebede gâlip gelen Louis Almanya hududunda hayli memleketler 

zabt etmiş, ikincisinde dahi müttefiklere mağlup olduğu halde kendi torunu Filip 

Anjou’yu İspanya tahtına oturtmuştur. İkinci muharebede tekmîl-i Avrupa Louis’in 

aleyhindeydi. Bu muharebede bâhusus Avusturya ordusu kumandanı Prens Öjen de 

Sava (Eug. De Savoie) ile İngiltere ordusu kumandanı Lord Malboro (Malboraug) 

Fransızlara karşı pek büyük muvaffakiyetlere nail olmuşlardır. 

On Beşinci Louis – On Dördüncü Louis’in halefi On Beşinci Louis (1093-

1152) israf ve saltanat hususunda daha ileriye gitmiştir. On Dördüncü Louis hiç 

olmazsa devletin şan ve azametini muhafaza etmeye gayret ederdi. On Beşinci Louis 

ise zevk ve safâdan başka bir şey ile zihnini yormazdı ve gayet gevşek tabiatlı 

olduğundan ötekinin berikinin nüfûzu altında kalırdı. Louis üzerinde nüfûz icra 

edenlerin çoğu ahlaksız fahişelerdir. Bunların içinde dahi en meşhûr olan Markiz 

Pompador (Pampadour) dur.Devletin varidatı Louis ile Pampadour’un dairelerinde 

sarf olunurdu. Sâir daireler ise her nevi irtikâplarla geçinirlerdi. 

Bazı hamiyet sahipleri bu ahvâlin neticelerinden korkarak Louis’e bir i’tidâl 

gözetmesini tavsiye ederlerdi. Lâkin Louis asla tavsiyeyi kabul etmezdi ve “adam 

sende, biz eğlencemize bakalım, bizden sonra ister tufan olsun” derdi. 

Filhakika hamiyet sahiplerinin his ettikleri felaket Louis’in halefi On Altıncı 

Louis devrinde vâki’ olup büyük “ihtilâl” yâd olunmuştur ki neticesi olarak 

Fransa’da hükümet-i kraliye kaldıktan başka bütün Avrupa dahi alt üst olmuştur. 

 

 

 

  [312] 

 

[313] 

 



 

 

214 

 

ÜÇÜNCÜ BAB 

İngiltere Devleti 

Hükümetin Zâfiyeti - Yukarda [*] 45görüldüğü üzere İngiltere Kralı “Vaiz 

Edvard”ın zürriyetsiz vefâtı üzerine Fransa’da kâin Normandiya’nın Dükası bulunan 

Gülyum (Fâtih) İngiltere tacını zabt etmişti. 

Gülyum’un ordusunda asılları belli olmayan bir takım serseriler çoktu. 

Gülyum bunlara büyük büyük mesnedler verip İngiltere zâdegânını tahkîr etmişti. Bir 

de İngilizler kendi lisanları edebiyatı, usûl-i medeniyeleri ile iftihar etmekte 

olduklarına bakmaksızın Gülyum İngiltere devâir-i resmiyesine Fransa lisanıyla 

Fransa usûlunü dâhil etmiştir. Bunun için ahâli dahi kendisine ısınamamış ve bu 

sülaleden kurtulmak için fırsatta muntazır olmuştur. 

Gülyum zulüm ve şiddet sâyesinde ahâliye isyan için mahal bırakmamış ise 

de oğulları zamanında isyanlar zuhûr ile hükümet zayıf düşmüştür. Hatta ilk evvel 

isyan çıkaranlar Gülyum’un büyük oğlu Robert’i Normandiya Dukası, ikinci oğlu 

“kırmızı” Gülyum’u dahi kendisine veliahd ta’yin etmişti. Robert pederinin 

vefâtından sonra hükümet davasıyla birâderi aheyhine kıyâm ederek büyük bir gâile 

çıkarmıştır. 

Gülyum’a mağlup olmuş olan Robert Gülyum’un vefâtından sonra küçük 

birâderi birinci Henri aleyhine dahi isyan etmiştir. Lâkin bu isyanda tutulup 

hapishanede telef edilmiştir. 

Henri’nin iki oğlu Manş denizinde telef olmuş olduklarından hin-i vefâtında 

(Matilda) nâmında bir kızından başka zürriyeti kalmamıştır. Matilda dahi Fransa’da 

kâin Anjou (Anjou) kontluğuna mâlik olan  (Jofreova) ya varmış olduğundan 

Jofreova’nın oğlu Henri Plantagenet (Plantagenet) İngiltere hükümetini zabt etmiştir 

(532). 

                                                 
45

[*]sayfa 161 

[314] 

 

[315] 

 



 

 

215 

 

Henri Plantagenet’in İngiltere tahtına cülûsu ile İngiltere ve Fransa beyninde 

garip münasebât peydâ olmuştur. Henri Fransa’da pek çok beyliklere mâlikti. Bu 

beylikler resmen Fransa kralının müstemlekâtından sayıldıkları cihetiyle onlara 

mâlik olanın dahi Fransa kralına tabi olması lazımdı. Hâlbuki İngiltere kralı bulunan 

bir zâta Fransa kralına tabiiyet etmek krallık şanına muhalif geldiğinden İngiltere 

kralları dahi “Vasallık” vezâifini (?) ifâda kusur ederlerdi. Fransa kralları ise bu 

kusurları vesile-i ittihâz ederek daima tecâvüz ederler ve İngiltere’nin Fransa’da 

bulunan müstemlekâtından bir miktarını zabt ederlerdi. 

İngiltere ahâlisi Fâtih Gülyum’a ısınamadığı gibi, Plantagenet sülalesine dahi 

ısınamamıştır. Çünkü gerek Henri ve gerek oğulları bulunan (Richard) ve (Jan San 

Terre J Sans Terre) Fransa usûlüne riâyet ederlerdi. Fazla olarak hükümet daima 

Fransa önünde küçük düşmekte olduğundan bundan ahâlinin hamiyeti galeyâna 

gelmekteydi. En sonra Kral Üçüncü Edvard fütühât-ı hâriciye vasıtasıyla ahâlinin 

muhabbetini celb etmek fikriyle Fransa aleyhine kıyâm etmiştir (715). Edvard’ın 

Fransa üzerine hücumu ile en dehşetli muharebeden ma’dud bulunan “yüz sene 

muharebesi” küşâd olunmuştur. 

Yukarda [*]46 görüldüğü üzere yüz sene muharebesine başka sebepler daha 

vardı. Yani Fransa kralı “güzel” Filip’in oğulları zürriyetsiz vefât ettikleri cihetle 

kızının oğlu bulunan Edvard güya Fransa tahtına hak kazanmıştı.  

Bu sûretle açılan yüz sene muharebesi ibtidâ İngilizler için pek uygun sûrette 

gitmiş ve Fransa hemen zabt olunmuş iken en sonra Fransa’da vâki’ olan galeyân-ı 

hamiyet İngilizlerin mağluben ric’at etmelerini mûcib olmuştur. Bu ise İngiltere’de 

hükümeti ahâli nazarından büsbütün düşürmüştür. 

İki Gül Muharebesi - Fransızlara kat’î sûrette birkaç defa galebe edip hayli 

vilayetler zabt etmiş olan Kral Üçüncü Edvard’ın vefâtı üzerine İngiltere hükümeti 

torunu İkinci Richard’ın elinde kalmıştır. İkinci Richard ise pek gevşek bir hükümdâr 

olup idâreyi iktidarsız adamlar elinde bıraktığından Fransa kendini toplamış ve 

                                                 
46 [*]sayfa 206  

 

[316] 

 

[317] 

 



 

 

216 

 

İngilizlerin ellerine geçmiş olan kıt’aları iade etmişti. Bunun üzerine Edvard’ın 

torunu -yani üçüncü oğlu Dak De Lankaster’in oğlu Henri (Dördüncü Henri) Richard 

aleyhine isyan ile hükümeti zabt etmiş ve muharebede Fransızlara dahi galebe ederek 

gasp ettiği hükümeti uhdesinde te’min eylemiştir. Dördüncü Henri’nin oğlu Beşinci 

Henri dahi muzaffer olup Paris şehrini fethetmiş ve kendini Fransa kralı ilan 

ettirmiştir. Mahlu’ Richard’ın varisleri bunun için hükümeti dava etmeye cesaret 

edememişlerdi. 

Lâkin altıncı Henri zamanında Fransızlar meşhûr (Jan Dark) sâyesinde tekrar 

başkaldırıp İngilizleri Fransa’dan kovmuşlardı. Bundan dolayı İngiltere ahâlisi Kral 

Altıncı Henri’den dil-gîr olmuş olduğundan Richard’ın vârisleri bulunan York 

Dükaları hükümet davasıyla ortaya çıkıp büyük bir gâile zuhûra getirmişlerdir. Bu 

yolda açılan dâhili muharebe “iki gül muharebesi” nâmıyla meşhûrdur. 

İngiltere ahâlisi iki fırkaya ayrılıp biri (York) hanedânını, diğeri dahi 

(Lankaster) hanedânını iltizam ederlerdi. York hanedânının armasında beyaz gül, 

Lankaster hanedânın armasında dahi al gül mersûmdu. “iki gül muharebesi” nâmı 

bundandır. 

Tudorlar – İki Gül Muharebesi esnasında İngiltere’de hükümeti defaatle 

elden ele geçmiş ve pek çok kanlar dökülmüş galebe eden fırka mağlup olan fırka 

hakkında etmedik vahşet bırakmadığından vâki’ olan vahşîliklerin hadd-u hesâbı 

yoktu. Bu devir İngiltere tarihinin en vahîm bir parçasıdır. En sonra iş iki hanedânın 

mahfiyle hitâm olmuştur. Yani uzaktan Lankaster hanedânına mensup olan Henri 

Tudor (Tudor) Fransızların yardımı ile İngiltere tacını zabt etmiş ve York 

hanedânının vârisi bulunan Elizabeth’i tezevvüc ederek münazaaya nihayet vermiştir 

(863). İşbu Henri Tudor Kralı Yedinci Henri nâmıyla ma’ruftur. 

İki gül muharebesi esnasında İngiltere ahâlisi pek ziyâde ezilip 

yorulduğundan Yedinci Henri’nin müstebdâne idâresinden dolayı sesini 

çıkarmamıştır. 

Yedinci Henri’nin oğlu Sekizinci Henri devrinde İngiltere’de Katolik 

mezhebi terk olunup Protestan mezhebi kabul olunmuş bu dahi Henri’nin bir 

[318] 

 



 

 

217 

 

huysuzluğundan ileri gelmiştir. Henri pek ziyâde zevk ve safâya mübtela bir adamdı. 

Kendisinden yaşlı bulunan zevcesi (Katerina) Henri’nin eğlencelerine mân’i olmakta 

olduğundan, Henri onu terk edip saray kadınlarından Anne de Bolein (Anne de 

Bolein) i tezvic etmek istemiş lâkin buna papa mâni’ olmuştur. Henri ise buna karşı 

Protestanlığı kabul edip istediğini icra eylemiştir. 

Henri bu vechile kabul etmiş olduğu Protestanlıkta nihayet derecede bir 

Taassub göstermiş ve yeni mezhebi kabul etmek hususunda tereddüt edenlerden 

yetmiş iki bin nüfus telef etmiştir ki içlerinden iki kraliçe (kendi zevceleri), on iki 

dük, iki kardinal ve pek çok meşhûr zâtlar vardı. 

Henri bu Taassub ile zevk-u safâdan dahi geri kalmamıştır. Devletin vâridâtı 

istenildiği sûrette Henri tarafından sarf olunduğu halde bazen kendisinin parasız 

kaldığı olurdu. Bu halde Henri parlamentoya bakmaksızın vergiyi artırır, sikkenin 

ayarını değiştirir, ceza-yı nakdi nâmıyla şunu bunu soyar, istikraz ederdi. Sonra iflas 

ettim kavli ile borcunu vermezdi. Ahâli dahi Henri’nin hududu aşmış olan 

zulmünden o derecede ürkmüş idi ki bu münasebetsizliklerine karşı sesini 

çıkaramazdı. 

Henri’nin kızı (Marya Tudor) devrinde Katolik mezhebi iâde olunmuş ve 

Marya Katolik mezhebine avdet etmeyenleri katletmeye başlamıştır. Marya İspanya 

kralı meşhûr İkinci Filip’e varmıştı ve Filip’in teşviki ile Protestanlığı ortadan 

kaldırmayı kurmuştu. Lâkin Marya’nın ömrü vefa etmeyip ancak beş sene hükümet 

ettikten sonra vefât etmiştir. 

Marya Tudor’un İkinci Filip’e varması İngiltere ile İspanya’nın meslekçe 

birleşmelerini mûcib olmuştu. Fransa bunun “Avrupa muvazenesine muhâlif olduğu” 

bahanesiyle ilân-ı harb ederek Yüz Sene Muharebesinde İngiltere’nin muhâfaza 

etmiş olduğu kale kal’asını zabt etmiş ve bu sûretle İngilizlere Fransa’dan kat’î alaka 

ettirmiştir. 

Marya Tudor’dan sonra İngiltere tahtına hemşiresi meşhûr (Büyük Elizabeth) 

cülûs etmiştir (936-981).  

[319] 

 

[320] 

 



 

 

218 

 

Elizabeth Anne de Bolein’in kızıydı. Henri Anne de Bolein’i idam ettiği vakit 

kızı Elizabeth’i uzak şatoların birine teb’id eylemişti. Elizabeth Protestan 

mezhebinde bulunduğu cihetle Marya Tudor’dan yüz bulamayıp nefiyde kalmıştı. 

Lâkin Elizabeht boş vaktini kitap mütalaasıyla geçirmiş olduğundan riyâset-i umûra 

geldiği vakit akıl ve dirâyetiyle herkesi taaccüb içinde bırakmıştır. 

Elizabeth İngiltere’nin en büyük hükümdârlarından biridir. Kırk beş seneye 

bâliğ olan saltanatı esnasında ikinci derecede bir devlet halinde bulunan İngiltere 

dünyanın en birinci devleti sırasına geçmiştir. 

Elizabeth’in bulunduğu devir “Katolik âleminde Galeyân-ı Taassub” 

devriydi. –Yani İkinci Filipler, Engizisyonlar, Cizviidler vasıtasıyla vicdan-ı beşerin 

en ziyâde tazyik olunduğu ve insanları terakkîden alıkoymak istenildiği bir zamandı. 

Elizabeth ise İngiltere’de Protestanlığı iade etmiş, lâkin Protestanlığa avdet 

etmeyenler hakkında cebir göstermemiştir. Bundan sonra Elizabeth Katolik 

taassubunun kurbanı olan mazlumları himaye etmeye başlamıştır. Elizabeth iş bu 

mazlumları kurtarmak için nakden iâne eder yahut iâne ile hükümdârın birini zalim 

üzerine sevk eder veya mazlumları İngiltere’ye kendi himayesi tahtına kabul eyler 

idi. Kendisi resmen müdahale ederek İngiltere’yi muharebe tehlikesine dûçâr 

etmezdi. 

Dünya yüzünde bir Protestan bırakmamayı kurmuş olan İkinci Filip 

Protestanlardan kendi memâlikini temizlemekten âciz olduğunu görmüş ve buna 

Elizabeth sebep olduğunu anlamıştır. Yirmi sene kadar bu gizli muharebeye 

katlandıktan sonra Filip’in tâkati kalmayıp Elizabeth’e ilan-ı harb etmeye mecbur 

olmuştur. Lâkin âkıbeti İngiltere’yi tebid etmek üzere göndermiş olduğu donanma ile 

askerinin mağlup ve perişan olduklarını görmüştür. 

Filip’in İngiltere’ye sevk ettiği donanma “nâ mağlup armada” nâmıyla 

ma’ruftur. O zamana gelinceye kadar böyle mükemmel bir donanmanın denize 

çıktığı yoktu. Bu donanma gerek fırtınalardan, gerek İngilizlerin fedakârâne 

müdafaalarından mahvolunca Filip’in galebe ümidi kesilmiştir. 

[321] 

 



 

 

219 

 

İşbu muzafferiyetten dolayı cür’ete gelmiş olan İngilizler donanma vasıtasıyla 

dünyanın her tarafında bulunan İspanya’nın müstemlekâtına tecâvüz ederler ve 

beğendiklerini zabt ederler idi. Bu vak’a İspanya zevâli ve İngiltere’nin ikbâli 

noktasıdır. 

Elizabeth devrinde İngiltere memâliki siyasette parladığı gibi medeniyet 

hususunda dahi pek ziyâde ilerlemiştir. İngiltere’de (Şekspır) ve (Bakon) gibi büyük 

hükemâ zuhûr ettiği gibi, memaliği ecnebiyede zuhûr eden hükemâ dahi gelip 

İngiltere’de otururlar ve eserlerini neşrederlerdi. 

Ticaret ve servet cihetiyle dahi İngiltere sâir memâliki çok geri bırakmıştır. 

Estevartlar Devri - Büyük Elizabeth kocaya varmamıştı. Birâderi ve 

hemşîresi dahi yoktu. Bunun için vefât eder iken kendisinin müddet-i medîde 

hapsettikten sonra zalimane katl ettirmiş olduğu meşhûr Marya Estvart’ın oğlu Jak’ı 

veliaht tayin etmiştir.  

Marya Estvart ve Jak Elizabeth’in yakın akrabasından olup İskoçya Krallığına 

mâliktiler bunun için birinci Jak’ın İngiltere tahtına cülûsu ile İngiltere ile İskoçya 

birleşmişlerdir(981) 

Sekizinci Henri’den beri riyâsete gelen hükümet hey’eti ve vükelâyı tebdîl 

eder gibi birkaç defa mezhebi değiştirmişti. Bu ise Katolik ve Protestan fırkası 

beyninde olan adâveti artırmıştı. En sonra Elizabeth Protestanlığı devletin resmî 

mezhebi ilan ederek Protestanlara iltizam etmiş ve Elizabeth devrinde Protestanlık 

terakkî etmiştir. 

İngiltere’de hayli galebelik bulunan Katolikler Protestanlığın terakkî 

etmesinden müteessir olmakta idiyseler de teselli ümitleri dahi eksik değildi. Yani 

Elizabeth zürriyetsiz olduğundan vefâtından sonra hükümet-i tabii( Estvart) 

sülalesine geçecekti. Estvartlar ise hâlis ve mütedeyyîn Katolik’tiler bu halde 

efkârlarınca Protestanlar Elizabeth zamanında ne kadar ileri gitseler Estvartlar’ın 

riyâsetine gelmeleriyle cümlesinin Katolik mezhebine iade edileceklerine şüphe 

yoktu. 

[322] 

 

[323] 

 



 

 

220 

 

Lâkin Birinci Jak’ın ilk günlerinde Katolikler kırk senelik ümitlerinin 

külliyen boş olduğunu kemâl-i ye’s ve ızdırab ilk beyannâmesinde devletin resmi 

mezhebi Protestan mezhebi olduğundan her hususta Protestanları tercih edeceğini 

bildirmiştir. Nihayet derecede aldanmış olan Katolikler ye’slerinden büyük bir 

cinayet icra etmeye karar vermişler. Yani parlamentonun küşâdı günü Kral ve 

hanedânı ve vükelâ vü erkân-ı devlet ve millet mebusları parlamento dairesinde hazır 

bulundukları halde cümlesini havaya atmak istemişler ve bunun için parlamentonun 

altındaki mahzeni barut varilleri ile doldurmuşlardır. Lâkin bir gün evvel iş meydana 

çıkmış ve Katoliklerin büsbütün edbâra düşmelerini mûcib olmuştur. Hatta 

Katolikler için memuriyet vermek şöyle dursun, Londra şehrinde ikamet etmek dahi 

memnu’ du. Bu vak’a tarihte “Barut komitesi” nâmıyla ma’ruftur. 

Bununla beraber Jak Anglikanları da memnun etmemiştir. Çünkü idârede 

müstebit, harekâtta hafif ve müsrifti. 

Birinci Jak’ın oğlu ve halefi Birinci Şarl (1003-1028) ise su-i idâre cihetiyle 

babasına rahmet okutmuştur. Şarl Bukingam nâm rezil ve mürtekip birinin elinde esir 

olup icra etmedik bir sû-i hareket bırakmamıştır. 

Sû-i idâreden ahâli galeyâna gelmiş olup herkes büyük ihtilalden korkuyordu. 

Krala i’tidal gözetmesini ve Bukingam’ın teb’idden bahis ettiği için birkaç defa ta’dil 

olunup vaktiyle cem’ olunmamıştı. Hamiyetkârlardan Bukingam’ı idam ile devleti 

büyük felaketten kurtarmak istemiş ise de Şarl bunun üzerine şiddetini arttırmış 

olduğundan nihayet ihtilal vâki’ olmuş ve Şarl tac-u tahtıyla beraber başını dahi 

kaybetmiştir. 

İngiltere İhtilali ve Kromvel – İbtidâ isyân İskoçya ile İrlanda’da baş 

göstermiş Kral isyanı teskin için akçe ile askere muhtaçtı. Kanûn-i esâsî mûcibince 

parlamentonun ruhsatı olmadıkça bir akçe sarf etmek câiz değildi. Bunun için Kral 

mecburen parlamentoyu cem’ etmiştir. 

İçtima’ eden parlamento vükelânın muhakeme tahtına alınmasını talep etmiş 

ve buna muvafakât olunmadıkça hiçbir şeyi müzakere etmeyeceğini bildirmiştir. 

Hakikâten kralın hali pek müşkîldi. Çünkü ya kendisinin iradesiyle hareket eden 

[324] 

 

[325] 

 



 

 

221 

 

vükelâyı fedâ etmek gibi çirkin bir hareket kabul ederek manevi büyük bir mesûliyet 

ve mahçûbiyet altında kalmak yahut parlamentoyu dağıtıp devlet işlerini yüz üstünde 

bırakmak lazım geliyordu.  

Kral Birinci şıkkı kabul etmiş ve sâdık bendelerini fedâ eylemiştir. Lâkin 

tutuğu yolun en müşkil yerini geçmiş olduğu halde ileriye devam etmeyip yine bir 

takım tereddütlere sapmış ve parlamentoyu isyâna mecbur eylemiştir. 

Galeyâna gelmiş olan parlamento Londra ahâlisine istinâden hükümeti yok 

hükmünde tutup idâre hakkında bildiği gibi kararlar vermeye başlamış olduğundan 

Kral meclisin dağılmasını emretmiş. Lâkin emrini kimse dinlememiştir. Bunun 

üzerine parlamento güya ortada kral yok gibi idâre-i devleti yedine almıştır. 

Bu sûretle hükümeti zabt etmiş olan parlamento dokuz sene kadar dağılmayıp 

işine devam etmiş. İş bu meclis tarihte  “uzun parlamento” nâmıyla meşhûr olmuştur. 

Kral parlamento ile âsi fırkaları terbiye için York şehrinde askeri cem’ 

etmeye başladığından parlamento dahi asker toplamıştır. Birkaç 

muvaffakiyetsizlikten sonra parlamento askerinin kumandanı Kromvell (Cromwell), 

Nesebi (Naseby) Muharebesinde kralın ordusunu perişan etmiştir. 

Mağlup olmuş olan Kral Şarl tebdil-i kıyâfetle İskoçya’ya firâr etmiş iken 

İskoçyalılar tarafından tutulup dört yüz bin liraya mukâbil İngiltere parlamentosuna 

teslim edilmiştir. Parlamento dahi fevkalâde bir mahkeme vasıtasıyla muhakemesini 

icrâ ettirip idâmına hüküm verdirmiş ve hükmü hemen icrâ eylemiştir. Yani Kral Şarl 

siyaset gâh üzerine telef edilmiştir.(107)  

İş bu cinayetten sonra İngiltere de cumhuriyet ilan olunup Kromvell “Lord 

Protektor”  (Lord Propector) nâmıyla reisi cumhur tayin edilmiştir. 

Kromvell ibtidâ memaliği pek güzel idâre etmiştir. Yani parlamento ile 

müttefikken hareket ederek isyanların önünü almış olan, umûr-u maliyeyi düzeltmiş 

ecnebiler ile münasebât peydâ eylemiş lâkin sonra parlamento ile bozuşup 

müstebidâne hareketlere başlamış, nihayet asker vasıtasıyla parlamentoyu dağıtıp 

[326] 

 

[327] 

 



 

 

222 

 

mütegallib (?) kesilmiştir. Bu esnada Kromvell pek çok vahşî hareketler irtikâb etmiş 

ve hayli kan dökmüştür. 

Estvartlerin Avdeti Kel ve Gülyum Duranj – Kromvel’in vefâtından sonra 

avenesi oğlu Rişard’ı reis intihâb etmişler ise de Rişard hükümeti istememiştir. 

Bunun üzerine Ceneral Monk (Monk) nâm bir serdar isyan ile Şarl’ın oğlu İkinci 

Şarl’ı kral ilan eylemiştir. İngiltere ihtilâli dahi bu sûretle bitmiştir.  

Gerek ikinci Şarl ve gerek birâderi ve halefi bulunan İkinci Jak devleti 

yolunda idâre etmemiş olduklarından ahâlinin muhabbetini kazanamamışlardır. 

Lâkin Jak’ın erkek zürriyeti olmayıp vefâtından sonra hükümet İrs tarîkiyle 

Felemenk cumhur reisi meşhûr (Gülyum Duranj) a intikal edeceğinden ahâli sesini 

çıkarmıyordu. Lâkin memulün hâricinde olarak Jak’ın bir oğlu dünyaya gelince ahâli 

galeyâna gelerek Gülyum’u davet etmişlerdir. 

Jak’ın damadı bulunan Gülyum ahâlinin davetini kabul edip İngiltere’ye 

gelmiş ve kan dökmeksizin Jak’ın elinden hükümeti zabt eylemiştir.(1066) Gülyum 

Duranj’ın cülûsuyla İngiltere ahâlisi daha çok imtiyazlara nail olmuştur.(?) 

Gülyum ile zevcesi Marya’nın vefâtlarından sonra Marya’nın hemşiresi Anne 

hükümet etmiştir. Annenin zamanında ise İskoçya ile İngiltere bütün bütün 

birleşmişlerdir. Anne devrinde İngiltere “İspanya veraseti” Muharebelerine müdahale 

ederek meşhûr Lord Malborow vasıtasıyla büyük muvaffakiyetlere nâil olmuştur. 

Anne’nin zürriyetsiz vefâtından sonra İngiltere tacı Estvart sülalesinin 

akrabasından Hannover (Hannover) sülalesine geçmiştir.  

İngilterenin Müstemlekâtı – Hannover sülalesinin ilk hükümdârları bulunan 

Birinci ve İkinci ve Üçüncü Yorgi zamanlarında İngiltere Devleti müstemlekât-ı 

hâriciyesi cihetiyle dünyanın en birinci devleti kesilmiştir. 

İbtidâ-i emirde İngilizler koca Hindistan kıt’asına mâlik olmuşlardır. 

İngilizler Hindistan’ın kıymetini bilmediklerinden te’min için pek çok gayret ve 

fedakârlık ihtiyar ile Hindistan tarîki üzerine ne kadar mühim noktalar varsa 

cümlesini elde etmişlerdir. Şurası gariptir ki iki yüz milyon ahâliyi havi bulunan 

[328] 

 



 

 

223 

 

Hindistan kıt’asını zabt eden İngiltere Devleti olmayıp tüccarlardan mürekkep bir 

şirketti. Lâkin sonra hükümet dahi müdahale etmiştir. 

Hindistan’dan sonra İngilizler cenûba doğru tavsi’-i memâlik ederek 

Avusturalya kıt’asıyla Okyanusya’da pek çok adalara mâlik olmuştur. 

Lâkin İngiltere’nin en mühim müstemlekâtı Şimâl-i Amerika’daydı. Şimdi ki 

Şimâl-i Amerika Cemâhir-i Müttefikası o vakit İngiltere’nin elindeydi.  On ikinci 

asırda İngiltere hârici muharebelerden dolayı pek çok borca girmiş ve tasviyesi için 

çareler düşünür iken müstemlekâttan dahi birtakım vergiler almaya karar vermişti. 

Şimâli Amerika müstemlekâtı bu vergileri kabul etmeyip isyan etmişler ve 

istiklallerini ilan eylemişlerdir. 

İngiltere devleti Amerika müstemlekâtını elden kaçırmak istemeyip pek çok 

fedakârlıkta bulunmuş ve hayli müddet umûma karşı (?) durmuş ise de en sonra 

Fransa ile İspanya’da dahi ciddî sûrette muharebeye müdâhale ederek Amerikalıları 

iltizâm edince İngiltere Amerikalıların istiklallerine rıza göstermiştir. Bu muharebede 

Amerika’da Franklin (Franclin) nâm bir edip ile Vaşington( Washington) nâm bir 

kumandan şöhret bulmuşlardır. 

Bu sûretle tessüs eden Amerika cumhuriyetleri bugünkü günde dünyanın en 

birinci memâliki makamındadır. 

 

 

 

 

 

  

 

[329] 

 

[330] 

 



 

 

224 

 

DÖRDÜNCÜ BAB 

Almanya ve Avusturya 

İmparatorluğun Habusburg Sülalesinde Tekarrûru - (Hohenştaufen) 

sülalesinin inkırâzından sonra Almanya’da “Fâsıla-i Saltanat” vâki’ olmuştu.[*]47. 

Bu fasıla yirmi sene kadar devam etmiş. 

Almanya derebeyleri İmparatorların kendilerine mahsus olan müstelikatı 

tavsi’ için imparatorluğa merbut olan kuvvet-u nüfusu sûisti’mâl etmelerinden 

ürkmüş olduklarından ecnebî prenslerden birini intihâb ile bir tecrübe icra etmek 

istemişlerdi. Lâkin bu tecrübe fena neticeler vermiş. Derebeyler dahi tekrardan 

vazgeçmişlerdir. 

Bu fasıla esnasında Almanya’da pek fena karışıklıklar vâki’ olmuştur. Güya 

sahipsiz kalmış olan Almanya bir takım fesat erbâb-ı tarafından ihtilal ve yağma 

edilmiştir. Zulüm ve gadr altında kalanların hadd-u hesabı olmadığı gibi müracaat ile 

şikâyet edebilecek yer dahi yoktu. Bu devir tarihte “yumruk hakkı” (?) devri nâmıyla 

ma’ruftur. 

Bazı beylikler ve şehirler fesâd ve ihtilal erbâbından hukuk-u ve menâfi’lerini 

vikâye için beyinlerinde bir takım ittifaklar teşkîl etmişlerdir. Bunların içinde en 

meşhûr olan Şimâl-i Almanya da teşekkül eden “Hanze” ittifakıdır. Hamburg, Lobek, 

Berhem gibi zengin şehirler bu ittifakın riyâsetindeydiler. 

En sonra ahvâl-i vamîyeden usanmış olan ümerâ-i devlet küçük 

derebeylerden Rudolf Habsburg (R.Habsburg) imparator intihab eylemiştir.(651) 

Almanya beyleri Rudolf Habsburg’u büyük müstemlekâta, yani çok kuvvete 

mâlik olmadığı için imparator ilan etmişlerdi. Hâlbuki bir müddet sonra Rudolf’e 

müstemlekât sahibi olmak için vesile vermişler. Yani Bohemya dükası Rudolf gibi 

küçük bir beye tabii olamam diyerek isyan etmiş ve sonra mağlup olduğundan 

                                                 
47 194 sayfa[*]  

 

   [331] 

 

[332] 

 



 

 

225 

 

Rudolf dahi ceza almak üzere Asterya Dükalığını elinden alıp kendi memleketlerine 

ilave etmiştir. 

Bu sâyede Habsburg hanedânı kuvvet sahibi olmamış ise de imparatorluğa 

dahi ibtidâ kaybetmiştir. Lâkin iki vak’a imparatorluğun mezkûr sülalede tekarrur 

etmesini mûcib olmuştur. Bunlardan biri “Altın Bulla” denilen bir İntihâb Kanunu 

diğeri dahi Osmanlıların Şarkî Roma İmparatorluğu yerine oturup Avrupa’yı tehdit 

etmeye başlamalarıydi.  

Rudolf Habsburg’un haleflerinden ve Lüksemburg hanedânından İmparator 

Dördüncü Şarl Almanya’nın iktidarsızlığı intihâb usûlünden ve bu husus intihâba 

binlerce cahil adamların karışmasından ileri gelir kavliyle mezkûr usûlü değiştirmeye 

kıyâm etmiş ve muvaffak olmuştur. 

Tanzim olunan yeni kanun (yani Altun Bulla) mûcibince imparator yedi 

derebey tarafından intihâb olunacaktı. Bu derebeyler dahi Bohemya Kralı 

Brandenburg Kontu Saksonya Dükası Platina (Yahut Ren) kontu (Kolonyo) ve 

(Mayinis) ve (Terav) metropolitleriydi.  

Şarl’ın fikrince Almanya’daki fenalık hükümetin bir sülale elinde karar 

bulmasından neş’et etmekteydi. Müntahablar çok iken cümlesinin bir tarafa celbi 

kâbil değildi. Lâkin yedi nefer olunca imparatorlar her birine birer va’d ile kendi 

oğluna biât ettirebilirlerdi. Şu kadar var ki iş bu ince düşünülmüş tedbirden 

Lüksemburg hanedânı istifâde etmeyip; Habsburg hanedânı istifâde etmiştir. Çünkü 

Dördüncü Şarl’ın oğlu ve halefi Sigizmond devrinde vâki’ olan ruhâni ve cismân’i 

ihtilaller ve hârici mağlubiyetler mezkûr hanedânın haysiyetine halel getirmiştir. 

Osmanlılar bahsine gelince Osmanlı devletinin birden zuhûr ile Şarkî Roma 

memâlikinin birine kâim olması ve bununla dahi kanaat etmeyip garba tecâvüz 

eylemesi Avrupa’nın rahatını bozmuştu. Osmanlıların tecâvüzlerinden korkmakta 

bulunan Avrupa Almanya hükümetinin Habsburg hanedânın elinde kalmasını 

istemiştir. Çünkü Habsburg hanedânının müstemlekâtı şark tarafda kâin olup ilk 

evvel Osmanlılar tarafından zabt olunacağından Habsburg hanedânı herkesten ziyâde 

Osmanlıların tecâvüzlerini menetmeye gayret edeceklerdi.  

[333] 

 

  [334] 

 



 

 

226 

 

Beşinci Şarl – Habsburg sülalesinin en ziyâde parladığı zaman imparator 

Beşinci Şarl devri (897-934) dir. 

Fransa’ya tabi Burgondiya’nın dükaları Belçika ve Felemenk ile İsviçre’nin 

birer parçasına hüküm etmekteydiler. Bunlardan Cesur Şarl bir kızından başka 

zürriyet bırakmaksızın vefât etmiş. Kızı dahi Almanya imparatoru Maksimilyan’a 

varmış olduğundan mezkûr kıt’alar Almanya imparatorunun oğlu “Güzel” Filib’in 

uhdesine intikal etmiştir. 

İşbu Güzel Filip dahi İspanya’ya mâlik olan Ferdinand Katolik ile 

İzabella’nın kızları bulunan “divana” Jana’yi tezevvüc etmişti. Filip pederi 

Maksimilyan’dan mukaddem vefât edince oğlu Şarl cümlesinin mirasını yemiştir. 

Yani babasından Avusturya Burgondiya, Belçika, Felemenk kıt’alarını vâlidesinden 

dahi ispanya krallığı ile müstemlekât-ı hâriciyesini ahzeylemiştir.  

Şarl’ın bu iktidarı Avrupa hükümdârlarını ve bâhusus Fransa Devletini telaşa 

düşürmüş ve “Avrupa’nın muvazenesi bozuldu” davasıyla Fransa Kralı Fransuva’nın 

muharebeye kıyâm etmesini mûcib olmuştur. 

Bu muharebe hayli imtidad ettiği halde bu kadar kuvvete mâlik olan Şarl 

Fransa’yı mağlup edememiştir.  

Buna sebep ise ikidir. Biri Osmanlı devletinin şarktan ve cenûbdan Şarl’ı 

tehdit ederek Fransa’ya yardım etmesi diğeri Protestanlığın zuhûru gibi Şarl’ın 

memaliği dâhilinde meydana gelen bir takım gâiledir. Hatta en sonra Şarl Fransa 

hududunda birkaç mühim kale kaybedip istirdattan âciz kalmıştır. 

Bu asırdan i’tibaren Fransa ile Avusturya beyninde muharebe eksik olmuyor. 

Fransa ricali Habsburg hanedânını iktidardan düşürmek bahanesiyle harb açarak her 

biri birer külah kapmaya gayret ediyorlar. Bu muharebelerin çoğunda Fransızlar 

kuvvet ve iktidarlarını göstermişler ve hayli müstefîd olmuşlar ise de birkaçında dahi 

fena halde ezilmişlerdir. Ve Beşinci Şarl’ın vefâtından sonra memâlik birâderi 

Ferdinand ile oğlu İkinci Filip beyninde taksîm olunmuştur. Ferdinand Almanya 

imparatorluğu ile Avusturya memâlikini Filip ise İspanya ile beraber İtalyayı 

Belçikayı ve müstemlekât-ı hâriciyeyi almıştır. 

 [335] 

 

[336] 

 



 

 

227 

 

Ahvâl-i Âhire Beşinci Şarl’ın devrinde Şimâl-i Almanya kıt’asını 

Protestanlığı kabul ile ayrıca bir hey’et-i müttefika teşkîl etmiş ve bu sûretle Katolik 

mezhebinde kalmış olan cenûbi Almanya hükümetlerinden ayrılmışlardır. Bu ise 

zaten karışık bulunan Almanya’yı daha ziyâde ihlal etmiştir. Bir taraftan Fransa’nın 

diğer taraftan Devlet-i Aliyye’nin tecâvüzleri bir hayli müddet Avusturya ile 

Almanya ya hâricen başkaldırmamış ve bu sırada zuhûr eden Prusya dahi yavaş 

yavaş dâhile Avusturya’nın nüfûzunu kırmaya başlamıştır. En sonra Fransa’nın 

büyük inkılabı esnasında Napolyon Bonapart Almanya’yı parçaladığı vakit 

Avusturya resmen “Avusturya imparatorluğu” nâmıyla Almanya’dan ayrılmış. 

Avusturya elyevm müstakil bir devlet şeklindedir. Almanya imparatorluğu ise 

yakınlarda Prusya kralları vasıtasıyla iade olunmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

228 

 

BEŞİNCİ BAB 

Prusya Devleti 

Ahvâli umûmiye - Prusya Devleti’ni meydana getiren Hohenzollerin 

(Hohenzollerin) hanedânıdır. Bu hanedân aslen ehemmiyetsiz olduğu halde talihinin 

yardımıyla Kurûn-i Âhire ibtidâsında terakkî edip şöhret bulmuştur. 

İşbu hanedân efradından Frederik (Nürmberg) Kontu bulunduğu halde 

imparator Sigizmond’dan (Brandenburg) beyliğini ve o beyliğe merbut olan 

“müntehab” sıfatını (?) satın almıştır. Yani Frederik Almanya’yı teşkîl eden yedi 

büyük derebeyliğin birine mâlik olmuştur.(795) Yine bu hanedân efradından Albraht 

(Toton) Tarik-i Dünya şirketinin (?) reisi bulunduğu halde hem kendisi hemde şirket 

efradı Protestan mezhebini kabul ettiklerinden şirketin emlakından Prusya dükalığı 

nâmıyla bir beylik teşkîl etmişdir. Lâkin Albraht’ın zürriyeti kesildiğinden Prusya 

dükalığı İrs tarîkıyla Brandenburg dükalarına geçmiş ve bu vechile Prusya 

büyümüştür. Prusya yahut Brandenburg beyleri kuvvet ve nüfûzları sâyesinde 

gittikçe tavsi’-i hudud etmişlerdir. Bunlardan Frederik Vilhelm (1018-1066) “Büyük 

Korforst” (?) lakabına nâil olmuş ve dünyada birinci asker sayılan isveçya ordusuna 

(Fehrbelin) mevkiinde galebe ederek büyük şân kazanmıştır. Halefi birinci 

Frederik(1066-1091) kral unvanını almış Frederik’in torunu ikinci Frederik yahut 

büyük Frederik (1118-1164) ise dünyada zuhûr eden hükümdârların en 

meşhûrlarından olup Prusya’yı Devlet-i Muazzama mertebesine çıkarmıştır. 

Frederik bir aralık birbiriyle müttefik bulunan Avusturya, Rusya, Fransa 

devletleriyle muharib olduğu halde mağlup olmamıştır. O vakitten beri Prusya 

gittikçe terakkî etmekte ve Avrupa’da sâir devletlerden ziyâde ehemmiyet kesb 

eylemektedir. 

Bu yakınlarda Prusya devleti rakipleri bulunan Avusturya ile Fransa’yı fena 

halde mağlup ve perişan etmiştir. Şimdiki halde dahi Prusya için kuvvet-i askeriye 

hasebiyle hatırı sayılacak Avrupa’da Rusya’dan başka bir devlet kalmamıştır. 

 

[337] 

 

[338] 

 



 

 

229 

 

ALTINCI BAB 

İskandinavya 

Ahvâli Umûmiye -  Bahr-i Baltık kenarında ve Almanya’nın şimâlinde 

oturan taifeler öteden beri (Normanlar) veyahut (İskandinavlar) nâmıyla şöhret 

bulmuşlardı. 

Normanlar daha muntazam cemiyet teşkîl edememişlerdi. Ve pek cesur 

olmakla beraber hayli galebelik oldukları halde nüfûza mâlik değillerdi. Yalnız 

Kurûn-i Vustâ’nın ortasına doğru deniz korsanları sıfatıyla Avrupa sahillerine 

başvurmaya başlayıp bir müddet Avrupa’nın rahatını bozmuşlar. Fazla olarak bu 

sırada Normanlar birkaç fırkaya ayrılıp hükümetler teşkîl etmişlerdir. Bu 

hükümetlerden dahi Danimarka,  İsveçye,  Norveçye devletleri zuhûr eylemiştir. 

Bu devletlerden yalnız Danimarka bir aralık hayli kuvvet ve iktidar sahibi 

olmuş, İsveçye ve Norveçye ile beraber İngiltere’yi zabt etmiş (Kanot) gibi (?) büyük 

bir hükümdâr zuhûra getirmiş. Lâkin bununla beraber Danimarka az bir müddet 

içinde fütühâtını elden kaçırmıştır. Hatta yine üç devlete ayrılmış olan İskandinavya 

kıt’ası “Kalmar İttihâdı” denilen bir muâhede ile yine birleştiği halde eski iktidarını 

bulamamıştır.  

İsveçye “Kalmar İttihâdı” ile birleşmiş olan İskandinavya devletleri 

Danimarka’nın idâresi altına girmişlerdi. Bunda en ziyâde zarar eden İsveçya’ydı. 

Çünkü İsveçya gerek nüfuzça, gerek kıt’aca birinciydi. Fazla olarak Danimarka 

kralları kendi ihtiyarları ile tabii olmuş olan İsveç’ye ile Norveç’yeyi zalimane idâre 

etmeye başladıklarından ahâli içinde ayrılmak için meyil hâsıl olmuş. 

Bunu müşahede eden Danimarka Kralı İkinci Hristiyan (891-901) zulmünü 

daha ziyâde artırdığından İsveçya’da isyan zuhûr etmiştir. Hristiyan isyanı vahşî 

sûrette teskin etmiş, İsveçya hanedânından doksan beş kişiyi ihanetten katl eylemiş 

pek çoğunu dahi bilâ sebep tutup Danimarka hapishanelerine göndermiştir. Bu vak’a 

tarihte “İstokholm Kan Hamamı “ nâmıyla meşhûrdur. Bu fenalıklar İsveçya’da 

ahâlinin galeyâna gelmesini mûcib olmuş. İsveçya kişizadelerinden Gustav Vaza 

[339] 

 

[340] 

 



 

 

230 

 

(waza) erbâb-ı kıyâmın riyâsetine geçip Danimarkalıları İsveçya’dan çıkarmış ve 

başına kral tacını giymiştir.  

Gustav parasızlıktan sıkıntı çektiği cihetle manastırların emlâkına göz dikerek 

Protestanlığı kabul etmiş ve bu sûretle devletin umûr-u maliyesini düzeltmiştir.  

Vaza sülalesinden pek çok muktedir hükümet zuhûr etmiştir. Zamanı 

idârelerinde İsveçya Avrupa’nın en büyük devletlerinden sayılırdı. İsveçya 

hükümdârları Gustav Adolf (989-1010) “Otuz Sene Muharebesi” esnasında 

kahraman kesilmiş ve tarih sayfalarını tezyin eylemiş bir hükümdâr-ı âlişandır.  

Lâkin Kral On İkinci Şarl’ın Rusya İmparatoru Deli Petro’ya mağlubiyetine ve 

Devlet-i Aliyye’yi Osmaniye’nin müsamahası üzerine İsveçya iktidardan düşmüştür. 

Bugün ki günde İsveçya günde isveçya ikinci derece de bir devlettir.  

Norveçya’nın hey’et-i idâresi başka ise de İsveçya kralına tâbiidir. Danimarka 

ise üçüncü dereceden bir devlet mertebesine inmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[341] 

 



 

 

231 

 

YEDİNCİ BAB 

Rusya Devleti 

Moskova Devleti– Yukarda görüldüğü üzere Moğollar Rusya kıt’asını istilâ 

ettikleri zaman bir takım Ruslar gerek Moğolların tecâvüzlerinden, gerek bu 

münasebetle vâki’ olan dâhili uygunsuzluklardan kaçarak şimdi ki Moskova şehri 

civarında bulunan ormanlara sığınmışlardı. Az müddet içinde Moskova civarında 

emâret teşekkül etmiş ve Moskova şehri merkez idâre kesilmiştir.  

Moskova emâreti bir taraftan Moğolların zulümlerinden masundu, diğer 

taraftan dahi bir takım müdebbir hükümdârların taht-ı idâresinde bulunurdu. Bunun 

için bazı küçük emâretler kendi ihtiyarları ile Moskova’ya tâbi olurlardı. 

Nihayet Moskova emâreti dahi Moğolların eline geçtiği vakit Moskova 

prensleri kemâl-i hulûs ve sadakatle Moğol padişahına hizmet ederek ve vaktiyle 

vergi yetiştirerek Moğolların dahi teveccühlerine nail olmuşlardı hatta Kıpçak 

hükümdârları kendilerini gücendirmiş olan bazı Rusya prenslerinin mülkünü 

müsadere edip Moskova knezlerine verirlerdi. 

Bu sâyede Moskova kuvvet sahibi olmuş ve itibar kazanmıştır. Kıpçak devleti 

kuvvetli iken en ziyâde sıdk ve ubudiyet gösteren Moskova emâreti mezkûr devlet 

inkırâza yüz tuttuğu vakitte ilk evvel hücum etmiştir. İbtidâ Moskova prensi (Dimitri 

Donskoy) Moğollara galebe etmiş, bir müddet sonra üçüncü İvan(773-840) büsbütün 

istiklal kazanmıştır.(758) 

İşbu üçüncü İvan Rusya’nın en meşhûr hükümdârlarındandır. Dâhilde 

bulunan pek çok emâret ile Nogorod ve Piskof cumhuriyetlerini kaldırmış, dâhilde 

kanunlar tanzim etmiş, son İstanbul kayserinin birâderi Thomasın kızı bulunan 

(Sofiya)’yı tezevvüc ederek Avrupa ile münasebât peydâ eylemiştir.  

Sofya Moskova sarayına Şark Kayserliği’nin saltanat ve teşrîfâtını dâhil 

etmiş. Bundan i’tibaren Rusya hükümdârları “Kayser” yahut “Çizar” dan bozma olan 

“Çar” ünvanını almışlardır. Üçüncü İvan’ın torunu Dördüncü yahut “müthiş” İvan 

[342] 

 

[343] 

 



 

 

232 

 

(911-962) Kazan ve Ejderhan hanlıkları ile Sibirya kıt’asını zabt ederek Bahr-ı 

Ebyad’dan, Bahr-ı Siyah’a kadar mümted devlet teşkîl etmiştir. 

Bundan anlaşıldığı üzere Rusya süratle terakkî ediyordu. 

Lâkin Dördüncü İvan’dan sonra hükümet eden (Rurik) hanedânı munkâtı’ 

olup dâhili karışıklıklar vâki’ olduğundan Rusya zayıf düşmüştür. 

Bu dâhili karışıklıklar esnasında Rusya hükümeti elden ele gezmiş, iki defa 

Dördüncü İvan’ın maktul oğluyum davasında bulunan bir serseriye, bir defa Kazan 

tatarlarından dönme(Boris Godunof)’a bir defa dahi Lehistan Kralına geçmiştir. 

Lâkin en sonra ahâlinin hamiyeti galeyâna gelerek kıyâmı umûmi vâki’ olmuş ve 

neticesi olarak ecnebîler kovulduğu gibi zadegândan (Mihail Romanov) çar intihâp 

olunmuştur.(994) 

Çar Mihail ile oğlu ve halefi Aleksi dâhili ihtilali teskin etmişler ise de 

Aleksi’nin iktidarsız olan büyük oğulları zamanında ihtilal yine baş göstermiştir. Bu 

defa ortalığı ihtilal eden nizâm ve intizâm tanımaz asker olduğundan iş daha 

mühimdi. Lâkin aleksinin küçük oğlu Petro ve askeri terbiye ettikten başka Rusya’ya 

Avrupa medeniyetini dâhil ederek onu Düvel-i Muazzama sırasına dâhil etmiş ve o 

günden beri Rusya ikbalinden düşmemiştir. 

Deli Petro (1000-1003) – Çar aleksinin iki büyük oğlu vücutça ve şuurca 

zayıf olduklarından tedavi için Almanya’dan hekîm celb olunmuştur. Gelen hekîm 

çocukların kapalı yerde ömür geçirdikleri için böyle zayıf kaldıklarını beyan edince 

çar pek ziyâde müteessir olmuştur.[*]48 

Bunun için Aleksy’i bir daha teehhül etmiş ve yeni doğmuş olan çocuğunun 

serbest büyütülmesi için lazım gelen emirler vermiştir. Bu çocuk(Petro) dur ki tarihte 

(Büyük Petro) avam ağzında dahi “Deli Petro”  nâmıyla ma’ruftur. 

Aleksi’nin vefâtı üzerine büyük oğlu Fiodor cülûs etmişti. Fiodor iktidarsız 

ve gevşek tabiatlı bulunduğundan gayet haris şöhret bulunan hemşiresi Sofiya’nın 

nüfûzu altında kalmıştır 

                                                 
48 [*]Fil hakikat eski vakitlerde Rusya’da hükümdar zadeleri dışa çıkarmazlardı 

[344] 

 

[345] 

 

[346] 

 



 

 

233 

 

Fiodor’un vakitsiz vefâtı üzerine Sofiya ikinci birâderi bulunan budala İvanı 

tahta çıkarıp istediği gibi devleti idâre etmek arzusuna düşmüş ise de Sofiya’nın 

taraftarları bulunan vükelâ dahi İvan’ın saltanata hiç kâbiliyeti olmadığından bahisle 

bundan vazgeçirmek istemişlerdir bunun üzerine Sofiya dahi İvan ile Petro’yu birden 

hükümdâr ilan ettirmiştir. 

Petro o vakit çocuktu, hem de pek yaramaz bir çocuktu. Daima kırlarda ve 

mahallelerde, mahalle çocukları ile dolaşır ve oyun oynardı. Oyunlarda dahi her nevi 

zorbalıklar ve deliliklerde bulunurdu. Sofiya ise bundan pek memnundu çünkü 

efkârınca Petro tosunlukta devam ettikçe hükümet kendinde kalacaktı. Lâkin Petro 

oyunlar esnasında Leford (Leford) nâm âlim bir Cenovalıya rast gelip gizlice ondan 

tahsil-i ilme başlamış. Petro’nun tahsile başlaması bile pekte ciddî değildi yani 

Leford ulûm-u fünûnun muhassenatından ve Avrupa’nın ahvâlinden bahsederek 

Petro’nun merakını celb etmiş ve Rusya’ya maarif girecek olursa Rusya’nın 

dünyanın en kuvvetli devleti olacağını beyan ile Petro’nun hırsını tahrik eylemiştir. 

Tab’an gayet müstaid ve zeki ve nihayet derecede azametli bulunan Petro’ya bunlar 

pek ziyâde tesir ettiği cihetle hemen Rusya’ya Avrupa usûlünü dâhil etmeye karar 

vermiştir. 

O vakit Rusyalılar pek mutaassıb olduklarından Avrupa usûlü âdetlerinde pek 

menfurdu onun için Petro gizlice tahsil-i ilime başlamış ve sonra ilk teşebbüslerine 

oyuncak rengini vermiştir. Leford’un efkârınca her devlet evvel-i emirde muntazam 

askere muhtaç olduğundan Petro ibtidâ askeri tanzîm etmeye karar vermiştir. Fakat 

bu sırada idâre Sofiya’nın elinde olup kendisi hiçbir şeye müdahale etmediğinden 

mahalle çocuklarından birtakım bölükler tanzîm ve onları değnekler ile teslîh ederek 

Avrupa usûlü üzere ta’lime başlamıştı. Buna kimse ciddi bir şey nazarıyla 

bakmıyordu. 

Lâkin sonra Petro hemşiresinin elinden idâreyi almak için kıyâm ettiği vakit 

bu yolda teşkîl eden iki alayı koca bir ordu makamına geçmiş ve Sofiya’yı riyâsetten 

düşürmüştür bu sırada İvan dahi vefât ettiğinden Petro yalnız olarak devleti idâre 

etmeye başlamıştır.(1067) 

[347] 

 



 

 

234 

 

Petro asker ve donanma tanzim etmiş yeni usûl üzere mektepler ve 

mahkemeler açmış pek çok yollar ve kanallar inşa etmiş. Petro Petersburg şehrini 

yeniden inşa ederek garbı Avrupa ile münasebât kesb etmiş iki kere Avrupa’ya 

seyahat ederek bizzat Avrupa’nın terakkîyatını tetkik etmiş ve ona göre bir takım 

teşebbüsat-ı dâhiliyede bulunmuştur. 

Petro’nun gördüğü iş bir adamın muvaffak olabileceği bir iş değildi. Bu işin 

birkaç asrın ve birçok müdebbir adamların mahsulü olmadığına inanmak güçtür. 

Petro iyi ahlakı sâyesinde buna muvaffak olmuştur. Bunların biri emsalsiz gayret ve 

inat diğeri dahi nihayet derecede bir hun rîzlikti. Filhakika Petro dünyada görülen en 

zalim hükümdârların cümlesinden ziyâde kan dökmüştür. Lâkin döktüğü kan 

beyhûde yere değildi. 

Petro’nun hîn-i cülûsunda Rusya devleti hakikâten barbar bir devletti. 

Petro’nun hîn-i vefâtında ise Rusya “Rusya İmparatorluğu” nâmıyla dünyanın en 

kuvvetli bir devleti makamındaydı. 

Rusya yüz yirmi bin muntazam askere, yüz otuz büyük harb sefinesine 

mâlikti. Yeni inşa olunmuş olan Petersburg beldesi müteaddid mektepleri, fünûn 

cem’iyetlerini, her nevi fabrikaları, hukuk ve ticaret mahkemelerini, şâmildi. 

Kafkasya tarîkiyle Garbî Asya, Türkistan vasıtasıyla Hind, Sibirya vasıtasıyla dahi 

Çin Rusya tüccarları için açılmıştı.  

Petro’dan sonra en çok muvaffak olan Rusya hükümdârı ikinci yahut büyük 

Katerina’dırki (1140-1194) kırım ve Kafkasya kıt’alarını zabt etmiştir. Deli 

Petro’nun açtığı tecâvüzkarane meslek hali Rusya hükümeti tarafından terk 

olunmamıştır. Hatta Rusya hükümetinin Deli Petro’nun vasiyetnâmesine riâyeten 

hareket ettiği zan olunuyor. 

 

 

 

 

[348] 

 



 

 

235 

 

SEKİZİNCİ BAB 

Avusturya Devleti 

Ahvâl-i Umûmiye – Avusturya devleti Habsburg hanedânının bir eseriydi. 

Habsburg hanedânı ise an-asıl İsviçre hududunda ehemmiyetsiz beyliklere mâlik bir 

hanedândır yukarda görüldüğü üzere Rudelf Habsburg’un Almanya’ya imparator 

intihâb olunması ehemmiyetsizliği cihetliyleydi. Lâkin gâyyûr Rudolf Bohemya 

Kralından nefs-i Avusturya dükalığını zabt ederek devlete esas vaaz ettiği gibi, 

halefleri dahi onu tavsi’den geri durmamışlardır. 

Bazı ahvâl-i siyâsiye dahi Avusturya hanedânının terakkîsine yardım etmiştir 

ki başlıcası Devlet-i Aliyye-i Osmaniye’nin zuhûr ve teesüsüdür. Osmanlılardan 

ürkmüş olan Avrupa Almanya İmparatorluğu’nun şarkta müstemlekât sahibi bulunan 

Avusturya hükümdârlarının elinde karar bulduğunu istemiş. Çünkü Avusturya 

hükümdârları ilk evvel ve en ziyâde Osmanlıların hücumlarından mutazarrır 

olacaklarından tabii herkesten ziyâde bu hücumları men’ edecek tedabiri 

düşüneceklerdi. 

Habsburg hem Almanya İmparatoru, hem Avusturya hükümdârı bulundukları 

halde Almanya’ya çokluk ehemmiyet vermezler ve muttasıl Avusturya’nın hududunu 

tavsi’ etmekle uğraşırlardı. Hatta bir aralık – yani İmparator Beşinci Şarl devrinde 

Habsburglar Avusturya Bohemiye, Macaristan, Almanya, Belçika, Felemenk, İtalya, 

ispanya, Amerika kıt’alarına mâliktiler. Beşinci Şarl’ın vefâtından sonra bu kıt’aların 

çoğu kayb edilmiş ise de Habsburglar asr-ı hazıra kadar Almanya imparatoru 

nâmıyla Almanya’ya nefis Avusturya’ya Bohemiye’ye, Moraviye’ye Macaristan’a 

şimâli Almanya’ya hüküm etmişlerdir.  

Büyük Napolyon Almanya hey’et-i müttefikasını dağıttığı vakit Habsburg 

hanedânı Almanya’dan vazgeçip Avusturya müstemlekatıyla ve  “Avusturya 

imparatoru”   unvanıyla kanaat etmişlerdir. 

Felemenk ve Belçika – Vaktiyle Avusturya müstemlekâtından madud olan 

Belçika ve Felemenk kıt’aları asr-ı hazıra ibtidâsında iki müstakil krallık teşkîl 

eylemiştir. 

[349] 

 

[350] 

 



 

 

236 

 

Felemenk meşhûr Beşinci Şarl’ın oğlu ve İspanya Kralı İkinci Filip devrinde 

isyan Protestan mezhebini kabul etmiş ve İspanya’dan ayrıldıktan sonra müstakil 

cumhuriyet teşkîl eylemişti – ki Felenk cumhuriyeti (Gülyum Duranj)   hanedânının 

taht-ı idâresinde nüfûz ve iktidar sahibi olmuştur.  Belçika ise Katolik mezhebinde ve 

İspanya’nın taht-ı idâresinde kalmıştır. 

İspanya da Habsburglar münkatı’ oldukları vakit Belçika Avusturya 

Habsburglar yine intikâl etmişti lâkin büyük Bonapart zamanında Fransa tarafından 

zabt olunup Fransa’ya ilhâk olunmuştur. Bonapart düştükten sonra Felemenk ve 

Belçika birleştirilip (oranj) hanedânına verilmiş iken 1209 senesinde Belçika 

Felemenk’ten ayrılıp müstakil bir hükümet teşkîl etmiştir. Belçika Avrupa’nın en 

ma’mûr memâlikinden sayılır.  

Son 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

[351] 

 



 

 

237 

 

 

SONUÇ 

Tarih-i Umumî; ülkeleri, ulusları, toplumları, kuruluşları etkileyen 

eylemlerden doğan olayları zaman ve yer göstererek anlatan, bu olaylar arasındaki 

nedensel bağları, bunların daha önceki ve sonraki olaylarla bağlantılarını, karşılıklı 

etkilerini, ulusların kurduğu uygarlıkları ve ulusların kendi iç sorunlarını inceleyen 

bir tarih kitabıdır. Diğer bir ifadeyle dünya tarihi olan, “Tarih-i Umumî” kendi 

tarihimizi ve diğer toplumların tarihini anlamamıza ışık tutmuştur. 

Muhtasar tarihlerin içerikleri ise kısa ve öz bir biçimde kronolojik esaslı 

olarak oluşturulmuştur. Ayrıca muhtasar olarak yazılan eserlerde olayların özet-

hülasa şekilde anlatım içerik örneklerine yer verilmiştir. Muhtasar tarihlerin ortak 

yönlerinde olayların ayrıntısını vermekten ziyade, o dönemde yaşanmış mühim 

olaylara önem verdiklerini göstermeği amaçlamışlardır. Muhtasar Tarihler ile ilgili 

birçok çalışmalar yapılmıştır. Mevlana Şükrullahʼın “Behçetü’t-Tevârih”, 

Ramazanzâde Nişâncı Mehmed Paşaʼnın “Târîh-i Nişâncı Paşa”, Cenâbî Mustafa 

Efendiʼnin “El-Aylemü’z- Zahir” veya “Gülşen-i Tevârîh”, Hezârfen Hüseyin 

Efendiʼnin “Tenkîh-i Tevârih-i Mülük” ve Mehmed Murad’ın “Muhtasar Tarih-i 

Umûmî”adlı eseri sayılabilir. 

Mehmed Murad’ın, Muhtasar Tarih-i Umumi dışında birçok makalesi, köşe 

yazıları ve eserleri mevcuttur. Bu eserlerin büyük çoğunluğunu İstanbul’da yaşadığı 

sırada kaleme almıştır. Bu eserlerinden “Meskenet Mazeret Teşkil Eder Mi? 

Mücahede-i Milliye, Hürriyet Vadisinde Bir Pençe-i İstibdâd, Tatlı Emeller ve Acı 

Hakikâtler, Enkaz-ı İstibdâd İçerisinde Züğürdün Tesellisi, Tarih-i Ebu’l Faruk, 

Tarih-i Umumî, Muhtasar Tarih-i İslâm” bunlardan bir kısmına örnektir. Ayrıca 1886 

yılında çıkardığı Mizan dergisi “Mizancı” olarak anılmasına sebep olmuştur. Kendisi 

çok çalışkan,  dürüst, görev yaptığı kurumlarda meydana gelen haksızlıklar ve 

yolsuzluklar karşısında duran ve bunları önlemeye çalışan değerli bir şahsiyettir. 



 

 

238 

 

Araştırmamıza konu olan eser Mizancı Mehmed Murad’ın “Muhtasar Tarih-i 

Umumi” adlı eseridir. Civelikyan matbaasında Maarif-i Nezaret-i Celilesi’nin 

ruhsatıyla Kitapçı Karabet, tarafından ikinci defa olarak 1890 yılında basılmıştır. 351 

sayfadan oluşan bu eser Osmanlıca yazılmıştır. Çok sade ve açık bir üslupla kaleme 

alınan eser dönemin Siyasal Bilgiler Fakültesi olan Mülkiye Mekteplerinde ders 

kitabı olarak okutulmuştur. Hemen hemen bütün medeniyetlerin tarihlerini içeren 

eser insanlığın vahşet ve göçebelikten çıkıp bugünkü ûmrân ve medeniyet 

mertebesine gelinceye kadar karşılaştığı olayları ve değişimleri ele almıştır. 

Çalışmanın giriş kısmında Muhtasar Tarih-i Umûmî adlı eserin Müellifi olan 

Mizancı Mehmed Murad’ın hayatına ve eserlerine yer verilmiştir. Birinci bölümde 

Muhtasar Tarih-i Umûmî’nin değerlendirilmesi yapılmıştır. İkinci bölümde ise 

Muhtasar Tarih-i Umûmî adlı eser aslına uygun bir şekilde transkribe edilmiştir. 

Muhtasar Tarih-i Umumi adlı eser adından anlaşılacağı gibi genel dünya 

tarihini özet bir şekilde sırasıyla kaleme almıştır. Muhtasar Tarih-i Umûmî ile 

geçmişte yaşamış ve kahraman olma özelliğine sahip yöneticilerin kahramanlık 

yolunda gösterdikleri çabaları, bıraktıkları eserleri yöneticilerin devlet ve millet için 

değil de kendi şahısları için yaşamaya başladıklarında devlet ve milletin zor duruma 

düşüp devletin iç sorunlar yaşadığını yapılan doğru ve yanlışları tarafsız bir şekilde 

dile getirmiştir. 

 İnsanlığın başlangıcı olan ve yeryüzündeki ilk insan ve ilk peygamber olan 

Hz. Âdem’den başlayarak Kur’an-ı Kerimde de ismi geçen bazı Peygamberlerin 

hayatlarını yaşadıkları sıkıntıları aktarmıştır. Devletlerin meydana gelme süreçlerini, 

bu süreçte etkili olan nedenleri, yaşadıkları iç ve dış sorunları, devletlerin 

birbirleriyle olan münasebetlerini, devletler ile milletler arasında meydana gelen 

hadiselere değinmiştir. Öne çıkan devletleri ve bu devletleri yöneten hükümdârların 

yaptıkları ekonomik ve kültürel faaliyetlere değinmiştir. Dinin yönetime etkisini 

vurgulamıştır. İslâm tarihini, Osmanlı Devletini ve padişahların hayatlarını da çok 

kısa bir şekilde kaleme almıştır. Yeniçağ’a damgasını vuran icatlardan barut, top,  

tüfek, pusula, kâğıt ve matbaanın devletlerin işlerini kolaylaştırdığını vurgulamıştır. 

Top ve tüfek ile devletlerin iç karışıklıklarını giderdiğini kâğıt ve matbaanın icadı ile 

beraber insanların cehalet uykusundan uyandıklarını dile getirmiştir. Pusulanın 



 

 

239 

 

bulunmasıyla birlikte yeni kıtaların keşfedildiklerini bununla beraber ekonomik 

anlamda devletlerin ileri seviyeye ulaştıklarını belirtmiştir. Düvel-i muazzama olarak 

bilinen ekonomik, siyasi ve askeri güçleri ellerinde bulunduran büyük devletleri de 

kısa ve öz bir şekilde ele almıştır. Mehmed Murad, eserin anlatımında tarih anlatım 

biçimlerinin hepsinden faydalanmıştır. Ayrıca tarihi olayları aktarırken olayların 

yaşandığı şehirlere de yer vermiştir. Şehirlerin konumlarına ve dünyanın hangi 

tarafında bulunduklarına değinmiştir.  

Mehmed Murad, böyle bir eser ortaya koyarak bize Tanzimat döneminde, 

Üniversitelerde öğrencilerin nasıl bir tarih öğretimi ve öğrenimi yaptıklarını 

göstermiştir. Mehmed Murad, bu kitabı bilgi yığınından öte öğrencilerine geçmişte 

yaşamış insanların yaşantılarını göstermeye çalışmıştır. Bazı bölümlerde duygusal 

hava katmıştır. Eleştiri yaptığı da övgüyle bahsettiği olaylar da olmuştur. Muhtasar 

Tarih-i Umûmî tarihi kuru bilgi verme sıkıcılığından çıkarmış olayları yeniden 

yaşatma hissi oluşturmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

240 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

241 

 

 

KAYNAKÇA 

AMCA, Hasan, Doğmayan Hürriyet, Arba Araştırma Basım Yayınları, 

İstanbul1989 

ASAF, Tugay, Saray Dedikoduları ve Bazı Maruzat, Ersa Matbaacılık, İstanbul 

1963 

DANİŞMEND, İsmail Hami, 31 Mart Vak'ası, Kitabevi Yayınları, İstanbul 1974 

EMİL, Birol, Mîzancı Murad Bey, Hayatı ve Eserleri, Edebiyat Fakültesi Basım 

Evi, İstanbul 1979 

ENGİNÜN, İnci, Abdülhak Hâmid’in Hatıraları, Dergâh Yay. İstanbul 1994 

HANİOĞLU, Şükrü, Bir Siyasal Örgüt Olarak İttihad ve Terakki Cemiyeti ve 

Jön Türklük, İletişim Yayınları, İstanbul(1889–1892) 

MURAD, Mehmed, “Açık Muhabere”, Mizan Gazetesi, 17 Temmuz 1908 

MURAD, Mehmed, Hürriyet Vadisinde Bir Pençe-i İstibdad, Mahmud Bey 

matbaası, İstanbul 1908 

MURAD, Mehmed, Tarih-i Umumi, Tefeyyüz Kitaphanesi,  İstanbul 1881 

MURAD, Mehmed, Meskenet Mazeret Teşkil Eder Mi? Matbaa-i Amidi, İstanbul 

1911 

MURAD, Mehmed, Mücahede-i Milliye,  Mahmud Bey Matbaası, İstanbul 1908 

MURAD, Mehmed, Tatlı Emeller ve Acı Hakikâtler, Amidi matbaası, İstanbul 

1912 

ORAL, Sander, “Tarihte Yöntem”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, S. 28, Ankara 

2014 

ÖZDEMİR, Rukiye, AYDIN Ahmet, “Osmanlı Tarih Yazıcılığında Muhtasar 

Umumi Tarihler Üzerine”, ANASAY DERGİSİ, 2019, S.7, Sayfa Aralığı 

(105-136) 

PAŞA, Tahsin, Tahsin Paşa'nın Yıldız Hatıraları, Muallim Halit Kitaphanesi, 

İstanbul 1931 

 


