TURKIYE CUMHURIYETI
CUKUROVA UNIVERSITESI
SOSYAL BIiLIMLER ENSTITUSU
TEMEL iSLAM BILIMLERI ANA BiLiM DALI

iBN BERHAN’IN EL-VUSUL iLE’L-USUL ADLI ESERINDE iCTiHADA

ILISKIN GORUSLERI

Bilal DEMIR

YUKSEK LISANS TEZi

ADANA /2020



TURKIYE CUMHURIYETI
CUKUROVA UNIVERSITESI
SOSYAL BIiLIMLER ENSTITUSU
TEMEL iSLAM BILIMLERI ANA BiLiM DALI

IBN BERHAN’IN EL-VUSUL iLE’L-USUL ADLI ESERINDE iCTiHADA
ILISKIN GORUSLERI

Bilal DEMIR

Damisman: Prof. Dr. Nasi ASLAN
Jiiri Uyesi: Prof. Dr. Recep CIGDEM
Jiiri Uyesi: Dr. Ogretim Uyesi Mustafa HAYTA

YUKSEK LiSANS TEZIi

ADANA /2020



Cukurova Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Miidiirliigiine;
Bu ¢alisma, jiirimiz tarafindan Temel Islam Bilimleri Ana Bilim Dalinda

YUKSEK LISANS TEZI olarak kabul edilmistir.

Baskan: Prof. Dr. Nasi ASLAN

(Danigman)

Uye: Prof. Dr. Recep CIGDEM

Uye: Dr. Ogretim Uyesi Mustafa HAYTA

ONAY
Yukaridaki imzalarin, ad1 gecen 6gretim elemanlarina ait olduklarint onaylarim.

.../.../2020

Prof. Dr. Serap CABUK

Enstiti Mudira

NOT: Bu tezde kullanilan ve baska kaynaktan yapilan bildirislerin, ¢izelge, sekil ve
fotograflarin kaynak gosterilmeden kullanimi, 5846 sayili Fikir ve Sanat Eserleri

Kanunu’ndaki hiikkiimlere tabidir.



ETiK BEYANI

Cukurova Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Tez Yazim Kurallarma uygun

olarak hazirladigim bu tez ¢alismasinda;

Tez i¢inde sundugum verileri, bilgileri ve dokiimanlar1 akademik ve etik kurallar
cercevesinde elde ettigimi,

Tiim bilgi, belge, degerlendirme ve sonuglar1 bilimsel etik ve ahlak kurallarina
uygun olarak sundugumu,

Tez ¢aligmasinda yararlandigim eserlerin tiimiine uygun atifta bulunarak kaynak
gosterdigimi,

Kullanilan verilerde ve ortaya ¢ikan sonuglarda herhangi bir degisiklik
yapmadigima,

Bu tezde sundugum calismanin 6zgiin oldugunu,

bildirir, aksi bir durumda aleyhime dogabilecek tiim hak kayiplarin1 kabullendigimi
beyan ederim. 27/05/2020

iMZA
Bilal DEMIR



v

OZET

iBN BERHAN’IN EL-VUSUL iLE’L-USUL ADLI ESERINDE iCTiHADA
ILISKIN GORUSLERI

Bilal DEMIR

Yiiksek Lisans Tezi, Temel islam Bilimleri Ana Bilim Dal
Danisman: Prof. Dr. Nasi ASLAN
Nisan 2020, 73 sayfa

Bu tez, Ibn Berhan’mn (6.518/1124) el-Viisil Ile’l Usiil adli eserinde yer alan
ictihada dair goriislerini ele almaktadir. Tezde ibn Berhan’in hayati, hocalari, etkilendigi
kisiler, ictihat ve taklide yonelik goriisleri incelendi.

Calismada, Ibn Berhan’in taassuba diismedigi, miistakil diisiinebildigi, hocalarryla
zaman zaman ayni goriisii paylasmadig: tespit edilmistir. Hz. Peygamberin igtihat ettigi,
mii¢tehitlerin sahabeyi taklit edemeyecegi, her bir miigtehidin isabet ettigi, avamin (halkin)
istedigi alimi taklit edebilecegi goriisiinde oldugu belirlenmistir. Muayyen bir mezhebi
taklidin zorunlu olmadig1 yoniinde kendisine nispet edilen goriisiin dogru olup olmadigina
ise ulagilamamistir. Ibn Berhan’in eserinde yer verdigi konular giincelligini hala

korumaktadir.

Anahtar Sézciikler: ibn Berhan, el-Vusil, Ictihat, Miictehit, Taklit.




ABSTRACT

THE VIEWS OF IBN BARHAN REGARDING IJTIHAD IN HIS WORK ‘AL-
WUSUL ILA AL-USUL’

Bilal DEMIR

Master’s Thesis, Department of Basic Islamic Sciences
Adyvisor: Prof. Dr. Nasi ASLAN
April 2020, 73 pages

This thesis examines the views of Ibn Barhan (d.518/1124) about ijtihad
(independent judicial reasoning) in his work named al-Wusul ila al-Usul. 1t studies his life,
teachers, the personalities who influenced him, his views regarding ijtihad and taklid
(following a mujtahid).

The study has found out that Ibn Barhan did not strictly follow his predecessors
and did not always share the perspectives of his teachers meaning that he was able to think
independently. It has also revealed that he had the view that the Prophet Muhammed
exercised independent judicial reasoning, and mujtahids cannot follow the views of sahaba
(the companions of the Prophet), and each mujtahid reached the right opinion, and people
can follow any mujtahid whom he desires. The view attributed to Ibn Barhan that people
does not have follow a specific mujtahid in all matters has not been verified. The subjects

which he examined in his book are still under discussion.

Key Words: ibn Barhan, al-Wusul, Ijtihad, Mujtahid, Taklid.



vi
ONSOZ

Islam hukukunda ictihadin ¢ok dnemli bir yontem oldugu bilinmektedir. Ictihad
sayesinde Islam hukuku tazeligini ve canliigmi korumus, her zaman ve mekanda
uygulama imkan1 bularak yalniz miisliimanlarin degil, biitiin insanligin problemlerine
¢oziimler getirmistir. Hz. Peygamber devrinden baslayarak giiniimiize kadar Islam alimleri
ve hukukcular1 toplumun karsilastigi ve hakkinda nas bulunmayan meseleleri kendi goriis
ve ictihadlarim1 kullanarak halletmeye calismiglardir. Ictihadin problemler karsisinda
sundugu ¢6ziim miisliimanlarin hayatini kolaylagtirmistir.

Hz. Peygamber’in vefatiyla beraber degisen hayat sartlarinin ortaya g¢ikardigi
yeni problemlere, Kitap ve Siinnet, icma, kiyas vb. ser‘i ve fer‘i delillerle ¢6ziim
tiretilmeye calisilmis ve bu faaliyete ictihad denilmistir. Ancak bu faaliyetin sistematik
oldugu ve ilmi bir disiplin iginde yapildig1 soylenemez. Ictihad miiessesesi miictehid
imamlar devrinden sonra kurumsallasmistir. Fakat bu kurumsallasma, ictihad kurumunu
kendisini de bir tartisma konusu olmaktan ¢ikarmamustir.

Biz “Her zorlukla beraber bir kolayik vardir” (94; 5) ayetinden yola ¢ikarak ibn
Berhan’ ictihad goriisii iizerinde durmaya karar verdik. Ibn Berhan’n el-Viisil ile 'I-Usil
eserindeki ictihad bolimiinde ictihada dair goriislerini agik¢a dile getirmesi, mezhep
taassubuna diismemesi, farkli alimlerin goriislerine bagvurmasi ve mezhep {stii bir
yaklagimi se¢mesi, merakimizi celpetmis ve bizi bu konuyu arastirmaya sevk etmistir.
Burada Hz. Peygamber zamanindan itibaren miisliimanlarin sorunlarma ¢6ziim yolu
gdsteren ictihad {izerinde durulmustur. Ictihadin sahast, ictihadda isabet meselesi, ictihadda
avamin konumu, bir miictehidin bir konuda iki zit goriisii olmasi, miictehidin bagka bir
miictehidi taklid edip edememesi, ictihadin siirekliligi gibi problemleri ibn Berhan’in el-
Viisul ile’l-Usul eseri 15181nda ele alinmustir.

Bu ¢alisma ii¢ béliimden olusmaktadir. Birinci boliimde Ibn Berhan’in hayati, ilmi
kisiligi, mezhep degistirmesi ve eserlerine yer verildi. Ibn Berhan’in gériislerinin
dayanaklarini, kimlerden etkilendigini ve tavir aldigi diisiincelerin neler oldugunu
bilmemiz acisindan bu bdliim son derece 6nemlidir. Ikinci béliimde ise ictihad konusu ele
alindi. Burada ictihadin tanimi, sartlari, mezheplerin ictihadi nasil ele aldiklar1 ve ictihadin
lizumu iizerinde kisaca duruldu. Uciincii boliimde ise esas konumuz olan Ibn Berhan’in
ictihada iliskin goriislerine yer verilmistir. Ilk once konu ile ilgili genel bilgiler
aktarildiktan sonra ibn Berhan’m konuyu nasil ele aldig1 aciklanip daha sonra hocalar1 ve

diger alimlerin goriisleriyle bir karsilagtirma yapilmistir.



vil

Yiiksek lisans ders doneminde ve tez asamasinda konunun tespitinde, kaynaklarin
temininde ve aragtirma asamasinda destek ve yonlendirmelerini gordiigiim danisman
hocalarim sayin Prof. Dr. Nasi ASLAN’a ve Dog. Dr. Fatih Orhan hocalarima ve savunma
sonrasi destek ve yonlendirmesini gordiigiim sayin Prof. Dr. Recep CIGDEM hocama
tesekkiiri bor¢ bilirim. Bilgi yolculugumuzda bizden yardim ve dualarini esirgemeyen
annem, kardeslerim ve tez boyunca yeterince vakit ayiramadigim degerli esim ve
¢ocuguma, ilmi birikimlerden yararlandigim biitiin hocalarima da tesekkiirii bir borg bilir,
saydigim ve sayamadigim biitlin goniil dostlarima slikranlarimi sunarim. Ayrica bu
calismay;, SYL-2018-10838 proje numarasiyla destekleyen Cukurova Universitesi
Rektorliigii, Bilimsel Arastirma Projeleri (BAP) Birimine de tesekkiir ederim.

BIiLAL DEMIR
ADANA /2020



viil

ICINDEKILER
OZET ...ttt et at et sa bttt shb e et b et et enat e et e e v
ABSTRACT ..ottt ettt et st s e et e sbee e aeesane e v
ONSOZ ..ot vi
KISALTMALAR ..ottt sttt ettt ettt et e e naee xi
GIRIS ...t 1
1. Aragtirmanin Problemi V& GereKGeSi......ccouuiiiuiiiiiiiiiiiiieciie et 1
2. Arastirmanin Konusu ve ONEMi...........oooiiiuieiiiieiieeeeeeeee e 1
3. ATaStITMANIN ATNACT ..oeeiiiiiiiiiieieee e eeeeeccite et e e e e eeeeetreeeeeeeeeeeeettareeeeeeeeeeesssrsseeeaeeeeeennnnnsees 2
4. Arastirmada Takip Edilen Metot ve TekniKIer...........cccccooiiiiiiiiiiiiiieieeeeeee 3
5. Arastirmanin SINITIIKIATT .....c.oiiiiiiii e e 3
BOLUM I

IBN BERHAN’IN HAYATI VE iLMi KiSiLiGi

1.1. DoZumu Ve Yaadifl COVICSI.....euireerirririeetiitieiieiteste st st eseete s st eesee b sieesne e e snesresmeenesnens 5
1.2, Ki§iSEl OZEIIKICTI....cuvvevveececteteeeecceetetete ettt ess s eeaeae et sessas st st s sassesesessansesesesesenenaees 6
1.3. HOCAlArt Ve OFIENCILETT c..uvevvivieieiviecteiciete ettt 7
LI B & (7721 - TP P PP PRSP 7
1.3.2. OBIENCHIETT «.vvveveveiececreveveeeeeecte ettt ettt et a st b s s s s bbb e st s s s s aeaesesas 10
1.4. Tbn Berhan’1n SAfil MeZhebine GEGMESI ....cvcvveveviereereeeeeereeeeeeeeeeeesesesesseeseseseseeesssssesesesenas 10
1.5 TIME KESTIZT ovvovvevereiveiseiesesieteseeesesse et s b ettt s bbb s s s s s s sane s 12
1.5.1. 1bn BerhAn’1n USGICT YONT ..v.vvveeverereeeecectereie ettt ses s sesseeae st ess s s s 12
1.5.2. 1bn BerhAn’1n FIKhT YONT c.cvvvvececeeeeiececceceetee ettt 12
1.6. AlImIer Arastndaki YeTi........ovueveeveeveevesieereeseeseeseesesesssesssesssseseesessss s sssssssssesssssssssssssssnsas 13
L7 VBT .ttt ettt e b e bbbt e sae e ea et et e e e et e enaeenaeas 13
L8 ESEIIRTT ettt ettt ettt et e b e e s be e sb e e she e s ae e sat e e at e eat e eateete e naeenaeas 14
L8 1. 1oV BCAZ ettt ettt ettt e b et b e sae e st st st 15
LR T B B OO 15
1.8.3. @l-BaSTE ..ot bbb s s s 15
L84, @1V aSTE .t 16
L85, -TA CIZ et ree e snnee e 16

1.8.6. €l-VUSTL 11E7I-USTLuevviiiiiiiiiiiiiiiiieieieeeeeeeeee ettt ettt ettt et et et e e e e e e avaaaveraearereseeeeeeeeeeseseeesseereraees 16



X

BOLUM 11
iSLAM HUKUKUNDA iCTIHAD

2.1, 1CtINAIN TANIMIL c..ovviecececeeieeececceete ettt ettt a st s s s ssa st s s s aese s s s snaseesenas 18
2.1.1. SOZITK ANIAMIL...coiiiiiiiiieie e ettt et sb et st sttt eeateeane e 18
2.1.2. TEIIM ANIAMI..c..ciiiiiiiiiieieeieeieestere e st et e see st e satess e esteesteesbeesseesseesseesseessnesanesasesnsesnne 19

2.2. Ictihadin Temel OZEIKIETT ........cvvervevieeiieceeieeeteseee ettt sae s s aesas 21

2.3, TCHNAA I SATLIATT ..ottt ettt ettt e sttt e et se et e e e s 23
2.3.1. Kur’an Ilmine Sahip OIMAaK .........cccceuevrieieiuerereieiieceeteseseeeeae e esees e se s 24
2.3.2. SUNNEE™T BIIMEK ..ottt et 25
2.3.3. icma ve ihtilaf Edilen Konulart BilmMekK ........ccooveveeeueveieceeeeeeiesecee e eseseeeeseeeeesenenn, 26
2.3.4. Arap Dilini Iyi BilMeK .....cccoeveveviererereieieeeceeeteeeeeeeie et eae e es ettt s s s s 27
2.3.5. Fikih UsGIINt Bilmek ........cooveiiiiiiiiiieeee et 27
2.3.6. MaKkasidi BilmekK ........coceeiiiiiiiiiieieiiesiene ettt 28

2.4. Hanefi, Maliki, Safii ve Hanbeli Mezhebinde Ictihad...........ccceiverieeciiieiiceeeeeeceee s 28
2.4.1. Hanefi Mezhebinde Ictihad ..........ccccueveviieiiueieieieeeccece e 30
2.4.2. Maliki Mezhebinde ICtNad ..........ccoeveveveiieceeieieieccce ettt 32
2.4.3. Safil Mezhebinde ICtNAA ........coeueeieieiiiieeeeeee ettt eeeees 33
2.4.4. Hanbeli Mezhebinde ICtihad ..........cceveveiveiiueiieecieieie et 34

2.5. IctNAAIN LUZUMU «...ocuvvviicececteteeetcecae ettt ettt a bbb a ettt es s aeee 35
2.5.1. Kur’an ve Siinnette Her Meselenin Hilkmiiniin Agik Olmamasi..........cccceeveeveenieennenne 35
2.5.2. Ictihadin Hayati Bir Zaruret OIMas.........cccovevveeeuererersiesressiesssssessseessssssesssesssessssssessnes 38

BOLUM III

ICTIHAD iLE iLGILIi KONULAR

3.1. Ictihadda Hata Ve ISADEL ..........ccvveiveieieeiicieicicieceie ettt 41
3.1.1. Usil Konularinda Ictinad .........coceveuriieieiiieiciseiessieseisse s 41
3.1.2. Fiir(* Konularda Ictinad..........ccceveiiucueieieiccecie e ev et 42

3.2. Hz. Peygamber’in ICHRAAIL.........ccveveviieiecie ettt sttt 45

3.3. Hz. Peygamber Déneminde Ashabin Ictihadi...........cccuieeviecveiiecisieieieesieeeesee e 47

3.4. Sahabe Kavli ve Sahabeyi TaKlid.........ccceeveririeiirinienineeeeiesiteese et 50

3.5. Taklid ile T1Gili KONUIAT.........coovvevieereieireiiee ettt s e 53



3.5.1.Miictehidin Miictehidi Taklidi ......cueeoueeiieeiieeiieeeieeeeece e e 53
3.5.2. Avamin Miictehidi Taklid EtmMesi......cccceereeiienieniinieriente e et 55
3.5.3. Avamin Istedigi Miictehidi Taklid EtMESi......cevcveveeereieireriieersiecieseeessseesesssesesseseeesans 57
3.6. Miictehidlerin Thtilafinda AVAMIN DUIUMU .......cvevieeveiieeiceeeeeeee e s sesae s 59
3.7. Tek MezZhebe BaZIIIIK .......ciiiiiiiiiiiiiiiiie ettt ettt s st s aa e e st 61
3.8. Tearuz Konusundaki TRHIAIAL ..........cccovuiueveiiiiiecieieieecce ettt 63
SONUCQ ...ttt e e e sttt e e e e sta e e e e satteeeasssaeeeeanssseaeeasssaeesennsseeeesnssseeesnnsens 66
KAYNAKCA ettt e ettt e e sttt e e e et e e e esssbaeeeesnnaeeeeannsaaeesensaeeeanns 68

OZGECMIS ..ot 73



b.
Bkz./bKkz.
C.

cev.

DiA
TDV

Ed.

Haz.

Nsr.

t.y.

Univ.
vb.

thk.
iSAM
A.U.LF

KISALTMALAR

: bin

: Bakiniz

: Cilt

: Ceviren

: Diyanet Islam Ansiklopedisi
: Turkiye Diyanet Vakfi

: Editor

: Hicri

: Hazirlayan

: Hazreti

: Nesreden

: Oliim/Vefat Tarihi

: Sayfa

: Tarih yok

: Basim yok

: Universite

: ve benzeri

: Tahkik eden

: Islam Arastirmalar1 Merkezi

: Ankara Uniiversitesi Ilahiyat Fakultesi

xi



GIRIS
1. Arastirmanin Problemi ve Gerekgesi

Hz. Peygamber doneminde karsilasilan olaylar, ¢oziilmeye c¢alisilmis bunun yaninda
da ictihada basvurulmustur. ictihadin problemler karsisinda sundugu ¢oziim miikellefin
hayatin1 kolaylastirmistir. Ictihad sayesinde miictehid sorunlarini nassa ters diismeyecek
sekilde cozmeye calismistir. Hz. Peygamber’in vefatiyla beraber degisen hayat sartlarinin
ortaya cikardigi yeni problemlere, Kitap ve Siinnetten istibat yoluyla ¢6ziim iiretilmeye
calisilmig ve bu faaliyete ictihad denilmistir. Ancak bu faaliyet ilk donemde sistematik
olmadig1 i¢in, ilmi bir disiplin i¢inde yapildigin1 sdyleyemeyiz. Daha sonra ictihad
miiessesi miictehid imamlar devrinden sonra kurumsallasmistir. Fakat bu kurumsallagsma

ictihad faaliyetinin kendisinin de bir tartisma konusu olmaktan ¢ikarmamastir.

Bu arastirmada Hz. Peygamber’in de tesvik ettigi ictihad konusu {izerinde duracagiz.
[ctihadin sahasi, ictihadda isabet meselesi, ictihadda avamin konumu, bir miictehidin bir
konuda iki zit goriisii olmasi, miictehidin baska bir miictehidi taklid edip edemeyecegi,
ictihadmn siirekliligi gibi problemleri Ibn Berhan’in el-Viisil ile’l-Usiil eseri 1s13inda

aciklanmaya calisilacaktir.

Ibn Berhan eserinde ictihad konusuna miistakil bir boliim ayirmustir. Ictihad
boliimiinde kendisinden Onceki alimlerin goriislerinden alintilar yapmais olsa da kendine ait
ozgiin goriisler serd etmistir. Ibn Berhan’t konumuz agisindan dnemli kilan husus ise
onceleri Hanbell mezhebinde iken sonradan Safii mezhebine gegmesi ve Mutezili alimlere
duydugu sempatidir. Bu sebeple eserlerinde eski mezhep hocalarindan alintilar yapmis ve

bazi konularda Safii alimlerden farkli goriisler ortaya koymustur.

ibn Berhan’m el-Viisil ile’l-Usiil eserindeki ictihad béliimiinde ictihada dair
goriiglerini acik¢a dile getirmesi, mezhep taassubuna diismemesi, kendisinden sonraki
alimlerin goriiglerine bagvurmasi ve mezhep istii bir yaklasimi se¢mesi bizleri bu konuyu

onun eserini dikkate alarak arastirmaya itmistir.

2. Arastirmanin Konusu ve Onemi

Fikih usilii alimleri de miikellefin karsilastigi problemleri nasslarin 1s1ginda ¢ozen
ictthad konusuna eserlerinde daha genis yer vermiglerdir. Burada ictihad, miictehid,

ictihadin sahasi, sinirliligi, avamin konumu gibi konular1 agiklamislar ve ¢6ziim Onerileri



sunmuslardir. Bu nedenle ictihAd kavrami, IslAm hukukunda son derece &nemlidir.
Ictihddim mahiyeti, kapsami, dzellikleri, sinirlari, gesitleri, ortaya koymus oldugu bilginin
dini degeri gibi hususlar gerek Aalimlerin gerekse Miisliiman toplumlarin her zaman
tizerinde durmasi gereken giincelligini hicbir zaman yitirmeyecek konularin basinda
gelmektedir. Insanlarin naslar1 anlama kabiliyetleri aynm1 olmadig1 igin acik naslarda dahi
ictihad s6z konusu olabilmektedir. Dolayistyla ictihdd Islam hukukgulari agisindan asli bir
durumdur. Degisen hayat sartlarinin getirdigi problemler karsisinda ictihada bagvurulmasi

onun dnemli oldugunu gostermektedir.

ibn Berhdn’nin basta Hanbeli mezhebine mensup olmasi, sonra Safii mezhebine
geemesi, mezhep taassubuna diismemesi, Kiya el-Herrasi (6.504/1110), Gazzali
(6.505/1111), Ebu Bekr es-Sasi (6.507/1114), Ibn  Akil  (6.513/119) gibi zamaninin
alimlerinden dersler almis olmasi, Mutezile sohbetlerine katilmis olmasi ve eserini

alisagelmisin disinda bir metotla ele almasi, onu 6ne ¢ikaran temel faktorlerdir.

Arastirmanin konusu, ibn Berhan’1n ictihad hakkindaki goriisleridir. Ictihad kavramini
acikladiktan sonra el-Viisil ile’l-Usul eserindeki goriislerini ortaya ¢ikarmak ve bu sayede

usul tarihinde hangi yaklasima yakin veya uzak durdugunu tespit etmektir.

3. Arastirmanin Amaci

[ctihad, fikih usulii eserlerinde miistakil bir bolim olarak ele alinmaktadir. Elbette
kitabin miiellifi ictihada dair goriislerini ifade ederken kendi mezhep anlayisi ¢ergevesinde
ifade etmistir. Fikih usilii eserlerinde ictihat konusu farkli sekillerde ele alinmustir.
Farkliliklarin hayati kolaylastirdigi bilinen bir husustur. Bununla beraber, bu eserler bazen
mezhep degil de alimlerin goriisleri ¢ergcevesinde yazilmislardir. Bazi alimler konulari
islerken mezhep ¢izgisi disina ¢ikmamaya 6zen gostermis, bazilar1 da kendi goriislerini 6n
planda tutmaya ¢alismislardir.

Ibn Berhan basta Hanbeli mezhebine intisap etmistir. Dénemin alimlerinden olan Ibn
Akil’den dersler almistir. ibn Berhan, Hanbeli mezhebine mensup olanlarin kendisine
deger vermemeleri, farkli mezhep imamlarinin ders halkalarina katilmas1 gibi sebeplerden
dolay1 Safil mezhebine ge¢mistir. Kiya el-Herrasi, Gazzali, , Ebu Bekr es-Sasi gibi Safii
alimlerden dersler almistir. Biitiin bunlara ragmen ilim nerede olursa kendini orada
bulmustur.  Mezhep taassubuna diismeyen Ibn Berhidn bazi konularda Safiiler'in
goriislerinden ayrilmig, hatta avamin dahi belli bir mezhebi biitiiniiyle taklit etmesinin

gerekli olmadigim savunmustur. Ancak hocasi Ibn Akil'in goriislerinin tesirinden de



kurtulamamistir. Bagdat'taki Mu'tezile alimlerine yakinligi, bazen onlarin goriislerine de

basvurmasi nedeniyle goriislerine ilgi duyulan alimler arasinda yer almistir.

Miiellif eserinde Bakillani (6.403/1013), Ebu Ishak el-Isferayani (6.418/1027),
Imamii'l-Haremeyn el-Ciiveyni (6.478/1085) gibi usticiilerin bazi goriislerini elestirirken
Safii ustlciilerin ¢esitli konularda ileri stirdiikleri delilleri de isabetsiz ve yetersiz bulmus,

bunlarin yerine farkli deliller ortaya koymaya calismistir.

Bu ¢alismada ibn Berhan’1n el-Viisil ile’l-Usiil adli usul kitabini temel alacagiz. Once
Ibn Berhan’in hayatin1 aktarip, ilmi kisiligi hakkinda bilgi sahibi olacagiz. Daha sonra
ictihad kavramini ele alip konuyu anlayabilecek bilgiler elde edecegiz. el-Viisil ile’l-Usiil
eserindeki ictihadi goriislerini aktarip, mezheplerin goriisleriyle karsilastirma yapmaya
calisacagiz. Bu calismadaki amacimiz ibn Berhan’in ictihad hakkindaki gériislerini

verebilmektir. Calismamiz amaclari arasinda su sorulara cevap aramak da yer almaktadir:

e ibn Berhan’in ictihad konusunda bizlere katkilar1 nelerdir?

e Doneminin ilmi ve kiiltiirel birikimini ne kadar yansitmaktadir?
e Diger adlimlerden farkl yonleri nelerdir?

e Islam Hukuk literatiirii icinde nasil bir konuma sahiptir?

¢ (Gilinilimiiz ilim diinyasina ne gibi katkilar1 olabilir?

e ictihad konusunda Safii mezhebinden ayrilan goriisleri nelerdir?

e Mezhep taassubuna diismiis miidiir?

4. Arastirmada Takip Edilen Metot ve Teknikler

Arastirmamizin konusu, ibn Berhan’nin ictihada iliskin goriisleri olacaktir. Oncelikle
Ibn Berhan’nin hayati, eserleri iizerinde ve ilmi kisiligi {izerinde durulucaktir. Daha sonra
el-Viisul ile’l-Usul eserindeki ictihad boliimiinii ele alacagiz. Buradaki konular1 6nce genel
olarak ele alip sonrasinda ibn Berhin’mn goriislerini aktaracagiz. ibn Berhan’m Safii ve
oncesinde mensubu oldugu Hanbeli alimlerden ayrilan yonleri ele alinacaktir. Genelde
Safiiler, 6zelde ise ibn Berhan ile diger Safii alimler arasindaki ihtilaflar belirtilip konu

karsilstirmali olarak olarak degerlendirilecektir.

5. Arastirmanin Simirhliklar:

Ictihad hemen hemen biitiin klasik fikih ustlu eserlerinde yer edinmis 6nemli bir

konudur. Miictehidler ictihadin 6nemini yitirmemesinden dolay1 bu konuyu eserlerinde



ayrintil olarak ele almislardir. Ictihad ¢ok kapsamli bir konu olmasi nedeniyle ictihada
iligkin biitiin konular ele alacak bir aragtirma, yiiksek lisans diizeyindeki bir ¢aligmay1
asacak mabhiyette olup sonuca ulagsmak zaman ve imkan bakimindan bizler i¢in zor
olacaktir. Bu sebeple konuyu daraltma yoniinde bir tercihte bulunuldu. Bu alanda konunun
disina ¢ikmamamiz i¢in de belli siirlar koyduk. Bu durum arastirmamizin amacina
ulagmasi i¢in son derece dnemlidir. Konunun kapsami ve 6nemi dikkate alindiginda bu
sahadaki biitiin kitaplarin incelenmesi ve kaynak olarak kullanilmasi ¢ok uzun bir zamani
gerekli kilmaktadir. Ote yandan mevcut eserlerin bircogu muhtelif mezhep Aalimleri
tarafindan yazildig1 i¢in konu daha da genislemistir. Bunun icin Ibn Berhan’in el-Viisil
ile’l-Usul adli eserini esas almakla birlikte klasik eserlere de basvuracagiz. Boylelikle
genelde olusmus ictihat anlayisini dzelde ise Ibn Berhdn’nin ictihad anlayisini ortaya

cikarilmaya ¢aligilacaktir.



BOLUM I

iBN BERHAN’IN HAYATI VE iLMI KiSiLiGi

1.1. Dogumu ve Yasadig1 Cevresi

Ibn Berhan, Bagdat’ta dogmustur. Tabakat kitaplarinda dogum tarihiyle ilgili kesin bir
bilgi yoktur. Alimler bu konuda farkli tarihler zikretmistir. Meragi, Ibn Berhan’m
h.444/1052 yilinda dogdugunu yazmis olsa da Ibnii’l Imad (6.1089/1679), Ibn Subki
(6.771/1370), Zirikli (6.1976) ve Isnevi (6.772/1370) gibi alimler Sevval h.479/1086°da

dogdugunu aktarmuslardir.'

Onun asil ad1 Ebii'l-Feth Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Bagdadi’dir. Ibn Berhan
ilimle ugrasan bir aileden gelmemistir. Kaynaklarda giivercin beslemekle mesgul oldugu
haber verilen babasinin dedesine nispetle ibn Berhin, babasmin meslegine nispetle de
[bnii’l Hammami lakablar ile amilmustir.” “el-Viisiil ile’l-Usil” kitabimn tenkitli nesrini
yapan Abdiilhamid Ali Eba Ziineyd onu “Serefii’l Islam™ olarak adlandirir. Bu farkli

lakaplar arasinda tabakat kitaplarinda en ¢ok Ibn Berhan isminin kullamldigini goriiyoruz.

Tabakat kitaplarinda Ibn Berhdn’in &zel hayatiyla ilgili fazla bir bilgiye yer
verilmemektedir. Ibn Berhan ismiyle meshur olmus baska alimler de mevcuttur.
Bunlar; “Uytnu’l-Mesail” kitabinin sahibi Hiiseyin b. Sehl el-Farisi (6.361/971), Hanbeli
alim Ibn Akil’in hocas1 Eb(’l Kasim ibn Berhan (6.456/1063), Ibrahim b. Omer ibn
Berhan’dir (6.644/1246).

Besinci asrin son ¢eyreginde dogmus ve altinci asrin ilk ¢eyreginin sonlarina dogru
vefat etmistir. O zamanlarda hilafet makami ilmi ¢aligmalara 6nem veriyor ve bunun igin
de ilmi merkezler agiyordu. Ilim talebelerinin toplandigi, ilmi tartismak i¢in Alimlerin bir

araya geldikleri, egitimin merkezi ve ilim-irfan yeriydi. Kiya el-Herrasi (6.504/1110),

! {bn Berhan, Ahmed b. Ali, el-Viisil ile’l-Usil, thk. Abdiilhamid Ali Ebd Ziineyd, Mektebetii’l-Me*arif,
Riyad 1403/1973, 1, 10.

% fbni’l Cevzi, Muhammed, el-Muntazam fi Tarihi’l-Miiliik ve’l-Umem, thk. Mustafa Abdiilkadir, DArii’l-
Kiitiibii’l-Ilmi, Beyrtt-Liibnan 1412/1992, XVII, 225.

3 bn Berhan, el-Viisiil ile’l-Usil, 1, 9.

* bn Berhan, el-Viisil ile’l-Usiil, 1, 11.



Gazzali (6.505/1111), Ibn Akil (6.513/1119), Ebl Bekr es-Sasi (6.507/114), Ebu Talip
Zeynebi, (t.y) gibi limlerin yasadigi bir dénemdi.’

Ibn Berhan’in yasadig1 dénemde dgrenci yetistirmek icin birgok medrese bulunuyordu.
Bunlarin basginda bircok alimin yetistigi, kuruldugu doneme damga vuran, Hilafet
makaminin egitim yuvast olan Biiylikk Selguklu veziri Nizamiilmiilk (6.485/1092)
tarafindan basta Bagdat olmak {izere bircok yerde insa ettirilen Nizamiye Medreseleri
gelir.’ Ibn Berhdn burada hem &grencilik hem de miiderrislik yapmustir.” Birgok ilim bu
donemde kemale ermistir. Fikih usulii alaninda bir¢cok eser yazilmistir. Bunlar; Kadi
Abdulcebbar’m  (6.415/1025) el-‘Umed’i, Ebu’l Hiiseyn’in Mu ‘temed’i, Imamii’l
Harameyn’in  (5.748/1085) el-Burhdn’i, Gazzali'nin el-Menhiil’'u® Bu eserlerin
yazilmasiyla beraber fikih usilii alaninda énemli bir mesafe kat edildi. Ibn Berhan da usil

alanindaki bilgilerini bu eserlerden almistir.

Insan yasadig1 cevrenin izlerini tasir. Kisiligini, ahlakini ve ilmini toplumla etkileserek
elde eder. ibn Berhan’in da Bagdat’ta gelisen bu ilmi hareketlerden etkilenmis olmasindan
daha dogal bir sey yoktur. Bagdat’in konumu ve 6nemi sebebiyle kendini ilmin ig¢inde
bulmus, alimlerden dersler almis ve farkli yerlerde dersler vermistir. Ustil-i fikh konularini

ana kaynaklardan almis ve bu alanda 6n plana ¢ikmustir.

1.2. Kisisel Ozellikleri

Tabakat kitaplar1 Ibn Berhan’in zekdsinmn kivrakhigindan, anlama kabiliyetinden,
sorunlart ¢dzmede becerikli olmasindan ve fikih ve fikih usuliindeki istiin ilminden
bahsederler. Safadi, ibn Berhan hakkinda “ Gergekten O zeki birisiydi. Neredeyse duydugu
her seyi ezberlerdi.” demistir. Siibki (6.771/1370),  Keskin bir zekd, acayip bir fitrat,

5510

neredeyse duydugu her seyi ezberleme ve bunlari birbiriyle iliskilendirme gibi

ozellikleri saymustir.

> Apaydin, Yunus, “ibn Berhan”, TDV. Islam Ansiklopedisi, istanbul 1999, XIX, 370.

% Ozaydm, Abdiilkerim, “Nizamiye Medresesi”, TDV. Islam Ansiklopedisi, istanbul 2007, XXXIII, 188.

7 ibn Hallikan, Vafayatii’lI-Aydn, thk. Thsan Abbas, Darii Sadir, Beyrat 1398/1978, 1, 99. ; ibn Kesir, “el-
Bidaye ve’'n-Nihaye”, Mektebetii’l-Me*arif, Beyrit-Liibnan 1412/1991, XII, 196.

¥ Ibn Berhan, el-Viisiil ile’I-Usil, 1, 12.

? Safadi, Salahaddin Halil b. Eybek, el-Vafi bi’l-Vafiyat, thk. Ahmed Arnavut-Turki Mustafa, Daru ihyaii’t-
Tiirasti’l Arabi, Beyrit-Liibnan 1420/2000, VII, 137.

' Subki, Abdiilvehhab b. Ali. b. Abdilkéfi, et-Tabakdtii s-Safiiyyeti’I-Kiibra, thk. Mahmud Muhammed et-
Tannahi, Daru 1hyéﬁ’t-Tiirésﬁ’l Arabi, h.771/1369, VI, 30.



Ibnii’l Cevzi (8.597/1258), Ibn Berhan hakkinda “Asiri bir zekdya sahipti ve usil-i
fikh'ta yetenekliydi.”"" demistir. Zirikli (6.1893/1976) ve Isnevi “Sorunlarin ¢éziimiinde

darb-1 mesel olarak gosterilirdi.”'* demislerdir.

Ibn Berhan erken yasta (39) vefat etmesine ragmen, olaganiistii bir zekdya sahip
olmasi ve sahip oldugu diger kisisel 6zellikler sayesinde sorunlari kolayca ¢ozmiistiir.
Alimler arasinda yiiksek bir dereceye ulasmis, Nizamiye Medreselerinde dersler vermis,
gece-giindiiz ilimle ugrasarak hem O0grenmis hem de 6gretmis ve ushl-i fikh alaninda
yaklagik alt1 kitap yazmistir. Akli ve zekasi sayesinde kisa zamanda ilmi bir derinlige
ulagmis, zorluklarin iistesinden gelmis ve ilmin inceliklerini elde etmeyi kolaylastirmistir.
Birgok alim uzun yasamalarma ragmen, ilimle arastirmayla uzun vakit gegirmelerine
ragmen Ibn Berhan’m elde ettigi dereceye ulasamamuslardir. Bunu akliyla, zekasiyla,
kiigiik yastan itibaren bikmadan ilmin pesinden gitmesiyle, 6grencilere dersler vermesi ve

ilim yolunda olmastyla agiklayabiliriz.

1.3. Hocalar1 ve Ogrencileri

ibn Berhan gozlerini Bagdat’ta agmis ve kendisini ilmin iginde bulmustur. Ciinkii
Bagdat ilim-irfan yeri ve ilmin merkeziydi. Ogrenciler ilim elde etmek icin Bagdat’taki
medreselere ve ders halkalarina akin ediyordu. Bagdat Islam medeniyetine yén veren
alimlere ev sahipligi yapiyordu. Bu alimler goriisleriyle, yazdig1 eserlerle, yetistirdikleri
talebelerle ve kalemlerinin keskinligiyle Islam medeniyetinde ¢igir agnuslardir. Alimler
ilim elde etmek icin genellikle sehir sehir gezerlerdi. ibn Berhan’in hayatina baktigimizda
bunu goremiyoruz. Bunu da ibn Berhan’m ilmin merkezinde dogmasma ve alimlerin
arasinda biiyiimesine bagliyoruz. Bu sebepler Ibn Berhdn’m Bagdat’in disina ¢ikmasini
engellemistir. Ilmini, tahsilini kaynagindan almis ve her zaman segici davranmustir.

Alimlerin meclisinde bulunmus ve onlardan ilim tahsil etmistir.

1.3.1. Hocalan

Ebi’l Vefa ibn AKil (6.513/1119): H.431°de Bagdat’ta dogmustur. Ustl ilimlerine

dair calismalariyla tanmman ve Selefiyye i¢inde akilciligin kapisin1 aralayan Hanbeli

" ibnii’l Cevzi, el-Muntazam fi Tarihi’lI-Miilitk ve I-Umem, XVII, 225.

12 7irikli, Hayreddin, el-4 ‘lam Kamusu Terdcim, Darii’l-1lmi’l-Melayin, Beyrit-Liibnan 2002, 1, 173; Isnevi,
Cemaleddin Abdurrahim, Tabakatii’s-Safiiyye, thk. Abdullah el-Ciibeyr, Darii’l-Uliim, Riyad 1400/1981, I,
208.



alimidir. Kendisinin anlattigina gore pek az1 Hanbeli olan yirmi {i¢ hocadan basta Arap dili
ve edebiyat, tefsir, hadis, fikih, kelam ve tasavvuf olmak iizere hemen hemen biitiin Islami
ilimlere dair dersler aldi. Ailesi Hanefi mezhebine bagli olmasina ragmen O, Hanbeli
mezhebine gore yetismistir. Kelam ilmini Mu'tezile mezhebine bagl alimlerden 6grendigi
icin Hanbeliler'in siddetli hiicumlarina maruz kalan Ibn Akil bu hocalarinin derslerine
gizlice devam etti. Islami konulara derin vukufu, kuvvetli hafizas, {istiin zekas, giiclii
muhakeme ve istidlal kabiliyeti sayesinde ¢agdaslari arasinda temayiiz edip devrinde
Hanbell mezhebinin 6nde gelen bir sahsiyeti oldu. Buna bagli olarak Hanbeliyye'nin

geleneksel ¢izgisini asip akli istidlallere Gnem verdi."

Yapilan yeni arasgtirmalarda Ibn Akil, ayetleri aklin 1s18inda te'vil eden ve
Mu'tezile'nin tefsir yonteminden etkilenen miifessirler arasinda gosterilir. Deliller arasinda
tercihe gitmenin keyfiyyeti, Kitap ve Siinnet'le istidlalin nasil gerceklestirilecegi, sahabe
sOziine ve kiyasa yapilan itirazlarla bunlarin cevaplar1 gibi usiil-i fikhin temel konulari
lizerinde duran Ibn Akil, Hanbeli mezhebi ¢er¢evesinde bunlar1 ¢dziimlemeye ¢alismustir.
Ibn Akil, muhalif mezhep mensuplariyla yiiriitiilecek tartismalara iliskin kurallara da

aciklik getirmis, ayrica Hanbeli mezhebine aykir1 diisen fetvalar da vermistir."*

Ibn Akil hayati boyunca kitap okumak, eser telif etmek ve Ogrenci yetistirmekle
mesgul olmustur. Ebli'l-Muammer el-Ensari, Ebu Bekir Muhammed b. Mans{r es-Sem'ani,
Ebu Tahir es-Silefi, Ibn Nasir es-Selam, Ebu Bekir es-Sinci ve Ibn Berhan onun yetistirdigi
ogrencilerden bazilaridir. “Resa'il Fi'l-Kur'an ve Isbatii'l Harf ve's-Savt Redden 'ale'l-
Es'ariyye, el-Irsad Fi Usuli'd-Din, el-Fiinun ve el-Vazih Fi Usuli'l-Fikh” adli eserleri
vardir. Ibn AKkil, 12 Cemaziyelevvel h.513'te (21 Agustos 1119) Bagdat'ta vefat etti ve
Ahmed b. Hanbel'in kabri yanma defnedildi. Cenazesinde olaylarin ¢iktig1 ve bazi
Hanbeliler'in tabutuna saldirip kefenini yirttiklari, bazi1 kimseleri de yaraladiklar

nakledilir.'®

Kiya el-Herrasi (6.504/1110): 5 Zilkade 450/1058 tarihinde Taberistan'da dogdu.
Fikih ve usilii ile tefsir, hadis, hilaf gibi ilimlerde uzmanlasti. Hadise ¢ok 6nem verirdi;
miinazaralarinda hadislerden sikg¢a delil getirir, onlar1 kiyasa tercih ederdi. Akli ve nakli
ilimleri birlestirmistir. Saglam kisiligi, ciddiyeti, akici Uisliibu, iistiin miinazara yetenegi ve

giir sesiyle dikkati ¢ceken Herrasi ulema arasinda "Semsii’l-Islam" lakabiyla anildi. Imam

B Yavuz, Yusuf Sevki, “Tbn Akil”, TDV. Islam Ansiklopedisi, Istanbul 1999, XIX, s.301.
" Yusuf Sevki, “Ibn Akil”, XIX, 302.
" Yusuf Sevki, “Ibn Akil”, XIX, 303.



Safii'nin goriislerine taassup derecesinde bagli olan ve Es'ariyye akidesini savunan Herrasi
Rafiztyye, imamiyye, Mu'tezile gibi mezheplerin goriislerini siddetle elestirdi. Hasan
Sabbah'in Ilkiya lakapli oglu ile karistirilmasindan kaynaklanan bir iftira sonucunda
Batinilik'le suglanip hapsedildiyse de Miistazhir-Billah'in tavassutu ve aralarinda Ebii'l-
Vefa ibn Akil'in de bulundugu ulemanin hiisnii sehadetiyle &liimden kurtuldu. Bu iftira-
nin bir sebebi de Herrasi'nin Ehl-i beyt'e duydugu asir1 sevgi sebebiyle Yezid b.
Muaviye'ye lanet etmenin cevazina fetva vermesi olabilir. 1 Muharrem 504/1110 tarihinde
Bagdat'ta vefat eden Herrasi Babiiebrez Kabristani'nda Ebu Ishak es-Sirazi'nin tiirbesinin
yanina defnedildi. Ibn Berhan da ondan fikih dersi almistir. Ahkamii'l-Kur'an, Kitab-u
ustli'd-din, Ta‘lik fi ustl-1’l fikh, Sifaii'l-miistersidin fi mesaili'l-miictehidin gibi eserleri

16
mevcuttur.

Gazzali (6.505/1111): H.450/1058 de yilinda Iran'm Horasan bolgesinde diinyaya
geldi. Hiiccetlilislam, Zeyniiddin gibi lakaplarla anilir. Kur’an-1 Kerim, dil bilgisi, fikih,
kelam dersleri almis ve daha sonra Islam medeniyetine onciiliik etmistir. Kelam, fikih ve
tasavvuf alaninda yazdigi eserler kendisinden sonra gelen alimlere kaynak olmustur.
Nizamiye medreselerinde dersler vermis ve bircok ogrenci yetistirmistir. Ibn Berhan
Hanbeli mezhebinden ayrildiktan sonra Gazzali’nin yanina gelmis ve onun ders halkasinda
bulunmustur. Vefatindan sonra “Thya” derslerini ibn Berhan devam ettirmistir. Ibn Berhan
usill bilgisini Gazzali’den almustir. Thya’ii ‘ulimid-din, Tehafiitii'l-felasife, el-Munkiz, el-
Mustasfa ve Mi'yarii'l-'ilm gibi eserleri vardir. Gazzali 14 Cemaziyelahir h.505’te (18
Aralik 1111) tarihinde vefat etti.'’

Ebili Bekr es-Sasi (6.507/1114): Aslen Sas (Taskent) Tiirkleri'nden olup 7 Muharrem
427 (11 Kasim 1035) tarihinde Meyyafarikin'de dogdu. Bagdat ve Mekke'de fikih ile cedel
dersleri aldig1 ve hadis dinledigi kisiler arasinda Ibnii's-Sabag, Ebu Ya'la el-Ferra ve Ebu
Bekir Muhammed b. Sabit el-Hucendi gibi alimler bulunmaktadir. Ibn Mahmuye diye
taninan Ebii'l-Hasan Ali b. Ahmed el-Yezdi, Silefi, Siihde el-Katibe, Ibn Ebu Rendeka et-
Tartusi, Ibn Berhan ve Ebu Bekir Ibnii'l-Arabi gibi sahsiyetler ondan fikih ve fikih usulii,

cedel ve kelam dersleri ald1 yahut hadis rivayet etti.'®

Derslerine vezirler ve diger devlet adamlar1 da katiliyordu. Fikhi gortisleri 6zellikle

Nevevi'nin el-Mecmii'u olmak iizere Safii fikih kitaplarinda nakledilmistir. 25 Sevval

'® Unalan, Abdiilkerim, “Kiya el-Herrasi” TDV. Islam Ansiklopedisi, Istanbul 1996, X111, 126.
Y Cagric1, Mustafa, “Gazzali”, TDV. Islam Ansiklopedisi, Istanbul XIII, 489.
' Kallek, Cengiz, “Ebd Bekr es-Sasi” TDV. Islam Ansiklopedisi, istanbul 2010, XXXVIII, 369.



10

507'de (4 Nisan 1114) Bagdat'ta vefat eden Sasi'nin kabri Babiiebrez Kabristani'nda hocasi
Sirazi'nin yanindadir. Hilyetii'l-'ulema’ fi Ma'arifi Mezdhibil Fukahad, el-'Umde fi Fiir i'u's-

Apere . 19
Sdfi'iyye eserleri mevcuttur.

1.3.2. Ogrencileri

Abdullah b. Ali b. Said (6.543/1148): Ebu Bekr es-Sasi, Kiya el-Herrasi gibi biiyiik
alimlerden dersler almistir. Usul derslerini ibn Berhan ve Ebu Abdullah el-Kayravani’den

almustir. H.543/1148 yilinda Halep’te vefat etmistir.”

Ebu’l Hiiseyn es-Sain (6.563/1167): H.477 yilinda dogmustur. {lim tahsil etmek i¢in
510 yilinda Bagdat’a seyahat etmistir. Fikih derslerini Ibn Berhan’dan, kelam derslerini
Abdullah b. Ebi Kudeyye’den, hadis derslerini Ebu Talip Zeynebi’den almistir. H.511
yilinda haccetmek i¢in Mekke’ye gelse de ilim i¢in Bagdat’a geri donmiistiir. H.563/1167

yilinda Sam’da vefat etmistir.*’

Ebi Hasan Eba Nizar (6.568/1172): 489 yilinda Bagdat’ta dogdu. Nahiv ilmini
ogrenmistir. Usulu’l fikh derslerini ibn Berhan’dan almustir. Kelam derslerini Ebu
Abdullah el-Kayravani’den, Hilaf’1 Esedi’l Miheni’den, Nahivi Kasbeci’den almistir. 568
yilinda Bagdat’ta vefat etmis, Bab-1 Sagir’de defnedilmistir.”

Serefeddin Ebi Said Abdullah b. Muhammed b. Hibetullah (6.585/1189): H.492
yilinda Musul’da dogdu. Asruniyye Medreselerinde dersler vermistir. Sam’da Kadu’l
Kudat’lik yapmustir. Usul derslerini Ibn Berhan’dan, Fikih derslerini Ebu Muhammed
Abdullah b. Kasim eg-Sehrezlri’den almistir. H.585 yilinda vefat etmistir.”

1.4. ibn Berhan’in Safii Mezhebine Gecmesi

Ibn Berhan, ilmi tahsilini Hanbell mezhebine gore yapmaya baslamistir. Hanbeli
mezhebinin 6nde gelen Alimlerinden birisi olan Ibn Akil’den dersler almis ve onun
goriislerinden etkilenmistir. ibn Berhan, ilim konusunda secici davranmis ve her zaman
alimlerin meclisinde bulunmustur. Dersler konusunda sadece bir mezhebe ya da bir alime

bagl kalmamus, ilim nerede olursa kendisini orada bulmustur. Hanefl, Maliki, Safii ve

' fbn Berhan, el-Viisil ile’l-Usiil, 1, 18.
2% ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 1, 20.
2! {bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 1, 20.
22 {bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 1, 20.
2 {bn Berhan, el-Viisiil ile’l-Usil, 1, 21.



11

Hanbeli alimlerden dersler almistir. Bazen de Mu’tezile sohbetlerine de katilmistir.

Sonunda Hanbeli mezhebinden Safii mezhebine gegmis‘[ir.24

Hanbeli alim Ibnii’l Cevzi, Ibn Berhan’in Safil mezhebine gegmesini eserinde sdyle
aciklamustir: “Basta Hanbeli mezhebine bagl idi. Ibn Akil’den dersler aldi. Akilli ve zeki
olmasinin yanmi swra usil ve fiirii’da ileri diizeydeydi. Hanbeli mezhebine bagl olanlar,
onun sert ahlakina tahammiil edemediler ve ona kin giitmeye bagladilar. Safii mezhebine
gecti ve Gazzali ve Ebu Bekr Sasi’den fikih dersleri almaya basladi. Safii mezhebinin

mensuplar: Hanbelilerin gostermedigi vefayr gosterdiler ve O’na ikramda bulundular.”>

Ibnii’l Cevzi, Hanbeli mezhebine ¢ok bagl bir alimdir. Mezhep baglaminda birgok
eser yazmustir. Ibn Berhan’a Safii mezhebine gecmesi sebebiyle “ibn Terkan(Dének)™*
lakabin1  vermistir. Durum bdyle olsa da Ibnii’l Cevzi, hakikati anlatmaktan

alikoymamustir.

Eserin tahkikini yapan Ebti Zuneyd bu konuyla ilgili sunlar1 aktarir: “Ibn Berhdn,
hocas1 Ibn Akil’in te vil, istinbat, Kitap ve Siinnet'le istidlalin nasil gerceklestirilecegi gibi
goriislerinden etkilenmistir. Aymi sekilde Mutezili alimlerin  sohbetine katilmistir.
Hanbelilerin Ibn Berhdn’a kin giitme sebebinin bu olabilecegi kanisindayiz. Ciinkii ayni
durum hocasi Ibn Akil icin de gecerliydi. Ciinkii O da Mutezililerin sohbetine katilmis ve
onlardan etkilenmistir. Ibn Akil’e kin giitmelerine ragmen O, bu elestirilere

C e 9527
sabretmigstir.”

Ibn Berhan ilme meraki nedeniyle daima ilmin pesinden kosmustur. Hanbeli
mezhebine bagli olsa da diger alimlerden ders almaktan geri durmamistir. O, mezhep
ayrimi yapmadan ilim meclislerinde bulunmustur. Ciinkii ibn Berhan bunu kendisine ilke
edinmisti. Hanbelilerin ona karsi kin beslemeleri, onun felsefesine tamamen ters
diisiiyordu. Ciinkii eger onlar gibi olsayd: kendini sinirlandirmis olacakti. Bu da Ibn
Berhan’in gercek kimliginin ortaya g¢ikarmasina sebep olmustur. Hanbelilerin takindig:
tavirdan dolay1, Ibn Berhdn’m mezhep degistirdigini sdyleyebiliriz. Fikih derslerini
Hanbeli alim Ibn Akil’den, Safii alimler Gazzali ve Ebu Bekr es-Sasi’den, Hadis derslerini
Hanefi alim Ebu Talip ez-Zeynebi’den (t.y.) almasi, Maliki alim Muhammed b. Abdullah

el-Endiilisi (6.543/1177) ile sohbet etmesi, Mutezililerin sohbetlerinde bulunmasi onun

** Isnevi, et-Tabakatii 's-Safii ‘yye, 1, 208.
2 ibnii’l Cevzi, el-Muntazam, XVIL, 226.
% {bnii’l Cevzi, el-Muntazam, XVIL, 226.
" {on Berhan, el-Viisiil ile’l-Usil, 1, 16.



12

ilme acgik oldugunu ve mezhep taassubuna diismedigini gosteriyor. Safii mezhebine
gectikten sonra da bir¢ok konuda fikirleriyle yalniz kalmis, yeri geldiginde mezhebe ters

goriisleri de olmustur.
1.5. ilmi Kisiligi
1.5.1. ibn Berhan’n Usiilcii Yonii

Tabakat kitaplarinda Ibn Berhan’m usul konusunda uzmanlastigma dikkat
cekilmektedir. Ibn Akil, Kiya el-Herrasi, Gazzali, Ebu Bekr es-Sasi ve gibi alimlerden usul

dersleri almis olmasinin, Onu usul ilminde miitebahhir kildig1 sdylenebilir.

Nitekim Tabakat yazar1 Safedi (6.764/1363) eserinde, Ibn Berhan’in usiil konusundaki
uzmanhg ile ilgili sunu nakleder: “Ilim isteme, ilimle ugrasma, ezber, tahkik, anlam
¢tkarma ve sorunlarin ¢oziimii gibi konularda maharetliydi. Hatta usil ve fiiru®
konusundaki genis bilgisi sebebiyle darb-1 mesel olarak gosterildi. Bundan dolayr biiyiik

AT . o7 7. 992
alimler arasinda gosterildi.”

ibn Hallikdn (6.681/1282) “Usiil ve fiirii*'da deniz gibiydi”®  Zirikli, “Usiil

9930

konusunda éne ckmisti.”>® Isnevi “Mezhebin énde gelen dlimlerindendi. Usul alaninda

one ¢ikmus, bununla ilgili kitaplar yazmigtir.>'

1.5.2. ibn Berhan’in Fikhi Yonii

Ibn Berhan, Safii fukahasindandir. Fikih ve usdl ilmi birbirine bagli olan ilimlerdir.
Fikih ilmi, usQlun sonucudur. Usilla ilgilenenler fikihla da ugrasmuslardir. Fikha dair
meshur olmus bir eseri yoktur. Ancak fikhi konularla ilgili fetvalari bulunmaktir. Subki
eserinde bununla ilgili sunlar1 nakleder: “/bn Salah Ebu Bekr Sasi, oglu Ahmed, Ibn
Berhdn ve Ibn Helevini'den rivayetle bunlarin Beytiilmal arazisinde namaz kilmanin

sahihligini aktarmislardir.”**

2 Safedi, el-Vafi bi’l-Vefeydt, XVII, 137.

% {bn Hallikan, Vefaydtii’l-Aydn, 1, 9.

30 Zirikli, el-A ‘lam Kamus-1 Terdcim, 1, 173.

31 Celebi Katip, Kesfii 'z-Ziiniin, Darii’l-Ihya et-Tiirasii’l-Arabi, Beyrit-Liibnan t.y, I, 2001, 14. ; Isnevi, et-
Tabakatii’s-Safii ‘yye, 1, 208

32 Siibki, et-Tabakatii s-Safii ‘yyeti’I-Kiibra, V1, 30.



13

Ibn Berhan’mn ilmi kisiligi bunlarla sl degildir. Ihtilaf-ittifak konularinda
goriislerini belirtmis, ihya dersleri vermis® ve Bagdat ahalisi onu biiyiik bir 4lim olarak

kabul etmistir.”*

1.6. Alimler Arasindaki Yeri

Bagdat’ta ilmin i¢inde dogan, biiylik alimlerden ders alan ve kendini iyi bir sekilde
yetistiren Ibn Berhan, sonraki hayatinda bunu baskalarina aktarmaya calismustir. Ilim
O0grenmek isteyenlerin yolculugu onda biterdi. Talebeler ondan ders almak icin kapisinda
beklerlerdi. Bikmadan ve usanmadan gece-giindiiz ilimle ugrasmistir. Ondan ihya dersi
almak isteyen bir gruba giindiizleri vaktinin olmadigini sdylemis ancak gece yarisi vakit

bulabilmistir.*’

Ibn Berhan ilmiyle amel eden bir alimdi. Ogrendiklerini baskalarma aktarabilmis,
kimsenin etkisi altinda kalmamis ve goriislerini acik¢a dile getirmistir. Onun zamaninda
Bagdat’ta bir¢ok alim bulunmasina ragmen talebelerin onun kapisini se¢gmesi bunun en
biiyiik gostergesi olsa gerek. Oyleki gece-giindiiz demeden ilim halkalarinda kendini
bulmustur. Kisacik émriinde bir¢ok eser yazmasi, gorislerini agik¢a dile getirmesi onu
zamaninin en biiylik alimlerinden birisi yapmistir. Tabakat kitaplarinda keskin zekasi,
sorunlarin ¢6ziimiinde darb-1 mesel olarak gosterilmesi, delillerin tearuzu durumunda
¢Oziime kavusturmasi gibi 6zellikler zikredilmesi onun alimler arasindaki 6nemi ve yerini
aciklar. Giiniimiiz tiniversitelerine benzer 6zellikleri olan, doneminin en biiyiik ilim yuvasi

olan ve 6gretici konusunda segici davranilan Nizamiye Medreselerinde hocalik yapmaistir.

Zamaninda dort biliyilkk mezhebe mensup alimlerle oturmus, sohbet etmis ve onlarla
ilmi miinakasalarda bulunmustur. ilim meclislerinde kendisine saygida bulunulmus ve
oviicii ifadeler kullanmilmigtir. Kendisinden sonra gelen alimler de o6zellikle usul
konularinda ondan alinti yapmuslardir. Biitiin bunlar Ibn Berhan’in biiyiik bir alim

oldugunu ve Islam ilimlerine olan katkilarin1 ortaya ¢ikariyor.

1.7. Vefat1

H.479/1086 yilinda dogan, kendini ilmin ic¢inde kendini bulan, ilimle ugrasan,
zamaninin biiyiikk alimlerinden dersler alan, usul alaninda birgok eser yazan ve birgok

ogrenci yetistiren Ibn Berhan Bagdat’ta vefat etmistir. Tabakat kitaplar1 6liim tarihinde

33 Siibki, et-Tabakdtii’s-Safii ‘yyeti 'I-Kiibra, V1, 30.
3 Siibki, et-Tabakdtii’s-Safii ‘yyeti 'I-Kiibra, V1, 31.
3 Siibki, et-Tabakatii 's-Safiiyyeti’I-Kiibra, VI, 30.



14

ihtilafa dismiislerdir. Katip Celebi h.517/1123°te*®, ibn Kesir h.518/1124°de’’ ve Safedi
h.520/1126°da® vefat ettigini aktarmuglardir. ibnii’l Cevzi, es-Subki ve Zirikli eserlerinde

Ibn Berhan’m vefat ettigi tarihi ayrintili bir sekilde nakletmislerdir. Bu tarih de 18
Cemadii’l 614 h.518/1124dir. Bagdat’ta Bab-1 ibriz’de defnedilmistir.”

ibn Berhan’in kisa émriinde baskalarmin elde edemedigi kadar ilim elde etmesi, eser
birakmasi ve 0grenci yetistirmesi onu giiniimiizde hala konusulmaya sevk etmistir. Onun
hakkinda bir seyler yazmamiz ve onun eserinden faydalanarak aydinlanmanmiz Ibn
Berhan’in sadakay-1 cariye biraktiginin bir gostergesidir. Kendisi ahirete irtihal etmis olsa
da geride biraktig1 ilimle konusuluyor. Aslinda bu, diger alimler i¢in de gecerlidir.
Bizlerden bin sene 6nce yasamis olmalarina ragmen islam Medeniyetine hala bir yildiz
gibi 151k tutmaktadirlar. Onlarin eserlerini okumamiz ve onlardan faydalanmamiz ne bizim
ne de onlarin degerini diisiirecektir. Onlar nasil kendilerinden 6nceki alimlerden dersler
alarak kendilerini yetistirmis ve goriislerini ifade etmislerse bizler de ayni vazifeyi

istlenmis durumdayiz.

1.8. Eserleri

Ibn Berhan erken yasta vefat etmesine ragmen omrii ilim tahsil etmekle ve te’lifle
gecmistir. Evde, Nizamiye medreselerinde, mescitlerde ders halkalarinda gece-giindiiz
ilimle ugrasmustir. Ilme ulasmak igin biiyiik ¢aba sarf etmis ve biitiin vaktini buna
ayrrmistir. Tabakat kitaplarinda Tbn Berhan’in gece yarilarina kadar ilimle mesgul oldugu
ile ilgili rivayetlere yer verdik. Ustl-1 fikh alaninda alt1 eser yazmistir. Ancak bunlardan
bize ulasmus eserleri el-Viisiil ile’l-Usil ve el-Evsdt’tir.* Diger dort kitabini alimlerin
ondan yaptiklar1 alintilardan biliyoruz. Fikih, usul, hadis, ihtilaf, ittifak ve belagat
ilimlerinde derin bir ilme sahip olmasina ragmen bu eserlerinden baska eseri olup
olmamas1 konusunda bir bilgiye sahip degiliz. Bu ilimlerle ugrasmasi bizde bu alt1 eseri

disinda eserlerinin de olabilecegi fikrini doguruyor.

[bn Berhan, Hanbeli mezhebinden ayrildiktan sonra Gazzili’den dersler almaya

baslamistir. Ona kars1 derin bir sayg1 gostermistir. Bu sayginin bir gostergesi olarak eserine

36 Celebi, Kegfii 'z Ziiniin, 11, 2014.

37 [bn Kesir, el-Biddye ve n-Nihdye, XII, 19.

3 Safedi, el-Vafi bi’l-Vefeyat, VII, 137.

39 Siibki, et-Tabakdtii 's-Safii ‘yyeti’I-Kiibra, V1, 31; Tbnii’l Cevzi, el-Muntazam XVII, 226 ; Zirikli, el-A ‘ldm
Kamusu Terdacim, 1, 173.

“* ibn Berhan, el-Viisil ile I-Usil, 1, 28.



15

el-Veciz, el-Besit ve el-Vesit ismini hocasininki ile aynisi koymustur. Bu hocasina olan

Sevgisini, saygisini ve ovuncunu gOStGI‘lI’.

Gegmis alimlerin sdylediklerinden hareketle ustl-i fikh alanindaki “e/-Viisul ile’l usil”
eseri bagvurulabilecek bir kaynak olarak gosterilebilir. Alintilardan hareketle durum diger
kitaplar1 icin de gegerli olsa da elimizde mevcut olmadig1 i¢in bunlara ulasamiyoruz. ibn
Berhan’a nispet edilen kitaplar sunlardir; el-Veciz, el-Evsat, el-Besit, el-Vasit, et-Ta‘ciz ve

el-Viisil ile’l Usiil.*

1.8.1. el-Veciz

Tabakat kitaplarmin ¢ogunda bu kitap Ibn Berhin’a nispet edilir. Bu kitaptan ¢okca
alint1 yapildigina gore en meshur eseridir. Sevkani, /rsddii’l Fuhiil adli eserinde yiize yakin
konuda alinti yapmustir.”® Eserinde alinti yaptig1 sayfalarin numaralar soyledir: 81, 87,
145, 175, 182, 186, 209, 242, 243, 271, 275. Isnevi, eserinde 50’ye yakin konuda Ibn
Berhan’dan alint1 yapmustir. Bu eserdeki sayfa numaralar1 sdyledir: 30/1, 234/1, 20/2, 35/2,
55/2,67/2,74/2,107/2, 133/2, 134/2, 173/2, 177/2, 179/2, 183/2. Bedreddin Muhammed b.

Abdullah ez-Zerkesi de “el-Burhdn fi ‘uliimi’l Kur’an” adli eserinde alintilar yapmustir.**

1.8.2. el-Evsit

Bu eser de kendisinden yapilan nakillerin ¢oklugu bakimindan e/-Veciz kadar 6nemli
goriinmektedir. Muhammed b. Ali es-Sevkani (6.1250/1834) “Irsddii’I-fuhil” adl eserinde
Ibn Berhian’dan 10’a yakin konuda alinti yapmustir. Alinti yaptigi sayfa numaralar
soyledir: 77, 130, 135, 136, 165, 177, 190, 246. Isnevi, “Nihdyetii’s-Siil” adl1 eserinde Ibn
Berhan’dan alint1 yapmistir. Sayfa numaralar1 séyledir: 177/2, 281/2, 303/2, 313/2, 36/3,
147/3,218/3.%

1.8.3. el-Basit

Bu kitap ibn Berhan’a nispet edilmis* olsa da bundan almti yapildigina dair bir

bilgiye ulasamadik.

** {bn Berhan, el-Viisil ile’l-Usiil, 1, 28.

* [bn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 1, 29.

# Ayrica bkz; Sevkani, Muhammed b. Ali, Irsddii’l- Fuhil il Tahkiki’l-Hak Min IImi’l-Usul, Dari’l-Fadile,
Riyad h.1421/2000.

* {snevi, et-Tabakdtii s-Sdfiiyve, 1, 208. ; ibn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 1, 31.

* {bn Berhén, el-Viisil ile’l-Usil, 1, 31.

* bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 1, 31.



16

1.8.4. el-Vasit

el-Basit eserinde oldugu gibi bu kitaptan alint1 yapilmamstir. Sadece ibn Berhan’in
hocast olan Gazzéli’ye ait bu isimle bir fiiru® kitab1 oldugunu biliyoruz. Hocasina olan

sevgi ve saygisindan 6tiirii eserine bu ismi vermesi muhtemeldir.*’

1.8.5. et-Té‘ciz

Kaynaklarda adi gegmemekle birlikte Isnevi'nin “Nihayetii's-Siil’de yaptig1 alintidan
(1, 430) miiellifin bu isimde bir eseri oldugu anlasilmaktadir. Ayrica el-Basit ve el-Vasit
adli eserlerinden soz edilmektedir. Isnevi, eserinde “ Ibn Berhan’a ait iic meshur eseri

vardir, bunlar; el-Basit, el-Vasit, el-Veciz ve digerleri” diye nakleder.*

1.8.6. el-Viisiil ile’l-Usiil

El-Evsat ile beraber giiniimiize ulastig1 bilinen eseri olup Abdiilhamid Ali Ebu Ziineyd
tarafindan tenkitli nesri yapilmistir. Katib Celebi (6.1067/1657), muhtemelen bu eserin
yine ibn Berhan'a ait el-Veciz'in bir muhtasar1 oldugunu s(jylemektedir.49 Ancak Ibn
Berhan, el-Viisulin basinda eserinin fikih usdlii sahasinda yaptigi muhtasar bir ¢alisma
oldugunu belirtmektedir. Bu ifadeden el-Viisiil'iin baska bir kitabin muhtasar1 degil

miistakil bir eser oldugu anlasilmaktadir.”®

Miiellif bu eserinde Ebu ishak el-Isferayini, Bakillani, Imamii'l-Haremeyn el-Ciiveyni
ve gibi usulciilerin baz1 goriislerini elestirirken Safii usiciilerinin ¢esitli konularda ileri
stirdiikleri delilleri de isabetsiz ve yetersiz bulmus, bunlarin yerine daha gii¢li deliller

ortaya koymaya calismustir.”’

Bu eserin Ibn Berhan’a nispet edilmesi dogrudur. Buna delil olarak Celaleddin es-
Stiyliti’nin eserinde dort konuda bu kitaptan alint1 yapmis olmasidir. Diger taraftan “el-
Viisul” ismiyle bilinen baskasina ait bir eser yoktur. Bu eser Kahire kiitiiphanelerin

, . 52
bilinyesinde mevcuttur.

“el-Viisul” eserinin kendisinden Onceki eserlerle baglantis1 vardir. Ogrencinin

hocasindan etkilenmesinden daha dogal bir sey yoktur. Ge¢misten giiniimiize bu boyle

* ibn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 1, 32.

* snevi, et-Tabakatii's-Sdfiiyve, 1, 208

¥ Apaydin, “Ibn Berhan”, XIX, 370. ; Ayrica bkz, Celebi Katip, Kesfii z-Ziiniin, 11, 2001,2014.
>0 Apaydin, “Ibn Berhan ”, XIX, 370.

ol Apaydin, “Ibn Berhan ", XIX, 70.

32 {bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usiil, 1, 34.



17

devam etmistir. Ibn Berhan bu eserini yazarken kendi birikimini kullanmis, hocalarindan
alintilar yapmistir. Uslub ve tertib bakimindan en yakin oldugu eser hocas1 Gazzali’nin “el-
Menhul” eseridir. Ayni sekilde konularin taksimi bakimindan Ciiveyni’nin “el-Burhan”

adl1 eserine benzemektedir.>

33 {bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usiil, 1, 35.



18

BOLUM 11

iISLAM HUKUKUNDA iCTIiHAD

2.1. ictihadin Tanim
2.1.1. Sozliikk Anlam

Kavramlarin tanimi yapilirken hangi kokten geldiklerinin incelenmesi, igeriklerinin
daha dogru ve daha derinden anlasilmasi icin bir gerekliliktir. Bu agidan ictihad

kelimesinin dilsel yapis1 ve anlamlari {izerinde durmakta fayda vardir.

Kelimenin kok harflerinden olusan mastarin, cehd ve ciihd seklinde farkl
okunmasindan kaynaklanan anlam farkliligi konusunda ise cesitli goriisler vardir. ilk
donem sozliik yazarlarindan Halil b. Ahmet (6.175/791) cehd ve ciihd kelimelerinin es
anlamli oldugunu aktarmustir.”® ibn Faris (6.395/1004) de cehd ve ciihd arasinda anlam
farklilig1 oldugunu belirtmistir. Ona gore cehd, “mesakkat” anlamina gelmektedir. Fakat
mesakkate yakin olan seylere de cehid denilebilir. Ciihd ise “takat’yani azami gii¢

anlamima gelmektedir.”

fctihad, Arapga’da c-h-d kokiinden tiiremis bir kelimedir. Cehd veya ciihd seklinde
okunan bu kelime, mesakkat ve takat anlamina gelmekte, ictihad kalibina girdiginde ise

“mesakkati yiiklenmek” ve “takat ve gii¢ harcamak” anlamlarim ihtiva etmektedir.”®

Cessas (6.370/981), ilim ehlinin orfiinde ictihadin hangi anlama geldigini belirtmeden
once, “ictihad, ama¢ edindigi ve arastirdigi hususta miictehidin biitiin gayretini sarf
etmesidir” demektedir.”’ Gazzali’ye gore, “Ictihad sozliikte, herhangi bir isi gerceklestirme

yolunda olanca giicii harcamaktan ibaret olup sadece kiilfetli ve mesakkatli isler hakkinda

5% Halil b. Ahmed, el-Ferahidi, c-h-d maddesi, Kitdbu 'I-Ayn, thk. Mehdi el- Mahzmi, Ibrahim es-Samerrai,
Daru’l-Hilal, t.y. III, 386.

> Kazvini, Ahmed ibn Faris b. Zekeriyya, Mu cemu Mekdyisi’l-Luga, thk. Abdusselam Muhammed Hardn,
Daru’l-Fikr, Beyriit 1979, 1, 487.

*® Cemaluddin Muhammed b. Mukram ibn Manzfir, Lisdnu 'I-Arab, Daru Sadir, Beyrlit h.1414 , (c-h-d mad.)
111, 133.

°7 Cessas, Ebti Bekr Ahmed b. Ali Razi, Fusii’l fi’l-Usiil, thk. Uceyl Casim en-Nesemi, et-Turasii’l-slami,
1414/1994, 1V, 274.



19

kullanilir. Mesela degirmen tagim1 tasima hakkinda ictihad kelimesi kullanilir fakat bir

hardal tanesini ya da ¢ekirdegi tasima hakkinda kullanilmaz.” olarak agiklar.”®

Lamisi (6.522/1128), ictihadin sozliik anlamini “mesakkatli bir seyi elde etme

yolunda olanca giicii harcamaktir” olarak tammlar.>

2.1.2. Terim Anlami

Terim olarak ictihadin ekol ve fakihlerin farkli bakis agilarin1 ve kavramin igeriginde
zamanla goriilen genislemeyi yansitacak sekilde birgok tanimi yapilmis olup bunlarin ortak
noktasini "fakihin herhangi bir ser'i hiikiim hakkinda zanni bilgiye ulasabilmek i¢in biitiin

giiciinii harcamas1” fikri teskil eder.”

Ictihadin fikih usiliiniin temel kavramlarindan biri haline gelip konu etrafinda zengin
doktriner tartigmalarin dogmasi1 mezheplerin tesekkiil ettigi ileri donemlerdeki fikhi
geligsmelerin {irlintidiir. Ancak ictihad, siirl say1 ve kapsamdaki naslarin ¢esitli yorumlara
tabi tutularak yeni ve farkli olaylara uygulanmasi yani nas-olgu iligkisinin kurulmasi
yoniindeki fikri ¢abay1 temsil ettiginden boyle bir anlayis ve faaliyetin ser'i ahkamin
miikelleflere bildiriminin ardindan, yani vahiy ve siinnet siireciyle birlikte baglamis olma-

s1 tabiidir.®!

Usill alaninda bize ulasmis en eski kitap Imam Safii’nin (6.204/820) er-Risdle adl
kitabidir. O kitabinda ictihadin kiyastan ibaret oldugunu agiklar: “Her hadise hakkinda ya
ona ait bir hiikiim vardir veya hak olan hiikkmiin yolunu gosteren bir delalet vardir.
Hadisenin sarih hiikmii varsa buna uymak gereklidir. Eger muayyen bir hiikiim yoksa
hadisenin hak olan hiikmiine gdtiiren yolun delili ictihad ile aranir; ictihad da kiyastan

ibarettir.”®

Imam Safii’den sonra gelen alimler bu es anlamlilig1 ortadan kaldirmislar ve ictihadin
anlamimi genis bir alana yaymuslardir. Ictihadin ii¢ manasi vardir; Bunlardan birincisi seri

kiyastir. Kiyas seklinde gergeklesen ictihad, bir illete dayanmaktadir. Ikinci anlami zanni

58 Gazzali, EbG Hamid Muhammed b. Muhammed, el-Mustasfd, thk. Muhammed Siileyman Askar,
Miiessesetii’r-Riséle, Riyad 1997, 11, 382.

%% Lamisi, Eba Sena Mahmud b.Zeyd, Kitdbiin fi Usiilu’l-Fikh, tah. Abdiilmecid Turki, Daru’l-Garbu’l Arabi
Beyrit 1995, 5.201.

% Apaydn, “ictihad ”, XXI, 432.

o1 Apaydin, “Ictihad”, XXI, 432.

62 Safii, Muhammed b. Idris, er-Risdle, thk. Ahmet Muhammed Sakir, Darii’1-Kiitiibii’-ilm, t.y. Beyriit-
Liibnan, s.477.



20

galip ile hiikiim elde etmektir. Namaz vakitleri, kible vb. Ugiincii anlamm ise usil ile

yapilan istidlaldir.

Ictihad ile ilgili farkli tanimlar yapilmistir. Bunlar;

“Dinin  hiikiimlerini 6grenmeyi talep yolunda miictehidin olanca giiclinii
sarfetmesi.” **

“Ictihad, amag¢ edindigi ve arastirdigi hususta miictehidin biitiin gayretini sarf
etmesidir. Su kadar var ki oOrfte ictihad, hakkinda Allah'm hiikmiinii bildirecek bir
delil bulunmayan hadiselerin hiikiimlerine has kilinmigtir. Allahin hiikmiinii
bildirecek bir delilin bulunmasi halinde, bu delilden istidlal etme islemi, ictihad
olarak adlandirilamaz.®*

“Kisinin Allah’a kulluk edebilmesi i¢in ihtiya¢ duydugu seyleri Kur’an ve sahih
Stinnet’te arama hususunda kendisini yormasi” demektir.®’

“Bir meselenin hiikkmiine dair kesin bir bilgi (ilm) ya da giiclii bir kanaat elde etmek
icin olanca giicii titketmektir.”*

“Dini konularla ilgili bir husus iizerinde diisliniiliirken olanca giiciin

sarfedilmesir’®’

fctihad kelimesinin 1stildhi manasmin lugat manasindan cok farki yoktur. Yapilan

calisma, gosterilen gayret herhangi bir seye yonelik degil de dini bir hiikmi usil ve

kaidelerine bagvurarak ogrenmeye yonelik oldugunda buna da istildhi méanada ictihad

. 68
denir.

Bununla birlikte usilciiler ictihad kavramini kendi bakis agilariyla tanimlamis

olsalar da ortak noktanin fakihin ser‘i hiikiim hakkinda zanni bilgiye ulagmak i¢in biitiin

gliciinii harcamasi olarak soyleyebiliriz.

Islam'da Kur'an ve Hz. Peygamber'in siinneti dini hiikiimlerin asli iki kaynag1 ve

belirleyicisi olmakla birlikte bunlarin kabulii, anlagilmasi ve yorumlanmasi1 akilla

miimkiindiir. Bu sebeple nakil ve akil birbirini dengeleyen bir islev ve dneme sahip olmus.

ictihad da nakil karsisinda aklin bu islevini temsil eden kavramlar arasinda merkezi bir yer

5 Gazzali, el-Mustasfd, 11, 382.

64 Cessas, el-Fusil fi’l-Usiil, 11, 274.

% fbn Hazm, Ebi Muhammed Ali b. Ahmed, el-Ihkdm fi Usili’l-Ihkdm, thk. Ahmed Muhammed Sakir,
Daru’l-Afaki’l-Cedide, t.y. Beyrat, VIII, 133.

66 Satibi, ibrahim b. Musa b. Muhammed, el-Muvafakdt, Dard ibn Affan, Suud, t.y. V, 14.

67 Karafi, Sihabettin Ebd Abbas Ahmed b. idris, Tenkihu I-Fiisul, Dari’l-Fikr, Beyrtt-Liibnan 1424/2004,

s.336.

% Muhammed, Yahya, el-Ictihdd ve 't-Taklid ve l-Ittibd ve 'n-Nazar, el-Ensaru’l-Arabiyye, s.21.



21

isgal etmistir. Kiyas. re'y, istidlal, istinbat, fikih gibi yakin igeriklere sahip kavramlarla
birlikte ictihad, naslarin lafiz, mana ve bilin¢li bosluklarinda gizli ser'i-ameli ahkami ortaya

¢ikarmaya yonelik beseri abay ifade eder.®

Ustlciiler ictihad kavramimi tanimlarken bulunduklari zaman ve bagli olduklari
mezhepler birer etken olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Nitekim imam Safii bulundugu zaman
itibariyle ictihad ve kiyasi ayn1 gormiistiir. Clinkii o zamana kadar ictihad genis anlamda
tanimlanmamstir. {bn Hazm’m (6.456/1064) tanimina baktigimizda ise mezhep faktorii
ortaya ¢ikmaktadir. Onun yaptig1 tamim digerlerinden farklidir. ibn Hazm, mensubu oldugu
zahirl anlayiga uygun olarak, ictihadin sadece Kur’an ve Siinnet’i anlamayla smirh
oldugunu ifade etmekte ve re’ye dayali ictihad sekillerini mesrii gormediginden taniminda

bunlara yer vermemektedir.

Giiniimiiz Islam hukuk¢usu Hayrettin Karaman bununla ilgili, tatbikatta “dini anlamak
ve ameli hayata tatbik etmek” seklinde Ozetleyebilecegimiz ictihadi, iki farkli sahada

cereyan ettigini sdylemistir:

1.Naslarin bulunmadig yerlerde; kiyas, istihsan, maslahat, istishab vb. yollar ile

cereyan etmesidir.

2.Naslarin bulundugu zaman ve yerlerde;, onlart anlamak, sozlerin maksud ve

medlullerini tayin etmek usul ve yollari ile ictihadda bulunmaktir.”
2.2. Ictihadin Temel Ozellikleri

Ictihad, uygulamada ve tafsili delillerden ameli hiikiim cikarmada biitiin giicii
harcamadan ibarettir. Bu tanimlardan hareketle, ictihddin temel 6zelliklerini su sekilde

siralamak mimkiindiir;

a) Ictihddda biitiin caba harcanmalidir. Miictehid olanca giiciiyle konuyu arastirmal,
kendini konuyu anlayabilecek ve ictihadda bulunabilecek seviyeye getirmelidir.
Ictihadi eksik hale getiren ya da elestiriye gotiirebilecek bir gayretsizlik
bulunmamalidir. Bu da konuyla ilgili biitiin delillere ulagsmay1, bu deliller iizerinde
diistinmeyi ve usul kaideleriyle iligskilendirmeyi gerekmektedir. Konuyu ayrintili bir

sekilde bilmek ya da ezberlemek ictihad i¢in yetmez. Ciinkii miictehid elde ettigi

6 Apaydin, “Ictihad 7, XXI, 432.
7% K araman, Hayrettin, Islam Hukukunda Ictihad, Ensar Nesriyat, Istanbul 2010, 5.22.



22

bilgileri akil slizgecinden gegirmeli, deliller arasinda bir iligki kurmali ve konuyu
dinin ruhuna uygun olarak ¢6ziime kavusturmasit gerekmektedir. Bunun
gerceklesmesi kolay degildir. Bu durum calismaya, ¢abalamaya, arastirmaya ve
kendini ilme vermeye baglidir.”"

b) Ictihadda bulunan kimsenin fakih olmasi gerekmektedir. Fakih kelimesi yerine bazi
tanimlarda miictehid kelimesi de kullanilmaktadir. Her iki kelime i¢in aslinda
anlamamiz gereken ilmi donanima sahip olmaktir. Usul kitaplarinda miictehid
olacak kiside aranacak sartlar baslig1 altinda kimin ictihad edebilecegi belirtilmistir.
Bu sartlar i¢inde Kur’an-1 Kerim’i bilmek, Arap dilini bilmek, Siinnet’i bilmek,
usiil-1 fikh1 bilmek, Icma konularini bilmek, Seriatin gaye ve maksatlarini bilmek
ve ictihada fitraten kabiliyetli olmak,”” Kitap ve Siinnetin nasih-mensuhunu
bilmek” vardir.

¢) lctihad, ameli ser’i hiikiimleri elde etmeye yonelik olmalidir. Bu acidan ser’i
olmayan konular ya da ser’i olsa bile ameli olmayan konulardaki akil yiiriitmeler
1st1lahi olarak ictihdd diye isimlendirilmemektedir. Liigavi, akli ve fiziki konularda
bir hilkme ulagmak i¢in harcanan gayret, ictihdd kapsamuna girmemektedir.”*
Hakkinda ictihad edilebilecek hususlar, hakkinda kati delil olmayan her ser"i
hiikiimdir.

d) Usilciiler ictihadin sahasi hakkinda "Mevrid-1 nasda ictihada mesag yoktur"”

kaidesini koymuslardir. Yani hiikmii hakkinda deléleti kat'i? bir nas bulunan

meselede ictihada yer yoktur. Meseld kelime-i sehadeti sdylemek, bes vakit
namazin, orucun, zekatin, haccin farziyeti, zina, hirsizlik, icki i¢me, adam
6ldiirmenin haramligi, ser'an bunlara takdir edilen cezalar, zekat ve Osiirdeki ser'l

Olgiiler; hata ile 6ldiirme, zithar ve yemin keffareti gibi miktar: tesbit edilmis

keffaretler... Biitiin bu hiikiimler naslarin, baska her hangi bir manaya ihtimal

birakmayacak sekilde acgikca delalet ettigi hiikiimlerdir. Bu naslar ya Kur'an'daki

! Zeydan, Abdulkerim, el-Veciz fiUsili’I-Fikh, Risaletiin-Nasirun, Beyrit-Liibnan 2015, s.376.

2 Zeydan, el-Veciz fi Usili’l-Fikh, s.376.

73 Saban, Zekiyuddin, Usiilu’l Fikhi’l-Islami, Darii’l-Kiitiib, Beyrat-Liibnan 1971, s.413.

™ Sevkani, Muhammed b. Ali, [rsddii’I-Fuhiil il Tahkiki’I-Hak Min Ilmi’l-Usil, Dériil-Fadile, Riyad
1421/2000, s.1034.

7 Ayrica bkz. Orhan, Fatih, “Ser‘i Hiikiimlerin Degisimi ve Mevrid-i Nasta ictihada Mesag Y oktur Kaidesi
Muktezasinca Bu Degisimin Sinir1”, I1. Uluslararasi Multidisipliner Calismalari Kongresi, (Adana,4-5
Maysis, 2018), ed. Munir Yildirim, s.217-29, Akademisyen Kitabevi 2018.



23

sigalar1 veya silinnetin beyan etmesi sebebiyle aciktir, dolayisiyla ictihada ihtiyag

olmadig1 gibi cevaz da yoktur.”®

2.3. ictihad’n Sartlan

Miictehid, "gerekli sartlar1 kendinde toplayarak ser'i hiikiimleri ¢ikarma melekesini
elde eden kisi" olarak tanimlansa bile bu sartlarin ne oldugu usulciiler arasinda tartis-
mahdir.”” islam hukukunda ictihad, hem ilmi bir faaliyet olarak hem de pratik sonuglari
acisindan son derece Onemli oldugu icin ictihdd yapacak kisilerde bulunmasi gereken
vasiflar énem arz eden bir konu olmustur. Bu vasiflar, Islam hukuk usiliinde genellikle
ehliyyetii’l-ictihdd ve suritii’l-ictihdd”® kavramlar ile ifade edilmektedir. Bu konu
hakkinda biiyiik bir titizlikle durulmasiin sebebi, hem nasslarda ifade edilen hiikiimlerin
dogru bir sekilde tespit edilmesi hem de yeni hadiseler karsisinda konacak hiikiimlerin

[slam’1n ruhuna aykiri olmamasi igin duyulan hassasiyettir.

Hz. Peygamber zamaninda miictehitte bulunmasi gereken sartlar kesin olarak
zikredilmedigi i¢in bu dénem i¢in yapilmis bir ictihad ehliyeti tanimindan s6z edemeyiz.
Miictehidde bulunmasi gerekli 6zellikler baglaminda sahabe ve tabiinden cesitli goriisler
nakledilmis ise de konuyla ilgili bilgiler ustl-i fikhin tedvini ile olmustur. Nitekim Imam
Safii, elimize ulasan en eski fikih usili eseri kabul edilen er-Risdle’sinde ictihad sartlari
igerisinde sayilabilecek hususlara yer yer vermektedir. Ornegin o istihsin konusundaki
elestirilerini ifade ederken “bu konuda sadece haberleri bilenler bir sey soyleyebilir”
seklinde bir ifade kullanmaktadir.”” imam Safii’nin daha acik ve detayl bir sekilde ictihad
sartlarindan bahsettigi ifadeleri de vardir. Safii,““Allah, Rasulullah’tan sonra hi¢ kimseye
daha 6nce gegen bir ilim olmaksizin (dinde) s6z sdyleme hakki tammamustir”™® dedikten
sonra bahsettigi ilmi daha detayli bir sekilde agiklamaktadir. imam Safii eserinde ictihad

ehliyetinin sartlar1 olarak sunlari saymlstlr;s1
- Allah’1n kitabin1 bilmek
- Gegmis siinnetleri, selefin goriislerini, fakihlerin icma ve ihtilaflarini bilmek.

- Arap dilini bilmek

7® Zuhayli, Vehbe, Usiili’l Fikhi’l-Islami, Darii’l-Fikr, Dimesk, 1986, s.1052, 1053.

7 Apaydin, “ictihad”, s.437.

78 Zeydan, el-Veciz fi Usiili’I-Fikh, s.402.

7 Safii, er-Risdle, $.507.

%0 Safii, er-Risdle, $.507.

81 Safii, Ebd Abdullah Muhammed b. idris, e/-Umm, tah. Rifat Fevzi Abdullah, Darii’l-Vefa, 2001, s.227.



24

- Akli yeterlilige sahip olmak. Birbirine benzer olan seyleri ayirt edebilmek.
- Aceleden sakinmak ve meseleyi iyice tahkik etmedikce goriis beyan etmemek.

-Soyledigini neye dayanarak soyledigini; terk ettigini de nigin terk ettigini bilmek. Bu

ugurda elden gelen biitiin gayreti sarf etmek ve insaf duygusunu elden birakmamak.*

Imam Safii’nin tespitinden de anlasildigi gibi miictehidde aranan sartlarm en
onemlileri; Kitab, Siinnet, icma, Kiyas ve Arapga bilgisidir. Bu bes temel iizerinde Fikih
ustlii alimlerinin geneli hem fikirdirler.* Bu sartlari biraz daha detayll bir sekilde

incelememiz, konuyla ilgili farkli tartigmalar1 gérebilmemiz i¢in 6nemli olacaktir.

2.3.1. Kur’an ilmine Sahip Olmak

Kuran-1 Kerim Isldm dinin en temel kaynag:i ve hiikiimlerin istinbat edilecegi ilk
merciidir. Kiyamete kadar korunmasi Allah tarafindan garanti altina alinan Kuran-1 Kerim
seriatin ana kaynagi olarak, Miictehidler tarafindan bilinmesi gerekli olan ilk kaynaktir.
Fakat “Kur’an ilmi” ifadesi olduk¢a genistir. Bu nedenle, ictihadd edebilmek i¢in Kur’an ile
ilgili biitlin hususlarin bilinmesinin gerekli olup olmadig1 usilciiler tarafindan tartigilan

konulardandir.®*

Gazzali, bu konuyla ilgili eserinde sunlara yer vermektedir; “Allah’in Kitab’1 asildir.
Onu bilmek gereklidir. Ancak bundan iki husus hafifletilebilir: ilki; Kitab’in hepsini
bilmek sart olmayip bes yiiz kadar olan ahkdm ayetlerini bilmek kafidir. Ikincisi; Bu
ayetleri ezbere bilmek de sart degildir. Kisinin ihtiya¢ duydugu ayetlerin yerlerini
bulabilecek durumda olmasi yeterlidir. Tabii ki hiikiim istinbat ettigi ayetin veya hadisin

menstth olmadigini da bilmelidir.*

Kur'an't bilmekten maksat, onun anlamlarin1 hem dil agisindan hem tesri'i agidan
kusatmaktir. Dil acisindan kusatma, onun miifredatini-miirekkebatin1 (basit ve birlesik
yapilarin1) ve ifade hususiyetlerini bilmekle olur. Bu da, ya Arap mubhitinde yetisip Arap
dilinin inceliklerini kavramak suretiyle, yani tabii yolla, ya da biiyiik bir emek sarf edip
sarf, nahiv, edebiyat ve belagat gibi Arap dili ile ilgili bilgileri nazari ve tatbiki olarak

o0grenmek suretiyle gergeklesir. Tesri'l agidan kusatma ise, hiikiimlerin konus gerekgelerini,

8 Safil el-Umm, $.227.

8 Safii, el-Umm s.227. ; Gazzali, el-Mustasfd, s.383-85. ; Zeydan, el-Veciz fi Usiili’l-Fikh, s.402-05,
8 Zeydan, el-Veciz fi Usili’I-Fikh, s.403. ; Apaydin, “Ictihad”, s.438.

% Gazzali, el-Mustasfa, 11, 383.



25

ibare, isaret, iktiza, mantlk, methiim gibi lafizlarin manalara ve hiikiimlere delalet sekilleri
ile 1afzin, amm, hass, miisterek, miicmel, miifesser, miiskil, muhkem, hafi, zahir gibi
kisimlarini istinbat igleminde bunlar1 kullanabilecek 6l¢iide her birinin hitkmiinii bilmekle
olur. Mutlak ictihad mertebesine erigebilmek i¢in Kur'an'in biitiin ayetlerini bilmek sart

olmay1p, ser'i-ameli hiikiimler hakkindaki ayetleri bilmek yeterlidir.*®

2.3.2. Siinnet’i Bilmek

Miictehidin hadisleri bilmesi sartt da Kur’an’1 bilme gibi bir yaklasimla ele alinir ve
sadece ahkdm hadislerini bilmesi yeterli goriiliir; hadisleri ezbere bilmesi sarti genelde
aranmaz. Gazzali, miictehidin elinin altinda Ebu Daviid'un veya Beyhaki'nin es-Siinen'i

gibi ahkam hadislerini toplayan temel bir kitabin bulunmasimni yeterli gérmiistiir.®’

Islam’in ikinci temel kaynagi olan Ahkdm Hadis’lerinin bilinmesine alimler,
neredeyse Kuran-1 Kerim’in bilinmesi kadar énem vermislerdir. Bu dnemin gdstergesi
olarak Imam Evzai’ye nispet edilen su séz oldukca dikkat cekicidir: “Kur’an’mn Siinnet’e

88
”" Bunu Kur’an’1

olan ihtiyaci, Siinnet’in Kur’an’a olan ihtiyacindan daha ziyadedir.
anlama acisindan anlamak gerekir. Zira Kur’an’daki hiikiimler geneldir. Bizlerin bunlarda
kastedilen seyleri anlamas1 giigtiir. Iste burada siinnet devreye girmektedir. Bir mii¢tehidin
siinneti de bilmesi gerekir. Miitevatir, meshur ve &had siinneti bilmesi, hadislerin
manalarim1  anlamasi, viird sebeblerini kuvvet ve sihhat bakimindan hadislerin

derecelerini, hadisler arasinda tercih yapma kaidelerini, hadislerin nasih ve mensiih

olanlarini bilmesi sarttir.*

Miictehidin biitiin hadislerin hepsini bilmesi sart degildir; sadece ahkam hadislerini
bilmesi kafidir. Bu hadisleri bilmis olmak i¢in, onlari ezbere bilmek lazim degildir.
Miictehidin sahih hadis ve Siinnet kitablarina sahib olmasi, ahkam hadislerinin bu
kitablardaki yerlerini bilmesi kafidir. Alimler ahkdm hadislerini bir araya toplamaya itina
gostermisler ve hususta eserler yazarak ahkdm hadislerini fikih mevzilarina gore tertib
etmisler, kisa veya uzunca serhler yazmuslar, hadislerin ihtiva ettigi hiikiimleri
aciklamiglar, muhtelif beldelerin ileri gelen fakihlerinin goriisleri arasinda mukayesede

bulunmuslar ve hadislerin senedleri hususunda bilgi vermislerdir. Bu eserler, miictehide

% Saban, Usuli’l Fikhi’l-Islami, s.408

¥ Apaydin, “Ictihad”, s.438.

8 Satibi, el-Muvafakdt, IV, 345.

% Zeydan, el-Veciz fi Usili’I-Fikh, s.404.



26

ahkam ayetlerinin tesbitini, manalarmin ve hiikiimlerinin anlasilmasin1 kolaylastiran

vesilelerdendir.

2.3.3. icma ve ihtilaf Edilen Konular1 Bilmek

Karsilagtigi ve hakkinda ictihadda bulundugu meselelerde icma’ya aykiri harekette
bulunmamak i¢in miictehidin, hangi mevzu ve meseleler lizerinde icma hasil olduysa onlar1
bilmesi mecburidir. Bazi ustlciiler ise bunu bilmeyi zorunlu gérmeyerek “hasen” kabul
etmislerdir.”’ Bu goriis farkliligi, icma ve ihtilaf kelimelerine yiiklenen anlamdan
kaynaklanmaktadir. Eger hakkinda icma edilen konulardan herkescge bilinen ve tevatiirle
bize kadar ulagan kat’1 hiikiimler kastediliyorsa bu hususlart bilmek sarttir. Bu meselelerde
icma’1n oldugu tevatiir yoluyla bize ulasmistir. Ornegin Cuma namazinin farz olusu, miras
hisseleri, evlenilmesi haram olan kadinlar gibi konulardandir. Fakat icma’nin genis
yorumlanmasi ile birlikte olusan anlayisa gore icma topluca yapilan bir ictihdddir. Bu
durumda bdyle bir ictihadin varligimi bilmek sart degildir. Burada 6nemli olan icmanin
varligini bilmek degil; icmaya aykiri ictihad etmemis olmaktir. Bir miictehid herhangi bir
konu hakkindaki icmadan bihaber olsa da o icma ile ¢elismeyen bir ictihddda bulunabilir.
Gazali, hakkinda icma ve ihtilaf edilen meseleleri bilmenin gerekliligi {izerinde durarak
miictehidin, muhalefet etmemek igin nassi bilmesi gerektigi gibi icmay1 da bilmesinin

gerekli oldugunu séylemistir.””

fcma ve ihtilafin bilinmesi sart1, Islim hukiikunun uygulanmas1 agisindan da olduk¢a
onemlidir. Icmay1 bilmeyen bir miictehid, icmaya aykir1 bir hiikme ulasabilir. Bu durumda
toplum nezdinde gecerliligi olmayan bir hiikiim ileri siirerek hem kendi sayginligini
yitirebilir hem de diger goriislerinin kabul edilebilirligini zedelemis olur. Zira bdyle bir
hilkiim tatbike uygun olmayacaktir. Diger taraftan ihtilafin bilinmesi ise oOzellikle
maslahatlar konusunda yapilan ictihadlarda toplumun yapisina en uygun hiikmiin elde
edilmesi bakimindan olduk¢a Onemlidir. Ciinkii bu sayede bir¢ok ihtimalin gdézden
gecirilerek elenmesi miimkiin olacaktir. Bu agidan Hz. Peygamber asrindan bu yana
gerceklestirilen icmalart dikkate almak bir taklid olarak degerlendirilmemelidir. Ayni
sekilde diger alimlerin ortaya siirdiikleri farkli yaklasimlar1 dikkate almak da miictehidin

ozgirliigii ile celismez.

%0 Zeydan, el-Veciz fi Usili'l-Fikh, s.404.
' Amidi, Ali b. Muhammed, el-fhkdm fi Usiili’l Ahkdm, Darii’l-Semi‘i, Riyad 2003, IV, 198.
%2 Gazzali, el-Mustasfd, 11, 384.



27

2.3.4. Arap Dilini Iyi Bilmek

Miictehidin Arapga'y1 bilmesi sarti, ser'i hiikiimlerin iki temel kaynagi olan Kitap ve
Siinnet'in Arapga olmasi sebebiyledir. Bu bilginin asgari sinir1 Gazzali'nin de ifadesiyle
Arap'in hitabin1 ve kullanim adedini anlayabilecek ve soziin agigin1 kapalisini, hakikatini
mecazini, 6zelini genelini, dogrudan ya da detayli anlamin1 birbirinden ayirabilecek seviye

olup Arap dilcileri Sl¢iisiinde bir dil bilgisine sahip bulunmak sart goriilmemistir.”

Kuran-1 Kerim, Arap lisaniyla nazil oldugundan ve Islam dini, ilk olarak Arap
toplumunda dogup oradan biitiin insanlifa yayildigindan Arapga bilmenin Kur’an ve
hadisleri anlamadaki rolii inkdr edilemez. Islim’in dogdugu, yasadigi, uygulandig: ilk
kiiltiir Arap kiiltiiriidiir. Bu sebepledir ki Islom’in iyi anlagilmasi Arap kiiltiiriiniin de iyi
anlasilmasina baghdir. Arapg¢a’nin bilinmesi ise sadece Arapcanin dil ve gramer
ozelliklerinin bilinmesi anlamina gelmemektedir. Dil ayn1 zamanda Arap kiiltiirline dair
cesitli unsurlar1 da biinyesinde tagimaktadir. Bu nedenle Arap dili ile Kur’an’in indigi yer
ve donemdeki Arap kiiltiiri arasinda ¢ok gii¢lii bir bag oldugunu sdylemek miimkiindiir.
imam Safii’nin “Arap dilini bilmeyenleri kiyas yapamayacaklar arasinda saymasr’™* bu

hususu ¢ok giiclii bir sekilde ortaya koymaktadir.

2.3.5. Fikih Usiliinii Bilmek

Fikih usdld, ictihadin temelidir. O olmadan, miictehidin esas gayesi olan tafsili
delillerinden ser'l hiikiimleri ¢ikarma isini basarmasi imkansizdir. Ciinkii tafsili deliller bu
hiikiimlere delalet ederken, emir, nehiy, amm, hass gibi degisik sekiller i¢inde bulunur.
Hiikiim istinbatinda bu sekillerin ve her birinin hiikmiiniin bilinmesi zaruridir. Bu sekilleri

ve hiikiimlerini agiklamayi tistlenen ilim ise fikih usuliidiir.

Ictihad edecek kisinin, diger miictehidlerce konmus ve usul kitaplarinda tedvin edilmis
kurallar1 bilmesi yeterli degildir. Usul ilmi tedvin edilmeden 6nceki miictehid imamlarin
kavradiklar sekilde, bu kurallar1 bizzat kavramig olmalidir. Bu noktaya ulasabilmek igin
ise, ser'l kaynaklara ¢ok iyi niifuz etmesi, Arap diline tam bir vukuf kesbetmesi, Arapcada
lafizlarin ve manalarin kullanilis sekillerini dil bilginleri arasinda da iistiin bir mevkiye

cikaracak ol¢iide bilmesi gerekir.”

% Apaydin, “ictihad”, s.438.
** Safil, er-Risdle, s.491.
% Saban, Usili’l Fikhi’l-Islami, s.412.



28

2.3.6. Makasidi Bilmek

Islam hukukunun ana gayelerini bilmek, hikmet ve hedeflerini kavramis olmak
gerekir. Bu, ser'l hikkiimlerin hangi olaylar hakkinda geldigini, bunlarin bir¢ogunda Sari'in
isaret ettigi illet ve hikmetleri inceleyip, tlime varim metodu ile sonuglar c¢ikarmak
suretiyle olur. Ayn1 zamanda miictehidin, hakkinda nass bulunmayan olaylar1 iyi teshis
edip kiyas, istihsan ve 1stislah gibi yollarla onlara en uygun ¢oziimleri bulabilmesi igin,
insanlarin ihtiyaglarini, i¢cinde bulunduklart durumlari, dikkate alinmaya ve korunmaya

layik 6rf ve adetlerini de bilmesi gerekir.”

“Fikhi hiikiimler ¢ikarmak isteyen miictehid, islam seriatinin amaclarint ve Hz.
Peygamber'in gonderilmesine sebep olan asil gayeyi bilmelidir. O, bu sayede, ictihad
yaparken bu amaglarin disina ¢ikmaz. Bunlar1 bilmeyen kimse, kiyasin sekillerini ve dini
hiikiimler i¢in uygun olan sebeplerin vasiflarini tantyamaz. Ayrica miictehidin, isldmiyetin
kabul ettigi insan maslahatin1 bilmesi gerekir. Ciinki{i insanlarin umumi maslahatlarinin
bilinmesi zaruri bir esastir. Zira miictehid, bu sayede, hakiki maslahatla kuruntudan ibaret
olan maslahati, Isldmiyetin insanlara yararh oldugunu beyan ettigi hususlarla onun
miicadele ettigi nefsi ve sehevi arzulan birbirinden ayiracaktir. Keza o, bir isteki maslahat
ve mazarratt kavrayip bunlar arasinda karsilastirma yapabilmelidir; ta ki mazarrati
defetmenin maslahati celbetmeden 6nce oldugunu, biitiin insanlara faydali olan hususlarin,
birka¢ sahsa faydali olan hususlara tercih edilecegini ve bunlarin ictihad igin esas teskil

ettigini bilsin.””’

2.4. Hanefi, Maliki, Safii ve Hanbeli Mezhebinde Ictihad

Hz. Muhammed (s.a.v.), Miisliman toplumunu idari ve sosyal yonden diizenlerken,
ayni zamanda onlarin fikhi ihtiyaglarini da karsilama gorevini ifa etmekteydi. Bu gorev
fikhin, kaynaklariyla birlikte insasi anlamina gelmekteydi. Yani Hz. Peygamber, hem
kaynaklar1 ortaya koymakta, hem de fikh1 insa etmekteydi.

Sahabe doneminden itibaren ortaya ¢ikan re'y ve ictihad tartismalari, mevcut vahyin
potansiyel yeterliliginin ne anlama geldiginin tesbiti meselesiyle yakindan iligkili oldugu
gibi Hz. Peygamber'in son peygamber ve Oliimlii olusunun O6zellikle siyasi ve hukuki
alanlarda doguracagi boslugu giderme diisiincesiyle de baglantili goriinmektedir. Basta

Hulefa-y1 Rasidin olmak iizere ashabin ictihad faaliyeti {ilke cografyasinin giderek

% Zeydan, el-Veciz fi Usili’I-Fikh, s.405.
7 Ebt Zehra, Muhammed, Tarihii'I-Mezdhibi’l Islami, Dari’l-Fikr Arabi, Kahire t.y, s.309.



29

genislemesi, yeni ve farkli problemlerin ortaya cikisi, yabanci kiiltiirlerin etkileri gibi
sebeplere de bagl olarak tabiin ve tebeu't-tabiin donemlerinde geliserek devam etti; 6zel-
likle ehl-i re'yin bu gelisime belirgin katkis1 oldu. Kelam tartigsmalarin yani sira Hicaz ve
Irak fikhinin ekollesip daha sistematik hale gelmesi, ardindan Imam Safii'nin siinnet ve
kiyasa vurgu yaparak gelistirdigi fikih metodolojisi, ictihad diisiince ve faaliyetinin fikhin

e e e g . I . . . 98
genel teorisi i¢inde merkezi bir yer edinmesinin 6nemli merhaleleri olarak goze ¢arpar.

Biiyiik fetihlerle Islam diinyasinin son derecede genislemesini saglayan Dort Halife
devrinden sonra iktidar, Muaviye b. Ebi Siifyan’in (6.679/1280) c¢abalariyla Emevilerin
eline gecmis ve Islam Hilafeti bir gesit saltanat haline gelmisti. Emevilerin iktidarda
bulundugu 41-132 h. (661-750 m.) yillarinda, ¢esitli i¢ savaglar ve fitneler yliziinden bir
kisim sahabilerle tabiiler, hilkkumet merkezinden uzak sehirlere gekilip Islami ilimlerle
ugrasmuslardir.”® Tabiatiyle birbirinden uzak ve degisik toplumsal sartlara sahip olan bu
bolgelerdeki bilginler arasinda goriis farklar: gittikge belirgin hale geliyordu. Her sehirde
kendisine gore bir fikih ekolii dogmaya basliyordu. Bunlarin en etkili olanlari, Hicaz ve
Irak, ya da Medine ve Kufe ekolleriydi. Elbette Hicazdaki yasayis ve toplumsal durum, Hz.
Peygamher devrine oranla pek farkli olmadigi halde, Irakta ¢ok degisik bir cevre ve
birtakim yeni sorunlar vardi. Kur'an, Siinnet ve Sahabilerin icmalariyla hiikmii
belirtilmemis olan meseleleri, Irakli bilginler, rivayet edilen bazi hadislerin sthhatinden de
siiphe ettikleri i¢in, akil ve ictihad ile ¢ozmeye c¢alisiyorlardi. Bu da re'y ve kiyas ile
oluyordu. Bu ylizden Iraklilara "Re’y" veya "Kiyas" ehli deniliyordu. Hicazlilara da, daha
cok Hadis ve geleneklerden hareket ettikleri icin "Hadis" veya "Eser” ehli adi

Jo 1
veriliyordu.'®

“Re’y kelimesine farkli anlamlar verilmesi sebebiyle fikih tarihgileri arasinda ehl-i
Re’yin tamim ve kapsaminda goriis birligi bulunmamakla birlikte fikih ekollerinin
metodolojisi ve gelisim seyri, muhaddislerin hadis ve re’y karsisindaki tavirlari birlikte
degerlendirildiginde Islam dlimlerinin ehl-i re’y ve ehl-i hadis (ehl-i eser) seklinde iki ana
gruba ayrilmasi, her bir grubun da kendi arasinda asiri ve mutedil olanlar seklinde iki
boliimde ele alinmast miimkiin olur. Buna gore naslarin lafzi anlatimina bagl kalip kiyasi
ve sahdbe fetvalarimi delil almayan Zdhiriler ehl-i hadisin asirilarim, re’y ve kiyasa

nadiren basvurup hiikiim verirken hadisle ve sahabe-tabiin fetvalariyla yetinmeye ¢alisan

% Apaydin, “ictihad”, s.434.
% Sener, Abdiilkadir, “Islamda Mezhepler ve Hukuk Ekolleri”, A.U.1.F Dergisi 1994, XXI, 375.
"Eba Zehra, Tarihi’l-Mezdhibi’l-Islami, s.31.



30

muhaddisler, meseld Ahmed b. Hanbel ve alti hadis kitab1 miiellifi ehl-i hadisin mutedil

. 101
olanlarini temsil eder.”

2.4.1. Hanefi Mezhebinde Ictihad

Ebl Hanife, ustl kurallarin1 belirli kitaplarda toplamamis olsa bile, hi¢ siliphesiz
meselelerin ¢éziimiinde belli ushl kurallarini takip etmekteydi. Ebli Hanife’nin hiikiim
istinbatinda takip ettigi ustl kurallarini cesitli tabakat kitaplarinda kendisine ait oldugu
bildirilen sozlerinden ve c¢esitli fer’i meselelerle ilgili vermis oldugu hiikiimlerden

ogrenmekteyiz.

Ebi Hanife: “Allah’in kitabinda olani alirim. Onda bulamazsam, Resilullah’in
stinnetinde olant alirim. Eger Allah’in Kitabt ve Resulii’niin siinnetinde bulamazsam,
Restilullah’in ashabinin gériislerinden diledigimi alirim, diledigimi terk ederim. Onlarin
goriislerinin disina ¢ikip, baskasina gitmem. Ama is Ibrahim, Sabi, Ibn Sirin, el-Hasan,
Ata, Said b. EI-Miiseyyeb ve bunlar gibilerinin goriislerine gelince ki bunlar ictihat eden
bir topluluktur, onlarin igtihat ettikleri gibi ben de i¢tihat ederim ve Resulullah’tan gelen
basimiz goziimiiz iistiine, sahabeden geleni de tercih ederiz, bunlarin disindakilere gelince,

2102

onlar ilimle ugrasmislar bizler de ilimle ugrasiriz. seklindeki ifadeleriyle, meselelerin

¢Oziimiinde nasil bir yontem izledigini beyan etmektedir.

Ebi Hanife, Kitab’1 (Kur’an) birinci delil olarak kabul etmektedir. Diger imamlardan
farkli olarak, miitevatir olmayan kiraatleri de hiikiim istinbatinda delil olarak

kullanmaktadir.'®

Ebl Hanife’nin deliller hiyerarsisinde ikinci sirayr siinnet/hadis almaktadir. Onun
hadis karsisindaki tutumu, yasadigi donemde kendisinin, vefatindan sonra da mezhebinin
cesitli elestirilerle kars1 karsiya gelmesine sebep olmustur. Ebli Hanife, miitevatir hadisin
hiikiim istinbatinda kaynak oldugunu kabul ederken; miitevatir olmayan hadislerle amel

etme konusunda diger imamlardan farkli bir tutum sergilemektedir.'®

Ebl Hanife’nin Kitap ve Siinnet’ten sonra hiikiim istinbatinda miiracaat ettigi ti¢lincii

kaynak sahabi kavlidir. EbG Hanife sahabi kavlini sahabenin icma ettigi goriisler ve

! Kiliger, M.Esad, “Ehl-i Rey”, TDV Islam Ansiklopedisi, istanbul 1994, X, 524.

192 Bagdadi, Ebu Bekr Ahmed b. Ali b. Sabit Hatib, Tdrihu 'l Bagdad, thK. Adil b. Yusuf el-Garazi, Mevafik,
Kahire 1931, XV, 504.

103 Seybani, Muhammed b. Hasen, Kitabu'l-Asl, tah. Muhammed Boynukalin, Avkaf, Katar, 2012, 1, 173.

"% Duman, Ali, “Ebii Hanife 'nin Hiikiim Istinbat Yonteminin Fukaha Usiliindeki Yeri”, islam Hukuku
Arastirmalar1 Dergisi 2009, s.87.



31

sahabenin ihtilaf ettigi goriisler olarak iki kategoride degerlendirir. Eger sahabeden nakl
edilen bir goriis lizerinde ihtilaf yoksa kiyasa aykir1 bile olsa sahabi kavlini tercih eder.
Eger sahabe ihtilaf etmisse, onlarin goriislerinden fert ve toplum i¢in en faydali gordiigiinii

esas alir. Uglincii bir gors ileri siirmekten kaginir. 03

Kitap, Siinnet ve sahabe kavli bulunmayan hadiselerde Eb( Hanife, kiyas
uygulanabilen bir durum vaki ise kiyasla amel etmis, kiyas gecerli olmazsa istihsan
yapmis, istthsanin gecerli olmadig1 durumlarda halkin genel uygulamalarini, yani teamiilii
ve Orfii dikkate almistir. Halkin genel kabul gosterip iizerinde ittifak ettigi seylere de itibar

eden Ebi Hanife nin icma’1 delil olarak benimsedigi kabul edilebilir.'*

Ibn Berhan eserinde Ebti Hanife ve imam Safii’ nin istihsan hakkindaki goriislerini yer
verir. Haber ve Ozel kiyastan dolay1 bir hiikkiimden vazge¢menin caiz oldugunu soyler.
Ama adetlerden dolayi kiyasi terketmenin dogru olamayacagini beyan eder. Burada istisnai
bir durum ortaya gikarir. Adetleri de kendi iginde hak ve batil olarak ayiran Ibn Berhan,

seleften mervi bir haber gelmedikge kiyasin terkedilmeyecegini soylemistir.'”’

Eb( Hanife’nin gerek Kur’an’in biitiinliigli, gerek hadislerin Kur’an karsisindaki
tutumu ile rivayet ve metin agisindan durumlari karsisinda sergiledigi tutum, onun hiikiim
istinbatinda nasslarin maksatlarina ve ruhlarina uygun hareket etmeye oncelik verdigini
yansitmaktadir. Bu sebeple o, nasslardan elde ettigi bir takim genel ilkeleri ictihad

108

metodunda daima gbz Oniinde tutmustur. Buradan hareketle Ebi Hanife’nin dini, kendi

icerisinde tutarlilig1 olan bir kurallar sistemi olarak diistindiigii sOylenebilir.

Ebl Hanife’nin fikhinin dayandig esaslar, sonraki nesillere mensup Hanefi fakihleri
tarafindan, mevcut fetva ve ictihadlar goz Oniine alinarak tespit edilmeye calisilmig
olmakla birlikte Hanefi ekole gore yazilan usul kitaplarindaki metodolojik kural ve
gorilislerin Ebi Hanife’ye ait olusu her zaman kesinlik tasimaz. Mezhep miidafaasina,
mevcut ictihadlarin izah ve sistemlestirilmesine dair bu kurallarin bazi istisnalarinin
olacagi da agiktir. EbG Hanife, ictihad usuliiniin ve fikhinin dayandigi esaslarin kati bir
uygulayicist olmayip meselenin konum ve mahiyetini, gerektiginde farkli yonlerini g6z

oniinde bulunduran farkli fetvalar da vermistir. Fikhinin belirli kurallar ¢er¢evesinde degil

105 Duman, “Ebii Hanife nin Hiikiim Istinbat Yonteminin Fukaha Usiliindeki Yeri”, s.87.

" Ebt Zehra, Tdrihii’l-Mezdhibi’l-Islami, s.455.
' ibn Berhan, el-Viisiil ile’l-Usil, 1, 319-22.
"% Duman, “Ebii Hanife 'nin Hiikiim Istinbat Yonteminin Fukaha Usiliindeki Yeri”, s.93.



32

de meseleci tarzda dogmasi, Hanefl mezhebinin hayata ve insanlarin ihtiyaglarina uygun

bir yapida gelismesiyle sonuglanmustir.'®

2.4.2. Maliki Mezhebinde ictihad

“imam Malik hem muhaddis, hem de fakih idi. O, hadjis rivayet ettigi ravileri iyice
stizgecten gecirirdi. Belki de O, rivayeti esasli sekilde bir disipline baglayan ilk
muhaddistir. Kendisinden sonra gelen talebesi Imam Safii, bu ise son derecede 6nem
vermistir. Malik, once Allah'n kitabina sarilirdi. Kitapta bir nass bulamazsa siinnete
yonelirdi. Ona gore Peygamber'in hadisleri, sahabilerin fetva ve hiikiimleri ile Me-
dinelilerin ameli siinnete dahildir. Siinnetten sonra biitiin ¢esitleriyle kiyas gelir. Kiyas,
hiikiim bakimindan hakkinda nass bulunmayan bir meseleyi, hiikme esas teskil eden ve
aralarinda miisterek olan bir illet sebebiyle hakkinda nass bulunan bir meseleye
baglamaktir. Kiyasla birlikte maslahat, seddii'z-zerayi, orf ve Aadetler yer alir. O,
Medinelilerin amelini, Hz. Peygamber'den nakledilmis olmasi itibariyle daha kuvvetli

gérmiis ve nisbeten zayif olan bir haberi ondan kuvvetli olan bir amel ile reddetmistir.”''°

“Imam Malik, kiyas kabul ederdi. Ona gore kiyas sozii, kiyasin 1stilahi méanasina
samildir. O da, hiikiim bakimindan hakkinda nass bulunmayan bir meseleyi, hiikkme esas
teskil eden ve aralarindaki ortak bir illet sebebiyle, hakkinda nass bulunan meselenin
hiikmiine baglamaktir. imam Malik, istihsani biitiin maslahatlari igine alacak sekilde tamim
etmistir. Ona gore istihsan, nass bulunmayan yerde maslahatin hiikkmiine uymaktir. Isterse
bu konuda kiyas bulunsun, isterse bulunmasimn. Oyle anlasiliyor ki imam Malik'in istihsan
tabiri, hem 1stilahi manada istihsani, hem de masalih-i miirseleyi icerisine almaktadir.
Imam Malik, Kur'an ve Siinnet’ten bir nass bulunmazsa maslahatin hiikmiine uyard.
Ciinkii seriat, sadece insanlarin maslahatlarini temin i¢in gelmistir. Ser'l her nass, sliphesiz
bir maslahat1 ihtiva eder. Nass bulunmazsa Allah'n seriatinin amaglarina uygun olan

hakiki maslahata gére hareket edilir.” "'

Sonu¢ olarak Imam Malik’in, ictihad ederken takip ettigi metodu su sekilde
siralayabiliriz: Kur'an', Siinnet', yani sahih olarak kabul ettigi hadisler, Icma', Sahabilerin

fetvalari, Medinelilerin icma' ve amelleri, Kiyas', Masalih-i miirsele.

109 Uzunpostalc1, Mustafa, “Eba Hanife”, TDV Islam Ansiklopedisi, Istanbul 1994, X, 137.
""Eba Zehra, Tdrihii 'I-Mezdhibi I-Islami, s.397.
" Ebd Zehra, Tarihi 'I-Mezéhibi 'I-Islami, s.401-402.



33

2.4.3. Séfii Mezhebinde ictihad

Imam Safii, dnceleri Imam Malik ve Hadisgilerin yolundan gittigi halde, sonralari
bilgi ve tecriibesi artinca kendisine dzgii bir hukuk ekolii gelistirmistir. Imam Safii'nin
mezhebi eski ve yeni olmak {izere ikiye ayrilir. Goriisleri onun eski mezhebini olusturur.
Misir'a gelince eserlerini gozden gecirmis, onceki ictihadlarin bir kismini degistirmis ve
eserlerini 68rencilerine yeniden yazdirmistir ki bunlar da, Safii'nin yeni mezhebini meydan
12

..
getirir.

imam Safii'nin ictihad yaparken dayandig: delilleri s6yle 6zetleyebiliriz:'"

1- Kitab (Kur'an-1 Kerim) ve Siinnet.
2- Icma'.

3- Sahabilerin icma‘si.

4- Sahabilerin ihtilaf halindeki sozleri.

5- Kiyas

Safii, istinbat mertebelerinin basina nasslari koymaktadir. Bunlar da, Kitab ve
Siinnettir. Safii, Kitab ve Siinneti Islam hukukunun asil kaynag: olarak kabul etmekte ve
diger kaynaklar1 bunlara dayandirmaktadir. Sahabiler, goriislerinde ister ittifak etsinler,
ister ihtilafa diigsiinler, Kitab ve Siinnete aykir1 hareket edemezler. Hatta onlarin goriisleri,
ya bir nass sebebiyle Kitab ve Siinnete dayanmakta veya bunlara hamledilmektedir. Keza,
icma' da Kitab ve Siinnete dayanmakta ve bunlarin disina ¢ikmamaktadir. O halde ilim,

daima iist kaynaktan almmaktadir ki bu da Kitab ve Siinnettir.'"*

Safii, delil olma bakimindan icma, Kitab ve Siinnet'ten sonraya birakir. Uzerinde
icma' edilen bir sey, Kitab ve Siinnet'e aykir ise delil olamaz. Gergekten Kitab ve Siinnet'e
aykir1 bir mesele lizerinde icmd miimkiin degildir. Boyle bir sey diistiniilmeyecegi gibi
Islam tarihinde bunun aksini teyid edecek veya bu hususta misal olacak bir sey vaki de

115
olmamustir.

Ibn Berhan icma‘ ile ilgili sunlar zikreder: “ Tabiinin icma ‘st hiiccet olarak kabul
edilir. Sahabenin icmasint kabul ediyorsak bunu 2. 3. Ve 4. aswr icin de kabul etmeliyiz.

Sahabenin faziletiyle ilgili Hz. Peygamberden haber gelmesi ve onlarin vahye tanmiklik

12 Sener, “Islamda Mezhepler ve Hukuk Ekolleri”, s.388.
'3 Sener, “Islamda Mezhepler ve Hukuk Ekolleri”, s.388.
""Eba Zehra, Tarihii’l-Mezdhibi'l-Islami, 5.430.
"> Eba Zehra, Tarihii'I-Mezdhibi’l-Islami, s.435.



34

etmelerini gostererek sadece sahabenin icma ‘st alinir diyenlere cevap vermistir. Ictihad
direkt olarak kisinin faziletiyle iliskilendirilmesi dogru degildir. Hz. Peygamber sahabeyi
ovdiigii gibi onlardan sonra gelenleri de ovmiistiir. Bunlar da tabiinin icma ‘simin delil

- o . 116
oldugunu gésterir.

Safii, bu konuda soyle der: “Miisliimanm karsilastigi her mesele igin ya apagik bir
hiikiim veya hakikata uygun sekilde bir deldlet mevcuttur. Eger meseleyle ilgili dogrudan
dogruya bir hiikiim varsa, Miisliimanin ona uymasi gerekir. Eger dogrudan dogruya bir
hiikiim yoksa ictihad yapmak suretiyle hakikata uygun olan deldleti aramasi gerekir.

Ictihad da, kiyas demektir.”'!’

Mesalih-i miirsele (istislah/istidlal) Imam Safii tarafindan belirli sartlar altinda bir delil
olarak kabul edilmistir. Safii'nin istihsana yonelttigi tenkitler sistematik bir biitiinliik i¢inde
incelendiginde onun bu kars1 ¢ikisinin temelinde "istihsanin, ehil olmayanlar elinde kotiiye
kullanilabilme ihtimalini bertaraf etmek" bulundugu goriiliir. Yani bu kars1 ¢ikis bir
anlamda "sedd-i zeria" baglaminda bir tedbirdir. Nitekim uzunca bir tartigma esnasinda
muhatabima soyledigi; "Alim bir kisi bu ikisinin (haber ve habere yapilan kiyas) disina
cikamaz. Bunlarin disina ¢iktiklarinda ilim ehli olmayanlarin da goriis belirtme haklar
olur" sozli de bunu ortaya koymaktadir. Safii, "1stishab"1 deliller i¢inde miistakil olarak
zikretmemekle birlikte hiikiim verirken bunu esas alir. Istishabi kimi zaman kiyas

formunda kimi zaman da dogrudan uygular.' 18

2.4.4. Hanbeli Mezhebinde ictihad

Ahmed b. Hanbel, re'y ile ictihaddan ziyade Kitab ve Siinne'te gore fetva vermekle iin
yapmustir. Oyle ki onun fakih degil, sadece hadis¢i oldugunu sdyleyenler bile vardir.
Ahmed b. Hanbel, bir nass bulursa onunla fetva verir ve bagka bir seye iltifat etmez. Bu

sebepten O, nass1 sahdbilerin fetvalarina tercih eder.'"”

Ahmed b. Hanbel, sahabeler arasinda ihtilaf oldugu zaman bunlarin goriiglerinden
Kitab ve Siinnete muvafik olanlari tercih eder ve sahabilerin goriislerinin disina ¢ikmaz.

Ahmed b. Hanbel, eger sahabilerin goriislerinden herhangi birinin Kitab veya Siinnete

"® {bn Berhan, el-Viisil ile I-Usiil, 11, 79.

"7 Safii, er-Risdle, s.477.

"8 Duman, “Safii’in Hukuk Metodolojisinde Kiyas Kavraminin Anlami ve Kapsami”, XLII, 159.
Y2 Ebd Zehra, Tarihii’l-Mezdhibi’l-Islami, s.492.



35

uygun oldugunu anlayamazsa, sahabilerin ihtilaflarim1 anlatir ve kesin olarak bir sey

. 120
sOylemez.

Ahmed b. Hanbel, miirsel hadisi delil olarak kabul eder. Bir hadis'i rivayet eden sahabi
bilinmezse ona miirsel hadis denir. Ahmed b. Hanbel, zayif hadisi de, bu babda onu
reddedecek bir sey yoksa kiyasa tercih eder. Ahmed b. Hanbel'den rivayet edildigine gore
kiyastan miistagni olunamaz. Sahabiler kiyasa basvurmuslardir. Ahmed b. Hanbel, prensip
olarak kiyasi kabul ettigi i¢in kendisinden sonraki Hanbeliler de kiyasa 6nem vermisler,
Peygamber ve sahabilerin hilkkmiinii beyan etmedigi hadiselerle karsilastiklarinda kiyastan

olduke¢a faydalanmiglardir. 121

Ahmed b. Hanbelin, hadis yonii iistiin olmakla birlikte, fakih olusu da bir gercektir.
Nitekim Imam Safii'nin en biiyiikk 6grencilerinden biri sayilan Ahmed b. Hanbel, kendi
adina nisbet edilen bir fikih ekoliiniin imam1 olup ictihadlarinda sirasiyla su delillere
dayanirdi: Kitab, Siinnet, icma', Sahabilerin icma‘s1, Sahabilerin ihtilaf halindeki goriisleri,

Miirsel ve zayif hadisler, Kiyas.'**

Sahabilerin goriislerinden sonra tabiilerin fetvalarini da delil olarak kabul eden Ahmed
b. Hanbel, icma konusunda ¢ok ihtiyatli davranirdi. O, "Bir kimse bu konuda icma' vardir,

diyecegine, bu konuda ihtilaf oldugunu bilmiyorum, desin, daha iyidir." der.'*

Ahmed b. Hanbel, kiyasi da yetersiz goriir ve ona ancak zaruret hasil olunca
basvurulabilecegini sdylerdi. Daha sonra Hanbeliler istislah, istihsan ve zeriayi gibi hiikiim

cikarma metodlarini da kendi anlayislari ¢ercevesinde delil olarak kullanmuglardir.'**

2.5. Ictihadin Liizumu
2.5.1. Kur’an ve Siinnette Her Meselenin Hiikmiiniin Acik Olmamasi

k”125

Kur’an-1 Kerim’deki “Her seyi agiklamak iizere sana kitab1 indirdi , “Bugiin

dininizi tamama erdirdim, size nimetimi tamamladim ve sizin icin din olarak Islam’
, ¢

sectim™'?® ve “... Biz kitapta hicbir seyi eksik birakmadik™'?’ gibi ayetlere bakildiginda

Y29 Bbi Zehra, Tarihi’l-Mezdhibi’l-Islami, s.492.

YU Ebt Zehra, Tarihi’'l-Mezdhibi’l-Islami, $.492.

122 Ebii Zehra, Tarihii'I-Mezahibi I-Islami, s.492.

' {bn Kayyim el-Cevziyye, I‘ldmi’l Muvakkin, Dar ibn Cevziyye, Riyad 2002, 1, 175.
1% fbn Kayyim el-Cevziyye, I‘ldmi’l Muvakkin, 1, 175.

125 en-Nahl: XV1/89.

126 o]-Maide: V/3.

127 ¢]-Enam: V1/38.



36

naslar disinda ictihada yer kalmadigi gibi goziikiiyor. Usul alimlerinin ¢ogu naslarin
cogunu gbéz Oniinde bulundurarak “Kur’an’in her seyi aciklamasinin” daima ismen ve
lafzen olmayacagini belirtmislerdir. Naslardan hiikiim ¢ikarma yoluyla elde edilen
hiikiimlerin ilahi beyan oldugu hususundaki goriise gotiirmiislerdir. Naslarin sinirli,
olaylarin ise simirsiz olmasi durumu alimleri bu goriiste olmalarina itmistir. Onlar da
Kur’an ayetleri 1s5131nda meselelere bakmislar ve ¢dziim oOnerileri sunmusglardir. Bunu

yaparken de Kur’an’in yol gstericiliginden hareketle yapmuslardir.'?®

Ibn Hazm ve tabi oldugu Zahiri mezhebinin mensuplari naslarin biitiin dini
hiikiimlerin Kur’an’da agik bir sekilde var oldugu ve bunlarin acik beyan ve delaletleri
disinda kalan kiyas ve istidlallerin batil oldugunu iddia etmislerdir.'*® Boyle bir diisiinceye
sahip olmalar1t mezhep gereklili§inden olsa gerek. Zaten onlar Kur’an’da gecen lafizlari
direkt olarak kabul ederler ve batini yorumlardan kacimrlar. ibn Hazm bu konuyla ilgili
eserinde “Naslar ya farz kilmak, ya haram kilmak yahut da mubah kilmak suretiyle her

seyin hitkmiine camidir”"* diye aktarmustir.

Bu iki goriisii aktardiktan sonra birinci goriise daha yakin oldugumuzu zikredebiliriz.
Nitekim Sari‘ her meselenin hiikkmiinii Kur’an’da beyan etmemistir. Ancak kiilli kaidelerle
naslarin biitiin dini hiikiimlere samil bulundugunu, sonradan ortaya ¢ikmis veya ¢ikacak
olaylarin da bu kiilli kaideler 1s18inda ¢oziime kavusturulmasi icap ettiginden dolay1
ictihadin bir gereklilik oldugu fikrine sahip olabiliriz. Dort mezhebin temsilcileri bu
konuyla ilgili goriislerini beyan etmislerdir. Imam Safii: “Kiyas yoluyla varilan hiikiimler

de ilahi beyan icinde yer almaktadir"!

Cessas konuyla ilgili sunlar zikretmistir: “Kitabin her seyi agiklamak igin
gonderildigini bildiren ayet icithad ve kiyasin gerekli olduguna delalet etmektedir. Ctinkii
bu ayete gore Sari‘ her seyi agikladigr halde meydane gelen bir hadisenin hiikmiinii kitap,
stinnet ve icma’da bulamaywnca, Sari‘in her seyi agiklamis olmasindan maksadin, ictihad
ve kiyas yoluyla istidlalde bulunarak hiikme varmak oldugu sabit olmaktadwr. Ciinkii

bundan baska hiikme gétiiren yol yoktur. '

128 Ayrica bkz. ; Karaman, Islam Hukukunda Ictihad, $.25.

129 Karaman, Islam Hukukunda Ictihad, $.25.

3% ibn Hazm, Ibtalii’l Kiyds ve 'r-Rey ve’l-Istihsdn ve 't-Taklid ve 't-Ta ‘lil, Darii’l-Fikr, Beyrat-Liibnan 1969,
5.39, 43, 45.

B! Safit, er-Risdle, s.81, 368.

132 Cessas, Ahkdamu’l Kur’an, 111, 190.



37

Sehristani (6.548/1153) soyle der: “Kesin olarak biliyoruz ki gerek ibadetler ve
gerekse tasarruflar sahasinda hadiseler sayiya ve hududa sigmayacak kadar genis ve
coktur. Yine kesinlikle biliyoruz ki her hddise icin bir nds gelmemigstir; zaten tasavvur da
edilemez. Simdi naslar sumrl, olaylar ise simirsiz olunca simwrlt olan simirsizi igine

alamayacagina gore kesin olarak anlasiliyor ki ictihad ve kiyas farzdwr. '

Satibi (6.790/1388).: “Seriat her ciiz i hadisenin hiikmiine bir nas getirmemis, sayisiz

hadiseleri i¢ine alan kiilli kaideler ve mutlak ifadeler kullanmistir. »134

Kur’an-1 Kerimde ihtilafa diisiildiigii zaman meselenin Allah’a, Resiil’iine veya iilii’l

e pee e . .135 . .. 136
emre gotliriilmesi emri °°; siinnette “Mu‘az Hadisi’nde

Hz. Peygamber : “Ya Kitap ve
siinnette de bulamazsan?” diye sorunca Mu‘az: “Ictihad ederim” cevabi ictihadin
gerekliligine isaret etmektedir. Son olarak Ibn Abdissekk@ir ictihadim dini gereklilik
oldugunu su sozlerle aktariyor: “ictihadi mesele derhal hiikkme baglanmaya muhtag ise,
sorulan miictehid icin farz-1 ayn, zaman genis veya hadisenin gotiiriilebilecegi baska
miictehidler var ise farz-1 kifaye, hadise vuku bulmadan farz ve tasavvur edilerek ortaya

.. 1
konmussa ictihad mendup, kasten nassa aykir1 olursa haramdir.”"’

Ictihadin kabul edilip-edilmemesi meselesinin teorik alanda kendine yer edindigini
soyleyebiliriz. ITbn Hazm ve takipcilerinin ictihadi kabul etmemeleri mezhep
gerekliliginden gelmektedir. Yukarida ictihad hakkinda goriislerini zikrettigimiz alimler
ictthadin bir gereklilik oldugu fikrine ulagsmislardir. Teorikte ictihad yoktur desek de
hayatta bircok mesele ile kars1 karsiya gelmekteyiz. Bu meselelerin de acikliga
kavusturulmast gerektiginden dolayr Kur’an’a bagvurmaliyiz. Simdi Kur’an’da acik bir
sekilde bulamadigimizda zahiriler gibi yerinde durmak mi1 yoksa Kur’an’dan ¢ikardigimiz
ilkeler sayesinde olayr hiilkme baglamak mi daha gilizeldir? Teorik olarak kabul
etmedigimizde hayatimizda bir¢ok sey gizli kalacaktir ve bu durum maslahat acisindan
sikintilt olacaktir. Biz yine Kur’an yolundan ayrilmamak ve gerekli sartlar1 tagimak

ilkelerini g6z oniinde bulundurarak ictihadin pratik olarak gerekli oldugunu soyleyebiliriz.

133 Sehristani, Ebu’l Feth Muhammed b. Abdulkerim, el-Milel ve 'n-Nihdl, Dar Kiitiibi’l-ilmi, Beyrat-Liibnan
1992, 1, 209.

134 Satibi, el-Muvafakdat, IV, 91.

135 en-Nisa: 4/59.

136 fbn Sa’d, Muhammed, et-Tabakdtii 'I-Kiibrd, Istanbul t.y. Dar Siiclin, III, 584. ; Ibn Hanbel, Ahmed b.
Muhammed, el-Miisned, Istanbul t.y. Darii’s-Siictin, V, 230.

7 1bn Abdissekkir, Muhibbullah, Miisellemu ’s-Siibiit, Kahire, t.y. 11, 319.



38

2.5.2. ictihadin Hayati Bir Zaruret Olmasi

Naslara baktigimizda biitiin meselelerin hiikkmiinii ihtiva etmedigini gormekteyiz.
Sehristani “bunu tasavvur etmek bile imkansizdir” demistir. Clinkii naslar olaylar1 teker
teker hiikme baglasaydi kiitiiphaneler dolusu metinler ortaya c¢ikacaktl. Coziim
gerekeceginden dolay1r vahyin kesilmesi diye bir sey de olmazdi. Bunun miimkiin
olmadigini diisliniiyoruz. Zaten Allah insanlara kolaylik sagladigini, onlar1 zor durumda
birakmak istemedigini bildirmisti. Eger dyle olsaydi bu Allah’a iman edecek olan kullar
icin gili¢ olacakti. Ama Allah kiilli kaidelerle, ciiz‘i kaideleri kusatmis ve sonradan ortaya
cikmig veya ¢ikacak olaylara ¢oziim i¢in 1s1k tutmustur. Bunun ¢ozlimiine ulagacak

olanlara da bu 15181 takip ederek maslahati saglamaktir.'*®

Sari‘in Hz.Peygamberin vefatindan itibaren hayatin durmasini; ictimai, iktisadi ve
teknik sartlarin degismemesini murad eyledigini tasavvur etmek veya aksine hayatin
normal seyrinde tekamulii ve sartlarin degismesi neticesinde meydana gelen yeni hadiseler
karsisinda dinin hitkmiinii beyan i¢in i¢tihadi farz kildigin1 kabul etmek durumundayiz.'’
Zaten bunun tersini diislinme esyanin tabiatina aykir1 diisecektir. Mesela nesih konusuna
baktigimizda da boyle bir kolayligin ama¢ edindigini gormekteyiz. Zira Allah sartlarin
degismesiyle birlikte tedricilik ilkesini g6z oniinde bulundurarak daha 6nce koymus oldugu

hitkmii degistirmis veya askiya almistir. Bunlarin hepsi duragan olmayan hayat karsisinda

nassa uygun olarak hiikiimlerin yorumlandiginin gostergesidir.'*

Fikhi hiikiimlerin ¢ogu nassin agik delaletinden degil kapali delaletinden istinbat veya
kiyas yoluyla elde edilmistir, yani ictihadidir. Miictehidler de mezkir hiikiimleri de ¢ok
defa zamanlarinin 6rf ve Adetine istinad etmislerdir. “Oyle ki aym miictehidler orfiin
degistigi daha sonraki bir zamanda gelmis olsalardi, degismis bulunan bu orflere gére
farkly hiikiimlere varacaklardi. Bu sebeple miictehidin, yasadigi zamanin érf ve adetlerini
iyi bilmesi gerekmektedir, c¢iinkii hiikiimlerin ¢ogu, zaman ve orfiin degismesiyle, bir
zaruretin dogmasiyla, cemiyet ahlakimin bozulmasiyla degisir. Bu durumda yeni
ictihatlarla, dinin ruhuna uygun yeni hiikiimler izhar edilmezse bundan, dinin istemedigi

bir takim giicliikler, krizler ve zararlar dogar. "'

38 Karaman, Islam Hukukunda Ictihad, s.30.
139 K araman, Islam Hukukunda Ictihad, s.30.
10 K araman, Islam Hukukunda Ictihad, $.30.
! ibn Abidin, Resdil Ibn Abidin, 11, 125, 131.



39

Zamanla degismesi veya yeni hadiseler karsisinda izhar1 gereken ictihadlara
miislimanlarin ferd ve cemiyet olarak ihtiyaclar1 hayatidir. Bu ihtiyag, beser hayati devam
ettigi miiddetce devam edecektir.'* Sonug olarak, Miislimanlar Hz. Peygamberin
vefatindan itibaren serbestce ictihad etmisler, degisen hayat sartlarina kars1 Islamin 6ziine
uygun olarak ayak uydurmuslardir. Biitiin bunlar ictihadin zaruriyetini ve gerekliligini

gostermektedir.

92 Raraman, Islam Hukukunda Ictihad, s.33.



40

BOLUM 111

ICTIHAD iLE iLGILi KONULAR

Islam hukukunda ictihadin ¢ok 6nemli bir kaynak oldugu bilinmektedir. Ictihad
sayesinde Islam hukuku tazeligini ve canliligini korumus, her zaman ve mekanda
uygulama imkani bularak yalniz miisliimanlarin degil, biitiin insanligin problemlerine
¢dziimler getirmistir. Hz. Peygamber devrinden baslayarak giiniimiize kadar Islam alimleri
ve hukukcular1 toplumun karsilastigi ve hakkinda nass bulunmayan meseleleri kendi goriis
ve ictihadlarin1 kullanarak halletmeye ¢aligsmiglardir.

Islam alimleri ictihad meselesini eserlerinde ele almislar ve kendilerinden sonra
gelenlere yol gostermislerdir. Ictihad meselesi, ictihadin béliinmesi, ictihatta isabet
meselesi, avAamin durumu, mii¢tehidin durumu, ictihadde isabet meselesi, sahabelerin
ictihad1 ve Peygamber doneminde ictihad gibi konulara eserlerinde yer vermislerdir. Ibn
Berhan’in da eserinde ictihad konusuna agirlikli olarak yer verdigini goérmekteyiz.
Konular1 agiklarken aslinda Ibn Berhan’in hayat hikayesi dikkatimizi cekiyor. Ciinkii
Hanbeli mezhebine mensup iken daha sonra hocalarindan etkilenerek Safii mezhebine
gecmisti. Safii mezhebine gegtikten sonra da aslinda taassup derecesinde bir baglanmanin
olmadigmi goérmekteyiz. Cilinki dersler konusunda alimler arasinda bir ayrim
gbzetmemistir. Onun derdi ilim oldugu i¢in ilim nerde olsa kendini orada bulmustur.

Ibn Berhan’mn ilim yolunda takip etti§i bu metodun eserlerine de yansidigini
sOyleyebiliriz. Ciinkii konular1 ele alirken farkli mezheplerden alimlerden alint1 yaptigini
ve karsilastirmalarla kendi goriisiinii sona sakladigim gérmekteyiz. Ozellikle ibn AKkil ve
Gazzali gibi alimlerden etkilendigini eserindeki goriislerinden anlayabiliyoruz.

Bizler de bu calismanmzda ictihad meselesini ele alirken ictihadin Islam
Hukukundaki yeri ve 6zelde Ibn Berhan’im ictihad anlayisini ortaya ¢ikarmaya calisacagiz.
Konular1 islerken Ibn Berhan’in hocalarindan, Hanbeli ve Safii mezhebi alimlerinden
etkilendigi goriisleri tespit etmeye calisacagiz. Karsilastirmali olarak bunlar1 verdikten
sonra da Ibn Berhan nin goriislerini 6n planda tutmaya calisacagiz.

Hayat hikdyesinden de anlasilabilecegi gibi ibn Berhan mezhep taassuplugunu kabul
etmemis ve bu durum onun fikirlerine de yansimistir. iste bu durum alisilagelmisin disinda

oldugu i¢in onun gériislerinin bizler icin énemli oldugunu gdstermektedir. Ibn Berhan’m



41

hayat tarzi, ilim yolundaki miicadelesi, ilim tahsilindeki metodu, mezhep taassubuna
diismemesi, hayatinda bunu uygulamasi ve eserlerinde konular1 ele alirken ilkelerinden
6diin vermemesi giiniimiizde ilim yolunda olanlara 6rnek olarak gosterilebilir. Iste bu
sebeplerden dolay1 Ibn Berhan’in ictihad ve taklid konusundaki gériislerinin giiniimiizde

Onemini yitirmedigini sdylenebilir.
3.1. ictihadda Hata Ve isabet

Gazzali, nazarl konularin zanni ve kat‘i olarak ikiye ayrildigini sdyler. Zanni olan
konularda hata s6z konusu olmadig1 i¢in giinah da yoktur. Kat‘i konularda ise hata edenin
giinahkar oldugunu bildirmistir. Kat‘i konular1 kendi i¢inde kelami, usili ve fikhi olarak
uce aylrmlstlr.m3

Kelami konularin iginde sirf akli olanlar1 kastettigini sOyleyen Gazzali, alemin
hudusu, sifatlarin ispati, fiillerin yaratilmasi ve miicizeler vb. konular1 zikreder. Burada
gergcegin bir oldugunu ve bunun digindakilerin giinahkar oldugunu sdylemistir. Usali
konularin i¢inde icma, kiyas ve haber-i vahidin hiiccet olmasini zikreder. Bu meselelerin
delilleri kat‘i olup, bunlarin karsisinda olanlarin hatali oldugunu savunmustur. Fikhi
konularin da namaz, zekat, hac vb. gibi ibadetleri igerdigini, bunlar1 inkar etmenin de
giinah sayilacagim bildirmistir.'** Sonu¢ olarak Gazzali’ye gore, kat‘i olan konularda
ihtilafin yasak oldugunu, zanniyatta ise isterse miictehid hata etsin giinahkar olmayacagi
sOylenebilir.

Ibn Berhan’in da konuyu islerken hocasi Gazzali gibi davrandigi sdylenebilir. Zira
bu konuyu iki mesele altinda islemistir. Birincisinde ustl konularinda ictihad, ikincisinde
ise fiird® meselerde ictihad konusunu ele alarak benzer bir gruplandirma yaptig

goriilmektedir.

3.1.1. Usiil Konularinda ictihad

Ibn Berhan, usil konularinda usulciilerin, hakikatin birligi konusunda ittifak
ettiklerini sdyler. Onun aktardigina gore, Abdullah b. Hasen el-Anberi’nin (6.285/898)

fiiru‘da oldugu gibi akliyyat konusunda da miictehidlerin isabet ettigini aciklamstir.'*’

Ibn Berhan, iki zit gériisiin dogruluk konusunda bir araya gelemeyecegini ifade

etmistir. Alemin kadim olmasi veya hadis olmas1 bir arada olamaz. Aymi sekilde Allah’m

143 Gazzali, el-Mustasfa, s.399.
1% Gazzali, el-Mustasfd, $.399.
' {bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 337.



42

varlig1 ve birliginin yaninda ¢ ilahtan (iicleme) bahsetmek asla dogru olmayacagini

146

soyler.™ Imam Gazzali de boyle bir seyi kabul etmek bir seyin hem helal hem de haram

olacagi anlamma gelecegi igin batil oldugunu sdylemistir.'*’

Cahiz (6.255/869), Yahudiler, Hristiyanlar ve Mecusiler gibi Islam dinine muhalif
olanlar kendi inanislar1 disindakilere karsi inat¢i iseler bunlarin da glinahkar oldugunu
sOyler. Eger dogruyu bulma ¢abalar1 varsa ma‘zurdurlar. Ancak Mu‘tezile, Hariciler gibi
gruplar hakki aramada ihtilaf ettiklerinde hatalarindan dolayr ma‘zur olduklarini iddia

etmistir.'*

Ibn Berhan, onlarin ictihatlariyla, gayretleriyle hakki arama yolunda olduklari igin
tekfir edilmeyecegini sdylemenin dogru olamayacagi cevabim1 vermistir. Clinki
Hz.Peygamber’den onlar1 lanetleme ve zem edilme ile ilgili bir¢ok haber gelmistir. Hatta
yeri geldigi zaman onlara savas bile actigi haberi bize kadar geldigini sdylemistir.'* ibn
Berhan’in bu sdzlerinin Anberi (6.285/898) i¢in sdyledigi ntahmin edilmektedir. Ciinkii

onun egilimi bu yondeydi.

Bu bashk altinda ibn Berhdn’m Anberi ve Cahiz’in konu ile ilgili yorumlarmi
verdikten sonra konuya agiklik getirdigi goriilmektedir. Ibn Berhan, Cahiz’in yorumunun
bir kismini kabul ettigini, islam dini igerisinde ihtilafa diisenlerin hatalarinda dolay1 ma‘zur
olduklarmi goriisiinii benimsedigini sdyleyebiliriz. Imam Gazzali de eserinde ayn1 konuyu
aym kisilerlerin goriislerine yer vermis olmasi dikkat ¢ekicidir. Burada Ibn Berhan’m

hocas1 imam Gazzali’nin yolundan gittigi sdylenebilir.

3.1.2. Fiirii* Konularda ictihad

Bu konu gercekte miictehidin ulastigi sonucun isabetli mi yoksa hatali m1 oldugunu
ele almaktadir. Isabet veya hatadan séz edebilmek icin ise, miictehidin elde ettigi sonucun
kendisiyle Olciilebilecegi bir kistasin var olmast gerekmektedir. Dogrunun Allah katinda
muayyen bulunan bir dogru (hiikiim) mu yoksa Allah’in emrini yerine getirme anlaminda
bir dogru mu oldugu, buna bagli olarak da dogrunun tek veya ¢ok olmasi glindeme

gelmektedir.

146 [bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 337.
"7 Gazzali, el-Mustasfd, s.401-02.

18 [bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 338.
'Y Tbn Berhan, el-Vusil ile’l-Usil, 11, 3340.



43

Ibn Berhan, fiiru‘ meselelerde miictehidlerin acik bir sekilde ihtilafa diistiiklerini
sOylemistir. Bu ihtilafin sonucu olarak iki zit grubun olustugunu agiklamistir. Bunlar;"*’

1-Biitiin miictehidler ictihadlarinde isabet etmislerdir.

2-Hak olan sey tek bir yoldur gerisi hatadan ibarettir.

Biitiin miictehidlerin isabet ettigini savunan gruplarin da kendi iginde asir1 gidenleri
ve orta yolda olanlari vardir. Allah katinda istenilen seyler farklidir. Ictihad olmadig
siirece kisi bunlardan istedigini alabilir. Ebu Ishak el-isferAni bu goriisii savunanlar icin
“bu gortiste olanlarin bas1 safsata sonu ise zandakadir. Zaten safsata grubu ayni durumda
bir seyi hem helal hem de haram sayabiliyor. Zandaka grubu ise nefisleri ne istiyorsa
hiikmii ona gore veriyorlar.” bu cevabi verir."!

Biitiin miictehidlerin isabet ettigini savunanlardan bazilari, biitiin goriisler dogru
olmakla birlikte miigtehidin arastiracagi bir hadiseye en ¢ok benzeyen bir matlub vardir.
Bu esbehe isabet zorunlulugu yoktur. istedigini alabilir.'>*

Diger bir goriise gore, biitiin miictehidlerin isabet ettigi goriisii hakimdir. Ciinkii
miictehidin amel disinda bir sorumlulugu yoktur. Eger amelinde hata etmediyse dogrularin
¢oklugu mevcuttur. Ibn Berhan, burada Imam Safii’nin goriisiinii alarak musavvibe
grubunda oldugu sdylenebilir. Hakim ictihad ettiginde eger isabet ederse iki ecir, eger hata
ettiyse tek ecir vardir sdziinii hatirlatmistir,'

Kadi Abdiilcebbar (6.415/1025), biitiin miictehidlerin isabet ettigini ancak hatadan
sevab gelmenin dogru olamayacagini iddia etmistir. Bir konuda hata eden ma‘zurdur, ecir
verilmez"** diye goriiste bulunmustur.

Hadisenin hiikmiine dair, Allah tarafindan konmus bir delil vardir. (Ve dogru tektir.)
Dogrularin hepsi esit seviyededir. Hak olan sey tek yoldur gerisi hatadan ibarettir diyenler,
eger isabet etmemisse kisi glinahkardir denilirdi. Bunlar goriiglerinde asir1 giden gruptur.
Bu Ibn Uleyye (6.183/809), Ebi Bekr Esim (6.200/816), Zahiriye Mezhebi ve Bisr el-
Merisi’nin (t.y) mezhebidir. Burada sorumluluk olaymn biiyiikliigiine baghdir. Bu grupta
itidal bir yol izleyen baska goriis sahipleri, hakikatin bir oldugunu ve kim isabet ettiyse
Allah katindakine isabet ettiklerini savunmuslardir. Eger hata ettiyse onun gilinahkar degil

de ma‘zur olacagmi sdylemislerdir.'”

% ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 341.
! ibn Berhan, el-Viisiil ile’I-Usil, 11, 341.
52 fbon Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 342.
153 Ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usal, 11, 345.
4 fon Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 345.
> fbn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 343.



44

Bisr el-Merisi, ictihadde hata edenin ma‘zur goriilmeyecegini soyler. Ciinkii esbehte
isabet imkansiz bir sey degildir. Birisi i¢cin miimkiin olan sey baskasi i¢cin de miimkiindiir.
Eger hata ettiyse bu onun eksikliginden kaynaklaniyordur. Kisinin hatasindan dolay1 6liim
gergeklesirse de kisi burada giinahkar olur.'®

Ibn Berhan burada Ebi Hanife’nin “bir olayda istenilen seyler benzer ise
miikelleflerin onu idrak etmesine gerek yoktur, ama ictihadi olarak onu taleb etmeleri

gerekir.” soziinii hatirlatmaktadir."”’

Yukaridaki goriis sahipleri dogrularin hepsinin esit
seviyede oldugunu sdylerken, esbeh olarak adlandiracagimiz Hanefi mezhebi ise
dogrulardan biri Allah katinda dogruya daha yakin ve daha istiindiir. Bu dogru, mesele
hakkinda Allah Tedla hiikiim verseydi bdyle hiikiim verirdi denebilecek bir hiikiimdiir.
Fakat ona isabet yiikiimliiliigii yoktur ve biitiin miictehidler isabetlidir. Bu goriis “esbeh”
goriisii olarak bilinmektedir."®

Imam Safii’den naklederek “miicmel s6z gruplar1 kendisine ¢eker ve sonunda herkes
onu kendi mezhebi yapar. Onlara hata eden mi yoksa isabet eden misiniz? Sonrasinda
zanni meselelerde hatali olduklarim sdyleseniz de ameli konularda hayir diyecekler”'>
sOziinii hatirlatmistir. Burada Hanefileririn istihsan ile ilgili goriislerine bir atif oldugunu
sOyleyebiliriz.

Sevabin hata ile birlikte olmasmimn miimkiin olmasi ile ilgili Ibn Berhan, burada
sevabin hataya verilmedigini sdyler. Hataya diisen kisinin ¢abasindan dolay1 sevab aldiginm
sOylemistir. Burada ilim yolunda oldugu i¢in, yoruldugu i¢in, ser‘e dogru hareket ettigi i¢in
isabet edenin yaris1 kadar ecir alir. Her ne kadar tam olarak yerine getirmeseler de burada
cihad ve hac i¢in yola c¢ikip da yolda vefat edenlerin aldigi sevap gibi oldugunu
diistiinmiistiir.'*

Ibn Berhan, fiiru‘ meselelerde ictihad etmenin iki sonuca gotiirdiigiinii, birisi biitiin
miictehidlerin isabet ettigi goriisii, digeri ise hakikatin bir oldugu bunun disandakilerin
hatali oldugudur. ibn Berhan’mn meseleyle ilgili goriislerine baktiktan sonra, her
miigtehidin  gorlislerinde  isabet  ettigini  savundugunu  sOyleyebiliriz.  Burada
delillendirmesini Imam Safii’nin séziiyle yapmistir. Hatayla sevabin birlikte olamayacagini

iddia edenlere karsi, eger miictehid isabet etmisse iki ecir hata ettiyse de cabasina,

yorulmasina ve ilmin pesinden gitmesinden dolayi bir ecir verilecegini savunmustur.

® {bn Berhan, el-Viisiil ile’I-Usiil, 11, 348. ; Ayrica Bkz. Gazzali, el-Mustasfa, s.405,
Y7 fon Berhan, el-Viisil ile’I-Usiil, 11, 343.

1% Esen, Hanefi Usul Eserlerinde Ictihad Teorisi, s.201.

9 {bn Berhan, el-Viisiil ile’I-Usil, 11, 343-44.

' {bn Berhan, el-Viisiil ile’I-Usil, 11, 347.



45

Konuyu ele alma konusunda ve goriisleri ile Imam Gazzali’ye yakin olan ibn Berhan,
yer yer farkli alimlerin (Ebu Hanife, Bisr, Kadi) goriislerine de atif yapmasi ve diyalektik

olmas1 konuya derinlik kazandirmistir.

3.2. Hz. Peygamber’in Ictihadi

Resul-i Ekrem'in ser'i konularda ictihad edip etmedigi hususu usulciileri fazlasiyla
mesgul etmis bir konudur. Resulullah'in yargilama, devlet yonetimi, ordunun sevk ve
idaresi gibi dogrudan peygamberligin alanina girmeyen konularda, ayrica meyve
agaclarinin agilanmasi gibi diinya iglerinde ilahi bir bildirim almaksizin kendi inisiyatifiyle,
bilgi ve tecriibesiyle karar vermesinin caiz oldugu Islam 4limlerince genel kabul
gormiistiir. Asil tartisma ser't hiikkmiin tanim ve kapsamina da bagli olarak onun ser'i
hiikiimler konusunda ictihad edip etmedigi noktasindadir. Bazilari, onun ser'i hiikiimlere
iligkin ac¢iklamalarinin tipki Kur'an gibi vahiy mahsulii oldugunu, bazilar1 da re'y ve
ictihaddan kaynaklanmasinin miimkiin bulundugunu ileri stirmiistiir. Bu tartisma sonrakiler
acisindan Kur'an'in yorumlanmasinda re'yin kullanilmasina kap1 aralamasi bakimindan son
derece nemlidir.'®'

Hakkinda vahiy inmemis meselelerde Hz. Peygamber ictihad eder mi etmez mi,
konusu Islam alimleri arasinda tartisma konusu olmustur;

1- Ustlcularin cumhuruna gére Peygamber'in ictihadi aklen caizdir. Imam Malik
(6.179/795), Imam Safi'i (6.204/819), Gazzali, Safi'ilerden Fahreddin er-Razi
(6.606/1210), Amidi (6.631/1233), Hanefilerin ekserisi, Hanbelilerin tamami bu goriisii
benimseyenler arasindadirlar.'®

Ibn Berhan Hz.Peygamber’in ictihad edip etmeyecegi meselesinde iki sonucun
karsimiza ¢iktigini sdyler. Hz. Peygamber i¢in ictihadi caiz gorenler ve gormeyenler olarak
bir ayrim yapnustir.'®

Ibn Berhan, “Hz. Peygamberin ictihadinin caiz oldugunu séyleyenler ictihadin hakk
aramak oldugunu séylerler. Nasil diger kullara ictihad izin veriliyorsa Hz. Muhammed 'in
de dini konularda ictihad etmesinde bir engel yoktur. Ve eger bunu ibadet olarak kabul
edeceksek bunu Hz. Peygamber icin de kabul etmeliyiz. Ibadetler Allah’a yaklastirtyorsa,

kisilerin degismesi buna engel degildir.” diye aktarmistir’®*

1! Apaydun, “Ictihad”, s.432. A

162 Amidi, Muhammed b. Ali; el-fhkdm fi Usuli'I-Ahkdm, thk. Abdurrezzak Afifi, Daru’s-Semi, Riyad 2003,
v, 211.

' ibn Berhan, el-Viisiil ile’l-Usil, 11, 380.

'** {bn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 381.



46

2- Ebu'l-Hasan el-Es'ari’ye (6.374/984) tabi olan Es'ariler ile mutezilenin ¢ogunlugu

Hz. Peygamberin ictihadin1 ne aklen, ne de ser'an caiz gérmezler.'®

Hz. Peygamber'in
ictihad etmesine siddetle karsi ¢ikanlardan biri, zahiri mezhebinin savunucusu Ibn
Hazm’dir. Ibn Hazm: "Peygamberin ictihadi ne aklen, ne de ser'en caiz degildir.
Peygamberlerin, hakkinda vahiy inmeyen seri bir hiikmii ortaya koymada ictihad etmeleri
caiz olur; diyenler kesinlikle kafir olur. Allah Teala'min Hz. Peygambere: 'De ki ... Ben
bana vahyolunundan baskasina uymam’ ' seklindeki emri, Hz. Peygamberin ictihad
caizdir diyenlerin goriigiinii iptal etmeye yeterlidir” der."’

Ibn Berhan, “Hz. Peygamberin ictihad etmedigini savunanlarin ‘O arzusuna gore
konusmaz; onun bildirdikleri vahyedilenden baskas: degildir”® ayetini delil olarak kabul
ettiklerini agiklar. Bunlar, Hz. Peygamberin ictihadi caizse ona muhalefet etmek de
gortiglerini elestirmek de caizdir diyorlar. Halbu ki ona muhalefet onun degerini diisiiriir,
konumunu diistirtir ve din konusundaki mevkisini asagi ¢eker. »10%

Ibn Berhan, ictihadin miimkiin olmadigim savunanlarin getirdigi “O arzusuna gore

konusmaz; onun bildirdikleri vahyedilenden baskasi degildir”'"™

ayetine karsilik bunun
Kur’an-1 Kerim’de gectigini ve Allah’tan geldigini sdyler. Ictihadi heva ve hevesle
verilmis bir karar olmadigini aksine ictihadin delille sabit bir hiikiim oldugunu sdyler.'”
Burada ibn Berhan ictihad meselesiyle ilgili akil yoluyla bir ayristirma yapmaktadir.

Ictihadin Hz. Peygamber i¢cin miimkiin olmayacagim sdyleyenlerin “eger ictihad
onun igin caiz ise muhalefet etmek de caizdir” sozlerine karsilik ibn Berhan, Allah
tarafindan bildirildigi icin muhalefetin caiz olamayacagini sdyler. Icma’da da durumun
ayn1 oldugunu sdyleyen Ibn Berhan, eger bir konu iizerinde bir topluluk icma ettiyse ona
muhalefet etmenin caiz olmadigini bildirmistir. Ama bu durum icmanin ger¢eklesmesinden
once ise muhalefet etmekte bir sakinca olmayacagini agiklamustir.'”?

Hz. Peygamber hakkinda ictihadin caiz oldugunun en biiyiik delili, fiilen ictihadda
bulunmus olmasidir. Rastilullah’in ictihadini konu edinen eserlerdeki 6rnekler bunun agik

bir sekilde gostermektedir. Konu hakkindaki iddia ve delillerden sonra ortaya ¢ikmistir ki,

alimlerin ¢ogunlugu tarafindan savunulan Allah Rasilii’niin ictihad yetkisinin bulundugu

15 Amidi, el-Ihkdm, IV, 212.

196 Yunus 10/15; el-Ahkaf 46/9.

" on Hazm, el-fhkam fi Usuli'l-Ahkdm, V, 133.
168 En-Necm 53/3-4.

1% fbn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 381.

170 En-Necm 53/3-4.

! fon Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 381.

72 [bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 382.



47

gorlisii, onun beseriyeti ile uygunluk arz eden tutarli bir yaklasim oldugu kadar,
reddedilmesi miimkiin olmayan saglam ve gii¢lii delillere dayal bir hakikattir.'”

Ibn Berhan bu konuyu ele alirken aslinda hocas1 imam Gazzali’nin yolundan gittigi
goriilmektedir. Ciinkli bunun aklen miimkiin oldugunu ve ictihad etmesinin kisiligine ve
peygamberligine halel getirmeyecegini, O’nun vahiy korumasi altinda oldugu i¢in, hata
etse dahi diizeltme imkanin olabildigini174 aciklamistir. Eserinde ne kadar Hz.
Peygamberin fiili olarak ictihad ettigine dair ornekleri gérmesek de agiklamalarindan
haraketle goriisiiniin bu ydnde oldugunu sdyleyebiliriz. Ibn Berhan bu konu hakkinda
goriislerini agiklarken hocasi Ibn Akil’den herhangi bir nakilde bulunmamistir.

Hz. Peygamberin ictihad edip etmedigi meselesine baktigimiz zaman Ibn Berhan’in
kabul etmeyenlerin karsisinda oldugu sdylenebilir. Eserinde konuyu ele alis bigimi bizleri
bu sonuca gétiiriiyor. Hanefilerin ¢ogu, Safiilerin bir kismi, hocast Imam Gazzali gibi
alimler Hz. Peygamberin ictihadinin ger¢eklesmesini uygun goriirler. Obiir tarafta eserinde
bu konuyu ele alirken sorularla kabul etmeyenlerin argiimanlarini one siirlip cevap
verdigini gordiik. Aslinda bu cevaplarin Mutezili alimlere ve Zahirilere oldugu aciktir.

Ciinkii bunlar Hz. Peygamberin ictihadinin aklen caiz olmadigini iddia etmislerdi.

3.3. Hz. Peygamber Doneminde Ashabin ictihadi

Hz. Peygamberin huzurunda veya ondan uzakta olan sahabenin ictihad edip etmedigi

meselesi de, ictihadin mesruiyeti tartismalarinda giindeme gelmektedir.

Hz. Peygamber'in sagliginda sahabenin ictihad edip etmedigi de usulciiler arasinda
tartismalidir. Bir kesim, Resul-i Ekrem'in sagliginda kendisine danigsma imkéani1 bulundugu
icin ictihad yapilmasinin caiz olmadigi goriisiindedirler. Cogunluk, onun sagliginda
sahabenin ictihadin1 aklen miimkiin goérmekle birlikte bu ictihadin fiilen gergeklesip
gerceklesmedigi hususunda farkli goriisler ileri stiriilmiistiir. Bakillani (6.403/1013), bunu
ashabin Hz. Peygamber'in meclisinden uzakta bulunmasiyla kayitlamaktan yana iken,
Gazzali, her iki durumda da caiz ve vaki oldugu goriisiindedir. Hanefiler'in de iclerinde
bulundugu usulciilerin ¢cogunlugu ise Resul-i Ekrem'in yaninda sahabenin ictihad etmesini

miimkiin gérmekle birlikte bunu onun agikga izin vermesi sartina baglamlslardlr.175

173

Simsek, Murat; “Hukuki Tasarruflarin Kaynag1 Olarak Hz.Peygamber’in Ictihad1” , Islam Hukuku
Arastirmalart Dergisi, Ankara 2009, XIV, 154.

'™ Tbn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 382.

175 Apaydm, “ictihad”, s.432.



48

Ibn Hazm (8.456/1064), bu konu hakkinda “savas, kaza, égretmenlik gibi is ve
vazifeler sebebiyle Hz. Peygamberden uzakta bulunan ashab, kitap ve siinnetin agik¢ca
temas etmedigi hadiseler karsisinda kaldik¢a ictihada miiracaat ediyor, firsat bulduklar
zaman reylerini Rasulullah’a arz ederek tashih ve tasdikini temin ediyorlardi.”'’® diyerek

Hz. Peygamber zamaninda ictihad etmeyi ondan uzak olmakla sinirlandirmistir.

Ciiveyni (6.478/1085) eserinde Peygamber zamaninda yasayanlarin ictihad
edebilmeleri O’na uzak olmalarina baglamistir. Zira O’na sorma imkan1 olanlarin ictihad
etmelerine gerek yoktur. Ama uzak bir yerde olanlar ve sorma imkan1 olmayanlarin ictihad

etmelerini caiz gormiistiir. Buna da Mu‘az 6rnegini vermistir.'”’

Gazzali, bu konu hakkinda “Hz. Peygamber zamaninda ictihadin vuku bulup
bulmadigi meselesine gelince, yaninda da giyabinda da ictihadin gerceklesmesinin caiz

oldugudur .” demistir.’”

Ibn Berhan bu konu hakkinda genel olarak ii¢c sekilde gruplandirma yapiyor; Hz.
Peygamber zamaninda ictihadin varligina cevaz verenler, bunun miimkiin olmadigin
savunanlar ve zaruri durumlarda ictihada cevaz verenler. Konuyu ele alirken de karsi

taraflarin delillerini dile getirip en son savundugu diisiinceyi agiklamustir.

Birinci grup, Hz. Peygamber zamaninda ictihadin ger¢eklesmesine imkan
vermeyenler, dogruyu bulmaya imkanlarinin olduguna ve nassin vukubulma ihtimalinin
yuksek oldugunu dile getirirler. Ciinkii Hz. Peygamber daha hayatta oldugunu ve O’na
sorabilme imkanlar1 da mevcut oldugunu sdylemislerdir. Hal bdyle iken onlarin ictihad
etmelerinin dogru olamayacagmi sdylemislerdir. Zanna goére hiikim vermenin caiz
olmadigim aktarmislardir.'” Aslhinda burada farkli bir anlayisin ortaya ¢ikmasi ictihada
olan bakis acisindan olabilir. Zira eger siz ictihadi zanna gore verilmis bir karar olarak
goriirseniz, ictihadin makul bir sey olmadigi sonucuna varirsiniz. Ama ictihadi delile
dayanan hakka ulasabilme ¢abasi olarak goriirseniz de ictihadin her an gerceklesebilecegi

fikrine varirsiniz.

Ikinci grup, Hz. Peygamber zamaninda ictihadin gerceklesmesine imkan verenler de

ictthad1 hiikmii elde etme yollarindan biri olarak goriirler. Peygamberden sonra ictihad

7 on Hazm, el-Ihkdm fi Usili’l-Ahkdm, V, 133.

"7 Ciiveyni, imamii’l-Haremeyn Ebii’l-Meali Ritkniiddin Abdiilmelik b. Abdillah b. Yasuf, el-Burhdn fi
Usili’I-Fikh, thk. Abdulazim ed-Diyeb, Katar 1978, 5.1355-56.

'8 Gazzali, el-Mustasfd, 11, .390-91.

'7 ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 377.



49

nasil caiz ise onun zamaninda da caiz olmasinda mani bir sey gérmezler. Burada haber-i
vahidi delil olarak gosterirler. Cilinkii sahabelerden bazilar1 Hz. Peygambere sorma

imkénlar1 oldugu halde ictihad yolunu segtikleri belirtilmistir.'®

Buna o6rnek olarak Muaz 6rnegini vermislerdir; “Ne ile hiikmedeceksin? Allah’in
kitabi ile. Bundan bir sey bulmazsan? Resulullah’in Siinneti ile. Bunda bir sey bulmazsan?

18! Bagka bir 6rnek olarak Hz.Peygamberin, Amr ibn’iil As ve

Re’y’im ile ictihad ederim.
Ukbe b.Amr el-Ciihni’ye “Ictihad edin eger isabet ederseniz iki ecir vardir. Eger hata
ederseniz bir ecir vardir.” olarak gosterirler. Bu iki 6rnek gosteriyor ki Hz. Peygamber

zamaninda ictihadin fiili olarak vuku bulmustur.'®

Uciincii grup ise, Hz.Peygamberin huzurunda ictihad etmeyi caiz gdrmezler. Eger
baska bir sehirde ise veya ona sormak miimkiin degilse ictihad etmeyi caiz goriirler.

Bakillani ve Ciiveyni bu grub icerisinde yer alir.'®

Ibn Berhan, Hz. Peygamber zamaninda ictihad edebilmek icin O’ndan uzak olmay1
bir mazeret olarak goriir. Ciinkii O’nun yaninda olanlarin sorma haklar1 vardir.'® ibn
Berhan Hz. Peygamberin huzurunda olanlarin ictihad edip etmeyeceklerini net bir sekilde

dile getirmemistir. Sadece O’na sorma imkanindan bahsetmistir.

Ibn Berhan’in konuyu ele alis bigimine baktigimizda Hz. Peygamber zamaninda
sahabenin ictihad edip etmeyecegi meselesiyle ile ilgili ii¢ grubun goriigiinii verdikten
sonra kendi goriisiinii serd eder. Birinci grupta olanlar, Hz.Peygambere sormanin miimkiin
olmasinda dolay1 ictihadin miimkiin olmadigim savunmuslardi. Ikinci grupta olanlar,
ictthadin miimkiin oldugunu ve {giincii gruptakiler ise O’ndan uzak bir yerde olmak
sartiyla ictihad etmenin miimkiin oldugunu savunurlar. Kanaatimizce ibn Berhan iiciincii
grup icerisinde yer almaktadir. Bizi bu fikre gotiiren sey, uzak bir beldede olmay1 ictihad
etmek icin Oziir sebebi olarak kabul etmesi ve agik bir sekilde Hz. Peygamberin yaninda

olanlar1 ictihad edemeyeceklerini sdylememesidir.

Ibn Berhan’nin en ¢ok etkilendigi hocasi imam Gazzali ile tam olarak ayni fikirde

olmadig1 anlasilmaktadir. Gazzali her iki durumda ictihad etmenin imkanindan

180 ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 377.
"8 {bn Sa’d, et-Tabakdtii'I-Kiibra, 111, 584. ; Ibn Hanbel, el-Miisned, V, 230.
182 fbn Berhan, el-Viisil ile I-Usal, 11, 379.
183 [bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usal, 11, 379.
184 Ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 379.



50

bahsederken,'™ ibn Berhén ise ictihad edebilmek icin sadece uzak olmayi oziir sebebi

olarak gérmiistiir.

3.4. Sahabe Kavli ve Sahabeyi Taklid

Sahabe Kavli’nin hiiccet olup olmamas: ile ilgili temelde ii¢ yaklasim vardir.1.
Sahabi sozii hiiccettir. 2. Sahabi sozii hiiccet degildir. 3. Sahabi sozii re'y ve ictihad yoluyla

bilinemeyecek (taabbiidi) konularda hiiccettir.'*®

1. Sahabi s6ziiniin hiiccet oldugunu kabul edenler, kiyasa uygun ve aykir1 bulunmasi
arasinda fark gozetmeyerek her durumda sahabi so6ziiniin hiiccet olacagini One
siirmiislerdir. Imam Malik, kadim gériisiinde Safii, bir rivayete gére Ahmed b. Hanbel,
Ishak b. Rahuvi gibi miictehid imamlarla Ebu Said el-Berdai (6.317/930), Cessas, Serahsi
(6.571/1176) ve Pezdevi (0.482/1089)'nin dahil oldugu Hanefi usulciilerinin biiylik
cogunlugu ve Mu'tezile'den Ebu Ali el-Ciibbai bu goriistedir. Bu gruptaki alimler daha ¢ok
sahabenin faziletini dile getiren ayet ve hadisleri delil gostermekle birlikte akli

gerekcelendirmeye de bagvurmustur.'®’

Ibn Berhan, mutlak olarak sahabe kavlini hiiccet olarak kabul edenleri zikretmistir.
Ebu Said el-Berdai’nin basini ¢ektigi Imam Ebu Hanife’nin mezhebini bu grubun icinde

saymustir.'*

Burada ibn Berhan, Imam Ebu Hanife’nin “sahabedenin ittifak ettigi konular1 aliriz
amma is tabiilere gelince onlar da adam biz de adamiz” soziinii aktararak'®’ Hanefilerin
sahabe kavlini kabul ettiklerini ama tabiiler konusunda ise durumun ayni olmadigini

bizlere hatirlatmaktadir.

Ibn Berhan, sahabeyi taklidi mutlak olarak caiz olarak gérenlere gelince, onlari bu
diisiinceye gotiiren seyin sahabenin konumunun ammiden yiiksek olmasi, onlarin ictihad
yollarim1 herkesten daha iyi bilmeleri ve Hz. Peygamber’i goriip birinci agizdan bilgi
vermelerine baglamaktadirlar. Bunun disinda Hz.Peygamberin “ashabim yildizlar gibidir

hangisine uyarsaniz hidayet yolunu bulursunuz, benim siinnetime ve benden sonra gelen

185 Gazzali, el-Mustasfa, 11, 391.

18 Apaydin, Yunus; “Sahabi Kavli”, XXXV, 502.
"7 Apaydin, “Sahabi Kavii”, 502.

'8 fbn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 371.

'8 {bn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 371.



51

rasit halifelerin siinnetine uyun ve en hayiwrli nesil benim de aralarinda bulundugum

59190

nesildir. sdzlerini hatirlatmuglardir.”!

Ibn Berhanm bu goriiste olanlara itiraz etttigini gérmekteyiz. Sahabenin diinyanin
dort bir tarafina dagildiklarini, birgok konuda ihtilaf ettiklerini sOylemistir. Sahabilerden
sonra gelenlerin ictihad etme yeterlilikleri yoksa taklid etmelerinde bir sakinca olmadigini
sOyler. Ancak ictihad edebilme yeterlilige sahip olup ictihadi bir kenara birakip taklide
sartlmalariin da dogru olamayacagini aktarir. Bu durumda taklid etmenin caiz olmadigi
bildirilmektedir. Sahabeden sonra gelenlerin ictihad edebilme giicleri varsa zaten burada

oziir diiger. Bunlarin da sahabe gibi ictihad etmeleri gerektigini vurgular.'®

Ibn Berhin, sahabeyi taklid etmeyi mutlak olarak caiz gdrenlerin getirdikleri
hadisleri inkar edemeyecegini sdyler. Zaten kendisinin de sahabenin diger insanlardan
fazilet konusunda iistiin olduklarmi kabul ettigini aciklar.'” Aslinda burada ibn Berhan
sahabenin fazilet baglaminda {istlin oldugunu ama ictihad konusunda durumun ayni

olmadigini ima etmektedir.

2. Yeni goriisiinde Safii, bir rivayete gére Ahmed b. Hanbel, Hanbeli usulciilerinden
ibn Akil'™ ile Mu'tezile ve Egariler'in gogunlugu sahabi soziiniin hiiccet olmadigi
kanaatindedir. Ebii'I-Hiiseyin el-Basri, (6.436/1044) Gazzali'”, ibnii'I-Hacib (6.646/1249)
ve Amidi'nin tercihi de bu yondedir. Imam Safii’nin sonraki doneminde sahabe kavlinin

hiiccet olmadigi rivayet edilir."”

3. Kerhi (6.340/952), ge¢ donem Safii wusulciilerinden Taceddin es-Siibki
(60.771/1370) ve daha bir¢ok usulcli sahabi soziiniin sadece re'y ve ictihad yoluyla
bilinmeyecek konularda hiiccet oldugu kanaatindedirler.'”’ Ciiveyni, sahabilerin de hata
yapabileceklerini, onlara uymanin vacib olmasiyla ilgili bir delilin olmadigini, zanna dayali
ictihatlara uymanin zorunlu olmadigin1 ancak kesin olarak dile getirdikleri goriislerine

. = o 198
uymanin vacip oldugunu sdyler.

10 Beyhaki, el-Medhal, s.164.

' {bn Berhan, el-Viisiil ile’I-Usiil, 11, 373.

%2 {bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 374.

' 1bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 375.

% fon Akil, Ebu’l Vefa; Kitabii’l Cedel, Merkezi’l-islami, Cidde, s.39.
195 Gazzali, el-Mustasfd, 1, 400.

1% Apaydin, “Sahabi Kavli”, s.502.

"7 Apaydin, “Sahabi KavIi”, s.503.

98 Ciiveyni, el-Burhdn fi Usiili 'I-Fikh, 11, 1361.



52

Ibn Berhan, kiyasa muhalif olan sahabe kavlinin kabul edilecegi ve kiyasa muvafik

olan sahabe kavlinin kabul edilmeyecegini savununalar: zikretmistir.

Sahabeyi taklit etmenin halk icin gecerli oldugunu savunan Ibn Berhan, bir alimin
sahabelerin ihtilaf ettigi bir konuda ictihad yollarini terk etmesinin miimkiin olmadigin
sOyler. Yine ayni sekilde sahabenin bir konuda iki zit goriise sahip iken alimlerin ictihadi

birakip taklide sarilmalarmin dogru olmadigim agiklamustir.'”

Ibn Berhan, sahabe akilla bilinemeyecek bir konuda kiyasa muhalif bir ictihadda
bulunmussa bunun evkifi*®® oldugunu ve bunun kabul edilecegini dile getirir.*' Hiikiimleri
direkt olarak sahabeye baglamanin dogru olmayacagini aktarir. Eger boyle bir ictihad varsa
da bunun Hz. Peygamberden menkul ve tevkifi bir yanmm oldugunu soyler.*”* Ancak
kiyasa muvafik olan konularda bakilmasi gereken husus sahabe degil, hiikkmiin iistiine bina
edildigi delildir. Ciinkii sahabenin hata edebilecegini boylece aldigi kararin da hatal

s 203
olabilecegini savunur.

Hz. Aise’nin bir aligveris hakkindaki sézlerine aykir1 bir ictihadde bulundugunu ve
buradaki satis1 bozduguna dair ictihadinin bazi kesimlerce elestirildigini sdyler. Ama
burada ibn Berhan, bahsedilen meselenin kiyasa aykir1 bir konu olmadigini ve bunun igin

sahabenin sdziiniin alinabilecegini agiklamigtir.”**

Ibn Berhan’nin sahabe kavlinin hiicciyeti ve sahabeyi taklid meselelerini nasil ele
aldigim1 géormiis olduk. Sahabe kavlinin hiicciyeti ile ilgili goriislerinin Safii fakihi Subki
ve Hanefi usilcu Kerhi?® ile aymi dogrultuda olduklarini gérmekteyiz. Zira bunlar sahabe
kavlinin hiicciyetini kiyasin cari olamayacagi konularda ve tevkifi olan konularda kabul
ederler. Zira kiyasa muvafik olan konularda ise delile, senede bakilmasi gerektigini

savunmuslardir.

19 ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 375.

20 Tevkifi: Akilla belirleme imkani olmayan, bizzat seriat tarafindan ne ve nasil olacagi belirlenen
durumlardir. Mesela namazlarin rekatleri, vakitleri, sartlari, riikiinleri, Kur’an ayetlerinin surelere
yerlestirilisi vb. tevkifidir. Ayrica bkz. Erdogan, Mehmet; Fikih ve Hukuk Terimleri SozIliigii, Ensar Yay.
Istanbul 2010, s.577.

! ibn Berhdn, el-Viisiil ile’-Usil, 11, 375. ; Ayrica bkz. Sevkani Irsadii’l Fuhil adli eserinde ictihad
boliimiinde Ibn Berhan’m bu goriisiinii almistir.

292 bn Berhan, el-Viisiil ile I-Usil, 11, 375.

2 Tbn Berhan, el-Viisiil ile I-Usiil, 11, 376.

% Tbn Berhan, el-Viisiil ile I-Usiil, 11, 376.

25 Apaydin, “Sahabi Kavli”, s.502.



53

Sahabeyi taklid konusunda da goriislerini belirten Ibn Berhan, taklidin miictehidler
icin degil halk icin gecerli olabilecegini savunmustur. Her ne kadar sahabe kisilik olarak
fazilet baglaminda istiin olsa da miictehidlerin ictihad yollarin1 terk edip taklide

sartlmalarinin dogru olamayacagini belirtmistir.

Ibn Berhan, bu konuda mensubu oldugu Safii mezhebenin disinda bir goriise
sahiptir. Ayn1 sekilde en ¢ok etkilendigi Hanbeli alim ibn Akil ve Safii alim Gazzali gibi
hocalarina muhalif olmustur. Hocalar1 Sahabe kavlinin hiiccet olamayacagini savunmus

206

olsalar dahi*” ibn Berhan kendine 6zgii bir usul ile farkli bir goriis ortaya koymustur. Ilmi

kisiliginin goriiglerine yansidigin1 ve 6zgiin oldugunu goérebilmekteyiz.

3.5. Taklid ile Ilgili Konular
3.5.1.Miictehidin Miictehidi Taklidi

Irakl: fakihlerin cogunlugu, gerek fetva verdigi gerekse kendisiyle ilgili konularda bir
alimin bagka bir alimi taklid edebilecegi, baz1 alimler de fetva verdigi konularda degil
kendine has konularda baska bir miictehidi taklid etmesinin caiz oldugu goriisiindedir.
Hanefiler'den Muhammed b. Hasan es-Seybani (6.189/805), bir miictehidin sadece
kendisinden daha alim gordiigii birini taklid edebilecegini, fakat kendine denk veya
kendinden daha asag: birini taklid edemeyecegini sdyler. Kelamer miitekellim alimlerin
cogunlugu ise aksi goriistedir. Mesela Bakillani, bir miictehidin sahabeyi ve sahabeden

sonra gelenleri taklid edemeyecegi seklindeki goriisii tercih etmistir.*®’

Gazzali, ictihatta bulunmus bir alimin bir konuda bagkalarini taklit edemeyeceginin
ittifakla kabul edildigini soyler. Ancak bir konuda daha arastirma yapmamigsa, ammi gibi
olur ve taklid onun i¢in de gegerli olur. Ona gore vacip olan diisiinmek ve akil yiiriitmektir.
Bu akil yiirlitmenin sonunda kisi kendisinden daha alim olan kisinin goriisline uygun bir
zan elde etmigse mesele ortadan kalkmis olur. Eger daha alim olan kisinin goriisiine aykir
bir zan elde etmisse bu takdirde digerinin daha alim olmasinin bir 6nemi yoktur ve esasen

bu durumda daha alim olan kisinin goriisii bu alim nezdinde zayiflamis olmaktadir.”*®

Mezheplerin ve Aalimlerin konu hakkindaki goriislerini aktardiktan sonra Ibn

Berhan’in konuyu nasil ele aldigin1 ve hangi goriisii savundugunu sdyleyebiliriz. Zira bu

2% ibn Akil, Kitabii’l Cedel, s.39; Gazzali, el-Mustasfd, 11, 400.
297 Apaydin, “ictihad” 5.442.
2% Gazzali, el-Mustasfa, 11, s.467. ; Apaydm, “Ictihad” s.442.



54

konu hakkindaki goriislerini aktarirken delillendirme yolunu secerek soru-cevap seklinde

bir metod izlemistir.

Ibn Berhan, miictehidin miictehidi taklid edip etmeyecegi meselesiyle ilgili goriisleri
lic grupta toplar. Bunlar; taklidi caiz gorenler, caiz gérmeyenler ve vakit dar oldugunda

taklidi caiz gérenler.zo9

Ibn Berhan, miictehidin miictehidi taklid etmeyi caiz gorenlerin delilleri olarak,
ictthad zanna dayali oldugu icin kendisi de baskasi da ictihadde bulunsa taklid
edebileceklerini aktarir. Zan ile ilgili konularda alimin se¢im hakki oldugunu sdylerler.
Bunu yapacagi zaman da kendisinin elinden geleni yapmis olmasi gerektigini

210
savunurlar.

Ibn Berhan, miictehidin miictehidi taklid etmesinin caiz olmadigin1 savunanlarin
delillerini aktarmistir. “Allah insanlari giicii 6lgiisiinde sorumlu tutmustur. Onun igin
ictihadi elde etmek icin elinden geleni yapmasi gerekmektedir. Miictehidin ictihadinda kasr
etmemesi gerekir. Miimkiin olan kiginin goriisiiniin pesinden gitmesidir. Baskasinin
ictihadi kendisininkinden daha siiphe icerir. Kendisi var olan giiciiyle ¢aba harcamus,
zamanmnin ¢ogunu buna adamis ve ictihadde bulunmustur. Kendisinin sozii ve ictihadi

2211
eviadir.

Ibn Berhan’a gore bu konu ihtilafli olup tartismaya agiktir. Miictehidin, miictehidi
taklid edebilmesini zamanin darligr ve konu hakkinda gerekli ilme sahip olmamasina
baglamustir.'> Zamanin darligi ve gerekli ilme sahip olmay1 sart kosan ibn Berhan’in bu

goriisiiyle Imam Gazzali’ye yakin oldugu goriilir.

fbn Berhan, miictehidin taklidi ile Amminin taklidini ayirt etmistir. Amminin
durumunu g6z onilinde bulundurarak taklid konusunda onlar1 serbest birakmis ve delili
bilmelerine gerek olmadigini agiklamistir. Miictehidlerin taklidine gelince, sadece dar bir
vakit gibi bir durumda taklid edebileceklerini sinirlandirarak, miictehidlerin ictihad

etmeleri gerektigi fikrine kail olmustur.

2% ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 362.
219 ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usal, 11, 363.
! ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 363.
?12 ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 363.



55

3.5.2. Avamin Miictehidi Taklid Etmesi

Gilintimiizdeki miislimanlara baktigimizda neredeyse tamaminin mukallid oldugunu,
ibadetlerini ifa ederken muctehidlerin goriislerine miiracaat ettiklerini goriiyoruz. Zira
sartlar ve imkanlar bu duruma gotiirmektedir. Herkesin delile dayanarak bir hiikme
varmast neredeyse imkansizdir. Durum bdyle olunca Miislimanlarin ¢ogu ictihad
melekesine sahip olmadigi i¢in miictehitlere tabi olarak hiikiimleri hayatlarinda tatbik

etmeye calisirlar.

ictihad derecesine ulasan bir kimsenin, bir mesele ile karsilastiginda, o konuda
ictihad etmesi ve ictihadinin sonunda ulastigi hilkkme uymasi vaciptir. O hususta kendi
ulastig1 hiikmii birakip bagkasim taklid etmesi caiz degildir. ictihad mertebesine ulasmamis
kisiye gelince, ister avamdan biri, ister ictihad derecesine ulagsmada 6nemli olan bazi
bilgileri elde etmek suretiyle avam mertebesini agmig biri olsun bu kisinin ameli
hiikiimlerde baskasini taklid etmesinin caiz olup olmadig1 hususunda ii¢ farkli goriis ileri

stirilmiigtiir:*"?

1-Taklid hi¢bir sekilde caiz degildir. Her miikellefin, karsilastigi dini meselelerde

kendi basina ictihad etmesi ve vardigi i¢tihadir sonuca gére uygulama yapmasi gerekir.

2-Taklid vaciptir. Ictihad ehlivetleri ve taklid edilmelerinin caiz oldugu ittifakla

kabul edilen miictehid imamlar devrinden sonra ictihadda bulunmak gegersizdir.

3-Mutlak miictehid olmayan kimsenin, dinen miictehid imamlardan birini taklid
etmesi ve karsilastigi meselelerin hiikiimlerini bilginlerden sormasi gerekir. Sayet alim-
satim gibi bir kisim fikih meselelerinde miictehid ise, kendi ictihady ile hiikmiinii

bilemeyecegi konularda taklid etmesi icap eder.

Ibn AKkil, avAmin naslarm zahiri manalarmna sarilmasinin gerektigi kanaatindedir,
¢linkii onlarin zihin yapisi tenzihe degil, tesbihe elverislidir. Nitekim Hz. Peygamber Allah

hakkinda avama bilgi verirken bu yolu takip etmistir.*'*

Bagdat Mu’tezilesi, ser‘i konularda taklid haram oldugu i¢in avamin delilleri bilmesi

gerektigini iddia etmistir. Bunun ig¢in hiikkmiin {izerine bina edildigi illeti ve delili

213 Saban, Usiili’l Fikhu' l-Islami, $.421-22.
24 Yavuz, “Ibn Akil” 5.302.



56

arastirmasi gerekmektedir. Ancak fiiru‘ ve itikadi konularda delili bilmelerine gerek

yoktur.?"?

Ibn Berhan, hiikiimlerde avamin alime miiracaat etmesi gerektigini vurgulayarak
konuya giris yapar. Avam, bir konu hakkinda, bilgi alirken delil sormasina gerek
olmadigint sdyler. Ciinkii dvamin delili bilmesi onun higbir isine yaramayacagini

soylemistir.*'®

Ibn Berhan alimlerin bu konu hakkindaki delillendirmeleri su sekilde agiklamistir;
“Hz.Peygamberin ashabinin tatbikine baktigimizda Mu ‘tezilenin hilafinda wuygulama
yvaptiklarini gormekteyiz. Ciinkii onlar avamdan delilleri ezberlemelerini istememislerdir.
Avdma hiikmii soyledikten sonra delili bilip bilmemek onemli degildir. Zaten avamin delille
hiikiim arasinda baglanti kurmasi olduk¢a zordur. Bunu yapmak icin ancak miigtehit olmak
gerekiyor. Bu da herkesin miictehid olmasini gerektiriyor. Bu da olduk¢a zor bir

217
durumdur”.

Ibn Berhan, avamin delilleri bilmeleri gerektigine karsilik alimlerin cevabini
aktardiktan sonra, Bagdat Mu’tezilesinin itikadi konularda avamin delili bilmesinin
gerekli olmadig1 goriislerini aktarir. Seleften bir grup ve ehl-i siinnetin bir kismimnin da bu

goriiste oldugunu agiklar.>'®

Ibn Berhan, avAmin miictehidin goriisiinii almasini taklid olarak gdrmez. Ciinkii
miictehid hiikkmii delil iistiine bina ettigini soyler. Hal boyle olunca avam miigtehide tabi
oldugu i¢in o da delile dayanmis sayilir. Ciinkii taklidin “baskasinin séziinii delilsiz olarak

kabul etmek” oldugunu séyler.*"”

Onlar da ibn Berhan’in bu goriisiine karsilik olarak, avam delili bilse dahi hiikmiin
nerede sabit oldugunu bilmez. Bunu ancak alimler bilir. Bu durumda avam hiikmii tam

anlamiyla idrak etmeden aldig1 i¢in taklid s6z konusu oldugunu belirtmislerdir.**

Ibn Berhén, bdyle bir sdziin batil oldugunu soyler. Hiikiimlerin Allah tarafindan
konuldugunu, illetlerin ve emarelerin bulundugunu ve bu durumun alim i¢in de &mmi igin

de bir oldugunu sdyler. Rekatlarin sayis1 ve zekattaki nisap miktar1 drneginde maslahatin

25 ibn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 359.
21 {bn Berhan, el-Viisil ile I-Usal, 11, 358.
217 ibn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 360.
218 ibn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 361.
219 ibn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 361.
20 {bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 361.



57

ne oldugunu alimler de tam olarak bilmez. Alimler bunlart Hz. Peygamber’den almuslar ve

bu durumu taklid olarak da kabul etmemislerdir.?'

Ibn Berhan, avAmin miictehidleri taklid meselesinde hocast ibn Akil gibi
diisiinmiistiir. Zira Hz.Peygamberin de bu yolu segtigini, bunun halk i¢in bir zaruret
oldugu,222 fikrini savunmustur. Ibn Berhan’in herkesin delilleri bilmesinin de imkéaniz
oldugunu, insanlar1 bununla miikellef tutmanin dini zorlagtirmaktan bagka bir sey

olmadigini sdylemektedir.

Ibn Berhan konuya aciklik getirirken taklidde delilin de bilinmesi gerekir diyen
Bagdat Mu’tezilesi’nin fikirlerini aktarmis ve bunlara kabul edilebilir cevaplar vermistir.
Diger klasik eserlerde oldugu gibi, onun soru-cevap ydntemini se¢mesi konuya genislik

kazandirmasi ve fikirlerini daha giizel aktarma imkani vermesi son derece dnemlidir.

3.5.3. Avamin istedigi Miictehidi Taklid Etmesi

Avamin taklit edecegi alimi belirlemesi, genellikle i¢inde yasadigi miisliman
toplumun genis bir kesimi tarafindan paylagilan bir bilgiye ulasma siireci/gayreti olarak
tasvir edilmektedir. Nitekim goriigleri taklit edilecek alimin bu 6zelligine dair bilginin
toplumda istifaza, telakki, sohret gibi kavramlarla ifade edilen bir yayginliga sahip

bulunmasi gerektigi belirtilmektedir.”*

Gazzali, bir beldede bir miifti varsa avamin ona bagvurmasi gerektigini agiklar. Eger
birden fazla miifti varsa sahabe doneminde oldugu gibi istediginin fetvasini alabilir.
Kimileri bu konuda en faziletlisinin fetvasinin alinmasi gerektigini, eger esit iseler de
avamin serbest olacagini iddia etseler de sahabenin bdyle bir uygulamasi olmadig: igin
Gazzali boyle bir yorumun gegersiz oldugunu sdyler. Amminin basvurmasi gerekenlerin

ilmini bildigi ve adaletinden emin oldugu kisiler olmas1 gerektigini belirtir.**

Ibn AKil, eserinde bir miictehid bir mesele hakkindaki en saglam delili arastirip
kendisine gore hiikkiim vermek zorundaysa ayni sekilde avam da daha takva sahibi alimin
hangisi oldugunu arastirip ona uymak zorunda oldugunu sdyler. Dini hiikiimlerin énemli

bir boliimii zannidir. Kisi, herhangi bir konuda daha alim olan birini taklid ettiginde,

21 ibn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 361.
222 {on Berhan, el-Viisil ile I-Usal, 11, 360.
3 Kaya, “Taklid” s.462.

2% Gazzali, el-Mustasfa, 11, 466.



58

kendisini gercege daha ¢ok yakin hisseder. Bu bakimdan daha alim birisini taklid etmenin

daha evla oldugunu ifade etmistir.**

Amidi bu konuda Ahmed b. Hanbel’in bir rivayeti, Hanbeli alimlerden bazilari,
Safiilerden Ebu’l Abbas Ibn Siireyc (6.306/ 918) ve Kaffal (6.417/1026) gibi alim ve
ustlciilerden bir gruba gore; avam, karsilastigi meseleleri ilim ve takva agisindan en iyi

alimi arastirip kendisine sormak zorunda olduklarini sart kostuklarini aktarmustir.”*°

Ibn Berhan, alimler arasinda tercih etme meselesinde ii¢ grubun oldugunu eserinde

belirtmistir. Bunlar;

1-Amminin konu hakkinda ¢ok¢a arastirma yapmasi gerekir, kitaplardaki hiikiimleri
ezberler ve alime sorar. Sayet dalim gériisiinde isabet ederse onu taklid edebilir. Ciiveyni,

Gazzali gibi alimler bu goriistedir.

2-Kendisine gore fikihta en ¢ok onde olan ve meshur olan dlimlerin taklid

edilebilecegini savunanlar.

3-Amminin dlime sen miictehid misin yoksa mukallid misin sorusunu yoneltmesi
gerekir. Eger aldig1 cevap miictehid ise onu taklid edebilir. Sayet alim de taklid ettiyse onu

taklid etmesi caiz degildir.**’

Ibn Berhan, iigiincii gruptakilerin delillerini su sekilde oldugunu zikretmistir. “Hz.
Peygamberin ashab1 davamdan hi¢ kimseyi ictihad etmeleri hususunda zorunlu
tutmamuglardir. Eger tersi olsaydi, zaten bu haber bize kadar gelirdi. Seleften de dvamin
meseleleri ezberletmelerine dair bir haber gelmemistir. Miictehidlerin imtihan edilmesiyle
ilgili bir bilgi de elimize ulagsmamistir. Insanlarin yasadigi yerler kiigiik oldugu icin ictihad
konusu da sinirlidir. Bunun icin orada ictihad edebilecek birisini taklid etmesinde bir beis

228 Kendisine gore fikihta en ¢ok 6nde olan ve meshur olan miictehidlerin taklid

yoktur.
edilebilecegini savunanlar, dogruyu istemenin ve pesinden gitmenin vacip oldugu
goriisiindeler. Bu da meselelerde miictehidleri imtihanla ve ismi en meshur olan alimi

segmekle miimkiin oldugunu iddia etmislerdir.”?’

225 fbn Akil, Ebul Vefa Ali b. Akil b. Muhammed; el-Vazih fi Usiilii’I-Fikh, Miiessetii’t-Risale, Beyrit 1999,
V, 258.

26 Amidi, el-Ihkam fi Usiili'l-Ahkdm, IV, 288

%27 fbn Berhan, el-Viisiil ile’I-Usil, 11, 363.

228 ibn Berhan, el-Viisiil ile’-Usil, 11, 365.

2 fon Berhan, el-Viisiil ile I-Usil, 11, 365.



59

Ibn Berhan, alimleri imtihan etmenin miimkiin ve dogru olmadigini soyler. Ayni
sekilde isminin meshur olmasini da delil olarak gérmez. En dogru olan &mminin alimden
ben miictehidim demesini igitmesi ve dinine bagli adalet sahibi bir insan olmasindan emin
olmasidir. Buradaki adaletin de zahir anlamda olmamasi gerekmektedir. Bu durumdaki
alimin de ictihad edebilecek bir ilme sahip olmasi ve kendinden emin olmasi
gerekmektedir. Sonug olarak &vam hakkinda en dogru kararin, adalet vasfini tagiyan ve ben
alimim diyeni taklid etmesidir. Bu durumda, ancak amminin alimi taklidini caiz

gormektedir.*

Bu konu hakkinda ibn Berhan’m da gériisiinii verdikten sonra bir karsilastirma
yapabiliriz. ibn Berhan’in hocalarinin yolundan gittigi sdylenebilir. Zira Gazzali, taklide
cevazi ancak alim ve adalet vasiflarini tasiyanlar icin uygun gdrmiistiir. Ibn Akil de buna
yakin bir goriisii ileri siirmiistiir. Farkli olarak takva sahibi olmay1 sart kosmasidir. ibn
Berhan avamin delilleri ezberlemesi, alime sormasi, ismi meshur olani taklid edebilmesi

veya alimlerin imtihan edilmesine dair sartlarin kabul edilmeyecegini savunur.

ibn Berhan’1n, taklide cevaz verirken alimin adalet vasfim tasimasi gerektigini sart
kostugunu soylemistik. Ancak dikkatimizi ¢eken husus adalet kavraminin mefhumuyla
ilgili kiigtik bir bilgi dahi vermemesidir. Sadece ayirt edebilme hususunda zahir adalet’in

kabul edilmeyecegini bildirmistir.

3.6. Miictehidlerin ihtilafinda AvAmin Durumu

Mukallid kisi ayn1 soru karsisinda farkli cevaplar almasi durumunda ne yapmasi
gerektigi ile ilgili farkli goriisler mevcuttur. ibn Berhan da farkli gériislere yer vermis ve

nihayetinde kendi goriisiinii de aktararak konuya agiklik getirmistir.

Ibn Berhan, miictehidlerin sdzleri ihtilaf ettiginde mukallidin hangisi ile amel

edecegi meselesinde ii¢ goriis aktarmistir. Bunlar;
1-Mukallid kisi istedigini alabilir.

2-Halk miictehidler arasinda muhayyerdir. Ancak bir konuda birisini taklid ettiginde

biitiin konularda onu taklid etmeye devam etmesi gerekmektedir.

20 fon Berhan, el-Viisiil ile I-Usil, 11, 366.



60

3-Mukallidin kendisine gére en faziletlisini almas: gerekmektedir.””!

Birinci goriise sahip olanlar, deliller getirerek mukallidin istedigi alimi taklid
edebileceklerini savunurlar. Bunlar, sahabeler higbir ammiyi belirli bir alimi taklid etmekle
sorumlu tutmadiklarini, tersine sahabenin &mmiyi herkesten fetva alabileceklerine dair
tesvik ettiklerini sdylerler. Olaylarin artmasi, adetlerin degismesi gibi durumlar ¢ogaldig:
icin gruplar1 sadece belirli bir mezhebe yonlendirmenin dogru olmadigini sdylerler. Bunu
taassup olarak goriirler. Boyle bir durumda mescidler Allah’in evi iken mezhep ya da goriis

farkliligindan dolay insanlarin igeriye alinmayacagini nasil sdyleyebiliriz.***

Ibn Berhan, sahabenin belirli kisileri taklid etmekle sorumlu tutulmadiklarinin dogru
oldugunu ve bunun sonucu olarak da doneme ait olarak usul ve kaideler konusunda yeterli
bilgilerin olmadigimni aktarmistir. Burada yeterli bilgininin olmamasindan kasitin usul
ilminin yan1 sira diger ilimlerde sistematik bir bilginin olmamasina baglanilabilir. Kitabin
tahkikini yapan Eb{ Ziineyd, sahabenin o dénemlerde Islam’in yayginlasmasi icin
savaslarda ve fetihlerde oldugunu sOylemistir. Sahabe vakitlerini usul kaidelerini
belirlemekle gecirmediler. Durum boyle olunca avami belirli kisileri taklid ile

smirlandirmamislardir.”

Ikinci goriise sahip olanlar, halk bir meselede bir miigtehidi taklid ettifinde biitiin
meselelerde ayn1 alimi taklid etmeye devam etmeleri gerektigini savunurlar. ibn Berhan
bunun dogru olamayacagini sdyler. Ciinkii biitiin meselelerin hiikkmii kendi i¢inde ayr1

oldugunu, bir meselenin hiikmiiniin, baska bir mesele i¢in gegerli olamayacagimi sdyler.”*

Uciincii goriise sahip olanlar, miictehidlerin ihtilafinda goriisler arasinda en isabetli
olan1 almaktir. En isabetli goriis de en faziletli kisidedir. Bunun i¢in mii¢tehidin ictihadinda
farkli bir hiikiim daha getirmesi caiz degildir. Ciinkii ictihadde kasr en isabetli olam
bulmaktan uzaktir. Eger bu sekilde kabul etmezsek dinin 6ziinden ayrilma ihtimalinin

ortaya ¢ikacagini sdylerler.””

Ibn Berhan, miictehidlerin bir konudaki farkli gériisleri karsisinda avamin durumu ile
ilgili goriisleri ve kendisinin verdigi cevaplar1 verdikten sonra, sahabenin ictihad

konusunda ayni derecede olmadigini sdylemistir. Halifelerin ictihad edebilme konusunda

3! ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 366.
22 bn Berhan, el-Viisil ile I-Usal, 11, 367.
23 [bn Berhan, el-Viisil ile I-Usal, 11, 367.
24 bn Berhan, el-Viisil ile I-Usal, 11, 368.
23 Tbn Berhan, el-Viisiil ile I-Usal, 11, 367.



61

diger sahabelerden daha bilgili olduklarin1 aktarmistir. Bununla ilgili “en faziletliniz Zeyd,

en kddi olammiz Ali, helal ve harami bilme konusunda en bilge olanmniz Muaz b.

Cebel’dir™*° hadisini delil olarak getirir.”*’

Ibn Berhan’m, miictehidlerin ihtilaf ettigi bir konuda Amminin istedigini taklid
edebilecegi fikrine daha yakin oldugunu sdyleyebiliriz.** Buna delil olarak da sahabenin
hi¢ kimseyi taklid konusunda zorlamadiklarina dair bilgiyi getirmesidir. Bunun yaninda
halifelerin fazilet konusunda iistiin olduklarini ve bazi sahabelerin belirli konularda {istiin

olmalaryla ilgili getirdigi hadisleri de aktarmasi son derece dikkat ¢ekicidir.

3.7. Tek Mezhebe Baghhk

Ibn Berhan’im eserini tahkik eden Eb{i Ziineyd tek mezhebe baglanmakla ilgili bes
goriisii bizlere agiklar. Bunlar;**

1-Baskasini taklidi caiz gérmeyenler. Amidi ve diger alimler bu goriistedir.

2-Gegmek istedigi mezhebin verdigi fetvalarin nassa, kiyasa, usul kaidelerine ve
icmaya aykiri olmamasi gerekir. Iz b. Abdiisselam boyle bir durumda avamin bagka
mezhepten birisini taklid etmesinin caiz olamayacagini soyler. Aksi bir durumda avamin
taklid etmesi caizdir.

3-Niyetinin ig¢ten olmasi gerekir. Oyun amagli olmamasi gerekir. Bu sekilde
mezhepleri hafife almis oluyor ki bu da fisktir. Ibn Dekikul‘id (6.702/1302) bu gériistedir.

4-Mezhep imaminin vermis oldugu fetvalar disinda zanninca tercih edilen bir goriis
olursa da caizdir. el-Kuduri (6.428/1037) bu goriistedir.

5-Mezhebin icmasina aykirt olmamasi, taklid edilenin daha faziletli olmasi ve
mezhepleri hafife almamasi gerektigini savunanlar.

Ibn Berhan, tek mezhebe baglanmanmn caiz olup olmamasiyla ilgili iki goriis
aktarmistir. Caiz gorenler ve gérmeyenler olarak bir ayrima gitmistir.”*

Tek mezhebe baglilig1 caiz gorenler, kisinin mensup oldugu mezhebe uymasinin

zorunlu oldugu ve ihtilaf etmesinin de caiz olmadigint savunurlar. Avam bir meselede bir

2% Buhari, Fezaili’l-ashab 26; Tirmizi, Menakib 50.

37 fon Berhan, el-Viisil ile’I-Usiil, 11, 369. ; Tahkiki yapan Ebd Ziineyd, Ibn Berhan’mn bu goriisii hocast
Kiya el-Herrasi’den aldigini bildirmistir.

ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usiil, 11, 367.

> Tbn Berhan, el-Viisiil ile I-Usil, 11, 365-369.

240 Ton Berhan, el-Viisiil ile I-Usil, 11, 369.

238



62

miictehidi taklid ettigi zaman biitiin meselelerde onun goriisiinii almak zorunda oldugunu
sdylerler.”!

Tek mezhebe baghligi caiz gormeyenler, biitiin hiikiimlerin temelde ser‘e
dondiglinii, bunun i¢in amminin bir mezhebe baghligin1 zorunlu olamayacagin
soylemislerdir.**

Ibn Berhanin, bu konu hakkinda goriislerini net bir sekilde aktarmamis olsa dahi
simdiye kadar aktardigimiz goriislerinden hareketle, &mminin farkli mezheplerden
hiikiimleri sorup almasini uygun gordiiglinii sdyleyebiliriz. Ciinkii simdiye kadar avami
mezhep taassubuna yonlendiren herhangi bir fikrine rastlayamadik. Kendisine nispet edilen

»243 Soziinii kesin

“amminin belirli bir mezhebi taklid etmesinin bir zorunlulugu yoktur
olarak olarak tespit edemesek de, goriislerinden hareketle meylinin bu tarafta oldugunu
sOyleyebiliriz.

Ibn Berhan ile ilgili Tiirkiye’de sadece Yunus Apaydin’a ait DIA maddesi olan “ /bn
Berhan” adli bir ¢alisma mevcuttur. Apaydin, ¢alismasinda bu séze yer vermistir.
Yaptigimiz arastirmada ibn Berhan ile ilgili iki calisma yapildigini gordiik. Birincisi, Hiida
Muhammed Muhsen’e ait “Usilcii Alim Ibn Berhdn el-Bagdadi*** adli ¢alisma ve aymi
kisiye ait “Emr Konusunda Ibn Berhdn’in Gériisleri** ¢alismasidir.

Hiida, ¢alismasinda Ibn Berhan’a nispet edilen “4mminin belirli bir mezhebi taklid
etmesinin bir zorunlulugu yoktur” séziiniin dogru olmadigini aciklar. Bununla ilgili iki tane
delil getirir. Birincisi, Ibn Berhan’in mezhep degistirmesinden dolay1 bunun ona nispet
edildigi goriisiidiir. Tabi burada Hiida, Ibn Berhdn’nin delilleri arastirarak mezhep
degistirdigini ve avamdan olmadigmi sdyler. Bu sozlin bunlardan hareketle ona nispet
edildigini vurgular. Ikinci olarak bu soziin Ibn Berhan Bagdadi’ye ait olmadigini, baska
Safii alim olan Ebu’l Feth Hervi’ye ait oldugunu iddia etmistir. >

Ibn Berhan’nin “avAmin belirli bir mezhebi taklid etmesinin bir zorunlulugu yoktur”
sozlnii el-Viisul eserinde de bulamadik. Ancak ustl ilmiyle ilgili yazdig kitaplar1 goz
oniinde bulundurdugumuz zaman bu so6ziin bu eserlerde zikredildigi ihtimalini de

verebiliriz. Ictihad boliimiindeki goriislerine bakildiginda bdyle bir s6z sdylememis olsa

dahi goriigiiniin buna yakin olabilecegi anlasilmaktadir.

! ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usiil, 11, 369.

2 1bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usiil, 11, 369.

8 Tbn Berhdn, el-Viisiil ile’l-Usil, 1, 23. ; Apaydin, “Ibn Berhdn” s.370.

2 El-Isavi, Hiidda Muhammed Muhsen, “el-Alimu’l Usili ibn Berhan el-Bagdadi” Mecelletii’l Camiatu
Bagdat, Kiilliyetii 't-terbiye li’l Benat, Aralik 2018, s.7.

245 El-Isavi, Hiida Muhammed Muhsen, “Araii ibn Berhan fi’l Emr” Mecelletii’l Cémi ‘u’l Irak, Kiilliyetii 't-
terbiye li’l Bendt, Aralik 2018, s.7.

¢ Hiida, “el-Alimu’l Usdli ibn Berhan el-Bagdadi” 8-9.



63

3.8. Tearuz Konusundaki Ihtilaflar
Tearuz sozlikte “karsilasmak, birbirine ters diismek, c¢atismak, celiski”

anlamlarindaki tearuz, fikih usuliinde iki esit hiiccetten her birinin digerinin geregini

(hiikmiinii) engelleyecek bigimde karsi karsiya gelmesini ifade eder.”*’

Gazzali, tearuzun ¢eliski (tendkuz) oldugunu agiklamistir. Eger iki haberde tearuz
varsa bunlardan birisinin yalan oldugunu agiklamistir. Yalanin ise Allah ve Resul’u igin
imkansiz oldugunu belirtmistir. Eger tedruz, emir ve nehy, haramlik ve ibaha gibi iki
hiikkim hususunda ise, bu iki hikmii cem etmek, imkansizin teklif edilmesi demek

olacagini aciklamstir.**®

Tearuzu yalnizca zanni deliller arasinda miimkiin géren usulciilerin ¢ogunlugu te-
aruz halinde bagvurulacak yontemler siralamasini cem ve telif, tercih, nesih ve tesakut
seklinde yapmis ve son asamada deliller mevcut degilmis gibi farz edilerek beraet-i asliyye

ilkesinin gecerli olacagini ifade etmislerdir.”*

Ibn Berhan’a, Safii’nin, deliller arasinda tedruzu tasavvur etmez iken sozleri
arasindaki ihtilafin ne anlama geldigini sormuslardir. Hatta baz1 konularda Safii’nin iki
gorlis belirttigini  aktarmuslardir. Safii’nin miictehid olmadigini ¢ilinkii meselelerde
miictehidin usulle hareket etmesi gerektigini belirtmislerdir. Ibn Berhan ise Safii’nin
ihtilafinin  Ebu Hanife ve Imam Malik’in rivayetlerdeki ihtilafi gibi oldugunu

% jbn Berhan’m benzetme yolunu segerek kisa bir cevap verdigini

belirtmistir.
soyleyebiliriz. Ozellikle Safii’nin miictehid olmadigina dair iddialarma karst cevap

vermemesi de dikkatimizi ¢gekmisgtir.

Kars1 taraftakiler meseleyi derinlestirerek bu imamlarin ihtilafinin farkli meclislerde
gergeklestigini ancak Safii’nin ise tek mecliste farkli goriisler ileri slirdiiglinii ve bunun
tereddiit ve kuskuya gotiirdiigiinii iddia etmislerdir. Ibn Berhan, Safii’nin sozlerinde
ihtilafa diismesiyle ilgili konulara agiklik getirmek i¢in maddeler halinde cevaplar

vermistir. Bunlar;**

1-Bir konu hakkindaki iki ayri sozii iki duruma meylettirmek. Hayizin en kisa siiresi

bir giindiir sozii ve baska konu hakkinda hayizin en kisa siiresi bir giin bir gecedir sozleri

27 Ozen, Siikrii; “Tearuz”, TDV Islam Ansiklopedisi, istanbul 2001, XL, 208.
28 Gazzali, el-Mustasfd, s.472.

 Ozen, Siikrii; “Tearuz”, s.208.

%% ibn Berhan, el-Viisiil ile I-Usiil, 11, 353.

2 {bn Berhan, el-Viisil ile’I-Usiil, 11, 354.



64

gibi. Bu soézlerinden hayizin siiresinin bir veya bir giin bir gece oldugunu ve bunun érf ve

adetten kaynaklandigini séyleyebiliriz.

2-Imam Safii’in bir konu hakkinda eski sozii ve yeni sozii vardwr. Yenisini almak

evlddir. Kur’an-1 Kerim deki Nasih-Mensuh gibi.

3-Keffaretle ilgili sozlerinde oldugu gibi bu ii¢ sozden birisi alinabilir. Burada tahyir

soz konusudur. Dileyen kéle azat eder, dileyen yemek yedirir ve dileyen orug tutar.

4-Bir konuda iki soz soyler ama buna benzer bir konuda daha sonra tek soz

soylemesi.

5-Bu iki goriisle mezhep ¢izgisini belirlemeye ¢alismistir. Zira tigtincii bir goriis
belirtmek batildir. Imam Safii de iiciincii bir goriisiin onun mezhebi olamayacagim

belirtmistir.

6-Deliller tedruz ettiginde ve tercih etmek de zor oldugunda alimin arastirma
vapmasi gerekir ve hiikmetmeden once de beklemesi gerekmektedir. Bu da dinine olan
baghligindan kaynaklamr. Belki eger bekleseydi Allah ona daha sonra hiikme ulasmasini
nasip edebilirdi.

Safii’nin sozlerinde ihtilaf olmasina ragmen mezhep mensuplart niye hiikiim
veriyorlar sorusuna Ibn Berhan, onlarin da ictihad ettiklerini ve mezheplerine en
uygununu, kendilerine en yakin olanimi tercih ettiklerini sdyler. Biitiin mezheplerde
durumun bdyle oldugunu, herkesin kendi mezhebinin usullleri i¢erisinde hareket ettiklerini

- 252
sOyler.

Siz tahricde bulunanlar misiniz? ya da ictihadde bulunanlar misiniz? diye soru
sormuslardir. Devaminda eger miictehid iseniz baska birisine tabi olmaniz caiz degildir.
Eger mukallid iseniz de sizi taklid etmek caiz degildir. Ibn Berhan, burada ictihadin
makaminin agiklanmasina ihtiya¢c duyulmadigini sdyler. Miictehidlerin verdikleri
hiikiimlerin belirli usullere dayandigini, bu usullerin de keyfi olmadigini, ser‘e dayandigim

soylemislerdir.*>

Safii’nin nassa ters diisen bir goriisii oldugu zaman nasil bir cevaplarinin olacagiyla

ilgili soruya Ibn Berhin, nassm alinmasi gerektigini ¢iinkii mezhebinin nass oldugunu

22 ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 357.

233 ibn Berhan, el-Viisiil ile’I-Usil, 11, 358.



65

soyler. Imam Safii’ini “Peygamber’in soziine muhalif bir sdziimii gordiigiiniizde,

. v e e v e e . . . . 254
Peygamber’in soziinii alin” soziinii delil getirmistir.

Ibn Berhan, Ebi Hanife’den gelen “benim soziimden bir sey bulmazsaniz, Ebu
Yusuf’un soziinlii alin” rivayetini hatirlatarak saskinligini gizleyemedigini aciklamistir.
Burada bu soziin kabul edilemeyecegini ve uzak bir goriis oldugunu belirtmistir. Birisinin
cikip da baskasinin sdyleyecegi sozler benim sdziim gibidir demesi dogru degildir. Ibn
Berhan, Safii’nin goriisiiniin daha dogru oldugunu belirtmistir. Hz. Peygamberin
sOylediklerinin mezhebi oldugunu bunun disina ¢ikmanin caiz olmadigini sdyler. Ancak
ilgili ifadenin Ebu Hanife nispetinde sorun oldugunu, bu s6ziin onun makamina

yakismayacagimni ifade etmistir.>>

Ibn Berhan’in, konu ile ilgili goriiglerine baktigimiz zaman ilk defa bu kadar mezhep
cizgisinde gittigini ve mezhep savunmasini yaptigim gormekteyiz. Ozellikle Hanefi’ler ile
ilgili konularda goriislerini agikca dile getirmis ve elestirmekten geri durmamistir. Ebu
Hanife’nin kendisinden sonra gelen mezhep imami Ebu Yusuf’un s6ziiniin kendisinin sozii

gibi alinabilecegi fikrinin kabul edilmeyecegi cevabi nettir.

3% ibn Berhan, el-Viisil ile’I-Usil, 11, 368.
3% {bn Berhan, el-Viisil ile’l-Usil, 11, 358.



66

SONUC

Ibn Berhan, el-Vusiil ile’l-usil eserinde ictihad konusunu ele almis, farkli alimlerin
goriislerini aktarmakla birlikte kendi diislincesini de dile getirmistir. Konular ele alirken
klasik eserlerde oldugu gibi soru-cevap yontemini kullanmistir. Karsit oldugu goriislere
cevap verirken delillendirmistir. ibn Berhan’m hayat hikdyesinden de anlasilacag: {izere
ilmi kisiligi, diisiincesi, mezhep taassubuna diigmemesi, farkli alimlerin goriislerine
bagvurmasi1 gibi ozellikleri eserine yansimistir. Bazen mensup oldugu Safii mezhebini
savunmus olsa da bunun taassup derecede olmadig1 sdylenebilir. Hocas1 Gazzali, Ibn Akil,
Kiya el-Herrasi ve Safii mezhebi mensubu fakihlerden alintilar yaptig1 tespit edilmistir.

Baz1 meselelerde farkli diisiindiigii goriilmektedir.

Ibn Berhan, ictihad meselesini on bir baslik altinda ele almistir. Ictihad meselesinin
akaid ve usul meselerinde ele almis, bu baglamda din igerisinde hata edenlerin ma‘zur
goriilecegini  belirtmis, bunlarin disinda ihtilafa diisenlerin glinahkar olacaklarini

savunmustur. Burada hocas1 Gazzali ile ayni fikirde oldugu tespit edilmistir.

Hanefiler, Kadi ve Bisr’in karsit goriislerine yer vererek onlara cevap vermesinden
Ibn Berhan’min, fiird® meselelerde her miictehidin isabet ettigi goriisiinde oldugu
anlagilmaktadir. Hz. Peygamberin ictihadi ile ilgili konuda hocas1 Gazzali’nin yolundan
giderek ictihad etmesinin kisiligine ve peygamberligine halel getirmeyecegini ifade
etmistir.

Ibn Berhan’nin sahabe kavlinin hiicciyeti ve sahabeyi taklid meselesinde, Safii fakihi
Subki ve Hanefi usulcu Kerhi ile ayn1 diisiinerek sadece kiyasa aykir1 konularda ve tevkifi
konularda bunu kabul ettigi anlagilmaktadir. Safii fakihlerden ayrilarak sahabeyi
miictehidlerin degil avAmin taklid edebilecegi goriisiinde oldugu anlasilmaktadir. Ibn
Berhan, bu konuda mensubu oldugu Safii mezhebenin disinda bir goriise sahiptir. Ayni
sekilde bazen en cok etkilendigi Hanbeli alim ibn Akil ve Safii alim Gazzali gibi
hocalariyla da farkl diisiinceye sahip oldugu tespit edilmistir.

Ibn Berhan, miictehidin taklidi ile avamin taklidini ayri degerlendirmistir.
Miictehidlerin diger miictehidleri zorunlu durumlarda taklid edebileceklerini ifade ederek
miictehid i¢in igtihadin dnemini vurgulamistir. Hocas1 Ibn Akil ile ayn1 goriisii paylasarak
avamin istedigi miictehidi taklid edebilecegini, tek mezhebe bagli olmanin sart olmadigini

ifade etmistir.



67

Ibn Berhan’in, avAmin miictehidleri taklid meselesinde hocasi Ibn Akil ile ayni
goriiste oldugu goriilmektedir. Zira Hz. Peygamberin de bu yolu segtigini, bunun halk i¢in
bir zaruret oldugu fikrini savunmustur. Avamn istedigi miictehidi taklid konusu ile ilgili
Ibn Berhan’m hocalarmin yolundan gittigi sdylenebilir. Zira Gazzali, dvamin taklide
cevazini ancak alim ve adalet vasiflarini tasiyan miictehidler i¢in uygun gdrmiistiir. Ibn
Akil de buna yakin bir goriisii ileri siirmiis, farkli olarak sadece takva sahibi olmay1 sart

kosmustur.

Ibn Berhan, miictehidlerin ihtilafinda dvamin istedigi miictehidi taklid edebilecegi
fikrine daha yakin oldugunu sdylenebilir. Buna delil olarak da sahabenin hi¢ kimseyi taklid
konusunda zorlamadiklarina dair argiimani kullanmasidir. Tek mezhebe baglilik
konusunda net bir sey sdylememis olsa da avamin farkli mezheplerden hiikiimleri sorup
almasini uygun gordiigli soylenebilir. Ciinkii simdiye kadar dvami mezhep taassubuna
yonlendiren herhangi bir fikrine rastlayamadik. Kendisine nispet edilen *“ &vamin belirli bir
mezhebi taklid etmesinin bir zorunlulugu yoktur” sozilinlii kesin olarak olarak tespit

edemesek de, gorlislerinden hareketle meylinin bu tarafta oldugu sdylenebilir.

Tearuz konusunda ibn Berhan’nin gériislerine bakildiginda ilk defa bu kadar mezhep
¢izgisini korudugunu ve mezhep savunmasi yaptig1 goriilmektedir. Ozellikle Hanefiler ile

ilgili konularda goriislerini acikga dile getirmis ve elestirmekten geri durmamustir.

Ibn Berhin’n ictihad ile ilgili ele almis konularin ¢ogu giiniimiizde tartisiimaya
devam etmektedir. Ozellikle Avamin durumu, taklid meselesi, tek mezhebe baglhlik ve
tearuz ile ilgili goriisleri dikkat ¢ekicidir. Giiniimiizde sorunlarin ¢oziimiinde ibn Berhan’in

taassuptan uzak sergiledigi tavrin yol gosterici olacagi diistiniilmektedir.



68

KAYNAKCA

Amidi, Muhammed b. Ali; el-fhkdm fi usili'l-ahkdm, thk. Abdurrezzak Afifi, Daru’s-
Semi, Riyad 2003.

Apaydm, Yunus, “Ibn Berhan”, TDV. Islam Ansiklopedisi, XIX, s. 370, Istanbul 1999.

......... “Sahabi Kavli”, TDV Islam Ansiklopedisi, XXXV,s. 500-04, Istanbul 2008.

......... “Ictihad”, TDV. Islam Ansiklopedisi, XX1, s.432-45, Istanbul 2000.

Bagdadi, Ebu Bekr Ahmed b. Ali b. Sabit Hatib, Tdrihu Bagddd, thk. Adil b. Yusuf el-
Garazi, Mevafik, Kahire 1931.

Baktir, Mustafa, “Esbdh ve Nezair”, TDV. Islam Ansiklopedisi, XI, s.456-57, Istanbul
1995.

Cemaluddin Muhammed b. Mukram Ibn Manzir, Lisdnii’l-Arab, Daru Sadir, Beyrit
h.1414 , (c-h-d mad.) III.

Cessas, Ebli Bekr Ahmed b. Ali Razi, el-Fusiil fi’l-usil, thk. Uceyl Casim en-Nesemi, et-
Turasii’l-islami, 1414/1994.

Ciiveyni, Imamii’l-Haremeyn Ebii’l-Meali Riikniiddin Abdiilmelik b. Abdillah b. Ydsuf,
el-Burhan fi usuli’l-fikh, thk. Abdulazim ed-Diyeb, Katar 1978.

Cagric1, Mustafa, “Gazzali”, TDV. Islam Ansiklopedisi, X111, s.530-34, Istanbul 1996.

Celebi Katip, Kesfii ‘z-zuniin, Daru Thyai’t-Turasu’l Arabi, Beyrit, t.y.

Duman, Ali, “EbG Hanife’nin Hilkkiim Istinbat Yonteminin Fukaha Usaliindeki Yeri”,
Islam Hukuku Arastirmalar: Dergisi, (5.83/102) 20009.

Duman, Soner, “Safii’in Hukuk Metodolojisinde Kiyas Kavraminin Anlami ve Kapsami1”,
EKEV Akademi Dergisi (s.149-61) 2010.

Ebl Zehra, Muhammed, Tarihi'l-mezahibi’l-islami, Darii’l-Fikri’l Arabi, Kéhire, t.y.

Erdogan, Mehmet, Fikih ve Hukuk Terimleri Sozliigii, Ensar Yay. Istanbul 2010.

Esen, Bilal, Hanefi Usulciilerinde Ictihad Teorisi, Babil Yaymlari, Ankara 2012.



69

El-Isavi, Hiiddi Muhammed Muhsen, “el-Alimu’l Usili ibn Berhan el-Bagdadi” Mecelletii’l
Cdmiatu Bagdat, Kiilliyetii’t-terbiye li’l Benat, Aralik 2018.

........ “Arati ibn Berhan fi’1 Emr” Mecelletii’l Cami ‘u’l Irak, Kiilliyetii 't-terbiye li’l Bendt,
Aralik 2018,

Gazzali, Ebi Haimid Muhammed b. Muhammed, e/-Mustasfa, thk. Muhammed Siileyman
Askar, Miiessesetii’r-Risale, Riyad 1997.

Halil b. Ahmed, el-Ferahidi, c-h-d mad. Kitdbii’l-ayn, Thk: Mehdi el- Mahziimi, ibrahim
es-Samerrai, Daru’l-Hilal, t.y.

Ibn Abdissekkiir, Muhibbullah, Miisellemu ’s-Siibiit, Kahire, t.y.

ibn Abidin, Muhammed Emin Efendi, Resdil Ibn Abidin, b.y. t.y.

Ibn Akil, Ebu’l Vefa Ali b. Akil b. Muhammed, Kitdbii 'I-Cedel, Merkezi’l Islami, Cidde,
t.y.

........ el-Vazih fi usilu’l-fikh, Miiessetii’r-Risale, Beyrut 1999.

Ibn Berhan, Ahmed b. Ali, el-Viisiil ile’l-usil, thk. Abdiilhamid Ali Eb( Ziineyd,
Mektebetii’l-Me‘arif, Riyad 1403/1973.

Ibn Halikan, Vafayatii'l-a ‘yén, thk. Ihsan Abbas, Darii’s-Sadir, Beyrut 1398/1978.

fbn Hanbel, Ahmed b. Muhammed, e/-Miisned, Darii’s-Siiciin, Cagr1 Yaynlari, Istanbul,
ty.

fbn Hazm, Eba Muhammed Ali b. Ahmed, el-lhkim fi usili’l-ahkam, thk. Ahmed
Muhammed Sakir, Daru’l-Afaki’l-Cedide, t.y. Beyrit.

......... Ibtaliv’l-kiyds ve 'r-rey ve’l-istihsan ve 't-taklid ve 't-ta ‘lil, Darii’1-Fikr, Beyrtt 1969.

Ibn Kayyim el-Cevzi, Muhammed (6.597/1201), el-Muntazam fi tarihi’lI-miilitk ve’l-iimem,

thk. Mustafa Abdiilkadir, Darii’l-Kiitiibi’l-Ilmi, Beyrtt 1412/1992.



70

Ibn Kayyim el-Cevziyye, Ebli Abdillah Semsiiddin Muhammed b. Ebi Bekr b. Eyytib ez-
Ziiral ed-Dimaski el-Hanbeli (6. 751/1350),  [‘ldmii’l-muvakk: ‘in, Daru Ibn
Cevziyye, Riyad 2002.

Ibn Kesir, “el-Biddye ve 'n-nihdye”, Mektebetii’l-Me*arif, Beyrit 1412/1991.

Ibn Sa’d, Muhammed, Tabakdti I-kiibrd, Darii’s-Siiciin, Cagr1 Yay. Istanbul t.y.

Isnevi, Cemaleddin Abdurrahim, Tabakdtii’s-sdfiiyye, thk. Abdullah el-Ciibeyr, Darii’l-
‘uliim, Riyad 1400/1981.

Kallek, Cengiz, “Ebt Bekr es-Sasi” TDV. Islam Ansiklopedisi, XXXVIII, s.369, istanbul
2010.

Karafi, Sihabettin Ebii Abbas Ahmed b. Idris, Tenkihu’l-fiisil, Darii’l-Fikr, Beyrit
1424/2004.

Karaman, Hayrettin, Islam Hukukunda Ictihad, Ensar Nesriyat, Istanbul 2010.

Kaya, Eyiip Said, “Taklid” TDV. Islam Ansiklopedisi, XXXIX, s.361-65, Istanbul 2010.

Kazvini, Ahmed Ibn Faris b. Zekeriyya, Mu’'cemu mekadyisi’l-luga, thk: Abdusselam
Muhammed Hartn, Daru’l-Fikr, Beyrtt 1979.

Lamisi, Ebl Send b. Zeyd, Kitdbiin fi usilu’l-fikh, thk. Abdiilmecid Turki, Darii’l Garbi’l-
Arabi, Beyrat 1995.

Mahmud Kilicer, M.Esad, “Ehl-i Rey”, TDV Islam Ansiklopedisi, X, s.520-24 istanbul
1994.

Mahmud, Abdulazim, “Ciiveyni”, TDV Islam Ansiklopedisi, V111, s.141-44, Istanbul 1993.

Muhammed, Yahya, el-Ictihdd ve t-taklid ve l-ittibd ve ‘n-nazar, el-Ensaru’l-Arabiyye, t.y.

Orhan, Fatih, “Ser‘i Hiikiimlerin Degisimi ve Mevrid-i Nasta Ictihada Mesag Yoktur
Kaidesi Muktezasinca Bu Degisimin Sinir1”, 1. Uluslararas: Multidisipliner
Calismalar: Kongresi, (Adana,4-5 Mayis, 2018), ed. Munir Yildirim, Akademisyen

Kitabevi, s.217-29, 2018.



71

Ogiit, Salim, “Ehl-i Hadis 7, TDV. Islam Ansiklopedisi, Istanbul 1994.

Ozaydin, Abdiilkerim, “Nizamiye Medresesi”, TDV. Islam Ansiklopedisi, Istanbul 2007.

Ozen, Siikrii; “Tearuz”, TDV Islam Ansiklopedisi, X, s.508-12, Istanbul 2001.

Safadi, Salahaddin Halil b. Eybek, el-Vafi bi’'l-vafdyat, thk. Ahmed Arnavut-Turki
Mustafa, Daru Thyai’t-Tiirasi’l-Arabi, Beyrat 1420/2000.

Subki, Abdiilvehhab b. Ali. b. Abdilkafi, Tabakatii’s-safiiyyeti’l-kiibra, tah. Mahmud
Muhammed et-Tannahi, Darii hyaii’t-Tiirasii’l-Arabi, 771/1369.

Saban, Zekiyuddin, Usilu’l fikhi’l-islami, Darii’1-Kiitib, Beyrat 1971.

Safii, EbGi Abdillah Muhammed b. Idris, el-Umm, thk. Rifat Fevzi Abdullah, Darii’l-Vefa,
2001.

........ er-Risdle, thk. Ahmet Muhammed Sakir, Darii’1-Kiitiibii’l-Ilmi, Beyrit, t.y.

Satibi, ibrahim b. Musa b. Muhammed, e/-Muvafakdt, Daru Ibn Affan, Suud, t.y.

Sehristani, Ebu’l Feth Muhammed b. Abdulkerim, el-Milel ve’'n-Nihal, DarG’l Kiitiibi’l-
{lmi, Beyrit-Liibnan, 1992.

Sener, Abdiilkadir, “Islam’da Mezhepler ve Hukuk Ekolleri”, 4.U.I.F Dergisi, s.371-406,
1994.

Sevkani, Muhammed b. Ali, frsdadii’I-fuhil ild tahkiki’l-hak min ilmi’l-usil, Darii’1-Fadile,
Riyad 1421/2000.

Seybani, Muhammed b. Hasen, Kitdbu’l-asl, thk. Muhammed Boynukalin, Avkaf, Katar
2012.

Simsek, Murat, “Hukuki Tasarruflarm Kaynag Olarak Hz. Peygamber’in Ictihad1”, Islam
Hukuku Arastirmalart Dergisi, s.111-16, Ankara 2009.

Uzunpostalc1, Mustafa, “Eba Hanife”, TDV. Islam Ansiklopedisi, X, s.143-45, Istanbul

1994.



72

Unalan, Abdiilkerim, “Kiya el-Herrasi” TDV. Islam Ansiklopedisi, XIII, s.126, Istanbul
1996.

Yavuz, Yusuf Sevki, “Tbn Akil”, TDV. Islam Ansiklopedisi, XIX, s.301-02, Istanbul 1999.

Zeydan, Abdulkerim, el-Veciz fi usili’l-fikh, Risaletiin-Nasirin, Beyrit 2015.

Zirikli, Hayreddin, el-A ‘lam kamus-u terdcim, Darii’l-Ilmi 1i’1-Melayin, Beyrit 2002.

Zuhayli, Vehbe, Usulii l-fikhi’l-islami, Darii’l Fikr, Dimagk 1986.



73
OZGECMIS

KIiSISEL BILGILER:

Ad1 Soyad: : Bilal DEMIR

Dogum Yeri ve Yili : DARGECIT/MARDIN — 01 /01 / 1993
E-Posta : mardinlibd@ hotmail.com

EGITIM BILGILERI:

Universite (Yiiksek Lisans) : Cukurova Universitesi — Temel islam Bilimleri — 2017 -
2020

Pedagojik Formasyon: Ankara Universitesi — Ankara — 2015

Universite (Lisans) : Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi - Ankara - 2015

Lise :Pozanti Imam-Hatip Lisesi ~Adana -2010

IS TECRUBESI:
2012-2015 : Polatli - Ankara imam- Hatip Mucukoglu Yaylasi
2015 : Adana- Seyhan — Barbaros Ortaokulu DKAB

2017 : Adana- Seyhan - Giilbahgesi Ortaokulu DKAB



