
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KAHRAMAN İMGESİNİN SOSYOLOJİK SERÜVENİ 

(Yüksek Lisans Tezi) 

Özlem KUYU 

Kütahya – 2019  



T.C. 

KÜTAHYA DUMLUPINAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi 

KAHRAMAN İMGESİNİN SOSYOLOJİK SERÜVENİ 

Danışman: 

Dr. Öğr. Üyesi Gökhan GÖKTÜRK 

 

Hazırlayan: 

Özlem KUYU 

Kütahya - 2019  



Kabul ve Onay 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne, 

Bu çalışma, jürimiz tarafından Sosyoloji Anabilim/Anasanat Dalında YÜKSEK LİSANS 

TEZİ ÇALIŞMA RAPORU olarak kabul edilmiştir. 

 

     

Başkan……………………………………..………………….              (İmza) 

Dr. Öğr. Üyesi Gökhan GÖKTÜRK                                                                                   

 

 

Üye……………………………………………………………               (İmza) 

Dr. Öğr. Üyesi Uğur DOLGUN 

 

 

Üye……………………………………………………………               (İmza) 

Dr. Öğr. Üyesi Esra IŞIK 

 

 

 

Onay  

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

           

 İmza 

 

                                                                                  Doç. Dr. Ayhan KAHRAMAN 

 

                                                         Enstitü Müdürü 



 

Bilimsel Etik Bildirimi 

Yüksek Lisans tezi olarak hazırladığım “Kahraman İmgesinin Sosyolojik 

Serüveni” adlı çalışmanın öneri aşamasından sonuçlandığı aşamaya kadar geçen süreçte 

bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle uyduğumu, tez içindeki tüm bilgileri bilimsel 

ahlak ve gelenek çerçevesinde elde ettiğimi, tez yazım kurallarına uygun olarak 

hazırladığımı, bu çalışmamda doğrudan veya dolaylı olarak yaptığım her alıntıya kaynak 

gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu beyan 

ederim. 

 

 

                                                                                                         ....../....../2019  

 

                 

        Özlem KUYU 

 

  



 

Özgeçmiş 

05.10.1990 tarihinde Eskişehir’in Tepebaşı ilçesinde doğdu. İlköğretimini 23 

Nisan İlköğretim okulunda, ortaöğretimini Adalet Ortaöğretim okulunda, lise öğrenimini 

ise Salih Zeki Anadolu Lisesinde tamamladı. 2014 yılında Anadolu Üniversitesi İktisadi 

ve İdari Bilimler Fakültesi Uluslararası İlişkiler Bölümünden, 2015 yılında Dumlupınar 

Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümünden mezun oldu. 2016 yılında 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyoloji Anabilim Dalında yüksek lisansına başladı. 

Bu çalışmanın gerçekleştirilmesinde, bana merak ve öğrenme isteği aşılayan, 

sevgisini ve desteğini her daim hissettiğim,  varlığına müteşekkir olduğum babam Cemil 

KUYU’ya; 

Tarama ve araştırma sırasında ihtiyacım olan materyalleri kullanmamı sağlayan 

Anadolu Üniversitesi Kütüphanesi yönetimine; 

Toplumsal ve tarihi olayları bilginin ışığında incelememi öğreten, kendisine ne 

zaman danışsam bana değerli bilgilerini ve kıymetli zamanını ayıran, sabırla ve ilgiyle 

bana faydalı olmak için elinden gelenin fazlasını yapan Dr. Öğretim Üyesi Gökhan 

GÖKTÜRK’e; 

Emeği, sabrı ve teknik bilgisi ile hayatımı güzelleştirip kolaylaştıran Tolga 

ALAÇAM’a; 

Teşekkürü bir borç bilirim… 

 



v 

 

ÖZET 

KAHRAMAN İMGESİNİN SOSYOLOJİK SERÜVENİ 

 

KUYU, Özlem 

Yüksek Lisans Tezi, Sosyoloji Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Gökhan GÖKTÜRK 

Haziran, 2019, 166 sayfa 

 

Kahraman bir imge olarak, arkaik toplumların sözlü anlatısından günümüzün 

görsel anlatı biçimine kadar her daim varlık göstermektedir. Tarihsel dönemlerin hâkim 

gerçeklik algısına uyumlu olarak biçimlenen/yeniden yapılanan kahraman imgesi, 

bireylerin ve toplumların inşasında etkili olduğu ölçüde, kendisi de bireylerin ve 

toplumsalın değişimlerinden etkilenmektedir. Kahraman imgesinin, dönemsel 

gerçekliğin ışığında farklı biçimlere büründüğü görülmektedir. Mitsel, dini, modern ve 

modern sonrası gerçeklikte kahraman, dünyayı yorumlama ve dünyaya müdahale etme 

biçimlerine ışık tutmaktadır. Tıpkı kahraman imgesinin değişen biçimleri gibi, dünyaya 

müdahaledeki eylemselliğin içeriğinin de toplumsal gerçeklikle ilgili oluştuğu/değiştiği 

gözlenmektedir. Bu bağlamda kahraman imgesinin aldığı en yeni biçim olan ikonlaşan 

ve simülakra dönüşen anlık kahraman, günümüz gerçekliğinin içinde konumlanarak 

müdahalenin biçimsel değişimine ve mümkünlülüğüne yorum imkanı sunmaktadır. 

 

Anahtar Kelimeler: Kahraman, İmge, Gerçeklik Algısı, Dönüşüm. 

  



vi 

 

ABSTRACT 

SOCIOLOGICAL ADVENTURE OF HERO IMAGE 

 

KUYU, Özlem 

Master Thesis, Department of Sociology 

Thesis Advisor: Asst. Prof. Gökhan GÖKTÜRK 

June, 2019, 166 pages 

 

The hero as of an image, it have been present in the process from the verbal 

narrative forms of arcahaic societies to today’s visiual narrative form. The image of the 

hero shaped/reconstructed in accordance with the dominant reality perception of the 

historical periods is influenced by the changes of individuals and society as much as it is 

effective in the construction of individuals and societies. The image of the hero appears 

to take on different forms in the light of the periodic reality. Mythical, religious, modern, 

after modern reality, the hero sheds light on the ways in which the world is interpreted 

and interfered with the world. Just like the changing forms of the heroic image, it is 

observed that the content of the activism in the world is related to the social reality. In 

this context, the iconic and simulated momentary hero as an the most recent form of the 

hero image, which positione within the reality of today offers the possibility of 

interpreting form change and possibility of the intervention. 

 

Keywords: Hero, Imagery, Perception of Reality, Transformation. 

  



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET ................................................................................................................................ v 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. vii 

TABLOLAR LİSTESİ ................................................................................................... ix 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TOPLUMSAL GERÇEKLİĞİN İNŞASINDA KAHRAMANIN İMGESEL 

KURULUŞU 

 

1.1. İMGE OLARAK KAHRAMAN ......................................................................... 5 

 

1.2. GERÇEKLİĞİ ALGILAMA BİÇİMLERİ ....................................................... 8 

 

1.3. KAHRAMAN İMGESİNİN ERKEN DÖNEMDE DÖNÜŞÜMÜ ................. 11 

1.3.1. Totemler ve Mitolojik Kahramanlar .............................................................. 13 

1.3.2. Thales’ten Plotinos’a: Doğadan Bir’e ............................................................ 26 

1.3.3. Tek Tanrılı Dinler’den Prens’e ....................................................................... 35 

1.3.4. Dünyaya İnen Kahraman ................................................................................. 41 

1.3.5. “Tarihsel” Kahramanlar: Tinin Krallığı ve Proletarya ................................ 54 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MODERN KAHRAMAN İMGELERİ: LİDERLER VE KİTLELER 

 

2.1. MODERNLİĞİN İZİNDE MODERN KUTSALLAR .................................... 62 

 

2.2. SİYASİ LİDERLER ........................................................................................... 71 

 

2.2.1. Yapı-Fail İlişkiselliğinde Siyasi Lider ........................................................... 72 

2.2.2. Kağandan Meclis’e: Modern Siyasi Liderin Süreksizlikleri ....................... 76 

 

2.3. MODERN BENLİĞİN KURGUSAL GERÇEKLİKLERİ: SİLUETLER .. 80 

 

2.4. SAVAŞ HER ŞEYDEN BÜYÜKTÜR .............................................................. 85 

 

2.5. BARBAR YOL GÖSTERİCİLER .................................................................... 89 

 

2.6. KÜLTÜR ENDÜSTRİSİNDEN 1968 HAREKETİNE: ÖZNENİN 

MEŞRUİYET SORUNU ................................................................................... 92 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İKONLAŞAN KAHRAMANDAN SİMULAKR KAHRAMANA 

 

3.1. POSTMODERNİZM VE ANTEKUTSALLAR ............................................ 107 



viii 

 

3.2. KÜRESELLER VE ÖTEKİLER ..................................................................... 116 

 

3.3. DEĞİŞKEN MEDYANIN İKON KAHRAMANLARI ................................ 121 

 

3.4. SİMÜLAKR BENLİKLERİN OUROBOROSSARMALI VE YENİ YOL 

GÖSTERİCİLER ............................................................................................ 132 

 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME ............................................................................. 150 

 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 154 

 

DİZİN ........................................................................................................................... 166 

 

  



ix 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Sayfa 

Tablo 3.1: Türkiye ve Dünya Genelinde Instagram’da En Çok Takip Edilen 10     

Hesap .......................................................................................................... 145 

Tablo 3.2: Türkiye ve Dünya Genelinde Twitter’da En Çok Takip Edilen 10          

Hesap .......................................................................................................... 145 

 

 

  



x 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEZ METNİ



1 

 

GİRİŞ 

“Kahraman imgesi” üzerine yapılan araştırmalara genellikle Türk Dili ve 

Edebiyatı, Siyaset Bilimi ve İletişim anabilim dallarında rastlanmaktadır. Söz konusu 

durum, kavramın içerdiği çok yönlü anlamlar dolayısıyladır. Kahraman imgesi; edebi bir 

figür olarak anlatılarda karşılaşmamız dolayısıyla Edebiyat Biliminin; idealize edilmiş bir 

öndere tekabül etmesi dolayısıyla Siyaset Biliminin üzerinde durduğu bir olgudur.  

Kahraman imgesi, mitolojide yol gösterici Tanrılar/Tanrısal kahramanlar; sosyal 

psikoloji ve tarih biliminde lider, psikoloji de ise kurtarıcı arayışının nesnesi olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Sosyolojik bir kahraman imgesi analizi, söz konusu bilimlerin 

kesiştiği bir perspektiften; kahraman imgesinin birey ve toplum inşasındaki 

ilişkiselliğinden yola çıkılarak konumlandırılacaktır. Söz konusu ilişkiselliğe 

değinmeden önce uzun süreli bir perspektifin analizi için, öncelikle imgelerin 

dönemlerinde temsil ettikleri değerlerle bağlantı kurulacaktır. 

İmgeler, ilkin, dönemlerinin kutsallarını barındırmaktadır. Dönemlerinin 

kutsallarını temsil, bugünkü lider kültü tartışmalarına bakışta, farklı bir bakış açısı 

sunmaktadır. Özellikle siyasi liderlerde gözlemlenen, ruhani dünyaya vurgu, mitolojinin 

doğaüstü açıklamalarından ödünç alınarak tarihteki boşlukların doldurulmasıdır. Bu 

tezde, kahraman imgesi üzerine düşünülürken “Ne?” değil de “Neden?” üzerine 

yoğunlaşıldığından, birey ve toplum inşasında işgal ettiği yeri anlamak için longue durée-

uzun dönem yöntemine ihtiyaç duyulmaktadır. Bu yöntemle bakıldığında, kahraman 

imgesinin, içinde taşıdığı niteliklerle birlikte toplumsal gerçekliği algılama biçimleriyle 

etkileşerek şekil değiştirdiği görülmektedir. Söz konusu algılama biçimleri neyin kutsal 

ilan edilip edilmediğiyle yakından ilişkilidir. Mitlerin gerçek olarak algılandığı toplumsal 

yaşamda, dönemin kutsalları farklıdır; dolayısıyla dönemin kahramanlık imgesi de 

mitseldir. Mitlerden tek tanrılı dinlere geçildiğinde kahraman imgesi dinsel bir biçim 

almış; özellikle kutsal-kutsal olmayan ayrımı ile kahraman imgesi vasıf karakterine 

bürünmüş ve nihayetinde liderliğe dönüşmesinin yolu açılmıştır. Modernleşme ise; ulus 

inşayı, ideolojileri ve sekülerleşmeyi kutsarken; modern sonrası dönemde çoğul 

kimliklerin, tüketimin ve imajların kutsandığı görülmektedir. Modernleşme sürecinin 

birey ve toplumsal inşası romanlar aracılığıyla pekiştirilirken, modern sonrası dönemin 

birey ve toplum inşası medya araçları ve ağ üzerinden pekiştirilmektedir. Kutsanılan 



2 

 

değerler çeşitli; pekiştirme araçları değişkendir fakat kahraman imgesi, her dönem, bir 

yandan yol gösterici olarak birey inşasında, diğer yandan değerlerin taşıyıcısı olarak 

toplum inşasında rol oynamaktadır. Bazen değişimi bazen ise düzeni sağlayan kahraman 

imgesi, toplumca şekillenip toplumu şekillendiren, bireyce şekillenip bireyi şekillendiren 

bir olgudur. Bu bakımdan tezde, öncelikle, gerçekliği algılama biçimleri ve kahraman 

imgesi ilişkilendirildikten sonra ardından, hemen (yapı- fail tartışmalarını da içeren), 

gidişatı değiştirmenin mümkün olup olmadığına dair süregelen tartışmalara da ışık 

verebilecek değişimlere değinilmektedir. 

İnsanın kendi kaderini tayin edip edemeyeceği üzerine düşünceler; Batı’da 

Aristo felsefesinden, İslam’da cüzi irade tartışmalarına kadar uzanmaktadır. Daha iyi bir 

dünya için insan müdahalesinin etkili olup olamayacağı farklı filozoflarca, farklı 

biçimlerde düşünülmüş, cevaplar “iyi”ye olan bakış açıları sayısınca şekillenmiştir. Daha 

iyi için medet umulan kutsalların değişimiyle, kahraman imgesinin kaderinin değişimi de 

paraleldir. Hegel’in “uşak kahramanı anlamaz”1 demesinin üzerinden çokta uzun bir 

zaman geçmemiştir. Fakat o günden bugüne, toplumsal yaşam tarihte hiç olmadığı kadar 

köklü değişimler geçirmiştir. Ulvi kahraman imgesi (mitsel-ideolojik vurgu) 

yetmemekte, başka bir biçime dönüşmektedir. Günümüzde uşaklar artık, -iletişim 

teknolojilerinin değişimiyle paralel şekilde -kahramanların sadece yemek yemelerine 

değil dolaşıma katılırken ikonlaşmalarına da şahit olmaktadır. Dede Korkut’taki 

kahraman imgesi, modernleşme dönemi ve sonrasındaki kahraman imgesinden oldukça 

farklıdır. Araçlar ve koşullar ne kadar değişirse değişsin ihtiyaç duyulan bir olgu olarak 

kahraman imgesinin yeniden üretilmesine, her dönemindeki temsillerinin geri 

çağrılmasına tanıklık edilmektedir. Günümüzde reytingi oldukça yüksek olan savaşçı 

özelliklerin vurgulandığı diziler söz konusu duruma örnektir. İstisnai bir olgu olarak, 

Sosyalist ülkelerde bile varlığına ihtiyaç duyulduğu gözlemlenen (Stalin ve kişiye tapma 

deneyimi olarak)2 kahraman imgesi, insanlığın hikâyesinin neresindedir? Bir yanda 

postyapısal ve postmodern yazarların söylemlerinde karşılığını bulan, toplumsal 

                                                      
1“Hiç kimse uşağı için kahraman değildir; gene de, o bir kahraman olmadığı için değil, ama uşak bir uşak 

olduğu için—uşak ki, onunla bir kahraman olarak değil, ama yiyen, içen, giyinen birisi olarak, genel olarak 

gereksinim ve isteklerin bireyselliği içinde ilgilenmektedir. Böylece, yargılayan bilinç için hiçbir eylem 

yoktur ki onun eylemin evrensel yanının karşısına bireyselliğin kişisel yanını koymasına ve eylemciye karşı 

ahlaksal uşak rolünü oynamasına olanak vermesin.” Ayrıntılı bilgi için bkz. G.W.F. Hegel, Tinin 

Görüngübilimi, çev. Aziz Yardımlı (İstanbul: İdea, 1987), 404.  
2 Ayrıntılı bilgi için bkz. Louis Althusser, Marx İçin, çev. Işık Ergüden, 1bs. (İstanbul: İthaki Yayınları, 

2015), 295. 



3 

 

değişimin biçimsel yansımaları olarak bir kopma vardır; bir yanda da insan 

müdahalesiyle daha iyiye ulaşmaya olan ümitte devam etmektedir. Bir yanda bireyin, 

toplumun ve tarihin sonunun geldiği iddia edilirken; diğer yanda hala özgürlüklerini-

yaşamlarını inandıkları değerler yahut başkaları için feda eden insanlara rastlanılmakta, 

yol gösterici olarak kahramanlara da ihtiyaç duyulmaktadır. Bu tezde, kahraman 

imgesinin tarihsel değişimine vurguyla, süreçlerin devam ettiği ve alternatif kahraman 

modellerinin doğmasının da mümkün olduğu ve hatta deneyimlendiği gözlenmektedir. 

Kurtarıcıya ihtiyaç duymak, binyıllardır süren bir davranış biçimidir. Bütün topluluklar 

ve toplumlarda gözlemlenen bu olgu, gelenekselleşmiş olarak toplum adına yönlendirici 

işlevler yüklenen kahraman imgesinde vücut bulmuştur. Bu tez, nostaljik yahut fanatik 

olmayan (gerek siyasi, gerek toplumsal) kahraman imgesinin mümkün olup olmadığını 

tartışma iddiasındadır. Kendi adına kendini gerçekleştiren, yabancılaşmamış ve 

yönlendirilmek için siyasi temsilinde olağanüstü niteliklere gerek duymayan bilinçler 

mümkün müdür? Sonuçta tarih, olasılıklar silsilesidir ve kahramanlarda uzaydan 

inmemişler; toplumlarca yaratılmış, yeniden ve yeniden üretilmişlerdir-sonsuz ve ilişkisel 

olarak.  

 

  



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TOPLUMSAL GERÇEKLİĞİN İNŞASINDA KAHRAMANIN İMGESEL 

KURULUŞU 

 

  



5 

 

1.1. İMGE OLARAK KAHRAMAN 

Bir imge olarak kahramanı ele alabilmemiz için, kahraman sözcüğünün 

etimolojik tahliline inmemiz gerekir. Çünkü etimoloji bize, kelimelerin ortaya çıkış 

süreçlerini ve süreçlerin tarihsel- toplumsal gerçekliğini anlama imkanı sunmaktadır. 

İnsanlar, her şeyden önce geçmişe ve geleceğe yayılan bir bilince sahiptir. Geçmiş-şimdi-

gelecek üçlüsünde imgeler, sembolik bir varlık olarak insanın, gerçekliğine ve anlamsal 

kurgusuna eşlik etmektedir. Kahraman imgesi de “kahraman” sözcüğünün kapsadığı ve 

kapsamadığı anlamlar çerçevesinde habitus3 içerisinde belli pratikler yaratarak 

deneyimlenmektedir. 

Kahraman sözcüğünün sözlük anlamı; 1.Savaşta veya tehlikeli bir durumda 

yararlılık gösteren (kimse) alp, yiğit; 2.a.bir olayda yararlılık gösteren kimse; 3.a. ed 

Roman, hikâye, tiyatro ve edebiyat türlerinde en önemli kişi4 vb. tanımlarla karşımıza 

gelmektedir. Kahraman sözcüğünün sözlük anlamında görüldüğü üzere kahraman bir 

imge olarak, iki farklı düzeyde karşımıza çıkmaktadır Kahraman, öncelikle savaş vb. 

tarihsel kırılmanın yaşandığı olağanüstü durumlarda varlık gösteren; daha çokta alp, yiğit 

gibi askeri bir başarı ile çevrili, toplumsal anlamda fayda sağlayarak öne çıkan kişidir. 

İkinci olarak kahraman, toplumsal anlatılarda üretilen kurgusal bir figürdür. Dolayısıyla 

kahraman, gerçek bir vakanın neticesinde ortaya çıkan reel bir varlık olabileceği gibi; 

destan, mit vb. edebi anlatılarda karşılaşılan kurgusal bir varlıkta olabilir. Kahraman 

imgesi, gerek gerçek bir vaka neticesinde öne çıkmasıyla, gerek kurgusal bir gerçekliğin 

içinde üretilmesiyle düşünce tarihinde her yerde karşılaştığımız bir olgudur. Bu 

bağlamda, kahraman imgesinin analizi, farklı pek çok bilimin bakışını zorunlu 

kılmaktadır. Cemil Meriç’in de ifade ettiği gibi tarihte büyük insan arayışına pek çok 

düşünürde rastlanmaktadır. “Emerson, “representatif man”, Spangler “büyük adam”, 

Carlyle ise “kahraman” demektedir.”5  Destanlarda ve masallarda, en yüksek insani vasıf 

olarak işlenen6 kahraman; psikanalistlere göre “her zaman tüm mükemmelliklerle 

donatılmış kolektif bir ego”7  olarak yorumlanmalıdır. Sosyal psikolojide, önemli kişiler 

                                                      
3 Pierre Bourdieu’ya göre habitus, hem pratiklerin üretim şemalarının sistemi hem de pratiklerin 

değerlendirme ve idrak şemalarının sistemidir. Ayrıntılı bilgi için bkz: Pierre Bourdieu, Seçilmiş Metinler, 

çev. Levent Ünsaldı, 2 bs. (Ankara: Heretik Yayıncılık, 2014), 201-202.  
4 “Kahraman”, Türk Dil Kurumu, www.tdk.gov.tr [14.02.2019]. 
5 Cemil Meriç, Sosyoloji Notları ve Konferanslar, 1 bs. (İstanbul: İletişim Yayınları, 1993), 342-345. 
6 Muharrem Ergin, Dede Korkut Kitabı, 56 bs. (İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 2017), 8. 
7 Otto Rank, Kahramanın Doğuş Miti, çev. Gökçe Yavaş (İstanbul, Pinhan Yayıncılık, 2016), 81-82. 

http://www.tdk.gov.tr/


6 

 

ve liderler olarak kategorize edilebilecek kahramanlar8; Hegel için dünya tininin aracı9; 

Weber için en güçlü anti- ekonomik güç olan karizmalarını, takipçilerinin gözünde ispat 

edenlerdir.10 Fransız felsefeci Badiou kahramanlığı, insan dışı deneyimi kabullenme ve 

pekiştirme amacıyla üretilen simgesel bir temsil olarak görmüş, kahramanlığı; insanın 

eylemlerine verili sınırları aşan bir edimin damga vurması11 olarak tanımlamıştır. 

Yukarıdaki açıklamalardan da anlaşılacağı üzere, kahraman söz konusu olduğunda, 

sosyal bilimlerin hemen hemen her alanında, her disiplinin kendine özgü açıklamaları 

bulunmaktadır. Çünkü kahraman, toplumsal yapının ve sosyal değişmenin anlaşılması 

hususunda,  değiştirici ve dönüştürücü güç olarak konumlanabilmektedir. Kahramanın 

bilinçli bir tutumla imge olarak ele alınmasının temelinde bu gibi bilimsel kaygılar yer 

almaktadır. 

Kahraman sosyal bilimlerde tartışıldığı biçimiyle her şeyden önce tarih boyunca 

toplumların referans aldıkları reel veya kurgusal “ideal tip” olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Max Weber’in kavramlaştırdığı ideal tipler, kalıplaşmış ve anlamlı eylem yönelimlerinin 

genel bir taslağını sunar.12 Kalvinist birey, karizmatik lider ve memur tipleri “ideal tip”e 

örnek gösterilebilecek imgelerden bazılarıdır. Bu anlamda Weber’de kahraman imgesi, 

karizmatik lidere tekabül etmektedir. Weber’in karizmanın kaynağı olan karizmatik 

otoriteyi ele almaya başladığı dönem Kilise kurumları ve aristokratik dönemlere 

dayanmaktadır. Bu yönde, belli bir anlamlar sistemi açısından, ortak güç olarak arkaik 

toplumlarda gücün ve gerçeğin kurgulandığı noktalara dönüş (mitsel gerçeklikte 

kahraman vs.), bir bakıma da karizmanın ilk biçimlerine de yönelmektir. Kahraman 

imgesine toplumların verdiği ilksel anlamları anlamak için arkaik toplumlara dönmek 

zaruridir. 

Kahraman imgesinin longue druée-uzun soluklu bir dönem içerisinde 

anlaşılması mümkündür. Çünkü kahraman imgesi uzun soluklu değişimlere tekabül eden, 

mekan ve zamana bağlı olarak öne çıkarılan, toplumsalı kuran değerler ve davranış 

                                                      
8 Ayrıntılı bilgi için b.a. Nassır Ghaemi, Birinci Sınıf Delilik, çev. Yavuz Alogan, 2 bs. (İstanbul: İthaki 

Yayınları, 2016) 
9 Nejat Bozkurt, Fikir Mimarları-1: Hegel, 1 bs. (İstanbul: Say Yayınları: 2005), 135. 
10 Max Weber, Ekonomi ve Toplum: Cilt 2, çev. Latif Boyacı,1 bs. (İstanbul: Yarın Yayınları, 2012), 476. 
11 Alain Badiou, Yeni Bir Siyaset İçin Felsefe, çev. Barış Özkul ve Erkal Ünal, 1 bs. (İstanbul: Encore 

Yayınları, 2013), 52. 
12 Stephen Kalberg, Max Weber’in Karşılaştırmalı-Tarihsel Sosyolojisi, çev. Adem Bölükbaşı (Ankara: 

Phoenix Yayınevi, 2017), 69. 



7 

 

biçimlerinin bütününü de ifade etmektedir. Kahraman ile, modern kavramların icadından 

çok daha öncesinde erkin gelişiminde karşılaşılmaktadır. Sosyolojik kahramanda önemli 

olan, toplumsal alandaki gelişmelerle beraber geçirdiği değişimdir. Söz konusu değişim, 

imge sözcüğünün karşılığını içinde barındırmaktadır. Bu anlamda kahraman imgesi, 

başlangıcından günümüze; sorgusuz kabullenmeyi ve kutsamayı içerir. Üstelik, söz 

konusu sorgusuz kabullenme ve kutsanma işlevini en iyi din dışı gözüken alanlarda 

gerçekleştirir. Din dışı gözüken alandan kasıt, modern dünya ve ulus devletin inşa 

sürecidir. Bu anlamda kutsamalar, her türlü modern kurumsallaşma biçiminden bağımsız 

olarak tek tek bireyler ve toplum inşası üzerinde içselleştirilmektedir. Bu başlıklar altında 

kahraman imgesi, tarihsel değişimin çoklu boyutlarıyla toplumsal inşada kurucu olan 

kutsalları temsil eden yol gösterici olarak ele alınmaktadır. Dolayısıyla yol gösterici 

olarak ele alınan kahraman, toplumların gerçekliği nasıl algıladığı ile ilgili olarak 

dönüşmüştür. Söz konusu değişim, imge sözcüğünde karşılığını bulduğundan, imge 

sözcüğünü ifade etmek gerekmektedir. 

İmge; simge, sembol vb. sözcüklerden farklı bir anlama tekabül etmektedir. 

Belirli bir organize tepkiyi ifade etmeye yarayan sembol, dil ile ilişkili olan zihinsel 

gelişimin rasyonel aşamasıdır.13 Simge; a. Duyularla ifade edilemeyen bir şeyi belirten 

somut nesne veya işaret, remiz, rumuz, timsal..14 anlamına gelmektedir. Bayrak, ulusun 

simgesidir; güvercin bir simge olarak barışı akla getirir; dolayısıyla sembol, simge gibi 

kavramlar daha çok soyutu somutlaştırmaya yönelik, yalıtılmış ifadelerdir. İmge ise, pek 

çok sosyal bilimcinin üzerinde durduğu sınırları muğlak kalmış bir kavramdır. 

İmge, duyu organlarına sahip ama aynı zamanda geçmiş deneyimleri de olan 

bireyle ilişkili olarak bulunur.15 Herhangi bir nesne ile karşılaşan özne, karşılaştığı 

nesneyi içinde barındırdığı temsiller vasıtasıyla (geçmiş deneyimden kaynaklı) kategorize 

ederek anlamlandırmaktadır.  Kategorize ederek anlamlandırma süreci, simge, sembol vb. 

kavramlarda da mevcuttur. İmge de farklı olan ise, dünyaya açılan saydam bir pencere 

sunmak yerine, temsilin belirsiz, keyfi mekanizmasını yani ideolojik mistifikasyon 

sürecini gizleyen doğallığın ve şeffaflığın aldatıcı görünüşünü sunan bir gösterge türü 

                                                      
13 George Herbert Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, çev. Yeşim Erden, 1 bs. (Ankara: Heretik 

Yayınları:2017), 276. 
14 “Simge”, Türk Dil Kurumu, www.tdk.gov.tr. [12.05.2019] 
15 Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 330. 

http://www.tdk.gov.tr/


8 

 

olmasıdır.16 “İmge, gerçekliğin tıpatıp kopyası değil, gerçekliğin zihni süreçlerle yeniden 

kurulmuş biçimidir. Bu nedenle yeni bir şeyi temsil eder.”17 İmgenin anlamı, sembolde 

ve simgede olduğu gibi ortaklaşa yoruma dayalı, somuta yönelik değildir. İmgeler 

saymaca bir gerçeği göstermek yerine, gerçeği içinde barındırırlar. İmgenin gerçekle olan 

bağlantısında Deleuze’un çalışmaları yol gösterici olmaktadır. Deleuze, felsefenin, 

bilimin ve sanatın kaostan çıkma arayışında olduklarını söylemiş ve bu doğrultuda sinema 

imgelerinin olanaklarına yoğunlaşmıştır. Deleuze, her bilinç bir şeyin bilincidir diyen 

Husserl ile her bilinç bir şeydir diyen Bergson’un başlattıkları bilinç ve şey; imge ve 

zaman ikiliğini aşma çabalarını, Hareket-İmge adlı eserinde imge ile hareketi eşitleyerek 

formüle etmiştir: 

“Gerçekleştirilen hareketten ayrı bir hareket eden yoktur; alımlanan hareketten 

ayrı bir hareket etmiş olan yoktur. Şeylerin tamamı, yani imgelerin tamamı, kendi eylemleri 

ve tepkilerine karışır: Bu, evrensel varyasyondur. Her imge "üstünden her yönde, evrenin 

uçsuz bucaksızlığı içinde yayılan değişikliklerin geçtiği bir yol" dan başkaca bir şey 

değildir.”18 

Böylelikle, Deleuze’ da imge, toplumsal alandan alınan şeyin öznenin zihninde 

biçimlendirilip tekrar toplumsal alana sunuş biçimini anlatmaktadır. İmge, bilinç ve şey 

olarak gerçeği içinde barındırmak suretiyle dolaşıma girmektedir. Dolaşım sürecinde 

temsil ettiği nitelikler ve temsil biçimleri değişen imge bizi, zihinsel olandan çok 

toplumsal olana ait bir kavrama götürmektedir. 

1.2. GERÇEKLİĞİ ALGILAMA BİÇİMLERİ 

Herhangi bir olgunun ele alınışında, “Ne?” sorusu yerine “Neden?” ve “Nasıl?” 

sorularından yola çıkmak, olguların geniş bir perspektifle yorumlanmasını 

gerektirmektedir. Değişimi barındıran kahraman imgesi, başlangıçta nasıl bir profil 

sergilemektedir? Geçmişteki kahraman imgesi ile bugünün kahraman imgesi arasındaki 

ortak ve farklı unsurlar nelerdir? Kahraman imgesinin barındırdığı kutsallar ve temsil 

ettiği nitelikler dönüşümlerini hangi şartlara borçludur? Geçmişin kahraman imgesi ile 

bugünün kahraman imgesi arasında belli kopuşlar olduğu kadar, sürekliliklerle de 

                                                      
16 W.J.T. Mitchel, İkonoloji,  çev. Hüsamettin Arslan (İstanbul: Paradigma, 2005), 11. 
17 Akt. R. Suat Işıldak, vd. “Yaratmada İlk Adım: İmge ve İmgelem”, EFMED, C. 2, S. 1, (Haziran 2003): 

69. 
18 Gılles Deleuze, Sinema-1 Hareket-İmge, çev. Soner Özdemir, 1 bs. (İstanbul, Norgunk Yayıncılık, 2014), 

84-85. 



9 

 

karşılaşılmaktadır. Söz konusu kopuş ve sürekliliğin analizi, geçmişteki bireylerin 

gerçekliği algılama biçimlerine yönelmeyle açıklayıcı olabilmektedir. Geçmişe dönük 

analizde karşılaşılan ilk zorluk, tarihsel belgelerde tabi sınıflarla ilgili yeterince bilginin 

bulunmamasıdır. 

Tarih, Heredotos’tan başlayarak kralların büyük işlerine yönelme eğilimindedir. 

Fakat bugün özellikle mikro tarih çalışmaları, farklı eğilimlerin çıkmaya başladığını bize 

göstermektedir. Bu durumu en iyi anlatan ifadeler Brecht’in “Okumuş Bir İşçi Soruyor” 

şiirinin dizelerinde mevcuttur. 

“… 

Kitapların her sayfasında bir zafer yazılı 

Ama pişiren kim zafer aşını 

Ama her adımda fırt demiş fırlamış bir büyük adam 

Ama ödeyen kimler harcanan paraları…”19 

Tarihsel belgelerde “büyük anların” aktarımı, “büyük adamların” öne 

çıkarılmasıyla şekillenmektedir. Tarihsel/toplumsal gerçekliğin inşasında temel aktörler; 

krallar gibi soylu sınıflar olarak öne çıkagelmiştir.  Öyle ki, dünyanın büyük/görkemli 

eserlerini -piramitler, Çin Seddi gibi- inşa eden alt sınıfların isimleri neredeyse hiçbir 

yerde geçmemektedir. Tarihte görünür olmama durumu, Brecht’in vurguladığı sınıfsal 

paradigmayla ilgilidir. C. Ginzburg’un, Peynir ve Kurtlar adlı kitabında değindiği üzere 

kaynaklar, isimsiz duvarcılar konusunda bilgi vermese de, sorun bütün anlamını 

korumaktadır.20 Geçmişe dönük analizde karşılaşılan ikinci zorluk ise “hangi tarih?” ve 

“kim için tarih?” gibi soruların cevabında yatmaktadır. Söz konusu durum, P. 

Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramıyla açıklanabilir. Bourdieu’ya göre, “nesnel iktidar 

ilişkileri, sembolik iktidar ilişkilerinde kendini yeniden üretme eğilimindedir.”21 

Sembolik iktidar, şeyleri kelimelerle anlatmak vasıtasıyla onaylar yahut ihmal eder. 

Dünyayı yapma şekillerine, yani dünyaya bakışa ve grupların teşkil edildiği ve yeniden 

üretildiği pratik işlemlere nüfuz eden sembolik iktidar22 grup adına konuşmakla ilgilidir. 

Söz konusu vekâlet durumu ile tarihi yazanlar ister istemez iktidarı yeniden üreterek, bazı 

                                                      
19 Bertolt Brecht, Halkın Ekmeği, çev. A. Kadir ve A. Bezirci, 8 bs. (İstanbul: Say Yayınları, 1991), 115. 
20 Carlo Ginzburg, Peynir ve Kurtlar, çev. Ayşen Gür, 6 bs.  (İstanbul, Metis Yayınları, 2016), 13. 
21 Bourdieu, Seçilmiş Metinler, 207. 
22 A.g.e., 210. 



10 

 

olguları/kişileri görünür kılıp, bazılarını silikleştirir. Kahraman imgesinin analizinde 

sınırlılığa neden olacak bu durum, görünür olmayan kahramanların üzerinden yükselerek 

kurulan bir tarihin belgelerine yönelme zorunluluğu ile ilgilidir. Söz konusu sınırlılığın 

varlığı ancak -mümkün olduğunca-, Bourdieu’nun dediği gibi “aktörün yaratıcı eyleminin 

kaynağına dönerek”23 aşılabilir. Sosyal bilimcilerin kaynaklara yöneliş biçimleri anabilim 

dallarına göre değişmektedir. Gerçekliği algılama biçimleri (algılamanın da belli düzeyde 

egemenlerce tayin ve ifşa edildiği göz önünde tutularak) bu bağlamda, kahraman 

imgesinin esasen toplumlar ve kahraman olmayanlar adına ne anlama tekabül ettiği ile 

ilgilenmenin getirdiği bilimsel kaygıyla, kahraman imgesinin dönüşümünün merkezi 

konumuna yerleştirilmektedir. 

Gerçekliği algılama biçimleri, yaşamın kaynağının ve amacının yorumu ile 

ilgilidir. Gerçekliği algılama biçimleri, Berger & Luckhmann’ın ortak duyu bilgisi 

dedikleri onsuz hiçbir toplumun var olamayacağı anlamlar çerçevesini tesis eden şeye24 

tekabül ettiği kadar, dönemsel kutsalları da barındıran temsili değerler sistemine de 

tekabül etmektedir. Toplumsalda gerçeklik algısı, ortak duyu bilgisi içinde tipleştirme 

işlevi görmektedir. Sosyal yapı, tipleştirmelerin ve tipleştirmeler aracılığıyla kurulan 

mükerrer etkileşim örüntülerinin toplamıdır.25 Kahraman imgesinin dönüşümü, söz 

konusu ortak duyu içinde değişime uğrayan gerçeklik algısının, toplumlar ve bireyler 

üzerindeki etkisiyle gerçekleşmiştir. Bu bir bakıma K. Mannheim’in anlamlandırma 

tanımının içinde yatan işlevleri yerine getiren bir temsildir. K. Mannheim’e göre 

anlamlandırma, eylemin ve karşı eylemin farklılaşmasını sağlayarak süreçselliğe neden 

olan, belli bir durumu tanımlama dolayısıyla birlikte bir şeyler yapmak isteyen kişilerin 

ilgisinin ortak bir zemine çekilmesini sağlamaktadır.26 Mannheim’a göre, olayların bir 

grup için toplumsallaşması sadece insanların gruba ait olduğu iddiasıyla gruba vefalı 

kalmasıyla değil, insanların dünyadaki şeyleri grubun anlamsal yorumlarının gözleriyle 

görmesiyle mümkün olabilmektedir.27 Bu bağlamda, gerçeklik algısı vurgusu, ortak duyu 

ve anlamlandırma içinde, kahraman görülenlerin zamanlarındaki toplumlar için hangi 

                                                      
23 Pierre Bourdieu, Akademik Aklın Eleştirisi, çev. P. Burcu Yalım, 1 bs. (İstanbul: Metis Yayınları, 2016), 

70. 
24 Peter Berger & Thomas Luckmann, Gerçekliğin Sosyal İnşası, çev. Vefa Saygın Öğütle, 1 bs. (İstanbul: 

Paradigma Yayıncılık, 2008), 23. 
25 A.g.e., 50. 
26 Karl Mannheim, İdeoloji ve Ütopya, çev. Mehmet Okyayuz, 3 bs.  (Ankara: Nika Yayınevi, 2016), 49. 
27 A.g.e., 50. 



11 

 

anlamlara geldiğiyle ilişkili bir perspektifin altını çizmektedir. Gerçeklik algısı, tarihteki 

anlamların ve kutsalların geçirdiği değişimlerle etkili olarak evirildiğinden, imgelerin 

içerdiği anlamlar ve kutsallar; her dönem farklı anlam alanlarına denk düşmektedir. Bu 

bağlamda her dönemin kahraman imgesinin de farklılaştığı görülmektedir. 

1.3. KAHRAMAN İMGESİNİN ERKEN DÖNEMDE DÖNÜŞÜMÜ 

İmgenin içerdiği temsiller, antik çağda doğayı önceleyen birey için kutsala atıfla 

ilgilidir. Fakat antik çağın kutsalı ile bugünün seküler kutsalları farklılaşmıştır. Kutsal 

sözcüğü; tapınılacak ya da yolunda can verilecek kadar sevilen, kutsi mukaddes; 

bozulmaması, dokunulmaması, karşı çıkılmaması gereken, üstüne titrenilen28 gibi 

anlamlara karşılık gelmektedir. “Kutsallık aslında sadece objelerin bir niteliği değildir, o 

aynı zamanda belirli bir grubun ortak kimlik sermayesine işaret eden semiyotik bir 

doğaya sahiptir.”29 Bu durumda kutsal, basit bir şekilde, aşkın hayat boyutlarını 

çağrıştırır.30 P. B. Clarke’ye göre kutsalı sosyal prestij tarafından inşa edilen objeler 

olarak ele almak, ilahiliğin ya da realitenin doğasını değişen inançlar ve fikirler şeklinde 

ele almaya imkan tanımaktadır.31 Söz konusu objelerin zorlayıcı doğası, korunmanın ve 

dokunulmazlığın eşlik ettiği bir sistem içindeki statülerinin bir yansımasıdır.32 

Dolayısıyla, kutsal dini aşkınlığı içerdiği şekliyle bile toplumsal ilişkileri 

belirlemek/yansıtmak gibi özellikler barındırmaktadır. Kutsalın dini olmayan aşkınlıklara 

dönüşümü ise, kutsalların kurumsallaşmasıyla giderek artan bir pratikle karşımıza 

çıkmaktadır. Bu anlamıyla kutsal, sosyolojik olarak tapınma derecesinde hakim olunan 

her türden şeyle karşımıza çıkmaya başlamaktadır. Böylelikle, dönem geçtikçe kutsalların 

içeriğinin değiştiği görülmektedir. İlk kutsallar ile modern sonrası dönemin kutsalları 

arasındaki farklar, kahraman imgesinin yolculuğunda anlatılmaktadır. 

Kahramanı bir imge olarak ele aldığımızda, zorluklar karşısında başvurulan 

ilksel bir gücün, ilk kutsallarla olan ilişkisinin analizine gerek duyulmaktadır. Kutsal; ilk 

olarak bilinmeyen, kategorileşmemiş bir temsil, giderek tanrı ve ardından 

kurumsallaşmayla açıklanabilecek bir biçime bürünmektedir. Bütün değişimlerin aynı 

                                                      
28 “Kutsal”, Türk Dil Kurumu, www.tdk.gov.tr. [12.02,2019]. 
29 Peter B. Clarke, Din Sosyolojisi, çev. İhsan Çapçıoğlu, 1 bs. (Ankara: İmge Kitabevi, 2012), 82. 
30 A.g.e., 81. 
31 A.g.e., 81 
32 A.g.e., 81. 

http://www.tdk.gov.tr/


12 

 

anda her yerde aynı biçimde gerçekleşmeyeceği aşikârdır. Daha çok dünyanın bir yerinde 

başlayan bir değişimin etkilerinin dünya geneline yayıldığı söylenebilir. Kahraman 

imgesinin değişimi de dünyanın farklı mekânlarında farklı zamanlarda farklı biçimlerde 

gerçekleşmiştir. Dolayısıyla, gerçeklik algısındaki genel geçer süreklilikler ve kırılmalar 

bu perspektifle ele alınmaktadır. Örneğin, Antik Yunan’da polisin kalıcılaşmasını 

sağlayan içkin koşullar, hayatın anlam ve amacında referans olan aşkın kutsalın yerine, 

görece erken bir dönemde bu dünyanın kutsalına yönelişi doğurmuştur. Dolayısıyla, 

Yunan kentlerinde mitolojik kahramanların yerini, bu dünyanın kahramanlarının alması 

da görece erken deneyimlenmiştir. Benzer şekilde, Tanrıların yerini Tanrı’nın alması; 

Tanrının devletinin yerini halka dayalı yönetim biçimlerinin alması her ülkede 

farklılaşmaktadır. Söz konusu durumlar ekonomik ve teknik yapılanmalarda, dolayısıyla 

her türden olgunun analizinde de farklılıklara neden olduğundan, anlamın arandığı 

“gerçeklik algısı” ortak bir çatı görevi görmektedir. Süreçler ve biçimler farklılık gösterse 

de genel bir tutumsal değişim tespit edilmekte ve söz konusu değişim, yol gösterici olarak 

kahramanın değişimini, sosyal bilimlerin teorilerinden kanıtlarla desteklemektedir. 

Kahraman, bir imge olarak, içerdiği temsillerin değişimiyle farklı toplumsal 

gerçeklik dönemlerinden geçerek şekillenmiştir. Her temsil, imgenin değişiminde olduğu 

gibi, gerçekliği deneyimleyen dönemin bireyinin dünyayı nasıl yorumladığıyla ilgilidir. 

Kahraman imgesi, zorluklar karşısında mücadele biçimlerini yansıtan ve toplum/birey 

inşasında rol model olarak karşılaşılan bir olgudur. Günümüz teknolojisine sahip olmayan 

toplumlarda kahraman imgesi bambaşka bir temsil sistemine karşılık gelmektedir. Bir 

yandan bugünün kanaat önderi, bir yandan da bugünün kahraman imgesinin simülakra 

denk düşen yanı, başlangıcında kaynağını belirsiz bir güce katılım isteğinden almaktadır. 

Güç olgusunun ilk belirtisi olan katılım isteği toplumsallaşma bakımından elzemdir. 

Yazının, sözün önüne geçmediği zamanlarda, gençlere yol gösteren destan ve masallara 

bakıldığında kahramanlar, mitsel bir tutumla davranışlarıyla örnek olmaktadır. Zorluklar 

ancak cesaretle, kutsal güçlerin desteğiyle atlatılabilmektedir. Yıldırım çarpmasını 

Tanrıların gazabına yoran insanlar için zorlukları aşmada başvurulan kaynak kutsal 

güçtür ve sosyal organizasyonda referans noktası, mitseldir. Dolayısıyla Weber vb. 

modern sosyologların teorilerine girmeden önce, kutsala atıfta belirsiz bir güce katılımın 

analizi için önemli doneler sunan mitolojideki kahramanlardan yola çıkılmaktadır. 



13 

 

Sosyal organizasyonda belirsiz bir güce katılımın analizine pek çok sosyal 

bilimci eğilmiştir. Weber, modernliğin sosyoloğu olarak sosyal aktör, karizma gibi 

kavramlar üzerine yönelirken, sosyal bir olgu olarak dini ele almıştır.33 Durkheim ise, -

ne kadar farklı biçimler alsalar da- bütün tapınmaların temelinde aynı işlevleri yerine 

getiren temel tasarımlar olarak belirsiz bir gücü protip olarak göstermektedir.34 

Durkheim; dinin arketiplerinin, güneşe, aya yıldıza tapmayla yahut gizemsel kişilikler, 

tanrılar ya da periler düşüncesiyle açıklamayla analiz edilemeyeceğini; çünkü dinsel 

şeylerin bu biçimde tasarlanmasının, onların kendi doğal niteliklerinden olmadığını 

söylemektedir.35 Onları dinsel yapan, kutsala(belirsiz güce), katılımın tasarlanmasıdır.36 

Kutsala katılımın tasarımı bu noktada biçimleri farklılık gösterse de süreklidir. “Bilimsel 

düşüncenin tarihini ilgilendiren laik bir yanı da vardır. Çünkü bu, güç kavramının ilk 

biçimidir.”37 Kutsala katılımın tasarımı olarak belirsiz güç, kahraman imgesinin bir imge 

olarak gerçekliği algılama biçimleriyle alakalı serüveninde önemlidir. Başlangıçta, sosyal 

organizasyon, mitsel yorumla donatılmış olarak karşımıza çıkmaktadır. İnsanlar doğa 

karşısında çaresiz kaldıklarında, totemlerden, Tanrılardan medet ummaktadır.  

Kutsallığın biçimleri ile insanın kökeni üzerine düşünme biçimleri arasındaki ilişkinin 

“söz” ile kurulan anlamına mitlerde rastlanmaktadır. Değişimin analizi için, tarihsel 

başlangıç noktası olarak mitoloji ve mitlerin sosyolojik yorumuna gereksinim 

duyulmaktadır. Mitolojinin bilimsel tartışmalı konumu, miti gerçek dünya olarak 

algılayan bireylerin “kahraman imgelerini” oluşturan değerlerin yorumlanmasına engel 

değildir. Mitler, dünyayı algılama biçimi olarak ele alındığında, sosyolojik analizin 

hammaddesi olabilir. Mitlerde geçen kahramanlar; anlamın yorumla karışmadığı bir 

dünyanın toplumları için “ideal tip”tir. 

1.3.1. Totemler ve Mitolojik Kahramanlar 

Kahraman imgesi, üstün nitelikler çağrıştıran liderlerden; popülizm ve tüketimle 

özdeşleşen ikona, ardından simülakra dönüşmeden önce bambaşka bir kutsala atıfla 

karşımıza çıkmaktadır. “Tek tanrılı dinler ortaya çıkmadan önce insanlar aşk tanrıları, 

                                                      
33 Weber, Ekonomi ve Toplum: Cilt- 2. 
34 Emile Durkheim, Dinsel Yaşamın İlk Biçimleri, çev. Özer Ozankaya, 1 bs. (İstanbul: Cem Yayınevi, 

2010), 278. 
35 A.g.e., 279-280. 
36 A.g.e., 283. 
37 A.g.e., 283. 



14 

 

güç ve kuvvet tanrıları, savaş ve barış tanrıları, kral tanrı, kahraman tanrı ve benzeri 

tanrılara aşkınlık ithaf ederek adet ve göreneklerini bu şekilde şekillendirmişlerdir.”38 

Anlamlandırma sürecinde bahsi geçen aşkınlık, dünyayı mitsel gerçeklikle algılamakla 

ilgilidir. 

Kutsala atıfta ilksel bir nitelik olarak mitsel gerçeklik ve mitolojik kahramanlara 

geçmeden önce, belirsiz bir güce katılımın, sosyalizasyondaki ilk belirtilerini vermesi 

açısından önemli görülen totemlere değinmek gerekmektedir. Totemlerin ve mitsel 

gerçekliğin kurucu olduğu toplumların dönemlerinin kutsalları ve temsil ettiği değerler, 

antropoloji, arkeoloji mitoloji, psikanaliz vb. bilimlerin yardımlarıyla mümkün 

olabilmektedir. 

Arkeik toplumların yaşam tarzları, günümüze kalan mağara resimleri, taş aletler, 

kemikler, boyalar ve mezarlar gibi bulgular sayesinde analiz edilebilmektedir. Mircelia 

Eliade, Paleolitik bulguların sosyal analizin hammaddesi olarak farklı yorumlara olanak 

sağladığını söylemektedir.  Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi adlı kitabında Eliade, 

kil heykelcikler ve mağara resimleri gibi kalıntılar üstüne, farklı bakış açıları 

geliştirildiğini göstermiştir. Örneğin, delik deşik edilmiş ayı ve aslanları temsil eden kil 

heykelcikler av büyüsünün kanıtları olabildiği gibi, en eski avın yeniden güncelleştirmesi 

olarak rit 39 görevi de görüyor olabilir. Ritüellerin, erginlenme törenleri sırasında 

yapıldığı söylenebilir.40 “Paleolitik temsiller hem tasvirlerin simgesel (dolayısıyla 

“büyüsel-dinsel”) değerini hem de çeşitli “öykülerle” ilişkili törenlerdeki işlevini belirten 

bir şifre olarak görülebilir.”41 Dolayısıyla, arkeik toplumların pratikleri, referans alınan 

ilk kutsalları vermektedir. 

Paleolitik bulgular vasıtasıyla sosyal analize yönelindiğinde, kutsal olarak totem, 

saygı duyulan, yüceltilen ve sosyal organizasyonu sağlayan ilk nesne olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Durkheim, Dinsel Yaşamın İlk Biçimleri adlı kitabında; dinsel düşüncenin 

başlangıcında ve temelinde bulunan şeyin,  kendi başlarına kutsal bir özellik taşıyan belli 

ve değişik nesneler yerine; belirsiz, adsız, topluluğa göre az ya da çok sayıda, hatta kimi 

                                                      
38 Fatih Mehmet Berk, vd., “Batının Ruhu: Mitler”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, S.71 (2015): 111. 
39 Eliade’a göre rit, paradigmatik jestleri taklit etmektir. Bkz. Mircea Eliade, Mitlerin Özellikleri, çev. Sema 

Rifat, 1 bs. (İstanbul: Alfa, 2016), 196. 
40 Mircea Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi: Taş Devri’nden Eleusis Mysteria’larına, çev. Ali 

Berktay, 1 bs. (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2003), 30-32.   
41 A.g.e., 36.  



15 

 

yerde birleştirilmiş güçler olduğunu söylemektedir.42 “Bu güç(ler) cisimleşmiş maddelere 

olduğu kadar söylenen kimi sözlere, yapılan kimi el-kol-yüz hareketlerine de bağlanmış 

olabilir.43 “Kabilenin Tanrısı, totemik yasa, sonuç olarak totem diye hizmet eden hayvan 

ya da bitkinin görünür biçimi altında kişileşmiş ve düş gücünde temsil edilen kabilenin 

kendisinden başkası değildir.”44 Dolayısıyla, toteme kutsallığını veren şey, topluluk için 

yüklendiği, topluluğun onda topladığı anlamlar sistemidir. Önemli olan başka bir 

noktada, ilk kutsal olan totemdeki kişiselleşmemişlik niteliğinin aşkınlığın ilk deneyimi 

olmasıdır. 

“…kendilerinde bir ölçüde kişiselleşmemişlik niteliği bulunmayan hiçbir tanrısal 

kişilik yoktur. Bu gücü açıkça somut ve duyu organlarıyla algılanabilir bir biçim altında 

tasarlayanlar bile, onu aynı zamanda yalnız etkisinin niteliği ile tanımlanabilen soyut bir erk 

gibi tasarlamaktadırlar; Uzayda yayılan ve yaptığı etkilerin her birinde en azından bir 

ölçüde var olan bir erk. Yağmuru, rüzgârı, ürünü ya da gün ışığını yapan bu güçtür; Seres 

her bir ekinde bulunduğu gibi Zeus da düşen her yağmur damlasında biraz vardır.”45 

Totemizmde, kutsala tekabül eden nesne, kişiselleşmemişlik özelliğiyle 

toplumsalı kurmaktadır.  Bazen bir hayvan, bazen basit bir eşya olan totem, sosyal 

organizasyonda önemlidir. “Totemizmde her klan üyesi, başka kişilerle olan ilişkilerini, 

kendisini ve onları totemleriyle özdeşleştirerek değerlendirir. İnsanların birbirleriyle 

yakınlıklarının ölçüsü, totemleriyle ilişkileri zeminindedir.46 Totemizmde güç arketipi, 

hayatta kalmakla ilgili yorumları ve toplumsallaşma biçimleriyle ilgili değerleri yansıtır. 

Edward Evens-Pritchard’a göre totemizmin etkisi, dünyada kendiliğinden var olan ve 

kişilik dışı bir tür Tanrı’yı öngören çok sayıda şeye yayılmıştır. Totem, “…ilkel 

toplumlarda mana ve diğer benzer kavramlara denk düşer, örneğin Kuzey Amerika 

yerlilerinin Wakan ve Orenda’sı gibi.47 

Türkler için ilk mana yüklenen -saygı nesnesi araştırıldığında ise, totemizmde 

karşılığını bulabilecek ongona değinilebilmektedir. Bahattin Ögel Moğolca olan ongon 

                                                      
42 Durkheim, Dinsel Yaşamın İlk Biçimleri, 82. 
43 A.g.e., 72. 
44 Akt. Edward Evans- Pritchard, İlkellerde Din, çev. Hüsen Portakal (Ankara: Öteki Yayınevi: 1998), 72. 
45 Durkheim, Dinsel Yaşamın İlk Biçimleri, 280. 
46 İlker Belek, Dinin Toplumsal Kökenleri, 2 bs. (İstanbul: Yazılama Yayınevi: 2015), 102. 
47 Evans- Pritchard, İlkellerde Din, 71. 



16 

 

sözüne Türklerin Töz dediğinden bahsetmektedir. “Töz, Türkçede “kök ve menşe” 

anlamına gelir”48 

“Türklerin Töz, Moğolların Ongon dedikleri şey, hayvan veya insan şeklinde 

yapılmış putlar ve tapılan heykelciklerdi…kabiledeki san’atkarlar bunu neden yapmağa 

güçlü iseler, o maddeden yapılırdı. Artık bu heykelcikler, o kabilenin, o soyun veyahut da 

herhangi bir ailenin aile ocağının koruyucuları olurlardı. Belirli zamanlarda yapılan din 

törenlerinde bu putlara yemek verilir ve türlü saçılar saçılırdı.”49 Yine Orta Asya ve Sibirya 

inançlarına göre, totem veya Ongon sayılan kutsal hayvanlar insanlara iyilik verdikleri gibi 

kötülük de getirirdi. Mesela, hastalıklar hep onlardan gelirdi.”50 

Dolayısıyla, dünyayı bilinmeyen aşkın bir gerçeklikle yorumlayan toplumlar 

için, totem/ongon/töz; topluluğu hastalıktan koruduğundan, toplulukta o nesneleri 

koruyacaktır.51 Totemler, yapıldıkları malzeme açısından topluluklarla ilgili bilgi 

verebildikleri gibi, atalarla özdeşleşme pratiğini de yerine getirmektedir. Söz konusu 

özdeşleşme, grup içi aidiyet olgusunun gelişmesiyle ilgilidir.  Aynı zamanda totem, 

topluluğa onama ve yasak koyduğundan, bir anlamda düzenleyici bir işlev de 

görmektedir. Çoğu kabilede toteme saygısızlık yasak olsa da, gerçekleşmesi beklenilen 

bir şey gerçekleşmediğinde totemlerin kabilelerce/kabiledeki bireylerce parçalandığına 

ya da totem nesnesi olmaktan çıkarıldığına da rastlanmaktadır.52 Genellikle, bir felaket 

karşısında kurtarıcı olacağı düşünülen totemin, daha sonra kabilelerde ilaha dönüşümünü 

pek çok sosyal bilimci arketiplerde tespit etmiştir. Freud, totemciliği, yerini yeni 

biçimlere bırakan, dini ve sosyal bir kurum53 olarak tarif ederek, totemin kabilenin düzeni 

ve organizasyonu açısından önemini incelemiş, daha ileri bir dinsel aşamada totem 

hayvanından ilah haline getirildiğini belirtmiştir.54  

Totemizmde bulunan ata kültü, aidiyete vurgu konusunda arketiptir. Yaşar 

Çoruğlu, Çin kaynaklarında, Göktürk Devleti içinde ve Altay dağlarında oturan Tarduş 

Türklerinin atasının “Kurt başlı bir insan” olduğunun belirtilmesini Türk totemizminin en 

eski izi sayılması gerektiğini vurgulamıştır.55 “Türk, Ting-ling, Uygur, Oğuz, Kıpçak ve 

                                                      
48 Bahattin Öğel, Türk Mitolojisi, (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1971), 32. 
49 A.g.e.,32. 
50 A.g.e., 86. 
51 Akt. Ümit Hassan, Eski Türk Toplumu Üzerine İncelemeler, 1 bs. (Ankara: Kaynak Yayınları, 1985), 

154. 
52 A.g.e., 157. 
53 Sigmund Freud, Totem ve Tabu, çev. Akın Kanat, 13 bs. (İzmir: İlya İzmir Yayınevi, 2012), 53. 
54 A.g.e., 248. 
55 Yaşar Çoruhlu, Türk Mitolojisinin Anahatları, 1 bs. (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2002), 20. 



17 

 

Wu-sun’lar da ongun olan kurt her boya göre farklılaşır. Türk’te anadır, Ting-ling’de eril 

kurttur ve Wu-sun’da süt anasıdır.”56 Böylelikle her ongun/töz farklı uluslarda farklı 

işlevlerde karşımıza çıkmaktadır. Ongunun, toplumsalda ortak işlevi “köken belirtmesi” 

olarak yorumlanabilir. Mitsel gerçeklikteki köken arayışına, arkeik toplumlar tarafından 

farklı cevaplar verildiği gözlenmektedir. Felsefenin ortaya çıkışından çok daha öncelerine 

dayanan dönemleri yorumlama fırsatı veren destanlar ve mitler, yaşamın kaynağı ve 

amacı konusunda arkeik toplumların yaygın inanışlarını göstermektedir. Elias’a göre; 

mitler ve destanlarda karşılaşılan kozmogoni inancının yaygınlığı, köken arayışının tarih 

öncesinin en eski dönemlerinden miras kalmış bir geleneğe işaret ettiğini 

göstermektedir.57  Paleolitik denilecek bir döneme kadar uzanan mitler,  M. Eliade’ın 

dediği gibi yaşayan mit olarak ele alındığında, mistik tutumun şekil verdiği toplumsal 

dönemin gerçekliğine ışık tutmaktadır. M. Eliade, yaşayan mit deyişinden insan davranışı 

için bir model oluşturması ve bu yolla yaşama anlam ve değer kazandırması olgusunu”58 

anlatmaktadır. Mitoloji, tarih öncesi toplumların gerçekliği algılama biçimlerini vermesi 

bakımından,  arkaik toplumların kutsallarının temsillerini barındırır. Mit, kuşaktan kuşağa 

yayılan, toplumun düş gücü etkisiyle zamanla biçim değiştiren, tanrılar, tanrıçalar, 

evrenin doğuşu vb.yle ilgili, imgesel, alegorik bir anlatımı olan halk öyküsü demektir.59 

“Modern insan nasıl kendine referans noktası olarak tarihi alıyorsa, arkeik insanda 

kendine referans noktası olarak mitleri alır.”60 

Köken nedir sorusuna verilen cevapları, tarihsel olarak çok geniş bir kültürel 

alanda yorumlayan Joseph Campbell, insanların dünyaya, doğaya ve varlığa bakışlarının 

dönüşümünü analiz etmiştir. Kahramanın Sonsuz Yolculuğu kitabında, yaratılmamış 

yaratıcıyı (totem, yer, gök, toprak ürünleri) kahraman gören insanların, zamanla 

yaratılmış yaratıcıları (çok tanrılı dinler) kahraman olarak gördüklerinden bahsetmiştir. 

Daha sonra Tanrıların yerini zamanla şehir kurucularının, kültür kahramanlarının aldığını 

belirten Campbell için kozmogonik çevrim ilerlemektedir: “…ama görünmez olan 

                                                      
56 Sencer Divitçioğlu, Orta Asya Türk İmparatorluğu:6.-8. Yüzyıllar, 3 bs. (Ankara: İmge Kitabevi, 2005), 

34. 
57 Eliade, Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, 39. 
58 Eliade, Mitlerin Özellikleri, 12. 
59 “Mit”, Türk Dil Kurumu, www.tdk.gov.tr. [25.03.2019] 
60 Akt. Fatih Mehmet Berk, a.g.m, 112. 

http://www.tdk.gov.tr/


18 

 

tanrılarca değil, sayelerinde dünyanın kaderinin gerçekleştiği, az ya da daha çok insan 

karakterli kahramanlar tarafından.”61 

Campbell’in analizinin ışığından gidildiğinde, totemlerden sonra kökeni 

vurgulamak vasıtasıyla sosyalizasyonda kurucu işlev gören yer/gök/ateş/deniz vb. 

“yaratılmamış yaratıcılar” ile karşılaşılmaktadır. Her toplumun kendisine özgün dünya 

anlatımında, toteme aşkınlık yüklemesi, zamanla yerini yer/gök vb. evliliğine bırakmıştır. 

“İbn-i Fazlan; bazı Başkurt boylarının inandığı 12 Tanrı arasında yer ve su Tanrılarını da 

sayar.”62 Bu Tanrılar insanları yaratmışlardır ve insanları kötü ruhlardan koruyan 

onlardır. Türklerde destan ve anlatılarda en çok karşılaşan tanrı ise Gök Tanrı’dır. Gök 

Tanrı, yaşamın kaynağının yer ve gökün evliliğinden oluştuğunu bildirir. Topluluklar 

artık belirli olaylar karşısında Gök Tanrı’ya sığınmaktadır.  Gökle yaşanan bir tür dini 

deneyim, kendisini Gök Tanrı inanışında var etmekte, gök, mitolojik bir varlık olarak 

Gök Tanrı haline dönüşüp, bir kişilik ve işlev kazanmaktadır. 

“Gök Tanrı, yaşam (kut) ve talihin (ülüğ) paylaştırıcısıdır. Kozmik düzenin olduğu 

kadar siyasal ve toplumsal düzenin de kefilidir. Ona dua edilir ve tercihen beyaz bir at kurban 

edilir. Ondan gelen ve gücünü ondan alan hükümdar da keçe üzerinde yükseltilerek tanrıya 

takdim edilir. Ceza olarak ekseriye, yıldırım çarpmasını kullanır.”63 

Ödüllendirici ve cezalandırıcı Gök Tanrı, sosyal organizasyonda böylelikle 

yerini alır. Tanrıların oluşumu, totemin sağladığı sosyal organizasyonla devri daim eden 

kabilenin reisinin niteliğini de değiştirir. Totemik kabilede iyi bir reis olmak, iyi 

avlanmak ve iyi savaşmak atalardan gelen bir erkle açıklanırken,  yaratılmış yaratıcıların 

devreye girmesiyle; Tanrılardan gelen bir erk olarak açıklanmaya başlanmıştır. 

“Türklerde hükümdar, Gök Tanrı’nın yeryüzündeki temsilcisidir. Tanrı ona kut ve güç 

verir.” 64 Söz konusu durum, Türklere has değildir, aşkın erkin vekili olarak hükümdarın 

dönüşümünün izleri, bütün milletlerin anlatılarında karşılaşılan bir olgudur. 

Mitsel gerçekliği çevreleyen kutsallar olarak; totemler ve yer/gök/su/ateş/hava 

ile yaşamın kaynağını yaratan Tanrıların yanında, destan ve mitlerde, başka yaratılmamış 

yaratıcılara da rastlanmaktadır. Adagan olarak bilinen dağ tanrısı, Ahaga denilen hayvan 

                                                      
61 Joseph Campbell, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, çev. Sabri Gürses (İstanbul: İthaki Yayınları, 2017), 

279.  
62 Cemal Şener, Şamanizm, 11 bs. (İstanbul: Ant Yayınları, 2000), 52. 
63 Jean Paul Roux, Mitolojiler Sözlüğü: Cilt-2: Türkler ve Moğollar, Din ve Mitler, çev. Gönül Yılmaz, 

(Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2000), 1100. 
64 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin Anahatları, 20. 



19 

 

tanrısı, Ak Ana denilen deniz tanrıçası, iyilik tanrıları olan Akoğlanlar, Çakılgan denilen 

şimşek tanrısı, Allay Han denilen vatan tanrısı bunlardan bazılarıdır.65 Gök Tanrı, her ne 

kadar Pantürk ise de, o milli ve imparatorlukla ilişkili bir tanrı olarak görünür.66 Gök 

Tanrının anlatılarda, diğer tanrılara nazaran daha fazla öne çıkması bununla ilgilidir. 

Özellikle ulusların menşeyilerini araştıran kaynakların, mit ve efsanelerle karışık 

bilgilerine bakıldığında yaşamın kaynağıyla ilgili yorumların kurumsallaşma süreçlerinin 

içerisinde yer aldıkları görülmektedir. Bahattin Ögel, Gök-Türklerin menşeyi hakkında 

öne çıkan iki efsaneyi şu şekilde aktarmaktadır: 

“Birincisi kurttan türeme, ikincisi Hunların kuzeyinde bulunan Suo ülkesinden 

neşet etme hadisesidir.67 … Daha sonra Orta Asya’nın ve zamanın dünyasının en büyük 

devleti haline gelen Gök-Türk devletinde efsanelerde geçen kurt (Böri ve A-shih-na) 

isimlerini taşıyan şahsiyetler olacaktır. Böri ismini taşıyan teginler ve küçük kağanlar 

vardır.”68 

Bahattin Ögel’e göre Kurt, MÖ 2. yüzyılda bile totem mahiyetini kaybedip Hun 

ve Türk halklarının kutsal bir tılsım veya arması haline gelmiştir.69 Dolayısıyla, yol 

gösterici olarak, mitsel gerçekliğin kutsallarının, toplumsal değişimler çerçevesinde 

kurumsallaşıp-siyasi düzeydeki temsiller sistemine dâhil olduğu söylenebilmektedir. Söz 

konusu dâhil olma süreci, mitolojik kahramanların dönüşümüne de neden olmaktadır. 

Mitolojinin kahramanlarının, dönemlerindeki bireyler ve toplumlar üzerindeki 

etkisi, kahramanların referans alınmasından gelmektedir. “Mitolojide anlatılan tanrıların 

ve kahramanların başından geçen öyküler, insanların karşılaşacakları zor durumlarda 

nasıl mücadele edeceklerini göstermiştir.”70 Mitlerde geçen kahramanlar, söz konusu 

dönemlerde toplumun referans noktası olarak gördükleri değerlerin temsilcileri olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Mitler, anlam dünyasında yoruma olanak tanımaları dolayısıyla 

otoritenin ilk arketiplerinin tespit edildiği kaynaklardır. Dolayısıyla mitolojik 

kahramanlar, kendi davranış modelleri ve seçenekler karşısındaki kararları ile takip 

edilecek/edilmesi gereken bir protip sunduğundan dönemin gerçekliğinde “ideal tiptir”. 

                                                      
65 Bahattin Uslu, Türk Mitolojisi (İstanbul: Kamer Yayınları, 2017), 164-182. 
66 Jean Paul Roux, Eski Türk Mitolojisi, çev. Musa Yaşar Sağlam, 2 bs. (Ankara: BilgeSu Yayıncılık, 2017), 

122.  
67 Ahmet Taşağıl, Gök-Türkler, (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1995), 10. 
68 A,g,e., 10. 
69 Öğel, Türk Mitolojisi, 46. 
70 Karen Armstong, Mitlerin Kısa Tarihi, çev. Dilek Şendil (İstanbul: Alfa Yayınları, 2006), 13. 



20 

 

Mitolojik kahramanlar bu açıdan, lider figürü içine dâhil edilebilir. Lider figürü 

kavramsal anlamını, modern dünyadan almıştır. Modern lider figürü ile mitsel liderlik 

farklıdır. Kahraman imgesinin mitsel vurgusunda geçen Tanrılarda da, mitolojik 

kahramanlarda da temsil edilen kutsallıklar ulvidir. Söz konusu ulvilik, dünyayı algılama 

biçiminden ileri gelmekte, toplumsal yaşamın kurgulanma biçimi, kahramanların kişisel 

özelliklerine de yansımaktadır. Gerçi modern lider figürü de belli noktalarda olağanüstü 

özelliklerle, ulvi kutsallarla çevrilidir. Fakat modern lider figüründe genelde, 

kurumlaşmaların ussal vurgusu öne çıkmaktadır. Mitolojik kahramanlar olağanüstü 

nitelikleriyle dünyayı var etmekte, Tanrılardan ateşi çalıp insanlara vermekte, en sıradan 

hallerinde en azından yenilmez görünen hayvanları öldürmektedirler. Tanrısal yahut yarı 

Tanrısal olmayan mitolojik kahramanların asıl gayeleri ise, hayatta kalma/hayatta 

tutmaktır. Hayatta kalmak için destek aldıkları yardımcı unsurlar “olağanüstü” niteliklerle 

donatılır. Örneğin, Hakasların atası olarak görülen Abakan’ın kahramanlaşması için 

köylüleri kaçıran bir ayıyı yenip öldürmesi gerekmektedir.71 Dede Korkut’ta dişi aslan 

tarafından büyütüldüğünden bahsedilen Basat’ın ise, Tepegöz’e korkusuzca karşı çıkışı, 

kahramanın cesaretine delalettir. Mitolojik kahraman, olağanüstü anlamlar dünyasında 

yükselecek nitelikleriyle, statü sahibi olmaktadır. Mitolojik kahramanın karakteri, 

topluma cesareti ve yiğitliği salıverir çünkü mitolojiyle kurulan anlamlar dünyası için 

sahip olunacak en değerli özellikler; cesaret ve yiğitliktir. Türk milli destanı Dede 

Korkut’ta kahramanla aynı manaya gelen “alp”, “yiğit”, “eren” gibi kelimelerin eserde en 

çok geçen kelimeler72 olması bu bağlamda değerlendirilebilir. 

Yunan tarihinin yükseldiği Homeros ve Heseidos’un eserlerinde de aynı 

toplumsal anlamlar dünyası tespit edilmektedir. C. Lopez-Ruiz’e göre, Homeros’un 

İlyada’sı Zeus’un iradesini çarpıcı bir biçimde över.73 J.P. Vernant’a göre ise, insanların 

ve tanrıların babası olan Zeus, bu özelliğini, tüm varlıkların doğmasına yol açtığı ya da 

onları yarattığı için değil, her biri üzerinde aile reisinin ev halkı üzerinde sahip olduğu 

denli mutlak bir otorite icra ettiği için elde etmiştir.74  “Yunan mitolojisinde Zeus, egemen 

olarak, diğer tanrıların tümü karşısında en büyük kuvveti, en yüksek kudreti 

                                                      
71 Uslu, Türk Mitolojisi, 161. 
72 Ergün, Dede Korkut Kitabı, 8. 
73 Carolina Lopez-Ruiz, Tanrılar Doğduklarında, çev. Hamide Koyukan, 1 bs. (İstanbul: İthaki Yayınları, 

2012), 202. 
74 Jean-Pierre Vernant, Eski Yunanda Mit ve Din, çev. Murat Erşen (İstanbul: Alfa, 2016), 37. 



21 

 

cisimleştirir.”75 Vernant’ın Homeros’un İlyada’sında asıl karakterler olarak gördüğü 

“kahraman aristokratlar da” güçle yeteneğe, cesarete ve kararlılığa değer vermeleriyle 

Zeus’tan bir parça taşımaktadır.76 Mitolojik kahramanlar böylelikle, bir taraftan 

dönemlerinin kutsallarını temsil ederlerken; bir taraftan da bu kutsalları yaymaktadır. 

Vernant, mitolojik kahramanların, kutsallıkları temsil ederek toplumsal alanda 

yayılmasını şu şekilde özetlemektedir: 

“MÖ 7.yüzyılda Hesiodos “tüm krallar Zeus’tan gelir” diyecektir. Dört asır 

sonra, bu sefer Kallimakhos’ta yankı bulacaktır “Zeus’tan gelir krallar” sözü… Her 

seferinde insanların oluşturduğu özel bir zümreyi, onu himaye eden bir ilahla bağdaştıran 

bir dizi benzer tümceyle taçlandıracaktır: Tıpkı krallar ile tanrı-kralların ilişkilendirilmesi 

gibi demirciler Hephasitos ile, askerler Ares ile, avcılar Artemis ile, lirin eşlik ettiği şarkılar 

da Phoibos(Apollon) ile ilişkilendirilir.”77 

Yukarıda verilen örneklerden anlaşılacağı gibi –B. Ögel’in kurt örneğinde; 

ataların cesaretine vurgu yapan totemin, hükümdarların ve halkların temsiline dönüşü ve 

Vernant’ın verdiği örneklerde tanrıların toplumsal gruplar ile ilişkilendirmeleri- 

kahraman imgesi, toplumsal alanın içinde dolaşıma girerek dönüşmektedir. Dolaşıma 

girdiğinde etkilendiği koşullar; yerleşik hayata geçmeyle daha da perçinlenmektedir. Söz 

konusu durum, MÖ 11. yüzyıl - 8. yüzyıllarda oluşan Yunan kentlerinde tespit 

edilebilmektedir. Yunan kentlerinde tapınak, kahraman imgesinin bir başka işlevinin 

açığa çıkmasına sebep olmuştur. “Topluluk, tapınaklara yerleştirdikleri koruyucu 

tanrıları aracılığıyla, insanlar ile bölge arasında bir tür ortak yaşam tesis eder.”78 

Agoranın içinde, ilahlığı Tanrılardan ödünç alan, ölümsüzlüğü Tanrılarda olduğundan 

farklı bir biçimde aşan insanların anıt mezarları yükselir. 

“Çoğunlukla cenaze töreniyle ilgili Miken yapılarını yeniden hizmete sokma âdeti 

7.yüzyıl boyunca hızla yayılır. Yeniden düzene sokulan bu yapılar, çoğunlukla bu binalarla 

ilişkisi olmayan ama ortak nesep, aile, ata üzerinden bağlantı kurulan efsanevi kişiliklerin 

cenazelerini onurlandırmak için kült yeri olarak kullanılır. Adını taşıdıkları destanlardaki 

kahramanlar gibi, çok uzak bir geçmişe, şimdiden farklı bir zamana ait olan bu mitsel atalar 

bundan böyle hem theoi’den, yani asıl anlamıyla tanrılardan hem de sıradan ölülerden ayrı, 

Doğaüstü bir Güçler kategorisi teşkil edecektir. Kahramanlar kültü hem yurttaşlıkla hem de 

                                                      
75 A.g.e., 35. 
76 Donna Rosenberg, Dünya Mitolojisi, çev. 2 bs. (Ankara: İmge Kitabevi, 2000), 80-81. 
77 Vernant, Eski Yunanda Mit ve Din, 35. 
78 A.g.e., 45. 



22 

 

toprakla ilişkili olarak Tanrılar kültünden, hatta koruyucu tanrılar kültünden daha fazla bir 

değere ya da anlama sahiptir.”79 

Böylelikle Vernant’ın tespit ettiği üzere, kahraman mezarları ve kültleri, 

onurlandırılan şahsiyetin saygınlığı vasıtasıyla, bir ortaklık için şanlı sembol ve tılsım 

rolü oynamaktadır.80 “Kahramanlar ırkı, kent devletlerinden oluşan Yunanistan’ın 

efsanevi geçmişini şekillendirir; Helen aileler, topluluklar, ortaklıklar bu köklere 

bağlanır.”81 “Kahraman statüsü, insanları Tanrılardan ayıran aşılamaz mesafeyi 

kapatmasa da, böylece bir ölümlünün ilahi olmasa bile en azından ilahi olana yakın bir 

konuma terfi ettiği bir bakış açısı getirmiş gibi görünür.”82 Ölümlünün ilahi olana 

yaklaşarak konumlanmaya başlaması, kahraman imgesinin ilerleyen dönemlerinde başat 

bir rol üstlenmektedir. Söz konusu durum, kabile reislerinin statülerinden farklı olarak, 

ortak bir atanın etrafında birleşmek, ona ulvi bir değer vermek demektir. Bu bağlamda 

yerleşik yaşama geçişin mezarlarıyla başlayan insan kahramanlar görülmektedir. Bu 

kahramanların insanileşmesinin ilk biçimlerindendir fakat insan kahraman hala mitsel 

anlamla çevrili bir biçimdedir.  

Tanrıçalar ve Tanrılar üzerinden oluşturulan söylevlerin, dönemin gerçekleri 

olarak ölümsüzlük ve ölümlülük dâhilinde yükselen kahraman imgelerine, bütün uluslar 

da rastlanmaktadır. Söylence olarak yayılıp, kültürlere işleyen Mezopotamya 

destanlarından Gılgamış Destanı buna örnektir. Gılgamış Destanı, Sümer’de 120 yıl 

egemenlik sürdüğü söylenen, bir dereceye dek mitos kahramanı sayılabilecek bir kralın 

serüvenlerini anlatmaktadır.83 Tablet, Gılgamış’ın tanrı ile insan arası bir “kahraman” 

olarak sahip bulunduğu nitelikleri anlatan satırlarla başlar. Tanrılar Gılgamış’ı, insanüstü 

irilikte ve yiğitlikte yaratmışlardır; üçte ikisinin Tanrı, üçte birinin insan olduğu 

söylenir.84 Mısır mitolojisinde rastlanan kahraman imgeleri ise, MÖ 3000 yıllarından 

kalıntılar bulunduğundan en eski yorumlamalara tabi tutulur. MÖ 3000 civarında merkezi 

bir yönetim doğunca, Nil Vadisinin eski ahalisi için algılanan ihtiyaçlar ile gerçek 

ihtiyaçlar hızlı bir biçimde değişmiş gözükmektedir. Richard Wilkinson Mısır’da değişen 

                                                      
79 A.g.e., 45-46. 
80 A.g.e., 46. 
81 A.g.e., 48. 
82 A.g.e., 49. 
83 Samuel Henry Hooke, Ortadoğu Mitolojisi, çev. Alaeddin Şenel, 3 bs. (Ankara: İmge Kitabevi, 1995), 

51. 
84 A.g.e., 51. 



23 

 

ihtiyaçlara cevap olarak, ilahi kral kültünün yanı sıra ulusal ilahlarında var olmaya 

başladığını göstermektedir. Wilkinson’un ifade ettiği üzere, Mısırlıların inancına göre, 

yaratılan dünyanın istikrarı tanrılar desteklenerek korunacağından- çünkü Tanrılara 

bakılması ve yaşatılması ve kozmik dengenin korunması, kaosun ve yokluğun dünyaya 

tecavüz edip bunaltmasını önlemekteydi-, Mısır’ın din kavramı soyut teolojik 

düşüncelerden çok, tanrılara bireysel ve kolektif hizmete ve doğru eylemlere 

odaklanmıştır.85 

“Krallık ideolojisi, eski çağ dünyasında hiçbir yerde Mısır’da olduğundan daha 

fazla gelişmemiştir… Bir yanda yaşayan kral insanlık ile tanrılar arasında bir köprü işlevi 

görüyordu ve kendisi bir ölçüde tanrılaşabilirdi; diğer yandan merhum krallar, tanrı olarak 

krallıklarını sürdürmeye çalıştıkları için, düzenli olarak tanrılaştırılıyorlardı.”86 

Richard Wilkinson’un Mısır mitolojisinden verdiği örneklerde görüldüğü gibi, 

ölümsüzlere yaklaşan insanlar olarak kahraman imgesinin oluşumu toplumsal gerçeklikte 

güç ilişkilerinin dönüşümüyle de ilişkilidir. Ölümsüzlükte tanrıya yaklaşan kralların, 

insan tebaasından daha büyük ve bizzat tanrılarla aynı ölçekte tasvir edildiği 

gözlemlenmektedir. R. Wilkinson, “Hükümdarların çeşitli tanrılara “benzediği” (Mısır 

dilinde mi) ya da onların “görüntü”sü (Mısır dilinde tiet ya da tut) olduğu söylenmesi gibi, 

kralların sıfatı olarak, netcher, yani “tanrı” sözcüğünün de sıkça kullanıldığını”87 ifade 

etmektedir. 

Böylelikle, her ulusun, mitolojisinde, kahraman işlevsel öğe olarak kurucu 

niteliktedir. Söz konusu kuruculuk toplumların yaşayış biçimiyle ve gerçeklik algılarıyla 

ilişkili olarak değişir. Kahraman, döneminin kutsallarını ifade etmesi bakımından Yunan 

kentlerinden itibaren belli bir ilahlığı ödünç alarak insani vasıfla karşımıza çıkmaya 

başlamıştır. Agoranın insan kahramanları, tanrılardan ayrıdır fakat hala mitseldir. 

Toplumu ve bireyi dönüştüren kahraman, toplumsal koşullarca da değişmiştir. Mitler ve 

mitolojik kahramanlar, ölümsüzlükte tanrılara yaklaşan egemen kişileri verdikleri gibi 

değerler ve dönüşümler konusunda genellikleri de verir. Örneğin, “Ergenekon Destanı 

demir çağına girişi, yani insanların yeryüzünde yayılıp, demir teknolojisine geçiş 

                                                      
85Richard H. Wilkinson, Eski Mısır’ın Bütün Tanrı ve Tanrıçaları, çev. Ahmet Fehmi Yıldırım, 1 bs. 

(İstanbul: Alfa, 2016), 40. 
86 A.g.e., 52. 
87 A.g.e., 54. 



24 

 

günlerini88 temsil eden bir anlatıdır. “Mitler şeylerin nasıl gerçekleştiğini anlatırken, 

bunların kimler tarafından, niçin ve hangi koşullarda yapıldıklarını da açıklığa 

kavuşturur.” 89 Mitlerin kahramanları da hem dönemlerinin kutsallarını temsil etmeleri 

hem de bu kutsalları dönüştürme statüsüne sahip olmaları bakımından toplumların 

referans aldığı ideal tipler olarak belirir. Mitin kurgusal kahramanları, mitsel gerçekliğin 

yol göstericileridir. Mitsel gerçekliğin referans alındığı toplumlarda kahraman toplumun 

yücelticisidir. Söz konusu alışkanlığın izi, ilerleyen tarihlerin gerçeklik algılarında da 

sürülmektedir. 

Kahramanın Doğuş Miti adlı kitabında Otto Rank, daha ilk zamanlarında bile 

bütün ulusların şiir/masal ve efsanelerle, ulusal kahramanlarını- efsanevi prens ve krallar; 

din, hanedan, imparatorluk veya şehir kurucuları olarak yüceltmeye başladığından 

bahsetmektedir.90 Kralın kendisini tanrı olarak sunması tek taraflı bir meşruiyet 

sağlamayacaktır. Dolayısıyla Tanrı-Kral anlayışının hüküm sürebilmesi için halk 

tarafından da bu meşruiyetin ona sunulması/onanması gerekir. Elbette bu güç ilişkileri 

içinde açıklanabilir olmakla birlikte, toplumun kutsala olan bağıyla da ilişkili olarak inşa 

edilen bir yüceltme sürecini ifade eder. Bu anlamda mit üzerinden yüceltmenin belli 

işlevleri vardır. Özellikle iktidar alanında kullanılan yüceltme, milli duygular üzerinde 

ruhani/kutsal alana hitap etmektedir. İktidar, anlatılar üzerinden pekiştirilerek, bilinçdışı 

alanı şekillendirmek vasıtasıyla toplumsal yeniden yapılandırmanın içinde 

konumlanmaktadır. 

“Toplumsal yeniden yapılandırma ve benlik veya kişilik yapılandırması birbiriyle 

ilişkilidir; toplumun bireysel üyelerinde gerçekleştirilen toplumsal yeniden yapılandırma, bu 

bireylerin her biri tarafından gerçekleştirilen benlik veya kişilik yapılandırmasını da 

gerektirir ve aynı şekilde benlik yapılandırması da toplumsal yeniden yapılanmayı 

gerektirir.”91 

Benlik yapılandırması ve mitler aracılığıyla kahraman imgesin yüceltilmesi 

arasındaki ilişki, bireysel psikolojinin dönemindeki fenomenleri olan rüyalarla mitleri 

karşılaştıran Karl Abraham’ın mitlere bakışında belirgin kılınabilmektedir. Mit ve 

efsaneleri, bireyin fantezilerine atfedilemeyecek ürünler olarak gören Karl Abraham için, 

                                                      
88 Umar Ö. Oflaz, Oğuzname- Köklere Giden Yol, (Hückelhoven: Anadolu GmbH, 2007), 68. 
89 Eliade, Mitlerin Özellikleri, 196. 
90 Rank, Kahramanın Doğuş Miti, 9. 
91 Mead, Zihin, Benlik ve Toplum, 310. 



25 

 

destan ve efsanelerde, halk fantezileri olarak görülen söylemler, asıl karşılığını bulur.92 

Mitin esas figürüyle – kahramanıyla kendini özdeşleştiren halklar, “mitler aracılığıyla 

arzularının gerçekleşmesini deneyimlerler.”93 Yani bu basit bir biçimde halkın 

fantazmalarına ait olmayıp bunun yanı sıra kahramanın öznesinde kendisini 

gerçekleştirmenin/yüceltmenin de bir aracı rolünü üstlenmektedir. 

Abraham’ın da belirttiği üzere, kahraman imgesi, halklar nezdinde arzuları ifade 

etmektedir. Zorluklar karşısında yol gösterici olma özelliğini idealize eden kahraman 

imgesi, zamanla –idealize etme özelliğini- uluslara/dünyaya nakleden bir portre 

sunmaktadır. Gündelik yaşamda birey ve toplumu algılama biçimleri modernize 

olduğunda mit ve psikolojinin sağladığı geri çağrımlar, imgesel değişimin bir yönüdür. 

Söz konusu durum, kahraman imgesinin barındırdığı temsillerin, toplumsal yaşamda belli 

bir ihtiyacı karşılaması bakımından işlevsel, belli özlemlere ve endişelere tekabül etmesi 

bakımından da ideolojik bir yer işgal etmesiyle ilişkilidir. Özellikle siyasette işlevsel ve 

ideolojik olan mitin yeniden inşası yoluyla kahramanın yüceltilmesi, ilerleyen bölümlerde 

tekrar ele alınmaktadır. 

Toplumsal örgütlenmenin bugünkü aşamasında insan, mitolojik gerçekliğin 

sarmaladığı insan değildir. Aşkın, belli bir kişiselleşmemişlik barındıran mitolojinin 

kahramanları, uzun bir süre sosyalizasyonun referans noktası olduktan sonra, yaşamın 

kaynağını bu dünyada aramakla gelişen fikirler sosyal organizasyonun kahramanlarının 

da değişmeye başladığı bir kırılmaya tekabül etmektedir. Söz konusu durum, gerçekliği 

algılama biçimlerinin değişmesiyle alakalı gerçekleşmiştir. Zorluklarla mücadele ve daha 

iyi bir yaşam için, bir süre totemlerden ve Tanrılardan medet uman insanın, yüzünü bu 

dünyaya dönmesi Thales ile başlamıştır. Thales, yaşamın kaynağını bu dünyada 

göstermekle, mitolojinin gerçekliği dışında bir gerçekliğe yönelmiştir. Dolayısıyla mitsel 

gerçeklik ile Aydınlanmanın yarattığı gerçeklik arasında, Aydınlanmanın tohumlarının 

yattığı bir dönem olarak Antik Yunan Felsefesine değinmek zaruridir. Paradigmasal 

değişimler, kahraman imgesinin kırıldığı bir noktaya karşılık gelmekte,  söz konusu 

imgesel kırılma belli süreklikleri de beraberinde getirmektedir. 

                                                      
92 Karl Abraham, Rüyalar ve Mitler, çev. Emine Nur Gökçe (İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2017), 9. 
93 A.g.e., 91. 



26 

 

1.3.2. Thales’ten Plotinos’a: Doğadan Bir’e 

Kahraman imgesinin değişimi gerçeklik algısıyla ilişkili olduğundan kahraman 

imgesinin dünyaya inişi de belli öncüller vasıtasıyla mümkün olagelmiştir. İnsan 

karakterli kahramanların devreye girmeye başlaması mitsel gerçeklik döneminde 

başlamış olsa da (agoranın içinde beliren mezarlar vasıtasıyla), kahraman imgesinin 

toplumsala dönük bir imajla harmanlanması ilk olarak Antik Yunan Felsefesinde 

görülmektedir. Kahramanın ussala yönelmiş biçimleriyle karşılaşılması dolayısıyla 

modern anlamda kahraman imgesinin ilk belirtilerini sunan Antik Yunan Felsefesi, 

mitolojinin gerçekliğinin yavaş yavaş aşılmaya çalışıldığı bir portre sunmaktadır.  Söz 

konusu aşılma, denize atılan bir taş gibi, yayılan bir dalgalanma yaratmaktadır. Felsefi 

gelişmeler, dalgalanmanın kaynağını verdiğinden; birey ve toplum inşasında kahraman 

imgesinin modern dönemdeki etkilerini analiz etmek için, teorik arka planı kurmak 

amacıyla ele alınmaktadır. Sosyolojinin bir bilim olarak ayrılmasından çok daha önce 

gelişen felsefe, insan düşünüşünü verdiğinden, dünyayı algılamanın yorumlarını 

barındırmaktadır. Felsefenin başlangıcı ile hangi kutsallar geri planda kalmaya/hangi 

kutsallar öne çıkmaya başlamıştır? Bu hikâyenin anlatılması, kahraman imgesi açısından 

gerçeklik algısının dönüşümü çerçevesinde ele alınmaktadır. Dolayısıyla, 

bilimsel/kültürel/siyasal değişmede etkisi olan pek çok düşünceye/kişiye çalışmada 

değinilememektedir. Bu bağlamda belli başlı paradigmasal kırılmaların, toplumsal alanın 

yorumunda gerçekleştirdiği düşünce değişimleri ön planda tutulmaktadır.  Belirtmek 

gerekir ki, yaşamın kaynağını bu dünyada arayan Thales ve ardıllarında mitolojik 

gerçeklik tamamen aşılmış değildir. Örneğin Sokrates hala Tanrılardan yanadır, Platon 

da Devlet adlı kitabında Homeros’un eserlerine atıfla; ideal toplumsallaşma konusunda 

örnek alınacak/alınmayacak tanrısal kahraman imgelerini belirtmektedir.94 Burada söz 

konusu olan, daha iyi yönetim nasıl olur? İyi bir yaşam için neler gerekir? vb. soruların 

kaynağını oluşturan toplumsal değişmelerin yaşanabildiği bir ortamın gelişme 

koşullarıdır. Antik Yunan Felsefesinin düşünürlerinin, kahraman imgesini dünyaya 

indirmenin yolunu açtıkları görülmektedir. Değişim, Tanrıları aşmak yahut 

değerlendirmelerinde Tanrıları yok saymak şeklinde değil, Tanrısal gerçekliğin dışında 

başka alanlara yönelmek şeklinde gerçekleşmiştir. Referans olarak, geçmişin Tanrılarının 

yanına; doğa, insan ve en önemlisi bilme eylemi yerleştirilmektedir. Dolayısıyla, 

                                                      
94  B.a. Eflatun, Devlet, çev. Sabahattin Eyüboğlu, M. Ali Cimcoz, 5 bs. (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1985). 



27 

 

mitolojik kahramanların ödünç alınmasına sıklıkla rastlanıldığı gözlemlense de, asıl 

etkilerinin düşünceleri dünyaya döndürmek olduğu söylenebilmektedir. Bu bağlamda 

felsefi düşüncelerin kaynağına, mitsel gerçekliğin dışına yöneliş ile ilgili noktalarda 

değinilmektedir. 

Felsefenin ilk izleriyle, kimilerine göre MÖ 1500 yıllarında Hindistan’da, 

kimilerine göreyse MÖ 1000 yıllarında Eski Mısır’da karşılaşılmaktadır.95  “Ne var ki 

bugün için hemen herkesçe kabul edilen yerleşik görüş, ilk Çağ felsefesinin asıl 

temellerinin çok büyük ölçüde MÖ 4. yüzyılda Eski Yunanlılarca atıldığıdır.”96 MÖ 563-

483 yılları arasında Hindistan’da yaşayan Buda, MÖ 551-479 yıllarında Çin’de yaşayan 

Konfüçyus, MÖ 628-551 yıllarında İran’da yaşayan Zerdüşt, Yunan Felsefesinin çıktığı 

sıralarda ilk felsefi denilebilecek düşünceleri yaymışlardır. Bu dört bilgeyle aynı 

dönemde yaşayan Thales’in ilk çağ felsefesini başlatan isim olduğu düşüncesi ise,  

Yunanistan’da yarattığı paradigmasal değişimden kaynaklanmaktadır. Ahmet Cevizci, 

Yunanistan’da Thales’ten önceki süreci şu şekilde açıklamaktadır: 

“Thales’in düşüncelerine kadar Dionyssos’un oldukça kuvvetli gizler kültü 

Yunanistan’ın neredeyse tamamına yayılmıştı. Söz konusu Orpheusçu gizlere göre, dünyayı 

Titanlar yönetmekteydi. Bu Titanlar, tanrıların kralı ve Dionyssos’un babası olan Zeus’u 

doğuran Gaia’dan, yani yerden çıkmışlardı. Dionyssos Titanlarca öldürüldükten sonra, Zeus 

da bunun karşılığında Titanları öldürdü. İnsanlar, Yunan Mitolojisine göre, işte onların 

küllerinden doğdular. Başka bir deyişle, insan doğası kısmen doğal, kısmen de ilahi bir 

yapıdaydı.”97 

Ahmet Cevizci’ye göre, Thales, Yunan mitolojisinin sunduğu açıklamalarla 

yetinmeyip, doğal olanın, doğaüstü nedenlerle değil de yine doğal nedenlerle açıklanması 

gerektiğini düşünmüştür.98 Thales, çağdaşlarından farklı olarak, söylencelerden çok, doğa 

bilimlerine yönelerek, evrenin kaynağının su olduğunu belirtmiştir. Thales’in, doğayı ve 

dünyanın temel maddesini, suyla açıklamakla; mitolojik gerçeklik algısı ve ussal dünya 

arasında köprü oluşturduğu söylenebilmektedir. Yaşamın kaynağı ile ilgili yorum 

değişimini çağdaşları da devam ettirmiş, gerçeklik algısı mitten doğaya yönelişle 

kurgulanmaya başlamıştır.  Bu bağlamda, Thales’in etkisi, insana bakışı değiştirme 

                                                      
95 Sarp Erk Ulaş, Felsefe Sözlüğü, (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2002), 730. 
96 A.g.e., 730. 
97 Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi: Thales’ten Baudrillard’a, 7 bs. (İstanbul: Say Yayınları, 2017), 25. 
98 A.g.e., 23. 



28 

 

konusunda yoğun ve yaygın bir kırılmaya tekabül etmektedir. Yaşamın kaynağı/doğal 

yapısı üzerine düşünme/düşünce üretme Thales’in açtığı kapı dolayısıyla mümkün 

olabilmiştir. Thales’ten sonra Antik Yunan’da, başka bir kırılma daha yaşandığı 

gözlenmektedir. Bu bağlamda karşılaşılan ilk kırılma Sokrates ile birlikte gerçekleşmiştir. 

Sokrates, dikkatleri doğadan değerler alanına yöneltmiştir.  Asıl derdi, insanların 

birbirlerine nasıl davranmaları gerektiği olarak belirginleşen Sokrates için, insan odak 

noktasıdır. Sokrates’e göre, insanlara bilmedikleri şeyleri göstermek erdeme giden yolu 

açmaktır. Değerlere yöneliş şeklindeki gerçeklik algısının değişimi ise, Yunan kentlerinin 

kalıcılığına neden olacak içkin koşullarla mümkün olabilmiştir. Yerleşiklik, pek çok şeyi 

etkilemektedir. Örneğin yerleşiklik dolayısıyla, görece erken bir değer olarak erdeme 

yönelen Atinalıların,  kültürel anlamda farklı bir olgu- kültür kahramanları- yarattıkları 

görülmektedir. Yönelinen erdem, Olimpiyat Oyunları’nda varlığını bulan yarışma 

ruhunun oluşmasına; yarışmanın birincilerinin de tanrıların gözdesi sayılıp heykellerinin 

yapılmasına, adlarının duvara yazılmasına neden olmuştur.99 Dolayısıyla Sokrates’in 

yarattığı kırılmaya yönelmeden önce, başka yerlerde de varlık gösteren polislerin 

Yunanistan’da nasıl kalıcılaştığına, iyi yönetim/iyi bir hayat üzerine düşünme ortamının 

nasıl mümkün olduğuna değinmek gerekmektedir. İlk yerleşik yerlerin, Avrupa’nın en 

verimsiz köşeleri olduğunu söyleyen İsmail Coşkun’a göre bunun nedeni, Yunanistan ve 

Balkanlar’ın tarıma elverişli topraklarının sınırlılığından dolayı, stratejik ve ticari 

noktalardaki (Yakın Doğu) üstünlüğünü kullanmasıdır.100 Gene İsmail Coşkun’a göre 

Yunanistan’da kadınların, kölelerin ve yabancıların katılımına açık olmayan site 

devletindeki sınırlı demokrasiden önceki süreçte, ilk siyasal örgütlenmeler krallıklar 

olmuştur.101 Coşkun’a göre, bu krallıkları, merkezi devletlerde ortaya çıkan güçlü 

krallıklarla karıştırmamak gerekir.102 Kralın otoritesi ticarette oluşturduğu tekelden 

geldiğinden, “tarihin hiçbir döneminde Yunan’da Doğu türü merkezi güçlü yönetimler 

ortaya çıkmamıştır.”103 M. Ali Ağaoğulları ise, polislerin kalıcı olmasının nedenini, 

yetkin siyasal toplum mitosu ile donatılmış olmalarına bağlamaktadır.104 “Kutsallığı 

içeren polis, Tanrıların Yunanlılara bağışladığı çok değerli bir armağan olarak kabul 

                                                      
99 Peter Delius Verlag Kadrosu, Mitoloji, çev. Nurettin Elhüseyni, 4 bs. (y.y: NTV Yayınları, 2012), 168. 
100 İsmail Coşkun, Modern Devletin Doğuşu, (İstanbul: Der Yayınları, 1997), 102-103. 
101 A.g.e., 106-107. 
102 A.g.e., 106. 
103 A.g.e., 106. 
104 Mehmet Ali Ağaoğulları, Kent Devletinden İmparatorluğa, 7 bs. (Ankara: İmge Kitabevi, 2013), 12. 



29 

 

ediliyordu. Bu açıdan polis düzenini bozmak, Tanrılara karşı gelmekle eş anlamlıydı.”105 

Polis düzeninin bozulmaması gerektiği düşüncesi ile gelişen siyasal yapılanmanın, 

Yunanistan’ın düşünce geleneğini şekillendirdiği görülmektedir.  Literatüre doğrudan 

demokrasi şeklinde geçecek yönetim anlayışının oluşması da böylelikle mümkün 

olabilmiştir.  Bu bağlamda, daha iyi bir yönetimin ve daha iyi insanın nasıl olacağı gibi 

düşünceler ile karşılaşmanın mümkün olabildiği toplumsal değişimler yaşanmıştır.  

Yönetimde demokrasinin varlığı ve demokrasi düzenin bozulmaması gerektiği 

ile ilgili düşünceler bir bütün halinde Sokrates’te görünür olmaktadır. Yazılı eseri 

bulunmayan Sokrates’in düşünceleri, ölümünden sonra halefleri tarafından aktarılmıştır. 

Güçlü olanın değil, bilgili olanların yönetime geçmesinden taraf olan Sokrates, 

döneminde hâkim olan bilgisizlikten dem vurmaktadır. Devletin var olma sebebini, 

bireyin iyiliğini, moral gelişimini ve kendisini gerçekleştirmesini sağlamak olarak 

görmektedir ve döneminin sorunlarının devletten ve yasalardan değil; devleti temsil 

edenlerden ve yasaları uygulayanlardan kaynaklandığını söylemektedir.106 Sokakta 

gerçekleştirdiği konuşmalarında,  Otuzlar’ın başa geçmesiyle, demokrasinin oligarşiye 

dönüştüğünden/sonrasında da bozulmaya devam ettiğinden bahsedince107, Yunan 

Tanrılarına hakaret ettiği gerekçe gösterilerek tutuklanmıştır. Sokrates, suçlamayı kabul 

etmeyerek; gençleri bilgilendirmenin Tanrılara da hizmet etmek olduğunu söylemiştir. 

Platon, Sokrates’in baldıran zehrini içmeden önce yargıçlara söylediklerini şu şekilde 

aktarmaktadır: 

“Sonunda, öteki dünyada, bu sözde yargıçlardan kurtulup doğruluğu sağlayan 

gerçek yargıçları, Minos’u, Rhadamanthüs’ü, Aiakos’u, Triptolemos’u, yaşamları süresince 

doğru davranmış olan bütün öteki yarı-tanrıları bulacaksak,  katlanmaya değmez mi bu 

yolculuk? Üstelik de insan orada, Orpheus’la Musaios’la Hesiodos’la, Homeros’la 

buluşursa parayla elde edilebilecek bir mutluluk mudur bu?... Hele Palamedes’le, 

Telamon’un oğlu Aias’la, bütün o eski zamanların haksız bir yargı yüzünden ölen 

kahramanlarıyla orada görüşmek, konuşmak benim için ne güzel, ne eşsiz vakit geçirmektir! 

Öyle sanıyorum ki, kendi sonumu onların sonuyla karşılaştırmak da büyük bir tat olacak 

benim için.”108 

                                                      
105 A.g.e., 16. 
106 Cevizci, Felsefe Tarihi: Thales’ten Baudrillard’a, 67. 
107 Platon, Sokrates’in Savunması, çev. Teoman Aktürel, 22 bs. (İstanbul: Remzi Kitabevi, 2017), 43. 
108 A.g.e., 62-63. 



30 

 

Sokrates, yaşamını zenginlik ve siyaset üzerine değil de bilgiye olan açlığıyla 

kurmuştur. İnsanları, bilgiye yöneltmeyi görev edinmiştir. Sokrates’e göre, bilgiye 

yöneltmek tanrıların gözünde suç değildir, bu inancıyla da “suçunu” kabul etmeyip ölümü 

göze aldığı görülmektedir. Ölümü dahilinde, gerçek yargıçlarla -doğru davranan/bilgili 

olan/haksızlığa uğrasalar da inandıklarından vazgeçmeyen- olmayı tercih etmiştir. Bu 

bağlamda, Sokrates’in döneminin koşullarında bilgi ve erdeme olan vurgusunun, 

Tanrılardan bağımsız salt ussal bir düşünce şeklinde değil; Tanrıların da onayladığı bilme 

eyleminin öne çıkarılması şeklinde gerçekleştiği gözlemlenmektedir. Sokrates, özgürlüğü 

için isyan eden Spartaküs’ten yaklaşık 300 sene önce isyan kültürüne önemli bir katkı 

sağlamıştır. Spartaküs’ten farklı olarak hayatını değiştirdiği: fiziki özgürlük değil, bilme 

özgürlüğüdür. Öncelediği şey ise, erdemdir. Böylelikle usun kahramanları, Tanrısal 

kahramanların yanlarında yerlerini almaya başlamaktadır. Dünyayı yorumlama/algılama 

biçimine, toplumda daha iyiye dönüşü sağlayacak şey olarak görülen “bilginin aracılığı” 

eklemlenmiştir. Tanrılardan ödünç alınan gerçeklik algısına, “bilginin aracılığına 

başvuru” dâhil olmaktadır. Bu noktada, sınırlı da olsa sofistlere de değinilmesi 

gerekmektedir. Sokrates’in değerler alanına kaydırarak bilmeyi vurguladığı gerçeklik, 

sofistlerce insan merkezli bilgiye döndürülmüştür. Toplumsal gerçeğe ve bilmeye yönelik  

-Tanrıların onayı dâhilinde-, böyle bir yönelişin Atina’da oluşan yeni koşullar ile 

bağlantısını belirtmek zaruridir. Sofistler; aristokratların dışında oluşan yeni zenginlerin 

ve tacirlerin görünür olmaya başladığı bir dönemde, erk talebinin bilgiyle beslenmeye 

duyduğu ihtiyaç ile ilişkili olarak ücretli dersler vermişlerdir. Yeni zenginler ve tacirler, 

siyasal konularda kendilerini geliştirmek isteğiyle kamuya açık konuşma, ikna edici 

uslamlama ve genel kültür alanlarında ücretini ödemek koşuluyla sofistlerden dersler 

almışlardır.109 Sofistlerin en ünlüsü Protagoras’tır. “Protagoras ‘İnsan her şeyin 

ölçüsüdür’ savsözüyle, kişilerin bütün konuları kendi başlarına kendileri için sorgulayıp 

bir yargıya bağlama yetileri ve hakları olduğunu”110 savunmuştur. Sofistlere göre, 

“Mutlak ve değişmez bir hakikat olmayıp, bilgi ve hakikat bireyin algılarına, toplumsal, 

kültürel ve kişisel eğilimlerine göredir.”111  Dolayısıyla sofistlerin, kişiye dayalı hakikat 

bilgisi görüşlerinin, insanın doğadaki gerçekliği algılaması konusundaki pozisyonunu 

değiştirdiği söylenebilmektedir. “Felsefenin merkezine insanın geçirilmesi; felsefi 

                                                      
109 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 739. 
110 A.g.e., 739. 
111 Cevizci, Felsefe Tarihi:Thales’ten Baudrillard’a, 63. 



31 

 

ilginin, evrenden insan yaşamı ve eylemiyle ilgili ivedilikle cevaplanması gereken 

sorulara kayması da bu dönemde iyiden iyiye belirginleşmektedir”112 Dolayısıyla 

Sokrates’in bilgiye dayalı değerler alanına yönelişle kurtuluşunu gerçekleştireceğini 

düşündüğü insan, sofistlerce bilginin felsefesinin merkezine insanın getirilmesi ile 

harmanlanmıştır. Bu birleşimden doğan birikmeyle, Yunan felsefesi, Platon ve Aristo gibi 

isimler yetiştirme olanağı bulmuştur. 

Platon denilince akla, ünlü Mağara Alegorisi ve İdealar Kuramı gelmektedir. Bu 

bağlamda, kahraman imgesinin dönüşümündeki etkisi iki şekilde tespit edilmektedir. 

Öncelikle Platon, karanlıkta kaldığını düşündüğü bilgiyi aydınlığa çıkarmak vazifesini 

yüklenmiştir. Mağara Alegorisi, bu bağlamda, düşünmeye başlayan kişinin, kabul görmüş 

kanaatleri benimsemesinin yarattığı zincirleri kırarak karanlıktan aydınlığa çıkmasıyla 

ilgilidir.113 Dolayısıyla düşünen insan olmanın/ bilgi arayışında olmanın önemi bir kez 

daha belirtilmektedir. İkinci olarak Platon’un, idealar evrenini belirtirken verdiği örnekler 

dolayısıyla, Tanrıları/mitolojik kahramanları işlevsel bir şekilde kullandığı 

gözlemlenmektedir.  Bu bağlamda varoluşla ilgili bilgi yorumuyla, geçiş dönemini temsil 

ettiği söylenebilmektedir. F. Mehmet Berk’e göre, “Platon, kadim Grek psişe’sinin 

kültürünü kullanarak Yunan felsefesini doğmakta olan rasyonalizmi ile 

buluşturmuştur.”114 

“Athena zihin, Aphrodit cinsellik, Dionysos coşku, Zeus hükmeden bir tanrı olarak 

dünyanın anlaşılması ve anlamlandırılması konusunda işlev görüyorsa, Platon’un formları 

da hayatın özü, cevherleri ve asli unsurları olarak karşımıza çıkmakta ve insanlarda bu 

güçler üzerinden hayatlarına anlam ve ruh katmaktaydılar.”115 

Dolayısıyla tıpkı mitolojide olduğu gibi, Platon’un formlarında da toplumsal 

yaşamın kaynağı ve varoluşla ilgili yorumlar belirmektedir. Söz konusu beliriş, yeni bir 

gerçeklik algısıyla harmanlanma şeklindedir. Formlar, hayatın özünü gösterme vazifesini 

göstererek ideal olanı kurgulamaktadır.  Platon’un Tanrılardan ödünç aldığı bir görüşle, 

İdealar dünyasını oluşturmuş olması, Sokrates’in yaptığından farklı bir etki yaratmıştır. 

Platon’un idealar dünyası, varoluşu, düşünülür dünya ile duyulur dünya diye iki ayrı 

                                                      
112 A.g.e., 57. 
113 A.g.e., 79. 
114 Akt. Fatih Mehmet Berk, a.g.m., 117. 
115 A.g.e., 115. 



32 

 

metafizik alana bölmesiyle ilgilidir.”116
 Platon’a göre, duyularla algılanan duyulur dünya, 

düşünülür dünya olan idealar dünyasının kopyasıdır. Söz konusu bakış, toplum ve devlet 

üzerine düşüncelerinde belirgin olmaktadır. Devlet adlı eserinde Sokrates ile konuştuğu 

varsayımıyla Tanrılarla ilgili anlatılanların örnek olacak şekilde seçilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır.  İdeal olanı kurgulamasında erdemi ön plana çıkarmış, işlevsel kullandığı 

Devlet’in de de “Gençlerimiz, hediyeler, Tanrıları da yola getirir, yüce kralları da…gibi 

sözleri duymamalı.” demiştir.117 Devlet ile ilgili düşüncelerine bakıldığında da, her şey 

gibi, devletin de idealar dünyasındaki devlete bakılarak oluşturulması gerektiğini 

düşündüğü gözlenmektedir. Platon’un ideal devleti, bilginin öne çıktığı bir meşruiyete 

dayanmaktadır. Dolayısıyla Platon’un başlangıçta, Tanrılardan bahsetmeye devam 

ederek, toplumsalda olması gerekeni bu yolla belirttiği gözlenmektedir. Platon’un 

yaşlandıkça, Tanrılara başvurmaktan vazgeçtiğini, M. Ali Ağaoğulları şu şekilde 

belirtmektedir: 

“Platon, yaşlılık döneminde, artık tanrılardan değil de insanlardan söz etmeye 

karar verir. Politikos’ta tanrısal bir halktan umudunu kesmiş görünmekte, ayrıca tanrısal bir 

kralın da öyle kolay kolay ortaya çıkmadığı düşüncesini taşımaktaydı.,,Politikos’ta anlatılan, 

tanrısal kralın bulunmadığı devletler için gönülsüzce kabul edilen yasaların 

egemenliğidir.”118 

Dolayısıyla, Platon’un idealar âlemindeki ideal olana yaklaşan bir örneği 

görmemesi sebebiyle, son kertede tanrısaldan umudunu kesen bir görünüş sergilediği 

görülmektedir. Yönetimde yasalara yönelişi, Tanrısal olana yakın gördüğü, polisi 

kurtarma çabalarından gelmektedir. Platon’un yeniliği, varoluşu iki farklı alana ayırarak 

yaptığı hakikat arayışından kaynaklanmaktadır. Söz konusu hakikat arayışı, 384-322 

yıllarında dünyaya gelen, Platon’un akademisinde on dokuz yılını geçiren Aristoteles’te 

farklı bir biçimde devam etmektedir. Hocası Platon da olduğu gibi Aristoteles’te, nihai 

amaca erişme konusunda en önemli aracı erdem olarak görmektedir. Hocası Platon’dan 

farkı ise, gerçekliği İdea veya forma eşitlemeye karşı çıkması olarak belirginleşmektedir.  

Aristoteles’e göre, bir şeyin doğası, o şeyin amacı ve ereksel nedenine karşılık 

gelmektedir. Dolayısıyla, hocası gibi polisi kurtarma çabalarında, İdealar dünyasına 

değil, doğal gördüğü yapıya yönelmiştir. Aristoteles, politik hayvanlar veya kent-devleti 

                                                      
116 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 741. 
117 Ayrıntılı bilgi için bkz. Eflatun, Devlet, 81. 
118 Ağaoğulları, Kent Devletinden İmparatorluğa, 283-284. 



33 

 

içinde geçecek bir hayata göre yapı ve düzen kazanmış olmalarının, insan doğasının 

ayrılmaz bir parçasını oluşturduğunu öne sürmüştür.119 Özler dünyası, görüngüler 

dünyasının ne üzerinde ne dışında ne de ötesindedir.120 İki düşünüründe, polisin devam 

etmesinin mümkün olmadığı bir noktaya geldiği bir süreçte bilgiye yaptıkları vurgu 

önemlidir. Hayatın kaynağı ve amacı hakkındaki yorumlara bilginin dahil edilmesi 

yoluyla, gerçeklik algısında bir değişim yaratmışlardır. Artlarından gelen süreçte 

polislerin yıkıntıları üzerinde daha büyük siyasal birimlerin yükseldiği ve bunların tek 

kişinin (monarkın) egemenliği altında örgütlendiği görülmektedir.121 M. Ali 

Ağaoğulları’na göre söz konusu sürecin toplumsal alanı yorumlamada yarattığı değişim 

yeni bir yönelimi doğurmuştur. 

“Polisten çok daha geniş olan ve yurttaşı umursamayan yeni bir siyasal- 

toplumsal birim içinde yaşamak zorunda kalan insan, kurtuluşu için bir yanda kendisini ayrı, 

bağımsız bir değer olarak algılamasını sağlayan bireyciliğe, öte yanda diğer insanlarla ortak 

bir doğaya sahip olduğunu gösteren evrensel insanlık düşüncesine yöneldi.”122 

Bu bağlamda insanın amacının toplumsal kurtuluş olduğu görüşünü temsil eden 

polisin düşünürlerine karşılık; imparatorluğun düşünürlerinin bireysel olana döndüğü 

gözlemlenmektedir. Bireysel olana yönelişle karakterize olan Helenistik Felsefe; 

Epiküros’un hazcılığı, Stoa’nın usa dayalı ahlakı ve Pyrrhon’un kuşkuculuğu ile 

harmanlanmıştır. Ahmet Cevizci’ye göre, 

“Epiküros insanın yaşamının sıkıntılarıyla ilgilenmiş, insanın bu dünyadaki 

mutsuzluğunun, tanrılarla, ölüm ve kaderle ilgili yanlış inançlardan kaynaklandığını, söz 

konusu yanlış inançların, ancak onların yanlışlığını ve temelsizliğini ortaya çıkarabilecek bir 

varlık görüşüyle ortadan kaldırılabileceğini düşünmüştür.”123 

Afşar Timuçin’in Stoa hakkındaki düşünceleri de dönemin felsefesinde yaşanan 

paradigmasal değişimi özetlemektedir: 

“Stoa dendiği zaman ise akla hemen kendine egemen olan insan, kendinin efendisi 

olan insan, usunu istemi yönünde kullanacak yetkinliğe ulaşmış insan gelecektir. İnsan 

kendisinin efendisi olduğu zaman özgür olacaktır, onun mutluluğu tepeden tırnağa buna 

bağlıdır….Dünyanın daha da insanlaşması insanın istemli bir varlık olarak 

                                                      
119 Cevizci, Felsefe Tarihi, 123. 
120 Ulaş, Felsefe Sözlüğü,743. 
121 Ağaoğulları, Kent Devletinden İmparatorluğa, 388. 
122 A.g.e., 389-390. 
123 Cevizci, Felsefe Tarihi: Thales’ten Baudrillard’a, 129. 



34 

 

tanrısallaşmasına bağlıdır. Burada kendini aşan insan, daha doğrusu kendini aşmak isteyen, 

kendini aşmakla yükümlü insan fikri ortaya çıkar. Dünyayı değiştirmek zorundayız, bunun 

için öncelikle kendimizi değiştirmemiz gerekir. Stoa ahlakı bir tür Prometheus ahlakıdır, 

kendini insanlığa adamış insanın ahlakıdır.”124 

Dolayısıyla Antik Yunan’da ekonomik/toplumsal/siyasal alanda yaşanan 

değişimlerin gerçekliğin referans noktalarının yorumunu da değiştirdiği gözlenmektedir. 

Yaşamın kaynağını Tanrılardan/mitolojilerden başka bir kaynağa yönelerek açıklama, ilk 

olarak doğaya yönelişle karşımıza çıkmaktadır. Ardından bu dünyaya yöneliş, toplum ve 

insanlar olarak nasıl mutlu olunacağı üzerine düşüncelerde belirginleşmiştir. Uzun bir 

dönem bilginin merkeze alınması yoluyla, toplum olarak kurtulma düşüncesi hâkim 

olduktan sonra, polisin yerini alan imparatorluklar döneminde bir kırılma daha yaşanmış 

ve bireye yönelik dünya algısı yerleşmiştir. Antik Yunan Felsefesi, imparatorluk 

döneminde bir başka kırılmaya daha gebe olmaktadır. Helenistik dönemde gerçekleşen 

kültürel alışveriş ve polisin dağılımıyla Atina’da Hristiyanlaşma mümkün olmaya 

başlamıştır. “Helenistik Dönemin ardından (M.S. 427) Batı Roma İmparatorluğunun 

çökmesiyle birlikte, Avrupa kültürü duraklamayı andıran bir ivmeyle son derece ağır 

aksak bir gelişme sürecine girmiştir.”125 Özellikle Roma ve Eski Yunan 

İmparatorluğunun çöküşüyle dünyaya yayılması kolaylaşan Hristiyanlık, kurumsallaşma 

yolunda reforma uğratılmıştır. Bertrand Russell’a göre, Hristiyanlık, Sanctus Paulus’ca, 

Yahudi olmayanların benimsemeyeceği özellikleri (sünnet vb.) almamış, Greklere de hoş 

gelecek şekilde değişmiştir.126 Böylelikle, Atinalar da olduğu gibi devlet yönetimine 

katılmanın olmadığı Hristiyanlık, yavaş yavaş yaşam biçimine gelmesini sağlayan 

olanakları elde etmeye başlamıştır. “Hristiyanların devlet yönetimine katılmamaları, 

sadece “tanrısal ulus” yani kilise içinde kaynaşmaları öğütlenmişti.127 Bu bağlamda, 

Kilisenin etkili olup, Hristiyanlığın Yunan halkına yayılması, pagan dünyanın içinden 

yükselen bir sesten yararlanılarak, Hristiyanlığın uygulanabilir düzeye getirilmesiyle 

gerçekleştirilebilmiştir. Hristiyanlığın değiştirdiği temel noktalar, Plotinos’un 

düşüncelerinde kendini göstermektedir.  MS 205-270 yıllarında yaşayan Yeni Platoncu 

                                                      
124 Afşar Timuçin ve Ali Timuçin, Aydınlanma, (İstanbul: Bilim ve Gelecek Kitaplığı, 2010), 29-30. 
125 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 1067. 
126 Bertrand Russell, Batı Felsefesi Tarihi: Ortaçağ, çev. Muammer Sencer (İstanbul: Say Yayınları, 1997), 

35. 
127 A.g.e., 40. 



35 

 

denilen Plotinos’un düşünceleri, uygulanabilir doneleri vermesi bakımından 

dönüştürülecek kültürel örnek olarak kullanılmıştır. 

“Plotinos’ta Varlık yerini Bir’e bırakmıştır. Bir, özgürlük ve öznellik yetisi olan, 

dünyayı yaratan bir Tanrı değildir. Platoncu İdeanın olduğu gibi bir model ya da protipte 

değildir. Bir her şeyin kudretidir ve kudreti her yana yayılır, sıcaklığın bir ocaktan dalga 

dalga yayılması gibi taşıp akar (emanatio) Bir’den taşıp akan tözler (hypostasis) Zekâ, Ruh 

ve nihayet maddi dünyadır.”128 

Böylelikle, zihinsel diyalektik yerini tinsel hayata bırakır. Plotinosçu felsefe, 

dinsiz bir dinsel felsefedir.129 Plotinos’taki gerçekliğin tasvirleri, kilisece dini bir kurtuluş 

öğesiyle bir araya gelecek şekilde evirilmiştir. Bu bakımdan, ruh-beden ayrımı ile öne 

çıkan Hristiyanlık’ın, Yunan düşüncesinde dönüştüreceği bir alan olarak, Platinos’un 

Bir’ini kullandığı gözlenmektedir. Platon’un ideasına atıfla yeni Platonculuk olarak geçen 

Platinos’un açtığı yol, daha somut olarak öbür dünyaya yönelişin kapısını aralar. 

Böylelikle, sorgulanamaz tek gerçek olarak tek Tanrılar yerlerini alırken, insanın 

mutluluğu ve yaşamının gayesi öbür dünyada aranmaya başlanmaktadır. Dünyanın 

gerçekliği, Antik Yunan’da Tanrılardan; doğaya, değerlere/bilgiye/erdeme, ardından 

bireye yönelerek aranmıştır.  Tek Tanrılara dönüş ise, kaynağını gene Antik Yunan’ın 

sonundan almakta ise de, Ortaçağ’da erginliğine ulaşmıştır. “Ortaçağ Felsefesi, 

Platonculuk ile Yeni Platonculuk anlayışlarının, doğrudan incilde söylenenlerden 

hareketle türetilmiş birtakım tanrıbilimsel ilkeler doğrultusunda Hristiyanlaştırılarak 

yeniden yapılandırılmış olmasıdır.”130 Ortaçağ’ın, sekülerlikten uzak dünyasında, 

bireysel ve toplumsal yaşamın kurgusunun, din kurumlarınca ve din adamlarınca 

şekillendirilmeye başladığı görülmektedir. 

1.3.3. Tek Tanrılı Dinler’den Prens’e 

Ortaçağ, sosyal organizasyonda Tanrı’nın ve Kilise’nin referans alındığı bin yılı 

kapsayan bir süreçtir. Genellikle Batı Roma’nın çöküşünün yaşandığı 476 yılı ile 

Türklerin İstanbul’u fethettiği 1453 yılı arasındaki dönem olarak kabul edilmektedir. 

Kahraman imgesi bakımından önemi, dönemin öne çıkan kutsallarının gerçeklik algısında 

yarattığı bambaşka bir değişime tekabül etmesindendir. Ortaçağ, temsil ettiği değerler 

                                                      
128 Dominique Folscheid, Felsefe Akımları, çev. Muna Cedden, 1 bs. ( Ankara: Dost Yayınevi, 2005), 29. 
129 A.g.e., 29. 
130 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 1068. 



36 

 

dolayısıyla kahraman imgesinin silikleştiği bir dönem olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

durumun nedeni, dönemin düşünce biçimleri ve toplumsal gerçekliğin kurgulandığı 

alanlarla ilgilidir. Dolayısıyla tek tanrılı dinlerin hakim olduğu dönemden; çatışmalar 

sonucu siyasal devletin öncüllenmeye başladığı döneme kadar ki hikayede, “kahraman 

imgesi” sözcük olarak pek fazla geçmemektedir. Bu bağlamda, kapsamlı bir Ortaçağ 

analizi yerine Ortaçağ’ın belli kutsalları çerçevesinde toplumsal alanı kuran/ şekillendiren 

düşüncelere değinilmektedir. Ortaçağ, başlangıçta, “Sezar’ın hakkı Sezar’a, Kralın hakkı 

Kral’a” sözüyle kurgulanmışsa da, zamanla Kilise’nin üstün güç olarak yükseldiği 

görülmektedir.131 “Ortaçağ’ı, yeryüzünde evrensel bir Hristiyan toplumu oluşturmayı 

hedefleyen Kilise ile bu hedefin gerçekleşme aracı olarak görülen imparatorluk ideali 

arasındaki ilişkiler belirler”132  Bu bağlamda, Ortaçağ’ın iki önemli karakteristiği olarak 

teokrasinin ve feodalitenin öne çıktığı görülmektedir. Teokrasi, dini otorite organlarının 

siyasi otorite organlarından daha üstün görüldüğü bir yönetim biçimidir. Feodalite ise, 

Fransa’da 10. yüzyılda, İngiltere’de 11. yüzyılda ortaya çıkan, en büyük özelliği devlet 

iktidarının parçalanmış olması ve halkın devletin değil de toprakların sahibi olan 

senyörlerin(derebeylerin) uyruğu olarak görülmesi olan iktisadi ve sosyal düzendir.133 

Feodal dönemin sosyal sınıfları; soylular, rahipler,  köylüler ve serflerdir.134 Ortaçağ 

düşüncesinin en önemli uğraşı, us ile inancın çelişmediğini kanıtlamak olarak 

belirginleşmekte, söz konusu belirginleşmede, toplumsallık inanç etrafında 

kurulmaktadır. Dolayısıyla, Ortaçağ’ı başlatan, us/inanç eşitlenmesi ise; bitiren de, us ile 

inancın ayrışmaya başlamasıdır. Fakat bu ayrışmanın laikleşme biçiminde değil de 

dünyevileşme biçiminde gerçekleştiği en baştan vurgulanmalıdır. 

“Reformla birlikte gelişen olgunun adı, dinsel olanla (Kilise ile) dünyevi olanın 

(devletin) ayrılması anlamında bir “laikleşme” değil, dinsel olanın dünyevi olana bağımlı 

olması anlamında bir “dünyevileşme”dir.”135 

Gerçeklik algısı bakımından ele alındığında, dünyada gerçekleşecek mutluluğun 

yerini; öbür dünyanın mutluluğuna bıraktığı gözlenmektedir. Keşfedilmesi gereken 

                                                      
131 Server Tanilli, Uygarlık Tarihi, 10 bs. (İstanbul: Çağdaş Yayınları, 1997), 62. 
132 Mehmet Ali Ağaoğulları ve Levent Köker, İmparatorluktan Tanrı Devletine, 8 bs. (Ankara: İmge 

Kitabevi, 2017), 218. 
133 Tanilli, Uygarlık Tarihi, 51-52. 
134 A.g.e., 53. 
135 Mehmet Ali Ağaoğulları ve Levent Köker, Tanrı Devletinden Kral-Devlete, 6 bs. (Ankara: İmge 

Kitabevi, 2013), 146. 



37 

 

gerçek olarak, öbür dünyanın gerçekleri öne çıkmaktadır. “Antik Yunan felsefesinin 

bütünüyle dünyevi bir felsefe olmasından başka, klasik aklın en temel özelliğinin 

sekülarizm olduğu yerde, Ortaçağ felsefesi kendisine öte dünyasal bir ilginin hakim 

olduğu bir felsefedir.”136 Söz konusu öte dünyasal ilgi; siyasal/ toplumsal anlamda etkili 

olduğu kadar bireylerin görünür olması/görünür olmaması konusunda da kendini 

göstermektedir. 

Ortaçağ’da öncelikle, gerçeklik algısının tekrar kutsala yönlenerek kurulduğu 

görülmektedir. Ortaçağ’ın kutsalı, Tanrı fikriyle şekillenmiştir. Fakat Ortaçağ’da sözü 

geçen Tanrı, mitolojilerin Tanrılarından; Ortaçağ’ın aşkınlığı da Antik Yunan’ın 

aşkınlığından farklıdır. Mitolojik Tanrılarda bulunan belli bir kişiselleşmemişlik 

barındırma özelliği, yarı insani bir temsili de içinde barındırıyordu. Mitolojik tanrılardaki 

aşkınlık durumu, sinirlenmek vb. insani vasıflarla beraber bulunurken; Ortaçağ’ın Tanrısı 

salt aşkın olarak karşımıza çıkmaktadır. Ortaçağ’ın Tanrısı, Platinos’un Bir’ini andırır; 

dokunulamaz ve insan zihnince anlaşılması mümkün olmayan kutsallıklar barındırır. 

“Hristiyan ruhsallığı İlkçağ felsefesinden kimi ruhsal atıştırmaları (manastır yaşamı, 

kesişlerin kendi isteklerinden vazgeçmeleri gibi) ödünç alıp, Hristiyanlığa özgü 

uygulamalarda daha geniş çapta yer tutturmuşlardır”137 Hristiyanlık, Antik Yunan’dan 

Platinos’un düşünceleriyle harmanlanarak yayılma ve kurumsallaşma imkanı bulduysa, 

Augustinus’un düşüncelerinde de siyasi hayattaki hakimiyetinin temsilini bulmuştur. 

Hristiyan dünyasında öbür dünyaya yönelişin, Augustinus’un Tanrı Devleti adlı 

eserindeki bakışıyla özdeşleştiği söylenebilmektedir. Augustinus, özünü *credo ut 

intelligiam (anlayabileyim diye inanıyorum) savsözünde bulan yöntem bilgisine sıkı 

sıkıya bağlı kalmıştır.138 Özellikle Tanrı yorumu, günahlar, cezalar ve bu dünyanın 

kefareti gibi konularda Augustinus’un etkisi gözlemlenmektedir.  Bu bağlamda oluşan 

gerçeklik algısı ile dünya işlerini organize etme araçları ve toplumların/bireylerin var 

olma biçimleri şekillenmiştir. 

“Aziz Augustinus hiyerarşik bir dünya görüşü benimsemişti ve bütün yaratıklar 

Tanrı ile kıyaslandıklarında hiçliğe yakındılar. Dolayısıyla insan zihni, ezeli-ebedi hakikati 

                                                      
136 Cevizci, Felsefe Tarihi:Thales’ten Baudrillard’a, 157. 
137 Pierre Hadot, İlkçağ Felsefesi Nedir?, çev. Muna Cedden, 2 bs.(Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2011), 

241-246. 
138 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 1071. 



38 

 

algılayamayacağından, hakikatlerin karşısında eğilmek ve hakikatleri kabul etmek 

zorundadır.”139 

Dolayısıyla ne tek tek insanlar olarak ne de toplum olarak, hakikati bu dünyada 

aramak anlamsızdır. Hakikate, ancak, asli hakikat bilgisine vakıf olanların bilgileri ve 

yorumlarıyla yaklaşılabilir. Bu bağlamda, öte dünya ile ilgili bilgi sahibi olanlar/din 

adamları toplumsalın gerçekliğine müdahalede ön plana çıkmaktadır. Dolayısıyla bu 

dönemde, din adamlarının yetkinliği ile beliren günah/sevap ayrımının vasıf olgusunu 

yarattığı söylenebilmektedir. Ortaçağ’da bireylerin görünür olmadığına/dünyaya 

müdahelesinin -farklılaştırma mahiyetinde- gerçekleşmediğine rastlanılmaktadır. Söz 

konusu durumun Engizisyon Mahkemeleri’nin cezalandırma usulleri ile bağlantılı olduğu 

düşünülmektedir. Hristiyan öğretinin yayılması için, eski dönemlerin öğretilerinden ve 

geleneklerinden yararlanıldığı görülmektedir. Örneğin ussal temeller kazandırmak için 

Aristotelesçilik geleneğinin harmanlandığı görülmektedir. “Hristiyanlıkta, insanın bütün 

olumlu ve iyi özelliklerini “form” ile özdeşleştirildiğine, buna karşı bütün olumsuz ve 

kötü özelliklerini “madde” ile tanımlandığına rastlanmaktadır”140 Asıl önem forma ait 

olduğundan, bu dünya ile ilgili her şey, öte dünyaya nazaran anlamsızdır. Söz konusu 

felsefi değişimin insan tipleri üzerinde de etkileri olduğu görülmektedir. “Yunan’da, 

insanların problemleri çözebilecek güce sahip bulunduğuna ve kendi çabasıyla iyi ve 

mutlu bir hayata ulaşabileceğine inanılmışken, Ortaçağ’da problemler, yeryüzündeki 

hayattan ziyade, bu dünyadan sonraki hayatla ilgili olan problemlerdir.”141 Dolayısıyla, 

bu dünyaya müdahale imkanı bireysel/toplumsal değil, Kilise yorumlarının imkan verdiği 

şekildedir. Yıldırım çarptığında Thor’un, Adad’ın gazabına yorulması;142 yerini din 

adamlarının yorumuna bırakmış; zorluklarla mücadele ve yaşamın anlamında öbür 

dünyaya yönelişle ilgili yorumlar gerçekliğe hâkim olmuştur. Gerçeklik algısında hakim 

olan değerler ise şu şekildedir: “Yunan Felsefesinin adalet, cesaret, doğruluk gibi doğal 

erdemlerine ek olarak, iman, umut, yardımseverlik gibi değişik tanrıbilimsel erdemlerin 

değerlerine yönelik ayrıntılı çözümlemeler sunulmuştur.”143 Ortaçağ insanı için yeni bir 

değerler alanı açıldığı gözlenmektedir. İman, umut ve yardımseverlik. Ortaçağ insanının 

                                                      
139 Hadot, İlkçağ Felsefesi Nedir?, 189. 
140 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 1069. 
141 Cevizci, Felsefe Tarihi:Thales’ten Budrillard’a, 157. 
142 Mitolojide Thor, yıldırım tanrısı; Adad ise gök gürültüsü tanrısı olarak geçmektedir. Ayrıntılı bilgi için 

bkz. Peter Delius Verlag Kadrosu, Mitoloji, 232. 
143 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 1070. 



39 

 

ideal değerleri, dönemin kutsallarına uygun biçimde öne çıkmaktadır. Toplumsalda dini 

kurumların hâkim olduğu süreçte, bütün doğrular öte dünyaya göre kurulduğundan, bu 

dünyanın sorunlarının vekili de Kilise ve Papa olarak belirginleşmektedir. “Hristiyanlık 

yorumları ile Roma’nın hukuki ve siyasal kurumlarının etkisi altındaki ortaçağ 

düşüncesinde, kent devleti bağlamında geçerli olabilecek bir “siyaset” anlayışı 

yoktur…”144 “Kilise’nin başında bulunan papa, ruhani iktidara mutlak bir biçimde 

sahiptir ve onu kullanırken de hiçbir sınıra sahip değildir. Elinde bulundurduğu bu sınırsız 

güç, papanın her an dünyevi alana karışmasına olanak vermektedir.”145 

Siyasi/toplumsal yetkilerin Kilisenin elinde toplanması durumu, toplumsal 

cezaların ve ödüllerin de günah/sevap karşıtlığı üzerinden yükselmesi anlamına 

gelmektedir. Toplumsal kurguda hâkim olan bu bakışta, cesaret yahut merakla ilgili bilme 

cesaretinin yükseklere erişmemesi gerektiği düşüncesi ön plandadır. Öteleri bilme isteği, 

Tanrı’ya karşı yapılan atfedilemez bir günahtır ve bu günahın cezasının belirlenişi de gene 

dini kurumların yetkisindedir. Öyle ki kilisenin öğretilerine inanmayanların sapkınlıkla 

ve sapıklıkla suçlandığı görülmektedir. Server Tanilli Uygarlık Tarihi adlı kitabında, 

sapıklıkları ortaya çıkarmak için kurulan bütün halkın hizmetinde bulunduğu 

“inquisition” sisteminin kurulduğundan bahsetmektedir. Tanilli’nin belirttiğine göre, bu 

sistemde, inanmayan sapıkların yakılması için odun getirenlerin günahlarının affedildiği 

ve cezaların özellikle Kiliselerin vergilerinin düşmesine neden olacak öğretiler söz 

konusu olduğunda şiddetlendiği görülmektedir.146 Bu bağlamda kilisenin dünyevi 

çıkarlarını gözettiği de söylenebilmektedir. Engizisyon Mahkemesince yargılanan isimler 

arasında, Galileo ve Bruno gibi bu dünyayı araştırma sapkınlığına düşen insanlara da 

rastlanılmaktadır. Galileo suçunu itiraf edip af dilemişken, Bruno yakılarak idam 

edilmiştir. Dünyevi olan her şeye yayılan din tarafından karakterize olan Ortaçağ kültürü, 

her şeyden önce “kulluk” bilinciyle harmanlanmıştır. Kulluğa karşı çıkanlar yahut 

kulluğa ters düşebilecek şeyler yapanlar sapkın ilan edilmiştir. Kulluğun dönüşmeye 

başlaması ise, tıpkı diğer dönüşümlerin hemen olmaması gibi yavaş bir şekilde 

gerçekleşmiştir. Dinin ve teolojinin etrafında kurgulanan toplumsallığın dönüşümü us ve 

inancın ayrılmaya başlamasıyla mümkün olabilmiştir. Söz konusu ayrılış dinle siyasetin 

                                                      
144 Ağaoğulları ve Köker, İmparatorluktan Tanrı Devletine, 94-95. 
145 Ağaoğulları ve Köker, Tanrı Devletinden Kral-Devlete, 27. 
146 Tanilli, Uygarlık Tarihi, 63. 



40 

 

ayrımına da tekabül etmektedir.  Fakat bu ayrım, Carl Schmitt’in de belitmiş olduğu gibi 

tümden bir ayrıma denk düşmemektedir. Modern devlet kuramına kadar izi sürülebilecek 

bir süreklilik söz konusudur. Kadir-i mutlak Tanrı’nın, başlangıçta kadir-i mutlak kanun 

koyucuya dönüştüğü gözlemlenmektedir.147 Bu ikisi arasında Kadir-i Mutlak 

Hükümdar/Kral yer almaktadır. 

Bu bağlamda us ile inanç ayrışmasında Papa ile Krallar arasında geçen 

çatışmalara ve iki tarafın taraftarlarının düşüncelerine değinmek gerekmektedir. Bütün 

dünyevi düzenlemelerin öbür dünyayla ilgili bilgilere sahip olanlarca üstlenilmesi, 

zamanla kiliseye karşı tepki oluşmasına neden olmuştur. “Ortaçağ’ın sonlarında, 

Kilise’nin plenitudo potestatis savı büyük tepkilerle karşılaştı. Gerek imparatorlar, gerek 

ulusal krallar, iktidarlarını papalardan bağımsız kılma amacıyla Roma Kilisesi’ne karşı 

amansız bir mücadeleye giriştiler.”148 Skolastik Felsefenin temsilcilerinden Aquinalı 

Thomas, bu noktada papa ile kral arasındaki çatışmada, us ile inancı birleştirdiğini 

düşündüğü papanın yanında yer alanlardan biri olarak, papa savunucularının 

düşüncelerinin temsil etmesi bakımından öne çıkmaktadır. “Kiliseye ve onun 

menfaatlerine bağlılığı ile, katolikliğe  hizmet için gösterdiği felsefi yetenekle…hıristiyan 

dogmatizminin en mükemmel örneğidir.”149 Aquinalı Thomas iktidarın kiliseye bağlı 

kalması gerektiğinin felsefi açıklamasını şu şekilde sunmaktadır: 

“Her doğal düzen (yani siyasal toplum ya da devlet) yetkinliğe yönelebilmek için 

Tanrı’nın yardımına, bir başka deyişle Kilise’ye muhtaçtır…siyasal iktidar, insanların 

yalnızca bu dünyadaki mutluluğunu sağlamakla yetinmeyip onların kutsal erdemleri de 

geliştirmelerini gözetmek zorunda olduğundan dolayı bu yüce amaca yönelen Kilise’nin 

hükmü altındadır.”150 

Krallığın savunucularından, Parisli Jean ise Papa ile mücadele edenlerin 

tarafında yer almaktadır. Parisli Jean’ın düşüncelerinde kral ile devletin özdeşleştiği 

görülmektedir. “Toplumsal genel çıkarı gözettiği varsayılan prens, birçok kamusal güçle 

donatılır ve Kilise’den bağımsızlaşır.”151 Söz konusu bağımsızlaşma başka gelişmelerle 

paralel yaşanmaktadır. Ockhamlı William’ın erken Rönesans diye adlandırılabilecek bir 

dönemdeki düşünceleri yaşanan kırılmayı açıklamaktadır. William’a göre, “Yasaları 

                                                      
147 Carl Schmitt, Siyasi İlahiyat, çev. A. Emre Zeybekoğlu, 5 bs. (Ankara: Dost Kitabevi, 2016), 43. 
148 Ağaoğulları ve Köker, Tanrı Devletinden Kral-Devlete, 11. 
149 Alfred Weber, Felsefe Tarihi, çev. H. Vehbi Eralp, 5 bs. (İstanbul: Sosyal Yayınlar, 1993), 171. 
150 Akt. Ağaoğulları ve Köker, Tanrı Devletinden Kral-Devlete, 27. 
151 A.g.e., 34. 



41 

 

yapan ve yaptığı yasalarla bağlı olmayan kral, gerektiği gibi yönettiği sürece üsttedir ve 

halk ona itaat etmek zorundadır”152 Nitekim 14. yüzyılın Fransız kökenli tanrıbilimcisi 

ve adcı filozofu Autrecourtlu Nicholas’ın da belirttiği üzere, Hristiyan öğretisini 

uygulamaya dönük düşünceler başarısız olmuştur, dolayısıyla böyle bir çabadan 

vazgeçilmesi gerekmektedir.153 

Kilisenin ruhsal iktidarla yetinmeyip, siyasal iktidarlarla uzlaşmaması ve bütün 

dünyevi otoritelere sahip olma konusundaki ısrarı, dönemin koşullarına ayak 

uyduramaması ile sonuçlanmıştır. Ortaçağın sonlarında söz konusu çatışmalar, Kilise’nin 

gücünün iyiden iyiye zayıflamasına yol açmıştır. Siyasal düzeyde dini kurumların 

otoritelerinin yerini krallıkların otoritelerine bıraktığı gözlenmektedir. Bu gelişmelerin 

yaşandığı süreç, Osmanlının en güçlü dönemini yaşadığı dönemlere tekabül etmektedir. 

Bir yandan Avrupa’da coğrafi keşifler yaşanmaktadır. Bir yandan da Müslümanların çok 

daha önce kullanmaya başladıkları topların yaygınlaşmasıyla feodallere karşı mutlak 

krallıklar iyice güçlenmektedir. Aynı zamanda gelişen kentliler grubu (burjuvazi) öne 

çıkmaktadır. Söz konusu olgular, bir bütün halinde toplumsal alanda dönüşüme neden 

olmaktadır. Reform ve Rönesans süreçleri, bu sürecin sonuçlarıyla ilişkili olarak gelişen, 

etkileri dünyaya yayılan gelişmelere tekabül etmektedir. Bireyleşme ve toplumsallaşma 

ile ilgili olan kahraman imgesi, tekrardan görünür olmakta, Rönesans ve Reform 

sürecinde yeryüzüne tekrar ayak basmakta, Aydınlanma Dönemi’nde ise, dünya 

genelinde altın çağını yaşamaktadır.  Bu bağlamda insanın dünyaya müdahalesi sonucu 

ilerleyeceğine olan inancın öne çıktığı Aydınlanmanın kaynağını barındıran Rönesans ve 

Reforma değinmek gerekmektedir. 

1.3.4. Dünyaya İnen Kahraman 

Rönesans ve Reform süreci, halkın hoşnutsuzlukları ile birleşen çatışmaların 

toplumsalda yarattığı yeni arayışların karşılığı olarak belirmektedir. Rönesans, 14. yüzyıl 

ile 16. yüzyıllar arasını kapsamaktayken Reform 16. yüzyılda yükselmiştir.154 İkisini de 

harekete geçiren dinamikler, ortak bir sürecin etkileriyle oluştuğundan birbiriyle olan 

sınırları muğlak kalmaktadır. Rönesans ve Reform, dünyaya ve yeryüzüne dönüş ile 

                                                      
152 A.g.e., 80. 
153 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 1077. 
154 Tanilli, Uygarlık Tarihi, 88-92. 



42 

 

bireyin tekrar görünür olmasıyla karakterizedir. Reform, dini kurumların geri plana 

çekilmesi süreciyle ilgili olduğundan, siyasi kurumların (prenslik/monark) nasıl olması 

gerektiği üzerine gelişen tartışmalara da eşlik etmektedir. Reform hareketinin, yeni bir 

dinsel/siyasal hareket olarak 16. yüzyıldan itibaren yaygınlaştığı görülmektedir. Ne 

Reform ne Rönesans geçmişinden tamamen bağımsız bir harekete karşılık 

gelmemektedir. Örneğin Alman Reform hareketinin temsilcisi Martin Luther’in 95 

maddelik bildirgesi, din adamlarının Endüljans satmaları, artan vergiler dolayısıyla 

köylülerin yoksullaşmalarıyla ilgili olarak Kiliseye karşı alınan bir tepkiyle ilgilidir. 

Fakat Luther’in asıl düşüncesi, kurtuluşta imanın tek yol olduğu üzerinedir. İsa da, 

hakikat olan Tanrıyla olan ilişkide tek aracı olarak belirmektedir. Luther için “kilise, 

Tanrı ile insan arasında aracılık yaparak insanın kurtuluşu için gerekenleri belirleyen bir 

kurum olarak gereksizdir.”155 Dolayısıyla Luther’in, ruhani iktidarı dünyevi iktidar içinde 

eriterek, Tanrısal kaynaklı bir prens iktidarını vurguladığı görülmektedir.156 Bir başka 

Reformcu Calvin ise, doğru dine iman etmek, lüksten kaçınmak, çalışmak ve biriktirmek 

gibi davranış kodlarını öne çıkarmaktadır.157 Dolayısıyla reformda iki olgu ön planda 

durmaktadır: Siyasi yöneticinin ayrılarak mutlaklaşmasının koşulları ve belirli davranış 

kodlarının topluma işlemesi. Söz konusu davranış kodu gelişiminin, 16. yüzyılda 

burjuvazinin etkinliklerinin artması ve para ekonomisinin gelişmesiyle ilgili 

bağlantılarına değinmek gerekmektedir. Max Weber’in modern toplumların ahlakı olarak 

belirttiği Protestanlığın doğuşunu, kapitalist uyum yeteneğine158 bağlaması bu bağlamda 

önemli görülmektedir. Weber’e göre Tanrı’nın çalışmayı ödev olarak belirlediği inancı 

ile şekillenmiş olan “Püriten”, meslek sahibi olmayı istemiştir. Fakat asketizmin manastır 

hücrelerinden meslek yaşamına taşınması, dünyevi ahlaka egemen olmasına neden 

olmuştur.159 Bu bağlamda toplumsalın dinamiğinde beliren, modern insanın çalışma 

zorunluluğu, Calvinizmden itibaren gelişen etkilere bağımlı olarak gelişebilmiştir. 

Böylelikle yalnızca azizlerin omuzlarında, istediklerinde çıkartabilecekleri bir palto gibi 

duran dünyevi kaygılar, ilerleyen dönemlerde kaderin hükmetmesiyle demir bir kafese 

                                                      
155 Ağaoğulları ve Köker, Tanrı Devletinden Kral-Devlete, 114. 
156 A.g.e., 121. 
157 A.g.e., 135-139. 
158 Max Weber, Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu, çev. Gülistan Solmaz, 3 bs. (Ankara: Alter 

Yayıncılık, 2011), 49. 
159 A.g.e., 150. 



43 

 

dönüşecektir.160 Reformun, ekonomik bağlantısı olarak ticaretin canlanması olgusunun 

öne çıktığı görülmektedir. Söz konusu durum, Tanilli’nin, başarılı olmasını, devletin 

iktisadi alana karışması olarak belirttiği merkantalizmin gelişmesiyle de ilgilidir. 

Ekonomi ve sosyal değişmeler; siyasalın dinden üstünleşmeye başlamasını 

doğurmaktadır. Tanilli, 15. yüzyıldan ve 16. yüzyıldan itibaren, bir Fransa, bir İspanya, 

bir İngiltere gibi ulusal devletlerin kurulmaya başladığını belirtmektedir.161 Ona göre, 

merkantalizmin kapitalist sermaye birikimini ulusal sınırları içinde sağlaması ile, 16. 

yüzyılda ve 17. yüzyılda ortaya çıkan mutlak monarşi el ele gitmektedir. Tanilli’ye göre 

mutlak monarşi şu anlama gelmektedir: 

“Başta bir «kral» vardır. Tanrının yeryüzündeki temsilcisidir o. Ülkenin bütün 

büyük ve önemli sorunları hakkında, son bir çözümlemede o karar verir. Kralın otoritesini, 

örf ve adet dışında, ancak manevi ve ahlaki kurallar sınırlar. Kral, ekonomiden sanata, 

politikadan dine varıncaya dek, hemen her alana karışabilmektedir böylece.”162 

Dolayısıyla dinden bağımsızlaşan siyaset olgusunun gelişmesinin arkasında, 

ekonomik ve sosyal nedenler bulunduğu gözlenmektedir. Bu bağlamda dünyevileşerek 

iktidar erkini elinde toplamaya başlayan prens/hükümdar/kral kişisiyle ilgili bilgi söz 

konusunda olduğunda bu dönemin insanı olan Machiavelli’nin 1513 yılında yazdığı 

Prens’inden163 bahsetmek gerekmektedir. Machieavelli, kitabında iktidarı ele alan/alacak 

kişinin bu iktidarı hangi yollarla aldığı/alacağı ve nasıl elinde tutacağını anlatmaktadır. 

Prens’te, Ortaçağ’ın tek tanrısının hakim olmasına benzer şekilde, tek bir elde toplanan 

insani siyasi erkin vurgusu önce çıkmaktadır. Machiavelli’e  göre, prensin tek amacı sanat 

ve savaş sanatında ilerlemek olmalıdır.164 Machiavelli’nin sistematik Prens analizi, 

sonraki dönemlerde, Rousseau’dan Diderot’a, Hegel’den Gramsci’ye pek çok insanın 

başvuracağı doneleri sunmaktadır.  Bu bağlamda, aslen modern ulus devlette yükselen 

siyasi kahramanların, siyasal yanlarının politik harmanının 16. yüzyıldan itibaren 

belirginleşmeye başladığı görülmektedir. 

Canlanan ticaretin etkisi ile değişen sosyal dünyanın etkileri Rönesans’da da 

varlığını göstermektedir. Rönesans’da Reform’dan farklı olarak öne çıkan kavramlar ise 

                                                      
160 A.g.e., 150. 
161 Tanilli, Uygarlık Tarihi, 95-97. 
162 A.g.e., 97. 
163 B.a. Niccolo Machiavelli, Prens, çev. Harun Mutluay (İstanbul: Bordo Siyah Klasik Yayınları, 2006) 
164 A.g.e., 113. 



44 

 

“özgürlük”, “kardeşlik” ve “birey” vb.dir. Rönesans’ın özgürlüğü, daha çok İtalya’ya 

özgü kent yönetimlerinin bağımsızlığı ve kentlilerin kendi “cumhuriyetçi” (yani seçilmiş 

meclislerce) yönetimlerinin korunması şeklinde algılanmaktaydı.165 Rönesans’ın birey 

vurgusu ise, kahraman imgesinin dönüşümünde de en önemli etkilerden biri olarak 

gözlenmektedir. 

Rönesans’ın birey algısı, Antik Yunan’ın bilgisinin yanında bünyesinde daha 

fazla merak, daha fazla özgürlük ve kardeşlik taşımaktadır. Rönesans’ın bireyi, eskiye 

tepkili olduğu ölçüde (Ortaçağ’a) yeniye olan açlığıyla karakterizedir. Ağaoğulları ve 

Köker, Rönesans insanının temel özelliklerini; “birey” olarak toplumdan ayrı anlaşılmaya 

başlaması166 ve söz konusu anlayışla geçmişi, bugünü ve geleceği yaratmış olduğuna olan 

inanca sahip olması167 olarak göstermektedirler. Ağaoğulları ve Köker’e göre böylelikle, 

insan kendi yaşamını kendi eylemleriyle kurup geliştirme güç ve olanağına sahip 

olmuştur.168 

“Rönesans’a özgü en önemli yenilik, “zamanın akışı” ile “insanın (bireysel) 

iradesi” arasında bir bağlantının kurulmuş olmasıdır. Zaman (geçmiş-bugün-gelecek) bir 

kez insanın(bireyin) kendi eylemleriyle oluşturduğu bir süreç haline geldikten sonra 

Rönesans’ı izleyen dönemlerdeki gelişmeler çok çarpıcıdır. XVII. Yüzyılın hemen başlarında, 

“modern” sanat ürünlerinin “antikçağ”ın sanat ürünlerinden daha üstün olduğu, çünkü 

geçmiş-bugün-gelecek boyutlarında akıp giden zaman içerisinde “sonra” olanın “önce”kine 

üstün olduğu anlayışının yerleştiği görülmektedir…”169 

Bu bağlamda, Rönesans’ta döngüsel tarih anlayışı kırılmamış olsa da, 18. 

yüzyılda belirginleşecek ilerlemeci tarih anlayışının gelişme koşullarının oluştuğu 

söylenebilmektedir.  Söz konusu durum, modernleşen bireyin ve toplumsalda ortaya 

çıkan bireyselleşen kahramanların en önemli özelliklerindendir. 18. yüzyılda toplumun 

içindeki bireye yönelecek kahraman imgesinin kökleri de yine bu dönemin birey 

anlayışıyla ilgili olarak hümanizm ve sanat ilişkisinde belirgin olmaya başlamaktadır. 

İnsan ve dünyanın anlatıları-dinden tam bağımsızlaşmış olmamakla birlikte- öne 

çıkmaktadır. Ortaçağ’ın isimlerinden Dante’nin eserlerinde bile yeni şeylerin haberi 

yükselmekteyken; Rönesans’ın isimlerinin yeni şeylerin tam içinden dünyaya ve insana 

                                                      
165 Ağaoğulları ve Köker, Tanrı Devletinden Kral-Devlete, 162. 
166 A.g.e., 157. 
167 A.g.e., 158-159. 
168 A.g.e., 157. 
169 A.g.e., 160. 



45 

 

seslendiği gözlenmektedir. Bin yıl süren öbür dünya merakı, bu dünyanın her köşesine 

duyulan bir meraka neden olmuştur. Bu merak, ilerleyen dönemlerde Aydınlanmayı 

körüklemaktedir. Montaigne’nin kuşkuculuğu, Thomas More’un ütopyası, Bacon’un 

yöntem anlayışı, Leonardo da Vinci’nin her şeye olan ilgisi, Michelangelo’nun daha da 

insanlaştırdığı sanatı söz konusu merakın yansımalarından bazılarıdır. Shakespeare ise, 

can çekişen feodalizm ile doğan kapitalizm arasında geçen ömründe, tüm insanların 

eşitliğinden yanadır.170 Shakespeare’in kahramanları, sıklıkla Antik dünyanın insanlarıdır 

ve eserlerinde doğa, gerçek ve eşitlik öne çıkmaktadır. Bu bağlamda Rönesans’taki en 

kapsayıcı eğilim olarak, insanı ve dünyayı kutsallar köşesine yerleştirme anlayışı dikkat 

çekmektedir. Ortaçağ’ın birleşmiş toplumu yerini iyiden iyiye bireylere bırakmaktadır. 

Bireyin yerleşiklik kazanmasıyla eski/yeni çatışmasının bir arada olduğu ünlü Don 

Quijote karakteri de dönemin insanı Cerventes’in elinden çıkmıştır. “Cerventes bir 

Rönesans yazarıdır ve Rönesans’ta artık bireysel beğeni önemlidir.”171 Don Quijote da 

kendi kendini biçimlendirmesiyle Rönesans bireyidir.172 Yel değirmenleriyle dövüşen 

Don Quijote, Ortaçağ ile Rönesans arasındaki mücadelenin temsilidir.173 Don Quijote, 

Tanrı adaletinin uygulayıcısı olan bir şövalye olarak geçmişin yüce değerlerine sarılarak, 

bütün dünyaya karşı tek başına durur.174 Roman boyunca, Ortaçağ’ın etkisiyle dünyanın 

gerçekliğindeki hayalperestliğine olan vurguyla dönen kurgu, Don Quijote’nin şuuruna 

kavuşmasıyla olması gerektiği gibi sonlanmaktadır. Ian Watt’ın aktardığı şekliyle 

hayalperest Don Quijote romanın sonunda şövalyelikten vazgeçmekle aydınlığa 

kavuşmaktadır: “…Zihnim, iğrenç şövalye kitaplarını maalesef sürekli okumam 

yüzünden üzerine inen cehaletin karanlık gölgesinden kurtuldu, aydınlandı.”175 Don 

Quijote örneğinde görüldüğü üzere, Ortaçağ’ın kutsalları, yerini Rönesans’ın kutsallarına 

bırakmakta, Rönesans bireyciliği tarihte ayrı bir biçimde yükselmektedir. 

Dolayısıyla Reform ve Rönesans’ta yaşanan değişmelerin ve öne çıkan 

kutsalların; insana, doğaya, yönetime bakışı değiştirdiği gözlemlenmektedir. Antik Çağın 

kutsalı olan bilgi tekrar öne çıkmaktadır. Birey, özgürlük, kardeşlik, dünyevileşme ve 

                                                      
170 Tanilli, Uygarlık Tarihi, 84. 
171 Jale Parla, Don Kişot, 1 bs.(İstanbul: İletişim Yayınları, 2017), 18. 
172 A.g.e., 28. 
173 Ian Watt, Modern Bireyciliğin Mitleri, çev. Mehmet Doğan, 2 bs. (İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi 

Yayınevi, 2016), 95-96. 
174 A.g.e., 161. 
175 A.g.e., 113-114. 



46 

 

burjuva sınıfının gelişimi ayrıca tekniğin devreye girmesi vb. pek çok farklılık dünyayı 

algılamayı değiştirmektedir. Söz konusu kutsallar, Aydınlanma döneminde daha fazla 

birey/özgürlük/kardeşlik vb. şekline dönüşmektedir. Kahraman imgesi dünyaya inmekte, 

dünyada serpilmektedir. Reform ve Rönesans insanının önünü açtığı, dünyayı ilerleteceği 

düşünülen yolda Aydınlanma, bu inanç etrafında dönen bir sürece tekabül etmektedir. 

Aydınlanma Afşar Timuçin ve Ali Timuçin’in de ifade ettikleri üzere, topraktan kopan 

serflerin giderek büyüyen kentlerde sanayi işçisi olmaya başladıkça yaşam koşullarının 

kökten değiştiği, bir çağın bitip bir başka çağın başladığı bir sürece tekabül etmektedir.176 

Gerçeklik algısının ve kahraman imgesinin tamamen bireye dönüşü, Aydınlanma 

Dönemi’nin fikri savunucuları ile gerçekleşmektedir. Söz konusu bireye dönüş, 

toplumsalın içindeki bireye dönüştür. Aydınlanma, insanın müdahalesi yoluyla dünyayı 

değiştirebileceğine olan inancın en parlak olduğu bir dönem olarak; kahraman imgesinin 

altın çağını sunmaktadır. 

Aydınlanma, bireyi vatandaşa dönüştüren, kutsalların yüzünü dünyaya çeviren 

her şeyi kapsamaktadır. Dolayısıyla, yansımaları çok geniş olan Aydınlanma Dönemi ile 

ilgili boylu boyunca bir analiz başlı başına uzmanlık istemektedir. Bu bağlamda, dünyaya 

etkilerinin yayıldığı, belli başlı kavramlardan yola çıkılarak “Aydınlanmanın 

kahramanları kimlerdi ve bu kahramanlar nasıl bir değişmeye neden oldu?” sorusu 

etrafında analiz yürütülmektedir. Söz konusu sorunun cevabı için Aydınlanma 

Dönemi’nin önceki dönemlerden farkını koymak amacıyla, bu sayfalara kadar ele alınmış 

olan kahraman imgesinin dönüşümlerine kısaca tekrar değinmek gerekmektedir. 

Bölümün başında bahsi geçtiği üzere arkaik insanın gerçekliğinin mit ile çevrili 

olduğu görülmektedir. Sosyal organizasyon, bu bağlamda, başlangıçta totemler, ardından 

Tanrılar etrafında birleşmektedir. Dolayısıyla arkaik insanın kahraman imgesi, kaynağı 

belirsiz bir güce katılımdan doğan mitolojik Tanrılar/ mitolojinin kahramanlarıdır. 

Ardından yaşanan felsefi gelişmelerle, yaşamın kaynağı doğaya bakılarak yorumlanmış, 

dünyayı algılamanın referansının değişmeye başladığı gözlemlenmiştir. Söz konusu 

durum, Tanrı-kahramanların yanına insan karakterli kahramanların (ussal olması 

sebebiyle mitsel dönemde çıkan insan kahramanlardan ayrılmaktadır) eklemlenmesine 

neden olmuş: değerlerin, bilginin, erdemin kahramanları böylelikle tarihte öne çıkmaya 

                                                      
176 Timuçin ve Timuçin, Aydınlanma, 36. 



47 

 

başlamıştır. Ortaçağ’ın gerçekliği ise feodalite ve teoloji ile çevrili olduğundan, yol 

gösterici olarak kahraman imgesinin izleri silikleşmiş bir görüntüye bürünmektedir. Bu 

bağlamda sosyal organizasyonda öne çıkan değerler; öbür dünyaya yönelik olduğundan; 

toplumun referans aldığı/alabildiği tek olgu olarak dini kurumlar görünür olmaktadır. 

Rönesans ve Reform sürecinin gerçekliği ise birey, eşitlik, kardeşlik vb. olarak 

vurgulanmıştır. Dolayısıyla bu dönemde bireyselleşen kahramanlar, gerek siyasette 

gerek sanatta gerek fikirde dünyadaki yerini almaya başlamaktadır. Aydınlanmanın yol 

göstericisi olan kahraman ise, Aydınlanma gerçekliğinin yeni kutsallarının temsilcisi 

olarak farklılaşmaktadır. Aydınlanmanın gerçekliği akıl, özgürlük, birey hakları ve 

ilerleme olmuştur.  Artık kurtarıcı ne Tanrı ne de Tanrı’yı temsil eden kral- devlettir. 

Bireyselleşen ve toplumsallaşan dünyada, kurtuluşun toplumsal olarak akıl yoluyla 

gerçekleşeceğine inanılmaktadır. Bu da neredeyse her alanda yükselen çeşitli kahraman 

imgelerinin etkisiyle mümkün olabilmektedir: Burjuva sınıfı, birey hakları savunucuları, 

özgürlükçüler, ilerlemeciler (Ansiklopediciler). Hepsi birbirleriyle bağlantılı olacak 

şekilde ilerleyen farklı yol göstericiler, düşünceleriyle önce Avrupa’da sonra tüm 

dünyada yayılan belli kutsalları inşa etmektedirler.  Denilmelidir ki Aydınlanma her 

ülkede aynı zamanda, aynı biçimde ve aynı araçlarla yaşanmamıştır yahut her ülkede 

yaşanması mümkün olmamıştır. Aydınlanmanın kutsallarının içkinleştirilmesi 

tartışmalıdır. Ahmet Çiğdem’in ifadesiyle “orijinal Aydınlanmayı kaçıran toplumlar”177 

açısından bu durum daha da karmaşıktır çünkü nesnel şartlar bakımından farklılıklar 

bulunmaktadır.  Dolayısıyla yine Çiğdem’in deyişiyle Tanzimat düşünürlerini bir Türk 

Aydınlanmasını öncülleri olarak görmekle Şinasi’yi Voltaire’e benzetmek benzer 

şeylerdir.178 Bu bağlamda Türkiye’nin Aydınlanması değil de/Aydınlanmanın 

kutsallarıyla içkin koşullarla buluşması söz konusu edilebilmektedir.   

Aydınlanmanın bireyi öne çıkarmasının/birey hak talebinin, burjuvayla ilişkili 

olarak dönüştüğü gözlenmektedir. Bu bağlamda, siyasal alanda yaşanan yeniliklerin, 

toplumsalın farklı alanlarıyla bağlantısına değinmek gerekmektedir. İlk bağlantı 

ekonomide tespit edilmekte, söz konusu bağlantı bir önceki dönemin kutsallarına tepki 

olarak oluşan düşünceleriyle öne çıkan filozofların değerleriyle birleşmektedir. 

                                                      
177 Ahmet Çiğdem, Aydınlanma Düşüncesi, 5 bs. (İstanbul: İletişim Yayınları 2006), 106. 
178 A.g.e., 103. 



48 

 

Aydınlanmanın öne çıkan önemli bir unsurundan başlayalım: birey hakları.  Birey hakları 

ile diğer bir kutsal olan burjuva sınıfının yükselişi arasındaki bağlantı ne şekildedir? 

16. yüzyıl ve 17. yüzyılda, merkantalizm ve reform sürecinin etkisiyle 

feodallikle mücadele eden mutlak kralların yükseldiğine değinilmişti. Aydınlanma 

Dönemi’nde de buna benzer bir ilişkinin öne çıktığı söylenebilmektedir. Aydınlanmada 

siyasal alanda yaşanan en büyük gelişmenin kaynağı olarak “Toplum 

Sözleşmesi”179,(Fransız Devrimi’nde İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesi’ne örnek 

olmuştur) kökensel olarak önceki dönemlere benzer bir şekilde belli ihtiyaçların karşılığı 

olarak belirmektedir. Aydınlanmada mutlak krallıklar içinden yükselecek daha ılımlı bir 

yönetim biçimi doğacak; doğan bu yönetim biçiminde ise bireyselleşme, 

vatandaşlık/siyasal aktör yaklaşımı içinde ulus devlet biriminde kendini ifade edecektir. 

Söz konusu değişiklik, burjuvanın mutlak yöneticilere duydukları ihtiyacın 

sonlanmasıyla bağlantılı görülmektedir. “Feodalliğin kökünün kazınması demek mutlak 

krallık düzeni çerçevesinde ulusların ortaya çıkması ve ulusal devletlerin kurulmaya 

başlaması demektir.”180 Bu durumun ortaya çıkışını Ali Timuçin ve Afşar Timuçin şu 

şekilde açıklamaktadırlar: 

“Burjuva sınıfı en yüksek düzeyde kazancı amaçlıyordu, bunu yaparken karşısında 

mutlak kralları bir engelleyici olarak görmek istemiyordu. Bu koşullar altında yasa fikri 

gelişti: bir toplumsal sözleşme çerçevesinde kesin yasalar koyulmalı, bu yasalara herkes 

hiçbir ayrıcalık söz konusu olmaksızın uymalıydı. Bu da ılımlaştırılmış mutlak yönetim fikrini 

doğurdu.”181 

Bu anlamda yönetimin ılımlaşma süreciyle burjuvazi arasındaki ilişkilerin de her 

ülkede farklı geliştiği gözlenmektedir. İngiltere’nin yumuşak bir geçiş yaptığı 

söylenebilecekken, Fransa’nın siyasallaşmak zorunda kaldığı görülmektedir. Bu 

bağlamda, devrimin habercisi olan/yaşadığı dönem gereği monarşiyi de demokrasiyi de 

gözlemleme imkanı olan Voltaire(1694)’in Mektuplar’ı önemli bulunmaktadır. Server 

Tanilli’nin belirttiği üzere, 

“Bu mektuplar, İngilizlerin siyasal özgürlüğü ve düşünce bağımsızlıkları ile 

Fransa’daki despotluk ve boyun eğdirme düzeni arasındaki zıtlığı koyuyordu ortaya; her 

                                                      
179 B.a. Jean Jack Rousseau, Toplum Sözleşmesi, çev. Vedat Günyol, (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2006) 
180 Timuçin ve Timuçin, Aydınlanma, 36. 
181 A.g.e., 65 



49 

 

türlü soruna ve kuşkuya karşı yanıt olarak Bastille’den başka bir şeyi bulamayan tembel 

aristokrasi ile ondalık tahsildarı ruhban sınıfını mahkum ediyordu; orta sınıflar, daha da 

açık olarak burjuvaziyi, İngiltere’de olduğu gibi, devletteki yerlerini almaları için 

sıkıştırıyordu.182 

Fakat Voltaire’in yine de kralcı tez ürettiği düşünülmektedir. Tanilli bu durumu 

“Çoğunluğun verdiği zararlara karşı savaşan tek bir insanın deha ve girişkenliğinin 

dışında, hemen hemen hiçbir şey yapılmamıştır bu dünyada”183 demesine bağlamakta 

ancak Voltaire’in kahramanlarının yine de daha çok aydınlar olduğunu belirtmektedir.  

Voltaire’in 1735 tarihli bir mektupta şöyle yazdığı görülmektedir: “Bölükleri ve taburları 

yönetmiş olanların adlarından başka hiçbir şey kalmamıştır geriye….Ama size sözünü 

ettiğim büyük adamlar (Lully, Moliére, Lebrun, Descartes vb.) henüz doğmamış insanlara 

duru ve sürekli zevkler hazırladılar.184 Dolayısıyla, Voltaire’in kahramanlarının 

krallardan çok, hoşgörü, özgürlük ve akıl için mücadeleye yol açanlar olduğu 

görülmektedir.185  Büyük adamın kraldan ziyade birey olarak görülmesi, aydınlanmanın 

hümanizmi ve bireye yönelişiyle ilişkilidir. Aydınlanma ile birlikte, kahraman artık dört 

duvar içinde, saraylarda sıkışmamakta, her koşulda karşımıza çıkmaya başlamaktadır. 

Kralların yanında bireylerin aktör olarak ortaya çıkması ile temsil talebi paralel 

gitmektedir. Bu da bizi birey hakları ile diğer bir önemli olgu olarak öne çıkan özgürlük 

arasındaki bağlantıya götürmektedir. İkisi arasındaki ilişki sebebiyle siyasal 

değişikliklerin analizi mümkün olmaktadır. Aydınlanmanın kastettiği özgürlük kimler 

içindir?  Bu özgürlüğün dostları ve düşmanları kimlerdir? Söz konusu özgürlük toplumda 

nasıl bir karşılığa bürünmüştür? Bu ve benzeri soruların cevaplarına değinmeden 

Aydınlanmada öne çıkan bireyin nasıl bir birey olduğuna ve kazandığı özgürlüklere 

değinmek gerekmektedir. 

Birey, Aydınlanmada toplumla ilişkileri çerçevesinde düşünülmektedir.  

Aydınlanmanın bireyi, öncelikle, Tanrı karşısında özgürleşerek, bilim sayesinde yaşamı 

düzenleyip bu yolla evrensel mutluluğa ulaşacağına inanmaktadır.186 Aydınlanmanın 

bireyinin diğer özgürlüğü ise merak özgürlüğü olarak öne çıkmaktadır. Bireyin Tanrı 

karşısında özgürleşmesi ve merak konusunda özgürleşmesi diğer öne çıkan kutsal olan 

                                                      
182 Server Tanilli, Voltaire ve Aydınlanma, 1 bs. (İstanbul: Cem Yayınevi, 1994), 50. 
183 Akt. A.g.e., 161. 
184 A.k.t. Tanilli, Voltaire ve Aydınlanma, 89. 
185 A.g.e., 90. 
186 Christian Destain, Aydınlanma, çev. İsmail Yerguz, 1 bs. (İstanbul: Cumhuriyet Kitapları, 2010), 98. 



50 

 

ilerlemede daha belirgin olmaktadır. Aydınlanmanın bireyi asıl özgürlüğünü birey hakları 

konusunda kazanmaktadır. Bu da Montesquieu’nun Kanunların Ruhu187 adlı eserinde 

bahsettiği güçler ayrılığı ilkesi ve Jean Jack Rousseau’nun Toplum Sözleşmesi ile ilişkili 

olarak görünür olmaktadır. Tanilli, Montesquieu’da beliren güçler ayrılığının amacını şu 

şekilde aktarmaktadır: “Montesquieu’ya göre, her toplum için amaç bireylerin 

özgürlüğüdür. Kimdir bu özgürlüğün düşmanı? Despotluk. O halde, özgürlüğü 

gerçekleştirmek için despotluktan sakınmalı. Onun da yolu, devlette özellikle yasama, 

yürütme ve yargıyı birbirinden ayırmalı.”188 

Bireylerin özgürlüğü için gerekli olan güçler ayrılığı ilkesini, Rousseau’nun 

bireyin özgürleşmesiyle ilgili düşünceleri tamamlamaktadır. Rousseau’ya göre insan 

soyu bireysel mülkiyeti kurmak zorunda olduğu andan itibaren çöküşe doğru yürüyüşe 

geçmiş; eşitsizlik, savaşlar, rekabet böylelikle gelişmiştir.189 Bir noktadan sonra insan, 

insanın yardımından vazgeçemeyecek hale geldiğinden, bireylere doğal haldeyken sahip 

oldukları eşitlik ve özgürlüğü sağlayacak uzlaşma biçiminin bulunması gerekmektedir.190 

Rousseau, Toplum Sözleşmesi’ni, söz konusu uzlaşma biçimini sunmak amacıyla, 

Grotius’tan aktardığı bir sorunun cevabı çerçevesinde sunmaktadır: 

“Grotius diyor ki: “Bir insan özgürlüğünden vazgeçip bir efendinin kölesi 

olabiliyor da, neden bütün bir ulus kendi özgürlüğünü aktarıp bir kralın buyruğuna 

girmesin?…Şimdi bir başkasının kölesi olan adam kendini vermiyor, daha çok geçimini 

sağlamak için satıyordur. Ama bir ulus niçin satar kendini? Bir kral uyruklarının geçimini 

sağlamak şöyle dursun, kendi geçimini onlardan çıkarır asıl… Öyleyse uyruklar, mallarıyla 

birlikte alınmak koşuluyla kendilerini mi veriyorlar dersiniz? O zaman kendilerine ne kalıyor 

anlamıyorum?”191 

Rousseau’nun sorusu, Aydınlanmanın mutlak yönetimlere karşı duruşunun 

temsili olduğu kadar Aydınlanmanın içindeki alışılmış toplumsal bireye dönük tavrının 

da temsilidir. Rousseau’a göre toplum sözleşmesi bireylerin özgürleşmesine çözüm yolu 

sunar; genel istemin mümkün olduğunca önde olduğu, üyelerinden her birinin hemen 

herkesle birleştiği, bu nedenle de egemenliğin bölünmediği bir sözleşmedir söz konusu 

                                                      
187 Montesquieu, Kanunların Ruhu Üzerine, çev. Fehmi Baldaş, (İstanbul: Hiperlink Yayınları, t.y.) 
188 Tanilli, Uygarlık Tarihi, 107. 
189 Server Tanilli, Yüzyılların Gerçeği ve Mirası, 3 bs. (İstanbul: Cem Yayınevi, 1994), 90. 
190 A.g.e.,91. 
191 Jean Jack Rousseau, Toplum Sözleşmesi, 15. 



51 

 

olan. 192 Ahmet Çiğdem’e göre Toplum Sözleşmesi’nde geçen birey anlayışı, 

Aydınlanmada hakim olan birey anlayışından farklı bir anlayış olarak belirmektedir. 

Aydınlanmanın bireyi genel olarak politik ve toplumsal bir özne biçiminde öne 

çıkmaktadır. “Örneğin bireyin çıkarları denildiğinde, bu çıkarlar “ben”e ilişkin çıkarlar 

olmaktan çok, bir tür olarak ya da bir kastın yahut sınıfın üyesi olarak çıkarlarıydı.”193Bu 

bağlamda, Aydınlanmanın Alman romantiklerine gelene kadarki süreçte hakim olan 

“ben” e yönelik olan birey anlayışı yerine, Rousseau’nun kendi hürriyetinin bilincinde 

olan “otantik” bir bireyi istediği gözlenmektedir.194 

Aydınlanmanı bireyi, politik ve toplumsal “birey” olarak Fransız Devrimi ile 

karakterizedir. Birey, her şeyden önce vatandaş; tüketme özgürlüğüne sahip bir 

vatandaştır. Burjuva sınıfının gerçekleştirdiği Fransız Devrimi, başta Rousseau’dan 

esinlenen İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesi ile özdeşleşir. İki temel hak olarak özgürlük 

ve eşitlik öne çıkmaktadır. Tanilli’ye göre dönemin özgürlüğü; vicdan, din, basın, girişim 

vb. burjuva haklarına zarar vermeyecek şeylerle çevrili iken, dernek özgürlüğü vb. tehlike 

oluşturabilecek özgürlükler kısıtlanmaktadır.195 Eşitlik ise daha yeni bir kavramdır fakat 

o da paranın ayrıcalığı dolayısıyla uygulanamamaktadır.196 Üstelik Christian Destain’in 

de aktardığı üzere, 1791 Anayasası’nın 8.maddesi şu şekildedir: “Asya, Afrika ve 

Amerika’daki Fransız sömürgeleri ve bölgeleri Fransa İmparatorluğu’na dahil olmakla 

birlikte bu anayasaya bağlı değildirler.”197 Söz konusu madde Outram’ın da dile getirdiği, 

Aydınlanma insanının kölelik karşısındaki tutumuyla ilgilidir. Outram Aydınlanma 

insanın köleliğe bakışı hakkında tespitlerde bulunmaktadır. 

“Köleliği sona erdirmek için doğrudan girişimde bulunmasalar da, Jefforson gibi 

bir çok kişi kölelerin insan olduğunu kabul ediyordu…Dolayısıyla çağdaş anatomi 

bilginlerinin çalışmalarına rağmen, bazı açılardan, ‘dışlanmışlar’ Aydınlanma çağında 

daha az ‘dışlanmış’ kabul edilmeye başlanmıştı.”198 

                                                      
192 A.g.e., 18. 
193 Çiğdem, Aydınlanma, 48. 
194 A.g.e., 48-49. 
195 Tanilli, Uygarlık Tarihi, 113. 
196 A.g.e., 113-114. 
197 Akt. Destain, Aydınlanma,  71.  
198 Dorinda Outram, Aydınlanma, çev. Sevda Çalışkan ve Hamit Çalışkan (Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 

2007), 95. 



52 

 

Fakat 1794’te kaldırılması kabul edilen köleliğin, Napoleon Bonaparte 

tarafından 1802’de geri getirildiği görülmektedir.199 Dolayısıyla insanların hala alet, 

hayvan ya da makine gibi kullanılmalarında bir sakınca görülmediği söylenebilmektedir. 

Bu bağlamda, özgürlük daha çok Beyaz Avrupalı burjuvazi içindir, tıpkı eşitliğin olduğu 

gibi. Aydınlanmanın kutsallarından birey hakları/özgürlük arasında görünür olan 

sıkıntılar, uluslararası tutarsızlıklarla da paralel gitmektedir. Söz konusu tutarsızlıklar, 

evrensellik iddiası ile uyuşmamaktadır. Bu bağlamda, Aydınlanmanın kutsallarının 

barındırdığı çelişkilerin, özellikle 20. yüzyıldan itibaren ilerleme fikrine olan inancı 

azaltmasına neden olduğu görülmektedir. Dolayısıyla ideolojilerin sonu ve toplumun 

sonu gibi tezlerin kaynağının, söz konusu çelişkilerden çıkacağı söylenebilmektedir. 

Aydınlanmanın kahraman imgesi, evrensel bir mutluluğa dönüşeceğine inandığı 

ilerlemeci bir yaklaşımla iyileştirilmesi gereken yaşam düşüncesinin bütün öğelerini 

üzerinde taşır. Rönesans’la birlikte Tanrının yanına siyasi/edebi/bireysel anlamda 

yerleşmeye başlayan birey, Aydınlanma döneminde Tanrılaşmaktadır. Söz konusu 

tanrılaşma toplumsalın içinde yaşanmaktadır. Aydınlanma Dönemi bu anlamda, her 

şeyden önce Prometheus mitinin geri yükselişidir. “Prometheus miti, insanlığın 

anlatımını ve dinamizmini temsil eder; uygarlığı yaratan bütün bilgileri insanlığa öğretir. 

Rönesans’tan başlayarak, insanlık Prometheus ile özdeşleşir; dünyanın ve doğanın 

güçlerini fethetmek için meydan okuyan bir konuma yükselir.”200  Söz konusu olgular, 

Aydınlanmanın bir diğer kutsalı olan ilerleme inancı ile de ilgilidir. 

Aydınlanmanın ilerlemeye olan inancı, merakla, bilimle, sanatla, teknikle, 

eğitimle, ekonomiyle alakalı olarak yükselmektedir. Aydınlanma insanı denilince genel 

olarak şu gelmektedir akla: “Onların saygı duyduğu değerler, kuşkuculuk, akılcılık, 

doğalcılık, hümanizm, hoşgörü ve düşünce özgürlüğüydü. Nefret ettikleri kötülükler ise, 

bilgisizlik, boş inançlar, hoşgörüsüzlük ve zorbalık yönetimiydi.”201 Saygı duydukları ve 

nefret ettikleri düşünceler dolayısıyla da ardı ardına gelen pek çok yenilik yaşanmaktadır. 

Her alanda merak öne çıkmaktadır: kamuya açık dersler yapılmakta, doğa bilimleri için 

hayranlık gitgide artmaktadır.202 Kant 1784’te Aydınlanma nedir? adlı yazısında şöyle 

                                                      
199 Christian Destain, Aydınlanma, 72. 
200 Akt. Fatih Mehmet Berk, a.g.m., 111. 
201 Tom Bottomore & Robert Nispet, Sosyolojik Çözümlemenin Tarihi, çev. Mete Tunçay ve Aydın Uğur, 

2 bs. (Ankara: Ayraç Yayınevi, 1997), 19.  
202 Tanilli, Yüzyılların Gerçeği ve Mirası, 19. 



53 

 

demektedir: “Sapere aude! Kendi aklını kullanma cesareti göster! İşte Aydınlanmanın 

sloganı.”203 Bir yandan, Newton’un evrensel çekim yasası, evreni bilinemez, gizli bir kutu 

olarak görülmekten kurtarmakta204, bir yandan da bizi makinaları yaratmaya iyiden iyiye 

alıştıran süreç hızlanmaktadır. Bu bağlamda buharlı gemiler, telefon, telgraf, araba ve 

uçaklar öne çıkmaktadır. Tıpta aşının yaygınlaşması, basının kamuya açılması da 

Aydınlanma Dönemi’ne rastlamaktadır. Söz konusu durumlar, daha iyi bir yaşam için 

düzenlenmesi gereken bir yer olarak, dünyanın insanın ayaklarına serildiği bir portre 

sunmaktadır. 19. yüzyılın liberalizminin gerçek kurucusu olan Adam Smith daha o 

zamanlarda-1776’da- “Bırakınız yapsınlar, bırakınız geçsinler” demektedir.205 Smith bu 

vurgusunu yararlı kurumları yaratmak konusunda bireylere olan güvenciyle 

söylemiştir.206 Fakat barış, Smith’in iddia ettiği gibi, üretici ve tüketicilerin birbirlerine 

olan bağımlılıklarının bilincinde olmaları dolayısıyla gelmemiştir. Tarih bir başka şekilde 

ilerlemektedir. Bilim ve teknik, 20. yüzyıla gelindiğinde Taylor’un ilkeleriyle hareket 

etmekte, dünya “insanın” merkezinde olduğu bir dünya olarak değil de “endüstriyel 

verimliliğin” merkezde olduğu bir dünya olarak karşımıza çıkmaktadır.207 Bu bağlamda 

Aydınlanma döneminde bir yanda hümanizm, birey hakları gibi olguların geliştiği 

görülürken bir yanda yaşamın iyileşmediği de görülmektedir. Aydınlanma döneminde bir 

yanda toplumun içinde bireye yöneliş, kralların yanına aktör olarak bireylerin 

eklemlenmesine neden olurken, bir yanda da sanayileşen kapitalizmin yarattığı 

eşitsizliklerin artması görünür olmaktadır. Bu bağlamda, yaşanan değişmeler karşısında 

oluşan çelişkilerin aşılma yöntem ve aracı olarak, iki farklı değerin öne çıktığı 

görülmektedir. İlk değer taşıyıcı olarak, Hegel’in kurtuluşta öncelik verdiği tinin 

krallığı/ulus karşımıza çıkmaktadır.208 Hegel, genel ereğin aracı olan tinin 

krallığında/ulus devlette usun olgunlaşacağından bahsetmekte; kurtarıcı olarak ulus 

devlet birimini görmektedir. Marx ise değer taşıyıcı olarak sınıf çatışmasını; kurtarıcı 

olarak da proletarya sınıfını görmektedir.209 Hegel ve Marx dolayısıyla, tarihte uzun bir 

                                                      
203 Akt. Destain, Aydınlanma, 85-86. 
204 Çiğdem, Aydınlanma, 61. 
205 Akt. Tanilli, Yüzyılların Gerçeği ve Mirası, 66. 
206 A.g.e., 66. 
207 B.a. Frederick W. Taylor, Bilimsel Yönetimin İlkeleri, çev. H. Bahadır Akın, (İstanbul: Adres Yayınları, 

2014) 
208 G.W.F. Hegel, Tarih Felsefesi, çev. Aziz Yardımlı, 4 bs. (İstanbul: İdea Yayınevi, 2016), 253. 
209 Karl Marx & Friedrich Engels, Alman İdeolojisi, çev. Sevim Belli, 6 bs. (Ankara: Sol Yayınları, 2008), 

47. 



54 

 

dönem, Aydınlanmanın özgür, eşit, hümanist vatandaş bireyinin yaratacağı evrensel 

kurtuluş vazifesini, ulus ve proletarya devralmaktadır. 

1.3.5. “Tarihsel” Kahramanlar: Tinin Krallığı ve Proletarya 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel’in ulus devlet ilgili düşünceleri, “dünya tarihi” 

dediği tarih yazımının içinde belirlenebilmektedir. Hegel, dünya tarihinin özgürlük 

kavramının gelişiminden başka bir şey olmadığını söylemektedir. Tarih Felsefesi adlı 

kitabında da,  dünya tarihini, özgürlük bilincinde ilerleme olarak ele aldığı 

görülmektedir.210 Bu bağlamda Hegel’in Aydınlanmanın kutsallarından aklı öne çıkarttığı 

görülmektedir. Hegel’e göre,“…dünya tarihinde aklın, ama tikel bir öznenin sonlu aklının 

değil, mutlak aklın egemen olduğu varsayılmalıdır.211 Bu bağlamda Hegel aklı merkeze 

alarak, her şeyi bağışlayacağı bir son ereğe dayandırmaktadır. “Tarihi, üzerinde ulusların 

mutluluğunun, devletlerin bilgeliğinin ve bireylerin erdeminin kurban edildiği mezbaha 

taşı olarak görsek bile, düşüncenin özüne zorunlu olarak şu soru çıkar: Kime, hangi son 

ereğe sunulmuştur bu kadar çok kurban?”212 Hegel’in son ereği, özgürlük ideasının somut 

aracı ve birliği olarak gördüğü devlet olarak belirmektedir.213 Devlete giden süreçte pek 

çok şey olmuştur ve bütün olan şeyler, tinin özgürlüğünün olgusallık kazandığı, us ile 

uyum içinde düzenlenen devlet yaşamının oluşmasına neden olmuştur.214 Hegel’e göre 

Hristiyanlığın ilk çıkışıyla babanın krallığı, kilisenin kurumlaşmasıyla oğulun krallığı ve 

devletin düzenlenmesiyle de tinin krallığı yaşanmıştır.215 Tinin krallığında, Hristiyanlıkta 

görülen saltık evrenselliğin belirsizliği ile belirli olan saltık özne özdeşleşmiş, bu 

özdeşleşme ulusların doğal bütünlük duygusu taşıdıkları “gönül”e (öznel kite) 

dönüşmüştür.216 Hegel, söz konusu dönüşümün kaynağını, tarihin dönüşümünün de 

kaynağı olarak gördüğü köle efendi diyalektiğine bağlamaktadır. Sonuçta Hegel’e, 

“insanlık kölelikten kurtulmaktan çok kölelik yoluyla kurtuldu”217 denilmesi daha doğru 

gözükmektedir. Bu bağlamda, Hegel’in tarihin kaynağı olarak gördüğü köle efendi 

diyalektiğine değinmek gerekmektedir. Tülin Bumin’e göre, köle efendi diyalektiği 

                                                      
210 Hegel, Tarih Felsefesi A.g.e., 329. 
211 Cengiz İskender Özkan, Tarih Felsefesi-2, 2 bs. (Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayını, 2015), 38. 
212 Hegel, Tarih Felsefesi, 21. 
213 A.g.e., 23. 
214 A.g.e., 253. 
215 A.g.e., 253. 
216 A.g.e., 257. 
217 A.g.e., 297. 



55 

 

Hegel’in hakikati yalnızca töz olarak değil, aynı zamanda özne olarak algıladığını 

göstermektedir.218 Bumin,  Hegel’in köle efendi diyalektiği ile başlayan tarihinin özünü 

şu şekilde özetlemektedir: 

“İnsan, Hegel’in Görüngübilim’de gösterdiği üzere edilgin bir edim olan bilme 

ediminde nesne karşısında silinir, onu kendi nesnelliğinde kavramak için bilginin öznesi 

olarak kendisini göz ardı eder. Bilme ediminde ön plana çıkan kendi kendisini “açınlayan” 

özne değil, nesnedir. Özneyi kendisine geri döndüren edim bilme edimi değil, istektir. O 

halde, özbilinç bu edimden kaynaklanacaktır… Özbilince ulaşması için isteğin bir başka 

isteğe yönelmesi, yani başkasının isteğini istemesi, başka bir deyişle ona kendisini “kabul 

ettirmeyi” istemesi gerekir. Bu amaçla karşılaşılan iki insanın ilişkisi, yani insanlar arası ilk 

ilişki, insanın salt biyolojik bir varlık olmayı bırakıp insan olmaya doğru ilerleyebilmesi için, 

hayvan isteklerinin temel değeri olan “hayatın korunması” ilkesini aşmalı ve “kabul edilme 

için ölesiye savaş” biçiminde olmalıdır. Bu savaş sonunda insanın kabul edilmiş varlık 

olarak ortaya çıkması için iki kişinin savaşa girmesi yetmez; ayrıca taraflardan birinin bu 

savaşta geri çekilmesi, korkması, hayatını kaybetmeyi göze alamaması gerekir.”219 

Dolayısıyla, Hegel’de tarihin tanıma/tanınma ilişkisi bağlamında ilerlediği 

görülmektedir. Efendi köle diyalektiği ile başlayan tarihin amacı, evrensel uzlaşımdır.220  

Bu uzlaşım herkesin diğerini bir ben olarak kabul edeceği “dünya devletinde” son 

bulacaktır.221 Hegel’e göre, evrensel uzlaşımını gerçekleştiren tarihte, “devlet efendi 

olarak kalır.”222 Görüldüğü üzere, Hegel’in genel tarih anlayışında devlete olan vurgusu 

öne çıkmaktadır. Hegel’in kurtarıcısı, dünyanın genel ereğinin yansıması olarak gördüğü 

ulus devlettir. Hegel tarihi ele alırken asıl odağının, “uluslar olan bireyler ile devletler 

olan bütünlükler” olduğunu söylemektedir.223 Bu bağlamda, Hegel’in uluslar olan 

bireylerden ne kastettiğine değinmek gerekmektedir. 

Nejat Bozkurt’un aktardığına göre, Hegel, Napoleon’un Jena sokaklarından 

geçişini izledikten sonra çalışma odasına çekilip şunları yazmıştır: “Bugün dünya-tinini 

at üstünde giderken gördüm.”224 Dolayısıyla, Hegel’in Napoleon’u, Dünya-Tini olarak 

görmesi, bireyi ancak genel erek içinde konumlandırdığını göstermektedir. Ulusun 

varlığında vücut bulan genel erek, bireyler de dahil olmak üzere dünyadaki her şeye 

                                                      
218 Tülin Bumin, Hegel, 2 bs. (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2001), 105. 
219 A.g.e., 105-106. 
220 A.g.e., 107. 
221 A.g.e., 107. 
222 Hegel, Tarih Felsefesi, 259. 
223 A.g.e., 16. 
224 Akt. Bozkurt, Fikir Mimarları-1: Hegel, 135. 



56 

 

yayılmakta/her şeyi kapsamaktadır. Hegel’in dünya tarihi, tek bir usun görünüşünü 

sunduğundan, özgürlük sürecinde edimsel bilince ulaştırmaya aracı olan bireyler de, bu 

usu içlerinde barındırma yoluyla genel ereğin taşıyıcısı olmaktadırlar. Hegel, Tinin 

Görüngübilimi’nde şöyle demektedir: “…Kahramanlar ki tıpkı Ozan gibi bireysel 

insanlardır, ama salt tasarımsal ve bu yolla aynı zamanda evrenseldirler, tıpkı özgür 

evrensellik ucu tanrılar gibi.”225 Hegel’in tasarımsal ve evrensel birey olarak, Büyük 

İskender, Jül Sezar ve Napolyon gibi insanları vurguladığı ve onlara dünya tarihsel 

bireyler (die welt geschichtlichen İndivuduen)  dediği gözlenmektedir.226 Nejat Bozkurt’a 

göre Hegel’in dünya tarihsel bireylerden kastı, ünlü bireyler yani kahramanlardır.227 

Bozkurt, Hegel’in kahramana bakışıyla ilgili şunları dile getirmektedir: 

“Kahraman, tarihin kesin sonucuna ulaşan bir aktördür, tarihin başarılı bir 

oyuncusudur. Bütün öteki insanlar gibi özel kazanç ve çıkarları için harekete geçen 

kahramanların eylemleri aynı zamanda Dünya Tin’inin istenciyle uyumluluk gösterir… 

Onlar, çağlarının gerektirdiğini bilirler toplumların isteklerine karşılık vermeyi arzularlar 

ve bunları doyurmak içinde ortaya atılırlar.”228 

Dolayısıyla Hegel’de Dünya-Tini, genel ereğe uygun olarak görünür olan 

bireyler/kahramanlar tarafından gerçekleştirilmektedir. Çünkü Dünya-Tini insanların 

an’ının içinde gelişmekte; bu an’ın içinde tarihin ereği, en yüksek mertebede gördüğü 

ulus devlet birimi üzerinden yükselmektedir. Kahraman da bu an’ın içinde genel ereğin 

aracı olarak görünür olmaktadır. Bireyler/kahramanlar genel ereğin dolayımıyla ulus 

birimine bağlıdırlar. Hegel için ulus devlet, tüm uzlaşmazlıkların çözüleceği/usun 

olgunlaştığı mertebe olarak belirmektedir. Dolayısıyla, Hegel’in tarihte önceliği usa, 

diyalektiğinde önceliği düşünceye verdiği görülmektedir. Ulus devlette somutlaştığını 

düşündüğü genel ereğin usun olgunlaşmış hali olduğu ve böylelikle var olan düzlemlerin 

sonuna gelindiğini düşünmektedir. Söz konusu düşünce, tarihte zaman geçtikçe, aldığı 

eleştirilerin büyük bir bölümünün kaynağını oluşturmaktadır. Örneğin Marcuse, 

Hegel’in, özne ve nesnenin birliğinin tamamlanmış olduğunu ve şeyleşme sürecinin 

üstesinden gelindiğini, yurttaş toplumun çelişkilerinin düşünce alanında ya da saltık tinde 

                                                      
225 Hegel, Tinin Görüngübilimi, 440. 
226 Frederick Copleston, Felsefe Tarihi,Cilt7, Çağdaş Felsefe, Bölüm 1c,Hegel, çev. Aziz Yardımlı 

(İstanbul: İdea Yayınları, 1985), 87. 
227 Bozkurt, Fikir Mimarları-1: Hegel, 134. 
228 A.g.e., 135. 



57 

 

uzlaştırılmış olduğunu iddia ettiğinden bahsetmektedir.229  Marcuse’a göre, söz konusu 

iddia, gene Hegel’in düşüncesi içinden, Hegel’in gerçekliği tarifinden yola çıkacak bir 

itirazla karşılaşmaktadır: 

“Gerçeklik, diyordu Hegel, tek tek her bir öğede bulunması gereken bir bütündür, 

öyle ki eğer tek bir özdeksel öğe ya da olgu us süreciyle bağlanamayacak olursa, bütünün 

gerçekliği yok olmaktadır. Marx böyle bir öğenin olduğunu söylüyordu- proletarya. 

Proletaryanın varoluşu usun ileri sürülen olgusallığı ile çelişmektedir; çünkü o önümüze 

usun asıl olumsuzlanmasının tanıtını veren bir sınıfı koymaktadır. Proletaryanın payı insan 

gizilliklerinin edimleşmesi değil, ama tersidir. Eğer mülkiyet özgür bir kişinin ilk niteliğini 

oluşturuyorsa, proletarya ne özgürdür ne de bir kişi, çünkü hiçbir mülkiyete iye değildir. 

Eğer saltık tinin uygulamaları, sanat, din ve felsefe, insanın özünü oluşturuyorsa, proleterya 

sonsuza dek kendi özünden koparılmış demek doğru olacaktır, çünkü varoluşu ona bu 

etkinliklerle uğraşacak bir zaman bırakmamaktadır.”230 

Bu bağlamda, Marx, Hegel’in usun olgunlaştığı mertebe olarak koyduğu 

devletin içindeki çelişkilerin devam ettiğini deneyimlediği bir tarihte, “ters duran adamı” 

düzeltmeye girişmektedir. Diyalektiğinde düşüncenin yerine maddeyi koyan Marx için, 

kurtuluş ancak maddi dünyadaki çelişkilerin yok edilmesiyle mümkün gözükmektedir. 231 

Marx, Hegel’den oldukça etkilenmişse de onun tarihe ve bireye bakışı farklı bir 

gerçeklikten beslenmektedir. Marx’a göre, kendini gerçekleştirme, tinin krallığında 

uzlaşan us ile değil, tinin krallığını yıkacak olan proletaryanın kavgası ile mümkündür.  

Düşünceleri, en başta, insanı ele alırken ki farklılığında belirmektedir. Öncelikle Marx’ta; 

insanları hayvanlardan ayıran ilk eylem, insanların düşünmeleri değil, kendi geçim 

araçlarını üretmeye başlamaları olarak belirginleşmektedir.232 Marx’ın insanın ne olduğu 

ile ilgili tarifi, açık bir şekilde şu sözlerinde görülmektedir: 

“Bireylerin yaşamlarını ortaya koyuş biçimi, onların ne olduklarını çok kesin 

olarak yansıtır. Şu halde, onların ne oldukları, üretimleriyle, ne ürettikleriyle olduğu kadar, 

nasıl ürettikleriyle de örtüşür. Demek ki bireylerin ne oldukları, üretimlerinin maddi 

koşullarına bağlıdır.”233 

Bu bağlamda Marx, bireylerin ulus birimi içerisindeki “ne”liklerinin 

iyileşmediğine dikkat çekmektedir. “Ne”likleri söz konusu olduğunda oluşan çelişkilere 

                                                      
229 Herbert Marcuse, Us ve Devrim, çev. Aziz Yardımlı (İstanbul: İdea Yayınları, 1989), 210-211. 
230 A.g.e., 211. 
231 Marx & Engels, Alman İdeolojisi, 47. 
232 A.g.e., 39. 
233 A.g.e., 39. 



58 

 

sunduğu çözüm ise, tarihe bakışında belirginleşmektedir. Marx’a göre tarih, “Her biri 

kendisinden önce gelen kuşaklar tarafından kendisine aktarılmış olan malzemeleri, 

sermayeleri, üretici güçleri kullanan farklı kuşakların ardarda gelişinden başka bir şey 

değildir.”234 

Marx’ın tarih anlayışında, düşüncenin değil maddi koşulların belirleyici olduğu 

görülmektedir. Marx, tarihte öncelenen devlet içi savaşımları da -aristokrasi ve monarşi 

arasındaki savaş, demokrasi için oluşan savaş vb.- gerçek savaşımların büründükleri 

aldatıcı bir biçim olarak görmektedir.235 Bu bağlamda, Hegel’de olduğu gibi Marx’ta da 

tarihi başlatanın, efendi köle diyalektiği olduğu gözlenmektedir. Söz konusu diyalektik 

ise kapitalist toplumda birinin kaybetmesi, birinin kazanması şeklinde belirmektedir. Ona 

göre, zaferi kazanan zorunlulukla kapitalist olur.236 Dolayısıyla, Hegel’in iddia ettiği 

şekliyle uzlaşmaların ulus biriminde sağlanmadığını belirten Marx için, tarihteki 

savaşımların sonu gelmiş değildir.  Ona göre, İlk Çağ devletinin doğal temelini oluşturan 

kölelik ile; modern devletin doğal temelini oluşturan burjuva toplum insanının yarattığı 

kölelik aynı olduğundan özgürlük sağlanabilmiş değildir.237 Marx’ın modern dünyadaki 

birey hakkındaki düşünceleri şu şekildedir: 

“Modern dünyada her birey, aynı zamanda hem köle hem de topluluk üyesidir. 

Ama burjuva toplumun köleliği, görünüşte en büyük özgürlüğü oluşturur; çünkü birey, kendi 

yaşamının, örneğin mülkiyet, sanayi, din, vb. gibi kendisine yabancılaşmış öğelerinin anarşik 

hareketini kendi öz özgürlüğü olarak gördüğünden, görünüşte bireysel bağımsızlığın 

gerçekleşmesidir bu kölelik ve bu hareket de artık genel bağlara, insan tarafından 

yönetildiğinden daha çok bağlı değildir.”238 

Bu bağlamda, Marx için özgürleşme hala sağlanamamış olduğundan, kurtuluş 

hala tamamlanması gereken bir vazife olarak görülmektedir. Marx’ın özgürleşmenin 

sağlanabilmesi için sunduğu çözüm ise, bütün sistemin olumsuzlanmasına dayanan 

yurttaş toplumun yerine getirilecek devletsiz toplumdur. Kurtuluş ancak, devletsiz 

toplumda mümkündür.239 Marx, bu dönüşümü sağlamak anlamına gelecek devrimi 

gerçekleştirecek sınıf olarak -köle olarak gördüğü- proletaryayı görmektedir. Dolayısıyla 

                                                      
234 A.g.e., 63. 
235 A.g.e., 58. 
236 Karl Marx, 1844 El Yazmaları, çev. Murat Belge,  10 bs. (İstanbul: İletişim Yayınları, 2016), 17. 
237 K. Marx & F. Engels, Kutsal Aile, çev. Kenan Somer, 3 bs. ( Ankara: Sol Yayınları, 2003), 154. 
238 A.g.e., 158. 
239 Marx, 1844 El Yazmaları, 111. 



59 

 

devrimin aracısı olacak proletarya, kendisini efendisine tanıtma zorunluluğu 

içerisindedir. Proletaryanın, efendisine kendisini tanıtıp, kendini gerçekleştirmesi de 

maddi üretim araçlarını elde etmesiyle mümkün görülmektedir: 

“Gerçek dünyanın dışında ve gerçek araçları kullanmadan gerçek bir kurtuluşu 

gerçekleştirmenin mümkün olmadığını, buharlı makine ve mulejenny (otomatik iplik 

makinesi) olmadan köleliğin, tarım iyileştirilmeksizin serfliğin kaldırılamayacağını; daha 

genel olarak, insanlar, yeterli nitelik ve nicelikte yiyecek, içecek, barınak ve giyecek tedarik 

edecek durumda olmadıkları sürece onları kurtarmanın mümkün olmadığını, bilgiç 

filozoflarımıza anlatmak zahmetine girmeyeceğiz. Kurtuluş zihinsel değil, tarihsel bir iştir ve 

bu tarihsel koşullar, sanayinin, ticaretin, tarımın, karşılıklı ilişkinin durumu tarafından 

gerçekleştirilir.”240 

Dolayısıyla vazifesi, kendini gerçekleştirip özgürleşmeyi sağlamak olan 

proletaryanın ancak üretim araçlarını elde etmekle özgürleşeceği görülmektedir. Bu 

bağlamda, özgürlüğü getirmede aracı olacak proletarya Marx’ın kahramanıdır çünkü 

“tarihi yapan insanlardır.”241 Marx’ın insanlarla kastettiği şeyin yanlış anlaşıldığını pek 

çok düşünür söylemektedir. Örneğin Althusser’e göre,  Marx’ta tarihin bir öznesi yoktur, 

onun yerine bir motoru: sınıf kavgası vardır.242 Konunun özü, “tarihi yapan insanlardır” 

sözünün hemen arkasına eklediği sözlerde belirlenebilmektedir. 

“… kendi keyiflerine göre, kendi seçtikleri koşullar içinde yapmazlar, doğrudan 

veri olan ve geçmişten kalan koşullar içinde yaparlar. Bütün ölmüş kuşakların geleneği, 

büyük bir ağırlıkla, yaşayan beyinlerin üzerine çöker. Ve onlar kendilerini ve şeyleri, bir 

başka biçime dönüştürmekle tamamıyla yepyeni bir şey yaratmakla uğraşır göründüklerinde 

bile, özellikle bu devrimci bunalım çağlarında, korku ile geçmişteki ruhları kafalarında 

canlandırırlar, tarihin yeni sahnesinde o saygıdeğer eğreti kılıkla ve başkasından alınma 

ağızla ortaya çıkmak üzere, onların adlarını, sloganlarını, kılıklarını alırlar.”243 

Söz konusu düşünce, proletaryanın karşılaştığı/karşılaşacağı çelişkilerin en 

büyüğünü sunmaktadır. Bu bağlamda, proletaryanın aşması gereken tek engelin maddi 

üretim araçlarını elde etmek olmadığı görülmektedir. Proletarya kendisini ancak, var olan 

davranış kalıplarından/geçmiş alışkanlıklardan kurtararak gerçekleştirebilir. Marx için 

proletarya kendini gerçekleştirdiğinde, insan kendi kendine yeterli olacak hale gelecektir. 

                                                      
240 Marx & Engels, Alman İdeolojisi, 47. 
241 Karl Marx, Louis Bonaparte’ın 18 Brumaire’i, çev. Sevim Belli (Ankara: Sol Yayınları, 1976), 14. 
242 Louis Althusser, John Lewis’e Cevap, çev. Müntekin Ökmen (Ankara: V Yayınları, 1987), 80. 
243 Marx, Louis Bonaparte’ın 18 Brumaire’i, 14. 



60 

 

Çünkü komünizm, bireylerin kendi kendine yeterli olabileceği bir sistem olarak 

belirmektedir. Devrim gerçekleştiğinde, tıpkı devlet gibi sınıflar da sönümleneceğinden, 

vazifesini yapıp kurtuluşa aracı olmuş olan kahramana/yönlendiriciye gerek 

kalmayacaktır. 

Marx’ın bahsi geçen düşüncelerinden anlaşılacağı üzere, Marx’ta Hegel gibi, 

evrenselci bir düşünceye sahiptir. Tarihi ilerleyen bir süreç olarak gören Marx, evrensel 

bir biçimde mutluluğa gidecek yolu komünizmde bulmaktadır. 

Bu bağlamda, Marx’ın teorisinden önce oluşan eşitsizliklere karşı olan pratik 

tepkilerin, Marx ile teoriye kavuştukları ve daha geniş alanlara etki ettikleri 

söylenebilmektedir. Marx’ın analizleri, kendisinden sonra doğacak “–izm” çağına etki 

etmiş, kapitalizm karşısında yeni alternatiflerin deneyimlenmesinin yolunu açmıştır. 

Liberalizm, Hegel’in düşünceleriyle ilişkilendirilebilecek bir –izm iken, sosyalizm ve 

komünizm de esasen Marx ile ilişkilendirilmektedir. Çatışmadan doğacak müdahale 

imkanı, farklı kutsalların çerçevesinde şekillenen yönetim biçimlerine kaynaklık etmiştir. 

Sosyalizm ve sosyalizmin liderleri olan Lenin, Stalin, Mao gibi isimler kapitalizmin 

karşısına alternatif deneyim olarak yerleşmiştir. Marx eleştirilerinin, sosyalizmdeki pratik 

uygulamalar hakkındaki vurguları bir yana, Marx’ın tarihteki öneminin, ulus 

birim/kapitalizm içinde devam eden eşitsizliklere yaptığı vurgu olduğu görülmektedir. 

Marx’ın ardından gelen süreçte şiddeti artan eşitsizlikler, dünyanın gidişatına karşı 

yapılan müdahalelerin değişmesine neden olmuştur. Söz konusu müdahale biçimleri ve 

müdahalede öne çıkan birimler, modern denilecek kutsallarla çevrilmesi bakımından 

farklı pratiklere karşılık düşmektedir. Modern hayat bir tarafta gelişmeyi sunarken, bir 

tarafta da savaşlar ve kitlesel ölümler, eşitlik/demokrasi/hak/özgürlük tartışmasının 

hemen ardından gelmektedir. Modern hayatın en büyük kutsalı, Birinci Dünya Savaşı’nın 

dinamiğini oluşturmaktadır. Tarihin kazananı olarak kapitalizm, sermayenin yeniden 

üretilmesi ihtiyacındadır. Ulus birim üzerinden yükselen pazar arayışının, yeni 

sömürgecilik denilen olgu ile ilk krizini aşma çabasında olması, kaynağı 19. yüzyılda 

belirlenen, 20. yüzyılda ve 21. yüzyılda giderek belirginleşen kutsallar ile ilgilidir. Söz 

konusu kutsallar, geleneksel tartışmaları/ kutsalları değiştirmekte; toplumların 

referansları farklılaşmakta; modern kutsalları temsil eden kahraman imgesinin de yeni 

kutsallar içinde kendi yerini almaya başladığı görülmektedir. 



61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MODERN KAHRAMAN İMGELERİ: LİDERLER VE KİTLELER 

  



62 

 

2.1. MODERNLİĞİN İZİNDE MODERN KUTSALLAR 

Kahraman imgesi, dönemsel koşulların ve gerçeklik algısının değişimiyle 

dönüştüğünden, modern yol göstericilerin/kahraman imgelerinin analizine, modernliğin 

ne anlama geldiğinden yola çıkarak başlamak konunun daha iyi anlaşılmasını 

sağlayacaktır. Modern dönem, ölümsüz Tanrıların, dini kurumların; Rönesans’ın, 

Aydınlanmanın yarattığı gerçeklik evrelerinden farklı referanslarla karşımıza 

çıkmaktadır. Modern dönem, toplumsallaşma/bireyleşme/siyasallaşma biçimlerinde 

karşılığını bulduğu birikimlerin, kendine özgü kutsallar doğurduğu bir sürece tekabül 

etmektedir. Sosyal bilimcilerin modern dönemleri, farklı özellikleri öne çıkararak tarif 

ettikleri / adlandırdıkları görülmektedir. Modern dönemlerin öne çıkan tarifleri / 

adlandırılmaları çerçevesinde, modernliğin kapsamlı anlamı görülebilmektedir. Modern 

dönemin kökenleri, dünyayı algılama ve yorumlama biçimleri bakımından 400 yılı 

kapsayan bir geçmişe yayılmaktadır. Dolayısıyla modernliğin tek bir tanımını yapmak 

zordur. Tulin Bumin modernliğin ilk belirtilerini, doğa kavramıyla ilişkili olarak gelişen, 

sanatta, ticarette, bilgide gerçekleşen dünyevileşme ve maddeye yakınlaşmada 

görmektedir.244 Bumin’e göre, modernliğin ontolojik temelinde üç belirleyici unsur 

belirmektedir: Descartes’in bilen özne ve onun tasarımının konusu olarak dünya kavramı, 

Galileo ile başlayan ve Kepler ile tam bir kırılma yaşayan kozmosun yeni görünüşü, 

Bacon’un bilgiyi insan yararına kullanma tutumu.245 Bu bağlamda modernliğin köklerinin 

16. yüzyıla kadar dayandırıldığı görülmektedir. Modernlik geçmişle bağlantısız 

olmamakla birlikte, yayılma hızı ve yayılma alanına borçlu olduğu asıl karakterine, 19. 

yüzyılda ve 20. yüzyılda kavuşmuştur.246  Söz konusu durum, yayılma hız ve alanının 

genişlemesine neden olan, coğrafi/ekonomik/teknik/bilimsel gelişmelerle alakalı 

görülmektedir. Ulaşım ve haberleşme araçlarındaki gelişmeler, bilimsel icatlar, kapitalist 

sistemin duyduğu pazar ihtiyacı gibi nedenler bir bütün olarak ulusların birbirleriyle olan 

iletişimlerinin artmasına neden olmuştur. Modernlikte, dünyanın bir yerinde gerçekleşen 

herhangi bir şey, etkisini geçmiş yüzyıllara nazaran daha hızlı bir şekilde yaymaya 

başlamıştır. Dolayısıyla modern dönemin kutsalları da daha önce gerçekleşmesi mümkün 

                                                      
244 Tülin Bumin, Tartışılan Modernlik: Descartes ve Spinoza, çev. Ömer Aygün,  4 bs. (İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları, 2010), 11. 
245 A.g.e., 18-20. 
246 Anthony Giddens, Modernliğin Sonuçları, çev. Ersin Kuşdil, 6 bs. (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2014) 

12. 



63 

 

olamayacak bir biçimde yayılma koşulları bulmuştur. Modern dönemin kutsalları olarak,  

farklı sanayileşmeler geçiren kapitalizm, ulus devlet, kentleşme, bürokrasi, rasyonalite, 

teknik, bilimsel buluşlar, iletişim araçları, vatandaşlık, bireysellik, sekülerleşme vb. pek 

çok unsur yükselmektedir. Kutsalların artışı, modern dönemin her alanda farklılaşması ile 

ilişkilidir. Yayılan kutsalların ilk biçimlerine tanıklık etmiş olan Marx, Durkheim ve 

Weber’in modernlikle ilgili düşünceleri önemli görülmektedir. Klasik sosyolojinin 

kurucuları olarak geçen üçlünün düşünceleri, modernliğin ilk zamanlarındaki 

değişmelerin nasıl algılandığını göstermeleri bakımından önemli bulunmaktadır.  

Marx’ın modernlikle ilgili düşünceleri,  sanayileşmeye başlayan kapitalizmle ilgili 

yorumlarında belirgin olmaktadır. Durkheim’ın modern dönemde, kırsaldan kente geçişle 

birlikte geleneksel olmayan toplumda görülen işbölümünün farklılaşmasına yoğunlaştığı 

görülürken; Weber’in bürokrasinin ve rasyonelliğin aldığı yeni biçimlere yoğunlaştığı 

görülmektedir. Marx, kapitalizmin insanın kendisine yabancılaşmasına neden olduğunu 

söylemiş, artan eşitsizlikler sebebiyle zorunlu olarak devrimin gerçekleşeceğini 

belirtmiştir. Durkheim ise, endüstriyalizmin içinde beliren toplumsal dayanışma 

probleminin; işbölümünün ve ahlaki bireyciliğin gelişmesiyle çözüme kavuşacağına 

inanmıştır.247 Bu bağlamda iki düşünürün de modernliğin sorunlarının farkında oldukları, 

söz konusu sorunları ise çözümü zorunlu kılacak fırsatlar olarak gördükleri 

söylenebilmektedir. Weber’in ise ilk iki kurucudan daha karamsar bir bakışa sahip olduğu 

görülmektedir. Modern toplumların en önemli eğilimini rasyonel organizasyon olarak 

gören Weber248, maddi ilerlemenin nelerin pahasına olduğu ile ilgilenmiştir. Weber, 

anlamacı sosyolojisinde düzen kurma biçimlerine yönelerek; sınıfların yanına, statü 

gruplarını, partileri yerleştirmiş; egemenliğin kurallarla ve kurumlarla ilişkili süreçlerine 

odaklanmıştır.249 Weber’e göre, bürokrasi ve rasyonalite “demir kafese” neden olmakta; 

demir kafes, bireylerin yaratıcılığına/özerkliğine engel olmaktadır.250 Bu bağlamda 

karamsar gözüken Weber, yine de -Cemil Meriç’in de ifade ettiği gibi- dünyanın girdiği 

karanlık tünelden, “karizmatik lider” sayesinde kurtulacağını söylemiştir.251 Dolayısıyla 

                                                      
247 Martin Slattery, Sosyolojide Temel Fikirler, çev. Özlem Balkız vd., 5 bs .(Ankara: Sentez Yayıncılık, 

2012), 114. 
248 Ruth A. Wallece & Alison Wolf, Çağdaş Sosyoloji Kuramları, çev. Leyla Elburuz ve M. Rami Ayas, 5 

bs. (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2013), 115. 
249 B.a Weber, Ekonomi ve Toplum: Cilt:2. 
250 A.g.e., 341. 
251 Cemil Meriç, Sosyoloji Notları ve Konferanslar, 343. 



64 

 

Weber’in de tüm karamsarlığına rağmen, modernliğin içinde fırsatlar gördüğü 

söylenebilmektedir. Marx, artacak maddi eşitsizliği; Durkheim artacak dayanışma 

yokluğunu; Weber de artacak bürokrasi ve rasyonaliteyi,  dayanılamaz bir noktaya 

gelindikten sonra değişime neden olacak dinamikler olarak görmektedir.  Durkheim, 

Marx ve Weber’in değindikleri sorunların temel dayanak noktaları bugün de anlamını 

korumaktadır. Söz konusu problem, modernliğin kutsallarının dinamizmiyle ilgilidir. 

Tarihsel süreklilik içinde modernliğin kendisi gibi modernliğin kutsalları da kendini 

güncellemekte/koşullara bağlı olarak değişmektedir. Modern kutsalların dinamizmi 

sebebiyle modernliğin dönüştürücü gücü olarak, tek başına bir etkeni (kapitalizm, 

endüstri, işbölümü, teknik, rasyonelleşme, denetim vb.) öne çıkarmak yerine, hızla 

yayılan çoklu dinamiklerden bahsedilebilmektedir. Söz konusu durum modernliğin, 

sorunlar karşısında yeniden konumlanması/kurgulanması anlamına gelen, düşünümsel 

olma özelliği ile ilgilidir. Modernliğin yarattığı bambaşkalıklardan en belirgin olanın 

düşünümsellik olduğunu söyleyen Giddens, modernliğin dinamizmini şu şekilde dile 

getirmektedir: 

“Modernliğin dinamizmi, zaman ve uzamın ayrılmasından ve toplumsal yaşam 

içinde kesin bir zaman-uzam “dilimlendirmesini” sağlayacak biçimlerde yeniden 

birleşmelerinden; toplumsal sistemlerin “yerinden çıkarılmasından”…, toplumsal ilişkilerin, 

bireylerin ve grupların eylemlerini etkileyen sürekli bilgi girdilerinin ışığında düşünümsel 

olarak düzenleme ve yeniden düzenleme sürecinden kaynaklanmaktadır.”252 

Bu bağlamda Giddens’ın, düşünümsel olan modernliğin ayırt edici özelliği 

olarak zaman ve mekanın ayrılmasını öne çıkarttığı görülmektedir Zaman ve mekanın 

ayrılması, toplumsal ilişkilerin yerel bağlamlarından kopartılması ve sonsuz sayıda 

zamansal-mekansal alanda yeniden bir araya getirilmesine neden olmaktadır.253 Giddens, 

koparmayı ve yeniden bir araya getirmeyi sağlayan mekanizmalar olarak uzmanlık 

sistemlerini (teknisyenler, doktorlar vb.) ve sembolik işaretleri (para vb.) 

göstermektedir.254 Modernlik zaman ve mekanın ayrıştığı dünyayla ilgili bir süreç olduğu 

kadar, sanayileşmiş dünyayla da ilgidir. Giddens sanayileşmeyi toplumsal ilişkiler biçimi 

ve kapitalizm olmak üzere iki farklı boyutta ele almaktadır.255 Söz konusu iki boyut, 

                                                      
252A.g.e, 24. 
253 Anthony Giddens, Modernite ve Bireysel- Kimlik, 2 bs. (İstanbul: Say Yayınları, 2014), 33. 
254 A.g.e., 33. 
255 A.g.e., 29. 



65 

 

örgütsel güçte muazzam bir artışa tekabül etmektedir. Modernite aynı zamanda en 

belirgini ulus devlet olan belirli toplumsal formlar üretmiştir.256 Giddens ulus devletin 

geleneksel toplumsal formlarla olan karşıtlığını şu şekilde açıklamaktadır: 

“Sosyo-politik bir varlık olarak ulus-devlet…sadece (günümüzde küresel karakter 

kazanan) daha geniş bir ulus-devlet sisteminin bir parçası olarak gelişir, kendine ait bir 

toprak parçasına ve gözetim kapasitesine sahiptir ve şiddet araçları üzerinde etkin kontrolü 

tekeline alır. Uluslararası ilişkiler literatüründe ulus-devletler çoğu kez “aktörler” -

“yapılar”dan ziyade “failler”- olarak alınır ve bunda belirli bir haklılık payı vardır. Zira, 

modern devletler, terimin kesin anlamında olmasa bile, jeopolitik ölçekte koordine 

politikalar ve planlar izleyen, refleksif gözetime tâbi sistemlerdir.” 257 

Görüldüğü üzere Giddens’ın moderniteyi tanımlarken vurguladığı noktalar 

olarak, zaman-mekan ayrılması, dünyanın sanayileşmesi, toplumsal ilişkilerin yerinden 

çıkartılıp yeniden biraraya getirilmesi, örgütsel güçte artış ve ulus devletin fail olarak 

gelişmesi öne çıkmaktadır. Fail olarak ulus devletin ortaya çıkışı, modern siyasi liderin 

kahraman olarak yükselmesine de neden olmaktadır. Bu bağlamda değişimlerin her 

alanda gerçekleştiği ve her alana yayıldığı söylenebilmektedir. Söz konusu farklılık, 

modernliğin tanımında da farklı temalara yönelişi beraberinde getirmektedir. Örneğin 

Eric Hobsbawm’ın modern dönemi; “aşırılıklar çağı” ve “topyekün savaşlar çağı” 

olarak tarif ettiği görülmektedir.258 Öyle ki, “silahlar sustuğunda ve bombalar artık 

patlamadığında bile dünya savaşın şartları altında yaşanıp düşünülmeye başlanmıştır.”259 

Alain Touraine’in tarifi ise; akılcılığın kuşatıcı imgesinin inatla savunulduğu bir dönem 

olarak belirginleşirken;260 Peter Wagner’in tarifi, geçmişle bağlantılı olarak örgütlü 

modernliğe yol açan dönüşümlerin yaşandığı bir dönem olarak belirginleşmektedir.261 

Dönemle ilgili başka özellikler de Charles Taylor’un düşüncelerinde belirginleşmektedir. 

C. Taylor modern dönemi, sahip olunması istenilen yapıların var edilmesi gereken 

idealler ve tesis edilmeleri gereken formlar halini alarak, tek yolun eylemde bulunmak 

şeklinde belirginleştiği “seferberlik çağı”262 olarak ifade etmektedir. C. Taylor, bu 

                                                      
256 A.g.e., 29. 
257 A.g.e., 29-30. 
258 Eric Hobsbawm, Kısa 20. Yüzyıl, çev. Yavuz Alogan, 8 bs. (İstanbul: Everest Yayınları, 2014), 25. 
259 A.g.e., 26. 
260 Alain Touraine, Modernliğin Eleştirisi, çev. Hülya Uğur Tanrıöver, 9 bs. (İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2014), 247. 
261 Peter Wagner, Modernliğin Sosyolojisi, çev. Mehmet Küçük (İstanbul, Doruk Yayıncılık, 2003), 50. 
262 Charles Taylor, Seküler Çağ, çev. Dost Körpe, 1 bs. (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

2014), 524. 



66 

 

dönemi aynı zamanda “seküler çağ” olarak da adlandırmakta; seküler çağı da şu sözleriyle 

özetlemektedir: “ Seküler bir çağ, insan gönencin ötesindeki her türden hedefin 

silikleştiği, daha doğrusu insan yığınları açısından bu silikleşmenin tahayyül edilebilir 

bir hayat içinde yer bulduğu çağdır.”263 Yukarıda geçen isimlerin modernlikle ilgili akıl, 

savaş, kurumlaşma, idealler tesis etme, sekülerleşme gibi farklı temalara yöneldiği 

görülmektedir. Bu bağlamda, 19. yüzyılda ve 20. yüzyılın başında dünyadaki gelişmelere 

bakıldığında, yeni kutsalların çıktığının görülmesinin yanında, geçmişten gelen 

kutsalların farklı anlam ve biçimlere büründüğü de görülmektedir. Eski kutsalların 

geçirdiği değişimlere değinmek gerekmektedir. 

Uzun zamandır kutsal olan akıl; modernlikte yeni kutsallar olan bürokrasi, 

rasyonalite ve teknikle çevrilmiş biçimde karşımıza çıkmaktadır. Bürokrasi modern 

devletin/ulus devletin olmazsa olmazıdır. Bürokratik örgütlenme kurumsallaşmayı 

getirir. Kurumsallaşan dünyanın siyasi lideri, monarktan/kraldan farklılık göstermektedir. 

Bu bağlamda modern dönemin toplumsallaşmasında kurumsallaşmanın öncellendiği 

görülmektedir. Kurumsallaşma; bürokratik, rasyonel, yasal ilişkileri kapsar. Weber 

bürokrasiyi, insanlar üzerinde otorite kurup uygulamanın en rasyonel aracı olarak, 

modern dönemin vazgeçilemez yönetim biçimi şeklinde tanımlamıştır.264 Bürokrasinin 

dayandığı temel üstünlük kaynağı, mal üretimindeki modern teknoloji ve işletme 

yöntemlerindeki gelişmeyle vazgeçilmez hale gelen teknik bilgide yatmaktadır.265 

Rasyonalite ise, planlayan, denetleyen hukuku merkeze alan toplumun vurgusudur. Bu 

bakımdan kurumsallaşma; lideri, genellikle idari memurların yetkili kılındığı sistemi ve 

söz konusu toplumsal tiplerin belli kriter ve prosedürlere göre belirlendiği eylemsel alanı 

belirtmektedir.266 Modern dönemde, ulus devlet failliğinde gelişen kurumsallaşma, 

toplumsalın alt alanlarına da yayılmaktadır. Bürokrasi, rasyonellik ise, sadece siyasette 

değil okullardan sağlık sektörüne, işe yayılan geniş bir alanda etki olmaktadır. Modern 

dönemin us ile bağlantılı bir başka bağlantısı ise bilimsel icatlar ve teknikte yaşanan 

gelişmelerdir. Bilimsel icatların ve tekniğin etkileri, iletişim sistemlerinin yaygınlaşması, 

ulaşımın yaygınlaşarak hızlanması,  sanayide tekniğin etkisinin artması, yaşam süresinin 

uzaması gibi çoklu alanlarda etkilere neden olmuştur.  

                                                      
263 A.g.e., 25. 
264 Max Weber, Bürokrasi ve Otorite, çev. H. Bahadır Akın, 5 bs. (Ankara: Adres Yayınları, 2012), 65. 
265 Age, 65. 
266 A.g.e., 29-30. 



67 

 

Eski kutsallardan usun ve usu çevreleyen yeni kutsalların yanında, eskinin bir 

başka kutsalı olan özgürlük de modern dönemde öne çıkmaktadır. Antik Yunandan beri 

tartışılan özgürlük, modern dönemde yasal/kurumsal düzlemde gözükmektedir. 

Vatandaşlık olgusuyla iç içe, yasalarla güvenceye alınmış özgürlük modern dönemin ilk 

değişimidir. İkinci olarak özgürlükte gerçekleşen olgusu ise, bireyselin yükselişine 

paralel olarak, bireylerin özneleşmelerini içerir. Bu bağlamda bireysel temsilin, eskinin 

toplumlarına göre artışa geçtiği söylenebilmektedir.  

Modernliğin toplumsal alanda; temsiliyet hakkı, sağlıklı yaşam, insanların 

hayatını kolaylaştıran kentsel alt yapılar, eşitliğin/özgürlüğün öneminin vurgulanması ve 

bilimsel devrimler gibi olumlu çıktıları olduğu görülmektedir. Fakat aynı zamanda 

özgürlüklerin de ulusun içinde bulunduğu duruma ve ulusunun diğer uluslar içindeki 

durumuna bağlı olduğu gözükmektedir. Bu bağlamda modern hayatın bir yanında 

özgürlük, eşitlik gibi olgular yaşanırken, bir yanında da farklı yapısal sorunların yaşandığı 

görülmektedir. Modernliğin, bir taraftan bireyin aktörleşmesi neticesini verdiği, diğer 

taraftan da ulusların kendi iç tartışmalarındaki özgürlüğün önünde duran eşitsizliği 

içerdiği görülmektedir. 16. yüzyıldan itibaren modernleşme, bilimsel devrim ve 

kapitalizmin iç içeliğinde önce sömürgeleşme/kolonileşmeye sonra da daha modern bir 

dönemde emperyalist aşamaya sıçramıştır. Denilebilmektedir ki, tinin krallığı olan 

ulusların önünde, özgürleşmenin en büyük engelleyicisi olan emperyalizm durmaktadır. 

Tanilli emperyalizmin anlamını şu şekilde açıklamaktadır: “Emperyalizm, kelime 

anlamıyla imparatorluk kurma eğilimi demek. Böylece, etnik ve kültürel bakımdan 

birbirinden farklı halklar, bir başka halkın otoriter yönetimi altında, ayni iktisadi ve sosyal 

bütün içinde bir araya getirilmek istenir.”267 Tanilli’ye göre eski çağlardan itibaren 

imparatorluk kurma eğilimi görülmekteyse de 19. yüzyılda bu eğilim, yarışmacı 

kapitalizmden tekelci kapitalizme geçilmesiyle değişmiştir. 20. yüzyılın başlarında 

emperyalistlerce paylaşılması tamamlanmış olan dünya, paylaşıma katılmak isteyen 

İtalya, Almanya gibi ülkelerin belirmesiyle iki büyük savaş geçirecektir.268 

Emperyalizmin karşısında ulusal kurtuluş, kapitalizme alternatif çıkan yönetim 

biçimlerinde de öncelikli olmaktadır. Örneğin Lenin, 1920’li yıllarda yazdığı Ulusal 

Sorun ve Kurtuluş Savaşları adlı kitabında, emperyalizmin ayırt edici özelliğinin, bütün 

                                                      
267 Tanilli, Uygarlık Tarihi, 129. 
268 Age, 130. 



68 

 

dünyayı boyunduruk altındaki çok sayıda ulusla, müthiş bir serveti ve güçlü bir silahlı 

kuvveti elinde bulunduran az sayıda ulus şeklinde ikiye bölmüş olması olarak 

görmektedir. Dolayısıyla emperyalizmin yarattığı eşitsizlik, öncelikle, dünya çapında 

ezen-ezilen uluslar ayrımında var olan eşitsizliktir.269 Lenin, ulus içinde gerçekleşemeyen 

dönüşümü, sömürülen ülkelerdeki burjuvazinin bir yandan ulusal hareketleri destekleyip 

bir yandan da emperyalist sömüren burjuvayla iş birliği yapmasına bağlamaktadır.270 

Dolayısıyla modern dönemin ilk yıllarında sınıflar arası eşitsizlikten çok, ulusların 

eşitsizliğinin ön planda olduğu görülmektedir. Bu bağlamda, “uluslar” aracılığıyla 

gerçekleşen Birinci Dünya Savaşının, kapitalizmin dönem içerisindeki durumuyla olan 

ilişkisine değinmek gerekmektedir. 19. yüzyılın sonuna gelindiğinde kapitalist 

sermayenin birikmesi ve makine çağının başlaması, 20. yüzyılın kapitalizminin ilk on 

yılının niteliklerini belirlemiştir. Nalan Ölmezoğulları söz konusu nitelikleri şu şekilde 

açıklamaktadır: 

“Bunlardan birisi, ulusların ekonomsal yönden birbirine bağlılıklarının artması 

ve bir uluslararası bağımlılık durumunun doğmuş olmasıdır. İkincisi ise, bu bağımlılığa karşı 

ileri ülkeler arasında ticaret, silahlanma, sömürgecilik, nüfus bölgeleri rekabetinin gittikçe 

artması biçiminde belirmektedir.”271 

Bahsi geçen rekabetin artışı, Birinci Dünya Savaşı’na neden olmuştur. 

Dolayısıyla, çoklu kutsalların dinamikliğinin ve birbirleriyle olan etkileşimlerinin 

farkındalığıyla denilebilmektedir ki, modern dönemdeki kutsalların en kutsalları, modern 

kurumların ivmelenmesini ve yaygınlaşmasını sağlayan “kapitalizm” ve “ulus devlet” 

gibi kurumsal unsurlar olarak belirginleşmektedir.272 Bu bağlamda, önceden var olan 

fakat modern dönemde kutsallar arasına iyiden iyiye giren ulus devletin hangi noktalarda 

önceki dönemlerden farklılaştığına/neleri temsil ettiğine değinmek gerekmektedir. 

Modern kutsallar içinde öne çıkan “ulus devlet”, geri kalan tüm modern 

kutsalların temsilinin taşıyıcısı olması açısından kapsayıcıdır. Devlet, bilindik bir kavram 

iken ulus devletin, modernlikle ilgili yeni şeyleri kapsadığı görülmektedir. Söz konusu 

yeni şeylere değinmek için öncelikle devletin dönüşümüne değinmek gerekmektedir. 

                                                      
269 V.İ. Lenin, Ulusal Sorun ve Ulusal Kurtuluş Savaşları, çev. Yurdakul Fidancı, 1 bs. (Ankara: Sol 

Yayınları, 1979), 403. 
270 Age, 404. 
271 Nalan Ölmezoğulları, Ekonomik Sistemler ve Küreselleşen Kapitalizm, 6 bs. (Bursa: Ezgi Kitabevi 

Yayınları, 2012), 119. 
272 Giddens, Modernliğin Sonuçları, 65. 



69 

 

İsmail Coşkun devlet oluşuma dair gelişmiş paradigmaların öne çıkışlarını; 1500’lü 

yıllardan Fransız Devrimi’ne, Fransız Devriminden de Birinci Dünya Savaşı’na olmak 

üzere ikiye ayırmaktadır.273 Coşkun’a göre ilk aşama, özellikle 18. yüzyıl’da, Toplum 

Sözleşmesi’nin parlamasıyla karakterizedir. İkinci aşama ise, Toplum Sözleşmesi’nin 

hızla düşüşe geçtiği 19. yüzyıldır: bu süreçte; batının büyümesi, nüfus artışı, siyasi 

merkezlere bölünme gibi sorunlar boy göstermiştir.274 

Ulus devletin modern halinin, 19. yüzyılda oluşan sorunlara cevap olarak çıktığı 

söylenebilmektedir. Eski devlet biçiminden farklılaşmasını sağlayan “yayılmış ulus 

düşüncesi” ise, kaynağını gene Fransız Devrimi’nden almaktadır. Hobsbawm, 1789 

burjuvasının taleplerini belgeleyen İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesi’nde geçen “her 

yurttaşın yasaların oluşumuna katılmaya hakkı olduğunun” ancak bu hakkın, “ya şahsen 

ya da temsilcileri aracılığıyla” kullanıldığının belirtilmesiyle, sonradan (yapılan önemli 

bir özdeşleştirmeyle) ‘Fransız ulusu’ demek olan, ‘halk’ın genel iradesinin ifade 

edildiğini söylemektedir.275  “Kral, artık Tanrının inayetiyle Fransa ve Navarre Kralı olan 

Louis değil, Tanrının inayeti ve devletin anayasa hukuku gereğince Fransızların kralı olan 

Louis idi.”276 Hobsbawm’ın kaynak göstermiş olduğu biçimiyle Fransızlarda görece 

erken beliren bir ulus bilinci gözlenmektedir. Söz konusu ulus bilincinin önemli dayanağı 

ise, hukukun görece üstünlüğünün erken deneyimlenmesi olarak belirginleşmektedir. 

Dolayısıyla, ulus devlet düşüncesinin ilk belirtisinde, hukuksal dayanakla olan bir bağın 

varlığına dikkat çekildiği görülmektedir. Modern ulus devletin hukukla olan 

bağlantısındaki en önemli olgu ise, gitgide rasyonellikle olan bağının artmasıdır. Söz 

konusu durum, rasyonel düzenlemenin her alanda hakim olmaya başlamasıyla da 

ilişkilidir. Uluslaşma süreci, rasyonellikle bağlantıları vasıtasıyla, düzenlenmesi gereken 

yaşam ön savının(Aydınlanma); düzenlenmesi gereken toplum ve düzenlenmesi gereken 

devlet şeklinde içselleştirilmesiyle paralel şekilde yaşanmaktadır. Bu durum, “benlerin” 

ve “toplumların” iyiden iyiye keşfine yönelmeyle karakterizedir. Krizler ve değişimler, 

toplumun ve bireyin -incelenmesi gereken olgular olarak- bilimin içinde konumlanmasına 

neden olmuştur. Bilimlerin Psikoloji ve Sosyoloji gibi alt dallara ayrılması da bu 

                                                      
273 Coşkun, Modern Devletin Doğuşu, 22. 
274 A.g.e., 23-25. 
275 Eric Hobsbawm, Devrim Çağı, çev. Bahadır Sina Şener, 5 bs. (Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2008), 

69. 
276 A.g.e., 69-70. 



70 

 

dönemde gerçekleşmiştir. Söz konusu durum, düzenleme ve değiştirme şeklinde beliren, 

dünyaya yapılmak istenen müdahaleyle de ilişkilidir. Sosyal bilimlerde değişim ve düzen 

ele alınmaya başlanmışken, Birinci Dünya Savaşı’yla bağlantılı olarak, dünya çapında 

ardı ardına ulus inşa süreçleri yaşandığı görülmektedir. Dolayısıyla kurumsallaşması 

gereken ulus ile düzenlenmesi gereken toplum düşüncelerinin bağlantılı gittiği 

gözlenmektedir. Tarihin tarih olarak kurgulanmasına da ilk kez, modern dönemde 

rastlanmaktadır.277 

Bahsi geçen değişiklikler ve yeni kutsallar, toplumsallaşma biçim ve 

temsillerinin değişmesine bağlı biçimde; yaşama müdahaleye aracı olanların da 

değişmesine neden olmuştur. Modernleşme süreci, öncelikle, sınıf dolayısıyla varılacak 

kurtuluşun yerine, “ulus devlet” ile kurtuluşu yerleştirmektedir. Modern dönemde hayatta 

kalmak, sanayileşen ve yeni pazar arayışı içinde bulunan dünyada, ulus devlet olarak 

sömürmek yahut sömürülmemekle özdeştir. Bu bağlamda bürokrasinin ve rasyonelliğin 

de yayılmasıyla birlikte ulus devletin içinde, tebaanın yerinin halka; savaşçının yerinin 

de askere verildiği görülmektedir. 20. yüzyılda ulus olarak ayakta kalmak savıyla 

gerçekleştirilen kitlesel savaşlar; önceki dönemlerden ayırt edici biçimde bilimsel/teknik 

icatlar ile karakterizedir. Bu bağlamda, bireyin kutsallarının; bireysel özgürlükte 

bürokrasiyle, ulusal zenginlikte eşitsizlikle, evrensellikte sömürüyle çevrili olduğu 

görülmektedir. Dolayısıyla, 20. yüzyıl bir yanda savaşlar, bir yanda özgürlük olmak üzere 

dünya tarihinin en hızlı değişimlerinin yaşandığı bir portre sunar; Aydınlanmanın 

çocuğudur belli düzeyde, Aydınlanmanın vaatlerine itaat etmeyen bir çocuk. Modern yön 

vericiler de modernliğin bahsi geçirilen pek çok analiziyle uygun bir profil sunmaktadır. 

Fransız Devrimi sonucunda ortaya çıkan yapıda birey, siyasal aktör haline 

gelmiştir. Sonraki süreçlerde Marxizmin sınıfsal mücadelesi, ulus devletin evirilmesi gibi 

olgularla, sınıfsal anlamda hali hazırda mevcut olan aktif geniş kütlelerin aktörleşmesi 

süreci doğmuştur. Modernlikte, çalışmanın başında belirtilmiş olan Brecht’in yapı 

ustalarının, siyasal alanı belirleyen unsurlar olarak yer aldığı görülmektedir. Proleter 

hareket sonrası ulus devlet kendini konumlandırdıkça yasal/ussal otorite ve hukuk devlet 

düzenin ortaya çıkmıştır. Hukuksal devlet düzeninin yükselmesi, siyasi liderin kahraman 

olarak atanması sonucunu doğurmuştur. Bu bağlamda modern dönemin kahraman 

                                                      
277 Hobsbawm, Devrim çağı, 48. 



71 

 

imgesinin,-başlangıçta- ulus devlet ile ilişkilenmiş olarak dönemin neredeyse bütün 

kutsallarını temsil eden siyasi liderler olarak belirginleştiği görülmektedir. 19. yüzyıl 

siyasi liderlerini, önceki dönemlerin liderlerinden ayıran ilk özellikler olarak, 

otoritelerinin meşruiyetini ussallıktan almaları ve kurumların içinde yer almaları 

gösterilebilmektedir. Siyasi liderlerin, siyasi partilerin sürecine dahil 

olmalarının/partilerin değerleri içinde temsilde bulunmalarının ilk modern farklılık olarak 

belirdiği söylenebilmektedir. Siyasal partileşmenin oluşumu ile ussala dayalı otoritenin 

gelişiminin, Aydınlanmanın barındırdığı kutsallarla karşılaşma araç ve biçimlerinin 

gösterdikleri farklılıkla da ilişkili olduğu söylenebilmektedir. Dolayısıyla, 

Aydınlanmanın kutsalları ile geç karşılaşılan ülkelerde, söz konusu kutsalların da farklı 

şekillerde deneyimlendiği gözlenmektedir. Her ülkede, siyasal partilerin oluşumu ile 

karakterize olan ulus inşa/uluslaşma süreci, “halk”, “liderler”, “düşünürler” ve 

“ekonomik gruplar” gibi farklı bağlantılar vasıtasıyla sağlanmaktadır.  Bu bağlamda, ulus 

inşa sürecinde etkin olan figürler olarak siyasi liderlerin, modern kahraman imgesinin ilk 

biçimlerini sundukları görülmektedir. 

2.2. SİYASİ LİDERLER 

Toplumsal örgütlenmenin en geniş birimi olarak ulusların öne çıktığı 20. 

yüzyılda, yol gösterici olarak ilkin siyasi liderler belirginleşmektedir. Her ülkenin siyasi 

lideri, öncelikli olarak dünyaya hâkim olan gerçeklik ile ulusunun gerçekliği arasında 

eylemsel bağlantı kuran bir figür olarak belirmektedir. Bu bağlamda, 20. yüzyılın ilk 

yarısında kahraman imgesinin yeni bir biçimi olarak yükselen modern siyasi liderler, 

birbiriyle ilişkili olgular çerçevesinde ele alınmaktadır. İlkin, siyasi liderlerin, dünyanın 

gidişatı dâhilinde ulusala müdahalesinin anlam ve mahiyetine değinilmektedir. Söz 

konusu değiniş, siyasi liderin birey ve toplum inşasındaki yol göstericiliğini yapı/fail 

ikileminin ötesinde göstermektedir. İkinci olarak, modern kutsalların işlevsel olarak bağlı 

olduğu ve gene işlevsel olarak sebep olduğu, toplumsalda karşılık bulan değişimlerine 

odaklanılmaktadır. Ulusallaşma, dünyada yaygın olan kutsalların içselleştirilip, yeni bir 

gerçeklik algısıyla harmanlandığı bir profil sunmaktadır. Modern bürokratik yönetimin 

kahraman imgeleri modern dünyanın kutsallarına karşı aldığı pozisyonla belirgin 

olmaktadır. 



72 

 

2.2.1. Yapı-Fail İlişkiselliğinde Siyasi Lider 

Siyasi liderlerin bireyler ve toplumsalla ilişkisi yapı-fail ikiliğinin ötesinde, yapı 

ve failin ilişkiselliğinde görülmektedir. Bu bağlamda ilişkisel yöntem, kahraman imgesi 

olarak siyasi liderlerin öne çıkışlarının nedenlerini anlamaya yardımcı olmaktadır. 

Bourdieu’nun düşüncelerinden doğan ilişkisel yöntem, ne yapının ne failin öne 

çıkarılamayacağı ile ilişkilidir.278  Bourdieu, siyasal alanlarda, eğitim sisteminde, devlet, 

kilise ve sendika gibi alanlarda gerçekleşen şeylerin şeytani bir iradenin sonucunda olup 

bittiğini düşünmemek gerektiğini söylemektedir.279 Bourdieu’ya göre bir alanda; 

kurumlar ve eyleyiciler, kazanılması söz konusu olan özgül faydaları ele geçirmek için 

mücadele ederler.280Alana hakim olanların, aygıtlar olarak yapıyı oluşturduğunu söyleyen 

Bourdieu, yapının karşısında her daim mücadele edenlerin/başkaldıran insanların 

yarattığı bir dinamik olduğunu söylemektedir.281 Bu bağlamda yapı ve fail arasındaki 

ilişkiye bakarken tamamen yapının yahut tamamen failin belirleyici olduğunu 

düşünmenin miyopluk olduğunu belirtmektedir.282 Kahraman imgesi ve siyasi lider söz 

konusu olduğunda da geçerli olan bu durum, ne tamamen aktör karşısında edilgin olan 

bir toplumdan, ne de tamamen toplumun yönlendirdiği aktörden bahsedilemeyeceğini 

göstermektedir. 

Tarihsel sürece bakıldığında, dünyanın gidişatına pek çok kez farklı biçimler ve 

araçlarla müdahale edildiği, oluşumun/değişimin sürekli olarak gerçekleştiği 

görülmektedir. Eski bir hikaye olan değişimin sürekliliği, yol gösterici olarak beliren 

kahraman imgesinin en büyük dayanağıdır. Tarih, bazen değişimin kaynağı olan, bazen 

değişimi temsil eden kahraman imgeleriyle doludur. Sokrates’in yaptığı gibi düşünme 

pratiğini değiştirmek, Spartaküs’ün yaptığı gibi özgürlüğün altını çizmek, Hz. İsa’nın ve 

Hz. Muhammed’in yaptığı gibi kitlesel olarak öbür dünya gerçekliğine yöneltmek 

değişimin farklı temsillerinden bazılarıdır. Sokrates, aydınların, Spartaküs kölelerin, Hz. 

İsa ve Hz. Muhammed de inançlıların kahramanı olarak, farklı gerçeklik 

algılarını/kutsalları temsil ederek gidişata öyle ya da böyle etkide bulunmuşlardır. 

                                                      
278 Güney Çeğin ve Emrah Göker, Tözcülüğün Tasfiyesi, 1 bs. (Ankara: NotaBene Yayınları,2012), 13. 
279 Pierre Bourdieu & Loic Wacquant, Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar, çev. Nazlı Ökten, 7 bs. 

(İstanbul: İletişim Yayıncılık, 2014), 87. 
280 A.g.e., 87. 
281 A.g.e., 87-88. 
282 A.g.e., 99. 



73 

 

Değişime dayalı bu çok eski hikâye, kurtuluşun farklı araçlar içinde 

deneyimlendiğini/yorumlandığını/arandığını -ama hep arandığını- göstermektedir. Söz 

konusu arayışta, her daim dönemsel gerçeklikte kendi karşılığını bulan bir öne çıkış (ister 

düzen sağlayıcı ister değiştirici olsun) görülmektedir. Öne çıkışın kimi zaman aktörlerce, 

kimi zaman toplumsal sınıflarca sağlandığı bilinmektedir. Değişim dinamiğinin 

taşıyıcıları olarak, -ister aktör, ister toplumsal sınıf olsun- yönlendiriciler etkili 

gözükmektedir. Yönlendiricilerin etkili oluşlarının nedenlerini sorgulamak, bize 

yönlendirilişin toplum ve bireylerdeki karşılığını açma imkânı sunar.  

Siyasi lider olarak kahraman, birey ve toplum inşasında yükselirken 

meşrulaşmasını çok taraflı etkileşime borçludur. Görünüm olarak faile tekabül eder, 

müdahalenin pratiğini sunmaktadır. Fakat söz konusu durum, bireysel tapınmayı 

meşrulaştırmak ile ilgili değil, toplumsallaşma biçimlerinin içkin karakteriyle ilgilidir.  

Bu bağlamda takip edenler ile takip edilenler arasında ilişki önemli görülmektedir. Söz 

konusu ilişki, siyasi lider olarak kahraman imgesinin, toplum/birey inşasındaki 

konumunun mahiyetini göstermektedir. 

Bauman’ın özgürlük adlı eserinde değindiği gibi bazı insanların normları 

kurduğuna bazılarının da onları takip ettiğine tarih boyunca rastlanılmıştır.283 Bu 

bağlamda modern kahraman olarak siyasi liderin, “normal bireyler” nezdinde norm 

kurucu olup, takip edilene tekabül ettiği söylenebilmektedir. “Normal bireyler” ifadesiyle 

kastedilmek istenen, bireylerin standardı karşılayan özellikleriyle ilişkileridir. Bu 

bağlamda, yüklü olan normal kelimesi yerine, Sigmund Freud’un son öğrencilerinden 

Roy Grinker’ın icat ettiği homoklit kelimesi kullanılabilir. Psikolojiden ödünç alınan 

homoklit, lider olmaktansa taraftar olmayı tercih eden, otoriteye kölece olmasa da boyun 

eğen birey284 anlamına gelmektedir. Homoklit, standardı ve normali karşılaması 

dolayısıyla ideal olana değil, ideal olanı takip edene denk düşmektedir.  Fakat dünyanın 

gerçeklik algısının biriktiği tarihsel anda, her zaman ideal olanın hakim otoriteye tekabül 

ettiği görülmemektedir. Özellikle devrim süreçlerinde öne çıkan değişimde, siyasi lider 

mevcut otoritenin değiştirilmesine aracı olmaktadır. Bu bağlamda siyasi liderin, tıpkı 

kahraman imgesinde de tarih boyunca izinin sürüldüğü gibi, her zaman ideal olanı temsil 

ettiği iddiasıyla yola çıktığı görülmektedir Dolayısıyla homoklitin takip ettiği, ideal olanı 

                                                      
283 Zygmunt Bauman, Özgürlük, çev. Kübra Eren, 2 bs. (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2016), 36. 
284 Nassır Ghaemi, Birinci Sınıf Delilik, 257. 



74 

 

temsil eden siyasi liderlerin, kişilikleriyle de uyum gösteren dünyanın gerçekliğiyle olan 

bağlantılarına değinmek gerekmektedir. Toplumlar bağlantılar dolayısıyla değişimler 

karşısında hazır bulunmaktadır. Siyasi liderlerin, dünyanın kutsalları karşısındaki 

duruşları vasıtasıyla (farklılaşma ya da uyum gösterme biçiminde) toplumsalda 

yükseldikleri görülmektedir. Bu bağlamda siyasi liderlerin toplumsala rağmen değil de, 

toplumsallık dolayısıyla öne çıktıkları söylenebilmektedir. Halkın yönetime dâhil olma 

süreçlerinin ulus devlet aracılığıyla yaygınlaştığı 20. yüzyılın kahramanları, 

toplumlara/bireylere, dünyanın gerçekliğine dâhil oldukları ölçüde yön verebilmiştir. 

Böyle bakıldığında, tarihte öne çıkan ve tarihe yön veren isimlerin olumlu ve olumsuz 

hikâyeleri toplumsal temelde anlamlandırılabilir. Her ulusun siyasi liderinin 

dönemlerindeki gerçekliklerle uyumlu biçimde toplumların içinde yükseldiğini Margaret 

Macmillan örneklendirmektedir: 

“Milyonlarca Amerikalının değişimlere ve reformlara hazır olduğu 1912 yılında 

Wilson, Beyaz Saray’a İlerici Hareketi tanıtmıştı. Thatcher, 1970’lerde Britanya toplumunun 

ve ekonomisinin içinde olduğu; yüksek işsizlik oranları, ekonomik durgunluk ve 1978-79 

kışında tüm hayatı felç eden grevlerin yol açtığı büyük memnuniyetsizlikten faydalanarak 

önce Muhafazakar Parti’nin başına geçmiş sonra da başbakan olmuştu. Stalin ve Hitler, eski 

dünya düzeninin I. Dünya Savaşı ve Büyük Buhran nedeniyle çökmesinden ve itibarının 

zedelenmesinden faydalanarak, radikal bir değişimin öncüsü olarak tanıtmışlardı 

kendilerini.”285 

MacMillan’ın örneklerinden anlaşılacağı üzere, toplumların hazır bulunuşlukları 

ile siyasi liderlerin tutumları-sonuçlar ne olursa olsun-, arasında uyumluluk söz 

konusudur. Siyasi liderlerin şahsına yüklenen eylemsellikler, toplumlarının dünyayla 

ilgili hâkim endişelerine/özlemlerine verdikleri cevaplara tekabül etmektedir. Hazır 

bulunuşlukla aktör arasında gerçekleşen uyum ile ilgili pek çok örnek, farklı biçimlerde 

deneyimlenmiştir. Örneğin aynı toplumda kök salan bir olgunun birikerek, farklı 

liderlerce farklı araçlar kullanılarak eylemselliğe dönüştürüldüğü görülmektedir. 

Empatinin birikmesi vasıtasıyla köleliğin ahlaken de sona erdirilmesi buna örnektir. 

Abraham Lincoln’un köleliği yasal olarak kaldırması, iç savaş dolayısıyla mümkün 

olabilmiştir. Ardından gelecek Martin Luther King’in, yasal olarak kaldırılan köleliği 

şiddete başvurmadan ahlaki olarak da sonlandırması deneyimlenmiştir.286 Toplumlar 

                                                      
285 Margaret MacMillan, Tarihin İnsanları, çev. Özge Akkaya, 1 bs. (İstanbul: Kolektif kitap, 2017), 65. 
286 Ghaemi, Birinci Sınıf Delilik, 97. 



75 

 

içinde biriken değişmelerin, hakim anlayışlara karşı alternatiflere tekabül ettiği başka 

deneyimlere de rastlanmaktadır. Martin Luther King gibi Gandi’nin de hakim olan -

savaşla gelecek kurtuluş- anlayışına alternatif icat ettiği görülmektedir. Söz konusu 

durum, toplumların hazır bulunuşluğu ve içinde bulundukları durumlarla ilgili olarak 

deneyimlenmiştir. Mahatmalar’ın Hindistanı, silahsız oldukları bir zamanda silahlı 

İngilizler karşısında, Hindistan’ın nasıl direneceğini Gandi’nin insanlara göstermesiyle 

mümkün olmuştur.287 Şiddet içermeyen direnişi icat eden Gandi’nin bu deneyimi tarihe 

kazımış olmasındaki nedenler gibi, deneyimin sönümlenmesi de toplumsalla bağlantılı 

gerçekleşmiştir. Otuz sene Hindistan’da hakim olan şiddet içermeyen direniş, bir gencin 

Gandi’yi vurmasıyla sönümlenmişse de söz konusu deneyim tarihte yerini almıştır. Bu 

bağlamda, toplumsalda karşılığını bulmamış olan bir eylemin, ansızın beliremeyeceğini 

söylemek gerekmektedir. Söz konusu durum, Türk ulusunun kuruluşunda da geçerlidir. 

Modernleşmenin kutsallarından halk iradesiyle yükselen ulus devlete dönüşüm, Türkiye 

açısından, Osmanlı döneminde başlayan ıslahatların, 20. yüzyılda karşılığını bulan 

devrimiyle gerçekleşmiştir. Her ülkenin ulusallaşma süreci eski/yeni çatışması vasıtasıyla 

oluşmuştur. Bazıları feodalite/burjuvazi karşıtlığından, bazıları ise kapitalizm/sosyalizm 

karşıtlığından doğan devrimler, Türkiye açısından geleneksel/modern karşıtlığında 

yükselmiş denilebilmektedir. Türkiye’nin ulusallaşma sürecindeki içkin koşulları burjuva 

sınıfının oluşmaması vb. nedenlerle farklılık göstermektedir. Görece geç gerçekleşen 

sosyal yapıdaki değişiklikler, 18. yüzyıldan beri tespit edilebilmektedir. Yeniçeriler ve 

ulemalar olan en güçlü siyasi yapının yerine ayanların geçmesi,288 sultanın iktidar 

gücünün azalışını ve taşra derebeylerinin ortaya çıkışını gösteren Sened-i İttifak’ın 

imzalanması,289 1831-1838 arasında Batılılaşmaya doğru ilk kesin adımlar olarak 

görülebilecek bazı idari ve içtimai reformların başlaması,290 ardından gelen padişahların 

ıslahatlara devam etmesi birikerek gelen değişimin habercileridir. Bu bağlamda, özellikle 

Fransa’dan etkilenecek Aydınlar grubunun oluşacağı koşulların, Osmanlı’da içkin olarak 

var olduğu görülmektedir. İttihat ve Terakki’nin durumu, Kurtuluş Savaşı ve 

Cumhuriyetin ilanına giden süreç, dünyanın gerçekliği karşısında alınan tutumla ilgilidir. 

Siyasi lider olarak Mustafa Kemal Atatürk, zihni kurucu olarak Ziya Gökalp gibi 

                                                      
287 A.g.e., 131. 
288 Halil İnalcık, Osmanlı ve Modern Türkiye, 1 bs. (İstanbul: Timaş Yayınları, 2013), 47. 
289 A.g.e., 56. 
290 A.g.e., 59-60. 



76 

 

isimlerin öne çıkmasıyla yapısal durumun içinde “asker aktörlerin” inşa edici söz hakkı 

olduğu olgusu, tarihsel koşulların mümkün kıldığı devrimsel bir sürecin analizinde 

geçerlidir. Bu bağlamda her ulusun siyasi liderinin, dünyanın gidişatı dâhilinde ulusala 

müdahale ettiği ve söz konusu müdahalenin toplumların özlemleri/endişeleri dâhilinde 

yükseldiği görülmektedir. MacMillan bu konuda şöyle demektedir: “Her ülkedeki kişi 

kültleri, gerçek duyguları ve dünyayı yeniden yoluna sokacak, kararlı, güçlü bir lidere 

duyulan özlemi anlatıyor.”291 Bu bağlamda siyasi liderlerin, dönemlerinin içkin koşulları 

ve kutsallarını bünyelerinde taşıdıkları ve tarihin onların görünür kılınacağı şekilde denk 

geldiği söylenebilmektedir. Esasen oluşumları, kişilikleriyle, toplumlarıyla ve dünyanın-

tarihin gidişatı ile uygun gerçekleşmektedir. “Büyük adamların” ve alternatif yaratan 

“öteki büyük adamların” öne çıkışı böylelikle toplumsal olanın içinde mümkün kılına 

gelmiştir.  Toplumlarda yol gösterici olarak yükselen siyasi liderlerin kahramanlığı, 

partileşme ve devletin var oluş biçiminin modernleşmesiyle de ilişkili olarak 

farklılaşmaktadır. Modern dönemde uluslar (liderler ve halklar) modern kutsalların 

çevirdiği gerçeklik algısıyla şekillenir. Dolayısıyla modern dünyanın düşünürü Weber’in 

üzerinde durduğu modern kutsallar olarak bürokrasi, rasyonalite vb. kavramların modern 

kahraman imgelerinde nasıl farklılaştığına değinmek gerekmektedir. Söz konusu değiniş, 

monarkın/kağanın yerini alacak halk iradesinin ne anlama geldiğini, sosyal grupların yol 

göstericilerinin temsil ettiği yeni değerleri göstermektedir. 

2.2.2. Kağandan Meclis’e: Modern Siyasi Liderin Süreksizlikleri 

Toplumsal örgütlenmenin ulusal mahiyetle harmanlandığı 20. yüzyılın siyasi 

liderleri, öncelikli olarak “çok sayıda insanın düşüncelerine” hitap etmeleriyle yükseliş 

gösterir. Bu yükselişin kağanlıktan/monarktan farkı, gerçeklik algısının referansı olarak 

ulusallığın/ussal otoritenin/vatandaşlığın devreye girmesidir. Yetkiler Tanrıdan değil 

halktan alınmaktadır ve modern siyasi lider partilerin içinde var olmaktadır. Bu bağlamda 

Gramsci’nin Modern Prens tanımı önemli görülmektedir: 

“Modern Prens, mitos-prens gerçek bir kişi, somut bir birey olamaz; yalnızca bir 

organizma; eylemde kendini kısmen ispatlayan ve tanınıp kabul gören kollektif bir iradenin, 

içinde artık somutlaşmaya başladığı karmaşık toplumun bir öğesi olabilir. Bu organizma 

tarihsel gelişim tarafından belirlenmiş olup siyasal partinin ta kendisi olmaktadır : [siyasal 

                                                      
291 MacMillan, Tarihin İnsanları, 90. 



77 

 

parti], kollektif iradenin evrensel ve topyekûn olmaya eğilim gösteren, filizlerinin bir araya 

geldiği ilk hücredir.”292 

Partiler, önceki dönemlerden farklı olarak grupların çıkarlarıyla ulusallık çatısı 

altında, kurallara dayalı örgütlülük çerçevesinde ilgilenmektedir. Bu bağlamda, hukuka 

dayanan meclis oluşumu, kağanda/monarkta toplanmış yetkinin halkın seçtiği liderlere 

devredilmesini içermektedir. Söz konusu durum, demokratikleşen ulusların hepsinde 

görülmektedir. Kağandan/kraldan meclise dönüş, farklı sosyal değişikliklerle birlikte 

deneyimlenmektedir. Örneğin tebaa halka, savaşçı askere dönüşür. Söz konusu durumlar 

yasal/bürokratik düzenlemelerin toplumsala yayılıp egemenliğin halka devredilmesiyle 

ilgilidir. Toplumsala yayılış, bürokrasinin modern toplumlarda iyiden iyiye 

içselleştirilmesiyle paralel gitmektedir. Weber, egemenlik yapısı içinde rasyonel olarak 

düzenlenmiş birliğin, tipik ifadesini bürokrasi içinde bulduğundan bahsetmektedir.293 

Modern bürokrasinin karakterini ise yetki alanlarının dağıtılması ve salt teknik üstünlükle 

hesaplanabilir kuralların önceliği olarak belirtmektedir.294 Bu bağlamda bürokrasinin ve 

rasyonelliğin yaygınlığı 20. yüzyılın siyasi liderleri için, önceki dönemin siyasi 

liderlerinden farklılaştıkları noktalara denk gelmektedir. Bir başka süreksizlikte, 

Weber’in altını çizdiği modern siyasi liderlerin meşruiyetlerinin dayanaklarının 

farklılaşması olarak belirmektedir. Weber egemenliğin sosyolojik karakterinin, emir 

yetkilerini dağıtmanın spesifik şekli tarafından belirlendiğini söylemektedir.295 Emir 

yetkilerini dağıtmanın spesifik şekli ile kastettiği, egemenliğin kaynağını oluşturan 

meşruiyetin dayandığı otorite tipleridir. Weber, söz konusu otorite tiplerini geleneksel, 

yasal ve karizmatik olmak üzere üçe ayırmaktadır. 

Weber’e göre, geleneksel temellere dayanan geleneksel otorite eski zamanlardan 

beri süregelen geleneklerin kutsallığına ve bu geleneklere göre gücü kullananların 

meşruluğuna olan yerleşik inanca dayalıdır. Rasyonel temellere dayanan yasal otorite, 

normatif kuralların meşruluğu ve bu yasalara göre egemenlik konumuna getirilenlerin, 

emir verme hakkı olduğu inancına dayalıdır. Üçüncü saf tip olan karizmatik otorite ise, 

bir bireyin istisna kutsallığına, kahramanlığına, örnek özelliklerine ya da onun tarafından 

açıklanan veya emredilen normatif kalıpların ya da emrin kutsallığına bağlılığına 

                                                      
292Antoino Gramsci, Modern Prens, çev. Pars Esin (Ankara: Birey ve Toplum Yayıncılık, 1984), 6-7. 
293 Max Weber, Ekonomi ve Toplum: Cilt-2, 320. 
294 A.g.e., 323-341. 
295 A.g.e., 318. 



78 

 

dayalıdır.296 Söz konusu otorite türleri, kağan ile meclis gibi kelimelerin anlamları 

çerçevesinde daha açıklayıcı olmaktadır. Kağanda/monarkta geleneksel otoriteye 

dayanan meşruiyetin, mecliste temsilini bulan yasal otoriteye dönüşmesi, karizmatik 

siyasi liderlerin aracılığıyla gerçekleşmiştir. Tüm ulusların toplumsal değişim 

süreçlerinde Weber’in karizmatik otorite tanımına uyan dönüştürücü liderlere 

rastlanılmaktadır. 

Kağan sözcüğünün kökensel derinliği, toplumsal değişimi en açık gösteren 

kelimelerden biri olarak öne çıkmasına neden olmaktadır. Ümit Hassan’ın belirttiğine 

göre kağanın ilk biçimi olarak “khan” sözcüğüyle canlı totemler döneminde 

karşılaşılmaktadır. Başlangıçta ayı toteme khan denilmişken, şamanlıkta da kutsal 

simgelere khan denildiğine rastlanmaktadır.  Ümit Hassan, Khan’ın “kan” ile kabilelerde 

totem aracılığıyla ilişkilendirildiğini, ardından khan’ın babahanlık döneminde “kağan” 

olarak değiştiğini söylemektedir.297 Kağan, “khan”dan gelen bir kelime olarak kökleri 

derine dayanan bir geleneği ifade etmektedir. Kağan’ın siyasi yetkisinin dayanağı ve bu 

yetkiyi kullanmasındaki amacı Gök Türk kitabelerinde belirmektedir. Bilge Kağan’ın kim 

olduğunu açıkladığı Bilge Kağan taşları şu sözlerle başlamaktadır: “Ben semavi 

Tanrı’dan olmuş Türk Bilge Kağan’ım ve bu zamana ben hükmediyorum.”298 Kağan’ın 

siyasi yetkisini başlangıçta Gök Tanrıdan aldığı görülmektedir. Dolayısıyla ilk Türk 

devleti olarak geçen Gök Türk Devleti’nden itibaren, yönetimin Tanrıdan alınan yetkiye 

dayandığı anlamına gelen “kut” anlayışının hâkim olduğu görülmektedir. Bu bağlamda 

meşruiyeti kuta dayanan kağanın, geleneksel otoriteyi temsil ettiği söylenebilmektedir. 

Söz konusu durum kağanlıkta karizmatik otoritenin oluşmadığı anlamına gelmemektedir. 

Weber’e göre karizmatik otorite, olağanüstü ihtiyaçları, yani gündelik ekonomik rutinler 

alanını aşan bütün anlarda devreye girmektedir.299 Dolayısıyla kağanın cihad durumunda 

yahut seferberlik durumunda karizmatik otoriteye dayandığı söylenebilmektedir. Weber, 

karizmanın geleneksel veya yasal otoritede bir güç olarak belirmesini, tarihin spesifik 

devrimci gücü olmasına bağlamaktadır.300 Söz konusu durum halk iradesinin oluşmasıyla 

rasyonel temellere dayanan yasal otoritenin kurulma süreçlerinde de tespit 

                                                      
296 Weber, Bürokrasi ve Otorite, 54. 
297 Hassan, Eski Türk Toplumu Üzerine İncelemeler, 239-245. 
298 Ahmet Bican Ercilasun, Türk Kağanlığı ve Türk Bengü Taşları (İstanbul: Dergah Yayınları,2016) 401. 
299 Weber, Ekonomi ve Toplum: cilt-2, 475. 
300 A.g.e., 481. 



79 

 

edilebilmektedir. Bu bağlamda karizma modern siyasi liderde, dönüştürücü güç olarak 

belirginleşmektedir. Söz konusu belirginleşme, karizmatik otoritenin geleneksel 

otoriteden ve yasal otoriteden farkını oluşturmaktadır. 

“Bürokratik rasyonelleşme çoğu zaman gelenekle ilgili önemli bir devrimci güç 

olmuştur. Fakat prensipte her ekonomik düzenleme gibi teknik araçlarla “dışarıdan” devrim 

yaratır. Uyum koşullarını ve belki de uyum fırsatlarını araç ve hedeflerin rasyonel olarak 

belirlenmesiyle değiştirerek ilk önce maddi ve sosyal düzenleri, onlar vasıtasıyla da insanları 

değiştirir. Buna karşın, karizmanın gücü vahye ve kahramanlara inanca, -dini, ahlaki, 

sanatsal, bilimsel, siyasal ya da başka türden- belli göstergelerin önemli ve değerli olduğu 

fikrine ve bir asketik, askeri, adli, büyüsel, ya da başka türden “kahramanlığa” dayalıdır.”301 

Bu bağlamda Weber’in karizmanın gücünü kahramanlığa dayandırdığı 

görülmektedir. Weber, karizmanın farklılaştığı diğer özellikleri ise; hiçbir sabit kurumu 

tanımaması, kendi sınırlarını belirlemesi ve görevini üstlenip misyonu gereği başkalarının 

onu takip etmesini talep etmesi şeklinde sıralamaktadır.302 Dolayısıyla karizmanın, 

geleneksel ve bürokratik yapılara köklü biçimde karşı durduğu görülmektedir. Yasal 

otoritenin oluşma ve yerleşme sürecine kadar olan süreçte siyasi liderlerin, meşruluklarını 

var olan yapılara karşı durarak karizmatik temelde yükselttikleri söylenebilmektedir. 

Mustafa Kemal Atatürk’ün Samsun ve Amasya Genelgelerini yayınlaması, padişahın 

verdiği yetkileri aşması söz konusu duruma örnektir. Var olan yapılara karşı durması 

sebebiyle 9. Ordu müfettişliği görevinden atılması ise, karizmatik otoritesinin oluşmasını 

desteklemektedir. Weber’in bahsettiği üzere, karizmatik kahraman, otoritesini yalnızca 

güçlerini uygulamada kanıtlayarak kazanmaktadır.303 Güçlerini uygulamada kanıtlayarak 

kazanan karizmatik lider, bütün değerleri dönüştürüp, bütün geleneksel ve rasyonel 

normları kırmasına vesile olacak karizmatik otoritesini sağlamlaştırmaktadır.304 Önceden 

Allah/Tanrı adına padişahın elinde toplanan yönetim yetkisinin, modern dönemde ulus 

için rasyonel kurallara dayalı mecliste toplanması,  karizmatik liderin kahramanlığa 

dayalı tutumu vasıtasıyla mümkün olabilmiştir. Weber’e göre, karizmatik otorite, “ ya 

gelenekselleşir ya da rasyonelleşir ya da ikisinin karışımı olur”305  Bu bağlamda, devrimin 

                                                      
301A.g.e., 480. 
302 A.g.e., 476. 
303 A.g.e., 478. 
304 A.g.e., 479. 
305 Max Weber, Ekonomi ve Toplum: Cilt- 1, çev. Latif Boyacı, 1 bs. (İstanbul: Yarın Yayınları, 2012), 366. 



80 

 

gerçekleşmesinden sonra karizmatik otoritenin rasyonelleştiği fakat her daim karizmatik 

meşruiyetini koruduğu söylenebilmektedir. 

Karizmatik lider aracılığıyla yerleşik hale gelen meclis, kelime anlamıyla, bir 

konuyu karara bağlamak üzere bir araya gelmiş kimseler topluluğu306 demektir. 20. 

yüzyılın siyasi liderleri de bu topluluğun yol göstericileri olarak öne çıkmaktadır. 

Topluluk adına karar veren siyasi liderlerin süreksizlikleri, değişen otorite türleri (yasal 

otorite ve yasal otoritenin modern karizmatik temeli) ve modern bürokratik yönetimin 

özelliği olan bürokrasinin her alana (eğitim, sağlık, ordu, hukuk)  yayılmasıyla ilişkilidir. 

Kahraman imgesi olarak siyasi liderin temsil ettiği değerlerin yayılması, önceki 

dönemlerden farklı olarak modern bürokratik yönetimin araçlarıyla gerçekleşmektedir. 

Modern siyasi lider, devletin araçları vasıtasıyla ideal tip olarak, ulus inşaya etki 

etmektedir. 

Bu bağlamda modern siyasi liderin farklılaşmasının, toplumsal yaşamın içinde 

gerçekleşen değişimlerle beraber gerçekleştiği görülmektedir. Siyasi liderin temsil ettiği 

değerler dönemin kutsallarıyla ve kurumlarıyla iç içedir. Söz konusu iç içelik lideri takip 

edenlerde de görülmektedir. Dolayısıyla 20. yüzyılın yeni kahraman imgesin analizinden 

hemen sonra, 20. yüzyılın yeni kahraman imgesinin yol gösterdiği bireylere de değinmek 

gerekmektedir. Modern birey, geleneğin kuşattığı bireyden farklı kurumlaşmalar ve 

değerlerle çevrilidir. 20. yüzyılın ikinci yarısına tekabül eden diğer yeni kahraman 

imgelerine yönelmeden önce, modern bireyin görünümlerine değinilmesi gerekmektedir. 

Modern birey dünya savaşlarına kadar pek çok şeyle çevrilidir, dört olgu/değer ise 

karakteristiğinin parçası haline gelmiştir: Eşitsizlik, ilerleme, teknik, bürokrasi… 

2.3. MODERN BENLİĞİN KURGUSAL GERÇEKLİKLERİ: SİLUETLER 

20. yüzyılın paradoksu, kutsallarının olumlu ve olumsuz yanlarının aynı anda 

deneyimlenmesiyle ilişkilidir. Emperyalizmden kaynaklanan Dünya Savaşları çağın 

karanlık yüzüdür. Fakat düşüncenin birikimi yeni şeylerin elde edilmesine de neden 

olmuştur. Yönetimde halkın söz hakkının yayılması, sınıflar arası hareketin mümkün 

olması, kentin gelişmesi, yaşam standartlarının iyileşmesi, ömrün uzaması, iletişim 

araçlarında/bilimde/teknikte yaşanan gelişmeler vb. pek çok olgu olumlu yanlarıyla da 

                                                      
306 “Meclis”, Türk Dil Kurumu, www.tdk.gov.tr. [12.05.2019] 

http://www.tdk.gov.tr/


81 

 

öne çıkmaktadır. Bu bağlamda, bir çağı ele alırken gerçekte o çağın toplumları için nasıl 

algılandığına/yorumlandığına yönelmek gerekmektedir. Bu konuda, bize yol gösterecek 

malzemeler tarihsel belgeler/gazeteler/dergiler/mahkeme kayıtları vb.dir. 19. yüzyılda ve 

20. yüzyılda toplumsalı yorumlamaya önceki dönemlerden daha gerçekçi olarak imkan 

veren yeni bir malzeme daha çıkmaktadır. Romanlar, realizmin etkisiyle toplumsalın 

yorumunda yükselişe geçmektedir. Yazarların geliştirdiği karakterler vasıtasıyla, 

sosyologların imkânsız olan hayali deneyleri gerçekleştirme fırsatları elde ettiklerini F.E. 

Merrill şu şekilde dile getirmektedir: 

“…Edebi deneyler küçük bir laboratuarda yapılan deneyin bilimsel kalitesine 

sahip olmayabilir. Kahraman “gerçek” insan değildir. Fakat, başka bir konumda, bir Julien 

Sorel, bir Anna Karanina, bir İvan Karamazof, yahut bir Eugune de Rastignac bir istatistik 

tablosundaki bilgiden daha “gerçek” olabilir.”307 

Romanların 19. ve 20. yüzyılda dünyayı kurgulamaya/yorumlamaya daha fazla 

dahil oldukları görülmektedir. Dolayısıyla romanlarda geçen tiplerin, modern yüzyılın 

gerçekliğinin kurgusal modern birey siluetini vermeleri bakımından incelenmesi 

gerekmektedir. Roman tipleri/kahramanları toplumsalın sosyolojik veriler barındıran bir 

parçasıdır. 

“ Genel anlamda tipe konu olan insanların, bireysellikleri içinde ifade bulan genel 

asal özellikleri, her zaman gerçek yaşamda, bir ülkenin ve bir çağın toplumsal koşulları 

içinde oluşurlar. Bu anlamda, insan karakterleri her zaman somut tarihsel’dirler. Her çevre, 

her ülke, her çağ, tüm çok yönlülüğü ve karmaşıklığı ile kendi özel karakterlerini 

oluşturur.”308 

20. yüzyılın değerlerinin 19. yüzyılda şekillenmeye başladığı görülmektedir. 

Dolayısıyla 20. yüzyılın bireyinin değerlerinin öne çıktığı karakterlere değinmeden önce, 

19. yüzyılın modern bireyinin siluetini sunan eserlere değinmek gerekmektedir. 19. 

yüzyıl için Cemil Meriç’in “Her Mayıs Balzac’la yeniden doğarım” diyecek kadar değerli 

gördüğü, iki yüzü aşkın kitaptan ve 2400 karakterden oluşan İnsanlık Komedyasının 

Rastignac karakteri seçilmiştir.309 19. yüzyılın modern insanının hırslarını ve 

                                                      
307 Francis E. Merrill, “Sosyolog Olarak Balzac: Bir Edebiyat Sosyolojisi İncelemesi”, Edebiyat Sosyolojisi 

İncelemeleri, Editör, Köksal Alver, 2 bs. (Ankara: Hece Yayınları, 2012), 195. 
308 Aziz Şeker, Bir Anadolu Ozanı Yaşar Kemal (Ankara: Eğiten Kitap, 2011), 55. 
309 İnsanlık Komedyası, Balzac’ın eserlerinin hepsine işaret eder. Öyle ki bir romanında yan karakter olan 

para hırsı yüzünden suça bulaşmış mafyatik bir tip, başka bir romanında başkarakter olarak 

belirebilmektedir.  



82 

 

çatışmalarını anlatan Balzac’a karşı; Türk Edebiyatı’nda ilk olarak Recaizade Mahmud 

Ekrem belirmektedir. 20. yüzyılın ilk yarısı için ise, bürokrasinin demir kafesine atıfta 

bulunan Kafka’nın kahramanları öne çıkmaktadır. 

Balzac’ın karakterleri, 19. yüzyıl modern bireyinin en belirgin özelliklerini 

sunar. Nitekim Balzac, pek çokları için tüm romancılar arasında sosyolojik duyarlılığa en 

sahip isim olarak belirmektedir.310 Köyden kente gelip aydın olmaya çalışanlar, para 

hırsıyla suç işleyenler, yükselmek için değerlerinden vazgeçenler… Balzac’ın 

kahramanları 19. yüzyılın merkezi olarak gördüğü Paris’in insanının portresini sunar. 

Goriot Baba’nın Eugene de Rastignac’ı bu duruma en iyi örnektir. Taşradan Paris’e gelen 

Rastignac, servete ulaşmak için bilgin bir hukukçu ve son moda bir sosyete erkeği olmaya 

karar verir.311 Fakat sosyeteye girmek o kadar da kolay değildir. Modern insanın hırsının 

temsili, Rastignac’ın annesine gönderdiği mektupta belirginleşmektedir: 

“Sevgili annneciğim…Beauseant vikontesine gidiyorum artık. Beni kanatlarının 

altına aldı. Sosyeteye girmek zorundayım oysa bir çift eldiven alacak meteliğim yok…Benim 

için ya ilerlemek ya da daima çamur içinde kalmak söz konusu…Eski mücevherlerinden 

bazılarını sat… Savaşı onunla açacağım. Çünkü bu Paris hayatı sürekli bir çarpışma…”312 

Rastignac’ın hırsı, Vadideki Zambak’ta da görülür. “İnsanlık komedyası bir 

gruba ait olan ve bir başkasını da arzulayan erkek ve kadınlarla doludur.”313 Herkesin 

yükselmeye hakkı vardır. Taşradan gelip en yükseğe çıkılabilir. Fakat bu çok fazla enerji 

gerektirmektedir. 19. yüzyılda imkânlar öncekine göre fazlalaşmışsa da şehir hayatının 

çatışmaları daha keskin deneyimlenmektedir. Bütün enerjisini yükselmeye ayıran, bu 

uğurda annesinden varını yoğunu isteyen Eugene de Rastignac, 19. yüzyılın modern 

insanının protipidir. Söz konusu değişimlerin Türk edebiyatına yansımaları ise, romanda 

doğanın ve karakterin devreye girmeye başladığı, Tanzimat Dönemi’nden itibaren 

görülmektedir. Şinasi, Namık Kemal ve Ahmet Midhat Efendi’nin kitaplarında toplumsal 

hayattaki yeni şeyler belirmektedir. Modern hırs söz konusu olduğunda ise ilk akla gelen 

Recaizade Mahmud Ekrem’in Araba Sevdası’dır. Ahmet Hamdi Tanpınar Araba 

Sevdası’nı şu şekilde özetlemektedir: 

                                                      
310 Francis E. Merrill, “Sosyolog Olarak Balzac: Bir Edebiyat Sosyolojisi İncelemesi”, Edebiyat Sosyolojisi 

İncelemeleri, Editör, Köksal Alver, 2.bs (Ankara: Hece Yayınları, 2012), 193. 
311 Honore de Balzac, Goriot Baba, çev. Nesrin Altınova (İstanbul: Sosyal Yayınlar, 1982), 112. 
312 A.g.e., 115. 
313 Francis E. Merril, a.g.m., 205. 



83 

 

“Romanın büyük hususiyeti, bir modanın kahramanının şahsiyeti ile 

birleştirilmesinde, yahut onu vücuda getirmesindedir. Hatta bu köksüz gölgeler kitabında 

asıl kahraman, Bihruz Bey’in parasını tam olarak ödemediği ve sonunda elinden aldıkları 

arabasıdır. O, kitabın sembolü ve fatalitesidir. Abdülmecid devri nasıl Cevdet Paşa’nın 

anlattığı Boğaz yalıları ise, Abdülaziz’in son seneleri de araba sevdasıdır.”314 

Balzac’ın ve Recaizade Mahmud Ekrem’in eserlerinde, dünyanın başka bir hal 

aldığı görülmektedir. Biri için Paris, biri için Çamlıca, dünyalarının merkezi olarak 

belirmektedir. Toplumsal koşullar değişmiş, birey olmanın mahiyeti yeni koşullarla 

çevrilmiştir. Bu bağlamda, 19. yüzyılın insanının, fırsatlar kovalayan bir siluet çizdiği 

görülmektedir. Yeni yaşam; paranın, mevkiinin, hırsın ve lüksün elde edilmesi gereken 

yeni bir ambiyans içinde sunulur. İki yazarda da, birey için varlık gösteren fırsatlar, 

gerçek dünyanın imkânsızlıklarıyla sınanmaktadır. 

20. yüzyıla gelindiğinde modern bireyin önceliklerinin ve kaygılarının 

farklılaştığı görülmektedir. Artık yerleşikleşen kurumların, kentlerin içinde yaşamaya 

görece alışmış bireyleri, farklı sorunlarla karşılaşmaya başlar. Bu bağlamda Kafka’nın 

Gregor Samsa’sının Weber’in öngördüğü karanlık tünelde ilerlediği söylenebilmektedir. 

Weber’e göre modern devlette gerçek yönetici bürokrasidir. “Çünkü iktidar ne 

parlamento konuşmalarıyla ne de monarşik ifadeler vasıtasıyla değil rutin yönetim 

işleriyle idare edilir.”315 Weber’e göre rasyonel düzenlenmiş bürokratik birliklerde 

yayılmış iktidardan etkilenir. Kişiler yaratıcılıklarından ve duygularından 

uzaklaşmaktadır: 

“… Bürokrasi ne kadar mükemmel olarak gelişirse, ne kadar “insanüstü hale 

gelirse” memurdan hesabı engelleyen sevgi, nefret ve bütün salt kişisel, irrasyonel ve 

duygusal unsurları uzaklaştırmayı o kadar çok başarır. Bu kapitalizm tarafından onun özel 

değeri olarak takdir edilir.”316 

Weber’in sözleri, çağdaşı Kafka’nın Dönüşüm317 romanında, Gregor Samsa 

karakterinde nükseder. Bir sabah uyandığında kendini böceğe dönüşmüş bulan Gregor 

Samsa, 20. yüzyılın modern bireyinin kaygılarıdır. Pazarlamacı olarak çalışan Samsa 

sürekli tanımadığı insanlarla, samimi olmayan ilişkiler kurmak zorundadır. Sürekli erken 

                                                      
314Ahmet Hamdi Tanpınar, On Dokuzuncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 20 bs. (yy: YKY, 2012), 482. 
315Weber, Ekonomi ve toplum: Cilt- 2, 755. 
316 A.g.e., 341. 
317 B.a. Franz Kafka, Dönüşüm, çev. K. Türel (İstanbul: Ulak Yayıncılık, 2010) 



84 

 

kalkar, her daim bir yerlere yetişmek zorunda olduğundan doğru düzgün yemek bile 

yiyemez. Çalışma şartları çok zordur. Bakması gereken bir ailesi olduğu için de patronuna 

karşı ses çıkaramaz. Zamanla kendini sustura sustura duygularını unutup bir böcek gibi 

sert bir kabuğa bürünür. Ailesinin bu böcek haliyle uğraşacak vakti yoktur, onun 

dönüştüğü halden duydukları utancı, Samsa ölene kadar yüzüne vurmuşlar, öldükten 

sonra da hiçbir şey olmamış gibi hayatlarına devam etmişlerdir. 

Aynı karamsar bakış, Kafka’nın Dava’sında318 da görülür. Joseph K. bir gün ne 

suç işlediğini bilmeden cezalandırılır. Dava süreci, hukuk kurallarının yavaşlığıyla 

karakterize gider, mahkeme yıllarca sürer. Joseph K.’nın yargının sonsuz yetkisi 

karşısında elinden bir şey gelmez. Suçunu bir türlü öğrenemez, öğrenmesi de gerekmez. 

Tek çaresinin şartları kabul etmek olduğu söylenir, cezası zaten verilmiştir. K’nın bu 

sistemin içinde ismi bile yoktur. Bütün yaşamını kuşatan bürokrasi, her şeye onun adına 

karar verdiği için, isminin olması da gerekmez.319 

Kafka’nın eserlerinde yalnızlaşan, duygusuzlaşan, kendine yabancılaşan birey, 

20. yüzyılın bireyinin karanlık boyutudur. Balzac’ta baskın olan ilerleme hırsı ve yeni 

yaşam arzusu, Kafka’da yerini bürokrasinin karamsarlığına bırakır. Modern birey 

siluetlerinin fırsatlarının ve karşılaştığı engellerin iki yüzü, iki ismin kalemi aracılığıyla 

açığa çıkmaktadır. Modern dönemde kutsalların, dinamizmini korumaya devam ettikleri 

görülmektedir. Değişen/değişmeye devam eden dünya, bireyler için hala modern 

kutsallarla çevrili haldedir. Bürokrasi, kapitalizm bir yanda; bilimsel/teknik ilerleme, 

yaşam standartlarının iyileşmesi bir yanda gitmektedir. İyiler ve kötüler, olumlular ve 

olumsuzluklar iç içedir. Birinci Dünya Savaşı ve İkinci Dünya Savaşı ise, modernliğin 

tüm kutsallarını toplumsal hayatın içinde birbirine geçirir. Ulusal özgürlüğün en büyük 

garantisi olan gücün/ordunun karşısında teknik gelişmelerin üstünlüğü, bireysel 

özgürlüğün karşısında bürokrasinin ve rasyonelliğin yarattığı kafes, halkın eşitliğinin 

karşısında da kapitalizmin yarattığı eşitsizlikler, ulusların eşitliği karşısında emperyalizm 

bulunmaktadır. Modern bireyin en büyük paradoksu, savaşlardan sonra oluşan 

düşüncelerde belirir. Kurtuluşu gerçekleştirecek olan aracılar kimlerdir? Özgürlük hangi 

                                                      
318 B.a. Franz Kafka, Dava, çev. Ahmet Cema, 17 bs. (İstanbul: Can Sanat Yayınları, 2012) 
319 A.g.e. 230-231. 



85 

 

aracılar vasıtasıyla elde edilecektir? Soru hala günceldir. 20. yüzyılın cevaplarının, 

yüzyılın ikinci yarısından itibaren değişmeye başladığı gözlenmektedir.  

2.4. SAVAŞ HER ŞEYDEN BÜYÜKTÜR 

Ulusallık, ulusların/insanlığın kurtuluşunda aracı olmuş mudur? Bu sorunun 

cevabı, savaşlarda ve savaşlara neden olan modernizmin en büyük kutsalında 

yatmaktadır. Modernizmin en büyük kutsalı olarak kapitalizm öne çıkmaktadır. Bu 

bağlamda kapitalistleşmiş, tekniğe hakim olmuş ulusların vatandaşı için dünya görece 

özgür olabilir. Fakat tüm özgürlüklerin sonu demek olan savaş, insanlığı toptan yok 

edecek biçimi aldığında görece özgürlük ne derece önemlidir? 21. yüzyılın savaşları, tüm 

insanlığa bunu düşündürtüp, dünyayı yok etmeye engel olacak önlemlerin alınmasını 

zorunlu kılacak kadar kanlı geçmiştir. Bu bağlamda tarihte her daim var olan bir olgu 

olarak savaşın, 21. yüzyıldaki farklılıklarına değinmek gerekmektedir. 21. yüzyılda 

savaşların amaçlarının, aracılarının ve araçlarının değiştiği görülmektedir. 

Başlangıçta arkaik toplumun insanı, hayatta kalmak için savaşır. “Toprak 

kazanmak ve başka halklar üzerinde hakimiyet kurmak ilkel topluluklarda nadir bir 

olaydır.”320 Fakat kabilelerde dahi savaşın hayatta kalma gücünü gösterme yoluyla 

kabilenin reisine prestij getirdiği görülmektedir. 321  Yaşam için yapılıp prestiji bu yolla 

sağlayan savaş; sonraki dönemlerde kutsal şeyler için yapılmaya başlanmıştır. Tanrı’nın 

isteğiyle dini yaymak şeklinde karşılaşılan değişiklik, Hristiyanlığın Haçlı Seferleri’nde 

ve Müslümanlığın gaza politikasında görülmektedir. Zamanla savaşlar uluslar aracılığıyla 

sömürme/sömürülmeme, ilerleme, medeniyet vb. adına yapılır hale gelmiştir. Dolayısıyla 

savaşın amacının ve aracılarının toplumsal gerçeklerle ilişkili olarak dönüştüğü 

görülmektedir. Aracılarla kastedilen sadece Tanrı/ Allah için kral/padişah ya da ulusun 

özgürlüğü için siyasi lider değildir. Toplumlar karmaşıklaşıp dünyanın referansları 

değiştiği ölçüde, savaşçının özelliklerinin de değiştiği görülmektedir. Spencer bu durumu 

özetlemektedir: 

“İptidai cemiyetlerdeki bütün insanların savaşçı olup faaliyetlerinin henüz 

ayrımlaşmamış olduğunu, lakin cemiyetler geliştikçe, birkaç yüz savaşçının yerine geçen 

                                                      
320 Akt. Mehmet Tanju Akad, Çağdaş Toplumda Savaş, (İstanbul: Kastaş Yayınevi, 2009), 10. 
321 A.g.e., 11. 



86 

 

binlerce askerin hareketlerinin topçular, süvariler, piyadeler gibi bölündüğü 

görülmektedir.” 322 

Bu bağlamda savaşçılardan ordunun askerlerine geçiş, bürokrasinin modern 

savaş stratejisi içinde yerini almaya başlamasıyla ilgilidir. “Bürokrasi, rasyonel kurallar 

sistemiyle birlikte, sıradan günlük ihtiyaçlarla hesaplanabilir ihtiyaçların tatminine 

yönelik sürekli bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır.”323 Bu haliyle Weber, bürokrasinin 

Firavun’un ve Roma’nın ordularında bile görüldüğünü söylemektedir.324 Fakat o zamanın 

bürokrasisi ancak,  erzak ve teçhizatın depolanması ile ilgiliyken, modern örgütlü savaşın 

bürokrasisi; makineleşme, teknisyenlerin devreye girmesi, demiryollarının ulusallaşması 

vb. olgularla ilgilidir.325 Weber’e göre modern kitle ordusunun savaşçısı da modern 

bürokratik yönetimde farklılaşmıştır. “Subay şövalyeden, condottiere’den, kabile 

şefinden ya da Homerin karamanından ayrı özel bir memur tipidir. Askeri etki bürokratik 

disipline bağlıdır.”326 Bu bağlamda Alain Bodiou’nun dikkat çektiği üzere, 

modernleşmenin ilk belirtileriyle birlikte kahramanın savaşçı figürünün de değiştiği 

gözlenmektedir. “Fransız İhtilali, bireysel ve aristokratik savaşçı figürünü demokratik ve 

kolektif asker figürüyle ikame etmiştir.”327 Savaşın amaç ve araçlarının toplumsalla 

beraber değiştiği gözlenmektedir Savaşın kahramanları kimlerdir? Feodaller mi? Burjuva 

mı? Uluslar mı? Savaşı hangi büyük yol gösterici(ler) işaret eder? Bu, dünyanın 

gerçekliğinin sarılı olduğu eski bir alışkanlık olarak seyreder. 21. yüzyılın savaşı 

çatışmaların en acımasızı olarak ne sınıf ne ırk tanımaktadır. Savaşın modern hali teknik 

ve bilimsel bilgiyle olan bağıyla yani araçlarının kullanım biçimiyle şiddetlenmektedir. 

Barışı savaşların arasında geçen süreç olarak gören C. V. Clausewitz 1830’larda 

yazdığı Savaş Üzerine adlı kitabında şunları söylemektedir: “Uygar ulusların yaptığı 

savaşlar, barbarlarınkinden daha az zalim ve yıkıcı oluyorsa bu, devletlerin hem kendi 

içlerindeki hem de birbirleri arasındaki toplumsal durumdan ileri gelmektedir.”328 

Clausewitz’in sözleri herhalde biyolojik, kimyasal ve nükleer silahlara tanık olmamasıyla 

ilgilidir. Tekniğin ve bilginin sonraki dönemlerde savaşlarda kullanılış şekli barbarlık/ 

                                                      
322 Akt. Sezgin Kızılçelik, Yerli Sosyoloji, (Ankara: Anı Yayıncılık, 2015), 264-265. 
323 Weber, Ekonomi ve Toplum: Cilt-2, 475 
324 A.g.e., 347. 
325 A.g.e., 347-348. 
326 A.g.e., 755. 
327 Bodıou, Yeni Bir Siyaset İçin Felsefe, 57. 
328 Carl Von Clausewitz, Savaş Üzerine, çev.  H. Fahri Çeliker (İstanbul: Özne Yayınları, 1990), 21. 



87 

 

uygarlık tanımlarının geçerliliğini de sorgulatmaktadır.  Modern dönemden önce de 

savaşlarda en büyük avantajı, nüfus, silah ve bilgi sağlamaktadır. Modern savaş dönemin 

farkı ise tekniğin ve bilginin kullanılış biçimlerinin nüfusu önemsiz kılacak hale 

getirmesidir. 

Tarih bilgi ve tekniğin avantaj sağladığı savaşlarla doludur. Örneklerin en 

dramatik olanlarından biri, 1532’de Yeni Dünya’da yaşanmıştır.  İspanyol fatih Francisco 

Pizarro 168 askeriyle, yabancısı olduğu Cajamarca’da İnka İmparatoru Atahualpa’yı 

80.000 kişilik ordusunun yarısını bir gecede katlederek esir etmiştir.329 Bu durum, çağdaş 

savaşlarda da avantaj sağlayan iki şey vasıtasıyla mümkün olabilmiştir. İlkin,  

İspanyolların yazıyı kullanmaları dolayısıyla Yeni Dünya ile ilgili pek çok bilgiye sahip 

olmalarına karşın, İnkaların İspanyollar hakkında bilgileri olmadığı görülmektedir.330 

Dolayısıyla, Atahualpa bir avuç insandan zarar gelmeyeceğini düşünerek İspanyolların 

kendisinin yanına yaklaşmasında sakınca görmemiştir. İkinci ve en büyük etki ise 

İspanyollar bir düzine çakmaklı tüfeğe, çelik kılıçlara, mızraklara, hançerlere ve atlara 

sahipken, İnkaların elinde sadece küt sopaların olmasıdır.331 İspanyolların kullandıkları 

bilinmeyen silahlar İnkaların yok olmasına neden olmuştur. İnkalar örneğinde görüldüğü 

üzere tekniğin ve bilginin avantajının yanında, nüfusun önemi kalmamaktadır. Dünya 

modernleştikçe savaşta nüfusun avantajı görece önemsizleşmeye devam etmiştir. 

Tekniğin ve bilginin karşısında donup kalmamak, sömürgeleşen dünyada hayatta 

kalmakla özdeştir. Devletlerin değişimler karşısında ilk reflekslerinin, ordularını çağının 

tekniğine uyumlu hale getirmek olduğu görülmektedir. Köroğlu’nun dediği gibi “delik 

demir çıkmış mertlik bozulmuştur.” Osmanlı İmparatorluğu’nun ıslahatlara askeri alanda 

başlaması bununla ilgidir. Tekniğe ve bilgiye hakim olan kazanmaya muktedirdir. Söz 

konusu durum Birinci Dünya Savaşı’nda görünür olmaktayken İkinci Dünya Savaşı’nda 

iyice netleşmiştir. Mehmet Tanju Akad’ın Çağdaş Toplumda Savaş adlı kitabında geçtiği 

üzere, savaşta bilim ve teknoloji kullanıldıkça sivil ölümlerin de arttığı gözlenmektedir.332 

Birinci Dünya Savaşı’nda ciddi şekilde mekanize olunmamışken, İkinci Dünya 

Savaşı’nda motorlu vasıtaların, zırhlı araçların, uçakların ve kamyonun devreye 

girdiğine/yayıldığına ve tüm ülkeyi savaş haline getirmeye başladığına tanık 

                                                      
329 Jared Diamond, Tüfek Mikrop ve Çelik, çev. Ülker İnce, 27 bs. (Ankara: Tübitak ,2016), 72. 
330 A.g.e., 87. 
331 A.g.e., 83. 
332 Mehmet Tanju Akad, Çağdaş Toplumda Savaş, 20. 



88 

 

olunmaktadır. Akad’a göre, Birinci Dünya Savaşı’nda 800.000 kişi kimyasal silahlardan 

dolayı ya yaralanmış ya ölmüştür.333 İkinci Dünya Savaşı ve sonrasında da kimyasal, 

biyolojik, nükleer silahlar görülmektedir. Milyonlarca Yahudinin ölmesinde kullanılan 

gazlar, Hiroşima ve Nagasaki’ye atılan nükleer bombalar kitlesel imhaya yöneliktir. 

Soğuk Savaş döneminde ve sonrasında ülkelerin nükleer silahlanma yarışına girdikleri 

görülmektedir. Berlin Duvarı’nın yıkılışından sonra ise savaşın akıbeti tekniğe ve bilgiye 

olan hâkimiyetle git gide ilişkilenmektedir. 1999 yılında Amerika’nın teknikte elde ettiği 

hâkimiyet paralelinde, Cyberwar ve Netwar adı verilen casusluk teknolojilerince 

değiştirilen savaş biçimleri ortaya çıkmıştır.334 Bu bakımdan savaş, askeri alandan başka 

kanallara yayılarak, tüm dünya için tehlike oluşturan bir karaktere bürünmüştür. Bu 

oldukça yeni bir eşitlik biçimidir; komutanlar ve bebekler, kadınlar ve erkekler çatışmasız 

ölüm karşısında eşitlenmiştir. 

Günümüz dünyası, pek çok uluslararası birliğin oluşturduğu fakat her ulusun da 

kendi ordusunun olduğu bir profil sunmaktadır. Ulusların güvenliği ise ordunun 

nüfusuyla değil, nükleer silahların varlığıyla garantiye alınmaktadır. Savaşta teknolojinin 

sağladığı denetim, tek bir tuşla yok et/yok ol komutuna bağlanma noktasına gelmiştir. 

Dolayısıyla savaşın teknikle olan ilişkisi tüm dünya için risk oluşturur niteliğe bürünür. 

Riskin hep olduğunu fakat önceki dönemlerde farklı bir anlama geldiğini Ulrick Beck 

ifade etmektedir. Beck’e göre önceki dönemlerin riskleri, “Nükleer füzyon ya da 

radyoaktif atıkların depolanması gibi tüm insanlığı tehdit eden küresel tehlikeler değildi. 

Bu dönemde risk sözcüğü, yeryüzündeki tüm hayatın kendi kendini yok etmesi tehlikesini 

değil, cesaret ve macerayı çağrıştırıyordu.”335 

Riskin anlamının değişmesi, savaşta tekniğin kullanımıyla ilgili 

deneyimlenmiştir. Söz konusu deneyim, tekniğin bu şekilde kullanılmasının, liderlerce 

nasıl gerçekleştirilebildiğine değinmeyi gerektirmektedir. Dünya savaşlarında yol 

gösterici olan bazı siyasi liderlerin, sonradan pek de kahraman gözüyle bakılmamalarına 

neden olacak sonuçlara vesile oldukları görülmektedir. Bu bağlamda 20. yüzyılın tüm yol 

gösterici siyasi liderlerinin en azından halefleri için “kahramanca” anılmadığı 

                                                      
333 A.g.e., 36. 
334 Armand Mattelart, Bilgi Toplumunun Tarihi, çev. Halime Yücel Altınel, 1 bs. (İstanbul: İletişim 

Yayıncılık, 2004), 101. 
335 Ulrich Beck, Risk Toplumu, çev. Bülent Doğan ve Kazım Özdoğan (İstanbul: İthaki Yayınları, 2011), 

24.  



89 

 

görülmektedir. Uygarlarca barbarlık olarak nitelendirilecek diktatörlerin eylemlerini, 

halkların nasıl olup da takip ettiği de sosyolojik önemini koruyan bir olgudur. 

2.5. BARBAR YOL GÖSTERİCİLER 

Umberto Eco, 10 yaşındayken, “Mussolini ve İtalya’nın sonsuz varlığı uğruna 

canınızı verir miydiniz?” konulu bir retorik yarışmasında, her İtalyan genci gibi gönüllü 

olarak olumlu bir yanıt vererek ödül aldığından bahsetmektedir.336 Bertolt Brecht’te, 

Hitler’in yasal yollarla iktidara gelmesinden hemen sonra gittiği Viyana’da, tanık olduğu 

kahvehane sohbetlerinde, kişilerin iradelerinin nelerden etkilendiğinin ihmal edildiğini 

söylemektedir. Brecht’e göre, Almanların barbarca davranışlarını eleştiren Viyanalıların 

tek şansları, farklı bir ülkede oldukları için kötülüğe ortak olmak zorunda 

kalmamalarıdır.337 Çocukluğu savaşlarla geçen Umberto Eco’nun geçmişte dahil olduğu 

faşist tutum, hangi koşullar çerçevesinde oluşmuş olabilir? Yahut Viyanalıların 

Almanlara barbar gözüyle bakabilmelerinin koşulları hangi toplumsal şartlarda mümkün 

olabilmiştir? Alman, İtalyan ve Japon halklarının diktatörlerin eylemlerini takip etmeleri, 

toplumsal hayatı çerçeveleyen yeni değişimlerle ilgilidir. Söz konusu değişimler, savaş 

biçiminin sosyopsikoloji ile olan bağlantısında görünür olmaktadır. 

Savaşın tarih boyunca var olmuş sosyopsikolojik bağlantısını, Elias Canetti 

açıklamaktadır. Canetti, herhangi bir savaşın başlamasının birincil koşulunu, iki farklı 

kitlenin oluşmasıyla ilişkilendirmektedir. Canneti’ye göre kitleler oluşur oluşmaz, diğeri 

olarak beliren “tehdit” karşısında kolektif olarak varlığı korumak, en önemli amaç haline 

gelmektedir.338 Bu bağlamda savaşın tarafları için kolektif başka olanın, erken davranılıp 

hep birlikte yok edilmesi gereken birim olarak yükseldiği görülmektedir. 

“Bir düelloda, iki düşman adeta birbirinin idamını infaz ederken ölüm daha 

kolaydır; binlercesinin birbirine ilerlediği durumda ölüm bütünüyle farklıdır. Savaşta 

insanların başına gelebileceklerin en kötüsü hep birlikte yok olmaktır; bu da onları, en çok 

korktukları şeyden, bireyler olarak ölmekten kurtarır.”339 

                                                      
336 Bertolt Brecht, Umberto Eco & İlya Ehrenburg, Faşizm Yazıları, çev. Sibel Bodun (Ankara: Ütopya 

Yayınevi, 2001), 37. 
337 A.g.e., 61. 
338 Elias Canetti, Kitle ve İktidar, çev. Gülşat Aygen (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1998), 72. 
339 A.g.e., 72. 



90 

 

Kolektif başka olanın ölümünü sağlamak amacıyla, dahil olunan kolektif uğruna 

ölmek, bireylikten daha yüce bir şey için ölmek demektir. Bu bağlamda kendinden yüce 

bir şey için “kahramanca” ölümü göze almanın yeni bir şey olmadığı bilinmektedir. 

Askerlerin “anonim” bir şey olarak kendi devrini aşarak ölümsüzleşip yüceleşmesine hep 

rastlandığına Badiou değinmiştir.340 “Her asker, devrin askeridir”341 20. yüzyılda 

askerlikte yeni olan, ölümün teknikten güç almasına izin vererek, karşı tarafa mücadele 

fırsatının bırakılmamasıdır. Bu bağlamda tekniğin avantajlarıyla feda kültürünün 

yayılmasının aynı oranda etkili olduğu görülmektedir. Japonya’da dört bine yakın 

kamikaze pilotunun intihar dalışı buna örnektir. Askerlerin, intihar dalışı yapmaları nasıl 

mümkün kılınabilmiştir? Sorunun cevabı halkın kitlesel ölümlere neden olan siyasi 

liderleri nasıl takip ettiğine de ışık tutmaktadır. Kitlesel ölümün mücadeleye fırsat 

tanımayan barbarca biçiminin halk tarafından onaylanması, sadece liderlerin aşırı güçlü 

yapılarından kaynaklanmamaktadır. Liderlerin çılgınca istekleri, toplumsal tabanın içinde 

yayılma koşulları bulabilmesini gene toplumsalın durumundan almaktadır. 20. yüzyılı 

taraftarlarını bedenen ve ruhen ele geçiren ideolojilerin çağı olarak tanımlayan Margaret 

Macmillan bütün ideolojilerin yükselebilmesinin kendi başlarına oluşmadığını 

söylemektedir:342 

“20.yüzyılın korku hikayelerini yaratan şey… ideolojilerin sanayileşme, bilim, 

teknoloji ve toplumların ve insan ruhunun mühendisliğini yapmayı mümkün kılan kitlesel 

iletişim araçlarının bir araya gelmesi ve önlerine çıkan insanları, sınıfları ve etnisiteleri 

ortadan kaldırması oldu. Ancak bu korku hikayeleri öyle kendi başlarına oluşmadı; bunları 

harekete geçiren birine veya bazı insanlara ihtiyaçları vardı.”343 

MacMillan’ın “ihtiyaç duyulan harekete geçiriciler” tanımlamasına karşılık 

gelen 20. yüzyılın diktatör olarak adlandırılan siyasi liderlerini, önceki liderlerden farklı 

kılan şeylerin neler olduğuna değinmek gerekmektedir. Bu bağlamda dikkat çeken ilk 

unsur, toplumlarının bunalımlarından çıkmak için sundukları amaçların / araçların / 

yöntemlerin farklılaşması olarak belirmektedir. Halkların, farklılaşan çözümlere katılımı 

da hazır bulunuşluklarıyla ilgilidir. Bertolt Brecht, Alman halkının Birinci Dünya 

Savaşı’ndan sonra içinde bulunduğu psikolojiye vurgu yapmaktadır. Brecht’e göre, 

                                                      
340 Badiou, Yeni Bir Siyaset İçin Felsefe, 67. 
341 A.g.e., 66. 
342 Macmıllan, Tarihin İnsanları, 84. 
343 Macmıllan, Tarihin İnsanları, 84. 



91 

 

Alman halkı yoksullaşmasını aşırı maddeci tavır takınmasına bağlamış ve daha iyi bir 

yaşam kurma olasılığını ancak güçlü bir ülküye dayanarak gerçekleştirebileceğine inanır 

hale gelmiştir.344 Güçlü ülküye inanmak, sınırsız özveriyi doğurmaktadır. Sınırsız öz 

veriyi sağlamak için de yücelikler gerekmektedir. Diktatörlerin bu aşamada, farklılaşmış 

bir yüce amacı öne çıkardığı görülmektedir. Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra, sömürge 

yarışına katılmak isteyen İtalya, Almanya, Japonya gibi ülkelerin liderlerinin, insanların 

uğruna ölebileceği yeni bir kutsalı öne sürdükleri görülmektedir: Irkların yüceliği.  Bu 

bağlamda 20. yüzyılın diktatörlerinin, arı ırkı yüceltmek için her türlü köken bilgisini 

ideolojik/işlevsel kullandıkları görülmektedir. Diktatörler, yüceltmenin tabanda 

karşılığını bulması için mitolojiden, mistisizmden ve tarihten yararlanmışlardır. U. Eco 

söz konusu durumu şöyle örneklendirmektedir: 

“Nazilerin akideleri; gelenekçi, sinkreist, okült öğelerden besleniyordu. Yeni 

İtalyan sağının en nüfuzlu kuramsal kaynağı olan Julius Evola, Kutsal Kase’yi Siyon 

Bilgeleri’nin Protokolleri ile, simyayı ise kutsal Roma ve Germen İmparatorluğuyla 

birleştirmiştir.”345 

Tarihten faydalanma pek çok örnekte halk tabanında karşılık bulmuştur. 

Avusturya kökenli Adolf Hitler’in arı Alman ırkını yaratma girişimi, Dumezil’in Germen 

mitolojisinde keşfettiği “kökenlerin derinliği” ve “üstün askerileşmenin”, halk tabanında 

kök salmasıyla mümkün olabilmiştir.346 Brecht, insanların kitlesel katliamlara onay 

vermesinin, bilinçlerinin planlı olarak biçimlendirilmesiyle mümkün kılındığını 

söylemektedir.347  Bu bağlamda Alman gençliğinin, öğrendiği tarihten, fiziki disiplinine, 

doğayı betimlemesinden, toplumsalda var olma biçim ve amacına kadar yeni bir yüceliğe 

göre inşa edildiği görülmektedir.348 Bahsi geçen işlevsel kodlamaların yanında, 

propagandanın popülüst biçimde yayılmasını sağlayan tekniğin etkisi de görülmektedir. 

Führer’in radyo yayınları, gazetelerde liderlerin sürekli olarak “kurtuluş”, “ulusal 

kahraman” gibi söylemlerle beraber yer almaları, her eve Kavgam kitabının dağıtılması 

gibi şeyler iktidarın söylemlerini yaymanın yeni biçimleridir. Bu bağlamda Eco’nun 

dediği gibi diktatörlere biatın, despotluk ve fanatikliğin yayılma koşullarından bağımsız 

                                                      
344 Brecht, Eco & Ehrenburg, Faşizm Yazıları, 56. 
345 A.g.e., 48. 
346 Carlo Ginzburg, Efsaneler, Amblemler, İzler, çev. Mehmet Moralı 1 bs. (İstanbul: Kırmızı Yayınları, 

2007), 253. 
347 Brecht, Eco & Ehrenburg, Faşizm Yazıları, 92. 
348 A.g.e., 92. 



92 

 

gerçekleşmediği görülmektedir.349 Faşizmin halklarca takip edilmesi, yönlendirmelerin 

yaygınlığı ve yoğunluğuyla ilişkilidir. Sosyal benliğin toplumsalla etkileşimi pek çok 

faktörle çevrilidir. Harekete geçiren liderlerin, feda kültürünün yayılmasının yeni 

biçimini uygulayabilmesi, karşılıklı ilişkiler içinde (yüce bir ölüm amacı olarak arı ırkın 

toplumsal tabanda karşılığını bulması) bireyin şekillenmesi/toplumsalın hazır bulunuşu 

sebebiyle mümkün olmuştur. Diktatörler, kendilerine sahip çıkacak alt kültürde yayılma 

koşullarını değerlendirmiştir. Diktatörler, tekniği tarihte yeniden yükselttiği kodları 

yaymak amacıyla kullanmış, tabana ölmek için yeni bir amaç vermişlerdir. Fakat 

propagandanın bu yeni biçimi karşısında bütün bireylerin, tamamen tabi olup/biat ettikleri 

de doğru değildir. Almanların bazılarının Yahudi soykırımını onaylamadığı 

görülmektedir yahut İkinci Dünya Savaşı’nda Nazileri destekleyen Norveç şair Knut 

Hamsun’un kendi toplumunda itibar kaybına uğradığı görülmektedir. Norveçliler yazarın 

evinin önünde onun kitaplarından oluşan bir dağ oluşturmuştur.350 Bu bağlamda dünyaya 

müdahale etme/daha iyisinin mümkün kılma amacındaki eylemin yok olduğundan 

bahsedilememektedir. 20. yüzyılın farklılaştığı nokta, kitlenin sesinin güçlü kılınmasıdır. 

Güçlü kılınmanın vurgusu, güçsüz kalsa da müdahalede bulunanlara haklarının teslim 

edilmesi gerekliliği ile ilgilidir. Yönlendirilmiş kitlenin sesi, kültür endüstrisinin 

anlamında açıklayıcı olmaktadır. Bu olgu, tarihte yeni bir şey olarak belirmektedir.  

Savaşlarda aklın ve tekniğin kullanılma pratiği, usun eleştirilmesine neden olmuştur. 

Frankfurt Okulu’nun temsilcilerinin düşüncelerinde belirginleşen bu durum, savaşlardan 

sonra kurtuluşa ve kahraman imgesine olan bakışın değişmesine eşlik etmiş, bütün 

tarihsel kutsallar/kahramanlar sorgulanmaya başlamıştır. 

2.6. KÜLTÜR ENDÜSTRİSİNDEN 1968 HAREKETİNE: ÖZNENİN 

MEŞRUİYET SORUNU 

20. yüzyılın ikinci yarısına doğru, toplumsalla ilgili düşünceler farklılaşmaya 

başlamaktadır. Bu farklılaşmanın bir yönü, Armand Robin’in şiirinde belirmektedir. Şiir, 

2. Dünya Savaşı sonrasında toplumla ilgili oluşan yeni düşüncelerin özeti gibidir. 

“…Can yok edilecek 

Akıl adına 

                                                      
349 A.g.e., 47. 
350 Ali Lidar, Kişisel Edebiyat Atlası (İstanbul: İthaki Yayınları, 2017), 40-41. 



93 

 

Sonra akıl yok edilecek. 

Merhamet yok edilecek 

Adalet adına 

sonra adalet yok edilecek. 

Tin yok edilecek 

Madde adına 

Sonra madde yok edilecek. 

Hiç adına yok edilecek insan, 

İnsan adı yok edilecek, 

ad kalmayacak.  

İşte burdayız…”351 

Armand Robin, Les Poémes indésirables,1945. 

Aklın, merhametin, adaletin, tinin, maddenin ardından sıra insana, “özneye” 

gelmiştir. Öznenin/bireyin/adın olmadığı yerde kahraman imgesi nasıl görünmektedir? 

Toplumsal olgulardaki değişimleri tanımlamak zordur. Çünkü herhangi bir değişim 

sadece kendi alanında kalacak sınırlılıkta belirmemektedir. Özellikle karmaşıklaşan 

toplum için bu böyledir. Değişim bir kere başladığında çoklu sonuçlara neden olur. Bu 

bağlamda, 20. yüzyıl çoklu sonuçların yorumunun değişmeye başladığı bir profil 

sunmaktadır Bütün kutsalları ve kurtarıcıları sorgulamaya neden olan şeyler, Frankfurt 

Okulu’nun düşünürlerinde belirgin olmaktadır. Frankfurt Okulu’nun düşünürleri temel 

olarak – kendilerinden sonra gelecek düşünürleri de etkileyecek olan- iki şeye tanıklık 

etmişlerdir. Çoğunluğu Yahudi olan okulun düşünürleri Alman faşizmine şahit olmuşlar; 

ardından ise göç etmek zorunda kaldıkları Amerika’da gelişmiş kapitalizmi 

deneyimlemişlerdir.  Ortaya attıkları düşüncelerinin özünde “Aydınlanmanın savunduğu 

bütün kutsalların araçsallaştığı” olgusu belirmektedir. Düşünürlerin söz konusu olgunun 

tekniğin gelişimi ile olan bağlantısını, aklın/kültürün/öznenin/hakikatin yorumuna 

yönelttikleri görülmektedir. 

Söz konusu yöneliş, çağın kapitalistleşen yüzü ile ilgilidir. Çağın diğer yüzünde 

ise, kapitalizmi gelişmiş şekilde deneyimlemeyen yahut emperyalizme direnen uluslar 

                                                      
351 Akt. Michel Ragon, Kaybedenlerin Belleği, çev. Işık Ergüden (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2010), 388. 



94 

 

yer almaktadır. Bu bağlamda kültür endüstrisi kavramıyla yönelinen farklılıkların her 

yerde aynı şekilde deneyimlenmediği söylenebilmektedir. Bir yanda tekniğin gelişimine 

katılabilen, tüketebilen bireylerden oluşan uluslar, bir yanda da sömürülmeye devam eden 

uluslar yer almaktadır. Bir yanda öznenin yok olduğu söylenirken bir yanda da toplumsala 

müdahalede bulunan/bulunmak isteyen aktörlerin/ulusların/sınıfların varlığı da devam 

etmektedir. Örneğin, Fransız sömürgesi karşısında Cezayirlilerin pasif kaldıkları 

söylenememektedir. 1955’te sömürgeleşmeye karşı Cezayir’in 12 bin kurban vermesi 

müdahalenin ve değişim için eylemde bulunmanın devam ettiğini göstermektedir.352 Bu 

bağlamda Frankfurt Okulu’nun kitle kültürü, kültür endüstrisi gibi kavramlarının, 

toplumsalın oluşan yeni yüzüne maruz kalmalarıyla ilgili oluştuğu görülmektedir. 

Frankfurt Okulu’nun düşünürleri, milyonlarca Yahudinin gazla “bilimsel yolla” 

öldürüldüğü bir anda, Hitler’in radyoyu propaganda amaçlı kullanmasına ve gene aynı 

zaman aralığında, Amerikalıların gişelere koşarak güdümlenmelerine tanık olmuşlardır. 

Dönemlerinde tanık oldukları olaylar vasıtasıyla “asıl sorun” olarak gördükleri şeyler 

değişmiş, inceleme olguları farklılaşmıştır. Nejat Bozkurt karşılaştıkları durumlar 

dolayısıyla başlangıçta amacı işçi sınıfının pratiğini bilgilendirmek olan eleştirel teorinin, 

amacının zamanla nasıl değiştiğini açıklamaktadır: 

“Faşizmin yükselmesi, işçi sınıfının faşizme başkaldırmaması, II. Dünya Savaşı 

sonrasında kapitalizmin kendi iç çelişmelerine rağmen istikrar kazanması ve işçi sınıfının 

kitle kültürü, metafetışızmı ve diğer nesneleştirme biçimleri yoluyla pasifleştirilmesi 

karşısında, eleştirel teorisyenler artık işçi sınıfının evrensel kurtuluşu tam anlamıyla 

gerçekleştirme olarak tanımlanabilecek tarihsel görevini başarabileceğine inanmaz 

oldular.”353 

Bozkurt’un belirttiği üzere, Frankfurt Okulu’nun düşünürleri, işçi sınıfını 

kurtuluşta/özgürlüğe kavuşmada aracı olarak görmemeye başlamaktadır. Frankfurt 

Okulu’nun düşünürleri bu noktada savaşlardan sonra değişen belli başlı olguları 

yorumlamışlardır. 

Frankfurt Okulu’nun düşünürlerine göre, en büyük problem aklın 

araçsallaştırılması / biçimselleştirilmesidir. “Bu bağlamda Frankfurt Okulu üyeleri 

kapitalist toplumun temel ilkesi olan araçsal akılcılığa karşı tavır almışlar ve kültür ve 

                                                      
352 Frantz Fanon, Yeryüzünün Lanetlileri, çev. Şen Süeri, 2 bs. (İstanbul: Versus Kitap, 2013), 94. 
353 Nejat Bozkurt, 20. Yüzyıl Düşünce Akımları, 2 bs. (İstanbul: Morpa Kültür Yayınları, 2004), 171. 



95 

 

modernizmle ilgili problemler üzerinde yoğunlaşmışlardır.”354 Aklın 

araçsallaştırılmasıyla ilgili düşünceleri eleştirel teorinin temellerini vermektedir. Eleştirel 

teorinin temelleri, Adorno ve Horkheimer’ın yazdıkları Aydınlanmanın Diyalektiği’nde 

ilerlemenin yıkıcılığı üzerindeki düşünceleriyle belirgin olmaktadır. Frankfurt Okulu’nun 

düşünürlerine göre insanlar bir bütün olarak ihanete uğramak istemiyorlarsa 

Aydınlanmanın kendisi üzerine düşünmek durumundadır.355 Aydınlanmanın üzerine 

düşünme çağrısı, düşünen aklın kendisine yönelmek demektir. Okulun düşünürlerinin 

eleştirileri Aydınlanmaya değil, araçsal aklın dünyaya, doğanın parçası olan insana hakim 

olmasına dönüktür. Bu bağlamda öznenin ortadan kaldırılışını, araçsal aklın kültürü de 

araçsallaştırmasıyla ilişkilendirdikleri görülmektedir. Kültür araçsallaştığında özne 

ortadan kalkmakta ve kitle toplumu böylelikle oluşmaktadır. Frankfurt Okulu’nun 

kültürle ilgili düşüncelerinde “kitle toplumu” ve “kültür endüstrisi” kavramları öne 

çıkmaktadır. Frankfurt Okulu’nun kitle toplumu kuramına iki temanın hakim olduğu 

görülmektedir. A. Swingewood hakim olan iki temayı şu şekilde belirtmektedir: 

“İlk olarak, yoğun ekonomik ve teknolojik gelişme karşısında geleneksel 

toplumsallaşma kurumları zayıflaması, ikinci olarak bireyin emek ve etkinliği sonucu ortaya 

çıkan nesnelerin insan kontrolünün dışında gözüken bağımsız, özerk güçlere dönüştüğü 

kültürün artan somutlaştırması söz konusudur.”356 

Bu bağlamda eleştirel teorisyenlerin Marx’ın meta kavramını, kültürü içine 

alacak şekilde genişlettikleri söylenebilmektedir. Çünkü Frankfurt Okulu’nun 

düşünürlerine göre kültürün artan somutlaşması, kültürün de metalaşmasıyla mümkün 

olabilmiştir. Kültürün araçsallaştırılmasının nasıl mümkün kılındığı ile ilgili düşünceleri 

şu şekildedir: 

“İktisadi üretkenliğin artışı bir yandan adil bir dünya için gereken koşulları 

yaratırken, öte yandan teknik aygıta ve onun kontrolünü elinde tutan sosyal gruplara nüfusun 

geri kalanı üzerinde ölçüsüz bir üstünlük sağlamaktadır. Bireyler ekonomik erkler karşısında 

bütünüyle etkisizleştirilmekte. Bu güçler toplumun doğa üstündeki egemenliğini akla hayale 

gelmez bir düzeye çıkarmakta. Birey kullandığı aygıtın önünde görünmez hale gelirken, 

geçimi bu aygıt tarafından hiç olmadığı kadar iyi bir şekilde karşılanır. Bu adil olmayan 

durumda kitlelerin acizlikleri ve onlara dağıtılan metaların niceliğiyle birlikte 

                                                      
354 Işılay Göktürk, Kültür Sosyolojisi, (İstanbul: Doğu Kitabevi, 2016), 81. 
355 Max Horkheimer & Theodor W. Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği, çev. Nihat Ülner, Elif Öztarhan 

Karadoğan, (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2014) 
356 Alan Swingewood, Kitle Kültürü Efsanesi, çev. Aykut Kansu (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 1985), 

32. 



96 

 

güdülebilirlikleri de artmaktadır. Alt katmanların yaşam standartlarının maddi yönden 

çarpıcı, sosyal yöndense acınacak düzeydeki yükselişi, anlama gücünün iki yüzlü biçimde 

yayılmasına yansır. Anlama gücünün asıl isteği şeyleşmenin olumsuzlanmasıdır. O, kültür 

metası haline getirildiği ve tüketim amacıyla insanlara teslim edildiği noktada eriyip gitmek 

zorundadır. Kesin bilgilerin ve allanıp pullanmış eğlencelerin selinde insanlar bir yandan 

akıllanırken diğer yandan aptallaşmaktadır.”357 

Bu bağlamda, kültür endüstrisi kavramının, asıl ifadesini radyoda ve filmde 

bulduğu söylenebilmektedir. Düşünürlerin tanık oldukları biçimiyle “eğlenceli seli”, 

aklın araçsallaşması ve hesaplanabilirlikle özdeşleşmiştir. Eğlence selinde reklamlar 

etkili olmaktadır ve bu durumun ideolojik yansımaları vardır.  Bu bağlamda ilkin iletişim 

araçları olan radyo ve televizyonlarla birlikte, kanaatleri etkileyen başka bir “toplumsal 

tip”in etkisinin, analizlerinde belirginleştiği gözlenmektedir. Tanık oldukları iletişim 

araçlarının kullanılış biçimi, yeni yol göstericilerin kültürün içinde yayılmasına da 

tekabül etmektedir. Bu kahraman imgesinin, devletten başka bir kanala yayıldığı bir 

andır. Aslında mitolojik/ussal/dinsel/tarihsel kahraman imgeleri de tarih boyunca 

devlet/iktidar dışında da varlık göstermişlerdir. Frankfurt Okulu’nun tanık olduğu 

tekniğin gelişimi ise; yeni referans sağlayıcıları olarak sinema, müzik ve reklamların 

yükselmesiyle karakterizedir. Bu da kültürün araçsallaşmasının içinde yaşandığından 

sıkıntılı görülmektedir. Düşünürlerin dönemlerinde ilkin, iki savaş arasında Hollywood 

sinemasının şemsiyesi altında gelişen popüler kahramanların yükseldiği görülmektedir. 

Amerikan hayat tarzını öven Andy Hardy (1937-1947) filmi, Burjuva hayatına hitap eden 

Broadway Müzikali gibi kültür ürünleri belirli bir yaşam tarzını empoze etmektedir.358 

Bu bağlamda Frankfurt Okulu’nun düşünürlerinin kültür endüstrisi kavramı içinde 

beliren reklamvari yol göstericilerin varlığına işaret ettikleri görülmektedir. 

Filmlerle/dizilerle yayılan reklamvari yol göstericiler sebebiyle; insanın güdülebilirliği 

artmış, insan da metalaşma sürecinin içine dahil olmuştur. İkinci Dünya Savaşı’ndan 

sonra teknik ilerlemenin eşlik ettiği sürecin özneleri, -geç kapitalizmin oluşturduğu 

koşullar sebebiyle- ortadan kalkmaktadır. Hesaplanabilirlik, denetim ve nesnellik geç 

kapitalizmde ön plandadır. Toplumsallıkta her şey nesnellikle yorumlanmaya 

başladığında özne de nesnelleşmiştir.  Öznelerin ortadan kalkışı, tekniğin yayılması 

yardımıyla benzerliklerin artması ile ilişkilidir. Filmlerin, radyonun ve dergilerin 

                                                      
357 Horkheimer & Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği, 14-15. 
358 Hobsbawm, Kısa 20. Yüzyıl, 443-444. 



97 

 

oluşturduğu sistem, söz birliği bulaştırır ve böylelikle her şey ve herkes birbirine 

benzer.359 Söz konusu benzerlik, kentlere, şehir planlamasına, nihayetinde evlere kadar 

yayılmaktadır. “…konutların sakinleri üretici ve tüketici olarak iş ve eğlence için 

merkezlere çağrılırlarken, içinde oturdukları hücreler de kesintisiz, düzenli kompleksler 

olarak kristalleşirler.”360 Herkesin ve her şeyin birbirine benzemesi, “tekel koşullarında” 

tüm kitle kültürünün özdeşleşmesiyle mümkün olabilmiştir.361 “Herkes için uygun bir şey 

öngörülür ve böylece bu işlemlerden kimse kaçamaz…İzleyicilere dizi halinde nitelikler 

hiyerarşisi ulaştırılması, bunu bütünüyle niceliğe dökmekten başka bir işe yaramaz.”362 

Sunulan şey zamanla gerçeğe dönüşür, istatistikler dünyayı yorumlar ve dönüştürür. Söz 

konusu döngü, istatistiğin gerçeğe döndüğü andan itibaren ideolojik olarak tekrarlanıp 

durmaya başlar. Söz konusu durumlar sinemanın, radyonun, dergilerin, televizyonun, 

reklamların nasıl kullanıldığıyla ilgilidir. Teknik evlere girdiğinde bireylerin benzerlikten 

kaçma fırsatları da kalmaz olmuştur.  

“Aklın “başka olan”ı da içermesi zorunludur. İnsan düşünmeye başladığında salt 

röprodüksiyonda kalamaz. Gerçekte illaki böyle olduğu anlamına gelmez bu, ama insanın “ 

başka olanı” hesaba katmadan düşünmesi mümkün değildir. Bugünkü aptallaşma doğrudan 

ütopyadan kopmanın bir sonucudur. Ütopyanın istenmediği yerde düşünce kuruyup gider. 

Düşünce salt ikileme içinde ölür.”363 

Bahsi geçen paragrafta “başka olana” vurgu, Hegel’in efendi-köle diyalektiğini 

akla getirmektedir. Bireyin kendisini konumlandırması, ancak çatışma sonucu diğerinin 

onu tanımasıyla mümkün olur. Adorno ve Horkheimer’a göre, ortada başka olan 

kalmadıysa gerçekleşecek olan şey bellidir: aklın başka olanı içermemesi, öznenin yok 

oluşu anlamına gelmektedir. 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren özne verili olanı 

reklamlar, dergiler yoluyla alıp düşünmeye fırsat bulmadan içselleştirmeye 

başlamaktadır. “Toplumsal çıkarlar bakımından arzu edilir görülen ne varsa “başka olan” 

statüsü kazanır ve tüm dünya tarihinin karşısına yerleştirilir.”364 Frankfurt Okulu’nun 

düşünürlerine göre, başka olanın yanıltıcı sunumu kültür endüstrisinin zaferiyle ilişkilidir. 

“Kültür endüstrisi, müşterileri tarafından yönlendirildiğine ve onlara kendi istedikleri şeyi 

                                                      
359 Horkheimer & Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği, 162. 
360 A.g.e., 162-163. 
361 A.g.e., 163. 
362 A.g.e., 166. 
363 Theodor W. Adorno & Max Horkheimer, Teori ve Pratik Üzerine Bir Tartışma, çev. Orhan Kılıç, 1 bs. 

(İstanbul: Metis Yayınları, 2013), 12. 
364 A.g.e., 50. 



98 

 

sunduğuna yeminle inandırır bizi”365 Kültür endüstrisi, tüm dünyanın olduğu gibi, hakiki 

sunulduğunu ima etmektedir. Fakat kültürün içinde sunulanlar Marcuse’un dediği 

şekliyle “tek boyutluluk” getirir. Söz konusu tek boyutluluğu sağlama işlevi, kültürün 

içine işlemiştir. Frankfurt Okulu’nun düşünürlerinin vurgusu, kültürün aşağıdan ya da 

kitlelerden yükselmediği, yukarıdan yöneltildiği ile ilgilidir.366 Müzik bile dinlemeyi 

dinleyenin yerine yapar hale gelmiştir.367 Çünkü müzik piyasa koşullarından etkilenerek, 

“daha iyisi” olduğuna karar kılınanlarca sunulmaktadır. Bu bağlamda öznenin algıladığı 

öteki, arzu edilirliğin, kitlesel yönelimiyle ilişkili oluşmaktadır. Arzu edilirlik hakkındaki 

yanılgının değişmemesi Hegel’in “başka olanı” tanım biçimindeki yanılgısını da 

belirtmektedir. Habermas, Hegel’in genel ve tek olanın özdeşliğinde sunduğu ben temel 

deneyiminin, özbilincin özdeşliğinden değil sonradan oluşmuş özdeşlikten 

kaynaklandığını söylemektedir.368 Hegel için ancak genel ereğin içinde tamamlanacak 

olan özbilinç düşüncesi, Frankfurt Okulu düşünürlerince nesnelleşme zorunluluğunu 

yerine getirmemesi şeklinde deneyimlenmektedir. Bu bağlamda Frankfurt Okulu 

düşünürleri, Hegel’in “başka olandan” beklediği “devlet ve toplumda yaratacağı 

değişimlerin” gerçekleşmediğine dikkat çekerler. “Hegel için sadece kendisinden ibaret 

kalan öznellik, toplumda ve devlette nesnelleşmediği sürece, kendi ilkesinin katışıksızlığı 

üzerinde diretmekle antinomilere takılıp kalır.369 Frankfurt Okulu’nun düşünürlerine 

göre, 20. yüzyılın ikinci yarısında deneyimlenen şey de buna denk düşmektedir. Kültür 

ürünlerinin araçsallaştırılması öznenin de araçsallaştırmasına neden olmaktadır. 

Dolayısıyla devlette ve toplumda nesnelleşme sağlayacak öznelerle (aktör/sınıf) 

karşılaşılamamaktadır. “Bireyselliğin kendi ekonomik ve toplumsal var oluş koşullarıyla 

olan çatışması da bireyselliğin vazgeçilmez bir öğesidir. Bugün bireylerin bilinçli 

zihninde bu çatışmanın yerini, gerçekliğe uyum gösterme isteği almaktadır. Bu süreç, 

bireyselliğin bugünkü bunalımının belirtisidir.”370 Bireyselliğin bunalımında yol 

gösterici kahraman nasıl bir biçimde yer almaktadır? Horkheimer bu ilişkiyi şu şekilde 

özetlemektedir: “…kahramanın hayatı gerçek bireyselliğin somutlanışı olmaktan çok, 

                                                      
365Theodor W. Adorno, Minima Moralia: Sakatlanmış Hayatlar, çev. Orhan Koçak, Ahmet Doğukan, 2 bs. 

(İstanbul: Metis Yayınları, 2000), 206. 
366 Göktürk, Kültür Sosyolojisi, 83. 
367 Adorno, Minima Moralia: Sakatlanmış Hayatlar, 207. 
368 Jürgen Habermas, İdeoloji Olarak Teknik ve Bilim, çev. Mustafa Tüzel, 9 bs. (İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2016), 24. 
369 Adorno, Minima Moralia: Sakatlanmış Hayatlar, 255. 
370 Max Horkheimer, Akıl Tutulması, çev. Orhan Koçak, 3 bs. (İstanbul: Metis Yayınları, 2018), 155.  



99 

 

bireyselliğin doğumunun habercisidir; varlığın korunması ile fedakarlığın evliliğinden 

birey doğacaktır.”371 Birbirlerine benzemiş olan özneler varlıklarını 

koruyamadıklarından bireysel özgürlükle toplumsal refah arasında denge 

kurulamamaktadır.372 Frankfurt Okulu düşünürleri, dönemlerindeki bireyselliğin, nesnel 

biçimde devlet ve toplumda karşılığını bulup; devleti ve toplumu değiştirecek reflekslerde 

bulunma yetisini kaybettiğini söylemektedir. Çünkü referans olarak, kendilerinin ait 

olmadıkları sınıfların yaşam tarzlarını almakta, pasifleşmektedirler. Dünyaya 

müdahalede pasif kalınmasına neden olan arzu edilirlik hakkında var olan yanılgı da reel 

dünyaya müdahale eden kahraman imgesinin eski biçiminin görülmemesi demektir. Söz 

konusu vurgu, ulusal kurtarıcıların/haksızlıklara karşı mücadele edenlerin yokluğuna 

değil, Frankfurt Okulu’nun vurguladığı yeni yol göstericilerin teknikle/bilimle ilişkili 

kanallar vasıtasıyla temsil ettiği değerlerin değişmesine delalettir. Bireylerin hakikatle 

aralarında, arzu edilirlikle aralarında yanılgı oluşmuştur. 

Arzu edilirlik hakkındaki yanılgı Marx’ın yanlış bilinç kavramıyla ilişkili olduğu 

ölçüde ütopyanın istenmemesine neden olan toplumsal koşullarla ilgilidir. “Ütopyalar, 

problemli görülen toplum düzenlerine karşı ileri sürülmüş toplum tasavvurlarıdır… Var 

olan düzeni yeniden biçimlendirme noktasında ileri sürülen bir projedir... Şimdi, 

ütopyalarda şiddetle eleştirilmiştir.”373 Bu bağlamda ütopyanın var olduğu yerde, 

eleştirinin, daha iyisine olan inancın var olduğu da söylenebilmektedir. 20. yüzyılın 

yarısına kadar olan ki süreçte tarih, ütopyanın varlığıyla iç içe devam etmiştir. Değişim 

isteği de kahraman imgelerinin gerçekliğe nesnel müdahalesiyle gerçekleşmiştir. Bu 

bağlamda öznenin gerçeklikle ilgili bağının, -tekniğin kullanılma biçimi sebebiyle- hiç 

olmadığı kadar yanılgıya düştüğü görülmektedir. Özne, oluşturulan yanılgıyla şimdinin 

gerçekliğinin farkına varamamaktadır. Örneğin, özne işçidir ama boş zamanlarını/ yaşam 

tarzını başka sınıflarla benzemeye yönelik kurmaktadır. Marcuse bu konuda şunları 

demektedir: 

“Sınıf ayrımlarının eşitlenmesi denilen şey ideolojik işlevini açığa serer. Eğer işçi 

patronuyla aynı televizyon izlencesinden haz duyuyor ve aynı dinlenme yerlerine gidiyorsa, 

eğer sekreter işverenin kızı gibi çekici bir makyaj yapabiliyorsa, eğer Negro bir Cadillac 

                                                      
371 Horkheimer, Akıl Tutulması, 155. 
372 A.g.e., 155. 
373 İsmail Coşkun, “Şimdinin Eleştirisi: Thomas More ve Bir İmkan/Öneri Olarak Ütopyalar”, Hece 

Dergisi, Hayat-Edebiyat-Siyaset Özel Sayısı, (Ankara, 2004), 209-217. 



100 

 

alabiliyorsa, tümü de aynı gazeteyi okuyorlarsa, o zaman bu benzeşme sınıfların yitişini 

değil, ama Kodomanların korunmasına hizmet eden gereksinim ve doyumların altta yatan 

nüfus tarafından paylaşıldığı düzeni vermektedir.”374 

Bu bağlamda söz konusu paylaşımın nasıl mümkün kılındığını Adorno ve 

Horkheimer açıklamaktadır. Adorno ve Horkheimer’a göre, doyumların ve 

gereksinimlerin paylaşılması; hakikatin çarpıtılmasıyla, bireylerin yanılgıya düşürülüp 

daha iyisini istemeye yönelmemesine neden olunmasıyla mümkün olabilmektedir. 

Ütopyanın istenmemesi, her şeyin iyi olacağına olan inancın yerine, çalışmanın 

getirilmesiyle sağlanabilmiştir.375 Marx’ın dediği gibi insanlar ne üretiyorlarsa, dahası 

nasıl üretiyorlarsa ona dönüşmüşlerdir.376 İnsanlar işten kalan boş zamanlarında 

eğlenceye yöneldiklerinde bile güdülenmektedir. Farkında olmadan, boş zamanlarında 

bile çalışmayı taklit etmeye başlayıp, boş zamanlarında otomasyonu ve hızı devreye 

sokmuşlardır. Hızla özdeşleşen motor tutkusu,377 hazır menülerle sunulmuş yemekleri 

yeme düşkünlüğü gibi.378 Bu bağlamda, insanların düzenlenen şeylere hapsolduğu 

görülmektedir. Dahası, öznenin her şeyin iyi olacağına dair inancı yerini 

izledikleriyle/sunulanlarla özdeşleştiği/özdeşleşebileceği inancına bırakmıştır. Bu da 

kendilerini nesnellikle karıştıran bir öznelliğin oluşmasına neden olmuş, araçlar asıl 

mesele haline gelmiştir.379 

“Ütopyadan vazgeçmek, bir şeyin aldatmaca olduğunu bile bile, şu veya bu 

biçimde o şey lehinde karar kılmak anlamına gelir.”380 Reklamların en iyi yaptığı şey 

budur. İnsanlar reklamlardan zevk alıp, reklamlar ne derse onu yapmaya üstelik farkında 

ola ola yapmaya başlarlar.381 Bu da kültürün yönlendirmeyle birleşmesinin karakteridir. 

Özneler, kendileri hakkında, olduklarından daha iyi bir hayata sahip oldukları yanılgısına 

düşmektedir. Sınıflar yok olmuş değildir, eşitsizlikler de. Frankfurt Okulu düşünürleri 

için yok olan; -aklın araçsallaşması sebebiyle- daha iyisinin gerçekleşeceğine olan inanca 

sahip olan ve bu dönüşüme sebep olacak olan öznelerdir. 

                                                      
374 Herbert Marcuse, Tek Boyutlu İnsan, çev. Aziz Yardımlı, 4 bs. (İstanbul, İdea Yayınevi, 2010), 24-25. 
375 Adorno & Horkheimer, Teori ve Pratik Üzerine Bir Tartışma, 11. 
376 Marx & Engels, Alman İdeolojisi, 39. 
377 Adorno & Horkheimer, Teori ve Pratik Üzerine Bir Tartışma,16 
378 Horkheimer & Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği, 186. 
379 Adorno & Horkheimer, Teori ve Pratik Üzerine Bir Tartışma,14. 
380 A.g.e., 36-37. 
381 A.g.e., 36. 



101 

 

Söz konusu durumdan politika biçimleri de etkilenmiştir. Öznenin yokluğu kitle 

toplumuna neden olduğundan politika da artık araçsallaşmış akla/kazanca adapte 

olmuştur. Bunun halklar açısından sonucuna Adorno ve Horkheimer; esasen siyaset 

yapma biçimleri ve siyasi liderler açısından sonucuna da Habermas yönelmiştir. Özne 

soru sormayı bıraktığında insanların, daha önce ses çıkartacakları şeylere karşı ses 

çıkartmaz oldukları görülmektedir. “…ne Cengiz Han, ne Timur ne de İngiliz sömürge 

yönetimi milyonlarca insanın ciğerlerini sistemli bir şekilde gazla doldurarak patlatmış 

değildir.”382 İnsanlar, geçmiş tarihte ayaklanmalara sebep olacak şeyler -milyonlarca 

insanın “bilimsel yolla” katledilmesi- karşısında pasif kalmaya başlamaktadır. Adorno ve 

Horkheimer’a göre, öznelerin pasif kalması, iktidar gruplarının toplumsal özne olarak 

tahta çıkmasıyla paraleldir. Söz konusu durum uluslararası faşizm tehlikesini 

doğurmaktadır.383 Adorno ve Horkheimer’e göre iktidar gruplarının toplumsal özne 

olarak öne çıkabilmesinin nedeni savaşlarla ve kapitalizmin iç mantığının kültüre 

yayılmasıyla ilgilidir. Her şey kazançla ifade edilir olmaya başladığında, politika doğru 

olanı yerine getirmekten vazgeçmiştir.  Çin’de yirmi milyon insan katledilmiştir ve bir 

politikacı bile çıkıp “yakında açlık diye bir şey kalmayacak” deme gereği duymaz hale 

gelmiştir.384 “Bilimsel propaganda kamuoyunu karanlık güçlerin aleti haline getirdikçe, 

kamuoyu da aklın yerini almaya başlar. Demokratik ilerlemenin bu yanıltıcı zaferi, 

demokrasiyi beslemiş olan düşünsel cevheri yiyip bitirmektedir.”385 

Frankfurt Okulu’nun bahsi geçen düşünceleri, sosyal bilimlerde tartışılmaya 

devam edilen bir kırılmaya denk düşmektedir. Okulun düşünürleri deneyimledikleri 

faşizm ve metalaşan aydınlanmanın kutsalları karşısında “araçsal aklı” mahkum 

etmişlerdir. Aklın/kültürün/öznenin/kültürün araçsallaştırılmasını endüstrinin etkisine 

yormuşlardır. Bu bağlamda analizleri aslında var olan eski bir kutsalın/kapitalizmin 

yayılmasının eleştirisidir. Frankfurt Okulu düşünürlerinin yorumları, kapitalizmin kültüre 

yayılışının, hakikat algısında ve kendini gerçekleştirmede çarpık bilinç yarattığı 

şeklindedir. İnsanlar “başka olanı”  hakikatin yanılsamasıyla deneyimlemektedir. Söz 

konusu durum, tekel koşullarının toplumsala/kültüre yayılmasıyla ilişkili olduğu kadar, 

rasyonel/bürokratik/nesnel yönetimin tekniğin imkanlarından yararlanmasıyla da 

                                                      
382 Adorno, Minima Moralia: Sakatlanmış Hayatlar, 242.  
383 Horkheimer & Adorno, Aydınlanmanın Diyalektiği, 15. 
384 A.g.e.,  62. 
385 Horkheimer, Akıl Tutulması, 79. 



102 

 

ilişkilidir. İnsanın ürettiği şeylere hapsolması ve bu hapsoluşta öznelerin toplumsalı 

değiştirmeye gerek duymamaya başlaması en çok vurguladıkları şeyler olarak 

belirginleşmektedir. Bu bağlamda düşünürlerin karamsarlıkla, çözüm sunmamakla 

eleştirildikleri görülmektedir.386  Bu noktada en azından Adorno’nun sözü hatırlanabilir: 

“Ama umutsuz ölen kişi bütün ömrünü boşuna yaşamıştır.”387 Düşünürler 

değişime/kurtuluşa olan inançlarının sarsıldığı anlara tanıklık etmişlerdir. Yine de 

tekniğin karşısında felsefenin bilgisini kurtarıcı olarak gördükleri söylenebilmektedir. 

“Kurtarılışın dünyaya saçtığı ışıktan başka ışığı yoktur bilginin; başka her şey 

kurgudur, tekrardır, sadece tekniktir. Perspektifler oluşturmalı, öyle perspektifler ki dünyayı 

yerinden uğratsın, yadırgı kılsın, onu bütün çatlakları, kırışıklıkları, yara izleriyle birlikte 

bir gün mesihin ışığında görüneceği gibi sefalet ve çarpıklığıyla göstersin.388” 

Görüleceği üzere, Frankfurt Okulu’nun düşünürleri yanlış bilincin 

giderilmesiyle hakikatin ortaya çıkmasına imkânsız gözüyle bakmamaktadırlar. Umut, 

hakikati olduğu gibi gören/gösteren perspektiflerin var edilmesinde görülmektedir. En 

azından Adorno’nun, araçsal aklın yok olabileceğine dair bir umut beslediği söylenebilir. 

Adorno’nun ölüm ilanında yazanlar da bunun belirtisidir. D. Claussen’in aktardığı üzere, 

kocasının felsefi düşüncelerine oldukça hâkim olan eşi Gretel Adorno, Adorno’nun ölüm 

ilanına şunları yazmıştır: “11 Eylül 1903 doğumlu Theodor W. Adorno, 6 Ağustos 

1969’da hayata huzurla gözlerini yumdu.”389
 

21. yüzyıla yaklaşırken, Frankfurt Okulu’nun üzerlerinde durdukları olguların 

güncelliğini koruduğu/genişlediği görülmektedir. Denilebilmektedir ki besledikleri 

umuda rağmen okulun düşünürlerinden sonra dikkatler; özgürlük isteme yerine baskıdan 

kaçışa yönelmiştir. Bu bağlamda “ütopyanın istenmemesinden” şikayet eden Frankfurt 

Okulu’nun düşünürlerinden sonra, distopik toplum tezahürünün ve kaygısının daha fazla 

görünür olduğu söylenebilmektedir. Fakat distopik tezahura rağmen öznenin varlığını, 

düşünürler de -dönemlerinde- deneyimlemişlerdir. Öznenin baskı altında olmasına 

karşın, ideolojinin dolayısıyla çatışmanın devam ettiğini belirten isimler de vardır. 

Örneğin 1960’da öznelerin yokluğundan ilham alan Daniel Bell ideolojilerin sonunun 

                                                      
386Göktürk, Kültür Sosyolojisi, 78-80. 
387Adorno, Minima Moralia:Sakatlanmış Hayatlar, 171.  
388A.g.e., 257. 
389 Detlev Claussen, Son Deha Theodor W. Adorno, çev. Dilman Muradoğlu, (İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2012), 27. 



103 

 

geldiğinden bahsederken390; 1965’te Jürgen Habermas ideolojilerin devam ettiğini, 

pozitivizmin ve bilimin araçsallaştırılmasının da ideolojik olduğunu söylemektedir.391 

Antonio Gramsci ise güç ilişkilerinin hep bir devinim içinde olduğunu, egemenin rıza ve 

istenci sağlamak için kendini güncellemek zorunda olduğunu söylemektedir. Bu 

bağlamda ideolojik kontrol müdahalelerinin sürekli olduğunu belirtmektedir.392 

İdeolojilerin varlığının devam ettiğinin vurgusunun yanına, çatışmanın varlığının da 

devam ettiği eklenmektedir. 1960’lı yıllarda yanlış bilince neden olan kültür endüstrisinin 

yol göstericilerinin yanına, kültürden beslenen bir direnci temsil eden yol göstericilerin 

eklemlendiği görülmektedir. Söz konusu durumun, İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra 

kültür ürünlerinin yayılmasına, gençlerin müdahale etmesi ile de bağlantıları 

bulunmaktadır. Film sektörünün ve televizyonun, Amerika’nın tekelinden çıkıp başka 

uluslara yayılmasıyla; kültüre temsil edilmeyenin girmeye başlaması paralel gitmektedir. 

Temsil edilmeyenin dâhil olması, direnç şeklinde yorumlanmaktadır. 1970’li yıllarda 

Stuart Hall, sınıfsal direnişi kültürde tespit etmektedir. Kitle tüketim mağazalarına ve 

ayrımcılık yaratma çabalarına rağmen, gençlerin kıyafet ve stillerinde, dinledikleri müzik 

(rock, punk vb.) ve eğlence sektöründe alternatiflere yönelmesini kapitalizme karşı direnç 

gösterdikleri şeklinde yorumlamaktadır.393 

Bu bağlamda Frankfurt Okulu düşünürlerinden sonra, gerek kültürel gerek siyasi 

düzeyde eylemselliğin dolayısıyla öznenin var olduğuna tanıklık edildiği görülmektedir. 

Toplumun farklı kesimlerinde temsil edilme talebi belirgin bir şekilde 1960’lı ve 1970’li 

yıllarda kendini göstermektedir. Avrupa’ya damgasını vuran 1968 hareketleri Türkiye’de 

de demokratikleşme talebi ile karşılık bulmuştur. 1968 hareketlerinin Türkiye’deki 

temsili de Avrupa ile paralel olarak öğrenci hareketlerinden gelmektedir. Bu bağlamda 

yükselen gençliğin ve temsil edilmeyen ötekilerin sesinin belli bir süre için görünür 

olduğu, siyasi etkisinin eylemselliğe dönüştüğü söylenebilmektedir. 1968 dönemi gerek 

sağ gerek sol ideolojiler açısından, yorumların/müdahalelerin yoğun olarak yaşandığı bir 

dönemdir. Müdahalelerin örgütlü olması bakımından da 1968 hareketleri önemli 

görülmektedir. 1968 hareketleri, Senegal’den Hindistan’a, Peru’dan Çin’e, İsrail’den 

                                                      
390 B.a. Daniel Bell, İdeolojinin Sonu, çev. Volkan Hacıoğlu (Bursa: Sentez Yayıncılık, 2013) 
391 B.a. Habermas, “İdeoloji” Olarak Teknik ve Bilim. 
392 Antonio Gramsci, Hapishane Defterleri: Seçmeler, çev. Kenan Somer, (İstanbul: Onur Yayınları, 1984), 

124-125. 
393 Stuart Hall & Tony Jefferson, Resistance Through Rituals, 2 bs, (Newyork: Routledge Group Publishing, 

2006), 53. 



104 

 

Çekoslavakya’ya kadar etkili olmuştur.394 Batı’da 1968 hareketi, daha çok tüketim 

toplumuna alternatif yaşam sağlayabilecek yönelimler üzerinde ilerlemişken, diğer 

ülkelerin 1968 hareketi daha çok dünyanın amerikanlaşması ve emperyalizme karşı 

söylemler üzerinden ilerlemiştir.395 Dolayısıyla 1968 hareketi, kitle endüstrisi karşısında 

edilgenleştirilen sınıfların tekrar aktör olarak kendi eylemlerinden sorumlu olması 

üzerine kurulu bir dönemi ifade etmektedir. 1968 döneminin kahraman protipi, sokağın 

ve öğrenci hareket liderlerinin üzerine kuruludur. Dolayısıyla siyasal/kamuya ait olan 

kahraman protipinden daha da önemli olarak, kitlelerin kendi içerisinden çıkarmış 

oldukları kahraman protipinin öne çıktığı görülmektedir. 1968 hareketinin öğrenci 

liderleri, kitlelerin içinden çıkan kahramanlara örnek gösterilebilir. Öğrenci liderlerinin, 

1960’lı yılların sosyalist devrim dalgasına bağlı olarak kendilerine rol model aldıkları; 

Fidel Castro, Ernesto Che Guevara gibi liderlerin protipinde sokağın kahramanlarına 

dönüştüğü de söylenebilmektedir.  

1980’lerden sonra ekonomik ve siyasi alanda yaşanan gelişmelerle müdahale 

kanallarının değiştiği gözlenmektedir. Özellikle küreselleşme, neoliberal politikalar, 

postmodernizm gibi olgular dönemin temel tartışmalarındandır. Serbest piyasada, 

devletin gizli elini ekonomiden çekmesiyle, sendikal hareketlerin azalması/azaltılması 

paraleldir. Neoliberal devlet; bireysel özel mülkiyet hakkı, özgürce işleyen piyasa ve 

serbest ticaret gibi olgulardan yanadır.396 1980 dönemi sendikal hareketlerin, öğrenci 

hareketlerinin ortadan kaldırıldığı, piyasanın mutlak hakimiyetine geçildiği bir dönemdir. 

Dolayısıyla 1980’de, farklı bir yönelime girilmektedir. Dönemde artık; öznenin-kitle 

endüstrisinin Amerikan yaşam tarzını yayan yol göstericisi, sokaktaki liderler, büyük 

devrimci liderler, faşizmin büyük liderleri- parçalanmışlığı, söylemin dağınıklığı, 

bireyselin ön plana çıkarılması ve yeni teknolojik devrim ile birlikte başka bir evreye 

geçildiği görülmektedir. 1980’de sendikalar, kitlesel hareketler ortadan kaldırılırken; 

bireyler, piyasanın CEO’ları gibi yeni aktörler devreye girmektedir. Sadece muhalefetin 

değil, siyasi ve ekonomik örgütlülük fikrinin topyekün askıya alınacağı ve ardından 

zamanla demode sayılmaya başlanacağı bir döneme girilmiştir. Aynı dönemlerde 

                                                      
394 A. Bağış Erten vd., “Türkiye’de 68”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Cilt 8: Sol, 3 bs. (İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2014), 834. 
395 A.g.e., 843. 
396 David Harvey, Neoliberalizmin Kısa Tarihi, çev. Aylin Onacak, 2 bs. (İstanbul, Sel Yayıncılık, 2015), 

72. 



105 

 

toplumsal analizlerde, tekniğin ve kültürün etkisinin daha fazla yorumlanır hale geldiği 

görülmektedir. Bireysel/toplumsal davranış biçimlerinde referans alınan değer 

sağlayıcıların yanına başka araçlar da eklemlenmeye başlamıştır. Televizyonun her eve 

yayılması, medyanın dünyayı yorumlamada daha etkili olmaya başlaması, internetin ve 

sosyal medyanın sosyalleşme aracılarına dahil olması, “başka olana” tanık olma 

biçimlerini ve toplumdaki düşünsel/eylemsel refleksleri iyiden iyiye değiştirmiştir. 

Frankfurt Okulu’nun kültür endüstrisi analizinde izi sürülen reklamvari/Amerikan yaşam 

tarzını yayan yol göstericilerin özellikleri ile 1968’deki sokağın kahramanlarının 

özellikleri öznenin meşruiyeti konusunda farklılıklar barındırır. Kültür endüstrisinde 

öznenin yokluğuna yapılan vurgu, 1968’de eylemsellik gösteren kahramanlar nezdinde 

kırılmıştır. 1980’in kahramanlarının meşruiyeti ise çok sesliliğe yayılmaktadır. Fark, 

küreselleşme söylemi içinde de belirginleşen teknik yayılımın toplumsala etkisiyle 

ilgilidir. Özellikle 1980’den sonra kanaatin yayılma alanlarının kültürel olanın 

içine/kamusal olmayana daha fazla çekildiği görülmektedir. Söz konusu çekilişin içinde, 

insanlar hala yol gösterici olarak bir figürü almakta, yaşamlarını ve davranış kodlarını 

ideal tiplere göre oluşturmaktadır. 1980’lerden sonra yeni olan şey; figürlerin aktarıldığı 

araçların ve figürlerin biçiminin değişmesidir. 20. yüzyılın sonlarına yaklaşırken ve 21. 

yüzyılda kahraman imgeleri, piyasa koşullarına adapte olmuş şekilde sunulmaktadır. 

Fakat sorunun olduğu yerde müdahalenin oluşması insanın en köklü alışkanlığıdır. 

Eşitsizliğin olduğu yerde çatışma, çatışmanın olduğu yerde değişim, değişimin olduğu 

yerde kahraman imgesi belirmektedir. Bu bağlamda toplumsaldan etkilenen kahraman 

imgesinin piyasaya uyumlu yeni biçimlerinin yanında hala piyasaya direnç gösteren 

aktörlerinde olduğu söylenebilmektedir. Özne(ler)in eşitsizlikler karşısında aldığı 

reflekslerin ve eylemin/eylemsizliğin yorumu, tarihin şimdiki anının yorumuna 

yaklaşmaktadır. Bu bağlamda yeni yol göstericilere değinmeden önce, toplumsalın yeni 

yorumlanma biçimlerine değinilmektedir. Çünkü toplumsalın yorumu/gerçeklik algısı bir 

bütün olarak kahraman imgesinin dönüşmesini etkilemektedir. 

 

  



106 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İKONLAŞAN KAHRAMANDAN SİMULAKR KAHRAMANA 

 



107 

 

3.1. POSTMODERNİZM VE ANTEKUTSALLAR 

Toplumsalın içine doğan birey, tarihin değişkenliğinin içinde belli bir sürece 

doğan bireydir. 21. yüzyılın insanı, 21. yüzyılın farklılaşan gerçekliğiyle/gerçeklik 

yorumuyla çevrilmiştir. Bir şeyin önüne “post” ön ekinin koyulmasının, o şeyin aşıldığı, 

o şeyin “sonrasına” denk gelen bir durumda olunduğu anlamına geldiği bilinmektedir. 

“Post-modern ifadesi, gelecekteki hayatı ve toplumu, modern toplumdan sonraki dönemi, 

günümüzde ve gelecekteki yaşam biçimlerinin II. Dünya Savaşı’ndan sonraki Batı 

toplumlarındakilerden tamamen farklı olduğunu anlatmak için kullanılır.”397 Bu haliyle 

postmodern kelimesinin, tamamen farklılaşan bir dünyaya atıfta bulunduğu 

görülmektedir. Postmodernizm kavramının sözlükte geçen tanımı ise şu şekildedir: “En 

genel anlamda yerleşik bakışların yerleşikliklerini sorun haline getirmeye dönük özgül 

bir bakışı bütün yönleriyle nitelendiren felsefe anlayışı.”398 Dolayısıyla postmodern 

kavramı ile postmodernizm kavramının kullanımları arasında farklılık olduğu 

görülmektedir. Postmodernizm kavramı postmodernliği bir –izm olarak konumlandırıp, 

özgün bir anlayış biçiminde ele almayı gerektirmektedir.  

Postmodernizmin bir anlatı olarak tarihsel başlangıcı muğlak kalmaktadır. Söz 

konusu muğlaklık, postmodern düşüncenin içindeki farklılaşmaların her alana yayılması 

dolayısıyladır. Postmodern düşünce denilince akla gelen ilk isimlerden olan Lyotard’ın 

postmodern toplumun temelini, 1950’li yıllarda dilde görülen değişmelere kadar 

dayandırdığı görülmektedir.399 Muğlaklıklar olsa da kelime olarak postmodernizmin 

1960’lı yıllarda yükseldiği, 1980’de ve 1990’da ise gündelik hayatta kullanılmaya 

başladığı görülmektedir.400 Bu bağlamda, modern sonrası anlamına gelen Latince kökenli 

postmodern kelimesinin içinde,  modern kutsallarla olan gizli kalmış bir bağlantının 

olduğu söylenebilmektedir. Latince post ön ekinin bilindik anlamının yanına, Latince 

kökenli olan “ante” ekini de eklemlemek gerekmektedir. Ante eki Latincede ön anlamına 

gelmektedir. Postmodern düşünürlerin, toplumsallaşmada yeni olgular olarak aldıkları 

şeyler modernliğin antekutsallarının farklılaşmalarını barındırmaktadır. Fakat 

postmodern düşünürlerin görüşleri, farklılaşmalar sebebiyle modernliğin reddini 

barındırmaktadır. Günümüze yaklaştıkça toplumsal analizde öne çıkan kelimelerin 

                                                      
397 Slattery, Sosyolojide Temel Fikirler, 447. 
398 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 1160. 
399 Slattery, Sosyolojide Temel Fikirler, 449. 
400 Ulaş, Felsefe Sözlüğü, 1160. 



108 

 

farklılaşmaları, modern kutsallarda olan farklılaşmaların vurgusunu ve reddini 

göstermektedir. Özellikle 1970’den sonra; üretim yerine tüketim, fordizm yerine 

postfordizm, endüstriyel yerine postendüstriyel, kamusal yerine kamusal olmayan, 

eylemsellik yerine görsellik/sunum, olumsuzluk yerine olumluluk, toplumsallık yerine 

bireysellik, adalet yerine özgürlük daha çok tartışılmaya başlanmıştır. Bu bağlamda 

postmodernizmle ilişkilendirilebilecek dönemin toplumsal düşünürlerinin, toplumsallığın 

farklılaşan yanlarına daha fazla vurguda bulundukları söylenebilmektedir. Farklılaşan 

yanlar ise, ekonomi, siyaset, toplumlaşma biçimi, bilgi ve hakikat yorumu, özneler, 

özgürlük, iletişim araçları ve tekniğin dönüşümü, kültürel faktörler vb. olgularda 

belirginleşmektedir. Söz konusu olguların birbirleriyle olan etkileşimi önemli 

görülmektedir. Teknikte olan bir değişiklik sadece teknikle sınırlı kalmamaktadır. 

Toplumların ve bireylerin algısının oluşmasında nasıl tek bir faktörden bahsedilemezse, 

toplumsal yaşamda görülen bir olgunun etkilerinde de tek bir faktörden 

bahsedilememektedir. Kapitalizm ile akıl, kapitalizm ile bilgi, kapitalizm ile teknik, 

kapitalizm ile özne iç içedir. Bu iç içelikler, başka boyutlarda akıl, bilgi, teknik ve öznenin 

iç içeliğini de doğurmaktadır. Bu bağlamda kimilerince postmodern kimilerince modern 

sonrası olarak adlandırılan dönemde en belirgin özelliğin, çoklu faktörler arası iç içeliğin 

öne çıkması olduğu söylenebilmektedir. Söz konusu iç içelikle ilişkili oluşan toplumsal 

hayatta, tek bir gerçekten bahsedilemez gibi görülmeye başlandığı söylenebilmektedir. 

İmge bir devinimin içindedir ve imgenin devinimi, insanın gerçekliği algılama 

biçimleri ile paralel gittiği ölçüde; toplumsalın değişimi ile de paralel gitmektedir. 

Tekniğin kullanımı, ekonomik, siyasi ve kültürel dünyayla etkileşimlidir. Bir bütün 

olarak toplumsalı şekillendirir ve toplumsalca şekillenirler. Söz konusu ilişkisel etkileşim 

kahraman imgesinin dönüşümünde etkili olduğundan, postmodernizmin içinde 

farklılaşmış olarak ele alınan olgulara değinmek gerekmektedir. Bu bağlamda, oldukça 

geniş bir alana yayılan postmodernizm içinde, esasen kahraman imgesinin yeni 

biçimlerinin oluşmasında daha fazla etkiye sahip olduğu düşünülen belli başlı olgulara 

yönelinmektedir. 

Öncelikle postmodernizm, farklılaşmalara yönelse de modern kutsalların 

günümüz toplumlarını çözümlemeye yetmediğini ifade eden bir anlatı olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Lyotard bu durumu büyük anlatıların parçalandığı şeklinde 



109 

 

yorumlamaktadır.401 Daniel Bell, hipersanayi toplumuna geçişle ideolojilerin sonunun 

geldiğini söylerken402; Fukuyama da tarihin sonunun geldiğini söylemektedir.403 

Giddens’ın ifadesiyle postmodernizmde, “Savunulabilecek genel bir ilerleme fikri 

olmadığı gibi tarih diye bir şey de yoktur.”404  Postmodern düşünür Alain Touraine ise, 

modernliğin kutsallarının parçalanmasının, modernleşmenin edimcileri olan ulus, işletme 

ve tüketicinin araçsal eyleme indirgenemeyeceğinin deneyimlenmesiyle gerçekleştiğini 

söylemektedir.405 Touraine’e göre ilkin uluslar, modernleşmenin evrenselci tezine karşı, 

ırkın mutlak üstünlüğüne yönelerek evrensellik karşısında direnişe geçmişlerdir.406 

Böylelikle ulus fikrinin, ilerleme ve bireyin özgürleşmesi gibi söylemler nezdinde 

araçsallaştırılamadığı görülmektedir. Modern edimci olarak işletmelerin 

araçsallaştırılamayacağının görülmesi ise, Taylor ve Ford’un mekan ve örgüt odaklı 

işletme analizlerinin; mekan ve örgütten ayrılan işletmeler için yetersiz kalmasıyla 

mümkün olmuştur.407 “Artık işletme kapitalizmin somut ifadesi olarak görülmez 

olmuştur; giderek daha çok, uluslararası bir pazarda stratejik bir birim ve yeni 

teknolojileri kullanan bir amil olarak görülür.”408 Modernliğin edimcisi olan tüketici 

açısından ise tüketimin anlamının değişmesi söz konusudur. Touraine’e göre geleneksel 

tüketim, işgücünün yeniden üretimi, statü simgesi, fikirlerin yararcı olmayan dünyasına 

yönelirken; kitle tüketimi dünyası libido dünyasıyla kesişmektedir.409 Tourane’e göre söz 

konusu durumların yaşanması bir bütün olarak modernliğin en büyük savunularının 

çözüldüğü/ geçersizleştiği bir evreye geçildiği anlamına gelmektedir. Modernliğin 

savunularının geçersizleştiği evrede bireyin aldığı biçim ise şu şekildedir: 

“Nietzche ve Freud’dan itibaren, birey artık salt bir emekçi, bir tüketici, hatta bir 

yurttaş, yani yalnızca toplumsal bir varlık olarak görülmez, içinde kişisel olmayan güçler ve 

diller bulunan bir arzu varlığına, ama aynı zamanda da bireysel, özel bir varlığa dönüşür. 

Bu da öznenin yeniden tanımlanmasını zorunlu kılar. Özne, bireyi herhangi bir evrensel 

                                                      
401 Jean- François Lyotard, Postmodern Durum, çev. İsmet Birkan, 1 bs. (Ankara: BilgeSu Yayınları, 2013), 

35. 
402 B.a. Bell, İdeolojinin Sonu. 
403 B.a. Francis Fukuyama, Tarihin Sonu ve Son İnsan, çev. Zülfü Dicleli, 6 bs. (İstanbul: Profil, 2016) 
404 Anthony Giddens, Sosyoloji, çev. Abdülkadir Sönmez vd. İstanbul: Kırmızı Yayınları. 2012), 152. 
405 Alain Touraine, Modernliğin Eleştirisi, çev. Hülya Uğur Tanrıöver, 9 bs, (İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2014), 174. 
406 A.g.e., 178. 
407 A.g.e., 182. 
408 A.g.e., 183. 
409 A.g.e., 186. 



110 

 

güce, Tanrı’ya, akla ya da tarihe bağlardı; ancak Tanrı öldü, akıl araçsal bir nitelik edindi, 

tarih ise mutlak devletlerin egemenliği altında.”410 

Bu bağlamda Touraine’un, modernliğin en büyük söylemleri olan ilerleme fikri 

ve özgürleşme utkusunun aşılmasını; edimcilerin artık Weber’in dediği gibi akıl ya da 

gelenekle değil; kendini arayış, cazibe, fanatik hayran, seyirci, ekosistemde yaşayan biri 

ya da grubun üyesine dönüşmesiyle karakterize olmasına bağladığı görülmektedir.411 

Dolayısıyla ekonomi, siyaset ve tüketim alanlarında yaşanan çözülüşlerin, edimciler 

üzerinde de etkili olduğu görülmektedir. Bu bağlamda postmodernizm, eskinin bütün 

sınırları ve utkusu belirgin kutsallarına/toplumsallığına karşı; sınırları belirsizleşen bir 

anlatı olarak belirginleşmektedir.  

Postmodern düşünce devlet kurumlarının piyasadan çekilmeye başladığı, 

özelleştirme politikalarının devreye girdiği, ardından ekonominin etkili figürü olarak ulus 

aşırı şirketlerin öne çıktığı toplumun anlatısıdır. Devletin müdahalesiyle gerçekleşen bu 

süreçte, devlet varlığını sürdürür fakat gündelik hayatta sağladığı tutumlarda farklı 

dönüşümlere rastlanır. Uygulanan her iktisat modeli, farklı bir toplumlaşma sürecine 

tekabül eder. Genel olarak toplum, özel olarak da tek tek bireyler ekonomik modeli 

gündelik hayatlarında da deneyimlerler. Sanayileşme ve devletin müdahalesinin olduğu 

dönemlerde insanlar, “yerli malı kullanın” gibi afişler görmüşlerken, bugünün insanları 

çok uluslu şirketlerin ürünlerinin reklamlarıyla donatılır. Eskiden mağazadan gidilip 

alınan ürünlerde yazan Türk malı, Fransız malı, İngiliz malı gibi ibareler bütün emeğin 

ve ürünün parçalarının yazılan ülkenin içinde üretildiği anlamına gelirken; bugün hangi 

parçanın nerede üretildiği ve emeğin nerede devreye girdiğini öğrenmek araştırmayı 

gerektirmektedir. Bahsi geçen değişimler ulusların ekonomilerinin dışa açılmasıyla 

başlamıştır. Bu bağlamda devletin kamu iş gücünün varlığının sürdüğü fakat dünya 

çapında ulus aşırı şirketlerin ekonomide ve kültürel etkide gücünün arttığı 

gözlemlenmektedir. Uluslararası düzeyde serbest piyasa ekonomisinin karakteristiği, 

uluslararası şirketlerin etkisinin artması demektir.  Süreç Türkiye’de 24 Ocak Kararları 

ile başlamıştır ve bu süreçte; özelleştirme kararları alınmış, kamunun elindeki birçok 

kuruluş özel sektöre devredilmiş, ihracat ve ithalatta, döviz kurlarında faiz ve fiyatlar 

                                                      
410 A.g.e., 170. 
411 A.g.e., 186. 



111 

 

üzerindeki kontroller kalkmıştır.412 Söz konusu durumlar iş yapısının, işin mekânının ve 

zamanının, işin örgüt yapısının değişmesiyle paraleldir. Bilgisel ve mali kaynaklar 

dünyanın bir ucundan ışık hızıyla hareket etmektedir.413 Ağ gelişimi ve yayılımının 

mümkün kıldığı bu süreçte, modern dönemde fail olan devletlerin ekonomilerinden daha 

büyük ekonomilere sahip ulusaşırı şirketlere rastlanmaktadır. Ulusaşırı şirketlerin failliği, 

devletin kurumlarının ve her türlü kurumsallaşmanın gücünün azalmasıyla mümkün 

olabilmiştir. “Gelişmiş küresel ağlara sahip olan birkaç şirket, farklı ulusların ticari 

etkinliklerine şekil verebilmektedir.”414 Bu bağlamda, Coca Cola, Adidas, Starbucks, 

Apple gibi şirketlerin ekonomik gücünün yanında kültürel etkilerinin de güçlü olduğu 

görülmektedir. Giddens’ın kahve örneğine atıfla denebilir ki Starbucks sadece bir bardak 

kahveyi değil, bir yaşam biçimini temsil etmektedir.415 Pek çok tanınmış marka, 

tüketicilerin gözünde “ortalama iyinin deneyimine” dönüşmektedir. Daniel Cohen ulus 

aşırı şirketlerin büyümesini, üçüncü sanayi devrimi dediği bilişim devrimiyle 

ilişkilendirmektedir.416 Cohen’e göre globalleşme ve bilişim sektörünün etkisiyle 

fordizmin sonunun gelmesi, vasıflı işçi için belirsizlik, vasıfsız işçi için ise hakikaten 

dışlanma demektir.417 Postmodernizmde öne çıkan postfordizmin etkisini açmak 

gerekmektedir. Postfordizm, kimyasal ve elektronik sanayi teknolojilerinden 

enformasyon teknolojilerine geçişi, emek sürecinin esnek uzmanlaşmasını, bilgisayar 

temelli yüksek sanayi teknolojilerindeki büyümeyi, ev içi işlerin başkalarına yaptırılmaya 

başlamasını vb. ifade etmektedir.418 Bu bağlamda postfordizmin kapitalizmin değişen 

yeni bir yüzünü yansıttığı görülmektedir. Postmodernizmin dönemsel temsilinde 

kapitalizmin harmanlandığı farklı faktörlere odaklanan bir başka isim olarak George 

Ritzer öne çıkmaktadır. Ritzer’in 1993 yılında toplumları anlatmak için kullandığı 

McDonaldlaşan toplum kavramı, Weber’in rasyonelleşme kavramının fast-food 

modeliyle öne sürülmüş ifadesidir. Toplumun hemen her yönünü etkileyen fast-food 

                                                      
412Ahmet Gökçen, “Cumhuriyetten Günümüze Türkiye’de İktisat Politikaları ve Ekonomik Gelişme”, 

Dünden Bugüne Türkiye’nin Toplumsal Yapısı, Editör. Memet Zencirkıran, 3 bs.( Bursa: Dora Yayıncılık, 

2012), 270. 
413 Giddens, Sosyoloji, 709. 
414 A.g.e., 706-707. 
415 A.g.e., 38-41. 
416 Daniel Cohen, Dünyanın Zenginliği, Ulusların Fakirliği, çev. Dilek Hattatoğlu, 1 bs (İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2000), 65. 
417 A.g.e., 71-74. 
418 Stuart Hall & Martin Jacques, Yeni Zamanlar, çev. Abdullah Yılmaz, 1 bs. (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

1995), 107. 



112 

 

modeli; hız, verimlilik, hesaplanabilirlik, öngörülebilirlik ve kontrolle karakterizedir.419 

Bu bağlamda George Ritzer, rasyonelleşmenin/akılcılaşmanın vücut bulduğu yeni devlet 

dışı kurumlaşmalara vurgu yapmaktadır. George Ritzer, 2005’te yayınladığı Büyüsü 

Bozulmuş Dünyayı Büyülemek adlı kitabında, tüketicilerin tüketim katedrallerince 

denetlendiğini, sömürüldüğünü “yeniden büyülendiğini” söylemektedir.420 Ritzer’ın 

tüketim katedrali dediği yeni tüketim araçlarından bazıları şunlardır: fast-food 

restoranları, kataloglar, alışveriş merkezleri, maddilikten çıkmış yeni tüketim aracı olarak 

tarif ettiği elektronik alışveriş merkezleri (amazon sitesi 1994’de kurulmuştur), spor 

merkezleri, eğitim ortamları, hastaneler, müzeler…421 Ona göre, tüketim katedralleri, 

tıpkı din katedralleri gibi yalnızca büyülü değil; hayli akılcılaştırılmıştır da.422. Ritzer, 

tüketim katedrallerinin insanları, zaman ve mekanın sıkışmasından, tüketim için var olan 

ayrılmış zamanların, artık tek bir mekanda karşılanmasından faydalanarak 

büyülediklerini söylemektedir.423 Bu bağlamda kapitalizmin, büyülemesinin eski bir olgu 

olduğu,  büyülenme biçiminin farklılaştığı görülmektedir. 

Postmodern düşünürlerin odaklandıkları diğer farklılaşmalar, bilgi / hakikat / 

özne / kültür gibi olgulardır. Frankfurt Okulu’nun tekniğin kar mantığıyla birleşip kültürü 

araçsallaştırdığı vurgusu 1970’den sonra daha da yaygın bir şekilde görünür olmuştur. 

1980’den sonra ise, öznenin yokluğu şeklindeki yoruma, çok sayıda öznenin yoruma 

karıştığı düşüncesi eklemlenmiştir. Artık dünyayı anlamlandırmada/algılamada yeni bir 

evrede olunduğu, dünyaya müdahale biçimlerinin değiştiği vurgulanmaktadır. Bilgi ve 

akılla ilgili yorumların, 1970’den sonra iyiden iyiye gerçeğin yanıltıcı sunumunun öne 

çıkmasıyla karakterize olduğu görülmektedir. Örneğin, Habermas’ca vurgulanan bilginin 

araçsallaştırılması olgusu, Foucault’ca genişletilmiştir. 1969 senesinde Foucault, 

Bilgi’nin Arkeolojisi adlı kitabında bilimin, geçmişin ideolojileriyle bağlantısına dikkat 

çekmiştir. Foucault, ifade edilenden çok ifade edilmeyene yöneldiği yöntemiyle, 

söylemin içindeki ihmal edilene vurgu yapmaktadır. Foucault, ifade alanına düzenli 

olarak, davranışa ve kullanıma sokulmuş olan şeylerin devreye girdiğinden ve bunun 

                                                      
419 Sam Atkinson Sosyoloji Kitabı,  çev. Tufan Göbekçin, 1 bs. (İstanbul: Alfa Basım Yayım, 2015), 121. 
420 George Ritzer, Büyüsü Bozulmuş Dünyayı Büyülemek, çev. Şen Süer Kaya (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2011), 103. 
421 A.g.e, 27-50. 
422 A.g.e, 27. 
423 A.g.e., 189. 



113 

 

ifadenin işleyiş sistemi olduğundan bahsetmektedir.424 Faucault’un tıpkı Frankfurt 

Okulu’nun düşünürleri gibi, çağcıl dünyayı kurmuş olan akıl biçiminden kaçınmak 

istediği görülmektedir.425 Bu bağlamda toplumsalın analizine denetim ve gözetim 

kavramlarının dahil edildiği görülmektedir. Bilginin/ aklın denetimi olgusu ve ayrıca 

denetim olgusunun kendisinin, iletişim araçlarının etkisinin yayılmasıyla günümüz 

toplumlarını anlamlandırmada öneminin arttığı görülmektedir. Günümüzde uydu 

teknolojilerindeki gelişmelerle, görüntü ve sese dayalı gözetimin yanına biyolojik 

gözetimin de eklendiği görülmektedir.426 Bahsi geçen gözetim olgusunun artışı, 

gözün/görmenin/bakmanın pratiğinin öne çıkmasıyla da paralel gitmektedir. Dünyayı 

yorumlamada; görsellik/izleme/imaj/reklam vb. kavramların işçi sınıfı/ulus gibi 

kavramların yerini almaya başladığı görülmektedir. Tekniğin hız kazanmasıyla yükselen 

görselliğin etkisi kahraman imgesinin yeni biçiminde de gözlenmektedir. Bu bağlamda 

kahramanın yeni biçimi ağ ve görsellik ile kurulan anlamın etkisiyle şekillenmiştir. 

Görselle anlatımda referans sağlayıcı olarak öne çıkan medyanın, reklamcılığın yaşamın 

gerçeğinin yerini aldığı görülmektedir. Bu bir anlamda bilincin denetiminin postmodern 

biçimini vermektedir. Söz konusu biçimsellik, sanat anlayışında da kendini 

göstermektedir. Postmodern sanat, eskiden kopuşu, eleştiriden ve yeniyi kurmaktan 

vazgeçerek gerçekleştirmektedir.427 Tekrar, taklit ve yapıştırma yöntemlerini kullanan 

postmodern sanat ürünleri, bireylerin benliğini belirlemektedir.428 

Hakikat / bilgi / özne / kültür ve iletişimde gerçekleşen değişiklikleri ele alan 

isim bir başka isim olarak Manuel Castells öne çıkmaktadır. 1996 yılında yayınladığı 

Enformasyon Çağı adlı üç ciltlik eserinde enformasyonu yeni bir güç kaynağı olarak 

konumlandırarak, kapitalizmin geldiği evrede yeni bir biçime büründüğünden 

bahsetmiştir. Castells’e göre artık bütün gezegen, küresel kapitalist ağlarla bağlantısına 

bağımlı hale gelmiştir. “Bu kapitalizm; teknolojik açıdan, örgütlenme biçimi ve kurumsal 

yapılanma bakımından yeni bir kapitalizm biçimidir.”429 Castells, yeni kapitalizmde, 

                                                      
424 Michel Foucault, Bilginin Arkeolojisi, çev. Veli Urhan, 2 bs. (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2014), 156. 
425 Roy Boyne,  Foucault ve Derrida: Aklın Öteki Yüzü, çev. İsmail Yılmaz (Ankara, BilgeSu Yayıncılık, 

2009), 72. 
426 Uğur Dolgun, İşte Büyük Birader, 1 bs. (İstanbul: Hayykitap, 2005), 47. 
427 Gencay Şaylan, Postmodernizm, 1 bs.(Ankara: İmge Kitabevi, 1999), 82. 
428 A.g.e., 83. 
429 Manuel Castells, Enformasyon Çağı: Ekonomi, Toplum ve Kültür, Cilt-1 Ağ Toplumunun Yükselişi, çev. 

Ebru Kılıç (İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005), 202. 



114 

 

ağların öne çıkmasıyla toplumsal/bireysel benlik yapılandırmasında oluşan durumla 

ilgilenmiştir. 

“Giderek evrensel, sayısal bir dili konuşan yeni bir iletişim sistemi, hem 

kültürümüzün sözcükleri, sesleri ve imgelerinin üretimini ve dağıtımını küresel olarak 

entegre hale getiriyor, hem de onları bireylerin kimliklerinin ve halet-i ruhiyelerinin 

beğenilerine uygun kılıyor. İnteraktif bilgisayar ağları, yeni iletişim biçimleri ve kanalları 

yaratarak, hayatı şekillendirip katlanarak büyüyor.”430 

Bu bağlamda Castells’ın dikkat çektiği olgunun, bilgisayar ağlarının 

toplumsallaşma biçimlerine aracı olması olduğu görülmektedir. Yeni bir aracı olarak 

ağların devreye girmesi, toplumsallaşma biçimlerini/örgütlenmelerini etkilemiştir. 

İnsanlar, toplumsallaşma biçimlerinde, sözün aracı olduğu dönemlerde farklı gerçeklik 

algılarıyla farklı örgütlenmelerde bulunurken yazının aracı olduğu dönemlerde farklı 

gerçeklik algılarına sahiptir. Yazının aracılığından sesin/görüntünün aracılığına geçiş 

döneminde de farklılaşmalar gerçekleşmiştir.  Resmin/resmetmenin tarihi eskilere 

dayanmaktadır. Fotoğrafın ve sinemanın icadı ise, görselin anlamlar sisteminde 

yükselmeye başlamasıdır. Fotoğraf, gerçekliğin algılanmasına değişiklik getirmiştir. 

Fakat fotoğraf gerçekliği hala içinde barındıran bir şeydir. Fotoğraflar zamansalın 

önemini ve mekanın önemini taşırlar.431 Ağların ise, anlamın kurulmasında görsele açılan 

bütün avantajları fethettikleri görülmektedir. Ağ, mekan ve zamanın aşılması işlevini 

görmektedir. Bu bağlamda modern sonrası dönemin yeni aracı olarak ağların devreye 

girmesinin de farklı tartışmaların kapısını açtığı görülmektedir. Castells, 1999’da basılan 

genişletilmiş kitabında, çoklu bakışların oluşturduğu ağ sisteminin evrenselde ne anlama 

geldiğini şu sözleriyle ifade etmektedir: 

“Değiş-tokuş aracı olan küresel ağlar, seçici bir tutumla, durmak bilmeyen bir 

stratejik kararlar akışı içinde, ağ dahilinde belirlenen hedeflerin gerçekleştirilmesiyle 

ilgilerini değerlendirerek bireyler, gruplar, bölgeler hatta ülkelere kapılarını açıyor ya da 

kapatıyor. Akabinde, soyut, evrensel bir araçsalcılık ile tarihsel bakımdan köklü, zata mahsus 

kimlikler arasında temel bir bölünme ortaya çıkıyor. Toplumlarımız giderek Ağ ile benlik 

arasındaki çift kutuplu bir karşıtlık etrafında yapılanıyor. İşlev ile anlam arasındaki bu 

yapısal şizofreni durumunda, toplumsal iletişim şablonları da hızla baskı altına giriyor. 

İletişim kopunca, çatışma ihtiva eden bir iletişim olarak (toplumsal mücadeleler ya da siyasi 

muhalefet biçiminde olduğu gibi) dahi varlığını sürdürmediğinde toplumsal gruplar ve 

                                                      
430 A.g.e., 2-3. 
431 Byung- Chul Han, Şeffaflık Toplumu, çev. Haluk Barışcan, 2 bs. (İstanbul: Metis Yayınları, 2017), 27. 



115 

 

bireyler birbirine yabancılaşıyor, ötekini bir yabancı, nihayetinde bir tehdit olarak görmeye 

başlıyor.”432 

Castells’in toplumsallaşma da aracı olarak ağın devreye girmesiyle ilgili 

vurgusunun, ötekini bir yabancı, tehdit olarak algılama olarak belirginleştiği 

görülmektedir. Bilgisayarın kullanımın artmasıyla ortaya çıkan yeni toplumlaşma biçimi, 

“başka olanı” deneyimleme biçiminin değişmesine neden olmuştur. Başka olanı ağ 

üzerinden deneyimleme, bireysel ve toplumsal sonuçları olan yeni bir durumdur. Söz 

konusu bağlantıya ilerleyen sayfalarda değinilmektedir. 

Postmodernizmle ilişkilendirilebilecek dönemin bahsi geçen tüm 

düşüncelerinde vurgunun farklılaşmalarda olduğu görülmektedir. Eskiden beri var olan 

olguların, yorumlamada gerilere düşmesi serbest piyasa ekonomisinin ve küreselleşme 

söyleminin mümkün kıldığı bir durumdur. Toplumsal hayatın yorumu,  toplumsal 

gerçekliğin sunuluş biçimiyle de ilgilidir. Bu bağlamda sunuluş biçimleri karşısında, 

farklılaşan kutsalların içinden toplumsal hayatta karşılaşılan sorunlara müdahale imkanı 

çıkıp çıkmadığının yorumlanması önemli görülmektedir. 

Modern dönemin kutsallarıyla çevrilmiş kahramanların temsil ettikleri temel 

antekutsal olan kapitalizmle ilişkisi, 21. yüzyılda da kopmuş gözükmemektedir. 20. 

yüzyılın ilk yarısının yol göstericileri olan siyasi liderlerin ardından, kesinlikle çarpıtılmış 

akılla ilişkili olarak yükselmiş olduğuna dünyaca kanaat getirilen, barbar diktatörlerin 

yol gösterici oldukları bir dönem yaşanmıştır. 20. yüzyılın ikinci yarısından sonra barbar 

yol göstericilerin ve toplumun barbar yol göstericilere biat etmelerinin yarattığı hayal 

kırıklığıyla bütün kutsallar gibi bütün yol göstericiler de tartışmaya açılmıştır. Frankfurt 

Okulu’nun vurguladığı gibi; radyo, televizyon ve kamuyu etkileyen tüm iletişim 

araçlarının yaygınlaşması, öznenin kendini gerçekleştirirken algıladığı “başka olanın” 

farklılaşmasını doğurmuştur. Söz konusu farklılık, 20. yüzyılın kahraman imgesinin 

ikinci değişimine tekabül etmektedir. Sinema kahramanları ve medyanın sunduğu 

idealleştirilmiş tipler, toplumsalın benlik algısını oluşturmaya yol gösterici olarak dahil 

olmuştur. Toplumsallaşma/bireyleşme biçimlerinde etkili olan çoklu referans 

kanallarının devreye girmesi/yaygınlaşması ise, öznelerin ve toplumların referans aldığı 

ideal tiplerin devletten/iktidardan başka kanallara yayılmasını doğurmuştur. 

                                                      
432 A.g.e., 4.  



116 

 

Küreselleşme söylemi ile paralel giden tekniğin yayılımı ise, her şeyde olduğu gibi 

imgede de farklılık yaratmaktadır. Devlet ve iktidarın dışına yayılan kültür endüstrisinin 

kahramanlarının yanına daha da piyasalaşan kahramanlar eklemlemiştir. Bu bağlamda 

küreselleşmenin tüketimle bağlantısının kahraman imgesi üzerindeki etkisi, 20. yüzyılın 

üçüncü farklılaşmasına denk düşmektedir. Kahraman imgesinin, 1980’lerde imgeden 

ikona dönüşmüş yeni bir biçimi karşımıza çıkmaya başlamıştır. Bu noktada referans 

sağlayıcı olarak medyanın öne çıktığı ve bağlı olduğu faktörler sebebiyle kimi isimleri 

silikleştirip kimi isimleri öne çıkarttığı görülmektedir. Kahraman imgesinin son yüzyılda 

geçirdiği dördüncü farklılık ise, 21. yüzyıla doğru ağların devreye girmesiyle 

gerçekleşmiştir. 1980’de küresel kahramanlar popülerleşirken, 1990 sonrası artan ağcıl 

toplumlaşmada yol göstericilerin daha da çoklaştığı görülmektedir. Ağcıl toplumun yeni 

yol göstericileri olarak sosyal medyanın kanaat yayıcıları devreye girmektedir. Söz 

konusu yeni biçimlere ve günümüzde karşılaştığımız tüm kahraman imgelerine 

değinmeden önce, küresel yol göstericilerle, küresel olamayanların analiz edilmesi 

gerekmektedir. Söz konusu analiz ikonlaşan ve simülakra denk gelen kahraman imgesinin 

oluşumunun toplumsal sebebine yönelmek demektir. 

3.2. KÜRESELLER VE ÖTEKİLER 

Küreselleşme ve neoliberalizm birbirinden ayrılamaz iki gerçeklik sunusu olarak 

belirginleşmektedir. Neoliberalizmin ortaya çıkışı, 1970’li yılların ikinci yarısında 

hükümetlerin iktisadi sorunlar karşısında verdikleri tepkinin sonucunda 

gerçekleşmiştir.433 Söz konusu tepki, kapitalizm ve devlet açısından ele alındığında farklı 

bir deneyime tekabül etmektedir. Varlıklarının başından beri yeniden yapılanarak 

dönüşen kapitalizm ile devlet arasındaki bağın, neoliberal düzende değiştiği 

görülmektedir. Neoliberalizmin iktisadi politika açısından önemi, devletlerin tam 

istihdamı amaçlayan müdahaleciliği terk etmeleridir.434 Bahsi geçen müdahaleciliğin terk 

edilmesinin gerçekleşmesi özelleştirmenin hayata geçirilmesiyle mümkün olmuştur. Bu 

bağlamda, devletin küçülmesi anlamına gelen özelleştirme ile refah devletinin oluşumunu 

sağlayan politik sürecin, yani emekçi kesimler, iş dünyası ve devlet arasındaki büyük 

                                                      
433 Alfredo Saad-Filho & Deborah Johnston, Neoliberalizm,  çev. Şeyda Başlı, Tuncel Öcel, 2 bs.(İstanbul: 

Yordam Kitap, 2014), 65. 
434 A.g.e., 65. 



117 

 

uzlaşmanın çöktüğü görülmektedir.435 Küreselleşme ise neoliberalizmle el ele giden bir 

söylem olarak dünyayı yorumlamada karşımıza çıkmaktadır. Ekonomik, siyasal, kültürel 

ve teknik değişimlerle beraber ilerleyen küreselleşmeye bakış, genel olarak iki farklı 

tutumla ele alınmaktadır: Dünya toplumunun eşitlikçiliğe, daha iyiye gittiğini düşünen 

iyimserler (liberal çoğulcular) ile kapitalizmin müttefiklerinin dünyayı giderek daha da 

kontrol altına aldığını düşünen kötümserler (Marxistler ve postmodernler).436 

Neoliberalizm ve küreselleşme, taraflar için esasen kapitalizmle ilişkili görülmektedir. 

Düşünürler söz konusu kapitalist ilişkide fırsat görüp görmemeleriyle ilgili 

farklılaşmaktadır. Soğuk Savaş’tan sonra Sovyetler Birliği’nin yıkımıyla iki kutuplu 

dünyadan (ABD kapitalizmi ve Sovyet sosyalizmi) tek kutba inişin politik ve ekonomik 

sonuçları olduğu kadar teknikle birleşip meydana getirdiği kültürel sonuçlar da olmuştur. 

Kültürel alanın dönüşümüne dahil olmada da ekonomik seviyede de, 3. Dünya ülkelerinin 

hala eşit olmadığı ile ilgili yorumlar/sesler yükselmeye başlamıştır. Bu bağlamda 

küreselleşme süreciyle beraber dünyanın gidişatının iyiye gittiğini söyleyenlerin 

karşısında tam tersini savunanların yer aldığı görülmektedir. Küreselleşemeyen 

değerlerin taşıyıcıları açısından söz konusu olguların hangi pratiklere tekabül ettiğine, 

iyimserlerin düşüncelerinin ardından değinmek gerekmektedir. 

Küreselleşmenin ilk tanımı, Marshall McLuhan ile Bruce R. Powers’ın global 

köy kavramlarında hayat bulmuştur. McLuhan, elektriksel olarak organize edilmiş 

toplumda bilginin ve kültürün herkes için aynı anda ulaşılabilir olacağını 

söylemektedir.437 McLuhan’a göre, küresel iletişim araçlarından olan ağdaki noktalar 

merkezsiz olduğundan, tüm hiyerarşilerin çözüleceğini ve yeniden kurulacağını 

söylemektedir. Bu bağlamda McLuhan’ın global köy kavramının, ilk olarak 

tekniğe/kültüre atıfta bulunduğu görülmektedir.  Anthony Giddens’a göre ise 

küreselleşme, kültürel, ekonomik ve siyasal değişmelere karşılık gelmektedir.  

Küreselleşme, dünya ekonomisini birleştirmekte, ulus aşırı şirketleri ekonominin kalbine 

yerleştirmektedir.438 Fakat küreselleşme sadece küresel üretim süreçlerini, uluslararası iş 

bölümünü ve ulus ötesi şirketlerin rolünü açıklamamaktadır. Giddens’a göre 

                                                      
435 Gencay Şaylan, Değişim Küreselleşme ve Devletin Yeni İşlevi, (Ankara: İmge Yayınevi, 1994), 88-89. 
436 Slattery, Sosyolojide Temel Fikirler, 419. 
437 Marshall McLuhan & Bruce R. Powers, Global Köy, çev. Bahar Öcal Düzgören, 1 bs. (İstanbul: Scala 

Yayıncılık, 2011), 153. 
438 Giddens, Sosyoloji, 88. 



118 

 

küreselleşme, her şeyden önce, insanlar arası etkileşimin hızını arttıran bilgi ve 

teknolojinin gelişmesiyle yönlendirilmiştir.439 “Küresel medya haberler, görüntüler ve 

bilgiyi insanların evlerine getirmekte, onları doğrudan ve sürekli olarak dış dünyaya 

bağlamaktadır.”440 Giddens, böylelikle, bireylerin bilincinin ulus devlet düzeyinden, 

küresel sahnelere yöneldiğini söylemektedir. Küreselleşmeyle birlikte, dünyanın diğer 

yerlerinde olan adaletsizlikler, eylem ve müdahalenin gerekli olduğu meşru alanlara 

dönüşmüştür.441 Giddens’ın küreselleşmede, bireylerin kendi iradelerini ortaya 

koyabilecekleri bir imkan bulduğu görülmektedir.442 Giddens, bireylerin küresel düzenle 

etkileşiminin, bireylerin geleneğin dayattığı sabit buyruklardan kurtulmasına neden 

olduğunu düşünmektedir.443 Bu bağlamda Giddens’ın iyimserlerden yana olduğu 

söylenebilmektedir. 

Küreselleşmenin, gelinen noktasında teknik sayesinde farklı kimliklerin (Batıya 

karşı Doğu, Hristiyan’a karşı Müslüman, beyaza karşı siyahi, erkeğe karşı kadın, 

heteroseksüele karşı homoseksüel gibi) görünür olmaya başladığı gerçektir. Bu bağlamda 

eşitsizliklerin gün yüzüne çıkması yahut devlet/iktidar dışı kurum ve öznelerin dünyanın 

gerçekliğinin yorumuna dahil olması deneyimlenmektedir. Söz konusu olumlu görülen 

olguların ardında görülmeyen bir durum ise, toplumsallaşma da hangi kimliklerin 

piyasayı etkilemeye daha muktedir olduğudur. Küreselleşmeye şüpheyle bakanlar yahut 

reddedenler için durum, iktidarın denetim ve yayılımına tekabül etmektedir: Bireysel, 

ulusal ve gezegensel düzeyde. Örneğin kültürel eşitlik konusunda da piyasanın “ötekine” 

üstün geldiği tek bir gerçek olarak üstte yer almaktadır. 16. yüzyılda 14.500 olan dünya 

dillerinin sayısının 21. yüzyılın başında 2.997’ye indiği görülmektedir.444 Bu bağlamda 

küreselleşemeyen ötekiler olarak; kapitalist sistemde güçlenememiş uluslar, ezilen 

sınıflar, kendini piyasa pazarına eklemlemeye gücü yetmeyen yerel değerler/kimlikler vb. 

pek çok unsurla karşılaşılmaktadır.  Dolayısıyla küreselleşmenin tüm toplumsal alanlarda 

yarattığı değişimin hakkını vererek, ardında yatan temel kutsala yönelmek gerekmektedir. 

Özgürleşmenin, bazı temel özgürleşememelere eşlik ettiği görülmektedir. Küreselleşme 

                                                      
439 A.g.e., 84. 
440 A.g.e., 86. 
441 A.g.e.,  87. 
442 A.g.e., 102. 
443 A.g.e., 101. 
444 Manfred B. Steger, Küreselleşme, çev. Abdullah Ersoy, (Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2013), 117. 



119 

 

söyleminde temel kutsala yöneliş, toplumun ve tek tek bireylerin kendilerini 

konumlandırmada/benliklerini kurmada referans aldıkları değerleri aydınlatmaktadır. 

Gencay Şaylan’a göre küreselleşme, kapitalizmin gelişmesinde bir aşamadır.445 

Nasıl ki sermaye birikim sürecinde sıkıntı çıkması ve 1929 Buhranı’nda hisse senetlerinin 

düşmesi İkinci Dünya Savaşı ile sonuçlanmışsa; İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra kurulan 

Bretton Woods Para Sistemi’nin 1971’de çökmesi de yeni bir kriz doğurmuştur. Söz 

konusu krizin politik yansıması da küreselleşme söylemi olarak belirginleşmektedir.446 

Şaylan’ın bahsettiği üzere, savaşlardan sonra krizden çıkış, pazara devlet müdahalesini 

gerektiren Keynesyen çözüme yönelme ile gerçekleşmiştir. İşin politik yanında ise, 

kapitalizme alternatif olan 1917 Ekim Devrimi etkin olmaktadır.447 Kapitalizmin 

karşısında bir alternatifin oluşması devletleri bu tehdit karşısında refah uygulamalarına 

yöneltmiştir. Şaylan’ın ifadesiyle yeni krizin sebebi de refah politikalarıdır: “Refah 

devletini harcamaları giderek, ekonomik büyüklük ve oran olarak daha fazla yer işgal 

etmeye başladı.”448 Kar hadlerinin düşmesi kriz nedeni olduğu için, krizden çıkış yolu 

olarak kar hadlerinin yükselmesi hedeflenmiştir. Küreselleşme bu noktada; verimlilik 

artışı ve pazarın büyümesine tekabül eden bir yeniden yapılanma biçimi olarak 

görülmektedir.449 Söz konusu olgu; haberleşme ve bilişimdeki değişmelerde yoğunlaşan, 

mikroelektronik alandaki teknolojik devrimle daha mümkün kılınabilmiştir.450 Yeniden 

yapılanmanın ilk politik sonucu, ABD başkanı Ronald Reagen ile İngiltere Başbakanı 

Margaret Thatcher’ın, mikroelektronik alandaki devrimin avantajlarını kullanarak 

özelleştirmeyi devreye sokmalarıdır.451 Şaylan’a göre, devletler açısından özelleştirme 

politikalarının yayılmaya başlaması, pazarın politikaya etkisidir. Bu bağlamda 

küreselleşmenin dünyaya etkisi, uluslararası eşitsizliklerin giderek artması olarak 

belirginleşmektedir.452 Şaylan’ın belirttiğine göre, 1978’de gelişmiş ülkelerin kişi başı 

ortalama gelirleri 8500-9000 dolara yakınken; 1900’de 23.000 dolara erişmiştir. 

Gelişmekte olan ülkelerin ise, 1978’deki kişi başı ortalama gelirleri 1500 dolar iken, 

                                                      
445 Gencay Şaylan, vd., “Küreselleşmenin Gelişimi”, Emperyalizmin Yeni Masalı: Küreselleşme, 3 bs. 

(Ankara: İmge Kitabevi, 1997), 10. 
446 A.g.e., 10-13. 
447 A.g.e., 12. 
448 A.g.e, 13. 
449 A.g.e., 14. 
450 A.g.e., 14. 
451 A.g.e., 15. 
452 A.g.e., 20. 



120 

 

1990’da 2500 dolara çıkmıştır.453 Bu bağlamda Şaylan’ın küreselleşmede vurgulanan 

karşılıklı bağımlılıkla ilgili düşünceleri eşitsiz bir bağımlılık olarak belirttiği 

görülmektedir. Gene de, büyük liberal düzenin yarattığı temsil krizini sorgulayan 

insanların varlığı ona umut vermektedir.454 Korkut Boratav ise, küreselleşmeyi 19. 

yüzyılın “işçilerin vatanı yoktur” sloganının tersine dönmesi şeklinde tanımlamaktadır. 

Boratav’a göre küreselleşme, işçilerin ulusal olmak zorunda kaldığı, sermayenin ise 

vatansızlaşıp kozmopolitleştiği ideolojik yansımaları olan bir şeydir.455 Boratav’a göre 

küreselleşmenin siyasal düzeyinde ise, tıpkı ANAP döneminde görüldüğü gibi, çarpık 

popülerleşmenin etkisiyle sınıf bilincinden yoksun/ ideolojiye teslim olacak kalabalık 

gruplar yaratma çabası etkili olmaktadır.456 Kentli yoksulun ekonomik sorunlarının 

çözümü, gecekonduya tapu dağıtma, ücretliye vergi iadesi, tüketim mallarında 

oluşturulan bolluk gibi iş dışı alanlarda çözülmeye başlamıştır.457 

Bu bağlamda küreselleşmeyi fırsatlar yaratan bir yenilik olarak görenlerin 

olması gibi, küreselleşmenin görünür kıldıklarının yanında görünmeyen asıl sabitliklere 

vurgu yapanlarında olduğu görülmektedir. Söz konusu durum, postmodernizm içinde 

geçerlidir. Postmodern yorumların haklı yanlarının yanına ihmal edilmiş antekutsalın 

vurgusunu düşmek gerekmektedir. Dünyanın çoklu yorumuna, mitin kahramanları, usun 

kahramanları, siyasi kahramanlar, kültür endüstrisinin kahramanları eşlik etmektedir. 

Eksik kalan vurgu ise, tarihsel kahramanların varlıkları ve içinde bulundukları durumdur. 

Uluslar ve sınıflar arası durumlar eşitsiz sunulmaktadır. Kültürlerin sunumunda da, 

sunum önceliğinin ekonomiyle bağlantılı olması sebebiyle eşitsizliğin sürdüğü 

görülmektedir. Bu bağlamda Terry Eagleton’un vurguladığı yanılsama dikkat çekicidir: 

“ Toplumsal sınıf postmodern teoride, Kutsal Üçlünün sağ açısından sahip olduğu 

türden bir otoriteye solda hızla kavuşan bir formül olan sınıf, ırk ve toplumsal cinsiyet 

üçlüsündeki bir parça olarak birdenbire ortaya çıkma eğilimindedir. Bu üç katlı bağlantının 

mantığı besbelli ortadadır: Irkçılık kötü bir şeydir, cinsiyetçilikte öyle; bundan dolayı 

“sınıfçılık” denen şey de öyle.”458 

                                                      
453 A.g.e., 20. 
454 A.g.e., 21. 
455 Korkut Boratav vd., “Ekonomi ve Küreselleşme”, Emperyalizmin Yeni Masalı: Küreselleşme, 30-32. 
456 Korkut Boratav, Türkiye İktisat Tarihi, 15 bs. (Ankara: İmge Kitabevi, 2011), 152-153. 
457 A.g.e., 152-153. 
458 Terry Eagleton, Postmodernizm Yanılsamaları, çev. Mehmet Küçük (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1999), 

74. 



121 

 

Geri planda kalan bu gerçeğin ışığında, değişen kutsallar ve gerçeklik algısının 

farklılaşmasında, yol göstericilerin piyasayla olan bağlantısına değinmek gerekmektedir. 

Toplumsala yol veren, bireylere ve gruplara referans olan kahraman imgesinin de piyasa 

koşullarına ayak uyduran yeni bir biçiminin çıktığı görülmektedir. Söz konusu durum, 

anlatı ve iletişim biçimlerimizin değişmesi ile teknik ilerlemenin ışığında, 

toplumsallaşma biçimlerimizin farklılaştığı bir dönüşüme tekabül etmektedir.  

3.3. DEĞİŞKEN MEDYANIN İKON KAHRAMANLARI 

İmgenin; sözle kurulan anlam çağında da, yazıyla kurulan anlam çağında da var 

olduğu görülmektedir. Fotoğraf ve filmin icadı ise anlamda görselin ve imgenin 

hâkimiyetinin başlangıcını vermektedir.  Televizyonun dünya genelinde evlere yayılması 

bir başka değişikliğe daha neden olmuştur; iletişim aracı olarak televizyon iletişimde 

paradoks yaratmaktadır. Televizyon, bireyi hipnoz ederek; onu görselle yetinen, kendini 

çevreden ve dünyadan tecrit etmesine neden olan bir etki yaratır.459 Bu öyle bir toplumsal 

hipnozdur ki, televizyon, yiyecek su gibi doğal bir ihtiyaç olarak görülür. Dahası bazı 

anlarda da “Televizyon yemekten daha değerlidir.”460 Televizyona dahil olan imgeler, 

tam da bu değerden dolayı anlam kurmaya daha fazla aracı olmaya başlamıştır. Söz 

konusu aracılık, imgenin toplumsal içindeki her şeyden etkilenmesi dolayısıyla belirli 

sakıncalar doğurmaktadır. Bu bağlamda imgenin etkisinin, işitsel/görsel olanın teknik 

dağılımıyla farklı bir yükselişe geçtiği görülmektedir. Anlamın işitsel/görsel birleşimi 

kültür araçlarının toplumsala etkisinin yoğunlaşmasıyla paraleldir. Fakat kültür denilen 

olgunun da insanlarca oluşturulduğu bilinmektedir. Bu bağlamda imaj karakterinin 

yükselişinin sadece teknikle değil insanın üzerinde belirleyici olan ekonomiyle de 

bağlantılı olduğu görülmektedir. Kültürün içinde sunulan/öne çıkan referanslar, 

toplumsalın değerlerine göre şekil alır.  Referans alınanların değişimini veren toplumsalın 

belirleyici etkilerini Nurdan Gürbilek kültürel iki idol çerçevesinde değerlendirmiştir. 

Gürbilek’e 1960’lı yılların ruhuna yakın bir toplumun idolü olarak Orhan Gencebay, 

haksızlığa uğrayanları vicdanlı olmaya çağıran sesiyle 1970’de popüler olmuştur. 1980’e 

gelindiğinde ise idol olarak neoliberalizme daha uygun düşen, kendisinden esirgenmiş 

imkanlar dünyasına kavuşabileceğinin emsalı olan İbrahim Tatlıses popüler 

                                                      
459 Kevin Robins, İmaj, çev. Nurçay Türkoğlu, 1 bs. (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1999), 33. 
460 Hakan Ergül, Emre Gökalp ve İncilay Cangöz, Medya Ne Ki… Her Şey Yalan!, 3 bs, ( İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2017), 11. 



122 

 

olmaktadır.461 Arabeskin bu değişimi, idol alınanların biçimsel değişiminin ekonomiyle 

ilişkisini göstermektedir. Kültürün yol göstericilerinin sunumda yükselişi, ekonomide ve 

siyasette hakim olan değerlerle ilişkili gerçekleşmektedir. 

1980’den sonra neoliberalizmin etkisiyle, kamusal olmayan temsile, sunum ve 

pazarın müdahalesi girmiştir. Bu bağlamda devletin dışındaki yol göstericilerin de piyasa 

mantığından etkilenmeye başladığı görülmektedir. Bu üç açıdan gerçekleşmektedir. İlkin 

eskinin bütün kahramanları tüketime sunulmaktadır. Tüketime sunulma da medyanın 

değişken hakikatleri çerçevesinde, belli değerleri temsil eden isimlerin öne 

çıkması/silikleştirilmesi şeklinde gerçekleşmektedir. İkinci olarak, bizzat 

tüketime/sisteme hizmet eden kahramanlar kült haline getirilir. Temsil ettikleri değerler 

dolayısıyla o kadar sık tekrarlanırlar ki bunun sonucu, toplumsal anlamda bir düzeyde 

hafıza kaybı ve yeni baştan kurgulamaya dönüşmektedir. Üçüncü olarak da her şey 

pazarlanabilir hale geldiğinde, imgenin içerdiği kutsalların içinin boşalması pahasına, 

kahramanlığın da endüstriyel düzeyde ifadesini bulduğu görülmektedir. 1980’den sonra 

gelişen bahsi geçen üç olgu kahramanın imgeden ikona dönüştüğüne delalet etmektedir. 

İmgeden ikona dönüşmenin anlamına değindikten sonra, olguları açmak gerekmektedir. 

İster yol gösterici mitolojik kahraman, ister topluma fayda için canını feda etmiş 

devrimci, ister toplumun bütün değerlerini kuran siyasi lider olsun; kahramanı imgeden 

ikona dönüştüren pazarın müdahalesidir. 1980’de yaşanan bu değişmeler, kahraman 

imgesinin yeni bir biçimini yansıtmaktadır. İmgenin dolaşıma girerek toplumsalca 

şekillenmesi bilindik bir şeydir. Görselin hâkimiyeti ile piyasa koşullarınca şekillenmeye 

başlayan imge ise, artık imge değildir. 1980’den itibaren imge, piyasa koşullarınca 

şekillendikçe ikona dönüşmüştür. İkonlaşan imge, öznelerin anlam kurmasına dahil 

olmaktadır. Dolayısıyla toplumsalın anlamının kurulmasında yeni bir kırılma 

yaşanmaktadır. İkon, imgeden ayrı bir şeydir. Bu bağlamda ikonun görselin tiranlığıyla 

ve piyasayla içselleşmesiyle imgeden ayrıldığı söylenebilmektedir. Cemal Şakar, ikonun 

imgeden farkını şu şekilde açıklamaktadır. 

“İkon özüyle ya da meydana geldiği, bir anlamda var olma koşulu olan 

pano/tabloyla hem birdir hem de bir değildir. Var olduğu maddilik nedeniyle sürekli olarak 

dünyevi olana bağlanır; kılavuzluğu, vekilliği nedeniyle her zaman göz önündedir. Bu maddi 

varlığı, ikonun gücünü aldığı; fiziki olanla, olmayan arasındaki salınımını bozar, yok eder. 

                                                      
461 Nurdan Gürbilek, Vitrinde Yaşamak, 8 bs, (İstanbul: Metis Yayınları, 2016), 98. 



123 

 

İçinde saklı bütün çağrışımları, imaları görünenin zincirinden kurtaracağı yerde, onu 

dünyaya, fiziki olana mahkum eder; iki dünya arasında salınan ikonun çifte zamanını teke, 

şimdiye indirger. İkon çaresizce gerçekliğe, bu dünyaya aittir. Dahası gücünü aldığı bütün 

temsil ve vekalet ilişkisine rağmen sınırları vardır… Bu sınırlılık, gösterenle gösterilen 

arasındaki bir olma, özdeş olma halini parçalar; görselliği öne çıkarır…Pano/tablodaki 

imgeler, temsil/vekalet ettiğinin göstereni olmaktan çıkarak, kendilerine dönmeye, 

kendilerini anlatmaya başlarlar. Bu noktada ikon…kendini tefekküre değil, görünürlüğe 

sunar; kutsallığı kendi üzerinde taşıyan putlara döner.”462 

Bu bağlamda ikon, mahiyetini yanlış temsil eden bir şeye dönüşmüş imge olarak 

belirmektedir. İkon, imgenin yüklerinden kurtularak, görselin içinde yükselmesidir. 

İmgenin ikona dönüşümünün, toplumsal ve bireysel benlik oluşumunun biçimsel 

farklılaşmasıyla gerçekleştiği görülmektedir. Şakar’ın ikonda vurguladığı görsellik, 

iletişim kurma biçimlerinin geçirdiği değişiklikle de ilgilidir. Görselin toplumsal kurguya 

hâkim olmaya başlaması imgenin özerkleşmesini getirmiştir. Gürbilek’in imgenin 

özerkleşmesi kavramı; teknik, ekonomi, siyaset ve kültürün birbirleriyle ilişkisi 

konusunda uygun açıklamalar sunmaktadır. Gürbilek’e göre, 1980’de geçmişe duyulan 

ilgi artışı politikayla birleşmiş ve 1968 kuşağının tarihsel ağırlığının içi boşaltılmıştır.463 

Söz konusu durum, imgelerin, 1980’in ihtiyaçlarını ve fantezilerini uyarmak için tüketilir 

hale gelebilmeleriyle mümkün olmuştur. 

“İmgeleri tarihsel yükünden kurtaran, geçmişi bir alıntıdan ibaret kılan, tümüyle 

keyfi ve nedensiz bir dilin çeşitli alanlarda yaşar kılınabilmesiydi. Bu dili her şeyden önce 

reklamcılık kışkırttı. Reklamların dili, yalnızca sözü görüntünün, imgenin hizmetine 

sunmakla kalmadı, aynı zamanda bütün bir kültürü bir malın pazarlanmasında 

kullanılabilecek bir hammaddeye, sınırsız bir alıntılar toplamına dönüştürdü. Kültürle 

ilişkiyi bir jest ve büyülenme, bir ani uyarı ve şok, bir vitrin ve seyir ilişkisi haline getirdi.”464 

Gürbilek’in bahsettiği üzere, geçmişi bir alıntıdan ibaret kılan, kültürü seyir 

ilişkisine dönüştüren dilin nasıl geliştiğine değinmek gerekmektedir. Bu bakımdan ilkin 

sosyal etkileşimdeki yeni temas biçimlerinin işlevsel kullanıldığı görülmektedir. 

Toplumsallaşma biçimlerinin iletişim araçlarıyla olan bağlantısı, oluşturulan anlamın 

yaygınlığı ve yoğunluğuyla ilişkilidir. Toplumsalın hammaddesi “kanaatlerdir.”  Radyo, 

televizyon ve iletişim araçlarının yayılımıyla kanaatlerin oluşma/yayılma yöntemleri 

                                                      
462 Cemal Şakar, İmge, Gerçeklik ve Kültür, 2 bs. (İstanbul: İz Yayıncılık, 2017), 11-12. 
463 Gürbilek, Vitrinde Yaşamak, 23. 
464 Gürbilek, Vitrinde Yaşamak, 24. 



124 

 

değişmiştir. Tekniğin içinde ses ve görselle etkileşerek sunulan anlamın, toplumsalda 

yarattığı dönüşümler, nesneyi ve başka olanı algılamada oluşan farklılıklara neden 

olmaktadır.  Nesneyi ve başka olanı algılama biçimleri bir bakıma toplumsalı sunar. Bu 

bağlamda temas biçimlerin sosyal iletişimdeki önemine değinmek gerekmektedir. 

Simmel’e göre insanlar, bir yanda nesnel güçler bir yanda değerler olmak üzere, 

iki alanın kendilerini içine çektiği kesişimde yer alırlar.465  İki alan arasında kalan 

insanlar, benin benliğine varmak için başkalarıyla kurdukları ilişkilerden yararlanırlar.466 

Dolayısıyla benliğin, kişiler arası etkileşim ile kurgulandığı görülmektedir. Hegel’in de 

vurguladığı bu noktada Simmel’in değişen vurgusu, kişinin yabancıyla kurduğu temas 

biçimlerine de değinmesidir. Simmel, bu noktada temas biçimlerinin değiştiğinden 

bahsetmektedir. Analizi esasen metropolün etkilerine yöneliktir. Fakat metropol 

üzerinden yaptığı analizi, kişiler arası sosyalleşmenin ve etkileşimin değiştiği karmaşık 

bir biçime ışık tutmaktadır. Simmel bu karmaşıkla, etkileşimde gerçekleşen belirgin 

değişikliği, duyuların algısal kesinliğinin azalması olarak göstermektedir.467 Modern 

bireysellikte, dış ve iç uyarıcılar öyle hızlı ve kesintisiz değişmektedir ki bireylerin 

sinirsel uyarımı sürekli yoğunlaşmaktadır.468 Simmel, çok fazla uyarana maruz kalan 

insanların, yoğun sinirsel uyarım sonucunda yeti kaybına uğradığından 

bahsetmektedir.469 

Bu bağlamda 21. yüzyıla doğru insanların maruz kaldıkları şeylerin sayısının 

arttığına (iletişim araçlarının yayılmasıyla) çok daha fazla uyaranla karşılaştıklarına şahit 

olunmaktadır. Medyanın ileti yağmuru, reklamlar, sunulan haberler ve bunların içinde yer 

alan çoklu doğru-yanlış yorumları bir bütün halinde uyaranlar olarak karşımıza 

çıkmaktadır. İnsanlar gittikçe tekniğe bağımlı hale geldiği için, bu temas biçimi 

dolayısıyla çok fazla referans sağlayıcıyla karşılaşırlar. Eskiden birey için maruz kaldığı 

şey-en azından gündelik temelde- çevresi, işi iken, televizyon dünyayı eve sunmaktadır. 

Bu bağlamda bireylerin yeni yol göstericileri olarak, izlenilmeye değer görülen/seyir 

geliri olan aktörler devreye girmektedir. Başlangıçta kültürün içinden yükselen seyirlik 

kahraman; sinema yıldızı, müzik sanatçısı olabileceği gibi bir bilim adamı ya da sporcu 

                                                      
465 Georg Simmel, Bireysellik ve Kültür, çev. Tuncay Birkan, (İstanbul: Metis Yayınları, 2009), 351. 
466 A.g.e., 216. 
467 A.g.e., 229. 
468 A.g.e., 318. 
469 A.g.e., 227-230. 



125 

 

da olabilir. Bu yol göstericilerin tamamen seyirlik olabilmesi gibi, eylemselliğe neden 

olanları da çıkmaktadır. Bir sinema yıldızı yalnızca boyu posuyla endam etmemektedir. 

Davranış tarzıyla da evlere girdiğinden toplumsalda belli bir idol yaratabilmektedir. 

Sadece televizyonun geçerli olduğu/ağın devreye girmediği bu evrede, bireyin idolleri 

referans alıp almaması görece bireyin kendisine daha bağımlıdır. Çünkü televizyon 

sunulandır, aktif katılım sağlanmayandır. Televizyon da dayatır gerçi, göstermediğine 

karşı gösterdiğini dayatır: sunulan zenginlikle, dizilerin içeriğiyle “ortalama iyiyi” 

dayatır. Ama televizyon tek yönlü mesaj iletimine dayandığından, iletişimde tam bir 

etkileyicilik/tutum değişikliği sağlayamamaktadır. Bu da benliğe görece bir boşluk alanı 

bırakmaktadır. Televizyon karşısında benliğin sahip olduğu görece boşluk, kişinin 

tutumunun özgünlüğünün korunmasıyla ilişkilidir. Bu bağlamda, televizyonun bireylerin 

tutumlarına etkisine değinmek gerekmektedir. 

Çiğdem Kağıtçıbaşı, iletişimde karşılaşılan mesaj karşısındaki tutum 

değişikliğini sosyal psikoloji alanında incelemiştir. Kağıtçıbaşı bir mesajın tutum 

değişikliğine neden olmasını; mesajı aktaran kişinin/kurumun/partinin inanılır ve 

güvenilir olmasına, mesajın aktardığı tutum ile mesajı alan kişinin tutumu arasındaki 

farkın yoğunluğunun az olmasına ve mesajın iletileceği dinleyicinin özelliklerine 

bağlamaktadır.470 Tutum değişikliği, yaşam biçiminden tüketime, ideal algısından siyasi 

düşünceye pek çok alana yayılmaktadır. Bu bağlamda televizyonun, ünlü bir oyuncuyu 

oynattığı reklamlardan, uzmanlara yer verdiği tartışma programlarına kadar bir takım 

konularda tutum değişikliğine neden olduğu görülmektedir. Bireylerin aktarılan mesajda 

yer alan tutumdan farklı bir tutumla yoğun bağları varsa, aktarılan tutuma direndikleri 

görülmektedir.471 Kağıtçıbaşı, mesajı dinleyenin, iletişimdeki hedef olduğunu söylemekte 

ve hedefin tutumunun değişikliğine neden olan kendisiyle ilgili faktörleri şu şekilde 

sıralamaktadır: kendi tutumuna ne kadar bağlı olduğu (biraz bağlanılmış tutumu 

değiştirmek bağlanılmış tutumu değiştirmekten daha kolaydır), kendine güven (çok ve az 

özgüvenli olanların etkilenebilirliği daha düşükken, orta derecede olanların daha 

yüksektir), grup içi saygınlık (dinleyenler arasında statüsü düşük olan daha çok 

etkilenmektedir), zeka ve eğitim (zeka seviyesi ve eğitim seviyesi yüksek olanlar tutarlı, 

mantıklı ve karmaşık iletişimden daha fazla etkilenirler), düşünme ihtiyacı, dikkat 

                                                      
470 Çiğdem Kağıtçıbaşı, Günümüzde İnsan ve İnsanlar, 12 bs. (İstanbul: Evrim Yayınevi, 2010), 200. 
471 A.g.e., 211. 



126 

 

dağınıklığı, kendini izleme (ilerleyen bölümlerde genişletilmektedir), yaş ve ortamın 

özellikleri.472 Bu bağlamda televizyonun, benlik üzerinde bıraktığı boşluk, mesajı ilettiği 

ortamın özellikleriyle ilişkili görülmektedir. Kağıtçıbaşı, bireylerin, kitle iletişim 

araçlarından radyo ve televizyonun karşısında, tutum değişikliği yaratacak mesajlara 

genellikle tek başına maruz kalmadıklarından bahsetmektedir.473 Örneğin Ali, genellikle 

kendisine benzeyen düşüncelere sahip olduğu ailesiyle beraber izlediği televizyonda 

karşılaştığı farklı tutumlara, direnç gösterecektir.474 Kendine ait tutumları grup desteğinin 

içinde, karşılaştığı farklı tutumlar karşısında daha güçlü/direnç göstermeye daha müsait 

olmaktadır.475 Görüldüğü üzere, iletişim araçları karşısında gösterilen tutum direncinin 

yahut değişiminin gerçekleşmesi/gerçekleşmemesi sosyal psikoloji açısından pek çok 

faktöre bağlıdır. Bu bağlamda, bireylerin kitle iletişim araçları karşısında tamamen 

edilgen oldukları söylenememektedir. En azından televizyon karşısında, bilince birebir 

seslenmenin gerçekleşmediği, grubun etkisinin dirence destek verdiği görülmektedir. 

Tutum değişikliğini etkileyen mesajı aktaran kanalın güvenilirliği ve inanırlılığı konusu 

ise, referans sağlayıcı olarak medyanın benliği kurma da etkisine yönelmeyi 

gerektirmektedir. Bireyin mesajı aktaranlar karşısında tamamen edilgin olduğu 

söylenemediği gibi, mesajı aktaranlar karşısında tutumunun değişmediği de 

söylenememektedir. Mesajı aktaran referans sağlayıcıların sayısının artışı, Simmel’in 

altını çizdiği benlik kurulmasında yabancıyla olan temas biçimlerinin değişikliğine 

tekabül etmektedir.476 Söz konusu biçimsel değişiklik sadece birey üzerinde sınırlı 

değildir. Televizyonun ve medyanın tutum değişikliğindeki etkisi pek çok alanda sunuma 

yönelmeyle paralel gitmektedir. Söz konusu alanları açmak gerekmektedir. 

1950’den itibaren siyasi yol göstericiler, sunum içine yerleşmeye başlamıştır. 

Politik sahada sunuma yönelişi vurgulayan isimlerden ilki Habermas’tır. Habermas 

Kamusallığın Yapısal Dönüşümü adlı kitabında İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra basınla 

birlikte kanaat oluşumunun klasik araçlarının değişmeye başladığını, kamusal olmayan 

                                                      
472 A.g.e., 220-230. 
473 A.g.e., 233. 
474 A.g.e., 233. 
475 A.g.e., 233. 
476 Simmel, Bireysellik ve Kültür, 318. 



127 

 

alana yöneldiğini söylemektedir.477 Habermas’a göre bu değişiklikte sunum ön plana 

çıkmakta ve liderler piyasaya uygun bir ambalajla süslenmeye ihtiyaç duymaktadır.478
 

“Bir hükümet için popülerlik endeksi, halkın kamusal olmayan kanaatlerini ne 

derece denetimi altında tuttuğunun veya önderlik garnitürüne hangi miktarda popülerliğe 

dönüştürülebilir ek tanıtım/reklam unsuru katması gerektiğinin ölçütüdür. Popülerlik 

bizatihi tanıtımla özdeş değildir; ama onsuz uzun süre ayakta kalamaz.”479 

Piyasaya sunumda yeni referans sağlayıcı olarak medyanın etkisinin arttığı 

gözlenmektedir. Gazetelerde, dergilerde, haberlerde, dizilerde sunulan “iyiler” ve 

“kötüler” genel kanıya etki etmektedir. Bazı durumlarda haberin kendisinden çok haberin 

kimlerce/hangi kanıksanmış değerler çerçevesinde/nasıl sunulduğu daha önemli 

olmaktadır. Bu bağlamda ikon sunucuları olan medyanın bağımlı oldukları koşulların 

ekonomiyle ve siyasetle bağlantısı önemli görülmektedir. Toplumsal benliğin 

kurulmasında/anlamın oluşmasında etkili olan ikonlaşmış değerlerin oluşumunun ve 

sunumunun çoğunu, medya sektörü elinde tutmaktadır. Chomsky medya sektörünün 

gerçeklikle ilgili yorumlarda neleri görünür kıldığını, medyanın piyasa koşulları ile 

bağlantısı çerçevesinde konumlandırmıştır. Medya her şeyden önce karı ve pazardaki 

yerini düşünür.480 Chomsky’e göre medyada sunulan imgeler, küçük sorunların büyük 

harflerle yazıldığı, büyük sorunların küçük harflerle yazıldığı bir görüntü sunmaktadır.481 

Bu bağlamda medyanın, insanları hükümetlerine/toplumsal düzenlerine kriz 

yaratmayacak şekilde eğitmek şeklinde bir toplumsal amaca hizmet ettiği 

görülmektedir.482 Söz konusu durumlar, medyanın her şeyden önce “sektör” olmasıyla 

ilişkilidir. Sektör olan medya, gerçeklikleri sürekli olarak, toplumun ve piyasa 

koşullarının içinde sunmak durumundadır. Bu bağlamda algılanılabilir olup sektörde 

devam etmenin ilk baskısı, ekonomik ve siyasal uydumculuktan gelir.483 Dolayısıyla 

medyanın işlevinin hakikat üretmek/sunmaktan çok, piyasaya uygun düşecek 

değerleri/aktörleri görünür kılmak olduğu söylenebilmektedir. 1980 darbesinden sonra 

                                                      
477 Jurgen Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, çev. Tanıl Bora, Mithat Sancar, 9 bs, ( İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2010), 351-352. 
478 A.ge., 355 
479 A.g.e., 355. 
480  Noam Chomsky, Medya Gerçeği, çev. Abdullah Yılmaz, Osman Akınhay, 2 bs. (İstanbul: Everest 

Yayınları, 2002), 30. 
481 A.g.e., 12. 
482 A.g.e., 22. 
483 Pierre Bourdieu, Televizyon Üzerine, çev. Turhan Ilgaz, 1 bs. (İstanbul: Yapı Kredi Kültür Sanat 

Yayıncılık, 1997), 18-20. 



128 

 

gazetecilere toplam 3 bin 315 yıl 6 ay hapis verilmesinin ardından, basının çok geçmeden 

Özal’ı baş tacı etmesi buna örnektir.484 “Başbakanlık döneminde pek çok gazete 

yöneticisi ve köşe yazarı onun yeni projelerinin tanıtımında rol oynamış ve onu çağdaş 

bir ikona dönüştüren sürecin mimarlığını üstelenmişlerdir.”485 Medya devlerinin 

ekonomiyle bağlantılı yükseliş/çıkışları medyanın hakikatinin değişkenliğini getirir. Bu 

bağlamda, görselle kurulan anlamın/değerlerin hakikatle ilişkisinin de değişken olduğu 

görülmektedir.  Medyada geçmiş dönemlerde kötü sunulan kişiler ve olgular, bugün 

olağan yahut iyi sunulabilmektedir. Gazetelerin seneler içinde değişen manşetlerine 

bakmak, bu durumun açıklığını görmek için yeterlidir. Bu bağlamda sunulan hakikatin, 

referans sağlayıcılar açısından değişken koşullarda yorumlandığı görülmektedir. Fakat 

yorumlanışın koşullarına bakılmaksızın, medyanın yorumunun ideolojik işlevinin varlığı 

olduğu belirlenebilmektedir. Medyanın modern zamanlarda kazandığı ideolojik işlevi 

aslen inşa sürecinde seçme olarak belirten Stuart Hall şunları söylemektedir: 

“Modern dünyanın büyük kültürel işlevlerinden birincisi budur. Başkalarının 

dünyalarını, yaşanan gerçekliklerini algıladığımız ve onların hayatları ile bizimkilerini 

kavranabilir bir bütünün dünyası halinde, bir ‘yaşanan totalite’ halinde hayali olarak 

yeniden inşa ettiğimiz toplumsal bilginin ve toplumsal imgenin sağlanması ve seçmeci inşası. 

Modern sermaye ve üretim koşulları altında toplum daha karmaşık ve çok yönlü bir biçime 

büründükçe daha ‘çoğulcu’ olarak yaşantılanır. Bölgelerde, sınıflarda ve alt sınıflarda, 

kültürlerde ve alt kültürlerde, komşuluklarda ve cemaatlerde, çıkar gruplarında ve azınlık 

birliklerinde çeşitli hayat örüntüleri şaşırtıcı bir karmaşıklıkta oluşturulur ve yeniden 

oluşturulur. Böylece aşikar bir çoğulluk, toplumsal dünyayı sınıflandırma ve düzenlemenin 

sonsuz çeşitlilikte tarzları kendilerini, önceki çağların büyük, üniter ideolojik evreninin, 

büyük meşruluk kubbelerinin yerine geçen ‘kolektif tasarımlar’ olarak sunar. Modern 

medyanın ikinci işlevi, bu çoğulluğu yansıtmak ve göstermektir, bu çoğullukta nesneleştirilen 

sözlükçelerin, hayat tarzlarının ve ideolojilerin sabit bir envanterini sağlamaktır… Burada 

medyanın seçmeci bir şekilde dolaşıma soktuğu toplumsal bilgi, büyük normatif ve 

değerlendirici sınıflar içinde yeğlenen anlamlar ve yorumlar içinde tasnif edilir ve 

düzenlenir.”486 

Referans sağlayıcıların bilgileri ve anlamları seçmeci şekilde yoruma sokması 

aslında sadece modern medyaya özgü değildir. Bu durum ulus inşa süreçlerinde de 

                                                      
484 Akt. Gülseren Adaklı, Türkiye’de Medya Endüstrisi, ( Ankara: Ütopya Yayınevi, 2006), 150. 
485 A.g.e., 152. 
486 Akt. Celal Birkan Yüksel, İdeoloji ve Gündelik Hayatta Milliyetçilik, (Ankara: Genesis Kitap, 2012), 

96. 



129 

 

görülmektedir. Ulus inşa sürecinde siyasi liderlerce ve zihni kurucularca yapılan tarih 

yazımı buna örnektir. Bazı değerler ve kişiler görünür kılınır, bazıları silikleştirilir. Bütün 

ulusların tarih yazımında görülen bu süreç, ulusal kurgu araçları sayesinde 

gerçekleşmektedir. Medyanın referansa dahil olmasıyla oluşan yeni durum ise, kurulan 

“ideal olanın” taraftarlarına yayılımın kolaylaşmasıdır. Söz konusu durum, ulusal kurgu 

araçlarının yayılımının biçimsel olarak kolaylaşmasıyla/görselin hızlı iletilmesiyle 

mümkün olmuştur. Ulusal kurgu araçları, toplumsal gerçekliği yayma konusunda daha 

etkin hale geldikçe, medyanın öne çıkarttığı kişiler ve o kişilerin temsil ettikleri değerler 

daha görünür olmaktadır. Ulusal kurgu araçları, Althusser’in tanımıyla devletin ideolojik 

aygıtlarından Haberleşme DİA’sına tekabül etmektedir. Althusser’e göre Basın, radyo-

televizyon vb.ne tekabül eden Haberleşme DİA’sının, baskıcı devlet aygıtından farkları, 

gazete ve kültürel kuruluşlar gibi yahut kiliseler, partiler, sendikalar ve aileler gibi özel 

alanda yer almasıdır.487  Kahraman imgesi de, Haberleşme DİA’sının, toplumsalı kurma 

ve yeniden yapılandırmada en sık başvurdukları kaynaklardan biri olarak dikkat 

çekmektedir. Kahraman imgesi; iyi- kötü, kahraman-anti kahraman, dost-düşman 

ayrımının oluşması yoluyla siyasi arenada kurucu ve yıkıcı rol oynamaktadır. 

Modern liderlerin yükselişi genellikle “biz” değil, “onlar” üzerinedir ve ideali 

temsil eden lider “biz”i  kurarken mümkün olduğunca kusursuz bir profil sunar. Bu benlik 

ve birey inşasının keşfinin toplumsal alana uyarlanmasıdır. Ötekiler silikleştirilirken, 

“biz”i kuran her şeyin yüceltildiği/kahramanlaştırıldığı/ikonlaştırıldığı görülmektedir. 

Eskiye karşı yeni,  dosta karşı düşman olarak kodlanan karşıtlıklara tarih boyunca 

rastlanılmıştır. Özellikle 20. yüzyıldan itibaren, insan tipolojileri üzerinden toplumsalın 

şekillenişinin yükselişi, DİA’ların etkisiyle daha büyük bir etki alanına yol açar. 

Dolayısıyla, toplumsal kurguda dost-düşman ayrımı üzerine şekillenen agresif siyasetin 

yükselişi mümkün olabilmektedir. Agresif siyaset, vatandaşın oy verme faaliyetinin 

negatif bir eğilimle ele alınarak, muhalefete yüklenmekle karakterize edilebilecek bir 

yöntemdir. Söz konusu yükleniş iki kuralla gerçekleşir ve modern dönemin 

yönetenlerinin geçmişe nazaran çok daha fazla kullanabileceği bir ortamın oluşmasıyla 

ilgilidir. Agresif siyasette, öncelikle insanların birisi için değil, birisine karşı oy verdikleri 

kabul edilir; ikinci olarak seçmenlerin, bir defa da ancak iki ya da üç tane sorunu 

                                                      
487 Louis Althusser, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, çev. Alp Tümertekin, 5 bs. ( İstanbul: İthaki 

Yayınları, 2016), 51. 



130 

 

kavrayabilecek kadar zihinsel kapasiteye sahip oldukları düşünülerek politika üretilir.488 

Söz konusu kitlesel etki, pek çok siyasetçinin kullandığı bir üsluba denk düşer. Eric 

Fassin, bu üslübun kültürün tehlikede olması anlamına gelen yanlarını, Trump’ın 

seçimleri kazanmasına neden olan yükselen “hınç” üzerinden analiz etmektedir. Ona 

göre, Trump’ın 2004 yılından beri medyada emlak devi olarak girişimcilik dünyasında 

hayatta kalmayı başaran bir figür şeklinde sunulması, izleyicilerin gözünde 

neoliberalizme savaş aştığı gibi bir izlenim bırakmıştır.489 Fassin, artık ekonomik değil, 

kültürel bir savaş içinde olan Amerikan seçmenlerinin ırkçılığa ve yabancı düşmanlığına 

oy verdiklerini söylemektedir.490 Bu bağlamda neoliberal popülizmin ardından kültürel 

alandan yükselen bir hınçla karşılaşılmaktadır. Bu hınç, küreselleşmenin 

kaybedenlerinden değil, başkalarının onlardan daha iyi yaşamayı hak etmediğini 

düşünenlerden yükselmektedir.491 Oy verenlerin çoğunun, dost düşman kurgusu 

çerçevesinde televizyonun da desteklediği agresif siyasetle beslendikleri görülmektedir. 

Televizyonun sunduğu kahraman, dönemin koşularında, imajın sunduğu avantajdan 

yararlanarak ekranda belirmektedir. Toplumsal gerçekliğin o andaki 

egemenlik/tahakküm ilişkisine göre iyi ve kötü algısı, ekrandaki kişinin rol ve modeline 

göre üzerine yapıştırılmaktadır. Bu bağlamda medyanın değişen sunumu, ne tam 

anlamıyla düşmanın sınırlarının ne de tam anlamıyla dostun sınırlarının belirgin 

olamaması sonucunu doğurmaktadır. Ekrandaki kahraman, gelip geçici bir şey üzerinden 

okunmaktadır. Medyanın değişken gerçekliğinin içinde kahraman, geçmişin 

kahramanları gibi büyük savaşları kazanan yahut mitolojinin/çok tanrılı dinlerin 

kahramanları gibi büyük etkileri olan bir yol gösterici olarak değil, dönemin konjektörü 

içinde anlık yansımasına tekabül eden imajlar/ikonlar olarak yükselmektedir. Bu 

bağlamda medyanın, dönemin konjektöründe belirlenen iyi ve kötünün üzerinden tutum 

inşa edici bir işlevi olduğu da görülmektedir. Bir dönem Ahmet Kaya’nın gazetelerin 

manşetlerinde hedef gösterilmesi, yaşanan gelişmelerden sonra da hedef gösteren 

gazetecinin özür dilemesi kahraman-anti kahraman kurgusunun anlık oluşumuna 

                                                      
488 Ghaemi, Birinci Sınıf Delilik, 277. 
489 Eric Fassin, Popülizm: Büyük Hınç, çev. Gülener Kırnalı, İlker Kocael, 1 bs. (Ankara: Heretik, 2018), 

59. 
490 A.g.e., 60. 
491 A.g.e., 66. 



131 

 

örnektir.492 İkon sunucuların ekonomiyle ve siyasetle bağının içkin sakıncaları da yeni bir 

biçim olan ikonlaşan kahramanın doğurabileceği sakıncaları beraberinde getirir. Bu 

bağlamda siyasalın imajlar üzerinden kurgulanmasının ve agresif siyasetin imajlar 

yardımıyla yükselişinin, hıncın yayılması sakıncasını barındırdığı ve söz konusu 

yayılmanın toplumsal anın değişken yorumuyla ilişkili olduğu görülmektedir. 

Anın değişkenliği içinde kişileri yüceltme/silikleştirme, sadece bir 

siyasetçi/politik karakter için geçerli değildir. Ünlü sanatçıların yahut bir televizyon 

yarışmasına katılıp bir anda ikonlaşan yarışmacıların da kısa süre içinde yükselip kısa 

süre içinde de ortadan kaybolduklarına sık sık rastlanmaktadır. Bir dönemin reytingi 

yüksek olan Biri Bizi Gözetliyor, Biz Evleniyoruz gibi yarışmaların unutulan 

yarışmacıları söz konusu duruma örnektir. Bahsi geçen bireysel/toplumsal algı 

kurgulamasındaki faktörler ikonlaşan kahramanın bir yüzüdür. İkonlaşan kahramanın 

diğer yüzü ise(bütün kahramanların tüketime sunulması ve kahramanların temsil ettiği 

değerlerin medyaca ideolojik ve işlevsel kullanılmasından sonra gelen), kahraman 

imgesinin 1980’den sonra geçirdiği üçüncü değişimde görülmektedir. İkonlaşan 

kahramanın üçüncü biçimi de “iyi” yahut “kötü” sunulması ayırt edilmeksizin ve temsil 

ettiği değerlere bakılmaksızın, kahramanın endüstriyel düzeyde pazara sunulmasıdır. 

İmge ve işaretler, tarihin, üslubun ve gerçeğin dünyasını işgal ederler. Öteki dünyanın ve 

başka dünyanın işaretleri, hürmet gösterilenin, hayran olunanın işaretleri, yenilikler 

olarak tüketilir.493 İmgelerin anlamsal olarak içinin boşalması, şu anki gerçekliğini piyasa 

imgesi olarak var olmaya başladığı yakın geçmişe borçludur. Kahraman pazarın 

müdahalesiyle ikonlaşmıştır ve böylelikle Frida Kahlo’lu bardaklar, Che Guevara’lı 

kıyafetler seyir dünyasında yerini almıştır. 2018 yılında Yılmaz Özdil’in 2.500 TL’ye 

piyasaya sürdüğü Mustafa Kemal Atatürk kitabı da siyasi kahramanların ikonlaşmalarına 

örnektir. Söz konusu ikonlaşma, temsil ettiği kutsallar pahasına yapılmaktadır. Zeynep 

Sayın’a göre piyasaya özgü beklentileri doyuran bir imge, ahlakın içselliğini yitirmiş ve 

temsilin korunaklılığına sığınmış olan bir imgedir.494 Sayın’a göre sorun, yapıtın onu var 

eden malzemenin içine doğru çekilmesidir. Doğa tarihiyle sanat tarihinin ayrışmamış 

                                                      
492 Ertuğrul Özkök Hürriyet gazetesindeki genel yönetmenliği sürecinde, Ahmet Kaya ile ilgili “Vay 

Şerefsiz” manşeti atılmasından seneler sonra, Enver Aysever’in sunduğu programda pişmanlığını belirterek 

“ama bugün olsa atmazdım o manşeti, gazetecilik böyle bir şey.” demiştir. Bkz. “Vay Şerefsiz”, Hürriyet 

Gazetesi, 20 Temmuz 1990, 1. 
493 Henri Lefebvre, Mekânın Üretimi, çev. Işık Ergüden, 3 bs. (İstanbul: Sel Yayıncılık, 2015), 388. 
494 Zeynep Sayın, İmgenin Pornografisi, 4 bs. (İstanbul: Metis Yayınları,2015), 304. 



132 

 

olduğu zamanlardaki gibi imgeden imgesellik çıkarıldığı zaman geriye kalacak olan, 

imgenin kendisi değil, toprağın ve kağıdın kullanım biçimleridir.495 Bu bağlamda 

imgeden imgenin çıktığı piyasa koşullarında geriye ne kaldığı aşikar gözükmektedir. 

Kahraman imgesi tıpkı piyasadan payını alması gibi görselin hakimiyetinden de 

her geçen gün daha fazla pay almaktadır. Günümüze yaklaştıkça artan “görsel 

toplumlaşmada” imajlar ve perspektifler belirleyiciliğini / etkileyiciliğini 

yoğunlaştırmaktadır. Yoğunluk ilkin, toplumsal/bireysel benlik algısında ve 

toplumsallaşma biçimlerinde görülmektedir. Eskinin pazarın müdahalesiyle ikonlaşan 

kahramanlarının yanına yeni bir biçim daha eklenmektedir. Ağların etkisi her benliği 

narsist bir Tanrıya çevirirken; başka olanın “ağcıl deneyimi” referansta paradoks 

yaratmaktadır.  

3.4. SİMÜLAKR BENLİKLERİN OUROBOROS SARMALI VE YENİ YOL 

GÖSTERİCİLER 

Toplumsalın gerçekliğinin kurgu ve yorumunda ağların devreye girmesi 

kahramanın ve yol göstericilerin yeni bir biçiminin oluşmasına neden olmaktadır. Yeni 

kahraman biçimleri; kamusal olmayana yönelen değil kamusal olmayanın içinden 

konuşan çok seslilikle karakterizedir. Siyasal/ekonomik/politik olanın yerine 

imaj/görsellik ve belirsizlik hücum etmektedir.  Söz konusu durumlar, hakikatin 

yorumuna, dünyaya müdahale biçimine yayılan belli paradokslar barındırmaktadır. 

Paradoks, toplumsalın belirsizliğinin dönüştürücülükte yarattığı yanılsamadan 

kaynaklanmaktadır. Toplumsalda benliğin, ekonominin, siyasalın gerçeklikleri yerine 

benliğin, ekonominin, siyasalın temsilinin nasıl sunulduğu öncellenmektedir. Bu 

bağlamda yeni iletişim aracı olarak yükselen bilgi teknolojisinin işlevlerinden birinin; 

hayatı kolaylaşmış, yaşam standartı eskiye göre yükselmiş yeni toplumun belirsizleşmiş 

değerlerinin, görsellikle yükselmesine katkı sağlamak olduğu görülmektedir. Ağ, 

kurumsalın/kamusalın yerine, görseli/gösteriyi yerleştiren toplumun anlatısı olarak 

belirginleşmektedir. Görselin gösterinin hakim olduğu toplum, Guy Debord’un ifadesiyle 

“gösteri toplumu” olarak belirginleşmektedir. Gösterinin çok işlevli yapısını Guy Debord 

şu şekilde aktarmaktadır: 

                                                      
495 A.g.e., 305. 



133 

 

“Gösteri kendini hem bizzat toplum olarak hem toplumun parçası olarak hem de 

bir birleştirme aracı olarak sunar. Gösteri toplumun parçası olarak, özellikle, bütün bakış 

ve bilinçleri bir araya getiren sektördür. Bu sektör ayrı olduğundan, aldatılmış bakışın ve 

yanlış bilincin yeridir; gerçekleştirdiği birleşme genelleştirilmiş ayrılığın resmi dilinden 

başka bir şey değildir.”496 

Çoklu işlevleri açısından gösterinin yükselişi genel bir tutum farkına neden 

olduğu kadar, bireylerin temel davranış ve özelliklerinde de farklılık yaratmaktadır. 

Gösteri, siyasetin/ekonominin/toplumsallaşmanın içeriğini ve anlamını değiştirdiği kadar 

bireyler arası iletişimin anlamını da değiştirmektedir. Gösteri aynı zamanda, bireysel 

tutumlar kadar bireysel organizmanın işlevlerinde de yoğunluk bakımından farklılıklara 

neden olmaktadır. Görsele vurgu yapan gösterinin, insanın benliği ve toplumsallığı 

arasındaki ilişkisine etkisi, gözün iletişimindeki konum değişikliğinde belirgin 

olmaktadır.  

Simmel, görme duyusunun en sosyolojik öneme sahip olan duyu olduğunu 

söylemektedir.497 “Kişi başkasını kendi içine aldığı bakışla kendisini açığa vurur, insan 

özne nesnesini tanımaya çalışırken yaptığı edimle teslim eder. İnsan gözle vermeden 

almaz. Göz karşıdaki kişiye açığa çıkarmayı istediği ruhu sergiler.”498 Simmel’in analizi 

gözün bir başkasına doğrudan baktığı an için geçerlidir. Ağcıl toplumda kaybedilen, 

doğrudan bakışın hâkim olduğu toplumsallaşmadır. Bugün bireyler kendilerini 

tanımlamak için gerek duydukları başkalarıyla iletişimlerinde, doğrudan bakışın 

avantajlarından faydalanamamaktadır. İş bölümünün ayrılması, şehrin karmaşası ile 

başlayan süreç, sosyal medyanın devreye girmesiyle iyiden iyiye hızlanmıştır. Sosyal 

medya, küreselleşmenin zaman ve mekan sınırlarının olmadığının en somutlaşan pratiği 

olarak, bilginin paylaşılmasında öncellenmeye başlayan, internet teknolojisi tabanlı 

platformdur.499 Sosyal medyanın kullanıcıları, doğrudan bakışın yerine, kopyalanıp 

çoğaltılan, hızlı bir şekilde aktarılan fotoğraflara, seslere, metinlere ve vidyolara maruz 

kalmaktadırlar. Doğrudan bakışa değil, yapay unsurlara maruz kalmanın açtığı boşluk, 

bir anlamda görmenin yitirilmesine neden olmaktadır. Söz konusu yitiriliş, toplumsal 

                                                      
496 Guy Debord, Gösteri Toplumu, çev. Ayşen Emekçi ve Okşan Taşkent, 7 bs. (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2017), 34. 
497 Simmel, Bireysellik ve Kültür, 222. 
498 A.g.e., 222. 
499 Hayati Beşirli, Gençlik Sosyolojisi: Politik Toplumsallaşma ve Gençlik, (Ankara: Siyasal Kitabevi, 

2013), 146. 



134 

 

nedenlere dayanır ve gene toplumsal sonuçlar doğurur. Sonuçlar, felsefi ve politik olarak 

bireysel/toplumsal yapılanma alanlarında konumlanmaktadır. 

Görmenin bilincin üst seviyesine çıkması, bakılanla ilgili özellikleri gerçekten 

bilmeyi, bakılan hakkında düşünecek zamanı gerektirir. Görülen şey muazzam sayıya 

ulaştığında ise bireyler her şeyi özümseyemez. Daha doğrusu bireyler, her şeyi 

özümsemek ister ama özümsedikleri yalnız bilinçaltında işleyen toplumsal 

mekanizmadır. Çoklu uyaranın olduğu sosyal medyada bireyler, tıpkı bir vidyoyu 

izlerken bilinçaltının eşik altı mesajları500 doğrudan algılayamaması gibi, anlamı/hakikati 

algılayamaz hale gelmişlerdir. Bilinçaltının maruz kalınanın anlamına vurduğu ket, 

sanayinin ilk başlarında bu boyutta değildir. Önce yaptığı işten kopan bireyler, günümüz 

teknolojilerinde işin mekânından ve zamanından da kopmuşlardır. Üretim alanından 

kopuşun diğer boyutunda tüketim alanının da değişmesi yer alır. Dolayısıyla önce 

Marx’ın analizi, ardından Weber’in analizi en etkili olarak da Hegel’in “başka olan” 

üzerine kurduğu analizi, ağcıl toplumda yorumsal farklılığa uğramaktadır. Bu bağlamda 

Marx’ın analizinde belirginleşen, Frankfurt Okulu’nun da vurguladığı yanlış bilincin 

yayılımının sosyal medyada biraz daha arttığı söylenebilmektedir. Weber’in analiziyle 

ilgili olarak ise, ağların devreye girmesiyle bürokrasinin de bir anlamda dağıldığı 

görülmektedir. Hegel’in “başka olana” vurgusu ise, sosyal medyada, kültürün 

yapılanmada oluşturduğu farklılıklarla karşılaşmaktadır. Ağın içinde sayısız özne, 

paradoksal bir biçimde “başka olana” dönüşmektedir. Bu bağlamda, tekniğin kullanış 

biçimi ile görselin yükselişinin, bireyselliğin, ekonominin ve siyasalın deneyimlenme 

biçimini değiştirdiği söylenebilmektedir. Söz konusu olguları açmak gerekmektedir. 

Toplumsallaşmanın yeni mekanı olan sosyal medya ilk olarak Tin’in 

gerçekleşmesinin koşulu olan “olumsuzu” yok etmektedir. Byung- Chul Han bu durumu 

Facebook’ta like seçeneğinin olması ama dislike seçeneğinin sunulmaması üzerinden 

örneklendirir.501 Han’a göre, günümüzün aşırı iletişimi, ötekinin olumsuzluğundan 

yoksun olumluluk toplumuna neden olmaktadır.502 Bu duruma Instagram’da sunulan 

“mutluluk pozları” örnek verilebilir. Çatışmanın olmaması/yokmuş gibi sunulması benlik 

                                                      
500 Eşik altı mesajlar, çizgi filmlerde ve reklamlarda kullanıldığı iddia edilen, beynin gördüğünü algılaması 

için gerekli olan 4 milisaniyenin altında sunulan içeriklerdir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Kağıtçıbaşı, 

Günümüzde İnsan ve İnsanlar, 235. 
501 Han, Şeffaflık Toplumu, 23. 
502 A.g.e., 28. 



135 

 

yapılandırmasını sekteye uğratmaktadır. İnsanlar bir anlamda kısır döngüye girerler. 

Çünkü her zamankinden de fazla olarak “ortalama iyiye” maruz kaldıklarından, 

kendilerini ortalama iyiye yakın sunmaya uyum sağlarlar. Ağların içinde ortalamaların 

sunumunda, öteki bir bakıma ötekilikten çıkmaktadır. Sosyal medyada, birbirlerine 

benzeyen “ben merkezli” bir sosyallik üzerinden, duyguların ve düşüncelerin sunulduğu 

görülmektedir. Bu bağlamda kişisel hayata dair unsurların paylaş seçeneği altında 

sunuma dahil olmasının da kendi içinde bir trajikomiklik barındırdığı söylenebilmektedir. 

Çünkü paylaşmak kelime anlamı olarak, benzer olmayanın yokluğunu içerir. Söz konusu 

paylaşım olmayan sunumun, gerçeklik yorumuna dahil olması iletişimin anlam yönünü 

sekteye uğratmaktadır. Gerçekte, görsel bombardımanına tutulan özneler, tam da bu 

görsel bolluğu dolayısıyla, görünürlüklerini yitirirler. Kendi içlerinde söz konusu durum, 

kendilerini irdeleme ve geliştirme kısır döngüsüne girer.503 Sosyal medyaya dahil olan 

çoklu öznelerin varlığının ve çoklu öznelerden biri olarak bireyin bu mecraya katılımının 

psikososyolojik yorumuna değinmek gerekmektedir. 

Kağıtçıbaşı’nın iletişimde tutum değişikliğini etkileyen faktörlerden gördüğü, 

bireyin kendini izlemesi ve mesajın alındığı ortamın özellikleri, ağcıl toplumda 

değişmektedir.504 İlkin ağcıl toplumda, farklı tutum karşısında benliğe bırakılan boşluğun 

(televizyonun genelde toplu şekilde izlenmesi sebebiyle grup desteğinin yarattığı), 

dolmaya başladığı görülmektedir. Çünkü internet kullanımı genel olarak kişinin “kişisel 

hesaplarla” yer aldığı mecralarla özdeşleşmektedir. Kişisel cep telefonları ve tabletlerle 

de giriş yapılan sosyal hesaplar, uygulamalar; bireyin mahrem özelliklerinin takip 

edilmesiyle karakterizedir. Kişilerin günde kaç adım attıkları (SHealt vb. uygulamalar), 

hangi restoranlarda yemek yemekten hoşlandıkları (Swarm, Foursquare vb. uygulamalar) 

vb. pek çok alışkanlık kayıt altına alınmaktadır. Dolayısıyla bireylerin önlerine sürekli 

olarak, ilgi alanlarına göre düzenlenmiş içerikler ve reklamlar çıkmaktadır. Söz konusu 

maruz kalma, tüketim alışkanlıklarını yönlendirmektedir. Bu bağlamda, teknolojinin/ağın 

kişiye özel sunumlarının, benlikteki kaçış boşluklarına televizyona göre daha fazla hücum 

ettiği söylenebilmektedir. Ağın bireyin benliğinin kendini izlemesiyle olan ilişkisi ise, 

Kağıtçıbaşı’nın kendini izleyen bireylerin özelliklerini tarif edişinde belirgin olmaktadır. 

Kağıtçıbaşı, kendini izlemeye yatkın olan kişilerin başkalarının ne düşündüklerini, 

                                                      
503  William Davies, Mutluluk Endüstrisi, çev. Müge Çavdar, 1 bs, (İstanbul: Sel Yayıncılık, 2018), 208. 
504 Kağıtçıbaşı, Günümüzde İnsan ve İnsanlar, 228. 



136 

 

kendilerini izlemeye yatkın olmayan kişilerden daha fazla önemsediklerini 

söylemektedir.505 Kağıtçıbaşı’na göre, kendilerini izlemeye yatkın olan kişiler, 

başkalarının ne düşündüğünü daha fazla umursadığından, karşısına çıkan/sunulan 

şeylerden niteliğine/faydalı olup olmadığına bakmaksızın daha fazla 

etkilenmektedirler.506 Bu bağlamda kendilerini izlemeye yatkın olan bireylerin ağcıl 

toplumda, başkalarının sunduğu değerlere/yaşam biçimlerine uyum sağlamaya daha 

yatkın oldukları söylenebilmektedir. Dolayısıyla ağın sosyallikteki aracılığının narsizmin 

farklı bir biçimini doğurduğu söylenebilmektedir. Ağcıl toplum, benzer sunumlar 

arasında kalan bireylerin git gide birbirlerine benzeyerek iletişim kurdukları bir profil 

sergilemektedir. Çok sayıda öznenin katıldığı sosyal medya, benzerliklerin artması 

işlevini görmektedir. Bireyler artık sürekli kendi kuyruğunun etrafında dönen, kendini 

yiyen, tüketen ama varlığını da ancak bu tüketim sayesinde sürdürebilen Ouroboros’a 

dönüşürler.507 Öznelerin benzeşmesi, ötekine maruz kalınmasının biçimsel ve anlamsal 

içeriğini sekteye uğratmaktadır. Benzerlik yaratma işlevinde, benliğin boşluklarını 

dolduran ağ, dönüşüm ve değişimin temeli olan “ötekiyi” homojenleştirir. İnsansal 

faaliyetlerin bir kısmının ele geçirildiği, görsele hapsedildiği yeni sosyal ortamın, bireysel 

alandaki bir başka etkisi de, hazzı ele geçirmesidir. Sosyal medyanın sunduğu 

takdir/beğenilme güdüsünün tatmini; artık ne işten ne sokaktan alınamayacak düzeydedir. 

Haz artık, klavyeden az enerjiyle elde edilmektedir. Bu bağlamda sosyal medyanın 

sunduğu kanaat üretiminin, bireyde yarattığı değişiklikler önemli görülmektedir. 

Bireysele etkinin, ekonomik, siyasi alanlarla da ilişkileri vardır. Ve elbette, benzerliğe 

karşı alternatif özneler/sesler; olumluluk bombardımanına karşı hakikati gösterenler de 

bu mecrada yer almaktadır.  Sunumun yanına alternatif kamunun eylemselliğini katanlar 

da vardır. Bu bağlamda internetin dönüştürücü gücü olup olmadığına dair düşüncelere 

değinmek gerekmektedir. Çünkü görselin bireyleri narsist yaparak, kamusal alanın 

yorumunu sunuma indirgemesi ne kadar gerçekse, söz konusu durumların gündelik 

hayatın bütün pratiğini vermediği de o kadar gerçektir. 

Görselliğin toplumsallaşması, dünyanın eylemselliği açısından ağ toplumunda 

yeni bir biçime ve işleve bürünmüştür. Fakat dünyaya müdahalede, elbette eski 

                                                      
505 A.g.e., 225-228. 
506 A.g.e., 227. 
507 Ouroboros mitolojide, kendi kuyruğunu yiyen bir yılan ya da ejderha şeklinde resmedilmektedir. 



137 

 

kutsalların varlığını yansıtan eylemsellikler de devam etmektedir. Eylemselliklere 

yönelmeden önce, yeni bir olgu olarak toplumsala giren internetin pratiklerini açmak 

gerekmektedir. Uğur Dolgun, internetin toplumsal yapı üzerindeki etkilerine yönelik 

temelde iki yaklaşım olduğunu söylemektedir. İlki internetin mekân zaman 

bağımsızlığından ötürü sınırlama getirilemeyeceğinden özgürleştirici, demokratikleştirici 

olacağını ön plana çıkarırken; ikincisi teknolojinin de toplumsalca inşa edildiğinden tek 

başına değişim aracı olamayacağını, zaten internetin kendisine yüklenen dünyayı 

yansıtmasından kaynaklı kurulu düzenleri pekiştirici olduğunu öne çıkarmaktadır.508 

Bu bağlamda, internet hakkındaki yorumların, bugünkü pratik karşılıklarına 

yoğunlaşmak gerekir. İnternet dünyaya müdahalede imkân yaratmakta mıdır? Sebep 

olduğu sakıncaları ve yarattığı fırsatları, içinde bulunduğu farklılaşmalar çerçevesinde ele 

almak gerekmektedir. Toplumsal değişim ekonomik ve siyasal arenada kendini 

göstermektedir. Dünyaya müdahale ise, yüzyıllar boyu bu iki alanın- ekonomi/siyaset- 

kesişimi ile yorumlanarak gerçekleşmiştir. İki alanın kesişimi elbette felsefi, bilimsel, 

kültürel, dini gerçeklik algılarını/yorumları/müdahaleleri de içermektedir. Ağın referans 

olduğu gerçeklik kurgusunda ise, kamusala/siyasala/ekonomiye görselin ve kültürün 

dâhil olduğu görülmektedir. Söz konusu dâhilikten politika yapma biçimleri 

etkilendiğinden, yol göstericilerin ve takipçilerin farklılaşan tutumlarıyla 

karşılaşılmaktadır. “Artık sınıf bilincinin yerini kendilik bilinci, siyaset bilincinin yerini 

narsist bilinç almaktadır.”509 İlkin bugünkü siyasal/ekonomik taleplerin ve 

örgütlenmelerin alanlardan/sendikalardan çok ağ üzerinden iletilerek/haberleşilerek 

gerçekleştiği deneyimlenmektedir. Bu taleplerde de ekonomik bir gereklilik yahut siyasal 

taleple ilgili oluşan örgütlülükten çok, belli kültürel/çevresel/kimliksel hakların öne 

çıktığı geçici kümeleşmeler görülmektedir. Hayati Beşirli, ideolojik içeriklerin ağlarla 

üretiminin ve internet tabanlı olarak geniş kitlelere ulaşılmasının politik kültür için 

önemli bir unsur olduğunu belirtmektedir.510Ağ üzerinden örgütlenmelerde Twitter, 

Facebook ve blogların kullanılması durumuna Arap Baharı ve Taksim olayları örnektir.511 

Bu bağlamda internetin ve sosyal medyanın müdahaleye tamamen karşı duran özneler 

                                                      
508 Uğur Dolgun, Enformasyon Toplumundan Gözetim Toplumuna, (Bursa: Ekin Kitabevi, 2005),177. 
509 Ayşegül Yaraman, Toplumsal Değişme ve Kişilik Özellikleri,  1 bs. (İstanbul: Bağlam Yayınları, 2003), 

92. 
510 Beşirli, Gençlik Sosyolojisi: Politik Toplumsallaşma ve Gençlik, 146. 
511 A.g.e., 146. 



138 

 

yarattığı söylenememektedir. İnternet, farklı toplumsal taleplerin paylaşıldığı bir alan 

olarak da belirmektedir. Fakat dünyaya dahil olmanın ve dünyaya müdahalenin 

aracılarının ve biçimselliğinin belli değişiklikler içerdiği görülmektedir. Söz konusu 

değişiklikler, toplumsalın değişmesiyle ilgili görülmektedir. Ağcıl toplumda ilkin 

hakikatin içeriğinin sunumuna farklı unsurların dahil olduğu görülmektedir. 

Görselliğin hâkim olduğu herhangi bir durumun hakikatle olan bağı, eskiden beri 

tartışıla gelmiştir. Dinsel gerçekliğin hâkim olduğu dönemde Hristiyanlıkta ikonalar, 

İslam dininde resmetmek sakıncalı görülmektedir. Bir şeyin olmadığı şeyin yerine 

geçmesi (ikon/resim/ Ene’l Hak) ölme sebebi olabilmektedir. Söz konusu durum, siyasal 

olanın gerçekliği kurguladığı dönemlerde farklılaşmaktadır. Habermas’ın vurguladığı, 

önceki bölümlerde geçen kamusal olmayana yöneliş, siyasal alanın sunuma dahiliyetini 

getirdiği gibi, siyasal olmayanın da siyasala hücumunu içermektedir. Başlangıçta bu 

yöneliş, tekniğin ve piyasanın etkisiyle belirmektedir. Baudrillard sonraki dönemde 

siyasalın dönüşümünü, başka bir farklılık çerçevesinde ele almaktadır. Baudrillard, 

Rönesans’tan itibaren politikanın gösterge sistemine dönüştüğünü ve bu dönüşümün 

anlam kaybına neden olduğunu söylemektedir. Politikanın dönüştüğünü düşündüğü 

gösterge sistemi, gerçek ihtiyaçlar ve hazların olumsal dünyasının yerine değer ve 

mevkilendirme düzenini geçiren kültürel sistemler yaratmaktadır.512 Baudrillard’a göre 

sistem, uzun bir süre toplumda talep üretmek için anlamlar sistemini kullanmış, toplum 

reklam ve gösterilere alıştığında ise, aşırı anlam içinde talep üretilememeye başlandığını 

fark etmiştir. Baudrillard, gösterge sistemine dönüşen politikanın talebi yükseltmek 

amacıyla, kültürü özgün biçimde göstergelerle yeniden düzenlendiğinden 

bahsetmektedir.513 Baudrillard’a göre artık, yapının dili tüketimin dilidir; hazlar ve 

ihtiyaçlar bu dille bağlı söz öbeklerinden ibarettir.514 Baudrillard’ın dile getirdiği üzere, 

siyasalın/politikanın yerine, tüketim diline bağlı göstergelerin müdahalesinin geçmeye 

başladığı bazı durumlara rastlanılmaktadır. Söz konusu tespit, sosyal medyanın yeni yol 

göstericilerinin analizinde bir bakıma doğrulanmaktadır. Sosyal medyada, dünyaya dahil 

olmanın ve müdahale etmenin öncel değerlerinin ve vurgusunun değiştiği yeni yol 

                                                      
512 Jean Baudrillard, Tüketim Toplumu,  çev. Hazal Deliceçaylı, Ferda Keskin, 8 bs. (İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 2016), 92-93. 
513 Jean Baudrillard, Sessiz Yığınların Gölgesinde: Toplumsalın Sonu, çev. Oğuz Adanır, 8 bs. (Ankara: 

Doğu Batı Yayınları, 2019), 23. 
514 Baudrillard, Tüketim Toplumu, 93. 



139 

 

göstericilerle karşılaşılmaktadır. Ağların kültüre işleyişinin bireyde/sistemde yarattığı 

etki kahraman imgesinin farklı bir biçimini sunar. Sosyal iletişimde temas biçimlerinin 

ve iletişimde aracı olan teknik aletlerin, toplumsalda yarattığı değişiklikler ifade 

edilmiştir. İletişime aracı olan iletişim aletlerinin yaygınlığı da toplumsallaşma da 

etkilidir. RTÜK’ün belirttiğine göre ülkemizde, her 4 hanenin 3’ünde masaüstü 

bilgisayar, taşınabilir bilgisayar ya da tablet bulunmaktayken; nüfusun % 96.9’unda ise 

cep telefonu bulunmaktadır.515 Ağın hâkim olduğu kitle iletişim araçlarının yaygınlığı, 

sosyal medyanın kullanıcı sayısını da arttırmaktadır. Twitter, Facebook, Instagram, 

Youtube gibi uygulamalar, gerçekte mekana sahip olmayan referans üreticileri olarak 

belirirler. Ağ toplumunda her özne biraz Tanrılaşırken; yol göstericiler de simülakra dahil 

olmaktadır. 

Pazarın, her şeyi tüketilebilecek öğelere indirgemesiyle (kahramanın 

ikonlaşması), optiğin birleşimi (simülakr olarak kahraman) Bozkurtlarla, üç boyutlu 

sinema kahramanların bir arada yaşadığı bir dünya sunmaktadır. Söz konusu bir aradalığa 

değinmeden önce, yeni bir biçim olarak simülakr kahramanla kastedilen şeyi anlatmak 

gerekir. İmgede teknik ve bilgi birikimiyle alakalı gelinen bir nokta olarak simülakr 

bugünün bazı kahramanlarının niteliklerinden biridir. Bu bağlamda ilkin, simülakrın 

anlamına değinilmelidir. Boudrillard, kutsal gönderenden yoksun olan imgelere 

simülakr516 demektedir. Simülakr, “gerçekdışı bir şey olmayıp gönderenden yoksun, 

nerede başlayıp nerede bittiği bilinmeyen, hiçbir şeyin durduramadığı bir kapalı devre 

içinde, gerçeğin değil yalnızca kendi kendinin yerine geçen bir şeydir.”517 Baudrillard’a 

göre, imgeler her zaman ölümcül bir güce sahip olmuştur. Tıpkı bir model olarak 

benimsedikleri Tanrının ilahi kimliğini yok etmeye çalışan Bizans ikonaları gibi.518 

Simulakrda olan ise imgenin artık görüntü değil simülasyon düzenine ait bir şey 

olmasıdır.  Simülasyon eşitlik ilkesi ütopyasına tamamen ters bir şey olup, göstergeyi 

kesinlikle bir değer olarak kabul etmemekte ve her türlü göndereni tersyüz eden ve 

öldüren bir şey olarak görmektedir.519 Yani ikonlaştırmada olan sahte bir yeniden 

                                                      
515 “Televizyon İzleme Eğilimleri Araştırması-2018”, Radyo ve Televizyon Üst Kurulu, www.rtuk.gov.tr 

[18.05.2019] 
516 Jean Baudrillard, Simülakrlar ve Simülasyon, çev. Oğuz Adanır, 10 bs. ( Ankara: Doğu Batı Yayınları, 

2016), 15. 
517 A.g.e., 19. 
518 A.g.e., 19. 
519 A.g.e., 20. 

http://www.rtuk.gov.tr/


140 

 

yorumlama ve canlandırdığını emmeye çalışan yeniden canlandırmaya karşılık; 

simülasyon yeniden canlandırmanın tamamını bir simülakra dönüştürmektedir.520 Bu 

bağlamda simulakr kahraman/yol gösterici olarak ilkin, sinema türlerinden bilim 

kurgunun kahramanları karşımıza çıkmaktadır. İkinci olarak eylemselliğin paylaşımının 

pasif bir ortamda yapılması ve temsil ettiğinin sunumunun görselin hâkimiyetine 

kayması/ temsil ettiğini iddia ettiği şeyin asıl içeriğini biçimsel olarak çökertmesi 

sebebiyle sosyal medyanın yeni yol göstericileri de bu kategoriye sokulmaktadır. 

İlk bölümde belirtildiği gibi kahraman bir yol gösterici olarak; kurgusal bir 

kişiliğe tekabül edebileceği gibi reelde varlığını sürdüren gerçek bir kişiye de tekabül 

edebilmektedir. Bu bağlamda, 19. yüzyılın gerçekliğinin yorumunun kurgusal 

taşıyıcılarının roman kahramanları olması gibi, 21. yüzyılın gerçekliğinin yorumunun 

kurgusal taşıyıcılarının da bilim kurgunun kahramanları olduğu görülmektedir. 19. 

yüzyılın ve 20. yüzyılın gerçek kişiliklerde somutlaşmış tarihi ve siyasi kahramanlarının 

yanına ise, 21. yüzyılda yeni bir biçim olarak sosyal medyanın yol göstericileri 

eklemlenmektedir. Bilim kurgu türündeki filmlerin kahramanları ile sosyal medyanın 

takipçi sayısı milyonları geçen yol göstericileri, toplumsal sistemin hakikatle olan 

bağında edindikleri konumlarla postmodernizmin üzerinde durduğu farklılıklara denk 

düşmektedirler. Bilim kurgunun simulakr kahramanları ile sosyal medyanın yol 

göstericilerine ayrı ayrı değinmek gerekmektedir. 

Sinemada bilim kurgu türünün kahramanlarının temsil ettikleri 

gerçeklikler/değerler, 21. yüzyılın tartışmalarının kültürel ürünlerdeki yansımalarıdır. 

Hakikatin değişik yorumları, makineleşen insanlar, insanlaşan makineler sinemanın 

içinde var olagelmiştir. Veysel Atayman, bilim kurgu filmlerindeki, toplumsal hakikat 

yorumuyla ilgili ayırt edici özelliğin kahramanın yüzleştiği tehditlerin, genel olarak bu 

dünyadan/insandan/zamandan gelmediği şeklinde kurgulanması olduğunu 

söylemektedir.521 Bilim kurgunun dünyasında hep bir yabancı ve tehdit vardır ama 

tehditlerin içinde ne sermaye, ne kar ne arz ne de talep yer almamaktadır.522 Dolayısıyla 

bilim kurgunun simulakrın tanımında geçen gerçek/kutsal gönderenden yoksun bir 

içerikle harmanlandığı söylenebilmektedir. Bilim kurgudaki kahramanlar ve anti 

                                                      
520 A.g.e., 20. 
521 Veysel Atayman, Postmodern Kurtarıcılar, (İstanbul: Donkişot Yayınları, 2004), 48. 
522 A.g.e., 201. 



141 

 

kahramanlar gerçekliği, gerçekliğin yansımasını bile reddederek sunmaktadırlar.523 

Atayman filmlerdeki asilerin/kahramanların günümüz muhalefet etme tarzına benzer 

davranışlarda bulunduklarını söylemektedir. 

“Matrix’teki asiler, hani “gerçekliğin” temsilcisi sayabileceğimiz isyancılar, ne 

hippi kuşağı gibi mevcut sistemin toplumuna alternatif bir toplum, ne 68 kuşağı gibi bir özgür 

ütopik gelecek toplumu istemekte, ne de bunu tasarlayabilmektedirler. Günümüzdeki 

muhalefet etme tarzına az çok benzer bir durum değil mi bu? Radikal bir karşı, öteki ya da 

alternatif toplum üretemeden, “muhalefet tarzı” arasında seçim yapmaktan öteye gidemeyen 

bir muhalefet. Sivil itaatsizlik muhalefeti, katılımsızlık gösterme muhalefeti…”524 

Ütopya istenmemesinin ve pasif kurtarıcılığın pek çok bilim kurguda ön planda 

olduğu görülmektedir. Terminatör-2’nin Tanrısallaştırılmış kahramanı Arnold 

Schwarzenger’ın kahramanlığı, geleceğin teknoloji hakimlerinin onu seçmesiyle 

mümkün olabilmiştir ve kahramanın tek işlevi rayından çıkmış teknolojiye müdahale 

etmesidir.525 Dünya dışı bir gezegenin vatandaşı olan Süperman’in kurtarıcılığı da ancak, 

uzaylı olmasından gelen olağanüstü özelliğinden kaynaklanmaktadır. İnsani/bu dünyadan 

olan Batman’in kurtarıcılığında da felsefi eleştirinin sınırı, gerçek bir şehir olmaktan 

oldukça uzak olan Gotham’ın içinde sıkışmıştır. Bilimkurguda kahramanların, genelde 

maskeyle olmaları ise filmlerin gösterge savaşının yansımaları olmasındandır. Ataman, 

bilimkurguda sistem dışına kayanların (kahramanların) sadece imajlarının yer almasının; 

iktidarın kendisine değil, iletişimine, anlatılarına ve görüntülerine yönelmekle ilişkili 

oluştuğunu söylemektedir.526 Postmodernizmin bütün unsurlarını barındıran Matrix’te ise 

kahramanın, ilk filmde etrafındakilere özgürlüğü aşılamak istediği görülmekteyse de, 

ikinci filmde stratejiye ve savunmaya çekildiği, üçüncü filmde de anarşiden tamamen 

koptuğu görülmektedir.527Ataman’a göre bilimkurgunun bahsi geçen özellikleri, 

teknolojinin ileriye dönük hareketinde başımıza neler geleceğini sorgulamamıza neden 

olur. Ataman bilim kurgunun sağladığı sorgulamanın işlevini şu şekilde açıklamaktadır. 

“İnsanları paranoid bir durgunluğun içine taşıyıp ardından harekete geçirmenin 

ya da kendini kullanan güçlerle bir kıyamet yaratmanın ötesinde ne işe yarar teknolojik 

gelecek bu kavrayışta? Popüler mitoloji bizi büyük kıyametlere götürürken, teknolojinin bu 

                                                      
523 A.g.e., 201. 
524 A.g.e., 201-202. 
525A.g.e., 136 
526 A.g.e., 206 
527 A.g.e., 202. 



142 

 

negatif hareketini sineye çekmemizin ilacını bulmuştur: Üzülmeyin! Üç beş kişiyle de olsa, 

her şey yeniden başlayacaktır nasıl olsa!”528 

Bu bağlamda Ataman’ın popüler mitoloji olarak adlandırdığı bilimkurgunun 

gerçekliğin sunumunun reddini başka bir düzeye çektiği görülmektedir. Gerçeğin 

yansımasının reddini temsil eden kahramanlar, globalleşen dünyanın 

gençliğinin/dünyada bir şeylerin yolunda gitmediğini düşünen gençliğin acısını temsil 

etmektedir. Ama bu acı, gerçekte olmayan yabancılar ve tehditler üzerinden, gerçekte 

olan tehditlerin yadsındığı bir biçim olarak karşımıza çıkmaktadır. Bilimkurgunun son 

dönemdeki yükselişi ise, ütopyalara karşın distopyaların öne çıkmasıyla karakterizedir. 

Günümüzde izleyici sayısı en yüksek distopik dizi olarak, Black Mirror belirgin 

olmaktadır. Black Mirror dizisinin teması genel olarak, bireyin teknoloji karşısında nasıl 

sıkıştığıyla ilgilidir. Her bölüm farklı bir konuyla karşımıza çıkan dizide, sosyal medya 

bağımlıları, denetime maruz kalan bireyler vb. temalar işlenmektedir. Dizinin konusu 

genel olarak, görsellikle toplumsallaşan/denetlenen dünyanın eleştirilmesidir. Bu 

bağlamda yükselen distopik bilim kurgunun sonunun, beklenmedik şekilde kötü bittiği de 

görülmektedir. Sinemada bilim kurgunun dönemin gerçeklik yorumuna tekabül etmesinin 

hakkını vererek, teknikte gelişmemiş ülkelerin sinemada hakim olan bilim kurgu türüne 

katılamadığının vurgulanması gerekmektedir. Örneğin Türk sinemasında/dizilerinde 

yüksek sermaye isteyen grafiklerin kullanılamadığı görülmektedir. Sinema sektöründeki 

hakim akıma katılım bile, belli düzeyde ekonomik duruma bağlıdır. Bu bağlamda 

gerçekliğin kurgusu olarak sinemanın, Türkiye’de bilim kurgudan çok, toplumsal 

sorunlara yöneldiği görülmektedir. Nuri Bilge Ceylan’ın filmleri söz konusu duruma 

örnektir. Türkiye’de bilim kurgunun kahramanlarının yerine ise, suç kahramanlığının 

yüksek olduğu görülmektedir. Volkan Yücel; Deli Yürek, Kurtlar Vadisi, Sıla, Adanalı, 

Ezel, Kabadayı gibi dizilerin suç kahramanlığı dizilerine örnek olduğunu 

söylemektedir.529  Ona göre, bu kahramanlık türü dizilerde/filmlerde üç aktif işlev 

görmektedir: “Cinsiyet algılarını düzenlemek, devlet-aile ilişkisini onarmak ve dini ve 

milliyetçi birliği sürdürmek.”530 Yücel, suç kahramanlığının toplumsal duruma göre 

değişimini de şu şekilde aktarmaktadır: “Ulusal tehdit arttığında totaliter, milliyetçi, ve 

                                                      
528 A.g.e., 100. 
529 Volkan Yücel, Kahramanın Yolculuğu: Mitik Erkeklik ve Suç Draması, 1 bs. (İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2014), 221.  
530 A.g.e.,228. 



143 

 

siyasi intikamcı duygular kuran, düştüğündeyse kişisel/duygusal sorunlarını çözmek ve 

yanlış anlaşılmaları düzeltmek isteyen kahramanlar ortaya çıkmaktadır.”531 Bahsi geçen 

sinemanın kahramanlarının değişimini yorumlamak gerekmektedir. 21. yüzyılın kurgusal 

kahramanları olarak öne çıkan sinemanın kahramanları, ilkin toplumsal gerçekliğin 

yorumlanma biçimleriyle değişmektedir. Hakim olan kurgusal kahraman tipinin de 

toplumların durumlarıyla ilgili değiştiği gözlenmektedir. Dolayısıyla bilim kurguda 

tespiti yapılan simulakr kurgu kahramanının her yerde üretilmediği söylenebildiği gibi, 

kurgusal sinema kahramanlarının tutumlarının toplumların öne çıkan dönemsel hakim 

değerlerine göre değiştiği de söylenebilmektedir. Bu bağlamda sinemaların ve dizilerin, 

sanat ve kültür ürünü olmaları dışında başka işlevler de yüklendiği görülmektedir. 

Televizyonda yer alan dizilerin farklılaşan içerikleri söz konusu duruma örnektir. Son 

dönemde çıkan; Söz, Savaşçı, Diriliş Ertuğrul, Payitaht: Abdülhamid gibi diziler savaşçı 

kahramanlara vurgu yapmaktadır. Bunun sosyolojik yorumu, bir bütün olarak “biz 

kimliğinin” tarihsel unsurlara yöneltilerek kurulmasının deneyimlendiğidir. Dizilerin 

kahramanları, “ulusal düşmanlara” karşı varlık koruma savaşı içindedir. Söz konusu 

düşmanlar ulus içinde olabildiği gibi, ulusun dışında da konumlanabilmektedir. 

Hakim toplumsal değerlerin tezahürü olan bilim kurgu kahramanlarının 

ardından, simülakra denk gelmeyen sinemanın çeşitli kahramanları ele alınmıştır. 21. 

yüzyılın bir diğer yeni yol göstericileri olarak da, gerçek kişilere denk gelen sosyal medya 

kullanıcılarıyla karşılaşılmaktadır. Sosyal medya kullanımı; yol göstericinin farklı bir 

biçimini doğurmuştur. Kullanıcı profilleri üzerinden sosyalleşme eğilimi, paylaşım 

üzerinden kimlik sergilemek gibi deneyimler oldukça yenidir. Siyasi tercihlerin ve hak 

taleplerinin tartışıldığı sosyal medya, önceki dönemlerden farklı bir etki- tepki sistemi 

kurmaktadır. Söz konusu etki; benliğin kurulmasından, iletişimin anlamına, siyasete dahil 

olunmasından, toplumsala katılmaya kadar varan çoklu boyutlara etki etmektedir. 

İnsanlar meydanlara dökülmekten daha çok, pasif bir şekilde siyasete yorum katmaktadır.  

Sosyal medyanın aracı olduğu toplumsallaşma biçimlerinin eylemselliğe dönüşen 

örnekleri olarak Arap Baharı ve Taksim Olaylarına değinilmişti. Bu bağlamda sosyal 

medyanın, dünyaya müdahalenin eylemsel yönüne de aracı olduğu söylenebilmektedir. 

Eylemselliğin ise içeriğinin ve kitlelere ulaşma biçiminin değiştiği görülmektedir. Söz 

konusu durumun, politikanın kültürel alana yayılarak görselle birleşmesiyle bağlantıları 

                                                      
531 A.g.e., 228. 



144 

 

bulunmaktadır. Örneğin Taksim Olayları, sosyal medyada örgütlenilen ve ağaçların 

sökülmesine tepki ile başlayan bir eylemsellik doğurmuştur. Tepkinin içeriği kapsamlı 

olsa da temsili patlamasının çıktığı olgu çevre olarak belirmektedir. Bu bağlamda siyasi 

tepkinin politik tutumdan/ekonomik talebin dışından kimliksel/çevresel tutuma yöneldiği 

görülmektedir. Partiler, örgütler, sendikalar değil geçici kümelenmeler ortaya 

çıkmaktadır. Birleşim, toplumsallaşmada kültürel öğelerin öne çıktığı yeni yol 

göstericilerde de görülmektedir. Toplumsallaşmasına, sosyal medyanın da dahil olduğu 

birey için, kimlik inşasında yepyeni bir rol model edinme yöntemi öne çıkmaktadır. 

Sözle, yazıyla, görselle kurulan anlam, ağın/sosyal medyanın müdahalesine ve yorumuna 

eklemlenerek kurulan anlamdan farklılık göstermektedir. Ağ ve kodların, yol gösterici 

olarak kahramanla ilişkisi gerçekte var olan yol göstericilerin simülakra dönüşmüş bir 

biçimini sunmaktadır. Sosyal medyada takip edilenin, “gerçekte” dönüştürücü etkisinin 

olup olmadığı, hangi alanlarda nasıl bir etki yarattığı incelenmesi gereken bir durumdur. 

Bu bağlamda, burada kullanılan sözcük, kahramandan çok yol gösterici olmaktadır. 

Çünkü kahramanlık toplumsal faydayı gözeten bir olgu iken, sosyal medyanın yol 

göstericileri dönemin gerçekliğinde yer alan aktörler olarak belirmektedir. Aktörlerin 

faydalılığı/dönüştürücülüğü ve eylemselliği tartışmalıdır. Toplumsal/bireysel benlik 

algılaması açısından sosyal medyanın önemine dair yapılan çalışmalar kısıtlıdır. Bu 

bağlamda sosyal medyadaki değer temsilinin, hangi alanlarda yoğunlaştığı konusunda 

istatistiklerden yararlanmak gerekmektedir. Bu noktada yorumlama, Instagram ve 

Twitter’da takipçi sayıları fazla olan kişilerin/kurumların temsil ettikleri değerler 

bakımından sağlanabilmektedir. Aşağıda verilen istatistikler saati saatine 

güncellenmektedir. Bu bağlamda yapılan yorumun geçici bir zaman aralığına ışık 

tutmasıyla birlikte, genel olan bir eğilimi gösterdiği de söylenebilmektedir. 18 Mayıs 

2019 tarihli verilere göre, Instagram’da ve Twitter’da takipçi sayıları en fazla olan 

kullanıcılar dünya geneli ve Türkiye geneli olmak üzere sıralanmaktadır. Söz konusu 

sıralamaların içinde gerçek kullanıcılara denk düşmeyen hesapların da var olduğunu 

belirtmek gerekmektedir. Gene de veriler, yeni yol göstericilerin karakteristiğinin analizi 

için belli doneler barındırmaktadır. 

  



145 

 

Tablo 3.1: Türkiye ve Dünya Genelinde Instagram’da En Çok Takip Edilen 10 Hesap 

Instagram Dünya Sıralaması Takipçi Sayısı Instagram Türkiye Sıralaması Takipçi Sayısı 

Instagram 300.241.618 Nusr_et #Saltbae 21.758.256 

Cristiano Ronaldo 166.535.267 Mesut Özil 19.678.250 

Ariana Grande 155.092.230 Burak Özçivit 12.787.247 

Selena Gomez 150.245.501 Murat Boz 9.553.995 

Therock 143.013.288 Hande Erçel 9.510.054 

Kim Kardashian West 138.652.094 Hadise 8.916.456 

Kylie 135.560.383 Fahriye Evcen Özçivit 8.194.994 

Beyoncé 127.836.934 Demet Akalın 7.926.386 

Leo Messi 119.047.823 Serenay Sarıkaya 7.890.987 

Taylor Swift 117.787.604 Burak Özdemir 7.594.155 

Kaynak: https://www.boomsocial.com/Instagram/UlkeSektor/turkey/tumu, 2019. 

Tablo 3.2: Türkiye ve Dünya Genelinde Twitter’da En Çok Takip Edilen 10 Hesap 

Twitter Dünya 

Sıralaması 

Takipçi Sayısı Twitter Türkiye 

Sıralaması 

Takipçi Sayısı 

KATY PERRY 107.353.382 Cem Yılmaz 14.055.152 

Barack Obama 106.146.833 Recep Tayyip Erdoğan 13.743.571 

Justin Bieber 105.494.099 Abdullah Gül 8.581.311 

Rihanna 90.921.678 Galatasaray SK 8.497.276 

Taylor Swift 83.359.825 NTV 7.105.517 

Lady Gaga 78.599.221 Okan Bayulgen 6.758.984 

Cristiano Ronaldo 77.868.681 Ata Demirer 6.717.580 

Ellen DeGeneres 77.637.320 Cüneyt Özdemir 6.642.186 

YouTube 71.487.716 T.C Cumhurbaşkanlığı 6.603.093 

Justin Timberlake 64.900.810 Fenerbahçe SK 6.569.675 

Kaynak: https://www.boomsocial.com/Instagram/UlkeSektor/turkey/tumu, 2019. 

Öncelikle Instagram’ın paylaşımının görsel sunumla, Twitter’ın ise görece 

metinle gerçekleştiği söylenmelidir. Bu bağlamda Instagram görselin, Twitter ise 

yorumun öne çıktığı platformlar olarak belirmektedir. Milyonları bulan kullanıcılar iki 

platformda da, hem kendi kimliklerini sunmakta hem de “başka olanın” kimliğine tanık 

olmaktadır. Söz konusu durumlar mahremiyet paylaşımı ve toplumsallaşma/sosyal 

etkileşim açısından yeni pratikler doğurmaktadır. Görsel olanın daha fazla öne çıktığı 

Instagram’da dünya sıralamasında sanatçılar ve futbolcular yer almaktadır. Instagram’ın 

Türkiye sıralamasında da aynı durum söz konusudur. Yaptığı etlerle meşhur olan, 

Nusret’in hesabının birinci sırada yer alması, onun aynı zamanda bir showman olmasıyla 

ilgili gözükmektedir. Bu bağlamda Instagram’ın takip edilenlerinin, kültürel dünyayla 

alakalı idoller oldukları görülmektedir. Bu noktada söz konusu takip edilenlerin 



146 

 

adlandırılma ihtiyacıyla oluşan yeni bir sözcük, dil dağarcığımıza girmiş bulunmaktadır: 

influencer. İnfluencer “sahip oldukları sosyal medya ve dijital kanaları aracılığı ile 

herhangi bir ürün ya da servis hakkındaki yaşadıklarını, deneyimlerini takipçileriyle 

paylaşmaları yoluyla tanıtım ve pazarlama aktiviteleri yapan, belirli bir topluluğu 

etkileme ve yönlendirme gücüne sahip kişi, kişiler ve gruplar”532 anlamına gelmektedir. 

Sosyal medya ölçümleme firması, Socialbakers’ın verilerine göre influencerlar, güzellik, 

fitness & wellness, yeme-içme, müzik, spor ve seyahat konularında takip edilmektedir. 

Socialbakers sitesinin verilerine göre, Türkiye’de 48 bini aşkın influencer 

bulunmaktadır.533 Öncelikle influencerların, eğlenme, boş zaman aktivitesi, kendine 

bakma ve bir bütün dahilinde tüketim konusunda etkileyici oldukları görülmektedir. 

İnfluencer, bir yaşam biçiminin sunumu olarak belirdiğinden, bir anlamda riske girmek 

istemeyen günümüz bireyinin önüne çıkan bir “anlam” sağlayıcı olarak belirmektedir. 

Taleplerin, influencerlar aracılığıyla deneyimin vurgusunun öne çıkarılarak anlam 

üretilmesiyle gerçekleştirilmesi yeni bir şeydir. Bu kavram görüldüğü üzere, 

kişilerin/grupların/kurumların yaşam biçimlerini pazarlamaları açısından ekonomik bir 

olguya denk düşmektedir. Gene de influencer sözcüğünün kültürel alanda, görsel 

paylaşımda, teknik vasıtasıyla oluştuğu görülmektedir. 

Twitter’daki takipçi sayıları fazla olan kullanıcılara baktığımızda ise, gerek 

dünyada gerek Türkiye’de siyaseti temsil eden kullanıcıların listede oldukları 

görülmektedir. Söz konusu durum, Twitter’ın görece yorum paylaşımına daha açık 

olmasından kaynaklanmaktadır. Twitter’da belli sayıda karakterle sınırlanan metinsel 

içerik, “gerçek” dünyanın sorunlarının yorumuna daha fazla yöneldiği bir profille 

karşımıza çıkmaktadır. Türkiye sıralamasında siyasi lider olarak Recep Tayyip Erdoğan 

öne çıkmaktadır. Ayrıca T.C Cumhurbaşkanlığı’nın resmi hesabı ile NTV haber kanalının 

da sıralamada yer aldığı görülmektedir. Listede yer alan diğer temsiller ise şu şekildedir; 

komedyenlerden Cem Yılmaz ve Ata Demirer, sunuculardan Okan Bayülgen ve futbol 

takımlarından Galatasaray ve Fenerbahçe. Bu bağlamda Twitter’da politika, futbol gibi 

kolektif değer kategorilerinin Instagram’dan daha fazla takip edilir olduğu görülmektedir. 

Söz konusu durum, dünyayı takip etmenin görselden görece uzaklaşıldığındaki profilini 

                                                      
532 “İnfluencer”, https://digitalage.com.tr/influencer-nedir/, [18.05.2019] 
533 “Social Marketing Report Turkey”,Socailbakers, 

https://www.socialbakers.com/resources/reports/turkey/2019/april/ [18.05.2019] 

https://digitalage.com.tr/influencer-nedir/
https://www.socialbakers.com/resources/reports/turkey/2019/april/


147 

 

göstermektedir. Ne Instagram’daki ne de Twitter’daki takipçisi çok olan yol 

göstericilerin, gerçekte eski yol göstericiler kadar dönüştürücü/etkili olduğu 

söylenememektedir. Mitolojinin kahramanlarının, dini ve ussal yol göstericilerin, siyasi 

liderlerin referansında dönüşen toplumsal gerçeklik ile sosyal medyanın dahil olduğu 

toplumsal gerçeklik, etki yoğunluğu bakımından farklar barındırmaktadır. Bu bağlamda 

değerlerin hızlı yayılmasının, niceliksel sonucu etkilemediği söylenebilmektedir. Örneğin 

Mark Zuckerberg’in yahut Stephan Hawking’in yarattığı değişimin sosyal medya 

aracılığıyla yayılamayacağı aşikârdır. Bunun anlamı şu şekildedir; 10 yaşındaki Ayşe, 

Instagram’da gördüğü Demet Akalın’ını beğenerek şarkı söylemeye başlayabilir ve belki 

kendini geliştirip idol aldığı Demet Akalın’ı da geçebilir. Fakat bu bireysel yönelim, 

hiçbir zaman pek çok kişinin şarkıcı olması sonucunu doğurmayacaktır. Aynı şey 

futbolcular, komedyenler, siyasi liderler için de geçerlidir. Sosyal medyanın 

influencerlarının takipçileri üstündeki etkisinin, genellikle tüketim ve yaşam biçimi -

çünkü mutluluğu pazarlamakta bir sektör haline gelmiştir- üzerinde gerçekleştiği 

söylenebilmektedir. Özellikle Instagram, açık bir şekilde reklama dönük 

kullanılmaktadır. Söz konusu durumlar tüketimde ve “paylaşım” da gerçekleşen yeni bir 

boyuttur. Artık niceliksel takip nitelikle alakalı gözükmemektedir. Yani çoklu öznelerin 

yorumunun ve paylaşımının devreye girmesi, paylaşımın dönüştürücülüğünü kısıtlı bir 

anlamda gerçekleştirmektedir. Bu bağlamda eskilerin kahramanlarının/yol göstericilerin 

sağladığı etkili niceliksel/niteliksel dönüşümün yerine, dağılmış/silikleşmiş bir değerler 

temsilini barındıran zayıf bir tüketim alışkanlığının/yaşam biçiminin dönüşümü 

geçmiştir. Herkes şarkıcı olamadığı gibi; herkesin 21 milyon takipçisi olan Nusret’in 

lokantasına gidemeyeceği/herkesin “ortalama iyiye” ayak uyduramayacağı da bellidir.  

Instagram ve Twitter’ın yol göstericileri, Dolgun’un ifadesiyle sanal cemaatin 

yol göstericileridir. Dolgun’a göre sanal cemaatler, “sosyo-ekonomik ve siyasi konularda 

kamusal alan oluşturmak yerine, giderek çok daha farklı bir kimliğe bürünmüşlerdir.”534 

Dolgun’a göre internet üzerinde karşılaşılan çoğulculuk, demokrasinin ötekiyle 

karşılaşma da içerdiği uzlaşma çabasının yerine, ötekinin dışlanması anlamına gelen 

homejenleştirici etki oluşturduğundan sadece “çok seslilik” anlamına gelmektedir.535 Bu 

bağlamda, çok sesli ortamın, yeni yol göstericilerinin gerçekliğin yansımasının da reddi 

                                                      
534 Dolgun, Enformasyon Toplumundan Gözetim Toplumuna, 174.  
535 A.g.e., 176. 



148 

 

olan simulakr ifadesine yakın bir işlev gördükleri söylenebilmektedir. Yeni yol 

göstericilerin takipçileri açısından benliğin/tutkuların/isteklerin yönlendirilmesini de 

içeren sosyal medyanın politik sonucu, harekete geçme gücünü azaltmak olarak 

belirtilebilir. Harekete geçme gücünün tutkuyla olan ilişkisini açıklamak gerekmektedir. 

“Deleuze’e göre, iki tip tutku var ve bunlar birbirlerinden ayrı ve hatta birbirlerine zıt: 

Harekete geçme gücünü arttıranlar ve azaltanlar. Memnuniyetsizlik, harekete geçme 

gücünü azaltırken; isyan ve başkaldırı harekete geçme gücünü arttırıyor.”536 Bu bağlamda 

sosyal medyanın harekete geçme gücünü azalttığı söylenebilmektedir. Söz konusu 

durum, takip edilenler ve takipçiler açısından politikanın/siyasetin/ekonominin 

toplumsalın sunumundan çıkarılmasıyla ilişkilendirilebilmektedir. Chul Han’ın 

olumluluk toplumunun oluşmasının temsili olarak gördüğü sosyal medyada, 

olumsuzluklar sunulmamaktadır. Sosyal medya sunulanın içeriği ve sunulma biçimi ile 

iki yönden gerçekte oluşabilecek memnuniyetsizliğin pasifleştiği bir profil sunmaktadır. 

İlkin sosyal medyanın yol göstericileri genelde markalaşmaya yönelik paylaşımlarda 

bulunmaktadır. Politikaya/ ekonomiye dair temsil barındıran, değiştirici etkiye sebebiyet 

verebilecek paylaşımların vurgusu nadirdir. Özellikle takipçi sayısı çok olan 

sanatçıların/komedyenlerin politika/ekonomi gibi konularda tarafsız kaldıkları, tarafsız 

kalmayanların da (gerek toplumsalda hakim grupta gerek muhalif grupta yer alanların) 

sosyal medya kullanıcıları tarafından internette linç edildiği görülmektedir. İkinci olarak 

da takip edenler açısından herkesin sürekli maruz kaldığı “ortalama iyiye” ulaşma 

ihtimali bulunmamaktadır. Bu bağlamda, memnuniyetsizliğin temsil edilmemesinin 

yanında memnuniyetsizliğin pasifleştirildiği de söylenebilmektedir. Sunulanın/maruz 

kalınanın içeriğinde yer almayan olumsuzluğun etkisi harekete geçişin azaldığı bir tutku 

oluşumunu desteklemektedir. Bu bağlamda sosyal medyanın yol göstericilerinin, 

eskilerin kahramanlarının yol açtığı, hareket gücüne/değiştiriciliğine denk düşen bir tutku 

çerçevesinde takipçilerine seslenmedikleri söylenebilmektedir. Dolayısıyla ağın aracı 

olduğu toplumsallaşmada en azından henüz tümden bir özgürleşme aracı olabileceğine 

dair belirti görülmemektedir. Sürekli maruz kalınan “ortalama iyiye” yetişemeyenler 

açısından gelecekteki durumun ne olacağı yahut bu alandan eylemsellikler çıkıp 

çıkmayacağı şimdilik muallaktır. Kesin olarak söylenebilecek tek şey, -suç unsuru teşkil 

eden paylaşımlara ceza verilmesi dışında- sosyal medyayı denetleyen her hangi bir 

                                                      
536 A.k.t. Fassin, Popülizm: Büyük Hınç, 72. 



149 

 

yapının –toplumsal faydalılık ve benliğe etkileri bakımından- bulunmadığıdır. Söz 

konusu durumların, kurumların referans noktası olarak etkisinin azalması ile ilişkisi 

olduğu kadar, politikanın gösteriye/kamusal olmayana yayılması ile de ilişkisi olduğu 

görülmektedir. Görüldüğü üzere, 21. yüzyılda ortaya çıkan yeni kahraman/yol gösterici 

biçimleri de, tıpkı diğer kahraman imgeleri gibi, dönemin gerçekliğine/gerçeklik 

yorumuna uyumlu bir profil sunmaktadır. Yeni referans sağlayıcılar olarak simulakr 

kahramanlar/yol göstericiler, diğer kahramanlar/yol göstericiler arasında yerlerini 

almışlardır.  

  



150 

 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

Kahraman imgesi, tez boyunca gerçeklik algısının değişimi ile ilişkili olarak 

geçirdiği dönüşümler çerçevesinde incelenmiştir. Kahraman imgesinin dönüşümleri, 

sorunların karşısında hakim olan anlayışlarda oluşan değerleri yahut yeni değerleri temsil 

etmektedir. Bu bağlamda kahraman imgesinin, toplumsalın temsili olduğu 

söylenebilmektedir. Kahraman bir imge olarak, bireylere ve toplumlara referans 

olmaktadır. Söz konusu referans olma özelliği, onu yol gösterici olarak tayin etmeye 

vesile olmuştur. Referans olmasının içerdiği değerler; kahraman imgesinin değişimini de 

tarihsel olarak sunmaktadır. Bir aktör/eyleyen olan kahraman imgesi, mitsel, ussal, dinsel, 

siyasal, teknik, sanatsal, görsel tarihimizin içinde daimi olarak belirlenebilmektedir. 

Toplumsalda referansın ilkin doğa olaylarının aşkınlığına atıfla totemde gerçekleştiği 

görülmektedir. Totemlerin ardından gelişen çok Tanrılı dönemde mitsel referansın öne 

çıktığı, insanların mitolojik kahramanların yol göstericiliği ile toplumsalı kurguladığı 

görülmektedir. Usun kahramanlarının çıkışı, ilkin Antik Yunan’da dünyadaki olayların 

doğaya bakarak yorumlanması ile, ardından toplumsalın ahlaksal olarak kurgulanmaya 

başlamasıyla gerçekleşmiştir. Tek Tanrılı dinlerin hakim olduğu gerçeklikte, insanlarının 

yüzünü öbür dünyaya döndükleri görülmekte, referans olarak dini kurumların öne 

çıktığına rastlanılmaktadır. Tanrının yetkisiyle yönetimi elinde toplayan kağanın/kralın 

erkinin Tanrısal hükümle bağlantılı sürdüğü görülmektedir. Kağan/kraldan meclise 

geçişle, referans alınan kutsallarda dünyaya yöneliş iyiden iyiye belirgin olmaktadır. 

Modern siyasi lider yetkiyi halktan alarak, modern kutsallara adepte olmakla 

farklılaşmıştır. Bu süreçten sonra beliren sorunlar olarak ulusal/sınıfsal eşitsizlikler ön 

plana çıkmaktadır. Tarihsel kurtarıcılar da bu şartlarda tezahür edilmiştir. Tarihsel 

dönüştürücüler olarak,  tinin krallığı olan ulusa ve proletaryaya yönlenilmektedir. 

Sorunların çözülmemesiyle bağlantılı olarak gerçekleşen savaşlar, sorunların kaynağı 

olarak aklın gösterilmesine ve eski kurtarıcıların sorguya çekilmesine neden olmuştur. 

Ardından gelen dönemde bir bütün olarak gerçeklik algısının da paradoksal olduğu 

vurgulanarak özgürleşme utkusunun kendisi askıya alınmıştır. Tekniğin gelişimiyle 

yükselen görselin pazara dahil olması, yol göstericilerin kamusal alandan uzaklaşmasına 

eşlik etmiştir. Bu bağlamda karşılaştığımız yeni biçimler olarak, reklamvari yol 

göstericiler, ikonlaşan kahramanlar, simulakr kahramanlar ve sosyal medyanın simulakr 

yol göstericileri belirginleşmektedir. Yeni yol göstericilerin gerçekliğe etkisi, sözlü ve 



151 

 

yazılı anlatının aracılığında elde edilen etkiden farklıdır. Ağın ve yoğun görselin 

aracılığında oluşan gerçekliğin kahramanları, etkiledikleri değerler ve dönüştürücülük 

bakımından anlık ve silikleşmiş bir profil sunmaktadır. Bahsi geçen farklılıklar, 

toplumsalın gerçeklikle ilgili dönüşümünü de sunmaktadır. Toplumsal alandaki yeni yol 

göstericilerin var olduğu günümüz dünyasında, dünyaya müdahalenin eylemsel 

biçimlerine de şahit olunmaktadır. Bu bağlamda görselin/ağın aracılığında şekillenen 

toplumsallıkta, öznelerin ve yol göstericilerin tamamen pasif oldukları/ dünyaya 

müdahaleden tümden vazgeçtikleri söylenememektedir. 

Kahraman imgesinin değişiminin bize gösterdiği ilk belirti, sorunların olduğu 

yerde dünyaya müdahalenin de var olmasıdır. Söz konusu belirti ilkin, toplumsalın içinde 

değişimin daim olduğuna vurgu yapmaktadır. Eşitsizliğin olduğu yerde müdahalenin 

oluşması, binlerce yıllık bir gelenek olarak izi sürülen bir olgu olduğundan, var olan 

eşitsizliklerin değişmeyeceğini söylemek sıkıntılı görülmektedir. Yol göstericilerin her 

hangi birinin dönüştürücü olup olamayacağı yorumu dünyayı algılama biçimine göre 

değişiklik gösterecektir. Distopyanın karanlığından ve postmodern anlatının değişmezlik 

vurgusundan bakanlar için, dünyaya müdahalenin mümkünlülüğünü tartışmak bile 

geçersizleşmektedir. Ütopyacılar içinse müdahale, eşitsizliğin kaldırılacağı ana kadar 

tarihin zorunlu bir edimi olarak belirmektedir. İnsanlık tarihi düşünüldüğünde, referans 

sağlayıcıların çokluğu, toplumsallaşmada etkin olan aracıların biçimsel değişikliği 

oldukça yeni olgulardır. İlk bölümde bahsi geçen sınırlı alanlarda yaygın etki oluşturan 

kahraman sayısının azlığı, modern dönemden itibaren gittikçe artmıştır. Toplumsalı 

kurguya/ toplumsala müdahaleye, çoklu bir dahil olma gözlenirken, niceliksel artışın 

niteliksel dönüşüme neden olmadığı da görülmektedir. Bu bağlamda söz konusu 

değişikliklerden eylemselliğin çıkıp çıkmayacağını yorumlamak çoklu değişkenlere bağlı 

gözükmektedir. Şimdilik tüm yol göstericilerin dahil olduğu bir evrenin içinde yolun 

ilerlediği görülmektedir. Halihazırda yol, eskinin bütün kahramanlarını barındırmaktadır. 

İster ideolojik ister işlevsel olsun günümüz dünyası, en eski yol göstericilerimizden en 

yenilerine, tarihin bütün gerçeklik algılarının temsilleriyle donanmıştır. Eski 

kahramanların bazıları geri çağrım şeklinde dünyamıza inmekte, bazıları da reel ve 

kurgusalda varlıklarını bizzat sürdürmektedir. 

Kahramanların geri çağrımında genellikle ideolojik yahut işlevsel pratikle 

karşılaşılmaktadır. Bu bağlamda geri çağrılan ilk kahramanlar olarak mitolojik 



152 

 

kahramanlarla karşılaşılmaktadır. Mitolojik kahramanlar ulusların kuruluşundaki tarih 

yazımından politikanın günümüzde yöneldiği değerlerin temsiline kadar olan bir alanda; 

menşei belirterek ulusal kurguyu beslemektedir. Siyasette geri çağrılan mitolojik 

kahraman, korkusuz ataların doğaüstü niteliklerinin bünyede temsilleştirildiğine yapılan 

bir vurgudur. Mitolojik kahramanların geri çağrılmasından başka, kurgusal dünyamızda 

da varlıklarını sürdürdükleri görülmektedir. Özellikle Fantastik filmlerde/kitaplarda 

geçen mitolojik kahramanlar, gerçeklik algımızın mitsel gerçeklikten beslendiği bir 

döneme ışık tutarak ritüllerde yeni varyasyonlarıyla karşımıza çıkmaktadırlar. Gerek geri 

çağrılan gerek kurgusal olan mitolojik kahramanların mitsel gerçekliği, gerçeklik olarak 

algılanmasa da bir bakıma belli bir imge üzerinden tarihteki boşlukları doldurmaktadır.  

Eski kahramanlarımızdan usun kahramanlarının hem geri çağrıldığına hem de reelde yer 

almaya devam ettiklerine rastlanmaktadır. Bugün, raflarımızda Sokrates’in yankısı, 

okullarımızda Voltaire’in anlatısı dolaşmaktadır. Usun referans olmaya başladığı tarihten 

bu yana bilginin toplumsal fayda amacıyla kullanıldığı pek çok alan bulunmaktadır. Bu 

bağlamda usun 21. yüzyılda yaşamış ve yaşayan kahramanları olarak yapay kalp 

tasarlayan Robert Jarvik, Noam Chomsky, Stephan Hawking, Aziz Sancar gibi pek çok 

isim karşımıza çıkmaktadır. Dini kurumların referansında oluşan gerçekliğin döneminde, 

öbür dünyanın hakikatinin altını çizen kurtarıcılara inanış da devam etmektedir. İngiltere 

gibi ülkelerde sembolikte olsa krallığa da sahip çıkıldığı görülmektedir. Kağanlar/krallar 

aynı zamanda kurgusal ve siyasal alanlarda geri çağrılmaktadır. Günümüzde tarihsel 

kahramanlar olarak tinin krallığı olan ulus ile proletarya da bulunmaktadır. Bu bağlamda 

proletaryanın eşitsizliğinin her geçen gün arttığı ve kültürel alanlara da yayıldığı 

görülmektedir. Sınıfsal çıkarı gözeten sendikalar, birlikler, partiler de bulunmaktadır. 

Özgürlük için fedakârlıklar yapan insanlar olduğu gibi, toplumsalın yararı için hayatını 

feda eden insanlar da vardır. Günümüzde modern siyasi liderler de –Mustafa Kemal 

Atatürk, Gandi, Lenin- hem geri çağrılmakta hem de etkilerini sürdürmektedir. Yaşayan 

siyasi liderlere tapılmasına da rastlanılmaktadır. Günümüz dünyasında 

diktatörlere/diktatörlüğe inananlar da vardır. Bir yanda reklamvari yol göstericilerin 

bulunması gibi ikonlaşan kahramanlarda bulunmaktadır. Çoklu özneler arasında anlık 

kahramanlar yaratıldığına, gerçekliğin değişen sunumu içinde kahramanların/yol 

göstericilerin silikleşip/belirsizleştiğine de rastlanılmaktadır. Fakat toplumsala faydalı 

yol göstericilikte, eski kahramanlara nazaran etkisi pasif kalan kahramanların yanında, 



153 

 

dünyaya müdahalede eylemsel olandan vazgeçmeyenler de vardır. Kendi 

ekonomik/siyasal hakları için sokağa dökülenlerin var olması gibi, başka canlıların 

hakları için sokağa çıkanların da var olduğu görülmektedir. Günümüz eyleyicileri olarak 

sivil toplum kuruluşları da toplumsalda yer almakta, yeni yol göstericiler olan influcerlar 

da yer almaktadır. Bilim kurgu kahramanlarının yanında suç kahramanları, savaş 

kahramanları vb. bulunmaktadır. Gerek geri çağrım şeklinde gerek gerçekte gerek 

kurguda dünyamızda olan kahramanlar tarihsel birikimin portresini sunmaktadır. Bu 

bağlamda kahraman imgesinin, yol gösterici olarak daima olageldiği söylenebilmektedir. 

Yol göstericilere duyulan ihtiyacın yok olması ancak tek bir durum gerçekleştiğinde 

mümkün gözükmektedir: binlerce yıldır izi sürülen, daha iyi bir yaşamın/eşitliğin 

mümkün kılındığı özgürlük. 

  



154 

 

KAYNAKÇA 

Abraham, Karl. Rüyalar ve Mitler. çev. Emine Nur Gökçe. İstanbul: Pinhan Yayıncılık.

 2017. 

Adaklı, Gülseren. Türkiye’de Medya Endüstrisi, Ankara: Ütopya Yayınevi, 2006. 

Adorno, W. Theodor & Max Horkheimer. Teori ve Pratik Üzerine Bir Tartışma. çev.

 Orhan Kılıç. İstanbul: Metis Yayınları. 2013. 

Adorno, W. Theodor. Minima Moralia: Sakatlanmış Hayatlar. çev. Orhan Koçak, Ahmet

 Doğukan. İstanbul: Metis Yayınları. 2000. 

Ağaoğulları, M. Ali. Kent Devletinden İmparatorluğa, 7 bs. Ankara: İmge Kitabevi,

 2013. 

Ağaoğulları, M. Ali ve Köker, Levent. İmparatorluktan Tanrı Devletine, 8 bs. Ankara:

 İmge Kitabevi, 2017. 

-------. Tanrı Devletinden Kral-Devlete, 6 bs. Ankara: İmge Kitabevi, 2013. 

Akad, M. Tanju, Çağdaş Toplumda Savaş, 1 bs. İstanbul: Kastaş Yayınevi, 2009.  

Akay, Ali. Konu-m-lar, 1 bs. İstanbul: Bağlam Yayıncılık, 1991. 

Althusser, Louis. İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. çev. Alp Tümertekin. İstanbul:

 İthaki Yayınları. 2016. 

-------. John Lewis’e Cevap. çev. Müntekin Ökmen. Ankara: V Yayınları. 1987. 

-------. Marx İçin. çev. Işık Ergüden. İstanbul: İthaki Yayınları. 2015. 

Armstong, Karen. Mitlerin Kısa Tarihi. çev. Dilek Şendil. İstanbul: Alfa Yayınları. 2006. 

Atayman, Veysel. Postmodern Kurtarıcılar, 1 bs. İstanbul: Donkişot Yayınları, 2004. 

Atkinson, Sam. Sosyoloji Kitabı. çev. Tufan Göbekçin. İstanbul: Alfa Basım Yayım.

 2015. 

Baudrillard, Jean. Tüketim Toplumu. çev. Hazal Deliceçaylı, Ferda Keskin. İstanbul:

 Ayrıntı Yayınları. 2016. 

-------. Sessiz Yığınların Gölgesinde: Toplumsalın Sonu. çev. Oğuz Adanır.

 Ankara: Doğu Batı Yayınları. 2019. 



155 

 

Bauman, Zygmunt. Özgürlük. çev. Kübra Eren.  İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 2016. 

Badiau, Alain. Yeni Bir Siyaset İçin Felsefe. çev. Barış Özkul, Erkal Ünal. İstanbul:

 Encore Yayınları. 2013. 

Balzac, Honore de. Goriot Baba. çev. Nesrin Altınova. İstanbul: Sosyal Yayınları. 1982. 

Beck, Ulrich. Risk Toplumu. Çev. Bülent Doğan, Kazım Özdoğan. İstanbul: İthaki

 Yayınları. 2011. 

Belek, İlker. Dinin Toplumsal Kökenleri, 2 bs. İstanbul: Yazılama Yayınevi, 2015. 

Bell, Daniel. İdeolojinin Sonu. çev. İsmet Birkan. Bursa: Sentez Yayıncılık. 2013. 

Berger, Peter & Thomas Luckhmann. Gerçekliğin Sosyal İnşası. çev. Vefa Saygın Öğütle.

 İstanbul: Paradigma Yayıncılık. 2008. 

Berk, F. Mehmet. “Batının Ruhu Mitler”. Doğu Batı Düşünce Dergisi. S.71 (2015): 109-

 118. 

Boratav, Korkut. “Ekonomi ve Küreselleşme”, Emperyalizmin Yeni Masalı

 Küreselleşme, Der. Işık Kansu. Ankara: İmge Kitabevi, 1997, 21-34. 

Boratav, Korkut. Türkiye İktisat Tarihi, 15 bs. Ankara: İmge Kitabevi. 2011.  

Bottomore, Tom & Robert Nispet. Sosyolojik Çözümlemenin Tarihi. çev. Mete Tunçay,

 Aydın Uğur. 2 bs. Ankara: Ayraç Yayınevi. 1997. 

Bourdieu, Pierre & Loic Wacquant. Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar. çev.

 Nazlı Ökten. 7 bs. İstanbul: İletişim Yayıncılık. 2014. 

Bourdieu, Pierre. Akademik Aklın Eleştirisi. çev. P. Burcu Yalım. İstanbul: Metis

 Yayınları. 2016. 

-------. Seçilmiş Metinler. çev. Levent Ünsaldı. Ankara: Heretik Yayıncılık. 2014. 

-------. Televizyon Üzerine. çev. Turhan Ilgaz. İstanbul: Yapı Kredi Kültür Sanat

 Yayıncılık. 1997. 

Boyne, Roy. Faucault ve Derrida: Aklın Öteki Yüzü. Çev. İsmail Yılmaz. Ankara:

 BilgeSu Yayıncılık. 2009. 

Bozkurt, Nejat. 20. Yüzyıl Düşünce Akımları, 2 bs. İstanbul: Morpa Kültür Yayınları.

 2014. 



156 

 

-------. Fikir Mimarları-1: Hegel, 1 bs. İstanbul: Say Yayınları, 2005. 

Brecht, Bertolt. Halkın Ekmeği. çev. A.Kadir ve A.Bezirci. İstanbul: Say Yayınları. 1991. 

Brecht, Bertolt, Umberto Eco & İlya Ehrenburg. Faşizm Yazıları. çev. Sibel Bodun.

 Ankara: Ütopya Yayınevi. 2011. 

Bumin, Tülin. Hegel. 2 bs. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2001. 

Campbell, Joseph. Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. çev. Sabri Gürses. İstanbul: İthaki

 Yayınları. 2017. 

Canetti, Elias. Kitle ve İktidar. çev. Gülşat Aygen. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 1998. 

Castells, Manuel. Enformasyon Çağı: Ekonomi, Toplum ve Kültür: Cilt-1 Ağ Toplumunun

 Yükselişi. çev. Ebru Kılıç. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 2005. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Tarihi: Thales’ten Baudrillard’a, 7 bs. İstanbul: Say Yayınları,

 2017. 

Chomsky, Noam. Medya Gerçeği. çev. Abdullah Yılmaz ve Osman Akınhay. İstanbul:

 Everest Yayınları. 2002. 

Clarke, Peter B. Din Sosyolojisi. çev. Ç. İhsan Çapçıoğlu. Ankara: İmge Kitabevi. 2012. 

Clausewitz, C. Von. Savaş Üzerine. çev. H. Fahri Çeliker. İstanbul: Özne Yayınları. 1990. 

Claussen, Detlev. Son Deha Theodor W. Adorno, çev. Dilman Muradoğlu. İstanbul: Yapı

 Kredi Yayınları. 2012. 

Cohen, Daniel. Dünyanın Zenginliği, Ulusların Fakirliği. çev. Dilek Hattatoğlu. İstanbul:

 İletişim Yayınları, 2000. 

Copleston, Frederick. Felsefe Tarihi, Cilt-7, Çağdaş Felsefe, Bölüm 1 c. Hegel. çev. Aziz

 Yardımlı. İstanbul: İdea Yayınları. 1985. 

Coşkun, İsmail. Modern Devletin Doğuşu. İstanbul: Der Yayınları, 1997. 

Coşkun, İsmail. “Şimdinin Eleştirisi: Thomes More ve Bir İmkan/Öneri Olarak

 Ütopyalar”, Hece Dergisi. Hayat- Edebiyat- Siyaset Özel Sayısı (2004): 209-217. 

Çeğin, Güney & Göker, Emrah. Tözcülüğün Tasfiyesi, 1 bs. Ankara: NotaBene Yayınları,

 2016. 



157 

 

Çiğdem, Ahmet. Aydınlanma Düşüncesi, 5 bs. İstanbul: İletişim Yayınları, 2006. 

Çoruhlu Yaşar. Türk Mitolojisinin Anahatları, 1 bs. İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2012. 

Davies, William, Mutluluk Endüstrisi. çev. Ç.Müge Çavdar. İstanbul: Sel Yayıncılık.

 2018. 

Debord, Guy. Gösteri Toplumu. çev. Ayşen Emekçi, Okşan Taşkent. İstanbul: Ayrıntı

 Yayınları, 2017. 

Deleuze, Gilles. Sinema-1: Hareket-İmge. çev. Soner Özdemir. İstanbul: Norgunk

 Yayıncılık. 2014. 

Destain, Christian. Aydınlanma, 1 bs. İstanbul: Cumhuriyet Kitapları, 2010. 

Diamond, Jared. Tüfek Mikrop ve Çelik. çev. Ülker İnce. Ankara: Tübitak. 2016. 

Divitçioğlu, Sencer. Orta Asya Türk İmparatorluğu: 6.-8. Yüzyıllar, 3 bs. Ankara: İmge

 Kitabevi, 2005. 

Dolgun, Uğur. Enformasyon Toplumundan Gözetim Toplumuna, 1 bs. Bursa: Ekin

 Kitabevi, 2015. 

-------. İşte Büyük Birader, 1 bs. İstanbul: Hayykitap, 2005. 

Durkheim, Emile. Dinsel Yaşamın İlk Biçimleri. çev. Özer Ozankaya. İstanbul: Cem

 Yayınevi. 2010. 

Eagleton, Terry. Postmodernizmin Yanılsamaları. çev. Mehmet Küçük. İstanbul: Ayrıntı

 Yayınları. 1999. 

Eflatun. Devlet. çev. Sabahattin Eyüboğlu, M. Ali Cimcoz. İstanbul: Remzi Kitabevi.

 1985. 

Eliade, Mircelia. Mitlerin Özellikleri. çev. Sema Rifat. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 2003. 

-------. Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, çev. Ali Berktay. İstanbul: Kabalcı

 Yayınevi. 2003. 

Ercilasun, A. Bican. Türk Kağanlığı ve Türk Bengü Taşları, İstanbul: Dergah Yayınları,

 2016. 

Ergin, Muharrem. Dede Korkut Kitabı, 56 bs. İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 2017. 



158 

 

Ergül, Hakan, Emre Gökalp ve İncilay Cangöz. Medya Ne ki…Her Şey Yalan!, 3 bs.

 İstanbul: İletişim Yayınları, 2017. 

Erten, A. Bağış. “Türkiye’de 68”, Türkiye’de Siyasi Düşünce: Cilt-8: Sol, Der. Murat

 Gültekingil. İstanbul: İletişim Yayınları, 2014, 834-847. 

Evans-Pritchard, Edward. İlkellerde Din. Çev. Hüsen Portakal. Ankara: Öteki Yayınevi.

 1998. 

Fanon, Frantz. Yeryüzünün Lanetlileri. çev. Şen Süeri. İstanbul: Versus Kitap. 2013. 

Fassin, Eric. Popülizm: Büyük Hınç. çev. Gülener Kırnalı, İlker Kocael. Ankara:

 Heretik. 2018. 

Folscheid, Dominique. Felsefe Akımları. çev. Muna Cedden. Ankara: Dost Yayınevi.

 2005. 

Foucault, Michel. Bilginin Arkeolojisi. çev. Veli Urhan. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 2014. 

Fukuyama, Francis. Tarihin Sonu ve Son İnsan. çev Zülfü Dicleli. İstanbul: Profil. 2016. 

Ghaemi, Nassır. Birinci Sınıf Delilik. çev. Yavuz Alogan. İstanbul: İthaki Yayınları. 2016. 

Giddens, Anthony. Modernliğin Sonuçları. çev. Ersin Kuşdil. İstanbul: Ayrıntı

 Yayınları. 2014. 

-------. Modernite ve Bireysel-Kimlik. çev. Ümit Tatlıcan. İstanbul: Say Yayınları. 2014. 

-------. Sosyoloji. Çev. Abdülkadir Sönmez vd. İstanbul: Kırmızı Yayınları. 2012. 

Ginzburg, Carlo. Efsaneler, Amblemler, İzler. çev. Mehmet Moralı. İstanbul: Kırmızı

 Yayınları. 2007. 

-------. Peynir ve Kurtlar. çev. Ayşen Gür. İstanbul: Metis Yayınları. 2016. 

Gökçen, Ahmet. “Cumhuriyetten Günümüze Türkiye’de İktisat Politikaları ve Ekonomik

 Gelişme”, Dünden Bugüne Türkiye’nin Toplumsal Yapısı, Ed. Memet

 Zencirkıran. 3 bs. Bursa: Dora Yayıncılık, 2012, 251-189. 

Göktürk, Işılay. Kültür Sosyolojisi, İstanbul: Doğu Kitabevi, 2016. 

Gramsci, Antoino. Modern Prens. çev. Pars Ersin. Ankara: Birey ve Toplum Yayıncılık.

 1984. 



159 

 

Gürbilek, Nurdan. Vitrinde Yaşamak, 8 bs. İstanbul: Metis Yayınları, 2016. 

Habermas, Jürgen. Kamusallığın Yapısal Dönüşümü. çev. Tanıl Bora ve Mithat Sancar.

 İstanbul: İletişim Yayınları. 2010. 

-------. İdeoloji Olarak Teknik ve Bilim. çev. Mustafa Tüzel. İstanbul: Yapı Kredi

 Yayınları. 2016. 

Hadot, Pierre. İlkçağ Felsefesi Nedir?. çev. Muna Cedden. Ankara: Dost Kitabevi. 2016. 

Hall, Stuart & Martin Jacques. Yeni Zamanlar. çev. Abdullah Yılmaz. 1 bs. İstanbul:

 Ayrıntı Yayınları. 1995. 

Hall, Stuart & Tony Jefferson. Resistance Through Rituals. 2 bs. Newyork: Routledge

 Group Publishing. 2006. 

Han, Byung-Chul. Şeffaflık Toplumu. çev. Haluk Barışcan. İstanbul: Metis Yayınları.

 2017. 

Harvey, David. Neoliberalizmin Kısa Tarihi. çev. Aylin Onacak. 2 bs. İstanbul: Sel

 Yayıncılık. 2015. 

Hassan, Ümit. Eski Türk Toplumu Üzerine İncelemeler, 1 bs. Ankara: Kaynak Yayınları,

 1995. 

Hegel, G.W.F. Tarih Felsefesi. çev. Aziz Yardımlı. İstanbul: İdea Yayınevi. 2016. 

-------. Tinin Görüngübilimi. çev. Aziz Yardımlı. İstanbul: İdea. 1987. 

Hobsbawm, Eric. Devrim Çağı. çev. Bahadır Sina Şener. Ankara: Dost Kitabevi

 Yayınları. 2008. 

-------. Kısa 20. Yüzyıl. çev. Yavuz Alogan. İstanbul: Everest Yayınları. 2014. 

Hooke, Samuel Henry. Ortadoğu Mitolojisi. çev. Alaeddin Şenel. Ankara: İmge Kitabevi.

 1995. 

Horkheimer, Max. Akıl Tutulması. çev. Orhan Koçak. İstanbul: Metis Yayınları. 2018. 

Horkheimer, Max & Theodor W. Adorno. Aydınlanmanın Diyalektiği. çev. Nihat Ülner,

 Elif Öztarhan Karadoğan. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 2014. 

Işıldak, R. Suat. “Yaratmada İlk Adım İmge ve İmgelem”. EFMED. C.2, S.1 (2003):1-6. 



160 

 

İnalcık, Halil. Osmanlı ve Modern Türkiye, 1 bs. İstanbul: Timaş Yayınları, 2013. 

“influencer”, https://digitalage.com.tr/influencer_nedir/ [18.05.2019] 

“Kahraman” , www.tdk.gov.tr. [14.02.2019]. 

Kafka, Franz. Dava. çev. Gülperi Sert. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.

 2016. 

-------. Dönüşüm. çev. K. Türel. İstanbul: Ulak Yayıncılık. 2010. 

Kağıtçıbaşı, Çiğdem. Günümüzde İnsan ve İnsanlar, 12 bs. İstanbul: Evrim Yayınevi.

 2010. 

Kalberg, Stephan. Max Weber’in Karşılaştırmalı-Tarihsel Sosyolojisi. çev. Adem

 Bölükbaşı. Ankara: Phoenix Yayınları. 2017. 

Kızılçelik, Sezgin. Yerli Sosyoloji, Ankara: Anı Yayıncılık, 2015. 

“Kutsal”, www.tdk.gov.tr [12.02.2019]. 

Lefebvre, Henri. Mekânın Üretimi. çev. Işık Ergüden. İstanbul: Sel Yayıncılık. 2015. 

Lenin, V.I. Ulusal Sorun ve Ulusal Kurtuluş Savaşları. çev. Yurdakul Fidancı. Ankara:

 Sol Yayınları. 1979. 

Lidar, Ali. Kişisel Edebiyat Atlası, İstanbul: İthaki Yayınları, 2017. 

Lopez-Luiz, Carolina. Tanrılar Doğduklarında. çev. Hamide Koyukan. İstanbul: İthaki

 Yayınları. 2012. 

Lyotard, J. François. Postmodern Durum. çev. İsmet Birkan. Ankara: BilgeSu Yayınları.

 2013. 

Machiavelli, Niccolo. Prens. çev. Harun Mutluay. İstanbul: Bordo Siyah Klasik

 Yayınları. 2006. 

MacMillan, Margaret. Tarihin İnsanları. çev. Özge Akkaya. İstanbul: Kolektif Kitap.

 2017. 

Mannheim, Karl. İdeoloji & Ütopya. çev. Mehmet Okyavuz. Ankara: Nika Yayınevi.

 2016. 

Marcuse, Herbert. Us ve Devrim. çev. Aziz Yardımlı. İstanbul: İdea Yayınları. 1989. 

https://digitalage.com.tr/influencer_nedir/
http://www.tdk.gov.tr/
http://www.tdk.gov.tr/


161 

 

-------. Tek Boyutlu İnsan. çev. Aziz Yardımlı. İstanbul: İdea Yayınevi. 2010. 

Marx, Karl. 1844 El Yazmaları. çev. Murat Belge. İstanbul: İletişim Yayınları, 2016. 

-------. Louis Bonaparte’ın 18 Brumaire’i, çev. Sevim Belli. Ankara: Sol Yayınları. 1976. 

Marx, Karl & Engels, Friedrich. Alman İdeolojisi. çev. Sevim Belli. Ankara: Sol 

Yayınları. 2008. 

-------. Kutsal Aile. çev. Kenan Somer. Ankara: Sol Yayınları. 2003. 

Matelart, Armand. Bilgi Toplumunun Tarihi. çev. Halime Yücel Altınel. İstanbul: İletişim

 Yayıncılık. 2004. 

McLuhan, Marshall & Bruce R. Powers. Global Köy. çev. Bahar Öcal Düzgören. 1 bs.

 İstanbul: Scala Yayıncılık. 2011. 

Mead, George Herbert. Zihin, Benlik ve Toplum. çev. Yeşim Erden. Ankara: Heretik

 Yayınları. 2017. 

“Meclis”, www.tdk.gov.tr [12.05.2019]. 

Meriç, Cemil. Sosyoloji Notları ve Konferanslar, 1 bs. İstanbul: İletişim Yayınları, 1993. 

Merril, Francis E. “Sosyolog Olarak Balzac”, Edebiyat Sosyolojisi İncelemeleri, Ed.

 Köksal Alver. Ankara: Hece Yayınları. 2012, 193-206. 

Montesquieu. Kanunların Ruhu Üzerine. çev. Fehmi Baldaş. İstanbul: Hiperlink

 Yayınları. t.y. 

“Mit”, www.tdk.gov.tr  [25.03.2019]. 

Mitchel, W.J.T. İkonoloji. çev. Hüsamettin Arslan. İstanbul: Paradigma. 2005. 

Oflaz, Umar Ö. Oğuzname-Köklere Giden Yol, Hückelhoven: Anadolu GmbH, 2007. 

Outram, Dorinda. Aydınlanma. çev. Sevda Çalışkan ve Hamit Çalışkan. Ankara.ç Dost

 Kitabevi Yayınları. 2007. 

Öğel, Bahattin. Türk Mitolojisi, Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1971. 

Ölmezoğulları, Nalan. Ekonomik Sistemler ve Küreselleşen Kapitalizm, 6 bs. Bursa: Ezgi

 Kitabevi Yayınları. 2012. 

Özcan, Celal. “Vay Şerefsiz”. Hürriyet Gazetesi. 20 Temmuz 1990. 

http://www.tdk.gov.tr/
http://www.tdk.gov.tr/


162 

 

Özkan, C. İskender. Tarih Felsefesi-2, 2 bs. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayını,

 2015. 

Parla, Jale. Don Kişot, 1 bs. İstanbul: İletişim Yayınları, 2017. 

Peter Delius Varlog Kadrosu. Mitoloji. çev. Nurettin Elhüseyni. yy: NTV Yayınları.

 2012. 

Platon, Sokrates’in Savunması. çev. Teoman Aktürel. İstanbul: Remzi Kitabevi. 2017. 

Ragon, Michel. Kaybedenlerin Belleği. çev. Işık Ergüden. İstanbul: Ayrıntı Yayınları.

 2010.  

Rank, Otto. Kahramanın Doğuş Miti. çev. Gökçe Yavaş. İstanbul: Pinhan Yayıncılık.

 2016. 

Robins, Kevin. İmaj,  çev. Nurçay Türkoğlu. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 1999. 

Rosenberg, Donna. Dünya Mitolojisi. çev. Atıl Ulaş Cüce vd. Ankara: İmge Kitabevi. 

2000. 

Rousseau, Jean Jack. Toplum Sözleşmesi. çev. Vedat Günyol. İstanbul: Türkiye İş

 Bankası Kültür Yayınları. 2006. 

Russell, Bertrand. Batı Felsefesi Tarihi: Ortaçağ. çev. Muammer Sencer. İstanbul: Say

 Yayınları. 1997. 

Roux, Jean Paul. Eski Türk Mitolojisi. çev. Musa Yaşar Sağlam. Ankara: BilgeSu

 Yayıncılık. 2017. 

-------. Mitolojiler Sözlüğü: Cilt-2, Türkler ve Moğollar, Din ve Mitler. çev. Gönül

 Yılmaz. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 2000. 

Ritzer, George. Büyüsü Bozulmuş Dünyayı Büyülemek. çev. Şen Süer Kaya. İstanbul:

 Ayrıntı Yayınları. 2014. 

Saad-Filbo & Deborah Johnston. Neoliberalizm. çev. Şeyda Başlı, Tuncel Öcel. İstanbul:

 Yordam Kitap. 2014. 

Sayın, Zeynep. İmgenin Pornografisi, 4 bs. İstanbul: Metis Yayınları. 2015. 

Schmitt, Carl. Siyasi İlahiyat. çev. A. Emre Zeybekoğlu. Ankara: Dost Kitabevi. 2016. 

“Simge”, www.tdk.gov.tr [12.05.2019] 

http://www.tdk.gov.tr/


163 

 

Simmel, Georg, Bireysellik ve Kültür. çev. Tuncay Birkan. İstanbul: Metis Yayınları.

 2009. 

Slattery, Martin. Sosyolojide Temel Fikirler. çev. Özlem Balkız vd. Ankara: Sentez

 Yayıncılık. 2012. 

“Social Marketing Report Turkey”,

 https://www.socialbakers.com/resources/reports/turkey/2019/april [18.05.2019]. 

Steger, Manfred B. Küreselleşme. çev. Abdullah Ersoy. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları.

 2013. 

Swingewood, Alan. Kitle Kültürü Efsanesi. çev. Aykut Kansu. Ankara: Bilim ve Sanat

 Yayınları. 1985. 

Şakar, Cemal. İmge, Gerçeklik ve Kültür, 2 bs. İstanbul: İz Yayıncılık, 2017. 

Şaylan, Gencay. Değişim Küreselleşme ve Devletin Yeni İşlevi, Ankara: İmge Yayınevi,

 1994. 

-------. “Küreselleşmenin Gelişimi”, Emperyalizmin Yeni Masalı Küreselleşme, Der. 

Işık Kansu. Ankara: İmge Kitabevi, 1997, 9-21. 

-------. Postmodernizm, 1 bs. Ankara: İmge Kitabevi, 1999. 

Şeker, Aziz. Bir Anadolu Ozanı Yaşar Kemal, Ankara: Eğiten Kitap, 2011. 

Şener, Cemal. Şamanizm, 11 bs. İstanbul: Ant Yayınları, 2000. 

Tanilli, Server. Uygarlık Tarihi, 10 bs. İstanbul: Çağdaş Yayınlar, 1997. 

-------. Voltaire ve Aydınlanma, 1 bs. İstanbul: Cem Yayınevi, 1994. 

-------. Yüzyılların Gerçeği ve Mirası, 3 bs. İstanbul: Cem Yayınevi, 1994. 

Tanpınar, A. Hamdi. On dokuzuncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 20 bs. yy: Yapı Kredi

 Yayınları, 2012. 

Taşağıl, Ahmet. Gök-Türkler, Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1995. 

Taylor, Charles. Seküler Çağ. çev. Dost Körpe. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür

 Yayınları. 2014. 

https://www.socialbakers.com/resources/reports/turkey/2019/april


164 

 

Taylor, Frederick W.  Bilimsel Yönetimin İlkeleri. çev. H. Bahadır Akın. İstanbul: Adres

 Yayınları. 2014. 

“Televizyon İzleme Eğilimleri Araştırması-2018”. Radyo ve Televizyon Üst Kurulu.

 www.rtuk.gov.tr. [18.05.2019] 

Timuçin, Afşar ve Timuçin Ali. Aydınlanma, 1 bs. İstanbul: Bilim ve Gelecek Kitaplığı,

 2010. 

Touraine, Alain. Modernliğin Eleştirisi. çev. Hülya Uğur Tanrıöver. İstanbul: Yapı Kredi

 Yayınları. 2014. 

Ulaş, Sarp Erk. Felsefe Sözlüğü,  Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 2002. 

Uslu, Bahattin. Türk Mitolojisi, İstanbul: Kamer Yayınları, 2017. 

Vernant, J. Pierre. Eski Yunanda Mit ve Din. çev. Murat Erşen. İstanbul: Alfa. 2016. 

Wagner, Peter. Modernliğin Sosyolojisi. çev. Mehmet Küçük. İstanbul: Doruk Yayıncılık.

 2003. 

Wallace, R.A. & Wolf, Alison. Çağdaş Sosyoloji Kuramları. çev. Leyla Elburuz, M.

 Rami Ayas. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 2013. 

Watt, Ian. Modern Bireyciliğin Mitleri. çev. Mehmet Doğan. İstanbul: Boğaziçi

 Üniversitesi Yayınevi. 2016. 

Weber, Alfred. Felsefe Tarihi, çev. H. Vehbi Eralp. İstanbul: Sosyal Yayınlar. 1993. 

Weber, Max. Bürokrasi ve Otorite. çev. H. Bahadır Akın. Ankara: Adres Yayınları. 2012. 

-------. Ekonomi ve Toplum: Cilt-1. çev. Latif Boyacı. İstanbul: Yarın Yayınları. 2012. 

-------. Ekonomi ve Toplum: Cilt-2. çev. Latif Boyacı. İstanbul: Yarın Yayınları. 2012. 

-------. Protestan Ahlakı & Kapitalizmin Ruhu. çev. Gülistan Solmaz. Ankara: Alter

 Yayıncılık. 2011. 

Wilkinson, Richard. Eski Mısır’ın Bütün Tanrı ve Tanrıçaları. çev. Ahmet Fehmi

 Yıldırım. İstanbul: Alfa. 2016. 

Yaraman, Ayşegül. Toplumsal Değişme ve Kişilik Özellikleri,  1 bs. İstanbul: Bağlam

 Yayınları, 2003. 

http://www.rtuk.gov.tr/


165 

 

Yücel, Volkan. Kahramanın Yolculuğu: Mitik Gerçeklik ve Suç Draması, 1 bs. İstanbul:

 Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2014. 

Yüksel, C. Birkan. İdeoloji ve Gündelik Hayatta Milliyetçilik, 1 bs. Ankara: Genesis

 Kitap, 2012. 

  



166 

 

DİZİN 

-A- 

Ağ, 112, 114, 115, 133, 139, 140, 145, 

158 

Antik Yunan felsefesi, 37 

Aydınlanma, 34, 42, 46, 47, 48, 49, 50, 

51, 52, 53, 70, 159, 164, 166 

-D- 

Dönüşüm, v, 84, 162 

-İ- 

İkon, 123, 124, 132 

İmge, v, 7, 8, 11, 17, 21, 23, 29, 36, 37, 

109, 114, 118, 120, 121, 124, 132, 

156, 157, 158, 159, 162, 164, 165 

-K- 

Kahraman, v, vii, 1, 5, 6, 8, 10, 12, 14, 

20, 22, 24, 26, 36, 42, 46, 56, 57, 63, 

73, 81, 82, 117, 130, 132, 133, 152, 

153, 162 

Kültür endüstrisi, 98, 106 

Küresel, 119 

-M- 

Medya, 122, 128, 129, 156, 158, 160 

Mitoloji, 17, 28, 39, 164 

Modern, vii, 17, 20, 28, 40, 45, 59, 61, 

63, 67, 69, 70, 71, 72, 76, 77, 78, 81, 

83, 85, 88, 105, 110, 116, 125, 129, 

130, 152, 158, 161, 162, 166 

-O- 

Ortaçağ, 35, 36, 37, 38, 40, 44, 45, 47, 

164 

-P- 

Postmodern, 108, 110, 111, 113, 121, 

142, 156, 163 

Proletarya, vii, 54, 60 

-S- 

Simülakr, 140 

Siyasi lider, 72, 73, 74, 75, 81 

Sosyal medya, 134, 136, 137, 140, 144, 

148, 149, 150 

-T- 

Televizyon, 122, 126, 129, 140, 157, 

166 

Tinin Krallığı, vii, 54 

Totem, 15, 16 

 

 

  



167 

 

 


