
UNIVERSITE GALATASARAY 

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES 

DEPARTEMENT DE  

LANGUE ET LITTERATURE FRANÇAISES 

 

 

 

 

 

 

L’IDENTITE MASCULINE DANS L'ŒUVRE DE DRIEU LA 

ROCHELLE 

 

 

 

 

 

 

THÈSE DE MASTER RECHERCHE 

 

 

Beren ŞİMŞEK 

 

 

Directeur de Recherche: Doç. Dr. Engin BEZCİ 

 

 

 

JUIN 2019  

 



UNIVERSITE GALATASARAY 

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES 

DEPARTEMENT DE  

LANGUE ET LITTERATURE FRANÇAISES 

 

 

 

 

 

 

L’IDENTITE MASCULINE DANS L'ŒUVRE DE DRIEU LA 

ROCHELLE 

 

 

 

 

 

 

THÈSE DE MASTER RECHERCHE 

 

 

Beren ŞİMŞEK 

 

 

Directeur de Recherche: Doç. Dr. Engin BEZCİ 

 

 

 

JUIN 2019  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À mes parents, qui m’ont enseigné  

être l’homme que je suis aujourd’hui. 



 
 
 
 

iii 

 
 
REMERCIEMENTS 
 
 

Je tiens à remercier tout particulièrement M. Engin BEZCİ pour le soutien et 
l’intérêt constants qu’il a voulu témoigner à ce travail. Sa disponibilité comme son 
écoute m’ont enrichi de nombreux conseils, qui n’ont pu que faciliter la poursuite de 
ma recherche. 
 
 

Mes remerciements s’adressent aussi à Mme. Özlem KASAP et M. Nizamettin 
KASAP  de  m’avoir  guidé  méticuleusement  au  cours  de  relectures.  Je  remercie 
également  ma  collègue  Mme.  Gülseren  AKSEL,  pour  son  aide  linguistique  très 
précieuse ainsi que Mme. Müge ÖZUĞURLU pour son aide logistique très chère.  
 
 

Je salue finalement mes chers parents et amis pour leurs soutiens et leurs 
 
patiences. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 

iv 

 
TABLE DES MATIERES 

 

 

RESUME……………………………………………………………………………vi 

ABSTRACT………………………………………………………………………….x 

ÖZET………………………………………………………………………………xiii 

 

INTRODUCTION…………………………………………………………………..1 

 

1. PREMIERE PARTIE: La Vie de Pierre Drieu la  

Rochelle…………………………………………………………………………...6 

 

2. DEUXIEME PARTIE: Les Bases Théoriques………………………………..16 

 

2.1. L’identité…………………………………………………………………….16 

2.1.1. L’identité en Sciences Humaines……………………………………….18 

2.1.1.1. L’identité-in vitro, L’identité-située, L’identité-ipse, L’identité-

idem et L’identité narrative………………………………………23 

2.2. L’Etude de Genre……………………………………………………………25 

2.2.1. Le développement de la théorie féminine dans le monde……………...26 

2.2.2. Le développement de la théorie de genre………………………………31 

2.2.3. Les études masculines………………………………………………….32 

2.2.3.1. Virilité versus Masculinité………………………………………...32 

2.2.3.2. Le développement de la théorie masculine………………………..33 

2.3. La Perspective Psychologique………………………………………………39 

2.3.1. La Psychanalyse………………………………………………………..39 

2.3.2 La Psychocritique……………………………………………………….41 

 

3. TROISIEME PARTIE: L’identité masculine dans l’œuvre de Drieu La 

Rochelle………………………………………………………………………….43 

 

3.1. L’autobiographie romancée de La Rochelle………………………………...44 

3.2. Des réseaux aux mythes personnels…………………………………………50 



 
 
 
 

v 

3.2.1. Sadisme…………………………………………………………………53 

3.2.2. Fascisme………………………………………………………………...54 

3.2.3. Femme et argent………………………………………………………...56 

3.2.4. Guerre et aspect physique………………………………………………59 

3.2.5. Sexualité et homosexualité……………………………………………..61 

3.2.6. Les parents……………………………………………………………...65 

 

CONCLUSION…………………………………………………………………….70 

 

BIBLIOGRAPHIE…………………………………………………………………75 

 

ANNEXE……………………………………………………………………………79 

 

 Œuvres de Drieu La Rochelle……………………………………………….80 

 Préfaces……………………………………………………………………...81 

 Résumés des œuvres citées………………………………………………….81 

 

CURRICULUM VITÆ……………………………………………………………86 

 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 

vi 

 
 
 
RESUME 
 
 
 Dans ce mémoire, nous traitons l’identité masculine dans l’œuvre de Drieu la 
Rochelle, écrivain français qui a vécu entre 1893 et 1945. Cet écrivain, ancien 
combattant de la Première Guerre Mondiale, est reconnu pour son engagement dans la 
Collaboration durant l’Occupation, pendant la Seconde Guerre Mondiale. Il est aussi 
renommé pour ses idées fascistes, son côté séducteur, dandy et misogyne. Considéré 
comme le porte-parole de sa génération sur la décadence de la bourgeoisie, des valeurs 
sociales, ainsi que sur la littérature guerrière, cet homme est jugé d’être « un homme 
dur » de l’époque, ayant toutes ces qualifications viriles.  
 

Sous la lumière desdites informations, et avec la problématique actuelle qu’est 
« l’identité de l’homme, est-elle en crise ? » nous abordons notre problématique 
concernant Drieu la Rochelle et ses personnages romanesques sous la forme suivante : 
Comment l’identité masculine se présente-t-elle dans les œuvres de La Rochelle et 
existe-t-il un lien avec la vie de l’auteur ? Est-il possible de déterminer l’identité du 
héros dans ses œuvres et quelles sont les caractéristiques des hommes de son univers 
romanesque ? Et enfin, pouvons-nous considérer La Rochelle comme un des auteurs 
étant à l’origine de l’avènement des études psychosociologiques ayant pour but de 
répondre à cette crise de l’identité masculine ? 
 

Pour répondre à ces questions préliminaires, nous consacrons tout d’abord 
notre première partie à la biographie de la Rochelle pour qu’elle nous aide et nous 
oriente dans notre recherche.  
 

Fils d’une famille bourgeoise, il est élevé dès son âge tendre par les épopées 
napoléoniennes. Sa mère, Eugénie Lefèvre, est la fille d’un architecte étant dans 
l’aisance économique. Son père, Emmanuel Drieu La Rochelle, homme d’affaires sans 
succès, épouse sa mère Eugénie pour améliorer sa condition économique, sans pour 
autant l’aimer. Son arrière-grand-père, Jacques Drieu, est un soldat, qui a été au service 
du pouvoir, dans toutes les campagnes de la Révolution et de l’Empire entre 1791 – 
1814 ; c’est à cette période précise que celui-ci reçoit le surnom « La Rochelle ». Il a 
tant de problèmes dans son âge enfant et adolescent qui lui mène vers un problème de 
détachement avec sa mère et qui finit par créer des relations superficielles avec les 
autres femmes dans sa vie. Nous voyons les exemples dans cette partie de biographie, 
surtout avec sa femme Colette Jeramec et Victoria Ocampo. 
 

Dans un deuxième temps, dans la partie théorique, avant de nous intéresser à 
la notion de masculinité,  en tant que telle, nous nous sommes convenus à tracer les 
contours, sur des bases théoriques, de l’identité dans son acception la plus globale. 
Raison pour laquelle il nous semble opportun de commencer par l’analyse de la 
question de l’identité dans les sciences sociales. En effet, il nous paraît que l’analyse 
sémantique et épistémologique de l’identité masculine peut être abordée par un travail 
de recherche portant sur les deux notions bien distinctes, à savoir  l’‘identité’ et la 
‘masculinité’, lesquelles créent un seul ensemble conceptuel. C’est pourquoi nous 
commençons d’abord par la définition épistémologique de la notion d’identité ; 



 
 
 
 

vii 

ensuite, nous nous attaquons à l’essai de ses applications dans le domaine des sciences 
sociales ; et pour finir nous nous intéressons aux diverses « études de genre » et aux 
évolutions que celles-ci ont connues. Ce travail de construction théorique nous permet 
d’étudier l’analyse psychocritique des éléments de masculinité rencontrés chez Drieu 
La Rochelle, laquelle nous nous proposons de dévoiler. 
 

Notre but est d’étudier Drieu et ses personnages en nous appuyant sur l’aspect 
de l’identité. Il faut toutefois constater que, bien qu’étant auteur ayant eu une 
impression sur ses contemporains et pouvant être considéré comme l’image des mœurs 
des hommes de son époque, il convient surtout de prendre en main cette analyse du 
point de vue de l’identité individuelle ; car une analyse sociologique excéderait les 
limites de la recherche dont nous avons l’intention de mener.  
 

Afin de spécifier cette pluralité de l’identité  il nous faut d’abord savoir si nous 
sommes face à une identité auto-énoncée ou une identité énoncée. En effet dans les 
deux cas, cas où l’individu énonce inconsciemment sa propre identité et celle d’un 
autre, il existe de différentes données attendant d’être examinées. Il se trouve, selon 
Mucchielli, des configurations variées, liées à la présentation de l’identité de l’acteur.  
 

Dans le cadre des sujets cités ci-dessus, il serait intéressant d’observer Drieu 
comme objet d’une étude dans laquelle nous examinons son murissement dans un 
continuum ; et ce, pour mieux préciser la présence ou l’absence des changements qu’il 
a subis dans un lapse de temps linéaire. De plus, par la découverte de son sentiment de 
valeur aux yeux des autres, nous tenterons de déterminer sa valeur quant à la 
désirabilité sociale et intime dans son développement relationnel avec les femmes. En 
sus, afin de déterminer sa relation entre ses parents et lui-même, nous usons des 
éléments d’Erikson pour comprendre la symbiose entre son père et lui, et du point de 
vue de l’interdépendance qui le relie à sa mère.  
 

Nous avons également recours à d’autres concepts précisés par des théoriciens 
et des philosophes tels que Ricœur et Mucchielli pour pousser plus loin notre analyse 
des  éléments de l’identité de Drieu La Rochelle et pour pouvoir ainsi déterminer si 
l’identité étudiée est statique ou dynamique jusqu’à leur spécificité et appellation. 
 

Ensuite, toujours dans la même partie, nous abordons, cette fois-ci, le sujet de 
la masculinité. Pour entrer au vif du sujet, nous restons solidaires à l’évolution des 
études de genre qui débutent ipso facto par les études féminines. D’un point de vue 
historique, nous racontons comment les femmes ont obtenu le droit de vote et quels 
étaient, dans ce processus d’émancipation, les incidents, les difficultés et les 
éventuelles oppressions qu’elles ont subis. Par ailleurs, nous parlons des raisons de la 
nécessité de l’apparition d’une étude de genre incluant, au fil du temps, les hommes, 
laquelle aboutit inéluctablement aux études masculines -les hommes, considérés 
longtemps comme le sexe par défaut,  n’ont jamais été sujet d’une étude approfondie 
jusqu’à la deuxième moitié du XXe siècle. Tous les troubles que traversait l’homme, 
étaient considérés individuels et renvoyaient donc à la psychanalyse, car sur le plan 
collectif le sexe masculin, étant privilégié, ne souffrait pas. À partir des années 60, les 
chercheurs ont commencé à définir les hommes selon leur tendances socio-
psychologiques en masse. Dans notre étude, nous optons pour les théories masculines 
créées à partir des années soixante et allant jusques aux années quatre-vingts ; théories 



 
 
 
 

viii 

engendrant de nouvelles concepts tels que « homme dur », « homme doux » et 
« homme mou »  
 

La dernière partie théorique nous aide, dans notre recherche, à mieux 
appréhender l’identité et la masculinité. En effet, c’est en nous basant sur les éléments 
psychologiques, en les regroupant simultanément en des ensembles, pour les mettre en 
rapport avec une certaine notion de l’identité masculine, que nous procédons au sujet ; 
ce qui donne lieu à une compréhension plus pertinente des faits. Les outils 
psychocritiques, que nous mentionnons ci-bas, nous semblent particulièrement 
pratique quant à notre observation des éléments psychologiques chez Drieu La 
Rochelle. Cette analyse, visant à définir les problématiques les plus répétitives chez 
notre auteur et ses personnages, ne pourrait sans doute se faire sans l’aide d’outils 
empruntés à l’analyse psychanalytique de Freud -sans toutefois avoir aucun désir à une 
analyse de nature psychothérapeutique.  
  

Initialement, nous considérons les bases psychanalytiques qui nous servent 
dans notre quête psychocritique. La notion de base de Freud se trouve dans la partie 
d’étude de conscience. Les trois éléments fondateurs sont : l’inconscient (Ça), le 
préconscient (moi) et le conscient (surmoi). Nous abordons, dans notre recherche, 
notamment l’inconscient (Ça) chez l’auteur.  
 

Ensuite, selon la théorie psychocritique de Charles Mauron, sur laquelle nous 
fondons la troisième partie de notre mémoire, nous nous sentons contraints d’effectuer 
une opération se composant de quatre étapes : la superposition de divers textes, le 
repérage du réseau obsédant, l’obtention et l’interprétation du mythe personnel et 
finalement le contrôle autobiographique de l’auteur. 
 

Dans une troisième partie, nous traitons l’œuvre de Drieu la Rochelle afin de 
pouvoir déterminer l’identité masculine de sa propre personne et de ses personnages. 
D’abord nous analysons, en observant les termes « moi social » et « moi créateur » de 
Mauron, la manière dont la biographie se présente dans l’œuvre romanesque . Ensuite 
nous cherchons à déterminer les raisons de l’aveu sexuel dans l’autobiographie. 
Comme Philippe Lejeune le remarque, il existe de différentes raisons pour lesquelles 
un auteur a tendance à décompresser cette volonté de prononcer, soit explicitement ou 
implicitement, sa sexualité sous forme d’autobiographie. Drieu la Rochelle affirme 
lui-même que, dans ses romans Gilles et Rêveuse bourgeoisie, les éléments 
autobiographiques n’existent pas ; cette constatation nous conduit de fait à nous 
orienter à ces deux romans ; ce qui nous permettra à la fois de déterminer les répétitions 
existant et d’accéder aux réseaux obsédants et aux mythes personnels de l’auteur. Suite 
à l’étude de ces romans cadrés, et le vocabulaire adopté par Drieu La Rochelle nous 
nous retrouvons automatiquement dans une analyse de champs lexicaux se concentrant 
essentiellement sur les mythes suivants : le sadisme, le fascisme, la femme et l’argent, 
la guerre et l’aspect physique, la sexualité et l’homosexualité et finalement les parents. 
L’étude de ces mythes à travers ces deux romans, corroborée par ses autres romans, 
nous révèle que Drieu la Rochelle existe de manière dissimulée dans ses personnages 
romanesques.  
 

Pour conclure, nous déduisons les traits spécifiques suivants chez Drieu La 
Rochelle : en énonçant l’identité de ses personnages, Drieu La Rochelle, en fait, 
s’auto-énonce en se reflétant chez ses personnages romanesques. Les personnages 



 
 
 
 

ix 

rochelliens ne possèdent aucune trace de problèmes sexuels ; d’où l’existence d’une 
identité présentée. Par ailleurs nous remarquons qu’il existe une absence totale des 
catégories présentées par Erikson. Cette absence nous montre que l’identité n’est pas 
un élément défini pour Drieu la Rochelle. Dans cette catégorisation floue, le fait de ne 
pas pouvoir se positionner mène finalement ce dernier au suicide. En outre, selon les 
études masculines, nous pouvons aisément dire que cette ‘identité corrompue’ de  
Drieu la Rochelle fait partie intégrante de ‘l’homme mou’ ; théorie définie au 
Danemark dans les années 80 pour désigner les hommes de cette époque. Nous 
pouvons d’ailleurs finaliser notre travail en soulignant, grâce à nos lectures faites sur 
La Rochelle, que cette réalité d’ ‘homme mou’ était déjà présent dans l’œuvre de La 
Rochelle, dans la période d’entre deux guerres, même avant la date de théorisation. 
Or, une étude ultérieure serait utile afin de déterminer la chronologie ou l’évolution 
des hommes sous ces diverses catégories de théories masculines qui les amènent à la 
crise identitaire du XXIe siècle.          
 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 

x 

 
 
 
 
ABSTRACT 
 
 

In this thesis, we treat the masculine identity in the work of Drieu la Rochelle, 
a French writer who lived between 1893 and 1945. This writer, veteran of the First 
World War, is recognized for his commitment to the Collaboration during the 
Occupation, during the Second World War. He is also renowned for his fascist ideas, 
his seductive, dandy and misogynistic side. Regarded as the spokesperson of his 
generation on the decadence of the bourgeoisie, social values, as well as on warrior 
literature, this man is judged to be a "hard man" of the time, having all these virile 
qualifications. 
 

In the light of this information, and with the current problematic of "the identity 
of man, is it in crisis? » We approach our problematic concerning Drieu la Rochelle 
and its romantic characters in the following form: How does the masculine identity 
appear in the works of La Rochelle and is there a link with the life of the author? Is it 
possible to determine the identity of the hero in his works and what are the 
characteristics of men in his fictional universe? And finally, can we consider La 
Rochelle as one of the authors at the origin of the advent of psycho-sociological studies 
aimed at responding to this crisis of masculine identity? 
 

To answer these preliminary questions, we dedicate our first part to the 
biography of La Rochelle so that it helps us and directs us in our research. 
 

Son of a bourgeois family, he was raised from his tender age by the Napoleonic 
epics. His mother, Eugénie Lefèvre, is the daughter of an architect who is in economic 
ease. His father, Emmanuel Drieu La Rochelle, a businessman without success, 
marries his mother Eugénie to improve his economic condition, without loving her. 
His great-grandfather, Jacques Drieu, is a soldier, who served in power in all the 
campaigns of the Revolution and the Empire between 1791 - 1814; it is at this precise 
period that it receives the nickname "La Rochelle". He has so many problems in his 
childhood and adolescence that lead him to a problem of detachment with his mother 
and which ends up creating superficial relationships with the other women in his life. 
We see the examples in this part of the biography, especially with his wife Colette 
Jeramec and Victoria Ocampo. 
 

In the second part, in the theoretical part, before focusing on the notion of 
masculinity, as such, we have agreed to trace the outlines, on theoretical bases, of 
identity in its most global sense. This is why it seems appropriate to start by analysing 
the question of identity in the social sciences. Indeed, it seems to us that the semantic 
and epistemological analysis of the masculine identity can be approached by a research 
work dealing with the two very distinct notions, namely 'identity' and 'masculinity', 
which create a conceptual set together. This is why we begin first with the 
epistemological definition of the notion of identity; then we tackle the test of its 
applications in the social sciences, and finally, we are interested in the various "gender 
studies" and the evolutions that they have experienced. This work of theoretical 



 
 
 
 

xi 

construction allows us to study the psychocritical analysis of the elements of 
masculinity encountered at Drieu La Rochelle, which we propose to unveil. 
 

Our goal is to study Drieu la Rochelle and his characters by relying on the 
aspect of identity. It must be noted, however, that although he was an author who had 
an impression on his contemporaries and could be considered as the image of the 
manners of the men of his time, it is especially important to take this analysis into 
account from the point of view of the individual identity; because a sociological 
analysis would exceed the limits of the research that we intend to carry out. 
 

In order to specify this plurality of identity we first need to know whether we 
are facing a self-stated identity or an enunciated identity. In both cases, where the 
individual unconsciously states his own identity and that of another, there are different 
data waiting to be examined. It is, according to Mucchielli, various configurations, 
related to the presentation of the identity of the actor. 
 

In the context of the subjects mentioned above, it would be interesting to 
observe Drieu la Rochelle as the object of a study in which we examine his progress 
in a continuum; to better specify the presence or absence of the changes he has 
undergone in a linear lapse of time. Moreover, by discovering his sense of value in the 
eyes of others, we will try to determine his value as to the social and intimate 
desirability in his relational development with women. In addition, in order to 
determine his relationship between himself and his parents, we use elements of Erikson 
to understand the symbiosis between his father and himself, and from the point of view 
of the interdependence that links him to his mother. 
 

We also use other concepts specified by theorists and philosophers such as 
Ricœur and Mucchielli to expand further our analysis of the elements of the identity 
of Drieu La Rochelle and to be able to determine if the identity studied is static or 
dynamic up to their specificity and appellation. 
 

Then, again in the same part, we are addressing, this time, the subject of 
masculinity. To get to the heart of the matter, we remain loyal in our research to the 
timeline of evolution of gender studies that start ipso facto by women's studies. From 
a historical point of view, we describe how women got the right to vote and what, in 
this emancipation process, were the incidents, the difficulties and the possible 
oppressions they suffered. On the other hand, we are talking about the reasons for the 
need for the emergence of a gender study including, over time, men, which inevitably 
leads to male studies - men, considered for a long time as the default sex, do not have 
never been subject to in-depth study until the second half of the twentieth century. All 
the troubles that men went through were considered individual and thus referred to 
psychoanalysis, because on a collective level the male sex, being privileged, did not 
suffer. Beginning in the 1960s, researchers began to define men according to their 
socio-psychological tendencies en masse. In our study, we opt for male theories 
created from the sixties to the eighties; theories generating new concepts such as "hard 
man", "soft man" and "weak man" 
 

The last theoretical part helps us in our research, to better know the identity 
and the masculinity by basing ourselves on the psychological elements, by grouping 
them simultaneously in sets to put them in relation with a certain notion of the 



 
 
 
 

xii 

masculine identity. The psychocritical tools seem to us particularly practical in order 
to observe the psychological elements in Drieu La Rochelle, but this analysis cannot 
be done without the help of tools borrowed from Freud's psychoanalytic analysis - 
without however having any desire for analysis of psychotherapeutic nature - to define 
the most repetitive issues in our author and his characters. 
 

Initially, we consider the psychoanalytic bases that serve us in our 
psychoanalytic quest. The basic notion of Freud is found in the part of the study of 
consciousness. The three founding elements are the unconscious (Id), the preconscious 
(Ego) and the conscious (Superego). For our research, we approach the unconscious 
(Id) at the author. 
 

Then, according to Charles Mauron's psychocritical theory that we use in our 
third part of our thesis, the operation consists of four stages: the superposition of 
various texts, the tracking of the haunting network, the obtaining and the interpretation 
of the personal myth and finally the autobiographical control of the author. 
 

In the third part, we treat the work of Drieu la Rochelle in order to be able to 
determine the masculine identity of him and his characters. First, we analyse how 
biography is present in the fictional work by observing the terms "me social" and "me 
creator" of Mauron. Then we aim to determine the reasons for the sexual confession 
in the autobiography. As Philippe Lejeune remarks, there are various reasons why an 
author tends to decompress this desire to pronounce his sexuality in the form of 
autobiography; in an explicit or implicit way. As Drieu la Rochelle states that in his 
novels Gilles and Rêveuse bourgeoisie, the autobiographical elements do not exist, we 
choose these two novels to determine the existing repetitions in order to commit to the 
haunting networks and personal myths of the author. After studying these framed 
novels we come to the result of the selected myths: sadism, fascism, woman and 
money, war and physical appearance, sexuality and homosexuality and finally 
parents. The study of these myths using his other novels to support them, reveals that 
Drieu la Rochelle exists behind his characters in his novels. 
 

To conclude, we deduce the following terms: Drieu la Rochelle in stating the 
identity of its characters actually self-enunciates by reflecting in his fictional 
characters. The Rochellien characters have no trace of sexual problems. This is why 
we can see that there is a presented identity in his novels. Besides, we notice that there 
is a total absence of the categories presented by Erikson. This absence shows us that 
identity is not a defined element for Drieu la Rochelle. In this fuzzy categorization, the 
lack of not being able to position oneself finally leads to suicide. In addition, according 
to male studies, we can say that this corrupted identity of Drieu la Rochelle is part of 
the 'weak man', a theory defined in Denmark in the 80s to define the men of that time. 
Moreover, we can finalise our work by showing that even before the date of 
theorisation, this 'weak man' was present, through the rochellien reading, in the period 
between two wars. However, a later study would be useful in order to determine the 
chronology or the evolution of men under these various categories of masculine 
theories which bring them to the crisis of identity of the 21st century. 
 
 
 
 



 
 
 
 

xiii 

 
 
 
 
ÖZET 
 
 

Bu tezde erkek kimliği, 1893-1945 yılları arasında yaşamış bir Fransız yazar 
olan Drieu la Rochelle'in çalışmalarında ele alınmaktadır. Birinci Dünya Savaşı’nda 
savaşmış olan bu yazar, İkinci Dünya Savaşı’nda Fransa’nın işgali sırasında 
Almanya’yla işbirliği yapan ‘Collaboration’ ile yakın bağları sebebiyle tanınmaktadır. 
Ayrıca, kentsoyluluğun çöküşü, toplumsal değerler ve savaş edebiyatı gibi ögeleri ele 
alması sebebiyle kendi kuşağı çerçevesinde sözcü kabul edilen Drieu La Rochelle, eril 
tüm özelliklere sahip kabul edilmesi sebebiyle ‘sert erkek’ (homme dur) olarak 
nitelendirilmiştir.  
 

Bu bilgiler ışığında ve sosyal bilimlerin var olan sorunsalı olan “erkek kimliği, 
krizde mi?” üzerine, Drieu la Rochelle ve onun roman karakterleriyle ilgili sorunsala 
şu şekilde yaklaşmak uygun olacaktır: La Rochelle’in eserlerinde erkek kimliği nasıl 
tasvir edilmektedir ve yazarın gerçek yaşamıyla arasında bir bağlantı gözlenmekte 
midir? Romandaki erkek kahramanların kimliğini belirlemek mümkün müdür ve bu 
roman dünyasındaki erkeklere atfedilmiş özellikler nelerdir? Sonuç olarak ise, La 
Rochelle’in erkek kimliğini araştıran psiko-sosyolojik çalışmalara, tarihinden çok 
daha önce, teorik edinim bağlamında yardımcı olduğu söylenebilir mi?  
 

Bu soruları yanıtlamak için, tezin ilk bölümünün konusu, çalışmanın 
devamında katkı sağlaması, yönlendirmesi ve yardımcı olması için La Rochelle’in 
biyografisine adanmıştır. 
 

Kentsoylu bir ailenin oğlu olan La Rochelle, küçük yaşından itibaren Napolyon 
destanlarıyla büyür. Annesi Eugénie Lefèvre, ekonomik refaha sahip olan bir mimarın 
kızıdır. Başarısız bir işadamı olan babası Emmanuel Drieu La Rochelle, ekonomik 
durumunu iyileştirmek için sevmeden annesiyle Eugénie ile evlenir. Büyük dedesi 
Jacques Drieu, 1791 - 1814 yılları arasında Devrim ve İmparatorluğun tüm 
kampanyalarında görev almış bir asker olarak, verdiği hizmetlerin neticesinde bu 
dönemde "La Rochelle" takma adını alır. Bundan sonraki bölümde ise biyografisinde 
kadınlarla olan ilişkileri üstünde durulmaktadır. Politik görüşleriyle de şekillenen ve 
değişen yazar, verdiği eserlerde kadın-erkek ilişkilerine hatırı sayılır derecede önem 
vermektedir. La Rochelle’in kimliğini psikanalitik bağlamda incelediğimizde, 
çocukluğunda ve ergenliğinde, annesiyle kopma sorununa neden olan ve hayatındaki 
diğer kadınlarla yüzeysel ilişkiler yaratan birçok problemi olduğu gözlemlenmektedir. 
Hayat hikâyesinde özellikle eşi Colette Jeramec ve sevgilisi Victoria Ocampo ile 
bağlantılı birçok örneğe rastlamak mümkündür.  
 

İkinci kısım olan teorik kısımda, erkeklik kavramına odaklanmadan önce, en 
genel anlamda kimliğin teorik temelleri üzerinde ana hatlar çizilmektedir. Bu nedenle 
sosyal bilimlerde kimlik sorununu analiz ederek başlamak uygun görünmektedir. 
Aslında, birbirinden tek başına oldukça farklı olan ve neticesinde kavramsal bir 
bütünlük oluşturan ‘kimlik’ ve ‘erkeklik’ mefhumlarıyla anlambilimsel ve 
epistemolojik düzlemde ayrı ayrı ilgilenen bir araştırma yapmak mümkündür. Bu 



 
 
 
 

xiv 

yüzden ilk önce kimlik kavramının epistemolojik tanımıyla başlayan bölüm; 
akabininde sosyal bilimlerdeki uygulamaların eksenine odaklanmaktadır ve son 
olarak, çeşitli “toplumsal cinsiyet çalışmaları” ve bu çalışmaların geçirdiği evrimleri 
ele almaktadır. Bu teorik yapı çalışması, tezin açıklamayı öngördüğü Drieu La 
Rochelle'de karşılaşılan erkeklik unsurlarının psikokritik analizini incelemeye olanak 
sağlamaktadır. 
 

Tezin amacı, Drieu la Rochelle ve roman karakterlerini, kimlik yönüne 
dayanarak incelemektir. Bununla birlikte, paylaştığı kuşağın erkeklerinin ahlak 
anlayışını yansıtan biri olarak düşünülmesine ve çağdaşları üzerinde etkisi olan bir 
yazar olarak değerlendirilmesine rağmen, bu çalışmayı bireysel bir kimlik analizi 
olarak dikkate almak özellikle önemlidir çünkü sosyolojik bir analiz yapmak, 
istediğimiz araştırmanın sınırlarını aşacaktır.  
 

Yazar ve kahramanlarındaki bu çok sayıdaki kimliği belirlemek için öncelikle 
yazarın özönerme (auto-énoncée) mi yoksa başka bir sosyal bireyin hakkında önerme 
(énoncée) mi yaptığının bilinmesi gerekir. Her iki durumda da, bireyin bilinçsiz bir 
şekilde kendi kimliğini ve diğerinin kimliğini önerdiği durumlarda, incelenmeyi 
bekleyen farklı veriler vardır. Mucchielli'ye göre, oyuncunun kimliğinin önermesiyle 
bağlantılı çeşitli yapılandırmalar mevcuttur. 
 

Yukarıda belirtilen konular bağlamında, Drieu la Rochelle'i, duygusal eğitimi 
ve olgunlaşması açısından bir sürem üstünde gözlemlemek ilginç olacaktır. Dahası, bu 
gözlem doğrusal bir zaman düzleminde maruz kaldığı değişikliklerin varlığını veya 
yokluğunu daha iyi belirlemek için elzemdir. Ayrıca, başkalarının gözünde onun değer 
duygusunu keşfederek, onun kadınlarla ilişkisel gelişiminde toplumsal ve kişisel 
arzulara ilişkin değerini belirlemeye çalışmak tezin ayrı bir inceleme alanıdır. Bu 
noktaların haricinde, kendisiyle ailesi arasındaki ilişkisini belirlemek için, Erikson'un 
kavramlaştırdığı kimlik unsurlarını, babasıyla kendisi arasındaki ortakyaşamayı 
anlamak için ve kendisini annesine bağlayan karşılıklı bağımlılığı anlamak için 
kullanılması mümkündür. 
 

Analizi daha da genişletmek, Drieu La Rochelle’in kimliğinin unsurlarını 
içeren ögeler ve çalışılan kimliğin özgünlüğü ve nasıl adlanlandırılması gerektiğini 
incelemenin yanı sıra, mevzubahis kimliğin dural (statique) veya devimsel 
(dynamique) olup olmadığını belirleyebilmek için Ricœur ve Mucchielli gibi 
teorisyenlerin ve filozofların belirttiği diğer kavramları da kullanmak uygun olacaktır. 
 

Takibi olarak yine aynı bölümde, bu kez erkeklik konusu ele alınmaktadır. 
Konunun özüne ulaşmak için araştırmada, kadın çalışmalarıyla başlayan toplumsal 
cinsiyet çalışmalarının evriminin zaman çizelgesine sadık kalınmasına bir önem 
atfedilmiştir. Tarihsel bir bakış açısından, kadınların nasıl oy kullanma hakkına sahip 
olduğunu ve bu özgürleşme ve hak elde etme sürecinde yaşanan olayların, zorlukların 
ve yaşadıkları olası baskıların neler olduğunun açıklanması öngörülmüştür. Öte 
yandan, zaman içinde kaçınılmaz olarak erkek çalışmalarının oluşmasına konu olan 
erkekler de dahil olmak üzere bir cinsiyet çalışmasının ortaya çıkmasına duyulan 
ihtiyaçların nedenleri hakkındaki bilgiler açıklanmıştır- erkeklerin, varsayılan cinsiyet 
olarak uzun süredir kabul edilmesi onları yirminci yüzyılın ikinci yarısına kadar 
derinlemesine çalışmaya tabi tutulmamasına sebep olmuştur. Erkeklerin yaşadığı tüm 
sıkıntıların bireysel olarak kabul edilmesi ve böylece psikanalizin alanına dahil 



 
 
 
 

xv 

edilmesi araştırmaları kolektif düzeyden uzaklaştırıp bireysele dahil ediyor, bu 
ayrıcalıklı cinsiyetin toplu yapıda acı çekmediğini öne sürüyordu. 1960'lı yıllardan 
itibaren araştırmacılar, erkekleri toplu halde sosyo-psikolojik eğilimlerine göre 
tanımlamaya başladılar. Bu çalışmada altmışlardan seksenli yıllara kadar oluşturulan 
"sert erkek" (homme dur), "zarif erkek" (homme doux) ve "zayıf erkek" (homme mou) 
gibi yeni kavramlar üreten erkek teorileri tercih edilmektedir.  
 

Teorik kısmın son bölümünde amaç, çalışmayı psikolojik unsurlara 
dayandırarak, kimlik ve erkeklik kavramlarının daha iyi tanınabilinmesi, onları aynı 
anda eril kimliğe ilişkin belirli bir kavramla ilişkilendirmek için kümeler halinde 
gruplandırılmasıdır. Drieu La Rochelle'deki psikolojik unsurları gözlemlemek için 
psikokritik araçlar özellikle pratik görünmektedir, ancak Freud'un psikanalitik 
analizinden ödünç alınan etmenlerin yardımı olmadan bu analizin yapılması mümkün 
görünmemektedir. Buna rağmen, her ne kadar Freud’un psikanalizinden yardım alınsa 
bile bu çalışmanın psikolojik ya da psikiyatrik bir iyileştirme gayesinin 
bulunmadığının altını çizmek gereklidir.  
 

Başlangıç olarak, psikokritik analizine hizmet eden psikanalitik temelleri ele 
almak gerekir. Freud'un temel fikri, bilinç çalışması bölümünde bulunur ve üç temel 
kavramla şekillenir:  bilinçdışı (Id), bilinçaltı (Ego) ve bilinç (Superego). Bu araştırma 
için, yazarın bilinçaltının (Id) ele alınması gerekmektedir. Bunların haricinde tezde 
bahsedilen anneyle kopuş olgusunun üstüne eğilmek için, hadım kompleksi ve Œdipus 
kompleksi de bu bölümde ele alınmış, psikolojinin alanına geçmeksizin ana hatlarıyla 
anlatılmaya çalışılmıştır.  
 

Sonrasında, Charles Mauron'un tezin üçüncü bölümünün yöntemsel altyapısını 
oluşturan psikokritik teorisine göre, çalışmanın operasyonu dört aşamadan oluşur. 
Çeşitli metinlerin benzerlik durumuna göre bir araya kümelendirilmesi, saplantı 
ağlarının (réseaux obsédants) izlenmesi, kişisel mitlerin (mythes personnelles) elde 
edilmesi ve yorumlanması ve son olarak ortaya çıkan bilinçdışı mitler ile yazarın 
otobiyografik yakınlığının kontrolü. 
 

Üçüncü bölümde, Drieu la Rochelle'in eserleri, onun erkek kimliğini ve 
karakterlerini belirleyebilmek için ele alınmaktadır. İlk olarak, Mauron'un “sosyal 
ben” (moi social) ve “yaratıcı ben” (moi créateur) terimlerini inceleyerek, kurgusal 
eserde biyografinin nasıl bulunduğu analiz edilmektedir. Bu analizi takiben 
otobiyografide varolan cinsel itirafın nedenlerinin belirlenmesi amaçlanmaktadır. 
Philippe Lejeune'ün belirttiği gibi, bir yazarın cinselliğini telaffuz etmek için bu 
arzuyu otobiyografi şeklinde açık veya örtük bir şekilde dile getirme eğiliminde 
olmasının çeşitli nedenleri vardır. Drieu la Rochelle, Gilles ve Rêveuse bourgeoisie 
romanlarında, otobiyografik unsurların bulunmadığını belirttiğinden, yazarın saplantı 
ağlarını ve kişisel mitlerini ve mevcut tekrarları belirlemek için bu iki romanın 
seçilmesi öngörülmüştür. Amaç, kendinden etmenlerin romanlarında olmadığını 
bildirmesinin bilinçaltı düzeyde daha çok tekrarla karşılaşabilme potansiyelidir. Bu 
belirlenmiş romanların incelenmesinden sonra, seçilen mitlerin sonucu şu şekildedir: 
sadizm, faşizm, kadın ve para, savaş ve fiziksel görünüm, cinsellik ve eşcinsellik ve son 
olarak ebeveynler. Bu mitlerin incelenmesinde ise onları destekleyen diğer her türlü 
eserinden faydalanılması gerektiği düşünülmektedir. Bu bağlamda, eserlerinde bu 
konuları destekleyen olaylara ve ifadelere yer verilmiştir. Özellikle romanın 
kahramanı veya yan karakterlerinde Drieu La Rochelle’in kendi hayatını 



 
 
 
 

xvi 

destekleyecek ögeler aranmış ve ilk bölümde ele alınan otobiyografi bağlamında bu 
ortaya çıkan mitlerin hangi oranda kendi hayatıyla bağlantıda olduğu ortaya konmak 
istenmiştir. Bu araştırmanın sonucunda Drieu La Rochelle’in romanlarında kendi 
karakterlerinde gömük bir yapıda bulunduğu gözlemlenebilmektedir. Bu gözlemin 
sebebi, romanlarında bulunan ve çıkarılan her mitin Drieu La Rochelle’in hayatıyla 
doğrudan bir ilişkide olmasıyla alakalıdır.  
 

Sonuç olarak, çalışmadan şu hükümlere ulaşılabilir: Drieu la Rochelle, 
karakterlerinin kimliğini önerdiği durumda bile aslında romanlarında bulunan 
kahraman ve karakterlerde bulunarak bir özönerme yapmaktadır. Önerme ve 
özönermenin çeşitlerini incelemek gerekirse uyum ve ayrılıklardan yola çıkarak şunu 
ifade etmek doğru olacaktır: yazın dünyasında La Rochelle’in karakterleri hiçbir cinsel 
sorun izine sahip değildir. Bu yüzden romanlarında sunulan kimlik (identité présentée)  
bulunduğundan bahsedilebilmektedir. Ayrıca, Erikson tarafından sunulan ve kimlik 
çalışması doğrultusunda kişinin kendini belirli bir kimliğe ait hissetmesinden 
bahsedebileceğimiz kategorilerin tamamının noksanlığı gözlemlenmiştir. Bu eksiklik, 
kimliğin Drieu la Rochelle için tanımlanmış bir unsur olmadığını göstermektedir. 
Kendisi için bu denli bulanık görünen bir sınıflandırmada, kendini 
konumlandıramadığı için intihar ettiğini düşünmek muhtemeldir. Ek olarak, erkek 
çalışmalarına göre, 80'lerde o zamanın erkeklerini tanımlamak için Danimarka'da 
tanımlanmış bir teori olan ‘zayıf erkek’ (homme mou) in, Drieu La Rochelle’de de bu 
bozuk kimliği çerçevesinde bulunduğu söylenebilir. Dahası, sözü geçen erkek 
çalışmalarının kuramsallaşmasından çok daha önce bile, bu “zayıf erkek” in iki savaş 
arasındaki dönemde La Rochelle’de mevcut olduğundan bahsedilebilmektedir. Her ne 
kadar iki dünya savaşı ile birlikte, kadınların haklar kazanması üstüne hegemonik tahtı 
sarsılan erkek, savaşçı kimliğiyle yerine tekrar oturduğu ve sağlamlaştırdığı konumu 
ile dönemin “sert erkek” teorisiyle birlikte anılsa bile, mevcut durumun her zaman 
böyle olmadığı ve iki dünya savaşı arası süreçte, ne zaman başladığı çalışmanın 
konusunu aşmakla birlikte, ‘zayıf erkek’ kavramının mevcut olduğu sonucuna 
varılabilmektedir. Bununla birlikte, gelecekteki çalışmalar, erkeklerin 21. Yüzyıl 
kimlik kriziyle yüz yüze bırakan kronolojik, tarihsel ve evrimsel süreçlerin daha iyi 
anlaşılması için faydalı olacaktır.   
 
 
 



 1 

 

 

 

 

 

 

INTRODUCTION 

 

 

Depuis sa prise de conscience d’elle-même, l’humanité a toujours voulu 

trouver des réponses aux questions de la création universelle, la sienne y compris. La 

question de la genèse, toujours un mystère pour l’homme moderne, a germé d’abord 

chez les hommes chasseurs-cueilleurs dans l’ère du Paléolithique supérieur. Afin de 

trouver des réponses à ce mystère sombre, ils ont d’abord créé une vision de 

cosmogonie essentiellement zoomorphe évoquée par les chevaux, les bisons, les 

rhinocéros ou les grands cervidés. Dans cette obscurité des origines, la femme était 

toujours mystérieuse pour l’homme, témoin de la création divine dans la tribu lors 

des aller-retours du chasseur-cueilleur. Dans ce développement cognitif, les êtres 

humains ont gagné conscience de leur environnement mais aussi de leur état 

biologique d’une manière délibérée, contrairement à la perception chez les animaux. 

Cette perception était majoritairement biologique d’une manière dichotomique 

comme les gonades(ovaires ou testicules), les organes génitaux, la poitrine, la masse 

musculaire, la distribution et l’existence de la pilosité et la hauteur.  

 

Progressivement l’Homme a pu se positionner dans ce monde inconnu et a 

commencé peu à peu à utiliser des symboles anthropomorphes. Cette parution 

majoritaire des éléments anthropomorphes a annoncé une “Révolution néolithique” 

qui a transformé les chasseurs-cueilleurs en agriculteurs-éleveurs. Une fois 

sédentarisé pour cultiver la terre, l’homme a pu comprendre qu’il faisait partie de 

cette création divine et que la femme n’était ni une divinité ni une déesse. Cette fin 

d’errance a poussé les croyances néolithiques vers des croyances préoccidentales.1  

 

                                                        
1 Robert H. Lavenda, Emily A. Schultz, Anthropology : What does it mean to be human?, Oxford 
University Press, 2014 



 2 

Ce qui paraît premièrement est la catégorisation entre les êtres. L’homme 

trouvant mieux son rôle dans ce système, a hiérarchisé les êtres selon sa propre 

volonté. Il n’a pas seulement défini ce cadre entre les espèces mais il a également 

commencé à définir son milieu social dans ce triangle. Tous les mythes fondateurs de 

l’époque néolithique ont succédé alors à la Préhistoire avec l’adaptation nécessaire à 

la nouvelle répartition des rôles sociologiques. Sous la réalité d’un polythéisme, le 

panthéon des dieux était en querelle pour le pouvoir absolu dans chaque civilisation. 

Le sommet, réservé aux dieux, reflétait aussi le pouvoir masculin acquis au fil des 

siècles après avoir déchiffré l’insu de création. Dans chaque civilisation de l’époque, 

la divinité suprême était masculine. “Enlil” en Mésopotamie, “Bel-Mardouk” à 

Babylone, “Amon-Râ” en Égypte et “Zeus” en Grèce étaient tous des dieux 

prédominants.2 Il existait une catégorisation d’excellence qui réservait le sommet aux 

dieux. Cette obtention du pouvoir a placé le sexe masculin sur son trône pour les 

siècles suivants. Ab initio l’ère monothéiste, l’inquisition de l’homme a cessé 

d’opérer. À partir de là, l’homme n’a existé qu’en étant le sexe normatif, le puissant 

et le facteur agresseur aux autres ou même à son congénère. Il n’était jamais la 

victime  mais la raison d’un changement, d’un état ou d’un harcèlement.  

 

De l’Antiquité au  Moyen Age, l’homme a préservé sa position dominante au 

fil des années avec des religions monothéistes qui -encore une fois- se sont basées 

sur l’hégémonie masculine. Dans ces nouvelles religions, comme : le judaïsme, le 

christianisme et l’islam, l’homme avait la puissance dans la société et la femme 

devait soutenir les besoins de l’homme. En outre, c’était toujours l’homme qui était 

la porte-parole de l’être suprême : Le Dieu, considéré comme masculin aussi.3   

 

Néanmoins, au XVIIIe siècle, avec la Révolution et l’apparition d’une 

revendication pour le droit de vote des femmes qui demandaient de plus en plus des 

droits civiques a bouleversé moralement cette échelle hiérarchique. Une obscurité a 

fait surface ; la représentation de la masculinité est devenue floue. L’émancipation 

des femmes a mis en concurrence les rôles de genre et de statut. Les sociétés qui 

                                                        
2 Hermann Gunkel, Creation and Chaos in the Primeval Era and the Eschaton: A Religio-
Historical Study of Genesis 1 and Revelation 12, Eerdmans, Translation Edition, 2006 
3 Karen Armstrong, A History of God: The 4,000-Year Quest of Judaism, Christianity and Islam, 
Ballentine Books, 1994 
 



 3 

fonctionnaient sur le patriarcat ont été renversées par l’obtention de la puissance des 

femmes. 

 

À l’ère industrielle, en addition au questionnement de la masculinité, une 

nouvelle interrogation est apparue. L’identité est devenue multiple pour chaque 

individu de la société. Chacun a commencé à construire la sienne et tout comme 

l’identité féminine, l’identité masculine aussi s’est multipliée. C’est généralement à 

cette époque-là qu’une partie des hommes ont commencé à construire leur identité 

sur une virilité hégémonique par le biais d’une haine du féminin.  

Avec le temps, les scientifiques pionniers ont découvert systématiquement les 

différences biologiques entre les hommes et les femmes. D’abord sur le plan 

anatomique, ils ont pu analyser et démontrer le contraste entre le corps des deux 

sexes. Ensuite, avec la technologie qui s’est développée ils ont eu la possibilité de 

pouvoir chercher cette différence dans des particules les plus petites possible. 

Pendant cette période de recherche l’homme gardait toujours sa position supérieure 

dans tous les domaines de la vie professionnelle et quotidienne. Jusqu’au XXe siècle, 

cette différence n’était qu’une différence physique. Avec la découverte des 

chromosomes XY en 19564 et la différenciation des hormones, la situation a mené à 

un contraste et une importance biologique concernant les hommes et les femmes 

dans les sciences humaines. Cette approche biologique longtemps dominante a 

souligné la force de l’homme sur les femmes sur le plan anatomique à cause 

d’hormone de la testostérone. À partir des années 1990, cette dichotomie de nature-

culture a connu une nouvelle dimension. Les scientifiques qui ont démontré la 

coévolution de ces deux notions ont présenté une nouvelle approche d’influence 

culturelle sur le substrat biologique.5 

 

Une fois définie biologiquement, l’identité masculine qui a connu des 

bouleversements psychologiques à partir du XVIIIe siècle a été mise en question vers 

la fin du XXe siècle, par les sociologues et les psychologues qui étudiaient déjà le 

genre depuis une soixantaine d’année. Toutes ces études de genre, initialement axées 

sur la structure féminine, ont commencé à interroger l’homme. La question 

                                                        
4 Cf. Les travaux de J.H. Tijo et A. Levant en Suède. Hereditas, 42, 1, 1956 

5 Rémi-Chloé Sussan, Les neurones ont-ils un sexe?, Sciences Humaines, No: 235, mars 2012  



 4 

principale était « les coûts de la virilité »6 dans cette évolution des genres dans la 

société. En référant à la fameuse phrase de Simone de Beauvoir : 

 

« On ne naît pas femme : on le devient. »7 

 

Le sociologue Daniel Welzer-Lang a modifié la citation en 2003, dans le 

nouveau concept de masculinité :  

 

« On ne naît pas homme, on le devient »8 

 

En 2011, avec l’ouvrage de Jean-Jacques Charles Courtine, professeur à 

l’université d’Auckland en Nouvelle Zélande, intitulé Histoire de la virilité, de 

l'Antiquité au XXIème siècle, une nouvelle angoisse masculine a été identifiée : « le 

crépuscule du pénis » ; omniprésent dans la littérature, ce malaise construit les bases 

des œuvres de grands romanciers contemporains comme par exemple : Philip Roth, 

Michel Houellebecq et David Lodge qui narrent les troubles spirituels via leurs héros 

qui ont perdu leur identité sexuelle et sociale.9   

 

C’est à partir de ce point-là que le présent travail de recherche commence à se 

former et se concentre sur la corrélation entre l’identité masculine et la littérature 

française. Plus précisément, sur l’un des écrivains du XXe siècle qui est fortement 

critiqué pour ses comportements fascistes et qui est considéré misogyne pour les 

réflexions et les actions des héros dans ses œuvres : Pierre Drieu La Rochelle. Le fait 

qu’il ait vécu et ait produit entre les deux guerres le rend intéressant pour pouvoir 

définir les tendances des auteurs antécédents qui ont évoqué au fur et à mesure la 

question sur la crise de la masculinité : envisageons-nous aujourd’hui une chute de 

l’empire mâle ? Ou bien est-ce seulement la fin d’un modèle unique de l’homme qui 

nous rend difficile la question du positionnement de l’homme dans la société ? Sans 

avoir pour but de répondre à ces questions contemporaines, nous avons pour 

l’objectif de pouvoir déterminer l’identité masculine dans les œuvres de La Rochelle. 

                                                        
6 Delphine Dulong, Christine Guionnet, Erik Neveu, Boys don’t cry! Les coûts de la domination 
masculine, PUF, 2012 
7 Simone de Beauvoir, Le deuxième sexe, Gallimard, 1950, p.13 
8 Martine Fournier, Le masculin en réécriture, Sciences Humaines, No: 313, Avril 2019, p.30 
9 A. Corbin, G. Vigarello sous direction de Jean-Jacques Courtine, Histoire de la virilité, de 
l’Antiquité au XXIe siècle, tome III, Le Seuil, 2011 



 5 

Comment l’identité masculine se présente-t-elle dans les œuvres de La Rochelle et 

existe-t-il un lien avec la vie de l’auteur ? Est-il possible de déterminer l’identité du 

héros dans ses œuvres et quelles sont les caractéristiques des hommes de son univers 

romanesque ? Et enfin, pouvons-nous considérer La Rochelle comme un des auteurs 

étant à l’origine de l’avènement des études psychosociologiques ayant pour but de 

répondre à cette crise de l’identité masculine ? 

 

Afin de pouvoir répondre à ces questions, nous souhaitons commencer par 

donner des éléments biographiques sur l’écrivain Drieu La Rochelle ; en effet ces 

éléments seront d’une grande utilité pour notre recherche visant à déterminer les 

éléments communs entre l’auteur et ses héros romanesques qui fera l’objet de notre 

troisième partie. Ensuite, dans une deuxième partie, nous poserons le cadre théorique 

par le biais d’éléments méthodologiques en nous intéressant d’abord à la notion 

d’identité, puis à l’évolution des études de genre en suivant leur progression 

chronologique et enfin aux théories psychocritiques avec l’aide d’éléments 

empruntés à la psychanalyse  afin de pouvoir déterminer les éléments répétitifs qui 

révèlent l’inconscient de l’auteur concernant la représentation de l’identité et la 

masculinité. Puis dans une troisième partie, nous essayerons de déterminer la nature 

de l’identité de l’auteur et des héros de ses romans en nous basant sur notre cadre 

théorique. En effet, nous avons pour objectif d’employer la méthodologie 

psychocritique pour l’analyse des romans Rêveuse bourgeoisie et Gilles ainsi que des 

récits et essais autobiographiques État-civil et Récit secret. Nous ferons par ailleurs 

des références fréquentes à d’autres extraits appartenant à des œuvres de la 

bibliographie de notre auteur et nous paraissant propices à cette découverte 

masculine de l’inconscient rochellien que nous avons pour objectif de réaliser. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

 

 

 

 

 

 

1. PREMIERE PARTIE : LA VIE DE PIERRE DRIEU LA ROCHELLE 

 

 

 Pour pouvoir déterminer l’identité masculine de la Rochelle, il est 

indispensable que nous étudions sa biographie sous une partie consacrée à l’identifier 

de la manière personnelle et isolée de ses œuvres. Afin de constater l’identité de ses 

personnages masculins dans la perspective de la théorie psychocritique. Il est 

important de relever les points déclencheurs dans la vie de Drieu pour mieux 

valoriser son mythe personnel, reflété dans ses romans. En regroupant les éléments 

de sa vie réelle, nous allons ensuite essayer de regrouper les héros rochelliens sous 

leurs divers aspects pour pouvoir constater s’il existe des points communs ou encore 

pour mieux dire s’il existe une réalité cachée derrière la fiction romanesque.  

 

Pierre-Eugène Drieu la Rochelle est né le 3 janvier 1893 à Paris. Sa mère 

Eugénie Lefèvre est la fille d’un architecte qui a du succès dans sa carrière et une 

certaine aisance économique. Son père Emmanuel Drieu La Rochelle est un homme 

d’affaires sans succès qui épouse la jeune Eugénie sans l’aimer et pour le but 

d’améliorer sa condition financière. Son arrière-grand-père, Jacques Drieu contribue 

en tant que soldat à toutes les campagnes de la Révolution et de l’Empire entre 1791 

– 1814 et reçoit le surnom « La Rochelle » et le rattache au nom de famille. 

 

Après avoir reçu un enseignement à domicile durant deux années, Pierre 

Drieu La Rochelle entre au collège Sainte-Marie de Monceau.  

 

Pendant onze ans, il est le fils unique de la famille, ce qui fait de lui l’objet de 

l’attention. Enfant spécial, il joue avec des compagnons imaginaires : les plus 

considérables sont Napoléon et ses soldats qui lui ont été présentés par sa grand-



 7 

mère. C’est ainsi que commencent très tôt d’ailleurs son goût pour l’héroïsme et son 

admiration pour les épopées napoléoniennes.   

 

Dans les années qui suivent, il développe un sentiment d’infériorité 

accompagné par la mélancolie engendrée par la peur de devenir comme son père; 

c’est-à-dire un raté comme Drieu le juge être, un velléitaire et un vantard. Il est 

important de souligner que ce sentiment d’infériorité se limite, surtout à l’école, 

plutôt à son apparence physique, puisqu’il croit par ailleurs qu’il a le pouvoir de 

dominer intellectuellement ses camarades. D’un autre coté son absence de force 

physique est un regret constant. 

 

Son intérêt pour la littérature remonte à l’année 1910 où son professeur de 

philosophie lui prête le Journal de Henri-Frédéric Amiel. Cette lecture lui donne, 

avant tout, la pulsion de l’introspection et de l’analyse intime. Drieu commence à 

prendre gout à la littérature non pas dans la perspective de relater les événements qui 

l’entourent mais dans un objectif de recherche introspective. 

 

Trois années plus tard, en 1913, il échoue à l’examen de sortie de Sciences 

Politiques, décevant à la fois l’attente de ses professeurs et de ses camarades qui 

présumaient apparemment qu’il aurait pu être majeur de promotion. Cet événement 

lui permet de découvrir deux faits importants sur lui-même : le premier, c’est sa 

nature asociale dont il prendra conscience, et le deuxième, ce sont les premiers 

indices de son orientation suicidaire. Dans son Récit secret qui est une réflexion sur 

le suicide, il évoque ainsi cet échec qui l’entraine à l’idée de s’ôter la vie:  

 

« À vingt ans, j’ai songé, pendant quelques jours, à disparaître, après 

un examen manqué. N’y avais-je pas pensé précédemment, quand j’avais 

acquis une petite maladie vénérienne ? »10  

 

Il faut néanmoins préciser que cette tendance suicidaire chez lui, comme il 

l’insinue d’ailleurs dans le passage cité plus haut, n’était pas une nouveauté dans sa 

vie, puisqu’il avait déjà éprouvé ce sentiment notamment à la suite de ses 

mésaventures sexuelles avec les femmes.  

                                                        
10 Drieu La Rochelle, Récit Secret, Gallimard, Paris, 1961, p.22 



 8 

 

Toujours durant cette année turbulente, lors d’une visite à un de ses 

camarades de Sciences Po, André Jeramec, qui est son meilleur ami, il tombe 

amoureux de sa sœur Colette Jeramec qui deviendra sa future épouse malgré le 

désaccord de la famille de la jeune fille.  

Après un séjour d’un mois à Saint – Briac avec Colette en 1913, sa classe est 

appelée en guerre : il est admis dans l’infanterie avec son ami André. L’occasion de 

réaliser son rêve d’être un « homme à cheval » qui remonte à l’époque où il aspirait à 

être héroïque comme Napoléon, se présente enfin, mais disons d’emblée qu’il devra 

satisfaire ce rêve plutôt par l’intermédiaire de la littérature plus tard et sur un plan 

imaginaire. En 1914, il devient caporal, et son régiment part pour le front à la bataille 

de Charleroi où il connaît l’extase et l’illumination du chef en lui : le sentiment qu’il 

désire éprouver longtemps ardemment. Le premier jour déjà, il est blessé à la tête, et 

son ami André est tué au combat de Presle. Le récit de cette journée qui se trouve 

dans La comédie de Charleroi, reflète bien les événements vécus.  

 

C’est pendant ces jours de guerre qu’il écrit ses premiers poèmes à l’Hôtel 

Royal à Deauville. Après une attaque, il est blessé par une balle et est transféré à 

Toulon. Une jeune infirmière, pendant son repos, lui fait découvrir Rimbaud, 

Verlaine et Claudel.  

 

En 1916, sa fiancée Colette Jeramec le fait transférer à Paris. Le père 

profondément chagriné de Colette par la mort de son fils tué à Charleroi pendant la 

guerre se suicide la même année. Ensuite Drieu subit une opération au bras et 

retourne aux services auxiliaires en 1917. Entretemps, il apprend la nouvelle de la 

mort de deux de ses camarades. La même année, au mois d’août, il épouse Colette 

Jeramec. Toute cette histoire de mariage se déroule au milieu d’un chaos dû au 

changement  de poste militaire. Enfin, quelques jours avant l’armistice, il est 

démobilisé le 24 mars 1919.  

 

Ce premier mariage de Drieu avec Colette Jeramec ne dure que trois ans. 

Cette dernière qui est alors étudiante en médecine partage généreusement sa fortune 

avec lui. Et même après son divorce, il gardera toujours ce lien très spécial d’amitié 

avec son ex-femme qui lui lègue par ailleurs deux ou trois cent mille francs. Du 



 9 

reste, le fait qu’il partira souvent travailler dans sa maison de campagne et qu’il se 

donnera la mort dans une maison qui lui appartient en est fort révélateur. Colette le 

cachera également entre les années 1944 et 1945 lorsqu’il était traqué et vivait 

clandestinement à la fin de la Résistance.  

 

Pendant son premier mariage, juste après la Première Guerre mondiale, Drieu 

a une courte période où il ne se consacre qu’aux jouissances de la vie : les femmes, 

l’argent, les vêtements à la mode, son premier livre, l’alcool et les aventures se 

trouvent au centre de ses intérêts. À cette époque-là, il publie Plainte contre inconnu 

et l’Homme couvert de femmes dans lesquels il exhibe toutes ces folies de l’ère de 

post-guerre.  

 

Durant cette période d’abondance, il voyage beaucoup. Lors d’un de ses 

voyages en 1922, en Afrique du Nord, à Alger, il rencontre une algérienne qui 

deviendra plus tard le personnage de Pauline dans le roman Gilles. L’année suivante 

Drieu perd sa mère, et la même année marque aussi sa rupture avec Aragon qui est 

un écrivain français célèbre pour sa contribution au surréalisme et dadaïsme. Drieu, 

tellement attiré par le pacifisme des surréalistes, son épouse Colette lui présente 

Aragon dans les années 1920 avec qui il entretient une amitié solide. Ce dernier 

rédige une lettre en réponse à Drieu qui avait critiqué le comportement politique des 

surréalistes, dans la Nouvelle Revue Française, : 

 

« Es-tu bien celui qui était mon ami ? Celui-ci était un homme triste, 

qui n’avait pas d’espoir, qui rongeait sa vie comme un frein, un homme 

irrésolu… Tu n’es qu’un homme comme les autres et pitoyable, et peu perdu 

et que je perds. Tu t’en vas, tu t’effaces. Il n’y a plus personne au lointain, et 

tu l’as bien voulu, ombre, va – t – en, adieu. »  

 

Il est possible d’interpréter la réponse d’Aragon, un véritable adieu du point 

de vue de la relation intime qui aurait existé entre les deux écrivains.  

 

La même année, en 1925, il décide d’abord de publier l’Homme couvert de 

femmes qui est dédié à Aragon mais à la suite de leur dispute, il renonce à la 

publication qui aura lieu ultérieurement. 



 10 

 

En 1926, il rencontre une comtesse italienne au moment de la rédaction du 

Maréchal des derniers jours qu’il ne finira jamais, mais qu’il utilisera pour la 

structure du Jeune européen. Cette relation avec la dame italienne est à l’origine de  

L’intermède romain, un de ses romans considérés comme ayant le plus de succès 

parmi ses œuvres.  

 

Au cours de cette année 1926, il commence à s’engager dans une relation 

avec une autre comtesse mais française cette fois-ci, qu’il décrira dans son futur 

roman Drôle de voyage. Nous pouvons constater que beaucoup de personnes que 

nous retrouvons dans le récit de Drieu renvoient à des personnes réelles qui ont 

croisé le chemin de l’auteur.  

   

Ensuite, il noue des relations amoureuses avec plusieurs femmes dont L.R. (la 

jeune fille de l’Intermède romain) et D.C. (la Béatrice du même roman). Pourtant 

l’année suivante malgré sa crainte déclarée du mariage il se remarie, en déclarant 

qu’il a peur du mariage, il se marie avec Alexandra Sienkiewicz. Seulement dans une 

année de mariage suffit pour lui faire ressentir un besoin de liberté et de solitude qui 

le pousse à voyager seul en Grèce en 1928, et c’est sur le bateau en retour, qu’il 

rédige son nouveau roman, paru sous le titre : Une femme à sa fenêtre, en 1930.  

 

Au début de 1929, il rencontre Victoria Ocampo, une femme intelligente et 

cultivée mais aussi belle et surtout riche. Vers la fin de l’année, le suicide de Jacques 

Rigaut, un ami rencontré avec lequel il est lié depuis longtemps frappe profondément 

Drieu qui écrit Le feu follet, une histoire des derniers jours de Rigaut. Ce récit qui 

dévoile un drame lié à la drogue, est à l’origine des accusations visant à dénoncer 

Drieu comme étant toxicomane. Il dénonce les accusations en mettant un mur entre 

lui et ses œuvres. 

 

L’année suivante, il écrit une pièce de théâtre : Gille, sans « s ». à ne pas 

confondre avec sa précédente œuvre « Gilles » publiée en 1939. C’est la comédie 

d’une jalousie entre deux amis qui n’est ni imprimée ni jouée. Son contenu est 

souvent interprété en rapport avec sa relation avec Louis Aragon. En 1931, il se 

sépare de sa deuxième épouse Alexandra définitivement.  



 11 

 

A partir de 1932, il commence à être engagé dans le monde politique de 

l’époque. Il fait beaucoup de voyages pendant lesquels il écrit Drôle de voyage. Son 

itinéraire est d’abord l’Amérique du sud, puis l’Espagne. 

 

En janvier 1934, en compagnie de Bertrand de Jouvenel, il va à Berlin où il 

fait la connaissance d’Otto Abetz, un diplomate et notamment l’ambassadeur 

d’Allemagne à Paris pendant la Seconde Guerre Mondiale, et où Drieu fait une 

conférence devant le « Sohlbergkreis », un groupe culturel franco-allemand, à propos 

de laquelle Abetz déclare: 

 

« Il montra comment la France, en dépit de tout l’apport 

méditerranéen qui entrait dans la race, et de la préférence marquée qu’elle 

avait depuis des siècles pour la civilisation latine, n’en comportait pas moins 

d’importants éléments germaniques, surtout dans les vieux territoires des 

Francs, des Normands, des Bourguignons et des Visigoths »11.   

 

L’idée européiste de Drieu, tellement importante pour lui, l’entraîne à se 

hasarder sur le chemin sinistre du racisme. La même année, son père meurt et il 

commence à écrire Rêveuse bourgeoisie dans lequel le personnage dominant est 

Camille Le Pesnel, personnage inspiré de son père. Ensuite, paraissent 

simultanément : Journal d’un homme trompé et ses essais politiques Socialisme 

fasciste.  

 

En 1935, il fait connaissance avec Béloukia pour laquelle il dira par la suite 

qu’elle est la femme de sa vie. Par le biais de cette rencontre, la personnalité et les 

idées politiques de Drieu se transforment. Pour la première fois, il connaît le partage 

et le compromis dans une relation. Il décrit ainsi l’influence de Béloukia sur ces 

pensées: 

 

                                                        
11 Otto Abetz, Mémoires d’un ambassadeur, Stock, 1953, p.39  



 12 

« La liaison que j’ai eue pendant des années avec la plus riche des 

bourgeoises a aussi émoussé ma réflexion ; bien que ma décision fasciste eût 

été prise depuis le 6 février, un an avant de la connaître. »12  

 

Pendant l’hiver de 1935-1936, il finit son roman Béloukia. Ensuite il se met 

en collaboration avec Jacques Dariot et écrit dans l’Émancipation nationale, organe 

hebdomadaire du parti populaire français créé par Dariot. mais cet engagement 

politique lui fait ressentir une division entre la politique et la littérature.   

 

Entre les années 1937 et 1938 il commence à composer son roman Gilles qui 

est plus qu’un roman pour lui. C’est plutôt une psychothérapie, et c’est pourquoi il 

s’isole pendant la création. Comme les Notes, Gilles est aussi un roman de 

confession, de catharsis. Il décrit ses sentiments pour Béloukia : 

 

« … Je commence à oublier ma vie d’où j’ai tiré les matériaux de mon 

roman… »13 

 

Et encore : 

 

« La vie est bien courte ; je m’en aperçois en regardant la mienne 

dans ce roman. C’est une sacrée épreuve que de revoir toute sa vie comme 

ça. »14 

 

Pendant cette écriture de révélation d’une identité cachée, il déprime et les 

pulsions de suicide apparaissent à nouveau. Durant la période de sa vie qui suit, il 

continue son engagement en politique en parallèle avec les révisions de Gilles. Puis, 

il s’absorbe dans l’étude des religions. 

 

En 1939, après la déclaration de la Seconde Guerre Mondiale, il est appelé 

par erreur malgré son infirmité de la dernière guerre, mais finalement est reformé. 

 

                                                        
12 Drieu La Rochelle, Journal: (1939-1945), Gallimard, Paris, 1992 
13 F.J. Grover, Drieu La Rochelle, (1893-1945), Gallimard, Paris, 1979, p.38 
14 Ibid. 



 13 

Pendant l’occupation de la France, il collabore avec son ancien ami, Otto 

Abetz qui lui accorde l’assurance de la protection et de la liberté s’il accepte de 

prendre la tête d’une revue littéraire. C’est pourquoi il prend la direction de la NRF. 

Ensuite il revisite l’Allemagne pour le Congrès des Écrivains Européens dans lequel 

il exprime sa peur que l’hitlérisme devienne plus nationaliste que socialiste et, en 

envisageant la possibilité d’une défaite allemande, il soutient la Russie et le 

communisme mais, cette possibilité le pousse à s’interroger sur ce qui lui arrivera et 

sur sa propre mort.  

 

En 1943, en plein guerre, il écrit l’Intermède romain. Après la démission de 

Mussolini, il déclare son point de vue métamorphosé par son insécurité politique : 

 

« Ainsi donc le fascisme n’était pas plus fort que moi, philosophe de 

la violence en pantoufles. Hitler fera – t - il mieux ? Les marxistes ont eu 

raison : le fascisme n’a été finalement que défense bourgeoise. Maintenant 

tous mes vœux vont au communisme. »15 

 

Mais de l’autre côté, il déclare aussi : 

 

« Si je n’avais pas été trop vieux pour quitter mes livres, j’aurais dû 

être S.S. »16  

 

Mais du fait de cette déception politique, il ressent de nouveaux accès de 

pulsion suicidaire : 

 

« Je crains des humiliations inutiles de l’exil, de la cache ou de la 

prison. Je ferai mieux de me tuer tranquillement et proprement, au milieu de 

mes livres, en temps utiles. »17  

 

L’année suivante, en 1944, il a une volonté affirmée de mourir. Il répond à la 

question de ce qu’il fait : 

 

                                                        
15 Ibid, p.52 
16 Ibid, p.53 
17 D. La Rochelle, op.cit. 



 14 

« Je pars, mais, rassure-toi, je pars proprement. »18 

 

Dans Le Récit secret, il donne plus de détails sur les raisons de sa volonté de 

partir. Il explique qu’il choisira la mort plutôt qu’une vie d’exil et de détachement. Il 

prend une dose mortelle de Luminal, un médicament fort pour réguler les troubles du 

sommeil.   

 

Gabrielle, la cuisinière, le sauve puisqu’elle retourne dans l’appartement pour 

chercher son sac qu’elle a oublié. Drieu est transféré à l’hôpital où une fois qu’il 

prend conscience il s’ouvre les veines mais ne parvient pas à son but à cause de 

l’arrivée d’une infirmière. Lorsqu’il est autorisé à sortir de l’hôpital, il refuse de 

partir en Suisse malgré les arrangements faits par sa première femme et finalement il 

déménage à Chartrettes, la maison de campagne de Jeramec où il passe ses derniers 

jours avant son ultime suicide.  

 

Quand la cuisinière trouve Drieu dans la cuisine, assis, tête appuyée entre les 

bras, elle va chercher Jeramec qui est médecin de profession.  

 

Dans le coma, Drieu meurt environ une heure après avec une note posée à 

côté de lui : 

 

« Gabrielle, laissez-moi dormir cette fois. Colette, vous savez ce que 

vous avez à faire et à ne pas faire. Mettez mes papiers à l’abri. »19 

 

Ce qui est important dans sa lettre d’adieu c’est qu’elle mentionne clairement 

un préférence de genre en effet les deux seuls hommes acceptés dans la voiture sont 

ses amis communistes de longue date : Malraux, écrivain engagé et Bernier, un 

joueur de rugby  :  

 

« … Seulement dans la voiture : Mme Sienkiewicz, Mme Édouard 

Laffon, Mme Suzanne Tézenas. Pas d’hommes. Sauf Malraux, s’il est là ; 

Bernier, s’il est là. »20 

                                                        
18  F. J. Grover, op.cit., p.56 
19 Ibid, p.58 
20 Ibid, p.59 



 15 

 

Peut-on interpréter cette insistance comme la volonté de souligner 

l’importance du rôle qu’on jouait ses femmes dans sa vie, puisqu’elles l’ont toujours 

soutenu voire « entretenu » ? 

 

 Il est enterré au cimetière de Neuilly. 

 

 Après sa mort, pour les générations suivantes, son influence reste vive. 

Félicité pour sa réussite en littérature par les critiques et les lecteurs, il est d’ailleurs 

largement détesté par une grande majorité si nous révélons son côté politique et 

sexuel. Du fait du caractère controversé de ses opinions politiques voire de ses 

tendances sexuelles. L’oscillation permanente entre les pôles d’amour et de 

désamour, entre ses passions politiques et sexuelles, à présent, est à l’origine d’une 

certaine curiosité qui nous incite à mener une analyse approfondie de ses orientation 

ainsi que ses personnages romanesques. 

 

 L’étude que nous allons mener a pour objectif d’analyser Drieu et ses 

personnages par le biais de la perspective de l’identité masculine. Pour cela nous 

nous appuierons sur diverses théories qui s’intéressent aux notions de genre et 

d’identité afin de mettre en avant ses éléments particuliers dans les œuvres de Drieu.   

 

 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16 

 

 

 

 

 

 

2. DEUXIEME PARTIE: LES BASES THEORIQUES 

 

  

Avant de nous intéresser plus spécifiquement au concept de l’identité de 

genre, et en particulier à la notion de masculinité, il nous paraît important de 

commencer par analyser la question de l’identité ainsi que la manière dont elle a été 

abordée dans les sciences sociales, pour lesquelles elle est un sujet de prédilection. 

En effet, il nous semble que l’analyse sémantique et épistémologique du concept 

d’identité masculine peut d’abord débuter par un travail de recherche portant sur les 

deux notions distinctes qui forment cet ensemble conceptuel. C’est pourquoi nous 

commencerons par définir épistémologiquement la notion d’identité, puis par essayer 

de cerner ses applications dans les sciences sociales avant de nous intéresser au 

concept d’identité de genre à proprement dit ainsi qu’aux diverses « études de 

genre » et aux évolutions qu’elles ont connues. Ce travail de construction théorique 

nous permettra de mettre en avant une certaine infrastructure qui facilitera la mise en 

œuvre de l’analyse psychocritique des éléments de masculinité chez Drieu La 

Rochelle que nous nous proposons de mener. 

 

2.1. L’identité 

 

Dans son sens le plus général, l’identité est le « caractère permanent et 

fondamental de quelqu’un, d’un groupe, qui fait son individualité, sa singularité. »21 

En allant plus loin, par le biais de l’aide grammaticale, nous pouvons clarifier le sens 

approfondi de l’identité. Le substantif « identité » est lui-même caché dans 

l’adjectif « identique » et le participe passé « identifié » par dérivation. Quand 

l’identité est utilisée dans des cadres politiques et sociaux, cela renvoie à ce par quoi 

l’on distingue un groupe d’un autre ou encore un individu d’un autre. C’est sur ce 

                                                        
21 Encyclopédie Larousse, L’identité, consulté sur larousse.fr, le 13 février 2019. 



 17 

point que les mots identité et identifié reposent sur la même logique : une identité 

propre à quelqu’un qui l’aide à être identifié selon son être exclusif et par sa nature 

qui le singularise.  

 

Le deuxième point important dans sa définition c’est la dichotomie entre 

similitude et différence. Une créature est différente si sa propriété est stable et 

connue. Cela montre que cette créature est différente tant qu’elle ressemble à elle-

même. Elle peut être identifiée car elle est identique à elle-même et non pas aux 

autres.  

 

Or, l’identité sociale (collective) qui compose aussi l’identité individuelle est 

un espace que le chercheur doit analyser pour recueillir plus d’informations sur 

l’individu susmentionné car le contact de l’individu avec un groupe le pousse à un 

processus d’identification. La minorité a tendance à se conformer aux avis et aux 

stéréotypes de la majorité en minimisant les différences existantes à l’intérieur de ce 

groupe (intra-groupe) et en exagérant les différences qu’il possède par rapport aux 

autres groupes (extra-groupe). 

 

Cette tendance est visible majoritairement concernant l’appartenance 

politique. La volonté d’intégration est surtout visible dans des groupes plus clos que 

les autres comme les groupes patriotiques ou nationalistes. Cette volonté peut 

devenir plus passionnée en corrélation avec le ratio de sa nature ésotérique, en 

particulier dans les cas de fascisme et de racisme.22  

 

Du fait de la présence de tels éléments chez La Rochelle, une analyse de 

l’esthétisation du fascisme chez l’auteur permettra de mettre en avant l’existence ou 

non d’une telle tendance. 

  

Notre intention est d’étudier Drieu et ses personnages en nous appuyant sur la 

perspective de l’identité, cependant, il faut remarquer que bien qu’en tant qu’auteur 

ayant eu une influence sur ses contemporains et pouvant être considéré comme le 

reflet des mœurs des hommes de son époque, il convient surtout de mener cette 

                                                        
22 Larousse, op.cit., L’identité en psychologie 



 18 

analyse du point de vue de l’identité individuelle, car une analyse sociologique 

dépasserait les limites de la recherche que nous proposons de mener.  

 

Pour cela, il nous semble plus approprié de préférer parmi la multiplicité des 

définitions disciplinaires celle que nous utiliserons : l’identité du point de vue des 

sciences humaines car toutes les autres théories présentent des paradigmes dans leur 

réalité incommensurable selon la tranche choisie. Nous obtiendrons une différente 

valeur de présentation psychanalytique de Freud, de la phénoménologie sociale de 

Laing, de l’existentialisme de Binswanger, du structuralisme de Lévi-Strauss et de 

l’analyse transactionnelle de Berne.  

 

2.1.1. L’identité en Sciences Humaines 

 

L’identité telle qu’elle est abordée du point de vue des sciences humaines 

nous amène à considérer directement l’identité d’un acteur social dans son 

individualité. Ce qui distingue un acteur d’un objet qui intéresse les sciences 

positives c’est le fait que la personne concernée possède une manière qui lui est 

propre de ressentir dans une situation donnée et d’orienter ses actions plus ou moins 

rationnellement, ce qui renvoie à la notion de « volonté ». L’identité peut donc être 

communicationnelle, culturelle et biopsychologique.  

 

La définition suivante regroupe tous les aspects de l’identité, selon Alex 

Mucchielli, auteur d’un ouvrage sur l’identité dans les sciences humaines :  

  

« L’identité est un ensemble de significations (variables selon les 

acteurs d’une situation) apposées par des acteurs sur une réalité physique et 

subjective, plus ou moins floue, de leurs mondes vécus, ensemble construit 

par un autre acteur. C’est donc un sens perçu donné par chaque acteur au 

sujet de lui-même ou d’autres acteurs. »23  

 

Afin de mieux analyser les informations que nous recueillerons au cours de 

notre recherche sur Drieu La Rochelle il nous semble important de regrouper les 

                                                        
23 Alex Mucchielli, L’identité en sciences humaines, PUF, 2013, p. 3-38 



 19 

éléments analysés sous des catégories de référents identitaires, qui sont au nombre de 

cinq selon Mucchielli :  

 

1- Les référents historiques regroupant les origines de l’individu qui 

concernent la naissance, le nom, la famille, les liens parentaux, les héros 

fondateurs. Ensuite les événements marquants dans sa vie comme 

l’éducation et l’acculturation, les transformations, les idées reçues des 

influenceurs et des traumatismes culturels et un troisième point qui suit 

les traces historiques en lien avec les croyances, les habitudes et les 

coutumes. 

  

2- Les référents culturels se regroupent autour des systèmes culturels relatifs 

aux croyances et à la religion, à l’idéologie et à la mentalité et finalement 

la perception cognitive liée à la propre psychologie de l’individu et aux 

attitudes. 

 

3- Les référents psychosociaux ont pour objet d’identifier les éléments 

sociaux tels que le nom, l’âge, le sexe, la profession, le statut, les pouvoirs 

et les devoirs, la valeur sociale de la personne interrogée avec ses qualités 

et ses défauts simultanément à ses intérêts et à ses motivations. D’autre 

part ils ont pour but de déterminer l’image aperçue venant des autres 

individus : les stéréotypes et l’opinion publique.  

 

4- Les référents matériels et physiques se basent sur tout ce qui est 

possessif ; le nom, l’argent, les vêtements et les objets principalement. 

Ensuite viennent l’appartenance physique et les traits morphologiques 

ainsi que la mortalité et la fécondité, la puissance et les regroupements et 

finalement les relations avec les autres individus dans le même 

environnement tels que l’endogamie, l’exogamie, l’immigration et 

l’émigration.  

 



 20 

5- Et finalement les référents écologiques qui soulignent le milieu social et 

l’habitat pour définir l’influence en termes de satisfaction, d’objectifs et 

de frustration de l’individu dans ce milieu de vie.24  

 

 

Néanmoins, ce regroupement afin de trouver une identité reste toujours 

virtuel car il est impossible d’accumuler toutes les approches des sciences humaines 

qui se développent à une vitesse étourdissante, et c’est la raison pour laquelle la 

quête de définition peut prendre fin sans obtenir une identité totale.  

 

De l’autre côté, cette catégorisation nous aidera à sélectionner les éléments 

les plus pertinents afin d’analyser Drieu dans sa propre identité et ensuite les 

réflexions qu’il prête à ses personnages. En effet, toute recherche ayant pour but de 

dégager une réalité de l’identité totale et unilatérale étant par essence vaine, il nous 

faudra reconnaître que cette exploration d’identité reste virtuelle et inconnue même 

pour le sujet qui dans son milieu social ne se définit pas consciemment. C’est 

pourquoi une identité devient une identité pour quelqu’un qui a le but de la dévoiler. 

Une deuxième définition qui prend en compte la non-singularité de l’identité peut 

donc être avancée : 

 

« L’identité est plurielle. Elle est une affaire de significations données 

en fonction de leurs propres identités et de leurs engagements dans des 

projets, par l’acteur lui-même et/ou d’autres acteurs. »25    

 

Afin de préciser cette pluralité de l’identité nous devons d’abord définir si 

nous envisageons une identité auto-énoncée ou une identité énoncée. En effet dans le 

premier cas où l’individu énonce inconsciemment sa propre identité, il existe 

différents facteurs qu’il convient d’analyser. Diverses configurations existent liés à 

présentation de l’identité de l’acteur selon Mucchielli :  

 

« cet acteur peut croire intimement en lui-même, à ce qu’il est 

(identité subjective) ; il peut éprouver ce qu’il est (identité ressentie) ; il peut 

énoncer son identité devant les autres (identité affirmée) ; il peut présenter à 
                                                        
24 Ibid. 
25 Ibid. 



 21 

autrui ce qu’il veut être (identité présentée) ; il peut présenter seulement 

certaines parties de ce qu’il est (identité de circonstance ou de façade) ; il 

peut faire un certain nombre de choses qui correspondent à ce qu’il croit 

devoir faire (identité agie) ; il peut enfin croire, éprouver, énoncer, présenter 

totalement ou partiellement ce qu’il ne veut pas être (identité négative 

représentée) »26 

 

Tous ces types de catégorisation de l’identité peuvent être appliqués à l’acteur 

social qui énonce sa propre identité à autrui. Cela veut dire que si nous voulons 

utiliser cette démarche dans notre recherche, il faudra que nous analysions l’identité 

de La Rochelle et de La Rochelle seulement, sans inclure les personnages qui 

pourraient être considérés comme le reflet de la personnalité de leur auteur. 

 

Mucchielli considère qu’il existe aussi des catégorisations de l’identité 

octroyée par l’acteur à autrui qui pourraient nous être utiles afin de mettre en relief 

les personnages principaux de La Rochelle. Il existe plusieurs configurations : si 

l’acteur démontre sa croyance sur l’identité d’autrui on peut parler d’identité 

inférée, s’il la présente selon sa pensée subjective c’est l’identité vécue, s’il énonce 

sa volonté concernant la forme que doit prendre l’existence d’autrui on considère que 

c’est une identité souhaitée, dans le cas où l’acteur oblige quelqu’un à agir comme 

il lui ordonne de le faire, on parle d’identité prescrite, et finalement si l’acteur 

présente l’autre tel qu’il est avec les éléments déjà présents chez l’individu, il s’agit 

d’une identité attribuée.27    

 

Du point de vue littéraire, nous chercherons dans les récits, les textes et les 

romans, à chaque occasion, une réponse à la question : « Qui es-tu ? » afin de définir 

l’auto-description de l’identité chez l’auteur qui consciemment ou inconsciemment 

enterre une partie de son identité dans un personnage ou même dans un sentiment 

quelconque de l’histoire.28 

 

                                                        
26 Ibid. 
27 Ibid. 
28 Thomas M. Brinthaupt, Richard P. Lipka, The Self Definitional and Methodological Issues, State 
University of New York Press, 1992 



 22 

Selon les psychologues s’étant intéressés à l’aspect psychique de l’identité, il 

existe divers aspects entrant en compte dans la composition de l’identité. Pour mieux 

définir le cas de Drieu La Rochelle, en nous basant sur les éléments biographiques, il 

nous semble intéressant d’adopter le système d’Erikson, un psychologue américain, 

qui déclare que l’identité repose sur le sentiment existant de l’identité. Il a défini ces 

éléments sous neuf catégories : 

 

1- Le sentiment subjectif d’unité personnelle 

 

2- Le sentiment de continuité temporelle 

 

3- Le sentiment de participation affective 

 

4- Le sentiment de différence 

 

5- Le sentiment de confiance ontologique 

 

6- Le sentiment d’autonomie 

 

7- Le sentiment de self-control 

 

8- Les processus d’évaluation par rapport à autrui 

 

9- Les processus d’intégration de valeurs et d’identification.29 

 

Dans le cadre des éléments cités ci-dessus, il serait intéressant de considérer 

Drieu comme objet d’une étude dans laquelle nous examinerons sa maturation dans 

un continuum pour mieux préciser la présence ou l’absence des transformations qu’il 

a subies dans un temps linéaire. De plus, par la détection de son sentiment de valeur 

pour les autres, nous essayerons de déterminer sa valeur sur la désirabilité sociale et 

intime dans son processus relationnel avec les femmes et surtout la base de sa 

pulsion primitive. En outre, afin de déterminer ses relations familiales entre ses 

parents et lui, nous emploierons à nouveau les éléments d’Erikson pour décortiquer 

                                                        
29 Bem P. Allen, Personality Theories: Development, Growth and Diversity, Routledge, 2006 



 23 

la symbiose entre son père et lui par rapport à l’identité identique qu’il revêtira  au fil 

des années, et du point de vue de l’interdépendance qui le lie à sa mère. D’ailleurs, le 

sentiment de self-control tel que défini par Erikson est un élément qui nous aidera 

dans la quête pour mieux comprendre les buts de Drieu qui l’attachent à la vie. En 

effet, selon Erikson, un individu doit trouver un sens à sa vie pour pouvoir continuer  

à vivre en se basant sur l’espoir. Quelques fois, après un traumatisme, ce sens peut 

être complètement perdu, et l’individu se force à remplir ce nouveau vide parfois 

correctement et parfois mal. Cela est généralement visible dans le cas de tendances 

idéologiques, politiques ou religieuses où l’individu se situe dans un contexte plus ou 

moins prédéfini par des pionniers. Ce parcours sera étudié lors de l’analyse des 

aspirations de Drieu. 

 

Nous aurons également recours à d’autres concepts formulés par des 

théoriciens et des philosophes tels que Ricœur et Mucchielli afin de pousser plus loin 

notre analyse des  éléments de l’identité de Drieu La Rochelle. 

 

2.1.1.1. L’identité-in vitro, L’identité-située, L’identité-ipse, L’identité-

idem et L’identité narrative 

 

Cinq notions particulièrement importantes apparaissent après une étude 

initiale et sont la finalité des conceptions de l’identité accumulées dans les sciences 

humaines. Après avoir explicité leurs définitions, nous avons pour objectif de définir 

la nature de l’identité du point de vue de la masculinité chez Drieu La Rochelle et ses 

créations masculines dans une troisième partie.  

 

Pour pouvoir analyser les notions, il faudra d’abord citer deux éléments 

essentiels de l’identité : l’identité statique et l’identité dynamique. Comme le 

laisse comprendre son intitulé, l’identité statique nous montre sa nature immobile et 

définitive. En effet, l’acteur social est généralement influencé par son milieu social 

dès l’enfance et crée un modèle de croyances fixes. Nous pouvons citer plusieurs 

expérimentations qui nous donnent la preuve de cette sous-catégorisation : le 

complexe d’Œdipe de Freud qui met en avant les rapports de l’enfant avec ses liens 

familiaux vers l’âge adulte et les expérimentations de Pavlov sur le conditionnement 



 24 

en sont de bons exemples. C’est là que nous obtenons l’identité-in vitro dans le sens 

statique. 30  

 

De l’autre côté, l’identité dynamique est toujours en transformation. Par 

contre-coups successifs, elle peut en venir à un point jamais découvert auparavant, 

ou bien à un point qui a déjà été vécu dans les mêmes conditions répétées parce que 

cette identité reste indéfinie car elle tient compte des réactions des autres acteurs 

sociaux. Cela montre que cet individu prend conscience de ses actions par rapport 

aux autres individus qui sont présents ou absents dans son entourage mais qui sont 

toujours dans une relation avec l’individu-sujet. Il accumule des possibilités d’action 

et reflète son identité selon le moment donné dans un style libre et détaché de son 

noyau identitaire. C’est là qu’apparaît l’identité-située, dans un continuum de 

formation, par des flashs momentanés. En effet : 

 

« L’identité-située d’un acteur social tient compte du fait que le 

phénomène identitaire s’inscrit toujours dans une expérience de 

l’existence. »31   

 

Les autres définitions de l’identité que nous souhaitons employer dans notre 

analyse ont été mis en avant dans les travaux du philosophe français Ricœur. Selon 

Ricœur, l’identité dans la narration, écrite ou orale, se forme dans deux phases de 

compréhension de soi-même selon lesquelles, l’individu exerce d’abord une pré-

réflexion avec les doutes présents sans les analyser et sans les finaliser par le biais de 

verbes transitifs et pronominaux comme : « je me souviens de…, je me décide à…, 

je me réjouis de… », etc. Ensuite vient la phase de certitude. Le désir et la réflexion 

trouvent leurs formes finales avec l’aide de la subordination complétive : « je pense 

que…, je trouve que…, je crois que… », etc. 32 

 

Si nous en revenons à l’explicitation de l’identité de l’individu concerné, en 

prenant en compte les éléments basiques de l’individu, ceux que l’individu projette 

dans un moment donné et la manière générale de son être, nous pourrons considérer 

                                                        
30 Alex Mucchielli, op.cit. 
31 E.D. Carosella, B. Saint-Sernin, P. Capelle, M. Srondo, L’identité changeante de l’individu: la 
constante construction de soi, Paris, L’Harmattan, 2008. 
32 P. Ricœur, Temps et récit, Paris, Le Seuil, 1985, p.439 



 25 

que c’est sur son caractère qu’elle repose, c’est l’identité-idem du personnage. Une 

répétition de sa vision et de ses réactions. Toutefois si l’on se situe uniquement dans 

la perspective de l’identité-idem, nous excluons les marques distinctives de la 

personne qui posent des contradictions avec les habitudes de son caractère sous 

l’influence du temps passé. Si nous sortons de cette permanence substantielle, nous 

obtenons l’identité-ipsé qui marque l’ipséité de la personne, son unicité et son 

individualité.  

 

Finalement, il existe une dernière partie qui met en relief l’identité narrative. 

Ce type d’identité, comme son titre l’indique, a pour but de déterminer l’identité de 

deux unités d’un récit : l’intrigue et le personnage. L’opération d’identification dans 

l’intrigue nous donne la possibilité de rassembler la multiplicité des objectifs, des 

intentions d’une ou de plusieurs actions. Ricœur déclare ici que l’identité narrative 

est dynamique car l’identité du personnage est toujours construite par le récit de sa 

vie.  

 

Dans notre étude, pour pouvoir définir le type d’identité présente dans les 

œuvres de La Rochelle, nous chercherons à déterminer d’après les informations 

recueillies, le type d’identité que l’on peut retrouver dans différents romans de Drieu. 

 

Ce travail préliminaire sur l’identité doit naturellement nous mener à une 

étude s’intéressant particulièrement à l’identité de genre, en l’occurrence ici 

l’identité masculine dans les œuvres de Drieu La Rochelle. Pour cela, il nous semble 

nécessaire de retracer l’évolution épistémologique de ce concept dans les sciences 

sociales. En effet, les études sur la masculinité n’ont pu apparaître qu’après le 

développement de la théorie féminine dans le monde, ayant elle-même donné 

naissance au concept de la théorie de genre. 

  

2.2. L’Étude de Genre    

 

Il est important de souligner que l’évolution des confrontations de genre a un 

caractère non-linéaire. En effet, chaque événement de cette évolution n’a pas donné 

forcément lieu à la situation qui aurait dû le suivre naturellement : libération et 

oppression se sont succédées à plusieurs reprises. Siècles après siècles, une différente 



 26 

tendance sexuelle est apparue en opposition aux anciennes orientations. La libération 

sexuelle du XXe siècle était le résultat d’un XIXe siècle caractérisé par l’oppressions 

des passions, tout comme l’hygiénisme et la répression de la masturbation est en fait 

le résultat d’un XVIIIe siècle considéré comme l’ère des révolutions dans tous les 

domaines -y compris la sexualité-, des Lumières et du libertinage. 

 

Mais c’est plutôt dans l’entre-deux-guerres que la liberté sexuelle a connu 

l’amorce pour son accélération immense dans des années 60. Même si les résultats 

étaient d’abord visibles sur les femmes, ils ont touché les deux sexes simultanément. 

L’homme qui avait une certaine liberté de pouvoir différencier la vie conjugale et la 

sensualité avec son épouse et des maîtresses ou prostituées, a dû partager ce privilège 

avec les femmes qui avaient différents désirs, soit celui de la sexualité pure, soit 

d’avoir un enfant. Cette libération qui a influencé la société finalement n’a pas eu 

exactement l’effet attendu sur l’émancipation des femmes mais c’est surtout la 

féminité des hommes qui en a autant profité.33  

 

Bien que ces émancipations aient motivé un changement positif pour les 

femmes et les hommes du côté législatif, cette libération a bouleversé les pratiques 

des hommes et des femmes dans la vie quotidienne, dans le contexte psychique. 

C’est là où ont commencé les problèmes. On peut en effet considérer que la liberté 

sociologique a des effets positifs tandis que la liberté psychique est assez négative 

car elle a peut-être été à l’origine de la crise de l’identité masculine. 

 

 Avant de nous pencher sur les études masculines, il nous faudra commencer 

par les études féminines et leur histoire en respectant ainsi l’évolution de l’étude de 

genre dans le monde entier.  

 

2.2.1. Le développement de la théorie féminine dans le monde 

 

La recherche de l’égalité des droits a toujours été au centre de l’intérêt 

féminin depuis des siècles. L’oppression constante dans la vie sociale a poussé les 

femmes à une lutte incessante ayant débuté avec la Renaissance aux XVe et XVIe 

siècles. Néanmoins, cette lutte a systématiquement continué aux XVIIIe et XIXe 

                                                        
33 Jacques André, Introduction: La sexualité masculine, PUF, 2013 



 27 

siècles avec la dynamique lancée par le siècle des Lumières. Selon Dorinda Outram, 

une historienne spécialisée en histoire européenne, en particulier les Lumières, ce 

mouvement ayant connu sa propre évolution depuis des siècles, n’a pas rempli les 

exigences de qualité et n’a certainement pas apporté l’égalité entre les hommes et les 

femmes comme prévu même s’il a été à l’origine de quelques petites améliorations.34 

Le tournant historique suivant a sans doute été La Déclaration des droits de l’homme 

et du citoyen de 1789 qui a suivi la Révolution française et partageait les mêmes 

idées de base avec le féminisme, défendait et cherchait la liberté et l’égalité. 

Cependant, malgré cette recherche affichée de l’égalité des droits, il n’est nulle part 

fait mention d’une volonté d’émancipation à l’égard des femmes. En effet, cette 

déclaration semble surtout avoir été rédigée en faveur des bourgeois, surtout des 

hommes, qui voulaient avoir un droit de participation au gouvernement et posséder 

des droits égaux avec ceux qui avaient précédemment le pouvoir. En effet, comme le 

souligne Pierre-Joseph Proudhon, penseur et économiste français : 

 

« Cet édifiant article de la Déclaration des droits, […] suppose 

plusieurs sortes d'inégalités civiles, ce qui revient à dire d'inégalités devant 

la loi : inégalité de rangs, puisque les fonctions publiques ne sont 

recherchées que pour la considération et les émoluments qu'elles confèrent ; 

inégalité de fortunes, puisque si l'on avait voulu que les fortunes fussent 

égales, les emplois publics eussent été des devoirs, non des récompenses, 

inégalité de faveur, la loi ne définissant pas ce qu'elle entend par talents et 

vertus35. » 

 

Le fait que la déclaration ait été considérée comme un moyen de stabiliser et 

améliorer la prospérité économique des bourgeois en a fait la cible de plusieurs 

penseurs et penseuses, dont Olympe de Gouges, qui a rédigé la Déclaration des 

droits de la femme et de la citoyenne calquée sur la Déclaration originelle. Elle 

commence par une introduction frappante : 

 

« Homme, es-tu capable d’être juste ? C’est une femme qui t’en fait la 

question ; tu ne lui ôteras pas du moins ce droit. Dis-moi ? Qui t’a donné le 

                                                        
34 Dorinda Outram, The Enlightenment. Cambridge University Press, 1995. 
35 Pierre-Joseph Proudhon, Qu'est-ce que la propriété ?. Le Livre de Poche. 1840 (première édition) 
 



 28 

souverain empire d’opprimer mon sexe ? Ta force ? Tes talens ? Observe le 

créateur dans sa sagesse ; parcours la nature dans toute sa grandeur, dont tu 

sembles vouloir te rapprocher, et donne-moi, si tu l’oses, l’exemple de cet 

empire tyrannique36. » 

 

 Elle proteste vivement contre la version initiale dans sa déclaration. Dans le 

préambule de sa propre déclaration elle met même en avant un bouleversement du 

système de pouvoir entre les hommes et les femmes : 

 

« Les mères, les filles, les sœurs, représentantes de la nation, 

demandent d’être constituées en assemblée nationale. Considérant que 

l’ignorance, l’oubli ou le mépris des droits de la femme, sont les seules 

causes des malheurs publics et de la corruption des gouvernements, ont 

résolu d’exposer dans une déclaration solemnelle, les droits naturels, 

inaliénables et sacrés de la femme, afin que cette déclaration, constamment 

présente à tous les membres du corps social[…] En conséquence, le sexe 

supérieur en beauté comme en courage, dans les souffrances maternelles, 

reconnaît et déclare, en présence et sous les auspices de l’Etre suprême, les 

Droits suivans37 de la Femme et de la Citoyenne.38 »  

  

Cependant, son discours tranchant l’a menée à une fin tragique. La voix de 

cette femme qui luttait pour ses droits et ceux de toutes les femmes s’est éteinte 

brutalement; le 3 novembre 1793, elle est morte guillotinée à Paris 

 

Simultanément, en Angleterre, Mary Woolstonecraft publie en 1792 son livre 

intitulé A Vindication of the Rights of Woman (Défense des droits de la femme) dans 

lequel elle refuse la domination masculine pour que la femme soit émancipée et 

déclare que la position « accessoire » de la femme était due à son association à des 

éléments de peu importance. Elle y ajoute également que les attitudes attribuées aux 

femmes considérées comme spontanées et innées étaient en fait acquises et 

                                                        
36  Olympe de Gouges, Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne. Disponible sur 
Gallica. 1791. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k64848397 Date de consultation : 10/10/2018 
37 Nous respectons ici l’orthographe employée par la rédactrice dans le document original 
38 Ibid. 



 29 

superficielles. Dès lors, elle est considérée comme une pionnière pour avoir pu oser 

transmettre une telle déclaration et sa défense forme la base de la théorie féminine39.  

 

Au XIXe siècle, c’est John Stuart Mill, philosophe anglais qui reprend le 

flambeau pour souligner les besoins des femmes dans la vie. Il rédige De la Liberté 

dans lequel souligne l’absence des droits sociaux, économiques, politiques et 

juridiques. Ensuite il publie son essai De l'assujettissement des femmes. L’essai était 

fortement féministe tout comme son prédécesseur d’ailleurs et insistait sur la 

nécessité du droit de vote pour tous et la défense de la cause des suffragettes.40  

 

Après la contribution de Woolstonecraft, de Gouges et de Mill au mouvement 

féminin, c’est au XXe siècle qu’il est devenu théoriquement structuré et a été diffusé 

dans le monde entier grâce à des œuvres telles que Le Deuxième Sexe de Simone de 

Beauvoir en 1949, La Femme Mystifiée de Betty Friedan en 1963, La Politique du 

Mâle de Kate Millett en 1970, Psychanalyse et Féminisme de Juliet Mitchell en 1974 

et La Reproduction de la Maternité (The Reproduction of Mothering) de Nancy 

Chodorow en 1978. Ce mouvement de théorisation féministe était par contre 

circonscrit uniquement aux pays occidentaux : l’Europe et les États-Unis et c’est 

pourquoi les effets qui ont une conséquence progressive concernant les droits des 

femmes n’ont été observés après la Première Guerre Mondiale que dans ces pays.  

 

Avec l’avènement du XXe siècle, la femme n’était plus définie par les règles 

qui prévalaient depuis la Grèce Antique et désignaient la femme en tant qu’épouse 

ou mère mais elle était désormais partie intégrante dans tous les domaines de la vie.  

 

Cette première structuration féministe créée à la fin du XIXe siècle et qui a 

gardé son influence vers le début du XXe a été nommée « première vague » 

féministe, après la création d’une deuxième dans les années 1960. Cette première 

vague était plutôt consacrée au droit de vote qu’aux autres domaines socio-culturels 

et économiques. Les femmes, par des petites organisations féminines comme Les 

                                                        
39  Mary Woolstonecraft, The Complete Works of Mary Wollstonecraft. Londres, William 
Pickering, 1989 
40 John Stuart Mill, De l’assujetissement des femmes. Editions Avatar. 1992 
41  le mot désigne les militantes de Women’s Social and Political Union au Royaume-Uni, formée en 
1903 pour obtenir le droit de vote pour les femmes.  



 30 

Suffragettes41 au Royaume-Uni cherchaient les moyens de terminer cette 

infériorisation politique envers les femmes parfois avec des actions et des 

manifestations provocatrices. Le résultat a été une victoire pour les femmes, et 

l’obtention du droit de vote après la Première Guerre Mondiale a marqué la fin de 

cette vague avec l’attribution de ce droit dans chacun des pays européens et les États-

Unis42. Le manque d’avancée dans d’autres domaines que ceux de la politique a 

orienté les femmes a lutté pour obtenir leur droits dans ces terrains à partir des 

années 1960. Entre temps, pendant cette période de transition entre les années 1920 

et 1960, marquée par une nouvelle guerre mondiale, la femme a de nouveau été 

reléguée au foyer afin d’assurer la continuation d’une nouvelle génération après 

avoir été témoin de la mort d’une majorité des hommes dans les deux guerres43.  

 

Au XXe siècle les femmes ont commencé à s’apercevoir des lacunes dans les 

domaines socio-économiques et culturels. Le droit de vote n’était pas suffisant et 

elles cherchaient à en obtenir plus. L’écrivaine britannique Virginia Woolf, qui 

défendait les droits de femme dans leur intégralité, a déclaré à l’époque que le 

féminisme devait lutter contre toutes formes de fascisme et d’hégémonie masculine. 

Dans ses œuvres intitulées Une Chambre à soi et Trois Guinées elle défendait l’idée 

que le fascisme était précisément masculin et que c’était un moyen implicite  

d’inférioriser la femme et de pouvoir valoriser l’image des hommes par le biais 

d’éléments considérés comme masculins, notamment le militarisme, et que c’était 

pourquoi Napoléon et Mussolini avaient tendance à fixer le statut des femmes en 

dessous des hommes pour créer cette illusion parfois soutenue par les femmes elles-

mêmes car si elles n’étaient pas inférieures il n’y aurait rien à valoriser chez les 

hommes.44 Le triomphe de cette lutte a culminé vers les années 1960 où ce courant 

d’idées s’est assemblé autour d’une deuxième vague féministe avec une recherche 

d’égalité plus complète qui a mené à une analyse intersexuelle plus profonde dans la 

décennie suivante. 

 

                                                        
 
42 Michèle Riot-Sarcey, Histoire du féminisme. La découverte. 2008 
43 Françoise Thébaud, «  La grande guerre: le triomphe de la division sexuelle » dans Geneviève 
Fraisse, Michelle Perrot et Georges Duby, Histoire des femmes en Occident: Le XXème siècle. Plon. 
1992 
44 Josephine Donovan, Feminist Teori. İletişim. 2016 



 31 

C’était en 1968 avec le livre intitulé Sex and Gender : On the Developement 

of Masculinity and Femininity du psychanalyste américain Robert Stoller que l’étude 

et le mouvement féministe ont intégré l’homme pour pouvoir mieux se rconcentrer 

sur la femme. C’était la première fois que le terme « identité de genre » était utilisé 

dans les sciences sociales après la découverte de la différenciation des notions de 

« sexe » et de « genre » par John Money, psychologue et sexologue néo-zélandais 

dans une publication scientifique dans laquelle il abordait le sujet des « rôles de 

genre » en 1955.45  C’est par le biais de la création de la notion d’identité de genre 

que les études sur les femmes ont connu une unification pour mieux analyser la 

féminité avec l’aide de la masculinité et sont parvenues à une certaine méticulosité 

scientifique en abordant le caractère artificiel des rôles sexués. 

 

2.2.2. Le développement de la théorie de genre 

 

À partir des années 70, dans les milieux académiques, de nouvelles 

organisations ont été établies pour les études féminines dans le monde entier. Mais 

on comprend rapidement que le rôle des femmes dans la société ne constituait qu’une 

seule partie de cette vaste recherche. En outre, comme le souligne Bourdieu, l’un des 

sociologues français les plus importants de la seconde moitié du XXe siècle, dans son 

œuvre la Domination Masculine, cette domination exercée n’oppressait pas 

seulement les femmes mais les hommes également. A la lumière de cette nouvelle 

conception, les études ont eu tendance à évoluer vers le genre.  

 

En 1968, avec l’ouvrage Sex and Gender, le psychiatre et psychanalyste 

Robert Stoller, a mentionné pour la première fois le terme de « genre » opposé au 

sexe biologique afin de distinguer la valeur de ce terme dans les sciences sociales où 

il fait référence à l’opposition des deux sexes en les hiérarchisant dans la société pour 

souligner leur différence et leur ressemblance dans plusieurs domaines. De plus, il 

met l’accent sur le caractère artificiel du genre considéré comme naturel depuis 

longtemps.  

 

L’étude de genre nous révèle les comportements attribués aux femmes et aux 

hommes dans la société, par les codes culturels, selon leur statut. Cette nomination 

                                                        
45 Terry Goldie, The Man Who Invented Gender. UBCPress Vancouver Toronto. 2014 



 32 

définit les cadres et les rôles de chaque personne. On attend de l’homme qu’il soit 

courageux, fort, ambitieux, ce qui l’oriente à participer au développement mutuel de 

la société tandis que les attributs caractéristiques de la femme étant la fragilité, la 

faiblesse et la tendresse, elle se retrouve reléguée dans le foyer privé.46 

 

La découverte du côté artificiel de tous ces attributs a mené les scientifiques à 

vouloir mieux analyser l’homme. Avec la révélation de l’hégémonie masculine 

pendant le processus, l’avènement des études masculines a connu un essor fulgurant. 

 

2.2.3. Les études masculines 

 

Au fil de son évolution, l’étude de genre s’est orientée vers un intérêt pour le 

sexe masculin. L’homme, considéré comme le sexe par défaut, n’a pas eu sa place 

comme personne d’intérêt dans les sciences sociales jusqu’au début du XXe siècle. 

Dans cette partie, nous commencerons par nous intéresser aux définitions liées à la 

masculinité pour pouvoir mieux expliquer dans une deuxième partie l’évolution 

historique de l’homme dans les sociétés et les théories masculines.  

 

2.2.3.1. Virilité versus Masculinité 

 

Pour pouvoir mieux comprendre l’étude de masculinité, il nous paraît 

approprié de mettre en relief dans un premier temps ce qui constitue cette notion 

ainsi que sa différence avec le concept la virilité.  

  

Selon les travaux de R. Connell, une sociologue australienne qui s’est 

intéressé aux rapports de genre, il est possible de redéfinir les masculinités plurielles 

sous quatre perspectives distinctes : premièrement, c’est par le point de vue 

sociobiologiste. La masculinité est la totalité biologique de l’agressivité, des pulsions 

sexuelles et de la prise de risque. Deuxièmement, les sciences sociales positivistes la 

décrivent via une simple définition comme étant l’état qui appartient aux hommes. 

Ensuite, la définition normative nous donne une définition encadrée mais vague : la 

masculinité renvoie aux éléments que l’homme se voit obligé de représenter dans la 

société. Et finalement, les approches sémiotiques la définissent comme tout ce qui 

                                                        
46 James Wilfrid Vander Zanden, Sociology, NY: McGraw-Hill, 1993 



 33 

n’est pas féminin. Avec toutes ces définitions, il est fort possible de considérer la 

masculinité par sa nature collective et unissante, partagée par un groupe sexué 

appelé : le mâle, tandis que la virilité possède des caractéristiques différenciées que 

chaque individu a de manière unique. Elle peut être examinée dans de diverses 

subdivisions : sportives, militaires, fascistes, criminelles etc. et c’est la raison pour 

laquelle la virilité peut être étudiée différemment chez chaque représentant de la 

gente masculine.  

  

En somme, nous pouvons dire que la virilité est la totalité des représentations 

économiques, sociales et sexuelles, liées à l’homme. Subséquemment, nous obtenons 

la différence entre attribut et identité, représentés respectivement par la virilité et la 

masculinité.47 

 

2.2.3.2. Le développement de la théorie masculine 

 

XY : la recette chromosomique des hommes qui différencie le sexe d’un 

homme et qui définit celui qui n’est pas une femme, a été identifiée en 1956 par les 

travaux de J. H. Tijo et A. Levant en Suède. Or, l’homme a besoin de plus que d’un 

XY afin de se caractériser. Toute la construction masculine est constituée des agents 

psychologiques, sociaux et culturels avec la coexistence des facteurs génétiques. Les 

éléments naturels comme acquis ont une importance plus ou moins égale dans la 

construction de l’identité masculine.        

 

Pendant longtemps, on considérait que c’était la femme qui était le sexe 

pénalisé de l’humanité depuis l’Antiquité, toujours liée à la sorcellerie, à la misère et 

la punition divine dans de divers récits de notre histoire collective. C’est pourquoi, 

l’homme ne faisait pas l’objet  d’interrogations ; il était dans son état autonomique : 

brillant, normatif, et antinomique de la femme dans toute son intégralité. 

 

Au fil des années avec les différentes émancipations des femmes, XY est 

resté invariable mais l’identité masculine a subi d’énormes changements. La vieille 

conception de l’homme traditionnel qui a connu son point de saturation dans le 

                                                        
47 Haude Rivoal, Virilité ou masculinité ? L’usage des concepts et leur portée théorique dans les 
analyses scientifiques des mondes masculins., cairn.info, p.141-159 



 34 

modèle dominant, a commencé à donner sa place à un homme différent, changé, qui 

cherchait son identité sous la lumière d’autres réalités. 

 

En outre, l’identité masculine se conjugue au mode impératif plutôt qu’à 

l’indicatif. Nous entendons souvent la fameuse expression « Sois un homme ! » qui 

par conséquent nous mène à la conclusion que la virilité n’est pas si naturelle que 

nous le croyons. Si Simone de Beauvoir disait « On ne naît pas femme, on le 

devient »48 devenir un homme et acquérir une identité masculine nécessite aussi une 

certaine part d’effort de l’homme en devenir. 

 

Vers la fin du XXe siècle, l’homme a rencontré des problèmes pour trouver 

une auto-définition à la question « qu’est-ce qu’un homme ? » à laquelle Günter 

Grass, écrivain allemand, répond : 

 

« Un lieu de fâcheuse souffrance… un jouet de fortune… un théâtre 

d’angoisse et de désespérance. »49 

 

Finalement, même si l’homme est devenu un vrai mystère selon les 

spécialistes des études masculines comme Lynne Segal ou Catherine Stimpson, la 

littérature n’a pas cessé d’affirmer le noyau de ce sens viril. Le romancier français 

Philippe Dijon constate ce mystère de l’identité masculine, par l’intermédiaire de son 

héros : 

 

« Durant de longues années, je m’imaginais que la femme était le 

mystère absolu. Aujourd’hui c’est moi, en tant qu’homme, que j’ai du mal à 

comprendre… je crois que je peux comprendre à quoi sert une femme, mais 

un homme, à quoi sert-il au juste ? Que signifie : je suis un homme ? »50 

 

Nombreux sont ceux qui ont avancé l’idée que la masculinité reposait 

paisiblement avant d’être perturbée par les interrogations du féminisme des années 

soixante. Avant cela, la supériorité de l’homme sur la femme état une caractéristique 

universellement reconnue. 

                                                        
48 Simone de Beauvoir, Ibid. 
49 Günter Grass, le Turbot, 1977, traduction française, Seuil, 1979, p.238 
50 Philippe Dijon, Lent dehors, Bernard Barrault, 1991, p.44,63 



 35 

 

Durant ce processus, l’homme se jugeait comme étant le « plus » de toutes les 

choses : plus fort, plus courageux, plus intelligent ou bien plus rationnel. Ce « plus » 

qui définissait l’homme l’a emprisonné dans un cercle vicieux d’in illusio viril qui a 

fondé l’ultime critère d’identité masculine, et, comme le disait Bourdieu, le dominant 

est dominé par sa domination; ce qui a poussé plusieurs jeunes gens à se qualifier 

dans l’hésitation de ne pas être assez mâle ou de l’être trop. 

 

Cette croissance rapide et indéterminable des études sur la masculinité est à 

l’origine de la naissance des « Men’s studies », notamment aux États-Unis mais aussi 

en Angleterre et dans une moindre mesure dans les pays scandinaves. Par contre, en 

France, à la même époque, l’homme continue à être envisagé comme le sexe par 

défaut en se basant sur l’étymologie latine du terme : l’homme (vir) était vu d’un 

grande perspective et nommé comme l’Homme (homo) d’un point de vue universel. 

De plus, l’homme de l’époque est considéré comme la norme et ce qui appartient  

exclusivement aux caractéristiques masculines de l’homme est exclu 

méthodiquement.  

 

Michael Kimmel, sociologue américain s’intéressant aux études de genre et 

fondateur du journal académique Men and Masculinities a examiné de près cette 

notion de l’invisibilité du genre masculin. Il déclare par exemple que nous 

considérons les hommes comme s’ils n’avaient pas de genre et comme ils étaient des 

personnages publics sans expériences personnelles qui ont d’ailleurs peu 

d’importance. Pour démontrer sa théorie, l’auteur a fait une expérimentation entre 

une femme blanche et noire sur le sujet de l’alliance féministe interraciale dans 

laquelle il souligne l’invisibilité des attributs pour « la personne générique » mais le 

fait que pour « l’inférieur », la visibilité devient frappante. 

 

« Quand vous vous regardez le matin dans la glace, que voyez-vous ? 

- Je vois une femme, répondit la femme blanche. 

- C’est précisément le problème, répliqua la femme noire. Je vois une 

noire. Pour moi la race est visible chaque jour, parce que c’est la cause 

de mon handicap dans cette société. La race est invisible pour vous, 



 36 

raison pour laquelle notre alliance me paraîtra toujours quelque peu 

artificielle. »51 

 

 Cette différence exprimée par les deux femmes le mène à conclure que nos 

privilèges nous sont très souvent invisibles. Et cela est bien plus flagrant quand il 

s’agit des privilèges liés à la domination masculine : 

 

« La force de l’ordre masculin se voit au fait qu’il se passe de 

justification : la vision androcentrique s’impose comme neutre et n’a pas 

besoin de s’énoncer dans des discours visant à la légitimer. »52 

  

Comme indiqué plus haut, la masculinité a connu des crises précédentes au 

tournant des XIXe et XXe siècles avec l’apparition d’un nouveau type de femme qui 

a bouleversé les frontières sexuelles. Avec la demande de travail et salaire égaux, 

elles avaient annoncé leur désir de quitter le foyer, ce qui a forgé une angoisse 

intense chez les hommes. Ils ont eu peur d’un changement des rôles dans la vie 

quotidienne. Cette dépression a augmenté jusqu’à arriver à son point de saturation.  

  

Néanmoins, c’est la guerre qui a rétabli l’ancienne identité dominante de 

l’homme et les a relâchés momentanément pour qu’ils puissent retrouver leur rôle 

traditionnel de combattant et dans ce processus de transition vers l’équilibre, les 

écrivains français ne parviennent pas au même niveau de misogynie que les 

Allemands, dont certains des auteurs les plus connus tels que Nietzsche, 

Schopenhauer et Weininger sont connus pour leur approche controversée de la 

femme. Ceux qui ont voulu s’approcher de ce niveau de misogynie ont dû emprunter 

à la culture germanique.53 

  

Selon Klaus Theweleit, alors que les Anglosaxons adoptaient un ton de 

négation entre les sexes, les austro-allemands étaient menés à une angoisse 

identitaire plus forte que les autres nations qui finalement les a incité d’élire Hitler 

qui promettait une restauration virile. Cependant, cette hypervirilité cachait une 

                                                        
51 Michael S. Kimmel et Michael A. Messner, Men’s Lives, Macmillan, N.Y., 1989, p.3 
52 P. Bourdieu, La domination masculine, Edition du Seuil, 1998, p.22 
53 Jacques Le Rider, Modernité viennoise et crises de l’identité, PUF/Perspectives critiques, 1990 



 37 

essence très fragile accompagnée des problèmes sexuels considérables qui a 

finalement causé un homme fragmenté et décomposé. Selon Klaus Theweleit : 

 

« Les hommes étaient alors déchirés entre un intérieur(femelle) et un 

extérieur(mâle), des ennemis mortels… Ce que le fascisme promettait aux 

hommes était la réintégration de leurs composantes hostiles de manière 

tolérable, à savoir par la domination de l’élément ‘femelle hostile’ »54 

 

Cette haine de ce que les hommes ne voulaient pas être, - dans ce cas de ne 

pas être une femme – s’est transformée peu à peu envers un antisémitisme pour 

l’homme aryen. En culmination, l’homme aryen a cueilli les éléments misogynes, 

antisémitiques et même homophobiques qui sont devenus visibles chez les écrivains 

de XXe siècle : Henry Miller, D.H. Lawrence, E. Hemmingway et finalement Pierre 

Drieu la Rochelle qui poursuivaient le chemin d’Otto Weininger. 

  

Selon le fondateur de la psychanalyse Sigmund Freud, il existe une 

corrélation entre la misogynie et l’antisémitisme. L’origine de ce problème résiderait 

dans le complexe de castration. Le petit garçon qui entend qu’un enfant juif perd un 

morceau de son pénis lors de rituels religieux qui rendent la circoncision obligatoire,  

se donnerait le droit de mépriser le juif qui, d’après lui, perdrait sa domination sur les 

femmes et la vie.  

 

Ce petit enfant encore en survalorisant son pénis, cherche à remplir le temps 

après l’éjaculation car il pense qu’avec la perte des sensations érotiques il témoigne à 

la mort de sa vie phallique. C’est pourquoi il s’équipe d’un esprit de Don Juan, d’un 

« love machine. »55 

  

Vers les années 1970, cet homme dur, avec des comportements appelés 

« macho » a peu à peu laissé sa place à son contraire : l’homme doux, conceptualisé 

dans les pays nordiques, notamment en Norvège sous le nom « Den Myke Mann », 

comme en rêvaient les Précieuses au XVIIe siècle, est un homme avec la volonté 

d’être plus doux, plus aimant, plus chaleureux et qui refuse tout type de compétition 

                                                        
54 Klaus Theweleit, Male fantasies, traduction américaine par Stephen Corway, University of 
Minnesota Press, 1987 
55 André Green, Le complexe de castration, que-sais-je, PUF, 2007 



 38 

concernant les conquêtes sexuelles. Ce qui était recherché à l’époque c’était la 

tendresse et l’honnêteté.  

  

« L’homme doux » n’aura survécu qu’une décennie. Dans les années 80, cet 

homme doux s’est métamorphosé en « homme mou », dénomination qui nous vient 

encore une fois du Danemark où le concept de « Den Bløde Mand » a vu le jour. Ce 

concept met en avant un homme déstructuré avec des idées confuses en soi et une 

difficulté de fixer des objectifs et de choisir l’élément le plus optimal pour lui. 

  

 L’homme mou s’oriente généralement vers une obéissance aux valeurs 

collectives. Afin de dissimuler son insuffisance interne, soit il se tourne vers le body 

building, soit il opte pour un caractère de séducteur. Il veut être le « petit mari » de sa 

mère, et par ce fait, révèle qu’il n’a pas vécu la période de détachement avec la mère 

que Freud considère comme une étape fondamentale du développement, ce qui le 

conduit à entretenir des relations infantiles avec d’autres femmes.56 Cet aspect nous 

paraît particulièrement présent chez les personnages de Drieu La Rochelle et fera 

l’objet d’une analyse détaillée dans la partie suivante. 

 

 Ce trouble de développement, qui représente un point de suspension sur la 

voie pour devenir un adulte est appelé le syndrome du «  Petit Prince » ou de « Peter 

Pan » par les disciples du psychanalyste suisse C. G. Jung ou encore « Flying Boy », 

pour souligner la ressemblance avec un petit garçon qui s’envolerait loin des 

obstacles de la vie.57 Tous ces Petits Princes déguisés développeraient des 

corrélations intimes ratées à cause de leur sentiment d’impuissance, souvent 

accompagné de dépression. 

 

En complément à ces éléments théoriques appartenant aux sciences sociales, 

il nous semble important d’intégrer à notre analyse des éléments appartenant à la 

psychocritique, discipline à cheval entre la psychologie et l’analyse textuelle afin de 

mieux décortiquer les éléments de l’identité et de la masculinité chez Drieu La 

Rochelle. 

 

 
                                                        
56 Elizabeth Badinter, XY de l’identité masculine, édition Odile Jacob, 1992 
57 Marie-Louise Von Franz, Puer Acternus, Boston, Sigo Press, 1991 



 39 

2.3. La Perspective Psychologique 

 

Cette partie théorique nous aidera au fil de notre recherche, à mieux 

décortiquer l’identité et la masculinité en nous basant sur les éléments 

psychologiques, en les regroupant parallèlement en des ensembles pour les mettre en 

relation avec une certaine notion de l’identité masculine. Les outils psychocritiques 

nous semblent particulièrement efficaces pour analyser les éléments psychologiques 

chez Drieu La Rochelle, mais cette analyse ne pourra se faire sans l’aide d’outils 

empruntés à l’analyse psychanalytique -sans toutefois avoir aucune prétention à une 

analyse de nature psychothérapeutique- afin de déterminer les problématiques les 

plus récurrentes chez notre auteur et ses personnages. 

 

  

2.3.1. La Psychanalyse 

 

Freud, le fondateur de la psychanalyse, a profondément contribué aux  

théories psychiques et de la psychocritique en littérature. La considération essentielle 

c’est de trouver les matériaux dans la vie du héros ou de l’écrivain durant la phase 

psychosexuelle qui couvre les premiers cinq années de la vie. Cette phase est la 

période où il faut remonter dans le cas de preuves d’un trouble dans le 

fonctionnement personnel à l’âge adulte, en prenant en compte trois éléments 

fondateurs de la psychologie de Freud: l’inconscient (Ça), le préconscient (moi) et le 

conscient (surmoi).58 

 

Les buts essentiels de psychanalyse est d’abord, d’investir le processus 

mental inaccessible qui se cache dans l’inconscient de l’individu et, par la suite, par 

rapport aux problèmes trouvés, de créer un processus de traitement pour les 

désordres névrotiques constatés. C’est sur ce point de l’inconscient que viennent se 

rejoindre les disciplines de la psychocritique et de la psychanalyse. Selon Freud, cela 

fait partie de la « première topique » qui établit une distinction entre le conscient, le 

préconscient et l’inconscient, cité ci-dessus.    

  

                                                        
58 Sigmund Freud, Cinq leçons sur la psychanalyse, Payot, Paris, 1966 
 



 40 

Pour que la théorie psychanalytique contribue aux observations obtenues par 

le biais de la psychocritique, il faudra envisager le cas de la Rochelle du point de vue 

du « Ça », qui est responsable des pulsions sexuelles et de la libido et qui détermine 

le principe de plaisir qui va mener, selon Freud, finalement vers l’angoisse, 

autrement dit : le complexe. 

 

La notion de Ça est examinée du point de vue de l’inconscient. Selon la thèse 

de l’inconscient, cette dissimulation des sentiments et de la volonté mène finalement 

l’individu à l’hystérie qui est le résultat du fait qu’une personne ne puisse pas 

refouler totalement un désir insupportable dans son conscient créant un symptôme de 

malaise avec le temps. Ces malaises accumulés systématiquement chez l’individu 

donnent naissance à des complexes ayant une structure prédéterminée.    

  

Le complexe le plus important au fil de la recherche dans la structuration 

masculine de la Rochelle c’est le complexe de castration selon lequel l’enfant, 

pendant la phase psychosexuelle citée ci-dessus, cherche à comprendre la distinction 

des sexes et arrive pendant ce processus à la conclusion que toute femme proche de 

lui possède initialement un pénis comme lui mais que d’après la décision de l’autre 

figure dominante -dans ce cas de figure le père ayant aussi un pénis- l’a mutilée de 

son pénis en guise de punition qui prend la forme d’une limitation parentale, par 

exemple l’interdiction de la masturbation. Cette thèse qui soutient l’existence d’une 

forte rivalité entre l’hégémonie des hommes montre que dès l’enfance, un garçon est 

soumis à beaucoup d’informations qui finalement crée un système de croyance 

masculin envers le monde, les femmes et y compris les hommes.59  

 

Comme le complexe de castration ou encore celui d’Œdipe qui marque 

l’amour entre la mère et son fils d’une manière inconsciente, toutes ces angoisses se 

présentent à l’enfance. D’après Freud, les souvenirs d’enfance ont un rôle décisif 

dans la structuration du psyché. Cela nous donne le « souvenir-écran » qui sert à 

montrer les symptômes cachés des événements traumatiques toujours à l’inconscient. 

Freud le décrit ainsi : 

 

                                                        
59 Sigmund Freud, Introduction à la psychanalyse, Paris, Payot, 2001 
 



 41 

« Je suis parti de ce fait bizarre que les premiers souvenirs d’enfance 

d’une personne se rapportent le plus souvent à des choses indifférentes et 

secondaires, alors qu’il ne reste dans la mémoire des adultes aucune trace (je 

parle d’une façon générale, non absolue) des impressions fortes et affectives 

de cette époque. »60 

 

 Toute cette partie de psychanalyse sera évaluée en interposition avec la 

psychocritique dans les parties suivantes.  

   

2.3.2. La Psychocritique 

 

Il existe un nombre important de types d’analyses textuelles employées pour 

fractionner un récit, une œuvre ou une poésie pour accéder à son noyau de 

signification. Avec les études grammaticales, pragmatiques, morphologiques, 

sémantiques, prosodiques et phoniques, nous cherchons l’essence de l’objet d’étude. 

Quand il s’agit d’une étude socio-psychologique d’un écrivain qui reflète aussi sa 

génération de façon d’abord consciente puis inconsciente, nous pouvons opter pour 

la psychocritique pour une révélation systématique parce qu’elle est basée sur le fait 

d’analyser des œuvres ou des extraits d’un écrivain ou de son personnage afin de 

dévoiler sa personnalité inconsciente reflétée dans son écriture. En d’autres termes, 

la psychocritique cherche la motivation inconsciente de l’écrivain sur le niveau 

psychologique.  

 

Cette méthode a tendance à analyser le texte avant même sa naissance. 

Ensuite avec le texte publié, une double justification est possible par le biais des 

éléments déjà étudiés. Les variables pour l’analyse d’une œuvre littéraire se classent 

en trois points : la personnalité de l’écrivain et sa biographie, le milieu et l’histoire de 

l’œuvre et finalement le langage et son histoire dans divers textes.   

 

C’est avec Charles Mauron (1899-1966), qui a constitué une méthode basée 

sur Freud et sa psychanalyse, que cette étude psychocritique a eu une structure 

solide. Assistant en chimie, il s’est focalisé sur la littérature, surtout anglaise, et a 

rédigé des poèmes.  

                                                        
60 Sigmund Freud, Psychopathologie de la vie quotidienne, Paris, Payot, 1967, p. 55 



 42 

 

Selon Mauron, même si la théorie se base sur celle de psychanalytique, elle 

n’a pas le but de faire la psychanalyse d’un auteur mais de fragmenter une œuvre 

psychologiquement car : 

 

« La psychocritique n’est pas un thérapeute. Il ne songe pas à guérir. 

Il ne pose ni diagnostic, ni pronostic. Il isole dans l’œuvre, les expressions 

probables de processus inconscients, en étudie les formes et l’évolution et 

tâche de les relier aux résultats acquis par ailleurs. »61 

 

D’après sa théorie expérimentale, l’opération se compose de quatre étapes 

successives : la superposition de plusieurs textes de l’écrivain concerné ; le repérage 

du réseau obsédant qui permet d’étudier les structures, les métamorphoses et les 

répétitions qui révèlent l’inconscient par le passage du conscient ; le mythe personnel 

où nous interprétons l’inconscience grammatico-sémantique et finalement le contrôle 

autobiographique de l’auteur pour pouvoir comparer la réalité quotidienne et 

textuelle. 

 

Cette approche nous fait examiner les similitudes afin de pouvoir souligner 

l’intrigue générale de l’auteur dont les préoccupations sont montrées par ces images 

de l’intrigue centrale, qui ensuite nous mènent à la symbolisation des obsessions de 

l’auteur.  

 

 Par le biais de la psychocritique nous analyserons la psychologie de Drieu en 

nous fondant sur trois éléments : 1- la réalité externe, 2- le moi conscient et son 

langage appliqué 3- l’inconscient et ses modes d’expression.  

 

Une explicitation sera mieux visible dans la prochaine partie de notre 

recherche ayant pour le but de détailler cette théorie en se basant sur notre point de 

départ : la quête de l’identité masculine dans les œuvres de Drieu La Rochelle. 

 

 

 
                                                        
61 Charles Mauron, Des métaphores obsédantes aux mythes personnels : Introduction à la 
Psychocritique, Paris, Librairie José Corti, 1963 



 43 

  

 

 

 

 

 

3. TROISIEME PARTIE : L’IDENTITE MASCULINE DANS L’ŒUVRE DE 

DRIEU LA ROCHELLE 

 

 

Après avoir fait un aperçu général de la vie de Drieu La Rochelle et des bases 

théoriques liées aux études identitaires et masculines, il nous a semblé opportun de 

consacrer cette partie, tout en nous basant sur les éléments psychanalytiques et 

psychocritiques, à l’explicitation détaillée de l’identité masculine. Lors de la 

rédaction de cette partie, nous aurons, dans un premier temps, l’ultime but de projeter 

les similarités entre la vie de Drieu et ses créations romanesques ; et, dans un 

deuxième temps, de démontrer, à la lumière des aveux de la Rochelle sur Gilles et 

Rêveuse bourgeoisie, que ces romans ne reflètent pas entièrement la vie de leur 

auteur, et n’ont donc pas une valeur autobiographique. Nous limiterons notre 

recherche, consistant à identifier les liens vers les mythes, à ces deux romans ; et ce 

pour mieux définir la nature de ces romans quant à leur contenu. Ensuite nous 

tenterons de déterminer les éventuelles similarités entre les personnages 

masculins présents dans les deux œuvres ; et afin de mieux identifier et définir les 

paramètres se rapportant au « mythe personnel », nous nous pencherons 

essentiellement sur les mots et les groupes de mots répétitifs, ou encore sur d’autres 

éléments révélateurs, étant en corrélation avec le phénomène du « mythe personnel ». 

Tous ces mythes personnels de La Rochelle nous aideront à interpréter les éléments 

de base de l’identité masculine qu’il projette. Pour une meilleure interprétation de 

chaque mythe, nous aurons aussi recours à l’œuvre complète de la Rochelle. 

Finalement, par l’aide des notions acquises, nous essayerons, dans une partie de 

conclusion, de définir la forme de l’identité et de la masculinité qu’ont ou 

qu’adoptent Drieu et ses protagonistes. 

 

 



 44 

3.1. L’Autobiographie Romancée de La Rochelle 

 

Démontrer les similitudes entre la vie personnelle de La Rochelle et sa 

création artistique, c’est-à-dire le lien existant entre le ‘moi social’ et le ‘moi 

créateur’ selon les termes de Mauron, s’avère, avant toute autres démarches, 

prioritaire, mais aussi inéluctable.  

 

Lors d’une analyse d’un récit romanesque, ou autres, appartenant à une 

personne quelconque, l’on peut témoigner d’un contraste entre l’auteur et la personne 

qu’il est. Tel a été le cas pour l’auteur de Gilles et Rêveuse bourgeoisie. Du point de 

vue psychologique il serait donc essentiel de tracer un trait distinctif entre l’homme 

créateur d’œuvre et l’homme en tant que tel. Ce trait peut aussi bien séparer ces deux 

personnalités que les rapprocher. En effet, les interpositions, qui nous fourniront les 

ensembles d’intersection, peuvent être apparentes grâce à ce trait. Ces ensembles 

pourront également démontrer l’inconscient de l’auteur tout en excluant la 

conscience. C’est à ce stade que surgissent les termes du ‘moi créateur’ et du ‘moi 

social’, dans le cadre de la psychocritique.  

 

Le « moi social » est l’attitude de personnes étant hors de la volonté de créer 

pour pouvoir et vouloir surmonter leurs problèmes sociaux. L’individu normal est 

uniquement préoccupé par sa vie au quotidien ; pour lui, seuls sont importants les 

soucis économiques, culturels et sociaux. Chez l’artiste, cela se trouve en coexistence 

avec le « moi créateur », en termes de la répartition des rôles de la conscience. Selon 

Mauron la vocation de créer chez l’artiste : 

 

« … se situe ordinairement dans l’adolescence, un peu avant la 

puberté qu’il semble se confirmer. Le raz-de-marée instinctif est à peine 

dominé par l’adolescent qu’une suite de problèmes pressants se posent à lui : 

indépendance à l’égard des parents, amour, affirmation d’une valeur 

socialement reconnue, choix d’un idéal personnel. La recherche de solution à 

ces problèmes vitaux peut absorber toute l’énergie de l’individu ; la 

puissance créatrice des fantaisies imaginatives est alors canalisée vers les 

relations humaines : c’est le cas de l’homme « normal ». Chez l’artiste, au 

contraire, une part importante de l’énergie s’oriente vers la création 



 45 

d’œuvres – c’est à dire d’êtres de langage, qui soient aussi objets de 

communion. Assez rapidement, la bifurcation s’accentue, et le moi créateur 

se développe. »62  

 

Alors c’est par le biais du ‘moi créateur’ que nous aurons cette image 

inconsciente de l’acteur social, créée dans son adolescence relativement aux 

circonstances sociales et familiales. Mais nous utilisons au préalable les 

circonstances sociales pour comprendre l’image inconsciente. C’est pourquoi, la 

problématique, « l’œuvre reflète-t-elle la vie de son auteur ? » ne pourrait être 

résolue que dans ce contexte. Elle reflète quasiment la vie de l’auteur puisque 

l’œuvre, autrement dit le produit du ‘moi créateur’, ne constitue qu’une partie du 

mythe qui nous mène à l’inconscient de l’auteur. Il nous faut donc un ‘moi créateur’ 

et un ‘moi social’ pour pouvoir déterminer les mythes existants.  

 

Sans se baser sur une quelconque théorie, lors de son écriture, ou plus 

précisément dans l’incipit de son roman Gilles, La Rochelle fait aussi cette 

distinction entre le ‘moi créateur’ et le ‘moi social’ : 

 

« Il reste deux choses : la joie de l’artisan qui fait son travail, qui se 

dit qu’il participe à cette aventure merveilleuse qu’est le travail de l’homme – 

et la joie d’être un homme, de rester un homme pur et simple, à côté de 

l’homme de métier, de l’écrivain. Un homme qui mange, qui boit, qui fume, 

qui fait l’amour, qui marche, qui nage, qui ne pense à rien et qui pense à tout, 

un homme qui ne fait rien et qui n’est rien, un homme qui rêve, qui prie, qui 

se prépare à la terrible et splendide mort, un homme qui jouit de la peinture 

ou de la musique autant que de la littérature, qui s’enivre de ce que font les 

autres bien plus que de ce qu’il fait, et un homme qui a d’autres passions 

encore, qui est pour ou contre Hitler, un homme qui a une femme, un enfant, 

un chien, une pipe, un dieu. »63 

 

Même s’il fait cette distinction, elle est plutôt construite sur une conception 

masculine. Elle répond plutôt dans le cadre de ‘moi social’ à la question : comment 

être un homme ? Son vocabulaire utilisé dans le passage avec les éléments : « la joie 
                                                        
62 Charles Mauron, op.cit., p.228 
63 Drieu La Rochelle, Gilles, Gallimard, 1939, p.20 



 46 

d’être un homme », « splendide mort », « Hitler » nous donnent directement des 

amorces de sa vie personnelle ; soit vécus, soit rêvés.  

 

D’un autre côté, depuis le début du XXe siècle, il existe un aveu sexuel dans 

l’autobiographie selon les études menées. Ceci est lié, selon Wilhelm Reich, un 

psychanalyste et un sexologue austro-américain qui travaille surtout sur la 

psychologie de masse du fascisme, depuis les années 1920 à la répression de la 

sexualité causée par le capitalisme. Ainsi, la « personne » que les exigences du 

capitalisme oppressent le plus considérablement est la « personne bourgeoise » 

qui, suite à une évolution dans la structure socio-économique commençant dès la 

fin du Moyen-âge finit par obtenir un « titre ». Par contre, le besoin de contrôler les 

pulsions sexuelles et agressives afin de pouvoir mener des affaires efficacement se 

termine par la prise en charge d’une répression que l’individu intériorise. D’ailleurs : 

 

« … l’intériorisation, la répression de la sexualité, la solitude, 

conséquences de l’embourgeoisement, engendrent à leur tour des réactions : 

l’intérêt pour cette vie intérieure, le désir de manifester sa solitude, 

l’érotisation et l’attention portée à la sexualité. L’autobiographie s’explique 

par une réaction de ce genre : elle accompagne et reflète la constitution de la 

« personne » bourgeoise et lui sert en même temps de contrepoids. »64  

 

Cette répression intériorisée cherche des moyens pour pouvoir être rendue 

explicite. C’est pourquoi, cette littérature d’aveu émerge dans une période de crise, 

d’évolution ou de décompression sexuelle. Comme Lejeune l’indique, il existe trois 

phases servant à schématiser l’aveu : 

 

« 1) À la fin du XVIIIe siècle, une période de compression croissante 

qui engendre le désir d’avouer ; la pression sociale n’est pas encore assez 

forte pour étouffer l’aveu. 

 

                                                        
64 Philippe Lejeune, L’autobiographie et l’aveu sexuel, Klincksieck « Revue de littérature 
comparée », 2008/1 no :325, p.41 



 47 

2) De la fin du XVIIIe siècle au début du XXe siècle, une période de 

compression extrême et constante, et le triomphe du puritanisme. Cela se voit 

aussi bien dans l’écriture des autobiographies que dans leur lecture. 

 

3) Une lente et relative décompression depuis 1918, dont les signes 

sont bien sûr le développement et la diffusion de la sexologie et de la 

psychanalyse ; sur le plan de l’autobiographie, les premières manifestations 

de cette libération sont le fait de jeunes bourgeois déchirés entre la morale 

chrétienne et la sexualité »65  

 

 Toujours d’après Lejeune, cet aveu n’est visible que dans la première et la 

troisième phase.  

 

En superposant les deux éléments de l’inconscient : ‘moi créateur’ et ‘moi 

social’, nous pouvons désormais parler de l’expérience familiale, sexuelle et 

nationale de Drieu, porte-parole de sa génération qui annonce la décadence socio-

politique d’une nation en reflétant sa propre indétermination identitaire liée au 

sentiment de l’impuissance sociale et sexuelle qui s’anamorphose au fil du temps. 

 

Avant de se lancer dans un discours socio-politique, il expose l’expérience et 

la vie personnelles, surtout sa faiblesse physique et son érotisme, afin de révéler les 

secrets du milieu social et culturel auquel il appartient, comme d’ailleurs bon nombre 

de ses contemporains. Il dit : 

  

« décrivant ainsi la courbe de mon existence individuelle, je crois 

sérieusement décrire la courbe d’une civilisation et montrer concrètement 

comme l’Homme s’éloigne de toute réalité »66  

 

Pour mieux comprendre si Drieu existe « en personne » dans ses propres 

romans, il faudrait chercher dans son journal où il annonce : 

 

                                                        
65 Ibid. p. 44-45 
66 Drieu la Rochelle, Confession. Cahier dirigé par Marc Hanrez. L’Herne. 1982. P.94 



 48 

« J’ai commencé à dicter quelques pages de mémoires pour voir 

comment cela aurait été si j’avais eu le temps de composer ce grand ouvrage 

final, pages sur mon absence de vocation littéraire et l’ingénuité de mes 

débuts. Mais au fond j’ai déjà esquissé ces mémoires dans ‘État-civil’, ‘Le 

Jeune Européen’ et mes romans. »67 

 

Même si chaque roman et récit de Drieu a sa propre tonalité et sa propre 

couleur, on peut toujours trouver des éléments et des preuves de la réalité 

biographique dans son œuvre. Son premier roman commence ainsi : 

 

« J’ai envie de raconter une histoire. Saurai-je un jour raconter autre 

chose que mon histoire ? »68 

 

Quand nous lisons les histoires narrées par Drieu, il est possible de rencontrer 

des situations ou des personnages qui correspondent à une exactitude de la vie de 

Drieu ornée par la déformation minuscule artistique. Il utilise une double fiction pour 

cacher sa propre personne dans des actions que lui, en tant qu’auteur, n’a pas 

achevées dans sa vie. C’est là que nous pouvons trouver la richesse dichotomique de 

l’observation et de la création, de la mémoire et du rêve, du réalisme et de 

l’idéalisme, du regret et de l’espoir, de l’illusion et de la vie froide69  

 

Lors de la création des héros et des personnages, l’auteur emprunte le schéma 

extérieur où il utilise les personnes qui l’entourent dans sa vie réelle comme cadre 

vide qu’il remplit de ses propres. Dans une critique qu’il a rédigée sur la Rêveuse 

bourgeoisie il dit : 

 

« Ce qu’il faut, je crois, c’est que tous nos personnages soient dans le 

mouvement même de nos reflexes les plus quotidiens et les plus profonds, 

qu’ils soient noués à nos difficultés vitales. Ce sont les courbes de 

température de nos deux ou trois maladies et de nos guérisons aussi. »70  

                                                        
67 Drieu la Rochelle, Journal 1939-1945. Edition présentée et annotée par Julien Hervier, 
avertissement de Pierre Nora, Gallimard, 1992, p.314 
68 Drieu la Rochelle, Etat-Civil, NRF, 1921, p.7 
69 Le héros du roman, Nouvelles littéraires 5, p.12-39.  
70 Critique datée du 28 mars 1937, parue sur : F.J. Grover, Drieu la Rochelle 1893-1945, Gallimard, 
p.144 



 49 

 

Or, quand il se reflète lui-même dans son roman, il fait subir au héros une 

sorte de dégradation morale. Ce qui différencie Drieu d’une génération d’écrivains 

comme Céline, Montherlant et Malraux, ses contemporains, c’est plutôt l’attitude 

qu’il adopte dans la transition romanesque qui consiste à filtrer les aspects négatifs 

de son existence. Pour expliquer pourquoi il avait écrit Gilles, il confie pendant une 

conversation : 

 

« J’ai cédé à un très puissant besoin de confession. Non pas à un 

besoin ridicule de confession littéraire mais à une nécessité presque 

chrétienne. Qui le comprendra ? »71  

 

Du fait que son œuvre romanesque accompagne son autobiographie, nous 

pouvons trouver certains parallélismes entre qui serviront à créer un regroupement : 

d’abord accumulation des romans mineurs et univoques jusqu’en 1934 ensuite, 

viennent les majeurs et polyphones entre les années 1934 et 1939 et du début de 

1943 jusqu’à sa mort nous voyons les romans courts d’une transposition à la fiction 

qui se fait majoritairement sur la métaphysique. Il déclare dans son roman État-civil : 

 

« Je ne me console pas en m’utilisant comme personnage de roman, 

de n’être point un homme accompli »72   

 

Il surligne les faits qui le distinguent de Gide, de Proust et de Joyce. Il ne 

cherche pas à être un homme complet par le biais d’un artiste. Il veut être un homme 

d’action autant qu’un écrivain. 

 

Dans ce même roman, il met en question les éléments fondamentaux qui 

créent Drieu. Le milieu et la classe dont il fait partie, sa famille et les attributs qui la 

définissent : catholique, bourgeoise, républicaine. Il a la volonté de garder une 

distance avec cette France vieillie pour lui. C’est pourquoi dans le roman, Drieu ne 

fait pas des descriptions de paysage. Cependant une confession psychologique est 

                                                        
71 Aux écoutes, 2-2-1940, p.147 
72 La Rochelle, Etat-Civil…, p.178 



 50 

présente tout au long du roman de manière implicite et nous sert à comprendre le 

sentiment d’infériorité et de culpabilité, mais aussi le pessimisme de Drieu. 

 

Drieu n’accepte pas une lecture autobiographique de son roman. Dans sa 

lettre datée du 28 mars 1937, il répond à une critique : 

 

« Naturellement, vous avez vu fort juste en démêlant la part de la 

mémoire et la part du rêve. La vie m’a donné certaines des grandes lignes de 

l’intrigue et du fatum Le Pesnel et certains des personnages. Mais dans la 

mémoire peu à peu ces personnages, devenus des fantômes, s’étaient mêlés à 

d’autres et avaient pris l’habitude de jouer un certain drame dans mes 

greniers. Parmi les femmes, Rose, je ne sais pas qui elle est, Geneviève non 

plus (bien que…), mes Manichons non plus. 

 

Parmi les hommes, les candidats amant d’Agnès, l’un est ‘inventé’, 

l’autre est ‘copié’, et pourtant… Tout ce que je pourrais vous dire là-dessus 

serait faux, par quelque côté. Dieu merci, j’en suis là.»73     

 

3.2. Des réseaux aux mythes personnels   

En lisant les romans Rêveuse bourgeoisie et Gilles, nous nous fixons pour 

objectif de déterminer, les mots et groupes nominaux répétitifs pour ensuite dégager 

de ce champ lexical des thèmes génériques qui en ressortent. Par ces thèmes qui 

seront parfois étudiés à part et parfois regroupés avec d’autres, nous analyserons les 

mythes qui existent dans l’univers de Drieu des deux côtés : ‘moi social’ et ‘moi 

créateur’. Une fois que nous aurons analysé les mythes, nous les comparerons avec 

sa biographie pour trouver ces notions d’identité et de psychocritique présentes dans 

son écriture. Pour révéler les mythes personnels de Drieu, nous avons choisi 

d’analyser deux de ses romans à propos desquels l’auteur avait lui-même affirmé 

qu’ils ne présentaient ni des structures ni des tendances autobiographiques. 

Commençons par le long roman intitulé Gilles où est exposée l’éducation 

sentimentale et politique du personnage principal, Gilles Gambier, entre les années 

1917 et 1937 en quatre parties distinctes. 
                                                        
73 Drieu la Rochelle, 1982a, p.158-159  



 51 

A savoir que le jeune Gilles de vingt-trois ans, soldat, est assez pauvre et 

timide mais une fois qu’il comprend qu’il est flamboyant pour les femmes en terme 

de séduction, il décide à épouser une femme riche, belle et intelligente. Comprenant 

très vite que leur vie conjugale n’est pas harmonieuse, Gilles s’éloigne et pendant la 

guerre, au front, il rencontre une infirmière, son premier vrai amour. Ensuite il 

s’engage plutôt en politique et se lance dans la littérature grâce à ses amis Galant et 

Clérences. En même temps, il s’intéresse profondément à une Américaine déjà 

mariée. Cependant cet amour est voué à l’échec comme d’ailleurs ses rapports avec 

ses amis. Ces échecs, la trahison de ses amis, l’entraînent à une solitude totale. Il 

démissionne et part en Afrique pour sa retraite sans le moindre moyen économique. 

Là, à Alger, il rencontre une jeune femme, retourne à Paris avec elle et l’épouse. 

Cette dernière, enceinte mourra d’un cancer. Resté seul, encore une fois, il participe 

à la guerre de l’Espagne où il retrouve la virilité qu’il avait ressenti il y a plusieurs 

années auprès de ses camarades de l’armée.  

Quant à l’histoire racontée dans Rêveuse bourgeoisie qui se déroule à la fin 

du XIXe siècle, c’est celle de Camille Le Pesnel et Agnès Ligneul qui se marient. Il 

s’agit d’un mariage où Camille ne ressent aucun sentiment amoureux envers sa 

conjointe. Alors qu’Agnès, femme riche par son père, est attachée à son époux, 

Camille de caractère sensible et faible, cherche son bonheur ailleurs par le biais de 

l’argent. La dernière partie est plutôt consacrée à la narration des deux enfants qu’ils 

ont : Yves et Geneviève. Yves étant convaincu qu’il ressemblait beaucoup à son père 

et qu’il avait en commun avec lui beaucoup de ses défauts qu’il détestait, décide de 

partir en Afrique pendant la Première Guerre mondiale afin de prouver qu’il un 

homme d’action et il y meurt au début de 1914. Geneviève qui voit tous les membres 

de sa famille mourir, l’un après l’autre, mène une vie charmante, passant d’amant en 

amant et profitant de la richesse dont elle jouit suite à un mariage d’argent.   

En superposant les deux œuvres, nous obtenons le vocabulaire suivant que 

nous pouvons utiliser dans une démarche psychocritique: guerre, soldat, héros, 

fétiches, violence, belle, force, bourgeoisie/bourgeoise, saloperie, faiblesse/faible, 

argent, juif/juive, vulgaire, amoureuse, aristocratie, se marier, humilier/humiliant, 

père/mère, pédérastie.    



 52 

Si nous voulons créer des thèmes à partir de ces mots répétitifs dans les 

romans, nous pouvons opter pour des thèmes génériques comme énumérés ci-

dessous, informations fournies par le contexte littéraire bien entendu : 

Sadisme : violence, fétiches 

Fascisme : juif/juive 

Femme : belle, amoureuse, vulgaire, bourgeoise, se marier, faiblesse, 

saloperie 

Argent : aristocratie, bourgeoisie, argent 

Guerre/Aspect physique : soldat, héros, guerre, force 

Sexualité : fétiches, amoureuse, humilier   

Homosexualité : fétiches, pédérastie 

Les parents : père/mère 

Toujours dans le contexte de ses œuvres, il est possible de regrouper quelques 

éléments appartenant à son mythe personnel puisqu’ils ont un lien thématique dans 

ses romans. Ayant cette information, nous pouvons finaliser ces thèmes ainsi : 

Sadisme 

Fascisme 

Femme et argent 

Guerre et aspect physique 

Sexualité et homosexualité 

Les parents 

A présent, nous essaierons de traiter chaque thème distinctement afin de 

pouvoir analyser en superposant des éléments des romans Rêveuse bourgeoisie et 



 53 

Gilles et en nous référant à toutes les œuvres qui s’accordent à notre regroupement 

quant au mythe personnel de Drieu La Rochelle. 

3.2.1. Sadisme 

Le sujet qui mérite d’être traité en premier c’est son sadisme qui se manifeste 

dans chacune des deux œuvres. Drieu inflige une sorte de sadisme intellectuel aux 

femmes avec lesquelles il a une relation. D’après ses Notes, le sadisme a toujours été 

une part de son caractère. Dès son enfance, il avait manifesté des comportements 

sadiques envers les animaux. L’histoire complète de la torture de la poule Bigarette 

est narrée dans son roman État-civil. On voit dans cette narration que Drieu tue 

finalement la poule sous le déguisement de l’affection. Sa sexualité se définit à partir 

de ce sentiment ; son acte de torture est parallèle à son sentiment d’affection mais 

vient ensuite celui de la culpabilité et avec, l’image du tribunal. Cette image est 

essentielle dans ce complexe de culpabilité qui est étroitement lié à sa sexualité. 

Dans l’ensemble, le lecteur prendra connaissance de l’histoire de Gilles devant le 

tribunal surréaliste74 et de l’histoire du traître qui sera condamné à mort.75 

 

Il est à noter que la double existence du sadisme amoureux est flagrante dans 

la vie du jeune Drieu :  

 

« Ce fut peut-être auprès de lui que j’éprouvai pour la première fois 

ce transport douloureux où vous jette la beauté et qui par un réflexe naturel 

de défense, ne peut que se transformer en sadique sursaut ; un jour, je portai 

avec adoration sa main à mes lèvres, et je le mordis cruellement au poignet. 

Il n’apprécia pas du tout l’hommage et, poussant des cris, ameuta l’hôtel. »76  

 

Son sadisme d’enfance a changé de visage à l’âge adulte. Il pouvait le 

dominer sur le plan physique. Il était gentil et sensible envers Victoria Ocampo mais 

son agressivité existait toujours sur le plan moral et verbal. 

 

 

                                                        
74 La Rochelle, Gilles…, p.475-487 
75 Drieu la Rochelle, L’intermède romain, Gallimard, 1963, p.109-122 
76 La Rochelle, L’intermède romain…, p.190 



 54 

3.2.2. Fascisme 

 

Drieu, qui a opté pour le fascisme officiellement en 193477, s’engage pour 

fonder le Parti populaire français aux tendances clairement fascistes (PPF) avec 

Jacques Doriot en 1936. 

 

Pendant cette époque politiquement engagée, il a écrit deux romans à nature 

autobiographique : d’abord Rêveuse bourgeoisie publié en 1937 dans lequel se 

trouvent les traces de sa famille et de son enfance. Ensuite, Gilles publié en 1939, 

récit d’initiation à l’armée, de son mariage raté avec la juive Colette Jeramec, sœur 

de son ami proche en Sciences Politiques qui est tué au front, et finalement de son 

introduction dans les milieux littéraires, notamment surréaliste.  

 

Dans le roman Rêveuse bourgeoisie il existe des références juives. La 

deuxième partie du roman se focalise sur la vie turbulente du couple qui souffre de 

s’être éloigné l’un de l’autre après leur mariage. Camille, après avoir eu la dot par la 

famille Ligneul, dépense cet argent dans des affaires où il est trompé par la banque 

Ben Abram (métonymie du grand capitalisme juif), et il cherche la consolation chez 

Rose, sa maîtresse et dans la lecture du journal L’Intransigeant. Ce journal qui parut 

entre les années 1880 et 1948, est en effet à ses débuts un journal d’opposition de 

gauche mais prend rapidement des positions nationalistes et participe au concert de la 

presse antisémite.  

 

La femme, le Juif, et l’homosexuel, auxquels on peut le plus souvent ajouter 

l’intellectuel, sont des figures menaçantes, encore détestées, formant la décadence 

contemporaine ; l’homme nordique, avec des vagues d’invasion aryennes, héritier de 

l’âge d’or médiéval, leur oppose son courage guerrier et sa noblesse d’âme. 

 

 Gilles du roman Gilles constate douloureusement que les paysans de son 

enfance n’ont plus d’autres recours qu’« un lucre et un alcool maniaques », ne savent 

plus entendre « la leçon de la nature » et ne sont plus que de « chétifs bourgeois » 

 

                                                        
77 Drieu la Rochelle, Socialisme fasciste, Gallimard, Paris, 1934 



 55 

 C’est justement cette décadence normande qui influence Drieu à vouloir 

décrire la décadence d’une famille bourgeoise dans Rêveuse bourgeoisie et il choisit 

dans cet objectif, la famille normande des « Le Pesnel ».  

 

 Quand Dora se promène avec Gilles « dans l’étroite, mais si haute et si noble 

forêt de Lyons », elle semble l’aimer car elle respire « le climat nordique » avec lui; 

mais lorsqu’elle le retrouve en dehors du cadre de la vie parisienne, elle le quitte de 

manière humiliante, selon lui parce qu’il est « latin »78  

 

 Comme l’éloge guerrier, l’éloge de la race et, plus spécifiquement de 

l’homme nordique, sont pour Drieu, un moyen de se donner un père idéal capable de 

garantir le fort enthousiasme de son identité sociale et sexuelle. Le contraste des 

deux races, juive et nordique, touche ainsi à toute une série de différences 

paradigmatiques censées établir un net partage : d’un côté, la laideur, les ténèbres, la 

passivité, le caractère efféminé, une réussite sociale qui repose sur l’imposture ; de 

l’autre côté, la beauté, la lumière, l’activité, la virilité, une réussite sociale magique 

qui repose sur le génie. 

 

 Une remise en cause de l’identité est présentée : 

  

« Ce temps est celui des substitutions : chaque chose est remplacée 

par son faux. »79  

 

 Tous ces thèmes sont abordés dans les analyses des problèmes du temps, y 

compris dans le panorama politique et culturel. Par leur homosexualité entre autres, 

les Juifs se dessinent au premier rang des agents de la décadence français, ennemis 

de toutes les valeurs de la nation. Les combattre est nécessaire ; on sait que les 

antisémites sont « persuadés de défendre une cause d’intérêt général ». Pierre Drieu 

La Rochelle, l’un de ceux qui ont le plus abondé dans ce sens, note dans son journal :  

 

« Pédérastie et juiverie, cela va bien ensemble. Quelle piètre 

décadence».80 

                                                        
78 La Rochelle, Gilles…, p.296-400 
79 Drieu la Rochelle, L’homme couvert des femmes, Gallimard, Paris, 1925, p.175 
80 La Rochelle, Journal…, p.115 



 56 

 

 Comme nous pouvons en effet le voir dans cette citation, il a tendance à 

associer des éléments qu’il trouve perturbants et pour justifier l’antisémitisme qu’il 

comporte, il choisit de mentionner les éléments exclus de la société. Comme cela 

avec une liaison négative entre le judaïsme et les personnes réprouvées il regroupe 

les juifs dans un ensemble malin.   

 

3.2.3. Femme et argent 

 

Drieu méprise les femmes avec lesquelles il a une relation. Ce mépris est 

plutôt sur le plan physique. Les femmes sont soit trop maigres, soit elles ont des 

dents gâtées. Pour les femmes médiocres qui parlent de l’argent, Drieu fait une 

liaison entre ces femmes et les prostituées et elles ne font pas parties de la catégorie 

des « femmes propres ».  

 

Avec un comportement hypocrite, Drieu pense que ces femmes glorifient le 

partage du capital entre deux personnes dans une relation hors de l’amour propre. 

D’après lui, les femmes ne partagent pas le sentiment sublime du partage et de 

l’échange des émotions raffinées mais c’est en fait un service qui mérite un salaire. 

C’est pourquoi il se tourne à un moment donné, vers les femmes les plus modestes 

mais cette décision prise mène Drieu envers sa propre critique. Aimer seulement les 

femmes élégantes et donc riches finit par le transformer en un prisonnier de cette 

union du sexe et de l’argent. Il se trouve plusieurs exemples relevant de cette union : 

Constance Wash, Victoria Ocampo et Christine Renault. Et c’est la raison pour 

laquelle nous constatons à travers multiples répétitions inconscientes, l’existence 

d’un dilemme entre la richesse et le désir. 

 

Dans son roman Une femme à sa fenêtre, nous reconnaissons bien le héros 

typique de Drieu qui est condamné à la passivité mais qui cherche au fait l’action, 

avec il se retrouve frustré dès qu’il trouve une femme riche, intelligente et 

aristocrate, il arrête travailler et se laisse entretenir par les femmes. Cela rejoint 

parfaitement la critique faite au sujet des femmes à l’époque et selon laquelle les 

femmes conservaient leur virginité pour un bon mariage. Le héros de Drieu, Boutros, 



 57 

travaille sous le déguisement d’un appel d’accouplement afin d’éblouir la femelle. 

Une fois obtenue, l’homme quitte ce rituel. 

 

Ce manque de fixation pour le héros est aussi visible dans le Feu follet. Alain, 

le personnage principal du roman, flotte au milieu des gens qui l’entourent afin de 

pouvoir se sentir appartenir à un milieu mais, comme un feu follet il ne peut 

s’attacher nulle part. En plus, ce dilemme de saleté et de pureté qu’il cherche à 

comprendre le mène à une humiliation constante visant sa personnalité sensible et 

délicate. Le héros cherche aussi de l’élégance, donc de l’argent. Mais il le cherche 

d’une manière matérielle. Il n’a aucun rapport ni avec la nature ni avec le Dieu. 

Échec après échec, il cherche l’évasion dans des drogues mais à la fin, Alain se tue 

pour prouver qu’il est le maître de sa propre existence. 

 

Dans Rêveuse bourgeoisie, l’échec se révèle une fois de plus avec cette fois-

ci l’espoir de se marier avec Emmy Maindron, jeune fille issue d’une famille riche, 

dont Yves est amoureux et qui lui rend son amour. L’auteur tue Yves dans le roman, 

à la guerre après cet échec de mariage entre Yves et Emmy. La figure d’Emmy 

montre une figure assez semblable avec celle de Colette Jeramec, la sœur d’un 

camarade de Sciences Politiques tué au front. Une femme riche héritière d’une 

famille de Juifs convertis que Drieu épouse au retour du front en 1917. Drieu, 

reproduisant le schéma paternel, a dilapidé la dot de son épouse avant de la quitter, 

plein de haine pour la famille qui l’avait accepté et lui avait donné l’argent dont il 

avait besoin comme il le raconte dans Gilles. Dans Rêveuse bourgeoisie, c’est la 

sœur, Geneviève, qui épouse le frère d’Emmy, Antoine Maindron, et peu après ils 

divorcent. 

 

L’argent a une valeur érotique si puissante que la nature sexuelle et l’amour 

sont soumis à sa souveraineté. Surdétermination symbolique, l’argent est un ciment 

social efficace : il assemble les oppositions et les incompatibilités, supprime la 

sympathie intime en les déportant à la vanité, et au prestige. 

 

Dans Gilles, Gilles se confesse à Dora :  

 



 58 

« J’ai désiré ton argent plus que toi, au début. Sans ton argent, je 

n’aurais pas fait attention à toi, car je te trouvais laide. Seul, l’argent m’a 

jamais rattaché aux femmes. Je ne crois pas en elles, je ne crois pas qu’elles 

aient une âme. Aussitôt qu’elles se rapprochent de moi je fuis, épouvanté. 

J’ai peur des femmes, j’ai peur des femmes. »81 

 

 La crainte des femmes, le goût de l’argent, la peur et l’attirance de l’exotisme 

trouvent leur achèvement majeur dans la figure de Myriam dans le roman Gilles. 

Dans la vie réelle, Drieu a rencontré Colette Jeramec et l’a épousée, l’a faite 

extrêmement souffrir et a divorcé à condition qu’elle lui donne une dot. Cependant, il 

n’est jamais parvenu à véritablement la quitter. Encore dans Gilles, le père de 

Myriam se suicide ; Gilles l’épouse. Elle dit, sortant de la mairie, la phrase que 

Colette a dite dans sa vie réelle :  

 

  « Dans six mois, nous divorcerons. »82  

 

 Les deux tiers de Gilles nous montrent l’ambiguïté, le jeu constant de l’amour 

et de l’argent qui, à l’homme, vient des femmes et qui leur vient, à elles, du père ou 

du mari. Gilles ne désire pas Myriam ; il en conçoit un remords furieux, une rage 

contre sa virilité. 

 

Drieu relie la sexualité aux prostituées qui lui transmettent des maladies 

vénériennes et donc il identifie la sexualité à une condamnation de la vie physique, 

de la chair humaine. Par contre l’autre femme, « la femme propre » qui se rapproche 

plutôt à sa mère, devient le centre de ses conquêtes féminines mais celle-ci ignore 

toute sorte de sexualité tellement elle est « sainte ». Cette peur se trouve aussi dans 

des personnages de ses romans. Gilles hésite de se marier avec Myriam. En outre, ce 

déni de sexualité chez la femme propre cause des problèmes sexuels pour Drieu car, 

il pense que toute illustration de passivité dans une relation érotique est d’une nature 

efféminée qu’il accusera dans son Journal en avoir : 

 

« invertie, mais avec les femmes. »83  

                                                        
81 La Rochelle, Gilles…, p.390 
82 Dominique Desanti, Les femmes, cœur fluant de cette œuvre, p.319 
83 La Rochelle, Journal 1939-1945…, p.393 



 59 

 

Jusqu’à sa mort, il est fort possible qu’en cherchant cet amour propre parmi 

les prostituées et les vierges, il cherche dans l’inconscient, toujours par l’effet de la 

première femme de sa vie, sa mère qui l’a mal aimé. 

 

3.2.4. Guerre et aspect physique 

 

La notion la plus importante que La Rochelle introduit à la littérature 

française c’est la littérature de guerre où il parle des thèmes qui se rassemblent 

autour de la philosophie guerrière, de l’action et de l’héroïsme. Toute cette narration 

est présentée par une langue simple et parfois naturelle qui au fond cherche à 

expliquer les problèmes transitifs tels que sociaux et personnels. Il s’y trouve le 

témoignage d’un homme blessé par la guerre qui cherche son adaptation 

sentimentale à la société blessée ainsi que la décadence de l’humanité dans toutes les 

domaines : gouvernement, religion, art, sexe etc. Selon Drieu de tous ces domaines, 

le plus important est celui de la sexualité. Il a noté : 

 

« Le cœur du mal, là où toutes les décadences se résument et se 

consomment »84  

 

Il partage les mêmes idées avec des auteurs de son époque. Malraux, Céline, 

Aragon, Montherlant, Bernanos, qui au fond parlent d’un nouveau mal du siècle qui 

circonscrit l’homme dans un vide d’espoir, d’action et dans un néant infini. Ces 

auteurs ayant connu la guerre ont partagé le destin collectif de l’homme. Ils avaient 

le même ton direct que Drieu avait. D’autre part, il s’inscrit parfaitement dans la 

tradition française avec son égocentrisme et son récit unilinéaire.  

 

Bertrand de Jouvenil a fait une description sur sa perception masculine 

guerrière : 

 

« Il (Drieu) a été lucide sur lui-même, pas sur autre chose. Il a voulu 

transcrire en politique ce qui l’intéressait : une certaine attitude de l’homme, 

                                                        
84 D.H. Lawrence, préface de L’Homme qui était mort, Gallimard, 1934, p.37 



 60 

une notion païenne de la ‘vertu’ : le courage viril, la guerre, les rapports 

avec les hommes. La force. »85  

 

Victoira Ocampo, qui le connait de très près a écrit à propos de lui, à ce sujet 

: 

 

« Drieu pensait pour les hommes, la grande expérience est la guerre, 

pour les femmes, l’enfantement. Là encore, il limitait, il séparait, il 

rapetissait. »86  

 

Drieu avait toujours l’ambition d’être plus qu’un écrivain. Il pensait que 

l’homme complet diminuait en valeur par l’écrivain en lui. Alors il a soigneusement 

souligné sa personnalité orgueilleuse afin de cacher cet homme de lettres incomplet, 

un ectomorphe. 

 

Ce besoin d’écrire s’est déclenché avec la guerre dans la vie de Drieu. 

Pendant la Première Guerre Mondiale, selon lui, il avait une nécessité de crier ou de 

chanter à l’intérieur de son cœur. Avec le temps, cette nécessité s’est changée plutôt 

en un chant qui l’a poussé vers l’écriture pour combler le vide d’être. On retrouve 

des réflexions à ce sujet dans Gilles : 

 

« … l’homme n’existe que dans le combat, l’homme ne vit que s’il 

risque la mort. Aucune pensée, aucun sentiment n’a de réalité que s’il est 

éprouvé par le risque de la mort. »87  

 

En plus l’homme combattant a trouvé la clarté existentielle par sa nature 

guerrière : 

 

« L’homme est libre, l’homme peut ce qu’il veut. »88  

 

                                                        
85 Propos recueillis par Grover, 1959, p.71 
86 Extrait d’une lettre de V.Ocampo à Grover en date du 8 août 1962, Drieu la Rochelle, op.cit. 
87 La Rochelle, Gilles…, p.75 
88 Drieu la Rochelle, La comédie de Charleroi, Gallimard, Paris, 1934, p.57 



 61 

Le besoin du pouvoir chez Drieu est entremêlé avec sa sexualité alors, parfois 

le champ de bataille est devenu un endroit intime qui toujours soutenait sa virilité. Il 

raconte pendant la chargé à la baïonnette : 

 

« Qu’est-ce qui soudain jaillissait ? Un chef. Non seulement un 

homme qui se donne, mais un homme qui prend. Un chef, c’est un homme à 

son plain ; l’homme qui donne et qui prend dans la même éjaculation. »89  

 

Pour ce qui est du sentiment de détachement, dans la Comédie de Charleroi, 

Drieu souligne bien la réalité de la guerre autant que sa guerre personnelle. Et dans 

Rêveuse bourgeoisie, Yves Le Pesnel participe aux Chasseurs d’Afrique pour 

échapper à son destin de petit bourgeois et il retrouve au Maroc et en Algérie, la 

masculinité guerrière et sexuelle qui lui faisait défaut à Paris.  

 

Un conflit est toujours présent chez l’homme entre le courage et la peur. Il 

explique le besoin d’être attaché quelque part ; cela peut être, dans le cas de cet 

ouvrage, même à une nation qui déclenchera les idées fascistes de Drieu.  

3.2.5. Sexualité et homosexualité 

Pour Drieu, la sexualité est un problème très critique et délicat dont il 

préférera parler à la troisième personne du singulier contrairement à ses récits 

politiques et littéraires qui eux sont présentés à la première. Il est plus à l’aise ainsi et 

projette plus de liberté romanesque quand il se cache derrière un héros fictif comme 

par exemple Alain dans Le Feu Follet, inspiré par Jacques Rigaut, écrivain dadaïste 

français. Il serait possible d’affirmer que les personnages Gille(s) dans Le Feu Follet 

et le roman éponyme Gilles, considérés semi-autobiographiques, se chargent 

également de cette fonction puisqu’il considère le personnage du tableau « Gilles » 

de Watteau comme sa propre réflexion avec qui il a créé une liaison profonde.90  

 

Dans la période de 1942-43, on peut constater que Drieu bâcle la fin de ses 

œuvres : du fait qu’il relate ses propres mémoires et reflète une réalité sexuelle, vers 

la fin, sous l’effet cathartique, il ne sent plus la nécessité de faire une confession. 
                                                        
89 Ibid. 
90 Pierre Drieu la Rochelle/Victoria Ocampo, Lettres d’un amour défunt correspondance 1929-
1944, Edition établie par Julien Hervier, Bartillat, p. 21 



 62 

Alors nous pouvons dire que le récit que nous lisons va parallèlement avec le récit 

réel, sa propre vie qu’il raconte avec un effet mimétique. Quant à la confession, il ne 

s’agit que d’un moyen de transfusion. L’autre moyen est la forme romanesque : Les 

Notes raconte l’histoire dramatique de la relation de Drieu avec sa fiancée, Colette 

Jeramec. Gilles rapporte la relation et le mariage ratés de Gilles et de Myriam, 

inspirée par Colette. En ce qui concerne cet ouvrage, nous remarquons que la 

personnalité sexuelle de Drieu est fixée mais lorsque l’on compare celle-ci avec les 

personnalités révélées dans différents ouvrages, nous pouvons dire qu’une répétition 

avec d’infinies variations et un comportement typique est inévitable.  

 

Si on analyse le milieu socio-culturel de Drieu, nous constaterons qu’à 

l’époque où il vivait, les adolescents subissaient une certaine frustration sexuelle car 

les jeunes filles défendaient leur virginité comme un capital qui leur servirait à faire 

un « beau mariage ». De plus, du côté personnel, Drieu était enfant unique et ses 

parents ne recevait personne par manque d’argent et d’entourage social. Il ne pouvait 

pas rencontrer les jeunes filles de son âge et par conséquent comme les autres jeunes 

gens, il s’adressait aux prostituées. Quant aux relations normatives, quand une 

femme tombait enceinte, il était fortement demandé aux hommes de préserver 

l’honneur de leurs jeunes amies, ce qui causait une dualité chez les hommes qui se 

trouvaient partagés entre passions et pulsions sexuelles et le rêve d’un grand amour 

sublime que Drieu a poursuivi jusqu’à sa mort. 

 

Comme les jeunes de son âge, Drieu a perdu sa virginité à l’âge de dix-sept 

avec une prostituée qui, d’après lui est :  

 

« … laide, vulgaire et pas très jeune. »91  

 

Par surcroît, cette expérience se termine d’une manière catastrophique : il 

attrape une blennorragie suivie de la syphilis peu après. Ce début sexuel a associé la 

saleté et la punition à l’idée que toute sexualité exercée est une sorte de péché. 

 

                                                        
91 Drieu la Rochelle, Notes pour un roman sur la sexualité suivi de Parc Monceau, NRF, 
Gallimard, 2008, p. 51  



 63 

Les gens qui le connaissaient en personne ont fait des témoignages relatifs à 

son problème sexuel. Aldous Huxley déclarait : 

 

« Et puis il y avait, bien sûr, le problème sexuel. J’ai appris par 

hasard – c’est une des maîtresses de Drieu qui m’en a fait la confidence – 

qu’il était un amant tout à fait déficient. La conscience humiliante de cette 

infirmité l’entraîna inévitablement vers la misogynie et les systèmes 

politiques basés sur la violence et la contrainte, et par suite dans des 

positions que sa lucidité et sa sensibilité ne pouvaient manquer de lui rendre 

bientôt intenables. »92  

 

Dans une lettre de 1937 rédigée par Drieu, nous dévoilons, encore une fois, le 

problème inné des héros de Drieu et naturellement le sien : 

 

« Ce qu’il faut, je crois, c’est que tous nos personnages soient dans le 

mouvement même de nos réflexes les plus quotidiens et les plus profonds, 

qu’ils soient noués à nos difficultés vitales… Mais plus profonds que les 

réflexes, il faudrait trouver les ressorts métaphysiques des âmes et combiner 

les deux plans. Hélas ! Je serai mort avant d’en arriver là, à cette expérience 

si dangereuse, la plus haute… » 

 

Il existe toujours le problème d’adaptation à la vie bourgeoise, la confusion 

de la vie sexuelle qui va et vient entre une sexualité sale et simple et le désir d’un 

mariage saint qui finit chaque fois par l’échec. 

 

Une autre réalité qui a construit Drieu adulte et les personnages dans ses 

romans c’est sans doute les sentiments et l’ambivalence sexuelle qu’il possédait à 

l’adolescence et qui le mènera à une homosexualité qui n’est restée qu’à ses débuts à 

l’école entre ses camarades. Mais il a noté qu’il s’agissait de sentiments vagues : 

 

« Ces petites bacchanales n’allaient pas loin et s’arrêtaient à des 

attouchement brusques et brefs »93  

                                                        
92 Aldous Huxley. Lettre à F. J. Grover datée du 15 septembre 1958 
93 La Rochelle, Notes pour un roman sur la sexualité…, p.73 



 64 

 

Malgré la superficialité de l’homosexualité enfantine chez Drieu, nous 

supposons la présence d’une version plus complexe à l’âge adulte, envers sa 

maturité. Déjà, nous pouvons noter que l’embrasement des éléments les plus virils 

par le biais des vertus guerrières et des hommes admirant la force prouve le déni. 

Cette situation s’est mise en relief encore une fois d’après sa relation ambiguë avec 

Aragon dont l’homosexualité dans sa vieillesse est un fait connu. Celle-ci a 

notamment été évoquée dans les années 1930 dans Gilles de Drieu sans qu’il soit 

clairement exposé s’il s’agissait de bisexualité ou d’homosexualité. Dans Gilles, à 

travers le portrait-charge d’Aragon : Galant dont l’orientation homosexuelle est 

visiblement explicitée lors d’un passage auprès Galant : 

 

« Et Gambier qui m’avait annoncé un ennemi. Il n’est pas plus mon 

ennemi qu’il n’est son ami. Cette brute est très féminine. »94 

 

 Drieu insiste sur la relation passionnelle entre Galant et Gilles, son héros 

miroir. Gilles dit à Galant : 

 

« - Tu me hais parce que tu m’envies. 

- Pourquoi t’envierais-je ? Je suis beaucoup plus intelligent que toi. 

- Je commence à en douter si tu éprouves le besoin de la crier si fort dans 

l’ombre des Champs-Élysées. Tu m’envies à cause des femmes. Et parce que tu es un 

peu inverti, c’est aussi de l’amour à l’envers. »95  

 

La même thématique est traitée dans Gille, la version inédite datée de 1931, 

sous la définition de « comédie sur la jalousie des hommes dans l’amitié ». Selon 

l’événement, Aragon, lui aussi raconte une anecdote à Maxime Alexandre sur le fait 

et dit que : 

 

« Drieu la Rochelle et lui s’étaient livrés un jour -ou une nuit, et une 

seule fois- à des tentatives de gymnastique pas tout à fait orthodoxes. »96  

 

                                                        
94 La Rochelle, Gilles…, p.253 
95 Ibid., p.455 
96 Pierre Andreu – Frédéric Grover, Drieu la Rochelle. La Table Ronde, 1989, p.185 



 65 

Dans son roman Gilles, traduction du trouble de la décadence, il évoque en 

ces termes le sentiment qu’inspire l’auteur avec un mélange antisémite :  

« Il y en a partout. Avec la drogue, c’était la maladie qui lui avait le 

plus déchiré́ le cœur à Paris. Cent maladies faisaient cette immense maladie 

dont mourait ce peuple, dont il avait manqué́ mourir. Les drogues, les 

hommes caressant les hommes, la peinture de Picasso [...], les music-halls, 

les casinos sur les plages, [...] les juifs. »97   

La dichotomie se présente alors avec des attributs associés aux deux sexes 

opposés : fort/actif/masculin, faible/passif/féminin. Cette théorie, qui est valable pour 

les hommes comme pour les femmes, est l’exaltation de la puissance, de la force, et 

l’abstinence de toute forme de passivité́ comme signe de faiblesse. D’ailleurs, nous 

sommes dans le culte de la performance sexuelle, et cela ne date pas d’aujourd’hui. 

Les exemples ne manquent pas pour l’illustrer. Dans sa biographie sur Drieu la 

Rochelle, Dominique Desanti cite une anecdote :  

« un jour que Drieu se trouvait au bordel avec Aragon – chose qui 

leur était coutumière –, Drieu, en train d’enfiler une femme, s’adresse à 

Aragon qui entrait dans la chambre : « Je suis impuissant, je suis impuissant 

! ». Il était pourtant en train de faire l’amour à une femme... »98 

3.2.6. Les parents 

La manifestation du complexe d’Œdipe chez Drieu pendant son enfance et 

son adolescence est incontestable comme s’il s’agissait de l’illustration des théories 

de Freud.  

Il faudrait bien sûr préciser que Freud, peu célèbre à l’époque, était connu par 

André Breton et par le groupe surréaliste avec lequel Drieu passait son temps. Et 

c’est pourquoi quand Drieu rédige ses notes, il n’écrit pas d’un point de vue 

totalement innocent mais il se psychanalyse et écrit en décidant toujours à ce qu’il 

veut exposer aux lecteurs. Il a noté : 

 

                                                        
97 La Rochelle, Gilles…, p.455 
98 Jacques Sédat, Le corps dans les théories sexuelles infantiles, ERES, 2006/1 no :13, p.24 



 66 

« Freud. Bien sûr, j’ai aimé ma mère. Mais je l’ai su. J’ai été 

conscient de mon amour pour ma mère. J’ai eu une nourrice, une Auvergnate 

qui couchait avec le jardinier de ma grand-mère : de là pourrait venir mon 

goût pour les putains aussi bien que de ma fixation sur la mère. (…) On 

désire la chair de sa mère, puis on en prend horreur non seulement parce que 

la conscience sociale s’éveille mais aussi parce que la mère vieillit. Vers 

douze ans quand la puberté était tout à fait éveillée, je désirais ma mère en 

toute conscience, c’est-à-dire sachant que c’était un crime et aimant mon 

crime, séduit par ce goût unique et en même temps je sentais naître en moi 

pour elle rage et mépris, parce qu’elle vieillissait et enlaidissait. »99  

 

Pour ce qui est de la seconde partie du complexe d’Œdipe qui consiste en la 

haine du père qui d’après le garçon est le premier rival entre lui et sa mère, Drieu 

enferme le cercle en ajoutant : 

 

« J’ai haï, craint mon père. Très tôt j’ai pris parti pour lui contre ma 

mère parce qu’elle était attachée à lui. Mais le drame de jalousie de ma mère 

et le drame de l’argent étaient si déclarés dans ma famille qu’ils 

développaient puissamment au point de le transformer mon drame 

œdipien. »100 

 

En contradiction avec cette formation œdipienne il va fuir par impatience et 

dégoût pour les femmes ayant la  

 

« répugnante et visqueuse sentimentalité »101  

 

Comme les sentiments de sa mère pour son père qui la trompe, il accomplit 

paradoxalement son passage de l’adolescence à l’âge adulte en prenant le parti de 

son père bien que la rivalité œdipienne indique le contraire.  

 

Dans la deuxième partie du roman Rêveuse bourgeoisie, le petit Yves souffre 

de la querelle de ses parents et des promenades de sa mère qui cherche à remplir son 

                                                        
99 La Rochelle, Journal 1939-1945…, p.330-331 
100 Ibid., p.330 
101 La Rochelle, Notes pour un roman sur la sexualité…, p.68 



 67 

oisiveté.102 Cette partie du roman est largement dominée par la relation possessive et 

jalouse entre Yves et sa mère Agnès. Il est souvent contrarié par sa mère ayant 

souvent la volonté de sortir pour se venger de l’infidélité de Camille et de remplir 

son inoccupation générale en séduisant un vieil ami de Camille, un homme qui 

appartient à un niveau social plus élevé.103  

  

« Yves en voulait à sa mère de laisser se perpétuer ce désastre. Cela 

le déroutait, le bouleversait, le rendait maussade, furieux, vindicatif. Il n’en 

voulait pas à l’auteur de tout ce désastre, à son père ; il en voulait à la 

victime qui se laissait ainsi ravager. »104  

 

Après une série de turbulences, cette partie se termine avec la réconciliation 

d’Agnès et de Camille. 

 

Selon Freud, le genre du roman familial apparaît après la déception de 

l’enfant qui au premier temps croit à la toute-puissance de ses parents et qui a une 

croyance et une ambition de faire partie d’une famille aux origines plus élevées. 

L’obtention du nom « La Rochelle » du grand-père La Rochelle a ses similitudes 

avec le nom « Le Pesnel » du roman.  

 

En plus, le grand-père maternel de Drieu épouse la fille d’un républicain et 

d’un royaliste. Cette grand-mère dont Drieu est très proche ; lui raconte des histoires 

héroïques napoléoniennes. Dans le roman, elle est peinte sous le personnage Mme 

Ligneul avec les traits que nous pouvons voir dans l’incipit du roman. 

 

« Mme Ligneul descendait la côte. En dépit du fort soleil d’août, elle 

marchait d’un bon pas. Ses jupes ramassées dans sa main gauche, elle 

maniait comme une canne son ombrelle fermée ; de temps en temps, elle en 

donnait un coup vif sur son chapeau à fleurs pour être sûre qu’il suivait le 

mouvement. À mi-voix elle pestait contre corset et volants. Elle n’en était pas 

                                                        
102 La Rochelle, Rêveuse bourgeoisie…, p.112-113 
103 Ibid. 
104 Ibid., p.109 



 68 

moins correctement habillée, mais comme une femme de quarante-cinq ans 

pour qui la coquetterie n’a jamais existé »105 

  

Néanmoins, l’ascension sociale de la famille maternelle de Drieu est 

interrompue quand la famille fait une mésalliance avec la famille « La Rochelle ». Le 

père de Drieu qui est un avocat ayant peu de clientèle et faisant mal en affaires, 

dépense la dot de son épouse. C’est le noyau réel qui forme l’intrigue de Rêveuse 

bourgeoisie.      

 

Les tendances familiales d’ascension sociale, troublées par l’union non 

conforme des parents et les échecs du père, se concentrent sur le fils. Premier de la 

classe pendant son enseignement secondaire, ce qui équilibrait son infériorité sociale, 

Drieu mise sur la réussite scolaire pour améliorer la décadence familiale et échapper 

à l’enfer du foyer où ses parents se font souffrir. Il n’en ressentira que plus vivement 

l’humiliation de son échec au concours de sortie de l’École libre des Sciences 

Politiques. Cet échec est important car cela transforme le petit Drieu et l’oriente vers 

le destin de son père raté dans la vie. Dans Rêveuse bourgeoisie, la scène où Yves 

annonce son échec à sa famille est concentrée sur la secrète grande joie du père :  

 

« Il triomphait : nous tombions à son niveau »106  

 

Il n’existe pas beaucoup de femmes dans les romans de Drieu qui sont mères, 

et les enfants ont un rôle d’obstacle secondaire. L’Américaine Dora dans Gilles qui 

est Connie W. dans la réalité que Drieu a aimée profondément, se cache derrière son 

amour maternel quand elle prend la décision de quitter Gilles.  

 

 « Je ne pourrai jamais quitter mes filles, commença-t-elle. Gilles 

l’interrompit avec violence : « Ne parle pas de tes filles, parle de toi. – Eh bien, tu ne 

m’aimes plus. » Pourtant au plus fort de sa passion, ses filles, Dora « n’avait jamais 

cessé d’être attentive auprès d’elles. »107  

 

                                                        
105 La Rochelle, Rêveuse bourgeoisie…, p.9 
106 Ibid., p.279 
107 La Rochelle, Gilles…, p. 387 



 69 

La maternité est donc préférée à un amour intime et sexuel qui sert en même 

temps à quitter un homme redoutable.  

 

Le traumatisme infantile à la source duquel nous retrouvons les relations 

problématiques avec la mère de Drieu La Rochelle, est visible dans les rapports avec 

les femmes à l’âge adulte.    

 

Tous ces mythes personnels qui ont une importance dans la formation d’une 

identité vont être finalisés dans la partie de conclusion avec les notions étudiées dans 

la deuxième partie. Nous pouvons, après avoir explicité les mythes, lier les mythes 

aux notions théoriques afin d’encadrer et finaliser notre étude.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 70 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSION 

 

 

Ayant pour le but de répondre aux questions : comment les héros dans 

l’œuvre de Drieu la Rochelle sont-ils représentés et par quelles mesures nous 

pouvons définir l’identité masculine de ces personnages masculins ? S’il existe un 

lien entre l’œuvre romanesque et la vie de Drieu la Rochelle, pourrions-nous 

identifier par le biais des héros rochelliens l’identité de Drieu la Rochelle, lui-

même ? Dans cette perspective, nous avons d’abord traité, dans la première partie, de 

certains aspects biographiques de l’auteur en vue de repérer des éléments similaires 

dans la création de ses personnages romanesques. Nous avons pu constater que Drieu 

la Rochelle avait essentiellement mené une vie vouée à la recherche d’un amour 

divin qu’il n’a jamais pu trouver. Ses relations avec des femmes aristocrates, riches 

et cultivées avait établi un lien direct entre lui et le capital que ces femmes 

possédaient. A différentes époques de sa vie, il avait utilisé toutes les possessions de 

ces femmes qui assuraient tout type de confort pour lui. Il serait possible d’en 

déduire que Drieu il était un homme « entretenu » dans ses relations intimes. Cette 

recherche de l’amour divin le traînait dans le sillage des femmes sans pouvoir se 

fixer.  

 

Sa deuxième passion dans la vie était la force brute. Par le biais d’une force 

physique, il croyait qu’une forte intelligence ne suffirait jamais à l’homme dans sa 

quête d’être un homme. Il exhaltait donc vivement l’idée de l’homme guerrier, fort et 

courageux. Par conséquent, il s’est orienté vers les tendances politiques où il se 

sentait fort. Il a opté pour le fascisme dans les temps du triomphe du nazisme en 

Europe, ensuite, il a tourné la tête vers le socialisme quand la Russie a renversé les 

rôles politiques de l’époque. Il était donc possible de voir que le même problème de 

fixation intime se montrait dans cette partie de fixation politique.  



 71 

 

Drieu était totalement perdu dans de réelles contradictions : l’amour des 

femmes saintes versus le désir des prostituées, le nazisme versus le communisme, la 

force versus la faiblesse. Cette errance dans des dualités significatives prend fin avec 

le suicide que déclenche le manque d’appartenance.  

 

Dans la deuxième partie, nous avons essayé de dresser une partie théorique 

pour mener à bien notre travail où nous envisagions l’étude de l’œuvre de Drieu en 

vue de repérer l’expression de l’identité masculine que nous avons présentée dans la 

troisième partie. Pour y arriver, nous avons décidé d’expliciter ces éléments en les 

traitant séparément. Nos travaux se sont essentiellement dirigés vers les théories dans 

le domaine de la sociologie consacrées aux recherches sur l’identité. Après avoir 

donné une définition globale de l’identité, notre étude portant sur des œuvres 

littéraires et biographiques, nous nous sommes limités au domaine des sciences 

sociales. A ce stade, nous avons en premier lieu essayé de montrer les diverses 

configurations de l’identité présentée par l’acteur qui s’autodétermine et qui 

détermine un autre acteur social. Dans notre cas, l’autre acteur social serait bien 

évidemment le personnage de l’univers romanesque. Dans le cas de Drieu, même s’il 

a fortement refusé dans ses propres écrits que ses romans Gilles et Rêveuse 

bourgeoisie n’avaient pas de révélations autobiographiques, les analogies énumérées 

dans la troisième partie de cette présente étude, rendent possible d’affirmer que 

Drieu existe dans ces deux romans, dissimulé sous les traits de ses personnages 

principaux ou secondaires. Effectivement, dans Gilles, nous pouvons constater que 

Drieu partage plusieurs aspects communs avec le personnage éponyme. Le fait qu’il 

signait ses lettres adressées à Victoria Ocampo de ce même pseudonyme en est en 

quelque sorte la preuve. Et dans Rêveuse bourgeoisie même s’il n’est pas représenté 

directement par le héros du roman, Camille Le Pesnel, inspiré d’après son père, il 

s’est caché derrière le fils ainé, Yves. Finalement c’était peu avant qu’il ait reproduit 

le destin familial et qu’il se soit transformé en son père qu’il avait longtemps détesté. 

Sous la lumière de cette information, nous pouvons dire que l’identité présentée par 

l’acteur sous forme d’une autodétermination et détermination d’un autre acteur est 

entremêlée puisqu’il est présent dans ses propres œuvres. Des aspects que nous 

avons abordés dans la troisième partie pour déterminer les éléments communs entre 

la vie de Drieu et les personnages de ses œuvres, seul divergeait le côté sexuel : 



 72 

Drieu souffrait dans sa vie de problèmes d’ordre sexuel alors que dans son univers 

romanesque, ses personnages ne présentent aucunement de tels problèmes. Cette 

partie de notre recherche nous permettrait de déduire que Drieu la Rochelle énonce 

inconsciemment des parties choisies de son identité, excluant ou déformant ses 

performances sexuelles. Dans ce cas-là, il est possible de qualifier cette identité 

comme : identité de circonstance ou de façade. D’ailleurs, du fait qu’il existe en 

cachette derrière les personnages masculins de ses romans qui ne souffrent pas de 

problèmes sexuels, Drieu énonce une identité souhaitée pour un autre acteur ce qui 

lui revient par la réflexion sous le terme d’identité présentée puisqu’il présente à 

autrui ce qu’il veut être par l’aide de ses personnages.  

 

Selon la catégorisation d’Erikson, d’après les informations recueillies dans la 

troisième partie, nous pouvons dire qu’il manquait la totalité des catégories chez 

Drieu. Avec les troubles sexuels de son enfance et de son adolescence, Drieu, selon 

nous n’a jamais terminé le processus de détachement de sa mère. C’est pourquoi il 

nous semble qu’il lui manque son unité personnelle et que la continuité temporelle 

semble avoir cessé vers l’adolescence. Ceci est devenu la raison de la rupture dans 

l’échelle qui suit : le sentiment de participation affective est limité, le sentiment 

de différence n’est pas considéré comme un bon attribut à avoir et il cherche à 

intégrer à un groupe favorable, ce qui est en fait la base de ses tendances fascistes. 

Le sentiment de confiance ontologique a subi des dommages après avoir souffert 

des maladies vénériennes. Le sentiment d’autonomie existe peu car surtout sur le 

plan économique il est dépendant des femmes. Le sentiment de self-control n’est 

pas observable puisqu’il trompe toutes les femmes qui le soutiennent et finalement le 

processus d’intégration de valeurs est une catégorie qu’il refuse consciemment car 

dans ces récits, il refuse les valeurs parisiennes et bourgeoises et par son mode de vie 

il préfère ne pas être encadré par les valeurs d’une société quelconque. Par contre ce 

refus constant vers les valeurs françaises l’a finalement mené à l’intégration aux 

valeurs germaniques, notamment fascistes.  

 

Quand nous observons la singularité et la totalité de ces identités 

romanesques, nous pouvons constater que à l’état singulier, les personnages de la 

Rochelle ont un dynamisme remarquable. Leur côté émotionnel, leur pouvoir 

amphibien grâce auquel ils s’adaptent facilement et rapidement à leur nouvel 



 73 

environnement, leur calme sadique qui les pousse à torturer les femmes dans le plan 

affectif nous mènent à les définir sous la catégorie de l’identité-ipsé de Ricœur. 

Contrairement à ce dynamisme singulier, si nous regardons la totalité de l’œuvre 

rochellienne, elle finit par des répétitions de l’homme qui suit un destin unique. C’est 

pourquoi nous pouvons constater que dans sa propriété dynamique il existe un côté 

statique causé par cette répétition des attributs des personnages. Cette information 

nous mène à l’identité-idem quand elle est examinée d’un point de vue plus large 

 

Avec les regroupements déterminés dans la troisième partie qui nous ont 

aidés à définir les mythes personnels de Drieu la Rochelle, nous avons distingué les 

thèmes suivants : le sadisme, le fascisme, la femme et l’argent, la guerre et l’aspect 

physique, la sexualité et l’homosexualité et finalement les parents. Tous ces thèmes 

que nous avons abordés dans cette troisième partie peuvent désormais nous aider à 

définir la masculinité de la Rochelle puisqu’il est présent dans ses romans à travers 

ses personnages. Dans cette partie, nous avons préféré opter pour le terme 

« masculinité » car « la virilité » ayant des caractéristiques individuelles comme un 

attribut chez chaque homme, nous empêchait de catégoriser Drieu sous une notion 

des études masculines. Considéré comme un représentant de l’homme dur de sa 

génération qui porte les traces de la souffrance engendrée par les guerres et les 

changements politiques et culturels, Drieu est devenu un porte-parole des 

« hommes ». Par le thème de fascisme nous pouvons dire que Drieu avait la volonté 

d’obéir aux valeurs collectives d’un groupe considéré plus fort que le reste. Son 

obsession d’avoir un aspect physique fort et d’être le séducteur irrésistible, nous 

révèlent la possibilité de la volonté de dissimuler son insuffisance interne. La période 

problématique de détachement avec sa mère nous semble être la raison pour laquelle 

il entretient des relations infantiles avec les femmes. C’est pourquoi, comme un 

garçon qui a besoin que sa mère s’occupe de lui physiquement et moralement dans 

un plan unilatéral, il cherche le même abri auprès des femmes de sa vie par les 

besoins monétaires. Tous ces aspects présents chez Drieu nous mènent à conclure 

que sa masculinité pourrait être qualifiée par le concept de « l’homme mou (den 

bløde mand) » défini dans les années 1980 pour déterminer les hommes de l’époque. 

Par conséquent, il nous semble possible de dire que ce concept de définition 

masculine ne couvre pas seulement les hommes qui ont suivi les étapes consécutives 



 74 

de l’homme dur, doux et finalement mou des années 80 mais il désigne les hommes 

même avant qu’ils soient exposés à cette conceptualisation.  

 

Toutefois, il nous semble que le moment déclencheur de ce changement, 

l’origine ou les transitions observables chez les hommes qui le manifesteraient dans 

leurs créations artistiques sur une ligne évolutionnaire seraient le sujet d’une étude 

ultérieure. Ceci aiderait notamment à répondre à la question qui est d’actualité de nos 

jours : l’identité masculine est-elle en crise ? Si oui, quelle est l’origine de cette 

angoisse et à quelles étapes historiques a-t-elle subi ces changements ? Cette 

recherche apportera la question : « que signifie : je suis un homme ? »   

 

 

         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 75 

 
 
 
 
 

 
 
 
BIBLIOGRAPHIE 
 

 
Alex Mucchielli, L’identité en sciences humaines, PUF, 2013 

 
André Green, Le complexe de castration, que-sais-je, PUF, 2007 

 
Aux écoutes, 2-2-1940 

 
Bem P. Allen, Personality Theories: Development, Growth and Diversity, 

Routledge, 2006 
 

Charles Mauron, Des métaphores obsédantes aux mythes personnels : 
Introduction à la Psychocritique, Paris, Librairie José Corti, 1963 
 

Corbin, G. Vigarello sous direction de Jean-Jacques Courtine, Histoire de la 
virilité, de l’Antiquité au XXIe siècle, tome III, Le Seuil, 2011 
 

Critique datée du 28 mars 1937, parue sur : F.J. Grover, Drieu la Rochelle 
1893-1945, Gallimard 
 

Delphine Dulong, Christine Guionnet, Erik Neveu, Boys don’t cry! Les 
coûts de la domination masculine, PUF, 2012 
 

Dominique Desanti, Les femmes, cœur fluant de cette œuvre 
 

Dorinda Outram, The Enlightenment. Cambridge University Press, 1995. 
 

Drieu La Rochelle, Journal: (1939-1945), Gallimard, Paris, 1992 
 

Drieu la Rochelle, Notes pour un roman sur la sexualité suivi de Parc 
Monceau, NRF, Gallimard, 2008 
 

E.D. Carosella, B. Saint-Sernin, P. Capelle, M. Srondo, L’identité 
changeante de l’individu: la constante construction de soi, Paris, 
L’Harmattan, 2008. 
 



 76 

Elizabeth Badinter, XY de l’identité masculine, édition Odile Jacob, 1992 
 

Encyclopédie Larousse, Librairie Larousse, 1971 
 

F.J. Grover, Drieu La Rochelle, (1893-1945), Gallimard, Paris, 1979 
 

Françoise Thébaud, «  La grande guerre: le triomphe de la division 
sexuelle » dans Geneviève Fraisse, Michelle Perrot et Georges Duby, Histoire 
des femmes en Occident: Le XXème siècle. Plon. 1992 
 

Günter Grass, le Turbot, 1977, traduction française, Seuil, 1979 
 

Haude Rivoal, Virilité ou masculinité ? L’usage des concepts et leur 
portée théorique dans les analyses scientifiques des mondes masculins., 
cairn.info 
 

Hermann Gunkel, Creation and Chaos in the Primeval Era and the 
Eschaton: A Religio-Historical Study of Genesis 1 and Revelation 12, 
Eerdmans, Translation Edition, 2006 
 

Jacques André, Introduction: La sexualité masculine, PUF, 2013 
 

Jacques Le Rider, Modernité viennoise et crises de l’identité, 
PUF/Perspectives critiques, 1990 
 

Jacques Sédat, Le corps dans les théories sexuelles infantiles, ERES, 
2006/1 no :13 
 

James Wilfrid Vander Zanden, Sociology, NY: McGraw-Hill, 1993 
 

John Stuart Mill, De l’assujetissement des femmes. Editions Avatar. 1992 
 

Josephine Donovan, Feminist Teori. İletişim. 2016 
 

Karen Armstrong, A History of God: The 4,000-Year Quest of Judaism, 
Christianity and Islam, Ballentine Books, 1994 
 

Klaus Theweleit, Male fantasies, traduction américaine par Stephen Corway, 
University of Minnesota Press, 1987 
 

Le héros du roman, Nouvelles littéraires 5  
 

Marie-Louise Von Franz, Puer Acternus, Boston, Sigo Press, 1991 
 



 77 

Martine Fournier, Le masculin en réécriture, Sciences Humaines, No: 313, 
Avril 2019 
 

Mary Woolstonecraft, The Complete Works of Mary Wollstonecraft. 
Londres, William Pickering, 1989 
 

Michael S. Kimmel et Michael A. Messner, Men’s Lives, Macmillan, N.Y., 
1989 
 

Michèle Riot-Sarcey, Histoire du féminisme. La découverte. 2008 
 

Olympe de Gouges, Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne. 
Disponible sur Gallica. 1791. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k64848397 
Date de consultation : 10/10/2018 
 

Otto Abetz, Mémoires d’un ambassadeur, Stock, 1953  
 

P. Bourdieu, La domination masculine, Edition du Seuil, 1998 
 

P. Ricœur, Temps et récit, Paris, Le Seuil, 1985 
 

Philippe Dijon, Lent dehors, Bernard Barrault, 1991 
 

Philippe Lejeune, L’autobiographie et l’aveu sexuel, Klincksieck « Revue 
de littérature comparée », 2008/1 no :325 
 

Pierre Andreu – Frédéric Grover, Drieu la Rochelle. La Table Ronde, 1989 
 

Pierre Drieu la Rochelle/Victoria Ocampo, Lettres d’un amour défunt 
correspondance 1929-1944, Edition établie par Julien Hervier, Bartillat 
 

Pierre-Joseph Proudhon, Qu'est-ce que la propriété ?. Le Livre de Poche. 
1840 (première édition) 
 

Rémi-Chloé Sussan, Les neurones ont-ils un sexe?, Sciences Humaines, No: 
235, mars 2012  
 

Robert H. Lavenda, Emily A. Schultz, Anthropology : What does it mean 
to be human?, Oxford University Press, 2014 
 
Sigmund Freud, Cinq leçons sur la psychanalyse, Payot, Paris, 1966 
 
Sigmund Freud, Introduction à la psychanalyse, Paris, Payot, 2001 
 
Sigmund Freud, Psychopathologie de la vie quotidienne, Paris, Payot, 1967 



 78 

 
Simone de Beauvoir, Le deuxième sexe, Gallimard, 1950 

 
Terry Goldie, The Man Who Invented Gender. UBCPress Vancouver 

Toronto. 2014 
Thomas M. Brinthaupt, Richard P. Lipka, The Self Definitional and 

Methodological Issues, State University of New York Press, 1992 
 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

ANNEXE 



 80 

 

Œuvres de Drieu La Rochelle 
 
Interrogation, 1917 

Fond de cantine, 1920 

État civil, 1921 

Mesure de la France, 1922 

Plainte contre inconnu, 1924 

L’homme couvert de femmes, 1925 

La suite dans les idées, 1927 

Le jeune européen, 1927 

Blèche, 1928 

La voix, 1929 

Une femme à sa fenêtre, 1929 

L’Europe contre les patries, 1931 

Le feu follet, 1931 

L’eau fraîche, 1931 

Drôle de voyage, 1933 

Journal d’un homme trompé, 1934 

La comédie de Charleroi, 1934 

Socialisme fasciste, 1934 

Béloukia, 1936 

Doriot ou la vie d’un ouvrier français, 1936 

Rêveuse bourgeoisie, 1937 

Avec Doriot, 1937 

Gilles, 1939 

Écrits de jeunesse, 1941 

Ne plus attendre, 1941 

L’homme à cheval, 1943 

Charlotte Corday, Le Chef, 1944 

Le français d’Europe, 1944 

Les chiens de paille, 1944 

Plainte contre inconnu, 1951 

Récit secret, 1951 

Histoires déplaisantes, 1963 



 81 

Mémoires de Dirk Raspe, 1966 

Les derniers jours, réimpression en fac-similé de la revue de Drieu et Emmanuel 

Berl avec une préface de Pierre Andreu, 1979 

 

Préfaces 

 

L’ode aux voiles du Nord, par J.L. Le Marois,1928 

La vie de Mickiewicz, par Maria Czapska, 1931 

L’adieu aux armes, par Ernest Hemingway, 1931 

L’homme qui était mort, par D.H. Lawrence, 1934 

 

Résumés des œuvres citées 

 

État civil 

 

Dans le même roman, il a fait une comparaison pour son obsession de 

l’héroïsme entre lui et Don Quixote. Il était fier de ses rêves chevaleresques. 

Description d’une enfance vers l’âge adulte, le héros : Coyle nous montre ses 

mémoires en trois parties : la première c’est son enfance, la deuxième ce sont les 

années d’école surtout le collège et l’adolescence et la troisième c’est l’université et 

la rencontre avec le monde par le biais des voyages.  

 

Chaque partie se localise autour un thème dichotomique : le rêve et l’action, 

la peur et le courage, l’amour et l’anxiété de la France. Le récit s’arrête quand Coyle 

a seize ans, avant qu’il sache l’inévitable romantisme. 

 

Récit secret 

 

Ce recueil nommé Récit secret se compose de trois parties séparées de sujet. 

La première est sur les réflexions et la philosophie des tentatives suicidaires de Drieu 

depuis qu’il avait sept ans. La deuxième est comme un journal intime entre le 11 

octobre 1944 et le 13 mars 1945. Il s’agit de son intérêt politique, ses lectures, sa 

volonté de suicide, ses pensées militaires et l’amorce de son roman Mémoires de 



 82 

Dirk Raspe. La partie finale est nettement un esquisse purement politique de sa 

propre évolution. 

 

La comédie de Charleroi 

 

Dans La comédie de Charleroi, les six nouvelles qui composent l’intégralité 

de ce roman prend le thème de guerre, surtout l’ère de la Première Guerre Mondiale 

et la relation interpénétrable entre l’homme et la guerre.  

 

Plainte contre inconnu 

 

Dans Plainte contre inconnu il existe de différents récits. Le premier : Nous 

fûmes surpris raconte l’histoire des enfants après la guerre qui ont des difficultés à 

s’adapter à la société. Le deuxième la Valise vide est l’histoire de Gonzague, un don 

Juan moderne, qui pourchasse des femmes afin de cacher ses misères sexuelles dont 

la drogue, l’homosexualité, l’indifférence et l’onanisme font partie. La Valise vide 

est pourtant le charmant Gonzague qui en effet ne possède rien valable. Dans le 

Pique-nique, il existe une contraste de mœurs entre un groupe de trois hommes et de 

deux femmes qui jouent sur la plage avec un esprit innocent qui en devient moins 

derrière les dunes. Finalement dans Anonymes, nous voyons les héros Stan et Sue, 

une histoire d’un couple qui vont et viennent entre le mariage et la divorce. 

 

L’homme couvert de femmes 

 

Le héros, le jeune Gille est invité par une veuve, Finette, à la campagne. Gille 

veut avoir une relation avec elle mais d’abord il s’intéresse à l’entourage de Finette. 

Fini par l’aversion, il s’éloigne de tout. Finette, qui est devenue amoureuse 

entretemps, le fait retourner. Avec l’apparition de son ancien amant, Jacqueline, 

Gille commence à questionner l’amour et la raison. En acceptant la misère sexuelle, 

il choisit d’être avec Finette qu’il n’aime pas.  

 

 

 

 



 83 

Le jeune européen 

 

Il existe deux chapitres le Jeune européen. Le premier : le Sang et l’encre est 

sous forme d’une confession d’un jeune européen sur les notions de base du siècle : 

la guerre, la révolution, le sport et l’écriture. Pendant le récit, la maturation du jeune 

homme est narrée. Le second : Music-Hall raconte la conception d’une scène d’un 

music-hall par un homme qui parfois mène à une comparaison et à une explication 

entre l’homme et la société. 

 

Drôle de voyage 

 

Gille Gambier, le jeune héros célibataire du roman Drôle de voyage, part en 

vacances chez son ami où il rencontre Béatrice, la jeune anglaise riche. L’histoire 

continue d’abord autour d’intrigue de leur mariage vite décidé. Ensuite l’histoire 

prend son côté sombre dans laquelle Gille part à Paris où il mène une vie d’adultère 

et finalement ennuyé par les attentes, il rédige un faux télégramme afin de pouvoir 

terminer tout type d’espérances d’unification intime.  

 

Journal d’un homme trompé 

 

Le livre Journal d’un homme trompé se compose de différents chapitres dans 

lesquels Drieu raconte les réalités sociologiques et psychologiques derrière la nature 

d’une liaison sentimentale. Dans le chapitre principal qui donne aussi son nom au 

roman, Drieu donne les confessions de sa vie sexuelle pendant un voyage en Espagne 

sous le nom de Gille et une confession d’une crainte profonde sur le fait qu’il n’a 

jamais eu une relation qui dure plus de six mois.  

 

Béloukia 

 

Le roman se situe dans un Bagdad inventé qui raconte la relation d’une 

femme, Béloukia et d’un homme Hassib. Avec les éléments politiques comme la 

guerre civile du Moyen Orient, le roman se concentre sur l’adultère. La femme qui 

aime l’homme, aura toujours de l’amour pour d’autres hommes à venir et le seul 

moyen d’éviter ce genre de l’humiliation c’est de s’enfuir.  



 84 

 

Gilles 

 

Dans ce long roman, Gilles, nous retrouvons l’éducation sentimentale et 

politique du personnage principale : Gilles Gambier, entre les années 1917 et 1937 

en quatre parties divisées. 

 

D’abord, le jeune Gilles de vingt-trois ans, un soldat, est assez pauvre et 

timide mais une fois qu’il comprend qu’il est flamboyant pour les femmes aux 

termes de séduction, il décide à épouser une femme riche, belle et intelligente. Très 

vite compris que la sexualité n’a pas d’harmonie entre le couple, Gille s’éloigne et 

pendant la guerre, au front, il rencontre une infirmière, son premier vrai amour. 

Ensuite il s’engage plutôt dans les politiques et la littérature grâce à ses amis Galant 

et Clérences. En même temps, il s’intéresse profondément à une Américaine déjà 

mariée. L’échec de cet amour, la trahison de ses amis, lui mènent à une solitude 

complète. Il démissionne et part en Afrique pour sa retraite sans le moindre moyen 

économique. Là, à Alger, il rencontre une jeune femme, retourne à Paris avec elle et 

l’épouse la femme enceinte qui mourra à cause de cancer. Seul, encore une fois, il 

part à la guerre de l’Espagne où il retrouve la virilité qu’il avait plusieurs années 

avant, grâce à la camaraderie militaire.  

 

Le feu follet 

 

Le roman le Feu Follet tourne autour d’Alain, le personnage principal du 

roman. Un drogué, Alain cherche à quitter ses mauvaises habitudes, une 

désintoxication. Avec l’argent qu’une Américaine lui offre, il retourne à son 

quotidien : l’alcool, les diners et la drogue. Après une rencontre avec ses amis qui 

sont réussi dans la vie, il se sent humilié et se suicide par une dernière piqure de 

drogue.  

 

Rêveuse bourgeoisie 

 

Le roman passe à la fin du XIXème siècle où Camille Le Pesnel et Agnès 

Ligneul se marient. C’est un mariage qui ne possède pas d’amour, pour la part de 



 85 

Camille. Agnès, une femme riche par son père, est attachée à son époux tandis que 

Camille avec sa personnalité sensible et faible, cherche son bonheur ailleurs par le 

biais de l’argent. Dans la dernière partie, nous examinons la narration des deux 

enfants qu’ils ont : Yves et Geneviève. Yves trouvant qu’il ressemble beaucoup à son 

père pour ses défauts qu’il déteste, décide de partir en Afrique pendant la Première 

Guerre Mondiale afin de prouver qu’il est un homme d’action et meurt au début de 

1914. Geneviève qui témoigne la mort de toute sa famille l’un après l’autre, se trouve 

dans une vie charmante, passant d’amant en amant et dans une vie riche après avoir 

fait un mariage d’argent.   

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 86 

 

 

 

 

 

 

 

CURRICULUM VITÆ 

 

 

À la suite de l’obtention de son baccalauréat du Lycée Tevfik Fikret d’Ankara 

en 2007, Beren Şimşek a d’abord poursuivi ses études universitaires à Strasbourg, en 

France ensuite, il est diplômé de l’Université d’ Ankara, du département de Langue 

et Littérature Françaises en 2016. Même année il a commencé son master à 

l’Université Galatasaray, dans le département de Linguistique Comparée et Langues 

Étrangères Appliquées et en 2017, il a commencé à travailler en tant qu’enseignant 

dans la même université.   

 

Depuis mai 2019, il travaille en tant que chargé de recherche à l’Université de 

Hacettepe au département de la Langue et Littérature Françaises. 

 



Üniversite 

Enstitü 

Haz1rlayanm Ad1 Soyad1 

Tez Ba~hg1 

Savunma Tarihi 

Dam~mam 

JÜRi ÜYELERi 

Unvam, Ad1 Soyad1 

TEZ ONAY SAYFASI 

: T.C. GALA T ASARA Y ÜNÎVERSÎTESi 

: SOSY AL BiLiMLER ENSTiTÜSÜ 

: Beren SiMSEK 

: L' identité Masculine dans l'Œuvre de Drieu La Rochelle 

: 11 / 06 / 2019 

: Doç. Dr. Engin BEZCi 

imza 

Prof. Dr. 


