
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2000 SONRASI TÜRKİYE SANAT SİNEMASINDA 

 ERKEK ÇOCUK KARAKTERLER 

Yüksek Lisans Tezi 

Arife Hümeyra HÜSMEN 

Eskişehir 2020 



2000 SONRASI TÜRKİYE SANAT SİNEMASINDA 

ERKEK ÇOCUK KARAKTERLER 

 

 

 

 

 

Arife Hümeyra HÜSMEN 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Sinema ve Televizyon Anabilim Dalı 

Danışman: Doç. Dr. Ufuk KÜÇÜKCAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eskişehir 

Anadolu Üniversitesi 

Sosyal Bilimsel Enstitüsü 

 

Mayıs 2020 

 



iii 
 

ÖZET 

2000 SONRASI TÜRKİYE SANAT SİNEMASINDA ERKEK ÇOCUK 

KARAKTERLER 

 

Arife Hümeyra HÜSMEN 

Sinema ve Televizyon Anabilim Dalı 

Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mayıs 2020 

Danışman: Doç. Dr. Ufuk KÜÇÜKCAN 

 

Bu çalışmada 2000 yılı sonrası Türkiye sanat sineması anlatılarında erkek çocuk karakter 

kullanımı ele alınmıştır. Karakterlerin “sanat” sinemasından beklenen bir görev olarak 

gerçekçi biçimde sunulup sunulmadıkları incelenmiştir. Sanat sineması bağlamında bir 

çerçeve oluşturabilmek için Türkiye’de yarışma kategorisi sunan film festivalleri 

adaylarından yararlanılmıştır. Yapımlarda erkeklik literatürünün eleştirel yaklaşımlarını 

temel alan düşüncelerle uyumlu olması beklenen gerçekçi bir tavır aranmıştır. Bu 

doğrultuda erkek çocuğun içinde bulunduğu sosyokültürel durumu ortaya çıkarmak adına 

Türkiye’deki erkeklik çalışmalarından yararlanılmıştır. Aile, eğitim ve cemaat kurumları 

ekseninde bir çerçeve oluşturulmuş ve Türkiye kültürü içinde bir erkek çocuğun maruz 

kaldığı kalıplar betimlenmiştir. Bu betimlemeler doğrultusunda 2000 sonrası Türkiye 

sanat sinemasında ana karakteri erkek çocuk olan yapımların anlatıları analize tabi 

tutulmuştur.  

Anahtar Kelimeler: Türkiye sineması, Erkeklik, Erkek çocuk 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ABSTRACT 

BOYS AS A CHARACTER IN THE TURKISH ART CINEMA  

AFTER THE YEAR 2000 

 

Arife Hümeyra HÜSMEN 

Department of Cinema and Television  

Anadolu University, Graduate School of Social Sciences, May 2020 

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Ufuk KÜÇÜKCAN 

 

The discussion of this thesis is the representation of boys as a character in the Turkish art 

cinema narratives after the year 2000. Whether the characters are presented in a realistic 

way as a task expected from the art films is examined in this study. In order to create a 

framework in the context of art cinema, nominees for Turkish film festivals that offers 

competition categories are taken into consideration. What is looked for in the films is a 

realistic attitude that is expected to be coherent with the ideas that are grounded on the 

critical approaches of the masculinity studies. For this reason, masculinity studies in 

Turkey are used in order to reveal the sociocultural circumstances that a boy is in. A 

framework which puts family, education and community to its center is formed and 

patterns that a boy is exposed in Turkish culture are described. Narratives from Turkish 

art cinema after the year 2000 in which the main character is a boy are analyzed in 

accordance with these descriptions.   

Keywords: Turkish cinema, Masculinity, Boys 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

 

İÇİNDEKİLER 

BAŞLIK SAYFASI .......................................................................................................... i 

JÜRİ VE ENSTİTÜ ONAYI .......................................................................................... ii 

ÖZET .............................................................................................................................. iii 

ABSTRACT .................................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. vi 

1. GİRİŞ ........................................................................................................................... 1 

1.1. Problem ................................................................................................................. 1 

1.2. Amaç ...................................................................................................................... 5 

1.3. Önem ..................................................................................................................... 5 

1.4. Varsayımlar .......................................................................................................... 6 

1.5. Sınırlılıklar ............................................................................................................ 7 

1.6. Yöntem .................................................................................................................. 8 

2. ALANYAZIN ............................................................................................................ 10 

2.1. Erkeklik ............................................................................................................... 10 

2.1.1. Erkeklik çalışmaları .................................................................................... 10 

2.1.2. Toplumsal cinsiyet bağlamında “hegemonik erkeklik” ........................... 13 

2.1.3. Türkiye’de erkeklik çalışmaları ................................................................. 18 

2.2. Geleneksel Türkiye Kültüründe Erkek Çocuk................................................ 20 

2.2.1. Toplumsallaşma ........................................................................................... 22 

2.2.2. Aile ................................................................................................................ 24 

2.2.2.1. Ailenin biçimi ........................................................................................ 26 

2.2.2.2. Erkek çocuğun ailedeki yeri ................................................................. 28 

2.2.2.3. Baba olmak ve erkek çocuğun baba ile ilişkisi ................................... 32 

2.2.3. Eğitim ............................................................................................................ 36 

2.2.4. Cemaat .......................................................................................................... 42 

2.2.4.1. Aşamalar ................................................................................................ 42 

2.2.4.2. Habitus ................................................................................................... 44 

2.3. Türkiye Sinemasında Erkek Çocuk Karakter ................................................ 49 

2.3.1. 2000 yılı ve öncesi filmlerde erkek çocuk karakter .................................. 49 

2.3.2. 1990’larda başlayan değişim ...................................................................... 58 

2.3.3. 2000 yılı sonrası Türkiye sinemasında mekan olarak taşra .................... 59 



vii 
 

2.3.4. 2000 sonrası Türkiye sanat sinemasında erkek çocuk karakterlere genel 

bakış ........................................................................................................................ 63 

3. 2000 SONRASI TÜRKİYE SANAT SİNEMASINDA ERKEK ÇOCUK 

KARAKTERLER ÜZERİNDEN ERKEKLİĞİN ELE ALINIŞI............................ 71 

3.1. Tatil Kitabı .......................................................................................................... 74 

3.1.1. Filmin künyesi .............................................................................................. 74 

3.1.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi ............................. 75 

3.1.2.1. Ana karakter ......................................................................................... 75 

3.1.2.2. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi ................................................. 75 

3.1.2.3. Ana karakterin çalışma durumu ......................................................... 78 

3.1.2.4. Ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki yetişkinlerle ilişkisi .... 79 

3.1.2.5. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu ................................ 81 

3.1.2.6. Bulgular ................................................................................................. 82 

3.2. Sivas ..................................................................................................................... 84 

3.2.1. Filmin künyesi .............................................................................................. 84 

3.2.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi ............................. 84 

3.2.2.1. Ana karakter ......................................................................................... 84 

3.2.2.2. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi ................................................. 85 

3.2.2.3. Ana karakterin çalışma durumu ......................................................... 86 

3.2.2.4. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu ................................ 87 

3.2.2.5. Ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki yetişkinlerle ilişkisi .... 89 

3.2.2.6. Bulgular ................................................................................................. 96 

3.3. Rauf ..................................................................................................................... 97 

3.3.1. Filmin künyesi .............................................................................................. 97 

3.3.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi ............................. 98 

3.3.2.1. Ana karakter ......................................................................................... 98 

3.3.2.2. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu ................................ 98 

3.3.2.3. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi ................................................. 99 

3.3.2.4. Ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki yetişkinlerle ilişkisi / 

çalışma durumu ................................................................................................ 100 

3.3.2.4.1. Marangozhane .............................................................................. 100 

3.3.2.4.2. Zana ............................................................................................... 102 

3.3.2.4.3. Pembe renk ................................................................................... 103 

3.3.2.5. Bulgular ............................................................................................... 104 

3.4. Mavi Bisiklet ..................................................................................................... 105 



viii 
 

3.4.1. Filmin künyesi ............................................................................................ 105 

3.4.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi ........................... 105 

3.4.2.1. Ana karakter ....................................................................................... 105 

3.4.2.2. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi ............................................... 106 

3.4.2.3. Ana karakterin çalışma durumu ....................................................... 106 

3.4.2.4. Ana karakterin akranları ve aile dışındaki yetişkinlerle ilişkisi .... 106 

3.4.2.5. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu .............................. 109 

3.4.2.6. Bulgular ............................................................................................... 111 

3.5. Aydede ............................................................................................................... 111 

3.5.1. Filmin künyesi ............................................................................................ 111 

3.5.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi ........................... 112 

3.5.2.1. Ana karakter ....................................................................................... 112 

3.5.2.2. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi ............................................... 113 

3.5.2.3. Ana karakterin çalışma durumu ....................................................... 116 

3.5.2.4. Ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki yetişkinlerle ilişkisi .. 116 

3.5.2.5. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu .............................. 119 

3.5.2.6. Bulgular ............................................................................................... 121 

4. SONUÇ VE ÖNERİLER........................................................................................ 122 

4.1. Sonuç ................................................................................................................. 122 

4.2. Öneriler ............................................................................................................. 128 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 130 

EKLER 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

1. GİRİŞ 

1.1. Problem 

Toplumsal normlar, bu normları uygulama açısından kolaylık sağlayan kimliklerle 

birlikte var olur. En basitiyle, dişillik ve erillik ikiliği ile tanımlanan toplumsal cinsiyet 

rolleri bu kimliklere verilebilecek örneklerdendir. Toplumsal cinsiyet kavramı kadın 

çalışmaları ile cinsiyet mefhumundan ayrılarak içinde bulunduğu toplumun kültürü ve 

tarihselliğinden bağımsız biçimde ele alınamayacak bir üretim olarak tanımlanmıştır. 

Toplumsal cinsiyet araştırmaları, zamanla temellerini atan kadın çalışmalarının ötesine 

geçerek erkekliğe de odaklanan bir bakış açısına sahip olmuştur.  

1960’larda başlayarak 1970’lerde akademik bir alan olarak kabul edilen kadın 

hareketleri erkeklik çalışmalarının önem kazanmasında rol oynamıştır (Adams ve Savran, 

2009, s. 3). Pleck (2009, s. 57) 1980’de yeni yeni varlık kazanan erkek hareketini analiz 

ederken erkeğin kadın üzerinde kurduğu iktidar ile erkeğin erkek ve daha kapsayıcı 

biçimde toplum genelinde sahip olduğu iktidarın karşılıklı güç ilişkileri olduğunu 

savunur. Connell’in Masculinities adlı kitabı ise “erkeklik çalışmalarında esas tetikleyici 

devrim etkisi”ni yaratmış ve “hegemonik erkeklik” gibi kavramlar erkekliği değişmez bir 

kalıp olmaktan çıkararak erkeklikler arasındaki güç ilişkilerine odaklanılmasına ortam 

oluşturmuştur (Özbay ve Baliç, 2004, s. 92-93).  

Erkekliklerin tekerrür eden üretimleri toplumdaki dengeler doğrultusunda değişen 

politik bir süreç (Connell, 2002, s. 44) olarak ele alındıkça eleştirel çalışmalar yükseliş 

göstermiştir. Erkekliğin basitçe kadınlar üzerinde tahakküm kuran bir olgu olarak 

görülmesinin önüne geçen eleştirel erkeklik çalışmaları literatürde yer almıştır. 

Erkeklerin de güçlükler çektiği, Atay’ın da belirttiği gibi erkeğin de toplumun beklentileri 

doğrultusunda sıkışmışlıklar yaşayabildiği (Atay, 2004, s. 25) çalışmalarda yer 

bulmuştur. Erkekliğin elde edilse dahi bitmeyen bir mücadele alanı olarak bireyin 

hayatını etkileyen (Atay, 2004, s. 25) bir inşa olduğu öne çıkarılmıştır. 

Türkiye’de erkeklik üzerine eleştirel yaklaşımlar ise 1990’larda başlamakla birlikte 

çalışmaların yoğunluk kazanması 2000’lerin ikinci yarısına rastlar (Topçu, 2018, s. 289-

330). Erkeklik çalışmalarının temelini bulduğu batılı kültürden ayrı olan Türkiye’de 

incelemelere kaynaklık eden olgular farklılık gösterse de temel güdü, benzer biçimde 

erkekliğin bir inşa olduğunu ve erkekler üzerinde olumsuz da olabilecek çeşitli 

deneyimlere sebebiyet verdiğini ortaya koymaktır. Türkiye kültüründe erkek olma halleri 



2 
 

ve bu hallerin neden olduğu mücadele alanları Türkiye’deki erkeklik çalışmalarında yer 

almıştır. 

Erkekliğin bir mücadele alanı oluşu eleştirel erkeklik çalışmalarının odaklandığı 

ortak noktalardan biridir. Erkeklik kalıpları, birey doğduğu andan itibaren hayatını 

şekillendirir ve bireyin toplum içinde bulunduğu durumlarda etkisini gösterir. 

Toplumsallaşma ve toplumsallaşmanın gerçekleştiği kurumlar erkeklik kalıplarının 

sürekli biçimde tekrarlandığı ve nesillere aktarıldığı olgular olarak bu kalıpları (Onur ve 

Koyuncu, 2004, s. 42) anlamada analiz edilmesi gereken süreçlerdir. Kalıpların bireyin 

hayatına girmesi ise çocukluktan itibaren başlar. Özellikle çocukluk döneminde yoğun 

bir öğrenme gerçekleşir ve bu öğrenmenin gerçekleştiği kurumlar erkeklik mücadelesine 

de sebebiyet veren toplumsal kalıpların sorgulanamazlığını pekiştirir.  

Genelde toplumsal cinsiyet çalışmaları özelde ise erkeklik incelemelerinde; aile, 

eğitim, cemaat gibi toplumsal kurumlar çözümlemelerin belkemiğini oluşturur. 

Toplumsal kurumlar betimlemeye tabi tutulup analiz edildikçe erkeklik kalıpları 

sorgulamaya açılır. Bu sebeple, toplumsal kurumların etkisinin hissedilmeye başlandığı 

çocukluk dönemi ise ayrı bir öneme sahiptir. Kurumlar tarafından sunulan öğretilerin 

zorunlu tutulan yapısı erkek çocukların erken dönemde bir mücadele alanına girmesine 

neden olur. Bu doğrultuda kurumlar sorgulamaya açıldıkça “erkeklerin 

erkekleştirilmesinin mihenk taşı olan sosyalizasyon süreci”nin (Onur ve Koyuncu, 2004, 

s. 32) başladığı çocukluk ve erkek çocuğun bu süreç doğrultusunda yaşadığı mücadeleler 

göz önüne serilebilir. 

Erkeklik mücadelesindeki “mücadele” kavramı içinde bulunulan durumun bir 

güçlüğe işaret ettiği ve bireyin hayatında sorgulanması gereken bir alan olduğu anlamına 

gelir. Sorgulanma, doğal olarak ele alınanın ve koşulsuz kabul edilenin ortaya çıkarılması 

ile gerçekleşebilir. Bu tezin odaklandığı 2000 yılı sonrası sanat sinemasının farz edilen 

görevlerinden biri de benzer biçimde izleyicisini düşündürerek sorgulamaya teşvik 

etmektir. Kültürün bir parçası olarak sinema siyasi ve iktisadi değişimlerden etkilenen bir 

mecradır. Benzer bir değişimden etkilenen Türkiye sineması 1990’ların başında hem 

üretilen içerikler bağlamında niteliksel hem de bu içeriklerin izleyici sayısı bağlamında 

niceliksel yetersizliklerin yaşandığı bir dönemdir. Bu niceliksel ve niteliksel verimsizliğin 

geride bırakılması ise 1990’ların ikinci yarısına rastlar. Sinema alanında 1990’larda bir 

değişim gerçekleşmeye başlamış ve ülke sineması 2000’li yıllarda farklı bir rota 



3 
 

izlememiştir. Popüler Türkiye sineması izleyicisini salonlara çekmeyi başarmış, sanat 

sineması uluslararası festivallerden aldığı ödüllerle anılır olmuş, ülke içindeki festivaller 

da benzer yapımların merkezde olduğu mecralar haline gelmiştir.1 Bu mecralarda yarışan 

filmlerin öne çıktığı sinemanın sanat ayağından beklenen, “mücadeleyi” ortaya koyması 

ve bu doğrultuda bir eleştirellik yakalamasıdır. Bu çalışma 2000 yılı sonrası Türkiye sanat 

sinemasının bahsedilen mücadeleyi erkek çocuklar ekseninde ortaya koyup koymadığına 

odaklanacaktır.  

Türkiye sineması bağlamında yapılan erkeklik çalışmalarına bakıldığında2  

toplumsal kalıpların öğrenilmeye başlandığı çocukluk dönemi ve erkekliği birlikte ele 

alan kapsamlı bir çalışmanın bulunmadığı görülür. Buna rağmen yapımlarda erkek çocuk 

karakterlere rastlanmaktadır. Türkiye’de film festivallerinin yarışma kategorisi 

düzenlemeye başladığı 1960’lardan itibaren yapımlara bakılırsa erkek çocuk karakterlerin 

çocuk furyası filmlerinde öne çıktığı görülür.3 Sonrasında ana karakter olarak bir erkek 

çocuğun görüldüğü ilk yapım ise Yusuf ile Kenan (1979)’dır. Aynı dönemde Hazal (1979) 

ve At (1981) ana karakter olarak erkek çocuk kullanan ve Yeşilçam’ın çocuk yıldızlı 

filmlerinden ayrılan diğer yapımlardır. 1980’lerle birlikte ise kadın filmlerinde erkek 

çocuk karakterler görülmüştür. Uçurtmayı Vurmasınlar (1989) ve Piano Piano Bacaksız 

(1991) gibi yapımlarla erkek çocuklar tekrar baş rolde yer bulmuştur. 1990’larda ise Nuri 

Bilge Ceylan’ın Kasaba (1997) ve Mayıs Sıkıntısı (1999) filmleri ile erkek çocuk 

 
1(Akser ve Bayrakdar, 2014, s. xviii-xx), (Atam, 2011, s. xxxvii-li - s. 83-84), (Dorsay, 2005, s. 12-14), 

(Dönmez-Colin, 2014, s. 8), (Evren, 2014, s. 368), (Suner, 2006, s. 33-37), (Teksoy, 2005, s. 938-939), 

(Ulusay 2008, s. 115,140).  

2Bu doğrultuda, sinema ve erkekliği harmanlayan incelemeler bulunmakta Türkiye’den de bu çalışmalara 

örnekler verilebilmektedir. Türkiye sinemasında erkeklik kavramını ele alan tez çalışmalarında yoğunluk 

gözlenmekle birlikte alanla ilgili makale ve kitaplar da mevcuttur. Tezleri; Yeşilçam ekseninde erkeklik 

imgesini analiz eden (EK-1), yönetmen ya da yıldız/oyuncu filmleri bağlamında erkekliği ele alan (EK-2), 

popüler yapımlarda erkekliğin sunumunu analiz eden (EK-3), modernlik ve değişen erkekliğe odaklanan 

(EK-4) son olarak ise queer ve eşcinselliği merkezine koyan (EK-5) incelemeler olarak beşe ayırmak 

mümkündür. Umut Tümay Arslan’ın Bu Kabuslar Neden Cemil?’i ve Volkan Yücel’in “2000’lerde 

Erkekliğin Kamera-Politik İnşası: Kurgusal Suç Kahramanlığı Sentezi, Kimlik ve Söylemi” tez çalışmasını 

temel alarak yayımladığı Kahramanın Yolculuğu Mitik Erkeklik ve Suç Draması isimli yapıtı kitap 

çalışmalarına örneklerdir. 

3Çocuk furyası filmlerini merkeze alan tez çalışmaları bulunmakla birlikte bu çalışmalarda çocuk 

karakterler erkeklik bağlamında ele alınmamaktadır. Bkz. Gençalp, H. (2011). Egemen İdeolojinin 

Yerleştirilmesinin Bir Aracı Olarak Sinema: Çocuk Yıldız Filmlerinde Egemen İdeolojinin İşleyişi. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Altundağ, C. 

S. (2014). Türk Sinemasında Erkek Çocuk Kahramanın İnşası. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

 



4 
 

karakterler taşra anlatılarında daha önce görülmemiş biçimde sunulmuştur.4 2000’li 

yıllarda erkek çocuk karakterler kullanılmaya devam edilmiş; Bulutları Beklerken (2004), 

Beş Vakit (2006), Tatil Kitabı (2008), Mommo Kız Kardeşim (2009), Min Dit (2009), Bal 

(2010), Kar Beyaz (2010), Sivas (2014), Kar Korsanları (2015), Rauf (2016), Mavi 

Bisiklet (2016), Güvercin Hırsızları (2018), Aydede (2018) ve daha birçok yapımda 

anlatılarda önemli yer verilerek izleyiciye aktarılmıştır. Bu erkek çocuk karakterlerin 

2000 sonrasında değişen sinema anlayışı doğrultusunda eleştirel biçimde sunulup 

sunulmadıkları sorgulamaya açılabilir bir durumdur. Erkeklik bağlamında bu 

sorgulamayı yapmak ise karakterlerin sosyokültürel gerçekliklerini analize tabi tutmak 

anlamına gelecektir.  

Pomerance ve Gateward’ın belirttiği gibi erkeklik çalışmaları film analizi 

literatüründe yer buluyor olsa da ele alışlar yetişkinler üzerindendir (2005, s. 1). Erkek 

çocukların filmlerde bulduğu yansıma ve kullanılış biçimlerine ilişkin çalışmalar oldukça 

sınırlıdır. 2000 yılı sonrası Türkiye sinemasında erkek çocuk karakter kullanımına dair 

bütüncül bir çalışmaya ise rastlanmamaktadır. Erkeklik literatürünün film çalışmalarına 

sağladığı katkı görülebilir olsa da bu literatürün sinemada erkek çocuk karakterleri analiz 

etmede kullanılmadığı ortadadır. Erkekliğin benimsenme dönemi olan çocukluk ve 

toplumsallaşmaya dair ipuçları Türkiye sinemasında yer bulsa da bu yer buluşa dair 

çalışmalar literatürde görülmemektedir.  

Erkek çocuğu ele alan filmlerde çocuğa dair kalıplaşmış betimlemelerden fazlasını 

bulmak olasıdır. Artık, erkekliğin inşa süreçlerini göz önüne sermek için erkek çocuğun 

ekrandaki yansımalarını analiz etmek pek tabi mümkündür. Bu analizlerden elde edilecek 

bulgulardan bazıları; güç ilişkileri, toplumsallaşmaya dair ayrıntılar, toplumsal cinsiyet 

varsayımları ve erkek çocuğun sözüm ona “doğa”sının temelleri üzerine olacaktır 

(Pomerance ve Gateward, 2005, s. 1-2). Bu tez çalışması benzer bir düşünce ile yola 

çıkarak Türkiye sinemasına odaklanmaktadır. Türkiye sinemasında rastlanan erkek çocuk 

karakterlerin eleştirel olup olmadıkları ele alınmalıdır. Erkek çocuk karakterler 

anlatılarda yer alır ve dramatik yapı bu karakterlerin etrafında şekillenirken filmlerin 

toplumsala dair söyledikleri ortaya konmalıdır. Özellikle eleştirellik beklenen bir mecra 

olan sanat sinemasının eleştirellik işlevini erkek çocuk karakterlere yer verirken yürütüp 

 
4Türkiye sinemasında taşra ve çocuk karakterleri ele alan bir çalışma için bkz. Çelikaslan, Ö. (2008). Türk 

Sinemasında Taşra ve Çocuğun Temsili. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 



5 
 

yürütmediği cevaplanması gereken bir sorudur. Erkek çocuğun mücadelesine dikkat 

çekilerek mücadelenin sinema anlatılarında nasıl ortaya konduğu sorgulanmalıdır. Bu 

doğrultuda, çalışmanın problemi 2000 sonrası Türkiye sinemasında erkek çocuk 

karakterlerin nasıl ele alındığı ve erkek çocukların yer aldığı film anlatılarının erkeklik 

literatürü bağlamında eleştirellik durumudur.  

1.2. Amaç 

Birey olgulara, toplum yaşamı ve bu yaşamı kurallar içine oturtan normlar 

sayesinde anlam yükler. Anlamları içselleştirme süreci sosyal hayat vasıtasıyla doğal bir 

döngü içindedir. Bu döngü kırılmak suretiyle farklı yöntemlerle eleştirel bir bakış açısı 

getirmek ise önemlidir. Sanat sineması bu noktada öne çıkmaktadır. Bu çalışmada 

topluma ve normlarına eleştirel biçimde bakmayı görev edinen sanat sineması erkeklik 

bağlamında analize tabi tutulacaktır. Çalışmada, erkekliğin sunumunu ve inşa sürecini 

problem edinen düşüncelerden yani erkeklik literatüründen yola çıkılarak Türkiye’deki 

2000 yılı sonrası sanat filmlerinde erkek çocuk karakterler incelenecektir. Türkiye sanat 

sinemasında erkek çocukların nasıl ele alındığını ortaya koymak ve bunu erkeklik 

literatürü bağlamında yaparak sanat sinemasında gerekli eleştirelliğin sağlanıp 

sağlanamadığını analiz etmek bu çalışmanın amacıdır. Çalışma, erkeklik literatürünün 

ilerlemesi ile ortaya konan eleştirel bakışın Türkiye’deki sanat filmleri tarafından 

desteklenip desteklenmediğini ortaya koymayı amaç edinmektedir. Bu doğrultuda analiz 

edilecek filmlerde cevapları aranacak sorular şu şekildedir: 

-Yapımlarda erkek çocuk karakterler sosyal kurumlar ekseninde izleyiciye sunuluyor 

mu?  

-Yapımlarda erkek çocuk karakterler farklılıkları ekseninde anlatılarda yer alıyor ve 

erkekliklerin çoklu yapısı ortaya konuyor mu? 

-Yapımlarda erkek çocuk karakterler “erkek” olma durumları ekseninde belirli 

mücadelelerle karşılaşıyor mu? 

 

1.3. Önem 

Sinema gibi kitlelere ulaşan ve yönlendirme etkisine sahip bir araç farklı söylemleri 

desteklemek amacıyla kullanılabilir. Ana akım bir film örneği kendini kabul ettirme 

amacıyla kalıplaşmış normları tekrarlarken bağımsız bir film bu normları eleştirme 



6 
 

güdüsü ile hareket eder. Bu eleştirilerin göz önüne serilmesi ve analizlerinin yapılması, 

yapımın beslendiği ve kaynak olarak kullandığı insan yaşamını anlamada ve farklı bakış 

açıları edinmede yararlıdır. Özele inmek gerekirse bu çalışmanın önemlerinden biri 

topluma eleştiri getirmesi ve farklı bakış açıları sağlaması beklenen bir sinemayı erkeklik 

bağlamında analize tabi tutması iken bir diğeri bunu erkek çocuklar üzerinden 

gerçekleştirerek literatürdeki boşluğu dolduracak olmasıdır.  Erkeklik çalışmalarının 

ortaya koyduğu eleştirel tutuma benzer bir yaklaşımın Türkiye sinemasında erkek çocuk 

karakter kullanılırken benimsenip benimsenmediğini analiz etmek ehemmiyetlidir. 

Türkiye’deki sanat sinemasında erkekliğe erkek çocuk karakterler üzerinden bakmanın 

sinemada erkeklik çalışmalarına yeni kapılar açacağı düşünülmektedir.  

1.4. Varsayımlar 

Bu çalışma sanat filmi ve popüler film arasında bir ayrım olduğu ön kabulüne 

dayanmaktadır. “Ticari kaygılarla yola çıkan, klasikleşmiş bir dili sürdüren, genellikle 

özdeşleşmeye, mutlu sona, romantik düşlere, eğlenceye, olay örgüsüne, starlara dayanan, 

anlam boşlukları yaratmadığı için edilgen bir izleyici talep eden ve izleyicisini hemen 

hiçbir zaman şaşırtmayan, onu rahatsız etse bile bunun geçici olduğu izlenimini yaratan, 

onun boşalıp rahatlamasına yol açan, var olan değerleri savunan, son çözümlemede tutucu 

metinlere sahip olan” (Öztürk, 2000, s. 50-51) popüler filmlerin karşısında duran, 

belirtilen özelliklere kimi zaman tamamı ile kimi zaman kısmen zıt bir yapıda bulunan 

“sanat” filmi olgusu bu çalışmanın merkezindedir. Çalışmada, sanat filminin genel 

anlamıyla eleştiriden yana bir tutum sergilediği, “gerçeklik, kimlik ve hafıza” gibi 

olguları temeline oturttuğu, karaktere ve içsel çatışmasına odaklandığı kabul edilmektedir 

(Öztürk, 2000, s. 39 – Everett, 2005, s. 12 – Neale, 1981, s. 14). Yaşamdan beslenen sanat 

eseri insan ve topluma ilişkin temele ulaşmayı amaç edinirken, sanatçı da bu amacı 

deneyimlediği gerçeklik vasıtası ile gerçekleştirir (Gevgilili, 2014, s. 17-18). Bu çalışma 

sanat filminin eleştirel bir yaklaşıma sahip olduğu, özelde içinden çıktığı kültüre genelde 

ise insan yaşamına ışık tuttuğu varsayımına dayanmaktadır. 

Çalışmanın ikinci varsayımı sanat filmi ve film festivalleri arasında bir ilişki 

bulunduğudur. Neale’nin (1981, s. 35) de belirttiği gibi “sanat” filmi olarak kabul edilen 

yapımların sanat oluşları festivallerde aldıkları ödüllerle onanır. Bordwell de festivallerde 

gösterilen filmlerin farklılıklara sahip olmakla birlikte belirli uzlaşımlara sahip olduğunu 

belirtir (Bordwell, 1988, s.  160). Biçimsel ve içerikle ilgili bu uzlaşımlar belirli bir filme 



7 
 

“sanat eseri” denilmesini de kolaylaştırmaktadır. Bu sebeple ele alınacak filmler 

Türkiye’deki yarışma içerin film festivalleri incelenerek seçilmiştir.  

1.5. Sınırlılıklar 

Film seçiminde sınırlılık olarak Türkiye’de uzun metraj film alanında yarışma 

kategorisi bulunan ve önde gelen festivallerden yararlanılmıştır. Bunlardan ilki 

Türkiye’nin en uzun süreli film festivali olan Uluslararası Antalya Film Festivali’dir. 

Atilla Dorsay (2011, s. 10) Uluslararası Antalya Film Festivali’nden “sinemamızın en iyi 

panoramasını veren olay” tanımı ile bahsederken, Evren (2014, s. 202) Antalya Film 

Festivali’nin ulusal sinemaya yaptığı katkılara dikkat çekmektedir. Belirli zamanlarda ara 

verilen ve 2005 yılından beri düzenli olarak sürdürülen Uluslararası Adana Film Festivali 

ile birlikte Uluslararası İstanbul ve Ankara Film Festivalleri’nde yarışan aday filmler de 

incelemeye tabi tutularak sınırlılığı oluşturmuştur. 

Zaman dilimi olarak 2000 yılı ve sonrasının seçilmesinin sebebi literatürdeki 

çalışmaların da desteklediği gibi 1990’ların ikinci yarısından itibaren Türkiye 

sinemasının değiştiği ve 2000’lerde bu değişimin olgunluğa eriştiği düşüncesinin kabul 

edilmesidir. Bu düşünceye ilerleyen bölümlerde ayrıntılı biçimde yer verilecektir. Savın 

2000 yılı öncesi ve 2000 yılı sonrası dönemleri bağlamada bir araç olarak kullanılması bu 

çalışmada filmlerin ele alındığı “Türkiye Sineması’nda Erkek Çocuk Karakterler” isimli 

bölüme harmanlanmasını gerektirmiştir. 

Çocukluk dönemi olarak ise lise ve öncesi bir sınırlılık olarak seçilmiştir. Bu, 

Türkiye’deki eğitim kanunu kapsamında yaklaşık olarak 13 yaş ve öncesine tekabül 

etmektedir.5 Özellikle çocuklar üzerinden sinemada erkekliği incelemenin tercih 

edilmesinin sebebi çocukluk döneminin bireyin sosyal yaşam ile tanıştığı zaman dilimi 

olmasındandır. Yaşamın çocukluk evresinde verilen bilgiler ileride şekillenecek yetişkini 

de etkiler. Erkekliği çocukluk döneminde incelemek çalışmanın bir diğer sınırlılığıdır.  

Bir tercih olarak sunulan yukarıdaki üç sınırlılıkla birlikte, çalışmanın, örneklemi 

tarafından zorunlu biçimde kurulan bir kısıtlılığı da bulunmaktadır. Bu çalışmanın evreni 

düşünüldüğünde yapımların çoğunlukla taşrada geçtiği görülür. Taşrada geçmeyen, 

büyük şehri mekan olarak kullanan yapımlarda ise erkek çocuklar alt kültürün, yani içinde 

bulundukları çevrenin taşrasında yaşamaktadır. Örneklemi oluşturan tüm filmlerin ana 

 
5https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2012/04/20120411-8.htm (Erişim tarihi: 29.03.2020) 



8 
 

mekanı ise direkt olarak taşradır. Yapımlar, mekan ve kültür olarak taşranın dışında bir 

okumaya olanak sağlamamaktadır. Bu sebeple, analizler gerçekleştirilirken 

yararlanılacak sosyokültürel bağlamın en iyi biçimde oluşturulması için kuramsal kısmı 

başta olmak üzere çalışma, geleneksel kültürün öne çıktığı bir seyir izleyecektir. Kişisel 

bir tercih olmamakla birlikte örneklemin bir sonucu olarak taşra ve taşra kültürü bu 

çalışmanın sınırlılıklarından birini oluşturmaktadır. Türkiye sineması bağlamında bu 

sınırlılığa ilerleyen bölümlerde ayrıntılı biçimde yer verilecektir.  

1.6. Yöntem 

Yöntem, belirli “amaçlara ulaşmak için bilinçli olarak seçilen ve izlenen yol, 

yordam ve düzenekler bütünü” (Gülovalı ve Odabaş, 2011, s. 1305) olarak tanımlanır. Bu 

doğrultuda, çalışmanın amacına ulaşmak adına nitel bir araştırma yöntemi 

benimsenmiştir. Şimşek ve Yıldırım nitel araştırmayı “… algıların ve olayların doğal 

ortamda gerçekçi ve bütüncül biçimde ortaya konmasına yönelik nitel bir sürecin 

izlendiği araştırma” kelimeleri ile ortaya koyar (2006, s. 39). Bu çalışmadaki nitel sürecin 

izlenmesi için ise amaçlı örneklem kullanılmıştır.  

Amaçlı örneklem, ele alınacak filmlerin sunacakları bilgi açısından zengin olduğu 

(Patton, 2002, s. 40) gerekçesi ile seçildiği anlamına gelir. Bu sebeple ana karakteri erkek 

çocuk olan filmler derinlemesine bir analize tabi tutulacaktır. Filmlerin ele alınacak olgu 

olan erkekliğe yeterli veriyi ana karakterleri vasıtası ile sağlayabilecekleri ve çalışmanın 

amacına bu şekilde hizmet edecekleri düşünülmüştür. Çalışmanın amaçlarından biri 

Türkiye’de sanat sinemasını ele almak olduğu için filmler 2000 yılı sonrası festival 

filmlerinde yarışan adaylar arasından seçilmiştir. 2000 yılı sonrası Antalya Altın Portakal 

Film Festivali adayları (EK-6), 2000 yılı sonrası Uluslararası Adana Altın Koza Film 

Festivali adayları (EK-7), 2000 yılı sonrası Ankara Uluslararası Film Festivali adayları 

(EK-8) ve 2000 yılı sonrası İstanbul Film Festivali Altın Lale Ulusal Yarışma adayları 

(EK-9) incelenerek başrolü erkek çocuk karakter olan yapımlar örneklemi oluşturmuştur.   

Örneklemden elde edilen veriler ise betimsel analiz yöntemi ile işlenecektir. 

Yıldırım ve Şimşek, betimsel analizi, önceden belirlenmiş bir çerçeveye göre elde edilen 

verilerin analiz edilmesi olarak tanımlar. Amaç, “elde edilen bulguları düzenlenmiş ve 

yorumlanmış biçimde okuyucuya sunmaktır”. Verilerin betimlemesinden sonra 

bulguların yorumlanması betimsel analizin aşamalarındandır (2006, s. 224). Bulgular 

arasındaki ilişkiler çalışmanın sonucunu oluşturur. Yıldırım ve Şimşek betimsel analiz 



9 
 

yapılırken izlenmesi gereken dört aşamayı tanımlar. Bunlar; çerçeve oluşturma, bu 

çerçeve doğrultusunda verileri işleme, bulguları tanımlama ve bu bulguların 

yorumlanmasıdır (Yıldırım ve Şimşek, 2006, s. 224).  

Bu doğrultuda, çalışmada bir çerçeve oluşturmak için giriş bölümünden sonra 

alanyazına yer verilecektir. Ele alınacak filmler erkeklik bağlamında analize tabi 

tutulacağı için bu bölüm erkeklik çalışmaları ile başlayacaktır. Tarihsel süreci içinde 

erkeklik literatürünün ilerleyişi özetlendikten sonra erkeklik çalışmalarının temel 

alanlarından biri olan “hegemonik erkeklik” kavramı alana getirdiği eleştirel nitelik 

ekseninde açıklanacaktır. Türkiye’de erkeklik çalışmalarının bulunduğu konuma da 

değinilerek alanyazın bölümündeki erkeklik başlığına son verilecektir.  

Çalışma, Türkiye kültüründe erkek çocuğu ele aldığı için alanyazındaki ikinci 

başlık “Geleneksel Türkiye Kültüründe Erkek Çocuk”tur. Erkek çocuk toplumsallaşma 

ekseninde ele alınacak; toplumsallaşmanın yaşandığı temel kurumlar olan aile, eğitim ve 

cemaat başlıkları altında betimlenecektir. Genelde ve özelde erkeklik çalışmaları ele 

alınarak analiz edilecek filmler için bir bağlam oluşturulduktan sonra Türkiye sineması 

ve erkek çocuk karakterin bu sinemada yeri ele alınacaktır. 2000 yılı ve öncesi erkek 

çocuk karakterlere genel bir bakış sunulacak, Türkiye sinemasında 1990’lardan itibaren 

başlayan değişime değinilecek ve ardından örneklemin dışında kalan 2000 yılı sonrası 

erkek çocuk karakterlerden söz edilerek alanyazın bölümü bitirilecektir.  

Üçüncü bölümde ise erkeklik literatürü, Türkiye’de erkeklik çalışmaları, Türkiye 

kültüründe erkek çocuk olma durumu, Türkiye sineması ve erkek çocuk karakter 

başlıkları ile oluşturulan çerçeve ekseninde örneklem filmleri ele alınacaktır. Belirlenen 

başlıklar altında gerekli sorulara cevaplar aranarak filmlerden veriler elde edilecektir. Bu 

veriler ışığında bulgular tanımlanacaktır. Sonuç bölümünde ise erkeklik literatürü 

bağlamında tanımlanan bulgular yorumlanacaktır. Filmlerin kendilerinden beklenen 

eleştirelliği erkek çocuk karakterler doğrultusunda sağlayıp sağlayamadıkları, erkek 

çocuk karakterlerin bu eleştirel dilin parçası olup olmadıkları sorularına cevap 

verilecektir. 

Bu doğrultuda çalışmada tümevarımcı bir analiz stratejisi benimsendiği 

söylenebilir. Önemli benzerlikler ve olguların birbirleri ile arasındaki ilişkiyi ortaya 

çıkarmak için çözüme yönelik ilkeler benimsenmiş, katı kurallar kullanılmamıştır 



10 
 

(Patton, 2002, s. 41). Sonuç, ele alınan farklı olgular arasındaki bağların oluşturulan 

çerçeve doğrultusunda ortaya çıkarılarak bir bulgular bütünü oluşturulmasıdır. 

 

2. ALANYAZIN 

Bu kısımda çalışmayı temele oturtmak amacı ile kuramsal bir altyapı 

oluşturulacaktır. Öncelikli olarak tarihsel süreci içinde erkeklik çalışmaları ele 

alınacaktır. Ardından bu çalışmalar bağlamında Türkiye’de erkeklik üzerine yapılan 

incelemelerden yararlanılarak geleneksel Türkiye kültüründe erkek çocuğun maruz 

kaldığı kalıplar belirli bir çerçeveye oturtulacaktır. Türkiye’de erkeklik çalışmaları ve 

sinemayı birleştiren yazınlar sunulacak, Türkiye sinemasında erkek çocuk karakterlere 

değinilerek bu bölüm bitirilecektir.  

2.1. Erkeklik 

2.1.1. Erkeklik çalışmaları 

Bu bölümde feminist kuram ve toplumsal cinsiyet alanından yararlanarak 

günümüzdeki biçimini alan erkeklik çalışmalarına değinilecektir. Bu tezin sinema ve 

erkeklik çalışmalarını birleştiren yapısı düşünüldüğünde erkeklik alanının tarihsel 

sürecini ve temel amacını ele almak yararlı olacaktır.  

Carrigan, Connell ve Lee 1985’te kaleme aldıkları “Toward a New Sociology of 

Masculinity” adlı yazılarında o döneme kadar erkeklik çalışmalarına katkı yapmış olan 

incelemeleri özetler: 1950’lerde Talcoot Parsons’un başını çektiği işlevselci bir cinsiyet-

rolü teorisi batıdaki kadın söylemlerini şekillendirmiştir. Daha çok cinsiyet rolleri 

arasındaki yapısal farklılıklara ve bu rollerin nasıl içselleştirildiğine odaklanan 

işlevselciler, bireylerin aile içinde cinsiyet rollerini edindikleri görüşü ile de birey ve 

toplum arasında bir bağ kurmanın önünü açmıştır. Fakat işlevselci düşünce yapısı iki 

cinsiyet rolünü birbirinin tamamlayıcısı olarak görmüş, bu sebeple de cinsiyet rollerinin 

temeline inememiş, cinsiyetler arasındaki güç ilişkilerini analiz etmeye ortam 

oluşturamamıştır (Carrigan, Connell ve Lee, 2009, s. 101-103).  Cinsiyet rolü teorisi 

kadın ya da erkek olarak bireyden beklenilenlere odaklandığı için keskin ayrımlara gitmiş 

ve cinsiyetler arasındaki ilişkiselliği görememiştir (Carrigan, Connell ve Lee, 2009, s. 

106-107). 1970’lerden itibaren ise cinsiyet-rolü teorisinden uzaklaşılmış, rol kelimesi 

anlaşılmaz bir tanım olarak görülürken güç ilişkilerini açıklamada da yetersiz 

bulunmuştur (Carrigan, Connell ve Lee, 2009, s. 101-103).  



11 
 

1970’lerde görülen bu değişimin tetikleyicisi ise 1960’larda başlayan ikinci dalga 

feminist harekettir. Adams ve Savran ikinci dalga feminizm ile akademide kadın 

çalışmalarının yaygınlaştığını belirterek erkeklik çalışmalarının da temelini burada 

bulduğunu savunur. Kadın çalışmalarının erkekliğe de odaklanır bir alan haline gelmesi 

merkeze alınan nesnenin “kadın”dan “toplumsal cinsiyet”e kaymasıyla gerçekleşmiştir. 

“Toplumsal cinsiyet” terimi erkekliğin de kadınlık gibi anlaşılması ve incelenmesi 

gereken bir alan haline gelmesinin yolunu açmıştır (Adams ve Savrans, 2009, s. 1-4). 

Fakat akademik çalışmalardaki bu ilerlemeden önce erkeklikle ilgili cinsiyet politikaları 

gündeme gelmiştir. 1970’lerde “Men’s Liberation” gibi siyasal hareketlerle heteroseksüel 

erkekler arasında da cinsiyet politikalarının gündeme gelmeye başlaması bunun bir 

göstergesidir (Carrigan, Connell ve Lee, 2009, s. 99).  

Cinsiyetçiliğin erkekler üzerinde de olumsuz etkileri olduğu 1970’lerde kimi erkek 

grupları tarafından vurgulanmaya başlamıştır. Erkekler “kendi bilinçlendirme gruplarını 

kurarak, patriarkal kurumlardaki rollerini analiz ederek ve değiştirmeye çalışarak ve 

cinsiyetçi olmayan erkeklikler oluşturmaya çalışarak” birinci dalga erkek hareketinin 

savunucuları olmuştur (Adams ve Savran, 2009, s. 4). Özellikle 1960’ların gay 

hareketlerinden de ilham alan bu ilk dalga Joseph Pleck, Marc Fasteau ve Jack Sawyer 

gibi feminizm yanlısı (pro-feminist) olarak ele alınabilecek yazarlar tarafından 

desteklenmiştir. 1980’lerde ortaya çıkan ve “mythopoetic” erkek hareketi olarak 

adlandırılan ikinci dalga hareket için ise feminizm yanlısı demek yanlıştır. Feminizmin 

içinde bulunduğu bir kültür tarafından erkekliklerinin zayıflatıldığını savunan 

erkeklerden oluşan bu hareket Robert Bly’ın çok satan romanı Iron John’da yansımalarını 

bulmuştur (Adams ve Savran, 2009, s. 5). Kendilerini erkeklik statüleri ellerinden alınmış 

kurbanlar olarak gören Bly gibi yazarlar feminizme karşı bir duruş sergilemişlerdir 

(Gardiner, 2002, s. 4). Bu dönemde, erkek hareketleri erkeklerin yaşadığı zorluklara 

odaklanmıştır. Haklarının geri verilmesini isteyen erkeklerden oluşan bir hareket varlık 

bulmuş olsa da bir yandan da eleştirel yaklaşımlar ivme kazanmıştır. Pleck gibi feminizm 

yanlısı yazarlar egemen erkeklik anlayışını eleştirmiş ve feministlerle eş değer bir 

düşünce biçimi izleyerek cinsiyet eşitliğine vurgu yapmıştır (Gardiner, 2002, s. 4).  

Connell’e göre Pleck, erkeklik çalışmalarında eleştirel yaklaşımların gelişmesinde 

etkili bir yazar olarak ele alınmalıdır. Connell, Pleck’in, işlevselci cinsiyet rolü görüşünün 

ön kabul alarak aldığı düşünceleri gözler önüne serdiğini belirtir (Connell, 2005, s. 25). 



12 
 

Pleck’in fikirleri artık güncelliğini yitirmiş olsa da dönemin düşünce yapısını anlamak ve 

kavramların nasıl değişime uğradığını görmek adına önemlidir. Pleck, cinsiyet rolü (sex 

role) tanımlamasının kullanıldığı 1970 ve 1980’li yıllarda bu kullanımı sorgulama adına 

çalışmalarda bulunur. Bu amaçla “erkek cinsiyet rolü” üzerine ortaya konmuş düşünceleri 

ele alır. Pleck’e göre 1960’lardan itibaren erkek ve kadın rolleri üzerine düşünülmeye 

başlanmış olsa da cinsiyet rolünün doğası hakkındaki tartışmalar yeterli değildir çünkü 

“erkek cinsiyet rolü” sorgulanmadan kabul edilmektedir (Pleck, 1982, s. 6). Cinsiyet 

rollerine odaklanan bu düşünce tarzı bireylere yüklenen görev ve rolleri problem olarak 

görmez. Rollere uymada zorluk çeken bireyler sorunun kaynağı olarak ele alınır (Pleck, 

1982, s. 4). Pleck ise bu işlevselci düşüncenin ötesine geçilmesinin gerekliliğini 

vurgulamıştır. Erkek cinsiyet rolüne uyamamadan gelen bir güçlük çekme ve güvensizlik 

durumundan çok, tutarsız ve gerçekçi olmayan cinsiyet rollerinin kendisinde bir sorun 

aranması gerektiğini savunmuştur (Segal, 1995, s. 68). Pleck’in düşüncelerinin eleştirel 

bir yaklaşıma örnek olduğu görülür. Fakat erkeklik üzerine bir bilincin gelişmesi zaman 

alan zorlu bir süreç olmuştur (Connell, 2005, s. 227). 

Bu zorlu süreç ile gelişen bilinç yardımıyla sadece kadın çalışmalarına odaklanan 

anlayış değişmiştir. Artık cinsiyet meselesi ele alınırken erkeklik de bir problem olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Özellikle toplumsal cinsiyet meselelerinin sorunlu yönleri erkek 

ve erkeklikten bağımsız olarak analiz edilmemektedir. Sadece “kadınlık” durumuna 

odaklanan çalışmalardan fazlası literatürde yer bulmuş ve bu sayede de ikili ayrımların 

ötesine geçilmiştir. Güncel çalışmalarda erkekliği, kadınsılığı baskılayan bir kurum 

olarak görmek yeterli bir yaklaşım olarak görülmemektedir. Connell’in (2005, s. 42) de 

belirttiği gibi erkekliğin “kurumsal boyutu” onaylandığı anda asıl kaygılanılması 

gerekenin ürettiği eşitsizlikle erkekliğin mercek altına alınmasına sebebiyet veren 

“kurumsal düzenlemeler” olduğu görülecektir. 

Bu kurumsallığın kabulünün sonucu ise cinsiyetin kültürel ve tarihsel dinamikler 

olmadan düşünülemez hale gelmiş olmasıdır. “Cinsiyet/toplumsal cinsiyet sistemleri 

insan zihninin tarihten bağımsız sızıntıları değildir; tarihsel insan faaliyetlerinin 

ürünleridir” (Rubin, 1975, s. 24). Rubin’in 1975’de kurduğu bu cümle günümüz 

toplumsal cinsiyet çalışmalarını yönlendiren fikirleri özetler biçimdedir. Halihazırda, 

biyolojik verilere dayandırılarak erkek ya da kadın olma durumunun bir temele yaslandığı 

savunulmaya çalışılsa dahi günümüz toplumsal cinsiyet incelemeleri bu verileri yeterli ya 

da geçerli bulmamaktadır. Karras’ın da belirttiği gibi, kültürel ya da biyolojik, herhangi 



13 
 

bir ayrımın toplum tarafından her zaman belirli biçimlerde yorumlanarak ve farklı 

kültürel anlamlar yüklenerek var olduğu unutulmamalıdır. Biyolojik farklılıklar bir 

gerçeklik olarak kanıtlansa dahi bu erkekliğin sosyal bir inşa olduğunun reddi anlamına 

gelmez (Karras, 2003, s. 5). Segal, doğa/yetiştirme (nature/nurture) olgularının zıt 

kutuplar olarak ele alınışını dahi, bir ikiliğe düşüş basite indirgeyiş olarak tanımlar. Asıl 

durum, her iki olgunun da etkileşimde olduğu bir ilişkiler bütünüdür. “Biyoloji kültürü 

etkiler”. Fakat bu bir alınyazısı değildir, biyolojinin kültüre etkisi o kültür olmadan 

düşünülemez (Segal, 1995, s. 64). 

Güncel toplumsal cinsiyet çalışmaları için cinsiyet/toplumsal cinsiyet rollerini 

anlamanın ve açıklamanın en önemli noktasının biyoloji ve kültür ayrımı gibi 

sorgulanamaz görünen ikilikleri dahi bir yana bırakarak bütün toplumsal düzen ve 

söylemini sosyal bir inşa olarak ele almak olduğu görülür. Toplumsal cinsiyet 

incelemeleri bu noktaya gelmek için feminist çalışmalardan etkilenmiş, işlevselci 

düşünceyi bir yana bırakmış ve politik hareketlerden beslenmiştir. Günümüzde biyoloji 

ve kültürün karşılıklı bir etkileşim içinde ele alındığı eleştirel çalışmalar öne çıkmaktadır. 

Erkeklik çalışmaları özelinde ise bu eleştirel yaklaşımlar Raewyn Connell’e mal 

edilebilecek olan “hegemonik erkeklik” kavramı ile kendini göstermeye başlamıştır. Bu 

sebeple takip eden bölümde “hegemonik erkeklik” kavramı ayrıntılı olarak ele 

alınacaktır. 

2.1.2. Toplumsal cinsiyet bağlamında “hegemonik erkeklik” 

Toplumsal cinsiyet çalışmalarının zaman içinde kazandığı eleştirel yaklaşım biçimi 

önceki bölümde ele alındı. Fakat günümüzde bireylerin sosyal yaşamda toplumsal 

cinsiyet kavramını anlayış, kavrayış ve uygulayış biçimleri hala bu eleştirel yaklaşımdan 

farklıdır. Connell ve Pearse’nin de belirttiği gibi toplumsal cinsiyet hayatımızda o denli 

yer etmiş ve sorgulanamaz durumdadır ki, günlük hayatta insanların ayırdına dahi kadın, 

erkek, oğlan ya da kız olarak varırız (Connell ve Pearse, 2015, s. 5). Buna rağmen, günlük 

hayattaki kullanımının dışına çıkılıp akademik çalışmalara bakıldığında görüldüğü gibi 

bireylerin –mış gibi yapması ile mevcudiyet kazanan ve bu sebeple de sürekli bir inşa 

halinde olan cinsiyet ikiliği önceden verili bir durum değildir. Erkekliği ya da kadınlığı 

yaratılıştan gelen bir sabit olarak düşünemeyeceğimiz gibi basitçe dışarıdan gelen bir 

etkiyle oluştukları kanısına da varılmamalıdır. Bireyler kendilerini toplum içinde kadınsı 

ya da erkeksi olarak sundukları ölçüde toplumsal cinsiyet düzeninde yer bulurlar (Connell 



14 
 

ve Pearse, 2015, s. 6). Sosyal yaşamın gereklilikleri ve bireyin bu toplumun onaylanan 

bir parçası olma isteği ile toplumsal cinsiyet sorgulanmadan kabul edilen bir mefhum 

halini alır. Bu sorgulanamazlık ise bireyin içinde olan doğal bir durumu yansıttığı 

görüşünde temel bulur.  

Connell’in belirttiği gibi bu görüşe göre; erkek, erkek olduğu için erkeksidir ya da 

bir kadın erkeksi kategorisine sokulabiliyorsa bunun sebebi erkeksiliğin onun 

kişiliğinin/doğasının bir parçası olmasıdır. Fakat cinsiyet kavramı bu derece kesin ve 

verili olamayacak kadar ilişkiseldir. Kadınlık erkeğin zıttı olarak kendini tanımlarken 

erkekliğin ayırt edici özelliği ise kadınsılıktan uzak oluşudur (Connell, 2005, s. 67-68). 

Yani kadın ve erkek kavramları var olabilmek adına birbirlerine ihtiyaç duyar. Bu ise, 

cinsiyetin kişilikten ya da ön kabul olan herhangi bir düşünceden uzak olduğunu gösterir. 

Bu noktada ise cinsiyet/toplumsal cinsiyet sosyal bir inşa olarak ele alınmaktan öteye 

geçemeyecek, yaradılıştan gelen bir öze dayandırılamayacaktır.   

İlişkiselliğin söz konusu olduğu yerde özcülüğün reddi kolaylaşır. Bu ret ile birlikte 

kesin çizgilerle ayrılmış kadınlık ve erkeklik kavramları da sorgulanmaya açık hale gelir. 

Bireyin doğasından kaynaklanan bir öz olarak ele alınmadıklarında “kadın” ve “erkek” 

kavramları sosyal birer inşa olarak karşımıza çıkar. Toplumsal cinsiyet rollerinin sosyal 

bir inşa olduğu görüşü ile de tek bir kadınlıktan ya da erkeklikten bahsetmek zordur. 

Toplumsal cinsiyet kavramları başlangıcından bitişine kadar bireyin yaşamına bütünleşik 

biçimdedir. Kişilerin kendilerini bu kavramların temsil ettiği yapılanmaların bir parçası 

haline getirme çabaları beklenen bir sonuçtur. Bu çabalar ve beraberinde getirdikleri 

deneyimler her birey için aynı olmayacaktır. Deneyimler arasındaki bu eşitsizlik erkeklik 

bağlamında düşünüldüğünde “çoklu erkeklikler” karşımıza çıkmaktadır (Connell, 2005, 

s. 76). 

Hegemonik erkekliğin parçası olduğu çoklu erkeklikler, toplumsal cinsiyet 

bağlamında düşünüldüğünde erkekliği katı kurallardan uzaklaştırmakta ve eleştirel bir 

alan haline getirmektedir. Connell de toplumsal cinsiyet ve sosyal pratiklerin bireyler 

arasındaki farklı deneyimleri göz önüne serdiğini vurgulamaktadır. Connell, toplumsal 

cinsiyetin başlı başına bir uygulama olmadığını, sosyal pratikleri inşa etmenin bir yöntemi 

olduğunu bu sebeple de diğer sosyal yapılardan ayrı ele alınamayacağını belirtir. 

Toplumsal cinsiyet; sınıf, ırk gibi farklı sosyal yapılarla da etkileşim içindedir. Bu, beyaz 

bir erkeğin sadece beyaz kadınlar üzerinden değil siyahi erkekler üzerinden de inşa 



15 
 

edildiği anlamına gelir (2005, s. 75). Yani, bireyin doğasının sebebiyet verdiği tek ve 

değişmez bir erkeklik yoktur. Erkeklikler toplumdaki farklı yapılarla ilişkileri içinde 

düşünülerek ele alınmalıdır. Erkekliğin muhtelif boyutlarını onaylamak ve tanımlamak 

önem teşkil etse de Connell’in de belirttiği gibi bu erkeklikler arasındaki ilişkileri analiz 

etmek de bir o kadar gereklidir (2005, s. 76). Bu noktada karşımıza “hegemonik erkeklik” 

kavramı çıkmaktadır. Sabit ve değişmez bir düşünce olmaktan uzak olan “hegemonik 

erkeklik”, Connell tarafından erkeklikler arasındaki güç ilişkilerini ortaya çıkarmak adına 

kullanılır. 

Tarihsel sürecine baktığımızda hegemonik erkeklik kavramının 1980’lerde 

kullanılmaya başlandığı görülür. Connell ve Messerschmidt “hegemonik erkekliği” 

erkeklik çalışmaları ve diğer toplumsal cinsiyet alanlarını birbirine bağlayan bir kavram 

olarak ele alır (2005, s. 829-830). Kavram ilk olarak 1982 yılında Avustralya liselerindeki 

sosyal eşitsizlik üzerine yapılan bir saha araştırmasında ortaya konmuştur. Aynı proje 

toplumsal cinsiyet inşasında mevcut olan çoklu hiyerarşiler hakkında ampirik bilgi de 

sağlamıştır (Connell ve Messerschmidt, 2005, s. 830). Connell ve Messerschmidt 

hegemonik erkekliğin temeli olan, erkeklikler arasında bir hiyerarşi olduğu düşüncesinin 

doğrudan eşcinsel özgürlük hareketinden etkilendiğini vurgulayarak ampirik sosyal 

araştırmaların da kavrama büyük katkı sağladığını belirtir. Bu çalışmalar etnografik 

araştırmaların da yardımıyla farklı erkeklikleri göz önüne sererek işlevselci cinsiyet-rolü 

anlayışının sahip olmadığı eleştirelliği sağlamıştır (Connel ve Messerschmidt, 2005, s. 

831-32). Akademik alanda da önem kazanan “hegemonik erkeklik” 1980 ve 1990’larda 

farklı yayınlarda yer bulmuştur. Eğitim çalışmaları, suçbilim, medya temsili, erkek 

sağlığı, kurum çalışmaları, psikoterapi ve sanat tartışmaları gibi birçok alanda kullanılır 

hale gelen hegemonik erkeklik, bu çalışmalarla çok yönlü bir alan biçimini almıştır. 

Görüldüğü üzere 1980’lerden 2000’lere “hegemonik erkeklik” kavramsal bir modelden 

geniş alanları kapsayan bir çerçeve haline gelmiştir (Connell ve Messerschmidt, 2005, s. 

833-835).  

Connell, kapsamlı olarak “hegemonik erkekliği” ilk kez 1993 yılında Masculinities 

kitabında ele almıştır. Farklı erkeklik deneyimleri ve “hegemonik erkekliğin” Connell 

tarafından detaylı bir analize tabi tutulduğu bu çalışmada “ataerkil sistem” kavramına 

yapılan bir eleştiri ön plana çıkar. Connell ve Pearse’in de belirttiği gibi genellikle, 

ataerkil sistem erkeklerin ayrıcalıklı bir grup olarak konumlandığı bir yapılanma olarak 



16 
 

ele alınır. Fakat sosyal düzendeki yerlerine göre kimi erkekler için bu ayrıcalıklar daha 

fazla iken kimileri için ise daha azdır (Connell ve Pearse, 2015 s. 140). Her erkeğin aynı 

ayrıcalığa sahip olmaması erkeklik deneyiminin bireyler için farklı bir süreç olmasından 

kaynaklanır. Bu deneyim sonucunda ayrıcalığı en yoğun biçimde elde eden erkek grubu 

ise “hegemonik erkeklik”tir. Fakat, farklı toplumsal etkenlerden beslenen “hegemonik 

erkeklik” “her zaman her yerde aynı olan sabit bir karakter tipi değildir. Bunun yerine var 

olan bir toplumsal cinsiyet ilişkileri modelinde hegemonik durumu işgal eden ve her 

zaman tartışmaya açık bir erkekliktir” (Connell, 2005, s. 76). Connell, Gramsci’nin “‘sınıf 

ilişkileri’”6 analizinden şekillenen hegemoni kavramı bağlamında hegemonik erkekliğe 

bir tanım getirilmek istenirse, mevcut durumda patriarkı ve meşruiyeti elinde tutan 

toplumsal cinsiyet uygulamaları olduğunu belirtir. Mevcut durumda geçerli olması da 

“hegemonik erkeklik”in analiz edilebilir ve değişebilir olduğunu gösterir (Connell, 2005, 

s. 77).  

Connell, “hegemonik erkeklik”le birlikte modern batı düşüncesindeki cinsiyet 

düzeninin içerdiği farklı erkeklikler de ele alır. Bunlar; örnek olarak eşcinselliği verdiği 

madun erkeklik, suç ortağı diyebileceğimiz hegemonik erkekliği elinde tutmasa da 

fikrinden ve varlığından yararlanan erkeklik ve ırk ayrımlarının örnek teşkil ettiği 

ötekileştirilen, marjinalize edilen erkekliktir (Connell, 2005, s. 77-80). Bu noktada, 

erkekliğin tek bir tanımlama ya da kavram olmadığı tamamen bir ilişkiler bütünü olarak 

ele alındığı görülür. Yani erkeklik içinde bulunduğu toplumu yönlendirirken aynı 

zamanda da o toplumun dinamiklerinden etkilenmektedir. 

“Hegemonik erkeklik” kavramı ve “çoklu erkeklikler” günümüz erkeklik 

çalışmalarının merkezinde durmaktadır. Fakat, toplumsal cinsiyet çalışmalarının 

ilerleyişi ve getirilen farklı eleştiriler sonucunda Connell ve Messerschmidt eleştirelliğini 

ve verimliliğini arttırmak adına çalışmanın gözden geçirilmesini uygun bulmuştur. Bu 

amaçla kaleme alınan “Hegemonic Masculinity Rethinking the Concept” 2005 yılında 

yayımlanmıştır.  Connell ve Messerschmidt makalede, incelemeye aldıkları eleştiriler 

ışığında “hegemonik erkeklik” kavramında sürdürülmesi gereken, terk edilmesi gereken 

ve tekrar ele alınması gereken yönler olduğunu vurgular. “Hegemonik erkeklik” 

kavramının temeli olan erkekliklerin çoklu olarak ele alınışı ve bu erkeklikler arasında 

 
6Connell, Gramsci’nin “sınıf ilişkileri” (class relations) konseptini, sosyal yaşam içinde bir gurubun öncü 

bir konumu hak iddia edip elde ederek elinde tuttuğu kültürel dinamik olarak tanımlamaktadır.  



17 
 

bulunan hiyerarşi önemlerini korumaya devam etmelidir. Erkeklikler arasındaki ilişki bir 

grubun diğerine basitçe uyguladığı bir tahakküm olarak görülmemeli, “hegemonik 

erkeklik” kavramının ortaya koyduğu gibi farklı bir ilişkiler bütünü olarak ele alınmalıdır. 

Connell’in Masculinities yapıtında ortaya konmuş olan bu görüş geçerliliğini 

sürdürmektedir (Connell ve Messerschmidt, 2005, s. 346). Fakat bu kavramların 

geçerliliklerini korumalarının yanında terk edilmesi gereken yaklaşımlar da vardır. 

Örneğin, kişilik teorilerine (trait concepts) odaklanarak erkeklikleri açıklamanın özcü bir 

yaklaşım olduğu ortaya konmuştur. Connell ve Messerschmidt’e göre bu tarz bir yöntem 

benimsenmemeli hatta bütünüyle toplumsal cinsiyet çalışmalarından çıkarılmalıdır 

(Connell ve Messerschmidt, 2005, s. 347).  

Sürdürülmesi ve reddedilmesi gereken düşüncelerin yanında Connell ve 

Messerschmidt çalışmanın yeniden düzenlenmesi gereken yönlerini de ele alır. İlk olarak, 

sadece erkekliklere odaklanan bir yaklaşımdan ziyade toplumsal cinsiyet hiyerarşisini 

göz önünde bulunduran bir yöntem benimsemek gerekmektedir. “Hegemonik erkeklik”in 

diğer toplumsal cinsiyet rollerinden etkilenebilen, değişime açık bir kavram olduğu göz 

önünde bulundurulmalıdır. Erkekliklerin birbirleriyle ilişkisi yanında kadınların da inşa 

sürecine etkisi unutulmamalıdır. Kısacası, erkeklikler ele alınırken toplumsal cinsiyet 

rollerinin tüm dinamikleri göz önünde bulundurulmalı, toplumsal cinsiyet alanında daha 

bütüncül bir yaklaşım benimsenmelidir (Connell ve Messerschmidt, 2005, s. 347-48). 

İkinci nokta erkekliklerin bölgesellikleri bağlamında ele alınışlarıdır. Yerel-bölgesel-

küresel (local-regional-global) erkeklikler arasındaki ilişkiye önem verilmesi gerektiğini 

vurgulayan Connell ve Messerschmidt bu üç düzeydeki bölgelerin de birbirinden 

etkilenebildiğini belirtir. Karşılıklı etkileşim içinde olan bu farklı bölgelerin birbiriyle 

ilişkisi basitçe ele alınmamalıdır. Küresel bir erkeklik bölgesel ve yerel erkekliklere nüfuz 

edebileceği gibi bölgesel bir erkeklik toplumun daha geniş kesimine yayılan bir kültürel 

alanı da etkileyebilir. Toplumlar, kültürel ve söylemsel olarak birbirinden tamamen 

bağımsız oluşumlar değildir. Toplumlar arasındaki bu etkileşimlerin göz önünde 

bulundurulmasının gerekliliği ise üç farklı düzeydeki erkeklik ilişkilerinin analize tabi 

tutulup aralarındaki bağların ortaya çıkarılmasıyla yerine getirilebilecektir (Connell ve 

Messerschmidt, 2005, s. 349-50).  

Son olarak Connell ve Messerschmidt erkekliklerin bölünmez bir bütün olarak ele 

alınmamaları gerektiğini vurgular. Erkekliklerin kendi içsel dinamikleri arasında 

çatışmalar vardır. Çıkarları doğrultusunda farklı erkeklikler farklı bir toplumsal cinsiyet 



18 
 

stratejisi lehine uygulamalarda bulunabilirler. Yani her erkeklik kendi çıkarı 

doğrultusunda hareket ederek toplumsal düzende değişimlere sebep olma kapasitesine 

sahiptir. Hegemonik erkeklik ise toplumsal cinsiyet çatışmaları sonucunda sosyal düzene 

en iyi çözümü sunan “uygulama biçimi”dir. Çatışmalar sonucunda meydana gelen yapısı, 

hegemonik erkekliğin meydan okunabilir yönünü de göstermektedir. Yeni çatışmalar 

sonucu farklı “uygulama biçimi”nde bir erkeklik hegemonik pozisyonun sahibi 

olabilecektir (Connell ve Messerschmidt, 2005, s. 852-853).  

Tek ve tahakküm uygulayan bir erkek kavramından ziyade erkeklikleri çoklu bir 

grup olarak ele almak erkeklik çalışmalarının odağa aldığı konulardan biridir. 

Whitehead’in de belirttiği gibi artık erkeklerin kadınlar üzerinde güç kurmaya çalışan 

homojen bir grup olmadığı anlaşıla gelmiş bir durumdur. Erkek olmanın birçok hali 

olduğu kabul edilmelidir (Whitehead, 2002, s. 3). Bu çalışmada hegemonik erkeklik 

analizi yapılmayacak olsa da terimin kapsamlı biçimde ele alınmasının sebebi 

erkekliklerin çoklu yapısının temellendiği alan olmasıdır. Messerschmidt’in de belirttiği 

gibi kavram, “hegemoninin sonuçlarını ortaya koyarak, hegemonik yapıları meydana 

çıkararak, erkeklerin çoklu yapısını göz önüne sererek, hegemonik erkekliklerdeki 

değişimlerin izini sürerek” (2018, s. 31-32) birçok alanda literatüre katkı sağlamış ve 

ilerleyen çalışmalara ön ayak olmuştur. Temellerinden biri erkekliklerin çoklu biçimde 

ele alınması (Messerschmidt, 2018, s. 47) olduğu için hegemonik erkeklik terimi tek bir 

erkek kavramından toplumsal cinsiyet çalışmalarını uzaklaştırmış ve erkeklik literatürüne 

olanak sağlamıştır. Sonuç olarak, Connell’in Masculinities adlı eseri erkeklik gibi 

eleştirel bir alan için temel kaynaklardan biri haline gelmiş ve “hegemonik erkeklik” 

kavramıyla erkekliğe eleştirel bakışın yollarını açmıştır. Sonraki bölümde bu eleştirel 

bakış çerçevesinde Türkiye’de erkeklik çalışmalarının durumu sunulacaktır. 

 

2.1.3. Türkiye’de erkeklik çalışmaları 

Erkeklik çalışmaları 1970’lerden itibaren geçerlilik kazanmaya başlamış olsa da 

Türkiye özeli için aynı yorum yapılamamaktadır. Çalışmalar ancak 1990’larda 

doğabilmiştir. Kandiyoti’nin Cariyeler Bacılar Yurttaşlar isimli derlemesinde yer verdiği 

1996 yılında yayımlanan “Ataerkil Örüntüler ve Erkeklik Paradoksları” isimli yazısı 

Türkiye’de erkeklik çalışmalarına başlangıç olarak verilebilir. Topçu ise Oğuz Onaran, 

Seçil Büker ve Ali Atıf Bir’in 1998 yılında yayımlanan Eskişehir’de Erkeklik Rol ve 

Tutumlarına İlişkin Alan Araştırması‘nı Türkiye’de oldukça yeni olan erkeklik 



19 
 

çalışmaları içinde ilk olarak ele alır (Topçu, 2018, s. 289). Genel anlamıyla erkeklik 

literatürü ise 2004 yılında Toplum ve Bilim dergisinin erkeklik özel çalışması ile “ivme 

kazanmış”, dergi alanın Türkiye’de yaygınlaşmasına ön ayak olmuştur (Topçu, 2018, s. 

289). Sayının ön sözünde Sökmen Türkiye’deki literatürde genellikle “kadın sorunu” 

olarak ele alınan meseleleri bir de erkek merkeze alınarak çözümlemeyi amaç 

edindiklerini belirtir (Sökmen, 2004, s. 6). Toplum ve Bilim’in bu sayısında Atay erkeğin 

erkeklik ekseninde yaşadığı sorunların rahatlıkla açığa vurulmadığını belirtirken (Atay, 

2004, s. 13) yapılan çalışmaların da yetersiz olduğunu söylemektedir (Atay, 2004, s. 14). 

Atay’ın bu görüşü Cengiz, Tol ve Küçükural tarafından desteklenirken (2004, s. 51) 

Özbay ve Baliç erkekliği “Türkçesi olmayan literatür” olarak tanımlar (2004, s. 90).  

Kısacası Türkiye dışında eleştirel erkeklik çalışmalarına ön ayak olan feminist 

kuram Türkiye’de aynı başarıyı göstermekte geç kalmıştır. 2004 yılında erkeklik alanı 

için cevaplanmayı bekleyen birçok soru bulunmaktadır. Bunlardan sadece birkaçı 

Sökmen tarafından şöyle sıralanır:  

                      “Erkeklik nasıl inşa ediliyor, yeni kuşaklarca nasıl benimsenip içselleştiriliyor? Ya da 

içselleştirilebiliyor mu? Bu inşada kadınların rolü ne? Kadınların ataerkine suç ortaklığından 

söz edebilir miyiz? Erkek çocuğun rol modelleri olarak anne babayla ilişkisi ne? Bu rol 

modellerinin erkek öznelliğinin kuruluşundaki yeri ne? Zaman içinde erkeklik kurguları nasıl 

değişiyor, değişiyor mu? Erkek özneden kadınların ve diğer erkeklerin beklentileri? 

Erkeklikle şeref, onur kavramları arasındaki ilişkiyi nasıl anlayabiliriz? Edebiyatta, 

sinemada, popüler kültürdeki erkeklik temsillerinden ne anlayabiliriz?”  

2004 yılında Toplum ve Bilim’in 101. sayısını “bir başlangıç, bir giriş” olarak 

niteleyen Sökmen’in ele aldığı bu sorular ve daha fazlasına günümüzde değinildiği 

ortadadır. Bu değiniler yeterli midir sorusuna cevap vermek bu bölümün amacı olmasa 

da Türkiye’de erkeklik çalışmalarının on altı yıl içinde oldukça mesafe katettiği 

söylenebilir. Saraçgil’in 2005 yılında yayımlanan Bukalemun Erkek isimli eseri Türkiye 

topraklarında Osmanlı İmparatorluğu’ndan itibaren değişen erkek olma biçimlerini ele 

alır. Yine 2005 yılında yayımlanan Demez’in Kabadayıdan Sanal Delikanlıya: Değişen 

Erkek İmgesi çalışması ise internet ortamında “değişen erkek imgesi”ni analize tabi tutar. 

Aynı yıl yayımlanan Arslan’ın Bu Kabuslar Neden Cemil? Yeşilçam’da Erkeklik ve 

Mazlumluk’u tamımı ile sinemaya odaklanarak film çalışmaları ve erkekliği bir araya 

getirir. Bu çalışmaları 2008 yılında Selek’in bir toplumsal kurum olarak erkekleri 

şekillendiren askerliği bireysel görüşmeler çerçevesinde ele aldığı Sürüne Sürüne Erkek 

Olmak kitabı izler. Sancar’ın Erkeklik: İmkansız İktidar: Ailede, Piyasada ve Sokakta 



20 
 

Erkekler, Özarslan’ın Hovarda Alemi ve Boratav, Fişek ve Ziya’nın Erkekliğin Türkiye 

Halleri bireysel anlatılar bağlamında Türkiye’de erkekliği ele alan diğer çalışmalar olarak 

karşımıza çıkar.  

2000 yılı sonrası birçok tez ve makale yayımlanmış, yabancı kaynaklardan erkeklik 

literatürü çevrilerek Türkçe’ye kazandırılmıştır. Yukarıda belirtilen kitaplar dışında başka 

eserler de yayımlanmakla birlikte bu çalışma özelinde katkı sağlamadıkları için bölümde 

ele alınmamıştır. Literatürün ne düzeye geldiği ise 2018 yılında yayımlanan Toplum ve 

Bilim 145. sayısından okunabilir. “Eril tahakküm, Erkek Edebiyatı ve Hegemonya” 

anahtar kelimeleri ile sunulan sayıda Şenol Topçu’nun “Erkeklik Çalışmaları 

Kaynakçası” 2018 yılına kadar Türkiye’de yapılan erkeklik çalışmalarının listesini sunar. 

Bu liste, kapsamlı bir literatür çalışması için başvurulacak temel kaynak niteliği 

taşımaktadır. Bir sonraki bölümde ise bahsedilen erkeklik çalışmaları ekseninde 

Türkiye’de erkek çocuk portresi çizilecek ve gerçekçi bir yaklaşımla erkek çocuğun 

maruz kaldığı kalıplar betimlenecektir.  

 

2.2. Geleneksel Türkiye Kültüründe Erkek Çocuk 

Bu bölümde geleneksel Türkiye kültüründe bir erkek çocuğu şekillendiren başat 

kalıplar ele alınacaktır. Bu doğrultuda egemen toplumsal normlar sosyal kurumlar 

bağlamında betimlenecektir. Bir ülkenin ortak kültüründe dahi sosyal kurumların etki 

düzeyi bölgeden bölgeye değişiklik gösterebilmektedir. Fakat, genel olarak belirli bir 

kültür içindeki yaygın değerler tanımlanabilir niteliktedir. Bu başlık altında yapılacak 

betimlemeler kolayca Türkiye kültürünü içine alan geniş bir alana mal edilebilir. Buna 

rağmen bölümde odak noktasının özellikle geleneksel bir kültürdeki erkeklik ve erkek 

çocuk kalıpları olduğunun belirtilmesinde yarar vardır.  

Türkiye kültürü bağlamında erkeklik normlarını incelemek adına sosyal 

kurumlardan yararlanılacaktır. Kandiyoti’nin de belirttiği gibi bu kurumlar toplumsal 

cinsiyet bağlamında birçok sıradüzenin üretildiği alanlardır (2015, s. 187). Sosyal 

kurumlar bireyin şekillenmesinde rol oynarken bu şekillenme sürecinde bireyi belirli 

kalıplara da sokan oluşumlardır. Sosyal kurumların bireyin hayatı üzerinde oynadığı rol 

erkeklik hakkında yapılan farklı çalışmalarda da betimlenir. Örneğin Boratav, Fişek ve 

Ziya’nın (2017, s. 253-256) çalışmalarında katılımcıların büyük çoğunluğunun 

çevrelerindeki insanların ve kurumların küçüklükten itibaren kendilerine erkekliğe 

yönelik aktarımlarda bulunduklarının farkında oldukları ve bunu dillendirdikleri görülür. 



21 
 

Anlatılarda katılımcılar aileden dini inanışa, arkadaşlardan askerliğe kadar birçok etkenle 

iç içe olduklarını belirtmektedir. Bahsedilen etkenlerin ortak noktalarından biri toplumsal 

cinsiyet rolleri arasındaki ayrımı pekiştirmeleridir. Kız ve erkek çocuk toplum içinde 

farklı konumlandırılmakta ve kimliğin oluşumunda kurumlar bu farklı konumlanışları 

sağlamlaştırmaktadır.  

Bölümde, Türkiye kültüründe erkek çocuk olgusunu ele almadan önce toplumsal 

yapı ve insan etkeni arasındaki ilişkiyi anlamak adına “toplumsallaşma” kavramına 

değinilecektir. Ardından “toplumsallaşma” kavramı Türkiye özelinde ele alınacak ve 

Türkiye kültüründe toplumsal cinsiyet kalıplarını pekiştiren sosyal kurumlar aile, okul ve 

cemaat olmak üzere üç başlık altında incelenecektir. İncelemenin verimli biçimde 

yapılabilmesi için aile, eğitim ve cemaat kurumları bağlamında erkeklik ve erkek çocuk 

literatürdeki çalışmalar ekseninde betimlenecektir.  

Aile, özel alanda bireyin doğumdan önce dahi kimliğini etkileyen bir kurum olarak 

ele alınacaktır. Althusser’in de belirttiği gibi aile içindeki “duygusal” beklentiler bir yana 

bırakılsa dahi çocuğun taşıyacağı soyadından sahip olacağı kimliğe kadar hayatı 

belirlenmiş durumdadır. “Annenin hamile kalmasından itibaren kendisini ‘bekleyen’ özel 

aile ideolojisi” çocuk için önceden kararlaştırılmıştır ve sahip olacağı cinsel kimliğe kadar 

etkilidir (Althusser, 2014, s. 83-84). Sunar ve Fişek, özellikle kırsalda yaşayan geleneksel 

Türk ailesi için toplumsallaşmanın amacının toplumsal yapılarda işlev gösterebilecek bir 

birey yetiştirmek olduğunu belirtir. Aile ise bu yapıların merkezinde yer almaktadır. Bu 

toplumsal yapıların işlevselliğinin devamı için ebeveynlerin otoritesini kabul ederek itaat 

eden, kendi çıkarları yerine bütünün menfaatini düşünen ve toplumsal cinsiyet kalıplarını 

kabul eden bir çocuk profili önem taşır (Sunar ve Fişek, 2005, s. 17-18).  

İtaatkar çocuk profilini şekillendiren bir diğer sosyal kurum ise eğitimdir. Eğitim 

sistemi çocuğun aile ile de iç içe olduğu “etkiye en açık” döneminde hayatına girer 

(Althusser, 2014, s. 61). Bu doğrultuda, eğitim sistemi, devlet ve birey ilişkisi göz önüne 

serilerek vatandaş yetiştirme ekseninde erkeklik kimliğine yaptığı etkiler ile ele 

alınacaktır. Cemaatin yani içinde yaşanılan sosyal çevre ve toplumun kalıpları ise üçüncü 

bir başlık altında sunularak kamusal alanda erkeklik betimlenecektir. 

Connell, Toplumsal Cinsiyet ve İktidar isimli çalışmasında toplumsal cinsiyet 

örüntülerini aile, devlet ve sokak olmak üzere üç başlık altında inceler. Fakat, layıkıyla 



22 
 

yapılmış bir incelemenin ancak bu üç kategori arasındaki ilişkiler gösterilerek mümkün 

olacağını belirtir (Connell, 2016, s. 182-201). Connell’in savunusu desteklenerek bu 

çalışmada da ele alınan aile, eğitim ve cemaat kurumları arasındaki ilişkilerin bireye 

etkilerinin göz önünde bulundurulduğu bir tutum sergilenecektir. En nihayetinde 

erkeklerin sahip olduğu farklı deneyimler sosyal kurumlarda temel bulmaktadır. 

Kurumların ilişkiselliğine değinilerde bulunmak ise muhtelif deneyimleri ortaya 

koymada yararlı bir araç olacaktır. Bu sebeple, ilerleyen kısımlarda erkek çocuklar analiz 

edilirken bir çerçeve oluşturması adına Türkiye’de erkek çocuk, birey oluşunu 

şekillendiren sosyal kurumlar ekseninde betimlenecektir. Kurumların deneyim 

farklılığında oynadığı rol erkek çocuklar bağlamında ortaya konacaktır. Kısacası, bu 

bölümde Sancar’ın da belirttiği gibi “… her ne kadar erkek üstünlüğü kendilerine iktidar 

ve statü sağlıyorsa da bunun getirdiği yükler ve ödenen bedelleri de …” (Sancar, 2016, s. 

275) olduğu unutulmadan erkeklik ele alınarak Türkiye kültüründe bir erkek çocuğun 

maruz kaldığı evreler tanımlanacaktır.  

2.2.1. Toplumsallaşma 

Çalışmanın ilerleyen bölümlerinin toplumsal yaşam ile bağlantısının daha iyi 

kurulmasına yardımcı olacağı ve anlaşılırlığı arttıracağı düşüncesi ile bu başlık altında 

toplum bilim çerçevesinden farklı görüşlerle toplumsallaşma (sosyalleşme)7 kavramı ele 

alınacaktır.  

1897’de Giddings toplumsallaşma terimini kullandığında, sürecin gerçekleşmesi 

için aralarında belli bir seviyede benzerlik olan bireylerin bir araya gelmiş olması 

gerektiğini vurgular (Giddings, 1987, s. 7-9).  Inkeles için ise toplumsallaşma bireylerin 

bu benzerlikleri yani bir sistemin “bilgisini, becerilerini, tutumlarını, değerlerini, ihtiyaç 

ve güdülenimlerini, bilişsel, duyuşsal ve davranışa yönelik kalıplarını” edinme sürecidir. 

Birey yaşadığı toplumun bir ürünüdür (Inkeles, 1969, s. 615-617). Yani bireyin kişiliği 

içinde yaşanılan toplumdaki sosyal ve çevresel koşullar doğrultusunda ortaya çıkarak 

biçimlenir ve gelişir (Hurrelmann, 1988, s. 2). Bu süreç içinde birey bir parçası olmak 

 
7Bölümde, kavram hakkında bilgi verilirken yabancı kaynaklardan yararlanıldığı görülecektir. Bu 

kaynaklar ya İngilizce kaleme alınmış ya da İngilizceye çevrilmiş biçimdedir. İngilizcede “socialization” 

olan kavramın Türkçe çalışmalarda “sosyalleşme” ya da “toplumsallaşma” olarak iki farklı çevirisinin 

olduğu görülür. Bu tez çalışmasında ise amaca daha uygun düşeceğine inanıldığından “socialization” 

teriminin “toplumsallaşma” olarak aktarılması elverişli bulunmuştur. 



23 
 

istediği ortamın kurallarını öğrenmek durumundadır. Kurallar ise ortamdaki diğer 

bireyler tarafından aktarılır (Kramer, 2011, s. 56).  

Goslin’in de belirttiği gibi toplumsallaşma sırasında birey bir davranışın uygun olup 

olmadığına yönelik toplumun diğer üyelerinden talimatlar alır. Toplum dışına itilmemek 

için uyarı niteliği taşıyan bu talimatlar dikkate alınmalıdır (Goslin, 1969, s. 19). Fakat 

çocukluğundan itibaren, zaman içinde birey bu talimatlara daha az ihtiyaç duyar. 

Çevreden aldığı talimatlarla davranışları sabitlenen çocuk dış etkenler olmadan da 

istenilen eylemleri gerçekleştirebilir hale gelir. Dış faktörlerin görevini artık çocuğun 

içsel kontrol mekanizmaları yerine getirmektedir. Aronfreed (1969, s. 163-164) bunun bir 

içselleştirme yöntemi olduğunu belirtir. Toplumsallaşma süreci içinde gerçekleşen 

içselleştirme diğer bireyleri ve içinde yaşanılan dünyayı anlama ve tanımlama yetisidir 

(Berger ve Luckmann, 2008, s. 193). Fakat sadece çevrenin etkileriyle bireyin 

şekillendirildiği bir toplumsallaşma tanımı kısır kalmaktadır. Birey ve çevrenin karşılıklı 

etkileşim içinde olduğu toplumsallaşma görüşü daha akla yatkındır (Hurrelmann, 1988, 

s. vii-viii). Toplumsallaşma bir beyin yıkama yöntemi gibi ele alınmamalıdır. Çünkü, 

sosyal düzendeki değişimleri olanaklı kılan bireyin var olan normlara uyup uymama 

tercihine hala sahip oluşudur (Kramer, 2011, s. 56).  

Sosyal değişimlerin gerçekleşebilmesi ihtimali insan benliğinin inşa edilmiş 

yapısından destek alır. İnsan benliğini ve toplum ile ilişkisini ele alan Mead için de benlik 

dahi önceden verili değildir. Mead’e göre toplumsal bir inşa olan benlik, sosyal 

deneyimler sonucu bireyin kurduğu iletişimler ile şekillenir (1967, s. 135-140). Berger ve 

Luckmann (2008, s. 79) da sosyal düzenin üretiminin aynı biçimde insan varoluşuna bağlı 

olduğunu belirtmektedir. Bu düşünceler ışığında insan benliğinin de içinde yaşadığı 

toplumun da bir tarihselliğe sahip olduğu görünürlük kazanır. Berger ve Luckmann’a 

(2008, s. 80) göre tarihselliğe sahip bu sosyal düzenin varlığını ve aktarım sürecini 

anlamanın en iyi yolu ise kurumlaşmalara odaklanılmasıdır.  Sosyal düzenin ve 

kurumların tarihsel bir süreç olarak ele alınması, bu süreç içindeki değişimlere 

odaklanılmasının gerekliliğini de gözler önüne serer. “Kurumlar bir kere oluşturulduktan 

sonra süreklilik kazanma eğiliminde olsalar da kurumlaşma tersine çevrilemez bir süreç 

değildir” (Berger ve Luckmann, 2008, s. 119).  

Bir süreç olarak ele alınan her olgu gibi, birey ile diyalektik bir ilişki içinde olan 

toplumsal yapı ve tutumların değişebilir oluşu Mead’in de değindiği noktalardan biridir. 



24 
 

Birey toplumun tutumlarına maruz kalır, bu tutumları içselleştirir ve içinde bulunduğu 

topluma geri dönüşte bulunur. Bu geri dönüşler zor olsa da temel tutumları dahi 

değiştirebilecek yeterliliğe sahip olabilir (1967, s. 179-180). Kramer de sosyal 

kurumlardaki değişimi yavaş gerçekleşen bir süreç olarak ele alır. Yeni bir düşüncenin 

herhangi bir kuruma entegre edilmesi için o kurumda belirli düzenlemeler gerekmektedir. 

Bu düzenlemeler gerçekleşmediği takdirde farklı görüşlerin sahipleri var olan düzenin 

dışına itilir. Fakat bir kez değişimin kurum içinde tetiklenmesi yeni düşüncelerin 

yayılmasında etkili olacaktır (Kramer, 2011, s. 7).  

Ele alındığı üzere sosyal düzen ve bu düzenin önemli bir parçası olan kurumlar 

toplum yaşamının merkezinde bulunur. Bireyler kimliklerini bu kurumlar tarafından 

kendilerine biçilen roller etrafında şekillendirir ve belirli kalıplara sokar. Cinsiyet gibi 

değişmez ve doğal bir sürecin parçası olarak görülen kimlikler de bu kalıplara örnektir. 

Fakat, görüldüğü üzere kalıplar meydan okunamaz değildir. Bu meydan okumanın 

gerçekleşmesi ise var olan kalıpların göz önüne serilmesi ve sorgulanması ile olacaktır. 

Bu amaç doğrultusunda, ilerleyen kısımda Türkiye kültüründe bir çocuğun erkeklik 

evreleri ile ilişkisi aile, okul ve cemaat kurumlarının sebebiyet verdiği kalıplar 

bağlamında betimlenecektir.  

2.2.2. Aile 

TÜİK (http-1) verilerine göre Türkiye’de geniş aile adetinin daha çok geleneksel 

denilebilecek doğu illerinde nicel (hanede yaşayan birey sayısı) olarak devam ettirildiği 

görülmektedir. Bununla birlikte geniş ailenin nitel özellikleri ülke genelinde hala 

sürdürülmektedir. Ortaylı (2006, s. 140) göçler ve sanayileşmenin etkisiyle büyüyen 

şehirlerde çekirdek ailelerin ortaya çıktığını belirtir, buna rağmen Türk toplumu “halen 

dirençle akrabalık ve geniş aile kurumunun bütün dokusal ilişkilerini tarihsel tortu olarak 

barındır”maktadır. Büyük şehirlerde dahi izlerinin görüldüğü geleneksel, geniş aile 

tipinin kültürel ögeleri kırsal kesimde ise daha yoğun biçimde yer bulur.  

Bu bölümde Türkiye özelinde ele alınacak aile özellikleri yoğunlukla, mekan olarak 

taşrayı öne çıkaran geleneksel bir kültürü yansıtmaktadır. Bu durum örneklemi oluşturan 

tüm filmlerin taşrada geçmesi, çalışmanın evrenini oluşturan diğer yapımlarda da 

başrolünde şehirde yaşayan bir erkek çocuk karakter bulunmaması, şehir ve taşra 

karşılaştırmasına dahi olanak sağlanamamasındandır. Mekan olarak taşranın yapısı ve 



25 
 

tarihsel süreci düşünüldüğünde ise değişimin zor yaşandığı ve gelenekselin devam 

ettirildiği bir alan karşımıza çıkar. 

“’Dar’ anlamda taşra idari bir birime işaret eder” (Argın, 2018, s. 278). Taşranın 

“dışarıda kalan” anlamından yola çıkılarak, bu olgunun Türkiye topraklarındaki sosyo-

politik yapılanma bağlamında yeri arandığında Şerif Mardin'in “Türk Siyasasını 

Açıklayabilecek Bir Anahtar: Merkez-Çevre İlişkileri” isimli makalesinden 

yararlanılabilir. Mardin'in 1973’de kaleme aldığı üzere Türkiye topraklarında merkez ve 

çevre arasındaki ilişki her zaman gerilimli bir biçime sahip olmuştur. Ulus-devlet anlayışı 

model alınarak ortaya konma hedefi güdülen modern devlet bu gerilimli ilişkiyi meydana 

çıkarmış ve Tanzimat Fermanı ile ilk adımın atılması taşranın merkezle çatışma içinde 

olduğu bir toplumsal yapı ortaya koymuştur. Cumhuriyet’in kuruluşu döneminde de 

kendini göstermeye devam eden bu gerilimli ilişki merkez ve taşranın farklı özellikler 

gösterdiğine dair kabullerle birlikte ilerlemiştir. Taşranın merkeziyetçilikten özgürleşme 

çabalarının, merkezin entegre bir yapı oluşturma arzu ile çatışması kültürel farklılıklarda 

temel bulduğu gibi zaman içinde bu farklılıkların pekişmesine de sebep olmuştur. Mardin 

“Türkiye’de, kitle iletişim araçlarının ve kültür yaşamının modernleştirilmesi “büyük” 

kültür ile “küçük” kültür arasındaki uçurumu kapatmaktan çok derinleştirmiştir 

genellikle” derken merkez ve taşra arasındaki gelenek farkına dikkati çekmektedir 

(Mardin, 1990, s. 30-66).  

Laçiner de taşra ve metropol kavramları arasındaki organik ve birbirini 

tamamlayıcı unsurlar içeren bağlantının Türkiye özelinde “gerilim yüklü” bir ilişkiye 

dönüştüğünü belirtmektedir. Farklı bir sosyo-politik yapıda taşra ve metropol arasındaki 

rakamsal farklılıklar sıradan bir olgu olarak görülürken bu farklılıklar Türkiye özelinde 

uzak, yabancı ve tahakküm altında bir taşra portresi çizmektedir (Laçiner, 2018, s. 14). 

Bu durum ise Türkiye’nin siyasi geçmişinin bir sonucudur (Laçiner, 2018, s. 15). 

Taşranın sosyo-politik alanda merkezle arasındaki ilişkiyi belirleyen gerilim, toplumsal 

ilişkiler bazında da bulunan farklılıkları ortaya koyar. Taşranın zor değişir yapısı, 

gelenekselin sürdürüldüğü temel saha olmasına da ön ayaktır. Fakat taşra bu muhafazakar 

duruşu sadece siyasi düzlemde kendine yüklenen konumdan almamaktadır. “Taşra her 

zaman geleneğin son kalesi, geleneğin ‘gizli gücü’nün pınarı olarak telakki” edilmektedir 

(Bora, 2018, s. 52). 



26 
 

2.2.2.1. Ailenin biçimi 

Kırsaldaki geleneksel aile yapısının izleri birçok aile tarihçisi tarafından İslam 

öncesi Türk kültürüne kadar sürülebilmektedir. Örneğin Doğan; erkek-kadın, baba-çocuk 

gibi ailedeki pek çok hiyerarşik ilişkinin temeli olan itaat kavramını Osmanlı öncesi 

Türkleri ve doğu insanının kültürüne bağlar. Efsaneler, masallar ve mitlerde eski Türk 

kültürünün bir parçası olan itaat, İslam dini ile güçlendirilmiş ve sonunda modern Türk 

ailesinin kültürel bir unsuru haline gelmiştir. Bu durum ailede babanın eşi ve çocuklarını 

himayesi ve onların da babaya itaati olarak karşımıza çıkarken, toplum genelinde devlete 

itaate kadar sürülebilen bir olgudur (Doğan, 2009, s. 9-15). Destanlara bakılarak yapılan 

incelemelerden ise kız ve erkek çocuklar arasındaki ayrımlara dair betimlemelere 

ulaşılabilir. Ögel’in belirttiğine göre kız ile erkek çocuk arasında günümüz Türk 

toplumundaki kadar ayrım gözükmese de (2001, s. 250), Doğan, İslamiyet öncesi Türk 

destanlarında beklenen çocuğun erkek olduğunu belirtir. Manas ve Oğuz Kağan 

Destanlarında olduğu gibi erkek çocuk toplumsal görevler için biçilmiş kaftandır (Doğan, 

2009, s. 30). Erken İslami dönem örneklerinden Kutadgu Bilig’de de kadın-erkek, kız 

çocuk- erkek çocuk ayrımının görüldüğünü belirten Doğan, Dede Korkut Kitabı’nda ise 

aileye egemen erkek figüründen beslenen ataerkil bir yapıya rastlanabileceğini vurgular 

(Doğan, 2009, s. 38). Türkdoğan (1993, s. 51) da erken İslami dönem destanlarında erkek 

çocuğun babanın yerini almak için hazırlandığını, erkeğin soyunun önemli olduğu bir aile 

modelinin hakim olduğunu söyler. Osmanlı döneminde de kadın ve erkek arasındaki bu 

ayrım katlanarak devam etmiş, erkek, evin topluma açılan kapısı olarak görülmüştür 

(Doğan, 2009, s. 84). Erkek ve kız çocuk arasındaki farklılıklar sünnet gibi toplumsal 

törenler ve eğitim alanlarında net biçimde görülse de genel olarak çocuk, bir ailenin “tüm 

kültürel ve ekonomik faaliyetlerinin ana amacı” olarak ele alınmıştır (Ortaylı, 2006, s. 

84).  

Ortaylı (2006, s. viii) ailenin, “bir toplumun en muhafazakar, az değişen 

kurumlarından biri” olduğunu dile getirir. Toplumun bu en az değişiklik gösteren birimi 

olan aile (Ortaylı, 2006, s. 137), Türkiye örneğinde görüldüğü üzere İslam öncesi 

dönemlerle günümüz kültürü arasında benzerlikler kurulabilecek yapıdadır. Türkiye’de 

geleneksel ailenin erkeği merkeze koyan biçiminin uzun bir tarihsel altyapıya sahip 

olduğu verilen örneklerde görülmektedir. Sunar da alışılagelmiş bir Türk ailesinin 

babasoylu, babayerli ve ataerkil olduğunu belirtir. Yani ailenin soyu ele alınırken babadan 

oğula geçtiği düşünülen köken dikkate alınmakta, oğulların evlendikten sonra dahi 



27 
 

babaya yakın olması beklenmekte ve nihai güç babanın elinde bulunmaktadır (Sunar, 

2002, s. 221). Bu tanım çok geleneksel ve artık kırsalda dahi görülmesi zor olan bir aile 

portresine gönderme yapıyor olsa da kalıntıları hala etkisini gösteren bir betimlemedir. 

Kağıtçıbaşı da Türkiye’de ailenin yapısal olarak çekirdek olsa da işlevsel olarak geniş 

aile özellikleri sergilediğini belirtir. Örneğin, oğul evlendikten sonra evden ayrılsa dahi 

aile tarafından, yardımda bulunması beklenmektedir. Çocuk yetişirken de işlevsel açıdan 

bu geniş aileyi anımsatan yapıda büyümekte ve bireysel davranışları önem teşkil 

etmemektedir (Kağıtçıbaşı, 1981, s. 81). Kağıtçıbaşı, Çocuğun Değeri çalışmasında 

çocuk için arzulanan özelliklerin “ana-babasının sözünü dinlemesi” ve ileride de “hayırlı 

evlat olması” gibi aile merkezli istekler olduğunu ortaya çıkarmıştır (Kağıtçıbaşı, 1981, 

s. 174).  

Bu geniş aile özelliklerinin yanında aile-içi geleneksel rol ayrımları da devam 

etmekte yaygın olan toplumsal cinsiyet rolleri sebebiyle erkek kadına oranla yüksek bir 

statüde bulunmaktadır (Kağıtçıbaşı, 1981, s. 88). Toplumsal cinsiyet ayrımları sadece 

çekirdek ailede anne ve baba üzerinden yapılmaz, geniş ailenin bütün fertleri bu ayrımları 

destekler nitelikte roller üstlenir. Bu konuya yönelik olarak, Sunar ve Fişek, aile içi ve 

akrabalık ilişkilerinde bireylerin birbirlerini çağırma biçimlerine dikkat çeker. Çocuk 

çağırılırken “oğlum”, “kızım” gibi ayrımlara maruz kalırken kendisi de aile fertlerini 

amca, dayı, hala, teyze, abla, abi olarak ayırt etmek durumundadır. Bu ayırt etme biçimleri 

Türk kültüründe yoğun biçimde görülmekte, akrabaların baba ya da anne ile 

bağlantılarına göre hitap biçimleri değişikliğe uğramaktadır. Pozisyonu belirtmenin 

yanında seslenilecek kişinin toplumsal cinsiyeti ve yaşına da göndermelerle bezeli bu 

dilsel ögeler sosyal yaşam boyunca çocuğun karşısına çıkar (Sunar ve Fişek, 2005, s. 21). 

Pederşahi yapının yok olmaya yüz tutmasıyla birlikte geniş aile içindeki bu cinsiyetli 

hitapların etkisi hafiflemeye başlasa da temel olan yine erkek merkezliliktir.   

Sancar da pederşahi yapı ortadan kalksa da ailede halen erkek merkezli bir 

düzenleme olduğunu söyler. Yaşlı erkeğe verilen aileyi yönetme görevi kırsal kesimde 

yaşanan değişimler sebebiyle itibarını kaybetmiştir (Sancar, 2016, s. 111). Geniş bir 

ailedeki en yaşlı erkeğe ailenin yönetimini vermenin yerini artık kadın ve erkeğin bir 

araya gelerek oluşturduğu çekirdek aileler almış durumdadır. Bu değişimi bir gelişme 

olarak görüp, kadın ve erkeğin duygusal biçimde birbirine bağlanması ile oluşturulan aile 

yapısının ivme kazanmasının göstergesi olarak ele alanlar varken, derine inildiğinde 



28 
 

durum değişir. Çekirdek ailede de yine erkek egemen bir yapı hakimdir, değişen ise 

sadece bu egemenliğin biçimidir. Pederşahi yapıda otoritesini kan bağından ve babasının 

konumundan alan erkeğin yerine modern ailede, meşruiyetini piyasadan ve vatandaş 

olarak bulunduğu konumdan alan bir erkek figürü karşımıza çıkar (Sancar, 2016, s. 122-

123).  

Görüldüğü üzere tarihsel oluşumu içinde Türk ailesi erkek merkezli olagelmiştir. 

Eski Türk devletlerinden Osmanlı’ya kadar izi sürülebilecek nitelikler günümüz Türkiye 

ailesinde de yer bulur. Modern Türkiye toplumunda ailenin çözülmesi ile pederşahi yapı 

yaygınlığını yitirmiş olsa da aile hala erkek merkezli bir oluşumdur. Değişen sadece 

modern toplumun gereklilikleri çerçevesinde erkeklik biçimleri ve kodlarıdır. Pederşahi 

yapıdan erkek merkezlilikle arta kalan bir diğer özellik ise geniş aile olma 

alışkanlıklarıdır. Bireyin çocuklukta aileye bağlı olmasının bir tamamlayıcısı olarak 

yetişkinliğinde de aile çocuğa bağımlı hale gelir. Çocuklardan, ebeveynlerinden ayrılsalar 

dahi her daim onları gözetmeleri beklenir. Kağıtçıbaşı’nın (2012) ortaya koyduğu gibi 

aile fertleri içinde maddi ve fiziksel boyutta ayrılıklar yaşanıyor olsa da aralarındaki 

duygusal ve psikolojik bağımlılık devam etmektedir.8 

2.2.2.2. Erkek çocuğun ailedeki yeri 

Ailenin biçimi bölümünde Türkiye’de aileyi belirleyen iki temel özellik olduğu 

çıkarımına varıldı. Bu başlık altında ise, erkek merkezliliğin esas olduğu ve geniş aile 

alışkanlıklarının sürdüğü Türkiye ailesinde erkek çocuğun yeri irdelenecektir. Sunar, 

geleneksel Türkiye ailesinin temel ögelerinden olan birbirine bağlılık ve erkek 

merkezliliğin çocuğun yetişme biçimini de etkilediğini belirtir. Bu sebeple, cinsiyet 

farklılıkları ve bağımlı aile ilişkilerinin öne çıktığı bir çocuk yetiştirme yöntemi boy 

göstermektedir (Sunar, 2002, s. 222). Erkeğin, yani babanın, anne ve çocuklar tarafından 

itaat edilen bir aile reisi olduğu, geleneksel ve geniş aile özelliklerinin hala hissedildiği 

yapıda bu durumun bir getirisi olarak erkek çocuğun da açıkça kız çocuktan farklı 

 
8Kağıtçıbaşı modernleşme kuramının ele aldığı batı düşüncesi odaklı aile kuramına eleştirel bir bakış açısı 

geliştirmiştir. Kırsalda yaşayan, ataerkil ve sıkı aile bağları ile tanımlanabilen bağımlı aile modelinden 

“sanayileşmiş kentli orta sınıf” bağımsız aile modeline keskin bir geçişin olduğu batı merkezli aile değişimi 

kuramının kültürlerarası olmaktan uzak olduğunu savunmuştur. 1970’lerde ortaya koyduğu Çocuğun 

Değeri Çalışması’ndan elde ettiği verilerle psikolojik-duygusal bağlılık modelini sunan Kağıtçıbaşı bu 

modeli kentleşmiş dahi olsa aralarındaki psikolojik ve duygusal bağımlılığı sürdüren aileleri tanımlamak 

için kullanmıştır (2012, s. 152-165). 



29 
 

konumlandırıldığı bir sistem hakimdir. Bu bağlamda ailedeki yeri ve ailenin diğer fertleri 

ile ilişkisi açısından erkek çocuk ele alınacaktır.  

Kağıtçıbaşı’nın ilkini 1970’lerde gerçekleştirdiği Çocuğun Değeri Araştırması9 

ailede çocukların konumlandırılışına ışık tutar. Bu çalışma az gelişmiş, orta gelişmiş ve 

metropolitan bölgeler karşılaştırarak yürütülmüştür. Çocuğun değerini belirleyen kimi 

kanılar üç bölgede de ortakken kimi kanıların yoğunluğu bölgeden bölgeye değişiklik 

göstermektedir. ÇDA hem erkek çocuğun ailedeki pozisyonuna hem de bir erkek olarak 

babanın sorumlulukları hususunda toplumun görüşlerine açıklık getirdiği için önem teşkil 

etmektedir. İlerleyen kısımda ÇDA’dan alıntılarla toplum nezdinde erkek çocuğun hangi 

değerler ekseninde ele alındığı kız çocuklarla karşılaştırma içinde verilecektir.   

Araştırmada, genel olarak çocuğun değerine yönelik görüşler çocuk isteme 

nedenleri ile örtüşmektedir. Fakat bu bağlamlarda kız ve erkek çocuklar arasında farklılık 

görülmekte, anne ve babanın çocuğa verdiği değer ve çocuk isteme nedenleri ortak 

sebeplere dayanabildiği gibi ayrım da göstermektedir. Çocuğun değerinde bölgeden 

bölgeye de değişimler göze çarpar. Örneğin, metropolitan bölgede çocuğun psikolojik 

değeri ön planda iken, az gelişmiş kesimlerde çocuk yaşlılık güvencesi olarak 

görülmektedir. Az gelişmiş bölgelerde çocuk aileye şimdi ve gelecekte sağlayabileceği 

maddi destek sebebi ile değerli görülmektedir (Kağıtçıbaşı, 1981, s. 105). Boratav, Fişek 

ve Ziya’nın çalışmaları da bu bölgesel ayrımları sosyo-ekonomik düzeyde destekleyen 

bulgular sunmaktadır. Geçim sıkıntısı daha çok alt-sosyo-ekonomik düzeydeki bireyler 

tarafından dile getirilmektedir. Bu durum çocukluk anlatılarına da yansır. Katılımcıların 

geneli çocukluklarında çalıştıklarını dile getirirken düşük sosyo-ekonomik düzeydeki 

bireylerin bu deneyimi “babama, eve yardım” ve “erken yaşta elini taşın altına koymak” 

olarak nitelendirdiği görülmektedir (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 147-156). 

Boratav, Fişek ve Ziya’nın yürüttüğü erkeklik çalışmasının niceliksel ayağına 

bakıldığında ise katılımcıların bütünü hakkında bulgular elde edilebilir. Bu sonuçlarda 

katılımcılardan ilkokul döneminde çalışan kişi oranının %55,7, ortaokulda %24,2, lisede 

%15,9, üniversite ve üstü dönemde ise %4,1 olduğu görülmektedir. Katılımcıların 

%49,6’sı maddi durumların yetersizliğinden dolayı çalıştıklarını söylerken, %27,1’i 

kendileri çalışmak istediklerini belirtmektedir. Babasına iş yerinde yardımcı olmak için 

 
9Kağıtçıbaşı’nın aile değişim modeline de temel oluşturan çalışma (ÇDA). 



30 
 

çalışanların oranı %13,1 iken, babanın çocuğun bir meslek sahibi olmasını istemesinden 

dolayı çalışanların oranı %10,2’dur (Boratav, Fişek ve Ziya s. 38-39). Katılımcıların 

çoğunluğunun ilkokul döneminde çalışmaya başladığı görülürken neredeyse aynı oranda 

katılımcı ailedeki maddi durum yetersizliğinden çalıştığını belirtmektedir. Bu veriler 

erkek çocuk isteme nedenlerinden birinin maddi destek ve güvence sağlaması olduğu 

gerçeğini destekler. Maddi yardım sağlamasının yanında bir erkeğin meslek sahibi olması 

gerektiği düşüncesi de küçük yaştan çocuklara verilmektedir. Görüldüğü üzere babasına 

iş yerinde yardımcı olmak için çalışanlar olduğu gibi, kendi arzuları doğrultusunda farklı 

işlere başlayanlar da bulunmaktadır. 

ÇDA’da çocukların güvence olarak görülmeleri kız ya da erkek oluşlarına göre de 

değişiklik göstermektedir. Erkek çocuk soyu devam ettiren birey olarak ele alınması ve 

maddi güvence olarak görülmesi gibi birçok sebeple ebeveynler tarafından daha işlevsel 

bulunmaktadır. Erkek çocuk isterken çocuğun aileye sağlayabileceği maddi yardım da 

göz önünde bulundurulmaktadır. Bunun yanında neden erkek çocuk istedikleri sorusuna 

babalar tarafından “arkadaş olsun” gibi psikolojik değere yakın cevaplar verilebilirken 

annelerin bu tarz yanıtlar verdiği gözlenmemiştir (Kağıtçıbaşı, 1981, s. 105). Erkek çocuk 

istemenin diğer sebepleri arasında ise çocuğun yaşlılıkta güvence olarak görülmesi öne 

çıkmakta, erkek çocuğun “sosyal/normatif değerlere sahip olduğu, aile adını devam 

ettirmek ve topluma yararlı olmak için istendiği” görülmektedir. Kız çocuklar için buna 

benzer sebepler sunulmamaktadır. Ebeveynler için kız çocuk istemenin temel sebebi ise 

anneye bir dost gerektiğinin düşünülmesidir. Kağıtçıbaşı (1981, s. 119) bu düşüncenin 

ataerkil bir yapıda kadınlar arasındaki bağların önemine vurgu yaptığını söyler. 

Kağıtçıbaşı’na göre, çocuğa verilen değer ve çocuk isteme sebepleri arasındaki cinsiyete 

yönelik farklılıklar Türkiye ailesinin kültürel değerlerini yansıtır niteliktedir. Yani, kız ve 

erkek çocuğun ailede farklı konumlandırıldıkları hipotezi desteklenmektedir 

(Kağıtçıbaşı, 1981, s. 105).  

ÇDA’da Türkiye toplumunda eğitim bağlamında çocuk ele alındığında tahsilin her 

iki çocuk için de istenen bir gelecek planı olduğu görülür. Fakat erkek çocukların 

öğrenimi kızlara oranla öne çıkmakta bununla bağlantılı olarak meslek sahibi olmaları 

ebeveynler tarafından bir beğeni göstergesi olarak sunulmaktadır. Kız çocuklar için ise 

meslek sahibi olmaktan bahseden ebeveyn oranı az iken beklenti olarak iyi bir eş 

olmalarının gerekliliği vurgulanmaktadır. Kadınlar da oğulları ve kızları arasında bu 



31 
 

ayrımları gözetmektedir. Kağıtçıbaşı’na göre bu, kadınların “kendi geleneksel rollerini 

benimseyip kızlarında da sürdürdükleri” anlamına gelir. Anne ve babanın çocuğa bakış 

açısındaki bir diğer farklılık ise babaların oğullarının topluma yararlı olmasını beklerken 

annelerin böyle bir beklenti içinde bulunmamalarıdır (1981, s. 108). Ebeveynlerin 

zihinlerinde çocuklarının geleceğine dair beklentiler yer etmişken küçüklükten itibaren 

hane içinde bu beklentilere yönelik ayrımlar da kendini göstermektedir. Kız çocuktan ev 

işi gibi alanlarda yardım beklenirken, erkek çocuktan somut ve maddi yardımlar 

istenmektedir (Kağıtçıbaşı, 1981, s. 112). Sunar (2002, s. 220) da geleneksel bir Türkiye 

ailesinin erkek çocuktan beklentisinin aileye ekonomik katkıda bulunması olduğunu 

söyler. İleride yaşlılık zamanlarında ise çocuk ebeveynlerinin sorumluluğunu almalıdır.  

Hem beklentiler hem de hane içindeki konumlarının farklılığı dolayısıyla kız ve 

erkek çocuğun toplumsallaşma biçimleri de ayrım gösterir. Kız çocuğun annesinin 

dünyasında kalması beklenirken erkek çocuktan sınırları zorlaması istenir. Selek erkek 

çocuğa yansıtılan bu beklentinin çocuğun belirli yetilere kavuşması için toplum 

tarafından benimsenen bir gereklilik olduğunu söyler. Sonuçta dışarı ile ilişki kurarak 

kendi kendine yetmeyi becermek erkek olmanın gerekliliklerinden biri olarak 

görülmektedir (Selek, 2018, s. 22). Fakat hane içinde el üstünde tutulan erkek çocuk 

dışarıyla karşılaştığında bambaşka bir mücadeleler alanına girer. Erkekler bu yeni 

ortamda kırılmalar yaşarken toplumun beklentilerini öğrenerek bunlara göre şekillenir 

(Selek, 2018, s. 24). 

İlk ÇDA’nda ebeveynlik bağlamında kadın ve erkeğin görüşleri de 

karşılaştırılmaktadır. Bu karşılaştırmalar sonucunda baba ve annenin kendine biçilen 

görevler doğrultusunda çocuğa bakış açılarının farklı olduğu görülür. Çocuğun geleceği, 

ailenin maddi yükünü omuzlarında taşıyan babayı anneye kıyasla daha çok 

endişelendirmektedir. Erkekler tarafından çocuk yetiştirmenin maddi zorluklarından 

yoğun biçimde bahsedilirken, kadınlar duygusal ve fiziksel zorluklardan söz etmektedir. 

“Bu da bir taraftan erkeğin parasal sorumluluk ve yetkilere kadından daha fazla sahip 

olduğuna, diğer taraftan da çocuk bakma sorumluluğunun kadının omuzlarında 

bulunduğuna; bu iki temel konuda rol paylaşımının az olduğuna işaret etmektedir” 

(Kağıtçıbaşı, 1981, s. 97). Boratav, Fişek ve Ziya kadın ve erkeğin rollerini ayıran iş 

ayrımlarından bahseder. Erkeğin işi dışarıdayken kadının işi hane içindedir. “Mevcut 

üretim ve tüketim” biçimlerini koruyan bu yapı toplumdaki düzenin değişmemesinde de 



32 
 

etkilidir (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 52). Erkeğin eve para getiren taraf olması evde 

otorite kurmasını sağlamakta ve cinsiyet rejimindeki ayrımları da meşrulaştırmaktadır 

(Sancar, 2016, s. 69). 

Kağıtçıbaşı ve Ataca 2003 yılında Çocuğun Değeri Araştırması’nı tekrarlamıştır. 

İlk araştırmaya kıyasla daha küçük bir grupla yürütülen ikinci araştırmada iki kırsal 

yerleşim merkezi ile bir metropoldeki kadınlarla görüşme yapılarak üç farklı nesil 

annenin, çocuğun değerine yönelik görüşleri incelenmiştir. İlk ÇAD ile birebir örtüşme 

göstermemekle birlikte çalışmada, çocuğun değerinde bir düşüş yaşanmadığı 

görülmektedir. Fakat bunun sebebi Kağıtçıbaşı’nın aile değişim modeline uygun olarak 

çocuğun maddi değerinin düşmesi ile ters orantılı biçimde psikolojik değerin artmış 

olmasıdır. Kağıtçıbaşı ve Ataca ortaya çıkan sonucun eğitimli annenin görüşlerinden 

etkilendiğini ve kadınların artan eğitim düzeyiyle birlikte son otuz yılda görülen 

ekonomik gelişmenin de çocuğun değerindeki bu değişimi etkilediğini belirtmektedir 

(Kağıtçıbaşı ve Ataca, 2005, s. 321- 334).  Fakat düşük sosyo-ekonomik düzeydeki 

ailelerde hala çocuğun maddi değerinin öne çıktığı (Kağıtçıbaşı ve Ataca, 2005, s. 334) 

ve çalışmanın erkekleri dışarıda bırakarak üçte ikisi metropolde yaşayan kadınlardan 

oluşan bir grupla tekrarlandığı unutulmamalıdır. 

2.2.2.3. Baba olmak ve erkek çocuğun baba ile ilişkisi 

Baba figürünü anlamak özellikle bu çalışma için önem teşkil etmektedir. 

Ailesindeki baba figürü örneği, ileride kendisi de babalık rolünü üstlenecek çocuğun 

erkeklik inşa sürecini etkileyen bir unsurdur. Erkekliğin bir inşa süreci olduğu göz önünde 

bulundurularak babalık rolünün bu inşanın bir parçası olduğu düşünülürse, erkek çocuk 

ve baba arasındaki ilişkinin önemi de açıklık kazanır. Bununla birlikte yetişkin erkeğin 

de baba olarak kamusal ve özel alanlarda var olması, toplumun bu babalık rolünden 

beklentilerini yerine getirmesini zorunlu kılar. Yani erkek, kalıplar içine sokulur ve 

sınırları çizilir. Çizilen sınırların betimlenmesi erkeklik sürecini anlamak için önemli 

adımlardan biridir.  

Babalık rolünü tanımlamak adına ilk olarak erkeklerin bakış açısından evlilik ele 

alınacaktır. Çünkü babalık evlilikle birlikte gelen aile geçindirme sorumluluğunun bir 

parçası olarak karşımıza çıkar. Boratav, Fişek ve Ziya erkeklik üzerine yaptıkları 

çalışmada katılımcıların evliliğe bakış açılarını “evli erkekler için evlilik veri olarak 

alınıyor ve sorgulanmıyor; iki cinsin birbirini tamamlaması, cinselliği rahat 



33 
 

yaşayabilmek, sıcak bir yuva ve çocuk sahibi olmak, sosyal düzenin gereğini yerine 

getirmek anlamına geliyor. Özetle sorumluluk ve gereklilik bağlamında düşünülüyor” 

cümleleriyle özetler (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 171). Fakat bununla birlikte kimi 

katılımcılar bu gerekliliğin onları kısıtladığını, evliliği büyük bir sorumluluk olarak 

gördüklerini vurgulamaktan da geri durmamaktadır. Boratav, Fişek ve Ziya evliliğin 

“erkeklerin hayatlarında ezici, yorucu, onları huzursuz eden bir yüke dönüşebi”leceğinin 

altını çizerken bunun sebebinin ailenin gereklilikleri ve erkeğin istekleri arasında 

çıkabilecek çelişkiler olduğunu belirtmektedir (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 173-174). 

Toplumun erkekten bir aile kurarak çocuk sahibi olmasını beklemesi, bunun erkeklik 

adımlarından biri olarak görülmesi bireyi bu görevlerini yerine getirmek zorunluluğunda 

bırakır. Fakat görüldüğü üzere aile kurma ve çocuk sahibi olma gibi zorunluluklar 

beraberinde getirdikleri sorumluluklar sebebiyle erkekler tarafından “bunaltıcı” olarak 

tanımlanabilmektedir. Sonuç, babalığın erkeğin omuzlarında taşıdığı bir yük olarak 

görülmesidir.   

Onaran, Büker ve Bir’in çalışmalarında ortaya çıkan bir sonuç erkeklerin çoğunun 

temel amaç olarak aile geçindirmeyi görmesidir. Ev geçindirme sorumluluğu erkeğe ait 

bir görev olarak ele alınmaktadır. Bununla birlikte erkeğe koruyuculuk görevi de 

yüklenmekte ve sorumluluğunun bir parçası haline gelmektedir. Bu sorumluluklar 

bütününün ise uygun bir meslekle taçlandırılması önem teşkil etmekte, başarılabilirse bu 

meslekte yüksek bir noktaya gelmek zaruri görülmektedir. Sonuç olarak, kamusal alanda 

erkekler arasında bitmeyen bir yarış ve kendini kanıtlama çabası bireyin hayatını 

şekillendiren bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır (Onaran, Büker ve Bir, 1998, s. 49). 

Aile geçindirme ve babalık rolü toplumun beklentileri etrafında şekillenen, sürekli bir 

mücadele alanının da parçasıdır. Sancar da babalığı geçim sağlamakla bağlantılı bir rol 

olarak ele alır. Baba ailede geçimi sağlayan kişi iken piyasada çalışan bireydir. Devlet 

nezdinde de tanınan babalık; piyasa, aile ve devlet arasındaki ilişkiler ile şekillenen ve bu 

alanları birbirine bağlayan bir uygulamadır (Sancar, 2016, s. 120-121).  

Babalığın hane dışı ile bağlantısı aşikar olmakla birlikte çocuğun baba ile ilişkisini 

anlamak hane içinde çizilen baba portresi çözümlendikçe kolaylaşacaktır. Babalık 

rolünün hane içindeki yansımalarına baktığımızda belirli kalıplar karşımıza çıkar. Baba, 

ebeveynlerden, mesafeli duruşu öne çıkan taraf olarak ele alınmakta cana yakın kişi 

olarak görülen annenin zıttı bir konuma yerleştirilmektedir. Erkeğe yüklenen bir kalıp 



34 
 

olan duygusunu gösterememe babalığı da şekillendiren bir özellik haline gelmektedir. 

Fakat Boratav, Fişek ve Ziya’nın çalışmalarında göreceğimiz gibi bu durum çocuk 

tarafından da onaylanmaktadır. Katılımcılar kimi zaman babalarının mesafeli ve otoriter 

duruşundan yakınır gibi görünse de ileride kendilerinin de benzer bir baba portresi çizerek 

bunu bir gereklilik olarak tanımladıkları görülmektedir.  

Boratav, Fişek ve Ziya ebeveyn ve çocuk ilişkisini açıklık getirmek adına kontrol 

ve bakım hiyerarşisi kategorilerinden yararlanır. Babanın ve baba rolünün zıttı olarak 

çocuğun hayatında yer alan annenin, çocukla bağlarını anlamak için bu kavramları 

açıklamak yararlı olacaktır. Daha çok baba ile ilişkiyi tanımlayan kontrol hiyerarşisi 

ebeveynin çocuğu “ne ölçüde kontrol ettiğini, emrettiğini, kısıtladığını, yasakladığını, 

ödüllendirdiğini belirtir”. Boratav, Fişek ve Ziya’nın çalışmalarında katılımcıların bu 

bağlamda babalarıyla ilişkilerini anlatmaları istenildiğinde ortaya çıkan “saygı, korku, 

mesafe, kısıtlama, izin vermeme” gibi olgulardır. Saygı kelimesi daha çok düşük sosyo-

ekonomik düzeydeki bireylerin babalarıyla aralarındaki ilişkiyi anlatırken kullandıkları 

bir kelimedir. Bu tanımlama babanın yanında yapılabilecekler ya da yapılamayacakları 

kapsayan bir alana gönderme amaçlı da kullanılmaktadır (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, 

s. 95-96). Babanın yanında sigara içmemek, bacak bacak üstüne atmamak gibi saygı 

belirten davranışlar olduğu gibi, içki içmek gibi unsurlar baba tarafından sunulduğunda 

farklı bir boyut da kazanmaktadır. Birey tarafından artık erkeklik ortamına katılma 

vaktinin geldiğinin bir göstergesi olarak yorumlanabilmektedir. Önemli olan, davranışın 

baba tarafından sunulmasıdır. Erkekler arası hiyerarşide yukarıda bulunan kişi olan baba 

tarafından davranışın desteklenmesi çocuğun da büyüdüğü ve konumunda değişiklik 

olduğu anlamına gelmektedir (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 261).  

Geleneksel ailelerden bireylerin babalarıyla aralarındaki ilişkiyi tanımlamak için 

kullandıkları kelimelerden biri ise korkudur. Katılımcıların anlatılarında babalarından 

korktukları ve çekindikleri söylemi ortaktır. Babayla ilişkide çekinme olgusunun varlığı 

araya aracı sokmayı da gerektirmektedir. Anlatılarda bu aracı babayla mesafeyi nispeten 

azaltan annedir. Babayla ilişkide disiplinden de bahsedilmekte kimi katılımcıların 

anlatılarında dayak ve ceza unsurları da bulunmaktadır (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 

95-105). Sancar ise cezalandırma olgusuna baba tarafından bakar. Babalık biçiminin 

sınıfsal konuma göre şekillenebileceğini söyleyen Sancar özellikle alt sınıflar için babalık 

görevlerinin yerine getirilmesinin bir başarı olarak algılanabildiğini belirtmektedir. Bu 



35 
 

görevleri yerine getirmek adına riskli alanlara kayabilen babalar sonrasında ise bu riski 

başarmış olmanın karşılığını görmek istemekte, böylece evdekilerden hizmet bekleyen, 

her sözünün geçmesini isteyen, şiddet konusunda kendisinin affedilmesi gerektiğini 

düşünen bir baba ortaya çıkabilmektedir (Sancar, 2016, s. 126-127). Fakat eylem ne 

olursa olsun anlaşılan odur ki cezalar ve mesafeli yaklaşım çocuk tarafından kabul 

görmekte ve içselleştirilmektedir. “Biz babadan böyle gördük” diyenler dahi 

bulunmaktadır (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 105). Sancar, çalışmasındaki 

katılımcıların babalarının otoritesinden yakınsalar da kendi çocuklarına da “disiplinli 

davranmak adı altında”, benzer biçimde mesafeli yaklaştıklarını, korku ve şiddetten 

tamamen arınmış bir ilgi göstermediklerini belirtir (Sancar, 2016, s. 134-135). Baba ile 

ilişkiyi tanımlarken kullanılan saygı, korku, çekinme gibi kelimeler baba ve çocuk 

arasındaki mesafeli ilişkinin bir göstergesidir.  

 “İlgi, gözetme, koruma-kollama gibi unsurlar”la tanımlanabilecek bakım 

hiyerarşisi bağlamında babayla ilişki ele alındığında ise bakım hiyerarşisinin doğrudan 

deneyimlenmediği görülmektedir. Katılımcılar tarafından bu olgular, duygu 

paylaşımından çok birlikte etkinlikte bulunmak olarak ele alınmaktadır. Sonuç, bakım 

hiyerarşisini tanımlayan kelimelerin yoksunluk olarak karşımıza çıkmasıdır. Fakat 

Boratav, Fişek ve Ziya’nın bahsettiği gibi katılımcıların çoğu babalarını anlayışla 

karşılamakta ve iyi sözlerle bahsetmektedir. Babalarından dürüstlüğü, sorumluluk almayı 

öğrendiklerini vurgulamaktadırlar. Boratav, Fişek ve Ziya niteliksel çalışmalarının 8 ilde 

yapılmış olsa bile bu olguların demografik açıdan da farklı biçimde ele alınamayacağını 

çünkü “babalarıyla hiyerarşik mesafe yaşamadığını belirtenlerin sayısının az olduğu”nu 

vurgulamaktadır (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 102-126).  

Babayla ilişki kontrol ve bakım hiyerarşisi içinde bir bütün olarak ele alındığında, 

kontrol hiyerarşisindeki iletişimsizlik ve bakım hiyerarşisinde de karşılaşılan sorunlar 

neticesinde oğul ve baba arasında mesafe olması kaçınılmaz görünmektedir. Fakat 

katılımcılar babalarının gözünden olaya bakmaya çalışarak anlatımlarında suçlayıcı bir 

tavır sergilememektedirler (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 127). Bakım hiyerarşisindeki 

duygusal ilişkinin ise anne odaklı olduğu görülmektedir. Annenin baba gibi bir otorite 

figürü olmaması her sosyo-ekonomik düzeyden katılımcı için benzerdir. Aynı zamanda 

annenin ilgisi tek taraflı değildir. Çocuk da benzer bir yakınlığı anneye karşı duymaktadır. 

Anneyle ilişki fiziksel bir yakınlığın yanında sözlü bir yakınlık vasıtasıyla da babayla 



36 
 

ilişkiden farklı bir boyut kazanmaktadır. Anne ile ilgili anlatılarda babayı tanımlayan 

mesafe kelimesi hiç kullanılmazken, saygı babadan farklı olarak sevgi kelimesiyle 

birlikte anlatılara eklemlenmektedir. Daha önce de bahsedildiği gibi anneyle olan 

yakınlık baba ile çocuk arasında aracı konumuna gelmesine de sebebiyet vermektedir. 

Baba ile ilişki anlatılırken belli belirsiz bahsedilen sevgi, sıcaklık gibi kelimeler ise anne 

ile ilgili söylemlerde açık bir biçimde ifade edilmektedir. Boratav, Fişek ve Ziya için ise 

bu “annelerle iletişimin daha açık olmasına bağlanabilir” bir durumdur. Bütün bunların 

yanında annenin kendini çocuklarına adamış bir birey olarak sunulması ile de sık 

karşılaşılmaktadır (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 129-143). Bunlara rağmen anne ile 

yakınlık çocuğun erkek oluşundan kaynaklı bir engele de takılmaktadır. Sancar erkeklerin 

anneleriyle ilişkilerinin toplum tarafından iki karşıt kutupta şekillendirildiğini belirtir. 

“Bir yanda ‘ana kuzusu olmak’, ‘anasının dizinin dibinde oturmak’ erkekliği bozan 

şeyler” iken, “diğer yanda ‘ana gibi yar olmaz’, ‘ana kucağı’, ‘ana sevgisi’ gibi 

yüceltilmiş değerler vardır” (Sancar, 2016, s. 141). Anne kutsal görülürken, anne ile çok 

yakın bir ilişki erkekliğe yakıştırılamaz, ezici söylemlere sebebiyet verir. 

Erkek çocuğun baba ile ilişkisini anlamak annenin bu ilişkideki rolünü de ortaya 

çıkarmayı gerektirir. Anne, bir “kadın” olarak toplumun beklentileri doğrultusunda sevgi, 

sıcaklık ve yakınlık gösteren ebeveyn rolünü üstlenmektedir. Annenin karşısında ise 

otorite figürü olarak duran, mesafeli yaklaşımı ve kimi zaman korku ile karışık bir saygı 

uyandıran duruşu ile baba vardır. Babanın çizdiği bu portre erkek çocuğu da etkilemekte 

babasından gördüğü tutum ve davranışları ileride kendi ailesindeki rolünü de 

belirlemektedir. Baba açısından bakıldığında ise bu duruş erkek olmanın bir 

gerekliliğidir. Erkek ailesine bakmalı ve yeri geldiğinde mesafeli duruşuyla çocuklarına 

söz geçirebilir bir konumda olmalıdır. Fakat babalık rolünü tamamlayan hane içi ve dışı 

bütün bu gerekliliklerin erkeği zorlayabileceği ve toplumun beklentileri ile kendi istekleri 

arasında kaldığı durumların ortaya çıkabileceği göz önünde bulundurulmalıdır.   

2.2.3. Eğitim 

Çocuklar eğitim bağlamında ele alındığında bu hem toplumun kültürünü hem de 

devletin söylemini bir araya getiren bir betimleme gerektirecektir. Eğitim, toplumdaki 

cinsiyet ve sınıf gibi pek çok ayrımın pekiştirildiği, gerektiğinde ise bu ayrımlar özelinde 

yeni gündemlerin oluşturulduğu bir olgu olarak karşımıza çıkar. Bu noktada eğitim 

Althusser’in Marksist teorinin “yeniden üretim” kavramına ilerleme olarak sunduğu 



37 
 

“Devletin İdeolojik Aygıtları” ile ilintilendirilecektir. Althusser’e göre devletin ordu, 

polis, hapishane ve mahkemeler gibi baskı araçlarının yanında, daha örtük bir vizyon 

izleyen ideolojik araçları da bulunmaktadır. Devletin dinsel, aile, hukuki, siyasal, 

sendikal, haberleşme ve kültürel ideolojik aygıtlarının yanında ele alınması gereken en 

önemli ideolojik aygıtı ise okuldur (Althusser, 2014, s. 49-52). 

Althusser okulu sınıflardan oluşan bir toplumda bireye yerine getirmesi gereken 

görevlerin ve üstlenmesi gereken rollerin öğretildiği yer olarak ele alır. Devletin tüm 

ideolojik aygıtları sistemin yeniden üretimi için iş başındadır. Fakat hiçbiri sistematik 

biçimde yıllara ve saatlere ayrılmış zorunlu yapısıyla okul kadar etkili değildir. Bireyin 

içinde bulunduğu düzen ve bu düzenin pratiklerinin öğrenilmesi okul gibi bir alanda 

ideolojiden uzak ve doğal bir görünüm yaratsa da Alhusser’e göre okul “kapitalist bir 

toplumdaki üretim ilişkilerinin” çocuklara verildiği en temel kurumdur.10 Okulun en 

büyük destekçisi ise ailedir. Okul ve aile bir çift oluşturarak birlikte hareket ederler 

(Althusser, 2014, s. 62-64). Özetle, kurumlar ya da Althusser’in ele alış biçimiyle 

“devletin ideolojik aygıtları” mücadele sonucu egemen gelen düşünce yapısını yeniden 

üretme görevini üstlenmektedir.  

Türkiye özelinde egemen düşünce sistemi ve eğitim birlikte ele alındığında ise 

Cumhuriyet döneminde başlayan bir yapılaşma öne çıkar. Öztan, “siyasi projelerin” kadın 

ve erkeklere uygun gördüğü ve bir ideal olarak sunduğu roller bulunduğunu ve bu rollerin 

öğretilmesi için en uygun zamanın ise çocukluk olduğunu vurgular (2013, s. 181). 

Türkiye’de de eğitimi sisteme oturtma çabaları Cumhuriyet döneminde hız kazanmış ve 

devletin ilerlemesi için çocukluk yapılandırılmıştır (Aytaç, 2007, s. 115). Kız ve erkek 

çocukların bir bütün olarak ele alınması aralarındaki ayrımı azaltmaya yönelik olmuştur. 

Bu gelişmelerle beraber, modern düşüncenin getirisi olarak çocuk kavramına farklı 

anlamlar yüklenmiştir. Bu yüklenen anlamlar ise erkek çocuğun inşasında önemli roller 

oynamıştır. Çiçek’in belirttiği gibi özellikle çocuk kavramının temsil ettiği doğallık ve 

saflık gibi olgular kurulan yeni cumhuriyet için adeta bir metafor haline gelmesine önayak 

 
10Althusser’inki gibi ekonomi temelli bir “yeniden üretim” düşüncesinin burada sunulmasının nedeni 

toplumsal cinsiyetin de sınıf gibi bir mücadeleler alanı olarak ele alınmasıdır. Althusser, Marksist teoriden 

yola çıkarak “Devletin İdeolojik Aygıtları”nı hem sınıf mücadelelerinin verildiği alan hem de bu 

mücadeleler sonucu egemen gelen sınıfın düzenini ayakta tutmak için kullandığı “yeniden üretim araçları” 

olarak ele alır.  Bu düşünce toplumsal cinsiyet kavramına da pek tabii uygulanabilir. Toplumsal cinsiyet 

rolleri arasında da kurumlar içinde mücadele verilmekte ve bu mücadelelerden egemen çıkan düşünce 

yapısı kurumlar tarafından tekrar tekrar üretilmektedir.  



38 
 

olmuştur. Çocukluk kavramının metafor olarak kullanımının yanında çocuklara yeni 

devletin kurulmasında sembolik değerler atfedilmiştir ve Çiçek’in söylemiyle, bu 

değerler çocuklara birçok görev ve sorumluluk yüklemiştir (Çiçek, 2016, s. 27-29).  

Cumhuriyetin ilk yıllarındaki çocuk ve ders kitaplarını inceleyen Öztan ise kentlilik 

bilincine sahip, vatanı için savaşmaya can atan, tutumlu, çalışkan, dürüst ve arzu edilen 

cinsiyet rollerine uygun davranan bir “Türk” çocuğu portresi çizildiğini belirtir (Öztan, 

2013, s. 68-181). Bu durum bir “öteki” yaratmak için de ortam hazırlamış (Çiçek, 2016, 

s. 32), okul “ulus devlet” kurmada etkin rol oynayan bir kurum olmuştur. Akgül de, 

milliyetçiliğin müşterek bir değer olarak sunulmasının “ulus devlet” kurulumu için 

gerekli olduğunu belirtmektedir. Belirli ortaklıklar çerçevesinde oluşturulan “ulus devlet” 

“öteki”yi bu çerçevenin dışında bırakarak kendi varlığını pekiştirir. Dışarıda bırakma 

“öteki”nin tanımını da yapmış olur (Akgül, 2011, s. 29).  Bu düşünce yapısının yeni 

kuşaklara aktarımında ise eğitimin rolü yadsınamaz.  

Kancı ve Altınay ise eğitimi, askerlikle birlikte “Türk milleti ordu milletidir” 

söylemini kurmaya yardımcı olan bir kurum olarak ele alır. “1920’lerden bu yana eğitim 

alanında birçok değişim olsa da eğitimin merkezi ve milli niteliği sürekliliğini 

korumuştur”. Ders müfredatından içeriğine kadar belirli bir çerçevenin sunulduğu eğitim 

sisteminde Milli Eğitim Bakanlığı kontrol noktasıdır. Yönergelerde sunulan sınıf 

düzeninde, asılacak olan Atatürk portresinden İstiklal Marşı’nın konumuna kadar 

talimatlar hazır bulunmaktadır (Kancı ve Altınay, 2011, s.48-49).  

Eğitim sistemindeki bu sistemleşmiş söylemlerin ortak çıkış noktası ise 

modernleşmedir. Cumhuriyet ile ivme kazanan Türkiye modernleşmesi okullardan büyük 

yardım almıştır. Sancar, modernleşmeyi “düzenlenebilir bir toplum hayal etmek” cümlesi 

ile tanımlar. Modernleşme ikiliklerden yararlanarak yaşamı bölümlere ayırmaktadır 

(Sancar, 2014, s. 195). Türkiye’nin erken modernleşme sürecini ele aldığımızda ise 

Sancar bu süreci tanımlayan iki önemli unsur olduğunu belirtir: ulus-devlet oluşturma 

çabası, modern toplumu inşa edecek modern aileler kurma ve bu aileleri “kamusal rol 

modeller” haline getirme isteği. Yani toplumu düzenlemek için ailenin düzenlenmesi 

gerekmektedir. Bunun sebebi ise aile tarafından yetiştirilen çocuğu şekillendirme isteğidir 

(Sancar, 2014, s. 198). Şerifsoy da ulus devlet için bir kurum olarak ailenin büyük önem 

taşıdığına dikkat çekmektedir. Okul ve aile çocuğun yetiştirilmesi üzerinde birlikte 

çalışmaktadır. “Ailede çocuğun ‘ailesine, vatana, millete faydalı bir evlat’ olarak 



39 
 

yetişmesi için çaba sarf edilirken okulda iyi bir vatandaşın “aile” içerisindeki görevleri 

hakkında öğretiler verilir”. Toplumsal cinsiyet bağlamında bu kadınlar için anne 

olmakken, erkekler için ailesini geçindiren iş sahibi bir baba figürüne dönüşmektir. Aile 

ve okulun iş birliğiyle toplumdaki sosyal düzen korunmakta ve devam ettirilmekte, 

devletin ihtiyacı olan vatandaşlar yetiştirilmektedir (Şerifsoy, 2000, s. 158).   

Toplumsal cinsiyet bağlamında ise hakim düşünce genellikle “erkek egemen” bir 

yapıyı işaret etmektedir. Okul, bu yapının sürdürülebilmesi için toplumsal cinsiyet 

ayrımları ve kalıplarından yardım alır. Türkiye kültüründe ise bir çocuğun okulun parçası 

olma süreci dahi kız ve erkekler bağlamında toplumun beklentileri sebebiyle farklı bir 

deneyim olacakken, parçası olunduktan sonra da müfredattaki çeşitli söylemlerle kız ve 

erkek çocuk farklı konumlandırılmaktadır. Yani erkek çocuk hem toplumdaki bu cinsiyet 

ayrımları hem de çocuğa biçilen farklı görevler çerçevesinde şekillenir. 

Toplumsal cinsiyetin eğitim sisteminde nasıl yer bulduğuna yönelik net çalışmalar 

ders kitabı incelemelerinde bulunabilir. Cumhuriyet dönemi ders kitaplarına değinen 

Mutluer temsillerde ailenin erki olarak verilen babadan bahseder. Bununla birlikte 

ekonomik olarak da üretken olan bu babanın özelliği profesyonel meslek sahibi olmasıdır. 

Bu tanımlama için dönemin hegemonik erkeklik beklentisi de denilebilir. Erkek çocuklar 

için ise “fakirlere yardım eden, itaatkar, disiplinli, toplum içindeki yerini yadırgamayan, 

cesurca ve kahramanca hareket eden, ülkesine ve milletine karşı tutku ve bağlılık 

hisseden, fedakarlıktan kaçınmayan ve ‘asker ruhunu içinde taşıyan” betimlemeleri 

hakimdir (Mutluer, 2008, s. 93-96). Günümüz ders kitaplarında ise yine benzer 

betimlemeler dikkati çekmektedir. Bu alanda yapılan tez çalışmalarına değinmek erkek 

çocuğun maruz kaldığı kalıpları göz önüne sermek açısından yararlı olacaktır.  

Gümüşoğlu, 1928’den 1994’e kadar incelediği ders kitaplarından elde ettiği 

verilerin, 1940’ların ikinci yarısından itibaren devletin laiklik yanlısı politikaları bıraktığı 

düşüncesini destekler nitelikte olduğunu savunur. Toplumdaki değişimlerden kadının 

konumu da etkilenmiş ve bu etkiler ders kitapları ile müfredatta yer bulmuştur. “Kadınlar; 

ders kitaplarında temel eğitim dışında eğitimden, mesleklerden, kendileri için bir kimlik 

edinme haklarından yoksun bırakıl”mışlardır. Gümüşoğlu’nun devleti merkeze alarak 

öne sürdüğü değişim odağa alınmasa da yapılan bu ilk çalışmanın ardından gelen diğer 

tüm çalışmaların ortak bulgusu kadının erkeğe oranla arka planda olduğuna yöneliktir.   



40 
 

Geçmiş dönemler ve çalışmanın yürütüldüğü dönemle karşılaştırma içinde 

incelenen ders kitaplarından elde edilen çıkarımlarla nispeten de olsa toplumsal cinsiyetin 

ele alınışında iyileşme olduğu savunusu desteklenebilse de11, bu karşılaştırma odaklı 

çalışmalar da dahil olmak üzere tüm çalışmalar benzer sonuçlara ulaşmaktadır. Kadınlar 

hane içinde ev işlerini yapan kişi olarak temsil edilirken, erkekler baba rolünü 

üstlenmekte ve kamusal alanda kadınlara oranla daha fazla bulunmaktadır. Erkek ve kız 

çocuklar kendi toplumsal cinsiyetleri ile benzer olan ebeveynle iletişim içindedir. Kız 

çocuk ile erkek çocuğun, yetişkin erkekle ile de kadının boş zamanı değerlendirme 

biçimleri, etkinlikte bulunma yöntemleri belirli kalıplar içinde verilmektedir. Örneğin 

kadın örgü örerken erkek gazete okumakta, maç seyretmektedir. Erkek ve kadını 

betimleyen sıfatlarda benzer biçimde kalıplara oturtulmuştur. Erkek güç, kuvvet ve akıl 

ile bağdaştırılan betimlemelere sahipken kadın için duygusal ve korunmaya muhtaç bir 

portre çizilmektedir. Zaman içinde kadınlara sunulan meslek sayısında artış görülmüş 

olsa da erkeğin sahip olduğu profesyonel meslek çeşidi kadına oranla oldukça fazladır. 

Ve özellikle itibar getirdiği düşünülen mesleklerin sadece erkek tarafından temsil edildiği 

görülmektedir.12 

Sınıf ve toplumsal cinsiyet gibi ayrımlar eğitim sistemi içinde öğrenciye aktarılmak 

üzere hazır beklese de bu aktarımı gerçekleştirecek bir araca yani öğretmene de ihtiyaç 

vardır. Okul ekseninde çocuğun en çok etkileşimde olduğu aktör öğretmendir. Eğitim 

 
11Yeşil, F. (2014). Ortaokul Türkçe Ders Kitaplarında Cinsiyet İfadeleri ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü.  
12Asan, H.T. (2006). Ders Kitaplarında Cinsiyetçilik ve Öğretmenlerin Cinsiyetçilik Algılarının 

Saptanması. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Kocaeli: Kocaeli Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Demirel, E. (2010). Sosyal Bilgiler Ders Kitaplarında Cinsiyet Ayrımcılığı. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü. Sivaslıgil, P. (2010). Türk 

Mili Eğitim Bakanlığı’nca Yayınlanan 6., 7. Ve 8. Sınıf Ders Kitaplarında Cinsiyet İdeolojisi. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Adana: Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Kitiş 

Çınar, E. (2013). Ortaokul Türkçe Ders Kitaplarında Toplumsal Cinsiyet. Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi. Denizli: Pamukkale Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü. Demircioğlu, E. (2014). 10. Ve 11. Sınıf 

Tarih Ders Kitaplarında Yer alan Görseller ve Metinlerde Toplumsal Cinsiyet Temsiliyle İlgili Tarih 

Öğretmenlerinin Görüşleri (Trabzon Örneği). Yayımlanmamış Doktora Tezi. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü. Kükrer, M. Toplumsal Cinsiyet Eşitliği Yönüyle Ortaokul Türkçe 

Ders Kitaplarının İncelenmesi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Bolu: Abant İzzet Baysal 

Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü. Odabaşı Koç, Ö. (2017). Lise Sosyoloji Kitaplarında Toplumsal 

Cinsiyet Eşitliği. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü. Özdemir, E. (2018). Ders Kitaplarında Cinsiyetçilik: Ortaokul Matematik Ders Kitapları 

Üzerine Bir İçerik Analizi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Mersin: Mersin Üniversitesi, Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü. Yiğit, B. (2018). Ortaokul 7 ve 8. Sınıf İngilizce Ders Kitaplarının Toplumsal Cinsiyet 

Açısından İncelenmesi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü. Yürek, N. (2018). Türkçe Ders Kitaplarında Hegemonik Erkeklik. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü.  



41 
 

sistemi ve söylemi ele alınırken bu sistem ve çocuk arasındaki bağı kuran eğitimciye de 

değinilmelidir.  Öğretmen, eğitimin en önemli parçalarından biri olarak ele alınmaktadır 

(Helvacı, 2007, s. 290 - Şişman, 2008, s. 191). Şimşek’in de belirttiği gibi öğretmen 

“eğitim-öğretim faaliyetlerini önceden belirlenmiş amaçlar doğrultusunda okullarda 

yürüten kişi” olarak tanımlanabilir (2007, s. 14). Bu önceden belirlenilmişlik Milli Eğitim 

Temel Kanunu’nda yer bulmaktadır: “Öğretmenlik, Devletin eğitim, öğretim ve bununla 

ilgili yönetim görevlerini üzerine alan özel bir ihtisas mesleğidir. Öğretmenler bu 

görevlerini Türk Milli Eğitiminin amaçlarına ve temel ilkelerine uygun olarak ifade 

etmekle yükümlüdürler”.13 Burada dikkati çeken devlet vurgusu çocuğun eğitimi 

sırasında devlet tarafından belirlenmiş bir sistem içinde öğretmen tarafından 

yetiştirildiğine de dikkati çeker. 

Öğretmen verili bilgi ve düzeni aktarmakla görevli olsa da aktarım biçimi de ilettiği 

içerik kadar öğrenciyi etkileyen bir unsurdur. Alan hakkındaki bilginin yanında öğrenciye 

nasıl yaklaşacağını bilerek doğru bir iletişim kurabilme kabiliyeti öğretmenin önemle 

vurgulanan yeterlilik ve özelliklerindendir (Kıncal, 2006, s. 39-42 – Şişman, 2008, s. 201-

228). Yılmaz da öğretmen ve değerlerini ele alırken öğrencinin “gelişim özelliklerini 

tanıma, ilgi ve ihtiyaçları dikkate alma, öğrenciye değer verme, öğrenciye rehberlik etme” 

gibi gereklilikleri sıralar (2007, s. 323). Öğretmenin tutum ve davranışları çocuğun 

öğrenimini etkilediği gibi çocuk tarafından taklit edilerek uygulamaya da dökülür. 

Öğretmenin bu “model olma” görevinin önemi Helvacı’nın “öğrencilerdeki değişim 

sadece onlara söylenenler üzerinden değil, uygulamalar ve somutlaşan davranışlar 

üzerinden gerçekleşmektedir” cümlesi ile açıklanabilir (2007, s. 295). Bu nedenle iyi bir 

öğretmenin tanımı yapılırken eğitimli ve bilgili olmasının yanında öğrencisine davranış 

olarak da olumlu etkiler yapmasının gerekliliği vurgulanan bir niteliktir. Fakat bu “iyi 

öğretmen” tanımı eğitimciyi de kalıplara sokarak idealize edilmiş bir tipleme ortaya 

çıkmasına sebep olmaktadır. 

Özetle, eğitim bağlamında erkek çocuğun şekillenmesi ele alındığında içinde 

bulunulan sistem ve bu sistemi aktaran olarak öğretmen dikkati çekmektedir. Devletten 

bağımsız düşünülemeyen okul, toplumsal kalıpları öğrenciye sunar. Sunulan bu kalıplar 

ise hayata entegre edilirken erkek çocuğu belirli biçimlere sokmaktadır. Irk, sınıf ve 

cinsiyet gibi ayrımlar eğitim sisteminin içinde ortak bir kültürün ögeleri olarak yer bulur. 

 
13https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.1739.pdf (Erişim tarihi: 12.01.2020) 



42 
 

Öğretmen ise bu içerikleri aktaran aktarırken de kurduğu iletişim yöntemleri ile çocuğu 

etkileyen unsurdur. Çocuğun hane içindeki rol modellerinin dışında en çok etkileşim 

içinde olduğu kişilerden biri olan öğretmen de tutumları ile erkek çocuğu etkilemektedir.  

2.2.4. Cemaat 

2.2.4.1. Aşamalar 

Erkek çocuk ev içinde aile tarafından toplumsal cinsiyet kalıplarına tabi tutulurken, 

ev dışında da benzer normları cemaat olarak da tanımlayabileceğimiz toplumdan öğrenir. 

Kağıtçıbaşı’nın belirttiği gibi çocuğun gelişiminde ana babanın inanç ve değerleri önemli 

yer tutar, fakat bu değerlerin de toplum tarafından şekillendirilmiş olduğu 

unutulmamalıdır. Ana babanın çocuğa verdiği inanç ve değerler de genelde toplumun 

beklentilerinden farklı bir biçimde olmamaktadır (Kağıtbaşı, 2012, s. 68). Yani çocuk 

küçüklüğünden itibaren toplumun değerlerini içselleştirerek şekillenir. Özellikle toplum 

bağlamında erkeklik kalıplarının içselleştirilmesi ve bu kalıpların erkekliklerin inşası için 

temel oluşturmaları sünnet, askerlik gibi sosyal pratiklerle gerçekleştirilir. Bireyin erkek 

olma süreci bu olguların aşama aşama tamamlanmasıyla ilerler. Erkeklik sonu olmayan 

bir yol olsa da önemli adımların tamamlanması bireyin toplum tarafından kabul görmesini 

sağlamaktadır. Hane içinde başlayan erkeklik inşası birey topluma açıldıkça dışarıda 

devam etmeyi sürdürür.  

Cengiz, Tol ve Küçükural bireyin doğumundan önce dahi etkili olmaya başlayan 

erkeklik sürecinin, yürüme biçiminden sınıfta nasıl parmak kaldırılacağına kadar birçok 

davranış bütünü ile desteklendiğini belirtir. Erkek olmanın alameti farikaları dönemden 

döneme değişiklik göstermekle birlikte bu belirtiler toplum içinde tekerrür ettikçe 

normalleşmektedir (Cengiz, Tol ve Küçükural, 2004, s. 57). Selek’e göre (2018, s. 19), 

“Türkiye’de geleneksel olarak kabul gören erkeklik kademesine varmak için dört temel 

aşamayı geçmek zorunludur: 1.Sünnet, 2.Askerlik, 3.İş bulma, 4.Evlilik”. Türkiye 

toplumunda bu aşamalar erkek bireyin yaşamı şekillenirken yeniden üretildikçe 

devamlılıklarını sürdürür.  

Selek (2018, s. 18) toplum tarafından, sünnetin bir erkekliğe geçiş ritüeli olarak ele 

alındığını ve adeta şenlikli bir kutlama havasında geçtiğini belirtir. Bu şenlikli havanın 

bir benzeri erkek askere gönderilirken de tekrarlanmaktadır. Boratav, Fişek ve Ziya da 

askerliğin erkekliğe geçiş basamaklarından biri olduğunu vurgular. Askerlikte erkek 

tarafından birçok zorluğun üstesinden gelindiği düşüncesi ise yakın çevre tarafından 



43 
 

askerliğin bir olgunluk göstergesi olarak ele alınmasına sebep olmaktadır. Ayrıca bunun 

bir sonucu olarak askerliğin tamamlanmadığı durumlar bu zorlukların aşılamamış 

olduğunun göstergesi olduğu için tam bir erkek olamama, ya da eksik olma anlamına gelir 

(Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 262-263). Askerlik sünnet benzeri bir ritüele 

dönüştürülerek kutlamalarla toplum içinde yer bulsa da bunun yanında resmi ve devletle 

ilintili bir kurum olarak da ele alınır.  

Askere gittikten sonra erkek bu kurumun içinde de farklı deneyimler ve erkekliğe 

dair öğrenimler edinir. Sancar “erkeklerin önce itaati, sonra yönetmeyi öğrendikleri askeri 

ve siyasi kurumlar modernliğin kurucusu ve yayıcısı olarak tek cinsiyetli, erkeklerin 

denetimindeki kurumlardır” der (Sancar, 2014, s. 134).  Bununla birlikte erkeklik tepeden 

inme bir kurum olarak da ele alınmamalıdır. Askerliğin bir erkek için en mühim 

adımlardan biri olduğu düşüncesi toplumun her kesimine işlemiş bir düşüncedir. 

Askerliğini yapmamış bir birey iş bulmakta zorlanacağı gibi ona kız verilmeyeceği de 

malumdur. Yani askerlik hem toplumsal hem de hukuksal bir önkoşul olarak karşımıza 

çıkmakar. Askerlik, toplumun parçası haline gelmek için erkek bireyin tamamlaması 

gereken bir adımdır (Açıkgöz, 2015, s. 21). Askerliğin bir erkeklik ispatı olarak sunulması 

erkekliğin mevcut gerekliliklerinin benimsetilmesini kolaylaştırır. Askerliğini 

tamamlayan erkeklerin onaylanması, askerlik sürecinde aşılması gereken zorlukları da 

dönemin hegemonik erkeklik tanımına eklemlemektedir. Olması gereken erkeğin tanımı 

bu zorluklar etrafında şekillenmekte, hegemonik erkeklik tanımına uyulmak isteniyorsa 

askerlik gibi görevlerin yerine getirilmesi beklenmektedir (Sancar, 2016, s. 154-155).  

Sünnet ve askere gitme gibi ritüeller şenlik havasında toplum tarafından 

kutlanırken; iş bulma, evlilik ve baba olma gibi gereklilikler de erkeğin hayatını 

şekillendirmektedir. Erkekliğin basamaklarından bir diğeri ise para kazanmaktır. Çünkü 

toplum nezdinde kabul edilen erkek profili ailesini geçindirebilen bireydir. İş sahibi 

olamama eş de dahil olmak üzere birçok kişinin gözünde güç kaybına sebep olmaktadır. 

Küçük, çekirdek aileye duyulan bu sorumluluk geniş aileyi de kapsar. Boratav, Fişek ve 

Ziya’nın çalışmasında katılımcıların aile geçindirme sorumluluğunu bir yük olarak 

görseler dahi toplumla eş bir düşüncede oldukları ve bu sorumluluğu sahiplendikleri 

görülmektedir (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 263-267). Erkekten beklenilen geçim 

sorumluluğunun yerine getirilmemesi farklı sonuçlar da doğurabilmektedir. Kadın ve 

erkek rol ayrımları düşünüldüğünde erkeğin işinin olmaması kendini bir “erkek” kavramı 



44 
 

bağlamında kadından ayırmasına olanak vermez. Aileyi geçindirememe durumu erkeğin 

değersiz hissetmesine sebep olurken, bu değersiz ve güçsüz hissetme hali karşı cinse 

şiddet olarak da yansıyabilmektedir (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017 s. 270).  

“İşsiz erkek, erkekler cemaatinden dışlanır” (Sancar, 2016, s. 53). Bir işe sahip 

olmamanın erkekler arasından dışlanacak kadar olumsuz etkileri olması, çocukluk 

döneminde çalışmayı da övünülecek bir durum olarak karşımıza çıkarır.  Sancar’ın da 

belirttiği gibi toplum tarafından onaylanan bir iş ahlakına sahip olmak erkek olmanın 

gerekliliklerinin başında gelir. Çalışma yaşamına uyum sağlayıp bu ritüeli sürdüren bir 

erkek için ise işi kimliğinin bir parçasıdır. Kim olduğunu çalışma alanı ile tanımlar ve var 

eder. İşin erkeklik kimliğinin inşasında oynadığı başat rol de burada dikkat çekmektedir 

(Sancar, 2016, s. 58-59). Sancar’ın çalışmasında katılımcılar çalışan erkeğe saygınlık 

gösterileceğini, itibar kazanmanın da yine bir iş sahibi olmaktan geçtiğini söylemektedir 

(Sancar, 2016, s. 61). Ayrıca Sancar bir erkeğin sahip olduğu “sosyal sermaye” ne kadar 

düşükse kendini aile reisliğine o kadar adayacağını çünkü toplumda yer edinebilmesinin 

koşulunun elindeki asgari imkanlarla bu olduğunu savunur. Ailede otorite sahibi olmak 

erkeğin “eksik” görülebileceği sermaye noksanlığını kapatmaktadır (Sancar, 2016, s. 63-

64). Bununla birlikte erkekten, geçindirdiği ailede baba rolünü üstlenmesi beklenir. 

Babalığın hak edilmesi için geçilmiş aşamalardan sonra baba, ailesini sürekli kontrol 

altında tutmak, sınırları çizmek ve otoriteyi sağlamak durumundadır (Selek, 2018, s. 20). 

Bahsedilen aşamalar tamamlanmış olsa dahi elde edilenleri kaybetmemek uğruna erkek, 

hane içinde ve dışında bitmeyen bir mücadele içindedir.  

2.2.4.2. Habitus 

Erkeklikler toplumun beklentileri doğrultusunda inşa edilirken erkek grupları 

içindeki ilişkiler de bu inşaya katkıda bulunur. Talimciler (2017, 2009, s. 46), erkeğin 

doğumunda ailede başlayan inşanın; sünnet ritüeli, askerlik, iş bulma, evlenme ve çocuk 

sahibi olma gibi toplum beklentilerinin yanında okul ve arkadaş çevresi ile bir gruba dahil 

olma ile de devam ettiğini belirtir. Bu noktada sosyal çevre ve birey arasındaki ilişki 

Bourdieu’nun habitus kavramı ile açıklanabilir. Bourdieu, habitusun her bir sınıfa denk 

düşen toplumsal gerekliliklerle oluşturulduğunu belirtir. Belli bir sınıfın yaşam tarzı, 

pratikleri ve mekanları birleştirici bir görev oynayarak habitusu tanımlar (Bourdieu, 2006, 

s. 21). Habitus, ortamında var ettiği pratiklerle kendini meydana getiren düzeni yeniden 

üretmektedir. Düzen, ortak bir düşünce sisteminden oluşur ve bu düşünce sistemi 



45 
 

nesnellikle donatılmıştır. Yani habitusun ürettiği pratikler sorgulanmadan kabul edilir. 

Habitus içindeki deneyimlerin benzerliği ve benzer deneyimlerin sürekli teşvik edilir 

olması bu deneyimlerin kabullerini de kolaylaştırır. Fakat nesnellik göz boyayıcıdır ve 

habitusun tarihsel bir ürün olduğu gerçeğini saklar. Aslında habitus “kolektif tarihin 

ürünlerinin” kendilerini yeniden üretebilmeleri için gerekli öğrenme ve benimseme 

sürecinin bir ürünüdür. Burada Bourdieu’nun kolektif tarihin ürünlerinde kastı dil, 

ekonomi gibi nesnel yapılardır (Bourdieu, 1995, s. 72-85). Bourdieu, Eril Tahakküm gibi 

sonraki çalışmalarında habitusu ekonomi temelli bir sınıf kavramının ötesine taşıyarak 

toplumsal cinsiyet bağlamında da ele alır. “Eril” ve “dişil” olarak iki cinsiyet habitusu 

belirten Bourdieu yine, habitusu meydana getiren pratik ve yatkınlıklar ekseninde 

“tahakküm süreçleri”ne açıklık getirmektedir. Yani habitusu oluşturan etmenler olarak 

mekan ve pratikler, içinde bulunulan sosyal çevre yardımı ile öğrenilmekte, 

sorgulanmadan kabul edilmekte ve tekrarlarla yeniden üretilerek “eril habitus”u, erkekliği 

tanımlamaktadır.  

Türkiye’de “eril habitus” bağlamında erkeklik pratikleri ele alınırken belirli 

unsurlar kolayca betimlenebilir. Öncelikle çevredeki erkekler özellikle de akranlar 

bireyin erkeklik oluşumda etkili bir unsur olarak ele alınmalıdır. İnşa edilme sürecinde 

erkeklik arkadaş çevresinden de büyük oranda etkilenir (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 

257). Erkekliğin diğer erkeklerle ilişki içinde de inşa edilen bir olgu olması erkek 

arkadaşların önemine dikkat çekmektedir. Erkeklik, bireyin tek başına yapılandırdığı bir 

süreç değildir (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 62). “Homososyal erkek grupları birçok 

erkeklik davranış tarzının öğrenildiği; öğretildiği ve revize edildiği yer”dir (Sancar, 2016, 

s. 260). Erkeğin hane dışında da birçok görevinin olması ve dışarıda geçirdiği vakit, grup 

arasında öğrenmeyi tetikler. 

Erkek, çocukluğundan itibaren hane dışına açılma eğilimindedir. Bu açıdan, ailenin, 

kız ve erkek çocuklara yaklaşımı da farklılık gösterir. Olson, erkek ve kızların akran 

ilişkisini ele alırken erkek çocuğun yaşıtlarıyla daha yakın bağlar kurduğunu 

belirtmektedir. Erkeklerin küçük yaştan itibaren serbest bırakılması, ev dışında 

arkadaşlarıyla sosyalleşmesine olanak verir. Kız çocuk hane içinde aileye yardım ederken 

erkek çocuk dışarıda yaşıtlarıyla vakit geçirme imkanı bulur (Olson, 1982, s. 52). Kindlon 

ve Thompson’un belirttiği üzere vakit geçirilen bu yaşıtlar arasında kabul görmek çocuk 

için önem teşkil eder. Yakınlık ve güvenilir bir “ittifak” ihtiyacı tek bir dost ile 



46 
 

sağlanabilmektedir. Fakat aidiyet hissi ancak bir grup tarafından tatmin edilebilir. Bu 

uyum ve aidiyet hissi “başarılı bir erkek olarak kurulma istemindeki, gelişen toplumsal 

cinsiyet kimliği” tarafından güdülenir (2000, s. 78).  

Aidiyet hissinin temel olduğu, birlikte geçirilen zamanlar ileride güçlü ahbaplık 

ilişkilerine dönüşür. Olson, kendi gözlemleri sırasında genç erkeklerin sadakat ve beklenti 

merkezli ilişkilerinin içtenliğine şaşırdığını belirtmektedir (Olson, 1982, s.51). Cengiz, 

Tol ve Küçükural ise erkeklerin kadınlardan daha samimi ve kalıcı dostluklar edindiği 

gibi kalıplaşmış yargıların çok da doğru olmadığını söyler. Delikanlılığı bir anlatı gibi 

kuran unsurların aslında “hiyerarşik mekanizmalar” olduğu unutulmamalıdır. 

“Delikanlılık, harbilik, dobralık, racon vb.” gibi tanımlamalarla donatılmış olan ilişkiler 

erkekler arasındaki katmanlı yapıya da göndermelerle bezelidir (Cengiz, Tol ve 

Küçükural, 2004, s. 61). 

Bu hiyerarşik ilişkiler özellikle erkeklere ait mekanlarda kendini gösterir. Evde 

babadan öğrenilen erkeklik hane dışındaki mekanlarda da inşa edilmektedir. Boş zaman 

alışkanlıklarının ve bu alışkanlıkları şekillendiren mekan ile deneyimlerin erkeğin rolü 

inşa edilirken önemli etkenler olduğu unutulmamalıdır (Sancar, 2016, s. 149). Olson’a 

göre yetişkinlikte toplumun çiftlerden beklentisi, evlilikten sonra her bireyin kendi 

toplumsal cinsiyet grubu ile vakit geçirmesi yönündedir. Mekanlar ve sosyalleşilen 

gruplar toplumsal cinsiyete göre kadın ya da erkek olarak ayrım gösterir (Olson, 1982, 

s.52). Polat’ın da belirttiği gibi karşıt ilişkiler çerçevesinde inşa edilen kadın ve erkek 

kimliği, sınırlarının korunabilmesi için farklı “sosyalizasyon mekanlarına” ihtiyaç duyar. 

Özellikle gerekli basamaklar tırmanıldıktan sonra bu toplumsal cinsiyetlere özel 

mekanlara girilebilmektedir. Kadına oranla kamusal alana hakimiyeti yoğun olan erkek 

hane dışında kendine özel mekanlar da kurmuştur. Polat kırsal kesimde boş zamanı 

harcayacak mekan azlığından erkeklerin kahvehanelere yöneldiğini öne sürer (Polat, 

2008, s. 147). Kamusal alanda erkeklik mekanı olarak kahvehaneler üzerine bir çalışma 

yapan Arık için de kahvehane, boş zaman geçirme yeridir. Fakat bir sosyalleşme alanı 

olan bu mekan “yazılı olmayan kurallar, sınıf, statü, din ve etnik kimlik gibi olgular 

üzerinden” sınırlarını da çizer. Cinsiyetlendirilmiş yapısıyla kadınları dışarıda bırakan 

kahvehane, gücün ve itibarın belirlendiği merkez olarak erkekliğin nasıl kurulduğunu da 

gözler önüne serer (Arık, 2009, s. 168-189).  



47 
 

Cengiz, Tol ve Küçükural “kahvehane, birahane, bilardo salonu, stadyum, güç 

geliştirme salonu, dövüş kursu, pavyon vb.” gibi erkeklerin grup içinde bulunduğu 

ortamlarda abartılı erkekliklerin sergilenebildiğini söyler. Abartılı anlatılar aşırıya 

kaçmakta kadınsılık ve duygusallık bu anlatılardan dışlanmakta ya da alay konusu 

olmaktadır (Cengiz, Tol ve Küçükural, 2004, s. 60). Özarslan’ın Burdur’un bir ilçesi olan 

Çavdarlı’da yürüttüğü Hovarda Alemi isimli çalışması da erkeklik mekanlarının analiz 

edildiği yazımlardan biridir. Çavdarlı’da erkeklerin zaman geçirme mekanlarından olan 

meyhanelerin gazinolara dönüşümü ve dönüşümün ortaya çıkardığı farklı erkeklikler 

çalışmada ele alınır. Özarslan, mekanın kendi dönüşümüyle birlikte erkeklikleri de 

dönüştürdüğünü, ve ihtiyaçları doğrultusunda farklı erkeklikler yarattığını 

savunmaktadır. Gece hayatı erkeklerini farklı kategoriler altında ele alan Özarslan her 

birinin “dünyayı, kadını, aileyi, parayı ve dostluğu anlamlandırma biçimleri”nin farklı 

olduğunu ve bu farklılıklar bağlamında erkeklikleri gruplandırdığını belirtir (Özarslan, 

2018, s. 74). Özarslan’ın çalışmasında da görüldüğü üzere erkeklere özel mekanlar 

erkekler arası hiyerarşinin de gözler önüne serildiği alanlardır. Mekanlarda 

konumlanışlarına göre erkeklikler farklılık gösterir. Toplumsal değişimlerle birlikte 

erkeklikler arasındaki ilişkinin biçimi farklılaşsa ve yeni stratejiler geliştirilse dahi 

değişmeyen, toplumsal cinsiyete özel bu mekanların erkekliklerin şekillenişinde oynadığı 

önemli roldür. “Eril habitus” erkeklikler arasında gerçekleşen müzakereler ve 

mücadeleler olmadan düşünülemez. 

Erkeklere özel bu mekanların öne çıkan diğer bir özelliği ise kadınlarla birlikte 

kadınsılığın da dışlanmasıdır. Cengiz, Tol ve Küçükural, kadının erkeksiliğinin gurur 

duyulan durumlar dahi ortaya çıkarabileceğini belirtirken erkeğin kadınsı davranış ve 

görünüşlerinin ise hiçbir biçimde kabul görmeyeceğini söyler (Cengiz, Tol ve Küçükural, 

2004, s. 58). Erkeğin bu derece kadınsılıktan uzak tutulması şiddetin farklı boyutlarına 

da sebebiyet verebilmektedir. Boratav, Fişek ve Ziya toplumun erkeğe ve kadına farklı 

roller biçtiğini belirtir. Sonucunda ise kadının diyalog kurma yetisi olduğu düşünülürken 

erkekler bu yetiden yoksun bireyler olarak kabul edilmektedir. Bu kalıp yargılar 

sonucunda duygusunu söze dökemeyen erkeğe tek çare ise güç gösterisi ile iletişim 

kurmak gibi gözükmektedir. Şiddete zemin hazırlayan önemli etkenlerden biri 

varsayımsal olarak sunulan bu rollerdir (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 280-396). 

Günay-Erkol ise iletişim kurmanın ve hissedilen duyguyu belirtmenin hor görüldüğü ve 

sürekli bir kendini kanıtlama çabasının içinde olunan erkeklik alanında, artan intihar 



48 
 

oranlarına dikkati çekerek erkeklerin de zarar gördüğünü belirtir. Sözlü ifadeye 

geçememe erkeği kısıtladığı gibi “toplumsal cinsiyet eşitliğinin önünde bir engel” olarak 

da durmaktadır (2018, s. 9). 

Erkekler arası ilişkide duyguları ifade etmenin yol açacağı aşağılanmanın yanında 

pasif görünmek de benzer sonuçlar doğurur. Kadın ile eşleştirilen pasif duruş erkeği grup 

içinde istenmeyen bir konuma oturtacaktır. Boratav, Fişek ve Ziya’nın çalışmalarında 

katılımcıların anlatılarından, kendilerini “erkek” olarak kabul ettirmek için şiddeti 

mecburi gördükleri anlaşılmaktadır. Özellikle genç yaşlarda kendini ispat ihtiyacı yoğun 

biçimde hissedilmektedir. Güçsüz görünmenin sorun açacağı düşünüldüğünden 

kabadayılık, delikanlılık bir üstünlük gösterisi olarak kabul görür (Boratav, Fişek ve Ziya, 

2017, s. 276-277). Sancar da çalışmasında katılımcıların anlatılarında mağdur ya da 

uygulayıcı olarak konumları değişse de bir şekilde şiddetin bulunduğunu belirtir. 

Anlatılardaki bu şiddet ise özcü bir yaklaşımla erkek doğasına bağlanmaktadır. 

Erkeklerin biyolojik olarak şiddete eğilimi olduğu düşüncesi literatürde dahi yer bulmuş 

olsa da Sancar bunun sonradan öğrenilmiş ve toplumsala entegre edilmiş bir olgu olarak 

ele alınmasının daha akla yatkın olduğunu belirtir. Erkeklerin şiddet uyguladığı ya da 

şiddetin bir parçası oldukları durumlar ele alındığında bu durumların toplumun beklentisi 

ve sorumluluk ekseninde gerçekleşebildiği görülmektedir. “Şiddet kullanan erkeklere 

baktığımızda gördüğümüz şey aslında ailesini geçindirmeye çalışan, karısının namusunu 

koruyan, çocukları kötü yola düşmesin diye onları eğitmeye ve disiplin vermeye çalışan 

bir baba konumu olabilir”. Yani toplumun beklentilerinin içselleştirilmesiyle erkek 

şiddeti bir hak ve gereklilik olarak görebilmektedir (Sancar, 2016, s. 214-219). Sancar, 

erkekler için şiddetin hiçbir sınırının olmadığını belirtirken, “her tür sorun çözmede, 

anlam üretmede” kullanıldığını söylemektedir (Sancar, 2016, s. 235).  

Sorunları çözmede kullanılan bu şiddet küçüklüğünden başlayarak bireyin 

hayatının bir parçası haline gelir. Sadece yetişkinler değil erkek çocuklar arasında da 

kullanılan bir dil olan şiddet özellikle küçük yaşlarda kendini kanıtlama yöntemi olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Kindlon ve Thompson’un belirttiği üzere erkek çocuk her 

yaptığının güç ve zayıflık bağlamında eleştirildiği bir dünyada yaşar. Sonuç olarak zaman 

içinde çocukların kendi değerlerini dahi bu doğrultuda belirledikleri bir erkeklik skalası 

oluşmaktadır. Sürekli bir kendini kanıtlama ihtiyacının hakim olduğu erkeklik 

dünyasında oğlanlar eninde sonunda birbirlerine düşecekleri bir döngüye sürüklenirler. 



49 
 

“Psikolojik rekabetin olduğu bu erkek ortamında kendini kanıtlamanın bir yolu da 

diğerlerini küçük görmektir” (Kindlon ve Thompson, 2000, s. 79).  

2.3. Türkiye Sinemasında Erkek Çocuk Karakter 

Geçmiş bölümlerde, ele alınacak filmlerin analizine temel oluşturması amacı ile 

erkeklik çalışmalarına ve Türkiye’de erkek çocuk olma durumuna değinildi. Bu bölümde 

ise çalışmanın varsayımları ve sınırlılıkları doğrultusunda Türkiye sinemasında 2000 yılı 

öncesinde erkek çocuk karakterler ele alınacaktır. 2000 yılı sonrası analizinin anlam 

kazanması adına bu bölüme ihtiyaç duyulmuştur. Bölümde 2000 yılı öncesinde Türkiye 

sinemasındaki erkek çocuk karakterlere genel bir bakış sunulacaktır. Bu sunuş için seçilen 

filmler de yine festivallerde yarışan adaylardır. Uluslararası Antalya Film Festivali’nin 

yapılmaya başlandığı yıl olan 1964’den çalışmanın sınırlılığının başladığı 2000 yılına 

kadar Antalya ve Adana Film Festivalleri’nde yarışan aday filmlerde erkek çocuk 

karakterlerin kullanımına ve sunuluşlarına özet geçilecektir.  

2.3.1. 2000 yılı ve öncesi filmlerde erkek çocuk karakter 

Bu kısımda 2000 yılı öncesi Türkiye filmlerinde erkek çocuk karakterlere bakmak 

için Antalya ve Adana Festivalleri adayları incelenmiştir. Ana karakteri erkek çocuk olan 

filmler sayılı olmakla birlikte genel anlamıyla filmlerde erkek çocuk karakterlerin 

kullanıldığı ve bazı kalıplar içinde izleyiciye sunulduğu görülmektedir.  

1964 yılında başlayan Antalya Film Festivali Türkiye sinemasının en parlak 

dönemlerinden birine rastlar. Abisel (2005, s.104) bu yıllarda artan seyirci sayısına 

yönelik olarak salonların da hızla çoğaldığını böylelikle de film üretimine talebin 

yoğunlaştığını belirtmektedir. Fakat film yapımı “önemli bir ekonomik faaliyet alanı” 

olsa da işletmecilerin egemen olduğu bir sistem tarafından elde tutulmuştur. Gösterimin 

yapılacağı bölgelere göre filmlerin çekildiği, yıldızların merkezde yer aldığı bu 

yapımlarda seyircinin ilgisi büyük önem teşkil etmiştir. Yönetmenin ya da senaristin 

isteklerine önemli yer verilmemiş, denenmiş ve tutmuş yapımlar üzerinden kalıplar 

oluşturularak üretim gerçekleştirilmiştir (Abisel, 2005, s. 105-108). 1960 ve 1970’lerde 

de kısaca Yeşilçam filmleri olarak tanımlanabilecek bu yapımlar yer bulmuş ve yeri 

geldiğinde en büyük ödüllerin sahibi olmuşlardır. Fakat 1960 ve 1970’lerde görülen nicel 

yükseliş “ayrıca niteliksel bir gelişmeyi ve dünyaya açılmayı ifade etme”memiştir 

(Şentürk, Gülçur ve Eken, 2017, s. 14). Belirli kalıplar içinde üretilen bu filmler arasında 

erkek çocuk karakterler görülse de eleştirel bir biçimde sunuldukları söylenemez. 



50 
 

Özgüç 1960 yılı öncesi dönemi “ne gerçekçi bir çocuk filmi ne bir çocuk yıldız 

görürüz” cümleleri ile açıklar. Çocuklar sadece figüran olarak bazı sahnelerde 

bulunmuştur (Özgüç, 2005, s. 215). 1950’lerde isimleri çocuklara göndermelerle bezeli 

filmler bulunmakla birlikte bu yapımlar bir çocuk karakter etrafında şekillenmez, 

genellikle yetişkinlerin yaşamlarına odaklanır (Özgüç, 2005, s. 216). 1962 yapımı Üç 

Tekerlekli Bisiklet ise Antalya Film Festivali adayları arasında erkek çocuk karaktere 

önemli bir yer veren ilk yapım olarak karşımıza çıkar. Annesi Hacer ile yaşayan Hasan 

üç yıldır gelmeyen babasının yolunu gözlemektedir. Hacer’in, evlerine sığınan bir kaçağı 

Hasan’a baba figürü olarak sunması ile küçük çocuğun hayatı değişir. Filmde, erkek 

çocuğun bir baba figürü ile hayata göğüs gerebileceğine; anne, baba ve çocuğun bir araya 

gelmesi ile oluşan “mutlu aile tablosu”na vurgu yapılır. Bahsi geçen “mutlu aile tablosu” 

vurgusu ilerleyen dönemde Yeşilçam’ın çocuk kahramanlı filmlerinde hikayenin 

merkezinde yer almaktadır. 

1966 yılı adaylarından Murad’ın Türküsü (1965) öksüz bir çocuk olan Hüseyin’i 

barındırır. Hüseyin’in kendi yaşam öyküsünü anlatırken kullandığı “kadersizim, 

kimsesizim” kelimeleri 1960 ve 1970’lerin Yeşilçam erkek çocuk karakterlerinin her biri 

için geçerli olabilecek bir söylemdir. 1969 yılı adaylarından Cemile (1968) filminin 

girişinde ise ana karakter Osman Bey’in çocukluğu izleyiciye sunulur. Babası ölünce 

annesi pavyonlarda şarkıcılık yapmaya başlayan Osman’ın “o gün karar verdim, 

çalışacaktım, ne iş olursa yapacaktım. Yapacak, kazanacak, annemi bu hayattan 

kurtaracaktım” cümleleri yine dönemin erkek çocuk karakterlerinin içinde bulunduğu 

durumu özetlemek için kolaylıkla kullanılabilir. Çalışan, kazanan hatta kimi zaman 

ailesine bakan bu çocuklar 1970’lerin ünlenen çocuk oyuncuları tarafından canlandırılmış 

ve çocuk filmleri furyasını ortaya çıkarmıştır. Esen, 1960’ların Yeşilçam’ını sinemanın 

ticari bir boyutu olarak ele alır. Hızlı üretimin gerekliliği furya filmlerinin ortaya 

çıkmasına yol açmıştır. Tiplemeler üzerinden kurulan bu furya filmlerine 1960 ve 

1970’lerin çocuk yıldızlı yapımları da dahil olmuştur (Esen, 2016, s. 74-75). Özgüç 

(2005, s. 218), o dönem başarılı olan her yapımın devam filminin çekilmesi gibi Ayşecik 

(1960) filmi ile çocuk filmleri akımının başladığını belirtir. 

Antalya Film Festivali’nde Cemile (1968) filmi ile ilk kez Zafer Karataş’a verilen 

en iyi çocuk oyuncu ödülü 1970’te Yumurcak tiplemesi ile İlker İnanoğlu’nun olurken, 

bu yıl Ömer ismi ya da Ömercik karakteri ile Ömer Dönmez de filmlerde yer almıştır. 



51 
 

Kalbimin Efendisi’nde (1970) Ömer üvey bir anneye sahipken, Ayşecik Yuvanın 

Bekçileri’nde (1969) Ömercik anne ve babası ayrı olduğu için annesinden ayrı büyümüş 

bir çocuktur. Yumurcak da Ömercik ile aynı kaderi paylaşır. Anne ve babası ayırıldığı 

için annesiz kalmıştır. Fakat aileleri parçalanmış olan bu erkek çocuklar, tiplemeleri 

gereği içinde bulundukları durum ile adeta bir yetişkin edası ile baş ederler. Abisel (1984, 

s. 33), Türk filmlerinde aile içi düzenin korunmasının önem taşıdığını belirtir. Düzen 

bozulmuş olsa bile filmlerin sonunda bu tekrar yapılandırılmaktadır. Bu amaç 

doğrultusunda Ömercik de Yumurcak da anne ve babasını bir araya getirmeyi başararak 

“mutlu ve huzurlu aile tablosu”nun tamamlanmasını sağlarlar. Ömercik “yuvanın 

bekçi”liği görevini yerine getirir. Tanrı Misafiri’nde (1972) Ömer Dönmez’in 

canlandırdığı Tayfun tiplemesinin kurduğu “ikinizi böyle görünce dünyada benden mutlu 

çocuk var mı diye düşünüyorum hep” cümlesi verilmek istenen mesajı da gözler önüne 

serer. 1973 yılında Afacan Harika Çocuk (1972) ile çocuk filmi furyası ederken 

Dinmeyen Sızı’da (1972) babasına yardım etmek için okula gitmemeyi önerip azar işiten 

bir Ömer Dönmez tiplemesi de karşımıza çıkar. Evren (2014, s. 197) bu çocukları 

“yetişkin-vari, çenebaz, hazır cevap, yetenekli ve tatlı” kelimeleri ile tanımlarken, 

özellikle kendi sorunları yerine yetişkinlerin problemleriyle uğraşarak buldukları 

çözümlere dikkat çeker.  

Yumurcak, Ömercik ve Afacan klasik anlamda bir çocuk imgesi çizmekten oldukça 

uzaktır. Abisel (1984, s. 39), bu çocukların “felsefi konuşmalar” yaptığını, başlarına gelen 

olağanüstü olaylardan etkilenmediğini ve yeri geldiğinde aileyi geçindirerek çocuğun 

ailedeki önemli yerini vurguladığını belirtir. Yumurcak babası hapishaneye düştüğünde 

balon ve gazete satarak, ayakkabı boyayarak para kazanır. “Ben artık evimizin erkeği 

oldum babacığım” diyerek kazandığı paraları hapishanedeki babasına veren Yumurcak, 

davranışları ile yetişkinler dünyasından çıkmış gibidir. Aynı biçimde Ömer Dönmez’in 

tiplemeleri de yaşından “büyük” söylemleri ile dikkat çeker. Kalbimin Efendisi’nde 

(1970) babasının rahat bırakılması için tirat atarken, Ayşecik Yuvanın Bekçileri’nde 

(1969) kadınlara “lokum gibi” diyen bir Ömercik tiplemesi karşımıza çıkar.  

1971 yılında en iyi çocuk oyuncu ödülünü alan Menderes Utku’nun tiplemesi 

Afacan’ın “öyle bir hayat yaşadım ki çocuk bile olamadım” cümlesi acılarla dolu 

yaşamını tarif etmektedir. Yetim ya da öksüz büyüyen bu çocuklar acılar çeker ve 

yaşadıkları bu acılarla yaşlarına kıyasla olgun tavırlar göstererek mücadele ederler. 



52 
 

Gürbilek (2016a, s. 41-42), küçük yaşta büyük dertler deneyimleyen bu çocukların 

yetişkinler tarafından da oldukça sevilmiş olmasını bir toplumsal çocuk kalmışlık vaziyeti 

ile açıklamaktadır. Ailesini kurtaran, haksızlıklar karşısında boyun eğmeyen ve büyük 

şehirde ayakta kalmayı başaran bu çocuklar ile “modern Batı” karşısında “çocuk kalmış” 

Türk toplumunun yetişkinleri kendilerini özdeşleştirmektedir. Filmlerin sonunda 

çoğunlukla mahallelinin yardımı sayesinde para ve zenginlik gibi yozlaşma ile 

özdeşleştirilen unsurların üstesinden gelen bu çocuk tiplemeleri izleyiciye de gurur 

kaynağı olmakta, bir arınma anı yaşatmaktadır (Gürbilek, 2016a, s. 41-42). 

1970’lerde Antalya Film Festivali’nde çocuk furyası filmleri yer alırken, dönemin 

görece eleştirel filmleri ve bununla birlikte nispeten eleştirel erkek çocuk karakterleri 

Adana Film Festivali’nde yarışmıştır. Fakat bu yapımlarda erkek çocuklar ana karakter 

olarak görülmemiş, yan rollerde hikayenin bir parçası olmuşlardır. Belirli amaçlar 

doğrultusunda filmlerde yer bulan erkek çocuk karakterlerden senaryonun ilerlemesi 

adına yararlanılmıştır. Teksoy’un “nesnel bir gözlemciliğe” yer verildiğini vurguladığı 

Umut (1970) filminde yokluk içinde bir ailedeki çocuklar izleyiciye sunulur (Teksoy, 

2005, s. 922). Çamaşır leğenine köpek soktuğu için azar işiten, tuz alsın diye verilen para 

ile bisiklete binen erkek çocuk karakterler gerçekçi biçimde durumu yansıtma amacına 

hizmet eder. Dorsay’ın da belirttiği gibi Umut (1970) “gerçeklere en yalın biçimde 

yaklaşma isteği” ile dikkat çekmektedir (Dorsay, 2014, s. 101). Büyük Yemin (1969) 

filminde ise küçük yaşta babasının intikamını alan Alim hapishaneye girerken, Boş 

Beşik’te (1969) çocuğu olmayan bir kadının gördüğü hayal olarak izleyiciye erkek çocuk 

sunulur. Bir Türk’e Gönül Verdim (1969) ise Teksoy’un (2005, s. 917) da belirttiği gibi 

inandırıcılığı yakalayamayan, bu sebeple fazlası ile klişelerle inşa edilmiş bir Alman 

erkek çocuk karaktere sahiptir.  

 Ömer Lütfi Akad’ın Gelin’i (1973) yine Adana Film Festivali’nde yarışan filmler 

arasında karşımıza çıkar. Kahraman Kıral’ın canlandırdığı Hasan karakteri kalbi delik 

olduğu için en kısa sürede tedavi edilmesi gereken bir erkek çocuktur. Büyük şehirde para 

kazanma hırsı içinde Hasan’ın ameliyatını erteleyen aile fertleri küçük çocuğun ölümüne 

sebep olur. Kurban Bayramı sabahı can veren Hasan ailenin para kazanma uğrunda 

verdiği kurbandır. Abisel’in de belirttiği gibi Gelin (1973), dönemin yaşanan olgularını 

gerçeklik ve nesnellik içinde ele alarak kalıpların dışına çıkan filmlere örnek olarak 

verilebilir (1984, s. 46). Bu sebeple filmin erkek çocuk karakteri ele alış biçimi de 



53 
 

nispeten eleştireldir. Gelin’de (1973) Hasan’ı canlandıran Kahraman Kıral Canım 

Kardeşim’de (1973) ise lösemili bir çocuk rolünde görülür. İblis (1972) filminde ise 

intikam ögesi olarak bir erkek çocuk karakter izleyiciye sunulmaktadır. 

1974 yılında ise Antalya Film Festivali’nde yarışan Düğün (1973) filminde Yusuf, 

köyden kente göçen ailenin çıkarları uğruna feda ettikleri bir erkek çocuk karakter olarak 

yer alır. 1975 yılındaki adaylardan olan Zavallılar (1974) çocuk filmleri furyasındaki gibi 

öksüz, yetim ve kendi kendine geçinmeye çalışan bir erkek çocuk karakterin kısa 

hikayesine yer verirken bu çocuğun oldukça eleştirel ve gerçekçi olduğu göze 

çarpmaktadır. 1978 yılında yarışan Selvi Boylum Al Yazmalım’da (1977) erkek çocuk 

annenin seçimini belirleyen en büyük etken olurken, 1979 adaylarından Demiryol (1979) 

filmindeki Utku isimli erkek çocuk ise lüks yaşama ve bu yaşamın yarattığı şımarık çocuk 

imgesine abartılı bir gönderme yapmaktadır.  

1970’lerin ortasından itibaren aday filmlerde görülen başka bir erkek çocuk temsili 

ise köy filmlerindeki çocuk görüntüleridir. Belirli bir karakteri temsil etmeseler de bu 

erkek çocuklar köy yaşamını izleyiciye sunan kurucu ya da geçişi sağlayan görüntülerde 

dikkati çeker. Kendi yaşam alanlarında çoğunlukla tarlada çalışırken temsil edilen bu 

erkek çocuklar filmlerde hissettirilmek istenen gerçekçiliği desteklemek için kullanılır. 

Bu sebeple Yeşilçam’ın erkek çocuk tiplemelerinden oldukça farklı betimlemeler köy 

filmlerinde yer bulur.14 

1970’ler ve 1980’ler boyunca ise filmlerde erkek çocuk karakterler belirli kalıplar 

içinde ve figüran olarak kullanılmıştır. Özellikle Yeşilçam yapımlarında bir mahalle 

portresi çizilirken bu mahallede oynayan erkek çocuklar eksik olmaz. Erkek çocuklardan 

bir haber ya da mektup taşıtılacağı zaman yararlanılır, erkek çocuk okula gittiği ve 

özellikle köy yerlerinde okuma yazma bilenler erkek çocuklar olduğu için mektup 

yazdırılır yahut okutturulur. Ders sıralarında da temsil edilen erkek çocuklar, en çok bir 

aile tablosu çizilirken izleyiciye sunulmuştur. Çizilen aile tablosu çocuksuz tamamlanmaz 

ve erkek çocuklar ev ahalisinin bir parçası olarak filmlerde yer alır. Hane içinde ders 

çalışırken portre edilen erkek çocuklar hane dışında ise özellikle çırak temsili olarak 

kullanılmıştır.15 

 
14Kara Çarşaflı Gelin (1975), Kanal, Sürü (1978), Bereketli Topraklar Üzerinde (1979), Kaçak (1982) 
15Aşk Hikayesi (1971), Güllü (1971), Hayat mı Bu? (1972), Suçlu (1972), Düğün (1973), Diyet (1974), 

Kuma (1974), Deli Yusuf (1975), Kapıcılar Kralı (1976), Çöpçüler Kralı (1977), Bebek (1979), Devlet Kuşu 



54 
 

1979 yılı aday filmlerinden olan Ömer Kavur’un Yusuf ile Kenan’ı (1979) 

Yeşilçam’ın çocuk tiplemelerinden sonra ana karakter olarak erkek çocuk kullanan ilk 

yapımdır. Anneleri olmayan ve filmin başında babalarını kaybeden Yusuf ve Kenan isimli 

iki kardeş üzerinden şehirde yaşam ele alınır. Kenan alın teri ile çıraklık yaparak geçim 

elde ederken Yusuf kısa yoldan para kazanma peşine düşerek hırsızlığa başlar. Hayat iki 

kardeşe de seçimleri doğrultusunda bir sonuç sunar ve Kenan bir ailenin yanına 

yerleşirken Yusuf hapishaneye düşer. Çocuk filmleri furyası dönemindeki baş rollerle 

karşılaştırıldığında Kenan ve Yusuf’un oldukça eleştirel ve gerçekçi karakterler olduğu 

görülür. Daha önce benzer biçimde gerçekçi erkek çocuk karakterlerden bahsedilmiş olsa 

da Yusuf ve Kenan hikayenin etraflarında şekillenmesi açısından festival adayları 

tarihinde bir ilktir. Özgüç de filmi “dürüst bir yaklaşımla sokak çocuklarını” ele alan bir 

yapım olarak nitelendirmektedir. Özgüç’e (2005, s. 221) göre Yusuf ile Kenan (1979) 

piyasa kaygılarından uzak bir biçimde çocukların yaşamını aktarır.  

Yusuf ile Kenan’daki (1979) gerçekçi erkek çocuk temsilini 1981 yılında yarışan 

Ali Özgentürk’ün Hazal’ı (1979) takip eder. On yaşındaki Ömer abisini kaybetmeleri 

üzerine yengesi Hazal ile evlendirilir. Evren’in (2014, s. 352) şiirsel bir ton kullanıldığını 

söyleyerek detaylara verilen öneme dikkat çektiği yapım, Hazal ve Ömer arasındaki 

ilişkiyi sunarken toplumdaki cinsiyet kalıplarını da göz önüne serer. Hazal ile 

evlendirilmesi üzerine erkekler arasına girerek köy toplantılarına katılan fakat hala annesi 

tarafından yıkanmakta olan Ömer karakteri bilindik erkek çocuk tiplemelerinden oldukça 

farklı bir bakış açısı sunar. Erkek çocuk karakterler üzerinden yakalanan eleştirel çizgi 

1982 yılında yine Ali Özgentürk’ün At (1981) isimli filmi ile devam eder. Hazal (1979) 

yapımında Ömer karakterini canlandıran Harun Yeşilyurt At (1981) filminde babası ile 

köyden kente göç eden bir çocuk olan Ferhat olarak karşımıza çıkmaktadır. Babası ile 

çalışmak durumunda kalan Ferhat klasik Yeşilçam filmlerinde çalışan çocuk 

tiplemelerinden oldukça farklı ve eleştirel biçimde sunulur. 

1980’lerin ortasında kadın filmlerinin başlamasıyla ise karşımıza daha önce 

görülmeyen bir erkek çocuk karakter tiplemesi de çıkar. Abisel (1984, s. 46) bu dönemde 

aile filmlerinin kalıplaşmış bitişlerine son verilerek ailenin daha “bütünsel” biçimde ele 

 
(1980), Bir Günün Hikayesi (1980), Arkadaşım (1982), Derman (1983), Gülsüm Ana (1982), Hakkari’de 

Bir Mevsim (1982), Pehlivan (1984), Türkiyem (1983), Bir Avuç Cennet (1985), Fidan (1984), Züğürt Ağa 

(1985), Kurbağalar (1985), Selamsız Bandosu (1987),  Ölü Bir Deniz (1989), Suçlu (1989), Arabesk (1988), 

Öğretmen (1988). 



55 
 

alındığını belirtmektedir. Şehir hayatında kadının yaşamını ele alan bu filmlerde, erkek 

çocuklar da şehir hayatının getirdiği yenilikler bağlamında karşımıza çıkar. Öksüz, yetim, 

küçük yaşta çalışma hayatına atılan çocuk tiplemesinden farklı bir portre çizilir. 1984 yılı 

adaylarından Fahriye Abla’da (1984) erkek çocuk karakter olan Mehmet hikayenin ana 

karakteri Fahriye’nin hayatını izleyiciye sunmak için kullanılır. Bir erkek çocuğun 

gözünden mahallesindeki kadının yaşamı izleyiciye aktarılır. 1985 yılında yarışan Bir 

Kadın Bir Hayat (1985) isimli filmde ise yine daha önce karşılaşılmamış bir erkek çocuk 

karakter vardır. Anne ve babası boşanan Can oldukça farklı bir problemin parçası olarak 

karşımıza çıkar. Yapımda, Can başka bir adamla gördüğü annesine ilk başlarda mesafe 

koysa da zaman içinde yeni ailesinin bir parçası olmayı öğrenir. Demiray’ın (1999, s. 

189) aile içinde çocuklara harcanan bir çabanın görülmediğini belirttiği Aaahh Belinda 

(1986) filmi ise 1986 yılının aday filmlerindendir. Yapımda büyük şehir yaşamında 

kadının hayatı aktarılır. Filmdeki “bizim kendimiz için isteyeceğimiz ne olabilir ki artık. 

Bizim için varsa yoksa çocuklar” repliği, özellikle kadın filmlerinde yansıtılan çocukların 

yük olarak görüldüğü durumlara örneklerdendir. 1987 yılı adaylarından Her Şeye 

Rağmen’de (1987) ise annesi tarafından yük olarak görülen bir erkek çocuk karakter olan 

Ahmet bulunur. Aynı yılın yarışmacılarından olan Teyzem (1986) filminde de Fahriye 

Abla’yı (1984) andırır biçimde erkek çocuğun gözünden bir kadın anlatılır, bu teyzesidir. 

1988 yılı adaylarından Ömer Kavur’un Gece Yolculuğu’nda (1987) ise taşrada gerçekçi 

bir çocuk imgesi çizilir.  

1989 yılı adaylarından Tunç Başaran’ın Uçurtmayı Vurmasınlar (1989) isimli 

yapımı ise erkek çocuk karakter kullanımına farklı bir boyut kazandırır. Barış, 

hapishanede annesi ile yaşamak durumunda olan bir çocuktur ve en yakın arkadaşı siyasi 

suçtan içeri girmiş olan İnci’dir. Evren (2014, s.264), Barış’ın mahkumlar için “sevgi, 

umut ve özgürlük”ü temsil ettiğini vurgular. Film, bir çocuğun gözünden hapishane 

ortamına ve ele aldığı dönemin siyasi durumuna göndermelerde bulunur. Tunç Başaran 

1992 yılında Piano Piano Bacaksız (1991) ile yine bir erkek çocuğa ana rollerden birini 

verir. Bu yapımda da erkek çocuğun masumiyet ile dolu bakış açısından savaş döneminde 

bir konağın sakinleri izleyiciye sunulur.  

1990’lar boyunca da Antalya ve Adana Film Festivalleri’ndeki aday filmlerde erkek 

çocuklar karşımıza çıkmaya devam eder. Fakat daha önce de bahsedildiği gibi belirli 

kalıplar çerçevesinde edilgen biçimde bulundukları ortamın bir parçası olarak verilen bu 



56 
 

erkek çocuk karakterler önemli yer teşkil etmemektedir.16 Festivallerde, 1998 yılında 

Kasaba (1997) ve 1999 yılında Mayıs Sıkıntısı (1999) ile karşımıza çıkan Nuri Bilge 

Ceylan ise taşrada erkek çocuk imgesini Türkiye sinemasında daha önce görülmemiş bir 

biçimde ele alır. “Taşra sıkıntısı” etrafında şekillenen bu yapımlar taşra, çocuk ve erkeklik 

kavramlarını bir araya getirir. Ceylan’ın Kasaba’sı, Asiye ve Ali isimli iki kardeş 

vasıtasıyla ortaya koyduğu gerçekçi çocuk karakter kullanımı ile gelecek taşra filmlerinin 

çocuk karakterlerinin habercisi gibidir. İzleyiciye sunulan köy okulu atmosferinin 2000 

yılı sonrası taşra filmlerindeki okul imgesinin şekillenmesinde etkili olduğu 

savunulabilir. Kullanılan; Atatürk büstü, bahçede Öğrenci Andını ya da İstiklal Marşını 

okuyan çocuklar ve düşüncesizliği ile çocuğa olumsuz etkide bulunan öğretmen imgesi, 

ilerleyen yıllarda taşra anlatılarındaki çocuk karakterlerin eğitim sistemi ile ilişkisi 

şekillendirilirken faydalanılan tamamlayıcılardır. Kasaba’da çocukların sınıf içinde 

okudukları aile ve toplum hayatını düzenleyen kurallara dair metinler de ilgi çekicidir. 

Suner, bu okuma sahnesini ele alırken okunan parçanın öğrencilerin gerçekliği ile 

uyuşmayan yapısına ve içeriğine dikkati çeker (2006, s. 142). Bununla birlikte, aslında 

metinler çocuklardan beklenen kalıpları da sıralamaktadır. Yapılan tanımlamalar ve 

koyulan kurallar günlük rutinleri ile uyuşmasa da eğitim sisteminin çocuktan beklentileri 

bu kalıplardadır.  

Asiye ve Ali’nin okul dışındaki betimlemeleri de Türkiye sinemasında çocuk 

karakter kullanımının gerçekçilik amacı güderek metafor olmanın ötesine geçtiğinin bir 

göstergesidir. Düzcan, Hayat Var ve Sivas filmleri üzerinden Yeni Türkiye Sineması’nda 

yetişkinliğe geçişi ele aldığı “Yeni Türkiye Sinemasında Yetişkinliğe Geçiş: Sivas ve 

Hayat Var Filmlerinde Cinsiyet, Güç ve Oyun” isimli makalesinde çocukluğun Türkiye 

sinemasında görünümlerini Ryan ve Kellner’in film çalışmalarına uyarladığı “metafor” 

ve “metonimi” kavramları üzerinden yorumlar.17 Düzcan’a göre Türkiye sinemasında 

 
16Benim Sinemalarım (1990), İkili Oyunlar (1990), Eskici ve Oğulları (1990), Madde 438 (1990), Darbe 

(1990), Bütün Kapılar Kapalıydı (1986), Kurşun Adres Sormaz (1992), Sarı Mercedes (1992), Kapıları 

Açmak (1992), Sürgün (1992), Ay Vakti (1993), Manisa Tarzanı (1994), Yaban (1996), Hamam (1997), 

Kaçıklık Diploması (1998) 
17Ryan ve Kellner “retoriksel stratejiler” olarak tanımladıkları metafor ve metonimiyi imgenin temsil ettiği 

anlamlar bağlamında ayırır. Metafor, imgenin kendinden öte soyut ve idealize edilmiş, var olmayan bir 

anlam ortaya koymasıdır. Metaforun idealize etme taktiğine karşı metonimi ise maddeleştiricidir. “Somut, 

gerçekçi, materyalist” kelimeleri ile tanımlanan metonimik imge bir bütünü temsil eder. Kendinden öte 

soyut bir anlam yaratma amacı gütmez, gerçekçidir. Ryan ve Kellner iki stratejiyi kartal imgesi üzerinden 

örneklendirir. Kartal özgürlüğün metaforu iken metonimik bir strateji bağlamında bir kuş yuvasını, soyu 

tükenmiş hayvanları vb. gerçek olguları temsil edecektir (2016, s. 37-40). 



57 
 

çocuk karakterler Yeşilçam ile görünürlük kazanmıştır. Ömer Kavur’un Yusuf ile Kenan’ı 

ile çocukluk “metonimi”ye geçiş yapmış sonrasında gelen Duvar, Uçurtmayı 

Vurmasınlar, Babam Askerde, Büyük Adam Küçük Aşk gibi yapımlarla “politik bir alegori 

nesnesi”ne dönüşmüştür (2017, s. 144-146). Düzcan için Yeni Türkiye Sineması ise 

çocuk karakterlerin “metonimik” olarak ele alınabileceği, “çocukluğun ‘deneyimler 

sineması’” olarak kavramsallaştırdığı ve Yeşilçam’ın “erdemler sineması”nın çocuk 

karakterlerinden ayrılan bir dönemdir.18 Dönmez-Colin’in de Türkiye sinemasında 

gerçekçi bir biçimde ele alınıp metonimi olarak kullanılan çocuk karakterin bulunduğu 

filmlere Büyük Adam Küçük Aşk (2001), Kız Kardeşim Mommo (2009), Min Dit (2009), 

Bal (2010), Can (2011) gibi 2000 yılı sonrası yapımları örnek verir (2014, s. 95). Yeni 

Türkiye Sineması kavramlaştırmasının en güçlü örneklerinden biri olarak görülen 

Kasaba’nın kullandığı çocuk karakterler ile bu metonimiye geçiş sürecini yönlendirdiğini 

söylemek yanlış olmayacaktır. Dedesinin, anılarını anlattığı sırada uzakta gezinen Ali’nin 

yarattığı tarlada bir başına erkek çocuk imgesi 2000 yılı sonrası taşrada yaşayan birçok 

çocuk karakterin içinde bulunduğu, bulunacağı mücadele durumunu betimler nitelikler 

taşır. Ali, Yeşilçam sinemasındaki gibi bir metaforu imleyerek soyut göndermelerde 

bulunmak için değil sadece çocuk olduğu için anlatıda yer bulur. Karakter olarak 

metonimik bir amaca hizmet eder, taşrada erkek çocuk olan bir bütünün temsilidir. 

 

Görsel 2.1. Ali tarlada tek başına gezinir (Kasaba, 1997) 

 
18Düzcan, “erdemler sineması”nı toplumsal normlarla bezeli, geleneğe sadık öykülemeler olarak ele 

almaktadır. Yeşilçam’ın çocukluk anlatıları ise bu yapımlara örnektir. Çocukların metafor olarak 

kullanımdan doğan bir cinsiyetsizleştirmenin olduğu, mutlu aile tablolarının çizildiği bu filmlerde erdemli 

olma durumu yüceltilerek “toplumsal sorunlara milli reçe”teler sunulmaktadır. “Erdemler sinemasından” 

kopuşla gelen “deneyimler sineması” ise çocuğun inşa sürecine ve yaşadığı krizlere değinen bir sinema 

olarak ele alınmaktadır. Düzcan’a göre “deneyimler sineması” Yeni Türkiye Sineması’nda görülmektedir 

(2017, s. 144-158). 



58 
 

Ceylan, Mayıs Sıkıntısı’nda yer verdiği Ali isimli bir diğer karakterle gerçekçi 

çocuk karakter kullanımını devam ettirir. Fakat Ceylan’ın bu çocuk karakterleri 

anlatıların sadece küçük bir parçasıdır. Kasaba ve Mayıs Sıkıntısı Türkiye sinemasında 

gerçekleşmeye başlayan içerik ve biçim değişimlerini örnekleyen yapımlardır. Çocuk 

karakterlerin parçası oldukları gerçekçi anlatılar 1990’larda şekillenen yeni bir üslubun 

habercisidir. İlerleyen bölümde bu değişime ve sebeplerine değinilecektir.    

2.3.2. 1990’larda başlayan değişim 

Teksoy, Türkiye’de 1980’lerde tekrardan artan film üretiminin 1990’ların başında 

televizyonun da yaygınlaşması ile iyice düştüğünü belirtir. Amerikan dağıtıcıları ve 

filmlerinin ülkeye girmesi ile izleyici kitlesi de değişmiştir. Değişen yeni kuşağın 

beklentileri oldukça farklıdır (Teksoy, 2005, s.  933), (Evren, 2014, s. 362). Dorsay da 

1980’lerin sonunda Özal yönetiminin politikaları sonucunda Batı ile yoğunlaşan 

ilişkilerin sinemayı da etkilediğini belirtmektedir. Yasada yapılan değişikler sebebi ile 

Amerikan filmleri, kendi yapım ve dağıtım şirketleri tarafından gösterime sunulma 

olanağı bulurken büyük Amerikan yapımevleri de Türkiye’de kendi bürolarını açmıştır. 

Böylece Türk filmleri kendilerini “adil olmayan bir yarış” ortamı içinde bulmuştur 

(Evren, 2014, s. 352 – Dorsay, 2005, s. 12-14). Star TV ile başlayan ve ilk dönemlerini 

denetimsiz geçiren özel televizyon da seyirciye farklı tüketim olanakları sunmuştur. 

Dorsay, özellikle bu dönemde bireylerin “depolitize” edilerek tüketime yöneltildiğini, 

özel televizyon ve Hollywood sinemasının sunduğu seçeneklerin ise bu sebeple tercih 

edildiğini savunur. 1990’larda yıldız oyunculardan oluşan kadrolar ve ünlü yazarların 

kitaplarından uyarlanan senaryolarla dahi Türk filmleri gösterim için salon bulamamıştır 

(Dorsay, 2005, s. 12-14).  

1990’lardan sonra film üretiminin yapısı da değişmiştir. Yapımcıların karar 

merkezi olduğu “Yeşilçam düzeninin” ortadan kalkması ile yönetmenler filmleri için 

kendileri sermaye bulmak durumunda kalmıştır. Bu sebeple yapımları üzerinde daha fazla 

söz söyleme hakkına sahip olan yönetmenler “sinemayı ciddiye alan filmler” ortaya 

koymuştur. Euroimages gibi fonların da yardımı ile Türk sineması 1990’lardan itibaren 

farklı bir yörünge izlemiştir (Teksoy, 2005, s. 938-939). Evren, 1994 yılından itibaren 

Türkiye’de bir araç olarak sinemayı kullanım tarzının değiştiğini savunmaktadır. Biçim 

ve hikaye anlatımı olarak farklı bir tutum sergileyen 1990 yılı sonrası eserler yapım ve 

dağıtım bağlamında da kendilerinden önceki filmlerden ayrılmaktadır (Evren, 2014, s. 



59 
 

368). Yeşilçam’ın bel kemiği olan yapımcıların ortadan kalkması ile bu boşluğu alternatif 

film yapım yöntemleri doldurmuştur. Genellikle yönetmen, senarist ve yapımcının aynı 

kişi olduğu, düşük bütçeli ama ödüller kazanan ve minimalist bir forma sahip bu filmler 

amatör oyuncularla yeni bir sinema dilinin oluşmasını ortam hazırlamıştır (Evren, 2014, 

s. 372).  

Bu sinema dilini kullanan, “Yeni Türkiye Sineması” olarak da adlandırılan, 

1990’larda eserlerini vermeye başlayan farklı bir kuşak sinema yönetmeni yetişmiştir 

(Suner, 2006, 33). Suner, bu yeni sinema anlayışının iki farklı yolda ilerlediğini belirtir. 

İlki dönüm noktasını Eşkıya19 (1996) filmi ile yaşayan popüler sinema, ikincisi ise 

uluslararası festivallerde prestijli ödüller elde eden yeni kuşak sinemacıların merkezde 

olduğu sanat filmleridir. Suner, “Türk sinemasında daha önce yapılmış hiçbir filme 

benzemeyen, yalın, gösterişsiz ancak son derece vurucu yeni bir üslubun habercisi” 

olarak tanımladığı Tabutta Rövaşata (1996) filmi ile öne çıkmaya başlayan sanat 

filmlerine dikkati çeker (Suner, 2006, s. 33-37). 

Türkiye sinemasında 1990’ların ikinci yarısından sonra başlayan değişimler 

2000’lerde katlanarak devam etmiştir. Dorsay (2011 s. 10) özellikle 2005-2010 yıllarına 

göndermede bulunarak Türkiye’de sinemanın farklı bakış açıları kazandığını belirtir. 

2004-2010 yılları arasında %100 bir artış gösteren film üretim sayısı ile seyirci de aynı 

oranda yükseliş göstermiştir. 2003 yılında üretilen 29 filme karşılık 2010 yılında bu sayı 

66’ya ulaşmıştır (Dorsay, 2011, s. 11). Ulusay (2008, s. 115,140) da 1960 ve 1970’lerden 

sonra 2000’lerle birlikte de “yeni bir ‘altın çağ’”a girildiğini öne sürmektedir. Görüldüğü 

üzere 1990’ların başında hem nitelik hem de niceliksel olarak düşük seviyelerde bulunan 

Türkiye sineması 1990’ların ikinci yarısından itibaren ivme kazanmaya başlamıştır. 

2.3.3. 2000 yılı sonrası Türkiye sinemasında mekan olarak taşra  

Yüksek sayıda seyircinin bir Türk filmi için sinemaları doldurması yazarlar 

tarafından Eşkıya (1996) ile başlatılırken değişimin sanat filmi ayağının festival 

filmlerinin uluslararası başarıları ile desteklendiği görülmektedir. Yazarlarca, değişimin 

sanat kategorisindeki filmler belirli ortaklıklar üzerinden ele alınır. Yapımlar usta-çırak 

ilişkisinden gelmeyen yönetmenler tarafından yazıp yönetilerek gerçekleştirilmiştir. 

 
19Dorsay da 1993 yılında Amerikalı filminin 386.950 seyirci ile öne çıktığını fakat 1996 yılında Eşkıya’nın  

1996 yılında “tüm rekorları kırarak” 2.572.300 seyirciye ulaştığını belirtir (Dorsay, 2005, s. 14-15).  

 



60 
 

Bireysel anlatılar öne çıkar ve sıradan insanın yaşamı gerçekçi biçimde ele alınırken 

kimlik, aidiyet, içsel yolculuk gibi konular işlenir, taşra anlatıları öne çıkar. Bu filmlerin 

başarıları ulusal ve uluslararası festivallerde onanır. Nuri Bilge Ceylan, Zeki 

Demirkubuz, Derviş Zaim, Yeşim Ustaoğlu ve Semih Kaplanoğlu gibi yönetmenler 

öncüleri olarak ele alınır (Atam, 2011, s. xxxvii-li, s. 83-84; Dönmez-Colin, 2014, s. 8; 

Akser ve Bayrakdar, 2014, s. xviii-xx). Bu çalışmanın örnekleminde bahsedilen öncü 

yönetmenlerin yapımları bulunmamaktadır. Fakat, çalışmada analiz edilecek filmler de 

değişimin sanat kategorisinde yer alır. Örneklemi oluşturan filmlerin üreticilerine 

bakıldığında Tatil Kitabı’nın 2012 yılında hayatını kaybeden yönetmeni Seyfi Teoman 

haricinde hiçbirinin ikinci bir filmi de bulunmamaktadır. Bu sebeple örneklemdeki 

filmlerin yönetmenlerinin benzer bir üslup sürdürüp sürdürmeyeceği belli değildir. Fakat 

ilk filmleri olan bu yapımlarla yukarıda ele alınan yeni bir sinema anlayışından 

etkilenerek üsluplarını ortaya koydukları görülmektedir. Yani bu yapımlar Türkiye 

sinemasında yaşanan içerik ve biçim değişimlerinin takipçisidir. Bu sebeple taşra bütün 

yönetmenlerin mekan seçimidir. Fakat bir mekan olarak seçilen bu taşra 1990 öncesi 

sinema ile farklılıklar gösterir.  

Türkiye sinemasında taşra her daim yapımlara konu olagelmiştir. Janet Barış 2000 

Sonrası Bağımsız Türkiye Sineması’nda Kent ve Taşra Melankolisi isimli tez 

çalışmasında taşranın mekan olarak kullanımındaki dönüşüme değinir. Sinemanın 

başlangıç evresinde, Türkiye gibi bir ülkede metropolden ayrımı keskin olmadığı için 

taşranın mekan olarak farklılığı göze çarpmamıştır. İlk dönemlerde köy filmleri taşrayı 

mekan olarak seçmiş, günümüz Türkiye sinemasındaki sıkıntı ve melankoli eşliğinde 

sunulan taşra anlayışından farklı olarak genellikle köylünün düştüğü zor durumlar ele 

alınmıştır. Barış için Susuz Yaz bu filmlere örneklerdendir. 1970’lerde ise kente göç eden 

taşralı bireyin durumu ele alınmıştır. Bu dönemde taşra, göç edilip gidilmesi gereken bir 

yer olarak ya da dışarıdan gelen bir yabancının gözünden aktarılmıştır. Ezen ezilen 

ilişkisi, töre, bireyin uyum sağlayamaması gibi olgular bu dönemin yapımlarında köy 

anlatılarında yer bulmuştur. 1980’lerde ise Ömer Kavur’un filmleri ile taşra melankolik 

çağrışımlar edinmeye başlamıştır. Barış’e göre, bunlar 2000 sonrası sinemanın mekanı 

olan taşraya yaklaşan çağrışımlardır. Kırık Bir Aşk Hikayesi (1981), Gece Yolculuğu 

(1987) ve Anayurt Oteli (1986) Ömer Kavur’un gerçekçi biçimde sunduğu bir taşrada 

geçer. Taşraya dair bu tür betimlemeler 1990’ların ikinci yarısından itibaren ise artış 



61 
 

göstermiştir. Barış’a göre Nuri Bilge Ceylan’ın öncülük ettiği bir taşra olgusu doğmuş ve 

yapımlarda öne çıkan bir mekan halini almıştır (2013, s. 131-143). Algan ise Ceylan’ın 

daha önce görülmemiş bir estetik anlayış ile gerçekçi biçimde taşrayı mekan olarak 

kullandığını belirtir (2010, s. 130-131). Bahsedilen taşra kullanımına değinmek bu 

çalışmada ele alınacak filmleri anlamlandırmayı kolaylaştıracaktır.  

“Taşra güncel olarak bir coğrafya parçasının iktisadi-sosyal koşullarının 

idaresinden çok daha fazla şeylere denk düşüyor” (Özarslan, 2018, s. 29). Taşranın 

merkez-çevre ilişkileri ekseninde bir birim olmaktan fazlasını imlediği gerçeği Özarslan 

tarafından bu şekilde vurgulanır. Geçirdiği süreçler sonucunda taşra artık aşamamanın, 

kısılmışlığın ve klostrofobik hislerin deneyimlendiği bir mekandır (Özarslan, 2018, s. 36). 

2000 sonrası Türkiye sinemasında bu durum, Nurdan Gürbilek’in “taşra sıkıntısı” 

kavramıyla da ele aldığı taşranın yarattığı duygulanım özelinde bir bakış açısına 

değinilerek açıklanabilir.  

Gürbilek, “taşra sıkıntısı” kavramını kullanırken Yusuf Atılgan’ın eserlerine 

odaklanır. Hocası Ahmet Hamdi Tanpınar ile kıyaslamalı biçimde ele alınan Atılgan’ın 

taşrayı yansıtan dili de bu dilin anlatım için kullanıldığı yaşamlar da “darlık”, 

“yoksunluk” ve “sıkıntı” gibi kelimeler ile tanımlanır. Gözlemi, en saf anlamı ile taşrada 

yapılabilecek olan “taşra sıknıtısı”nı yansıtan bu yaşamlar şehirde de deneyimlenebilir. 

Fakat, mekan olarak geniş bir tanımlamaya sahip olmasına rağmen bu sıkıntı Gürbilek’in 

belirttiği üzere “ancak taşrada bulunmuşların, hayatının şu ya da bu aşamasında taşranın 

darlığını hissetmişlerin, hayatı bir taşra olarak yaşamışların” idraklarında yer alır. 

Gürbilek’in de çocukluğundan hatırladığı bir durumdur bu (2016b, s. 56). Bu sebeple, 

Atılgan’ın Aylak Adam’ının sıkıntısını şehir yaşamı ekseninde deneyimleyen baş 

kahramanın “dönüp dolaşıp” geleceği yer de taşradır, taşrada yaşanmış çocukluğudur 

(Gürbilek, 2016b, s. 62). Bir eksikliğin hissedildiği, karşıt konumda başka deneyimlerin 

bulunduğu ve kendi konumu da bu deneyimlerden dışarıda kalmışlıkla belirlenen taşra; 

çocukluk ile de ilişkilendirilir. Gürbilek için imgelem dünyasının bilincine varılan fakat 

henüz bu dünyada söz sahibi olunamayan çocukluk dönemi de bir taşradır (Gürbilek, 

2016b, s. 56-57).  

Gürbilek’in kullandığı çocukluk imgesi bu çalışmanın örnekleminde ele alınan 

filmler ve yönetmenleri arasındaki bağı anlamlandırmayı kolaylaştırır. 2000 sonrası 

festivallerde yarışan adaylar incelenerek oluşturulan çalışmanın örneklemindeki 



62 
 

yapımlarla birlikte bir erkek çocuk karakteri derinlemesine incelemeye olanak vermediği 

için bu örneklem dışında tutulan filmler de dahil olmak üzere başrolünde erkek çocuk yer 

alan hiçbir yapım metropolde geçmemektedir. Örneklemdeki tüm filmler taşrada geçtiği 

gibi örneklem dışı filmlerde bulunan erkek çocuk karakterler de taşra kültüründen farklı 

bir yapıda bulunmamaktadır. Karakterler ya alt kültürün bir üyesidir ya da direkt olarak 

taşrada yaşarlar.  

Çalışmanın örneklemini oluşturan, ana karakteri erkek çocuk olan beş yapımın 

yönetmenlerinin geçmişine bakıldığında anlatılara temel mekan olarak seçilen taşra 

anlam kazanır. Tatil Kitabı'nın yönetmeni Seyfi Teoman filmi ile ilgili düşüncelerini 

“duygu olarak otobiyografik” kelimeleriyle belirtir. Yapımın anlatısı Teoman’ın 

çocukluğa dair hatırladıklarının hissiyatıyla örtüşmektedir. Anlatıdakine benzer bir 

çevrede büyüdüğünü, yapımın çekildiği Silifke’ye de birçok defa gittiğini vurgulayan 

Teoman, özellikle ortaokul döneminde hissettiği, yaşanılan yerin yetersiz gelmesi 

duygusuna filminde yer verir (http-2). Diğer tüm yönetmenlerin de benzer biçimde 

çocukluklarını geçirdikleri mekanlarda filmlerini ürettikleri ve hikayelerinde kendi 

çocukluklarına dair hatıralara yer verdikleri dikkati çeker. Örneğin, Sivas filmi yönetmen 

Kaan Müjdeci'nin doğduğu yer olan Yozgat'ta geçmektedir. Soner Caner’in senaristliğini 

yaptığı ve Barış Kaya ile yönetmenliğini paylaştığı Rauf yapımı ise Caner’in doğduğu 

Kars’ın Küçükyusuf köyünde çekilmiştir ve Kaya’nın belirttiği üzere Caner’in 

çocukluğundan birçok öge barındırır. Barış Kaya’nın çekim sürecini anlatırken kurduğu 

“orada hiçbir şey değişmiyor, yorganların yeri bile aynı” cümlesi, anlatıların mekanı olan 

taşranın değişime kapalı yapısını da örneklendirir (http-3). Benzer biçimde Aydede 

filminin yönetmeni Abdurrahman Öner de filminin otobiyografik olduğunu (http-4) 

belirtmektedir. Bir diğer film olan Mavi Bisiklet’in çekimleri de yönetmeni Ümit 

Köreken’in doğum yeri olan Akşehir’de gerçekleştirilmiştir ve Köreken’in belirttiği üzere 

gerçek hayat hikayesinden izler taşır. Köreken’in çocukluğundaki mavi bisiklet hayalini 

anlatırken, sizin mavi bisikletiniz oldu mu sorusuna cevabı: “olmadı, olmadığı için film 

oldu” şeklindedir. Mavi bir bisikletin kendi hayatında metafor olarak yer bulduğunu 

belirten Köreken’in söylemi (http-5); tümü, yönetmenlerinin ilk uzun metraj çalışması 

olan erkek çocuk merkezli bu filmlerin geçmişten getirilen bir taşra anlatısı olduğu 

çıkarımını destekler. Örneklemi oluşturan bu filmlerin analizine geçmeden önce 

çalışmanın evrenini oluşturan yapımlara kısa bir değinide bulunulacaktır. Ana karakter 



63 
 

olarak sunulmasa da örneklemdeki yapımlarla benzer biçimde taşra anlatılarının parçası 

olarak sunulan erkek çocuk karakterler 2000 sonrası Türkiye sinemasında bulunmaktadır. 

2.3.4. 2000 sonrası Türkiye sanat sinemasında erkek çocuk karakterlere genel bakış 

Çalışmanın evrenini 2000 yılı sonrası Türkiye sanat sinemasındaki erkek çocuk 

karakterler oluşturmaktadır. Örneklem olarak ise ana karakterin erkek çocuk olduğu 

filmler seçilmiş ve yan rollerde bulunan erkek çocuk karakterler derinlemesine 

çözümlemenin dışında tutulmuştur. Fakat, genel bir fikir oluşturması ve örneklemdeki 

yapımların çalışmanın evreni bağlamında hangi konumda durduğunun anlaşılması için 

dışarıda bırakılan bu filmlerden bahsetmekte yarar olduğu düşünülmüştür. Bu başlık 

altında 2000 sonrası festivallerde yarışan filmlerdeki erkek çocuk karakterlere ve neden 

çözümlemeye dahil edilmediklerine değinilecektir.  

Karşımıza çıkan ilk erkek çocuk karakter 2001 yılında yarışan O da Beni 

Seviyor’daki (2001) Şahin’dir. Yazın getirdiği kötü karne sebebi ile köye çalışmaya 

gönderilen Esma’nın başrolde olduğu yapımda Şahin ana karakter değildir ve anlatıda 

önemli bir yer tutmaz. 2002 yılında ise Gönlümdeki Köşk Olmasa (2002), Sır Çocukları 

(2002) ve Şellale (2001) filmleri anlatılarında erkek çocuk karakterlere yer verir. 

Gönlümdeki Köşk Olmasa’daki (2002) Osman karakteri kız kardeşi, annesi, babası, 

dedesi ve nenesi ile yaşamaktadır. Fakat babasının saz çalarak para kazanması hacı olan 

dedeyi rahatsız etmektedir ve Osman’ın çekirdek ailesinin kapı dışarı edilmesine sebep 

olur. Film Osman’ın küçüklüğü etrafında şekillense de temel mesaj ana karakterin 

yetişkin durumu ile desteklenir. Dede tarafından dışarı konulduktan sonra yaşanan 

güçlükler sebebi ile aile Danimarka’ya göç etmiştir. Filmde erkek çocuğun hikayesi 

aslında yetişkin Osman’ın babası ile yüzleşmesine hizmet etmektedir. İşçi göçü ve Aşık 

Veysel aracılığıyla ele alınan vatan özlemi filmin iletisidir. Erkek çocuk olan Osman’ın 

günlük mücadelesi yapımın odak noktasında bulunmaz.  

Sır Çocukları (2002) filminde ise on yaşındaki Cemil önemli yer tutmasına rağmen 

ana karakter değildir. Cemil sokakta yaşayan insanları ve onların hikayelerini anlatmak 

için kullanılan bir araçtır. Sokak yaşamının merkezde olduğu yapımda farklı karakterler 

Cemil vasıtasıyla sunulur. Şellale (2001) ise erkek çocuk olan Cemal aracılığıyla 1960’lar 

ve darbe öncesi toplumsal çatışmaları betimler. Cemal’in gözlemleri aracılığıyla babası 

ve amcası arasındaki fikir ayrılığı başta olmak üzere topluma yayılmış zıt kutuplu 



64 
 

düşünce yapısı izleyiciye aktarılır. Bu yapımda da erkek çocuk baş rolde olmaktan 

uzaktır. Cemal hikayesi ele alınan birçok karakterden sadece biridir. 

2004 yılında festivallerde gösterilen Bulutları Beklerken (2004) ise esas adı Eleni 

olan, I. Dünya Savaşı sırasında evlerinden gönderilen bir Rum ailenin kızı Ayşe’nin 

hikayesini anlatır. Eleni’nin deneyimleri küçük bir erkek çocuk olan Mehmet’in 

gözünden izleyiciye aktarılır. Aynı yıl festivallerde yarışan bir diğer film ise Korkuyorum 

Anne’dir (2004). Film, hafızasını kaybettiği için babasını hatırlamayan Ali ve 

çevresindeki karakterleri ele alır. Bu karakterlerden biri ise sünnet olmaktan korkan erkek 

çocuk Çetin’dir. Fakat farklı karakterden sadece biri olan Çetin yine başrolde karşımıza 

çıkmaz. Son olarak, bu yıl Ne de Olsa Çocuk (2003) filmi erkek çocuk karakterleriyle 

izleyiciye sunulur. Bu yapımda da çocuklar başrolde bulunmaz, yetişkin bireyler olan 

Ayla ve Engin’e odaklanılır.  

2005 yılında erkek çocuk karakter olarak ise Dondurmam Gaymak (2005) filminde 

dondurma ustası Ali’nin çırağı Melih anlatının bir parçasıdır. Melih, abisi ve çetesi 

yapımda yer alan erkek çocuklar olmakla birlikte hikayenin merkezinde değillerdir. 

Yapım, dondurma ustası Ali’nin yaşamına odaklanır. Aynı yıl festivallerde yarışmaya 

başlayan Sinema Bir Mucizedir (2005) ise Ümit isimli bir erkek çocuğu sinemaya olan 

ilgisi doğrultusunda ele alır. Fakat yapımın temel meselesi 1960’ların siyasi ortamı, 

Gaziantep şehri ve insanıdır. Erkek çocuk ana karakter olarak izleyiciye sunulmasına 

rağmen sadece bir araçtır. Sinema Bir Mucizedir (2005) filmi erkek çocuk karakteri amaç 

edinmediği için örnekleme dahil edilmemiştir. 2005 yılında festivalde yer alan bir diğer 

erkek çocuk karakter ise Anne ya da Leyla (2005) filminde, yetişkin bir birey olan Sait’le 

başrolü paylaşan Kerem’dir. İkili; Kerem’in annesi, Sait’in ise aşık olduğu kadın Leyla 

hakkında bildiklerini birbirlerine anlatırken habersiz oldukları gerçekleri de öğrenir. 

Sonuçta Leyla ne Kerem’in ne de Sait’in hayalindeki kadın değildir. Karakterlerin 

arayışları sürecinde film İstanbul’a da odaklanmaktadır. Fakat Anne ya da Leyla (2005) 

da erkek çocuğun araç olarak kullanıldığı bir yapımdır. Kerem’e odaklanılmamaktadır.  

2006 yılında festivallerde olan Beş Vakit (2006) ise 12-13 yaşlarında üç çocuğun 

köy yerindeki yaşamını ele alır. Babasının hasta olması için her gece camı açan Ömer, 

öğretmene ilgi duyan Yakup ve annesi ile sorunlar yaşayan Yıldız toplumun kalıpları ile 

bezeli bir hayat sürer. Tek kaçışları ise doğaya çıkarak tepelerde geçirdikleri zamanlardır. 

Üç çocuğun ebeveynleri ile yaşadığı sorunlar filmde işlenirken köy hayatı da kısıtlayıcı 



65 
 

bir unsur olarak betimlenir. Fakat film iki erkek çocuk karaktere sahip olmasına rağmen 

tek bir ana karakterin hayatına odaklanmaz. Bir erkek çocuğun hayatının her alanına 

değinmeye olanak vermediği için kısıtlı bir analize sebep olacağı gerekçesi ile 

örneklemde derinlemesine analiz edilen filmler arasında yer almamaktadır. Aynı yıl 

adaylarından Babam ve Oğlum (2005) ise bir ailenin üç nesil erkeğini birleştiren anlatısı 

ile öne çıkar. Erkek çocuk olarak izleyiciye sunulan Deniz, babası Sadık ile birlikte hiç 

tanımadığı dedesinin yanına gider. Fakat film Sadık ve babası Hüseyin arasındaki ilişkiyi 

merkezine almakta ve 12 Eylül Darbesine değinilerde bulunmaktadır. Erkek çocuk ise 

baba ve dede arasındaki ilişkide sadece bir araç görevi üstlenir. 

2007 yılında karşımıza çıkan Adem’in Trenleri (2007) ise ismini erkek çocuk 

karakter Adem’den almaktadır. Adem’in yaşadığı köye bir imam, karısı Hacer ve kızı ile 

gelir. İmam’ın kızı ile Adem samimi bir arkadaşlık kurar. Zaman içinde köyde çaycı 

olarak çalışan Bekir ve Hacer’in geçmiş ilişkileri ortaya çıkarken bu ilişkinin sebep 

olduğu olaylar oldukça mesafeli duran imamın, ailesinin değerini anlamasını sağlar. 

Adem ise İmam, Hacer ve Bekir üçlüsü arasındaki ilişki ve köy halkının bu ilişkideki 

rolünü pekiştiren bir araçtır. Filmde bir erkek çocuk olarak Adem anlatılmaz, Adem’in 

aracılığıyla köydeki olaylara ışık tutulur. Aynı yıl adaylarından İlk Aşk (2006) ise bir 

erkek çocuk olan Ege’nin aile yaşamına odaklanır. Üç kuşak erkeğin ilk aşkına değinen 

film bütünüyle erkek çocuğu merkezine almaz. 

2009 yılındaki adaylardan ise Mommo Kız Kardeşim (2009) filmi ele alınabilir. 

Yapım Ayşe ve Ahmet isimli iki küçük çocuğun hikayesini anlatır. Anneleri öldükten 

sonra babaları başka bir kadınla evlenen bu iki kardeş dedelerinin yanına verilmiştir. 

Oldukça yaşlı olan dedenin de her şeye yetişememesi sebebiyle evi çekip çevirmek abi 

Ahmet’e kalmıştır. Evin işini yaparken Ahmet, kız kardeşi Ayşe’nin anne ve baba 

özlemini de gidermeye çabalar. Film Ayşe’nin besleme olarak gönderilmesi ile son bulur. 

Filmin erkek karakteri Ahmet eleştirel biçimde sunulurken çalışmanın amacına uygun bir 

okumaya olanak sağlamaktadır. Fakat karakter baş rolü kız kardeşi Ayşe ile paylaştığı ve  

derinlemesine bir çözümleme için sınırlığı kalacağı gerekçeleriyle örnekleme dahil 

edilmemiştir. Aynı yıl festivallerde gösterilmeye başlanan İki Dil Bir Bavul (2008) ise 

Urfa’da bir köy öğretmenini ele alır. Öğretmen ve öğrencilerinin yaşadığı iletişim sorunu 

filmin odak noktasıdır. Yapımdaki erkek öğrenciler oldukça gerçekçi biçimde izleyiciye 

sunulmuştur. 2009 yılında Mommo Kız Kardeşim (2009) ve İki Dil Bir Bavul (2008) gibi 



66 
 

köyde geçen filmlerin yanında mekan olarak farklı bir konumda bulunan Beş Şehir (2009) 

de bir erkek çocuk karaktere sahiptir. Film beş farklı karakteri ve şehirleri bu karakterlerin 

birbirleri ile ilişkileri vasıtasıyla birleştiren bir anlatıya sahiptir. Her karaktere odaklanan 

bir bölüm bulunurken bunlardan biri ise hala çekmeye ilgi duyan fakat hastalığı sebebi 

ile bu ilgisini tam anlamıyla tatmin edemeyen ilkokul öğrencisi Osman’dır.  

2010 yılında festivallerde yarışan erkek karakterlerden ise Min Dit (2009) 

filmindeki Fırat ele alınabilir. Ailesi “jitem” tarafından öldürülen Fırat ve ablası Gülistan 

tek başlarına kalırlar. Kendilerine yardım edecek biri bulunmaması ile sokakta yaşamaya 

başlarlar. Fakat filmde Fırat bir ana karakter olarak hikayeyi işgal etmez. Daha çok abla 

Gülistanı merkezine alan Min Dit (2009) çocuk karakterlerini de politik yapısına 

eklemlemektedir. Aynı yıl festivallerde yer alan Atlıkarınca’da (2010) ise Edip isimli bir 

erkek çocuk karakter bulunur. Fakat bu erkek çocuk filmin merkezinde yer almaz, aslında 

üniversite öğrencisi olan Edip’in çocukluğuna gönderme amacı ile kullanılır. 2010 yılında 

festivallerde yarışan ve erkek çocuk karakter barındıran iki film daha bulunur, bunlar Bal 

(2010) ve Kar Beyaz’dır (2010). Her iki film de tamamen bir erkek çocuk karakter 

etrafında şekillenmez. Bal (2010) ve Kar Beyaz (2010) filmleri anlatıları gereği erkeklik 

bağlamında ana karakterlerinin derinlemesine bir analizine olanak vermemektedir. Bu 

sebeple çözümleme kısmında değil bu bölümde ele alınmaları uygun bulunmuştur.  

Bal (2010) filminin ana karakteri birinci sınıftaki Yusuf’tur. Yusuf anne ve babası 

ile yaşar. Ebeveynleri arasında yakınlık duyduğu ve rahat olabildiği kişi babadır. Annesi 

ile oldukça mesafeli bir ilişkisi olan Yusuf çoğunlukla kendisine yöneltilen sorulara dahi 

yanıt vermez. Ara sıra bal toplayarak para kazanan babası ile ormana giden Yusuf’un bu 

sahnelerde ancak fısıldayarak konuştuğu görülür. Erkek çocuk sadece babası ile 

konuşmaktadır çünkü onun fısıldamasına müsaade eden, çekinmeden kendisi de 

fısıldayarak iletişim kuran tek kişi babasıdır. Oldukça çekingen bir çocuk olan Yusuf sesli 

konuşamaz. Bu halleri okuldaki durumunu da etkiler. Yusuf tek başınayken rahatça ve 

sesli biçimde okuma yapabilmektedir. Küçük çocuğun okumayı söktüğü bellidir. Fakat 

bir kişiyle dahi sesli biçimde konuşamayan Yusuf sınıfta okuma yapmayı bir türlü 

başaramaz. Film boyunca tek isteği okumaya geçme kurdelesini almaktır. Filminde 

sonunda kurdeleyi aldığında dahi bu sınıfın karşısında okumayı başardığı için değil 

Yusuf’un zorlandığını ve okumaya geçmeyen tek kişi olduğunu gören öğretmeninin 

inisiyatifi sayesindedir.  



67 
 

Yusuf’un sıra arkadaşı Hamdi ile olan ilişkisi de dikkat çekicidir. Yusuf, babasının 

Hamdi’ye hediye verdiğini görmesi ile sıra arkadaşını oldukça kıskanır. Yusuf bu sebeple 

ödevini yapmadığı bir gün ise ödevini yapan Hamdi ile defterlerini değiştirir. Bu hareketi 

Hamdi’nin kulağının çekilmesine ve azarlanmasına sebep olur. Yusuf’un küçük 

“üçkağıtları” annesi ile ilişkisinde de görülür. İçmek istemediği sütün içine pislik atarak 

haberi yokmuş gibi davranır. Fakat Hamdi’nin hasta olduğunu öğrendiğinde de babası 

gelmediği için üzgün olan annesini gördüğünde de kendini affettirmeye çalışır. Sütünü 

tek dikişte bitirirken, dört gözle beklediği ahşap gemisini Hamdi’ye vermekten çekinmez. 

Yusuf’un bu iş işten geçtikten sonra sergilediği davranışlar babası ile ilişkisinde de 

izleyiciye sunulur. Son gün kurdeleyi aldığında koşarak eve gelen Yusuf babasının 

öldüğünü öğrenir. Bal (2010) filminde erkek çocuk karakter gerçekçi ve eleştirel biçimde 

kullanılır ve yaşadığı sorunlar irdelenir. Fakat kapsamlı bir erkeklik okuması için yeterli 

malzemeyi sunmamaktadır. Filmin anlatısı erkek çocuğu ele almaktan çok metaforlarla 

bezeli bir alt metin okumasına izin verir. 

Kar Beyaz (2010) yapımı ise bir dizi karakterin karlı bir kış günü yaşadıklarını 

anlatmaktadır. Karakterler; erkek çocuk Hasan, annesi, hapisteki babası Halil, mektup 

bekleyen sevdalı Recep, armut satan yaşlı köylü, İstanbul’dan gelmiş bir orman 

mühendisi ve çevrelerindekilerdir. Film, iki küçük kardeşine bakmak için ayran satmaya 

minibüs durağına giden Hasan’ı merkeze alsa da her karaktere ayrı ayrı odaklanır. 

Hasan’ın sabah yola çıkarak yürümesi, durakta beklediği dakikalar ve alacakaranlığı 

kalarak kurt saldırısına uğraması filmin ana hikayesidir. Bununla birlikte Hasan’ın 

gösterildiği sahnelerin ardından diğer karakterlerin o anda ne yaptığı paralel kurgu 

yardımıyla verilir. Yapım boyunca bir günü ele alınan Hasan derinlemesine bir analiz 

yapmak adına yeterli veriyi sağlayan bir karakter değildir. Bu yetersizliğin bir sebebi de 

Hasan ile birlikte birçok karakterin ele alınması ve bu karakterlerin de en az Hasan kadar 

işlenmesidir. Aynı yılın filmlerinden Denizden Gelen (2010) ise Jordan isimli göçmen bir 

erkek çocuk karaktere sahiptir. Fakat film polis memuru Halil’in hayatını merkeze 

almaktadır. Halil’in bir gün denizde gemisi batan Jordan’ı bulması ile yaşamı değişir.  

2011 yılında ise karakteri olduğu filme ismini de veren bir erkek çocuk Can ele 

alınabilir. Fakat Can filmin ana karakteri değildir. Yapım Can’ın annesi Ayşe’yi odağına 

alır. Oğlu Can ile tek başına yaşayan Ayşe’nin durumu geçmişe dönen sahneler ile 

anlatılır. Ayşe’nin kocası Cemal’in kısır olduğu öğrenildikten sonra çift bir çocuk evlat 



68 
 

edinirler. Ayşe’nin aylarca hamile taklidi yapmasının ardından çevreye oğulları Can’ın 

doğacağı haberi verilir. Fakat parayla satın alınan ve kaçırıldığı belli olan Can’a Ayşe bir 

türlü ısınıp annelik edemez. Artık okul yaşına gelmiş olan Can’a benzer bir tutum 

sergilemeye devam eder. Film gelişen olaylar neticesinde Ayşe’nin Can’a beslediği 

sevgiyi fark etmesi ile son bulur. Can (2011) filmi toplumun beklentileri doğrultusunda 

çiftlerin düştükleri durum başta olmak üzere birçok alanda erkeklik okumasına olanak 

veren bir yapım olsa da bunu bir erkek çocuk karakter üzerinden yapmamaktadır. Bir 

erkek çocuk olarak Can ana karakter değildir ve analizi yapılamayacak kadar az ele 

alınmaktadır.  

Aynı yıl yarışan Güzel Günler Göreceğiz (2011) ise Azraf isimli bir erkek çocuk 

karaktere sahiptir. Azraf filmin ana karakterlerinden biri olan Anna’ya bırakılan anne 

babasız bir çocuktur. Azraf’ın önemli bir rolü bulunmamaktadır. Bu yıl festivalde yarışan 

bir diğer film Meş (2011) ise Xelilo isimli bir adamın 1980 darbesi sonrası durumunu ele 

alır. Xelilo’ya arkadaşlık eden Cengo filmin erkek çocuk karakteridir. Xelilo’nun içinde 

bulunduğu durum Cengo’nun gözünden izleyiciye sunulur fakat ana karakter Xelilo’dur. 

Son olarak 2011 yılında festivalde yarışan bir diğer film Mar’dır (2011). Abisi ve babası 

ile yaşayan Güven yapımın anlatısında bir erkek çocuk rolü üstlenir. Taşrada üç erkeğin 

yaşadığı sıkıntılar Mar (2011) filminin odağındadır.   

2012 yılındaki filmlerden Güzelliğin On Par’etmez (2012) ise ana karakter olarak 

bir erkek çocuk karaktere sahiptir. Ebeveynleriyle birlikte Avusturya’ya göç etmiş Veysel 

isimli bu çocuğun yaşadığı uyum sorunu yapımda ele alınır. Erkek çocuk yaşadıklarını 

Aşık Veysel’in eserleri sayesinde atlatır. Yapım ana karakter olarak bir erkek çocuk 

kullansa da bu çalışmanın odak noktası Türkiye kültüründeki durumlardır. Göçmen bir 

çocuğun yaşadığı sorunların analizi için farklı bir kuramsal arka plan gerektirdiği 

düşüncesi ile Güzelliğin On Par’etmez (2012) örnekleme dahil edilmemiştir. 2013 yılında 

ise Lal (2013) filmi karşımıza çıkar. Filmde, Süleyman ve Cemal isimli iki erkek çocuğun 

çıktıkları bir yolculuk anlatılır. Yılmaz Güney ile tanışmak için yola koyulan ikilinin 

başlarına gelen maceralar Türkiye’nin 1970’lerdeki durumunu göz önüne sermek için 

kullanılmıştır. 2014 yılındaki Kuzu (2014) ise iki çocuklu bir anne olan Medine’yi 

merkezine alır. Medine’nin, oğlu Mert için düzenleme hayalini kurduğu sünnet düğünü 

kocası İsmail ile arasındaki ilişkiyi etkilemektedir. Bu sırada ablası Vicdan tarafından 



69 
 

korkutulan Mert ise kurban edileceğini düşünür. Erkek çocuk eleştirel biçimde ele alınsa 

da filmde ana karakter değildir.  

2015 yılındaki adaylardan ise Kalandar Soğuğu (2015) filmi bir erkek çocuk 

karaktere sahiptir. Film baba Mehmet’in yaşadığı zorluğu ve ailesini geçindirirken çektiği 

güçlükleri ele alır. Down sendromlu oğlu ise bu zorluklardan biri olarak izleyiciye 

sunulur. Aynı yıl aday olarak festivalde bulunan Kar Korsanları (2015)  filmi ise üç erkek 

çocuk karakter üzerinden 1981 yılının Kars’ında geçen bir hikaye anlatır. Bir dönem filmi 

olan Kar Korsanları’na (2015) derinlemesine analiz bölümünde yer verilmeyecektir. 

Fakat bu noktada filmden bahsetmekte yarar var. Serhat, Gürbüz ve İbo isimli üç erkek 

çocuğun dönemin getirdiği zorluklarla mücadelesi yapımın temel meseledir. Eğitim 

sistemi ve bu sistemin eli cetvelli öğretmeni üçlünün ilk mücadele alanı olarak izleyiciye 

sunulur. Okul dışında ise kömür arayışları üçlünün yakınlaşmasına ortam oluşturan bir 

unsurdur. Vatandaşa kömür verilmeyen bu dönemde erkek çocuklar devlet dairelerinin 

kazan artıklarından topladıklarını eve götürürler. İbo’nun verdiği tüyolarla Serhat ve 

Gürbüz de bu artıklardan yararlanmayı öğrenir. Süreç içinde üçlü farklı gruptan 

çocuklarla çatışma içine girerler. Fakat bir süre sonra kazan artıkları yeterli gelmeyince 

çocuklar yeni yöntemler bulmak zorundadır. Süreç boyunca çatışmada oldukları grupla 

da iş birliği yapan Serhat, Gürbüz ve İbo’nun bu strateji değişimleri erkek çocukların 

kendilerinden daha büyük bir güç için kafa kafaya vermelerini örneklendirir. Polisler 

tarafından kızakları yakılan çocuklar ellerinden bir şey gelmemesi üzerine Süpermen 

olma hayali kurarlar. Serhat’a göre Süpermen olsa kömür vagonlarından birini alıp köyün 

ortasına koyabilecektir. Televizyonda kovboy filmleri izleyen, çizgi romanlar okuyarak 

kahramanlarına özenen Serhat, Gürbüz ve İbo’nun kendilerine yapılan haksızlıklara 

çözümü Süpermen gibi düşünerek kömür vagonunu kaçırmak olur.  

 2016 yılındaki İftarlık Gazoz (2016) filmi ise yaz tatilinde gazozcunun yanında 

çalışmaya karar veren Adem’i merkeze alır. Yapım Adem’in çocukluğunu ele alsa da bu 

çocukluk dönemi yetişkinliğinde açlık grevi yapan Adem’in içinde bulunduğu durumu 

anlamlandırmak adına izleyiciye sunulur. Adem’in çocukluğunun geçtiği 1970’ler 

Türkiye’si, yaşanan siyasi olaylar ve çevresindeki karakterler vasıtası ile tanıklık ettiği 

olaylar yetişkinliğinde olduğu kişiyi etkilemiştir. Filmin temel amacı 1970’lerde ülkenin 

bulunduğu sosyo-politik duruma değinmek ve birey üzerindeki etkisini göz önüne 

sermektir. Erkek çocuk sadece bu amaca hizmet eder. Aynı yıl gösterimde olan Mehmet 



70 
 

Salih (2015) ise annesi ile yaşayan bir erkek çocuğu ele alır. Mehmet Salih babasız 

büyümüştür ve bu eksikliğin sebep olduğu özlem çocuğun hayatında hissedilmektedir. 

Annesi ise zorluk içinde oğlunu büyütmeyi başarmış fakat bu zorluklarla hala mücadele 

etmek zorunda olan bir kadındır. Anne içinde bulunduğu durumu evden kaçmayı 

planlayan komşu kızı Ceylan’a öğüt olarak anlatsa da Ceylan’ı fikrinden vazgeçiremez. 

Film annenin ölümü ve Mehmet Salih’in çocuğuyla ortada kalan Ceylan ile yaşamaya 

başlaması ile son bulur.  

2018 yılında festivalde yarışan Çınar (2019) ise engelli oğulları olan bir çifti 

merkezine alır. Mustafa ve Suna’nın oğlu Rıza yürüme engellidir. Anne Suna, oğlu 

Rıza’yı sırtında taşıyarak okula götürürken, baba Mustafa ise ailesini geçindirme 

konusunda güçlük çekmektedir. Fakat ailenin bir şekilde hayatına devam ettiği görülür. 

Film Rıza’nın doğumda karıştığının öğrenilmesi fakat ailenin Rıza’dan vazgeçmeyerek 

biyolojik çocuklarını o yaşa kadar büyüyen aile ile bırakmaları ile son bulur. Aynı yıl 

1990’lı yılların Diyarbakır şehrinde bir erkek çocuğu anlatan Renksiz Rüya (2018) da 

festivallerde yer almıştır. 

2019 yılında karşımıza çıkan Babamın Kemikleri (2018) ise köyüne dönen Ömer’in 

bu yolculuk sırasında yanında bulunan oğlu Hüseyin ile bir erkek çocuk karakteri 

izleyiciye sunar. Son olarak, aynı yıl festivallerde yarışan Güvercin Hırsızları (2018) 

yapımı ise ana karakter olarak yer vermese de anlatısında İsmail isimli bir erkek çocuğu 

bulundurur. İsmail’in babası aileyi terk etmiştir. Annesi zor durumda olan erkek çocuk 

ayakkabı boyacılığı yapar. Yapımın ana karakteri olan Mahmut ise içinde bulunduğu 

durum sebebi ile İsmail’e ilgi göstererek erkek çocuğun yaşamında önemli bir yer tutar.  

2000 yılı sonrasında Uluslararası Antalya Film Festivali, Uluslararası Adana Film 

Festivali, Uluslararası İstanbul ve Ankara Uluslararası Film Festivalleri’nde yarışan aday 

filmler ele alındığında erkek çocuk karakterlerin hikayeye dahil edildiği görülmektedir. 

Fakat, bu erkek çocuk karakterler derinlemesine bir çözümleme yapmak için uygun 

konumda değildir. Bu sebeple çalışmanın örneklemi ana karakteri erkek çocuk olan ve bu 

erkek çocuk karakteri izleyiciye aktarmayı kaygı edinen yapımlarla sınırlandırılmıştır. 

Örnekleme dahil edilmeyen filmler içinde baş rollerde erkek çocuk karakteri olan 

yapımlar bulunsa da bu karakterlerin farklı bir amaca hizmet etmek adına araç olarak 

kullanıldığı görülmektedir. Bunun için filmler erkeklik analizine izin vererek eleştirel bir 

bakış açısı yakalamış olsalar da anlatılarına dahil edilen erkek çocuk karakterler 



71 
 

derinlemesine bir okumaya ortam oluşturmadıkları için örnekleme dahil edilmemişlerdir. 

Özetle, örneklemi oluşturan yapımlar Türkiye kültüründe bir erkek çocuğu ele aldıkları 

ve bu erkek çocuk bütünüyle filmin temel meselesi olarak izleyiciye sunulduğu için 

seçilmiştir. Sonraki bölümde bu sınırlılık ekseninde şekillendirilen örneklemdeki filmler 

ele alınacaktır. Bunlar Tatil Kitabı (2008), Sivas (2014), Rauf (2016), Mavi Bisiklet 

(2016) ve Aydede’dir (2018).  

 

3. 2000 SONRASI TÜRKİYE SANAT SİNEMASINDA ERKEK ÇOCUK 

KARAKTERLER ÜZERİNDEN ERKEKLİĞİN ELE ALINIŞI 

Çalışmanın bu bölümünde alanyazın kısmında verilen bilgiler ışığında 2000 yılı 

sonrası Türkiye sanat sinemasında erkek çocuk karakterler incelenecektir. Alanyazın 

bölümünde açıklanan erkeklik çalışmaları ve betimlenen, Türkiye kültüründe erkek çocuk 

olma durumu filmlerin analizlerine çerçeve oluşturmuştur. Analizler sonucunda, erkek 

çocuk üzerinden ortaya konan anlatıların erkeklik çalışmaları ile doğru orantılı biçimde 

bir eleştirellik sergileyip sergilemedikleri problemi çözümlenmeye çalışılacaktır. Erkek 

çocuğun maruz kaldığı toplumsal yapı bağlamında bir farkındalık sağlıyor olmak 

filmlerin eleştirelliği temin ettiği anlamına gelecektir. Bu amaç doğrultusunda 

literatürden yararlanılarak belirli temalar oluşturulmuştur. Bu temalar; aile, eğitim ve 

cemaat kurumlarını merkeze almaktadır.  

Literatürde aile teması altında belirli kalıpların öne çıktığı görülmüştür. Bunlar: 

-Erkek çocuğun baba ile itaat etme odaklı bir ilişkisi olduğu 

-Aile geçindirme yükünün babanın omuzlarında olduğu  

-Erkek çocuğun baba ile mesafeli bir ilişki yaşarken “kontrol hiyerarşisi” odaklı bir 

iletişime sahip olduğu, anne ile ilişkide “bakım hiyerarşisi”nin daha yoğun biçimde 

hissedildiği ve annenin bu özelliği sayesinde baba ve oğul arasında aracı bir konum 

üstlendiği, kendini ailesine adamış bir birey portresi çizdiği 

-Ailede baba merkezli bir yapının hakim olduğu ve toplumsal cinsiyet ayrımlarının 

yoğun biçimde hissedildiği 

-Erkek çocuğun bireyselliğinin öne çıkmadığı ve erkek çocuğun aileden 

kopamadığı 



72 
 

-Erkek çocuğun erken yaştan itibaren çalıştığı gerçekleridir. 

Eğitim temasının ise devlet ve toplum olmak üzere iki alanda ele alınabileceği 

görülmüştür. Burada incelemeye tabi tutulacak bilgiler: 

-Eğitimin ideolojik bir aygıt olduğu ve milliyetçi bir söylem güttüğüne 

-Milliyetçilikle birlikte toplumsal cinsiyet kalıplarının da okul içinde erkek çocuğa 

verildiğine 

-Eğitim sistemini aktaran araç olarak öğretmenin erkek çocuğun 

toplumsallaşmasında önemli rol oynadığı, tutum ve tavırlarının öğrenciyi etkilediğine 

yöneliktir.  

Cemaat ve erkek çocuk arasındaki ilişki ise aşağıda belirtilen bilgiler ışığında ortaya 

çıkartılabilir: 

-Eril habitus erkek çocuğun hane dışındaki ilişkilerinde etkilidir 

-Erkek çocuk eril pratikleri çevresindeki yetişkinlerden alımladığı gibi arkadaş 

çevresinde de tekrarlayarak normalleştirir 

-Eril habitus mekanlarda, benzer deneyimlerle ve bu benzer deneyimlerin teşvik 

edilmesi ile pekiştirilir 

-Erkek çocuk kabul görme adına bu benzer deneyimleri yaşama arzusu güderken 

kadınsılığı dışlar ve pasif görünmemek adına şiddeti günlük pratiklerinin bir parçası 

haline getirir 

-Erkek çocuklar arasındaki ilişki samimi görünse de bir mücadele alanıdır. 

Bu bilgiler ışığında, erkek çocuk karakterlerin eleştirel olup olmadıklarını ortaya 

koymak adına analiz edilecek filmlerde cevap aranacak sorular ve altında sunulacakları 

başlıklar şu şekildedir: 

Aile kurumu ve çalışma olgusunu ele alacak “ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi” 

ve “ana karakterin çalışma durumu” başlıkları altında: 

-Erkek çocuğun baba ile ilişkisi nasıl sunulmaktadır? 

-Anne, erkek çocuk için ne ifade etmektedir? 



73 
 

-Anne ve baba “bakım ve kontrol hiyerarşileri” ekseninde nasıl ele alınmaktadır? 

-Ailenin biçimi nasıldır ve toplumsal cinsiyet kalıpları bu yapıyı nasıl 

etkilemektedir? 

-Erkek çocuğun çalışma durumu nedir ve çalışıyorsa buna sebep olan etkenler 

nelerdir? 

Eğitim kurumunu ele alacak “ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu” 

başlığı altında: 

-Eğitim erkek çocuğun hayatında nasıl bir role sahiptir, hangi söylemleri 

uygulamaya dökmektedir? 

-Bu söylemleri aktarmada öğretmenin rolü nedir? Öğretmen erkek çocuğun 

toplumsallaşmasını nasıl etkilemektedir? 

Cemaat kurumunu ele alacak “ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki 

yetişkinlerle ilişkisi” başlığı altında: 

-Erkek çocuk hangi eril pratik ve mekanları kullanmaktadır? 

-Bu mekan ve pratikler erkek çocuğun hayatına nasıl girmektedir? 

-Arkadaş çevresi eril habitusun pekiştirilmesinde nasıl bir rol üstlenmektedir? 

-Erkek çocuk kabul görme adına ne tür stratejiler geliştirmektedir? 

-Kadınsılığı dışlama, pasif görünmeme ve şiddet erkek çocuğun yaşamında yer 

almakta mıdır? Yer alıyorsa erkek çocuğun yaşamını nasıl etkilemektedir? 

-Erkek çocukların birbirleri ile ilişkisi bir mücadele alanı olarak sunulmakta mıdır? 

Türkiye’de erkek çocuğun konumuna dair erkeklik literatüründen elde edilen 

bilgilerden yola çıkılarak oluşturulan bu sorularla birlikte yapımların genel olarak 

eleştirel erkeklik çalışmaları bağlamında nasıl bir konumda bulundukları da ortaya 

çıkarılacaktır. Bunun için aşağıda belirtilen sorulara cevap aranacak ve her film analizinin 

sonunda bulgular başlığı altında bu cevaplar sunulacaktır.  

-Erkeklik normlarının erkek çocuk üzerinde oluşturduğu gerçek dışı imgeler ve bu 

idealleri gerçekleştirememeden doğan sıkıntılar ele alınıyor mu? 



74 
 

-Erkekliğin sadece kadınlar değil erkekler arasında da ürettiği eşitsizlikler göz 

önüne seriliyor mu? 

-Üretilen bu eşitsizliklerin temel bulduğu kurumlar olan aile, eğitim ve cemaate 

vurgu yapılıyor mu? 

-Erkekler çoklu biçimde ele alınıyor mu? Farklı erkekliklere sahip çocuklar ve 

aralarındaki mücadele ortamı betimleniyor mu? 

-Sosyal pratikler ve farklı erkeklikler bağlamında yaşanan deneyimler, yani 

erkekliğin her birey üzerinde bıraktığı değişken etkiler sunuluyor mu? 

-Erkekliğin toplum içine nüfuz etmiş yapısı göz önüne serilerek bir inşa oluşu 

aktarılıyor mu? 

Bu sorulara cevap bulmak adına incelenecek yapımlar 2000 yılı sonrası Uluslararası 

Antalya, Adana, Ankara ve İstanbul Film Festivalleri’nde yarışan aday filmler arasından 

seçilmiştir. Toplumsal cinsiyet bağlamında erkeklik, filmlerin analizine temel 

oluşturduğu için ana karakteri erkek çocuk olan filmler incelemeye tabi tutulmuştur. Bu 

filmler Tatil Kitabı (2008), Sivas (2014), Mavi Bisiklet (2016), Rauf (2016) ve Aydede’dir  

(2018). Filmler erkeklik bağlamında analiz edilirken beş başlık altında sunulacaktır. İlk 

olarak “ana karakter” başlığı altında baş roldeki erkek çocuk karakter tanıtılacaktır. 

Ardından aile kurumunun ele alındığı “ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi”, ana 

karakterin çalışma yaşamı ve etkilerini ortaya koymayı amaç edinen “ana karakterin 

çalışma durumu”, erkek çocuğun okul ve öğretmen ile ilişkisine odaklanan “ana 

karakterin eğitim sistemi içerisindeki durumu” ve genel olarak hane dışı ilişkileri analiz 

etmeyi amaç edinen “ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki yetişkinlerle ilişkisi” 

başlıkları gelecektir. Her film analizinin sonundaki “bulgular” başlığı altında ise 

incelenen filmden elde edilen bulgular erkeklik çalışmaları literatürü ekseninde 

özetlenecektir.  

3.1. Tatil Kitabı 

3.1.1. Filmin künyesi 

Gösterim Yılı: 2008 

Yönetmen: Seyfi Teoman 

Senaryo: Seyfi Teoman 



75 
 

Görüntü Yönetmeni: Arnau Valls Colomer 

Yapımcı: Yamaç Okur, Nadir Öperli 

Oyuncular: Tayfun Günay, Osman İnan, Ayten Tökün, Taner Birsel, Harun Özüağ 

Konu: Tatil Kitabı filminde Ali ismindeki erkek çocuk karakterin hayatının bir bölümü 

izleyiciye aktarılır. Bu bölüm, okulun biterek yaz tatiline girildiği dönemden tekrar 

açılışına kadar devam eden bir süre zarfını kapsar. Filmde, Ali’nin büyüme süreci içindeki 

mücadelesi sunulurken etrafındaki erkeklerin karşılaştıkları zorluklar da ele alınır. Abi 

Veysel askeri okuldan dönmüş ve geri gitmek istememekte fakat karşısında hayalleri 

konusunda kendisine destek olmayan bir baba bulmaktadır. Babasından göremediği 

teselliyi amcasında arasa da amca da zamanında hayallerinin peşinden gitmiş fakat 

başarılı olamadığı için memlekete geri dönmüş biridir. Baba ise çevresinde olup bitene 

kayıtsız kalarak otoritesini son raddesine kadar kullanmayı görev bilen bir aile reisidir. 

Babanın ölümü ile bu erkeklik mücadeleleri farklı bir boyut kazanır. 

3.1.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi 

3.1.2.1. Ana karakter 

Tatil Kitabı, okul gezisi olduğu anlaşılan, öğrencilerle bezeli bir sahne ile açılır. 

Öğrencilerden biri kalabalığın içinden sıyrılarak kameranın odağına girdiği anda izleyici 

ana karakter Ali ile karşılaşır. Ali’nin diğer çocuklarla birlikte gezinmemesi ve gezinin 

yapıldığı kalenin tepesine tek başına çıkarak filmin geçtiği mekan olan Silifke’yi 

seyretmeye koyulması karakter hakkında ipuçları da sunar. Ali’nin görüldüğü bir sonraki 

sahne ise sınıf içindedir. Öğretmeni tarafından üçüncü sınıf tatil kitabı dağıtılması Ali’nin 

10-11 yaşlarında bir erkek çocuğu olduğunun göstergesidir. 

 

3.1.2.2. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi 

Ali, hane içinde ebeveynlerinin ikisi de bulunan bir çocuk olarak karşımıza çıkar. 

Ebeveynlerle birlikte abisi Veysel evde yer alan bir diğer bireydir. Hane içinde 

bulunmayan amca ise aile ile iletişimini yoğun biçimde sürdürmektedir. 

Anne sürekli biçimde evi çekip çevirirken gösterilir. Aynı zamanda oğulları ve 

kocası arasında aracılık yaptığı durumlar da yapımda yer bulur. Ali’nin annesinin aile 

içindeki bu konumu Boratav, Fişek ve Ziya’nın da ele aldığı (2017, s. 129-143) annenin 

baba ve oğul arasındaki iletişimde üstlendiği aracı rolünü ortaya çıkarmaktadır. Ali, 

okulun tatile girmesi ile babası tarafından yazıhaneye götürülür. Oğlunun yazıhanede 



76 
 

sıkıldığını ve zorlandığını anlayan anne ise durumu babaya açabilecek tek kişi 

konumundadır. Baba ile karşılaştırıldığında annenin oldukça hassas olan bu yaklaşımı 

bakım ve kontrol hiyerarşisi (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 95-96) ekseninde ele 

alınabilir: 

 Anne: Mustafa, Ali daha küçük, belli ki sıkılıyor yazıhanede, götürmesen? 

Çocuğun yazını zehir etmesen? 

 Baba: Nesi küçük? Ben o yaştayken babam beni Adana’ya inşaatlarda çalışmaya 

götürürdü. Kızardım babama o zaman. Ama şimdi Allah razı olsun diyorum. 

 A: O eskidendi Mustafa ya, Ali daha el kadar sabi. Bırak oynasın arkadaşlarıyla! 

Çocuğun dersleri de iyi çok şükür Allah’a, daima takdir getiriyor. Oğlumun birini 

mutsuz ettin diğerine de aynısını yapma nolur. 

 B: Onları bana karşı çeviren sensin şımarttın, düşman ettin bana! 

 A: Sen de dostunun peşinden koşacağına ailenle ilgilen biraz.  

 B: Ne dostundan bahsediyorsun Allah’ın belası! Dostum mostum yok benim! 

Zehrettin akşamı! 

Sessiz ve içine kapanık bir çocuk olan Ali, annesine dahi sıkıntısını söylemez. 

Erkek egemen yapının oldukça yoğun biçimde hissedildiği aile biçiminde Ali’nin 

babasına da yazıhaneye gitmenin kendini yorduğunu belirtmesinin imkanı yok gibidir. 

Babanın vaziyetten haberdar olmasının tek yolu annenin oğlu üzerindeki gözlemlerini 

kocasına açmasından geçer. Fakat konu babaya açıldığında olumlu bir tepki alınamaz. 

Çünkü baba olan Mustafa’nın da oğlunu yazıhaneye götürmesinin kendince sebepleri 

bulunmaktadır. Kendi babasından gördüğü üzere erkek çocuk erken yaşta çalışmaya 

başlatılmalı ve bir işin ucundan tutmalıdır. Çocukluğunda çalıştığı zamanların kıymetini 

şimdi anladığını belirten Mustafa oğlunun da ileride kendine müteşekkir olacağını 

düşünür. Ali’nin babasının sahip olduğu bu düşünce biçimi Boratav, Fişek ve Ziya’nın 

(2017, s. 105) ele aldığı babanın tutumunun ileriki yaşlarda haklı bulunduğu ve bireyin 

küçükken yakındığı otorite figürüne dönüştüğü gerçeğine bir örnektir. Baba Mustafa’nın 

ailesine düşkünlük göstermeyerek mesafeli yaklaşmasının sebebi karısının düşündüğü 

gibi, bir dostu olması değildir. Tutumları, yetiştiği geleneksel düşünce yapısına bağlı 

kalmasından kaynaklanır. Erkek egemen yapının getirdiği bir aile ilişkileri bütününde 



77 
 

çocukların istekleri önem teşkil etmez. Kendi yetiştirilme biçimini oğullarına da 

uygulamanın en doğrusu olduğu düşünen Mustafa için karısının oğulları Ali ve Veysel’e 

müsamaha göstermesi ise “şımartma” kelimesi ile tanımlanır. 

Baba oğul arasındaki ilişkinin katılığı ve annenin bu ilişkiyi yumuşatmak adına 

üstlendiği rol ağabey Veysel üzerinden de gözlemlenebilir. Veysel, askeri okuldan 

döndüğünde babası Mustafa tarafından otogardan alınır. Babasının elini öptükten sonra 

sarılan Veysel’in bir problemi yok gibi görünmektedir. Akşam ise Harp Okulu’na devam 

etmek istemediğini belirtmesi ile aile içinde sorunlar başlar. Oğlunun işletme okuma 

isteğini ciddiye almayan baba, devam etmeyeceksen de gelip yanımda çalış der. Fakat 

Veysel’in subay olmaya niyeti yoktur. Tartışmanın ardından kapıyı çarpıp çıkarak 

amcasına gider. Buna rağmen kocasının evden uzaklaştığı anları kollayan anne, baba 

gittiği anda oğlunu arayarak eve çağırır. Oğlu Veysel’in içinde bulunduğu durumdan 

üzüntü duyan anne donattığı sofrada çocuklarının karnını doyurur. Görüldüğü üzere, Tatil 

Kitabı filmi annenin bakım hiyerarşisi ekseninde ele alınmasını örneklendirir ve Boratav, 

Fişek ve Ziya’nın (2017, s. 129-143) belirttiği “kendini çocuklarına adamış bir birey” 

oluşunu betimler.  

Veysel’in evden uzaklaşması üzerine amca da anne gibi aracı rolü üstlenir. Amca 

Hasan, abisine giderek yeğeni Veysel’in sorununa bir çözüm bulmaları gerektiğini 

belirtir. Baba Mustafa ise ortada bir mesele olmadığını düşünmekte, bir süre sonra 

oğlunun “kuyruğunu kıstırarak geri dönece”ğine emin görünmektedir. Kardeşi Hasan’ın 

ısrarları üzerine sinirlenen Mustafa, “oğlumu kendine benzetme” diyerek son noktayı 

koyar. Amca Hasan, zamanında kalması yönünde bütün ısrarlara rağmen okumak için 

Ankara’ya gitmiş, okulu bitirmek yerine evlenmeyi seçmiş ve yaptığı evliliği de 

yürütememiştir. Bu gerçekleri bir başarısızlık gibi kardeşinin yüzüne vuran Mustafa ise 

oğlunun aynı kaderi paylaşmasını istemez. Ali’yi ufak ufak çalıştırmasının ileride yararlı 

olacağını düşünmesi gibi Veysel’i de okuluna devam etmeye zorlamanın en iyisi olduğu 

kararındadır. Bu kararının kendi nezdinde erkeklik basamaklarını tamamlayamamış olan 

kardeşi tarafından sorgulanmasını ise kabul etmez. Baba Mustafa’nın gözünde kardeşi iş 

bulma ve evlilik gibi tamamlanması gereken önemli aşamalarda başarılı olamamıştır. 

Hasan’ın zamanında beğenmediği baba mesleğini devam ettiriyor oluşu meslek edinme 

konusunda da tatmin edici bir edinimi olmadığı anlamına gelmektedir. Cengiz, Tol ve 



78 
 

Küçükural’ın (2004, s. 57) ve Selek’in (2018, s. 18) ele aldığı erkeklik aşamalarının birey 

üzerinde sebep olduğu baskı ağabey kardeş arasındaki bu ilişkide gözlemlenebilir. 

3.1.2.3. Ana karakterin çalışma durumu 

Film boyunca Ali’nin çalışma durumu babası ile ilişkisine temel olan bir unsur 

olarak izleyiciye sunulur. Yazın gelmesi ile Ali babası tarafından yazıhaneye 

götürülmeye başlanır. İlk olarak Ali, işe giderken babasının arabasında görüntülenir. 

Esnemesi ve sergilediği diğer davranışlar durumdan pek memnun olmadığını 

yansıtmaktadır. Erkenden kaldırılmış olsa da ses etmeyen ve babasının yanında ön 

koltukta oturan Ali yazıhaneye girdiğinde de ne yapacağını bilemez. Ancak, babası 

tarafından “otur” komutu verildikten sonra kendine bir yer bulur. Yazıhanede beklerken 

salladığı ayaklarından sıkıntısı belli olan Ali evde iştahsız ve durgun haliyle de annesinin 

dikkatini çeker. Baba ve annenin oğulları hakkında yaptıkları konuşma ise bu noktadan 

sonra devreye girmektedir.  

Ebeveynler arasında yapılan konuşmadan sonra Ali yine babası ile sabah uykulu bir 

biçimde arabanın ön koltuğunda görüntülenir. Fakat bu sefer yazıhaneye uğramayan baba 

bir dükkana girerek arabanın içinde her şeyden habersiz bekleyen Ali’ye bir kutu sakız 

alır. “Hayırlı işler” dilenerek işlek bir caddede bırakılan Ali elindeki kutu ile kalakalır. 

Belli bir zaman sonra bir çay bahçesinin bahçesine oturan Ali’nin kutuyu açtığında ilk 

yaptığı iş bir sakız alarak çiğnemektir. Gözüne kestirdiği bir çifte yaklaşarak ilk kez satış 

denemesinde bulunsa da yaklaşan garsonun bakışı Ali’nin vazgeçerek geri dönmesi için 

yeterli olur. Özellikle Ali gibi içine kapanık olan bir çocuk için sakızları satmak kolay 

olmadığı gibi ilk günü de başarısızlıkla sonuçlanır. Sonraki günlerde yine denemelerde 

bulunsa da Ali’nin zorlandığı bellidir. Eve geldiğinde ise kutuyu koltuğun arkasına 

koyarak saklar.  

Ali babası ameliyata girdikten sonra da zorunlu olmadığı halde dışarı çıkıp sakız 

satar. Artık onu merkeze bırakan biri olmadığı için evin çevresinde kimsenin 

görmeyeceği yerlerde oturarak sakız kutusunu açar. Fakat film boyunca Ali’nin tek 

görülen müşterisi annesidir. Bir akşam bulaşık yıkayan annesine yaklaşarak sakız almak 

isteyip istemediğini sorar. “Ver bakalım bir tane” diyen anne ise sakız ücretinden oldukça 

fazla olduğu belli olan bir miktar parayı oğluna uzatır. Sonrasında sakızı alarak mutfak 

dolabında bulunan kavanozdaki diğer sakızların yanına atmasından annenin oğluna 

sürekli bu yardımı yaptığı anlaşılmaktadır.  



79 
 

Ali’nin sakız kutusu ise tatil kitabı ile benzer bir kader paylaşır. Tatil kitabını çalan 

aynı sınıf arkadaşı tarafından kandırılarak sakız kutusuna el konulması ile Ali’nin çalışma 

macerası sona erer. Fakat Ali’nin babası ile bağdaştırdığı çalışma olgusu ilişkilerini 

şekillendirmeye devam eder. Hastanede yoğun bakımdaki babasına söylediği sözler 

Ali’nin neden kimse zorlamadığı halde sakız satmaya devam ettiğini açıklar niteliktedir. 

“Baba, tüm sakızları sattım. Sen iyileşince yeni bir kutu alalım” cümleleri Ali’nin babası 

ile iletişiminin başka bir boyuta geçemediğini kanıtlar. Ali için yoğun bakımdaki babasını 

mutlu etmenin hatta onunla iletişime geçmenin tek yolu çalışma durumundan bahsetmek, 

başarısını belirtmek ve ne kadar hevesli olduğunu göstermektir. Ali ve babası arasındaki 

bağ kontrol hiyerarşisi ekseninde biçimlenir. İkilinin ilişkisi “saygı, korku, mesafe, 

kısıtlama, izin vermeme” (Boratav, Fişek ve Ziya, 2017, s. 261) sözcükleri ile kolayca 

betimlenebilir. 

3.1.2.4. Ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki yetişkinlerle ilişkisi 

Tatil Kitabı filminde Ali’nin akranları ile ilişkisi de hikayeyi geliştiren unsurlardan 

biridir. Okul gezisi sahnesinde olduğu gibi son gün karneler beklenirken de Ali’nin diğer 

öğrencilerle kaynaşmadığı görülür. Bir akranı ile ilk etkileşimi ise tatil kitabını 

çaldırmasıyla olur. Kitabının elinden alınmasına bir iki kez itiraz etse de fiziksel şiddete 

boyun eğmek durumunda kalan Ali bir şey yapamaz. Etrafındaki bir büyüğe durumu 

açıklama girişiminde de bulunmayan Ali çareyi kırtasiyeden tatil kitabı satın almakta 

bulsa da Silifke’de kitabın olmadığını öğrenir.  

Sakız kutusunu da aynı arkadaşına kaptıran Ali yine kendi lehine yapıcı bir çözümle 

olayı halledemez. Kendisinden parasını vermeden sakız alan arkadaşına karşı gelme 

girişiminde bulunmaz. Aynı zamanda arkadaşından “sakız var diye bağırmazsan kimse 

gelip senden sakız almaz” öğüdünü de alır. Eve gitmeye yeltenerek kalktığı sırada ise bir 

öneri daha onu beklemektedir. Sakız kutusunu arabanın altına koyması gerektiğini, geri 

geldiğinde kutuyu yine bulacağını belirten arkadaşının sözünü dinleyerek kutuyu 

arabanın altına saklar. Sürekli biçimde zorbalığa maruz kalan Ali’nin başka bir seçeneği 

varmış gibi de görünmez. 

Erkeklik tek bir kategori olarak ele alınmaktan vazgeçildiği takdirde erkek çocuklar 

da farklılıkları ekseninde analiz edilebilir. Bu doğrultuda, Ali’nin zorbalık gördüğü 

arkadaşından ayrı deneyimlere sahip olduğu dikkati çeker. İki çocuğun arasındaki ilişkiye 

de bu farklılıklar biçim vermektedir. Cüssesini kullanmaktan çekinmeyen sınıf arkadaşı 



80 
 

Ali’yi her fırsatta, kolayca ezer. Oldukça sessiz ve sakin bir çocuk olan Ali’nin tavırları 

ise arkadaşı karşısındaki konumunu belirlemektedir. Ali, yaptığı beğenilmeyen, öğüt 

verilen ve rahatça itilip kakılan, sahip olduklarına el konulabilen pasif bir çocuk olarak 

betimlenirken; arkadaşı tüm bu tasvirlerin zıttı bir portre çizer. Tatil Kitabı filminde Ali 

ve arkadaşı üzerinden iki farklı erkek çocuk arasındaki ilişki sunulurken ana karakter olan 

Ali’nin yaşadığı zor durum da göz önüne serilir. Ali, tekrar kandırıldığını ve sakız 

kutusunun çalındığını fark ettiğinde ise arkadaşından farklı bir tutum sergiler. Maruz 

bırakıldığı zorbalığa aynı oranda karşılık veremeyen Ali’nin tepkisi çalınan sakız 

kutusunu tekmeleyerek kaçmak olur.  

Ali’nin altta kaldığı bu hiyerarşik ilişki ağabey Veysel’in dahil olması ile kesintiye 

uğrar. Çaldığı sakız kutusuna atılan tekmenin intikamını almak isteyen arkadaşı bir oyun 

sırasında Ali’ye arkadan yaklaşarak saldırır. Yere yatırılan Ali’nin tek yapabildiği, abisini 

koz olarak kullanmak, sözlü bir çıkışta bulunmaktır: “abime söylerim seni”. Ali’nin bu 

söyleminin geçerli bir tehdit olduğu Veysel’in olay yerine gelmesi ile anlaşılır. Abisi 

Ali’yi kurtarırken zorbalık yapan arkadaşını kovalamakta da zorlanmaz. Yaşça büyük bir 

erkeğin müdahil olması ile Ali’nin konumu değişir, Ali abisinin sahip olduğu 

“üstünlükten” yararlanır. Tatil Kitabı filmi bu olay ile erkeklikler arasındaki hiyerarşik 

yapıyı izleyiciye sunduğu gibi bu yapının dönüşebilirliğini de ele alır. 

Film, erkeklikler arasındaki ilişkiyi çocuklar üzerinden ortaya koyduğu gibi 

toplumdaki yerleşik erkeklik kalıplarını da Ali’nin tanıklıkları ve davranışları ile 

hikayenin bir parçası haline getirir. Babası kalp krizi geçirdiği zaman ambulans şoförü 

tarafından hastaneye götürülen Ali, annesi gelene kadar ailenin tek bireyi olarak duruma 

tanıklık eder. Anne vardığında “tomografi sonuçları belli olmuş, konuştum ben” diyen 

Ali’nin durumu kontrol altına almışçasına sergilediği bu tavır yetişkin bir erkek edası 

taşır. Fakat çevresinden gördüğü “erkekçe” denilebilecek bu davranış biçimini sergileyen 

Ali annesi tarafından ciddiye alınmadığı gibi sonrasında gelen sahne çocuğun aslında 

bulunduğu konumu tasvir eder. Yetişkinler arasında kalan Ali’ye konuşma sırasında söz 

verilmez, kendisi de söz alabilecek bir durumda bulunmaz. Kadrajda yetişkinlerin bacak 

boyunda kalan Ali, bir annesine bir amcasına bakmaktan başka bir eylemde bulunamaz. 

Ali yetişkin erkeklerden gördüğü bir davranış biçimi sergilemek istese de kendisine söz 

düşmez. 



81 
 

Ali yetişkinlerin birbirleri arasındaki ilişkileri gözlemleyerek de eril örüntüleri 

deneyimler. Babanın arabada bıraktığını iddia ettiği paranın bulunması için arama emri 

verilir. “Aracı biz almaya gidene kadar yanına yaklaşan ne kadar adam varsa hepsini 

toparlayın getirin” emrini veren komutan bu kişilerden birinin doktor olduğunu 

öğrendiğinde çekinmeden “doktor kalsın” der. Sahip olduğu unvan dolayısı ile diğer 

erkeklerden farklı konumlandırılan doktora yapılan ayrımcılığa Ali tanık olur. Bu sahne 

erkek çocuğun maruz kaldığı birçok kalıptan sadece birini örneklendirmektedir. Mesleği 

sebebi ile doktora tanınan bu imtiyaz yazılı bir kurallar bütünü olmasa da bireyin 

küçüklüğünden itibaren deneyimleri sonucu öğrendiği normlardandır. 

3.1.2.5. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu 

Tatil Kitabı, erkeklik kalıplarını merkezine alırken çocuk ve eğitim sistemini de 

senaryosunun temeline oturtan bir yapım olarak karşımıza çıkar. Film, ismini dahi yaz 

döneminde öğrencilere kazanımlarını unutmamaları adına takip etmeleri için verilen bir 

yayın olan “tatil kitabı”ndan alır. Filmde öğretmenin okulun son günü yaptığı konuşma 

çocuk ve eğitim sistemi arasındaki ilişkiyi betimler niteliktedir: “Tatilinizi sağda solda 

aylaklık ederek boşa harcamayın. Elbette gezin, tozun, oyun oynayın ama arada şimdi 

dağıttığım tatil kitabına da bakın … Dediğimi yaparsanız tatilden bir sürü faydalı şey 

öğrenmiş olarak geleceksiniz”. Bu cümleler saatlik, günlük, haftalık, aylık hatta yıllık 

olarak bölümlere ayrılmış ve her bölümün planı devlet tarafından görevlendirilmiş bir 

kurumca yapılandırılmış eğitim sisteminin öğrenciye bakış açısını özetlemektedir.  

“Kapitalist toplumdaki üretim ilişkileri” çerçevesinde oluşturulan ve bu ilişkileri 

çocuklara aktarmayı gaye edinen eğitim sistemi için çocuk kavramı Althusser’in (2014, 

s. 62-63) de ele aldığı gibi ideolojik bir biçimde tek düzedir. Ali de bu varsayımsal tek 

düzelik içinde kaybolmakta ve öğretmenin her çocuğun geçireceğini düşündüğü “klasik” 

bir tatil planı ile tertiplenmektedir. 

Çocuklar aylaklık yapma kapasitesi bulunan, gezip tozan ve oyunlar oynayan 

bireyler olarak görülmektedir. Bunların yanında onlara önerilen tatil kitaplarını çözerek 

belirli bir bilgi birikimine sahip olmaları da beklenir. Fakat Ali’nin geçirdiği yaz tatiline 

bakıldığında bu tanımlamalara uymadığı aşikardır. Ali, gezip tozup aylaklık etmeye fırsat 

bulamadan babası tarafından yazıhaneye götürülmeye başlanır ardından ise sakız satmak 

için görevlendirilir. Bununla birlikte babasının yaşadığı sağlık sorununun ardından 

hayatını kaybetmesi Ali’nin yaşamını temelinden etkileyecek bir unsurdur. Tatil kitabını 



82 
 

kaybeden Ali kitaptaki uygulamaları çözerek “öğrenme ve eğlenme” fırsatı bulamamış 

olsa da deneyimleri sonucu farklı öğrenimler gerçekleştirmiştir. 

Yönetmen Teoman da “tatil kitabı” imgesini bir metafor olarak kullandığını belirtir. 

Ali’ye okul tarafından, öğrenimine katkıda bulunması beklenen bir kitap verilir fakat bu 

kitabı kaybeden Ali yaz tatili boyunca bilgi birikimini kendi deneyimlerinden elde eder 

(http-2). Özetle, Tatil Kitabı filmi, eğitim sisteminin bir erkek çocuğun toplumdaki 

mücadelelerini göz önünde bulundurmadan varsaydığı kalıpları karakterini 

biçimlendirirken kullanmak yerine gerçekçi bir yaklaşım izleyerek erkek çocuğun 

mücadelelerini ortaya koyar. Ali sistemin öngörüsünün dışında bir yaz tatili geçirirken bu 

öngörülerden farklı bir mücadele alanı olan erkeklik içinde kendini bulur.  

3.1.2.6. Bulgular 

 Tatil Kitabı filminde erkeklik mücadelesi ilkokul çağındaki Ali üzerinden verilir. 

Öncelikli olarak, Ali’nin aile yaşamı içinde toplumsal cinsiyet kalıplarının kendini 

gösterdiği söylenebilir. Hane içinde babanın otoritesi yoğun biçimde hissedilmekte, anne 

ise kendine biçilen rol doğrultusunda sadece evi ve çocukları ile ilgilenmektedir. 

Toplumsal cinsiyet kalıpları ve bu kalıpların sebebiyet verdiği beklentilerin ailenin bir 

parçası olan amca ve baba arasındaki iletişimi de biçimlendirdiği görülür. Kalıplarla 

doğru orantılı olarak Boratav, Ziya ve Fişek’in değindiği biçimde anne bakım hiyerarşisi 

ekseninde ele alınabilir ve aracı bir konum üstlendiği söylenebilirken baba kontrol 

hiyerarşisi bağlamında izleyiciye sunulur. Ali’nin ebeveynleri ile ilişkisi erkek çocuğun 

anne ve baba ile kurduğu bağların farklı yapılarını ortaya çıkarır. Babanın kural koyucu 

rolü ve bu rolün erkek çocuk üzerindeki etkisi aile ilişkileri içinde vurgulanır. Bu vurgu 

üç farklı yaştaki erkek üzerinden yapılır; küçük bir çocuk olan Ali, genç bir delikanlı olan 

abisi Veysel ve baba Mustafa toplumdaki eril örüntüleri ve bu örüntülerin kuşaktan 

kuşağa aktarılır biçimini açığa çıkarmak için kullanılır. 

 Yapımda, erkek çocuğun çalışma durumu ise baba ile ilişkisine temel oluşturan bir 

olgu olarak sunulur. Baba-oğul arasındaki mesafeli ilişki bu vasıta ile anlatıda 

örneklendirilir. Mesafe sebebi ile tercihlerini dile getirmekten çekinen erkek çocuğun 

deneyimlediği zorluğa dikkat çekilir. Ali’nin zorlanır durumu küçük yaşta aşılanan 

çalışma olgusunun erkek çocuk için nasıl bir mücadele alanı olduğunu göstermektedir. 

Bu zorluklara rağmen Ali’nin sakız satmaya devam edişi toplum nezdinde birbirini 



83 
 

tamamlayıcı iki olgu olarak görülen erkeklik ve çalışma arasındaki ilişkiyi okunabilir 

kılar.  

 Ana karakterin özellikle bulunduğu bir eril mekan dikkati çekmemektedir. Fakat 

erkek çocuğun babasının yazıhanesinde bulunduğu anlardan dışarıda arkadaşlarıyla 

geçirdiği zamana kadar birçok gündelik uğraşta eril pratikler görülür. Özellikle akran 

ilişkileri erkeklikler arası mücadeleyi göz önüne serer. Erkek çocuklar arasındaki 

hiyerarşik ilişkide Ali zorbalığa maruz kalan taraftır. Bu doğrultuda, şiddete fazla meyilli 

olduğu söylenemez. Fakat, fiziksel gücü bir karşı duruş sergilemeye yeterli gelmemesine 

rağmen Ali, ağabeyi Veysel’in yaşça büyük olmasından kaynaklanan hegemonik 

durumunu kullanmaktan çekinmez. Ağabeyin müdahilliği hegemonik konumun koşullara 

bağlılığını ortaya koyar. Akran ilişkilerinin yanında, yetişkinlerin eylemleri üzerinden 

toplum içindeki yerleşik erkeklik kalıpları da izleyiciye sunulur. Ali’nin sergilediği ve 

maruz kaldığı eril pratikler yetişkinler içinde bulunduğu durumlarda gözlemlenebilir. 

 Son olarak, Tatil Kitabı filminde ana karakter ve eğitim sistemi ile arasındaki 

ilişkinin de eleştirel biçimde ele alındığı görülmektedir. Yapım, sistemin göz önünde 

bulundurmadığı mücadele alanlarının varlığına vurgu yapar. Ali’nin geçirdiği yaz tatili 

ön görülen kalıpların dışına oturtularak bu vurgu pekiştirilir. Erkek çocuk olmanın 

sebebiyet verdiği mücadeleler Ali’nin tatilini şekillendirir. Filmin eğitim sistemini ele alış 

biçimi dikkat çekiyor olsa da öğretmen imgesine yaptığı bir vurgu bulunmamaktadır.  

 Özetle, Tatil Kitabı filmi, ana karakteri Ali üzerinden; aileden akran ilişkilerine, 

eğitim sisteminden toplumun beklentilerine kadar birçok alanda erkek çocuğun içinde 

bulunduğu zorlukları ekrana taşır. Bir erkek çocuk olarak kendinden beklenilen çalışma 

gibi olguların sebep olduğu güç durumların Ali’nin üzerinde yarattığı etkiler izleyiciye 

sunulur. Akran ilişkileri vasıtası ile erkeklikler arası eşitsizlikler okunabilirken bu durum 

erkek çocukların çoklu biçimde ele alınarak farklı deneyimler içinde sunulduğunu 

gösterir. Bunun yanında yönetmenin de belirttiği gibi Ali ile birlikte ailenin diğer erkek 

bireyleri de erkeklik üzerinden ele alınır. Teoman, yapımda bir erkeğin hayatının farklı 

evrelerini Ali, ağabey Veli, orta yaşlı amca ve baba üzerinden ele aldığını belirtmektedir 

(http-2).  

 



84 
 

3.2. Sivas 

3.2.1. Filmin künyesi 

Gösterim Yılı: 2014 

Yönetmen: Kaan Müjdeci 

Senaryo: Kaan Müjdeci 

Görüntü Yönetmeni: Armin Dierolf, Martin Solvang,  

Yapımcı: Yasin Müjdeci 

Oyuncular: Doğan İzci, Çakır, Ozan Çelik, Muttalip Müjdeci, Hasan Yazılıtaş, Okan 

Avcı, Hasan Özdemir, Ezgi Ergin, Furkan Uyar 

Konu: Aslan, dövüş sonrası ölmek üzere olduğu düşünülerek terk edilen bir köpeği 

sahiplenir. Film ise ismini bu kangal cinsi köpekten almaktadır. Sivas’ın dövüş 

konusundaki yeteneğinin keşfedilmesi ile bulundukları köyde nam salmasından Türkiye 

şampiyonluğuna kadar giden macerası Aslan’ın hayatında da büyük değişikliklere sebep 

olur. Aslan, Sivas’ın başarıları ile ilgi toplayarak sözü dinlenir gözde bir çocuk haline 

gelir. Fakat zaman içinde ne Sivas ne de kendisi için istediği yolun bu olmadığını fark 

eder.  

3.2.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi 

3.2.2.1. Ana karakter 

Sivas filmi bir grup erkek çocuğun küçük bir füze ile oynama sahnesi ile açılır. 

Birbirleri ile füzeyi tek hamlede patlatma iddiasına giren bu çocukların sözlü mücadelesi 

fiziksel bir çatışmaya dönüşür. Arkadaşlarını ayırmaya çalışsa da arada kalarak diğerleri 

gibi tartaklanan Aslan ile izleyici bu sahnede tanışır. Erkeklik mücadelesinin hem sözlü 

hem fiziksel boyutlarını göz önüne seren bu olay filmin teması hakkında da ipuçları verir. 

Aslan, film boyunca bu mücadelenin bir parçası olarak oldukça küfürlü konuşan, şaka 

yollu da olsa fiziksel şiddete maruz kalan aynı zamanda da uygulayan bir erkek çocuk 

olarak karşımıza çıkar. İlköğrenimini sürdüren Aslan’ın 10-11 yaşlarında olduğu çıkarımı 

yapılabilir. 

Erkek çocuğun hayatının dönüm noktası ise Sivas’ı sahiplenmesi ile gerçekleşir. 

Aslan, bir dövüş sonrası “haşat” edildiği düşüncesi ile ortada bırakılan Sivas’ın hareket 

ettiğini görerek ölmeyeceği kanaatini getirir, yanında bekler. Baş başa kaldıklarında 

Sivas’a yakınlaşmaya çalışsa da saldırganlığı üzerinde alan kangal Aslan’ın girişimlerine 



85 
 

olumlu yanıt vermez. Aslan’ın her halinden Sivas’ın saldırgan duruşundan korktuğu ve 

tedirgin olduğu belli olsa da erkek çocuk beklemekten vazgeçmez. Kendisine bir dost 

edinmenin yanında bir dövüş köpeğine sahip olmanın getireceği prestij de Aslan’ı 

güdülemektedir. Çabalarının sonucu Sivas’ı evine götürebilen Aslan’ın kangal ile 

arasındaki bağ kuvvetlendikçe tavır ve duruşu da değişir. Bu değişimler köpek vasıtası 

ile etrafından gördüğü saygının artması sebebiyledir.  

Aslan okula gitmeyi bırakarak günlerini Sivas ile geçirmeye başlar. Arkadaşları ile 

iletişimi değişirken kangalı kullanarak diğer çocuklar arasındaki statüsünü de arttırır. 

Arkadaşları başta olmak üzere okula ve ailesine karşı vurdumduymaz bir tavır sergileyen 

Aslan, Sivas’ın varlığından güç alır. Aslan’ın sergilediği tavırların, toplumun “erkeklik” 

kalıpları ekseninde şekillendiği ve Aslan’ın sert bir erkek portresi çizmeye çalıştığı 

görülür. Bu doğrultuda Aslan sigaraya başlar.  

3.2.2.2. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi 

Aslan; evde babası, annesi ve kendisinden yaşça oldukça büyük olduğu anlaşılan 

ağabeyi Şahin ile yaşar. Aslan’ın yoğun bir ilişki kurduğu, genellikle gününü birlikte 

geçirdiği kişinin ağabey Şahin olduğu görülürken baba ve anne ile münasebeti filmin 

odağında yer almaz. Annenin film boyunca iki kez kadraja girdiği görülür. “Acımdan 

geberdim” diyerek evin içinde bağıran babaya “görmüyon mu” cevabını verirken 

duyulur. Aslan babası ile de samimi bir ilişki kurmaz. Baba, eve geldiğinde Aslan’ın 

sobayı yaş tezekle yakmaya çalışmasına kızarken portre edilir. Babanın yardımda 

bulunmak yerine oğlunu azarladığı dikkati çekmektedir. Anne ile baba arasındaki ilişki 

ve babanın oğullarına karşı tutumu düşünüldüğünde Aslan’ın yaşamını geçirdiği evde aile 

bireylerinin iyi bir iletişime sahip olmadığı görülür. Erkek çocuğun dışarıda sergilediği 

tavırların hane içinden örnek alındığı çıkarımı kolayca yapılabilir.  

Bir erkek çocuk olarak Aslan ve ağabeyi Şahin’in aile tarafından kendilerine verilen 

isimleri de dikkat çekicidir. Akıncı Yüksel’in belirttiği gibi Türkiye kültüründe erkek 

çocuklardan “yiğitlik, dayanıklılık, kahraman olması” gibi unsurlar beklenir. Bu 

beklentiler ise isimlerde yansımalarını bulur (2016, 42-44) . Aslan ve Şahin’den umulan 

eril davranışlar adlarından okunabilir. Aslan’ın bu eril davranışlarını ise kendisi daha 

önce aynı yoldan geçmiş ağabeyi şekillendirmektedir. Bu durum iki karakterin de 

bulunduğu sahnelerde göze çarpar. Ağabey Şahin’in şiddete meyilli davranışları ve küfür 

yüklü söylemleri Aslan’da vücut bulmuş gibidir. Aslan, prens seçilen arkadaşı Osman’a 



86 
 

içinden de olsa ettiği küfrü ağabey Şahin’e anlatırken gurur duyar bir tavır sergilemekte, 

üzerine övgü beklediği de anlaşılmaktadır. Fakat karşılık olarak Şahin’in “şaka” adı 

altında boğazına yapışarak sıkması Aslan’ı beklenmedik bir geri dönüş ile karşılaştırır. 

“Yapışacan boğazına, diyecen kafanı sikerim senin, prens ben olacam diyecen, anladın 

mı la” diyerek Aslan’a ne yapması gerektiğini uygulamalı olarak gösteren Şahin kendisi 

gibi bir ağabeye sahip olmanın ne anlama geldiğini de özetlemektedir. Aslan’ın sürekli 

vakit geçirdiği ağabeyi Şahin’den bu davranışları örnek aldığı açıkça görülür. Ağabey ve 

kardeş sürü ile ilgilenirken ele alınan bu sahnede Aslan’ın hayvanları güderken de birebir 

ağabeyinin taklit ettiği göze çarpar. 

Aslan’ın şiddete maruz kalan taraf olduğu ağabeyi Şahin ile ilişkisi Sivas’ın gelişi 

ile sekteye uğrar. Eve geldiği bir gün Sivas’ı avluda zincirli halde bulduğunda Aslan’ın 

babası ve Şahin’e yaptığı çıkış kontrol edilemez biçimdedir. Babasına dahi hesap sorarak 

köpeği kimin zincirlediğini öğrenmeye çalışan Aslan “ne bileyim ben lan” cevabına 

“zaten sen de ne biliyorsun” karşılığını rahatça verebilir. Aslan, aradığı suçlunun ağabeyi 

olduğunu bildiği için “Şahin nerde” diyerek aranır. Önceden “Şahin ağabey” diyerek 

ağabey kelimesini eksik etmeyen Aslan için ağabeyi artık sadece “Şahin” olmuştur. 

İçeride uyuma taklidi yapan ağabeyinin başına dikilen Aslan istediği tepkiyi 

alamamasının ardından Şahin’e vurur. Küfür dolu konuşmalarla hararetlenen tartışma 

Aslan’ın çatıya çıkarak etrafı velveleye vermesi ile ilerler. Babası tarafından da idare 

edilemeyen Aslan köpeğinin satıldığı düşüncesi ile herkese kafa tutmaktadır. Aslan’ın 

Sivas’tan aldığı güç ve bu gücü kaybetme tedirginliği ile beklenmedik bir üstünlük 

sağladığı görülür. Hane içinde kendisinden yaşça büyük olan erkeklere meydan 

okumaktan çekinmemekte çünkü kangalının ona getirdiği itibara güvenmektedir. 

Görüldüğü üzere, genel olarak ailesinden gördüğü fiziksel ve psikolojik şiddet Aslan’ı ne 

kadar rahatsız ederse etsin kendisi de bu dili benimser ve uygulamaya döker. Aslan’ın bu 

davranışı Selek’in yaptığı çalışmada katılımcıların anlatılarından çıkardığı sonuçla eş 

düşer: yetiştirilme sürecinde maruz kaldıkları şiddet erkekler tarafından farklı biçimlerde 

meşrulaştırılır (2018, s. 97). 

3.2.2.3. Ana karakterin çalışma durumu 

 Aslan, ağabeyi Şahin ile ailenin hayvanlarını güderken görülür. Fakat bu durum köy 

ortamında gündelik sürecin bir parçası olarak verilmektedir. Aslan çalışma durumuna 

vurgu yapılarak izleyiciye sunulan bir erkek çocuk karakter değildir.  



87 
 

3.2.2.4. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu 

Sivas filminde direkt eğitim sistemini hedefe alan bir eleştiri dikkati çekmemekle 

birlikte öğretmen karakterinin yarattığı imge olumsuz bir resim çizer. Öğretmenin 

davranışları, Aslan’ın arkadaşı Osman’a karşı öfke duymasına sebep olmakta ve bu 

öfkeyi körüklemektedir. Öğretmen, piyes için rollerin seçimini öğrencilere söz hakkı 

vermeden kendi kendine yapar ve bu seçim sırasında umursamaz tavırlar takınır. Elleri 

cebinde, boynunda telefon kulaklığıyla öğrencilere verdiği komutlar oldukça kabadır. 

Öğrenciler tarafından “ne kadar güzel” “acaba kim giyecek” cümleleriyle hayranlık 

içinde izlenen prens kostümünün “muhtarımızın oğlu” denilerek Osman’a teslim edilmesi 

Aslan’ın kızgınlığını başlatır. Kendisinin ise “cüce” rolünü oynamaya uygun bulunması 

içten içe duygularını şiddetlendirir.  

Öğretmen, uygunsuz davranışlarına örnek olarak teneffüs bitiminde kulağında 

kulaklık telefonla konuşarak öğrencilere içeri girmelerini söylerken betimlenir. Ardından 

gelen sahne ise verilmek istenen olumsuz öğretmen imgesini tamamlar. Aslan öğretmene 

ve Osman’a olan öfkesini daha fazla içinde tutamayarak öğretmenin evine gider. Aslan 

duvardan bağırırken içerideki gürültüleri anlamasa da öğretmenin evinden gelen yüksek 

porno sesi ve evden çıktığında üzerini düzeltir haliyle izleyiciye verilmek istenen mesaj 

açıktır.  

 Öğretmen: “Noldu lan” 

 Aslan: “Hiç” 

 Ö: “Nere bakıyon oğlum, bana mı bakıyon?” “Noldu?” 

      “Aslan noldu?” 

      “La gonuşsana” 

 A: “Ben prens olmak istiyim”. 

 Ö: “Ne olmak istiyon?” 

 A: “Prens olmak istiyim”. 

 Ö: “Yapalım, ne zaman”. 

 A: “Şimdi”. 

 Ö: “Şimdi mi, noldu oğlum. Nerden geliyon sen”. 



88 
 

 A: “Evden” 

 Ö: “Ödevleri yaptın mı?” 

 A: “He” 

 Ö: “Matematik de bitti mi?” 

 A: “He” 

 Ö: “Altı kere yedi kaç?” 

 A: “Kırk iki”. 

 Ö: “Kaç” 

 A: “Kırk iki” 

 Ö: “Yirmi birle on ikiyi çarp bakim” “Olmadı mı?” 

 A: “Onu Osman da bilemezdi” 

 Ö: “Oğlum Osman senin arkadaşın ya la, ayıp değil mi?”  

      “E cüce olmanın neresi kötü” 

      “La hadi” 

Öğretmenin düşüncesiz tavırlarının Aslan’ın üzerinde büyük bir etki yarattığı 

görülmektedir. Aslan utangaç bir tavırla öğretmene talebini iletse de yapıcı bir geri dönüş 

alamaz, kapının önünden kovulur. Matematik sorularıyla prens olmak için sınava tabi 

tutulduğunu zanneden Aslan soruyu bilemediğinde ilk olarak Osman ile bir kıyaslamaya 

gider. Aslan “muhtarın oğlu”nun öğretmen ve muhtar arasındaki yakın ilişki sebebi ile 

göz önünde tutulduğunu fark edemez. Öğretmenin eğitimsel yaklaşımdan uzak davranış 

biçiminin öğrencisi üzerinde bıraktığı etkiyi görmemesi ve aldırış etmemesi de dikkati 

çekmektedir. 

Öğretmenin muhtar ile olan samimi ilişkisi ise köpek dövüşüne gidilen ilk sahnede 

izleyiciye sunulur. Köpek dövüşü gibi yasa dışı bir olayın öğretmen tarafından ikaz 

edilmek bir kenara ilgi ile takip edildiği görülmektedir. Muhtarın köpeği Bozo dövüş 

alanına getirilirken öğretmen de onlara eşlik eder. “Para dönüyor değil mi bunda” gibi 

söylemleri ile muhabbeti ilerletir, muhtar Bozo’nun gücünü anlatırken de oldukça 



89 
 

etkilenmiş görünür. Özetle Sivas filminde öğretmen karakteri kuramsal kısımda Helvacı 

(2007, s. 290), Şişman (2008, s. 191-208), Şimşek (2007, s. 14), Kıncal (2006, s. 39-42) 

ve Yılmaz (2007, s. 323) yardımıyla tanımlaması yapılan ideal eğitimci profiline 

uymaktan oldukça uzaktır. Aslan’a rehberlik etmeyen, iletişim konusunda başarısız, 

öğrencisine değer vermeyen ve toplum içinde örnek bir vatandaş olduğu söylenemeyen 

öğretmen, Sivas filminde erkek çocuğun mücadele içinde olduğu unsurlardan biri olarak 

izleyiciye sunulur.  

3.2.2.5. Ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki yetişkinlerle ilişkisi  

Aslan’ın akranları arasında yer bulma isteği dövüş köpeği Sivas ile ilişkisini 

yönlendiren temel unsurdur. Erkek çocuğun mevcut konumundan memnuniyetsiz olduğu 

Pamuk Prenses ve Yedi Cüceler piyesine cüce olarak seçilmesi ile dikkati çeker. 

Kendisinin cüce rolüne uygun görülmesinin yanında sınıf arkadaşı Osman’ın 

“muhtarımızın oğlu Osman prens olsun” cümlesi ile başrole seçilmesi Aslan’ı daha da 

rahatsız eder. Çünkü Osman prens olmak gibi prestijli bir konum elde ederek herkesin 

hayranlıkla izlediği kostümü giymeye uygun bulunmuştur. İlgi duyduğu Ayşe’nin 

prenses olarak Osman’ın yanında yer alması ise Aslan’ı iyice öfkelendirir. Bu sebeple 

piyes seçimlerinin yapıldığı gün Aslan eve oldukça sinirli biçimde döner. 

Aslan, öfkesini yolda havlayan iki köpeğe taş atıp küfrederek yansıtırken arkadaşı 

Hasan tanık olduğu bu durumla “noldu la korktun mu” diyerek alay eder. Birlikte 

yürümeye başlayan ikili arasında geçen diyalog ise bu erkek çocukların “hegemonya” 

odaklı ilişkisine bir örnektir.  

Aslan: “La olum o değil de öğretmen Ayşe’yi prenses seçmeseydi la,  pezevengin 

öğretmeni” 

 Hasan: “Oğlum öğretmene sövme bak” 

 A: “Napıyım o da beni prens seçseydi. Benim neyim eksik” 

Aslan’ın dertleri ile ilgilenmeyen Hasan muhabbetin ortasında alayına devam ederek 

köpek geliyor bahanesi ile Aslan’ı korkutur.  

 Aslan: “Siktir git lan!” 

 Hasan: “Noldu oğlum la, noldu ki. La oğlum sana da bir şaka yapmaya gelmiyor 

amına koyim” 



90 
 

 A: “Evet gelmiyor!” 

 H: “Oğlum bir git ya” 

Aslan sinirlense de bir süre önce öğretmene söyledikleri aklına gelir. 

 Aslan: “Hasan! Öğretmene deme la” 

 Hasan: “Diyeceğim oğlum seni” 

 A: “La deme la” 

 H: “O zaman sen de özür dile çabuk” 

 A: “La oğlum özür di... , ya yok la deme la, dilemiyom”. 

 H: “O zaman dicem” 

 A: “Tamam özür dilerim”  

Aslan’ın öfke duyduğu konu hakkında kendisine içini açması Hasan’ın ilgisini 

çekmez. Bu ilgisizliğine rağmen Hasan öğretmene edilen küfrü konuşmanın içinden 

seçerek oynanacak bir koz olarak kullanmaktan da geri durmaz. Aslan’ın isyanı ise devam 

eder. Aslan, prens seçilen Osman’dan bir farkı olmadığını vurgularken içinde bulunduğu 

vaziyete anlam veremese de muhtarın oğlu olma durumunun farkı yarattığı açıktır. 

Babanın bulunduğu konum ve unvanı erkek çocuğunun yaşamını da etkilemektedir. Bu 

adaletsizliğe küfrederek kendince bir karşı duruş sergileyen Aslan ise parçası olduğu 

düzeni öğrenme adına bir adım daha atmıştır.  

Zaten sinirli olan Aslan, Hasan’ın kendisini tekrar alaya alması ile arkadaşına 

çıkışır. Aslan’ın kafasında dönen “neyim eksik” gibi sorular, kendisine yapılan şakalara 

tahammül seviyesini de düşürmektedir. Aslan şaka yapılıp alay edilen bir çocuk değil 

saygı duyulan bir çocuk olma istemindedir. Fakat öğretmene ettiği küfrün kulağına 

gidebileceği gerçeğiyle yüzleşerek Hasan’a olan tavrını aniden değiştirir. Erkeklik 

mücadelesinin içinde konumunu yükseltme ihtiyacı hissetse de üstünlük açısından 

kendisinden hayli yukarıda bulunan öğretmene küfretmesinin yol açacağı sonuçları da 

göz önünde bulundurur. Bu sebeple boyun eğerek Hasan tarafından talep edilen özrü 

diler, ilk seferinde tereddüt etse de başka çare bulamayarak “özür dilerim” kelimelerini 

kullanır. 



91 
 

Aslan’ın sınıf arkadaşları arasında da istediği konumu elde edemediği dikkati çeker. 

Teneffüste camdan Hasan ve Osman’ı izlediği görülen Aslan yanlarına inerek 

aralarındaki ilişkiye müdahil olmaya çalışır. Fakat ciddiye alınmadığı gibi sorduğu 

sorulara da cevap verilmez. Aslan’ın olaylara dahil olma isteğinin tatmin edilmediği 

görülmektedir. Aynı gün okul dönüşü kangalını dolaştıran Osman’a yolda rastladığında 

ise Aslan’ın bakışları meraklıdır. Köpeğin Osman’ın sergilediği duruşa saygınlık 

kazandırdığı aşikardır. Aslan’ın halinden Osman ve köpek tarafından sindirildiği 

anlaşılır. Osman’ın Ayşe’nin yanında prens olarak kazandığı prestij kangalı ile kat kat 

artmaktadır. Fakat Osman bu üstünlük göstergelerini muhtar olan babası dolayımı ile elde 

etmiştir.  

Erkeklikler arasındaki mevki farkı elde ettikleri saygınlık düzeyini de etkiler. Bu 

durumda muhtar köyün erkekleri arasında sözü geçen kişi olarak nüfuzlu bir bireydir. 

Muhtar bu nüfuzundan sadece kendi yararlanmaz oğlu Osman’ın da konumuna katkı 

sağlar. Yetişkinler arasındaki güç ilişkileri erkek çocukları da etkilemektedir. Muhtarın 

taşıdığı unvandan sağladığı fayda Osman’ın el üstünde tutulmasına sebeptir. Muhtar ve 

öğretmen arasındaki samimi ilişki Osman’ın prens seçilmesine önayak olur. Yine babası 

sayesinde köpek yarışlarında ön saflarda yer alan Osman arkadaşları arasında da 

imrenilerek bakılan bir çocuktur. Osman’ın saygınlığı dövüş sırasında yetişkinlerce de 

onaylanmaktadır. Dövüş öncesinde Bozo’nun yanında muhtarla birlikte oğlu Osman da 

bulunur. Aslan’ın kıskanır bakışları meydanda yetişkinlerle birlikte duran Osman’dadır. 

Bozo’nun dövüşü kazanmasının ardından Osman’ın, çocuk denmeden herkes gibi el 

sıkışılarak tebrik edilmesini ise Aslan ancak uzaktan izler. İki erkek çocuk arasındaki bu 

gerginlik Osman’ın sahip olduğu “hegemonik” durumdan kaynaklanır. 

Fakat Aslan’ın Sivas’ı sahiplenmesi ile dengeler değişir. Aslan daha ilk anda “… 

on numara it aldın …” söylemleri eşliğinde köpek üzerinden övülmektedir. Ağabey 

Şahin’in “bu itin siki de Aslan’ın götü de Aslan’ın boku da Aslan’ın” cümlelerinin 

ardından gelen sahne ise övgülerin getirdiği ağırlığı yerle bir etmek için yeterlidir. Annesi 

tarafından zorla banyoya sokulan Aslan bir süre önce yarattığı güçlü erkek çocuk 

imgesinden hiçbir iz taşımaz. Mücadeleyi annenin kazanmasıyla “anne ben kendim 

yapacağım gelme” çığlıkları son bulur. Aslan, annesinin “aslanım mısın sen benim” “sen 

erkek mi oldun” söylemlerine gülerek “hee” diyerek cevap verir. Aslan’ın dışarıya 

vermek istediği güçlü erkek imajı ile evde annesi tarafından banyo yaptırılan erkek çocuk 



92 
 

imgesi çelişmektedir. Sancar tarafından ele alınan anneyle yakınlık sebebi ile doğan 

erkekliği bozucu davranışlara (Sancar, 2016, s. 141) bu banyo sahnesi bir örnek oluştur.  

Aslan banyo işini kendi başına halletmek istese de durulduğu zaman annesi tarafından 

şımartılmanın hoşuna gittiği bellidir. Sancar’ın (2016, s. 141) belirttiği annenin hem 

kutsal bulunan hem de erkekliği bozucu görülen yakınlığının çelişkili mevcudiyeti 

Aslan’ı da etkiler. 

Hane dışında ise Aslan’ın köpeğin gelmesi ile yaşadığı deneyimler Osman’ınkilerle 

benzerlik gösterir. Daha önce Osman ve Bozo’nun gördüğü ilgi zamanla Aslan ve Sivas’a 

yönelir. Kısacası, Aslan imrendiği saygınlığı elde etmeye başlar. Elinde kangalının 

tasması ile dövüş meydanlarında boy gösteren erkek çocuk artık Osman değil Aslan’dır. 

Kangala sahip olmanın getirdiği prestijin iki çocuk için de benzer biçimde ilerleyen bir 

tecrübe oluşu Bourdieu’nun habitus açıklamasını (1995, s. 72-85) örneklendirir. Yaşanan 

deneyimlerin benzerlikleri ile sorgulanamazlığı pekiştirilen “eril habitus” bu benzerlikler 

ekseninde şekillenmektedir. Sivas filmi özelinde bu benzer deneyim bir güç göstergesi 

olan kangalın sahipliğiyle gelen saygınlıktır. Dövüş kazanan bir köpeğe sahip olduğu için 

Osman’ın geçtiği evreler bu gücü elde eden her birey için eş olacaktır. Nitekim Aslan da 

aynı yollardan geçerek benzer bir saygınlığı tecrübe eder.    

Aslan’ın yine okula gitmediği bir gün Bozo ve Sivas dövüştürülür. Dövüşü izlemek 

için toplanan çocuklar ilgi ile beklemektedir. Osman ve Aslan arasındaki sözlü çatışma 

köpeklerin salınması ile fiziksel bir dövüşe evrilir. Köpeklerin dövüşü dolayımıyla iki 

çocuğun iktidar mücadelesi verdiği dikkati çekmektedir. Erkek çocuklar ve kangalları 

arasındaki bu ilişki Geertz’in analiz ettiği Balili erkekler ve horozları arasındaki bağa 

benzetilebilir. Dövüşen sadece hayvanlar değil aslında erkeklerdir. Dövüşçülerin 

horozları ile yaşadıkları özdeşleşmenin aşikar olduğunu belirten Geertz hayvanların 

sahiplerinin benliklerinin dışavurumu olduğunu da savlar (Geertz, 2009, s. 80-81). 

Dövüşen bir horoz üzerinden ortaya çıkarılan bu “iki anlamlı” durum kangallar 

vasıtasıyla da çözümlenebilir. Sivas ve Bozo’nun dövüşlerinden galip çıkanın Aslan 

olması ile erkek çocuk ilk kez dikkatleri üzerine toplar. Koşarak Sivas’ı sevmeye gelen 

çocuklardan ayrı duran Bozo ise sahip olduğu ilgiyi kaybeden Osman’ı temsil etmektedir. 

Osman’ın sahip olduğu üstünlüğü yıkmak için güç simgesini yani kangalını yenmek 

yeterlidir. Kangalları ile özdeşleşen iki erkek çocuk dövüş bitiminde köpeklerinin 

paylaştığı kadere eşlik eder.  



93 
 

Bozo’nun dövüşte yenilmesinin ardından muhtarın yeni gözdesi Sivas olur. Bu 

noktadan itibaren Aslan yaşıtları arasında aradığı kabullenme ve saygıyı yetişkinlerden 

dahi görmeye başlar. Aslan’ın çevresindeki yetişkinlerle ilişkisi ve tanık olduğu yetişkin 

ilişkileri habitus bağlamında ele alınmaya oldukça uygundur. Filmde Aslan’ın bulunduğu 

mekanlar üzerinden köyün erkeklik pratikleri ve ortamı izleyiciye sunulur. Benzer bir 

yaşam tarzına sahip olan köyün erkekleri birlikte ve belirli mekanlarda vakit geçirirler. 

Köpek dövüşü bir olgu olarak Bourdieu’nun (2006, s. 21) ele aldığı eril habitus 

pratiklerini analiz etmek için uygun düşmektedir. Köpek dövüşü üzerinden oluşturdukları 

hegemonya odaklı ilişkide ise üstünlük hem köyün yöneticisi olan hem de köpekleri 

organize eden muhtardadır. Fakat muhtarın etrafında toplanan güruhun içinde Aslan’ın 

babası yer bulamaz. Sancar’ın ele aldığı erkekliğin babadan bağımsız olarak şekillenmeye 

başladığı dönem (2016, s. 149) Aslan için Sivas’ın hayatına gelmesi ile olur.  

Gece köyün erkekleri vasıtasıyla araba ile eve bırakılan Aslan babası tarafından 

karanlıkta izlenir. Babanın kabullenilip parçası olamadığı bu prestijli grup Sivas 

sayesinde Aslan’ı içine almaktadır. Kendisini izleyen ve soru soran babasına hiçbir tepki 

vermeyen Aslan, bütün dikkati ile dövüşten geldiği anlaşılan Sivas’ın yaraları ile ilgilenir. 

Aslan bu umursamaz tavrını arkadaşlarına da takınır. Aslan’ın duvar yaparken yardım 

isteyen Hasan’a net bir cevabı vardır “siktir git lan, ben amele miyim”. Aslan’ın babasını 

dahi arka plana itmesine sebep olan bu tavırları çevresinden öğrendiği söylenebilir. Eril 

pratikler dışarıda öğrenilmekte ve Aslan’ın erkeklik inşası hane dışındaki etkilenimlerle 

gerçekleşmektedir. Sancar’ın da belirttiği “eril eğlence mekanlarının”, “homososyal 

erkek mekanlarının”, “boş zaman geçirme alışkanlıklarının” (2016, s. 149) Aslan’ın 

erkekliğinin şekillenmesinde başat unsurlar olduğu görülür. 

Sivas filmi özelinde bu mekanların köpek dövüşü öncesi, sırası ve sonrasında köyün 

erkeklerinin toplandığı yerler olduğu söylenebilir. Mekanları tanımlayan, köy 

erkeklerinin köpek dövüşü odağında oluşturulmuş pratikleri Sivas’ın Türkiye 

şampiyonluğu için götürüldüğü dövüş macerasından okunabilir. Filmde tüm olayları 

gözlemleyerek birinci elden deneyimleyen Aslan aracılığıyla ise bir erkek çocuğun maruz 

kaldığı erkeklik kalıpları gözler önüne serilir. Sivas ve Aslan’ın arkada gittiği arabada 

dönen muhabbetler küfür ve argo içeriklidir. Kangalın başarıları üzerinden Aslan’a 

iltifatlar yağdırılırken Aslan’ın da yetişkinlerin konuşmalarına katıldığı görülür. Bu 

katılımın taklitle bezeli olduğu, Aslan’ın ortama ayak uydurmaya çabaladığı açıktır. Fakat 



94 
 

Aslan’ın durumu hala sorguladığı ve tamamı ile benimseyemediği susup durgunlaştığı 

anlarda göze çarpar.  

Yolda jandarma tarafından çevrilmeleri üzerine muhtarın ortaya koyduğu tutarsız 

davranışlar ise erkeklikler arasındaki çatışmalara örnektir. Jandarmalara Sivas’ın çoban 

köpeği olduğunu söyleyen muhtar araçtan indirilmelerine tepki gösterir. Fakat sergilediği 

bu karşı duruşun kendisine daha da sorun çıkaracağını fark etmesi üzerine tepkisini 

yumuşatır. Arabaya tekrar binip yola koyulması üzerine takındığı tavır ise bambaşkadır. 

Jandarmaya küfrederek sanki karşısındaymışçasına verdiği muhalif cevaplar oldukça 

hiddetlidir. Fakat bu cevapların yerini bulmayacağı açıktır. Kendi kendine jandarmalara 

cevap verirmişçesine bağıran muhtara arabanın içindekilerin de katılması ile “dövüşü 

alacağız” nidaları yükselir. Aslan’ın da bu bağırışlara katıldığı görülür.  

Dövüş alanına gelindiğinde insan, köpek ve arabalardan oluşan bir kalabalıkla 

karşılaşılır. Alanda, kangallarının tasmaları elinde gözdağı verir biçimde yürüyen köpek 

sahipleri dikkati çekmektedir. Çevredeki atmosfer arabadaki yetişkinleri dahi rahatsız 

ederken Aslan’ın bakışları anlamaz ve tedirgindir. Bu sahnede bir erkeklik ortamı 

betimlemesi yapılmaktadır. İrili ufaklı yanan ateşler, farlar arasında yürüyen insanlar, 

buldukları bir tepeciği tuvalet olarak kullanan adamlar, arabadaki müziğe karışan tasma, 

korna ve havlama sesleri köpek dövüşü çerçevesinde oluşturulmuş bu ortamın pratiklerini 

gözler önüne serer. Dövüş sonrası çorak bir mekan olarak kalan boş arazi ancak bu 

pratiklerle anlam kazanmaktadır. Pratiklerden yararlanılarak mekanın oluşturulduğu 

erkeklik ortamı ise Polat’ın (2008, s. 147) ele aldığı toplumsal cinsiyet kimliklerine ait 

mekanlara örnek olarak verilebilir.  Aynı zamanda bir sosyalleşme ortamı olan köpek 

dövüşü olgusu, içinde erkeklikler arası güç ilişkilerini de barındırmaktadır. Dövüşün 

gerçekleştiği mekanda belirli pratikler ekseninde erkeklik çatışmaları gerçekleşir. 

Arabadan indirilen Sivas’ın çevredekilerin dikkatini çekmesi ile bu pratiklere örnek 

bir konuşma geçer. Sivas’ı satın almak isteyenlere muhtar ancak arabaları karşılığında 

kangalı vereceğini söyler. Gülüşmeler arasında geçse de oldukça stratejik biçimde 

ilerleyen bu konuşmada sarf edilen her cümle bir erkeklik pratiğinin yerine getirilmesine 

yöneliktir. Sivas’ın diğerleri arasından sıyrılarak yarıştan önce konuşulan bir köpek 

haline gelmesi ve dikkatleri üzerine toplaması adına muhtar pazarlığı sürdürür. Alıcıların 

gitmesi ile bütün konuşmayı tedirginlik içinde izlemiş olan Aslan sinirlenir. “Siz kimin 

itini satıyosunuz” çıkışına muhtarın cevabı “değeri arttı aslan parçam, bir yerine iki bin 



95 
 

lira şimdi” cevabını verir. Aslan’ın açıklama yapılsa da anlam veremediği bu pratik, 

ortamda konuşulan dili anlayan muhtar ve arkadaşları için yerine getirilmesi gereken 

adetten başka bir şey değildir.  

Ertesi gün, Sivas dövüş alanına götürülürken Aslan da tasmasından tutmaktadır. 

Dövüş öncesi anons edilen kuralları dikkatle dinlerken Aslan, aslında içine girdiği yeni 

ortamın dilini öğrenmektedir. Köpekler diş atmamalı, “sırtarmamalı”, yaralanma 

olmamalı, fazla kan çıkmamalı, bir köpek diğerini bırakıp kaçmamalı, köpekler 

birbirlerine cevap vermelidir. Dövüşten Sivas’ın galip çıkması herkesi sevindirse de 

Aslan’ın beklenilen coşkuyu göstermediği dikkati çeker. Yetişkinler zaferin coşkusu ile 

geneleve giderek Aslan’ı arabada bırakırlar. Dönüşte genelevde yaşananlar üzerine argo 

bir konuşma geçerken kimse Aslan’ın varlığından çekinmez. Aslan, küçük yaşında 

erkeklik dilini ve ritüellerini gözlemlemektedir. Ortamdaki konuşmalara Aslan’ın 

tepkisiz kalması muhtarın dikkatini çeker. Aslan, Muhtarın ne yapıyorsun sorusuna bir 

süre sessiz kaldıktan sonra tepki verir: 

Aslan: “Ben bir daha itimi boğuşturmayacağım”  

 Muhtar: “O niye la” 

 A: “İşte” 

 M: “Niye işte la, işte ney la Aslan, o bir it la, dövüş iti Aslan’ım, o bir fino mu ha, 

o bir zağar mı oğlum? E kapının önünde dursun cücükleri mi kovalasın ha? Daha 

yeni şampiyon olduk geldik oğlum. İt senin sen bilirsin yine de o boğuş iti oğlum. 

Herkes yerini bilecek. İt de itliğini bilecek. E bundan başka bir kaçış yok yani. Bu 

işler senin bildiğin gibi değil ki Aslan’ım. Sen ona yal veriyorsun. Sen ona yal 

veriyorsan o da bunun hakkını verecek. Boğuşacaksa boğuşacak. E alalım o 

zaman … Sen en başta de ki sen it olarak doğ vay ben aslanım aslan olacağım de. 

Anlıyor musun … Sen bir numara söyle bana la, Aslan. Bir türkü açacağım bir 

numara söyle bana.”  

 A: “Dört” 

Filmin son sahnesinde geçen diyalog, yönetmen Müjdeci’nin de “dünyanın erkek 

üretme fabrikası olduğunu düşünüyorum” (http-6) diyerek belirttiği toplum içindeki genel 

görüşü örneklendirir. Toplumsal cinsiyet rollerinin de dahil olduğu sınırları keskin 



96 
 

hatlarla çizili birçok ikilik bu düşünce yapısının bir ürünüdür. Kadın kadınlığını, çocuk 

çocukluğu bilmeli herkes kendine biçilen roller ekseninde hayatını idame ettirmelidir. 

Sivas’ın yerini bilmesi ve dövüşmesi gerektiği gibi erkek erkekliğini bilerek ona göre 

hareket etmeli davranışlarını kendinden beklendiği şekilde biçimlendirmelidir. Erkek 

çocuklarına “Şahin” ve “Aslan” gibi vahşi hayvanların isimlerini veren ailenin tercihleri 

de bu beklentileri örneklendirir. Çolak Bostancı’nın da belirttiği gibi bu tür adlandırmalar 

altında belirli beklentiler ve gelecek temennileri barındırır (2009, 363-367). Aslan’dan 

istenilen ismine yaraşır bir erkek olmasıdır. Final sahnesinde görüldüğü gibi, Sivas filmi 

toplumsal normların sorgulanmadan kabul edilir biçimini izleyiciye sunmakta ve bunu 

bir erkek çocuk karakter vasıtasıyla gerçekleştirmektedir. Toplumun bilgisinin değişmez 

kabul edilen yapısı ve erkek çocuk üzerinde bıraktığı etkiler zorlukları ile izleyiciye 

sunulmaktadır.  

3.2.2.6. Bulgular 

 Ana karakteri Aslan’ın ebeveynleri ile ilişkisi Sivas filminin odak noktalarından 

biri değildir. Fakat anne ve babanın yer aldığı nadir sahnelerden Aslan’ın sahip olduğu 

şiddet içerikli tavırların aileden edinildiği çıkarımı yapılabilir. Erkek çocuğun 

davranışlarının şekillenmesinde ailenin oynadığı büyük rol ise ağabeyi Şahin vasıtasıyla 

okunur. Kısacası Aslan’ın hane içi ilişkileri erkek çocuğun toplumsallaşması üzerinde 

oynadıkları role vurgu yapmaktadır. Aslan, çalışma durumu ile de öne çıkmaz. Fakat, aile 

ile birlikte eğitim sisteminin aracısı olan öğretmenin de Aslan’ın şekillenmesinde önemli 

role sahip olduğu görülür. Eğitim sistemine direkt bir vurguda bulunulmasa da öğretmen 

imgesi yapımda eleştirel biçimde yer alır. Aslan’ın kendi konumundan rahatsızlık 

duyarak girdiği erkeklik mücadelesinin tetikleyicisi umursamaz tavırları ile öğretmendir.  

 Bununla birlikte yapımın odak noktası cemaat kurumu altında incelenen akranlar 

ve diğer yetişkinlerle ilişkidir. Sivas filmi erkeklik pratiklerine odaklanmaktadır. Bu 

pratiklerin yoğun biçimde tekrarlandığı mekanlar ise köpek dövüşü ekseninde şekillenir. 

Mekan ve pratiklerin Aslan’ın yaşamına girişi elde etmek istediği erkeklik statüsü 

sebebiyledir. Film boyunca toplumun kalıplarının köpek dövüşü gibi homososyal bir 

olgudan beslenmesi pratik ve mekan analizine olanak sağladığı gibi Bourdieu’dan 

yararlanan bir “eril habitus” okumasını da mümkün kılar. Köpek dövüşü erkeklik 

mücadelesinin simgesi olduğu gibi şampiyon bir kangala sahip olmak Aslan gibi bir erkek 

çocuğun elinde tutmak istediği itibarı da olanaklı hale getirir. Aslan’ın hikayesi boyunca 



97 
 

erkekliğin birey üzerinde yaptığı baskıların sadece yetişkinler vasıtasıyla değil erkek 

çocukların hikayelerinden de çözümlenebileceği görülür. Toplumun beklentilerinin 10-

11 yaşlarında bir erkek çocuğu nasıl şekillendirdiği Sivas filminde izleyiciye 

sunulmaktadır. Erkekliğe yönelik pratiklerin erken yaşta başladığını örneklendiren 

yapımda çocukların şiddet içerikli iletişimi ve bu iletişimi biçimlendiren stratejiler 

anlatının bir parçasıdır. Aslan’ın erkeklik mücadelesi akranları arasında başlayarak 

yetişkinlerin pratiklerini gözlemlediği bir alana yayılır.  

Ana karakter Aslan üzerinden erkek çocuğun çevresinden alımladığı kalıplar 

doğrultusunda kafasında şekillenen ideal erkeklik imgesi ele alınır. Bu ideal imgenin ve 

çevre tarafından kabullenme isteğinin erkek çocuğu bitmeyen bir mücadele içine soktuğu 

gerçeği anlatının merkezine oturtulurken bu mücadelenin erkek çocuk üzerinde kurduğu 

baskı Aslan vasıtası ile göz önüne serilir. İdeal erkeklik olgularının elde edilmeden önce 

sebep olduğu zorluklar ve elde edildikten sonra tatmin edilemez oluşunun verdiği hayal 

kırıklığı Aslan’ın hikayesi boyunca aşamalı olarak okunabilir. Hayal kırıklığına rağmen 

bitmeyen bu mücadelenin zorunlu görünen yapısı ve bu zorunluluğun erkek çocuğun 

omuzlarına bindirdiği yük filmin final sahnesinde sunulur. 

3.3. Rauf 

3.3.1. Filmin künyesi 

Gösterim Yılı: 2016 

Yönetmen: Barış Kaya, Soner Caner 

Senaryo: Soner Caner 

Görüntü Yönetmeni: Vedat Özdemir 

Yapımcı: Selman Kızılaslan, Uğur Kızılaslan, Burak Ozan, Soner Caner, Barış Kaya 

Oyuncular: Alen Gürsoy, Yavuz Gürbüz, Şeyda Sözüer, Muhammed Ubiç, Veli Ubiç 

Konu: Rauf Kars’ın bir köyünde anne ve babası ile yaşamaktadır. Okulu bırakmasının 

ardından babası tarafından bir marangoz ustasının yanına çırak olarak verilir. Rauf, 

ustanın kendisinden yaşça büyük kızı Zana’ya ilgi duyar. Zana’nın isteğini yerine 

getirmek adına pembe çiçekli fistan kumaşı bulması gereken Rauf ilk olarak daha önce 

hiç görmediği pembe rengini öğrenmelidir. Rauf pembe rengi ancak dağa çıkan Zana’nın 

cenazesi için topladığı çiçeklerde görebilir.  



98 
 

3.3.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi 

3.3.2.1. Ana karakter 

Rauf filmi karanlıkta belirginleşen silah ve bomba görüntüleri ile açılır. Ardından 

çatışma sesleri eşliğinde evde annesi ile oturan tedirgin bir erkek çocuk gösterilir. İzleyici 

ana karakter Rauf ile bu sahnede tanışır. Hemen sonrasından gelen cenaze sahnesi ise 

Rauf’un içinde bulunduğu yaşamı özetlemektedir. Köyün sakinlerinin oluşturduğu 

kalabalığın ortasında bulunan genç bir erkek cenazesi evden çıkarılır. Rauf’un bulunduğu 

köyde bu görüntüler günlük yaşamın bir parçasıdır. Gençler ya askere gitmekte ya da 

dağa çıkmaktadır. İlkokul çağında olan Rauf ise bu eylemlerin temsil ettiği iki zıt kutup 

arasındaki düşünce farkını henüz idrak edebilmiş değildir. Dağda olan abisine özlem 

duyarken okuldaki savaş gazisi Hero dedeyi ilgi ile dinleyebilmektedir.   

3.3.2.2. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu 

Rauf filmi, eğitim sistemi ve milliyetçilik arasında bir bağ kurar. Hatıralarını 

anlatması için sınıfa savaş gazisi Hero dedeyi getiren öğretmen ise olumlu bir 

betimlemeye sahip değildir. Rauf’un dış ses olarak verilen Öğrenci Andı eşliğinde 

yürüdüğü sahne sınıfta üniforması ile bekleyen Hero dedenin görüntüsüne bağlanır. 

Anlaşıldığı üzere, öğrenciler bahçede Öğrenci Andı’nı okuduktan sonra sınıfa girerler. 

Öğretmen, Hero dedeyi öğrencilere tanıtır ve dikkatle dinlemelerini ister. Hero dede ise 

her ortamda aynı kelimelerle anlattığı hikayesine başlar. Akgül (2011, s. 29), Öztan 

(2013, s. 181), Çiçek (2016, s. 27-29) ve Şerifsoy’un (2000, s. 158) ele aldığı biçimde 

milliyetçilik ve ulus devlet ideolojisi ile ilişkilendirilen bir okul ortamı betimlemesine yer 

verilmesi filmin eğitim sistemine bakışını ortaya koyar. Savaş gazisi Hero dede ve onu 

sınıfa getiren öğretmen “ideal” imgeler olmaktan oldukça uzaktır. 

Hero dedenin milliyetçi söylemlerle bezeli konuşmasını öğrenciler dikkatle, 

sessizlik içinde dinlerler. Rauf’un aynı sırada oturduğu Bedo ve Zaman’ın kendi 

aralarında tartışmaya girmesi ile sessizlik bozulur. Sorgusuz sualsiz ikilinin arasında 

oturan Rauf’u suçlu bulan öğretmen defterini toplayarak eve gitmesini ister. Bu olayın 

ardından sınıfa bağıran öğretmenin sinirli konuşması izleyici tarafından ciddiye 

alınamayacak kadar gülünçtür. “Ama ben dersi dinledim” diyen Rauf ise şiddetli bir 

biçimde sınıftan çıkarılır. Rauf’un sınıftan gönderildiği gün çıkışta yanına gelen Zaman 

ve Bedo, Rauf’un “okumayacağım ben” deyişine oldukça şaşırır. Bedo öğretmenliği 

önerirken Zaman doktor olmanın peşindedir. Rauf ise çevrelerindeki okumuşları örnek 

vererek hepsinin “davara gittiğini” kimsenin doktor çıkmadığını belirtir.   



99 
 

“En çok ben ödevlerimi yaptım okulda” diyen Rauf’un derslerinde başarısız 

olmadığı bellidir. Okulda öğrendiği bilgileri çalıştığı marangozhanede de kullandığı 

görülür. Aklı başında ve çalışkan olduğu çıkarımı yapılabilecek Rauf filmde açıkça 

öğretmenin düşüncesizliği sebebi ile okulu bırakır. Anne ve babasının ilgisizliği bu 

kararda etkiliyse de Rauf’un çırak oluşunda öğretmenin oynadığı rol göz ardı edilemez. 

Sivas filminde izleyiciye sunulan olumsuz öğretmen imgesi bu filmde de karşımıza çıkar. 

Rauf’u teşvik ederek yönlendirmekten oldukça uzak olan öğretmeninin erkek çocuğun 

hayatını zorlaştıran bir engel olduğu dahi söylenebilir.  

3.3.2.3. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi 

Rauf anne ve babası ile yaşar. Rauf’un babası ile direkt bir iletişime geçmediği 

görülür. Oğulları ile ilgili gelişmeleri anne, babaya iletir. Anne, Rauf’un okuldan 

kovulduğu gün, oğlunu dinlemeden kaçtığı çıkarımını yapar. Akşam ise durumu babaya 

bildirir. Tatil Kitabı’nda betimlenen annenin aracı konumu Rauf filminde de karşımıza 

çıkar.  

 Anne: “Oğlan gene okuldan kaçmış” 

 Baba: “Neden” 

 A: “Üstü başı çamur içinde eve geldi. Sen konuşsan.” 

 B: “Onun okuyacağı yok ya” 

 A: “E ne olacak bu çocuğun hali” 

 B: “Bakarız bir çaresine”  

Annenin babanın sırtını çiğnediği sırada bu konuşma “oy oy oy, yukarı yukarı, 

omuz omuz, orta orta” gibi talimatlar eşliğinde ciddi olmayan bir ortamda yapılır. 

Annenin kendi kendine yaptığı yanlış çıkarımlar neticesinde Rauf’un okumayacağına 

kanaat getirilmiştir. Ardından gelen sabah ise Rauf marangozun yanına götürülür. Rauf 

ve babası arasındaki ilişki babanın sahip olduğu otoriteyi nasıl sonuna kadar kullandığını 

örneklendirmektedir. Erkek çocuğun hayatını kökten etkileyecek okuldan alma kararı bir 

gecede verilmiştir. Son söz babaya aittir ve sorgulanmaz. Rauf’a tek düşen her sabah 

kalkıp işe gitmektir. Babanın erkek çocuğa hissettirdiği mesafeli yaklaşım bir akşam 

yemeğinde de izleyiciye sunulur. Kazı satması için şehre gönderilen Rauf kıyamayarak 

kazı eve geri getirir. Baba tarafından kazın neden satılmadığı sorusuna ise cevap veremez. 



100 
 

Rauf’un yerine sofrada oturan anne konuşur, oğlunun başarısızlığını ancak kendi 

aktarabilir. Babanın sert duruşu yine annenin müdahalesi ile yumuşatılır. 

Kandiyoti, Türkiye kültüründe erkek ve kadın arasındaki ayrımın yerleşik birçok 

pratik ile sürekli biçimde tekrarlandığını vurgular (2015, s. 187). Rauf’un aile yaşamında 

da Kandiyoti’nin ele aldığı bu keskin ayrım hane içinde özellikle belirgindir. Bayram 

ziyaretine gelen Zana ve Ahmet ustanın oturdukları yerler dahi farklıdır. Ahmet usta evin 

babası ile birlikte yüksek bir divanda otururken Zana anne ile birlikte yer minderinde 

oturmaktadır. Bu oturma düzeni Kağıtçıbaşı’nın (1981, s. 88) da belirttiği ailedeki rol 

ayrımlarını ve kadının bulunduğu düşük statüyü göz önüne serer.  

3.3.2.4. Ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki yetişkinlerle ilişkisi / çalışma 

durumu 

3.3.2.4.1. Marangozhane 

Rauf okula gitmeyeceğini söylemesi üzerine babası tarafından tabut yapılan bir 

marangoza çırak verilmek üzere götürülür. İlk karşılaşmada baba ve askerlik arkadaşı 

olan Ahmet usta konuşurlar. Muhabbetin çatışmalara ve ölen gençlere geleceğini anlayan 

Ahmet usta çay bardağı alma bahanesi ile Rauf’u içeriye gönderir. Yetişkinler Rauf’un 

yanında bu meselelerden konuşmak istemezler. Fakat ustanın sakındığı sorunlar Rauf’un 

iş hayatının ayrılmaz bir bütünüdür. Rauf işi öğrendikçe ustasının yokluğunda boy 

ölçülerini alarak not ettiği cenazeler sakınılan meselelerin kurbanlarıdır. Çevrelerinde 

gerçekleşen ölümlerden ve çift kutuplu hayattan sakınılmak istense de çalışma hayatına 

girerek aslında yetişkinlerin yaşamına adım atmış olan Rauf gerçeklerle yüzleşmek 

durumundadır.  

Rauf babası tarafından “eli kalem tutacak gibi değil de eli çekiç tutsun. Sana 

getirdim bir sanat öğrensin” diyerek ustasına teslim edilir. Usta ise işi becerirse Rauf’a 

harçlığını vereceğini belirtmektedir. Rauf, marangozhanede çırak olmanın ilk pratiğini 

ise ustasına “amca” dediğinde öğrenir: “amca değil, usta”. Bugünden itibaren her sabah 

erkenden kalkan Rauf minibüs ile marangozhaneye gider. İçeri girdiğinde ustasına 

“selamünaleyküm” diyerek ortamın gerekliliklerini yerine getirir. Ustasının ilk gün 

kendine saydığı kurallar aklında yer eder: “kesere, testereye, iskarpileye dikkat edeceksin 

… çocukluk şımarıklık istemiyorum”. Kuralların yanı sıra ustasının müşterilerine nasıl 

davrandığını ve neler söylemesi gerektiğini de gözlemleyen Rauf bu eylemleri hafızasına 

yerleştirir. 



101 
 

Zaman ve Bedo’nun yardım istemek için atölyeye geldiği bir gün Rauf’un adeta 

ustasını taklit ettiği görülür. Etrafı karıştıran Bedo’yu durdurarak “burada kurallar var. 

Bir, testere ve alete dokunmuyorsunuz; iki, çocukluk şımarıklık etmeyeceksiniz” diyen 

Rauf arkadaşları tarafından itiraz edilmeden, uysallıkla dinlenir. Ustasının yokluğunda 

marangozhanenin sözü dinlenen kişisi Rauf’tur. Deneyimleri sonucu öğrendiği pratikler 

marangozhaneyi Rauf’un hakimiyet kurduğu ve bu hakimiyetinin onaylandığı bir mekan 

haline getirir. Ustası kendisine nasıl davranıyorsa Rauf da arkadaşlarına aynı biçimde 

yaklaşarak saygınlığını arttırmakta, ortamda “hegemonik” konuma sahip olmaktadır.  

Ancak, ustasının marangozhanede bulunduğu durumlarda Rauf’un bu hakimiyet 

sağlar vaziyeti değişikliğe uğrar. Rauf, arkadaşlarının yanına çıkabilmek için ustasından 

“müsaden var mı” diyerek izin ister. Ustanın ise sadece bakışıyla izin verişinin örnek 

olduğu bir dizi pratikle usta çırak ilişkisi sürekli biçimde izleyiciye sunulur. İznini alan 

Rauf arkadaşlarının yanına çıktığında ise yeniden sözü dinlenen kişi haline gelir. 

Arkadaşları Rauf’tan tilkiler tarafından parçalanan korkuluk için tabut ister. Ustasından 

gördüklerini uygulayan Rauf içeri girerek metreyi alır. Korkuluğun ölçüsünü aldıktan 

sonra “siz şimdi gidin yasınızı tutun ben tabutu getireceğim” diyerek arkadaşlarını 

yollayan Rauf yine ustasının kelimelerini kullanır. Usta-çırak ilişkisinin kurallarının 

yanında eril bir mekan olan marangozhane belirli pratikler doğrultusunda anlam kazanır. 

Rauf ise bu pratikleri sorgulamadan öğrenerek düzeni devam ettirir. Görüldüğü üzere 

devam ettirdiği bu pratikler hegemonyayı elde etmesine olanak vermektedir.  

Sonrasında gelen defin sahnesi ise sadece Rauf’un değil Zaman ve Bedo’nun da 

öğrenmişliklerini ortaya koyar. Korkuluğu gömmek isteyen Bedo toprak derinde kaldığı 

için ancak karları kazıp küçük bir çukur açabilir. Bu sırada Rauf ve Zaman ise elleri 

önlerinde kavuşturulmuş biçimde beklemektedir. Bedo’nun “hadi dua edelim” önerisi 

kabul edilir ve çocuklar ellerini açarak duaya başlarlar. “Allah’ım sen tilkilerin hepsini 

yok et, Allah’ım horozları bir de tavukları koru. Allah’ım horozları bir de tavukları 

koruyan korkulukları da koru. Amin” cümleleri ile göz yaşları içindeki Bedo duayı bitirir. 

Sonrasında ise Bedo’nun cenazenin başında bağırarak ezan okumaya çalıştığı görülür. 

Çocukların cenaze ritüellerinde takip ettikleri her kural yetişkinlerden öğrenilmiştir. 

Birbirlerinden destek alarak çevrelerinden gördükleri pratikleri eyleme döken Bedo, 

Zaman ve Rauf’un bu davranışları Sancar’ın (2016, s. 260) erkekliğin akran grupları 

içinde de öğrenilerek tekrarlandığı savını destekler. Bu sahne toplumsallaşmanın nasıl 



102 
 

gerçekleştiğini gözler önüne serdiği gibi erkekliğin inşasında arkadaş çevresinin etkisine 

de dikkati çeker. Bireyler küçük yaştan itibaren çevrelerinde gördükleri pratikleri 

uygulamaya dökmektedir, bu uygulamalar grup içinde gerçekleştikçe nesnellik kazanır. 

Zaman içinde hayatın önemli bir parçası haline gelen davranışlar sorgulanamaz 

gerçeklere dönüşür. 

3.3.2.4.2. Zana 

Rauf ustasının kızı Zana’ya ilgi duyar. Marangozhanenin evin içinde olması sebebi 

ile kendisinden yaşça oldukça büyük olan Zana’yla kolayca iletişime geçebilir. Fakat, 

Rauf bu iletişimin ustasının gözünden uzak olması gerektiğini Zana’ya verdiği bir cevapla 

öğrenir. Zana’nın pembe çiçekli fistan kumaşı istediğini belirttiği bir anda Rauf’un hiç 

görmediği bu rengi sorması ile ustası sert bir bakış atar.  

Aynı evin içinde bulunmaları dolayısıyla Rauf Zana’yı gözlemleme imkanı da 

bulur. En çok dikkatini çeken ise Zana’nın biriyle mektuplaştığıdır. Rauf, Zana’ya olan 

ilgisini tanımlayamaması üzerine Zaman ve Bedo’dan yardım ister: 

 Rauf: “Aşık nasıl olunur?” 

 Bedo: “Heyecanlanırsın.” 

 R: “Heyecanlandım.” 

 B: “Gülersin.” 

 R: “Güldüm” 

 B: “Nefes alamazsın, sanki biri ağzını tutmuş gibi olursun.” 

 R: “Nefes almazsam ama ölürüm” 

 B: “İşte nefes almadan yaşarsan aşık olmuşsun” 

 R: “İnsan kime mektup yazar?” 

 B: “Kime yazacak tabi sevgilisine yazar” 

 R: “Sevgilisi varmış o zaman” 

Konuşmalardan da anlaşıldığı üzere, bu konularda tecrübesi olmayan Bedo izlediği 

filmlerden gördüklerini Rauf’a öğüt olarak verir.  



103 
 

Bir gün ustası Rauf’tan at arabası ile Zana’yı alıp getirmesini ister. Bu haber ile 

sevinen Rauf’un ilk yaptığı iş Zaman ve Bedo’dan yardım istemektir. Öneri Zaman’dan 

gelir: “Rauf, hemen seni yakışıklı yapmamız lazım”. Kendisine büyük olduğu belli bir 

ceket ve turuncu bir gömlek giydirilen Rauf’a son dokunuş saçına limon sürülerek yapılır. 

“Saça sürülünce artist saçı oluyormuş” bilgisini veren Zaman’ın bu duyumu nereden 

aldığı bilinmese de çevresindekileri taklit ettiği bellidir. Sonrasında Zana ve Rauf 

arasındaki bu “randevu” üzerine konuşulurken Zaman ve Bedo “bu işin” olmadığı 

kanaatindedirler. Çünkü Zana Rauf’a baktığında filmlerde olduğu gibi müzik çalmamış, 

uzun uzun bakışmamışlardır.  

Çocukların aklında artistlerin saçı gibi bir saça sahip olmakla yakışıklı bir görünüm 

elde edileceği düşüncesi denk düşmektedir. Yakışıklılık ise kızları etkilemek için 

gereklidir. Çocukların el birliğiyle Rauf’u yakışıklı yapma çabalarına temel oluşturan 

yakışıklılık göstergelerinin çevreden alındığı ve duyulduğu aşikardır. Bu üç erkek 

çocuğun bilgilere birinci elden sahip olup olmadıkları bilinmese de kimden duyup görmüş 

olurlarsa olsun dönemin “hegemonik” erkekliğini taklit ettikleri söylenebilir. Köydeki bir 

grup erkek çocuğun daha geniş bir kültürel alandan gelen aşk ve yakışıklı erkek 

göstergelerini yaşamlarına uygulaması Connell ve Messerschmidt’in (2005, s. 349-350) 

hegemonik erkekliği farklı bölgelerin ilişkisellikleri içinde ele alışlarına örnektir. Küresel 

bir hegemonik erkeklik tanımı kendi yerel alanlarındaki üç erkek çocuğu ulaşarak 

erkeklik tanımlarını şekillendirebilir. 

3.3.2.4.3. Pembe renk 

Rauf, film boyunca pembe rengi arar. Pembenin ne olduğunu bilmeyen, daha önce 

bu rengi görmemiş olan Rauf çevresindekilerden yardım ister. Annesi için pembe 

yeğeninin çeyizine gönderdiği yorganın rengiyken, minibüs şoförü için en çok turuncu ve 

kırmızıya benzeyen bir tondur. Fakat, Zana da dahil kimsenin pembe hakkında tatmin 

edici bir tanım yapamaması ile Rauf pembeyi daha önce gören biri olduğundan şüphe 

duymaya başlar. Rauf, köyün dışına açılma vasıtalarından biri olan çerçide de pembe 

rengi bulamaz. Pembe balon istediğini dile getirdiğinde ise Zaman “pembeyi ne 

yapacaksın kız mısın sen” der. Rauf ise pembeyi bulduğunda Zana’nın kendine aşık 

olacağı düşüncesindedir. Şehre indiği zaman pembeyi bulmayı kafasına koymuş olan 

Rauf oyuncakçıdan da benzer bir tepki alır: “bu kız işi oğlum”. Toplum içinde pembe 



104 
 

herkes tarafından kız rengi olarak görülmektedir. Bir erkek çocuğun pembe rengi araması 

ise hoş karşılanmaz.  

3.3.2.5. Bulgular  

Rauf filmi erkek çocuğun toplumsalla olan ilişkisini öncelikli olarak eğitim 

üzerinden aktarır. Ana karakter Rauf’un yaşamının merkezinde bulunan savaş olgusu 

eğitim sistemi ile ilişkisini de belirler. Eğitim sistemi milliyetçilik odağında izleyiciye 

sunulurken aracı olan öğretmen, erkek çocuğun yaşamında olumsuz bir etken 

konumundadır. Rauf öğretmeninin düşüncesizliği sebebi ile okulu bırakır. Fakat bu 

kararda ailesi de en az öğretmen kadar etkili bir unsurdur. Rauf’un yaşamını sürdürdüğü 

hane içinde toplumsal cinsiyet kalıplarının oldukça yoğun biçimde hissedildiği görülür. 

Bununla doğru orantılı olarak baba mesafeli bir bireydir ve son sözü söyleyen kişidir. 

Anne ise kendinden beklenen biçimde aracı rolü üstlenir. Fakat iki ebeveyn de Rauf’a 

karşı gerekli ilgiyi göstermekten uzaktır. Bu ilgisizlik sebebiyle yanlış anlaşılmalar 

sonucu Rauf okuldan ayrılır.  

Okulu bırakmasının ardından bir erkek çocuk olarak Rauf’u şekillendiren ana 

unsurun çalışma durumu olduğu görülür. Rauf babasının isteği üzerine işe başlar, bu 

gündelik rutini benimser ve marangozluk erkek çocuğun yaşamının merkezine oturur. Bir 

erkek çocuk olarak eğitim hayatı devam etmeyen Rauf’un tek seçeneği küçük yaşta 

meslek edinmektir. Mekan olarak marangozhane ve ustası ile iletişimi Rauf’un erkeklik 

kalıplarını öğrendiği pratikleri oluşturur. Yapımda, akranları ile ilişkisi öğrendiği bu 

pratikleri ve daha fazlasını pekiştirdiği bir alan olarak sunulur. Rauf’un kabul görme 

stratejileri mesai saatinde öğrendiklerini akranlarına aktarmaya yöneliktir.  

Özetle, yapımın toplumun beklentileri doğrultusunda bir erkek çocuğun nasıl 

şekillendiğini ortaya koyduğu söylenebilir. Bu şekillenmede aile, eğitim ve cemaat olarak 

ele alınan üç kurumun da etkili olduğu görülür. Film erkek çocuğun toplumsallaşmasına 

yoğun biçimde değinir. Usta-çırak ilişkisi ve akran bağları vasıtasıyla erkek çocuğun 

içselleştirme süreci okunabilir. Toplumsal cinsiyet kalıpları ile bezeli bu öğrenimlerin 

nasıl kalıcı hale geldiği ve sorgulanamazlıklarının nasıl sağlamlaştırıldığı Rauf’un 

hikayesi ile izleyiciye sunulur. 

 



105 
 

3.4. Mavi Bisiklet 

3.4.1. Filmin künyesi 

Gösterim Yılı: 2016 

Yönetmen: Ümit Köreken 

Senaryo: Ümit Köreken, Nursen Çetin Köreken 

Görüntü Yönetmeni: Niklas Lindschau 

Yapımcı: Ümit Köreken, Nursen Çetin Köreken 

Oyuncular: Selim Kaya, Eray Kılıçarslan, Fatih Koca, Bahriye Arın, Mustafa Küçükibiş, 

Burak Vurdumduymaz, Turan Özdemir 

Konu: Mavi Bisiklet Ali isimli bir çocuğun babasını iş kazasında kaybetmesinin ardından 

başına gelenleri konu alır. Babanın cesedi tren yolunda bulunmuştur. Aile o gün 

çalışmaya çiftliğe giden babanın iş kazası sonucu öldüğünü düşünürken, çiftliğin 

sorumlusu olan kahya ölümün tren yolunda odun toplarken gerçekleştiğini 

savunmaktadır. Olayla ilgili dava süreci devam ederken Ali’nin kahyaya olan öfkesi 

büyür. Sınıflarına yeni gelen, kahyanın torunu Hasan ise Ali ve kahya arasındaki 

mücadeleye farklı bir boyut kazandırır. Öğretmen tarafından öğrencilerin fikri alınmadan 

Hasan’a seçilmiş okul başkanı Elif’in görevinin devredilmesi ile Ali çevresindeki 

haksızlıklara bir yenisinin eklendiğini düşünür. Ali ve arkadaşı Yusuf bu haksızlıklarla 

kendi yöntemleri ile mücadele ederler. Kahyanın alzheimer olan karısının babanın ölümü 

ile ilgili gerçekleri itiraf etmeye gelmesi ile adaletsizlikler içinde Ali ve annesine umut 

ışığı doğar. 

3.4.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi 

3.4.2.1. Ana karakter 

Mavi Bisiklet iki çocuğun gecenin karanlığında tren raylarına bir insan maketi 

bırakıp uzaklaşmaları ile başlar. Kahramanların izleyiciye tanıtılması ile bu çocukların 

filmin ana karakteri Ali ve tek yakın arkadaşı Yusuf olduğu anlaşılır. Ali’nin babasının 

ölümü hakkındaki yalanı ortaya çıkararak ailesine yapılan haksızlığın üstesinden gelme 

çabaları bu sahne ile betimlenir.  

Gece sahnesinin ardından Ali gün ışığında görülür. Bir dükkanın vitrininde gördüğü 

mavi bisikleti ilgi ile izlemektedir. Vitrin camına vuran yansımayı sürer gibi yapan 

Ali’nin bu bisikletin hayalini kurduğu açıktır. Vaziyete okul arkadaşı Veysel ve grubunun 



106 
 

tanık olması Ali’yi alay konusu yapar. Ali’nin yaşamındaki ikinci mücadele alanı olan 

okul ve arkadaşları bu sahne ile izleyiciye sunulur. Ali içine kapanık bir çocuktur. Alay 

edilmesinin ardından hiçbir tepki vermediği gibi film boyunca da aynı sessizliği sürdürür. 

Fakat sözlü ya da fiziksel bir çatışma içine girmeyen Ali mücadelesini gizli biçimde 

ortaya koyar. 

3.4.2.2. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi 

Ali evde annesi ve küçük kız kardeşi ile yaşar. Babanın ölümünden sonra annenin 

evi geçindirmekte zorlandığı görülür. Ali ise evde annesine destek olur, gerektiğinde evin 

tek geçim kaynağı olan dokuma işinde yardım eder, gerektiğinde ise kız kardeşine bakar. 

Ali annesinin satış deneyimlerine de tanık olur. Fakat bu tanıklıklar annenin aleyhinedir. 

Ali’nin şahitlik ettiği bu durumlarda sürekli biçimde annenin düştüğü zor durum 

vurgulanır. Verildiği ürünler satılmayan, makinesinin taksitini ödeyemeyen anne, Ali’nin 

gözünde yardıma muhtaç bir konumdadır. Ali’nin makinenin taksitlerine yardımcı olmak 

adına para bulduğu da filmde gözlemlenir.  

Bu ailede babanın eksikliğinde çekilen geçim sıkıntısı göze çarpmaktadır. Onur, 

Büker ve Bir’in (1998, s. 49) belirttiği babaya yüklenen ev geçindirme ve ekonomik 

olarak aileyi destekleme görevlerinin vurgulanması için evde erkeğin fiziksel varlığına 

ihtiyaç yoktur. Mavi Bisiklet filminde evdeki yetişkin erkeğin yokluğunda yaşanan 

zorluklar betimlenir. “Koruyuculuk” görevi üstlenen bir erkeğin eksikliğinde aile 

kollanamamaktadır. Anne çevresindeki insanlardan yardım göremez “bir başına kalmış 

kadın” portresi çizer. 

3.4.2.3. Ana karakterin çalışma durumu 

Ali bir lastikçide çırak olarak çalışır. Kazandığı paraları odunluktaki eski bir 

sobanın içinde saklayarak biriktirir. Biriktirdiği paralarla ise hayalindeki mavi bisikleti 

almayı planlar. Ali’nin hayalini gerçekleştirecek bir babanın yokluğunda kendi kendine 

yetmeye çabaladığı görülür. Kuramsal kısımda Boratav, Fişek ve Ziya’nın (2017, s. 147-

156) savları ile desteklenen erkeklerin çoğunlukla çocukluk döneminde çalışmaya 

başladığı vurgusu ile doğru orantılı olarak, Ali hem okur hem de çalışır. Ali’nin içinde 

bulunduğu bu durum geçim sıkıntısı gibi kimi zorluklar sebebi ile gerçekleşir.  

3.4.2.4. Ana karakterin akranları ve aile dışındaki yetişkinlerle ilişkisi 

Ali’nin yaşıtları ile ilişkisi filmde önemli yer tutar. Ali yakın arkadaşı Yusuf dışında 

kimse ile rahat bir iletişime sahip değildir. Sadece Yusuf ile gönlünce konuşabildiği 



107 
 

görülür. İki arkadaşın gruplaşma içinde oldukları söylenebilir. Oldukça sessiz bir çocuk 

olan Ali’nin etrafındaki diğer insanlara mesafeli yaklaştığı, çok gerekmedikçe iletişime 

geçmediği gözlemlenir. Ali ve Yusuf ikilisinin karşısında ise Veysel ve Hasan’ın başı 

çektiği bir ekip yer alır. İlk olarak Veysel’in önderliğini üstlendiği bu grup Ali ve Yusuf 

başta olmak üzere okuldaki öğrencilere zorbalık etmektedir. Kahyanın torunu Hasan’ın 

sınıfa gelmesi ile grup içinde mevki değişiklikleri yaşanır. Veysel liderliği Hasan’a 

devrederek sağ kolu olur. Açıkça dillendirilmese de bu mevki değişimine sebep olan 

etkenler ortadadır.  

Öncelikle, Hasan’ın geldiği okulda başkan olduğu söylenir. Dedesi kahya Salim 

tarafından sınıfa getirilen Hasan “… geldiği okulda başkandı, çok başarılı maşallah” 

cümlesi ile arkadaşlarına takdim edilir. Bu vasfı sebebi ile Elif’ten başkanlık görevi 

alındığında öğretmen tarafından seçilen yeni başkan da Hasan olur. Hasan’ın dedesi 

kahya Salim’in bakımını üstlendiği çiftliğin sahibi yurt dışındadır. Bu süreç boyunca 

çiftliğin işleyişi ile ilgilenen kahya çiftliğin getirdiği nüfuza da sahiptir. Veysel’in babası 

ise kahyanın emri altında çalışan görevlilerden biridir. Hasan ve Veysel’in aralarındaki 

ilişki de himayesinde oldukları yetişkinlerin mevkileri doğrultusunda şekillenir. Hasan 

dedesinin sahip olduğu saygınlığı taşır ve grubun liderliğini üstlenirken Veysel ise 

önceden sahip olduğu itibarı kolayca bırakarak Hasan’ın astı olarak grupta yer alır. Erkek 

çocuklar arasındaki bu gruplaşmalar ve mevki değişimleri erkeklikler arası mücadelenin 

küçük yaştan itibaren bireyin hayatında yer eden bir olgu olduğunu izleyiciye aktarır. 

Ali’nin yeni lider Hasan ile mücadeleye girmesinin iki sebebi vardır. İlki, Elif’e 

duyduğu ilgidir. Hasan hem Elif’e yakınlık göstererek Ali’yi kıskandırır hem de bir süre 

sonra Elif’in başkanlığı ona devredilir. Elif, Ali ve Hasan üçlüsü arasında kıskançlığa 

sebebiyet veren olaylar yaşanır. Fakat Elif’in ilgi gösterdiği kişi Ali’dir. Elif ve Ali 

arasındaki bu yakınlık ise Hasan’ı rahatsız eder. Bu sebeple Hasan ve grubunun Elif’e 

sataştığı görülür.  

Ali ve Elif’in bahçede oturdukları bir anda üzerlerine gelen top Hasan ve grubuna 

aittir. Topu almaya gelen Veysel ikili ile uğraşmaktan geri durmaz:  

 Veysel: “Naber kızlar, el işi mi örüyonuz” 

Elif’e dönerek Veysel: “Sen Angara’ya mı gitcen şimdi” 

 Elif: “Sana ne” 



108 
 

 Veysel: “Doğru konuşsana be, bi tane çakarım ha” 

 Elif: “Çak da görelim” 

Veysel “el işi örme”yi kız uğraşı olarak görür ve bu sebeple Ali’yi aşağılamak adına 

kullanır. Veli’nin bu davranışı Kindlon ve Thompson’ın ele aldığı erkek çocukların 

kendini kanıtlamak adına diğerlerini küçümsemeyi amaç edinmelerine bir örnektir 

(Kindlon ve Thompson, 2000, s. 79). Cengiz, Tol ve Küçükural’ın (2004, s. 60) ele aldığı 

kadınsılığın erkeklik alanından dışlanması ve kadınsı davranışların alay konusu olması 

da Veysel’in bu davranışı ile örneklendirilebilir. Fakat Ali’nin olaylar karşısındaki 

tepkisiz duruşu diyalogların dışında kalmasına sebep olur. Veysel ve Elif arasında geçen 

konuşmaya Ali birinci elden tanıklık etse de ne kendini ne de Elif’i savunmak için bir 

eylemde bulunmaz. Elif ise Ali’nin tam aksine Veysel’e kafa tutar. Veysel’in “erkekçe” 

tavırlar sergilemek adına kullandığı “çakarım” gibi kelimeler Elif’te beklenen etkiyi 

yaratmaz. Kendisine kafa tutulması üzerine “çakma” sözcüğünü eyleme dökemeyeceğini 

anlayan Veysel çareyi uzaklaşmakta bulur.   

Ali’nin Hasan ile mücadelesinin ikincisi sebebi ise Hasan’ın kahyanın torunu 

olmasıdır. Hasan’ın sahip olduğu “sınıf başkanı” sıfatı arkadaşları arasında itibarını 

arttırırken Ali ile çatışmasını körükleyen bir unsurdur. Ali bu sıfatın Hasan’a usulsüz 

biçimde verildiğini düşünür. Hasan’ın kahya olan dedesinden aldığı güç karakterlerin 

diyalog ve eylemlerinden okunabilir. Ali ve Yusuf’un kahya tarafından azarlanacağı bir 

durumda Hasan “bunlar benim sınıf arkadaşlarım dede” diyerek akranlarını gösterir. 

Kahyanın cevabı ise “madem benim torunumun sınıf arkadaşlarısınız bu seferlik yırttınız, 

emme ikinizi de görmeyeyim buralarda, hadi bakalım toz olun” biçimindedir.  

Veysel’in küçümsemeleri ise Ali ile karşılaştıkları her durumda görülür. Veysel Ali 

ve Yusuf’u Hasan’a ilk kez tanıtırken “bunlar da bizim okulun gereksizleri” cümlesini 

kullanır. Hasan’ın yokluğunda ise onu koruyup kollar. Müdüre gönderilen not ve duvara 

yazılan yazılar üzerine Ali’yi azarlar bir tavır takınan Veysel tıpkı bir yetişkin gibi 

davranır. “Bu işler senin kafanın altından çıkıyorsa senin kafanı kırarım lan”, Hasan’ı 

göstererek devam eden Veysel: “Bu çocuk Angara’dan geldi. Bunun babası orda, bu 

çocuk Angara’ya gitcek hem de okul başkanı olarak. Anladın mı lan”. Veysel adeta velisi 

gibi Hasan’ı kollar, bunu yetişkinlerden duyduğu bir konuşma tarzı ve kelimelerde yapar.  



109 
 

Duvara yazılan yazıları silme görevi verilen Hasan, Ali, Yusuf ve Veysel arasından 

sadece Ali ve Yusuf’un çalıştığı görülür. Veysel ise duvarın dibinde beklemektedir. 

Çalışmadığı halde “bulcam lan bunu yapanı, çıkartcam ortaya, onun yüzünden çalışıyoruz 

burda” dediği duyulur. Veysel’in bir eylemde bulunmadığı halde söylendiği, işi ise 

diğerlerine yaptırdığı dikkati çeker. Veysel’in babasının müdür ile yaptığı bir konuşmada 

kurduğu cümle ise erkek çocuğun davranışlarına açıklık getirir niteliktedir. “Eti senin 

kemiği benim yeri geldiği zaman vur zopayı”. Zorba bir çocuk olarak nitelendirilebilecek 

Veysel’in kaba davranışlarının aslında ailesinden gördüğü bir iletişim biçimi olduğu 

çıkarımı yapılabilir. Selek’in “şiddet karşısındaki aciz duygusunun başkalarına 

yöneltilmesi” (2018, s. 111) kelimeleri ile tanımladığı maruz kalınan şiddetin bir 

başkasına uygulanması durumu Veysel’in arkadaşlarına davranışlarını da açıklar 

niteliktedir. Erkek çocuk hane içinde kendisinden yüksek bir konumda olan babadan 

gördüğü şiddete karşı koyamaz. Yaşanılan şiddet sonucu kendisinde açığa çıkan aciz 

hissetme durumunu ancak yaşıtlarına yansıttığı zorbalık ile bastırabilir. Veysel ise bu 

zorbalığı kendinden güçsüz gördüğü Ali ve Yusuf’a karşı yapar, okulun başkanı olan ve 

hegemonik durumu elinde tutan Hasan tarafından kontrol edilmeye ses çıkarmaz.  

3.4.2.5. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu 

Ali’nin genelde parçası olduğu düzen, özelde ise eğitim sistemi ile mücadele içinde 

olduğu görülür. Okuldaki mücadele alanı ise öncesinde Elif’in sahip olduğu sonrasında 

ise Hasan’a devredilen okul başkanlığı mevkiidir. Devri gerçekleştiren okul müdürü ise 

Ali’nin öfkesini yansıttığı kişi olarak karşımıza çıkar. Ali’nin, okul başkanının öğretmen 

tarafından değiştirilmesine bakış açısı bir diyaloğu ile izleyiciye sunulur: “Biz seçtik 

olum onu biz. Başkanlıktan alcaksa yerine başkasını seçeydik. Müdür naptı gitti Hasan’ı 

başkan yaptı. Herkes onlardan yana zaten”.  

Ali, Yusuf’a fikirlerini açtığı bu konuşmada okul başkanı değişiminin kendini 

neden bu kadar rahatsız ettiğini de belirtir. Elif’e ilgi duyması ve ona haksızlık yapılması 

bir yana, Hasan’ın kendilerine sorulmadan başkan ilan edilmesi Ali için kahyanın 

ailesinin sahip olduğu ayrıcalıklara bir eklentidir. Ali “herkes onlardan yana” derken 

kastettiği; avukattan çalışanlara, sınıf arkadaşlarından müdüre çevresindeki çoğu kişi ve 

bu kişiler dolayımı ile de temsil ettikleri kurumlardır. Ali, bireylerle yüz yüze geldiği 

durumlarda sessiz kalmayı tercih etse de çatışmasını gizli biçimde yürütür.  



110 
 

İlk olarak müdürün odasına gizlice bir not bırakılır: “Sayın müdürümüz, 

okulumuzun tüm oylarıyla seçilmiş başkanı Elif’in bu şekilde görevden alınmasını uygun 

bulmuyoruz”. İkinci olarak ise okul duvarına siyah boya ile “Başkan Elif” kelimeleri 

yazılır. Okul müdürü kelimeleri boyayanı bulmak için öğrencilerin el yazılarını kontrol 

edip çantalarında arama yapsa da olumlu bir sonuç alamaz. Yusuf’a “sen yazmadın ben 

yazmadım, kim yazdı o vakit” diyen Ali’nin söyleminden de anlaşılacağı gibi bu yazıları 

kimin yazdığı belli değildir. Fakat hayalindeki bisikletin kahya tarafından satın alınmış 

olması Ali için bardağı taşıran son damla olur. Müdürün davranışına yönelik ortaya konan 

protest yazıları Ali başlatmamış olsa da devam ettirmekten çekinmez. 

Yusuf’un “müdürü zıvanadan çıkara”cağını düşündüğü afişler için Ali oldukça 

umursamaz bir tavır takınır. “Çıkarırsa çıkarsın ne yapacak ki” derken hissedilen karşı 

duruşu müdürle yüz yüzeyken sürdüremeyen Ali sessiz kalmayı tercih eder. Gazete 

kağıtlarına hazırladıkları afişleri kasabanın duvarlarına asan Ali ve Yusuf kim tarafından 

başlatıldığı bilinmeyen mücadeleyi kendi ellerine alırlar. İkinci olarak ise Ali’nin 

biriktirdiği paralar ile bir telefon satın alınır. Ali ve Yusuf bu telefondan lastikçide 

bulunan müşteri numaralarına mesaj göndererek seslerini duyurmaya çalışırlar. Fakat bu 

olay da kontrolden çıkarak yine kim olduğu bilinmeyen biri tarafından “kasabayı 

çalkala”tacak seviyeye getirilir.  

Olay gazetelerde “Anadolu’nun uzak bir kasabasında bir çocuk ben de varım diyor” 

başlığı ile yayımlanır. Müdürün bu haber üzerine yorumu ise oldukça profesyonellikten 

uzaktır: “Ulan adam amma yazmış ya. Sanki vatan millet kurtarmaya gidiyorlar. Halk 

galeyana gelmiş de bilmem ne de. Gasteci milleti böyle yapacak bi şey yok. Pireyi deve 

yapmaya bayılırlar”. Müdür tarafından suçu itiraf ettirilmeye çalışılan Ali’nin, 

umursamaz tavrından ise eser yoktur. Kendine yöneltilen sorulara cevap vermeyerek 

tepkisiz kalır. Olayın iyice büyüyerek “basına yansıması” ile müdür üst makamlar 

tarafından aranır. Bunun üzerine “atmak lazım sizi okuldan” diyerek Yusuf ve Ali’yi 

azarlayan müdür “yürüyün gidin lan, defol” kelimeleri ile ikisini sınıfa gönderir.  

Görüldüğü üzere okulun en saygın kişisi olan müdürün bu saygınlığı Yusuf ve Ali 

gibi iki öğrenci tarafından yıkılabilmektedir. Elif’in taşınma işleri sebebi ile başkanlıktan 

alındığı vurgulansa da yerine neden Hasan’ın seçildiğine ve bu seçimin neden müdür 

tarafından yapıldığına bir açıklık getirilmez. Bu doğrultuda Yusuf ve Ali’nin haklı bir 

mücadele içine girerek Elif’e, sınıf arkadaşlarına ve kendilerine yapılan adaletsizliğe bir 



111 
 

karşı duruş sergiledikleri söylenebilir. Sivas ve Rauf filmlerinde olduğu gibi Mavi 

Bisiklet’te de olumlu bir öğretmen portresi çizilmez. Öğretmenin öğrencilere sormadan 

bir başkan seçmesi ve bu seçim sonrası karşılaşılan durumlara yönelik tavırları bir 

eğitimcinin sahip olması beklenen meslek ahlakından uzaktır. Öğretmen gazetecileri 

yererek kalıplar içine sokmakta öğrencilerine de saygıdan uzak bir tavır sergilemektedir.  

3.4.2.6. Bulgular 

Mavi Bisiklet filminin ana karakteri olan Ali, annesi ve kız kardeşi ile yaşar. Bu 

durumda babanın fiziksel varlığından söz edilemez. Fakat bir babanın eksikliğinde 

yaşanan zor durum ailede babaya biçilen görevleri göz önüne sererken erkek çocuğun bu 

görevlerden etkilenimini vurgular. Bu durum filmin ana karakteri Ali’nin yaşadığı 

zorluklardan sadece birini örneklendirir. Bir erkek çocuk olarak, eğitim sistemi ve 

akranları Ali’nin temel mücadele alanını oluşturmaktadır. 

Zorbalığa maruz kalan Ali’nin hikayesi farklı erkeklikler arasındaki ilişkileri göz 

önüne sermek için oldukça uygundur. Ali, ayırt edici eril mekanlarda bulunmaz. Özellikle 

erkeklik pratiklerini benimseyerek iletişiminin bir parçası haline getirdiği de söylenemez. 

Fakat, sesini çıkarmayan bir erkek çocuk olarak bulunduğu düşük statü akranlarının 

benimsedikleri şiddet içerikli dile maruz kalmasına sebep olur. Yapımdaki gruplaşma 

odaklı iletişimleri ve akranların bu gruplar çerçevesinde uygulamaya koydukları erkeklik 

pratikleri erkek çocuklar arasındaki çatışmalı ilişkiyi izleyiciye sunar.  

Güçlü görünme, pasif olmama gibi erkeklik normlarının bu normları pratiğe 

dökemeyen Ali için zorlayıcı unsurlar olduğu görülür. Sonuç olarak Ali’nin diğer erkek 

çocuklardan farklılaşan gündelik deneyimleri anlatının merkezine oturmaktadır. Bu 

doğrultuda, yapımda erkek çocuklar arasındaki eşitsizliklerin ortaya konduğu ve bu 

eşitsizliklerden kaynaklanan deneyim farklılıklarına vurgu yapıldığı söylenebilir. Ali’nin 

yaşanmışlıklar sonucu elde ettiği tecrübelerin akranlarınkinden ayrılır yapısı erkekliğin 

değişken niteliğini meydana çıkarırken kurumlar vasıtasıyla inşa edilmişliğini de ekrana 

taşır. 

 

3.5. Aydede 

3.5.1. Filmin künyesi 

Gösterim Yılı: 2018 



112 
 

Yönetmen: Abdurrahman Öner 

Senaryo: Abdurrahman Öner 

Görüntü Yönetmeni: Meryem Yavuz 

Yapımcı: Arzu Şenses Öner 

Oyuncular: Ezgi Mola, Bilal Zeynel Çelik, Ayşe Nil Şamlıoğlu, Emirhan Ateş, Mehmet 

Özgür, Banu Fotocan, Reha Özcan, Nalan Kuruçim 

Konu: Bekir babası olmayan bir çocuktur. Dedesini de kaybetmesinin ardından annesi 

ile baş başa kalır. Fakat annesi Rabia’dan istediği ilgiyi göremez. Rabia ise çocuklu ve 

dul bir kadın olmanın zorlukları ile mücadele eder, eniştesi tarafından doldurulan ablası 

dahi ona yardımcı olmaz. Rabia yalnızlığına çare olarak kasabanın karısı evden kaçan 

kaportacısı Osman’ı gözüne kestirir. Fakat Rabia’nın bu ilgisi, Bekir ve Osman’ın oğlu 

Ümit arasındaki zıtlaşmayı alevlendirmekten öteye gitmez. Bekir bu olaylar ekseninde 

okulda arkadaşları ile sorunlar yaşarken öğretmeni ile de çatışmaya girmektedir. Film 

Bekir’in günden güne aksi bir çocuk haline gelişini izleyiciye aktarır.  

3.5.2. Filmin ana karakterinin erkeklik bağlamında analizi 

3.5.2.1. Ana karakter 

Aydede filmi bir cenaze sahnesi ile açılır. Bu cenaze, filmin ana karakteri olan 

Bekir’in dedesine aittir. Filmin bu hadise ile başlaması Bekir’in hayatında bir dönüm 

noktası olması ve küçük çocuğun bu andan itibaren değişim göstermesi sebebiyledir. 

Uzun süredir babası olmadığı anlaşılan Bekir bu rolü dedesine biçmiştir. Dedenin de 

evden ayrılması ile Bekir’i zorlu bir süreç beklemektedir. Bekir’in film süresince “dedem 

gitmeyeydi bisiklet alacağdı bana” şeklinde söylemlerde bulunması dedesine atfettiği 

önemi de gözler önüne serer.  

Bisiklet istemi fazlasıyla somut bir etken olarak Bekir’in yaşamında yer alır. Fakat 

dedenin ölümüyle birlikte Bekir’in kelimelere dökemediği yoksunluklar da yaşadığı 

görülür. Bekir’in ihtiyaç duyduğu ancak temin edemediği bu eksiklikler günden güne 

etrafındakilere güvenini kaybetmesine sebep olur. Bekir, zamanla annesine karşı 

hırçınlaşırken arkadaşlarına ise oldukça kötücül biçimde davranmaya başlar. Bu 

bakımdan, ele alınan diğer filmlerden farklı olarak Aydede zorba bir çocuğun yaşamını 

ve iç dünyasını izleyiciye sunar. Bekir’in haklı davranışlar sergilemediği görülse de film 



113 
 

boyunca küçük çocuğun bu tutumuma sebep olan yaşanmışlıklar aşamalı olarak 

betimlenir.  

3.5.2.2. Ana karakterin aile fertleri ile ilişkisi 

Bekir evde sadece annesi Rabia ile yaşar. Hane içinde babanın eksikliği göze 

çarpmazken, bir süre boyunca baba rolü üstlenmiş olan dedenin yokluğu dikkati çeker. 

Mavi Bisiklet filminde de olduğu gibi erkek figürünün eksikliği evde hissedilmektedir.  

Nitekim Aydede’de bu yokluğun anne üzerinde oluşturduğu baskı ve toplumun dul 

çocuklu kadına bakışı komşular tarafından anne Rabia’ya yansıtılır. Bu sebeple Rabia’ya 

bir an önce evlenmesi tembih edilir, başında bir erkek olduğu zaman kendine kimsenin 

haksızlık edemeyeceği vurgulanır ve geçim sıkıntısının sona ereceği belirtilir. Sancar’ın 

(2016, s. 120-121) ele aldığı geçim sağlamak, çocuğa bakmak ve eğitmek gibi “aile reisi” 

olan babaya yüklenen görevler bu noktada dikkati çeker. Bu görevleri yerine getiren bir 

bireyin eksikliğinde çekilen ekonomik güçlük ve himaye yetersizliğinin yanında hane 

içinde bir otorite figürünün eksikliği de film boyunca görülür.  

Filmin başlangıcında Rabia’nın Bekir’e sevgi gösterdiği dikkati çeker. Dedesini 

kaybeden oğlunun üzüntüsüne ortak olan Rabia ona öpüp sarılarak “kuzum benim” der. 

Fakat anne oğul arasındaki bu yakınlık hikayenin ilerlemesi ile ortadan kaybolur. Rabia 

evdeki baba figürünün eksikliğinde oğluna hem sevgi göstermekte hem de otoriteyi 

sağlamaya çalışmaktadır. Boratav, Fişek ve Ziya (2017, s. 102-126) tarafından “saygı, 

korku, mesafe, kısıtlama, izin vermeme” gibi kelimelerle tanımlanan kontrol hiyerarşisini 

ve sevgi, sıcaklık gibi kelimelerle betimlenen bakım hiyerarşisini aynı anda kurmaya 

çalışan Rabia başarılı olamaz. Bekir annesi tarafından tesis edilmeye çalışılan otoriteyi 

kabul etmez: sürekli olarak annesine karşı çıkar ve imkanlar dahilinde olmayan isteklerde 

bulunur. Rabia’nın köy yerinde dul bir kadın olarak belirli sorunlarla mücadele ettiği de 

görülür. Bu nedenle, Bekir’in hiçbir şekilde söz dinlemeyerek içinde bulunulan durumu 

iyice zorlaştırması erkek çocuğun annesi tarafından ikinci plana atılmasına sebep olur.  

Bekir’in talepkar tavırlarının ve hırçın davranışlarının sebebi annesi Rabia’nın 

zaman içinde kendisine gösterdiği ilgiyi azaltmasıdır. Bu durumda Rabia oğlunun 

kafasındaki ideal anne imgesine uymamaktadır. Bekir ile Hasan’ın yaptıkları bir 

konuşmada anne olgusuna nasıl baktıkları anlaşılır. 

 Hasan: “Ümit de çok ağlak çıktı ya” 



114 
 

 Bekir: “Bisikletinin de tekeri patladı” 

 H: “Bubası tamirci ya lan yapar” 

 B: “Döver mi?” 

 H: “Dövmez, anası kaçtı ya lan acır” 

 B: “Nereye kaçmış” 

 H: “Bilmem ki” 

 B: “Kim dedi sana” 

 H: “Annemler diyerkene duydum” 

 B: “Anneler hiç kaçar mı le” 

 H: “Kaçmaz mı” 

 B: “Benim annem hiç kaçmadı” 

 H: “Benimki de kaçmadı” 

 B: “Hem nereye kaçcak ki” 

Annesi evden kaçtığı için babasının Ümit’e sert davranmayacağı düşüncesi 

Hasan’ın kafasında yer etmiştir. Bekir ise bir annenin kaçmasını dahi anlamlandıramaz. 

Anne, evde çocuğuna ve ailesine bakan kişidir. Kaçması için bir sebep bulunmamakta, 

kaçtığında ise zaten gideceği başka bir yeri olmadığı düşünülmektedir. Annenin çocuk ve 

aile dışında bir yaşam sürdürebileceği, kendi istekleri de olabileceği ne Hasan’ın ne 

Bekir’in aklına gelmez. Bekir’in kafasında yer etmiş olan bu kalıplar kendi annesi ile 

ilişkisini de şekillendirir. Bekir’in zihnindeki ideal anne Boratav, Fişek ve Ziya’nın 

(2017, s. 129-143) değindiği gibi “kendini çocuklarına adamış bir birey”dir. Fakat tek 

başına kalan Rabia evi geçindirmek için çalışmak zorunda ve toplum içinde kendine söz 

gelmemesi için bir koca bulmak durumundadır. İçinde bulunduğu sebep dolayısıyla 

kendini sadece Bekir’e adayamayan Rabia’nın kişisel sorunları Bekir’e arka plana itildiği 

hissini verir.  

Sürekli farklı istekler içinde olan Bekir uyarı gerektiren bir çocuktur. Rabia; oğluna 

okulu hatırlatmakta, yatması için ihtarda bulunmakta, yemeğini yemesi konusunda ısrar 

etmekte ve sürekli kontrol altında tutmaktadır. Fakat annesini kişisel ihtiyaçları olan bir 



115 
 

birey olarak kafasında oturtamayan Bekir, Rabia’yı kaportacı Osman’a bakarken gördüğü 

gün iyice hiddetlenir. Eve geldiğinde de oldukça öfkelidir. Anne oğul arasında büyük bir 

tartışma yaşanır: 

 Rabia: “Yemeni ye” 

 Bekir: “Patlıcan yemeyecem ben”  

 R: “Ye diyosam yiyecen, ye şunu” 

 B: “Yemeyecem” 

 R: “Bekir, benim asabımı bozma ye şu yeme” 

 B: “Yumurta istiyom ben patlıcan değil” 

 R: “Yok yumurta falan, yersin yersin yemezsin aç kalırsın, ye şunu” 

 B: “Zaten hiçbi şey yapmıyon, para da vermiyon, sucuk da pişirmiyon, yumurta 

da pişirmiyon, ne biçim annesin sen” 

 R: “Ne diyon lan sen” 

 B: “Acıttın anne, cimcikleme” 

 R: “Acır tabii, senin ağzından çıkanı kulağın duyuyo mu” 

 B: “Yalan mı, bi anne oğluna bakar. Sen napıyon, kaportacı Osman’a bakıyon” 

 R: “Ne diyonlen sen, ne diyon len, bacak kadar boyunla, ne diyon sen Bekir, ha” 

 B: “Doğruları diyom anne, bugün seni gördüm dükkanın önünde” 

 R: “Defol, zıkkımın pekini ye” 

 B: “Zıkkımın pekini yerim, defolup da gidicem zaten senin pişirdiğin yemeği 

yemem” 

Bekir’in küçük isteklerini yerine getirmediği için annesine olan kızgınlığı kaportacı 

Osman’a bakışlarını yakalaması ile öfkeye dönüşür. Bir erkek çocuk olarak Bekir’in 

kafasında yer eden toplumsal kalıplar annesi ile ilişkisini etkiler. Anne imgesine yüklenen 

sıfatlar kendi ebeveynini tam anlamı ile betimleyemediğinde erkek çocuk için sorun 



116 
 

oluşturur. Bir erkek çocuk olarak Bekir karakteri özelinde bu annesi ile arasındaki ilişkiyi 

zorlaştırır ve bir mücadele alanına dönüşmesine sebep olur. 

3.5.2.3. Ana karakterin çalışma durumu 

Bekir ihtiyaç doğrultusunda bir işte çalışmaz. Fakat hayalindeki bisikleti kendi 

çabalarıyla almaya çalışır. Bu sebeple inşaattan topladığı kablo ve metal benzeri 

malzemeleri hurdacıya satar.  

3.5.2.4. Ana karakterin akranları ve ailesi dışındaki yetişkinlerle ilişkisi 

Bekir genelde en yakın arkadaşı Hasan ile birliktedir. İkili, hayallerindeki bisikleti 

kazanabilmek için sakızdan çıkan futbol kartlarını toplar. Fakat bütün güvenlerini 

futbolcu kartlarına bağlamayan Bekir ve Hasan para biriktirmeyi de ihmal etmezler. 

Bunun için ellerindeki fazla kartları arkadaşlarına satarken, gazoz kapakları ve inşaattan 

topladıkları malzemeyi hurdacıya verirler. Yaptıkları anlaşma üzerine alacakları 

bisikletin hayalini kurarken aralarında geçen sohbet arkadaşlık ilişkilerini özetler: 

 Hasan: “Bisikletin rengi kırmızı olsun mu” 

 Bekir: “Kırmızı olmasın turuncu olsun “ 

 H: “Oğuzhan’ın bisikleti de turuncu aynısı olmaz” 

 B: “Eda’nın bisiklet renginden alalım” 

 H: “Pembe mi alcaz” 

 B: “Yok lan şaka dedim o kız rengi. Siyah alırız, adını da Gara Şimşek    

            koyarız ” 

 H: “Valle len bi de yazı yazdırırız Gara Şimşek diye” 

 B: “Fırfırları da gırmızı olur” 

 H: “Bisikleti her gün yıkarız cillop gibi olur pasparlak” 

 H: “Kimde kalcak aldığımız zaman?” 

 B: “Bende kalcak” 

 H: “Bende kalmicak mı?” 

 B: “Kalır ama çok değil” 



117 
 

 H: “Nasıl bincez ya” 

 B: “Gündüzün ben getiririm sırayla bineriz. Ahşam eve götürürüm” 

Bekir ve Hasan konuşmalarında sınıftaki diğer bir erkek grubundan olan 

Oğuzhan’dan bahsetmektedir. Alacakları bisikletin Oğuzhan’ınki ile aynı olmamasına 

özen gösterirler. Çünkü prestij meselesi olan bisiklet, çocukların aynı zamanda kendi 

farklarını da ortaya koymak için kullandıkları bir araçtır. Erkeklik mücadelesi içinde en 

güzel bisiklete sahip olmak çocuklar arasında önem teşkil eder. Dönemin dizisi olan Kara 

Şimşek’teki arabanın ismini kendi bisikletlerine koyma planı yaparken de ikilinin 

televizyondan etkilendikleri açıktır. Bisikletlerine Kara Şimşek gibi popüler bir arabanın 

ismini uygun görürler. Kırmızı fırfırları ve sürekli tertemiz olması ile alacakları bisikletin 

dikkatleri üzerine çekeceği açıktır.  

Bununla birlikte konuşma sırasında Bekir hoşlandığı Eda’dan bahsetmekten de geri 

duramaz. Fakat Hasan’ın da belirttiği gibi Eda’nın bisikleti pembedir. Bekir ise Eda’nın 

bisikletinin renginden alalım cümlesini kendi kurduğu halde pembenin kız rengi 

olduğunu belirtir. Erkeklerin pembe renk kullanmadığı düşüncesinin yaygın biçimde 

kabul gördüğü çevrede pembe renkli bir bisiklet alay konusu olacaktır. Son olarak 

bisikletin kimde kalacağı sorununun çözümü ise ikili her ne kadar iyi anlaşsa da Bekir’in 

sözü geçen baskın taraf olduğunu gözler önüne serer.  

Hasan ve Bekir’in sürekli bir mücadele içinde olduğu diğer grupta ise turuncu 

bisikleti olan Oğuzhan ve kaportacı Osman’ın oğlu Ümit gibi isimler yer alır. Bu çocuklar 

arasında futbolcu kartları ve gazoz kapakları ile oynanır. Sürekli belirli alanlarda 

toplanan, oyun kazanarak avantaj elde eden ve bisikletleri ile saygınlık kazanan bu 

çocuklar kendi pratiklerini oluşturmuş biçimdedir. Fakat bisikleti olmasa da oyunlarda 

kartları “üten” yeri geldiğinde diğer çocukları sözlü ve fiziksel şiddet ile bastıran Bekir’in 

de farklı bir üstünlüğe sahip olduğu söylenebilir. Bekir Ümit’in bisikletini kaçırmaktan 

hiç çekinmez.  

Bisikletini kaçırmalarının ardından Bekir ve Hasan ikilisi ile oynamak istemeyen 

Ümit grubundakileri de yanına çekmeye çalışır. Oğuzhan’dan onlarla iş yapmamasını 

talep etse de Ümit’in sözünü geçiremediği görülür. Çocuklar kendi çıkarları 

doğrultusunda bulundukları grubu değiştirebilirken yine işlerine geldiğinde karşı grubun 



118 
 

üyeleriyle iletişime geçmekten çekinmezler. Bekir ve Hasan gibi iki samimi arkadaşın 

ilişkisi dahi bu değişken duruma örnek teşkil eder.  

Bekir ile Hasan kartları satarak yeterli para kazanamadıklarını fark ettiklerinde 

alternatif yollar ararlar. Çare olarak inşaattan toplanan malzemeleri hurdacıya satarlar. 

Bir süre sonra ikilinin arasının bozulması ile Bekir bu işe kendi kendine devam eder. 

Hasan ile dostluklarının zedelenmesi ise yine Bekir’in zaman içinde artan hırçınlıkları 

sebebiyledir. Bekir onu incittiğini fark etmeden en yakın arkadaşına dahi sert davranır. 

Bekir, babası para vermediği için Hasan’a sinirlenir aynı zamanda emirler yağdırır. 

Bekir’in zaten sözü geçen kişi olduğu bu ilişkide bütünüyle otoriteyi eline aldığı görülür.  

Çocukların yine birlikte oldukları bir oyun sırasında Bekir tam anlamıyla bir 

zorbaya dönüşür. Gazoz kapaklarını kaybeden Bekir’in geri dönüşü şiddet yolu ile bütün 

kapakları almak olur. “Onlar benim lan” diyen Ümit’e ise “erkeksen gel de al” cevabını 

veren Bekir’e kimse kafa tutamaz. Ümit’in bisikletini tekmeleyerek küfürler eşliğinde 

arkadaşlarını kovalayan Bekir, Hasan’a kapakları toplatır. Hasan ve Bekir ikilisi baş başa 

kaldıklarında yaptıkları muhabbet ise arkadaşlıklarının kırılma noktalarından olur: 

 Hasan: “Nasıl aldık kapakları” 

 Bekir: “Aldık deme ben aldım” 

 H: “Ben de aldım” 

 B: “Nah aldın o zaman dövüşe girseydin ya” 

Bekir kendisine meydan okuyabilecek kişinin ancak “erkekse” başarılı olacağını 

söyleminin bir parçası haline getirir. Anlaşıldığı üzere Hasan’ın Bekir ile birlikte 

dövüşmemesi ise gazoz kapakları üzerinde hak iddia etmesini zorlaştırır. Sancar’ın (2016, 

s. 235) erkekler arasında adeta bir iletişim yöntemi haline geldiğini vurguladığı şiddet 

çocukluktan itibaren kendini göstermektedir. Ancak “erkek” olanın kendine gücü 

yeteceğini vurgulayan Bekir, şiddeti bir ispat yöntemi olarak kullanır. Kendisi ile dövüşe 

katılmayan Hasan’ı ise küçük görür, elde edilen ganimetlerde hakkı olmadığını düşünür. 

Boratav, Fişek ve Ziya’nın (2017, s. 276-277) belirttiği gibi, bir güç gösterisi olan şiddete 

dahil olmayan Hasan Bekir’in gözünde zayıf bir konuma düşer. 

Bekir’in karşılıksız kalan bu zorbalıkları ise hiç beklenmedik bir yerden cevap 

bulur. Bekir sadece oyun oynadığı arkadaşlarına değil istemediği bir eylemde bulunan 



119 
 

herkese zorbalık etmektedir. Bekir, artık sıradan bir iletişim biçimi haline getirdiği despot 

davranışlarını çözüm yöntemi olarak kullanır. Sınıfta astığı montunun yerini değiştiren 

arkadaşını ise ders çıkışı sıkıştırarak tehdit eder. Bekir’in beden dili ve kullandığı 

kelimeler çevresinde gördüklerini taklit eder biçimdedir. Bir elini duvara bir elini beline 

koyan Bekir hareketlerini ilerleterek kafa tokuşturmaya kadar götürür. Sınıf arkadaşı ilk 

olarak karşı gelmeye çalışsa da Bekir’in sert tavrına boyun eğmek durumunda kalır.  

Fakat davranışlarının sonuçlarına katlanması hiç gerekmeyen Bekir bu sefer bir geri 

dönüş alır. “Sen misin lan bunu döven” diyerek hiç tanımadığı çocuklar tarafından 

yakısına yapışılan Bekir şiddetli bir dayak yer. Tehdit ettiği sınıf arkadaşı dayağa 

katılmasa da “bir daha bana bulaşma” diyerek ortamdan uzaklaşır. Bu sahne çocuklar 

arasındaki güç ilişkilerini göz önüne sermektedir. Tek başınayken sınıf arkadaşını 

sıkıştırabilen Bekir için durum tersine dönmüştür. Gücünün yetmediği büyük çocuklar 

tarafından kolayca yenilgiye uğratılır. Sınıf arkadaşı, Bekir’e tek başına güç yetiremese 

de yaşça büyük çocuklardan yardım alarak üstünlüklerinden yararlanır. Her zaman zayıf 

gördüğü arkadaşlarına zorbalık eden Bekir ise bu sefer karşı koymaya kuvvet bulamaz. 

Güç ilişkilerindeki bu değişiklik erkeklikler arası çatışmanın her yaşta kendini 

gösterdiğini örneklendirir.   

3.5.2.5. Ana karakterin eğitim sistemi içindeki durumu 

Aydede filminde de, ele alınan diğer yapımlarla ortak biçimde, olumlu bir öğretmen 

portresi çizilmez. Eğitim sistemi içindeki toplumsal cinsiyete yönelik ayrımlar da 

derslerin işlendiği sahnelerde dikkati çeker. Derste öğrencilerden ailelerindeki bireyleri 

tanımlamaları istenir. Bu ünitede aile bireyleri de öğretilmekte, “anneanne ile 

büyükbabanın erkek çocuğu olursa sizin neyiniz olur” gibi sorularla öğrencilere dayı, 

teyze, hala, amca benzeri kavramlar tanıtılmaktadır. Sunar’ın (2002, s. 222) ailede 

öğrenildiğini belirttiği akrabalık ilişkileri filmde eğitim sisteminde dahi kendini gösterir. 

Müfredat konularının yanında öğretmenin tutumunun da erkek çocuk üzerinde etkili 

olduğu görülür.  

Öğretmen’in öğrencilere karşı yumuşak olmadığı ilk bakışta dikkati çeker. Filmde 

eli cetvelli “kes şamatayı, kaynatma dersi” diyen bir öğretmen imgesi oluşturulmuştur. 

Öğretmenin öğrencilere farklı tutumlar sergilediği de göze çarpar. Sınıfın çalışkan kızı 

olan Eda’nın gözdelerden olduğu bellidir. Bekir ise tam tersi bir konumda bulunur. 

Öğretmenin bu seçici tavırlarına yönelik Bekir’in sınıftaki davranışları oldukça 



120 
 

umursamazdır. Ödevine bir yıldızı uygun gören öğretmenin notunu saymayarak kendi 

kendine yıldız çizdiği görülür.  

Bekir’in Eda ile ilişkisi de sınıfındaki konumunu ve öğretmenin gözündeki yerini 

belirler. Eda ile iletişime geçebilmek için türlü yollar deneyen Bekir’in Eda’dan aldığı 

geri dönüşler küçümseyicidir. Yine bu denemelerden birinde Eda’nın saçı ile oynayan 

Bekir beklenmedik bir tepki ile karşılaşır: “öğretmenim, Bekir saçımı çekiyor”. 

Öğretmenin bu duruma yönelik tek eylemi ise “terbiyesiz” kelimesi eşliğinde Bekir’e 

sınıfın önünde tokat atmaktır.  

Durumu sorgusuz sualsiz, Bekir’in suçu olarak yorumlayan öğretmenin bu tavrı 

sürekli biçimde devam eder. Bekir; öğretmen tarafından azarlanır, uyarılır fakat hiçbir 

şekilde ilgi gösterilmez. Öğretmen, kontrol sırasında Bekir’in saçı ve tırnaklarına kızar 

fakat erkek çocuğun hayatında olup bitenlerle ilgilenmez. Ailesindeki bireyleri tanıttığı 

ödevinde babasının neden olmadığı sorusuna Bekir’den “babası ölenlerin ne yazacağını 

bilemedim öğretmenim” cevabı gelir. Bu olaydan sonra dahi öğretmende farklı bir 

yaklaşım görülmez. Bekir’le ilişkisini uyarı, kızma ve tepkisizlik içinde sürdüren 

öğretmenin yapıcı bir tutum sergilemediği ortadadır. Öğretmenin Bekir’e karşı bu ilgisiz 

tavırlarının yanında kötü bir örnek oluşturduğu da izleyiciye aktarılır.  

Yerli malı haftasında öğretmen bütün öğrencilerden getirdikleri yiyecekleri 

toplarken Bekir’in önündeki ekmek dikkatini çeker. Bekir’in getirdiği ekmek arası çorba 

ve patlıcan yemeği öğretmeni kızdırırken öğrencisinin içinde bulunduğu durumu çözüme 

kavuşturmaya yönelik bir girişimde bulunmadığı dikkati çeker. Azarlandıktan sonra tek 

başına ekmeğini yemeye devam eden Bekir ise Ümit ve Hasan’ın konuşmalarına kulak 

misafiri olur. Ümit’in getirdiği böreği Bekir’in annesi dün akşam bırakmıştır. Bu fırsatı 

değerlendiren kaportacı Osman ise oğlunu ikram olarak getirilen böreklerle okula 

göndermiştir.  

Kendisi ekmek yerken diğer sırada annesinin getirdiği böreklerin yeniyor olması 

Bekir’i sinirlendirir. Hışımla yerinden kalkarak börekle birlikte masadaki yiyecekleri yere 

döker. Bu esnada üzerine yiyecek sıçrayan Eda ise bağırmaya başlar. Bekir bu hengame 

içinde “napıyosun be salak” diyen Eda’ya tokat atar. Karşılık olarak ise öğretmenden 

tokat yiyen Bekir okuldan kovulur. Bekir’in böyle bir durumda öfkesini yansıtma biçimi 

olarak tokat atmayı seçmesi, öğretmeninden gördüğü bir davranış biçimidir. Öğretmen 



121 
 

tarafından aktarılan davranışlar öğrenci tarafından benimsenmektedir. Bu gerçeği göz 

önünde bulundurmayarak haksız biçimde Bekir’e tokat atan öğretmenin hareketi 

öğrencisinde yansıma bulmuştur. Görüldüğü üzere Bekir’in öğretmeni ideal eğitimci 

imgesinden oldukça uzaktır. Öğrencisine karşı tutum ve davranışları profesyonel değildir. 

Bununla birlikte sahip olduğu bu olumsuz özellikleri öğrencisini de etkilemekte Bekir’e 

kötü bir “rol model” olduğu görülmektedir.  

3.5.2.6. Bulgular 

Aydede filminin ana karakteri Bekir hane içinde annesi ile yaşamını sürdürür. Mavi 

Bisiklet yapımında da olduğu gibi evde bir baba figürünün eksikliği hissedilir ve bu 

eksiklik toplum tarafından babaya yüklenen görevleri ortaya koyar. Bu doğrultuda 

Bekir’in annesinden kontrol hiyerarşisi odaklı iletişimi kabul etmediği görülür. Babaya 

biçilen rolün anne tarafından oynanmasını erkek çocuk kabul etmez, bu durum Rabia’nın 

Bekir tarafından diğer anne figürleriyle karşılaştırılmasına sebep olur. Bekir’in zaman 

içinde dönüştüğü zorba karakterin şekillenmesinde öğretmeni de önemli bir unsurdur. 

Öğretmenin öğrencileri arasında ayrımcılık yaptığı ve bu davranışı sebebi ile Bekir’i 

negatif yönde etkilediği görülür. Olumsuz davranışların Bekir tarafından örnek alınması 

erkek çocuğun şekillenmesinde öğretmen etkisini izleyiciye sunar.  

Bekir karakterinin çalışma durumu öne çıkmaz. Fakat ana karakterin yaşamı akran 

ilişkileri ve bu ilişkilerin sebebiyet verdiği olumsuzluklar etrafında şekillenir. Bekir ve 

akranlarının erkek çocuklar tarafından kullanılan mekanlarda bulundukları ve bu 

mekanlarda oynadıkları oyunlar vasıtası ile kendi pratiklerini şekillendirdikleri 

vurgulanır. Bekir’in şiddet içerikli bir dile sahip olduğu ve bu doğrultuda davranışlar 

sergilediği görülür. Bu iletişim biçimi, grup içinde kabul görmekte zorlanan Bekir’in 

savunma yöntemidir. Yapımda, Bekir’in şiddetin uygulayıcısı olduğu arkadaş grubunda 

erkek çocuklar arasındaki mücadelenin zorba bir çocuk gözünden aktarıldığı görülür.  

Aydede filmi genel olarak ele alındığında erkek çocuklar arasındaki mücadele 

üzerine kurulu olduğu söylenebilir. Bu çocukların yaşam deneyimlerinden kaynaklanan 

eşitsizlikler tavır ve tutumlarını da şekillendirir. Çünkü sosyal yaşam içinde kalıplarla 

bezeli biçimde bireylere sunulan erkeklik herkes için aynı sonuçlara yol açmamaktadır. 

Bu eşitsizlikler farklı kurumlarda yer bulur, Aydede filmi de eğitim başta olmak üzere bu 

kurumlara yer verir. Günden güne annesinin ilgisini kaybeden Bekir’in duygularını uygun 

biçimde dillendiremeyerek şiddeti günlük kullandığı bir dil haline getirmesi erkek 



122 
 

çocuğun yaşadığı içsel mücadeleyi de betimler. Bekir’in yaşadığı zorluklar ve bir erkek 

çocuk olma çabası göz önüne serilirken eğitimcinin bu mücadeleye olumsuz etkisi de 

yapımda yer alır.  

 

4. SONUÇ VE ÖNERİLER 

4.1. Sonuç 

Bu çalışmada, 2000 yılı sonrası Türkiye sanat sinemasında erkek çocuk 

karakterlerin anlatılarda kullanımı erkeklik çalışmaları ekseninde sorgulamaya açılmıştır. 

Türkiye’de değişen sinema anlayışı sebebiyle 2000 yılı sonrası sınırlılık olarak seçilmiş 

ve bu değişimin bir parçası olan gerçekçi üslubun erkek çocuk karakterler doğrultusunda 

da kullanılıp kullanılmadığı sorusuna cevap aranmıştır. Bu doğrultuda kaynaklık etmesi 

adına 1970’lerden itibaren ivme kazanan erkeklik çalışmaları kuramsal kısmın başlangıcı 

olmuştur. Erkeklik çalışmalarının Türkiye ayağından ise bu kültürde, bir erkek çocuğun 

maruz kaldığı gerçeklikleri ortaya koymak adına yararlanılmıştır. Geleneksel Türkiye 

kültüründe erkek çocuk olma hali; aile, eğitim ve cemaat olmak üzere üç kurum 

kapsamında ortaya konmuştur. Buradan elde edilen verilerle geleneksel Türkiye 

kültüründe yaşayan bir erkek çocuğun gerçekliği betimlenmiş ve analiz edilen 

yapımlardaki erkek çocuk karakterler bu gerçeklik çerçevesinde ele alınmıştır. 

Örneklem filmlerinde aile kurumu ele alındığında baba ile ilişki ve babanın erkek 

çocuğun hayatındaki rolünün Sancar’ın (2016, s. 134-135) belirttiği “mesafe” kelimesi 

ile tanımlandığı görülür. Yapımlarda baba ailenin merkezinde bulunur ve sözü geçen kişi 

olarak erkek çocuğun hayatı ile ilgili kararları verir. Tatil Kitabı filminde baba itaat edilen 

bir figür olarak karşımıza çıkar. Sivas’ta Aslan karakterinin babası ile ilişkisi fazla 

vurgulanmasa da yine mesafeli ve sevgiden uzak olduğu görülür. Rauf filminde de benzer 

bir ilişki betimlenir. Babasının Rauf’a uzak duruşu erkek çocuğun kimi zaman 

konuşmaya dahi çekinmesine sebep olur. Yaşamında bir baba figürü bulunan tüm ana 

karakterlerin bu figür ile ilişkisi Boratav, Fişek ve Ziya’nın (2017, s. 95-96, 127) belirttiği 

gibi kısıtlama, korkma, saygı duyma, yasak, çekinme gibi kelimelerle tanımlanabilir 

nitelikler taşır. Yapımlar, erkek çocuğun baba tarafından maruz bırakıldığı mesafeli 

ilişkinin ve bu mesafenin toplum tarafından beklenen zorunlu yapısının erkek çocuk 

üzerinde sebebiyet verdiği etkileri göz önüne serer. Mavi Bisiklet ve Aydede filmlerinde 

ise bir baba figürü bulunmaz ve ailede babanın eksikliğinin sebep olduğu zorluklar 



123 
 

vurgulanır. Yokluğunda doğan, geçim sıkıntısı ve aile bireylerinin toplum içinde değişen 

konumu, hanede yetişkin erkek figürüne yüklenen görevleri ortaya çıkarır.  

Annenin çocuk için ifade ettikleri ise baba ile kurulan bağdan oldukça farklıdır. 

Tatil Kitabı ve Rauf filmlerinde Boratav, Fişek ve Ziya’nın (2017, 95-105) ele aldığı 

annenin aracı konumu göze çarpar. Sivas ve Rauf filmlerinde anne ile ilişki “bakım 

hiyerarşisi” ile ele alınabilirken Aydede’de Boratav, Ziya ve Fişek’in belirttiği gibi 

annenin erkek çocuk tarafından nasıl sadece kendisini ailesine adamış bir birey olarak 

görüldüğü ve otoriteyi sağlamakta zorlandığı izleyiciye sunulur (2017, s. 129-143). 

Yapımların tümünde ailelerin toplumsal cinsiyet kalıpları ile bezeli olduğu görülür. Fakat 

yapımlar bu kalıplara, onaylamaktan çok izleyicinin dikkatini çekmek ve var olan üzerine 

düşündürmek adına anlatıda yer verir. Anne ve baba arasındaki ayrımlar vurgulanır ve 

toplum içinde kadın ile erkek arasındaki ikilikler göz önüne serilir. Bu göz önüne seriş 

gerçekliği yansıtarak var olanı izleyiciye eleştirel biçimde sunar. Erkek çocuğun maruz 

kaldığı bu ayrımların yaşamını ve düşünce biçimini etkilediği görülür.  

Filmlerin tümünde erkek çocuk karakterler para kazanmak adına çalışır. Tatil 

Kitabı’nda Ali babasının isteği üzerine çalışırken, Sivas filmindeki Aslan’ın köy 

yaşamının doğal seyri içinde sürü güttüğü görülür. Rauf okuldan alındığı için bir meslek 

edinmesi gerekliliği ile küçük yaşta ustanın yanına verilir, Mavi Bisiklet’in ana karakteri 

Ali ise çektikleri geçim zorluğu sebebi ile lastikçide mesai yapar. Aydede filminin Bekir 

karakteri ise zorunlu olmadığı halde hayalindeki bisikleti almak adına etraftan topladığı 

malzemeleri eskiciye satar. Erkek çocukların her birinin çalışma sebepleri farklılık 

gösterse de bu çalışan karakterler Sancar (2016, s. 53) ve Boratav, Fişek ve Ziya’nın 

(2017, s. 38-39 - s. 276-277) belirttiği, erkek çocuğun erken yaşta çalışır durumuna ve 

erkekliğin inşasında çalışma olgusuna yüklenen öneme vurgu yapar.  

Örneklemdeki ana karakterlerin yaşamında önemli yer tutan bir diğer unsur ise 

eğitim sistemidir. Sivas dışında tüm filmlerde eğitim, Althusser’in belirttiği ideolojik 

aygıt görevini yerine getirir biçimdedir. Tatil Kitabı filmi Ali ve eğitim sistemi içinde 

bulunduğu konumu ele alırken sistemin öğrencileri tek bir kalıba oturttuğunu vurgular. 

Sancar’ın (2014, s. 195) belirttiği “düzenlenebilir bir toplum” vurgusu Ali’nin okul 

içindeki konumunda aktarıl. Rauf filminde ise eğitim Kancı ve Altınay (2011, s. 48-49), 

Akgül (2011, s. 29), Öztan (2013, s. 181), Çiçek (2016, s. 27-29) ve Şerifsoy’un (2000, 



124 
 

s. 158) ele aldığı biçimde milliyetçilik ekseninde izleyiciye sunulur. Aydede de ise okul, 

toplumsal cinsiyet kalıplarının vurgulandığı bir alandır.  

Yapımların ortak noktası ise öğretmen imgesini ideal imgelerden uzaklaştırılmış 

biçimde sunmalarıdır. Sivas filminde öğretmen düşüncesiz tavırları ile Aslan karakterinin 

yaşadığı erkeklik çatışmasının alevlenmesine sebep olurken, Rauf filminde benzer bir 

öğretmen erkek çocuğun okulu bırakmasının nedenidir. Mavi Bisiklet’teki Ali’nin temel 

mücadele alanı haksızlık yapan bir öğretmenken Aydede de ise öğretmeninin Bekir’e 

olumsuz davranışlar aşıladığı görülür. Filmlerde öğretmenlerin erkek karakterlerin içinde 

bulundukları durumları anlayışla karşılamak ve destek olmak yerine olumsuz tavırlara 

sahip oldukları, ideal öğretmen imgesinden uzaklaşarak gerçekçi biçimde ele alındıkları 

ve eğitim sistemini sorgulamaya açtıkları görülür.  

Erkek çocuk karakterlerin cemaat yani toplum ile ilişkileri analize tabi 

tutulduğunda ise Bourdieu’nun (2006-2018) eril habitus, pratik ve mekan kavramlarının 

bu analiz için uygun düştüğü görülür. Tatil Kitabı filminde Ali karakterinin yetişkinlerle 

ilişkisi ve çevresinde gözlemlediği toplumsal ilişkiler erkeklik pratiklerine örnek 

oluşturur. Sivas filmi ise merkezine eril dil ve mekanı oturtan bir yapımdır. Köpek dövüşü 

ekseninde ana karakter Aslan ve çevresindeki yetişkinlerin pratikleri izleyiciye sunulur. 

Mavi Bisiklet, Rauf ve Aydede filmleri arkadaş çevresi ile erkeklik pratiklerini ortaya 

koyarken Rauf aynı zamanda usta-çırak ilişkisi ile de bir erkek çocuğun deneyimlediği 

uygulamaları izleyiciye sunar. Bu eksende tüm filmlerin Bourdieu’nun habitus kavramı 

ekseninde bir göz önüne sermeye olanak sağladığı ve habitusun erkek çocuk üzerindeki 

etkisini vurguladığı söylenebilir. 

Bununla birlikte tüm ana karakterlerin arkadaş çevresinden etkilendiği de görülür. 

Bu bulgu Boratav, Fişek ve Ziya’nın (2017, s. 257) erkeklik inşasında akranların önemini 

vurgulaması ile denk düşer. Ana karakterlerin akran ilişkileri ve bu ilişkiler sonucu ortaya 

çıkan olumlu ya da olumsuz etkilenimler, Boratav, Fişek ve Ziya’nın vurguladığı boş 

zaman alışkanlıkları çerçevesinde toplumsallaşma olgusu ile eşdeğerdir (Sancar, 2016, s. 

149,260). Olson’un (1982, s. 52) da belirttiği ev dışında olma durumu erkek çocuk 

karakterlerin boş vakit geçirme pratiklerini etkiler. Tüm filmlerde ana karakterler sokakta 

vakit geçirmekte, oyunlar oynamakta ve bu etkinlikler adeta kendi dillerini oluşturdukları 

pratiklere dönüşmektedir. Eril habitusun küçük yaşta oluşum gösteren yapısı filmlerde 

izleyiciye aktarılır.  



125 
 

Yapımlarda mekan ve pratikler erkeklik mücadelesinin gerçekleştiği alanlar olarak 

da karşımıza çıkar. Filmlerde erkek çocuk karakterler kendi deneyimleri ekseninde farklı 

biçimlerde sunulur ve her birinin erkekliği bu farklı deneyimlerle şekillenir. Tatil 

Kitabı’nın ve Mavi Bisiklet’in Ali karakterleri içine kapanık ve zorbalığa maruz kalan 

erkek çocuklarken, Sivas filminin Aslan karakteri ve Aydede filminin Bekir karakteri 

zorbalığı uygulayan çocuklar olarak izleyiciye sunulur. Rauf filminin ana karakteri ise bir 

arabulucudur. Bu konumları dolayısıyla karakterlerin erkeklik ekseninde geliştirdiği 

stratejiler de farklılaşır. Tatil Kitabı’nın ve Mavi Bisiklet’in Ali karakterleri örtük biçimde 

karşı duruşlarını sergiler ve fiziksel şiddete başvurmaktan geri dururlar. Sivas’ın Aslan 

karakteri ise tamamı ile eril dünyada üstünlük kazanma odaklı bir strateji yürütür. 

Aydede’nin Bekir karakteri de benzer bir yaklaşıma sahiptir, üstünlüğünü ise fiziksel 

şiddetle elde etmeye çalışır. Erkek merkezli dünyada kendilerine yer kazanmayı amaç 

edinen Aslan ve Bekir’in toplum tarafından beklenen erkeklik kalıplarını zaman içinde 

benimsedikleri görülür. Erkek çocuğun toplumsal kalıpları ne tür zorluklarla benimsediği 

ve benimsenen bu kalıpların benzer biçimde, güçlere sebep olduğu anlatılarda önemli yer 

tutar. Bu döngüsel ilişkinin yol açtığı sonu gelmez mücadele izleyicinin farkındalığına 

sunulur.  

Şiddet ise tüm karakterlerin hayatında yer alan bir olgudur. Sancar eril şiddeti “yaş, 

sınıf, cinsiyet ve etnisiteye dayalı hiyerarşilerle yapılandırılmış ve en güçlünün 

kazanacağı biçimde örgütlenmiş bir davranışlar bütünü” cümlesi ile tanımlar (2016, s. 

216). Tatil Kitabı’nın Ali ve Aydede filminin Bekir karakterleri özelinde bu hiyerarşi yaş 

odaklıdır. Ali abisinin yaşından faydalanarak eril şiddetin bir parçası haline gelir. Bekir 

ise yaşıtlarına sözünü geçirebilirken kendisinden büyük çocuklar tarafından alt 

edilmektedir. Mavi Bisiklet’in Ali ve Sivas’ın Aslan karakterlerinin deneyimlediği eril 

şiddet ise sınıf odaklıdır. Bununla birlikte Cengiz, Tol ve Küçükural (2004, 2. 58), 

Kindlon ve Thompson (2000, s. 79), Boratav, Fişek ve Ziya’nın (2017, s. 276-277) ele 

aldığı kadınsılığı dışlama, sözlü ya da fiziksel şiddete başvurma, pasifliği küçümseme 

gibi eril pratiklerin tümünün Aslan ve Bekir karakterleri tarafından günlük bir dil haline 

getirildiği görülür. Fakat filmler karakterlerin bu durumunu zamana yayarak verir ve bir 

erkek çocuğu bu duruma getiren toplumsallaşma evrelerini göz önüne serer. Çevrenin 

çocuğun değişmez bir parçası haline gelen eril dili edinmesindeki etkisi yapımlarda 

vurgulanır.  



126 
 

Türkiye’deki bir erkek çocuğu ve maruz kaldığı kalıpları ele almak adına ortaya 

konan literatürden temin edilen bulgular ışığında örneklemdeki filmlerin okuması 

yapıldığında literatürün ortaya koyduğu verilerle benzer bilgilerin yapımlarda izleyiciye 

sunulduğu görülür. Analizi yapılan filmler literatürle doğru orantılı bir eleştirellikte erkek 

çocuk karakterlerini sunmaktadır. Bulgulardan yola çıkılarak eleştirel erkeklik 

çalışmalarının geneli ekseninde bir yorumlama yapıldığında da benzer bir sonuç ortaya 

çıkar. Yapımların tümünde Pleck’in (1982, s. 4) ele aldığı, erkeklik normlarının bir erkek 

çocuk üzerinde oluşturduğu baskı göz önüne serilmektedir. Tatil Kitabı’nın Ali 

karakterinin yaşadığı baskılar babasının beklentileri ve kendisine zorbalık uygulayan sınıf 

arkadaşı etrafında şekillenir. Babasının çalışma beklentisini karşılamakta zorlanan Ali 

“hegemonik” durumu elinde tutamayarak arkadaşı tarafından itilip kakılır. Sivas filminin 

Aslan karakterinin ise tüm yaşamı erkeklik normlarını benimseme üzerine kuruludur. Bu 

normların yarattığı baskının olumsuz etkileri film boyunca Aslan karakteri sayesinde 

betimlenir. Aslan’ın durumu erkeklerin toplumun beklentisi altında ezilmelerini 

örneklendirir. Rauf filminde ise ana karakterin toplumun beklentilerini nasıl sistematik 

biçimde öğrendiği ve aşama aşama gerçekleştirdiği göz önüne serilir. Toplumun iki 

kutuplu düşünce yapısında sıkışan Rauf bu beklentiler doğrultusunda belirli baskılar 

yaşar. Mavi Bisiklet’in Ali karakteri ise bir erkek çocuktan beklenen davranışları 

sergileyemediği için arkadaşları tarafından alay konusudur. Aydede’nin Bekir karakteri 

ise iç dünyasında yaşadığı çatışmaların dışarıdan dayatılan beklentilerle buluşması ile 

ortaya çıkan baskı sonucu zorba bir çocuğa dönüşür. 

Bir kavram olarak erkeklik çeşitli anlamlar içerir. Birbirleri ile çelişkili dahi 

olabilen bu farklı anlamlar muhtelif bireyleri imleyebilecekleri gibi tek bir erkekte de 

vücut bulabilirler. Erkeklik çokludur: erkekliklerdir, bağlama göre değişiklik gösterir 

(Cornwall ve Lindisfarne, 1994, s. 12). Cornwall ve Lindisfarne’nin bu açıklaması 

erkeklik çalışmalarının ortak düşünce biçimini özetler. Eleştirel bir erkeklik çalışması 

erkekliği katı tanımlarından kurtararak her birey için farklı bir deneyim olduğunu göz 

önüne sermeyi amaçlarından biri haline getirir. Bu doğrultuda ele alınan tüm filmlerin 

erkeklik literatürünün odak noktalarından olan erkeklikler arasındaki eşitsizlik, mücadele 

ve deneyim farklılıklarını ana karakterler ve karakterlerin akran ilişkileri ekseninde 

izleyiciye sunduğu söylenebilir. Erkek çocuk karakterler farklı biçimlerde ele alınarak 

çoklu erkeklik okumasına ortam oluşturmakta ve gerçekçi bir yaklaşım sergilemektedir. 

Bu farklı erkekliklerin sahip olduğu farklı deneyimler de ortaya konmaktadır. Toplumsal 



127 
 

normların oluşturduğu baskı Connell’in (2005, s. 75) de önerdiği gibi sosyal kurumlar 

ekseninde okunmaya uygun biçimdedir. Tüm yapımlar aile, eğitim ve cemaat başlıkları 

altında bir okumaya olanak vererek erkekliğin sosyal yaşamın her alanına sinmiş ve inşa 

olan yapısını göz önüne sermektedir.  

Bu tez, 2000 yılı öncesi ve sonrası arasında bir karşılaştırma yapma amacı gütmese 

de analiz edilecek filmlerin Türkiye sineması içinde nerede durduğunu göstermek adına 

ele alınan 1960’lardan itibaren festivallerde yarışmış aday filmlere bakıldığında dönem 

dönem oluşan farklılıklar görülebilir. 1960’ların Yeşilçam sineması, çocuk filmleri 

furyası oluşturmuştur. Bu dönemde erkek çocuk karakterlerin tam anlamıyla metafor 

olarak kullanıldığı söylenebilir. 1970’lerde metaforik kullanımlar devam etmekle birlikte 

yapımın merkezinde olmayan birer araç konumunda çocuk karakterler de filmlerde yer 

almış ve anlatıyı desteklemiştir. 1980’lerle birlikte kadın filmlerinin yükselmesi farklı bir 

erkek çocuk kullanımına ortam oluşturmuş ve şehir yaşamında erkek çocuk karakterler 

sunulmuştur. Fakat bu sunuşlar yine metaforik biçimdedir ve annesinin “özgür” yaşamına 

uyum sağlamayı öğrenen ya da kadının omuzlarında bir yük olarak görülen erkek 

çocuklar öne çıkmıştır. Bu dönemde yer alan Yusuf ile Kenan, Uçurtmayı Vurmasınlar 

gibi yapımlar erkek çocuğu tam bir metafor olmaktan kurtaramasa da eleştirel bir 

yaklaşımla izleyiciye sunmuştur.20 1990’ların ikinci yarısından itibaren ise Nuri Bilge 

Ceylan’ın Kasaba (1997) ve Mayıs Sıkıntısı (1999) filmleri 2000’lerin taşra anlatılarının 

ve bu anlatılarda gerçekçi biçimde ele alınan erkek çocukların habercisi olmuştur. 

Örneklemde yer alan filmler bu gerçekçi anlatının bir parçasıdır. Çocuk olma durumunun, 

bu çalışma özelinde ise erkek çocuk olma durumunun ele alınmasının yapımların temel 

güdüsü olduğu görülür. Örneklem içinde ele alınan karakterler eleştirel bir yaklaşıma 

hizmet etmektedir. Analiz edilen yapımlardaki ana karakterlerin taşrada yaşayan bir 

bütünü, erkek çocuk olma durumunu temsil ettikleri söylenebilir.  

Bu temsil ediliş gerçekçi biçimde sunulur ve taşra, anlatıların merkezindedir. 

Elmacı, taşranın gündelik yaşamının, içinde ideolojik olanı barındırdığını belirtir.  Bu 

durum 2000 yılı sonrası Türkiye sinemasında taşranın konu edinilmesini de açıklar. 

Taşradaki sıradan yaşam barındırdığı alt metin sayesinde kalıplaşmış olanın meydana 

çıkarılarak okunmasını sağlar. 1990 sonrası üretilen filmlerde sıradan insanın sıradan 

 
20Çalışmanın Türkiye sinemasında erkek çocuk karakter kullanımının nasıl değiştiğini ortaya koyma gibi 

bir amacının olmadığı tekrar vurgulanmalıdır. Burada sunulan bilgiler incelenen festival filmi adaylarının 

ortaya koyduğu verilerden yola çıkmaktadır.  



128 
 

hayatına başarılı biçimde değinildiğini belirten Elmacı'ya göre “taşra, bir mekan değil, 

gerçekte ülkenin geneline yayılmış bir zihniyetin göstergesidir” (Elmacı, 2011, 166-167). 

Bu yorumlama yapımlar ve yönetmenleri arasındaki bağı açıklamada da yararlı olacaktır.  

Yapımlardaki duygulanım ve ele alınan erkek çocuk karakterler, geleneksel 

yapının temel itki olduğu taşrada çocukluğunu geçirmiş yönetmenler tarafından 

yaşadıkları toplumda erkek çocuk olmanın ne anlama geldiğini ortaya koymak için 

kullanılır. Gürbilek'in (2016b, s. 56-62) de belirttiği gibi dönüp dolaşıp gelinen yer 

çocukluk ve çocukluğun geçtiği mekan olan taşradır. Yapımlarda hissedilen gerçekçi, bu 

sebeple de eleştirel dil kendileri de anlatılardaki kalıplara maruz kalmış yönetmenlerin 

erkek çocukları problem edinerek filmlerinin merkezine yerleştirmelerinin bir sonucu 

olarak da okunabilir. 

Sonuç olarak, örneklemde ele alınan filmlerin eleştirel erkeklik çalışmaları 

perspektifinden erkeklik alanına baktığı çıkarımı yapılabilir. Ana karakterler, bir erkek 

çocuğun Türkiye kültüründe üstesinden gelmek durumunda olduğu mücadele alanlarına 

değinilerde bulunur. Yapımların amacı erkek çocuğun konumunu ortaya koymaktır. 

Analiz edilen filmler bu vasıtayla toplumsal üzerine yorum da yapmaktadır. Türkiye’de 

2000 yılı sonrası sanat sinemasında erkek çocuk karakterler, erkek çocuğun durumunu 

gözler önüne sermek adına dramatik yapının merkezindedir. 

Dramatik yapının merkezinde olan bu erkek çocuk karakterler filmlerin erkeklik 

üzerine eleştirel bir yaklaşım edindiğini ortaya koyar. Anlatının bir erkek çocuk üzerinden 

ilerlemesi bu erkek çocuğun mücadelelerini açığa çıkarır ve açığa çıkan bu gerçekçi 

mücadeleler erkeklik hakkında değerlendirmelerde bulunur. Bu doğrultuda bulgular 

filmlerin erkek çocukları eleştirel bir dil ekseninde kullandığı ve 2000 yılı sonrası Türkiye 

sanat sinemasında erkek çocuk karakterlerin gerçekçi biçimde ele alınarak eleştirel dile 

katkı sağladıkları yönündedir. Yapılan analizler filmlerin erkeklik çalışmaları literatürü 

ile benzer biçimde bir eleştirellik sergilediklerini gösterir. Filmlerde toplum içindeki 

erkeklik kalıpları ortaya konduğu gibi erkek çocuklar da verdikleri erkeklik mücadelesi 

bağlamında izleyiciye sunulur. 

4.2. Öneriler 

Bu çalışma, sınırlılıklarından biri olan 2000 sonrası Türkiye sinemasına 

odaklanmıştır. Bu sebeple sınırlılık olan dönemin ötesine geçemez. Fakat çalışma 

sürecince toplanan kaynaklar ve izlenen filmler sonucunda erkek çocuk karakter 



129 
 

kullanımının 2000 yılı öncesi dönemde farklılık gösterdiği tespit edilmiştir. Bu farklılığın 

ardında yatan sebepler ve erkek çocuk kullanımının dönemden döneme değişiklik 

gösteren yapısı farklı çalışmalara temel oluşturabilir niteliktedir.  

Analiz sürecinde dikkati çeken bir diğer nokta bütün yapımların taşrada geçtiğine 

yöneliktir. Örneklemi oluşturan ve örneklem dışında kalan ana karakteri erkek çocuk olan 

2000 yılı sonrası sanat sinemasındaki hemen hemen tüm filmler metropol dışında 

anlatısını sürdürür. Çocukluklarını geçirdikleri yerde filmlerini çeken erkek yönetmenler 

tarafından ortaya konan bu yapımların taşra bağlamında incelenmesinin erkeklik, sinema 

ve Türkiye kültürü ekseninde farklı tartışmalara olanak sağlayacağı düşünülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 
 

KAYNAKÇA 

Abisel, N. (1984). Türk Sinemasında Aile. T. Erder (Editör), Türkiye’de Ailenin Değişim: 

Sanat     Açısından İncelemeler içinde (31-46). Ankara: Türk Sosyal Bilimler 

Derneği. 

Abisel, N. (2005). Türk Sineması Üzerine Yazılar. Ankara: Phoenix Yayınevi.  

Açıksöz, S.C. (2015). In Vitro Nationalism: Masculinity, Disability, and Assisted 

Reproduction in War-Torn Turkey. G. Özyeğin (Editör) Gender and Sexuality in 

Muslim Cultures içinde (19-35). USA: Ashgate Publishing Company.  

Adams, R. ve Savran, D. (2009). The Masculinity Studies Reader. India: Blackwell 

Publishing. 

Adams, R. ve Savran, D. (2009). Introduction. R. Adams ve D. Savran (Ed.), The 

Masculinity Study Readers (9th edition) içinde (1-8). India: Blackwell Publishing. 

Akgül, Ç. (2011). Militarizmin Cinsiyetçi Suretleri. Ankara: Dipnot Yayınları.  

Akıncı Yüksel, N. A. (2016). İki Kişilik Dans İletişimde Toplumsal Cinsiyete Dayalı 

Farklılıklar. İstanbul: Literatürk academia. 

Akser, M. ve Bayrakdar, D. (2014). Ten Propositions on the Possibility of a New Cinema. 

M. Akser, D. Bayrakdar, M. Oğuz (Editörler) New Cinema, New Media: 

Reinventing Turkish Cinema içinde (s. xi-xxii). Newcastle upon Tyne: Cambridge 

Scholars Publishing. 

Algan, N. (2010). Üç Yönetmenden Taşra Görünümleri. Z. T.  Akbal Süalp ve A. Güneş 

(Editörler) Taşrada Var Bir Zaman içinde (s. 117-141). Ankara: Çitlembik 

Yayınları. 

Althusser, L. (2014). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları (Çev: A. Tümertekin). 

İstanbul: İthaki Yayınları.  

Argın, Ş. (2018). Taşraya içeriden bakmak mümkün müdür? T. Bora (Editör) Taşraya 

Bakmak. İstanbul: İletişim Yayınları.  

Arık, H. (2009). Kahvehanede Erkek Olmak: Kamusal Alanda Erkek Egemenliğin 

Antropolojisi. A. Alkan (Editör) Cins Cins Mekan içinde (168-201). İstanbul: 

Varlık Yayınları.  



131 
 

Aronfreed, J. (1969). The Conception of Internalization. D. Goslin (Editör) The 

Handbook of Socialization Theory and Research içinde (1-21). Chicago: Rand 

McNally & Company. 

Arslan, U. (2005). Bu Kabuslar Neden Cemil? Yeşilçam’da Erkeklik ve Mazlumluk. 

İstanbul: Metis Yayınları.  

Aytaç, A.M. (2007). Ailenin Serencamı: Türkiye’de Modern Aile Fikrinin Oluşması. 

Ankara: Dipnot Yayınları.  

Atam, Z. (2011). Yakın Plan Yeni Türkiye Sineması. İstanbul: Cadde Yayınları. 

Atay, B. (1999). Popüler Türk Sinemasında Erkekliğin Sunumu: Cüneyt Arkın Örneği. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Atay, T. (2004). Erkeklik En Çok Erkeği Ezer! Toplum ve Bilim, 101, 11-30. 

Barış, J. (2013). 2000 Sonrası Bağımsız Türkiye Sineması’nda Kent ve Taşra Melankolisi. 

Yayımlanmamış Doktora Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü.  

Berger, P.L. ve Luckmann, T. (2008). Gerçekliğin Sosyal İnşası (Çev: V. Öğütle). 

İstanbul: Paradigma Yayıncılık.  

Bora, T. (2018). Taşralaşan ve taşrasını kaybeden Türkiye. T. Bora (Editör) Taşraya 

Bakmak. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Boratav, H., Fişek, G. ve Ziya, H. (2017). Erkekliğin Türkiye Halleri. İstanbul: İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları.  

Bordwell, D. (1988). Ozu and the Poetics of Cinema. Princeton: Princeton University 

Press.  

Bourdieu, P. (1995). Outline of a Theory of Practice (Çev: R. Nice). Great Britain: 

Cambridge University Press.  

Bourdieu, P. (2006). Pratik Nedenler (Çev: H.U. Tanrıöver). İstanbul: Hil Yayın.  

Bourdieu, P. (2018). Eril Tahakküm. (Çev: B. Yılmaz). İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 



132 
 

Carrigan, T., Connell, B. ve Lee, J. (2009). Toward a New Sociology of Masculinity. R. 

Adams ve D. Savran (Ed.), The Masculinity Study Readers içinde (99-118). India: 

Blackwell Publishing. 

Cengiz, C., Tol, U. ve Küçükural, Ö. (2004).  Hegemonik Erkekliğin Peşinden. Toplum 

ve Bilim, 101, 50-70. 

Connell, R. W. (2005). Masculinities (2nd Edition). California: University of California 

Press. 

Connell, R.W. ve Messerschmidt, J. W. (2005). Hegemonic Masculinity: Rethinking the 

Concept. Gender and Society 19 (6), 829-859. 

Connell, R. ve Pearse, R. (2015). Gender in World Perspective (3rd Edition). Cambridge: 

Polity Press. 

Connell, R.W. (2016). Toplumsal Cinsiyet ve İktidar (Çev: C. Soydemir). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları.  

Cornwall, A. ve Lindisfarne, N. (1994). Dislocating masculinity: Gender, power and 

antropology. A. Cornwall ve N. Lindisfarne (Editörler) Dislocating Masculinity 

Comparative Ethnographies içinde (11-65). New York: Routledge. 

Çiçek, N. (2016). The Interplay Between Modernization and the Reconstruction of 

Childhood: Romantic Interpretations of the Child in Early Republican Era Popular 

Magazines, 1924-1950. B.C. Fortna (Editör) Childhood in the Late Ottoman 

Empire and After içinde (21-47). Leiden: Brill.  

Çolak Bostancı, G. (2009). Kişilere İsim Vermenin Sahne Arkası. Turkish Studies, 4/3, 

362-375. 

Demez, G. (2005). Kabadayıdan Sanal Delikanlıya: Değişen Erkek İmgesi. İstanbul: 

Babil Yayınları.  

Demiray, E. (1999). Türk Sinemasında 1960-1990 Yılları Arasında Çekilmiş Filmlerde 

Kentsel Aile. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi, Açıköğretim Fakültesi Yayınları.  

Doğan, İ. (2009). Dünden Bugüne Türk Ailesi. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayını. 

Dorsay, A. (2005). Sinemamızda Çöküş ve Rönesans Yılları (Türk Sineması 1990-2004). 

İstanbul: Remzi Kitabevi.  



133 
 

Dorsay, A. (2011). Sinemamızda Değişim Rüzgarları (Türk Sineması 2005-2010). 

İstanbul: Remzi Kitabevi.  

Dorsay, A. (2014). 100 Yılın 100 Türk Filmi. İstanbul: Remzi Kitabevi 

Dönmez-Colin, G. (2014). The Routledge Dictionary of Turkish Cinema. New York: 

Routledge. 

Düzcan, E. (2017). Yeni Türkiye Sinemasında Yetişkinliğe Geçiş: Sivas ve Hayat Var 

Filmlerinde Cinsiyet, Güç ve Oyun. Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, 

28 (142-161).  

Elmacı, T. (2011). Taşrada Gündelik Hayatın İdeolojisinin Vavien ve Süt Filmleri 

Perspektifinden Okunması, Selçuk İletişim, 7 (1). 161-173. 

Esen, Ş. (2016). Türk Sinemasının Kilometre Taşları (Dönemler ve Yönetmenler). 

İstanbul: Agora Kitaplığı.  

Everett, W. (2005). European Identity in Cinema. UK: Intellect.  

Evren, B. (2014). 100 Years of Turkish Cinema (Çev: N. Alev ve U. Savtak). Ankara: 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 

Gardiner, J. K. (2002). Introduction. J. K. Gardiner (Ed.), Masculinity Studies and 

Feminist Theory: New Directions. USA: Columbia University Press.  

Geertz, C. (2009). Deep Play: Notes on the Balinese Cockfight. R. Adams ve D. Savran 

(Editör) The Masculinity Studies Reader içinde (80-118). India: Blackwell 

Publishing.  

Gevgilili, A. (2014). Çağını Sorgulayan Sinema. İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Giddings, F.H. (1897). The Theory of Socialization. New York: The Macmillan 

Company; London: Macmillan & co., ltd. 

Goslin, D.A. (1969). Introduction. D. Goslin (Editör) The Handbook of Socialization 

Theory and Research içinde (1-21). Chicago: Rand McNally & Company. 

Gülovalı, M. ve Odabaş, A. (2011). Türkçe Bilim Terimleri Sözlüğü. Ankara: Türkiye 

Bilimler Akademisi.  



134 
 

Gümüşoğlu, F. (1994). 1928’den 1994’e Ders Kitaplarında Cinsiyetçilik. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü.  

Günay-Erkol, Ç. (2018). İllet, zillet, erkeklik: Eleştirel Erkeklik Çalışmaları ve 

Türkiye’deki seyri. Toplum ve Bilim, 145, 6-31. 

Gürbilek, N. (2016a). Kötü Çocuk Türk. İstanbul: Metis Yayınları.  

Gürbilek, N. (2016b). Yer Değiştiren Gölge. İstanbul: Metis Yayınları.  

Helvacı, M.A. (2007). Eğitim Sisteminde Öğretmenin Rolü. N. Saylan (Editör), Eğitim 

Bilimine Giriş içinde (s. 285-311). Ankara: Anı Yayıncılık.  

Hurrelmann, K. (1988). Social Structure and Personality Development. Cambridge; New 

York: Cambridge University Press. 

Inkeles, A. (1969). Social Structure and Socialization. D. Goslin (Editör) The Handbook 

of Socialization Theory and Research içinde (615-632). Chicago: Rand McNally & 

Company. 

Kağıtçıbaşı, Ç. ve Cemalcılar, Z. (2014). Dünden Bugüne İnsan ve İnsanlar: Sosyal 

Psikolojiye Giriş. İstanbul: Sistem Matbaacılık.   

Kağıtçıbaşı, Ç. (2012). Benlik, Aile ve İnsan Gelişimi. İstanbul Koç Üniversitesi 

Yayınları.  

Kağıtçıbaşı, Ç. (1981). Çocuğun Değeri Değerler ve Doğurganlık. İstanbul: Boğaziçi 

Üniversitesi, İdari Bilimler Fakültesi.  

Kağıtçıbaşı, Ç. ve Ataca, B. (2005). Value of Children and Family Change: A Three-

Decade Portrait From Turkey. Applied Psychology, 54(3), (317-337). 

Karras, R. M. (2003). From Boys to Men: Formations of Masculinity in the Late Medieval 

Europe. Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 

Kancı, A. ve Altınay, A.G. (2011). Küçük Askerleri ve Küçük Ayşeleri Eğitmek: Ders 

Kitaplarında Askerileştirilmiş ve Cinsiyetlendirilmiş Vatandaşlık. M., Carrison, A. 

Rabo ve F. Gök (Editörler) Çokkültürlü Toplumlarda Eğitim: Türkiye ve İsveç’ten 

Önermekler içinde (47-71). İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Kıncal, R.Y. (2006). Eğitim Bilimine Giriş. Ankara: Nobel Yayın Dağıtım. 



135 
 

Kandiyoti, D. (2015). Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar Kimlikler ve Toplumsal Dönüşümler. 

İstanbul: Metis Yayınları.   

Kindlon, D. ve Thompson M. (2000). Raising Cain: Protecting the Emotional Life of 

Boys. USA: Balantine Books.  

Kramer, L. (2011). The Sociology of Gender. (3). New York; Oxford: Oxford University 

Press. 

Laçiner, Ö. (2018). Merkez(ler) ve taşra(lar) dönüşürken. T. Bora (Editör) Taşraya 

Bakmak. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Mardin, Ş. (1990). Türk Siyasasını Açıklayabilecek Bir Anahtar: Merkez-Çevre İlişkileri. 

(Çev: Şeniz Gönen). M. Türköne ve T. Önder (Derleyenler) Türkiye’de Toplum ve 

Siyaset Makaleler 1 içinde (s. 30-66). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Mead, G.H. (1967). Mind, Self and Society. Chicago: University of Chicago Press.  

Messerschmidt, J. (2018). Hegemonic Masculinity. USA: Rowman & Littlefield.  

Mutluer, N. (2008). Türkiye’de Cinsiyet Hallerinin Sınırları. N. Mutluer (Editör) Cinsiyet 

Halleri Türkiye’de Toplumsal Cinsiyetin Kesişim Sınırları içinde (14-30). İstanbul: 

Varlık Yayınları.  

Neale, S. (1981). Art Cinema as Institution. Screen, 22(1), 11–40. 

Olson, E.A., (1982). Duofocal Family Structure and an Alternative Model of Husband 

Wife Relationship. Ç. Kağıtçıbaşı (Editör) Sex Roles, Family and Community in 

Turkey içinde (33-72). Indiana: Indiana University.  

Onaran, O., Büker, S. ve Bir, A.A., (1998). Eskişehir’de Erkek Rol ve Tutumlarına İlişkin 

Alan Araştırması. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları.  

Onur, H. Ve Koyuncu, B. (2004). “Hegemonik” Erkekliğin Görünmeyen Yüzü: 

Sosyalizasyon Sürecinde Erkeklik Oluşumları ve Krizleri Üzerine Düşünceler. 

Toplum ve Bilim, 101, 31-49. 

Ortaylı, İ. (2006). Osmanlı Toplumunda Aile. İstanbul: Pan Yayıncılık.  

Ögel, B. (2001). Dünden Bugüne Türk Kültürünün Gelişme Çağları. İstanbul: Türk 

Dünyası Araştırmaları Vakfı.  



136 
 

Özarslan, O. (2018). Hovarda Alemi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Özbay, C. ve Baliç, İ. (2004). Erkekliğin Ev Halleri! Toplum ve Bilim, 101, 89-103.  

Öztan, G.G., (2013). Türkiye’de Çocukluğun Politik İnşası. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları.  

Öztürk, S.R. (2000). Sinemada Kadın Olmak. İstanbul: Alan Yayıncılık.  

Özgüç, Agah (2005). Türlerle Türk Sineması Dönemler, Modalar, Tiplemeler. İstanbul: 

Dünya Yayıncılık.  

Patton, M. (2002). Qualitative Research and Evaluation Methods. Thousand Oaks, 

California: Sage Publications.  

Pleck, J.H. (2009) “Men’s Power With Women, Other Men, and Society: A Men’s 

Movement Analysis”. P.F. Murphy (Ed.), Feminism and Masculinities içinde (s. 

57-68). Oxford: Oxford University Press.  

Pleck, J. H. (1982). The Myth of Masculinity (2nd printing). USA: MIT. 

Polat, N. (2008). Cinsiyet ve Mekan: Erkek Kahveleri. Toplum ve Bilim, 112, 147-157. 

Pomerance, M. ve Gateward, F. (2005). “Introduction”. M. Pomerance ve F. Gateward 

(Ed.) Where the Boys Are: Cinemas of Masculinity and Youth içinde (s. 1-18). 

Detroit: Wayne State University Press. 

Rubin, G. (1975). The Traffic in Women: Notes on the “Political Economy of Sex”. R. 

R. Reiter (Ed.), Toward an Anthropology of Women. New York: Monthly Rewiev 

Press. 

Ryan, M. ve Kellner, D. (2016). Politik Kamera (Çev: E. Özsayar). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.  

Sancar, S. (2016). Erkeklik: İmkansız İktidar. İstanbul: Metis Yayınları.  

Sancar, S. (2014). Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti. İstanbul: İletişim Yayınları.  

Saraçgil, A. (2005). Bukalemun Erkek: Osmanlı İmparatorluğu’nda ve Türkiye 

Cumhuriyeti’nde Ataerkil Yapılar ve Modern Edebiyat (Çev: S. Aktaş). İstanbul: 

İletişim Yayınları.  



137 
 

Segal, L. (1995). Slow Motion: Changing Masculinities, Changing Men (2nd paper back 

printing). New Jersey: Rutgers University Press. 

Selek, P. (2018). Sürüne Sürüne Erkek Olmak. İstanbul: İletişim Yayınları.  

Sökmen, S. (2004). Bu Sayıda … Toplum ve Bilim, 101, 50-70. 

Sunar, D. (2002). Change and Continuity in the Turkish Middle Class Family. R. 

Liljeström ve E. Özdalga (Editörler) Autonomy and Dependence in the Family 

içinde (219-240). İstanbul: Swedish Research Institute in Istanbul.  

Sunar, D. ve Fişek, G. (2005). Contemporary Turkish Families. U. Gielen ve J. 

Roopnarine (Editörler) Families in Global Perspective içinde (169-183). Boston : 

Pearson/Allynand Bacon.  

Suner, A. (2006). Hayalet Ev. İstanbul: Metis Yayınları.  

Şentürk, N., Gülçur, A. ve Eken, İ. (2017). Türkiye’de Film Endüstrisi. İstanbul: İstanbul 

Ticaret Odası. 

Şerifsoy, F. (2000). Aile ve Kemalist Modernizasyon Projesi, 1928-1950. A. Altınay 

(Editör) Vatan Millet Kadınlar içinde (155-188). İstanbul: İletişim Yayınları.  

Şimşek, S. (2007). Eğitim İle İlgili Temel Kavramlar. N. Saylan (Editör), Eğitim Bilimine 

Giriş içinde (s.1-18). Ankara: Anı Yayıncılık.  

Şişman. M. (2008). Eğitim Bilimine Giriş. Ankara: Pegem Akademi. 

Talimciler, A. (2009). Türkiye’de Erkek Kimliğinin Oluşumunda Göz Ardı Edilen Alan: 

Spor/Futbol. H. Kuruoğlu (Editör) Erkek Kimliğinin Değişe(meye)n Halleri içinde 

(45-65). İstanbul: Beta Basım Yayım Dağıtım.  

Tanrıöver, H.U. (2011). Türkiye’de Film Endüstrisinin Konumu ve Hedefleri. İstanbul: 

İstanbul Ticaret Odası.  

Teksoy, R. (2005). Rekin Teksoy’un Sinema Tarihi – İkinci Cilt. İstanbul: Oğlak 

Yayıncılık.  

Topçu, Ş. (2018). Erkeklik Çalışmaları Kaynakçası. Toplum ve Bilim, 145, 289-330. 



138 
 

Türkdoğan, O. (1993). Türk Ailesinin Genel Yapısı. Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde 

Türk Ailesi içinde (29-66). Ankara: T. C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu 

Yayınları.  

Ulusay, N. (2008). Melez İmgeler: Sinema ve Ulusötesi Oluşumlar. Ankara: Dost 

Kitabevi Yayınları.  

Whitehead, S. M. (2002). Men and Masculinities. Malden, Mass: PolityPress. 

Yeşil, F. (2014). Ortaokul Türkçe Ders Kitaplarında Cinsiyet İfadeleri ve Toplumsal 

Cinsiyet Rolleri. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü.  

Yıldırım, A. ve Şimşek H. (2006). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: 

Seçkin Yayıncılık.  

Yılmaz, E. (2007). Bir Meslek Olarak Öğretmenlik. E. Karip (Editör), Eğitim Bilimine 

Giriş içinde (s. 317-33). 

Yücel, V. (2014). Kahramanın Yolculuğu Mitik Erkeklik ve Suç Draması. İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi.   

İnternet Kaynakları 

http-1: Tüik (2018, Mayıs). İstatistiklerle Aile. Erişim adresi                    

http://www.tuik.gov.tr/PreHaberBultenleri.do?id=30726 

http-2: Teoman, S. (2016). https://vimeo.com/166244968 (Erişim tarihi: 21.02.2020). 

http-3: Kaya, B. (2018). https://www.youtube.com/watch?v=IvnShQuU9es (Erişim 

Tarihi: 29.02.2020). 

http-4: Öner, A. (2017). https://www.youtube.com/watch?v=BVKWGpCWQGo (Erişim 

Tarihi: 29.02.2020). 

http-5: Köreken, Ü. (2016). 

https://www.youtube.com/watch?time_continue=37&v=KM4lqiL9d3A&feature

=emb_title (Erişim Tarihi: 29.02.2020). 

http-6: Yıldız, E., Karsan, K. (2014). “Röportaj: Kaan Müjdeci – Sivas”. 

https://eksisinema.com/roportaj-kaan-mujdeci-sivas/ (Erişim tarihi: 21.02.2020) 



 

EK-1. Türkiye’de Erkeklik ve Sinema Alanlarını Harmanlayan Tez Çalışmaları, 

Yeşilçam Ekseninde Erkeklik İmgesini Analiz Eden 

Yıldırım, T. (2007). Tarihi Kostüme Avantür Sineması’nda Kahraman Tiplemesinin 

Psikolojik Analizi. Yayımlanmamış Doktora Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. Demirtaş, H. (2014). Türk Sinemasında 1960-1980 Yılları Arasında 

Çizgi Roman Uyarlaması Fantastik Filmlerde Erkek Kahraman Temsili. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Sevindi, 

K. (2015). Yeşilçam’da Eril Kötülüğün Tipolojik Temsili: Kötü Erkek Tipleri. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

EK-2. Türkiye’de Erkeklik ve Sinema Alanlarını Harmanlayan Tez Çalışmaları, 

Yönetmen ya da Yıldız/Oyuncu Filmleri Bağlamında Erkekliği Ele Alan Tezler 

Yürümez, S. (2010). Toplumsal Cinsiyet Kalıplarının Reha Erdem Sinemasında Kadın ve 

Erkek Karakterlere Yansımaları: Korkuyorum Anne ve Hayat Var Filmlerinin Analizi. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Beykent Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Koçer, Z. (2012). 1960lar ve 1970lerde Yılmaz Güney’in Yıldız İmgesindeki 

Erkeklik Kurulumları. Yayımlanmamış Doktora Tezi. Ankara: İhsan Doğramacı Bilkent 

Üniversitesi, Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü. Atasoy, G. (2013) Zeki Demirkubuz 

Sineması’nda Erkek Kimliği. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Özekici, M. (2014) Türkiye’de Hegemonik 

Erkeklik Olgusu ve Serdar Akar Filmleri. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Gön, A. (2015) Performatif Toplumsal 

Cinsiyet ve Erkeklik: Küf, Yozgat Blues ve Ben O Değilim. Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Çiğdem, N. (2018). 

Yılmaz Güney Sinemasında Hegemonik Erkeklik. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

İstanbul: Bahçeşehir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Yarcı, I. (2018) Son Dönem 

Türk Sineması Auteur Erkek Yönetmen Filmlerinde Hegemonik Erkeklik. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: İstanbul Arel Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

EK-3. Türkiye’de Erkeklik ve Sinema Alanlarını Harmanlayan Tez Çalışmaları, Popüler 

Yapımlarda Erkekliğin Sunumunu Analiz Eden Tezler 

Öztemir, N. (2012). Günümüz Popüler Türk Sinemasında Erkeklik Temsili. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Galatasaray Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

EK-4. Türkiye’de Erkeklik ve Sinema Alanlarını Harmanlayan Tez Çalışmaları, 

Modernlik ve Değişen Erkekliğe Odaklanan Tezler 

Umut, M. (2007). 1960 Sonrası Türk Sineması’nda Erkeklik Temsilleri. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Sabancı Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Birtek, B. 

(2007) Toplumsal Cinsiyet Açısından Sosyal Değişimlerin Türk Sinemasında Erkek 

Kimliklerine Yansıması: Koca Rolü (1980-2000 Yılları Arası). Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Eyiişleyen, N. 

(2010). 1990 Sonrası Popüler Türk Sinemasında Erkeklik Temsilleri. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Bahçeşehir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Diker, 

C. (2010). 2000’li Yıllarda Türk Sinemasında Erkek Karakter İncelemesi. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Yeditepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Yüksel, E. (2013). 2000’ler Türkiye Sinemasında Erkeklik Krizi ve Erkek 

Kimliğinin İnşası. Yayımlanmamış Doktora Tezi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. Sınay, N. (2013). Değişen Beden Değişmeyen İktidar: 90 Sonrası 

Türk Sinemasında İktidarın Yansıması Açısından Erkek Bedeni. Yayımlanmamış Doktora 

Tezi. İzmir: Ege Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Akdoğan, Ö. (2014) Popüler 

Türkiye Sinemasında Gülünçleştirilen Erkeklik. Yayımlanmamış Doktora Tezi. Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Doğaner, S. (2018). 2000 Sonrası Türkiye 

Sinemasında Militarizm İnşası ve Erkeklik Temsilleri. Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. Kahraman, G. (2019). 

Çağdaş Türk Sinemasında Sınıf Üzerinden Oluşturulan Erkekliklerin Temsilleri. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü.  

 

 

 

 

 

 

 



 

EK-5. Türkiye’de Erkeklik ve Sinema Alanlarını Harmanlayan Tez Çalışmaları, Queer 

ve Eşcinselliği Merkezine Koyan Tezler  

Şeker, H. (2015). Popüler Türk Sinemasında Hegemonik Erkeklik ve Eşcinsellik. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. Candemir, D. M. (2016). 2000 sonrası Türkiye sinemasında queer 

imkanlar: Benim Çocuğum, Zenne ve Bizim Büyük Çaresizliğimiz üzerine bir çözümleme. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

EK-6. 2000 Yılı Sonrası Antalya Altın Portakal Film Festivali Adayları 

Antalya Altın Portakal Film Festivali 

Yıl Festivalde Yarışan Filmler 

2019 1. Aşk, Büyü, vs. (Ümit Ünal) 

2. Bilmemek (Leyla Yılmaz) 

3. Bina (Orçun Behram) 

4. Bozkır (Ali Özel) 

5. Ceviz Ağacı (Faysal Soysal) 

6. Kronoloji (Ali Aydın) 

7. Küçük Şeyler (Kıvanç Sezer) 

8. Omar ve Biz (Maryna Er 

Gorbach – Mehmet Bahadır Er) 

9. Soluk (Özkan Yılmaz) 

10. Topal Şükran’ın Maceraları 

(Onur Ünlü) 

2018 1. Çınar (Mustafa Karadeniz) 

2. Güven (Sefa Öztürk) 

 

2017 1. Misafir (Andaç Haznedaroğlu) 

2. Zor Bir Karar (Ender 

Özkahraman) 

 

2016 1. Albüm (Mehmet Can 

Mertoğlu) 

2. Babamın Kanatları (Kıvanç 

Sezer) 

3. Eşik (Erkan Tahhuşoğlu – 

Ayhan Salar) 

4. Genç Pehlivanlar (Mete 

Gümürhan) 

5. Mavi Bisiklet (Ümit Köreken) 

6. Orhan Pamuk’a Söylemeyin 

Kars'ta Çektiğim Filmde Kar 

Romanı da Var (Rıza Sönmez) 

7. Rauf (Soner Caner – Barış 

Kaya) 

8. Rüya (Derviş Zaim) 

9. Rüzgarda Salınan Nilüfer (Seren 

Yüce) 

10. Siyah Karga (Tayfur Aydın) 

11. Tereddüt (Yeşim Ustaoğlu) 

12. Toz (Gözde Kural) 

2015 1. Arama Motoru (Atalay 

Taşdiken) 

2. Artık Hayallerim Var (Nefin 

Dinç) 

3. Çırak (Emre Konak)   

7. Muna (Serdar Gözelekli) 

8. Pia (Erdal Rahmi Hanay) 

9. Rüzgarın Hatıraları (Özcan 

Alper) 

10. Saklı (Selim Evci) 



 

4. Kalandar Soğuğu (Mustafa 

Kara) 

5. Kümes (Ufuk Bayraktar) 

6. Misafir (Mehmet Eryılmaz) 

11. Sarmaşık (Tolga Karaçelik) 

12. Takım: Mahalle Aşkına (Emre 

Şahin) 

2014 1. Sivas (Kaan Müjdeci) 

2. Kuzu (Kutluğ Ataman) 

3. İtirazım Var (Onur Ünlü) 

4. Balık (Derviş Zaim) 

5. Fakat Müzeyyen Bu Derin Bir 

Tutku (Çiğdem Vitrinel) 

6. Çekmeköy Underground 

(Ayşim Türkmen Keskin) 

7. Guruldayan Kalpler (Ömer uğur) 

8. İyi Biri (Ayhan Sonyürek) 

9. Klama Dayika Min (Erol Mintaş) 

10. Kumun Tadı (Melisa Önel) 

11. Neden Tarkosvki Olamıyorum 

(Murat Düzgünoğlu) 

12. Of’lu Hocayı Aramak (Levent 

Soyarslan) 

2013 1. Cennetten Kovulmak (Ferit 

Karahan) 

2. Kısa Film (Ali Kemal Çınar) 

3. Kusursuzlar (Ramin Matin) 

4. Kutsal Bir Gün (Serdar 

Temizkan) 

5. Mavi Dalga (Zeynep Dadak – 

Merve Kayan) 

6. Mavi Ring (Ömer Leventoğlu) 

7. Meryem (Atalay Taşdiken) 

8. Sev Beni (Marina Horbaç – 

Mehmet Bahadır Er) 

9. Uvertür (Alpgiray M. Uğurlu) 

10. Uzun Yol (Nihat Seven) 

2012 1. Derin Düşünce (Çağatay 

Tosun) 

2. Elveda Katya (Ahmet 

Sönmez) 

3. Evdeki Yabancılar (Dilek 

Keser – Ulaş Güneş Kaçargil) 

4. Güzelliğin On Par’etmez 

(Hüseyin Tabak) 

5. Hile Yolu (Ersin Kana) 

6. Küf (Ali Aydın)  

7. Pazarları Hiç Sevmem (Rezzan 

Tanyeli) 

8. Toprağın Çocukları (Ali Adnan 

Özgür) 

9. Umut Üzümleri (Tunç Okan) 

10. Zerre (Erdem Tepegöz) 

2011 1. Behzat Ç. Seni Kalbime 

Gömdüm (Serdar Akar) 

2. Can (Raşit Çelikezer) 

8. Hicaz (Erdal Rahmi Hanay) 

9. Lüks Otel (Kenan Korkmaz) 

10. Nar (Ümit Ünal) 



 

3. Canavarlar Sofrası (Ramin 

Matin) 

4. Fedakar (Hüseyin Eleman)  

5. Geriye Kalan (Çiğdem 

Vitrinel) 

6. Güzel Günler Göreceğiz 

(Hasan Tolga Pulat)  

7. Hangi Film (Egemen Sancak) 

11. Öngörüye Ağıt (Savaş Baykal) 

12. Yürüyüş (Shiar Abdi) 

13. Zenne (M. Caner Alper – 

Mehmet Binay) 

 

2010 1. Atlıkarınca (İlksen Başarır) 

2. Çakal (Erhan Kozan) 

3. Çoğunluk (Seren Yüce) 

4. Gişe Memuru (Tolga 

Karaçelik) 

5. Gölgeler ve Suretler (Derviş 

Zaim) 

6. Hayde Bre (Orhan Oğuz) 

7. Kağıt (Sinan Çetin) 

 

8. Kar Beyaz (Selim Güneş) 

9. Kavşak (Selim Demirdelen) 

10. Press (Sedat Yılmaz) 

11. Saç (Tayfun Pirselimoğlu) 

12. Sinyora Enrica İle İtalyan Olmak 

(Ali İlhan) 

13. Siyah Beyaz (Ahmet 

Boyacıoğlu) 

14. Zefir (Belma Baş) 

2009 1. 40 (Emre Şahin) 

2. Aya Seyahat (Kutluğ Ataman) 

3. Babam Büfe (Meriç Demiray) 

4. Başka Dilde Aşk (İlksen 

Başarır) 

5. Beş Şehir (Onur Ünlü)  

6. Bornova Bornova (İnan 

Temelkuran) 

7. Deli Deli Olma (Murat 

Saraçoğlu) 

8. Gölgesizler (Ümit Ünal) 

9. İki Dil Bir Bavul (Orhan Eskiköy 

– Özgür Doğan) 

10. İlkbahar Sonbahar (Yavuz 

Özkan) 

11. Kara Köpekler Havlarken 

(Mehmet Bahadır Er – Maryna 

Gorbach)  

12. Kıskanmak (Zeki Demirkubuz) 

13. Kosmos (Reha Erdem) 

14. Min Dit (Miraz Bezar) 

15. Usta (Bahadır Karataş) 

16. Uzak İhtimal (Mahmut Fazıl 

Coşkun) 

2008 1. Başka Semtin Çocukları 

(Aydın Bulut) 

9. Nokta (Derviş Zaim) 



 

2. Bunu Gerçekten Yapmalı 

mıyım? (İsmail Necmi) 

3. Dilber’in Sekiz Günü (Cemal 

Şan) 

4. Gitmek: Benim Marlon ve 

Brandom (Hüseyin Karabey) 

5. Gökten Üç Elma Düştü (Raşit 

Çelikezer) 

6. Gölge (Mehmet Güreli) 

7. Hayat Var (Reha Erdem) 

8. İki Çizgi (Selim Evci) 

10. Pandora’nın Kutusu (Yeşim 

Ustaoğlu) 

11. Pazar – Bir Ticaret Masalı (Ben 

Hopkins) 

12. Son Cellat (Şahin Gök) 

13. Süt (Semih Kaplanoğlu) 

14. Ulak (Çağan Irmak) 

15. Üç Maymun (Nuri Bilge Ceylan) 

16. Vicdan (Erden Kıral) 

2007 1. Adem’in Trenleri (Barış 

Pirhasan) 

2. İyi Seneler Londra (Berhun 

Oya) 

3. Jan Jan (Aydın Sayman) 

4. Mutluluk (Abdullah Oğuz) 

5. Mülteci (Reis Çelik)  

6. Münferit (Yavuz Altun) 

7. Rıza (Tayfun Pirselimoğlu) 

8. Saklı Yüzler (Handan İpekçi) 

9. Sis ve Gece (Turgut Yasalar) 

10. Yaşamın Kıyısında (Fatih Akın) 

11. Yumurta (Semih Kaplanoğlu) 

12. Zeynep’in Sekiz Günü (Cemal 

Şan) 

2006 1. Araf (Biray Dalkıran) 

2. Aura (Orhan Oğuz) 

3. Cenneti Beklerken (Derviş 

Zaim) 

4. Eve Dönüş (Ömer Uğur) 

5. 2 Süper Film Birden (Murat 

Şeker) 

6. İklimler (Nurİ Bilge Ceylan) 

7. Kader (Zeki Demirkubuz) 

8. Kardan Adamlar (Aytan 

Gönülşen) 

9. Takva (Özer Kızıltan) 

2005 1. Anne Ya da Leyla (Mesut 

Uçakan) 

2. Banyo (Mustafa Altıoklar) 

3. Dondurmam Gaymak (Yüksel 

Aksu) 

4. Eğreti Gelin (Atıf Yılmaz) 

5. Gönül Yarası (Yavuz Turgul) 

9. Korkuyorum Anne (Reha 

Erdem) 

10. O Şimdi Mahkum (Abdullah 

Oğuz) 

11. Pardon (Mert Baykal) 

12. Sen Ne Dilersen (Cem 

Başeskioğlu) 



 

6. Hırsız Var! (Oğuzhan Erdem) 

7. İki Genç Kız (Kutluğ Ataman) 

8. Kalbin Zamanı (Ali 

Özgentürk) 

13. Sinema Bir Mucizedir (Tunç 

Başaran – Memduh Ün) 

14. Şans Kapıyı Kırınca (Tayfun 

Güneyer) 

15. Türev (Ulaş İnanç) 

2004 1. Gece 11:45 (Ercan Durmuş) 

2. Hababam Sınıfı Merhaba 

(Kartal Tibet) 

3. Hayal Kurma Oyunları 

(Yavuz Özkan) 

4. Hoşgeldin Hayat (Ümit Elçi) 

5. Kayıp Cennet İnsanları (Ümit 

Cin Güven)  

6. Meleğin Düşüşü (Semih 

Kaplanoğlu) 

7. Mustafa Hakkında Herşey 

(Çağan Irmak) 

8. Ne de Olsa Çocuk (Eriş Akman) 

9. Yazı Tura (Uğur Yücel) 

2003 1. Abdülhamid Düşerken (Ziya 

Öztan) 

2. Bekleme Odası (Zeki 

Demirkubuz) 

3. Çamur (Derviş Zaim) 

4. Giz (Ulaş Ak) 

5. Gönderilmemiş Mektuplar 

(Yusuf Kurçenli) 

6. Gülüm (Zeki Ökten) 

 

7. İnat Hikayeleri (Reis Çelik) 

8. Karpuz Kabuğundan Gemiler 

Yapmak (Ahmet Uluçay) 

9. Karşılaşma (Ömer  Kavur) 

10. Kolay Para (Ercan Durmuş- 

Hakan Haksun) 

11. Metropol Kabusu (Ümit Cin 

Güven) 

12. O Şimdi Asker (Mustafa 

Altıoklar) 

2002 1. Deli Yürek: Bumerang 

Cehennemi (Osman Sınav) 

2. Gönlümdeki Köşk Olmasa 

(Elisabeth Rygaard) 

3. Martılar Açken (Bülent Pelit) 

4. Sarı Günler (Ravin Asaf) 

5. Sır Çocukları (Aydın Sayman – 

Ümit Cin Güven) 

6. Uzak (Nuri Bilge Ceylan) 

7. Yeşil Işık (Faruk Aksoy) 

 

2001 1. Büyük Adam Küçük Aşk 

(Handan İpekçi) 

2. Dansöz (Savaş Ay) 

7. Maruf (Serdar Akar) 

8. O da Beni Seviyor (Barış 

Pirhasan) 



 

3. Dava (Gani Rüzgar Şavata) 

4. Fotoğraf  (Kazım Öz) 

5. Hemşo (Ömer Uğur) 

6. İtiraf (Zeki Demirkubuz) 

9. Şarkıcı (Ersin Pertan) 

10. Vizontele (Yılmaz Erdoğan – 

Ümer Faruk Sorak) 

11. Yazgı (Zeki Demirkubuz) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

EK-7. 2000 Yılı Sonrası Uluslararası Adana Altın Koca Film Festivali Adayları 

Uluslararası Adana Altın Koza Film Festivali 

Yıl Festivalde Yarışan Filmler 

2019 1. Aden (Barış Atay) 

2. Aidiyet (Burak Çevik) 

3. Bağlılık-Aslı (Semih 

Kaplanoğlu) 

4. Görülmüştür (Serhat 

Karaaslan) 

5. Kapı (Nihat Durak) 

6. Kovan (Eylem Kaftan) 

7. Kraliçe Lear (Pelin Esmer) 

8. Kronoloji (Ali Aydın) 

9. Küçük Şeyler (Kıvanç Sezer) 

10. Nuh Tepesi (Cenk Ertürk) 

11. Şehitler (Köken Ergün) 

12. Uzun Zaman Önce (Cihan 

Sağlam) 

2018 1. Anons (Mahmut Fazıl 

Coşkun) 

2. Arada (Ali Kemal Çınar) 

3. Aydede (Abdurrahman Öner) 

4. Babamın Kemikleri (Özkan 

Çelik) 

5. Dört Köşeli Üçgen (Mehmet 

Güreli) 

6. Güvercin (Banu Savcı) 

7. Güvercin Hırsızları (Osman 

Nail Doğan) 

8. Halef (Murat Düzgünoğlu) 

9. İçerdekiler (Hüseyin Karabey) 

10. Kaos (Semir Aslanyürek) 

11. Kardeşler (Ömür Atay) 

12. Kelebekler (Tolga Karaçelik) 

13. Sibel (Çağla Zencirci – 

Guillaume Giovanetti) 

14. Tuzdan Kaide (Burak Çevik) 

15. Yuva (Emre Yeksan) 

2017 1. Aşkın Gören Gözlere İhtiyacı 

Yok (Onur Ünlü) 

2. Buğday (Semih Kaplanoğlu) 

3. Daha (Onur Saylak) 

4. Eksi Bir (Orhan Oğuz) 

5. İşe Yarar Bir şey (Pelin 

Esmer) 

6. Kar (Emre Erdoğdu) 

7. Körfez (Emre Yeksan) 

8. Murtaza (Özgür Sevimli) 

9. Sofra Sırları (Ümit Ünal) 

10. Taş (Orhan Eskiköy) 

2016 1. Ağustos Böcekleri Ve 

Karıncalar (Erhan Tuncer) 

7. İftarlık Gazoz (Yüksel Aksu) 

8. Koca Dünya (Reha Erdem) 



 

2. Albüm (Mehmet Can 

Mertoğlu) 

3. Babamın Kanatları (Kıvanç 

Sezer) 

4. Bana Git De (Handan 

Öztürk) 

5. Dar Elbise (Hiner Saleem) 

6. Geçmiş (Çağdaş Çağrı) 

9. Mehmet Salih (Güven Beklen) 

10. Nadide Hayat (Çağan Irmak) 

11. Rüya (Derviş Zaim) 

12. Tarla (Cemil Ağacıkoğlu) 

2015 1. Abluka (Emin Alper) 

2. Anayurdu (Senem Süzen) 

3. Çalsın Sazlar (Nesli 

Gölgeçen) 

4. Dolanma (Tunç Davut) 

5. Eksik (Barış Atay) 

6. Gece (Erden Kıral) 

7. Kar Korsanları (Faruk 

Hacıhafızoğlu) 

8. Kasap Havası (Çiğdem Sezgin) 

9. Misafir (Mehmet Eryılmaz) 

10. Nefesim Kesilene Kadar 

(Emine Emel Balcı) 

11. Saklı (Selim Evci) 

12. Sarmaşık (Tolga Karaçelik) 

13. Toz Bezi (Ahu Öztürk) 

14. Yarım (Çağıl Nurhak 

Aydoğdu) 

15. Yemekteydik Ve Karar Verdim 

(Görkem Yeltan)  

2014 1. Balık (Derviş Zaim) 

2. Beni Sen Anlat (Mahur 

Özmen) 

3. Deniz Seviyesi (Nisan Dağ – 

Esra Saydam) 

4. Firak (Halil Özer) 

5. Gittiler Sair Ve Meçhul 

(Kenan Korkmaz) 

6. İçimdeki Balık (Ertan 

Velimatti Alagöz) 

7. Neden Tarkovski Olamıyorum 

(Murat Düzgünoğlu) 

8. Nergis Hanım (Görkem 

Şarkan) 

9. Silsile (Ozan Açıktan) 

10. Toz Ruhu (Nesimi Yetik) 

11. Yağmur Kıyamet Çiçeği (Onur 

Aydın) 

12. Yola Çıkmak (Evren Erdem) 

2013 1. Çanakkale Yolun Sonu 

(Serdar Akar – Kemal Uzun 

– Ahmet Karaman) 

2. Daire (Atıl İnanç) 

7. Jin (Reha Erdem) 

8. Köksüz (Deniz Akçay 

Katıksız) 

9. Lal (Semir Aslanyürek) 



 

3. Eve Dönüş Sarıkamış 1915 

(Alphan Eşeli) 

4. Gözümün Nuru (Melik 

Saraçoğlu – Hakkı Kurtuluş) 

5. Hadi Baba Gene Yap (Emre 

Yalgın) 

6. Hayatboyu (Aslı Özge) 

10. Soğuk (Uğur Yücel) 

11. Yarım Kalan Mucize (Biket 

İlhan) 

12. Yozgat Blues (Mahmur Fazıl 

Coşkun) 

2012 1. Ana Dilim Nerede (Veli 

Kahraman) 

2. Araf (Yeşim Ustaoğlu) 

3. Ateşin Düştüğü Yer (İsmail 

Güneş) 

4. Aziz Ayşe (Elfe Uluç) 

5. Babamın Sesi (Orhan 

Eskiköy) 

6. Devir (Derviş Zaim) 

7. Gözetleme Kulesi (Pelin 

Esmer) 

8. Lal Gece (Reis Çelik) 

9. Rüzgarlar (Selim Evci) 

10. Siirt’in Sırrı (İnan Temelkuran 

– Kristen Stevens) 

11. Şimdiki Zaman (Belmin 

Söylemez) 

12. Yabancı (Filiz Alpgezmen) 

13. Yeraltı (Zeki Demirkubuz) 

14. Yük (Erden Kıral) 

2011 1. Aşk Ve Devrim (Serkan 

Acar) 

2. Beni Sev (Ali Özgentürk) 

3. Celal Tan Ve Ailesinin Aşırı 

Acıklı Hikayesi (Onur Ünlü) 

4. Eylül (Cemil Ağacıkoğlu) 

5. Gelecek Uzun Sürer (Özcan 

Alper) 

6. Kadife (Erdoğan Kar) 

7. Kaybedenler Kulübü (Tolga 

Örnek) 

8. Mar (Caner Erzincan) 

9. Memleket Meselesi (İsa 

Yıldız) 

10. Saklı Hayatlar (A. Haluk Ünal) 

11. Simurg (Ruhi Karadağ) 

12. Türk Pasaportu (Burak Arliel) 

13. Vücut (Mustafa Nuri) 

14. Yurt (Muzaffer Özdemir) 

2010 1. Bal (Semih Kaplanoğlu) 

2. Beş Şehir (Onur Ünlü) 

3. Büyük Oyun (Atıl İnanç) 

6. Kavşak (Selim Demirdelen) 

7. Kıskanmak (Zeki Demirkubuz) 

8. Nefes:Vatan Sağolsun (Levent 

Semerci) 



 

4. Denizden Gelen (Nesli 

Gölgeçen) 

5. Eyvah Eyvah (Hakan Algül) 

9. Orada (Hakkı Kurtuluş – Melik 

Saraçoğlu) 

10. Ses (Ümit Ünal) 

2009 1. Vicdan (Erden Kıral) 

2. 11’e 10 Kala (Pelin Esmer) 

3. Dilber’in Sekiz Günü (Cemal 

Şan) 

4. Gölgesizler (Ümit Ünal) 

5. Hayatın Tuzu (Murat 

Düzgünoğlu) 

6. İki Dil Bir Bavul (Orhan 

Eskiköy - Özgür Doğan) 

7. Köprüdekiler (Aslı Özge) 

8. Mommo – Kız Kardeşim 

(Atalay Taşdiken) 

9. Pandoranın Kutusu (Yeşim 

Ustaoğlu) 

10. Pus (Tayfun Pirselimoğlu) 

11. Süt (Semih Kaplanoğlu) 

12. Uzak İhtimal (Mahmut Fazıl 

Coşkun) 

2008 1. Ara (Ümit Ünal) 

2. Gitmek (Hüseyin Karabey) 

3. Gölge (Mehmet Güreli) 

4. Hazan Mevsimi : Bir Panayır 

Hikayesi (Mehmet Eryılmaz) 

5. Mülteci (Reis Çelik) 

6. Nokta (Derviş Zaim) 

7. Saklı Yüzler (Handan İpekçi) 

8. Sonbahar (Özcan Alper) 

9. Tatil Kitabı (Seyfi Teoman) 

10. Ulak  (Çağan Irmak) 

11. Beyaz Melek (Mahsun 

Kırmızgül) 

12. Made In Europe (İnan 

Temelkuran) 

2007 1. 2 Süper Film Birden (Murat 

Şeker) 

2. Barda (Serdar Akar) 

3. Beynelmilel (Sırrı Süreyya 

Önder – Muharrem Gülmez) 

4. Cenneti Beklerken (Derviş 

Zaim) 

5. Hokkabaz (Cem Yılmaz – 

Ali Taner Baltacı) 

6. İlk Aşk (Nihat Durak) 

7. Kader 

8. Küçük Kıyamet 

9. Mavi Gözlü Dev (Biket İlhan) 

10. Polis (Onur Ünlü) 

11. Sis Ve Gece (Turgut Yasalar) 

12. Takva (Özer Kızıltan) 

2006 1. Banyo (Mustafa Altıoklar) 8. İki Genç Kız (Kutluğ Ataman) 



 

2. Beş Vakit (Reha Erdem) 

3. Dondurmam Gaymak 

(Yüksel Aksu) 

4. Döngel Kerhanesi (Hakan 

Algül) 

5. Dün Gece Bir Rüya Gördüm 

(Ulaş Ak) 

6. Gen (Togan Gökbakar) 

7. Hacivat Karagöz Neden 

Öldürüldü? (Ezel Akay) 

9. Oyun (Pelin Esmer) 

10. Sen Ne Dilersen (Cem 

Başeskioğlu) 

11. Sinema Bir Mucizedir 

(Memduh Ün – Tunç Başaran) 

12. The İmam (İsmail Güneş) 

13. Tramvay (Olgun Arun) 

2005 1. Anlat İstanbul (Ümit Ünal – 

Selim Demirdelen – Kudret 

Sabancı – Yücel Yolcu – 

Ömür Atay) 

2. Ayın Karanlık Yüzü (Biket 

İlhan) 

3. Balans Ve Manevra ((Fazlı) 

Teoman (Yakupoğlu)) 

4. Eğreti Gelin (Atıf Yılmaz) 

5. Gece 11:45 (Ercan Durmuş) 

6. Hababam Sınıfı Askerde 

(Ferdi Eğilmez) 

7. Hayal Kurma Oyunları 

(Yavuz Özkan) 

8. Hoşgeldin Hayat (Ümit Elçi) 

9. Kalbin Zamanı (Ali 

Özgentürk) 

10. Korkuyorum Anne (Reha 

Erdem) 

11. Meleğin Düşüşü (Semih 

Kaplanoğlu) 

12. Pardon (Mert Baykal) 

13. Yazı Tura (Uğur Yücel) 

14. Yolda (Erden Kıral) 

2004 Festival Düzenlenmemiştir 

2003 Festival Düzenlenmemiştir 

2002 Festival Düzenlenmemiştir 

2001 Festival Düzenlenmemiştir 

 

 

 

 



 

EK-8. 2000 Yılı Sonrası Ankara Uluslararası Film Festivali Adayları 

Ankara Uluslararası Film Festivali 

Yıl Festivalde Yarışan Filmler 

2019 1. Babamın Kemikleri (Özkan 

Çelik) 

2. Görüşmüştür (Serhat 

Karaaslan)  

3. Güven (Sefa Öztürk)  

4. Güvercin Hırsızları (Osman 

Nail Doğan) 

5. İçerdekiler (Hüseyin 

Karabey)  

6. Kardeşler (Ömür Atay) 

7. Nebula (Tarık Aktaş)  

8. Saf (Ali Vatansever)  

9. Son Çıkış (Ramin Matin)  

10. Suç Unsuru (Süleyman Arda 

Eminçe)  

11. Yuva (Emre Yeksan)  

 

2018 
1. Bekçi (Durmuş Akbulut) 

2. Güvercin (Banu Sıvacı) 

3. Halef  (Murat Düzgünoğlu) 

4. Kelebekler (Tolga 

Karaçelik) 

5. Put Şeylere (Onur Ünlü) 

 

6. Renksiz Rüya (Mehmet Ali 

Konar) 

7. Sofra Sırları (Ümit Ünal) 

8. Tuzdan Kaide (Burak Çevik) 

9. Yol Kenarı (Tayfun 

Pirselimoğlu) 

10. Zor Bir Karar (Ender 

Özkahraman) 

2017 
1. Albüm (Mehmet Can 

Mertoğlu) 

2. Babamın Kanatları (Kıvanç 

Sezer) 

3. Gênco (Ali Kemal Çınar) 

4. Kaygı (Ceylan Özgün 

Özçelik) 

5. Koca Dünya (Reha Erdem) 

6. Martı (Erkan Tunç) 

7. Rüya (Derviş Zaim) 

8. Rüzgarda Salınan Nilüfer 

(Seren Yüce) 

9. Siyah Karga (M. Tayfur 

Aydın) 

10. Taş (Orhan Eskiköy) 

11. Zer (Kazım Öz) 

12. Kırık Kalpler Bankası (Onur 

Ünlü) 

 

2016 1. Ana Yurdu (Senem Tüzen) 6. Misafir (Mehmet Eryılmaz) 



 

2. Çırak (Emre Konuk) 

3. Kalandar Soğuğu (Mustafa 

Kara) 

4. Melekleri Taşıyan Adam 

(Cansel Elçin) 

5. Memleket (Murat 

Saraçoğlu) 

7. Rüzgarın Hatıraları (Özcan 

Alper) 

8. Saklı (Selim Evci) 

9. Sarmaşık (Tolga Karaçelik) 

10. Toz Bezi (Ahu Öztürk) 

 

2015 
1. Annemin Şarkısı (Erol 

Mintaş) 

2. Asasız Musa (Aydın Orak) 

3. Çekmeköy Underground 

(Aysim Türkmen) 

4. Dağ Çiçeği (Caner Canerik) 

5. Firak (Halil Özer) 

6. İçimdeki İnsan (Aydın 

Sayman) 

7. Neden Tarkovski 

Olamıyorum (Murat 

Düzgünoğlu) 

8. Sesime Gel (Hüseyin 

Karabey) 

2014 
1. Bi Küçük Eylül Meselesi 

(Kerem Deren) 

2. Bir Varmış Bir Yokmuş 

(Kazım Öz) 

3. Cennetten Kovulmak (Ferit 

Karahan) 

4. Daire (Atıl İnanç) 

5. Gözümün Nuru (Hakkı 

Kurtuluş - Melik Saraçoğlu) 

6. Kusursuzlar (Ramin Matin) 

7. Mavi Dalga (Zeynep Dadak - 

Merve Kayan) 

8. Özür Dilerim (Cemil 

Ağacıkoğlu) 

9. Şarkı Söyleyen Kadınlar 

(Reha Erdem) 

10. Üç Yol (Faysal Soysal) 

 

2013 
1. Aziz Ayşe (Elfe Uluç) 

2. Babamın Sesi (Orhan 

Eskiköy) 

3. Evdeki Yabancılar (Dilek 

Keser) 

4. Güzelliğin On Par’ Etmez – 

Hüseyin Tabak 

5. Rüzgarlar (Selim Evci) 

6. Şimdiki Zaman (Belmin 

Söylemez) 

7. Tepenin Ardı (Emin Alper) 

8. Yük (Erden Kıral) 

 



 

2012 
1. Aşk ve Devrim (Serkan 

Acar) 

2. Canavarlar Sofrası (Ramin 

Matin) 

3. Entelköy Efeköy’e Karşı 

(Yüksel Aksu) 

4. Güzel Günler Göreceğiz 

(Hasan Tolga Pulat) 

5. İz (M. Tayfun Aydın) 

6. Mar (Caner Erzincan) 

7. Nar (Ümit Ünal) 

8. Yangın Var (Murat 

Saraçoğlu) 

2011 
1. Çoğunluk (Seren Yüce) 

2. Gölgeler ve Suretler (Derviş 

Zaim) 

3. Kar Beyaz (Selim Güneş) 

4. Kars Öyküleri (Özcan Alper 

- Zehra Derya Koç - Ülkü 

Okrat - Ahu Öztürk - Emre 

Akay 

5. Kavşak (Selim Demirdelen) 

6. Kayıp Özgürlük (Umut 

Hozatlı) 

7. Press (Serdar Yılmaz) 

8. Ses (Ümit Ünal) 

9. Siyah Beyaz (Ahmet 

Boyacıoğlu) 

10. Teslimiyet (Emre Yalgın) 

 

2010 
1. 11’e 10 Kala (Pelin Esmer) 

2. İki Dil Bir Bavul (Orhan 

Eskiköy - Özgür Doğan) 

3. Acı (Cemal Şan) 

4. Başka Dilde Aşk (İlksen 

Başarır) 

5. Büyük Oyun (Atıl İnanç) 

6. Çıngıraklı Top (Mehir 

Egemen Ertürk) 

 

7. Deli Deli Olma (Murat 

Saraçoğlu) 

8. Kako Si? (Özlem Akovalıgil) 

9. Kara Köpekler Havlarken 

(Mehmet Bahadır Er - 

Maryna Gorbach) 

10. Köprüdekiler (Aslı Özge) 

11. Orada (Hakkı Kurtuluş - 

Melik Saraçoğlu) 

 

2009 
1. Ali’nin Sekiz Günü (Cemal 

Şan) 

2. Bunu Gerçekten Yapmalı 

mıyım? (İsmail Necmi) 

3. Devrim Arabaları (Tolga 

5. Fırtına (Kazım Öz) 

6. Gitmek (Hüseyin Karabey) 

7. Gökten Üç Elma Düştü (Raşit 

Çelikezer) 

8. İki Çizgi (Selim Evci) 



 

Örnek) 

4. Dilber’in Sekiz Günü 

(Cemal Şan) 

9. Sonbahar (Özcan Alper) 

 

2008 
1. Made In Europe (İnan 

Temelkura) 

2. Mavi Gözlü Dev (Biket 

İlhan) 

3. Mutluluk (Abdullah Oğuz) 

4. Münferit (Dersu Yavuz 

Altun) 

5. Rıza (Tayfun Pirselimoğlu) 

6. Taş Yastık (Fatih 

Hacıosmanoğlu) 

7. Yanlış Zaman Yolcuları 

(Aren Perdeci) 

8. Yaşamın Kıyısında (Fatih 

Akın) 

9. Yumurta (Semih Kaplanoğlu) 

10. Zeynep’in Sekiz Günü 

(Cemal Şan) 

2007 
1. 2 Süper Film Birden (Murat 

Şeker) 

2. Aura (Orhan Oğuz) 

3. Barda (Serdar Akar) 

4. Beynelmilel (Sırrı Süreyya 

Önder - Muharrem Gülmez) 

5. Cenneti Beklerken (Derviş 

Zaim) 

6. Çinliler Geliyor (Zeki 

Ökten) 

7. Dondurmam (Gaymak 

Aksu) 

8. Eve Dönüş (Ömer Uğur) 

 

9. Hokkabaz (Cem Yılmaz - Ali 

Taner Baltacı) 

10. Joenjoy (Nur Akalın) 

11. Kader (Zeki Demirkubuz) 

12. Kardan Adamlar (Aytan 

Gönülşen) 

13. Küçük Kıyamet (Yağmur 

Taylan - Durul Taylan) 

14. Polis (Onur Ünlü) 

15. Sevgilim İstanbul (Seçkin 

Yasar) 

16. Sis ve Gece (Turgut Yasalar) 

17. Tramvay (Olgun Arun) 

18. Unutulmayanlar (Ayhan 

Sonyürek) 

2006 
1. Anlat İstanbul (Ümit Ünal - 

Kudret Sabancı - Selim 

Demirdelen - Yücel Yolcu - 

Ömür Atay) 

5. Eğreti Gelin (Atıf Yılmaz) 

6. Hacivat ve Karagöz Neden 

Öldürüldü? (Ezel Akay) 

7. İki Genç Kız (Kutluğ 



 

2. Ayın Karanlık Yüzü (Biket 

İlhan) 

3. Babam ve Oğlum (Çağan 

Irmak) 

4. Dün Gece Bir Rüya 

Gördüm (Ulaş Ak) 

Ataman) 

8. Sen Ne Dilersen (Cem 

Başeskioğlu) 

9. Sinema Bir Mucizedir 

(Memduh Ün - Tunç Başaran) 

10. Yolda (Erden Kıral) 

 

2005 
1. Balans ve Manevra ((Fazlı) 

Teoman (Yakupoğlu)) 

2. Gece 11:45 (Ercan Durmuş) 

3. Hayal Kurma Oyunları 

(Yavuz Özkan) 

4. Helin’in Hayalleri (Nuray 

Şahin) 

5. Hoşgeldin Hayat (Ümit 

Elçi) 

6. Karpuz Kabuğundan Gemiler 

Yapmak (Ahmet Uluçay) 

7. Korkuyorum Anne (Reha 

Erdem) 

8. Koru Kendini (Ayşe Polat) 

9. Meleğin Düşüşü (Semih 

Kaplanoğlu) 

10. Neredesin Firuze (Ezel Akay) 

11. Yazı Tura (Uğur Yücel) 

2004 Festival Düzenlenmemiştir 

2003 
1. Abdülhamit Düşerken (Ziya 

Öztan) 

2. Çamur (Derviş Zaim) 

3. İnat Hikayeleri (Reis Çelik) 

4. Karşılaşma (Ömer Kavur) 

5. Kolay Para (Hakan Haksun - 

Ercan Durmuş) 

6. Küçük Özgürlük (Yüksel 

Yavuz) 

7. Metropol Kabusu (Ümit Cin 

Güven) 

2002 
1. Ayna (Hakan Şahin) 

2. Bana Şans Dile (Çağan 

Irmak) 

3. Dokuz (Ümit Ünal) 

4. Martılar Açken (Bülent 

Pelit) 

5. Sır Çocukları (Aydın Sayman 

- Ümit Cin Güven) 

6. Şellale (Semir Aslanyürek) 

7. Uzak (Nuri Bilge Ceylan) 

 

2001 
1. Dar Alanda Kısa 

9. Melekler Evi (Ömer Kavur) 

10. Güle Güle (Zeki Ökten) 



 

Paslaşmalar (Serdar Akar) 

2. Dansöz (Savaş Ay) 

3. Abuzer Kadayıf (Tunç 

Başaran) 

4. Rekli-Türkçe (Ahmet 

Çadırcı) 

5. Yazgı (Zeki Demirkubuz) 

6. İtiraf (Zeki Demirkubuz) 

7. Büyük Adam Küçük Aşk 

(Handan İpekçi) 

8. Herkes Kendi Evinde 

(Semih Kaplanoğlu) 

11. Fotoğraf (Kazım Öz) 

12. Balalayka (Ali Özgentürk) 

13. Şarkıcı (Ersin Pertan) 

14. Acı Gönül (Ersin Pertan) 

15. O da Beni Seviyor (Barış 

Pirhasan) 

16. Yurtdışı Turnesi (Ayşe Polay) 

17. Dava (Doz) (Gani Rüzgar 

Şavata) 

18. Hemşo (Ömer Uğur) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

EK-9. 2000 Yılı Sonrası İstanbul Film Festivali Altın Lale Ulusal Yarışma Adayları 

İstanbul Film Festivali Altın Lale Ulusal Yarışma 

Yıl Festivalde Yarışan Filmler 

2019 1. Aden (Barış Atay) 

2. Görülmüştür (Serhat 

Karaaslan) 

3. Güvercin Hırsızları (Osman 

Nail Doğan) 

4. İçerdekiler (Hüseyin 

Karabey) 

5. Kardeşler (Ömür Atay) 

6. Kız Kardeşler (Emin Alper) 

7. Nebula (Tarık Aktaş) 

8. Saf (Ali Vatansever) 

9. Yuva (Emre Yeksan) 

2018 1. Aydede (Abdurrahman Öner) 

2. Borç (Vuslat Saraçoğlu) 

3. Buğday (Semih Kaplanoğlu) 

4. Güvercin (Banu Sıvacı) 

5. Halef (Murat Düzgünoğlu) 

6. Kaçış (Kenan Kavut) 

7. Kelebekler (Tolga Karaçelik) 

8. Körfez (Emre Yeksan) 

9. Put Şeylere (Onur Ünlü) 

10. Renksiz Rüya (Mehmet Ali 

Konar) 

11. Sofra Sırları (Ümit Ünal) 

12. Tuzdan Kaide (Burak Çevik) 

13. Yol Kenarı (Tayfun 

Pirselimoğlu) 

2017 1. Bütün Saadetler Mümkündür 

(Selman Kılıçaslan) 

2. İşe Yarar Bir Şey (Pelin 

Esmer) 

3. Kaygı (Ceylan Özgün 

Özçelik) 

4. Mahalle (Buğra Gülsoy – 

Serhat Teoman) 

5. Martı (Erkan Tunç) 

6. Mavi Sessizlik (Bülent Öztürk) 

7. Murtaza (Özgür Sevimli) 

8. Sarı Sıcak (Fikret Reyhan) 

9. Taş (Orhan Eskiköy) 

10. Tereddüt (Yeşim Ustaoğlu) 

11. Zer (Kazım Öz) 

2016 1. Ana Yurdu (Senem Tüzen) 

2. Benim Kendi Hayatım 

(Adnan Akdağ) 

3. Kalandar Soğuğu (Mustafa 

Kara) 

6. Rauf (Rauf Kaya – Soner 

Caner) 

7. Rüzgarda Salınan Nilüfer 

(Seren Yüce) 

8. Rüzgarın Hatıraları (Özcan 

Alper) 



 

4. Kasap Havası (Çiğdem 

Sezgin) 

5. Mavi Bisiklet (Ümit 

Köreken) 

9. Siyah Karga (M. Tayfur Aydın) 

10. Tarla (Cemil Ağacıkoğlu) 

11. Toz Bezi (Ahu Öztürk) 

2015 1. Eksik (Barış Atay) 

2. Limonata (Ali Atay) 

3. Kar Korsanları (Faruk 

Hacıhafızoğlu) 

4. Kümes (Ufuk Bayraktar) 

5. Misafir (Mehmet Eryılmaz) 

6. Nefesim Kesilene Kadar 

(Emine Emel Balcı) 

7. Saklı (Selim Evci) 

8. Sarmaşık (Tolga Karaçelik) 

9. Yeni Dünya (Caner Erzincan) 

2014 1. Ayhan Hanım (Levent 

Semerci) 

2. Ben O Değilim (Tayfun 

Pirselimoğlu) 

3. Bir Varmış Bir Yokmuş 

(Kazım Öz) 

4. Deniz Seviyesi (Esra Saydam 

– Nisan Dağ) 

5. Gittiler ‘Sair ve Meçhul’ 

(Kenan Korkmaz) 

6. İtirazım Var (Onur Ünlü) 

7. Kumun Tadı (Melisa Önel) 

8. Sesime Gel (Hüseyin Karabey) 

9. Silsile (Ozan Açıktan) 

10. Şarkı Söyleyen Kadınlar (Reha 

Erdem) 

2013 1. Devir (Derviş Zaim) 

2. Hayatboyu (Aslı Özge) 

3. Karnaval (Can Kılcıoğlu) 

4. Kelebeğin Rüyası (Kelebeğin 

Rüyası) 

5. Köksüz (Deniz Akçay 

Katıksız) 

6. Özür Dilerim (Cemil 

Ağacıkoğlu) 

7. Saroyan Ülkesi (Lusin Dink) 

8. Sen Aydınlatırsın Geceyi (Onur 

Ünlü) 

9. Soğuk (Uğur Yücel) 

10. Yozgat Blues (Mahmut Fazıl 

Coşkun) 

2012 1. Anadilim Nerede? (Veli 

Kahraman) 

2. Babamın Sesi (Orhan 

Eskiköy – Zeynel Doğan) 

3. Ben Uçtum, Sen Kaldın 

(Mizgin Müjde Arslan) 

6. İz-Reç (M. Tayfur Aydın) 

7. Lal Gece (Reis Çelik) 

8. Nar (Ümit Ünal) 

9. Şimdiki Zaman (Belmin 

Söylemez) 

10. Tepenin Ardı (Emin Alper) 



 

4. Can (Raşit Çelikezer) 

5. Ferahfeza (Elif Refiğ) 

11. Yeraltı (Zeki Demirkubuz) 

12. Yurt (Muzaffer Özdemir) 

2011 1. 72. Koğuş (Murat Saraçoğlu) 

2. Atlıkarınca (İlksen Başarır) 

3. Bizim Büyük Çaresizliğimiz 

(Seyfi Teoman) 

4. Çınar Ağacı (Handan İpekçi) 

5. Ekümenopolis: Ucu Olmayan 

Şehir (İmre Azem) 

6. Gişe Memuru (Tolga 

Karaçelik) 

7. Görünmeyen (Ali Özgentürk) 

8. Kar Beyaz (Selim Güneş) 

9. Kırık Midyeler (Seyfettin 

Tokmak) 

10. Oğul (Atilla Cengiz) 

11. Press (Sedat Yılmaz) 

12. Saç (Tayfun Pirselimoğlu) 

13. Zefir (Belma Baş) 

2010 1. Acı Aşk (A. Taner Elhan) 

2. Bal (Semih Kaplanoğlu) 

3. Beş Şehir (Onur Ünlü) 

4. Büyük Oyun (Atıl İnanç) 

5. Denizden Gelen (Nesli 

Gölgeçen) 

6. Karanlıktakiler (Çağan 

Irmak) 

7. Kıskanmak (Zeki Demirkubuz) 

8. Min Dit (Miraz Bezar) 

9. Neşeli Hayat (Yılmaz Erdoğan) 

10. Ses (Ümit Ünal) 

11. Vavien (Yağmur Taylan – 

Durul Taylan) 

2009 1. 11’e 10 Kala (Pelin Esmer) 

2. Ali’nin Sekiz Günü (Cemal 

Şan) 

3. Başka Semtin Çocukları 

(Aydın Bulut) 

4. Gölgesizler (Ümit Ünal) 

5. Hayat Var (Reha Erdem) 

6. Hayatın Tuzu (Murat 

Düzgünoğlu) 

7. İki Çizgi (Selim Evi) 

8. Kara Köpekler Havlarken 

(Mehmer Bahadır Er – Maryna 

Gorbach) 

9. Köprüdekiler (Aslı Özge) 

10. Mommo (Atalay Taşdiken) 

11. Pandora’nın Kutusu (Yeşim 

Ustaoğlu) 

12. Süt (Semih Kaplanoğlu) 

13. Uzak İhtimal (Mahmut Fazıl 

Coşkun) 

14. Vicdan (Erden Kıral) 

2008 1. Ara (Ümit Ünal) 

2. Fırtına (Kazım Öz) 

7. Mülteci (Reis Çelik) 

8. Nokta (Derviş Zaim) 



 

3. Gitmek (Hüseyin Karabey) 

4. Gölge (Mehmet Güreli) 

5. Havar (Mehmet Güleryüz) 

6. Hazan Mevsimi-Bir Panayır 

Hikayesi (Mehmet Eryılmaz) 

9. Saklı Yüzler (Handan İpekçi) 

10. Tatil Kitabı (Seyfi Teoman) 

11. Ulak (Çağan Irmak) 

2007 1. Adem’in Trenleri (Barış 

Pirhasan) 

2. Barda (Serdar Akar) 

3. Beynelmilel (Sırrı Süreyya 

Önder – Muharrem Gülmez) 

4. Cenneti Beklerken (Derviş 

Zaim) 

5. Çinliler Geliyor (Zeki Ökten) 

6. Eve Dönüş (Ömer Uğur) 

7. Hokkabaz (Cem Yılmaz – Ali 

Taner Baltacı) 

8. İklimler (Nuri Bilge Ceylan) 

9. Kader (Zeki Demirkubuz) 

10. Küçük Kıyamet (Yağmur 

Taylan – Durul Taylan) 

11. Mavi Gözlü Dev (Biket İlhan) 

12. Mutluluk (Abdullah Oğuz) 

13. Polis (Onur Ünlü) 

14. Sis ve Gece (Turgut Yasalar) 

15. Takva (Özer Kızıltan) 

16. Zincir Bozan (Atıl İnanç) 

2006 1. 5 Vakit (Reha Erdem) 

2. Babam ve Oğlum (Çağan 

Irmak) 

3. Beyza’nın Kadınları (Mustafa 

Altıoklar) 

4. Dondurmam Gaymak 

(Yüksel Aksu) 

5. Hacivat Karagöz Neden 

Öldürüldü? (Ezel Akay) 

6. İki Genç Kız (Kutluğ Ataman) 

7. Sen Ne Dilersen (Cem 

Başeskioğlu) 

8. Sinema Bir Mucizedir 

(Memduh Ün) 

2005 1. Anlat İstanbul (Ümit Ünal- 

Kudret Sabancı – Selim 

Demirdelen – Yücel Yolcu – 

Ömür Atay) 

2. Ayın Karanlık Yüzü (Biket 

İlhan) 

3. Balans ve Manevra ((Fazlı) 

Teoman (Yakupoğlu)) 

4. Hayal Kurma Oyunları (Yavuz 

Özken) 

5. Kalbin Zamanı (Ali Özgentürk) 

6. Meleğin Düşüşü (Semih 

Kaplanoğlu) 

7. Pardon (Mert Baykal) 

8. Yazı Tura (Uğur Yücel) 

9. Yolda (Erden Kıral) 



 

2004 1. Bekle Odası (Zeki 

Demirkubuz) 

2. Bulutları Beklerken (Yeşim 

Ustaoğlu) 

3. Çamur (Derviş Zaim) 

4. İnat Hikayeleri (Reis Çelik) 

5. İnşaat (Ömer Vargı, Tolgay 

Ziyal) 

6. Karpuz Kabuğundan Gemiler 

Yapmak (Ahmet Uluçay) 

7. Korkuyorum Anne (Reha 

Erdem) 

8. Küçük Özgürlük (Yüksel 

Yavuz) 

9. Metropol Kabusu (Ümit Cin 

Güven) 

10. Neredesin Firuze? (Ezel Akay) 

11. Okul (Yağmur Taylan, Durul 

Taylan) 

12. Vizontele Tuuba (Yılmaz 

Erdoğan) 

2003 1. Büyük Adam Küçük Aşk 

(Handan İpekçi) 

2. Gönderilmemiş Mektuplar 

(Yusuf Kurçenli) 

3. Gönlümdeki Köşk Olmasa 

(Elisabeth Rygaard) 

4. İçerideki (Ahmet 

Küçükkayalı) 

5. Karşılaşma (Ömer Kavur) 

6. Martılar Açken (Bülent Pelit) 

7. O Şimdi Asker (Mustafa 

Altıoklar) 

8. Sarı Günler (Ravin Asaf) 

9. Sır Çocukları (Ümit Cin Güven, 

Aydın Sayman) 

10. Uzak (Nuri Bilge Ceylan) 

2002 1. Ayna (Hakan Şahin) 

2. Bana Şans Dile (Çağan 

Irmak) 

3. Deli Yürek (Osman Sınav) 

4. Dokuz (Ümit Ünal) 

5. Fotoğraf (Kazım Öz) 

6. Hiçbiryerde (Tayfun 

Pirselimoğlu) 

7. İtiraf (Zeki Demirkubuz) 

8. Maruf (Serdar Akar) 

9. O da Beni Seviyor (Barış 

Pirhasan) 

10. Şellale (Semir Aslanyürek) 

11. Yazgı (Zeki Demirkubuz) 

2001 1. Dar Alanda Kısa Paslaşmalar 

(Serdar Akar) 

2. Filler ve Çimen (Derviş 

Zaim) 

3. Herkes Kendi Evinde (Semih 

Kaplanoğlu) 

 

 



 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Adı Soyadı               :  Arife Hümeyra HÜSMEN 

Yabancı Dil           :  İngilizce 

Doğum Yeri ve Yılı :  İstanbul  /  1994 

E-Posta                     :  humeyrahusmen@gmail.com 

 

Eğitim ve Mesleki Geçmiş 

• 2017, İstanbul Şehir Üniversitesi, Sinema ve Televizyon Bölümü, İletişim 

Fakültesi 

• 2019, Araştırma Görevlisi, Gaziantep Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi 

 


