
 

T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ VE ULUSLARARASI İLİŞKİLER 

ANABİLİM DALI 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

TÜRKİYE’DE İSLAMCI SÖYLEMİN OLUŞUMUNDA 

TERCÜMELERİN ETKİSİ (1960-1990) 

 

Ahmet KÖROĞLU 

2502120296 

 

TEZ DANIŞMANI 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammed Ali AĞCAN 

 

 

İSTANBUL – 2020 

  



iii 
 

ÖZ 

TÜRKİYE’DE İSLAMCI SÖYLEMİN OLUŞUMUNDA 

TERCÜMELERİN ETKİSİ (1960-1990) 

Ahmet KÖROĞLU 

Bu tez çalışmasında Türkiye’de İslamcılık düşüncesinin küresel İslami uyanışa 

paralel olarak 1960’lı yıllarla birlikte oluşmaya başlayan yeni söylemi ve dili 

incelenmiştir. Çalışmanın temel iddiası, Türkiye’de bu yıllarda belirginleşmeye 

başlayan İslami uyanış ve canlanışın ortaya çıkış sürecinde Türkiye’de yeni 

İslamcıların İslam dünyasının farklı bölgeleri ile geliştirdikleri etkileşim ağlarının ve 

bunun neticesinde farklı coğrafyalardan Türkiye’ye intikal eden yeni eserlerin ve 

fikirlerin önemli bir işlevi olduğudur. Ayrıca dönemin hâkim İslamcı söyleminin dilini 

belirleyen temel birtakım faktörlerle birlikte asıl olarak İslam dünyası ile girilen 

etkileşim ağları ve oralardan yapılan tercümeler sayesinde Türkiye’de oluşan yeni 

İslamcı söylemin gündeminin önemli ölçüde belirlendiği ortaya konmuştur. Çalışma 

bu dönemde Türkiye’de ortaya çıkan İslami uyanış sürecini İslam ülkelerindeki 

İslamcı yükseliş dalgası ile ilişkili okumakta ve bu süreci ilgili dönemde oluşan yeni 

İslamcı söylemin temel özelliklerinin oluşmasına yol açan çeşitli faktörlerle birlikte 

ele almaktadır. Tezin odak noktasını oluşturan bu yeni İslamcı söylemin mahiyeti ve 

kapsamı ise, bu söylemin taşıyıcısı, işleyicisi ve yorumlayıcısı olarak görülen yeni 

İslamcıların tartışmalarına ve bu tartışmaların ortaya çıkışını hazırlayan tercüme 

eserlerle olan ilişkilerine yoğunlaşarak verilmeye çalışılmıştır.  

Oluşan yeni İslamcı söylemin ajandası ve tartışma başlıkları, temsil gücü 

yüksek birtakım üst başlıklar çerçevesinde ele alınmıştır. Öncelikle İslamcı söylemin 

din ve ideoloji meselesine yaklaşımı ve İslam’ı bu tartışmalar içinde nasıl 

konumlandırıldığı bazı alt başlıklarla incelenmiştir. Bu dönemde İslam’ın ideolojiler 

karşısında özgün oluşuna ve alternatifliğine yapılan vurgu üzerinde durulmuştur. 

Çalışmada daha sonra dönemin İslamcılık söyleminde siyasete bakış ve iktidarla ilgili 

birtakım meseleler de ele alınmıştır. Hakimiyet ve otorite yaklaşımları bağlamında, 

İslam devleti, demokrasi ve vatan gibi önemli hususlar yine bazı alt tartışma 



iv 
 

başlıklarıyla birlikte ele alınıp Türkiye’de yeni İslamcıların siyasi söylemi ortaya 

konulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: İslamcılık Düşüncesi, Tercümeler, Yeni İslamcılar, 

Küresel İslamcılık, Din, İdeoloji, Siyaset, Türkiye 

  



v 
 

ABSTRACT 

THE EFFECTS OF TRANSLATIONS ON THE FORMATION OF 

NEW ISLAMIST DISCOURSE IN TURKEY (1960-1990) 

Ahmet KÖROĞLU 

In this study, the new discourse, and agenda of Islamism, which began to 

emerge in the 1960s, was examined in the interaction with global Islamic awakening. 

The study's main argument as these years in Turkey in apparent which began the 

Islamic awakening and revival process of interaction developed between different 

regions of the Islamic world of the new Islamist networks in Turkey. Thus, as a result 

of new books have been translated to Turkey from different geographies and 

emphasized that it is an important function of ideas. On the other hand, determining 

the language of the dominant Islamic discourse in this period has been demonstrated 

basic set through transnational networks within the Islamic world and translate there's 

held together with factors that determine significantly the agenda new Islamist 

discourse formed in Turkey. This study is addressing the emerging Islamic awakening 

process that appeared in Turkey in reading associated with the waves rise of Islamists 

in the Islamic countries and the process of discourse new Islamist formed in the 

respective period with a variety of factors that led to the formation of its basic features. 

The nature and scope of this new Islamist discourse, which will be the focus of this 

dissertation, has been tried to be given by focusing on the discussions of the new 

Islamists who are seen as the processor and interpreter of this discourse and their 

relations with the translated works that prepared the emergence of these discussions. 

The agenda of the new Islamist discourse and the main discussion have been handled 

within the framework of a number of high representative titles. First of all, the 

approach of Islamist discourse to the issue of religion and ideology and how Islam is 

positioned in these discussions are examined with some sub-headings. In this period, 

the emphasis on the original, alternative and recruiting of Islam against ideologies was 

emphasized. However, within the Islamist discourse of the period, some issues related 

to politics and power were also discussed in this study. In the context of sovereignty 

and authority approaches, important issues such as Islamic state, democracy and being 



vi 
 

citizens are taken together with discussion topics were put forward again took some of 

the new rhetoric of new Islamism in Turkey. 

Keywords: Islamism, Translations, New Islamists, Global Islamism, Religion, 

Ideology, Politics, Turkey 

  



vii 
 

ÖNSÖZ 

Türkiye’de İslamcılık düşüncesinde tercümelerin durumu ve bunun düşünce 

bağlamında Türkiye’deki İslami camialar üzerindeki etkisi her zaman canlı ve ilgi 

uyandıran bir konu olmuş, olmaya da devam edecek gibi durmaktadır. Bu durum bir 

taraftan Türk düşüncesinden bir sapma, yabancılaşma ve gelenekten bağlantıların 

koparılması gibi bir tartışma zemini üzerinden okunmakta diğer taraftan gerçek ümmet 

olmanın bir parçası ve İslamlaşma sürecinin bir uzantısı ve gerekliliği olarak da telekki 

edilmektedir. Yine tercümeler üzerinden küresel İslamcı düşünürlerin Türkiye’de 

algılanması ve onlara karşı yüklenen değer dünyalarında da bu ayrışmaları ve farklı 

kanalları görmek mümkündür. Açıkçası Türkiye’de dindar camialardaki bu farklı 

yaklaşımlar ufak yaşlarımdan itibaren beni içine çeken ve anlamaya çalıştığım bir 

konu olarak zihnimin bir tarafında hep canlı bir mesele olarak durmaktaydı. Nitekim 

kendim de zaman zaman bu farklı perspektif ve yaklaşımların muhatabı  olan bir özne 

idim. Henüz 13-14  yaşında bir kitap fuarından tavsiye üzerine Seyyid Kutub’un İslam 

Düşüncesi başlıklı üç ciltlik kitabını almam ve aldığım diğer kitaplarla birlikte bunları 

sevinç ve heyecanla anneme takdim ve tanıtma esnasında yaşadığım şok belki bunun 

önemli bir başlangıcı olarak görülebilir. Annem Seyyid Kutub’un kitaplarını eve 

sokmamam gerektiğini, kendisinin tarikat/tasavvuf karşıtı ve itikadi açıdan sorunlu 

biri olduğunu belirtmiş ve beni uyarmıştı. O yaşta biri olarak önem verdiğim bazı 

insanların tavsiyesi üzerine aldığım kitap ve onun yazarı 20. Yüzyıl İslamcılığın en 

önemli isimlerinden olan Seyyid Kutub annem tarafından ağır ithamlara maruz 

kalmıştı. Bunu hiç unutmadım. Bu ayrışmalara ilerleyen yıllarda bu tartışmaların 

meraklı bir takipçisi olarak pek çok farklı İslamcı isim ve düşünce ekolleri üzerinden 

karşılaştığımı rahatlıkla söylemem mümkündür. Doktorada İslamcılık konusunu 

çalışmayı kafama koyduğum zaman bu hatıralar ve yaşanmışlıklar muhtemelen 

zihnimin bir yerinde varlıklarını tekrardan gösterdiler ve tez konumu seçerken baskın 

oldular. İslamcılık tartışmalarında sıkça gündem edilen ve sürekli bir değişim ve 

dönüşümün kilit noktası olan tercümelere eğilmeye böylece karar verdim. Bu çalışma 

ile tercümeler meselesini ele almak ve Türkiye İslamcılık düşüncesinde bu konunun 

daha doğru ve sağlam bilgilerle tartışılmasına bir katkı sunmak istenilmiştir. 



viii 
 

Doktora yazımı uzun ve meşakkatli bir süreç. Bu süreçte katkılarını gördüğüm 

kişi ve kurumları zikretmenin bir vazife olduğunun düşünüyorum. Öncelikle tez 

konumun belirlenmesinde fikir alışverişi yaptığım ve bu konuyu çalışmamda beni 

teşvik eden hocalarım Prof. Dr. İsmail Kara ve Prof. Dr. Nuray Mert’e çok teşekkür 

ederim. Nuray Mert teze başladığım ilk danışmanımdı ancak emekliliği vesilesiyle 

yarıda bırakmak zorunda kaldı. Tezi daha sonra devralan ve birlikte tamamladığımız 

Muhammed Ağcan Hocama ise ne kadar teşekkür etsem kifayetsiz kalır. Nezaketi ve 

ilgili yönlendirmeleri ile tez danışmanlığı ve tez izleme jürimdeki değişikliği 

neredeyse hiç yansıtmadı ve başından beri süreçte imiş gibi ustalıkla süreci yürüttü. 

Her ne kadar ilgi alanları itibarıyla tezi daha teorik ve düşünsel bir zemine oturtmak 

istese de benden kaynaklanan eksiklerden dolayı istediklerini tam olarak 

gerçekleştiremedim muhtemelen. Tez izleme jürilerimde yer alan ve önemli katkılar 

sunan  hocalarım Prof. Dr. Yücel Bulut, Prof. Dr. Namık Sinan Turan ve Doç. Dr. Edip 

Asaf Bekaroğlu’na da çok müteşekkirim. Yine tez sürecinde yaşanan zorunlu 

değişikliklerde  ve yurtdışında bulunduğum sürelerde süreçlerde çok yardımını 

gördüğüm ve beni sürekli destekleyen, motive eden ve yönlendiren Prof. Dr. Haluk 

Alkan Hocama da ne kadar teşekkür etsem azdır. Tez sürecimin bir parçası olarak 

İLEM’de İslamcı Dergiler Projesi’ni birlikte başlattığımız Vahdettin Işık’a ve çok 

kıymetli proje ekibinin de tezime dolaylı olarak çok büyük katkıları oldu. Tezimdeki 

malzemeyi ortaya çıkartacağım dergilere ulaşmam ve onları ele almam böylece daha 

kolaylaşmış ve anlamlı hale gelmiş oldu. 

Tezin belli bir süresini TÜBİTAK’ın Yurt Dışı Doktora Sırası Araştırma Burs 

programı kapsamında bana sunmuş olduğu imkanlar ile Amerika Birleşik 

Devletleri’nde bulunan Columbia Üniversitesinde geçirdim. Akademik 

çalışmalarımın en verimli süreçlerini burada geçirdiğimi rahatlıkla söyleyebilirim. Tez 

projemi konuştuğum ve değerli fikirlerini aldığım Columbia üniversitesinin değerli 

hocaları Wael Hallaq ve Brinkley Messick’e müteşekkirim. Tercüme teorisi 

konusunda derslerini takip ettiğim ve projemi kendisiyle istişare ettiğim Isabelle 

Levy’e tercüme teorileri konusunda bana katkılarından dolayı müteşekkirim. 

İslamcılık tartışmalarının postkolonyal teoriler ile birlikte alınması fikrini kafama 

koyan, Mevdudi, Seyyid Kutub ve Ali Şeriati gibi isimlerin bu bağlamda da ele 



ix 
 

alınması fikrine beni yatkın kılan ve iki dönem derslerini takip edip İslamcılık 

meselesini tartıştığım Sudipta Kaviraj’a da müteşekkirim. Muhammed Qasim Zaman 

ve Cemil Aydın ile bu süre içinde biraz daha geç tanıştım ama 20. Yüzyılda İslamcılık 

düşüncesi üzerine en etkili ve odak tartışmaları ve fikir alışverişlerini onlarla yaptığımı 

rahatlıkla ifade edebilirim. Princeton Üniversitesinde Muhammed Qasim Zaman’la 

geçirdiğimiz sürece dahil olan ve yine tezimi tartışma fırsatı yakaladığım Mücahit 

Bilici’ye tavsiye ve yönlendirmeleri için müteşekkirim. Tez sürecinde kendi 

kuşağımdan olan bu zorlu yolun yolcuları bazı arkadaşlarımdan da çok sayıda destek 

gördüm. Tezimle ilgili fikir alışverişi yaptığımız, tezimi okuyup dönüş yapan, teknik 

hususlar konusunda yardımlarını esirgemeyen Ali Haydar Beşer, Ümit Güneş ve 

Abdullah Özçelik’e bu bağlamda ne kadar teşekkür etsem azdır. Tüm bunlarla birlikte 

süreç boyunca en çok teşekkürü şüphesiz ailem hak ediyor. Tez sürecim onların da 

peşinde sürüklendiği bir macera idi. Kendilerini bu zorlu maceranın tam içinde 

kendilerini buldular ve çok uyumlu birer yol ve rol arkadaşı oldular. Eşim Büşra en 

büyük destekçilerimdendi; sevgili çocuklarım Azra, Afra, Hamza ve Ayşe doktora 

süreciyle birlikte büyüdüler. Hepsine minnettarım. 

 

 

 Ahmet KÖROĞLU 

İSTANBUL, 2020  



x 
 

İÇİNDEKİLER 
 

ÖZ ............................................................................................................ iii 

ABSTRACT ............................................................................................. v 

ÖNSÖZ ................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER ....................................................................................... x 

KISALTMALAR LİSTESİ ................................................................. xiii 

GİRİŞ........................................................................................................ 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İSLAMCILIK VE İSLAMİ UYANIŞ 

1.1 İslamcılığı Kavramak; Temellendirmek ve Dönemler ............................... 11 

1.1.1 Türkiye’de İslamcılık Tartışmaları ........................................................ 13 

1.2 İslam(lar), İslamcılık(lar) ve İslamcı(lar) ................................................... 16 

1.2.1 Türkiye’de Güncel İslamcılık Yorumları ve İslamcılar ......................... 19 

1.3 İslami Uyanış Fikri ve Bu Fikrin Temellendirilmesi ................................. 23 

1.3.1 İslami Uyanışın Evreleri ve 20. Yüzyılda İslami Uyanış ....................... 27 

1.4 20. Yüzyılda İslami Uyanışı Açıklayan Teori ve Yaklaşımlar .................. 31 

1.4.1 Kriz ve Başarı Teorileri .......................................................................... 31 

1.4.2 Sosyo-Ekonomik ve Kültürel Yaklaşımlar ............................................ 35 

1.5 Türkiye’de İslami Uyanışı Açıklamak ....................................................... 39 

1.6 Sonuç .......................................................................................................... 43 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRKİYE’DE İSLAMİ UYANIŞ VE YENİ İSLAMCI SÖYLEMİN 

TEŞEKKÜLÜNDE TERCÜMELER 

2.1 Düşünsel Krizi Aşma Çabası Olarak Tercümeler ...................................... 45 

2.2 Tercümeleri Mümkün Kılan Koşullar: Niçin Çevrildi? ............................. 46 

2.3 Tercümelerin Muhtevası: Kimler ve Neler Çevrildi? ................................ 54 

2.3.1 Küresel İslamcılığın Tercümesi: Üç Havza, Üç İsim............................. 57 

2.3.1.1 İslami Devlet Teorisyeni Ebu’l Ala Mevdudi Türkçede ................ 57 

2.3.1.2 İslami Toplum Teorisyeni Seyyid Kutub Türkçede ....................... 61 

2.3.1.3 İslami Aktivizm Teorisyeni Ali Şeriati Türkçede ........................... 66 



xi 
 

2.3.2 Tercüme Külliyatı: Ontolojik Arayış, Siyasal ve Toplumsal Muhayyile, 

İslami İlimlerin Yorumu ..................................................................................... 71 

2.4 Tercümelerin Aracıları ve Taşıyıcıları: Kimler Çevirdi ve Hangi Aracılar 

Rol Aldı? ................................................................................................................ 79 

2.4.1 Patronaj İlişkileri: Aracı Kişiler ve Kurumlar ........................................ 86 

2.4.2 Transnasyonel Etkileşimler: Salih Özcan ve Hilal Dergisi .................... 87 

2.4.2.1 İslam Ülkeleri Arasında Mekik Dokuyan Bir İsim: Salih Özcan .. 87 

2.4.2.2 İslam Dünyasından Eserler ve Haberler: Hilal Dergisi .................. 90 

2.5 Tercümelerin Mahiyeti: Ne Niyetlerle Çevrildi ve Nasıl Çevrildi? ........... 94 

2.6 Sonuç .......................................................................................................... 99 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İSLAMCI SÖYLEM VE İDEOLOJİ: YENİ İSLAMCILARIN 

İSLAM YORUMU 

3.1 İslam ve İdeoloji; Bir İdeoloji Olarak İslam’ı Tartışmak......................... 102 

3.1.1 “İslam Her Şeyi Kapsar; Hem Dünyadır Hem Ahirettir” .................... 105 

3.1.2 İslam Perspektifinden Çağdaş İdeolojiler ve Beşerî Sistemler ............ 108 

3.2 Üçüncü ve Alternatif Bir Yol: Ne Kapitalizm Ne Komünizm Ne Sağ Ne 

Sol; La Sünniyye La Şiiyye .................................................................................. 112 

3.2.1 “Ne Kapitalizm Ne Komünizm!” ......................................................... 112 

3.2.2 “Ne Sağcıyız Ne Solcu”: Yeni İslamcıların Türkiye Siyasetinde 

Konumlanışı ...................................................................................................... 114 

3.2.2.1 Ehven-i Şer Yaklaşımına Karşı Duruş ......................................... 118 

3.2.3 “La Şiiyye La Sünniyye İslamiyye İslamiyye” .................................... 121 

3.3 Gerçek Olan ve olmayan Arasında İslam’ın Otantisitesini Arayış .......... 125 

3.3.1 “Gerçek İslam Bu Değil!” ve “Biz gerçek Müslümanlar mıyız?” ...... 125 

3.4 Sonuç ........................................................................................................ 133 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM                                                                                            

İSLAMCI SÖYLEM VE SİYASET: YENİ İSLAMCILARDA 

SİYASİ HAKİMİYET SORUNU VE İSLAM DEVLETİ 

4.1 Bir Zorunluluk ve Mesuliyet Olarak Siyaset ........................................... 135 

4.2 Küresel İslamcılık Düşüncesinde Siyaset ve Hakimiyet .......................... 140 

4.2.1 “Hakimiyet Kayıtsız Şartsız Allah’ındır!” ........................................... 147 

4.3 Siyasi Hakimiyet Sorunu Olarak Demokrasi ........................................... 150 

4.3.1 İslamcılar ve Demokrasi Eleştirisi ....................................................... 155 



xii 
 

4.3.2 Demokratik Rejimlerde Partiyi Konumlandırmak! Partiler İslami Yapılar 

mıdır? 158 

4.3.3 “Tağuti Düzenlerin Devamı İçin Oy Yok” .......................................... 161 

4.4 Siyasi ve Dini Bir İktidar Aracı Olarak İslam Devleti ............................. 167 

4.5 Yeni islamcılar ve İslam devleti yaklaşımı .............................................. 173 

4.5.1 Niçin ve Nasıl Bir İslam Devleti? ........................................................ 179 

4.6 İslamcılık’ta Vatan Arayışı: Dar’ul Harb/Dar’ul İslam ve Hicret .......... 183 

4.6.1 Müslümanın Vatanı Neresidir? ............................................................ 187 

4.6.2 Türkiyeli Müslümanlar mı Türkiye Müslümanları mı? ....................... 190 

4.6.3 Vatanı Doğru Konumlandırmak ve Hicret Arayışı .............................. 193 

4.7 Sonuç ........................................................................................................ 195 

SONUÇ ................................................................................................. 198 

KAYNAKÇA ....................................................................................... 209 

ÖZGEÇMİŞ ......................................................................................... 251 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

A.g.e. : Adı geçen eser 

A.g.m. : Adı geçen makale 

Bkz. : Bakınız 

Bs. : Basım 

C. : Cilt 

Çev. : Çeviren 

Der. : Derleyen 

Ed. : Editör 

Haz. : Hazırlayan 

Md. : Madde 

Müt. : Mütercim 

Sy. : Sayı 

Ss. : Sayfa Sırası 

TÜBİTAK : Türkiye Bilimsel ve Teknolojik Araştırma Kurumu 

Trc. : Tercüme 

T.C. : Türkiye Cumhuriyeti 

T.y. : Tarih Yok 

Vb. : ve benzeri 

Vd. : ve diğerleri 

YÖK : Yükseköğretim Kurumu 

Y.y. : Yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

GİRİŞ 

Türkiye’de yakın dönem İslamcılığın seyri ve durakları konuşulurken 

tercümeler meselesi bir şekilde gündeme gelmekte ve Türkiye’de İslamcı söylemin 

tercümelerden nasıl etkilendiği ve kendine nasıl bir yol bulduğuna dikkat 

çekilmektedir. Bu durum -her ne kadar yeterli olmasa da akademik birtakım 

çalışmaların da konusu olmakla birlikte daha çok o dönemleri yaşamış, içinde 

bulunmuş veya gelişmeleri takip etmiş kişilerin bilinçaltlarında ve hafızalarında canlı 

bir mesele olarak varlığını korumaktadır. Tercüme meselesinin burada 

inceleyeceğimiz meseleler etrafında teknik bir konu olmaktan öte birçok farklı yönü 

ve katmanı da vardır. Tercümelerin Türkiye’deki İslamcılık düşüncesi içinde yerlilik-

yabancılık tartışmalarında karşımıza çıkan bir takım önemli boyutlarının yanında aynı 

şekilde 20. yüzyılda Türkiye’de Müslümanların din, kültür, siyaset, coğrafya, 

mezhepsel farklılıklar, diğer Müslümanlar ile ilişkileri gibi birçok ilgili konularda 

yönelimlerini ve tavır alışlarını belirleyen önemli tarafları da mevcuttur. Diğer taraftan 

tercümeler mevzusu, Türkiye’de çağdaş İslam düşüncesinin meselelerini ele alırken 

merkezi konumları olan geleneksel İslam, modern İslam, İslami uyanış gibi 

tartışmaları da birbirleriyle ilişkileri ve çelişkileri bağlamında belli kısımlarıyla bize 

sunmakta ve Türkiye İslamcılığını anlamak için varılan hüküm ve  sonuçları biraz daha 

anlamlı ve anlaşılır kılmaktadır. 

Tercümeleri İslamcılık düşüncesi içinde bir düşünsel uyanış ve söylem 

belirleyici bir etken olma cihetleri çerçevesinde ele alan bu çalışmada öncelikle 

İslamcılık, İslamcılığın uyanış/canlanış/yükseliş fikri ve bu fikir etrafında yürüyen 

tartışmalar üzerinde durulmuştur (Birinci Bölüm). İslamcı düşünce içindeki bu arayış 

ve uyanış dönemlerinin mahiyeti ve hangi gerekçelerle ortaya çıktığı; ne tür soru ve 

sorunlara karşı bir cevap arayış içinde olduğu da ele alınmıştır. Bununla beraber İslami 

uyanış fikrinin bizzat neye tekabül ettiği, İslamcılık fikrinin ortaya çıkışından itibaren 

İslamcı söylemin uyanış, canlanma gibi tartışmalarla neyi vurguladığı üzerine görüşler 

aktarılmıştır. Bir anlamda İslamcı uyanış fikrinin nasıl temellendirilebileceği 

sorunsalından hareketle İslami uyanış olgusunu hazırlayan sebepler belirli yönleriyle 

incelenmiştir. İslamcılığın belirli dönemlerdeki yükselişi ve canlanışı bu aşamada 



2 
 

sadece Türkiye ile sınırlı bir gelişme olarak tartışılmamalıdır. Öncelikli olarak bu 

uyanış ve canlanma fikrinin benzer dönemlerde farklı coğrafyalarda nasıl ortaya 

çıktıkları ve bu farklı tecrübelerin nasıl ortaklaşıp farklılaştıkları hususlarına da dikkat 

çekilmesi gerekir. Nitekim çalışmada küresel anlamda İslami uyanış ve canlanmanın 

resmi verildikten sonra Türkiye’nin bu genel resimdeki yeri ortaya konulmuş; böylece 

Türkiye’nin bu ilişkiler ağındaki/bağlamındaki yeri anlamlandırılmaya çalışılmıştır. 

Bu tartışmalarla birlikte benzer dönemlerde tarihsel ve kültürel olarak farklı arka 

planlara sahip coğrafyalarda ortaya çıkan İslamcı uyanışı ve canlanmayı daha iyi 

anlamak açısından bu olguyu açıklamaya çalışan farklı teorik modeller ve yaklaşımlar 

ele alınmıştır. 

Tarihsel bir düzleme oturtulduğunda 2. Dünya savaşı sonrasında 

belirginleşmeye başlayan yeni küresel düzen içinde İslamcılık düşüncesini ve İslami 

uyanışı mümkün kılan sebepler farklı perspektifler üzerinden ele alınabilir. Bu 

aşamada çalışmanın temel iddialarından biri siyasi, sosyolojik, iktisadi ve kültürel 

temelli tüm farklı teori ve yaklaşımların bu resmin anlaşılması için kendi 

perspektiflerinden belirli katkılar sunduğunu ancak tek başlarına meselenin bütünün 

açıklamak için yetersiz olduğudur. Diğer bir iddia ise İslam dünyasının o dönemde 

birbiri ile kurduğu etkileşimlerin ve bu etkileşimler sonucu farklı coğrafyalarda 

dolaşıma giren bu yeni düşünce dünyasının İslami uyanış ve canlanmalar açısından 

önemli bir işlevi olduğu ancak genellikle bu işlevin İslami uyanış ve canlanmayı 

açıklamak için olması gerektiği ölçüde kullanılmadığıdır. Tek başlarına yetersiz 

olduğunu düşündüğümüz yaklaşımlara karşı önerimin çıkış noktasını ise bu dönemde 

ortaya çıkan canlanma ve yükselişin bir kimlik ve aidiyet krizi olarak ortaya çıktığı 

fikri oluşturacaktır. Nitekim bu kimlik ve aidiyet krizinin içeriğine ilerleyen sayfalarda 

bir miktar değinilecektir. Bu aşamada dikkat çekilmek istenen bir diğer temel iddia bu 

krizlere karşı İslam toplumlarının birbirleri ile kurdukları etkileşim ağlarının bu 

krizleri aşmak için nasıl özgün ve önemli bir çaba olduğunu vurgulamaktır. Böylece 

temel vurgulardan biri İslam dünyasının küresel anlamdaki iletişim ve irtibatının 

sonuçları itibarıyla belirli bazı sorunları da doğurmakla beraber kendi bölgelerinde 

İslami uyanış ve canlanmayı tetiklemek ve mümkün kılmak için nasıl önemli bir 

işlevsellik kazandığını vurgulamaktır. Buradan hareketle de çalışmanın odak noktasını 



3 
 

oluşturacak olan İslam dünyasının başta tercümeler ve daha farklı iletişim kanalları ile 

kurduğu irtibat ve etkileşimlere dikkat çekilmiştir. Bu etkileşim ve iletişimlerin yeni 

İslamcılar tarafından nasıl alımlandığı ve tartışıldığı meselesinin çıkış noktası böylece 

yakalanmış ve sonraki kısımda (İkinci Bölüm) bu meseleye odaklanılmıştır. 

Tercümelerin bir kültürün, medeniyetin veya düşüncenin canlanışı, uyanışı ile 

olan ilişkisi aslında sadece belli bir fikir dünyasının veya tarihsel olarak modern 

dönemin bir tartışması değildir. Nereden bakılırsa insanlık tarihi boyunca farklı 

kültürler, medeniyetler ve düşünce havzaları farklı kanallar üzerinden birbirleriyle 

etkileşim ve iletişim halinde olmuşlardır. Nitekim düşünce tarihinin gelişimini belli 

yönleriyle bu etkileşimlerin bir tarihi olarak okumak da mümkündür. Tercümeler de 

bu etkileşimlerin maddi olandan öte daha çok düşünsel kısımlarıyla yakından alakalı 

ve bu minvalde bir o kadar önemli bir konudur. Birçok farklı medeniyet ve düşünce 

havzaları birbirlerinden eksik veya fazla olanı öğrenme, onu bilme, özümseme, taklit 

etme veya onu aşma gibi yönelimler içinde olmuş, bu aşamada tercümeler önemli birer 

araç ve süreç olarak devreye girmiş veya sokulmuştur. İslam düşünce geleneğine 

baktığımızda da özellikle Abbasiler devrinde karşımıza çıkan ve tercüme hareketleri 

olarak kavramsallaşan dönemde (Hicri 2. Ve 3. Asır; Miladi 8. Ve 9. Yüzyıl) Grekçe, 

Hintçe başta olmak üzere özellikle antik Yunan ve Hint geleneğinin bilgi ve düşünce 

birikimi İslam dünyasına aktarılmıştır. Avrupa’nın Rönesans sürecinde tersinden 

karşımıza çıkan tercüme hareketliliği sürecini bu sefer 19. yüzyılda İslam dünyasının 

yüzünü batıya dönüp “yitirilmiş hikmetini” ararken belirli formlarla tekrar işletildiğini 

görmek mümkündür.  

20. yüzyılda Türkiye’ye baktığımızda ise tercüme hareketlerinin canlılığını ve 

işlevselliğini tekrardan görmek mümkündür. Hasan Ali Yücel’in Eğitim Bakanlığı 

dönemiyle özdeşleşen tercüme hareketleri vesilesiyle çoğunluğu Batıdan olmak üzere 

çok sayıda eser devletin resmi bir politikası olarak Türkçeye kazandırılacaktır. 

1960’lardan sonra ise Türkiye’de farklı siyasi ideolojilere mensup kişiler hem belli 

gereksinimlerden kaynaklı hem de inandıkları ve savundukları düşünce dünyalarını 

daha iyi tanıma, anlama ve özümsemek için fikirsel birtakım arayışlara gireceklerdir. 

Bu aşamada Türkiye’de tercümeler bir taşıyıcı ve tanıtıcı aktör olarak tekrardan 

karşımıza çıkacaktır. Bu yıllarda Türkiye’de birer fikir akımı olarak sol düşünce, 



4 
 

milliyetçilik ve İslamcılık her biri benzer şekilde tercüme eserler yoluyla kendi fikir 

dünyalarını tahkim etmek istemişler ve ona göre ilgili yol haritalarını belirlemişlerdir. 

Türkiye İslamcılığında tercümelerin mahiyetini ve yeni İslamcı söylemin dilini 

daha doğru bir şekilde anlamak için çalışmamın dönemselleştirilmesi ve haliyle 

sınırlanması ihtiyacı da ortaya çıkmaktadır. İncelenen dönemde kısıtlamalar 

muhteviyat ve dönemsel olmak üzere iki ana eksen üzerinden gerçekleştirilmiştir. 

Muhteviyat yönünden kısıtlamayı tercüme edilen eserlerin içerikleri ve içinde 

bulundukları dünya görüşünü nasıl yansıttıkları belirlemiştir. Bu dünya görüşü büyük 

oranda dönemin yükselmekte olan yeni İslamcı uyanışının hususiyetlerini bütüncül 

anlamda barındıran ve yansıtan kısımdır. Bahsedildiği üzere aynı dönemde Türkiye’ye 

milliyetçilik fikrini konu edinen, yine o dönem yükseliş trendinde olan farklı sol-

sosyalist fikirleri ele alan veya İslam’ın farklı anlayışları ve yorumlarına sayfalarında 

yer veren çok sayıda başka eserler de Türkçeye çevrilecektir. Bu noktada bu çalışmada 

eserleri ve müellifleri belirlemeye yönelik kısıtlama dönemin İslamcı canlanış 

düşüncesini temsil eden ve bu düşünce içinde fikirlerini üretip tartışan kişi ve eserlere 

odaklanarak belirlenmiştir. İkinci kısıtlama ise dönemselleştirme yoluyla olmuştur. 

Genel hatları ile gerek Türkiye gerek diğer farklı İslam coğrafyalarında 1960’lı 

yıllardan önce çalışmada üzerinde durulan İslamcı yükselişin belirgin örneklerini 

vermek pek mümkün değildir. En azından bunu Türkiye üzerinden ele almak gerekirse 

1940’lı yıllardan itibaren başlayan ve her ne kadar cılız olarak devam etse de o 

dönemin İslami kaygılarını yansıtan birtakım çevirilerden bahsetmek mümkündür. 

Ancak bunlar amaçları ve sonuçları itibarıyla bu çalışmada odaklanılmak 

istenenlerden farklılaşmakta ve daha farklı bir çalışmanın içeriğini oluşturacak bir 

içeriğe ve yönelime sahiptirler. Bundan dolayı vurgulanmaya çalışılan İslamcı 

canlanış ve uyanışın yönlendiricisi olacak tercümeler ve İslam dünyasından farklı kişi 

ve kurumlarla geliştirilen etkileşimler 1960’lı yıllar ile başlatılmakta ve 1980’lerin 

sonuna kadar getirilmektedir. Bu dönemden itibaren de artık çevirilerin gerek 

muhteviyat olarak gerek çevrilme saikleri itibarıyla farklı bir kulvarda ilerlemeye 

başladığını iddia ederek bu sınırlama şekillendirilmiştir. 1990’lı yıllardan itibaren 

oluşan yeni İslamcı söylemi postmodern, liberal ve hatta daha farklı 

tasavvufi/geleneksel ekollerle beraber tartışmak gerekliliği ister istemez bu 



5 
 

tartışmaların beslendiği farklı tercüme eserlere bizleri yönlendirecek, bu durum da 

başlı başında faklı bir çalışmanın konusunu teşkil edecektir.  

Çalışmada ele alınan dönemdeki tercüme hareketliliğini anlamak için doğal 

olarak tercüme eserlerin ayrıntılı bir resmini vermek gerekmektedir. Şayet bir tercüme 

hareketliliğinden bahsediliyorsa diğer taraftan da belirli irtibatlar zincirini de gündeme 

getirmek gerekecektir. Buradan hareketle bu çalışmada odaklanılan bir diğer önemli 

başlık da Türkiye’yi merkeze alarak bu dönemde İslam dünyası ile kurulan ilişki ve 

irtibatlardır. Tercüme edilen bu eserler hangi irtibatların sonucu Türkçeye 

çevrilmiştir? Bu eserleri kimler tercüme etmiştir? Mütercimlerin bu tercümeler 

konusunda işlevleri ne olmuştur? Çeviri teorilerinden hareketle mütercimler sadece 

teknik anlamda birer kültür taşıyıcısı mı yoksa farklı gündemlerle mi bu tercüme 

meselesine yaklaşmışlardır? Bu sorular çeviri külliyatını değerlendirme açısından 

önemlidir. Diğer taraftan etkileşimler zincirinin önemli bir sacayağını oluşturan ve 

tercüme edilen kitapları yayımlayan yayınevlerinin bu aşamada rollerine de dikkat 

çekilmiştir. Birçok yayınevinin bu süreçte önemli roller üstlendiği göz önünde 

bulundurulduğunda bu ilişkileri ortaya koymak önem kazanmaktadır. Buradan 

hareketle bu dönemde tercümeleri Türkçeye kazandırmayı kendisine öncelikli hedef 

edinen Hilal Dergisi gibi bir takım süreli yayınların ve Salih Özcan gibi önemli aracı 

kişilerin rolleri ve işlevleri hakkında da birtakım bilgiler aktarılmıştır. 

Türkiye’deki İslamcı düşüncenin oluşan yeni dilini ve söylemini belirleyen 

önemli faktörlerden biri olan tercüme hareketliliği ve karşılıklı ilişkiler incelendikten 

sonra çalışmanın ilerleyen kısımlarında (üçüncü ve dördüncü bölümler) bu etkiler ile 

Türkiye’de oluşan yeni İslamcı söylemin gündemi, tartışmaları ve izlekleri de belli 

başlıklar altında ele alınmıştır. Öncelikle yeni İslamcı söylemin dinin bizatihi kendisini 

ve dine taalluk eden birtakım meseleleri ele alış ve yorumlama biçimi; buna ilaveten 

buradan hareketle nasıl bir dünya görüşü ortaya koyduğu önemli bir başlık olarak bazı 

tartışma konularına vurgu yaparak ele alınmıştır. Burada bir konuya özellikle dikkat 

çekilmelidir. Tercüme edilen eserler Türkiye’de alıcılarının ve muhataplarının sadece 

siyasi-sosyal veya ekonomik olaylara karşı bakış açılarını etkilememiştir. Bilakis 

dönemin küresel İslamcı söyleminin ana eksenini ağırlıklı olarak İslam’ın siyasi, 

ekonomik ve toplumsal meselelere olan vurgusu oluşturuyor gibi gözükse de diğer 



6 
 

taraftan bu söylemin dinin bizzat kendisini ele alan ve yorumlayan önemli ve baskın 

bir yönü de vardır. Dolayısıyla tercümeler yoluyla Türkiye’de de dönemin İslamcı 

söyleminin dine ve dini düşünceye dair daha ontolojik ve temelleri sorgulayan bazı 

bakış açılarını da ön plana çıkarttığını ve gündem ettiğini söylemek mümkündür. 

Böylece bu yeni bakış açıları ve vurgular, İslamcılar için bir süre sonra farklı toplumsal 

ve siyasi olayların yorumlanması için de temel çıkış noktaları teşkil etmesi, diğer 

taraftan aynı zamanda birer zemin ve anahtar vazifesi görmeleri cihetiyle de dikkat 

çekilmesi gereken konuların başında gelmektedir.  

Dine yönelen ve İslam’ın bazı temel esasları üzerine yoğunlaşan tartışmalar 

içinde İslamcılar tarafından İslam’ın hayatın tüm yönlerini kapsayan ve bir anlamda 

külli bir yorumunun sıklıkla yapılmış olması dikkat çekici bir husustur. O dönemin 

İslamcı söyleminin en önemli konularından bir tanesinin İslam’a yüklenen bu yeni 

külli anlam dünyası olduğu göz önünde bulundurulduğunda bu tartışmanın önemi daha 

da belirginleşmektedir. Özellikle o dönemin tercümelerinin ve farklı coğrafyalardan 

İslamcı düşünürlerin Türkiye’deki muhataplarına kazandırdıkları ve kendilerinin 

ifadesiyle İslam’ın siyasete, ekonomiye ve sosyal olaylara karşı söyleyeceği çok 

şeyinin olduğu iddiası bu vurgunun önemini göstermesi açısından önemlidir. Bu vurgu 

aynı zamanda İslam’ın bir din veya ideoloji olarak nasıl konumlandırılacağı 

sorunsalını da beraberinde getirmektedir.  

Diğer taraftan tercümelerin etkisiyle gelişen yeni İslamcı söylemin kapitalizm-

sosyalizm ve emperyalizm gibi siyasi ideolojilere bakışı ve bu ideolojiler karşısında 

İslam’ın tutumu hakkında nasıl bir söylem inşa ettiğini ele almak önemlidir. Bu 

tartışmalarla dönemin İslamcılığı İslam’ı küresel siyasette hâkim ve dönemin siyaset 

yapma biçimini belirleyen ideolojilerden farklılaştırarak onu bir siyaset anlayışı olarak 

özgün ve farklı bir noktaya konumlandırmıştır. Diğer taraftan bu dönem İslamcılığın 

kendini önceki yorumlardan tefrik etmek istediği konuların başında Türkiye siyasetini 

yorumlama biçimi gelmektedir. Buna göre Türkiye’deki yeni İslamcı düşünce 

milliyetçi-mukaddesatçı-muhafazakâr ideolojik düşünce kalıplarından kurtulmak 

istemiş; sağ-sol siyasi kutuplaşmasının dışına kendini konumlandırıp yeni ve özgün 

bir söylem geliştirmek istemiştir. Bu aşamada dikkat çekilmesi gereken husus İslamcı 

düşüncenin bu siyasi alanı nasıl kurguladığını ve içini nasıl doldurduğunu anlamaktır. 



7 
 

Çağdaş ideoloji kavramına dair İslamcı söylemin mesafeli tutumuna rağmen 

bu dönemde İslamcılar İslam’ı bir ideoloji gibi ele alıp yorumlamaktadırlar. Diğer 

taraftan yine buna ilişkin olarak bu dönemde ortaya çıkan yeni İslamcı söylemin dini 

ve dünyevi meseleleri açıklamaya ve yorumlamaya çalışırken bunlara dair birtakım 

mevcut tanım ve kavramları da tekrardan yorumlamaya ve izah etmeye ihtiyaç 

hissetmesi ve bu yönde gösterilen çabalar da dikkat çeken bir husustur. Yeni bir 

düşünce ve söylem inşa edilirken kavramların nasıl bir öneme sahip oldukları göz 

önünde bulundurulduğunda Türkiye’deki İslamcı düşüncenin bu dönem tercümeler 

yolu ile yeniden bir söylem inşasına nasıl girdiğini daha rahat anlamak mümkün 

olmaktadır. Örneklendirmek gerekirse Yusuf Kerimoğlu müstearıyla Hüsnü Aktaş’ın 

Kelimeler ve Kavramlar vb. kitaplarında birtakım kavramların -ki bunların çoğu dinle 

ilgilidir tekrar ele alınıp yazılması; yine İslami ilimler olarak fıkhın, tefsirin vb. güncel 

tartışmalar ve gelişmeler doğrultusunda tekrar yorumlanması ve bunun gerekliliğine 

dair olan kuvvetli vurgu; Dar’ul Harb, Dar’ul İslam, Cuma namazı vb. gibi konuların 

tekrar ele alınıp açıklanmak istenmesi bu bağlamda ilk akla gelenlerdendir. Diğer 

taraftan Ali Bulaç’ın ses getiren çalışması Çağdaş Kavramlar ve Düzenler kitabı, 

Rasim Özdenören’in Kafa Karıştıran Kelimeler kitabı ve buna benzer kitaplar aslında 

dönemin İslamcı düşüncesinin sosyal ve siyasi hayatı çokça meşgul eden bazı 

kavramları ve olguları tekrardan İslami bir perspektiften nasıl okunabileceğinin bir 

çabası olarak da yorumlanabilir. Nitekim bu çalışmada ele aldığım dönemin İslamcı 

söyleminin en önemli gündemlerinden bir tanesinin mevcut işlerliği olan İslami 

anlayış ve pratikleri tekrardan ve gerçek bir İslamilik perspektifiyle okumanın 

gerekliliğine yaptığı vurgu olduğunu düşünürsek bu husus daha iyi anlaşılmaktadır. 

Bu tartışmaların bir uzantısı olarak ortaya çıkan gerçek İslam, gerçek Müslüman gibi 

arayışlar da yine bu sahihlik ve özcülük arayışının bir uzantısı olarak yeni İslamcı 

söylemin dikkat çeken taraflarından birini oluşturmaktadır. 

Çalışmanın son bölümünde (Dördüncü Bölüm) Türkiye’de ortaya çıkan yeni 

İslamcılığın ve İslamcı söylemin siyasete bakışı, onu yorumlaması ve algılaması bazı 

genel tartışmalar üzerinden ele alınmıştır. Bu aşamada öncelikle belirtilmesi gereken 

hususlardan birisi İslamcılar için siyasetin her zaman birincil meselelerden birisi 

olmasıdır. Siyasetin üst bir amaç için araçsallaştırıldığı İslamcılık düşüncesinde 



8 
 

siyaset yoluyla çok şeyin değişeceği ve dönüşeceği fikri yaygındır. Bu dönem 

İslamcılık düşüncesi içinde siyaset tartışmalarını belirleyen ana tartışmalardan bir 

tanesi hakimiyet meselesi olmuştur. Bir yönetim otoritesi olarak hakimiyet vurgusu 

küresel İslamcılık düşüncesinde olduğu gibi Türkiye’deki İslamcılar için de üzerinde 

çokça durulan bir meseledir. Hakimiyet meselesinin çeşitli yönlerine eğilerek farklı 

şekillerde tartışan yeni İslamcılar hükmetme yetki ve otoritesini Allah’a mahsus 

kılmışlar ve insanların bu mutlak ve aşkın hakimiyet karşısındaki konumlarını ve cüz’i 

yetkilerini tartışmışlardır. Bu tartışmalar İslam düşüncesinde var olan ve bir benzeri 

olarak değerlendirilebilecek külli irade ve cüzi irade tartışmalarına da benzemektedir. 

Hakimiyet tartışmaları dönemin İslamcılarını doğal olarak hükmetmenin kimin 

uhdesinde ve hangi araçlara yürütüleceği sorunsalına da götürmektedir. Bu aşamada 

demokrasi tartışmaları yeni İslamcı söylemin projeksiyonunda önemli bir yer işgal 

edecektir. Tam bir mutabakat olmasa da demokrasi konusunda İslamcılar Allah’ın 

yönetim ve otoritesinin meşruluğu ve paylaşılması çerçevesinde görüşler sarf 

edeceklerdir. Nitekim demokrasi meselesi bir yönetme biçimi ve hakimiyetin 

paylaşılması meseleleri etrafında erken dönem İslamcılık düşüncesinden günümüze 

kadar İslamcıların en önemli tartışma gündemlerinden olacaktır.  

Hakimiyet ve demokrasi tartışmalarıyla bağlantılı olarak Türkiye 

İslamcılığında İslam devleti, İslami hükümet, İslami yönetim vb. kavramsallaştırmalar 

etrafında yürütülen tartışmalar da bu aşamada dikkat çekicidir. Bu dönemde özellikle 

küresel İslamcılık düşüncesinin önemli isimlerinden Mevdudi gibi bazı isimlerin 

eserlerinin Türkçeye çevrilmesi ve bu eserlerdeki fikirlerin etkisi ile Türkiye’de de 

paralel biçimde politik kurumların ve kavramların İslamileştirilme çabalarında 

belirgin bir görünürlükten bahsetmek mümkündür. Dönemin İslamcıları bu 

etkileşimlerle birlikte İslami bir hükümetin, yönetimin, devletin veya sistemin nasıl 

olması gerektiğini ve bunun için hangi adımların atılması gerektiğine dair detaylı 

projeler ve öneriler sunmuşlardır. Böylece İslam Devleti ve İslami bir nizamın tesisinin 

nasıl amaç haline getirildiği ve bu amaca giden yolların köşe taşları ve tartışma 

konularının nasıl ele alındığını ve tartışıldığı önemli hususları oluşturmaktadır.  

Çalışmada tüm bu tartışmaların oturacağı ve anlam bulacağı bazı temel 

kavramlar ve aktörler vardır. Bu aktörleri tartışmaların yürütücüleri ve tartışmaların 



9 
 

yürütüldüğü zeminler olarak tasnif etmek mümkündür. Tartışmaların yürütücüleri bu 

çalışmada İslamcılar veya çoğunlukla yeni İslamcılar olarak isimlendirilmiştir. 

İslamcılar ifadesi özel bir kayıt olmadığında İslamcılığın genel hatlarıyla konuşulduğu 

vakit kullanılacaktır. Yeni İslamcılar ise çalışmanın odaklandığı kabaca 1960-1990 

yılları arası dönemde İslamcılık içinde özel ve belirgin bir kümeyi temsil eden bir 

grubu tanımlamak için kullanılmaktadır. Bu grubu izafiyet ekleriyle birlikte “The 

İslamcılar” veya “el-İslamcılar” şeklinde belirtmek belki daha açıklayıcı olacaktır. 

Yeni İslamcılar çalışmada ele alınan dönemde diğer bölgelerden yapılan tercümeleri 

pozitif olarak alımlayan ve tercümelerin etkisini kendi üzerlerinde yoğun olarak 

hissedip düşünsel hayatlarında bu faktöre ciddi bir ehemmiyet vererek bunu yansıtan 

kişileri kümelemek için başvurulan bir ifade olacaktır. Diğer bir deyişle bu grup 

Türkiye’de bu yeni düşünce dünyasını belli kapasiteler ve oranlarla benimseyen ve bu 

etkileşimler içinde edindiği malzemeyi kendi katkılarını da dahil ederek işleyen 

isimlerdir. Çalışmada yeni İslamcılar olarak Ali Bulaç, Hüsnü Aktaş, Beşir Eryarsoy, 

Ahmet Ağırakça, Ercüment Özkan, Selahattin Eş Çakırgil gibi isimler ön plana 

çıkarılmakta ve bu vasıflarıyla yeni İslamcı söylemin tartışmalarını yürütürken 

fikirlerine başvurulmaktadırlar. Aynı zamanda bu isimler çalışmada ele alınan 

İslamcılık anlayışının muhteviyatını dolduran ve temsil eden isimler olarak da dikkat 

çekmektedirler. Nitekim okuyucular bu gerekçelerle çalışmada Necip Fazıl Kısakürek, 

Sezai Karakoç, Hayrettin Karaman ve belli yönleriyle İsmet Özel gibi aynı dönemin 

önemli İslamcı düşünürlerinin isimlerini ve dolayısıyla bu isimlerin mezkûr 

konulardaki görüş ve fikirlerini direk belirleyici bir unsur ve tartışma olarak 

göremeyeceklerdir. Bu durum çalışmada yeni İslamcılara yüklenen ve onların temsil 

ettiği İslamcılık anlayışı ile yakından ilişkili bir durumdur. Diğer taraftan çalışmada 

birer kavram olarak küresel İslamcılar ve küresel İslamcılık düşüncesi ifadelerine de 

sıkça yer verilmiştir. Küresel İslamcılık odaklanılan dönemde İslam dünyasında hâkim 

olan genel İslamcı fikriyatı ve atmosferi karşılamak için kullanılmaktadır. Aynı 

zamanda bu düşünce dünyası bu dönemde farklı bölgelere çevrilen ve aktarılan 

fikirlerin neşet ettiği ve olgunlaştığı mecrayı da temsil etmektedir. Seyyid Kutub, 

Mevdudi, Ali Şeriati gibi isimler başta olmak üzere Abulkadir Udeh, Said Havva, 

Mustafa Sıbai, Abdulkerim Zeydan, Mutahhari gibi diğer bazı isimler de bu anlamda 



10 
 

küresel İslamcı düşüncenin önemli figürleri olarak küresel İslamcılar olarak 

tanımlanmışlardır. 

Son olarak bu dönemde İslamcıların küresel İslamcı düşünceyi alımladığı, 

ayrıca İslamcı düşüncenin yeni meselelerini konu edinip tartıştığı bir zemin ve mahfil 

olarak İslami neşriyat da dikkat çekmektedir. Yeni İslamcılar çalışma boyunca ele 

alınacak birçok fikirlerini ilk olarak bu neşriyatlarda kaleme almışlardır. Diğer taraftan 

İslam dünyasının farklı bölgelerinden yapılan birçok tercümeler parça parça bu 

neşriyatta kendine yer bulmuştur. Zaman zaman gazete ama çoğunlukla dergi türü 

olarak karşımıza çıkan bu neşriyatlar bir anlamda İslamcı düşüncenin üretildiği, gelişip 

çeşitlendiği ve nihayetinde tüketildiği yerler olmuştur. Türkiye’de yeni İslamcıların 

birçok eseri ilk olarak bu neşriyatlarda peyderpey yayımlanmış ve daha sonrasında 

kendileri tarafından kitaplaştırılmıştır. Bu neşriyatlar aynı zamanda yeni İslamcılar 

için birer düşünce okulu ve fikir merkezleri olmuştur. Bu çalışmada ise İslamcılığın 

yeni İslamcılar tarafından yürütülen mezkûr tartışmalarını ve gündemlerini ağırlıklı 

olarak Düşünce, İslami Hareket, Tevhid, Şura, Hicret, Sebil, İktibas, Girişim gibi 

dergilerden takip etmek mümkün olacaktır. Yeni İslamcıların ilgili oldukları ve 

İslamcılığı tartıştıkları neşriyat yalnızca bunlarla sınırlı değildir ancak bu dergi ve 

gazeteler burada odaklanılan İslamcı düşüncenin ve yeni İslamcıların gündemlerini 

yakalamak açısından temsil gücü yüksek yayınlar olarak karşımıza çıkmaktadır. 



11 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İSLAMCILIK VE İSLAMİ UYANIŞ 

1.1 İslamcılığı Kavramak; Temellendirmek ve Dönemler  

İslamcılık kavramının ortaya çıkışı, ele alınışı ve tarihsel süreç içinde 

yüklendiği anlam dünyalarının Türkiye’deki serüveni ile gerek İslam Dünyası gerek 

Batı toplumlarındaki serüveni aynı paralelde yürümemiştir. İslamcılık kavramına Batı 

dünyasında ilk olarak Islamisme (Islamism-ing-), kullanımı ile 17. yüzyıl sonlarında 

rastlamak mümkündür.0 F

1 Özellikle Fransa’da kullanılmaya başlayan bu kavram 18. ve 

19. yüzyıllarda Batı’da din olarak İslam kelimesinin muadili olacak şekilde 

kullanılmıştır.1F

2 Tocqueville’daki Root of islamism in Judaism” kullanımı, Ernest 

Renan’ın meşhur L’Islamisme et la science başlıklı konuşması ve makalesi, Voltaire’in 

Mohemmadanism2 F

3 kavramını kullanması bu ifadenin İslam ile eşdeğer olarak 

birbirlerinin yerine kullanımlarına iyi birkaç örnektir.3F

4 Batı’da bir dönem özellikle 

yaygın olarak Mohemmadanism ile eşdeğer olarak kullanılan Islamism kavramları bu 

yönüyle 20. yüzyılda kavramın kazanacağı politik ve ideolojik vurgularından uzak, 

daha teolojik bağlamlarda kendine anlamlar bulmuştur. Nitekim Islamism kavramı 

Batı’da İslami ilimlerle ilgili üretilen literatürde de kendisine yer bulacaktır. 4F

5 19. 

yüzyılda Batı Dünyasında (büyük oranda Avrupa) yaygın olarak bu vurgularla 

kullanılan Islamisme kavramı bir süre sonra bu anlam dünyasıyla kullanılmamaya 

başlanacak, onun yerine daha yalın anlamıyla direk İslam kelimesi kullanılacaktır. 

                                                 
1 Mehdi Mozaffari, “What Is Islamism? History and Definition of a Concept”, Totalitarian Movements 

and Political Religions, C. 8, Sy 1, Mart 2007, s. 17 doi:10.1080/14690760601121622. Norman Daniel, 

Islam and the West: The Making of an Image, Oxford, Oneworld, 2009, s. 312. 
2 Martin Kramer, “Coming to Terms: Fundamentalists or Islamists?”, Middle East Quarterly, C. 10, 

Sy 2, 2003, s. 66. Mozaffari, “What Is Islamism?”, s. 18. 
3 Mohemmadism kavramının kullanımı Batı’daki tarihsel serüveni açısından önemlidir. Kavramın İslam 

ve din meselesine yaklaşımında önemli bir gösteren işlevi vardır. Bu kavramın daha erken dönem 

kullanımları için bakınız: Bernard Lewis, Islam and the West, New York, Oxford University Press, 

1993, s. 7. 
4 Kramer, “Coming to Terms: Fundamentalists or Islamists?”, s. 67-68; Mozaffari, “What Is Islamism?”, 

s. 17-19. O dönemlerde bu kullanımlar sadece bu isimlerle sınırlı değildir, farklı birçok yazar daha bu 

kavramları benzer manalarda kullanmıştır. 
5 H.A.R. Gibb’in Mohammedanism başlıklı kitabı, Joseph Schacht’ın Origins of Muhammadan 

Jurisprudence başlıklı kitabı D. S. Margoliouth’un yine Mohammedanism başlıklı kitabı ve son ama 

bunlarla sınırlı olmayan, A.A. Fyzee’nin Outlines of Muhammadan Law başlıklı kitapları buna örnek 

olarak gösterilebilir. 



12 
 

Kavramın Batı dünyasında Islamisme olarak tekrardan yoğun bir biçimde kullanılması 

ise 20. yüzyılın başlarına tekabül edecektir.  

20. yüzyılda ise literatürde İslamcılığı Batı ile yaşanan gerilim ve bunalımlara 

bir tepki biçimi olarak okuyan yorumlar kuvvet kazanmıştır. İslamcılığın modernist 

söylemine dikkat çeken bu çalışmaların en önemlilerinden birisi Wilfred Cantwell 

Smith’in kaleme aldığı Islam in Modern History (Modern Tarihte İslam) kitabıdır. 

Smith bu çalışmasında İslamcılığı Batı ile olan zorunlu, kerhen ama mecburi ilişki 

üzerinden ele alıp açıklamaya çalışmıştır.5F

6 Yine aynı yüzyılda İslam Dünyasının 

maruz kaldığı Batı özneli siyasi, ekonomik ve düşünsel sömürgeleştirmeler, İslam 

dünyasının buna karşı yeni arayışları ve bunun bir uzantısı olarak Arap dünyasında 

İhvan-ı Müslimin, Hint alt kıtasında Cemaati İslami gibi hareketlerin ortaya çıkışı gibi 

sebeplerle İslamcılık kavramı ve düşüncesi daha siyasi, ideolojik ve tepkisel anlamları 

da uhdesine almış olarak kullanım yoğunluğunu ve etkisini arttıracaktır. 6F

7  

20. yüzyılın ikinci yarısına tekabül edecek bu yeni aşamada İslamcılık 

kelimesinin kullanımına eşlik edecek ve onunla benzer anlamlarda alımlanacak diğer 

bir kavram ise fundamentalizm olacaktır. İslamcılık kavramına içkin olarak öze 

dönüşçü ve ihyacı düşünme biçimlerinin ön plana çıkacağı bu yeni anlam dünyası 

modern dönemde İslamcılık kavramının hususiyetlerini de belirleyen önemli bir 

aşamaya işaret etmektedir.7F

8 Bununla beraber fundamentalizm kelimesinin özellikle 20. 

yüzyılın ikinci yarısından sonra yüklendiği olumsuz anlam çağrışımlarına karşı 

İslamcılık kavramını bu çağrışımlardan ve anlam dünyasından tefrik etme çabası da 

aynı dönemde kendini gösterecektir. Böylece fundamentalizm kavramı yerine İslami 

Uyanış, İslami Canlanış ve İslami aktivizm (hareket) gibi kavramlar ön plana çıkmış 

ve İslamcılık kavramını bu şekilde kullanma yönünde bir yönelim de kendini kuvvetli 

                                                 
6 Wilfred Cantwell Smith, Islam in Modern History, 1. Princeton paperback, Princeton, NJ, Princeton 

Univ. Pr, 1977. 
7 Bernard Lewis, The Political Language of Islam, paperback ed., 4. [Nachdr.], Middle Eastern 

Studies: Political Science, Chicago, Univ. of Chicago Press, 1991, s. 115-20.  
8 William Shepard, “Fundamentalistic Phenomena: Christian and Muslim”, Historical Reflections / 

Réflexions Historiques, C. 30, Sy 3, 2004, ss. 363-84. Yine ayrıca Chicago Üniversitesi bünyesinde 

yürütülen Fundamentalizm Projesi sadece İslam için değil diğer dinlerde ve inanışlarda 

fundamentalizmi anlamak açısından önemlidir. Bu proje kapsamında şu çalışma meselenin özellikle 

İslamı ilgilendiren kısımlarını kapsaması bağlamında önemlidir: Martin E. Marty ve Robert S. Appleby, 

ed., Fundamentalisms Comprehended: Fundamentalisms Comprehended, The Fundamentalism 

Project 5, Chicago, University Press, 2004. 



13 
 

bir şekilde göstermiştir.8 F

9 Nitekim bu çalışmada odaklanılan dönemde İslamcılık 

meselesini kavramsal olarak temsil ettiği ve anlam kazandığı yönleri itibarıyla İslami 

Uyanış ve İslami Canlanma kavramlarını merkeze alarak bu genel anlam dünyası ve 

vurguları üzerinden devam edilecektir.  

Tarihsel süreç içinde barındırdığı farklı anlam dünyalarına bağlantılı olarak 20. 

yüzyılla birlikte İslamcılık kavramı aşağı yukarı günümüze kadar hâkim olan 

anlamlarından birine böylece kavuşmuş olacaktır. İslamcılık kavramı artık büyük 

oranda politik ve ideolojik yönleri keskinleşen ve kuvvetlenen, köktenci bir temele 

dayanan ve İslami aktivizmle birlikte yer yer şiddeti de metotlaştıran yeni bir anlam 

ve eylem planına doğru evirilmiştir.9F

10 İslamcılık kavramına yüklenen bu yaygın anlam 

onun belirli yönlerden olumsuz anlaşılmasına da zemin hazırlamıştır. Bundan dolayı 

başka bir boyut olarak Batı’da da bu meseleleri tartışanlar arasında İslamcı ile 

Müslüman kavramlarını birbirinden ayırma ihtiyacı ortaya çıkmıştır. Diğer bir deyişle 

Batılı bazı uzmanlar bu konudaki ayrıma gitmenin zorunluluğunu fark etmiş ve 

İslamcılık ile İslam kelimesinin birbirlerinden nasıl farklılaştığını ortaya koymaya 

çalışmışlardır.10F

11 Bu ayrıma göre İslamcılık kelimesi artık yeni bir terimdir ve böylece 

bu tartışmalar içinde fundamentalizm ve İslamcılık madalyonun bir yanını 

oluştururken diğer taraftan İslam’ı sadece yalın haliyle kullanılmasını öneren iki farklı 

yorum ortaya çıkmıştır.  

1.1.1 Türkiye’de İslamcılık Tartışmaları 

Batıda İslamcılık kavramı üzerine yürüyen tartışmalar bu izlek üzerinden 

devam ederken Türkiye’de de aynı kavram üzerinden birçok benzer ve farklı 

tartışmalar mevcuttur. Öncelikle belirtilmesi gereken husus Türkiye’de İslamcılık 

kavramının ortaya çıkışını ve ona bir köken bulma arayışı çok da belirgin bir izlek 

                                                 
9 John L. Esposito, The Islamic threat: myth or reality? 3rd ed, New York, Oxford University Press, 

1999, s. 7-8.  
10 Gilles Kepel ve Jon Rothschild, Muslim Extremism in Egypt: The Prophet and Pharaoh, 

Berkeley, University of California Press, 2003, s. 20-23. 
11 Henry jr Munson, Islam and revolution in the Middle East, New Haven u.a, Yale Univ. Pr, 1988, 

s. 4; Graham E. Fuller, Islamic fundamentalism in the Northern Tier countries: an integrative view, 

Santa Monica, CA, RAND, 1991, s. 2. Bu bağlamda aynı bakış açısına sahip fakat farklı bir yorumlama 

için bakınız: Peter R. Demant, Islam vs. Islamism: The Dilemma of the Muslim World, Westport, 

Conn, Praeger, 2006. 



14 
 

taşımadığıdır.11F

12 Bu anlamda kavramın bizzat kendisinden öte anlamı ve çağrışım 

dünyasını merkeze alarak hareket eden Mümtaz’er Türköne’ye göre Türkiye’de 

İslamcılığın ortaya çıkışı Genç Osmanlılar Hareketi ile başlar.12F

13 İslamcılığın 

Türkiye’deki düşünce serüvenine bakıldığında ise İslamcılığı genel hatlarıyla 2. 

Meşrutiyet sonrası ortaya çıkan fikri hareketlilikle birlikte başlatan düşünce hâkim 

durumdadır.13F

14 Kavram olarak baktığımızda ise Türkiye’de İslamcılık kavramının 

kullanımını görece geç bir tarihte, 20. yüzyılın başına tekabül etmektedir. 14F

15 Kavram 

ilk kullanıldığı dönemde İttihad-ı İslam (Panislamizm)15F

16 ve İslamlaşma16F

17 kavramları 

ile birlikte ele alınıp tartışılmıştır. Bununla beraber Yusuf Akçura 20. yüzyılın hemen 

başında kaleme aldığı önemli metni Üç Tarzı Siyaset’te İslamcılığı tartışırken İslam 

siyaseti, tevhidi İslam politikası, İslamları hükümeti-mezkure gibi bir takım bazı 

kavramsallaştırmaları kullanmıştır.17F

18 İslamcılık şeklinde ilk defa Ziya Gökalp de 

karşımıza çıkan kavram ise dönemin bazı aydınları ve düşünürleri tarafından pek sıcak 

karşılanmamıştır. Ziya Gökalp’ın mezkûr çalışmasına cevap niteliğinde kaleme aldığı 

bir yazısında Babanzade Ahmed Naim bu tutumu: “Bu ‘ci’ edatının Türk ile İslam 

kelimelerine ilhakı ne kadar fena oluyor! Ben burada bir manayı tasannu istişmam 

ediyorum. Bu nisbeti kendilerine şiar edinenler bence yanlış isim intihab etmişler. Zira 

Türk, Arab olan kimse Türkçü, Arabcı olamaz. O kısaca Türkdür, Arabdır. 

‘İslamcı’nın da Müslüman demek olmadığı lügat-ı Türkiye ile edna mümaresesi 

olanlarca malumdur.”18F

19 sözleriyle eleştirir. İslamcılık kavramına karşı takınılan bu 

tutum Türkiye’de bu kavramının genel seyrini ve kavrama karşı yaklaşımın kodlarını 

da belirlemiş olacaktır. 

                                                 
12 Mümtaz’er Türköne, Siyasi İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, İstanbul, İletişim, 1991, s. 8. 
13 A.g.e., s. 10. 
14 Şerif Mardin, “Türkiye’de Din ve Siyaset”, İstanbul, İletişim, 1991, s. 10; Tarık Zafer Tunaya, 

İslamcılık Akımı, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2003, s. 8-10; İsmail Kara, 

İslamcıları Siyasi Görüşleri Hilafet ve Meşrutiyet, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2001. 
15 D. Mehmet Doğan, “İslamcılık: Bir Adlandırma Meselesi”, içinde Türkiye’de İslâmcılık Düşüncesi 

ve Hareketi Sempozyum tebliğleri, ed. İsmail Kara ve Asım Öz, 1. baskı, Zeytinburnu Belediyesi 

kültür yayınları, kitap no. 31, Zeytinburnu, İstanbul, Zeytinburnu Belediyesi, 2013, s. 122. 
16 Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1991. 
17 Said Halim Paşa, “İslamlaşmak”, içinde Buhranlarımız ve Son Eserleri, 5. bs, İstanbul, İz 

Yayıncılık, 2006, ss. 183-214. 
18 İsmail Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi Metinler Kişiler 1, 4. bs, İstanbul, Dergah Yayınları, 

2011, s. 31. 
19 Babanzade Ahmed Naim’in İslam’da Dava-yı Kavmiyet kitabından aktaran İsmail Kara A.g.e., s. 34. 



15 
 

Her ne kadar Said Halim Paşa, Mehmed Akif Ersoy gibi ilk dönem İslamcıların 

İslamlaşma, İslamın ihyası gibi kavramsallaştırmalar üzerinden açıklamaları Türkiye 

İslamcılığında olumlu karşılanmış ve algılanmış olsa da İslamcılık kavramının bizzat 

kendisi yukarıda da bahsedildiği gibi 20. yüzyılda daha ideolojik ve siyasi bagajları da 

yüklendiği için olumsuz eleştirilerin konusu da olacaktır. 19F

20 Bu anlamıyla İslamcılık 

Türkiye’de hem manası hem kullanım şekli açısından eleştiri konusu edilir. İslamcılık 

kavramına bu anlamda aidiyet hissetmeme ve onu kabullenmeme sadece Türkiye 

İslamcılığında değil, İslam dünyasının farklı bölgelerinde kendini gösteren ve 

hayatiyet alanı bulan küresel İslamcılık düşüncesi içinde de yaygın bir kanaat olarak 

kendini gösterir. İslam dünyasında çağdaş dönemde fikir ve eylemleriyle ön plana 

çıkmış farklı coğrafyalardan Raşid Gannuşi, Abbas Medeni, Hüseyin Fadlallah gibi 

isimlerin aşağı yukarı aynı yaklaşımlarla kendilerinin İslamcı değil ancak Müslüman 

olduklarını vurgulamaları bu duruma iyi bir örnek olarak gösterilebilir. 20F

21 Bu anlayışa 

göre bu kavram Batılıların icat ettiği ve Müslümanlara dayatılan zoraki etiketlerdir ve 

doğası gereği olumsuz anlamlar taşımaktadırlar.  

Türkiye’de de yürütülen İslamcılık tartışmalarında temelde bu husus gündeme 

gelecek ve kavramın bizzat kendisi tartışmaya açılarak İslamcı kavramının ne kadar 

İslami olduğu sorgulanacaktır. Yakın zamanda İslamcılığın mevcut durumunu ele alan 

ve alanında uzman akademisyen, düşünür ve gazetecilerin dahil olduğu “İslamcılık 

Öldü mü” üst başlığında yürütülen tartışmalar da bu gündemin İslamcılık tartışmaları 

içinde canlılığını hala koruduğunu tekrar göstermiştir.21F

22 Ali Bulaç, Uğur Kömeçoğlu, 

Hayrettin Karaman gibi İslamcılık düşüncesi üzerine çalışan önemli bazı isimler 

kavramın kendisine sahip çıkmış ve İslamcı kelimesinin niçin olması ve kullanılması 

                                                 
20 Ergün Yıldırım, “İslamizm, İslamlaşma ve İttihad-ı İslam”, içinde Türkiye’de İslâmcılık Düşüncesi 

ve Hareketi Sempozyum tebliğleri, ed. İsmail Kara ve Asım Öz, 1. baskı, Zeytinburnu Belediyesi 

kültür yayınları, kitap no. 31, Zeytinburnu, İstanbul, Zeytinburnu Belediyesi, 2013, s. 100-102. 
21 Kramer, “Coming to Terms: Fundamentalists or Islamists?”, s. 72-73. 
22 Bu tartışmaların tamamı için bakınız: Kolektif, İslamcılık Öldü mü ?, 2. bs, İstanbul, Ufuk Yayınları, 

2012.Tartışmaların öncesi de vardır. Oliver Roy’un Siyasal İslam’ın İflası başlıklı kışkırtıcı çalışması 

bu tartışmaların ortaya çıkış zeminini ve yönelimlerini belirlemiştir. Olivier Roy, Siyasal İslamın İflası, 

çev. Cüneyt Akalın, İstanbul, Metis, 1994. O yıllardan itibaren Türkiye’de de belirli politik izlekleri 

takip ederek İslamcılığın iflası ve ölümü tartışmaları kendini gösterecektir. Bu tartışmaların 2000’lerin 

başında nasıl yürütüldüğünü görmek için şunlara bakılabilir: Yasin Aktay, “Siyasal İslam Anlatısının 

Sonu”, Tezkire, Sy 17, 2000, ss. 101-20; Tezkire, “İslamcılık Eski ve Yeni Halleri”, Tezkire, Sy 33, 

2013, ss. 5-14. 



16 
 

gerektiğini savunmuş iken; Hilal Kaplan, Özlem Albayrak gibi diğer bazı isimler de 

kavramın Batı Merkezli ortaya çıkmasından duydukları rahatsızlığı ifade etmişler ve 

‘Hz. Muhammed İslamcı mıydı’ sorusuyla meseleye yaklaşımlarını ortaya 

koymuşlardır.22F

23 Gerek Türkiye’de gerek Türkiye dışında devam eden tüm bu 

tartışmalarda görüldüğü üzere belirli bir uzlaşma olmayan İslamcılık kavramının 

tarihsel kökenleri ve geçirdiği süreçlerle ilgili olarak hem Batı Dünyasında hem İslam 

dünyasında farklı tecrübeler ve serüvenler dikkat çekmektedir. Bu durum bizi doğal 

olarak İslamcılık kavramının bizzat kendisini de tartışmayı gerekli kılmaktadır. 

Çalışmanın aşağıdaki kısmında İslamcılık ve İslamcılardan neyin ve kimlerin 

kastedildiği sorusu üzerinde durulmaya çalışılacaktır. 

1.2 İslam(lar), İslamcılık(lar) ve İslamcı(lar) 

İslamcılık kavramının kendisi gibi ne anlam ifade ettiği de tartışmalı bir 

konudur. Her ideolojinin zamana ve konjonktüre göre farklı yorumlanmasındaki 

zorluklar konu İslamcılık olunca kendini daha belirgin olarak gösterir. Bu durum 

İslamcılığın diğer ideolojilerden farklı olarak kendini bir dine, İslam’a ek yapmasından 

ve onunla temellendirmesinden de kaynaklanmaktadır. İslamcılığı tanımlarken sadece 

belirli bir zamana aitmiş gibi donuk değil de onu hangi dönem ve şartlarda 

tanımlandığı ve ele alındığı da önem arz etmektedir. Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi 

alanında otorite isimlerden İsmail Kara’nın İslamcılığa getirdiği tanımı meşhurdur 

ancak tanımın Kara’nın incelediği dönemdeki (2. Meşrutiyet dönemi) İslamcılığı 

kapsıyor ve tanıtıyor olması onun aynı zamanda eksikliğine de işaret etmektedir. Kara 

İslamcılığı şu şekilde tarif eder:  

 “İslamcılık, 19-20. Yüzyılda, İslam’ı bir bütün olarak (inanç, ibadet, ahlak, felsefe, 

siyaset, hukuk, eğitim) yeniden hayata hâkim kılmak ve akılcı bir metotla 

Müslümanları, İslam dünyasını batı sömürüsünden, zalim ve müstebit yöneticilerden, 

esaretten, taklitten, hurafelerden kurtarmak; medenileştirmek, birleştirmek ve 

kalkındırmak uğruna yapılan aktivist, modernist ve eklektik yönleri baskın siyasi, fikri 

                                                 
23 Kolektif, İslamcılık Öldü mü ?. İslamcılık kavramının bu şekilde kabul edilmemesi üzerine 

yürütülen benzer tartışmalar için bakınız: Yasin Aktay, “Sunuş”, içinde Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce İslamcılık, ed. Yasin Aktay, 2. bs, İstanbul, İletişim, 2005, s. 15-19. İslamcı ile Müslüman 

arasında benzer ama farklı gerekçelerle ayrım yapan bir diğer önemli isim de İsmail Kara’dır. İsmail 

Kara Müslümanlık kavramını daha geniş bir dairede ele almakta, Her İslamcının Müslüman ama her 

Müslümanın İslamcı olmadığını söylemektedir. Bu tartışma için bakınız:“Prof. Kara: Her Müslüman 

İslamcı değildir”, T24, 15 Şubat 2020, (Çevrimiçi) https://t24.com.tr/haber/prof-kara-her-musluman-

islamci-degildir,210796, 15.02.2020.  



17 
 

ve ilmi çalışmaların, arayışların, teklif ve çözümlerin bütününü ihtiva eden bir hareket 

olarak tarif edilebilir.”23F

24 

Bu tanım 19. yüzyılda İslamcıların öteki (Batı) ile ilk karşılaşma tecrübelerini, 

buna karşılık hiyerarşisi değişen bu yeni ilişki biçimine karşı geliştirmiş oldukları yeni 

arayışları ve baş edilmesi gereken sorunların çözümlerini ve çözüm yollarını 

göstermesi açısından önemlidir. Bir anlamda İslamcılığın kurucu kodlarını ve 

reflekslerini bu tanımda görmek mümkündür. Kara’nın bir başka çalışmasında 

belirttiği gibi bu dönemin İslamcıları bu kodlardan ve referanslardan hareketle 

Kuran’a ve İslam’a dönüş çabaları etrafında İslam’ı sosyal-siyasi ve kültürel hayatta 

tekrar hâkim kılmanın gayreti içindedirler.24F

25 Benzer bir yaklaşımı o dönemin içinde 

olan Said Halim Paşa’da da görmek mümkündür. Said Halim Paşa İslamlaşmadan 

“kendisini Müslüman olarak gören herkesin hayatını İslam’ın esaslarına göre 

hissedip, düşünüp, hareket etmesini” anlar.25F

26 Müslümanlığı bütüncül bir kimlik olarak 

ele alan ve ona olması gerektiğini vazeden bu söylemin kimlik vurgusu itibarıyla bir 

benzerini sonraki dönemlerde Nilüfer Göle’de de bulmak mümkündür. Göle de 

İslamcılığın Müslüman kimliğini tekrardan sorunsallaştırdığını ve onu anlamaya 

çalıştığını ifade eder. 26F

27 Müslüman kimliğinin bizzat kendisinin sorunsallaştırılması 

Göle’ye göre İslamcıların sosyal hayata bakışında da bir takım yeni bakışları 

beraberinde getirmektedir. Dinin ve dini olmayanın melezleştiği bu yeni durumda 

İslamcılar, sosyal ve kültürel alanı kritik etmekte ve politikleştirmektedirler. 27F

28 

İslam’ın bu bütüncüllük vurgusunun yanında onun hayatı tanzim etmesi gerektiği 

vurgusu Genç Osmanlılar döneminde İslamcılığın izlerini arayan çalışmaları ile 

tebarüz eden Mümtaz’er Türköne’de de benzer şekillerde kendini gösterir. Türköne’ye 

göre de İslamcılık: 

İslam’ı inanç, düşünce, ahlak, siyaset idare ve hukuk bakımından hayata hâkim 

kılmak, Müslümanlar arasında birlik ve dayanışmayı tesis ederek İslam ülkelerini Batı 

karşısında geri kalmışlıktan kurtarmak amacına yönelik çözüm arayışı olarak 19. 

                                                 
24 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi Metinler Kişiler 1, s. 17. 
25 İsmail Kara, “İslamcı Söylemin Kaynakları ve Gerçeklik Değeri”, içinde Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce İslamcılık, kitap editörü Tanıl Bora ve Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim, 2005, s. 38. 
26 Said Halim Paşa, Buhranlarımız ve Son Eserleri, İstanbul, İz Yayıncılık, 2006, s. 204. 
27 Nilüfer Göle, Melez Desenler İslam ve Modenrlik Üzerine, İstanbul, Metis Yayınları, 2011, s. 30. 
28 Nilüfer Göle, “Secularism and Islamism in Turkey: The Making of Elites and Counter-Elites”, Middle 

East Journal, C. 51, Sy 1, 1997, ss. 46-58. 



18 
 

Yüzyılın ikinci yarısından itibaren Osmanlı aydınları tarafından dile getirilmeye ve 

tartışılmaya başlanan bir ideolojidir. 28F

29 

İslam ve İslamcılığı açıklamaya çalışan bu tanımlamalarda ortaya çıkan 

müşterek husus tüm bu farklı İslamcılık tanımlarının Türkiye tecrübesinde ilk dönem 

İslamcılığın birtakım hususiyetlerini içinde barındırdığı gerçeğidir. Buradan hareketle 

ilk dönem İslamcılığı; Batı ile karşılaşma tecrübelerinin getirmiş olduğu yeni ahval ve 

şeraitte karşılaşılan birtakım yeni ve zorlu meselelere karşı tekrar İslam’a dönerek ve 

gerekirse İslam’ı bu yeni gelişmelere uyarlayarak, Müslümanların durumunu 

tekrardan eski muktedir haline döndürme, bunu yaparken de bir taraftan İslam’ı çağın 

gerekliliklerine sunma çabaları olarak görmek ve tanımlamak mümkündür. 

19. yüzyıldan 20. yüzyıla ve daha yakın yıllara geldiğimizde ise İslamcılık onu 

hem savunan hem de çalışan kişiler tarafından genellikle modern ve politik bir ideoloji 

olarak ele alınıp açıklanmıştır. Hasan El Benna bu anlamda İslamcılar içinde İslam’ın 

bu yönüne dikkat çeken ilk isimlerdendir. Ona göre “İslam hayatın tüm yönlerini 

kapsayan ve düzenleyen dini, siyasi, iktisadi vb. öğretileri ve normları olan bir 

bütündür.”29F

30 İslamcılığın içinden olmayan ancak İslamcılık üzerine çalışan Batılı 

uzman isimlerden biri olan Graham Fuller de Benna’ya benzer şekilde politik İslam 

tartışmaları üzerinden İslam’ın modern dönemde İslamcılık yorumu ile birlikte bu 

taleplerine dikkat çekildiğini ve ön plana çıkarıldığını belirtir. 30F

31 Fuller’e göre “İslam 

hayatın tüm alanlarını kapsamak ve bunu yönlendirmek istemektedir. Politik İslam da 

bu amaca matuf kendisine vizyon belirlemektedir.”31F

32 Fuller’in politik İslam ve 

kapsayıcılık vurgusunun bir benzerini Olivier Roy’da da görmek mümkündür. 20. 

yüzyılın ikinci yarısında hâkim olan İslamcılık düşüncesini politik İslam söylemi 

üzerinden okuyan Olivier Roy da “İslamcıların modern dönemde toplumu 

dönüştürebilmenin ve İslamileştirebilmenin yolunun ancak sosyal ve siyasi araçlarla 

gerçekleşebileceğine” inandıklarını belirtir.32F

33 Nitekim aynı dönemlerde bu konular 

üzerine çalışan ve Roy ile benzer İslam ve İslamcılık yorumlama ve bakışı 

                                                 
29 Mümtaz.er Türköne, İslamcılık., Türkiye Diyanet Vakfı! İslam Ansiklopedisi, Cilt:23, 2001, s. 470. 
30 Ramazan Nazlı, Hasan El Benna’nın Hayatı ve Risaleleri, İstanbul, Arslan Yayınları, 1980, s. 124.  
31 Graham E. Fuller, The Future of Political Islam, 1. ed, Political Science, New York, Palgrave 

MacMillan, 2004, s. XI. 
32 A.g.e., s. XII. 
33 Olivier Roy ve Carol Volk, The Failure of Political Islam, 2. pr, Cambridge, Mass, Harvard Univ. 

Press, 1996, s. 35-36. 



19 
 

perspektifine sahip olan bir diğer isim James Piscatori de İslamcıları “İslami bir 

ajandaları olan ve bunu uygulamak için siyasi eylemlerde bulunan Müslümanlar” 

olarak tanımlar.33F

34  

İslamcıların ajandası ve İslam’ın bu şekilde modern, ideolojik ve politik olarak 

yorumlanması 20. yüzyılda İslam’ın din veya inanışlarla değil de modern Batılı 

ideolojilerle kendisi arasında sistematik bir karşılaştırma ve analoji kurmasını da 

beraberinde getirmiştir. Buradan hareketle Sami Zubaida İslamcılığı modern ve politik 

bir ideoloji olarak görür ve onun 20. Yüzyılda Marksizm, sekülerlik gibi ideolojilere 

alternatif bir düşünme biçimi olarak onun nasıl toplumu ve sosyal hayatı dizayn ettiğini 

vurgular.34F

35 Aynı şekilde Nazih Ayubi de politik İslam düşüncesinin İslam’ın siyasi ve 

devlet yönüne dikkat çektiğini beyan eder. Ona göre İslamcılar dini politik yönlerini 

ön plana çıkararak ve parlatarak yorumlamakta ve bu alanlara dair getirdikleri 

çözümlemelerde geleneksel kaynakları ve önceki dönemlerin örnekliklerini 

kullanmaktadırlar.35F

36 Nitekim çalışmanın sonraki bölümlerinde bu durum, Türkiye 

örneğinde İslamcıların geleneksel kaynakları ve tarihsel örnekleri modern olayları 

yorumlarken nasıl kullandığı üzerinden detaylıca ele alınacaktır. Böyle yaparak 

İslamcılar yaşadıkları çağlardaki despotik rejimlere ve yönetimlere karşı İslami 

alternatif olarak ortaya çıkarabilmekte ve halkı mobilize edebilmektedirler. 36F

37 

1.2.1 Türkiye’de Güncel İslamcılık Yorumları ve İslamcılar  

Türkiye’den İslamcılığın güncel dönemdeki bu hususiyetlerine dikkat çeken 

isimlerden birisi de Ali Bulaç’tır. Ali Bulaç İslamcılığın modern yorumlarına dikkat 

çeker. Ona göre İslamcılık “kimine göre liberalizm, sosyalizm veya milliyetçilik gibi 

bir ideoloji, kimine göre ise belli bir yoruma ve doktrine indirgenmiş bir siyaset ve 

siyasallaşma biçimidir.” Bu tanımlamalara bir şekilde katılan Bulaç’ın İslamcılık 

tanımı ise şöyledir: “İslam’ın ana referans kaynaklarından hareketle yeni bir insan, 

                                                 
34 James P. Piscatori, Islam, Islamists, and the Electoral Principle in the Middle East, ISIM Papers 

1, Leiden, ISIM, 2000. 
35 Sami Zubaida, Islam, the People and the State: Political Ideas and Movements in the Middle 

East, New 3rd ed, London ; New York, I.B. Tauris, 2009, s. 3-4. 
36 Nazih N. Ayubi, Political Islam: Religion and Politics in the Arab World, Reprinted, London, 

Routledge, 1998, s. 2-3. 
37 A.g.e., s. 4. 



20 
 

toplum, siyaset/devlet ve dünya tasavvurunu, buna bağlı yeni bir sosyal örgütlenme 

modelini ve evrensel anlamda İslam Birliğini hedefleyen entelektüel, ahlaki, 

toplumsal, ekonomik, politik ve devletler arası bir harekettir. Başka bir deyişle 

İslam’ın hayat bulması, hükümlerinin uygulanması, dünyanın her tarihsel ve 

toplumsal durumunda İslam’a göre yeniden kurulması ideali ve çabasıdır.”37F

38  

İslamcılığı devlet ve siyaset merkezli okuyan bu yoruma paralel olarak Ali 

Bulaç İslamcılığın 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren ortaya çıktığını 

düşünmektedir. Bulaç bu durumu Müslümanların Batı ile karşılaşmaları ve yaşanan 

yeni gelişmelere karşı cevap arayışıyla birlikte okumakta ve bu durumun İslamcılığı 

doğuran önemli bir faktör olduğunu düşünmektedir. Bu tarihsel sürecin ve şartların 

çerçevesinde Bulaç’a göre İslamcılığın bazı hususiyetleri şunlardır: 

1.) İslamcılık modern bir akımdır, aynı zamanda modernliğe bir cevap ve meydan 

okumadır. 

2.) İslamcılık müteal/aşkın olan’a var olanı aşmak suretiyle uruc etme çabasıdır. 

Onu ortaya çıkartan şartlar dolayısıyla zamansal/yatay olarak rucu değil, 

ahlaki/dikey olarak rucu’dur, bu açıdan Aydınlanma’nın domine ettiği zamanın 

ruhuna, hegemonik modernliğe eleştirel bakar; epistemolojisi ve politiği diri, işlevsel, 

değişimci ve dönüştürücüdür. 

3.) Belli başlı meşru versiyonları ıslah, ihya ve tecdittir.”38F

39 

Her ne kadar Bulaç İslam’ın politik İslam terkibiyle kullanılmasına karşı çıksa 

da İslamcılığa getirdiği yorum politik ve modern bir yorumdur. Bununla beraber Bulaç 

resmi İslam ve sivil İslam kavramları üzerinden de İslam’ı ve İslamcılığı açıklamaya 

çalışır. Bulaç’a göre resmi İslam meseleleri devletin ve siyasi aygıtların 

perspektifinden ele alır ve çözümler. Belli bir ideolojinin de eşlik etmesi gereken bu 

süreç Bulaç’a göre totaliter politikalara götürür. Buna karşılık Bulaç sivil İslam’ı 

önerir. Sivil İslam siyasi aygıtların veya devletin merkezde olmadığı, bir şekilde 

sorunların daha tabandan ve kendi doğallığından çözüldüğü bir yere işaret eder. 

İnancın daha merkezde olduğu bu İslam yorumunda politiktik ise daha önemsiz 

konumdadır.39F

40 

                                                 
38 Ali Bulaç, “İslamcılık Nedir?”, içinde İslamcılık Öldü mü?, ed. Kolektif, 2. bs, İstanbul, Ufuk 

Yayınları, 2012, s. 16.  
39 A.g.e., s. 18. 
40 Ali Bulaç, Din ve Siyaset, İstanbul, İnkılab Yayınları, 2015. 



21 
 

Ali Bulaç’taki sivil İslam vurgusu büyük oranda Nilüfer Göle’nin kültürel 

İslam vurgusuyla benzerdir. Nilüfer Göle de politik İslam yorumundan öte İslam’ın 

bireysel yaşam, inanç ve kimlik vurgusu üzerine durmuştur.40F

41 Her ne kadar Göle bu 

vurgunun İslam’ın politik yönünü yok saymadığını belirtse de vurgulamak istediği asıl 

mesele “İslamlaşmanın birey ve inanç merkezli aşağıdan yukarıya bir süreç şeklinde 

mi, yoksa devlet ve siyaset merkezli yukarından aşağıya doğru bir süreç mi 

izleyeceğine karar verilmesidir”.41F

42 Tüm bunlardan hareketle İslamcılığı 20. yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren kazandığı bu yeni anlam dünyalarıyla birlikte 19. yüzyılda 

olduğu gibi modernliği yok sayan değil, modern olmaya çalışan ve bunu muhafaza 

eden; ayrıca bunun imkan ve araçlarını kullanarak yeryüzünde İslam’ı hakim ve kaim 

kılmak için çabalayan, bunu yaparken de daha net, belirgin ve keskin öneri ve projeleri 

olan bir tavır alış olarak yorumlamak mümkündür. 

Tüm bu farklı zaman ve zeminlerde ortaya çıkan tartışmalarda da görüldüğü 

üzere tek bir İslam veya İslamcılık tanımı yoktur. Politik İslam, fundamental İslam, 

kültürel İslam, halk İslam’ı, resmi İslam kavramsallaştırmalarının yanında radikal 

İslam, militan İslam, popülist İslam, gibi bir takım diğer isimlendirmeler de bu dönem 

karşımıza çıkmaktadır. Bu farklılaşma sadece kavramın çeşitlenmesi üzerinden değil 

dönemselleştirmeler üzerinden de devam etmektedir. Dönemsel ve imkanlarına göre 

farklı İslam ve İslamcılıkların mevcudiyetini bu şekilde açıklamak mümkündür. 42F

43 

Oliver Roy’un da belirttiği gibi “İslam ile siyaset arasındaki ilişkileri, sanki ebedi ve 

zamanla kayıtlı olmayan bir İslam varmış gibi ele almak” yanıltıcı olabilmektedir.43F

44  

Bu aşamada son olarak farklı İslam ve İslamcılıklar tartışmasına Türkiye’ye 

intikal ederek farklı İslamcılar üzerinden ele almanın iyi olacağını düşünmekteyim. 

İslam Dünyasında olduğu gibi Türkiye’de de İslamcılar arasındaki düşünce ve metot 

alanında ortaya çıkan farklılaşmalar onları tanımlarken ve gruplarken belirli tasniflerin 

ortaya konulmasını da beraberinde getirmiştir. Bunlara bir örnek olarak Hilmi Ziya 

                                                 
41 Nilüfer Göle, Modern Mahrem Medeniyet ve Örtünme, İstanbul, Metis Yayınları, 1992, s. 144-

52. 
42 A.g.e., s. 150. 
43 Aziz Al-Azmeh, İslamlar ve Moderniteler, İstanbul, İletişim, 2003; Mohammed Ayoob, The Many 

Faces of Political Islam: Religion and Politics in the Muslim World, Ann Arbor, University of 

Michigan Press, 2008. 
44 Roy, Siyasal İslamın İflası, s. 9. 



22 
 

Ülken’in tasnifi verilebilir. Hilmi Ziya Ülken Türkiye’deki İslamcıları dört gruba 

ayırmaktadır: 

1. Gelenekçi-muhafazakârlar/Babanzade Ahmed Naim gibi, 

2. Modernistler-Medrese ile mektebi, doğu ile batıyı birleştirmek isteyenler/ 

İsmail Hakkı İzmirli, M. Şemsettin Günaltay gibi, 

3. Bu iki arasında orta bir yol tutanlar/Musa Kazım gibi, 

4. Modernizme-modernist İslamcılara karşı olanlar/Mustafa Sabri gibi.”44F

45 

Yine bir başka örnek olarak Fazlurrahman’ın tasnifi aktarılabilir. Fazlurrahman 

da İslamcıları dört farklı başlık altında toplamaktadır: “Muhazakarlar, 

Liberaller/Modernistler, Batıcılar ve İhyacılar” 45F

46 Türkiye’de farklı İslamcılıkları ve 

İslamcıları nesil üzerinden okuyan Ali Bulaç da üç nesil İslamcı kuşaktan bahseder. 

Bulaç’a göre 1856-1924 yıllarını kapsayan ilk nesil İslamcıların ortak özellikleri; 

kurtarıcı misyona sahip olmaları, İslam’a dönmeyi ve İslamlaştırmayı amaçlamaları 

ve dinin aslında ulaşmayı hedeflemeleri gibi ortak noktaları vardır. 46F

47 Bulaç 

Cemaladdin Afgani, Muhammed Abduh, Reşid Rıza, Mehmet Akif Ersoy, Namık 

Kemal, Muhammed İkbal, Namık Kemal, Mirza Malkum Han, Fethi Ali Ahunzade, 

Mirza Ağa Han gibi isimleri ilk nesil İslamcılar’a örnek olarak gösterir. 47F

48 Bulaç’a göre 

1950-2000 yılları arasını kapsayan ikinci nesil İslamcılar’ın ortak özellikleri kurucu 

misyonlarının olması, yeni bir toplum ve devlet tasarımını amaçlamaları ile 

İslamileştirme vizyonlarının olmalarıdır. Türkiye dışından Müslüman Kardeşler ve 

Cemaati İslami gibi hareketlerin de etkisiyle etkileşime giren bu yeni İslamcı nesle 

Seyyid Kutub, Mevdudi gibi isimler de dahildir. Türkiye’den ise daha çok 

siyasetçilerin ve edebiyatçıların bu halkayı oluşturduğunu düşünen Bulaç bu nesil 

İslamcılara Necmettin Erbakan, Sezai Karakoç, Rasim Özdenören, İsmet Özel gibi 

isimleri örnek gösterir.48F

49 Son olarak Bulaç’ın 2000’den sonra başlattığı 3. nesil 

İslamcıların ortak özellikleri ise aşmacı ve dönüştürücü bir misyona sahip olmaları, 

bireycilikleri, çoğulcu toplum vurguları ile sivil inisiyatifi ön plana çıkarmalarıdır. 

Herhangi bir isim veya kurum zikretmese de Bulaç Türkiye özelinde Ak Parti ile 

                                                 
45 Hilmi Ziya Ülken’den aktaran: Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi Metinler Kişiler 1, s. 35. 
46 A.g.e., s. 36. 
47 Ali Bulaç, “Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli”, içinde Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce İslamcılık, ed. Yasin Aktay, 2. bs, İstanbul, İletişim, 2005, s. 49. 
48 A.g.e., s. 55. 
49 A.g.e., s. 64-67. 



23 
 

beraber yaşanan değişim ve dönüşümü 3. nesil İslamcılık üzerinden okuduğunu 

söylememiz mümkündür.  

Sadece bunlarla sınırlı olmasa da burada son olarak bahsedilebilecek bir diğer 

tasnifleme de kendini Türkiye’deki İslamcı geleneğe oturtan bir isim olan Hamza 

Türkmen’e aittir.49F

50 Hamza Türkmen de Türkiye İslamcılığını üçlü tasnife tabi tutar: 

“Osmanlı İslamcılığı, Türkiye İslamcılığı ve Evrensel İslamcılık.”50F

51 İlk dönem olan 

Osmanlı İslamcılığının temel gündeminin Osmanlıyı yıkılmaktan kurtarmak olarak 

yorumlayan Türkmen bu dönem İslamcılığın ümmet gibi bir derdinin olmadığına 

dikkat çeker ve devlet ile saltanatı kurtarma mücadelesinin bu dönemde oynadığı başat 

role dikkat çeker.51F

52 İkinci dönem olarak işaret edilen Türkiye İslamcılığı da Türkmen’e 

göre problemli bir yapı arz eder. Devletçi, sağ düşünceyi ön plana çıkaran ve milliyetçi 

hüviyete sahip bu İslamcılık anlayışı da Türkmen’in eleştirdiği bir durumdur. 52F

53 İlk iki 

dönemin olumsuz olarak değerlendirildiği bu tasnifleme de Türkmen gerçek 

İslamcılığın sonuncusu olduğunu düşünür. Türkmen’in Tevhidi Uyanış olarak da 

isimlendirdiği bu dönemki evrensel İslamcılık tarihsel süreç içinde gerçek İslamcılığın 

devamını temsil etmekte ve İslami birikim ve kazanımların bir ürünü olarak kendini 

göstermektedir. Nitekim Türkmen kendi İslamcılık serüvenini de bu uyanış süreci 

üzerinden anlamlandırmakta ve kurgulamaktadır. 

1.3 İslami Uyanış Fikri ve Bu Fikrin Temellendirilmesi 

İslamcılık tartışmaları içinde postkolonyal dönemde, özellikle 1960’lardan 

sonra, ön plana çıkacak tartışmalardan bir tanesi de İslami uyanış fikridir. İslami 

uyanış kavramı zaman zaman İslami Canlanma, İslami Diriliş veya yukarıdaki 

satırlarda da ifade ettiğimiz Fundamentalizm gibi kavramlarla da eşanlamlı olacak 

kullanılacaktır. İsimlendirmeler farklı olsa da kavram tüm kullanımlarında İslam’ın 

                                                 
50 Bu farklı tasniflerden bir diğeri için bakınız: Ferhat Kentel, “1990’ların İslami Düşünce Dergileri ve 

Yeni Müslüman Entellektüeller”, içinde Modern Türkiyede Siyasi Düşünce İslamcılık, kitap 

editörü Tanıl Bora ve Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim, 2005, s. 722. 
51 Hamza Türkmen, Türkiye’de İslamcılık ve Özeleştiri, 2. bs, İstanbul, Ekin Yayınları, 2008, s. 15-

16. 
52 A.g.e., s. 15; Hamza Türkmen, “Türkiye İslamcılığı sağcı, devletçi ve milliyetçi”, içinde 

Cumhuriyetçilik, Milliyetçilik ve İslamcılık, ed. Kolektif, İstanbul, Küre Yayınları, 2012, s. 144. 
53 Türkmen, Türkiye’de İslamcılık ve Özeleştiri, s. 16; Türkmen, “Türkiye İslamcılığı sağcı, devletçi 

ve milliyetçi”, s. 145.  



24 
 

20. yüzyılın ikinci yarısının ortalarından itibaren politik ve ideolojik olarak 

yükselişine, aktivist yönünün kuvvetlenmesini ve imge ile sembollerin ön plana 

çıkmasını ifade etmektedir.53F

54 İslami uyanış kavramının bu politik, aktivist duruşunun 

onun iktidarlarla ve halk hareketleri ile iktidar-muhalefet ilişkisine girmesini de 

beraberinde getirmektedir.54F

55 Kavramı fundamentalizm kavramı ile eşdeğer olarak 

gören birtakım kuvvetli yorumlar olsa da fundamentalizm kavramı ile İslami uyanış 

kavramının birbirileriyle aynı anlamda kullanılamayacağına dair kanaatler de bir hayli 

yaygındır.55F

56 Bu anlamda 20. yüzyılda uyanış ve canlanış fikrini işleyen isimlerden biri 

olan John Esposito fundamentalizm kavramının “mevcut olmayan bütünlüklü bir tehdit 

ima etmesinin yanında aşırı bir şekilde Hıristiyan varsayımları ve Batılı kalıp-

tiplemelerle yüklü olduğunu” düşünmektedir. Bunun yerine Esposito fundamentalizm 

kavramına karşılık olarak İslami uyanış ve İslami aktivizm kavramlarını 

önermektedir.56F

57 Diğer taraftan İslam düşüncesi içinde İslami uyanış fikrini önceleyen 

ve onu ihya, tecdid gibi kavramsal tartışmalar eşliğinde tarihsel süreç içinde 

konumlandıran ve okuyan bakış açıları da mevcuttur.57F

58  

Bu çalışmada İslami uyanış/İslami canlanma fikri asıl olarak 1960’lardan sonra 

İslam dünyasında ortaya çıkan bir takım politik, kültürel, sosyal hareketlilikler için 

kullanılmaktadır. Ancak bunun kökenlerini sadece bu zaman dilimiyle sınırlamamak 

belki daha geriye giderek yüzyıllara dayandırmak da mümkündür. Bir yönüyle İslami 

uyanış fikri İslam’ın kendi geleneksel durumuna ve konumuna ilişkin ortaya çıkmış 

içkin bir gelişmedir.58F

59 Nitekim İslam toplumlarının tarihlerine baktığımızda değişen 

toplumsal ve ekonomik gelişmelere cevaben ortaya çıkmış birçok İslami uyanış örneği 

                                                 
54 Roger Owen, State, power and politics in the making of the modern Middle East, 3rd ed, London ; 

New York, Routledge, 2004; Ali al-Din Dessouki Hilal, Islamic Resurgence in the Arab World, New 

York, N.Y., Praeger, 1982; Shahrough Akhavi, Religion and politics in contemporary Iran: clergy-

state relations in the Pahlavī period, Albany, State University of New York Press, 1980. 
55 Hilal, Islamic Resurgence in the Arab World. 
56 Esposito, The Islamic threat, s. 41. 
57 A.g.e., s. 42. 
58 John O. Voll, “Renewal and Reform, in Islamic History: Tajdid and Islah”, içinde Voices of 

Resurgent Islam, ed. John L Esposito, New York, Oxford University Press, 1983, ss. 32-47; Nehemia 

Levtzion ve John Obert Voll, ed., Eighteenth-century Renewal and Reform in Islam, 1st ed, 

Syracuse, N.Y, Syracuse University Press, 1987.  
59 Ira Lapidus, “Islamic Revival and Modernity: The Contemporary Movements and the Historical 

Paradigms”, Journal of the Economic and Social History of the Orient, C. 40, Sy 4, 1997, s. 448-49 

doi:10.1163/1568520972601486. 



25 
 

görmek mümkündür.59F

60 Modern dönemdeki İslami uyanış ise hem bu geleneksel 

birikimi tekrardan canlandırmak hem de Batı hakimiyetine bir yanıt verme çabasından 

kaynaklanmaktadır. 60F

61  

19. ve 20. yüzyılda İslam Dünyasının maruz kaldığı sömürgeleştirme 

hareketleri yakın dönemde Müslümanların hafızasında önemli ve uyarıcı bir miras 

bırakmıştır.61F

62 Bu miras diğer taraftan geçtiğimiz yüzyılın ilk yarısında, Allah’ın 

Müslümanlara verdiği din ile içinde yaşadıkları dünyanın tarihsel gelişimi arasında bir 

tezatın olup olamayacağının farkındalığını da beraberinde getirmiştir. Her ne kadar 

sömürgecilik 20. yüzyılın ikinci yarısında İslam dünyasında ortadan kalkmış olsa da 

toplumlar nezdindeki hafızası sürekli bir uyarıcı olarak canlılığını korumuştur. 

Böylece İslami uyanışın ardındaki tekrar eden tema, Batı ile (sömürgeciliğe dayalı) bir 

hayal kırıklığı ve mevcut Ortadoğu siyasi, ekonomik ve sosyal sistemlerinde devam 

eden bir başarısızlık olarak ortaya çıkmıştır.62F

63  

İslam dünyasında aynı yüzyılda bu başarısızlıkları aşmak ve buna karşılık 

bölgesel kimlik ve otorite kazanmak için birtakım girişimlerde bulunulmuştur. Ancak 

bunların çoğunun kısa bir süre sonra başarısız girişimler olduğu ortaya çıkmıştır. Yani 

laiklik, milliyetçilik veya sosyalizm gibi arayışlar İslam Dünyasında tekrar uyanışı ve 

canlanışı sağlamada başarısız olmuşlardır. 63F

64 Dolayısıyla, bölgeye adalet ve refah 

getirmek için yeni paradigma arayışlarının da ortaya çıkması kaçınılmaz olmuştur. 

İslami uyanış fikri de aslında bu yeni paradigma arayışının bir uzantısı ve sürecidir. 

Yani İslami uyanışın alt çizgisi, tarihsel bir bağlamdan, İslam dünyasındaki düşüşün 

bir çaresi olarak görülmüştür. Böylece İslami uyanış fikri yoksulluk, sosyal 

adaletsizlik ve siyasi baskı ortamına karşı genel kabul de görmüştür. Her ne kadar 

İslam dünyasında İslami uyanış çizgisi amacına ulaşmak için ana akım olarak politik 

ve düşünsel kanalları (barışçıl) kullanmaya çalışsa da İslami uyanışın şiddeti ve bunun 

                                                 
60 A.g.e., s. 444. 
61 Esposito, The Islamic threat, s. 48. 
62 Khurshid Ahmad, “The Nature of Islamic Resurgence”, içinde Voices of Resurgent Islam, ed. John 

L Esposito, New York, Oxford University Press, 1983, s. 220. 
63 A.g.e., s. 221. 
64 Yvonne Yazbeck Haddad, John Obert Voll, ve John L. Esposito, The Contemporary Islamic 

Revival: A Critical Survey and Bibliography, Bibliographies and indexes in religious studies, no. 20, 

New York, Greenwood Press, 1991, s. 9. 



26 
 

bir sonucu olarak devrimi bir amaç olarak kullanan bir yönelimi de olagelmiştir. 64F

65 

Nitekim özellikle Batı dünyasının aslında tüm İslami uyanış fikrini indirgemek 

istedikleri nokta da böyle bir yerdir.65F

66 Bununla beraber İslami uyanışın bu yönü, İslami 

harekete karşı direnen herkese karşı uygulanabilecek cihad veya kutsal savaşın teolojik 

zorunluluğunu kullanmaktadır.66F

67 İslami uyanışla ilgili dikkat çekilmesi gereken bir 

diğer önemli nokta da İslami uyanış fikrinin modernleşmeye karşı olması 

gerekmediğidir. Aksine, İslami uyanış fikri modern teknoloji ve bilim yoluyla toplumu 

iyileştirmeyi hedeflemiştir. Dolayısıyla modernleşme İslam toplumlarında sadece ileri 

bir laikleşmeye yol açmamış aynı zamanda İslami uyanış için de önemli bir etken 

olmuştur.67F

68 Başka bir deyişle “İslami uyanış çağdaşlaşmaya evet derken körü körüne 

Batılılaşmaya hayır demektedir.”68F

69 Bu anlamıyla İslami uyanış fikri İslamcılık ile aynı 

noktada buluşmaktadır. Nitekim İslamcılar için de sakıncalı olan şey modernleşmenin 

kendisi değil, modernleşme süreciyle birlikte dışarıdan gelen ve İslam’a ters olan 

Batılı, laik fikirler veya bunlarla ilişkili hususlardır.  

İslami uyanışla ilgili son olarak dikkat çekilmesi gereken bir diğer husus da 

İslam dünyasının tamamında etkili olabilecek ve Müslümanlar tarafından kabul 

görecek bir İslami uyanış örneğinin olmadığıdır.69F

70 Bu durumun en temel 

sebeplerinden birisi İslam dünyasının monolitik bir yapıya sahip olmamasından 

kaynaklanmaktadır. Bölgenin, halkının ve hükümetlerinin arasında dinin kendi 

içindeki çeşitlilikten kaynaklanan ve birleştirici bir ulus-ötesi hareketi önlemek için 

yeterli çeşitlilik vardır. Bu son nokta aslında bir taraftan İslami uyanış fikrinin hem 

başarı hem de başarısızlığa yol açacak temel bir mesele olarak karşımıza çıkmaktadır. 

                                                 
65 A.g.e., s. 11. 
66 Asaf Hüseyin, İslami Uyanış Fikri, İstanbul, Pınar Yayınları, 2017, s. 15-16. 
67 John L. Esposito, İslam Tehdidi Efsanesi, çev. Talip Küçükcan, Ömer Baldık ve Ali Köse, İstanbul, 

Ufuk, 2002, s. 19. 
68 John L. Esposito, İslam Tehdidi Efsanesi, çev. Talip Küçükcan, Ömer Baldık ve Ali Köse, İstanbul, 

Ufuk, 2002, s. 46. 
69 Ahmad, “The Nature of Islamic Resurgence”, s. 224-25. 
70 James P. Piscatori, Religion and Politics in Modern Turkey, [London]: Cambridge; New York, 

Royal Institute of International Affairs; Cambridge University Press, 1983, s. 8-12. 



27 
 

1.3.1 İslami Uyanışın Evreleri ve 20. Yüzyılda İslami Uyanış 

Yukarıda da belirtildiği gibi İslami Uyanış ve canlanış fikri İslam düşüncesine 

içkin ve tarihsel süreklilik içinde kendini farklı şekillerde ve tecrübelerde göstermiş 

bir olgudur. Benim burada ele almak istediğim dönemselleştirme ise modern dönemde 

İslami uyanış fikrinin ortaya çıkışı ve yaşadığı evrelerdir. Bu anlamda 19. yüzyıl 

İslamcı düşüncenin Batı karşısında yeni bir söylem olarak ortaya çıktığı göz önünde 

bulundurulduğunda İslami uyanışın ilk evresini de bu dönemden başlatmak 

mümkündür. 19. Yüzyılda Batılı ülkelerin İslam Dünyasını büyük oranda ele 

geçirmeleri, topraklarını işgal edip onları sömürge altına almaları bu dönemin belirgin 

bir özelliğidir. Bu durumun ortaya çıkmasına sebep olarak Müslümanlar tarafından 

ortaya konulan temel tanı İslam dünyasının bu hale gelmesinin sorumlusu olarak 

İslam’ın kendi doğru ve gerçek yolundan ayrılması gösterilir. Bu durumun tersine 

çevrilmesi için gösterilen çabaların sonucu olarak ortaya çıkan İslami uyanış fikri 

Kuran’a ve İslam’a tekrar dönüşü temel alarak ahlaki ve sosyal olarak İslam 

toplumunu yeniden güçlendirme ve eski güçlü haline kavuşturma amacını taşıyacaktır.  

18. ve 19. yüzyıllarda İslami uyanış fikrinde de siyasi ve sosyal güç 

mekanizmalarının varlığına duyulan ihtiyaç önemli bir unsur olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Suudi Arabistan’da Vahhabi Devletinin ortaya çıkmış olması, 

Sudan’daki Mehdi Devleti arayışı ve yine Libya’daki Senusi Hareketi bu arayışlara 

örnek olarak gösterilebilir.70F

71 Diğer taraftan bu dönem İslami uyanışın düşünce 

dünyasında ana vurgusu Batı üstünlüğünün sebep ve kaynaklarını anlamaya yönelik 

çaba ve girişimleridir.71F

72 Bu anlayışa göre İslam Dünyasının sahip olduğu ve oradan 

Batı’ya geçmiş olan güç ve kuvvetin kaynakları/sebepleri anlaşılabilir ve bunlar 

Batı’dan tekrar alınabilirse her şey eskisi gibi olabilirdi. Nitekim kaybedilen bu 

değerler Müslümanların yitik hikmeti olarak kodlanmış ve Batı’dan geri alınmalarında 

herhangi bir beis görülmemiştir.72F

73 Bu anlayış beraberinde 19. yüzyıl İslami uyanış 

fikrininin Batı düşüncesi ile yakın irtibatlar kurmasını, onu daha yakından anlamaya 

                                                 
71 Ibrahim M. Abu-Rabiʻ, Intellectual origins of Islamic resurgence in the modern Arab world, 

SUNY series in Near Eastern studies, Albany, State University of New York Press, 1996, s. 44. 
72 Lapidus, “Islamic Revival and Modernity”, s. 450. 
73 Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi Metinler Kişiler 1, s. 16-61. Kara, İslamcıları Siyasi 

Görüşleri Hilafet ve Meşrutiyet, s. 17-34. 



28 
 

ve onu alımlamaya çalışmasını, sonuç olarak da İslam ile Batı arasında bir sentezleme 

çabasını beraberinde getirmiştir. Bu sentezleme çabası sonucu İslam’ın Batılı modern 

bilim ve düşünce dünyasının belli bir yorumu ile uyumlu olabileceğine kuvvetli bir 

şekilde inanılmıştır. Bu durum 19. yüzyıl hâkim İslami uyanış fikrinin reformist, 

modernist ve rasyonalist (akılcı) hususiyetlerinin ön plana çıkmasına da temel dayanak 

teşkil edecek önemli bir husus olmuştur.  

20. yüzyıla gelindiğinde ise 19. yüzyılda hâkim olan İslami uyanış söyleminin 

kısmen devam ettiğini ancak bazı yönleriyle de farklılaştığını söylemek mümkündür. 

Öncelikle İslam dünyasında 1. Dünya savaşı sonrası yeni şartlar ortaya çıkmaya 

başlamış ve İslam Dünyası Batı ile tecrübesinde yeni bir safhaya geçmiştir. 73F

74 Her ne 

kadar İslam Dünyasının kendi içinde farklı tecrübeler olsa da bu dönem İslami 

uyanışın genel çizgisini İslam Dünyasında egemen olan seküler, liberal, milliyetçi, 

sosyalist vb. çizgideki yönetimlere ve hükümetlere karşı geliştirilen farklı arayış 

çabaları olarak okumak mümkündür. Bu arayışlar genellikle bu ideolojilerin İslam 

dünyasındaki uygulamalarına muhalefet etme şeklinde kendini göstermiştir. Bu 

yönüyle bakıldığında bu karşı duruş ve mücadelenin hâkim olan İslamcı uyanışın 

temel karakteristik özelliklerinden birinin de etnik-milliyetçi söyleme ve politikalara 

yakın bir duruş ve söylem geliştirme olarak ortaya çıktığını ifade etmek mümkündür. 

Böylece yabancı hükümetler ve siyasal sistemlerden kurtulmak adına yürütülen bu 

mücadelede İslam’ı çağrıştıran söylemlerin biraz daha geri planda kaldığını söylemek 

mümkündür. 

Diğer taraftan bu dönem İslam dünyasında büyük politik hareketlerin ortaya 

çıktığı bir döneme de denk gelmektedir. İslami uyanışın istikametini önemli ölçüde 

belirleyecek olan bu gelişmeler kapsamında Mısır’da Müslüman Kardeşler Hareketi 

(1928) ile Hint alt kıtasında Cemaati İslami Hareketi (1941) birbirlerine yakın 

tarihlerde faaliyete geçeceklerdir. Büyük etkiler uyandıracak bu İslami hareketlerin 

kurucu isimleri olan Hasan El Benna (1906-1949) ve Ebul Ala Mevdudi (1903-1979) 

aynı zamanda küresel İslamcılık söyleminin 20. yüzyılda tüm bir İslam dünyasında 

istikametini ve yönelimlerini belirleyen önemli isimlerden ikisi olacaklardır. Bu 

                                                 
74 Abu-Rabiʻ, Intellectual origins of Islamic resurgence in the modern Arab world, s. 47. 



29 
 

hareketlerin etkisi sadece kendi ülke ve bölgeleri ile sınırlı kalmayacak, sınırları ve 

bölgeleri de aşarak küresel anlamda İslami uyanışın önemli bir göstergesi olarak tüm 

İslam dünyasında yayılacaktır.74F

75  

Bu döneme hâkim olan İslami uyanış söyleminde Batı bir önceki döneme göre 

kıyaslandığında daha az kabul gören, bununla birlikte büyük oranda eleştirilen bir 

konumdadır. Özellikle tenkit edilecek olan milliyetçilik, liberalizm, sekülerizm gibi 

ideolojiler Batı dünyasından neşet etmiş ideolojileri olarak görülecek ve bu anlamda 

eşdeğer tutulacaklardır. İlk dönemde Batı’daki gelişmeleri iyi takip edemedikleri için 

tenkit konusu olan Müslümanlar bu sefer Batı dünyasının fikri ve kültürel 

hegemonyasının farkında olamadıkları için tenkitlerin hedefinde olacaktır. Bununla 

beraber çözüm olarak ise yine Kuran ve Sünnete dönüş önerilecek ve İslam’ı gerçek 

anlamda bilme ve hayata tatbik etme konusu ciddiyetle vurgulanacaktır. 75F

76 

Bu çalışmada odak dönem olarak ele alınan ve İslami uyanış fikrinin asıl 

sıçramasını yapacağı dönem ise 1960’lardan sonraya tekabül etmektedir. 1960’lı 

yıllardan itibaren sadece Ortadoğu veya Güney Asya’da değil Avrupa’dan Afrika’ya 

Amerika’dan Orta Asya’ya kadar birçok farklı Müslüman bölgede İslami oluşumlara 

ve hareketlere karşı bir ilgi uyanmaya başlamıştır. Bu hareketlerin toplumsal ve siyasal 

meselelere karşı gösterdikleri ilgi ve bu meseleleri İslami perspektiflerden ele almaları 

Müslüman halklar tarafından daha fazla sahiplenilmelerini de beraberinde getirmiştir. 

Bu yıllarda İslam Dünyasında İslam’ın çok yönlü vurgusunu merkeze taşıyan söylem 

ve vurgular,  İslami uyanışın temel özelliklerini oluşturacaktır.76F

77 Ortaya çıkan bu yeni 

tecrübeler İran, Pakistan, Malezya, Sudan, Türkiye, Mısır, Cezayir, Fas, Suriye, 

Filistin gibi ülkelerde kendilerini siyasal ve toplumsal hareketler olarak kimi zaman 

farklı iktidar ortaklıkları tecrübelerinde kimi zaman da muhalefet hareketleri olarak 

göstermişlerdir. 77F

78 Gerek iktidar tecrübelerinde gerek muhalefet tecrübelerinde olsun 

                                                 
75 Peter Mandaville, Global Political Islam, 1 edition, London, Routledge, 2007. Peter G. Mandaville, 

Transnational Muslim Politics: Reimagining the Umma, London ; New York, Routledge, 2001. 
76 John L Esposito, “Introduction: Islam and Secularism in the Twenty-first Century”, içinde Islam and 

secularism in the Middle East, ed. Azzam Tamimi ve John L. Esposito, New York, New York 

University Press, 2000, s. 8. 
77 P. J. Vatikiotis, “Islamic Resurgence: A Critical View”, içinde Islam and power, ed. Alexander S. 

Cudsi ve ʻAlī al-Dīn Hilāl, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1981, s. 169-70. 
78 John L. Esposito, İslam Tehdidi Efsanesi, çev. Talip Küçükcan, Ömer Baldık ve Ali Köse, İstanbul, 

Ufuk, 2002, s. 9. 



30 
 

İslam’ı referans alan söylem ve siyasetler belirleyici olmuştur. Bundan dolayı bu 

dönemde muhalif gruplar kadar Müslüman hükümetlerin başında bulunanlar da artan 

bir oranda meşruiyet ve halk desteğini sağlamak için dine müracaat etme ihtiyacı ve 

mecburiyeti hissetmişlerdir.78F

79 

Bu dönemde İslam Dünyasında yaşanan bazı önemli politik hadiseler İslami 

uyanış fikrini temellendirmiş ve altını doldurmuştur. Bu hadiselere örnek olarak; 

a.) Libya’da Kaddafi’nin 1969 yılında iktidarı ele geçirmesi ve bu yıllardan 

sonra İslam Dünyasının farklı bölgelerine yönelik geliştirdiği birtakım siyasi, 

sosyal ve kültürel ilgi ve ilişkilerini,  

b.) Pakistan’da 1977 yılında Ziyaül Hak’ın iktidarı ele geçirmesini,  

c.) yine aynı yıllarda İran’da devrime giden süreç ve 1979’da İran’da İslami bir 

devrimin gerçekleşmesini,  

d.) 1979 yılında patlak veren Afganistan savaşı ve bu savaşın on yıl boyunca 

sürmesini, 

 e.) ve son olarak 1983 yılında Numeyri yönetiminin Sudan’da İslami bir 

yönetim ilan etmesi gibi olayları göstermek mümkündür.79F

80  

Esposito’ya göre bu dönemde sadece siyasal ve toplumsal alanda yaşananlar 

değil, toplumların gündelik hayatında yaşanan birtakım gelişmeler de İslami uyanışın 

yükselişine işaret etmektedir. Buna göre camiye gitme, namaz, oruç gibi dini ibadetlere 

artan bir önem verme, dini program ve yayınlarda görülen artış, İslami giyim ve 

değerlere daha fazla vurgu, tasavvufun yeniden canlanışı gibi birçok pratiğe yansıyan 

gelişmeyi bu dönem İslami uyanışın belirtileri olarak okumak mümkündür. 80F

81 Benzer 

şekilde Hrair Dekmejian da bir takım bireysel ve toplumsal gelişmelere dikkat 

çekmektedir. Ona göre; cami yapımındaki artış, İslami içerikli radyo-televizyon 

yayınlarının artışı, kutsal günlerin daha bir titizlikle takip edilmesi ve kutlanması, 

İslam toplumlarında camiye devamlılık oranının artmış olması, dini literatür ve 

neşriyat konusundaki ciddi yükseliş ve son olarak dini slogan ve söylemlerin daha 

                                                 
79 John L. Esposito, İslam Tehdidi Efsanesi, çev. Talip Küçükcan, Ömer Baldık ve Ali Köse, İstanbul, 

Ufuk, 2002, s. 47-48. 
80 Ayubi, Political Islam; Fred Halliday, “The Iranian Revolution: Uneven Development and Religious 

Populism”, içinde State and ideology in the Middle East and Pakistan, ed. Fred Halliday ve Hamza 

Alavi, Houndmills, Basingstoke, Hampshire, Macmillan Education, 1988, ss. 31-62. 
81 John L. Esposito, İslam Tehdidi Efsanesi, çev. Talip Küçükcan, Ömer Baldık ve Ali Köse, İstanbul, 

Ufuk, 2002, s. 48. 



31 
 

görünür ve belirgin şekillerde kullanılması ve yayılması da İslami uyanış sürecinin 

hem sebepleri hem sonuçları olarak karşımıza çıkmaktadır.81F

82 

Bu dönem İslami uyanışın söylemsel retoriğinin temelinde diğer dönemlerin 

aksine Batı öykünmesi yoktur. Batı iyi tarafları dahi olsa taklit edilmesi gereken bir 

merci olmaktan çıkarılmıştır. Ürettikleri ve yaydıkları düşünceler ile çağdaş dönemin 

kötülüklerinin kaynağı olarak görülen Batı’dan her yönüyle uzak durulmalıdır. Bu 

anlayışa göre bu dönemde İslami uyanış söyleminde İslam ve Batı arasındaki ilişki 

mutlak bir zıtlık üzerine kurulmaktadır. Bu zıtlık tarihsel süreç olarak geriye doğru da 

işletilir ve dünya tarihi bu zıtlık ve çarpışmanın bir ürünü olarak ele alınır. 82F

83 Bu dönem 

İslami uyanışın önemli argümanlarından bir diğerini de İslam’ı sadece bir din 

olmaktan öte onun siyasi, sosyal, iktisadi vb. yönlerini de ön plana çıkartan 

vurgulardır. İslam’ın bu şekilde bütünlük ve kapsayıcılık vurgusu bir süre sonra 

ideolojik ve siyasi bir İslam vurgusunu daha belirgin kılacak ve bu durum 1960’lardan 

sonra İslami uyanış söyleminin en önemli köşe taşlarından birini oluşturacaktır. 

1.4 20. Yüzyılda İslami Uyanışı Açıklayan Teori ve Yaklaşımlar 

Yukarıdaki satırlarda da ifade edildiği gibi 1960’lardan itibaren küresel 

anlamda yaşanan İslami uyanış konuyla ilgili araştırmacıların da dikkatini çekmiştir. 

İslam dünyasındaki gelişmeleri takip eden pek çok araştırmacı yaşanan bu uyanış ve 

canlanmanın sebeplerini anlamaya çalışmıştır. Olanları anlama ve açıklama çabası 

beraberinde İslami uyanışı yorumlamaya çalışan çok sayıda, karmaşık ve birbirinden 

farklı yaklaşım ve teorileri de beraberinde getirmiştir.83F

84 Bu kısımda iki farklı başlık 

altında İslami uyanışı ve canlanışı açıklamaya ve onu anlamaya çalışan bu teorilere ve 

yaklaşımlara temel hatlarıyla değinilecektir.  

1.4.1 Kriz ve Başarı Teorileri 

İslam dünyasındaki İslami uyanışı açıklayan en önemli yaklaşımlardan bir 

tanesini kriz teorileri oluşturmaktadır. Buna göre İslam dünyasında ortaya çıkan İslami 

                                                 
82 Hrair Dökmeciyan, Arap Dünyasında Köktencilik, İstanbul, İlke Yayınları, 2003, s. 81-82. 
83 John L. Esposito, İslam Tehdidi Efsanesi, çev. Talip Küçükcan, Ömer Baldık ve Ali Köse, İstanbul, 

Ufuk, 2002, s. 58. 
84 Hilal, Islamic Resurgence in the Arab World, s. 18. 



32 
 

uyanış/İslami Canlanma yaşanan bir takım siyasi, sosyal, kültürel, düşünsel vb. 

krizlerin ve bunlara karşı ortaya konan tepkilerin sonucu ortaya çıkmıştır.84F

85 Bu 

yaklaşım bağlamında önemli isimlerden biri olan Hrair Dekmejian altı farklı kriz 

ortamının İslami uyanışı tetiklediğini belirtir. Ona göre bunlar: “kimlik krizi, yönetici 

elit sınıfların yönetme krizi, sınıf bazlı yaşanan çatışmalar, askeri yenilgiler ve 

modernleşme sürecidir.”85F

86 Dekmejian’daki değindiği bu hususları benzer şekilde 

James Piscatori de gündeme getirir. Piscatori’ye göre de İslami uyanışa giden sürecin 

altı temel faktörü vardır. Bunlar: “1948 ve 1967 yıllarında gerçekleşen ve bazı önemli 

kırılmalara yol açan Arap-İsrail savaşları, iletişim ve enformasyonun gelişmiş olması, 

nüfus hareketliliği, köyden kente göç olgusu ile modernite krizidir.”86F

87 John Esposito 

da İslami uyanış meselesini derinlemesine ele aldığı ve incelediği çalışmasında bu 

maddelerle birlikte ayrıca bir takım jeopolitik krizlere de dikkat çekerek İslami 

uyanışın arka planını açıklamaya çalışmıştır. 87F

88 Bu aşamada 1967 Arap-İsrail Savaşı 

özellikle Arap Dünyası Müslümanları ve İslami Hareketler için önemli belirleyici bir 

unsur olmuştur.88F

89 1967 Arap-İsrail Savaşı ile sadece Mısır özelinde Nasır’a karşı bir 

tepki ortaya çıkmamış aşağı yukarı tüm Arap dünyasındaki halklar devlet 

yönetimlerini ve liderlerini sorgular hale gelmiş, onlara karşı mücadele azmi ve isteği 

daha da belirginleşmiştir.89F

90 Diğer taraftan bu yenilgi ile birlikte İslamcılar yaklaşık bir 

                                                 
85 Emad Eldin Shahin, Political ascent: contemporary Islamic movements in North Africa, State, 

culture, and society in Arab North Africa, Boulder, Colo, Westview Press, 1997, s. 8; Owen, State, 

power and politics in the making of the modern Middle East; R. Hrair Dekmejian, Islam in 

revolution: fundamentalism in the Arab world, 2nd ed, Contemporary issues in the Middle East, 

Syracuse, N.Y, Syracuse University Press, 1995. 
86 Dekmejian, Islam in revolution, s. 26. 
87 James P. Piscatori, Islam in a World of Nation States, Cambridge [Cambridgeshire] ; New York, 

Cambridge University Press, 1986, s. 17. Bu aşamada özellikle Arap İsrail  
88 John L. Esposito, İslam Tehdidi Efsanesi, çev. Talip Küçükcan, Ömer Baldık ve Ali Köse, İstanbul, 

Ufuk, 2002. 
89 L. Carl Brown, Religion and state: the Muslim approach to politics, New York, Columbia 

University Press, 2000, s. 123-24.Avi Shlaim ve William Roger Louis, ed., The 1967 Arab-Israeli 

war: origins and consequences, Cambridge Middle East studies 36, Cambridge ; New York, 

Cambridge University Press, 2012. Ayrıca aynı kitap içinde Fawas Gerges’in yazısı da İslami uyanış 

için 1967 yılına yapılan bu kadar yoğun vurguya karşı çıkmakta ve bunun dışında başka önemli 

etkenlere de dikkat edilmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Fawaz A. Gerges, “The Transformation of 

Arab Politics”, içinde The 1967 Arab-Israeli war: origins and consequences, ed. Avi Shlaim ve 

William Roger Louis, Cambridge Middle East studies 36, Cambridge; New York, Cambridge 

University Press, 2012, ss. 285-314. 
90 Rashid Khalidi, “The 1967 War and the Demise of Arab Nationalism Chronicle of a Death Foretold”, 

içinde The 1967 Arab-Israeli war: origins and consequences, ed. Avi Shlaim ve William Roger 

Louis, Cambridge Middle East studies 36, Cambridge; New York, Cambridge University Press, 2012, 

s. 265. 



33 
 

asırdır gündemlerinde olan kadim soru(n)ları ile tekrar yüzleşmek zorunda 

kalmışlardır:“İsrail dinine sadık olduğu ve iyi bir şekilde yaşadığı için galip geldi fakat 

biz inancımız yeterince güçlü olmadığı için yenildik.”90F

91 

Bu konuda yapılmış çalışmalar bunlarla sınırlı değildir. Bunların dışında İslam 

dünyasının farklı bölgelerine odaklanarak oralardaki çok yönlü gelişmeleri İslami 

uyanış perspektifinden sebep-sonuç ilişkisi içinde ele alan birçok farklı diğer 

çalışmalar da mevcuttur.91F

92 Tüm bunlara bakıldığında politik süreçlerin birer kriz alanı 

olarak İslami uyanış sürecinde önemli etkileri olduğunu görmek mümkündür. Politik 

süreçlere eşlik eden bir diğer kriz unsuru da İslam dünyasındaki siyasi iktidarların ve 

hükümetlerin konumu olmuştur. Bu dönemlerde İslam dünyasında iktidarda bulunan 

ve bir süre sonra halkların gözünde kredi ve meşruiyetleri sorgulanacak olan laik, 

seküler, milliyetçi, sol yönetimler de belirli yönleriyle kriz teorileri bağlamında İslami 

uyanış sürecinin birer tetikleyicisi olarak ele alınabilir. 92F

93 Bu bağlamda Esposito ve 

Tamimi özellikle Arap dünyasında postkolonyal dönem sonrası ortaya çıkan 

devletlerin aşırı seküler ve askeri elitler tarafından kontrol ediliyor oluşunun bu 

devletleri din karşıtı politikaların da uygulama merkezi olmasına yol açtığını belirtir. 

Bu durum beraberinde dindar toplum ile seküler devlet ikileminin ve çatışmasının 

oluşmasını da beraberinde getirerek İslami uyanış için önemli bir hareket noktasını 

oluşturur.93F

94 Aynı şekilde François Burgat ve Nazih Ayubi de İslami uyanış ve canlanış 

sürecini seküler, Batılı devlet elitlerine karşı bir mücadele ve bunlardan kurtulmak için 

yürütülen dekolonizyan sürecinin bir parçası olarak görmüştür. 94F

95 Nitekim bu 

tecrübelerin yaşandığı ülkelerde bir süre sonra İslami Hareketler ile devlet 

yönetimlerinin karşılıklı etkileşimleri politikalarının sertlik ve yumuşaklıklarını da 

                                                 
91 Dökmeciyan, Arap Dünyasında Köktencilik, s. 92. 
92 Shireen Hunter ve Center for Strategic and International Studies (Washington, D.C.), ed., The Politics 

of Islamic Revivalism: Diversity and Unity, Indiana series in Arab and Islamic studies, Bloomington, 

Indiana University Press, 1988, s. 282-83; Munson, Islam and revolution in the Middle East, s. 119; 

Mahmud A. Faksh, The future of Islam in the Middle East: fundamentalism in Egypt, Algeria, and 

Saudi Arabia, Westport, Conn, Praeger, 1997; Gilles Kepel, Jihad: The Trail of Political Islam, 

Cambridge, Mass, Harvard University Press, 2003. 
93 Brown, Religion and state, s. 125. 
94 Esposito, “Introduction: Islam and Secularism in the Twenty-first Century”, s. 6. 
95 Nazîh N. M. Ayubi, “The Political Revival of Islam: The Case of Egypt”, International Journal of 

Middle East Studies, C. 12, Sy 4, Aralık 1980, s. 485-86 doi:10.1017/S0020743800031263; François 

Burgat ve William Dowell, The Islamic Movement in North Africa, 2nd ed, Middle East monograph 

series, Austin, Center for Middle Eastern Studies, University of Texas at Austin, 1997. 



34 
 

belirlemeye başlamaktadır. Örneğin Mısır’da Müslüman Kardeşler Hareketi’nin 

devlet yönetimi ve hükümetlerle ilişkilerini bu şekilde okumak mümkündür.95F

96 Yine 

Suriye, Cezayir, İran gibi ülkelerde din karşıtı sert politikaları merkeze alan 

yönetimlerin karşısına muhalefet olarak bir süre sonra sert ve radikal İslami hareketler 

çıkmıştır.96F

97 Yani radikal devlet ideolojileri, radikal İslami uyanışı ve muhalefeti 

doğurmuştur. 

Her ne kadar 20. yüzyılda İslami uyanışın ortaya çıkışı daha yoğunluklu olarak 

kriz teorileri ile açıklansa da, bunun dışında İslami uyanışı İslam dünyasında yaşanan 

bazı parlak ve başarılı olaylara vurgu yaparak açıklayan yaklaşımlar da mevcuttur. 97F

98 

Bu açıklama biçimlerine göre İslam’ın tarihsel başarıları ile Müslümanların İslam’a 

sarılmaları ve ona bağlı olmaları arasında pozitif bir korelasyon vardır. 98F

99 Buradan 

hareketle de 1960’lardan sonra İslam dünyasında Müslümanların lehine gelişen bir 

takım olayların Müslümanların iddialarına sahip çıkmalarında önemli işlevleri 

olduğundan bahsetmek mümkündür. Bu başarı perspektifine 1973 Arap-İsrail Savaşı, 

Arap Petrol Ambargosu ve petrol fiyatların yükselişi ve en önemlisi de İran Devrimi’ni 

örnek olarak göstermek mümkündür. Bunların her biri bir yönüyle Müslümanlar 

açısından başarılı görülmüş ve İslami uyanışın müsebbipleri olarak algılanmışlardır. 

John Esposito 1973 yılında yaşanan gelişmelerin “İslami uyanış için Müslümanlara 

gurur kaynağı olduğunu ve olumlu motivasyon” sağladığından bahseder. 99F

100 Diğer 

taraftan aynı yıllarda İsrail’i destekleyen Batılı devletlere karşı Suudi Arabistan 

öncülüğünde başlatılan ve başarı ile sonuçlanan petrol ambargosu da buna bir örnek 

olarak gösterilebilir. Bu durum özellikle Arap dünyasında yöneticiler ve halklar 

nazarında Batılı devletlere karşı önemli bir başarı olarak görülüp, Allah’ın kendilerine 

nimetlerinin tekrardan bahşedildiğine dair bir inanç da doğurmuştur. 100F

101 Suudi 

Arabistan ve Libya’nın başını çektiği ve ülkeleri için ciddi bir zenginlik kaynağı 

oluşturan bu durum Batılı araştırmacıların da dikkatini çekmiş ve bu dönem İslam 

                                                 
96 Ayubi, “The Political Revival of Islam”, s. 485-86. 
97 Burgat ve Dowell, The Islamic Movement in North Africa, s. 7-8. 
98 Shahin, Political ascent, s. 10. 
99 A.g.e., s. 11. 
100 John L Esposito, Islam and Politics, Syracuse, N.Y, Syracuse University Press, 1984, s. 211; John 

L Esposito, Voices of Resurgent Islam, 1983, s. 13. 
101 Esposito, Voices of Resurgent Islam, s. 13. 



35 
 

dünyasında yaşanan canlılık ve hareketliliği tamamen bu petrol zenginliği ile 

açıklayan yorumlar da ortaya çıkmıştır. Bunların başında neo-oryantalist ve 

modernleşmeci bakışı ve yaklaşımıyla Daniel Pipes gelmektedir. Daniel Pipes İslam 

dünyasında yaşanan İslami canlılığın en büyük sebeplerinden birini İslam 

dünyasındaki petrol ihracı olarak görür.101F

102 Nitekim bu durum Pipes’i İslami uyanışın 

bu geçici sebeple var olduğunu ve bu sürecin akamete uğramasıyla İslami canlanışın 

da biteceği gibi aceleci ve sığ bir okumaya götürür. 102F

103 Bu durum Esposito ve James 

Piscatori tarafından da İslami uyanış sürecini tek bir maddi sebebe indirgenmesi ve 

diğer birçok faktörün göz ardı edilmesine yol açtığı için de eleştirilir. 103F

104 Son olarak 

İran devrimine giden süreçte İran’da mollaların başını çektiği olaylar ve bunların bir 

sonucu olarak 1979’da İran Devrimi’nin gerçekleşmiş olması sadece İran için değil 

tüm İslam dünyasında İslami uyanış için çok önemli bir başarı kaynaklığı sunmuştur. 

1.4.2 Sosyo-Ekonomik ve Kültürel Yaklaşımlar 

İslami uyanış ve canlanışı açıklamak için daha çok politik ve düşünsel 

gelişmelere odaklanan kriz teorilerinin yanında benzer şekilde kalkınmacı, sosyo-

ekonomik ve kültürel gelişmelere odaklanan yaklaşımlar da mevcuttur. Buna 

odaklanan araştırmacılar ağırlıkla iktisadi ve kalkınmacı politikaların İslam 

dünyasında ortaya çıkan İslami uyanışı nasıl ve ne yönde etkilediklerini 

incelemişlerdir.104F

105 Buna göre muhtelif İslam beldelerinde yerel veya sömürgeci 

yönetimler eliyle uygulanan kalkınmacı politikaların bir süre sonra buralarda ortaya 

çıkardığı ekonomik başarısızlıklar ve bu başarısızlıkların İslam dünyasında yol açtığı 

yoksulluk, gelir eşitsizliği, sosyal adalet gibi sorunların oluşturduğu tepkiler de İslami 

uyanış sürecinin önemli birer tetikleyicisi olarak görülmüştür. 105F

106 İslami uyanışı 

                                                 
102 ʻAlī al-Dīn Hilāl, ed., Islamic Resurgence in the Arab World, New York, N.Y, Praeger, 1982, s. 

45.Bu kitabın içinde Daniel Pipes’in makalesi. Daniel Pipes, In the path of God: Islam and political 

power, New Brunswick, N.J, Transaction Publishers, 2002, s. 281-330. 
103 Pipes, In the path of God, s. 331-35. 
104 James P. Piscatori, Islam in a World of Nation States, Cambridge [Cambridgeshire]; New York, 

Cambridge University Press, 1986, s. 25-26; John L Esposito, Voices of Resurgent Islam, 1983, s. 9. 
105 Shahin, Political ascent, s. 11. 
106 Mark Tessler, “The Origins of Popular Support for Islamist Movements: A Political Economy 

Analysis”, içinde Islam, democracy, and the state in North Africa, ed. John P. Entelis, Indiana series 

in Arab and Islamic studies, Bloomington, Indiana University Press, 1997, ss. 93-126.; Nikki R. Keddie, 

“The Revolt of Islam, 1700 to 1993: Comparative Considerations and Relations to Imperialism”, 



36 
 

anlamak için toplumun geneline odaklanan bu yaklaşımın yanında diğer taraftan 

tamamlayıcı bir unsur olarak İslamcı hareketlerin mensuplarının ve destekçilerinin 

sosyo-ekonomik kökenlerine dair yapılan birtakım gözlemler de mevcuttur. Sadeddin 

İbrahim’in ve Richard P. Mitchel’in Mısır Müslüman Kardeşler hareketi üzerinden 

yaptığı ve hareketin mensuplarının sosyo-ekonomik ve toplumsal tabanları itibarıyla 

incelediği çalışmaları bu yaklaşıma iyi birer örnek olarak gösterilebilir. 106F

107 

Çalışmalarında Müslüman Kardeşler hareketi mensuplarının nasıl bir sosyo-ekonomik 

geçmişe sahip olduklarını anlamaya çalışan İbrahim aynı zamanda Mısır gibi ülkelerde 

bu dönemde yaygınlaşan köyden kente göç olgusunun İslami uyanış açısından 

önemine de dikkat çekmektedir.107F

108 Diğer taraftan Mitchell de Müslüman Kardeşler 

Hareketinde alt sınıflara mensup üyelerin karar alma mekanizmalarında nasıl pasif 

olduklarını ve İslami hareket içinde asıl karar vericilerin orta ve üst sınıfa mensup 

beyaz yakalılar, iş adamları, memurlar ve mühendisler olduğunu çalışmasında ortaya 

koyar.108F

109 Benzer süreçler ve sonuçlar farklı İslam ülkeleri için de geçerlidir.109F

110 

Bu çalışmalar sayesinde İslami uyanışa yol açan kentleşme, göç, sanayileşme 

ve toplumsal dönüşümler gibi etmenlerin arka planlarını anlamak daha da mümkün 

olmaktadır. İslam dünyasında kentleşme ve eğitime katılma oranları İslami uyanış ve 

canlanışı açıklamak için önemli ipuçları sunmaktadır. Mısır’da 1950’de %30 civarı 

olan şehirleşme oranı 1970’lere gelindiğinde %40 civarıdır. Bu oran Pakistan’da iki 

buçuk kat artış göstermiştir. 1950’lerde %10 olan şehirleşme 1970’lere gelindiğinde 

%25’tir. Türkiye’ye baktığımızda ise aynı zaman diliminde %20’lerden %40 bandına 

                                                 
Comparative Studies in Society and History, C. 36, Sy 3, Temmuz 1994, ss. 463-87 

doi:10.1017/S0010417500019204. 
107 Saad Eddin Ibrahim, “The Changing Face of Egypt’s Islamic Activism”, içinde Security Challenges 

in the Mediterranean Region, ed. Roberto Aliboni, London, Cass, 1996, ss. 27-40; Saad Eddin 

Ibrahim, “Islamic Militancy as a Social Movement: The Case of Two Groups in Egypt”, içinde Islamic 

Resurgence in the Arab World, ed. Ali al-Din Dessouki Hilal, New York, N.Y., Praeger, 1982, ss. 

117-38; Saad Eddin Ibrahim, “Anatomy of Egypt’s Militant Islamic Groups: Methodological Note and 

Preliminary Findings”, International Journal of Middle East Studies, C. 12, Sy 4, 1980, ss. 423-53.  

Richard P. Mitchell, The Society of the Muslim Brothers, New York, Oxford University Press, 1993. 
108 Ibrahim, “Anatomy of Egypt’s Militant Islamic Groups”, s. 430-35. 
109 Mitchell, The Society of the Muslim Brothers, s. 325-28.  
110 Türkiye’deki gelişmeleri bu bağlamda takip eden iyi bir çalışma Nilüfer Göle’ye bakılabilir.Nilüfer 

Göle, “Secularism and Islamism in Turkey: The Making of Elites and Counter-Elites”, Middle East 

Journal, C. 51, Sy 1, 1997, ss. 46-58. Yine bunu benzer şekilde farklı ülke örnekliklerinden aktarımı 

için bakınız: Roy, Siyasal İslamın İflası. 



37 
 

yükselen bir şehirleşme oranından bahsetmek mümkündür. 110F

111 Yine aynı şekilde 

yukarıda zikrettiğim ülkeler başta olmak üzere İslam dünyasının hemen hemen 

tamamında okullaşma, okuma-yazma bilme oranı ve eğitim süreçlerine katılma gibi 

hususlarda dramatik artışlar yaşanmıştır.111F

112 Diğer taraftan bu yaklaşımlar belli bir 

kökene dayanma, parçalanma ve yabancılaşma gibi kavramlar üzerinden, İslamcı 

harekete ve gruplara katılma kararını bildiren kişilerin sosyo-psikolojik durumunu 

açıklamak için de kullanışlı olabilmektedir. 112F

113 İslami uyanışı anlamlandırmak için 

şehirleşmeye, yeni ekonomik ve sınıfsal ilişkilerin ele alınmasına yönelik bu 

yaklaşımların bir süre sonra İslami uyanış sürecini tek tipleştirmesi ve onu geleneksel 

ilişkilerinden koparması gibi bazı problemler de ortaya çıkabilmektedir. 113F

114 

İslamcılığın ve İslami hareketin belirli bir sosyal grubun ideolojisi haline getirme 

tehlikesi taşıyan bu yaklaşımlar belirli yönlerden eleştirilmeye açıktır. Bu aşamada 

İslami uyanışı ve yükselişin dayandığı kökenleri ve pratikleri itibarıyla belirli bir 

sosyal gruba veya sınıfa hasrederek açıklamak çok doğru sonuçlara götürmeyebilir. 114F

115 

Bunun yerine Dekmejian’ın da ifade ettiği gibi: “İslami uyanışı açıklamak için onu 

belirli bir sosyal ve ekonomik sınıfa indirgeyerek açıklamak doğru değildir. Çünkü 

İslami uyanış ve yükseliş toplumun kimi zaman alt ve orta sınıfına dayanırken zaman 

zaman İslami uyanışı toplumun üst tabakasında yakalamak ve tecrübe etmek de 

mümkündür” yaklaşımı daha isabetli durmaktadır. 115F

116 

İslami uyanış ve canlanış fikrini açıklamaya çalışan bir diğer yaklaşım da 

kültürel yaklaşım perspektifidir. Bu yaklaşım Müslüman toplumların içsel ve dışsal 

faktörlerden kaynaklanan sorunlara karşı geliştirdikleri söylemlere 

odaklanmaktadır.116F

117 Buna göre özellikle Batı’nın İslam toplumları karşısında 19. 

yüzyıldan beri kazanmış olduğu mutlak üstünlük anlaşılmaya ve bir adım sonrasında 

aşılmaya çalışılmıştır. İslam toplumlarında aydın/entelektüel ve ulema sınıfı bu krize 

                                                 
111 Brown, Religion and state, s. 126. 
112 A.g.e., s. 127-29. 
113 Ibrahim, “Anatomy of Egypt’s Militant Islamic Groups”, s. 432. 
114 Shahin, Political ascent, s. 11. 
115 A.g.e., s. 12-13. 
116 Dekmejian, Islam in revolution, s. 4. 
117 Esposito, Islam and Politics; Yvonne Yazbeck Haddad, Contemporary Islam and the Challenge 

of History, Albany, State University of New York Press, 1982; Edward Mortimer, Faith and power: 

the politics of Islam, 1st ed, New York, Random House, 1982. 



38 
 

karşı cevap üretme çabası içinde olmuşlardır. 117F

118 Yvonne Haddad bu durma karşı 

verilen tepkilere bakarak üç farklı Müslüman aydın/ulema tipolojisinden bahseder: 

normatif aydınlar, acculturationist (asimile olan) aydınlar ve neo-normatif aydınlar.118F

119 

Haddad’a göre normatif aydınlar İslam’ı kapalı bir kültürel sistem olarak görmüşler 

ve farklı kültürlerin alımlanmasına ve değişime izin vermediğini ileri sürmüşlerdir. Bu 

aydınlara göre Batı düşüncesi ve normları İslam toplumuna yabancı ve 

uygunsuzdur.119F

120 Bu aydın tipi genel hatları ile geleneksel ulema ile yukarıda 

bahsedilen muhafazakâr İslamcı tasnifine uymaktadır. Haddad’ın acculturationist 

aydınlar olarak isimlendirdiği grup ise Batı Dünyası ile İslam Dünyası arasında 

düşünsel irtibatlar ve köprüler kurmaya, iki farklı düşünce dünyasını birbirlerine 

yakınlaştırmaya çalışmaktadır.120F

121 Bu aydın tipi modernist aydın ve ulema tipolojisine 

daha çok uymaktadır. Haddad’ın bu tasniflemesinde üzerinde daha fazla durduğu ve 

dikkat çektiği, bu çalışmada da ön plana çıkacak olan neo-normatif aydınlar ise İslam’ı 

ne normatif aydınlar gibi donuk ve dışa kapalı olarak görürler, ne de 

acculturationistler gibi temel hedeflerini İslam ile Batı arasında bir köprü kurma 

çabası olarak belirler. Bu gruptaki Müslüman aydın ve ulema tipolojisinin temel hedef 

ve gayesi İslam’ı tarihsel süreçlerine dayanarak tekrardan ihya ve inşa ederek onu 

modern dünyanın ilgisine sunmak istemeleridir.121F

122 Nitekim bu çalışmada 

odaklandığım dönemde ele alacağım küresel ve yeni İslamcı kişiler daha çok bu 

tipolojiye uymaktadırlar. İslami uyanışın kültürel temelli canlanışına aracı olacak olan 

bu sınıfların Batı kaynaklı gelişmeler ve İslam dünyası içinde buna karşı söylem 

üretme çabası, bu anlamıyla İslami uyanışın tarihsel ve kültürel önemli bir temelini 

teşkil etmiştir. Bu gruplar arasında zaman zaman yaşanan ihtilaflar ve gerilimler 

sayesinde İslam dünyasında da etkisini gösteren Batılı çözüm önerilerine karşı İslam’ı 

kendi kültür realiteleri içinde tekrardan canlandırma girişimi daha bir önem arz etmiş 

olacaktır. 

                                                 
118 Esposito, Islam and Politics, s. 44. 
119 Haddad, Contemporary Islam and the Challenge of History, s. 35. 
120 A.g.e., s. 39. 
121 Shahin, Political ascent, s. 13. 
122 Haddad, Contemporary Islam and the Challenge of History, s. 8-11. 



39 
 

1.5 Türkiye’de İslami Uyanışı Açıklamak 

Türkiye’ye baktığımızda ise yukarıda aktarılan faktörlerin belirli yönlerden 

Türkiye’deki İslami uyanış sürecinde etkileri olduğundan bahsetmek mümkündür. 

Türkiye’de İslami uyanışın iç politik süreç ve bunların sonucu ortaya çıkan birtakım 

gelişmelerle de yakından ilişkisi mevcuttur. Önceki satırlarda da ifade edildiği gibi 

İslam dünyasının farklı bölgelerinde Batıcı/seküler hükümetlerin uyguladıkları 

politikalar ve bunlara karşı bölge halklarının tepkileri İslamcı uyanışın ortaya 

çıkmasında önemli bir etmen olmuştur. Türkiye’de de bu süreci Cumhuriyet’in 

kurulmasıyla beraber ülkenin resmî ideolojisi haline gelen Kemalizm anlayışı ile 

birlikte ele almak da mümkündür. Kemalizm baskın karakterleri olan seküler, 

pozitivist, modernleşmeci tutumuyla Türkiye’de önemli oranda bu rolü ifa etmiştir.122F

123 

Bir süre sonra bu dönemin hâkim modernleşmeci, dini zayıflatıcı ve sekülerliği ön 

plana çıkaran politikalarında dinin lehine doğru akan bazı yeni gelişmeler ortaya 

çıkmıştır. Böylece Kemalist projeksiyonun ve dolayısıyla bu yönüyle modernleşmeci 

yönetimlerin özellikle dini, kültürel ve tarihi alanları baskı altında tutması, onlardan 

uzaklaşma çabası veya onları çarpıtmaları bir süre sonra dini ve kültürel, belirli 

yönleriyle manevi değerlere olan ilgilin artmasına da yol açmıştır. 123F

124 Bu durum 

temelde dini grup ve cemaatlerin yaygınlaşmasını ve daha görünür olmasını 

beraberinde getirecektir.  

Diğer taraftan bunların bir uzantısı olarak kamusal alanda İslami ritüel ve 

görüntülerin görünürlüğü artmış bu durum İslami olana karşı bir ilgi ve alakayı 

uyandırmıştır. Bu ilgi ve canlılık Kuran Kursları, İmam Hatipler, İslami Dernek ve 

vakıflar gibi oluşumlara olan talebi arttıracak ve bu kurumlar İslami uyanışın önemli 

zeminlerini de oluşturacaklardır.124F

125 Özellikle dini eğitim alanında yaşanan gelişmeler, 

İmam Hatip okullarının açılması, bu okulların diğer okullarda serbest rekabet içine 

                                                 
123 Reşat Kasaba, “Kemalist Certainties and Modern Ambiguities”, içinde Rethinking Modernity and 

National Identity in Turkey, ed. Sibel Bozdoğan ve Reşat Kasaba, Publications on the Near East, 

Seattle, University of Washington Press, 1997, s. 15-32. 
124 Haldun Gülalp, “Modernization Policies and Islamist Politics in Turkey”, içinde Rethinking 

Modernity and National Identity in Turkey, ed. Sibel Bozdoğan ve Reşat Kasaba, Publications on 

the Near East, Seattle, University of Washington Press, 1997, s. 60. 
125 Nilüfer Narlı, “The Rise of Islamist Movement in Turkey”, içinde Revolutionaries and reformers: 

contemporary Islamist movements in the Middle East, ed. Barry M. Rubin, Albany, NY, State 

University of New York Press, 2003, ss. 125-40. 



40 
 

girmesi İslami uyanışa giden yolda önemli parametreleri teşkil edecektir. Bu hususa 

bir tehdit ve problem olarak dikkat çeken Ahmet Yücekök Türkiye’de 1960’lardan 

sonra dine katılma oranındaki artışı bu şekilde kurumsallaşmalar üzerinden ele almış 

ve ortaya koymaya çalışmıştır.125F

126 Yücekök’e göre 1965 yılından sonra artık 

İslamlaşmayı gösteren dini kuruluşların büyük kısmını 1955’lerde olduğu gibi cami 

yaptırma dernekleri değil de Kuran Kursları ve İmam-Hatip Dernekleri 

oluşturmaktadır.126F

127 

Türkiye’nin siyasi yapısı bir iç etmen olarak da İslami uyanışı anlamak 

açısından önemlidir. Şerif Mardin tarafından ortaya konulan ve siyasi tavır alışlarda 

ortaya çıkan çevre-merkez ayrımı ve Türkiye siyasetinde bunun yarattığı gerilim 

önemli bir parametredir.127F

128 Dindarların merkeze karşı çevrede konumlandığı bu ayrım 

özellikle çok partili hayata geçişle birlikte dindarların merkezi zorlamasıyla birlikte 

daha da gerginleşmiştir.128F

129 Nitekim Şerif Mardin özellikle Türkiye’deki İslami uyanış 

ve canlanış süreçlerini çalışmalarında genellikle bu perspektiften temellendirecektir. 

İç siyasi gelişme olarak 1960 Anayasası sonrası Türkiye’de yaşanan görece özgürlük 

ve serbestleşme ortamı da İslami uyanışı anlamak ve açıklamak için önemli bir 

parametre olmuştur. Sadece siyasi alanda değil ekonomik alanda da kendini gösterecek 

olan bu serbestleşme, birçok farklı etnik ve dini alt kimliklerin kendilerini toplumda 

daha aktif ve görünür olmalarını da beraberinde getirmiştir. Böylece Türkiye’de yeni 

talepler, yeni siyaset yapma biçimleri, örgütlenme modelleri ve en önemlisi de mevcut 

kimliklerin tahkimini beraberinde getirmiştir. 129F

130 1961 Anayasası ile birlikte siyasal 

ideolojilerin yaygınlaşmasını kolaylaştıran bu serbestleşme ortamında sadece İslamcı 

                                                 
126 Ahmet N. Yücekök, Türkiye’de Örgütlenmiş Dinin Sosyo-Ekonomik Tabanı (1946-1968), 

Ankara, A.Ü. Siyasal Bilgiler Fakültesi, 1971. 
127 A.g.e., s. 97-98. 
128 Şerif Mardin, “Center-Periphery Relations: A Key to Turkish Politics?”, Daedalus, C. 102, Sy 1, 

1973, ss. 169-90. 
129 Ümit Cizre, Secular and Islamic Politics in Turkey: The Making of the Justice and Development 

Party, 1. bs, Routledge, 2008, s. 236-37 doi:10.4324/9780203937334, 11.09.2019; Şerif Mardin, 

“Religion and Politics in Modern Turkey”, içinde Islam in the political process, ed. James P. Piscatori, 

[London]: Cambridge; New York, Royal Institute of International Affairs; Cambridge University Press, 

1983, s. 138-59. 
130 Göle, “Secularism and Islamism in Turkey”, s. 50. 



41 
 

ideoloji değil milliyetçi ve sosyalist ideolojiler de canlılık kazanmış ve daha fazla ön 

plana çıkmışlardır.130F

131 

Türkiye’deki İslami uyanışı ekonomik gerekçeler ve devlet yönetimindeki 

bozulmuşluklar ve onların ortaya çıkarttığı krizlerle açıklamak da mümkündür. 

Ekonomideki kapitalist sermeye düzeni ve refahın adil olmayan dağılımı Türkiye’de 

İslamcı söylemin gündeminin belirlenmesinde etkili olmuştur.131F

132 Sosyal adalet, adil 

bölüşüm ve kapitalizm karşıtlığı söylemlerinin arka planını oluşturan hususları biraz 

da bu gelişmelerle açıklamak mümkündür. Türkiye’deki İslami uyanışı ekonomik ve 

sosyal hareketlilik içinde dışlanmışlık olgusu ile okuyan bazı yorumlar da mevcuttur. 

Buna göre İslamcılığın yükselişi globalleşme ile birlikte kendini gösteren sermaye 

hareketliliğinde Türkiye’deki dindarların bu ekonomik ilişkiler ağından dışlanmasıyla 

da açıklanabilmektedir.132F

133 Ahmet Yücekök bu dönemde çoğunluğunu alt gelir 

grubunun oluşturduğu Müslümanların kapitalist sistemde statü ve gelir kaybına 

uğradığını, bundan kurtulmak için de kitleler halinde dinsel bir muhalefete katılarak 

ekonomik çıkarlarını din aracılığıyla savunduklarını belirtmiştir. 133F

134 Benzer şekilde 

Ziya Öniş de Türkiye’deki İslamcı oluşumların ortaya çıkışını ve bunların tepkiselci 

tutumlarını iktisadi ilişkiler temelinde ele almakta ve grupların sermaye paylaşımında 

geri planda kalmalarına karşılık bir arayış ve çaba içine girmelerini Türkiye’de bu 

yıllarda ortaya çıkan İslami canlanış için önemli bir etken olarak görmektedir.134F

135  

Türkiye’deki İslami uyanışı ve canlanışı açıklamak için kullanılan ve 

başvurulan önemli açıklama biçimlerinden bir tanesi de diğer İslam ülkelerinde olduğu 

gibi köyden kente göç, demografik değişim ve şehirleşmenin getirdiği yeni imkân ve 

şartlardır. Göç genel anlamı itibarıyla toplumların yatay ve dikey olarak derinden ve 

geniş bir biçimde değişmesini, yeni kentlerin ve yaşam alanlarının ortaya çıkması 

                                                 
131 Ali Yaşar Sarıbay, Türkiye’de Modernleşme Din ve Parti Politikası (MSP Örnek Olayı), 

İstanbul, Alan Yayıncılık, 1985, s. 97. 
132 Keddie, “The Revolt of Islam, 1700 to 1993”, s. 483-87. Keddie bu çıkarımını sadece Türkiye için 

değil aynı dönemde İslam dünyasının diğer bölgeleri için de geçerli olduğunu düşünmektedir. 
133 Haldun Gülalp, “Globalization and Political Islam: The Social Bases of Turkey’s Welfare Party”, 

International Journal of Middle East Studies, C. 33, Sy 3, 2001, ss. 433-48. 
134 Yücekök, Türkiye’de Örgütlenmiş Dinin Sosyo-Ekonomik Tabanı (1946-1968), s. 100-101. 
135 Ziya Onis, “The Political Economy of Islamic Resurgence in Turkey: The Rise of the Welfare Party 

in Perspective”, Third World Quarterly, C. 18, Sayı 4, Eylül 1997, s. 747 

doi:10.1080/01436599714740. 



42 
 

olarak kendini göstermektedir. İslamcılık düşüncesi bağlamında baktığımızda ise 

modernleşmenin baskın etkileri doğrultusunda Müslümanların geleneksel şehir 

pratikleri zayıflamış ve geleneksel ve İslami yaşam birimlerimin zamanla modern birer 

kente dönüşmesine yol açmıştır. Bulaç’a göre “yeni İslami uyanış ve hareketlilik bu 

durumun politik bir ifadesi olarak modern kentin kenar semtlerinde, varoşlarında 

çarkın en sıkışık yerinde yaşamak durumunda kalan yeni göçmenlerin yönelimi ve 

talebi olarak şekillenmiştir.”135F

136 Cihan Tuğal da benzer hususları vurgulayarak yeni 

varoş ve gecekonduların İslamcı hareketliliğin oluşmasındaki rolüne dikkat 

çekmiştir.136F

137 Yukarıdaki ekonomik ve toplumsal dışlanmışlıklar ve statülerin 

sorgulanması göz önünde bulundurulduğunda bu bölgelerin İslami uyanış için birer 

kuluçka merkezi olduğu daha da bir anlam kazanmaktadır. 

Yukarıda temel hatlarıyla aktarılmaya çalışılan açıklama biçimleri ve 

yaklaşımların her biri gerek İslam dünyasında gerek Türkiye’de İkinci Dünya Savaşı 

sonrası ortaya çıkan İslami uyanış ve canlanışın belirli temellerini ve istikametlerini 

açıklama ve anlama çabaları olarak kıymetli ve önemlidir. Ancak bu çalışmada 

Türkiye’de bu dönemde ortaya çıkmış olan İslami uyanış ve canlanış bu perspektif ve 

yaklaşımlar haricinde farklı bir husus üzerinden ele alınacaktır. Bu yıllarda İslam 

dünyasının birbirleriyle kurmuş olduğu çok yönlü ilişki ve irtibatlar ile özellikle 

çağdaş İslam düşüncesi üzerine kafa yorma gayreti içinde olan ve bunları İslamcılık 

perspektifinden değerlendirip yorumlayan çağdaş, küresel İslamcı düşünürlerin 

eserlerinin İslam dünyası içinde dolaşıma sokulması ve tercüme edilmesi İslami 

uyanışı  anlama açısında önemli bir gelişmedir. Diğer taraftan bu durumun ortaya 

çıkmış olan İslami uyanışın yeni söylemini ve dilini oluşturması bağlamında dikkat 

çekici bir yönü vardır. Türkiye açısından da İslam dünyasının farklı bölgeleri ile 

kurulan bu etkileşimler ve İslamcı düşünürlerin eserlerinin Türkçeye çevrilmesi bu 

dönem için tartıştığımız İslami uyanış ve canlanışın önemli bir tetikleyicisi ve 

sürükleyicisi olmuştur. Bundan sonraki bölümlerde bu tercümelerin mahiyeti, 

                                                 
136 Bulaç, “Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli”, s. 66. 
137 Cihan Tuğal, Pasif Devrim: İslami Muhalefetin Düzenle Bütünleşmesi, İstanbul, Koç 

Üniversitesi Yayınları, 2011, s. 55-60. 



43 
 

Türkiye’de İslami uyanışa etki ve katkıları ile yeni İslamcı söylemi nasıl teşekkül 

ettirdikleri detaylıca ele alınacaktır. 

1.6 Sonuç  

Bu bölümde öncelikle; İslam, İslamcılık ve bunların özneleri Müslümanlar ve 

İslamcılar kavramlarının modern döneme hangi arka planlarla ulaştıkları ve modern 

dönemde bu kavramların değişen anlam dünyaları ele alınmıştır. Bu bağlamda bunlara 

yüklenen anlam çeşitlilikleri de vurgulanmıştır. Yukarıdaki tartışmalarda da görüldüğü 

gibi kavramlara yüklenen anlamlar tarihsel süreç içinde ve konjonktüre göre belirli 

değişimler göstermiştir. Bundan dolayı bir gösteren olarak tek bir İslam’dan veya 

Müslüman tipolojisinden bahsetmek zor gibi durmaktadır. Diğer taraftan modern 

tartışmalar içinde İslamcılık ve İslamcı öznesi ile ilgili de pek çok farklı yaklaşım ve 

perspektitf geliştirmek mümkün gibi durmaktadır. Ayrıca çalışmanın oturduğu temel 

kavramlardan ve tartışmalardan biri olan ve benim Türkiye’de ortaya çıkışı üzerinden 

ele aldığım İslami Uyanış ve canlanmanın ne ifade ettiği, nasıl ortaya çıktığı ve 

özellikle de sadece Türkiye ile ilgili bir gelişme olmadığını bilakis benzer dönemde 

farklı bölgelerde de gözlemlendiği dikkat çekmektedir. Bu bağlamda farklı 

zamanlarda birbirinden farklı pek çok İslami uyanışa dikkat çekmek mümkündür. 

Aynı şekilde bu farklı uyanışları açıklamaya yönelik pek çok farklı yaklaşım da 

benimsenmiştir. Bu bağlamda bu bölümde çağdaş dönemde İslami uyanışı açıklamaya 

çalışan pek çok farklı yaklaşımın olduğu dikkat çekildikten sonra bu teori ve açıklama 

biçimleri bazı üst başlıklarda kısaca aktarılmaya çalışılmıştır. Aslında bu uyanışı 

açıklayan teori ve yaklaşımlar çok çeşitlidir, ancak çalışmanın kısıtları çerçevesinde 

doğal olarak bazı noktalarda çok özet bilgiler verilmek zorunda kalmıştır. Buna 

rağmen bu tartışmaların Türkiye örneği üzerinden nasıl ele alındığı da özellikle 

belirtilmeye çalışılmıştır. Bu tartışmalarda Türkiye üzerinden yürütülen tartışmalar ile 

İslam dünyasının farklı bölgeleri arasında yürütülen tartışmalar arasındaki benzerlikler 

dikkat çekmektedir. Buradan hareketle modern dönemde İslami uyanışı açıklamaya 

yönelik ortak bir yol haritasından bahsetmek mümkün gibi durmaktadır. 

Türkiye’de İslami uyanışın farklı açıklamaları ile ele alındıktan sonra 

çalışmada odaklanılan tercüme hareketliliğinin aynı dönemde İslami uyanışı 



44 
 

açıklamak için nasıl işlevselleştirilebileceği gösterilmiştir. Tüm bu farklı açıklama 

biçimlerinin yanında İslam dünyasının birbiriyle kurmuş olduğu etkileşim ve 

tercümeler yoluya bilginin dolaşıma sokulması önemli bir ayrıntı olarak dikkat 

çekmektedir. Böylece Türkiye’de bu dönemde İslam dünyası ile kurulan etkileşimlerin 

ve küresel İslamcı düşüncenin tercümeler sayesinde İslami uyanışa ve yeni bir İslamcı 

söylemin ve dilin oluşumuna sunduğu katkı dikkat çekmektedir. Bir sonraki  bölümde 

ise İslam Dünyasının farklı bölgelerinden Türkiye’ye yapılan ve yeni İslamcıların 

tartışma gündemlerine önemli malzemeler sunacak olan bu tercümeler detaylı olarak 

ele alınacaktır.



45 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRKİYE’DE İSLAMİ UYANIŞ VE YENİ İSLAMCI SÖYLEMİN 

TEŞEKKÜLÜNDE TERCÜMELER 

2.1 DÜŞÜNSEL KRİZİ AŞMA ÇABASI OLARAK TERCÜMELER 

Küresel siyasetin yeniden şekillenmeye başladığı, eş zamanlı olarak İslam 

ülkelerinin sömürge ağlarından kurtulduğu 2. Dünya savaşı sonrası dönemde İslam 

dünyasının -zaten- içinde bulunduğu mevcut düşünsel krizler derinleşmiş ve yeni bir 

safhaya taşınmıştır. Bu durum İslam dünyasının farklı bölgelerinde yeni arayışları 

beraberinde getirmiş ve böylece küresel İslamcılık düşüncesi yeniden şekillenmeye ve 

yeni kuşak İslamcılar tarafından tekrardan inşa edilmeye başlanmıştır. 137F

138 Türkiye’de 

de bu sürece paralel olarak kendine özgün iç dinamikleri de olan benzer bir süreç 

yaşanmış, İslami camialar içinde bulundukları düşünsel krizi anlamak, 

anlamlandırmak, çözüm yolları bulmak ve bu bağlamda İslamcı düşünceyi tekrardan 

ihya etmek için arayışa girmişlerdir. Bu krizle yüzleşmek, mücadele etmek ve onu 

aşmak için Türkiye’de başvurulan en önemli girişimlerden bir tanesi İslam Dünyası ile 

çok yönlü ama daha çok düşünsel bağlamda yeni irtibatlar kurmak ve var olan 

irtibatları bu yeni bakış açıları çerçevesinde tekrar ele alıp değerlendirmek ve 

geliştirmek olmuştur. Bu yeni arayışlarla beraber Türkiye’de İslamcılık düşüncesi 

içinde yeni bir dönem başlamış ve önceki dönemle sert bir kırılmayı beraberinde 

getiren Cumhuriyet dönemi krizi de aşılmaya çalışılmıştır. 138F

139  

Yeni dönemde Türkiye’de İslamcılığın hem kendi iç dinamikleri hem de 

küresel gelişmeler bağlamında içinde bulunduğu krize karşı çözüm amaçlı gündemine 

aldığı en önemli yollardan bir tanesi İslam dünyası ile çok yönlü irtibatların 

                                                 
138 John L. Esposito, ed., Voices of resurgent Islam, New York, Oxford University Press, 1983; 

Esposito, The Islamic threat; Brown, Religion and state; Abu-Rabiʻ, Intellectual origins of Islamic 

resurgence in the modern Arab world; İbrahim M Abu Rabi, Ünal Çaglar, ve Vezir Meydan, 

Modernlik ve çagdaş İslam Düşüncesi, İstanbul, Yöneliş Yayıncılık, 2003. 
139 Bu dönemleri iki etapta ele almak mümkündür. Bunlardan bir tanesi Cumhuriyetin ilk yıllarında 

başlayan ve 1940’ların başına kadar devam eden süreçtir. Bu dönem İslamcılar açısından şartların 

görece daha zor olduğu bir dönemdir Diğeri ise hemen bunu takip eden ve 1960’lara kadar devam eden 

bir döneme işaret eder. Bu dönemi ele alan ve kavramsallaştıran iki önemli çalışma için bakınız: 

Muzaffer Taşyürek, İslamın Sisli Yılları, Erzurum, İhtar, 1995; Necdet Subaşı, Ara Dönem Din 

Politikaları, İstanbul, Küre Yayınları, 2005. 



46 
 

geliştirilmesidir. Bu irtibatların en önemlilerinden biri de İslam dünyasındaki 

entelektüel birikimi ve İslami hareket tecrübesini tanımak, kucaklamak ve onu 

Türkiye’ye intikal ettirmek olmuştur. Böylece yaşadıkları dönemde İslam Dünyasında 

fikirleri ve eylemleri ile temayüz etmiş ideologlar, fikir adamları, din adamları ve 

hareket liderleri konumundaki kişilerin düşünce dünyaları ve hareket tecrübeleri 

tanınmaya çalışılmış; bunlar farklı aracılar, kurumlar ve kişiler üzerinden değişik 

kanallar yoluyla Türkiye’ye intikal et(tiril)miştir. Diğer bir deyişle farklı İslam 

coğrafyalarında faaliyet gösteren İslami hareketler, kuruluşlar, vakıflar, dernekler 

yakından takip edilmiş ve bunların transnasyonel tecrübeleri Türkiye’deki İslami 

uyanış için kılavuz olmuştur. İslam dünyasının farklı bölgeleri ile kurulan bu 

transnasyonel irtibat ağları kurumsal iş birliklerinin ve karşılıklı etkileşim ağlarının 

gelişmesine de katkıda bulunmuştur. Türkiye’de İslamcılığın bu transnasyonel 

ilişkileri, birkaç farklı şekilde kendini göstermiş olsa da ben bu bölümde çalışmanın 

amaçları doğrultusunda bu ilişkileri tercüme hareketi üzerinden ele alıp detaylıca 

incelenecektir. Türkiye’de İslamcılık serüveninin bu evresinde, yeni İslamcı söylemin 

oluşmasında ve onun belirli karakteristik özelliklerini kazanmasında hayati önemi olan 

tercüme hareketi, bu yönleriyle önemli bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 

2.2 TERCÜMELERİ MÜMKÜN KILAN KOŞULLAR: NİÇİN ÇEVRİLDİ? 

1960’lı yıllara gelindiğinde Türkiye’de İslamcı düşünce içinde bir arayış, 

sorgulama ve paralelinde kendine dönük özeleştiri söylemi hâkim olmaya başlamıştır. 

Bu söylem temel olarak İslamcıların kendilerini İslami düşünme biçimleri ve yaşam 

tecrübeleri olarak yetersiz görmeleri, ayrıca içinde bulundukları mevcut imkanlarının 

yetersizliği üzerine kurgulanmıştır. Halbuki birkaç on yıl öncesine kıyasla dini alanda 

Türkiye’de gözle görülür iyileşmelerin yaşandığı, dindarların çeşitli sahalarda daha 

fazla temsil imkanına kavuştuğu bir ortamda İslamcıların bu dönemdeki atmosferi bir 

süre sonra yetersiz ve eksik bulması, hatta dindarlar için görece olumlu sayılabilecek 

bu gelişmeleri söylemsel olarak tezyif etmeleri dikkate değerdir. 139F

140  

                                                 
140 Türkiye’de İslamcı düşünce içinde bu söylemin taşıyıcısı pek çok isim vardır. Bu isimlerden birisi 

de Hamza Türkmen’dir. Hamza Türkmen bu geçiş dönemini şöyle dillendirmektedir: “… 1945’ten önce 



47 
 

Türkiye’de İslami camiaların içinde bulundukları durumu yetersiz 

görmelerinin ve bu durumu sorgulama çabalarının gerçekten o günün doğal şartları 

çerçevesinde mi ortaya çıktığı yoksa daha sonradan o dönemi tasvir etmek için mi 

kullanıldığı sorunsalını şimdilik bir kenara bırakıp ortaya çıkan bu yeni psikolojik 

tutumun üzerinde daha detaylı durmanın önemli olduğunu düşünmekteyim. İlk 

bölümde üzerinde durduğumuz gibi İslam dünyasının içinde bulunduğu bu psikolojik 

durumun o dönem mevcut birçok iç ve dış gelişmelerle ortaya çıkan bir aidiyet ve 

kimlik krizi ile yakından ilişkilidir. Diğer bir deyişle Türkiye’de de İslami camialar 

dönemin hâkim siyasi, iktisadi, toplumsal ve entelektüel kriz ortamında yeni kimlik 

arayışı içine girmişlerdir. Nitekim daha sonradan kendilerinin de failleri oldukları 

geçmiş dönemleri eleştirecek ve olumsuzlayacak olan yeni İslamcılar, yeni İslamcı 

uyanış dönemini kendi düşünce dünyaları açısından bir kırılma ve hatta sıçrama olarak 

göreceklerdir. İslamcılar bu dönemde kendilerine yönelttiği bu özeleştirileri siyasi, 

dini, toplumsal vb. birçok farklı alanı kapsayacak şekilde dillendirmişler ve çoğu 

pejoratif anlam yüklü sıfatları dönemin İslami uyanış ve canlanma sürecinin 

yönelimlerini meşrulaştırmak için kendilerine dönük olarak rahatlıkla 

kullanabilmişlerdir. 

                                                 
Müslümanların, Türk milliyetçisi ve sağcı kimlikleri yoktu; ama karşıtına sığınarak var olma veya 

boyun eğikliği nedeniyle 1970’li yıllara geldiğimizde bu vahiy dışı kimliklerle elbiseleri kirlenmişti (…) 

dindarların din anlayışları zaaflıydı; yeteri kadar Kur’ân’la, tevhidî ölçülerle tanışmıyorlardı. Tevhid, 

sadece bir nevi Nirvana’ya ulaşmak gibi, “Ene’l-Hakk”a ulaşan velilerin test ettiği bir durumdu. Halk, 

hatta müritler, ancak o tasavvuf büyüğünü vesile kılıp Allah’tan yardım isteyebilirlerdi. Böyle bir 

anlayış vardı 60’larda. Bu dindarların inanç ve kültüründe tabii ki parça doğrular vardı. Ama total 

olarak bu anlayış, vahyin evrensel ölçülerinden ve kavramlarından uzak tarihsel ve yerel okumalara 

dayanıyordu. Oysa gerçek bir tevhid ve Kur’an anlayışına sahip olmanın, usulu’d-dinin, hayatın 

epistemolojik ve ontolojik temellerini kavramanın tarihsel ve yerel boyutları, daha doğrusu Hindistan’ı, 

Japonya’sı, Türkiye’si, Amerika’sı olmazdı. “Anlayış Dergisi / Muhalefet Çıldırmış Olmalı!” 19 Kasım 

2018, (Çevrimiçi) http://www.anlayis.net/makaleGoster.aspx?makaleid=2681, 19.11.2018. O dönem 

tercüme hareketinde önemli roller üstlenecek olan İsmail Kazdal da aynı tarihlerde İslamcıların 

tasavvufa bağlı bir İslam anlayışını savunduklarını iddia etmiş ve dönemin İslamcılarının “bu 

anlayışlarıyla da sosyal konularda herhangi bir teklif getirecek konumda olmadıklarını” ifade etmiştir. 

İsmail Kazdal, “Hilal Dergisi İslam’ın Sosyal Yönünü Gündeme Getirdi”, Haksöz, Sayı 30, Eylül 1993, 

s. 45-46. Bahsedilen dönemin geçiş sürecinin faillerinden olan bir diğer İslamcı isim Beşir Eryarsoy 

da o dönem yaşananları şöyle dillendirmektedir: “...İslam'ın sadece bir çeşit mütedeyyinlik, dine 

bağımlılık veya dindarlık anlamında ibaret olmadığı, aksine İslam dininin dünyasıyla, ahiretiyle, 

ekonomisiyle, siyasetiyle, ahlakıyla, ailesiyle, devletiyle, devletlerarası ilişkileriyle hayatın tamamını 

kuşatan bir din olduğunu gördük. Tercümeler insan hayatında fert ve toplum olarak, ekonomik veya 

sosyal ilişkilerinde, ahlaki veya Rabbiyle olan ilişkilerinde en ufak bir gedik bir boşluk, doldurulmadık 

bir alan, bilinmedik meçhul denilebilecek türden bir alan bırakmadı." Emeti Saruhan, ed., “İslam’ı 

Tercüme Kitaplarla Kavradık”, Gerçek Hayat, Sayı 794, Ocak 2016, ss. 22-28. 



48 
 

Siyasal ve toplumsal zeminleri itibarıyla baktığımızda sağcı, muhafazakâr, 

Amerikancı, memleketçi, millici, kalkınmacı, sanayileşmeci, emperyalizm uşağı, 

kapitalist, anti komünist, partici, Osmanlıcı ve gelenekçi olmak gibi sıfatlar yeni 

İslamcıların geçmiş dönemde kendilerinin de içinde bulundukları camiayı tanımlamak 

için kullandıkları bazı sıfatlardır. Şu ifadeler içinde bulunulan bu hali göstermesi 

açısından önemlidir: 

“Bu dönem Müslümanların en belirgin özelliği bir taraftan Osmanlıcı, partici, anti 

komünist; diğer taraftan yüzeysel, geleneksel, mistik, hurafe ve bidatle dolu inancı 

taşıyor olmalarıydı. O dönemin Müslüman yazar-çizerleri ile aydınları da aynı şekilde 

sağcı, muhafazakâr, Misak-ı Millici, memleketçi, devletçi, mistik bir anlayışa 

sahiptiler. Bu sebeple de Komünizmle Mücadele Dernekleri, bazı talebe 

federasyonları ve Müslüman gazeteler bu anlayışta öncü rolü üstlenmişlerdi. Genç 

Müslümanların aktiviteleriyle halkın duyguları böylece anti komünist, sağcı, kapitalist 

ve ABD taraftarı bir garip Müslüman tipi oluşturmuştu.”140F

141 

Bu tür ifadelerin yeni İslamcılar tarafından Türkiye’deki ortalama dindar halka 

yöneltilmesinde küresel siyasette hâkim olan çift kutuplu yeni Dünya sistemi ve buna 

paralel olarak ABD ve Sovyetler arasında yaşanan kutuplaşmanın Türkiye’deki bu 

kitlenin siyasi tavır alışlarına yansıması da etkili olmuştur.141F

142 Özellikle o dönem, 

Sovyetlerin başını çektiği Batı karşıtı sol ve sosyalist ittifakın ideoloji dünyası İslam 

aleminde etkisini göstermiş ve belirli alanlarda hâkim söylem konumuna 

yükselmiştir.142F

143 Bu durum bir yönüyle bu ideoloji dünyasının hâkim olduğu İslam 

coğrafyalarındaki İslami düşünme biçimlerini de domine etmekte ve yönelimlerini 

belirlemektedir. O dönem İslam dünyasında üretilen ve İslam’ın topluma, siyasete ve 

ekonomiye dönük birçok bakışının daha çok sol ve sosyalist perspektiflerden ele 

alınması biraz da bu durumla alakalı olarak okunabilir. Türkiye’ye baktığımızda ise 

benzer bir süreç kendini göstermektedir. İkinci Dünya savaşından hemen sonra ortaya 

çıkan yeni dünya sisteminde Türkiye yerini süratli ve kesin bir şekilde belirlemiş, 

Sovyet yayılmacılığına karşı Batı ittifakı ile hareket etmeye başlamıştır. Türkiye’nin 

                                                 
141 Ali Kaçar, “Yoldaki İşaretlerin Türkiye İslami Hareket Düşüncesine Etkileri”, içinde Şehadetinin 

30. Yılında Seyyid Kutub Sempozyumu, Şehadetinin 30. Yılında Seyyid Kutub Sempozyumu, 

İstanbul, İrfan Vakfı, t.y., ss. 81-94. 
142 Ali Bulaç, “1960 Sonrası İslami Hareket”, Hicret, Sy 4, Ekim 1979, ss. 2; Ali Bulaç, “1960 Sonrası 

İslami Hareket 2”, Hicret, Sy 5, Ekim 1979, ss. 2. Kolektif, “1960’lı Yıllarda Türkiye’de İslami 

Uyanış”, Haksöz, Sy 14, Mayıs 1992, ss. 4-11; Hamza Türkmen, İslami Uyanış Sürecimizve 

İslamcılık Söyleşileri, İstanbul, Ekin, 2015. 
143 Ümit Aktaş, “İslamcılık ve Sol/Sosyalizm Ekseninde, Türkiye’de Sosyopolitik Değişim Üzerine Bir 

Analiz”, Özgün Düşünce, Sy 2, Haziran 2009, s. 8-57. 



49 
 

makro-siyaset olarak kendine çizdiği bu politik ufkun iç siyasette dindar ve 

muhafazakar tabana dayanan ve oylarını alan sağ-muhafazakar siyasi iktidarlar 

tarafından kuvvetli ve sürekli biçimde sahiplenilmesi, bu iktidarların seçmenleri 

konumundaki dindar-muhafazakar ve milliyetçi tabanın siyasi ufkunu ve dünya 

görüşünü de yoğun ve vurgulu tonlarla şekillendirmiştir. 143F

144 Haliyle yukarıda 

aktardığımız ve yeni İslamcılar tarafından o dönem ortalama dindar-muhafazakâr 

camiaya yönelik söylenen bu tarz yakıştırmalar ve ifadeler biraz da böyle bir dönemin 

atmosferinde ortaya çıkmıştır. 

Türkiye’de özellikle sol ve sosyalist fikirlerin Türk düşünce hayatındaki 

hakimiyeti ve İslami camianın bu fikriyatı kendi milli ve yerli değerleri için birinci 

dereceden tehdit olarak görmesi tercüme hareketi sürecini direkt ve dolaylı yollardan 

tetikleyecek önemli bir faktör olacaktır. Türkiye’de ekseriyetle eğitim düzeyi yüksek, 

sosyal statü olarak daha üst basamaklarda yer alan kesimler tarafından sahiplenilen bu 

fikirler doğal olarak Türkiye’nin siyasi, iktisadi, sosyal ve kültürel meseleleri 

tartışılırken daha etkin ve ön plana çıkacaktır. Bu durum İslami camiaların kendi 

düşünce dünyalarının ve mevcut birikimlerinin yetersiz kalmasını düşünmesine yol 

açacak ve baskın karaktere sahip olan bu sol-sosyalist düşünce dünyasına karşı yeni 

arayışları beraberinde getirecektir. Tercümelerin Türkiye özelinde özellikle sol-

sosyalist düşüncenin söylem hakimiyetini kırmaya yönelik yönünü ifade etmesi 

açısından Aburrahman Arslan’ın söyledikleri önemlidir: 

“Özellikle Arap dünyasından Türkiye’ye tercüme edilen, bugün bir anlamda radikal 

olarak tanımladığımız İslam, Türkiye dışındaki coğrafyalarda büyük oranda da 

sosyalist düşünceye karşı yazılmış ya da İslam’ın yeni yapılmış yorumlarıydı. Aynı sol 

düşüncenin aktif olarak Türkiye’de de revaçta olması, Müslümanların bu düşünceye 

karşı üretilmiş İslami düşünceleri Türkiye’ye hemen aktarma gibi bir düşünceleri söz 

konusu oldu. Bu aslında hem İslami bir söylem olarak gelirken, aynı zamanda 

sosyalizme bir alternatif olarak da düşünüldü (…) 1960-85 yılları arasında sol, yeni 

                                                 
144 Tanıl Bora, Türk Sağının Üç Hali, 9. bs, İstanbul, Birikim Yayınları, 2015, s. 53-96. Bazı örnekler 

vermek gerekirse Türkiye’de dindar-muhafazakâr-İslami camia o dönem Amerika’nın ve temsil ettiği 

“hür dünyanın” yılmaz savunucuları olmuştur. 1963 yılında öldürülen Amerikan başkanı John F. 

Kennedy İslami camianın çıkarttığı gazete ve dergilerde büyük üzüntüyle karşılanmıştır. (Yeni İstiklal, 

Fedai vs. gibi) Yine 1960’ların sonralarında Amerikan 6. Filosunun Türkiye’ye gelmesi Türkiye’deki 

solcular tarafından tepkiyle karşılanacaktır. Bu tepkilere karşı İslami camia solculara tepki gösterecek 

ve 16 Şubat 1969 tarihinde Türkiye tarihine “Kanlı Pazar” olarak geçecek kanlı hadise yaşanacaktır. 

Türkiye’de dindar-İslami camiayı solculara karşı Amerika ve Batı kutbunun yanında saf tutmasına 

sebep olacak benzer hadiseler o dönemde sadece bunlarla sınırlı değil başka şekillerde de kendini 

göstermiştir. 



50 
 

sorunları dile getirmeye başlamıştı. Müslümanların uzak durduğu sömürü, eşitsizlik 

gibi modern kavramlar. (…) Sol bunları ifade etmekle sempati topluyordu. 

Müslümanlar da bu sorunları kendi terminolojileriyle ifade etmek istediler.” 144F

145 

Diğer taraftan tercüme hareketi sürecinin önemli isimlerinden İsmail Kazdal’ın 

bu konuda söyledikleri de dikkate değerdir:  

“…ne yapabiliriz diye düşünmek oldu ilk işimiz. Yerli düşünürlerin ve yazarların çok 

büyük bir kısmı resmi güçlere hizmet verip idare ediyordu (…) Böyle çorak bir sosyal, 

siyasal, kültürel şartta ne yapılabilir, doğrudan beşerin ihtiyaçlarına hitap eden 

Marksizm nasıl önlenebilirdi sorusuyla kavrulan beyinlerimiz, bizi yurt dışında 

arayışlara itti nihayet. Bizde olmayan çağdaş İslami düşünce eserleri başka ülkelerde 

olabilir miydi? Bu sorunun cevabını bulmak için yöneldik İslam coğrafyasına. Bir de 

baktık ki, özellikle Pakistan ve Mısır’da çok gelişmiş mümin beyinler vardı. Bu 

beyinler İslam dininin bir sosyal ve siyasal din hüviyeti taşıdığını, çağa hâkim güçlerin 

kurduğu dünyaya alternatif olacak tek dünya görüşü olduğunu vurguluyordu. Bu 

beyinler İslam dininin bir sosyal ve siyasal din hüviyeti taşıdığını, çağa hâkim güçlerin 

kurduğu dünyaya alternatif olacak tek dünya görüşü olduğunu vurguluyordu (…) Tabi 

bunlara sarıldık büyük bir heyecanla ve böylece tercümeler devrini başlatmış 

olduk.”145F

146 

Yeni İslamcıların o dönem içinde bulundukları İslami camialara yönelik 

dillendikleri bu (öz)eleştiriler sadece siyasi ve toplumsal meselelerle sınırlı 

kalmayacak; bu camilara mensup bireylerin dini inanç ve yaşam pratiklerine yönelik 

olarak da işletilerek kapsamı genişletilecektir. Bu dönem Türkiye’de dindarların 

ekseriyetle yaşadığı, tecrübe ettiği dini anlayış ve yaşayış biçimleri yeni İslamcılar 

tarafından geleneksel, mistik, tasavvufi, hurafe ve bidatlerle dolu, basmakalıp, pasif, 

ezberci ve bilinçsiz olmakla yaftalanacak ve yeni İslamcı söylem de karşısına aldığı 

bu dini yaşam tarzları ve pratikleri üzerinden kendini kurgulayıp yeniden inşa 

edecektir. Yeni İslamcıların dindar-muhafazakâr kesimleri mezkûr dönemde bu tür 

ifadelerle eleştirmesi, onları eksik ve yetersiz görmesi, siyasi duruş olarak özgün bir 

proje ortaya koyamadıklarına inanmaları, sahihlikten uzak bir dini yaşantıya sahip 

olduklarını düşünmeleri ve son olarak bu kesimlerin İslam’ı doğru 

yorumlayamadıklarına olan inançları yeni İslamcıların muhafazakâr-dindar camiayı 

tasvir etmek için kullanacağı temel argümanları oluşturmuştur. Tüm bu tutumlar ve 

tavır alışlar Türkiye’de yeni İslamcıların kendilerine dayatılan tartışmalar ve 

                                                 
145 Abdurrahman Arslan, “Tercüme Sol’a Cevap Olarak Gelişti”, Yeni Zemin, Sayı 14, Şubat 1994, s. 

76-77. 
146 İsmail Kazdal, Serencam, İstanbul, Pınar Yayınları, 2004, s. 275. 

 



51 
 

gündemler arasında sıkışıp kaldıklarını düşünmelerine ve ortaya çıkan yeni fikri 

gelişmeler karşısında İslami, özgün bir söylem ortaya koyamadıklarını düşünmelerine 

yol açacaktır. Onlara göre İslami olarak bu gelişmeler karşısında İslam’ı merkeze alan 

yeni bir söylem ve jargon oluşturulması gerekmektedir. Dolayısıyla kendilerinin böyle 

bir söylem ve bunu taşıyacak İslami bir kimlik oluşturamadıklarını düşünmeleri 

İslamcılar için önemli düşünsel sancı ve krizleri beraberinde getirecektir. Bu düşünsel 

sancılar ve kimlik krizi Türkiye’deki İslamcıları İslami uyanışa ve bu süreçte ortaya 

çıkacak olan yeni İslamcı söylemin dilinin oluşmasına taşıyacak, böylece çeviri 

hareketi ile bu zeminin taşları da döşenmiş olacaktır.  

Düşünsel bağlamlarda yaşanan bu krizlerin yanında dönemin birtakım acil 

çözüm gerektiren ihtiyaçları da İslami camiayı yeni arayışlar içine itmiş ve bu arayışlar 

çeviri hareketini tetiklemiştir. Bunlardan en önemlisi Türkiye’de çok partili sisteme 

geçildikten sonra dini özgürlükler ve din eğitimi alanında Türkiye’de birtakım yeni 

gelişmelerin ortaya çıkmış olmasıdır.146F

147 Özellikle İmam-Hatip okulları ve Yüksek 

İslam Enstitüleri’nin Türkiye’de dini neşriyatın gelişmesi ve yönelimlerinin 

belirlenmesi açısından önemli işlevleri olacaktır.147F

148 Cumhuriyet’in ilk döneminde 

açılan ancak tekrardan kapatılan ve Türkiye’de dini eğitim konusunda önemli bir işlevi 

olan İmam Hatip Okulları ve Yüksek İslam Enstitüleri çeviri hareketinin başladığı 

dönemlerde tekrardan faaliyete geçer ve çok sayıda yeni okul açılır. 148F

149 Okullar 

açılmıştır ancak bu okullarla ilgili üstesinden gelinmesi gereken birçok problem de 

kısa süre içinde kendini göstermiştir. 1954 yılında Türkiye’ye yaptığı ziyaretinde farklı 

şehirleri ve köyleri gezen, özellikle de yeni kurulan bu İmam Hatip okullarını da 

ziyaret eden Howard E. Reed gözlemlerini daha sonra akademik bir makalede 

aktaracaktır. Reed’e göre bu okullarda vazifeli öğretmenler, okuyan öğrenciler ve 

okulların fiziki imkanları itibarıyla birtakım problemleri olduğu gibi bir de okulda 

okutulacak dersler ve bunların müfredat kitapları ile ilgili de ciddi problemler 

                                                 
147 Erik Jan Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 19. bs, İstanbul, İletişim, 2005, s. 310-15; 

Kemal Karpat, Kısa Türkiye Tarihi, 6. bs, İstanbul, Timaş Yayınları, 2016, s. 161-78. 
148 Asım Öz, “İmam-Hatip Okullarının Türkiye’de dini neşriyatın gelişimine katkılarına dair”, Umran, 

Sy 231, Kasım 2013, s. 54-63. 
149 Nâhid Dinçer, 1913’ten Günümüze İmam-Hatip Okulları Meselesi, Düşünce dizisi 13, 

Çemberlitaş, İstanbul, Şûle Yayınları, 1998; Mehmet Ali Gökaçtı, Türkiye’de Din Eğitimi ve İmam 

Hatipler, İstanbul, İletişim, 2005. 



52 
 

mevcuttur.149F

150 Okullarda okutulacak dini müfredat kitaplarının temininde yaşanan 

sıkıntının iki temel nedeni vardır. Bunlardan ilki harf inkılabıyla birlikte yazı dilinin 

değişmiş olması, dolayısıyla yeni neslin eski harfleri bilmemesi ve eski harflerle 

yazılmış kitaplarla irtibatının kesilmesi diğeri ise Türkiye’de bir dönem dini 

yayıncılığın ciddi yasaklara uğramasıdır. 150F

151 Cumhuriyetin ilk yıllarında dinî eser 

yayımcılığı konusunda ciddi kısıtlamalar ve problemler vardır. 151F

152 Bu dönem dini 

yayıncılığı “boğazı sıkılmış” olarak adlandıran İsmail Kara’nın belirttiği gibi, “1950 

yılına kadar bir vakıa olarak dinî yayıncılıktan bahsetmek mümkün değildir.” 152F

153 

Devletin bu dönemde dini neşriyatın yayını konusunda takındığı tavrı o dönem 

Dahiliye Vekaletine bağlı Matbuat Umum Müdürlüğünün bu konuda yayınladığı bir 

yazısında görmek mümkündür: Müdürlük devletin politikasını “Bizler ne şekil ve ne 

surette olursa olsun memleket dâhilinde dinî neşriyat yapılarak dinî bir atmosfer 

yaratılmasına ve gençlik için dinî bir zihniyet fideliği vücuda getirilmesine taraftar 

değiliz.” şeklinde ifade edilmektedir.153F

154  

Özetle müfredatında dini eğitime de yer veren okulların tekrar açılmasıyla bu 

okullarda okutulacak ve öğrenciler tarafından kullanılacak kaynak kitabı ihtiyacı 

ortaya çıkmış ve bu sorun İslam dünyasının farklı bölgelerinden bu ihtiyacı 

karşılayacak eserlerin Türkçeye çevrilmesiyle aşılmaya çalışılmıştır. Bu bağlamda 

çeviri hareketinde önemli bir rol üstlenecek olan Salih Özcan’ın söyledikleri 

meselenin arka planını göstermesi açısından dikkate değerdir:  

“…O günlerde yeni açılan İmam Hatip Okullarından yetişen gençler yeni bir bina 

yapacaklardı. Ama malzemeleri yoktu. Onların ufkunu açacak, onlara malzeme 

olacak yeni kitaplar ve yeni yorumlar lazımdı. Ve bir gece tüm İslâm ülkelerindeki 

yaşayan İslâm âlimlerinin eserlerini çevirtip Türkiye'de yayınlamağa karar verdim. 

                                                 
150 Howard A. Reed, “Turkey’s New Imam-Hatip Schools”, Die Welt Des Islams, C. 4, Sy 2, Ocak 

1955, ss. 150-63 doi:10.1163/157006055X00047. 
151 İsmail Kara, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Dinî Yayıncılığın Gelişimi Üzerine Birkaç Not”, Toplum 

ve Bilim, Sayı 29-30, Bahar-Yaz 1985, ss. 153-77; Necdet Subaşı, “1960 Öncesi islami Neşriyat: 

Sindirilme, Tahayyül ve Tefekkür”, içinde Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce İslamcılık, ed. Yasin 

Aktay, 2. bs, c. 6, İstanbul, İletişim, 2005, ss. 217-35. 
152 İsmail Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam 2, 3. bs, İstanbul, Dergâh 

Yayınları, 2017, s. 417-82. 
153 Kara, “Cumhuriyet Türkiyesi’nde Dinî Yayıncılığın Gelişimi Üzerine Birkaç Not”, s. 154. 
154 İsmail Kara, “Cumhuriyet Türkiye’sinde Dinî Yayıncılığın Gelişimi Üzerine Birkaç Not”, Toplum 

ve Bilim, Sy 29-30, Bahar-Yaz 1985, s. 154. 



53 
 

Böylece onlara yapacakları bina için malzeme sağlamış olacaktım. Sanırım bunda da 

başarılı oldum”154F

155 

Yukarıdaki gelişmeye paralel olarak değerlendireceğimiz bir diğer husus da 

İmam Hatip Okulları ve Yüksek İslam Enstitüleri gibi öğretim kurumlarının açılması 

ve sayılarının artması ile Türkiye’de yeni eğitim-öğretim sistemine mesafeli duran 

kesimlerin bu sisteme eklemlenmesinin de önünün açılmış olmasıdır. Öncesinde yeni 

okullarda din eğitiminin olmaması -veya yetersiz olması, ders müfredatlarının İslami 

hassasiyetleri gözetmemesi ve karma eğitim konusunda yürürlükte olan uygulamalar 

gibi nedenler bu kesimin eğitim sistemine mesafeli durmasına yol açmıştır. Ancak 

1960’lı yıllarda İmam-Hatiplerin ve Yüksek İslam Enstitülerinin sayılarının 

çoğalması, İslami camianın yeni eğitim-öğretim sistemine direk veya dolaylı, tedrici 

eklemlenme sürecini de hızlandırmıştır. Bir süre sonra İslami camianın çocuklarının 

bu mobilizasyonu sadece İmam-Hatip Okulları ve Yüksek İslam Enstitüleri (daha 

sonra İlahiyat Fakülteleri olacak) gibi din eğitimine ağırlık veren eğitim kurumlarıyla 

sınırlı kalmayacak farklı alanlara ve bölümlere de yönelimler başlayacaktır. Bu kitle 

özellikle üniversitelerde, o ana kadar yetiştikleri aile ortamlarında ve doğup 

büyüdükleri çevrelerde hiç duymadıkları tartışmalarla ve görmedikleri farklı insanlarla 

karşılaşacaklardır. Çoğunlukla batı düşüncesi merkezli yeni ideolojilerle ve 

tartışmalarla karşılaşan bu gençler doğal olarak kendileri için yabancı ve yeni olan bu 

fikirlere karşı daha bir duyarlılaşacak ve bunlardan etkileneceklerdir. 155F

156 İşte bu 

aşamada kendilerini bu yeni fikri ortama hazırlayacak, bunlarla mücadelede işlerine 

yarayacak onlara duruş/bakış kazandıracak neşriyata da ihtiyaç duyacaklardır. 156F

157 

İslam dünyasının farklı bölgelerinden tercüme edilecek İslamcı külliyat bu aşamada 

ihtiyaç duyulan bu talebi de bir anlamda karşılamış olacaktır. Böylece bu yeni nesil 

eğitim kurumlarında karşılaştıkları bu yeni meseleler ve sorunlarla baş edebilecek fikri 

kaynaklara da ulaşmış olacaktır. 

Türkiye’de çevirilere niçin ihtiyaç duyulduğu sorusuna karşı yukarıda 

aktardığım bu iki genel cevaptan ikincisi biraz da Türkiye’nin kendi konjonktürüne 

mahsus ortaya çıkmıştır. Türkiye’de dini eğitim talebinin dindar halk tarafından 

                                                 
155 Fatih Uğurlu, “İslami Mücadelede Dergiler 7”, Altınoluk, Sy 8, Ekim 1986, s. 40. 
156 Mehmet Metiner, Sorunlarımızı Konuşmak, Ankara, Birleşik, 1990, s. 101. 
157 A.g.e., s. 102. 



54 
 

önemsenmesi, her şart altında takipçisi ve destekçisi olması önemli bir husustur. Bir 

yönüyle Türkiye’de din eğitimi talebi de bir krizin ve arayışın hem sebebi hem sonucu 

olmuştur. Diğer bir deyişle ikinci hususu temel paydada yine bir kimlik arayışının 

uzantısı olarak ele alırsak bunu da birinci temel meseleye içkin bir durum olarak 

değerlendirmek mümkündür.  

2.3 TERCÜMELERİN MUHTEVASI: KİMLER VE NELER ÇEVRİLDİ? 

Kültürel antropoloji veya kültür tarihi çalışmalarında farklı kültürler ve 

toplumlar arasında çeviri hareketlilikleriyle temel olarak eksik veya geri kalındığı 

hissedilen bir düşünce dünyasının tamamlanması veya daha ileri bir aşamaya 

götürülmesi amaçlanmaktadır.157F

158 Buradan yola çıkarak böyle bir kültürel hareketlilik 

içinde çevrilen isimlerin ve eserlerin belirlenmesi alıcı kültür, muhit ve düşünce 

dünyası tarafından birtakım önceliklere göre seçildiğini ve ona göre hareket edildiğini 

söylemek mümkündür. Diğer bir deyişle tercüme hareketlerinde çevrilecek kişiler ve 

eserler belirli amaçlara matuf olarak seçilmektedir. Bu çalışmada incelediğim 

dönemde çevrilen kişilere ve eserlere bütüncül bir gözle baktığımızda bu çeviri 

hareketini bütünlüklü olarak Müslüman Kardeşler Hareketi’nin fikir ve aksiyonu, Hint 

alt kıtasının ilmi birikimi ile İran Devriminin devrimci yönlerinin Türkçeye çevrilmesi 

şeklinde okumak mümkündür.158F

159 Türkiye’nin bu dönem çeviriler ile yükselmekte olan 

yeni İslamcı söylemin kurucusu ve taşıyıcısı isimler ile tanıştığını, onların fikir 

dünyalarını Türkiye’ye intikal ettirildiğini söylemek mümkündür. Kurucu isimleri 

tanıma ve onların eserlerinin Türkiye’ye intikali ile bir yönüyle Türkiye’deki 

                                                 
158 André Lefevere, Translating Literature: Practice and Theory in a Comparative Literature 

Context, New York, Modern Language Association of America, 1992. 
159 İsmail Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam 2, 3. bs, İstanbul, Dergâh 

Yayınları, 2017.İsmail Kara’nın mezkûr çalışması Türkiye’de İslamcı tercümeleri ele alan önemli ve 

detaylı bir çalışmadır. 1990’ların başında hacimce daha ufak bir makale ile başlayan bu araştırmanın 

serüveni zamanla geliştirilmiştir. Kara bu çalışmasında sadece çevrilen eserleri incelemekle kalmıyor, 

bu çevirilerin fikirsel arka planını ve o dönem Türkiye’de İslamcı düşünce içindeki etkilerini ve 

kırılmalarını da analiz etmektedir. Bu çalışma dışında İslamcı tercümelerle ilgili ilk ciddi çalışmayı ise 

Yücel Bulut yapmıştır. Yücel Bulut çalışmasında bu çeviri hareketliliğini biraz daha eserlerin künyeleri 

üzerinden takip etmiştir. Böylece bu alana dair kendisinden sonra çalışma yapacak kişilere de önemli 

bir imkân sunmuştur. Yücel Bulut, “Türkiye’de İslâmcılık ve Tercüme Faaliyetleri”, içinde Türkiye’de 

İslamcılık Düşüncesi ve Hareketi, ed. İsmail Kara ve Asım Öz, İstanbul, 2013, ss. 339-68. Son olarak 

bu konularla ilgili olarak Asım Öz’ün tercümeleri parça parça ve farklı örneklikler üzerinden ele alan 

birtakım çalışmalarını da bu bağlamda aktarmak mümkündür.   



55 
 

İslamcılık düşüncesi, dönemin uyanış ve canlanış halinde olan küresel İslamcı 

söylemiyle de eklemlenmiş oluyordu. 

Yeni İslamcı söylemin Türkçeye çevrilen kurucu ve taşıyıcı isimleri olarak ilk 

etapta Seyyid Kutup, Mevdudi, Muhammed Kutup, Said Havva, Ali Şeriati, Hasan El 

Benna, Muhammed Ebu Zehra, Muhammed İkbal, Murtaza Mutahhari, Humeyni, 

Abdulkerim Zeydan, Mustafa Sıbai, Abdulkadir Udeh, Ebul Hasan el-Nedvi ve 

Meryem Cemile, Takiyuddin Nebhani, Fethi Yeken gibi isimleri zikretmek 

mümkündür. Türkçeye çevrilen isimler elbette sadece bunlarla sınırlı değildir, ancak 

mezkûr isimler alanlarında bir fikriyat oluşturacak kadar fazla sayıda eser 

yayınlamaları ve yaşadıkları coğrafyalarda belirli bir düşünsel etkileşime girmeleri 

açısından önemlidirler. Bu İslamcı düşünürler her ne kadar çağdaş İslam düşüncesinin 

meseleleri üzerine birbirleriyle tamamen mutabık olmasalar da onları ortak bir noktada 

buluşturan temel husus her birinin 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yükselişte 

olan küresel İslamcı uyanışın ve yeni İslamcı söylemin failleri ve mimarları 

olmalarıdır.159F

160 Diğer taraftan zaman zaman fikri ihtilaflara düşmelerini göz önünde 

bulundurarak yeni İslamcı söylemin kurucu ve taşıyıcısı olan bu isimlerin kendi 

aralarında birbirlerinin düşünce dünyalarını etkileme ve katkıda bulunma cihetleriyle 

irtibat içinde olduklarından bahsetmek mümkündür.160F

161 Bundan sonraki kısımda bu 

                                                 
160 Birbirlerinden olumlu etkileşimlerin yanında İslamcı düşünürlerin kendi aralarında ihtilafa düştükleri 

ve birbirlerine reddiye yazdıkları konular da olmuştur. Buna iyi bir örnek olarak Ebu’l Hasen el-

Nedvi’nin Mevdudi’nin Kuran’ı yorumlaması meselesinde siyasi yaklaşımlarına eleştiri olarak kaleme 

aldığı çalışma gösterilebilir. Ebul Hasen en-Nedvi, İslam’ın Siyasi Yorumu, İstanbul, Bedir Yayınları, 

2007. Bir başka örnek olarak Said Havva’nın Humeyni’nin tüm İslam dünyasını etkisi altına alan 

fikirlerini reddeden ve Müslümanları şia meselesi konusunda uyaran çalışması da dikkat çekicidir.Said 

Havva, Humeynicilik, 2. bs, İstanbul, Kökler Derneği Yayınları, 2016. 
161 Birbirlerini etkileme konusuna örnek vermek gerekirse Mevdudi ve Ebul Hasen el-Nedvi’nin Seyyid 

Kutub üzerindeki etkisi gösterilebilir. Kutub’un özellikle “İslam’ın hakimiyeti” ve “cahiliye” gibi 

vurguları ilk olarak bu yazarların eserlerinde kendini gösterecektir. William E. Shepard, “Sayyid Qutb’s 

Doctrine Of Jahiliyyah”, International Journal of Middle East Studies, C. 35, Sy 4, Kasım 2003, ss. 

521-45 doi:10.1017/S0020743803000229; Fathi Osman, “Mawdud’s Contribution to the Development 

of Modern Islamic Thinking in the Arabic-Speaking World”, The Muslim World, C. 93, Sy 3-4, 

Temmuz 2003, ss. 465-85 doi:10.1111/1478-1913.00032; Shahrough Akhavi, “Sayyid Qutb”, içinde 

Key Islamic political thinkers, ed. John L. Esposito ve Emad Eldin Shahin, New York, NY, Oxford 

University Press, 2018, ss. 67-83. Meryem Cemile ile Mevdudi arasındaki etkileşim de bu aşamada 

dikkat çekilmesi gerek bir örnektir. Maryam Jameelah, Correspondence between Abi-L-A’la Al-

Maudoodi and Maryam Jameelah, Abul-Qasim Publishing House, 2001. Tamamı bu kadar olmasa 

da burada son olarak bahsedilebilecek bir diğer örnek ise Muhammed İkbal’in Ali Şeriati üzerindeki 

etksidir. Şeriati’nin fikirleri üzerinde ciddi bir etkisi olan İkbal’in bu etkileşimleri için 

bakınız:Abdulkerim Suruş, Dini Düşüncenin Yeniden Kurulması ve Dr. Ali Şeriati, İstanbul, Kıyam, 

1989, s. 36-45. 



56 
 

isimler içinde ön plana çıkan üç ismi ayrı bir başlık altında etkileri ve eserleri 

bağlamında biraz daha detaylı olarak ele almak istiyorum. Bu isimler Pakistan’dan 

Cemaati İslaminin kurucusu ve hareket ve fikir adamı Ebu’l Ala Mevdudi (1903-

1979)161F

162, Mısır’dan 20. yüzyılın en önemli İslamcı ideoloğu Seyyid Kutub (1906-

1966)162F

163 ve İran’dan devrime giden süreçte önemli isimlerden biri olan Ali Şeriati’dir 

(1933-1977).163F

164 Bu üç ismi seçerken öncelikle farklı coğrafyalardan ve düşünce 

                                                 
162 Mevdudi hakkında yapılan ve ön plana çıkmış bazı çalışmalar için şunlara bakılabilir: Nasr, Seyyed 

Vali Reza. 1996. Mawdudi and the Making of Islamic Revivalism. Oxford: Oxford University Press, 

Adams, Charles J. 1966. “The Ideology of Mawlana Mawdudi.” In South Asian Politics and Religion, 

ed. Donald Eugene Smith, 71–397. Princeton, NJ: Princeton University Press, Hassan, Masudul. 1984. 

Sayyid Abul A`la Maududi and His Thought. 2 vols. Lahore: Islamic Publications, Ahmad, Sayed Riaz. 

1976. Maulana Maududi and the Islamic State. Lahore: People’s Publishing House. 
163 Seyyid Kutub ve düşünce dünyasını anlamak için şu çalışmalar ön plana çıkmaktadır: Abu-Rabi`, 

Ibrahim. 1991. Discourse, Power, and Ideology in Modern Islamic Revivalist Thought: Sayyid Qutb. 

The Muslim World 81:3–4. Abu-Rabi`, Ibrahim. 1996. Intellectual Origins of Islamic Resurgence in 

the Modern Arab World. Albany: State University of New York Press. Akhavi, Shahrough. 1994. 

Sayyid Qutb: The Poverty of Philosophy and the Vindication of Islamic Tradition. In Cultural 

Transitions in the Middle East, ed. Serif Mardin, 130–152. Leiden: E. J. Bill. Akhavi, Shahrough. 1997. 

The Dialectic in Contemporary Egyptian Social Thought: The Scripturalist and Modernist Discourses 

of Sayyid Qutb and Hassan Hanafi. International Journal of Middle East Studies 29: 377–401. Akhavi, 

Shahrough. 2009. The Middle East: The Politics of the Sacred and Secular. London: Zed Books. Euben, 

Roxanne. 1999. Enemy in the Mirror: Islamic Fundamentalism and the Limits of Modern Rationalism. 

Princeton: Princeton University Press. Haddad, Yvonne Y. 1982. Contemporary Islam and the 

Challenge of History. Albany: State University of New York Press. Haddad, Yvonne Y. 1983. The 

Qur’anic Justification for an Islamic Revolution: The View of Sayyid Qutb. The Middle East Journal 

37:14–29. Haddad, Yvonne Y. 1983. Sayyid Qutb: Ideologue of Islamic Revival. In Voices of Resurgent 

Islam, ed. John Esposito, 67–98. New York: Oxford University Press. Kepel, Gilles. 2003. Muslim 

Extremism in Egypt. 2nd ed. Berkeley: University of California Press. Khatab, Sayed. 2002. 

Hakimiyyah and Jahiliyyah in the Thought of Sayyid Qutb. Middle Eastern Studies 38: 145–178. 

Khatab, Sayed. 2008 The Political Thought of Sayyid Qutb: The Theory of Jahiliyyah. London: 

Routledge. Lee, Robert D. 1997. Overcoming Tradition and Modernity: The Search for Islamic 

Authenticity. Boulder: Westview, 83–116. Moussalli, Ahmad S. 1990. Sayyid Qutb: The Ideologist of 

Islamic Fundamentalism. Al-Abhath 38: 42–73. Moussalli, Ahmad S_.1993. Radical Islamic 

Fundamentalism: The Ideological and Political Discourse of Sayyid Qutb. Syracuse: Syracuse 

University Press. Musallam, Adnan. 1993. Sayyid Qutb and Social Justice, 1945–1948. Journal of 

Islamic Studies 4: 52–70. Musallam, Adnan. 2005. From Secularism to Jihad: Sayyid Qutb and the 

Foundations of Islamic Radicalism. New York: Praeger. Islam as a System in the Later Writings of 

Sayyid Qutb. Middle Eastern Studies 25: 31–50. Shepard, William E. 1996. Sayyid Qutb and Islamic 

Activism: A Translation and Critical Analysis of Social Justice in Islam. Leiden: E. J. Brill. Shepard, 

William E. 1997. The Myth of Progress in the Writings of Sayyid Qutb (Egyptian Writer and Activist). 

Religion 27: 255–256. Shepard, William E. 2003. Sayyid Qutb’s Doctrine of Jahiliyya. International 

Journal of Middle East Studies 35: 521–545. Sivan, Emmanuel. 1985. Radical Islam. New Haven: Yale 

University Press 
164 Ali Şeriati hayatı ve düşünce dünyası için şu çalışmalara bakılabilir: Abrahamian, Ervand. 1983. 

Shari`ati’s Social Thought. In Religion and Politics in Iran, ed. Nikki Keddie, 125–144. New Haven: 

Yale University Press. Abrahamian, Ervand. 1988. Islam, Politics and Society in the Thought of 

Ayatullah Khomeini, Ayatullah Taliqani and Ali Shariati. Middle Eastern Studies 24: 404–431. 

Rahnema, Ali. 1998. An Islamic Utopian: A Political Biography of Ali Shari`ati. London: I. B. Tauris. 

Sachedina, Abdulaziz. 1983. Ali Shariati: Ideologue of the Iranian Revolution. In Voices of Resurgent 

Islam, ed. John Esposito, 191–214. New York: Oxford University Press. Mehmet Çağlar, İbrahim 



57 
 

havzalarından olmalarına dikkat edilmiştir. Böylece farklı bölgelerin tecrübelerine 

bakılabilecektir. Diğer yandan bu üç ismin her biri küresel İslamcı düşüncenin siyasi, 

iktisadi, sosyal ve külürel tartışma başlıklarının takip edileceği önemli isimlerdir. Yine 

ayrıca bu isimlerin çalışmada incelenen dönemdeki İslamcılar nezdinde 

popülerliklerinin ve okunurluklarının yüksek olması da bu seçimi yapmam da önemli 

etkileri olmuştur.  

2.3.1 Küresel İslamcılığın Tercümesi: Üç Havza, Üç İsim 

2.3.1.1 İslami Devlet Teorisyeni Ebu’l Ala Mevdudi Türkçede 

Ebu’l Ala Mevdudi, Seyyid Kutub ve Ali Şeriati sadece Türkiye’de değil tüm 

İslam coğrafyasında fikirleriyle etki uyandırmış isimlerdir. Bu isimler arasında 

Türkçe’ye en çok eseri çevrilen kişi Mevdudi’dir. Mevdudi iyi bir yazar, çevirmen, 

Kuran müfessiri ve teorisyen olarak bilinmekle kalmamış; bununla beraber ömrünün 

bir kısmı siyasi nedenlerle hapishanede geçmiş, aktivist ve Güney Asya’nın en büyük 

İslami hareketlerinden olan Cemaati İslami’yi kuran bir isim olarak da ön plana 

çıkmıştır. Bu durum onun İslam dünyasında hem fikri hem de aksiyoner olarak örnek 

alınmasına ve takip edilmesine de imkân sunmuştur. İslam dünyasının farklı 

bölgelerinden çok sayıda fikir adamı, ideolog ve teorisyen Mevdudi’nin İslam 

ekonomisi, savaş, kadın ve erkeğin rolleri, İslam devleti, uluslararası ilişkiler, İslami 

ilimler, toplumsa hayat gibi konularda yazdıklarını takip etmişler ve 

etkilenmişlerdir.164F

165 

Onun hayatı boyunca kaleme aldığı ve neşrettirdiği eserlerinin yarıya yakını 

kısa bir zaman diliminde Türkçeye çevrilmiştir. Mevdudi gibi üretken yazarların 

eserlerinin bir kısmının bazı konferans vb. konuşmalarının risaleler halinde 

yayınlanmasıyla ortaya çıkmış olması ve bunların daha sonra bazı kitaplarına bölümler 

olarak yerleştirilmesi bu tür yazarların telif eserlerinin miktarını ve içeriklerini doğru 

bir şekilde tespit etmede belirli zorlukları beraberinde getirmektedir. Bu zorlukla 

                                                 
Kozak ve Mustafa Tahir, Ali Şeriati Üzerine (Bir Oturum), Bir Yayıncılık, İstanbul, 1984. Edisyon, 

Dünyada Ali Şeriati. trc.: Yasin Demirkıran, Ekin Yayınları, İstanbul, 1998. 
165 Joshua T. White ve Niloufer Siddiqui, “Mawlana Mawdudi”, içinde Key Islamic political thinkers, 

ed. John L. Esposito ve Emad Eldin Shahin, New York, NY, Oxford University Press, 2018, s. 46. 



58 
 

beraber tespit edebildiğim kadarıyla Mevdudi hayatı boyunca farklı mevzularda yüze 

yakın esere imza atmıştır. Bunlar arasında yaptıkları konuşmalardan oluşturulan 

risaleler ve bunlardan oluşturulan derlemeler de vardır. 165F

166 Türkçeye tercüme edilen 

eserlerine baktığımızda ise Kelime-i Şehadet Mevdudi’nin 1957 yılında Türkçe’ye 

çevrilen ilk eseridir. Yıldız Matbaacılık tarafından basılan kitabın mütercimi ise 

Ankara İlahiyat Fakültesi’nin hocalarından Hüseyin Atay’dır. Bu kitaptan sonra 1965 

yılına kadar iki kitabı daha Türkçeye çevrilecek olan Mevdudi’nin eserleri yoğun 

olarak 1965 yılından sonra Türkçeye çevrilmeye başlanmıştır.  

Mevdudi’nin kaleme aldığı eserler iktisattan siyasete, fıkıhtan tefsire kadar çok 

farklı ilmi disiplin sahalarını kapsamaktadır. Bu yönüyle Mevdudi İslam’ın çağdaş 

meselelerini merkeze alarak farklı disiplinlerde çok yönlü çalışmalar gerçekleştirmiş 

ve küresel İslamcı uyanışın ve söylemin oluşmasına katkı sağlayan önemli 

isimlerinden biri olmuştur. Çok sayıda eser kaleme alan her yazarda olduğu gibi 

Mevdudi’nin de eserlerinden bazıları daha fazla ön plana çıkmış ve İslamcılık 

düşüncesinin yönelimleri ile İslamcıların düşünce dünyasının oluşmasında önemli 

katkıları olmuştur. Bu durum Mevdudi’nin Türkçeye çevrilen eserleri için de 

geçerlidir. Türkiye’de Mevdudi’nin bazı eserleri daha yoğun bir ilginin odağı 

olmuştur. Bunların başında Mevdudi’nin hacim olarak ufak olmakla beraber 

Türkiye’de o dönem İslami camia üzerinde etkisi büyük olan Dört Terim adlı kitabı 

gelmektedir.166F

167 Mevdudi, Dört Terim adlı kitabında İslam düşüncesinin yapı taşları 

olarak gördüğü İlah-Rab-Din ve İbadet kavramları üzerine eğilmekte ve bu 

kavramların çağdaş dönemde Müslümanlar tarafından nasıl yanlış anlaşıldığını 

sorgulamaktadır:167F

168 

                                                 
166 Abdulhamit Birışık, Mevdudi / Hayatı, Görüşleri ve Eserleri, İstanbul, İnsan Yayınları, 2007, s. 

24-40. 
167 Seyyid Abul Ala Mevdudi, Kuran’ın Dört Temel Terimi, 7. Baskı, İstanbul, Özgün, 1999. Bu 

kitabın Seyyid Kutub üzerinde de çok etkisi olduğu bilinmektedir. Bununla beraber bu satırları yazdığım 

vakitlerde Türkiye’de büyük bir vakfın Konya’daki öğrenci yurtlarına Dört Terim ismini koyduklarını 

farkettim. Bu derece etki eden kitap sadece Türkçe’ye değil, bunun dışında pek çok dile daha 

çevrilmiştir. Birışık, Mevdudi / Hayatı, Görüşleri ve Eserleri, s. 28. 
168 Bu konuda benzer bir kitabı Muhammed Kutub da kaleme alır. Muhammed Kutub 1959 yılından 

yayımlanan Biz Müslüman mıyız başlıklı kitabında din, amel ve ibadet kavramlarını derinlemesine 

inceler. Hali hazırda Müslümanların bu kavramları hakkıyla bilmediğinden yakınan Muhammed Kutub 

eserindeki yaklaşım itibarıyla büyük oranda Mevdudi’nin bu kitabını çağrıştırmaktadır..Muhammed 

Kutub, Biz Müslüman mıyız?, çev. Mustafa Mutlu, İstanbul, Hilal Yayınları, 1970. 



59 
 

“Sonuçta, bu dört temel ıstılahının anlamları üzerine perde çekilmesinden dolayı 

Kuran’ın dörtte üçünden fazla öğretisi, hatta, onun gerçek ruhu gözlerden 

saklanmıştır. İnsanların İslam’ı kabul etmelerine rağmen, akide ve amellerinde göze 

çarpan eksikliklerin ana sebeplerinden birisi de budur. Kuran’ın temel öğretisi ve 

gerçek gayesini ortaya çıkarmak için bu terimlerin tam anlamıyla açıklanması 

oldukça zorunludur.”168F

169 

Mevdudi’nin Türkçeye çevrilen ve Türkiye İslamcılığının siyasi tasavvurunu 

belirgin şekilde etkileyen çalışmaları ise onun daha çok İslam’ın siyasi, hukuki ve 

içtimai yönünü vurgulayan ve çağdaş dönemde bunların geçerliliğini ve 

uygulanabilirliğini ele alan eserleridir. Bu çalışmalarında Mevdudi çağdaş dönemde 

İslam dininin içtimai meselelere ve özellikle siyasi, ekonomik gelişmelere karşı ne tür 

cevaplar ve çözümler ürettiğini göstermeye çalışmıştır. 20. yüzyılın ikinci yarısında 

sömürge sonrası İslam dünyasının önemli bir bölümünün dekolonizasyon sürecine 

girmesi bu türden çözümlere duyulan ihtiyacı daha da belirgin kılmış, Mevdudi gibi 

yazarlar da bu süreçte eserleriyle önemli roller üstlenmişlerdir. 169F

170 Bu bağlamda 

Mevdudi’nin kaleme aldığı önemli çalışmalarından birisi de İslam’ın siyasi ve idari 

yönünü incelediği ve bu ilkelerin güncel siyasi yönetim arayışı tartışmalara nasıl 

aktarılacağını gösteren “İslam’da Hükümet” başlıklı hacimli kitabıdır. Mevdudi kitaba 

yazdığı önsözde bu konularla ilgili 25 yıldır çalışmalar yaptığını ve artık gelinen 

noktada “ameli ve pratik olarak İslam’da Hükümetin nasıl olabileceğine dair planın 

çizilmiş olduğunu” iddia etmektedir.170F

171 Mevdudi’nin bu çalışması Türkçeye İslam’da 

Hükümet başlığı ile çevrilmiş ve kitap farklı zamanlarda defalarca basılmıştır. 171F

172 Yine 

aynı türden arayışlara paralel olarak Mevdudi’den İslam’da Devlet Nizamı, İslam’da 

Hayat Nizamı, İslam’da Ahlak Nizamı, İslam’da Siyaset Nizamı başlıklı kitapları da 

tercüme edilerek aynı yıllar içinde Türk okuyucu ile buluşturulmuştur. Tüm bu eserler 

dönemin İslamcı düşüncesinde içkin olan yeni düzen arayışı ve nizam tesisi çabasını 

göstermekte ve buna yönelik dönemin İslamcılık düşüncesi içinde yapılan 

tartışmaların normatif yönüne de işaret etmektedir.  

Mevdudi’nin bu türden eserleri kaleme alması yaşadığı dönemde Pakistan’da 

Müslümanların yeni bir devlet tecrübesine sahip olması ve çözmeleri gereken birtakım 

                                                 
169 Mevdudi, Kuran’ın Dört Temel Terimi, s. 12. 
170 Brown, Religion and state, s. 148-53. 
171 Mevdudi, İslam’da Hükümet, Ankara, Hilal Yayınları, 1967, s. 11. 
172 Birışık, Mevdudi / Hayatı, Görüşleri ve Eserleri. 



60 
 

kimlik problemleriyle uğraşmalarıyla açıklanabilir. Bu eserler, bu problemler 

karşısında çözüm arayan Pakistanlı Müslümanlar için acil ve pratik çözümler üreten 

mecralar olarak da okunabilir.172F

173 Bu çalışmaların Türkçeye çevrilme ihtiyacı 

duyulması da Türkiye’deki dini neşriyatın bu türden meseleleri ele alma konusunda 

yetersiz kalmasıyla açıklanabilir. Tercüme hareketi döneminde birçok eseri Arapçadan 

Türkçeye tercüme eden Beşir Eryarsoy’un bu konuda söyledikleri tercümelerin hangi 

zemin üzerine ve hangi kriterler gözetilerek yapıldığını da göstermektedir. Bu 

dönemde Türkiye’de İslami kaynakların oldukça sınırlı olduğunu belirten Eryarsoy, o 

zaman İslam adına mevcut yayınların “birkaç milliyetçi, mukaddesatçı günlük gazete 

ile yine milliyetçilik ve mukaddesatçılığı belli bir düzeyde işlemeye çalışan bazı 

kitaplar” olduğunu söylemektedir. Ömer Nasuhi Bilmen’in Büyük İslam İlmihali, 

Ahmet Hamdi Akseki’nin İslam Dini, Riyazu’s Salihin ve Peygamber Efendimizin 

hayatını anlatan birkaç ciddi birkaç kitap dışında ellerinde kaynak olmadığını belirten 

Eryarsoy, "Dua kitapları, Enam-ı Şerifler gibi folklorik manada dindar halkın manevi 

ihtiyaçlarını tatmin etmenin ötesine geçmeyen eserlerin” bu dönemdeki alternatifsiz 

ve tek oluşlarından bahsetmektedir.173F

174 Aynı soruşturma dosyasında tercümeler 

konusunda fikirleri sorulan Hamza Türkmen de benzer hususlara dikkat çeker ve 

Osman Öztürk’ün 1972’de Diyanet Yayınları arasından yayınlanan Türkiye İslami 

İlimler Bibliyografyasına bakılmasını tavsiye ederek “1960’lı yıllara kadar 

Türkiye’de dini neşriyatın hepsinin dökümü var. İslam’ın dünyayla, hayatla, 

ekonomiyle, siyasetle ilgisini anlatan bir tane kitap yayınlanmamış” demektedir.174F

175  

Dönemin İslam dünyasının içinde bulunduğu düşünsel krize karşı üretilen 

çözüm önerilerinde Mevdudi’nin çalışmalarının önemli bir etkisi olmuştur. 

Mevdudi’nin eserlerinin isimlerinde dahi görülebileceği gibi o bir anlamda İslam 

dünyasının içinde bulunduğu mevcut sorunlara karşı hap niteliğinde pratik, somut ve 

                                                 
173 S. Veli Rıza Nasr, Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, İstanbul, Yöneliş Yayınları, 2000, s. 

220-36. 
174 Saruhan, “İslam’ı Tercüme Kitaplarla Kavradık”, s. 26. 
175 A.g.e., s. 27. Bununla beraber aynı soruşturmada dönemin İslami yayıncılarından İlyas Dönmez’in 

açıklamaları da dikkate değerdir. Dönmez o günlerde dini neşriyatın durumunu “Sadece Numan 

Kurtulmuş beyin dedesinin Amentü şerhi vardı. Bir tane kitap! Bunu bugünkü nesil anlayamaz” 

sözleriyle ifade eder. Diğer açıklamalarla beraber bakıldığında bu tür tespitlerin gerçeklik payları 

olduğu gibi biraz da dönemin çeviri hareketliliğini meşrulaştırma girişimlerine matuf keskin ve abartılı 

cümleler olduğunu gözlemlemek mümkündür. 



61 
 

acil tedavi yöntemleri üretmeye ve uygulamaya çalışmıştır. Onun karşılaşılan 

meselelere yönelik İslami pratik çözümleri bir yönüyle İslam dünyasının o dönem 

içinde bulunduğu krizlerden kurtuluşu için başvurulan temel bir metot olarak da 

görülmüştür. Bu gerekçelerle farklı bölgelerde olduğu gibi Türkiye’de de Mevdudi 

çevirileri yeni İslamcı söylemin gündeminin oluşmasında önemli bir işleve sahip 

olacak ve bu yüzden de yoğun bir taleple karşılaşacaktır.175F

176  

2.3.1.2 İslami Toplum Teorisyeni Seyyid Kutub Türkçede 

İslam dünyasında o dönem özellikle düşünsel anlamda bu çapta etkiye sahip 

bir diğer isim Seyyid Kutub olmuştur. 20. yüzyıl İslamcı düşüncesinin en önemli 

teorisyenlerinden biri olan Seyyid Kutub’un eserleri de İslamcı uyanış döneminde 

İslam coğrafyasının farklı bölgelerine tercüme edilmiş ve bu bölgelerde İslamcı 

camialar içinde elden ele dolaşmıştır.176F

177 Seyyid Kutub’un Türkçeye ilk eseri 1962 

yılında çevrilir ve Mevdudi’nin eserlerinde olduğu gibi 1960 ve 70’li yıllarda Seyyid 

Kutub’tan yapılan tercümeler yoğun bir tempoyla devam eder. Sadece o dönemle 

sınırlı kalmayıp günümüze kadar devam eden bu süreçte Seyyid Kutub’un kitapları 

farklı mütercimler tarafından çevrilmeye ve farklı yayınevleri tarafından mükerrer 

şekilde basılmaya devam etmiştir. Seyyid Kutub Mevdudi gibi çok sayıda eser telif 

etmemiştir, ancak özellikle bazı eserleri yeni İslamcılık söyleminin oluşmasında köşe 

taşları vazifesi görmüştür. Örneğin Kutub’un İslam’da Sosyal Adalet kitabı, dönemin 

İslam dünyasını düşünsel olarak etkisi altına alan sol-sosyalizm tartışmalarına yeni bir 

perspektif kazandırmış ve sosyalizmin -özellikle- ekonomik vurgularına yönelik 

İslami bakış açıları geliştirerek tartışmaları yeni bir alana kanalize etmeyi 

                                                 
176 Bu konuda Ahmet Ertürk’ün makalesi önemlidir. Ertürk’e göre: “Cemaat-i İslâmî, Hindistan 

kıtasının İngiliz sömürgesi olmaktan kurtulması ve Pakistan’ın bağımsız bir İslâm Cumhuriyeti olarak 

kurulması sürecinde oluşan bir düşünce ve eylem hareketiydi. Böyle somut ve hayati bir zorunluluk 

karşısında bulunan hareket, tabiatıyla, İslâm Devleti, İslâm Anayasası, İslâmî Hükümet, İslâm 

Devletindeki Siyasî, İktisadî, Hukukî ve Sosyal Yapı gibi sorunlarla ilgili çözümler üretmeye kendini 

adamıştı. Bir taraftan İngiliz sömürgeciliğine, diğer taraftan Hindu baskısına karşı savaşarak büyüyen 

ve bağımsız bir İslâm Devleti kurma çalışmalarını yönlendirme ihtiyacı ile karşı karşıya bulunan 

hareket, lideri ve sembol ismi Mevdudî’nin şahsında hem mücadeleci ve direnişçi bir ruhu yansıtıyor, 

hem de İslâm’ın bir siyasî, iktisadî ve sosyal projesi olduğunu gösteren çalışmalar üretiyordu.” Ahmet 

Ertürk, “Türkiye’de İslami Hareketin Gelişim Süreci: 60 ve 70’li Yıllar”, Dünya ve İslam, Sayı 4, Güz 

1990, s. 128. 
177 Yusuf Ünal, “Sayyid Quṭb in Iran: Translating the Islamist Ideologue in the Islamic Republic”, 

Journal of Islamic and Muslim Studies, C. 1, Sy 2, 2016, ss. 35 doi:10.2979/jims.1.2.04. 



62 
 

başarmıştır.177F

178 Kutub’un Türkçeye çevrilen ilk eseri olan İslam’da Sosyal Adalet 1962 

yılında, Yaşar Tunagür ve Adnan Mansur tarafından tercüme edilmiş ve kitabı 

Cağaloğlu Yayınları basmıştır. Bu yayınevinde toplam yedi baskı yapacak olan 

İslam’da Sosyal Adalet kitabı daha sonra Harun Ünal ve Beşir Eryarsoy tarafından da 

çevrilecek ve bu üç farklı çeviri sonraki zamanlarda birçok yayınevi tarafından 

kullanılarak kitap tekrar tekrar basılacaktır. İslam’da Sosyal Adalet kitabının orijinal 

hali de Seyyid Kutub’un hayatı boyunca altı farklı baskı yapmış ve Kutup her baskıda 

kitabın içeriğinde bazı ekleme ve çıkarmalar yaparak birtakım değişikliklere gitmiştir. 

Bir yönüyle kitap Seyyid Kutub’un kendi düşünsel dünyasındaki dönüşümlere de 

paralel olarak zaman içinde değişikliğe uğramış ve yeniden şekillenmiştir. 178F

179 Kitabın 

Türkiye’de İslamcılık düşüncesinin serüveninde iki temel belirleyici etkisi olmuştur. 

Bunlardan ilki daha önce de ifade edildiği gibi Türkiye’deki Müslümanların dönemin 

hâkim İslamcı arayışı ve canlanışı sürecinde içinde bulundukları kriz halinden 

çıkmaya yönelik çözümler ortaya koyabilmesidir. Nitekim yayınevi tarafından kaleme 

alınan kitabın sunuş kısmında bu çabaya yönelik amaç okuyucuyla şu şekilde 

paylaşılmıştır:  

“Dini ilimleri tahsil edenler de dahil, gençlerimize, ecdadın büyük himmet ve 

gayretleriyle meydana getirdiği, kütüphane raflarını dolduran ciltleri tavsiye 

suretiyle, dini bilgilerini arttırmaları için yol göstermek, artık bir fanteziden ileri 

gidemez, dolayısıyla ilgilileri de mesuliyetten kurtaramaz. Bütün diğer imkansızlıklar 

bir tarafa, müsait zamanları da yoktur. Halbuki memleket evlatlarına, asgari İslami 

kültür bakımından, bazı bilgilerin doğru, kısa ve metodlu olarak verilmesi de bir 

zarurettir. Bu ölçülerle İslamiyet’in ibadet kısmına dair eserler varsa da İslam’ın 

içtimai ve ahlaki veçhesine müteallik, maksadı temin edecek Türkçe eser 

bulunmamakta idi.”179F

180 

İkinci etki ise yukarıda tercümelere niçin ihtiyaç duyulduğunu ele aldığım 

kısımda da değinildiği üzere Türkiye’de o dönem İslami camianın da yüzleştiği soğuk 

savaş siyasi konjonktürü ve kapitalizm-sosyalizm kutuplaşmasında kendini 

                                                 
178 Seyyid Kutub, İslam’da Sosyal Adalet, İstanbul, Cağaloğlu Yayınları, 1976. 
179 Sayyid Quṭb ve William E. Shepard, Sayyid Qutb and Islamic Activism: A Translation and 

Critical Analysis of Social Justice in Islam, Social, Economic, and Political Studies of the Middle 

East and Asia, v. 54, Leiden; New York, E.J. Brill, 1996. Kutub ölümünden iki yıl önce 1964 yılında 

kitabı son kez revize etmiş ve bazı önemli değişiklikler yapmıştır. Sonuç itibarıyla kitap ilk basıldığı 

tarih olan 1948 yılından sonra son haline gelene kadar ciddi değişimler geçirmiştir. Türkçe’ye yapılan 

tercümelerin hiçbirinde ise kitabın bu son baskısı kullanılmamış, kitap daha önceki baskılardan 

Türkçe’ye çevrilmiştir. 
180 Kutub, İslam’da Sosyal Adalet, s. 3. Kitaba yazılan önsöz içinde. 



63 
 

göstermiştir. Bu yeni konjonktürün oluşturduğu kriz ortamının aşılmasında bu kitabın 

önemli etkileri olmuştur. Bu kitabının çevirisi ile Türkiye’de yeni İslamcılar sol-

sosyalist düşüncenin kendilerini de etkileyen cezbedici dalgasına karşı özgün ve 

İslam’ın kendi kaynaklarından üretilen bir cevap bulabilmişler ve kendilerini kıskaca 

alan bu atmosfere karşı koyma imkânını ve gücünü elde etmişlerdir. Bu yönüyle kitap 

İslamcıların sol-sosyalizm ile ilgili dünya tasavvurlarında kırılma meydana getirmiştir 

diyebiliriz. 

Seyyid Kutub’un magnum opus’u olarak görebileceğimiz Yoldaki İşaretler 

kitabı ise 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yükselişte olan küresel İslamcı 

uyanışın söylemini belirleyecek başyapıtlarından birisi olacaktır. 180F

181 Kitap Seyyid 

Kutub’un idam edilmesinden hemen sonra 1966 yılında Türkçeye çevrilmiştir. Kitabın 

Türkçeye tercüme edileceği haberini Hilal Dergisi “yazarını idama götüren kitap” 

satırlarıyla okuyucuya duyuracaktır. 181F

182Ancak Seyyid Kutub’un bu kitabı Türkiye’de, 

çevrilen ilk kitabı İslam’da Sosyal Adalet gibi olumlu şekilde karşılanmayacaktır. 

Resmi makamlar tarafından ilk dönemlerde kitabın çevrilmesi ve dolaşıma sokulması 

konusunda birtakım engellemelere başvurulacaktır.182F

183 Başlangıçtaki bu yasak ve 

engellemelere rağmen Yoldaki İşaretler kitabı çevrildiği ilk günden itibaren özellikle 

                                                 
181 Robert D. Lee, “Ahmad S. Moussalli, Radical Islamic Fundamentalism: The Ideological and Political 

Discourse of Sayyid Qutb (Beirut: American University of Beirut, 1992). Pp. 262.”, International 

Journal of Middle East Studies, C. 26, Sy 2, Mayıs 1994, ss. 355-56 

doi:10.1017/S002074380006061X; John Calvert, Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islamism, 

Oxford, Oxford University Press, 2013, s. 14. 
182 Hilal, “Şehid Seyyid Kutubu İdama Götüren Eser Yoldaki İşaretler Basılıyor”, Hilal, Sy 62, Eylül 

1966, s. 11. 
183 Alperen Gençosmanoğlu, “Hilal Dergisi ve Hilal Yayınları: Yerli Bir Neşriyat Harekâtı Olarak 

Çeviri Faaliyetleri”, içinde 1960-1980 Arası İslamcı Dergiler- Toparlanma ve Çeşitlenme, ed. 

Vahdettin Işık, Ahmet Köroğlu ve Yusuf Enes Sezgin, 2016, s. 304. Konu ile ilgili Hamza Türkmen’in 

iddiaları da ilginçtir: “O zaman şu bilgiye ulaştık: 61 Anayasasından sonra Türkiye’de sol Marksist 

hareketler yaygınlaşıyor. Sistemin bunlara cevap vermesi lazım. O zaman MİT’in başındaki Doğu Bey 

(Fuat Doğu mu?) özellikle çare arıyor. Çare olarak Seyyid Kutup’un ‘İslam’da Sosyal Adalet’ diye bir 

kitabının haberini alıyor. Diyanet İşleri Başkan Yardımcısına gidiyor. Cağaloğlu Yayınlarından 

bastırılıyor. Türkiye gündemine Seyyid Kutup ilk defa böyle bir formatta giriyor.” Seda Çakmak, 

“Konfor İslamcılığı bitiriyor”, Star Gazetesi, Mayıs 2013.Yoldaki İşaretler kitabının yasaklılığı ile 

ilgili bir başka tecrübe için Pınar Yayınlarının kurucularından Cevat Özkaya’nın şu sözleri dikkat 

çekicidir: “O yıllarda Pınar Yayınevi’ni kurduk. Kültürel hayatın merkezi İstanbul olduğu için orada 

kurulmasının daha uygun olduğunu düşündük. Ankara’da da Pınar Kitabevi diye bir şubesini açtık. 

Yoldaki İşaretler kitabını yayınladık ve DGM’lik olduk. Bir arkadaşımız 3,5 yıl hapse mahkûm oldu. 

Zor dönemlerdi.” “Güllü Yasin’le başladık İslami uyanışla bitirdik”, Gerçek Hayat, 08 Ocak 2019, 

(Çevrimiçi) http://www.gercekhayat.com.tr/kapak/gullu-yasinle-basladik-islami-uyanisla-bitirdik/, 

08.01.2019.  



64 
 

İslami camia içinde çok popüler olacak ve bu teveccüh kitabın birçok baskı yapmasına 

da imkân sağlayacaktır. Kitabın şu ana kadar Türkiye’de 11 farklı kişi tarafından 

tercüme edilmesi ve 12 farklı yayınevi tarafından mükerrer şekilde basılması kitabın 

İslam dünyasındaki diğer örneklerine paralel bir şekilde Türkiye’deki İslamcı düşünce 

içindeki etkisini de göstermektedir.183F

184  

Seyyid Kutub Yoldaki İşaretler kitabını hapishane döneminde kaleme almış ve 

kitabın müsveddeleri hapishaneden gizli yollarla dışarı çıkartılarak Müslüman 

Kardeşler teşkilatına ulaştırılmıştır. Yoldaki İşaretler Kutub’un kaleme aldığı son 

kitabıdır ve Seyyid Kutub’un yargılanma sürecinde de idamına gerekçe olarak 

gösterilecektir. Seyyid Kutub’un kendi düşünce dünyasının merhalelere göre 

şekillendiğini göz önünde bulundurduğumuzda Yoldaki İşaretler kitabını Seyyid 

Kutub’un kendi düşünce serüveninde geldiği son aşamanın bir ürünü olarak görmemiz 

mümkündür.184F

185 Seyyid Kutub fikri serüven olarak geldiği bu son durakta düşünceden 

                                                 
184 Kitabı tercüme eden isimler şunlardır: Abdulkadir Şener, İsmail Nuri, Ahmet Kahraman, Salih Uçan, 

Mustafa Özel, Abdi Keskinsoy, Murat Hazine, Salih Karakaş, Muhammed Ömeroğlu, Ertuğrul Özalp, 

Kâmil M. Çetiner. Hilal Yayınları, Hicret Yayınları, İhya Yayınları, Pınar Yayınları, IIFSO, Fecr 

Yayınları, Özgün Yayıncılık, Beka Yayınevi, Dünya Yayıncılık, Düşün Yayıncılık, Fecr Yayınları, 

Arslan Yayınları, Risale Yayınları-Arapçası- da bu kitabı basmışlardır. 
185 Seyyid Kutub’un düşünce dünyasındaki bu merhaleliğe dikkat çeken çalışmalar çoktur. Kutub’un 

hayatını buna göre tasnifleyip ele alan bazı çalışmalar için bakınız: Adnan Musallam, From secularism 

to Jihad: Sayyid Qutb and the foundations of radical Islamism, Westport, Conn, Praeger, 2005; 

Calvert, Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islamism; Lee, “Ahmad S. Moussalli, Radical 

Islamic Fundamentalism”. Hayrettin Karaman’ın da bu minvalde Nedvi’den ve Abdulfettah el 

Halidi’den aktardığı dönemselleştirmeler vardır. Buna göre Nedvî Seyyid Kutub hayat yolculuğunu beş 

kısma ayırmıştır: “1. Köyde ve evinde İslam geleneğine göre geçirdiği çocukluk dönemi. 2. Kahire'ye 

intikali ve geçmişi ile bütün ilgisini kopardığı, din kültürü ve inancının buharlaştığı dönem. 3. Son 

sınırına kadar “dinde şüphe” dönemi.4. Bir edebiyatçı olarak ve sırf edebi yönden incelemek üzere 

Kur'an'a yöneldiği dönem. 5. Kur'an'ın etkisiyle adım adım imana ve cihada geldiği dönem. Halidi ise 

Kutub’un hayatını şüpheden imana ve cihada yöneliş dönemlerini, gelişme ve değişme basamakları 

bakımından aşağıdaki şekilde sıralar: 1. 1940'lı yılların ortalarında Kur'an-ı Kerim'i, san'at ve estetik 

bakımından incelemeye karar verdi ve bu dönemde iki kitap yazdı: et-Tasvîru'l-fennî fi'l-Kur'an, 

Meşâhidu'l-Kıyame fi'l-Kur'an. 2. 1940'lı yılların sonuna doğru Kur'an-ı Kerîm'i, yalnızca edebî 

sanatlar yönünden değil, muhteva yönünden de derinlemesine incelemeye ve ondan sosyal ıslahat ve 

dayanışmanın esaslarını çıkarmaya yöneldi. el-Adâletu'l- ictimâ'iyye fi'l-İslam isimli kitabı bu dönemin 

meyvesidir. 3. Amerika'dan dönmesi ve el-İhvan'l-muslimûn” cemaatine katılmasıyla başlayan ve 1954 

yılında tutuklanmasına kadar devam eden zaman diliminde düzenli ve örgütlü olarak İslamî aksiyon 

dönemine girdi. Bu dönemde İslam'ı, düşünce, amel, iman, ahlak, kültür ve cihad olarak bütün 

şümulüyle kavradı ve özümsedi. Bu dönemin meyvesi üç kitabıdır: 1. Ma'reketu'l-İslam ve'r-re'smâliyye 

(İslam-Kapitalizm Çatışması), 2. es-Selamu'l-âlemiyyu ve'l-İslam (Dünya Barışı ve İslam), 3. Birinci 

baskısının birkaç parçası olmak üzere Fî Zılâli'l-Kur'an (Tefsir).4. 1954 yılında tutuklanmasıyla 

başladığı kabul edilen cihad ve hareket dönemi. Bu dönemde “Câhiliyye” inanç ve kültürüne karşı 

savaş açtı. İslamî hareketin/cihadın yöntemini ve insanı Allah'a götüren yolun işaret taşlarını keşfetti. 

Bu dönemin ilk kitabı “Hâzâ'd-Dîn”, önemli kitabı Fî zılâli'l-Kur'an (öncekinin gözden geçirilmiş ve 



65 
 

eyleme geçme konusunda daha istekli ve bunun öncelenmesi gerektiğini 

düşünmektedir. İslami toplumun oluşmasına götürecek sürecin taşları yavaş yavaş 

döşenmeli ve bu anlamda artık daha somut eyleme geçilmelidir. 185F

186 Nitekim Yoldaki 

İşaretler kitabına yazdığı önsözde Seyyid Kutub, insanlığın “cehennemi bir uçurumun 

kenarında” durduğunu belirtmiş ve bu durumdan çıkış için “İslami diriliş hareketine” 

ve “yeni bir önderliğe” duyulan acil ihtiyacı vurgulamıştır. Bahsedilen bu diriliş 

hareketi ise Kutub’un teorize ettiği “öncü nesil” ile mümkün olabilecektir. “Öncü 

nesil” çıktıkları bu meşakkatli yolda “yer yüzünün her köşesine kök salmış olan 

cahiliye akımına karşı takınacağı tavrı gösterecek olan bir takım ‘yol işaretlerine” 

ihtiyaç duyacaktır.186F

187 Türkiye’de İslamcılar içinde yaşadıkları toplumun “cahiliye” 

üzerine olduğunu ve bu durumdan kurtulmak için “öncü bir nesile” olan ihtiyacı ilk 

defa bu kitaptan öğreneceklerdir. Bununla beraber “İslami diriliş” için edinilmesi 

gereken kaynaklar, izlenmesi gereken metotlar konusunda Seyyid Kutub’un 

eserlerinin Türkiye İslamcılığı mefkuresinde önemli etkileri olacaktır. 187F

188 

Seyyid Kutub’un İslamcılık düşüncesine kazandırdığı kavramlar sadece sosyal 

adalet, cahiliye/cahiliye toplumu ve öncü nesil ile sınırlı olmayacaktır. Onun farklı 

eserlerinde özellikle üzerinde durduğu diğer bazı kavramlara da değinmek gerekir. 

Tevhid, davet, cihad, sosyal sorumluluk, şura, istişare, Allah’ın kanunları, menhec 

(İslami yol), Allah’ın hakimiyeti gibi kavramlar Kutub’un bu anlamda düşünce 

dünyasının terminolojisini oluşturmaktadır. Bu terminoloji çeviriler yoluyla İslam 

dünyasının farklı bölgelerine de intikal etmiş ve böylece çağdaş küresel İslamcı 

düşüncenin söyleminin oluşmasına da büyük katkıları olmuştur. Kutub’un bu 

terminolojiyi oluştururken temel hedefi 20. yüzyılda yaşayan Müslüman bireye bir yol 

haritası sunmaktır. Bu yol haritası hayatın içinden, pratik sorunlara karşı pratik 

çözümler üreten ve bu anlamıyla İslam dininin yorumunu da bu pratiklik üzerinden 

modern terminoloji ve bakış açısı ile ele alan unsurlardan oluşmaktadır. 188F

189 

                                                 
olgunlaştırılmış devamı), en olgunu da “Me'âlim fi't-Tarîk: Yoldaki İşaretler”dir.” Hayreddin 

Karaman, İslami Hareket Öncüleri -1, 2. bs, İstanbul, İz Yayıncılık, 2013, s. 283-326. 
186 Seyyid Kutub, Son Sözler Beni Niçin İdam Ettiler, İstanbul, Nehir Yayınları, 1992. 
187 Seyyid Kutub, Yoldaki İşaretler, İstanbul, Hicret Yayınları, 1977, s. 66. 
188 Kaçar, “Yoldaki İşaretlerin Türkiye İslami Hareket Düşüncesine Etkileri”, s. 81-94. 
189 Roxanne L. Euben, Aynadaki Düşman, çev. Orhan Düz, İstanbul, İnsan Yayınları, 2008. 



66 
 

2.3.1.3 İslami Aktivizm Teorisyeni Ali Şeriati Türkçede 

Bu bölümde son olarak Mevdudi ve Kutub’a göre daha geç çevrilen bir isim 

olan Ali Şeriati ele alınacaktır. Ali Şeriati’nin sadece kişisel tecrübesi değil İran’da 

yükselmekte olan yeni İslamcı söylem ve tecrübe de diğer İslam coğrafyalarına tarihsel 

süreç içinde daha geç intikal edecektir. Geç eklemlenmesine rağmen İran İslamcılık 

tecrübesinin küresel İslamcı düşünce üzerindeki etkisi büyük olacaktır. Küresel yeni 

İslamcı söylem 1979 İran Devrimi ile hem yeni bir canlılık kazanmış hem de 

muhtevası ve yönelimleri itibarıyla farklılaşmaya başlamıştır. İran Devrimi İslam 

dünyasındaki farklı düşünce havzalarının dikkatlerini ister istemez İran’a çevirmiş ve 

yeni İslamcı düşünce birikiminin belirli bir kısmının/yönünün pratikte bir İslami 

devrime nasıl ulaştığı merakla takip edilmiştir. Diğer taraftan küresel İslamcılığın 

farklı havzalardaki tecrübelerinin de İran’a karşı duyarlılaşan ilgisi onları, İran 

devriminin arka planındaki ideologları, teorisyenleri ve düşünürleri aramaya itmiş ve 

bu arayış içinde Ali Şeriati ismi ön plana çıkmıştır. 189F

190 Türkiye’deki tecrübe de bu 

sürecin bir uzantısı olmuştur. Türkiye’deki İslamcılar İran’da yaşanan devrimi 

başından beri yakından takip etmişler ve devrimi hazırlayan fikri arka planı 

çözümlemeye ve anlamaya çalışmışlardır. Bu arayış içinde Ali Şeriati ismi ön plana 

çıkmış ve devrimin ideoloğu payesi Ali Şeriati’ye verilmiştir. Türkiye’deki yeni 

İslamcılar da Ali Şeriati’ye bu gözle bakarak onu Türkçeye çevirmeye 

başlamışlardır.190F

191 

                                                 
190 Hamid Ahmedi, Dünya’da Ali Şeriati İslami Uyanışta Ali Şeriati’nin Rolü, çev. Yasin 

Demirkıran, Ankara, Fecr Yayınevi, 2019. Bu bağlamda Ali Şeriati’nin İslam dünyasındaki etkisine 

dikkat çeken eşi Puran Şeriati’nin vurguları da dikkat çekicidir. Bunlar için bakınız: Murat Demirkol, 

ed., Bir Düşünce ve Eylem Adamı Ali Şeriati, Ankara, Fecr Yayınevi, 2013, s. 19-21. 
191 Hamza Türkmen’in bu konuda söyledikleri önemlidir: “Biz 1980’li yıllarda Sünni kökenli 

akademisyen Hamid Algar’dan şunu öğrenmiştik: ‘Ali Şeriati, İran İslam İnkılâbı’nın ideoloğudur.’ Bu 

vurgu biz Türkiyeli Müslümanlar için oldukça önemliydi. Zira o dönemde Şeriati, bizler için devrimin 

arka planını öğreten ve teorik zeminini gösteren en önemli kişiydi.” Ali Şeriati, “Ali Şeriati Nasıl 

Davranırdı?”, Haksöz, Sayı 261, Aralık 2012, s. 46. Hamid Algar’ın Ali Şeriati’yi bu şekilde 

isimlendirmesi sadece onunla sınırlı değildir. İran ve Ali Şeriati üzerine yaptıkları akademik 

çalışmalarla adlarından söz ettiren bazı isimler de Ali Şeriati’yi İran Devriminin ideologları olarak 

görmüşlerdir. Bunlar için bakınız: Mehbi Abedi, “Ali Shariati: The Architect of the 1979 Islamic 

Revolution of Iran”, Iranian Studies, C. 19, Sy 3-4, Eylül 1986, s. 229-34 

doi:10.1080/00210868608701678. Ervand Abrahamian, Shariati: The Ideologue of the Iranian 

Revolution, MERIP Reports, 1982, s. 25-28. Abdulaziz Sachedina, “Ali Shariati: Ideologue of the 

Iranian Revolution”, içinde Voices of resurgent Islam, ed. John L. Esposito, New York, Oxford 

University Press, 1983, s. 191-214. Devrimin önde gelen isimlerinden ve İran ulemasının önemli 

isimlerinden olan önde Ayetullah Mahmud Telegani ve Ayetullah Muhammed Behişti de Ali Şeriati’yi 



67 
 

Ali Şeriati Türkçe’ye ilk defa İslamcı olarak adlandırılabilecek bir isim 

tarafından değil de Cemil Meriç tarafından çevrilmiştir.191F

192 Cemil Meriç Ali Şeriati ile 

ilgili kaleme aldığı yazısında Şeriati’den “İran’dan Yükselen Bir Ses” ve “Mücahit” 

olarak bahseder:  

“Şeriati coşkun bir zekâ ve inanmış bir Müslüman. Genç bir yaşta şarkısını 

tamamlayamadan hayata gözlerini kapayan kardeş İran’ın bu pervasız mücahidini 

bütün boyutlarıyla tanıyabildik mi? Sanmıyoruz. Şeriati önce şairdir, onu dilinden 

okumadığımız için bu tarafını aksettiremedik. Şeriati bir ilim adamıdır. İrfan seviyesi 

şüpheli bir kalabalığa hitap ederken ilmi ciddiyetini ne kadar koruyabilir? Bizce 

Şeriati’nin en büyük tarafı hamiyeti, samimiyeti ve kendini mukaddes bir davaya defa 

etmesidir. Genç şehide saygılarla.”192F

193 

Cemil Meriç Ali Şeriati’nin Türkiye’de yeteri kadar tanınmamasından 

şikayetçidir. Ancak 1980’lerden sonra Ali Şeriati’yi Türkiye’ye tanıtacak kanallar 

çoğalacak ve Şeriati’nin Türkiye’ye intikali görevini büyük oranda İslamcılar 

üstlenecektir. Türkiye’de İslamcılık düşüncesinde önemli bir mecra görevi görecek 

olan Düşünce Dergisi’ni çıkaran ekip tarafından kurulan Düşünce Yayınları ilk olarak 

Ali Şeriati’nin İslam Sosyolojisi Üzerine kitabını 1980 yılında Türkçeye çevirtecek ve 

yayımlayacaktır.1 93F

194 Kitabın adı her ne kadar sosyoloji bağlamında iddialı olsa da 

içeriği bilinen şekliyle ilmi bir disiplin olarak sosyolojik perspektife sahip değildir. 

Ancak kitapta ele alınan bazı meseleler sosyolojinin konularını ilgilendirdiği için 

kitaba bu isim verilmiştir.194F

195 Düşünce Yayınları bir yıl gibi kısa bir süre içinde 

                                                 
İran devriminin arka planındaki isim olarak görmektedirler. Ervand Abrahamian, Radical Islam: the 

Iranian Mojahedin, Society and culture in the modern Middle East, London, I.B. Tauris, 1989, s. 105. 
192 Cemil Meriç, “Göller Bölgesinde Bir Ada”, Sebil, Sayı 186, Temmuz 1979, s. 6. Meriç’in bu yazı 

dizisi aynı dergide peş peşe altı sayı boyunca devam eder. Meriç’in bu yazı dizisi Cemil Pınar Dergisi 

tarafından da yayınlanır. Cemil Meriç, “Göller Bölgesinde Bir Ada”, Pınar, C. 3, Sayı 1, Şubat 1980, 

ss. 3-13. Cemil Meriç bu yazı dizisine daha sonra Kırk Ambar kitabında da yer verecektir. Cemil Meriç, 

Kırk Ambar, 1. bs, İstanbul, Ötüken Yayınları, 1980, s. 425-40. Görüldüğü gibi Ali Şeriati’nin ilk defa 

Cemil Meriç tarafından Türkiye’ye tanıtılması dikkat çekici bir husustur. Ancak Cemil Meriç’in daha 

önceki bir tarihte, 1972 yılında, Cemaleddin Afgani’yi tanıtan bir yazıyı da Hareket dergisinde aktardığı 

göz önünde bulundurulursa bu durum belki bir nebze anlaşılabilir. Cemil Meriç, “Cemaleddin Efgani 

Dosyası”, Hareket, Sayı 83, Kasım 1972, s. 6-12. Buna rağmen İsmail Kara Cemil Meriç’in bu yazısını 

hala muamma olarak görmektedir. İsmail Kara, Sözü Dilde Hayali Gözde, İstanbul, Dergah Yayınları, 

2005, s. 86. 
193 Meriç, Kırk Ambar, s. 435. 
194 Ali Şeriati, İslam Sosyolojisi Üzerine, çev. Kâmil Can, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1980. Kitabın 

orjinal hali ilk olarak Hamid Algar tarafından 1978 yılında On the Sociology of Islam başlığıyla 

İngilizceye çevrilecektir. Türkçeye olan ilk çeviri de bu İngilizce çeviri üzerinden gerçekleşecektir. 
195 O dönem İslamcıların sosyoloji ilmine gösterdikleri bu özel ilgi dikkat çekicidir. Sosyolojinin toplum 

bilimi olarak görülmesi ve İslam değişim ve dönüşümün toplumda gerçekleştirilmesi gerektiğine olan 

inancın bu ilginin gelişmesinde önemli bir etkisi olsa gerek. O dönemlerde sosyoloji ilmine karşı 

gösterilen ilginin bir analizi için bakınız: Bulut, “Türkiye’de İslâmcılık ve Tercüme Faaliyetleri”, s. 



68 
 

Şeriati’nin Marxizm ve Diğer Batı Düşünceleri 195F

196, Hac196F

197, Medeniyet ve 

Modernizm197F

198 ile Ne Yapmalı198F

199 kitabını da Türkçeye çevirir. Bu esnada 12 Eylül 

darbesi olur ve Düşünce Yayınları faaliyetlerine ara vermek zorunda kalır. 199F

200 Ancak 

kısa bir süre sonra Ali Şeriati çevirileri farklı yayınevlerinin de sürece dahil olmasıyla 

kaldığı yerden devam eder. Başlangıçta kitapları farklı diller üzerinden çevrilecek olan 

Ali Şeriati daha sonraları Farsça üzerinden de Türkçeye çevrilmeye başlanacaktır. 

Burada dikkat çekilmesi gereken bir nokta Seyyid Kutup ve Mevdudi’den farklı olarak 

Ali Şeriati’nin tüm eserlerinin Türkçeye eksiksiz çevrilmiş olmasıdır. 200F

201 Ali 

Şeriati’nin kitaplarının çoğu onun vermiş olduğu konferansların ses kayıtlarının daha 

sonra çözümlenerek belirli başlıklar altında derlenmesiyle oluşmuştur. Bu kitaplar 

içinde bazıları Türkiye İslamcılık Düşüncesi içinde daha belirgin etkilere sahip 

olmuştur. Bunların başında Şeriati’nin Hüseyin Hatemi tarafından çevrilen İnsanın 

Dört Zindanı adlı kitap gelmektedir.201F

202 Şeriati bu kitabında insanın benlik olarak dört 

farklı unsur tarafından engellendiğini ve kısıtlandığını detaylıca irdelemektedir. Bu 

unsurlar doğanın getirdiği şartlar (doğa), tarihin insanı zorladığı şeyler (tarih), içinde 

yaşadığımız toplum ve son olarak insanın kendi benliğidir. Bunların her biri bireyin 

                                                 
477-93. Seyyid Kutub’un da Türk okuyucusuna sosyoloji Profesörü olarak tanıtılmasında da aynı 

gerekçelerin sebep ve sonuçları itibarıyla etkili olduğunu da söylemek mümkündür. 
196 Ali Şeriati, Marksizm ve Diğer Batı Düşünceleri, çev. Fatih Selim, 1. bs, İstanbul, Düşünce 

Yayınları, 1980. 
197 Ali Şeriati, Hac, çev. Fatih Selim, 1. bs, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1980. 
198 Fatih Selim, Medeniyet ve Modernizm, çev. Fatih Selim ve Abdurrahman Arslan, 1. bs, İstanbul, 

Düşünce Yayınları, 1980. 
199 Ali Şeriati, Ne Yapmalı, çev. Muhammed Hizbullah, 1. bs, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1981. 
200 Düşünce Yayınlarının başında olan Ali Bulaç 12 Eylül’den sonra hapse atılır. 29 gün hücrede kaldığı 

günlerde kendisine en çok sorulan sorulardan bir tanesi de “Neden Ali Şeriati’yi tercüme ettiniz” sorusu 

olur. Ali Şeriati’nin tercüme edilmesiyle ilgili Ali Bulaç’ın ve başında bulunduğu yayınevinin sıkıntıları 

sadece bunlarla sınırlı değildir. Yayınevinde görev yapan bazı isimler de Ali Şeriati isminin 

çevrilmesinden rahatsızdırlar ve Ali Bulaç konuyla ilgili olarak şunları söylemektedir: “İşin doğrusu 

yayınevine emek veren bazı arkadaşlarım Şeriati’nin kitaplarından rahatsız oldular. Onlar Müslüman 

Kardeşler çizgisinin dışına çıkılmaması gerektiğini düşünüyorlardı. Ben ve arkadaşlarım (Ali Kemal 

Temizer, Abdurrahman Arslan, Ahmet Şişman, Necati Aktülün vd.) her iki İslami mecrada akan 

nehirlerden yararlanabileceğimizi söylüyorduk, muhtemelen 12 Eylül olmasaydı yayınevi ya dağılır 

veya bölünme vuku bulurdu.”Ali Bulaç, “İslam Düşünce Geleneğinde Ali Şeriati”, içinde Bir Düşünce 

ve Eylem Adamı Ali Şeriati, ed. Murat Demirkol, Ankara, Fecr, 2013, s. 24. 
201 Burada Fecr Yayınevi’nin önemli bir faktörü söz konusudur. Fecr Yayınevi yayın politikası ve 

çizgisinin gereği ve bir uzantısı olarak Ali Şeriati’yi bir misyon ve vizyona binaen tüm yazı ve 

konuşmalarını Türkçe’ye çevirerek önemli bir literatürün oluşmasına imkân tanımışlardır. 
202 Ali Şeriati, İnsanın Dört Zindanı, 1984. bs, İstanbul, Bir Yayıncılık, 1984. Kitabın orijinali Ali 

Şeriati’nin 1970 yılında Abadan’da Petrol Fakültesi öğrencilerine yaptığı konuşmanın çözümlenmiş 

halidir. Hüseyin Hatemi tercümeye esas olarak metnin hem Farsçasını hem de Almanca baskısını temel 

almıştır. 



69 
 

tarih boyunca içinde bulunduğu zindanlardır ve bunlardan kurtulmak pek de kolay 

değildir. Şeriati’ye göre insanın bu zindanlardan kurtuluş yolu şudur: 

“Sözlerimin özü: O özgür kılıcı, yaratıcı, bilinçli insan; Doğa, Tarih ve Toplum düzeni 

zindanlarından bilim ile kurtulur. Dördüncü zindandan ise din ile kurtulur, aşk ile 

kurtulur. Radhakrishan’ın dediği gibi: Biz insanlar, insan olma ödev ve sorumluluğu 

ile, bir iş birliği andına çağrılıyız. Nasıl bir ahd ve and? Öyle bir and ki, bu and ile 

insan, Tanrı ve aşk, başka bir yaratış ve başka bir insan için koyulurlar. Budur insanın 

sorumluluğu.”202F

203  

Ali Şeriati’nin Türkiye’de çok etki uyandıran ve onun da fikir dünyasının temel 

taşlarından biri olan diğer eseri ise Dine Karşı Din başlıklı kitabıdır. Ali Şeriati bu 

kitabında “Din halk yığınlarının afyonudur” sloganını ele almakta ve İslami açıdan 

bunun tenkitini yaparak doğru bir sonuca varmaya çalışmaktadır.203F

204 İslamcı söylem 

içindeki “gerçek din”, “gerçek İslam” gibi kavramlar üzerinden yürütülen 

tartışmaların zeminini oluşturması bakımından bu kitap önemli bir yer tutmaktadır. 

Bunun dışında geleneğin ve daha spesifik olarak geleneksel din anlayışının tenkit 

edildiği bir eserdir bu. Okuyucuya inandığı ve yaşadığı dinin gerçek din mi olduğunu 

veya onun saptırılmış bir din anlayışına mı mahkûm olduğunu sorgulatan bu eserde 

ayrıca İslam dininin eyleme, harekete ve hatta isyana yönelik yönleri vurgulanmaya 

çalışılır.204F

205  

Ali Şeriati kimileri tarafından İslamcı olarak görülmüş kimileri de onun daha 

çok entelektüel kimliği üzerine vurgu yapmıştır.205F

206 Ancak o her halükârda fikirlerinin 

yanında hayatı, aksiyonu ve üslubu yönüyle de Türkiye İslamcılığında derin etkiler 

bırakmıştır. Onun isminin İran İslam Devrimi ile beraber anılması ve söylemlerindeki 

devrimci dil Türkiye İslamcılığının eyleme dönük yönünü biraz daha kuvvetlendirmiş 

ve reddiyeci anlayışı daha da kuvvetlendirmiştir. Ayrıca Şeriati’nin katkılarıyla İslam 

dini Türkiye’deki İslamcı düşünce içinde daha devrimci bir ideolojiye dönüşmüştür. 

Bu yönüyle Şeriati, ondan daha önce Türkiye’ye tercüme edilen Mevdudi ve Kutub 

gibi İslamcı figürlerin Türkiye’deki etkilerini belirli yönleriyle tamamlamış ve onların 

söylemlerini daha keskin bir hale getirerek farklı bir katmana taşımıştır. Diğer taraftan 

                                                 
203 A.g.e., s. 84. 
204 Ali Şeriati, Dine Karşı Din, çev. Hüseyin Hatemi, 1. bs, İstanbul, İşaret Yayınları, 1987. 
205 A.g.e., s. 84-116. 
206 M. Mansur Hashemi, İslami Entelektüalizm, Mana Yayınları, 2016, s. 12-13. 



70 
 

Şeriati’nin Batı’da eğitim alması, Batı’yı konuşması ve eserlerinde 20. yüzyılın hemen 

hemen önde gelen tüm Batılı düşünürlerin yer alması onu İslamcı gelenek içinde biraz 

daha farklı bir yere konumlandırmıştır.206F

207 Entelektüel kimliği, farklı ideolojik arka 

plana sahip kesimler tarafından da kısmi sahiplenilmesi, Batı düşüncesini ana referans 

olarak belirlemesi gibi özellikler onu 1990’lardan sonra İslamcılık söylemi içinde daha 

da rengi belirginleşecek olan hususların taşıyıcısı olmasını ve aynı zamanda yeni 

İslamcı söylemin ve dilin de hazırlayıcısı yapmıştır. Diğer bir deyişle Ali Şeriati 

Türkiye’de iki farklı dönemde ağırlık kazanacak olan farklı İslamcı söylemler arasında 

bir köprü vazifesi de görmüştür.  

Yukarıda ele aldığım üç ismin bu çalışmada odaklandığım küresel İslamcı 

uyanışın ortaya çıkmasında ve söyleminin oluşmasında önemli rolleri olmuştur. 

İslamcılık düşüncesi içinde temsil kabiliyeti yüksek bu isimleri ayrı bir başlıkta daha 

detaylı aktarmamın bir diğer sebebi de Türkiye’deki İslamcı çeviri hareketliliğinin tek 

bir havzadan değil, bilakis farklı havzaları da kapsayacak şekilde işletildiğini 

göstermek içindir. Seyyid Kutub başta olmak üzere Hasan el-Benna, Mustafa Sıbai, 

Said Havva, Muhammed Ebu Zehra, Malik bin Nebi gibi isimlerden yapılan çeviriler 

ile Arap dünyasının alt coğrafyalarının farklı tecrübeleri; Ali Şeriati, Humeyni, 

Murtaza Mutahhari gibi isimlerin çevirileri ile İran İslamcılığı tecrübesi, Mevdudi 

başta olmak üzere Ebul Hasen el-Nedvi, Muhammed İkbal gibi isimlerin çevirileri ile 

de Hint alt kıtası İslamcı düşünce mefkuresi, tecrübesi ve birikimi Türkiye’ye intikal 

etmiştir. Bu çeşitlenme bir taraftan yeni İslamcı söylem içinde zenginlik 

oluşturacakken diğer taraftan doğal olarak farklı örtüşme ve ayrışma alanlarının ortaya 

çıkmasına da zemin hazırlamıştır. 

                                                 
207 Paris’te bulunduğu yıllarda Şeriati’nin fikirlerinden etkilendiği birçok isim vardır. Bunların başında 

tarihçi Jacquas Berque, oryantalist Louis Massignon, sosyolog Georges Gurvitch ve filozof Paul Sartre 

gibi isimler gelmektedir. Bunların her biri ile Ali Şeriati’nin farklı düzeylerde etkileşimleri olmuştur: 

“… Hristiyan Massignon Şeriati’de kendi inancını belirginleştirmiş, marxist Gurvitch Şeriati’nin sosyal 

adalet düşüncesine olan bağlılığına katkıda bulunmuş, agnostik Berque Şeriati’nin kendisine dinin ne 

olduğunu öğrettiğini belirtmiştir.” Ali Rahnema, An Islamic utopian: a political biography of Ali 

Shariati, London, Tauris, 1998, s. 126. 



71 
 

2.3.2 Tercüme Külliyatı: Ontolojik Arayış, Siyasal ve Toplumsal 

Muhayyile, İslami İlimlerin Yorumu 

Peki isimler dışında o dönem İslam dünyasının farklı bölgelerinden Türkçeye 

çevrilen 400 kadar tercüme eseri incelediğimizde karşımıza nasıl bir manzara 

çıkacaktır? Çevrilen bu eserler belirli odakları olan veya belli konular üzerine 

yoğunlaşmış, birtakım özel gündemleri ön plana çıkartmak isteyen çalışmalar mıdır, 

yoksa alelade tercihlerle belirlenen ve çevrilen çalışmalar mıdır? İslamcılığın önde 

gelen düşünürleri tarafından kaleme alınan bu eserler belirli konular çerçevesinde bir 

kümeleşme eğilimindeler midir yoksa her biri kendi dünyalarında dağınık bir düşünce 

haritası mı sunmaktadırlar? Çalışmanın bu kısmında bu soruların cevapları 

aranacaktır. Muhtelif yazarlar tarafından kaleme alınan ve her biri değişik arka 

planların ve tecrübelerin ürünleri olan bu eserleri belirli alt kümelere ayırmak, 

tasniflemek ve onların sahip olduğu fikir dünyalarını bu izlekler üzerinden takip etmek 

ilk etapta biraz güç gözükebilir. Fakat küresel İslamcı uyanışın gündemini, vurgusunu 

yakalamak ve daha da önemlisi çeviriler yoluyla Türkiye’ye de intikal eden İslamcı 

düşüncenin hususiyetlerinin daha iyi anlamak için bu eserlerin bu bağlamda ele 

alınması elzemdir. Bu külliyatı bu şekilde ele aldığımızda sadece İslamcı düşüncenin 

oluşturmak istediği yeni İslamcılığın gündemini yakalamakla kalmaz, ayrıca küresel 

düzeyde yükselişte olan yeni İslamcılığın telif eserler yoluyla odaklandığı temel 

meseleleri de görmüş oluruz. Buradan hareketle ben de çalışmanın bu kısmında o 

dönem Türkçeye çevrilen İslamcı külliyatı bu bakış açılarıyla ele alıp inceleyeceğim.  

Türkçeye tercüme edilen İslamcılık düşüncesi külliyatını ele aldığımızda 

çevrilen eserlerin muhteva olarak üç temel konu ve başlık etrafında toplandığını 

görmek mümkündür. Bunlardan ilki çağdaş dönemde İslam’ın yeni bir düşünce ve 

ideoloji olarak nasıl kurgulandığını ve kurgulanması gerektiğini ele alan çalışmalardır. 

Modern dönemde ortaya çıkan menfi ve müspet gelişmeler karşısında İslam dininin 

kendisini ontolojik bir mesele olarak ele alan ve onu mevcut gelişmeler ışığında 

tekrardan yorumlamaya çalışan bu eserlerde İslam’ın varoluşsal yeni düşünsel zemini 

oluşturulmak istenmiştir. Bu amaçla da öncelikle, Müslümanların mevcut hal ve şartlar 

içinde bireyler olarak yaşadıkları İslam’ın doğruluk ve gerçeklik düzeyi 



72 
 

sorgulanmıştır.207F

208 Bu sorgulama paralelinde İslam düşüncesinin öze dönük 

hakikatlerinin birtakım yeni gelişmeler ve meseleler etrafında tekrar ele alınarak onun 

varoluş gerekçelerini ve özsel ruhunu anlama ve anlamlandırma gereğini doğuracaktır. 

Bu gündeme binaen kaleme alınan telif eserler de Türkçeye çevrilecektir.208F

209 Bu durum 

doğal olarak İslamcılık düşüncesi içinde İslam’ın mevcut çağda birtakım modern 

gelişmelere karşı sunduğu çözüm önerilerini yeniden ve yeni usullerle inceleme 

ihtiyacını gerektirmiş ve bu incelemeler sonucu ortaya çıkan malzeme ile “gerçek 

İslam”, “gerçek Müslüman”, gibi yeni kategoriler üretilmiştir.  

O dönem “İslam’da X”, “İslam’da Y” gibi ifadeler ile başlayan ve İslam 

dininin aslında çağdaş dönemin yeni imkanları ile ortaya çıkan her şeyi de 

kapsadığı/kapsayabildiği ve tüm bu yeni gelişmelere/meselelere karşı verebilecek 

cevabı olan şümullü/kapsamlı bir din olduğunun ispat edilmesi amacıyla çok sayıda 

eser telif edilecek ve bunların önemli bir kısmı da Türkçe’ye tercüme edilerek Türkiye 

İslamcılığına bu gündem taşınmış olacaktır.209F

210 İslamcılık düşüncesinin İslam’ı çağdaş 

dönemde tekrar yorumlaması, onu yeninden inşa etmek istemesi ve onu modern 

                                                 
208 Tercüme edilen külliyat içinde bu bağlamda örnek gösterilebilecek bazı eserler şunlardır: Biz 

Müslüman mıyız?/Muhammed Kutub; Gerçek Müslümanlar/Ali Tantavi; Gelin Müslüman 

Olalım/Mevdudi; Din Dediğin Budur/Seyyid Kutub; Niçin Müslüman Olduk/İbrahim Ahmet Bavani; 

Anne-Baba Biz Suçluyuz/Ali Şeriati; Dine Karşı Din/Ali Şeriati; Düzeltilmesi Gereken 

Kavramlar/Muhammed Kutub; Kuran’a Göre Dört Terim/Mevdudi; Yeniden İslama/Ebul Hasen el-

Nedvi.  
209 Bu minvalde tercüme edilen eserlerden örnek olarak gösterilebilecek bazıları şunlardır: İslam’ın 

Işığında Meselelerimiz/Hasan el Benna; İslam-Sosyal ve Ahlaki Hayat/Said Havva; İslam 

Şeriatı/Abdulkadir Udeh; İslamın Etrafındaki Şüpheler/Muhammed Kutub; İslamın 

İnceliği/Mevdudi; İslam Düşünce Hayatı/Nedvi; İslam’ın Ruhu/Muhammed İkbal; İslamın 

Ruhu/Afif Abdulfettah Tabbara; İslamın Ruhu/İnamullah Han; İslam Nedir/Muhammed Mazharuddin 

Sıddıki; Yolların Ayrılış Noktasında İslam/Muhammed Esed; İslamiyet’in Manevi ve Kültürel 

Değerleri/Haydar Bammat; Avrupalı Gözüyle İslam/Leopelde Weis-Lord Hadly; İslam Hidayeti/İbni 

Teymiyye; Din ve Şehadet/Abbas Kerare; İlmin Işığında İslam/Vahididdün Han; Tek Çare İslami 

Çözüm/Yusuf El-Karadavi; İslam Düşüncesinin Kuran’ın Temelleri/Ali Hamaney. 
210 Bu bağlamda aktarılabilecek tercüme eserlerden bazıları şunlardır: İslam Hukukunda Ferd ve Devlet- 

Abdulkerim Zeydan; İslam'da Ceza Hukuku ve Beşeri Hukuk/Abdulkadir Udeh; İslam’a Göre İnsan 

Psikolojisi,2 Cilt/Muhammed Kutub; İslam Düşüncesinde Sanat-Muhammed Kutub; İslam'da Fert ve 

Cemiyet-Muhammed Kutub; İslam Nazarında Doğum Kontrolü-Mevdudi; İslam'da Aile Hukuku: 

Karı-Koca Hakları-Mevdudi; İslam'da Savaş Kavramı-Muhammed Ebu Zehra; İslam'da Sosyal 

Dayanışma- Muhammed Ebu Zehra; İslam'da Beşeri Münasebetler-Muhammed Ebu Zehra; İslam’ın 

Gölgesinde İnsanlık-Muhammed Ebu Zehra; İslam'da Devlet İdaresi-Muhammed Hamidullah; 

İslam’da Din ve Devlet-Mustafa Sıbai; İslam'da Fikir ve İnanç Hürriyeti-Abdulkerim Osman; 

İslam'da Helal ve Haram-Yusuf Karadavi; İslam'da Şura-Av.Dr. Mahmud Babilli; İslam'da İbadet-

Yusuf Kardavi; İslam'da İdare Edenler ve Edilenler-Ahmed Harrani; İslam'da Ayrılmazlık-

Abdurrezzak Nevfel; İslam Açısından Bilim ve Felsefe - Fazlurrahman Ensari; İslam'da Cemaatler 

Kavramı- Rıdvan Seyyid vb.  



73 
 

dönemde ortaya çıkan ideolojilerle beraber ele alma çabası doğal olarak İslamcıların 

İslam’ı modern dönemde ortaya çıkan diğer ideolojiler ile karşılaştırmasını ve onlara 

karşı İslam’ın üstün olduğunun ispat edilmesi girişimlerini de beraberinde getirmiştir. 

İslamcı söylem içinde beşerî sistemler olarak kavramsallaştırılacak bu düşünce 

yapıları (ideolojiler) eleştirel bir okumaya tabi tutulacak, İslam’ın bu sistemler 

karşısında özgünlüğü ve özgürlüğü vurgulanacaktır. Bu türden çabaları kendisine konu 

edinen telif eserler de hızlı bir şekilde Türkçeye çevrilecek ve Türkiye İslamcılığında 

İslam düşüncesine dair bazı ontolojik tartışmalara da böylece zemin kazandırılmış 

olacaktır.210F

211 İslam’ın beşerî sistemler karşısında üstünlüğüne yapılan bu vurgu ile 

diğer taraftan onun tarihsel süreç içinde bir medeniyet olarak varlığını gündeme 

getirecektir. İslam Medeniyeti’nin özsel üstünlüğü ve Batı Medeniyetine karşı 

üstünlüğü ve hatta onu inşa eden bir unsur olarak kurgulanması biraz da bu kaygılar 

ile ortaya çıkacaktır.211F

212 

Türkçeye çevrilen İslamcı literatürü muhtevası itibarıyla tasnif edebileceğimiz 

ikinci başlık ise çevrilen eserlerin İslami bir nizam, toplum ve yaşam modeli kurmaya 

dönük çalışmalar olmasıdır. Bu eserler muhteva olarak genellikle İslami bir toplumun/ 

                                                 
211Modern Devrin Hasta Milletleri-Mevdudi; Biz ve Bugünkü Batı Medeniyeti-Mevdudi; Taklitlerin 

Çarpışması-Muhammed Kutub; Yirminci Asrın Cahiliyeti-Muhammed Kutub; Tekâmül mü 

Soysuzlaşma mı- Muhammed Kutub; Çağdaş Fikir Akımları,3 Cilt- Muhammed Kutub; İslam ve 

Yürürlükteki Kanunlar-Abdulkadir Udeh; İslam ve Materyalizme Göre İnsan- Muhammed Kutub; 

Çağdaş Konumumuz-Muhammed Kutub; Oryantalistler ve İslam-Muhammed Kutub; Müslümanlar 

ve Küreselleşme-Muhammed Kutub; Batıcı Söylemler ve İslam-Muhammed Kutub; Müsteşrikler ve 

Hedefleri-Mustafa Sıbai; İslam Ülkelerinde İdeolojik Savaş-Nedvi; Batı İle Hesaplaşma- Nedvi; 

İslamın Işığında Doğu ve Batı-Nedvi; İslam ve Demokrasi- Malik bin Nebi; İdeolojik Savaş Ajanları 

ve İslam Dünyası-Malik bin Nebi; Sömürge Ülkelerde Fikir Savaşları-Malik bin Nebi; İslam 

Dünyasında Fikir ve Put- Malik bin Nebi; Batı Materyalizmi Karşısında İslam- Meryem Cemile; 

İslam Her Zaman ve Her Yerde En Uygun Kanundur-Hasan Muhammed Kutbi; İslam Gözüyle 

Irkçılığın Tenkidi-Abdulaziz Bin Baz; İslam Ülkelerinde Misyonerlik ve Emperyalizm-Mustafa 

Halidi-Ömer Ferruh; Kültür Emperyalizmi-Hedefleri ve Metodları-Prof. Dr. Abdussabur Marzuk; 

Müslümanlar Gayri Müslimlere Nasıl Davrandı-Yusuf Karadavi; İslam'da ve Batı'da Cinsel Ahlak- 

Murteza Mutahhari; Tevhidi Dünya Görüşü- Murteza Mutahhari; Hakk ve Batıl- Murteza Mutahhari; 

Marxizm ve Diğer Batı Düşünceleri- Ali Şeriati; Papa ve Marx Olmasaydı- Ali Şeriati; İslam ve 

İnsan-Ali Şeriati; Öze Dönüş-Ali Şeriati; İslam ve Modern İlim-Abdurrezzak Nevfel, İslam ve 

Milliyetçilik-Muhammed Nakavi gibi çalışmalar bu kapsamda örnek olarak gösterilebilir. 
212 Haydar Bammat, Garp Medeniyetinin Kuruluşunda Müslümanların Rolü (trc.: Avni İlhan ve Ali 

Muhammed Ömeri, İstanbul: Bahar Yay., 1966); Leopolde Weis ve Lord Hadly, 34 Avrupalı Gözüyle 

İslâm (trc. Akif Nuri Karcıoğlu ve Hasan Şahin, İstanbul: Hikmet Yay., 1969); Ebu’l Hasan en-Nedvi, 

Müslümanların Gerilemesiyle Dünya Neler Kaybetti (trc.: İbrahim Düzen ve Mustafa Topuz, İstanbul: 

Tevhid Yay., 1966); George Riviore, İslâm Aleminin Gerileme Sebepleri: İslâmiyet ve Terakki (trc.: 

Ahmet Hamdi Akseki, İstanbul: Üçdal Neşriyat, 1966); Abdürrezzak Nevfel İslâm ve Modern İlim (trc.: 

Hamit Eker, İstanbul: Dizerkonca Matbaası, 1970). 



74 
 

devletin/hükümetin nasıl kurulacağı ve İslami düzen için talep edilen gerekli 

altyapının nasıl oluşturulacağı sorunsallarını ele alan çalışmalardır. İlk başlıkta ele 

aldığımız çeviri eserlerde İslamcı düşüncenin ontolojik meseleleri tercümeler aracılığı 

ile Türkiye İslamcılığına hangi eserler üzerinden aktarıldığı ele alınırken bu başlıkta 

ise İslamcı düşüncenin daha çok pratiğe, eyleme ve inşaya yönelik vurgularını ön plana 

çıkaran eserlerin Türkiye’ye intikaline bakılacaktır. Bu bağlamda ilk etapta öne çıkan 

yeni İslamcı düşüncenin İslami nizam/siyaset/yönetim tesis etme arayışlarına yönelik 

tercüme edilen eserlerdir.212F

213 Türkiye İslamcılık düşüncesinde “İslam Devleti”, “İslami 

Yönetim”, “İslam Nizamı”, “İslam Toplumu” gibi kavramlar bazı yönleriyle tercüme 

edilen bu eserler çerçevesinde şekillenecek ve yeni anlamlar kazanacaktır. Böylece 

Türkiye’de İslamcılık düşüncesi bu kavramlarla ve tartışmalarla bunları konu edinen 

eserlerin çevirileri sayesinde tekrardan muhatap olmaya başlayacaktır.  

Çağdaş dönemde İslami düzen ve nizam arayışları sadece siyasi ve idari 

alanlarla sınırlı kalmayacaktır. İktisadi meseleleri konu edinen ve İslam’ın çağdaş 

dönemde nasıl bir iktisat modeli sunacağına dair perspektifler geliştiren eserler de bu 

dönem yoğun bir şekilde Türkçeye tercüme edilecektir. Bu eserler içinde iktisada dair 

meselelerin yer aldığı ve bunların daha çok sol-sosyalizm ile emperyalizm-kapitalizm 

bağlamlarında ele alındığı çalışmalar ilk başta dikkat çekmektedir.213F

214 Bu çalışmalarda, 

                                                 
213 Bu çalışmalardan bazılarına örnek olarak şunları gösterebiliriz: İslam'da Hayat Nizamı-Mevdudi; 

İslam'da Hükümet-Mevdudi; İslam'da Devlet Nizamı-Mevdudi; İslam'da Siyaset Nizamı-Mevdudi; 

İslam Anayasası: Tedvini ve Esasları-Mevdudi; Hilafet ve Saltanat-Mevdudi; Cihan Sulhu ve İslam-

Seyyid Kutub; İslam Cemiyetine Doğru-Seyyid Kutub; Örnek İslam Toplumu-Muhammed Kutub; 

İslam ve Siyasi Durumumuz- Abdulkadir Udeh; Evrensel ve Yepyeni Uygarlık İçin İslami Metotlar-

Abdulkadir Udeh, İslam’da Mal ve İdare-Said Havva; İslam’da Yönetim ve Yönetim Biçimi- Said 

Havva; İslam’da Din ve Devlet-Mustafa Sıbai; Kuran Nizamı-Muhammed Ebu Zehra; İslam’da 

Devlet-Humeyni; İslam’da Siyasi Düşünce ve İdare-Harun Han Şirvani; Çağdaş İslam Toplumu-

Muhammed el- Mübarek; İslam’da İdare Nizamı-Muhammed Abdullah; Kuran Devleti-Taha 

Abdulbaki Sürur; İslam’da Yönetim Biçimi-Muhammed Esed; İslam Toplumu ve Sanayi Devrimi- 

Celal Keşk; İslam'da Devlet ve Siyaset-Kelim Sıddıki; İslam'da Yönetim Sistemi- Abdullah el Arabi; 

İslam ve Toplum-Allame Tabatabai. 
214 Mustafa Sıbai’nin İslam Sosyalizmi, Muhammed Hamidullah’ın Modern İktisat ve İslâm, 

Mevdudi’nin İslâm’da İktisad Nizamı: İnsanlığın İktisadi Meselesi ve İslâmda Çözüm Şekli ve İslama 

ve Muasır Nizamlara Göre İktisat Prensipleri, Seyyid Kutub’un İslam- Kapitalizm Uyuşmazlığı, 

Mahmut Ebussuud’un İslami İktisadın Esasları, Maruf Devalibi’nin Marksizm ve Kapitalizm 

Karşısında İslam, Ahmed Muhammed Cemal’in İslam İktisadının Üstünlüğü, Mahmud Ahmed’in 

İslâm İktisadı: Mukayeseli bir Tetkik, M.A. Mennan’ın İslam Ekonomisi Teorik ve Pratik, Malik bin 

Nebi’nin Ekonomi Dünyasında Müslüman, Muhammed Necatullah Sıddıki’nin İslam Ekonomisinin 

Temelleri, Muhammed Bakır es-Sadr’ın İslâm Ekonomi Doktrini, Ahmed En-Neccar’ın İslam 

Ekonomisine Giriş; Abdulaziz Duri’nin İslam İktisat Tarihine Giriş, Ali Şeriati’nin Kapitalizm 



75 
 

dönemin küresel siyasi atmosferi gereği ekonomik bakış açısı olarak sosyalist ve 

kapitalist modellerin ve programların kıskacında kalan İslam dünyasında, İslam’ın 

ekonomik gelişmelere karşı projeksiyonu ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. Türkiye’de 

de tercümeler yoluyla İslamcılar bu eserlerle irtibat kurarak, İslam’ın modern 

ekonomik gelişmeler karşısında kendini nerede ve nasıl konumlandırdığını ve bu 

gelişmelere karşı menfi veya müspet fakat özgün nasıl bir proje ortaya koyduğunu 

anlamaya çalışmışlardır. Bu eserler sayesinde İslam dünyasında “İslam(i) iktisad(ı)”, 

“İslam(i) ekonomi(si)” gibi tartışmalar daha da belirginleşmeye başlamış, çeviriler 

sayesinde de bu süreç paralel olarak Türkiye’ye de intikal etmiştir. Bu tartışmalar 

çevrilen eserlere ilaveten sonraki yıllarda Türkçe telif eserlerle de beslenerek 

gelişmeye ve derinleşmeye devam etmiştir. 214F

215 Bu eserlerle ilgili üzerinde durulması 

gereken bir konu da her ne kadar o dönem İslamcı düşünce içinde, İslam’ın ekonomiye 

dair söylemini sosyalizmin ekonomik programına yaslanarak ve onunla 

meşrulaştırarak okuyan bir damar olsa da bu girişimi daha çok dönemin konjonktürü 

ile açıklamak mümkündür.215F

216 Son olarak iktisadi meseleleri ele alan çeviri eserlerde 

dikkat çekmemiz gereken bir diğer nokta da ekonomiye dair faiz, bankacılık, sigorta, 

mülkiyet, işçi hakları gibi modern zamanlarda ortaya çıkmış, güncel, pratik ve alanın 

bazı teknik konularının bu eserlerde çokça ele alınmış olmasıdır.216F

217 Bu durum İslamcı 

düşüncenin ortaya çıktığı dönemden itibaren ağırlıkla Batı medeniyetinde ortaya çıkan 

yeni gelişmelere karşı İslam’ın sunduğu alternatifleri, cevapları ve örtüşme noktalarını 

ortaya koyma çabasını göstermesi açısından da önemlidir. 

                                                 
Uyanıyor mu; Ali Şeriati’nin İslam Ekonomisi kitapları bu noktada akla gelen ilk çalışmalar olarak ön 

plana çıkmaktadırlar. 
215 Bu bağlamda İslam ve Sosyalizm konusunda Türkiye’deki düşünürler de paralel dönemde telif 

eserler kaleme almaya başlamışlardır. Bu konuda Hüseyin Hatemi’nin İslâm Açısından Sosyalizm, 

Sezai Karakoç’un İslam Toplumunun Ekonomik Strüktürü, Cevdet Kayalar’ın İslâmi Sosyalizm, 

Celal Yeniçeri’nin İslam İktisadının Esasları, Ahmet Debbağoğlu, İslam İktisadına Giriş, Said 

Çekmegil’in İslam’da İktisat Anlayışımız, Mehmet Şevket Eygi’nin İslamiyet ve Sosyalizm kitapları 

ilk aşamada örnek olarak gösterilebilir. 
216 Faik Bercavi’nin İslam’da Sosyalizm, Maruf Devalibi’nin İslam Gözüyle İhtilalci Sosyalizm, 

Abdulaziz Bedr’in Sosyalizm ve İslam kitapları bu duruma örnek olarak gösterilebilir. 
217 Mevdudi’nin Faiz, M. A. Mannan’ın Faizsiz Banka, Enver İkbal Kureyşi’nin Faiz Nazariyesi ve 

İslam, Menna Kattan’ın İslam’da Mülkiyet Nizamı, Muhammed Fehr Şakfe’nin İş Ahkamı ve İşçi 

Hakları, Hasan Zeme ve Muhammed Faruk’un Faiz Tarihi ve İslam, Abdulaziz En Neccar’ın Faizsiz 

Banka Kalkınma Sigorta, Şeref Bin Ali Eş-Şerif’in İslam'da İş İşçi ve Ücret Hukuku, Mevdudi’nin 

İslam’da Toprak Mülkiyeti, S.A. Sıddıki’nin İslam Devletinde Mali Yapı başlıklı eserleri bu bağlamda 

tercüme edilmiş çalışmalardır. 



76 
 

İslam’ın siyasi, iktisadi ve toplumsal düzen arayışını konu edinen eserlerin 

Türkçeye çevrildiğini incelediğim bu kısımda dikkat çekilmesi gereken son husus 

İslamcılığın siyasi ve toplumsal yapıyı kurarken başvuracağı eylem ve hareket 

teorisini üretmeye ve bunun sınırlarını belirlemeye yönelik içeriğe sahip kitapların da 

tercüme edildiğidir. Bireylerin siyasi ve toplumsal yapılarla ilişkileri ve kendi 

aralarında bu sistemin kurulması için yapılması gerekenler İslamcılık düşüncesi içinde 

“İslami Hareket”, “İslami Davet” gibi kavramlar üzerinden kurgulanacaktır. İslamcı 

düşüncenin topluma ve bireye yönelik eylemsel yönünü temsil etmeye yönelik olan bu 

literatür 1960’lı yıllardan itibaren ivme kazanacak ve asıl yükselişini ise İran Devrimi 

ile gösterecektir. Bu konuları ele alan, tartışan İslamcı literatür aynı yıllarda Türkçeye 

de çevrilecek ve Türkiye İslamcılığı diğer bölgelere paralel olarak İslamcılığın bu yeni 

eylemlilik teorisine ve pratiğine hızlı bir şekilde adapte olmaya çalışacaktır. 217F

218  

Türkiye’deki İslamcı uyanışta ve yeni İslamcı söylemin oluşumunda kilit rolü 

olan çeviri eserleri muhtevaları yönüyle incelediğim bu kısımda üçüncü ve son başlığı 

İslami İlimler ve onun farklı alt disiplinlerini konu edinen çeviriler oluşturmaktadır. 

Bu içeriğe yönelik çevirilerin yapılmasının temel nedenlerinden biri yukarıda da 

değindiğim gibi Türkiye’de belli bir dönem dini neşriyatın yayım ve yayılmasınını 

kesintiye uğramış olması ve bunun neticesi olarak İslam dinini ve hususiyetlerini ele 

alan eserlerin varlığının yok denecek kadar az bir düzeye gerilemesidir. Diğer taraftan 

o dönem yeni açılan ve sayıları her geçen gün artan İmam Hatip Okulları ve Yüksek 

İslam Enstitüleri’nin kaynak müfredat arayışı da bu içeriğe yönelik eserlerin çevirisine 

imkân tanıyan önemli bir etken olmuştur. Ancak bu iki neden o dönemde İslam dini 

ve İslami ilimler ile ilgili eserler çevrilmesini tek başına açıklamaya yetmez. Bunların 

dışında belki daha da önemli bir husus olarak yeni küresel İslamcı düşüncenin İslami 

ilimlerin farklı alt dallarına yönelik yeni teorik ve metodolojik yaklaşımlar 

                                                 
218 Bu tercümelere bazı örnekler olarak şunlar gösterilebilir: İslam Davetçilerine, Abdulkerim Zeydan; 

İslam'da Davet ve Tebliğ Esasları-Abdulkerim Zeydan; Allah Erinin Ahlak ve Kültürü-Said Havva; 

Müslüman Kardeşler Teşkilatı-Said Havva; İslam Davasının Stratejisi- Seyyid Kutub; İslam'da İhya 

Hareketleri, Tarihçe- Mevdudi; İslam İnkılabının Programı- Mevdudi; İslami Hareketin Ahlaki 

Temelleri-Mevdudi; İslam Davetçilerine-Mevdudi; İslam'da Tebliğ Metodu ve Tebliğciler-Nedvi; 

İslam'da Fikir ve Davet Önderleri-Nedvi, İnsanları Nasıl Davet Edelim-Muhammed Kutub; İslami 

Mücadelede Hizbullahi Yol-Ali Korani; İslam Daveti- Es-Seyyid Sâbık; İslam Davetçilerinin 

Vasıfları-Muhammed Sabbağ; Çağdaş Davetin Problemleri-Fethi Yeken; İslam Davetçilerine Notlar-

-Fethi Yeken; İslam’a Nasıl Davet Edelim-Fethi Yeken; Davanın Esasları-Hasan El Benna. 



77 
 

geliştirdiğini ve bu yeni yaklaşımları kullanarak bu ilim dallarına yönelik eserler telif 

ettiğini zikretmemiz gerekir. Nitekim tefsir alanındaki sosyal tefsir / çağdaş tefsir ve 

fıkıh alanındaki fıkh’ul vaki gibi daha çağdaş ilmi metodolojik yaklaşımlar biraz da bu 

yeni süreçlerle beraber ortaya çıkmıştır. Bu dönemde İslami ilimleri konu edinen çeviri 

eserlere baktığımızda bunların İslami ilimlerin hemen hemen temel tüm alt 

disiplinlerini kapsadığını görmemiz mümkündür. Bu çeviri eserlerin başında ise 

inanca dair meselelerin konu edildiği çalışmalar gelmektedir. İslam akidesine yönelik 

eserlerin yanında İslam akidesinin farklı alt konularını da ele alan çalışmalar bu dönem 

tercüme hareketi kapsamında Türkçeye kazandırılmıştır.218F

219 Yine fıkıh, siyer, hadis, 

İslam tarihi, tefsir gibi İslam ilimlerinin farklı alt disiplinlerini kapsayan çok sayıda 

eser tercüme hareketi döneminde Türkçeye çevrilecektir. 219F

220 Bu aşamada dikkat 

çekilmesi gereken hususlardan bir tanesi Kuran’ı Kerim’i merkeze alan ve onun 

anlaşılmasına yönelik kaleme alınan eserler ile Kuran’ı Kerim’i yorumlayan tefsir 

kitaplarının çeviriler içindeki yeridir. Dönemin önde gelen İslamcı düşünürleri ve 

                                                 
219 Şu kitaplar bu anlamda örnek olarak verilebilir: Dört Terim-Mevdudi; İslam'da Allah İnancı-Said 

Havva; Dört Rükun-Ebul Hasen El Nedvi; İslamın Rükunleri-Said Havva; Tevhid- Muhammed 

Kutub; İslamın Anlaşılmasına Doğru-Mevdudi; İslama Giriş-Hamidullah; Temel Nitelikleriyle 

İslam- Yusuf Kardavi; Tevhidin Hakikatı- Yusuf Kardavi; Allah'ın Varlığı ve Sıfatları-Hasan el 

Benna; Hacc-Ali Şeriati; Namaz, Fert ve Toplum Hayatındaki Etkileri-Hasan Turabi; Kuran ve 

Sünnette İtikat, İbadet ve Ruh Terbiyesi-Nedvi; Müslüman Rehberi-Hasan el Benna; İslam İlimleriyle 

Tanışma-Mutahhari 
220 Siyer ve İslam Tarihi Alanında baktığımızda: Hz. Muhammed ve Hayatı-Mustafa Sıbai; İslam 

Medeniyetinden Altın Tablolar-Mustafa Sıbai; Allah Resulü Hz. Muhammed-Said Havva; 

Peygamber'den İktibaslar-Muhammed Kutub; Hz. Peygamberin Savaşları-Muhammed Hamidullah; 

İslam Peygamberi-Muhammed Hamidullah; Resulullah Muhammed- Muhammed Hamidullah; 

İslam'ın Doğuşu– Muhammed Hamidullah; Büyükler Büyüğü Rasul-ı Ekremin Örnek Ahlakı ve 

Kahramanlığı-Abdurrahman Azzam; Hazreti Peygamberin Yolu-Nedvi; Rahmet Peygamberi Hz. 

Muhammed-Nedvi; Peygamberimizin İsra ve Mirac Mucizesi-S. Ganim el-Miftah; Asrı Saadetteki 

İslam Şehitleri- Ali Sami Enneşşar; Hz. Muhammed'in Eşsiz Deha ve Şahsiyeti- Mahmud El Akkad; 

İbadetleriyle Peygamberimiz- Firuzabadi; Vahy ve Nübüvvet 1-2 – Murteza Mutahhari; Muhammed 

Kimdir –Ali Şeriati; Tarih Boyunca Tevhid Mücadelesi–Mevdudi; Peygamber Kıssaları- Nedvi; Teşrii 

İslam Tarihi-Abdül Vehhab Hallaf; Kuran'ı Kerim'den Dini Hikayeler-Seyyid Kutub&A. Cude; 

Selçuklular Tarihi-1- Mevdudi; İslam Medeniyetinden Altın Tablolar-Mustafa Sıbai; İslam'da Fıkhi 

Mezhepler Tarihi(4 cilt)-Muhammed Ebu Zehra; İslam Müesseseleri Tarihi-Muhammed Hamidullah; 

İslam Tarihine Giriş–Muhammed Hamidullah’ın çalışmalarını örnek olarak gösterebiliriz. 

Hadis alanında ise: Hadis Edebiyatı Tarihi-Muhammed Zübeyr Sıddıki; Sünnetin Anayasal Konumu- 

Mevdudi; Hadis Mecmuası- Muhammed Hamidullah; Akidede Sünnetin Yeri-İmam Suyuti; Kırk 

Hadis Şerhi, Humeyni çalışmaları örnek olarak gösterilebilir. 

 İslam Hukuku ve Mezhepler alanında ön plana çıkan tercüme eserler olarak; İslam Hukukunda 

Mezhep: İçtihad, Taklid ve Telfik- İbni Teymiyye; İslam'da Birlik ve Fıkıh Mezhepleri- Reşid Rıza; 

Tevzih'ul Mesail Risalesi-Tam İlmihal- Humeyni; İslam Hukuku Metodolojisi- Muhammed Ebu 

Zehra; İslam Fıkhı ve Roma Hukuku- Muhammed Hamidullah; İslam’da Cezayi Müeyyideler- Said 

Havva; İslam Aile Hukuku-Ömer Ferruh gösterilebilir. 



78 
 

teorisyenleri bu konuları kapsayan en az bir iki eser kaleme almışlar ve bunlar büyük 

oranda Türkçeye çevrilmiştir.220F

221 Bu çalışmaların içeriklerine bakıldığında Kuran’ı 

Kerim’in İslam dininin bir ilmi kaynağı olarak ele alınmaktan öte çağdaş İslamcı 

düşüncenin bir takım temel gündem meselelerinin kendisine referansla belirlendiği ve 

kendisi üzerinden sembolize edildiği temel ve vazgeçilmez bir üst kimliğe 

dönüştürüldüğünü görürüz. Bu üst kimlik Kuran’ın yol gösteren, her derde çözüm 

üreten, tüm sosyal, iktisadi, siyasi ve beşerî meselelerin hukukunu belirleyen bir 

anayasaya dönüşmesine de yol açmıştır. “Kuran Anayasamızdır” söylemi çağdaş 

İslamcı düşünce içinde biraz da bu yönüyle anlam kazanmaktadır. 221F

222 Bu yüzden de 

Kuran’ı Kerim’i anlamaya ve onu yorumlamaya yönelik telif edilen eserlerin (tefsirler) 

bu dönem İslamcılık düşüncesinin teşekkülünde ve söyleminin belirlenmesinde kritik 

bir işleve sahip olduğunu söylememiz mümkündür. İslamcı düşüncenin önde gelen 

isimlerinden Mevdudi’nin Tefhim’ul Kuran adlı 7 ciltlik tefsiri, Seyyid Kutub’un Fi 

Zilal’il Kuran adlı 10 ciltlik tefsiri ve Said Havva’nın 16 ciltlik El Esas fi’t Tefsir’ 

başlıklı tefsirleri bu anlamda dikkat çekilmesi gereken önemli çalışmalardır. 

Bu başlık altında tercüme hareketi döneminde İslamcılık literatüründe hangi 

eserlerin Türkçeye çevrildiğini üç ana başlık altında aktarmaya çalışılmıştır. İslamcılık 

düşüncesi içinde o dönem telif edilen ve bunlardan Türkçeye çevrilen eserlerin 

ekseriyeti bu üç temel ana başlığın altında toplanabilse de diğer başka alanlarda 

yazılmış ve çevrilmiş eserler de çok sayıda mevcuttur. Bununla beraber bu üç başlık 

dışında bazı spesifik konuların o dönem İslamcı düşüncenin ilgi odağında olduğu 

dikkat çekmektedir. Bunların başında kadın meselesi gelmektedir. Çağdaş dönemde 

kadının toplumdaki yeri/konumu, medeni durumu ve bunlarla bağlantılı aile içindeki 

                                                 
221 Bunlara örnek olarak şunlar verilebilir: Kuran’ı Nasıl Okuyalım-Muhammed Kutub; Kuran 

Araştırmaları-Muhammed Kutub; Benzerini Getiremezler-Muhammed Kutub; Kuran'da Edebi Tasvir 

–Seyyid Kutub; Kuran'da Kıyamet Sahneleri-Seyyid Kutub; Kuran’ı Anlamak İçin Temel Prensipler- 

Mevdudi; Kuran'dan Nasıl Yararlanılır-Nedvi; Kur’an-ı Kerim Tarihi ve Türkçe Tefsirler 

Bibliyografyası-Muhammed Hamidullah; Kuranı Kerim Mucizesi-Malik bin Nebi; Kuran En Büyük 

Mucize-Ahmet Deedat; Kuran’a Bakış-Ali Şeriati; İslam'ın Siyasi Yorumu-Nedvi; Din ile Maddecilik 

Arasında Ezeli Savaş: Kehf Suresinin Düşündürdükleri- Nedvi; İki Sure İki Yorum-Ali Şeriati; 

Kuran Çerçevesinde-Rafsancani; Kuran’a Giriş-Hasan El Benna; Tefsir İlmi ve Fatiha Tefsiri-Hasan 

El-Benna  
222 “Kuran Anayasamızdır” sözü bir slogan olarak bu anlamlarıyla ilk olarak Mısır kökenli Müslüman 

Kardeşler Hareketi tarafından kullanılmış, daha sonra İslam Dünyasının farklı bölgelerinde pekçok 

İslami Hareket ve cemaatler tarafından aynı anlamlara vurgu yapacak şekilde benimsenmiştir. 



79 
 

rolü ve ilişkileri ile kadının tesettürü meselesi İslamcılığın bu dönem üzerine eğildiği 

konuların başında gelmektedir. Farklı coğrafyalardan birçok İslamcı düşünür bu 

konulara değinen ilgili eserler kaleme almış ve bunların bazıları da o dönem Türkçeye 

çevrilmiştir.222F

223 Kadın meselesine karşı İslamcılık düşüncesi içinde oluşan bu özel 

ilgiyi ve vurguyu açıklamak biraz zor gibi durmaktadır. Ancak buna rağmen kadın 

meselesinin bu tartışmalarda bir cinsiyet öznesi olmaktan öte Batı Dünyasından neşet 

eden çağdaş gelişmelerin ve bunların toplumdaki negatif tesirlerinin bir etkileneni ve 

mağduru olarak ele alındığı iddia edilebilir. Böylece kadın meselesi üzerinden aslında 

İslam’ın pratiklerinin düzeltilmesi ve toplumsal düzlemde yaşanan bozulmaların 

tersine çevrilmesi amaçlanıyor olabilir. Yine de her durumda kadının bu şekilde 

nesneleştirilmesi ve kurtarılması gereken bir olgu olarak ele alınması üzerinde 

düşünülmesi gereken bir konudur. 

2.4 TERCÜMELERİN ARACILARI VE TAŞIYICILARI: KİMLER 

ÇEVİRDİ VE HANGİ ARACILAR ROL ALDI? 

Yukarıdaki kısımlarda çevirilere duyulan ihtiyaç ele alındıktan sonra bu başlık 

altında İslamcılık külliyatını Türkçeye çeviren isimler (mütercimler) ve çeviri 

sürecinde rol alan kişi ve kurumlar (yayınevleri, dergiler, aracı kişiler) üzerinde 

durulacaktır. İslamcılığın Türkiye’ye aktarıldığı çeviri hareketinde aracılar ve 

mütercimler önemli roller üstlenmişlerdir. İncelenen dört yüz kadar tercüme eseri 

kimlerin çevirdiğine baktığımızda sosyal statüleri ve eğitim düzeyleri yönüyle 

birbirinden farklı arka planlara sahip ve iştigal ettikleri işler bağlamında değişiklikler 

arz eden ve sayıları üç yüzü bulan bir mütercim kadrosu karşımıza çıkmaktadır. Geniş 

bir yelpazede yer alan bu mütercim kadrosunu çeviri işine motive eden ağırlıklı hareket 

noktası, Türkiye’de İslam’ın mevcut durumundan duydukları endişe ve rahatsızlık ile 

İslam’ın Türkiye’de tekrar nasıl aktif hale getirilebileceğine dair olan arayış ve 

inançlarıdır. Bununla beraber çevirileri bir ideolojik meşrulaştırma ve çatışma zemini 

                                                 
223 Bu kitaplardan bazı örnek olarak şunlara bakılabilir: İslam’a ve Garblılara Göre Kadın-Mustafa 

Sıbai; Kadının Özgürlük Savaşı-Muhammed Kutub; Hicab-Mevdudi; Kuran Açısından Kadın-

Mevdudi; Müslüman Kadınların Kahramanlıkları-Nedvi; Hadisi Şeriflere Göre Evlenme Adabı- 

Nasuriddin El Albani; Hicab Müslüman Kadının Örtüsü–M. Nasuriddin El Elbani; Müslüman Kadını- 

Mevdudi- M.F.Vecdi-Kuran'da Kadın Hakları; İslam'da Tesettür-Mahmud Akkad; Hicab-Mutahhari; 

Kadın–Mutahhari; Fatıma Fatımadır: Kadın Sorunu Üzerine-Ali Şeriati 



80 
 

üzerinden kurgulayan ve çevirilere bu zaviyeden yaklaşıp motive olan bir kesimden 

de bahsetmemiz mümkündür. 

Küresel İslamcı uyanış sürecinin Türkçeye aktarıldığı tercüme hareketliliği 

sürecinde rol alan mütercimler arasında profesyonel anlamda bu işi yapan kişi sayısı 

tektüktür. Mütercimlerin hemen hemen tamamı amatör ve belki de hayatlarında o ana 

kadar ilk defa veya belki o ana kadar sadece birkaç kere çeviri yapmış kişilerdir. Bu 

mütercimler arasında tercüme yaptıkları dönemde lise veya üniversite eğitimi 

döneminde olan genç ve tecrübesiz isimler de yer almaktadır. Özellikle sayıları yeni 

yeni artan Yüksek İslam Enstitüleri ve İmam Hatip okulları tercüme hareketinde 

tercüme yapacak insan kaynağı ihtiyacında önemli bir mecra olmuştur. Belirli bir plan 

ve program dahilinde olmasa da bu süreçte Yüksek İslam Enstitüleri ve İmam Hatip 

okullarında görevli eğitimci personel, bu yeni İslamcı düşünce literatürünü çevirmek 

için gerekli olan mütercim ihtiyacını belirli oranda karşılamıştır.223F

224 Mütercimlere 

baktığımızda karşımıza çıkan bir diğer ilginç nokta da mütercimler içinde müftü ve 

resmi din görevlilerinin oranının yüksek olmasıdır.224F

225 Yüksek İslam Enstitülerinde ve 

İmam Hatip Okullarında olduğu gibi Diyanet İşleri Başkanlığı’nın planlı bir programı 

veya teşviki üzerinden gerçekleşmeyen bu durum açıklanmaya ihtiyaç duymaktadır. 

Kanaatimce bu dönemde İslami camialarda Arapça bilen kişi sayısının az olması, 

tercüme vazifesini doğal olarak Arapça konusunda bir nebze daha iyi konumda olan 

müftüler ve resmi din görevlilerinin üzerine yüklemiştir.225F

226 Çevirilerin her ne kadar 

                                                 
224 O dönem tercümeleri yayınlanmış şu isimler bunlara örnek olarak gösterilebilir: Hüseyin Atay, 

Hayrettin Karaman, Bekir Karlığa, Ali Özek (İstanbul Y.İ.E.), Salih Tuğ, Ali Yakup Cenkçiler, Salih 

Uçan(Malatya İmam Hatip Okulu Öğretmeni, İhsan Toksarı (Yüksek İslam Enstitüsü), Osman Şekerci 

(Biga İmam Hatip öğretmen), A.Baki Turan (Kars İmam Hatip Okulu Öğretmeni), Ethem Ruhi Fığlalı 

(İlahiyat Hocası), Osman Eskicioğlu (İlahiyat Hocası), Mahmut Cevdet Sezer (Öğretmen), Ahmet 

Gürtaş (Konya YİE Arapça Öğretmeni), Hüseyin Algül(Biga İmam Hatip), Durmuş Ali Kayapınar 

(Konya Y.i.E. Arapça Öğretmeni, Osman Öztürk (Arap Dili ve Edebiyat Mezunu, Ruhi Özcan (Erzurum 

Y.islam Enstitüsü Hocası) 
225 Ali Arslan (Tekirdağ Müftüsü), Süleyman Ateş (Diyanet İşleri Reisi), O. Eskicioğlu (İzmir Müftü 

Yardımcısı), Abdusselam Arı (Diyanet İşleri-Müftü), Mustafa Uysal (Konya Merkez Vaizi), Halil 

Gönenç (Urfa Müftüsü), Sadrettin Yüksel (İstanbul Gezici Vaizi), Nail Papatya (Bursa Müftüsü), Fevzi 

Aksoy (Pazar Müftüsü), Diyanet işleri başkanlığı yapmış olan Ömer Nasuhi Bilmen ve Lütfi Doğan, 

yine diyanette üst kadrolarda bulunan Hasan Fehmi Başoğlu bunlara örnek olarak gösterilebilir. Bu 

örnekleri başka isimlerle de çoğaltmak mümkündür. 
226 Burada iç içe geçmiş birkaç mesele var gibi gözükmektedir. Öncelikle o dönem müftülerin ve din 

görevlilerin tercüme yapmaya girişecek kadar Arapça bilmeleri önemli bir husustur. Bu isimlerin 

yetişme dönemlerinde Türkiye’de medrese eğitimi ve dolayısıyla Arapça öğrenmenin pek de kolay 

olmadığı düşünülürse bu damarı sürekli kılan ve alttan alta gizlice devam ettiren bir mecranın gayri 

resmi yollardan da olsa farklı şartlarda devam ettiğini düşünmek mümkündür. İkinci bir husus ise bu 



81 
 

çok büyük bir kısmı Arapça üzerinden yapılsa da Arapça dışındaki farklı dillerden 

yapılan çeviriler, bu dillerden tercüme yapabilecek mütercim ihtiyacını da 

doğurmuştur. İlk zamanlarda bu ihtiyaç yeterli düzeyde karşılanamayacak, böylece 

Urduca ve Farsça gibi dillerden yapılan tercümeler eserin orijinalinin farklı bir dile 

olan tercümesinden yapılmak zorunda kalacaktır. Bu da doğal olarak eseri 

orijinalinden biraz daha uzaklaştıracaktır. Bu sorun özellikle Hint alt kıtasındaki 

İslamcılar tarafından kaleme alınan eserleri Türkçeye çevirirken kendisini 

gösterecektir.226F

227 Mevdudi gibi yazarları orijinalinden çevirebilmek için Urduca bilen 

mütercimlere ihtiyaç duyulacak, ancak o dönemin şartlarında Türkiye’de bu pek 

mümkün olmayacaktır. Hint alt kıtası İslamcı düşüncesi ile ilgili çalışmaları olan ve 

bizzat tanıklıkları olan Abdulhamit Birışık’ın söyledikleri bu durumu göstermesi 

açısından önemlidir: 

“O dönemde Urducadan çeviri yapanların başında Prof. Dr. Ali Genceli geliyordu. 

Bu zat birçok dil biliyor, Arapça, Farsça ve Urducadan seri tercümeler yapabiliyordu. 

Onun Mevdûdî’nin Urduca kitaplarını çevirdiği yıllarda Urducadan çeviri 

yapabilecek derecede dile hâkim olan başka kimse olmadığı söylenir. Mevdûdî’nin 

eserlerinin ilk defa akademik yönü de bulunan bu zat tarafından çevrilmiş olması bir 

şanstır. Sayın Genceli o yıllarda Türkiye’de İslâmî alanda müstakil eser telif eden ve 

makaleler yayımlayan az sayıda kalem erbabından biridir (…) Mevdûdî’nin eserleri 

Genceli’den sonra uzun bir zaman orijinal dili olan Urducadan çevrilmemiştir. N. 

Ahmed Asrar, Yusuf Karaca ve Muhammed Han Kayani tarafından yapılan az sayıda 

çeviri Urducadan yapılmış ise de bu zevattan her birinin tercüme bakımından bazı 

zaafları bulunmaktadır. Bunların üçünü de şahsen tanımaktayım. Bunlar içerisinde N. 

Ahmed Asrar aslen şimdi Bangladeş dediğimiz Doğu Pakistanlıdır. Çok zaman önce 

                                                 
dönemde müftü ve din görevlilerinin böyle bir süreçte yer almasının Diyanet İşleri Başkanlığı ve diğer 

resmî kurumlar tarafından bir problem olarak addedilmemesidir. Nitekim bu dönemde müftüler sadece 

çeviri yapmakla kalmamışlar, o dönem ihtiyaç duyulan farklı dini konularda pek çok eser/risale de telif 

etmişlerdir. Özellikle 1950’lerden sonra müftü ve din görevlilerinin kendi imkanları ile dini sahada 

neşrettikleri irili ufaklı birçok farklı eser de mevcuttur. Bu aşamada üzerinde durulması gereken bir 

diğer konu da müftülük ve din görevliliğinin toplumsal statüde konumlarının Türkiye’de zaman içinde 

yaşadığı değişim ve dönüşümdür. Bu konuları tafsilatlı olarak ele alan ve inceleyen şu çalışmalara 

bakılabilir: İsmail Kara, Şeyh Efendinin Rüyasındaki Türkiye, İstanbul, Dergah Yayınları, 2011, s. 

85-120.İsmail Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam 1, 9., İstanbul, Dergah 

Yayınları, 2019, s. 59-136. Bu meselelerin süreklilik ve kırılmaları bağlamında şahıslar üzerinden takip 

edilebileceği iki tane önemli hatırat için bakınız: İsmail Kara, Kutuz Hocanın Hatıraları (Cumhuriyet 

Devrinde Bir Köy Hocası), Dergah, 2000. 
227 Mevdudi’nin eserlerinde bu durum sıkça karşımıza çıkmaktadır. Aracı bir dil olarak İngilizce’den 

çevrilen Mevdudi’nin bazı eserleri şunlardır: Mevdudi, İslam’da Devlet Nizamı, çev. Rasim 

Özdenören, 1. bs, İstabul, Hilal Yayınları, 1967; Mevdudi, İslam’da İhya Hareketleri -Tarihçe-, çev. 

Halil Zafir, 1. bs, İstanbul, Hilal Yayınları, 1967; Mevdudi, İslam’da İktisat Nizamı, çev. Tüzün 

Demirer, 1. bs, İstanbul, Hilal Yayınları, 1966; Mevdudi, İslamın Anlaşılmasına Doğru, çev. Halil 

Zafir, 1. bs, Ankara, Hilal Yayınları, 1967. Yine ilginç bir şekilde Mevdudi’nin Türkçe’ye Farsça 

üzerinden çevrilen kitabı da mevcuttur: Ebul A’la Mevdudi, İslam İnkılabının Programı, çev. S. 

Mikail Bayram, İstanbul, Hilal Yayınları, 1969. 



82 
 

Türkiye’ye gelmiş ve buraya yerleşmiş ve Türk vatandaşlığına geçmiştir. Pakistan 

Büyükelçiliği’nde muhtelif görevlerde bulunduğu ve devlet adına resmi mütercimlik 

yaptığı bilinmektedir. Yaptığı çevirilerin büyük bir kısmında özensizlik, bilgi hatası 

sebebiyle yanlış dipnotlar ve yazım hataları mevcuttur. Ne var ki tercümelerine 

“Urduca aslından çeviren” ibaresini ekleyerek kendisini aklamaya çalışmıştır. N. 

Ahmed Asrar’ın çevirilerinin tamamına ihtiyatla yaklaşmak gerekir.”227F

228  

Tercümelerin yoğun olarak yapıldığı dönemde yurtdışında eğitim amaçlı veya 

farklı amaçlarla bulunan bazı isimler de bu sürece mütercim olarak veya taşıyıcı 

rollerle katkıda bulunmuşlar ve önemli vazifeler üstlenmişlerdir. 228F

229 Cumhuriyet’in 

kurulması ile Türkiye’de din eğitimi alanında birtakım engellemelerin devreye 

girmesiyle bazı talebeler İslami eğitimlerini almak veya tamamlamak için yurtdışına, 

özellikle de çeşitli Arap ülkelerine gitmişlerdir. Bu amaçla gidilen ülkelerin başında 

ise Mısır gelmektedir. Bu dönemde Kahire ve özellikle burada bulunan Ezher 

Üniversitesi İslam dünyasında eğitim alanında dinamo ve santral görevi görmektedir. 

Pek çok farklı ülkeden olduğu gibi Türkiye’den de bazı isimler benzer veya farklı 

gerekçelerle Mısır’a gidip İslami eğitimlerini burada devam ettirmişlerdir.229F

230 O dönem 

Mısır’da bulunan bu isimler orada sadece eğitimlerini sürdürmemişlerdir. Bu isimlerin 

birçoğu orada ayrıca İslamcı düşüncenin önde gelen isimleri ile tanışma, onların 

meclislerinde bulunma imkanını elde etmiş ve bu isimlerden belirli yönleriyle 

                                                 
228Bulut, “Türkiye’de İslâmcılık ve Tercüme Faaliyetleri”, s. 392. 
229 Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam 2, s. 501-45. 
230 Mısır’daki Ezher Üniversitesi’nin İslam dünyasında oynadığı bu rollere ilişkin pekçok çalışma 

mevcuttur. Sadece Türkiye’den değil, İslam Dünyasının farklı bölgelerinden Ezher’de eğitimlerine 

devam edip kendi ülkelerine döndüklerinde oralardaki İslami düşünme biçimlerini etkilemiş pek çok 

örnek mevcuttur. Bunlardan farklı örneklikler sunması için şu çalışmalar dikkat çekicidir: Mona Abaza, 

Changing images of three generations of Azharites in Indonesia, Social issues in Southeast Asia / 

Institute of Southeast Asian Studies, no. 88, Pasir Panjang, Singapore, Institute of Southeast Asian 

Studies, 1993.Mona Abaza, “Some Research Notes on Living Conditions and Perceptions among 

Indonesian Students in Cairo”, Journal of Southeast Asian Studies, C. 22, Sy 2, 1991, ss. 347-60; 

Indira Falk Gesink, Islamic Reform and Conservatism: Al-Azhar and the Evolution of Modern 

Sunni Islam, Library of Modern Religion 10, London, Tauris Academic Studies, 2010; Zvi Ben-Dor 

Benite, “‘Nine years in Egypt’: Al-Azhar University and the Arabization of Chinese Islam”, HAGAR: 

Studies in Culture, Polity & Identities, C. 8, Sy 1, 2008, ss. 1-21; J. T. Chen, “Re-Orientation: The 

Chinese Azharites between Umma and Third World, 1938-55”, Comparative Studies of South Asia, 

Africa and the Middle East, C. 34, Sy 1, Ocak 2014, ss. 24-51 doi:10.1215/1089201X-2648560. 

Türkiye’de ise farklı gerekçelerle Ezher Üniversitene gidip eğitimlerine orada devam eden kişiler 

olmuştur. Zahidü’l-Kevseri, Şeyhulislâm Mustafa Sabri, Yozgatlı Mehmed İhsan Efendi, Mehmet Akif 

Ersoy, Ahmet Muhtar Büyükçınar, Ali Ulvi Kurucu, Ali Özek, Emin Saraç gibi isimler buna örnek 

olarak gösterilebilir. Özellikle 20. Yüzyılın ikinci yarısında bu isimler oralardaki düşünce dünyasının 

buraya aktarılması konusunda önemli işlevlere sahip olmuşlardır. Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde 

Bir Mesele Olarak İslam 2. 



83 
 

etkilenmişlerdir.230F

231 Böylece o dönemin İslamcıları olan bu isimlerin eserleri ile 

doğrudan ilişki ve irtibat kurmuşlardır. Bu irtibatlar onların bu isimleri Türkiye’ye 

taşımasında ve tanıtmasında önemli olacaktır. Ayrıca kendileri Arapça diline vakıf 

olduklarından dolayı vazifeleri sadece taşıyıcı ve tanıtıcı roller olarak kalmayacak, 

zaman zaman bu eserleri bizzat Türkçeye kendileri de çevireceklerdir. 231F

232 

Peki mütercimler çevirecekleri eserleri rastgele mi seçmişlerdir? Onları bu 

kadar geniş külliyat içinde belirli eserlere yönlendiren faktörler mevcut mudur, şayet 

evetse bu faktörler hangileridir? Mütercimlere ve tercüme ettikleri eserlere/kişilere 

baktığımızda mütercimlerin tercüme edecekleri eserleri belirlerken belli kriterleri 

dikkate aldığını görürüz. Mütercimleri bu eserlere yönelten önemli faktörlerden biri 

olarak çevirmek istedikleri kişileri/eserleri onların haiz oldukları fikir dünyasına, 

ideolojilerine, dayandıkları tarihsel süreçlere ve etkileşimlerine bakarak 

belirlediklerini görebiliriz. Diğer bir deyişle mütercim çevireceği kişiyi veya eseri 

kendi düşünce dünyası içinde belirli bir yere konumlandırmak istemekte ve tercihlerini 

ona göre belirlemektedir. Mesela yaptığı tercümelerle bu dönemde adı ön planda olan 

Akif Nuri (Bekir Karlığa), Ali Arslan, Mustafa Varlı, Ramazan Nazlı, Beşir Eryarsoy 

gibi isimler daha çok Arap dünyasından ve Müslüman Kardeşler Hareketi fikriyatına 

mensup isimleri Türkçeye çevirmişlerdir.232F

233 Kerim Güney, Fatih Selim, Hüseyin 

Hatemi, Kenan Çamurcu, Kadri Çelik gibi isimlere baktığımızda ise bu mütercimlerin 

daha çok İran İslamcı tecrübesini Türkçeye kazandırma gayreti içinde olduğu 

görülmektedir.233F

234 Bu isimlerin İranlı düşünürleri çevirmesinde Farsça diline 

                                                 
231 Medrese’den Üniversite’ye Ali Özek, İstanbul, Çamlıca, 2019; Üstad Ali Ulvi Kurucu Hatıralar 

1, İstanbul, Kaynak Yayınları, 2009; Ahmet Muhtar Büyükçınar, Hayatım İbret Aynası, İstanbul, 

Kaynak Yayınları, 2012. 
232 Mustafa Runyun, Osman Keskioğlu, Ali Yakup Cenkçiler, Ali Özek, Abdülkadir Şener, İsmail Hakkı 

Şengüller, Emin Saraç, Mustafa Mutlu, Ali Arslan, Ali Ulvi Kurucu, Ahmet Muhtar Büyükçınar bu 

anlamda örnek olarak gösterilebilir. Mesela tercüme hareketliliğinde önemli işlevleri olacak olan Salih 

Özcan’a bazı eserleri Ali Ulvi Kurucu yollamaktadır. Salih Özcan da bunları da çevirtip basmaktadır. 

Kazdal, Serencam, s. 123.  
233 Mesela Bekir Karlığa (Akif Nuri) yoğun olarak çevirdiği isimlerin başında Seyyid Kutub, 

Muhammed Kutub ve Abdulkadir Udeh gibi isimler gelmektedir. Bekir Karlığa bu isimlerin ondan fazla 

eserini Türkçeye çevirmiştir. Yine Ali Arslan’ın Mevdudi, Seyyid Kutub, Abdulkadir Udeh ve benzer 

isimlerden çok sayıda tercümesi vardır. Aynı şekilde Beşir Eryarsoy, Ramazan Nazlı, Mustafa Varlı 

gibi mütercimlerin de çevirdiği isimler genellikle bunlarla benzerdir. 
234 Fatih Selim Ali Şeriati kitaplarını ilk olarak Türkçeye tercüme eden isimlerdendir. Yine Kerim 

Güney hem Ali Şeriati hem de Mutahhari’nin kitaplarını Türkçe’ye çevirmiştir. Kenan Çamurcu, Kadri 

Çelik gibi isimler ise daha çok 1990’larla beraber Humeyni’nin eserlerini Türkçeye kazandırmak için 

çaba içinde olmuşlardır. 



84 
 

hakimiyetleri dışında, Şii-İran havzası İslamcı düşünce tecrübesini Türkçeye 

kazandırmak gibi özel bir istekleri de etkili olmuştur.  

İdeolojik benzerlik ve fikri yakınlık dışında daha farklı ilişkiler üzerinden 

yürüyen mütercim ve çevrilen eser/müellif ilişkileri de mevcuttur. Örneğin o dönem 

bazı tercümelerde imzası olan Salih Tuğ, Muhammed Hamidullah ile olan ortak 

meslek ve çalışma alanları ilişkisi üzerinden Muhammed Hamidullah’ı Türkçeye 

çevirmiştir.234F

235 Bir diğer örnek olan Kemal Kuşçu da hem Muhammed Hamidullah’ı 

Türkçeye çevirmiş, diğer taraftan da özel bir ilgi ve alaka ile Meryem Cemile ismini 

de ilk defa Türkiye ile tanıştırmıştır.235F

236 Benzer şekilde Türkiye’de Ali Nihad Tarlan’ın 

Muhammed İkbal mütercimi olması, Ergun Göze’nin ise Malik bin Nebi’yi Türkiye 

ile ilk tanıştıran kişi olması da bu özel ilgiler ile açıklanabilir.236F

237 

Tercüme hareketinde taşıyıcı ve tanıtıcı bir unsur olarak çevrilen eserleri basan 

ve neşreden yayınevlerine de dikkat çekmek gerekir. Yayınevleri bu süreçte nasıl bir 

rol üstlenmişlerdir, bu dönem çeviri hareketinde etkileri nasıl olmuştur soruları bu 

aşamada önem arz etmektedir. Öncelikle belirtmemiz gerekir ki aynı mütercimlerde 

olduğu gibi yayınevi ayağında da sayıları yüze yaklaşan geniş bir yayınevi ağı çeviri 

sürecinde aktif rol oynamıştır. 1960’ların hemen başından 1980’lere kadar olan süreçte 

elli kadar farklı yayınevi çevrilen bu eserleri basmıştır. Hatta bu yayın evlerinden 

bazıları ağırlıklı iş yükünü sadece çevrilen bu eserlerin neşrine ayırmıştır. 237F

238 

                                                 
235 Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam 2, s. 550-70. İsmail Kara, “Dinî 

Düşünce Tarihimiz Açısından Hamidullah’ın Eserlerinin Türkçeye/Türkiye’ye İntikali ve Tesirleri”, 

Kutadgu Bilig, Sy 9, 2006, ss. 235-72. 
236 Kemal Kuşçu Meryem Cemile’nin Garp Materyalizmi Karşısında İslam başlıklı kitabını 1962, 1965 

ve 1967 yılları arasında üç farklı cilt olarak çevirmiş ve sırasıyla Cağaloğlu, Hilal Yayınları ile Sönmez 

Neşriyat bu kitapları basmıştır. 
237 1950’lerden başlayarak 1980’lere kadar geçen süreç içinde Muhammed İkbal’in aşağı yukarı tüm 

eserlerini Ali Nihad Tarlan Türkçeye kazandırmıştır. Muhammed İkbal’in Türkçeye tercüme 

edilmesinin serüvenini ele alan en kapsamlı çalışma için bakınız: Ahmet Albayrak, “Türkçe’de 

Muhammed İkbâl”, Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, Sy 14, Haziran 2003, ss. 233-313. 

1967 yılından başlayarak 1972 yılına kadar Malik Bin Nebi’nin ilk 5 kitabını Türkçeye çeviren isim ise 

gazeteci Ergun Göze olmuştur. Ergun Göze’nin Malik Bin Nebi ile olan bu müellif-mütercim ilişkisi 

için bakınız: Asım Öz, “Etkisi Ortada Kendisi Kenarda Bir Düşünür: Malik Bin Nebi’nin Düşünceleri 

ve Türkçe Kültür Dünyasındaki Seyri”, İslami Yorum, Sy 8, K 2011, s. 85-95; “Malik Bin Nebi 

çevirmeni - Asım Öz - Timetürk Makale Oku” 05 Şubat 2020, (Çevrimiçi) 

https://www.timeturk.com/tr/makale/asim-oz/malik-bin-nebi-cevirmeni.html, 05.02.2020. 
238 Bu dönemde tercüme edilen eserleri neşreden yayınevleri olarak şunlar verilebilir: Hilal Yayınları, 

Fikir Yayınları, Hisar Yayınevi, İhya Yayınları, Arslan Yayınları, Bahar Yayınları, Cağaloğlu 

Yayınları, Çağrı Yayıncılık, Çığır Yayınları, Çile Yayınları, Dağarcık Yayınları, Dava Yayınları, 

Yağmur Yayınları, Düşünce Yayınları, Elif Yayınevi, Hayra Hizmet Vakfı Yayınları, Doğan Güneş 



85 
 

1980’lerden sonra ise bu yayınevlerine bir o kadar daha yeni yayınevi eklenecektir.238F

239 

1980’nin hemen başından itibaren tercümelere karşı artan bu yayınevi ilgisini 1.) İran 

Devriminden sonra İran’dan yapılan tercümelerin devreye girmesi, 2.) önceki yıllarda 

yapılan tercümelere karşı Türk okuyucunun ilgi ve talebinin giderek artması ile 

açıklamak mümkündür. 1980 öncesi kurulan mezkûr yayınevleri sayesinde çeviriler 

Türkçede ilk defa neşredilmiş ve Türkiye’deki ilgili okuyucu yeni İslamcılık düşüncesi 

ile tanışmıştır. 1980 sonrası faaliyete geçen yayınevleri ile ise bu külliyat hem 

niceliksel hem de niteliksel olarak daha da ileri bir noktaya taşınmıştır. 239F

240  

Yayınevlerinin çeviri süreci döneminde kendilerini ideolojik olarak nasıl bir 

yere konumlandırdıklarına baktığımızda hemen hemen tamamının İslamcılık 

fikriyatına muvafık bir zeminde hareket ettiğini ve Türkiye’ye çevrilen bu yeni 

İslamcılık düşüncesini ve oluşan yeni İslamcı söylemi tanıtma, yayma ve tahkim etme 

gibi çabaları olduklarını görürüz. Nitekim birçoğu o dönemde yeni kurulacak olan bu 

yayınevlerinin isimleri dahi kendilerine yükledikleri misyonu ve İslamcılık 

düşüncesinin Türkiye’deki etkilerini göstermesi açısından önemlidir. 1980 öncesi 

faaliyetlerine başlayan yayınevleri kendilerine daha ilmi, geleneksel ve düşünsel 

kaygıları ön plana çıkaran isimleri kendilerine ad olarak belirlemişken (Hilal, Fikir, 

İhya, Hisar, Düşünce, Rahmet, İlim, İrfan, Hikmet, Sönmez, Arslan, Nur, Şelale vb.); 

1980 sonrası faaliyete başlayan yayınevleri daha ideolojik, keskin söylemselliği ve 

aktif eylemliliği ön plana çıkaran isimleri kendilerine isim olarak belirleyeceklerdir 

                                                 
Yayınları, İkbal Yayınları, Rahmet Yayınları, İlim Yayınları, İrfan Yayınevi, İslam Kitabevi, İslami 

Neşriyat, Hicret Yayınları, Hikmet Neşriyat, Ayyıldız Matbaası, Dini Neşriyat, Kader Yayınevi, Salah 

Bilici Kitabevi Yayınları, Nizam Yayınevi, Kalem Yayınevi, Cumhur Yayınları, Emre Yayınları, Oku 

Neşriyat Yurdu, Sanih Kütüphanesi, Sebat Esra Yayınevi, Sönmez Neşriyat, Toker Yayınları, Üçdal 

Neşriyat, Kazdal Yayınları, Kılıç Kitabevi, Nedve Yayınları, Nida Yayınları, Nur Yayınları, Sinan 

Yayınevi, Şamil Yayınları, Şelale Yayınları, Toprak Yayınları. 
239 1980’lerden sonra tercümelerde aktif rol alan yayınevleri isimlerinden bazıları şunlardır: Akademi 

Yayınları, Aşura Yayınları, Bengisu Yayınları, Bir Yayıncılık, Birleşik Dağıtım Kitabevi, Boğaziçi 

Yayınları, Çizgi Yayınları, Denge Yayınları, Dünya Yayıncılık, Eksen Yayıncılık, Endişe Yayınları, 

Endülüs Yayınları, Esra Yayınları, Fecr Yayınları, Hamd Yayınları, İbda Yayınları, İhsan Yayınları, 

İslamoğlu Yayıncılık, İşaret Yayınları, Kahraman Yayınları, Kevser Yayınları, Medve Yayınları, Mim 

Yayınları, Muvahhid Yayınları, Nehir Yayınları, Nüans Yayınları, Obketif Yayınları, Özgün Yayınları, 

Petek Yayınları, Pınar Yayınları, Risale Yayınları, Seçkin Yayıncılık, Selam Yayınları, Sena Yayınları, 

Sor Yayıncılık, Şafak Yayınları, Şubat Yayıncılık, Şura Yayınları, Tebliğ Yayınları, Tevhid Yayınları, 

Uysal Yayınevi, Yöneliş Yayınları, Yükseliş Yayınları. 
240 İkinci kısımdaki yayınevleri genellikle ilk çevirilerden kötü olanları tekrar çevirtmiş ve çevirilerin 

daha iyi olması için çaba göstermiştir. Bunun dışında İslamcılık düşüncesi içinde daha yaygın isimlerin 

yanında, daha köşede, kenarda kalmış bazı isimler de sonraki yıllar bu yayınevleri öncülüğünde 

çevrilmiştir. Çizgi, Pınar, Özgün, Fecr, Bir, Endülüs gibi yayınevleri bu duruma örnek olarak verilebilir. 



86 
 

(Muvahhid, Aşura, Hamd, Endişe, Çizgi, Eksen, Fecr, Kevser, Selam, Objektif, Şubat, 

Tevhid, Şura, vb).240F

241 Türkiye’de İslamcı külliyatın bu yayınevi ayağında, yayınevi 

isimlerinin üzerinden yaşanan değişim bile kendi başına Türkiye’deki İslamcı dilin, 

söylemin ve vurgunun dönüşümünü ve kırılmalarını göstermesi açısından dikkate 

değer bir unsurdur. 

2.4.1 Patronaj İlişkileri: Aracı Kişiler ve Kurumlar 

İslamcılığın Türkiye’ye aktarıldığı tercüme hareketinde patronaj ilişkilerinin 

belirgin çizgiler üzerinden yürüdüğünü söylemek güçtür. Yani tercüme hareketinin 

belirli bir hamisi ve onun akışını belirleyen kuvvetli bir muharrik; kurum, kişi, yönetici 

veya sosyal, siyasi bir grup yoktur. Burada ele aldığım tercüme hareketliliğini özgün 

kılan özelliklerden biri de bu ilişkilerin merkezi ve tek elden değil de çok yönlü, 

dağınık ve bazı yönleriyle belirsiz ilişkiler üzerinden yürümüş olmasıdır. Her ne kadar 

yukarıda belirtildiği üzere tercümeleri doğuran belirli şartlar ve mütercimlerin bu işi 

yaparken onları motive eden bazı amaçlar bulunsa da sürecin işleyişi, aracıları, 

taşıyıcıları ve patronajı konusunda böyle bir temel uzlaşıdan bahsetmek pek mümkün 

gözükmemektedir. Bununla beraber bu süreçte mevcut bu türden hiçbir ilişkinin 

olmadığı anlamına da gelmez. İslamcılığın Türkçeye çevrilme sürecinde taşıyıcı 

unsurlar olarak görebileceğimiz ve biraz daha ön plana çıkmış bazı patronaj 

unsurlarından bahsetmek de mümkündür. Nitekim bu dönemde özellikle Suudi 

Arabistan İslam Dünyası’nda olduğu gibi Türkiye için de belirgin bir öncü role 

sahiptir.241F

242 Kral Faysal’ın himayesinde İslam coğrafyasının farklı bölgelerine yapılan 

projeler ve çalışmalar dönemin önemli bir parametresini oluşturmaktadır. 242F

243 Özellikle 

1962 yılında kuruluşuna öncülük ettiği Rabıtat’ul Alemil İslam (RABITA) vesilesiyle 

İslam dünyasının farlı birçok bölgesine kültürel projeler ve çalışmalar bu himayeler 

                                                 
241 Şubat Yayınları’ndaki Şubat ismi 1979 Şubat’ında İran’da yapılan devrime göndermede 

bulunmaktadır. Yine Kevser, Hamd, Endişe, Selam gibi yayınevleri de çağrıştırdıkları anlamlar 

itibarıyla bu grupta gösterilebilir. 
242 Hakan Köni, “Saudi Influence on Islamic Institutions in Turkey Beginning in the 1970s”, The 

Middle East Journal, C. 66, Sy 1, Ocak 2012, s. 96-109 doi:10.3751/66.1.15; Samir Amghar, “The 

Muslim World League in Europe: An Islamic Organization to serve the Saudi Strategic Interests?”, 

Journal of Muslims in Europe, C. 1, Sy 2, 2012, ss. 127-41 doi:10.1163/22117954-12341234. 
243 Köni, “Saudi Influence on Islamic Institutions in Turkey Beginning in the 1970s”, s. 102. 



87 
 

üzerinden yürütülmüştür.243F

244 Belirli eserlerin tercüme edilerek küresel dolaşıma 

sokulması da bu kapsamda gerçekleşmiştir. Aynı sürecin bazı vasıflarıyla Türkiye için 

de geçerli olduğunu söylemek mümkündür. 244F

245 İşin Türkiye ayağında ise Suudi 

Arabistan kralı Faysal ile olan özel ilişkisi ve RABITA’daki aktif çalışmaları itibarıyla 

Salih Özcan ismi dikkat çekmektedir. Onun çıkarttığı dergilerden biri olan Hilal 

dergisinin bu tercüme hareketi sürecindeki aktif rolü hem Salih Özcan hem de Hilal 

dergisini biraz daha yakından incelemeyi de gerekli kılmaktadır. 

2.4.2 Transnasyonel Etkileşimler: Salih Özcan ve Hilal Dergisi 

2.4.2.1 İslam Ülkeleri Arasında Mekik Dokuyan Bir İsim: Salih Özcan 

Salih Özcan yeni İslamcı düşüncenin Türkiye’ye tercüme edilmesi sürecinde 

kritik rolü olmuştur. Her ne kadar onun bu rolü hakkında farklı spekülasyonlar 

yapılmış olsa da kendisi yukarıda bahsettiğimiz ilişkiler ağında önemli bir isimdir. 245F

246 

Transnasyonel İslam’ın önemli kurumlarında aldığı vazifeler ve tercüme hareketinde 

oynadığı rollerden dolayı Özcan’ın hayatının belirli politik ve düşünsel dönüm 

noktalarına işaret ederek aktarmanın önemli olduğunu düşünmekteyim.246F

247 

1929 yılında Urfa’da doğan Salih Özcan üniversite yıllarına kadar Urfa’da 

yaşamını sürdürür. Liseyi Urfa merkezinde okuyan Özcan, bu yıllarda Nurculuk 

hareketi ile tanışır. Liseden sonra öncelikle İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesine 

                                                 
244 John L. Esposito, ed., The Oxford encyclopedia of the modern Islamic world, New York, Oxford 

University Press, 1995, s. 209-10.Jacob M. Landau, The Politics of Pan-Islam: Ideology and 

Organization, Oxford, England : New York, Clarendon Press ; Oxford University Press, 1990, s. 283-

87. 
245 Uğur Mumcu, Rabıta, 31. bs, İstanbul, um:ag Yayınları, 2018. 
246 Salih Özcan Dünya İslam Birliği ve Dünya İslam Kongresi gibi transnasyonel İslami kurumlara 

üyeliği olan ve aktif çalışmalarda bulunmuş bir isimdir. Bu bağlamda Suudi Arabistan ve Pakistan ile 

yakın münasebetleri olmuştur. Nitekim onun biyografisini ele alan eserin başlığı da bu ilişkileri 

göstermesi anlamında önemlidir: “Bediüzzaman’ın Hariciye Vekili Seyyid Salih Özcan”. Vefatından 

sonra Nurculuk camiasının önemli isimlerinden biri olarak Kazım Güleçyüz’ün Yeni Asya’da onunla 

ilgili kaleme aldığı yazı da tartışmaların bir boyutunu göstermektedir. Güleçyüz’ün yazısı her iki ismin 

de Nurculuk kökenli olması açısından da önemli ve dikkat çekicidir. “Salih Özcan- YENİ ASYA” 05 

Şubat 2020, (Çevrimiçi) https://www.yeniasya.com.tr/kazim-gulecyuz/salih-ozcan_350708, 

05.02.2020; “‘Salih Özcan, İslâm Âlemini Bize Tanıttı’ - ESKADER – Edebiyat Sanat ve Kültür 

Araştırmaları Derneği” 25 Aralık 2018, (Çevrimiçi) http://www.eskader.net/haberler/salih-ozcan-

islam-alemini-bize-tanitti.html, 25.12.2018. 
247 Salih Özcan’la ilgili aktaracağım bilgiler büyük oradan şu eserlerden sağlanmıştır: Ahmed Özer, 

Seyyid Salih Özcan - Bediüzzaman’ın Hariciye Vekili, İstanbul, Işık Yayınları, 2014; Kazdal, 

Serencam. 



88 
 

kaydolan Salih Özcan burayı bir süre sonra bırakır ve Ankara’ya dönerek burada tıp 

okumaya başlar. Tıp fakültesinde iken burada Türk düşünce dünyasından bazı önemli 

isimlerle tanışır. Bu yıllarda Halide Nusret Zorlutuna ile birlikte Pakistan-Türk 

Dostluk Derneği’nin kurulmasında rol alır. 1952’de üniversitede eğitimine devam 

ederken dönemin Milli Eğitim Bakanı Tevfik İleri’nin direktifiyle Türkiye’yi ziyarete 

gelen Pakistan Milli Eğitim Bakan yardımcısını Bediüzzaman Said Nursi ile tanıştırır 

ve Bediüzzaman Said Nursi ile de bizzat tanışıklıkları başlamış olur. Üniversiteye 

devam ederken bir taraftan yayıncılık dünyasıyla da ilgilenen Salih Özcan 1956 yılında 

Türkiye’de İslamcılık düşüncesi içinde önemli bir yere sahip olan İslam Mecmuası’nı 

çıkarmaya başlar.247F

248 Derginin sahibi ve yazı işleri müdürü olan Salih Özcan diğer 

taraftan 1958 yılında Ankara’da Hilal Yayınları’nı kurar. Hilal Yayınları farklı 

dillerden tercüme ağırlıklı 350’ye yakın kitap neşreder ve tercüme hareketinde önemli 

bir işlevi olur.248F

249 Yayınevi ile aynı ismi paylaşacak olan Hilal Dergisi de aynı yıl Salih 

Özcan tarafından çıkarılmaya başlanır. Bu yıllarda Nurcular ile de yakın ilişkisini 

devam ettiren Özcan o yıllarda Risale-i Nurların sadeleştirilmesi ve Latin harfleri ile 

basılması için girişimlerde bulunur ve bu konuda Bediüzzaman’dan ilk defa izin alan 

isim olur.249F

250 Yine Nurcularla olan bağlantıları üzerinden 1967 yılında dönemin önemli 

haftalık gazetelerinden İttihad’ı çıkarmaya başlayan Özcan aynı zamanda gazetenin 

imtiyaz sahibi olur.250F

251 Yayıncılık faaliyetleri dışında Özcan gerek Türkiye’den gerek 

yurt dışından önemli isimlerle bağlantılar kurar.1959 yılında askere gider ve bu esnada 

Turgut Özal, Kenan Evren ve Fethullah Gülen ile tanışır. 1962 yılında Hac vazifesi 

için Suudi Arabistan’da bulunduğu sırada ise Filistin Müftüsü Hacı Emin el-

                                                 
248 Gençosmanoğlu, “Hilal Dergisi ve Hilal Yayınları: Yerli Bir Neşriyat Harekâtı Olarak Çeviri 

Faaliyetleri”. 
249 Özer, Seyyid Salih Özcan- Bediüzzaman’ın Hariciye Vekili, s. 124. Hilal Yayınları tercüme 

hareketliliği açısından önemli bir işlev görür. Çevrilen pek çok eser ilk olarak Hilal Yayınları tarafından 

basılır. Aynı durum 1980’lere doğru Düşünce Yayınları için de geçerlidir. Özellikle Ali Şeriati’nin ilk 

eserlerini Düşünce Yayınları basar. Hilal Yayınları açısından 1964-1971 yılları arasında Hilal Yayınları 

editörlüğünü yapan Nihat Armağan da dikkat çekici bir isimdir. Bu bağlamda Nihat Armağan da Salih 

Özcan’la birlikte Hilal Dergisi’nin ve Hilal Yayınları’nın politikaları ve misyonu konusunda ortak bir 

zemine sahiptirler. Gençosmanoğlu, “Hilal Dergisi ve Hilal Yayınları: Yerli Bir Neşriyat Harekâtı 

Olarak Çeviri Faaliyetleri”. 
250 Nur Risalelerinin sadeleştirilmesi ve Latin harfleri ile basılması meselesi Nurculuk içinde önemli 

kırılmaları ve tartışmaları beraberinde getirecektir. Sadeleştirme karşıtı olanlar ve olmayanlar şeklinde 

farklı gruplaşmalar olacağı gibi, risalelerin Latin harfleri ile neşredilmesi ve orijinali olan Osmanlıca 

olarak kalması konusunda da birtakım gruplaşmalar ve ayrılıklar cemaat içinde kendini gösterecektir.  
251 Ahmed Özer, Bediüzzaman’ın Hariciye Vekili Seyyid Salih Özcan, İstanbul, Işık Yayınları, 2011, 

s. 33. 



89 
 

Hüseyni’nin tavassutuyla dönemin Suudi Arabistan kralı Faysal ile ilişki kurar. Yine 

aynı yıl Hac’da İslam ülkelerinin önde gelen çeşitli isimlerinin katıldığı Genel İslam 

Konferansı’nın kararıyla Suudi Arabistan liderliğinde RABITA teşkilatı kurulur ve 

Salih Özcan genç yaşında bu birliğin değişmez üyesi ve Türkiye temsilcisi olur. Bu 

süreçte Kral Faysal’la olan dostluğunu ilerletir. Öyle ki 1966 yılında dönemin 

başbakanı Süleyman Demirel Suudi Arabistan Kralı Faysal’ın Türkiye’ye yapmasını 

istediği ziyareti organize etmesi için Özcan’ı çağırır ve bu ziyaretin gerçeklemesi için 

aracı olmasını ister. Salih Özcan bu ziyaretin gerçekleşmesi için aracı olur ve Suudi 

Arabistan kralı 1966 yılında Türkiye’yi ziyaret eder ve Salih Özcan tüm ziyarete eşlik 

eder. Özellikle o dönem Türkiye ve Suudi Arabistan arasında siyasi, ticari ve kültürel 

ilişkilerinin geliştirilmesinde resmi bir vazifesi olmadan önemli roller üstlenir. Uzun 

yıllar Suud Haber Ajansı’nda çalışır ve bu süreçte zamanının önemli bölümünü 

Riyad’da geçirir.251F

252 Salih Özcan’ın o dönem İslam dünyasının siyasi ve kültürel 

patronajlığını yürüten ve birçok transnasyonel İslamcı aktivitenin hamiliği rolünü 

üstlenen Suudi Arabistan ile bu özel ve yakın ilişkileri dikkate değerdir.  

Dünya İslam Birliği’nin yanında Dünya İslam Kongresi’nin de idare heyetinde 

yer alan Salih Özcan Dünya İslam Kongresi’nin tüm toplantılarına katılır ve bu 

toplantılarda çeşitli konuşmalar gerçekleştirir. Bu toplantılarda özellikle Türkiye’nin 

iç ve dış siyasi gündemini farklı İslam ülkeleri temsilcilerine anlatma imkânı elde 

eder.252F

253 1960’ların ikinci yarısında Bahreyn, Libya, Tunus, Pakistan gibi çeşitli İslam 

ülkelerine ziyaretler gerçekleştiren Özcan, Mevdudi, Meryem Cemile, Emin El 

Hüseyni, Fazıl bin Aşur, dönemin Nijerya Başbakanı, Gana Cumhurbaşkanı gibi 

isimlerle de yakın dostluklar kurar. Mevdudi’nin Türkiye ziyaretinde ona eşlik eden, 

Pakistan’da Meryem Cemile’yi evinde ziyaret eden Salih Özcan bu tür isimlerin 

kitaplarını bizzat kendilerinden temin eder ve Türkiye’ye geldiğinde bunları tercüme 

ettirir.253F

254 1970 yılında hakkındaki birtakım suçlamalar aleyhine sonuçlanır ve hapis 

                                                 
252 A.g.e., s. 55. 
253 A.g.e., s. 97-234. 
254 Açıktır ki Özcan, bu tür şahsiyetler için Said Nursi’ye ulaşma konusunda bir bağlantı olmuştur, 

böylece kendisi de bu şahsiyetler gözünde muteber bir pozisyon kazanmıştır. Hilal Dergisi’nde kaleme 

aldığı Hicaz Notlarında belirttiği üzere uluslararası topluluklarda yer alabilmesinde Filistin Büyük 

Müftüsü Hacı Emin el-Hüseyni’nin desteği oldukça önemlidir. Salih Özcan, “Hicaz Notları”, Hilal, 

Sayı 27, Mayıs 1962, s. 2. 



90 
 

cezasına çarptırılır. Kesinleşmiş hapis cezası nedeniyle Lübnan’a kaçan Salih Özcan 

bir süre burada yaşar ve 1974 Genel Siyasi Af ile Türkiye’ye geri döner. 254F

255 1975 

yılında aktif siyasete giren Özcan, 1980 darbesine kadar Milli Selamet Partisi’nde 

siyaset yapar. Darbeden sonra tutuklanmaz ve dönemin başbakanı Turgut Özal ile olan 

ilişkilerini kuvvetlendirir. O yıllarda Türkiye’de İslami Finans bankalarının açılması 

ve Suudi Arabistan sermayesinin Türkiye’ye getirilmesi için öncülük yapar ve 

Türkiye’de 1984 yılında Suudi Arabistan ile ortak kurulan ilk finans bankası Faysal 

Finans’ın yönetim kurulu başkan yardımcısı olur.255F

256  

Salih Özcan’ın Bediüzzaman Said Nursi’nin öğrencisi olması ve Nurculuk 

hareketi içinden gelmesi, 1970’li ve 80’li yıllarda Türkiye siyasetinden üst düzey 

isimler ile yakın ilişkileri, İslam dünyasında devlet başkanları ve çeşitli kanaat 

önderleri düzeyindeki tanışıklıkları, yeni küresel İslamcı söylemin kurucu ve taşıyıcı 

isimleriyle olan yakın dostlukları, Türkiye’de İslami neşriyat alanındaki çalışmaları ve 

hepsinden önemlisi İslam dünyasında o dönem etkin olan İslamcı uyanış sürecini ve 

yeni İslamcı söylemi Türkiye’ye taşıma isteği onun hayatını bu çalışmanın 

kapsamında önemli kılmaktadır. İslamcı uyanışın ve yeni İslamcı söylemin Türkiye’ye 

intikalinde önemli bir işlevi olacak olan ve Salih Özcan tarafından çıkartılan Hilal 

Dergisi de bu aşamada dikkat çeken bir diğer başlıktır. 

2.4.2.2 İslam Dünyasından Eserler ve Haberler: Hilal Dergisi 

Hilal Dergisi 1960’lı yıllarda Türkiye İslamcılığında yaşanan dönüşümün hem 

kendi yayın politikası üzerinden hem de okuyucu kitlesindeki değişim üzerinden 

okunabileceği dikkate değer bir süreli yayındır. Dergi o dönem İslamcıların kendilerini 

tanımladığı “sağcı”, “milliyetçi”, “mukaddesatçı”, “muhafazakâr” gibi kimliklerden 

arınıp, “gerçek İslam” ve “tevhidi uyanış” ile tanışmaları sürecinde önemli bir işleve 

sahip olacaktır.256F

257 Derginin tarihsel süreç içinde yayın politikasına baktığımızda da bu 

                                                 
255 Özer, Seyyid Salih Özcan - Bediüzzaman’ın Hariciye Vekili, s. 98. 
256 A.g.e., s. 105.  
257 Mehmet Kuşçu, “Hilal Dergisi”, Haksöz, Sy 30, Eylül 1993, ss. 42-44. Mehmet Kuşçu, “Hilal 

Dergisi (II)”, Haksöz, Sy 31, Ekim 1993, s. 39-41.Bu bağlamda özellikle Mehmet Kuşçu’nun ifadeleri 

bu kimlik sorunsalını anlamlandırma açısından önemlidir: “Hilal dergisinin işlevini hakkıyla 

belirleyebilmek için 6O'lı yıllar Türkiye'sinde Müslümanların gündemini ve İslam'ın nasıl anlaşıldığını 

iyi kavramak gerekir. Müslümanların, milliyetçi-mukaddesatçı-mistik bir zihniyete sahip olmaları bu 

yıllarda görülen en önemli özelliktir. Din, bütün tarihi mirasın sadece bir parçasıdır. Hayata yön 



91 
 

dönüşüm, kırılma ve iki farklı dönem hemen dikkat çeker. Dergi yayın politikasında 

yaşanan bu farklılaşma Türkiye’de İslamcılığın yaşadığı kırılmayı, dönüşümü ve 

değişimi de dergi üzerinden bize gösterir. 257F

258 

1958 yılında yayın hayatına başlayan derginin başlangıçtaki yayın politikası 

daha çok İslam’ın modern dönemde yaşanan gelişmeler karşısında görünürlüğünü 

arttırmak ve aklı esas alarak İslam’ın çağdaş dönemde nasıl yüceltilebileceğini mesele 

edinmektir. Maneviyat vurgusunun ön plana çıktığı ilk dönemlerde dergi çıkış 

sayısında yayın politikasını şu satırlarla ifade eder:  

"Bu asrın insanlık tarihine maddi-manevi büyük facialar kaydettiği muhakkaktır. Bu 

belki de kuvvetli olan monoteist düşünceye karşı, bütün yüksek ve ilahi düşüncelere 

karşı, haşa bir infial değil, fakat daha çok bu sahadaki esen fırtınanın bir neticesi 

olarak izah edilmek mümkün olmaktadır. Hilal'i muhterem Türk ve Müslüman 

efkarına çıkarmayı zaruri kılan sebeplerden ancak biri budur (…) İslamiyet dünya 

sathında her gün biraz daha kuvvetle anlaşılıyor. Ve yaratılıştan en küçük bir vicdan 

hissesine sahip olanların dikkatlerini üzerine çekiyor. Akıl bunun sebeplerini 

aramamazlık edemiyor. Onun içindir ki susuzluktan çatlayan bir dudağın teslimiyet 

(...) araması gibi kendisini bu yolda tenvir edebilecek neşir organları bekliyor. Hilal'i 

bu ulvi gaye ile seferber ediyoruz." 258F

259  

Dergide ilk başlarda bu misyona uygun ve İslam’ın anlaşılmasına, bilinmesine 

ve özellikle onun ilmi, akli yönlerine dikkat çeken yazılar kaleme alınır. 259F

260 Bu tutum 

dergide sadece İslam’ı merkeze alan yazılarda değil güncel siyasi ve toplumsal 

meseleleri ele alan yazılarda da kendini gösterir. Dergi her ne kadar ilk başlarda 

kendini siyasetten uzak konumlandırdığını iddia etse de bu pek mümkün olmamıştır 

ve bu durum dergi sayfalarına da yansımıştır. Derginin ilk dönemlerinde siyasi duruşu 

                                                 
vermekten çok kitlelerin istenilen yöne kanalize edilmesinde bir araç konumundadır. Bu tablonun 

oluşmasında hem yakın tarihin hem de uzak tarihin etkisi olmuştur kuşkusuz. İslam ümmetinin, 

emperyalizmin fiili saldırılarıyla parçalanmasından sonra, ortaya çıkan/çıkarılan "ulus devlet 

ideolojisi" milliyetçi kimliği oluşturmuştur ki bu anlayışta din, kültürel bir gerçekliktir sadece. 

Yüzyılların mirası haline gelen statik düşünce yapısı, tarihi birikimin tetkiksiz kabulü, vahyi doğruların 

yerine şahsi görüşlerin öncelenmesi ve fetiş haline getirilmesi mukaddesatçı, mistik ve gelenekçi kimliği 

ortaya çıkarmıştır. Genellikle bu kimliklerden sıyrılarak bugüne gelen muvahhid Müslümanların bu 

yıllarda yaşadıkları farklılaşmayı Hilal dergisinin sahifeleri arasında yakalamak mümkündür.”  
258 Bulut Gürpınar, “Hilâl Dergisi ve Dünya Siyasetine Bakışı” C. 2, Sy 2, 2017, ss. 17.  
259 Hilal, “Çıkarken”, Hilal, Sayı 1, Kasım 1958, s. 1. 
260 Nitekim derginin ilk dönem yazar kadrosu da derginin başlangıç dönemlerinde nasıl bir yayın 

politikasına sahip olduğu göstermesi açısından önemlidir: Hüsnü Dikeçligil, Alanur Teymur, Kemal 

Kuşçu, Cevat Rifat Atilhan, Osman Yüksel Serdengeçti, Satıa Turan, Necip Fazıl Kısakürek, Hasan 

Basri Çantay, Ali Uygur, Ali Fuat Başgil, Muhammed Hamidullah, Osman Turan, Hasan Fehmi 

Başoğlu, Ali Nihat Tarlan, Halide Nusret Zorlutuna, Semahaddin Cem, Abdülkadir Karahan gibi isimler 

derginin ilk yazarlarındandır. Bu isimlerin ekseriyeti ilk etapta İslamcı dairesine alınamaz. 



92 
 

dönemin Demokrat Parti iktidarına yakın, milliyetçi, muhafazakâr bir dünya görüşünü 

kuşatır şekildedir.260F

261 Derginin yayın politikasındaki değişiklik 1960’ların ilk yarısında 

dergi yönetimine İsmail Kazdal ve Nihat Armağan’ın Salih Özcan tarafından 

getirilmesiyle kendini net biçimde gösterir.261F

262 Dergi yeni döneminde kendine özel bir 

misyon belirlemiştir. Bu misyon öncelikle farklı İslam coğrafyalarından yeni İslamcı 

düşüncenin mimarlarından önde gelen isimlerin Türkçeye çevrilerek onları Türkiye’ye 

tanıtmak olmuştur. Bu bağlamda dergi İslam coğrafyasının farklı bölgelerinden 

İslamcı isimleri ilk defa sayfalarında detaylı olarak tanıtmış ve bu isimlerin bazı 

çalışmalarını dergide parça parça neşretmiştir. 262F

263 Bu anlamda derginin sahibi Salih 

Özcan’ın yurt dışı seyahatleri, gittiği ülkelerde kurduğu ikili ilişkiler ve hepsinden 

önemlisi Rabıtat’ul Alemil İslami’de ve Dünya İslam Kongresinde aktif görevleri 

derginin bu minvalde yayın politikası izlemesinde önemli kaynak ve imkân 

oluşturmuştur.263F

264 Dergi böylece yeni yayın çizgisi ile beraber küresel İslamcı 

düşüncenin önde gelen isimlerinin ve onların temel fikirlerinin Türkiye’ye taşındığı 

ana mecralardan biri olmuştur. Bu düşünce intikali de büyük oranda dergide çok sayıda 

yer alan tercümeler vasıtası ile gerçekleşmiştir. Öyle ki bir süre sonra dergide bu kadar 

                                                 
261 Kazdal, “Hilal Dergisi İslam’ın Sosyal Yönünü Gündeme Getirdi”, s. 45; Kuşçu, “Hilal Dergisi”. 
262 Derginin yeni yöneticisi İsmail Kazdal yayın politikasında gidilen değişikliğe ve yeni yayın 

politikasının nasıl olacağına bazı yazılarında değinir. Ona göre dergide eskiden “tarih nostaljisi, 

tasavvuf edebiyatı ve hamasiyet kokan yazılar” yazılmaktadır. Kazdal’a göre yazarlar “sistemin içinde 

yetişmiş ve sistem gözlüğüyle hayata bakmaya alışmış kimselerdir.” Dergi ise: “…İslam’ın günlük 

hayat hakkında birtakım teklifleri var mıydı, varsa nelerdi gibi hayati konulardan uzak bir sıradan 

dergiydi.” Kazdal, Serencam, s. 267-68. 
263 Bu anlamda küresel İslamcı düşüncenin Hilal Dergisi vesilesiyle tanıtılması bağlamında şu örnekler 

dikkat çekicidir. Enis B.A. Ahmet, “Biyografya: Ebu’l A’lâ El- Mevdûdî Kimdir?”, Hilal, Sy 18, 

Ağustos 1961, ss. 18-19; Enis B.A. Ahmet, “Biyografya: Ebu’l A’lâ El- Mevdûdî Kimdir? -2-”, Hilal, 

Sy 19, Eylül 1961, ss. 19-20; Enis B.A. Ahmet, “Biyografya: Ebu’l A’lâ El- Mevdûdî Kimdir?-3-”, 

Hilal, Sy 20, Ekim 1961, ss. 19-20. Aynı sayılarda Mevdudi ile mektuplaşan ve onun yanına giden, 

Yahudi iken Müslüman olan Meryem Cemile de okuyucuya tanıtılır: Kemal Kuşçu, “Amerikada 

İslamiyeti Müdafaa Eden Genç Bir Muharrir”, Hilal, Sayı 18, Ağustos 1961, s. 11-12. Hasan El Benna 

ve Seyyid Kutub da tanıtılan isimler arasındadır: Muhibbizade, “Hasan El Benna Kimdir?”, Hilal, Sy 

53, Temmuz 1965, ss. 20.; İsmail Kazdal, “Hakiki Müslüman: Profesör Seyyit Kutub”, Hilal, Sy 49, 

ubat 1965, ss. 7,32; Muhibbizade, “Seyyid Kutub Kimdir?”, Hilal, Sayı 54, Ağustos 1965, ss. 20. Yine 

derginin 31. Sayısında Filistin Büyük müftüsü Emin el Hüseyni okuyucuya tanıtılacaktır: Hilal, “H. 

Emin-el Hüseyni”, Hilal, Sayı 31, Eylül 1962, s. 10. Dönemin Suudi Arabistan kralı Faysal dergide çok 

kere olumlu ve tanıtıcı yazılarla yer alacaktır. 61. Sayıda Kral Faysal “Beklenen Misafir” olarak takdim 

edilecek ve hayatı hakkında bilgiler verilecektir: Ali Haydar Öztürk, “Beklenen Misafir”, Hilal, Sayı 

61, Ağustos 1966, s. 8-9. 63. sayıda ise Mısır Müslüman Kardeşler Hareketi’nin önde gelen isimlerinden 

ve çok sayıda kitabı Türkçe’ye çevrilen Abdulkadir Udeh okuyucuya tanıtılacaktır: Muhibbizade, 

“Abdülkadir Udeh Kimdir?”, Hilal, Sayı 63, Ekim 1966, ss. 12-13. Dergide bu ve buna benzer isimlerle 

ilgili tanıtıcı ve onların farklı yönlerini ele alan başka yazılar da yer almıştır. 
264 Gençosmanoğlu, “Hilal Dergisi ve Hilal Yayınları: Yerli Bir Neşriyat Harekâtı Olarak Çeviri 

Faaliyetleri”; Gürpınar, “Hilâl Dergisi ve Dünya Siyasetine Bakışı”. 



93 
 

çok sayıda tercüme yazının yer alması okuyucular tarafından eleştirilecektir. Dergi bu 

eleştirilere karşı “Mecmuamızda tercümeler büyük bir yekûn tutuyorsa da bu 

tercümelerin her biri İslâm aleminin en büyük alimleri ve mücahitlerinin 

kalemlerinden çıkıyor olması hasebiyle çok tesirli oluyor ve hatta yerli müelliflerin 

doğmasına da yardımcı oluyor. Hilal, bir bakıma Türkiye’nin İslam alemine açılan 

penceresidir.” şeklinde cevap verme gereği hissedecektir.264F

265 Bu cümleler tercümelere 

yüklenen anlamı göstermesi açısından da önemlidir. Dergi bunlarla da sınırlı 

kalmamakta, İsmail Kazdal’ın belirttiğine göre yurt dışında tercüme edilecek yazı 

bulmak için İslam dünyasının farklı bölgelerine isimler de göndermektedir.265F

266 Yeni 

dönemde derginin yazı işleri müdürlüğünü yürüten İsmail Kazdal tercümelerin bu 

önemli misyonunu şu şekilde açıklamıştır: 

"Türkiye dışındaki Müslümanların neler düşündüğünü ve neler yapmak istediğini 

sizlere nakletmeye çalıştık. Kanaatimizce bu işi bizden başka kimse yapmadı. Ve yine 

kanaatimizce Türkiye için yapılması mübrem olan hareket de buydu... Çünkü, Anadolu 

Müslümanlarının fikirleri, içinden çıkılmayacak kadar karışık bir hale gelmişti. Evet 

bu durumda icap edeni yaptık!... Bu karışıklıktan kurtulmanın yolu ancak devrimizin 

bize gizli kalmış olan otoritelerini konuşturduk. Hamdolsun, bize gelen mektuplardan 

da muvaffak olduğumuzu anlamış durumdayız" 266F

267  

Dergi transnasyonel irtibatlar geliştirme misyonunu iki farklı mecra daha 

üzerinden işlevselleştirmeye çalışmıştır. Bunlardan birincisi, dergi hitap ettiği 

okuyucu kitlesini sadece Türkiye ile sınırlamamış, farklı ülkelerdeki Türk okuyuculara 

da abonelik sistemi üzerinden ulaşmaya çalışmıştır. Derginin tirajının o dönem 10 bin 

civarında olduğu tahmin edilmektedir. Dönemin imkanları göz önünde 

bulundurulduğunda hayli yüksek sayılabilecek bu rakamın yarısını ise dergi aboneleri 

oluşturmaktadır.267F

268 Bu abone sayısının onda birini de yurtdışı aboneleri oluşturmuş, 

böylece dergi İslam dünyasının farklı bölgelerine de ulaştırılmıştır.268F

269 İkinci husus ise 

derginin hemen hemen tüm sayılarında yer alan İslam Dünyasından Haberler başlıklı 

bir bölümün dergide kendine yer bulmasıdır.269F

270 Derginin bu kısmını büyük oranda 

                                                 
265 Hilal, “Muhterem Okuyucu”, Hilal, Sayı 83, Temmuz 1968, s. 1. 
266 Saruhan, “İslam’ı Tercüme Kitaplarla Kavradık”, s. 24. 
267 Hilal, “Hilal’den Mektup”, Hilal, Sayı 73, Ağustos 1967, s. 1. 
268 Nihat Armağan, “Müslümanca Düşünen ve Hareket Eden Bir Neslin Yetişmesi için Uygun Biriklim 

Oluşturmak Amacındaydık”, Haksöz, Sy 31, Ekim 1993, s. 43. 
269 Kazdal, Serencam, s. 281. 
270 “İslam Dünyasından Haberler” veya buna benzer başlıklara sahip bölümler o dönem İslamcı 

dergilerin birçoğunda yavaş yavaş yer almaya başlayacaktır. Bu bölümlerde İslam dünyasının farklı 



94 
 

Salih Özcan hazırlamış ve İslam dünyasının farklı bölgelerine yaptığı seyahatleri ve 

gözlemleri bu bölümde aktarmıştır. Bu bölümün muhtevası sadece bununla da sınırlı 

kalmamış, İslam dünyasından güncel haberler, izlenimler ve biyografiler de 

okuyucular ile paylaşılmıştır.270F

271 Dergi bu yönleriyle aslında yeni İslamcı düşüncenin 

transnasyonel ilişkiler ağını, pratikte işleyiş metodunu ve yönelimlerini göstermesi 

açısından dikkat çeken bir özelliğe sahiptir.  

2.5 TERCÜMELERİN MAHİYETİ: NE NİYETLERLE ÇEVRİLDİ VE 

NASIL ÇEVRİLDİ?  

Türkiye’de yeni İslamcı söylemin oluşumunda önemli işlevi olacak bu çeviri 

hareketinde çevirilerin belirli üst amaçlarla yapıldığına önceki bölümlerde dikkat 

çekilmişti. Bu amaçlar çevirileri doğuran zeminde talep edilen ihtiyaç ve gündemlerle 

de yakından alakalıdır. Oluşturulmak istenen gündem, vurgulanmak istenen başlıklar, 

tanıtılması ve propaganda edilmesi istenen düşünce dünyası gibi yönelimler, hangi 

eserlerin ne niyetlerle ve nasıl çevrileceğini de belirleyen hususlar olacaktır. 271F

272 Bu 

dönem çevrilen metinler zaman zaman mütercimin, çalışmayı yayına hazırlayan ve 

                                                 
bölgelerinden siyasi, kültürel, toplumsal hadiseler aktarılacak, bunun dışında daha da önemlisi İslam 

dünyasının farklı ülkeler, halkları, partileri, cemaatleri ve öncü isimleri bu bölümlerde Türk okuyucuya 

tanıtılacaktır. Bu durum aslında transnasyonel İslam’ın yayınlar üzerinden nasıl işlevselleştirildiğini 

göstermesi açısından da dikkat çekici ve önemlidir. 
271Gençosmanoğlu, “Hilal Dergisi ve Hilal Yayınları: Yerli Bir Neşriyat Harekâtı Olarak Çeviri 

Faaliyetleri”, s. 304. Burada aktarılan bazı örnekler olarak şunları vermek mümkündür: Hilal, “II. Sultan 

Abdülhamid Han Adına Hutbe Okunan Ülke: Kenya- İslam Birliği Lideri Şeyh Ali Seneda İle 

Röportaj”, Hilal, Sy 35, Ocak 1963, ss. 9; İsmail Kazdal, “Afgan Elçisiyle Bir Görüşme”, Hilal, Sy 57, 

Nisan 1966, ss. 12; Ali Haydar Öztürk, “Gulâm Muhammed Çavdari İle Bir Mülakat”, Hilal, Sy 59, 

Temmuz 1966, ss. 2; Ali Haydar Öztürk, “Dünya İslam Birliği Genel Sekreteri M. Surur el- Sabban İle 

Bir Mülakat”, Hilal, Sy 63, Ekim 1966, ss. 2-3; Mahmut Alagöz, “Müslüman Kardeşler Cemiyeti Ürdün 

Şubesi Reisi Prof. Muhammed Abdurrahman Halife İle Mülakat”, Hilal, Sy 176, t.y., ss. 38-39; Mahmut 

Alagöz, “İslam Aleminin Dirilişi Abdullah İbni El Ensari İle Bir Mülakat”, Hilal, Sy 177, Ekim 1977, 

ss. 41-42; Mahmut Alagöz, “Dünya İslam Talebe Federasyonu Yöneticisi Kimya Mühendisi sayın 

Mustafa Tahhan Beyle Mülakat”, Hilal, Sy 176, Eylül 1977, ss. 11-12. 
272 Çevirilerin bir şekilde seçilerek belirlenmesi önemli bir husustur. Mesela Seyyid Kutub’un daha 

erken dönemde kalame aldığı ve edebiyat alanında onu kendi çevresinde meşhur eden edebi eserleri 

Türkçe’ye halen çevrilmemiştir. Kutub’un otobiyografisinin bir kısmını kaleme aldığı Köyden Bir 

Çocuk kitabı ise Türkçe’ye ilk olarak 2013 yılında çevrilmiştir. Seyyid Kutub, Köyden Bir Çocuk, çev. 

Ümit Dericioğlu, İstanbul, İnkılab Yayınları, 2013. Aynı şekilde Hasan el-Benna’dan çevirileri de 

Türkçe’ye o kadar yoğun bir şekilde gelmemiştir. Bu konuda İsmail Kara’nın da dikkat çektiği bir 

hususu aktarmakta fayda vardır: “Görüleceği üzere Hilal Yayınları listesinde Müslüman Kardeşler’in 

kurucusu Hasan el-Benna’dan herhangi bir kitap tercümesi yoktur. Bunun muhtemel sebebi yayınlanan 

metinlere göre Benna’nın eserlerinin dönemin istediği yahut oluşturulmak istenen heyecandan, 

tenkitten, radikal çıkışlardan, yeni din yorumlarından yoksun, adeta bir vaaz ve irşad metni 

mesabesinde kalmış, öyle kabul edilmiş olmasıdır.” Kara, Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele 

Olarak İslam 2, s. 525. 



95 
 

basan naşirin veya üçüncü bir kişinin esere yazdığı giriş/takdim yazıları ile anlam 

kazanmakta ve yön bulmaktadır. Bu girişimler kimi zaman metnin asıl amacını daha 

belirgin kılma, vurgusunu ve tonunu keskinleştirme; kimi zaman ise metnin asıl 

konusunu, amacını flulaştırarak belirginsizleştirme ve saptırma şeklinde kendini 

göstermektedir. Böylece okuyucu elindeki çeviri esere daha başlamadan 

şartlandırılmakta ve belki de ilk defa okuduğu, tanıştığı bu kişi/esere zihnen 

yönlendirilmiş ve şartlandırılmış olarak başlamaktadır. Bu konuda kendisini çevrilen 

kitaplara takdim yazma görevlisi olarak gören İsmail Kazdal’ın söyledikleri takdim 

yazılarının işlevini ve önemini göstermesi açısından dikkate değerdir: 

“…bir işim daha vardı dergi çıkartmanın dışında. Bu ek görevim, Hilal Yayınlarının 

çıkardığı kitapların hepsine de birer takdim yazısı yazmaktı. Hatta bazen bu takdim 

yazısı kitabın kendi hacminden de büyük yer ve sayfa kaplardı. Mesela rahmetli Seyyid 

Kutub’un “İstikbal İslam’ındır” adlı kitabına aslından fazla takdim yazmışımdır. 

Yalnız Hilal’in neşrettiği kitaplara mı yazıyordum takdim yazılarını. Elbette hayır. 

Artık Mevdudi’nin, Seyyit Kutub’un, Muhammed Kutub’un, Emine Kutub’un, hasılı 

bütün çağdaş Pakistanlı ve Arap Müslüman yazarların uzmanı olup çıkmıştım. Onları 

en iyi tanıyanlardan biriydim ve onlardan kitaplar tecrübe edip neşreden bütün 

yayınevleri benden takdim yazısı istemekteydi. Ben de var gücümle, Türkiye’de 

tanınmayan bir İslami anlayışı temsil eden bahsi geçen yazarları tanıtma gayreti 

içindeydim. Bu konuda o kadar gelişmiştim ki, bir tiyatro oyununu (Necip Fazıl’ın 

Abdulhamit Hanı’nı) sahneye koyma bağlantısını yapma göreviyle çıktığım Anadolu 

gezisinde, tanıştığım her Müslüman’ın en çok sorduğu soru, “Hilal Yayınlarının 

neşrettiği kitaplara takdim yazısını yazan kim?” şeklindeydi. “Niye soruyorsunuz kim 

olduğunu. Kim olursa olsun, netice değişir mi?” şeklindeki soruma verilen cevaplar 

birbirinin benzeri olarak şuydu. “Biz bu takdimleri okuyunca büyük bir heyecana 

kapılıyor ve kitaba o heyecanla dalıyoruz. Ama kitabın kendi muhtevasında 

takdimdeki heyecanı bulamıyoruz. Öğrenmek isteyişimizin sebebi bu.”272F

273 

Tercüme edilen eserlere yüklenen bu anlam bir süreden sonra çevrilen metnin 

bizatihi kendisini, yani çevrilmiş olmasını, metnin kendi içeriğinden daha önemli 

kılmaktadır. Metin bir yönüyle bir arayışın cevabı, tepki duyulan bir şeye karşı 

geliştirilen karşı söylem olarak ön plana çıkmakta ve özel bir anlam ifade etmektedir. 

O dönem tercüme edilen eserlerde İslam’ın her şeye cevabı olan, şümullü ve mevcut 

dünya sistemine karşı tek alternatif bir din olduğuna dair yoğun vurgu, bu kitapların 

takdim yazılarına da yansıyacak ve sık sık vurgulanacaktır. Bu aşamada bazı  örnek 

takdim yazıları ile bu durumu aktarmanın önemli olduğunu düşünmekteyim. Seyyid 

                                                 
273 Kazdal, Serencam, s. 276-77. 



96 
 

Kutub’un Beşerî Sulh ve İslam adlı kitabını tercüme eden Ali Arslan aynı zamanda 

kitap için kaleme aldığı takdim yazısında bu vurgulara şu şekilde dikkat çekmektedir: 

“Bütün dünyayı bir harp tehlikesinin tehdit ettiği şu sıralarda beşerî sulhu 

gerçekleştirebilecek bir dünya görüşüne ne kadar muhtacız (…) Bütün dünyaya hâkim 

olmuş olan Batı Medeniyet, en ileri temsilcileriyle birlikte iflas etmek üzeredir. Batı 

medeniyeti dünyaya sulh ve sükûn getirememiş, bilakis büyük balık küçük balığı yutar 

inancına sımsıkı bağlanarak bütün insanlığı batının kölesi yapmaya çalışmıştır. (…) 

Büyük şehid Seyyid Kutub’un çok ateşli bir haleti ruhiyeyle kaleme aldığı bu eser, 

dünya sülhunu tekeffül eden yegâne nizamın İslam olduğunu ispat ediyor. İslam’dan 

başka hiçbir nizamın beşerî sulhu gerçekleştiremeyeceğini güçlü deliller getirerek 

ispat ediyor.”273F

274 

Benzer vurguları o dönem çok sayıda eseri Türkçeye çevrilen Mevdudi’nin 

İslam’da Siyaset Nizamı adlı eserinin tercümesinin girişinde de görürüz. Kitabın 

mütercimi Ali Zengin kaleme aldığı önsöz yazısında okuyucuyu dönemin 

tercümelerinin genel vurgularına ve yönelimlerine uygun düşecek şekilde şöyle 

bilgilendirir:  

“Modern insanın hiçbir kalıba sokamadığı İslam, temel prensipleriyle bu kitapta. 

İslam’ı Batı demokrasisine, Komünizme, Diktatörlüğe ve bilmem daha hangi cahili 

nizama benzetenlere cevap yine bu eserde. Bu eser İslam’ı bir hokkabaz çantasına 

benzetenlerin hokkabazlıklarını tarumar etmektedir. Yine bu eser, nazarımızı her 

şeyden önce esas kaziyelere çekmekte, ağacın kökünden fışkırdığı gibi İslam’ın da bu 

kaziyelerden fışkırdığını ifade etmektedir.” 274F

275 

Bunlar gibi pek çok farklı örneği bulunabilecek bu takdim yazıları bize 

mütercimlerin düşünce dünyasını ve aynı zamanda tercümelerin ne amaçlarla 

yapıldığını da göstermektedir. Diğer taraftan bu takdim yazıları bu yeni fikirlerin ve 

isimlerin Türk okuyucusu ile nasıl tanıştırıldığını ve buluşturulduğunu göstermesi 

açısından da dikkat çekicidir. Bu durum göstermektedir ki tercümeleri neşredenler, 

basanlar, mütercimler ve diğer aracılar bu süreçte normal prosedürel birer aracı 

konumunda değillerdir. Bilakis okuyucunun dikkatini belirli bir yere odaklama, onu 

yönlendirme ve oluşması talep edilen gündemin meydana çıkmasındaki engellerin 

önüne geçme de arzulanmaktadır. Seyyid Kutub’un meşhur eseri Yoldaki İşaretler 

kitabını Türkçeye ilk defa çeviren Hilal Yayınları kitapta kaleme alınan önsözde 

                                                 
274 Seyyid Kutub, Beşerî Sulh ve İslam, çev. Ali Arslan, İstanbul, Salah Bilici, t.y., s. 5-6. Vurgular 

bana aitir. Bir diğer önemli husus ise mütercim kitabı tercüme ederken motamot tercüme etmediğini 

bildirmektedir. 
275 Ebul A’la Mevdudi, İslam’da Siyaset Nizamı, çev. Ali Zengin, İstanbul, Hilal Yayınları, t.y., s. 7. 



97 
 

okuyucuya: “Seyyid Kutub’un kanının devrimizin firavun mukallitlerini boğmasını 

istiyorsan, bu eseri iyi oku, anla ve hayatına tatbik etmeye çalış! Çalış ki, bu büyük 

insan boşuna ölmüş olmasın!” şeklinde seslenmekte ve okuyucuya belirli sorumluklar 

yüklemektedir.275F

276  

Seyyid Kutub’un kardeşi ve eserleri ile yeni İslamcılık düşüncesinin etkili 

isimlerinden Muhammed Kutub’un önemli bir eseri olan Tekâmül mü Soysuzlaşma mı 

kitabını Türkçeye tercüme eden ve kendi imkanları ile bastıran Salih Uçan da benzer 

kaygı ve amaçlarla okuyucuya seslenmekte ve onları yönlendirmektedir:  

“Sayın okuyucu!... Çehresinin en kalın çizgilerini çizmeye çalışarak tanıtmak 

istediğimiz bu yalancı medeniyeti, propagandacı ağızların ötesindeki gerçek kılığı ile 

görmeye ve karşısındaki tutumunu doğruya dayanan bilgilerine göre ayarlamaya 

mecbursun! İşte kim olduğunu iyi bildiğin Muhammed Kutub, sana bu yolda ışık 

tutacak, yardımcı olacaktır. Asıl ihtisas branşı sosyoloji ve psikoloji olan bu 

Müslüman yazarın satırları arasında gezinirken Batı’nın fabrika çarkları arasında 

eriyerek tozu havaya karışan zavallı insanoğlunu, Allah’a kul olmanın şeref kürsüsüne 

çıkarılmış olarak yeni baştan bulacaksın.”276F

277 

Tercüme edilen eserlerin bu şekilde net, keskin ve yönlendirici biçimlerle 

takdim edilmesi bu eserleri kaleme alan ve o dönem küresel İslamcılığın önde gelen 

isimlerinin tanıtılması ve sunulmasında da kendini göstermektedir. Bu isimler tercüme 

edilen eserlerde abartılı ifadelerle ve kimi zaman sahip olmadıkları vasıflarla Türk 

okuyucuya tanıtılacak ve böylece okuyucu tarafında psikolojik bir etki de 

oluşturulmaya çalışılacaktır. Bu bağlamda en dikkat çekici isimlerin başında Seyyid 

Kutub gelmektedir. Kutub Türkçeye çevrilmeye başlandığından itibaren okuyucuya 

genellikle sosyoloji profesörü olarak tanıtılmış ve yakın zamanlara kadar bu vurgu 

Kutub’dan yapılan çevirilerin önemli bir kesiminde tekrarlanmıştır. Seyyid Kutub, Ali 

Şeriati, Hasan el-Benna, Abdulkadir Udeh gibi isimler çevrilirken bu isimlerle ilgili 

vurgulanan önemli bir husus da onların mücadele içinde geçen hayatları ve ömürlerini 

“şehitlikle” sonlandırmaları olacaktır. Yine çevrilen isimleri “mücahit”, “yaşayan en 

önemli düşünürlerden”, “çağın en büyük alimlerinden”, gibi vasıflarla tanıtan ve 

onların hayatlarını gerçeklik kısımları yanında, parlatılmış ve fazlaca vurgulanmış 

yüceltici kısımlarıyla da ele alan kısa biyografi takdim yazıları da çevrilen kitapların 

                                                 
276 Seyyid Kutub, Beklenen Lider İçin Yoldaki İşaretler, İstanbul, Hilal Yayınları, 1966, s. 5-7. 
277 Muhammed Kutub, Tekâmül mü Soysuzlaşma mı, çev. Salih Uçan, İstanbul, 1971, s. 7-8. 



98 
 

başlarında sık sık karşımıza çıkacaktır. Böylece bu isimlerle ilk defa tanışacak çoğu 

Türk okuyucuda bu isimlere karşı özel bir ilgi, alaka ve hayranlığın oluşmasının da 

yolu açılmış olacaktır.277F

278 

Takdim yazılarında çevrilen eserlerin oluşturulmak istenen atmosfere uygun 

şekilde takdim edilmesi ve çevrilen isimlerin belirli vurgularla tanıtılması dışında bu 

yazılarda dikkat çeken bir diğer husus da okuyucu ve eser/müellif arasında 

doğabilecek soru işaretlerinin ve çatışma alanlarının izalesine yönelik yazıların da 

kaleme alınmış olmasıdır. Bu yazıları çevrildiği dönemde, değişik coğrafyalardan ve 

kültürel arka planlardan olan ayrıca İslami düşünce tecrübeleri itibarıyla farklılaşan ve 

ilk defa tanışılacak isimlerle ilgili oluşabilecek bazı menfi yanlış anlaşılmaların önüne 

geçmek ve halihazırda böyle bir kanaat oluşmuş ise bunların izalesine yönelik birtakım 

çabalar olarak okumak da mümkündür. Bu tür takdimler özellikle Şii dünyasından 

isimlerin çevrilen eserlerinin başlarında sık sık karşımıza çıkacak ve okuyucuya bazı 

ön bilgilendirmeler yapılacaktır. Ali Şeriati Şii dünyasından olmasından dolayı bu 

anlamda ön plana çıkmış bir isimdir. Ali Şeriati ile ilgili ortaya atılan tenkitleri 

çevirdiği kitabın önsözünde değerlendiren mütercim Selim Naci Karaarslan eleştirilere 

şu şekilde cevap vermiştir:  

“Olumlu ya da olumsuz birçok tartışmanın, eleştirinin konusunu oluşturuyor. 

Şeriati’nin eserleriyle konuşmalarıyla ve düşünceleriyle, farklı bakış açıları altında, 

gündemlerde canlı ve önemli bir yeri olduğu da bir başka gerçek. İnanıyoruz ki, 

hataları ve bize belki çok yanlış görünen değerlendirmeleriyle birlikte, onun da 

nihayetinde bir ‘insan’ olduğunu, yaşadığı ve yetiştiği çevreyi, kültürel ortamı ve 

özellikle de sahip olduğu tarihsel malzemeyi göz önünde tutarak, düşüncelerinden 

yararlanmak mümkündür. (…) Kuşkusuz ifade etmek istediğimiz, yalnızca ‘faydacı’ 

olan bir yaklaşım değil, her konuda olduğu gibi, Şeriati’yi de okurken, ölçülü ve 

dengeli olmanın gerekliliğidir. Yoksa amacımız, O’nu ‘iyisinden yararlanıp, kötüsü 

atılacak bir araç konumuna indirgemek değil”278F

279 

                                                 
278 Bu durum önemlidir. Türkiye toplumunda Arap düşünürlerin, alimlerin vs. bir adım önde görülmesi, 

saygı duyulması ve ulemanın gerçek sahipleri gibi görülmesi biraz bu durumlarla alakalıdır. Bu durum 

doğal olarak aynı zamanda Türk olan, Türkçe konuşan ve Türkiye’de yetişen muadil ilim adamlarının, 

düşünürlerin vs. bir miktar geri plana atılmasının da hazırlayıcısı olacaktır. 
279 Ali Şeriati, İki Sure İki Yorum, çev. Selim Naci Karaarslan, Ankara, Endişe Yayınları, 1990, s. 7-

8.İran’dan çevrilen isimler konusunda bu ön vurgular günümüze kadar devam edecektir. 2007 yılında 

Fecr Yayınları tarafından Ali Şeriati’nin tüm külliyatı bir araya getirilecek ve yayınevi her kitabın 

önsözünde paylaştığı takdim yazısında: “Ali Şeriati’nin de her insan gibi hata edebileceğini, 

hatalarının ve sevaplarının sadece kendisini bağlayacağını okuyucularımızın takdir edeceğine 

inanıyoruz. Fecr Yayınevi olarak ölçümüzün yüce Kur’an-ı Kerim ve onun numune-i timsali olan Hz. 

Peygamber (as) olduğuna inanıyor, Şeriati de dahil bütün insanların bu ölçüler içinde 



99 
 

2.6 SONUÇ 

Bu bölümde öncelikle vurgulanması gereken husus tercüme meselesinin kendi 

başına teknik bir konu olmaktan öte bir düşünce mobilizasyonu ve aktarımı olarak ön 

plana çıkmasıdır. Böylece tercümeleri bu dönemde İslam dünyasının kendi arasında 

geliştirmiş olduğu yeni etkileşim ve iletişim araçlarının önemli bir yönü olarak 

konumlandırmak mümkündür. Genel zemin bu şekilde kurgulandıktan sonra Türkiye 

şartlarında tercüme hareketliliğinin onu doğuran ve talep eden ihtiyaçlar çerçevesinde 

ele alınması ihtiyacı hasıl olmaktadır. Bu aşamada küresel İslamcı düşüncenin 

geçirmiş olduğu evreler ve küresel siyasi sistemin içinde bulunduğu durumlar dışında 

Türkiye’nin bu yıllarda kendi iç siyasi ve düşünsel serüvenine de odaklanılarak bu 

süreç daha anlaşılır olmaktadır. Bu süreçte Türkiye’de dini hayatın siyaset ve toplumda 

kendini daha fazla göstermeye başlaması ve bir gündem olarak ön plana çıkmasına 

dikkat çekmektedir. Bu durumun altta toplumsal ve kültürel taleplerle örtüşmesi 

tercümelere duyulan ihtiyacı da belli yönleriyle de ortaya çıkarmaktadır. Çalışmanın 

bu kısmında hangi eserlerin, kimler tarafından ve nasıl tercüme edildiği sorunsalı 

çevrilen eserler, mütercimler ve yayınevlerini merkeze alarak incelenmiş ve 

aktarılmıştır. Böylece çevrilen külliyatın ana gündemleri ve ele aldığı meseleler ortaya 

çıkmış ve bu dönemde küresel İslamcı söylem üretildiği eserler üzerinden 

kümelendirilmiştir. Bu tasnifleme ve gruplama dönemin İslamcı düşüncesinin 

yönelimlerini ve ilgilerini göstermesi açısından da dikkat çekicidir. Diğer taraftan 

küresel İslamcı söylemin failleri ve üretildiği havzalar da belli çerçeveler üzerinden 

daha anlaşılır olmaktadır. Arap Dünyasının, İran Havzasının ve Hint alt kıtasının aşağı 

yukarı benzer dönemlerde küresel İslamcılık düşüncesinin ortaya çıkışı ve oluşumunda 

düşünsel anlamdaki etki ve katkıları böylece daha anlamlı bir şekilde ortaya 

çıkmaktadır. Çok yönlü gelişen ve ilerleyen bu sürece Türkiye’nin nasıl 

eklemlendiğinin de gösterildiği bu bölüm çalışmanın bundan sonraki bölümlerine 

                                                 
değerlendirilmesi gerektiğini düşünüyoruz. Onun her görüşünü onaylamadığımız halde eserlerini 

yayınlıyor, ama katılmadığımız görüşlerine de müdahale etmeyi uygun görmüyoruz. Çünkü böyle bir 

müdahalenin düşüncelerin doğru anlaşılmasına engel olacağı, bunun da hem yazar hem okur açısından 

bir hak ihlali olacağı kanaatindeyiz. Buna rağmen kimileri tasvip etmedikleri düşüncelerinden dolayı 

bilinçsiz okuyucuların olumsuz etkileneceği gerekçesiyle vebal alacağımızı düşünebilirler. Fakat biz, 

genelde Müslüman olmanın, özelde Şeriati okuru olmanın, okuduğu her şeyi kabullenen değil, eleştiren 

bir seviye gerektirdiğini düşünüyoruz” açıklamasını koymak zorunda kalacaktır. Ali Şeriati, Aşina 

Yüzlerle Ailesine ve Dostlarına Mektuplar, çev. Davut Duman, Ankara, Fecr Yayınevi, 2007, s. 8. 



100 
 

önemli bir zemin de oluşturmaktadır. Buradan hareketle Türkiye’nin de bu 

etkileşimlerin bir parçası olduğu sonucuna varmak mümkündür. Bundan sonraki 

bölümlerde temel olarak Türkiye’de bu etkilerle oluşmuş olan yeni İslamcı söylemin 

bazı önemli gündem başlıkları iki farklı bölüm halinde incelenecektir. Böylece 

tercümeler eliyle Türkiye’ye intikal eden küresel İslamcı düşüncenin burada onu 

alımlayanlar tarafından nasıl benzer şekilde ve argümanlarla ele alındığı ve tartışıldığı 

gösterilmiş olacaktır. Çalışmanın bir sonraki bölümünde ilk olarak küresel İslamcı 

söylemin ve bir yansıması olarak Türkiye’deki yeni İslamcıların din ve ideoloji 

meselelerine yükledikleri anlam dünyaları, bunları yorumlamaları ve sadece düşünsel 

olarak değil siyasi yönelimlerinde de bunları nasıl işlevselleştirildiği gösterilmeye 

çalışılacaktır. 



101 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

İSLAMCI SÖYLEM VE İDEOLOJİ: YENİ İSLAMCILARIN 

İSLAM YORUMU 

Çağdaş dönemde İslamcılık düşüncesi incelenir ve değerlendirilirken onun 

siyasi, ekonomik, toplumsal meselelere ilgisi genellikle daha ön planda olmuştur. Bu 

da beraberinde İslamcılık fikrinin ağırlıklı olarak bu konuları ele aldığına dair bir 

kanaati oluşturmuştur. Halbuki İslamcılık düşüncesi başından beri ele aldığı birçok 

meseleyi din – dolayısıyla İslam- ekseninde tartıştığı için İslam’ın bir din olarak ele 

alınması, yorumlanması, onun anlamlandırılması İslamcılık düşüncesi içinde her 

zaman canlı ve temel bir gündemi teşkil edecektir. Nitekim İslamcılık tartışmaları 

içinde daha ön planda duran toplumsal, siyasi, iktisadi vb. vurgular da yine dini bir 

mesele olarak İslam perspektifinden ele alınıp değerlendirilecek ve yorumlanacaktır. 

Bu bağlamda dönemin İslamcılarının İslam’ı anlama ve yorumlama biçimleri hem 

tartışmaların kendi akışını göstermesi hem de diğer meselelere doğru akan kanalları 

ve bu kanallardan beslenerek gelişen tartışmaları ve etkileşimleri göstermesi açısından 

önem arz etmektedir.  

Çalışmanın bu bölümünde modern dönemde İslamcıların gerek küresel ölçekte 

gerek Türkiye’de İslam’ı yorumlama ve tartışma biçimlerini ele alacağım. Elbette din 

meselesi başlı başına geniş ve kapsamlı bir mevzudur. Burada ise bu meseleye ilişkin 

temel birkaç husus ön plana çıkarılacaktır. İlk olarak İslamcılar tarafından İslam’ın bir 

din olarak çağdaş dönemde nasıl ele alındığı, tartışıldığı ve konumlandırıldığı ortaya 

konulacaktır. Dolayısıyla dinin gelenek ve modern dönemde algılanış biçimleri ile 

İslam’ın otantikliğinin sorgulanması ve ideolojiler çağında dinin bir ideoloji olarak 

nasıl anlamlandırıldığı konusu ele alacağım bazı başlıklardandır. Diğer taraftan 

İslam’ın ideolojik bir karakterde ele alınıp tartışılması, onun alternatifliğine ve 

yaganeliğine yapılan vurgu bu dönemde bazı düşünsel ve siyasi tartışmalara yaklaşım 

üzerinden test edilmiş olacaktır. Kapitalizm/komünizm, sağ/sol, sünnilik/şiilik gibi 

ayrışmalarda İslam’ın nasıl üçüncü yolcu ve alternatif bir din/ideoloji olarak ortaya 

konulduğu gösterilecektir. Tüm bu tartışmaları kapsayan ve tartışmalarda kendini 

gösteren İslam’ın otantisitesini bulma çabasının gerçek İslam ve gerçek Müslüman 

tartışmaları ile nasıl yürütüldüğü de bu kısımda incelenecektir. Bunu yaparken 



102 
 

öncelikle Mevdudi, Seyyid Kutub ve Ali Şeriati gibi fikirleriyle Türkiye’deki 

İslamcıları etkilemiş bazı isimlerin bu meselelerle ilgili yaklaşımları temel noktalarıyla 

aktarılacak, sonrasında ise Türkiye’deki İslamcıların aynı meseleleri bu isimlerle 

paralel ve onlarla birlikte nasıl ele aldığı aktarılacaktır. 

3.1 İSLAM VE İDEOLOJİ; BİR İDEOLOJİ OLARAK İSLAM’I 

TARTIŞMAK 

İslamcılık düşüncesi içinde çalışmalarında İslam’ı merkeze alan ve modern 

dönemde Müslümanların din meselesini ve İslam’ı nasıl anlamaları gerektiği 

konusunda çokça kafa yoran isimlerin başında Mevdudi gelmektedir. Mevdudi’ye 

göre İslam soyut fikirlerden ve felsefi jargonlardan uzak; anlaşılır, sade ve saf bir 

inançtır.279F

280 İslam’ı bir inanç olarak saf ve basit bir din şeklinde yorumlamasına rağmen 

Mevdudi İslam’ı bütüncül bir hayat felsefesi olarak görmektedir. Buna göre İslam 

hayatın tüm alanlarında söz sahibi olan ve onu siyasi, iktisadi ve sosyal yönleriyle 

yönlendiren ve hükmeden bir yapıya sahiptir. 280F

281 Dinin bütüncül bir yapısı olduğu 

yönündeki vurgu, Mevdudi’nin çalışmalarında sıklıkla karşılaşılacak bir vurgudur. 

Ona göre, din ve yaşamın diğer yönleri arasında herhangi bir ayrım yoktur. Dinin söz 

sahibi olmadığı ve hakkında bir şey söylemediği insan yaşamına dair herhangi bir alan 

da söz konusu değildir.281F

282 Bu İslam yorumu biraz da o dönemin hâkim Batılı ideoloji 

ve fikirlerle mücadele etmek için İslam’ın çok yönlü ve pratik yönüne vurgu yapma 

ihtiyacından kaynaklanmaktadır. Bu yönüyle Mevdudi’nin eserlerinde İslam ve ona 

yüklenen anlamlar esas itibarıyla modern Batı düşüncesine karşı bir tepkiden 

kaynaklanmaktadır. 282F

283 Bu durum Batı düşüncesinden etkilenme şeklinde değil, bilakis 

Batıya onun argümanlarıyla cevap verme şeklinde kendini gösterecektir. Mevdudi 

İslam’ın ve dolayısıyla Müslüman olmanın anlamı ve önemini sık sık vurgulamış ve 

çağdaş dönemde İslam’a ve Müslümanlara yeni bir kimlik kazandırmak istemiştir. 

Özellikle yaşadığı coğrafya göz önünde bulundurulduğunda, ona göre bu kimlik 

                                                 
280 Thameem Ushama ve Noor Mohammad Osmani, “Sayyid Mawdudi’s Contribution towards Islamic 

Revivalism”, IIUC Studies, C. 3, Sy 0, Haziran 2009, s. 97 doi:10.3329/iiucs. v3i0.2668, 05.11.2018. 
281 Abu-’l-Aʿlā al-Maudūdī, The Islamic Way of Life, repr, Leicester, Islam. Foundation, 2001. 
282 Roy Jackson, Mawlana Mawdudi and political Islam: authority and the Islamic state, London ; 

New York, Routledge, 2011, s. 109-28. 
283 Nasr, Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, s. 229-30. 



103 
 

İslam’ı ve Müslümanları yaşadığı sömürge nizamından ve seküler milliyetçilikten 

farklılaştıracak bir kimlik olmalıdır.283F

284 Böylece Mevdudi’de Müslüman olmak sadece 

İslam’ı takip etmek değil, bilakis bunun da  ötesinde bir anlam ifade eder. Ona göre 

“Müslüman modern toplumsal bağlantıları, siyasi beklentileri ve nihayet kültürel 

bakış açısı olan modern bir varlıktır.”284F

285 Bu yönüyle bakıldığında Mevdudi aslında 

Müslüman olmayı sadece İslam’ı takip etmenin ötesinde bir anlamla yeniden 

tanımlamaktadır Dolayısıyla Müslümana bu kimliği kazandırması gereken İslam ise 

“siyasi, devrimci bir ideoloji ve dinamik bir harekettir.”285F

286  

Müslüman bireyi bu anlamda daha aktif ve sorumluluk sahibi bir özne olarak 

kodlayan Mevdudi, modern dönemde Müslümanların başına gelen felaket ve kötü 

durumlardan Batı’nın siyasi kudreti ve maddi kaynaklarının yanında Müslümanların 

bizzat kendilerini de sorumlu tutmaktadır.286F

287 Ona göre çağımızda İslam adına yaşanan 

bir kriz varsa ve buna bir çözüm bulunacaksa bu yine Müslümanların kendi elleri ve 

iradeleri ile olacaktır.287F

288. Mevdudi de çağdaşları ve Türkiye’de ondan etkilenenler de 

olduğu gibi çağdaş dönemde Müslümanların yaşadıkları problemlerde sorunu 

İslam’da görmemekte ve Müslümanların durumunun bir şekilde düzeltilmesi 

gerektiğini ifade etmektedir. Ona göre çağdaş İslam’ın buhranı ve bunun neticesinde 

ortaya çıkan birtakım problemler İslam’ın emirlerinden uzak ve onu hakkıyla anlayıp 

yaşamayan Müslümanların eseridir.288F

289 İslam’ın bu şekilde yorumlanması ve çağdaş 

dönemde Müslümanların başına gelenlerden İslam’ı gerçek anlamda yaşamayan 

Müslümanların sorumlu tutulması gerçek İslam/gerçek Müslüman tartışmalarına kapı 

aralayan önemli bir zemindir. Bu durumdan kurtuluş ise İslam’ı gerçek anlamda 

yaşamak için Müslümanların kendilerini sık sık nasıl bir İslam yaşıyoruz noktasında 

sorgulamalarıdır.289F

290 Bu sorgulama hem İslam hem Müslümanlığın yeni anlamlar 

kazanması için önemli bir çıkış noktasını oluşturmaktadır. Bu minvalde Mevdudi 

                                                 
284 A.g.e., s. 107. 
285 Ebu’l-Ala Mevdudi, İslam’ın Anlaşılmasına Doğru, İstanbul, Düşün, 2015, s. 10-11. 
286 Nasr, Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, s. 108. 
287 A.g.e., s. 109. 
288 Abú l-Alá Mawdúd ve Khurram Murad, Let us be Muslims, Leicester, Islamic Foundation, 1985, s. 

115. 
289 A.g.e., s. 116-17. 
290Nasr, Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, s. 111. 



104 
 

İslam’ı saflaştırma, rasyonelleştirme ve pratikleştirmek istemektedir.290F

291 Nitekim 

Mevdudi’deki bu yaklaşım İslam’ı ideolojik bir hüviyete büründürmekte ve onu 

sistematik bir din haline getirmektedir. Böylece İslam aileden siyasete, hukuktan 

kültüre hayatın birçok yönünü kapsayan bir yapıya da dönüşmektedir. 291F

292 

Mevdudi’nin çalışmalarından etkilenen bir diğer İslamcı düşünür Seyyid 

Kutub’un İslam’ı ideoloji olarak yorumlaması ve İslam’ın din olarak şümullü oluşuna 

dair getirdiği çözümlemeler İslamcılık düşüncesi içinde etkili olmuştur. Kutup 

özellikle tartışmaların farklı bir boyutuna, İslam’ın çağdaş dönemde farklı ideolojiler 

karşısındaki imkanlarına odaklanmaktadır. Kutup İslam’ın dönemin hâkim ideolojileri 

olan kapitalizme ve sosyalizme karşı sağlam bir tez geliştirdiğine inanmaktadır. 292F

293 

Bunun ötesinde Kutub İslam’ın Müslümanları ya kapitalizmin ya da komünizmin 

boyunduruğuna girmekten kurtaracak yegâne sistem olarak görmüştür. 293F

294  

İslam böylece salt toplumsal ve ekonomik sorunları çözmekle kalmamakta aynı 

zamanda Müslümanlara bir özgüven duygusu da vermektedir. Kutub’a göre:  

“Kendini yere ve göğe bağlayacak kapsamlı bir ideolojiden yoksun olan insanın, 

çaresiz bir cüceden sokağa terkedilmiş bir çocuktan farkı yoktur. İdeoloji gereklidir. 

İdeoloji bireye kendisinden daha büyük bir amaç sağlar. Amaç içinde yaşadığı toplum, 

ait olduğu insanlıktır.”294F

295  

Seyyid Kutub böylece İslam’ı komünizm, kapitalizm gibi çağdaş ideolojiler 

karşısında bir alternatif ve mücadele kaynağı olarak konumlandırır. Kapitalizm ve 

komünizm temel vurgu olmakla birlikte liberalizm, milliyetçilik, sekülerizm gibi 

meseleler de Kutub’un İslam’ın karşısına çıkararak mücadele ettiği ve üstesinden 

gelmeye çalıştığı düşüncelerdir. Diğer ideolojilerde olduğu gibi İslam’ın bu şekilde 

yorumlanması beraberinde İslami bir sistem arayışını da getirmiştir. Bu İslami sistem 

Kutub’a göre Müslümanlara sosyal adalet getirerek onlara uluslararası kamuoyunda 

itibar kazandıracaktır. Böylece “İslami sistem diğer ideolojilere karşı Müslümanları 

                                                 
291 Demant, Islam vs. Islamism, s. 99-100. 
292 Charles Adams, “Mawdudi and the Islamic State”, içinde Voices of Resurgent Islam, New York ve 

Oxford, Oxford University Press, 1983, s. 113. 
293 Seyyid Kutub, İslam Düşüncesi, İstanbul, Dünya Yayıncılık, 2006, s. 433. 
294 Yvonne Y. Haddad, “Sayyid Qutb: Ideologue of Islamic Revival”, içinde Voices of Resurgent 

Islam, ed. John L. Esposito, New York ve Oxford, Oxford University Press, 1983, s. 87. 
295 A.g.e., s. 88. 



105 
 

maddi ve manevi olarak geliştirirken ideal bir toplum düzeni de kuracaktır.”295F

296 Yani 

İslam’ın bu şekilde ideoloji olarak ön plana çıkarılması onun sadece toplumsal ve 

siyasi olayları çözmedeki manevra alanını genişletme kalmayacak, daha önemlisi 

Müslümanların kendi içlerine dönük meseleleri kavrama ve anlayışlarını da 

geliştirecek, böylece İslam’ı daha iyi bir şekilde anlamış olacaklardır. Nitekim 

Kutub’a göre İslam bunu yapma imkanına ve araçlarına fazlasıyla sahiptir. 296F

297 

3.1.1 “İslam Her Şeyi Kapsar; Hem Dünyadır Hem Ahirettir” 

İncelediğimiz dönemdeki İslamcılık düşüncesinde temel unsurlardan biri de 

İslam’ın bir din olarak normatif yönüne yapılan vurgudur. Buna göre İslam hayatın 

tüm yönlerine değinen, onları ihata eden, yöneten ve yönlendiren bir belirleyicidir. 

İslam’ın bu özellikleri ile yorumlanması ve bu hususların daha vurgulu bir şekilde ön 

plana çıkarılması 20. yüzyıl İslamcı söyleminin ana odaklarındandır. Bu dönemde 

İslam’ın tüm meselelere karşı bir çözümünün olduğu ve doğal olarak her şeyi kapsayan 

bir nizam olduğunu ilk olarak belirgin şekilde ifade eden isimlerin başında Hasan El-

Benna gelmektedir. Benna İslam dinini; sadece bir takım zahiri ibadetler veya sadece 

yüce bir ahlak, üstün bir maneviyat veya ameli esasları beğenmekten ibaret bir din 

veya onu sadece önceki nesillerden kalan inançlar manzumesi olarak görenlere karşı 

çıkar.297F

298 Buna göre Benna İslam’ın belirli noktalarına odaklanan bu yorumlamaları 

sorunlu bulur ve İslam’ın her şeyi kapsayıcı bir bütün olarak yorumlanması gerektiğini 

düşünür. Benna’ya göre İslam; “hem ibadet hem inançtır hem din hem devlettir hem 

madde hem manadır hem vatan hem vatandaştır hem kitap hem kılıçtır.”298F

299 

Benna’nın İslam’ın kapsayıcılığına yaptığı bu vurgu Müslüman Kardeşler 

Hareketi’nin düşünürleri ve takipçileri üzerinde de ekseriyetle etkili olacak bir 

husustur. Bu bağlamda bu etkiyi Seyyid Kutub üzerinde de görmek mümkündür. Hatta 

Seyyid Kutub’un küresel İslamcılık düşüncesinde İslam’ı ele alırken kendi düşünce 

merkezine yerleştirdiği en önemli konu başlıklarından birisi belki de İslam’a yüklenen 

bu anlam dünyasıdır diyebiliriz. Kutub da İslam’ı temelde kuşatıcı bir hayat nizamı 

                                                 
296A.g.e., s. 84. 
297 A.g.e., s. 88. 
298 Nazlı, Hasan El Benna’nın Hayatı ve Risaleleri, s. 229. 
299A.g.e., s. 230. 



106 
 

olarak görür. Ona göre İslam “varlığın mahiyetini açıklayan, itikadi düşünceyi 

kapsayan, insanın varoluş çizgilerini çizdiği gibi, onun bu kainattaki yerini ve değerini 

de belirleyen kapsamlı, ilahi bir nizamdır.”299F

300 İslam’ın bu şekilde kapsamlılık 

vurgusuyla ele alınması ve diğer dinlerle karıştırılmaması gerekmektedir. Kutub’a 

göre İslam’ı diğer dinlerden ayıran en önemli vasıflardan biri bu kapsamlılığıdır: 

“İslam, itikadi düşünceden doğan ve ona dayanan, insana, yaşayışının gerçek 

görünümünü kazandıran sistem ve metotları da kapsar. Ahlak sistemlerini, 

kaynaklarını, ona dayandırılan esasları, otorite kaynağını, siyasi sistemi, teşkilat ve 

hususiyetlerini, sosyal sistemi, esaslarını ve organlarını, iktisadi sistemi, felsefe ve 

teşkilatını, devlet sistemini, ilişkilerini ve irtibatlarını vs. kapsar. Bu bakımdan açıkça 

ve kesinlikle ortaya çıkmaktadır ki; İslam’a beşer hayatından soyutlanmış, yaşanan 

hayatın tanzimi, teşkilatı, organları ve tatbikatı ile ilgisi olmayan vicdani inanç 

görünümünü verip toplumlarındaki sosyal sorumluluklarını, toplum ilişkilerini, 

hukuki inceliklerini bir tarafa atarak, ibadetlerini ve dini törenlerini yerine 

getirdiklerinde onlara ahirette cennet vadeden bir din vasfını yakıştırmaya da asla ve 

katiyen imkân yoktur. Hayır bu din böyle değildir ve olmamıştır. Hiçbir zaman da 

böyle olmayacaktır. Olmasına da imkân yoktur. Belki yeryüzünde din olarak iddia 

edilen ve mensupları tarafından din olarak kabul edilen herhangi bir inanç sistemi bu 

vasıfta olabilir. Ama bu İslam için asla olamaz. Hayır, hayır, sonra yine hayır. 

Olamaz…”300F

301 

Bu bağlamda Kutub yazılarında dinin sadece teorik olarak değil pratik 

yönlerinin de ön planda olduğuna vurgu yapar. Ona göre din hem teori hem pratik hem 

düşünce hem de eylemdir.301F

302 Pratik yönü olan bu din aynı zamanda realiteyi de göz 

önünde bulundurur. Din ilahi gerçeklerle uğraşırken hayatın olumlu, pratik etkilerini 

ve realist fonksiyonlarını da göz önünde bulundurur. Duygusal konularda göze çarpan 

hem etki altında kalan hem de etkisi altında olan evren gerçekleriyle de ilgilenir. 

Realiteler bağlamında, insanların insan olmasından dolayı, insani gerçeklerle de 

uğraşır.302F

303 Böylece İslam kuşatıcılığıyla beraber bireyin ve toplumun her aşamasını da 

düzenleyen tertip eden kapsayıcılığa da sahiptir. Ancak Kutub buna rağmen bazı 

Müslümanların dinin bu kapsayıcılığını göz ardı etmelerine kızar. Ona göre birtakım 

Müslümanlar dini kul ile Allah arasında bir ilişkiye indirgemektedirler. Böylece 

                                                 
300 Seyyid Kutub, Yoldaki İşaretler, çev. Salih Karakaş, İstanbul, Dünya Yayınları, 1997, s. 41. 
301 Seyyid Kutub, İstikbal İslamındır, İstanbul, Özgün, 2008, s. 7. 
302 Kutub, İslam’da Sosyal Adalet, s. 9-30. 
303 Kutub, İslam Düşüncesi, s. 151. 



107 
 

bunlara göre İslam’ın toplumsal hayatta, siyaset ve kültürde veya mali konularda hiçbir 

fonksiyonu kalmamıştır.303F

304 

Kutub’da olduğu gibi Mevdudi’de de İslam benzer bir şekilde her şeyi 

kapsayan, çok yönlü ve pratik bir çözüm aracıdır. Mevdudi de İslam’ı hayatın tüm 

alanlarına hitap eden bir din olarak yorumlamaktadır. 304F

305 Ona göre İslam dini 

insanların hem akıllarına hem de kalplerine hitap etmekte ve yaşamın gerek politik 

gerek kültürel ve sosyal ve ayrıca ahlaki yönlerine de dokunmaktadır. 305F

306 Bu vurgulara 

baktığımızda Mevdudi’de din kavramına yüklenen anlamın önemli bir yer tuttuğunu 

görebiliriz. Nitekim Mevdudi Türkiye’de de en çok rağbet gören eserlerinden biri olan 

Kuran’ın Dört Temel Terimi başlıklı kitabında da din konusuna özel bir bahis açacak 

ve dinin İslami ıstılahlarda farklı anlam boyutlarına yer vererek bütüncül ve kapsamlı 

bir din yorumuna varacaktır. Buna göre Mevdudi’de din egemenlik, itaat ve boyun 

eğme, kural, yasa ve düzen, yargı ve ceza olmak üzere birçok farklı anlam dünyasını 

kapsamaktadır.306F

307  

Çağdaş İslamcı düşünürlerin dini yorumlama konusunda siyasi ve toplumsal 

olanı daha fazla ön plana çıkarması bulundukları bölgelerdeki geleneksel ulema ve 

yapılar ile aralarında birtakım tartışmaların çıkmasına da sebep olacaktır. Mevdudi 

örneğinde onunla aynı dönemde yaşamış olan Nedvi, Mevdudi’nin dini toplumsal ve 

siyasal yönleri ağır basacak şekilde yorumlamasını doğru bulmamış ve farklı 

çalışmalar ile bu hususu eleştirmiştir.307F

308 Bu tartışma aslında doğal olarak geleneksel 

İslam ve modern İslam yorumları arasındaki fay hatlarının oluşmasına da işaret 

etmektedir. İslam’ın bu şekilde yorumlanmasına yapılan eleştirilerden en önemlisi 

İslam’ın böylece dünyevi bir aktivizme ve siyasi iktidara yönelik bir hamleye 

dönüştürüldüğüdür.308F

309  

                                                 
304 Kutub, İslam’da Sosyal Adalet, s. 12-13. 
305 Ebu’l-Ala Mevdudi, Günümüzde İslam, İstanbul, Beyan Yayınları, 2018, s. 36-44. 
306 Ushama ve Osmani, “Sayyid Mawdudi’s Contribution towards Islamic Revivalism”, s. 96. 
307 Mevdudi, Kuran’ın Dört Temel Terimi, s. 134. 
308 en-Nedvi, İslam’ın Siyasi Yorumu, s. 80-84. 
309 Nasr, Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, s. 245. Mevdudi açıkça siyasi olan bir İslam yorumu 

tasarlamakla suçlanmakta ve vahyin gayesi hususunda esaslı bir yanılgı içine düştüğü iddia edilmekte 

idi.Bu eleştiriler sadece Mevdudi ile aynı coğrafyadaki ulemadan değil farklı bölgelerdeki önde gelen 

İslamcı düşünürler tarafından da dile getirilecektir. Bu anlamda Müslüman Kardeşler Hareketi’nin 

liderliğini de yapmış olan Hasan El Hudeybi önemli bir isim olarak karşımıza çıkmaktadır. Hasan El 



108 
 

Yukarıdaki satırlarda bazı ana hatlarıyla aktarıldığı gibi küresel İslamcı 

söylemin önemli isimlerinden olan Seyyid Kutub ve Mevdudi İslam’ı bir din ve 

ideoloji olarak benzer şekillerde ele almışlar ve onu ideolojik bir okuma biçimine tabi 

tutmuşlardır. Yine İslam’ı çağdaş ideolojilerle birlikte ele almış, onlara kıyasla 

yorumlamış ve İslam’ı tüm bu ideolojilerden farklı ve üstün bir yere konumlandırıp 

kapsayıcı bir din olarak temellendirmişlerdir. Küresel İslamcı düşüncede İslam’ın bu 

şekilde yorumlanması ve küresel İslamcıların tercümeler yoluyla Türkiye 

İslamcılığına etki etmesi beraberinde Türkiye’deki yeni İslamcıların da benzer 

tartışmaları Türkiye’de yürütmelerine imkân hazırlamıştır.  

3.1.2 İslam Perspektifinden Çağdaş İdeolojiler ve Beşerî Sistemler 

Dönemin küresel İslamcı anlayışında yukarıdaki satırlarda da görüldüğü üzere 

İslam’ın bir ideoloji şeklinde ele alınıp yorumlanması yaygın bir düşünce olarak ön 

plana çıkmaktadır. Her ne kadar Türkiye’de yeni İslamcılar İslam’ı bizzat bir ideoloji 

olarak tanımlamasa da ona yükledikleri anlam İslam’ı mutlak, hâkim ve kapsamlı bir 

ideoloji haline getirmektedir. Türkiye’de ideoloji meselesi ise o dönemde kavramın 

bizzat kendisi ve ortaya çıktığı Batı’daki serüveni üzerinden ele alınarak tartışılmış ve 

kavramın kendisine karşı çıkılmıştır. Türkiye İslamcılığında bu tartışmalar beşerî 

sistemler kavramsallaştırmasıyla birlikte yürütülmüş ve İslam’ın tüm 

ideolojilere/beşerî sistemlere karşı olduğu vurgulanarak onun kendine has özellikleri 

ön plana çıkarılmıştır.  

Bu çalışmada odaklanılan dönemde ideoloji ve beşerî sistemler tartışması 

dönemin İslamcı matbuatında İslamcılar tarafından farklı yönleri ile ele alınmış ve 

tartışılmıştır. Konuyu derinlemesine ve sıklıkla ele alan isimlerin başında Hüsnü 

Aktaş, Ali Bulaç ve Beşir Eryarsoy gibi isimler gelmektedir. Hüsnü Aktaş ideoloji 

fikrinin kendisine karşı çıkmakta ve ideoloji ile felsefenin aynı şeyler olduğunu 

vurgulamaktadır.309F

310 Bundan dolayı İslam felsefesi gibi tabirlerin bile kullanılmaması 

                                                 
Hudaybi de Mevdudi’nin bu fikirleri ve onlardan etkilenenlerin bazı düşüncelerini tenkit etmiş ve 

İslam’ı bu şekilde yorumlamanın yanlışlığına dikkat çekmiştir. Detaylar için bakınız: Hasan El 

Hudaybi, Davetçiyiz Yargılayıcı Değil İslam Dünyasında İnanç Sorunları, İstanbul, İnkılab 

Yayınları, 2013, s. 36-59. 
310 Hüsnü Aktaş, Medeni Vahşet, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1980, s. 80. Bu anlamda dönemin 

İslamcılarının ideoloji konusunda fikirlerini ve yönelimlerini etkileyen önemli isimlerden bir tanesi 



109 
 

gerektiğini ifade eden Aktaş’a göre vahiy ile ideoloji birbirine tamamen zıt 

şeylerdir.310F

311 Her ideolojinin yalana dayandığını belirten Aktaş vahiy ile ideolojinin bir 

araya gelmesinin mümkün olmadığını, bu sebeple de Müslümanların ideoloji 

kavgasında taraf olmamaları gerektiğini belirtir.311F

312 Batı menşeli olduğu ve Avrupa’da 

ortaya çıktığı kabul edilen ideoloji kavramına bu cihetle karşı çıkan Aktaş felsefe 

kavramına İslam düşüncesi içinde yüklenen olumsuz anlamları bilen Batılıların 

ideoloji kavramını bilerek ortaya attıklarını ve bu kavramı İslam Dünyasına 

pazarladıklarını düşünmektedir.312F

313 Ancak buna rağmen Aktaş işin bununla 

kalmadığını düşünmekte ve Türkiye dahil İslam Dünyasında “İslam İdeolojisi” 

başlıklarını taşıyan yüzlerce makalenin kaleme alınmasından, “İslam İdeolojisine 

Doğru” gibi isimler taşıyan kitapların piyasaya sürülmesinden ve “İdeoloji Devleti” 

gibi kitaplara olan ilginin artmasından duyduğu rahatsızlığı ifade etmektedir. 313F

314 

Halbuki Aktaş’a göre Müslüman, ideolojilerin her çeşidine düşman olmalıdır:  

“…İdeolojiler insan düşüncesinin çıkmaz sokaklarıdır ve yer yüzünde hak bir ideoloji 

yoktur. Çünkü ideoloji kelimeden de anlaşılacağı üzere, insan fikrinin, insan 

ihtiyaçlarına göre sistemleştirilmiş şeklidir. Daha doğru bir tarifle, fikirler disiplini 

fikirler bilimidir.”314F

315  

İdeoloji fikrinin Batı menşeli ve Müslümanlar için sorunlu olarak gören bu 

anlayışa göre ideolojiler insanlar için kurulmuş tuzaklardır. 315F

316 Bu tuzaklar 

                                                 
Cemil Meriç olmuştur. Cemil Meriç’in Umrandan Uygarlığa başlıklı kitabının bizzat kendisi ve orada 

ideoloji meselesini tartışma biçimi dönemin İslamcıları tarafından sıklıkla referans gösterilmiştir. Cemil 

Meriç kitabında İslamcı düşüncede ideoloji meselesinin nasıl ele alındığını ve tartışıldığını da ele 

almıştır. Cemil Meriç, Umrandan Uygarlığa, İstanbul, Ötüken Yayınları, 1977, s. 230-77. 
311 İbrahim Taha Emre, “Yaşasın Kuranın Mucizesi, Kahrolsun İdeolojiler”, Şura, Temmuz 1978, s. 7. 

İbrahim Taha Emre müstearını da kullanan Hüsnü Aktaş’ın buradaki yaklaşımının Seyyid Kutub 

tarafından birçok çalışmasında benzer şekilde kullandığını da görmek mümkündür. Özellikle Batı 

felsefesine yaklaşım konusunda Hüsnü Aktaş ve Seyyid Kutub arasında ciddi bir yakınlaşma mevcuttur.  
312 İbrahim Taha Emre, “İslami Mücadele ve Kavram Kargaşası”, Şura, Sayı 30, Ağustos 1978, s. 2. 
313 Aktaş, Medeni Vahşet, s. 83. 
314 Hüsnü Aktaş, “Rejime Uydurulmuş Kafalar Koleksiyonu”, Hicret, Sy 8, Kasım 1979, s. 4. Hüsnü 

Aktaş’ın burada İslam İdeolojisine Doğru başlıklı kitaplar diye kastettiği kitaplardan birisi 1970 yılında 

Cahid Baltacı’nın Ehli Sünnet Yayınları tarafından aynı başlıkla basılan kitabıdır. İdeoloji Devleti ile 

de kastedilen kitap 1977 yılında Fethi Osman’ın Türkçeye çevrilen ve Düşünce Yayınları tarafından 

basılan İdeoloji Devleti başlıklı kitaptır. Bu tartışmalarda sadece Türk müelliflerin kitapları değil, ayrıca 

Batılıların o dönem İslam üzerine yazdıkları ve Türkçeye çevrilen kitaplar da eleştiri konusu yapılır. Bu 

anlamda Alexis Carrel’in Dua başlıklı kitabı, Carlyle’nin Serdengeçti Yayınları tarafından basılan 

Peygamber Kahraman Muhammed başlıklı kitabı gibi kitaplar da eleştirilir. Bu tartışmalar ve eleştiriler 

için bakınız: Aktaş, Medeni Vahşet, s. 84-88. 
315 Taha Emre, “İslami Mücadele ve Kavram Kargaşası”, s. 2. 
316 İbrahim Taha Emre, “Ümmet-i Muhammed’in Bütünlüğüne Kastedenler Ateşe Düşerler”, Şura, Sayı 

36, Eylül 1978, s. 2. 



110 
 

ideolojilerin/beşerî sistemlerin kendilerini meşrulaştırmalarında ve mevcut 

gelişmelere karşı getirdikleri çözüm önerilerinde kendisini göstermektedir. Buna göre 

ideolojilerin dini yok sayan, görmezden gelen hatta kimi zaman onu çarpıtan 

yaklaşımları bu bağlamda dikkat çekilmesi gereken tuzaklardan biridir. 316F

317 

İdeoloji fikrine olan karşı duruşun temel sebeplerinden biri ideolojilerin 

dünyayı yönetme arzusunda olmaları ve kendilerini ona göre konumlandırmış 

olmalarıdır. Yani İslamcılara göre ideolojiler aslında sadece birtakım fikri 

tartışmaların yumağı değil aksine, pratik yönleri ve dünyayı yönetme eğilimleri de olan 

düşünce yapılarıdır. Böylece ideolojiler insanın insana hükmetmesine de yol açan 

yapılara dönüşmektedir.317F

318 Hakimiyetin insana geçtiği ve Allah’ın 

hakimiyetinin/otoritesinin zaafa uğradığı bu durum dönemin İslamcıları için bir 

anlamda kırmızı çizgidir. Bundan dolayı da İslamcılar için her ideoloji bu yönüyle 

birer put, ideolojilerin peşinde koşan insanlar ise putperesttirler.318F

319 Buradan hareketle 

ideolojilerin İslamcılar tarafından sadece düşünce sistemi olarak değil birer din olarak 

görüldüğünü söylemek mümkündür. 

İdeolojilerin belirli bagajlarının ve metotlarının olduğu ve hiçbir ideolojinin 

mevcut bağlamları ve tarihsel süreçlerinden kopuk olmadığını düşünen İslamcılar 

Müslümanların bu hususlara da dikkat etmesi gerektiğini düşünürler. Bundan dolayı 

ideolojilerin sadece teoride kalmaması ve bir şekilde kendini pratiğe dökmesi hususu 

kuvvetle vurgulanır.319F

320 Nitekim ideolojilerin teoriden pratiğe geçme süreçlerini de 

İslam dışı gören ve hiçbir Müslüman için bunların delil sayılamayacağını düşünen 

İslamcılar, ideolojilere bütüncül olarak bakılması gerektiğini ve onun kapsayıcılık 

iddiasının göz ardı edilmemesi gerektiğini düşünürler. 320F

321 İslam’ın kapsayıcı olması, 

ideolojilerin ise bu anlamda her şeyiyle kapsayıcı olamayacağı inancı İslamcıların 

                                                 
317 Hüsnü Aktaş, “Beşerî Sistemlerin Kaynağı”, Hicret, Sayı 9, Kasım 1979, s. 4. 
318 Selahaddin Eş, “Beşerî Sistemler Çöküyor”, Tevhid, Sy 13, Mart 1979, ss. 2. Hüsnü Aktaş, “Zulüm 

Ehramları veya Mumyalanmış Yalanlar”, Tevhid, Sy 25, Haziran 1979, s. 5. Ali Bulaç, Çağdaş 

Kavramlar ve Düzenler, 2. bs, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1977. 
319 Taha Emre, “Ümmet-i Muhammed’in Bütünlüğüne Kastedenler Ateşe Düşerler”, s. 2; Taha Emre, 

“Yaşasın Kuranın Mucizesi, Kahrolsun İdeolojiler”, s. 5. 
320 Beşir Eryarsoy, İslam’a Göre Laiklik Demokrasi ve Hakimiyet, İstanbul, Buruc Yayınları, 1998, 

s. 80-81. 
321 Aktaş, “Beşeri Sistemlerin Kaynağı”; Taha Emre, “Yaşasın Kuranın Mucizesi, Kahrolsun 

İdeolojiler”; Bulaç, Çağdaş Kavramlar ve Düzenler, s. 24. 



111 
 

zihninde böylece ortaya çıkmış olur. Aynı zamanda bu tartışma İslamcıların 

ideolojileri beşerî sistemler olarak adlandırılmalarına ve onun bu kapsayıcılık yönünün 

eksikliğine işaret eden tartışmalara da götürür.  

Yukarıdaki satırlarda küresel İslamcılık düşüncesindeki İslam’ın her şeyi 

kapsaması vurgusu bu aşamada Türkiye’de ideolojileri ve beşerî sistemleri tartışırken 

tekrardan karşımıza çıkar. Buna göre Türkiye’deki yeni İslamcılar, insanın hayatının 

çok yönlü olduğunu ve ancak sadece İslam’ın insan hayatının bu çok yönlü ve boyutlu 

akış ve taleplerini karşılayabileceğini düşünürler. 321F

322 Beşerî ideolojiler ve sistemler ise 

yapıları ve imkanları gereği insan hayatını ancak parçalı bir şekilde ele alabilme 

kapasitesine sahiptirler. Bu durumu Beşir Eryarsoy şu satırlarla ifade eder: 

 “Bu yönüyle bütün beşerî sistemler eksik kalmakla maluldür. Çözüm getiremeyişleri, 

insanları saadete ulaştıramayışları bunun en açık göstergesidir. Kendilerinin 

kendileri için belirledikleri hedefler dahi gerçekleştiremeyişleri bir tarafa, Müslüman 

olarak bizim onlara yöneltebileceğimiz en ciddi en büyük eleştiri, bu sistemlerin eksik 

olduğu ile ilgilidir. Bu sistemler yamalı bohçadır, kâmil din olamazlar, hele hele 

ahiretle ilgili söyleyecek tek bir sözleri yoktur. Yalnız Allah’ın dini olan İslam’dır, 

hayatı bütünüyle kuşatan, dünyayı ve ahireti kuşatan. Bu, gerçekten İslam dininin çok 

büyük bir zenginliği, üstünlüğü ve müminler için bitip tükenmek bilmeyen hayat 

kaynağıdır.”322F

323 

Beşerî sistemlerin bütüncül olmamasına yönelik vurgu ve eleştirinin yanında 

onların sadece dünyevi olmasına ve geçiciliklerine de dikkat çekilmektedir. Buna göre 

beşerî sistemler başka sistemler vasıtasıyla kendi eksikliklerini tamamlasalar bile 

ahirete yönelik hiçbir şey söyleyemezler. Dolayısıyla da dönemin İslamcılarının beşerî 

sistemlere yöneltmekte olduğu en ciddi ve ağır eleştirilerden birisi de budur. 323F

324 Ayrıca 

bu sistemler bir dönem hâkim konuma gelseler dahi bir süre sonra bu hakimiyetlerini 

kaybetme ihtimalleri çok yüksektir. Halbuki İslam böyle değildir: “Her daim etkisini 

ve geçerliliğini koruyan İslam insanlığı doğruya ulaştırma ve onların hayatlarını 

idame ettirecek imkân ve şartları sunma konusunda beşerî sistemlere göre 

                                                 
322 Eryarsoy, İslam’a Göre Laiklik Demokrasi ve Hakimiyet, s. 79; Bulaç, Çağdaş Kavramlar ve 

Düzenler, s. 114. 
323 Eryarsoy, İslam’a Göre Laiklik Demokrasi ve Hakimiyet, s. 86. Beşir Eryarsoy beşerî sistemlerin 

kendi içinde tutarlılıklarının olmadığı vurgulamasına rağmen bir başka yazısında Batılı beşerî 

ideolojileri de kendi içinde bazı tutarlılıklarının olduğundan bahseder ve bu durumun aynı İslam’da da 

bu şekilde olduğunu belirtir. Bu yazı için bakınız: Beşir Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, İstanbul, 

Düşünce Yayınları, 1979, s. 18. 
324 Eryarsoy, İslam’a Göre Laiklik Demokrasi ve Hakimiyet, s. 82; Selahaddin Eş Çakırgil, “İslami 

Mücadelede Terimler”, Şura, Sy 28, Temmuz 1978, s. 11. 



112 
 

farklılaşmaktadır.”324F

325 Bundan dolayı İslam’ın iyi anlaşılması gerektiğini düşünen yeni 

İslamcılar İslam’ın sadece bütünlüklü yapısına değil aynı zamanda onun 

kapsayıcılığına da dikkat çekerler:  

“İslam ne yalnızca (anlaşılan dar anlamlarıyla) bir tashihi iman, ne de yalnızca ahlaki 

bir çağrı, ne de yalnızca ruhi bir tezkiye ve zikir ne yalnızca ibadet ne de yalnızca bir 

siyasal… davadır… İslam, bütünüyle hayatı -ferdi ve toplumsal, ekonomik ve siyasal, 

imani ve ameli- ahlaki boyutlarıyla kapsayan bir davadır.”325F

326 

Bu satırlar benzerlerini yukarıda da aktardığımız küresel İslamcı düşüncenin 

önde gelen isimlerinin fikirleri ile büyük benzerlikler teşkil etmektedir. İslam’ın tüm 

meseleleri kapsayıcı, bütüncül ve çözüm odaklı olduğuna dair olan inanç İslamcıların 

gözünde ona sadece dini terminolojiler içinde değil bunun da ötesinde daha özel 

anlamlar yüklemeye itmektedir. Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi İslamcılar her ne 

kadar İslam’ı bir ideoloji olarak görmeseler de onu diğer ideolojilerle kıyaslayarak ve 

bu ideolojilerin eksik görülen kısımlarından hareketle anlamlandırmaya çalışırlar. Bu 

da doğal olarak Kutub ve Mevdudi’de gördüğümüz şekliyle İslam’ı sistemleştiren ve 

ideolojikleştiren bir tarafa doğru kaymasına da yol açmıştır.  

3.2 ÜÇÜNCÜ VE ALTERNATİF BİR YOL: NE KAPİTALİZM NE 

KOMÜNİZM NE SAĞ NE SOL; LA SÜNNİYYE LA ŞİİYYE 

3.2.1 “Ne Kapitalizm Ne Komünizm!” 

Yeni İslamcılardaki İslam’ın bütüncül, kendine özel, kıyas kabul etmez ve 

konjonktür ötesi yorumu onun ideolojiler karşısındaki konumunu da belirlemede 

önemli çıkış noktalarını oluşturacaktır. Buna göre İslamcılık içinde diğer ideolojilere 

karşı önceki yaklaşımları eleştiren İslamcılar İslam’ın siyasi, toplumsal ve iktisadi 

yönlerini yorumlarken diğer çağdaş ideolojilere başvurmanın gereksiz olduğunu 

düşünmektedirler.326F

327 Bir anlamda bu İslamcılığın İslam’ın eklektik ve bağımlı 

okunmasına karşı bir tavırdır. Bu bağlamda yeni İslamcılar İslam’ı soğuk savaş 

                                                 
325Ali Bulaç, İslam Dünyasında Düşünce Sorunları, İstanbul, Burhan Yayınları, 1983, s. 80.,Mehmed 

Kerim, “İslam Nasıl Anlaşılmalı 3”, Sy 30, Ağustos 1978, s. 4. 
326 M. Beşir Eryarsoy, İslami Hareket ve Problemleri, İstanbul, Buruc Yayınları, 1996, s. 149. 
327 Bulaç, Çağdaş Kavramlar ve Düzenler; İsmet Özel, Üç Mesele- Teknik Medeniyet 

Yabancılaşma, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1978; Rasim Özdenöeren, Müslümanca Düşünme 

Üzerine Denemeler, İstanbul, İnsan Yayınları, 1985; Bulaç, İslam Dünyasında Düşünce Sorunları. 



113 
 

dönemi ideolojileri olarak kapitalizm/emperyalizm ve komünizm/sosyalizm 

kıskacından kurtarmak istemektedirler. O dönem küresel siyasi sistemin kutup başını 

çeken bu ideolojiler başta olmak üzere liberalizm, demokrasi gibi meseleler İslam’ın 

kendisiyle kıyaslandığı düşünce yapılarının başında yer alacaktır. İslamcılar ise tüm 

bu ideolojilerin insanlığın sorunlarını çözmede yetersiz kaldığını düşünmektedirler.327F

328 

Bunun yerine İslamcılar İslam’ı diğer beşerî sistemler ve ideolojiler karşısına çıkarıp 

onlara karşı İslam’ın bütünlüğünü, kapsayıcılığını, sürekliliğini ve en önemlisi de 

bunlara karşı alternatif ve üstün oluşunu vurgulamaktadırlar. 

Ali Bulaç İslamcılar olarak kendilerinin “emperyalizmin her türlüsüne, 

sermayenin diktasına, faşizme ve komünizme şiddetle karşı olduklarını” 

belirtmektedir.328F

329 Bu sistemleri şeytani olarak gören Bulaç tüm Müslümanların 

bunlarla mücadele etmesi gerektiğini ve bunların her birinden uzak durulması 

gerektiğini düşünmektedir.329F

330 İslamcılara göre kapitalist ve komünist bloklara 

verilecek tek bir isim vardır: “Bunların hepsi küfürdür ve küfrün herhangi bir şubesini, 

diğer şubesinden ayırma hakkını hiçbir Müslüman kendine tanımamalıdır.”330F

331 Buna 

göre mevcut sistemdeki kapitalizm ve komünizm ayrışması Batının diğer ülkeleri 

sömürgeleştirebilmesi için kullandığı ideolojik bir zırhtır. Batı böylece Müslümanlara 

kapitalizmi göstererek komünizme; komünizmi göstererek de kapitalizme razı 

etmektedir.331F

332 İslamcılığın önerisi bu aşamada üçüncü/orta bir yoldur. Batı’nın ortaya 

koyduğu ve taraf olmaya zorladığı ideolojiler bir tarafta İslam bir tarafta olmalıdır: 

“Ya Allah’a, Allah’ın istediği gibi inanılacak ve Allah’ın yoluna girilecek ve anarşinin 

kökü kuruyacak; veya bugün olduğu gibi yahut da dünkü cahiliyet devrinde olduğu 

gibi Allah’tan başkasının yani tağutların sanemlerin, putların kuru felsefenin Avrupa 

materyalizminin bolşevizmin, faşizmin, şefokrasinin , Yahudi demokrasisinin iblis 

çamuriyetizminin, Ali’nin Veli’nin, şunun bunun, Lenin’in, Mao’nun yamyamın 

çingenin, soysuzun peşine takılıp kula kul olunacak ve anarşi belası içinde sürülüp 

gidilecek….  

Üçüncü şık yok. İki şık var:  

                                                 
328 Selahaddin Eş Çakırgil, “Anarşi Büyük Başlar İstiyor”, Sy 10, Kasım 1979, s. 13; Eş Çakırgil, 

“Beşerî Sistemler Çöküyor”, s. 2. 
329 Bulaç, Çağdaş Kavramlar ve Düzenler, s. 9. 
330 A.g.e., s. 10. 
331 Hüsnü Aktaş, “Bermuda Şeytan Üçgeni veya Kahrolsun Amerika”, Tevhid, Sayı 4, Ocak 1979, s. 7. 
332 Hüsnü Aktaş, “İdeolojik Zırhlar veya Sömürüden Pay Alma Savaşı”, Tevhid, Sy 27, Haziran 1979, 

s. 5. 



114 
 

Allah’ın vah yettiği yol; 

İblis felsefesinin çizdiği yollar… 

Bu işin sağı solu yok. Bu işin sağcısı solcusu olamaz. Bu işin mümini ve kafiri 

var…”332F

333 

Dünya sisteminde kapitalizm ve komünizm kutuplaşmasına karşı orta yol 

vurgusu ve üçüncü dünyacılık yaklaşımı Seyyid Kutub ve Mevdudi başta olmak üzere 

küresel İslamcı düşünürlerin o dönemde dikkat çektiği hususların başında gelmekte 

idi. Aynı şekilde Türkiye’de de İslamcılar komünizm ve kapitalizm karşıtlığı 

üzerinden bu vurguya dikkat çekmişlerdir. Bu aşamada Türkiye’deki tartışmaların özel 

bir yönü de vardır. Küresel İslamcılık düşüncesinde bu vurgu daha çok küresel siyasi 

sistem ve ideolojiler üzerinden yürütülmüşken Türkiye’deki İslamcılar aynı yaklaşımı 

farklı bir perspektiften daha yoğun olarak gündemlerine aldıkları Türkiye 

siyasetindeki sağ-sol kavgası ve ayrışması üzerinden de yürütmüşlerdir. Aşağıdaki 

bölümde ana hatlarıyla bu tartışmaların İslamcılar tarafından nasıl yürütüldüğüne 

bakılacaktır. 

3.2.2 “Ne Sağcıyız Ne Solcu”: Yeni İslamcıların Türkiye Siyasetinde 

Konumlanışı 

İslamcılığın bu dönemde kendini yeni ve özgün bir ideoloji olarak ortaya 

koyma çabası ve girişimi doğal olarak onu Türkiye siyasetinde hâkim olan sağcılık-

solculuk ayrışmasının ötesine ve ondan ayrı bir yere konumlandırma zorunluluğunu 

da beraberinde getirmiştir. Bu durum yeni İslamcıların Türkiye’de siyasi yol 

alışlarında geçmiş bir takım yönelim ve alışkanlıkların sorgulanmasını beraberinde 

getirmiştir. Bunların başında Türkiye’de zaman dilimi olarak bu çalışmada 

incelediğim dönemin hemen öncesine bakıldığında sağ, milliyetçi, muhafazakâr siyasi 

çizginin İslam ve Müslümanlarla özdeşleştirildiği ve bir takım İslami temeller ile 

uzlaştırılma çabaları gelmektedir. O dönem İslami referanslarla neşredilen yayınlarda 

                                                 
333 Ahmed Selami, “Kurtuluş Şeriat’ta”, Şura, Sy 40, Ekim 1978, s. 3. 



115 
 

bu vurgular sıkça işlenmiş, sağcılık fikriyatının İslam’ın mevcut Türkiye şartlarında o 

zaman en ideal düşünce ve siyaset yapma biçimi olarak sunulmuştur. 333F

334  

Bu tutum ve davranış kendisini öncelikle düşünsel alanda göstermektedir. 

Müslümanlar tarafından bu dönemde Sağcılık düşüncesi Kurani ve İslami bir kavram 

olarak telakki edilecek, İslam ve Müslümanlığın kendisi ile özdeşleştirilecektir. 334F

335 

Buna göre sağcılık fikri Kurani bir kavram olan ashabul yemin ile eşdeğer tutularak 

Allah’ın Kuran’da bu kavramı özellikle kullandığı ve böylece yüzlerce yıl önce ilmi 

evveli ile günümüzde yaşanan bu sağ-sol ayrışmasına işaret ettiği iddia edilecektir. 335F

336 

Böylece dini bir düşünme biçimi olarak sağcılık İslam ile sağcı olmak da Müslüman 

olmakla eşitlenecektir.  

Bu bakış açısını Türkiye İslamcılık düşüncesi içinde önemli yerleri olan Sezai 

Karakoç ve Necip Fazıl Kısakürek gibi isimlerde de görmek mümkündür. Necip Fazıl 

bir şiirinde sağ-sol meselesine yaklaşımını “Kalbimi ve aklımı hep sağ elime verdim/ 

Görevi olmasaydı sol elimi keserdim.” şeklinde belirterek dönemin İslami camiasının 

sağ ve sağcılık meselesine yaklaşımını kendi edebi usul ve anlatışıyla ifade 

edecektir.336F

337 Yine dönemin önemli İslamcı düşünürlerinden olan Sezai Karakoç’a 

göre de insanlar ikiye ayrılır: “Tam Müslüman ve tam inkârcı. Tam sağcı yani tam 

                                                 
334 Bu anlamda o dönem önemli bir yayın organı olarak Yeniden Millî Mücadele’deki İlmi Sağ 

tartışmaları dikkat çekicidir. Sağ fikri böylece teorik bir zemine oturtulmaya çalışılmıştır. Bu tartışmalar 

için bakınız: Ekin Kadir Selçuk, “Mücadeleciler” Mücadele Birliği 1964-1980, İstanbul, İletişim, 

2018. 
335 İsmail Kazdal, “Siyasi İktidarsızlık”, Hilal, Sy 57, Nisan 1966, s. 8; İsmail Kazdal, “Sağ ve Sağcı”, 

Hilal, Sy 58, Haziran 1966, s. 6; Abdulaziz Kemal, “‘Sağcılık’ ve ‘Ashab-ı Yemin’ Kavramı Üzerine”, 

Tohum, Sy 84, Mart 1974, ss. 19-24; Said M. Şimşek, “Sağcılık ve Solculuk”, İslamın İlk Emri Oku, 

Sy 185, Ekim 1977, ss. 4-6. 
336 Hasan Basri Erzurumi, Kuranı Kerime Göre Sağcılık ve Solculuğun Manası ve Solcu Yazarlara 

Cevap, İstanbul, 1968; Salih Doğan Pala, Sağ-Sol Meselesi ve İslamın Hükmü, İstanbul, Cihad 

Yayınları, 1966. 
337 Tanıl Bora, “Sol-Sağ Şemasında İslâmcılık: Üçüncü Yol, Orta Yol, Milli Sağ”, içinde Türkiye’de 

İslamcılık Düşüncesi ve Hareketi, ed. İsmail Kara ve Asım Öz, İstanbul, 2013, s. 519. Aynı 

çalışmasında Tanıl Bora daha sonraki dönemden etkili bir örnek olarak şunu da paylaşır: 

“Nakşibendiliğin İskenderpaşa cemaatinin şeyhi Esad Coşan’ın açıklamalarında sağcılığın nasıl 

özdeşleştiğini görebilirsiniz. “Bizim sağcı kesim” deyiverir söz arasında; 1994 yerel seçimleri öncesi 

“sağcı siyasetçilere” seslenir.” Bir Hac ziyaretinde Medine’de ziyaretine gittikleri mütedeyyin bir zâta 

sağ elini uzatınca onun “Peygamber Efendimiz kokuyu sol avucuna alır, oradan sağ elin işaret parmağı 

ile sürmesi gereken yerlere sürerdi. Sünnet bu tarzdadır” dediğini aktarır. Oysa “Ben elime esans 

sürecekleri zaman sağ elimi uzatırdım,” der ve ekler: “Sağcıyız ya!” 



116 
 

Müslüman ve tam solcu yani tam komünist.”337F

338 Görüldüğü gibi dönemin İslami 

camialarında bu fikirler uçta kalan, temsiliyeti düşük tartışmalar olmayıp, bilakis 

siyasi tefekkür ve tasavvurlarının merkezinde konumlanmıştır. 

Bu yaklaşım kendini siyasi alanda da benzer şekillerde göstermiştir. Türkiye 

siyasetinde çok partili hayata geçildikten sonra Cumhuriyet Halk Partisi (CHP) 

karşısında Demokrat Parti (DP) ve Adalet Partisi (AP) üzerinden bir cephe oluşmuş, 

Türkiye’de İslami camialar ise CHP karşısında bu cephenin destekçisi olmuşlardır.338F

339 

Özellikle 1960’lı yıllarda Türkiye İşçi Partisi’nin (TİP) kurulması ve aynı yıllarda 

CHP’nin ortanın solu söylemi üzerinden kendini konumlandırması ve yeni bir siyaset 

geliştirmesi AP’yi sağ siyasetin doğal temsilcisi ve sahiplenicisi yapmış ve siyasette 

sağcılık vurgusu daha yoğun bir şekilde vurgulanmaya başlanmıştır. 339F

340 Böylece 

Türkiye siyasetinde sağcılık olgusu ve sağ siyaset solculuk üzerinden kendini 

kurgulamaya başlayacaktır.340F

341 Siyasi alanda kendini bu noktaya konumlandıran 

sağcılığın kendisiyle ittifak kurduğu bir diğer düşünce ise milliyetçilik olmuştur. O 

dönemde bu durumu destekleyen bir unsur olarak İslam, milliyetçi fikirler ile daha 

fazla yorumlanmaya ve özdeşleştirilmeye başlanmış, diğer taraftan da dönemin 

milliyetçilik fikriyatı sekülerlikten uzaklaşarak İslam’a daha fazla yanaşmıştır. 341F

342 Çift 

taraflı işleyen bu yakınlaşma ile birlikte İslam ve milliyetçilik arasında daha yakın 

ilişkiler kurulmuş ve sağ siyasetin önemli bir unsuru olarak milliyetçilik de kendine 

bu aşamada önemli bir konum bulmuştur.  

                                                 
338 Sezai Karakoç, “Sağ ve Sol” C. 2, Sy 3, Nisan 1966, s. 7. Yine benzer yaklaşımları göstermesi 

açısından Mehmet Kuşçu’nun aktardığı şu satırlar da önemlidir: “Sağcı Müslümandır. Her mananın ve 

inanışın, her müsbet hareketin ve anlayışın İslam'da olduğuna inanan adam. Buna inanamayanlar da 

külliyen solcu." Ancak bu kadarı yeterli değildir. Bundan sonraki aşamada sağcılığın daha İslami 

tarifleri yapılmaya çalışılır: “Sağ ne faşizm ne liberalizm ne de Amerikan kapitalizmi değildir. Sağ 

Peygamber'in yaptığı, beşeriyetin en büyük inkılabından güç alan ilahi nizamdır. Yani İslam'dır. Yani 

sağ İslamiyet sağcı da Müslümandır. "Kuşçu, “Hilal Dergisi”, s. 40.  
339 Nuray Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, 2. bs, İstanbul, Selis, 2007. 
340 Sağcılık kavramının bu anlamda politik bir inşa olarak kurulması yorumu için bakınız: Bulut, 

“Türkiye’de İslâmcılık ve Tercüme Faaliyetleri”, s. 517-18. Yine aynı yazıda bu durumun aktarıldığı 

iyi bir örnek için DP ve AP kurucularından Ferruh Bozbeyli’nin şu açıklamaları dikkate değerdir: 

“Manevi değerler ve din açısından bakarsanız Türkiye’de sağ yaşanıyordu. Ama kimse onun adına sağ 

demiyordu. (…) Muhafazakarlıktı. Ama muhafazakarlık da denmiyordu. Çünkü onun karşısında bir şey 

yoktu. Hayatın kendisiydi.”Ferruh Bozbeyli, Yalnız Demokrat, İstanbul, Timaş Yayınları, 2009, s. 351. 
341 Şaban Sitembölükbaşı, Türkiye’de İslam’ın Yeniden İnkişafı (1950-1960), Ankara, İSAM, 1995. 
342 Gokhan Cetinsaya, “Rethinking Nationalism And Islam: Some Preliminary Notes On The Roots Of 

‘Turkish-Islamic Synthesis’ In Modern Turkish Political Thought”, The Muslim World, C. 89, Sy 3-

4, Ekim 1999, s. 370-71 doi:10.1111/j.1478-1913.1999.tb02753.x. 



117 
 

Bu dönemde son olarak dikkat çekilmesi gereken bir diğer husus ise dönemin 

sağcılık fikrinin muhafazakarlık düşüncesi ile de yakın temas içinde olmasıdır. 

Muhafazakâr düşünce ile girilen bu yakın ilişki sağcılık fikrinin ve dolayısıyla 

dönemin İslamcılığının tarihi yorumlamasında ve özellikle de Osmanlı’ya 

yaklaşımında kendini belirgin bir şekilde gösterecektir. 342F

343 Bu anlamda muhafazakâr 

düşüncenin tarihe, geçmişe ve geleneğe olan dikkat ve vurgusu İslamcılık 

düşüncesinde de kendine yer bulacaktır. Ayrıca muhafazakarlık fikri dönemin sol 

düşüncesi içinde bir ideal olan devrim anlayışına karşı İslamcı camialara önemli bir 

karşı duruş argümanı da sunacaktır.343F

344 Böylece Türkiye’de İslamcı camialarda etkili 

olacak olan sağcılık fikri milliyetçi ve muhafazakâr bagajlarla beraber yol alacak 

siyasette sol ve komünist karşıtlığı üzerinden ortak bir zeminde var olmaya 

çalışacaktır.344F

345  

Anti-komünizm vurgusu ise bu dönemde tüm bu ortaklıkların karşısına 

yerleştirilen ortak bir düşman olarak ortaya çıkacaktır. Diğer bir deyişle milliyetçi-

muhafazakâr-sağcı düşünceyi bir araya getiren muharrik nokta komünizm karşıtlığı 

olacaktır.345F

346 Böylece İslam komünizm sorununun çözümü ve bu tehdit algısına karşı 

sığınılacak yegâne liman olacaktır. İslam’ın bu şekilde düşmanı üzerinden 

tanımlanması ve onun karşı kutbuna konumlandırılması; şemsiyesi altına alınan 

milliyetçilik, muhafazakârlık, sağcılık gibi fikirlerin yeterince tetkik edilemeden 

üstünkörü kabul edilen unsurlar olarak kabulünü de beraberinde getirecektir.346F

347 

Böylece bu ortak teyakkuz hali çok partili hayata geçişten itibaren Türkiye’de 

Müslümanların düşünce serüvenlerinde ve siyaset yapma biçimlerinde önemli bir 

taşıyıcı kuvveti olacaktır. Komünizmin bu tehlikesine karşı koyabilmek için “dine 

                                                 
343 Nuray Mert, “Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış”, içinde Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce İslamcılık, ed. Yasin Aktay, 2. bs, İstanbul, İletişim, 2005, s. 415. 
344 A.g.e., s. 418. 
345 Bulaç, “Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli”, s. 134. 
346 Bu aşamada 1950 ve 60’larda kurulan ve Türkiye’de İslami camialarda bir ilk olarak Komünizmle 

Mücadele Dernekleri iyi bir örnektir. Komünizmle Mücadele Dernekleri bir anlamda o dönem sol ve 

komünizme karşı dindar, muhafazakâr, milliyetçi camialar için çatı vazifesi görmüştür. Bu dernek bu 

yıllarda “Komünizmi Telin Mitingleri” ve “Komünizmi Telin Namazları” organize etmişler ve bir 

anlamda sağ, muhafazakâr milliyetçi camiayı teyakkuz halinde tutmuşlardır. Komünizmle Mücadele 

Dernekleriyle ilgili ayrıntılı bilgi için bakınız: Ertuğrul Meşe, Komünizmle Mücadele Dernekleri, 

İstanbul, İletişim, 2016; Mehmet Güldal, Soğuk Savaş Döneminde Türkiye’deki Komünizmle 

Mücadele Dernekleri, İstanbul, Libra, 2019. 
347 Subaşı, “1960 Öncesi islami Neşriyat: Sindirilme, Tahayyül ve Tefekkür”, s. 635-36. 



118 
 

sarılmak gerektiği fikri, sağın ortak şiarı olarak dindarlığa ve İslamcılığa da 

meşruiyet sahası” açacaktır.347F

348 

3.2.2.1 Ehven-i Şer Yaklaşımına Karşı Duruş 

Türkiye’de İslamcıların Seyyid Kutub, Mevdudi ve Ali Şeriati gibi küresel 

İslamcı isimleri okumasıyla birlikte İslam dinine yükledikleri anlam da değişmeye 

başlamıştır. Onlara göre İslam’ı sağcılık ile özdeşleştiren; milliyetçi, muhafazakâr 

düşünce biçimiyle aynı kategoride okuyan bu düşünme tarzı İslam’ı pasifleştirmekte, 

bir alternatif olmaktan çıkarmakta ve onu hak ettiği değerden uzaklaştırmaktadır. 

Halbuki yukarıdaki satırlarda temel hatlarıyla gösterildiği şekliyle İslam kendi başına 

anlam dünyası olan bir dindir, bütüncüldür ve kutuplaşmaların tarafı değil ancak 

alternatifi olabilir. Böylece Türkiye’deki yeni İslamcılar İslam’ı sağ, milliyetçi ve 

muhafazakâr bağlamlarından ayrıştırıp alternatif ve bütüncül bir ideoloji olarak 

okumaya ve ortaya çıkartmaya çalışacaklardır.348F

349  

Yeni İslamcılar bunu yaparken iki aşamalı yol takip etmişlerdir. Öncelikle bir 

önceki dönemin bu yaklaşımları sorgulanmış ve bunların yanlışlıkları ortaya 

konulmuş, daha sonra da İslam’ın ve Müslümanların Türkiye’deki yansımasıyla sağ-

sol meselesine yaklaşımının nasıl olması gerektiği ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu 

sorgulamaya göre sağcılık fikrini Kurani ve İslami bir terim olarak görmek kapitalist 

çevrelerin Müslümanlara kurdukları bir tuzaktır.349F

350 Yukarıdaki satırlarda da ifade 

edildiği gibi Müslümanlar bir dönem komünizm ve sol tehlikesine karşı sağcılık fikrini 

yüceltmişler ve benimsemişlerdir. Bu durum yeni İslamcıların bir takım siyasi tavır 

alışları da öz eleştiri konusu yapmalarını beraberinde getirmiştir: 

“Mevcut düzen milleti bir hay huy, bir şamata ile komünizm öcüsü ile korkutarak 

milleti istediği safa çekmekte, maşa olarak kullanmaktadır. Siz Dolmabahçe Camii’ne 

sabah namazı kılmaya gelen binlerce Müslümanın Amerikan askerlerine karşı eylem 

yapan solcuları tepelemek için nasıl tahrik olduklarını hatırlıyor musunuz? 

Hatırlarsınız. Komünizmle mücadele gibi bir maksat perdesi arkasından Amerikancı 

iktidarlara, Müslümanların koltuk değneği yapılmak istendiğini hatırlar mısınız? 

Müslüman’ı şer düzen içinde, onun vasıtası olan fırkalaşmalarda, “şer-ehveni şer” 

                                                 
348Bora, “Sol-Sağ Şemasında İslâmcılık: Üçüncü Yol, Orta Yol, Milli Sağ”, s. 520. 
349 Bulaç, “1960 Sonrası İslami Hareket 2”, s. 2. 
350“İslami Istılahlar Sağcı”, Tevhid, Sy 15, Nisan 1979, s. 6. 



119 
 

tercihi ile karşı karşıya bıraktıklarını görmediniz mi? Bunlar bu metotlar hala devam 

edip gidiyor. Hızı azaldı ama, devam ediyor…”350F

351  

İslam düşüncesi literatüründeki Ehven-i şer kavramsallaştırması ve 

İslamcıların buna yükledikleri anlam bu aşamada önemli bir unsur olarak karşımıza 

çıkmaktadır. İslamcılara göre önceki dönemde tenkit ettikleri Müslümanlar siyasi 

meselelere yaklaşımlarında ehven-i şer anlayışını benimsemeleri yüzünden kanmış 

ve(ya) kandırılmışlardır.351F

352 İki kötüden daha az kötü olanı tercih etmek şeklinde 

açıklanabilecek ehven-i şer anlayışına göre Müslümanlar Türkiye’de CHP karşısında 

AP’yi tercih etmekte, sosyalizm ve komünizme karşı da kapitalizme mecbur 

bırakılmaktadırlar.352F

353 İslamcılar bu kavramın dönemin Müslümanları tarafından 

yanlış bir şekilde de kullanıldığını düşünmektedirler. Buna göre AP de CHP de veya 

“komünizm de kapitalizm de şerrin ta kendisidir ve İslam inancında şerler arasında 

tercih yapıldığı da görülmemiştir.”353F

354 Aktaş bu şekilde düşünen Müslümanlara karşı 

eleştirisini daha da keskinleştirmekte ve bu şekilde düşünen Müslümanların “İslami 

hareketi durdurma konusunda en az solcular kadar gayret içinde olduklarını” ifade 

etmektedir: 

“Halkı Müslüman olan ülkelerin bütün zenginliklerini sömüren ve onları halifesiz bir 

toplum haline getiren ABD’nin son siyasi tavırları üzerinde duralım ki, Amerika 

ehveni şerdir diye içtihat yapma ahmaklığında bulunanlara iyi bir ders olsun. NATO 

ülkelerini ehli kitap diye tanıtan ve mutlaka bu çizgiyi muhafaza etmemiz gerektiğini 

iddia edenlerin ellerinde hiçbir şeri delil yoktur. Aksine Müminlerin müşriklerle hiçbir 

şekilde itikadi koalisyonlara giremeyeceklerine dair binlerce delil var. Gel gör ki 

beyinleri Amerika ve Rusya hakimiyet bölgelerine göre şartlanmış, yer yüzündeki her 

olayı bu iki devletin güç dengesine göre değerlendirme alışkanlığına kapılmış 

sağcılar, en az solcular kadar İslami hareketi durdurmak gayretindeler.”354F

355  

                                                 
351 “Beyanname 1398 Üzerine...”, Şura, Sayı 2, t.y., s. 10. 
352 Ali Bulaç, “İslam’a Hazırlanmak”, Hicret, Sayı 8, Kasım 1979, s. 7. 
353 Hüsnü Aktaş, “Şirke ve Zulme Boyun Eğmeyenler”, Tevhid, Sy 31, Temmuz 1979, s. 5. 
354 “Ehven-i Şer, AP mi olsun, CHP mi? NATO mu olsun, Rusya mı?”, Tevhid, Sy 5, Ocak 1979, s. 14. 

Ehveni Şer meselesinin savunucuları tarafından nasıl yorumlandığı da üzerinde de durulmaktadır. Buna 

göre mesele ilk olarak azimet ve ruhsat üzerinden yorumlanmaktadır ve İslamcılar buna katılmazlar. 

İkinci olarak da Ehli Kitap üzerinden bir benzetme vardır ki bu da yanlış bulunur: “Bugün dünyada 

kapitalist blokun temsilcisi ABD ve Batı ülkeleri vardır. Komünist blokun da temsilcisi Sovyet Rusya’dır. 

Yine yaşadığımız cemiyette sol akımlar ve sağ kapitalist akımlar yaygındır. Bize asıl düşen görev bütün 

bu küfür ve şirk akımların ve güçlerin dışında ve karşısında olmak iken, bu gibi fıkıh kaidelerini öne 

sürerek Komünizme karşı kapitalizmi ve Varşova’ya karşı NATO’yu, CHP’ye karşı AP’yi desteklemeye 

çağıranlar temelden yanlış bir iş yapıyorlar.” 
355 Aktaş, “Bermuda Şeytan Üçgeni veya Kahrolsun Amerika”, s. 7. 



120 
 

Ali Bulaç Anadolu’nun kültürel değerlerine eğilen, Türk milleti tezine inanmış, 

milliyetçi, kavmiyetçi ruhçu, maneviyatçı ve nispeten Osmanlıcı olarak isimlendirdiği 

bu dönemin Müslümanlarının Türkiye’de mevcut siyasi konjonktürün bir parçası 

olmalarından yakınır.355F

356 Bulaç Müslümanları bu anlamda yazılarında sıkça ele alacak 

ve eleştirecektir. Ona göre Müslümanlar bu dönemde başta ehven-i şer olmak üzere 

farklı gerekçelerle bir şekilde kandırılmış ve İslam’ın siyasi bilincini (ideolojisini) 

ıskalamışlardır.356F

357 Nitekim Bulaç bu dönemde “İslami düşünce alanında ortaya çıkan 

akımlarda en ortak ve belirgin özellik olarak kendi iç amaçları bakımından politik bir 

bilinç taşımadığını” düşünmektedir.357F

358 Her ne kadar Müslümanlar için karamsar bir 

tablo çizilse de Bulaç bu gidişatın bir süre sonra değiştiğini de düşünmektedir. Ona 

göre Müslümanlar artık olan biteni daha iyi görmekte ve anlamakta düşüncelerini 

İslam ile tashih etmektedirler: “Müşriklere ve sömürgecilere karşı eskisi gibi koltuk 

değneği değiliz. Bizi aldatıcılar ehveni şer tuzaklarıyla başkalarına, söz gelimi 

kapitalist rejime, Amerikan emperyalizmine kolayca satamıyorlar. En azından 

Müslümanca varlığımızın farkına varmaktayız. Kendimize Müslüman demeyi daha 

onurlu görüyor, sağcılığı, milliyetçiliği, muhafazakarlığı reddediyoruz.”358F

359 

Bu söylemlerle birlikte İslamcılar önceki dönem Türkiye’de İslam adına 

gösterilen çabaları İslami olarak görmemişlerdir 359F

360. Yeniden İslamlaşma olarak 

görülen bu sürecin sonunda İslamcılar sağ-sol ayrımının ötesinde kendilerini 

konumlandırmışlar ve “ne sağcıyız ne solcu” söylemi dönemin İslamcılığının önemli 

                                                 
356Bulaç, “1960 Sonrası İslami Hareket”, s. 2. 
357 Ali Bulaç, “Tepkici Müslümandan Üfürükçü Müslümana”, Hicret, Sayı 3, Ekim 1979, s. 4. 
358 Bulaç, İslam Dünyasında Düşünce Sorunları, s. 66. 
359 Bulaç, “İslam’a Hazırlanmak”, s. 8. 
360 Bu eleştirileri göstermesi açısından iyi bir örnek için bakınız: Taşyürek, İslamın Sisli Yılları, s. 15. 

Taşyürek bu yıllarda yapılanların yeni İslamcılar tarafından küçük görülmesini, tezyif ve tenkit 

edilmesini eleştirmekte ve bu yılların şartlar itibarıyla nasıl zor yıllar olduğunu vurgulamakta ve o 

dönemde yapılan çalışmaların önemini vurgulamaktadır. Taşyürek’e göre: “Türkiye Müslümanları (…) 

1950-1960 ve hatta 1970’lere uzanan yılları üzerinde fazlaca durmadı. O dönemin mücadelesi ve 

mücadele veren insanlarına vefa borcu ödenmedi. O dönemlerdeki mücadele İslamcı çizgide 

bulunmadı… Fakat ne gariptir ki bugün İslamcı mücadeleyi veren birçok yazarın mücadelesi o günlerin 

uzantısıydı. Ahırlarda, bodrumlarda Kuran öğreten ve öğrenen insanların, sakalları kesilip, sarıkları 

boyunlarına dolanan cefakarların, Kuranları, ezanları Türkçeleştirilip; camilerine org ve sıra 

konulmak istenen mağdurların, dipçik tehdidi, darağacı gölgesi, zindan ve sürgün korkusuyla titreyen 

canlar için 1950’li yıllardaki nisbi demokratik ve özgürlük havası, adeta zafer yılları olmuştur. 

Yazmışlar, konuşmuşlar, haykırmışlar, bir mücadele ortamına atılmışlardı. Bu insanların mücadelesini 

günümüz İslami anlayışı ve değerlendirilip İslamcı bulmayarak görmezlikten gelinmesi, tarihimizin bir 

bölümünün atlanması, İslami düşünce ve oluşumda büyük bir boşluğun doğmasına hepsinden önemlisi, 

tarihi yanılgı ve yanlışlıklara sebep olur kanaatindeyim.” 



121 
 

bir belirleyicisi olmuştur.360F

361 Buraya kadar “Ne kapitalizm ne komünizm” ve “Ne 

sağcıyız ne solcuyuz” sloganları üzerinden ele alınan ve İslamcılar tarafından İslam’ın 

özgün ve alternatifçi yorumu bundan sonraki kısımda aynı şekilde Şii ve Sünni ayrımı 

üzerinden nasıl yürütüldüğüne de kısaca değinilecektir.  

3.2.3 “La Şiiyye La Sünniyye İslamiyye İslamiyye”  

Başlık Türkiye İslamcılığının aşina olduğu meşhur bir slogandır. Sloganın 

serüveni özellikle Ortadoğu’daki Şii-Sünni aksındaki gelişmelere göre zaman zaman 

alevlenen, sivrilen zaman zaman da sönükleşen, geri çekilen tartışmalara işaret eder. 

Nitekim yakın bir zamanda, 2016 yılında, gerçekleştirilen 13. İslam İş birliği Teşkilatı 

Zirvesinde yaptığı konuşmada Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanı’nın bu 

minvaldeki sözleri zirveye damga vurmuştur: 

“Müslümanlar olarak üstesinden gelmemiz gereken sorunların başında mezhepçilik 

fitnesi geliyor, ırkçılık fitnesi geliyor. Her zaman ifade ettiğim gibi benim dinim 

Sünnilik de değildir Şiilik de değildir, benim dinim İslâm'dır. Ben tıpkı 1 milyar 700 

milyon kardeşim gibi sadece ve sadece bir Müslümanım. Diğer tüm farklılıklar bu 

inancımın, bu sıfatımın gerisindedir.”361F

362 

Kapitalizm/sosyalizm, sağ/sol dikotomilerinin yanında küresel İslamcı 

düşüncede ve Türkiye İslamcılığında İslam’ın alternatif/üçüncü yolcu söyleminin 

belirgin takip edildiği bir diğer başlık da Şiilik/Sünnilik ayrışması üzerinden İslam üst 

kimliğini ön plana çıkaran tartışmalarda kendini gösterir. Bu tartışmaların ortaya 

çıkmasına sebep olan ve bunları besleyen en önemli olaylar 1979 İran Devrimi ve İran 

Devrimi ile birlikte Şii Dünya’dan devrim ideolojisine ilişkin fikirlerinin Türkçeye 

intikalidir. Pratik ve siyasi yönü olan İran Devrimiyle beraber aynı yıl patlak veren 

Afganistan-Sovyetler savaşı da bu gündemi farklı boyutlarını da masaya getirerek 

derinleştirmiş ve genişletmiştir.362F

363 Meselenin siyasi ve uluslararası ilişkiler boyutlu 

dış kaynaklı etmenlerinden öte, konumuzla daha ilgili olan ve önceki bölümlerde de 

değindiğimiz üzere devrimin ideoloğu olarak görülen Ali Şeriati’nin ve Humeyni’nin 

                                                 
361 Selahaddin Eş Çakırgil, “Biz Solcu veya Sağcı Değil, Müslümanız!”, Hicret, Sy 7, Ekim 1979, s. 

17. 
362 “Erdoğan: Mezhepçilik Fitnedir, Ne Sünniyim Ne Şii, Müslümanım Kaynak: Erdoğan: Mezhepçilik 

Fitnedir, Ne Sünniyim Ne Şii, Müslümanım”, Nisan 2016 (Çevrimiçi) 

https://www.haksozhaber.net/erdogan-mezhepcilik-fitnedir-ne-sunniyim-ne-sii-muslumanim-

75194h.htm. 
363 Hulusi Şentürk, Türkiye’de İslami Oluşumlar ve Siyasal İslamcılık, İstanbul, Çıra, 2015, s. 490. 



122 
 

bir düşünce çizgisinin kaynakları ve temsilcileri olarak çevrilmesi meselenin diğer 

önemli boyutunu oluşturmaktadır.363F

364 Böylece Ali Şeriati, Humeyni ve İran Devrimi 

üzerinden anti kapitalist, anti komünist vurgular ön plana çıkarılacak ve bu tartışmalar 

eşliğinde İslam’ın alternatif/lüçüncü yolcu duruşu desteklenecektir. 

İran Devrimi diğer birçok faktörle birlikte İslam Dünyası için bu bağlamda 

önemli bir dönemeci temsil edecektir. Çalışmada ele aldığım dönemde İslamcılar İran 

Devrimini yakından takip etmiş ve ilgili neşriyatlarda İran Devrimi üzerinden yaşanan 

gelişmeleri tartışmışlardır.364F

365 Bu tartışmalarda ismi ön plana çıkan İslamcılardan biri 

olan Ali Bulaç, İran Devrimini Müslümanlar için önemli bir psikolojik aşama olarak 

görmüş ve devrimle birlikte İslam Dünyasında gerek siyasi gerek düşünsel alanda 

hiçbir şeyin eskisi gibi olmayacağını söylemiştir. 365F

366 Batı’da kapitalizm ve komünizm 

propagandası ile dinin modern dünyada diyecek bir şeyinin kalmaması fikri Bulaç’a 

göre İran Devrimi ile ters yüz olmuştur. 366F

367 Bulaç’a göre modern dünyada iddia 

edilenin aksine, dinin cılızlaşması veya yok oluşu değil, İran devrimiyle birlikte bilakis 

tekrardan uyanışı ve canlanışı söz konusudur. 367F

368 Bulaç’ın burada dini uyanıştan kastı 

İslami uyanıştır. Ona göre İran Devrimi sayesinde İslam tekrar canlanmaktadır. Bu 

uyanış İran’da tecrübe edilmekte ve İran bir anlamda modern dönemde İslam’ın siyasi, 

iktisadi ve sosyal yönlerinin denendiği laboratuvar işlevi görmektedir: “İranlılar 

Müslümanlar adına İslam’ı denemektedirler.”368F

369 Bulaç’a göre İran halkı devrimi bu 

gayelerle ve sadece İslam için yapmıştır.369F

370 

Dini uyanış ve çağdaş ideolojilere karşı alternatif ortaya koyması anlamında 

önemsenen ve ciddi biçimde desteklenen İran Devrimi, devrimin önemli bir gündemi 

olan Şiilik tartışmalarına gelinince bu netliğini kaybeder. Türkiye’deki geleneksel 

                                                 
364 Ümit Aktaş, “Ali Şeriati, Kapitalizm ve Marksizm”, Bir Düşünce ve Eylem Adamı Ali Şeriati – Ali 

Şeriati Sempozyumu içinde, [Ed.] Murat Demirkol, Fecr Yayınevi, Ankara, 2013, s. 165 
365 Nail Elhan, “İran Devrimi’nin Türkiye’de Yansımaları: ‘İrancılık’ Ve ‘İrancı’ İslamcılık”, Türkiye 

Ortadoğu Çalışmaları Dergisi, C. 3, Sy 2, Aralık 2016, ss. 28-57 doi:10.26513/tocd.267954; Serhan 

Afacan, “Komşuyu Anlamak/Anlatmak: 20. Yüzyılda Türkiye’de İran’a Dair Yayınlanan Kitaplara 

Dair Bir Değerlendirme”, İnsan & Toplum Dergisi (The Journal of Human & Society), C. 2, Sy 3, 

Haziran 2012, doi: 10.12658/human.society.2.3.R0003, 28.01.2020. 
366 Ali Bulaç, “Herkesin Telaşı”, Tevhid, Sy 11, Mart 1979, s. 5. 
367 Ali Bulaç, Din ve Modernizm, İstanbul, Endülüs, 1990, s. 262. 
368 A.g.e., s. 277. 
369 Ali Bulaç, Nuh’un Gemisine Binmek, 2. bs, İstanbul, Beyan Yayınları, 1992, s. 16-23. 
370 Ali Bulaç, “İran Üzerine”, İslami Hareket, Sy 13, ubat 1979, s. 8.  



123 
 

İslami yapı ve kurumlar İran Devrimi ve Şiilik konusuna tereddütlü yaklaşmakta, bir 

o kadar da mesafeli durmaktadırlar.370F

371 Bunun da farkında olan yeni İslamcılar İran 

Devrimi’nin veya onun lideri Humeyni’nin mezhepsel/dini yönü ile değil, ideolojik ve 

siyasi/sosyal yönü ile ilgilendiklerini kalın çizgilerle vurgulamaktadırlar. 371F

372 İslamcılık 

için siyasi ve sosyal tavır alışların dini pratiklerden daha fazla önemsendiğini göz 

önünde bulundurursak bu tavır alış aslında İslamcılığın İslam dinine ideolojik 

yaklaşımı ve yorumlamasıyla uyumlu durmaktadır.  

İran Devrimine yüklenen bu anlamların yanında diğer taraftan İslamcılar için 

devrim lideri Humeyni’nin ve Şiiliğin Sünni bölgelerde alımlanması ve kabullenilmesi 

için de gayret sarf edilir. Şiilik ve Sünniliğin birbirine yakınlaştırılması hatta 

aynılaştırılması veya onların eşit konuma çekilmesi de bir yönüyle bu politikanın (La 

Şiiyye La Sünniyye İslamiyye İslamiyye) bir sonucudur. Bu bağlamda önceki 

dönemlerde Şii coğrafyası dışındaki bölgelerde Şiiliğe karşı oluşmuş olan bakış açıları 

değiştirilip dönüştürülmeye çalışılacaktır. Bunu yaparken de tevhid, ümmet, evrensel 

İslam, mezhep karşıtlığı gibi vurgular İslamcılar tarafından dikkatle işlenecek ve 

vurgulanacaktır.372F

373 Dönemin Düşünce, Şura, Hicret, Tevhid, İslami Hareket gibi 

İslamcı dergilerinde bu vurguları sıkça ve kuvvetlice görmek mümkündür. Bu duruma 

iyi bir örnek olarak gerek Sünni dünyadan gerek Şii dünyasından Şiilik ve Sünnilik 

ayrışmasını/kutuplaşmasını kaldırmaya yönelik girişimler ve söylemler bu dergilerin 

sayfalarında kedine geniş bir şekilde yer bulacaktır. Bu hususlara bazı örnekler olarak 

şunları aktarmak mümkündür. Tevhid Gazetesi’nin 23. sayısında geleneksel İslam ve 

Ehli Sünnet yönü kuvvetli bir isim olan Ahmed Davudoğlu’nun “İran İslami Hareketi 

Desteklenmelidir” sözü yer alacakken derginin aynı sayısında Şii dünyadan iki farklı 

isme de yer verilecektir. İran Devrimi liderlerinden Şeriatmedari’nin “İslam’a 

Davette, Şii-Sünni tek ses olmalıyız!..” sözü ile İran’ın İstanbul temsilcisi Ali Ekber 

Mehdipur’un “Hz. Ömer’e Sünni kardeşlerimiz gibi hürmet ederiz! sözleri dergide ön 

                                                 
371 Elhan, “İRAN DEVRİMİ’NİN TÜRKİYE’DE YANSIMALARI”. 
372 Mehmet Mengüç, “Humeyncilik mi, Yoksa İslam’ın Yeniden Dirilişi mi?”, İslami Hareket, Sy 22, 

Ocak 1980, s. 3. 
373 Ruşen Çakır, Ayet ve Slogan, İstanbul, Metis, 1990, s. 157. 



124 
 

plana çıkarılarak okuyucuya aktarılacaktır. 373F

374 Dönemin bir diğer önemli İslamcı 

yayınlarından Hicret’te de Humeyni’nin uzun süredir beklenen Tevhid çağrısını 

yaptığı okuyucuya duyurulacak ve Humeyni’nin “Şiiler cahili emellerden sakınıp Ehli 

Sünnet kardeşlerimizin cemaat namazlarına katılmalıdır” sözleri önemli bir gelişme 

olarak okuyucuyla paylaşılacaktır.374F

375 Bu türden yazı ve haberleri bir taraftan 

Humeyni’yi, İran Devrimi’ni ve Şiiliği Türkiye’ye doğru/gerçek anlamda tanıtma 

gayreti olarak okuyabileceğimiz gibi diğer taraftan daha vurgulu olarak Şiilik ve 

Sünnilik arasındaki mezhepsel farkları ve sınırları kaldırmaya yönelik çabalar olarak 

da okumamız mümkündür. 

Nitekim Ali Bulaç o dönemde bu konuya özel önem göstermiş Şiilik-Sünnilik 

arasında ihtilaflı meseleler hakkında yazılar kaleme almıştır. Bulaç temelde Şii İslam 

ile Sünni İslam arasındaki ihtilaflara değil ortak noktalara odaklanılması gerektiğini 

düşünür.375F

376 Ona göre bu tür ihtilaflar her iki tarafın uzmanları tarafından rahatlıkla 

çözülebilecek niteliktedir.376F

377 Bununla beraber başka bir yazısında Ehli Sünnet ile 

İmamiye arasındaki itikadi ve fıkhi görüşleri mukayeseli olarak inceleyen Bulaç 

yazısında Sünnilerin Şiiler hakkında olumsuz kanaatlerinin oluşmasına kaynaklık eden 

bazı konuları ele almakta ve bunları açıklığa kavuşturarak yanlış anlaşılmaların önüne 

geçmeye çabalamaktadır. 377F

378 Bu tür çabalarından dolayı Şiiliği aklamakla suçlanacak 

olan Ali Bulaç bu yanlış anlaşılmaların da ötesine geçmek isteyecektir:  

“Biz Şii Müslümanları desteklerken Şii olalım demiyoruz. Ehli Sünnete mensup 

olmaktan da her zaman iftihar ediyoruz. Şunu bilelim ki, bu fitnelerin kaynağı asla 

Ehli Sünnet müminleri değil ama Ehli Sünnete ve bütün Müslümanlara düşman 

olanlardır, müşriklerdir, münafıklardır, kafirlerdir, zalimlerdir, yalancı ilahlardır, 

Allah ve Resulüne karşı açıkça savaş açanlardır, Nemrutlardır, Firavunlardır, Ebu 

Cehillerdir, Şahlardır yani küfür milletidir.”378F

379  

                                                 
374“Hoca Görüşünü Aylar Önce Milli Gazete’ye Açıklamıştı: Ahmed Davutoğlu: ‘İran İslam Hareketi 

Desteklenmelidir’”, Tevhid, Mayıs 1979, s. 3; “Şeriatmedari Yine Gazetemiz Vasıtasıyla Sesleniyor: 

‘İslam’a Davette Şii Sünni Tek Ses Olmalıyız!’”, Tevhid, Sy 23, Mayıs 1979, ss. 4. 
375 Ruhullah Humeyni, “Humeyni’nin Hac Mevsimi Dolayısıyla Dünya Müslümanlarına Yayınladığı 

Mesaj”, İslami Hareket, Ekim 1979; Ayetullah Humeyni, “Tevhid Çağrısı”, Hicret, Ekim 1979. 
376Mehmed Kerim, İran İslam Devrimi, 2. bs, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1980, s. 315. 
377 A.g.e., s. 399. 
378 Ali Bulaç, “Ehl-i Sünnet ile İmamiye Arasında İtikadi ve Fıkhi Görüşlerin Mukayesesi”, Tevhid, Sy 

21, Nisan 1979, ss. 8-9, 16. 
379 Ali Bulaç, “Ehli Sünnetin Şerefi”, Tevhid, Sy 21, Mayıs 1979, s. 5. 



125 
 

Şiilik propagandası suçlamalarına karşı benzer bir endişeyi Selahaddin Eş’de 

de görmek mümkündür. Selahaddin Eş  kendisine yöneltilen Humeynici 

iddialarını reddederek kendilerinin tarif ve tavsif edilmek için sadece tek sıfatlarının 

olduğunu, onun da İslam ve Müslümanlık olduğunu belirtir.379F

380 

Bu satırlarda da görüldüğü gibi İran Devrimine giden süreçte ve İran 

Devrimiyle İslam’ın özgün, alternatif ve kutuplaşmaların ötesinde konumlandırılma 

çabası Şiilik ve Sünnilik karşılaştırmaları üzerinden de yıkılmaya çalışılacaktır. 20. 

yüzyıl İslamcılık düşüncesinde daha eskiye götürülebilecek bu girişimin İran Devrimi 

ile Türkiye’deki İslamcıları daha yoğundan etkilediği ve söylemlerine yansıdığını 

ifade etmek mümkündür. 

3.3 GERÇEK OLAN VE OLMAYAN ARASINDA İSLAM’IN 

OTANTİSİTESİNİ ARAYIŞ 

İslamcıların İslam’ı modern bir ideoloji olarak yorumlama çabaları ve onu 

yaşanılan çağa cevap olarak formüle etmelerini yukarıdaki satırlarda bir miktar 

göstermeye çalıştık. Bu çabalar bir taraftan İslam’ın çağdaş ideolojiler karşısında nasıl 

özgün ve ideal bir anlayış sunduğunun gösterilmesini beraberinde getirmiştir. Diğer 

taraftan ortaya konmaya çalışan bu yorumla birlikte gerçek ve hakiki olan İslam arayışı 

da  önemli bir mesele olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu kısımda bu arayış ve çabaların 

doğal bir uzantısı olarak ortaya konulmak istenen otantik bir İslam’ın yeni İslamcılar 

tarafından nasıl ele alınıp tartışıldığına bakılacaktır. 

3.3.1 “Gerçek İslam Bu Değil!” ve “Biz gerçek Müslümanlar mıyız?” 

Türkiye İslamcılığında bu dönem din meselesi etrafında yapılan önemli 

arayışlardan bir tanesi İslam’ın sahiciliğini bulmaya yönelik arayışlardır. Bu arayışlar 

İslamcılık düşüncesi içinde gerçek İslam’ın ne olduğu sorusu etrafında şekillenecek ve 

bu arayışlar çerçevesinde yeni tartışmalar inşa edilecektir. Bu tartışmalar aynı 

zamanda kendisine anlam yüklenen gerçek İslam’ın zıttı olarak görülen farklı İslamları 

tanımlamayı/anlamlandırmayı da beraberinde getirecek, böylece bu farklı İslam 

                                                 
380 Selahaddin Eş Çakırgil, “Müslümanla İlgilenmek, Hayata Müslüman Gibi Bakmak 

‘“Khumeynicilik”’ midir?”, Tevhid, Sayı 9, Şubat 1979, s. 2. 



126 
 

anlayışlarının takipçileri/müminleri olan veya öyle olduğu farz edilen Müslüman 

kimlikleri üzerinden yeni söylemler üretilecektir. Nitekim bu sorunsal İslamcılık 

düşüncesi içinde en başından beri var olacak, hatta İslamcılık düşüncesinin temel 

ontolojik arayışını da oluşturacaktır. 19. yüzyıldan itibaren yaşanan İslam pratikleri 

üzerinden gerçek İslam’ın bu olmadığı vurgusu ve yine Müslümanların yaşamlarından 

hareketle gerçek Müslümanlık bu değil tepkisi bu bağlamda dikkat çekicidir.  

Benim bu çalışmada odaklandığım dönemde de bu tartışmalar aynı kanallar 

üzerinden, ancak daha keskin, tefrik edici ve içeri dönük olarak sürdürülmeye devam 

etmiştir. Bu bağlamda Türkiye’de o dönem İslam’ın bu otantisitesini ortaya çıkarmaya 

ve belirlemeye yönelik açıklamalar getiren önemli İslamcı isimlerin başında Ercüment 

Özkan gelmektedir.380F

381 Ercüment Özkan siyasi, iktisadi, kültürel farklı meseleler 

üzerine çalışmalar yapsa da onun çalışmalarında temel vurgu dinin anlaşılması ve 

yorumlanması üzerinedir.381F

382 Nitekim Özkan’ın sosyal ve beşeri tüm bu farklı konuları 

ele alırken kullanacağı ana perspektif otantik bir İslam arayışı ve Gerçek İslam’ı ortaya 

çıkarma çabasıdır.382F

383 Ercüment Özkan’ın yaşadığı dönemde Müslümanlarda gördüğü 

önemli problemlerden bir tanesi onların İslam’ı doğru bir şekilde bilmemeleri ve 

anlamamalarıdır. Bundan dolayı ona göre Müslümanların yapması gereken en önemli 

şey bir an önce gerçek İslam’la tanışmalarıdır. Özkan’a göre “Gerçek İslam, İslam dışı 

kirliliklerden arındırılmış İslam’dır.”383F

384 Bu İslam anlayışı Özkan’ın formülasyonunda 

kendi tabiriyle Geleneksel İslam’ın zıddı olarak konumlandırılmaktadır. Ona göre 

“…Köktenci İslam, İslam’ın köklerinden gelen İslam’dır, ki onun kökleri de 

Kitabullah ve Sünneti Resulullah’tadır.”384F

385 “Tekrarlanıp duran geleneksel 

                                                 
381 Alev Erkilet, Ortadoğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, 3. bs, İstanbul, Yöneliş Yayınları, 

2000, s. 148-210.Ercüment Özkan ismi Türkiye’de İslamcılık düşüncesi içinde önemli ancak bazı 

sebeplerden ötürü arka planda kalmış da bir isimdir. Benim bu çalışmada odaklandığım gerek dönem 

gerek İslamcılık söylemi ve tartışma başlıkları bağlamında Ercüment Özkan temsil gücü yüksek bir 

isimdir. Türkiye’de şu ana kadar Ercüment Özkan’ın bu bağlamda yerini ve konumunu, kanımca doğru 

bir şekilde konumlandıran isim Alev Erkilet olmuştur. Alev Erkilet alanında önemli bir eser haline 

gelen, Mısır-İran ve Türkiye İslamcılık tecrübelerini karşılaştırmalı olarak ele aldığı Ortadoğu’da 

Modernleşme ve İslami Hareketler kitabında Türkiye’den Ercüment Özkan ve onun çıkarttığı İktibas 

dergisinden mülhemle İktibas Çevresini ele alması bu durumu göstermektedir. 
382 Kürşad Atalar, “Ercümend Özkan: Türkiye’de Radikal İslam’ın Öncüsü”, içinde Çağdaş Müslüman 

Düşünce Sembol Şahsiyetler, İstanbul, Pınar Yayınları, 2015, s. 221-34. 
383 Erkilet, Ortadoğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, s. 184-91. 
384 A.g.e., s. 183. 
385 Ercüment Özkan Köktenci İslam kimi zaman bunu ikame eden Radikal İslam kavramlarını bilinçli 

olarak kullanmaktadır. Bu dönemde Türkiye’de İslamcıların kendilerinin genellikle karşıt iedeolojiler 



127 
 

İslamlığıyla değil midir Müslümanlar kafirlerin kucaklarına düşmüşler ve bu 

hallerinden de rahatsız olmamaktadırlar?”385F

386 Özkan’ın çalışmalarında Gerçek 

İslam’ın zıttı olarak konumlandırdığı Geleneksel İslam ise ona göre tarih boyunca 

İslami olmayan inançların, felsefelerin karıştığı ve bu nedenle de Allah’ın indirdiği 

halindeki saflığını kaybetmiş olan İslam’dır.386F

387 Bu aşamada Özkan Gerçek İslam’ı 

bozan ve onu saptıran iki temel hususa dikkat çekmektedir. Bunlardan birisi tarihsel 

sürecin bizzat kendisi, diğeri ise bu tarihsel süreç içinde dinin aslında olmayan ancak 

ona daha sonra farklı kişi, kurum ve yapılar tarafından ilave olunan çeşitli görüş ve 

felsefelerdir. Bu farklı fikir ve görüşler kimi zaman dinin kendi içinden ortaya 

çıkarıldığı gibi İslam’ın dışındaki farklı ideoloji ve fikir dünyalarından da 

gelebilmektedir. Bu yönüyle bakıldığında özellikle dine sonradan dahil olmuş olan 

farklı ideoloji ve felsefelerin dini nasıl bozduğu konusunda Ercüment Özkan Seyyid 

Kutub ile hemen hemen aynı noktadadır. Seyyid Kutub da saf ve gerçek İslam 

düşüncesinin tarihsel süreç içinde antik Yunan felsefesi, İran tasavvuf gelenekleri ve 

farklı ideoloji ve düşünce dünyaları ile otantikliğini kaybettiğini düşünmektedir. 387F

388 

Ercüment Özkan Gerçek İslam’ı bozan faktörler arasında özellikle içsel tartışmalara 

odaklanmış ve dinin kendi içinden kaynaklandığını düşündüğü bozulmalara 

odaklanarak bunları eleştiri konusu yapmıştır. Bu bağlamda Özkan’ın eleştirileri iki 

temel sahaya odaklanmaktadır. Bunlardan bir tanesi tasavvufa yönelttiği eleştiriler, 

diğeri ise dinde olmayan uydurma yollarla dine girmiş olan fıkhi görüşler ve bunlardan 

hareketle üretilen fetvalardır.388F

389 Özkan’a göre her iki durumda da temel sorun 

                                                 
tarafından pejoratif anlamda radikal olarak adlandırıldığı ve İslamcıların da buna genellikle karşı duruş 

içinde oldukları göz önünde bulundurulduğunda Özkan’ın bu yaklaşımı dikkate değerdir. “Radikal 

İslam” kavramının bu anlamda Türkiye’de kullanımı ve yüklendiği anlamlar için bakınız: Barry Rubin, 

Radikal İslam, Ankara, ASAM, 2002; Ülker Boralı, “Türkiye’de Radikal İslamcı Hareket”, Gelenek, 

Sy 53, Aralık 1996, ss. 22-28. 
386 Erkilet, Ortadoğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, s. 191. 
387 A.g.e., s. 184. 
388 Kutub, İslam Düşüncesi, s. 14, 17, 22. Seyyid Kutub bu bağlamda eserlerinde İslam felsefesinin 

İslam’ı nasıl bozduğu fikrini yoğun şekilde işleyecektir. Özellikle Hicri 2.ve 3. asırlarda İslam 

düşüncesinin tercümeler yoluyla Yunan felsefesi ile tanışması ve daha sonra İslam düşüncesi içinde 

felsefenin kuvvetlenmesi Kutub’un farklı çalışmalarında şiddetle eleştirdiği konuların başında 

gelmektedir. Kutub 20. yüzyılda İslam düşüncesinin yine farklı şekillerle Batı düşüncesi ile irtibatı ve 

eklemlenmesini de bu bağlamda değerlendirecek ve bu karşı duruşunu geliştirecektir.  
389 Erkilet, Ortadoğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, s. 182-95; Ercüment Özkan, “Tasavvuf; 

Ayrı Bir Din”, İktibas, Sy 141, Eylül 1990, s. 11-14. Ercüment Özkan’ın özellikle tasavvuf ve fıkhi 

ihtilaflar konusunda getirdiği ciddi eleştiriler onun düşünce dünyasında ön plana çıkan temel 

hususlardır. Özkan tasavvufun tamamını reddetmekte ve gerçek İslam’dan bir uzaklaşma olarak 



128 
 

Müslümanların Kuran ve Sünneti hakkıyla anlayamamış olmasından 

kaynaklanmaktadır. 389F

390 Tüm bu durumlar Özkan’a göre geleneksel İslam anlayışından 

kaynaklanan sorunlardır ve Müslümanların bu geleneksel İslam anlayışından kurtulup 

gerçek İslam’a, onun deyişiyle Köktenci İslam’a sarılmaları gerekmektedir.390F

391 

Ercüment Özkan’ın gerçek İslam ve geleneksel İslam formülasyonu ile dikkat 

çektiği bu durum İslamcılar tarafından saf/hakiki İslami bilgiden ve kültürden 

uzaklaşmaya doğru yol alan dönemin Müslümanları için İslam’ın yeniden anlaşılması 

ve bu bağlamda da inançlarını yenileme zorunluluğunu gündeme getirmektedir. 

İslamcılara göre bunun bilincinde olunmadığı ve tatbik edilmediği durumlarda “gizli 

bir şirkin içine giren sözde Müslümanlar” ortaya çıkmaktadır.391F

392 Bu grupta yer alan 

Sözde Müslümanlar İslam’ın dışında hayat süren diğer insanlara göre daha tehlikeli 

bir gruptadırlar. Çünkü onlar: “İslami olmayan birçok meseleye adapte oldukları 

halde; hala kendilerini İslam’dan sayma yanlışlığındadırlar. Aslında (onlar) İslam’ın 

dışına çıkmışlardır.”392F

393 Böylece dönemin İslamcılık tartışmalarında gerçek İslam 

vurgusuyla birlikte dini yorumlama ve ele alış biçimleri itibarıyla Müslüman üst 

kimliğinin gerçek İslam’ı bilen ve yaşayan Müslümanlar ile gerçek İslam’ı bilmeyen 

ve yaşamayan Müslümanlar olarak iki farklı kategoriye ayrıldığını söyleyebiliriz. S. 

Adil Şener konu ile ilgili bir başka yazısında Müslümanların ikinci kategoriden birinci 

kategoriye geçmesi gerektiğini vurgular ve bu durumu kölelikten kurtularak bir çeşit 

özgürleşme olarak görür: 

“Üzerinde ısrarla durmak istediğimiz husus günümüzde Müslümanların gerçek 

Müslümanlıktan uzak olmanın neticesi olarak yalancı ve İslam dışı düzenlere hizmet 

eder hale gelmesidir. Böylece bu Müslüman en tabi haklarından da uzaklaşmaktadır. 

Ancak bugün Müslüman bu şekilde köle olmadığının şuuru içerisinde inancının 

mücadelesini sürdürmek mecburiyetindedir.”393F

394 

Gerçek İslam/gerçek Müslüman tartışmaları sadece dini meselelerdeki tavır 

alışlara göre şekillenmemiştir. Bu hususların yanında İslamcılar Türkiye’de gerçek 

                                                 
görmektedir. Özkan’ın bu konudaki görüşlerinin derli toplu bir okuması için bakınız: Ercümend Özkan, 

Tasavvuf ve İslam, İstanbul, Anlam Yayınları, 1996. 
390 Ercümend Özkan, “Kuran ve Sünnet”, İktibas, Sy 129-130, Kasım 1989, s. 10. 
391 Ercümend Özkan, “Timsah’ın Gözyaşları”, İktibas, Sy 147, Mart 1991, s. 8. 
392 Sami Adil, “İslamın Yeniden Anlaşılması”, İslami Hareket, Sy 23, ubat 1980, s. 4. 
393 A.g.e., s. 5.  
394 S. Adil Şener, “Müslüman, Köle Değilsin!..”, İslami Hareket, Sy 6, Temmuz 1978, s. 4. 



129 
 

İslam’ın nasıl olması gerektiğini toplumsal, sosyal, siyasi meselelere odaklanarak da 

açıklamaya çalışmışlardır. Bir anlamda pratiği ve yaşamın kendini de İslamlaştırmak 

gerekmektedir.394F

395 Bu olmadığı durumda şayet insan pratiği de değişmedikçe, başka 

bir ifadeyle pratik de Müslümanlaşmadıkça “İslami gibi görünen, hatta katıksız İslami 

olan düşünce ve inançlar da önemini kaybedecek, içinde yaşadığımız azgın müşrik 

sistemin acımasız çarkları arasında gün begün geçersiz olacaktır.” 395F

396 Bu bağlamda 

dönemin İslamcılarında İslam’ın bu yönleriyle de Müslümanlar tarafından hakkıyla 

anlaşılmaması kaygısı yüksektir. Şura Gazetesinde konuyla ilgili kaleme aldığı seri 

yazı dizisinde bu sorunun cevabını arayan Mehmed Kerim (Ali Bulaç) Türkiye’de 

Müslümanların çoğunun İslam’ı doğru bir şekilde anlamaması ve yaşamamasından 

dolayı duyduğu endişeyi ifade eder.396F

397 Kerim’e göre Müslümanların içinde bulunduğu 

bu sorunların kaynağı vahye dayalı İslami düşünce sisteminin Müslümanlar tarafından 

tam olarak algılanamamasıdır.397F

398 Halbuki gerçek anlamıyla İslam’ın anlaşılabilmesi 

için Müslümanların tekrardan vahye dönmeleri ve sosyal, siyasi, iktisadi meselelerde 

kendi düşünce sistemlerini kurmaları gerekmektedir. Bunun yolu ise “İslami 

kaynaklara vukufiyetten” geçmektedir.398F

399 Bu durumun olmaması halinde 

Müslümanlar “ödünç kavramlarla” yol almakta ve kendi düşünce dünyaları içinde 

“ödünç sistemler” ortaya çıkarmaktadırlar.399F

400 İslam Demokrasisi, İslam Kapitalizmi, 

İslam Sosyalizmi, İslam Milliyetçiliği, İslam Hümanizmi gibi kavramlar bu bağlamda 

Müslümanlara cazip gelebilmekte ve bunları İslami olarak görebilmektedirler, halbuki 

bu benzetmeler ve izlenen usul İslam’ın hakikatinden sapma sonucu ortaya 

çıkmaktadırlar.400F

401 Bu aşamada ödünç kavramlar, ödünç sistemler gibi 

                                                 
395Bulaç, “İslam’a Hazırlanmak”, s. 7. 
396 Ali Bulaç, “Pratiği İslamlaştırmak”, Hicret, Sy 7, Ekim 1979, s. 7. 
397 Mehmed Kerim, “İslam Nasıl Anlaşılmalı 1”, Şura, Sy 28, Temmuz 1978, s. 4.Bu endişelere mahal 

veren şeyi yazar Müslümanların gündemlerinden örneklemeye çalışır. Ona göre kimi Müslümanların 

Yunan’a karşı vatanı savunmayı bir vazife olarak görmesi ve bunu tartışması, kimisinin farklı İslam 

ülkelerindeki kalkınma modellerinin İslam’la ilişkilendirmesi hatta güncel ekonomik gelişmeler 

karşısında birtakım Müslümanların bazı endişeler içine düşmeleri bu bağlamda yazarın dikkat çektiği 

hususlardan bazılarıdır. 
398 Mehmed Kerim, “İslam Nasıl Anlaşılmalı 2”, Şura, Sy 29, Temmuz 1978, s. 4. 
399 Kerim, “İslam Nasıl Anlaşılmalı 3”, s. 4. 
400 Bulaç, İslam Dünyasında Düşünce Sorunları, s. 75-85.  
401Kerim, “İslam Nasıl Anlaşılmalı 3”, s. 4. 



130 
 

kavramsallaştırmaların bu dönemde İslamcılık söyleminde önemli bir yer tuttuğu da 

belirtilmelidir. 

Yeniden Müslümanlaşma, Türkiye’yi Yeniden İslamileştirme gibi hususları 

çalışmalarında sıkça ön plana çıkaran ve bunları genellikle Müslümanların düşünce 

dünyasındaki değişimlerle birlikte okuma yoluna giden dönemin önemli 

İslamcılarından Ali Bulaç yazılarında içe dönük, yani Müslümanların kendisine 

yönelik özeleştiri kanallarını da sonuna kadar açık tutmakta ve bu hususları sıkça 

işlemektedir. “Samimiyetle Müslüman olmak istiyorsak Allah’ın Resulüne indirdiği 

İslam ile kendimizi en kısa zamanda Müslümanlaştırmalıyız" diyen Bulaç’a göre 

Dünya üzerinde 21. yüzyılda insanlığın onca olumlu gelişme ve ilerlemesine rağmen 

genelde Müslümanların ve daha özelde de Türkiye’deki Müslümanların hala birçok 

probleminin olması ona göre dikkat çekici bir husustur.401F

402 Türkiye’deki bu olumsuz 

durumu Müslümanların hala Batı’daki düşünce ve sistemlerden beklenti içinde 

olmasından kaynaklı olduğunu düşünen Bulaç’ın dile getirdiği hususlar Türkiye’de 

Müslümanlara yönelik eleştiri noktalarını göstermesi açısından dikkate değerdir:  

“İslam bir Türkiye’ye gelmedi henüz. Bir Türkiye bu yeni çağın dışında yaşıyor. 

Bilumum aydınlar ve yöneticiler, hala batının o kokuşmuş, eskimiş, pörsümüş ve kirli 

çamaşırları çoktan pazara çıkmış sistemlerine, felsefelerine tutkun, kendisinden hiçbir 

şey sadır olmayacak diye iman eden bir mukallit gibi bağlı. Müslümanlar da 19. 

Yüzyılın o bozuk Osmanlı din anlayışından kurtulamayan, hala ‘cevherden 

gerdanlıklar’ ve ‘aşıkin’ efsaneleri okuyan süper gerici, ultra dünya dışı üstatlarının 

ağızlarından çıkacak hikmet (!) dolu incilerin kulu kölesi. Hala o çok dinlediğimiz 

“Çok süründün ayağa kalk Sakarya” türkülerini okumakta, hala “Ayasofya açılsın, 

patrikhane dışarı, yeniden Büyük Türkiye, milli ve ahlaki değerlerimiz, o muhteşem 

bin yıllık tarihimiz, Allah’ın seçtiği- bunun delili neyse- kurtulmuş aziz milletimiz 

                                                 
402Bulaç, “Tepkici Müslümandan Üfürükçü Müslümana”, s. 4. Ali Bulaç bu bağlamda Türkiye’yi 

zihninde farklı bir yere konumlandırmaktadır. Ona göre Türkiye İslam Dünyası içinde bu olumlu 

gelişmeleri de artı noktaya çevirebilecek manevra kabiliyetinden yoksundur. Her ne kadar 1960’lı 

yıllardan itibaren bunun kırılmaya başladığını düşünse de öncesinde yaşanan gelişmelerin ve baskıların 

bu derece etki bırakması ve Müslümanların buna karşı tepki vermemiş olması onun için tam olarak 

anlaşılır değildir. 1960 dönemine kadar Türkiye’de Müslümanların sokulmak istendikleri birtakım 

kalıpları ve hacı-hoca gibi adlandırmaları ve onların sarıkla-cübbeyle özdeşleştirmelerini doğru 

bulmayan ve bunların faillerini eleştiren Ali Bulaç Müslümanlara da dönerek onların da hiç suçu yok 

muydu diye sormaktadır. Bulaç’a göre Müslümanların şu ana kadar bu algıyı kıramamış olmaları ve 

kendilerine yakıştırılan bu prototipleri aşamamış olmaları biraz da onların kendi suçu ve hatasıdır. 

Humeyni’yi örnek getirerek argümantasyonunu kuvvetlendirmek isteyen Bulaç Humeyni’nin de sarıklı, 

sakallı, cüppeli ve hoca olduğunu ancak Türkiye’deki aynı prototiplere karşı yapılan suçlamaların 

Humeyni’ye yapılamadığını iddia eder. Bulaç’a göre bunun ortaya çıkmasındaki temel sebep 

Türkiye’deki Müslümanların İslam’dan kopuk olmaları ve onların temsil ettiği İslam anlayışıdır. 



131 
 

sloganlarını tekrarlayıp durmaktalar. Ve hala ehven-i şer diye CHP’ye karşı AP, 

Rusya’ya karşı ABD ve NATO, komünizme karşı sağcı curcuna…”402F

403 

Bir anlamda gerçek ve doğru bir İslami tavır alınması için Türkiye’deki 

Müslümanları geleneksel ve tarihi unsurlardan kurtulmaya çağıran Bulaç’a göre “bu 

temelden sakat anlayışlar terkedilmedikçe, Kuranın ve Sünnetin ortaya koyduğu hakiki 

İslam’la toplum genel bir tebliğ ile eğitilmedikçe ne Müslümanlar Allah’a karşı 

vazifelerini yerine getirmiş olacaklar ne de ülkenin sosyal, iktisadi ve ahlaki hayatı 

gerçek İslam’la değişebilecektir.”403F

404 

İslam’ın pratikte bu şekilde gerçek ve gerçek olmayan ayrımıyla yorumlanması 

beraberinde Müslüman kimliğinin tekrar sorgulanmasını da beraberinde getirmektedir. 

Bu bağlamda İslamcılar gerçek İslam’ı temsil eden Müslüman’ın kim olduğunu ve bu 

Müslüman’ı arayış yolunda birtakım kimlikler üzerinden Müslümanlık eleştirileri 

getirmişlerdir. Bu anlayışa göre Türkiye’de pratikte yaşanan İslam ‘folk İslamıdır’ ve 

dolayısıyla Müslümanların çoğu da “nüfus cüzdanı Müslümanıdır”: 

“Ülkemizde yaşayan insanların nüfus kütüklerinde yazılı olduğuna göre hemen hepsi 

Müslümandır. Sosyolojik araştırmalar yapan bazı ilim adamlarına göre Türkiye’deki 

gerçek İslam değil, yabancı tabiriyle ‘folk İslam’ yani, gelenekle gelen ve nesillerden 

nesillere aktarılan bir İslami anlayış hakimdir. Bu bidat ve hurafelerin içinde 

kaybolmuş, ayrıca siyasi rejimlerin istedikleri şekilde yaşatılmış bir sakat din 

anlayışıdır. (…) Ülkemizde halkın genel çoğunluğu İslam’ı Hristiyanlık gibi doğrudan 

doğruya kişiyi ilgilendiren bir inanç sistemi olarak görmektedir. (…) Öyle 

Müslümanlar tanırsınız ki beş vakit namazını cemaatle kılar -elhamdülillah- 

görünüşte tam bir takva sahibidir. Amma bu Müslüman, “din afyondur” diyen 

düşünce sahiplerinin görüşünden yanadır. Yine öylelerini tanırsınız ki “falanca 

masondur, onun peşinden gitmeyiniz…” dediğinizde ‘camiye imam seçmiyoruz’ diye 

cevapla höykürmüştür. Adama İslam nedir, mensubu bulunduğu dinin mahiyeti nedir, 

                                                 
403 Ali Bulaç, “Yeniden Müslümanlaşmak”, Tevhid, Sayı 13, Mart 1979, s. 5. 
404 A.g.e., s. 6. Ali Bulaç’ın benzer bir eleştiri ve yaklaşımı için Hicret’te kaleme aldığı şu satırlar da 

dikkat çekicidir: “Eğer Müslümanca yaşamayı bilseydik, bugünlerde Allah’ın bize emrettiği istikameti 

takip ederek gelseydik, elbette değil bizim cemaatimizin, Türkiye’nin hatta bölgenin de tablosu bu kadar 

feci olmayacaktı. Yine böyle olsaydı bu, Allah’ın sünnetine aykırı düşerdi. Ama belli ki biz olaylar, 

gelişmeler karşısında Müslümanca davranmadık, yabancı dinlerden, düşünce sistemlerinden, sanat ve 

medeniyet akımlarından alabildiğine ödünç fikirler, çözümler aldık; bunlara İslami kılıflar giydirerek 

kendimize ve insanlara takdim ettik. Sunduğumuz şeyin özü, asıl kendisi İslam değildi ki insanlar ona 

inansın, bekleneni versin. Küfür ve irtidat bilimlerinin özde çelişmediklerini, pozitivist bilimlerin 

neredeyse olduğu gibi Kuranda bulunduğunu öne sürdük ve dedik ki işte şu ayet petrol kuyularına 

delalettir, şu ayeteler şimendifere ve televizyona. İslam kılıklı liberal akımlar türedi. Batı kalkınması 

karşısında komplekse düşen sözde bazı alimler, batı kalkınmasının özde sermaye birikimine, sermaye 

birikiminin de faizle gerçekleştiğine bakarak “şu ve bu şartlar altında olursa faiz caizdir” diye fetvalar 

bastılar.” Ali Bulaç, “Öz Eleştiri”, Hicret, Sy 2, Eylül 1979, s. 4. Yazı Müslümanların kendilerine 

yönelik özeleştirinin mahiyetini ve vasfını göstermesi açısından dikkate değerdir.  



132 
 

öğretilmemiş, öğretilmek istenmemiş. İslam diye düzenin kendine zararsız telakki 

ettiği ve hatta işine geleceğini hesapladığı hususlar anlatılmış…” 404F

405  

Bu alıntıda da görüldüğü gibi Türkiye’deki Müslümanların gerçek İslam’dan 

uzaklaştıran ve saptıran kıstaslar dönemin aktüel tartışmaları üzerinden ortaya 

konulmaktadır. “Din afyondur” söylemi ile dönemin sol fikirlerinin Müslümanlar 

üzerindeki etkisine göndermede bulunulmakta, “mason” söylemi ile de yine ayrıca o 

dönem Adalet Partisi lideri Süleyman Demirel’in Türkiye’de dindar, milliyetçi, 

muhafazakâr camialardan aldığı siyasi destek gerçek İslam’ı bilmeme kıstası olarak 

tartışma konusu edilmektedir. Burada dikkat çekilen temel problemlerden bir tanesi de 

Türkiye’deki Müslümanların bu şekilde düşünmelerine yol açan etmenlerin 

yaşadıkları toplumdan kaynaklandığıdır. Bu sadece Türkiye’de değil İslam ülkelerinin 

çoğunda aynı şekildedir. Buna göre bu tür toplumlarda “İslâmî saf bilgileri edinmiş 

seçkin bir zümrenin dışında Müslümanım diyen veya denilen kalabalık yığınların” var 

olduğundan söz etmek hemen hemen imkânsız gibidir. Ali Bulaç’a göre bu görüş ve 

anlayışlar, içinde yaşadıkları toplumun bağlı olduğu medeniyet ve sosyal sistemin 

yerleşik dünya görüşünün din konusundaki değer yargılarından felsefi telakkilerinden 

etkilenerek oluşmaktadır ve Allah’ın murat ettiği İslam’la uzaktan yakından alakası 

yoktur.405F

406 Modern dönemde olan bitenlerden ve Müslümanların bu duruma 

düşmesinin sebebi olarak Müslümanları da sorumlu tutan bu yaklaşım dönemin 

İslamcı söyleminde önemli bir vurgudur. Bu yaklaşıma göre Müslümanlar içinde 

bulundukları durumları doğru bir şekilde okuyamamakta ve karşılaşılan sorunlara 

karşı yine İslami olmayan çözümler ortaya atılmaktadır. Böylece Gerçek İslam’ı idrak 

edememiş Müslümanlar kısır bir döngü içine girmektedirler. Bu duruma dikkat çeken 

önemli isimlerden birisi de Selahaddin Eş’dir. Selahaddin Eş de yazılarında dünyada 

yaşanan onca sıkıntı ve probleme dikkat çeker ve bir yazısında bütün bu menfi 

vakaların sebebi nedir diye sorar ve sebep olarak Müslümanların gerçek İslam’a olan 

mesafesini gösterir: 

“Dünyada Müslüman halk yığınlarının büyük kesimi inançlarını yaşamak gibi bir 

kaygudan uzak bulundukları halde, yine de İslami ıstılahlarla ve maksatlarla harekete 

geçirilebilirler. Sözgelimi, Rusya’da kendi inançlarına göre bir dünya nizamı içinde 

                                                 
405 “Beyanname 1398 Üzerine...”, s. 9. 
406 Ali Bulaç, “Tevhid’in Manası”, Tevhid, Sy 1, Aralık 1978, s. 7; Ahmed Selami, “Şer’i Dava ve 

Şura”, Şura, Sy 2, Ocak 1978, s. 7. 



133 
 

yaşamak imkanına kesinlikle sahip olmayan, isim ve musalla taşı Müslümanlarını bir 

gün bir tecavüze uğradığında, Sovyet Rusya “kalkın ey ehl-i vatan! Vatan sevgisi 

imandandır gibi nidalarla komünist bir düzenin vatanını kurtarmak yolunda 

şahlandırılabilir! Bu hali hemen bütün dünya Müslümanlarına teşmil 

edebilirsiniz”406F

407 

Görüldüğü üzere Müslümanların içinde bulundukları zorlu durumlardan 

Müslümanlar da sorumlu tutulmakta ve bu zorlu şartları aşmak için ortaya koyulan 

çözüm önerileri veya söylemler de yine gerçek İslam’dan sapma olarak görülmekte, 

dolayısıyla doğru çözüm önerileri olarak görülmemektedir. Dönemin İslamcılarının bu 

yaklaşımlarıyla Müslümanlar kısır bir döngü içine girmiş gibi durmaktadırlar.  

Bu kısımda son olarak dikkat çekmek istediğim bir husus da şu ana kadar 

yapılan alıntılarda da dikkat çektiği üzere “nüfus cüzdanı Müslümanı”, musalla taşı 

Müslümanı, kimlik Müslümanı vb. gibi kavramlarla ifade edilen Müslüman 

kimlikleridir. Bu ve buna benzer kavramlar haliyle idealize edilen Gerçek Müslüman 

tanımlamalarının karşısına bir yerlere konumlanmaktadır ve büyük oranda olumsuz 

anlamlar yüklüdür. İslamcılar tarafından Müslümanlara karşı yakıştırılan bu kimlikler 

bir süre sonra onlara karşı yaklaşımda da kendini göstermekte ve ona göre şekil 

almaktadır. Bu durum o dönem için İslamcılar içinde davet, tebliğ gibi hususlarda 

takınılacak yaklaşımları belirlemede önemli bir unsur olacaktır.407F

408 

3.4 SONUÇ 

Çalışmanın bu üçüncü bölümüyle birlikte Türkiye’de tercümeleri alımlayan bir 

grup olarak yeni İslamcıların belirli meseleleri ele alış ve tartışma biçimlerine 

odaklanılmaya ve onların bu tartışmalarda ortaya koyduğu fikirler ele alınmaya 

başlanmıştır. Öncelikle dikkat çeken hususlardan bir tanesi İslamcıların din ve ideoloji 

meselelerini nasıl ele aldıkları ve bu meselelerin İslamcıların düşünce dünyası 

                                                 
407 Selahaddin Eş Çakırgil, “Müslüman Ne Anarşisttir, Ne de Kuvvetperest! O Ancak Hak’tan yanadır!”, 

Tevhid, Sy 3, Ocak 1979, s. 4. 
408 Bu aşamada o dönem Şura Gazetesini çıkarttığı için tutuklanan ve hapse konulan Ömer Yorulmaz’ın 

hapishanede yaşadığı tanıklıklar resmin bir boyutunu göstermesi açısından kıymetli ve önemlidir. 

Bilindiği üzere Şura Gazetesi o dönem İslamcı çevrelerde bu yeni İslamcı söylemin üretildiği en önemli 

mecralardan biridir. Gazetenin yayın politikasından dolayı hapse çarptırılan Ömer Yorulmaz 

hapishanede yaşadığı tecrübeleri Tevhid Gazetesinden Selahaddin Eş’e anlatır. Yorulmaz hapishanede 

biz de Müslümanız diyen insanlarla yaşadıkları diyalogları anlatır ve bir anlamda bu insanları 

ötekileştirmenin doğruluğunu da sorgular. “İçerisi Biz de Müslümanız Diyenle Dolu!”, Tevhid, Sy 12, 

Mart 1979, s. 17-18. 



134 
 

açısından kaynaklık ve zemin teşkil etmesi bağlamında nasıl bir önem taşıdıklarıdır. 

Türkiye’de yeni İslamcıların modern dönemde İslam’a bir din ve ideoloji sarmalında 

yaklaşımları dikkat çekicidir. İslam’ı bir din olarak ele alırken onu ideolojilerden 

arındırma çabası da yine dikkat çekilmesi gereken hususların başında gelmektedir. 

Zorlu bir çaba olan bu uğraşı diğer taraftan yeni İslamcı söylemin belirgin kodlarını 

taşımakta ve bir anlamda İslamcı söylemin hususiyetlerini anlamak için anahtar 

vazifesi de görmektedir. Bu bölümde  ayrıca İslamcıların çağdaş ideolojilere ve beşerî 

sistemlere bakışları ve onları tartışmalarına da yer verilmiştir. Böylece İslamcıların 

İslam’ın kendi başına yeterli, özgün ve diğerlerine benzemeyen yönlerini vurgulama 

çabaları da bariz bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Nitekim bu vurguların bu bölümde 

şiilik-sünnilik, kapitalizm, komünizm ve Türkiye siyasetinde İslamcıların sağ-sol 

siyasete bakışlarında kendini nasıl gösterdiği aktarılmıştır. İslamcıların bu arayışı 

içinde çağdaş ideolojileri birer destekleyici ve reddedici unsurlar olarak  kullanmaları 

ise dikkat çekicidir. Bu durum haliyle siyasi vurguları da beraberinde getirmekte ve 

başka türlü tartışmalara da zemin hazırlamaktadır. Tüm bu tartışmaların temelinde 

ortaya çıkan bir diğer temel husus İslam’ın ve Müslüman olmanın kimliksel anlamları 

ve gerçekliği üzerine yapılan tartışmalardır. Bu tartışmalarla birlikte yeni İslamcıların 

Müslüman olmanın anlam ve önemine dair, yine ayrıca onun gerçek ve olması 

gerektiği şekillerine yönelik önemli bir çaba içinde olduklarını söylemek mümkündür. 

Yukarıdaki satırlarda da ifade edildiği gibi bu bölümdeki tartışmalar aslında bundan 

sonraki bölümde yapılacak olan ve daha çok siyasi meseleleri önceleyen birtakım 

tartışmalara da projeksiyon tutacak ve sonraki tartışmalarda satır aralarında kendini 

gösterecektir. Çalışmanın bundan sonraki bölümünde yeni İslamcı söylemin siyasete 

yüklediği anlam ve özellikle bunu hakimiyet meselesi üzerinden nasıl 

konumlandıracağı sorunsalı üzerinde durulacaktır. Nitekim siyasette hakimiyet 

meselesinin irdelenmesi de aslında din ve ideoloji ile yakın ilişkileri olan bir konu 

olma özelliğini de içinde barındırmaktadır. Siyaset ve hakimiyet üzerine yapılan 

tartışmalar dördüncü bölümde   İslam Devleti ve demokrasi tartışmaları  ile birlikte ele 

alınıp işlenecektir.



135 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

 İSLAMCI SÖYLEM VE SİYASET: YENİ İSLAMCILARDA 

SİYASİ HAKİMİYET SORUNU VE İSLAM DEVLETİ 

4.1 BİR ZORUNLULUK VE MESULİYET OLARAK SİYASET 

Türkiye’de İslamcı camiaların bir kısmında görülen siyasete mesafeli tavır bu 

dönemde İslamcıların üstesinden gelmek ve değiştirmek istediği konulardan bir 

tanesidir. Buna göre birtakım kişiler ve toplum içindeki yanlış düşünceler Türkiye’de 

Müslümanları siyasetten uzak tutmaya çalışmaktadır.408F

409 Müslümanlar arasında 

siyasete mesafeli duruşun önemli amillerinden bir tanesi farklı şekillerde dile getirilen 

ve siyasete uzak durulmasını tavsiye eden yorumlardır. Bediüzzaman Said Nursi’nin 

Müslümanların siyasetten uzak durmasını salık veren “Euzubillahiminessiyase” sözü 

bu anlamda önemlidir.409F

410 Türkiye İslamcılığında önemli bir yere sahip Nurculuk 

Hareketi’nin siyasal tavır alışında bu sözün önemli etkisi olacaktır. Diğer taraftan 

Türkiye’de Müslüman camia arasında politika ve siyaset kavramlarının birbirinden 

farklı oluşu üzerine bir süreden beri devam eden bir tartışma mevcuttur. Bu tartışmaya 

göre kavramların ilki olumsuz ve uzak durulması gereken bir anlama işaret ederken 

ikinci kavram olan siyaset olumlu ve Müslümanlar tarafından sahip çıkılıp 

içselleştirilebilecek bir muhtevaya sahiptir. Yeni İslamcılık bu anlayışı sorgulayacak 

ve bu kavramların aynı anlamda olduğuna dikkat çekilerek Müslümanların bir şekilde 

siyasette yer almasının önemi vurgulanacaktır. 410F

411  

Türkiye İslamcılığında siyasetin bu yönüne vurgu yapıp onun gerekliliğine 

vurgu yapan ilk isimlerden birisi M. Said Çekmegil olmuştur. 1968 yılında kaleme 

                                                 
409 Ercümend Özkan, “Siyaset 2”, İktibas, Sayı 74, Ocak 1984, ss. 5-6. 
410 Bu sözün anlam karşılığı “Siyasetten Allah’a sığınırım” demektir ve meşhur bir duaya (Şeytan’dan 

Allah’a sığınırım) göndermede bulunarak ifade edilmiştir. Bediüzzaman’ın hayatının bir bölümünde 

aktif siyasetle meşgul olmasına karşı bir pişmanlık olarak söylediği ve kendi takipçilerine de tavsiye 

ettiği bu tutum Türkiye’de Müslümanların siyasete karşı tavır alışlarında önemli bir amil olacaktır. 

Bunun dışında Türkiye’de bazı tasavvuf merkezli İslami oluşumlar da sık sık söylemsel olarak 

kendilerinin siyasetten uzak olduklarını ve siyasetin kendi işleri olmadıklarını ifade edeceklerdir. Her 

iki farklı alanda devam eden bu tartışmalar için bakınız: Erdal Aydın, “Bediüzzaman Said Nursi’nin 

Siyasete Yaklaşımının Değerlendirilmesi”, EVEV Akademi Dergisi, C. 22, Sy 74, Bahar 2018, ss. 57-

82; İsmail Mutlu, Bediüzzaman’ın Görüşleri Işığında Parti ve Siyaset, İstanbul, Mutlu Yayıncılık, 

1994. 
411 Yaşar Kaplan, Siyaset Bilinci, İstanbul, Denge, 1994, s. 17-20; Ercümend Özkan, “Siyaset 1”, 

İktibas, Sy 73, Ocak 1984, s. 6. 



136 
 

aldığı Siyaset Anlayışımız başlıklı kitabında Müslümanların siyaseti niçin önemsemesi 

ve nasıl bir siyaset izlemeleri gerektiğini detaylı bir şekilde ele alan Çekmegil bu kitabı 

yazma gerekçesini şöyle açıklamaktadır: 

“Yıllar yılı kulaklarımızı tırmalayan, kontrolü yapılmamış bir söz vardır: ‘Dindarlar 

siyasete karışmazlar’. Bu Avrupai, daha doğrusu havai görüş bir hayli de taraftar 

bulmuş gibidir; Şeytandan sakınırcasına siyasetten kaçmak, eğer bir siyaset icabı 

değilse, çilekeş ademoğullarının bir kısmını ya melekleştirmek ya da koyunlaştırarak 

kolay sömürülecek hale getirmek kastına dayanır belki…Ama olacak iş değil… 

İnsanların hakları olan adilane bir idare sistemini getirmeye yegane vasıta bildiğimiz 

politikayla meşgul olmak için illa da dinsiz olmak şartını, siyasetin dindarlara kapalı 

olduğu kanaatini kim ortaya atmıştır; aslında Dünya’da böyle bir müeyyide olup 

olmadığını da bilmiyoruz. Bu gayri ahlaki düşünceyi sakın siyaseti dinsizliğe alet 

etmek isteyen materyalistler yaymış olmasın?”411F

412 

Siyaset ve politika kavramları arasında bir fark görmeyen Çekmegil siyaseti 

insanları idare işi olarak tanımlamakta ve siyasetle uğraşmayı insanlığın icaplarından 

biri olarak görmektedir.412F

413 Çekmegil, “mademki politika yalnız insana hastır ve insani 

bir haslettir; o halde bir kısım insanlar tarafından nasıl ihmal edilir? Onu kötü ellere 

tetkik ettikten sonra kötü görmek, büyük bir düşünce hatası olmaz mı?” diye de 

sorar.413F

414 Siyaseti kötülükle mücadele etmenin bir aracı olarak gören Çekmegil bundan 

dolayı onu kötülerin elinde olmaması gereken bir araç olarak yorumlar. Nitekim ona 

göre siyasetin kötü şekilde işletilmesinin acılarını tüm insanlık çekmekte ve dünyada 

yaşanan bu kadar kötülüğün ana sebebi de siyaset olmaktadır:  

“Demek ki dünya siyaseti iyi ellere geçse ve yahut iyi görünen eller siyasete 

uzanabilse dünyamızın veçhesi değişebilecektir. Bunun böyle olduğunu anladığımız 

andan itibaren siyaset, yani politika karışımızda gaye ve hedef olarak değil de bir 

vasıta olarak masumlaşır. İyinin de kötünün de elinde çok tesirli bir silah olarak 

gerçek niteliği görünür. Aslında realitede olan ve olmakta olan da işte budur.”414F

415 

Siyasetin bu şekilde bir amaç olarak değil de araç olarak ele alınması 

Çekmegil’in üzerinde durduğu önemli hususlardandır. Ona göre siyaset geçici 

menfaatler adına kullanılırsa sıkıntılar doğuracak fakat doğru usul üzerine kullanılırsa 

                                                 
412 M. Said Çekmegil, Siyaset Anlayışımız, Malatya, Sanih Kütüphanesi, 1968, s. 5. Said Çekmegil’in 

kitabının baskısının 1968 tarihi tercümelerin Türkiye’deki İslamcı düşünürlere etkileri bağlamında 

erken bir tarihtir aslında. Diğer taraftan gelen bu tercüme dalgasının ilk etkilerini göstermesi bağlamında 

da dikkat çekicidir. Nitekim M. Said Çekmegil’in bu çalışmasında Seyyid Kutub, Mevdudi, Muhammed 

Hamidullah, Muhammed Esed, Ebul-Hasen El-Nedvi ve Harun Han Şirvani’nin konu ile ilgili 

çalışmaları dipnotlarda sıkça karşımıza çıkan isimlerdir. 
413 A.g.e., s. 25-26. 
414 A.g.e., s. 27. 
415 A.g.e., s. 15. 



137 
 

insanlık için faydalar hasıl olacaktır. Kendi deyişiyle “idare etme ve edilme sanatı olan 

siyaset vasıta olarak masumdur, suçsuzdur. O Hakkın emrinde olunca izzete, batılın 

emrinde olunca zillete hizmet eder.”415F

416  

Çekmegil’den daha sonraki dönemde İslamcılar içinde siyasallığın önemini 

tartışan bir diğer isim Ercüment Özkan olmuştur. Bu dönemde İslamcılar arasında 

siyasetle ilgilenmenin ve iktidar olmanın önemini detaylıca tartışan isimlerden biri 

olan Özkan da siyaseti Çekmegil’de olduğu gibi insanların idaresiyle uğraşmak olarak 

tanımlamakta ve bundan dolayı da siyasetle meşgul olmayı insanlar için elzem, 

Müslümanlar için de farz olarak görmektedir. 416F

417 Özkan siyaset kavramını geniş bir 

çerçeve içinde yorumlamaktadır. Ona göre “İslam’ı tebliğ etmek siyasettir. Emr-i Bil 

Mar’uf ve Nehy’i Anil Münker siyasettir. Sizden bir ümmet (topluluk bulunsun ve 

insanlara iyi ile emretsin kötülükten nehyetsin hitabı siyasetin nasıl yapılacağını 

gösteren yöntemlerdendir. Ve yine Hac ile namaz gibi ibadetler ile yer yüzünü ifsattan 

alıkoymaya çalışmak” da Özkan’a göre siyasettir.417F

418  

İbadetlerin siyasi birer eylem olarak okunması ve ibadetlerin birtakım 

muhtevalarının siyasi içeriklerle ve özdeşliklerle yorumlanması bu dönemde yeni 

İslamcı söylemin belirgin bir yönünü de oluşturmaktadır. Bu bağlamda Ali Şeriati’nin 

Türkçeye de çevrilen ve Türk okuyucusunun en çok ilgi gösterdiği çalışmalarından 

biri olan Hacc başlıklı kitabı bu yaklaşıma önemli bir örnektir. Şeriati bu kitabında 

Hac ibadetini şart ve rükunları itibarıyla başlı başına nasıl siyasi bir eylem olduğunu 

detaylı bir şekilde inceler.418F

419 

Yeni İslamcıların İslam’ı ideolojik argümanlarla yorumlamaları doğal olarak 

onun iktidara önemli anlamlar yükleyen ve onu talep eden yönlerine de vurguyu 

                                                 
416 A.g.e., s. 40. 
417Özkan, “Siyaset 2”, s. 5. 
418 Ercümend Özkan, “Siyaset 3”, İktibas, Sayı 75, Şubat 1984, s. 4. 
419 Şeriati, Hac. Kitap Ali Şeriati’nin Türkçeye çevrilen ilk kitaplarındandır. Kitabın o dönem Ali Şeriati 

başta olmak üzere küresel İslamcı düşünürlerin eserlerini çeviren Düşünce Yayınları tarafından 

çevrilmesi ve müterciminin de burada da bazı düşüncelerine yer vereceğimiz Fatih Selim müstear 

ismiyle Ali Ünal olması ayrıca dikkate değerdir. Yine burada Yaşar Kaplan’ın Siyaset Bilinci kitabı da 

dikkat çekicidir. Kaplan da kitabında Ali Şeriati’ye benzer bir yaklaşım gösterir. Kaplan kitabında Hac 

ve Namazın siyasi boyutunu ayrı bir başlık altında ele alır ve inceler. Kaplan bu şekildeki yaklaşımını 

da Humeyni’nin bir sözüne referans vererek açıklar: “İslam, ibadeti siyaset, siyaseti ibadet olan bir 

dindir.” Kaplan, Siyaset Bilinci, s. 79-85. 



138 
 

beraberinde getirir. Ercüment Özkan da her ideolojinin düşünce ve yöntemden 

meydana geldiğini belirterek, İslami ideolojinin de diğerleri gibi, bağlıları aracılığıyla 

iktidara gelmeyi istediğini, bunun tek yolunun da örgütlenmek olduğunu vurgular:  

“İktidar olmak dinlerin gıdasıdır. İktidarsız din gıdasızlıktan, besinsizlikten ölür. 

Ercüment Özkan bu aşamada iktidara talip olma konusunda dönemin İslamcıları ile 

aşağı yukarı benzer fikriyata sahiptir, o da iktidarı elde etmenin gerekliliğini net bir 

şekilde vurgular, ancak burada metotlar konusunda özel dikkat çeker.”419F

420  

Görüldüğü gibi Ercüment Özkan’ın düşünce dünyasında da siyasallığa ve 

iktidar olmaya önemli anlamlar yüklenmektedir. Bu yaklaşıma göre siyaset bir 

anlamda kaçılmaması gereken bir sorumluluktur. Bu sorumluluk elbette kolay değildir 

ve belirli handikapları da beraberinde taşımaktadır. Aynı dönemlerde bu konuları ele 

almış olan Yaşar Kaplan da yazılarında buna dikkat çekmekte, bu sorumluluktan 

kaçılmadığı durumda Türkiye’de Müslümanların siyaset yoluyla güzel çığırlar 

açabileceğini düşünmektedir:  

“Siyaseti her zaman ateşten gömlek gibi düşünmemeliyiz. Siyaset, her insanın hem 

kendisinin hem de ülkesinin ve bütün insanlığın kurtuluşu için kullanacağı en güzel 

vasıta olarak görmelidir. Bu vasıtayı kullanmasını bilen insan, kendisi için de bütün 

insanlar için de çok yararlı işler yapabilir. Özellikle toplumda yönetici olma imkanına 

kavuşmuş insanlar, siyaset etme imkanını kullanarak, çok yararlı işler yapabilirler. 

Daha önceki yöneticilerden kalma kötü çığırları kapatmak ve kötü adetleri devam 

ettirmemek için gayret sarf etmek küçük bir iş olarak görülmemelidir. Siyaset; güzel 

çığırlar açmak ve insanların hayrına olacak güzel adetler başlatmak için 

gereklidir.”420F

421 

Siyasetin bir şekilde gerekli ve kaçınılmaz olduğunu düşünen Yaşar Kaplan 

siyasetle uğraşmanın iki temel saik üzerinden gerçekleştirilmesi gerektiğini düşünür. 

Bunlardan ilki toplumda adaletin tesisi, ikincisi de zalimleri dost ve veli edinmemek 

için siyasetin gerekliliğidir.421F

422 Nitekim dönemin İslamcıları siyasetin niçin yapılması 

gerektiği konusunda aşağı yukarı bu iki husus üzerinde uzlaşacaklardır. 

Bu tartışmalarda görüldüğü gibi o dönem Türkiye’deki İslamcılar siyasetin ve 

siyasallığın önemi ve gerekliliği üzerine benzer görüşler dile getirmişlerdir. Siyasal 

                                                 
420 Erkilet, Ortadoğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, s. 198-99. 
421 Kaplan, Siyaset Bilinci, s. 64. 
422 A.g.e., s. 42-44. M. Said Çekmegil de siyasetin bu amaçlarla yapılması gerektiğini düşünür. 

Çekmegil de bunlara ilave olarak kötülüklerle mücadele ile hak ve hukukun ikmali ve korunması için 

de siyaset yapılması gerekir. Çekmegil, Siyaset Anlayışımız, s. 56-60. 



139 
 

alanın önemine ve gerekliliğine yapılan bu vurgu, İslamcı düşünce içinde benzer 

tonlarla hala devam etmektedir. Yakın zamanda kaleme aldığı bir yazısında, 

Türkiye’de siyasallaşma kültüründen en fazla yararlanan düşünce dünyasının 

İslamcılık olduğunu ifade eden Yasin Aktay’a göre “siyasallık bir davranış tarzıdır ve 

belli bir topluluk ufkunda iyi olarak görülenlerin gerçekleştirilmesi doğrultusunda 

sonuç alıcı ve öngörülebilir sonuçlar almaya yönelik gayret, bu gayretler 

doğrultusunda ittifaklar ve mücadelelere girmek de siyasalın özüdür.”422F

423 

Siyasallaşmayı insanların kaderlerini tayin etme iradesini çağrıştıran ve insanların 

kendilerini ilgilendiren konularda karar alma süreçlerine katılmayı ifade eden son 

derece olumlu bir kavram olarak gören Aktay’a göre “siyasallaşmanın alternatifi 

zannedildiğinin aksine radikalleşme ve toplumdan kopma, belki de militanlaşmadır. 

Toplumdan kopmak veya eline silah almak, siyasette gözü olmamayı ifade etmenin en 

kestirme yoludur.”423F

424 Görüldüğü gibi Aktay da siyaseti toplumda iyiliğin 

gerçekleştirilmesi için uğraşılan bir çaba olarak tanımlamaktadır. 

Tüm bu tartışmalardan hareketle bu dönemde Türkiye İslamcılığının siyasete 

ve siyasal olana ilgisiz kalmadığını bilakis bu alanın Müslümanlar tarafından 

doldurulması ve kullanılmasının teşvik edildiğini söyleyebiliriz. Dolayısıyla siyaset 

İslamcılık için varoluşsal bir mesele ve kendi ideolojisini hâkim kılmak için önemli 

bir araç olarak görülecektir. İktidar da bu bağlamda yeni İslamcılar tarafından bütüncül 

olarak talep edilen ve ele geçirilmek istenen bir alan olarak telakki edilmiştir. Böylece 

Müslümana düşen görev iktidarı talep etmektir. İktidar talebi doğal olarak bir diğer 

önemli tartışmaya, siyasette hakimiyet meselesine İslamcıları götürecektir. Dünyevi 

tüm alanlarda olduğu gibi siyasette de hakimiyet ve otoritenin kime, nasıl ait olacağı 

sorunsalı bu dönemde İslamcıların üzerinde yoğun bir şekilde duracağı konuların 

başında gelmektedir. Aşağıdaki satırlarda siyasetin ve hakimiyet meselesinin nasıl 

birlikte yürütüldüğü farklı yönleri ile ele alınacaktır. 

                                                 
423 Yasin Aktay, “İslamcı Siyasetin Yeni Halleri ve Söylemleri”, Tezkire, Sy 48, Mayıs 2014, s. 62. 
424 A.g.e., s. 61. 



140 
 

4.2 KÜRESEL İSLAMCILIK DÜŞÜNCESİNDE SİYASET VE HAKİMİYET 

Hakimiyet tartışması İslamcılık düşüncesinin temel tartışma konularından biri 

olacak, Türkiye’de İslamcılar da dönemin bu tartışmasını benzer konu başlıkları ve 

vurgular üzerinden Türkiye’de yürüteceklerdir. Türkiye’de tartışmalara geçmeden 

önce küresel İslamcılık düşüncesinde bu meselelerin nasıl ele alındığına bakmak önem 

arz etmektedir. Hakimiyet konusunda o dönem küresel İslamcılık düşüncesindeki 

tartışmaların seyrini belirleyen en önemli isimlerden ikisi Mevdudi ve Seyyid 

Kutub’tur. Mevdudi ve Kutub’un bu mesele etrafındaki tartışmaları o dönem çeviriler 

yoluyla Türkiye’deki İslamcıların da gündemine girecektir. İkinci bölümde de 

belirtildiği gibi Mevdudi’nin İslam’da Hükümet başlıklı hacimli kitabı o dönem 

Türkçeye çevrilen eserler arasında dikkat çekmekte ve Türkiye’deki İslamcıların bu 

konularla ilgili kaleme aldıkları yazıların kaynakçalarında sıkça yer almaktadır. 

Mevdudi “yeryüzündeki hayatları tanzim etmek üzere insanlara emretmek 

salahiyetine haiz tek makam ve otorite olarak Allah’ı görmekte ve ondan başka hiçbir 

güç ve kuvvetin kendi başına müstakil hüküm verme kabiliyetinin olmadığını” 

söylemektedir.424F

425 Buna göre hakimiyet sadece “Allah’a ait olacak ve bu hakimiyet 

karşısında herhangi bir kişinin, ailenin, ulusun veya bir bütün olarak kitlelerin 

hakimiyet iddia etmesi, Allah’ın gerçek hakimiyeti karşısında bir hayal ve yanılgıdan 

başkası” olmayacaktır.425F

426 Mevdudi Allah’ın hakimiyeti ilkesini İslam’ın siyasi 

nazariyesinin de ilk esası ve temeli olarak görecektir: “İslam’a göre hüküm vermek ve 

kanun vazetmek ihtiyaratı ve selahiyeti tamamen insanlardan selbedilmiş ve insanların 

elinden çıkmıştır. Bütün insanlar, ister toplu halde olsunlar, isterse tek başına 

olsunlar, kanun yapmak ve hüküm vermek İslam’da yalnız Allah’ a aittir. Bu salahiyet 

ancak ve kat’i olarak Hak Teala’nın elindedir.”426F

427  

Görüldüğü gibi hakimiyetin Allah’a mahsus kılınması Mevdudi’de tartışmasız 

kabul edilmekte, bundan dolayı hakimiyet herhangi bir güçle paylaşılmamaktadır. 

                                                 
425 Mevdudi, Hilafet ve Saltanat, çev. Ali Genceli, İstanbul, Hilal Yayınları, 2003, s. 20; Mevdudi, 

İslam’da Hükümet, s. 423-24. 
426 Mevdudi, Gelin Bu Dünyayı Değiştirelim, 4. bs, İstanbul, İnkılab Yayınları, 1986, s. 101; Mevdudi, 

İslam’da Hükümet, s. 424-27. 
427 Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 169. 



141 
 

Ancak bu mutlak hakimiyetin yanında yer yüzünde insana verilmiş bir hakimiyet de 

Mevdudi’nin sık sık dillendirdiği bir husustur. Buna göre insan, “durumu ve vaziyeti 

bakımından bu mutlak hâkimin halifesi, mümessili ve bir nevi vazifeli memurudur. Asıl 

işlevi ve görevi ise Allah’ın kanunlarını asıl kaynağına uygun bir şekilde yürütmek ve 

infaz etmektir.”427F

428 İnsana verilen bu cüzi rol Mevdudi’nin hakimiyet teorisi anlayışı 

içinde önemli yer tutacak ve onun İslami yönetim anlayışında Hilafet yaklaşımına 

götürecektir. Bu hilafet yaklaşımına göre yeryüzündeki yönetim otoritesinin Mutlak 

hâkimin yeryüzündeki bir yansıması yani halifesi olduğu vurgulanır: “Hükümet 

nizamının esas temelini, hakimiyet hakkının mutlak surette Allah’a ait olması keyfiyeti 

teşkil eder. Gerçi hükümeti idare eden ehli imandır. Ancak bu, hakiki bir hükümranlık 

değil, asıl hâkimin bir nevi vekilliği, naibliği demektir ki hukuk dilinde böyle bir idare 

tarzının ismi Hilafet”tir.”428F

429 

Yeryüzünde bir otoriteye tanınan sınırlı ve mutlak olana bağımlı olan bu 

hakimiyet anlayışı Mevdudi’nin öne sürdüğü ve tartıştığı yönetim modellerinin 

belirlenmesinde de önemli bir işlev görür. Buna göre Mevdudi yönetim anlayışı 

açısından iki model önermektedir: Teo-demokrasi (İlahi Cumhuri Hükümet) ve 

Cumhuri Hilafet. Büyük oranda birbiriyle benzer içeriğe sahip olan bu yönetim 

anlayışlarında hakimiyet ve kanun yapma yetkisi yine mutlak olarak Allah’a ait 

olmakla beraber insana da kısıtlı yetki hakkı verilmektedir: “Böyle bir hükümette böyle 

bir idare sisteminde hakimiyet yalnız Hak Teâlâ’nın elindedir. Allah’ın iktidarı 

alasının (Paramouncy) sayesinde, Müslümanlara mahdut ve sınırlı bir şekilde, umumi 

hakimiyet: (Limited Populer Soveicignity) ata kılınmıştır.”429F

430 Mevdudi bu aşamada 

önerdiği yönetim anlayışlarının batıdaki benzerlerinden farklı olduğunu önemle 

vurgular. Yani onun kafasındaki ne demokrasi ne de teokrasi anlayışı Batıdaki 

muadillerine benzemektedir. Bu farklılığı belirleyen en önemli husus ise Batı’da bu 

                                                 
428 A.g.e., s. 222. 
429 Mevdudi, Hilafet ve Saltanat, s. 66. 
430 Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 173. Mevdudi teokrasi kavramına İslam’da ruhban sınıfı olmadığı 

anlayışından hareketle karşı çıkar ve teokrasinin İslam’da olmadığını belirtir. Demokrasi fikri ise Batı 

menşeli bir kavram olmasından dolayı dikkatli yaklaşılmayı gerektirir. Mevdudi’nin teokrasi üzerine 

tartışması için bakınız: Mevdudi, İslam’da Siyaset Nizamı, s. 32-33. Mevdudi’nin önerdiği teo-

demokrasi kavramının önemli bir eleştirisi için bakınız: Abdulvahhab El Efendi, Nasıl Bir Devlet, 

İstanbul, İlke Yayınları, 1994, s. 111. El Efendi Mevdudid’nin bu kavramı Bolşevik modelden 

etkilenerek kullandığını söyler. 



142 
 

tür yönetim anlayışlarında hakimiyetin belirli sınıflara ve zümrelere verilmiş olmasıdır 

(demokraside halk, teokraside belirli bir ruhban sınıfı gibi). 430F

431 Halbuki bu yönüyle 

İslam’da hakimiyet mutlak olarak Allah’ın olup, onu kullanma ve yürütme yetkisi ise 

İslam’ı iyi bir şekilde bilen, onu tatbik eden bir otoriteye verilmiştir.431F

432 Mevdudi farklı 

yönleriyle, karşılaştırmalı olarak geniş bir hakimiyet teorisi ortaya koysa da tüm bu 

tartışmalarının temelinde Allah’ın her konuda mutlak hakimiyeti ve özellikle de bizim 

bu kısımda tartışmalarımız cihetinden siyasi yönetimde de bu mutlak hakimiyetin 

Allah’a verilmesi vurgusu vardır.432F

433  

Mevdudi’nin hakimiyet teorisinden büyük oranda etkilenen ve hakimiyet 

tartışmalarını benzer düzlemde ele alan dönemin bir diğer önemli İslamcı düşünürü 

Seyyid Kutub’dur. Seyyid Kutub da hakimiyetin mutlak olarak Allah’a ait olduğunu 

net çizgilerle vurgulamaktadır. Hakimiyetin Allah’a ait oluşunu Seyyid Kutub 

Kuran’ın birçok ayetinden örnek vererek detaylı bir şekilde vurgular. 433F

434 Ona göre 

sadece dini hayatın yaşanmasında değil hayatın her alanında hakimiyet yalnız Allah’a 

aittir. Böylece Kutub’da hakimiyet anlayışı mutlak egemenlikle eş anlamlı olarak 

ilahiliği tanımlamaktadır. Ona göre Müslümanların Allahtan başka ilah yoktur diyerek 

inançlarını ortaya koymaları bilinçli bir biçimde geleneğe, sermayeye ya da hukuka 

ilişkin konularda hangi şekilde olursa olsun her türlü insani egemenlik karşısında bir 

devrimdir.434F

435 Başka bir yazısında Kutub burada kastettiği devrimi daha detaylı olarak 

açıklar. Ona göre bu devrim: “…Kulların kullara karşı büründüğü Rabliğe karşı bir 

devrimdir. Bu zulmün dayandığı dikta rejimlere, kanunlara ve sistemlere karşı bir 

devrimdir. Emperyalist yollarla bir devletin diğer bir devlet üzerindeki hegemonyasın 

veya proleterya diktatörlüğü ve kapitalizm şeklinde tezahür eden bir sınıfın diğer bir 

                                                 
431 Ebu’l-Ala Mevdudi, İslam’da Siyasi Sistem, çev. A. Seçkin, 4. bs, İstanbul, Özgün, 1994, s. 34; 

Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 171. 
432 Mevdudi, Hilafet ve Saltanat, s. 31-35. 
433 Mevdudi’nin bu hakimiyet anlayışını İlah, Rab, Din, İbadet gibi kavramlar üzerinden daha dini ve 

üst kapsamlı tartıştığı en önemli metin İslam’da Dört Terim kitabıdır.Mevdudi, Kuran’ın Dört Temel 

Terimi. Ayrıca Kutub’un hakimiyet anlayışı konusunda Mevdudi’den etkilendiği önemli bir gerçektir 

Seyyid Kutub da hakimiyet meselesi Uluhiyet, Rububiyet gibi kavramları aynı düzlemde tartışacaktır. 

Seyyid Kutub, İslam Düşüncesi 2, İstanbul, Dünya Yayıncılık, 1989. 
434 Bu ayetlerden bazıları şunlardır: Nisa Suresi, 59. Ayet; Maide Suresi 44., 45. ve 49. Ayetler; Yusuf 

Suresi, 40. Ayet; Zuhruf Suresi 84. Ayet. 
435 Haddad, “Sayyid Qutb: Ideologue of Islamic Revival”, s. 90. 



143 
 

sınıfı kullanması, yönetimi altına alması veya bir tek kişinin bir toplumu yönetmesine 

dayalı zulmün her çeşidine karşı bir devrimdir.”435F

436  

Kutub açısından tek çözüm, Allah’ın egemenliğini ve yasalarının üstünlüğünü 

kabul etmektir. Allah’ın egemenliğini ilan etmenin anlamı, her görünümü, biçimi, 

sistemi ve koşullarıyla insanın hükmediciliğine karşı kapsamlı bir devrim; yer yüzünde 

insanların egemen olduğu, kudret kaynağının insanda bulunduğu her duruma karşı 

topyekûn bir meydan okumadır.436F

437 Hakimiyeti bu şekilde Allah’a mahsus kılmayanlar 

ve onu sadece dini anlamda değil hayatın tüm alanlarına şamil kılmayanlar ise Seyyid 

Kutub’a göre kafirdirler:  

“İnsan hayatında hâkimiyet yalnız Allah’ındır, insanların tapındığı sulta yine sadece 

Allah’a aittir, Allah’ın kitabı ve sadece Onun dini kanundur diyenler Müslümanlardır. 

Ama bu zikredilenlerin bazısı Allah’a değil insanlara aittir, Allah semanın ve ahiretin 

sahibidir ve malikidir. Allah’ın dini yeryüzü sistemlerine hâkim olamaz, toplum 

düzenine, insan hayatına hâkim olamaz. Bizim kendi sistemlerimizi Allah’ın diniyle 

kayıtlı olmaksızın kendimizin yapması ve O’nun kitabına müracaat etmememiz 

hakkımızdır diyenler ise kâfirlerdir. Çünkü bu tutum Allah’ın ilahlığını, rab oluşunu 

ve yeryüzündeki hâkimiyetini reddetmektir.” 437F

438 

Kutub’da hakimiyetin sadece Allah’a verilmesi bir yönüyle insanlar üzerinde 

hakimiyet kuran farklı egemenliklere ve güçlere karşı da bir başkaldırı niteliğindedir. 

Kutub böylece çağdaş düzen ve ideolojilerdeki hakimiyet anlayışına karşı geliştirdiği 

duruşu da buradan hareketle temellendirmektedir. Kutub’a göre gerek dini gerekse 

dünyevi alanda Allah’tan başka yol gösteren yoktur ve O’nun koyduğu yasalar dışında 

hiçbir yasa benimsenemez. Egemenlik bütünüyle ona aittir. Bu nedenle hiçbir insanın 

diğerine üstünlüğü de kabul edilemez.438F

439 Dönemin İslamcı düşünürlerinde genellikle 

benimsendiği gibi Kutub’un da hakimiyet otoritesini farklı egemen unsurlardan alarak 

Allah’a vermiş olması kendi düşünce dünyası içinde insanı da özgürleştiren bir 

unsurdur. Kutub’a göre tek egemen ve yasa koyma iradesinin Allah’a verilmiş olması 

sayesinde bütün insanlık, yöneten ve yönetilenler O’nun karşısında eşit ve birbirleriyle 

                                                 
436 Salih El Verdani, Mısır’da İslami Akımlar, çev. H. Acar ve Ş. Duman, Ankara, Fecr Yayınevi, 

1988, s. 78. 
437 Kutub, Yoldaki İşaretler, 1977, s. 122. 
438 Kutub, Beşerî Sulh ve İslam, s. 120; Haddad, “Sayyid Qutb: Ideologue of Islamic Revival”, s. 92; 

Kutub, İslam Düşüncesi 2, s. 176. 
439 Haddad, “Sayyid Qutb: Ideologue of Islamic Revival”, s. 94. 



144 
 

aynı sorumluluklara sahip olacağından birbirleri arasında herhangi bir çekişme ve 

baskı unsuru olmayacaktır: 

“Bu biçimiyle dinsel yasalara dayalı bir devlet, yer yüzünde tam bir özgürlük ortamı 

da sunacaktır. Böylece hiçbir kimseyi iltizam etmeyen; hiçbir ferde veya zümreye 

hususi imtiyaz tanımayan ister hâkim isterse mahkûm olsun ister zengin olsun isterse 

fakir, nazarında eşit olan ilahi kanun, bütün insanlar arasında sulhu temin etmeye 

muktedirdir. Çünkü bütün insanların maslahatını gözeten Halik tarafından insanlar 

için tayin edilen düsturlardır.”439F

440 

Seyyid Kutub’un hakimiyet teorisi bir yönüyle onun fikir dünyası ile 

özdeşleşen cahiliye teorisi ile birbirlerine çok yakınlaşır.440F

441 Nitekim Kutub cahiliye 

ve hakimiyet anlayışını birbirlerine zıt ama birbirlerini tamamlayan iki karşıt anlayış 

olarak kurgular: “Allah’ın bir hükmünün olduğu yerde (hakimiyet) insanın bu hükmü 

uygulamaması veya karşı çıkması cahiliyedir.”441F

442 Seyyid Kutub’ta cahiliye 

kavramının modern yorumu Allah’ın hâkim olmadığı tüm alanları kapsayan önemli 

bir araca dönüşür. Böylece Allah’ın hakimiyetinin ortadan kalktığı durumlarda 

cahiliye başlamaktadır.442F

443 Ona göre yapılacak şey çok nettir. O tüm bu cahiliye 

adetlerinden kaçılması ve Allah’ın hakimiyetine yani gerçekten İslam’a dönülmesi 

gerektiğini söyler.443F

444 Bunun yolu ise cihaddan geçmektedir.444F

445 Ancak Kutub’a göre, 

bu cihad aynı zamanda İslam’ı tam olarak içselleştirmeyen Müslümanlarla onu tam 

olarak içselleştiren Müslümanlar arasında da devam etmektedir. Yani İslam’ın 

İslam’la mücadelesidir.445F

446 Kutub’un cahiliye kavramına yüklediği bu yeni yorum 

onun tüm diğer ideoloji ve düşünce sistemlerine karşı duruşuna da hareket noktası 

oluşturur. Ona göre modern dünyada milliyetçilik, kapitalizm, sosyalizm gibi tüm 

                                                 
440 Kutub, Beşerî Sulh ve İslam, s. 65; 120. 
441 Seyyid Kutub’un cahiliye teorisi onun tüm düşünce dünyasını çevreleyen ve saran bir düşünme 

biçimidir. Kutub’un Cahiliye Teorisi için şu çalışmalara bakılabilir. Haddad, “Sayyid Qutb: Ideologue 

of Islamic Revival”, s. 67-98; Sayed Khatab, The Power of Sovereignty: The Political and Ideological 

Philosophy of Sayyid Qutb, Routledge Studies in Political Islam 3, London ; New York, Routledge, 

Taylor & Francis Group, 2006; S. Khatab, “Hakimiyyah and Jahiliyyah in the Thought of Sayyid Qutb”, 

Middle Eastern Studies, C. 38, Sy 3, Temmuz 2002, s. 145-70 doi:10.1080/714004475; Lee, “Ahmad 

S. Moussalli, Radical Islamic Fundamentalism”; Shepard, “Sayyid Qutb’s Doctrine Of Jahiliyyah”, s. 

521-45; Charles Tripp, “Sayyid Qutb: Political Vision”, içinde Pioneers of Islamic Revival, ed. Ali 

Rahnema, London, Zed Books, 1994, s. 154-83; Burhanettin Tatar, “Seyyid Kutub’ta Cahiliye 

Kavramı”, içinde Seyyid Kutub Siyasal Teoloji, Fıkıh ve Tarihsellik, ed. Yasin Aktay, İstanbul, Pınar 

Yayınları, 2018, ss. 245-59. 
442 Tatar, “Seyyid Kutub’ta Cahiliye Kavramı”, s. 254. 
443 Kutub, Yoldaki İşaretler, 1997, s. 144. 
444 A.g.e., s. 146. 
445 A.g.e., s. 42. 
446 Tatar, “Seyyid Kutub’ta Cahiliye Kavramı”, s. 255. 



145 
 

beşerî ideolojiler cahiliye sisteminin birer parçasıdır ve tüm bu sistemlerin cahiliye 

olması Allah’ın hakimiyetini yok saymalarından kaynaklanmaktadır.446F

447 Kutub’un 

anlayışında cahiliye suçlamaları sadece Batılı düşünce ve sistemleri kapsamaz. Ona 

göre Allah’ın hakimiyetinin yaşanmadığı ve yaşatılmadığı toplumlar ve siyasi 

düşünceler de cahiliye üzerinedir.447F

448  

Kutub bu noktada Batılı siyasi düşünce ve ideolojilere eğilir. Demokrasi 

meselesine yaklaşımı da bu aşamada önem kazanır. Kutub’un hakimiyet teorisinde 

demokrasi konusuna yaklaşımı ise çift yönlüdür. Öncelikle bir yönetme biçimi olarak 

Kutub hükümete gelmenin yolu olarak seçimleri adres gösterir ve yöneticilerin uyması 

gereken temel kuralın meşveret olduğunu ifade eder.448F

449 Yöneticilerin seçimle iş başına 

gelmesi ve bireylerin siyasi süreçlere politik katılımları Kutub’un önemsediği 

hususlardandır.449F

450 Diğer taraftan İslami siyasetin bir ilkesi olarak yönetici yaptığı 

işlerde ilgili kişilere danışmalı ve onlarla fikir alışverişinde bulunmalıdır. Halk ise 

yöneticiye tabi olmakla ve ona uymakla mükelleftir. Yöneticinin de halka karşı 

sorumlulukları vardır. En önemlisi de yönetici meşruiyetini halkın kendisini 

seçmesinden almaktadır.450F

451 Ancak yöneticinin hakimiyet ve otoritesi Allah’ın 

hakimiyet alanı ile çatışmamalı ve ona ters düşmemelidir. Böyle bir durumda 

yöneticinin sınırları yine Allah’ın hakimiyeti ve otoritesinin çerçevesi ile kayıtlı bir 

durumdadır.451F

452 Bununla beraber Kutub’da yöneticilerin yönetenlere karşı bir üst ve 

otorite olması onlara sınırsız yetkiler vermemektedir. Allah’ın emirleriyle sınırlanan 

yöneticinin yetkileri aynı zamanda yönetilenlere karşı sorumlulukların kısıtlanması ile 

de sınırlandırılmaktadır. Buna göre yöneticinin, “emrine uyulmasını bekleme, nasihat 

etme ve şeriatı uygulama bakımından yardım görme dışında başka hakkı yoktur. 

Yöneticiyi ve ailesini sıradan insanlardan-yönetilenlerden- ayıran ekstra bir tasarruf 

ve yetki hakkı da yoktur.”452F

453 Diğer taraftan bakıldığında Seyyid Kutup bir ideoloji ve 

düşünme biçimi olarak demokrasi kavramının kendisinin bir aldatmaca olduğunu 

                                                 
447 Khatab, The Power of Sovereignty, s. 16. 
448 Kutub, Yoldaki İşaretler, 1997, s. 123-24. 
449 Kutub, Beşerî Sulh ve İslam, s. 118-19. 
450 Kutub, İslam’da Sosyal Adalet, s. 42. 
451 Seyyid Kutub, İslam ve Kapitalizm Çatışması, çev. Mustafa Uysal, Konya, Dini Neşriyat, 1967, s. 

101. 
452 Kutub, Beşerî Sulh ve İslam, s. 121. 
453 Kutub, İslam’da Sosyal Adalet, s. 285. 



146 
 

düşünmektedir. Demokrasiyi formundan öte içerik ve muhtevası yönüyle ele almayı 

tercih eden Seyyid Kutub demokrasiye dönemin etkin Batı merkezli çağdaş 

ideolojilerinden olan sosyalizm ve kapitalizme karşı çıktığı gibi karşı çıkmaktadır. 453F

454 

Çünkü Kutub’a göre demokrasi de beşerî bir sistemdir ve özünde Allah’ın 

hakimiyetine karşı bir başkaldırıdır, ayrıca insan fıtratına da uygun değildir.454F

455  

Yukarıdaki satırlarda ifade edildiği gibi hakimiyet yetkisini yalnızca Allah’a 

veren Kutub demokrasi sayesinde bu yetkinin Allah’tan alınarak insanlara verildiğini 

düşünmekte ve bunun da doğru olmadığını savunmaktadır. Ona göre insanlar 

demokrasiyi tatbik ederek Allah’ın uluhiyet makamına göz dikmektedirler.455F

456 

Dönemin İslamcı tartışmalarının önemli bir gündemi olarak Batılı fikir ve ideolojilerin 

İslam nazarıyla yorumlanması perspektifinden hareketle Seyyid Kutub da demokrasi 

ile İslam’ı uyuşturmaya çalışanları eleştirecek ve böyle bir birlikteliğin en başta dini 

gerekçelerle mümkün olamayacağını beyan edecektir: 

“… Bu kesin ayrılığı, diğer semavi din erbabı ile yakınlaşma ve müsamahanın gerçek 

manasını anlamamışlar veya yanlış anlamışlardır. Allah nezdinde de din sadece bu 

son dindir. Müsamaha ancak şahsi muamelelerde olur. İtikadi tasavvurda ve içtimai 

nizamda müsamaha olmaz… Bu insanlar Allah’ın dini olarak İslam’dan başkasının 

kabul etmeyeceği ve asıl şahsiyetini sadece İslam’da bulan Allah’ın nizamını 

gerçekleştirmek için gayret göstermek mecburiyetinde olduğu, bu nizamın tebdil ve 

tadilinin asla mümkün olmadığı hususunda Müslümanın ruhuna yerleşen kat’i ve 

kesin inancı bulandırmak ve değiştirmek gayretindedirler. Halbuki bu dinden 

başkasının kabul edilmeyeceği Kuran’ı Kerim’de sarahatle belirtilmiştir.”456F

457 

Her ne kadar demokrasi ve İslam’ın siyasi yönetim ilkeleri arasında bazı 

benzerlikler olduğunu Seyyid Kutub kabul etse de bunlar nihai kertede şekilden öteye 

gitmeyen ve yanıltıcı unsurlardır. Kutub bu tür benzerlikleri aramaktan öte 

demokrasinin çağdaş Batılı ideolojilerdeki konumuna ve mevcut siyasi hayatın içinde 

uygulanışına daha fazla yoğunlaşır. Mısır toplumundan ve siyasetinden hareketle 

                                                 
454 Seyyid Kutub zaman zaman bu farklı ideolojileri birbirleriyle eşitlemektedir. Ona göre bu 

ideolojilerin hepsi aynı menşee ve kaynağa sahiptir. Nitekim Kutub yazılarında çoğu zaman demokrasi 

kavramını ya Batı kavramı ya da kapitalizm kavramı içinde değerlendirir. Onun için Batı ve Doğu ya 

da Demokrasi veya Komünizm aynı şeydir. Mümin bu iki dünya görüşünden de akide ve nizam olarak 

uzaklaşmadıkça kurtuluşa eremez.  
455Kutub, Yoldaki İşaretler, s. 8-10; Kutub, İslam’da Sosyal Adalet, s. 6-8; Kutub, İslam ve 

Kapitalizm Çatışması, s. 96. 
456 Seyyid Kutub, İslami Etütler, çev. Hasan Beşer, Ankara, Hilal Yayınları, 1967, s. 154. 
457 Süleyman Arslantaş, “Seyyid Kutub’un Demokrasiye Bakış Açısı”, Haksöz, Sayı 70, Ocak 1997, s. 

42. 



147 
 

demokrasiyi kapitalizmle eşdeğer tutan Seyyid Kutub kapitalist düzenin hâkim olduğu 

bir sistemde demokrasinin vaat ettiği eşitlik, özgürlük gibi unsurların da 

gerçekleşemeyeceğini düşünür.457F

458 Demokrasilerin vazgeçilmez, belirgin 

unsurlarından olan parlamentolar ve seçimler ona göre millet iradesinin temsil 

mecraları değil kapitalist düzenin araçlarıdır. Seçilmiş olan parlamenterler ise 

kapitalist düzenin bireyleridir.458F

459 Kutub bu durumu mevcut siyasi işleyişlerden 

örneklendirir ve zengin olmayan birinin seçilme şansını sorgular.459F

460 Böylece 

demokratik sistemlerdeki seçme, seçilme, parlamentolar ve parlamenterler gibi daha 

teknik konulara da dikkat çeken Kutub demokrasiler ile kapitalist modernleşme 

arasında yakın ilişkiler kurar. 

Gerek Mevdudi’nin gerek Kutub’un bir kısmını yukarıda aktarmaya 

çalıştığımız fikirleri incelendiğinde, her ikisinin de hakimiyet tezini çalışmalarında 

yoğun bir şekilde ve birbirlerine benzer argümanlarla işlediği görülür. Bu hakimiyet 

tezi diğer taraftan her iki düşünürün dönemin önemli meselelerinden demokrasi 

konusunda da fikir üretmelerine yol açacaktır. Demokrasiyi bir hakimiyet unsuru 

olarak ele alacak olan Kutub ve Mevdudi’nin bu görüşleri onlara çağdaş İslamcı siyasi 

düşünce içinde önemli bir itibar kazandırırken, İslam dünyasındaki yönelişlerin 

çoğuna da temel esas teşkil edeceklerdir. 

4.2.1 “Hakimiyet Kayıtsız Şartsız Allah’ındır!” 

Türkiye’deki İslamcıların hakimiyet vurgusu ve anlayışı küresel İslamcılık 

anlayışına paralel ilerleyecektir. “Hakimiyet Kayıtsız Şartsız Allah’ındır” sloganı ve 

benzer sloganlar İslamcılar için birer parola olacak ve İslamcı neşriyatta bu ifadelerle 

sıkça karşılaşılacaktır. Yeni İslamcılara göre hakimiyet Allah’ın hakimiyeti ve 

cahiliyenin hakimiyeti olmak üzere ikiye ayrılır. Allah’ın hakimiyeti ise tektir ve 

bölünemez. Bundan dolayı İslamcılara göre dünyada şu anda var olan mevcut 

hakimiyet çeşitleri Allah’ın hakimiyetini tanımadığı ve farklı hakimiyetlere bel 

bağladığı için cahili hakimiyetin birer parçasıdır. 460F

461 Beşir Eryarsoy’daki hakimiyet 

                                                 
458 Kutub, İslam ve Kapitalizm Çatışması, s. 64. 
459 A.g.e., s. 165. 
460 A.g.e., s. 164. 
461 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 62. 



148 
 

kavramına yüklenen bu anlam ve “cahiliyenin hakimiyeti” söylemi aslında bir yönüyle 

Seyyid Kutub’taki cahiliye teorisine göndermede bulunmaktadır. Yukarıda da kısaca 

değinildiği gibi Seyyid Kutub da Allah’ın hakimiyetinin olmadığı tüm toplumları 

cahiliye toplumu olarak görmüş ve Allah’ın hakimiyetini olmadığı her yeri ister 

Müslüman olsun ister olmasın cahiliye toplumu olarak nitelendirmiştir. 461F

462 Bu anlamda 

İslamcılar hakimiyet tartışmalarında sistemlerin adına, sıfatına veya işlevlerine 

bakmazlar. Şayet herhangi bir yönetim, kişi, düşünce Allah’ın dışında bir otoriteye 

hakimiyet hakkı tanıyorsa şirke girmektedir: 

“Demek ki, İslam’ın hükümlerine aykırı olan, İslam hükümlerinin dışında kalan her 

hüküm Cahiliye hükmüdür. Böyle bir hakimiyete de İslam’da Cahili Hakimiyet adı 

verilir. Ama Müslüman olmayanların bu hakimiyet şeklini ifade etmek üzere 

kullandıkları terim hiçbir değer ifade etmez, İslam açısından adı ne …okrasi olursa 

olsun değişen bir şey olmaz”.462F

463 

Bu anlayışa göre cahiliye her dönem için söz konusu olabilir. Kutub’un da 

belirttiği gibi cahiliye sadece “belirli bir zaman dilimi için söz konusu değildir.”463F

464 

Cahiliyeyi bir tavır alış olarak okuyan ve simgelerle sembolize eden bu yoruma göre 

geçmiş dönemlerde Firavun ve Nemrut gibi isimlere Allah’ın hakimiyeti bağlamında 

ne tür değerler ve anlamlar yükleniyorsa modern dönemde de kişiler ve olaylar değişse 

de aynı tavırları takip edenlere bu semboller üzerinden anlamlar yüklenebilir. 464F

465 

Eryarsoy burada üç farklı hakimiyet türüne dikkat çekmektedir: “Allah’ın insan 

üzerindeki hakimiyeti, Allah’ın Kâinat üzerindeki hakimiyeti, Allah’ın kıyamet 

günündeki hakimiyeti.”465F

466 Bunun gibi İslamcılar hakimiyet meselesinin farklı 

yönlerine dikkat çekmektedirler.466F

467 Ancak bu farklı kategoriler arasında İslamcıların 

bu dönemde dikkatle üzerinde durduğu konulardan birisi de siyasi hakimiyet 

meselesidir.467F

468 İslamcılar Müslümanların Allah’ın hakimiyeti konusunda literal 

anlamda bir sorun yaşamadığını ancak bu hakimiyeti özellikle siyasi alandan 

                                                 
462 Kutub, Yoldaki İşaretler, 1997, s. 120-30. 
463 M. Beşir Eryarsoy, “İslam’ın Hakimiyet Anlayışı -1-”, Tevhid, Sayı 26, Haziran 1979, s. 9. 
464Seyyid Kutub, Fi Zılalil Kur’an, c. 3, İstanbul, Emir, 2001, s. 374. 
465 M. Beşir Eryarsoy, “İslam’ın Hakimiyet Anlayışı -2-”, Tevhid, Sayı 27, t.y., s. 9. 
466 A.g.e., s. 8-9. 
467 Mevdudi de İslam’da Hükümet kitabında siyasi hakimiyet ve kanuni hakimiyet meselelerine dikkat 

çekmektedir. Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 424-30. 
468 Bu husus Mevdudi’nin de dikkat çektiği bir husus olacaktır. O da İslam Devleti perspektifini ortaya 

koyarken İslam’ın politik hakimiyeti konusunda ne vazettiği sorunsalından hareket etmektedir. Ebu’l-

Ala Mevdudi, “İslam’da Hakimiyet Kavramı”, çev. Rasim Özdenören, Diriliş, Sayı 9, t.y., s. 20-21. 



149 
 

uzaklaştırmak istediklerini düşünmektedirler.468F

469 Bu anlayışa göre İslam siyasallıktan 

arındırılmakta ve böylece İslam’ın siyasi alandaki kuşatıcılığı göz ardı 

edilmektedir.469F

470  

Halbuki yukarıdaki satırlarda da ifade edildiği gibi İslamcılara göre İslam bir 

bütündür ve bundan dolayı siyasal alanda da söz sahibi olması gerekir. Bu tartışmanın 

Türkiye İslamcılığında kendini gösterdiği alanlardan bir tanesi “Hakimiyet Kayıtsız 

Şartsız Millletindir” söylemi üzerinden yaşanan gerilimlerdir. Türkiye’de İslamcılar 

demokrasinin şiarı olarak ön plana çıkarılan bu söylemi eleştirecekler ve kanun yapma 

yetkisinin ve siyasi alanda da mutlak otoritenin sadece Allah’a ait olması gerektiğini 

vurgulayacaklardır.470F

471 Bu sloganın mahiyetinin bir gerçeklik olmaktan çok ideolojik 

bir yönü de olduğunu vurgulayan Ercüment Özkan “Hakimiyet Kayıtsız Şartsız 

Milletindir” denilirken aslında bir tasvir yapılmadığını bir normun ortaya 

koyulduğunu düşünmektedir. Bundan dolayı Özkan’a göre bu sloganı tartışırken 

kulların yönetim alanındaki cüzi iradelerini sorgulamanın isabetli olmadığı bilakis bu 

tartışmaların Allah’ın hakimiyetini nasıl zarara uğrattığı göz önüne alınmalıdır.471F

472 

Konuya bir başka açıdan, halkın hakimiyeti meselesinin izafi olduğu vurgusuyla 

dikkat çeken Selahaddin Eş ise halkın hakimiyeti anlayışının bir kandırmaca ve göz 

boyamaca olduğunu düşünür.472F

473 Türkiye siyaseti bu bağlamda yeni İslamcılar için bu 

iddianın test edildiği bir turnusol kağıdı işlevi de görür. Milletin hakimiyetinin temsil 

ettiği kişi ve makamların darbelerle akamete uğratılması bu anlamda milletin gerçek 

hakimiyeti sorunsalını da beraberinde getirmektedir.473F

474 Nitekim Türkiye’de İslamcılar 

hakimiyetin millette olduğu iddiasına bu çekincelerle tereddütlü yaklaşacaklardır. 

Siyasi hakimiyet tartışmalarında hakimiyetin Allah’a mı yoksa millete mi ait olduğu 

sorunsalı bir adım sonra İslamcılık içinde meşhur bir diğer tartışmaya zemin hazırlar. 

                                                 
469 M. Beşir Eryarsoy, “İslam’ın Hakimiyet Anlayışı -3-”, Tevhid, Sayı 28, Temmuz 1979, s. 9. 
470 Mehmed Durmuş, “Hakimiyet Allah’a Aittir”, Misak, Sayı 249, Ağustos 2011, s. 14-15. 
471Hüsnü Aktaş, “Hakimiyet ve İktidar”, Misak, Sayı 11, Ekim 1991, s. 24; Durmuş, “Hakimiyet 

Allah’a Aittir”, s. 15. 
472 Ercümend Özkan, “Hakimiyet”, İktibas, Sayı 355, Temmuz 2008, s. 13. 
473 Selahaddin Eş Çakırgil, “Hakimiyet Kayıtsız-Şartsız Hakkındır”, Sebil, Sayı 18, Nisan 1976, s. 11. 
474 Selahaddin Eş, Kavşak Noktasında Türkiye’nin Siyasi Görünüşü, İstanbul, Düşünce Yayınları, 

1977, s. 188-89. 



150 
 

Bu tartışma yönetmenin kime ait olduğu sorunsalı üzerinden ortaya çıkan demokrasi 

tartışmasıdır. 

4.3 SİYASİ HAKİMİYET SORUNU OLARAK DEMOKRASİ  

Demokrasi kavramı Türkiye’de İslamcı düşüncenin ilk dönemlerinde şura, 

meşveret gibi kavramsallaştırmalar üzerinden büyük oranda olumlanan, onaylanan ve 

desteklenen bir kavram olmuştur.474F

475 Çalışmada ele aldığım dönemde ise yeni İslamcı 

söylem demokrasi konusunda büyük oranda eleştirel bir tutum geliştirecek ve bu 

eleştiriler belli vurgular üzerinden şekillenecektir. Bu vurgular içinde öne çıkanlardan 

birisi  Müslümanlar arasında yaygın olarak da görülen demokrasi kavramına meşruiyet 

arama çabasıdır.475F

476  

İslamcılık düşüncesinde önceki dönemlerde demokrasi meselesi yöneticinin 

yetkilerinin kısıtlanması, yönetim sorumluluğunun paylaşılması, yöneticinin seçilmesi 

ve ortaklaşa bir yönetim anlayışı gibi daha teknik ve siyasi vurguları ön planda olan 

bir tartışma olarak ilerlemişken çalışmada odaklandığım dönemde demokrasi meselesi 

bu tartışmaların ötesinde mevcut demokrasi anlayışlarını ve pratiklerini tenkit eden, 

onun mutlaklığını ve zorunlu kılınmasını eleştiren en önemlisi de hakimiyetin kimin 

uhdesinde olacağı sorunsalı üzerine odaklanmaktadır. Bu bağlamda öncelikle 

demokrasi kavramına mevcut bazı yaklaşımlar ve onu İslam ile özdeşleştirme çabaları 

eleştirilecektir. Bu eleştiriler ise geçmişe yapılacak bazı kıyaslamalarla ortaya 

                                                 
475 İsmail Kara, İslamcıları Siyasi Görüşleri Hilafet ve Meşrutiyet, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2001. 
476 Rasim Özdenören’in çalışmaları bu bağlamda dikkat çekicidir. Özdenören diğer bazı tutumlarda da 

olduğu gibi demokrasi kavramına da İslam dünyası içinde son 150 yıldır aranan bu meşruiyet çabasını 

ve özür dileyici tavrı eleştirir: “...eğer soruyu ikinci olduğu gibi ortaya koyuyorsak yani İslam nezdinde 

demokrasiye meşruiyet arıyorsak, bu konu, son 150 yıldır Müslümanlara musallat olmuş ve Batı 

medeniyeti karşısında yaşadıkları aşağılık duygusunun (özür dileyici tavrın bir dışa vurumu olarak 

görünmektedir. Son yüz elli yıl boyunca Müslüman düşünürler, Batı medeniyetinde mevcut bulunan 

siyasi, idari, içtimai, iktisadi vb. kurumların İslam’da da mevcut bulunduğunu ispat sadedinde abes bir 

çabanın içinde yaşıyorlar. Batı medeniyetine ait kurumların İslamiyet’te de mevcut bulunduğu yolunda 

yakıştırmalara tevessül edilmesi, her defasında dinin hayata geçirilmesi hususunun bizzat bu kurumlar 

tarafından ertelendiğine ve engellendiğine dair iddiamıza yol açan bir müşahededir. Mesela faizin 

helal, fakat ribanın haram olduğu yolundaki kelime oyunu bu cümleden olarak geçen yüzyılın buluşları 

arasında anılabilir. Rasim Özdenören, Yeni Dünya Düzeninin Sefaleti, 2. bs, İstanbul, İz Yayıncılık, 

1998, s. 49. Demokrasi meselesini ele alan bu yazının ilk hali için bakınız: Rasim Özdenören, “Türkiye 

Demokrasinin Neresinde, Demokrasi İslam’ın Neresinde”, Bilgi ve Hikmet, Sy 1, K 1993, ss. 82-95. 

Faiz/Riba örneği üzerinden meseleye benzer bir yaklaşımı Ali Bulaç’ta da görmek mümkündür. 19. 

yüzyıl modernist İslamcı düşüncenin olumsuz bir mirası olarak görülen bu durumda Bulaç’a göre 

Batı’nın kavramları “ödünç” alınıp bilinçsizce kullanılmaktadır. Bu tartışmaların ayrıntısı için bakınız: 

Bulaç, İslam Dünyasında Düşünce Sorunları, s. 75-81. 



151 
 

konulmaya çalışılacaktır. Bu anlayışa göre “demokrasi gibi birtakım kavramların 

İslam ile bir takım şekli ve zahiri benzerliklerinin olması onların birbirleriyle imtizaç 

veya bazı çevrelerin ileri sürdüğü gibi izdivaç edebilecekleri anlamına gelmeyeceği” 

ileri sürülecektir.476F

477 Bu yaklaşım dönemin İslamcı düşünürlerinin kavramlara 

odaklanan ve sorgulayan yaklaşımları ile doğru orantılı gelişecek, sadece demokrasi 

kavramının kendisi değil sistem olarak demokrasinin diğer bileşenleri de aynı bakış 

açısı ile tenkit edilecektir. Bu anlamda o dönem İslamcıların önemli yayın 

organlarından biri olan Şura Dergisinde demokrasiyi İslam’daki meşveret ile eş 

anlamlı gören, onu İslam siyaset düşüncesindeki biat kavramı ile eşleştiren ve yine 

modern anlamıyla devlet başkanlığı gibi kavram ve siyasi makamları İslam siyasi 

düşünce terminolojisindeki emirlik gibi kavramlar ile özdeşleştiren yaklaşımlar 

eleştiriye tabi tutulur.477F

478 Bu duruma birçok İslamcı da olduğu gibi Beşir Eryarsoy 

tarafından da dikkat çekilir ve bu anolojiyi kuran kimseler onun tarafından “İslam’da 

ulul-emr diye adlandırılan devlet yöneticilerinin seçimle belirlenmesi gereğinden 

hareket ederek İslam ile demokrasi arasında bağlantı kurmaya çalışmakla” suçlanır. 

Ancak ona göre bu gereksiz ve tutarsız bir iddiadır. 478F

479 Demokrasinin batı siyasi 

tarihinde özel bir geçmişi vardır ve bu kavram batının tarihi birikiminin bir 

sonucudur.479F

480  

Demokrasinin sadece bir form olmadığı aynı zamanda onun tarihsel ve felsefi 

bir içeriğinin de olduğu vurgusu dönemin İslamcılarının çokça dillendirdiği diğer bir 

husus olarak ön plana çıkmaktadır. Buna göre demokrasi nötr bir kavram değildir ve 

bu hususa özellikle dikkat edilmelidir.480F

481 Demokrasinin nötr bir kavram olup 

                                                 
477 Ahmet Seçkin, “İslam ile Demokrasi Arasında Köprü Olmak”, Girişim, Sayı 5, Şubat 1986, ss. 36-

38. 
478 “Hiç Kimse Şeriatımızdan Kaynaklanmayan Bir Salahiyeti Kullanamaz”, Şura, Sayı 39, Ekim 1978, 

s. 8. Bu eleştiriler dönemin İslamcıları arasında kendilerine yönelik olarak da işletilmiştir. 1979 yılında 

Said Havva’nın Türkçeye Cihad Yolunda Bir Adım Daha İleri başlığıyla çevrilen kitabı üzerinden Said 

Havva’nın bazı tutumları eleştirilir. Havva’nın “gerçek demokrasi İslam’dadır, gerçek demokrasi için 

İslami şuralar biricik ölçüdür” ifadesi bu bakış açısıyla tenkit edilerek her ne kadar bu isimlerin İslami 

Hareketler içinde çok önemli yerler işgal etseler de fikirlerindeki bazı sorunlara dikkat çekilmek istenir. 

“İslami Kitab” diye piyasaya sürülen Kitaplarda Neler var Neler! Hayır İslam Bu Değil!”, Hicret, Sayı 

21, Nisan 1980, s. 7. 
479 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 72. 
480 A.g.e., s. 74. 
481 Serap Yavuz, “Demokratik Rejimler Tek Siyasal Seçenek mi?”, Girişim, Sayı 14, Kasım 1986, s. 

13. 



152 
 

olmaması İslamcılık düşüncesi içinde batıdan alınan birçok diğer farklı kavramın 

mahiyeti tartışılırken de göz önünde bulundurulacak bir yaklaşım tarzıdır. Buna göre 

teknoloji, bilim, medeniyet gibi tartışmalarda da kavramların nötr olup olmadıkları ve 

daha da önemlisi hangi bağlamlarda ve şartlarda ortaya çıktıkları hususu göz önünde 

bulundurulmaya çalışılacaktır.481F

482 Dönemin önde gelen İslamcı düşünürleri arasında 

bu vurguyu dikkatle ön plana çıkaran isimlerden ikisi Rasim Özdenören ve Ali 

Bulaç’tır. Rasim Özdenören Yeni Dünya Düzeninin Sefaleti başlıklı kitabında 

demokrasi meselesini detaylıca tartışmış, demokrasinin Batı’nın kendi içinde din dışı 

bir mantıkla oluşmaya başlamış ve toplumun belirli kısımlarının kendi aralarında bir 

uzlaşması ile ortaya çıkmış tarihsel ve fikirsel bir sürecin ürünü olduğunu ileri 

sürmüştür. Bu yönüyle Özdenören’e göre demokrasi sadece bir yönetme biçimi değil 

aynı zamanda bir düşünme biçimidir.482F

483 Bu düşünme biçimi de demokrasinin ortaya 

çıkış şartları ve muhtevası gereği “profane”483F

484 bir zihniyete sahip olmasını 

gerektirmektedir: “Oysa Müslümanlar, Müslüman olmanın getirdiği tabii hasıla 

olarak egemenliğin kaynağını vahye dayandırırlar. Bu iki farklı zihniyet örtüşmez. 

Yani bir Müslüman, kendi tanımı icabı, aynı zamanda demokrat olamaz.”484F

485 

Dönemin bir diğer önemli İslamcılarından Ali Bulaç da demokrasi konusunu 

eserlerinde farklı dönemlerde İslamcı yaklaşım çerçevesinde ele almış ve ona belirli 

                                                 
482 Bu bağlamda demokrasiyi 19. yüzyıl İslamcı düşüncesi içinde bu hususiyetleri ile tartışan önemli 

isimlerden birisi de Said Halim Paşa’dır. Said Halim Paşa yabancılara karşı gösterilen bu tür 

hayranlıkları doğru bulmamakta o dönem Osmanlı’da tatbik edilmek istenen demokrasi anlayışını 

“Batı’nın kendi tecrübesi içinde aristokratik uzun bir mazi ile, eşitlik taraftarı bazı cereyanlar arasında 

ortaya çıkmış bir inkılab hali” olarak görmektedir. Halim Paşa, Buhranlarımız ve Son Eserleri, s. 88-

89. Bu konuyu daha yakın dönemde aynı perspektiften ele alan önemli bir metin için bakınız: İsmet 

Özel, Üç Mesele- Teknik Medeniyet Yabancılaşma, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1978. 
483 Özdenören, Yeni Dünya Düzeninin Sefaleti, s. 44. 
484 Bu kavram Rasim Özdenören’in çok sık kullandığı kavramlardan bir tanesidir. Özdenören’in Kafa 

Karıştıran Kelimeler, Yumurtayı Hangi Ucundan Kırmalı, Müslümanca Düşünme Üzerine Denemeler, 

Yeni Dünya Düzeninin Sefaleti başlıklı kitaplarında bu kelime sıkça karşımıza çıkar. Özdenören bu 

kelimeyi modernite ile ortaya çıkan ve kutsal olandan ayrılmış bir düşünce biçimi olarak ele almakta ve 

genellikle de İslami düşünme biçiminin karşısına konumlandırmaktadır.  
485 Özdenören, Yeni Dünya Düzeninin Sefaleti, s. 46. “Müslüman Demokrat Olamaz” yargısı dönemin 

İslamcı düşüncesinin önemli bir yönünü de göstermektedir. Rasim Özdenören’in aynı kitabının 

ilerleyen sayfalarında liberalizm meselesini incelerken attığı üst başlık “Müslüman, liberal olur mu? 

şeklindedir. Cevapları genellikle olumsuz olacak olan bu tarz sorular ile aslında o dönem İslamcı 

öznenin kurulumu ve inşasının nasıl oluştuğunu ve hangi kanallar üzerinden aktığını göstermesi 

açısından önemlidir. 



153 
 

anlamlar yüklemiş bir isimdir.485F

486 Bulaç yazılarında demokrasi meselesine genellikle 

daha fikri, siyasi ve tarihsel kökenleri üzerine odaklanarak meseleyi bu düzlemlerde 

tartışmayı tercih eder. Bu açıdan bakıldığında Rasim Özdenören ile benzer 

yaklaşımlara sahip olduğu söylenebilir. 486F

487 Bulaç bu tartışmalarında öncelikle 

demokrasi kavramının etimolojik ve siyasi kullanımındaki belirsizliklerine vurgu 

yapar. Ona göre demokrasinin üç ana ilkesi vardır: “bireycilik, temsil ve çoğunluk.”487F

488 

Bulaç bu üç ilkeyi anlam ve muhtevaları açısından özellikle Batılı düşünürler ve 

onların fikir dünyası çerçevesinde detaylıca tartışır. 488F

489 Diğer taraftan o da diğer 

İslamcılar gibi demokrasi tartışmasının Yunan düşünce geleneği ve Yunan şehir 

tecrübesinde ortaya çıkış hikayesine detaylı bir şekilde odaklanır. 489F

490 Bu tartışmalarla 

ulaşmak istenen nokta, demokrasi kavramının hem tarihsel hem de mevcut dönem 

içinde İslam ile olan tezatlarını göstermektir.490F

491 Tüm bu tartışmalar sonucunda Ali 

Bulaç’ın varacağı sonuç, İslam ile demokrasinin tarihsel ve düşünsel gerekçelerle 

uyuşamayacağı, İslam’ın ilkeler olarak demokrasinin daha üstünde bir modeli vaaz 

ettiği yönündeki çözümdür. Bu çözüm aynı zamanda Ali Bulaç’ı sonraki dönemde yine 

kendisinin ortaya attığı ve önemli tartışmaları beraberinde getirecek olan Medine 

Vesikası projesine götürecektir. 

Demokrasinin kavramsal, felsefi ve tarihsel olarak İslam’la uyuşmadığı 

söyleminin farklı tartışmalar eşliğinde dönemin İslamcı düşünürleri tarafından nasıl 

ele alındığını ve kurgulandığını görmüş olduk. Demokrasi konusunda aynı dönemde 

bu tartışmalara paralel olarak ilerleyen ve zaman zaman bunlarla kesişen daha keskin 

bir söylem damarı da mevcuttur. Buna göre demokrasi zorla dayatılan ve İslam’ın 

hakimiyet anlayışının karşısında konumlanmış bir anlayıştır. Böylece demokrasi 

                                                 
486 Michelangelo Guida, “The New Islamists’ Understanding of Democracy in Turkey: The Examples 

of Ali Bulaç and Hayreddin Karaman”, Turkish Studies, C. 11, Sayı 3, Eylül 2010, ss. 347-70 

doi:10.1080/14683849.2010.506728. 
487 Bulaç, İslam Dünyasında Düşünce Sorunları, s. 75-84. 
488 Ali Bulaç, İslam ve Demokrasi, Teokrasi, Totalitarizm, İstanbul, Beyan Yayınları, 1993, s. 18. 
489Ali Bulaç’ı bu aşamada o dönem biraz farklı kılan sadece döneminin İslamcı düşünürlerinin 

fikirlerinden hareketle demokrasi meselesini tartışmamasıdır. Mevdudi, Seyyid Kutub, Malik bin Nebi, 

Gannuşi ve Maverdi gibi isimlerin konu ile ilgili görüşlerine de yer veren Bulaç meselenin Batı 

düşüncesine bakan kısımları için Rousseau, Hobbes, Locke, Weber, Pareto, Mill gibi isimleri de 

referans olarak kullanır. 
490 Ali Bulaç, Modern Ulus Devlet, İstanbul, İz Yayıncılık, 1995, s. 80-84. 
491 A.g.e., s. 90-106. 



154 
 

kavramı İslam’ın kendisi ile zıt bir noktaya konumlandırılacak ve dönemin İslamcı 

söyleminin kavram dünyası ve söylem dili ile sert bir şekilde eleştirilecektir. O dönem 

Hüsnü Aktaş, Yaşar Kaplan ve Selahattin Eş gibi bazı İslamcılar bu düşünceyi 

belirginleştiren ve ileriye taşıyan isimlerin başında gelmektedir. Selahattin Eş tarihsel 

olarak bakıldığında demokrasinin temelinde Yunan ideolojisinin “şehvetperestliğinin 

ve maddeperestliğinin (afrodisiyakslığı ve prometheusçuluğu) yattığını düşünmekte ve 

bir Müslümanın kendisine kapitalistliği, marksistliği nasyonalistliği veya daha başka 

gayri meşru sıfatları izafe edemeyeceği gibi demokratlığı da izafe edemeyeceğini” 

belirtmektedir. Hicretteki bir yazısında Eş’e göre bir Müslüman: “ben demokrat 

müslümanım diyemez ve “müslümanlığı hayata ikame edeceğim, hâkim kılacağım” 

diye bir iddiayla şu veya bu tarz demokrasinin taraftarı bir hale imkanlarını biricik 

çare imiş gibi görmek gafletine düşemez.” 491F

492  

Eş aynı dergide daha sonra kaleme alacağı bir diğer yazısında söylemini biraz 

daha keskinleştirerek demokrasi sayesinde hâkimiyetin Allah’tan alınıp kula 

verildiğini ve bunun da şirk olduğunu belirtir:  

“Biline ki İslam’da hâkimiyet ve kanun yapma sadece Allah’a aittir. Bunu böyle kabul 

etmeyip de herhangi bir şahsın, herhangi bir kavmin veya herhangi bir grubun, 

idarenin kanunlarına boyun eğmek, Allah’tan başka ilahlar edinmenin, tağuta 

tapmanın, kısaca şirk koşmanın ta kendisidir… Müslümanlar İslam’a göre idare 

edilmedikçe esir durumundadırlar, esareti gönül rızasıyla kabullenemezler ve 

demokrasinin kandırmaca usulleriyle insanlarımızın fikrinin çelinmesine daha fazla 

seyirci kalamayız! Müslümanlar dünyanın her yanında, Allah’ın hükmünden başka, 

hiçbir hükmü kabul etmemeli ve şüyuun (komünizm) ve demokrasi diktatörlüklerinin 

oyunlarına gelmemelidirler”492F

493 

                                                 
492 Selahaddin Eş Çakırgil, “‘Consensus’umuz Demokrasi mi, İslam mı?”, Hicret, Sy 2, Eylül 1979, s. 

2. 
493 Selahaddin Eş Çakırgil, “Mücadele ve Niyetler, Metodlar, Şartlar.”, Hicret, Sy 16, ubat 1980, s. 16. 

Demokrasilerde halkın bu şekilde yetkinleştirilmesi Ali Bulaç tarafından da eleştirilir. Her ne kadar 

yukarıda ifade edildiği gibi Ali Bulaç demokrasi meselesi konusunda bu keskin söylem grubunda yer 

almasa da zaman zaman onun söylemleri de bu gruptaki İslamcıların söylemleri ile örtüşmektedir. 

Tevhid’de kaleme aldığı bir yazısında o da demokrasiyi şirk olarak görmektedir: “…O halde halkın 

muhtariyetini esas alan ve halk kendini yönetir ilkesini savunan demokratik felsefe şirk ve küfürden 

başkası değildir. Zulüm ve adaletsizlik olması şundan ki, halk kendisi yaratılmışken kendini yaratanın 

yetki ve imtiyazlarına nankörlük ederek isyan etmektedir. Bu ise adalet değil, zulümdür. Ama bu zulme 

düşülürken, öne sürülen masum gerekçelerin arkasında daima aşağılık istek ve arzular yatar.”Ali 

Bulaç, “Halk Nasıl İlahlaşır?”, Tevhid, Sayı 9, Şubat 1979, s. 5. Buradaki aşağılık istek ve arzular 

vurgusunun Eş’de ki şehvetperestlik ve yine diğer İslamcılarda dillendirilen hevaya düşkünlük vurguları 

ile benzerlikleri dikkat çekicidir.  



155 
 

4.3.1 İslamcılar ve Demokrasi Eleştirisi 

Bu satırlarda da görüleceği gibi demokrasi o dönem İslamcılar tarafından 

ekseriyetle İslam’a karşıt bir sistem ve ideoloji olarak da algılanmakta ve buradan 

hareketle de sert ve keskin bir üslupla eleştirilmektedir. Demokrasi konusunda karşı 

çıkılan diğer bir unsur ise demokrasinin bir sistem ve rejim olarak Müslümanlara, hatta 

tüm insanlara zorla dayattırıldığı ve kabullendirilmek istendiğidir. Eş yukarıda 

alıntıladığımız “Consensusumuz Demokrasi mi İslam mı?” başlıklı yazısında bu 

hususa da dikkat çekmiş ve sadece demokrasinin değil İstiklal Marşı gibi bazı 

unsurların da yeni konsensuslar olarak icad edildiğini ve Müslümanlara zorla 

dayatıldığını ileri sürmüştür: 

“Şimdilerde yeni bir “consensus” unsurları daha piyasaya sürülmeye başlandı: 

İstiklal Marşı gibi. Kapitalist demokratlar komünist demokratların karşısında 

güçlerini, bir bir yitirdikçe, çok daha yeni “consensus”lar icad edecek ve halk 

yığınlarını bu sun’i mukaddesler ardında koşturmaya yelteneceklerdir. Ama 

unutmayalım ki, onların arasındaki bu mücadelenin temelinde demokrasi ortak değer, 

asgari müşterek, (consensus) olarak kabul edilmiştir; onların her türlü çıkar 

çatışmaları esnasında vazgeçemeyecekleri “consensus”ları demokrasidir.”493F

494  

Eş demokrasinin köken itibarıyla da Müslümanlara yabancı bir mefhum 

olduğunu ve bundan dolayı da bizzat reddedilmesi gerektiğini düşünmektedir. Tevhid 

Gazetesinde bu konudaki kanaatlerini aktardığı bir yazısında referans olarak o dönem 

henüz gerçekleşmiş İran Devrimi’nin lideri Humeyni’yi örnek gösteren Eş şöyle der: 

“Böyle bir durumda, kapitalist ve komünist bütün ideolojilerin ortak silahı olan 

demokrasinin de artık iyice laçkalaştığı, sadece İran’da Humeyni’nin sesiyle 

anlaşılıyor değil… Veyahut da Humeyni demokrasi için ‘İslam’a kesinlikle 

yamanmaması gereken bir vasıf! Reddi gerekir…Ona taraftar gözüken, ona sahip 

çıkanlar ya cahildirler ya gafil ve hain. Müslümanlar Batı’nın sistem ve 

mefhumlarıyla düşünemezler’ dedikten sonra, Türkiye’de de bazı zihinlerde birtakım 

istifhamlar belirmiş olmalıdır. Şimdi Türkiye’de zoraki ayakta tutulmaya çalışılan 

demokrasi sistemi aslında haklıları değil, kalabalıkları, çok kandırılanların reyleriyle, 

kandıranların daha çok tahakkümünü temsil eden bir sistem olarak görülmeye 

başlanmıştır.”494F

495  

Demokrasi’nin zorunlu bir şekilde Müslümanlara dayatıldığı ve her tarafta 

zorunlu olarak onun öğretildiği düşüncesi Tevhid Gazetesinde Fatih Selim tarafından 

da eleştirilecektir. Fatih Selim bu eleştirisini “Kitleleri, çağdaşlık ve ilericilik gibi 

                                                 
494 Eş Çakırgil, “‘Consensus’umuz Demokrasi mi, İslam mı?”, s. 2. 
495 Selahaddin Eş Çakırgil, “Beşerî Sistemler Çöküyor”, Tevhid, Sayı 13, Mart 1979, s. 2. 



156 
 

kolay etiketler misali büyüleyen Demokrasi, taa ilkokul kitaplarında, körpe dimağlara 

“en iyi idare şekli” olarak okutturulmaktadır. Yunanca “demos-halk” ve “kratos-

idare” kelimelerinden geldiğini herhalde mevcud düzenin mekteplerinden geçmiş bir 

kimsenin bilmemesine imkân yok” cümleleri ile dile getirmektedir. 495F

496 Demokrasi 

meselesinin insanlara icbari kılınmasını bu şekilde eleştiren Selim demokrasiyi ayrıca 

Batı’da ortaya çıkan bir put olarak görmektedir. Selim’e göre “Bu çağda bir puthane 

kuruldu; kafir yontar, Mümin tapar” diyen şairin çarpıcı bir tarzda ifade ettiği şekilde, 

“Demokrasi” de kafiristanda yontulmuş ve müminlerin büyük bir iştiyakla taptığı 

putlardan biridir.”496F

497 Fatih Selim aynı yazısında Mevdudi’den atıfla demokrasilerde 

halkın kayıtsız şartsız hâkim olmasının teknik olarak mümkün olmadığını, olması 

durumunda da bu sefer bu durumun İslam’ın ruhu ile uyuşamayacağını belirtmektedir. 

Çünkü ona göre kâinatta Hâkim-i mutlak Allah’tır ve insan bu mülkün sahibi olmayıp 

onda sadece bir memur ve idareciden başka bir şey değildir. İnsana yakışan ise bu 

mülke kendi iradesine göre değil, mutlak hâkim olanın iradesine göre hareket 

etmelidir.497F

498 Böylece dönemin İslamcılarının demokrasi konusunda getirdikleri diğer 

eleştiri başlıkları da ortaya çıkmış olur. Buna göre demokrasi kendisinde yüklü 

özellikleri pratiğe dökme konusunda birtakım zorluklara ve engellere sahiptir. Teknik 

anlamıyla demokrasinin işleyişi birtakım sorunları da bünyesinde taşımaktadır. Bu 

bağlamda vurgulanan temel hususlardan bir tanesi demokrasilerin gerçekten halkın 

egemenliğine dayanmadığıdır. Sistem bir şekilde güçlü olanın kazandığı çeşitli 

entrikaların yaşandığı ve halkın gözünün boyatıldığı bir sistemdir. Buna göre 

demokrasi sistemi oligarşik bir çember içerisindedir.498F

499  

                                                 
496 Fatih Selim, “İslam ve Demokrasi”, Tevhid, Sayı 25, Haziran 1979, s. 8. 
497 Selim, “İslam ve Demokrasi -2-”. Put söyleminin farklı şekillerde diğer ideolojiler için de 

işletildiğine dair başka örnekler de vardır. Put isimlendirmesi ve yakıştırması dönemin İslamcılarının 

Batılı ve yabancı olan sistem ve düşünceler için sık sık başvuracağı bir kavramdır. Kavramın kullanımı 

ve anlamlandırılması büyük oradan Seyyid Kutub’un söylemlerine dayandırılmaktadır. Bu anlamda o 

dönem bu kavrama dair yapılan bazı tartışmalar için şunlara bakılabilir: Hüsnü Aktaş, “Çarşı Putları 

veya Aydınların Karanlığı”, Hicret, Sy 10, Kasım 1979, ss. 4; Hüsnü Aktaş, “Modern Puthanelerdeki 

Adsız Cengaverler”, Tevhid, Sy 23, Mayıs 1979, ss. 5; Hayreddin Çetin, “Put”, Tevhid, Sy 18, Nisan 

1979, ss. 16; Tebliğ, “Ey Putçuluk Adetlerinden Vazgeçmeyenler! Ey Bize Saltanat, Mülk ve 

Hükümdarlık Teklif Edenler”, Tebliğ, Sayı 7, Ağustos 1979, ss. 3; Seyyid Kutub, “Put ve Putçular”, 

Mektep, Sy 14, Mayıs 1987, ss. 57-58; “İslam Putçu Düzenleri Yıkmak İçin Gelmiştir”, Vahdet, Sy 

46, Kasım 1989, ss. 1. 
498 Mevdudi İslam’da Hükümet kitabından aktaran; Selim, “İslam ve Demokrasi -2-”, s. 8. 
499 Hüsnü Aktaş, “Resmi İdeoloji ve Ücretli Köleler -2-”, Şura, Sayı 41, Ekim 1978, s. 2. 



157 
 

Demokrasi konusunda dönemin İslamcıları tarafından getirilen diğer bir eleştiri 

seçimler meselesidir. Buna göre demokrasilerde halk kendi yönetimini belirleme 

hakkına ancak belirli periyodlarda seçimler yoluyla söz sahibi olabilmektedir ki bu 

anlayışa göre “demokrasilerdeki bu seçimler de sandık oyunlarına ve yalancıların 

vaatlerine göre şekillenmektedir.” Bu yönüyle de demokratik rejimler bir “dikta 

rejimidir.”499F

500 Demokratik rejimleri işleyiş mantığı itibarıyla bir çeşit “dikta rejimi” 

olarak gören Hüsnü Aktaş demokrasilerin bağlı olduğu belirli üst normlar ve kurallar 

olduğunu ve bunların dışında çıkmanın mümkün olmadığını ileri sürmekte ve bundan 

dolayı da aslında özgürlüklerin yine sözde kaldığını ve sistemin belirli bir dar kadro 

ve düşünce sistematiği içinde yürüdüğünü düşünmektedir. Aktaş bu durumdan dolayı 

da demokrasileri “modern aşiret despostizmi” olarak da tanımlamaktadır.500F

501 Aktaş’a 

göre sınırlandırılmış bu imkanlar demokrasilerde halka gösterilmemekte ve bunun 

ortaya çıkmasını engellemek için suni toplumlar oluşturulmaktadır. Böylece bu suni 

toplumlar da demokratik rejimlerin asla vazgeçmediği müesseselerdir. 501F

502 Demokratik 

düzenlerde halkın gerçek hâkim olmadığına dikkat çeken bir diğer isim de Fatih 

Selim’dir. Fatih Selim demokrasilerde halkın gerçekten hâkim olup olmadığını 

tartışmakta ve Batılı yazarlardan referansla demokrasi üzerinde Batı’da da bu konuda 

yaşanan belirsizliği aktarmaktadır: 

“Halk gerçekten demokrasilerde hakim midir? Bugün ateşli demokrasi taraftarları 

dahi, bu hususta fikir birliğinde değildirler. Öyle ki demokrasiyi, “Hürriyet, ekseriyet 

adını taşıyan mahiyeti meçhul politikacılar zümresinin keyfine ve menfaatine kurban 

etmek”le suçlayanlar bile vardır. Hatta Montesquieu “demokratik memleketler kendi 

tabiatlarında hür değillerdir. Hürriyet yalnız, iktidar fenaya kullanılmadığı zaman 

vardır. Halbuki devamlı tecrübeler, iktidar sahiplerinin bu iktidarı kötüye kullanmak 

ve otoritesini sonuna kadar götürmek temayülünde olduklarını bize göstermektedir” 

der. “Riyakar entrikacıların, zalim şövalyelerin ve yolu üzerinden kendini teemmüle 

sevk edecek hiçbir engel tanımayan vicdansız tüccarların da vazife aldığı ve 

politikanın hizmetine girdiği” demokratik ülkeler ne dereceye kadar demokratiktir ve 

halk, hakimiyeti ne dereceye kadar elinde bulundurmaktadır. Demokrasilerde her 

                                                 
500 Hüsnü Aktaş, “Zencirlerini Şakırdatan Köleler”, Tevhid, Sayı 11, Mart 1979, s. 7. 
501 Hüsnü Aktaş, “Modern Aşiret Despotizmi veya Sömürüden Pay Alma Savaşı”, Şura, Sy 39, Ekim 

1978, s. 2.Hüsnü Aktaş “aşiret despotizmi” kavramını Libya’da Kaddafi’nin 1977 yılında kurmuş 

olduğu Libya Arap Halk Sosyalist Cemahiriyesi’nin tanıtım broşüründen referansla kullanmaktadır. 

Aktaş demokrasi konusunda diğer bazı fikirlerini de belirttiği aynı yazısında Libya Büyükelçiliği adına 

bastırılan takvim ile Libya Radyosunda Halk Kongreleri adına yapılan konuşmalardan tutabildiği 

özetleri de referans olarak kullanmaktadır. 
502 Hüsnü Aktaş, “Hür Dünya Kazığı ve Sun’i Toplumlar”, Tevhid, Sayı 5, Ocak 1979, s. 7. 



158 
 

şeyden önce serbestçe hareket ettiğini sanan yığınlar, propaganda tarafından 

şartlanarak, gerçekte dayanılmaz bir baskı altındadırlar.”502F

503 

Demokrasi rejimlerinde halkın hâkimiyetinin ve özgürlüğünün sınırları 

konusundaki belirsizliğin yanında dönemin İslamcıları tarafından eleştirilen bir diğer 

konu da seçme ve seçilme meselesindeki birtakım problemlere yöneliktir. Konu ile 

ilgili bir başka yazısında demokrasilerde seçilenler arasında hiçbir ayrım 

yapılmadığına dikkat çeken Fatih Selim Türkiye’yi örnek göstererek belirlenen seçme-

seçilme kriterlerinin İslami olmadığını ileri sürmüştür. Selim’e göre “demokratik 

rejimlerde aranan yaş şartı, herhangi bir kavimden olma gibi ırk şartı vs. İslam’da söz 

konusu olmayıp, İslam’ın aradığı adalet, bilgi, erkek olma, Müslüman olma, takva 

sahibi olma gibi şartlar da demokratik sistemler de aranmamaktadır.”503F

504 

Demokrasilerde seçme ve seçilme hakkının herkese verilmesini ve özellikle de bu 

minvalde kadınların da erkekler gibi seçme-seçilme hakkında sahip olmasını da 

eleştiren Selim İslam’da kadınların yerinin genellikle evleri olduğunu, idari 

mekanizmalarda kendilerine görev tevdi edilmesinin uygun olmadığını da 

belirtmektedir.504F

505 

Bu tartışmalarda da görüldüğü gibi demokrasi meselesi İslamcılık içinde 

sadece anlamı ve mahiyeti üzerinden değil pratikteki uygulanmasına ve işleyişindeki 

bir takım problemli alanlara yönelik de ele alınmakta ve noktalardan hareketle 

demokrasiye karşı olumsuz bir yaklaşım geliştirilmektedir. Nitekim demokrasilerde 

halkın hâkim olma unsuru, seçimlerin yapılması, seçme ve seçilme kriterlerinin söz 

konusu edildiği bu tartışmalar dönemin İslamcıları açısından detaylıca ele alınacaktır. 

4.3.2 Demokratik Rejimlerde Partiyi Konumlandırmak! Partiler İslami 

Yapılar mıdır? 

Demokrasi tartışmaları yapılırken gündeme gelen bir diğer önemli konu da 

parti meselesidir. Eski tabirle fırka (parti) 2. Meşrutiyet dönemi İslamcılarının da 

tartıştığı önemli konulardan birisi olmuştur. O dönemde İslamcılar siyasi meseleler 

olarak meşrutiyet, meclis, Kanun-i Esasi, meşveret gibi konuların yanında fırka (parti) 

                                                 
503 Fatih Selim, “İslam ve Demokrasi -1-”, Tevhid, Sayı 24, Mayıs 1979, s. 8. 
504 Selim, “İslam ve Demokrasi -2-”, s. 8. 
505 A.g.e., s. 9. 



159 
 

meselesine de odaklanmışlardır. İsmail Kara o dönem İslamcılarının bu konular 

üzerine yürüttükleri tartışmaların çok nitelikli olmadığını düşünmekte, kaleme alınan 

metinlerin; “bir bütünlük içinde temel problemlerle uğraşan metinlerden daha çok 

aktüel ve pratik meseleleri öne alan ve bu yüzden de yoğunluğu ve derinliği olmayan 

metinler” olduğunu ifade etmektedir.505F

506 Tartışmayı yürüten isimlere ve bu çerçevede 

öne çıkan tartışmaların akış istikametlerine bakıldığında dönemin İslamcılarından 

Mehmet Akif Ersoy, Manastırlı İsmail Hakkı, Musa Kazım Efendi gibi bazı isimler 

fırka meselesine Müslümanlar arasında yaratacağı tefrika, taraflar arasında yaratacağı 

düşmanlık ve meclisin işlemesinde çıkaracağı sorunlar için karşı çıkarken Said Halim 

Paşa ve Şehbenderzade Filibeli Ahmed Hilmi gibi diğer bazı İslamcı isimler de 

fırkaları meşruti rejim için zorunlu görmekte, böylece parti fikrini 

desteklemektedirler.506F

507  

Demokrasi, demokratik düzen ve bu düzenin önemli bir parçası olan siyasi 

partiler benim bu çalışmada odaklandığım dönemin İslamcılarının da tartıştığı önemli 

konulardandır. Tıpkı diğer dönemlerde olduğu gibi bu dönemde de İslamcılar arasında 

mezkûr konular üzerine ortak bir uzlaşı zemini yoktur. Demokrasi fikriyatının 

kendisine yaklaşım konusunda ortak olup partiler konusunda farklılaşan düşünceler 

olduğu gibi her iki alanda da birbirleriyle mutabık veya tenakuz oluşturan farklı 

yorumlar da söz konusudur. 

Bu dönemde İslamcılar içinde demokrasi fikrine şiddetle karşı çıkan, bununla 

beraber değişik bir perspektifle yaklaşarak partiyi ve parti mücadelesini gerekli gören 

önemli bir isim Ercüment Özkan’dır. Ercüment Özkan dönemin ana akım İslamcı 

düşüncesine paralel düşecek şekilde demokrasi fikrine; onun geçirdiği tarihsel tecrübe 

ve İslam ile uyuşmazlığı noktalarından hareketle karşıdır. Bu anlamda İslamcılar ile 

benzer görüşlere sahiptir. Özkan’a göre demokrasi “hevaya uyma rejimidir”; ideolojik 

kökenleri itibarıyla da İslam’la taban tabana çelişir. 507F

508 Özkan da diğer İslamcı 

düşünürler gibi demokrasinin İslam’la uyuşamayacağını düşünmektedir. Ona göre: 

“ne laikliğin ne de demokrasinin İslam ile uzaktan yakından ilişkisi bulunmamaktadır. 

                                                 
506 Kara, İslamcıları Siyasi Görüşleri Hilafet ve Meşrutiyet, s. 212. 
507 A.g.e., s. 211-16. 
508 Ercümend Özkan, Laiklik-Demokrasi ve İslam, İstanbul, Anlam Yayınları, 2016, s. 34-35. 



160 
 

Hatta daha da öteye giderek söylemek mümkündür ki gerek laiklik gerekse demokrasi 

İslam’ın zıddı olduğu gibi İslam da bunların zıddıdır.” 508F

509 Ercüment Özkan demokrasi 

konusunda bu tutumuna rağmen parti konusuna yeşil ışık yakmaktadır. Partiyi tebliğin 

en önemli aracı olarak görmekte ve Kuran’a başvurarak Kuran’da geçen “Hizbullah” 

ve “Hizbuşşeytan” kavramlarına referans vermektedir:  

“Tebliğin ne olduğunu açıkladıktan sonra Parti konusuna değinmek istiyoruz. Parti, 

bilindiği gibi Latince kökenli bir kelimedir. Arabça karşılığı ise Hizb’dir. Kuran’da 

Hizbullah ve Hizbuşşeytan olarak kullanılmakta ve Allah’ın Partisi ve Şeytanın Partisi 

manalarına gelmektedir. Buradan açıkça anlaşılmaktadır ki parti, yani Hizb 

Kuran’da geçmektedir. Parti yani Siyasi Parti demek ise bir dünya görüşüne göre 

toplumun daha iyi düzeye çıkarılacağı kanaatini taşıyan insanların örgütlenmesi 

sonucu meydana gelen organizmadır.”509F

510  

Dönemin İslamcı düşüncesi içinde birtakım kavramların bu şekilde literal 

karşılıklarının Kuran’da aranması çok kabul edilen bir yöntem değildir. Parti 

kavramına ise bu bağlamda yaklaşarak farklılaşan Ercüment Özkan partileri önce legal 

ve illegal partiler olarak tasnif eder.510F

511 Daha sonra laik-demokratik partiler, Marksist 

partiler ve İslami partiler olmak üzere üçlü bir tasnif daha yapar. 511F

512 Ona göre bir 

partiyi İslami yapan unsurlar o partinin tüzük ve programının İslami esaslardan 

oluşması512F

513 ve insanları İslam’a çağırıp karşılaşılan meselelere karşı İslami çözümler 

üretmesidir.513F

514 Tüm bunlara rağmen Özkan mevcut Türkiye sisteminin laik-

demokratik bir rejim olduğunu düşünmekte ve bu mevcut laik-demokratik rejimin 

işletilmesine alet olmayacaklarını bundan dolayı da kuracakları partinin ne mahalli ne 

de genel herhangi bir seçime girmeyeceğini belirtir ve şöyle der: “Bizim İslami parti 

olarak hedefimiz hakimiyeti Allah’a hasretmektir. Bunun tevhid akidesinin gereği 

olduğu bir vakıadır. Zira gerçekten hakimiyet Allah’a münhasırdır.” 514F

515 Görüldüğü 

                                                 
509 Ercümend Özkan, “Laiklik ve Demokrasi”, İktibas, Sayı 139, Temmuz 1990, s. 13.Ercüment Özkan 

aynı yazısında Prof. Dr. Münci Kapani’nin 18 Ocak 1990 tarihli Cumhuriyet Gazetesinde bir yazısını 

alıntılayarak yazısındaki fikri desteklemektedir. Münci Kapani yazısında “din temeline dayanan bir 

devlet düzeninin demokrasi ile bağdaşmasının mümkün olamayacağını belirtmekte” Ercüment Özkan 

da bu iktibasın hemen altında bu satırlara katıldığını ifade ederek gerçekten ne laikliğin ne de 

demokrasinin İslam ile uzaktan yakından ilişkisi bulunmadığını ifade etmektedir. 
510 Ercümend Özkan, “Tebliğ ve Parti”, İktibas, Sayı 136, Nisan 1990, s. 9. 
511 A.g.e., s. 8-9. 
512 Ercümend Özkan, “Parti ve Niçin Parti Kuruyoruz”, İktibas, Sayı 151, Temmuz 1991, s. 10. 
513 Özkan, “Laiklik ve Demokrasi”, s. 10. 
514 Özkan, “Parti ve Niçin Parti Kuruyoruz”, s. 10. 
515 A.g.e. Nitekim Özkan o dönem Türkiye siyasetinde ivme yakalayan Refah Partisi’ni de bu 

gerekçelerle eleştirmektedir. Refah Partisini ve öncülleri olan partileri doğuşları itibarıyla milliyetçi-

mukaddesatçı-muhafazakâr bir kafa yapısının ürünü olduklarını düşünen Ercüment Özkan bu partilerin 



161 
 

gibi Ercüment Özkan’ın zihnindeki “İslami parti” siyaset bilimindeki parti tartışmaları 

ve tasniflerinden farklı bir yere konumlanmaktadır. Bu açıdan bakıldığında Özkan her 

ne kadar parti fikrine sahiplenmiş gözükse de onun kafasındaki parti ve ona yüklediği 

anlam dönemin İslamcılarındaki hâkim parti anlayışına uyumlu gibi durmaktadır. O 

da diğer İslamcılar gibi hakimiyet hakkını Allah’tan başka kimseye tanımamakta ve 

mevcut demokrasilerdeki partilerin bu egemenlik hakkını zedelediğini düşünmektedir. 

Ancak buna rağmen onun somut parti kurma girişimi ve İslami Parti olması gerektiği 

konusundaki ısrarı dönemin İslamcıları tarafından farklı yaklaşımlarla 

eleştirilecektir.515F

516 

4.3.3 “Tağuti Düzenlerin Devamı İçin Oy Yok” 

Bu dönemde İslamcıların parti tartışmalarının seyrini ve tonunu belirleyecek 

en önemli unsurlardan birisi de Millî Görüş partilerinin varlığı ve siyasal hayatta aktif 

olarak yer almasıdır. Kendisini üst çatıda Millî Görüş olarak isimlendirecek bu hareket 

Türkiye’de İslami mücadelede parti yöntemini benimseyecek ve siyasi alanın boş 

bırakılmaması ve partiler ile bu alanda da İslami bir mücadele yürütülmesi gerektiğini 

savunacaktır. İlk olarak 1970 yılında Milli Nizam Partisi (MNP) ile başlayan bu siyasi 

süreç MNP’nin kapatılmasından sonra 1972’de kurulan Milli Selamet Partisi (MSP) 

ile yoluna devam edecek, MSP de kapatılınca 1983 yılında aynı kadrolar bu sefer 

Refah Partisini kuracaklardır. Millî Görüş Partileri Türkiye’de siyasi parti yoluyla 

İslami mücadele yürüten fikriyatın ve hareketin ana gövdesini teşkil de etmiş olacaktır.  

                                                 
tabanlarının İslami talepleri olsa daha İslami bir yol tutturamayacaklarını düşünür. Mülakat için bakınız: 

Ercümend Özkan, “Yüzyıl Dergisi’nin Ercümend Özkan ile Yaptığı Röportaj”, İktibas, Sayı 142, Ekim 

1990, s. 7-8. Özkan’ın demokrasi ve partiler konusundaki bu eleştirileri sadece Türkiye’deki partilere 

de yönelmez. 1990 yılında Cezayir’de gerçekleşen seçimlerde zafer kazanan İslamcı bir parti olan 

Selamet Cephesi’nin durumu da Özkan tarafından kritik edilir ve seçimlerdeki bu galibiyete temkinli 

yaklaşır. Bu tartışmalar için bakınız: Ercümend Özkan, “Cezayir’deki Seçimler ve Ötesi”, İktibas, Sayı 

139, Temmuz 1990, s. 5-9. 
516 Bu itirazların hangi nokta-ı nazarlar itibarıyla yapıldığını göstermesi açısından şu iki metin 

önemlidir. Misak dergisinde Yavuz Karataşlı imzasıyla yayınlanan yazıda İslami bir parti kurmanın 

Türkiye’deki mevcut yasalar çerçevesinde mümkün olup olmadığı tartışılır ve birtakım yasaların buna 

müsaade etmeyeceği belirtilir. Yavuz Karataşlı, “İslami Parti Kurulabilir mi?”, Misak, Sayı 10, Eylül 

1991, s. 10. Aynı vakitlerde Hamza Türkmen tarafından çıkarılan Dünya ve İslam Dergisi de o dönem 

bu konuda fikrini okuyucusuyla paylaşır. Yazıda parti kurma fikrine birtakım eleştiriler getirilerek parti 

kurma konusunda Ercüment Özkan’ın girişimi yanlış, zamansız ve yetersiz olarak görülür. Dünya ve 

İslam, “İslami Parti Tartışmalarına İlişkin Açıklama”, Dünya ve İslam, Sayı 7, Yaz 1991, s. 10. 



162 
 

Millî Görüş hareketine yakın olan isimler o dönem yazılarında ve 

konuşmalarında sık sık parti mücadelesinin gerekliliği ve önemi üzerinde 

duracaklardır. Bu bağlamda İslamcı camianın önemli isimlerinden olan ve Milli 

Selamet Partisinde de aktif siyaset yapan Kadir Mısıroğlu siyasi partilerin Türkiye’de 

İslami mücadele için olmazsa olmaz bir gereklilik olduğunu ileri sürecektir. İslam’ın 

toplumsal ve siyasal bir nizam önerdiği konusunda dönemin İslamcıları ile ortak 

zeminde buluşan Mısıroğlu bu işin nasıl yapılacağı ve metodunun belirlenmesi 

konusunda ise diğer İslamcı kanattan farklılaşmaktadır. Mısıroğlu, siyaseti en etkili 

hizmet alanlarından biri olarak görür ve “bu alanı akılsızca bir lakaydi ile tamamen 

İslam düşmanlarının at oynatacakları boş bir saha haline getirmek caiz midir” diye 

sorar.516F

517 Müslümanların Türkiye’de şu ana kadar siyasete ilgisiz kalmalarını eleştiren 

Kadir Mısıroğlu, diğer taraftan o dönem için parti mücadelesini tenkit eden ve mesafeli 

duran İslamcıları da eleştirerek Türkiye’deki siyasi gelişmeleri yanlış okuduklarını 

ileri sürer: 

“Hal böyleyken şimdi, bir kısım adamlar İslami mücadeleyi hala eski mahalli ve 

iptidai üslup ve hedeflere irca (geri çevirme) için “İslami Mücadelede Siyasi 

partilerin yeri yoktur” safsatasını yaymaya çalışmaktadırlar…Bilhassa, Humeyni 

hareketinden sonra revaç bulan bu yanlış telakki, İslam hesabına pek tehlikeli 

neticeler doğurmak istidadındadır. Yukarıda belirtmiş olduğumuz, İslam’ın kuvveden 

fiile çıkması için, daima mümkün olandan mesul bulunduğumuz gerçeği göz önüne 

getirilir ve bir de Türkiye ile İran arasındaki farklılıklar hesaba katılırsa, bu 

düşüncenin bizi nasıl bir vahamete sürükleyeceği kendiliğinden ortaya çıkar. Şu anda 

Müslümanlar siyaset yoluyla elde edebileceklerinin henüz, pek azına nail olmuşlardır. 

Ancak önlerindeki yol açıktır. Aksine bir hareketin muhataraları ise, saymakla 

bitmez…Parti, en yaygın bir teşkilat demektir. Teşkilatlar için emredilmiş bir İslami 

kaide mevcut değildir. Bugünkü en iyi teşkilatsa, “Siyasi Partilerdir.” Üstelik 

Müslümanlar “Düşmanın silahı ile silahlanmak” yolunda hepimize vebal yükleyen bir 

emr-i peygamberi ile de daima karşı karşıyadırlar”517F

518 

Kadir Mısıroğlu’nun bu satırları siyasi parti mücadelesini savunan düşünce 

dünyasının ön plana çıkardığı bazı temel vurguları göstermesi açısından önemlidir. Bu 

vurgular; Türkiye’deki parti karşıtı görüşlerin yurtdışındaki bazı fikirlerden 

etkilendiği, bu fikrin Türkiye’deki siyasal hayat tecrübesine uymadığı, siyasi alanda 

                                                 
517 Kadir Mısıroğlu, “İslami Mücadelede ‘Siyasi Parti’nin Yeri”, Sebil, Sayı 166, Mart 1979, s. 3. 
518A.g.e., s. 15. Bu yazının ilk ve daha kısa hali yine Sebil Dergisinin önceki sayılarında İslam ve Siyaset 

başlığı ile yayınlanmıştır. Kadir Mısıroğlu, “İslam ve Siyaset”, Sebil, Sayı 11, Mart 1976, s. 3. Aynı 

yazı aynı başlıkta derginin 224. Sayısında da yer alacaktır. Yazının tekrar tekrar yayınlanması konunun 

önemsendiğini göstermesi açısında dikkat çekicidir. 



163 
 

bir boşluk olduğundan hareketle bu alanın Müslümanlar tarafından İslami bir şekilde 

doldurulması ve son olarak da İslamcılık düşüncesinde her dönem süreklilik kazanan 

bir düşünme biçimi olarak “düşmanın silahıyla silahlanma” nosyonuna sahip 

çıkılmasıdır.518F

519 Bu son husus çağdaş dönem İslamcılık düşüncesinde mevcut değişim 

ve şartlara adapte olabilmek ve onları İslam’ın yararına sunmak için önemli bir anahtar 

işlevi görecektir. Nitekim Turgut Özal’ın kardeşi olan ve MSP’de aktif siyaset yapmış 

Korkut Özal bir yazısında siyasi partileri bir savaş aracı olarak görmüş ve doğru yol 

için bu araçları kullanmanın öneminden bahsetmiştir. 519F

520 Düşmanın silahıyla 

silahlanılması şiarından hareketle üretilen ve sahiplenilen bu değerlere yüklenen 

araçsallık durumu beraberinde bu metotla sahiplenilen yeni kurumları (partiler gibi) 

İslami amaçlar için birer hizmet aracı olarak da görecektir. 520F

521 

Kadir Mısıroğlu’nun çıkarttığı Sebil Dergisinde İslami mücadelede siyasi 

partilerin önemini vurgulayan başka yazılar da yer almaktadır. Derginin iki farklı 

sayısında Hatipzade müstear ismiyle yer alacak olan ardıl yazılarda Suriye İhvanı 

Müslimin Hareketinin önemli isimlerden Said Havva’nın Allah Erinin Ahlak ve 

Kültürü başlıklı kitabı geniş bir şekilde hulasa edilerek kullanılacaktır. Yazının ana 

odağında İslami mücadelede siyasi partilerin önemi, bu partilerin vasıf ve özellikleri 

ile İslami parti fikrine karşı çıkanların eleştirisi mevcuttur. Bu yazıda “…müellif siyasi 

cihad yollarının üçüncüsü olarak İslami bir hükümet için çalışılmasını zikrediyor. Ve 

bu noktada bizde hala münakaşası yapılan ‘İslami bir parti kurup İslami hüviyetle 

ortaya çıkmanın ve devlete talip olmanın doğru olup olmadığı’ münakaşasına da 

büyük bir açıklık getiriyor ki bu hususta evvela yabancısı olmadığımız bazı itirazları 

reddederek siyasete talip olma zaruretini ortaya koyuyor.” 521F

522 

                                                 
519 İsmail Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi Metinler Kişiler 1, 4. bs, İstanbul, Dergâh 

Yayınları, 2011, s. 15-37; Kara, İslamcıları Siyasi Görüşleri Hilafet ve Meşrutiyet.  
520 Korkut Özal, “Siyasi Parti Bir Savaş Aracıdır”, İslam, Sy 118, Haziran 1993, s. 10. 
521 Bu konuda bir yazı için bakınız: “… zira, zaten parti bir amaç bir amaç değil, sadece bir araçtır… 

Amaç Allah (cc)’tır. (c.c) Onun rızasına ve rıdvanına ulaşmaktır… Ne var ki böylesi mukaddes 

amaçlara hizmet eden araçların da elbette mühim ve mübarek olduğu unutulmamalıdır.” Ahmet Akgül, 

“Amaç Allah (cc)’dır, Parti Araçtır”, Sayı 169, Mart 1994, s. 15. 
522 Kadir Mısıroğlu, “İslam’da Siyaset Yoluyla Cihad”, Sebil, Sy 196-197, Ekim 1979, s. 10. Büyük 

oranda Said Havva’nın Allah Erinin Ahlak ve Kültürü’ başlıklı kitabından alıntılan bu yazıdaki 

yaklaşım İslamcılık içinde önemli bir kısma tekabül etmektedir. Siyaseti yalın haliyle bir meslek ve 

uğraşı olarak görmeyen bu yaklaşım Mevdudi’nin bir konferansını İslam’ın İstikbalinde Talebeler 

başlığı ile kitaplaştıran IFFSO’nun kitaba yazdığı takdimde de kendini şu satırlarda göstermektedir: 



164 
 

Yukarıdaki örneklerde görüldüğü gibi siyasal parti mücadelesini savunan görüş 

ve isimlere karşı muhalefet yine İslamcıların kendi içinde gelir. İslamcılar arasında 

MSP üzerinden başlayan parti eleştirisi 1970’li yılların sonlarında tedirgin bir tonda 

kendini göstermeye başlayacak, zaman geçtikçe dozunu attırarak 1990’larda zirve 

yapacaktır.522F

523 Parti karşıtı söylemin odaklandığı birkaç temel çıkış noktası vardır. 

Bunlardan en önemlisi partiler sayesinde tağut olarak görülen sistemin işletileceği ve 

onun tahkim edileceğidir. Diğer taraftan İslamcılarda partiler yoluyla Müslümanların 

sisteme entegre edileceği endişesi hakimdir. Bu anlayışa göre; “Müslümanca 

iddialarla ortaya çıkan bazı partiler ister istemez kısa bir süre sonra onların istediği 

ve çizdiği yolda yürüme zorunluluğu duyacak, pasifize olacak, eriyecek, sönecek veya 

kimlik değiştirerek millileşecektir… Hem demokratik laik rejimlerde kurulan partiler 

ister nasyonalist ister liberalist, ister sosyalist isterse dinci (!) olsunlar yapacakları 

                                                 
“Siyaset bazıları için bir ilmi merak meselesidir. Bazılarına göre de bir meslek ve heyecandır. Fakat 

Mevdudi için sadece bir vazifedir. Dava için bütün gücüyle ve her türlü vasıtayı kullanarak mücadele 

eder. Bu mevzuda kendine hakaret edenlere bağrını açarak onlarla teşriki mesai eder ve onları 

kurtarmayı biz vazife bilirdi. Sade ve alicenap Mevdudi, açık fikirli bir mütefekkir, soğukkanlı bir 

nazariyeci, sevilen bir edip, kuvvetli bir hatip, dinamik bir teşkilatçı ve şerefli bir politikacı karakterini 

şahsında toplayan nadir şahsiyetlerden biridir. Ebu’l-Ala Mevdudi, İslamın İstikbalinde Talebeler, 

I.I.F.S.O., 1980, s. 16-17.  
5231970’lerin ikinci yarısından MSP ile İslamcıların arasındaki ilişki dikkate değer bir konudur. 

İslamcıların MSP ve parti çizgisine eleştirileri başlangıçta çok keskin değildir. Bunda en önemli etmen 

bu kadroların farklı ortam ve şekillerde birlikteliklerinde yatmaktadır. Şura, Tevhid, Hicret, Sebil, 

Vesika gibi dönemin İslamcı dergilerinde yeni İslamcılar ve Milli Görüş hareketine mensup bu kadrolar 

zaman zaman birlikte yer almaktadır. Aynı şekilde MTTB, Akıncılar gibi İslamcı oluşumlarda da bu 

gruplar arasındaki ayrılıklar başlangıçta çok belirgin değildir. MSP o dönem Türkiye’de İslamcıların 

kuşatıcı bir teşkilatı olarak görülmekte Erbakan da siyasi bir liderden öte İslami hareket lideri olarak 

algılanmaktadır. Bu konuya iyi bir örnek olarak Temmuz 1978’de MSP konusundaki tutumlarını 

sayfalarında aktaran Şura Gazetesi şunları söylemektedir: “MSP’ye gelince…Açıkça davasını ‘Şeriat 

davası’ olarak ortaya koyamamış olmakla birlikte MSP’nin Türkiye’de Müslümanların fikriyatını temsil 

ettiği muhakkaktır. MSP elbette Şeriatçı tavır ortaya koyamazdı (…) Onun için MSP’yi bulunduğu 

şartlarda daha müşkül vaziyete sokmamayı kararlaştırdık. MSP’yi ilzam edici bir neşriyattan şiddetle 

kaçındık. Teşekküre şayandır ki MSP de neşriyatımıza karşı menfi bir tavır ortaya koymadı.” Şura, 

“Seneler Sonra Türkiye’de İlk Defa ‘“Şeriat İstiyoruz”’ Dedik!”, Şura, Sayı 26, Temmuz 1978, s. 10. 

Bununla beraber 90’larda bu tartışmalar ve ayrışmalar daha belirgindir. Tarafların birbirlerine 

yönelttikleri karşılıklı suçlamalar vardır. Örnek olarak 90’larda Refah Partisi’nin üst düzey 

yöneticiliğini yapan isimlerden Bahri Zengin parti yöntemi dışındaki ‘inkılabi mücadele yöntemini bir 

iç savaş yolu olarak’ nitelendirmiştir. Buna karşılık dönemin önemli İslamcı dergilerinden Tevhid bu 

eleştiriye karşı İran Devrimini örnek göstererek İran’da İslam inkılabının gerçekleşmesi için bir iç savaş 

olmadığı ileri sürülerek parti dışı İslami Mücadele verilebileceği İran Devrimi üzerinden örnek 

gösterilmiştir. Tartışma için bakınız: Tevhid, “İslami Direniş ve Parti”, Tevhid, Sayı 22, Ekim 1991, s. 

3. 



165 
 

şey eninde sonunda mevcut rejimi güçlendirmek olacaktır. Çünkü demokrasinin yasası 

bunu gerektirir.”523F

524 

Selahaddin Eş bu konudaki yazılarıyla İslamcılık içinde parti karşıtı görüşlerin 

istikametini ve çerçevesini belirleyen önemli bir isimdir. Eş Türkiye’de 1979 yılı Ekim 

ayında gerçekleştirilecek ara seçimlerden hemen önce yöneticisi olduğu Hicret 

Dergisinde kaleme aldığı bir yazısında Müslümanları seçimlerde oy vermemeye 

çağırır ve gazete bu yazıyı kapağa taşıyarak “Tağuti Düzenlerin Devamı İçin Oy Yok” 

başlığı ile çıkar. Eş, aynı gazetede bu minvaldeki yazılarını gazetenin sonraki 

sayılarında da devam ettirir. Bu yazılarda bu çıkışa gelen eleştiriler cevaplandırılır ve 

konu ile ilgili önceki yazılar sarahate kavuşturulur.524F

525 Eş bu yazılarında demokratik 

düzenlerin önüne geçmek ve Müslümanların partilere oy vermelerini engellemek için 

çözüm yolları olarak “demokratik düzen ve sistemi tıkamak” 525F

526 ile “batılla açıkça 

mücadele edeceğine dair Müslümanlara söz verenlerin bayrağı altında toplanmak” 526F

527 

gibi öneriler sunar. Eş’in demokratik düzenlere ve parti sistemlerine bu yaklaşımı 

görüldüğü gibi Seyyid Kutub’un yaklaşımları ile büyük benzerlikler arz eder. 

Kutub’da olduğu gibi Eş’de de demokratik düzenlerin işleyiş ve kuralları egemen 

güçlerce tespit edilmiş kaidelerle belirlenmekte ve bu düzenin dışına çıkılmasına 

müsaade edilmemektedir. Böylece bu durum Müslümanları girdiği her seçimde onları 

ister istemez, demokratik usullere, demokratik mekanizmanın çengeline daha bir 

                                                 
524 Yavuz, “Demokratik Rejimler Tek Siyasal Seçenek mi?”, s. 14. 
525 Hicret’in 3., 4., 5. ve 6.sayılarında yazılar devam eder. Yazılara gelen eleştirilere cevap verilir. 

Derginin 3. sayısında gelen eleştirileri Selahaddin Eş şu şekilde aktarır: “T.C. vatandaşları olan bazı 

Müslümanlar, sansürü uyguladılar bile…Bazı AP’liler “biz de Müslümanız ya hu, ne demek istiyorsun 

yani…Tağuti düzen diye bugünkü düzeni kastediyorsun anlaşılan…Bize rey verilmesin de Komünistlere 

mi?” diye söylendiler. Kavmiyetçiler ise “siz zaten bizim ölülerimize şehid dememize bile karşı 

çıkıyorsunuz, biz bu düzeni koruyacağız, tağuti düzen deseniz de demeseniz de” (…) dediler ve haklı 

olarak atalarının düzenlerini savunmak gereği duydular. Ama bir de bazı kardeşlerimiz çıktı ortaya ki 

“yahu siz bununla şunu mu demek istiyorsunuz?” diye öküz altında buzağı arayan cinsten sualler 

sormaya başladılar. Halbuki sarahat varken delalete itibar olunmaz… Biz demişiz ki Tağuti Düzenlerin 

Devamı İçin Oy Yok!” Selahaddin Eş Çakırgil, “Evet, Tağuti Düzenler İçin Oy Yok!”, Hicret, Sayı 3, 

Ekim 1979, s. 2. Yazılarda açıkçası MSP ismi hiç geçmemektedir. Muhtemelen yazının sonunda 

bahsedilen “bazı kardeşlerimiz” vurgusu MSP hareketi içindir. Aynı dergide kendisi ile yapılan 

mülakatta Ali Bulaç seçim boykotunun doğru olmadığını ve geçmiş sayılarda çıkan mezkûr manşet ile 

MSP’nin kastedilmediğini düşünmektedir. Ali Bulaç bu konuda Selahaddin Eş’den farklı düşünmekte 

ve o esnada MSP’den daha İslami, daha örgütlü ve programlı bir eylem planı ortaya konulmadan 

Müslümanların yerlerinden oynatılmaması gerektiğini söylemektedir. Ali Bulaç, “Demokrasi Savaşı”, 

Hicret, Sayı 4, t.y., s. 4. 
526 Eş Çakırgil, “‘Consensus’umuz Demokrasi mi, İslam mı?”, s. 2. 
527 Eş Çakırgil, “Evet, “Tağuti Düzenler İçin Oy Yok!”, s. 2. 



166 
 

tutundurmaktadır.527F

528 Partilerin manevra alanlarını bu şekilde mahdut gören anlayış 

dönemin İslamcı düşüncesinde sık sık vurgulanacaktır. 

Beşir Eryarsoy İslami bir devlette partilerin rolünü incelediği yazısında mevcut 

haliyle partilerin ancak mevcut anayasal düzene bağlı kalmak şartı ile ve kendi tüzük 

ile programlarını düzenin isteklerine göre ayarlayarak var olabileceğine dikkat çeker. 

Bundan dolayı da Eryarsoy İslami bir devlette partileri gereksiz görür. 528F

529 Bu anlayışa 

göre demokratik kanallarla partiler üzerinden yürüyen siyasi işleyiş (hem Türkiye hem 

de diğer İslam ülkeleri için) İslami bir mücadeleye ve hizmete imkân tanımayacaktır: 

“Müslümanların parti ile hangi noktalara kadar hizmet edebileceğinin muhakemesi 

ve muhasebesini yapmaları; İslami hareketin stratejisi için önemli bir karar 

merhalesidir. Böylelikle meseleleri daha net bir şekilde değerlendirme imkânı ortaya 

çıkacak ve olmayacak duaya âmin denmeyecektir!... Batıcı bir organizasyon olan 

Parti’den İslami karakterde ve saf hizmet bekleyen Müslümanlar; hareket imkânı 

sınırlı partilerden halledilemeyecek işleri beklemekten vazgeçmelidirler. Aksi takdirde 

hem bu organizasyonda rol alan temsilcilerini tavizkar ve yanlış tavırlara düşürmüş 

olacaklar veya umduklarını bulamamanın hüsranıyla mücadele azimleri 

gevşeyebilecektir. Yukarıdan beri açıklamaya çalıştığımız husus; ferdi ve içtimai 

problemlerimizin halledilmesi, hususiyetle İslami bir hayatı yaşayabilme 

mücadelemizde Parti vs. gibi, İslam’dan kaynaklanmayan ve üstelik ona her yönüyle 

ters olan müesseselerle gerçekleşme imkanının bulunmayışıdır. 529F

530
 

 

Dönemin İslamcılarının partilere karşı duruşunu ortaya çıkaran sebeplerden bir 

tanesi de partilerin toplum içinde birtakım ayrılıkları ve düşmanlıkları besleyeceğine 

dair olan inançtır. Partiler doğaları gereği belirli düşünceler etrafında kurulacak ve bu 

düşüncelere sahip insanlar farklı partiler etrafında bir araya geleceklerdir. Bu durum 

Eryarsoy’a göre açıkça tefrikadır. Tefrika ise bölünme, parçalanma demektir ve bu 

durum İslam’ın ruhuna aykırıdır.530F

531 Eryarsoy aynı yıllarda kaleme aldığı bir başka 

yazısında bu bölünmelerin toplumun gücünü yok edeceğini ileri sürmüş ve bu 

                                                 
528 Selahaddin Eş Çakırgil, “Demokrasi Karşısında Kemikleştik mi?”, Hicret, Sayı 6, Ekim 1979, s. 4. 
529 M. Beşir Eryarsoy, “İslami Devlet’te Partiler”, Tevhid, Sy 12, Mart 1979, s. 8.Eryarsoy’un benzer 

görüşleri için yine bakınız: Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 192. Mevdudi de aynı şekilde İslami 

devlette birden fazla partiyi gereksiz görmektedir. Ona göre birden fazla parti olma durumunda neyin 

doğru neyin yanlış olduğu karışmakta, ayrıca neyin doğru neyin yanlış olduğu da milletin oyları ile değil 

Allah’ın hükümleri ile tespit edilebilir. Demokrasiyi vurgulayan Mevdudi’nin bu yaklaşımında 

demokrasinin nasıl işleyeceği ise belirsiz kalmaktadır. Nasr, Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, 

s. 196. 
530 Sami Adil, “İslami Hareket ve Parti”, İslami Hareket, Sayı 17, Temmuz 1979, s. 3. 
531 Eryarsoy, “İslami Devlet’te Partiler”, s. 9. 



167 
 

durumun Kuran tarafından da uygun görülmediğini ifade etmiştir. Buna göre Eryarsoy 

İslam’ın farklı düzen tekliflerine sahip grupların toplum için oldukça tehlikeli ve 

zararlı olacağını özellikle vurguladığını, Müslümanları yalnızca İlahi emirlere bağlı 

olmaya çağırdığını ifade etmiştir.531F

532 Bu argümantasyon 19. yüzyılda İslamcıların parti 

meselesini tartışırken kullandıkları temel argümantasyonlarla toplumsal ve siyasi 

perspektif yaklaşımları itibarıyla büyük benzerlikler göstermektedir. 532F

533 Türkiye’de 

toplumsal yapının partiler için müsait olmadığı tekrar vurgulanır ve partiler sayesinde 

farklı ırk, din ve mezheplerin ayrılık alanları ön plana çıkarılarak toplumda bir 

bölünmeye yol açılması endişesi dile getirilir. 533F

534 Bu endişenin özellikle Türk-Kürt, 

Alevi-Sünni gibi ayrımlar üzerinden vurgulanması da dönemin toplumsal fay hatlarını 

ve İslamcılığın bunlara karşı ilgisini göstermesi açısından dikkate değerdir. 

4.4 SİYASİ VE DİNİ BİR İKTİDAR ARACI OLARAK İSLAM 

DEVLETİ 

Türkiye’de yeni İslamcıların İslam Devleti kavramını nasıl tartıştıklarına 

geçmeden önce bu meselenin önemli referanslarını ve zeminini oluşturacak olan 

küresel İslamcı düşüncede içinde yürütülen İslam Devleti tartışmalarına kısaca 

bakmak faydalı olacaktır. İslam Devleti tartışmaları Küresel İslamcı düşüncede iktidar 

arayışlarının bir çabası ve sonucu olarak kendini gösterecektir. Özellikle 2. Dünya 

Savaşının ardından sömürge sonrası dönemde bu problemlerle yüzleşen 

Müslümanların bir arayışı olarak kendini gösterecek olan bu tartışmalar İslam 

Dünyasının farklı bölgelerini etkileyecek ve bu etkileşimler İslamcılık düşüncesi 

içinde bu alana dair geniş bir tartışma ve düşünce zeminini doğuracaktır.  

Bu tartışmaların ilk olarak ve yoğun yapıldığı bölgelerin başında Hint alt kıtası 

gelmekte ve Mevdudi’nin ismi de bu anlamda bir adım öne çıkmaktadır. 534F

535 Siyasetin 

                                                 
532 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 69. 
533 Kara, İslamcıları Siyasi Görüşleri Hilafet ve Meşrutiyet, s. 211-22. 
534 Adil, “İslami Hareket ve Parti”, s. 3; Tevhid, “İslami Direniş ve Parti”, s. 3; Değişim, “Siyasal Parti 

Değil İslami Hareket”, Değişim, Sy 4, Haziran 1993, s. 5. 

  
535 Pakistan’ın kuruluşu ve bir İslami Devlet hüviyetine bürünmesi sürecinde başta Mevdudi olmak 

üzere diğer ulema ve aktörlerin 1930’lardan itibaren nasıl bir süreç yürüttükleri ilginç ve bir o kadar da 

önemli bir konudur. Özellikle İslami Devlet modeli açısından bu sürecin tarihsel ve anayasalar 

üzerinden okuyan bir okuma için: Adams, “Mawdudi and the Islamic State”, s. 120-32. 



168 
 

merkezliği ve dolayısıyla devlete duyulan ihtiyaç Mevdudi’de hayati bir konumdadır. 

Mevdudi’deki bütüncül İslam vurgusu burada da kendini göstermektedir. O İslam’da 

manevi olan ile maddi olan arasında ayrım yapmadığı gibi inanca dayalı hususlar ile 

siyasete dayanan hususlar arasında da bir fark gözetmemektedir. 535F

536 Mevdudi’ye göre 

İslam Devletinin varlığı zaruridir. Çünkü İslam ona göre “iktidar merkezlerini kontrol 

etmedikçe tam manasıyla hayata geçirilemeyecektir.”536F

537 Böylece Mevdudi’de 

İslam’ın dirilişi onun bir devlet yoluyla siyaseti kontrol edip etmemesine bağlıdır. 

Müslümanların yaşadıkları problemlere karşı yapması gereken İslami kurallara göre 

işleyen bir devlet kurmaktır.537F

538 Mevdudi bu devletin gerekliliğini iyiliklerin “terakki 

ve tenfizi” kötülüklerin de engellenmesi için zaruri görmektedir. Ona göre İslam 

Devleti’nin ayırıcı vasfı ve en büyük gayesi de budur.538F

539 Öyle ki İslami bir hükümetin 

sınırları içinde zina, fuhuş, içki, kadın ticareti, müstehcen neşriyat, kumar ve bunun 

gibi kötülükleri engellenmezse ve bunları teşvik eden unsurlar yasaklanmazsa bu 

hükümet İslami bir hükümet bile sayılmaz. 539F

540 Görüldüğü gibi Mevdudi’de devlet 

anlayışı İslam’ın ve Müslümanların yeryüzünde hâkimiyet kurabilmeleri açısından 

önemli bir araçtır.  

Mevdudi’de siyasi hakimiyete sahip olmanın temel unsurlarından biri de 

iktidar ve devlet yönetimidir. Ona göre İslami bir düzen var olacaksa bu ancak devlet 

ve hükümet eliyle mümkün olabilecektir.540F

541 Bu bağlamda Meryem Cemile bir 

defasında Mevdudi’ye “Cemaati İslami’nin siyasi faaliyete niçin bu kadar yoğun bir 

şekilde katıldığını sormuş ve Mevdudi cevaben İslam, fiili olarak safkan bir İslam 

devletinde hayata geçirilmediği müddetçe vaaz, neşriyat ve hata eğitim bile pek fazla 

faydalı olmuyor” demiştir.541F

542 Mevdudi İslam Devletine olan inancı beyan etmekle 

kalmamış, çalışmalarında İslami bir devletin nasıl olması gerektiği, devletin farklı 

unsurları, işlevleri ve organizasyonel yapısı hakkında da birçok fikir beyan etmiştir. 

                                                 
536 Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 53.Bu husus Mevdudi’nin siyasi, iktisadi, sosyal ve kültürel tüm 

meselelere yaklaşımında kullanacağı ve çalışmalarında kuvvetle işlediği bir husustur. Buna göre din 

bütüncül bir proje ve birbirlerinden ayrılmaz parçalarla iç içe geçmiş organik bir süreçtir. 
537 Nasr, Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, s. 175.  
538 Mevdudi, İslam’da İhya Hareketleri, çev. Ali Genç, 4. bs, İstanbul, Pınar Yayınları, 1995, s. 44. 
539 Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 183-183. 
540 A.g.e., s. 495. 
541 A.g.e., s. 122. 
542 Nasr, Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, s. 177. 



169 
 

Onun konu ile ilgili çok sayıdaki yazı ve konuşmaları İslam Devleti’nin anayasa ve 

hukuki veçhelerinin ayrıntılarıyla ilgilidir. Bu yönüyle Mevdudi çağdaş İslamcı 

düşünürler arasında İslami devlet savunusu ve teorisini en kapsamlı tartışan ve onu 

savunan isim olmuştur.542F

543 Müslümanların modern dünyada maruz kaldıkları 

sorunların çözümü için İslam Devletini gerekli gören Mevdudi’nin İslam Devleti 

anlayışında hakimiyet ve hilafet teorisi merkezi bir yere sahip olacaktır. 543F

544 Bundan 

dolayı Mevdudi yazısında İslam Devleti’ni hakimiyet ve hilafet teorileri kapsamında 

ele alır ve inceler.544F

545 Hilafet Teorisine göre devleti halife yönetir ve Halife şeriatı hem 

uygulamak hem de uygulatmakla yükümlüdür.545F

546 Mevdudi İslami Devlet yönetiminde 

ulemaya pek bir alan tanımamıştır. Batı’daki teokratik düzenle kıyasladığı bu durum 

Mevdudi’de egemenlik ve şura ilkeleri ile çelişmektedir. Bununla beraber dinin 

yorumlanması konusunda bir zümrenin ön plana çıkmasını ve bunun devlet 

yönetiminde de olması Mevdudi’ye göre doğru değildir. 546F

547 

Mevdudi ile aynı bölgeden olup aynı dönemlerde yaşayan ve Pakistan 

Devleti’nin kuruluş süreci ve sonrasında fikri katkıları olan Muhammed Esed de İslami 

bir yönetimin nasıl olması gerektiği konusunda o dönem Türkiye İslamcılarını yoğun 

biçimde etkileyecek bir diğer önemli isim olacaktır. Muhammed Esed İslam’da 

Yönetim Biçimi başlıklı kitabında İslam’ın öngördüğü yönetim biçimini niçin ve 

nasıllarıyla detaylı olarak ele alır. Kitap Türkçeye ilk olarak Beşir Eryarsoy tarafından 

çevrilir ve 1977 yılında Düşünce Dergisi bünyesinde faaliyet gösteren aynı ismi 

taşıyan Düşünce Yayınları tarafından basılır. Beşir Eryarsoy’un bu kitabı Türkiye’deki 

İslamcılar içinde bu konular üzerinde çalışan tebarüz etmiş bir isim olarak Türkçeye 

                                                 
543 Hamid İnayet, Çağdaş İslami Siyasi Düşünce, çev. Yusuf Ziya, İstanbul, Yöneliş Yayınları, t.y., s. 

197. Bu etkiyi Türkiye’deki İslamcıların İslam Devleti ile ilgili yaptıkları çalışmalarda da görmek 

mümkündür. 
544 Nasr, Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, s. 23. 
545 Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 257-62.;Mevdudi, Hilafet ve Saltanat. 
546 Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 149.; İslam Düşüncesi içinde İslam Devleti tartışmalarında Hilafet 

Teorisini merkeze oturtan ve meseleyi bu bağlamda ele alan ilk isim Maverdi olmuştur. 

Ahkamussultaniye adlı kitabı bu bağlamda kendisinden sonra yürütülen İslam Devleti, İslami Hükümet, 

İslami Yönetim vb. tartışmalarda belirgin bir etkiye sahip olacaktır. Maverdi’nin Hilafet Teorisi için 

bakınız: Cengiz Kallek, “Mâverdî’nin ahlâkî, içtimaî, siyasî ve iktisadî görüşleri”, Divan: 

Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, Sayı 17, Aralık 2004, ss. 219-65; Mustafa Özkan, “Mâverdî’nin 

Hilafet Nazariyesinin Siyaset Felsefesi Açısından Değerlendirilmesi”, Şırnak Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. 8, Sayı 17, Ağustos 2017, ss. 85-99. 
547 Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 151. 



170 
 

çevirmiş olması, o dönemdeki etkileşimleri göstermesi açısından dikkat çekicidir. 

Muhammed Esed de Mevdudi’de olduğu gibi din ile siyaset arasında ayrılmaz ortak 

bir bağ olduğunu vurgular. Bu konuya gereken önemin verilmemesi durumunda 

kişinin İslam’ı doğru bir şekilde bilemeyeceğini ifade eder.547F

548 İslamcıların siyaseti ön 

plana çıkarmaları ve onu dinin ayrılmaz bir cüzü olarak görmeleri burada da kendini 

göstermiş olur. Muhammed Esed’de de siyasete olan vurgu İslami bir devlete olan 

vurgu ve ihtiyaç çerçevesinde şekillenmektedir. Buna göre Muhammed Esed İslami 

bir devletin gerekliliğine şu satırlarla dikkat çeker: 

“Toplumun fertlerinden herhangi birisi tarafından İslam Şeriatine karşı yapılacak 

herhangi bir karşı çıkışı engelleyecek -bu engelleme en azından içtimai karakter 

taşıyan olaylarda olacak- ve İslam Şeriatının uygulanmasından sorumlu olacak bir 

güç olmadıkça; İslam’ın gayelerini gerçekleştirmek için var olan toplumun dayanışma 

gücü, nazari (teorik) bir güç olarak kalmakta devam edecektir. Buna göre böyle bir 

görevin, toplumsal konularda bir takım emir ve yasaklar koyabilecek gücü olan bir 

mercie verilmesi zorunludur. Sözü edilen bu merci ise, yalnızca devlettir. Bundan 

anlaşılıyor ki, bir veya birkaç İslami devletin kurulması, tam anlamıyla İslami bir 

yaşayış için son derece zorunludur.”548F

549 

Esed İslami bir devletin nasıl olması gerektiğini tartışırken Mevdudi’den bir 

miktar farklılaşır ve belirli bir yönetim formu öngörmez. Ancak dikkat çektiği bir 

husus vardır; o da demokrasi, teokrasi, sosyalizm gibi kavramlarla İslami bir yönetim 

anlayışına yaklaşılmaması gerektiğidir. Esed’e göre insanların İslam’la ilgisi olmayan 

kavramları, İslami düzen ve düşünceye uygulamaya çalışmaları yanlıştır. İslam 

düşüncesinin, batıda kabul gören düzenlerden çeşitli yönlerden ayrılan kendine has 

toplumsal bir düzeni vardır ve bu düzenin etüt edilmesi ve anlaşılması, ancak özel 

kavramları çerçevesinde mümkün olabilir.549F

550 İslam Devletinin hâkim olmasının ana 

gayesini “İslam Ümmetinin birliğinin ve bu Ümmet’in bireylerinin dayanışmasını 

gerçekleştirecek siyasi organların varlığını sağlamak”550F

551 olarak açıklayan Esed İslam 

Devletindeki hakimiyetin gerçek kaynağı olarak da İlahi İrade’ye dikkat çeker. 

Topluma ve insanlara verilmiş olan hakimiyet ise aynı Mevdudi’de olduğu gibi 

vekaleten bir otorite paylaşımı yani hakimiyettir. Bu hakimiyet ipinin ucu da 

                                                 
548 Muhammed Esed, İslam’da Yönetim Biçimi, çev. M. Beşir Eryarsoy, İstanbul, Düşünce Yayınları, 

1977, s. 14. 
549 A.g.e., s. 16-17. 
550 A.g.e., s. 43-44. 
551 A.g.e., s. 56. 



171 
 

Allah’tadır.551F

552 Türkiye’deki İslamcıların bu konudaki çalışmalarında da göreceğimiz 

gibi Muhammed Esed de bu konuda yaptığı çalışmalarda İslami bir devlette hükümetin 

iş başına gelme şekilleri, yasama-yürütme ilişkileri, devletin organlarının işleyişi ve 

aralarındaki ilişkiler ile halk ve hükümet arasında kurulacak bağlılıklara varana kadar 

ayrıntılı incelemelerde bulunacak ve bunları eserlerinde aktaracaktır. 552F

553  

İslam Devleti fikrini bu dönemlerde farklı bir düzlemde tartışan önemli İslamcı 

isimlerden birisi de Seyyid Kutub’tur. Kutub çalışmalarında İslami bir devletin 

zorunlu olup olmadığını, niçin olması gerektiğini veya nasıl bir İslam Devleti olması 

gerektiğine dair tartışmalar yürütmez. Kutub bunun yerine klasik İslam siyasi 

düşüncesinde önemli kavramlar olarak var olan ve modern İslamcılar tarafından İslam 

Devleti/İslami Olmayan Devlet olarak yorumlanacak olan Dar’ul İslam /Dar’ul Harb 

meselesine yoğunlaşmayı tercih eder. Bu tartışmalar onu Müslümanların vatanı neresi 

olması gerekir sorusuna cevap aramaya götürür. 

Kutub’a göre Müslüman için tek yurt vardır: “o da İslam yurdu, İslam 

Devletinin hâkim olduğu yurt… Allah’ın şeriatının hükümran olduğu, O’nun koyduğu 

ceza sisteminin uygulandığı ve Müslümanların birbirlerini dost edindikleri Dar’ul 

İslam… Bunun dışında kalan yerler ise Dar’ul Harb’tir (savaş yurdudur). Müslümanın 

buralarla ilişkisi, ya savaş veya ateşkes sözleşmesine dayanan barıştır. Fakat oralar 

İslam yurdu değildir. Oraların halkı ile Müslümanlar arasında da bir dostluk söz 

konusu değildir.”553F

554 Kutub Müslümanın ilişkisini sadece Dar’ul Harbde yaşayanlarla 

kesmesi gerektiğini söylemez. Bu tartışmayı daha ileri taşır ve ona göre bir 

Müslüman’ın akide birliği olmayan herkesle ilişkisini kesmesi gerekir. Böylece 

Müslümanın milliyeti de teşekkül etmiş olur; Müslümanın milliyeti sadece ve sadece 

akidesidir. Müslümanın akrabalığı da yalnız ve yalnız Allah yolunda akide esasından 

doğmaktadır. Kutub’a göre “Allah’a ulaştıran birinci derecedeki bağlantı kurulup, bu 

                                                 
552 A.g.e., s. 57. 
553 Muhammed Esed’in bu çalışmasının önemli bir değerlendirmesi Hamid İnayet tarafından yapılır. 

Hamid İnayet, Esed’in çalışmasının ayırıcı bir özelliğinin prensiplerin belirlenmesinde yalnızca; gerçek, 

ölümsüz İslam şeriatını oluşturan açık Kuran ve sünnet naslarına dayanması olduğunu belirtir. “Bu 

yüzden o Şari’nin naslarda hükmünü açıkça bildirmediği oldukça geniş bir alanın şeri açıdan mübah 

görülebileceğini ileri sürerek fıkhı dışlamaktadır. Bu İslam’ın özgürlükçü bir yorumu için oldukça geniş 

bir saha açmaktadır.” İnayet, Çağdaş İslami Siyasi Düşünce, s. 368. 
554 Kutub, Yoldaki İşaretler, 1997, s. 165. 



172 
 

yoldan kan yakınlığı inanç ilişkisi ile pekişmedikçe Müslümanın babası, anası kardeşi, 

eşi ve aşireti ile akrabalığı söz konusu değildir.”554F

555 İslam akidesini bu şekilde merkezi 

bir konuma koyan Kutub’a göre: “bu akidesinden dolayı Müslüman’a savaş açan ve 

onu dininden alıkoyan, şeriatın uygulanmasına engel olan her yer Dar’ul Harb’dir. 

İsterse ailesi, aşireti, kavmi, malı ve ticareti orada bulunsa da durum fark etmez. 

Akidesinin hâkim olduğu, şeriatının yürürlükte olduğu her yer ise Dar’ ul İslam’dır. 

İsterse orada Müslüman ailesi, aşireti, kavmi ve ticareti bulunmasın.”555F

556 Dar’ul 

Harb’de yaşamak Kutub tarafından iyi görülmemiştir ve Kutub Müslümanların Dar’ul 

Harb’den Dar’ul İslam’a hicret etmesinin vacip olduğunu düşünmektedir: 

“Müslümanlar bu tür bölgelerden hicret ederek küfür bayraklarına boyun eğmekten 

kurtulurlar.”556F

557 

Kutub’a göre İslam Müslümanlar arasında emperyalizmin belirlediği coğrafi 

sınırları, bölgecilik ve kavmiyetçilik düşüncelerini kaldırırken vatan düşüncesini de 

bütünüyle yasaklamıştır. İslam Müslümanlardan bu değerlere göre bir vatandaşlık bağı 

değil, ilahi otoriteyi gözetmek bakımından tam bir vatanseverlik istemektedir. 557F

558 

Kutub’ta devlet/vatan kavramı modern devletlerde olduğu gibi herhangi bir toprak 

parçasına veya egemenlik ilişkisine bağlı değildir. Modern ulus devletlerin bağlayıcı 

ilkeleri de Seyyid Kutub’ta eleştiri konusu yapılacaktır:  

Müslümanın hasretini çektiği, savunduğu vatan, bir toprak parçası değildir. 

Müslümanı tanıtan milliyet, herhangi bir egemenliğin milliyeti değildir. Müslümanın 

bağrına sığındığı ve dışarıya karşı savunduğu aşiret, kan akrabalığı değildir. 

Müslüman iftihar duyup altında şehid olmak istediği bayrak, bir kavmin bayrağı 

değildir. Müslümanın arzulayıp, karşılığında Allah’a şükredeceği zafer herhangi, bir 

ordu galibiyeti değildir. Onun zaferi Allah’ın buyurduğu zaferdir.558F

559 

                                                 
555 A.g.e., s. 166. 
556 A.g.e., s. 174. 
557 Seyyid Kutub, Fi Zılalil Kur’an, c. 9, İstanbul, Emir, 2001, s. 173-74. 
558 İbrahim Sarmış, Bir Düşünür Olarak Seyyid Kutub 1, Ankara, Fecr Yayınevi, 1992, s. 132. 
559 Kutub, Yoldaki İşaretler, 1997, s. 173. Kutub’taki bu vatan anlayışını çok benzer şekilde Mevdudi 

de görmek mümkündür. Mevdudi de vatan kavramına karşı mesafeli yaklaşır. Ülke ve memleket 

birliğini mevhum bir şey olarak görür. İnsanın doğduğu yere atıfla, acaba insan bir metrelik yeri mi 

kendisine vatan ve yurt bellemesi lazım diye sorar. İnsanların akıllarınca hudutlar çizerek oraları vatan 

diye isimlendirmesini eleştiren Mevdudi bunu bir dar görüşlülük olarak görür. Halbuki ona göre bütün 

yeryüzünün bir vatan olmasına engel bir şey yoktur. Mevdudi’ye göre her ülke yeryüzünün birer 

parçasından başka bir şey değildir ve bunları ayırmaya gerek yoktur. Bu tartışmalar için bakınız: 

Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 284-85. 



173 
 

Kutub’un bu yorumları İslam Devleti kavramına ve özellikle vatan kavramı 

tartışmalarına yeni bir yorum getirmiştir. İnanç birliğini tüm birliklerden üstün gören 

Kutub’un Allah’ın otoritesinin geçerli olmadığı tüm yerleri Dar’ul Harb olarak 

görmekte ve Müslümanların buralarda yaşamamalarını söyleyerek hicret kavramını ve 

tartışmalarına çağdaş İslamcılık tartışmalarında yeni bir boyut kazandırmaktadır.  

Tüm bu tartışmalar ilerleyen sayfalarda bazen aynı bazen benzer ifade ve 

kavramlarla Türkiye’deki İslamcıların aynı meseleleri ele alırken öne sürdüğü 

argümanlarda da karşımıza çıkacaktır. Türkiye İslamcılığında İslam Devleti 

tartışmalarına etki eden isimler elbette sadece bunlarla sınırlı değildir. Mevdudi, 

Muhammed Esed, Seyyid Kutub İslam Devleti tartışmalarında meseleyi farklı yönleri 

ile ele alan ve Türkiye’de bu anlamdaki tartışmaları besleyen önemli isimlerdir. 

Bununla beraber Abdulkadir Udeh559F

560, Harun Han Şirvani560F

561, Abdulkerim Zeydan561F

562, 

Muhammed Ebu Zehra562F

563, Süleyman Ed-Demici563F

564, Muhammed Hamidullah564F

565 gibi 

isimlerin bu meseleyi ele alan çalışmaları da Türkiye’deki bu tartışmaları benzer 

şekilde besleyecek eserler olacaktır. Diğer taraftan İslam Devleti meselesine bu türden 

yaklaşımları kritik eden ve belli yönleriyle eleştiren diğer bazı çalışmalar da aşağı 

yukarı aynı yıllarda yayınlanıp Türkiye’deki okuyucu ile buluşacaktır. 565F

566 

4.5 YENİ İSLAMCILAR VE İSLAM DEVLETİ YAKLAŞIMI 

Türkiye’de İslamcılık düşüncesi içinde bu dönem önemli bir tartışma konusu 

olan İslam Devleti fikri Türkiye’deki İslamcılar tarafından da ilgi ile takip edilmiş ve 

benzer argümanlarla Türkiye’de de yürütülmüştür. Türkiye İslamcılığında yürütülen 

İslam Devleti tartışmalarında klasik dönem İslam düşünürlerinden Maverdi, Ebu Yala 

                                                 
560 Abdulkadir Udeh, İslam’da Mal ve İdare, çev. Durmuş Ali Kayapınar, Konya, 1977. 
561 Harun Han Şirvani, İslam’da Siyasi Düşünce ve İdare, çev. Kemal Kuşçu, İstanbul, İrfan Yayınevi, 

1965. 
562 Abdulkerim Zeydan, İslamda Ferd ve Devlet, çev. Cemal Arzu, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1978. 
563 Muhammed Ebu Zehra, İslam’da Savaş Kavramı, çev. Cemal Karaağaçlı, İstanbul, Fikir Yayınları, 

1976. 
564 Süleyman ed-Demici, İslam’da Devlet Başkanlığı Hilafet Beyat Şura, 2. Baskı, İstanbul, Ravza 

Yayınları, 1996. 
565 Muhammed Hamidullah, İslam’da Devlet İdaresi, çev. Kemal Kuşçu, İstanbul, Çantay, 1963. 
566 Muhammed Ammara, Laiklik ve Dini Fanatizm Arasında İslam Devleti, çev. Ahmet Karababa ve 

Salih Barlak, İstanbul, Endülüs, 1991. Fethi Osman, İdeoloji Devleti, çev. Cemaleddin Saylık, İstanbul, 

Düşünce Yayınları, 1977. 



174 
 

El-Ferra, İbni Teymiyye gibi isimlere sık sık başvurulurken, bu tartışmaların 

beslendiği çağdaş dönem İslamcı düşünürler olarak yukarıdaki satırlarda da aktarıldığı 

gibi Mevdudi, Muhammed Hamidullah, Muhammed Esed, Said Havva, Harun Han 

Şirvani, Abdulkerim Zeydan’ın isimleri ön plana çıkmıştır. Türkiye’de İslam Devleti, 

İslami Hükümet ve İslami Yönetim gibi meseleler etrafında şekillenen bu tartışmalar o 

dönem konuyla ilgili müstakil eserlerin yanında önemli oranda Düşünce, Şura, Tevhid, 

Hicret, İslami Hareket gibi dergiler etrafında şekillenmiştir. 1970’lerin ortasından 

itibaren belirli formlara kavuşan bu tartışmalar 1990’lı yıllara kadar çeşitlenerek 

devam etmiş bu yıllardan sonra ise farklı sebeplerden ötürü yerini farklı bir söylem 

mecrasına bırakmıştır.566F

567 

Bu dönemdeki tartışmalarda öne çıkan konulardan birisi İslam Devleti 

kavramından ne anlaşılması gerektiği hususudur. Yeni İslamcılar bu kavrama anlam 

yüklerken genellikle Batı düşüncesindeki devlet tartışmalarını tarihsel ve mevcut 

örnekleriyle ele alıp bunları olumsuzladıktan sonra bir alternatif olarak İslam Devleti 

fikrini ve modelini ortaya çıkarmaya çalışmışlardır. Diğer bir deyişle İslam Devleti 

fikrini ortaya koymak ve tanımlamak için mefhumu muhalifinden hareketle bir 

tanımlama yoluna gidilmiştir. İslamcılar bunu yaparken öncelikle devlet kavramı ve 

anlayışı konusunda Batılı düşünürler arasında bir uzlaşı olmadığı fikrini vurgularlar. 

Dönemin İslamcı düşünürlerinden Beşir Eryarsoy’da bunu görebiliriz. Eryarsoy İslam 

Devletini tarif ederken Batı Dünyası içinde ilkçağ filozofu Eflatun’dan başlayarak 

tarihsel süreçte ön plana çıkan ve devlet meselesi üzerine açıklamalar getiren bazı 

Batılı sosyal teorisyenlerin konu hakkındaki düşüncelerini aktarır. Bu bağlamda 

Aristo, Saint Augustin, Machiavelli, Bodin ve Hegel gibi isimlerin devlet konusundaki 

görüşlerini satırlarında tartışan Eryarsoy bu tartışmaların muhteva olarak okuru sıkmış 

olabileceğinden endişe eder ve bunları niçin aktardığını yazar: “Bazı okuyucular bu 

satırları okurken sıkılmış olabilirler. Ancak bunu yukarıda söylediğimiz devlet 

tanımında anlaşmaya varılmış değildir sözümüzün bir delili olsunlar diye aktardık. 

                                                 
567 Nazım Maviş, İslamcılığın Değişim Dili, İstanbul, PınarYayınları, 2018; Burak Özçetin, “Making 

of New Islamism in Turkey Transformation of The Islamist Discourse From Opposition to 

Compliance”, PhD, Ortadoğu Üniversitesi, 2011; Mücahit Bilici, “Küreselleşme ve Postmodernizmin 

İslamcılık Üzerindeki Etkileri”, içinde Modern Türkiyede Siyasi Düşünce İslamcılık, kitap editörü 

Tanıl Bora ve Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim, 2005, ss. 799-812; Dursun Çiçek, 

Postmodernizmin İslamcılar Üzerindeki Etkisi, Rey Yayıncılık, 1997. 



175 
 

Zaten pür heva ve heves olan Yunan felsefesi ve onun uzantısı olan tüm Batı 

felsefesinden ve düşünürlerinden kendi kendileriyle çelişkiye düşmekten başka bir şey 

de beklenemez.”567F

568 Görüldüğü gibi Eryarsoy burada Batılı sosyal teorinin devlet 

konusunda ne söylediğini çok önemsememektedir. Yapmak istediği daha çok Batı 

düşüncesinin devlet meselesini ele almadaki problemli alanlarına dikkat çekmek ve bu 

tartışmalardan hareketle İslam’ın ortaya koyacağı İslam Devleti fikrini 

meşrulaştırmaktır. Aynı bakış açısını devlet tartışmalarının sadece tarihsel süreç içinde 

ele alınırken değil, aynı zamanda mevcut devlet düzenleri ve sistemlerini tartışırken 

de görmek mümkündür.568F

569 Düşünce Dergisi kadrosunda yer alan dönemin 

İslamcılarından Ahmet Ağırakça’nın yaklaşımında bunun izlerini görmek 

mümkündür. Ağırakça İslam’ın devlet fikri hakkındaki görüşlerini aktarmadan önce 

dönemin Batı’da hâkim olan Faşist ve Marksist devlet modellerini eleştirel bir 

yaklaşımla ele almakta ve İslam’ın devlet modeline meşruluk kapısı aralamaktadır. 

Ağırakça bu yaklaşımını Prof. Dr. M.A. Mennan’a referansla şu şekilde ortaya koyar: 

“Çağdaş toplumlarda ve düzenlerde devlet anlayışına gelince: Kontrolsüz bir 

kazanma eleştirisi, yoldan çıkmış kötü fırsatlar ve israf edilen bir hayat karışımından 

ibaret olan kapitalizme göre devlet, toplumsal varoluşun kaçınılmaz olarak ortaya 

çıkardığı zıtlıklar arasını bulma ve uzlaştırma amacıyla toplumun tümünün çıkarları 

doğrultusunda kurulmuş bir kurumdur. Faşizme ve Komünizme göre devlet ise: 

bunların her ikisi bir tek hastalığın iki belirtisidir. Her ikisi de totaliter bir rejim 

oluşturur; her ikisinde de parti yönetimi ve diktatörlüğü vardır. Fakat buna rağmen 

devlet kavramları birbirinden farklıdır. Faşizme göre devlet yüce bir varlıktır ve 

ulaşılabilen son noktadır. Komünistlere göre devlet sınıfsal zulmün bir kurumudur, 

yavaş yavaş gücünü yitirecek ve ortadan kalkacaktır.”569F

570 

Mevcut devlet sistemlerinin yanlışlıklarını ortaya koyma çabası o dönem 

İslamcıların önemle vurguladığı bir husustur. Konu farklı dergilerde de dönemin 

İslamcıları tarafından tartışılmaya devam eder. Dünyada değişik devlet sistemlerinin 

var olduğunu ifade eden Şura Dergisi, bu devletlerin kaynağını ve otoritesini bağlı 

olduğu hukuktan ve beşerî ideolojilerden aldığını ifade eder. Buna göre devletler de 

bu hukuklara ve beşerî ideolojilere dayanarak teşekkül ederler ve halihazırda dünyada 

                                                 
568 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 42-43. 
569 M. Said Çekmegil, Dünya İslam Devleti ve Prensipleri, İstanbul, Nabi-Nida Yayınları, 1992, s. 11-

17. 
570 Ahmed Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1978, s. 34-35; Ahmet 

Ağırakça, “Kuranda Devlet Kavramı”, Düşünce, Sayı 3, Haziran 1976, s. 22-24. 



176 
 

kapitalist, komünist ve faşist devletler mevcuttur.570F

571 Bu tür devletler nihayetinde hepsi 

birden “beşerî hukuka yani müşrik hukukuna göre teşkilatlandığı için müşrik 

devletlerdir.”571F

572  

Dünya’daki devlet sistemlerinin dayandığı düşünce temelleri itibarıyla ortak 

bir zemine oturtulması beraberinde bu devlet sistemlerinin hepsinin yer aldığı 

madalyonun bir yüzünü oluşturacak ve böylece İslam Devleti mefkuresi de tek, gerçek 

ve hak bir unsur olarak bu madalyonun diğer yüzünü teşkil edecektir. Buna göre ister 

faşist ister sosyalist ister milliyetçi veya kapitalist olsun bu tür devletler ortak bir 

potada buluşmaktadır ve Batı’da ortaya çıkmış bu devletlerin hepsi İslam dışıdır. 572F

573 

Hüsnü Aktaş bu bakışını başka bir yazısında “İslam’ın insanları kapitalist, komünist, 

milliyetçi, muhafazakâr ve hümanist gibi sınıflara ayırmadığını” onları sadece Mümin 

ve Kafir ayrımına tabi tuttuğunu ifade ederek gerekçelendirir. Ona göre bu çift 

kutupluluk ve zıtlık sadece dini düşünce ve otorite alanında aranmamalı, aynı zamanda 

siyasi otoritenin mevcudiyeti için de göz önünde bulundurulmalıdır: Şayet bir siyasi 

otorite Allah’ın çizdiği hudutları muhafaza ve müdafaa için gayret sarf ederse İslami 

Devlet diye isimlendirilir. Bunun dışındaki her türlü siyasi otorite ise küfrü temsil 

eder.573F

574 Görüldüğü gibi Türkiye’de dönemin İslamcıları devlet meselesini ele alırken 

İslam dışı fikir ve görüşlere (burada daha çok Batı) bir bütünlük perspektifinde 

yaklaşmakta ve çoğu zaman Batı düşüncesi içindeki farklı ideolojileri birbiriyle 

eşitleyerek, aynılaştırarak tek bir kutupta değerlendirmektedir. 

Bu dönem İslamcılık düşüncesinde İslam Devleti anlayışını Batılı 

ideolojilerden tefrik etmeye yönelik bu genel çabanın yanında İslam Devleti modelini 

özellikle demokrasi ve teokrasi arasında bir yere konumlandırmaya yönelik özel bir 

                                                 
571 Şura, “Efendiler, Hakimiyet Allah’ındır!..”, Şura, Sayı 1, Ocak 1978, s. 9. 
572 “Bu Toprakların Adı Konacaktır”, Şura, Sayı 26, Temmuz 1978, ss. 8-9. 
573 Hüsnü Aktaş, “Uyuşturulmuş Beyinler veya Süper Güçler Efsanesi”, Tevhid, Sayı 21, Mayıs 1979, 

s. 7. 
574 Hüsnü Aktaş, “Devlet Risalesine Giriş”, İslami Hareket, Sayı 29, Temmuz 1980, s. 14.; Hüsnü 

Aktaş’ın benzer bir yaklaşımını Hicret Dergisinde Devlet Nedir, Ne Değildir başlıklı yazısında da 

görmek mümkündür. İslam’da ilk devletin vahiyle ortaya çıktığını belirten Aktaş, ilk müşrik devletin 

ise Habil ile Kabil’in mücadelesi sonrası ortaya çıktığını ifade eder. Aktaş’a göre “bir toprak parçası 

üzerinde yaşayan insanlar, kendi kafalarından çıkardıkları hükümlerle, kendi aralarındaki meseleleri 

çözümlüyorsa, buna Laik Devlet denir. Laik Devletin aksi ise, insanların Allah’ın indirdiği hükümlere 

boyun eğmeleri ve Tevhid akidesine göre teşkilatlanmalarıdır ki, buna da İslami Devlet denir.” Hüsnü 

Aktaş, “Devlet Nedir, Ne Değildir?”, Hicret, Sayı 3, Ekim 1979, s. 5. 



177 
 

yönelim de dikkat çekmektedir. Mevdudi’nin İslam Devleti projeksiyonunda vurgulu 

bir şekilde dikkat çektiği bu husus, dönemin İslamcılığında etkili olmuş gibi 

durmaktadır. Mevdudi İslami bir devletin demokratik özelliklere sahip olamayacağını 

savunmaktadır. Diğer taraftan Mevdudi’ye göre bu devletin Batılı anlamda teokratik 

bir devlet olması da mümkün değildir.574F

575 Tartışmanın Türkiye ayağında da İslam 

Devleti’nin teokrasi ve demokrasi karşısında konumunun sorgulanması ve ona göre bir 

yerlere konumlandırılması yaklaşımları mevcuttur. Bu bağlamda Ahmet Ağırakça 

dünyadan ilişkilerini kesmiş ruhban sınıfın idare ettiği teokratik devlet düzenini 

İslam’a taban tabana zıt görür ve İslam Devlet denilince insanların aklına direk olarak 

teokratik devlet fikrinin gelmesinden duyduğu rahatsızlığı ifade eder. 575F

576 Halbuki 

Ağırakça’ya göre teokratik bir yönü olmayan İslam Devleti’nin hakimiyet 

anlayışından ötürü demokratik de olması mümkün değildir. Buna göre “İslam 

Devleti’nin şekli sadece İslam’dır, bu devlet ne demokratik ve ne de teokratiktir. Bu 

terimleri diğer devlet şekilleri ile karşılaştırmak için kullanmamalıyız diyen Ağırakça 

Yoksa İslami kavram ve müesseselerinin sınırlarını zorlayarak Batı’daki devlet 

şekillerine uydurmaya çalışmak İslam’dan sağma değil de nedir?”576F

577 diye de 

sormaktadır.  

Dönemin önemli isimlerinden Ali Bulaç’da da İslam Devleti’nin teokratik 

olmadığı vurgusu kendini kuvvetli bir şekilde göstermektedir. Teokrasiyi bir çeşit 

Katolisizm olarak gören ve İslam’da buna yer olmadığını belirten Ali Bulaç, İslami bir 

devlet yönetiminde ve siyasette de dini kendi tekelinde bulunduran bir ruhban veya 

din adamları sınıfına yönetim yetkisinin verilemeyeceğini düşünmektedir. 577F

578 Bulaç’a 

                                                 
575 Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 171-73.Burada ilginç olan tartışmalarda bir tanesi Mevdudi’nin 

teokrasiyi ikiye ayırmasıdır. Buna göre Batı’da tecrübe edilen Avrupavari teokrasi ile İslami teokrasi 

arasında fark vardır: “Avrupa teokrasisinde malum bir zümre, bir ruhani sınıf, hususi bir mezhebi 

topluluk (Priest Class) Hak Teala’nın ismini kullanarak, kendilerine alet ederek, bu isim arkasına 

sığınarak, kendileri hakimiyeti ele geçirirler. (…) İslami teokrasi ise bambaşka bir mahiyet arz eder. 

İslami teokraside hakimiyet herhangi bir ruhani zümrenin yahut da mezhebi ve dini bir sınıfın elinde 

değildir. Bu hakimiyet umum Müslümanların, hatta tek tek her Müslümanın elindedir.” A.g.e., s. 173.  
576 Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 15. 
577 Ahmet Ağırakça, “İslamda Devlet Başkanı Halife ve Hilafet”, Düşünce, C. 1, Sayı 10, Ocak 1977, 

s. 48. 
578 Ali Bulaç, İslam ve Demokrasi, Teokrasi, Totalitarizm, İstanbul, Beyan Yayınları, 1993, s. 40-

64.Ali Bulaç bu durumu Ahmet Ağırakça’nın kitabına yazdığı önsözde de vurgular. Bulaç’a göre: İslam 

Devleti ne hâkim bir sınıfın ne mutlakiyetçi bir monarkın, ne oligarşik bir zümrenin, ne aile bağlarına 

dayalı bir hanedanın ve ne de demokratik bir halkın devletidir. İslam devleti yasama gücünü ve 



178 
 

göre İslam dininde ruhbanlık veya din adamları sınıfı yoktur: “Müslüman olan herkes, 

belli bir yöntem ve (usül) izlemek ve yeterli bilgi donanımına sahip olmak suretiyle 

İslam’ı açıklar ve hükümler çıkarabilir.”578F”

579 Bu dönem İslamcı düşünce içinde devlet 

tartışmalarında İslam Devletinin teokratik olmadığı ve onun yönetiminin herhangi bir 

ulema sınıfına (ruhban sınıfının karşılığı olarak) verilemeyeceği vurgusu dikkat çekici 

ve önemlidir. Aynı zamanda bu tartışma çağdaş dönem İslam siyasi düşüncesindeki 

devlet anlayışının bir kırılmasına ve dönüşümüne de işaret etmektedir. 579F

580 Yukarıdaki 

satırlarda da gösterilmeye çalışıldığı gibi Türkiye’de İslamcılar bu dönemde yürütmüş 

oldukları İslam Devleti tartışmalarını öncelikle kavramın kendisini açıklamak ve bu 

kavramdan tam olarak neyi anladıklarını ifade ederek başlamak istemişlerdir. Ancak 

bunu yaparken de çoğunlukla Batı Siyasi düşüncesi ve tecrübesi içinden İslam Devleti 

                                                 
kaynağını evrenin insanın ve hayatın mutlak yaratıcısı Allah’ın hakimiyetini belgeleyen ve söz konusu 

hakimiyet hakkını pratiğe geçiren Şer’i naslardan alır. Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 5. 
579 Ali Bulaç, Modern Ulus Devlet, 4. Baskı, İstanbul, Çıra, 2012, s. 85. Ali Bulaç’ın buradan hareketle 

İslam’da laikliğin baskın yönüne dikkat çeken hususları ve siyasette kendini laik veya dindışı 

tanımlayan herkesin siyasete katılabileceğini ve bunun İslami perspektiften mümkün olabileceğini 

tartıştığı satırlar için bakınız: A.g.e., s. 82-92. 
580 Ulemanın klasik dönem İslamcılık açısından bu konuda siyasetteki konumu ve siyasetle ilişkileri 

üzerine İsmail Kara’nın şu çalışmalarını dikkate değerdir: İsmail Kara, “‘İslam’da Ruhbanlık yok 

mudur!’ Çağdaş İslam düşüncesinde dini otorite ve ulema karşıtlığı üzerine birkaç not”, içinde 

Müslüman Kalarak Avrupalı Olmak Çağdaş Türk Düşüncesinde Din, Siyaset, Tarih, Medeniyet, 

İstanbul, Dergâh Yayınları, 2007, ss. 76-113. İsmail Kara, “Ulema-siyaset ilişkilerine dair önemli bir 

metin: Muhalefet yapmak/Muhalefete katılmak”, Dîvân:Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, Sy 4, 16 

Nisan 2020, (Çevrimiçi) https://www.divandergisi.com/tr/Dergi/Makale/4/31, 16.04.2020; İsmail Kara, 

“Ulema-siyaset ilişkilerine dair metinler-II Ey Ulema! Bizim gibi konuş!”, Dîvân:Disiplinlerarası 

Çalışmalar Dergisi, Sayı 7, 16 Nisan 2020, (Çevrimiçi) 

https://www.divandergisi.com/tr/Dergi/Makale/7/59, 16.04.2020. Daha yakın dönemde kürsel 

İslamcılar içinde bu tartışmayı takip edebileceğimiz önemli bir çalışma için Noah Feldman’a bakılabilir: 

Noah Feldman, Doğumu Ölümü ve Dirilişi İslam Devleti, 2. bs, İstanbul, Ufuk Yayınları, 2013. 

Feldman genel anlamda İslam devleti fikrini ulema ve siyasetteki konumu üzerinden okuyor. 

Bununiçine hukuki süreçleri de dahil ediyor. Bu dönemdeki kırılmaya ise dikkat çektiği şu satırlar 

önemlidir: İslamcılar, geleneksel olarak devletin İslami vasfına hayat vermiş olan ilmiye sınıfına, 

merkezi veya hatta özel bir rol oynatmaya niyetli değildirler. Görmüş olduğumuz üzere İslamcılık, 

modernliğe ve eşitlikçiliğe meyilli olmasından dolayı adaletin tesisi hususunda ulemanın oynadığı başat 

rolü reddeder. İslamcılara göre, ulema, İslam’ın muhafızları ve İslami değerlerin nihai belirleyicileri 

değillerdir (…) Tarihsel açıdan konuşacak olursak, İslam hukuku ilmiye sınıfının bir ürünü olduğuna 

göre, bu hukukun muhafızları olan ulema tarafından şekillendirilmemesi ve denetlenmemesi durumunda 

ne tür bir İslam hukukunun uygulandığı iddia edilecektir. Verilebilecek cevap bir paradoks teşkil eder: 

Ulemasız şeriat. Kısacası İslamcıların tasarladığı bir İslam devleti, klasik anayasal düzene sahip İslam 

Devletinden anca bu kadar farklı olabilirdi. Eski İslam Devleti ancak ulema sınıfının onu öyle takdir 

etmesi sonucunda İslami olabilmekteydi. Yeni İslam Devleti ise, kurumlarında ulemadan eser 

olmamasına rağmen İslami olduğu iddiasındadır.”A.g.e., s. 170. Yine ayrıca Feldman’ın bahsettiği 

eşitlik vurgusunun bir örneği ve İslam Devletinde eşitlik prensibinin uygulanması  için Ahmet 

Ağırakça’nın şu çalışmasında ilgili yerlere bakılabilir: Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 173-75; 184-

94.  Ağırakça burada Feldman’ın argümanın haklı çıkaracak şekilde Batı siyasi ve hukuki normlarını 

idealize etmekte ve idealize ettiği İslam Devletine tatbik etmeye çalışmaktadır. 



179 
 

meselesine bir çıkış yolu aramışlardır. Birinci adım olarak İslam’ın devlet anlayışının 

Batı’daki tecrübeden farklı olduğu ortaya koyulmaya çalışılmış, tam olarak nerede 

konumlandırıldığı ise kimi zaman İslam’ın kendi tecrübesi içinde özgün bir yere 

konumlandırılarak kimi zaman da yine Batı’daki devlet-sistem tartışmalarının ilgili bir 

uzantısı olarak konumlandırılmıştır.  

4.5.1 Niçin ve Nasıl Bir İslam Devleti? 

İslam Devleti ile ilgili yürütülen tartışmalarda onun konumlandırılması 

meselesi İslam’ın kendisinin devleti nasıl tanımladığı sorusunu haliyle biraz daha geri 

plana itmiştir. Dönemin İslamcıları İslam Devleti kavramından ne anlaşılması 

gerektiği konusunda daha geri planda kalmışlardır. Bunun yerine İslam Devleti’nin 

niçin olması gerektiği ve onun nasıl kurgulanması gerektiği üzerine daha fazla 

durulmuştur. Bu durumun dönemin İslamcılığında hâkim unsurlar olan “arayışlar” ve 

ortaya konulan “pratik çözümler” perspektifleriyle doğru orantılı geliştiğini 

söyleyebiliriz. Dönemin İslamcılarında baskın olan İslam Devleti anlayışı bu devletin 

bir fikir, düşünce ve ideoloji devleti olduğu yönündedir. 580F

581 İslam Devleti’nin ayırıcı 

vasfının bu temellere dayalı olduğunu söyleyen Ahmet Ağırakça bu hususa şu 

satırlarla dikkat çekmiştir:  

“İslam Devleti, temeli düşünce üzerine kurulan fikri bir devlettir. Şu hâlde böyle bir 

devlet coğrafyalar üstü bir devlet olacaktır. Batı emperyalistlerinin haritalar üzerinde 

cetvelle çizip, baba malı gibi taksim ettikleri coğrafi sınırların içinde bir devlet 

olmayacaktır. O ideal devlet evrensel bir devlet olma niteliğini taşımaktadır. Renk, 

cins ve kavim sınırlandırmalarına mahkûm ırkçı bir devlet olamaz. İslam inancının 

vahiy düzeninin ulaşabildiği en son noktalara kadar uzanıp dayanan bir DÜŞÜNCE 

devletidir. Her haliyle kendine has özellikler taşır. Böyle bir devletin faaliyetlerinin 

genişliği ve insanlık için yüklendiği mukaddes emaneti gerçekleştirmek için 

oluşturacağı Düşünceyi hiçbir kuvvet kısıtlayamaz.”581F

582 

Burada önemli olan konulardan bir tanesi İslam Devleti’ne niçin ihtiyaç 

duyulduğu hususudur. Öncelikle dönemin İslamcıları bir İslam Devleti’nin gerekliliği 

                                                 
581 Zeydan, İslamda Ferd ve Devlet; Şirvani, İslam’da Siyasi Düşünce ve İdare; Osman, İdeoloji 

Devleti. Hasan el Benna’da devlet aynı şekilde ideolojik olarak kodlanmaktadır. İbrahim El-Beyumi 

Ganim, Hasan el-Benna’nın Siyasi Düşüncesi, İstanbul, Ekin, 2012, s. 255-73. Mevdudi’de de durum 

aynıdır. Mevdudi İslam Devletini insanları farklı hususlarıyla ayıran değil onları bir arada tutan bir 

ideolojinin devleti olarak görür. Mevdudi’ye göre devlet bu ideolojisi sayesinde ayakta durmaktadır. 

Mevdudi, İslam’da Hükümet, s. 50. 
582 Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 13-14. 



180 
 

konusunda mutabıktırlar. İslam Devleti’nin gerekliliği fikri Ali Bulaç tarafından o 

dönemde sıkça işlenen konuların başında gelmektedir. Bulaç’a göre İslami yaşayışın 

devlet kurumu olmaksızın da olabileceğini öne sürmek, şer’i dayanaktan yoksun ve 

basit bir varsayımdan öte değer taşımaz. Yani devletsiz yaşamak bir Müslüman için 

mümkün değildir. Bu konuda aksini düşünenleri Bulaç sert bir şekilde eleştirir: 

“Sağlıklı bir İslami kavrayışı olanlar bilirler ki, Cahili düzenlerde İslam bütün 

rükunlarıyla yaşanılamaz. Onun tam olarak yaşanabilmesi kendi devletinin 

gölgesinde mümkündür. Ancak İslami bir devletin olmayışını bahane ederek teoride 

reddettikleri düzenin kirli makam ve müesseselerine kendileri için sağlam bir yer 

kapabilmenin aşağılık mücadelesini verenler, düzenin nimetlerinden yararlanmak 

ihtirasıyla sömürüden aldıkları paylar karşılığında İslami hareketi satanlar, elbette 

yaptıklarının hesabını verecek ve cezasını çekeceklerdir. Çünkü İslam’ın bir bütün 

olarak yaşanılması için gerekli olan devletin yokluğu, insanları birtakım 

yükümlülüklerden kurtarmaz, bilakis insanın gücünü ve yükümlülüklerini sonuna 

kadar bir İslam devleti kurmak noktasında odaklaştırır.”582F

583  

Yine bu bağlamda benzer bir zorunluluğu Beşir Eryarsoy’da da görmek 

mümkündür. Beşir Eryarsoy Batı’da yapılan devletin ne zaman ortaya çıktığı 

tartışmalarına referansla bu tartışmaları gereksiz görür. Ona göre devletin insanlık 

tarihinde ne zamandan beri görülmeye başlanmış olursa olsun, bunun insan fıtratının 

bir gereği olduğu açıktır.583F

584  

Devletin gerekliliğine bu mecburiliğin yüklenmesi dolayısıyla Batı’daki 

devletin bir süre sonra ortadan kalkacağını düşünen sosyalist yorumlara da eleştirileri 

beraberinde getirecektir. Devlet sadece İslam’ın yaşanması için değil modern anlamda 

bir yönetim mekanizmasının tesisi için de gereklidir. Buna göre Bulaç “İslami yaşayış 

için gerekli olan İslam Devleti’nin askeri, mali, toplumsal ve hukuki bir yapının 

kurulması ve devamı için de” gerekli olduğunu savunur.584F

585 Burada aslında İslam 

Devleti’nin modern devletin işlev ve fonksiyonlarıyla özdeşleştirilip yorumlanması da 

söz konusudur. Dönemin İslamcıları modern devlet olgusunu eleştirirken kimi zaman 

İslam Devleti projeksiyonu ile modern bir devlet formu ortaya koymuşlardır. Bu 

                                                 
583 Ali Bulaç, “İslami Hareketin Kaynağı”, Düşünce, C. 2, Sayı 7, Ekim 1977, s. 21. Yine aynı bağlamda 

bir diğer yazı için bakınız: Ali Bulaç, “Çağın Zulmüne Susalım mı?”, Tevhid, Sayı 28, Temmuz 1979, 

s. 4. 
584 Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 41. Benzer bir yaklaşım için bakınız: Şirvani, İslam’da Siyasi 

Düşünce ve İdare, s. 102. 
585 Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 6. 



181 
 

durum bir süre sonra İslamcıların kendilerinin de dikkat çekeceği bir husus 

olacaktır.585F

586 

Dönemin İslamcıları İslam Devleti’nin gerekliliği konusunda üç temel hususa 

dikkat çekmektedirler. Bunlardan ilki Peygamberin vefatından hemen sonra daha 

cenazesi kaldırılmamışken onun yerine Hz. Ebubekir’in halife olarak seçilmesidir.586F

587 

Bu durum halifeliğin dolayısıyla İslami bir devletin/yönetimin ne kadar gerekli olduğu 

şeklinde yorumlanacaktır. Yine bağlantılı bir konu olarak Halifeye ‘biat etmeden 

ölenin cahiliye üzerine öleceği’ hadisi de İslam Devleti’ni gerekli ve mecbur kılan bir 

durum olarak değerlendirilmiştir.587F

588 İkinci husus ise kelam kitaplarında yer alan imam 

nasbı meselesiyle ilgilidir.588F

589 Bu bahsin temel İslam düşüncesi metinlerinde ve 

özellikle de inanca yönelik olanlarında yer alması da İslami bir devletin gerekliliğine 

önemli bir işaret olarak yorumlanmıştır. Bu iki husus İslam tarihinden farklı 

dönemlerle ve tecrübelerle örnekleriyle birlikte desteklenir. Son husus ise çağdaş 

dönemde yaşayan Müslümanların içinde bulunduğu sıkıntılı durumdur. İslamcılar 

tarafından Müslümanların modern dünyada ve sistemde içinde bulundukları durum 

                                                 
586 İslam Devletinin bu anlamda modern bir olgu olduğu yorumu için şu çalışma önemlidir: Wael B. 

Hallaq, The impossible state: Islam, politics, and modernity’s moral predicament, New York 

[N.Y.], Columbia University Press, 2013. Türkiye’de İslam Devleti’ni modern bir olgu olarak ve benzer 

gerekçelerle okuyan önemli bir isim Ali Bulaç’tır. Bulaç’ın fikirleri başından beri böyle değil zamanla 

bu noktaya gelmiştir. Bulaç’ın yazılarında da görüldüğü gibi onun İslami Devletin gerekliliğine dair 

inancı tamdır. Ancak kendisi daha sonra bu düşüncelerinden vazgeçmiş gibi durmaktadır. İslam 

Devletini modern devlet yapılarıyla özdeşleştiren Bulaç İslam devleti fikrini gereksiz olarak 

görmektedir. Bulaç İslam ve Demokrasi Teokrasi-Totalitarizm başlıklı kitabında modern devlet 

anlayışının felsefi arka planını Hegel’e dayandıracak ve buna göre modern devletin basit bir araç 

olmadığını bilakis onun amaç olduğunu ve gelişmedeki akılcı ideal ile uygarlığın özündeki manevi 

unsuru temsil ettiğini belirtir. Bulaç, İslam ve Demokrasi, Teokrasi, Totalitarizm, s. 140-55. Buradan 

hareketle Ali Bulaç modern devletin tarihteki benzerlerine kıyasla çok daha baskıcı ve totaliter bir 

kimliği olduğunu belirterek ulusal yanının zayıflasa da ruhunun değişmediğini ve hatta daha evrensel 

ve homojen bir kimliğe doğru evirilerek çok daha güçlü bir hal aldığını belirtir. Ali Bulaç’ın modern 

devleti bu kadar ötekileştirmesi ve onu bir anlamda totaliter bir sistem olarak görmesi biraz da bu 

yönüyle bir İslami devlet olamayacağını vurgulamak içindir. Bu temellendirmeden sonra İslam ve 

Devlet kavramı Ali Bulaç’a göre daha işin başında paradoksal bir durum arz etmektedir ve İslam Devleti 

kavramını “Hilafet kavramıyla Reşit Rıza’nın başımıza musallat ettiğini” belirtir. A.g.e., s. 161. 

Bulaç’ın bu argümantasyonu 1990’lı yıllardan itibaren İslamcılık düşüncesi içinde önemli bir vurgu 

olacaktır. İslam Devleti’ni modern devletin bir uzantısı ve benzeri olarak gören bundan dolayı onu 

eleştiren bu dönem İslamcıların tartışmaları için bakınız: Nazım Maviş, İslamcılığın Değişim Dili, 

İstanbul, PınarYayınları, 2018, s. 149-84. 
587 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 27. 
588 Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 6. Söz edilen hadis ise şudur: "Her kim bîr eli itaatten çıkarırsa, 

kıyamet günü (kendini savunacak) hiçbîr hücceti/delili olmadığı hâlde Allah'ın huzuruna çıkar. Ve her 

kim boynunda bir bîat olmadığı hâlde (bir halifeye biat etmeden) ölürse, câhiliyye ölümü (gibi bir ölüm) 

ile ölür.” (Müslim, İmare, 58) 
589 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 35; Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 32. 



182 
 

İslami bir devlete niçin gerek olduğunun bir gerekçesi olarak yorumlanır. 589F

590 Bu son 

madde haliyle İslamcıların daha yakından şahit oldukları ve tecrübe ettikleri meseleler 

olduğu için İslam Devleti arayışını daha canlı ve etkin bir unsur olarak onların 

gündeminde tutmaktadır.  

Toparlamak gerekirse dönemin İslamcıları İslam Devleti’ni en temelde “şeri 

emirlerin yerine getirilmesi, iyiliklerin emredilmesi ve kötülüklerin engellenmesi” için 

istemektedirler.590F

591 Bu yönüyle bakıldığında İslam Devleti ve din birbirlerini besleyen 

ve birbirleriyle örtüşen unsurlardır. Öyle ki çoğu zaman bu kavramları açıklamaya 

yönelik tanımlamalarda devlete yüklenen anlam sonucu devlet dinin yerini tutan bir 

kavrama dönüşebilmektedir.591F

592 Ahmed Ağırakça’nın devletin gayesinin en mühim 

özelliklerinden birisi insanlığa mutluluğun en gerçeğini tattırmaktır 592F

593 ifadesi ile 

Eryarsoy’un “İslam Devleti’nin amaçlarının başında insanları kullara kulluktan 

kurtarıp Allah’a kul olmaya ulaştırmak gelmektedir”593F

594 cümlesinde din ve devletin 

nasıl birbirlerinin yerine ikame edildikleri açık bir şekilde gözükmektedir. 594F

595 Bu 

durumda İslamcılar için din ve devlet birbirleriyle özdeşleşen unsurlardır. Böylece yer 

yüzünde İslam dini niçin ve ne amaçlar ile varsa İslam Devleti de aşağı yukarı aynı 

gerekçelerle var olmalı, diğer taraftan dini koruyan bir yapı olarak talep edilmeli ve 

önemsenmelidir.  

                                                 
590 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 29; Ahmet Ağırakça, “İslam Hukukunda Devlet Kavramı-1-”, 

Düşünce, C. 1, Sayı 1, Nisan 1976, ss. 28-32.  
591 Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 33; Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 39; Bulaç, İslam ve 

Demokrasi, Teokrasi, Totalitarizm, s. 6; Ercümend Özkan, “Tebliğ ve Parti”, İktibas, Sayı 136, Nisan 

1990, s. 9; Muhammed Beşir, “İslam Devlet Yapısı”, Düşünce, C. 2, Sayı 11, Şubat 1978, ss. 31-43. 

Bu aşamada Emri bil Maruf Nehyi Anil Münker meselesine özel bir önem verilmektedir. Buna göre 

İslam Devletinden kötülükleri kaldırmak, İslam’ın yaşama ve yayılmasını temin etmek, İslam ve 

Müslümanların iyi gördükleri şeyleri emretmek ve uygulamak, kötülükleri yasaklamak, Allah’ın 

emirlerini yer yüzünde uygulamak gibi hususlar beklenmektedir. Ahmet Ağırakça, “İslam Devletinde 

İdari Yapı”, Düşünce, Sayı 8, Kasım 1976, ss. 33-38. 
592 İslam Devleti’nin şeri yönü ve din ile bu kadar geçişkenliği Mevdudi’nin yazılarında da karşımıza 

çıkmaktadır. Mevdudi’de de İslam Devleti şeri emir ve yasaklara göre şekillenen bir yapıdır ve sonraki 

tüm aşamalarında bu şeri yönü baskın bir karakter olarak devam etmektedir. Mevdudi, İslamın Çağrısı, 

2. bs, İstanbul, Bir Yayıncılık, 1990, s. 58-62. 
593 Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 15. 
594 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 45. 
595 Burada bu misyonu İslam Devleti üzerinden değil de İslam üzerinden ele alan yorumlar için Seyyid 

Kutub’un çalışmaları önemlidir. Seyyid Kutub doğrudan bir İslam Devleti tanımı ve önerisi 

yapmamıştır. Ancak o dönem İslamcıların İslam Devletine yükledikleri anlam ve misyonlar Kutub’ta 

doğrudan İslam’ın anlam ve misyonları üzerinden ele alınmıştır. Bu tartışmalardan bazıları için bakınız: 

Kutub, Yoldaki İşaretler, 1997, s. 40, 72-75; Kutub, İslam Düşüncesi, s. 43-56. 



183 
 

4.6 İSLAMCILIK’TA VATAN ARAYIŞI: DAR’UL HARB/DAR’UL İSLAM 

VE HİCRET  

Türkiye İslamcılığında Dar’ul Harb/Dar’ul İslam- tartışmaları İslam Devleti 

tartışmalarının bir uzantısı olarak ortaya çıkmış ve bu bağlamda sürdürülmüştür. 

Özellikle klasik dönemde İslam Devleti kavramının kullanılmamasına yönelik 

getirilen açıklamalardan hareket eden dönemin İslamcıları bu bağlamda Dar’ul İslam 

ve Dar’ul Harb kavramlarına başvuracaklardır.595F

596 Dar’ul İslam kavramı ile İslam 

şeriatını hükümlerinin uygulandığı ve Müslümanların İslami hükümleri tatbik 

imkanını bulduğu yerler kastedilmektedir.596F

597 İslamcıların bazıları Dar’ul İslam’ın 

şartı olarak orada yaşayanların çoğunluğunu Müslümanların oluşturmalarını 

öngördüğü gibi597F

598 bu şartı aramayan ve gayrimüslimlerin sayıca çoğunlukta olacağı 

bir beldenin de Dar’ul İslam olabileceğini düşünen İslamcılar 598F

599 da mevcuttur. 

İslamcılar Dar’ul Harb kavramını ise en genel anlamıyla İslam’ın hükümlerinin 

uygulanmadığı ve Müslümanların hâkim olamadıkları yerler için kullanmaktadırlar. 

Bu dönemde Türkiye’de de İslamcılar İslami Devlet taleplerini tartışırken bu ayrımları 

önemli ölçüde kullanmışlar ve İslam’ın devlet anlayışını Dar’ul İslam ve Dar’ul Harb 

perspektifinden ele almışlardır. Bir anlamda modern İslam Devleti tartışmaları 

kavramsal olarak klasik İslam düşüncesindeki bu kavramlar üzerine bina edilmek 

istenmiştir. Beşir Eryarsoy bir yazısında bu konuya Abdulkerim Zeydan’dan referans 

vererek dikkat çekmektedir: 

“Bir defa İslam bilginlerinin devleti tarif etmediklerini kesinlikle söylemek mümkün 

değildir. Onlar devleti çeşitli yönleriyle tanıtıcı pek çok şey söylemiş ve yazmışlardır. 

Ancak bazen bu tanıtmalara devlet ismini vermemiş olabilirler. Çünkü biz özellikle 

İslam hukukçularının eserlerinde çokça kullandıkları Darul İslam terimiyle, bütünüyle 

günümüz hukukçularının devlet terimiyle anlatmak istediklerinin ifade edildiğini 

görüyoruz. Prof. A. Kerim Zeydan bunu açık bir şekilde şöyle ifade ediyor: İslam 

                                                 
596 “Hiç Kimse Şeriatımızdan Kaynaklanmayan Bir Salahiyeti Kullanamaz”, s. 8; Ercümend Özkan, 

İnanmak ve Yaşamak, İstanbul, Yöneliş Yayınları, 1988, s. 185-200; Ali Bulaç, “Demokrasinin 

Temcid Pilavı”, Hicret, Sy 3, Ekim 1979, s. 15; Ağırakça, İslami Devlet Düzeni, s. 167-69; Fatih 

Selim, “Vatan Mefhumu Etrafında Düşünceler ve Müslümanın Vatanı”, Tevhid, Sy 22, Mayıs 1979, s. 

8.Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 41-45. 
597 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 56; Ahmet Ağırakça, “Niçin İslami Hükümet”, Düşünce, C. 2, 

Sayı 3, Haziran 1977, s. 23. 
598 Ebu Zehra, İslam’da Savaş Kavramı, s. 55. 
599 Abdulkadir Udeh, İslam Ceza Hukuku ve Beşerî Hukuk, çev. Akif Nuri, İstanbul, İhya, 1976, s. 

502. 



184 
 

hukukçuları İslam Devletini Darul İslam diye adlandırmışlardır. Bu isim modern 

hukuk lügatlarındaki Devlet teriminin taşıdığı anlamı tamamen kapsar.”599F

600 

Eryarsoy bu kavramsallaştırmaların sadece hukuki boyutlarının olmadığını 

aynı zamanda İslam Hukukundaki İslam Devleti toprakları (Dar’ul İslam) ve İslam 

dışı devletlerin toprakları (Dar’ul Harb) ayrımının siyasi ve ideolojik bir amaç 

taşıdığını da söylemektedir.600F

601 Eryarsoy’da karşımıza çıkan bu ayrım aynı dönemde 

bu meseleler üzerine yazan Ahmet Ağırakça tarafından da hemen hemen aynı 

vurgularla gündeme getirilir. Ağırakça da yeryüzünü siyasi olarak iki bölüme 

ayırmaktadır. Buna göre birinci bölümde İslam Devleti yer almaktadır ki buna Dar’ul 

İslam demektedir. Dar’ul İslam’ın dışında kalan kısımlar ise Dar’ul Harb bölgesidir. 

Ağırakça bu iki tasnife ilaveten İslam hukukçularının üçüncü bir kategoriye daha 

başvurduklarını belirtir: Dar’ul Ridde. Bu kategorideki ülkeler Dar’ul İslam iken 

İslami ahkama sırt çevirmeleri ve İslam nizamını terk etmeleri sebebiyle Dar’ul Ridde 

olarak isimlendirilmektedirler.601F

602  

İslamcılar tarafından klasik İslam düşüncesinin kavramlarını kullanarak 

vurgulanan bu tasniflemeler Eryarsoy’un yukarıda da belirttiği gibi sadece hukuki 

alanın bir konusunu oluşturmamaktadır. Belki daha da önemlisi bu tartışmaların bazı 

dini pratikler ve siyasi boyutlarıyla ilgili kısımlarıdır. Meselenin dini pratiklerle ilgili 

boyutlarından biri olarak o dönem İslamcıların Türkiye’de Cuma namazının kılınıp 

kılınmayacağı tartışması örnek olarak gösterilebilir. İslam fıkhı içinde Dar’ul Harb 

olan bölgede Cuma namazının geçerliliğinin sakıt olması bu dönem İslamcıların 

Türkiye’yi de Dar’ul Harb olarak görmelerinden kaynaklı Cuma Namazına 

gidilmemesi gerektiği yönünde bir anlayışa itecektir. Nitekim bu tartışma o dönem 

İslamcıların kendi içinde sadece tartışılmakla kalmayacak; yaygın bir uygulama 

imkânı da elde edecektir. 602F

603 Diğer taraftan Dar’ul Harb/Dar’ul İslam taksimi belirli 

                                                 
600 M. Beşir Eryarsoy, “İlk Anayasa Işığında Peygamber (S.A.) in Kurduğu Devlet -2-”, Düşünce, C. 1, 

Sy 3, Haziran 1976, s. 32. Eryarsoy yine başka bir yazısında İslam’ın iki türlü devlet ve toprak tanıdığını 

bunların birinin Darul İslam diğerinin de Darul Harb (İslam dışı devlet) olduğunu ifade eder. Bu 

tasnifleme için bakınız: M. Beşir Eryarsoy, “İnceleme: Hicret”, Hicret, Sy 1, Eylül 1979, s. 6. 
601 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 56. 
602 Ağırakça, “Niçin İslami Hükümet”, s. 22-23.  
603 Cuma Namazının Türkiye’nin Darul Harb olmasından dolayı geçerli olmadığını bazı gerekçelerle ve 

örneklerle aktarımı için şu yazılara bakılabilir: Hüsnü Aktaş, “Hicret Olayı ve İlk Cuma Namazı (1)”, 

Hicret, Sayı 1, Eylül 1979, s. 5; Hüsnü Aktaş, “Hicret Olayı ve İlk Cuma Namazı (2)”, Hicret, Sayı 2, 

Eylül 1979, s. 5. 



185 
 

siyasi ve ideolojik bagajlarla birlikte Türkiye’de toplum ve siyasetin kurgulanması ve 

anlamlandırılmasında da önemli dayanakları oluşturacaktır. Ahmet Ağırakça 

meselenin İslamcılar açısından daha önemli olan bu ayağına şu satırlarda dikkat 

çekmektedir: 

“İslam hukukuna göre devletleri ve dünyayı bu şekilde Dar’ul İslam ve Dar’ul Harb 

olarak ikiye ayırmaktan elde edilen fayda, birincisinde yani Dar’ul İslam’da 

Müslümanların emniyette olduklarını Darul Harb’te ise Müslümanların korku içinde 

ve düşman ülkesinde olduklarını ifade etmek ve Müslümanlar için neresinin kendi 

yurtları ve neresinin düşman yurdu olduğunu anlatmak içindir. İslami Devlet yani 

İslami sisteme bağlı, İslam hukukunu tam ve açıkça uygulayan Dar’ul İslam olduğunu, 

İslam hukuku ile hükmetmeyen ülkelerin Dar’ul harb olduğunu Müslümanların 

bilmesi gerekmektedir. Bir beldenin halkının doksan dokuzu Müslüman oldukları 

halde namaz ve oruçlarını ifa edebildikleri halde, idare ve hukuki sistemi İslam 

olmadıkça Dar’ul Harb olmaktan çıkamaz. Demek ki İslam Hukukunun bütün 

müesseselerinde uyguladığı halkının uymak zorunda olduğu ve İslamı kendisine bir 

rejim olarak kabul eden bir devlet Dar’ul İslam sayılabilir. Bugünkü mevcut İslam 

devletleri içerisinde, İslam’ı en mükemmel şekliyle uygulayan, devletin iktisadi, siyasi 

hukuki alanlarında İslami hükümleri ölçü ve yegâne geçerli sistem kabul eden hiçbir 

ülkeye rastlayamıyoruz. İslam hukukunun bir bölümünü alıp başka yönlerini 

uygulamayan devletlerin darul İslam ile uzaktan yakından ilgisi yoktur. Bu tür bir 

devlette, serbestçe namazlarımızı kılıyoruz, camilerimiz açık, bizi İslami yaşamaktan 

alıkoyan hiçbir faktör mevcut değildir demek hem safdillik hem de İslam ahlakını 

bilmemektir.”603F

604 

Dar’ul Harb ve Dar’ul İslam tartışmaları İslami bir devletin gerçek anlamda 

İslami olup olmaması, başka bir deyişle Müslüman ülkelerin gerçekten Müslüman 

olup olmadıklarını belirleme aşamasında da dönemin İslamcıları açısından önemli bir 

gerekçelendirme aracı olarak devreye sokulacaktır. Buna göre bir devletin İslam 

Devleti veya bir toprak parçasının İslam toprakları olup olmadığını belirleyen en 

önemli özellik, orada İslam düzeninin yaşanıp yaşanmadığıdır. Müslümanlar bu 

durumu gözeterek Dar’ul Harb veya Dar’ul İslam’da olup olmadıklarını tespit ederek 

siyasal ve toplumsal olanla ilişki ve tavırlarını ona göre belirlemeleri gerekmektedir. 

Eryarsoy bu tavrın nasıl belirlenmesi gerektiğini Said Havva’ya atıfla şu şekilde ifade 

etmektedir: 

“Devlet kafir olursa Müslümanın onunla cihad etmesi vacibdir. Salih, Müslüman 

olursa maruf zor olsun kolay olsun hoşa gitsin veya gitmesin itaat etmesi gerekir. 

Ancak devlette İslami hükümler yürürlükte bulunmakla beraber, yöneticiler İslam dışı 

                                                 
604 Ağırakça, “Niçin İslami Hükümet”, s. 4. 



186 
 

uygulamalarda bulunacak olsalar, Müslüman yöneticilerin fıskında en azından onlara 

yardımcı olmamalı gücü yetiyorsa bu fıska uygun bir şekilde karşı çıkılmalıdır.”604F

605  

İslam dünyasında mevcut iktidarlara karşı mücadele etmenin ve onlara 

başkaldırmanın meşruiyet zeminleri bazı yönleriyle bu tartışmalarla 

gerekçelendirilmiştir diyebiliriz. Bu türden temellendirmeler ile dönemin İslam 

ülkeleri halkları Müslüman olsa da yönetim ve idarecileri bakımından ele alındığında 

İslami ülkeler olarak görülmemekte ve dolayısıyla orada yaşayan Müslümanların bu 

devletlerle ve yönetimlere mücadele etmesi meşru hale gelmektedir. 605F

606 Diğer taraftan 

Dar’ul İslam/Dar’ul Harb tartışmalarında bir toprağın bir kere İslam toprağı olduktan 

sonra tekrar Dar’ul Harb olamayacağı fikri o dönemde İslamcıları İslam ülkelerinin 

birtakım yöneticiler tarafından işgal edildiği ve buraları tekrar aslına döndürülmesi 

gerektiği fikrine de götürecektir: 

“…İslam topraklarını gayrimüslimlere terk etmek, bu topraklar üzerinde artık 

Müslümanların hak sahibi olmadıklarını söyleyebilmek nasıl mümkün olabilir? Bir 

parçası ki Müslümanların eline geçmiştir, artık o yer üzerindeki hak, bütün 

Müslümanların hakkıdır ve Allah İslam’ın hâkim olduğu toprağın gayrimüslimler 

eline geçse dahi, istirdadı mutlaka geri alınması için mücadele edilmesini; o topraklar 

üzerinde Müslümanların inançlarını yeniden hayata hâkim kılmalarını emretmektedir. 

Hiçbir İslam toprağı olamaz ki, Müslümanların topraklar üzerindeki İslam 

damgasının sökülüp atılmasına seyirci kalsınlar ve hele haklarından feragat etsinler! 

Bu düşünülemez! (…) Şu anda İslam toprakları üzerinde herhangi bir haklarının 

olmadığını söyleyenler Müslüman mıdır? Evet. Mısır halkının ekseriyeti Müslümandır 

ama bu idare edilenler açısından böyle…İdare edenler ve idare sistemi açısından, 

devlet açısından? Mısır’da bir İslam Devleti mi var ki, Müslümanlar adına hareket 

edebiliyor? Ve Mısır’da bir İslam Devleti olsa dahi gerek bu devletin gerekse 

Müslümanların bir defa İslam toprağı olmuş bir arz parçası üzerinde Müslümanların 

artık haklarının olmadığını söylemeye hakları var mıdır?”606F

607 

Benzer bir yaklaşım Ercüment Özkan’da da karşımıza çıkmaktadır. Özkan’a 

göre, bir devletin adına veya anayasasında yazılı ifadelere bakarak onun nasıl bir 

                                                 
605 Eryarsoy, “İnceleme: Hicret”, s. 6. Said Havva’dan yapılan alıntı için bakınız: Said Havva, İslam, 

çev. Said Şimşek, c. 2, İstanbul, İkbal Yayınları, 1989, s. 122. 
606 Bu temellendirmeyi ve bilinci bir var olma mücadelesi olarak değerlendiren bir okuma için şu satırlar 

dikkat çekicidir: “Darul İslamın ne olduğunu iyi ama çok iyi adam akıllı bileceğiz... Ömrü tekaütlük 

beklemekle geçmiş; böylece de senelerdir kokladığı ufunet, artık burnuna ve dimağına misk gibi 

gelmeye başlamış, isimleri ve etiketleri ise şefokratik telakki ölçülerine göre reis, müftü, vaiz, imam, 

müezzin, hoca, müdür, muallim vs. olmuş bazı şeri hassasiyet pörsüğü muharriflere rağmen bileceğiz. 

Bileceğiz ki Müslümanlar materyalist felsefe lokomatifi arkasına takılıp semti meşhule giden vagonlar 

olmasın! Veya raydan çıkmasın!” Ahmed Selami, “Darülislam Darülharb”, Şura, Sayı 37, Ekim 1978, 

s. 3. 
607 Selahaddin Eş Çakırgil, “Kimsenin İslam Toprağından Feragat Hakkı Yoktur”, Tevhid, Sy 15, Nisan 

1979, s. 2. 



187 
 

devlet olduğu hakkında karar verilemez. Bugün kendilerine İslam Devleti diyen birçok 

devlette, örneğin Suudi Arabistan’da egemenlik yabancıların elindedir. Yabancıların 

egemenliğinde olan bir devlet ise İslam Devleti olamaz. 607F

608 Bu durum hem tarihsel 

olarak hem de mevcut şartlar altında dönemin İslamcılarına geniş bir vatan tahayyülü 

imkanını da sunmuş olacaktır.  

Dar’ul Harb ve Dar’ul İslam’a dair yapılan bu tartışmalar dönemin İslamcılık 

düşüncesi içinde birkaç hususun ön plana çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bunlardan 

ilki bu dönemde İslamcıların temel gündemlerinden olan İslam Devleti taleplerinin 

tartışılmasına klasik İslam Hukuk düşüncesi üzerinden bir zemin oluşturmuştur. İkinci 

husus bu tartışmalarla beraber dönemin İslam ülkelerinin gerçek anlamda İslami olup 

olmadıkları tartışılmış ve varılan hükümler sonucunda bir sonraki aksiyonlar 

temellendirilmiştir. Son olarak da -belki de en önemlisi- bu tartışmalarla birlikte 

mevcut İslam ülkeleri içinde yöneticiler ile yönetilenlerin (halkın) ilişkilerine dair 

birtakım saptamalara zemin oluşturulmuştur. Bu son husus bu çalışmada incelediğimiz 

dönemde sadece Türkiye’de değil İslam dünyasında da genel olarak birtakım 

tartışmalarla birlikte bu ülkelerdeki mevcut hükümetlere karşı mücadele meşruluğunu 

da sağlayacaktır. 

4.6.1 Müslümanın Vatanı Neresidir? 

Dar’ul Harb ve Dar’ul İslam kavramlarıyla birlikte yürüyen tartışmaların 

önemli bir boyutunu da vatan kavramının sorgulanması ve Müslüman’ın vatanının 

neresi olması gerektiği sorunsalı oluşturacaktır. Türkiye’nin vatan olup olmaması 

meselesini o dönem yeni İslamcılar içinde tartışıldığı en önemli platform Şura, Tevhid 

ve Hicret dergileri olmuştur. 2 senelik süre zarfında birbirlerinin devamı olarak 

yayınlanan bu dergilerde Selahaddin Eş, Hüsnü Aktaş, Fatih Selim, Beşir Eryarsoy ve 

Ali Bulaç gibi isimler bu meseleler etrafında görüşlerini ileri sürmüşler ve dönemin 

İslamcılığında yeni tartışma başlıklarını belirlemeyi başarmışlardır. 

Yeni İslamcılar vatan kavramını tartışırken Türkiye’de tarihsel süreç içinde 

ortaya çıkışını ve gelişimini ele alıp bu noktadaki yanlışlıklara vurgu yaparlar. Bir 

                                                 
608 Erkilet, Ortadoğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, s. 205. 



188 
 

anlamda vatan kavramının Türk Düşünce tarihindeki serüveniyle yüzleşilir. Buna göre 

Türkiye’de vatan kavramını ilk tartışan isimlerden olan Namık Kemal günümüz 

Türkiye’sinde vatan ve millet anlayışının oluşmasında önemli rolü olan bir isim olarak 

görülür. Onun vatanı “millet, hürriyet, menfaat, kardeşlik, hakimiyet, ecdada saygı, 

aileye sevgi, gençliğin anıları gibi birçok yüce duygulardan meydana gelmiş kutsal bir 

fikir olarak görmesi” ise eleştirilir.608F

609 Eleştirilerin odağında sadece Namık Kemal 

yoktur. Tevfik Fikret, Baha Tevfik, Hüseyin Hilmi ve Ziya Gökalp gibi isimler de 

vatan kavramını ele alışları bakımından tenkit edilirler. Özellikle Tevfik Fikret’e ait 

olan “milletim nev’i beşer, vatanım ru-yi zemin” sözü Osmanlı son dönemi 

düşünürlerinin sahip olduğu bir fikir olarak eleştirilir ve yeni İslamcılar bu anlayışa 

muhalefet ederler.609F

610 Aynı kavram üzerinden getirilen bir eleştiri Hüsnü Aktaş’da da 

dikkat çekmektedir. Vatan kavramının yozlaştığını ileri süren Aktaş: “Vatanı Ruy-u 

Zemin” olan Jön-Türklerin Hürriyet, Adalet, Müsavat çığlıkları, zimmilerin ihanetleri 

ile birleşince korkunç sonun ilk adımları atılmaya başlanılmıştı. Vatan anlayışını 

toprakla değil, inançla izah eden ve Allah’ın Şeriatı’nın hâkim olduğu her yeri vatan 

bilen Osmanlı kulağına yabancı gelen kavramlarla çalkalanmaya başlamıştı.” der.610F

611  

Diğer taraftan Ziya Gökalp’ın vatan anlayışında ırk meselesinin daha merkezi 

bir konuma çekildiğine dikkat çekilir. Gökalp’ın bu çabalarının Cumhuriyeti kuran 

kadrolar tarafından da benimsendiği, böylece “Türk ırk ve Türklük dininin hâkim 

olduğu bir ülke meydana getirildiği” ileri sürülür.611F

612 Bununla beraber dönemin 

İslamcılarının vatan kavramını meşrulaştırmak için başvurduğu isimlerden biri de 

Osmanlı’nın son döneminde yaşamış olan Said Halim Paşa’dır. Said Halim Paşa’nın 

“Müslümanın vatanı şeriatın hâkim olduğu yerdir” sözü bu anlamda İslamcıların 

kendi vatan tanımlarını açıklarlarken başvuracakları bir referans olacaktır. 612F

613 Vatan 

kavramına yüklenen anlamları reddetmek için sadece Türkiye’deki düşünce serüveni 

değil çağdaş İslam düşüncesindeki bazı hususlara da dikkat çekilir. Bu bağlamda 

                                                 
609 Fatih Selim, “Vatan Mefhumu Etrafında Düşünceler ve Müslümanın Vatanı”, Tevhid, Sayı 22, 

Mayıs 1979, s. 8. 
610 Fatih Selim, “Vatan Mefhumu Etrafında Düşünceler ve Müslümanın Vatanı”, Tevhid, Sayı 22, 

Mayıs 1979, s. 9. 
611 Hüsnü Aktaş, “Tağutların Zulmü veya Şirkin Gövde Gösterisi -1-”, Tevhid, Sy 13, Mart 1979, s. 7. 
612 Selim, “Vatan Mefhumu Etrafında Düşünceler ve Müslümanın Vatanı”, s. 8. 
613 “Bu Toprakların Adı Konacaktır”, s. 9. 



189 
 

özellikle “vatan sevgisi imandandır” hadisi eleştiri konusu edilir. Bu hadis “bugün 

halkı Müslüman olan ülkelerdeki yeni rejimlerin, özellikle İslam Dünyasını 

parçalamada birinci derecede rol oynayan Kavmiyetçiliğin temel dayanaklarından 

biri olarak” görülür.613F

614 

Bütün bunlara karşılık Türkiye’deki yeni İslamcılar İslam toplumu için -

bugünkü anlayışla çeşitli milletler için söz konusu edildiği gibi- yeryüzünün belirli bir 

parçasını vatan olarak görmemektedirler. Çünkü onlara göre vatan, Müslümanların 

inançlarını açıkça yaşadıkları ve tüm gereklerini kolaylıkla yerine getirebildikleri 

toprak parçasıdır.614F

615 Müslümanlar bu anlayışı hâkim kılmak ve kendilerine dayatılan 

diğer vatan tanımlamalarından uzak durmalıdır: 

“Küfür düzenlerinin parça parça bölüp bize bize de bir nebze hayat hakkı tanıdığı 

coğrafi sınırların ötesine taşıp, dünyaya yeni baştan İslam’ın bize öğrettiği manada 

bakarak. İslam’ın hâkim olduğu yerlere “Darul İslam” diyelim, orayı vatanımız 

bilelim, diğer yerleri de yine Müslümanca değerlendirelim. Müslüman Allah’ın 

ayırdığını birleştiremez, birleştirdiğini ayıramaz. Biz arzın bazı bölgelerine bir takım 

jeopolitik ve stratejik ehemmiyetleri dışında bir azizlik izafe ederek “burası bizim 

yurdumuz şurası değil” diyemeyiz. Bir zamanlar Müslümanlar tarafından alınmış ve 

Allahın kanunlarının hakimiyetine teslim edilmiş her toprak Müslümanın vatanıdır, 

değilse olmalıdır. Müslüman bu anlayışa sahip olarak her toprak hakkındaki hükmünü 

ortaya koymalıdır.”615F

616 

Bu dönemde İslamcılara göre aynı devlet gibi vatan da ideolojik bir hüviyettir. 

O her türlü maddi bağın üstünde fikri bir mahiyete sahiptir. Yani İslam inancının 

hakimiyeti veya mahkumiyeti bir toprağın İslam vatanı olup olmadığını veya bir 

devletin İslam Devleti olup olmadığını belirler.616F

617 Bu yaklaşım o dönemde bu konuyla 

ilgili çok sayıda kitabı Türkçeye tercüme edilen Said Havva’nın İslam Vatanı 

kavramsallaştırması ile de uyumlu gözükmektedir. Said Havva şeriatın geçerlilik 

kazandığı tüm yerleri İslam Vatanı olarak görmekte orada kişinin malı, ticareti veya 

                                                 
614 Şeriati, Marksizm ve Diğer Batı Düşünceleri, s. 8. Bu hadis üzerine yapılan tartışmalar ilginç ve 

önemlidir…Aynı tartışma Mısır İslamcılığında Hasan El Benna ve Seyyid Kutub’un fikirleri üzerinden 

de cereyan edecektir. Fethi Osman, İdeoloji Devleti, çev. Cemaleddin Saylık, İstanbul, Düşünce 

Yayınları, 1977; Salih El Verdani, Mısır’da İslami Akımlar, çev. H. Acar ve Ş. Duman, Ankara, Fecr 

Yayınevi, 1988. Bu tartışmalar için bakınız: Paul Brykczynski, Hasan el Benna ve Seyyid Kutub’un 

Siyasal DüşüncesindeDin ve Milliyetçilik İlişkisi, ed. Yasin Aktay, Pınar Yayınları, 2018; El Verdani, 

Mısır’da İslami Akımlar. 
615 Eryarsoy, İslam Devlet Yapısı, s. 58. 
616 Selahaddin Eş Çakırgil, “Yeni Bir Asrın, 15. Asrın Eşiğinde”, Tevhid, Sayı 2, Aralık 1978, s. 6. 
617 Eryarsoy, “İnceleme: Hicret”, s. 6; “Beyanname 1398 Üzerine...”, Şura, Sayı 2, Ocak 1978, s. 9. 



190 
 

akrabalarının olup olmamasına bakılmaması gerektiğini söylemektedir.617F

618 Yine bu 

tartışmalar yukarıda da değinildiği gibi Seyyid Kutub’un vatan tanımı ile de paralel bir 

akış izlemektedir. Seyyid Kutub da Müslümanın vatanını modern devletlerde olduğu 

gibi belirli sınırlar içinde görmemekte ve Müslümanın vatanını Allah’ın otoritesinin 

geçerli olduğu yer olarak görmektedir.618F

619 

4.6.2 Türkiyeli Müslümanlar mı Türkiye Müslümanları mı? 

Vatan kavramına yüklenen bu anlam Türkiye’de İslamcıları bir adım ötesinde 

daha aktif bir tavır alışa doğru da götürür. Bunlardan en önemlisi Türkiye’nin bu 

tartışmalar içinde nasıl konumlandırılacağı ve isimlendirileceği hususudur. Doğulan 

ve yaşanılan bir toprak parçasının, vatanın kendisi başlı başına kutsal değilse ve 

Müslümanlar için vatan kavramı İslam’ın hâkim olduğu yerler olarak tanımlanırsa 

Türkiye’yi bu durumda nasıl konumlandırmak gerekecektir? Bu yönüyle Türkiye 

uğruna savaşılacak, askere gidilecek, kutsalına saygı duyulacak ve sahip çıkılacak, 

korunacak ve gözetilecek bir ülke midir? Yeni İslamcılar için bu soru devlet ve 

toplumla ilişkilerini belirlemeleri bağlamında hayatiyet arz etmektedir? Hüsnü 

Aktaş’ın bu aşamada söyledikleri o dönem İslamcıların genel bakışını gerekçeleri ile 

aktarması bağlamında önemli gibi durmaktadır: 

“… Şurası muhakkaktır ki, devlet mukaddes bir varlık değildir. Esasen bu anlayış, 

insanları kafataslarına göre sınıflandıran ırkçı felsefenin getirdiği bir zulümdür. Bir 

Müslüman, Laik Devletin, İslam devleti olmadığını ve olamayacağını çok iyi bilir. 

Dolayısıyla laik hiçbir devlete Benim Devletim diyemez. Türkiyeli Müslümanların bu 

noktayı çok iyi kavramaları ve davranışlarını ona göre düzenlemeleri zaruri değil 

midir? Türkiye Cumhuriyeti’nin temel karakteri, 1924 Anayasası ile ortaya 

konuşmuştur. 1961 Anayasası da Türkiye Cumhuriyeti’nin, demokratik, laik, milliyetçi 

ve sosyal adalete dayanan bir devlet olduğunu, Atatürk devrimlerinin ve ilkelerinin 

ışığının altında düzenlendiğini, bu devrimlerin anayasaya aykırılığının iddia 

edilemeyeceği ve asla değiştirilemeyeceği belirtilmiştir.”619F

620 

Görüldüğü üzere Türkiye bir vatan parçası olarak görülmemektedir. Bunun en 

temel sebebi, Türkiye’de İslam’ın siyasi düzlemde yaşanmıyor oluşu ve devletin 

İslami ilke ve değerlere göre kurulmamış olmasıdır. Halbuki bir yerin vatan olması 

için orada İslami otoritenin geçerli olması gerekir ve “Türkiyeli müminlerin (adı ne 

                                                 
618 Havva, İslam, 2: s. 94. 
619 Kutub, Yoldaki İşaretler, 1997, s. 173-74. 
620 Aktaş, “Devlet Nedir, Ne Değildir?”, s. 5.  



191 
 

olursa olsun) bütün ideolojileri bırakıp Allah’ın yeryüzündeki tasarruf hakkını hiçbir 

kayıt ve şart ileri sürmeksizin kabul eden sabırlı ve azimli mücadeleleri, bu 

coğrafyanın vatanlaşmasını sağlayacaktır.”620F

621 Bu bakış açısı doğal olarak dönemin 

dindar-milliyetçi-muhafazakâr çevreleri tarafından da tepkiyle karşılanacak ve bu 

kesimler İslamcıları fikir dünyaları yönünden bu topraklara yabancı ve yerli 

olmamakla itham edeceklerdir.621F

622 

Bu dönemde İslamcıların tüm bu tartışmalardan hareketle Türkiye 

İslamcılığına getirdikleri birtakım yeni kavramlar da mevcuttur. Bunlardan bazıları 

“Türkiyeli Müslümanlar”, “Türkiye Müslümanları”, ve “Halkları Müslüman Olan 

Ülkeler” ifadeleridir. Bu ifadeler 1970’lerle birlikte İslamcılar tarafından yazılarında 

sıkça kullanılmaya başlanmıştır. Çeşitli İslamcı neşriyatlarda karşılaşılan bu 

kavramlarin o dönemdeki İslamcı söylemin teşekkülünde de önemli etkileri olmuştur. 

Bunlardan “Türkiyeli Müslümanlar” kavramı ilk olarak Atıf Hüseyin tarafından 

Düşünce Dergisinde kullanılır.622F

623 Hüsnü Aktaş yönetiminde çıkan Yeni Ölçü Dergisi 

ise bu kavramın yaygınlaşması için önemli çabalar gösterir. 623F

624 Kavramın ortaya 

                                                 
621 Hüsnü Aktaş, “Tevhid Mücadelesinin Tarihi Temelleri 2”, Tevhid, Sayı 3, Ocak 1979, s. 7. 
622 Bu tartışmalara bir örnek olarak o dönem Yeniden Mili Mücadeleciler ile İslamcılar arasında dergiler 

üzerinden yaşanan bir yazışma bu tartışmanın mahiyetini göstermesi açısından önemlidir. Yeniden Millî 

Mücadele Dergisi 477. sayısında Şura Dergisi üzerinden yürütülen bazı tartışmaları eleştirir ve dergide 

yazan İslamcıları “İslam adına İslam’a ihanet eden bir grup olarak görür ve niçin Müslümanlardan 

farklı bir yolda olduklarını sorar. Şura Dergisi’nin 37. Sayıdan bu eleştirilere karşı yönelttiği cevaplar 

yeni İslamcıların bu meseleleri savunma gerekçelerini göstermesi açısından önemlidir: Davet 

metodumuz başka ülkelerden gelmeymiş…Evet, bir de bu iddiada bulunuyorsunuz? Ülke deyince hangi 

manada bir ülkeden bahsediyorsunuz? Önce onu anlayalım… İslam vatanını birtakım coğrafi sınırlara 

ayırıp bölen kefere güçlerin oyunlarına gelip de “Şurası dışarısı, şurası içerisi” diye bir ayırım yapmak 

hakkını biz kendimizde nasıl bulabiliriz? Ne demek başka ülke… Biz Müslüman olarak iki ülke biliyoruz, 

dünyada…birisi Müslümanların üzerinde yaşadığı yerler, diğeri de diyarı küffar. Hakkari’deki 

kardeşlerimizin üzerinde yaşadığı toprak kadar Endonezya’daki kardeşimizin üzerinde yaşadığı toprak 

da nazarımızda İslam Ülkesidir ve biz de o ülkenin içindeyiz. Dünya’nın neresinde olursa olsun mülk 

Allah’ın ve Allah’ın nizamını bir Müslüman secde ettiği toprağa hâkim kıldıysa biz oraya İslam Ülkesi 

nazarıyla bakmayı imanımızın vazgeçilmez bir gereği olarak görüyoruz. Binaenaleyh hangi ülke 

dışından bahsediyorsunuz, söyler misiniz? Gerçi bugün İslam dışı güçlerin tertipleriyle parçalanmış ve 

aralarına coğrafi sınırlar konulmuş olan ve başka ülke addolunan İslam topraklarında yaşamış bazı 

Müslümanları ve o ülkelerde yaşamış bazı isimleri zikrettiğinize göre ülke anlayışınız da ortaya 

çıkmaktadır ama sizi bu anlayıştan sakındırmak isteriz. Zira asıl Müslümanı İslam-dışı güçlerin ortaya 

çıkardığı birtakım anlayışlarla belli coğrafi sınırların arasında bölünmüş vaziyette tutmak oyunu başka 

ülkelerden kısaca İslam dışı ülkelerden gelmedir ve Müslümanların içinden bir takım hain ve gafillerle 

atılan bu çengellerle bu anlayış maalesef yerleştirilmiştir.” “Müslümanım Diyene Yakışan Küfre 

Yakışan Küfre Karşı Allah’ın Son Şeriatı İçin Dövüşenlere Yardımcı Olmaktır Karalamak Değil…”, 

Şura, Sayı 37, Ekim 1978, s. 9-10. 
623 Hüseyin Besli, “Düşünce Gözüyle Dergiler Ya da dergilerden Düşüncemize Takılanlar”, Düşünce, 

C. 2, Sayı 2, Mayıs 1977, s. 63. 
624 İbrahim Taha Emre, “İslami Mücadele ve Kavram Kargaşası”, Şura, Sayı 30, Ağustos 1978, s. 2. 



192 
 

çıkışının dönemin vatan ve millet zemininde yürüyen tartışmalarla yakından ilişkisi 

vardır. Türkiyeli Müslümanlar kavramı ortaya atıldıktan sonra İslamcı camialarda 

ciddi yankılar uyandırır ve birtakım tartışmaları da beraberinde getirir. 624F

625 Diğer 

taraftan özellikle bu kavramsallaştırmaya o dönem Türkiye’de solcular tarafından da 

belli isimlendirmelerde kullanıldığı ileri sürülerek karşı çıkılır. Bu kavrama alternatif 

olarak öne sürülen bir diğer kavram Selahaddin Eş tarafından önerilen Türkiye 

Müslümanları kavramıdır. Kavrama ilk olarak Sebil Dergisi’nin 134. sayısında yer 

verilir. Selahaddin Eş kavramın Türkiye’de Müslümanları azınlık olarak gösterdiğini 

ve ayrıca farklı ideolojilere mensup kişiler tarafından zaten kullanıldığını ifade ederek 

bu kavramın yerine Türkiye Müslümanları kavramını önerir.625F

626 Son olarak o dönem 

İslamcı söylemin önemli kavramlarından biri olacak olan Halkları Müslüman Olan 

Ülkeler ifadesi ise Ali Bulaç tarafından gündeme getirilir. 626F

627 Yukarıda da 

değindiğimiz üzere dönemin İslamcılarının İslam ülkelerini İslami görmemelerinden 

dolayı bu ülkeleri adlandırma arayışı olarak böyle bir kavrama başvurmuşlardır. Etnik 

unsura ve devlete vurgu yapmayıp İslam ve Müslüman kimliklerini ön plana çıkarmayı 

                                                 
625 Kavram dönemin İslamcılığında sıcak tartışma konuları olan devlet, vatan, millet gibi meselelere 

değindiği için yankı uyandırmıştır. Kavramın bu anlamda bir tartışması için şu satırlar önemlidir: 

“Milletimiz Türkiye’deki Müslümanlardan ibaret değildir! Dünyanın neresinde olursa olsun, her 

Müslüman dili ve ırkı, esareti altına düştüğü idare, yaşadığı coğrafya ne olursa olsun her Müslüman, 

bizim milletimizin bir uzvudur. Yani, İslam Milleti hudud tanımaz. O halde, Türkiye’de yaşayan 

Müslümanlardan nasıl bahsedileceği meselesi önümüze çıkmaktaydı. Buna şöyle cevap verdik: 

Türkiyeli Müslümanlar… Ve milletimizin mensubu başka coğrafyalarda yaşayan kardeşlerimizi de 

benzeri şekilde adlandırdık: Eritre’li Müslümanlar, Filipin’li Müslümanlar, Çad’lı Müslümanlar 

gibi…” “Bu Toprakların Adı Konacaktır”, s. 9. Bir diğer eleştiri konusu ise özellikle o dönem bu 

kavramsallaştırmalara Türkiye’de solcular tarafından da belli isimlendirmelerde kullanıldığı ileri 

sürülerek karşı çıkılır: Taha Emre, “İslami Mücadele ve Kavram Kargaşası”, s. 2. Solcuların Türkiyeli 

şairler için bu kavramı kullandığının ileri sürülmesi önemli sol düşünce içindeki enternasyonalizm ve 

İslamcılık düşüncesindeki ümmetçilik anlayışlarını karşılaştırmalı olarak ele alınması için önemli bir 

göstergedir. 
626 Selahaddin Eş Çakırgil, “İslami Mücadelede Terimler Tartışması”, Sebil, Sayı 134, Temmuz 1978, 

s. 7. Başkaları kullandı diye kullanmayalım diyenlere bir eleştiri için şu ifadeler tartışmaların mahiyetini 

ve istikametlerini göstermesi açısından önemlidir: “Başkaları, yani Müminlerin dışında herhangi bir 

grup kullandı diye her şeyi reddetmek mümkün değildir. Kaldı ki Türkiye Müslümanları ifadesini 

savunanlar özellikle Türkiye üzerinde yoğunlaşmakta. Her mevcut devletin Müslümanları farkı 

özelliklerini koruma istidadını gösterirse Müminlerin tek bir ümmet oluşu nasıl sağlanacaktır. Bütün 

bunları Türkiyeli Müslümanlar tabirini korumak için yazmıyorum, ancak reddedilişini ve bu reddin 

kaynaklarının hiçbir işe yaramayacağını ortaya koymak için yazıyorum. Türkiyeli Müslümanlar 

tabirinde ise ağırlık “Müslümanlar” üzerinedir. Her coğrafyadaki müminleri azınlık kabul etme bu 

kavramda var olabilir. Bu varoluş bir kötülüğü değil, bir iyiliği çağrıştırır. Müminlerin devletine 

kavuşmasını istemek, coğrafyadan bir vatana geçişlerini sağlamak iyi bir durumdur. Türkiyeli 

Müslümanlar kavramı bunu sağlıyorsa inatla korunmalıdır.”Taha Emre, “İslami Mücadele ve Kavram 

Kargaşası”, s. 2. 
627 Bulaç, “İslami Hareketin Kaynağı”, s. 20-25. 



193 
 

amaçlayan tüm bu kavramsallaştırmalar Dar’ul Harb/Dar’ul İslam tartışmalarının bir 

uzantısı olarak yürütülmüştür. Ayrıca devam eden bu tartışmalarla coğrafi sınırların 

yok sayıldığı bir ümmet tasavvuru da şekillendirilmek istenmiştir. 

4.6.3 Vatanı Doğru Konumlandırmak ve Hicret Arayışı 

Dar’ul İslam ve Dar’ul Harb tartışmalarıyla birlikte yer yüzünde İslam olan 

topraklar ile İslam olmayan topraklar ayrımı bir adım sonrasında İslam olmayan 

topraklarda yaşamanın hükmünü ve buralardan İslam’ın yaşandığı ülkelere göç etmeyi 

(hicret) İslamcıların ciddi bir gündemi olarak ortaya çıkaracaktır. Bu bağlamda Hicret 

meselesi yeni İslamcı söylemin önemli unsurlarından birini teşkil edecektir. 627F

628 

İslamcılar bu dönemde Hicret etmeyi Müslümanlar için zaruri ve icbar edici bir husus 

olarak görmüşlerdir: “Şayet yeryüzünde “Müslümanım” diyenlerden büyük bir 

çoğunluk, İslam’ı gerçek hüviyetleriyle tanıyamıyor, bidat ve hurafelerle karıştırıyor, 

İslam’ı ve İslami kavramları gereği gibi algılayamıyorsa (…) İslam, bunu 

sağlayabileceği ve dinini hür bir atmosfer içinde yaşayabilmesi için oraya “Hicret” 

etmeyi emreder.”628F

629 Bu açıdan bakıldığında Hicret aslında sadece işkence, 

kısıtlamalar ve engeller gibi bir takım fiziki zorluklardan kaçış olarak değil, bunun 

ötesinde daha genel çerçevelerle İslam’ı iyi bir şekilde ve bir nizam içinde yaşamanın 

kaçınılmaz formülü olarak sunulmaktadır.629F

630 Nitekim Eryarsoy bir başka yazısında 

Hicret’in ana sebebini: “Şeytan’ın ve uşaklarının hakimiyetini gerçekleştiren 

sistemlere kesinlikle son vermek” olduğunu söyler.  

Dönemin İslamcıları hicreti sadece bir toprak parçasından (Dar’ul Harb) diğer 

bir toprak parçasına (Dar’ul İslam) yapılan bir yolculuk olarak 

değerlendirmemişlerdir. Bunun yerine hicret çok daha boyutlu ve değişik katmanlarda 

gerçekleşen bir hareketlilik olarak görülür: 

                                                 
628 Hicret Kavramı dönemin İslamcı dergilerinde isim olarak da kullanılacaktır. O dönem İslamcılar 

tarafından çıkarılan 3 tane derginin adının Hicret olması tesadüf değil bilakis bu kavrama verilen önemi 

göstermektedir. Yine sadece yayınlar da değil dükkân, şirket, kurumlar vs. gibi birçok yerde de Hicret 

isminin kullanımı ön plana çıkacaktır. Hicret kelimesinin bu şekilde ön plana çıkmasının aynı yıllara 

denk gelen Hicri 1400. Yıl kutlamaları ile de yakından ilişkisi vardır. Hicri 1400. Yıl kutlamaları 

dönemin İslamcıları tarafından çok önemsenmiş; birçok yazı, makale kaleme alınmış ayrıca farklı 

etkinlikler gerçekleştirilmiştir. 
629 M. Beşir Eryarsoy, “Hicret”, Düşünce, C. 1, Sayı 5, Ağustos 1976, ss. 16-31. 
630 M. Beşir Eryarsoy, “İnceleme: Hicret Devletinin Rükünleri”, Hicret, Sayı 7, Ekim 1979, s. 6. 



194 
 

“Batıllardan Hakka, yanlışlardan doğruya, zulümattan nura, zulümlerden adalete, 

eğriliklerden istikamete, kesretten vahdete, isyandan itaate, tuğyandan ibadete, 

şekavetten saadete, vahşetten ünsiyete ve ülfete, sükuttan tealiye, inhitattan terakkiye, 

İzmihlalden kurtuluşa, fena ve zevalden bekaya, felaketten huzura ve sükuna, inkardan 

imana, darul harbden darul İslama ve emana, mevtten hayata, maraz ve illetten sıhhat 

ve selamete geçiş, kalb oluş, tahavvül ve intikal ediş ameliyesine, yani İslam 

İnkılabının gerçekleşmesi ameliyesine, yani İslam İnkılabının gerçekleşmesi 

esnasındaki bu geçiş-oluş-ediş istihalelerinin tümüne hicret denir…”630F

631 

Bu yönüyle hicretin bedeni, lisani, kavli, fikri, farklı boyutları ile şahsi, ailevi, 

siyasi/içtimai ile dahili ve harici olmak üzere birbirlerini kesen ve örtüşen katmanları 

mevcuttur.631F

632 Ancak çalışmada incelediğimiz dönemde İslamcılar hicretin bu çok 

katmanlı anlam dünyasından öte onun daha çok siyasi/içtimai yönleri ve yaşanılan 

ülkelerin İslamilik durumları ile buna göre takınılması gereken tavırlarla daha fazla 

ilgili gözükmektedirler. Bu yüzden meselenin vatan boyutuna yönelik vurgular 

kuvvetlidir. Nitekim o dönem İslamcılar Allah’ın geniş arzının herhangi bir bölgesinde 

gerçek şekliyle İslam Medeniyetinin kurulabildiği toprakları Müslümanlarca üstün 

görülen vatanın kendisi olarak görmektedirler. Buna göre Müslümanların bütün 

gayretlerine rağmen İslam Medeniyetini kuramadıkları bütün topraklardan -İnançlarını 

yaşayabilmek açısından- daha hayırlısını buldukları takdirde oradan hicret etmeleri 

gerekmektedir: “Çünkü Müslümanın gerçek vatanı, İslam’ın bütün esaslarını 

uygulayabildiği ve İslam Medeniyetini gerçekleştirebildiği yerdir.”632F

633 Bu açıdan 

bakıldığında hicretin temel gayesinin İslam’ın daha iyi yaşandığı topraklara göç etmek 

olduğu ortaya çıkmaktadır. Diğer taraftan İslamcılar hicretin belli bir döneme mahsus 

olmadığını, onun halen geçerli olduğu yönünde bir sürekliliğe de vurgu yaparlar. Bunu 

yapmaktaki temel maksat hicretin Peygamberin Mekke’den Medine’ye yaptığı 

yolculuk ile son bulduğu ve bundan sonra daha hicret olmayacağına yönelik anlayışı 

kırmaktır.633F

634 Dönemin İslamcıları da bu anlayışa karşı çıkmakta, hicretin sürekliliğine 

                                                 
631 Hilmi Kocaaslan, “Fertten Cemaate, Cemaatten Devlete Geçişin İlk Adımı: Hicret”, Davet, Sayı 7.-

8., Ağustos 1990, s. 57. 
632 M. Beşir Eryarsoy, “İnceleme: Hicret Devletinin Rükünleri (2)”, Hicret, Sayı 8, Kasım 1979, ss. 6. 

Eryarsoy, “İnceleme: Hicret Devletinin Rükünleri”.M. Beşir Eryarsoy, “İnceleme: Hicret Devletinin 

Rükünleri (3)”, Hicret, Sy 9, Kasım 1979, s. 6-7; Sami Adil, “Hicretin Mahiyetini Kavramak”, İslami 

Hareket, Sayı 21, Kasım 1979, s. 10.  
633 Eryarsoy, “İnceleme: Hicret”, s. 7. 
634 Bu anlayış Peygamber Efendimizin bir sözüne dayandırılır. Buna göre babasının Hicret sevabı almak 

istediğini söyleyen bir sahabiye karşı Peygamber Efendimiz’in “Artık Hicret yoktur” sözü bu bağlamda 

temel gerekçe gösterilir. Kimi ulema bu sözü tasdik ederler ancak bunun o dönem için geçerli olduğunu 

ifade ederler. Çünkü bu yoruma göre halkı İslam egemenliğine girmiş bir yer zaten Dar’ul İslam’dır ve 

Dar’ul İslam’dan başka bir yere hicret edilmesine zaten gerek yoktur. Yine hicretin sürekliliğini 



195 
 

gönderme yaparak, bu meselenin sadece İslam’ın gelişme devirlerine sıkıştırılıp 

bırakılamayacağını vurgulamaktadırlar.634F

635 

Hicretin siyasi/içtimai tarafına vurgu ve onun güncel geçerliliğine olan inanç 

dönemin İslamcılarını hicret konusunda daha somut ve pratik çözümler 

geliştirmelerini de beraberinde getirmiştir. “Peki şu anda Müslümanların durumu 

nedir ve hicret etmeli midir?” sorusuna karşı Beşir Eryarsoy’un ortaya koyduğu cevap 

tartışmanın İslamcılık söylemindeki akışını göstermesi açısından önemlidir: 

“Bu soruya kesin cevabı vermek iddiasına sahip olacak durumda kendimizi 

görememekteyiz. Ancak ashabı kiram hicretin hangi şartlar altında farz kılınmış 

olduğunu ve bunun özelliklerini göz önünde bulunduracak olursak bazı ipuçları elde 

etme imkânımız olur kanaatindeyiz. Şöyle ki: 1. Bilindiği gibi bugün İran, Afganistan 

ve Pakistan’da “İslam Devleti” olma yolunda çok önemli adımlar atılmaktadır. 2. Bu 

devletlerin İslam’a göre ilk derecedeki sorumlu yöneticileri olmak durumundaki 

kişilerin, diğer Müslümanlara hicret için çağrı yapıp yapmadıkları da durumu 

belirleyicidir. 3. İslam Devletinin yöneticilerinin kesin olarak hicreti emretmeleri 

halinde, dünyanın neresinde bulunurlarsa bulunsunlar tüm Müslümanların bu emre 

uyup hicret etmeleri vaciptir.”635F

636 

 

4.7 SONUÇ 

Bu kısımda ilk etapta dikkat çeken hususlardan bir tanesi İslamcılık 

düşüncesinde siyasetin nasıl önemli bir gündem olduğu ve merkezi bir 

tartışmaya işaret ettiğidir. Bu durum aslında İslamcılık düşüncesinin sadece 

modern dönemde ön plana çıkarttığı bir durum değildir. Ortaya çıktığı andan 

itibaren siyaset İslamcıların önemsediği, tartıştığı ve içinde yer aldığı bir kurum 

bir düşünme biçimi olmuştur. Siyasetin belirli yönleriyle bir yönetim sanatı 

olduğu düşünüldüğünde onun kadim meselelerinden birinin de hakimiyet ve 

otorite arayışı olduğu gerçeği karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda İslamcılar da 

siyasetin gerekliliğini ve önemini vurgulamanın yanında siyasette otoritenin ve 

yönetme erkinin kimde olması gerektiği sorunsalına da dönemin hâkim İslamcı 

söylemi perspektifinden yaklaşmışlar ve bu meseleyi detaylıca ele almışlardır. 

                                                 
delillendirmek için “kafirlerle savaşıldıkça hicretin sonu gelmeyecektir”, “tevbe kapıları kapanmadıkça 

Hicret devam edecektir.” gibi diğer bazı hadisler de ulema tarafından gündeme getirilmiş ve bu şekilde 

Hicretin sürekliliği vurgulanmak istenmiştir. 
635 Adil, “Hicretin Mahiyetini Kavramak”, s. 10. 
636 Eryarsoy, “İnceleme: Hicret”, s. 7. 



196 
 

Bu noktada ön plana çıkan önemli tartışma konularından bir tanesi bir hakimiyet 

aracı ve yönetme biçimi olarak demokrasi meselesi olmuştur. Bu bölümde 

demokrasi meselesi de ilgili taraflarıyla hem küresel İslamcı düşünürler hem de 

Türkiye’deki yeni İslamcılar tarafından nasıl ele alınıp tartışıldığı bazı konu 

başlıkları etrafında ele alınmıştır. Bu tartışmalar eşliğinde İslamcılar içinde 

demokrasi ve hakimiyetin mahiyeti konusunda tamamıyla ortak bir uzlaşının 

olmadığını, ancak bununla birlikte bu meselesinin yeni İslamcı söylemin bir 

takım ideolojik ve siyasi önemli kodlarını barındırdığını söylemek mümkündür. 

Özellikle bu tartışmaların sadece siyasi gündemlerle değil de aynı zamanda 

inanç meselesi olarak ele alınıp tartışılması dikkat çekmektedir. Bu bölümde 

yine siyaset üst başlığında bir başka mesele olarak siyasi yönetim ve bunun 

önemli bir aracı olarak devlet tartışmalarına ve yeni İslamcıların çalışmada 

incelenen dönemde siyasi bir yönetme aracı ve amacı olarak İslam Devleti 

meselesini nasıl ele aldıklarına odaklanılmıştır. İslam Devleti arayışı İslamcılık 

düşüncesi içinde özellikle halife sonrası dönemde Müslümanların zihninde daha 

fazla yer edinen bir problem olarak kendini göstermiştir. Sömürgeleştirme 

tecrübeleri ile birlikte İslam dünyası içinde hâkim bir güç ve bir arada tutma ve 

toparlama aracı olarak İslam Devletine duyulan ihtiyaç daha fazla görünür ve 

talep edilir olmuştur. Yine aynı şekilde 20. Yüzyıl yeni konjönktür içinde İslam 

Dünyasınınım genelinde bu arayış ve taleplerde artan bir ivmeden bahsetmek 

mümkündür. Küresel İslamcı söylem ve ona eklemlenme çabası içinde olan 

Türkiye’deki yeni İslamcıların bu aşamada İslam Devletinden ne algıladıkları ve 

onu nasıl konumlandırdıkları önem kazanmaktadır. İslamcılar açısından siyasi 

düzlemde ortaya çıkmış olan modern ulus devlet modeli gibi yeni devlet 

modelleri İslam Devleti arayışlarında etkili olmuş gözükmektedir. Bu arayışlar 

doğal olarak beraberinde niçin bir İslam devletine ihtiyaç duyulduğu ve nasıl bir 

İslam Devletinin talep edildiği sorunsalını da beraberinde getirmiştir. Diğer 

taraftan İslam Devleti tartışmaları etrafında ve onunla ilişkili olarak ortaya çıkan 

birtakım başka meseleler daha vardır. Dar’ul Harb-Dar’ul İslam üzerinden 

Müslümanlar için bir vatan arayışı; yine Müslümanların bir devlete veya vatana 

olan aidiyetleri gibi hususlar bu anlamda dikkat çekmektedir. Özellikle belirli 

bir ülkeye ve toprak parçasına aidiyet üzerinden yürüyen bu tartışmalarda Yeni 



197 
 

İslamcılar geleneksel İslam anlayışını modern dönem ortaya çıkan bakış 

açılarıyla birlikte yorumlamışlardır. 

 



198 
 

SONUÇ 

Bu çalışmada zaman dilimi olarak 1960’lardan 1990’lara kadar olan süreç ele 

alınmış, bu dönemde tercümeler etkisinde yeni İslamcı söylemin oluşumu ve bazı 

tartışmalarına bakılmıştır. Şayet çalışma tarihsel olarak daha ileri bir sürece uzatılmış 

olsaydı bu sefer yeni bir tercüme hareketliliğinden ve İslamcı söylemde ortaya çıkan 

birtakım yeni değişimlerden söz etmemiz gerekecekti. Nitekim İslamcılığın 

Türkiye’deki serüvenine odaklanan çalışmaların ekseriyetinde 90’larla başlayan bu 

yeni aşamanın İslamcı söylem içinde bir kırılmaya işaret ettiğine yukarıdaki satırlarda 

kısaca değinmiştik. Bu tespit yaşanan sürecin anlaşılması açısından belirli yönleriyle 

doğrudur ancak İslamcılığın ve İslamcı söylemin bir takım temel hususlarını anlama 

ve açıklama konusunda bazı eksiklere de işaret etmektedir. Burada vurgulanması 

gereken hususlardan bir tanesi İslamcılık söyleminin 90’lı yıllarla birlikte yeni bir 

sürece girdiğidir. Bu sürecin çalışmada ele alınan dönemde de olduğu gibi iç ve dış 

bazı gelişmeler sonucu ortaya çıktığını söylemek mümkündür. Soğuk Savaş 

döneminin sona eriyor oluşu, kapitalist-liberal ekonomi modelinin sadece iktisadi 

olarak değil kültürel anlamda da küresel düzeyde hâkimiyeti bu bağlamda örnek olarak 

gösterilebilir. Bunlarla bağlantılı olarak aynı yıllarda düşünce hayatında modernitenin 

daha keskin ve normatif söylemleri yerini postmodernizm tartışmalarına bırakmıştır. 

Düşünce dünyasını önemli ölçüde etkileyecek bu gelişmelerle birlikte ideolojilere 

yüklenen anlamlarda ciddi değişimler yaşanmış ve doğal olarak İslamcılık düşüncesi 

de bu durumdan etkilenmiştir. İç gelişmelere bakıldığında çok partili hayatla birlikte 

dini alanda yaşanan serbestleşme ve bunun birtakım izlekleri Türkiye’de benzer 

şekillerde devam etmiş; iç siyaseti küresel konjonktür ile uyumlu hale getiren Turgut 

Özal iktidarı dış gelişmelerin içeride takibi ve uygulanması konusunda birtakım 

önemli adımlar atmıştır.  

Aynı sürece çalışmamızın odak noktasını oluşturan tercüme hareketliliği 

bağlamında baktığımızda ise dönemin İslamcı düşüncesi içinde -her ne kadar ivme 

kaybeden bir hızla olsa da Seyyid Kutub, Mevdudi, Ali Şeriati vd. küresel İslamcı 

düşünürlerin tercüme edilmeye devam ettiğini, ancak bununla beraber daha önemli bir 

husus olarak Rene Guenon, Seyyid Hüseyin Nasr, Raşid Gannuşi, Hüseyin Fadlallah, 

Abdulkerim Suruş, Muhammed Ammara, Fazlurrahman gibi isimlerin de tercüme 



199 
 

edilmeye başlandığını ve bu tercümelere olan ihtiyaçların da belirli oranlarda arttığını 

söylemek mümkündür. Böylece 90’larla birlikte İslamcı söylemin dilini belirleyecek 

yeni malzemeyi neo-geleneksel, sufi ve yenilikçi İslam’ın unsurları oluşturmuş 

olacaktır. Sadece bunlarla sınırlı kalmayarak, İran Devrimi’nin istikameti, Afganistan 

Savaşının İslamcılar arasındaki anlaşmazlıklar yüzünden geldiği nokta, Cezayir, 

Tunus ve Sudan’da İslamcıları heyecanlandıran gelişmelerin bir süre sonra aksi 

istikametlerde sonuçlanması gibi aktüel gelişmelerin de etkileriyle İslamcı söylem 

yeni bir sürece evrilmiştir. Bu tür gelişmelerin etkisinde oluşmaya başlayan yeni 

İslamcı söylem bir anlamda bu çalışmada odaklanılan birtakım gündem başlıkları ve 

tartışmalarla hesaplaşmış, onları yanlışlamış, zaman zaman reddetmiş ve böylece 

kendi yeni söylemini inşa etmeye çalışmıştır. Örneklemek gerekirse bu yıllarda kuvvet 

kazanan yeni İslamcı söylemle birlikte İslam Devleti talebi büyük oranda gereksiz 

olarak görülmeye başlanmış, demokrasi konusunda daha esnek yaklaşımlar ve 

demokrasiye sahip çıkan yorumlar geliştirilmiştir. Bunların bir uzantısı olarak bir 

arada yaşama, çoğulculuk, insan hakları gibi vurgular ön plana çıkarılmış soğuk savaş 

sonrası küresel siyasi sistemde etkisi artan özgürlükçü ve eşitlikçi unsurlar İslamcı 

söylemin siyasi projeksiyonunda daha belirgin hale gelmiştir. Aynı şekilde bu 

çalışmada üçüncü bölümde ele alınan yeni İslamcıların bir din olarak İslam’ı 

yorumlama biçimleri, onu tek, mutlak ve alternatif bir yapı olarak görmeleri ve bunları 

besleyecek unsurları ön plana çıkarmaları da 90’larla beraber farklılaşmaya, belki 

muhtevaları aynı olsa bile farklı şekillerde zikredilmeye başlanmıştır. 

İslamcılığın çalışmanın odaklandığı dönemin ardılı olan 90’larla beraber yeni 

bir söyleme ve sürece girmesinin çalışmanın bu sonuç kısmında vurgulanması farklı 

dönemlerde İslamcılığın benzer bir süreci yaşadığını ifade etmek ve böylece 

İslamcılığın ve İslamcı söylemin birtakım etmenlerle birlikte nasıl değiştiğini ortaya 

koymak içindir. Nitekim bu çalışmada birinci bölümde ortaya konan önemli 

hususlardan bir tanesi İslamcılık düşüncesinin ve İslamcı söyleminin farklı 

dönemlerde farklı gelişmeler ışığında ortaya çıktığı, şekillendiği ve temel tartışma 

gündemlerinin de bu bağlamda belirlendiğini göstermektir. Bu husus özellikle 

İslamcılık düşüncesinin diğer tüm ideoloji ve fikir akımlarında olduğu gibi zamanın 

gelişmelerine ve gerekliliklerine göre şekillendiği, donuk bir şey olmadığı ve bir 



200 
 

anlamda etkileşimler üzerinden ilerlediğini de ortaya koymaktadır. Bu durum doğal 

olarak tek bir İslamcılıktan veya İslamcı söylemden bahsedilmesini mümkün 

kılmamakta, farklı İslamcılıkların ve İslamcı söylemlerin var olduğunu ve olacağını 

göstermektedir. Aynı şekilde İslami uyanış ve İslami canlanma fikrinin bir taraftan 

İslam’ın kendini yenilemeye açık içsel dinamikleri ile diğer taraftan belirli dönemlerde 

karşılaşılan kriz ve zorlukları aşmak için nasıl ortaya çıktığı ve işlevselleştiği de 

böylece daha anlaşılır olmaktadır. Nitekim çalışmanın odaklandığı dönemdeki İslami 

uyanış da İslam Dünyası’nın içinde bulunduğu ve en geniş anlamıyla siyasi, iktisadi 

ve kültürel kimlik krizlerine karşı bir çıkış yolu arayışının hikayesi ve sonucu olarak 

da okumak mümkündür. 

Çalışmada odaklanılan dönemde İslami uyanışı tetikleyen ve bu uyanışla 

birlikte kendini belirli temeller üzerine inşa eden İslamcı söylemin önemli bir 

müsebbibi olarak tercüme hareketliliğine odaklanılmıştır. Tercümeler, sadece kendi 

başına teknik bir süreç olarak ele alınmamış, bu dönemde İslam dünyasının birbiriyle 

kurduğu ve geliştirdiği karşılıklı etkileşim ve iletişimlerin bir parçası ve bir aracısı 

olarak da konumlandırılmıştır. Bunun dışında bu dönemde İslam Dünyasının kendi 

içinde resmi ve gayri resmi birçok ilişki ağının kurulması ve var olanların geliştirilmesi 

için birtakım çabalar dikkat çekmektedir. Dünya İslam Birliği’nin (RABITA) 1962 

yılında kurulmuş olması, IIFSO’nun yine aynı yıllarda faaliyete geçmesi, İran 

Devriminin akabinde İran’ın İslam ülkeleriyle oralarda bulunan elçilik ve 

konsoloslukları üzerinden birtakım ilişkiler geliştirmesi ve bu kanallar üzerinden 

devrim fikrini yayma çabası bu duruma örnek olarak gösterilebilir. Gerek mezkûr 

kurumlar gerek radyo, gazete, dergi gibi çeşitli basım-yayın hizmetleri ile küresel 

ölçekli İslamcı düşünürlerin fikirleri de eserleri üzerinden bu vesileyle dolaşıma 

sokulmuştur. Doğal olarak tercümeler aslında İslam dünyası ile bu dönemde çok yönlü 

geliştirilen ilişkilerin önemli bir tarafını teşkil etmiş ve düşünce aktarımı rolü 

oynamıştır. 

Türkiye’de yeni İslamcı söylemi özümseyecek ve sahiplenecek kesimlerin 

tercümelere duydukları ihtiyaç o dönemde gerek küresel ölçekte ve İslam dünyasında 

gerek Türkiye’deki birtakım gelişmeler sonucu ortaya çıkan arayış ve taleplerle 

yakından alakalı durmaktadır. Sömürge sonrası dönemde İslam Dünyası’nın içinde 



201 
 

bulunduğu şartlar, seküler ve modernleşmeci yönetimlerin ve söylemlerin başarısızlığı 

sonrası İslam Dünyasında Müslümanlar tarihte kendilerine yeni bir fırsatın geldiğini, 

bu yeni şartlar altında bir özne olarak var olmaları gerektiklerini ve bu durumun 

kendilerine birtakım sorumlulukları yüklediklerine olan inançlarından hareketle 

kendilerini yeni bir dil, yeni bir söylem arayışı içinde bulmuşlardır. Bu ihtiyaç ve 

arayışlar bir anlamda dönemin İslamcıları için İslam’ı tekrardan çağın gerektirdiği ve 

tarihin kendilerini zorladıkları şart ve imkanlar altında yorumlama ve ona göre çözüm 

üretme sorumluğunda görmelerini beraberinde getirmiştir. Nitekim küresel İslamcı 

düşünürler ve Türkiye’deki yeni İslamcılar, bu saiklerden hareketle İslam’ı merkeze 

koyarak siyasi, sosyal, iktisadi ve kültürel alanlara yoğunlaşıp yol haritaları 

belirlemeye çalışmışlardır.  

Tercümelerin bu ihtiyaçları karşılamak ve yol haritalarını belirlemek için 

gerekli olacak altyapı ve düşünsel malzemenin teminine ve dolaşıma sokulmasına, 

ayrıca sadece kendi bulundukları bölgelerden değil, İslam dünyasının farklı 

alanlarında olan-biten ve bu meseleleri konuşanlardan haberdar olmak için de önemli 

katkıları olmuştur. Bu yönüyle tercümelerin İslam dünyasının düşünce ve fikir 

alanında birbirini tanıma ve birbirinden haberdar olma konusunda önemli işlevleri 

olduğundan bahsetmek mümkündür. Tercümelerin yapılırken yurtdışı ile olan doğal 

ilişki biçimi ve bu minvalde İslam Dünyasının farklı bölgeleri ile geliştirilen 

irtibatların tercüme ağları bağlamında birtakım soru işaretlerine yol açtığı da 

söylenebilir. Türkiye’ye yapılan tercümelerin yurtdışından bazı gizli ve özel ilişkiler 

aracılığıyla şeffaf olmayan belli fonlarla yapıldığı ve amaç olarak da kapitalizm-

sosyalizm kutuplaşmasında Türkiye’nin konumunun belirlenmesinde etken olarak 

kullanıldığı, yine ayrıca oluşturulmak istenen yeşil kuşak gibi projelerin bir parçası 

olduğu gibi iddialar ve tespitler buna örnek olarak gösterilebilir. Nitekim yukarıdaki 

satırlarda bu ilişki biçiminin bir uzantısı olarak İslamcıların kendi içinden öne sürülen 

ve tercümeleri devletlerin istihbarat birimlerinin bir projesi olarak nasıl işletildiğini 

gösteren bazı yaklaşımlar da ifade edilmişti. Bu yaklaşımlar her ne kadar belirli 

doğruluk alanları taşıyor olsa da bu dönemde Türkiye’deki İslamcılığın gelişiminin 

tercümeler bağlamındaki ilişkisini sadece bunlar üzerinden okumak bazı sorunları da 

barındırmaktadır. Çalışmanın ilgili yerlerinde de ortaya konulduğu gibi İslami uyanış 



202 
 

meselesinin özü ile tercüme hareketlerinin tarihsel tecrübeleri İslam dünyasındaki 

İslami uyanış meselesinin çok yönlü ve kapsamlı bir süreç olduğunu ve bu ikisi 

arasındaki bazı ilişkileri göstermektedir. Nitekim bu durumun sadece Türkiye için söz 

konusu olmaması ve benzer tercüme hareketliliklerinin İslam dünyasının pek çok 

bölgesinde olması da bu durumu destekleyen bir unsur olarak gösterilebilir. 

Bu çalışmada İslamcılık düşüncesi içindeki tercüme hareketi konunun teknik 

boyutlarıyla ele alınamamıştır. Meselenin karşılaştırmalı edebiyat ve tercüme 

çalışmaları disiplinleri bağlamında ele alınıp masaya yatırılması da farklı birçok 

noktayı aydınlığa kavuşturacağı bir gerçektir. Özellikle tercüme teorileri arasında bu 

dönemde gelişen tercüme hareketliliğini sınır ötesi fikirlerin seyahat etmesi 

yaklaşımları, postkolonyal teorideki tercümelere yüklenen anlamlar ve skopos teorisi 

gibi birtakım yaklaşımlarla ele alınabileceği muhakkaktır. Nitekim gerek Türkiye’de 

gerek Türkiye dışında bu alanda bazı çalışmaların yeni yeni yapılmaya başladığını 

gözlemlemek de mümkündür. İşin bu kısmı bir tarafa bu dönemde yapılan 

tercümelerin farklı ideal ve amaçlarla gerçekleşmesinden dolayı teknik olarak ele 

alınmasını perdeleyen bazı hususlar da vardır. Bu durum, tercüme edilen eserlerin 

tercüme kalitesini ve doğruluklarını ele alırken de karşımıza çıkmaktadır. Çalışmanın 

ikinci bölümünde ifade edildiği gibi tercümeleri yapan kişilerin ekseriyeti mütercimlik 

konusunda ehliyet sahibi olmayan tecrübesiz isimlerdir. Tercümeler çok hızlı bir 

şekilde, zaman zaman da orijinal dilinden değil aracı farklı dillerden yapılmıştır. Bu 

husus doğal olarak tercüme edilen eserlerde ciddi sorunları da beraberinde getirmiştir. 

Ancak bu durum çevrilen eserlerin niteliği konusunda belli problemleri barındırmış 

olsa da tercüme edilme amacına odaklanıldığında bu eserlerin Türkiye’de oluşturduğu 

etki ve sonuçlar bağlamında çok önemli problemler oluşturmamış gibi durmaktadır. 

Tercüme edilen eserler zaten belirli fikir dünyalarının birer parçası olarak seçilip 

belirlenmiş, bu eserlerin muhtevaları bir anlamda zaten talep edilen ve duyulmak 

istenen düşünceleri içermiştir. Durum böyle olunca tercümeleri okuyanlar ve onları 

alımlayanlar için tercümelerin nasıl çevrildiğinin pek bir önemi olmamaktadır. Bu 

noktada okuyucu zaten okuyacağı şeyi seçerken kendini belirli şeyleri duymaya 

amaçlamış gibi durmaktadır. Okuyucu tarafından tercüme edilecek eserlerin şartlı 

tercihi ve okuyucunun kendini buna göre şartlaması yönleriyle bakıldığında 



203 
 

tercümelerin aslında sadece yeni yollar açan bir başlangıç etkisi oluşturmaktan öte 

süreç içinde oluşan fikir dünyasının besleyicisi ve tahkim edicisi olduğunu söylemek 

de mümkündür.  

Bu tartışmalarla bağlantılı olarak dikkat çekilmesi gereken önemli bir husus da 

tercümelerin söylem üretme gücüne ilişkindir. Tercümelerin onu alımlayan grup ve 

düşünce havzalarında bir etkisi olduğu muhakkaktır. Ancak bu etki sadece çevrilen 

külliyatın kapsamından kaynaklanıp onunla sınırlı kalmamıştır. Bu söylemi çevirenler 

ve alımlayanlar çevrilen külliyatı kendi perspektifleriyle yorumlamakta, ona yeni 

anlamlar da kazandırabilmektedir. Bu durum kimi zaman bazı söylemleri ve iddiaları 

bir adım öne taşıyıp ön plana çıkararak, kimi zaman da bazı hususları görmezden 

gelerek ve yok sayarak gerçekleşebilmektedir. Türkiye’deki tercümeler için de aynı 

durumun söz konusu olduğundan bahsetmek mümkündür. Yeni İslamcı söylemin 

dilinin tercümeler eşliğinde oluşumu merhalesinde eserleri çevrilen kişiler ve bunların 

fikirleri yeni anlamlar ve kimlikler de kazanmışlardır. Bu aşamada tercümeler bazen 

belirli kapıları aralayan ve tartışma ufukları çizen ana hatları oluşturmuş, Türkiye’de 

yeni İslamcılar bu kapıları ve çizgileri takip ederek yeni söylemler de inşa 

edebilmişlerdir. 

Tercümeler her ne kadar İslamcı düşünce içinde ortaya çıkan şartlar 

çerçevesinde yeni şeyler söylemenin önemli bir aracı olsa da oluşan yeni İslamcı 

söylem tamamıyla nevzuhur bir düşünce hüviyetine de sahip değildir. Tercümelerin 

etkisiyle oluşan yeni İslamcı söylemin ele aldığı ve tartıştığı birçok konu tarihsel 

olarak belli yönleriyle İslam düşüncesinin gündeminde zaten olan meselelerdir. 

Yukarıda da aktarıldığı gibi İslam’ın her şeyi ihata eden; siyasetten iktisada sosyal 

hayattan kültürel hayata kadar geniş bir alanı kapsayan ve bu alanlarda söyleyeceği 

sözü olan ve İslam’ın diğer farklı din ve düşünce yapılarına benzemediği, hepsinden 

farklı ve üstün olduğu yorumu, benim incelediğim dönemde İslamcıların sıfırdan 

ürettiği ve ortaya koyduğu bir tartışma değildir. İslam’ın bir din ve düşünce olarak bu 

yönleri en başından gerek kelamcılar gerek felsefeciler gerek fıkıhçılar tarafından belli 

yönleriyle vurgulanmış, ortaya konulmuştur. Yine diğer taraftan İslam’ın siyasete 

bakışı, yöneten-yönetilen ilişkileri veya dünya üzerinde siyasi otorite ve hakimiyetin 

nasıl olması ve işletilmesi gerektiğine dair hususlar İslam siyasi düşüncesinin çok 



204 
 

erken tarihinden itibaren gündeminde olan ve tartıştığı meselelerdir. Nitekim 

çalışmanın dördüncü bölümünde Müslüman’ın siyasi aidiyeti ve hüviyeti ile yakından 

alakalı olan bir husus olarak ele alınan Dar’ul Harb, Dar’ul İslam gibi tartışmalar da 

çağdaş dönemde dahi ele alınırken bu kavram ve konseptlerin ilk olarak kullanıldığı 

klasik dönem fıkıh kitaplarına müracaat edilmesi ve bu kitaplara referansla tartışılması 

bu duruma iyi bir örnektir. Dönemin yeni İslamcıları tarafından ele alınan bu meseleler 

eski ulemanın eserlerinden ve bu eserlerdeki fetvalardan hareketle o dönemin mevcut 

tartışmaları ve gündemi ile tekrar yorumlanarak ele alınmıştır. Nitekim bu türden 

tartışmaların tarihsel kökenlerini ve kaynaklarını bulmak için İslam’ın ilk dönemlerine 

gitmek gerekirken benzer tartışmaları daha kısa süreli geri gidişlerle yakın dönemlerde 

tespit etmek de mümkündür. 19. Yüzyılda Genç Osmanlılar döneminde vatan, millet, 

devlet gibi konularda yürütülen tartışmalar bu yönleri itibarıyla İslamcılık 

düşüncesinin çağdaş dönemde Türkiye’de ortaya çıkan başlıklarının örnekleri ve 

kaynakları olarak görülebilir. Böylece bu dönemde Türkiye İslamcılığı bu tartışmalar 

sayesinde aslında bir şekilde klasik İslam düşüncesi ve gelenek ile de bazı 

bağlantılarını hatırlamış ve bunlarla arasında yeni köprüler inşa etmiştir. Tüm bu 

tartışmalar bize yeni İslamcı söylemin İslam düşüncesindeki bir takım kadim mesele 

ve tartışmaları yeni bir dil, yeni bir üslup ve dönemin atmosferine uygun düşecek 

şekilde belirli yönlerinin ön plana çıkarılarak, belirli yönlerinin de sönükleştirerek 

yürütüldüğünü de göstermektedir.  

Türkiye’nin Osmanlı bakiyesi bir ülke olması ve düşünce geleneği açısından 

diğer bölgelere göre biraz daha ön alan ve erken davranan bir konumda olması bu 

tartışmaların geçmişteki izlerini bulma konusunda bu bölgeyi daha avantajlı 

kılmaktadır. Diğer taraftan yukarıdaki satırlarda da ifade edildiği gibi bu düşünce 

sürekliliğinde bir kırılma ve kopma yaşayan Türkiye’deki Müslümanlar tercümeler ile 

bu bağlantıları tekrar kurmak da istemişler, bir anlamda hafıza tazeleme 

gerçekleştirmişlerdir. Ancak haliyle hafıza tazeleme uğraşısı sırasında unutulan, yanlış 

hatırlanan ve bağlamları kaybolan birçok husus da ortaya çıkmıştır. Bu yönüyle 

tercümelerle gelen fikir dünyasını bazı yönlerden mutlak bir sürecin devamı veya 

uzantısı olarak görmek de pek mümkün durmamaktadır. Bu durum özellikle 

tercümeler üzerinden gelen yeni fikirlerin alıcı havzalardaki yerleşik düşünce ve kültür 



205 
 

pratikleriyle yerlilik-yabancılık bağlamında yaşadığı bazı gerilimlerin de temel 

sebebini teşkil etmiştir. Bu husus İslam dünyasında benzer tecrübeleri ve süreçleri 

yaşayan tüm bölgelerde olduğu gibi Türkiye’de de kendini göstermiştir. Tercümeleri 

alımlayan, onlara sahip çıkan, yaygınlaşması için girişimlerde bulunan ve teşvik eden 

kişi, kurum ve akımlar olmakla birlikte; bu yeni fikirlere belli gerekçelerle mesaeli 

yaklaşarak Türkiye’nin mevcut düşünce yapısının ve kültürel kodlarının bunu 

kaldıramayacağını ifade eden ve bu yeni düşünce gündemi ve söylemi ile arasına 

mesafe koyanlar da olmuştur. Bu yaklaşım farklılıkları belirli yönleriyle çağdaş İslam 

düşüncesinin üzerine oturduğu bazı fay hatları ve kanalların oluşumuna ve 

devamlılığına da işaret etmektedir. 

Türkiye’de İslamcı tercümelerin önemli etki ve sonuçlarından bir tanesi de yeni 

İslamcı söylemin bazı yeni kavramları kullanmaya başlamasına zemin hazırlamasıdır. 

Çevrilen kitaplarla birlikte Türkiye İslamcılığına sadece yeni kavramlar gelmemiş aynı 

zamanda çağdaş dönemde birtakım dini, siyasi ve ideolojik kavramların tekrardan ve 

nasıl ele alınması gerektiği de yeni İslamcılar tarafından öğrenilmiştir. Bundan dolayı 

yeni İslamcılar, bu dönemde kavram meselesini önemsemişler ve etkili biçimde 

kullanmışlardır. Çalışmada ilgili bölümlerde pek çok görüşüne yer verdiğimiz yeni 

İslamcılar isimlerden Hüsnü Aktaş’ın Kelimeler ve Kavramlar kitabı bu duruma iyi 

bir örnektir. Yine bu dönemin önemli isimlerinden Ahmet Ağırakça editörlüğünde 

hazırlanmaya başlanan İslam Ansiklopedisi de bu bağlamda ele alınıp 

değerlendirilebilir. Hazırlanan bu ansiklopedide kavramlar, olgular ve kişiler tekrar ele 

alınıp yeni İslamcı söylem ve dilin persektifine uygun olarak okuyucuya sunulmuştur. 

Ercüment Özkan’ın İktibas Dergisinde kavramlar kısmını kendi kaleme alması ve bu 

kısmın dergide çok önemli bir yeri olması yine bu açıdan değerlendirilebilir. Bunun 

örneklerini çoğaltmak mümkündür. Bu çabalarla birlikte İslami kavramlar üzerinden 

çağdaş İslami düşünce yapısökümüne uğratılıp tekrar ve yeni araçlarla ele alınıp 

konumlandırılmak istenmiştir. Bu dönemde yeni İslamcı söylemde ön plana çıkan 

tevhid, şirk, cahiliye, küfür, hicret, biat, şura, öncü nesil, metot, menhec, düzen/nizam, 

otorite, hakimiyet, tağut, mustazaf, müstekbir, İslami hareket, İslami yol, İslami devlet, 

İslam ekonomisi, İslami devrim, İslami düzen/nizam, Kuran anayasası, fitne, maruf, 

kavim, milliyetçilik, dava, hizmet, cihad, hakikat, firavun, davet, tebliğ, ümmet, şeriat, 



206 
 

vatan, ifsad, ideoloji, beşerî sistemler gibi yeni kavram ve konseptleri ilk etapta 

karşımıza çıkmaktadır. Bu kavramlar, aynı zamanda dönemin İslamcıları tarafından 

çıkarttıkları çeşitli yayın organlarına başlık olmuş, bunlarla da sınırlı kalmayıp daha 

görünür ve ön plana olması için marka, dükkân, dernek, vakıf vs. gibi kurumların 

isimlendirilmesinde de sıkça kullanılmıştır. Bu durum yeni İslamcıların İslamcı 

söylem üzerinden kavramlara yüklediği anlam ve önemi göstermesi açısından dikkat 

çekicidir. 

Dönemin İslamcı söyleminde ön plana çıkan vurgulardan bir tanesi de 

İslamcılık düşüncesi içindeki savunmacı, eklektik ve uzlaşmacı duruşa karşı 

geliştirilen tepkidir. Yeni İslamcılar Türkiye’de ilk dönem İslamcılığının eklektik ve 

savunmacı olduğunu öne sürerek bu dönemdeki tartışmalarla hesaplaşır. İslam’ın akıl 

ve bilimle uzlaştırılma çabaları, Batı’daki gelişmelerin takip edilmesi bu anlamda yeni 

İslamcılar tarafından önemli yanlışlar olarak görülür. Türkiye’deki Osmanlı dönemi 

İslamcıların bu minvalde belli çabaları eleştirilirken Muhammed Abduh ve 

Cemaleddin Afgani gibi isimler de bu eleştirilerin hedefi olur. Bu bakış açısıyla 

Afgani’nin Renan’a cevap niteliğinde yazdığı ve İslam’ın bilim ile olan ilişkisini ele 

aldığı yazısı da savunmacı bir tavrın uzantısı olarak pek makbul görülmez. Cumhuriyet 

dönemine gelindiğinde ise uzlaşmacılık meselesi yeni İslamcıların aşmaya çalıştığı 

önemli bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Yeni İslamcılar, Cumhuriyetin ilk 

dönemi de dahil olmak üzere ancak özellikle çok partili hayata geçişle birlikte 

Türkiye’deki İslami düşünür, oluşum ve camaatlerin tavır ve pozisyon alışlarını 

uzlaşmacı bir tavır olarak görür. İslam’ı saf, katıksız ve bütün haliyle savunulmadığını 

düşünen yeni İslamcılar sağcılık, muhafazakarlık, milliyetçilik muhaddesatçılık gibi 

kavramları İslami camialar içinde bu uzlaşmanın birer semptom çıktısı olarak 

kodlamışlardır. 

Dönemin İslamcı düşüncesi içinde siyasete hem düşünsel hem de kurumsal 

anlamda yapılan vurgular dikkat çekicidir. Bu bağlamda İslami bir devlet ve yönetim 

arayışı, yönetim araçlarının İslamiliği ve siyasi hakimiyet gibi tartışmalar dikkat 

çekmektedir. Bu tartışmalar yeni İslamcılar tarafından aslında salt siyasi bir mesele 

olarak değil, bunun ötesinde İslami ve dini bir mesele olarak ele alınıp tartışılmıştır. 

Bu yönüyle yeni İslamcı söylem içinde dini söylem her şeyde olduğu gibi siyasi 



207 
 

söylemi de kapsar ve onun üstündedir. Diğer bir deyişle siyasi olan bittabi dinidir ve 

aynı zamanda siyasi olmayan bir şey yoktur. Her şeyin siyasi olması ve siyasetten muaf 

bir şeyin olmaması anlayışı dönemin İslamcılık tartışmalarının bir sonucu olarak da 

ortaya çıkmıştır. Bu aşamada gerek demokrasi tartışmaları gerek İslam Devleti 

tartışmaları ve İslami bir yönetim arayışı çabası Allah’ın hakimiyeti/otoritesi 

tartışmaları etrafında önemli anlamlar kazanmaktadır.  

İslamcılık düşüncesinin önemli bir projeksiyonu da milliyetçilik, vatan ve 

aidiyet meselesine yöneliktir. Çalışmada ele alınan dönemde İslamcılık söylemi 

milliyetçiliğin her türlüsüne karşı çıkar. Milliyetçilik bir anlamda faşizm ile eşdeğer 

olarak görülmüş ve önceki dönemlerde İslamcı düşüncede var olan milliyetçiliğe yakın 

söylemler eleştirilmiştir. Diğer taraftan Türkiye özelinde Müslümanların milliyetçilik 

ile olan yakın ve sıkı ilişkisine dikkat çekilerek bundan mutlak şekilde kurtulunması 

gerektiği ısrarla vurgulanmıştır. Milliyetçilik düşüncesine karşı olan bu duruş dönemin 

ümmetçilik anlayışını ve İslam Birliği idealini besleyen önemli bir çıkış noktasını 

oluşturur. Dönemin yeni İslamcıları kendilerini sınırların ve etnik kimliklerin olmadığı 

bir ümmet idealinin birer parçası ve bireyi olarak konumlandırırlar. Bu ideal içinde 

modern kullanımlarıyla ulus devlet, vatandaşlık gibi kavramlar anlamlarını kaybeder 

ve İslam ve Müslüman kimliği hepsini içeren ve toparlayan çok geniş bir üst kimliğe 

dönüşür. Ortadan kaldırılan sınırlar ve etnik kimlikler dönemin İslamcıları tarafından 

Dar’ul Harb ve Dar’ul İslam kavramsallaştırmaları ile aşılmaya çalışılır. 

Çalışmayı nihayete erdirirken son olarak bu çalışmada yeni İslamcılar olarak 

adlandırılan ve tercümelerin de etkisiyle Türkiye’de yeni İslamcı söylemi belirleyen 

ve tartışan isimlerin demografik bilgilerine ve sosyo-külürel arka planlarına dair bazı 

hususlara dikkat çekmek gerekmektedir. Bu isimlerden bazılarının doğum yıllarına 

baktığımızda; Selahaddin Eş (1948), Sami Şener (1949), Beşir Eryarsoy (1950), 

Ahmet Ağırakça (1950), Hüsnü Aktaş (1950), Ali Bulaç (1951); karşımıza aşağı 

yukarı aynı yaşlarda olan bir ekip çıkmaktadır. Buradan hareketle Türkiye’deki yeni 

İslamcıları bir kuşak olarak 1950’liler olarak adlandırmak mümkündür. Bu aşamada 

dikkat çekilmesi gereken daha önemli bir nokta ise bu isimlerin tercümelerle küresel 

İslamcı düşünceden haberdar olup onların da etkisi ile burada yazılarını kaleme almaya 

başladıklarında 20’li yaşların ortalarında olduğu gerçeğidir. Yukarıdaki bölümlerde 



208 
 

sıkça kullandığımız ve yazarlarının en önemli çalışmalarından görülebilecek bazı 

eserleri örnek vermek gerekirse; Ali Bulaç en önemli kitaplarından olan Çağdaş 

Kavramlar ve Düzenleri 25 yaşında, Ahmet Ağırakça İslami Devlet Düzeni kitabını 28 

yaşında, Beşir Eryarsoy İslam Devlet Yapısı başlıklı eserini ise 28 yaşında kaleme 

almıştır. Bunun gibi başka örnekler de mevcuttur. Bu durum bize Türkiye’de yeni 

İslamcı söylemin gündemini ve dilini oluşturan eserlerin yazarları tarafından genç 

yaşlarda kaleme alındığını göstermektedir. Bir diğer husus ise mezkûr İslamcıların 

eğitim formasyonu olarak ekseriyetle üniversite sisteminden geçmiş olmalarıdır. 

Anadolu’nun çeşitli yerlerinden İstanbul’a yükseköğretim için gelen bu isimler 

önceden de bahsedildiği gibi farklı düşünce ve ideolojilerle karşılaşmışlar ve bu karşıt 

fikirlerden de etkilenerek alternatif İslami bir söylem üretme çabası içinde olmuşlardır. 

Nitekim bu aşamada tercüme edilecek eserler de onlar için önemli başvuru kaynakları 

olmuştur. Çoğunlukla seküler kurumlarda eğitim almış olmaları ve klasik anlamda bir 

İslami eğitimden geçmemiş olmaları yeni İslamcıların din ve İslam adına konuşma 

konusunda otoritelerinin sorgulanmasına da yol açmıştır. Bir medrese ve icazet 

sisteminden geçmiş olmamaları ve din alimi olmak için edinilmesi gereken 

müktesabatı almamış olmaları Türkiye’deki İslamcılar da olduğu gibi çeşitli İslam 

ülkelerinde de İslamcı düşünürlere yöneltilecek önemli eleştirilerden birisi olmuştur. 

Bu eleştiriler benzer şekilde Seyyid Kutub, Mevdudi ve Ali Şeriati için de geçerli 

olacaktır. Bu tartışma çalışmada ele alınan dönemde İslam adına kimin konuşma 

hakkında sahip olduğu sorunsalı etrafında kendini birçok konuda gösterecektir. 



209 
 

KAYNAKÇA 

Abaza, Mona: Changing images of three generations of Azharites in 

Indonesia, Social issues in Southeast Asia / Institute of 

Southeast Asian Studies, no. 88, Pasir Panjang, Singapore, 

Institute of Southeast Asian Studies, 1993. 

Abaza, Mona: “Some Research Notes on Living Conditions and Perceptions 

among Indonesian Students in Cairo”, Journal of Southeast 

Asian Studies, C. 22, Sy 2, 1991, ss. 347-60. 

Abedi, Mehbi: Abedi, Mehbi, “Ali Shariati: The Architect of the 1979 Islamic 

Revolution of Iran”, Iranian Studies, C. 19, Sy 3-4, Eylül 

1986, ss. 229-34 doi:10.1080/00210868608701678. 

Abrahamian, Ervand: Abrahamian, Ervand, Radical Islam: the Iranian Mojahedin, 

Society and culture in the modern Middle East, London, I.B. 

Tauris, 1989. 

Abrahamian, Ervand: Shariati: The Ideologue of the Iranian Revolution, MERIP 

Reports, 1982. 

Abu Rabi, İbrahim M, 

Ünal Çaglar, ve Vezir 

Meydan: 

Modernlik ve çagdaş İslam Düşüncesi, İstanbul, Yöneliş 

Yayıncılık, 2003. 

Abu-Rabiʻ, Ibrahim 

M.: 

Intellectual origins of Islamic resurgence in the modern 

Arab world, SUNY series in Near Eastern studies, Albany, 

State University of New York Press, 1996. 

Adams, Charles: “Mawdudi and the Islamic State”, Içinde Voices of Resurgent 

Islam, ss. 304, New York ve Oxford, Oxford University Press, 

1983. 

Adil, Sami: “Hicretin Mahiyetini Kavramak”, İslami Hareket, Sy 21, 

Kasım 1979, ss. 10. 

Adil, Sami: “İslamın Yeniden Anlaşılması”, İslami Hareket, Sy 23, ubat 

1980, ss. 4-5. 



210 
 

Adil, Sami: “İslami Hareket ve Parti”, İslami Hareket, Sy 17, Temmuz 

1979, ss. 3. 

Afacan, Serhan: “Komşuyu Anlamak/Anlatmak: 20. Yüzyılda Türkiye’de 

İran’a Dair Yayınlanan Kitaplara Dair Bir Değerlendirme”, 

İnsan & Toplum Dergisi (The Journal of Human & 

Society), C. 2, Sy 3, Haziran 2012, 

doi:10.12658/human.society.2.3.R0003, 28.01.2020. 

Ağırakça, Ahmed: İslami Devlet Düzeni, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1978. 

Ağırakça, Ahmet: “İslam Devletinde İdari Yapı”, Düşünce, C. 1, Sy 8, Kasım 

1976, ss. 33-38. 

Ağırakça, Ahmet: “İslam Hukukunda Devlet Kavramı-1-”, Düşünce, C. 1, Sy 1, 

Nisan 1976, ss. 28-32. 

Ağırakça, Ahmet: “İslamda Devlet Başkanı Halife ve Hilafet”, Düşünce, C. 1, Sy 

10, Ocak 1977, ss. 44-50. 

Ağırakça, Ahmet: “Kuranda Devlet Kavramı”, Düşünce, Sy 3, Haziran 1976, ss. 

19-28. 

Ağırakça, Ahmet: "Niçin İslami Hükümet”, Düşünce, C. 2, Sy 3, Haziran 1977, 

ss. 20-25. 

Ahmad, Khurshid: “The Nature of Islamic Resurgence”, Içinde Voices of 

Resurgent Islam, editör John L Esposito, ss. 218-30, New 

York, Oxford University Press, 1983. 

Ahmedi, Hamid: Dünya’da Ali Şeriati İslami Uyanışta Ali Şeriati’nin Rolü, 

Çeviren Yasin Demirkıran, Ankara, Fecr Yayınevi, 2019. 

Akçura, Yusuf: Üç Tarz-ı Siyaset, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

1991. 



211 
 

Akgül, Ahmet: “Amaç Allah (cc)’dır, Parti Araçtır”, Sy 169, Mart 1994, ss. 15. 

Akhavi, Shahrough: Religion and politics in contemporary Iran: clergy-state 

relations in the Pahlavī period, Albany, State University of 

New York Press, 1980. 

Akhavi, Shahrough: “Sayyid Qutb”, Içinde Key Islamic political thinkers, editör 

John L. Esposito ve Emad Eldin Shahin, ss. 67-83, New York, 

NY, Oxford University Press, 2018. 

Aktaş, Hüsnü: Aktaş, Hüsnü, “Bermuda Şeytan Üçgeni veya Kahrolsun 

Amerika”, Tevhid, Sy 4, Ocak 1979, ss. 7-8. 

Aktaş, Hüsnü: “Beşeri Sistemlerin Kaynağı”, Hicret, Sy 9, Kasım 1979, ss. 4. 

Aktaş, Hüsnü: “Çarşı Putları veya Aydınların Karanlığı”, Hicret, Sy 10, 

Kasım 1979, ss. 4. 

Aktaş, Hüsnü: “Devlet Nedir, Ne Değildir?”, Hicret, Sy 3, Ekim 1979, ss. 5. 

Aktaş, Hüsnü: “Devlet Risalesine Giriş”, İslami Hareket, Sy 29, Temmuz 

1980, ss. 14-15. 

Aktaş, Hüsnü: “Hakimiyet ve İktidar”, Misak, Sy 11, Ekim 1991, ss. 22-25. 

Aktaş, Hüsnü: “Hicret Olayı ve İlk Cuma Namazı (1)”, Hicret, Sy 1, Eylül 

1979, ss. 5. 

Aktaş, Hüsnü: “Hicret Olayı ve İlk Cuma Namazı (2)”, Hicret, Sy 2, Eylül 

1979, ss. 5. 

Aktaş, Hüsnü: “Hür Dünya Kazığı ve Sun’i Toplumlar”, Tevhid, Sy 5, Ocak 

1979, ss. 7. 



212 
 

Aktaş, Hüsnü: “İdeolojik Zırhlar veya Sömürüden Pay Alma Savaşı”, Tevhid, 

Sy 27, Haziran 1979, ss. 5. 

Aktaş, Hüsnü: Medeni Vahşet, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1980. 

Aktaş, Hüsnü: “Modern Aşiret Despotizmi veya Sömürüden Pay Alma 

Savaşı”, Şura, Sy 39, Ekim 1978, ss. 2. 

Aktaş, Hüsnü:  “Modern Puthanelerdeki Adsız Cengaverler”, Tevhid, Sy 23, 

Mayıs 1979, ss. 5. 

Aktaş, Hüsnü: “Rejime Uydurulmuş Kafalar Koleksiyonu”, Hicret, Sy 8, 

Kasım 1979, ss. 4. 

Aktaş, Hüsnü: “Resmi İdeoloji ve Ücretli Köleler -2-”, Şura, Sy 41, Ekim 

1978, ss. 2. 

Aktaş, Hüsnü: “Şirke ve Zulme Boyun Eğmeyenler”, Tevhid, Sy 31, Temmuz 

1979, ss. 5-6. 

Aktaş, Hüsnü: “Tağutların Zulmü veya Şirkin Gövde Gösterisi -1-”, Tevhid, 

Sy 13, Mart 1979, ss. 7. 

Aktaş, Hüsnü: “Tevhid Mücadelesinin Tarihi Temelleri 2”, Tevhid, Sy 3, 

Ocak 1979, ss. 7. 

Aktaş, Hüsnü: “Uyuşturulmuş Beyinler veya Süper Güçler Efsanesi”, Tevhid, 

Sy 21, Mayıs 1979, ss. 7. 

Aktaş, Hüsnü: “Zencirlerini Şakırdatan Köleler”, Tevhid, Sy 11, Mart 1979, 

ss. 7. 

Aktaş, Hüsnü: “Zulüm Ehramları veya Mumyalanmış Yalanlar”, Tevhid, Sy 

25, Haziran 1979, ss. 5. 



213 
 

Aktaş, Ümit: “İslamcılık ve Sol/Sosyalizm Ekseninde, Türkiye’de 

Sosyopolitik Değişim Üzerine Bir Analiz”, Özgün Düşünce, 

Sy 2, Haziran 2009, ss. 48-57. 

Aktay, Yasin: “İslamcı Siyasetin Yeni Halleri ve Söylemleri”, Tezkire, Sy 

48, Mayıs 2014, ss. 50-64. 

Aktay, Yasin: “Siyasal İslam Anlatısının Sonu”, Tezkire, Sy 17, 2000, ss. 

101-20. 

Aktay, Yasin: “Sunuş”, Içinde Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 

İslamcılık, editör Yasin Aktay, 2. bs, ss. 13-25, İstanbul, 

İletişim, 2005. 

Alagöz, Mahmut: Alagöz, Mahmut, “Dünya İslam Talebe Federasyonu 

Yöneticisi Kimya Mühendisi sayın Mustafa Tahhan Beyle 

Mülakat”, Hilal, Sy 176, Eylül 1977, ss. 11-12. 

Alagöz, Mahmut: “İslam Aleminin Dirilişi Abdullah İbni El Ensari İle Bir 

Mülakat”, Hilal, Sy 177, Ekim 1977, ss. 41-42. 

Alagöz, Mahmut: "Müslüman Kardeşler Cemiyeti Ürdün Şubesi Reisi Prof. 

Muhammed Abdurrahman Halife İle Mülakat”, Hilal, Sy 176, 

t.y., ss. 38-39. 

Al-Azmeh, Aziz: Al-Azmeh, Aziz, İslamlar ve Moderniteler, İstanbul, İletişim, 

2003. 

Albayrak, Ahmet: “Türkçe’de Muhammed İkbâl”, Divan: Disiplinlerarası 

Çalışmalar Dergisi, Sy 14, Haziran 2003, ss. 233-313. 

Amghar, Samir: “The Muslim World League in Europe: An Islamic 

Organization to serve the Saudi Strategic Interests?”, Journal 

of Muslims in Europe, C. 1, Sy 2, 2012, ss. 127-41 

doi:10.1163/22117954-12341234. 

Ammara, Muhammed: Laiklik ve Dini Fanatizm Arasında İslam Devleti, Çeviren 

Ahmet Karababa ve Salih Barlak, İstanbul, Endülüs, 1991. 



214 
 

Anlayış Dergisi: "Muhalefet Çıldırmış Olmalı!” 19 Kasım 2018, (Çevrimiçi) 

http://www.anlayis.net/makaleGoster.aspx?makaleid=2681, 

19.11.2018. 

Armağan, Nihat: “Müslümanca Düşünen ve Hareket Eden Bir Neslin Yetişmesi 

için Uygun Biriklim Oluşturmak Amacındaydık”, Haksöz, Sy 

31, Ekim 1993, ss. 42-43. 

Arslan, Abdurrahman: “Tercüme Sol’a Cevap Olarak Gelişti”, Yeni Zemin, Sy 14, 

ubat 1994, ss. 76-80. 

Arslantaş, Süleyman: “Seyyid Kutub’un Demokrasiye Bakış Açısı”, Haksöz, Sy 70, 

Ocak 1997, ss. 36-43. 

Asım Öz: “Malik Bin Nebi çevirmeni, Timetürk Makale Oku” 05 Şubat 

2020, (Çevrimiçi) https://www.timeturk.com/tr/makale/asim-

oz/malik-bin-nebi-cevirmeni.html, 05.02.2020. 

Atalar, Kürşad: “Ercümend Özkan: Türkiye’de Radikal İslam’ın Öncüsü”, 

Içinde Çağdaş Müslüman Düşünce Sembol Şahsiyetler, ss. 

250, İstanbul, Pınar Yayınları, 2015. 

Aydın, Erdal: “Bediüzzaman Said Nursi’nin Siyasete Yaklaşımının 

Değerlendirilmesi”, EVEV Akademi Dergisi, C. 22, Sy 74, 

Bahar 2018, ss. 57-82. 

Ayoob, Mohammed: The Many Faces of Political Islam: Religion and Politics in 

the Muslim World, Ann Arbor, University of Michigan Press, 

2008. 

Ayubi, Nazîh N. M.: "The Political Revival of Islam: The Case of Egypt”, 

International Journal of Middle East Studies, C. 12, Sy 4, 

Aralık 1980, ss. 481-99 doi:10.1017/S0020743800031263. 

Ayubi, Nazih N.: Political Islam: Religion and Politics in the Arab World, 

Reprinted. London, Routledge, 1998. 

B.A. Ahmet, Enis: “Biyografya: Ebu’l A’lâ El- Mevdûdî Kimdir?”, Hilal, Sy 18, 

Ağustos 1961, ss. 18-19. 



215 
 

B.A. Ahmet, Enis: “Biyografya: Ebu’l A’lâ El- Mevdûdî Kimdir? -2-”, Hilal, Sy 

19, Eylül 1961, ss. 19-20. 

B.A. Ahmet, Enis: “Biyografya: Ebu’l A’lâ El- Mevdûdî Kimdir?-3-”, Hilal, Sy 

20, Ekim 1961, ss. 19-20. 

Benite, Zvi Ben-Dor: “‘Nine years in Egypt’: Al-Azhar University and the 

Arabization of Chinese Islam”, HAGAR: Studies in Culture, 

Polity & Identities, C. 8, Sy 1, 2008, ss. 1-21. 

Besli, Hüseyin: “Düşünce Gözüyle Dergiler Ya da dergilerden Düşüncemize 

Takılanlar”, Düşünce, C. 2, Sy 2, Mayıs 1977, ss. 62-64. 

Beşir, Muhammed: “İslam Devlet Yapısı”, Düşünce, C. 2, Sy 11, ubat 1978, ss. 31-

43. 

Bilici, Mücahit: “Küreselleşme ve Postmodernizmin İslamcılık Üzerindeki 

Etkileri”, Içinde Modern Türkiyede Siyasi Düşünce 

İslamcılık, kitap editörü Tanıl Bora ve Murat Gültekingil, 799-

812, İstanbul, İletişim, 2005. 

Birışık, Abdulhamit:  Mevdudi / Hayatı, Görüşleri ve Eserleri, İstanbul, İnsan 

Yayınları, 2007. 

Bora, Tanıl:  “Sol-Sağ Şemasında İslâmcılık: Üçüncü Yol, Orta Yol, Milli 

Sağ”, Içinde Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi ve Hareketi, 

editör İsmail Kara ve Asım Öz, ss. 514-36, İstanbul, 2013. 

Bora, Tanıl: Türk Sağının Üç Hali, 9. bs, İstanbul, Birikim Yayınları, 

2015. 

Boralı, Ülker: “Türkiye’de Radikal İslamcı Hareket”, Gelenek, Sy 53, Aralık 

1996, ss. 22-28. 

Bozbeyli, Ferruh: Yalnız Demokrat, İstanbul, Timaş Yayınları, 2009. 



216 
 

Brown, L. Carl: Religion and state: the Muslim approach to politics, New 

York, Columbia University Press, 2000. 

Brykczynski, Paul: Hasan el Benna ve Seyyid Kutub’un Siyasal 

DüşüncesindeDin ve Milliyetçilik İlişkisi, Editör Yasin 

Aktay, Pınar Yayınları, 2018. 

Bulaç, Ali:  “1960 Sonrası İslami Hareket”, Hicret, Sy 4, Ekim 1979, ss. 

2. 

Bulaç, Ali: “1960 Sonrası İslami Hareket 2”, Hicret, Sy 5, Ekim 1979, ss. 

2. 

Bulaç, Ali: Çağdaş Kavramlar ve Düzenler, 2. bs, İstanbul, Düşünce 

Yayınları, 1977. 

Bulaç, Ali: “Çağın Zulmüne Susalım mı?”, Tevhid, Sy 28, Temmuz 1979, 

ss. 4. 

Bulaç, Ali: “Demokrasi Savaşı”, Hicret, Sy 4, Ekim 1979, ss. 16. 

Bulaç, Ali: “Demokrasinin Temcid Pilavı”, Hicret, Sy 3, Ekim 1979, ss. 

15. 

Bulaç, Ali: Din ve Modernizm, İstanbul, Endülüs, 1990. 

Bulaç, Ali: Din ve Siyaset, İstanbul, İnkılab Yayınları, 2015. 

Bulaç, Ali: “Ehl-i Sünnet ile İmamiye Arasında İtikadi ve Fıkhi Görüşlerin 

Mukayesesi”, Tevhid, Sy 21, Nisan 1979, ss. 8-9, 16. 

Bulaç, Ali: “Ehli Sünnetin Şerefi”, Tevhid, Sy 21, Mayıs 1979, ss. 5. 



217 
 

Bulaç, Ali:  “Halk Nasıl İlahlaşır?”, Tevhid, Sy 9, ubat 1979, ss. 5. 

Bulaç, Ali: “Herkesin Telaşı”, Tevhid, Sy 11, Mart 1979, ss. 5-6. 

Bulaç, Ali:  “İran Üzerine”, İslami Hareket, Sy 13, ubat 1979, ss. 8. 

Bulaç, Ali: İslam Dünyasında Düşünce Sorunları, İstanbul, Burhan 

Yayınları, 1983. 

Bulaç, Ali: “İslam Düşünce Geleneğinde Ali Şeriati”, Içinde Bir Düşünce 

ve Eylem Adamı Ali Şeriati, editör Murat Demirkol, ss. 23-

41, Ankara, Fecr, 2013. 

Bulaç, Ali: İslam ve Demokrasi, Teokrasi, Totalitarizm, İstanbul, Beyan 

Yayınları, 1993. 

Bulaç, Ali: “İslam’a Hazırlanmak”, Hicret, Sy 8, Kasım 1979, ss. 7-8. 

Bulaç, Ali: “İslamcılık Nedir?”, Içinde İslamcılık Öldü mü?, editör 

Kolektif, 2. bs, ss. 16-20, İstanbul, Ufuk Yayınları, 2012. 

Bulaç, Ali: “İslami Hareketin Kaynağı”, Düşünce, C. 2, Sy 7, Ekim 1977, 

ss. 20-25. 

Bulaç, Ali: Modern Ulus Devlet, İstanbul, İz Yayıncılık, 1995. 

Bulaç, Ali: Modern Ulus Devlet, 4. Baskı., İstanbul, Çıra, 2012. 

Bulaç, Ali: Nuh’un Gemisine Binmek, 2. bs, İstanbul, Beyan Yayınları, 

1992. 



218 
 

Bulaç, Ali: “Öz Eleştiri”, Hicret, Sy 2, Eylül 1979, ss. 4. 

Bulaç, Ali: “Pratiği İslamlaştırmak”, Hicret, Sy 7, Ekim 1979, ss. 7. 

Bulaç, Ali: “Tepkici Müslümandan Üfürükçü Müslümana”, Hicret, Sy 3, 

Ekim 1979, ss. 4-5. 

Bulaç, Ali: “Tevhid’in Manası”, Tevhid, Sy 1, Aralık 1978, ss. 7. 

Bulaç, Ali: “Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli”, Içinde Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce İslamcılık, editör Yasin Aktay, 2. 

bs, ss. 48-67, İstanbul, İletişim, 2005. 

Bulaç, Ali: “Yeniden Müslümanlaşmak”, Tevhid, Sy 13, Mart 1979, ss. 5. 

Bulut, Yücel: “Türkiye’de İslâmcılık ve Tercüme Faaliyetleri”, Içinde 

Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi ve Hareketi, editör İsmail 

Kara ve Asım Öz, ss. 339-68, İstanbul, 2013. 

Burgat, François, ve 

William Dowell: 

The Islamic Movement in North Africa, 2nd ed., Middle East 

monograph series, Austin, Center for Middle Eastern Studies, 

University of Texas at Austin, 1997. 

Büyükçınar, Ahmet 

Muhtar: 

Hayatım İbret Aynası, İstanbul, Kaynak Yayınları, 2012. 

Calvert, John: Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islamism, Oxford, 

Oxford University Press, 2013. 

Cetinsaya, Gokhan: “Rethinking Nationalism And Islam: Some Preliminary Notes 

On The Roots Of ‘Turkish-Islamic Synthesis’ In Modern 

Turkish Political Thought”, The Muslim World, C. 89, Sy 3-

4, Ekim 1999, ss. 350-76 doi:10.1111/j.1478-

1913.1999.tb02753.x. 



219 
 

Chen, J. T.: “Re-Orientation: The Chinese Azharites between Umma and 

Third World, 1938-55”, Comparative Studies of South Asia, 

Africa and the Middle East, C. 34, Sy 1, Ocak 2014, ss. 24-

51 doi:10.1215/1089201X-2648560. 

Cizre, Ümit: Secular and Islamic Politics in Turkey: The Making of the 

Justice and Development Party, 1. bs, Routledge, 2008 

doi:10.4324/9780203937334, 11.09.2019. 

Çakır, Ruşen: Ayet ve Slogan, İstanbul, Metis, 1990. 

Çakmak, Seda: “Konfor İslamcılığı bitiriyor”, Star Gazetesi, Mayıs 2013. 

Çekmegil, M. Said: Dünya İslam Devleti ve Prensipleri, İstanbul, Nabi-Nida 

Yayınları, 1992. 

Çekmegil, M. Said: Siyaset Anlayışımız, Malatya, Sanih Kütüphanesi, 1968. 

Çetin, Hayreddin: “Put”, Tevhid, Sy 18, Nisan 1979, ss. 16. 

Çiçek, Dursun: Postmodernizmin İslamcılar Üzerindeki Etkisi, Rey 

Yayıncılık, 1997. 

Daniel, Norman: Islam and the West: The Making of an Image, Oxford, 

Oneworld, 2009. 

Değişim: “Siyasal Parti Değil İslami Hareket”, Değişim, Sy 4, Haziran 

1993, ss. 5. 

Dekmejian, R. Hrair: Islam in revolution: fundamentalism in the Arab world, 2nd 

ed., Contemporary issues in the Middle East, Syracuse, N.Y, 

Syracuse University Press, 1995. 



220 
 

Demant, Peter R.: Islam vs. Islamism: The Dilemma of the Muslim World, 

Westport, Conn, Praeger, 2006. 

Demirkol, Murat, ed.:  Bir Düşünce ve Eylem Adamı Ali Şeriati, Ankara, Fecr 

Yayınevi, 2013. 

Dinçer, Nâhid: 1913’ten Günümüze İmam-Hatip Okulları Meselesi, 

Düşünce dizisi 13, Çemberlitaş, İstanbul, Şûle Yayınları, 1998. 

Doğan, D. Mehmet: “İslamcılık: Bir Adlandırma Meselesi”, Içinde Türkiye’de 

İslâmcılık Düşüncesi ve Hareketi Sempozyum tebliğleri, 

editör İsmail Kara ve Asım Öz, 1. baskı., ss. 120-28, 

Zeytinburnu Belediyesi kültür yayınları, kitap no. 31, 

Zeytinburnu, İstanbul, Zeytinburnu Belediyesi, 2013. 

Dökmeciyan, Hrair: Arap Dünyasında Köktencilik, İstanbul, İlke Yayınları, 2003. 

Durmuş, Mehmed: “Hakimiyet Allah’a Aittir”, Misak, Sy 249, Ağustos 2011, ss. 

13-19. 

Dünya ve İslam: “İslami Parti Tartışmalarına İlişkin Açıklama”, Dünya ve 

İslam, Sy 7, Yaz 1991, ss. 10. 

Düzdağ, M. Ertuğrul: Üstad Ali Ulvi Kurucu Hatıralar 1, İstanbul, Kaynak 

Yayınları, 2009. 

Ebu Zehra, 

Muhammed: 

İslam’da Savaş Kavramı, Çeviren Cemal Karaağaçlı, 

İstanbul, Fikir Yayınları, 1976. 

ed-Demici, Süleyman: İslam’da Devlet Başkanlığı Hilafet Beyat Şura, 2. Baskı., 

İstanbul, Ravza Yayınları, 1996. 

El Efendi, 

Abdulvahhab: 

Nasıl Bir Devlet, İstanbul, İlke Yayınları, 1994. 

El Hudaybi, Hasan: Davetçiyiz Yargılayıcı Değil İslam Dünyasında İnanç 

Sorunları, İstanbul, İnkılab Yayınları, 2013. 



221 
 

El Verdani, Salih: Mısır’da İslami Akımlar, Çeviren H. Acar ve Ş. Duman, 

Ankara, Fecr Yayınevi, 1988. 

El-Beyumi Ganim, 

İbrahim: 

Hasan el-Benna’nın Siyasi Düşüncesi, İstanbul, Ekin, 2012. 

Elhan, Nail:  “İran Devrimi’nin Türkiye’de Yansımaları: ‘İrancılık’ ve 

‘İrancı’ İslamcılık”, Türkiye Ortadoğu Çalışmaları Dergisi, 

C. 3, Sy 2, Aralık 2016, ss. 28-57 doi:10.26513/tocd.267954. 

en-Nedvi, Ebul Hasen: İslam’ın Siyasi Yorumu, İstanbul, Bedir Yayınları, 2007. 

Erkilet, Alev: Ortadoğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, 3. bs, 

İstanbul, Yöneliş Yayınları, 2000. 

Ertürk, Ahmet: “Türkiye’de İslami Hareketin Gelişim Süreci: 60 ve 70’li 

Yıllar”, Dünya ve İslam, Sy 4, Güz 1990, ss. 119-30. 

Eryarsoy, Beşir: İslam Devlet Yapısı, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1979. 

Eryarsoy, Beşir: İslam’a Göre Laiklik Demokrasi ve Hakimiyet, İstanbul, 

Buruc Yayınları, 1998. 

Eryarsoy, M. Beşir: “Hicret”, Düşünce, C. 1, Sy 5, Ağustos 1976, ss. 16-31. 

Eryarsoy, M. Beşir: “İlk Anayasa Işığında Peygamber (S.A.) in Kurduğu Devlet -2-

”, Düşünce, C. 1, Sy 3, Haziran 1976, ss. 29-36. 

Eryarsoy, M. Beşir: “İnceleme: Hicret”, Hicret, Sy 1, Eylül 1979, ss. 6-7. 

Eryarsoy, M. Beşir: “İnceleme: Hicret Devletinin Rükünleri”, Hicret, Sy 7, Ekim 

1979, ss. 6. 



222 
 

Eryarsoy, M. Beşir: “İnceleme: Hicret Devletinin Rükünleri (2)”, Hicret, Sy 8, 

Kasım 1979, ss. 6. 

Eryarsoy, M. Beşir: “İnceleme: Hicret Devletinin Rükünleri (3)”, Hicret, Sy 9, 

Kasım 1979, ss. 6-7. 

Eryarsoy, M. Beşir: “İslam’ın Hakimiyet Anlayışı -1-”, Tevhid, Sy 26, Haziran 

1979, ss. 8-9. 

Eryarsoy, M. Beşir: “İslam’ın Hakimiyet Anlayışı -2-”, Tevhid, Sy 27, Haziran 

1979, ss. 8-9. 

Eryarsoy, M. Beşir: “İslam’ın Hakimiyet Anlayışı -3-”, Tevhid, Sy 28, Temmuz 

1979, ss. 8-9. 

Eryarsoy, M. Beşir: “İslami Devlet’te Partiler”, Tevhid, Sy 12, Mart 1979, ss. 8-9. 

Eryarsoy, M. Beşir: İslami Hareket ve Problemleri, İstanbul, Buruc Yayınları, 

1996. 

Erzurumi, Hasan 

Basri: 

Kuranı Kerime Göre Sağcılık ve Solculuğun Manası ve 

Solcu Yazarlara Cevap, İstanbul, 1968. 

Esed, Muhammed:  İslam’da Yönetim Biçimi, Çeviren M. Beşir Eryarsoy, 

İstanbul, Düşünce Yayınları, 1977. 

Esposito, John L: “Introduction: Islam and Secularism in the Twenty-first 

Century”, Içinde Islam and secularism in the Middle East, 

editör Azzam Tamimi ve John L. Esposito, ss. 1-12, New York, 

New York University Press, 2000. 

Esposito, John L: Islam and Politics, Syracuse, N.Y, Syracuse University Press, 

1984. 

Esposito, John L: İslam Tehdidi Efsanesi, Çeviren Talip Küçükcan, Ömer 

Baldık, ve Ali Köse, İstanbul, Ufuk, 2002. 



223 
 

Esposito, John L: The Islamic threat: myth or reality?, 3rd ed., New York, 

Oxford University Press, 1999. 

Esposito, John L: The Oxford encyclopedia of the modern Islamic world, New 

York, Oxford University Press, 1995. 

Esposito, John L: Voices of Resurgent Islam, 1983. 

Esposito, John L: ed., Voices of resurgent Islam, New York, Oxford University 

Press, 1983. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Anarşi Büyük Başlar İstiyor”, Sy 10, Kasım 1979, ss. 13. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Beşeri Sistemler Çöküyor”, Tevhid, Sy 13, Mart 1979, ss. 2. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

 “Biz Solcu veya Sağcı Değil, Müslümanız!”, Hicret, Sy 7, 

Ekim 1979, ss. 17. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

"Consensus’umuz Demokrasi mi, İslam mı?", Hicret, Sy 2, 

Eylül 1979, ss. 2. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Demokrasi Karşısında Kemikleştik mi?”, Hicret, Sy 6, Ekim 

1979, ss. 4. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Evet, ‘“Tağuti Düzenler İçin Oy Yok!”’”, Hicret, Sy 3, Ekim 

1979, ss. 2. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Hakimiyet Kayıtsız-Şartsız Hakkındır”, Sebil, Sy 18, Nisan 

1976, ss. 11. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“İslami Mücadelede Terimler”, Şura, Sy 28, Temmuz 1978, ss. 

11. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“İslami Mücadelede Terimler Tartışması”, Sebil, Sy 134, 

Temmuz 1978, ss. 7. 



224 
 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Kimsenin İslam Toprağından Feragat Hakkı Yoktur”, Tevhid, 

Sy 15, Nisan 1979, ss. 2. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Mücadele ve Niyetler, Metodlar, Şartlar.”, Hicret, Sy 16, ubat 

1980, ss. 16-17. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Müslüman Ne Anarşisttir, Ne de Kuvvetperest! O Ancak 

Hak’tan yanadır!”, Tevhid, Sy 3, Ocak 1979, ss. 3-4. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Müslümanla İlgilenmek, Hayata Müslüman Gibi Bakmak 

‘“Khumeynicilik”’ midir?”, Tevhid, Sy 9, ubat 1979, ss. 2. 

Eş Çakırgil, 

Selahaddin: 

“Yeni Bir Asrın, 15. Asrın Eşiğinde”, Tevhid, Sy 2, Aralık 

1978, ss. 5-6. 

Eş, Selahaddin: Kavşak Noktasında Türkiye’nin Siyasi Görünüşü, İstanbul, 

Düşünce Yayınları, 1977. 

Euben, Roxanne L.: Aynadaki Düşman, Çeviren Orhan Düz, İstanbul, İnsan 

Yayınları, 2008. 

Faksh, Mahmud A.: The future of Islam in the Middle East: fundamentalism in 

Egypt, Algeria, and Saudi Arabia, Westport, Conn, Praeger, 

1997. 

Feldman, Noah: Doğumu Ölümü ve Dirilişi İslam Devleti, 2. bs, İstanbul, 

Ufuk Yayınları, 2013. 

Fuller, Graham E.: Islamic fundamentalism in the Northern Tier countries: an 

integrative view, Santa Monica, CA, RAND, 1991. 

Fuller, Graham E.: The Future of Political Islam, 1. ed., Political Science, New 

York, Palgrave MacMillan, 2004. 

Gençosmanoğlu, 

Alperen: 

“Hilal Dergisi ve Hilal Yayınları: Yerli Bir Neşriyat Harekâtı 

Olarak Çeviri Faaliyetleri”, Içinde 1960-1980 Arası İslamcı 

Dergiler - Toparlanma ve Çeşitlenme, editör Vahdettin Işık, 

Ahmet Köroğlu, ve Yusuf Enes Sezgin, ss. 293-316, 2016. 



225 
 

Gerçek Hayat: “Güllü Yasin’le başladık İslami uyanışla bitirdik”, 08 Ocak 

2019, (Çevrimiçi) http://www.gercekhayat.com.tr/kapak/gullu-

yasinle-basladik-islami-uyanisla-bitirdik/, 08.01.2019. 

Gerges, Fawaz A.: “The Transformation of Arab Politics”, Içinde The 1967 Arab-

Israeli war: origins and consequences, editör Avi Shlaim ve 

William Roger Louis, ss. 285-314, Cambridge Middle East 

studies 36, Cambridge ; New York, Cambridge University 

Press, 2012. 

Gesink, Indira Falk: Islamic Reform and Conservatism: Al-Azhar and the 

Evolution of Modern Sunni Islam, Library of Modern 

Religion 10, London, Tauris Academic Studies, 2010. 

Gökaçtı, Mehmet Ali: Türkiye’de Din Eğitimi ve İmam Hatipler, İstanbul, İletişim, 

2005. 

Göle, Nilüfer: Melez Desenler İslam ve Modenrlik Üzerine, İstanbul, Metis 

Yayınları, 2011. 

Göle, Nilüfer: Modern Mahrem Medeniyet ve Örtünme, İstanbul, Metis 

Yayınları, 1992. 

Göle, Nilüfer: “Secularism and Islamism in Turkey: The Making of Elites and 

Counter-Elites”, Middle East Journal, C. 51, Sy 1, 1997, ss. 

46-58. 

Göle, Nilüfer: “Secularism and Islamism in Turkey: The Making of Elites and 

Counter-Elites”, Middle East Journal, C. 51, Sy 1, 1997, ss. 

46-58. 

Guida, Michelangelo: “The New Islamists’ Understanding of Democracy in Turkey: 

The Examples of Ali Bulaç and Hayreddin Karaman”, Turkish 

Studies, C. 11, Sy 3, Eylül 2010, ss. 347-70 

doi:10.1080/14683849.2010.506728. 

Gülalp, Haldun: “Globalization and Political Islam: The Social Bases of 

Turkey’s Welfare Party”, International Journal of Middle 

East Studies, C. 33, Sy 3, 2001, ss. 433-48. 



226 
 

Gülalp, Haldun: “Modernization Policies and Islamist Politics in Turkey”, 

Içinde Rethinking Modernity and National Identity in 

Turkey, editör Sibel Bozdoğan ve Reşat Kasaba, ss. 52-63, 

Publications on the Near East, Seattle, University of 

Washington Press, 1997. 

Güldal, Mehmet: Soğuk Savaş Döneminde Türkiye’deki Komünizmle 

Mücadele Dernekleri, İstanbul, Libra, 2019. 

Gürpınar, Bulut: “Hilâl Dergisi ve Dünya Siyasetine Bakışı” C. 2, Sy 2, 2017, 

ss. 17. 

Haddad, Yvonne Y.: Haddad, Yvonne Y., “Sayyid Qutb: Ideologue of Islamic 

Revival”, Içinde Voices of Resurgent Islam, editör John L. 

Esposito, ss. 304, New York ve Oxford, Oxford University 

Press, 1983. 

Haddad, Yvonne 

Yazbeck: 

Contemporary Islam and the Challenge of History, Albany, 

State University of New York Press, 1982. 

Haddad, Yvonne 

Yazbeck, John Obert 

Voll, ve John L. 

Esposito: 

The Contemporary Islamic Revival: A Critical Survey and 

Bibliography, Bibliographies and indexes in religious studies, 

no. 20, New York, Greenwood Press, 1991. 

Haksöz Haber: Erdoğan: Mezhepçilik Fitnedir, Ne Sünniyim Ne Şii, 

Müslümanım”, Nisan 2016 (Çevrimiçi) 

https://www.haksozhaber.net/erdogan-mezhepcilik-fitnedir-

ne-sunniyim-ne-sii-muslumanim-75194h.htm. 

Haksöz:  “1960’lı Yıllarda Türkiye’de İslami Uyanış”, Haksöz, Sy 14, 

Mayıs 1992, ss. 4-11. 

Haksöz: İslamcılık Öldü mü ?, 2. bs, İstanbul, Ufuk Yayınları, 2012. 

Halim Paşa, Said: Buhranlarımız ve Son Eserleri, İstanbul, İz Yayıncılık, 2006. 



227 
 

Halim Paşa, Said: “İslamlaşmak”, Içinde Buhranlarımız ve Son Eserleri, 5. bs, 

ss. 183-214, İstanbul, İz Yayıncılık, 2006. 

Hallaq, Wael B.: The impossible state: Islam, politics, and modernity’s moral 

predicament, New York [N.Y.], Columbia University Press, 

2013. 

Halliday, Fred: “The Iranian Revolution: Uneven Development and Religious 

Populism”, Içinde State and ideology in the Middle East and 

Pakistan, editör Fred Halliday ve Hamza Alavi, ss. 31-62, 

Houndmills, Basingstoke, Hampshire, Macmillan Education, 

1988. 

Hamidullah, 

Muhammed: 

İslam’da Devlet İdaresi, Çeviren Kemal Kuşçu, İstanbul, 

Çantay, 1963. 

Hashemi, M. Mansur: İslami Entelektüalizm, Mana Yayınları, 2016. 

Havva, Said: Humeynicilik, 2. bs, İstanbul, Kökler Derneği Yayınları, 2016. 

Havva, Said: İslam, Çeviren Said Şimşek, C. 2, İstanbul, İkbal Yayınları, 

1989. 

Hicret: “İslami Kitap Diye Piyasaya Sürülen Kitaplarda Neler var 

Neler! Hayır İslam Bu Değil!”, Sy 21, Nisan 1980, ss. 7. 

Hilal: “Çıkarken”, Hilal, Sy 1, Kasım 1958, ss. 1. 

Hilal: “H. Emin-el Hüseyni”, Hilal, Sy 31, Eylül 1962, ss. 10. 

Hilal: “Hilal’den Mektup”, Hilal, Sy 73, Ağustos 1967, ss. 1. 



228 
 

Hilal: “II. Sultan Abdülhamid Han Adına Hutbe Okunan Ülke: 

Kenya- İslam Birliği Lideri Şeyh Ali Seneda İle Röportaj”, 

Hilal, Sy 35, Ocak 1963, ss. 9. 

Hilal: “Muhterem Okuyucu”, Hilal, Sy 83, Temmuz 1968, ss. 1. 

Hilal: “Şehid Seyyid Kutubu İdama Götüren Eser Yoldaki İşaretler 

Basılıyor”, Hilal, Sy 62, Eylül 1966, ss. 11. 

Hilāl, ʻAlī al-Dīn: Islamic Resurgence in the Arab World, ed.,  New York, N.Y, 

Praeger, 1982. 

Hilal, Ali al-Din 

Dessouki: 

Islamic Resurgence in the Arab World, New York, N.Y., 

Praeger, 1982. 

Humeyni, Ayetullah:  “Tevhid Çağrısı”, Hicret, Ekim 1979. 

Humeyni, Ruhullah: “Humeyni’nin Hac Mevsimi Dolayısıyla Dünya 

Müslümanlarına Yayınladığı Mesaj”, İslami Hareket, Ekim 

1979. 

Hunter, Shireen, ve 

Center for Strategic 

and International 

Studies: 

The Politics of Islamic Revivalism: Diversity and Unity, 

Indiana series in Arab and Islamic studies, Bloomington,  

(Washington, D.C.), ed., Indiana University Press, 1988. 

Hüseyin, Asaf: İslami Uyanış Fikri, İstanbul, Pınar Yayınları, 2017. 

Ibrahim, Saad Eddin: “Anatomy of Egypt’s Militant Islamic Groups: Methodological 

Note and Preliminary Findings”, International Journal of 

Middle East Studies, C. 12, Sy 4, 1980, ss. 423-53. 

Ibrahim, Saad Eddin: “Islamic Militancy as a Social Movement: The Case of Two 

Groups in Egypt”, Içinde Islamic Resurgence in the Arab 

World, editör Ali al-Din Dessouki Hilal, ss. 117-38, New 

York, N.Y., Praeger, 1982. 



229 
 

Ibrahim, Saad Eddin: “The Changing Face of Egypt’s Islamic Activism”, Içinde 

Security Challenges in the Mediterranean Region, editör 

Roberto Aliboni, ss. 27-40, London, Cass, 1996. 

İnayet, Hamid: Çağdaş İslami Siyasi Düşünce, Çeviren Yusuf Ziya, İstanbul, 

Yöneliş Yayınları, t.y. 

Jackson, Roy:  Mawlana Mawdudi and political Islam: authority and the 

Islamic state, London ; New York, Routledge, 2011. 

Jameelah, Maryam: Correspondence between Abi-L-A’la Al-Maudoodi and 

Maryam Jameelah, Abul-Qasim Publishing House, 2001. 

Kaçar, Ali: “Yoldaki İşaretlerin Türkiye İslami Hareket Düşüncesine 

Etkileri”, Içinde Şehadetinin 30. Yılında Seyyid Kutub 

Sempozyumu, ss. 81-94, İstanbul, İrfan Vakfı, t.y. 

Kallek, Cengiz: “Mâverdî’nin ahlâkî, içtimaî, siyasî ve iktisadî görüşleri”, 

Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, Sy 17, Aralık 

2004, ss. 219-65. 

Kaplan, Yaşar: Siyaset Bilinci, İstanbul, Denge, 1994. 

Kara, İsmail: Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam 1, 9., 

İstanbul, Dergah Yayınları, 2019. 

Kara, İsmail: Cumhuriyet Türkiyesi’nde Bir Mesele Olarak İslam 2, 3. 

bs, İstanbul, Dergah Yayınları, 2017. 

Kara, İsmail: “Cumhuriyet Türkiyesi’nde Dinî Yayıncılığın Gelişimi 

Üzerine Birkaç Not”, Toplum ve Bilim, Sy 29-30, Bahar-Yaz 

1985, ss. 153-77. 

Kara, İsmail: “Dinî Düşünce Tarihimiz Açısından Hamidullah’ın Eserlerinin 

Türkçeye/Türkiye’ye İntikali ve Tesirleri”, Kutadgu Bilig, Sy 

9, 2006, ss. 235-72. 



230 
 

Kara, İsmail: “İslamcı Söylemin Kaynakları ve Gerçeklik Değeri”, Içinde 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce İslamcılık, kitap editörü 

Tanıl Bora ve Murat Gültekingil, 34-48, İstanbul, İletişim, 

2005. 

Kara, İsmail: İslamcıları Siyasi Görüşleri Hilafet ve Meşrutiyet, İstanbul, 

Dergah Yayınları, 2001. 

Kara, İsmail: “İslam’da Ruhbanlık yok mudur!’ Çağdaş İslam düşüncesinde 

dini otorite ve ulema karşıtlığı üzerine birkaç not”, Içinde 

Müslüman Kalarak Avrupalı Olmak Çağdaş Türk 

Düşüncesinde Din, Siyaset, Tarih, Medeniyet, ss. 76-113, 

İstanbul, Dergah Yayınları, 2007. 

Kara, İsmail: Kutuz Hocanın Hatıraları (Cumhuriyet Devrinde Bir Köy 

Hocası), Dergah, 2000. 

Kara, İsmail: Sözü Dilde Hayali Gözde, İstanbul, Dergah Yayınları, 2005. 

Kara, İsmail: Şeyh Efendinin Rüyasındaki Türkiye, İstanbul, Dergah 

Yayınları, 2011. 

Kara, İsmail: Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi Metinler Kişiler 1, 4. bs, 

İstanbul, Dergah Yayınları, 2011. 

Kara, İsmail: “Ulema-siyaset ilişkilerine dair metinler-II Ey Ulema! Bizim 

gibi konuş!”, Dîvân:Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, Sy 

7, 16 Nisan 2020, (Çevrimiçi) 

https://www.divandergisi.com/tr/Dergi/Makale/7/59, 

16.04.2020. 

Kara, İsmail: “Ulema-siyaset ilişkilerine dair önemli bir metin: Muhalefet 

yapmak/Muhalefete katılmak”, Dîvân:Disiplinlerarası 

Çalışmalar Dergisi, Sy 4, 16 Nisan 2020, (Çevrimiçi) 

https://www.divandergisi.com/tr/Dergi/Makale/4/31, 

16.04.2020. 



231 
 

Karakoç, Sezai: “Sağ ve Sol” C. 2, Sy 3, Nisan 1966, ss. 6-8. 

Karaman, Hayreddin:  İslami Hareket Öncüleri -1, 2. bs, İstanbul, İz Yayıncılık, 

2013. 

Karataşlı, Yavuz: “İslami Parti Kurulabilir mi?”, Misak, Sy 10, Eylül 1991, ss. 9-

11. 

Karpat, Kemal: Kısa Türkiye Tarihi, 6. bs, İstanbul, Timaş Yayınları, 2016. 

Kasaba, Reşat: “Kemalist Certainties and Modern Ambiguities”, Içinde 

Rethinking Modernity and National Identity in Turkey, 

editör Sibel Bozdoğan ve Reşat Kasaba, ss. 15-36, Publications 

on the Near East, Seattle, University of Washington Press, 

1997. 

Kazdal, İsmail:  “Afgan Elçisiyle Bir Görüşme”, Hilal, Sy 57, Nisan 1966, ss. 

12. 

Kazdal, İsmail: “Hakiki Müslüman: Profesör Seyyit Kutub”, Hilal, Sy 49, ubat 

1965, ss. 7,32. 

Kazdal, İsmail: “Hilal Dergisi İslam’ın Sosyal Yönünü Gündeme Getirdi”, 

Haksöz, Sy 30, Eylül 1993, ss. 45-46. 

Kazdal, İsmail: “Sağ ve Sağcı”, Hilal, Sy 58, Haziran 1966, ss. 6-7. 

Kazdal, İsmail: Serencam, İstanbul, Pınar Yayınları, 2004. 

Kazdal, İsmail: “Siyasi İktidarsızlık”, Hilal, Sy 57, Nisan 1966, ss. 8-10. 

Keddie, Nikki R.: “The Revolt of Islam, 1700 to 1993: Comparative 

Considerations and Relations to Imperialism”, Comparative 



232 
 

Studies in Society and History, C. 36, Sy 3, Temmuz 1994, 

ss. 463-87 doi:10.1017/S0010417500019204. 

Kemal, Abdulaziz: “‘Sağcılık’ ve ‘Ashab-ı Yemin’ Kavramı Üzerine”, Tohum, Sy 

84, Mart 1974, ss. 19-24. 

Kentel, Ferhat: “1990’ların İslami Düşünce Dergileri ve Yeni Müslüman 

Entellektüeller”, Içinde Modern Türkiyede Siyasi Düşünce 

İslamcılık, kitap editörü Tanıl Bora ve Murat Gültekingil, 721-

76, İstanbul, İletişim, 2005. 

Kepel, Gilles:  Jihad: The Trail of Political Islam, Cambridge, Mass, 

Harvard University Press, 2003. 

Kepel, Gilles, ve Jon 

Rothschild: 

Muslim Extremism in Egypt: The Prophet and Pharaoh, 

Berkeley, University of California Press, 2003. 

Kerim, Mehmed: İran İslam Devrimi, 2. bs, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1980. 

Kerim, Mehmed: “İslam Nasıl Anlaşılmalı 1”, Şura, Sy 28, Temmuz 1978, ss. 4. 

Kerim, Mehmed: “İslam Nasıl Anlaşılmalı 2”, Şura, Sy 29, Temmuz 1978, ss. 4. 

Kerim, Mehmed: “İslam Nasıl Anlaşılmalı 3”, Sy 30, Ağustos 1978, ss. 4. 

Khalidi, Rashid: “The 1967 War and the Demise of Arab Nationalism Chronicle 

of a Death Foretold”, Içinde The 1967 Arab-Israeli war: 

origins and consequences, editör Avi Shlaim ve William 

Roger Louis, ss. 264-84, Cambridge Middle East studies 36, 

Cambridge ; New York, Cambridge University Press, 2012. 

Khatab, S.: “Hakimiyyah and Jahiliyyah in the Thought of Sayyid Qutb”, 

Middle Eastern Studies, C. 38, Sy 3, Temmuz 2002, ss. 145-

70 doi:10.1080/714004475. 



233 
 

Khatab, Sayed: The Power of Sovereignty: The Political and Ideological 

Philosophy of Sayyid Qutb, Routledge Studies in Political 

Islam 3, London ; New York, Routledge, Taylor & Francis 

Group, 2006. 

Kocaaslan, Hilmi:  “Fertten Cemaate, Cemaatten Devlete Geçişin İlk Adımı: 

Hicret”, Davet, Sy 7.-8., Ağustos 1990, ss. 57-70. 

Köni, Hakan: “Saudi Influence on Islamic Institutions in Turkey Beginning 

in the 1970s”, The Middle East Journal, C. 66, Sy 1, Ocak 

2012, ss. 96-109 doi:10.3751/66.1.15. 

Kramer, Martin: “Coming to Terms: Fundamentalists or Islamists?”, Middle 

East Quarterly, C. 10, Sy 2, 2003, ss. 65-77. 

Kuşçu, Kemal: “Amerikada İslamiyeti Müdafaa Eden Genç Bir Muharrir”, 

Hilal, Sy 18, Ağustos 1961, ss. 11-12. 

Kuşçu, Mehmet: “Hilal Dergisi”, Haksöz, Sy 30, Eylül 1993, ss. 42-44. 

Kuşçu, Mehmet: “Hilal Dergisi (II)”, Haksöz, Sy 31, Ekim 1993, ss. 39-41. 

Kutub, Muhammed: Biz Müslüman mıyız?, Çeviren Mustafa Mutlu, İstanbul, Hilal 

Yayınları, 1970. 

Kutub, Muhammed: Tekâmül mü Soysuzlaşma mı, Çeviren Salih Uçan, İstanbul, 

1971. 

Kutub, Seyyid: Beklenen Lider İçin Yoldaki İşaretler, İstanbul, Hilal 

Yayınları, 1966. 

Kutub, Seyyid: Beşerî Sulh ve İslam, Çeviren Ali Arslan, İstanbul, Salah Bilici, 

t.y. 

Kutub, Seyyid: Fi Zılalil Kur’an, C. 3, İstanbul, Emir, 2001. 



234 
 

Kutub, Seyyid: Fi Zılalil Kur’an, C. 9, İstanbul, Emir, 2001. 

Kutub, Seyyid: İslam Düşüncesi, İstanbul, Dünya Yayıncılık, 2006. 

Kutub, Seyyid: İslam Düşüncesi 2, İstanbul, Dünya Yayıncılık, 1989. 

Kutub, Seyyid: İslam ve Kapitalizm Çatışması, Çeviren Mustafa Uysal, Konya, 

Dini Neşriyat, 1967. 

Kutub, Seyyid: İslam’da Sosyal Adalet, İstanbul, Cağaloğlu Yayınları, 1976. 

Kutub, Seyyid: İslami Etütler, Çeviren Hasan Beşer, Ankara, Hilal Yayınları, 

1967. 

Kutub, Seyyid: İstikbal İslamındır, İstanbul, Özgün, 2008. 

Kutub, Seyyid: Köyden Bir Çocuk, Çeviren Ümit Dericioğlu, İstanbul, İnkılab 

Yayınları, 2013. 

Kutub, Seyyid: “Put ve Putçular”, Mektep, Sy 14, Mayıs 1987, ss. 57-58. 

Kutub, Seyyid: Son Sözler Beni Niçin İdam Ettiler, İstanbul, Nehir Yayınları, 

1992. 

Kutub, Seyyid: Yoldaki İşaretler, İstanbul, Hicret Yayınları, 1977. 

Kutub, Seyyid: Yoldaki İşaretler, Çeviren Salih Karakaş, İstanbul, Dünya 

Yayınları, 1997. 



235 
 

Landau, Jacob M.: The Politics of Pan-Islam: Ideology and Organization, 

Oxford, England : New York, Clarendon Press ; Oxford 

University Press, 1990. 

Lapidus, Ira: “Islamic Revival and Modernity: The Contemporary 

Movements and the Historical Paradigms”, Journal of the 

Economic and Social History of the Orient, C. 40, Sy 4, 

1997, ss. 444-60 doi:10.1163/1568520972601486. 

Lee, Robert D.:  “Ahmad S. Moussalli, Radical Islamic Fundamentalism: The 

Ideological and Political Discourse of Sayyid Qutb (Beirut: 

American University of Beirut, 1992). Pp. 262.”, International 

Journal of Middle East Studies, C. 26, Sy 2, Mayıs 1994, ss. 

355-56 doi:10.1017/S002074380006061X. 

Lefevere, André: Translating Literature: Practice and Theory in a 

Comparative Literature Context, New York, Modern 

Language Association of America, 1992. 

Levtzion, Nehemia, ve 

John Obert Voll: 

Eighteenth-century Renewal and Reform in Islam, 1st ed., 

Syracuse, N.Y, Syracuse University Press, 1987. 

Lewis, Bernard: Islam and the West, New York, Oxford University Press, 

1993. 

Lewis, Bernard: The Political Language of Islam, Paperback ed., 4. [Nachdr.]., 

Middle Eastern Studies: Political Science, Chicago, Univ. of 

Chicago Press, 1991. 

Mandaville, Peter G.: Transnational Muslim Politics: Reimagining the Umma, 

London ; New York, Routledge, 2001. 

Mandaville, Peter: Global Political Islam, 1 edition., London, Routledge, 2007. 

Mardin, Şerif: “Center-Periphery Relations: A Key to Turkish Politics?”, 

Daedalus, C. 102, Sy 1, 1973, ss. 169-90. 



236 
 

Mardin, Şerif: “Türkiye’de Din ve Siyaset”, ss. 312, İstanbul, İletişim, 1991. 

Marty, Martin E., ve 

Robert S. Appleby: 

Fundamentalisms Comprehended: Fundamentalisms 

Comprehended, The Fundamentalism Project 5, Chicago, 

University Press, 2004. 

Maudūdī, Abu-’l-Aʿlā 

al-: 

The Islamic Way of Life, Repr., Leicester, Islam. Foundation, 

2001. 

Maviş, Nazım: İslamcılığın Değişim Dili, İstanbul, PınarYayınları, 2018. 

Maviş, Nazım: İslamcılığın Değişim Dili, İstanbul, PınarYayınları, 2018. 

Mawdúd, Abú l-Alá, 

ve Khurram Murad: 

Let us be Muslims, Leicester, Islamic Foundation, 1985. 

Mengüç, Mehmet: “Humeyncilik mi, Yoksa İslam’ın Yeniden Dirilişi mi ?”, 

İslami Hareket, Sy 22, Ocak 1980, ss. 3-4. 

Meriç, Cemil: “Cemaleddin Efgani Dosyası”, Hareket, Sy 83, Kasım 1972, 

ss. 6-12. 

Meriç, Cemil: “Göller Bölgesinde Bir Ada”, Sebil, Sy 186, Temmuz 1979, ss. 

6. 

Meriç, Cemil: “Göller Bölgesinde Bir Ada”, Pınar, C. 3, Sy 1, ubat 1980, ss. 

3-13. 

Meriç, Cemil: Kırk Ambar, 1. bs, İstanbul, Ötüken Yayınları, 1980. 

Meriç, Cemil: Umrandan Uygarlığa, İstanbul, Ötüken Yayınları, 1977. 



237 
 

Mert, Nuray: Merkez Sağın Kısa Tarihi, 2. bs, İstanbul, Selis, 2007. 

Mert, Nuray: “Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış”, Içinde Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce İslamcılık, editör Yasin Aktay, 2. 

bs, ss. 411-19, İstanbul, İletişim, 2005. 

Meşe, Ertuğrul: Komünizmle Mücadele Dernekleri, İstanbul, İletişim, 2016. 

Metiner, Mehmet: Sorunlarımızı Konuşmak, Ankara, Birleşik, 1990. 

Mevdudi: Gelin Bu Dünyayı Değiştirelim, 4. bs, İstanbul, İnkılab 

Yayınları, 1986. 

Mevdudi: Hilafet ve Saltanat, Çeviren Ali Genceli, İstanbul, Hilal 

Yayınları, 2003. 

Mevdudi: İslam’da Devlet Nizamı, Çeviren Rasim Özdenören, 1. bs, 

İstabul, Hilal Yayınları, 1967. 

Mevdudi: İslam’da Hükümet, Ankara, Hilal Yayınları, 1967. 

Mevdudi: İslam’da İhya Hareketleri, Çeviren Ali Genç, 4. bs, İstanbul, 

Pınar Yayınları, 1995. 

Mevdudi: İslam’da İhya Hareketleri -Tarihçe-, Çeviren Halil Zafir, 1. 

bs, İstanbul, Hilal Yayınları, 1967. 

Mevdudi: İslam’da İktisat Nizamı, Çeviren Tüzün Demirer, 1. bs, 

İstanbul, Hilal Yayınları, 1966. 

Mevdudi: İslamın Anlaşılmasına Doğru, Çeviren Halil Zafir, 1. bs, 

Ankara, Hilal Yayınları, 1967. 



238 
 

Mevdudi: İslamın Çağrısı, 2. bs, İstanbul, Bir Yayıncılık, 1990. 

Mevdudi, Ebul A’la: İslam İnkılabının Programı, Çeviren S. Mikail Bayram, 

İstanbul, Hilal Yayınları, 1969. 

Mevdudi, Ebul A’la: İslam’da Siyaset Nizamı, Çeviren Ali Zengin, İstanbul, Hilal 

Yayınları, t.y. 

Mevdudi, Ebul A’la: Günümüzde İslam, İstanbul, Beyan Yayınları, 2018. 

Mevdudi, Ebul A’la: “İslam’da Hakimiyet Kavramı”, Çeviren Rasim Özdenöeren, 

Diriliş, Sy 9, t.y., ss. 15-21. 

Mevdudi, Ebul A’la: İslam’da Siyasi Sistem, Çeviren A. Seçkin, 4. bs, İstanbul, 

Özgün, 1994. 

Mevdudi, Ebul A’la: İslam’ın Anlaşılmasına Doğru, İstanbul, Düşün, 2015. 

Mevdudi, Ebul A’la: İslamın İstikbalinde Talebeler, I.I.F.S.O., 1980. 

Mevdudi, Seyyid Abul  

Ala: 

Kuran’ın Dört Temel Terimi, 7. Baskı., İstanbul, Özgün, 

1999. 

Mısıroğlu, Kadir: “İslam ve Siyaset”, Sebil, Sy 11, Mart 1976, ss. 3. 

Mısıroğlu, Kadir: “İslam’da Siyaset Yoluyla Cihad”, Sebil, Sy 196-197, Ekim 

1979, ss. 10. 

Mısıroğlu, Kadir: “İslami Mücadelede ‘Siyasi Parti’nin Yeri”, Sebil, Sy 166, 

Mart 1979, ss. 3,15. 

Mitchell, Richard P.: The Society of the Muslim Brothers, New York, Oxford 

University Press, 1993. 



239 
 

Mortimer, Edward: Faith and power: the politics of Islam, 1st ed., New York, 

Random House, 1982. 

Mozaffari, Mehdi:  “What Is Islamism? History and Definition of a Concept”, 

Totalitarian Movements and Political Religions, C. 8, Sy 1, 

Mart 2007, ss. 17-33 doi:10.1080/14690760601121622. 

Muhibbizade:  “Abdülkadir Udeh Kimdir?”, Hilal, Sy 63, Ekim 1966, ss. 12-

13. 

Muhibbizade: “Hasan El Benna Kimdir?”, Hilal, Sy 53, Temmuz 1965, ss. 

20. 

Muhibbizade: “Seyyid Kutub Kimdir?”, Hilal, Sy 54, Ağustos 1965, ss. 20. 

Mumcu, Uğur: Rabıta, 31. bs, İstanbul, um:ag Yayınları, 2018. 

Munson, Henry jr: Islam and revolution in the Middle East, New Haven u.a, 

Yale Univ. Pr, 1988. 

Musallam, Adnan: From secularism to Jihad: Sayyid Qutb and the foundations 

of radical Islamism, Westport, Conn, Praeger, 2005. 

Mutlu, İsmail: Bediüzzaman’ın Görüşleri Işığında Parti ve Siyaset, 

İstanbul, Mutlu Yayıncılık, 1994. 

Narlı, Nilüfer:  “The Rise of Islamist Movement in Turkey”, Içinde 

Revolutionaries and reformers: contemporary Islamist 

movements in the Middle East, editör Barry M. Rubin, ss. 

125-40, Albany, NY, State University of New York Press, 

2003. 

Nasr, S. Veli Rıza: Mevdudi ve İslami İhyanın Teşekkülü, İstanbul, Yöneliş 

Yayınları, 2000. 



240 
 

Nazlı, Ramazan: Hasan El Benna’nın Hayatı ve Risaleleri, İstanbul, Arslan 

Yayınları, 1980. 

Onis, Ziya: “The Political Economy of Islamic Resurgence in Turkey: The 

Rise of the Welfare Party in Perspective”, Third World 

Quarterly, C. 18, Sy 4, Eylül 1997, ss. 743-66 

doi:10.1080/01436599714740. 

Osman, Fathi: “Mawdud’s Contribution to the Development of Modern 

Islamic Thinking in the Arabic-Speaking World”, The Muslim 

World, C. 93, Sy 3-4, Temmuz 2003, ss. 465-85 

doi:10.1111/1478-1913.00032. 

Osman, Fethi: İdeoloji Devleti, Çeviren Cemaleddin Saylık, İstanbul, 

Düşünce Yayınları, 1977. 

Owen, Roger: State, power and politics in the making of the modern 

Middle East, 3rd ed., London ; New York, Routledge, 2004. 

Öz, Asım: “Etkisi Ortada Kendisi Kenarda Bir Düşünür: Malik Bin 

Nebi’nin Düşünceleri ve Türkçe Kültür Dünyasındaki Seyri”, 

İslami Yorum, Sy 8, K 2011, ss. 85-95. 

Öz, Asım: “İmam-Hatip Okullarının Türkiye’de dini neşriyatın gelişimine 

katkılarına dair”, Umran, Sy 231, Kasım 2013, ss. 54-63. 

Özal, Korkut:  “Siyasi Parti Bir Savaş Aracıdır”, İslam, Sy 118, Haziran 

1993, ss. 10. 

Özcan, Salih: “Hicaz Notları”, Hilal, Sy 27, Mayıs 1962, ss. 2. 

Özcan, Salih: “Salih Özcan - YENİ ASYA” 05 Şubat 2020, (Çevrimiçi) 

https://www.yeniasya.com.tr/kazim-gulecyuz/salih-

ozcan_350708, 05.02.2020. 

Özcan, Salih: “‘Salih Özcan, İslâm Âlemini Bize Tanıttı’ - ESKADER – 

Edebiyat Sanat ve Kültür Araştırmaları Derneği” 25 Aralık 



241 
 

2018, (Çevrimiçi) http://www.eskader.net/haberler/salih-

ozcan-islam-alemini-bize-tanitti.html, 25.12.2018. 

Özçetin, Burak:  “Making of New Islamism in Turkey Transformation of The 

Islamist Discourse From Opposition to Compliance”, PhD, 

Ortadoğu Üniversitesi, 2011. 

Özdenöeren, Rasim: Müslümanca Düşünme Üzerine Denemeler, İstanbul, İnsan 

Yayınları, 1985. 

Özdenöeren, Rasim: “Türkiye Demokrasinin Neresinde, Demokrasi İslam’ın 

Neresinde”, Bilgi ve Hikmet, Sy 1, K 1993, ss. 82-95. 

Özdenöeren, Rasim: Yeni Dünya Düzeninin Sefaleti, 2. bs, İstanbul, İz Yayıncılık, 

1998. 

Özel, İsmet:  Üç Mesele - Teknik Medeniyet Yabancılaşma, İstanbul, 

Düşünce Yayınları, 1978. 

Özer, Ahmed: Bediüzzaman’ın Hariciye Vekili Seyyid Salih Özcan, 

İstanbul, Işık Yayınları, 2011. 

Özer, Ahmed: Seyyid Salih Özcan - Bediüzzaman’ın Hariciye Vekili, 

İstanbul, Işık Yayınları, 2014. 

Özkan, Ercümend:  “Cezayir’deki Seçimler ve Ötesi”, İktibas, Sy 139, Temmuz 

1990, ss. 5-9. 

Özkan, Ercümend: “Hakimiyet”, İktibas, Sy 355, Temmuz 2008, ss. 10-14. 

Özkan, Ercümend: İnanmak ve Yaşamak, İstanbul, Yöneliş Yayınları, 1988. 

Özkan, Ercümend: “Kuran ve Sünnet”, İktibas, Sy 129-130, Kasım 1989, ss. 9-11. 



242 
 

Özkan, Ercümend: “Laiklik ve Demokrasi”, İktibas, Sy 139, Temmuz 1990, ss. 

10-13. 

Özkan, Ercümend: Laiklik-Demokrasi ve İslam, İstanbul, Anlam Yayınları, 

2016. 

Özkan, Ercümend: “Parti ve Niçin Parti Kuruyoruz”, İktibas, Sy 151, Temmuz 

1991, ss. 8-10. 

Özkan, Ercümend: “Siyaset 1”, İktibas, Sy 73, Ocak 1984, ss. 5-6. 

Özkan, Ercümend: “Siyaset 2”, İktibas, Sy 74, Ocak 1984, ss. 5-6. 

Özkan, Ercümend: “Siyaset 3”, İktibas, Sy 75, ubat 1984, ss. 4-6. 

Özkan, Ercümend: Tasavvuf ve İslam, İstanbul, Anlam Yayınları, 1996. 

Özkan, Ercümend: “Tebliğ ve Parti”, İktibas, Sy 136, Nisan 1990, ss. 8-10. 

Özkan, Ercümend: “Timsah’ın Gözyaşları”, İktibas, Sy 147, Mart 1991, ss. 5-8. 

Özkan, Ercümend: “Yüzyıl Dergisi’nin Ercümend Özkan ile Yaptığı Röportaj”, 

İktibas, Sy 142, Ekim 1990, ss. 7-8. 

Özkan, Ercüment: “Tasavvuf; Ayrı Bir Din”, İktibas, Sy 141, Eylül 1990, ss. 11-

14. 

Özkan, Ercüment: “Mâverdî’nin Hilafet Nazariyesinin Siyaset Felsefesi 

Açısından Değerlendirilmesi”, Şırnak Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. 8, Sy 17, Ağustos 2017, ss. 85-99. 



243 
 

Öztürk, Ali Haydar: “Beklenen Misafir”, Hilal, Sy 61, Ağustos 1966, ss. 8-9. 

Öztürk, Ali Haydar: “Dünya İslam Birliği Genel Sekreteri M. Surur el- Sabban İle 

Bir Mülakat”, Hilal, Sy 63, Ekim 1966, ss. 2-3. 

Öztürk, Ali Haydar: “Gulâm Muhammed Çavdari İle Bir Mülakat”, Hilal, Sy 59, 

Temmuz 1966, ss. 2. 

Pala, Salih Doğan: Sağ-Sol Meselesi ve İslamın Hükmü, İstanbul, Cihad 

Yayınları, 1966. 

Pipes, Daniel: In the path of God: Islam and political power, New 

Brunswick, N.J, Transaction Publishers, 2002. 

Piscatori, James P.:  Islam, Islamists, and the Electoral Principle in the Middle 

East, ISIM Papers 1, Leiden, ISIM, 2000. 

Piscatori, James P.: Islam in a World of Nation States, Cambridge 

[Cambridgeshire] ; New York, Cambridge University Press, 

1986. 

Piscatori, James P.: Religion and Politics in Modern Turkey, [London] : 

Cambridge ; New York, Royal Institute of International 

Affairs ; Cambridge University Press, 1983. 

Quṭb, Sayyid, ve 

William E. Shepard: 

Sayyid Qutb and Islamic Activism: A Translation and 

Critical Analysis of Social Justice in Islam, Social, 

Economic, and Political Studies of the Middle East and Asia, v. 

54, Leiden ; New York, E.J. Brill, 1996. 

Rahnema, Ali: An Islamic utopian: a political biography of Ali Shariʿati, 

London, Tauris, 1998. 

Reed, Howard A.: “Turkey’s New Imam-Hatip Schools”, Die Welt Des Islams, 

C. 4, Sy 2, Ocak 1955, ss. 150-63 

doi:10.1163/157006055X00047. 



244 
 

Roy, Olivier: Siyasal İslamın İflası, Çeviren Cüneyt Akalın, İstanbul, Metis, 

1994. 

Roy, Olivier, ve Carol 

Volk: 

The Failure of Political Islam, 2. pr., Cambridge, Mass, 

Harvard Univ. Press, 1996. 

Rubin, Barry: Radikal İslam, Ankara, ASAM, 2002. 

Sachedina, Abdulaziz: “Ali Shariati: Ideologue of the Iranian Revolution”, Içinde 

Voices of resurgent Islam, editör John L. Esposito, ss. 191-

214, New York, Oxford University Press, 1983. 

Sarıbay, Ali Yaşar: Türkiye’de Modernleşme Din ve Parti Politikası (MSP 

Örnek Olayı), İstanbul, Alan Yayıncılık, 1985. 

Sarmış, İbrahim: Bir Düşünür Olarak Seyyid Kutub 1, Ankara, Fecr Yayınevi, 

1992. 

Saruhan, Emeti: “İslam’ı Tercüme Kitaplarla Kavradık”, Gerçek Hayat, Sy 

794, Ocak 2016, ss. 22-28. 

Seçkin, Ahmet:  “İslam ile Demokrasi Arasında Köprü Olmak”, Girişim, Sy 5, 

ubat 1986, ss. 36-38. 

Selami, Ahmed: “Darülislam Darülharb”, Şura, Sy 37, Ekim 1978, ss. 3. 

Selami, Ahmed: “Kurtuluş Şeriat’ta”, Şura, Sy 40, Ekim 1978, ss. 3. 

Selami, Ahmed: “Şer’i Dava ve Şura”, Şura, Sy 2, Ocak 1978, ss. 7. 

Selçuk, Ekin Kadir: “Mücadeleciler” Mücadele Birliği 1964-1980, İstanbul, 

İletişim, 2018. 



245 
 

Selim, Fatih: “İslam ve Demokrasi -1-”, Tevhid, Sy 24, Mayıs 1979, ss. 8. 

Selim, Fatih: “İslam ve Demokrasi -2-”, Tevhid, Sy 25, Haziran 1979, ss. 8-

9. 

Selim, Fatih: Medeniyet ve Modernizm, Çeviren Fatih Selim ve 

Abdurrahman Arslan, 1. bs, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1980. 

Selim, Fatih: “Vatan Mefhumu Etrafında Düşünceler ve Müslümanın 

Vatanı”, Tevhid, Sy 22, Mayıs 1979, ss. 8. 

Shahin, Emad Eldin: Political ascent: contemporary Islamic movements in North 

Africa, State, culture, and society in Arab North Africa, 

Boulder, Colo, Westview Press, 1997. 

Shepard, William E.: “Sayyid Qutb’s Doctrine Of  Jahiliyyah”, International 

Journal of Middle East Studies, C. 35, Sy 4, Kasım 2003, ss. 

521-45 doi:10.1017/S0020743803000229. 

Shepard, William: “Fundamentalistic Phenomena: Christian and Muslim”, 

Historical Reflections / Réflexions Historiques, C. 30, Sy 3, 

2004, ss. 363-84. 

Shlaim, Avi, ve 

William Roger Louis: 

The 1967 Arab-Israeli war: origins and consequences, 

Cambridge Middle East studies 36, Cambridge ; New York, 

Cambridge University Press, 2012. 

Sitembölükbaşı, 

Şaban: 

Türkiye’de İslam’ın Yeniden İnkişafı (1950-1960), Ankara, 

İSAM, 1995. 

Smith, Wilfred 

Cantwell: 

Islam in Modern History, 1. Princeton paperback., Princeton, 

NJ, Princeton Univ. Pr, 1977. 

Subaşı, Necdet: “1960 Öncesi islami Neşriyat: Sindirilme, Tahayyül ve 

Tefekkür”, Içinde Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 

İslamcılık, editör Yasin Aktay, 2. bs, 6:ss. 217-35, İstanbul, 

İletişim, 2005. 



246 
 

Subaşı, Necdet: Ara Dönem Din Politikaları, İstanbul, Küre Yayınları, 2005. 

Suruş, Abdulkerim: Dini Düşüncenin Yeniden Kurulması ve Dr. Ali Şeriati, 

İstanbul, Kıyam, 1989. 

Şener, S. Adil: “Müslüman, Köle Değilsin!..”, İslami Hareket, Sy 6, Temmuz 

1978, ss. 4. 

Şentürk, Hulusi:  Türkiye’de İslami Oluşumlar ve Siyasal İslamcılık, 

İstanbul, Çıra, 2015. 

Şeriati, Ali:  “Ali Şeriati Nasıl Davranırdı?”, Haksöz, Sy 261, Aralık 2012, 

ss. 44-47. 

Şeriati, Ali: Aşina Yüzlerle Ailesine ve Dostlarına Mektuplar, Çeviren 

Davut Duman, Ankara, Fecr Yayınevi, 2007. 

Şeriati, Ali: Dine Karşı Din, Çeviren Hüseyin Hatemi, 1. bs, İstanbul, 

İşaret Yayınları, 1987. 

Şeriati, Ali: Hac, Çeviren Fatih Selim, 1. bs, İstanbul, Düşünce Yayınları, 

1980. 

Şeriati, Ali: İki Sure İki Yorum, Çeviren Selim Naci Karaarslan, Ankara, 

Endişe Yayınları, 1990. 

Şeriati, Ali: İnsanın Dört Zindanı, 1984. bs, İstanbul, Bir Yayıncılık, 

1984. 

Şeriati, Ali: İslam Sosyolojisi Üzerine, Çeviren Kamil Can, İstanbul, 

Düşünce Yayınları, 1980. 

Şeriati, Ali: Marksizm ve Diğer Batı Düşünceleri, Çeviren Fatih Selim, 1. 

bs, İstanbul, Düşünce Yayınları, 1980. 

Şeriati, Ali: Ne Yapmalı, Çeviren Muhammed Hizbullah, 1. bs, İstanbul, 

Düşünce Yayınları, 1981. 



247 
 

Şimşek, Said M.: “Sağcılık ve Solculuk”, İslamın İlk Emri Oku, Sy 185, Ekim 

1977, ss. 4-6. 

Şirvani, Harun Han:  İslam’da Siyasi Düşünce ve İdare, Çeviren Kemal Kuşçu, 

İstanbul, İrfan Yayınevi, 1965. 

Şura: “Beyanname 1398 Üzerine...”, Şura, Sy 2, Ocak 1978, ss. 8-

10. 

Şura: “Bu Toprakların Adı Konacaktır”, Şura, Sy 26, Temmuz 1978, 

ss. 8-9. 

Şura: “Hiç Kimse Şeriatımızdan Kaynaklanmayan Bir Salahiyeti 

Kullanamaz”, Sy 39, Ekim 1978, ss. 8. 

Şura: “Müslümanım  Diyene Yakışan Küfre Yakışan Küfre Karşı 

Allah’ın Son Şeriatı İçin Dövüşenlere Yardımcı Olmaktır 

Karalamak Değil…”, Şura, Sy 37, Ekim 1978, ss. 8-10. 

Şura: “Efendiler, Hakimiyet Allah’ındır!..”, Şura, Sy 1, Ocak 1978, 

ss. 8-9. 

Şura: “Seneler Sonra Türkiye’de İlk Defa ‘“Şeriat İstiyoruz”’ 

Dedik!”, Şura, Sy 26, Temmuz 1978, ss. 10. 

T. White, Joshua, ve 

Niloufer Siddiqui: 

“Mawlana Mawdudi”, Içinde Key Islamic political thinkers, 

editör John L. Esposito ve Emad Eldin Shahin, ss. 67-83, New 

York, NY, Oxford University Press, 2018. 

T24: “Prof. Kara: Her Müslüman İslamcı değildir”, T24, 15 Şubat 

2020, (Çevrimiçi) https://t24.com.tr/haber/prof-kara-her-

musluman-islamci-degildir,210796, 15.02.2020. 

Taha Emre, İbrahim: “İslami Mücadele ve Kavram Kargaşası”, Şura, Sy 30, Ağustos 

1978, ss. 2. 

Taha Emre, İbrahim: “Ümmet-i Muhammed’in Bütünlüğüne Kastedenler Ateşe 

Düşerler”, Şura, Sy 36, Eylül 1978, ss. 2. 



248 
 

Taha Emre, İbrahim: “Yaşasın Kuranın Mucizesi, Kahrolsun İdeolojiler”, Şura, 

Temmuz 1978. 

Taşyürek, Muzaffer: İslamın Sisli Yılları, Erzurum, İhtar, 1995. 

Tatar, Burhanettin:  “Seyyid Kutub’ta Cahiliye Kavramı”, Içinde Seyyid Kutub 

Siyasal Teoloji, Fıkıh ve Tarihsellik, editör Yasin Aktay, ss. 

245-59, İstanbul, Pınar Yayınları, 2018. 

Tebliğ: “Ey Putçuluk Adetlerinden Vazgeçmeyenler! Ey Bize Saltanat, 

Mülk ve Hükümdarlık Teklif Edenler”, Tebliğ, Sy 7, Ağustos 

1979, ss. 3. 

Tessler, Mark: “The Origins of Popular Support for Islamist Movements: A 

Political Economy Analysis”, Içinde Islam, democracy, and 

the state in North Africa, editör John P. Entelis, ss. 93-126, 

Indiana series in Arab and Islamic studies, Bloomington, 

Indiana University Press, 1997. 

Tevhid: “Ehven-i Şer, AP mi olsun, CHP mi? NATO mu olsun, Rusya 

mı?”, Tevhid, Sy 5, Ocak 1979, ss. 14-15. 

Tevhid: “Hoca Görüşünü Aylar Önce Milli Gazete’ye Açıklamıştı: 

Ahmed Davutoğlu: ‘İran İslam Hareketi Desteklenmelidir’”, 

Mayıs 1979. 

Tevhid: “İçerisi Biz de Müslümanız Diyenle Dolu!”, Sy 12, Mart 1979, 

ss. 17-18, 20. 

Tevhid: “İslami Istılahlar Sağcı”,  Sy 15, Nisan 1979, ss. 6. 

Tevhid: “Şeriatmedari Yine Gazetemiz Vasıtasıyla Sesleniyor: ‘İslam’a 

Davette Şii Sünni Tek Ses Olmalıyız!’”, Tevhid, Sy 23, Mayıs 

1979, ss. 4. 

Tevhid: “İslami Direniş ve Parti”, Tevhid, Sy 22, Ekim 1991, ss. 3. 



249 
 

Tezkire: Tezkire, “İslamcılık Eski ve Yeni Halleri”, Tezkire, Sy 33, 

2013, ss. 5-14. 

Tripp, Charles:  “Sayyid Qutb: Political Vision”, Içinde Pioneers of Islamic 

Revival, editör Ali Rahnema, ss. 154-83, London, Zed Books, 

1994. 

Tuğal, Cihan: Pasif Devrim: İslami Muhalefetin Düzenle Bütünleşmesi, 

İstanbul, Koç Üniversitesi Yayınları, 2011. 

Tunaya, Tarık Zafer: İslamcılık Akımı, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2003. 

Türkmen, Hamza: İslami Uyanış Sürecimizve İslamcılık Söyleşileri, İstanbul, 

Ekin, 2015. 

Türkmen, Hamza: “Türkiye İslamcılığı sağcı, devletçi ve milliyetçi”, Içinde 

Cumhuriyetçilik, Milliyetçilik ve İslamcılık, editör Kolektif, 

ss. 141-56, İstanbul, Küre Yayınları, 2012. 

Türkmen, Hamza: Türkiye’de İslamcılık ve Özeleştiri, 2. bs, İstanbul, Ekin 

Yayınları, 2008. 

Türköne, Mümtaz’er: Siyasi İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, İstanbul, 

İletişim, 1991. 

Udeh, Abdulkadir: İslam Ceza Hukuku ve Beşerî Hukuk, Çeviren Akif Nuri, 

İstanbul, İhya, 1976. 

Udeh, Abdulkadir: İslam’da Mal ve İdare, Çeviren Durmuş Ali Kayapınar, 

Konya, 1977. 

Uğurlu, Fatih: “İslami  Mücadelede Dergiler 7”, Altınoluk, Sy 8, Ekim 1986, 

ss. 40-45. 

Ushama, Thameem, 

ve Noor Mohammad 

Osmani: 

“Sayyid Mawdudi’s Contribution towards Islamic 

Revivalism”, IIUC Studies, C. 3, Sy 0, Haziran 2009, 

doi:10.3329/iiucs.v3i0.2668, 05.11.2018. 



250 
 

Vahdet: “İslam Putçu Düzenleri Yıkmak İçin Gelmiştir”, Sy 46, Kasım 

1989, ss. 1. 

Vatikiotis, P. J.: “Islamic Resurgence: A Critical View”, Içinde Islam and 

power, editör Alexander S. Cudsi ve ʻAlī al-Dīn Hilāl, ss. 169-

97, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1981. 

Voll, John O.:  “Renewal and Reform, in Islamic History: Tajdid and Islah”, 

Içinde Voices of Resurgent Islam, editör John L Esposito, ss. 

32-47, New York, Oxford University Press, 1983. 

Yavuz, Serap:  “Demokratik Rejimler Tek Siyasal Secenek mi?”, Girişim, Sy 

14, Kasım 1986, ss. 13-14. 

Yıldırım, Ergün:  “İslamizm, İslamlaşma ve İttihad-ı İslam”, Içinde Türkiye’de 

İslâmcılık Düşüncesi ve Hareketi Sempozyum tebliğleri, 

editör İsmail Kara ve Asım Öz, 1. baskı., ss. 99-118, 

Zeytinburnu Belediyesi kültür yayınları, kitap no. 31, 

Zeytinburnu, İstanbul, Zeytinburnu Belediyesi, 2013. 

Yıldırım, Ramazan: Medrese’den Üniversite’ye Ali Özek, İstanbul, Çamlıca, 

2019. 

Yusuf Ünal: “Sayyid Quṭb in Iran: Translating the Islamist Ideologue in the 

Islamic Republic”, Journal of Islamic and Muslim Studies, 

C. 1, Sy 2, 2016, ss. 35 doi:10.2979/jims.1.2.04. 

Yücekök, Ahmet N.: Türkiye’de Örgütlenmiş Dinin Sosyo-Ekonomik Tabanı 

(1946-1968), Ankara, A.Ü. Siyasal Bilgiler Fakültesi, 1971. 

Zeydan, Abdulkerim: İslamda Ferd ve Devlet, Çeviren Cemal Arzu, İstanbul, 

Düşünce Yayınları, 1978. 

Zubaida, Sami: Islam, the People and the State: Political Ideas and 

Movements in the Middle East, New 3rd ed., London ; New 

York, I.B. Tauris, 2009. 

Zürcher, Erik Jan: Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, 19. bs, İstanbul, İletişim, 

2005. 

 



251 
 

ÖZGEÇMİŞ 

İstanbul’da doğdum. 2009 yılında Beykent Üniversitesi Uluslararası İlişkiler 

Bölümünden mezun oldum. Yüksek Lisans eğitimimi İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalında 2012 yılında tamamladım. 

Yüksek Lisans tez başlığım 1990’lı yıllarda Türkiye’de Siyasal Liberalizm idi. 

Doktora çalışmalarına aynı üniversitede Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler 

Anabilim Dalında başladım. 2010 yılında Kırklareli Üniversitesinde Araştırma 

görevlisi olarak başladığım çalışma hayatına 2015 yılından itibaren İstanbul 

Üniversitesinde Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkileri Bölümünde yine araştırma 

görevlisi olarak devam etmekteyim. Doktora süresi boyunca TÜBİTAK bursu ile 

Amerika Birleşik Devletleri’nde bulunan Columbia Üniversitesi bünyesinde yer alan 

Ortadoğu ve Güneydoğu Asya Çalışmaları Merkezinde misafir araştırmacı olarak 

bulundum. Bu süre zarfında hem tez çalışmalarımı hem de alanımla ilgili çeşitli 

üniversitelerde dersleri takip ettim. İngilizce ve Arapça bilmekteyim. 

 


