
 

 

 

Hacettepe Üniversitesi 

Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü 

Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Anabilim Dalı 

 

 

 

 

MISIR’IN BAĞIMSIZLIK MÜCADELESİ VE TÜRKİYE İLE İLİŞKİLERİ 

(1919-1937) 

 

 

 

 

Kemal KAYA 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Ankara, 2024 



 

 

 

  



 

 

MISIR’IN BAĞIMSIZLIK MÜCADELESİ VE TÜRKİYE İLE İLİŞKİLERİ  

(1919-1937) 

 

 

 

 

Kemal KAYA 

 

 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi 

 Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü 

Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Ana Bilim Dalı 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

Ankara, 2024 

 



 

 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı (kağıt) ve 

elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe Üniversitesine 

verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversiteye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikri mülkiyet haklarım 

bende kalacak, tezimin tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalışmalarda (makale, kitap, lisans ve 

patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 

Tezin kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve tezimin tek yetkili 

sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde yer alan telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı izin 

alınarak kullanılması zorunlu metinleri yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini 

Üniversiteye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan “Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, 

Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” kapsamında tezim aşağıda belirtilen koşullar 

haricince YÖK Ulusal Tez Merkezi / H.Ü. Kütüphaneleri Açık Erişim Sisteminde erişime açılır. 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden itibaren 2 yıl 

ertelenmiştir. (1) 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden 

itibaren  ….. ay ertelenmiştir. (2) 

o Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 

    ……/………/……                                                                                       

       Kemal KAYA 

1“Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin 

Yönerge”  

(1) Madde 6. 1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam etmesi 

durumunda, tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya 

fakülte yönetim kurulu iki yıl süre ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir.   

(2) Madde 6. 2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent gibi 

yöntemlerle korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç 

imkanı oluşturabilecek bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü 

anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı 

ayı aşmamak üzere tezin erişime açılması engellenebilir. 

ıMadde 7. 1. Ulusal çıkarları veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, sağlık 

vb. konulara ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir *. 

Kurum ve kuruluşlarla yapılan işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin gizlilik 

kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun önerisi ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite 

yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı verilen tezler Yükseköğretim Kuruluna bildirilir.  

Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları 

çerçevesinde muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir.  

* Tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim 

kurulu tarafından karar verilir. 



 

 

ETİK BEYAN 

 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım 

kaynaklara bilimsel normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak 

gösterilen durumlar dışında özgün olduğunu, Prof. Dr. Mustafa YILMAZ 

danışmanlığında tarafımdan üretildiğini ve Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve 

İnkılâp Tarihi Enstitüsü Tez Yazım Yönergesine göre yazıldığını beyan ederim. 

 

 

           Kemal KAYA 

 



iv 

 

 ÖZET  

KAYA, Kemal. Mısır’ın Bağımsızlık Mücadelesi ve Türkiye ile İlişkileri (1919-1937), 

Doktora Tezi, Ankara, 2024 

 

Bu çalışmada, İngiliz işgalinin Mısır’da oluşturduğu dirençle birlikte Mısır aydın ve 

siyasi çevrelerince benimsenen kendine özgü milliyetçilik anlayışını ortaya koyarak 

bağımsızlık mücadelesinde Mısır’ın hangi açmazlarla karşılaştığı açıklanmaya 

çalışılmıştır. Bunu yaparken uzun yıllar aynı yönetim yapısı içerisinde yaşadıkları 

Türklerin Anadolu’da verdiği Kurtuluş Savaşı sonunda elde ettiği zaferin ve devamında 

Türk inkılabının oluşturduğu çerçevenin Mısırlılar tarafından nasıl algılandığı, yeni Türk 

devletinin bir model alınıp alınmadığı tartışmalarını Mısır basınında çıkan başlıca gazete 

ve dergileri inceleyerek vermenin o dönemdeki iki ülke ilişkilerini anlamak açısından 

daha bütüncül bir bakış açısı katacağı düşünülmüştür. 

Çalışmanın sonunda iki ülke ilişkilerinin yaşamış oldukları modernleşme pratiklerinden 

bağımsız açıklanamayacağı ortaya çıkmıştır. Osmanlı Devleti’nin Birinci Dünya Savaşı 

sonrası yaşanan yenilgisi sonrası Türkiye Cumhuriyeti bağımsız bir devlet olarak 

kurulurken, Batılı modelleri uygulayacak kadrolar iktidar gücünü ellerinde tutarak 

zihinsel ve kurumsal temelli dönüşümleri gerçekleştirme fırsatı elde etmiştir. Mısır’da ise 

bağımsızlık meşalesini yakan milliyetçi kadro siyasal alanda iktidarı İngiliz Temsilcisi ve 

Kral ile paylaşmak zorunda kalmıştır. Aydın ve siyasi kesimlerce modernleşme 

bağlamında ortaya atılan köklü değişiklik önerileri sınırlı destek bulmuş ve belli bir 

dönem sonra etkisini yitirmiştir. Çalışmanın birinci bölümünde Mısır’da fikri ve siyasi 

hareketler, yeni ulusal bilinç arayışında İslam öncesi kadim Mısır medeniyeti vurgusu, 

Mısır milliyetçiliğinin Arap milliyetçiliği ile ilişkisi ortaya konulmuştur. İkinci bölümde, 

Birinci Dünya Savaşı sonrası Mısırlıların bağımsızlık yolundaki çabaları anlatılmıştır. 

Bağımsızlık için yeşeren umutların taşındığı 1919 Paris Barış Konferansı ve Mısırlıların 

oluşturduğu Heyet’in diplomasi faaliyetlerine bakılarak Mısır’ın bağımsızlık talepleri 

incelenmiştir. Bu bölümde İngilizlerin verdiği sınırlı bağımsızlık ve devamında Vefd’in 

Mısır siyasetinde aldığı konumu ile 1936 tarihli İttifak Anlaşması’na kadar yürüttüğü 

siyasetin yansımalarına yer verilmiştir. Üçüncü bölümde, Atatürk dönemi Mısır-Türkiye 



v 

 

ilişkileri 1936 yılında yapılan Dostluk Antlaşması’na kadar incelenerek; iki ülke 

ilişkilerini belirleyen dinamikler, Millî Mücadele dönemi ve Lozan Antlaşması ekseninde 

açıklanmıştır. Ayrıca Türk inkılabının Mısır basınında nasıl değerlendirildiği ve ilişkilere 

etkisi ile basının propaganda aracı olarak nasıl kullanıldığı anlatılmıştır. Dördüncü 

bölümde ise, dönemin iki ülke siyasi ve diplomatik ilişkileri sorun alanlarının ortaya 

çıkardığı mesafe ve iki ülkeyi birbirine yaklaştıran faktörler bağlamında incelenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Türk İnkılabı, Mısır Basını, Ulusal Bilinç, Milliyetçilik, 

Bağımsızlık 

  



vi 

 

 

ABSTRACT 

KAYA, Kemal. Egypt’s Struggle for Independence and It’s Relations with Türkiye (1919-

1937), Ph.D. Dissertation, Ankara, 2024 

 

This study attempts to explain the impasses facing Egypt in its struggle for independence 

by revealing the unique understanding of nationalism adopted by Egyptian intellectuals 

and political circles emanating from the resistance that the British occupation created in 

the country. While doing this, it was thought that examining and understanding the 

discussions within main newspapers and magazines in the Egyptian press about the 

victory of the Turks with whom they lived under the same administrative structure for 

many years, in the War of Independence, the perception of the Turkish revolution and 

modality of the new Turkish state, would provide a more holistic perspective in 

understanding the relations between the two countries at that time. 

At the end of the study, it has become clear that the relations between the two countries 

cannot be explained independently of the modernization practices they have experienced. 

While the Republic of Turkey was established as an independent state following the fall 

of the Ottoman Empire after the WWI, the cadres who would follow Western models 

acquired an opportunity to carry out mental and institutional transformations by holding 

the power of government in their hands. On the other hand, nationalist cadres which lit 

the torch of independence had to share the power in the political realm with the King and 

the British representative. Radical reform proposals which were put forward by 

intellectual and political circles as part of modernization efforts received only limited 

support and faded away over time. In the first part of the study, political movements in 

Egypt, emphasizes on pre-Islamic ancient Egyptian civilization in search of a new 

national consciousness and the relations between Egyptian and Arabic nationalism are 

discussed. In the second part, Egyptian attempts towards independence after WWI are 

examined. The independence demands of Egyptians are reviewed by delving into the 

Paris Peace Conference of 1919 where the hopes for independence flourished. This 

section covers the limited independence granted by the British and the position that the 



vii 

 

Wafd assumed in Egyptian politics and the reflections of the policies it pursued until the 

Alliance Agreement of 1936. In the third section, Egypt-Turkey relations during the 

Atatürk period are examined until the Friendship Agreement signed with Egypt in 1936. 

The dynamics that determined the relations between the two countries are explained in 

the context of the National Struggle period and the Treaty of Lausanne. In addition, how 

the Turkish Revolution was evaluated in the Egyptian press and its impact on relations 

and how the press was used as a propaganda tool are explained. In the final part, the 

diplomatic relations between the two countries are discussed in the context of standoffs 

created by the disputed issues and factors bringing these countries together. 

 

Key Words: Turkish Reform, Egypt’s Press, National Awareness, Nationalism, 

Independence  

  



viii 

 

İÇİNDEKİLER 
 

ETİK BEYAN ................................................................................................................. ix 

ÖZET ............................................................................................................................... iv 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

KISALTMALAR DİZİNİ .............................................................................................. x 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ xi 
 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

I. KONUNUN TANIMI, AMACI VE ÇALIŞMANIN ÖNEMİ .................................. 1 

II. KAVRAMSAL ÇERÇEVE ...................................................................................... 5 

III. OSMANLI DEVLETİ HAKİMİYETİNDEN 20. ASRIN İLK ÇEYREĞİNE 

KADAR MISIR ............................................................................................................. 9 
 

BİRİNCİ BÖLÜM ......................................................................................................... 24 

MISIR’DA FİKRİ VE SİYASİ HAREKETLER ....................................................... 24 

1.1.Arap Milliyetçiliği ve Etkileri ............................................................................... 24 

1.2. Arap Milliyetçiliğinden Ayrılan Mısır Milliyetçiliği ve Siyasal Alanda Milli 

Hareket’in Ortaya Çıkışı ............................................................................................. 33 

1.3. Yeni Ulusal Bilinç Arayışı: İslam Öncesi Kadim Mısır Medeniyeti Vurgusu ..... 47 

1.4. Sınırlı Siyasal Temsil: Dönemin Siyasi Partileri ve Basın İlişkisi ....................... 51 

1.4.1. Muhafazakâr Milliyetçiler: Hizb’ül Vatani (Milli Parti) ........................................... 55 

1.4.2. Ilımlı Milliyetçiler: Hizb’ül-Umme (Millet Partisi) ................................................... 61 
 

İKİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................... 66 

MISIR’IN BAĞIMSIZLIK MÜCADELESİ .............................................................. 66 

2.1. Birinci Dünya Savaşı Yıllarında Mısırlıların Tutumu .......................................... 66 

2.2. Mısırlıları Temsil Edecek Heyet’in Oluşturulması .............................................. 70 

2.3. Bağımsızlık Umudu: Paris Barış Konferansı 1919 .............................................. 76 

2.3.1. Mısır Heyeti’nin Yazışmaları ..................................................................................... 78 

2.4. 1919 Devrimi ........................................................................................................ 81 

2.5. Milner Komisyonu ............................................................................................... 86 

2.6. İngilizlerin Tek Taraflı Bağımsızlık İlanı: 28 Şubat 1922 Deklarasyonu ............ 91 

2.7. Mısır Anayasası .................................................................................................... 94 

2.8. Seküler Milliyetçilerin İktidarı: Vefd Hareketi .................................................... 96 



ix 

 

2.9. Kral Fuad’ın Gücü ve Zağlul’un Liderliğindeki Vefd Arasında İktidar Dengesi

 ................................................................................................................................... 102 

2.10. Bağımsızlık Müzakereleri ................................................................................ 104 

2.11. Hukuki Bağımsızlığı Getiren 1936 İngiliz-Mısır İttifak Antlaşması ............... 108 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ..................................................................................................... 113 

BİRİNCİ DÜNYA SAVAŞI SONRASI TÜRKİYE-MISIR İLİŞKİLERİ ............ 113 

3.1. İki Ülke İlişkilerini Belirleyen Dinamikler ........................................................ 115 

3.1.1. Millî Mücadele Dönemine Olan İlgi ........................................................................ 116 

3.1.2. Lozan Barış Konferansı ve Mısır’ın Girişimleri ...................................................... 120 

3.2. Türk İnkılabının İki Ülke İlişkilerine Etkisi ....................................................... 129 

3.2.2. Mısır Basınının Türk İnkılabına Bakışı.................................................................... 135 

3.2.3. Basının Propaganda Aracı Olarak Kullanılması ...................................................... 158 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................... 165 

TÜRKİYE-MISIR ARASINDA SİYASİ VE DİPLOMATİK İLİŞKİLER .......... 165 

4.1. İki Farklı Rejim: Mesafeli İlişkilerin Arka Planındaki Sorun Alanları .............. 174 

4.1.1. Hilafet Meselesi ....................................................................................................... 174 

4.1.2. Kapitülasyonlar Meselesi: Karma Mahkemeler Krizi .............................................. 182 

4.1.3. Afyon Üretimi Nedeniyle Mısır'ın Tepkisi .............................................................. 185 

4.1.4. Fes Olayı .................................................................................................................. 188 

4.2. İki Ülkeyi Birbirine Yaklaştıran Faktörler ......................................................... 193 

4.2.1. Mısır Kadın Hareketinin Türkiye’ye İlgisi .............................................................. 195 

4.2.2. Cumhuriyetin Kraliçesi Keriman Halis’in Mısır Ziyareti ........................................ 198 

4.2.3. Yaklaşan İtalya Tehlikesi ......................................................................................... 199 

4.2.4. Türkiye-Mısır Dostluk Antlaşması, İkamet Antlaşması ve Tabiiyet Sözleşmesi 1937

 ........................................................................................................................................... 201 
 

SONUÇ ......................................................................................................................... 205 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 211 

EKLER ......................................................................................................................... 230 

 

  



x 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

a.g.e.  Adı Geçen Eser. 

a.g.m.  Adı Geçen Makale. 

a.g.t.  Adı Geçen Tez. 

BCA   Başbakanlık Cumhuriyet Arşivi 

BOA  Başbakanlık Osmanlı Arşivi 

bkz.   Bakınız. 

çev.   Çeviren. 

der.  Derleyen. 

ed.   Editör. 

FO  Foreign Office 

Haz.   Hazırlayan 

HR. SYS.  Siyasî Kısım 

İTC  İttihat ve Terakki Cemiyeti 

NA  National Arvieves 

TDA  Türk Diplomatik Arşivi 

Y.M.C.A. Young Men’s Christian Association 

 

 

 

 

 



xi 

 

ÖNSÖZ 

Doğu toplumlarında görülen Batılılaşma çabaları modern düşünceyi ve kurumları kendi 

devlet yapılarına ve düşünce biçimlerine uyumlulaştırılmasına yönelikti. Bu yapılırken 

din ile modernitenin birbiriyle uzlaşmaz görünümü, bu dönüşümde en zorlu sorun alanı 

olarak ortaya çıkmıştır. Milliyetçilik ise modernleşme sürecinde bu toplumların en önemli 

ideolojik aygıtı haline gelmiştir. Bu açıdan Mısır’da 19. asır sonlarında başlayan İngiliz 

işgali bölgede kendine özgü bir milliyetçilik anlayışını harekete geçirmiştir. Bu çalışmada 

İngiliz işgali ile birlikte Mısır’da ortaya çıkan bağımsızlık mücadelesi, Mısır siyasi 

hareketleri incelenerek verilmiştir. Diğer taraftan, Türkiye ile Mısır arasında fiziksel 

kopuş eş zamanlı olarak fikirsel anlamda bir ayrılığı ortaya çıkarmamıştır. Yeni Türk 

devletinin kuruluşu ve Türk inkılabının elitist ve yukarıdan aşağıya doğru bir yöntemle 

Batılılaşma yönünde ortaya çıkardığı yenilikler ve dönüşümler Mısırlılar tarafından 

heyecanla takip edilmiştir. Türk inkılabının oluşturduğu algı toplumda ve elitlerce farklı 

yorumlanmakla beraber Mısır’da dini yapı ve düşünce varlığını güçlü bir şekilde 

sürdürmüştür. Özellikle Millî Mücadele dönemi yeni Türk devletinin kurulmasıyla elde 

edilen başarılar Mısır basınında İslami bir bakış açısıyla ele alınmıştır. Bu anlamda daha 

derin bir kopuş halifeliğin kaldırılmasıyla ortaya çıkmıştır. Mısır’daki İngiliz işgali ve her 

iki ülkede birbirine zıt rejimlerin varlığı ülkeler arası ilişkilerin dinamiklerine etki eden 

en önemli unsurlar olmuştur.  

Bu tez TUBİTAK Doktora Sırası Araştırma Bursu kapsamındaki burs desteği ile 

hazırlanmıştır. Bu çalışmamın hayata geçirilmesi sürecinde tecrübesiyle ve görüşleriyle 

beni destekleyen danışman hocam Prof. Dr. Mustafa YILMAZ’a, alandaki tecrübeleriyle 

çalışmama katkıda bulunan tez izleme jürisinde bulunan değerli hocalarıma, Mısır’a 

gitmeden önce danıştığım ve Mısır üniversitelerindeki tanınmış tarihçilerle iletişim 

kurmamı sağlayan Prof. Dr. Ekmeleddin İHSANOĞLU’na, Mısır’da yaptığım 

araştırmalarımda kaynak temininde çok yardımcı olan Mısır Milli Kütüphanesi uzmanı 

Hassan SAHL’e ve araştırmacı Muhammed SARHAN ile tercümelerde çalışmama büyük 

katkı yapan tarihçi Ahmed GARFY’e teşekkürü bir borç bilirim. Ayrıca çalışmamda beni 

yalnız bırakmayan ve Mısır’a gelerek büyük fedakârlık yapan sevgili eşim Fidan, 

çocuklarım Faruk Emre, Tuğrul ve Sare Nur ile bu zorlu süreçte dualarını her zaman 

hissettiğim sevgili annem ve babama minnettarım. 



1 

 

GİRİŞ 

I. KONUNUN TANIMI, AMACI VE ÇALIŞMANIN ÖNEMİ 

Mısır, kadim medeniyet geçmişi ve uzun yıllar Türkler tarafından yönetilmesi sebebiyle, 

modernleşmenin Osmanlı coğrafyasında en önemli etkilerinin gözlendiği 19. asırda 

Türkiye ile idari ve hukuki olarak benzer kurumsallaşma deneyimleri göstermesi 

bakımından ilgi çekici olmuştur. Türkiye ve Mısır modernleşmeye maruz kalınan süreci 

aynı zaman diliminde yaşamıştır. Her toplumun kendine özgü yapısı, farklı kurumsal 

deneyimleri bulunduğu, toplumu harekete geçiren dinamiklerin değiştiği tartışma 

götürmez bir gerçektir. Mısır barındırdığı farklı kimlikler açısından diğer birçok Arap 

devletine göre kendine has -sui generis- özellikler taşımaktadır. Bu farklılık bağımsızlık 

yolunda sömürgeci bir ülkeye karşı Mısır’ın verdiği mücadelede ve bağımsızlık 

vurgusunu besleyen fikirlerde kendini göstermiştir. Aynı zamanda Mısır diğer Arap 

ülkelerinde görülmeyen modernleşme hamle ve girişimleri ile de bu farklılığı ortaya 

koymuştur.   

Modernleşme sürecini sonradan yaşayan toplumlar bu dönüşüm evresinde benzer sorun 

alanlarına sahip olsalar da toplumu harekete geçiren dinamiklerin farklı oluşu benzer 

coğrafyaların farklı modernleşme deneyimlerini ortaya çıkardı. Bu anlamda Mısır ile 

Türkiye’yi modernleşme bağlamında karşılaştırmak zordur. Zira Mısır’ın Osmanlı 

idaresinde ayrıcalıklı konumda bir eyalet oluşu ve İngiliz işgal dönemlerinin Mısır 

özelinde kendine özgü bir durum oluşturması özellikle bağımsız devlet modeli açısından 

Mısır’ı Türkiye’den ayırmaktadır. Mısır’ın 19. asrı Osmanlı modernleşmesine ve 

dönemin merkez çevre ilişkilerinin tarihsel seyrine bakmadan anlaşılamayacağı bir 

gerçektir. Mısır’ın bağımsızlık mücadelesinin bu tarihsel bağlam çerçevesinde Türkiye 

ile olan ilişkileriyle birlikte incelenmesi Mısırlıların siyasal, hukuki ve kurumsal 

dönüşüm taleplerinin arka planını anlamlandırmada bize yeni bakış açıları katacaktır. 

Mısır’ın bağımsızlık serüveninin başlangıcı olan 1919 yılındaki Paris Barış 

Konferansı’ndan başlayarak resmi olarak bağımsızlığını kazandığı 1936 yılını kapsayan 

aralıkta bağımsızlık yolunda attığı adımlar ve Mısır’ın Türkiye ile Millî Mücadele 

döneminden başlamak üzere 1937 yılında imzalanan Dostluk Antlaşmasına kadar 

geliştirmiş olduğu siyasi ve diplomatik ilişkileri incelenerek bu ilişkilerde etkili olan 

file:///C:/Users/kemal.kaya/Desktop/Kemal%2002012021/Tez%20Yazımı/Fişler/İçindekiler.docx%23_Toc25573058


2 

 

faktörler ön plana çıkarılmıştır. Bu açıdan çalışma 1919-1937 tarihleri arasındaki 

dönemle sınırlandırılmıştır.  

Birinci Dünya Savaşı sonrasında bir çıkış yolu arayan eski Osmanlı eyaletinin 

bağımsızlık yolunda hangi zorluklarla karşı karşıya kaldığı gözler önüne serildikten 

sonra, bu mücadeleyi tek başına İngiltere’nin ülkedeki askeri varlığı eksenli resmeden 

analizlerin eksik bıraktığı alanlar görülmüştür. Bundan hareketle Birinci Dünya Savaşı 

sonrası verdiği kurtuluş mücadelesiyle bağımsız bir devlet olarak kurulan Türkiye 

Cumhuriyeti’ndeki kurumsal ve hukuki düzenlemeleri içeren köklü değişikliklerin-

siyasal sosyal ve hukuk alanında yapılan inkılaplar- Mısır’da siyasal figürler ve aydınlar 

tarafından takip edilmesi ve yeni dünya dinamiklerinde Türkiye’nin bir model olarak 

alınıp alınmayacağı tartışmalarına bakılmasının yeni bir çerçeve sunacağına inanılmıştır.  

Modernleşme kapsamında, Türkiye’nin yaşadığı sorunların temelinin Osmanlı 

Devleti’nin son dönemlerindeki dönüşümlerin ortaya çıkardığı bakiyede bulunduğu 

savından hareketle bu durumun Mısır’da nasıl bir miras bıraktığı konusu bu açıdan önemli 

hale gelmiştir. Bununla birlikte, Türkiye Cumhuriyeti ile Mısır arasındaki ilişkilerde 

tarihi ve kültürel bağların önemli birer etken olmasından yola çıkarak, Mısır’ın bağımsız 

bir devlet olma mücadelesi verirken diğer taraftan Türkiye’nin yeni bir devlet olarak 

yaşadığı değişim ve oluşuma büyük ilgi göstermesi anlaşılır bir durumdur. Ayrıca 

Mısır’ın Türkiye ile ilişkisinin devlet modeli ve inkılap hareketleri üzerinden itici-çekici 

unsurlar bağlamında incelenmesi yararlı olacaktır.  

Mısır’ın bağımsızlık mücadelesi incelenirken araştırma sahasına aldığımız dönem ve bu 

dönemin öncesine yönelik siyasal, ekonomik, sosyal ve kültürel şartlarla ilgili ayrıntılı 

bilgi verilmiştir. Zira Mısır’ın çok çeşitli kültür yapısı ve büyük medeniyetlerin havzası 

olması nedeniyle özellikle entelektüel çevrede farklı görüşler ortaya çıkmıştır. 

Araştırmanın kavramsal çerçevesinde modernleşmenin Doğu coğrafyasında bulduğu 

anlam ve bunun bir çıktısı olarak milliyetçiliğin Mısır’da gelişimi, Arap milliyetçiliğiyle 

olan ilişkisi, Osmanlı ve İngiliz ötekileştirmesinin bu ülkede hangi anlamda karşılık 

bulduğu göz önünde bulundurularak açıklanacaktır. Burada Arap milliyetçiliğinin 

kökenleri hakkında genel çerçeve çizilerek bunun Mısır özelinde nasıl yer tuttuğu ve 

vatan sevgisini esas alan ülke milliyetçiliğinin nasıl geliştiği açıklanmıştır. 



3 

 

Türk modernleşme serüveni, düşünsel ve kurumsal düzeyde 18. ve 19. asırda Batı’da 

ortaya çıkan gelişmelerin ardından buna uyum gösterme çabasıyla birlikte Türkiye’de 

zorunlu olarak ulus devlet biçimine dayalı bir idarenin, cumhuriyet rejiminin hayata 

geçirilmesini ortaya çıkarmıştır. Türk modernleşmesinin Atatürk dönemi uygulamaları 

çoğunluğu geleneksel değerleri taşıyan bir toplumda zihinsel ve kurumsal düzeyde büyük 

dönüşümleri zorunlu bir süreç olarak hayata geçirmiş, bu nedenle İslam coğrafyasında 

ortaya çıkan yeni yönetimler için ilgi çekici olmuştur.1 Herhangi bir manda yönetimi 

altında olmaksızın gerçekleştirilen Türk inkılabı, kendi başına modernleşme için 

cesaretlendirici bir durumu ortaya çıkarmıştır. Bu dönemde Türkiye’nin bir model olup 

olamayacağı Mısır kamuoyunda yoğun olarak tartışılmıştır.  

Türkiye’de, bir İslam toplumunda gerçekleşen Türk inkılabı ulus devletin en önemli 

ideolojisi olan milliyetçiliği topluma göre tanımlayarak amacını gerçekleştirirken; 

Mısır’daki ulusal bilinci harekete geçirmesi beklenen Mısır milliyetçiliği düşüncesi, fikir 

aşamasından aksiyon aşamasına geçerek iktidar pratiği elde etmesi neticesinde oluşan 

dinamizm otoriter Kral ve ülkedeki tahakkümünü çeşitli vesilelerle devam ettiren 

İngiltere’nin de engellemeleri ile sekteye uğramıştır. Belirlenen kavramsal çerçeveden 

yola çıkarak, araştırmada İngilizlerin 1882 tarihli işgali ile Mısır’da başlayan aksiyoner 

milli hareket 1936 yılına kadar olan süreçte gerek aydın hareketi olarak gerekse 

siyasetçilerin iktidar pratiklerinde bağımsızlığın kazanılmasında iç dinamik olarak itici 

bir rolü oynayıp oynamadığı; İngilizlerin Mısır’daki çıkarları yönünden algısının 

değişmesiyle yeni uluslararası dengenin buna nasıl uygun bir ortam sağladığı sorularına 

cevap aranmıştır.  

20. asrın başında Mısır’da yaşanan bağımsızlık mücadelesinde İngiltere’nin yanında 

Türkiye’yi de anmak gerekmektedir. Mısır ve Türk toplumu arasındaki fikri kopuş kolay 

olmamıştır. Zira uzun asırlardır Mısır’daki kültürel, siyasal ve toplumsal alandaki 

Osmanlı-Türk etkisi göz ardı edilmemelidir. İngiltere hem Osmanlı son döneminde hem 

de 20. asrın başlarında fiili ve hukuki olarak Türklerden kopardığı Mısır’da kolonyal 

dönem sonrası bir düzen inşa etmiştir. Bu düzen İngiltere’nin ekonomik çıkarları ile 

ilgilidir. 1922 yılında İngiltere’nin tek taraflı beyanı ile bir devlet olarak kurulan Mısır’ın 

 
1 İskender Gökalp ve François Georgeon, Kemalizm ve İslam Dünyası, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2007, 

s.9 



4 

 

yeni siyasal sisteminin ortaya çıkardığı anayasal monarji rejimi Osmanlı Devleti’nin son 

dönemdeki siyasal-kurumsal yapısına benzemektedir. Bir tarafta cumhuriyet ilan 

edilirken diğer tarafta ise Mehmed Ali Paşa hanedanı ayrıldığı devletin küçük bir 

prototipiyle 20. asrın ortalarına kadar iktidarda kaldığı görülmüştür. Her iki ülke 

arasındaki diplomatik ilişkiler ancak 1925 yılında başlayacaktır. Osmanlı Devleti’nin son 

asrında İstanbul ve Kahire merkezli yaşanan rekabete bağlı olarak iki ülkenin bölgede 

geçmişten gelen liderlik potansiyeli ve Birinci Dünya Savaşı sonrası ortaya çıkan iki 

ülkenin siyasal rejimleri arasındaki zıtlık mesafenin en önemli sebepleri olarak 

görülmüştür. 

Yapılan çalışmalara bakıldığında, özellikle Mehmed Ali Paşa ve sonrası hıdivlik 

dönemleri bu açıdan yoğun olarak incelenmiştir. Birinci Dünya Savaşı sonrası Türkiye 

ile Mısır ilişkileri Atatürk dönemi dahil olmak üzere yakın dönemi kapsayacak şekilde 

incelenmiş, özellikle çalışmamızda değineceğimiz Türk inkılabının Mısır’daki 

yansımalarını inceleyen lisansüstü tezler ve makaleler gözden geçirilmiştir. Bu çalışma 

ile birlikte Mısır siyasal tarihi açısından ilgili dönem incelenmekle beraber Mısır’ın 

ortaya koymuş olduğu bağımsızlık mücadelesi geliştirmiş olduğu Mısır milliyetçiliği 

bağlamında değerlendirilmiştir.  Bu tezde Türkiye’de olan bitenlere karşı Mısır aydını ve 

devlet adamlarının girişimlerini ve düşüncelerini resmi yazışmalar ile dönemin Mısır 

kamuoyununu yansıtmada en önemli araç olan Mısır basınındaki gazeteler ve dergiler 

üzerinden verilmesinin daha önce yapılmış olan çalışmalara önemli bir katkı sağlayacağı 

düşünülmüştür. 

Çalışmamızda ikili ilişkilerin arka planındaki koşullar incelendikten sonra bu ilişkilerin 

ortaya çıktığı düzlem nedensellik bağı kurularak analiz edilmiştir. Araştırmamızda 

birincil kaynak olarak resmi yazışmalar, Mısır’ın önde gelen siyasal figürlerinin 

hatıratları, Mısır basınında El-Ahram, El-Mukattam, El-Ahbar, El-Muhadenet, El-Menar 

ve El-Hilal başta olmak üzere döneme ilişkin yayınlanan birçok gazete ve dergi 

kullanılmıştır. Ayrıca İngiliz görüşlerini yansıtması bakımından The Times gazetesinden 

yararlanılmış, Türk basınında ise Akşam, Cumhuriyet ve Hakimiyet-i Milliye 

gazetelerinden döneme ilişkin yazılar kullanılmıştır.  İki ülke ilişkilerini araştırmak 

açısından resmi yazışmaların bulunduğu arşivler her iki ülke için kısıtlı imkanlar 

sunmaktadır.  T.C. Dışişleri Bakanlığı arşivi Mısır için henüz açık olmamakla birlikte 

Mısır hakkında diğer ülkeler özelinde bazı veriler elde edilebilmektedir. Aynı zamanda 



5 

 

Mısır’daki resmi arşivler de araştırmacılar için maalesef kapalı durumdadır. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi ve Cumhuriyet Arşivi, 

IRCICA Kütüphanesi ve Milli Kütüphane Arşivi ile İngiliz Dışişleri Bakanlığının yıllara 

göre Türkiye Yıllık Raporları döneme ilişkin birinci elden resmî belgeler ve yazışmaları 

görme imkânı sunarken Kahire’de bulunan Daru’l-Kutub ve’l-Vesâiku’l-Kavmiyye-Mısır 

Milli Kütüphanesi’nde bir kısmı dijital hale getirilmiş olan döneme ait gazeteler ve 

dergiler birincil kaynak olarak önemli çıktılar sunmuştur. Bu anlamda Mısır ile Türkiye 

arasındaki ikili ilişkileri analiz etmede basın en önemli kaynak olma özelliğini 

korumaktadır.  

II. KAVRAMSAL ÇERÇEVE  

Mısır’a yönelik bu çalışmayı yaparken modernleşme ve milliyetçilik kavramları 

üzerinden teorik çerçeveyi çizmeye çalıştık. Zira modernleşme; Batılılaşma, yenileşme, 

ilerleme ve çağdaşlaşma kavramları üzerinden milliyetçilik ile sıkı bir ilişki içerisindedir. 

Modernite kavramı ilk olarak Hegel tarafından İngiltere’ye özgü kullanılmıştır. Bununla 

birlikte  bu kavram 1700’lü yıllarda ortaya çıkan Batı Avrupa merkezli yaşam biçimlerini 

tanımlarken daha sonra yaygın olarak kullanılmaya başlamıştır.2 Modernleşmenin tarihi 

konusunda yapılan tartışmalara bakıldığında gelenekselci yaklaşım, geleneklerden 

kopuşun tarihin saptanabilir bir anında olduğunu ve milat olarak bunu Sanayi ve 

Amerikan Devrimleriyle başlatıp Fransız Devrimiyle doruğa ulaştığını savunmuştur.3 18. 

asırdan itibaren dünyayı Batı merkezli olarak dönüştüren modernite serüveni ile birlikte 

oluşan modern yapılar, bunun dışında kalan ve bu sisteme ayak uydurmaya çalışan 

toplumları “modernleşme” sürecine maruz bırakmıştır.4 Modernleşmenin toplumsal 

hayattaki karşılığı ise buna maruz kalan toplumun geleneksel yaşamın oluşturduğu 

çerçevenin dışına çıkarak modern yaşama doğru sosyal ve kültürel anlamda değişmesinde 

görülmüştür.5 Böylelikle Batı dışı toplumların modern olmak adına Batı Avrupa’nın 

oluşturduğu modele benzeme talepleri modernleşme sürecini doğurmuştur.6  

 
2 Mehmet Karataş, Modernlik Küreselleşme ve Türkiye’nin Kimlikler Evreni, Küre Yayınları, İstanbul, 

2015, s.27 
3 Ilan Pappe, Ortadoğu’yu Anlamak, Çeviren: Gül Atmaca, NTV Yayınları, İstanbul, 2011, s.3 
4 Mümtaz’er Türköne, Modernleşme, Laiklik ve Demokrasi, İstanbul, Ark Yayınevi, 1994, s.59-60 
5 Karataş, a.g.e., s.33 
6 Mustafa Yılmaz, “Açış Konuşmaları”, Avrupa Birliği: Çağdaş Uygarlığın Yolu mu, Ulusal 

Egemenliğin Sonu mu?, Ed. Mustafa Yılmaz vd., Hacettepe Üniversitesi Yayınları, Ankara, 2005, s.4 

file:///C:/Users/kemal.kaya/Desktop/Kemal%2002012021/Tez%20Yazımı/Fişler/İçindekiler.docx%23_Toc25573060


6 

 

Batı’da düşünsel felsefi temelleri olan modernleşme süreci sosyal, kültürel ve kurumsal 

yapılarda eski gelenek anlayışı yerine modern ölçütlerin dayattığı daha iyi ve daha yeniye 

doğru bir değişim sürecini ortaya koymuştur. Batı dışı toplumlar için vurgulanan 

modernleşme süreci, aslında Batı’daki kurumsal dönüşümün kendine özgü olduğunu 

göstermektedir. Çünkü bu süreç kurumsal ve düşünsel dönüşüme yabancı toplumlarda 

uyumlaşma sorununu ortaya çıkarmaktadır.7 Doğulu toplumların modernleşmesinde, 

Batı’nın yaşadığı bazı sancılı değişim süreçleri (Reform, Rönesans, Aydınlanma) ve 

modern dönemler   ıskalanmış, bu “her şeyden önce Modern Avrupa'nın köşe başlarını 

tuttuğu, sömürü ağını kurduğu, siyasî ve kültürel hegemonyasını pekiştirdiği bir dünyada 

sıkıntılı ve sancılı bir süreç olmuştur.”8 Modernite diyalektik olarak gelenekseli yıkarak 

kendine alan açmıştır. Batı moderniteye ulaşırken dinle çatışmaya girmiş, ancak bu 

durum tezatlık oluştursa da İslam coğrafyasında dinle modern yapılar birbirinden keskin 

şekilde ayrılmamıştır.9 Avrupa’nın teknoloji, fikir hayatı, sanayi, askeri ve ekonomi başta 

olmak üzere hayatın her alanına isabet eden alanlarda çok önemli ilerlemeler 

kaydetmesine karşı, 19. asır Müslüman düşünürleri ve devlet adamları, dini ve toplumsal 

reformlar yapılarak bu seviyeye ulaşılacağına olan inancı desteklediği görülmüştür. 

Böylelikle İslam toplumu dinin yeniden yorumlanmasıyla modern dünyada yerini 

alabilecekti.10 Bu anlamda Müslüman Doğu coğrafyasındaki modernleşme pratikleri belli 

motivasyonlardan hareket ediyordu. Hristiyan Batı ile Müslüman Doğu arasındaki 

etkileşime dikkat çeken Dawn’a göre, Müslümanlar dinin kutsallığına sahip çıkarken 

sadece ismen Hıristiyan olan Franklar yalnızca aklı esas alıyordu. Ayrıca doğa 

bilimlerinde Müslümanlar geçmişte Frankların hocası olmuşsa şimdi Müslümanlar 

onlardan Batı ilimlerini ödünç almalıdır. Bu şekilde Batı ile aradaki mesafenin bu döngü 

içerisinde kapanacağı hesap edilmiştir.11   

Modernleşme deneyimlerine bakıldığında ortak bir ideal etrafında toplanma arzusu olan 

bütünleşmiş bir toplum tasavvuru vardır. Modern dünyanın ortaya çıkardığı modellerin 

 
7 Karataş, a.g.e, s.30-36 
8 Türköne, a.g.e, s.60 
9 İsmail Kara, “İslam Düşüncesi Seminerleri”, Zeytinburnu Kültür Sanat, 21 Kasım 2013, 

https://www.youtube.com/watch?v=93NIKNcoojU, Erişim Tarihi:10.11.2019 
10 Youssef M. Choueiri, Ortadoğu Tarihi: Dini, Siyasi, Kültürel ve Ekonomik Perspektiften, Çev. Fethi 

Aytuna, İnkılap Kitapevi, İstanbul, 2011, s.347 
11 C.Ernest Dawn, “The origins of Arab nationalism”, The origins of Arab nationalism, ed. Rashid Khalidi 

vd., Columbia University Press, New York, 1991, s.5 



7 

 

milliyetçilik ideolojisi etrafında ancak çeşitli yönden benzer özelliklere sahip bir toplum 

vasıtasıyla gerçekleştirilebileceği benimsenmiştir. Böylelikle milliyetçilik 

modernleşmenin bir aracı olarak ortaya çıkmıştır. Modernleşme ve milliyetçilik 

arasındaki ilişkiyi açıklayan Gellner, milliyetçiliği politik ve ulusal birimin birbiriyle 

uyumlu olmalarını öngören siyasal bir ilke olarak tanımlamıştır.12 Modern bir ulusun var 

olabilmesi için bir toprağa ihtiyacı olmuştur. Ulusu hayal edilmiş siyasal bir topluluk 

olarak tanımlayan Anderson, ulusu kendisine egemenlik hakkı vermekle birlikte belirli 

sınırlılıkları içeren bir cemaat olarak görmüştür.13 Bu durum imparatorlukların çözüldüğü 

Birinci Dünya Savaşı sonrası dönemde türdeş etnik-dilsel veya dini yapıların 

bulunmasının zorluğundan dolayı devletlerin ortaya koydukları zorunlu bir tercihtir. 

Devletlerarası sistemde her egemen devletin kuruluşuna mukabil bir “ulus”, bir “halk” 

olgusunu ortaya çıkarması sistem içerisinde devletlerin kaynaşma sorunu ile 

açıklanmaktadır. Egemen devletin hem içten gelen hem dışardan gelen parçalanma 

tehditlerine ulusal duyguların geliştiği ölçüde karşı durabileceği yargısından hareketle 

devletler politikalarının etkinliğini artırmak adına milliyetçi politikaları desteklemiştir.14 

Toplumsal temelde desteklenmeyen milliyetçiliğin aynı coğrafya içerisinde yaşayan 

halkları bir millet haline dönüştürmedeki gücünün de sınırlı olacağının altını çizen Oran, 

milliyetçiliğin etkili bir ideoloji anlamında ortak bir “duygu” etrafında “biz” bilincini 

harekete geçiren şeklinin “egemen sınıf veya başat grup tarafından ileri sürülen tutunum 

ideolojisi olarak” ortaya çıktıktan sonra kitlesel bir eyleme dönüştüğünde ancak anlam 

kazanacağını ve bir harekete dönüşeceğini belirtmiştir.15 Pappe’ye göre ise, milliyetçilik 

sayesinde Batılılaşma çabasına giren toplumlarda modernliğin gerektirdiği en önemli 

aşamalar olan teknik ve ekonomik dönüşüm ile Batılı kurumların ve ideolojilerinin 

alınması aşamaları tamamlanmıştır.16 Bu durumda her açıdan değişime ayak uydurmaya 

 
12 Ernest Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, Çev. Büşra Ersanlı Behar ve Günay Göksu Özdoğan, İnsan 

Yayınları, İstanbul, 1992, s.19 
13 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, Metis Yayınları, 

İstanbul, 2011, s.20 
14 Etienne Balibar ve Immanuel Wallerstein, Irk Ulus Sınıf Belirsiz Kimlikler, Çev. Nazlı Ökten, İstanbul, 

Metis Yayınları, 2007, s.101-102 
15 Baskın Oran, Kara Afrika’da Az-Gelişmiş Ülke Milliyetçiliği, Doktora Tezi Özeti, Ankara Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi, Dergipark Akademi, Cilt:28, Sayı:3, 1973, s.247-248, 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ausbf/issue/3131/43497, Erişim tarihi: 06.11.2024  
16 Pappe, a.g.e., s.6 



8 

 

çalışan Doğu toplumları için milliyetçilik bir tutunum ideolojisi olarak pragmatik 

çözümler bulmada önemli fırsatlar sunmuştur. 

Müslüman aydınlar Batı’daki millet modelini Müslüman bir topluma nasıl 

uyarlanabileceği konusuyla ilgilendiler. İslam toplumunun merkezinde olan cemaat 

aidiyetinden milliyet kimliğine geçmenin yollarını aradılar.17 Bu anlamda milliyetçiliğin 

Osmanlı Orta Doğusu’nda fikirsel öncülü Batı’da eğitim almış aydınlar olmuştur. 

Goldschmidt Jr. ve Davidson’a göre, ulus bilincinin toplulukların yüksek sadakatle bağlı 

olduğu siyasal bir amacı elde etmeleri için en önemli araç olduğu gerçekliği bir yana, 

milliyetçiliğin özü İslam’a uzaktı ve geleneksel İslam anlayışına göre Müslümanların 

sadakatle etrafında toplanacakları tek siyasal anlayış ümmet topluluğu olmuştur. Burada 

dil, din ve ırk ayrımı gözetilmeksizin bütün Müslümanların kardeş oldukları ifade 

edilmiştir.18 Ancak milliyetçiliğin modernlikle, dinin ise antikite ile olan bağı doğal 

olarak bu iki fenomen arasındaki çatışmayı kaçınılmaz kılmıştır.19  

Bir bütün olarak modernleşme çabaları Osmanlı coğrafyasında milliyetçi düşüncenin 

filizlenmesi açısından önemli bir etken olmuştur. Arap dünyasının ulus-devletleşme 

aşaması anlatılırken bölgenin hemen hemen tamamında modernleşme sürecine geçişi 

Napolyon’un Mısır’ı işgaliyle başlatılmıştır.20 Fransız İhtilali’nin ortaya çıkardığı 

milliyetçilik21 akımının etkisiyle imparatorlukların sınırları içerisinde bulunan yabancı 

milletler birer birer bağımsızlıklarını kazanırken milli devlet prensibinden hareket 

 
17 Türköne, a.g.e s.31-32 
18 Arthur Goldschmidt Jr.ve Lawrence Davidson, Kısa Ortadoğu Tarihi, Çev. Aydemir Güler, Doruk 

Yayıncılık, İstanbul, 2008, s.247 
19 Choueiri, a.g.e., s.348 
20 Özge Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul, 2015, s.21; “Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı” başlıklı çalışmasında Özkoç Mısır’ın 1800’lü yılları 

modernleşme, merkezileşme ve özerkleşme bağlamında incelemiştir. 1805 yıllında başlayan Mehmed Ali 

Paşa iktidarında 1914’deki İngiliz Protektorasının ilan edilmesine kadarki dönemi inceleyen yazar 

çalışmasının merkezine Mısır’ın Osmanlı idari sitemi içerisinde değişen konumunu koymaktadır. Eserde, 

çalışmamızın önemli bir başlığı olan milliyetçilik düşüncesinin Mısır’ın bağımsız bir devlet olarak 

kurulmasına etkisi açısından özellikle Mehmed Ali Paşa’nın Mısır milliyetçiliğinin önderi olarak görülmesi 

eleştirilmektedir. Özellikle Mehmed Ali Paşa döneminde kurulan modern ordunun Osmanlı Devleti’ne 

savaş açması bu milliyetçi ideolojinin beslendiği bir işaret olmakla birlikte yazar bu çıkarımları reddederek 

Mısır’ın 19. asrını Osmanlı Devleti’nin kendi eyaletini hıdivlik yönetimi altında ekonomik, siyasal ve 

toplumsal olarak yeniden düzenlediği imparatorluk yapısı bağlamında değerlendirilmesi gerektiğini ileri 

sürer. Özkoç, a.g.e. s.25 
21 Geleneksel manada milliyetçilik ülkeyi yabancı işgalden kurtararak o ülke vatandaşlarının ulusal 

hedeflerini gerçekleştirebilecekleri bağımsız bir devlet kurmayı amaçlamıştı. Bunun tezahürü olarak Birinci 

Dünya Savaşı’nın sona ermesi ile bağımsızlık hayali kuran milletler, uluslararası toplumdan kendi 

kendilerini yönetme isteklerine saygı duyulmasını bekliyordu. Hans J. Morgenthau, Uluslararası Politika: 

Güç ve Barış Mücadelesi, Cilt I. Türk Siyasi İlimler Derneği Yayınları, 1970, s.430-431 



9 

 

edildiği bu dönemde Osmanlı Devleti farklı dini-etnik cemaatlerden meydana gelen 

halklarını devletin ayakta kalabilmesi adına millet haline getirmeye çalışmıştır.22 Ancak 

Ortadoğu’daki devlet yapısı hem Avrupa’daki modern ulus devlet yapılarından hem de 

bölgedeki diğer örneklerinden ayrışmıştır.23 Batı dışı modernleşme deneyimlerinde sınırlı 

sayıda elitin, otoriter tavırla ortaya koyduğu bir model olarak Türkiye örneği öne 

çıkarılmıştır. Bakıldığında benzer tavırlar Mısır’da da geçerli olmakla birlikte farklı 

dinamikler devreye girmiştir. 

III. OSMANLI DEVLETİ HAKİMİYETİNDEN 20. ASRIN İLK 

ÇEYREĞİNE KADAR MISIR 

Ortadoğu’yu Afrika’ya bağlayan bir köprü konumuyla farklı kimliklere sahip olması ve 

topraklarında birçok medeniyetin varislerini barındırmasıyla Mısır, her dönemin hâkim 

güçlerinin elinde bulundurmak istediği bir ülke olmuştur. Milattan önce 332 yılından 

1952 yılına kadar Mısırlı olmayanlar tarafından yönetilen ülke Arapların fethinden önce 

Roma ve Bizans İmparatorluğu toprağıyken 639 yılında Arap fethinden itibaren İslam 

kültür ve medeniyet havzasına girmiştir. 834’ten itibaren Bağdat’ta iktidarı ele geçiren 

Türk oligarşisinin üyelerine Abbasi hanedanının askeri mülkiyet (ikta) olarak verdiği 

Mısır’daki24 Türk varlığı asıl olarak Tolunoğlu Devleti’nin 868’de kurulmasıyla birlikte 

başlamış, Fatımiler dönemi hariç olmak üzere Mısır 1952 yılına kadar Türkler tarafından 

yönetilen bir ülke olmuştur. Türkiye ile olan bağı Yavuz Sultan Selim’in 1517’de Mısır’ı 

fethetmesiyle kurulmuştur. Mısır’ın alınmasıyla Memluk Devleti’ne son verilmiş ve 

İslam’ın klasik merkezlerinden biri olan Kahire Osmanlı Devleti’ne bağlanmıştır. 

Mısır’ın idari şekli Kanuni döneminde yapılan Kanunnameye göre on dört kısma ayılmış 

ve her biri hükümet temsilcileri vasıtasıyla valiye bağlanmıştır.25 Ancak Osmanlı Devleti 

Mısır’da merkezi iktidarın gücünü sürekli olarak hissettirmede hep zorlanmıştır. Zira 

imparatorluk başkentine uzak bulunan eyaletteki bürokraside Memluk ağırlığı devam 

etmiştir. 

 
22 Türköne, a.g.e, s.41-42 
23 Karataş, a.g.e, s.40 
24 Afaf Lutfi Al-Sayyid Marsot, Mısır Tarihi Arapların Fethinden Bugüne, Çev. Gül Çağalı Güven, 

Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul, 2007, s.6-7 
25 Marsot, a.g.e, s.41 



10 

 

1800’lü yıllar Osmanlı Devleti’nin Arap topraklarında hâkimiyetinin zayıflamaya 

başladığı yılları ifade ediyordu. İmparatorluğun ekonomik zayıflığının verdiği kırılganlık 

kendisine bağlı eyaletlerin kolonyal güçler tarafından fiili olarak işgal edilmesine sebep 

olmuştur. Öyle ki 1700’lü yılların sonlarında devletin kamu gelirleri Britanya’nın beşte 

biri kadardı.26  Hakimiyet atında bulunan topraklardaki bu zayıflık sadece ekonomik 

nedenlerle ortaya çıkmamıştır. Avrupa’daki ilerlemeye bakarak aradaki mesafeyi 

kapatmak için yoğun bir çaba içine girilmiştir. Pappe’ye göre, Ortadoğu’nun bugün bile 

tamamlanamamış modernleşmesi Osmanlı İmparatorluğu’nda III. Selim ve Mısır’da 

Mehmed Ali Paşa gibi reformcu yöneticilerin askeri teknoloji ve tarım alanında 

Avrupa’dan ithal ettiği yöntem ve insan kaynağı sayesinde belirli bir aşama kat etmiştir. 

Batılılaşma için gerekli olan alt yapı Avrupalı danışmanlar tarafından hayata 

geçirilmiştir.27 19. asırda Batı ile arasındaki mesafeyi kapatmak adına Osmanlı Devleti 

hızlı modernleşme sürecine girdiğinde, bu süreçte İstanbul ve Kahire taşıdıkları 

medeniyet hafızasına uygun yapısal özellikleri ile öne çıkan merkezler olmuştur.28 II. 

Mahmut bu dönemde merkezi güçlendirmek adına taşrada ve başkentte padişahın gücüne 

dayanmayan bağımsız güç odaklarını tasfiye etmeyi hedeflemiştir. Padişah merkezde 

bunu başarsa da Mısır’da Mehmet Ali Paşa onun bu hedefini baltalamıştır.29 Bu dönemde 

Mehmet Ali, askeri yeniden teşkilatlanma ve genişleme planlarına uygun olarak ilerde 

büyük bir kalkınma programını hayata geçirecek bir dizi reform girişimini başlatmıştır.30 

Mısır modernleşmesinde kendi iç dinamiklerinin ihmal edilmeksizin bir Batı etkisi 

bulunduğunu ancak Mısır’daki sürecin Osmanlı modernleşmesinden bağımsız 

düşünülemeyeceğini vurgulayan Özkoç, İstanbul ve Kahire merkezli modernleşme 

deneyimlerinin adem-i merkeziyetçilikten merkeziyetçiliğe evrilen ekonomik, idari ve 

toplumsal temelde ortaya konulması gerektiğini ifade etmiştir.31 Bu halde merkezden 

 
26 Roger Owen, The Middle East in the World Economy 1800-1914, St. Martin’s Press, New York, 2005, 

s.59 
27 Pappe, a.g.e., s.5-6 
28 E. Zeynep Güler, “Batılılaşma ve Modernleşme Üzerine Düşünceler: Tahtavi ve Dostoyevski”, İ.Ü. 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, No:33, Ekim 2015, s.146 
29 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 8. Baskı, Çev. Boğaç Babür Turna, Arkadaş Yayınevi, 

Ankara, 2015, s.125 
30 J.C. Hurewitz, Orta Doğu Siyaseti: Askeri Boyutlar, Çev. Em. Tümgeneral Nusret Özselçuk, 

Genelkurmay Basımevi, Ankara, 1980, s.30 
31 Özkoç, a.g.e, s.16 



11 

 

uzak dağınık yapıları, merkezileşmiş yapıları güçlendirerek ve kurumsallıkla birlikte 

toparlanabileceği düşünülmüştür. 

Avrupa’nın bölgeye saldırgan bir tutumla başlattığı siyasal, askeri ve ekonomik amaçlı 

müdahalesi Osmanlı Devleti’nin kırılgan siyasal ve askeri zaafları neticesinde 19. asır 

içerisinde önemli toprak kayıplarına neden olmuştur. Bu dönem Osmanlı ve genel 

çerçevede Ortadoğu tarihinde bir dönüm noktası kabul edilmiştir. Sömürgecilik yarışında 

öne çıkan ülkelerden Fransa 1830’da Cezayir’i, 1881’te Tunus’u işgal etmiştir. Üstelik 

aynı asrın başında Napolyon Bonapart Mısır’ı işgal etmiştir. Hathaway’a göre Mısır’ın 

işgali ile birlikte bütün Ortadoğu’da “gelenek” ile “modernite” arasındaki ayrım gün 

yüzüne çıkmıştır. Fransız işgalinin arka planındaki zihniyet, aydınlanma felsefesinin ve 

bilimin imkanlarını “cahil” Mısırlılara götürmek üzere “uygarlık misyonu” 

yüklenmiştir.32 1798 yılındaki Fransız işgali hem Mısır hem de Ortadoğu için 

modernleşme bağlamındaki tarih açısından bir mihenk taşı olmuştur. Osmanlı Devleti, 

uzun yıllar dost kalan Fransa’nın Napolyon Bonapart öncülüğünde Mısır’ı 1798’deki 

işgaline başkaca sorunlarla uğraştığından ilk başta cevap verememiş, daha sonra 1798’de 

Rusya ve İngiltere ile antlaşmalar imzalamıştır. 1801 yılında yapılan savaş sonucu 

Fransızlar Mısır’dan çıkarılmıştır. Fransızların Mısır’dan çekilmesiyle Bab-ı Ali 

İngilizlerin Mısır’a yerleşmek niyeti olduğuna vakıf olmuştur.33 İngiltere’nin yardımıyla 

Fransız işgaline son veren Mehmed Ali Paşa ve ailesinin Mısır’da bir buçuk asır sürecek 

iktidarı başlamıştır. 1805 yılında iktidara gelen Mehmed Ali Paşa 1811 yılında Osmanlı 

idaresinin sürekli uğraşmak zorunda kaldığı yönetimde etkili olan Memluk elitini tasfiye 

etmeyi başarmıştır. Modern Mısır’ın kurucusu olarak görülen Mehmed Ali Paşa, Mısır 

valisi yaptığı yenilikler ve modernleşme çabaları, ayrıcalıklı eyalet yönetimi ile 

Osmanlıya bağlı olarak yönettiği Mısır’ı siyasal, askeri ve teknolojik anlamda geliştirdiği 

gibi Batılı fikirlerin tartışılmasına da zemin hazırlamıştır. Merkezi idarenin gücünün 

zayıfladığı dönemde Paşa’nın Osmanlı’daki yenileşme hareketlerine örnek olacak 

girişimleri ona bağlı olduğu Bab-ı Ali’den bağımsız hareket etme kabiliyeti 

kazandırmıştır.34 Mehmed Ali Paşa döneminde, askeri ve sivil bürokraside Mısır-Osmanlı 

 
32 Jane Hathaway, Osmanlı Hakimiyetinde Arap Toprakları 1516-1800, Çev. Gül Çağalı Güven, Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2018, s.291 
33 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi, V. Cilt, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 2011, s.43 
34 Zeynep Güler, Süveyş’in Batısında Arap Milliyetçiliği Mısır ve Nasırcılık, Yenihayat Yayınları, 

İstanbul, 2004, s.28 



12 

 

elitinin yönetici olduğu Mısırlı Arapların ise yönetilen olduğu bir ayrım söz konusuydu. 

Siyasal ve kültürel açıdan Osmanlı-Mısır sentezine dayalı yeni bir yönetim anlayışı 

modeli ortaya çıkmıştır.35 

Eyalet yönetimindeki Memluk elitinin gücünü 1811 yılında ortadan kaldıran Mehmed Ali 

Paşa, tek gücün kendinde olacağı otoriter bir sistem inşa etmeye çalışmıştır. Ulemanın 

yönettiği vakıflara el koyarak onları zayıflatmış ve özel mülkiyetteki toprakları 

mültezimlerden alarak gücünü topraktan alan aristokrasiye darbe vurmuştur. Köylülerin 

yetiştireceği ürünü ve daha sonraki üretim ve satış aşamalarını belirleyerek tarım arazileri 

üzerinde devlet tekeli kurmuştur.36 Bu şekilde Paşa, iktidarını kendine yakın bulduğu 

yerel Müslüman ve azınlık tüccar Türk-Arnavut destekçileri ile birlikte merkeziyetçi bir 

otorite oluşturmak istemiştir.37 Diğer taraftan Paşa, askeri anlamda Avrupa’yı model alan 

reformlar yapmıştır.38 Fransızların daha etkin olduğu süreçte Napolyon ordusunun 

dağılmasından sonra iş bulmak isteğiyle gelen Fransız subayları sayesinde Mısırlı 

fellahlar da orduya dahil olmuştur. Ancak üst rütbeli subayların tamamı Osmanlı olmakla 

beraber Mısırlılar erden yüzbaşı rütbesine kadar ilerleyebiliyordu.39 Mehmed Ali, 

Avrupa’daki gelişmeleri takip etmek adına başta Paris olmak üzere, önemli Avrupa 

başkentlerine öğrenciler göndermiştir. Bu şekilde her alanda bilgiye sahip olan gençler 

Mısır’ı kalkındırmada öncü olmuştur.40 Avrupa usulünde yetiştirilmiş bir ordusu ve 

donanması olan Mehmed Ali, Vehhabi isyanı ile Kıbrıs ve Girit isyanlarının 

bastırılmasındaki yararlıktan ötürü padişahın güvenini kazanmıştı. Kendisine bağlı bir 

valinin askerî açıdan bu kadar güçlü olması daha sonra Bab-ı Ali’nin başını ağrıtacaktı. 

Mehmed Ali, Yunan asilerin isyanını bastırılması desteği karşısında Girit ve Mora 

valiliklerini istemiş ve padişah da kabul etmişti. İsyan 1827’de başarı ile bastırılmış, fakat 

Avrupa devletlerinin araya girmesi sonucu Osmanlı Devleti istemediği bir netice ile 

karşılaşmıştır. Navarin’de 1827 tarihinde Osmanlı ve Mısır donanmaları Rusya’nın da 

dahil olduğu İngiltere ve Fransız kuvvetlerince yakılmıştır.41 Mısır’dan beklenen yardım 

gelmemiş ve savaş sonunda Osmanlı Devleti istediği neticeyi alamayınca Padişah 

 
35 Özkoç, a.g.e, s.20 
36 Goldschmidt Jr.ve Davidson a.g.e, s.230-31 
37 Marsot, a.g.e., s.55 
38 Güler, a.g.e., s.36 
39 Marsot, a.g.e., s.57 
40 Karal, a.g.e, s.128 
41 Karal, a.g.e, s.115-18 



13 

 

Mehmed Ali Paşa’ya sadece Girit valiliğini vermekle yetinmiştir. Mısır valisinin 

isyanının başlangıç noktası bu hadise olmuştur.42  

Mehmed Ali’nin isyanı imparatorluğun bir iç meselesi olarak başlamıştır. Osmanlı 

Devleti’nin bu mücadelede zayıf düşmesi sonucu büyük devletler işe karışmış ve mesele 

uluslararası boyut kazanmıştır. Bu anlaşmazlık Mısır’ı özerkliğe götüren Londra 

Antlaşması ile çözüme kavuşmuştur.43 İngiltere, Rusya, Avusturya ve Prusya devletleri 

arasında yapılan dörtlü antlaşmaya ilk başta uymak istemese de Fransa’dan beklediği 

yardımın gelmemesi, Suriye’de yenilmesi ve oğlu İbrahim Paşa’dan uzun süre haber 

almaması üzerine Mehmed Ali, Mısır’ın kendisine babadan oğula geçmek suretiyle 

verilmesi karşılığında şartları kabul etmiştir. İngiltere, imparatorluk merkezinin lehine 

olan bu anlaşmada daha uzun vadede çıkarları bulunuyordu. Bu açıdan Mehmet Ali 

Paşa’nın güçlü Mısır’ı ve ordusu bölgede emelleri olan, başta İngiltere’yi rahatsız 

etmiştir. Bu güçlü ordu hem Osmanlı Devleti’nin hem de İngiltere’nin işine gelmiyordu. 

Bu anlaşmaya göre Osmanlı ile yapılan Baltalimanı Antlaşması’nın Mısır’a uygulanacak 

olması ekonomik açıdan büyük bir zafiyet oluşturmuştur. Böylelikle 1838 yılında yapılan 

anlaşmadaki hükümler gereğince Mehmet Ali’nin iç ve dış ticaret üzerindeki tekeli 

kaldırılarak Mısır’daki sivil ve askeri sanayi bir yıl içerisinde etkisini yitirdiği gibi 

Avrupa malları Mısır’a kolaylıkla girerek iç üretime darbe vurmuştur. En önemlisi 

İngiltere İmparatorluk içindeki bu rekabeti kendi lehine kullanarak Mehmed Ali’nin 

güçlü ordusuna büyük bir darbe indirmiştir. “İmparatorluğun parlayan asi yıldızı” bir 

daha ekonomik olarak kendini toparlayamamıştır. Sonuç olarak Mehmed Ali’nin askeri 

ve ekonomik modernleşme planları başarısızlıkla son bulmuştur.44 Buna rağmen Mehmed 

Ali, 1849’da öldüğünde Mısır’da geriye yarı özerk hareket eden, zirai ve sınai anlamda 

gelişmiş bir idari yapıyla geriye yabancılara borçsuz bir eyalet mirası bırakmıştır.45 

Osmanlı Devleti’nde Mehmed Ali Paşa ile münasebetler uzun süren anlaşmazlığın 

ardından “Mısır Valiliği İmtiyaz Fermanı” başlığı ile hukuksal bir çerçeveye 

kavuşmuştur.46 Paşa, toprağı kontrol altında tutarak siyasal iktidarını sosyal güce 

 
42 Karal, a.g.e, s.128-129 
43 Karal, a.g.e, s.125 
44 Marsot, a.g.e, s.65; Hurewitz, a.g.e., s.31; Sevda Özkaya, Osmanlı Devleti İdaresinde Mısır (1839-

1882), Doktora Tezi, Fırat Üniversitesi Sosyal bilimler Enstitüsü Tarih anabilim Dalı, 2007, s.272 
45 Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e., s.232 
46 Karal, a.g.e., s.200-201 



14 

 

dönüştüren bir taşra idarecisi olmuştur. Onunla birlikte toprağın çoğu Türk-Mısırlı yeni 

aristokrasinin eline geçmiştir. Bu nedenle 1882’de Mısır’ı işgal eden İngilizler bu sınıfla 

ittifak yapmak zorunda kalmıştır. İngiltere bu gücü ancak Avrupalı tüccarlarla 

dengeleyebilmiştir.47 Eski bir Osmanlı eyaletinden yarı bağımsız sağlam bir devlet48 

ortaya çıkarırken Mısırlılara bir kimlik anlayışı ve kurmuş olduğu siyasal yapıda bir pay 

vermiştir. Bu durum firavunlardan beri ilk defa Mısırlıları yönetime yakınlaştırmıştır. 

Bunu planlı bir şekilde ortaya koymasa da Mısır’ı Mısırlaştıran bir lider olarak 

görülmüştür.49 

Mehmed Ali Paşa sonrası valiliği kısa süren İbrahim Paşa ve halefleri olan Abbas Paşa 

ve Sait Paşa’nın Mısır’ı yönettikleri dönem “geçiş dönemi” olarak nitelendirilmiştir.50 

Mısır için Mehmed Ali’den sonra en önemli dönüşümleri yapan İbrahim Paşa’nın 

çocuklarından İsmail (1863-1879) döneminde Mısır valileri “Hıdiv”51 unvanıyla 

anılmaya başlanmıştır. Yaptırmış olduğu yeni okullar, adliye sarayları, demiryolları ve 

telgraf hatları ile Mısırlıları birbirine yaklaştıran Hıdiv milliyetçi duyguların yeşermesine 

de katkıda bulunmuştur.52 Diğer taraftan Londra Antlaşması ile kısıtlanan asker 

sayısındaki bu sınırlama Hıdiv İsmail’in 1870 yılına doğru Bab-ı Ali’ye verdiği vergiyi 

iki katına çıkarması karşılığında ordu mevcudunun 100 bine çıkarmasına izin 

verilmesiyle aşılmıştır.53 Yapılan önemli atılımların yanında eyaletin konumunu Doğu 

Akdeniz’de parlatacak bir proje olan Süveyş Kanalı’nın 1869 yılında açılmasından sonra 

bölgeyi Uzak Asya ve Avrupa arasındaki ticari pazar için stratejik ve ekonomik bir geçiş 

alanına dönüştüren Hıdiv, o dönemde sömürge yarışında önde olan Fransa ve 

İngiltere’nin bölgeye ilgisini artırarak özerk Osmanlı eyaletinin kolonyal amaçlarla ilerde 

işgal edilmesine sebep olacaktı. 1873 tarihli padişah fermanı ile Mısır’da içişlerinde özerk 

hareket etme imkânı verilen Hıdiv İsmail, aldığı imparatorluk fermanı ile Bab-ı Ali’nin 

onayı olmaksızın dış borç alma ve imtiyazları güvenceye alma hakkı elde etmişti. Ancak 

 
47 Albert Hourani, “Modern Ortadoğu’nun Osmanlı Geçmişi”, içinde Osmanlı ve Dünya, Haz. Kemal 

Karpat, Ufuk Kitapları, İstanbul, 2000, s.115 
48 Peter Mansfield, Ortadoğu Tarihi, Çev. Hüseyin Hüsrev Yolsal, Say Yayınları, İstanbul, 2012, s.133 
49 Marsot, a.g.e, s.61-65 
50 Özkoç, a.g.e., s.120 
51Farsça Hükümdar anlamına gelen bir sözcük olan ‘hıdiv’ unvanı Mehmed Ali Paşa tarafından da gayrı 

resmi olarak kullanılmış, bu unvan ile birlikte Hıdiv İsmail, aynı derecede özerkliğe sahip olmayan 

Osmanlı’daki diğer valilerden kendi konumlarının farklılığını ortaya koymayı amaçlıyordu. Özkoç, a.g.e., 

s.69 
52 Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e, s.251-253 
53 Hurewitz, a.g.e., s.32 



15 

 

Hıdiv İsmail, döneminde yaptığı reformlarla müsrifçe hareket etmiş ve ülkenin 

ödeyebileceğinden çok fazla borçlanmaya gitmiştir. Süveyş Kanalı gibi büyük bütçeli 

modernleşme projeleri neticesinde borç sarmalının oluşturduğu mali bataktan kurtulmak 

için Avrupalı devletlerin kapısını çalmıştır. 1876’da Kamu Borçları Sandığı (Caisse de la 

Dette) olarak bilinen kurum kurulmuş ve hissedar olarak İngiltere, Fransa, Avusturya ve 

İtalya’nın yer aldığı komiserler tarafından temsil edilmiştir. İngiltere’nin bu kuruluştaki 

temsilcisi ilerde genel konsül olacak Albay Evelny Baring (Cromer) idi.54 Mısır’a 

Avrupalı devletlerin müdahalesini de getiren bu yapı Hıdiv İsmail’in azline sebep 

olmuştur.55  

1876’dan itibaren ekonomik olarak Mısır’da İngiltere ve Fransa’nın ağırlığı 

hissedilmesiyle, Mısırlı toprak aristokrasisi, anayasal monarşi yanlısı bürokratlar, Mısırlı 

aydınlar ve ordudaki alt kademe subaylar Ahmed Urabi öncülüğünde hem Hıdiv’in hem 

de Avrupalı devletlerin hakimiyetine karşı ilk milliyetçi muhalefetin bayraktarlığını 

yapmıştır.56 Bir taraftan da Avrupalı alacaklılar tarafından 1878 Ağustos’ta borçlarını 

ödemesi konusunda sıkıştırılan Hıdiv İsmail, iktidarını paylaşmak anlamına gelen bir 

kararla kabinesine bir İngiliz ve bir Fransız üye almaya razı olmuştur. Dış ilişkilerde 

sıkışan Hıdiv içeride bir hamle yaparak ordudaki yabancı düşmanı güçleri ayaklanmaları 

için cesaretlendirmiştir. 1879 Şubat ayında bir askeri ayaklanmadan sonra Mart ayında 

asker ve Mısırlı elitlerin yer aldığı “Ulusal Cephe”nin oluşturduğu baskının57 bir sonucu 

olarak Hıdiv kabineye aldığı yabancı bakanları görevden almıştır. Ama bu yaptığı son 

hamle olmuş ve yatırımcıların çıkarlarını korumak isteyen İngiltere ve Fransa padişahtan 

İsmail’i görevden almasını istemiştir. Bunun üzerine yeni bir fermanla görevine son 

verilen Hıdiv yerini oğlu Tevfik’e bırakmıştır.58 

Hıdiv İsmail sonrası iktidara gelen oğlu Tevfik (1879-1892), görevi devraldığında, her 

biri iktidarın gücünü zorlayan iki engeli aşmak zorundaydı: Avrupa askeri gücü ve 

Müslüman-Mısırlı milliyetçilerin direnişi.59 Bu zor dönemde eli oldukça zayıf olan yeni 

Hıdiv görev süresince tamamen Avrupalı konsolosların etkisi altına girmiş ve Düvel-i 

 
54 Mansfield, a.g.e., s.138-139 
55 Marsot, a.g.e., s.69-70 
56 Özkoç, a.g.e., s.155 
57 Özkoç, a.g.e., s.160 
58 Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e., s.252 
59 Arthur Goldschmidt Jr., Modern Egypt The Formation of a Nation State, Second Edition, Westview 

Press, Oxford, 2004, s.41 



16 

 

Muazzama ile yapılan müzakerelerde Tasfiye Yasası’nı kabul etmek zorunda kalmıştır. 

Anlaşmaya göre hissedarların borcunu ödeyecek olan Borçlar Sandığı Mısır’ın 

gelirlerinin büyük oranını alacaktı. Bununla birlikte Mısır mali açıdan hiç hareket edemez 

duruma gelmiştir.60 Bu arada eyaletteki ilk muhalefet grupları Hıdiv Tevfik zamanında 

oluşmaya başlamıştır. Bu dönemde reformist lider olan Cemalettin Afgani61 liberal 

siyasal fikirler aşılayarak Mısır’da bir anayasal hareketin doğuşunu teşvik etmiştir. 

İdeolojik anlamda Afgani’nin yandaşı olan siyasal-dini reformcular harekete büyük katkı 

yapmıştır.62  

Hıdiv Tevfik zamanında orduda sadece dört yerli Mısırlı albay bulunuyordu. Hıdiv, subay 

kadrosunun tamamının Türk-Çerkezlerden oluşmasını istiyordu. Mısırlı albaylar bu 

duruma karşı çıkmış ve sonunda Ahmed Urabi adındaki albay tutuklanmıştı. Gelişen bu 

olaylar bir taraftan da ülkedeki denetimi artan Avrupalıların durumuna karşı “Mısır 

Mısırlılarındır” sloganıyla halkın duyduğu tepkiyi göstermek üzere bir harekete 

dönüşmüş ve devrimin fitilini ateşlemiştir.63 Urabi’nin yaptığı devrim aslında Fransız-

İngiliz kontrol sistemine karşı yapılmıştı ve Mısırlılık karakteri üzerine kurulmuştu.64 

Urabi Paşa liderliğindeki ayaklanmanın milliyetçi karakterinin yanında İngiltere’nin 

Mısır’daki ekonomik çıkarlarını tehlikeye düşürmesi burayı artık hakimiyet sağlamayan 

bağlarla yönetemeyeceğini anlayan İngiltere’nin müdahalesine zemin hazırlamıştır.65 

İngiliz işgalinin gerekçeleri belliydi. İngiltere’nin Mısır maliyesinde önemli çıkarları 

vardı. Mısır hükümeti borç faizlerini geri ödemezse sıkıntı çekenler arasında İngiliz 

tebaası da olacaktı. Diğer en önemli sebep ise İngiltere’nin 1875 yılında hisselerini satın 

aldığı Süveyş Kanalı’nın jeopolitik konumuydu. Başka hiçbir ülkenin veya başka bir 

gücün müdahalesine izin vermek istemeyen İngiltere işgal kararıyla Avrupa ve Hindistan 

arasında asker ve ürünlerin hızlıca transferini sağlayacaktı. Diğer taraftan Osmanlı 

Devleti’nin işgale karşı güçlü bir tepki veremeyeceği açıktı.66 Mısır işgal edilince 

Britanya imparatorluk sınırları içerisinde görülmemiş, fakat bölgedeki İngiliz çıkarlarının 

 
60 Marsot, a.g.e., s.70-71 
61 19. asır İslam Dünyasında reformist hareketi başlatan Afgani hakkında bkz.: Albert Hourani, Çağdaş 

Arap Düşüncesi, Çev. Latif Boyacı ve Hüseyin Yılmaz, İnsan Yayınları, İstanbul, 2014, s.125-152 
62 Marsot, a.g.e., s.72; Mansfield, a.g.e., s.141 
63 Marsot, a.g.e., s.72-73 
64 Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e., s.274 
65 Özkoç, a.g.e., s.175 
66 Goldschmidt Jr., a.g.e., s.51 



17 

 

en önemli bağlantı noktası olmuştur.67 Tignor’a göre, Urabi isyanı eğitimli ve hali vakti 

yerinde Mısırlılar içinde filizlenen milliyetçi duyguları kristalize etmişti. Ancak hareketin 

başarısızlığa uğramasıyla birlikte İngiliz işgal ordusunun Mısır’a yerleşmesi ve Urabi 

hareketinin başlıca şahsiyetlerinin sürgün edilmesi geleceğe dair “Mısır Mısırlılarındır” 

sloganı etrafındaki umutları söndürmüştür. Bu umutların tekrar filizlenmesi uzun zaman 

alacaktı.68 

İngiliz işgali zamanla “örtülü himaye”ye69 dönüşmüştür. İngiltere hem idari olarak hem 

de askeri varlığıyla Mısır’a yerleşiyordu ve yakın bir zamanda çıkmaya hiç niyeti yoktu. 

Artık Mısırlılar yabancı bir Efendi ile karşı karşıya kalmıştır.70 İngilizler işgalle birlikte 

iktisadi ve sosyal alanda güçlü olanlar arasında bir denge politikası izlemiştir. Böylece bu 

yapıların tek başına işgale karşı çıkmasını engellemiştir.71 İşgal sonrası Mısır’a Britanya 

tarafından atanan yüksek komiserler, milliyetçi liderleri göz ardı etmeyi tercih etmiştir. 

Milli hareketin yapısal zayıflığı ve İngilizlerin milliyetçi liderlere karşı olumsuz 

yaklaşımı onların gerçekleştirmek istediği siyasal bağımsızlık, anayasa ve parlamento 

hedeflerini akamete uğratmıştır. Çünkü bu kurumlar İngilizlerin Mısır’da kurmuş olduğu 

asimetrik güç-iktidar yapısı için tehdit oluşturuyordu.72 1882 İngiliz işgali Mısır’ı her 

anlamda dönüşüme uğratmıştır. İngiltere’nin Hindistan’daki çıkarları için önemli 

jeopolitik konumda olan eyalet, işgal döneminde ekonomik olarak belirgin bir toparlanma 

dönemine girmiş, işgal yılları aynı zamanda anti-emperyalist milliyetçi hareketlerin 

yeşerdiği bir dönem olmuştur. Abdülazim Ramazan, İmparatorluk’ta 1882 yılındaki 

İngiliz işgali sonrasında politik bir hareket olarak İslam Birliğinin-Osmanlıcılık öne 

çıktığını, ancak Osmanlıcılık fikrinin İslami bir hareket olmadığını öne sürmüştür.73 İslam 

Birliği anlayışının ise bir anlamda işgale karşı siyasal bir araç olarak etkili olması 

 
67 Mansfield, a.g.e., s.149 
68 Robert L. Tignor, Egypt: A Short History, Princeton University Press, New Jersey, 2011, s.235 
69 “Büyük Britanya imparatorluk genel valisi Lord Milner, Britanya’nın Mısır’daki yönetimini-Cromer’in 

Hıdiv ve üyelerinin hepsinin bakanlıklarında Britanyalı danışmanlar bulunan kabinesinin sağladığı 

perdenin arkasından yönettiği bir sistem “Örtülü Hamilik” olarak adlandırıldı.” Bkz.: Mansfield, a.g.e., 

s.154 
70 Goldschmidt Jr., a.g.e., s.52 
71 Rauf Abbas Hamid, “Ahmed Lutfi Seyyid vel İhtilal el-Britani”, 29 Kasım 1999, 

https://www.raoufabbas.org/Download/1999-11-29%20AhmedLoutfiAlSayed.pdf, Erişim tarihi: 

18.10.2020 
72 Marius K. Deeb, Party Politics in Egypt: The Wafd & its Rivals 1919-1939, Ithaca Press, London, 

1979, s.2 
73 Abdulazim Ramazan, Tatavvur el-Hareke el-Vataniyye fi Mısr 1918-1936, 1. Cilt, Heyet el-Mısrıyye 

el-Amme el-Kitabe, 1995, s.29-31 



18 

 

bekleniyordu. Zamanla İngiliz işgali ekonomik ıslahatlarla birlikte kalıcı hale gelmiş, bu 

durum kendisine bağlı kalan toplumsal güçlerin işgalin meşrulaştırılmasında 

kullanmasının bir neticesi olarak yeni bir boyut kazanmıştır. Tüm toplumsal dinamikleri 

harekete geçiremeyen Mısır’daki Milli Hareket ise zamanla heyecanını kaybetmiştir.74 

İngiliz işgali sonrası Mısır ve Britanya arasındaki benzersiz ilişkiyi yönetecek kişi daha 

sonra Lord Cromer unvanını alacak olan Baring Mısır’da uzun yıllar danışmanlık yapmış, 

siyasette önde gelen bir emperyalist ve iktisadi ve mali konularda liberal eğilimlere sahip 

bir kişilik olarak Mısır’ın işgal tarihinde yer etmişti. Maliyeyi akıllıca yönetmesi 

sayesinde halkın refah seviyesi yükselse de tek bir ürüne bağlı -pamuk- ekonomisi bu 

yapının en kırılgan yanıydı. Ona göre Mısırlılar, üstün Anglosakson örneğindeki 

“yönetici ırk”ın aksine “tabi ırk”tı. Mısırlıların kendi kendilerini yönetebileceğine 

inanmıyordu.75 Cromer İngiliz vesayetinin uzun yıllar süreceğine inandığı için görevde 

kaldığı sürece uzun vadeli politikalar ortaya koymayı tercih etmiştir.  

Ancak Cromer’in işini zorlaştıran durum Osmanlı Devlet’ne bağlı olan Mısır’ın resmi 

olarak tam teşekküllü bir İngiliz sömürgesi olmamasıydı.76 Cromer’in kurmuş olduğu 

danışman ekip, Eğitim, Maliye, İçişleri, Adalet ve Bayındırlık Bakanlarının yanında 

görev yaparak yönetime müdahale ediyordu. Bunlar içerisinde projelerin uygulanmasında 

onay makamı olduğu için öne çıkan Maliye Bakanlığı danışmanı stratejik öneme sahipti. 

Cromer bu şekilde kontrolü etkili bir şekilde iyice eline almaya çalışmıştır. 1884’te Şefik 

Paşa’ya gönderdiği yazıda herhangi Mısırlı bir yetkilinin kendinden daha alt kademede 

olsa bile İngiliz yetkilinin söylediğine uymak zorunda olduğunu bildiriyordu. Bu düzene 

riayet etmeyen Mısırlılar istifa etmek zorunda bırakılıyordu.77  

Cromer, eğitime çok kısıtlı bütçe ayırmıştı. Her düzeyde eğitimi paralı yaparak halkın 

eğitim almasını engellemiştir. Eğitim kurumlarının, özellikle üniversitelerin halkı 

bilinçlendireceği ve milliyetçi düşünceye sahip birikimli bir tabakayı oluşturacağını 

düşünmekteydi.78 Ancak, Cromer döneminde milliyetçi düşünce filizlenerek 

 
74 Muhammed Ferid, Mısır Mısırlılarındır İngiliz İşgaline Karşı Osmanlı Hilafeti, Çev. Ali Benli, 

Kahire: Klasik 41. Kitap, 1978, s.XXVII 
75 Mansfield, a.g.e., s.150-160 
76 Tignor, a.g.e., s.230-231 
77 Janice J. Terry, The Wafd, 1919-1952: Cornerstone of Egyptian Political Power, Third World Centre 

for Research and Pub., London, 1982, s.7; “Tilmiz min Telamiz Cromer”, El Ahram, 20 Temmuz 1935 
78 William L. Cleveland, Modern Ortadoğu Tarihi, Çev. Mehmet Harmancı, Agora Kitaplığı, İstanbul, 

2008, s.120 



19 

 

büyüyecekti. Eğitimli Mısır elitlerinin işgale karşı milliyetçi duyguların kurumsal alt 

yapısını hazırladıkları bir merkezleri bulunuyordu: Mısır Milliyetçiliğinin de merkezi 

olan yer öğretim üyeleri Fransızlardan oluşan Hukuk Fakültesiydi.79 Hıdiv Tevfik’in 

ölümü sonrası başa geçen II. Abbas Hilmi (1892-1914), Cromer’den bağımsız hareket 

etmeye çalışmıştır. Milliyetçi duygular tekrar canlandığı bu dönemde İngiltere’ye karşı 

bir meydan okumayı göze almıştır.80 Azledilme korkusuna rağmen Hıdiv Mısır’daki 

İngiliz varlığına karşı çıkmış ve genç milliyetçilerden oluşan muhalefet hareketinin 

faaliyetlerini finansal açıdan desteklemiştir. Bir şekilde İngilizlere karşı güçlü bir 

muhalefetin olması kendi konumunu da güçlendirecekti.81 Yeni Hıdiv İngilizlerle 

doğrudan yüz yüze gelmektense kültürlü genç vatansever Mısırlıları el altından 

cesaretlendirmiştir. İlk yıllarında selefi Hıdiv Tevfik’in aksine İngiliz işgaline karşı net 

bir tavır içindeydi. Bu durum Mısır halkı üzerinde büyük yankı uyandırmıştır.82 Bu 

dönemde, Cromer’in Mısır’daki Milli Hareketin ılımlıları olarak onayladığı iki isim, Şeyh 

Muhammed Abduh ve genç avukat Saad Zağlul’du. Bunun yanında Osmanlı yanlısı 

olmayan Ahmed Lütfi Seyyid ılımlı milliyetçiler içerisinde Cromer’in en çok desteklediği 

isimlerdendi.83  

Cromer dönemi84 fellahların topraklarının borçları nedeniyle elinden çıktığı, bu şekilde 

yerlerinden olan köylülerin huzursuzluğunun doruğa çıktığı bir dönem olmuştur. 1906 

yılında Dinşevay’da meydana gelen olaylar ve daha sonraki acımasız yargılamalar Mısır 

milliyetçilerinin gözünde bardağı taşıran son damla olmuştur. İngiliz aleyhtarlığı için bu 

 
79 Burası sadece bir hukuk mektebi değildi. O dönemde Mısır’da bağımsızlık fikirleri ve vatan 

mücadelesinin fikri altyapıları bu fakültede gelişmiştir. Askeriyede Arap asıllı olanlar için üst kademelere 

ilerlemede kısıtlı imkân bulunmasından dolayı, özellikle Urabi Paşa’nın mücadelesi başarısızlığa 

uğradıktan sonra Mısırlı vatanseverler yönetimi değiştirme potansiyeli daha güçlü olan askeriyeyi değil 

hukuk mektebini tercih etmişlerdi. Bkz.: Hamid, “Ahmed Lutfi Seyyid vel İhtilal el-Britani”, 29 Kasım 

1999, https://www.raoufabbas.org/Download/1999-11-29%20AhmedLoutfiAlSayed.pdf, Erişim tarihi: 

18.10.2020; Mansfield, a.g.e., s.159 
80 Mansfield, a.g.e., s.161 
81 Marsot, a.g.e., s.77 
82 Rauf Abbas Hamid, “Ahmed Lutfi Seyyid vel İhtilal el-Britani”, 29 Kasım 1999, 

https://www.raoufabbas.org/Download/1999-11-29%20AhmedLoutfiAlSayed.pdf, Erişim tarihi: 

18.10.2020 
83 Cromer her ne kadar onu ılımlı biri olarak görse de Saad Zağlul katı milliyetçiliği ve İngiltere düşmanlığı 

ile öne çıkacaktı. Zağlul, Cromer döneminde Eğitim Bakanlığı, Kichner döneminde ise Parlamento Başkan 

Yardımcılığı yaptı. Bkz.: Mansfield, a.g.e., s.164-170 
84 Cromer, kendi uygarlığının üstünlüğüne inanan bir bürokrat olarak uzun yıllar Mısır’da görev yapmıştı. 

İngiliz Komiseri “Şarklıların Batılı usulleri öğrenmedikleri sürece bir gelişim gösteremeyeceklerini, bunu 

yapabilmek için bu geri kalmış ülkelerin Britanya gibi gelişmiş ülkeler etkisi altında bir çıraklık döneminin 

geçirmesi gerektiğine” inanıyordu. Bkz.: Cleveland, a.g.e., s.118 



20 

 

olay fitili ateşleyen bir gelişmeydi.85 Gelişen hadiseler fellahlarla şehirdeki milliyetçileri 

birleştirmiştir. İngiltere’nin düşman bir işgalci olduğu konusunda ortak bir görüş 

oluşmuştur. İngilizlerin bu güç gösterisi bir hata olmuş ve kendilerini bir işgalci olarak 

zor duruma sokmuştur. Bu olaylar sonucunda Lord Cromer 1907’de emekliliğini 

isteyerek ülkeden ayrılmak zorunda kalmıştır.86   

Mısırlılar İngilizlerin işgali sonlandıracaklarına dair inancı kalmamıştı. Bu dönemde Milli 

Hareket87 ile birlikte Mısır siyasal hayatında ön plana çıkan milliyetçiler işgalin yasal 

karşılığının olmadığını ve İngilizleri bertaraf edecek bir Avrupalı devletin dengeleyici 

olacağını stratejik olarak benimsemişlerdi.88  Milliyetçi akımın ilk ve en önemli talebi 

İngiliz ordusunun ülkeden ayrılmasıydı. Bu yapı gizli bir cemiyet olarak kurulmuş ve 

genç Hıdiv Abbas tarafından desteklenmiştir. Harekete liderlik eden Mustafa Kâmil 

hareketin sözcülüğünü yapıyordu.89 Siyasal alanda ise bu dönemde belli partiler kurularak 

halkın yönetime katılımını sağlamıştır. Birinci Dünya Savaşı öncesinde 1907 tarihinde üç 

muhalif hareket olan Anayasal Reform Partisi, Halk Partisi ve Milli Parti bu dönemde 

kurulmuştur. Her birinin kendi görüşlerini yansıtan gazeteleri bulunmaktaydı. Ortaya 

çıkan resimde, hareketin liderleri Mısır elitlerinin taşıdığı sosyal yelpazeyi yansıtıyordu.90  

 
85 Deltada küçük bir köy olan Dinşevay’da İngiliz subaylarının güvercin atış alanı olarak kullanmak 

istedikleri köyün arazisinde geçimini güvercin yetiştiriciliği ile kazanan halkın tepki göstermesiyle olaylar 

başladı. Köylüler askerlere sopalarla müdahale etti ve ellerindeki silahları aldılar. Askerin biri yardım 

çağırmaya çıktığında güneş çarpması sonucu öldü. Bunun üzerine 52 köylü şiddet kullandıkları 

gerekçesiyle tutuklandı ve kurulan özel mahkemede otuz dakikada yargılanarak çok ağır cezalara 

çarptırıldılar. Bir askerin güneş çarpması ölmesi nedeniyle dört kişiye idam, iki kişiye müebbet, altı kişiye 

yedi yıl hapis cezası, geriye kalanlara ise kırbaç cezası verildi. Marsot, a.g.e., s.79-80 
86 Cleveland, a.g.e., s.123 
87 Abdulazim Ramazan Milli Hareketin üç ayrı dönemi olduğunu belirtmiştir. İlk dönem İngiliz işgalinin 

başladığı 1882 yılından 1914 yılında başlayan Birinci Dünya Savaşı’na kadar, İkinci dönemi 1914’ten 

İngilizlerle 1936 yılında yapılan ittifak anlaşmasına kadar, Üçüncü dönemi ise 1936’dan 1952 yılında 

yapılan askeri darbeye kadarki tarih aralıklarını kapsayan dönemlerdir. Milli hareketin ilk döneminde öne 

çıkan Mustafa Kâmil İslam Birliğini savunurken Ahmet Lütfi Seyyid Mısır milliyetçiliğini savunmuştur. 

İkinci dönemde öne çıkan Saad Zağlul liderliğindeki Hizb’ül Vefd ise Mısır’ın bağımsızlığını savunan tek 

parti olarak kalmıştır. Ramazan, a.g.e., s.24 
88 Marsot, a.g.e., s.78; 1906 Dinşevay Olayı ile birlikte siyasal partilerin kurulduğu dönemden sonra 

özellikle himayenin ilan edildiği 1914 yılına kadar İngiliz karşıtlığının toplumsal bir hareketlenmeye 

dönüşmemesini iki nedene bağlayan Erel Çalan, ilkini işgal yönetiminin yerel güçlerle iş birliği yapması, 

diğerini ise Osmanlı Devleti’nin zayıflaması nedeniyle Mısırlıların İngiliz himayesini tercih etmeleri olarak 

açıklamıştır. Zeynep Gül Erel Çalan, İngiliz Kaynaklarına Göre Vefd Partisi’nin Kuruluşuna Kadar 

Mısır’da İngiliz Politikaları, Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih 

Anabilim Dalı, 2021, s.185 
89 Goldschmidt Jr., a.g.e., s.54-55 
90 “Bir Ezher mezunu olan Şeyh Ali Yusuf (1863-1913) çevresindeki Anayasal Reform Partisi ve gazetesi 

Al-Muayyad, Mısır’ın İslami bir çerçeve içinde bağımsızlığını savunmaktaydı. Muhammed Abduh ve Raşid 

Rida gibi tanınmış İslami reformcular bu gazeteye yazmaktaydılar. Halk Partisi’nin baş sözcüsü Kahire 

Hukuk Fakültesi mezunu olan el-Ceride gazetesinin editörü Lütfi Seyyid’di. Halk Partisi, Mısır’ın geleceği 



21 

 

Birinci Dünya Savaşı’nın ilan edilmesi Hıdiv Abbas’ın görevden alınması sonucunu 

doğurdu. İngiltere’nin Mısır’da himaye kararı alarak sıkıyönetim ilan etmesi siyasal 

yelpazedeki tartışmaları sonlandırmıştır.91 Masfield’e göre, savaş boyunca Mısır 

milliyetçiliğinin ruhu zayıflasa da savaş sonrası yenilenmiş bir güçle kendini siyaset 

sahnesine atacaktı.92 Mısır üzerine İngiltere tarafından kurulan himaye, Urabi Paşa’dan 

bu yana gelişmekte olan Mısır milliyetçiliğine şok etkisi yaşatmış ancak savaş sırasındaki 

gelişmeler Mısır milliyetçiliğine yeni bir ivme kazandırmıştır.93 Savaş patlak verdiğinde 

Mısır’ın stratejik konumu nedeniyle İngiltere önemli miktarda askeri personel ve 

malzemeyi Mısır’a yığmıştı. Osmanlı İmparatorluğu’nun itilaf devletlerine karşı savaş 

ilanı Mısır’ın konumunu tartışmalı hale getirmiştir. Süveyş Kanalı’nın İngiltere için 

Avrupa’ya asker sevkiyatında hayati önem taşıdığı bu dönemin şartları Osmanlı ile 

Mısır’ın bağının koparılmasını artık zorunlu kılmıştı. Diğer taraftan İngilizler Mısırlıların 

pan-İslamcı duyguları kullanan Osmanlılardan yana taraf olmasından çekiniyordu. 

İngiltere hükümetinde bu konuya ilişkin tartışmaların ardından Mısır’daki İngiliz 

kuvvetlerinin başkomutanı 3 Kasım 1914’te sıkıyönetim ilan etmiştir. Daha sonra 

Osmanlı Devleti’nin savaşa girmesini gerekçe göstererek İngiltere 18 Aralık 1914’te 

Mısır’da himaye ilan etmiştir.94 Her ne kadar Mısırlıların kızgınlığını yatıştırmak için 

savaşın yükünün tümüyle İngilizlerin çekeceğine dair söz verilse de Sina’da olası bir 

Osmanlı işgaline karşı koyması için Mısırlıların Süveyş Kanalı’na sevk edilmesi bu sözü 

geçersiz kılmıştı. Bu durum Mısırlıların Osmanlı’ya karşı savaşması demekti.95 Osmanlı 

Devleti’nin Birinci Dünya Savaşı’na girmesiyle Mısır’da Hıdiv’in Osmanlı’ya 

yakınlığından çekinen İngilizler onun yerine “sultan”96 unvanıyla amcası Hüseyin 

Kâmil’i başa getirmiştir. Britanya’nın Mısır’da himaye ilan etmesiyle97 birlikte Mısır’ın 

 
üzerindeki tartışmada laik bir liberalizm görüşünü dile getiriyor ve Mısırlılara kendi kendini yönetmeye 

muktedir olduklarını göstermeleri gerektiğini hatırlatıyordu. Üçüncü grup olan Milli Parti’nin başında 

Mustafa Kâmil vardı ve el-Liva bu partinin resmi organı sayılıyordu. Mısır’daki protesto hareketinin öncülü 

sayılabilecek gazete 1900’de kurulmuştur. Mustafa Kâmil İngilizlerin derhal ülkeyi boşaltmalarını istiyor 

ve Mısır’ın sakinlerinin sadakatlerini borçlu oldukları bir toprak olduğunu savunuyordu.” Bkz.: Cleveland, 

a.g.e. s.122-124 
91 Cleveland, a.g.e., s.124 
92 Mansfield, a.g.e., s.172 
93 Fahir Armaoğlu, 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi 1914-1995, Timaş Yayınları 22. Baskı, İstanbul, 2017, s.186 
94 Terry, a.g.e., s.9-11; Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e, s.332 
95 Tignor, a.g.e., 2011, s.240 
96 Abbas’ın amcası Hüseyin Kâmil yaşlı ve yumuşak başlıydı. Kendisine Britanya hükümdarının ünvanının 

verilmesi uygun görülmemiştir. Bunun yerine Sultan” denilecekti ve kendisine “Majeste” yerine “Şevketli” 

diye hitap edilecekti. Mansfield, a.g.e., s.171 
97 Marsot, a.g.e., s.80  



22 

 

bağları Osmanlı Devleti ile tamamen kopmuştur. İngilizler savaş sonrasında Mısır’ın 

konumunu yeniden değerlendirme sözü vermiştir. Bundan dolayı Mısırlılar bağımsızlık 

adına umutlanlanmıştır. Diğer taraftan, Mekke Şerifi Hüseyin’in başını çektiği Batı 

destekli Arap Ayaklanmasına Mısır’ın desteği sınırlı olmuştur. Bunun başlıca sebepleri, 

Mısırlıların Osmanlı Devleti’nin İngiltere’yi yenerek Mısır’dan çıkaracağına ve Arap 

isyanını bastıracağına inanmalarıydı.98 Ancak İngiliz askeri idaresi altında bulunan Mısır 

askerleri savaşta Süveyş Kanalı’na yapılan tek Türk saldırısına kaşı savunma yapmıştır.99 

Kanal Cephesi’nde 4. Ordu Komutanlığını yürüten Cemal Paşa bölgeye iki defa saldırı 

yaptıysa da demiryolu ulaşımının olmaması ve su ikmalinin yetersizliği gibi sebeplerden 

ötürü çölü geçememiştir.100 Mısırlıların savaşta İngiltere saflarında yer alması savaş 

sonrası bağımsızlık talepleri için bir gerekçe oluşturacaktı. 

1882-1914 yıllarını kapsayan İngiliz işgal döneminde Mısır’da siyasal olarak İngiltere ve 

Osmanlı Devleti hükümranlık hakkını paylaşmış, ancak eyaletin idari konumunda bir 

değişiklik yapılmamıştı. Birinci Dünya Savaşı sonrası Ortadoğu’da siyasal tarihin yönü 

başka uluslararası dengelere evrilmeye başlamıştır. Wilson’un ondört ilkesi ve itilaf 

devletlerinin diğer vaadleri, sömürge altındaki ülkelerde yeni bir ruh, yeni bir heyecan 

ortaya çıkarmıştır. Ancak bağımsızlık rüyası gören halkların sadece bazıları bunu 

başarabilecekti. Choueiri’ye göre, Birinci Dünya Savaşı sonrası oluşan düzenle birlikte 

yıkılan Osmanlı Devleti'nden Türkiye’nin Ortadoğu’da bölgesel olarak tanımlanmış ulus-

devlet biçiminde yeni bağımsız bir ülke olarak ortaya çıkması, Mısır’ın bağımsızlık 

serüveninde modernleşmenin tamamlayıcı unsuru olarak toprağı temel alan bir ulus-

devlet anlayışının gerekli yönetim biçimi olduğu savını doğrulamıştır. Bu dönemde dünya 

sisteminde toplum içi reform hareketleriyle bir arada varlığını sürdüren sömürgecilik 

Ortadoğu’daki merkezi devletlerden kendine yetebilen ulus-devletlerin oluşmasına imkân 

tanıyordu.101 Ancak bağımsızlık sürecinin gecikmesi nedeniyle Mısır, yabancıların bütün 

ayrıcalıklarının kaldırıldığı ve ülke savunmasını tek başına yapacağı, kendi kendine 

yetebilen konuma gelmesi için işgalin tam anlamıyla bitmesini bekleyecekti. 

 
98 Niyazi Berkes, Arap Dünyasında İslamiyet Milliyetçilik Sosyalizm, Köprü Yayınları, İstanbul, 1969, 

s.96.’dan aktaran Arda Baş, Demokrat Parti Dönemi Türkiye Mısır İlişkileri 1950-1960, Gazi 

Üniversitesi-Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, Ankara, 2015, s.17 
99 Mansfield, a.g.e., s.171 
100 Armaoğlu, a.g.e., s.107 
101 Choueiri, a.g.e., s.347; Israel Gershoni ve James P. Jankowsky, Egypt, Islam and th Arabs: The 

Search for Egyptian Nationhood 1900-1930, Oxford University Press, 1986, s.54 



23 

 

Birinci Dünya Savaşı sonrası oluşan siyasal yapıda Osmanlı yönetim sistemi ve kültürü, 

Ortadoğu’da İstanbul’a bağlılığı bulunan yöneticiler eliyle idare edilen her bir siyasal 

yapıya önemli ölçüde miras kalmıştır. Dünyanın pek çok yerinde olduğu gibi 1920'lerde 

ve 1930'larda Ortadoğu'da da bölgesel olarak tanımlanmış ulus-devlet kral tarafından 

temsil edilmekteydi. Coğrafyası, sosyo-ekonomik gelişmeleri ve son yıllardaki siyasal 

olayların seyri Mısır'ı Müslüman ve Arap bölgelerinden ayırmaya zorlasa da Mısır'da da 

kesinlikle durum aynıydı. Bütün dirence rağmen 1920’lerde Ortadoğu’daki hâkim güç 

yeni sınırları çizen, kimin yöneteceğine ve hangi hükümet şeklinin kurulacağına karar 

veren İngilizler ve Fransızlardı.102 İngiltere ve Fransa’nın hegemonyal güç olduğu bu 

dönemde kurmuş oldukları ekonomik ve siyasal düzenle birlikte manda ve bağımsızlık 

sonrasında dahi eski bağlantılarında etkilerini korumuşlardır.103  

  

 
102 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.54; Roger Owen, State, Power and Politics in the Making of the 

Modern Middle East, Second Edition, Routledge, London and New York, 2000, s.8-10 
103 Choueiri, a.g.e., s.362 



24 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 MISIR’DA FİKRİ VE SİYASİ HAREKETLER  

1.1.Arap Milliyetçiliği ve Etkileri 

Milliyetçi ideoloji Fransız Devrimi’nin bir çıktısı olarak 19. asırda ortaya çıkan ve 

günümüze kadar etkisi belirgin bir şekilde hissedilen bir fenomendir. Asrın sonunda 

‘millet’ artık etnik-dil temelli olarak tanımlanıyordu. Bu devrimin sonraki döneme etkisi 

ulus-devlet merkezli bir devlet sistemini ortaya çıkarmasıydı. Milliyetçilik, ulus-devletin 

ilk olarak Avrupa’da ortaya çıkışıyla imparatorlukların içerisindeki farklı milletleri 

tetikleyen ve onlara dinamizm katan bir süreci başlatmıştır. Medeniyetin Batı merkezli 

olduğunu kabul eden bu dönemin aydınları ve idarecilerinin “milli devletler” ve “millet” 

anlayışını aldığı Batı modeli, İslam temelli millet anlayışı ile çatışma içerisine 

girmiştir.104 Çalışma sahamız olan Ortadoğu’daki toplulukların din temelli aidiyeti, etnik 

bir yapıya dayanan bir devlet ideolojisini oluşturmayı güçleştirmişti. Ortadoğu’da 

Milliyetçilik105 konusunu açıklarken öncelikle din ve milliyetçilik ilişkisine değinmek 

gerekmektedir. Choueiri’ye göre din yaratıcı tarafından konulmuş yasalara boyun eğmeyi 

bir kural olarak varsayarken, milliyetçilikte hukuk ve meşrutiyet kaynağının merkezinde 

toplum vardır ve sorunların çözümünde akıl ön planda olmuştur. İlkinde bir yargıya 

varma ve stratejik kararlar almada gelenekler hayati önem taşırken ikincisinde laik tavır 

belirleyicidir. Yine din nihai hedefe ulaşmada belli bir bölgeyi sıçrama tahtası olarak 

görürken milliyetçilikte kimlik ulusal mirasın tarihsel olarak belirlediği bir coğrafyada 

anlam bulmuştur.106 Yakın geçmişte milliyetçilik üzerinde yapılmış akademik çalışmaları 

model alan üç çeşit Ortadoğu milliyetçiliğine atıf yapıldığını belirten Choueiri, ilkini 

liberal vatanseverlik, ikincisini bütünleyici milliyetçilik, üçüncüsünü ise toprağa dayalı 

milliyetçilik olarak işaret etmiştir. Arap dünyasındaki milliyetçiliğin bir kimlik çatışması 

 
104 Kemal Karpat, Osmanlı’dan Günümüze Ortadoğu’da Millet, Milliyet, Milliyetçilik, Timaş 

Yayınları, İstanbul, 2011, s.32 
105 Ulusçuluk ve milliyetçiliğin Türkiye’de genellikle aynı anlamda kullanıldığını belirten Kemal Karpat’ın, 

“ulusçuluk kelimesi, belirli bir topluluğu ve bilhassa topluluğun yaşadığı alanı karşılamaktadır… Buna 

karşılık millet terimi siyasi bir topluluğun kimliğini ve o kimliğin dayandığı manevi esasları ifade etmesi…” 

tanımlamalarından hareketle araştırmamızda “millet” ve “milliyetçilik” terimlerini kullanacağız. Bkz.: 

Karpat, Osmanlı’dan Günümüze Ortadoğu’da…, s.11 
106 Choueiri, a.g.e., s.350 



25 

 

halinde devlete dayalı vatanperverlik ile kavmiyetçilik arasında karmaşa yaşadığını 

belirtmiştir.107  

Karpat, önemli bir Arap nüfusunun yaşadığı Osmanlı Devleti’nde 1830’lara kadar bir 

milletin olmadığını, bu nedenle bir Osmanlı milletinden bahsedilemeyeceğini ve devletin 

bu döneme kadar her biri kendi kimliğinde göreceli olarak kültürel ve dinsel bir özerkliğe 

sahip idareler içindeki topluluklardan meydana geldiğini vurgulamıştır. Etnik ve din 

merkezli kimliklerin bulunduğu yapıda Müslümanlar açısından dini kimlik ön 

plandaydı.108 Osmanlı’da milliyetçilik hâkim dinin dışında kalanların siyasal “öteki”ye 

dönüşmesiyle kendine yön bulmuştur. Tanzimat’la birlikte reçete olarak uygulanmaya 

başlayan ve 1856 Islahat Fermanıyla birlikte devam eden etnik kavime dayalı “millet” 

oluşturma fikri bir çare olarak sunulmuştur. Fakat bu kurguda gerekli olan türdeş toplum 

özelliği Osmanlı toplumunda hep eksik kalmıştır.109  

Milliyetçiliğin etkilerinin belirgin bir şekilde hissedildiği 19. asırda Osmanlı Devleti, 

sınırları içerisinde yaşayan farklı unsurları bir arada tutmak adına bir arayışa girmiştir. 

Esasında II. Mahmut’un başlattığı bu siyaset farklı ırk ve inançları olan tebaaya eşitlik 

verilerek ve onların haklarını ve emniyetlerini koruyarak bir arada tutulacağı anlayışıyla 

imparatorluk coğrafyası içerisinde modern kimliğe geçişin bir aşaması olarak ortaya 

çıkmıştır. Bu bir anlamda dini cemaat üyelerini devletin yurttaşları haline döndürme 

politikasıydı. Böylelikle geçmişte sadece sultanın uyruğu olan bireyler artık devletin 

vatandaşıydı.110 Bir Osmanlı milleti ortaya çıkarmak isteyen Osmanlı yönetici seçkinleri 

millete vatan sevgisini vermeye çalışmışlardı. Vatan111 kavramı Mısırlı el-Tahtavi 

tarafından tanımlanmaya çalışılıyordu, siyasal düzlemde ise Namık Kemal tarafından 

ifade ediliyordu.112 19. asrın ikinci yarısında ortaya çıkan “Osmanlıcılık” tüm tebaayı bir 

 
107 Choueiri, a.g.e., s.346-347  
108 Karpat, Osmanlı’dan Günümüze Ortadoğu’da…, s.184;  
109 Karpat, Osmanlı’dan Günümüze Ortadoğu’da…, s.27; Karpat’a göre Araplar ve Türkler milli bir 

geçmişi canlandırmaktan ziyade, sahip oldukları kimliklerini ve inançlarını korumak ve dönemin 

koşullarının ortaya çıkardığı bağımsız devlet olma fırsatını değerlendirmek adına yeni örgütlenme 

biçimlerine yönelmek durumunda kaldılar. Bu nedenle, Ortadoğu’daki devletlerin hiçbir zaman Avrupalı 

etnik-kültürel-dilsel anlamda “milli” olamayacaklarını, İslam temelli kimliklerini aşamayacaklarını 

belirtir. Karpat, Osmanlı’dan Günümüze Ortadoğu’da…, s.225-227 
110 Karpat, Osmanlı’dan Günümüze Ortadoğu’da…s.185-186; Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset, 

Günümüz Türkçesine Uyarlayan: Erol Kılınç, Ötüken Yayınları, İstanbul, 2015, s.76-77 
111 Vatan imgesi ile ortaya çıkan duygudaşlık sayesinde oluşan sevgi bağı genel amaca hizmet eden 

bireylere motivasyon sağlar. Mehmet Ali Ağaoğulları, Ulus-devlet ya da Halkın Egemenliği, İmge 

Kitabevi, Ankara, 2006, s.153 
112 Karpat, Osmanlı’dan Günümüze Ortadoğu’da…, s.188 



26 

 

arada tutmayı amaçlarken özellikle 1869 tarihli Tabiiyet Kanunu cemaat üzerine 

kurulmuş yapıyı fert üzerine dönüştürmüş ve bu yapıların dil, din, kavim üzerine yeni 

sorgulamalar yapmasını sağlamıştır. Sonuçta Osmanlılık kimliği etkili olmamış, Arapça 

konuşan bazı bölgelerdeki unsurlar kendilerini Türklerden üstün olduklarını ifade etmeye 

başladıkları görülmüştür.113 Diğer taraftan bağımsızlık karakteri Balkanlarda 

yaygınlaştıkça buradaki farklı etnisiteyi bir arada tutmak isteyen Osmanlı reformcuları 

tarafından toplumsal temelde ırk, dil ve din gruplarına özerkliğin temin edilerek bu 

grupların Osmanlıcılık fikri etrafında toplanmalarını amaçlayan bir çözüm ortaya 

konulmuştu. Osmanlı Devleti’nin Rusya ile yaptığı 93 Harbi ve yenilgisi sonrasında 

taraflar arasında yapılan Berlin Antlaşması’yla Balkanlarda yeni milli devletlerin 

oluşması önemli bir dönüm noktası olmuştur. 114 Devleti ayakta tutacak yeni bir tutunum 

ideoloji gerekliydi, zira pandoranın kutusu artık açılmıştı. Ulus-devlet ilkesine işlerlik 

kazandırması bakımından önemli olan Berlin Antlaşması ile birlikte bu durumun Araplar 

için de örnek teşkil etmesi Osmanlı yöneticilerini endişeye sevk etmiştir. Bu nedenle 

İslamiyeti birleştirici bir ideoloji haline getirmek için II. Abdülhamid tarafından, 

“Panislamizm” olarak adlandırılan politikası ortaya konulmuş ve uygulanmıştır. Osmanlı 

milleti oluşturma fikri yerini İslami unsurları öne çıkarma siyasetine bırakmıştır.115 Milli 

kimliklerin, milliyetçi duyguların yeşerdiği bu dönemde merkezin gücünü vilayetlerde 

hissettirmeye çalışan Sultan II. Abdülhamid, İslam’ı bir ideoloji olarak kullanarak merkez 

ile çevrenin bağlarını güçlendirme yoluna gitmiştir. İlk defa bir ideoloji siyasal bir aygıt 

olarak kullanılarak imparatorluk içindeki Müslüman unsurları bir arada tutma gayesiyle 

uygulanmıştır. Bu ideoloji belirgin şekilde Araplara yönelik olmakla birlikte başarılı 

şekilde uygulanmış ve 1916 yılına kadar Arapları Osmanlı toplumu içerisinde 

tutmuştur.116 

Arap ulusal bilinci uzun yıllar boyunca hep canlı kalmıştır. Çünkü Araplar bu bilinci 

ayakta tutacak dil ve din gibi iki önemli unsura sahiptir. Arapların bu özelliklerinin öne 

çıkardığı manevi ve kültürel bağları başka ortak paydalara göre daha güçlüdür. Bu durum 

 
113 Karpat, Osmanlı’dan günümüze Ortadoğu’da…, s.30-31 
114 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.261; Padişah bu fikri sömürgeci Avrupalılara karşı 

sömürgelerindeki Müslümanları kışkırtmak için bir araç olarak kullanmasını bildi. Ramazan, a.g.e., s.29-

31 
115 Karpat, Osmanlı’dan günümüze Ortadoğu’da…, s.31-34; Akçura, a.g.e., s.78 
116 Karpat, Osmanlı’dan günümüze Ortadoğu’da…, s.189-190 



27 

 

belli bir ırka değil, belli bir kültüre yönelik milliyetçi söylemi geçerli kılmıştır.117 Arap 

dünyasında milletleşme olgusu, diğer Doğu modernleşmesi örneklerinde olduğu gibi 

“yukarıdan aşağıya” gelen talepler çerçevesinde siyasal seçkinlerin başat rol oynadığı 

müdahaleci bir dönüşümün ürünüdür. Arap aydınları ise bu dönüşüme fikri destek 

vermiştir.118  19.  asrın ilk yarısından itibaren Osmanlı’da yeniliklerin resmi olarak 

uygulanmasından itibaren belirli bir toprağı hesaba katan vatan kavramı Arap dünyasında 

siyasal söylem olarak girmiş oldu. Bu kavram Arap dünyasının muhtelif bölgelerine 

yayılarak Müslüman ve Hıristiyan Arapların zihninde önemli bir yer tutmuştur. 

Entelektüel düzeyde gelişen bu kavramın halkta karşılığı yoktu.119 Dawn, temelde 

vatanseverlik duygusu ile başlayan daha sonrasında Müslüman Arapların da katıldığı 

milliyetçi görüşleri Tahtavi ve Abduh’a dayandırmaktadır: 

Araplar arasında milliyetçi bir benlik oluşturma süreci, Müslüman Arapların ve 

Türklerin başını çektiği deneyimle Avrupa’da vücut bulmuş anavatan-patria ve 

vatanseverlik-patriotism kavramının Yakın Doğu koşullarına uyum sağlamasıyla 

ortaya çıktı. Araplar arasında bu yorumu ilk başlatan Rifa’ah Rafi’ al-Tahtavi 

olmuştur. Tahtavi 19. yüzyılın ortalarına doğru eğitim için gittiği Paris’te ülkelerin 

her birinin kendine has özellikleri olduğunu ve o ülkede yaşayanların ona karşı bir 

sevgi beslediğine dair gözlemlerini açıklamıştır. Fransız vatanını Arap vatanına 

çevirmiş, vatan sevgisi ve vatanseverlikten bahsetmiştir...120 Arap milliyetçiliği 

ideolojisinin temelinde dayandığı sav Abduh’un İslami modernizm ve dirilişçiliği 

görüşlerinde karşılık buluyordu. Ona göre İslam özünde geri değildi ve atalarının 

sahip olduğu İslam anlayışı insanlığa aklı kullanmayı bahşetmişti. Batı, 

modernitenin esaslarını oluşturan İslam’dan birçok şeyi ödünç almış ve ilerlemişti. 

İslam Dünyası ise, gerçek İslam’dan uzaklaşmış, alçalmıştı. Bunun çaresi 

atalarının yaşadığı gerçek İslam’a dönmekti. Ancak bu şekilde Batı ile arasında 

oluşan mesafe kapanabilirdi. Bu dönüşüm gerçek İslam’ı yaşayan atalarının Arap 

olmasından yola çıkarak Arapçılık ve Arap kültürü yeniden canlandırılarak kendi 

ırkının Müslümanlar arasında lider konuma yükselmesiyle mümkün olacaktı. 

 
117 Zeine N. Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiliğinin Doğuşu, Çev. Emrah Akbaş, Özgü 

Yayıncılık, İstanbul, 2020, s.175 
118 Çağatay Okutan, “Arap Milliyetçiliği”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 2001, 

56(2), s.161 
119 Choueiri, a.g.e., s.359 
120 Dawn, a.g.e., s.4-5 



28 

 

Abduh tarafından geliştirilen bu düşüncenin sonraki takipçileri Muhammed Reşit 

Rıza ve Abdurrahman al-Kavakibi olmuştur.121  

Muhammed Abduh’un122 bazı fikirleri Mısır’daki liberal ve siyasal liderler üzerinde 

olağanüstü etki doğururken, onun özellikle İslam’ı toplum hayatının merkezinde reforme 

ederek yeniden tesis etme eğilimine şüphe ile bakılmıştır.123 Bununla birlikte, Abduh’un 

Batı’ya bir cevap olarak İslam’ın modern dünya ile bağını bir temele oturtma gayreti 

sadece Müslüman Arap dünyasında karşılık bulmamış, yaygın olarak laik Arap 

milliyetçiliğinin öncülleri olarak adlandırılanlar da dahil olmak üzere birçok Hıristiyan 

Arap tarafından kabul görmüştür. Abduh’un ortaya attığı fikirler Mısır’da İngilizlerin de 

kendisi ile iş birliği yapmalarının önünü açmıştır.124 Arap dünyasında öne çıkan 

figürlerden Müslüman Suriyeli din alimi ve yeni aydın topluluğu üyelerinden 

Abdurrahman el-Kevakibi (1849-1902), ulusal bir toplumun yaratılması çağrısıyla 

Müslüman, Hristiyan ya da Yahudi bütün dini çevreler ve grupları bir araya getirmeye 

çalışmıştır. Arapların geri kalmasını Osmanlı Devleti’nin uygulamalarına bağlayan el-

Kevakibi, ulus kavramını halkın özgür bireyler ve vatandaşlar olarak siyasal katılımına 

atıf yaparak açıklıyordu ve vatanseverlik bağlarıyla birbirine bağlanmış bir Arap 

ulusunun varlığını destekliyordu. Onun ayrı ulusal varoluş kavramına verdiği anlam 

Osmanlı Devleti’nden tam bağımsızlık talebine dönüşmemiştir. Ancak 1908 yılındaki Jön 

Türk devriminden sonra durum değişecekti. Bu dönemden sonraki politikalarda ulusal 

karakterler daha belirgin hale gelmiştir.125 Buraya kadarki tartışmalarda milliyetçilik 

dinle iç içe yürümüştü. Hıristiyan Araplar ise seküler Arap milliyetçiliğini öne çıkarmıştı. 

Milliyetçilik fikri Müslüman coğrafyada ilk önce entelektüel kültürel bir etki yapsa da bu 

etki daha geniş tabana yayılmaya çalışılmıştır. Daha çok Protestan kurumlarında eğitim 

görmüş çoğunluğu Hristiyan Arap gazeteciler eliyle yürütülen Arap kültürünü diriltme 

hareketi Suriye-Lübnan kökenliydi.126 Dawn’a göre, Arap milliyetçiliğinin kökenlerine 

 
121 Dawn, a.g.e., s.9 
122 “20. asrın başında laik milliyetçilik ve reforme edilmiş İslam öne çıkmıştı. Mısır'ın en saygın Müslüman 

alimi olan Muhammed Abduh, Batı bilimi ve değerleri ile geleneksel İslami öğretiler arasında uyumluluk 

bulmak için çok uğraştı.” Bkz.: Tignor, a.g.e., s.252 
123 Nadav Safran, Egypt in Search of Political Community: an Analysis of the Intellectual and Political 

Evolution of Egypt, 1804-1952, Harvard University Press, 1961, s.101 
124 Dawn, a.g.e., s.7 
125 Choueiri, a.g.e., s.360-361 
126 Zekeriya Kurşun, Osmanlı Arapları Hilafet-Siyaset-Milliyet (1798 -1918), Vakıfbank Kültür 

Yayınları, İstanbul, 2022, s.86 



29 

 

ilişkin en yaygın açıklama, şüphesiz, yurttaşların kültürel ve politik yaşamını dine değil, 

milliyete dayandıran İslam ya da Türkler tarafından kuşatılan-Batı ile teması olan- 

Lübnanlı Hıristiyan Arapların başını çektiği anlayıştır.127 Osmanlı Devleti’nin 19. 

asırdaki merkezileşme politikası Ortadoğu bölgesinde milli kimlikleri harekete geçiren 

en önemli faktörlerden biriydi. Özellikle Suriye ve Lübnan’ın içinde olduğu bölge Arap 

milliyetçiliğinin beslendiği en önemli merkez olmuştu. Buradaki misyoner okullarında 

yetişen aydınlar Arap milliyetçiliği fikrinin öncülüğünü yapmıştır. İdeolojik olarak Arap 

milliyetçiliğinin ilk ortaya çıkışı ile ilgili tartışmalara bakıldığında 1860’larda İbrahim el-

Yazıcı adındaki Suriyeli bir Hristiyanın bunu başlattığı ifade edilmiştir. El-Yazıcı, 

Osmanlının uygarlığı öğrenmiş bir toplumu geri götürdüğünü ve Osmanlı 

boyunduruğundan kurtulacak Arapların eski günlerine dönebileceğini belirtmiştir. Ancak 

esas itibariyle Arap milliyetçiliği 1908’den sonra somut işaretlerini ortaya koymaya 

başlamıştır. Jöntürk devrimini Araplar başlangıçta heyecanla karşılamıştır. İttihat Terakki 

yönetimiyle ortaya çıkan liberal rüzgarla birlikte Arapların üye olabildiği siyasal partiler 

kurulmuştur. Ama bu rüzgâr kısa sürmüş ve Osmanlı Devleti’nde daha önce görülen 

merkeziyetçilik ve Türkleştirme politikalarına dönülmüştür.128 Ferid, Osmanlı Ayan 

Meclisi üyesi Süleyman el-Bustani ile yaptığı görüşmede kendisine el-Bustani tarafından 

ittihatçıların yönetimindeki Türklerin Mısırlılara karşı yaklaşımında hata yaptıklarını, 

devletin içerisinde yaşayan Müslüman milletlere iç bağımsızlığı vererek devletin ayakta 

durabileceğini aktardığını belirtmiştir.129 

Arap topraklarında Abdülhamit döneminde rastlanılan Türk karşıtı hissiyat daha çok 

küçük bir aydın ve çoğu Hristiyan olan bir azınlık grup tarafından paylaşılmış ve 

Müslüman Araplar arasında çok karşılık bulmamıştır.130 Zeine’ye göre Osmanlı Devleti 

döneminde Araplar güven içerisinde olmuşlardır. İmparatorluk, Arapları da içine alan 

İslam Dünyasını 400 yıl boyunca hamiliğini yapmış ve yabancı tecavüzlerine karşı 

korumuştur. 19. asrın sonlarına kadar her iki milletin de paylaştıkları dünya siyasal olarak 

ulusal değildi.  Özellikle İmparatorluğun son dönemindeki Jön Türk iktidarı yıllarında 

gelişen Arapları dışlayıcı uygulamalar Arap vilayetlerinde tepki ile karşılanmıştır. Bu 

dönemde Araplar ulusçu ve ayrılıkçı eğilimler göstermişlerdir. Ancak bu dönem dışında 

 
127 Dawn, a.g.e., s.3 
128 T.G. Fraser vd., Modern Ortadoğu’nun Kuruluşu, Çev. Füsun Doruker, Remzi Kitapevi, İstanbul, 

2011, s.22-24 
129 Ferid, a.g.e., s.353-354 
130 Zeine, a.g.e., s.65 



30 

 

bu bölgelere geniş bir yerel özerklik verilmiştir.131 Bu yüzden imparatorluk sınırları 

içerisindeki belirli merkezlerde 1870’lerde kültürel anlamda ortaya çıkan “Araplık 

bilincinin” siyasal alana taşınması zaman almıştır.132 Arap ulusçuluğunu aşamalarını üçe 

ayıran Zeine, ilk aşamanın ortaya çıkışını İslam’ın doğuşu ile ilişkilendirir. İkinci safhayı 

Arap topraklarındaki Türk yönetiminin son yıllarındaki siyasal ve toplumsal koşullarının 

ortaya çıkardığı “siyasal ulusçuluk” ile açıklamaktadır. Üçüncü aşama olarak, Birinci 

Dünya Savaşı sonrası Batılıların Ortadoğu siyasetine bağlı olarak bölge ülkelerinde 

oluşan hayal kırıklıkları ve bu siyasete gösterdikleri tepkinin olduğu dönemi ifade 

etmektedir.133 

1908 ve 1918 yılları arasında Araplar reform taleplerini dile getirmişlerdir. Reform 

taleplerinde öne çıkan İmparatorluk içerisinde Arap özerkliği idi. Tam Arap egemenliğine 

yönelik bağımsızlık talepleri ise sonraki dönemlere denk gelmiştir.134 Kimi yazar, 

Osmanlı Devleti’nde Arap milliyetçiliğinin başlangıcı olarak İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin iktidara geldiği 1908 yılını ölçü almaktadır. Bu dönemde devrimin verdiği 

özgürlük rüzgarıyla kurulmuş olan Arap-Osmanlı Kardeşlik Cemiyeti’nin 1909’da 

kapatılması ve Türkçenin yönetim ve eğitim dili olarak dayatılmasıyla gün yüzüne çıkan 

Panturanist politikalar Araplar tarafından tepki ile karşılanmıştır.135 İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin milliyetçi politikaları Arap milliyetçiliğini canlandırmıştır. Özellikle 

Arapça konuşan eyaletlerde okullar ve devlet dairelerinde Türkçeyi dayatma girişimleri 

İmparatorluk ile kurulan bağı zayıflatmıştır.136 

Her ne kadar Jön Türklerin ileri gelenleri tarafından yapılan yazışmalarda, İmparatorluk 

içindeki tüm etnik gruplara eşit bir yaklaşım çerçevesinde Türklerle Araplar arasında 

herhangi bir ayrım yapılmadığını ve tüm etnik yapıların kendi kültürlerini geliştirmesinin 

doğal olduğu belirtilse de diğer taraftan bu görüşlerin zaman içerisinde değiştiği 

 
131 Zeine, a.g.e., s.172; Zeine, 19. asrın sonu veya 20. asrın başlarında Arapların uyanış yaşadıklarına dair 

iddiaları gerçekçi bulmaz. Uyanıştan kastedilen Arap bilinci ve Arap kimliği ise kullanılan kavramın yanlış 

olduğunu belirtir. Zira 400 yıllık Osmanlı hükümranlığında Araplık ve Arapça ekseninde ırksal ve kültürel 

kimliklerini rahatlıkla ifade edildiğini vurgular. Şayet uyanıştan kastedilen Arapların kendilerini 

Türklerden ayırma ve bağımsız bir Arap devleti kurma arzusu ise bunun uyanıştan ziyade kendi kaderini 

tayin ve bağımsızlık arzusu olduğunu belirtir. Zeine, a.g.e., s.172-176 
132 Özge Özkoç, İmparatorluk İktidarının Sınırında Osmanlı Mısırı: Mehmet Ali Paşa Döneminden 

Hıdivliğe, Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2013, s.251 
133 Zeine, a.g.e., s.172-178 
134 Özkoç, a.g.e., s.101 
135 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.278 
136 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.264 



31 

 

görülmüştür. Hanioğlu’na göre, Jön Türkler için Araplarla aynı dine mensup olmanın 

önemi yoktu. Türkleri Arap kabilelerine medeniyet getiren ve onları Batı 

emperyalizminden koruyan bir kalkan olarak görüyorlardı. Bu farklılık İttihat ve Terakki 

Cemiyeti (İTC)’nin ilk yıllarında Araplar hakkında tutumlarında iki şekilde ortaya 

çıkmıştır. İlki çökmekte olan imparatorluğu kurtarmak adına Arapların da dahil olduğu 

ayrılıkçılığı tetiklese de kültürel özerklik fikrini desteklerken, diğeri ise Araplarla aynı 

dini paylaşsalar da onları imparatorluk içerisinde en aşağı etnik grup olarak gören 

tutumdur.137 Bu tutum değişiminde yeni uluslararası koşullar ve oluşan savaş rüzgarının 

etkisiyle artık tek bir millet olarak var olma mücadelesinin rasyonel olacağı savının büyük 

payı bulunmaktadır. 

Kayalı’ya göre İttihat ve Terakki politikaları devrimin ortaya çıkardığı sosyalleşme 

süreçlerinde Osmanlı toplumunun tamamını içine alan entegrasyon, özgür basın ve geniş 

eğitim olanaklarıyla Arap milliyetçiliğini besleyen etnik bilincin artmasını desteklediği 

görülmüştür.138 Yazara göre imparatorluk içerisindeki Müslüman gruplar arasında siyasal 

anlamda milliyetçilik Birinci Dünya Savaşı’na kadar önemli bir gelişim göstermemiştir. 

Bunun en önemli nedeni olarak dinin milliyetçi ideolojiler için önemli bir bileşene sahip 

olması ve Müslüman halkın birincil sadakat bağı olarak dini, milliyetçiliğin önünde 

görmesi olarak açıklanmıştır.139 Hanioğlu’na göre özellikle 1908’den sonra Jön Türk 

liderlerinin Araplara yönelik tutumları karşısında Türkleri “zalim-baskıcı” olarak gören 

Arap milliyetçileri ile aralarında çatışmanın olması doğaldı. Zira bu liderler Türklerin 

Ortadoğu’da Arapları yönetme hakkına sahip olduklarını ve kendilerini üstün bir ırk 

olarak kabul ediyordu.140 Diğer taraftan 1913’te Paris’te düzenlenen Paris Kongresi Arap 

milliyetçiliği için yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur. O döneme kadar Arap 

milliyetçileri sadece Osmanlı sınırları içerisinde yerel ve kültürel özerkliğe yönelik 

talepler dile getirmişti.141  Bu dönemden sonra Osmanlı ile sadakat bağı neredeyse 

kopmuştur. 

 
137 M. Şükrü Hanioğlu, “The Young Turks and the Arabs Before the Revolution of 1908”, The Origins of 

Arab Nationalism, ed. Rashid Khalidi vd., Columbia University Press, New York, 1991, s.31-32 
138 Hasan Kayalı, Jön Türkler ve Araplar Osmanlıcılık, Erken Arap Milliyetçiliği ve İslamcılık 1908-

1918, Çev. Türkan Yöney, İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2017, s.15-16 
139 Kayalı, a.g.e., s.15-16 
140 Hanioğlu, a.g.e., s.44 
141 Bassam Tibi, Arab Nationalism: Between Islam and the Nation-State, Mac Millan Press, London, 

1997, s.16 



32 

 

Arap milliyetçiliğinin kökenlerine bakıldığında, Türk ötekileştirmesi ve Avrupa 

sömürgeciliğine karşı reflekslerin geliştiğini ve dönemsel olarak birinden diğerine 

yoğunlaştığı görülmektedir. Dawn’a göre Arap milliyetçiliği düşüncesini besleyen en 

önemli iki dinamik Osmanlı ve Batı karşıtlığıydı. Osmanlı Devleti’nde bir muhalefet 

hareketi olarak ortaya çıkan Arap milliyetçiliği, Osmanlı Araplarına olduğu kadar 

Osmanlı Türklerine karşı da yönelmişti. Tartışma toplum ideallerini ileriye taşıma 

iddiasındaki elitler eliyle yürütülmüştür. Batı karşısındaki geriliğe karşı çözüm üretmede 

İslami modernist Osmanlıcılığın elde ettiği başarısızlık Arap milliyetçiliğine uygun ortam 

hazırlamıştır.142 Aslına bakılırsa Birinci Dünya Savaşı öncesinde Arap milliyetçiliğinin 

etkisi zayıftı. Arapların çoğu için milliyetçilik uzak bir ideolojiydi. Bu dönemde Osmanlı 

anayasası kendilerine parlamenter temsil olanağı sunmaktaydı ve devletin birçok önemli 

kademesinde, memurluktan bakanlığa kadar kendilerine yer bulmuşlardı. Bu nedenle 

siyasal otoriteye ve devletlerine bağlıydılar.143  

Choueiri’ye göre Ortadoğu’da milliyetçiliğe atfedilen anlam sömürgeciliğin pençesinden 

kurtulmaya çalışan bölgenin hızlı politik uyanışının tetiklediği bir süreci ortaya 

koymuştur.144 Tibi ise Arap milliyetçiliğinin Arap dünyasında siyasal bir güç olarak 

belirmesinin bölgedeki İngiliz ve Fransız mandalarından önceki döneme denk geldiğini 

belirtmektedir. Ama bu siyasal güç hiçbir zaman toplum temelli bir ulus devlet yapısına 

kavuşmamıştır. Osmanlı Devleti’nin dağılması sonrası ve yıkılmasıyla birlikte 

Ortadoğu’da ulus-devletler doğal bir süreçte ortaya çıkmamıştır. Bu devletler belirli bir 

süre Batılı güçlerin sömürgeleri haline gelmiştir. Sömürge sonrası bölgede kurulan birçok 

Arap devleti ulus-devlet bağlamında bir pan-Arap devleti özelliği kazanamamıştır. 

Tibi’ye göre, kurulan Arap devletlerinin ulus anlayışını öne çıkaran devlet modeline 

geçişini zorlaştıran iki önemli eksiklik öne çıkmıştır: İlki bu yapıların Avrupa’daki ulus-

devlet oluşumunda ortaya çıkan toplumsal seferberlikten yoksun oluşu, diğeri ise bu 

bölgedeki milletlerin birleştirici unsur olarak dil ve din eksenli ortak bir kültüre sahip 

olmaları bu yapının zayıflıkları olarak görülmüştür.145  

 
142 Dawn, a.g.e., s.23 
143 Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e., s.279 
144 Choueiri, a.g.e., s.345 
145 Tibi, a.g.e., s.13-14 



33 

 

1.2. Arap Milliyetçiliğinden Ayrılan Mısır Milliyetçiliği ve Siyasal Alanda Milli 

Hareket’in Ortaya Çıkışı 

Mısır’da milliyetçiliğin başlangıcını Mehmed Ali Paşa’ya dayandıran ve buna karşı 

çıkan146 görüşlerin yanında bunun başlangıcını Memlükler dönemine ve daha eskiye 

firavunlara götüren görüşler147 bulunmaktadır. Ancak siyasal ve toplumsal anlamda 

milliyetçiliğin Osmanlı coğrafyasındaki Arap eyaletlerinde izleri ancak 1800’lerin 

sonlarında ortaya çıkmıştır.148 Mısır’da toprağa dayalı milliyetçilik, vatan ve 

vatanseverlik fikirleri Avrupa’nın Mısır’ın iç işlerine karıştığı dönemde ve İngilizlerin 

işgal dönemlerinde yoğun olarak işlenmiştir. Bilinen anlamda milliyetçilikten ayrı bir 

motivasyonu olan bu fikirler aynı zamanda Osmanlı başkentinde de tartışılıyordu.149 

Esasen 1800’lerin sonlarına doğru çeşitli Arap ülkelerinde ortaya çıkan kuramsal ve 

eylemsel düzeydeki Arap milliyetçileri bu düşüncenin tüm Arap coğrafyasına 

yayılmasına katkıda bulunmuşlardır. Özellikle bu dönemde Avrupa’da eğitim alanlar 

orada edinmiş olduğu milliyetçi fikirleri aktarmışlardır. Mısır, 1800’lü yılların üçüncü 

çeyreğinde Beyrut’la birlikte Araplar için eğitimin ve gazeteciliğin en önemli 

merkezlerinin başında gelmekteydi. Bunda yerel yazarların yanında Suriye’den gelen 

yazarların da payı vardı. Bölgeye yönelik Osmanlı siyasetinin getirdiği doğrudan 

müdahale nedeniyle başta Suriyeli aydınlar olmak üzere Arap muhalefeti İngiliz yönetimi 

altında güvenli bir liman bulacaklarını düşündükleri Kahire’ye yerleşmişlerdi. Bölgede 

milliyetçiliğin ilk kuramcıları bunlar arasından çıkmıştır. Ancak milliyetçiğin Mısır’daki 

yansıması ülkeyi esas alan bir zeminde Mısır’da Rifa’a Rafi Tahtavi tarafından ele 

alınmıştır. Tahtavi vatan kavramı etrafında gelişen ülke milliyetçiliğinin en önemli 

kuramcısı olarak Mısır’da ulusal birliği sağlamayı amaçlamıştır.150  

Mehmet Ali Paşa’nın özerk yönetimindeki Mısır, Avrupa’daki fikirsel ve kurumsal 

gelişmeleri İstanbul’dan önce takip ediyordu. Tahtavi, bu dönemi yansıtan en etkili fikir 

öncüllerindendi.151 Mısır milliyetçiliği özellikle Tahtavi’yi başta olmak üzere Avrupa’ya 

 
146 Khaled Fahmy, Paşanın Adamları: Kavalalı Mehmed Ali Paşa, Ordu ve Modern Mısır, Çev. Deniz 

Zarakolu, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2010, s.3-36. 
147 Abdurrahman er-Rafi, Tarih-ül Hareket el Kavmiyye fi Mısr el Kadime, Kahire, 1963, s.20 
148 Özkoç, a.g.e., s.25 
149 Hilal Görgün, "Mısır’da XIX. Yüzyıl Sonunda Panislamist Osmanlı Tarih Yazıcılığı: Muhammed Ferid 

ve Mustafa Kâmil" İslâm Araştırmaları Dergisi, 4 (2000), s. 105-131 
150 Choueiri, a.g.e., s.358; Kayalı, a.g.e., s.147; Güler, a.g.e., s.37-39 
151 Kayalı, a.g.e., s.26 



34 

 

birçok öğrenci gönderen Mehmed Ali Paşa döneminde özerkleşen eyalet yapılarıyla 

birlikte canlanmıştır. Bağımsız bir devlet olma hayaliyle Osmanlı Devleti’ne kafa tutması 

Mehmed Ali Paşa’yı ilerde ulus bilincine dönüşecek Mısırlılık duygusunu harekete 

geçiren lider olarak görülmesini sağlamıştır.152 Bu dönemde Mısır milliyetçiliği 

başlamamış olsa da eyalette yapılan modern dönüşümler sayesinde bir Mısır kimliği 

oluşmuştur.153 İmparatorluk modern dünyaya uymaya çalışırken benzer süreçleri yaşayan 

Mısır’da ilk ıslah fikirlerine sahip kuşaktan olan Tahtavi, Mısır ulusu fikrini ilk defa 

ortaya atarak bunu İslam düşüncesi ile açıklamaya çalışmıştır.154 Ancak birbiriyle 

uzlaşmaz görülen İslam toplumu ile Mısır ulusu düşüncesi Tahtavi’nin zihninde belirli 

bir yere oturmuştu.155 Tahtavi’nin Batı’yla ilgili düşünceleri Paris’te kaldığı 5 yıl 

içerisinde şekillenmiş ve burada Aydınlama Dönemi’nin düşünsel öncüllerini tanıma 

fırsatı bulmuştur. 1830 Devrimini yakından takip etmiştir. Burada anayasa, hukuk gibi 

kavramların yanında “millet”, “vatan” ve “vatanseverlik” kavramlarını anlamaya 

çalışmıştır. Vatan kavramını işlemesi dolayısıyla Mısır milliyetçiliğinin ilk temsilcisi 

olarak kabul edilen Tahtavi’nin zihninde milliyetçi düşüncenin söylemlerinden olan 

yurtseverlik fikrinin oluşması tanıştığı Montesqueu sayesinde olmuştur. Bu sayede 

Avrupa’daki devrimler çağı ile Mısır’da yapılan yenilik hareketleri arasında bağlantı 

kurmuştur.156 Tahtavi de Osmanlı reformcuları gibi milliyetçilik kavramını kendince 

yorumlamıştır. Mısır’ı Araplık üzerinden değil, bir ulusal topluluğu içinde barındırdığı 

vatan olarak tasavvur eden Tahtavi, Arapların İslam tarihindeki rolünü teslim etmekle 

beraber yurtseverlik anlayışında Arapça konuşan coğrafya değil, Mısır vardır, modern 

Mısır’ın tarihini Firavunlara kadar götürmüştür.157 Ona göre toplumsal olan dinsel 

olandan daha önceliklidir.158 Tahtavi Mısır vatanseverliğinden bahsederken Türk 

benzerleri Osmanlıcılık ruhunu oluşturmayı hedeflemişlerdi. Bunlardan hiçbiri 

Avrupa’daki milliyetçi anlayışların içine derinlemesine girmemiştir. Ancak her birine 

göre vatanseverlik, Fransız medeniyetinin Müslümanlar için faydalı olan bir unsuru 

 
152 Güler, a.g.e., s.28 
153 Michael Wood, “The Use of the Pharaonic Past in Modern Egyptian Nationalism”, Journal of the 

American Research Center in Egypt, 1998, Vol. 35 (1998), pp.179-196, s.180 
154 Hourani, Çağdaş Arap…, s.89 
155 Hourani, Çağdaş Arap…, s.220 
156 Güler, a.g.m., s.145-163 
157 Hourani, Çağdaş Arap…, s.100 
158 Tibi, a.g.e., s.87 



35 

 

olarak görülmüştür.159 Karpat, Tahtavi’nin düşüncesini Arap ve Mısır milliyetçiliği 

kavramları yerine reformculuğa atfen yorumlamaktadır. Zira ona göre Türk-Arap 

anlaşmazlığı, reformların hayata geçirilmesinde nasıl bir yöntem izleneceği ile 

alakalıydı.160 

Osmanlı Arap eyaletlerinde benzer milliyetçi tezahürlerin önem kazandığı bir dönemde, 

Mısır milliyetçiliği edebi ve siyasal kuşak tarafından ifade edilen bir kavram olarak ortaya 

çıkmıştır. Jankowsky’e göre, 1870'lerden itibaren Mısırlı aydınlar ve siyasal liderler 

tarafından ortaya konulan ilk aşamada, erken Mısır milliyetçiliği, her an bozulabilecek 

bir ortak yaşam içinde potansiyel olarak çatışan iki bağı ortak noktada buluşturmuştur: 

Biri, Mısır halkının Nil Vadisi'nin sakinleri olarak tarihi, coğrafi ve politik farklılığı. 

Diğeri ise sembolik düzeyde de olsa Mısır'ın resmi hükümdarı Osmanlı Devleti’ne 

dışarıdan bağlılığıydı. Bu yüzden 19. asır sonunda Mısırlı milliyetçiler Mısır’ı Firavunlar 

döneminden beri ayrı bir tarihsel varoluşa sahip bir coğrafya olarak ifade ederken, 

diğerleri Osmanlı’yı özellikle İslam inancından kaynaklanan bir bağ ile ümmetin 

savunucusu olarak görmüştür.161 Toprağa dayalı bu anlayış ve diğer Arap eyaletlerinden 

farklı Mısır’a özgü yönetim biçimi ona Müslüman Arap üst kimliğinin ötesinde kendine 

özgü Mısır kimliğini ortaya çıkarmasına imkân vermiştir. Bu toprakların Firavunlardan 

beri üzerinde yaşayan halka ait oluşu Mısırlılık aidiyeti için oldukça malzeme 

oluşturmuştur.162  

Vatanseverlik üzerinden oluşturulan Mısırlılık bilinci sadece İslam geçmişi ile değil eski 

medeniyet geçmişine atfen oluşturulmaya çalışılmıştır. Bu da ulus-devlet idealinin bir 

kimlik inşa ederek sağlanabileceği genel kabulünden hareketle ortaya çıkan bir iradeydi. 

Mısır ulusu düşüncesi tek bir İslami bütünlüğü değil, tek bir siyasal bütünlüğü kabul 

etmiştir. Erdemli bir toplumun ortaya çıkmasını ortak bir dine dayanan bir hukuk 

siteminin dışında aranmıştır.163 Hourani’ye göre Mısır milliyetçiliği ile İslam arasındaki 

ilişki biraz karmaşıktı. Bu anlayış tek bir İslami siyasal cemaati reddetmiş, ortak bir din 

 
159 C. Ernest Dawn, From Ottomanism to Arabism: Essays on the Origins of Arab Nationalism, 

Urbana: University of Illinois Press, 1973, s.124-125 
160 Kemal Karpat, Türk Dış Politikası Tarihi, Timaş Yayınları, İstanbul, 2012, s.186 
161 James Jankowsky, “Egypt and Early Arab nationalism 1908-1922”, The Origins of Arab Nationalism, 

ed. Rashid Khalidi vd., Columbia University Press, New York, 1991, s.243-244 
162 Marsot, a.g.e., s.6-7 
163 Hourani, Çağdaş Arap…, s.220 



36 

 

ve vahye dayalı bir sistemin dışında ayrı bir siyasal varoluşu öncelemiştir.164 Dini 

kimliklerin belirleyici olduğu coğrafyada milliyetçiliğin baskın olması tezat görünse de 

modern dönemde bu kimlikler birbirine geçmiş durumdadır. Mısır’da ortaya çıkan 

milliyetçilik “Mısır Mısırlılarındır” sloganı etrafında toplanan bir tür ülke 

milliyetçiliğiydi. Bununla birlikte, modern Mısır milliyetçiliğinin başlangıcı 19.  asrın 

sonlarına dayanmaktadır.165 Görgün, Mısır’da 19. asır sonlarında gelişen milliyetçiliğin 

“vatan” kavramı ve bunun etrafında oluşan fikir hareketleri çerçevesinde incelenmesi ve 

aynı dönemde başta İstanbul’da olmak üzere Osmanlı merkezlerinde bu kavramın 

bulduğu anlam ile karşılaştırma yapılması gerektiğine işaret eder.166 Mısır milliyetçiliği 

ile erken dönem Arap milliyetçiliğini inceleyen Jankowski ilkinin bir nesil önde geldiğini 

söyler ve aralarında bağlantının ve benzerliğin çok az olduğunu belirtir.167 Zira, belirli bir 

kavmi esas almayan Mısır milliyetçiliği aynı toprak parçasında bulunan ve üzerinde 

yaşadığı toprağa sevgi besleyenlerin sahip olduğu ümmet bilincinin bir çeşit coğrafi 

yurtseverlik olarak ortaya çıkmasıydı.168 

Milliyetçiliğin fikirden aksiyon aşamasına geçmesi, ilerde siyasal partilerin esin kaynağı 

olacak olan Milli Hareketin ortaya çıkışıyla başlamıştır. Bu dönüşüm işgal döneminin 

öncesine denk gelmektedir. Milliyetçilik ordu içinde kendi kendine gelişiyordu. Mehmed 

Ali Paşa’nın dördüncü oğlu olan Said Paşa, Mısırlıların subay olarak orduda 

yükselmesine imkân tanırken Hıdiv İsmail bunun tersine Türk ve Çerkezleri öne 

çıkararak geleneksel eliti desteklemişti. Bu durum Mısırlı subayların gizlice 

örgütlenmesini sağlamış ve Milli Hareket’in çıkış noktası bu gizli örgüt olmuştur.169 

Siyasal alanda kendini gösteren aksiyoner milliyetçilik Hıdiv İsmail zamanında kendine 

hayat sahası bulmuştur. 1867 yılındaki fermanla “Hıdiv” unvanını alan İsmail Paşa 

zamanında ortaya çıkan milliyetçilik, İslami değerleri dışlamayan ve Mısır topraklarını 

 
164 Albert Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939, Cambridge University Press, 1983, 

s.193 
165 Mısır milliyetçiliği Mısır’da 19. asır sonunda oluşan Mısır Milli Hareketi ile Arap birliği fikri arasındaki 

mesafe açıklanarak anlaşılabilir. Arap milliyetçiliği fikrinin öncülüğünü yapan Suriye-Lübnanlı aydınlar 

Osmanlı yönetiminden kurtulmak isterken Mısırlı milliyetçiler ismen Osmanlı Devleti’ne bağlı olan vatan 

toprağını İngiliz işgalcilere karşı savunarak bir mücadeleye girişmişti. Ayrıca Arap milliyetçileri Osmanlı 

coğrafyası içerisinde İngilizlerle iş birliği yaparken Mısırlılar Osmanlıcılık etrafında toplanmıştı. Tibi, 

a.g.e., s.179  
166 Görgün, a.g.m., s.105-131 
167 Jankowsky, a.g.e., s.243-244 
168 Hourani, Çağdaş Arap…, s.372 
169 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.253-254 



37 

 

önceleyen; 1870’lerden itibaren eyaletteki ekonomik ve siyasal alandaki gelişmelerden 

etkilenerek Avrupalı devletlere karşı bir tepki olarak belirmiştir.170 Açılan yeni okullar ve 

kurumlar vasıtasıyla milliyetçi duyguları destekleyen Hıdiv İsmail döneminde yapılan 

özerkleştirme faaliyetleri milliyetçilik hassasiyetlerini harekete geçiren bir karakterden 

çok hanedanın geleceğini temin etmekle ilgiliydi. Esas olarak Mısır’daki milliyetçi 

düşünce ve hareket Hıdiv’in ülkede kurmuş olduğu ekonomik, siyasal ve toplumsal yapıyı 

kırmayı amaçlayan bir karaktere sahipti.171 Mısır’da milliyetçiliği ayakta tutan diğer 

durum Sudan meselesiydi. Hıdiv İsmail döneminde işgal edilen Sudan’da 1881’de Mehdi 

tarafından başlatılan bir isyan hareketi ortaya çıkmıştır. İngiliz General bu isyanı 

bastırmada başarılı olamamış ve 1895’te öldürülmüştür. Sudan’ı tekrar almak isteyen 

İngiltere, 1898’de Hartum’a girerek bölgeyi tekrar denetimine almıştır. Ancak İngiltere 

Sudan’ı Mısır’dan ayırmaya karar vermiş ve başına ayrı bir İngiliz Valisi atamıştır. 

Sudan’ın tekrar geri alınmasına katılan ve bu durumu kabul etmek istemeyen Mısırlılar, 

Mısır’ın Sudan’daki konumuna geri dönme talepleriyle uzun dönem milliyetçiliği ayakta 

tutacak bir argüman geliştirmeye çalışmıştır.172 

Mısır’da Milli Hareket bir aksiyon olarak 19. asrın son çeyreğinde farklı dinamiklerden 

beslenerek gelişmiştir. 1870 ve 1880’lerde küçük ama etkili iki Mısırlı grup ortaya 

çıkmıştır: Şehirlerde yükselen orta sınıf ve Mısır’ın tarımsal bölgesindeki Türk ve Mısırlı 

büyük toprak sahiplerinin dahil olduğu azınlık grup. İleriki yıllarda bağımsızlık 

mücadelesinde öne çıkacak en önemli figürlerden olan Zağlul Paşa, orta sınıfa aitti ve bu 

grup Mısır’ın bağımsızlığının kazanmasında önemli rol oynayacaktı. Bearce, bu orta 

sınıfın yükselişinin Zağlul’un ve onun kuşağının doğuşuna rastladığını belirtmektedir. 

Ona göre, Mısırlılık merkezli milliyetçilik anlayışının bel kemiğini oluşturacak bu kesim 

toplumun farklı kimliklerini temsil ediyordu. Geçimini sağlamak ve eğitim amacıyla 

şehirlerde yaşayan ve içerisinde fellahların çocukları, küçük toprak sahipleri, zanaatkarlar 

ve esnaflar, İslam hukukçuları ve küçük dini liderlerin bulunduğu bu kuşak Batılı 

fikirlerin Mısır’daki etkisiyle karşılaşmış ve bu fikirler sayesinde zihinsel bir dönüşüme 

uğramıştı.173  

 
170 Özkoç, a.g.e., s.159 
171 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.253; Özkoç, a.g.e., s.136 
172 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.49-52 
173 George Donham Bearce Jr., Saad Zaghlul and Egyptian Nationalism, Yüksek Lisans Tezi, University 

of Wisconsin, 1949, s.3-4 



38 

 

Milli Hareketin içindeki yönelimler çeşitliydi.  Bir tarafta Türk ve Çerkezlerin ordudaki 

ayrıcalıklarını istemeyen Mısırlı subaylar, parlamenter sistemi savunan siviller, Afgani 

ve Abduh gibi reformcuları izleyenler hareketteki farklı yönelimleri ortaya koyuyordu.174 

19. asır Ortadoğusunda bu sırada ortaya çıkan bütün siyasal hareketlerde etkisi olan pan-

İslamist reformcu Afgani, Ezher’den ayrılarak ayrı bir akademi kurmuş ve ileride siyasal 

lider veya İslam reformcusu olacak genç Mısırlıları etkilemişti. Mısır milliyetçiliğinde 

kurumsal-düşünsel bir aşamayı temsil eden Milli Hareket’in oluşmasında o dönemin 

reformcusu Afgani ve Abduh’un etkisi büyüktü.  Cemalettin Afgani’nin 1871 yılında 

Mısır’a gidişi ve burada 8 yıl kalmasıyla birlikte bölgenin düşünsel hayatında uzun yıllar 

etkisini devam ettirecek bir süreci başlatmıştır. 1870’lerde Afgani’nin fikirlerinin 

yayılmasına yardım eden Abduh, işgal yıllarına denk gelen Mısır aydınları için önemli 

bir figürdü. Daha çok Ezher ekolünden gelen ve aralarında Abduh ve Birinci Dünya 

Savaşı’nın ardından Mısır’ın bağımsızlık mücadelesinin öncüsü olan Zağlul gibi önemli 

isimleri de içine alan bir öğrenci grubuna rehber olmuştu.175 Bearce’a göre, Zağlul’un da 

içinde bulunduğu dönemde Ezher’deki entelektüel hareket Mısır milliyetçiliğini 

tetiklemiştir. Dolayısıyla bu hareketin yükselişi Cemalettin Afgani’nin 1871’de Ezher’e 

gelişine kadar götürülebilir. Ancak, Zağlul ve Milli Hareketin ilk hikayesi büyük ölçüde 

1882 yılındaki Urabi Paşa devriminde öne çıkan düşünür olan Abduh ile ilişkilendirilir.176 

Bearce, Abduh’un siyasal düşüncesinin temelinde Mısır için barışçıl, demokratik 

anayasal kurumların kurulması ve sorumlu hükümet ilkesine dayalı bir parlamenter 

sistem geliştirmek amacı yattığını belirmiştir.177 Hourani’ye göre bu düşünce, dini ve 

milli tüm toplumsal birlik menfaatlerinin uyum içerisinde olduğu ırksal özelliklerin esas 

alınmadığı bir Mısır milleti sistematiğini destekliyordu.178 Safran’a göre, Abduh’un 

düşüncesi ılımlı bir milliyetçilik için uygun bir başlangıç teşkil etse de, Mısır 

milliyetçiliğinin kurucularının ilhamlarının asıl kaynağı Abduh’un temel eğilimleri ile 

temelde çelişen liberal Batı milliyetçiliğiydi. İslam’ın reforme edilmiş haliyle Mısır’ın 

kamusal ve toplumsal hayatında belirleyici olması yerine, Liberal Milliyetçiler dini 

yaratıcı ile birey arasındaki vicdani ilişki çerçevesinde görmeyi tercih etmiş, sosyal ve 

 
174 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.256 
175 Hourani, Çağdaş Arap…, s.131; Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.253 
176 Bearce Jr., a.g.t., s.5 
177 Bearce Jr., a.g.t., s.7 
178 Hourani, Çağdaş Arap…, s.243 



39 

 

politik yaşamı ulus ilkesi ve Batı’nın bazı idealleri ve değerleri üzerine inşa etmeye 

çalışmışlardı.179  

Milliyetçiliği besleyen fikirler yeni gelişen basın tarafından dile getiriliyordu. 1880’lerde 

Mısr El-Fatat, El-Mufid, El-Mahsura, El-Burhan ve El-Ta’if gibi gazeteler milli hareketin 

adeta sözcülüğünü yapıyordu. Bu gazeteler Hıdiv’in karşısında bütün Mısırlıları Urabi’yi 

desteklemeye çağırıyordu ve Osmanlı Devleti’nin müdahalesini talep ederek Avrupa 

devletlerinin tahakkümünden Mısırlı Müslümanları kurtarmasını istiyorlardı.180 

1880’lerin başındaki Urabi isyanına kadar İslami sloganlar Mısır’da önemli rol oynamaya 

devam etmiş fakat daha sonra ikinci planda kalmıştır. Kendini Mısır milliyetçiliğinin 

öncüsü olarak gören Urabi, Türk-Çerkez kontrolündeki orduyu ele geçirerek İngiliz 

tahakkümüne karşı gelmeyi iki hedef olarak seçmişti.181 Ocak 1881’de Hıdiv Tevfik’e 

karşı Ahmet Urabi liderliğinde gerçekleşen milliyetçi ayaklanma liberal bir kabinenin 

göreve gelmesini kabul ettirmişti. Ertesi yıl milliyetçiliği ile öne çıkan Mahmut Sami al-

Barudi başbakan, Urabi ise savaş bakanı olmuştu.182 Urabi’ye dışarıdan desteği hem 

Osmanlı Sultanı hem de Hıdiv Tevfik’in İstanbul’da yaşayan amcası veriyordu. 

Mısır’daki milliyetçi ayaklanmayı fırsat bilen Bab-ı Ali Mısır’ı tekrar kontrolü altına 

almak istiyordu.183 Hem Urabi hareketinin hem de Panislamizm politikasını ortak yanı 

din milliyetçiliğiydi. Urabi bunu yerel hedeflere doğru yöneltirken, II. Abdülmahid bu 

politikayı devletin dağılmasını önleyecek bir tedbir olarak kullanıyordu.184 

Urabi devriminin İngilizlerin müdahalesi ile son bulmasından sonra ilk başta Zağlul ve 

Abduh tutuklanmıştır. Kısa bir süre sonra Abduh, Hıdiv tarafından affedilip sürgüne 

gönderilirken Zağlul kısmen Blunt’ın185 çabalarıyla da olsa aynı şekilde serbest bırakılmış 

ve Mısır’da kalmasına izin verilmiştir.186 Bu dönemde diğer Arapların Osmanlı yönetimi 

 
179 Safran, a.g.e., s.85 
180 Abbas Kelidar, "The political press in Egypt, 1882–1914." Contemporary Egypt: Through Egyptian 

Eyes, Ed. By. Charles Tripp, Routledge, 2002, s.4-5 
181 Sami Zubeida, Islam, the People and the State: Political Ideas and Movements in the Middle East, 

I.B. Tairis, New York, 2009, s.152 
182 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.254-255 
183 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.255 
184 Süleyman Kızıltoprak, Mısır’da Osmanlı İşgali: Osmanlı’nın Diplomasi Savaşı (1882-1887), Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 2010, s.127  
185 Wilfrid Scawen Blunt (1840-1922); İngiliz siyaset adamı, Büyük Britanya İmparatorluğu’na karşı 

Müslüman sömürgelerin kurtuluş hareketlerini desteklemesiyle öne çıkmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz.: 

Kemal Kahraman, “Wilfrid Scawen Blunt”, İslam Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/blunt-

wilfrid-scawen, Erişim Tarihi: 2 Aralık 2021 
186 Bearce Jr., a.g.t., s.10 



40 

 

ile bağları zayıflarken İngilizlerin 1882 yılındaki işgali zaten merkezden oldukça 

bağımsız hareket eden Mısır’ın Osmanlı Devleti’ne duygusal bağlılığını artırmıştır. 

Mısır’da Osmanlı Devleti’ne karşı bir Arap milliyetçiliği çok karşılık bulmamıştır. Zira 

İngiliz işgalinden hiç hoşnut değillerdi.187 Özkoç, Mısır’da ortaya çıkan muhalefet 

hareketinin temel motivasyonun Araplık veya Mısırlılık çerçevesine oturan bir 

milliyetçilik vurgusundan ziyade Panislamist Osmanlıcılık temelinde ortaya çıkan İngiliz 

karşıtlığına dayandığını ortaya koymuştur. Özetle, Osmanlı egemenliği döneminde 

kültürel bir uyanışa kapı aralayan milliyetçilik anlayışı İngiliz işgal dönemiyle siyasal bir 

hareket olarak bağımsızlık düşüncesine dönüştüğünü belirtmiştir.188 Mısırlıların kendisini 

diğer Arap toplumlarından ayrıştıracak çokça unsur barındırması ve münhasır bir ulus 

olarak ortaya çıkma gayretleri milliyetçilik açısından anlaşılabilir bir durumdur. Bu 

açıdan Mısır’da Arap ulusunu esas alan kavmiyetçi bir milliyetçilik anlayışını 

destekleyecek unsurlar zayıf kalmış ve Mısırlılık öne çıkmıştır. 

İşgal insanların zihninde yeni bir politik yaşamın ortaya çıkmasını tetiklemiştir. Mısır’ın 

İngilizler tarafından işgalinden sonra yeni bir nesil ortaya çıkmış, bu nesillerin zihninde 

Urabi Paşa’nın uğradığı yenilgi hep var olmuştur. Buna rağmen hiç ümitsizliğe 

kapılmadıkları gibi gizli ve açık cemiyetler kurulmuştur. Gazeteler ve dernekler 

kurulmuş, Cem’iyyat Latif Selim, Salon Nazlı Fazıl, Sahife el-Mueyyid gazetesi gibi 

kuruluşlar ilk milliyetçileri etrafında toplamıştır. Ortada daha parti yokken bunlar yeni 

oluşacak milli hareketlerin mayasını oluşturmuştur.189 Böylelikle 1882’deki İngiliz işgali 

ile baskılanan milliyetçi ideoloji 1892’de hıdiv olan II. Abbas Hilmi Paşa’nın desteğiyle 

tekrar canlanmıştır. Ancak yeterince seküler nitelik kazanamayan Mısır milliyetçileri, II. 

Abdülhamit’in Panislamizm siyaseti sayesinde merkezi devlete bağlılıklarını 

sürdürmüştür.190 Yine de 1882 İngiliz işgali Panislamizmin bir yenilgisi olarak 

değerlendirilmiştir. Bu tarihle birlikte İngiltere Mısır’ı kontrol etmek için Osmanlı 

Devleti ile anlaşma yapmak zorunda kalmamıştır.191 

 
187 Jankowsky, a.g.e., s.245 
188 Özkoç, a.g.e., s.194-199 
189 Ahmed Zekeriyya Eş-Şillak, “Safahat Matviyye min Tarih El-Hareket-El İstiklaliyye fi Mısr Li Ahmed 

Lutfi Seyyid”, Dırasa ve Tahlil, Havliyyet Kulliyet-El İnsaniyyat vel Ulum el İctimaiyye, Sayı 12, Katar, 

Katar Üniversitesi, 1989, s.136-137; Yeni nesiller içerisinde bu cemiyetlere gelenlerden öne çıkanlar; Saad 

Zağlul, Mustafa Kâmil, Muhammed Ferid, Ahmed Lütfi Seyyid, Kasım Emin gibi isimlerdir. Eş-Şillak, 

“Safahat Matviyye…”, s.137 
190 Özge Özkoç, a.g.t., s.250-251 
191 Kızıltoprak, a.g.e., s.132-138 



41 

 

Bakanları atama ve görevden alma hakkı ve Mısır ordusunun kontrolü hususlarında 

İngiliz Komiseri Cromer’le mücadeleyi göze alan Hıdiv II. Abbas Hilmi, Avrupalı ve 

yerli destekçilerden oluşan bir yapı inşa etmiştir. 192 Birçok açıdan Hıdiv’in 1892’de 

iktidara gelmesi siyasal basının gelişimine ve milliyetçiliğinin canlanmasına önemli etkisi 

olmuştur. Abbas da dedesi İsmail gibi Avrupa hakimiyetine karşı gazeteleri 

desteklemiştir.193 Dönemin aksiyoner gençlerinin milliyetçilik umutları yeni iktidara 

gelen Abbas Hilmi Paşa ile uyum sağlamıştır. Yeni Hıdiv kendilerine para dahil çeşitli 

desteklerde bulunmuştur. Hıdiv’den alınan paralarla gazete ve cemiyetler kurulmuştur. 

Bu cemiyetler tek bir amaç etrafında toplanmıştır; ülkeyi kurtuluşa sevk etmek anlamına 

gelen “Tahrir-El-Bilad”. Aynı zamanda bu genç Hıdiv yeni nesilden öne çıkanları kendi 

idari kadrosuna almış, kimilerini Avrupa’ya göndermiştir. Mısır’ın meselesinin Avrupa 

kamuoyunda yer almasını sağlamalarını ve Avrupa’da bu meselenin sözcüsü olmalarını 

istemiştir.194 Zira bu hareket, Mısır meselesinin ve kurtuluşunun Fransa başta olmak üzere 

Avrupa’dan elde edeceklerini düşünmüştür. Bunun için Hıdiv Abbas Hilmi Paşa, Mustafa 

Kâmil ile iletişim kurmuş ve ondan Ahmed Lütfi Seyyid195 ve Abdulaziz Fehmi ile 

birlikte bağımsızlığı hedefleyen “Tahrir-El Mısr” adında bağımsız bir siyasal cemiyet 

kurmalarını istemiştir. Hıdiv ayrıca, Lütfi Seyyid’i İsviçre’ye göndermiş ve özgürce 

gazete kurması için vatandaşlık almasını istemiştir. Bâb-ı Âlî’nin bu duruma karşı 

çıkması üzerine bu gazete kurulamamıştır. 1897 yılında İsviçre’de yaşayan Seyyid, 

 
192 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.258 
193 Kelidar, a.g.e., s.8 
194 Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…, s.137 
195 Ahmed Lütfi es-Seyyid (1872-1963) 19. asırdaki Mısır aydınlarının önderi olarak görülmektedir. 

Kahire’de bulunan Hıdiv Hukuk Mektebi’nde (Medrese el-Hukuk el-Hıdiviyye) eğitim aldı. Mısır’ın 

siyasal ve fikir hayatındaki önemli şahsiyetlerin devam ettiği okulda Mısır’ı bağımsızlığa götürecek 

düşüncelerin gelişmesi için uygun bir ortam vardı. Lütfi el-Seyyid gibi Mısır’ın elit tabakasının devam 

ettiği bu okulda onun siyasal bilinci ve fikirlerinin gelişiminin önemli bir rolü vardı. Lütfi Seyyid 1894 

yılında hukuk mektebini bitirdikten sonra mesleğe savcılıkta kâtip olarak başladı ve daha sonra avukatlık 

meslek örgütünde (el-Avukat el-Umumi) sekreter olarak bir müddet çalıştı. 1905 yılında istifa edene kadar 

savcılık yapan Seyyid 1906’dan sonra gazetecilik ve siyaset ile ilgilendi. Gazetecilik yönü ağır basan 

Ahmed Lütfi, el-Mevsuat dergisi ile el-Şaraiyye ve el-Mueyyed gazetelerinde yazılar yazmıştır. Bu ona 

ilerde iyi bir hatip olmasını sağlayacak ortamı vermişti. Entelektüel bilgi birikiminde İslam-Arap 

kaynaklarından çok Batı kaynakları ağır basıyordu. Ahmed Lütfi Seyyid’in fikirlerinin oluşmasında Hukuk 

mektebi ve memuriyet dönemi ile Mısır’da ve Avrupa’daki önde gelen düşünürlerin etkisi büyüktü. 

Mısır’da Afgani ve özellikle Muhammed Abduh’tan çok etkilenmiştir. Auguste Comte, J. Stuart Mill ve 

Emile Durkheim’ın bireysel özgürlükler ve ilerleme ile ilgili fikirlerinden; Jeremy Bentham’ın faydacı 

teorisinden; Aristo ve Jean-Jacques Rousseau’nun siyasal fikirlerinden; Herbert Spencer’in eğitim 

alanındaki fikirlerinden etkilenmiştir. Bu düşünce öncüllerinden beslenen Seyyid, Mısır’daki bağımsızlık 

fikrine yön verecek ve fikirlerini uygulamaya çalışacaktı.  Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.131-155; 

Lütfi Seyyid bir politikacıdan ziyade düşünce adamıydı. Mısır milliyetçiliğinin İslam ve Batı düşüncesi ile 

ilişkisini kuran felsefi tartışmalara öncülük ediyordu. Terry, a.g.e., s.75 



42 

 

Cenevre Üniversitesi’nde Hukuk ve Felsefe dersleri almış ve Muhammed Abduh ile 

burada ikinci defa karşılaşmıştır. Abduh’un Hıdiv ile ilişkisi kötü olduğu bilinmekle 

birlikte Seyyid, onun fikirlerinden etkilenmeye başlamıştır. Özgürlüğün eğitimle elde 

edileceğini benimseyen Seyyid, bununla ilgili hazırladığı raporu Hıdiv’e göndermiştir.196  

Hıdiv ülkede güçlü bir şekilde bulunan İngiltere’nin ağırlığını dengelemek adına yaptığı 

girişimlerden bir sonuç alamamıştır. Ayrıca, burada bağımsızlık mücadelesinde sadece 

İngiltere değil, Osmanlı Devleti’nin çıkarlarında bir kesişme olduğu görülmüştür. Mısır 

meselesi ile ilgili Fransa’nın İngiltere ile yaptığı 1904 Dostluk Anlaşması (Entente 

Cordaile)197 neticesinde hem Fransa’dan, bir taraftan da Osmanlı Devleti’nden ümitlerini 

kesen bu aydın kuşak Hıdiv’in İngilizlerin baskısı karşısında aciz kaldığını düşünmüş ve 

büyük bir hayal kırıklığına uğramıştır. Aslında bu hayal kırıklığı kendi aralarında yeni 

görüş farklılıkları oluşmasına neden olmuştur. Örneğin Mustafa Kâmil, El-Mueyyid 

gazetesinden uzaklaşmıştır. Lütfi Seyyid ise Şeyh Muhammed Abduh ile yakınlaşarak 

onun reform düşüncesinin etkisi altına girmiş, Hıdiv ve Türklerden uzaklaşmıştır. 

Bağımsızlığın ancak Mısırlılarla sağlanacağına kanaat getirmiştir.198  

Mısır milliyetçiliğinin fikri ve aksiyoner tarafı el-Afgani-Urabi hareketinin ortaya 

koyduğu retorikte buluşmuştur. Bu söylem daha sonra dönemin önemli siyasal 

figürlerinden olan Mustafa Kâmil ve Ahmed Lütfi el-Seyyid’in seküler liberal merkezli 

milliyetçilik anlayışında karşılık bulmuştur.199 Mısır’ın on dokuzuncu asrın sonları ve 

yirminci asrın başlarındaki koşulları Mısırlı kuşakları dönüştürmüştü. Bu kuşağın 

karşılaştığı yeni bir ekonomi, yeni bir devlet, yeni bir yaşam tarzı, yeni okullar, fikirler, 

meslekler ve rollerin tümünü kapsayan sosyo-ekonomik ve kültürel değişimler yaşamları 

boyunca onları etkilemiştir. Bu koşullar, Birinci Dünya Savaşı'ndan önce Mustafa Kâmil 

ve Lütfi Seyyid'in öncülük ettiği Mısır toprak milliyetçiliği okulunda yetişmiş olan 

kuşağın Batı etkisinde ve Mısır merkezli bir milliyetçi bakış açısında birleşmesini 

sağlamıştır.200 Safran, Mustafa Kâmil’in modern Mısır milliyetçiliği hareketinin 

 
196 Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.137; Tamim el-Bargouti, El-Vataniyye El-Elîfe, Dar’ul Kutub vel-

Vesaik el-Kavmiyye, Kahire, 2016, s.61 
197 İngiltere ve Fransa’nın yaptığı bu anlaşma ile İngiltere’nin Mısır üzerindeki hakları ile Fransa’nın 

Fas’taki hakları karşılıklı olarak tanınıyordu. Anlaşma metni için bkz.: 

https://wwi.lib.byu.edu/index.php/The_Entente_Cordiale_Between_The_United_Kingdom_and_France, 

Erişim Tarihi:1 Aralık 2021 
198 Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.138 
199 Safran, a.g.e., s.102-103 
200 Gershoni ve Jankowsky., a.g.e., s.94 



43 

 

kurucusu olarak görüldüğü durumda, milliyetçi ideolojinin kurucusunun da Lütfi Seyyid 

olarak kabul edilmesi gerektiğini ifade etmiştir.201 

Araplarda olduğu gibi 1900’lerden sonra Mısır’da ortaya çıkan kuşağa mensup yazarların 

çoğu toplumu yeniden ayağa kaldıracak seküler prensip olarak milliyetçiliği görüyordu. 

Eğitimli sınıfla birlikte öğrencilerin siyasal bir güç olarak ortaya çıkışı yabancı 

egemenliğine karşı milliyetçilik düşüncesine eylemsel bir nitelik kazandırmıştır.202 Saad 

Zağlul, kardeşi Fethi Zağlul, Kasım Emin, İbram el-Hilbavi, Talat Harp, Hasan 

Abdurrazık gibi öne çıkan siyasi figürler İmam Muhammed Abduh’un ıslahatçı 

düşüncelerinden ilham almıştır ve onun ilkesi etrafında toplanmıştır. Bağımsızlığa 

hazırlanmak için ilk önce eğitimi ıslah ile başlangıç yapılmasını ve bu süreçte İngiliz 

yönetimi ile iş birliği-müzakere yapmak dahi hiçbir sakınca görmemişlerdir. Hıdiv ile 

Lord Cromer arasındaki husumeti değerlendirerek Hıdiv’in bütün yetkilerinden feragat 

etmesini istemişlerdir.203 Muhammed Abduh’un tesiri altında olan, onun düşüncelerinden 

etkilenerek Mısır siyasetinde yer alan bu yeni akımla ilgili Lord Cromer kendi raporunda 

övgü ile bahsetmiştir. Cromer akım için hem yenilikçi hem de mutedil-diplomatik-

müzakereci olduklarını, Mustafa Kâmil ve Muhammed Ferid için ise mutaassıp, 

Panislamizm taraftarı olduklarını ifade etmiştir. Ayrıca İngiltere hükümetinin yenilikçi 

akımı desteklemesi gerektiğini belirtmiştir.204  

Yeni genç nesil Mısır’da taleplerini artık yüksek sesle dile getirmeye başlamıştır. İki yıl 

boyunca (1905-1907) öğrenci, esnaf ve avukatların dahil olduğu bir eylem yapılmış ve 

Hıdiv’den yeni anayasa talebinde bulunulmuştur. Ancak Mısır’daki ayanlar kendi 

menfaatlerini korumak için bu eylemleri desteklememiştir.205 1906’da Mısır’daki 

milliyetçileri bölen iki hadise gerçekleşmiştir: Taba-Sina Yarımadası olayında Osmanlı 

Sultanı II. Abdülhamit’in bu yeri Filistin’e vermek istemesi ve Dinşevay Olayı sonrası 

milliyetçiler kendilerine yeni bir yol çizmesi. Bu olaylardan sonra eğitimli Mısırlılar 

Millet Partisi (Hizb’ul Umme) adında yeni bir parti etrafında toplanmıştır. Ayrıca 1907’de 

Es-Sulta el-Hıdiviyye diye bir parti kurulmuş ve bu parti daha sonra Anayasal Reform 

Partisi (Hizb’ul Islah ala el Mebadi el-düsturiyye) adını almıştır. İngilizler olayları 

 
201 Safran, a.g.e., s.85 
202 Hourani, Çağdaş Arap…, s.10-11 
203 Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.138 
204 Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.139 
205 Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.140 



44 

 

bastırmak için Abduh taraftarlarını desteklemeye devam etmiştir. Bu çerçevede de 

Hizb’ul Umme ve Sahifet’ül Ceride206 gazetesini desteklemişlerdir. Şüphesiz Hizb’ül 

Umme’nin ilkelerine bakıldığında bağımsızlıktan söz etmemekle beraber bağımsızlığa 

giden ilk adımlar olarak yorumlanmıştır. Partinin iki sloganı vardı. “İtidal” ve “Aşamalı 

ilerleme”. Çünkü ülkenin şartları göz önünde bulundurarak hareket etmeyi tercih 

etmişlerdir.207 Al-Ceride editörü Lütfi Seyyid, Avrupalı bir yapıda ayrı ve bağımsız bir 

ulus-devletten yanaydı. Dini ve etnik ayrım olmaksızın bütün Mısırlıları bir araya 

getirecek bölgesel bir milliyetçiliği savunuyordu.208 Lütfi Seyyid ‘İhtilalin en önemli 

sonuçları” konulu konuşmasında devrimin sonuçlarıyla ilgili olarak; “Mısır ekonomisinin 

Mısırlılaşması, kadınların peçeyi terk etmesi ve ulusal harekete katılmaları, paşalar 

sınıfının yıkılması, iktidarın fellahlar tarafından ele geçirilmesi, Türk unsurunun Mısır 

siyasetinde ortadan kalkması gibi unsurları sayarak bağımsızlığın bunlardan sonra 

geleceğini, zira iç kurtuluş olmadıkça dış bağımsızlığın herhangi bir değerinin 

olmayacağını” ifade etmiştir.209 

Bu dönemde diğer önemli siyasal hareket, aynı zamanda gazeteci olan Mustafa Kâmil 

tarafından kurulmuştur. Yerli gazetelerden 1889’da kurulan el-Mueyyid gazetesi Ali 

Yusuf’a, 1900’de kurulan el-Liva gazetesi Mustafa Kâmil’e aitti. Hourani’ye göre 

Kâmil’in fikirleri, belagati ve kurmuş olduğu gazete gençler üzerinde etkili oldu. Fakat 

sahip olduğu siyasal etkisi başka bir faktör olan Hıdiv Abbas Hilmi’nin desteğine 

bağlıydı. İyi bir hatip ve aynı zamanda genç bir hukuk öğrencisi olan Mustafa Kâmil 

kurduğu gizli derneği geniş bir harekete dönüştürerek Milli Parti’yi kurmuştur.210 

Kâmil’in öne çıkmasında öğrenci sınıfının büyümesi önemli bir etken olmakla birlikte 

konuşmaları ve makaleleri onun bilinirliğini daha çok artırmıştır.211  

1907’de Cromer’in yerine Mısır’a gelen İngiliz Komiseri milliyetçilerin gücünü 

etkisizleştirecek bir iş birliği politikası gütmüştür. Birinci Dünya Savaşı başladığında 

sürgüne gönderilen Mısırlı milliyetçi liderler, İngilizlere karşı gerçek bir ulusal ve 

 
206 Hızb’ul Umme’nin lideri olan Lütfi Seyyid gazetenin başmuharriri oldu. Partinin ilkeleri: Mısır halkını 

bilimsel ve ekonomik yetisini geliştirmek ve hükümetin karar mekanizmasına katılmak olarak belirlendi. 

Bkz.: Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.141 
207 Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.141 
208 Kelidar, a.g.e., s.16 
209 Qal'aji, Qadri. Sa'd Za~lul. Beirut, 1948, s.96’dan aktaran Hourani, Arabic thought…, s.216 
210 Hourani, Arabic thought…, s.200; Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e., s.259 
211 Hourani, Arabic thought…, s.201 



45 

 

devrimci hareket oluşturmaya yetecek öfkeyi ancak savaştan sonra ortaya çıkaracaktı.212 

Mısırlı milliyetçiler sömürgeci devlete karşı İstanbul’dan medet umuyorlardı. Bu nedenle 

Arap siyasal muhalefetine çok ilgi göstermemişlerdir. Üstelik taraflar arasında 

anlaşmazlıklar bulunuyordu.213 Savaş öncesi duruma bakıldığında Mısır, Osmanlı 

Asyası’nda ortaya çıkan Arap milliyetçi hareketine dahil olmamış ve kendi sorunlarının 

bölgedeki Arapların sorunlarına uzak kalmıştır.214 Diğer taraftan, Hıdiv Abbas Hilmi’nin 

Birinci Dünya Savaşı öncesinde Arap dünyasındaki siyasete karışmasının nedeni ileride 

Arap halifeliği fikrini destekleyerek kendisinin siyasal pozisyonunu güçlendirmeyle 

ilgiliydi.215 Birinci Dünya Savaşı sonrası Ortadoğu’da imparatorluk topraklarında yeni 

düzenlemelerin ortaya çıktığı esnada Mısır’ın Arap milliyetçiliğinden farklı yerde 

durması daha da belirgin hale gelmiştir. Osmanlı ile bulunan bağı fiili olarak ortadan 

kalkması Mısır’ı Arap dünyasına yaklaştırmamış, aksine savaş öncesi Osmanlıcılıkla 

birlikte var olan toprak esaslı Mısır milliyetçilerinin yönelimini ulusal bağlılık etrafında 

geçici olarak tartışmasız bırakmıştır. Savaştan hemen sonra ortaya çıkan Mısır milliyetçi 

devrimi amaçları ve eylemlerine bakıldığında Mısır’ı ilgilendiriyordu, aynı dönemde 

Arap Asya’sında devam eden Arap milliyetçiliğiyle bir ilgisi yoktu.216 Bu nedenle, 

Birinci Dünya Savaşı sonrası ortaya çıkan Arap milliyetçiliği Mısır’daki milliyetçilik 

arasında bağlantı bulmak zordu. Mısır’daki durum işgalci İngilizleri ötekileştirerek 

amacına ulaşmaya çalışıyordu.217 Mısır’da gelişen milliyetçi hareketin geçmişi diğer 

Arap ülkelerine göre farklılık arz ediyordu. 1919 Devrimi’nin Mısırlı liderleri Mısır’ı 

Osmanlı hükümranlığı içerisinde tamamen ayrı bir konumda gördükleri için komşu Arap 

topraklarında gelişen milliyetçilik arasında doğrudan bir ilişki kurmamıştır. Saad Zağlul 

ve arkadaşları söylemlerinde Arap milliyetçiliği boyutuna çok değinmeden Mısır 

medeniyeti mirasına vurgu yaparak Paris Barış Konferansı’na katılan “Doğu Milletleri 

Topluluğu” heyeti ile temastan kaçınmıştır. Bununla birlikte diğer Arap ülkeleri 

bağımsızlık talepleri noktasında Avrupa ülkeleri nezdinde bu dönemde daha fazla kabul 

 
212 Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e., s.260 
213 Kayalı, a.g.e, s.147 
214 Jankowsky, a.g.e., s.253 
215 Jankowsky, a.g.e., s.247 
216 Kayalı, a.g.e, s.259 
217 Peter Mansfield, Osmanlı Sonrası Türkiye ve Arap Dünyası, Çev. Nuran Ülken, Sander Yayınları, 

İstanbul, 1975, s.38 



46 

 

görmüştür. Üstelik Mısırlılar savaşta İngilizlerin politikasına hizmet etmişti ve 

bağımsızlık emelleri zikredilen ülkelerden çok daha eskiye dayanıyordu.218  

Savaşın Mısır milliyetçiliğinin doğasını değiştirmesiyle birlikte bu hareket, eğitimli 

seçkinlerle birlikte aktif veya pasif tüm halkın desteğini almıştır. Ortaya çıkan yeni duygu 

Kâmil’in kurduğu Milli Parti tarafından değil, onun ekolünden ve ilkelerinden olmayan 

bir adam tarafından geliştirilmiştir. Siyasal figür olarak ortaya çıkan Saad Zağlul’un 219 

kariyeri Birinci Dünya Savaşı ile değişmiştir. Daha önce devlet kademesinde yüksek 

makamlarda bulunmuşken savaş sonrası siyasal bir lider olarak öne çıkmıştır. Bağımsız 

Mısır’ı bir taraftan Firavunlara, diğer taraftan Arap geçmişine dayandıran bir çizgide 

düşünüyordu.220 Savaş sonrası Mısır’da verilen bağımsızlık mücadelesine liderlik eden 

Zağlul, kurduğu Vefd partisi ile Mısır siyasetine yön vermeye devam etmiştir. Mısırlıları 

münhasır bir ideal etrafında toplama çabasıyla Mısır’a özgü milliyetçi eğilimleri 

güçlendirmiştir. Özellikle savaş sonrası ortaya çıkacak Vefd milliyetçiliği Mısır’ın 

Firavun zamanlarına gidecek kadar ülkenin geçmişindeki anıları gün yüzüne çıkarmaya 

çalışıyordu. Böylelikle Mısırlılar kimliklerini Osmanlı ve hilafet kimliği üzerinden değil, 

kendi kadim medeniyetlerine atfen oluşturacaktı.221 Bu kimlik geçmişten beri Mısır 

medeniyetini kapsayan bir Mısırlık bilincinden besleniyordu. 

 
218 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.50 
219 “Saad Zağlul, 1857 yılında Gharbia iline bağlı bir köyde doğdu. Kendi ilinde modern okullar 

olmadığından çocukluk döneminde dini okullara gitti ve 1871 yılında Ezher’e kaydoldu. Bu tarih aynı 

zamanda Cemalettin Afgani’nin Kahire’de bulunduğu yıllardı. Dönemin en gözde okul olan Kahire’deki 

Hukuk Mektebi’nde eğitim alan Zağlul, 1870’ler boyunca Abduh’un talebeliğinin yanında Afgani’nin 

yakın müritleri arasında yer aldı. 1880 yılında resmî gazetede ve bazı resmi kadrolarda görev yapan 

Zağlul’un kariyeri İngiliz işgali ile sekteye uğradı. 10 yıl avukatlık yaptıktan sonra 14 yıl yargıçlık görevini 

sürdürdü. Abduh, Lütfi Seyyid ve Kasım Emin ile birlikte dönemlerinin en önemli ihtiyacı olarak gördükleri 

Mısır kurumlarını ve yasalarını modern çağın ihtiyaçlarına göre yeniden şekillendirmek için çaba sarf etti. 

Başbakan Mustafa Fehmi Paşa’nın kızı ile yaptığı evlilik sayesinde yönetici sınıfına girdi ve Eğitim 

Bakanlığı yaptı. Bu esnada okulların sayısını artırdı ve kısmen eğitim dilini İngilizceden Arapça’ya çevirdi. 

Bu dönemde en göze çarpan yanı, otoritesini İngiliz danışmanlar ve görevliler üzerine kuran ilk Mısırlı 

bakan olmasıydı. 1914’te savaştan hemen önce kurulmuş olan yasama meclisinde birkaç ay başkan 

yardımcılığı yaptı. Bu kısa zaman dilimi kendisini muhalefetin lideri konumuna yükselmesine yetti.” Bkz.: 

Hourani, Arabic thought…, s.210-211; Hourani, Çağdaş Arap…, s.237-241 
220 Hourani, Arabic thought…, s.213-214 
221 Hourani, Çağdaş Arap…, s.240; Bu kuşağın milliyetçiliği kendi içerisinde bir çıkmazı barındırıyordu. 

Bu tezatlık bir taraftan İngilizlerden kurtulmak isterken yine onların liberal vicdanlarından medet 

ummalarıydı. Medeniyet değerlerinin öncüsü Avrupa ile onu reddetmeden yeni bir düzlemde ilişki 

geliştirmek istemişlerdi. Hourani, Çağdaş Arap…, s.376 



47 

 

1.3. Yeni Ulusal Bilinç Arayışı: İslam Öncesi Kadim Mısır Medeniyeti 

Vurgusu 

Ulus inşası için modern uluslar sıkça antik tarihlerini ilham aracı kullanmayı tercih 

etmişlerdir. Bu şekilde ülkenin vatandaşları kendilerini ruhsal olarak geçmişte sahip 

oldukları büyük medeniyetin mirasçısı olarak görmüştür.222 Mısır’da bağımsızlık 

mücadelesi verilirken Osmanlı geçmişinden bağımsız bir “Mısır ulusu” kimliği inşası için 

yeni bir tarih kurgusuna ihtiyaç vardı.223 Mısır kimliğinin tarihsel kökenlerinin bulma 

çabasındaki seküler milliyetçi aydınlar 20. asır başlarından itibaren Firavunlar dönemine 

ayrı bir önem vermişlerdir. Bunun ortaya çıkmasında halkın İngiliz idaresine karşı 

geliştirdiği refleks ve hilafetin ilgasının bir sonucu olarak İslam Dünyası’ndaki birleştirici 

ortak kimliğe yönelik vasfını yitirmesi de etkili olmuştur. Yaşanan gelişmelerden sonra 

hilafetin siyasi gücünün İslam toplumlarını ortak bir amaç etrafında hareket ettirmedeki 

işlevsizliği görülmüş ve geriye sadece manevi temsil gücü kalmıştı.224 Ayrıca bu 

dönemde antik mirasa yönelik bağ kurma girişimi sadece Mısır’da değil, Türkiye’de ve 

İran’da da görülmüştür. Antik Mısır’a olan ilgi Napolyon’un Mısır seferi ile başlasa da 

1922 yılındaki keşifle ortaya çıkan Firavun medeniyetine ilişkin önemli bulgular bu 

merakı popüler hale getirmiştir. Fransız ordusu ile birlikte Mısır’a gelen uzman heyetten 

Jean Champollion’un (1790-1832) hiyeroglif yazısını deşifre etmesi sonucu Mısır bilimi 

oluşmaya başlamış, 1828’de İskenderiye ve 1836 yılında Kahire’de Mısır-bilim uzmanı 

ve meraklıları için katılımlar oluşturulmasıyla kadim Mısır tarihine yönelik ilgi doruk 

noktasına çıkmıştır.225 İlk bulgulardan ortaya çıkan eski Mısır’a ait figürler Mehmed Ali 

Paşa döneminde kullanılmaya başlandı. 1829'da resmî gazetesinin-Vakaay-i Mısriyye 

sembolü olarak bir piramidin seçilmesi ve erken Firavun dönemini yansıtan Lotus çiçeği 

motiflerinin cami süslemelerinde kullanılması antik mirasın sahiplenmesinde önemli bir 

göstergeydi.226  

 
222 Wood makalesinde, Firavun tarihinin modern Mısır milliyetçi ideolojisinin ana unsuru haline 

gelmemesini nedenleriyle açıklamaya çalışmıştır. Wood, a.g.m., s.179 
223 Hilal Görgün, “Çağdaş Mısır’da Ulus…, s.287 
224 Hilal Livaoğlu Mengüç, "Geleceği Geçmişte Aramak: 20. yüzyıl Mısır Tarih Yazıcılığında Kadim 

Köken Teması." Türkiye Ortadoğu Çalışmaları Dergisi, Cilt:6, Sayı: 2, 2019, s.199 
225 Mengüç, a.g.m., s.199-200 
226 Donald Malcolm Reid, Whose Pharaohs: Archaeology, Museums, and Egyptian National Identity 

from Napoleon to World War I, University of California Press, London, 2002, s.54; Wood, İnglizlerin 

Şubat 1922’de Mısır’a bağımsızlığını vermesi ve Kasım 1922’de Tutankamun’un mezarının 



48 

 

20. asrın başında ulus bilincini besleyecek kolektif imaj için Mısır’da şartlar uygun hale 

gelmişti. Bu süreçte Osmanlı Devleti’nin yıkılması ile yeni bir Ortadoğu haritasının 

ortaya çıkması ve 1919 Devrimi en önemli göstergelerdi.227 Görgün Mısır’daki ulus inşa 

sürecini destekleyen hadiseleri belli başlıklarda toplamıştır: Birinci Dünya Savaşı sonrası 

1919 Devrimi ile başlayan ve 1922 yılına kadar devam eden halk ayaklanmaları; 28 Şubat 

1922’de İngilizler tarafından verilen tek taraflı bağımsızlık deklarasyonu ve bununla 

birlikte Fuad’ın Mısır ve Sudan’ın Kralı ilan edilmesi; Mısır kadim medeniyetinin en 

önemli hazinelerinden olan Mısır Firavunlarından Tutankamun’un mezarının 4 Kasım 

1922 yılında keşfi ve Abidin Sarayı’nda Kral Fuad’ın gözetiminde arşiv çalışmalarının 

başlatılması gibi hadiseler içerde Mısır’ın ulusal kimliği için önemli gelişmeler olarak 

nitelendirilirken dışarda da bu bilince yönelik bir gelişme yaşanacaktı. Dışarda yaşanan 

önemli gelişme ise, Türkiye’de 3 Mart 1924’te Hilafetin ilgası ile Müslümanlar ile 

Türkiye arasındaki manevi bağın ortadan kalkması sonucu ümmet aidiyetinin zayıfladığı 

sosyal ve psikolojik bir ortamın oluşmasıydı.228 

Ulus devletlerin milliyetçi refleksle ortaya çıktığı dönemlerde Mısırlılar kendilerini 

Araplardan ayıran unsurlara yöneldiler. Bu dönemde Mısırlı aydınlar milliyetçilik, İslam 

ve Firavunizm konularıyla ilgilenmiştir. Entelektüel yaşamdaki bu çeşitliliğin yansıması 

felsefi ve kültürel fikirler ile yazılı metinlerde görülmüştür.229 Mısır milliyetçiliğinin önde 

gelen savunucularından Ahmed Lütfi el-Seyyid’e göre Mısırlıların hayatı geçmişten 

bugüne devam eden “Firavni” bir özden beslenmiştir.230 Gershoni ve Jankowsky’e göre, 

Nil Havzası’nın barındırdığı kadim Mısır medeniyeti Mısır aydınlarının tahayyülündeki 

yeni ortak imaj için zengin unsurlar barındırmaktaydı. Mısırlı milliyetçi entelektüeller, 

ülkelerinin yeni imajının bileşenlerini dönüştürmeye çalışmıştır. Lütfi Seyyid ve 

Muhammed Hüseyin Heykel tarafından geliştirilen Mısır’ın kolektif imajı ütopik unsur 

içermesine rağmen tamamen onların sadece bir kurgudan ibaret değildi. Mısır için 

öngördükleri ideal imaj ile Mısır gerçekleri arasında bir ilişki mevcuttu. Bu gerçeklik 

 
keşfedilmesinin Mısırlıların Firavun geçmişleriyle övünmelerini belirgin hale getirdiğini öne çıkarmıştır. 

Wood, a.g.m., s.182 
227 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.81-82 
228 Görgün, a.g.e., s.295 
229 Selma Botman, Egypt From Independence to Revolution 1919-1952, Syracuse University Press, New 

York, 1991, s.136 
230 Suavi Aydın, Modernleşme ve Milliyetçilik, Gündoğan Yayınları, Ankara, 1993, s.116 



49 

 

Mısırlıları ortak bir amaç etrafında birleştirecekti. Ama İslam aidiyeti bu topraklarda en 

önemli birleştirici unsur olmaya devam edecekti.231  

Bu ortak kimliği ortaya çıkarmak amacıyla ortaya atılan Firavunculuk [el-fir'avniyya]232, 

bir bakış açısı olarak Birinci Dünya Savaşı ve 1919 Mısır Devrimi’nin ortaya çıkardığı 

Mısır yaşamındaki değişikliklerle birlikte olgunluğa ulaştı. Bu kavramda anlamını bulan 

şey, Mısır toprak milliyetçiliğinin tutunum ideolojisi olmasıydı. Firavunculuk temelde 

bağımsızlık mücadelesi verirken Mısırlıların kim olduğuna dair bir açıklama getirme 

çabasıyla ortaya çıkmış, bunu tanımlarken cevabını Mısır kadim kökenlerine inerek 

bulma gayesi edinmişti. Firavunlara dair fikirlerin tüm Mısırlılara yayılması adına ders 

kitaplarından gazetelere, sanattan edebiyata toplumsal bir bilinç işlendi.233 Diğer taraftan 

milliyetçi fikirlerin beslediği Firavunculuk daha dar anlamda “ırkçı bir bakış açısıyla 

irrasyonel ve mitolojik unsurlar içeren” bir çerçeveye oturdu. Bu fikrin teorisyenlerine 

bakıldığında Selama Musa, Firavunculuğun ırksal temelinin önde gelen savunucularından 

biri olarak öne çıktı.234 Mısır’ın kültürel mirasına vurgu yapan Taha Hüseyin ise Arap ve 

İslam kimliği ötesinde Yunan ve Firavun geçmişini öne çıkarmaya çalıştı. Mısır toprak 

milliyetçiliğinin sembolü olan Nil Nehrini öne çıkaran Hüseyin, Mısır’ın Akdeniz 

kültürünü ve Yunan kültürünü beslediğini ve bu kültürlerin doğal mirasçısı olduğunu 

 
231 “Heykel, o zamana kadar çoğu Mısırlının kolektif bilincini şekillendirmiş olan ve daha önce baskın olan 

İslami/Osmanlı unsurlarla birlikte Arapların sahip olduğu dilsel ve kültürel unsurları görmezden gelerek 

reddetmiştir… Mısırlı milliyetçi entelektüeller ancak Arapçılığın zayıflıklarını öne çıkararak ve bu 

özelliklerini terk etmenin gerekliliğini kanıtlayarak amaçlarını gerçekleştirebilirlerdi. Mısırlılaşmak, 

Arapların sistematik olarak ‘şeytanlaştırılmasıyla’ mümkündü. Araplar için oluşturulan bu olumsuz imaj 

kasıtlı olarak ortaya atılmaktadır. Onlara göre bu olumsuz imajı benimsemek hem yabancı ve gerici 

unsurların ortadan kaldırılması hem de Mısır ulusunun özgünlüğünü yeniden kazanması için gerekliydi. Bu 

şekilde mevcut baskın aidiyetlere yönelik bir karşı duruş ortaya çıkararak amaca ulaşılabilirdi…. Bu görüş 

seküler milliyetçi aydınlar arasında destek bulmuştur. Irk ve din bağı arka plana atılmalıydı. Mısırlı 

milliyetçi aydınlar Araplık kimliğini reddetmenin yolunun Firavun mirasına sarılmakla mümkün olacağını 

düşünmüştür. Bunun için Firavunlar döneminin yüceltilmesi gerekiyordu. Bu döneme ait antik miras 

canlandırılırken Arap kimliği ortadan kaldırılmalıydı.” Yazarın Mısır’ın kollektif imajına yönelik tespitleri 

için bkz.: Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.79-99; Jamal Mohamed Ahmed, “The Intellectual Orgins of 

Egyptian Nationalism”, Vol.3, Reviewed by: J.S.F. Parker, University of Khartum, Vol 41, 1960, pp. 114-

116, https://www.jstor.org/stable/41716959, Erişim Tarihi: 09.09.2024 
232 Bu kavram Firavun döneminden günümüze kadar devam eden benzersiz ve sağlam bir Mısır ulusal 

özünün varlığını varsayan görüşler bütünü olarak ifade edilmektedir. Bkz.: Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., 

s.164; “Firavuncular, Kadim Mısır medeniyetini dünya medeniyetlerinin kaynağı olarak görmüş ve Mısır 

halkına görkemli geçmişiyle gurur duymasını salık vermişlerdir. Antik dönem Mısır’ın Mısırlılar tarafından 

yönetildiği yegane dönem olarak idealize edilmiş ve modern Mısırlılar yüksek bir medeniyetin mirasını 

devralmış bir halk olarak nitelendirilmişlerdir.” Hilal Livaoğlu Mengüç, Mısır’da Antik Mirasa Dönüş: 

Firavunculuk Tezi, Libra Kitapçılık ve Yayıncılık, 2018, s.9 
233 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.164-165; Mengüç, a.g.e., s.10 
234 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.165-168 



50 

 

iddia etmiştir.235 Bu açıdan Firavunculuk tezinde Mısır’ın Avrupa ile bağları olan bir 

Akdeniz ülkesi olarak tanımlanması eğilimi bulunmaktadır. Bu dönemde Mustafa Kâmil 

ve Ahmed Lütfi Seyyid siyasi düşüncelerine firavun öğelerini dahil etmiştir.236 

Kadim kökenleri referans alan bu ortaya çıkış 1919 devriminin görece zaferiyle anlamlı 

bir başlangıç yapmıştır. Her bir sosyal konumdaki Mısırlının İngiliz idaresine karşı 

sokaklara çıkarak protesto gösterileri yaptığı bu devrim bağımsızlık mücadelesini 

ateşlemiştir.237 1919 sonrası dönemde Mısırcılık içinde gelişen Firavunculuğa yönelik ilgi 

zaman içinde aynı düzeyde kalmamış ve 1930’larda solmaya başlamıştır. Bu dönem 

Firavunculuğun dini sistemden ayrı bir kimlik iddiasının artık işlemeyeceğini 

göstermiştir.238 1920’lerde antik mirasa dönüşteki motivasyon siyasal alanda 

muhafazakâr kanadın yükselmesi ve Vefd’in zayıflamasıyla kaybolmuş, 1930’lardaki 

dönemin koşullarında kendine hayat sahası bulan Arap-İslam kimliğinin öne çıktığı 

gelişmeler yaşanmıştır. Bu gelişmeler yakın tarihi bağların kimlik tanımlamasında daha 

etkili olduğunu gün yüzüne çıkarmıştır.239 Firavunculuk tezi 1930’larda Ahmed Hüseyin 

tarafından kurulan Mısr el-Fetat-Genç Mısır çizgisinde kendine yer bulsa da bu dönemde 

Müslüman aktivist Muhammed Ali el-Alluba, Firavunculuk tezinin karşısında durarak 

Mısır’ın Arap dünyası ile ekonomik, kültürel sosyal ve politik çerçevede bir birlik 

oluşturmasını desteklemiştir. Ayrıca Müslüman Kardeşler’in kurucusu Hasan el-Benna 

Mısır’ın İslam öncesi tarihine yönelik referanslara ve toprağı esas alan milliyetçi 

anlayışına güçlü itirazlar ortaya koymuştur. Bu açıdan Firavunculuk tezi ulus inşa süreci 

bağlamında ortaya çıkardığı kadim medeniyet vurgusuyla belli entelektüel çevrelerle 

birlikte halkın ilgisini çekse de 1930’lardan sonra etkisini yitirmiş, bunun yerine pan-

Arabizim ve pan-İslamizm fikirleri güçlü araçlar olarak öne çıkmıştır.240 Araplık ve İslam 

 
235 Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e., s.342; Cleveland, a.g.e., s.223 
236 Wood, a.g.m., s.181 
237 Mengüç, a.g.e., s.27 
238 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.185-186; Charles D. Smith, "The ‘Crisis of Orientation’: The Shift of 

Egyptian Intellectuals to Islamic Subjects in the 1930's", International Journal of Middle East Studies 

4.4, 1973, s.382-410 
239 Mengüç, a.g.e., s.77 
240 Görgün, a.g.e., s. 296; Rauf Abbas’a göre, “Mısır’daki laik temelin kırılganlığı, ulusal bir ideal etrafında 

uzlaşı sağlamayı zorlaştırıyordu. Mısırlıların kendilerini nasıl tanımladıklarını ortaya koyan bölgesel bir 

aidiyeti ve öz-farkındalıklarının oluşturduğu kolektif imajlarına bakılmaksızın, Mısırlılar siyasal ve 

entelektüel gelişmelerin bir yansıması olarak yirminci yüzyılın başında karşılaştıkları ulusal kimlik krizini 

aşamadılar. Bir taraftan Osmanlı egemenliğine tutunmak, diğer taraftan siyasal ve entelektüel alanlarda 

bölgesel bir Mısır milliyetçiliğine zemin oluşturabilmek zordu. Savaş sonrası her iki durum da ıskalanmış 

oldu”. Bkz.: Raouf Abbas Hamed, "Factors behind the political Islamic movement in Egypt.", 

www.raoufabbas.org, Erişim Tarihi: 26.09.2022; Wood, a.g.m., s.183-186 



51 

 

medeniyeti dışında bir ulus bilinci çabası böylelikle uzun soluklu olmamıştır. 1919 

sonrası Mısır’da ortaya çıkan hareket bağımsızlık mücadelesine yönelikti ve toprağa 

dayalı vatanseverlik duygusundan besleniyordu. Birinci Dünya Savaşı sonrası ortaya 

çıkan Firavun medeniyeti vurgusu belirli bir ulus aidiyeti sağlamaya yönelik heyecan 

uyandırsa da münhasır bir ırkı esas alan ulus inşası çabası ancak 20. asrın ikinci yarısıyla 

başlayacaktı. 

1.4. Sınırlı Siyasal Temsil: Dönemin Siyasi Partileri ve Basın İlişkisi 

19. asrın başlarından Mısır’daki şehirli veya kırsal halk hareketleri geleneksel formda 

şekil almıştı. Bu hareketler çeşitli biçimde üst düzey ulema, küçük dini otoriteler veya 

kışladaki futtuwwa denilen yerel kabadayılar tarafından yönlendiriliyordu. Bu geleneksel 

anlayış eyalette 19. asrın son çeyreğinde ortaya çıkan yabancı müdahalesine kadar devam 

etti.241 Siyasal taleplerin dile getirildiği modern kurumlar olan siyasal partiler242 ise 1907 

yılından itibaren Mısır siyasal hayatına girmiştir. Birinci Dünya Savaşı öncesinde Mısır 

siyasal hayatında giren üç partiden sadece ikisi ön plana çıkabilmiştir. Üçüncü parti olan 

Liberal Anayasacılar ise, “asla kitlelere hitap etmemiş ve daima zenginlerle özdeşleşen 

bir azınlık partisi” görünümünde olmuştur. Bunlardan ilki Mustafa Kâmil’in liderliğini 

yaptığı daha sonra Muhammed Ferid’in devraldığı Osmanlı yanlısı Milli Parti (Hizb’ül 

Vatani), diğeri ise önde gelen ideolog Lütfi Seyyid’in yalnızca Mısır toprak 

milliyetçiliğini savunan Millet Partisi’ydi (Hizb’ül Umme). Bu iki siyasal örgütün 

sözcülerinin Osmanlı’ya karşı tavırlarında kökten farklılık olsa da imparatorluk içerisinde 

ortaya çıkan Arap sorununa ilişkin konularda benzerlik göstermekteydi. Bu iki liderin 

ortaya koyduğu siyasi söylemler partilerinin politikalarını belirleyecekti.243  

Deeb, siyasal partilerin ortaya çıktığı 1900’lü yılların başından savaşın patlak verdiği 

1914 yılına kadarki dönemde siyasal hayatın neden fazla hareketli olmadığını belirli 

sebeplere dayandırmaktadır. Ona göre, öncelikle bu siyasal hareketlerin temsil ettiği 

değerlerde halkın desteğinin derecesi belirleyici olmuştur. Zira siyasal partilerin 

popülerliği ve nüfuzu liderlerinin bireysel kişiliklerine ve ortaya çıktığı toplumsal sınıfın 

 
241 Zubeida, a.g.e., s.151 
242 Mısır’da dönemin siyasal partileri için bkz.: Jacob M. Landau, Parliamentary Institutions and Parties 

in Egypt (1866-1924), Doktora Tezi, University of London, 1949 
243 Jankowsky, a.g.e., s.250; Marsot, a.g.e., s.84 



52 

 

desteğine bağlıydı. Diğer öne çıkan faktör ise, siyasal hareketlerin sömürgeci güç 

karşısında kendi amaçlarını ne ölçüde gerçekleştirebildikleri, dayandıkları sosyal temeller 

ve çeşitli grupların örgütlenme yetenekleriyle ilgili olmuştur. Son olarak, sömürgeci 

gücün bu siyasal partilere karşı ortaya koyduğu tavır öne çıkmıştır.244 Siyasal bilincin 

toplumun tümünü içine alacak şekilde gelişmemiş olması iktidar alanındaki mücadelenin 

liderler ve bunları takip eden küçük bir grup tarafından gerçekleştirilmesine olanak 

vermişti. Sömürge veya himaye düzeni, bulunduğu ülkelerdeki sosyal yapıyı etkilemesi 

kaçınılmazdır. Bu açıdan, Mısır’daki siyasal partilerin ortaya çıkışı ve yükselişi 

kaçınılmaz olarak siyasal bağımsızlık hareketinden beslenmiştir.245 Mısır siyasal hayatına 

1907’den itibaren giren siyasal partiler 1914’e kadar çıkardıkları yayın organlarıyla 

seslerini duyurmaya çalışmıştır. 

Basına gelince, Mısır’da tarihsel arka planda 1828 yılında Mehmed Ali Paşa’nın emriyle 

‘Al-Vaka’ial-Mısriyye’ adında ilk resmî gazete kurulmuştu.246 Mehmet Ali’nin 1821’de 

kurduğu basımevi önemli bir işlev görmüştür. Mısır’ın resmî gazetesinin de basıldığı 

Bulak Matbaası Mısır’ın o dönemdeki önemli kültür merkezi olmuştu.247 Hıdiv İsmail 

döneminde Mısır basını büyük yol kat etmiştir. Gazete yazılarında Mısır’ın bağımsızlığı 

sorununun yanında İslami reform hareketi, Mısır toplumunun ve politikalarının 

batılılaşma konuları önemli yer tutmuştur.248 Hıdiv İsmail’in siyasal alandaki 

sözcülüğünü yapan ‘Vadi el-Nil’ adındaki neşriyattı. Hıdiv İsmail, İslam Dünyasının her 

tarafındaki gazetecileri ve yazarları finansal açıdan desteklemiştir. Ayrıca Hıdiv Abbas 

milliyetçi politikaları desteklemiş ve Mısır’da çıkan gazetelere bu anlamda mali yardımda 

bulunmuştur. Bu şekilde İngiliz işgaline karşı mücadelede bir ön cephe bulmuştu. Diğer 

taraftan, aynı dönemde Bab-ı Ali’nin sansüründen kaçarak Mısır’a gelen Suriyeli 

Hristiyan gazetecilerin Mısır yerli basınına önemli etkileri olmuştur.249 Zira bu sansür 

Mısır için geçerli değildi.250 

 
244 Deeb, a.g.e., s.1-2  
245 Deeb, a.g.e., s.12 
246 Kelidar, a.g.e., s.2 
247 Yushi Chiba, "Media History of Modern Egypt: A Critical Review" Kyoto Working Papers on Area 

Studies, G-COE Series 84, 2010, s.1-17 
248 Kelidar, a.g.e., s.3 
249 Kelidar, a.g.e., s.3; Afaf Lütfi Al-Sayyid Marsot, Egypt and Cromer: A Study in Aglo-Egyptian 

Relations, Praeger, 1969, s.137 
250 Botman, a.g.e., s.137 



53 

 

Siyasal alandaki bu gazeteler diğer bir ayrımda ‘milliyetçi’ ve ‘işgal taraftarı’ olarak iki 

ana damara bölünmüştü.  Bu kabaca Müslüman-Hristiyan ayrılığına tekabül eden bir 

çatlaktı. Bu ayrımı temsil eden öncüler El-Müeyyed ve El-Mukattam gazeteleriydi.251 Bu 

dönemde Suriyeliler Mısır’da çıkarılan en etkili beş gazetenin ikisine sahipti. Bu etkilerini 

Birinci Dünya Savaşı’na kadar sürdürmüşlerdir.252 Ancak Mısırlı milliyetçiler ve yazarlar 

öncülüğünde yürütülen siyasal konulardaki tartışmalar zamanla yerli Mısırlıların hâkim 

olduğu arenaya dönüşmüştür. Suriyeli Hıristiyan yazarların bağımsızlık konusundaki 

isteksizlikleri kendileri hakkında olumsuz duygular beslenmesine ve birkaç istisna 

dışında bu arenanın dışına itilmesine sebep olmuştur.253 

Birinci Dünya Savaşı’nın patlak vermesi Mısır’ın toplumsal hayatını yönlendiren siyasal 

gazeteler için bir devrin sonu olmuştur. Sadece El-Ahram ve El-Mukattam gazeteleri 

savaş sonrası yayın hayatına devam edebilmiştir.254 Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra 

yayın hayatına başlayan El-Ahbar gazetesi Mısır’da milliyetçi bir anlayışta yayınlarını 

yapmıştır.255 Ekim 1922 yılında yayın hayatına başlayan El-Siyasa, Liberal Anayasalcı 

Partisi’nin bir yayın organı olarak Hüseyin Heykel tarafından yönetilmekteydi. Liberal 

Anayasalcı Partisi toprak sahipleri ve tüccarların çıkarlarını öne çıkaran bir parti olarak 

Zağlul’un radikal çizgisinin karşısındaydı.256 Bütün bu çeşitlilik ve politik olarak 

zenginlik içerisinde Mısır gazeteleri oluşturduğu gelenekle yerelde ve diğer ülkelerdeki 

eğitimli kesim tarafından takip ediliyordu. Ancak yeni dönemde gazeteler daha geniş bir 

özgürlük alanı bulamamıştı. Otokrasinin yerini anayasal monarşinin alması ile birlikte 

kral ile hükümet arasında oluşan gerilim ve çatışma basın için oldukça geniş bir malzeme 

 
251 Kelidar, a.g.e., s.7; Gazetelerin genel eğilimlerine bakıldığında, dönemin gazetelerinden El-Zaman ve 

El-Mukattam Büyük Britanya tarafından Ortadoğu’daki İngiliz çıkarlarını gözetmeleri için 

destekleniyordu. El-Ahram ve El-Liva ise, İngiliz hakimiyetini sınırlayacak bir Fransız müdahalesini 

isterken, Mısırlıların sesi olan El-Müeyyed ve El-Alam gibi gazeteler Mısır’da Osmanlı egemenliğini talep 

etmekte ve Mısırlıların korunmasının yanında bölgedeki İngiliz amaçlarına karşı etkili bir Osmanlı 

direnişini savunuyorlardı. Aslında Mısır basınına El-Ahram, El-Mukattam ve El-Müeyyed tarafından yön 

veriliyordu. Kelidar, a.g.e., s.5-6; Marsot, Egypt and Cromer, s.96; Mısır’da basının gelişmesine 

1860’larda Suriye’den gelen göçmenlerin etkisi oldukça fazlaydı. El-Ahram, El-Muktataf ve El-Hilal 

göçmenler tarafından kurulan başlıca basın yayın organlarıydı. Birinci Dünya Savaşı’na kadar yerli 

Mısırlılar gazetecilik alanında etkili değildi. 1930’lar ve 1940’larda parlamento dışı kalan azınlık partileri 

gazeteler kurarak fikirlerini dile getirme fırsatı buldular. Botman, a.g.e., s.137 
252 Ami Ayalon, The Press in the Arab Middle East: A History, Oxford University Press, New York, 

1995, s.52 
253 Ayalon, a.g.e., s.76 
254 Kelidar, a.g.e., s.17-18 
255 Mehmet Serhat Yılmaz, “Türkiye’de Şapka ve Kıyafet İnkılabının Mısır Kamuoyunda Yansımaları 

(1925-1932)”, Cumhuriyet Tarihi Araştırma Dergisi, Sayı 2, 2005, s.91-103. 
256 Ayalon, a.g.e., s.77 



54 

 

alanı oluşturmuştur. Her bir siyasi görüşün veya güç odağının görüşlerini ifade eden bir 

zenginlik oluşmuştur.257 

Basın ve siyasal partiler arasındaki ilişkiye gelince, Mısır’da basın kurulacak siyasal 

partilerin öncüsü olmuştur. Bu anlamda anayasal konumda siyasal temsil oluşana kadar 

Mısır’da basın önemli bir işlev görmüştür. Kelidar’a göre, halkın ülke yönetimine 

katılacağı meşru bir kurumun bulunmaması siyasal faaliyetlerin basın yoluyla 

yayılmasını sağlamıştır. Ülke meselelerinin dile getirilmesinde siyasal parti işlevi gören 

basın aynı zamanda anti-İngiliz düşüncesinin yayılmasının yasal aracıydı. Mısır 

gazeteciliği sadece milliyetçilere münhasır bir koruma alanı oluşturmamış, birçok başlıca 

gazetenin varlıklarını borçlu oldukları diğer grupların savlarını dile getirmesine ortam 

hazırlamıştır. Bu gazetelerin bazıları Büyük Britanya, Fransa ve Osmanlı Devleti 

tarafından; bazıları ise Mısır Hıdivi veya muhalif siyasal gruplar tarafından finansal 

açıdan desteklenmiştir. Özellikle İngiliz işgali döneminde yazılı basın büyümüştü. Bunda 

yabancı basının sahip olduğu ayrıcalık sayesinde kendine geniş alan bulması ile işgal 

karşısında Fransızlarca desteklenen muhalif gazetecilerin etkisi vardı.258 Bu dönemdeki 

muhalefet büyük oranda yabancı basın tarafından dile getirilirken yerli basın henüz bu 

cesareti kendinde bulamamıştı.259 Diğer taraftan basın milliyetçilerin görüşlerini dile 

getiren önemli bir araç haline gelmişti. Buna rağmen Cromer 1881’deki sansürü yerel 

basına karşı kullanmak için gerekli görmemişti.260 Bu anlamda gazeteler serbestçe yayın 

yapabildiler. Ayrıca 1908’deki Jön Türk devrimi Mısır milliyetçisi basına anayasal 

hükümet ve İngiltere’den bağımsızlık talepleri hususunda yeni bir ivme kazandırmıştı.261 

Siyasal Partiler ve görüşlerini ifade eden gazeteler iç içeydi. İlk olarak basın aracılığıyla 

sesini duyuran siyasal hareketler kurumsallaşmayı tercih etmiştir. El-Ceride’nin Hizb’ül 

Umme Partisi’ne dönüşmesinden sonra toplumsal kesimi temsil eden birçok gazete 

siyasal partilere dönüşmüştür. Uzun yıllar milliyetçi politikaların sözcülüğünü yapan El-

Liva gazetesi, Mustafa Kâmil zamanında Hizb’ül Vatani (Milli Parti)’nin tanınan yayın 

organı olmuştur. Şeyh Ali Yusuf ise, kurucularından olduğu El-Müeyyed topluluğunun 

Anayasal Reform Partisi haline gelmesine öncülük etmiştir. Böylelikle birtakım grupların 

 
257 Ayalon, a.g.e., s.74-75 
258 Kelidar, a.g.e., s.1-2; Chiba, a.g.m., s.1-17. 
259 Marsot, Egypt and Cromer, s.87 
260 Marsot, Egypt and Cromer, s.159 
261 Kelidar, a.g.e., s.11 



55 

 

siyasal fikirlerin savunuculuğunu yapan yayın organları siyasal arenaya bir oyuncu olarak 

girmiştir.262 Basının nispeten İngiliz işgal döneminde serbest oluşu ve siyasal 

düşüncelerin rahat bir şekilde tartışıldığı bir ortamı ortaya çıkarması neticesinde basın 

siyasal figürlerin düşüncelerini dile getirdikleri, siyasi konuları doğrudan tartıştıkları bir 

laboratuvar sahası sunmuştur. Kurulan siyasi partiler iktidar pratiğini kurumsal bir 

düzlemde ortaya koyma fırsatı yakalamıştır. Birinci Dünya Savaşı öncesinde 

milliyetçileri temsil eden iki parti öne çıkmıştır: Hizb’ül Vatani ve Hizb’ül Umme. 

1.4.1. Muhafazakâr Milliyetçiler: Hizb’ül Vatani (Milli Parti) 

Mısır’ın sosyal tabakalarına bakıldığında, Milli Hareketin başlangıcından bugüne gelen 

aşamalarında burjuvalar öne çıkmıştır. Bu burjuvalar Avrupa’daki burjuvalardan farklı 

olarak siyasal bir rol oynamadan oluşmuştur. Mısır orijinli olmayan hâkim bürokratik ve 

ticari gücü olanlara karşı ortaya çıkmışlardır. Bu yapı tüccar, toprak sahibi ve 

düşünürlerden oluşmaktadır. Hedef hâkim olan unsurların yerine geçmektir. Ancak bu 

sosyal tabakanın sadece Mısırlılardan oluşmadığı, ilerde öne çıkacak liderlerin farklı 

etnik unsurlar taşıdığı görülmektedir.263 Partinin liderliğini yapan ve toplumu etkileyecek 

siyasi söylemleri ustaca kullanabilen Mustafa Kâmil’in264 savunduğu fikirler zamanla 

farklılaşsa da kendisini öne çıkaran fikirleri bu dönemde gelişmiştir. Kâmil, işgalin ancak 

Fransa veya Mısır’ın hükümranı Osmanlı Sultanı gibi bir başka gücün yardımıyla 

sonlanabileceğini, Mısır ulusunu öne çıkaran özelliklerin Osmanlı, Müslüman ve Doğulu 

kimliklerden ayrı olamayacağını düşünüyordu.265  

Milli Parti’nin siyaseti üç noktada özetlenebilir: 1- Mısır Meselesi uluslararası bir 

meseledir. 2-Mısır’da egemenlik sahibi Osmanlı Devleti’dir. 3- Panislamizm daveti 

etrafında toplanma fikri hakimdir. Mustafa Kâmil Bey Milli Hareketi, Hıdivlik ile İngiliz 

yönetiminin anlaşmazlığından yola çıkarak halk hareketi seviyesine ulaştıracak bir 

 
262 Kelidar, a.g.e., s.17; Birinci Dünya Savaşı sonrası ise parti yayın organı olarak belli başlı yayın organları 

öne çıktılar: “El-Siyasa gazetesi ülkenin elitlerinin iç ve dış politika, milli meseleler ile ekonomik ve sosyal 

konuları tartıştığı etkili bir bir forum olarak öne çıkmaktadır. Diğer politik gazete El-Belagh, 1923 yılının 

başında Vefd’i destekleyen çizgisiyle Abdalkadir Hamza tarafından yayın hayatına başlatıldı. Vefd 

destekçisi diğer yayın organı Kavkab al-Şark, eski bir gazeteci olan Ahmed Hafız Awad tarafından yayına 

hazırlandı. Kral destekçisi Birlik Partisi’nin yayın organı olan El-İttihad adlı gazetesinin ise yayın hayatı 

kısa sürmüştü.” Ayalon, a.g.e., s.77 
263 Ramazan, a.g.e., s.26 
264 Mustafa Kâmil için bkz.: Hourani, Çağdaş Arap…, s.225-226; Safran, a.g.e., s.86 
265 Hourani, Çağdaş Arap…, s.225-226 



56 

 

aşamaya getirmeye çalışmıştır. Belagati güçlü olan Kâmil gazete yazıları ve 

konuşmalarıyla halkı heyecanlandıran bir lider olmuştur.266 Daha sonra Avrupa ülkelerine 

yönelerek İngiliz tahliyesi için kamuoyu oluşturmaya çalışmıştır. Akdeniz’in durumunun 

sadece Mısır için değil tüm dünya için önemli olduğunu, İngilizlerin 1840 tarihli Londra 

Antlaşması’na267 aykırı şekilde Mısır’da işgal yönetimini devam ettirdiğini belirtmiştir. 

Ancak Mustafa Kâmil Avrupa’da hayal kırıklığına uğramıştır. Sömürge yarışının doruğa 

çıktığı günlerde iki ülkenin Sudan’da bir bölgede hâkim olmak adına karşı karşıya 

geldikleri olayda 1898’de Faşoda Krizi’nin ortaya çıkmasından sonra Fransa’nın 

İngilizler karşısında geri çekilmesi ve devam eden yıllarda 1904 İngiliz-Fransız Dostluk 

Anlaşması’nın imzalanması bu hayal kırıklığının sebeplerindendir. Çünkü Fransızlardan 

denge kurması açısından beklentisi vardı. Yeni güç dengesi arayışları için harekete geçen 

Kâmil, 1905 yılında Almanya’yı ziyaret etmiş, “medeniyet adına” Mısır meselesine 

destek bulmaya çalışmıştır. Ülke içinde ise Panislamizm siyasetini savunarak Mısırlıları 

İslam Birliği etrafında toplamak istemiştir.268  

Belirli bir kesime hitap edebilen Hizbü’l Vatani entelektüellerin desteklediği bir parti 

olarak görülmüştür. Fellahlar partiye ilgi göstermiyordu. Çünkü fellahların İngiliz 

işgaliyle görece olarak gelirleri artmıştı. Bununla birlikte Kâmil’in iyi bir hatip oluşu 

etrafında kalabalıkların toplanmasını sağlamıştı.269 Eğitimli Mısırlılar arasında belirgin 

bir ayrım vardı. Mısır’da eğitim alanlar genellikle Hizb’ül Vatani’nin yanında yer alırken 

Avrupa’da eğitim almış alanlar ise Hizb’ül Umme’nin yanında yer almıştır. Hizb’ül 

Vatani taraftarları genel anlamda irticacı olarak nitelendirilmiştir. Bu partinin gazetesi 

olan el-Liva gazetesinde yeniliklere reformlara karşı bir çizgi oluşmuştur. Gelenekçi 

olmasına rağmen Hizb’ül Vatani köylülerde çok etki bırakmamıştır. Bunun birinci sebebi, 

partinin daha çok büyük şehirlerde yoğunlaşması ve faaliyetlerinin özellikle Kahire ve 

İskenderiye’de olmasıydı. İkinci sebebi ise, İngiliz işgal yönetimi fellahları yatıştırmak 

adına Angarya-suhra-‘yı kaldırmasıyla tarım ve ziraat alanında yapılan yeniliklerdi. 

Eğitim almamış çiftçilerin maddi açıdan düşünmesi normaldi. Ayrıca Mustafa Kâmil’in 

 
266 Charles Adams, el-İslam ve’t tecdit fi Mısr, Çev: Abbas Mahmud, Lecn’et Tercüme Dairet el-Maarif 

el-İslamiyye, Kahire, 1935, s.211’den aktaran Ramazan, a.g.e., s.33-34 
267 Anlaşma için bkz.: Karal, a.g.e., s.202-203 
268 Ahmed Lütfi El-Seyyid, Kıssat-il Hayati, El-Hilal, Kahire, s.132-133’den aktaran Ramazan, a.g.e., 

s.33-34; Mısır üzerindeki İngiliz-Fransız mücadelesi 1904 İngiliz-Fransız anlaşması ile bitiyor ve her 

ikisinin de kazanacağı bir çeşit iş birliğine evriliyordu. Armaoğlu, a.g.e., s.62 
269 Ramazan, a.g.e., s.34 



57 

 

Türkiye’ye sadık kalması fikrine karşı Mısır’da toprak zengini Türklerin fellahlar 

üzerindeki tahakkümünü hatırlatması bakımından partiye olumsuz bir yaklaşım söz 

konusuydu. Daha sonra parti liderliğine gelen Muhammed Ferid tarafından 1909 yılında 

işçiler derneği kurulduğunda Hizb’ül Vatani işçilerin desteğini almıştır. Hizb’ül Vatani 

taraftarları daha çok öğrencilerdi. Butros Gali suikastında270 bu açıkça görülmüştür.271 

Hizb’ül Vatani karizmatik lideri tarafından yönlendiren bir hareketti. Dolayısıyla Mustafa 

Kâmil’in kişisel özellikleri partinin politikalarına etki etmişti. Kâmil hem ayanları hem 

öğrencileri hem de devlet memurlarını yanına almayı başarmıştır. Özellikle gençlerin 

coşkuyla hitabetinden etkilendiği Kâmil, yetenekli bir diplomat ve gazeteciydi. 

Yazılarına ve konuşmalarına bakıldığında siyasal kavramlardan oluşan söylem göze 

çarpmaktadır.272 İlk başta Kâmil, Hıdiv’in de mali desteği ile Avrupa kamuoyunun 

dikkatini işgale çekmek amacıyla Paris’e giderek bir basın kampanyası düzenlemiştir. 

Kampanya istenilen neticeyi vermemiştir.273 Hukuk eğitimini Fransa’da tamamlamış ve 

kusursuz bir hatip ve gazeteci olarak İngiliz işgaline karşı önemli bir muhalefet 

gösteriyordu. Mısır yurtseverliğini ve toprak milliyetçiliğini öne çıkaran Kâmil, Mısır 

kamuoyunda siyasal bilinci ayakta tutmaya çalışıyordu.274 Almış olduğu hukuk 

eğitiminden dolayı meseleye hak ve yükümlülükler açısından yaklaşıyor, İngilizleri ikna 

ederek işgalin sonlanacağına inanıyordu. 1896 yılında İngiliz devlet adamı Gladstone’a 

bu amaçla bir mektup göndermişti.275 

Kâmil için İngilizler Mısır halkının düşmanıydı ve bu düşmanlık işgal sona ermeden 

bitmeyecekti. İngilizlerin varlığı reformlar için gerekli değildi ve Mısırlılar onlar olmadan 

bu reformları hayata geçirebilirdi. “Koşulsuz şartsız tahliye” onun sloganı oldu ve 

ölümünden sonra da bunun etkisi uzun süre devam etmiştir.  İngiltere'nin gücüne ve 

planlarına karşı Kâmil, dış dünyadaki 'liberal vicdan'a seslenmiştir. Özellikle Fransa bir 

 
270 Mısırlı Kıpti siyasetçi ve devlet adamı. Sudan ile yapılan anlaşma ve 1906 yılında meydana gelen 

Dinşevay Olayı sonrası kurulan mahkemedeki rolü başta olmak üzere İngilizlerle yaptığı iş birliği nedeniyle 

genç bir eczacı ve ateşli bir milliyetçi olan İbrahim Nasif el-Vardani tarafından vurularak öldürülmüştür. 

Ayrıntılı bilgi için bkz.: http://acta.bibl.u-szeged.hu/50005/1/mediterran_026_079-088.pdf , Erişim Tarihi: 

3 Aralık 2021 
271 Ramazan, a.g.e., s.34-36 
272 Fethi Rıdvan, Kifahena al-Vatani fi nısfi Qarn, Dar’uş Şuruk, Kahire, 1947, s.73-74’den aktaran 

Ramazan, a.g.e., s.34; Safran, a.g.e., s.85 
273 Marsot, a.g.e., s.78 
274 Cleveland, a.g.e., s.122 
275 Goldschmidt Jr., a.g.e., s.55 



58 

 

dengeleyici güç olarak Avrupa kültürünün merkezi ve Fransız Devrimi’nin çıktığı yer 

olması nedeniyle önemliydi.276 Mısırlılar Batılı değerleri benimseyerek liberal ve 

demokratik bir sistem inşa edebilirdi. Bu amaçlara ulaşabilmek için kendi kendini 

yöneten bir ülke olması ve bunu elde edebilmek için Avrupa’nın desteğini umuyordu. 

Mustafa Kâmil bu anlamda İngiliz hegemonyasını kırmak adına Fransa’ya yanaşmıştı.277 

İngiliz işgaline karşı etkili bir silah olarak pan-İslamcı ideolojiden etkilenen Kâmil, 

liderlik ettiği Milli Hareket için Sultandan da mali destek almıştır.278 Mustafa Kâmil ve 

Hizb’ül Vatani ileri gelenleri Sultanın himayesinde bir İslam birliğini savunuyorlardı. 

Aslında Kâmil’de Mısır milliyetçiliğinden ziyade Osmanlıcılık fikrinin baskın olduğu 

anlaşılıyordu.279 Panislamizm siyasetini kamuoyunda ortaya koymaya çalışıyordu. 

Mustafa Kâmil konu hakkında İskenderiye’de 22 Ekim 1907 yılında “Türkiye kendi 

haklarını İngiltere’ye feragat ederse ya da Fransız-İngiliz Anlaşması gibi bir anlaşma 

yaparsa Mısır’ın geleceğine ne olacaktır. Tabi ki bir İngiliz vilayeti haline 

dönüşecektir.”280 şeklinde demeç vermiştir. Daha sonraki fikirlerine bakıldığında 

Müslümanların Sultanın etrafında toplanması gerektiğini belirten Kâmil, böyle olması 

durumunda büyük güçlerin Mısır’da rahat hareket edemeyeceğini ve Mısır’ın 

bağımsızlığının dış etkilerden kurtulmuş bağımsız Türkiye ile aynı ölçüde önemli 

olduğunu düşünüyordu.281 Hizbü’l Vatani lideri Mustafa Kâmil, Osmanlı güçlü olursa 

Mısırlıların İngiliz işgalinden kurtulacağına inanıyordu. Parti programında Osmanlı ile 

iyi ilişkiler kurmak, aradaki bağı kuvvetlendirerek Mısır’daki Osmanlı hâkimiyetini 

sürdürmek amaçlanmıştı. Türklerin Mısır’daki haklarından asla vazgeçmemeleri ve bunu 

İngilizlere devretmemesi gerektiği vurgulanmış, aksi halde Mısır’ın tamamen İngiliz 

toprağı olacağı belirtilmişti.282  

Kelidar’a göre Kâmil, Osmanlı egemenliğini savunmakla ‘Mısır Mısırlılarındır’ sloganı 

arasında bir tezat görmüyordu. Onun çağrısı açıkça İngiliz hakimiyetine ve aşamalı 

reformu savunan onların Mısırlı destekçilerine karşı yapılmıştı.283  Hareketin en belirgin 

 
276 Hourani, Arabic thought..., s.203-204 
277 Hourani, Arabic thought..., s.353-354 
278 Mansfield, a.g.e., s.163 
279 Yunan Lebib Rızk, Tarih Mısr Beyn el-Fikr ve el-Siyase, Kahire, Dar el-Kitap el-Vesaik el Kavmiyye, 

2009, s.162 
280 Yusuf Halili, Mustafa Kâmil Hutbeleri, yayın evi yok, 1957, s.256’dan aktaran Ramazan, a.g.e., s.34 
281 Hourani, Çağdaş Arap…, s.230-231 
282 Ramazan, a.g.e., s.22-34 
283 Kelidar, a.g.e., s.16 



59 

 

özelliği işgale karşı çıkarken Osmanlı Hilafeti’ne bağlı kalmasıydı. İttihad-ı İslam fikrinin 

etrafında toplanan hareket Osmanlı Devleti’ni zayıflatacağını düşündükleri Arap 

milliyetçiliği ve Türkçülük akımlarına karşı bir sempati beslememişti.284 Hourani’ye göre 

Kâmil de döneminin diğer milliyetçileri gibi Mısır’ın birliği için bir ulusa mensup olma 

ve ona aidiyet hissettirecek unsurlarının farkındaydı. Avrupa medeniyetinin esasını 

oluşturan vatanperverlik ruhunun -vataniyye- nesnesi Mısır toprağıydı ve bu ruh sadece 

din ve dil ile açıklanamazdı.285 Kâmil’e göre Mısır bağımsız bir ülke olmayı en az 

Avrupalılar kadar hak etmişti. Özellikle 1798'de Fransız işgalinden başlayarak Mısır’ın 

tarihiyle övünen genç lider Mısırlıların bir ulusu temsil edecek özelliklere sahip olduğunu 

iddia ediyordu.286 Kâmil, vatanseverliği dini mistisizm çerçevesinde duygu ve terimlerle 

tanımlamayı tercih etmiş, kısmen milliyetçiliği vatanseverlik anlamında kullanmıştır. 

Milliyetçiliğin İslam’la çelişmek yerine tamamlayıcı özelliği olduğuna samimiyetle 

inanmıştır. O, İslam’la milliyetçiliğin sadece etik-duygusal yönlerini dikkate almış, ortak 

bir noktanın belirgin bir şekilde ortaya çıkmadığı bu iki gücün kurumsal ve doktriner 

sonuçlarını göz ardı etmiştir. Safran, Mustafa Kâmil’in milliyetçiliğin temellerini yok 

sayan anlayışının Panislamizmi desteklemesinde ortaya çıktığını, Panislamizmin 

temelinde yatan ortak bir dine dayalı ümmet kavramı ile milliyetçiliğin temelindeki 

modern ulus kavramı arasındaki çelişkiyi fark etmediğini belirtmiştir. Mustafa Kâmil’in 

milliyetçilik temelinde Mısır düşünsel hayatına kattığı belirsiz göndermelerden ziyade 

onun eğitimli nüfusu bağımsızlık, vatanseverlik, meşrutiyet ve Batı eğitimi sloganları 

etrafında harekete geçirmedeki rolünün kendisini önemli bir konuma getirdiğini ortaya 

koyduğunu ifade etmiştir.287  

Kâmil, Mısır'ın sadece dış destek yoluyla başarılı olamayacağını, kendilerinden kaynaklı 

bir güçleri olmadıkça dış desteği beklemenin anlamsız olduğu sonucuna varmıştı. 1908 

yılındaki İttihat ve Terakki iktidarı İngiltere’ye Hizb’ül Vatani ile Osmanlı Sultanı 

arasındaki bağı kesme fırsatı vermiştir. Ahmet Muhtar Paşa’nın istifası ile birlikte ilişkiler 

kopmuştur. Yeni Osmanlı sadrazamı, Mısırlılardan II. Abdülhamit ve Osmanlıcılık ile 

ilişkili olan kişilerin Mısır’daki yeni Osmanlı Devleti temsilcisiyle irtibat kurmasını 

engellemiştir. İstanbul’daki İngiliz sefiri bu durumu görüşmek üzere Osmanlı 

 
284 Ferid, a.g.e., s.IV 
285 Hourani, Çağdaş Arap…, s.232 
286 Tignor, a.g.e., s.236-237 
287 Safran, a.g.e., s.87-90 



60 

 

başkentinde bizzat sadrazamı ile yaptığı görüşmede bunu talep etmiştir. Sefirin ilk isteği, 

Osmanlı temsilcisinin Hizb’ül Vatani ile temas kurmamasıydı. Diğeri de Mısır’daki yeni 

Osmanlı temsilcisinin İngiltere Temsilcisi ile iyi ilişkiler içinde olmasıydı. Bu realiteden 

sonra Mısırlılar Türklerden ümidini kesmeye başlamıştır.288 İttihat ve Terakki iktidarı 

Hizb’ül Vatani için Osmanlı bağını yeniden gözden geçirdiği dönem olmuştur. 

Aynı düşünceyi paylaşanlar da döneminde Mustafa Kâmil kadar halkın üzerinde etkiye 

sahip kimse olmamış ve ölümüyle birlikte milliyetçi parti toparlanamamıştır. Kâmil, 

1914’ten önceki çalkantılı geçen yıllarda İngilizler ve hıdivler tarafından hesaba katılması 

gereken bir siyasal figür olmayı başarmıştır. Kâmil, Arap meselesinin 1908’de 

imparatorluk içinde önemli bir sorun olarak ortaya çıkmasından hemen önce ölmüştür. 

Kâmil’in ölümünden sonra 1908’de Milli Parti’nin başına geçen Türk asıllı Muhammed 

Ferid289 “1882 yılında Arabiyyun’un (Urabi Paşa taraftarları) yapmaya çalıştığı ve 

başarısız olduğu şekildeki gibi” değil, hedeflerini zamana yayarak bağımsızlığın 

gerçekleşeceğine inanıyordu.290 Kâmil sonrasında partide öne çıkan güç Oxford’da 

Arapça okutmanlık yapan ve etkili bir hatip olan Abdülaziz Caviş’di. Aslen Tunuslu olan 

Caviş, Mustafa Kâmil’in benimsediği Panislamizm ve pan-Osmanlıcılık anlayışını 

geliştirmeye devam etmiştir.291 Mustafa Kâmil’den sonra Hizb’ül Vatani’nin lider 

kadrosunda olan bu iki isim, seleflerinin Arapçı olmayan ve Osmanlı yanlısı tavrını 

sürdürmüştür. 1908’deki anayasal devrimden sonra imparatorluktaki yeni rejimle ortak 

bir amaç etrafında toplanmaya çalışmış ancak başarısız olmuşlardır. 1910’ların başında 

Mısır’dan ayrıldıktan sonra İstanbul’da Osmanlı’nın antiemperyalist propagandası 

çabalarına desteklemişlerdir.292 

Arap-Osmanlı ilişkileri bağlamında Kâmil’in dile getirdiği görüşlerine bakıldığında 

Osmanlı yanlısı tavrı açıktır. 1898 yılında yaptığı “Doğu sorunu” Al-masala al-Sharkiyya 

 
288 Lebib Rızk, a.g.e., s.163 
289 Mustafa Kâmil’in ölümü ile partinin başına Muhammed Ferid geldi. Yeni lider 1910’de Lord Kishner’in 

baskısıyla yurtdışına çıkmak zorunda kalmıştı. Bu tarihten sonra Hizbü’l Vatani zayıflamaya başladı ve 

Birinci Dünya Savaşı ile gücünü tamamen yitirdi. Parti Başkanı Avrupa’da olduğundan savaş boyunca 

İngilizler rahat bir şekilde Mısır’ı herhangi bir engelle karşılaşmadan yönetmiştir. Ramazan, a.g.e., s.36 
290 Ferid, a.g.e., s.XXVIII 
291 Hourani, Arabic thought…, s.208; Jankowsky, a.g.e., s.250-251 
292 Jankowsky, a.g.e., s.251; Mustafa Kâmil’in ölümü sonrası Milli Parti zayıfladı. Bunu ikame edecek yeni 

bir milliyetçi anlayış Cromer tarafından desteklendi. Avrupa’da eğitim görmüş ve başta Ahmed Lütfi 

Seyyid, Taha Hüseyin ve Muhammed Hüseyin Heykel’in bulunduğu yeni nesil aydınlar-liderler İngilizlerle 

iş birliği yapan daha az ılımlı bir milliyetçiliği takip etti. Tibi, a.g.e., s.181 



61 

 

çalışması, Osmanlı Devleti’ni parçalamak ve Mısır’ı İngiliz hakimiyetine sokmayı 

amaçlayarak Arap halifeliği kurulmasını tasarlayan harekete karşı bir söylem içeren ve 

Avrupalı rakiplerine karşı sağlam bir savunmaydı.293 Zamanla Milli Hareket’i de içine 

alan işgale karşı duruş zayıflamıştır. Ancak Avrupa’dan eleştirilerine devam ederek 

verilen sözlerin tutulmasını isteyen Mustafa Kâmil’in direnci hep canlı kalmış ve İngiliz 

işgalinin son bulmasını isteyen halkına destek olmuştur.294 Partinin Milli Hareket 

üzerindeki etkisi Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasıyla son bulmuştur. Şartlar partinin 

düşüncesinin aleyhine gelişmiş ve liderleri Muhammed Ferid, ortadan kaybolmuştu. 

Halkta müzakere karşıtı düşünce artık taraftar bulmamaya başlamıştı. Parti ileri gelenleri 

savaş sonrası düzenlenecek konferansa katılarak müzakere yapmanın uygun olduğunu 

anlamışlardı. Artık Milli Hareket zamanın koşullarını yorumlayan Saad Zağlul 

önderliğindeki Vefd etrafında toplanacaktı.295  

1.4.2. Ilımlı Milliyetçiler: Hizb’ül-Umme (Millet Partisi) 

Etkili bir siyasal hareket olarak ortaya çıkan partinin taraftarları ilk olarak El-Ceride 

gazetesi etrafında toplanmıştır. Bu gazete 6 ay sonra 1907 tarihinde bir siyasal partiye 

dönüşmüştür. Hizb’ül Umme (Millet Partisi) adıyla kurulan siyasal partinin lideri Ahmed 

Lütfi Seyyid, 19. asrın son çeyreğinde Abduh’la tanışarak onun öğrencisi olmuştu. 

1889’da Hukuk Okulu’na296 gönderilen Lütfi Seyyid daha sonra siyasal hayata Mustafa 

Kâmil hareketine karşı bir grup ılımlı milliyetçi ile birlikte partiyi kurmuştur.297 

Milliyetçiliği liberal felsefe temelinde halk egemenliği doktrinini de içine alacak şekilde 

sağlam bir temelde ancak Lütfi Seyyid tarafından ortaya konulmuştur.298 Mısır’ın 

ilerlemesi için Avrupa medeniyetinin ilkelerinin aktarılması gerektiğine inanan Seyyid’in 

düşüncesindeki zorluk bunu hayata geçirirken geleneksel yaşam biçimleri ile modern 

bilimsel hareket tarzını uzlaştırmaktı.299 O, geleneksel İslam’ı siyasal kavramlardan 

 
293 Jankowsky, a.g.e., s.250-251 
294 Ferid, a.g.e., s.XXVII 
295 Ramazan, a.g.e., s.34-36 
296 Arap ülkelerindeki hukuk okulları, siyasal düşünce ve eylemin merkezi konumunu kazanmıştı. Milli 

Parti (Hareket el-Vataniyye)’nin önderi Mustafa Kâmil ve sonraki başbakanlardan, Servet ve Sıdkı Paşalar 

burada yetişmiştir. Bkz.: Hourani, Çağdaş Arap…, s.196 
297 Hourani, Çağdaş Arap…, s.196 
298 Safran, a.g.e., s.90 
299 Jamal Ahmed, a.g.m., s.114-116 



62 

 

tamamen koparmayı göze almış ve toplumun beklentilerini karşılayacak ideolojinin 

milliyetçilik olduğunu düşünmüştü.300  

Jankowsky’e göre, parti liderinin Osmanlı Devleti’ne karşı bağlılığı zayıftı. Onun 

düşüncesinde tezat bir biçimde din ile tamamen Mısır merkezli olan seküler milliyetçilik 

iç içeydi. Mısır’ı tek başına bir ulus olarak görmüş ve Mısır’da yaşayan farklı etnik 

grupları ülkelerine karşı siyasal bir bağlılık taşıyan benzersiz bir topluluk olarak 

tanımlamıştır. Başka bir ülkeye bağımlılığı tamamen reddetmiştir.301 Seyyid, 

Panislamizm düşüncesini kabul etmemiş, bunu Müslümanların sonradan benimsediği bir 

ideoloji olarak görmüştür. Tek menfaatin Mısır üzerinde olması gerektiğini, 20. asırda 

birliğin itikat-inanç üzerine değil, menfaat üzerine kurulması gerektiğine inanmıştır.302 

Lütfi Seyyid, Mısır’ın Osmanlı Devleti ile bağını kesmesini, sadece Mısırlılarla 

bağımsızlık mücadelesi yapması gerektiğini savunmuştur.303 O, açık bir şekilde Mısır’ı 

merkeze koyan bir milliyetçi yaklaşımı benimsemiştir. Panislamizm değil, Panmısırizm 

“el camia el mısriyye” ilkesini benimsemiştir. Lütfi Seyyid’in Osmanlı’nın Mısır 

egemenliği konusundaki tutumu bu ilkesinden anlaşılabilir. Türklerden bir beklenti 

içerisinde olduklarını ancak hiçbir sonuç elde edemediklerini belirtmiştir. Panislamizmin 

din merkezli bir düzenin kurulmasını öngörmesini çok eleştirmiştir. Din merkezli değil 

kendi çıkarlarını gözeten bir noktada buluşmaları gerektiğini belirtmiştir.304 “Türkiye’nin 

menfaatini düşünen Mısırlı kendi ülkesinin menfaatini daha mı az düşünmeliydi? Bu 

durumda kendi menfaatinden feragat etmiş olmuyor mu?” diye durumu sorgulamıştır.305  

Seyyid, Mısır’ın özerk yapısına dair kazanımları konusunda oldukça hassastı. 1908’de 

meşrutiyet ilan edildiğinde el-Hareket el-Vataniyye (Hizb’ül Vatani) liderleri Osmanlı 

meclisinde bir temsilci bulundurulmasını istemişlerdi. Buna karşı Osmanlı Devleti’nin 

verdiği fermanlarla egemenliğini muhafaza ettiği Mısır’da dahili olarak da özerklik 

yapısının olduğunu, Osmanlı’nın sadece dış siyasette Mısır’ı temsil edebileceğini, 

temsilci olması durumunda Osmanlı Mebûsan Meclisi’nde alınan kararların kendilerini 

bağlayacağını, bunun da şu ana kadar Mısır’ın kazanımlarına ters olduğunu düşünerek 

 
300 Safran, a.g.e., s.97 
301 Jankowsky, a.g.e., s.252 
302 Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.142 
303 Ramazan, a.g.e., s.28 
304 Eş-Şillak, a.g.e., s.142 
305 Eş-Şillak a.g.e., s.37 



63 

 

itiraz etmiştir.306 Hizb’ul Umme, anayasa ve parlamentonun kurulmasını acil bir konu 

olarak görmemiş, Mısırlıları yetiştirmeyi daha öncelikli görmüştür.307 Partinin taraftarları 

bağımsızlık siyasetlerini halk üzerinden kurmak istemiştir. Lütfi Seyyid, Hıdiv Abbas 

Hilmi’ye yazığı raporda Mısır’ın kendi çocukları olamadan bağımsızlığa 

kavuşamayacağını belirtmiştir. Bu nedenle vatan için Hıdiv’in genel eğitimle 

ilgilenmesini talep etmiştir.308 1908’de II. Meşrutiyet’in ilanı Mısır aydınlarına ve 

idarecilerine etkisinin yanında Mısır halkını da içine alan geniş kesimlerde heyecan 

uyandırmıştır. Çünkü Türklerin meşrutiyet kapsamında elde ettikleri özgürlüklerin 

benzerini istemişlerdi. Mevcut siyasal partiler İstanbul’a tebrik mesajlarını iletmiş, 

oradaki anayasa çalışmaları Mısır siyasetinde gündem olmuştur. Dönemin İngiliz 

hükümeti yetkilileri ise Osmanlıdaki anayasa çalışmalarını küçümseyerek bunun Genç 

Türklerin bir oyunu olarak nitelemiştir.309 

Hizb’ül Umme ile Hizb’ül Vatani arasında işgalci güce yaklaşımlarında önemli 

farklılıklar bulunuyordu. Hizb’ül Umme, aktif bir İngiliz karşıtlığı gütmüyordu. 

Mısırlıların ekonomik, entelektüel ve tarımsal birtakım alanları önceleyerek gelişmelerini 

sağlamaları gerektiğini belirten parti, bu şekilde kendilerini değiştirerek bağımsızlığın 

kazanılacağını savunuyordu.310 İngilizler, Hizb’ül Vatani’nin İstanbul ile ilişkilerinin iyi 

olmasından yola çıkarak ona alternatif bir siyasal örgüt olarak Hizb’ül Umme’yi 

desteklemiştir.311 Hizb’ül Vatani, İngilizlerin Mısır’dan ayrılmadığı sürece onlarla 

diyalog kurulmaması taraftarıyken Hizb’ül Umme İngilizlerin istediği müzakereci tavrı 

sergilemişti. Cromer Hizb’ül Umme için İslami Mısır’ı değil, yeni Mısır’ı talep ettiklerini 

 
306 Eş-Şillak a.g.e., s.143 
307 Eş-Şillak a.g.e., s.146 
308 Ramazan, a.g.e., s.41-43 
309 Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, s.153-160 
310 Ramazan, a.g.e., s.43 
311 Lebib Rızk, a.g.e., s.167; Aydınların kendi aralarında neden ittifak yapmadıkları konusunu Seyyid belirli 

sebeplere dayandırmaktadır: İlki, 1904’teki Fransız-İngiliz Anlaşması Fransa’dan beklentileri düşürmüştü. 

İkincisi, egemenlik sahibi Osmanlı’nın güçsüz oluşu ve son olarak Hıdiv’in teslimiyetçi duruşu aydınları 

derinden etkilemişti. Bu pürüzler aralarında kuracakları ittifakları zorlaştırmıştır. Ayrıca 1906 yılındaki 

Taba Olayında Osmanlı Devleti’nin Mısır aleyhine olan tutumu bu ayrılığı güçlendirmişti. Bu olay 

neticesinde Mısır’ın kontrolünde bulunan Akabe Kalesi Mısır’daki İngiliz işgalinden ötürü yapılan 

itilâfnâmeyle doğrudan Osmanlı Devleti’ne bağlanmıştı. Bu dönemde her aydın kendi yönünü çizmeye 

başlamıştır. Seyyid, Abduh’ın ıslahatçı düşüncelerinden etkilenmişti ve dolayısıyla Osmanlıya ve Hıdiv’in 

karşısında yer almıştı. Ona göre, bağımsızlık meselesini ancak Mısırlılar başarabilirdi. Bu amaçla Hıdiv’e 

mektup yazarak eğitim alanında büyük bir atılım yapılması gerektiğini söylüyordu. Bu fikirlerini Saad 

Zağlul, Kasım Emin, İbrahim el-Hilbavi, Talat Harb ve Hasan Abdürrazık da paşlaşıyordu. Bu düşünceyi 

takip edenler İngilizlerle anlaşarak diplomasi yoluyla bağımsızlığın kazanılacağına inanıyorlardı. Ahmed 

Zekeriyya Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…, s.138-139  



64 

 

yazmıştı. Cromer’in Hizb’ül Umme’ye yakınlığını öne çıkaran Bargouti partiyi Lütfi 

Seyyid’in değil, Cromer’in kurduğunu iddia etmiştir.312 Ayrıca Cromer bu partinin 

adamlarını Panislamizm düşüncesinden yoksun olduklarını ve Muhammed Abduh’un 

adamları olarak nitelendirmekle beraber, partiyi Mısır milliyetçilerinin umudu olarak 

görmüş ve bu ılımlı milliyetçileri “Avrupalı reformcuların doğal müttefikleri” olarak 

tanımlamıştır.313 Seküler ve ılımlı milliyetçilerin toplandığı Hizb’ül Umme, Cromer 

tarafından destekleniyordu. 1912 Libya’daki Osmanlı-İtalya savaşında Hizbü’ül Umme 

inanç siyasetine karşı çıkar siyasetini öne alarak İtalyanları desteklemişti.314 Ama 

İngilizler hakkındaki beklentinin sonucu hayal kırıklığı olmuştur. Cromer yazmış olduğu 

kitabında315 Mısır halkından iyi şekilde bahsetmemesi ve diğer taraftan Cromer sonrası 

atanan İngiliz Başkonsolos Eldon Gorst’un kendilerini desteklememesi üzerine Seyyid, 

bu sefer Hıdiv’le iş birliği içine girmeye çalışmıştır. Bu iki durum Lütfi Seyyid için İngiliz 

yönetimi hakkında önceden sahip olduğu olumlu görüşlerinde kırılmaya sebep olmuştur. 

Bağımsızlığın zor olduğunu, İngilizlerin ıslahçı değil, istismarcı (yatırımcı) olduklarını 

anlamıştı. Bir güven kaybı yaşamış ve İngilizlerin Mısır’ın çıkarlarını önceleyen kendi 

siyasetine karşı olduklarını idrak etmişti.316 Seyyid, 1912’de Başbakan Rüşdi Paşa ile 

görüşerek Mısır’ın Osmanlı’dan bağımsız olmasını ve Hıdiv’in kral olarak tanınmasını 

talep etmişti. Rüşdi Paşa bu teklifi Hıdiv’e sunmuş, Hıdiv ise buna yönelik bir komisyon 

kurulmasını istemiştir. Fakat iki nedenden dolayı bu fikir benimsenmemişti. Birinci sebep 

zamanın uygun olmadığı gerekçesiyle Lord Kischner tarafından reddedilmesi; ikincisi 

ise, Mısır halkının Türkiye’ye bağlılığın hala canlı olmasıydı.317 

Parti ileri gelenleri içerisinde birçok toprak zengini bulunmaktaydı.318 Esasen Hizb’ül 

Umme iki unsurdan oluşmaktadır. Birincisi özgür düşünceleri olan aydın sınıfı, diğeri ise 

bol topraklara sahip olan Mısır kökenli ayan sınıfı. Ama daha çok partiyi yöneten ilkiydi. 

Hizb’ül Umme’nin iki ana hedefi vardı. Birincisi, anayasa talebi; zira anayasa 

bahsettiğimiz aydın sınıfının iktidara ulaşmasını sağlaması açısından önemliydi. Hizb’ül 

 
312 El-Bargouti, a.g.e., s.62-64 
313 Ramazan, a.g.e., s.41; Jamal Ahmed, a.g.m., s.114-116 
314 Lebib Rızk, a.g.e., s.165 
315 Evelyn Baring Cromer, Modern Egypt, Norwood Press, New York, 1916 
316 Eş-Şillak, a.g.e., s.145-146 
317 Örneğin Trablusgarp Savaşı’nda Türkiye’ye Mısır halkı tarafından bağış kampanyası yapılmıştır. 

Ahmed Lütfi el-Seyyid, Kıssat-il Hayati, El-Hilal, Kahire, s.132-133’den aktaran Ramazan, a.g.e., s.33-

34 
318 Safran, a.g.e, s.91 



65 

 

Vatani’nin tek düşmanı İngilizlerken, Hizb’ül Umme İngilizlerle birlikte Hıdiv’i hedef 

almıştır. İkinci ana hedefi ise gerek Türkiye’den gerek İngiltere’den bağımsız olmaktı. 

Ayrıca Panislamizm davası Mısır halkının bağımsızlığı için tezatlık teşkil etmekteydi. 

Ancak Mısır’ın dış meselelerinde Osmanlı egemenliğini tanımakla beraber, Hizb’ül 

Umme Mısır milliyetçiliği bayrağını tam bağımsızlık ölçeğinde kaldırıyordu.319 

Bağımsızlığa ulaşmak amacıyla ticaret, sanayi, yargı, yönetim ve eğitim alanında yenilik 

yapılırsa tam istiklal ancak gerçekleşmiş olacaktı, yoksa laftan öteye geçmeyecekti. 

Maksat, Mısır’ın bütün unsurlarının devlet kadrolarında yer almasını sağlamaktı. 

Böylelikle daha kolay istiklale kavuşulacağına inanılıyordu.320  

Diğer öne çıkan rakip parti Hizb’ül Vatani işgale karşı bir nefret duygusu geliştirdiği 

ölçüde Mısır milliyetçiliğinin temellerini atabilmişti. Hizb’ül Vatani işgali defetmek için 

uğraşırken Hizb’ül Umme daha kapsamlı bir mücadeleye girerek yeni Mısır’ın temellerini 

inşa etmeye çalışıyordu. Aslında birbirlerini tamamlıyorlardı. Bu tohumların atılması 

1919’daki devrimle birlikte Birinci Dünya Savaşı sonrası şartlarda her iki partinin 

emelleri için uygun bir ortam sağlayacaktı. Savaştan önce tam bağımsızlık düşüncesi 

sadece siyasetçilerin ve aydınların zihninde varken, savaştan sonra küçük çiftçilerin dahil 

olduğu geniş bir kesim hem Türkiye’den hem de İngiltere’den bağımsızlığın ve 

egemenliğin kazanılması istemiştir.321 Mısır’da milliyetçiliğin icraat anlamında gerçek 

adımı Seyyid sayesinde atıldığı söylenebilir. Bu düşünceleri daha sonra Mısır siyasetinde 

belirleyici olan Saad Zağlul ve Kasım Emin gibiler tarafından benimsenmiştir. 

 
319 Ramazan, a.g.e., s.41-43; Seyyid, Hıdiv hakkında; Mısır’ın fiilen değil, ismen yönettiğini- Yemluk la 

yahkum- belirtiyordu. İngilizlerin ise fiilen yönettiğini ve İngilizlere teslim olmadan barışçıl bir şekilde 

müzakere yolunun açık tutulmasını savunuyordu. Ahmed Zekeriyya Eş-Şillak, “Safahat Matviyye…”, 

s.146 
320 El-Ceride, 29 Nisan 1907’den aktaran Ramazan, a.g.e., s.43 
321 El-Ceride, 29 Nisan 1907’den aktaran Ramazan, a.g.e., s.46 



66 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MISIR’IN BAĞIMSIZLIK MÜCADELESİ 

2.1. Birinci Dünya Savaşı Yıllarında Mısırlıların Tutumu 

Osmanlı Devleti 19. asırda büyük güçlere karşı tek başına karşı koyamayacak kadar 

zayıflamıştı. Bu asırda büyük bir gücün yine başka bir büyük güçle karşı karşıya 

getirilmesi şeklinde ortaya çıkan denge politikası sayesinde devletin ömrü 20. asrın 

başlarına kadar taşınabilmişti. Birinci Dünya Savaşı’ndan önce bloklaşan Batılı güçler 

büyük bölümünü Osmanlı Devleti’nin yönettiği Ortadoğu coğrafyası için çeşitli amaçlar 

taşıyordu. Çıkarların çatışmasından kendi bloklarının kazanacağı iş birliği düzenini 

hâkim kılmak için anlaşan bu ittifak Osmanlı Devleti’ni zorunlu olarak Almanya’ya 

yaklaştırmıştı.322 

19. asırda gelişen siyasi olaylarda Mısır diğer Arap ülkeleri arasında öncü rol oynamasına 

rağmen bağımsızlık için uzun ve zorlu bir süreç geçirmiştir.323 Birinci Dünya Savaşı’nda 

Mısır’ın pozisyonu hem psikolojik açıdan hem askerî açıdan oldukça karmaşıktı. Mısır’da 

uzun yıllar süren İngiliz tahakkümü Mısırlıların kimliğini ve milli gururunu 

şekillendirmiştir. Savaşın şartları Mısır’da milliyetçi mücadeleyi canlandıracak uygun 

ortam oluşturmuştu. Uzun yıllar İngiliz hegemonyasının ortaya çıkardığı diktatör rejim 

ve Mısır halkının ekonomik olarak çok kötü durumda olması bu siyasal kültür zeminini 

hazırlamıştır.324 Himaye kararı ile birlikte Mısır, savaşta İngiliz askerlerinin önemli bir 

üssü olmuştur. Bu karar bazı Mısır milliyetçileri tarafından takdirle karşılanmış, zira bunu 

bağımsızlık için önemli bir aşama olarak görmüşlerdi.325 Savaş esnasında Zağlul’un da 

aralarında bulunduğu ılımlı milliyetçiler ve eğitimli Mısırlılar İngiltere lehinde hareket 

etmiştir.326 Zira milliyetçilerin İngilizler lehine olan tavrı seküler anlayışı benimsedikleri 

andan itibaren başlamıştı. Birinci Dünya Savaşı’nın başladığı esnada Mısır’ın teknik 

olarak hâkimi Osmanlı Devleti olmasına rağmen savaşın başında tarafsız kalsa da 

İngiltere’nin karşısında yer alacağı gerçeği ortadaydı. Türkçü olarak bilinen Hıdiv savaş 

 
322 Armaoğlu, a.g.e., s.99-101 
323 Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e., s.331 
324 Botman, a.g.e., s.26 
325 Ahmed Ahmed Garfy, Mısır’ın Osmanlı Devleti’nden Kopuşu, Hitapevi Yayınları, Ankara, 2021, s.77 
326 Bearce Jr., a.g.t., s.57 



67 

 

başladığı sırada başkent İstanbul’daydı, ama kendisine ulaşılamıyordu. Mısır’da kontrolü 

tamamen İngilizlerin elinde bulunduğundan İngiltere’nin Almanya’ya 2 Ağustos 1914’te 

savaş ilan etmesinden bir gün sonra Kral Naibi olarak hareket eden Rüşdi tarafsız olması 

beklenirken Almanya’ya karşı savaş ilan etti.327 Bu tarihte Osmanlı Devleti henüz savaşa 

girmemişti. Bu hassas durum karşısında İngiliz hükümeti Mısır’da yeni tedbirler aldı. Bu 

sırada Mısır’daki komutan General Maxwel 2 Kasım 1914’te sıkıyönetim ilan etti. 

Mısır’ın hukuki durumu 1840 tarihli Londra Antlaşması gereği İngiltere’den başka 

Rusya, Prusya ve Fransa’yı ilgilendirdiği için savaş durumunda olmadığı ülkelerin 

rızasını alması gerekiyordu. İngiltere her iki ülkeyi tatmin edecek öneriler sundu. Himaye 

kararı öncesi İngiltere, Fransa’nın Fas üzerindeki hakimiyetini tanıyacak, Rusya’ya ise 

İstanbul ve Boğazlar sorununun Rusya’nın lehine bir çözüme kavuşacağını 

bildirecekti.328 Böylelikle Birinci Dünya Savaşı öncesi büyük güçler kendi bloklarının 

çıkarları konusunda anlaşmıştı. Osmanlı Devleti’nin 5 Kasım 1914’te savaşa girmesi 

Mısır’da yeni bir durumu ortaya çıkardı. İngiliz işgal Komutanı Maxwell Mısır’ın 

Osmanlıdan fiili olarak koptuğunu ilan eden duyurusunu 7 Kasım 1914’te resmî gazetede 

yayınlattı. Yayınlanan bildiride; “Büyük Britanya iki amaç için savaşmaktadır: Mehmet 

Ali Paşa’nın savaş meydanlarında kazandığı Mısır’ın hukuk ve hürriyetini müdafaa 

etmek için ve bu memleketin İngilizlerle otuz sene boyunca yaşadığı barış ve huzurun 

devamı için….” diye devam etmektedir. Ayrıca Mısırlıların hilafete bağlılığından 

bahsederek Britanya’nın savaşta Mısırlılardan herhangi bir yardım istemeyeceğini, ancak 

halkın İngiliz askerlerine karşı bir eylemde bulunmamasını istemiştir.329 Bu metinde 

Mısırlıların gururuna atıf yaparken kendi işgal dönemlerini meşru gösterme çabası 

hakimdi. Bu konuyu hallettikten sonra 18 Aralık 1914 tarihinde Mısır’ı tek taraflı olarak 

himaye altına aldığını ilan eden İngiltere 20 Aralık 1914’te Hıdiv İsmail’in torunlarından 

Hüseyin Kâmil Paşa’yı “sultan” unvanıyla Mısır tahtına çıkarmıştır.330 Bu karar ile 

birlikte Mısır’ın hukuki olarak Osmanlı ile bağı ortadan kaldırılmıştır.331 Ancak bu karara 

 
327 Bearce Jr., a.g.t., s.53 
328 Yusuf Hikmet Bayur, Türk İnkılap Tarihi, Cilt 3 Kısım 1 Savaşın başından 1914-1915 kışına kadar, 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 1991, s.404-407 
329 El Vaka-i el-Mısriyye, 7 Kasım 1914 
330 Bayur, a.g.e., s.404-407;  
331 Himaye metninde; “Büyük Britanya Kralı’nın Hariciye Nazırı, Türkiye’nin müsebbip olduğu harbe 

nazaran, Mısır memleketlerinin himayesi altında vaz olunduğunu ilan etmektedir. Bundan böyle, Britanya 

himayesinin şümulü bulunan memleketlerden biri olmuştur. Bu vechile, Türkiye’nin Mısır’a hâkimiyeti zail 

kılınmıştır. Kral’ın Hükümeti de, Mısır’ın müdafaası ve ahalisi ve maslahatlarının himayesi için tedâbir-i 

lâzıme ittihaz edecektir.”, denilmektedir. El-Vaka-i el-Mısriyye, 18 Aralık 1914 



68 

 

tezat oluşturan bir gelişme yaşanmıştır. Savaş sırasında İstanbul’a vergi ödemeyi 

bırakmayı düşünen Mısır, ödenen paranın Duyun-u Umumiye’de Osmanlı borçlarına 

mahsubu yapılacağından dolayı İngilizlerin isteği üzerine Osmanlı maliyesine yıllık vergi 

ödemeye devam etmiştir.332 Mısırlılar için bu kafa karışıklığı, Türkiye’nin Mısır’daki 

haklarından vazgeçtiği Lozan Barış Antlaşması’na kadar devam edecekti. 

Bu gelişmeler olurken Hıdiv Abbas yeni bir anayasa ilan ederek Mısırlıları savaşta 

Osmanlı Devleti yanında yer almasını talep etmiş ve Osmanlı padişahının Emir-ül 

Mu’minin ve halifelik konumuna vurgu yapmıştır.333 Osmanlı Devleti’nde ise cihat 

fetvası meşihat makamınca (Bab-ı Fetva Daire-i Meşihat-i İslamiyye) 11 Kasım 1914 

yılında karar şeklinde yayınlanarak, idaresi altındaki bütün Müslümanların Fransa, 

İngiltere ve Rusya ile onların müzahir hükümetlerinin karşısında savaşmaları 

istenilmiştir.334 İngilizlerin korkusu Mısır sınırlarını tehdit eden Türk askerinin Mısırlı 

Müslümanlarda taraftar bulacağıydı. Ancak Türkiye’nin ilan ettiği cihat çağrısı işgal 

edilmiş Mısır’da pek karşılık bulmamıştır. İlan edilen cihat fetvasını boşa çıkarmak adına 

Mısır’da etkili iki önemli kurumun temsilcileri-Ezher Şeyhi Selim el-Bişri ve Mısır 

Müftüsü Aşur el-Sedefi karşı fetva yayınlayarak Mısırlılara kışkırtıcı hareketlerden 

çekinmeleri, hükümete isyan etmemeleri ve sükuneti muhafaza etmeleri konusunda emir 

yayınlamıştır.335 Savaş devam ederken bu sefer 9 Şubat 1915 tarihli Beyanname-i 

Hümayun ile Padişah Sultan Reşad tarafından yayınlanan beyanatta; Mısır halkını İngiliz 

işgaline karşı mukaddes cihata katılmaya davet etmiştir. Burada Padişah özellikle 

Mısır’ın ne surette İngiltere tarafından işgal edildiği, amacının Mısır’ı yabancıların 

kurumları ve tesirlerinden kurtarmak olduğu, “idare-i mümtazenizi ve serbestinizi idareye 

muvaffak olacağından” bahsederek Mısırlıların cihada iştirak etmelerini istemiştir.336 

Burada dini ve siyasal otoritenin gücünü göstererek karşılıklı olarak Mısır halkını kendi 

tarafına çekme yarışı söz konusu olmuştur. Ancak Mısır’daki İngiliz askeri varlığı 

Mısırlılara sadece zorunlu bir tercih hakkı sunuyordu. 

 
332 Garfy, a.g.e., s.91 
333 Burada Hıdiv, Mısırlılar için özgürlüğü öne çıkararak kendilerini tahakküm altına alan tüm yasaların 

kaldırılacağını ve Mısır’ın 1882’den önceki durumuna getirileceğini belirtmişti. Ramazan, a.g.e., s.57 
334 Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Osmanlı Belgelerinde Birinci Dünya Harbi I., 

Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, Yayın 130 (2013), s.94, HH.SYS,123-12/35 
335 Bearce Jr., a.g.t., s.55-56; Ahmed Şefik Paşa, Havliyyâtu Mısri’s-Siyasiyye, Haz. Ahmed Zekeriya eş-

Şilık, el-Hey’etu’l-Mısriyyetu’l-Âmme li’l-Kitâb,1. Cilt, Kahire, 2012, s.101-102 
336 Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, a.g.e., s.146, HR.SYS,2109/7-12 



69 

 

Birinci Dünya Savaşı yeni Mısır tarihinde önemli bir dönemin başlangıcını temsil 

etmiştir. Çünkü İngiltere Mısır’ın statüsünü 18 Aralık 1914’te değiştirerek Osmanlı 

egemenliğine son veriyordu. Bu değişikliği siyasetçiler ve sosyologlar beklenen 

bağımsızlığı gerçekleştirmek için bir umut olarak görmüştür.337 Savaşta Mısırlıların 

durumuna gelince, Mısır’da İngilizlerin asker topladığına dair 7 Mart 1916 tarihli sefaret 

raporunda; Mısır’da savaşa yönelik İngilizlerin tahkimatını ve asker alımındaki 

uygulamaları ile toplanılan asker sayısının dört yüz bin kişiye ulaştığı belirtilmektedir.338 

Diğer taraftan, zorunlu askerlik gereği on dört yaşından altmış yaşına kadar olan bütün 

Mısırlılar askere alındığından bu sayının bir buçuk milyona ulaştığı ifade edilmektedir.339 

Savaş boyunca Mısır ordusu daha çok geri hizmette yer almıştır. Ancak çok ağır şartlar 

içinde çalışan ordudan 30 bin asker ölmüştür.340 Savaş devam ederken bir taraftan kırsal 

kesimin elindeki hayvanlar ve tarım ürünleri askeri yetkililer tarafından zorla satın 

alınmış, diğer taraftan savaş istifçilerini ortaya çıkarmıştır.341 Mısırlılar bizzat savaşta 

asker olarak yer almış, maddi anlamda ise Mısır ekonomisi oldukça etkilenmiştir. İlerde 

ödetilen bu bedelin karşılığı olarak bağımsızlığın verilmesini talep edeceklerdi.  

Kanal Cephesi Osmanlı açısından bölgeye ancak çölden girilmesinin imkân dahilinde 

olması nedeniyle oldukça zor bir coğrafyada bulunuyordu.342 Almanlar için daha fazla 

İngiliz kuvvetini çekmek adına önemli olan bölge Osmanlı Devleti’nin savaşa girmesiyle 

önem kazandı. Fakat Cemal Paşa komutasındaki Osmanlı askerinin yaptığı bu harekât 

İngiliz askeri tahkimatının çok gerisindeydi. Gerekli hazırlıkların tamamlanmadan 

girişilen Kanal Cephesi harekâtında başarı sağlayamayan Osmanlı askeri geri çekilmek 

zorunda kaldı.343 Zira İngilizler bu cepheye oldukça fazla tahkimat yapmıştı ve bu 

cephenin yarılması zordu. İngilizlerin buraya önemli miktar asker ve teçhizat yığması 

Almanların tam da istediği bir durumdu. Ancak savaşı İngiltere’nin yer aldığı İtilaf 

Devletleri bloğu kazandı ve Mısır için yeni bir mücadele alanı ortaya çıkmış oldu. 

 
337 Rauf Abbas Hamid, “El-Harreket’ül Vataniyye fi Mısr 1918-1952”, Sevret 23 Temmuz 1952 Dirasaat 

fi el-Hukba en-Nasıriyye, ed. Muhammed Seyyid İdris, Merkez el-Ahram Liddırasat es-siyasiyye vel 

istrateciyye, Kahire, 2003, s.1 
338 Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, a.g.e., HR.SYS,2111/11-13,12-13 
339 Garfy, a.g.e., s.104 
340 Bayur, a.g.e., s.409-410 
341 Botman, a.g.e., s.26 
342 Bayur, a.g.e., s.401 
343 Ü. Gülsüm Polat, Osmanlı Devleti ve İngiltere Ekseninde I. Dünya Savaşı Yıllarında Mısır, Atatürk 

Araştırma Merkezi, Ankara, 2015, s.134 



70 

 

Savaş esnasında Mısırlıların taşıdığı umut sömürge düzeninin ortadan kalkacağı 

yönündeydi. Kendi kaderlerine Mısırlılar karar verecekti.344 Savaş biter bitmez Mısırlı 

siyasetçiler bir araya gelip ülkenin geleceği ile ilgili istişarelere başladılar. Kasım 

başlarında İngiltere ve Fransa’nın yayınladığı bildiride Osmanlı egemenliği altındaki 

halkların kurtulmasını ve bağımsızlıklarını kazanmalarını sağlayacaklarını belirttiler. 

Kendi yönetimlerini kuracaklarını ifade etmeleri Mısır’daki siyasetçileri heyecanlandırdı. 

Bağımsızlığın zamanının geldiğini düşündüler. Diğer taraftan Hicaz’da bağımsız bir 

devlet kurulması için bölgedeki yönetimin Paris Barış Konferansı’na katılması heyecan 

verici bir durumdu ve büyük bir etki bıraktı.345 Milliyetçilerin ana hedefi bağımsızlığı 

elde etmekti. Ancak bağımsızlıktan anlaşılan, iç özerkliğe sahip olunması ve Milletler 

Cemiyetine üye olmaktı. Önceki işgalci devletle kurulacak ilişkileri dışarıda 

bırakmayacak bir süreci zorunlu kılan bir denklem kaçınılmazdı.346 19. asırda tebaası 

üzerindeki derin etkisiyle bir dönüşüm sürecini ortaya çıkaran dinamikler Osmanlı 

Devleti'nin çöküşüyle birlikte yeni sınırları ve yeni devletleri ortaya çıkardı. Eski Osmanlı 

düzeninin ortadan kalkması ve yeni ulusal hareketlenmelerin ortaya çıkışı, Mısır özelinde 

kendine münhasır bir durum oluşturdu. Millet kavramının ortaya çıktığı iklimden yoksun 

olan Mısırlılarda ümmet anlayışı hakimdi. Fakat eğitimli Mısır elitleri artık yeni bir yön 

çizilmesi gerektiğinin farkındaydılar. Bunun için yeni dünya düzeninin kendilerine 

sunduğu imkanları zorlayacaklardı. Fakat savaş sonrası yeni düzeni belirleyen büyük 

güçler bu topraklardaki ulusal hareketlere çıkarları ölçüsünde izin vereceklerdi. 

2.2. Mısırlıları Temsil Edecek Heyet’in Oluşturulması 

Birinci Dünya Savaşı’nın sonuna doğru Wilson’un açıkladığı 14 madde, Zağlul ve 

arkadaşlarını heyecanlandırmıştı. Bildiride Osmanlı tebaasında bulunan milletlere 

bağımsızlık vadediyordu. Mısırlılar zihinlerinde bu durumun kendilerini de kapsadığını 

düşündüler. Ancak Mısır yönetiminin yasal danışmanı Sir William Brunyate Kasım 

 
344 Ahmed Emin, Sarıktan Fese: Modern Mısır’ın Doğuşuna Tanıklığım, Çev. Mustafa Taha Güler, 

Dergâh Yayınları, İstanbul, 2023, s.209 
345 Hamid, a.g.e., s.1; Savaşın sonlarına doğru 1917 yılında Sultan Hüseyin Kâmil ölmeden önce veliaht 

olması teklifini oğlu Kemalettin Paşa’ya iletmişse de bu teklif kabul edilmemiştir. Bunun üzerine sultanın 

küçük kardeşi Fuad halef olmuştur. Bkz.: Ragıb Raif ve Rauf Ahmed, Bab-ı Ali Hariciye Nezareti Mısır 

Meselesi, Haz. Mustafa Öztürk-Sevda Özkaya Özer, Fırat Üniversitesi Ortadoğu Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, Elâzığ, 2011, s.163 
346 Hourani, Çağdaş Arap…, s.375 



71 

 

1918’de yasama meclisinin işlevini azaltacak bir değişiklik önerdi ve bunun içinde 

Mısır’ın bağımsızlığına dair hiçbir işaret yoktu. Bu öneride Mısırlıların yasama alanında 

mali haklarını gözetecek konumu göz ardı edilmişti. Bu durum Milliyetçilerin inandıkları 

Wilsoncu yaklaşımda bulunan ‘halkların kendi kaderini tayin hakkını’ engelleyen bir 

sonuç ortaya çıkarmıştı. Bu da ülkelerinin geleceği adına Mısırlıların ümidini kırmıştı.347 

Hazırlanan anayasa reform tasarısına göre iki meclisli yasama organıyla birlikte Mısırlı 

bakanlar, İngiliz danışmanlar ve ülkede ekonomik olarak etkili olan yabancılardan oluşan 

bir üst yapı kurulacaktı.348 İngiltere yeni durumda Mısır hakkındaki planlarını 

uygulamaya koymuştu. Mısırlı siyasetçiler ise Mısır’ın taleplerinin yasal çerçevede 

çözülmesini istediler. Çünkü İngiliz işgalinin yasal bir dayanağı yoktu. Mısır’ın 

geleceğinin ancak uluslararası toplumdan alınacak bir kararla belirlenmesi gerekirdi. 

Özellikle Hizb’ül Umme ve taraftarları olan mutediller349 taleplerini ifade etmek için bir 

heyetin kurulması gerektiğini düşünüyordu.350 Paris’de gerçekleşecek barış 

konferansında Mısırlıların taleplerini dile getirmek için Eylül 1918’de bir heyet 

oluşturmak üzere harekete geçildi. İlk delegasyon kurulmasına ilişkin hâkim görüş 

Ağustos 1918’de Prens Ömer Tosun’un arkadaşlarıyla birlikte Saad Zağlul ile Başbakan 

Rüşdi’nin bu konuyu tartıştıkları, Eylül 1918’de ilk toplantılarını Zağlul, Muhammed 

Mahmud ve Ahmet Lütfi Seyyid’in katılımıyla yaptıkları anlaşılmaktadır.351 Ömer Tosun 

Paşa bağımsızlık talep edilmesi fikrinin kendisine ait olduğunu belirtiyordu. Tosun 

Paşa’ya göre o dönemde Başbakan Hüseyin Rüşdi Paşa Amerikan Başkonsolosluğuna 

giderek bağımsızlık konusunda Amerika’ya mı? yoksa İngiltere’ye mi? başvurulması 

konusunda danışmıştı. Aldığı cevapta bunun iki yolu olduğu belirtiliyordu. İlk olarak, 

Türklerin Mısır’daki haklarından feragat ettiğini beyan etmesi gerektiği ve sonra 

İngiltere’ye başvurularak bağımsızlığın talep edilmesi gerektiği iletilmişti.352 Bu sırada 

Sultan Kâmil’in ölümü üzerine yerine geçen I. Fuad siyasal hareketlilikten duyduğu 

şüphe nedeniyle Wingate ile 12 Ekim 1918’de bir toplantı gerçekleştirdi ve Mısır’ın 

sorunlarını görüşmek üzere Londra’ya giderek Dışişleri Bakanlığı yetkilileri ile doğrudan 

 
347 Bearce Jr., a.g.t., s.69-70; Mansfield, a.g.e., s.257 
348 Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e., s.335 
349 Bu terim Rauf Abbas, Ahmed Zekeriyya eş-Şillak ve Abdülazim Ramazan vd. tarafından Hizb’ul Umme 

ve taraftarları için kullanılmaktadır.  
350 Deeb, a.g.e., s.39 
351 Terry, a.g.e., s.73 
352 Ramazan, a.g.e., s.85-86 



72 

 

görüşmeyi umuyordu. Ancak toplantı beklentisinin ötesinde gerginlikle tamamlandı.353 

Bir taraftan Sultan, bir taraftan öne çıkan siyasal figürler yeni durumda bağımsızlık 

mücadelesinde kendilerine uygun etkili bir rol arıyordu. 

1918’de Zağlul’un hareket biçimi şu inanç üzerine kuruluydu: İngiliz kralı ile Mısır 

sultanı arasında savaş zamanında gerçekleşen telgraf görüşmelerinden yola çıkarak 

Mısır’a bağımsızlık verileceği kanaatine sahipti.354 Birinci Dünya Savaşı başlarında 

Zağlul ve kendisi ile benzer politik görüşe sahip milliyetçiler sessiz kalmayı tercih 

etmişlerdi. Ancak daha sonra Mısır’ın statüsünün netleştirilmesi için harekete geçmeleri 

gerekti. Zira Rüşdi ve onun yönetimi İngilizleri izlemekten başka hiçbir şey yapmıyor 

görünüyordu.355 Savaş sonrası milliyetçi söylemleri Avrupa arenasına taşımak isteyen iki 

grup öne çıktı. Hükümette bakanlık görevlerinde bulunan Adli Yakin ve Hüseyin Rüşdi 

konuyu İngiliz kabinesine götürmeyi tercih ettiler. Toplumda önemli bir ağırlığı olan 

Zağlul ise Mısır toplumunun daha geniş bir yelpazesini temsil eden ve kendisinin başında 

bulunduğu bir heyetle (Vefd) taleplerini doğrudan Paris Barış Konferansı’na sunması 

gerektiğine inanıyordu. Bu şekilde hükümet yerine kitlesel bir toplum desteğinin 

bağımsızlık konusunda daha etkili olacağını düşünüyordu.356 Bu heyetin başına o 

dönemde Anayasa Meclisinin vekili olan Saad Zağlul halkın taleplerini dile getirmesi için 

seçildi. İkinci bir heyet resmi olacak ve başında Başbakan Hüseyin Rüşdi Paşa ve yanında 

Adli Yeğen Paşa bulunacaktı. İlerde bu iki heyet arasında çatışma olacak ve bu durum 

işgal döneminin uzamasına sebep olacaktı.  Zağlul ve Adli arasında başkanlık 

konusundaki anlaşmazlık heyetin çoğunluğunun demokratik ilkelere bağlılığını ortaya 

çıkarmıştır. Seçilecek heyetin belirlenmesi için Zağlul ulusal meclisin seçilmesini istedi. 

Halkı temsil eden ayanlardan ve ulemalardan imza toplandı, böylece halkı temsil iddiası 

için yasal bir zemin bulunacaktı. 13 Kasım 1918’de, Saad Zağlul başkanlığında Ali 

Şaravi, Abdülaziz Fehmi, Muhammed Mahmud, Ahmed Lütfi Seyyid, Abdüllatif 

Mekabbati ve Muhammed Ali Alluba’dan oluşan Mısır Heyeti al-Wafd al-Mısri kurulmuş 

oldu.357 Zağlul ve 7 arkadaşından oluşan heyet daha sonra “Vefd” olarak adlandırılacaktı. 

Mısırlıları temsil adına de facto olarak bağımsızlığı elde etmeye yemin eden Heyet 

 
353 Terry, a.g.e., s.75-76 
354 Bearce Jr., a.g.t., s.61 
355 Bearce Jr., a.g.t., s.65 
356 Tignor, a.g.e., s.241-242 
357 Deeb, a.g.e., s.39-40; Deeb, a.g.e., s.72 



73 

 

ateşkesle birlikte bağımsızlığı bu sefer resmi olarak talep ettiler. Bundan sonra Zağlul 

kendisini Mısırlıların açık yetkili temsilcisi olarak görmüştür.358 Ancak öncelikle bu 

konuda İngilizleri ikna etmek gerekiyordu. İlk delegasyon kurulması sırasında 13 Kasım 

1918’de Zağlul, Abdülaziz Fehmi ve Ali Şaravi Yüksek Komisere Wingate’e giderek 

bağımsızlık fikrini ilettiler ve bunun için Mısırlıların savaşta müttefiklerin başarısı için 

çalıştıklarını belirttiler. Görüşmede İngilizlerin denetleme hakkının sadece Süveyş Kanalı 

ve kamu borçları üzerinde olmasını dile getirerek tam bağımsızlık talep ettiler. Konunun 

iki taraflı bir çözüme kavuşabileceğini düşündüklerinden Londra’ya giderek konuyu 

İngiliz Hükümeti ile müzakere etmelerine izin verilmesini talep ettiler. Milliyetçi 

silsilenin başlangıcı olarak kabul edilen 1919 Devrimi'ndeki Mısırcı yönelim, Yüksek 

Komiser Sir Reginald Wingate ile üç Mısırlı liderin (Saad Zağlul, Abdülaziz Fehmi ve 

Ali Şaravi) bu görüşmesinde açıkça ortaya çıkmıştı. Her ne kadar görüşme İngiliz 

yönetiminin tamamen ortadan kaldırılması değil, bunun hafifletilmesi için olsa da Mısırlı 

liderlerde kesinlikle herhangi bir dış ulusal bağlantıdan arınmış bir Mısır düşüncesi 

hakimdi. Heyet, bağımsızlığın verilmesi karşılığında yüksek komisere üç garanti ileri 

sürdü. Hiçbir ülke ile İngiliz çıkarlarına aykırı bir anlaşma yapmayacaklarını, tehlikeli bir 

durum oluştuğunda İngilizlerin Süveyş Kanalı’nı işgal etmesine izin vereceklerini ve 

Mısırlı askerlerin gerektiğinde İngilizlere destek vermek üzere her türlü yardımı yapacağı 

konusunu ilettiler. Wingate bu teklifi kabul etmedi. İlerde gerek Wingate gerekse İngiliz 

hükümeti tarafından rapor hazırlamakla görevlendirilen Milner, hükümetlerine ilettikleri 

yazışmalarda heyetin tam bağımsızlıktan ziyade tam otonomi istediklerini rapor 

edecekti.359 Wingate, bu taleplere karşılık Mısırlıların eğitim seviyesinin düşük olduğunu 

ve bölgenin konumunun stratejik olması nedeniyle müdahaleye açık olduğunu belirtti. 

Yüksek Komiser ile görüşen heyet üyeleri bağımsızlık fikri konusunda birbiriyle 

uyumluydu. Ömer Tosun ise hilafet ve Osmanlı yanlısı olduğu için heyete dahil 

edilmemişti. Bu tavır heyetin seküler milliyetçi çizgisini göstermektedir. Ömer Tosun’un 

heyete dahi olmamasını aslında Sultan Fuad istemişti. Bu yüzden Ömer Tosun Hizb’ül 

Vatani’den oluşan yeni bir heyet kurmuştu. Bunun üzerine Zağlul iki heyetin 

birleştirilmesini ve Ömer Tosun’un başkanlık etmesini teklif etti. Ancak Sultan, Ömer 

 
358 Bearce Jr., a.g.t., s.71-72 
359 Ramazan, a.g.e., s.90; Aslında bu durum dönemin bağımsızlık mücadelesinin evresini göstermesi 

açısından çarpıcıdır. Daha sonra Zağlul hatıratında bu durumu doğrularcasına Abdülaziz Fehmi’nin 

otonomi istediği belirtmiştir. Ramazan, a.g.e., s.91 



74 

 

Tosun’u kabul etmedi. Zira, Mehmet Ali ailesinin mensubu olan birisini kendi pozisyonu 

için tehlikeli bulmuştu. Onu heyette istemeyerek kendi yerini sağlama almak istemişti.360 

Aynı zamanda hükümet kanadında Rüşdi Paşa başbakan olarak Wingate’e başvurarak 

eğitim bakanı olan Adli Paşa ile birlikte Londra’ya gitme isteğini bildirmişti. Görüşmede 

Sultanın da İngiliz himayesini kabul ettiğini resmi olarak İngiliz hükümetine bildirmek 

istediklerini ve kendilerine ne cevap verileceğini öğrenmek istediklerini iletmişlerdi.361 

Hükümet temsilcileri ve Milliyetçiler için ikinci aşama bağımsızlık taleplerinin bizzat 

himayeci ülkenin başkentine giderek yetkililer ile görüşme yapmaktı. Zağlul ve 

arkadaşları Wingate’den taleplerini Londra’da dile getirmeleri için izin verilmesini 

isterken Fuad ise Rüşdi’nin Londra’ya gönderilmesini teşvik ederek milliyetçi cepheyi 

bölmenin kendi çıkarına olduğunu düşündü. Wingate ise bağımsızlığı desteklemekten 

ziyade daha yoğun bir milliyetçi cepheyi engellemek adına heyetin gitmesini uygun 

buldu. Ancak ikna edilebilmelerini düşünerek Zağlul’dan ziyade Rüşdi ve Adli’nin 

oluşturduğu heyetin Londra’ya gitmesinden yanaydı.362 Wingate kendisine gelen ilk 

heyette olan Zağlul’un resmi olarak Mısırlıları temsil edemeyeceğini ileri sürmüştü. 

Zağlul 20 Kasım 1918’de on dört kişilik Vefd heyeti ile birlikte pasaport başvurusunda 

bulundu, bekledikleri cevap 27 Kasım 1918’de Londra’dan gönderildi. Mısır’ın özerk 

olması ve bağımsızlığının zamanı gelmediği belirtilerek heyetin görüşme talepleri 

reddedilmişti. Üç liderin (Saad Zağlul, Abdülaziz Fehmi ve Ali Şaravi) talebi İngilizler 

tarafından reddedilince, bu sefer Zağlul bağımsızlığın elde edilmesi yolunda halktan 

temsil yetkisi almak için vekaletname-dilekçe toplamaya başladı. Tüm Mısır halkının 

desteğini almak üzere yapılan imza kampanyasına birçok kesim destek vererek Saad 

Zağlul ve arkadaşlarının halkın vekilleri veya temsilcileri olduklarını onayladılar. 1919 

Ocak ayında İngiltere bu süreci durdurmak istedi ancak başarısız oldu. Bu durum Mısır 

hükümetini zora soktu. Başbakan Hüseyin Rüşdi ve Eğitim Bakanı Adli Yeğen’in içinde 

bulunduğu iktidarın temsilcileri aslında Vefd’in Mısır’ın resmi temsilcisi olmalarını 

istememişlerdi.363 Mısır hükümeti resmi temsil konusunda rekabete girse de Vefd’in 

arkasındaki halk gücünün farkındaydı. Bundan sonra Zağlul hedeflerini belirledi ve 

 
360 Ramazan, a.g.e., s.88-95; Hamid, a.g.e., s.2; Terry, a.g.e., s.79; Prens Ömer Tosun, Mehmet Ali Paşa’nın 

soyundan olduğu için Sultan olma hakkı bulunuyordu. 
361 Ramazan, a.g.e., s.93 
362 Terry, a.g.e., s.80-81 
363 Deeb, a.g.e., s.40-41 



75 

 

Paris’te yapılacak konferanstan önce Mısır’ın konumunu müzakere etmek üzere 

İngiltere’ye giderek oradaki liberal İngiliz kamuoyunun liderleriyle görüşecekti. Barışçıl 

ve yasal yollarla Mısır’ın bağımsızlığını elde etmeye çalışacaktı. Hizbü’l Vatani bu 

dilekçedeki bağımsızlığın tam bağımsızlık içermediği konusunda itiraz etmişti. Bunun 

üzerine Zağlul ikinci defa “tam bağımsızlık” vurgusu ile dilekçenin içeriğini değiştirerek 

süreci tamamlamıştı.364  

Yüksek Komiser her ne kadar hükümet temsilcilerinden yana tavır alsa da daha yoğun bir 

milliyetçi cephenin önlenmesi adına İngiliz hükümeti Zağlul ve arkadaşlarının Londra’ya 

gitme talebini kabul etmeliydi. İngiliz hükümeti Mısır’daki temsilcisinin tavsiyelerine 

çok fazla ilgi göstermedi. Rüşdi Paşa hükümeti Adli Paşa’yı ikinci defa Londra’ya 

göndermek istedi. Ortaya çıkacak ciddi bir krizi önlemenin yolu bu talebin kabul 

edilmesiydi. Ancak İngiliz dış işleri Mısır’a dış politika önceliğinde yer vermemişti ve 

bir kez daha talepler reddedildi. Bunun üzerine, Mısır hükümetindeki her iki ismin de 

istifası sonrası Yüksek Komiser Londra’ya çağrıldı.365 Savaş sonrası İngilizler Mısır 

heyetinin Londra’ya gelme isteğini, otonomi verilmesi için uygun bir zaman olmadığını 

ve Mısır’ın kendini kontrol edecek düzeyde olmadığı gerekçeleriyle reddetse de aslında 

ulusal çıkarların sözcüsü olarak hükümet yerine Zağlul’u kabul etmek istememişlerdi. 

Ancak bu defa İngiliz Dış İşleri Bakanlığı, Başbakan Rüşdi Paşa’nın da benzer talebini 

reddetmesiyle birlikte Başbakanın istifası tansiyonu yükseltti. Bu durum ülkedeki 

kargaşayı daha da artırdı.366 Wingate’in resmi hükümet temsilcilerinden yana tutumunu 

İngiliz hükümeti kabul etmemişti. Rüşdi Paşa’nın istifasından bir ay sonra 10 Şubat ile 9 

Mart 1919 tarihleri arasında halk ayaklanması gerçekleşmişti. İlk istifayı kabul etmeyen 

Sultan, 1 Mart 1919’da ikinci istifayı kabul etmişti.367 Sonunda Balfour, Başbakan 

Rüşdi’nin talebini onaylasa da Zağlul’un bulunmadığı bir heyet eksik kalacaktı ve 

Başbakan bunun üzerine istifa etti. Zağlul ise boş durmamış, halkı ayaklandırmak için 

harekete geçmişti. Bu olay milliyetçilerin başını çektiği 1919’daki devrimin başlaması 

için yeterli oldu.368 

 
364 “İstiklal” kelimesinin anlamı konusunda o dönemde de tartışmalar olmuştu. Ramazan, a.g.e., s.93-95; 

Bearce Jr., a.g.t., s.72; Terry, a.g.e., s.82-90 
365 John Marlowe, Anglo-Egyptian Relations 1800-1956, Routledge, New York, 1922, s.229-232 
366 Hourani, Arabic thought…, s.212; Ramazan, a.g.e., s.110.  
367 Ramazan, a.g.e., s.115 
368 Mansfield, Osmanlı Sonrası…, s.81 



76 

 

Bu arada Ömer Tosun’un sultanlık konusunda girişimleri vardı. Paris Barış 

Konferansı’nın toplandığı esnada Mısır’da halk direnişi vukuu buluyordu. Böylelikle 

konferansta oluşturulan iki heyete de izin verilmeyince Mısır’ı kimse temsil edemiyordu. 

İngilizlerin iki heyetin oluşmasına imkân verecek girişimlerde bulunduğu 

anlaşılmaktadır.369 Britanya hükümetinin bu talepleri geri çevirmesi ve barış konferansına 

gitmelerini izin vermemesi üzerine Saad Zağlul 7 Şubat 1919’da Mısır’ın himayeyi 

kaldırdığını ilan etti. Ayrıca Sultan Fuad’a 370 başbakan Hüseyin Rüşdi’nin istifasını kabul 

ettiği için itiraz yazısı gönderdi. Bununla beraber Mısır’daki Avrupa ülkelerinin 

başkonsolosluklarına İngiltere’nin Mısır’daki siyasetine itiraz eden yazılar gönderdi. 

Bunun karşılığında İngiltere Saad Zağlul ve arkadaşlarını yakalayarak Malta’ya sürgüne 

gönderdi. Tutuklananlar paşa rütbesinde olması nedeniyle İngiltere Mısır’daki ileri 

gelenlerini korkutmak ve halkın ümitsizliğe kapılmasını amaçlamıştı. Bir sonraki gün 

kimsenin beklemediği şekilde halk sokağa inerek protesto gösterilerinde bulundular. 

Halkın bu hareketi işgale, zorbalığa karşı olan Mısırlıların duygusunu temsil etmişti.371 

Bu olaylar neticesinde Wingate Mısır’dan ayrıldı. Bu arada Wingate’in yardımcısı olan 

Cheetham’ın yerine askeri yönüyle ön plana çıkan Allenby yüksek komiser olarak 

atandı.372 12-27 Mart 1919 tarihleri arasında memurlar çalışmama kararı aldı. O dönemde 

Sultan Fuad tarafından Başkan Wilson’a gönderilen telgrafta Mısır’ın bağımsız bir krallık 

olması için yardım talep edilmişti.373 Hükümetin İngilizler nezdinde müzakere gücü 

azalınca bu sefer Sultan devreye girmişti. 

2.3. Bağımsızlık Umudu: Paris Barış Konferansı 1919 

1919'dan sonra hangi partiden olursa olsun Mısırlı milliyetçiler Mısır'ın tam 

bağımsızlığını hedeflediler. Siyasal partiler, ortaya koydukları bildirgelerinde Mısır’ın 

başka bir güçle bağlantısına atıf yapmadan ayrı bir ülke olarak var olması için 

çabaladılar.374 Savaş siyasal hayatı geri plana itmişti. Barış konferansında Mısır’ı temsil 

edecek heyet milli düşüncenin sesi olarak yüksek komisere başvurmuştu. Ancak bu temsil 

iddiası temelden yoksundu. Bunu meşrulaştırmak adına kendilerini bir taraftan 

 
369 Ramazan, a.g.e., s.11-12 
370 Sultan unvanı ilerde anayasanın kabulü neticesinde Kral olarak değişecekti. 
371 Deeb, a.g.e., s.39-40; Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.42 
372 Ramazan, a.g.e., s.110 
373 Ramazan, a.g.e., s.11 
374 Jankowsky, a.g.e., s.259-260 



77 

 

parlamento ve milli güç yerine ikame etmeye ve bu girişimlerine ahlaki bir zemin 

bulmaya çalıştılar. Zağlul ilan edilmiş liderleri olmamakla beraber Vefd temsilcileri bir 

anlamda Mısır halkının simge isimleriydi.375 Heyet üyeleri Paris’te bağımsızlık vurgusu 

ile Amerika başkanı Wilson’un ilan ettiği ilkelere dayanacaktı. 

Wilson İlkeleri376, dolayısıyla kendi kaderini tayin davası 1919’da Mandat (Vesayet 

İdaresi) diye tanınan bir müesseseyi de tesis etti. Ancak bağımsız ve kendi ayakları 

üzerinde durabilen bir devlet olma kabiliyetini gösterebilmesi açısından manda rejimi ile 

kendi kaderini tayin hakkı birbirini reddeden işleve sahipti.377 Bu durum eğitimli 

Mısırlılar için savaştaki en önemli gelişmeydi. 1917’deki Amerikan müdahalesi ve 

Woodrow Wilson’un Ondört Nokta’sının ilanı bölgesel olarak Avrupa bağlamının 

dışında bir etki oluşturmuş ve Mısır’da heyecan uyandırmıştı.378 Mısırlılar toplanan Paris 

Konferansı’na kendilerinin savaşta yaptığı iş birliğinden dolayı katılacaklarını 

düşündüler. Fakat bu davet gelmediğinden Mısırlılar İngilizlerin Osmanlı’dan başka bir 

muhatap olarak kendilerini kabul etmediğini düşündüler. Çünkü İngiltere Mısır’ı kendi 

parçası olarak görüyordu.379 Davet gelmemesine rağmen Mısırlıların taleplerini dile 

getirmeye kararlı olan Mısır heyeti diplomasinin bütün imkanlarını kullanmaya 

kararlıydı. Bu hislerle Paris’e giden Mısır heyeti oldukça temkinli davranıyordu. Paris 

Barış Konferansı öncesi Mısır heyeti Arap milliyetçileri ile bağlantı kurmaktan kaçındı. 

Vefd liderleri barış konferansında hazır bulunan diğer Doğu milliyetçilerinin iş birliği 

davetini geri çevirdiler. Çünkü Mısır ile diğer bağımsızlık talebi olan Arap topluluklarının 

durumlarını benzer görmediler.380 Mısır’ı temsil eden heyet Avrupa’ya gittiğinde 

Muhammed Ferid’in Vefd’e dahil olma ve iş birliği talebi ise Saad Zağlul tarafından 

reddedildi. Bunun sebebi, Muhammed Ferid’in savaş zamanı Osmanlı’ya yakın 

olmasıydı. Mısır’daki işgalci İngiliz yönetimi Milli Hareketin kendileri aleyhine 

kullanabilme potansiyeline sahip olması nedeniyle Ferid’i istemedi. Çünkü İngilizler 

 
375 Hourani, Çağdaş Arap…, s.245-246 
376 Woodrow Wilson Ocak 1918’de “On dört Nokta”sını tanımlarken “Ana hatlarını çizdiğim programa her 

bakımdan hâkim olan açık bir prensip vardır. Bu, bütün halklara ve milletlere, ister zayıf isterse kuvvetli 

olsun, bir arada eşit hürriyet ve emniyet şartları içinde yaşama hakkı tanıyan adalet prensibi” şeklinde 

takdim etmiştir. Bkz.: Elie Kedourie, Avrupa’da Milliyetçilik, Çev. M. Haluk Timurtaş, MEB Sosyal 

İlimler Komisyonu Yayınları, Ankara, 1971, s.120 
377 Kedourie, a.g.e., s.124-126 
378 Tignor, a.g.e., s.241 
379 Marlowe, a.g.e., s.233 
380 Jankowsky, a.g.e., s.260 



78 

 

propaganda yaparak Mısır’daki Milli Hareketin ve bunu temsil eden Vefd’in 

Türkiye’deki İttihat ve Terakki ile iş birliği içerisinde olduğunu iddia etmişlerdi.381 Diğer 

taraftan Vefd barış konferansında Türkiye’nin Mısır hakkındaki tutumundan emin 

değildi. Türkiye’nin kendi haklarından feragat ederken bu hakları İngiltere’ye 

devredeceği konusunda endişe duymuştu.382  

Paris Konferansına giden Mısır Heyeti taleplerini uluslararası kamuoyuna duyurmak 

adına bir kitapçık bastırdı. 1919 yılında heyet tarafından Paris’te bastırılan ve “white 

book” olarak isimlendirilen kitap 11 Kasım 1918 yılından 14 Temmuz 1919 yılına 

kadarki döneme ait resmi yazışmalardan oluşan derlemeleri içeriyordu. Kitap; resmi rapor 

ve yazışmaların, kurbanların ve görgü tanıklarının ifadelerinin birebir transkripsiyonunu 

ile birlikte İngiliz birlikleri tarafından işlenen vahşet fotoğraflarını içeren on iki ekten 

oluşmaktadır.383 Bu yazışmalar konferans boyunca heyetin bağımsızlık adına yapmış 

olduğu sivil, diplomatik ve siyasal girişimlerinin bir özeti olarak fikir vermektedir. 

2.3.1. Mısır Heyeti’nin Yazışmaları 

Saad Zağlul, Paris Barış Konferansı’nda Mısır’ın durumunu tüm dünyaya duyurmak 

adına diplomasinin tüm imkanlarını kullanmayı amaçlamıştı. Mısır’la diplomatik ilişkisi 

olan devlet temsilcilerine yapılan çağrıda, Mısır’ın konferansta temsilci bulundurmasının 

bizzat İngiliz yerel otoritelerince engellenmesi protesto edilmiş, Mısır’ın neden 

bağımsızlık talep ettiğine dair gerekçeleri ortaya konulmuştur.384 Zağlul İngiltere’nin 

 
381 Abbas Mahmud el-Akkad, Saad Zağlul Sire ve Tahiyye, Matbaat-ı Hicazi, Kahire, 1936, s.274 
382 Ramazan, a.g.e., s.215 
383 Delegasyon tarafından basılan kitapçıktaki ilk iki yazışmada Başbakan Rüşdi Paşa tarafından Sultan 

Kâmil’e görevinden istifasının kabulü ve Paris Barış Konferansı’nda kendisi ve Adli Paşa’nın Mısır’ı temsil 

edilmesine ilişkin talebini içeren resmi yazılardan oluşmaktadır. Kitapçığın büyük bir kısmında Saad Zağlul 

imzasıyla delegasyon başkanı ve yasama meclisi başkan yardımcısı sıfatıyla imzaladığı yazışmalar 

bulunmaktadır. İlk önce 6 Aralık 1918 yılında Mısır’da bulunan diplomatik temsilcilere ve yabancılara 

hitaben yazılmış mektuplarla başlamaktadır. Sonraki yazışmalar Mısır’daki İngiliz makam ve mercilerine 

gönderilmişti. Daha sonrakiler, açıkladığı 14 maddelik prensiplerle sömürgelerin bağımsızlıkları için ümit 

uyandıran Amerika Başkanı Woodrow Wilson’a yazılmıştı. Kitapçığın tamamında, 14 Kasım 1918’de 

başlayan ve karşılıklı 10 yazışmadan oluşan resmi yazışmalar yer almaktadır. Uluslararası kamuoyuna 

ulaşmak isteyen Heyet bir taraftan Amerikan Senatosuna yazmış, bir taraftan Paris Barış Konferansı 

Başkanı Georges Clemencau’ya ulaşmaya çalışmış, Konferans Başkanı ile yapılan 28 Haziran 1919 tarihli 

son yazışmada İngiliz askerlerinin Mısır’da yapığı mezalimi gösteren rapor ve fotoğraflar eklenmiştir. 

White Book, The Egyptian Delegation to the Peace Conference, Published by Egyptian Delegation, 

University of California Library, Paris, 1919 
384 “Appeal to The Representatives of the Nations that Have Diplomatic Relations With Egypt”, December 

6, 1918, Paris Peace Conference (1919-1920), p.9; Söz konusu maddeler halinde sıralanmıştır: “a) 

Bağımsızlığın ulusların doğal hakkı olması nedeniyle, b) Mısır çocuklarının kanı pahasına bile olsa 



79 

 

liberal vicdanına sesleniyordu. Avrupa’ya karşı Mısır gibi yeni yetme ülkelerin 

kendilerini yönetebileceklerini ispat etmek istiyordu.385 Öncelikle Mısır’da bulunan 

İngiliz Yüksek Komiserinden başlamak üzere en üst düzey devlet adamlarına iletilen 

yazışmalarda Mısırlıların bağımsızlık talepleri dile getirilmişti. 29 Kasım 1918’de İngiliz 

Yüksek Komiseri F.Reginald Wingate’e gönderilen iki mektupta Zağlul, Mısır’ın 

geleceğini yetkililerle görüşmek üzere bir heyet olarak İngiltere’ye gitmek istediklerini 

iletmiş, pasaport işlemlerinin bir an önce yapılması hususunda yardım talep etmiştir.386 

Lloyd George’a gönderilen telgrafta Mısır’da olanların İngiltere’nin özgürlük ve adalet 

geleneğine ters düştüğünü, bu değerlerin İngiliz devlet adamlarınca nasıl uygulandığını 

öğrenmek istediklerini belirtilmiştir. Kendi kaderlerini özgürce çizebilmek için çırpınan 

halkın sesini duyurmaya çalıştıklarını, bu amaçla İngiliz kamuoyunu kendi ulusal 

özlemleri hakkında bilgilendirmek istedikleri ifade edilmiştir. Mısır’daki askeri otoritenin 

kendilerine vermediği seyahat hakkını dile getirerek bu engellemenin iletişim kurmak 

adına kendileriyle İngiliz kamuoyu arasında bariyer oluşturduğu ileri sürülmüştür.387 

Yine 12 Ocak 1919’da yine Lloyd George’e gönderilen mektupta Zağlul, kendisi 

hakkında Mısır’daki İngiliz otoritelerince alınan keyfi tedbirleri dile getirmiş, bu şekilde 

tüm Mısır halkının kendi ülkesinde hapsedildiğini belirtmiştir. İngilizlerin 

medenileştirme misyonuna vurgu yaparak savaşta kendilerinin zaferin kazanılmasında 

oynadığı rolü öne çıkarmıştır. Bunun karşılığını beklerken Mısır haklının aşağılandığını, 

himaye kararının Mısırlılarca savaşta ortaya çıkan bir durum olarak değerlendirildiğini, 

 
bağımsızlıktan vaz geçmemesi nedeniyle. 1840-1841 yılında Büyük Güçlerin Uyumu onu iddialarını en aza 

indirmeye, gerçekte bağımsızlık anlamına gelen büyük özerkliğe zorlamamış olsaydı, kazandığı zaferleri 

onun egemenlik kazanmasına izin verirdi. c) Savaş sonrası Türkiye’nin hükümdarlığı sürdürecek konumda 

olmamasından yola çıkarak- Kendilerini Türkiye’ye bağlayan son hükümdarlık bağından kurtulmuş olarak 

görmeleri nedeniyle, d) Ülkenin içinde bulunduğu etik koşullar ile maddi ve manevi durumun haklılığını 

ortaya çıkardığı bir bağımsızlık zamanının geldiğine inanmaları nedeniyle,” Paris Peace Conference 

(1919-1920), s.11; Esasında raporda atıf yapılan büyük özerklik Hıdiv İsmail zamanında elde edilecekti. 

Yine burada atıf yapılan 1840 tarihli Londra Andlaşması öncesi durumda Mısır Valisi Mehmet Ali Paşa 

isyan etmiş ve devamında Osmanlı ile yaptığı savaşla birlikte bağımsız bir Mısır ortaya çıkarmak istemiştir. 

Karal, a.g.e., s.130; Fransa’ya güvenen Mısır, İngilizlerin bölgedeki etkili bir güce kavuşmasını istemezken, 

İngilizler ise Rusya’nın bu bölgede Hünkâr İskelesi Andlaşması’na dayanarak Osmanlıya yardım etmesini 

önüne geçmek istiyordu. Londra’da yapılan dörtlü anlaşma (İngiltere, Rusya, Avusturya ve Prusya) ve 

devamında verilen Mısır Valiliği İmtiyaz Fermanı ile Mehmet Ali Paşa istediklerinin daha azına razı oldu. 

Kendisi Mısır’a hâkim olacaktı ve böylelikle Osmanlı toprakları içerisinde Mısır’a mahsus yarı özerk-

imtiyazlı bir yönetim kurulmuş oldu. Karal, a.g.e., s.197-203.  
385 Hourani, Çağdaş Arap…, s.353-354 
386 Paris Peace Conference (1919-1920), s.19-23 
387 “Telegram To M. Loyd George”, Cairo, December 4, 1918, Paris Peace Conference (1919-1920), s.24-

25. 



80 

 

savaşın sonunda bunun da ortadan kalkacağını düşündüklerini aktararak muhatabının 

liberal kimliğine gönderme yapmıştır.388 

Mısırlılar savaş sırasında İngiltere ve müttefikleri ile beraber hareket etmesinin karşılığı 

olarak bağımsızlık konusundaki taleplerinin en azından Suudi Arabistan kabilelerine 

Paris Barış Konferansı’nda gösterilen ilgi kadar karşılanacağını ummuşlardı. Ama 

Mısırlıların konferansa davet edilmemesi büyük hayal kırıklığı oluşturmuştu.389 Heyet’in 

31 Mart 1919’da Allenby tarafından ofisine çağrılması üzerine on sayfalık geniş bir rapor 

hazırlanarak kendisine sunulmuştu. Raporda, Mısırlıların İngiltere’ye ve Paris’e 

gitmelerine izin verilmediğini Hicaz, Ermenistan, Suriye ve Lübnan gibi daha düne kadar 

Türkiye’nin vilayetleri olan yerlerin davet edildiği konferansa daha medeni olan ve 

özerkliği uluslararası bir anlaşma tarafından tanınmış olan Mısır’ın çağrılmaması 

eleştirilmiştir. Ayrıca, Hicaz muharip bölge olarak tanımlanarak bağımsızlık sözü 

verildiği ve nihai anlaşmayı imzalamak üzere barış konferansına davet edildiği halde 

Mısır’a böyle bir hak verilmediği öne çıkarılmıştır.390 Konferans için hazırlanan 

kitapçıkta bu hayal kırıklığının sebepleri açıklanmaya çalışılmıştır. 

Heyet, Başkan Wilson ile on defa yazışma yaparak görüşme talebi iletmiş, ancak 

Başkanın uygun olmaması gerekçesiyle talepleri nazikçe reddedilmiştir.391 28 Nisan 

1919’da Barış Konferansı’na doğrudan yazılan mektupta ise Zağlul, Türklere karşı zafer 

kazanılmasında Mısır faktörünün belirleyiciliğine vurgu yaparak, ülkesinin 1840 Londra 

Andlaşması’nda sahip oldukları kazanımların görmezden gelinerek yaklaşılmasının 

haklarının ihlali anlamına geleceğini belirtmiş ve Barış Konferansı’ndan Mısırlıların 

taleplerinin dikkate alınmasını istemiştir.392 Zağlul’un yürüttüğü mektup diplomasisi 

İngiltere’nin Barış Konferansı’ndaki ağırlığı ve Mısır’ı yalnızlaştırma politikası 

yüzünden olumlu netice vermemiştir.393 15 Mayıs 1919’da ise Lord Curzon parlamentoda 

ABD’nın Mısır’daki İngiliz himayesini kabul ettiğini belirtiyordu.394 Büyük ümitlerle 

Paris’e gelen Vefd’in tüm çalışmaları başarısızlığa uğramıştı, zira ilkelerine dayandıkları 

 
388 Paris Peace Conference (1919-1920), s.26-29 
389 Mansfield, Osmanlı Sonrası…, s.80 
390 Paris Peace Conference (1919-1920), s.30-40 
391 Daha fazla bilgi için bkz.: Paris Peace Conference (1919-1920), s.46-63 
392 Paris Peace Conference (1919-1920), s.69-72 
393 Resul Yavuz, "The Activities of the Hejaz and Egypt Committees that Were Invited to Paris Peace 

Conference After the World War I." Tarih İncelemeleri Dergisi, 34.1 (2019): 311-348. 
394 Ramazan, a.g.e., s.64 



81 

 

Wilson, İngilizlerin Mısır’daki varlığını resmi olarak tanımıştır. Vefd Mısır meselesinin 

uluslararası camiada değil, Mısır’da çözüleceğini anlamış ve yurda dönmüştür. 

İngilizlerin Mısır halkını himaye konusunda ikna edeceğinden endişe duyduğu için Vefd 

Mısır halkına yönelik bilinçlendirme ve motivasyon çalışmalarına ağırlık vererek Mısır 

meselesinin kapanmadığını ispata çalışıyorlardı. Bağımsızlık için fırsatların hala mevcut 

olduğunu göstermek istemiştir.395 Ancak Mısırlılar konferansta İngilizleri dengeleyecek 

ne bir büyük gücü ne de uluslararası kamuoyunu yanlarında bulamamışlardı. 

2.4. 1919 Devrimi 

Savaş sonrasında Mısır’da yükselen milliyetçilikle İngilizlerin emperyal hedeflerini 

gerçekleştirme arzusu çelişiyordu. Muhafazakâr veya liberal olsun hiçbir iktidar 

Britanya’nın Mısır’daki çıkarlarını terk etmeye gönüllü değildi.396 İngilizler Mısırlıların 

savaş sonrası taleplerini dile getirmesine engel olması sonrası Milliyetçilerin 

öncülüğünde Mısır’da 1919 Mart ayından itibaren başlayan şiddet olaylarının ortaya 

çıkmasıyla ortam gerginleşmişti. Milliyetçi talepler, İngiltere’nin özellikle geri kalmış 

bölgelerin bağımsızlığını tanımaya istekli olmasından itibaren Saad Zağlul ve Vefd 

tarafından manda statüsünün değiştirilmesi yönünde yoğunlaştı.397 Mısırlıların taleplerini 

İngiliz hükümeti nezdinde görüşmek isteyen heyetin talepleri geri çevrilmişti. 8 Mart 

1919’da Zağlul ve arkadaşlarından İsmail Sıdkı ve Muhammed Mahmut İngilizler 

tarafından tutuklanarak Malta’ya sürülmüştü. Bu durumun sonrasında halk büyük çaplı 

gösteriler yaparak kararı protesto etti. Aralarında öğrenciler ve halkın birçok kesiminden 

devlet adamları ve işçilerin de dahil olduğu kalabalıklar oluşturuldu. Protestolar zamanla 

İngiliz tesislerine yönelik saldırılara dönüştü.398 16 Mart günü Ortadoğu’da ilk defa 

kadınlar protesto yürüyüşüne katıldı. Bağımsızlık protestosunda Mısır’ın seçkin 

kadınlarından Safiye Zağlul, Huda Şaravi ve Muna Fehmi Vissa başta bulunuyordu. Bu 

gösteri onları ilerde feminist hareketin öncüsü yapacaktı.399 17 Mart’ta devrimin en büyük 

protestosu gerçekleşti. Binlerce Mısırlı Ezher’den başlayarak Abidin Sarayı’na yürüdü. 

Protesto yürüyüşünü organize eden en etkili grup Kahire’deki Lecneh Merkeziyya- 

 
395 Ramazan, a.g.e., s.215 
396 Terry, a.g.e., s.202 
397 Aaron S. Klieman, Foundations of British Policy in the Arab World: The Cairo Conference of 1921, 

London, The Johns Hopkins Press, 1970, s.78 
398 Botman, a.g.e., s.28; Terry, a.g.e., s.98 
399 Terry, a.g.e., s.103; Emin, a.g.e., s.211 



82 

 

Merkez Komitesiydi.400 Sultan bildirge yayınlayarak bağımsızlık için bu protesto 

gösterilerine ihtiyaç olmadığını belirtti. Bu halk ayaklanması (9 Mart 1919-6 Nisan 1919) 

ile birlikte Saad Zağlul lider olarak öne çıktı.401 Halk liderlerinin etrafında toplanarak 

İngilizlerin uyguladıkları politikalara karşı durmuşlardı. 

Büyüyen ve ülke sathında yayılan protestolardan panikleyen Cheetham durumun önüne 

geçemeyeceğinin farkındaydı. Bunun üzerine Vefd liderlerinin seyahat etmesine izin 

verilmesini içeren bir telgrafı Londra’ya gönderdi. Bu talep hükümette kabul görmedi ve 

güçlü bir askeri figür olan Allenby geçici olarak yüksek komiserliğine atandı.402 

Mısır’daki halk ayaklanmasından sonra İngiliz hükümetinin 25 Mart 1919’de Allenbey’i 

yüksek komiser olarak ataması anlamlıydı. Zira askeri anlamda güçlü bir figür ancak 

olayları yatıştırabilirdi. Cheetham’ın burada göreve gelmesi beklenirken daha sert 

tedbirleri alması için bu tercih yapıldı. Allenby hem askeri birliklerin komutanı hem de 

yüksek komiser olarak atandı.403 Vefd liderleri ile görüşen Allenby isyanı durdurmanın 

tek yolunun milliyetçilerin taleplerini dikkate almak olduğunu anladı ve Mısırlı heyetin 

Avrupa’ya seyahat talebine olumlu cevap verilmesini tavsiye eden telgrafı İngiliz 

Dışişlerine gönderdi. Allenby’nin bu tavrı hükümeti şaşırttı. Curzon Mısırlılara taviz 

anlamına gelen bu talebe karşı çıktı. Ancak daha sonra bunu isteksizce kabul etti.404 Yeni 

atanan yüksek komiser bir taraftan da ortamı yumuşatacak girişimlerde bulundu. Zağlul’u 

serbest bırakarak barış konferansına katılmasına izin verdi.405 Zağlul’un belagati güçlü ve 

taviz vermeyen tavrı ülkedeki mevcut milliyetçi rüzgârı arkasına almasını sağladı.406 

 
400 Terry, a.g.e., s.103-104 
401 Macide Mahmud Hamud, Dar’ül Mendub el-Sami fi Mısr (1914-1924), Ain Shams Üniversitesi, 

Doktora Tezi, 2. Cilt, 1999, s.60-63; 15 Nisan 1919’da Rüşdi Paşa’nın gazetelere verdiği açıklamalar ancak 

iki yıl sonra yayınlandı. Mısır’ın bağımsızlığının ne kendi elinde ne de Mısırlıların elinde olduğunu; barış 

konferansına katılan ülkelerin bunda etkili olduğunu; Mısır’ın bağımsızlık konusunda Amerika Birleşik 

Devletleri’ne bel bağlayamayacağını; çünkü bölgenin üzerinde emelleri olan başka ülkeler olduğunu; bu 

durumun da bağımsızlığı engellediğini belirtmişti. Mısır’da oluşacak karışıklık için de uyarılarda bulunan 

Rüşdi Paşa, İngiltere tarafından bu durumun barış konferansında Mısır’ın aleyhine kullanılarak 

bağımsızlığa henüz hazır olmadığı savını ileri sürebilirdi. Bkz.: Şefik Paşa, a.g.e., s.325 
402 Terry, a.g.e., s.106-108; Allenby, Birinci Dünya Savaşında Filistin ve Suriye cephesinde İngiltere adına 

harekâtı yönetmiş daha sonra 1919-1925 tarihleri arasında Mısır’da yüksek komiser olarak görev yapmıştır. 

Hakkında detaylı bilgi için bkz: Meral Balcı, “İngiliz General Allenby’nin Filistin ve Suriye’deki 

Faaliyetleri”. Marmara Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Cilt 6, Sayı 1, Haziran 2019, s.63-77 
403 Hamud, a.g.t., s.33 
404 Terry, a.g.e., s.110-111 
405 Hourani, Çağdaş Arap…, s.239 
406 Botman, a.g.e., s.27 



83 

 

Allenby’nin bunu fark etmesi çok geç olmadı. Mısır’la ilgili bir karar alınacaksa 

Zağlul’un liderliğini dikkate almak zorundaydı. 

İngiliz basınından The Times gazetesi de konuyu yakından takip etmiş, Mısır’da ortaya 

çıkan karışıklığı yorumlamıştır. Kamu çalışanlarının işyerlerine gitmediğini, kamu 

hizmetindeki milliyetçilerin General Allenby’nin hoşgörülü yaklaşımını yanlış anladığını 

ve bu durumu onun zayıflığına yordukları belirtilen yazıda; ortaya çıkan karışıklıkta 

Alman paralarının etkisi olduğu, diğer taraftan dağıtılmış olmasına rağmen İttihat ve 

Terakki Genç Türk Komitesi’nin ajanlarının faaliyetlerinin yanında özellikle genç 

Mısırlıların Türklerin nihai olarak savaşta yenildiğine inanmamalarının etkisinin 

bulunduğu, olayların olduğu esnada Paris’te olan Zağlul’un bu karışıklıktaki payının 

büyük olduğu belirtilmiştir. İsyanın ortaya çıkardığı ekonomik zararın büyük olduğunu 

ve Mısırlıların sonunda bu zararı kendileri karşılamak durumunda kalacakları ifade 

edilmiştir. Belki de en iyi çözümün buradaki isyanın araştırılması ve sonrası oluşturulacak 

anayasal reformları belirleyecek bağımsız bir komisyonun görevlendirilmesinin uygun 

bir yol olacağı aktarılmıştır.407 

Allenby, Dışişleri Bakanı Balfour’la yaptığı zorlu müzakere neticesinde 7 Nisan’da 

Vefd’in Mısır’dan ayrılması ve Malta’daki liderlerin serbest bırakılmasını içeren bildiriyi 

yayınladı. Bu haber halkta büyük coşku uyandırdı ve kitlesel gösterilere dönüştü.408 Vefd 

heyeti Paris’e gittiğinde Mısır’da memurlar iş bırakma eyleminde bulunarak üç talep dile 

getirmişlerdi: Vefd’in resmi olarak tanınması, oluşturulacak yeni Mısır hükümetinin 

İngiliz himayesini tanımaması ve sıkıyönetimin kaldırılarak İngiliz askerlerinin Mısır 

sokaklarından çekilmesi.409 Ertesi gün Rüşdi Paşa hükümeti iş bırakma eylemi yapan 

memurların temsilcileri ile görüşerek isteklerin yerine getirileceğini taahhüt etti. Ancak 

görüşmeden sonra memurların istekleri Yüksek Komiser Allenby tarafından kabul 

görmedi. Bu istekler sadece kamu görevlilerinin değil tüm halkın talebiydi.410 Rüşdi Paşa 

gazetelere ilan vererek iş bırakan memurların göreve dönmesini talep etti. Vefd’in Paris’e 

gitmesine izin verildiğinin belirtilmesine rağmen taleplerinin tamamının karşılanmadığını 

düşünen memurlar ikna olmamıştı.411 Esnaf odaları başkanının organize ettiği gösterilere 

 
407 “The Position in Egypt”, The Times, 21 Nisan 1919, s.11 
408 Terry, a.g.e., s.112 
409 Şefik Paşa, a.g.e., s.317 
410 Şefik Paşa, a.g.e., s.317 
411 Şefik Paşa, a.g.e., s.317-318 



84 

 

seksen binden fazla kişi katıldı. Devlet memurlarının katıldığı iş bırakma eylemine esnaf 

da katılmış, dönemin Ezher Şeyhi Muhammed Bahit de gösterileri desteklemişti. Olaylar 

Rüşdi Paşa’nın kontrol edemeyeceği noktaya gelmişti. 17 Nisan 1919’da Allenby duyuru 

yaparak Mısır Genel Komutanı olarak sıkıyönetim gereği yeni bir polis teşkilatı 

(Cemiyyet el Polis el-Vataniyye) kurduğunu ilan etti. Bu teşkilata yetki vererek güç 

kullanıp asayişi yerine getirecekti. Böylelikle bağımsızlık talep eden Mısırlıların önüne 

geçilecekti.412 Bu tedbirlerden sonra Müslümanlar kilisede Hıristiyanlar Ezher’de 

buluştular. Mısır’daki farklı unsurlar daha önce bu şekilde bir araya gelmemişti. Şimdi 

ortak bir amaç etrafında tüm kesimler kenetlenmişti. Bu olaylar neticesinde Rüşdi Paşa 

hükümeti istifa ederek yerine Sait Paşa hükümeti geldi.413 Bu durum Mısırlıların 

bağımsızlık meselesinde siyasal rekabeti ve halk arasındaki dini ve kültürel kimliklerden 

kaynaklı farklılıkları bir tarafa bıraktıklarını göstermesi bakımından önemliydi. 

1919 Devrimi sonrası gelişmeler Mısır toplumunda her kesimi içine alan ortak bir amaç 

için mücadele eden tek ve homojen bir ulusal yapı etrafında birleşme imkânı verdi.414 

1919 devrimi patlak verdiğinde fellah olandan paşa olana, eğitimli-eğitimsizler, 

Müslümanlar ve Kıptiler, erkek ve kadınların tamamı Saad Zağlul’un arkasında yer 

almıştı. Liberal milliyetçi idealler etrafında büyük bir cesaret göstermişlerdi. Başta 

durumu hafife alan İngilizler tüm planlarını rafa kaldırmak zorunda kaldılar.415 Saad 

Zağlul’un önderlik ettiği 1919 yılı olaylara Urabi dönemindekine göre daha seküler ve 

toplumdaki diğer unsurların özellikle Kıptilerin desteğini alması nedeniyle katılımın 

yelpazesi genişti. Daha sonra hareketin liderleri olarak ortaya çıkan seküler seçkinler 

bundan böyle İslamcı slogan ve modellerle mesafe koyarak modern milliyetçi anlayışı 

benimsedi. Mısırlılık paydası böyle bir tercihi zorunlu kılıyordu.416 1919 Devrimi için 

önce çıkan en belirgin özellik toprak esasına dayanan milliyetçi karakterde olmasıydı. 

Liderlerin açıklamalarına ve eylemlerine bakıldığında Mısır ulusunun tarihi olarak var 

olduğu tam bağımsızlık açısından vurgulanmıştı. Aynı şekilde Mısır’ın siyasal sadakatini 

oluşturan din bağı görmezden gelindi. Osmanlı Devleti ve ortaya çıkan Arap 

milliyetçiliğine alternatif yeni bir potansiyel bağlılık alternatifi geliştirilmiş oldu.417 

 
412 Şefik Paşa, a.g.e., s.321 
413 Şefik Paşa, a.g.e., s.322-323 
414 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.84 
415 Safran, a.g.e., s.101 
416 Zubeida, a.g.e., s.152 
417 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.41 



85 

 

Devrim her ne kadar İngilizleri Mısır’dan çıkarmaya yetmediyse de yeniden açığa 

çıkardığı milliyetçi gurur sayesinde halkın siyasallaşmasını sağladı.418 1919 Devrimi, 

1920'lerin başındaki milliyetçi mücadele ve ardından Mısır'da yeni bir siyasal rejimin 

kurulması gibi iç ve dış faktörlerin tetiklediği değişiklikler, entelektüellerin Mısır için 

yeni bir kolektif imaj yaratma çabalarına hem teşvik sağladı hem de uygun bir ortam 

sundu.419 Devrimin iki temel amacı vardı: ilki İngiliz işgalinden kurtularak bağımsızlığı 

elde etmek; ikincisi ise otokratik rejimi bertaraf edecek anayasayı hazırlamaktı.420 İkisi 

de tam olarak gerçekleşmedi. Ama bu devrimle birlikte Mısır halkı siyasi taleplerin dile 

getirilmesinde aktif bir konuma gelmiş oldu. 

Diğer taraftan bağımsızlık müzakereleri için İngiliz hükümeti tarafından görevlendirilen 

Milner’in yaptığı teklif Vefd üyeleri arasında fikir ayrılığına sebep olmuştu. Aralarındaki 

rekabet ilk heyet oluşturulurken başlayan Zağlul ve Adli arasındaki güç mücadelesi 

devam ediyordu. Adli Paşa ile Lord Curzon arasında devam eden müzakereler Kasım 

1921’de kesintiye uğradı. Adli Paşa’nın istifası sonrası Servet Paşa İngiltere’nin bağımsız 

bir Mısır’ı tanıması ve Mısır dış işlerinin yeniden yapılanmasına olanak sağlaması 

karşılığında Başbakan olmayı kabul etti. İngiliz hükümeti bu şartları onayladı. Bununla 

birlikte 19 Kasım 1919’daki sıkıyönetim kanununa göre Zağlul’un politika yapması 

yasaklandı. İngilizler Zağlul’u politikadan uzak tutmak istiyordu. Bu planlarına uygun 

olarak yasaklama kararına uymayan Zağlul ve dört arkadaşı ikinci bir ayaklanmanın 

önüne geçmek amacıyla tutuklanarak Hint okyanusunda küçük bir ada olan Seyşeller’e 

ikinci defa sürgüne gönderildi.421 Allenby, Vefd’in başını çektiği protestoların İngilizlerin 

himaye kararını kaldırana kadar devam edeceğinin farkındaydı. Lloyd George ile 

görüşerek Mısır’ın bağımsızlığı konusundaki fikirleri aktardı. Uzun tartışmalardan sonra 

İngiliz parlamentosu bağımsızlık bildirisini onaylamaktan başka seçeneği kalmamıştı.422 

Liderlerinin ikinci sürgününden sonra Mısırlıların direnişi farklı bir boyut kazandı. Vefd 

 
418 Botman, a.g.e., s.28 
419 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.81-82; Bu konuda Gershoni ve Jankowsky, Mısırlılığın 1919 

Devrimi’yle birlikte öz kimlik ve kolektif imaj açısından Mısır ulusal reflekslerini ortaya çıkarmasında 

ilham kaynağı olduğunu belirtir. Bu etki onun taşıdığı Osmanlı mirasının bir sonucuydu. Ancak 1920’lerde 

gelişen ülke milliyetçiliği 1930’lardan sonra yerini İslami ve Arap merkezli milliyetçiliğe bıraktı. Gershoni 

ve Jankowsky, a.g.e., s.270 
420 El-Ahram Online, “Egypt's 1923 Constitution: The height of liberalism”, 

https://english.ahram.org.eg/NewsContent/1/1199/327747/Egypt/-Revolution/Egypts--Constitution-The-

height-of-liberalism.aspx, Erişim tarihi: 22.01.2023 
421 Marlowe, a.g.e., s.246-247; Ramazan, a.g.e., s.97-116 
422 Terry, a.g.e., s.142-146 



86 

 

liderleri tutuklanıp sınır dışı edildiğinde kamuoyunu uyandırmak adına İngilizlere karşı 

kampanya başlatıldı. 23 Ocak 1922 tarihinde yayınlanan manifestoda İngilizlere karşı 

Mısırlılar pasif direnişe-Mukaveme Salbiya teşvik edildi. Bu direniş, iş birliği yapmama 

ve boykot423 şeklinde iki araçla ortaya konuldu.424 

Zağlul’un kitleleri harekete geçirmedeki liderliği bu devrimle birlikte görülmüş oldu. 

İkinci sürgünden Mısır’a Eylül 1923’te dönebilen Zağlul’un partisi Vefd bağımsızlık 

bildirgesi sonrası yapılan seçimlerde büyük bir zafer elde edecekti.425 1919 ayaklanması 

ile başlayan üç yıllık karışıklığın ardından Milner’in başında yer aldığı İngiliz heyetinin 

ortaya çıkardığı rapor doğrultusunda Mısır ulusal çıkarları ile İngiliz emperyal hedefleri 

uzlaştırılmıştı.426 1919 Devrimi Mısır’da yönetim biçiminden iktidar erklerine ve hatta 

ekonomik ve sosyal alanlara kadar bir çok değişiklik ve yenilik getirdi.427 Terry, 1919 

Devrimi’ni Mısırlı kitlelerin mevcut yapıyı değiştirmek adına aktif olarak katıldığı 

modern dönemdeki tek devrim olarak nitelemektedir.428 Mısır’da devam eden sorunu 

çözmeye yönelik Lord Milner’in başkanlığında özel bir komisyon kuruldu. Bu komisyon 

İngiliz kabinesine durumu araştırmak ve tavsiye bildirmek üzere görevlendirilmişti. 

2.5. Milner Komisyonu 

Milner Komisyonu 7 Aralık 1919-1920 yılı Mart ayının ilk haftasına kadar Mısır’da 

bulundu ve Zağlul ile yaptığı gizli görüşmeden sonra Londra’ya döndü. Tüm rapor 9 

Aralık 1920 tarihinde onaya sunuldu. Komisyon, yeni durumun elverişli olduğunu, teorik 

olarak işgal dönemindeki gibi İngiltere’nin çıkarlarını sağlayacak bir anlaşma ve 

Mısırlıların yönettiği bir hükümetin uygulamada Mısır’da düzeni sağlayacağını belirtti.429 

 
423 Landau bu iki kavramı çalışmasında şu şekilde açıklamıştır. “İş birliği yapmama: İngilizlerle tüm özel 

ilişkinin kesilmesi; kendilerine yardımcı olunmayacak ve tavsiyeleri dikkate alınmayacak; güç 

politikalarından sadece İngilizlerin sorumlu olması için bakanlıklarda görev alınmayacak; tüm idari 

memurlar halkın temsilcileri olduğundan şu kuralı her zaman hatırlamalıdır. Mısırlılar sadece Mısırlı 

memurlara, avukatlara veya yargıçlara başvuracaklardır. Boykot: Mısırlılar İngiliz bankalarından 

paralarını çekecek ve Mısır bankası olan “Bank Mısr’a yatıracaklar ve bu bankanın hisselerini satın 

alacaklar; İngilizlerle alım satım yapılmayacak ve herhangi bir amaç için İngiliz tekneleri 

kullanılmayacak; Mısırlı hamallar İngiliz gemilerine hizmet etmeyi reddetmeli; milli ürünler tercih edilmeli 

ve öncelikle Mısırlı tüccarlarla iş yapılmalı; İngiliz malları ve onlar tarafından işletilen mamuller tümüyle 

boykot edilmelidir.” Bkz.:  Landau, a.g.t., s.296 
424 Landau, a.g.t., s.295 
425 Hourani, Çağdaş Arap…, s.239-240 
426 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.40 
427 Tignor, a.g.e., s.244  
428 Terry, a.g.e., s.204 
429 Klieman, a.g.e., s.78 



87 

 

Milner, Mısır’ı himaye altında daha fazla tutmanın mümkün olmadığını, İngiltere’nin 

çıkarlarını garanti altına alan bir anlaşmadan sonra himayenin kaldırılmasını tavsiye 

etmişti.430 Komisyon Mısır’ın bağımsızlığını İngiltere’nin çıkarlarını ihlal etmeyecek 

şekilde kabul etse de taraflar müzakere için bir araya geldiklerinde bağımsızlık 

kavramlarının her iki taraf için de farklı anlama geldiği ortaya çıktı. İngiltere’nin çıkarları 

karşısında bağımsızlığı tasavvur etmenin zor olduğu anlaşıldı. Milner komisyonundaki 

öneriler ile İngiltere hükümetinin isteği Cromer dönemindeki gibi Mısır’ı yönetmek 

amacını taşıyordu. Milner ile başlayan müzakerelerin amacının Türkiye’siz Mısır’ı 

yönetmek ve işgali yenilemek olduğu anlaşılmaktadır. Zira Milner, İngiliz askerlerinin 

Mısır’dan çıkması talebine karşılık bahane olarak İngiltere’nin Hint Okyanusu’ndaki 

emellerini gerçekleştirmede önemli bir ulaşım yolu olması nedeniyle bunun tehlikeye 

düşmesini istemiyordu.431 

Lord Milner başkanlığındaki özel komisyonun hazırladığı raporun432 sonuç kısmında; 

Mısır’daki milliyetçi eğilim zamanla daha güçlü hale gelirken, İngiliz karşıtı duygularda 

bir azalma görülmediği belirtilmiştir. Ortaya çıkan bu İngiliz karşıtlığının halktan ziyade 

eğitimli tabakadan beslendiğini, bu nedenlerle Mısırlılarla İngilizler arasında bir uzlaşı 

ortamının oluşturulmasının gerekli olduğu ortaya konulmuştur. İngiliz işgalinin halkta 

oluşan bağımsızlık ruhunu ortaya çıkardığını, Mısırlıların artık kendilerini 

yönetebilecekleri bir sistemle Mısır’da bağımsızlık görünümlü bir yapının kurulmasının 

uygun olacağı vurgulanmıştır. Rapordaki öneri kısmında İngilizlerin Mısır’ı dış 

müdahaleye karşı koruması, böylelikle İngilizlerin Mısır’daki çıkarlarını her zaman 

muhafaza etmesi öngörülmüştür. Alınan önlemler içerisinde asker bulundurma da söz 

konusu olacaktı. Ancak daha sonra asker sayısı belirli seviyelere indirilecekti. Bu aynı 

zamanda kapitülasyonların oluşturduğu asimetrik ilişkinin zayıflamasından dolayı 

İngiltere’nin Mısır’da uzun süredir kurduğu ekonomik üstünlüğü devam ettirme çabasıyla 

da ilgiliydi.433 

 
430 Mansfield, Osmanlı Sonrası…, s.81 
431 Ramazan, a.g.e., s.215-220 
432 Milner raporu için bkz.: Report of the Special Mission to Egypt under Lord Milner, and related papers, 

Qatar Digital Library, https://www.qdl.qa/en/archive/81055/vdc_100000001491.0x000295, Erişim Tarihi: 

06.12.2022 
433 Erel Çalan, a.g.t., s.155 



88 

 

İdari reformlar başlığı altında idari teşkilat yapılanması ve personel durumuna ilişkin 

bilgiler yer almakta ve halkın temsili için tek bir yapı olarak yasama meclisi öne 

çıkmaktadır. Mısır siyasal yaşamı için önemli olan bu kurumun işlevsel hale getirilmesine 

vurgu yapılmıştır. Parlamenter hükümetin kontrol edilemeyen oligark yapısı nedeniyle 

halkın çoğunluğunu temsil etmediği ve halkın çoğunluğunun taleplerinin göz ardı edildiği 

belirtilmiştir. Sudan konusunda ise Mısırlıların Sudanlılarla ortak birçok yönlerinin 

bulunmasının yanında birbirleriyle ayrışacakları fazlaca özellikleri bulunduğu belirtilen 

raporda özellikle Hıdiv İsmail zamanındaki uygulamaların iki toplum arasındaki 

ayrışmayı derinleştirdiği ifade edilmiştir. 1896-1898 müdahalesi sonunda imzalanan 

1899 Anlaşmasıyla Sudan, Anglo-Mısır himayesi altına alınmıştı. Nil’in geçtiği topraklar 

olmasından hareketle Sudan’ın Mısır için çok önem arz etmesine değinilen raporda 

Sudan’ın her yönüyle Mısır’dan farklı olduğu vurgulanmıştır. 

Milner Mısır’da çalışmalarını yaparken Zağlul Paris’te savaştan galip ayrılan devletlerin 

temsilcileri ile görüşmeler yapmaya çalışıyordu. Milner Mısır’dan ayrılınca doğrudan 

Londra’ya geçti. Milner’in Paris’e geleceğini düşünen Zağlul yanılmıştı.434 Dönemin 

başbakanı Adli Paşa Milner’ın sunduğu teklifleri kabul etmedi. Milner, Mısır’a himaye 

çerçevesinde bağımsızlık verilerek parlamenter anayasaya geçilmesini önermişti. Bu 

diğer anlamıyla özerklikti. Adli Paşa Zağlul’a telgraf çekerek bunu kabul etmediğini 

bildirdi. Zağlul da kendisinin bu tavrını memnuniyetle karşıladı. Daha sonra Adli Paşa 

Paris’teki heyete katılmak üzere Mısır’dan ayrıldı.435 Ancak 9 Kasım 1920’de Milner 

Heyeti ile görüşmelere son verildikten sonra Vefd heyeti arasında anlaşmazlıklar çıkmaya 

başlamıştı. Heyet, ilerde Saad Zağlul ve Adli Paşa grubu diye bölünecekti. İlk 

anlaşmazlıklar her ikisinin Paris’te olduğu dönemde başlamıştı. Adli Paşa Paris’teyken 

Vefd’den ayrılıp desteğini kesmek istedi. Bunun sebebi ise, Al-Ahbar gazetesinde yazan 

Ahmed Necip Efendi’nin Adli Paşa’yı Vefd’e ihanet ettiğini iddia ederek söylenti 

niteliğinde suçlayıcı yazılar yazmasıydı. Bu ayrılık Mısır kamuoyuna yansıdı ve herkes 

kendince bir tarafı tuttu.436  

Diğer taraftan, Milner’in teklifine karşı İngilizlerle müzakerede Mısır adına tek muhatap 

kalan Adli Paşa’nın başında bulunduğu heyetin Dışişleri Bakanlığı’nda Lord Curzon ile 

 
434 Şefik Paşa, a.g.e., s.575 
435 Şefik Paşa, a.g.e., s.575-576 
436 Şefik Paşa, a.g.e., s.700-703 



89 

 

yaptığı nihai görüşme herhangi bir neticeye varmaksızın tamamlandı.437 Lord Allenby, 

ümidini Adli Paşa’ya bağlamıştı. Görüşmelerin sonuçsuz kaldığına dair resmi bir 

duyurunun yapılması durumunda Mısır’daki durumun daha kötüye gideceğini 

düşünüyordu. Bu durum Zağlul’un prestijini güçlendirip Adli’nin istifasına sebep 

olabilirdi.438 İngilizlerin önerilerini geçici bir düzenleme olarak ele almaya yatkın olan 

Adli Paşa, sunulan her iki teklifi de reddetmişti. Yine de İngilizler bu şekilde Londra’dan 

ayrılarak Kahire’ye varan başbakandan anlaşma noktasında ümidini kesmemişti.439 

Milner Raporu, Sudan meselesi dışında milliyetçilerin taleplerine yakındı. Komisyon 

şaşırtıcı şekilde Mısır’a bağımsızlık verilmesini önerdi. İngiliz hükümeti bunu bir yenilgi 

olarak algıladı. Curzon rapordaki imtiyazların kesin bir politika içermeyen tavsiyeler 

niteliğinde olduğunu vurguladı.440 Hem milliyetçi kanat hem de hükümet kanadındaki 

Mısırlılar raporu kabul etmemişti. Ama İngiliz hükümeti Allenby’nin görüşleri 

doğrultusunda zorunlu olarak raporun ortaya koyduğu tekliflerin arkasında durdu. 

Milner raporu yayınlanmadan önce Kasım 1921’de İngiliz yanlısı El-Mukaddam, El-

Ahram ve El-Muktataf’da bu rapor hakkında olumlu haberler yayınlanıyordu.441 Ancak 

rapor Mısır milliyetçilerinin beklentilerini karşılamıyordu. Mısırlıların İngilizlerle yaptığı 

müzakereler ve Milner’in ortaya koyduğu rapora ilişkin 13 Eylül 1921 tarihinde The 

Times gazetesine verdiği mülakatta Zağlul, İngiltere ile yapılan müzakerelerin İngiliz 

basını tarafından saptırıldığını ve görmezden gelindiğini dile getirmiş, sıkıyönetim 

kararının kaldırılmamasını eleştirmişti. İngiltere ile yapılan görüşmeler neticesinde 

Mısır’da tam bağımsızlık elde edilmezse İrlanda gibi mücadele edeceklerini belirtmiştir. 

Süveyş’in savunmasını kendilerinin yapabileceğini, 1888 İstanbul Antlaşması’nın buna 

imkân verdiğini savunan Zağlul, Lord Milner’e yaptıkları teklifte İngiltere’ye Sina 

Yarımadası’nı askeri amaçla birkaç yıllığına bırakabileceklerini, ancak bunun kabul 

edilmediğini belirtmiştir. Ayrıca Milner’in teklifinin Mısır’a bekledikleri bağımsızlığı 

vermediğini aktarmıştır.442 Önerilen raporun milliyetçileri memnun etmemesi doğaldı. 

Zira Lord Milner’in bulunduğu heyet hamilik görünümünde “Mısır’ın barışını ve 

 
437 Hourani, Çağdaş Arap…, s.239; “The Egptian Impasse: Negotiations Fail”, The Times, 21 Kasım 

1921, s.10 
438 NA, CAB 23/27/13, Conclusions of a Meeting of the Cabinet, 4 Kasım 1921  
439 NA, CAB 24/31/5, Kurzon of Kedleston to Allenby, 19 Kasım 1921 
440 Terry, a.g.e., s.126 
441 Ramazan, a.g.e., s.97-112 
442 “Zağlul’s Idea of Independence: Prepare to Fight for It”, The Times 15 Eylül 1921, s.7 



90 

 

zenginliğini, özerk kurumlarının ilerleyen gelişimini ve yabancı çıkarlarının korunmasını 

desteklemeye en uygun” bir düzeni hâkim kılacak bir anayasayı tavsiye etmeleri için 

talimat almıştı.443  

Aslında Yüksek Komiser Allenby, Wingate’in desteklediği Milner Heyeti’ni Mısır’a 

getirerek milliyetçileri böldüğü gibi himayenin sona erdirilerek Mısır’a sözde bağımsızlık 

verilmesi hususunda da İngiliz hükümeti nezdinde ısrarlı girişimlerde bulunmuştu.444 

Allenby tarafından Mısır’ın muhtemel durumuna ilişkin hükümete gönderilen notada, 

İngilizlerin atadığı bakanlıklarda bulunan danışmanlarının tamamının onayladığı görüşler 

doğrultusunda Mısır’ın bağımsızlığı yerine himaye sisteminin devam edilmesi 

durumunda doğuracağı kötü sonuçlar zikredilmiştir. Himaye sisteminin ülkede kaosa yol 

açacağı ve hükümetin çalışmalarını engelleyeceği bildirilmiştir. Mevcut hükümetin 

işleyişinin Mısırlılar tarafından yerine getirildiği, 1919 baharında yapılan memur grevine 

atıfta bulunarak Mısırlılarla iş birliği olmadan İngiliz politikalarının uygulanamayacağına 

ilişkin uyarılar yapmıştır.445 İngiliz Dışişleri yetkilileri, Allenby tarafından ortaya atılan 

öneriyi benimsedi. Buna göre Lord Milner’in hazırladığı rapor doğrultusunda, Mısır’ın 

Büyük Britanya’dan ayrılmaması için himaye konumunun sürdürülmesinin bir anlamı 

kalmadığını, bununla birlikte Sultan’ın atayacağı resmi heyetle yapılacak görüşmede 

himaye yerine İngilizlerin çıkarlarını dikkate alan ve ülkedeki yabancı güçlere güvenceler 

sunan bir ittifak anlaşmasının yapılması için söz konusu heyetin ikna edilmesi tavsiye 

edilmiştir.446 Milner raporunu yorumlayan Times gazetesi bir bakıma İngiliz hükümetinin 

çözüme ilişkin genel politikasını özetliyordu. Mısır’ın bağımsızlığının tanınmasının 

İngiliz çıkarlarına ters olmayacağını ve rapordaki teklifin Mısır halkının asırlardır 

bilmediği bağımsızlığı kazandıracağının kabul edilmesi gerektiği ifade edildi. Bu teklifin 

çağın gereklerine uygun olduğu belirtilen yazıda, Mısırlıların ülkelerini başkaları 

tarafından daha iyi yönetilmesi yerine kendileri tarafından kötü yönetilmesini tercih 

etmelerinin insan doğasına uygun olduğu, bu halde İngiltere’nin Mısır’da cesur adımlar 

atacağı, ancak bunun tehlikeli bir adım olmadığı belirtilmiştir.447 

 
443 Mansfield, a.g.e., s.260 
444 Charles William Richard Long, British Pro-Consuls in Egypt, 1914-1929: The Challenge of 

Nationalism, Routledge, 2005, s.103 
445 NA, CAB 23/39/17, Conclusios of a Concerence of Ministers, 18 Kasım 1921 
446 NA, CAB 23/24/11, Conclusions of a Meeting of the Cabinet, 22 Şubat 1921 
447 “The Future Of Egypt”, The Times, 25 Ağustos 1920 



91 

 

Milner, Mısır resmi makamları dışında muhatap alınmadı. İstikrarsız hükümetlerin 

olduğu bu dönemde halk desteğini arkasına alan milliyetçiler ile Mısır hükümeti 

arasındaki görüş ayrılıklarını kullanmak isteyen Milner heyeti 1920 yılında İngiltere’ye 

döndü. Hazırlanan rapor özet olarak Mısır’ın İngilizlerle olan bağını sürdürmekle birlikte 

Mısır’ın anayasal monarşi ve bağımsız bir ülke olarak tanınmasını öngörüyordu. Milner 

Komisyonu’nun diğer önemli işlevi Mısır milliyetçiliğinin bertaraf edilip 

edilemeyeceğini test etmekti. Mısırlılar bu girişime karşı Vefd’in arkasında durdu ve 

müzakerelerin ancak Vefd ile mümkün olduğunu göstermiş oldu. İngilizlerin tüm 

engellemelerine rağmen tüm Mısır’ı temsil edecek müzakereci olarak dikkate almak 

durumunda kaldıkları Zağlul, ilerde imzalanacak olan İngiliz-Mısır anlaşması için de 

zorlayıcı bir figür olacaktı.448  

Allenby, 26 Şubat 1921’de himayenin iptal edilmesi kararından önce Abidin Sarayı’na 

bir telgraf gönderdi. Telgrafta Lord Milner’in önerilerinin incelendiğini ve Mısır ile 

Büyük Britanya arasındaki ilişkinin karşılıklı rızaya dayanmadığını belirterek himayenin 

kaldırılacağını iletmiştir.449 Allenby, telgrafta İngiliz hükümetinin görüşünü 

özetlemektedir. Himayenin yerine hangi sitemin iki ülke arasındaki ilişkiyi 

şekillendireceği, hangi politikanın izleneceği konusunda bir öneri sunmuştur. Öneride üç 

temel şartı öne çıkarmıştır: Deniz Ötesi ve Hindistan ulaşımının rahat olacağına dair 

garanti verilmesi. Yabancı ülkelerin çıkarlarının korunacağına dair garanti verilmesi. 

Sonuncusu ise, ilk iki koşulu garanti etmek kaydıyla Mısır halkının taleplerinin yerine 

getirilmesiydi. Bu önerilerin içerisinde bağımsızlıkla ilgili bir ibare yoktu.450 İleri sürülen 

bu şartlar işgalden beri Mısır’ın İngiltere için atfettiği önemin gelinen noktada 

değişmediğini gösteriyordu. 

2.6. İngilizlerin Tek Taraflı Bağımsızlık İlanı: 28 Şubat 1922 Deklarasyonu 

Milner Komisyonunca ortaya konulan rapor neticesinde uzun geçen müzakerelerin 

ardından İngiltere Mısır’da tek taraflı bağımsızlık ilan etti. Himayenin kaldırılmasının 

Mısır iç ve dış siyasetinde yansımaları oldu. Bir taraftan gerçekleştirilen uluslararası 

konferanslar vasıtasıyla dışarıda sesini duyurmak isteyen Zağlul ve arkadaşları içeride 

 
448 Hourani, Çağdaş Arap…, s.239-246; Terry, a.g.e., s.204-205 
449 Şefik Paşa, a.g.e., 2. Cilt, s.30 
450 Şefik Paşa, a.g.e., 2. Cilt, s.33 



92 

 

hem İngilizlerle hem de sarayın otoritesiyle mücadele etmek durumunda kaldı. Sarayın 

mevcut gücünü kırmanın tek yolu da hazırlanacak yeni anayasaydı. İngilizlerle imzalanan 

anlaşmanın ardından uzun bir müzakere süreci başlıyordu. Zira imzalanan anlaşma 

Mısırlılara bekledikleri bağımsızlığı vermemişti. Mısırlılar bu anlaşmadan itibaren 

yaklaşık otuz yıllık sürede kendi kaderini tayin hakkını İngiltere’den kazanmaya 

çalışacaktı.  

Batı cephesi komutanı olan Lord Allenby beklenenin aksine Mısırlıların taleplerine 

kulaklarını tıkamadı. Halk nezdinde kabul gören Zağlul’un sürgünden dönmesini uygun 

gördü ve İngiliz hükümetine Mısır’a tek taraflı bağımsızlık verilmesi için baskı yaptı. 

İngiliz hükümetini yeni imtiyazlara zorlaması neticesinde 1922 yılında Mısır’da Birinci 

Dünya Savaşı başlangıcında ilan edilen himaye feshedilerek ve tek taraflı olarak ülkenin 

bağımsızlığı ilan edildi. Bir kurucu anayasa yapılacaktı ve gergin ortamı yumuşatacak bir 

hamle yapan Yüksek Komiser sürgüne gönderilen milliyetçilerin ülkeye girmesine izin 

verdi.451 Allenby bu durumun Mısır’daki karışıklığın daha ileri bir aşamaya gitme 

tehlikesini barındırdığını düşünüyordu. Çünkü Zağlul’un tutuklu kaldığı sürede birçok 

bombalama ve gösteri gerçekleşmişti. Yüksek Komiser kargaşanın önüne geçmek adına 

bu serbest bırakma hamlesini yapmıştı. Bu durum bütün Mısır’da kutlamalar ile 

karşılandı. 5 Temmuz’da ise sıkıyönetim kaldırıldı.452 Mısır’a verilen sınırlı bağımsızlıkla 

İngiltere’nin Mısır’daki hükümranlığını sona erdiriyordu. Ancak İmparatorluk çıkarlarını 

koruyacak şekilde rezerv konmuştur.453 Böylelikle üç yılın sonunda İngilizler 1922 

yılında Mısır’a kısmi bağımsızlık vermeyi dört şarta bağlı olarak kabul etmiş oldu. İngiliz 

İmparatorluğu’nun iletişiminin güvenliği, Mısır’ın dış saldırılara karşı savunulması, 

yabancıların çıkarları ve azınlıkların korunması ile Sudan’da İngiliz varlığı şartlarını 

açıklayarak tek taraflı bir anlaşma ortaya çıkarmış oldular.454 

Zağlul serbest kalıp Kahire’ye döndükten sonra ılımlı bir tavır ortaya koymuş ve Vefd’in 

parlamenter sitemde diğer partiler arasında etkin bir siyasal ağırlığı olduğunu 

göstermişti.455 Zağlul bu sınırlı bağımsızlığı reddetti. Ocak 1924 yılında seçimler yapıldı 

ve tahmin edilen bir sonuç ortaya çıktı. Vefd parlamentoda ezici bir çoğunluk elde 

 
451 Mansfield, Osmanlı Sonrası…, s.81-82 
452 Terry, a.g.e., s.155 
453 Hourani, Çağdaş Arap…, s.239 
454 Botman, a.g.e., s.30 
455 Terry, a.g.e., s.158 



93 

 

etmişti.456 Bu yeni güçle (Vefd) mücadele etmek zorunda kalan İngilizler artık 

milliyetçileri göz ardı edemezdi. Milliyetçi hareketi yatıştırmak adına aslında görünürde 

bağımsızlıktan sonra 1923 Anayasası’nın hazırlanmasını ve Mısır kamuoyunun 

duygularına tercüman olacak bir parlamentoyu oluşturmak adına seçim yasasının 

yayınlanmasını onaylamak durumunda kaldılar.457 Her ne kadar tek taraflı bağımsızlık 

anlaşması ve kabul edilen anayasa Mısırlıların istediği tam egemenlik haklarını vermemiş 

olsa da Mısırlılar yeni duruma uygun yönetim modeline odaklandılar. Uzun yıllar 

iktidarda bulunan Vefd Partisi yönetimiyle birlikte önceki Türk-Çerkes kökenlerden 

farklı yeni bir siyasi elit sınıfını ortaya çıkardı. “Mısır Mısırlılarındır” sloganının ilk 

aşaması gerçekleşmiş oldu.458 

Allenby’nin 28 Şubat Deklerasyonu sırasında düşüncesi Mısır’ı daha az askerle kontrol 

ederek Mısır’lıların nefretini almamaktı. Bu bildirge bir çeşit otonomiydi.459 Bu 

deklarasyonla birlikte Mısır bağımsız bir ulus ilan edilmişti. Ancak bu karar ne 

milliyetçileri ne de Mısırlıları tatmin etmedi. Zira elde edilen kazanım görece bir 

özerklikti. Bununla birlikte 1919 devriminde önemli rol oynayan Vefdist hareket 

dışlanmıştı.460 İmzalanan tek taraflı bağımsızlık bildirgesi ile Mısır ve İngiltere arasında 

temel sorunlar çözülmemişti. Yarı bağımsızlıkla birlikte İngiliz Yüksek Komiseri 

statüsünü devam ettirerek Mısır’ın içişlerine karışmaya devam ediyordu.461 Diğer taraftan 

1922 sonrası oluşan siyasal sistem istikrarsız bir görüntü içerisindeydi. Mısırlı 

politikacıların çoğu ülkelerinin bağımsızlığı için mücadele veren milliyetçilerdi. Ancak 

bu elitler kendi refahlarını fellahlarınkinden önde tutan ve toprakları olan kimselerdi. 

Diğer taraftan kurulan hükümetler daha önemli sorunlar olduğu gerekçesiyle halkın esas 

meselelerini hep öteledi.462 Himaye kaldırılıp bağımsızlık bildirgesi yayınlanınca Saray 

ile Vefd arasındaki rekabet yeniden gün yüzüne çıkmıştı. Kral sadece iktidarı değil, 

muktedir olmayı istiyordu. Hükümet ile Saray arasındaki sürtüşmenin sonucunda Servet 

Paşa istifa etti ve yerine Saray yanlısı Tevfik Nesim Paşa hükümeti kuruldu.463 Mısır’ın 

 
456 Marsot, a.g.e., s.83-84 
457 Deeb, a.g.e., s.3 
458 Botman, a.g.e s.31 
459 Hamud, a.g.t., s.141 
460 Terry, a.g.e., s.150 
461 Mansfield, Osmanlı Sonrası…, s.82 
462 Marsot, a.g.e., s.92-93 
463 Marlowe, a.g.e., s.260-261 



94 

 

siyasal yaşamında etkin olarak yer almış gençler bağımsızlıkla birlikte hazırlanacak olan 

anayasayla kurulacak meclisin demokratik sistemin işletilmesine ön ayak olacağını, 

sonunda ülkedeki İngiliz müdahalesine ve askeri varlığına son verecek bir İngiliz-Mısır 

anlaşmasının yapılacağını umuyorlardı.464 Umduğunu bulamayan gençler son bir hamle 

ile Kasım 1922’de başlayan Lozan görüşmelerinde Türkiye’nin Mısır ve Sudan’daki 

haklarından vaz geçtiğinde tekrar harekete geçecekti. Lozan görüşmeleri sırasında, 1924-

1929 yılları arasında İngiltere’de Dışişleri Bakanlığı yapmış olan Austen Chamberlain, 

İngiltere’nin Mısır ve Sudan’dan tahliyesine ilişkin Times’a verdiği bir demecinde, 

“benzer bir talebe karşı babalarımız şöyle cevap verdi: geri kalmış bu milletlere yardım 

etmek için kalacağız, bu bizden öncekilerin bize bıraktığı mirastır.” Sözüne karşılık Mısır 

Heyeti başkanı Hasan Hasip Paşa İngilizlerin kendi atalarının 40 yıl önce buna ilişkin 

söylediği, “Hükümetimin daimi olarak Mısır’da bir himaye sürme niyetini çürütmekle 

zamanımı boşa harcamayacağım. Eğer Doğu'da yeni bir İrlanda yaratacaksak, 

torunlarımıza acı pişmanlıklar hazırlıyor olmalıyız. Düzen sağlanınca geri çekileceğiz." 

ifadelerini hatırlatmıştır.465 İngilizler Mısırlıları işgal dönemindeki gibi oyalamıştı. 

Savaşta Mısırlılara tam bağımsızlık sözü verdikleri halde bu sözü tutmamışlardı. İngiliz 

tarafı, ikili ilişkilerin karşılıklı rızaya dayanmadığı belirtmekle beraber İngiliz çıkarlarını 

korumak için tüm tedbirleri almaktan geri durmadılar.  

2.7. Mısır Anayasası 

Bağımsızlığı kısmi olarak elde eden Mısır’da yapılacak anayasa kurulacak yönetim 

modeli ve halkın yönetime nasıl katılacağı açısından çok önem taşıyordu. 1922 sonlarında 

hazırlıkları tamamlanan anayasa çalışmalarında güçler dengesi mücadelesi yönetim 

sisteminin anayasal monarşiye mi, yoksa diktatoryel monarşiye mi, yakın olacağının 

belirlenmesi tartışmaları ile geçti. Kral, Vefd’in gücünün farkındaydı. İngilizler ise 

Vefd’in hakimiyetini istemediği gibi kralın mutlak otoritesine de karşıydı.466 İngilizler 

açısından bu güçler arasındaki çekişme Mısır’daki çıkarlarını gözetmeleri açısından 

istedikleri bir durumdu. Hüseyin Rüşdi Paşa başkanlığında 30 üyeden oluşan komite 

anayasayı hazırlamak üzere kuruldu. 7 aylık sürenin ardından komite, Belçika 

 
464 Marsot, a.g.e., s.89 
465 “Mr. Chamberlain On Egypt”, The Times, 18 Kasım 1922; Şefik Paşa, a.g.e., Temhid 3, s.305 
466 Terry, a.g.e., s.153-154 



95 

 

anayasasından esinlenerek hazırladığı anayasa taslağını 1922 Ekim ayında tamamladı. 

Yeni Mısır anayasası467 19 Nisan 1923’de yayınlandı. 1923 Anayasanın ilanı, Mısır'ın 

siyasal gelişiminde yeni bir döneme kapı araladı. Anayasa halkın büyük çoğunluğu 

tarafından desteklendi. İngilizler anayasa ile iki hedefi gerçekleştirmek istedi. İlki halkın 

talebini tatmin etmek, ikincisi ise kralın hükümet etme gücünü tek başına kullanmasını 

engellemekti. Böylelikle her iki gücü iktidara ortak ederek hedeflerini 

gerçekleştirebilirdi. 468 

Anayasa iki meclisli bir parlamentoyu ortaya çıkardı. Senatonun beşte ikisinin kral 

tarafından aday gösterildiği, geri kalanının temsil esasına göre seçildiği sistemde 

parlamento sadece halk tarafından belirlenmiştir.469 Anayasa, yasama yetkisini krala 

verirken başbakanı seçme ve atamanın yanında kabineyi görevden alabilmesi ve her an 

parlamentoyu ertelemesi ve feshetmesi hükümleri ile kralın gücünü mutlak otorite 

derecesine yaklaştırmıştı. 1919 Devriminin en liberal anayasası olarak nitelendirilen 1923 

Anayasası parlamentoya karşı krala verdiği bu orantısız güç çok geçmeden bu gücünü 

halkın çoğunluğunun isteğinin aksine kullanacaktı. Bu durum sistemin otoriter yanını 

gözler önüne sermişti.470 1923 yılında Mısır’da anayasanın ilan edilmesiyle demokratik 

kazanımlar elde eden halk için yönetime dahil edilecek kurumlar ortaya çıksa da 

anayasanın monarşiye verdiği bu güç ve kurumsallaşamayan demokratik yapılar halkın 

bu yönetim modelinde ne kadar söz sahibi olacağının işaretlerini veriyordu.471 

Anayasanın Kral Fuad tarafından onaylanmasıyla otokratik rejimden anayasal rejime 

geçiş tamamlanmış oldu. Kabul edilen anayasanın Mısır Krallığı için geçerli olacağı 

belirtilmekle beraber Mısır’ın Sudan üzerindeki haklarına halel getirmeyeceği ifade 

edilmiştir. 1924’e gelindiğinde ise Mısırlılar seçimi konuşuyordu. Parlamentoda 

 
467 1923 tarihli ve 42 sayılı Kraliyet Kararnamesi ile ilan edilen anayasa 170 maddeden ve 7 bölümden 

oluşmaktadır. Anayasa metninde çalışmamızı ilgilendiren bölüm içeriklerine bakıldığında; birinci bölümde, 

Mısır devlet ve hükümet sisteminin yapısı tanımlanmıştır. Egemenlik, özgürlük ve bağımsızlık vurgusu 

yapılmış, hükümet sisteminin kalıtsal monarşik yapı üzerine kurulduğu belirtilmiştir. “Mısırlıların hakları 

ve görevleri” başlıklı ikinci bölümde, Mısırlıların bu haklardan yararlanırken hiçbir şekilde ırk, dil veya din 

temelinde bir ayrıma tabi tutulmayacağı ifade edilmiştir. “Yetkiler” başlığındaki üçüncü bölümde, yasama 

yetkisinin kralla birlikte senato ve temsilciler meclisine ait olduğu belirtilmiştir. Senatonun beşte ikisi kral 

tarafından atanırken kalan beşte üçü ise halk tarafından seçilmektedir. “Genel Hükümler” başlığında 

devletin resmi dilinin İslam, dilinin ise Arapça olduğu ifade edilmiştir. Anayasanın tam metni için bkz.: 

https://constitutionnet.org/sites/default/files/1923_-_egyptian_constitution_english_1.pdf, Erişim tarihi: 

22.01.2023 
468 Deeb, a.g.e., s.129 
469 Terry, a.g.e., s.154 
470 El-Ahram Online, “Egypt's 1923 Constitution…” 
471 Botman, a.g.e., s.5-9 



96 

 

Mısırlılar doğrudan vekiller üzerinden temsil edileceklerdi. Anayasa çerçevesinde bir 

sistem oluşturmak tüm Mısırlıların gayesiydi. Bir taraftan partiler Mısırlıların güvenini 

kazanmak için mesai harcarken basının siyasal konulara ilgisi artmıştı.472 Böylelikle 

kurulan devlet modeli ve anayasanın kabulünden sonra Mısır iç siyaseti belirli kurumsal 

zemine oturmuş, İngiltere ve Mısır arasındaki ilişkilerde ise yeni bir safhaya geçilmişti. 

Yeni dönemde bağımsızlık anlaşmasında belirtilen hususların uygulanması veya ortadan 

kaldırılmasını konu alan uzun bir müzakere dönemi başlıyordu. 

2.8. Seküler Milliyetçilerin İktidarı: Vefd Hareketi  

Birinci Dünya Savaşı sonrası sahneye Hizbü’ül Vefd çıkmıştır. Vefd, milliyetçi bir 

hareketin siyasal partiye dönüşmesiyle Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra kendine geniş 

bir alan buldu.473 Vefd, siyaset sahnesine Kasım 1918’de bağımsızlık mücadelesi 

bayrağını taşıma iddiasıyla girdi. Deeb’e göre savaştan sonra ortaya çıkan yeni milliyetçi 

hareket, öncekilerle süreklilik arz eden bir ilişki içerisindeydi. Vefd bir anlamda Vatani 

ve Millet Partilerinin özelliklerini alarak yeni bir sentez ortaya çıkarmıştı.  Partinin tüm 

kurucularının Millet Partisi-Hizbü’l Umme’den çıkması aslında onu çizgi olarak daha 

fazla benimsediklerini de göstermektedir. Savaşı sonrası yeni denklemde milliyetçileri 

etrafında toplayan Vefd, iki yönüyle önceki milliyetçi unsurlardan belirgin bir şekilde 

kendini ayırıyordu. İlki Vatani Parti ve Millet Partisi ile süreklilik ilişkisi içerisinde 

olmakla beraber öncekilerden daha fazla ulusu temsil eden ortak bir paydaya sahip 

olması, diğeri ise 1919 Nisan halk ayaklanmasının partiye benzersiz bir misyon 

yüklemesiydi. Yeni Milli Hareket, ilkinin yöntemlerini ve kentsel desteğini alırken, 

ikincisinin ideolojisini ve kırsal desteğini aldı. Ancak Vefd, daha çok temsil ettiği 

toplumsal taban açısından diğerlerinden ayrılmaktaydı. 1919’daki halk ayaklanmasında 

etrafına köylülerden toprak sahiplerine, kentli işçilerden tüccarlara ve elitlere kadar 

toplumun tüm kesimini toplamayı bilen Vefd, özellikle kırsal kesimin desteğini almak 

için çabaladı ve bu nedenle toprak reformu gibi konulara girmedi. Diğer taraftan elitlerin 

istediği ideolojik ve sosyo-ekonomik konulara desteğini hep sürdürdü. Bu kentsel-kırsal 

ittifak, Vefd'ın modern Mısır'da önemli bir siyasal güç olarak hareket etmesine imkân 

 
472 “Egypt, New Constitution Signed: Powers of the King”, The Times, 20 Nisan 1923, s.14; Şefik Paşa, 

a.g.e., s.33 
473 Ramazan, a.g.e., s.37 



97 

 

verdi.474 Erken dönem Vefd’in ruhu, dini farklılıkların göz ardı edildiği Mısır toplumunun 

tümünü içine alan milli bir sözleşmeyi öne çıkarmıştı.475 Vefd’in tüm siyasal meselelerle 

ilgili aşırı demokratik bir pozisyon alması nedeniyle Zağlul’un kitleleri, özellikle toprak 

sahipleri-efendiye, köylüler ve işçilerin desteğini kendine çekmesi doğaldı. Çünkü 

Vefd’in ideolojisini benimseyen tüm sosyal sınıflar parti tarafından benimsenen uyum 

fikrine katkıda bulunmuştu.476 Diğer taraftan Vefd, gücünü dayandırdığı tabanını 

ekonomik ve sosyal gruplarla birlikte ülkedeki azınlık olan Kıptileri de dahil ederek 

büyütmüştü.477 

Savaş sonrası ortaya çıkan yeni siyasal durumda milliyetçi Mısırlılar ülkedeki etkili 

sosyal tabakayı tasfiye etmekle işe başladılar. Aslında Vefd’in ortaya çıktığı koşullar aynı 

zamanda milliyetçi dinamiklerin yeni bir formda ortaya çıkmasıyla açıklanabilir. Savaş 

sırasında meydana gelen siyasal hava, Mısır’ın konumunun değiştirilmesiyle Osmanlı 

egemenliğinden çıkması, hıdiv değişikliği ve İngilizlerle iş birliği yapan grupların 

küskünlüklerinin artması gibi faktörlerle yeni bir oluşuma zemin hazırlamıştı.478 Vefd, 

burjuva tabakasında yer alan Türkleri, İngilizleri, Arnavutları ve Çerkezleri bağımsızlığın 

önünde engel gördüğü için bunlara karşı bir mücadele başlattı. Türklerin yabancı 

olduğunu ve kendi ordularını kurarak onları göndermeleri gerektiğini düşündüler. 

Böylece Mısır’ı kontrol edebileceklerine inandılar.479 Diğer bir deyişle, seküler-milliyetçi 

muhalefet Mısır’ın Osmanlı Devleti’nden ayrılana kadar yönetimde etkili olan Türk-

Çerkez tabakasını hedef alırken, 1922’de kazanılan kısmi bağımsızlık sonrası Mısırlılık 

bilincinin önündeki diğer önemli engel görünen Arap kimliğini bertaraf etmeye çalıştı. 

Çünkü Arap kimliği o dönemde seküler kimlik arayışını yansıtmıyordu.480 Mısırlıları 

merkeze alan bu düşüncelerin öne çıkardığı toprak milliyetçiliğinin temeli önceki asrın 

ikinci yarısından itibaren atılmıştı. Aynı şekilde, Vefd'in milliyetçiliği, bir başka 

bastırılmış unsur olan Mısır'ın eğitimli kadınlarına hitap etmekteydi. Kasım Emin’den 

beri feminizm milliyetçi düşüncenin bir unsuru haline gelmişti ve milliyetçiliğin hararetli 

 
474 Deeb, a.g.e., s.2-3 ve s.417; Botman, a.g.e., s.55-56 
475 Hourani, Çağdaş Arap…, s.242 
476 Deeb, a.g.e., s.74 
477 Terry, a.g.e., s.72 
478 Deeb, a.g.e., s.38 
479 Ramazan, a.g.e., s.25-28 
480 Mengüç, a.g.e., s.71 



98 

 

günlerinde Huda Şaravi liderliğindeki eğitimli Müslüman kadınlar peçelerini atarak 

kamusal alana dahil olmuşlardı.481 

Bağımsızlık mücadelesinin başında Vefd’in öne çıkması Kral Fuad tarafından örtülü bir 

şekilde desteklendi. Vefd’in halk nezdinde popüleritesi yüksekti. Ancak kurulan anayasal 

sistemde Kral Vefd’in hükümet etme yetkisini zaman zaman manipüle etti. Atanmış 

bakanlar ve hükümeti görevden alma yetkisi nedeniyle Kralın mutlak gücüne karşı 

herhangi bir siyasal parti başarılı olamadı. Aşağıdan yukarıya halk tarafından gelebilecek 

zorlayıcı bir talep olmadığından bu güç sınırlanamadı.482 1919-1923 yılları arasında 

kongre partisi görünümünde olan Vefd, iki savaş arası dönemde “kitle” partisinin yanında 

bir “kadro” partisi özelliklerini öne çıkardı.483 Vefd, 12 Ocak 1924’te yapılan seçimlerde 

yüzde 44,9 alarak 211 sandalyeli parlamentoda 179 sandalye kazandı. Parlamentoda 

büyük çoğunluğu elinde bulundurmasına rağmen 10 ay gibi kısa süre iktidarda kalabilen 

partinin bunda İngiliz çıkarlarıyla çatışan tutumunun yanında Kral Fuad’ın yürütmeye 

bağlı yetkilerini kullanmasının da payı büyüktü.484 1925 seçimlerinde Vefd 

parlamentodaki sandalyelerin yüzde 53’ünü kazanarak yine çoğunluğu elde etti. Meclis 

Başkanlığı seçiminde ise Zağlul, Servet’e karşı oyların çoğunluğunu elde etti. Zağlul’u 

istemeyen Kral Fuad parlamentoyu feshetti.485 1926 yılında tekrar yapılan seçimlerde 

Vefd yine meclisin çoğunluğunu aldı. Ancak Zağlul, İngilizlerin engellemeleri nedeniyle 

Başbakan olamadı, partisi Vefd ise hükümette liberallerin oluşturduğu koalisyonda yer 

aldı.486 1929 seçimlerinde Vefd önceki seçimlerde elde ettiği başarıyı tekrarladı. Ama 

seçimlerde elde ettiği çoğunluk Vefd’in halkın temsilcisi olarak iktidarda güçlü bir 

konumda olmasına yetmiyordu. Çünkü bir taraftan otoriter kral ve müdahaleyi bir 

alışkanlık haline getiren İngilizlerin tavrı anayasal sistemi işlevsiz hale getirdi.487 Temsili 

demokrasi deneyimi ve anayasal düzen Mısırlıların yeni tanıştıkları kavramlar 

olduğundan bunların içini doldurmak kolay olmadı. 

 
481 Hourani, Arabic thought…, s.213-215 
482 Botman, a.g.e., s.31-32 
483 Deeb, a.g.e., s.419 
484 Deeb, a.g.e., s.135 
485 Terry, a.g.e., s.183 
486 Hourani, Çağdaş Arap…, s.240 
487 Botman, a.g.e., s.37 



99 

 

Milliyetçi liberal Vefd bile zamanla demokratik güçleri oluşturan konumunu unuttu ve 

anayasal hakların kısıtlandığı dönemde kendisine biçilen rolü oynamakla yetindi.488 

Botman’a göre sözde liberal dönemde iktidar; Saray, İngilizler, Vefd ve diğer azınlık 

partileri arasında bir denklemde yer aldı. Hem Vefd hem de diğer azınlık partileri 

toplumun imtiyazsız kesiminin şartlarını iyileştirmek için pek çabalamadılar. Sosyal ve 

ekonomik reformları öne çıkarmayıp önceliklerini ulusal kurtuluş taleplerine verdiler. 

Seçimlerde Vefd ne zaman mutlak bir zafer kazansa İngilizler ve Sarayla çatışma 

kaçınılmaz oldu. Bu çatışma istifalara, görevden almalara ve nihayetinde parlamentonun 

feshine kadar giderek anayasal sürecin tıkanmasına sebep oldu.489 Özellikle 1919-1936 

yılına kadar iktidara gelen tüm yeni Mısır başbakanlarının hizmet süresine İngiltere ile 

bir anlaşma ve müzakere zemini aramakla başlaması gerektiği kabul edilen bir teamüldü. 

Özellikle “dört saklı husus” bu görüşmelerde ana gündemdi.490 1927 yılında Zağlul’un 

ölümü ile Vefd içerinde bir liderlik mücadelesi ortaya çıktı. Seleflerinden çok farklı 

olmayan ilk nesil liderlerin siyasal alandaki odağında İngiliz düşmanlığı bulunuyordu. 

Siyasal mücadelede İngilizlerin gücünü kıramayan Vefd’e karşı halkın desteği zamanla 

azaldı.491 Vefd, liderin öne çıktığı bir parti olduğundan Zağlul’un şahsi özellikleri partinin 

karakterini yansıtıyordu. Hourani’ye göre Mısır siyasetinde lider bir karakter olarak öne 

çıkan Zağlul’un eleştirilecek yönleri oldukça fazlaydı. Onun otoriter kimliği ve 

muhalefete karşı tahammülsüzlüğü hem etrafındaki genç yetenekleri hem de yol arkadaşı 

Lütfi el-Seyyid’i kendinden uzaklaştırdı. Vefd liderinin bu tavrı parti içinde bölünmelere 

sebep oldu.492 Zağlul tarz ve kişilik olarak otoriter olmakla birlikte her kesimden saygı 

gördü.493  

Müslüman çoğunluğu ve Kıpti azınlığı daha önce hiç olmadığı kadar bir araya getiren 

Saad Zağlul, dini fanatizmin karşısında yer almıştı. Vefd’in altın kurallarından biri olarak 

 
488 Botman, a.g.e., s.6-7 
489 Botman, a.g.e., s.34 
490 El-Feki, a.g.e., s.23-24 
491 Terry, a.g.e., s.208-209 
492 Marsot, a.g.e., s.86; Hourani, Çağdaş Arap…, s.242-243; El-Bargouti, a.g.e., s.64 
493 Botman, a.g.e., s.36-37; “Diğer taraftan Zağlul’un pragmatik bir lider olduğu hususunda eleştiriler 

yapıldı. Akkad’a göre Zağlul, gerçek anlamda bir entelektüel olmadı. Pratik bir zekâsı vardı ve bir eylem 

adamının kültürüne sahipti. Sadece işiyle ilgili kitapları okumayı tercih etti. Fransızcayı modern uygarlığın 

hazinelerinin bulunmasında bir araç olduğundan değil, hırslı bir kamu insanının kariyeri için gerekli olduğu 

için; İngilizceyi ve Almancayı da muhataplarıyla iletişim kurabilmek için öğrendi. Savaşta yararlı alıntılar 

yapmak için ise Kur’an’la ilgilendi.” Abbas Mahmud el-Akkad, Sa'd Zağlul, Cairo, 1936, s.573’den 

aktaran Hourani, Arabic thought…, s.217 



100 

 

bir arada yaşamayı önemsedi ve bir Kıpti olan Wisa Wasif Paşa’yı Temsilciler 

Meclisi’nin sözcüsü olarak halefi yaptı. Bu tercihi daha sonra eleştirilse de Zağlul 

Mısır’ın sosyolojisini en iyi bilen siyasetçilerdendi.494 Kendisinden sonra Mustafa el-

Nahhas, Vefd liderlerince onun yerine seçilecekti. Zağlul’un eşi onursal başkan olarak 

geçse de partinin işlerinde Fathallah Barakat Paşa, Mustafa el-Nahhas Paşa ve Wisa 

Wasif’ten oluşan üçlü yürütme kurulunun kararı belirleyici oldu.495 Partinin başına geçen 

Nahhas selefinin karizmasından yoksun olmasına rağmen Mısır’ın bağımsızlığını 

kazandıran partinin mirasını üzerine aldı. Partisi, seçimlerle iktidar olsa da istikrarlı bir 

dönem geçirmedi ve Kral Fuad ile İngilizlerin arasında kendine alan açmaya çalıştı. 

Ancak ülkedeki otoriter yönetim ve İngiliz gözetimi parlamentonun gücünü hep 

sınırlandırdı.496  

Vefd dışında diğer siyasal partilere halk desteği azdı ve azınlık partileri olarak 

adlandırılmaktaydı. 1922’de kurulan Liberal Anayasalcı Parti497 içinde eski Vefdistlerden 

Ahmed Lütfi el-Seyyid, Adli Yakan, İsmail Sıdkı ve Muhammed Hüseyin Heykel gibi 

tanınmış siyasetçiler bulunmaktaydı.498 Deeb’e göre Liberal Anayasacılar, medeni bir 

ulusun kendi kendini yönetmesinin tek yolunun ve İngiliz-Mısır ilişkilerindeki 

meselelerin çözülmesinin de ön koşulu olarak anayasal sistemin gerekli olduğuna 

inandılar.499 Botman’a göre ılımlı bir milliyetçi çizgiye sahip olan parti, ulusal 

bağımsızlık için İngilizlerle aşamalı müzakerelere girilmesinden yanaydı. Anayasanın 

hem sosyal, siyasal ve ekonomik alanlarda yapılacak düzenlemeleri teşvik edeceğini hem 

de Mısırlıların başka bir güce muhtaç olmadan tam bağımsızlığın elde edilmesine hizmet 

 
494 Mustafa el-Feki, “Makram Ebeid: Politician of the Majority Party”, Contemporary Egypt: Through 

Egyptian Eyes, Ed. By. Charles Trip, Routledge, 1993, s.22 
495 El-Feki, a.g.e., s.22 
496 Tignor, a.g.e., s.250-251 
497 Vefd’den ayrılan ve çoğunlukla toprak sahipleri ile aydınların temsil ettiği parti, 1922 yılında İngilizlerin 

tek taraflı olarak beyan ettiği Bağımsızlık Bildirgesi’ni destekledi. Ayrıca yeni oluşturulan 1923 

anayasasına katkı yaptı. Vefd ve İngilizler arasında iktidar dengesi olan parti 1953 yılında Devrim Komuta 

Konseyi tarafından yasaklandı. https://www.encyclopedia.com/humanities/encyclopedias-almanacs-

transcripts-and-maps/liberal-constitutionalist-party, Erişim Tarihi: 05.09.2023; Liberal Anayasacılar, “esas 

olarak büyük toprak sahiplerinden ve eski Türk yönetici sınıfının unsurlarından oluşan bir partidir. 

Bağımsızlığın ilanını Anayasal reformlara girişmek ve Mısır’ı modernleştirmek için sağlam bir temel 

olarak görüyordu. Partinin yayın organı Mısır kültürel ve siyasal hayatında 1952’ye kadar önemli bir rol 

oynayacak olan hukukçu, edebiyatçı Muhammed Hüseyin Heykel (1888-1956) tarafından yönetilen El-

Siyasa gazetesiydi.”  İskender Gökalp ve François Georgeon, “İslam Dünyası ve Kemalizm” içinde Maged 

Mansy, Biçim ve Reform Mısır ve Kemalist Türkiye, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2007, s.106 
498 Botman, a.g.e., s.66 
499 Deeb, a.g.e., s.79 



101 

 

edeceğini düşünüyorlardı. Bununla birlikte Liberal Anayasacılar daha çok aristokratik bir 

görüntü oluşturdu ve büyük toprak sahiplerinin beklentilerini öne çıkarırken kitlelerle 

bağlantı kuramadı.500 Bu partinin dışında sonradan kurulan siyasal partiler Mısır 

siyasetinde iktidar olabilecek bir varlık gösteremedi.501 Kısmi bağımsızlığın elde 

edilmesinden başlayarak Kral Fuad dönemini içine alan 1922-1936 yılları arasında siyasal 

hayat belirli bir kısır döngüde tekrarlanıp durdu. 1923 Anayasası partileri kral karşısında 

zayıf bırakmıştı. Vefd’in çoğunluğu elde ettiği halde iktidarda uzun süre kalamadığı bir 

istikrarsızlık oluşmuştu. Bu yüzden model alınan meşrutiyet yönetimi işlemedi.502 İktidarı 

ikame edecek güçlü bir muhalefet partisi gelişmedi. Bunun yerine halk desteği zayıf, 

sarayın ve İngilizlerin desteklediği azınlık partileri denge unsuru oldu. 

En az iki partinin güçlü olmasını gerektiren üç partili denge sistemini liberal deneyim 

olarak nitelendiren Marsot, bu siyasal mekanizmanın siyasal yaşamın dengesini 

bozduğunu, nihayetinde iktidardaki parti gücünü toplamak adına diğer partiye veya krala 

değil İngiliz yüksek komiserine başvurduğunu, bunun da liberal deneyimin başlamadan 

bitmesine neden olduğunu belirtmektedir.503 Botman ise Mısır’da liberal dönemdeki 

ekonomik ve entelektüel eğilimleri ortaya koyarak 1919 ile başlayan endüstriyel ilerleme, 

ideolojik çatışmaları ve milliyetçi ideolojinin bir ulusu şekillendirdiği bu aralığı 1952 

darbesine kadar almaktadır. Yarı sömürge bir ülkede milliyetçiliğin rolü ve sınırlı bir 

şekilde uygulanan demokratik ortamda siyasal çoğulculuk deneyimini öne çıkararak bunu 

çağdaş Mısır toplumunun anlaşılmasında bir arka plan olarak sunar. Özellikle bu dönemi 

siyasal çoğulculuk, siyasal söylem ve siyasal katılımın varlığı açısından verimli bir 

dönem olduğunu vurgular ve bunun Mısır’da bir daha yaşanmadığını ifade eder. Bu 

nitelendirmeler doğrultusunda bu dönemi sözde liberal dönem olarak tanımlar.504 Ancak 

Batı’daki liberal demokrasi ve siyasal kurumlarının gelişmesini belirleyen şartlar 

Mısır’da mevcut değildi. Yerli bir burjuvazi olmadığı gibi büyük bir işçi sınıfından da 

bahsetmek mümkün değildi. Sahip olduğu nüfusun çoğunluğu kırsal kesimdendi ve 

 
500 Botman, a.g.e., s.66-67 
501 1925 yılında kurulan İttihad (Birlik) Partisi kralın siyasal manipülasyonlarına hizmet eden bir parti 

görünümünde oldu. Parti yöneticileri kral tarafından yüksek idari kadrolara atandı. 1930’da İsmail Sıdkı 

tarafından kurulan Halk Partisi-Hizb el-Şa’b ise bir siyasal partiden ziyade liderinin otokratik eğilimlerinin 

sözcülüğünü yapan bir klik görünümünde hareket etti. Botman, a.g.e., s.67-68 
502 Mansfield, Osmanlı Sonrası…, s.83 
503 Marsot, a.g.e., s.87 
504 Botman, a.g.e., s.3 



102 

 

sosyal hareketliliği gerçekleştirecek bir güce sahip değildi.505 Böyle olmakla beraber bu 

hareketliliği aksiyona geçirecek dinamiklerin harekât alanı ülkede güçlü bir şekilde 

varlığını devam ettiren İngilizlerin ve bulduğu her fırsatta siyasal elitlerin girişimlerini 

sekteye uğratan kralın varlığı sayesinde kısıtlanmıştı. 

2.9. Kral Fuad’ın Gücü ve Zağlul’un Liderliğindeki Vefd Arasında İktidar 

Dengesi 

Savaş bitmeden 1917’de Sultan Kâmil’in ölümü üzerine İngilizler Mehmed Ali 

hanedanının kendilerine karşı olmayan tek üyesi olduğunu düşündükleri Fuad’ı 

desteklediler.506 Yeni sultan ilerde kral unvanını alana kadar düşük bir profil çizecekti. 

Savaş bittikten sonra 1919’da milliyetçiler meclisin askıya alınmasına dair bir kararın 

bulunmaması nedeniyle yeniden açılması için harekete geçtiler.507 Böylelikle 

milliyetçiler savaş sonrası yeni durumda ilk siyasal girişimi yapmış oldular. Sultan 

Fuad’ın ilk yıllarına denk gelen 1919 halk ayaklanmasında Sultan zayıf konumu 

nedeniyle bir siyasal güç değildi. Bu dönemde İngilizler ve yeni milliyetçi hareketin 

siyasal tezahürü olan Vefd iki ana güç olarak ön plandaydı.508 İngilizler milliyetçilere 

karşı Fuad’ın konumunu güçlendirmek için çaba sarf ederken, Fuad da onlara bağımlı 

olmaktan kurtulmak istiyordu. 28 Şubat 1922 tarihli Tek Taraflı Bağımsızlık Bildirgesi 

ile konumu güçlenen Fuad’ın unvanı 15 Mart 1922 tarihi itibariyle “kral” oldu. Bundan 

sonra iktidar dengesinde Kral güçlü bir şekilde varlık gösterecekti.509  

Yapılan anayasa çalışmaları güçler dengesini kral ile parlamento arasında dağıtmıştı. 

Sonunda her tarafın taviz vermek zorunda kaldığı bir uzlaşmayı ortaya çıktı. Yasama gücü 

kral ve iki kamaralı bir meclise aitti. Ancak kralın yasama ve yürütme üzerinde yetkileri 

oldukça genişti. Hükümetin belirlenmesi üzerindeki yetkilerinin yanında senato başkanını 

ve üyelerinin beşte ikisini seçme yetkisi onun yürütme açısından ağırlığını 

gösteriyordu.510 Kral iktidardaki gücünün önemli bir kısmını 1923 Anayasası tarafından 

kendisine verilen yetkilerden alıyordu. İngiliz varlığını tehlikeye atmadığı sürece büyük 

 
505 Botman, a.g.e., s.6 
506 Deeb, a.g.e., s.124 
507 Terry, a.g.e., s.10 
508 Deeb, a.g.e., s.123 
509 Deeb, a.g.e., s.124 
510 Marsot, a.g.e., s.83 



103 

 

bir hareket özgürlüğü bulunuyordu. Gücünü daha çok parlamentoya, dolayısıyla iktidar 

partisine karşı kullanıyordu.511 Kral Fuad, bütün iktidarı elinde bulundurmak isteyen 

otokratik bir yönetim sistemi benimsemiş ve anayasayı elinden geldiğince dolanmaya 

çalışmıştı. Bu anlamda idare sisteminde yer alan diğer iktidar erkleri olan başbakana ve 

parlamentonun işlevini hiçe sayıyordu.512 Mısırlılar otoriter eğilimli Kral Fuad’ı çok da 

sempati duymadıkları bir Türk aristokrat olarak görürken, İngilizler ise onun aşırı 

güçlenmesine karşıydı. Bu durum siyasal olarak güçlü Vefd ile Kral arasında bir dengeyi 

zorunlu kılıyordu.513 Deeb’e göre Vefd Mısır ulusunu temsil etmekteydi. Onun milliyetçi 

refleksleri İngiliz nüfuzu ile temelde karşı karşıya geliyordu. Vefd iktidarı ancak İngiliz-

Mısır ilişkilerindeki sorun alanlarına yönelik teklifler getirdiği için tercih edildi. Mısır 

toplumu Vefd’in arkasındaydı ve İngilizler bunu dikkate almak durumunda kaldı.514 

Marsot’a göre Mısır’da iktidar Abidin’de sarayında oturan gerçek kralın, Kasr el-

Dubara’daki sarayında oturan taçsız kralın ve kalplerin kralı olarak anılan Zağlul 

arasında hassas bir dengeye oturmuştu. Kral, İngilizler ve Vefd’in temsil ettiği üç ana 

siyasal gücün ilişkisi asimetrikti ve iki savaş arası dönemde iktidar savaşı bu üçlü 

arasındaki mücadeleye sahne oluyordu. Anayasa sayesinde kralın gücü zor 

dizginlenebilen bir konumdayken en zayıf halkayı kolaylıkla iktidardan uzaklaştırılabilen 

Vefd temsil ediyordu.515 Marsot’a göre Mısırlılar İngilizlerin Mısır’daki politikasının üç 

temel unsuru olduğunu görmüştü. Birincisi, İngilizler kralın konumunu halk karşısında 

sürekli güçlü tutacaktı, zira kral bu koltuğa kendilerinin onayı ile gelmişti. Diğeri, 

İngilizler sürekli kendi çıkarlarını Mısır’ın önünde tutuyorlardı. Sonuncusu ise, iktidara 

gelen bir hükümet ancak İngilizlerin desteği ile ayakta durabilirdi. Bu nedenle onlarla 

anlaşmak zorundaydı.516 Bu denklemde İngilizler diğer iki iktidar gücünü kontrol ediyor, 

kendi durumuna göre asimetrik bir denge gözetiyordu. 

Vefd lideri Zağlul zor bir denklemin içindeydi. Bir taraftan kral diğer taraftan İngiliz 

temsilcisi ile eşitsiz bir düzlemde savaşmak zorundaydı. 517 Uzun yıllar ülkenin en etkili 

politikacısı olan Saad Zağlul atanan İngiliz Yüksek Komiserler ile uzun yıllar mücadele 

 
511 Deeb, a.g.e., s.125 
512 Marsot, a.g.e., s.85 
513 Terry, a.g.e., s.205 
514 Deeb, a.g.e., s.126 
515 Marsot, a.g.e., s.84-85; Deeb, a.g.e., s.126; Tignor, a.g.e., s.250 
516 Marsot, a.g.e., s.89 
517 Marsot, a.g.e., s.86 



104 

 

etmişti.518 Kurulan hükümetlerde görev alan Zağlul sadece devlet adamlığı ile değil 

politikacı yönü ile de ön plana çıkmış, savaştan sonra öne çıkan liderliğinin alt yapısını 

çok önceden döşemişti. Çeşitli bakanlıklar ve yasama meclisi başkan yardımcılığı 

görevleriyle kendini göstermişti.519 Siyasal arenada Hidiv’in mutlak otoritesine karşı 

savaş açmıştı. İngilizlerin ülkedeki varlığından rahatsız olmakla beraber onlarla iletişim 

halinde kalarak amacına ulaşacağına inanmıştı.520 İngilizler ve Kral arasındaki güç 

ilişkisinin farkındaydı. Mısırlıları yönetime katacak parlamentonun gücünü diğer iki güç 

arasında işlevsel bir konuma getirmek için bir tür denge siyasetini uygulamak 

zorundaydı.521 İngilizler açısından Vefd’in tek kalıcı alternatifi Saray otokrasisiydi. Diğer 

taraftan, İngilizler açısından Vefd’e karşı koyabilecek ve Sarayla bir ittifaka gerek 

kalmadan ortada bir partinin teşvik edilmesi kaçınılmaz hale geldi.522 Zağlul’un 

ölümünden sonra Mısır milliyetçiliği aksiyoner dönemini tamamlamış, Vefd’in siyasal 

ağırlığı zayıflamıştı. Bu dönemden sonra iktidar kral ve İngilizlerle birlikte azınlık 

partilerinin yer aldığı merkeze göre şekil almıştır.  

2.10. Bağımsızlık Müzakereleri 

İngiliz-Mısır anlaşmasında belirlenen hususların müzakere edilmesi için 1924 yılında 

toplanan dönemin İngiliz Başbakanı McDonald ile Başbakan Zağlul arasında belirli bir 

dostluk kurulsa da müzakereler çetin geçti. Zağlul’un en büyük hedefi İngilizlerle 

belirlenmiş olan dört saklı hususu çözüme kavuşturmak ve İngiliz müdahalesini 

engelleyecek bir anlaşma zemini bulmaktı.  Zağlul’un görüşme öncesinde Mısır’ın 

bölgede egemenliğini vurgulaması ve Büyük Britanya’nın bölgeden tamamen tahliyesini 

talep edeceğini duyurmasıyla beraber onun için İngilizlerin Sudan’ın konumuna ilişkin 

ılımlı bakışını kabul etmesi de zorlaşmış oldu.523 Bakıldığında, Sudan’daki düzeni 

korumada kararlı olan ve bunun için tüm tedbirleri alacak olan İngilizler hükümeti, Nil’in 

 
518 Birinci Dünya Savaşı sonrası Zağlul’un mücadele etmek zorunda kaldığı İngiliz Yüksek Komiserleri; 

Wingate (Aralık 1916-Ocak 1919), Allenby (Mart 1919-Haziran 1925), ve Lloyd (Ekim 1925-Temmuz 

1929) Kahire’de görev yapmıştır. 
519 Hourani, Çağdaş Arap…, s.237-238 
520 Hourani, Çağdaş Arap…, s.240-241 
521 Marsot, a.g.e., s.84-85 
522 Marlowe, a.g.e., s.272 
523 “End of Egypt Talk: Zağlul Pasha Leaving” The Times, 4 Ekim 1924, s.10 



105 

 

suyu ve Sudan’daki mali haklar konusunda Mısır’ı tatmin edecek şekilde bir güvence 

vermeye sıcak bakıyordu.524 

Halkın büyük desteği ile iktidar olan Vefd, Mısırlıların bağımsızlık davasının artık meşru 

temsilcisiydi. Ancak demokratik umutlar yeni filizlenmişken 1924 yılında sistemin 

işleyişine darbe olacak bir hadise yaşandı. 1919 Devrimi olaylarında aktif yer alan ve 

milliyetçi eğilimleri olan bir dizi gizli cemiyetten biri Vefd’in yarı-askeri kolunu teşkil 

etmekteydi. Mısır ordusunun başkomutanı ve aynı zamanda Mısır Genel Valisi olan Sir 

Lee Stack bu milliyetçi grubun eski bir Vefdist olan lideri tarafından öldürüldü. Bu olay 

üzerine Mısır’daki İngiliz yüksek komiseri Edmund Allenby Londra’ya danışmadan 

oldukça sert tedbirler aldı ve bu olaydan Zağlul’u sorumlu tuttu. Yüksek Komiser, Mısır 

hükümetini bu cinayetin işlenmesine sebebiyet vermekle suçlayarak yabancıların 

yaşamlarını korunmasında ne kadar aciz ve isteksiz olduklarını belirtti. Bu durum 

Zağlul’un siyasal kariyerini çok etkiledi. İngiliz-Mısır Antlaşmasını müzakere etmek 

isterken meydana gelen bir olay neticesinde Mısır siyasal hayatından çekilmeye zorlandı. 

Zağlul ültimatom olarak iletilen; Mısır ordusunun Sudan’dan çekilmesi, siyasal 

gösterilerin yasaklanması ve yarım milyon pound ceza ödenmesi şartlarından sadece 

sonuncusunu kabul ederek istifa etti. Bu suikast neticesinde parlamentoda çoğunluk 

partisinin lideri olmasına rağmen İngilizler tarafından bir daha başbakan olmasına izin 

verilmedi. Halk tarafından ‘kalplerin kralı’525 olarak adlandırılan Vefd Hareketinin 

karizmatik lideri Saad Zağlul, siyaset sahnesinden tasfiye edilmişti. Bu olaydan sonra 

Mısır’da müdahaleci siyaset anlayışı hâkim oldu.526 Mısırlılar İngilizlerin bu baskısına 

karşı tepkilerini dile getirdiler. Zağlul’un istifası sonrası Mısır Parlamentosu, Milletler 

Cemiyeti ve tüm ülke parlamentolarına hitaben protesto metni hazırladı. Mısır’ın 

dokunulmaz ve devredilemez hak ve özgürlüğü ile tam bağımsızlığına vurgu yapılan 

metinde Meclis, Mısır ulusunu keyfi uygulamalardan korumak üzere Milletler 

Cemiyeti’nin müdahalesine başvuruyordu.527 Bu olaydan sonra Vefd iktidarı kaybetti ve 

zamanla güçlenen saray ipi eline aldı. Ancak Yüksek Komiser Allenby’nin bu olay 

neticesinde aldığı tavır ve uygulamaları İngiliz hükümetince eleştirildi. Çünkü İngiliz 

 
524 “Anglo-Egytian Conversations: Cause of Breakdown, Zağlul’s Impossible Demands”, The Times, 8 

Ekim 1924, s.14 
525 Marsot, a.g.e., s.84 
526 Botman, a.g.e., s.34; Marsot, a.g.e., s.85; Allenby’nin Mısır hükümetine ilettiği şartlar için ayrıca bkz.: 

NA, CAB/23/49/4, Conclusions of a Meeting of the Cabinet, 22 Kasım 1924 
527 “Egypt and the League: Parliament’s Protest”, The Times, 27 Kasım 1924, s.11 



106 

 

hükümetinin direktiflerinden önce harekete geçmişti. Yüksek Komiser kendisine yapılan 

eleştiriye karşılık Mısır başbakanının muhtemel istifası öncesi kararları uygulamaya 

koymak için yaptığını açıkladı. İngiliz hükümeti ise meselenin aciliyeti nedeniyle 

Allenby’nin yaklaşımını kabullenmek durumunda kaldı.528 Birçok İngiliz yetkili Stack 

Krizinde Allenby’nin tek taraflı eylemleri nedeniyle görevden alınmasının uygun 

olacağını değerlendirdi.529 

Bu arada 1925’te yapılan seçimlerden hemen sonra toplanan meclis 125’e 85 karşı oyla 

Zağlul’u başkan olarak seçti. Bu sırada Başbakan meclise gelerek Ziver Paşa kabinesinin 

istifasını kabul etmeyen kralın meclisi feshettiğini bildiren kararnameyi açıkladı. Böylece 

ikinci Mısır parlamentosu açıldığı gün kapanmış oldu.530 Ülkenin dış siyasetine ilişkin 

bağımsız hareket kabiliyeti kazandıracak hamleler düşünüldü. Bu amaçla 1925’te 

Mısır’ın Milletler Cemiyeti’ne üyeliğinin uluslararası ilişkiler açısından daha merkezi bir 

konuma geleceği hesap edilerek çalışmalar yapıldı. Ancak İngiltere’deki Muhafazakâr 

hükümet buna sıcak bakmadı.531 Bu süreçte Allenby’nin yerine Lord Lloyd atandı. 1926 

yılında yapılan seçimlerde Vefd oyların yüzde 68’ini alarak ezici bir üstünlük sağladı. 

Lloyd özellikle 1922 İngiliz Deklarasyonunu reddettiği için Zağlul’un Başbakanlığını 

istemiyordu. Bu durumu Zağlul ile buluşmasında aktaran Lloyd, muhatabına söz konusu 

bildiriyi kabul etmesini, parlamentoda Sudan’a atıfta bulunmamasını ve Kral’a karşı 

saygılı olmasını istedi. Zağlul bunlardan ilk ikisini reddederek görüşmeden ayrıldı.532 

Allenby’den sonra 1925-1929 yıllarında Komiser olarak görev yapan Lord Lloyd 

emperyalist bir anlayışla Mısır’ın etkili bakanlıklarında söz sahibi oldu.533 Lloyd’un 

yürüttüğü siyaset, İngilizlerin hiçbir koşulda kendi üstün konumlarını bırakmayacaklarını 

karşı tarafa göstermekti. Muhafazakâr politikaları devam ettirmekten yana olan yeni 

komiser imparatorluklarının gerilediğini kabul etmek istemiyordu. Bu yüzden 

İngiltere’nin Mısır’ın bağımsızlığına koymuş olduğu çekinceleri müzakereye 

yanaşmadı.534 Bu sırada müzakereler aralıklı olarak devam etti. Kasım 1927 yılında 

İngiliz kabinesinde görüşülen ittifak anlaşması, 1922 Deklarasyonundaki çekinceleri 

 
528 NA, CAB 23/49/5, Conclusions of a Meeting of the Cabinet, 24 Kasım 1924 
529 Terry, a.g.e., s.178 
530 “The Dissolution in Egypt”, The Times, 26 Mart 1925, s.17 
531 Şefik Paşa, a.g.e., 2. Cilt, s.644 
532 Terry, a.g.e., s.188-189 
533 Mansfield, Osmanlı Sonrası…, s.102 
534 Terry, a.g.e., s.189; Mansfield, a.g.e., s.276-277 



107 

 

gözden geçirerek Mısır’ın savunmasının her iki ülkenin ortak iş birliğiyle sağlanması ve 

Mısır’ın egemen bir ülke olarak bağımsızlığının sağlanması hedeflenmişti.535 1928 

yılında yapılan müzakerelerin bir sonuç vermediği ortaya çıkmıştır. Mısır Hükümeti'nin 

önerilen İngiliz-Mısır İttifak Antlaşması'nı reddetmesi sonucunda, İngiliz Hükümeti 

Kahire Kabinesi'ne İngiliz Hükümeti'nin duruma göre çeşitli adımlar atma hakkını saklı 

tuttuğunu bildiren bir nota göndermiştir. Notada, İngiltere’nin 1922 tarihli Tek Taraflı 

Bağımsızlık Bildirgesi’nde sahip olduğu sorumluluklara atıf yapması dikkat çekicidir.536 

Bağımsızlık sürecinde yapılacak anlaşmaya ilişkin görüşmeleri Türkiye’den Akşam 

gazetesi ilgi ile takip etmişti. İktidarda bulunan İşçi Partisi azınlık hükümetinin Dışişleri 

Bakanı Arthur Henderson, İngilizlerin Mısır politikasında köklü değişiklerden yanaydı. 

Bu nedenle seleflerinden Allenby çizgisini devam ettiren Yüksek Komiser Lord Lloyd’u 

görevden aldı. Lloyd İngiliz politikasını kendi inisiyatifi ile şekillendiriyordu ve aşırı 

güçlenmişti. Bu anlamda Kral Fuad’ı zor durumda bırakmıştı. İngiliz hükümeti, Mısır ile 

İngiliz parlamentolarının serbestçe kabul edeceği bir anlaşma yapmak istediklerini 

bildirmişti. Görevden alınan İngiliz Yüksek Komiseri yerine ilişkileri anlaşma zemininde 

devam ettirecek bir sefirin atanmasına karar verilmişti.537 1930’lara gelindiğinde iki ülke 

arasında yapılacak anlaşma Nahhas-Henderson taslağı üzerinden yürütüldü. Ancak 

görüşmelerde herhangi bir neticeye varılmadan taraflar dağıldı. Anlaşma taslağında 

çekince konulan maddeler ilerlemeyi engelliyordu. Her iki tarafta anlaşmanın aslında 

aleyhinde olan iki grup bulunmaktaydı: İngiltere tarafında Muhafazakâr Parti, Mısır 

 
535 On altı madde ve bir ekten oluşan İttifak Anlaşmasının taslak metni için bkz.: NA, CAB 24/189/17, 

Draft Treaty Alliance Between Great Britain and Egypt, 8 Kasım 1927 
536 The Times gazetesi anlaşmanın Mısır Hükümeti tarafından reddedilmesi sonrası İngiliz Hükümetinin 

alacağı tavrı özetlemiştir. "Mısır ile İttifak Antlaşması için Müzakerelere İlişkin Belgeler" başlığı ile 

gönderilen notada; Sir Austen Chamberlain ile Servet Paşa arasındaki Londra'da yapılan görüşmelerden bu 

yana müzakerelerin gidişatını anlatarak İngiliz Hükümeti'nin İttifak Antlaşması'na dahil etmeye hazır 

olduğu tavizleri ayrıntılı olarak açıklamıştır. Servet Paşa'nın Mısır'a dönüşünde, İngiliz Hükümeti'nin 

beklentilerinin aksine, taslağın Kabine'deki meslektaşlarına sunulmasında gecikme yaşandığını ve dikkate 

alınması gereken yeni noktalar ortaya koymaya çalıştığı vurgulanmıştır. 1 Mart'ta İngiliz Yüksek Komiseri 

Lord Lloyd, Austen Chamberlain'e Mısır Hükümeti'nin Antlaşmayı reddettiğine dair kararını içeren 

telgrafında; Antlaşmanın hükümete oybirliğiyle reddeden Vefd tarafından dayatıldıktan sonra Mısır 

Hükümeti'nin kararının metninde, önerilen Antlaşmayı Mısır'ın bağımsızlığı ve egemenliğiyle 

bağdaşmadığı ve ülkenin İngiliz güçleri tarafından işgalini yasallaştıran bir antlaşma olarak tanımladığı 

ifade edilmiştir. Bunun üzerine Austen Chamberlain, Lord Lloyd'a Mısır Hükümeti'ne resmi bir nota 

göndermesi talimatını veren bir telgrafla yanıt vermiştir. Notada, "Mısır Hükümeti ile yapılan görüşmelerin 

amacına ulaşamaması nedeniyle, Majestelerinin Hükümeti, 28 Şubat 1922 Beyannamesi kapsamındaki 

sorumluluklarından herhangi birinin, yukarıda belirtilen nitelikteki Mısır mevzuatı veya idari eylem 

yoluyla tehlikeye atılmasına izin veremez ve kendi görüşlerine göre durumun gerektirdiği adımları atma 

hakkını saklı tutarlar." denilmektedir. “Britain and Egypt: The Rejected Treaty”, The Times, 8 Mart 1928 
537 “İngiltere Mısır Politikasını Değiştiriyor: Lord Lloyd Neden Azledildi?”, Akşam, 2 Ağustos 1929, s.6 



108 

 

tarafında ise milliyetçi Vefd Partisi anlaşmaya şiddetle karşı çıkmıştı.538 1930 yılında 

Mısır ile İngiltere arasındaki müzakerelerin en önemli konusu Sudan meselesiydi. 

Dönemin Başbakanı Nahhas Paşa’nın Sudan’ın Mısır’ın bir parçası olduğuna dair ısrarı 

İngiltere ile yapılan müzakereleri kesintiye uğratmıştı.539  Bu durum İngiltere’deki 

Mısırlıları da harekete geçirmişti. İngilizlerle yapılan görüşmelerin İngiltere’nin Sudan’ı 

Mısır’dan ayrı görmek istediği için durduğu ortaya çıkınca Mısırlı öğrenciler Londra’da 

gösteri yaparak “Yaşasın Mısır ve Sudan‘ın İstiklali” yazılı pankartı taşımıştır.540 

Yerleşik siyaset içerisinde öne çıkan Vefd’in arkasındaki halk desteği nedeniyle daima 

onun bu gücünü kırmaya çalışan İngilizler 1930’larda Almanya’nın Ortadoğu’yu tehdit 

etmesi üzerine yöntem değiştirerek Vefd’in ulusal otoritenin temsilcisi olduğunu kabul 

etti. Aynı durum Vefd için de geçerliydi, ilk başlarda İngilizlere karşı olan katı tutum 

zamanla ulusal bağımsızlığı kazanmak uğruna müzakere yolunu tercih etmelerini 

sağladı.541 1934’te Yüksek Komiser olarak atanan Miles Lampson ve Mısır heyeti 

arasındaki görüşmede 1922 Bağımsızlık Bildirgesinin ortaya koyduğu dört başlık 

halindeki “saklı tutulan hususlar” içerisinde en önemlisi Sudan meselesiydi. Mısırlılar 

baştan beri bu bildirgede belirtilen hususların İngiliz hükümetinin takdirine bırakılmasına 

karşıydı. Zira bu durum İngilizlerin gerekli gördüğünde Mısır’ın içişlerine karışması için 

zemin oluşturuyordu. 1928-1930 yılları arasında meselenin çözümü ve yeni bir anlaşma 

yapılması konusunda birçok müzakere sonunda büyük ilerleme kat edilmişti. Ancak 

sonunda İngilizler tarafından önerilen anlaşma taslağı Mısır hükümetince reddedilmişti. 

Anlaşma zemini çıkmaza girmesine rağmen 1930’ların ikinci yarısındaki dönemin şartları 

her iki hükümeti ortak zeminde buluşmak üzere görüşmeye zorlamıştır.542 

2.11. Hukuki Bağımsızlığı Getiren 1936 İngiliz-Mısır İttifak Antlaşması 

İngiliz hükümeti müzakerelerde başarılı olmak adına 1935 boyunca Mısır’daki bütün 

siyasi kesimleri sürece dahil ederek Mısırlı politikacıların bağımsızlık müzakereleri 

hakkındaki fikirlerini öğrenmeğe başladı. İngiliz Yüksek Komiseri Sir Miles Lampson 

özellikle daha önce İngiltere ile müzakerelere katılan Vefd’den Nahhas, Liberal Anayasal 

 
538 “Mısır Meselesi: Mısır Milliyetperverleri İtilaf Aleyhinde”, Akşam, 23 Eylül 1929, s.3 
539 “İngiltere-Mısır: İki Hükümet Arasında İttifak Akdediliyor”, Akşam, 17 Ağustos 1932, s.9 
540 “Mısır’ın İstiklali”, Cumhuriyet, 13 Mayıs 1930 
541 Botman, a.g.e., s.57 
542 “Relations with Egypt: Four Reserved Points”, The Times, 3 Mart 1936, s.15 



109 

 

Parti’den Mahmud ve Halk Partisi’nde Sıdkı’nın da aralarında bulunduğu farklı partilerin 

liderleriyle görüşmeler gerçekleştirdi.543 1936 yılında yapılan görüşmeler ise daha önce 

reddedilen “Nahhas-Henderson 1930 Taslağı” üzerinden yapıldı. 1936’daki uluslararası 

duruma göre şekillenen anlaşma görüşmelerinde önceki taslak üzerinde yoğun çaba sarf 

eden Mısır heyeti yer aldı.544 1936’da partiler İngiltere’ye giderek İngiliz-Mısır 

antlaşmasını müzakere etmek üzere bir heyetin oluşması için Birleşik Cephe oluşturdular. 

Yaklaşan dünya savaşından çekinen Mısırlı politikacılar daha önceki müzakerelerde 

direndikleri birçok hususta taviz vermek durumunda kaldılar. Böylelikle partiler Birleşik 

Cephe etrafında toplanarak iki ülke arasındaki müzakereleri başlatmış oldu. On yıl önce 

belirlenmiş şartların biraz daha fazlasını alabilecekleri bir anlaşmayı çözüm olarak kabul 

etmeye hazır olduklarını gösterdiler. Mısır İngiliz ittifak anlaşması öncesinde Mısır 

temsilcisi bunun son fırsat olduğunu, aksi durumda iki ülke arasındaki ilişkilerin askeri 

çerçevede devam edeceğinden korkarak anlaşmayı imzalamayı tercih etmiştir. Tam 

bağımsızlığın istenilenin düzeyde gerçekleşmediğini düşünen politikacılar olsa da 

anlaşma ile daha önce çözümsüz olan birçok husus çözüme kavuşmuştu.545  

Mısır-İngiliz anlaşmasına giden yolda uluslararası şartların etkisi büyüktü. Zira Mısır’ın 

komşuları olan Libya ile Habeşistan, İtalya tarafından işgal edilmişti. Bu anlamda 

Mısır’ın güçlü bir orduya ihtiyacı bulunmaktaydı. Öncelikle askeri anlamda bir ittifak 

anlaşmasının tasdik edilmesine karar verildi.546 Mısır siyasetinde iktidar olsun muhalefet 

olsun tartışmasız uzlaştıkları en önemli mesele İngilizlerin Mısır’ın egemenliğine halel 

getiren uygulamalarını kaldırarak tam bağımsızlığa ulaşmaktı. Bu amacı tam olarak 

gerçekleştiremeseler de 1936 yılında Mısır daha özerk bir yapıya kavuşuyordu.547 

Mısır’da resmi İngiliz işgalinin sonu 1936 yılında yapılan İngiliz-Mısır Anlaşması ile 

sağlanıyordu. Tripp’e göre Mısır’ın savunmasına ilişkin yükümlülükler 1882’den beri ilk 

 
543 El-Feki, a.g.e., s.36-37 
544 Mısır delegasyonuna Vefd’ın lideri Başbakan Mustafa Nahhas Paşa başkanlık etmiştir. Diğer üyeler, 

başbakanlık yapmış ve Liberal Parti lideri olan Muhammed Mahmud Paşa, başbakanlık yapmış ve Halkçı 

Parti’nin eski lideri olan İsmail Sıdkı Paşa, başbakanlık yapmış ve dönemin Halkçı Parti lideri olan Abdul 

Fettah Yahya Paşa, 1930 görüşmelerine katılan ve Kıpti azınlıktan olan Dışişleri Bakanı Vassıf Boutros 

Ghali Paşa ile yine 1930 görüşmelerine katılmış Dr. Ahmed Maher ile diğer 7 kişiden oluşmuştur. NA, FO, 

954/5A/10, Notes on Member of the Delegation, 13-14 Ağustos 1936 
545 Marsot, a.g.e., s.97-98; El-Bargouti, a.g.e., s.155 
546 “İngiliz-Mısır Askeri Anlaşması”, Akşam, 4 Ağustos 1936, s.5 
547 Botman, a.g.e., s.38-39 



110 

 

defa Mısır ordusuna veriliyordu. Aynı zamanda olası askeri çekilmeyle birlikte İngiliz 

ordusunun Mısırlı politikacılar üzerindeki tehdidinin kalkmasını temin ediyordu.548 

İngiliz-Mısır Antlaşması549 olarak bilinen antlaşma taslağı 26 Ağustos 1936’da 

imzalandı. Bir tarafta Yüksek Komiseri Miles W. Lampson’un başkanlık ettiği İngiliz 

heyeti, diğer tarafta Vefd lideri ve Başbakan Mustafa Nahhas Paşa’nın başkanlık ettiği 

heyet bulunuyordu. İttifak anlaşması ile birlikte İngiliz kuvvetlerinin Mısır’da sahip 

olacağı ayrıcalıklar ve dokunulmazlıkları ilgilendiren bir sözleşme imzalanmıştır. İttifak 

anlaşmasının ilk maddesi Mısır’daki İngiliz askeri işgalinin bittiğini ifade ediyordu. 

Anlaşma ile birlikte Mısır egemen ve bağımsız bir devlet olarak tanınıyordu. Ayrıca 

Mısır’ın Milletler Cemiyeti’ne üye olması desteklenecekti. Özellikle Mısır’ın 

bağımsızlığına halel getiren yabancılara başta adli ve mali alanlarda olmak üzere birtakım 

ayrıcalıklar veren kapitülasyonları kaldırması önemliydi. Anlaşma maddelerine 

bakıldığında Mısırlıların beklediği tam bağımsızlık taleplerini karşılamamıştı. Yine de 

önceki anlaşmaya bakarak Mısır İngilizlerin belirli yetkilerine rezerv koymakla birlikte 

önemli kazanımlar elde etmişti.550 Bağımsızlık müzakerelerini yakından takip eden 

Türkiye Elçiliği, Mısır basınından yansıyan anlaşma hükümlerini Ankara’ya bildirmiştir. 

Buna göre büyük ölçüde bağımsızlığını elde eden Mısır’da kapitülasyonların ise belli 

aşamadan sonra kaldırılacağı ifade edilmiştir.551 

İngiliz-Mısır anlaşması kapsamında hazırlanan taslak metin 16 maddeden oluşuyordu. 

Mısırlılar istedikleri şartların daha azını elde etseler de Mısır’ın lehine olan en önemli 

gelişme İngilizlerin Mısır’ı bir egemen devlet olarak kabul etmesiydi.552 Bu anlaşma ile 

birlikte Sudan sorunu 1898’de oluşturulan “ortak egemenlik” statüsünde belirtildiği gibi 

kalmaya devam etti.553 20 yıl sonra tekrar gözden geçirilecek anlaşmada tarafların 

anlaşamaması durumunda Milletler Cemiyeti Konseyi yetkili makam olarak gösterilmişti. 

Ancak anlaşma onaylanmadan önce Mısır parlamentosunda yoğun tartışmalar yaşandı. 

Genel görüş bu anlaşma ile Mısır tam olarak bağımsızlığı elde edemese de dönemin 

 
548 Charles Tripp, “Ali Mahir and the the Politics of the Egyptian Army, 1936-1942”, Contemporary 

Egypt: Through Egyptian Eyes, Ed. By. Charles Tripp, Routledge, 1993, s.45 
549Anlaşma metni için bkz.: https://api.parliament.uk/historic-hansard/commons/1936/nov/24/anglo-

egyptian-treaty, Erişim Tarihi: 22.01.2023 
550 Tignor, a.g.e., s.251 
551 BCA, 30.10/266.798.19, Hariciye Vekaletinden Başbakanlığa, 2 Eylül 1936 
552 “İngiliz-Mısır İtilafı: İtilaf Tasdik Edilince İngiliz Askerleri Derhal Çekilecek”, Akşam, 14 Ağustos 

1929, s.8; Marsot, a.g.e., s.97  
553 Mansfield, Osmanlı Sonrası…, s.103-104 



111 

 

koşulları gereği ilerde tekrar müzakere edilmek üzere bunu kabul etmenin yararlı olacağı 

yönündeydi.554 1936 İngiliz-Mısır İttifak Anlaşması Mısır kamuoyunca olumlu 

değerlendirildi. Hatta İskenderiye’de İngiliz askerleri halk tarafından coşkuyla karşılandı. 

Londra’dan dönen Başbakan Nahhas Paşa aynı şekilde alkışlandı.555 Ancak Anlaşma’nın 

en çok rahatsız ettiği kesim Ermeni, Rum, Levanten ve İtalyan kökenli yabancılardı. 

Kapitülasyonlar artık onları korumayacaktı ve bu grupların Mısırlılara göre ayrıcalıklı 

konumları ortadan kalkıyordu.556 1936 yılında imzalanan anlaşmanın içeriğine Türk 

basınından Akşam gazetesi de yer vermişti.557 İttifak Anlaşması ile birlikte İngilizlerin 

Mısır’daki durumu net olarak belirlenmiştir. Marlowe’a göre bu haliyle anlaşma gerçek 

anlamda İngiliz işgalini sonlandırıyordu. 1922 Deklarasyonu tek taraflı olarak İngiltere 

tarafından verilen ülkeyi fetheden ile fethedilen arasındaki asimetrik ilişkiyi tanımlarken, 

1936 Anlaşması Mısır’ın özgür iradesine dayanan ve kendisinin müzakere ettiği bir 

anlaşma niteliği taşımaktadır.558 Bu atmosferde imzalanan İngiliz-Mısır Anlaşması çoğu 

Mısırlılar tarafından sembolik olarak görülse de Mısır’ı egemenlik yönünden daha ileri 

bir noktaya taşıyordu.  

Anlaşmada öngörülen müzakereler çerçevesinde Mısır ile İngiltere arasında 

kapitülasyonlar hakkında İskenderiye’de yapılan anlaşmaya dair Mısır gazeteleri; 

İngiltere ile Mısır hükümeti arasında yapılan ittifak anlaşmasıyla birlikte adli ve mali 

imtiyazların kaldırılacağı, İngiltere ve Mısır’ın karşılıklı temsilcilerinin Büyükelçi unvanı 

taşıyacağı, Mısır’ın Milletler Cemiyeti’ne girmesi, konsolosluk mahkemelerinin cezai 

konulardaki yetkileri yerel mahkemelere devredileceği, Mısır mahkemelerinin 

düzenlenmesine kadar karma mahkemelerin devam etmesine dair kapitülasyonları 

ilgilendiren hususları görüşmek üzere ilgili ülkelerin katılacağı bir uluslararası 

konferansın düzenleneceği ve polis dairelerinde bulunan yabancı çalışanların vazifelerine 

 
554 Marsot, a.g.e., s.97-98 
555 Marlowe, a.g.e., s.302 
556 Marsot, a.g.e., s.98 
557 Anlaşma maddelerinden öne çıkanlar sıralanmış: Buna göre, imzalanan anlaşmayla birlikte Mısır’daki 

İngiliz askeri işgaline son verildiği, iki ülke arasında askeri ittifak yapıldığı, bu amaçla harp zamanında 

Mısır hükümeti, İngiliz kuvvetlerine her hususta yardımcı olacağı belirtilmiştir. Diğer önemli iki husus olan 

Sudan ve kapitülasyonlar konusu da açıklığa kavuşturulmuştur. Mısır uyruğundan olanlara Sudan’a 

yerleşme hakkı tanınmış, Sudan Genel Valisinin İngiliz hükümetinin teklifi ile Mısır kralı tarafından 

atanacağı, kapitülasyonların ise 1937 yılına kadar aşamalı bir şekilde kaldırılacağı aktarılmıştır. Diğer 

yandan, yabancıların ve azınlıkların haklarını korumada Mısır söz sahibi olacaktı. “İngiliz-Mısır 

Muahedesi’nin Başlıca Esasları”, Akşam, 28 Ağustos 1936, s.8 
558 Marlowe, a.g.e., s.307 



112 

 

son verilmesi gibi hususlarda anlaşmaya varıldığı aktarılmıştır.559 İngiltere’nin 

uluslararası dengelerde başlıca rol oynadığı koşullarda Mısır’ın kendi tarafına 

çekebileceği denge unsuru olabilecek başka bir güç yoktu. Bu nedenle Mısır, yaklaşan 

dünya savaşı öncesi gerginleşen uluslararası denklemde kendi çıkarlarını en yükseğe 

çıkarmayı hedeflerken, karşı tarafa vermesi gereken ödünlerin farkındaydı. Bununla 

birlikte İngiltere de Mısır’da artık himaye benzeri bu sistemin devam etmeyeceğini 

biliyordu. 

Rauf Abbas’a göre, siyasal anlamda liberal fikirlerinin iktidarda olduğu Mısır’ın bölgesel 

milliyetçi elitleri esas olarak başarısız olmuştur. Öncelikle tam bağımsızlığı 

gerçekleştiremedikleri gibi ekonomiyi yabancı tahakkümünden kurtaracak sosyal 

politikaları da uygulamaya koyamamışlardır.560 Marsot’a göre, Mısır’ın şu anki 

durumunda İngilizleri sorumlu tutan aydınlar, işgalin iki büyük hastalık bıraktığını 

düşünüyorlardı. Birincisi, işgali uzun yıllara yaymak amacıyla Mısırlıları eğitimsiz 

bırakmak, diğeri ise Mısır sanayisini orantısız tarım politikalarıyla bitirmekti. Her iki 

alandaki eksiklik ancak 1930’larda giderilmeye çalışılacaktı.561 Mansfield’e göre ise, 

İngilizlerin Mısır’ı kültürel ve siyasal anlamda bir sömürgeye dönüştürmemesi 

bağımsızlık mücadelesinde Mısır’ın bu işgalci güce karşı ulusal kimlik merkezli bir 

siyaset gütmesini engellemişti.562 Yine de 1920 ve 1930’lu yıllar Mısır siyaseti için zorlu 

yıllar olsa da dil ve edebiyat alanında Arap kültüründe önemli kazanımlar elde edilmiştir. 

Sinema ve müzik endüstrisinin yanında Kahire Üniversitesi’nin kurulduğu bu 

dönemlerde Mısır, Arapça konuşan dünyanın entelektüel merkezi olma yolunda önemli 

adımlar atmıştır.563 Mısır sahip olduğu potansiyeli sayesinde geçmişte de merkezi ülke 

konumu özelliğini hep korumuştur. İşgal yöneticilerinin Mısırlılara hiç güvenmemesi ve 

ülkeyi sadece İngiliz ekonomik ve askeri çıkarları için kullanması işgal dönemi boyunca 

ülkenin başta siyasal ve ekonomik gelişmesi dahil birçok açıdan ilerlemesine olumsuz 

etki ettiği açıktır.  

 
559 BCA, 030.10/266.798.19, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 2 Eylül 1936 
560 Raouf Abbas Hamed, "Factors behind…”, 
561 Marsot, a.g.e., s.94 
562 Mansfield, Osmanlı Sonrası…, s.28 
563 Goldschmidt Jr.ve Davidson, a.g.e., s.342 



113 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BİRİNCİ DÜNYA SAVAŞI SONRASI TÜRKİYE-MISIR 

İLİŞKİLERİ 

19. asır boyunca hem zihinsel hem de kurumsal anlamda kendini canlı tutan Türk 

bürokrat-askeri elitleri savaş sonrası şartlarda Türk halkını örgütlemiş, kendisine biçilen 

role razı olmayan Türk halkı Anadolu’da Mustafa Kemal Paşa liderliğinde başlattığı Millî 

Mücadele sonunda bağımsızlığını kazanmıştır. Anadolu’daki direnişin zaferle 

neticelenmesiyle birlikte Millî Mücadelenin askeri ve diplomatik aşamaları 

tamamlanmıştır. Türklerin zaferi sonunda imzalanan Lozan Antlaşması, yeni Türk 

devletinin bağımsız olarak siyasi ve hukuki kuruluşunu ilan etmiştir. Yeni Türk devleti 

cumhuriyet rejimini benimsemiş ve Osmanlı’dan kalan kurumsal ve zihinsel bakiyeyi 

değiştirerek inkılapları gerçekleştirmiştir. Henderson’a göre, 1922 yılında Türkiye’deki 

milli hükümetin dış politikası ampirikti. Bu dönemde Yunanlıların İzmir’e sürülmesi ile 

birlikte öncelikli amaç Ankara’nın müttefik ülkeler tarafından tanınmasını sağlamak ve 

Misak-ı Millî’nin tamamını gerçekleştirmekti.564 Başlangıçta Anadolu’da cereyan eden 

Batı’ya karşı ilk Müslüman kurtuluş mücadelesi olarak algılandı. Ancak bu algının 

değişmesine sebep olan iki etken ortaya çıktı: Ortadoğu’da etnik milliyetçilik ideolojisine 

dayalı çağdaş milli devletlerin kurulması ve Türkiye’de laikliğin benimsenmesi.565 Yeni 

Türk devleti kurulduğunda dış politikasını Türkiye’ye mahsus tarihsel unsurların yanında 

iki ana eksene dayandırmıştır: 1-Ülkenin bağımsızlığının korunması ve Sovyet ideolojik 

ve bölgesel yayılması karşısında güvenliğin sağlanması. 2-Ülkenin modernist, laik, ulusal 

rejiminin korunması.566 1923’ten sonra ise Türk dış politikası bağımsızlıktan hiçbir 

zaman taviz vermemeyi en önemli ilke edinmiştir.567 Yeni kurulan cumhuriyetin dış 

politikası “bağımsızlık savaşı” ve çerçevesi Mustafa Kemal Atatürk tarafından çizilen 

“Kemalist ideoloji” üzerine oturmuştur.568 

 
564 NA, FO, 371/E 10937/144, Turkey Annual Report 1922, “Henderson’dan Lord Curzon’a”, 7 Kasım 

1923 
565 Karpat, Türk Dış Politikası Tarihi…, s.189 
566 Karpat, a.g.e., s.161 
567 Mustafa Yılmaz, “Atatürk Dönemi Türk Dış Politikası (1919-1938)”, Türkler Ansiklopedisi, Yeni 

Türkiye Yayınları, C. 16, Ankara, 2002, s.1044-1050 
568 Mahmut Bali Aykan, “Türk Dış Politikası (1919-2012)”, içinde Türkiye’nin Dış Politika Anlayışı, Ed. 

Haydar Çakmak, Barış Platin Kitap, Ankara, 2012, s.31 



114 

 

Birinci Dünya Savaşı sonunda yapılan ateşkes antlaşması ile Osmanlı Devleti filen 

yıkılmıştı. Osmanlı toplumu içerisinde Araplarla Türkleri bir arada tutacak geleneksel 

siyasal değerler zayıflamış, ümmet, vatan, devlet, millet gibi kavramların yeniden 

tanımlanması gereği ortaya çıkmıştır. Bu da “sosyo-politik örgütlenme” çerçevesinde 

yeni bir tutunum ideolojisini oluşturmak demekti.569 Birinci Dünya Savaşı zaten Türkler 

ve Araplar arasındaki ilişkilerin ne kadar kırılgan olduğunu göstermişti. Bölgede Türk 

varlığının sona ermesi Suriye ve Irak’taki Arapları memnun etmişti. Fakat Mısır’da Şerif 

Hüseyin’in isyanı hoş karşılanmadı ve bu durum asla kabul edilmemişti. Ezher alimleri 

Hicaz İsyanının İngiltere’nin bir komplosu olduğuna, İngilizler tarafından Müslümanların 

birleşmesini engelleme amacıyla yapıldığına inandılar. Osmanlı Devleti sona erip yerine 

Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasıyla ortaya çıkan yeni duruma Mısırlıların ayak 

uydurması kolay olmadı.570  

Müslüman ülkeler ile Türkiye arasında aynı coğrafya içerisinde beraber yaşamanın 

getirdiği tarihi ve kültürel bağların canlı oluşundan dolayı Anadolu’da Yunanlılara karşı 

zafer kazanılması ve birçok alanda yapılan Türk inkılabına Müslüman topluluklar büyük 

ilgi göstermişlerdir.571  Türk Millî Mücadelesini büyük bir başarı ile sonuçlandıran lider 

kadro, Misak-ı Millî ile belirtilen toprakların dışında kalan Arap coğrafyasındaki 

halkların kendi kaderlerini belirleyecekleri yönetimleri serbestçe belirleme haklarının 

olduğunu vurgulamıştır.572 Bu dönemde dış politikada Müslüman dünyadaki halklar için 

kendi belirleyecekleri yönetimlerini kurmaları desteklenmiştir. Ancak Osmanlı sonrası 

Mısır ile Türkiye’nin kopuşu Arap ülkeleri ile karşılaştırıldığında hem psikolojik hem de 

idari-kurumsal yönden kolay olmadı. Osmanlı son döneminde İstanbul-Kahire ilişkileri 

başka hiçbir bölge ile olmayacak kadar yoğundu. Mısırlıların zihninde ayrı bir devlet 

olarak kurulma fikri İngiliz işgal yönetiminin de etkisiyle çok sonraları gelişmişti. Birinci 

Dünya Savaşı sonrası oluşan uluslararası konjonktür Mısır’ın bağımsızlığı için uygun bir 

ortam sağlamıştı. Mısırlıların İngilizlere karşı silahlı bir mücadele verecek imkanlardan 

yoksunluğu sebebiyle çıkan olaylar Mısır milliyetçilerinin İngiliz idaresine karşı Mısır’ın 

 
569 Karpat, a.g.e., s.185-186 
570 Muhammed Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye El-Turkiyye”, içinde Yunan Lebin Rızk, El-Alaka El-

Arabiyye el-Turkiyye fi’ma beyn El-Harbeyn El-Alemiteyn, Cüz’ül evvel, 1991, s.211-215 
571 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.13 
572 Türel Yılmaz, “Türk Dış Politikası 1919-1912”, içinde Doğu Ülkeleri ile İlişkiler, Ed. Haydar Çakmak, 

Barış Platin Kitap, Ankara, 2012, s.129 



115 

 

bağımsızlığının tanınmasına yönelik mücadelesi olarak görülmüştür.573 Birinci Dünya 

Savaşı’nda İngilizler tarafından verilen bağımsızlık sözü tutulmamıştı. Savaş sonrası 

Mısır’da kurulan anayasal monarşi sayesinde İngilizler 1950’li yıllara kadar Mısır’da 

kalmayı başarmıştı.  

3.1. İki Ülke İlişkilerini Belirleyen Dinamikler 

Savaş sonrası İngilizler Mısır’da verdiği bağımsızlık sözünü tutmamıştı. Bölgenin 

jeopolitik konumu nedeniyle askeri varlığını devam ettirecek tedbirleri alan İngiltere tek 

taraflı bağımsızlık beyannamesi ile Mısır’a sınırlı bağımsızlık vermişti. Ancak İngiltere 

Mısır’ı hem idari hem askeri yönden geri planda yönetmeye devam ediyordu. Anadolu’da 

ise Türk direnişi sonrasında Millî Mücadele başarıya ulaşmış, toplanılacak Lozan Barış 

Konferansı’na hazırlıklar yapılıyordu. Uluslararası bir konferans düzenlenecek olması 

Mısırlıların bir kez daha bağımsızlık umutlarını yeşertmişti. Bu dönemde hem Millî 

Mücadele hem de Lozan Barış Konferansı iki ülke dinamiklerinde temel taşları olmuştur. 

Bu ilişkilerde en belirgin etkenin İngiltere olduğu görülmüştür. Lozan Antlaşması’nın 

hemen sonrasında yeni Türk devletinin İngiltere ile kurmuş olduğu hassas ilişkiler reel 

politik bir çerçeveye oturmuştu. 1924 yılında Mısır’da meydana gelen bir hadise sonunda 

Meclis’teki tartışmalar yeni Türk devletinin Mısır’a karşı yaklaşımını özetler nitelikteydi. 

1924 yılında Mısır’da İngilizler tarafından Mısır ordusu komutanı olarak atanan Sir Lee 

Stack’ın suikast ile öldürülmesinden sonra İngiliz Hükümetinin almış olduğu sert 

tedbirlerden ötürü Mısır hükümeti dünyanın tüm parlamentolarına protesto telgrafı 

çekerek Milletler Cemiyeti nezdinde bir müdahale istemişti. Bu telgraf TBMM’de 

okunduğunda; “İngilizlerin yapmış olduğu zulmün bir benzerinin Hindistan’da yapıldığı, 

hatta Türkiye’de aynı emelleri gerçekleştirmek istediklerini ama buna muvafık 

olamadıklarını” belirten Kars milletvekili Ağaoğlu Ahmet Bey’in konuşmasına karşın 

Başvekil Ali Fethi Bey, “bu görüşlerin sadece konuşmacının şahsi hissiyatını ifade 

ettiğini, Türk milletinin Mısırlıların bağımsızlığını ve refahını gönülden istediğini, fakat 

Büyük Britanya Hükümeti ile ilişkileri ilerletmeyi ve dostluk çerçevesinde hareket etmek 

istediklerini” belirtmiştir.574 

 
573 Ü. Gülsüm Polat, “Millî Mücadele Sürecinde Mısır ile Kurulan Bağ ve ‘Kemalist Propaganda’ Algısı”, 

Akademik Ortadoğu, Cilt:8, Sayı 1, 2013, s.59 
574 TBMM Zabıt Ceridesi, Term. 2, Vol. 10, Session 14, 01.12.1340 (1 December 1924), p.413-441. 



116 

 

Mısır basını bu ilişkilerin seyrini görmek adına önemli çıktılar sunmuştur. Türkiye’deki 

reformlar Mısır’da siyasal partilerden basına kadar geniş bir yelpazede bağımsızlığın ve 

ilerlemenin örnekleri olarak görülmüştür.575 Genel anlamda Mısır’ın inkılaplara bakışını 

değerlendirmek gerekirse bu hususu 1919-1924 ile 1924-1938 dönemleri diye ayırmak 

mümkündür. Türk Millî Mücadelesi, Lozan müzakereleri ve Cumhuriyetin ilanından 

halifeliğin kaldırılmasına kadar olan bakış ile büyük reformların olduğu ikinci dönemde 

basında çıkan değerlendirmeler değişmiştir. Halifeliğin kaldırılması bir dönüm noktası 

olmuştur.576 Mısır’da azınlığı temsil eden partiler Türkiye’deki özellikle dini alanda 

yapılan inkılaplara karşı olumsuz yaklaşmıştır. Hizb’ül Vefd ve Liberal Anayasalcı 

Partisi gibi çoğunluğu temsil eden partiler Mısır milliyetçiliği ile ilgilendiklerinden bu 

eleştirilere katılmayarak sessiz kalmışlardı.577 

3.1.1. Millî Mücadele Dönemine Olan İlgi 

Türk inkılabının aksiyon aşaması, Anadolu’da Türk halkının direniş için örgütlenmesiyle 

birlikte kurtuluş savaşı ve sonunda imzalanan Lozan Antlaşması’nı dahil edecek şekilde 

tamamlanmıştı. Bu aksiyon evresi tüm Müslüman dünyada olduğu gibi Mısır’da da ilgi 

ile takip edilmişti. Mısır’da farklı görüşlerde çıkan gazeteler ve dergiler Mısır 

kamuoyunun Türkiye’deki Millî Mücadeleye olan ilgisini yansıtmıştır. Millî Mücadele 

döneminde Arap coğrafyası manda yönetimi altında bulunduğundan bu bölgede Mustafa 

Kemal’den bahsetmek kolay değildi. Mısır ise İngiltere ve Osmanlı Devleti arasındaki 

siyasi konumu gereği diğer Arap ülkelerine göre özgürdü. Bu özgürlük basına Millî 

Mücadele dönemini yakından izleme imkânı verdi. Bu konuda birçok gazete yazılar 

yorumlar yapabilmiştir.578  

 
575 Gökalp ve Georgeon, “Kemalizm ve İslam Dünyası”, içinde Kemalizm ve İslam Dünyası (1919-1938), 

Bazı İşaret Taşları, François Georgeon, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2007, s.27 
576 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.28 
577 Zekeriyya Suleyman Bayyumi, Mevkif Mısr min el Müteğayyirat fi Turkiyya Beyn’el Harbeyn’ul 

Alemiteyn 1918-1938, Dar’ul Kitab’ul Camia, Kahire, 1989, s.107 
578 Emin Muhammed Said ve Kerim Halil Sabit, Gazi Mustafa Kemal Paşa’nın Hayatı: Anadolu’da 

Türk Mücadelesi, Çev. Zekeriya Kurşun, Doğan Egmont Yayıncılık, İstanbul, 2010, s.7-8; Millî Mücadele 

ile ilgili ikinci eser olan savaş bittikten sonra Anadolu’da Türk uyanışını anlatan Halide Edip’in “Ateşten 

Gömlek” adlı romanı Muhibbin Efendi tarafından Arapça’ya çevrilmiştir. Yazar, Arap milletlerinden 

olanlara bu milli uyanışın nasıl olduğunu göstermek amacını taşımaktadır. “Ateşten Gömlek”, El-Menar, 

Mayıs 1923, s.407 



117 

 

Muhammed Afifi, Mısırlı elitlerin Türk Kurtuluş Savaşına ilgi gösterdiğine dair birçok 

kanıtın bulunduğunu belirtmiştir. Yazar’a göre, Saad Zağlul ve Mustafa Nahhas Paşa’nın 

Mustafa Kemal Paşa ve onun deneyimlerine hayranlığı bilinmektedir. Özellikle Saad 

Zağlul ile Mustafa Kemal Paşa arasında yazışmaların bulunduğunu, genel anlamda 

Anadolu’daki Millî Mücadelenin Mısırlıların bağımsızlık fikrine etkisinin büyük 

olduğunu belirtmektedir.579 Mısırlıların Anadolu’da başlatılan Millî Mücadeleye 

ilgisinde dini bağların halk nezdinde oluşturduğu sempatinin yanında, Osmanlı 

Devleti’nin yıkılmasından sonra Ortadoğu’da Batılı güçlerin egemen olacağı ve 

bağımsızlık umutlarını bitireceğine dair endişeler de etkiliydi.580 Somut olarak 

Anadolu’daki Millî Mücadeleye kayıtsız kalmayan Mısır halkı 1921 yılında Yunan işgali 

sırasında zarar gören köylülere dağıtılması için Hilal-i Ahmer Cemiyeti vasıtasıyla para 

göndermiştir.581 

Mısır basını 1919-1922 arası Millî Mücadelenin emperyalizme karşı duran milli özelliğini 

öne çıkardığı gibi değerlendirmelerinde dini bakışın belirgin bir şekilde etkili olduğu 

anlaşılmaktadır.582 Çoğu Müslüman coğrafyada olduğu gibi Mısır’da da Türk Kurtuluş 

Savaşı’nın zaferle neticelenmesi büyük bir coşku ile karşılanmıştır. Mısır’ın yurt içinde 

ve yurt dışında faaliyet gösteren dernek yöneticileri, üniversite öğrencileri, siyasi parti 

temsilcileri ve birçok aydın ile Mısır basını Yunanlılara karşı vatan savunmasında büyük 

başarı sağlayan Türk ordusuna önderlik eden Mustafa Kemal Paşa’yı kutlamış, 

“Doğu’nun Kahramanı”, “Serdâr-ı Namdâr” ve “İslam’ın Şampiyonu” gibi unvanlar 

atfederek övmüştür.583 Millî Mücadeleden övgü ile bahseden El-Menar dergisine göre, 

“Türk aslanları” Yunanlılara karşı zaferinden sonra artık İngilizlerle karşı karşıya 

gelmiştir. Özellikle Mısır, Hindistan, Suriye, Irak, Tunus, Cezayir ve Fas’a kadar bütün 

dünya Müslümanları bu zaferden sonra mutlu olmuş, Mustafa Kemal Paşa önderliğinde 

yürütülen hareket onlar için bir model olmuştur.584 Yemen’de İmam Yahya ve Şeyh İdrisi 

 
579 Muhammed Afifi, Kahire Üniversitesi Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, 20 Mayıs 2023 tarihli mülakat, 

Kahire 
580 Polat, “Millî Mücadele Sürecinde Mısır ile Kurulan Bağ…”, s.57 
581 BCA, 030.10/198.355/2, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 5 Ocak 1922 
582 Mehmet Serhat Yılmaz, “Mısır Basınında Millî Mücadele Dönemi Türkiye’si Üzerine Bir Araştırma 

(1919-1922)”, Tarihin Peşinde Uluslararası Tarih ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, Sayı:2, 2009, s.99-

122; Millî Mücadele dönemini farklı görüşleri yansıtması bakımından Mısır’da çıkan El-Ahbar, El-Ahram, 

El-Mukattam gazeteleri üzerinden inceleyen Yılmaz, o dönem Mısır’da çıkan Türkiye’yi destekleyen ve 

eleştiren yazıları ele almıştır. 
583  Bilal N. Şimşir, Doğunun Kahramanı Atatürk, Bilgi Yayınevi, İkinci Basım, Ankara, 2015, s.52-53 
584 “Türklerin Yunanlılara Karşı Zaferi”, El-Menar, Kasım 1922, s.713-716 



118 

 

bu zaferi beraber kutlamıştı. Şeyh İdrisi 21 pare top atışı yaparak kutlamaya katılmıştı. 

Dergiye göre, Hicaz Kralı ise mutlu olmamıştı. Ancak Hicaz halkı Türkleri çok seviyordu 

ve mutluluklarını göstermişlerdi.585 

Anadolu’da kazanılan zafer nedeniyle Mısır’dan Ali Fehmi Paşa imzası ile Mustafa 

Kemal Paşa’ya çekilen telgrafta tebriklerini “Mısır surur-sevinç içinde yüzüyor. 

Tebriklerimizin üç yüz milyon Müslümanın kahramanı Gazi Paşa’ya takdimini rica 

ederim. Allah İslamiyet’i yükseltsin ve nihayete kadar muvaffakiyet ihsan eylesin” 

şeklinde ifade etmiştir.586 Mısır hükümeti de boş durmamış Anadolu’daki zaferi tebrik 

etmek ve Mısır Müslümanlarının selam ve şükranlarını Büyük Millet Meclisi’ne ve 

ordusuna açıklamak üzere resmi bir heyetin Ankara’ya geleceği Mısır gazetelerinden 

aktarılmıştır.587 El Hilal’e göre zor durumlar her zaman büyük adamlar çıkarmıştır. İtilaf 

Devletleri Mustafa Kemal’i hafife almıştı, ancak Millî Mücadele sonunda lider olarak öne 

çıkınca onunla yakınlaşmaya başlamışlardı. İstanbul işgal altındayken O, Türklerin 

gururu, şanı ve haysiyeti oldu.588 El-Hilal’in devlet adamı ve liderleri tanıttığı bölümde 

Doğu milletleri için bir örnek vermek gerekirse en iyi örneğin Mustafa Kemal Paşa 

olduğu belirtilmektedir. Eğer güçleri kendi elinde tutmasaydı, bu mucizeleri 

gerçekleştiremeyeceği aktarılmıştır.589 

El-Menar ise zaferin tarihsel anlamını öne çıkardı: “Loyd George ve Venizelos’un Bizans 

İmparatorluğu’nu yeniden kurma fikri başarısız oldu. Yunan Magali İdea ülküsünü 

gerçekleştirmek isteyen Venizelos’un yanında Kral Birinci Konstantin’in Ayasofya’nın 

mihrabında tacını giyme hayalleri yıkıldı. Aynı zamanda, İngilizlerin Türk 

Müslümanlarını Doğu Avrupa’dan tahliye etme planları da suya düştü.” Arapların 

Endülüs’ten kovulması ile karşılaştırma yapan dergi, Türk ordusunun kendisinden sayı 

ve silah olarak daha büyük olan Yunan ordusuna karşı kazandığı askeri zaferini 

övmüştür.590 El-Ahram, İngiltere’nin Yunanlıların Anadolu’da yaşadığı felaketten 

sorumlu olduğunu, İngilizlerin Yunanlıları yönlendirdiğine dair yazışmaların 

bulunduğunu ve İngilizlerin bunu inkâr etmediğini belirtmektedir.591 Lisan El-Hal 

 
585 “Türklerin Yunanlılara Karşı Zaferi”, El-Menar, Kasım 1922, s.716 
586 “Mısır Sevinç İçinde Yüzüyor”, Hakimiyet-i Milliye, 20 Eylül 1922 
587 “Mısır Bir Heyet Gönderiyor”, Hakimiyet-i Milliye, 6 Ekim 1922 
588 “Mustafa Kemal Paşa”, El-Hilal, 1 Haziran 1921, s.831-832 
589 “Hükm’ül Müstebdin”, El-Hilal, 1 Kasım 1923, s.231 
590 “Türk’ün Yunan’a karşı Zaferi”, El-Menar, 19 Kasım 1922, s.713 
591 “Lloyd George ve Yunan Felaketi, El-Ahram, 19 Aralık 1922 



119 

 

gazetesine göre, Türkler savaşı kazandı ama siyasette başarısız oldu. Şayet savaşta 

kazandıkları gibi siyasette de başarılı olsaydı Doğu milletlerinin ve Doğu Avrupa’nın 

durumu farklı olabilirdi. Mudanya’da müttefik ülkelerin siyaseti galip geldi. Zira daha 

fazla kazanım elde edecekken daha azına razı oldu. Türkler İzmir’den sonra İstanbul’a 

girseydi alırdı. İngiltere süreyi kullandı ve askeri yığınak yaptı. Türkler’in bu tuzağa 

düştüğü belirtilmiştir.592 İngilizler Anadolu’da verilen Millî Mücadelenin Mısır’daki 

bağımsızlık mücadelesine hangi yönde etkileri olabileceğini göz önünde bulundurmuştu. 

Mısır’dan Anadolu’daki direnişe yapılmak istenen para ve cephane desteği gayretlerinin 

iki halk arasındaki “duygusal bağlar”dan kaynaklandığı değerlendirilmiş ama özellikle 

Mustafa Kemal Paşa’ya Mısır’da duyulan sempatinin artmasının İngilizleri tedirgin ettiği 

anlaşılmıştır.593 İngiliz yetkililere göre, Anadolu’da kazanılan kurtuluş savaşı uzun yıllar 

İngilizlerin müdahalesi ve desteği ile ayakta kalabilen Türklerin bu sefer kendi 

çabalarıyla zafere ulaştığını göstermişti.594 Diğer taraftan, Türklerin Anadolu’daki zaferi 

İngiltere’nin Mısır’da daha sıkı tedbirler alarak hakimiyetini sağlamlaştırmasına neden 

olmuştur.595 Her ne kadar Mısırlılar Türklerin sahip olduğu silah ve teçhizattan yoksun 

olsa da Anadolu’daki zaferin Mısırlıları ne kadar etkileyeceği konusunda İngiltere’nin 

endişelendiği anlaşılmıştır.   

Bein’e göre kimi yazarlar tarafından Millî Mücadele sonunda elde edilen zaferle birlikte 

Mustafa Kemal’in yabancı emperyalistlere karşı savaştığı ve Arapların desteğini 

kazandığı iddiasına karşın Lozan Antlaşması ile Arap topraklarının Avrupa tarafından 

sömürgeleştirilmesini kabul ettiği ve Araplara sırtını döndüğü yönünde ağır eleştiriler de 

yapılmıştır.596 Bu eleştiriler Türkiye’nin Lozan Barış Görüşmelerindeki tavrında da 

ortaya konulmuştu. Minber El-Şark dergisinden aktarılan bir makaleye göre, Türk 

Heyetinin özellikle Arap meselesi dolayısıyla ortaya koyduğu plandan rahatsızlık 

duymuşlardı. Arapların da Mısırlılar gibi Türk heyetinin onayını alarak hareket ettiklerini 

belirten El-Ahram, Türkiye’nin içindeki zorluklarda Ankara hükümetinin temsilcisinin 

büyük çıkarlarla hareket etmek zorunda olduğunu, ancak İsmet Paşa gibi aklıselim, 

hikmet sahibi bir insanın bu şekilde Araplardan feragat edemeyeceğini belirterek 

 
592 “Mudanya ve Lozan Konferansı Arası”, Lisan El-Hal, 1 Aralık 1922 
593  Polat, “Millî Mücadele Sürecinde Mısır ile Kurulan Bağ…”, s.57 
594 NA, FO, 729/E 10937/109/44, Türkiye Yıllık Raporu, Henderson’dan Lord Curzon’a, 12 Kasım 1922 
595 Bayyumi, a.g.e., s.6 
596 Amit Bein, Kemalist Turkey and the Middle East, Cambridge University Press, 2017, s. 226 



120 

 

yapılacak böyle bir hatanın beklenmedik sonuçlara yol açabileceği konusunda uyarılarda 

bulunmuştur.597 El-Menar’a göre ise, “Suriye, Irak ve Hicaz Arapları liderleri Türk 

liderler gibi davranmadı. Onlar köleliklerini özgürlüklerine vesile kıldılar, bütün Arap 

halkları Osmanlıdan kurtulalım Avrupa’ya yönelelim dediler. Liderleri ise, Avrupa 

altında manda olalım sonra bağımsız oluruz dediler. Ancak bu tutumun onları özgürlüğe 

değil, köleliğe götürdüğü” ifade edilmiştir.598 

 3.1.2. Lozan Barış Konferansı ve Mısır’ın Girişimleri 

19. asır boyunca Mısır uluslararası bir mesele haline gelmiş, yavaş yavaş İngiltere’nin 

hakimiyet alanına girmiştir. 20. asırla birlikte Fransa dengeleyici güç konumunu terk 

ederek Ortadoğu’da İngiltere ile iş birliği içerisinde her ikisinin de kazanacağı bir çıkar 

siyaseti gütmüştür. Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasından sonra Mısır İngiltere’nin bir 

meselesi olarak görülmüştür. Mısırlılar ise İngiltere’nin kendilerine savaş sonrası 

bağımsızlık vereceği umuduyla 1919 Paris Barış Konferansı’nda egemenlik sorununu 

ortaya atmak için bir mücadeleye girmiştir. Mısırlıları temsil eden heyet (Vefd) Mısır’ın 

Osmanlı Devleti ile bir bağının kalmadığını ileri sürmüştür. Konferanstan umduğunu 

bulamayan Vefd, bu sefer Lozan Barış Konferansı’nın Mısır meselesinin uluslararası bir 

ortamda ortaya konulabilmesini sağlamak için son bir fırsat olduğunu biliyordu.599 

Konferans öncesinde bağımsızlık adına Mısır’da önemli gelişmeler yaşanmıştır. 1922 

Mısır için önemli bir yıl olmuş, İngiltere tarafından dört çekince ile birlikte Mısır’ın 

bağımsızlığı ilan edilmişti. 

Türkiye ile Birinci Dünya Savaşı’nın galip devletleri arasında Lozan’da yapılacak barış 

görüşmelerinde Türkiye’nin durumu görüşülürken Arap coğrafyasında vazgeçilen 

bölgeler içerisinde Mısır’a ilişkin konular gündeme geleceğinden Mısırlılar konferans 

hazırlıkları içerisine girmiştir. Hem hükümet tarafından hem de o zamana kadar 

İngiltere’ye karşı bağımsızlık mücadelesi veren milliyetçi partilerden temsilciler Lozan 

Barış Konferansı’nda bağımsızlığa yönelik ümitlerini korumuştur. Yaklaşan konferans 

Mısır meselesinin uluslararasılaşması açısından atılacak son hamle yeriydi. Bu dönemde 

Mısır bağımsızlık için çok uğraşmış, savaşın galip ülkeleri Mısır’ı İngiltere’nin 

 
597 “Türkler ve Araplar Lozan Konferansı’nda”, El-Ahram, 30 Aralık 1922 
598 "Doğu'da Lozan Barış Konferansı", El Menar, Aralık 1922, s. 795 
599 Ramazan, a.g.e., s.404-406 



121 

 

inisiyatifine terk etmişti. İngilizlerin Mısır’da kurduğu himaye siteminin devam etmesine 

ses çıkartmamışlardı. Ancak Mısır’daki egemenlik tartışmaları Lozan’dan çok önce 1919 

Devrimi’nin yapıldığı dönemde başlamıştı. Milner Komisyonu600 çalışmalara 

başlamadan önce Mısırlı siyasetçiler kendi aralarında Mısır meselesinin 

uluslararasılaştırılmasına çalışacakları konusunda mutabık kalmıştı. Ancak ilkeler 

konusunda aralarında görüş farklılıkları vardı. Bu görüş farklılığının temel sebebi 

Türkiye’nin Mısır üzerinde egemenlik hakkının devam edip etmediği meselesiydi.601 

Aynı konu bu sefer Lozan’da gündeme gelecek, Mısırlılar konferansı siyasi ve 

uluslararası neticeler alabileceği bir yer olarak görecekti. Türkiye’nin Mısır’daki 

egemenliğinin düştüğünü savunan Emin El-Rafii, Muhammed Ferid’in Avrupa’da iken 

Türkiye’nin egemenliğinin düştüğünü yazdığını, ama Hizb’ül Vatani temsilcilerinin bunu 

kabul etmediğini belirtmiştir. Egemenliğin düştüğü görüşüne karşı çıkanların başında 

Hizb’ül Vatani içerisinde Mustafa Çorbacı vardı. Diğer taraftan Hizb’ül Vatani’nin 

Çorbacı’nın egemenliğe dair söylemlerinin kendi görüşünü yansıttığı aktarılmaktadır.602 

Başbakan Servet Paşa, Türkiye’nin genel anlamda Mısır’daki egemenlik haklarından 

vazgeçmesini savunurken halefi Tevfik Nesim Paşa Türkiye’nin bu hakkını Mısır’a 

devretmesini istemişti.603 

Diğer taraftan Türkiye’nin Mısır hakkındaki tutumu Lozan öncesinde açıktı. Türkiye, 

Misak-ı Millî ile belirlenen sınırların dışında kalan eski Osmanlı coğrafyasındaki 

topraklardan vazgeçmiş, buradaki haklarını kendi belirleyecekleri yönetimleri seçmeye 

hakları olduğunu bildirmekle yetinmiştir. Misak-ı Millî’de esas olarak Türklerin 

çoğunlukta yaşadığı yerleri kurulacak yeni Türk devletinin sınırları olarak belirleyerek 

Türk unsurunun çoğunlukta olduğu yerlerde milli bir Türk devletini kurmayı hedeflemiş, 

Arap coğrafyası dışarıda tutulmuştur.604 İngiltere resmi olarak ülkelere Lozan 

 
600 Savaş sonrası Mısır’daki siyasi karışıklıkların önemli bir boyuta kavuşmasından sonra soruna çözüm 

bulması için İngiliz Hükümetince görevlendirilen Milner Komisyonunun, 7 Aralık 1919’dan 1920 Mart 

arası dönemde hazırladığı heyet raporunda Mısır’ın bağımsızlığının İngiltere’nin bölgedeki çıkarlarına 

halel gelmeyecek şekilde bir bağımsızlığın verilmesini kabul etmiştir. Ramazan, a.g.e., s.215-220 
601 Ramazan, a.g.e., s.403 
602 Ramazan, a.g.e., s.405-406 
603 Ramazan, a.g.e., s.409 
604 Mehmet Gönlübol ve Cem Sar, Atatürk ve Türkiye’nin Dış Politikası (1919-1938), Atatürk Araştırma 

Merkezi, Ankara, 1990, s.84.; 28 Ocak 1920’de Osmanlı Meclis-i Mebûsan’ında kabul edilen Misak-ı 

Millî’nin 1. maddesinde: “Osmanlı Devleti’nin sadece Arap çoğunluğunun yaşadığı, 30 Ekim 1918 tarihli 

Mütarekenin imzalanması sırasında işgal altında kalan kısımlarının mukadderatı ahalisinin serbestçe 

vereceği oylara göre belirleneceğinden adı geçen Mütareke hattının içinde ve dışında dinen, ırken, emelen 

birleşmiş, karşılıklı sevgi ve fedakârlık hisleriyle dolu, örfî ve içtimaî haklarıyla mahallî şartlara tamamen 



122 

 

Konferansı’na katılım daveti gönderince Mısırlılar resmi ve gayrı resmi olarak kendi 

durumlarını görüşmek için Türkiye’yi ziyaret etmek istemiştir. Öne çıkan iki siyasi 

oluşumdan Hizb’ül Vatani Abidin Sarayı’na giderek talebini dile getirmiştir. Diğer siyasi 

oluşum Hizb’ül Vefd’in lideri Saad Zağlul ise Türkiye ile iş birliği yaparak ilerlemek 

istemiştir. Türkiye ile ilk teması kuran Hizb’ül Vatani’nin Ankara’ya göndermiş oldukları 

telgrafa cevap veren Mustafa Kemal Paşa, Mısır’ın bağımsızlığın İslam Dünyasındaki 

yerine ve Türk halkı için önemine vurgu yapmıştır.605 Doğu Konferansı başlarken Mısır 

hükümeti de İngiliz hükümetine başvurarak kendilerinden bir üyenin katılmasını talep 

etmiştir.606 İngiltere Mısır’ın Lozan’da resmi veya gayrı resmi temsil edilmesini 

Türkiye’nin Mısır üzerindeki hukuki anlamdaki egemenliğini kaldırmasına zemin 

sağlayacağından uygun görmüştü.607 Mısırlıların Doğu Konferansı’nda (Lozan 

Konferansı) kimin temsil edeceğine dair özgür bir şekilde bir seçim yapılacaktı ancak 

bunun için zaman kalmadığından Tanta şehri halkı Mısır’ı temsil etmesi için Zağlul 

Paşa’ya yetki vermiştir. Hükümetin temsil etmesi fikri halkta destek bulmamıştı. Mısır 

hükümetinden kim tayin edilirse Mısırlıları değil, İngilizleri temsil edeceği El-Ahram 

tarafından dile getirilmiştir.608  

İlerde birleşecek olan Hizb’ül Vatani ve Hizb’ül Vefd temsilcileri konferans hazırlıklarını 

kendi heyetleri vasıtasıyla ayrı ayrı yürütmüştü. TBMM’nin Roma temsilcisi olan 

Celalettin Arif Bey609 ile görüşen her iki heyet 2 Kasım 1922’de Misak-ı Millî’yi ilan 

etmiştir. İlan edilen metnin içeriği birçok yönüyle son Osmanlı Mebûsan Meclisi’nde 

kabul edilen Misak-ı Millî ile büyük benzerlik göstermektedir. Bu metinde Mısır’ın 

toprak bütünlüğü ve bağımsızlığına vurgu yapılmıştır.610 Roma’da birleşen Hizb’ül Vefd 

ve Hizb’ül Vatani, Mısırlıların amaçları doğrultusunda birlikte hareket etme kararı 

 
riayetkâr Osmanlı-İslâm ekseriyetiyle meskûn bulunan kısımların tamamı hakikaten ve hükmen hiçbir 

sebeple ayrılma kabul etmez bir bütündür.” denilmektedir. Misak-ı Millî’nin ilgili maddesi için bkz.: 

“Misak-ı Millî Beyannamesi”, https://www.ttk.gov.tr/belgelerle-tarih/misak-i-milli-beyannamesi/, Erişim 

Tarihi: 02.03.2024 
605 Bayyumi, a.g.e., s.63 
606 “İslam Memleketlerinde”, Hakimiyet-i Milliye, 29 Ekim 1922 
607 Bayyumi, a.g.e., s.62 
608 “Doğu Konferansı’nda Saad Paşa ve Mısır”, El-Ahram, 26 Ekim 1922 
609 Celalettin Arif Bey’in babası Gazi Ahmet Muhtar Paşa’nın Başkâtipliğini yapmış olan Mehmet Arif 

Bey’dir. 1895’te Fransa’ya gitti ve Paris’te Hukuk ve Siyaset Bilimi okudu. 1901’de Mısır’a gitti ve 

Kahire’de bir müddet avukatlık yaptı. Millî Mücadeleye katıldıktan sonra Erzurum vekilliği de yapan Arif 

Bey, 26 Aralık 1921’de Roma Temsilciliğine atandı. Ayrıntılı bilgi için bkz.: İhsan Güneş, “Celalettin Arif 

Bey (1875-1930)”, Atatürk Ansiklopedisi https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/celalettin-arif-bey-

1875-1930/, Erişim tarihi: 12 Kasım 2023 
610 Şefik Paşa, a.g.e., s.297-298 



123 

 

almıştır. Heyetin ismi El-Vefd El-Mısri olarak açıklanmıştır. Bu birleşmeden sonra 

Celalettin Arif Bey ile görüşen heyet Ankara’daki milliyetçileri örnek aldıklarını 

bildirmiştir.611 Mısır hükümetinden kabul edilecek temsilcinin Mısırlıların değil 

İngilizlerin isteklerini öne çıkaracağını açıklayan heyetin birlikte hareket etme kararına 

rağmen aralarındaki iş birliği oldukça zayıftı.612 

Resmi girişim ise Mısır hükümetinde dönemin Başbakanı Servet Paşa tarafından 

yapılmıştır. 8 Kasım 1922 tarihinde hükümetlerini temsil eden Seyfullah Yusri Paşa 

Lozan’a giden Türk heyeti ile konferans öncesi görüşmüştür. Mısır heyeti bu görüşmeden 

memnun ayrılmış ancak ani bir kararla hükümetin istifası nedeniyle Lozan’da Mısırlıların 

temsili fikri rafa kalkmıştır.613 Bu dönemde Milliyetçilerin yoğunlaştığı Hizb’ül Vefd 

harekete geçerek Lozan’daki resmi Türk heyeti ile görüşme yapmak için İsmet Paşa’ya 

bir telgraf göndermiştir. Lozan’da İngiliz çıkarlarını savunacak Mısır hükümeti temsilcisi 

yerine Mısırlıların haklarını savunmak için kendi heyetlerini temsilen Saad Zağlul 

Paşa’nın üye olarak kabul edilmesini talep etmiştir. Bu durum açıkça hükümetlerinden 

bağımsız hareket ettiklerinin göstergesiydi.614 Milliyetçi Vefd Lozan’da da diplomasi 

faaliyetlerine devam etmiş, Vefd temsilcilerinden Hasan Hasip Paşa 20 Kasım 1922’de 

“Kemalistlerin” heyet başkanı İsmet Paşa ile görüşerek Türk Millî Mücadelesinin 

başarıya ulaşmasından dolayı tebriklerini iletmiştir. İsmet Paşa ise Mısır halkına 

şükranlarını ileterek Türkiye’ye bağlı tüm İslam halklarının kendi geleceklerini tayin 

haklarını tanıdıklarını ve bu halkların bağımsızlıklarını her zaman destekleyeceklerini 

bildirmiştir.615 

Lozan Konferansı hakkında Mısır kamuoyuna bakıldığında, Mısırlıların beklentileri 

doğrultusunda kendilerini ilgilendiren hususlara ilişkin basında birçok yazı ve yorum 

yapılmıştır. El-Ahram Türkiye’nin Lozan siyasetini yakından takip etmişti. Ankara’dan 

elde edilen habere göre Cemiyye el Vataniyye (Milli Meclis-Vekiller Heyeti) aşağıdaki 

istekleri elde etmek için İsmet Paşa’yı görevlendirmişti.  

1-Sınırların Misâk-ı Milli’ye uygun belirlenmesi 

 
611 Şefik Paşa, a.g.e., s.297-302 
612 Bayyumi, a.g.e., s.63 
613 Şefik Paşa a.g.e., s.296 
614 Bilal N. Şimşir, Lozan Telgrafları 1922-1923 I Cilt, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2019, s.141 
615 Şefik Paşa, a.g.e., s.305. 



124 

 

2-Yunanistan’ın savaş tazminatı ödemesi 

3-Kapitülasyonlar kaldırılacak 

4-Irak sınırı tadil edilecek 

5-Türkiye’nin mali, iktisadi ve siyası tam istiklali sağlanacak.616 

Yine aynı gazetede, İngiliz Hükümetinin planlarında maddi bir değişiklik olmadığını ve 

Türklerin aşağıda belirtilen üç isteğini desteklemeyeceklerini aktarmıştır: 1-Batı Trakya 

için referandum yapılması 2-Suriye sınırlarının Türkiye’nin lehine değiştirilmesi 3- 

Türkiye’deki yabancıların ayrıcalıklarının kaldırılması (Kapitülasyonlar)617. El Ahram’a 

göre, Lozan’daki konferansta genel görüş kötümserdi. Çünkü Türk devlet adamlarının 

görüşleri sertti.618 Aynı gazete Lozan’da görüşmelerin kesilmesini ise, toprak için değil 

imtiyazlar ve yargısal ayrıcalıkları kabul etmemesine bağlamaktadır.619 Mısırlılar şunun 

farkındaydı; Birinci Dünya Savaşı sonrası şartlarda Osmanlı Devleti’nin ortadan kalktığı 

düzlemde Türkiye’nin Mısır’daki egemenlik hakkının olup olmadığının sorgulanması boş 

bir çabadan ziyade bilinçli olarak uluslararası konferansta İngiltere ile baş başa mücadele 

etmek istemeyen Mısırlıların diplomatik bir manevrasıydı.  

Mısırlı heyetlerin Ankara’da diplomasi girişimleri ve Lozan’da Mısır’ı ilgilendiren 

konular gündemde geniş yer tutmuştur. Lozan müzakereleri devam ederken Mısırlı 

Heyetler birbirinden bağımsız bir şekilde Ankara’yı ziyaret etmeye başlamışlardı. İlk 

önce Hizb’ül Vatani’den heyet başkanı Hafız Ramazan Bey ve yanındaki iki kişiyle 

birlikte 11 Aralık 1922’de Ankara’ya gelerek Mustafa Kemal Paşa ve bazı Meclis üyeleri 

ile bir görüşme gerçekleştirmiştir. Hizb’ül Vatani’nin benimsediği ilkeler hakkında 

yapılan görüşmede Mustafa Kemal Paşa, Mısırlıların amaçlarını gerçekleştirmeleri için 

desteklerini iletmiştir.620 Mısır’ın bağımsızlığını Lozan’da savunmak üzere harekete 

geçen Mısır Heyeti, Hakimiyet-i Millîye gazetesine Türk Millî Mücadelesinin kendileri 

için ifade ettiği anlamları aktarmış, “Türklerle Mısırlılar arasındaki mevcut münasebeti 

takviye ve bunu fiilen izhar etmek için” geldiklerini ifade etmiştir. Daha önce iki farklı 

heyet halinde Lozan’da girişimlerde bulunan ve Mısır milliyetçilerinden oluşan heyetler 

 
616 “Ankara ve İstanbul”, El-Ahram, 8 Kasım 1922 
617 “Britanya’nın Türklerin İsteklerine Karşı Çıkması”, El-Ahram, 17 Kasım 1922 
618 “Lozan Konferansı’nda”, El-Ahram, 29 Kasım 1922 
619 “Bugünün Siyaseti”, El-Ahram, 7 Şubat 1923 
620 Şefik Paşa, a.g.e., s.349-352; BOA, Yer: 571/36118-142612-58/27 Aralık 1922. 



125 

 

birleşme kararı aldıklarını ifade etmiştir. Bu dönemde Mısır hükümetinden resmi bir 

temsilci bulunacağını öğrendiklerini, ancak bu temsilcinin Mısır adına değil İngilizler 

adına hareket edeceğinden şüphe duyduklarını belirtmiştir. İstanbul’dan Ankara’ya 

seyahat ederken Yunanlıların yapmış oldukları tahribatı gördüklerini, İstiklal uğruna 

Anadolu’da yapılan fedakarlığa şahit olduklarını belirten heyet burada hissettikleri 

hürriyet havasının kendileri için bir nimet olduğunu vurgulamıştır. Türk milletinin zaferi 

bütün İslam aleminde olduğu gibi Mısır’da da memnuniyetle karşılandığını, Türkiye’nin 

zaferinin kendilerine “hürriyet ve istiklal” dersi verdiğini ifade etmiştir.621 

Bu sefer Hizb’ül Vefd, TBMM hükümetinin Lozan görüşmelerinde Mısır için bir hak 

iddia etmeyeceğinden emin olmakla birlikte bu topraklardan feragat ederken bunun 

İngiltere’ye bir avantaj sağlamasının önüne geçmek istemişti. Konferansın devam ettiği 

günlerde Hizb’ül Vefd tarafından eski Harbiye veziri Hasan Hasip Paşa’nın başında 

olduğu heyet 13 Ocak 1923’de Ankara’ya yaptığı ziyarette Mustafa Kemal Paşa Mısır 

heyetine Türklerin kazandığı büyük zafer nedeniyle Mısırlıların gönderdiği tebriklerden 

duyduğu memnuniyeti bildirmiştir. Ankara’da Mustafa Kemal Paşa, Refet Bey, Fethi Bey 

ile Ali Fuat ve Kazım Paşalar ile görüşen heyette bulunan Ahmed Vecdi, “Lozan’da 

düvel-i müttefika arasında bir konferans akdedileceğini işittiğimiz zaman Türkiye’nin 

Mısır üzerindeki hakkına binaen konferansta Mısır meselesinin de mevzu bahis olacağı 

tabii addettik. Kendi rey-i arzusu dinlemeksizin bir karar verilmesini muvafık görmeyen 

Mısırlılar…. Heyetimiz Lozan’a vasıl olunca Mısır’ın mukadderatı hakkında kendi 

iştirakleri olmaksızın bir karar verilirse, “keenlemyekün-hiç doğmamış” addedileceğini 

hatırlatarak hukuki ve iktisadi nokta-i nazardan Mısır’ın vaziyeti haziresini mebni bir 

rapor tertip ederek konferansa tevdi edildi.” şeklinde açıklama yapmıştır. Lozan 

Konferansı hakkında ise, Mısır’ın senelerden beri bağımsızlığı için yaptıkları mücadeleyi 

aktaran heyet başkanı sadece Türkiye delegelerinin Mısır hakkında verilecek münasip bir 

kararın çıkmasını sağlayacağını ve Mısır’ın hukukunu savunabileceğini vurgulamıştır.622 

Hizb’ül Vatani ikinci defa Mustafa Kemal Paşa’yı ziyaret etmesi üzerine Mustafa Kemal 

Paşa tarafından İsmet Paşa’ya gönderilen telgrafta; Dr. İsmet Sıtkı başkanlığındaki Vatani 

Partisinden müteşekkil Mısır heyeti ile görüştüğünü, Zağlul Paşa heyetinden çok farklı 

 
621 “Mısır Milliyetçileri Heyeti Şehrimizde”, Hakimiyet-i Milliye, 25 Aralık 1922 
622  Şefik Paşa, a.g.e., s.353; “Mısır Senelerden Beri İstiklali İçin Çalışmaktadır”, Hakimiyet-i Milliye, 15 

Ocak 1923 



126 

 

olduklarını; Zağlul Paşa taraftarları İngilizlerle belli şartlarda anlaşmaya razı oldukları 

halde bu heyetin kayıtsız şartsız Sudan dahil Mısır’ın istiklalini istediklerini belirterek 

Misak-ı Millî’nin birinci maddesini istinaden Mısır’ın telaffuz edilmesini istemiştir.623 

Yine, Başbakan Hüseyin Rauf tarafından İsmet Paşa’ya 28 Kasım 1922 tarihinde 

gönderilen telgrafta Mısırlıların konferansta İngiliz aleti olacak olan Mısır azası 

bulundurmayarak Zağlul Paşa’nın delege sıfatı ile gönderilmesini istediklerini 

bildirmiştir. Daha önce Mısır delegeleri 23 Kasım 1922’de Lozan Konferansı 

Sekreterliğine uzun bir muhtıra sunarak Konferansa davet edilmelerini istemiştir. 

Mısırlılar güvendikleri Zağlul Paşa’nın Cebelitarık’taki sürgününden kurtulması ve 

konferansta kendilerini temsil etmesi için Türkiye’den destek umuyorlardı.624 Heyetlerin 

yapmış olduğu ziyaretlerde birbirleri hakkında suçlayıcı ifadelerde bulunması nedeniyle 

kendileri hakkında Türk liderler nezdinde olumsuz bir imaj oluşmuştur.625 Neticede 

Lozan Konferansı’nda Mısır temsil edilememiştir. Bayyumi, yeni Mısır kabinesinde 

Başbakan olan Tevfik Nesim Paşa’nın Saray ile Vefd arasında kaldığını bu kararsız 

tutumu nedeniyle Lozan’da temsil fırsatının değerlendirilemediğini dile getirmiştir.626 

Ahmed Şefik Paşa’ya göre Mısır’ın temsil edilememesinin iki nedeni bulunmaktadır. İlki, 

Servet Paşa hükümetinin istifasıyla yeni kurulan hükümette Başbakan olan Tevfik Nesim 

Paşa bu konuda tavır değişikliğine gitmiş ve Lozan’da temsil meselesini soğutmuştur. 

Diğeri ise, konferansa katılmak için Avrupa’da girişimlerde bulunan gayrı resmi iki 

heyetin anlaşmazlığa düşmüş olmasıydı. Bu nedenle o zamana kadar yapılan tüm çabalar 

boşa gitmiştir.627 Mısır konferansta temsil edilemeyince Vefd Heyeti beş ayrı başlıktan 

oluşan taleplerini Konferansa iletmiştir. Journal de Geneve’nin 10 Aralık 1922 tarihli 

haberini aktaran Şimşir, Mısır heyetinin 19 Aralık 1922’de Lozan Konferansı 

başkanlığına sunduğu muhtırada özetle “1- Mısır, Sudan’ı da kapsayacak biçimde bütün 

Nil Vadisi’nin bağımsızlığını tanınması 2- İngiliz askerlerinin bütün Nil Vadisi’ni 

 
623 Bilal N. Şimşir, Lozan Telgrafları I (1922-1923), Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 1990, s.297-

298 
624 Şimşir, Lozan Telgrafları I …, s.141 
625 Bayyumi, a.g.e., s.63 
626 Bayyumi, a.g.e., s.69-70 
627 Şefik Paşa, a.g.e., s.673 



127 

 

boşaltmaları ve 3- Süveyş Kanalının tarafsızlığının korunması ve bu tarafsızlığın 

gözetimini Mısır’a bırakılması” şartlarını sunduğunu belirtmiştir.628 

Lozan Görüşmeleri sırasında Mısırla ilgili görüşmelere629 gelince, İsmet Paşa 31 Ocak 

1923 tarihli oturumda Misak-ı Millî’ye uygun olarak Mısır’ı dile getirmiştir. Mısırlıların 

kendi yönetimlerini kendi özgür iradeleriyle seçmeye hakları olduğu vurgulamıştır.630 

Lozan görüşmelerinde Mısır ile Türkiye arasında Osmanlı borçlarını hangi ülkenin 

ödeyeceğine ilişkin sorun çıkmıştır. Türk heyeti Osmanlı Devleti’nin borçları içerisinde 

Mısır’dan kaynaklı borçların Türkiye’den tahsil edilmesine itiraz etmiştir. Mısır’dan 

alınan vergiler kaynak gösterilerek yapılan borçlandırmalar için İngiliz delegesi 

H.Rumbold tarafından Türkiye’nin mukavele imzalaması teklifine karşın, bu gelirlerin 

İngiliz Bankası tarafından tahsil edildiğini gerekçe gösteren Türk heyetinden Hasan Bey 

(Saka), borçlarla ilgili yapılacak mukavelenin İngiltere ile Mısır arasında olması 

 
628 Şimşir, Lozan Telgrafları I…, s.297; Heyet mektupta şu konulara yer vermiştir: Mısır’ın bağımsızlığı, 

Britanya’nın iddiaları, Mısır’ın ekonomik ve Mali Konumu, Sudan ve özet kısımlarından oluşmaktadır. 

Birinci bölümde, Türkiye’nin Mısır’ın bağımsızlığına engel olmadığını, özellikle Türkiye Mısır’ın 

kendisine ait olduğunu söylemeyerek milletlerin bağımsızlıklarını kendi kararlarına bırakmıştı. Ama 

İngiltere’nin Mısır’ın bağımsızlığını engellediği ifade edildi. İkinci bölümde İstanbul’da 1888 yılında 

yapılan anlaşma ile ülkeler Süveyş Kanalı’nın tarafsızlığını hüküm altına aldılar. Ancak İngiltere şimdi 

burada asker bulundurarak anlaşmayı ihlal etmektedir. Üçüncü Bölümde, Mısır’ın ekonomik ve mali 

durumunu 1882 İngiliz işgali öncesi ve sonrası için karşılaştırma yapılmaktadır. Mehmet Ali Paşa 

zamanında güçlü ordusu ve filosu ile güçlü bir ekonomiye ve alt yapıya sahip Mısır’a işgal sonrası Britanya 

bir şey yapmadı, mevcutları kullandı. İşgalci ülke ekonomiyi baskı altına aldı ve Mısır’ı borçlandırdığı 

belirtildi. Dördüncü bölümde, Sudan’ın Mısır’a ait olmasına rağmen İngiltere’nin ayırmaya çalıştığını, 

oysaki Sudan İskenderiye kadar Mısır’a ait olduğu vurgulandı. Beşinci bölümde, özetle üç şartı 

açıklamışlardır: ilki, Mısır’ın işgalden bıktığını ve Mısır ve Sudan’ın bağımsızlığının kabul edilmesi. 

İkincisi, Britanya askerlerinin Vadi Nil (Mısır ve Sudan)’den çekilmesi. Sonuncusu ise, Suveyş Kanalı’nın 

tarafsız olması, şayet koruma sağlanacaksa bunu Mısırlıların yapması. “Vefd Heyetinden Lozan 

Konferansı’na”, El-Ahram, 27 Aralık 1922; Rapor içerisinde Süveyş Kanalı’nın tarafsız olmasını 

istemelerinin gerekçesi olarak Kanalı dünyanın hizmetine sunmak için Mısırlıların maddi olarak büyük 

fedakârlık yaptığı ifade edilmiştir. “Süveyş Kanalı Meselesi”, El-Ahram, 8 Ocak 1923 
629 Lozan Barış Antlaşması’nda Mısır’ı ilgilendiren 16., 17., 18., 19., 57. ve 117. maddelerdir. Daha fazla 

bilgi için bkz.: 

https://www5.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc002/kanuntbmmc002/ka

nuntbmmc00200343.pdf, Erişim tarihi: 12.02.2024 
630 Şimşir, Lozan Telgrafları I…, s.298; Konferansa katılan Arap Heyetleri de Türk Heyeti ile temas 

kurmuştur. Türklerin dostu olarak bilinen Arap Heyetleri Başkanı Şekip Arslan, Türk heyetinden Misak-ı 

Millî’ye bağlı olarak Mısır, Suriye ve Arap bölgelerinin bağımsızlığını açıklamasını ve yapılacak barış 

antlaşmasına bu bölgeler için bağımsızlık ibaresinin eklenmesini istedi. Ancak İsmet Paşa sadece bu 

bölgede yaşayan milletlerin bağımsızlığa kendi kararlarıyla elde edeceklerine dair açıklaması dışında Türk 

heyetinin onayını alamamışlardı. El-Menar bu durumun sömürgeci İngiltere ve Fransa’nın yararına 

olduğunu, bu iki devletin kanaatinin konferansta Suriye, Irak ve “Osmanlı Afrikası” dışında bir Türkiye 

devleti haritası çizilmesi olduğunu aktarmıştır. Diğer taraftan, İsmet Paşa’nın Arap ülkeleri ve Hicaz 

bölgesinin bağımsızlığı hakkında Reuters tarafından aktarılan Paşa’nın Kral Hüseyin’i tüm Arap ülkelerinin 

lideri olduğunu itiraf ettiğine dair bilgilerin yayıldığını, bu yalan haberin İngiltere Sömürge Bakanlığı 

projesi olduğunu, oysa İsmet Paşa’nın böyle bir konuşmaya girmeye tenezzül etmeyeceğini 

haberleştirmiştir. “Konferansta Arap Heyetleri”, El-Menar, Şubat 1923, s.146-147 



128 

 

gerektiğini ileri sürmüştür. Lozan Konferansı’nda bu soruna yönelik Türkiye Mısır’daki 

bütün haklarından vazgeçtiğini bildirmesine karşı Mısır’daki gelirler karşılık gösterilerek 

alınan borçları ödemeye devam etmiş ve bunlar Mısır kamu borcuna dönüşmüştü.631 

Diğer taraftan, Lozan’dan önce bu borçlar konusunun Mısır’da öne çıkan siyasi çevreler 

tarafından İngiliz yetkililerle görüşüldüğü ortaya çıkmıştır. Mısır’ın egemenlik hakkını 

ilgilendiren Osmanlı zamanından kalan borçlar konusunda 20 Ocak 1922 tarihinde Servet 

Paşa’nın daha hükümeti kurmadan kırk gün önce İsmail Sıdkı Paşa ve İngilizlerin 

Mısır’daki Yüksek Komiserliği Müsteşarı Bay Scott ile gizli bir belge imzalaması Zağlul 

tarafından eleştirilmiştir. Belgede Mısır’a ait borçlarda İngiltere tarafından Türkiye’nin 

tasarruflarını kabul etmesinin ve İngilizlerin bu borcu üstlenmesinin egemenlik ihlali 

olduğu konusundaki eleştiriye karşı Servet Paşa, belgede bu borçların Mısır’a geçişini 

eklettiğini açıklamıştır.632   

Mısır’ın durumuna ilişkin Türkiye’nin buradaki haklarından vazgeçme tarihi olarak 

İngilizlerin ilhak ettiği 1914 tarihinin esas alınması durumunda Mısırlıların zarara 

uğrayacağı, bunun yerine Lozan Antlaşması’nın imzalanması tarihinin esas alınması 

hususunda İsmet Paşa’nın görüşü sorulmuştur.633 Bu durum Osmanlı’dan kalan borçların 

miktarı açısından önemliydi. Osmanlı borçlarının kendisinden ayrılan bağımsız ülkelere 

bölünmesi ile ilgili yapılan görüşmelerde Horace Rumbold tarafından iki açıklama 

yapılmıştı. İlki Mısır’daki Türk mülklerinin tasfiyesinde eski Hıdiv Abbas Hilmi Paşa’nın 

mülklerini kapsamayacağını, diğeri ise İngiliz hükümetince Türkiye ile Mısır arasındaki 

ekonomik düzenlemelerin sonuçlandırılmasına dair iyi niyet dileklerini belirtmesiydi.634 

Ramazan, İsmet Paşa’nın Lozan’da Mısır’ın borçlarının Mısır’dan alınan vergilerden 

ödenmesi hususunu ekletmeyi başardığını ve Yahya İbrahim Paşa kabinesinin ise bu 

konuda sessiz kaldığını belirtmektedir. Yazar, İngiliz delegesi Horace Rumbold’un 

borçlar konusunda Türkiye’nin taleplerini kabul etmesinin, İngiltere ile Türkiye’nin Mısır 

aleyhinde anlaşması olarak değerlendirmiştir.635 İsmet Paşa’nın Heyet-i Vekile 

Riyaseti’ne gönderdiği 16 Mayıs 1923 tarihli telgrafta ise; Mısır gibi bizden ayrılan 

milletlerin hukukunun savunulması için elinden geleni yaptıklarını, Türk milletinin 

 
631 Ali Naci Karacan, Lozan, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 12. Basım, İstanbul, 2024, s.284; 

Muhammed Abu El-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye El-Turkiyye…” s.216-217 
632 Ramazan, a.g.e., s.410 
633 Şimşir, Lozan Telgrafları I…, s.313 
634 “Treaty Progress At Lausanne”, The Times, 4 Şubat 1923 
635 Ramazan, a.g.e., s.412 



129 

 

vaziyet ve menfaatine göre bundan daha fazlasını yapmaya gücünün olmadığını, 

düşüncesine göre böyle bir mesele açmanın Türkiye’nin zararına olacağını ifade 

etmiştir.636 Diğer taraftan son Hıdiv Abbas Hilmi Paşa, Mısır’daki haklarını korumak 

adına Türk Heyeti ile sürekli temas halindeydi. Başbakan Rauf Bey İsmet Paşa’ya 

gönderdiği telgrafta 15 Temmuz 1923 tarihinde Abbas Hilmi Paşa’nın barış anlaşması 

onaylanıncaya kadar kendisinin Mısır Hıdivi olarak tanınmasını istediği,  barış 

anlaşmasında kendisinin Mısır’da sahip olduğu mal ve emlakla ile ilgili hususlar 

görüşüldüğünde Türkiye’nin teşebbüslerini beklerken Mısır gazetelerinde “Türk heyeti 

üyelerinin sabık Mısır Hıdivi ile hiçbir münasebeti olmadığına ve İsmet Paşa’nın Abbas 

Hilmi’yi hiçbir imtiyaza malik olmayan bir kimse gibi kabul ettiğine ve kendisinden 

hiçbir muhatap mektup almadığına” dair çıkan haberleri hayretle karşıladığını ve bu 

konunun esasını ne olduğunu öğrenmek istediğini ifade etmiştir.637 Türk Heyeti Mısır’ın 

bağımsızlık talebinde olduğu gibi eski Hıdiv’in haklarını dile getirmekte tereddüt etmese 

de müzakerelerde daha öncelikli konular Misak-ı Millî’de belirtilen Türkiye’nin tam 

bağımsızlığı için giriştiği zorlu başlıklardı. Konferans bitince bu çabalardan bir netice 

elde edemeyen Mısırlılar iç siyasete yoğunlaşmış ve öncelikle anayasa hazırlamaya 

odaklanmıştır. 

3.2. Türk İnkılabının İki Ülke İlişkilerine Etkisi 

Lozan Barış Antlaşması Türk inkılabının aksiyon safhasını oluşturuyordu. Bu 

tamamlandıktan sonra her alanda köklü değişikliklere gidilmiş, Batılılaşma yönlü yeni 

düzenin inşası için çalışılmıştır. Saltanatın kaldırılarak meşrutiyet rejimi tasfiye 

edildikten sonra yerine Türkiye Cumhuriyeti kurulurken, Mısır’da krallık rejimi tesis 

edildikten sonra Osmanlı prototipi bir ülke olarak yoluna devam etmesi ikili ilişkilerde 

birbirini iten etmenler olarak belirli seviyede soğukluğa yol açmıştı. Kral Fuad ilk günden 

beri otoriter bir yönetim göstermişti. Anayasa çalışmalarını kendisi istese bile kontrolü 

elden bırakmamak için içerik konusunda müdahale etmeyi tercih etmiştir. İlk anayasada 

istediği mutlak gücü elde edemeyince değişiklik yapılması için baskı yapmıştır. Zira, ilk 

anayasa topluma birçok haklar vermişti. Bu yüzden Fuad, kendisine daha fazla otorite 

 
636 Bilal N. Şimşir, Lozan Telgrafları II (Şubat-Ağustos 1923), Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 

1994, s.315-316 
637 Şimşir, Lozan Telgrafları II…, s.574 



130 

 

tanınmasını ve halkın elde ettiği hakları kazanılmış haklar değil, kendilerine lütuf verilmiş 

olarak görülmesini istemiştir.638 Bu durumun ister istemez mutlak otoriteyi tasfiye eden 

ve yerine cumhuriyet idaresinde yeni Türk modelini oluşturmaya çalışan Atatürk ve 

kadrolarının kendilerine Osmanlı geçmişini hatırlatan Mısır yönetimi ile ilişkilerini 

etkilemesi kaçınılmazdı. En başta yönetim modeli olarak rejim karşıtlığı bunun en 

belirgin göstergesiydi. 

Mehmet Ali Paşa dönemi modern devletin kurulması ve Mısır’ın milli şuurunun 

uyanmasında önemli rolü olsa da din unsuru Mısır halkı için önemli bir esası temsil 

ediyordu. Sultan II. Abdülhamit’in Batılılarla mücadelesinde Panislamizm etkili bir silah 

olmuştu. Bu siyaset Mısır’da önemli bir yankı bulmuştu. Panislamizm düşüncesi İngiliz 

işgali döneminde etkisini yitirse de Hilafetin Mısırlılar için önemli bir yeri vardı. Çünkü 

bu kurum işgale karşı bir simgeydi.639 Uzun yıllar İngiliz işgali altında bulunan Mısır’ın 

hemen yeni başında Batılılara karşı başarılı mücadelesi sonunda yeni bir devletin 

kurulması ve bu devletin cumhuriyet rejimi ile birlikte Batılılaşma çizgisinde modern 

kurumları oluşturması bir model olarak Mısırlıları Türkiye’ye karşı kimi zaman hayretle, 

kimi zaman anlayışla, kimi zaman takdirle karşıladığı bir etkileşim içine soktu.  Her 

açıdan “Kemalizmin” etkisinin belirginleştiği bu süreçte özellikle 1920’ler ve 1930’larda 

Mısır’ın benzer modernleşme hamlelerinde kendini hissettirmiştir. Benzer sorun alanları 

basın gibi birçok alanda dile getirilmiştir.640 

3.2.1. Türkiye Modeli 

Osmanlı modernleşmesi Tanzimat ile başlayan ve ileride cumhuriyete kalacak mirasın 

temelini atmıştı. Yapılan yenilikler cumhuriyet ile sonuçlanacak gelişmelere belirgin bir 

şekilde alt yapı oluşturdu. Türkiye 19. asrın son çeyreğine gelindiğinde modernleşme ve 

Batılılaşma yönünde artık geri dönülemez bir yola girmişti.641 Mısır’ın ise 19. asırda 

hayata geçirdiği devlet merkezli modernleşme/Batılılaşma girişimleri İngilizlerin Mısır’ı 

işgali ile birlikte Mısır’da uzun yıllar varlığı sayesinde sekteye uğramıştı. 1920 ve 1930’lu 

yılları tam bağımsızlık mücadelesi ile geçiren Mısır’ı modernleşme pratikleri açısından 

 
638 Ahmed Zekeriyya El-Şıllak, Ain Shams Üniversitesi Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, 20 Mayıs 2023 

tarihli mülakat, Kahire 
639 Bayyumi, a.g.e., s.11 
640 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.52 
641 Lewis, a.g.e., s.176-177 



131 

 

Türkiye ile kıyaslamak zordu. Mısır’da yeni bir düzenin ortaya çıkmasına yönelik 

beklentinin özel bir nedeni, Osmanlı Devleti’nin halefi olan modern Türkiye'nin hızlı bir 

şekilde gelişme göstermiş olmasıydı. Mustafa Kemal Türkiye’si bölgede meydana gelen 

temel değişikliklerin somut tarihsel kanıtı olarak Mısırlı aydınları etkiledi.642 

İmparatorluk bakiyesini kurumsal olarak devralmasından yola çıkarak Türkiye’nin İslam 

Dünyasının geri kalan bölgelerine göre “ileri” ülke olarak görülmesi doğaldı.643 Bein’e 

göre Mustafa Kemal’in liderliği ve başarıları, yabancıların yönetiminden tamamen 

özgürleşmeye; yasaklayıcı bir yöntemle yerel gelenekleri, görenekleri ve kurumları 

kaldırarak modernleşmeye sevk etmiştir. Bu durum Ortadoğu’da bazı toplumlarının 

öyküneceği faydalı örnekler sunmakla beraber diğer Müslüman-çoğunluklu ülkelerde 

sekülerleşme ve milliyetçi politikaların yanında demokratik olmayan yönetim biçimi 

açısından endişeye neden olmuştur.644  

Siyasi partiler ve Mısırlı aydınlar milliyetçilik meselesi ile daha yoğun bir şekilde 

ilgilenmeye başlamışlardı. Sosyal ve ekonomik olarak Avrupa medeniyetine meyilli olan 

Mısırlı aydınlar içerisinde modernleşme konusunda Türkiye’yi model alanlar olduğu gibi 

buna karşı çıkanlar vardı. Bu aydınlar içerisinde Türk hükümetinin sözcülüğünü yapan 

yazarlar olduğu gibi Atatürk ve Türk inkılabına karşı olumsuz görüşleri olan yazarlar da 

bulunmaktadır. Türk liderin rol model olmasına karşı çıkan pan-İslam eğilimli ve Mısır 

dış işlerinde uzun yıllar diplomat olarak görev yapan Abd el-Wahhab Azzam, ‘Türkiye’nin 

Uyanışı’nın Arapların zihninde yanlış yerleştirildiğini belirtmektedir. Türkiye’nin 

gelişigüzel Batılılaşmasına karşı çıkan Azzam, Müslüman-çoğunluklu toplumların 

modernleşmesinde ‘bir model olarak Türkiye’ algısını reddetmektedir.645 Yunan Lebib’e 

göre, Osmanlı Devleti Arap Yarımadasındaki bölgelerde yönetimsel ve toplumsal açıdan 

çok etkili olmamış, yönetimi buradaki yerel unsurlara bırakmıştı. Mısır’ı ise aristokrat bir 

tabaka vasıtasıyla yönetmeyi tercih etti. Osmanlı mirasının bıraktığı aristokrat yönetim 

geleneği Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasında da etki oldu.646 Mitchell ise, Türk 

modelinin siyasi ve askeri elitlerce dikkatlice takip edildiğini, bu konu pek itiraf edilmese 

 
642 Celal Metin, Türk Modernleşmesi ve İran (1890-1936), Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve 

İnkılap Tarihi Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 2006, s.53; Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., 

s.82 
643 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.21 
644 Bein, Kemalist Turkey…, s.139 
645 Bayyumi, a.g.e., s.102-103; Bein, Kemalist Turkey…, s.168-169  
646 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.231 



132 

 

de Kahire’deki siyasi ve düşünsel hareketlerin yönünün Avrupa’dan ziyade İstanbul’a 

dönük olduğunu ve İstanbul ile kurulan bağın imparatorluk sonrası dönemde de devam 

ettiğini ortaya koymaktadır.647 Bu dönüşümü sağlayan yapının kendileri ile benzer 

özellikler sahip olması bu etkileşimi kaçınılmaz kılmıştır. Türkiye’deki laikleşme ve 

Batılılaşma hareketi İslam paydası içerisinde olan Mısırlıların siyasi düşüncelerine etki 

ettiği açıktır.648 Afifi’ye göre, 1920’lerin sonuna kadar Mısır’da çok Türk dergisi 

bulunuyordu. Bu dergiler Türkiye’de olup bitenlerin Mısırlıların ve Mısır’daki Türklerin 

yaşamına ve topluma nasıl etki ettiğini ortaya koyuyordu. Bu örnekler 1920’lerde 

Türkiye’nin kültürel yönden Mısır’da nasıl etkili olduğunu açıklamaktadır.649 

Gershoni ve Jankowsky’e göre, Türkiye’deki yenilikler bir anlamda imparatorluk 

bakiyesini reddetmeyen ama aynı zamanda onunla hesaplaşan bir deneyimi ortaya 

koymuştu. Türkiye onlara Ortadoğu tarihinin ulus-üstü ve dini temelli bir emperyal 

düzenden öte, büyük ölçüde modern, laik, toprak temelli ulusal bir düzene doğru izlediği 

“doğal” bir devlet modelini sundu. Bölgede modernleşmeci öncül olarak ortaya çıkan 

yeni Kemalist rejimde Batı modelinde ortaya çıkan radikal reformlar ve Osmanlı/İslam 

geleneğine karşı ilan ettiği topyekûn başkaldırı gibi unsurların hepsi Mısırlı aydınların 

hayal gücünü ateşledi. Türkiye için semboller, sanat ve edebiyata ait içerikler İslami 

öğelerden ziyade Türkleştirme yönünde Batı modelli değişiklikler Mısırlı 

entelektüellerde anlam dünyasında kırılmalara neden oldu.650 Bu kırılmalar harf devrimi 

örneğinde Mısır’da ortaya yenilikçi fikirlerde görülmüştür. Ayrıca Arap ve İslam 

geçmişinin ötesinde kadim Mısır medeniyetinin devamı olma yolunda ortaya konulan 

çabalar bu arayışların birer göstergeleriydi. Mısır’da yeni ulusal kimliğin oluşmasında 

dilin öneminin anlaşıldığı dönemlerde Araplardan bağımsız bir Mısır kimliği modeli 

oluşturmak amacıyla Ahmet Lütfi el-Seyyid ve Selama Musa önerileriyle öne çıkmıştır. 

Yazma ve konuşma dili arasındaki uyumsuzluğun dile getirildiği bu dönemde en radikal 

değişiklik önerisi Selama Musa tarafından ortaya atılmıştır. Arapçanın yurtseverliğe zarar 

 
647 Yazar, bu iddiasına örnek olarak, 1952 yılındaki askeri darbe ile Mısır’ın tam bağımsızlığının mimarları 

olan Cemal Abdül Nasır ve Enver Sedat’ın isimlerinin Türk kumandanlarıyla aynı olmasının tesadüf 

olmadığını belirtir. Timothy Mitchell, Mısır’ın Sömürgeleştirilmesi, Çev. Zeynep Altok, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2001, s. 17; 19. asırda ise bu modelleme ters yönlü işlemişti. O dönemde Kahire’nin elde ettiği 

disiplin ve düzen İstanbul’dan takip edilmiş ve uygulanmıştır. Bu uygulamalar cumhuriyete taşınarak 

Kemalizm tarafından kurumsal bir çerçeveye oturtulmuştur. Mitchell, a.g.e., s.17 
648 Sezer, a.g.m., s.386 
649 Muhammed Afifi, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire 
650 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.82 



133 

 

verdiğini öne süren Selama Musa, Türkiye’de 1928’de yapılan harf inkılâbından cesaret 

alarak 1930 yılında Mısır’da Latin harflerine geçmeyi önermiştir.651 

Gershoni ve Jankowsky, 1920'lerin Mısırlı milliyetçi aydınları için Kemalist Türkiye’nin 

dört açıdan bir model oluşturduğunu açıklamaktadır. Birincisi, modern dünyanın bir 

parçası olmak adına kültürel açıdan Batı medeniyetinden alınacak modeller için istekli 

olmanın şart olduğu ortaya çıktı. İkincisi, Türkiye İslami/Osmanlı geçmişinden radikal 

bir kopuşla birlikte İslam öncesi farklı bir geçmişin yeniden inşasının mümkün olduğunu 

kanıtladı. Üçüncüsü, 1920’ler Türkiye’nin elde ettiği deneyim, modernite ve ulus inşası 

hedeflerine ulaşmak için toplumun tüm yönlerini aniden ve tamamen değiştirecek bir 

"devrim"le ulaşılabileceğini gösterdi. Son olarak, Kemalist Türkiye’nin çok uluslu 

Osmanlı çevresinin tek meşru mirasçısı olarak belirli bir toprak parçasına ve onun tarihsel 

mirasına dayanan bir modern devlet milliyetçiliğiyle ortaya koyduğu model Mısırlı 

aydınların inancıyla örtüşüyordu. Ancak Mısırlı aydınların fikirlerinin arka planında 

sadece Türk inkılabı deneyiminin etkisi söz konusu değildir. 1919 Mısır Devrimi'nin 

doğası ve sonuçlarına bakıldığında savaş sonrası ortaya çıkan düşünce dünyası belirgin 

bir şekilde Mısırcı karakterden beslenmektedir. Bu da toprağa dayalı milliyetçiliğin 

yansımasıydı. 652 

Türk İnkılapları, ümmet anlayışından millet anlayışına geçme anlamında Mısır'da bir 

bütün olarak model düşünülüp düşünülmediği tartışmasında El-Şıllak, Mısır kimliği 

üzerine kurulu bir Mısır devleti düşüncesi önemli hale geldiğini, 1925’ten beri Kahire 

Üniversitesi’nde öğrencilerin hocaların, araştırmacıların, oryantalistlerin ve yabancıların 

bu alana yoğunlaştığını belirtmektedir. Ona göre, üniversite camiası Mısır kimliğini ve 

Mısır milliyetçiliğini desteklemiştir. Bunun toplumsal gelişim ve modernleşme açısından 

öneminin farkında olduklarını ve İslam birliğinin ikinci planda kaldığını belirtmiştir.653 

Burada Mısır’daki gelişmeler büyük oranda içsel dinamiklerle açıklanmaktadır. Afifi’ye 

göre, “Kral Fuad da diğerleri gibi hilafeti kendi mutlak gücünü tesis etmek için istemişti. 

Fakat Vefd ve onun karizmatik lideri Saad Zağlul kralın bu rüyasını yarıda kesmiştir. 

Saad Zağlul karizmatik bir kişilikti ve başında olduğu Hizb’ül Vefd güçlüydü. Eğer Saad 

Zağlul erken bir zamanda 1927’de ölmemiş olsaydı Mısır’ın Atatürk’ü olabilirdi. O, Türk 

 
651 Aydın, a.g.e., s.117-118 
652 Gershoni ve Jankowsky, a.g.e., s.83-84 
653 Ahmed Zekeriyya El-Şıllak, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire 



134 

 

deneyimine ve Atatürk’e hayrandı. Daha uzun yaşamadığı için amacını 

gerçekleştirememiştir. Onun varlığı nedeniyle Fuad hilafeti alamamıştır.”654 Mutlak 

otoriteye sahip olmak isteyen Kral ile İngilizlere karşı bağımsızlık mücadelesinde Saad 

Zağlul liderliğinde öne çıkan Vefd’in iki zıt dinamik olarak Türkiye ile ilişkilerindeki 

tasavvur farklılığı kaçınılmazdı. 

Georgeon, Kemalist reformların “Mısır’ın toplumsal ve kültürel modernleşme süresinde” 

Mısır kamuoyunda etkisinin ötesinde yankılanmasının söz konusu olduğunu belirtir.655 

Mansy ise Mısır’da dini ve eğitim kurumlarında yapılan değişiklikleri Türkiye ile 

kıyaslarken; “Mısırlı reformcular gelenekseli çağdaşa uyarlamaktadır, oysa Türkiye’de 

reform gelenekten kopuşu getirmiştir” şeklinde ifade etmiştir.656 Mısır deneyimi 

arasındaki en belirgin fark Türk inkılabı geleneksel yapılara mesafe koyarak uyarlama 

yerine modern yapıları doğrudan almayı tercih etmesidir. El-Şıllak’a göre, liberal düşünce 

adamları ve devlet adamları Türkiye’nin Müslümanların birliğine koyduğu mesafe ve 

halifeliğin kaldırılmasına bağlı olarak Türkiye’de olan bitene karşı ilgisiz kalmayı tercih 

etmiştir. Sadece bazı düşünce adamları Atatürk’e ilgisini devam ettirmiş olsa da genel 

olarak Mısırlıların ilgi göstermediğini ortaya koymuştur. Mısırlıların siyaset ve din 

arasındaki ayrımı önemsemediklerini, 1950’lere kadar bir tane hariç Atatürk ve siyaseti 

hakkında çalışma olmadığını belirtmektedir.657 Bu görüşün aksine Afifi’ye göre, “Mısır 

eliti Türk deneyiminin çok başarılı bir hareket olduğuna inanıyordu. Mısır’ın büyük 

yazarlarından aynı zamanda Mısır’ın Türkiye’deki Büyükelçiliğinde çalışan Yahya 

Hakkı, Atatürk’e hayrandı. Bu dönemdeki herhangi bir Mısır gazetesi okunsa Mısırlıların 

Türkiye’deki Kurtuluş Savaşı’na ilgisi olduğunu, Atatürk’e ve onun modernleşme adına 

attığı adımlara hayranlığını görürdü. Partilerden Liberal Constitutional Party-El-Ahrar-

ı Dusturiyyin’den Muhammed Huseyin Heykel Paşa’nın hayranlığı zaten bilinmektedir. 

 
654 Muhammed Afifi, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire 
655 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.52 
656 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.130 
657 Ahmed Zekeriyya El-Şıllak, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire. Döneme bakıldığında Atatürk 

hakkında Mısır’da hem Millî Mücadele dönemi hem sonrası için birçok eser yayınlanmıştır. Bu eserlerin 

başlıcaları şunlardır; Emin Muhammed Said ve Kerim Halil Sabit, Siret-i Mustafa Kemal Paşa ve Tarih 

ül-Hareke et-Türkiye, el-Vataniye fi Anadol, Kahire, 1922; Muhy El-din Reda, Mili Mücadele 

Kahramanı, Mısır Kütüphane Yayınları, ilk Baskı, 1923; Muhammed Al Ataya, Orta Doğu Lideri, Mısır 

Kütüphane Yayınları, 1935; Muhammed Tavfik, Kemal Atatürk, Dar El-halal Yayınları, Kahire, 1936; 

Aziz Khanki, Turks et Atatürk, Mısır Kütüphane Yayınlar, ilk Baskı Kahire, 1939; Kamina Meter, 

Kahraman-ı Doğu Atatürk, İskenderiye Kütüphanesi Yayınları,1940; Muhammed Swbih, Atatürk, Mısır 

Kütüphane Yayınları, 1945; Fathi Radvan, Mustafa Kemal Atatürk, Kahire, 1983 



135 

 

Abdulaziz Fehmi Paşa Arap harflerinin yanında Latin harflerinin kullanılması 

konusunda düşünceleri vardı. Bu sadece düşünce aşamasında kalmamış bunun için büyük 

savaş verilmişti. O dönemdeki gazetelerden bakıldığında Mısırlıların Türkiye’deki Dil 

Devriminden, vakıfların tekrar düzenlenmesi inkılabı gibi birçok alanda Türkiye’deki 

deneyimden etkilendikleri görülmektedir.”658 Atatürk döneminde Türk inkılabının Mısırlı 

aydınlarca dikkatlice izlendiği ve bir model olup olmayacağı tartışılmakla beraber bu ilgi 

1930’larda zayıflamıştır. Bunda Vefd ile Liberal Anayasacılar koalisyonunun istikrarlı 

bir iktidar pratiği oluşturamamasının yanında yükselen İslamcılığın etkisi söz konudur. 

Bu dönemde “Kemalist-modernleştirmeci projenin” oluşturduğu sosyal ve kültürel 

dönüşümün etkisi yavaş yavaş kayboldu.659 Çünkü modernleşme süreçlerinde yapılan 

dönüşümlerin hızlı ve ani olması bu dönüşümün başarılı olmasında en büyük etken olarak 

görünmektedir. Zamana yayıldığında bir taraftan geleneksel köklere yönelik reflekslerin 

her an kendini hissettirmesi bir taraftan bu dönüşümün elitist bir çizgide kalması 

nedeniyle halk tarafından benimsenmemiş olması nedeniyle sürecin doğrudan 

etkilenmesi doğaldı. 

3.2.2. Mısır Basınının Türk İnkılabına Bakışı 

Mısırlılar Türkiye’de yapılan inkılap hareketlerini basın vasıtasıyla takip edebiliyordu. 

1922’den 1937’de imzalanan Türkiye-Mısır Dostluk Anlaşmasına kadar Mısır ile 

Türkiye’nin ilişkileri belirli bir mesafede ilerlerken basın bu ilişkilerden bağımsız bir 

şekilde hareket ediyordu. O dönemin koşullarına göre basın özgür bir konumdaydı.660 

Dönemin gazetelerinde inkılaplar hakkında dile getirilen görüşler hayranlıktan suçlamaya 

kadar geniş bir yelpaze çizmiştir. Mısır gazetelerinde çıkan tepkiler gelenek ile yeni 

 
658 Muhammed Afifi, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire 
659 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.136 
660 Ayten Sezer, “Mısır Basınında Atatürk ve İnkılapları”, (Richard Hattemer’dan Çeviri), Atatürk 

Araştırma Merkezi Dergisi, Cilt:XVII, Sayı:50, Temmuz 2001, s.386; Richard Hattemer’in “Mısır 

Basınında Atatürk ve Türk Reform Politikası: 1922 ve 1938 yılları arasında Türkiye’deki Politik, Dini ve 

Kültürel hayat hakkında basında çıkan yazılardan seçilmiş özetler” başlıklı doktora tezi Almanca orijinal 

nüshası temin edilerek incelenmiştir. Bu tezin Mısır basınında inkılapların yapıldığı dönemleri kısa tarih 

aralıklarında incelediği görülmüştür. Araştırma için 11 tane Arapça günlük gazete ile 2 tane haftalık dergi 

seçilmiştir. Araştırmanın konusu Atatürk dönemi reformları olup bu politikalardan üç temel başlık ön plana 

çıkarılmıştır: 1-Yeni kanuni düzenlemeler ile yapılan köklü değişiklikler, 2-Sekülerleşme, 3-Arap İslam’ı 

anlayışından Batı yönlü kültürel değişime. Richard , Ataturk und die Turkishe Reformpolitik im Spiegel 

der Agyptischen Presse; Eine Inhaltsanalyse Ausgewahlter, Pressereaktionen auf Massnahmen zur 

Umgelstaltung des Politischen, Religiösen und Kulturellen Lebens in der Turkei zwischen 1922 und 

1938, Islamkundliche Undersuchungen, 210, Klaus Schwars, Berlin, 1997 



136 

 

değerlerin ve kurumların çarpışmasının toplumsal zeminde de karşılığını göstermiştir.661 

Mısır’da Mustafa Kemal imajını değerlendirmek için Millî Mücadele dönemi ve sonrası 

şeklinde ayırmak gerekir. Millî Mücadele döneminde Mustafa Kemal için “İslam’ın 

kahramanı” gibi dinsel övgülerle nitelendirmenin yerini zamanla seküler ve dünyevi bir 

imaj almıştır.662 Bu durum modern düşüncenin elitist düzeyde sınırlı kaldığı ve ümmet 

mefhumunun zihinsel bir arka planda güçlü olduğu Mısır toplumunun beklentileri ile 

açıklanabilir.  

Türkiye Mısır ilişkilerinin basın üzerinden yansımasına bakıldığında, Mısır kamuoyunda 

Türkiye’ye yönelik tek yönlü bir algı yoktu. Kemalist reformları destekleyen bir çizgide 

olan yayın organları El-Hilal, El-Mukattam663 dergileri ile El-Ahram gazetesiydi. El-Hilal 

dergisi ile El-Mukattam ve El-Ahram gazeteleri gelenekçilere mesafeli ve liberal bir 

çizgide yayın yapmıştır.  Mısır’da öne çıkan diğer önemli siyasal hareket olan Liberal 

Anayasacılar Partisi ve onun yayın organı olan El-Siyasa ise, modernleşme sorununa hep 

ilgi duymuştur. Kemalist reformlar bu anlamda desteklenmiş ve ilgi ile takip edilmiştir.  

Çalışmada yer verdiğimiz reformcu yanı ile öne çıkan El-Menar dergisi Muhammed 

Abduh’un arkadaşı olan Reşid Rıza tarafından kurulmuştur. Dergi İslam’ın dini bir sistem 

olarak modern dünyanın taleplerine cevap verdiğini ortaya koymaya çalışmıştır. Dönemin 

birçok Mısır gazetesi ve dergisinin Türkiye’de değişimi anlık olarak Mısır’a aktaran 

temsilcileri vardı.664  

Reşid Rıza’nın başında olduğu El-Menar, Türkleri İslam dininin dışında göstermeye 

gayret etmiştir.665 Türklerin Avrupa’nın bir parçası olduğunu ve sadece dillerinin 

kaldığını kaydeden dergi Türklere ait diğer özelliklerin korunması gerektiğini söyleyerek 

yapılan inkılapları eleştirmektedir. Yeni Türk devletinin ortaya çıkardığı Türk milletinin 

kanunlarını ve ahlakını İslami geçmişinden değil, Franklardan aldığını belirtmektedir.666 

 
661 Sezer, a.g.m., s.405-406 
662 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.42 
663 Suriye’den göç eden Yakup Sarruf, Faris Nimr ve Şahin Makarios adındaki Hristiyan Araplar tarafından 

El-Muktataf dergisi kurulmuş, bu isimler aynı zamanda Arap milliyetçiliğinin öncüleri olarak görülüyordu. 

İngilizlerden aldıkları destekle 1891 yılında İngiliz işgal yanlısı yayın yapan el-Mukattam gazetesini 

çıkarmaya başladılar. Kurşun, a.g.e., s.148-159 
664 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.107-108; Ayalon, a.g.e., s.43; El-Menar için için bk. Muhammed Harb, " 

el-Menâr ", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/el-menar, Erişim 

Tarihi:29.02.2024 
665 Karpat, Türk Dış Politikası Tarihi…, s.190 
666 “Türk İnkılabı için Bağımsızlık Aşaması”, El-Menar, Mayıs 1924, s.278-279 



137 

 

Kemalistlerin esasen ittihatçı olduğunu ve onlardan bir farkı olmadığını belirten dergi, 

ikisinin de aynı amaçları ve aynı araçları bulunduğunu, isimlerinden başka bir şeyin 

değişmediğini aktarmaktadır.667 Kemalistlerin İslam Dünyasına kayıtsız kaldığı ve bunu 

açıkça dile getirdiği, sadece maddi ve siyasi faydaları önceledikleri, Dünya 

Müslümanlarının hissiyatı ile ve ne dedikleri ile ilgilenmedikleri belirtilmiştir.668 Dini 

alanda yapılan inkılapların İslam dinine zarar verdiğini belirten dergi yapılanların İslam’a 

aykırı olduğunu belirtmektedir. Türk devletini değil, ama Türk halkının savunulması 

gerektiği vurgulanmaktadır.669 

El-Menar dergisi Türk İnkılabına karşı sert eleştirilerini bu üç yazar örneği üzerinden 

okuyucularına taşımıştır. Mısır’da birçok yazar, Mustafa Kemal Paşa’ya mektup yazarak 

İslam’ın dışına çıktığına dair ağır eleştiriler yapmışlardır. Bu yazarlardan öne çıkanlar 

Abdelaziz Çaviş, Emin Bey Rafii ve Muhammed Şakir’dir.670 Türkiye’yi ziyaret eden 

Şeyh Abdelaziz Caviş, görüşlerini 6 Mart 1924 tarihli El-Ahbar gazetesinde “Kemal, 

Kemalistler ve İttihatçılar Hakkında” başlığında yazmıştır. Caviş’e göre Türkler 

Müslüman bir millettir. Mustafa Kemal Paşa’nın etrafında olanların Çarlık Rusya 

tarafından yozlaştırılarak Müslümanlarla bağlantılarını kesmekten başka bir amaç 

gütmeyen, Türklerin arasına yerleştirdikleri Tatar hizbinden başka bir şey değildi. 

Tatarların İslami bir terbiye almadıklarını ve kalplerinde İslam’ın hiçbir izi olmadığını, 

ırkçılık ve İslam’dan uzaklaşma meselesini öne çıkardıklarını belirtilmektedir. Yine 

Tatarlardan bahsederek, onları Arap diliyle savaşmayı ve Latin harfleriyle değiştirmeye 

ikna ettiklerini, bu grubun daha önce başarılı olmasını Prens Said Halim ve Enver 

Paşa’nın engellediğini belirten yazara göre, kalpleri İslam ile dolu olan bu iki adam 

sayesinde yıkıcılar durdurulmuştur. Kısa süre sonra hem İslam’a hem Türkiye’ye baskı 

yaparak Mustafa Kemal ile bunu başardıklarını eklemektedir. Bundan sonra Ankara’nın 

büyüklüğünün temellerinin yıkıldığını ve yapılanların onu siyasi devletler arasında 

Bulgaristan’ın statüsünün altına düşürdüğünü, bugün Türkiye’nin Halifelik konumunu 

kaybettiğini ve bu nedenle en kritik zamanlarda kendisine dayanak olan o kutsal bağı 

kaybettiği vurgulanmıştır.671 

 
667 “Kemalistler ve İttihatçılar”, El-Menar, Mayıs 1924, s.280 
668 “Türkler Hilafeti ve İslami Faydalarını Kaldırdı”, El-Menar, Mayıs 1924, s.285-287 
669 “Türkiye Cumhuriyeti Hakkında İslam Aleminin Görüşü”, El-Menar, Mayıs 1924, 319-320 
670 “Mısırlıların Türk İnkılabı Hakkında Görüşleri”, El-Menar, Mayıs 1924, s.289 
671 “Mısırlıların Türk İnkılabı Hakkında Görüşleri”, El-Menar, 4 Mayıs 1924, s.290-292 



138 

 

Caviş’in ikinci makalesi 9 Mart 1924 tarihli El-Ahbar gazetesinde “Bomba, Şeyh 

Caviş’in Mustafa Kemal Hakkında Anlatımı” başlığında yayınlanmıştır. Mustafa Kemal 

Paşa’ya yaptığı ziyareti anlatan Caviş, kendisine onunla halifelik konusunda 

konuşmayacağına dair söz verdiğini ama onunla yaptığı görüşmede kendisine hilafet ve 

onun devlet siyasetinden ayrılması hakkındaki görüşünü sorduğunu aktarmıştır. Soruya 

karşılık “İslam’da zalim bir halifelik olmadığı gibi, güçsüz bir halifelik de yoktur” 

cevabını veren Caviş’e Mustafa Kemal, “O halde Abdülhamit ve diğer Osmanlı 

halifelerinin yaptıklarını ve ülkenin başına getirdikleri felaket ve musibetleri nasıl 

açıklıyorsun? Bu halife değil mi bizim perişanlığımızın ve talihsizliğimizin kaynağı 

olanlar? Onlar değil mi bizi ezici savaşa sürükleyen ve cihat ve benzeri fetvalar vererek 

talihsizliğimizi artıranlar?” şeklinde çıkışmıştı. Caviş ise, “İslam dininde hiçbir prens, 

halife ya da sultan yasaların ve hükümlerin üstünde değildir. Ancak Avrupa’yı taklit eden 

Türkiye’nin, Roma yasalarının halifeleri kanunların üstünde olduğu kuralını ödünç 

aldığını ve böylece halifelerin İslam halifesi değil Roma halifesi olduğunu” şeklinde 

cevabının devamında “Çoban ile sürü arasında bir anlaşmazlık olursa, Allah'ın kitabına 

ve Resul’ünün sünnetine başvurmaları gerektiğini ve ne kadar güçlü olursa olsun hiç 

kimsenin insanları kendi hevâ ve heveslerine göre yönetmesine izin verilmeyeceğini” 

vurgulamıştır.672 

Ezher Camisi eski Vekili olan Şeyh Muhammed Şakir, El-Mukattam’da yayınlanan “Ne 

Vahşi Bir Fırtına” başlıklı makalesinde din alanında yapılan inkılapları eleştirmiştir. 

Halifeliğin kaldırılması, vakıf mülklerinin devlete geçmesi, din eğitiminin ortadan 

kaldırılması, şeriat mahkemelerinin kapatılması ve Osmanlı ailesine yapılan muameleyi 

gündeme getiren yazar, zamanında düşmanları Anadolu’dan ve müttefikleri halifelikten 

uzaklaştırmak için savaşan gruba sempati duymalarına neden olan şeyin halifenin 

durumuna olan acıma hislerinden kaynaklandığını, Türkiye Cumhuriyeti başkentindeki 

Meclisin yarattığı bu çılgınlığın Osmanlı İmparatorluğu’nun ihtişamını yerle bir ettiğini 

ve büyük tacını elinden aldığını belirtmiştir. “Bu eylemin yarattığı çılgınlık fırtınasının 

İslam Dünyasının hayati konumunda yer alan bir sistemi ortadan kaldırdığını, dini sisteme 

karşı olan bu ‘isyancıların’ halifelik sistemini İslami yaşamın temellerinden koparmaya 

nasıl karar verebilir?” diye sorgulamıştır. “Zafer şerefini kazanana kadar İslam’ın adını 

 
672 “Mısırlıların Türk İnkılabı Hakkında Görüşleri”, El-Menar, 4 Mayıs 1924, s.293-295 



139 

 

haykırmaya devam edenlerin ellerindeki en kötü araçla İslam’la savaşarak geri 

döndüklerini, halifeliğin hiçbir zaman milli meclislerin otoriter elleriyle savrulacak milli 

bir sistem olmadığını ve Türkiye Cumhuriyeti liderlerinin onu kaldırmaya karar 

veremeyeceğini” yazmıştır. Yazar eleştirisini özetle, “Türkiye Cumhuriyeti’nin 

başkentinden uluslararası sisteme, hükümet sistemine ve aile sistemine savrulan bu 

çılgınlık fırtınası” şeklinde bir benzetme ile bitirmektedir.673 

Emin El-Rafii’nin 17 Mart 1924 tarihli El-Ahbar gazetesinde çıkan makalesinde, 

“Kemalistlerin hilafeti kaldırma ve halifeyi tahttan indirme yönündeki pervasız 

kararlarını hızlıca uygulamaya koyduklarını, onların İslam ve Müslümanlara karşı 

işledikleri suçun sonuçlarından habersiz olduklarını” belirten yazar İsmet Paşa’nın özeti 

İngiliz Telegraph tarafından aktarılan konuşmasında ifade ettiği “İslam Dünyasının 

Türkiye ile sadece güçlü bir ülke olduğu için dost olduğu” sözlerini sert bir biçimde 

eleştirmiştir. Halifenin görevinin sonlandırılma yöntemini de eleştiren yazar İslam 

alimlerinin İslam Dünyasının kızgınlığını Ankara Hükümetine bildirmesini, halifenin 

İsviçre yerine Müslümanlarla iletişim kurabileceği bir İslam ülkesinde yaşaması için 

Mısır’a davet edilmesini tavsiye etmiştir.674 El-Risala’da yayınlanan yazı dizisinde ise 

Abdurrahman El-Azzam, Türkiye’de yapılan inkılapları genel anlamıyla eleştirmektedir. 

Osmanlı Türklerini sevdiklerini, ancak son Türk Rönesansının kalplerini kırdığını 

belirten Azzam, Türklerin Avrupa’yı fazla taklit ettiğini, Türk milletini değil ama Türk 

hükümetini eleştirerek Türkiye’deki alimlerle ve dindarlarla aynı görüşte olduklarını 

vurgulamıştır. Hilafet meselesinin Türk Rönesansının anahtarı olduğunu ortaya atan 

yazar, Türk hükümetinin hilafeti kaldırarak kalpleri kırdığını, kendi gözlerini, dillerini ve 

ellerini bağladığını ve hiç aklını kullanmadığını, İslam’ın hazinelerini bırakarak taklidi 

tercih ettiğini vurgulamıştır. Yeni Türk devletinin Milliyetçiliği öne çıkararak İslam’ın 

tarihi ile değil kendi milletinin tarihi ile gurur duyduklarını, Mısırlıların Firavun tarihine 

yöneldiği gibi Türklerin de Anadolu’daki eski uygarlıkların tarihini öne çıkardığını, 

Avrupa’nın önde olmasının onların kültürel ve toplumsal yaşamlarına bağlı olmadığını, 

ilim ve fen alanında güçlü olmalarından kaynaklandığını belirtmektedir. Kur’an’ın 

Türkçeye çevrilmesinin doğal bir şey olduğunu, ancak ezanın çağrısının bütün Müslüman 

 
673 “Mısırlıların Türk İnkılabı Hakkında Görüşleri”, El-Menar, 4 Mayıs 1924, s.297-298; BCA, 

030.10/202.379/21, Başbakanlık Muamelat Genel Müdürlüğü, 24 Kasım 1922 
674 “Mısırlıların Türk İnkılabı Hakkında Görüşleri”, El-Menar, 4 Mayıs 1924, s.299 



140 

 

dünyada aynı olduğunu ve bazı Arapça kelimelerin başka dillerde anlamını kaybettiğini 

ortaya koyarak eleştirilerine devam etmiştir.675 

Saltanatın kaldırılması 

Saltanatın kaldırılmasıyla, Osmanlı Devleti hukuki olarak sona ermiştir. 1 Kasım 1922 

tarihi ile birlikte saltanatın temsil ettiği siyasi otorite ortadan kaldırılmış, dini otorite 

değerini temsil eden halifelik bir süre daha devam etmiştir. Tahttan indirildikten sonra 

Malta’ya giden son padişah Sultan Vahdettin’in buradan Mısır'a gideceği ve İslam 

memleketlerinde propaganda yapacağına dair bilgiler bir taraftan da Ankara’dan takip 

edilmekteydi. İslam Dünyasında olduğu gibi Mısır basını bu karara kayıtsız kalmamıştır. 

Hilafetin kaldırılması hem gelenekçileri hem de modernleşme yanlılarının tepkisini 

çekmiştir.676 Sultan Vahdettin’in Mısır’a gideceği ve İslam memleketlerinde propaganda 

yapacağına dair haber çıksa da bu gerçekleşmemiştir. Yine de Mısır basınında saltanatın 

kaldırılmasına çok fazla tepki gösterilmemiştir. Bunun sebebi Mısırlılar açısından 

Halifeliğin dini/ruhani yönünün öne çıkması, saltanatın ise dünyevi gücü yansıtmasına 

yönelik ayrımdı.677 

El-Menar, saltanatın kaldırılmasından sonra hilafetin yasama ve yürütme yetkileri 

alınarak halifenin otoritesinin manevi hale getirildiğini belirtmiştir.678 Ancak Millî 

Mücadeleye Mısır’ın gösterdiği ilgi ve desteğin ortaya çıkardığı coşku saltanatın 

kaldırılmasından sonra zayıflamakla beraber sınırlı eleştiriler devam etmiştir.679 

Saltanatın kaldırılmasından sonra hilafetin siyasi gücünün elinden alınması İslam 

Dünyasında tartışmalara yol açmıştır. Mısır’a giden muhaliflerden Eski Şeyhülislam 

Mustafa Sabri Efendi bu iki kurumun öz olarak birlikte olduklarını belirttikten sonra 

saltanatın kaldırılmasının meşru olmadığını ortaya atmıştır. Yine Mısır uleması hilafetin 

dünyevi ve dini özelliklerini kendisinde birleştiren bir kurum olduğunu hatırlatarak 

yapılan düzenlemeden dolayı Türk hükümetine ağır suçlamalar yöneltmiştir.680 The 

Times gazetesi Mustafa Kemal’in daha önce hiçbir İslam hükümdarının sahip olmadığı 

 
675 Abd El-Wahhab Azzam, “1-4 El-Nahda el-Turkiya el-Akhira”, El-Risala, 29 Temmuz 1935 
676 BCA, 30.10.0.0, Başbakanlık Muamelat Genel Müdürlüğü, 202.379.21, 24 Kasım 1922; Gökalp ve 

Georgeon, a.g.e., s.111 
677 Sezer, a.g.m., s.389 
678 “Türkiye’nin Yeni İnkılabı”, El-Menar, 19 Kasım 1922, s.703 
679 Arda Baş, “Atatürk Dönemi Türkiye-Mısır ilişkileri ve Günümüze Etkileri”, Atatürk Araştırma 

Merkezi Dergisi, 31(92), 2015, 31-76. 
680 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2014, s.506 



141 

 

bir şerefe ulaştığını belirtmiştir. Bunu da Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk Cumhurbaşkanı 

seçilmesi ve kendisinin Müslüman devletlerin cumhuriyetçi hükümeti benimseyen ilk 

devleti ilan etmesiyle açıklamaktadır. Diğer taraftan bunun halktaki karşılığının ne 

olacağını “Türk köylüsü, dünyevi gücü olmayan bir Halife ve Halife olmayan dünyevi bir 

hükümdar hakkında ne düşünecek?” şeklinde sormaktadır. Her ikisine de itaat etse, artık 

eskisi gibi olmasının mümkün olmadığı belirtilmiştir.681 El-Hilal ise, Türkiye’de devlet 

adamları geçmiş ile gelecekleri arasında net bir çizgi oluşturmak istediklerini, Saltanatın 

ve Hilafetin kaldırılması gibi inkılapları bu yüzden yaptıklarını aktarmaktadır.682 Diğer 

taraftan, El-Siyasa’ya göre Türkiye’nin iç politikasına karışmak uygun değildir. Çünkü 

kendi kaderini kendi belirleme hakkı vardır. (Self Determinasyon) Türkiye’ye halifeliğin 

saltanattan ayrılması konusunda Müslümanların karışma hakkının olmadığı ifade 

edilmiştir.683 Benzer şekilde “Türkiye’de hilafet hakkı Osmanoğlu ailesine aittir, şayet 

onlarda kalırsa karışmayacağız. Türkler bizim din kardeşlerimiz. Eğer halife seçimi 

olacaksa tüm Müslümanların katılma hakkı var. Bunun için Mısır değil, müstakil bir ülke 

belirlenebilir. Eğer Mısır bağımsız olursa gelecek toplantı Kahire’de olabilir.”684 

denilmektedir. Bu belirsizlik, Osmanoğlu ailesinden Abdülmecit Efendi’nin halife 

seçilmesi ile TBMM tarafından sonlandırılmıştır. Ahmed Şefik Paşa’ya göre, 

Anadolu’daki milli hareketin Padişah Vahdettin tarafından desteklenmemesi halk ile 

halife arasında bir boşluk meydana getirmişti. Saltanat kaldırılınca Millî Mücadeleye 

desteği bilinen Abdülmecid halife seçilmiştir.685 

El-Menar, Hint Müslümanlarının tepkisini de dile getirmişti. Saltanatın kaldırılmasıyla 

halife siyasi gücü olmayan yasama ve yürütmeye dair yetkileri alınmış ve sadece ruhani 

yetkileri kalmıştı. Hint Müslümanları liderlerinden Mevlana Ebu’l Kelam, halifenin tüm 

Müslümanların itaat ettiği bir makam olduğunu belirterek Saltanatın kaldırılmasını 

eleştirmiştir.686 El-Menar’da çıkan yazıda yapılan inkılap eleştirilerek İslam açısından 

saltanatın kaldırılmasının tartışmalı bir konu olduğu belirtilmiştir. İslam mezheplerine 

 
681 “From Sultan to President”, The Times, 2 Kasım 1923 
682 “Türkiye’nin Toplumsal ve Fikri Gelişimi”, El-Hilal, 1 Kasım 1923, s.231 
683 “Ankara ve Sultan”, El-Siyasa, 6 Kasım 1922 
684 “Hilafetin Saltanattan Ayrılması ve Mısır ile İslam Milletlerinin bu konudaki Tutumu”, El-Siyasa, 8 

Kasım 1922 
685 Ahmed Şefik Paşa, Havliyyâtu Mısri’s-Siyasiyye 1924, Haz. Ahmed Zekeriya eş-Şilık, el-Hey’etu’l-

Mısriyyetu’l-Âmme li’l-Kitâb, Kahire, 2012, s.99 
686 “Türkiye’nin Yeni İnkılabı”, El-Menar, Kasım 1922, s.703 



142 

 

göre bu durumun açıklanmaya çalışıldığı yazıda; “Batini mezheplere göre halifeler 

masumdur ve ne söylerse söylesinler hata yapmazlar. Saltanatın kaldırılmasını kabul 

edenler üç gerekçe ortaya atmıştır; birincisi Avrupa’nın işgalcileri karşısında 

Kemalistlerin desteklenmesi gerektiğini, çünkü onlar Müslümanların haklarını, 

çıkarlarını kültürünü korumak için mücadele ettikleri savını ileri sürmüştür. İkincisi, 

İslam birliği adına ayrılıkların bertaraf edilmesi için Kemalistlerin desteklenmesi 

gerektiği belirtilmektedir. Üçüncüsü ise, Osmanlı halifeliğinin zaten siyasi gücü 

kalmamıştı ve sadece ruhani özelliği işlevseldi.” Yazar, halifelik meselesi ne olursa olsun, 

Müslümanları Avrupa devletlerine karşı direnen yeni Türk devletini desteklemeye 

çağırdı. Osmanlı halifesinin gücü kalmadığı için saltanatın kaldırılmasının İslam’a bir 

zararı olmayacağı, gelecekte halifeliği yeni temeller üzerinde kurmaya Türkiye’nin ikna 

edilebileceği belirtilmektedir.687 

El-Menar’da çıkan başka bir görüşe göre, İslam’da halifelik dini ve dünyevi güçleri 

birleştiren bir hüküm sistemidir. Halifeliğin saltanattan ayrılması Müslümanları vuracak 

ve birliğini zayıflatacaktır. Bu ayrılık yabancı müdahalelere kapı açacaktır. Dergi, zayıf 

bir halifeliğin yabancı güçlerin manipülasyonuna açık hale geleceğini savunmuştur. Zaten 

halife-saltanat ayrılığının siyasi bir karar olduğunu ve dinle bir ilgisi olmadığı 

belirtilmiştir.688 Ayrıca Osmanlı son dönemini kastederek Avrupa’nın entrikalarının 

devam ettiğini, bu dönemde Osmanlı Devleti’nin dini fikirlerini kaybettiğini, bunun 

toplumsal temelleri bozduğunu ve siyasi bağlantılarının kesildiği vurgulanmaktadır. 

Dergiye göre, “Türkler Avrupalıların hükümet şeklini, kanunlarını, örf ve adetlerini 

giyimlerini ve birçok şeyi körü körüne taklit etmiştir. Böyle olunca Türkler nesilden nesile 

zayıflamış ve fakirleşmiştir. Çünkü körü körüne taklit asla iyilik getirmemiştir. Ayrıca 

Türkler İslami yönetim tarzının onları geriye götürdüğünü, bu nedenle yönetim şeklinden 

İslam’ı ayırmakla düzeleceğine inanmışlardır. Saltanatı kaldırıp yeni Türk devletini 

kurmakla birlikte kötülüğün kendi elleriyle geldiği” belirtilmektedir.689 Devam eden fikir 

savaşlarında Mısırlılar sadece Atatürk’ün dini otoriteyi siyasi otoriteden ayırması konusu 

ile ilgilenmediler. Arap harflerinin kaldırılarak Latin harflerinin getirilmesinde, şapka 

inkılabında, dini elbiselerin giyilmesinin yasaklanmasında, 1928’de devletin dininin 

 
687 “İslam Halifeliğinin İşlevleri”, El-Menar, Kasım 1922, s.717-720 
688 “Halifenin Yetkisinin Alınmasına Dair Görüşler”, El-Menar, Aralık 1922, s.791 
689 “Türkiye Cumhuriyeti’nde Dini-Siyasi İnkılaplar”, El-Menar, Mayıs 1924, s.273-274 



143 

 

İslam olduğu ibaresinin anayasadan kaldırılması gibi birçok değişiklikte yoğun 

tartışmalar yaşanmıştır. Dolayısıyla sadece dini çerçevede değil, yapılan diğer inkılaplar 

farklı gerekçelerle Mısır’da gündem olmuştur.690 

Halifeliğin Kaldırılması 

Türkiye hilafeti Meclis kararı ile kaldırdı ve tüm Osmanlı ailesinin Türkiye’de ikamet 

etmesi yasaklandı. Bu karara karşı Mısırlılar hilafetin olmadığını kabul etmedi. Hilafetin 

kaldırılması Mısır’da hem gelenekçiler hem de yenilikçiler tarafından eleştirildi. Çoğu 

Mısırlı için hayranlığın sonu oldu ve Türk inkılabına bakışta yeni bir başlangıç noktası 

oldu. Mısır’ın içerisinde bulunduğu siyasi durumda Avrupalı güçlere karşı olan milli 

duygular canlı kalarak toplumu tetiklemekle birlikte, bu siyasi durumu dengeleyecek 

halifelik kurumu toplumsal dinamiği harekete geçirme potansiyeline sahipti. Bu anlamda 

halifeliğin kaldırılması hilafete bağlılığın devam ettiği Mısır’da güçlü duyguları açığa 

çıkardı. Ezher alimleri hilafetin kaldırılması kararına karşı bir duruş sergilediler. İslam’a 

göre bu kararın bir hükmünün olmadığını belirttiler. Hilafetin kaldırılması Mısır’da 

özellikle dindar kesimde kötü bir etki bıraktı. Bu yüzden Ankara’daki hükümet yoğun bir 

şekilde eleştirildi. Bu karar sonrası Mısır’da siyasilerin de içinde olduğu fikir tartışmaları 

yaşandı.691 Hilafetin kaldırılması Mısır’da muhafazakâr kitlede büyük bir boşluk 

bırakmıştır. Bu durum Türkiye’deki yenileşme hareketine karşı Mısırlıların yaklaşımını 

olumsuz etki etmiş ve bu boşluk daha da büyümüştür.692  

Halifeliğin kaldırılması kararını Mısır’da bazı yazarlar Müslümanların haklarına saldırı 

olarak değerlendirirken bazıları ise zaten Türklerin hilafet konusunda herhangi bir 

tasarrufta bulunma haklarının olmadığını öne çıkarmışlardır. Yine Abdülmecid’in 

 
690 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.220-221 
691 Bu tartışmalar neticesinde Ali Abdurrazık tarafından yazılan el-İslâm ve uṣûlü’l-ḥükm adlı eserde 

halifeliğin İslam devletindeki yeri ortaya konulmaya çalışıldı. Ali Abdurrazık dindar olmasına rağmen 

Atatürk’ün laiklik anlayışını beğenmişti. Ancak kitap özellikle hilafetin kaldırılmasına karşı çıkan dindar 

Mısırlıların tepkisini çekmişti. Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.217-219; Abdurrazık’ın İslam’da 

İktidarın Temelleri: Bir İdeolojik Devlet Eleştirsi başlığıyla Türkçe’ye çevrilen eserinde yazar hilafetin 

konumunu İslam’a göre inceleyerek hilafetin tarihsel açıdan kökenlerini ve mahiyetine dair görüşlerini 

kaleme almış ve İslam’ın bir devlet nizamı öngörmediğini iddia etmiştir. Bu iddialar seküler çağrışımlar 

yaptığı yönünde eleştirilmiş ve İslam tarihi boyunca devam eden hilafet kurumunun reddedilmesinin doğru 

olmadığı ortaya konulmuştur. Özellikle Reşid Rıza tarafından kitabın “Protestanlık destekli bir projenin 

ürünü olduğu” konusunda El-Menar dergisinde eleştirilmiştir. Özgür Kavak, “Ali Abdurrazık”, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/ali-abdurrazik, Erişim Tarihi: 26.04.2024; Ali Abdurrazık, 

İslam’da İktidarın Temelleri, Çev. Ömer Rıza Doğrul, İstanbul, Birleşik Yayıncılık, 1995; Sezer, a.g.m., 

s.393 
692 Bayyumi, a.g.e., s.6 



144 

 

halifeliğinin devam ettiğini, alınan kararın İslam hukukuna uygun olmadığını, Meclis’in 

aldığı kararın yok hükmünde sayılması gerektiğini savunan yazarlar da bulunmaktadır. 

Mısır Hükümeti ile Mısır’daki dini ve sivil kurumlar ise bu meseleye karışmaktan uzak 

durarak “tam tarafsız” bir tutum takınmıştır. Zira Mısır’ın kendi sorunlarının fazla olduğu 

gerekçesiyle bu mesele ile ilgilenmekten kaçınılmıştır.693 Özellikle El-Ahbar hayal 

kırıklığını birçok sayıda dile getirmiştir. “Ankara’nın devlet adamları kısır bir karar aldı. 

Bu kararı aldıktan sonra bir hasara yol açacak. Şimdi Müslümanların durumu nasıl? 

Bütün dünyadaki Müslümanların kalpleri üzgün ve nasıl tedavi edilecek? Müslümanların 

direnci kırıldı. Dini kimliğimizi korumak için Allah’tan başka gidecek yerimiz yok.”694 

şeklinde aktaran gazete bir sonraki günkü sayıda, “bu inkılap bize göre Ankara 

Hükümetinin kararlarının Müslümanlara karşı acı, üzüntü ve kırılganlık bıraktığını 

gösterdi. Aşırı davranarak Osmanlı ailesi hakkında sorumsuz davrandı.”695 diye 

belirtilmiştir.  Türklerin dindar insanlar olduğunu, Halifelerine ve Sultanına çok bağlı 

olduklarını, ancak şimdi ikisini de kaybettikleri aktarılmıştır.696 Halifeliğin kaldırılması 

kararının kabul edilmediğini belirten gazete, Müslümanlara göre Halife Abdülmecid’e 

karşı bağlılığın hala devam etiğini, Ankara Hükümeti ne yaparsa yapsın kendileri için 

batıl olduğunu, Müslüman alimler bu entrikaya son vermek için ve halifeliğin hala geçerli 

olduğunu göstermek için girişim yapacaklarını iddia etmiştir.697 El-Ahbar’a göre 

“Kemalistler halifeliği ortadan kaldırarak cinayet işledi. Kemalistlerin ilk hedefi hilafeti 

ve emirlerini düşürmekti. Mısırlıların görevi ise halife ve onun emirlerini büyük saygı ile 

karşılamak olmalı. Çünkü bu saygı İslam milletlerinin şerefine uygundur. Böylelikle tüm 

dünya halifeye biatın hala geçerli olduğunu görecektir.”698 Bir sonraki gün ise yine aynı 

konuda “bütün Müslümanlar büyük Halife Abdülmecid’e biat etti. Eğer Halife görevlerini 

iyi yapmasaydı bu biat bozulurdu. Türklerin tek başına halifeliği kaldırma hakları yoktur. 

Çünkü biat devam etmektedir. Bu durum bütün Müslümanları ilgilendirmektedir. İsviçre 

gibi başka bir ülkede kalsa da Abdülmecid bizim halifemizdir ve ona itaat etmeliyiz.”699 

şeklinde itirazını dile getirmiştir. El-Ahbar Türk liderin Müslüman toplumun gözünde 

 
693 Ahmed Şefik Paşa, Havliyyâtu Mısri’s-Siyasiyye 1924, s.102 
694 “Hilafetin Kaldırılması Kararı”, El-Ahbar, 3 Mart 1924 
695 “Hilafetin kaldırılması Kararı Hakkında”, El-Ahbar, 4 Mart 1924 
696 “Hilafet Meselesine İlişkin Açıklamalar”, El-Ahbar, 4 Mart 1924 
697 “Kral Hüseyin ve Halifelik Arsuzu”, El-Ahbar, 6 Mart 1924 
698 “Hilafetin Kaldırılması Kararına Karşı Protesto”, El-Ahbar, 8 Mart 1924 
699 “Halifelik ve Onun Kaldırılmasına Yönelik Müslümanların Görevi”, El-Ahbar, 9 Mart 1924 



145 

 

nasıl değerlendirildiğini şu örnekle açıklamıştır: “Mustafa Kemal Lozan Antlaşması’ndan 

sonra ölseydi veya emekli olsaydı, İslam Dünyası ve askeri dünyada eşi benzeri olmayan 

bir mevkiye sahip olabilirdi. Tarihin salih şehitleri ve önderleri konumuna 

yükselebilirdi.”700 

Diğer taraftan El-Siyasa ise aynı şekilde hayal kırıklığını aktarmıştır. Mısır dahil tüm 

dünyadaki Müslümanların hilafetin yıkılmasından dolayı acılarını dile getirdiğini 

belirtmiştir.701 Tüm bu hayal kırıklıkları ile birlikte, Hilafetin kaldırılması sonrasında 

İslam Dünyasında Mustafa Kemal’in popülerliğinin azalsa da devam ettiği görülmüştür. 

1927 yılında Mısır dergisinin dünyada yaşayan en büyük yurtseverin kim olduğuna dair 

Mısır’ın o dönemdeki öne çıkan lideri Saad Zağlul’un da dahil edildiği yarışmada 

Mustafa Kemal Paşa kazanmıştır.702 İskenderiye Genç Hristiyanlar Cemiyeti (Young 

Men’s Christian Association-Y.M.C.A.) tarafından yapılan bu münazarada yaşayan en 

büyük erkek ve kadının kimler olduğunu belirlemek için yapılan oylamalar neticesinde 

siyaset ve toplumsal alanda birinciliğin Atatürk’e verildiği bildirilmektedir. Bu oylamada 

Mısır Kültür Bakanlığı eski müşavirlerinden G.Brakenbury, Atatürk hakkında devlet 

adamlığı, modern Türkiye’nin kurucusu olması hasebiyle ve Türkiye’yi diğer birçok 

ülkelerin hayranlığına ve takdirine mazhar olmasından dolayı büyük bir övgü ile 

bahsetmiştir.703 Mısır’daki bazı liberaller ise halifelik konusundaki Türk reform 

tecrübesini çok beğenmiştir. Halifeliğin kaldırılmasına liberal çizgisi ile yayın yapan El-

Hilal farklı yaklaşmıştı. El-Hilal dergisinin Temmuz 1925 tarihli sayısında liberallerin 

Türkler gibi hilafeti yönetimden ayrılmasını desteklediklerini ve modern dünyada özgür 

İslam ümmetlerini temsil eden kişinin sadece seçimle belirlenmesi gerektiği 

aktarılmıştır.704 

El-Ahram’da çıkan bir makalede halifeliğin kaldırıldığı haberi tehlikeli bir darbe olarak 

verilmiştir. Gazeteye göre, Türkiye Cumhuriyeti’nin ilanından ve liderlerinin halifeliğin 

cumhuriyet sistemi için bir tehdit olduğunu savunmalarında ve dinin siyasetten 

ayrılmasının ülkenin ilerlemesi ve modern bir yönetimin temeli için gerekli olduğunu 

söylediklerinde bu durum tahmin ediliyordu. Büyük Millet Meclisi'ne yakın gazeteler, bu 

 
700 “Kemalist Bomba, İslamı ve Türkiye’yi Kalbinden Vurdu”, El-Ahbar, 6 Mart 1924 
701 “Halifeliğin Kaldırılmasından Ders Aldık mı?”, El-Siyasa, 7 Mart 1924 
702 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.41-42 
703 BCA, 03.010/266.798.12, Hariciye Vekâletinden Başvekâlete, 22 Şubat 1936 
704 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.220 



146 

 

tuhaf fikrin ortaya çıkması için fikirler üretmeye ve ortamı hazırlamaya başlamışlardı. 

Artık İstanbul Boğazı üzerindeki İslam Halifeliği sona ermiş ve orada tarih olmuştu. 

Halifelik insan ömrüne benzetilerek “Bebeklik döneminde ihtişamıyla hatırlanır. 

Gençliğinde gururla hatırlanır. Yaşlılığında aşağılanması hatırlanır. Türk çocuklarının 

elinde ölümüyle hatırlanır.” şeklinde ifade edilmiştir. Bu çocuklar güçlerinin avantajını 

kullanarak hilafet ve halifenin hayatta kalması için şeriatın amaçlarını ihmal ettikleri gibi 

Müslümanların duygularını da göz ardı ettikleri vurgulanan makalede, hilafet makamının 

manevi gücü öne çıkarılarak Müslümanların farklı ırkları, memleketleri ve hükümetleri 

ne olursa olsun, bu devletin (Hilafet) yüksek bir statüye, kalıcı bir hayata ve aşılmaz bir 

güce sahip olmasını istediklerini, hilal bayrağının devletlerin bayrakları arasından 

düşmesini hayal bile edemedikleri belirtilmektedir. Makalede ayrıca hilafetin dünya 

üzerindeki Müslümanlar için taşıdığı işleve vurgu yaparak halifeliğin durumu için çözüm 

önerisi sunmaktadır: “Müslümanların bu duygularının sebebi hilafet bağlarına 

dayanmaktaydı. Müslümanlar, onu koruyan ve savunan devletin, aslında hepsinin ortak 

bir hakkını savunduğuna ve peygamberliğin şerefli etkilerine inanmıştır. Bu sevginin ve 

Müslümanların kalplerindeki etkisi ne kadar büyükse, hilafetin kaldırılması ve halifenin 

tahttan indirilmesi konusunda Müslümanların duyduğu üzüntü ve keder de o kadar 

büyüktü. Hilafet, Müslümanlar için dinin kalkanı ve İslam'ın birçok ibadetinde, özellikle 

velayet ve yargı gibi konularda bir temel bir işlevi vardı. Bu durum, Müslümanların 

hilafetle olan bağlarını güçlendirmektedir. Bu nedenle, Hintli, Afgan, Çinli, Rus, Faslı, 

Sudanlı, Medineli, Mekkeliler ve Mısırlılar gibi herkesin kalpleri dini açıdan hilafete 

bağlıdır. Bu halkların hilal bayrağının altında birleşen sevgisi, bu milletlerin çoğu İslam 

dışı hükümetler tarafından yönetilmesine rağmen hâlâ mevcuttur. Türkler, hilafetin 

istedikleri yönetim sistemlerinin önünde bir engel olduğunu düşündüklerinde yanıldılar. 

Halifenin iktidarı tekeline alması şimdi kolay değil ve çağdaş hükümet sistemleriyle 

uyumlu değildi. Bu nedenle halifeliğin özel bir düzeni olmalıdır. Halifenin, siyasi ve dini 

çıkarlar gerektirdiğinde onunla birlikte çalışan yardımcıları olmalıdır. Türkler, bir kez 

daha, Peygamberin “Ümmetimde halifelik otuz yıl sürecektir, sonra krallık gelecektir” 

hadisini yanlış anladılar. Bu hadisi, otuz yıldan sonra halifeliğin sona erdiği şeklinde 

yorumladılar. Gerçekte, durum onların anladığı gibi değil; burada kastedilen halifeliğin 

krallığın lekelerinden uzak, doğasına uygun olarak otuz yıl süreceği, sonra krallığa 

dönüşeceği ve anlamının krallığın görünüşleriyle uyumlu kalacağıdır. İşte bu, kınanan 



147 

 

krallıktır. Tıpkı Ömer Bin Abdülaziz'in halifeliğinde olduğu gibi ilk halifeliğe geri 

dönülebilir.” şeklinde oldukça geniş açıdan halifeliğin kaldırılmasını ele almıştır.705 

Times gazetesinden gelen haberi yayınlayan El-Ahram, Mısır’ın hilafetin devam 

etmesinden yana olduğunu ve kaldırılmaması gerektiğini belirtmiştir. Ancak halifenin 

kim olacağının tartışmalı bir konu olduğunu; Hicaz Kralı’nın halife olmak istememesine 

kimsenin inanmadığını ve onun halife olması durumunda Mısır’daki Müslümanların bunu 

kabul etmeyeceği aktarılmaktadır. Çoğu gazete hilafetin merkezinin Mısır’da olmasını 

desteklediğini, Zağlul bağlantılı El-Mahruz gazetesi “Kral Fuad neden halife olmasın?” 

diye sorduğu belirtilmiştir.706 Halit Haşim Abdulkadir el-Hüsnü tarafından El-Ahram’da 

yazılan makalede, bütün İslam aleminin Abdülmecid’e biat etmek istemesine rağmen 

Türkiye’nin korkunç bir hata yaparak hilafeti kaldırdığı, Türkiye’nin halifeye ilk önce 

biat ettiği daha sonra ise ihanet ederek bu biatı kendi iradesi ile sildiği vurgulanmıştır. 

Ayrıca Türkiye bunu yaptığı için İslam’ın düşmanlarını cesaretlendirdiğini öne çıkaran 

yazar, hilafet hakkında bir konferans yapılması fikrinin oldukça zor olmasını iki sebebe 

bağlamaktadır: Hilafet konferansı yapmak için çok süre gerektiği ve Müslüman 

ülkelerden temsilci gelmesinin zorluğunun yanında yabancı işgalci güçlerin de bu 

konferansa katılması mümkün olabileceği belirten yazara göre, eğer halifelik koltuğu boş 

olsaydı İslam ülkeleri bunu seçebilirdi, ama Türkiye halifelik kurumunu kaldırmıştır. 

Türkiye’nin yaptığı şey maalesef İslam düşmanlarının gözünü açmıştır. Hilafet 

sorununun hemen çözmek gerektiği, halifenin şartları için en uygun adayın Afgan Kralı 

olduğunu ve şimdi mutlaka tüm İslam ülkelerinin Afgan Kralına biat etmesi gerektiği 

önerilmiştir.707  

Mansur Fehmi’nin makalesinde, Hilafetin Müslüman dünyasında bir sembol olarak 

görülse de manevi temsil düzeyine dikkat çekmiştir. “Çoğu insanın halifeliği bir sembol 

olarak gördüğü yanlış değildir, ancak bu hilafet tüm halkları bir bağlantı yapmış, ruhi 

bir anlamı vardır. Kaldırılmadan önce bu sembolün dini fikirleri halklara ulaştı mı, yoksa 

gitmedi mi? Bu güçlü bağlantı Müslüman halklar arasında bir bağ kurdu mu kurmadı 

mı? Kaldırılmasında tarihin ve aklın hikmeti mutlaka vardır. Halife manevi olarak 

İslam’ın lideri olduğundan bir sıfat taşıması, bütün Müslümanlara ulaşması gerekir. 

 
705 “İslam Hilafeti”, El-Ahram, 7 Mart 1924 
706 “İslam Halifesi”, El-Ahram, 7 Mart 1924 
707 “Hilafet Meselesi”, El Ahram, 11 Mart 1924 



148 

 

Hilafetin ruhunu, İslam’ın kurallarını koruması gerekir.” şeklinde vurgu yapmıştır.708 El-

Ahram, Mustafa Kemal Paşa’nın hilafetle ilgili görüşünü paylaştığı yazıda; Türk lider 

hilafetin Türkiye için tehlikeli bir şey olduğunu görmüştü ve gelecekte daha tehlikeli 

olacaktı. Çünkü hilafetin ülkesi bütün Müslümanları korumak adına başka ülkeler için 

savaşa girebilecekti. Hilafet için gerçek durum ise, Birinci Dünya Savaşı esnasında ve 

sonrasında Araplar İslam’a ihanet etmiş, Türk hilafetine savaş açmıştı. Zaten Mısır için 

de durum Araplardan farklı değildi. Çünkü onlar da askerini İngiltere’ye vermişti. Sadece 

Hindistan’daki Müslümanlar Türkiye’ye yardım etmiş ama Türkiye’nin yanında 

savaşmamıştı. Mustafa Kemal Paşa, İslami hususlara dayalı hilafete karşı yaptığı devrimi 

Fransa gibi yaptığı vurgulanmıştır.709 

El-Takattum ise Türkiye’nin halifeliği kaldırmasının arkasındaki nedenleri açıklamaya 

çalışmıştır. Gazeteye göre Türkiye için hilafetin son zamanlarda sadece sembol anlamı 

kalmış ve siyasi bir anlamı kalmamıştı. Hilafet nedeniyle Türkiye hep sorun yaşamış ve 

Avrupa’nın hedefi olmuştu. Ayrıca bütün Müslümanlar Türkiye’ye karşı bir sevgi 

beslemiyordu sadece Türkiye’nin İslam adına savaşmasını istiyorlardı. Gerçekte ise 

Türkiye’den nefret ediyorlardı. Araplar Hicazda ve Şam’da Türkiye’ye karşı bir komplo 

kurmuştur. Türkiye, Fransa gibi hareket ederek dini örf ve adetleri silmek istemiştir. 

Bunun için ilk adım olarak hilafetin kaldırılmasını görmüştür. İslam Konferansı 

düzenlenir ve bir halife seçilirse Hristiyanlardaki papaz gibi olacak, sadece manevi gücü 

olan ve siyasi gücü olmayan bir pozisyona sahip olmakla birlikte gerçek hilafete 

dönemeyecektir. Ankara hükumetinin yaptığı İslam’a uygun değildi. Müslümanların tek 

bağlantısı hilafet idi, bu gidince hiçbir bağlantı kalmadığını öne çıkarmıştır.710 

Halifeliğin kaldırılmasının Mısır kamuoyunda nasıl yorumlandığı, Türkiye ile Mısır 

arasında duygusal bir kopuş oluşturup oluşturmadığına ilişkin El-Şıllak, Müslüman 

Kardeşler bile kurulduğunda Osmanlı Devleti’nden ve Osmanlı hilafetinden 

bahsetmediğini ve bu düşüncelere ihtiyaçları olmadıklarını itiraf ettiklerini, onların 

Mısır’ın İslam devleti olmasına yoğunlaştığını belirtmektedir. Ona göre, Birinci Dünya 

Savaşı sonrası Osmanlı Devleti’nin yıkılmasından sonra Müslümanların zihninde İslam 

Birliği ve İslami bağ düşüncesi kalmamıştır. Halifelik aslında Mısır için ciddi bir mesele 

 
708 “Hateratün Nefs li-münasebe El-Hilafe”, El-Ahram, 14 Mart 1914 
709 “Mustafa Kemal Paşa’nın Hilafet ve Türkiye ile İlişkisi Hakkındaki Görüşü”, El-Ahram, 15 Mart 1924 
710 “Halifeliğin Düşmesi”, El-Takattum, 15 Mart 1924 



149 

 

olmaktan çıkmıştır.711 Afifi ise, Halifeliğin kaldırılmasında Mısır’da ilk başlarda buna 

karşı genel olarak olumsuz tepkiler olduğunu, bu tepkileri şair Ahmed Şevki'nin 

şiirlerinde712 görülebileceğini belirtmektedir. Hilafetin kaldırılmasından 2 yıl sonra hiç 

kimse ondan bahsetmedi ve kısa sürede unutuldu. Hilafet sadece 1925-1927 yılları 

arasında yapılan konferanslarda ele alınmış, konferansın sonunda artık kimse ondan 

bahsetmemiştir.713 

Genel olarak muhafazakâr Mısır aydınları hilafetin kaldırılmasının uzun yıllara uzanan 

bir arka planı olduğunu kabul etmekle beraber TBMM tarafından alınan kararı Batılı 

fikirleri benimseyen Türk aydınları ile geleneksel kurumlar arasındaki mücadelenin 

sonucu olarak görmüşlerdir.714 Müslüman nüfusa sahip olan ülkelerdeki basında 

halifeliğin kaldırılması farklı açılardan ele alınmıştır. Halifeliğin ilgasının etkili olduğu 

ülkelere bakılacak olursa örneğin Hilafet anlayışının destek bulduğu Kuzey Afrika’da 

Fransa, hilafet meselesine kendisine karşı direnişin sürdüğü Cezayir ve Tunus’u olumsuz 

etkilemesinden çekindiği için temkinli davranmıştır.715 Hilafet hakkında Fransa’da 

Türkiye’yi yakından takip eden yazarlardan Claude Farrere’nin Liberte gazetesinde 

yazdığı makalesinde Fransa’nın eski halifeyi misafir etmesi gerektiğini, Büyük Millet 

Meclisi’nin dine karşı sert fikirlerini Fransa’dan aldığını ama bunun Fransız kolonileri 

için kötü sonuçlar ortaya çıkardığını belirterek şimdi Türkiye bunu dikkate almazsa aynı 

sonuçla karşılaşacağını ileri sürmüştür. Yazara göre, Türkiye’nin siyaseti dine karşıydı 

ama bu rahatsızlık oluşturdu. İstikrar için karışıklığın geçmesi için aceleci 

davranılmaması gerekmektedir. Meclis yanlış yaparak bir delilik yaptı ve bunun bedelini 

ödeyecektir. Türkiye’nin sorunlarına karışmak istemediğini belirten yazar halifenin son 

 
711 Ahmed Zekeriyya El-Şıllak, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire 
712 Ahmed Şevki’nin divanındaki Millî Mücadele ve Lozan Barış Konferansı dönemindeki şiirleri ile 

hilafetin kaldırılmasına yönelik eleştirisini Mısır’daki Mısırlıların bakış açısındaki değişimi göstermesi 

açısından kayda değer örnekler sunmaktadır. Şevki, Millî Mücadele ve onu gerçekleştirenlere atfen 

“insanları aşağılanmaktan ve yenilgiden kurtardığını”, “Kabe’yi dahi etkileyen bir zafer kazandıklarını”, 

“İnsanların birlik olmuş bir millet gördüklerini”, “Yerde doğruluğun atları, Bulutlarda Allah’ın atları 

(melekler)”, “Yaşa ey Gazi, ve tebrikler”, “Zamanların mücizesi olacak bir zafer mucizesi” ve “Bedir’den 

bir gün”; Lozan görüşmelerini gerçekleştiren heyetin başında bulunan İsmet Paşa için “Lozan’da senden 

bir dahi çıkarıldı”, “O sağırdır, ancak ona hile yapanları duyar” ifadeleri ile överken hilafetin kaldırılması 

ile ilgili olarak “Hind ve Mısır çok hazindir, Hiç durmadan sana ağlıyor”, “Şam, Irak ve Fars soruyor, 

Hilafeti yeryüzünden silen biri mi var?” şeklinde hayal kırıklığı ifadelerine yer vermiştir. Çev. Ahmed 

Garfy, https://www.aldiwan.net/poem21008.html, Erişim Tarihi: 23.04.2024 
713 Muhammed Afifi, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire 
714 Hilal Livaoğlu Mengüç, Mısır Basınında Hilafet Tartışmaları 1922-1926, İstanbul Üniversitesi, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 2017, s.127 
715 Mengüç, a.g.t., s.175-176 



150 

 

durumunun ne olduğu ile ilgilendiğini, önceki Papaların Avignon Sarayı’nda misafir 

edildiği gibi Abdülmecid’in de bir yerde misafir edilmesini, İslami ülkelerin içinde ona 

Tunus civarında bir ada vererek orada en azından Müslümanların gözünde bir hilafet 

kurumunun olduğunu göstermiş olacağını ileri sürmüştür. Ayrıca kadın prenseslerin 

sürgününün kötü bir şey olduğunu, zira gittikleri yerde fakir olarak yaşayacaklarını 

belirten yazar Fransa’nın Abdülmecid ve onun ailesini misafir olarak kabul etmesi 

gerektiğini belirtmiştir. El-Ahram tarafından aktarılan Fransız gazetesinde (El-Diba) 

Maurice Pernot tarafından yazılan makalede; Meclisin hilafetin kaldırılması kararını 

kabul etmeyeceğini düşündüğünü belirten yazar İngiltere, Kral Hüseyin’i aday yaparken 

Fransa ise Fas Sultanı’nı hilafet adayı için öne çıkardığını, bunun asla 

gerçekleşmeyeceğini, zira Fas’taki Müslümanlar bunu istemediği gibi İslam Dünyası 

Fas’tan bir halife çıkmasını asla kabul etmeyecekti. İslam’ın geleceğini göstereceği için 

Batılı devletlerin hilafet konusu ile ilgilendiklerini, bu ülkelerde yaşayan Müslümanların 

hilafet konusundaki bu adayları kabul etmeleri muhtemel olarak görülse de İran, 

Afganistan gibi diğer ülkelerdeki Müslümanların bunu onaylamayacağını ve Fransa’nın 

bu konuya karışmayarak izlemesi gerektiğini tavsiye etmiştir. Diğer Fransız yazar 

Jacques Bainville’nin Action Franchise dergisinde çıkan makalesinde, hilafet meselesinin 

Fransa için çok önemli bir konu olduğunu, bundan bütün Müslümanların etkileneceğini 

ve etkilerinin sonucunu tahmin etmenin biraz zor olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca yazar, 

Müslüman dünyasında halifenin işlevinin çok zayıf olduğunu, halifenin cihat davasının 

başarılı olmadığını ve tek olmayan İslam Dünyası’nın Abdülmecid’in sürgününden ve 

halifelik kaldırdıktan sonra daha da parçalanacağını iddia ederek Claude Farrere’nin 

halifenin misafir edilmesi fikrine olumlu yaklaştığı vurgulanmıştır.716 Bununla birlikte, 

halifenin varlığı Fransa açısından özellikle Suriye’de kendisine karşı bir propaganda aracı 

ve bu topraklardaki emelleri için bir tehdit olarak görüldüğünden Fransızların hilafetin 

kaldırılmasını olumlu karşıladığı bilinmektedir.717 

İngiliz basınında halifeliğin kaldırılması genel olarak onaylansa da bunun diğer 

Müslüman ülkelerdeki etkisinin endişe verici boyutlarda olduğu değerlendirilmiştir. 

İngiliz basını, İslam’ın siyasal ve toplumsal hayattaki konumunu zayıflatma iradesine 

 
716 “Fransız Yazarların Hilafet Hakkında Görüşü”, El-Ahram, 7 Mart 1924 
717 İdris Yücel, “Fransız Belgelerinde Son Halife Abdülmecid ve Türkiye’de Hilafetin Kaldırılması”, 

Atatürk Yolu Dergisi, Sayı: 61, Güz 2017, s. 467-492. 



151 

 

sahip olan Mustafa Kemal’in kurmak istediği laik rejimin hilafetle uyumsuz olduğunu 

düşünüyordu. Çoğu gazete halifeliğin kaldırılmasını ülke içi bir mesele olarak 

nitelendirmekle birlikte Türklerin bu reformla kendilerini dini hakimiyetten kurtarma 

isteği olarak değerlendirmiştir. Bazı gazeteler Halifeliğin ilgasının Türkiye’nin 

Müslüman ülkeler nezdindeki imajını zedeleyeceğini, bazıları ise böyle bir sonucun 

ortaya çıkması değerlendirmesine şüphe ile yaklaşmıştır. Muhafazakâr basın ise, 

halifeliğin ilgasına olumlu yaklaşarak bu durumun Panislamist hareketin bitirilmesi 

açısından olumlu yaklaşırken genel anlamda yapılan bu laik reformda Bolşevik etkisinin 

söz konusu olduğunu iddia etmiştir.718 Türkiye’deki reformcu kadroyu özellikle 

halifeliğin ülkeye siyasi konumunun getirdiği gücü ve prestijini bir yana bırakarak yeni 

devleti bunlardan yoksun bir Tatar Cumhuriyeti’ne dönüştürmelerine yönelik eleştiri 

dikkat çekicidir.719 Savaş yıllarında İngiltere’nin Başbakanlığını yapmış olan Lloyd 

George gazetede yazdığı makalesinde, hilafet varken çok etkili olmadığını ve sadece 

ruhunu taşıdığını belirterek halifenin bazı krallarla hiçbir bağlantısı olmadığını, İngiltere 

Kralı’nın dini ve siyasi olarak halifeden daha güçlü olduğunu, halifenin ise zayıf 

olduğunu vurgulamıştır. Savaştan önceki duruma göre Türkiye’nin saltanatının yarısının 

kaldığını, Mustafa Kemal Paşa’nın bu gerçeği idrak ederek Türkiye’nin artık İslam 

ülkelerine koruma yapamayacağını bildiğini ve bu sebeple hilafetin kaldırdığını 

belirtmiştir.720  

Müslüman ülkelerden Hindistan’ın halifeliğin ilgasına yönelik tutumunu örneklendirmek 

adına Statesman gazetesinde çıkan yorumlara bakıldığında; İngiliz basınının aynı konuya 

ilişkin yaklaşımını benimsedikleri görülmüştür. Saltanat ile hilafetin ayrılmasının 

modernleşme ve dinin siyaset üzerindeki etkisini azaltma yönünde atılmış bir adım 

olduğunu, ancak alınan kararın Hindistan’da Müslümanlar açısından öngörülemeyen 

sonuçlar doğurabileceği vurgulanmıştır. Yine İngiliz kamuoyunun kabul ettiği; Ankara 

ve yeni Türk liderinin Bolşeviklerin etkisinde kaldığı, cumhuriyet ile hilafetin bir arada 

bulunamayacağı ve halifeliğin kaldırılmasının Türkiye’nin Müslüman ülkelerde sahip 

olduğu imajı etkileyeceği yönündeki görüşleri Hindistan aydın çevreleri tarafından 

 
718 Yılmaz, İngiliz Basını…, s.71-76 
719 Yılmaz, İngiliz Basını…, s.72; Daily Telegraf, 4 Mart 1924 
720 “Hilafetin İlgası, Lloyd George‘un Kaleminden”, El-Ahram, 28 Mart 1924 



152 

 

benimsenmiştir.721 Hindistan’daki tüm Müslümanlar Türkiye’nin kararını 

onaylamadıkları gibi Hicaz Kralına biat etmeyi kabul etmemişlerdi. Hilafetle ilgi 

sorunları çözmek için İslam Konferansı yapılmasını istemişlerdi.722 

 Diğer İnkılaplar 

25 Kasım 1925’te çıkarılan yasa ile şapka takmak zorunluluğu getirilmiş ve fes giyilmesi 

yasaklanmıştı. Eskiye ait dış görünümü modern hale getirmek adına toplumsal alanda 

yapılan bu inkılap halifeliğin kaldırılmasından sonra Mısır basınında en fazla ses getiren 

yeniliklerden biri olmuştur. Mısırlılar bu düzenlemeye tepki göstermiştir. 1926 yılında 

Mısır Baş Müftüsü ve Ezher Üniversitesinin Rektörü tarafından imzalanan “Mısır Krallığı 

İslam Dini Başkanlığı”nın yayınladığı beyannamede gayrimüslimlere benzeyerek şapka 

takmanın İslam dinine aykırı olduğunu, bu durumun milliyetlerini ortadan kalmasına ve 

kimliklerinin onlarınki içinde yok olmasına yol açması halinde ahmaklık olacağını ima 

etmiştir.723 1926’daki fes-şapka tartışmaları Mısır’da geleneksel çizgi ile milliyetçiler 

arasındaki sosyo-kültürel ayrımı ortaya koymuştur.724 Türklerin zihinlerde eskiye dair 

etkiyi kaldırmak ve giyim tarzıyla Avrupalı olduklarını göstermek adına şapka inkılabı 

ile yaptığı yenilik Mısır’ın iç siyasetine etki edecek kadar gündeme oturmuştur. Konu 

Mısırlılarca sağlık açısından ve dini açıdan tartışılmış, gelenek ve modernite çatışması bu 

tepkilerde kendini göstermiştir.725 Şapka inkılabına yönelik yapılan değerlendirmede 

fesin güneşten korumadığını, şapka takmanın İslam’a zarar vermediği savunulmuştur.726 

Sosyal yaşamda yapılan diğer bir yenilik olan 1925 yılında Tekke ve Zaviyelerin 

Kapatılması sadece Türkiye’de değil Mısır’daki toplumsal hayata etki etmiştir. El-Ahbar, 

Tekkelerin kapatılmasının büyük bir inkılap olduğunu, çok fazla insanın huzursuz 

olduğunu ve göç etmek durumunda kaldığını belirtmiş, Rufailerin ve Bedevilerin (Şeyh 

Ahmed Bedevi’nin yolunu takip edenler) Mısır’a ve diğer Müslüman ülkelere gittiğini 

aktarmıştır.727 Bu açıdan tekkelerin kapatılması toplumsal tabanda birçok insanın 

hayatında değişikliklere yol açacağından bu yenilik toplumsal hayat için bir tehdit olarak 

 
721 Mustafa Yılmaz, “Abolution of the Caliphate in the Eyes of the Statesmen Newspaper”, 3 Mart 1924 

Yasaları’nın 100. Yılı Sempozyumu, Ankara, 8 Mart 2024, s.6 
722 “Hind ve Hilafet”, El-Ahram, 13 Mart 1924 
723 Lewis, a.g.e., s.362-363 
724 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.119 
725 Yılmaz, “Türkiye’de Şapka…”, s.102 
726 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.220-221 
727 “Tekkelerin Kapatılması”, El-Ahbar, 9 Eylül 1925 



153 

 

görülmüştür.728  1926’da aile yapısında yapılan bu değişiklikle dini referans alan hukuk 

sitemin terk edilerek toplumsal ilişkileri doğrudan etkileyen Medeni Kanunun kabulünde 

özellikle evlilik ve miras konusunda eleştiriler yapılmıştır. Türkiye’nin kanunlarına göre 

laik bir ülke olduğu, Müslüman olan kadının Müslüman olmayan bir erkekle 

evlenebileceğini ama kültür ve ahlakın bunu kabul etmeyeceği belirtilmiştir.729 Bu 

inkılabı olumlu gören Kavkab El-Şark, Türkiye Medeni Kanununu tamamının 

aktarıldığını, çünkü Medeni Kanuna göre çok eşlilik yasaklandığını ve miras hakkında 

kadın ve erkek eşit pay hakkı bulunduğunu vurgulamış, miras hakkının eşitlenmesinin 

günümüze uygun olduğunu ve adaletli bir düzenleme olduğunu belirtilmiştir.730 

Gelenekselciler harf inkılabına karşı hilafetin kaldırılmasına benzer bir tepki vermiştir. 

Aynı kategoriye konulan her iki inkılap onlara göre Türkiye’yi İslam Dünyasından 

koparma amacı taşıyordu. Ama gelenekçi-modernleşmeci tartışmalarında harf inkılabı, 

hilafetin kaldırılması ve fes krizi kadar yer almamıştır.731 Yine de alfabede yapılan 

değişiklik halifeliğin kaldırılmasından sonra İslam Dünyası ile Türkiye arasındaki ikinci 

en önemli kırılma olarak görülmüştür.732 Harf inkılabını destekleyenler, Latin harflerinin 

eğitimin yaygınlaştırılmasını kolaylaştırdığını, Türklerin Arapçayı bilmediklerini, 

Atatürk’ün bunu kolaylaştırarak güzel bir icraat yaptığını belirtmiştir.733 El-siyasa, yeni 

Türk alfabesi ile Doğu’nun Türkiye’deki son tezahürünün kalkmış olduğunu, gazetelerin, 

dükkanların, sokakların, sinemaların ve okul kitaplarının yeni alfabeye göre yazım ve 

basım işleminin yapıldığını, zengininden fakirine tüm sınıfların yeni dili öğrenmek 

istediği vurgulanmıştır.734 El-siyasa, Türkiye ve Fransa’yı din ile ilgili yapmış olduğu 

uygulamalardan dolayı kıyas yapmış, devlet işlerinin din işlerinden ayrılması konusunu 

Fransa üzerinden tartışmaya açmıştır. Fransa’da siyaset bağımsız, din ise saygın bir yerde 

iken; Türkiye’de siyaset bağımsız ama dine ait her şeye devlet müdahale ederek 

etkilediğini, Türkiye’nin Fransızlar gibi olmak istediğini ama olamadığını 

vurgulamıştır.735 Eleştirel yaklaşan Vadi El-Nil, Türkiye’nin geçmişle bağının 

 
728 Sezer, a.g.m., s.395 
729 “Türkiye’de evlilik”, Wadi El-Nil, 20 Şubat 1926 
730 “Yeni Türk Mevzuatı Hakkında”, Kawkab Al-Şark, 15 Mart 1926 
731 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.121-124 
732 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.44 
733 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.220-221 
734 “Türkiye’deki Yeni Harfler”, El-Siyasa, 4 Kasım 1928 
735 “Laik Türkiye: Arapları ve İslam’ı Tehdit Eden Bir Tehlike”, El-Siyasa, 7 Şubat 1935 



154 

 

koptuğunu, Batılıların tarafına yöneldiğini ve Gazi Mustafa Kemal’in dediği gibi 

olduğunu aktarmıştır.736 El-Ahram ise, “Kur’an Latin alfabesine göre yazılacak, çünkü 

onları İslam’a bağlayan son halkadan kurtulmuş olacaklar. Bu şekilde Latince yazılan 

Türk Kur’anı olacak, ancak geriye ne din kalacak ne de Kur’an”.737 şeklinde yapılan 

yeniliğe olumsuz yaklaşmıştır. Muhammed Ferid Vecdi’in Türkiye’deki harf inkılabını 

eleştirenlere verdiği cevabı alıntı yapan El-Ahram’da, anadili Arapça olmayan bir millet 

dinlerini öğrenmek için kendi anlayabilecekleri dile çevirmişlerse bu onları küfre 

götürmediği belirtilmiştir. Eğer bir millet İslam adına hiçbir şey öğrenemiyorsa, dini 

ibadetlerini terk etmiş ve bid’atlara sarılmışsa dini anlamayacakları ifade edilmiştir.738  

El-Mukattam’da çıkan Türkiye’ye yönelik haberleri aktaran Bayyumi, Mustafa Kemal’e 

suikast girişimini vesile yapan Türk hükümeti şahsi muhaliflerini tasfiye etiğini ve 15 kişi 

hakkında hüküm verildiğini, bunların Millî Mücadelede katkı yapmış kişiler olduğu ve 

bu olayın sonucunun bu şekilde bitirilmemesi gerektiğini belirtmiş, Mısırlıların bu idam 

kararlarını olumsuz karşıladığını ve hükümetlerine karşı galeyana geldiklerini ifade 

etmiştir.739 Gazete Türkiye’ye karşı tutumunu 1930’larda değiştirmiştir. Artık Türkiye 

Cumhuriyeti attığı adımlarla övünmeye başlanmış, Türkiye’nin modern bir Avrupa 

ülkesine dönüştüğünü kapitalist sistemi desteklediğini ve sosyal sosyalizmden uzak 

durduğunu belirtmiştir.740 İngiliz yanlısı Mukattam, Türkiye’nin Musul konusundaki 

tavrından övgüyle bahsetmiştir. Bayyumi, bu durumun Mısırlılara karşı bir örnek olarak 

sunularak İngilizlerle anlaşmanın Mısırlar için bir çözüm olacağının ima edildiğini 

belirtmektedir.741 Gazete, Atatürk’ün yapmış olduğu yeniliklere ve ilerlemelere vurgu 

yaparak Türkiye’yi yeniden canlandırdığını belirtmektedir. Atatürk modern Türkiye’nin 

yaratıcısı olduğunu, onun reformları, projeleri, geniş aydın sınıfıyla Türkiye yeniden 

canlandığını ortaya koymuştur.742  

Genel anlamda Türk liderlere ve Türk inkılabına yönelik değerlendirmelere bakıldığında, 

Mısır'da çıkan El-mukattam gazetesinde yayınlanan “Türkler niçin Gazi'yi seviyorlar” ve 

“Gördüğüm Mustafa Kemal” başlıklı makalede Atatürk’ün askeri alanda gösterdiği 

 
736 “Bir haftada Türkiye”, Wadi El-Nil, 5 Eylül 1928 
737 “Kur’an Tercümesi ve Diğer Din Dışı Yenilikler”, El-Ahram, 25 Ocak 1932 
738 “Türkler, İslam ve Kur’an-ı Kerim”, El-Ahram, 26 Şubat 1932 
739 Bayyumi, a.g.e., s.111 
740 Bayyumi, a.g.e., s.112 
741 Bayyumi, a.g.e., s.113 
742 “Tarihe Dair Bir Kelime, Atatürk, Modern Türkiye’nin Aşıkları”, El-Mukattam, 16 Kasım 1938 



155 

 

başarıları, mütevazi yaşantısı, yabancı dile hakimiyeti, halkla iç içe oluşu gibi 

özelliklerini öne çıkarmıştır.743 Yine El-Mukattam gazetesinde, Başbakan İsmet 

İnönü'nün askeri, siyasi, idari yeteneklerinden bahsettikten sonra kapitülasyonlar 

meselesinde Mısır’a yönelik olumlu tutumu onun Mısır’a karşı beslediği samimi 

muhabbetten ileri geldiği bildirilmektedir.744 Liberal eğilimli El-Siyasa, zaman zaman 

basındaki eleştirilere katılsa da Türk inkılabına ve Türkiye’deki yönetici kadroya yönelik 

eleştirilerde tarafsızlığını korumaya çalışmıştır. Bu haberleri çoğu zaman yorumsuz 

vermeye çalışan gazete, Şeyh Ali Abdurrazık’ın Kemalistleri, Mustafa Kemal’in 

şahsiyetini ve İslam’ın Türkiye’deki görünümünü övücü yazılar yazmasının Mısır 

basınınca eleştirilmesi üzerine yazarını uyarmıştır.745 Laik yönü ile öne çıkan El-Siyasa, 

Bursa’daki Amerikan okulundaki bazı Türk kızlarının Hristiyanlaştırıldığı bilgisi üzerine 

Türk hükümetinin okulu kapatma kararını İslami hassasiyetleri bağlayarak övmüştür.746 

El-Siyasa gazetesindeki Türkiye'nin dahili siyaseti ile ilgili yazıda ise, Serbest 

Cumhuriyet Fırkası’nın kurulması nedeniyle Türkiye’nin siyasi tarihinde demokrasinin 

anlamını gösterecek ölçüde gelişmeler yaşandığı belirtilmiştir.747 Türk inkılabına ilişkin 

diğer bir yazıda ise, Türkiye’deki inkılabın ortaya çıkardığı cumhuriyet idaresinin her 

alanda başarı sağladığını; yakın bir zamana kadar milliyetini unutmuş Türk milletine 

vatanseverlik duygularını kazandırdığını, eskiden farklı milletleri barındıran 

devletlerinde yaşayan halklar arasında hiçbir bağ yokken yeni durumda Türk milleti kendi 

memleketine hakim olduğu ifade edilmiştir. Ayrıca Türklük ve Türkçe üzerinden bir 

millet inşasına çalışılmış, vatanperverlik duyguları her alanda öğretilmiş ve geçmişle 

bugünkü ilerleme arasında büyük farkların olduğu belirtilmiştir.748  

Saraya yakınlığı ile bilinen Hizb’ül İttihad’ın yayın organı El-İttihad gazetesi, 

Türkiye’deki muhaliflerin haberlerini aktarıyordu. Latife Hanım’ın bir yakınının 

muhalefet partisine katıldığı, artık Türkiye’de Anayasa ve parlamento sisteminin 

işlemediğini, yapılan seçimin tek bir parti ile devam edilemeyeceğini gösterdiğini 

vurgulamıştır.749 Türkiye’yi zafere götüren partinin artık Türkiye’yi aşağıya çektiğini, 

 
743 BCA, 030.10/84.554/3, Dahiliye Vekâletinden Başbakanlığa, 18 Kasım 1934 
744 BCA, 030.10/266.797.04, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 26 Kasım 1934 
745 Bayyumi, a.g.e., s.108 
746 Bayyumi, a.g.e., s.108 
747 BCA, 030.10/266.795.26, Matbuat Umum Müdürlüğünden Başvekalet Müsteşarlığına, 9 Ekim 1930 
748 BCA, 490.01/607.102.06, Harici Matbuat Şubesinden Halk Fırkası Umumi Katipliğine, 23 Ocak 1934 
749 Bayyumi, a.g.e., 108  



156 

 

devrim yapan partinin artık yeni bir şey ortaya koyamadığını, çünkü kibre kapıldıklarını 

aktarmıştır.750 TBMM’nin durumunu eleştiren gazete, vekillerin görüş beyan 

etmediklerini, “Subay Mustafa Kemal’in” liderliğinde meclisin askeri bir fırkaya 

dönüştüğünü, artık halkın görüşlerinin temsil edilmediğini, bu nedenle muhalefet 

partisinin Türk halkı tarafından desteklendiğini aktarmıştır.751 

Atatürk’ün 1938’de ölümü üzerine onun liderliği ve devlet adamlığı hakkında birçok yazı 

yazılmıştır. El-Mısri, “Mustafa Kemal ileri görüşlüydü bu nedenle inkılap yaptı. Kurtuluş 

Savaşı’ndan sonra her şeye yeniden başladı. Türkiye’de çok farklı milletler ve gruplar 

vardı. Bu yüzden yabancılar çok müdahale etti. O, küçük Asya ve İstanbul’da 16 milyon 

Türk’ten güçlü bir ülke kurdu. Allah her millete bir sır koyuyor. Allah Türkiye’nin 

inkılabını bir örnek olarak vermek istedi. Bölünmüş bir ülkeden birbirine bağlı bir toplum 

oluştu. Türkiye çok sayıda savaşa girdi ama şimdi istikrarlı bir ülke oldu. Önceden 

savaşan ülke iken, şimdi ise barış ülkesi oldu.”752 şeklinde övücü ifadeler kullanmıştır. 

El-İttihad ise, Modern dünya tarihinde şu ana kadar bilinen en büyük adam olarak 

belirttiği Atatürk’ün vatanını korumaya devam ettiğini ve neredeyse yok olmuş Türk 

milletine güç veren kişi olduğunu vurgulamıştır.753 El-Ahram onun ölümünü “Büyük 

adam öldü. Zayıf bir milleti güçlü yaptı. Bu millet savaş kaybetti ama sonra ülkeleri 

saygın ve güçlü bir ülkeye dönüştü”754 ve “Bu bir mucize diye” verilen haberde 

Atatürk’ün ülkenin bin yıldır kaybettiği bir şeyi milliyetçilik vasıtasıyla bağımsız bir Türk 

kimliği oluşturarak verdiğini belirtmiştir.755  

Mısır’ın dışında Avrupa ülkelerinde Türk Millî Mücadelesi ve Türk inkılabına karşı 

değerlendirmelere de değinmek gerekir. Buradaki ayrımın önemi Müslüman bir 

toplumdaki bakış açısıyla belli başlı Batılı ülkelerdeki değerlendirmelerde inkılaplara 

karşı hangi saiklerin öne çıktığını görerek Mısır’a yönelik değerlendirmelerde anlamlı bir 

karşılaştırmayı ortaya çıkarmaktır. Atatürk Devrimlerinin Fransızlar tarafından nasıl 

algılandığına genel anlamda bakıldığında dini çevreler ile Osmanlı İmparatorluğu’nda 

ekonomik çıkarları olan baskı grupları Anadolu’daki kurtuluş hareketine karşı olurken; 

 
750 Bayyumi, a.g.e., s.109  
751 Bayyumi, a.g.e., s.110 
752 “Kemal Atatürk Tarihe Aittir”, El-Mısri, 12 Kasım 1938 
753 “Kemal Atatürk”, El-İttihad, 14 Kasım 1938 
754 “Atatürk Öldü”, El-Ahram, 11 Kasım 1938 
755 “Atatürk’ün Başarıları”, El-Ahram, 11 Kasım 1938 



157 

 

bazı cumhuriyetçi ve sosyalist çevreler ise Türkiye’yi demokratik, cumhuriyetçi ve laik 

yönlü dönüştüren Mustafa Kemal’e sempati ile yaklaştığı görülmüştür. Özellikle Fransız 

aydınlarının izlenimlerine değinen Yavuz, kullandığı yöntemler eleştirilmekle beraber 

Atatürk’ü Türkiye’yi çağdaşlaştırarak Avrupa’daki uygar ülkeler seviyesine yükseltmek 

için radikal dönüşümleri hayata geçiren bir lider olarak görüldüğünü aktarmaktadır. 

Fransız aydınları farklı açılardan eleştiri ve övgülerini dile getirmişlerdir. Fransa’nın 

geleceği parlak bir ülkeyi dikkate almaması nedeniyle kendilerinin yerini Almanya, 

Rusya ve İngiltere’nin aldığı belirtilmiş, özellikle ‘Takriri Sükun Yasası’ ile İstiklal 

Mahkemelerinin işleyiş biçimleri nedeniyle eleştirilen Mustafa Kemal Paşa ve inkılap 

metodu hakkında olumlu görüşler ortaya konulmuştur. Türk liderin diktatör olmadığı, 

olağanüstü yetkileri olmasına rağmen meclise saygı duyduğu belirtilmiştir. Diğer 

taraftan, inkılapların Türk halkına zorla kabul ettirildiği yönünde eleştiriler yapılmıştır.756 

İngiliz basını ise inkılaplara oldukça ilgi göstermiş, bazen övgü ile bazen şüphe ile 

yaklaşmıştır. Ancak genel anlamda Türkiye’nin geleceğine yönelik atılımları ve refahı 

için önemli olan bu inkılapların gerçekleşmesine İngiltere’nin çıkarları açısından 

yaklaşılmıştır.757 Diğer taraftan İngiliz basını Mustafa Kemal Paşa’nın inkılap metodunu 

hızlı ve otoriter yönü itibari ile de eleştirmiştir. Yine, İslam’ın anayasadan çıkarılarak 

resmi bir kurum olarak tasfiyesini Rus inkılâbının “Türk Yoldaşları” ile temasta oluşunun 

bir ispatı olarak gören yazılar yazılmıştır.758  

Radikal dönüşümlerin laik yönlü oluşu Türk inkılabına olumlu yaklaşan Fransız 

kamuoyununu İngiliz kamuoyunundan ayrıştırmakla beraber inkılap metoduna yönelik 

eleştirilerde bir örtüşme söz konusudur. İngilizler gerçekleşen inkılapları kendi 

çıkarlarına göre değerlendirmeyi tercih etmiştir. Bir taraftan da Müslümanları bir arada 

tutan ve Panislamik ideolojiyi beslediği için halifeliğin kaldırılmasını olumlu 

yaklaşmıştır. Özellikle halifeliğin kaldırılması işgal yönetimleri altında bulunan Mısır ve 

Hindistan’daki Müslümanları doğrudan ilgilendirdiğinden temkinli yaklaşmıştır. 

Hindistan’daki Müslümanlar ise halifeliğin kaldırılmasına en sert itirazı dile getirmiştir. 

Mısır’da ise muhafazakârlar ile sekülerleri inkılaplara yaklaşımları açısından ayırmak 

gerekir.  Ancak her ikisinin de buluştuğu ortak nokta halifeliğin kaldırılmasına yönelik 

 
756 Bige Yavuz, "Fransız Gözüyle Atatürk Devrimi Üzerine Genel Değerlendirmeler." Belleten, Cilt 60, 

Sayı 228, 1996, s.443-464. 
757 Yılmaz, İngiliz Basını…, s.76 
758 Yılmaz, İngiliz Basını…, s.83-85 



158 

 

getirdikleri eleştiriler olmuştur. Halifeliğin kaldırılmasına Mısır’a göre fazla tepki 

göstermeyen Fransız ve İngiliz kamuoyu özellikle halifenin siyasi gücünün zayıf olduğu 

gerekçesiyle kaldırılmasına olumlu yaklaşması bakımından Mısır kamuoyundan 

ayrışmaktadır. Mısırlılar ise sadece manevi gücü de kalsa hilafetin Müslümanları bir 

arada tutma işlevi nedeniyle kaldırılmasını onaylamamıştır. 

3.2.3. Basının Propaganda Aracı Olarak Kullanılması 

Esaslı dönüşümleri hayata geçiren Türkiye Cumhuriyeti iç politikada ve dış politikada 

karşılaştığı zorlukların getirdiği hassasiyet nedeniyle Türk Hükümeti tarafından dış 

basında çıkan aleyhte yazılara müdahale edilmiştir. Mısır basınından ilk olarak El-Cihat 

olmak üzere Türkiye aleyhine yayın yapan birçok gazete Mısır hükümetine şikâyet 

edilmiş ve yurda girişi yasaklanmıştır.759 Türkiye ve Mısır arasındaki tarihi bağlar güçlü 

olsa da yeni dönemde her iki devletin siyasal rejimlerinin birbirinin zıddı olması sebebiyle 

ilişkiler mesafeliydi. Diğer taraftan Mısır, Türkiye’den ayrılmak zorunda kalan Osmanlı 

hanedan mensuplarının ve “yüzelliliklerin” yanında cumhuriyet rejimi ile sorunlu 

olanların sığındığı bir liman olmuştur. Üstelik Mısır’da bunlardan bazıları Türkiye’ye 

karşı propaganda çalışmaları yapmaktan geri durmamıştır. Bu durum ister istemez 

ilişkilerin seviyesine etki etmiştir.760 Türk hükümeti politikalarına yönelik gazetelerde 

çıkan tartışmalara basit bir gözlemci olarak bakmamış, kamuoyunu etkileyebilmek için 

yazılı propaganda araçları vasıtasıyla aktif bir çabanın içine girerek inkılaplar ve Türkiye 

aleyhinde yapılan yayınlara da hükümetler nezdinde müdahale etmiştir.761 

Yine Mısır’da hem gazeteciler hem aydınlar arasında Mustafa Kemal ve modern Türkiye 

birçok açıdan hem övülmüş, hem yerilmiştir. Bunlardan Muhammed Tavfik’in Atatürk 

hakkındaki biyografisi, Aziz Khanki’nin kitabı762 ve El-Ahram’daki Türk hükümetinin 

destekleyen yazıları Mısır aydınları arasında bu konunun canlılığını göstermektedir.763 

Propaganda faaliyetlerinin diğer yönü ise gayri resmi olarak başkaları eliyle yapılan 

faaliyetler olmasıydı. Kahire merkezli Arapça-Türkçe yayınlanan haftalık Muhadenet 

 
759 Mustafa Yılmaz ve Yasemin Doğaner, Cumhuriyet Döneminde Sansür (1923-1973), Siyasal Kitapevi, 

Ankara, 2007, s.164 
760 Yılmaz, “Türkiye’de Şapka ve Kıyafet…”, s.91-103 
761 Bein, Kemalist Turkey…, s.140 
762 Bkz. Aziz Khanki Bey, Turks et Atatürk, Cairo, F.E. Noury, 1939 
763 Bein, Kemalist Turkey…, s.177 



159 

 

(Dostluk) gazetesi, bu anlamda Türk Hükümetinin propaganda aracı gibi çalışıyordu. 

Türkiye Cumhuriyeti ve Cumhurbaşkanı aleyhinde neşriyatta bulunan Kahire'de çıkan El 

Feth, Musavat764 ve Seda-yı Hak gazeteleri hakkında, Mısır hükümeti tarafından kanuni 

takibat yapıldığı, hatta Musavat gazetesinin sahibi Hafız İsmail’in Kahire’de göz altına 

alındığı bildirilmiştir.765 Aynı zamanda Mısır'da yayımlanan Musavat gazetesinin 

Türkiye'ye sokulması yasaklanmıştır.766 Mısır'da çıkan ve Türkiye aleyhinde yazılar 

yazan Sada-yı Hak gazetesinin, Türkiye’nin Kahire Elçiliği’nin teşebbüsleri üzerine Mısır 

hükümetince kapatıldığı bildirilmiştir.767 Bu yasaklamalar içerisinde Türk Hükümetinin 

harf inkılabına yönelik tutumunun etkisi olmuştur. Dış basında aleyhte yayın yapanlar 

içerisinde Mısır’da yayınlanan “Osmanlı” adlı gazetenin kapatılması talebi Mısır 

Hükümetine iletilmiştir.768 Eski Şeyhülislam Mustafa Sabri Efendi’nin El-Feth 

dergisinden yayınlanan makalelerinden oluşan ve daha sonra kitap haline getirilen eserin 

Türk inkılabına yönelik eleştirel bakışı nedeniyle yurda sokulması yasaklanmıştır.769 Yine 

Kahire’de Ermenice olarak basılan “Arev” gazetesi de Türkiye aleyhine zararlı yayınlar 

yaptığı gerekçesiyle yurda sokulması ve satışı yasaklanmıştır.770 Türk inkılabının 

Mısır’da olumsuz algılanmasının önüne geçmek isteyen Türk hükümeti, iki ülke 

ilişkilerinde bu konuya önem verdiği ve müdahaleci bir tavır takındığı anlaşılmıştır.  

Mısır’da Türk hükümetinin propaganda yayınları belirli bir amaca hizmet ediyordu. 

Hüseyin Remzi tarafından çıkarılan Muhadenet gazetesi771 genel olarak Kemalist 

reformların savunuculuğunu yapıyordu. Diğer önemli yayın olan El-Anba El-

 
764 Kahire Elçiliğince Mısır’da Arapça ve Türkçe olarak çıkan ve Türkiye aleyhinde yayınlar yapan 

gazetelerle ilgili verilen malumatta, Musavat gazetesi sahibi Yüzelliliklerden İzmirli Hafız İsmail’in parasız 

olduğu halde, para gerektiren bir gazete çıkarmaya muvaffak olmasının arkasında gizli ellerin desteğinin 

olduğu anlaşılmakla beraber bu gazetenin Türkiye’nin aleyhinde propaganda yaptığı ifade edilmiştir. TDA, 

541-44106-209124-38, Kahire Elçiliğinden Hariciye Vekaletine, 11.02.1927 
765 BCA, 030.10/266.795/12, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 6 Ocak 1929 
766 BCA, 30.18.1.1./23.18.13, Başbakanlık Kararlar Daire Başkanlığı, 20 Mart 1927 
767 BCA, 030.10/266.795/14, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 16 Nisan 1929 
768 Yılmaz ve Doğaner, a.g.e., s.130; BCA, 030.18.01.12.13, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 

09.03.1928 
769 BCA, 30.18.1.2., Kararlar Genel Müdürlüğü, 57.65.18, 14 Ağustos 1935; Arapçası “Ḳavlî fi’l-merʾe ve 

muḳārenetüh bi-aḳvâli muḳallideti’l-ġarb” başlığı ile basılan kitap Türkçeye 1994 yılında çevrilmiştir. 

Kitapta İslam dininde örtünme ve evliliklerin Batı kültürüyle tezatlık teşkil ettiğinden bahsetmektedir. 

Yusuf Şevki Yavuz, “Mustafa Sabri Efendi”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mustafa-sabri-efendi, 15.07.2024 
770 BCA, 30.18.1.2., Kararlar Genel Müdürlüğü, 61.10.15, 15 Ocak 1931 
771 Türkçe ve Arapça olarak basılan gazete Hüseyin Remzi tarafından haftada iki defa çıkarılmıştır. Arapça 

nüshasında “Haftalık Siyasi ve Ekonomi Dergisi” ibaresi yer alırken Türkçe nüshada “Cumhuriyetçi Türk 

gazetesi” olarak yer almıştır.  



160 

 

Sharkiya’da, Türk basınından alınmış haber ve fikir yazıları Arapça ve Fransızcaya 

çevrilerek çıkarılıyordu. Her iki yayın da Türk Dışişleri Bakanlığı tarafından gizlice 

destekleniyordu.772 Kahire’de Türkçe ve Arapça olarak basılan “Muhadenet” gazetesi 

sahibi ve baş muharriri Hüseyin Remzi Bey’in iki haftada bir basım yaptığı ve üç ayda 

bir 1.800 TL aldığı bildirilmiş, (Elçilik veya Banka aracılığıyla) Türkiye Cumhuriyeti 

hesabına çalıştığı ve istenilen seviyede bir gazete olmadığı elçilik tarafından aktarılmıştır. 

Hüseyin Remzi aleyhinde, Türk vatandaşlarından Nedim imzasıyla yapılan ihbara 

istinaden gerekli tahkikatlar Büyükelçilikçe yapılarak cevap verildiği bildirilmiştir. 773 

Diğer bir yazışmada parasal destek gündeme gelmiş, Mısır’da Türkiye lehinde yayım 

yapan Muhadenet gazetesinin masrafları ve sahibinin maaşı için para yardımı yapılacağı 

bildirilmiştir.774 

Yeni kurulan Türkiye Cumhuriyetindeki inkılapların ve Türklerin savunuculuğu yapan 

Muhadenet gazetesi, adeta Mısır Türkiye ilişkilerine dair resmi ağzın sözcülüğünü 

yapmıştır. Mısır basınında Türkiye’ye ilişkin iki makaleyi öne çıkaran gazete, El-

Ahram’da belirtilen Türkiye’deki mevcut idareye atfedilen istibdat ve diktatörlük 

zannının aksine gerçek demokrasi ve halkta adalet anlayışının ortaya çıktığını belirten 

yazısının yanında El-Siyasa’da çıkan Türkiye’deki ilerlemeleri ve maliye alanında 

yapılan düzenlemeleri öne çıkartan, ülkenin yabancı sermayenin tahakkümüne boyun 

eğmediğine vurgu yapan yazıya atıf yapmıştır.775 Mısır’ın İzmir Konsolosluğu‘nun 

hazırladığı Anadolu’nun verimli arazilerinin işlenmesi için Mısırlıların Anadolu’ya göç 

etmesine imkan verilmesine ilişkin ortaya koyduğu iktisadi rapora cevap veren 

Muhadenet gazetesi Türk milletinin vatan toprağı için büyük bedeller ödediği bir 

dönemde böyle bir teklifin yersiz olduğunu, nasıl ki “Mısır Mısırlılarındır” şiarına rehber 

edinen kardeş Mısır milletinin Türkiye’nin de Türklere ait olduğu gerçeğini teslim 

etmesini beklediklerini belirtmiştir.776 

Gazete, Kudüs’te toplanan İslam Kongresi’nde Çin Müslümanları üyesi Musa Carullah 

Efendi’nin bir kitap bölümü hariç hiçbir basın tarafından bahsedilmeyen teklifini öne 

 
772 Amit Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu, Çev. Ceren Can Aydın, Alfa Basım Yayım, İstanbul, 2023, 

s.227 
773 BCA, 030.10/266.797.01, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 8 Mayıs 1934 
774 BCA, 030.10/83.547/10, Dahiliye Vekâletinden Başbakanlığa, 25 Aralık 1927 
775 “İki Makale”, Muhadenet, 20 Haziran 1930 
776 “Anlayamadık”, Muhadenet, 22 Ekim 1930 



161 

 

çıkarmıştır. Bu teklif; “Bazı arkadaşlar bu büyük kongrede birçok tekliflerde bulundular, 

bunlara karşı takdir ve sitayişlerimi beyan etmekle beraber ben de başka bir teklifte 

bulunacağım. Teklifim şudur: Bundan böyle gerek bu kongrede ve gerek bundan sonra 

yapılacak kongrelerde veyahut gazetelerde, mecmualarda umumen Türkler hususen 

Kemalist Türkler aleyhine hiçbir suretle hareket edilmemesini arzu ederim…! Çünkü 

Türkler İslamiyet‘e asırlarca müzaheret ettiler ve ilelebet edeceklerdir. Ulu Gazi Mustafa 

Kemal insanlığın en büyük kahramanlarından ve ıslahatçıların en samimilerinden ve 

İslam milletlerine en ziyade hürmet edenlerdendir. Kendileri biz Türklerin medarı 

iftarıdır, İslamiyet’in en kuvvetli temelini kuracak, istinatgahı olacaktır” şeklinde ifade 

edilmiştir.777 

Gazete ayrıca Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra Türkiye Mısır ilişkilerinin seyri ve Türk 

memurların Mısırlılara önceki yıllarda gösterdiği olumsuz tutumun sebeplerine 

değinmiştir. En öne çıkan sebep olarak Birinci Dünya Savaşı’nda Mısırlıları Türkiye 

aleyhinde bir vaziyet alması ve İngilizlerin savaş esnasında Türklere karşı mücadele 

etmelerinde bizzat yer alması olarak gösterilmiştir. Bunun dışında bazı zengin Mısırlıların 

Türkiye tabiiyetinde çıkması, Hilafet Kongresi ve tabiiyet konusu gibi hususların yanında 

Türklerin Mısırlıları Türkiye’yi ziyaret etmelerini istememelerinin en büyük sebebi 

olarak da Türkiye’de yerleşen “Şarktan ve Şarklılardan uzaklaşarak Garplılaşma 

düşüncesi” olarak gösterilmiştir.778 Türkiye’nin Mısır’da yaşayan Türkler için imtiyaz 

talep etmesinin anlamlandırılmadığını belirten Muhadenet, Türkiye’nin ülkesindeki 

yabancı imtiyazlarını kaldırdığını ve bu yapının aleyhinde olduğunu, fakat Türklerin 

Mısır’daki diğer yabancılardan daha farklı muameleye tabi olmalarını istemediğinden 

dolayı bu talebi dile getirdiğini belirtmektedir.779 Ülkede sadece belli başlı Avrupa ülke 

vatandaşlarının değil, örneğin Arnavutlar’ın da yabancı sayılıp davalarının karma 

mahkemelerde görülmesi ister istemez Türklerin de bu konuda imtiyaz istemelerine örnek 

oluşturmuştur.780 Kur’an’ın Türkçeye çevrilmesi ve camilerde okutulması hakkında 

Türkiye aleyhinde yazı yazanlara karşı savunmaya geçen gazete yakın zamanda 

gerçekleşen İslam Kongresi’nde Türk Hükümeti’nin bu kararını alkışlayanların 

 
777 “Gizli Kalan Bir Hakikat”, Muhadenet, 22 Ocak 1932 
778 “Türkiye’yi Nasıl Görüyorlardı?”, Muhadenet, 29 Ocak 1932  
779 “Türkiye Mısır Arasında Tesfiyesi Muallakta Kalan Mesail Hal Edilmelidir.” Muhadenet, 15 Şubat 

1932 
780 “Arnavutlar Ecnebi İtibar Ediliyor” Muhadenet, 29 Nisan 1932 



162 

 

olduğunu, Türklerin İslamiyetten uzaklaştığına dair suçlamalara karşı Mısır’ın önde gelen 

müelliflerinden Mehmet Ferit Vecdi Bey tarafından yazılan “Türk-Kur’an-İslamiyet” 

başlıklı makaleye atıf yapmıştır.781 Ezher Darülfünun Reisi olan sabık Şeyhülislam 

tarafından Kur’an’ın her dile tercüme edilebileceğini ve namazda Arapça bilmeyenlerin 

kendi dillerinde Kur’an’ı okuyabileceklerini belirttiği kitabını öne çıkaran Muhadenet, 

Türkiye Cumhuriyeti’nin dine mugayir bir şey yapmayacağını savunmuştur.782  

Genç Hristiyanlar Cemiyeti’nin düzenlediği İstanbul seyahati kapsamında Türkiye’ye 

gelen El-Ahram temsilcisinin İsmet Paşa hakkında olumlu intibasını aktaran Muhadenet, 

genel anlamda Türkiye Cumhuriyeti liderlerinden “Demokratlık Türkiye Cumhuriyeti 

liderlerinin en bariz bir seciyesi hükmünü almaktadır. Bu demokratlık seciyesidir ki 

Türkiye’nin yeni neslinde hararetli bir inkılapçı ruhu uyandırdı ve Türkiye’yi terakki 

yolunda hayırlı adımlarla yürümekte olduğunu bütün âleme izhar ettirdi. Mutlakiyetin 

hakim olduğu devirlerde hakimlerin kibr-i azameti ve takındıkları aristokratlık gururu 

milletin ruhunu ezmekte, halkın maneviyatını izmihlale sürüklemekte idi. Halk ile 

hakimler arasında mevcut olan o kalın perdeler… birden bire yüce Gazi’mizin 

şahsiyetinde tecelli eden demokratlık ruhu bu perdeleri yırttı ve Türk milletini hakiki 

liderlerine kavuşturdu….” şeklinde bahsetmiştir.783 

Türkiye’de inkılapçıların Mısır’ı ve Mısırlıları gücendirecek bir harekette 

bulunmayacağını belirten gazete “Kendi vatandaşlarından alimlik şehadet nağmesini 

taşıyanların fes giymesine müsaade etmiş olan bir hükümetin mevcut dostluk bağlarını 

kuvvetlendirmek isteyen kardeş bir hükümet mümessilinin kıyafetini hoş görmemesini 

mantık nasıl kabul eder. Türkiye Cumhuriyeti kendi haysiyeti kendi hürriyeti için ne kadar 

titiz ise başka milletlerin ve hususu ile asırların hazırladığı kardeşlik bağlı bulunduğu 

Mısır ve Mısırlara karşı da tecavüzü terviç etmemiştir etmez ve etmeyecektir.” şeklinde 

konuya açıklık getirirken Mısırlı bir gazetenin yazısının bütün Mısırların Türkiye’ye karşı 

duygularını ifade etmeyeceği gibi birkaç Türk gazetecinin yazdıklarının da Mısır 

hakkında Türkiye’nin düşüncelerini temsil etmeyeceğini vurgulamıştır.784 

 
781 “Türk-Kur’an-İslamiyet”, Muhadenet, 15 Şubat 1932 
782 “Sabık Şeyhülislam, Kur’an Tercümesi Her Lisanda Namaz Kılınması Caizdir Diyor.” Muhadenet, 8 

Nisan 1932 
783 “Mısırlılar Nazarında Türkiye” Muhadenet, 22 Ağustos 1932 
784 “Hakikaten Bir Fes Meselesi Var mıdır?”, Muhadenet, 12 Aralık 1932 



163 

 

Muhadenet, Mısır ile Türkiye’nin kardeşlik bağlarını kuvvetlendirmek üzere Mısırlı 

aydınlardan oluşan on kişilik bir grubu Türkiye’ye davet etmiştir. Seyahate ilişkin El-

Belağ gazetesi bir makale yayınlayarak iki ülke ilişkilerinin siyasi, iktisadi ve ilmi yönüne 

vurgu yapmıştır.785 Mahadenet’in tertiplediği Türkiye seyahatine katılan El-Mukattam 

dergisi sahibi ve başmuharriri Fuat Sarruf, Türkiye Cumhuriyeti’nin nasıl teşekkül 

ettiğine dair övgü dolu makalesinde Atatürk hakkında: “Muhakkak olan bir şey varsa o 

da tarihte Türk inkılabı kadar süratle ilerleyen ve inkişaf eden bir inkılaba az ve hatta hiç 

tesadüf edilemeyeceğidir. İnkılap ricalini tetkik etmek isteyenler için Mustafa Kemal Paşa 

en geniş ve en yaratıcı bir tetkik mevzuudur. Mustafa Kemal Paşa harp ve siyaset 

sahalarında kazandığı yüksek muvaffakiyetlerle kendisinin askerlik ve siyaset adamlığı 

sıfatlarına aynı zamanda haiz olduğunu ispat eden yüksek ve eşsiz bir şahsiyettir. Bu 

müstesna şahsiyetin en büyük meziyeti elde ettiği sayısız muvaffakiyetlerden sonra 

durulacak o hâkim noktayı iyice tayin etmesidir. Mustafa Kemal Paşa’nın bütün 

büyüklüğü ve yüksekliği her yerden ziyade bu noktada göze çarpar. O, arzu ve emellerine 

tahakküm etmesini bilen nadir şahsiyetlerden biridir.” demektedir.786 Söz konusu 

seyahatte, El-Şab temsilcisi Mısırlılara karşı Türkiye’de gösterilen ilgiden takdirle 

bahsederken El-Belağ temsilcisi Gazi’nin on yıl içinde Türkiye’ye yeni bir ruh verdiğini 

belirtmiştir. Mısırlı gazetecilerin gözünde özetle bu davet Türkiye Cumhuriyeti 

yöneticilerinin bilgisi dahilinde ortak bir amaca hizmet ettiğini, bunun sadece iki ülke ve 

iki hükümet arasındaki ilişkiyi değil, Türkiye Mısır milletleri arasında dostluk ve 

kardeşlik bağlarını kuvvetlendirme amacı taşıdığı ortaya konulmuştur.787 Muhadenet 

tertiplediği seyahati daha sonra okuyucularına “Nil Kıyısından Bosfor Sahiline” yazı 

dizisiyle sunmuştur. 

Doğu milletleri arasında “İnkılap Türkiyesi”nin Osmanlı saltanatının devamı gibi 

düşünülmesinin bir yanılgı olduğunu belirten gazete “İnkılap Türkiyesi sakıt saltanatın 

pençesinden kurtardığı Türk ırki ile yepyeni müstakil bir hükümet kurmuştur… Saltanatı 

deviren inkılapçılar hilafeti de yıkmış, köhne, bozuk idare ile bütün alakasını kesmiştir. 

Osmanlı saltanatı çökerken dayandığı destekleri de beraber sürüklemiş, medreseler 

kalkmış, tekkeler kapanmış, taassup boğulmuş, cehalet gerilemeye başlamış, maarif 

 
785 “Muhadenet’in Bir Teşebbüsü”, Muhadenet, 7 Ağustos 1933 
786 “Yeni Türkiye ve Genç Mısır”, Muhadenet, 18 Ağustos 1933 
787 “Muhadenet Tanışma Heyetinin Türkiye’de Gördüğü Parlak İstikbal”, Muhadenet, 30 Ağustos 1933 



164 

 

yükselmiş, maliye düzelmiş, ordu kuvvetlenmiş, idare medeni iyileşmiş ve Türk ismi 

saygılarla anılmaya başlamıştır.” şeklinde yeni durumu özetleyerek aslında bu iki 

hükümet arasında bir karşılaştırma dahi yapılamayacağını belirtmiştir.788  

Mısır’da basın uzun yıllar kamuoyunu yönlendirmede önemli bir araç vazifesi 

gördüğünden Türkiye hakkında çıkan olumsuz haberlere karşı harekete geçen Türk 

hükümetinin mali anlamda desteklediği Muhadenet, sadece inkılapları Mısır kamuoyuna 

taşımamış, aynı zamanda Mısırlı aydınların ilgisini Türkiye’ye çekerek yeni Türk 

rejiminin propaganda aracına dönüşmüştür. Genel olarak tüm Mısır gazeteleri göz önüne 

alındığında, Türk inkılabına yönelik Mısırlıların bakışında halkta ve aydın çevrelerindeki 

tepkilerin tonu açısından farklılık ortaya çıkmıştır. Millî Mücadele döneminden 

halifeliğin kaldırılmasına kadar Mısırlılar Mustafa Kemal Paşa ve ‘Cumhuriyet 

Türkiyesi’ hakkında övgü ve hayranlık ile yaklaşmışlardır. Özellikle dini çevreler 

hilafetin kaldırılmasını ‘İslam’dan kopuş’ olarak değerlendirirken, azınlıkta da olsa 

seküler aydınlar Türk inkılabının Doğu toplumlarında model olacak özelliklerini öne 

çıkarmışlardır. Türk hükümeti hayata geçirilen inkılaplar hakkında Mısır basınında 

yazılanları yakından takip ederek bazı gazeteleri propaganda amaçlı desteklediği gibi 

bazılarını da şikâyet ederek ülkeye girişini engellemiştir. 

  

 
788 “İnkılap Türkiyesi-Osmanlı Devleti Arasında Münasebet”, Muhadenet, 29 Ekim 1932 



165 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRKİYE-MISIR ARASINDA SİYASİ VE DİPLOMATİK 

İLİŞKİLER 

Ortadoğu’yu da içine alan geniş bir alana yayılmış Osmanlı coğrafyası Birinci Dünya 

Savaşı sonrası değişmiş ve yerini birbirlerine mesafenin uzak olduğu yeni kurulan 

devletlere bırakmıştır. Mısır ve Türkiye komşu ülkeleri ilgilendiren ortak sorunları 

bulunmayacak kadar birbirine uzaktı. Ancak tarihte aynı devletin sınırları içinde 

bulunmuş olmalarından dolayı elbette birbirleri arasında derin tarihi, kültürel ve iktisadi 

bağlar bulunmaktaydı. İngiltere ve Fransa’nın Ortadoğu’daki tahakkümü nedeniyle 

Türkiye’nin bölge ülkeleri ile ilişkileri bu iki hegamonik ülke ile ilişkilerine bağlı 

olmuştur. Bu anlamda Türkiye’nin Mısır ile ilişkilerinde İngiltere etkin bir role 

sahiptir.789 Birinci Dünya Savaşı sonrası milli bir mücadele vererek bağımsızlığını 

kazanan Türkiye ile İngilizlerin sınırlı bağımsızlık verdiği Mısır arasındaki ilişkilerin 

gelişmesi uzun yıllar aldı. Anayasal monarşi ile yönetilen Mısır’da cumhuriyet 

yönetimini benimseyerek eski rejime ait olan kurumları tasfiye eden Türkiye’nin birbirine 

mesafeli olması için birçok neden vardı. Gerçekte bu iki ülkenin üzerinde bulunduğu 

topraklarda kurulan devletler kadim zamanlardan beri rekabet halindeydi ve ilişkilerin 

seyri ancak her iki ülke kurulduktan yaklaşık on yıl sonra belli bir çerçeveye oturabildi.790  

Türkiye’nin yaşadığı radikal dönüşümlerin benzeri Mısır’da milliyetçi elitler tarafından 

planlanmıştı. Öncelikle İngiliz işgalinin sonlanması ve parlamenter siteme geçiş iki 

önemli aşama olarak belirmişti. Her açıdan Mısır modernleşme tahayyülü milliyetçi 

refleksle uyumluydu. Kral Fuad ise denge siyasetini ve statükoyu devam ettiriyordu. Bu 

 
789 Haluk Ülman, “Türk Dış Politikasına Yöne Verenler (1923-1968),” I. Ankara Üniversitesi SBF 

Dergisi, 23(03), s.268. https://doi.org/10.1502/SBFder_0000001056, Erişim Tarihi: 10.02.2024 
790 Yabancı güçlerin sürekli elde tutmak istedikleri Mısır toprakları zamanın imparatorluklarının hakimiyet 

simgesi olması ve Akdeniz ile Ortadoğu için kilit konumu bölgeyi sürekli bir mücadele alanı yapmıştır. Nil 

Havzası ve Anadolu topraklarında kurulan devletler barındırdıkları medeniyet geçmişiyle bu rekabetin 

taşıyıcısı olmuşlardı. Firavun kralı II.Ramses ile Hititlerin kralı  II.Muvattalli arasında yapılan savaşların 

sonucu tarihte bilinen ilk yazılı anlaşma olan Kadeş Barış Antlaşması bu iki rekabet alanındaki savaş 

sonrası imzalanmıştır. Osmanlı döneminde Memluk Devleti ile bölgenin hakimiyetine yönelik mücadele 

devam etmiş, Yavuz Sultan Selim’in 1517’deki Mısır seferi ile Memluk Devleti’ne son verilmiştir. Yakın 

tarihte ise merkezi yönetimden uzak ve bağımsız politikaları hayata geçirerek Osmanlı ordusuna baş 

kaldıran Vali Mehmed Ali Paşa idaresindeki özerk Mısır bu iki bölge rekabetinin sayısız örneklerini 

oluşturmaktadır. Goldschmidt Jr. ve Davidson, a.g.e, s.331 



166 

 

yüzden Türkiye’deki yenilikler ve dönüşümler Mısır’da özellikle seküler milliyetçileri 

heyecanlandırırken Kral Fuad buna karşı tavır almıştır. Bu durum Atatürk dönemi 

Türkiye Mısır ilişkilerinin inişli çıkışlı olmasının temel sebeplerindendir. Osmanlı son 

döneminde yoğun olarak görülen modernleşme çabalarından başlamak üzere yeni Türk 

devletinin kurulmasıyla Batılılaşma yönünde elde edilen kazanımlar Türkiye’nin İslam 

Dünyasında göz önünde olmasını sağlıyordu. Mısır da bu anlamda Türkiye’de ilerleme 

adına yapılan tüm yeniliklere karşı ilgiliydi.791 Bu dönemde tüm İslam Dünyasında 

olduğu gibi Türk yanlısı olmak sadece dini bir dayanışmanın değil, modernleşmenin ve 

ilerlemenin bir ifadesiydi. Zira 20. asırda öne çıkan Türk liderlerin isimleri Mısır ve diğer 

İslam beldelerinde kullanılıyordu.792 Sosyal düzlemde ise, Mısır’da bir Türk yönetici 

sınıfı oluşmuştu. Bu Türk eliti Mısırlı olmasına rağmen şimdiye kadar Türkiye’deki 

siyasilere bağlı kalmış ve Mısır vatandaşlığını almamıştır. Osmanlı sonrası Kahire ve 

Ankara arasındaki resmi ilişkiler kısa bir süre hariç kesilmemiş ve sürekli canlı kalmıştır. 

Mısırlıların gözünde Türkler kendi ülkelerinde yönetici elit ve toprak sahibi aristokrat bir 

kesim olarak görülürken Türkiye’de inkılap hareketini gerçekleştiren kadro ise kimi 

zaman hayranlıkla kimi zaman temkinli ve eleştirel bir yaklaşımla yakından takip 

edilmiştir.793  

Mısır’daki milliyetçilerin önünde en büyük engel ise iktidarın gölgesi gibi duran 

bitmeyen İngiliz işgaliydi. Diğer taraftan her ne kadar parlamenter monarşiye geçilse de 

Kral otoriter yönetim tarzıyla sivil iktidarı baskılamıştı. Bağımsızlık müzakerelerinde 

masada oturan sivil iktidarın baskılanması İngiltere’nin işine geliyordu. Bu yüzden 

İngiltere, 1922 ile 1936 yılları arasında Mısır’da Birinci Dünya Savaşı öncesi ilan ettiği 

himayeyi biraz yumuşatarak devam ettirme fırsatını kullanmıştır. İngiltere koymuş 

olduğu rezervlerle Mısır’ın bağımsız bir ülke olarak hareket etmesini engellemiştir. Bu 

süre zarfında Mısır’ın Türkiye ile bağımsız bir ilişki kurma özgürlüğü neredeyse yok 

gibiydi. İlişkilerde İngiltere hep arka planda olmaya devam etmiştir.794 Mısır ile Türkiye 

arasında bu dönemde diplomatik ilişkiler güçlü değildi. Mısır’ın 28 Şubat 1922’de tek 

taraflı bağımsızlık kazanmasından sonra diğer ülkelerle diplomatik ilişkileri de 

 
791 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.21 
792 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.23-24 
793 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.215 
794 Ahmet Özgiray, “Türkiye Mısır Siyasi İlişkileri (1920-1938)”, Tarih İncelemesi Dergisi, SXI, s.6 



167 

 

başlamıştı. 1922-1923 arası Lozan Konferansı görüşmelerinde Mısır milliyetçileri heyet 

halinde Türk heyeti ile görüşmeler gerçekleştirmişti. Lozan Barış Antlaşması sonrası 

Mısır ile ilk ilişkilerin kurulması talebi Ocak 1925’te Mısır’ın Roma Büyükelçiliği 

tarafından iletilmişti. Bunun üzerine Mısır hükümetinin Türkiye ile resmi münasebet 

kurma arzusu değerlendirilerek Türk hükümetince iyi kabul gördüğü kendilerine Mısır'ın 

Roma Sefiri tarafından bildirilmiştir. Bu konuda gönderilen yazıda, Türkiye Cumhuriyeti 

Dışişleri Bakanlığı Mısır’ın diplomatik ilişki kurma girişimine olumlu cevap 

vereceklerini belirtirken aynı zamanda İsveç Büyükelçiliğine gönderilecek notada Lozan 

Barış Antlaşması’nın yürürlüğe girmesiyle birlikte Türkiye ile Mısır hükümeti arasında 

diplomatik münasebetlerin kurulacağını, Türkiye’nin çıkarlarının Mısır’da sekiz yıldır 

koruyan elçiliklerinden ülkelerinin Kralına teşekkür ve minnettarlıklarını iletmeleri 

istenilmiştir.  Böylelikle, Türkiye ile Mısır arasında ilk diplomatik ilişkiler Mısır tarafının 

19 Şubat 1925’te Mohammed Heddaya Paşa’yı elçi olarak atamasıyla başlamıştır. Buna 

karşılık Türkiye ise 21 Nisan 1926’da Muhittin (Akyüz) Paşa’yı elçi olarak atamıştır.795 

Açılan yeni Mısır Büyükelçiliği’ne mütekabiliyet esaslarına göre Yenişehir’de yedi odalı 

bir dairenin teslim edilmesi İcra Vekilleri Heyetince kabul edilmiştir.796 Türk Elçiliğinin 

faaliyete başladığı 1926 yılından sonra Mısır ile Türkiye arasında diplomatik ilişkiler için 

ilk adım atılsa da ancak sınırlı bir mesafe kaydedilebilmiştir. Mısır, Osmanlı Devleti’ne 

bağlı bir eyaletken şimdi ilişkilerin eşitlik ilkesine göre başlaması kolay olmamıştır. 1926 

yılında elçi olarak atanan Muhittin Paşa, en çok Türk vatandaşlarına diğer yabancı ülke 

vatandaşlarına uygulanan imtiyazların uygulanması için çabalamıştır. Elçi, Türklerin 

Mısır mahkemelerine çıkmasına tahammül edemediğini belirtmiştir. İngiliz Yüksek 

Komiseri ise Muhittin Paşa için Mısır’ın bir zamanlar Türkiye’ye bağlı olduğu 

dönemdeki hislerinden kurtulamadığını ifade etmiştir.797  

 
795 BCA, 030.10/266.795.2, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, Şubat 1925; BOA, 16 Şubat 1925, fon 

kodu: HR.İM., yer no:132-70-1; Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.220-221; Şimşir, Doğunun 

Kahramanı…, s.252-253 
796 BCA, 30-18-1-1-/17-94-4, İcra Vekilleri Heyeti Kararnamesi, 21.02.1926 
797 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.22-221; Hilafet toplantıları sonrasında Mısır’ın Türkiye ile 

ilişkilerinin diplomatik seviyeden başlamak üzere gelişmesi söz konusudur. El-Şıllak bu tarihten önce 

ilişkilerin gelişmemiş olmasının doğal olduğunu, 1922 tarihli bağımsızlık bildirgesine kadar bir 

devletlerinin olmadığını belirtmiştir. Bu dönemde bütün siyasi ve diplomatik çabalar bağımsızlığın elde 

edilmesine yönelik olduğunu ve bunun dışındaki diplomatik ilişkiler dahil tüm işlerin önem derecesinin 

düşük olduğunu vurgulamıştır. Ahmed Zekeriyya El-Şıllak, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire 



168 

 

Mısır Hükümeti Türk vatandaşlarına yönelik kapitülasyonlardan yararlanma izni 

vermemesine rağmen iki ülke ilişkileri bir taraftan da gelişiyordu. Yeni kurulan 

diplomatik ilişkilerin zemini oluşturacak ön anlaşmalar da imzalanmaya başlanmıştır. 

Mısır Hükümeti'yle bir anlaşma yapılana kadar her iki ülke ürünlerinde diğer devletlere 

tanıdıkları ayrıcalıkları birbirlerine tanıyacakları “en ziyade müsaadeye mazhar devlet” 

ilkesi çerçevesinde geçici ticaret anlaşması (Modus Vivendi) yapılması hususunda bir 

kararname çıkarılmıştır.798 Bununla birlikte 1927 yılında imzalanan anlaşma ile her iki 

ülkenin ürettiği mallarda üçüncü ülkelerle yaptıkları en avantajlı uygulamadan iki ülkenin 

de karşılıklı olarak yararlanması kararlaştırılmıştır.799 Henüz bir ticaret anlaşması 

imzalanmadığı için Türk Hükümeti 1929 yılında bu sefer Mısır hükümeti ile her üç ayda 

bir geçici anlaşmanın imzalanacağına dair karar almıştır.800 

İki ülke arasındaki diplomatik ilişkiler kurulduktan sonra birçok alanda gerginlikler 

yaşanmıştır. 1926’da meydana gelen olayda Türk hükümeti Türkiye ile serbest ticaret 

anlaşması olmayan ülkelerden yapılan ithalatta uygulanan gümrük vergisini sekiz katına 

çıkarmıştı. Bunun üzerine bu düzenlemeye cevap olarak Mısır hükümeti tütüne 

uygulanan gümrük vergilerinin artırılmasına dair bir Kraliyet Kararnamesi çıkarmıştır. 

Bu durum imtiyazlardan yararlanan Yunanistan’a karşı aynı ürünün ticaretinde Türklerin 

dezavantajlı bir konuma düşmesine sebebiyet vermiş ve haksız rekabete yol açmıştır.801 

1927’de Kral Fuad’ın Mısır Başbakanı Servet ile İtalya’ya yaptığı ziyaret sırasında 

Türkiye’nin Roma Büyükelçisi ile yapılan görüşmede Türkiye’ye yönelik sıcak mesaj 

vermeleri iki ülke ilişkilerinde yakınlaşmaya kapı aralamıştır. Ancak daha sonraki 

yıllardaki gelişmeler bu yakınlaşma için bir müddet daha beklemek gerektiğini 

göstermiştir. 802  

Bu dönemde bir taraftan İngiliz-Mısır anlaşması için Mısır Hükümetinin yaptığı yoğun 

müzakereler sonunda beklenen olmuştu ve bir sonuca varılamamıştı. İngiliz-Mısır 

 
798 NA, FO, 371/E 1149/44, Turkey Annual Report 1927, “G. Clerk’den Austen Chamberlain’a”, 27 Şubat 

1928; BCA, 30.18.01/01.17.89.9, Kararlar Daire Başkanlığı, 31 Ocak 1926 
799 Özgiray, a.g.m., s.2 
800 BCA, 30-18-1-2-/4-31-3, İcra Vekilleri Heyeti Kararnamesi, 09.05.1929 
801 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.225; Bayyumi, a.g.e., s.114 
802 Türkiye’nin Roma Büyükelçisinin görüşmeye dair raporunda; Kral Fuad, Türkiye ve Mısır’ın kardeş 

olduğunu Türkiye’yi “ağabey” olarak gördüklerini, Başbakan Servet Paşa ise Türkiye ile Mısır arasında 

“ayrılık gayrılık” olmadığını belirtmiştir. Semih Bulut, “Atatürk Dönemi Türkiye-Mısır İlişkileri (1926-

1938), Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, Cilt:XXVI, Sayı:78, Kasım 2010, s.542; BCA, 

030.10/266.795.10, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 9 Ağustos 1927 



169 

 

Anlaşmasının Mısır tarafından reddedilmesi sonrasında Batılı güçlerin tahakkümünden 

kurtulmak isteyen bütün Doğu milletlerinde olduğu gibi Türkiye’nin Mısırlılara karşı 

sempatisi de devam etmiştir. Ama Mısır Kralı bu sempatinin dışında kalıyordu. 1928 

yılında Gazi Mustafa Kemal’in Mısır Kralı’nın tahta çıkışı ve doğum günü münasebetiyle 

bir telgraf göndermemesine karşı Kral Fuad buna mukabele ederek Cumhuriyet Bayramı 

dolayısıyla bir tebrik telgrafı göndermediği gibi herhangi bir Mısırlı yetkilinin Türkiye 

tarafından verilecek davete katılmasını yasaklamıştı.803 1929’da meydana gelen bir 

olaydan sonra ise diplomatik ilişkiler daha hassas bir hal almıştır. Muhittin Paşa Kral ile 

görüşmek üzere İskenderiye’ye gittiğinde Türk elçiye randevu verilmiş fakat Kral 

Fuad’ın İngiliz bir yetkili ile yaptığı görüşmeden dolayı uzun süre bekleyen Muhittin Paşa 

saraydan ayrılmıştı.804  Bu gergin ilişkiler sadece Muhittin Paşa’dan sonra Mehmet Ali 

Şevki Alhan zamanında da sürmüştür. Yine imtiyazlar meselesi ve mahkemelerde Türk 

vatandaşlarının yaşadığı sıkıntılar sorun olmaya devam etmiştir.  

Türkiye Mısır ilişkilerini siyasi, ekonomik ve sosyal olarak üç başlık halinde özetleyen 

Bayyumi’ye göre, Birinci Dünya Savaşı’nda Mısır’ın Türkiye’ye karşı savaşa girmesi 

Türkleri kızdırmıştı. Mısır’ın hilafet konferansı, uyuşturucu meseleleri, kraliyet tacı 

meselesi gibi konulardaki tutumuna karşı Türkiye art niyetle yaklaşmıştı. Bu dönemde 

Mısır’daki Türklere karşı Mısır hükümeti ve Mısırlıların tavrının olumsuz olduğu açıktı. 

Üstelik Mısır hükümeti Türkiye’nin seçilen cumhurbaşkanın varlığını görmezden 

gelmişti. Bu dönemde Mısır ve Türkiye arasındaki gerginliği artıran diğer husus ise, son 

Hıdiv II. Abbas Hilmi’nin Türk hükümetinin bilgisi dahilinde yeniden tahtını kazanma 

çabalarının Mısırlı yetkililerce rapor edilmesiydi. İlişkilerin mesafeli olmasına sebep olan 

konu Kral Fuad’ın önceki Hıdiv Abbas Hilmi’nin Türk Hükümeti ile ilişkilerinden 

duyduğu rahatsızlıktı. Çünkü son Hıdiv Türkiye’de özgürce hareket ediyordu. Bir banka 

ve “Şirket el-Petrol el-Ehli” adlı sermayesi iki milyon lira olan bir limited şirket kurmuş, 

ayrıca İş Bankasında büyük miktarda parası bulunuyordu. Yine başka bir raporda ise, 

 
803 NA, FO, 371/E 906/44, Turkey Annual Report 1928, “G. Clerk’den Austen Chamberlain’a”, 6 Şubat 

1929 
804 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.223-224; İlk diplomatik görevine Tahran’da Büyükelçi olarak 

başlayan Muhittin Paşa Mısır ile ilişkilerin gergin olduğu bir ortamda 19 Temmuz 1925 tarihli kararname 

ile Kahire Elçisi olarak atanmıştır. İlişkilerin yeni geliştiği bu dönemde 1929 yılında Kral Fuad ile görüşme 

isteğinin sürüncemede bırakılması sonucu sert tepki gösteren Elçi, yaşanan gerginlik üzerine özür dilemek 

durumunda kalmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz.: Sadık Erdaş, “Muhittin Akyüz (1870-1940)”, Atatürk 

Ansiklopedisi, https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/muhiddin-akyuz-1870-1940/?pdf=3460, Erişim 

Tarihi: 02.10.2024  



170 

 

Türk hükümetinin Hıdiv’e “Ticaret ve Sanayi Bankası” adında bir banka kurmasına izin 

verdiği ve Hıdiv’in Erzurum depreminde zarar görenlere ellibin Türk Lirası bağışta 

bulunduğu bildirilmişti. Tüm bu hadiselerin sonunda Mısır hükümeti bu durumun 

Türkiye tarafından Hıdiv’in tahtını geri almasına yönelik destek değil, tamamen 

ekonomik birtakım faydalar elde etme amacı olduğunu anlayacaktı. Türk hükümeti ise 

Kral Fuad’ı eski Hıdiv konusunda sakinleştirmeye çalışıyordu. İsmet Paşa sabık Hıdiv ile 

aktif bir faaliyet yürütmeyeceklerini garanti ederek Mısır’ın kaygılarını ortadan 

kaldırmıştır. Hıdiv’in faaliyetlerinin siyasi alanda değil sadece iktisadi alanda olduğu 

ortaya konulmuştur.805  

1930’lara gelindiğinde İngilizlerle Mısırlılar arasındaki anlaşma müzakereleri tekrar hız 

kazanmıştı. Türk dış işleri İngiltere-Mısır görüşmelerini yakından takip etmiş, İngilizlerin 

Mısır’ın isteklerine yanaşmadığını, sadece askeri ve iktisadi bir anlaşmayı kabul 

edeceğini bildirmişti.806 Diğer taraftan Türkiye ile Mısır arasında yapılacak dostluk 

anlaşmasının zemini hazırlanıyordu. El-Ehram gazetesinde çıkan İsmet Paşa'nın Türkiye-

Mısır arasındaki dostane ilişkilere ilişkin verdiği mülakatta, Mısırlıların Türkiye’ye gelip 

kendi memleketlerindeki gibi kalmalarını temin etmek istediklerini, Türkiye ve Mısır 

arasında dostluk anlaşmasını hayata geçirmek istediklerini bildirmiştir.807 Mısır’ın iç ve 

dış siyaseti Türkiye Elçiliğince yakından takip ediliyordu. Kahire Elçiliğinden alınan 

Mısır’ın 1933 yılı siyasi ve iktisadi durumu hakkındaki raporda, ülkenin iç siyasetindeki 

dengeleri ve partiler arası çekişmeler gözler önüne serilmiştir. Mısır meclisinin sarayın 

etkisi altında bulunduğunu, partilerin belli prensiplerden ziyade anlık gelişen 

menfaatlerine göre vaziyet aldığını ve meclisteki dengelerin hassas olduğundan bahisle 

mecliste çoğunluğu bulunan Halk Partisi’nin durumunun mevcut hükumete bağlı olacağı, 

zira hükümetin iktidardan çekilmesi durumunda bu partinin bölüneceğini, aynı zamanda 

El-İttihat Partisi’nin de benzer durumda olduğu bildirilmiştir. Hizb’ül Vatani’nin ise 

gücünün zayıfladığı ve iktidar olmasına ihtimal verilmediği, parlamento dışı kalan önceki 

zamanların güçlü partisi Vefd’in ise siyasi faaliyetlerine sessizce devam ettiği, şayet iyi 

idare edildiği vakit iktidar olup parlamentoda çoğunluğu sağlayacağı vurgulanmıştır. 

Mısır’ı daha iyi bir konuma getirmek için uğraştığını belirten partilerin aralarındaki ihtilaf 

 
805 Bayyumi, a.g.e., s.102-103; Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.225-226; Bayyumi, a.g.e., s.116-

117 
806 TDA, 37193-149247-13, Hariciye Vekaletinin Yazısı, 26.10.1935, No:146. Gayet Gizlidir. 
807 BCA, 030.10/266.796.06, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 10 Kasım 1931 



171 

 

yüzünden ülkelerine hizmet etmedikleri ve birbirleriyle uğraşarak mevcut durumu daha 

da kötüleştirdikleri aktarılmıştır. Vefd’in memleketin istiklali için çabalayan ve partiye 

etkili isimleri katan Zağlul Paşa zamanındaki durumunun ondan sonra partinin başına 

gelen Nahhas Paşa zamanında oldukça zayıfladığı, iktidardaki Abdulfettah Yahya Paşa 

kabinesinin meclisteki durumunun nazik olduğunu ve bunun meclisin feshine yol 

açabileceği ifade edilmiştir. Ülkenin dış siyaseti ile ilgili İtalyanların artan etkisine dikkat 

çeken raporda Mısır’da İtalyanların İngilizlerden sonra en aktif siyaset yapan ülke 

olduğunu, amaçlarının İngilizler sonrası Mısır’da etkili olmak olduğunu ve Kralın bu 

anlamda İtalyanlara yakın durduğu belirtilmiştir. Yine, İngilizlerin hakimiyetinin 

Mısır’ın dış siyasetinde bariz olarak göründüğünü ve ülkenin askeri ve siyasi anlamda 

esaretini göstermemek için çabalansa da kapitülasyon esaretinin oluşturduğu ekonomik 

sıkıntıların gizlenemeyeceği vurgulanmıştır.808 Elçi raporunda ayrıca Mısır tarafının 

Türkiye ile bir dostluk anlaşması yapmak istediğini ve Mısırlı makamların bunun her iki 

ülkenin yararına olacağını düşündüklerini aktarmıştır.809 

1932-1933 yılları arası ise bu bölümde ayrıntıları ile vereceğimiz iki ülke arasında 

ilişkilerini uzun süre gerginleştiren Fes Olayı yaşanmıştır. 1933 sonrası ise yumuşamanın 

başladığı yıllar olmuştur. Kral Fuad, Abdulazim Raşid Paşa’yı elçi olarak atamış ve 

Mustafa Kemal Atatürk’e iyi niyet mektubu göndermiştir.810 1933’te Mısır’daki 

vakıfların gelirlerinin nereye aktarılacağı konusu ile Mısır’daki Türk vatandaşlarına karşı 

hapishanelerde gösterilen kötü muamele iki ülke arasındaki en önemli iki mesele olarak 

belirmişti.811 Türkiye’deki birtakım kurumların ve kuruluşların desteklenmesi için ayrılan 

Mısır’daki bazı İslami vakıfların gelirlerini Mısır hükümetinin girişimi ile Mısır’daki 

kurum ve kuruluşlara aktarılması tekrar gerilimin sebebi olmuştur. Mısır’da Türklerin 

elinde olan bazı vakıflara Mısır hükümetince el konulmuştu. Prenses Fatma İsmail’e ait 

Gize ve Dekahliye’de bulunan üçbinüçyüzelliyedi feddan812 arazinin gelirlerini Mısır 

Vakıflar Bakanlığı artık Türkiye’ye göndermeme kararı almıştı. Buradaki arazinin geliri 

 
808 BCA, 30.10/266.797.2, Hariciye Vekaletinden Başbakanlığa, 18 Eylül 1934 
809 BCA, 30.10/266.797.2, Hariciye Vekaletinden Başbakanlığa,18 Eylül 1934; Arda Baş, Demokrat Parti 

Döneminde Türkiye-Mısır İlişkileri (1950-1960), Atatürk Araştırmaları Merkezi, Ankara, 2023, s.24-25 
810 Bayyumi, a.g.e., s.103 
811 Bulut, a.g.m., s.546 
812 Feddan, Mısır ve Suriye’de kullanılan eski bir alan ölçüsü birimidir. 1 feddan yaklaşık 4.200 

metrekareye denk gelmektedir. Cengiz Kallek, “feddan”, TDV İslam Ansiklopedisi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/feddan, Erişim Tarihi: 21.10.2024  



172 

 

Osmanlı Harbiye Nezaretine ve İstanbul’da Dar’ul Fünun’a tahsis edilmişti. Bunun 

üzerine Türkiye’nin açtığı dava Mısır’daki şer’i mahkemelerde görülmeye başlamıştır. 

El-Ahram ise vakfın amacının değişmediğini vurgulayarak Türkiye’deki rejim 

değişikliğini saltanat ve cumhuriyet yönetimi arasındaki farklar çerçevesinde ortaya 

koyarak bu vakıf gelirlerinin tahsisini tartışmaya açmıştır. Bu konudaki davaya ise 

Mısır’daki şer’i mahkemeleri bakıyordu ve Türklerin aleyhine bir sonuç çıkmıştı. Bu 

karara göre gelirleri Türkiye’deki üniversitelere ayrılan vakıfların bu gelirleri bundan 

sonra Mısır’daki üniversitelere bağlanmıştır.813 Karma mahkemeler sorununun da devam 

ettiği bu dönemde Türk Elçi Mehmet Ali Şevki Alhan meselelerin Türkiye’nin talepleri 

doğrultusunda çözülmesi için İngiliz baskısının yararlı olacağını düşünmüştü. 

İngilizlerden yapılacak bu talep, Lozan’da İngiliz temsilci Horace Rumbold tarafından 

sunulan bildiriye göre “İngiliz hükümetinin Türkiye ile Mısır arasındaki zorlukların 

belirli durumlarda adil bir şekilde çözülmesini sağlamak için iyi niyetlerini göstereceğini 

taahhüt etmesi” gerekçesine dayandırılmıştır.814 

1933 yılından sonra iki ülke ilişkilerinde belirgin bir gerginlik olmamış, mesafelerin daha 

kısaldığı karşılıklı iyi niyet anlayışının ortaya çıktığı bir döneme girilmiştir. Afifi’ye göre, 

Mısır ile Türkiye arasında Vatandaşlık Kanunu dahil birçok alanda ilişkiler gelişmiştir. 

İki ülkenin çok ortak yönleri vardı. Kral Fuad güçlü adam olmaya, kontrolü elde tutmaya 

çalışırken hükümette yer alan Saad Zağlul ve bakanları ile birlikte Vefd partisi Türkiye 

ile ilişkileri iyi tutmaya çalışmıştı. Bu yüzden hükümet Fuad’a Türkiye ile iyi ilişkiler 

kurması için baskı yapmış ve zamanla ilişkiler düzelmiştir.815 Diğer taraftan, Mısır Kralı 

ile İngiliz Hükümeti arasındaki geçimsizliği rapor eden Türkiye’nin Londra Büyükelçiliği 

Kralın ağır hastalığı nedeniyle vefatının muhtemel göründüğünü, bu sebeple Kralın özel 

kalem müdürlüğünü yapan İbraşi Paşa’nın malvarlığının artmasına yönelik birtakım 

iddiaların İngiliz gazetelerinde gündeme getirilmesi rahatsızlığa sebep olmuş, hatta 

İngiliz Komiser Vekilinin Kral ile görüşme talebi reddedilmişti. Londra’daki Mısır 

Maslahatgüzarı matbuatın bu tavrını Foreign Office’e şikâyet etmiş, karşılığında basının 

bu konuda serbest olduğu cevabı üzerine Kral, İngiliz temsilcisine karşı tavrını 

yumuşatmak durumunda kalmıştı. Kralın İngiltere nezdindeki itibarı sarsılmış, zira 

 
813 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.225; Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.116-117; 

“Türkiye Cumhuriyeti Mısır Evkaf Bakanlığına Dava Açtı”, El-Ahram, 19 Aralık 1935 
814 NA, FO, 371/E 596/44, Turkey Annual Report 1933, “Morgan’dan Sir John Simon’a”, 20 Ocak 1934 
815 Muhammed Afifi, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire 



173 

 

kendisinden sonra gelecek kralın belirlenmesi için oluşturulan hanedan meclisinde son 

Hıdiv Abbas Hilmi Paşa’nın kayınbiraderi Prens Mehmed Ali Pena’nın isminin gündeme 

getirilmesinin bunda etkili olduğu vurgulanmıştır.816 

Bununla birlikte İtalya’nın 1930’ların ortalarında Ortadoğu’da saldırgan bir tutum içine 

girmesiyle birlikte Mısır’ın komşu ülkelerinin İtalya tarafından işgal edilmesi Doğu 

Akdeniz’deki ortak tehlikeye karşı Mısır ve Türkiye’yi hem birbirine hem de İngiltere’ye 

yaklaştırmıştır. Bu durum Mısır’ın İngiltere ile 1936’da bir ittifak anlaşması yapmasına 

zemin hazırlamıştır. İngiliz Star gazetesinin haberine dayanan El-Ahram, Türkiye’nin 

Başvekili İsmet İnönü’nün Londra’yı ziyaretinde İngiltere ile Türkiye arasında yapılacak 

anlaşmanın Mısır’ı da kapsayacağını iddia etmiştir. 26 Ağustos 1936 yılında imzalanan 

İngiliz-Mısır Antlaşması sonrası dış politikada bağımsız hareket edecek olan Mısır’ın 

böyle bir misakı Türkiye ile imzalayabileceği ortaya atılmıştır. Tüm bu yakınlaşmalara 

rağmen halifelik gibi imparatorluk bakiyesinden kalan sorunlar ile Kemalist reformlara 

karşı İslam Dünyasında duyulan tepki nedeniyle bu yakınlaşma belirli bir mesafede 

ilerlemiştir.817 İngiltere ilişkilerde anahtar rol oynamaya devam etmiştir. Mısır’la ilişkileri 

geliştirmek için Türkiye Cumhuriyeti Dışişleri Bakanı Tevfik Rüştü Aras, İngiltere’nin 

Türkiye’deki Büyükelçisi Percy Lorain’den tecrübe paylaşımı yapmalarını talep etmişti. 

Yine Mısır’ın Milletler Cemiyeti üyeliği söz konusu olduğunda Türk Hükümeti’nden 

yardım talep edilince Tevfik Rüştü Bey Ankara’daki İngiliz Büyükelçisinden bu 

konudaki muvafakatini alma gereği duymuştu. Öyleki ne Türkiye ne de Mısır, İngiltere 

olmaksızın yakın ilişkiler geliştiremiyordu.818  1936’da her iki ülke arasında yeni siyasi 

kazanımların ve bölgesel karışıklıkların arifesine denk gelmişti. Türkiye’nin kendi 

sınırlarının güneyinde hegemonyal hedeflerine yönelik Mısır’ın çekincelerinin karşısında 

Mısır’ın Levant bölgesinde güçlü hale gelmesine karşı Türkiye’nin çekinceleri daha ileri 

seviyede birlikteliklerini zorunlu kılmıştı.819  

Kral Fuad 1936’da ölünce Mısır Türkiye ilişkileri adına pek çok şey değişti. Hıdiv 

Abbas’ın varlığının Abidin Sarayı’nda uyandırdığı hassasiyet bitmişti. Çünkü eski 

 
816 BCA, 030.10/234.579/18, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 18 Kasım 1934 
817 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.96-97; TDA, 37353-150044-58, Kahire Elçiliğinden 

Dışişleri Bakanlığına, 18.09.1936, No. 417/267; Ahmed Şefik Paşa, Havliyyâtu Mısri’s-Siyasiyye 

1924…, s.101 
818 Özgiray, a.g.m., s.5-6 
819 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.158-159 



174 

 

Hıdiv’in tekrar geri gelme hayallerinden vaz geçtiği biliniyordu. Mısır’da Atatürk’ün 

yaptığı reformlar hakkındaki fikir savaşları da bitmişti. Dolayısıyla ilişkiler bundan sonra 

tam olarak düzelmeye başlamıştır. Üstelik, Mısır’da ikamet eden Türkiye muhalifleri eski 

güçlerini yitirmişti. Bir taraftan yaklaşan dünya savaşı tehlikesi de iki ülkenin birbiriyle 

daha kurumsal ve hukuki bir zeminde ilişki kurmalarını zorunlu kılmıştır.820 Üstelik 1936 

Mısır-İngiliz Anlaşmasıyla birlikte Mısır hükümeti dış politikada biraz daha bağımsız 

hareket etmeye başlamıştır. Bu dönemde iki ülkenin yakınlaşmasına etki eden en önemli 

faktör İtalya’nın Doğu Akdeniz’deki emelleri karşısında ortak bir tehdit algısına sahip 

olmasıydı. Diğer önemli faktör ise 1936’da Kral Fuad’ın ölümünden sonra Kral Faruk ile 

birlikte ilişkilerde engelleri kaldıracak yeni bir döneme girme fırsatı oluşmasıydı.821 Kral 

Fuad’ın ölümünün ardından Atatürk hem elçisini göndererek hem de taziyesini ileterek 

büyük ilgi göstermiştir. Mısır hükümeti ve Krallık ailesi bu ilgiye karşı teşekkürlerini 

iletmiştir. Kral Faruk’un tahta çıkmasıyla iki ülke ilişkileri yeni bir ivme kazanmıştır. Bu 

yeni dönemde Türkiye-Mısır Dostluk Anlaşması ile Tabiiyet Sözleşmesi ve İkamet 

Anlaşması imzalanabilmiştir.822  

4.1. İki Farklı Rejim: Mesafeli İlişkilerin Arka Planındaki Sorun Alanları 

4.1.1. Hilafet Meselesi  

Cumhuriyetin kurucu kadroları halifeliğin İslam Dünyasında dünyevi gücünün kalmadığı 

ve halifeliğin merkez ülkesi olarak sürekli Batı’nın bölgeye yönelik hedeflerinde 

çatışmanın merkezinde olmasına sebep olduğunu düşünüyordu. Aslında cumhuriyetin 

ilanı ile halifenin siyasi-dünyevi yetkilerinin artık var olamayacağını göstermiştir.823 

Ayrıca hilafetin ilgası hususunda yapılan Meclis görüşmelerinde Halifelik kurumunun 

 
820 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.227 
821 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.158 
822 Şimşir, Doğunun Kahramanı…, s.318-319 
823 Atatürk Nutuk’ta bu durumu “…Gerçek olan bir nokta vardır ki, o da cumhuriyetin ilanının yeniden bir 

halifelik meselesi ortaya çıkarmış olmasıdır.” şeklinde ifade etmiştir. Ayrıca halifelik kaldırılmadan önce 

İsmet Paşa’ya gönderdiği mektubunda “…Halife’nin ve halifelik makamının gerçekte ne dini ve ne de 

siyasi bakımdan hiçbir anlamı ve var olma gerekçesi yoktur.” demektedir. Gazi Mustafa Kemal, Nutuk, 

Kaynak Yayınları, Ankara, 2015, s.621-633; Mustafa Kemal Atatürk’ün 1927 yılında açıkladığı “Seçim 

Hakkında Beyannamesi”nde ise “Türk milletinin başında bela olduğu asırlardan beri sabit olan Hilafetin 

ilgası” şeklinde bahsederek hilafetin sorumluluğunun getirdiği olumsuz sonuçlara dikkat çekmiştir. 

Mustafa Kemal Atatürk, Atatürk’ün Tamim, Telgraf ve Beyannameleri IV, Atam, Ankara, 2006 



175 

 

İslam’da zorunlu olmadığı savı ileri sürülmüştür.824 Ancak halifeliğin durumu sadece 

yeni kurulan devleti değil, bütün İslam ülkelerini ilgilendiriyordu. Mısır bu anlamda 

halifeliğin kaldırılması sonrası en fazla etkilenen ülkelerden olmuş, halifeliğin yeniden 

canlandırılması konusunda öne çıkmıştır. Mısır’da İngiliz işgal yönetimine karşı ortaya 

çıkan 1919 Devrimi milliyetçi bir refleksle yapılmasına rağmen Mısırlılar İslami değerleri 

hep muhafaza etmiştir. Dolayısıyla İslami bağlılığı diri olan Mısırlılar için ‘İslam 

Dünyası’ hilafetsiz ve Türkiyesiz düşünülemezdi.825 Ancak Mısırlılar halifeliğin İslam 

Dünyasına liderlik ettiği dönemlerde Türkler tarafından kendilerinden alındığını 

unutmamıştı ve halifelik eski sahiplerine geri dönmeliydi. Halifeliğin ilgası bu fırsatı 

ortaya çıkarmıştı.  

Halifelik makamının 3 Mart 1924’te Türkiye Büyük Millet Meclisi’nin aldığı karar ile 

kaldırılmasından sonra İslam Dünyasında büyük bir şaşkınlık meydana gelmiş ve alınan 

karar çeşitli tepkilere sebep olmuştur. Bu dönemde fikri tartışmalar öne çıkmıştır. 

Hilafetin kaldırılması haberini büyük bir şaşkınlıkla karşılayan Mısırlılar aynı zamanda 

Hicaz Emiri Şerif Hüseyin’in kendisini halife ilan ettiği haberini de almıştı. Mısır’da 

halifeliğin devam etmesi ve Hicaz Emirinin halifeliğinin tanınmaması hususunda ortak 

bir görüş hakimdi. Hilafetin kaldırılması sonrası Kahire’nin yeni hilafet merkezi olması 

gerektiğine ilişkin görüşler Kahire Hilafet Konferansı’nda dile getirilecek, bu konu yoğun 

bir şekilde tartışılacaktı. Özellikle Ezherli yöneticiler ve Reşid Rıza bu görüşün en önemli 

savunucuları olmuştur.826 Ankara’da alınan karar üzerine, Ezher alimleri tarafından 

yayınlanan bildiride hilafetin din ve dünya işlerinde riyaseti temsil ettiğini ve ana 

görevinin İslam milletlerinin işlerini yürütmek olduğunu vurguladıktan sonra Türklerin 

saltanatı hilafetten ayırırken işledikleri bidate bir yenisini daha eklediklerini belirtilmiştir. 

Alimler, Halifeliğin kaldırılmasının şer’i hükümlere uygun olmadığını, kaldırılan bu 

kurumun İslam’dan ortaya çıktığını, bütün Müslümanları ilgilendiren bir konuda küçük 

bir grubun karar almasının İslam’a göre doğru olmadığını belirterek bir fetva 

 
824 Hilafetin kaldırılması sırasındaki meclis görüşmelerinde söz alan Adliye Vekili Seyit Bey, “Hilafetin 

mahiyeti şeriyesi” başlıklı konuşmasında hilafet makamının İslam dinindeki yerini açıklamaya çalışmıştır. 

Halifelik meselesinin dini olmaktan çok dünyevi alanı ilgilendirdiğini, mevcut ayetlerin ve hadislerin 

doğrudan yönetim şekli veya yöneticinin belirlenmesi ile ilgili olmadığını belirtmiştir. TBMM Zabıt 

Ceridesi, Dönem 2, Cilt. 7, 3 Mart 1924, s.40-61 
825 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.215 
826 Mengüç, a.g.t., s.198-202 



176 

 

yayınlamıştır.827 Ayrıca 25 Mart’ta Ezher Şeyhi ve bütün dini müesseseler bir araya 

gelerek bir karara varmıştır. Abdülmecid’in siyasi güç olmaksızın manevi halife ilan 

edilmesiyle aslında onun hilafetinin caiz olmadığı, çünkü yetkisinin bulunmadığı ileri 

sürülmüştür. Kendi ülkesinde kalmaktan aciz, kendi ailesini bile himaye etmekten aciz 

olan birine Müslümanların biat etmesinin uygun olmadığı, bu nedenle yeni bir halifenin 

seçilmesi amacıyla bütün Müslüman ülkelerin davet edileceği bir konferansın Kahire 

şehrinde yapılmasını uygun gördüklerini açıklamışlardır.828  

Halifeliğin İslam dini içerisindeki yeri tartışmalarında Ali Abdurrazık “İslam ve Yönetim 

Esaslar”ı adlı eserinde, hilafetin İslam’ın kutsal kitaplarında veya yasalarında hiçbir 

temeli olmadığını ve bu kurumun halka zorla dayatıldığını belirtmiştir. Bu nedenle 

Müslümanların uzun yıllar aktarılan siyasi geleneklere bağlı olmalarının gerekli 

olmadığını ve yenilikler yapabileceğini vurgulanmıştır. Bu itiraz Mısır’da seküler bir çok 

politikacı ve düşünür tarafından desteklenecekti.829 Abdurrazık’a göre, “her topluluk, 

medeni ve siyasi işlerinde, kendi haline bırakılmış, bütün toplulukların arasında yegane 

bağ yalnızca İslam birliği olmuştur.”830 Devlet işleri, iktidar ve yargı gibi temel işlevlerin 

dinle ilgili olmadığını, İslam’da esas olarak halifelik kurumunun temellerinin olmadığını 

ve tamamen siyasal nitelikte olduğunu belirten Abdurrazık konuyu “Hükümdarlıklarının 

temellerinin ve devletlerinin düzenini, mükemmellik ve sağlamlığı milletlerin 

deneyimleriyle sabit olan insan ruhunun daha çağdaş mefhumlarına ve yönetim ilkelerine 

göre şekillendirmekte tamamen özgürdürler.” şeklinde seküler bir yorumla 

 
827 “Halifeliğin Kaldırılması Şer’i Hükümlere Uygun Değildir”, El-Ahram, 6 Mart 1924 
828 Ahmed Şefik Paşa, Havliyyâtu Mısri’s-Siyasiyye 1924, s.104; Mısır’daki dini otoritelerin temsilcileri 

halifeliğin mevcut durumunu değerlendirmek üzere bir araya geldikleri bu toplantıda; “İslam'da halifeliğin 

İslam'ın manevi ve dünyevi işlerinin genel kontrolünü ima ettiğinden; Türkiye Hükümeti, Halife 

Abdülmecid'i dünyevi yetkilerinden mahrum bırakarak, onu İslam'ın arzuladığı anlamda halife olmaktan 

uzaklaştırdığından; Halifenin prensipte Peygamberin temsilcisi olması, İslam'la ilgili her şeyi koruması 

gerektiği ve bunun da zorunlu olarak Halifenin saygı, hürmet ve itaat konusu olması gerektiği anlamına 

geldiği; ve Halife Abdülmecid'in artık bu niteliklere sahip olmadığı ve kendi ülkesinde yaşama yetkisinin 

bile olmadığı göz önüne alındığında; şimdi, Halifenin kimin atanacağını ele almak üzere tüm Müslüman 

milletlerin temsil edileceği bir İslam Kongresi toplanmasına karar verilmiştir” denilmektedir. Alınan 

kararlara bakıldığında, halifenin siyasi gücünün kendisinden alınmasına varoluşsal bir kriz olarak 

değerlendirerek Türkiye’nin aldığı bu karara karşı çıkılmış ve yeni bir halifenin seçilmesi gerektiğine dikkat 

çekilmiştir. “The Caliphate, Egyptian Ulema And A Moslem Congress”, The Times, 28 Mart 1924 
829 Tignor, a.g.e., s.253 
830 Abdurrazık, a.g.e., s.99; Hilafet tartışmaları verilirken Ali Abdurrazık Arapça olarak basılan El İslam ve 

Uṣûlü’l-Hükm adlı kitabında İslami kaynakların hilafet kurumuna nasıl yaklaştığını genişçe anlatmaktadır. 

Bu eseri önemli kılan 1925 tarihinde yazılmasıydı. Bu dönemde Hilafet kaldırılırken yeniden bu kurumun 

kurulması ile ilgili İslam Dünyasında yapılan çabalar mevcuttu. 1926’da Mısır’da ve Kudüs’te Hilafet 

toplantıları yapılmıştır. 



177 

 

açıklamıştır.831 Ali Abdurrazık ile Reşid Rıza’nın hilafet konusundaki görüş ayrılıklarına 

değinen Mengüç, Ali Abdurrazık’a göre hilafetin İslam içerisinde gerekli bir kurum 

olmadığını, Reşid Rıza’nın ise ıslahçı bir program benimseyerek bu kurumun ihyası için 

Arap unsurları öne çıkardığını belirtmiştir. Bu anlamda Reşid Rıza’nın Mısır’da 

toplanacak Hilafet Konferansı’nı ideal hilafet düşüncesinin kurulması için bir fırsat olarak 

gördüğünü aktarmaktadır.832 

Aynı dönemde öne çıkan Şerif Hüseyin ise kendisinin neden halifeliğe en uygun aday 

olduğunu, savaş sonrası İngiltere’nin tutumu nedeniyle hayal kırıklığını şu şekilde dile 

getirmiştir: “Ben hilafeti almaya çalışmadım, hatta almadan nefret ettim. Bütün halklar 

bana geldi ve halife olmam gerektiğini ilettiler. Çünkü benim, Arap ülkelerinden bir 

halkın ve iki kutsal yerin emiri, Kureyşli ve Arap olmam önemliydi. Ama ben asla halife 

olmaya çalışmadım, bu teklifi kabul etmezsem halkım benden nefret edecekti. 

Müslümanlar gerçek bir halife isterlerse mutlaka beni seçecekler. Ben İslam’a göre 

hilafetin temel şartları için uygun biriyim ve halife olursam en zor zamanda geleceğim. 

İngiltere hem bana hem Türklere söz vermişti, bu sözü tutmak için Alman İmparatorunu 

da kefil yapmıştı. Bu sözden sonra ben kabul ettim ve halife oldum, fakat İngiltere bu sözü 

tutmadı ve Türkiye ile bir barış yaptı. Benimle hiçbir istişare yapmadan yapılan bu barış 

nedeniyle Türkler Mekke ve Medine’den çıktılar. Halkım bana İngiltere’nin neden sözünü 

tutmadığını sormaktadır.”833 Mısır’da yapılan hilafet tartışmalarında öne çıkan 

isimlerden Muhammed Mustafa el-Meraği önceden beri Şerif Hüseyin’in hilafet 

makamına gelmesi için çabalayan İngilizlerin girişimlerine karşı halifenin Kureyş’ten 

olması zorunluluğun bulunmadığını söyleyerek Osmanlı hilafetinin meşruiyeti 

konusundaki itirazlara katılmamıştır. Hilafetin 1924 yılında kaldırılmasıyla öne çıkan 

Şerif Hüseyin acele etmişti. Çünkü Kral Fuad‘ın bunun kabul etmesi mümkün değildi. 

Fuad halifeliği almaya doğrudan istekli olmasa da Mısır gazeteleri halifeliğin Mısır’a 

gelmesi konusunda yazılar yayınlamıştır. Meraği ise Mısır’ın dini eğitimde öncülük 

ettiğini ve yüksek eğitimli Müslümanların bulunmasından dolayı halifelik konusunda 

Mısır’ın potansiyelini öne çıkarmıştır. Ayrıca hilafetin kaldırılması sonrası Osmanlı 

 
831 Abdurrazık, a.g.e., s.111 
832 Mengüç, a.g.t., s.178-185 
833 “Hilafet ve Halifenin Vaatleri Arasında Kral Hüseyin’in Konuşması”, El-Ahram, 14 Mart 1924 



178 

 

hilafetine itaat etmekle yükümlü olmadıklarını ve bütün Müslümanların temsilcilerin 

katılacağı bir toplantının Kahire’de yapılmasını içeren bir bildiriyi desteklemiştir.834  

Halifeliğin kaldırılması doğrudan Müslüman dünyayı ilgilendirmekle beraber himayesi 

altında bulunan topraklarda yaşayan Müslüman nüfus nedeniyle İngiltere ve Fransa’yı da 

ilgilendiriyordu. İngiliz askeri yetkililerce gönderilen raporlarda Osmanlı hilafetinin 

Türkiye’nin milli meclisi tarafından kaldırılmasının İslam'ı sadece dini yönüyle etkilediği 

anlaşılsa da İngiliz hükümeti açısından ciddi siyasi sonuçları olma potansiyeline sahip 

olduğu iletilmiştir. Öncelikle Araplar tarafından bu durumun halifeliğin tekrar Araplara 

dönmesi için bir fırsat olarak kullanılacağı, konumunu İngilizlere borçlu olan Hicaz Kralı 

Hüseyin’in Yakın Doğu’da Arap bağımsızlığının tek temsilcisi olarak öne çıktığı 

vurgulanmıştır. Aynı zamanda Mısır’da Zağlul hükümeti ile İngiliz hükümetinin 

ilişkilerini etkileyeceği ve Hindistan ile Orta Asya’daki İngiliz aleyhtarı Bolşevik 

propagandayı teşvik edeceği belirtilen raporda, Ankara’da Meclisin aldığı kararın İngiliz 

dış işleri, Hindistan ve Sömürge Bakanlıklarınca dikkate alınması gerektiği ifade 

edilmiştir.835  

Halifeliğin Mısır’a getirilme çabasının İngiliz yetkililerce yakından takip edilmesi 

doğaldı. Halifeliğin kaldırılması kararı sonrası Kral Hüseyin’in halife ilan edildiği 

haberlerine karşı Mısırlılar tepki göstermişti. Bu kararı haksız bulmakla birlikte, 

Mısırlılar içerisinde Abdülmecid veya Kral Fuad’ı halife olarak görmek isteyenlerin 

bulunduğu İngiliz Yüksek Komiseri Allenby tarafından raporlanmıştır.836  Mısır’daki öne 

çıkan siyasi partiler ise konuya temkinli yaklaştılar. Savaş sonrası Mısır siyasetinde yeni 

bir sayfa açmak ve demokratik kurumların yerleşmesi için çabalayan siyasal partiler bu 

duruma kuşku ile yaklaşmaları doğaldı. Hilafetin Mısır’a getirilmesine İngilizlerin 

ülkedeki konumunun güçlendireceği ve Mısır’daki siyasete daha fazla karışmasına imkân 

vereceği gerekçesiyle hem Zağlul liderliğindeki Vefd hem seküler-milliyetçi çizgideki 

Hizb’ül Umme hilafetin Mısır’a getirilmesine karşı çıkmıştır.837 Ana akım siyasi 

partilerden Vefd’in yanında Liberal Anayasacılar da Mısır’a halifeliğin getirilmesini 

istemiyordu. Fuad’a karşı şüphe ile yaklaşan Liberal Anayasacılar, Lütfi el-Seyyid ve 

 
834 Elie Kedourie, “Egypt and the Caliphate: 1915-1946”, Journal of the Royal Asiatic Society, 95:3-4 

(October 1963), s. 210-211 
835 “The Abolition of the Caliphate”, The Times, 6 Mart 1924 
836 Şimşir, Doğunun Kahramanı…, s.171-172 
837 Mengüç, a.g.t., s.209-210 



179 

 

Hüseyin Heykel’in katı anayasacı tutumlarının da etkisiyle Vefd ile aynı noktada 

buluşmuştu.838 

Kral Fuad’ın halife seçilmesi için Muhammed Sayit Paşa’nın evinde toplanan Mısır 

ulemaları bir toplantı yaparak Kral Fuad’ın halife olarak ilan edilmesi kararı almışlardı. 

Böylelikle hilafet Mısır’a getirilecekti. Bu karar Kral Fuad’a iletilince kendilerine 

“Mısır’a karşı yükümlülüğüm bana yeter” şeklinde cevap vererek teklifi reddettiğini 

belirten Ahmed Şefik Paşa, Mısırlıların bu konunun peşini bırakmadıklarını belirtmiştir. 

Daha sonra Neşet Paşa, Tanta ve İskenderiye’deki ulemalara giderek bu fikri canlı 

tutmaya çalışmıştır. Ayrıca Prens Tosun Paşa 15 Mart 1924 tarihinde Başbakana bir 

mektup yazarak hilafetle meselesini tartışmak üzere bir konferans yapılması talebini 

iletmişti. Kral ise bu konudaki görüşünü açık bir şekilde ifade etmekten kaçınmıştır.839 

Mısır basını bir taraftan Fuad’ın halifeliğini tartışıyordu. El-Ahram’da çıkan “Kralın, 

Hükümetin ve Büyük Âlimlerin Görüşü: Mısır Kralı Halife Olabilir mi?” alt başlıklı 

yazıda, Mısır’ın İslam hilafeti konusu ile çok ilgilendiği için her kesimin ayrı bir görüşü 

bulunduğu, ortaya çıkan ortak görüşlerinin; Hicaz Kralı’nın hilafetini kabul etmemeleri 

ve bütün İslam ülkelerindeki Müslümanları temsil edecek büyük İslam konferansı 

yapılması olduğu ifade edilmiştir. Ancak bazı İslam ülkeleri konferansın Kahire’de 

toplanmasını kabul etmemiştir. Mısır’daki bazı kesimler ise Kemalistlerden etkilenerek 

konferansa karşı çıkmıştır. Dini bir mesele olmasına rağmen Mısır’da âlimler bu konuda 

resmi bir açıklama yapmamış, çünkü Mısır uleması hilafet konusunun hareketli olduğunu 

görerek beklemeyi tercih etmişlerdi. Yazara göre, Mısır en büyük İslam devleti olup 

anayasasında da dininin İslam olduğu açıktır. Hem teknik hem dini-ilmi medeniyet olarak 

Mısır diğer İslam ülkeleri gibi değildir. Mutlaka hilafetin merkezi Kahire’de olmalıdır. 

Mısır’ın tek bir sorunu ise ülkede yabancı işgalci askerin bulunmasıdır. Ancak bu geçici 

bir durumdur. Hilafetin neden kaldırıldığı tartışmalarında Türkler kendilerine bir menfaat 

sağlamadığını söylese de bunun doğru olmadığını, maddi gücün zayıf olabileceğini ancak 

manevi gücün her zaman devam edeceğini vurgulayan yazar şayet Avrupa ülkeleri 

hilafetin kaldırılması için Kemalistlere destekte bulunmuşsa bu Kemalistler için değil, 

gizli bir amaçlarına ulaşmak için olduğunu belirtmiştir.840 Burada gizli amacın ne olduğu 

 
838 Kedourie, a.g.m., s. 222-223 
839 Ahmed Şefik Paşa, Havliyyâtu Mısri’s-Siyasiyye 1924, s.102-103 
840 “Mısır ile Hilafet”, El-Ahram, 21 Mart 1924 



180 

 

açıklanmasa da bunun bir destekten ziyade Büyük Britanya’nın kendi dış politik 

çıkarlarıyla ilgili Ortadoğu ve Hint Alt Kıtası’ndaki Müslümanları ilgilendiren 

meselelerde, sadece manevi bir birlikteliği ortaya çıkarsa da başka bir güç merkezinin 

ortadan kaldırılmasına yönelik duyduğu memnuniyetin ifadesi olarak anlaşılabilir. El-

Siyasa ise hilafet toplantısı yapmanın Mısırlıların hakkı olduğunu, Müslümanların 

seslerini duyurmak için en iyi ediplerini, ulemalarını, yüksek görüşlü insanlarını 

seçmeleri gerektiğini öne çıkarmıştır. Bu amaçla Mısırlıların toplantı için bütün 

Müslümanları davet etmeleri gerektiğini öneren gazete Kahire’de yapılması düşünülen 

hilafet kongresinin savunuculuğunu yapmıştır. 841  

Mısır’da hilafet toplantısı kararı daha önce Şerif Hüseyin’in halifelik kararını destekleyen 

tarafları tereddüte düşürmüştü. Şerif, halifeliğine ilişkin yayınladığı bildirgesinde 

Kudüs'teki Mescid-i Aksa da dahil olmak üzere Müslümanların kutsal yerlerini elinde 

tuttuğunu ilan ederek ve kendi başına karar alarak acele etmişti. Şam’da Basın Bürosunca 

yayılan haberde; Mısır'daki dini otoritelerin Abdülmecid'in hilafetinden yana oldukları, 

Filistin Arap Kongresi Yürütme Komitesi Başkanı Musa Kazım Paşa El-Hüseini’nin, 

Komite üyelerinin muhalefeti ve Filistin'deki Müslüman nüfusun aydın kesimi henüz bu 

hakkı kabul etmemesinden dolayı üyeleriyle birlikte konferansa katılmaya karar verdiği 

bildirilmektedir.842 Halifeliğin kaldırılmasından sonra gecikmeli olarak 13-19 Mayıs 

1926 tarihinde Kahire’de gerçekleştirilen Hilafet Kongresinde Kral Fuad’ın halifelik 

konusundaki hevesleri ortaya çıkınca yapılan toplantı halifelik konusunda bir karar 

alınmamıştır. Türkiye’nin tepki gösterdiği toplantıda düzenleyiciler arasında çıkan 

anlaşmazlıklar ortaya çıkmıştır.843 19 Mayıs 1926 tarihindeki kongre toplantısında, hilafet 

kurmanın İslam şeriatına göre mümkün olduğuna karar verilerek, bununla ilgili gerekli 

tedbirleri almanın tüm Müslümanların görevi olduğu ifade edilmiştir. Bu amaçla yasal bir 

hilafet kurumu kurmak adına İslam ülkelerinden gelen delegelerin bu düzenlemeyi 

oluşturmak adına neler yapmaları gerektiğinin görüşülmesinin ve Müslümanların esaslı 

bir şekilde temsil edilmesinin gerekli olduğu vurgulanmıştır.844 Hilafet Konferansında 

toplanma amacına uygun olarak halifenin seçilmesi şöyle dursun, halife seçiminde 

 
841 “Hilafet Krizi: İslam Konferansı Çözümdür”, El-Siyasa, 10 Mart 1924 
842 “The Caliphate: Damascus and King Husein”, The Times, 4 Nisan 1924, 
843 Azmi Özcan, “Hilâfet, Osmanlı Dönemi (Caliphate, Ottoman Period)”, İslam Ansiklopedisi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/hilafet#2-osmanli-donemi, Erişim Tarihi: 26.04.2024 
844 BCA, 030.10/203.383/27, Dahiliye Vekâletinden Başbakanlığa, 28 Eylül 1926 



181 

 

izlenecek yöntem konusunda dahi bir uzlaşma sağlanamamıştır.  Konferansta hilafete 

ilişkin konuşulan teorik ve pratik meselelerle birlikte, halife seçimi ile ilgili izlenecek 

usulün ne olacağı tartışmaları gündemi doldurmuştur.845 Kahire’de toplanan Büyük İslam 

Konferansı, İslam Dünyasını birleştirmediği gibi aksine ayırmıştı. Mısırlılar bu 

konferansta başat bir rol oynasa da Kral Fuad’ı halife seçtirme isteklerini 

gerçekleştirememiştir.846 Kongrede Kral Fuad meseleyi kendi durumunu güçlendirmek 

adına kullanmak istemesinin yanında yapılan konferansta İslam ülkeleri arasında oluşan 

ittifaklar-zıtlaşmalar ve sorun etrafında hem iç dinamikler hem dış dinamiklerin aldığı 

pozisyon çözüme yönelik etkili bir adım atılmasına imkân vermediği için Kongre bir 

sonuca varamadan sona ermiştir.847 Kahire’deki toplantı ile aynı zaman diliminde bu sefer 

Hicaz Kralı Abdülaziz,  Hilafet konusu ile ilgili olmasa da Mekke’de Dünya Müslüman 

Kongresi’ni toplayarak İslam Dünyasının dikkatini çekmek istemiştir.848 1926 yılında 

Mekke İslam Milletleri Konferansı’na katılan Türkiye savaş sonrası Arap Dünyası ile 

yakınlaşma fırsatı bulmuştur. Bu vesile ile hem İngiliz karşıtlığı üzerinden Araplarla hem 

de İngiltere’ye karşı bağımsızlık mücadelesi veren Mısır heyeti ile yakın temas 

kurmuştur.849 

Bu kongrelerden beş yıl sonra bu sefer Kudüs’te 1931’de düzenlenen İslam Kongresi’nde 

Türkiye’nin hilafet konusundaki hassasiyeti devam etmiş, kongreyi yakından takip eden 

Türkiye halifelik konusunda bir gündem olup olmadığını hem Mısır hem de İngiltere 

nezdinde takip etmiştir.850 Kudüs’te düzenlenecek olan İslam kongresine ilişkin Kahire 

Elçiliğince gönderilen yazıda, Hariciye Veziri ile görüşmelerinde, kongreyi düzenleyen 

heyette Kudüs Müftüsü tarafından kongrede Hilafet meselesi ile Ezher Camiasını 

ilgilendiren işlerden asla bahsetmeyeceklerine dair teminat aldıklarını, özellikle Hilafet 

meselesinde Türkiye’nin de rahatsız olduğunu ve kongrede arzularının aksi yönünde 

şeylerin müzakere edilmesi durumunda kongreyi akamete uğratacakları bilgisi Vezir 

 
845 Mengüç, a.g.t., s.223 
846 Şimşir, Doğunun Kahramanı…, s.177-178 
847 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.115; Özcan, a.g.m., s.546-53 
848 Ferhat Koca, “Musa Carullah Bigiyev ve İslam Kongreleri (1926-1931)”, Hitit İlahiyat Dergisi, 

Haziran 2022, 21-1, s.33-80. 
849 Mehmet Okur, “Cumhuriyetin İlk Yıllarında Türkiye-Mısır İlişkileri ve Mısırlı Bir Gazetecinin Gözüyle 

Mustafa Kemal Paşa”, Modern Türklük Araştırmaları Dergisi, 8 (3), Eylül 2011, s.203; Baş, a.g.e., s.14 
850 Recep Murat Geçikli, “1931 Kudüs-İslam Kongresi ve Türkiye’nin Kongreye Yaklaşımı”, History 

Studies, Volume 8, Issue 4, p.89-102 



182 

 

tarafından aktarılmıştır.851 Türkiye’ye verilen güvenceden sonra gerçekten Kongre’de 

İslam Dünyasını ilgilendiren Filistin Sorunu gündeme alınarak bu konuya dikkat 

çekilmiştir. Daha sonraki yıllarda Halifelik meselesi önemini yavaş yavaş yitirmişse de 

İslam Dünyasında fikirsel düzeyde de olsa canlılığını hep korumuştur. Ancak, Halifeliğin 

kaldırılmasının zihinsel kopuş anlamında Atatürk döneminin İslam Dünyası üzerindeki 

etkileri bakımından bir dönüm noktası olduğu belirginleşmiştir. Artık Türkiye İslam 

Dünyası’nın merkezi olmaktan çıkıyordu ve milliyeti esas alarak kendi sınırları 

içerisindeki çıkarlarını savunan bir ulus devlet modeline geçen ülke imajı çiziyordu. 

Halifeliğin siyasi gücünün kalmaması bir gerekçe olarak öne çıksa da asıl mesele 

Cumhuriyetin yeni kadrolarının İslam Dünyası ile fikirsel kopuşuyla ilgiliydi. Bunun 

altında yatan rasyonel sebepler yok değildi. Türkiye kendi içine dönecek, ülkesini ve 

milletini modern ülkeler ve uluslar seviyesine çıkarmayı önceleyerek  halifeliği doğrudan 

ilgilendiren İslam Dünyasındaki problemlerden uzak kalacaktı. Bu durum sadece manevi 

işlevi kalan bir kurumun reelpolitik gerekçelerle tasfiye edilmesi olarak görülebilir. 

 4.1.2. Kapitülasyonlar Meselesi: Karma Mahkemeler Krizi 

Hıdiv İsmail zamanında kurulan Karma Mahkemeler ülkede yoğun bulunan yabancıların 

sorunlarını çözmede pratikte önemli işlev görmüştür. Ancak Mısır’ın adli bakımından 

egemenliğini Avrupa devletlerinin müdahalesine açık bırakmıştır. Bu da Mısır’daki 

milliyetçi akımların tepkisini çekmiştir. İngiliz yetkililere göre Türkiye savaşın 

başlangıcında kapitülasyonların geçersizliğini duyurmuş ancak birçok ülkede yabancılara 

tanınan bu ayrıcalık değiştirilse de Mısır’da geçerliliğini korumuştur. Uzun süre işlev 

gören mahkemeler neredeyse İngiliz işgalinin bittiği döneme kadar devam etmiştir. 

Karma Mahkemeler ve Konsolosluk Mahkemeleri ancak 1949’da kaldırılmıştır.852  

Mısır hükümeti, ilk başlarda Birinci Dünya Savaşı’nı sona erdiren anlaşmalardan sonra 

kapitülasyonlardan vazgeçen ülkeler için karma mahkemelerin yetkili olmadığını ileri 

sürmüştür. Ancak yeni Kral Kararnamesine göre ülkedeki yabancıların daha önce olduğu 

gibi karma mahkemelere bağlı olmaya devam edecekti. Bununla birlikte Türkler ve diğer 

 
851 BCA, 30-10/229-544-7, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 02.12.1931 
852 Sevda Özkaya, “Modernleşme Sürecinde Mısır’da Karma Mahkemeler Kurulması Meselesi, Turkish 

Studies, Volume 9/4 Spring 2014, s. 937-940; “The Capitulations Changes in the Middle East”, The Times, 

20 Mayıs 1932 



183 

 

Osmanlı tebaası savaştan önce yerel tebaa olarak görüldüğünden kararnameye göre Mısır 

mahkemelerinin yargı yetkisine bağlı olacaklardı.853 Karma İstinaf Mahkemesi Birleşik 

Daireleri ise aldığı kararla söz konusu mahkemelerin yargı yetkisinin kapitülasyon 

uygulanan devletlerin tebaasını kapsadığını, Türk tebaasını ve Lozan Antlaşması uyarınca 

Osmanlı İmparatorluğu'ndan ayrılan eyaletlerden oluşan devletlerin tebaasını 

kapsamadığına hükmetmiştir. İncelenen kararda buna gerekçe olarak, "yabancılar" 

teriminin yalnızca Karma Yargı Alanı oluşturulduğunda yabancı olarak kabul edilenleri 

kapsayabileceğine dair bir beyan içermektedir. The Times, söz konusu kararın Lozan 

Antlaşması'nı ihlal ettiğini ileri süren Türkleri üzdüğünü ve şaşırttığını belirtmiştir.854 

Mısır hükümetinin almış olduğu bu olumsuz tavır nedeniyle Mısır yargısının ortaya 

koyduğu yeni kararda kapitülasyonlar çerçevesinde ülkede ikamet eden bütün yabancılara 

bu hakkı tanıdığı halde Türk vatandaşlarını dışarıda bırakmıştır. Yabancıların davalarını 

görmek üzere Kahire, Mansure ve İskenderiye’de bulunan karma ilk derece mahkemeleri 

ile birlikte İskenderiye’de karma istinaf mahkemesi bulunuyordu. İç hukuk 

düzenlemesinde Medeni Kanun’un 5 inci maddesine göre Mısır’daki yabancılar, yerliler 

ile olan ihtilaflarında karma mahkemelerde görülecekti. Kahire Karma İlk Derece 

Mahkemesinin tazminatla ilgili bir Türk vatandaşını ilgilendiren davada ecnebi 

kelimesinin kapitülasyonlardan yararlanan veya yararlanmayan bütün devletlerin 

uyruklarını kapsadığını ve Lozan’a göre Türklerin yabancı olduğundan yola çıkarak 

açılan davaya bakmaya yetkili olduğuna karar vermişti. Mısır hükümetince istinafa 

götürülen bu karara karşı İskenderiye’deki Karma İstinaf Mahkemesi: “Ecnebi kelimesi 

kapitülasyonlardan müstefid olan ve olmayan devletler tebaasına şamil ise de kanunu 

medeninin hini tanziminde beşinci maddesi Osmanlı İmparatorluğu tebaasına tatbik 

edilmediği cihetle, Türklerin ecnebi addedilemeyeceğine ve Osmanlı İmparatorluğu’nun 

eczayı sabıkasından Türkiye, Suriye, Irak vesaire tebaasının yerli addedildiğine” karar 

vermiştir.”855   

Avrupa ülkeleri vatandaşlarının Mısır’da yararlandığı kapitülasyonlardan Türk 

vatandaşlarının da aynı avantajı elde etmesini isteyen Türk hükümetinin talebini Kahire 

hoş karşılamamıştır. Türk devletinin Lozan Antlaşması ile kurtulduğu bu sorumluluğun 

 
853 “Mixed Tribunals in Egypt”, The Times, 25 Nisan 1929, s.15 
854 “The Mixed Courts in Egypt, The Times, 4 Mayıs 1929 
855 “Mısır’daki Türk Tebaasının Vaziyeti Çok Gariptir”, Akşam, 28 Ocak 1932, s.10 



184 

 

aynısını Mısır’a yüklemesi ikiyüzlülük olarak değerlendirilmiştir. Ankara’nın itirazı ise 

diğer ülke vatandaşları bu haktan yararlanırken Türk uyrukluların bunun dışında 

tutulmasıydı.856 Bir taraftan da Mısır gazetelerinde Türkiye tarafından sunulan 

vatandaşlık ve ikamete ilişkin anlaşma önerileri tartışılmıştır. Türklerin Mısır’daki sivil 

yargıda yargılanması gerektiği, bu ayrıcalıkların Türkiye’de kaldırıldığı, bu önerilerin 

kabul edilmemesi halinde Türkiye’nin Lahey’e gidebileceğine yönelik eleştiriler 

yapılmıştır.857 Hükümetler arasındaki ilişkiler pek samimi ilerlemiyordu. Tevfik Rüştü 

Bey, İngilizlerin Mısır’daki Büyükelçisine Mısır’daki tüm yabancıların 

kapitülasyonlardan yararlanacağını umut ettiğini iletmişti, fakat durum yine 

değişmemişti.858  

Mısırlıların Türklere karşı nazik duygular beslememesi çeşitli sebeplere dayanıyordu. 

Kral Fuad’ın Mısır monarşisi ile Türkiye’nin devrimci cumhuriyetçiliği arasında doğal 

bir düşmanlık vardı. Türkler saltanatı destekleyenlerin Mısır’da sempati ile karşılandığını 

düşünüyordu. Türklerin en çok rahatsız olduğu konu Mısır İstinaf Mahkemesinin, karma 

mahkemelerin Türk vatandaşlarının davalarına bakmaya yetkili olmadığına dair aldığı 

kararıydı. Türk hükümeti bunu art niyetli bir karar olarak değerlendirmiş ve Türkiye’de 

bulunan Kahire Büyükelçisi Muhittin Paşa’yı geri göndermemeyi dahi düşünmüştü. Daha 

sonra Muhittin Paşa’nın Kral Fuad ile yaşadığı randevu krizi aslında iki ülke liderlerinin 

arka plandaki gizli çekişmesinin bir yansıması olarak anlaşılıyordu.859 1933’e 

gelindiğinde geçmişte daha belirgin şekilde hissedilen sorunların yerini Mısır’daki vakıf 

gelirlerinin Türkiye’de kime tahsis edileceği ile Mısır’daki mahkemelerde ve 

hapishanelerde Türklere karşı yapılan kötü muameleler gibi ikincil sorunlara 

bırakmıştır.860 

1934 tarihinde iki ülke ilişkilerinde belli bir iyileşme görülse de her iki ülkedeki İngiliz 

Büyükelçileri iletişimde anahtar rol oynamıştır. İki ülke arasında uzun yıllar bekletilen 

sorun alanlarını çözmesi beklenen anlaşma taslağı Türkiye’nin beklentilerini 

karşılamıyordu. Özellikle, “Türkiye’nin Mısır’dan özel olarak istediği kapitülasyonlardan 

 
856 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s. 116  
857 Bayyumi, a.g.e., s.105-106 
858 NA, FO, 371/E 913/44, Turkey Annual Report 1930, “G. Clerk’den A. Henderson’a”, 24 Şubat 1931 
859 NA, FO, 371/E 729/44, Turkey Annual Report 1929, “G. Clerk’den A. Henderson’a”, 3 Şubat 1930; 

Özgiray, a.g.m., s.3 
860 Melek Çolak, “Türk-Mısır İlişkileri Çerçevesinde Mısır’ın Atatürk ve Türk Devrimine Bakışı (1919-

1938)” Karadeniz Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 6, Temmuz 2010, s.30 



185 

 

vazgeçmesi, Mısır Kraliyet Sarayı mensuplarının Mısır’ın tebaası olduğunu Türkiye’nin 

kabul etmesi” maddeleri Mısır’ın Türkiye’nin taleplerine karşı geri adım atmadığını 

göstermiştir. Türk hükümeti de artık bir anlaşma zemininde buluşup her iki devletin 

dostluk ve iyi komşuluk çerçevesinde bir zeminde buluşmasını istemiştir. Ancak yapılan 

görüşmelerden bir netice alınamamıştır.861 İki ülke arasındaki ilişkiler yumuşama sinyali 

vermişti. Mısır basını Türk-Mısır Anlaşmasının imzalanmasına ilişkin ilk olarak 

Türkiye’nin Mısır’daki kapitülasyon ayrıcalıkları talebinden vazgeçmesi, ikincisi ise 

Türkiye’nin Mısır kraliyet ailesinin tüm üyelerini Mısır vatandaşı olarak tanıması 

şartlarının bulunduğunu ileri sürmüştür. Yapılacak anlaşma dostluk ikamet ve tabiiyet ile 

ilgili üç bölümden oluşuyordu. Nihayet Dostluk Antlaşması 7 Nisan 1937 yılında 

imzalanabilmiştir. Bu gelişmeyle birlikte siyasi ve ekonomik ilişkiler hukuksal bir zemine 

kavuşmuştur. Bu yakınlaşmadan sonra Mısır’ın Milletler Cemiyeti üyeliği dönem 

başkanlığını üstlenen Türk Dışişleri Bakanı Tevfik Rüştü Bey zamanında 

onaylanmıştır.862 Diğer taraftan 1936 yılında imzalanan İngiliz-Mısır anlaşmasının 

sonucu adli ve mali kapitülasyonların Mısır'ın isteği doğrultusunda karara bağlandığı 

bildirilmiştir. Bu ayrıcalıklar belli bir süre devam etse de kaldırılacağı bir anlaşma ile 

hüküm altına alınmış oldu. 863 Böylelikle Mısır Türkiye’nin Lozan’da kurtulduğu 

kapitülasyonlar meselesini uzun süre müzakereler sonunda çözüme kavuşturarak hem 

Türkiye ile ikili ilişkilerde gerginlik olmasını bertaraf etmiş hem de adli ve mali açıdan 

bağımsızlığını diğer Avrupa ülkelerine karşı elde etmiştir. 

  4.1.3. Afyon Üretimi Nedeniyle Mısır'ın Tepkisi 

Osmanlı döneminde önemli bir üretim kalemi olan afyon, cumhuriyet ilan edildiğinde 

Türkiye’nin önde gelen ihracat kalemleri arasında yer alıyordu ve üretilen afyonun 

alıcıları Fransa, Hollanda ve ABD idi. Savaş sonrası koşullarda ülkenin ekonomik olarak 

ihtiyaç duyduğu afyon için Japonya, Fransa ve İtalya’dan gelen müteşebbislere 

labaratuvar kurma izni verilmişti. Ancak belli bir süre sonra bu labaratuvarlarda eroin 

üretiminin de yapıldığını öğrenen Türk hükümeti bu işletmelerin kapatılmasına karar 

vermiştir. Daha sonra 14 Aralık 1928 yılında yapılan yasal düzenleme ile afyonun 

 
861 Özgiray, a.g.m., s.4-5 
862 Özgiray, a.g.m., s.7; NA, FO, 371/E 854/44, Turkey Annual Report 1934, “P. Lorain’den John 

Simon’a”, 7 Şubat 1935 
863 BCA, 030.10/266.798.21, Hariciye Vekâletinden Başvekâlete, 15 Mayıs 1936 



186 

 

üretimi, dış pazara yönelik işlemleri denetim altına alınmıştır. 1932 yılında afyon 

üretiminin devlet tekeline alınana kadar o dönemde özellikle ABD’nin başını çektiği 

devletlerin baskısı sürmüştür.864 

1930 yılında Türkiye’deki Afyon üretiminden kaynaklı Mısır ve Türkiye arasında 

anlaşmazlık çıkmıştır. ABD’nin Türkiye’deki afyon üretimini azaltmak için yaptığı 

baskıyla birlikte Mısır Hükümeti de bu konuda Türkiye’ye yönelik tepkilerini çeşitli 

düzeyde göstermiştir.865 Mısır bir Türk gemi kaptanını uyuşturucu taşıdığı iddiasıyla 25 

gün tutuklamış, bu olay da diplomatik gerginliğe sebep olmuştur.866 Mısır'ın Kahire 

şehrinde çıkan El-Keşkül ve El-Ehram gazetelerinde, Türkiye'de büyük miktarda afyon 

kaçakçılığı yapıldığı ile ilgili yazılar çıkmıştır. El-Keşkül gazetesi Türkiye’nin 

Cumhurbaşkanını afyon satıcısı olarak rencide edici bir şekilde resmetmiştir. Elçiliğe 

sunulan raporda Başbakan Sıtkı Paşa’nın bu gazetelerin temsilcilerini çağırarak uyardığı 

bildirilmektedir.867 Türk hükümetinin afyonun üretimi ve pazarlanması hususunda 

tedbirler alması Mısır basınına yansımıştır. Mısır'da yayınlanan El-Mukattam gazetesinde 

İstanbul'daki uyuşturucu madde imal eden üç fabrikanın hükümetçe kapatılmasının 

memnuniyetle karşılandığını, son zamanlarda ortaya çıkan uyuşturucu kaçakçılarını 

müdafaa edilenler tarafında bu maddenin ticaretinin Türkiye’de yasaklanmadığını ileri 

sürmesine karşın Türkiye’den uyuşturucu maddenin imali ve ticaretinin yasaklanmasının 

diğer devletler düzleminde Türkiye’yi yücelteceğini aktarmıştır.868 Mısır'da çıkan El-

Ehram gazetesinde Türkiye'nin Afyon Mukavelesi'ni imzalamasının sadece Milletler 

Cemiyeti’ne üye olmasından kaynaklanmadığını, Türkiye’nin 6 ile 8 milyon lira arasında 

kaybı olsa da uyuşturucu maddelerin üretimi ile ilgili kararın alınmasında Gazi Mustafa 

Kemal’in büyük etkisi olduğu bildirmiştir.869 

Türkiye’nin uyuşturucu maddelerin önlenmesine ilişkin almış olduğu tedbirlere değinen 

El-Ahram’da çıkan yazıda, Türk hükümetinin yabancı ülkelere uyuşturucu maddelerin 

ihracatını yasaklayan düzenlemelere gittiğini, bundan sonra üretimin hangi ülke için 

yapılacağı bilgisinin verileceği ve bir memurun bu işle ilgileneceğini, ayrıca bu 

 
864 Çağrı Erhan, Beyaz Savaş: Türk Amerikan İlişkilerinde Afyon Sorunu, Altınbaş Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul, 2018, s.19-22 
865 Bulut, a.g.m., s.543  
866 Abu el-Ezz, “El-Alaka El-Arabiyye…”, s.224 
867 BCA, 030.10/180.243/8, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 27 Ocak 1931 
868 BCA, 030.10/180.243/11, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 26 Şubat 1931 
869 BCA, 030.10/266.796/14, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 5 Mart 1933 



187 

 

maddelerin Amerika’ya ihracının yasaklandığı bildirilmektedir.870 Uyuşturucu 

maddelerin yurt içinde satışı ve ihracına ilişkin İcra Vekilleri Heyeti’nin 18 Şubat 1931 

yılında aldığı kararın Mısır’da oluşturduğu tesire istinaden elçilik tarafından gönderilen 

yazıda, Abdulfettah Yahya Paşa ve Kahire Polis Müdürü Russel Paşa’nın Mısır halkının 

en çok zarar gördüğü eroin ve kokainin sıkı bir kontrol altına alınmasını memnuniyetle 

karşıladıkları belirtilmektedir. Bu karar ile birlikte Türkiye aleyhine yayınlar yapan Mısır 

basınında artık konuya ilişkin bir yazı yazılmadığı aktarılmıştır.871 Mısır'da yayınlanan 

El-Mukattam gazetesinin “Türkiye uyuşturucu maddeler kaçakçılığı ile mücadele ediyor” 

başlığındaki haberde, bu maddenin imali konusunda Türkiye’nin aldığı tedbirlere rağmen 

ticaretinin serbest olduğu ama dışarıya çıkarılacak uyuşturucu maddelere Türk 

hükümetinin sıkı takip yaptığı belirtilmektedir.872  

Mısır Hükümeti bu konuya çok büyük önem atfetmişti ve bir temsilci göndermişti. Mısır 

Polis Kumandanı ve Uyuşturucu Maddeler Kaçakçılığı İstihbarat Müdürü Russel 

Paşa’nın Türkiye’ye yaptığı ziyaretten sonra Cemiyet-i Akvam’a sunulmak üzere 

hazırladığı rapor İngiliz Daily Herald gazetesinde yayınlanmıştır. Raporda Russel 

Paşa’nın ziyaret kapsamında devlet yetkilileri ile yaptığı temaslarda Türkiye’nin afyon 

ihracatında yarı yarıya azaltma yapmasının uyuşturucu maddelerin insani bir düşünce ile 

kullanılmasına dair Cumhurbaşkanı tarafından yapılan bir müdahale sayesinde olduğu 

belirtilmektedir. Raporda, kaçakçıların yasadışı trafiğin önemli bir merkezi haline gelmiş 

görünen Türkiye'deki koşullardan yararlandığını, ancak Türk Hükümeti'nin tehlikenin 

farkında olduğu ve bununla başa çıkmak için adımlar attığı vurgulanmıştır.873  The 

Times’da çıkan yazıda ise, Mısır Narkotik Polisinin yaptığı açıklamayı haberleştirerek 

Türk polisinin İstanbul ile İskenderiye arasında eroin kaçakçılığı yaptıkları iddiasıyla altı 

kişiyi tutukladığı bildirilmiştir. Türk polisinin Mısır Narkotik Bürosu tarafından deliller 

sunulmasından itibaren çok hızlı ve zekice davrandıkları için tebrik edilmeleri gerektiği 

ve bu durumun Cenevre'de Türkiye'nin uyuşturucu trafiğinin bastırılmasına yardımcı 

olmadığı yönündeki görüşün ortadan kaldırılmasına yardımcı olması gerektiği 

belirtilmiştir.874 Türkiye’nin ekonomik anlamda önemli bir ihracat kalemi olan afyonun 

 
870 BCA, 030.10/180-243-12, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 31 Mart 1931 
871 BCA, 030.10/178-230-2, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 27 Mayıs 1931 
872 BCA, 030.10/180.244/1, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 26 Temmuz 1931 
873 BCA, 030.10/266-796-16, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 15 Mart 1933; “Drug Traffic in Egypt”, 

The Times, 19 Şubat 1932 
874 “Drug-Smuggling into Egypt: Arrests in Costantinopol”, The Times, 24 Haziran 1932 



188 

 

illegal uyuşturucu ticareti kapsamında Türkiye’nin dış kamuoyunda oluşturduğu olumsuz 

algısı ekonomik getirisinin üzerinde bir maliyete sebep olduğundan, hükümetçe alınan 

tedbirler sayesinde dış baskılar azaltılmıştır. 

   4.1.4. Fes Olayı 

Yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nin lider kadrosu Osmanlı’dan kalma giyim tarzını 

kaldırarak millet öğesini güçlendirmek ve eşit şartlar içerisinde ayrımcılığa yol 

açmayacak bir toplum düzenini oluşturmak için şapka inkılabını gerekli görmüştü.875 

Yapılan bu köklü değişiklikten yedi yıl sonra Mısır’ın milli sembollerinden olan fes iki 

ülke ilişkilerinde diplomatik bir krize sebep olacaktı. Mehmet Ali Paşa zamanında orduda 

giyilmeye başlanan fes, Mısır’da kullanılan adıyla tarbuş, zamanla Mısır’ın milli giysisi 

haline gelmişti. Mısır sarayında, kamu hizmetlerinde, orduda ve poliste zorunlu halen 

gelen fes 1952 yılında kurulan yeni cumhuriyet hükümeti zamanında tarihe karışmıştı. İki 

zıt rejimi temsil eden iki ülke ilişkilerindeki gerginliğin örnek bir göstergesi olan Fes 

Olayı her iki ülke kamuoyununu ve diplomasisini uzun süre meşgul edecekti.876  

Fes krizi iki ülke arasında ciddi bir diplomatik olaya sebebiyet vermişti. 1932 yılında 

Ankara’da yapılan Cumhuriyet kutlamalarına katılan Mısır Elçisi Hamza Bey’e Gazi 

Mustafa Kemal’in “rahat etmesi” için fesini çıkarması talebine karşılık elçi salonu terk 

etmiş, ortaya çıkan diplomatik krizi düzeltmek için her iki ülke makamları yoğun çaba 

sarf etmiştir. Bu kriz aynı zamanda iki ülkenin yakınlaşması için bir fırsata dönüşmüş, 

1937’de imzalanacak dostluk ve iş birliği anlaşmasına giden yolu açmıştır.877 Olayın nasıl 

meydana geldiği hem olayın muhatapları hem de görgü tanıklarınca farklı 

değerlendirilmiştir. Cumhuriyetin dokuzuncu kuruluş yıldönümünde Atatürk tarafından 

verilen resmi yemeğe katılan Mısır’ın Ankara Elçisi Hamza Bey’in fes giymesi üzerine 

yaşanan olayın psikolojik ve sosyolojik arka planını sıralayan Şimşir, fesin ülkede 

giyilmesinin yasak olduğunu ve Ankara’da artık kimsenin fes giymediğini, Mısır elçisi 

ise Ankara’daki fesli tek kişi olarak özellikle davetlerde fesle katılmaya özen gösterdiğini 

vurgulamıştır. Ayrıca fes Mısır milliyetçiliğinin ve Mısır’ın egemenliğinin bir sembolü 

 
875 Yılmaz, “Türkiye’de Şapka…”, s.92 
876 Samir Raafat, “The Tarboosh: And The Turco-Egyptian Hat Incident Of 29 October 1932”, The Egptian 

Mail, 26 Ekim 1996, http://www.egy.com/historica/96-10-26.php, Erişim Tarihi: 22.05.2024 
877 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.119 



189 

 

olarak görülüyordu. Elçi fes giyerek şapkaya alışmaya çalışan Türk halkını hiçe saymıştı. 

Türk halkının duygularının incineceğini hesaba katması gereken elçinin hareketinin bir 

kışkırtma olarak görülebileceğini ifade etmiştir. Bu duruşun şapka inkılabına karşı bir 

direniş olarak görülebileceğini belirtmiştir.878 Hadisenin nasıl geliştiğini bizzat yemeğe 

katılan yabancı misyon temsilcileri detayları ile aktarmıştır. Yemekte bulunan Fransa 

Büyükelçisi Conte de Chambrun olayı şöyle ifade etmiştir: “Ulusal bayram onuruna 

padişahların som altın tabaklarında hükümet üyelerine ve kordiplomatiğe verilen yıllık 

yemeği bitiriyorduk… İki yüz kişilik davetliler arasında Mısır Elçisinin kırmızı fesi 

gösterişle sırıtıyordu. Cumhurbaşkanı arada bir sezdirmeden fese alaycı bir göz atıyordu. 

Zavallı meslektaşım (Hamza Bey) bunun farkına varmadı. Ama Gazi masadan kalkınca 

Mısırlının yanından geçti ve geçerken, bir kedi mırıltısını andıran usulca bir sesle 

kendisine bir şeyler söyledi, onun omuzunu okşadı. Kendisini kucaklıyor sanmıştım ki 

birde ne göreyim, bir garson fesi gümüş bir tepside hızlı adımlarla götürüyordu. Tepsinin 

arkasından baka kaldık.” Davette bulunan İngiliz Büyükelçisi Sir George Clerk ise 

Atatürk’ün Mısır Elçisinin yanından geçerken, kendisine akşam fesini çıkarma talimatı 

verdiğini kralına söylemesini istediğini aktarmıştır. Bu olay bir anlamda Kral Fuad’ın 

Türkiye’de yapılan inkılaplara karşı duruşu ve iki rejim arasındaki zıtlaşmadan kaynaklı 

Atatürk’ün tepkisinin gün yüzüne çıkmasıydı. Bunun üzerine bir diplomatik kriz 

yaşanmıştır. Dışişleri Bakanı Tevfik Rüştü, olayı hafifleterek Gazi’nin elçiye rahat etmesi 

için fesini çıkarmasını söylediğini ifade etmiştir.879  

Gazi’nin fes konusundaki hassasiyetini vurgulayan Samir Raafat, Türk protokol 

görevlilerinin olayın yaşandığı gecede elçiye yaklaşarak fesini çıkarmasını tavsiye 

ettiklerini, Elçi Abdülmelik Hamza Bey ise takmış olduğu fesin Mısır’ın milli kıyafetinin 

bir parçası olduğunu ileri sürerek ev sahiplerinin teklifini reddettiğini belirtmektedir.880 

Mısır Dışişleri Bakanı olayın Mısır Elçisinin onurunu zedeleyecek şekilde geliştiğini 

belirtmiştir. Yine Mısır muhalefeti fesin Mısır’ın ulusal başlığı olduğunu ve yapılan 

hareketin Mısır’a hakaret anlamına geldiğini dillendirmiştir. Hariciye Vekili Tevfik Rüştü 

Aras, Cumhuriyet Bayramı’nda Mısır Sefirinin fesinin çıkartıldığına dair haberlerin 

 
878 Bilal N. Şimşir, İngiliz Belgelerinde Atatürk (1919-1938), Cilt 7, 1930-1933, Türk Tarih Kurumu, 

Ankara, 2006, s.38-39; Bilal N. Şimşir, “Fes Olayı: Türkiye-Mısır İlişkilerinde Bir Sayfa (1932-1933)”, 

Belleten, Cilt: XLVIII, Sayı:189-190, s.5 
879 Şimşir, İngiliz Belgelerinde…, Cilt 7, s.39; Şimşir, “Fes Olayı…”, s.7 
880 Raafat, “The Tarboosh: And The Turco-Egyptian…”, 



190 

 

uydurma olduğunu, Mısır gazetelerinin bu konuyu fazlaca işlediklerini, Mısır 

hükümetinin bir nota vererek özür ve bunun gelecekte tekrar edilmeyeceğine dair bir 

teminat istediğini belirtmiştir. Bu işin esasının aslında farklı geliştiğini açıklayan Bakan, 

Mısır Sefirine fesini çıkarabileceğinin ifade edilmesinin Mısır için bir haysiyet meselesi 

olmayacağı, bu nedenle bununla ilgili bir özre de gerek olmadığını aktarmıştır. Her ne 

kadar Türk Dışişleri Bakanı olayı yatıştırmak amacıyla Elçi ile görüşse de önce İngiliz 

gazetelerinde hadisenin hararetini yükselterek yorumlar yapılmıştır. Ardından Türk 

gazeteleri yaşanan olayın saptırıldığı yönünde haberler yapmıştır. Mısır gazetelerinde 

Londra kaynaklı bir haberden yola çıkarak Büyükelçinin haysiyetine halel getiren bir 

manzaranın oluştuğu ileri sürülmüş ve bu durumun gerçeğin ortaya çıkmasını engellediği 

belirtilmiştir. Oysaki durum bu şekilde gelişmemiştir. Mısır Büyükelçisinin fesini 

çıkartmaya zorlayan bir durumun olmadığını, resmi davete katılanların kendi resmi 

kıyafetleriyle katıldıkları, Reisi Cumhur’un Büyükelçiye resmi vazifenin bittiğinden 

sıcaktan etkileniyorsa fesini çıkararak rahat edebileceğini söylediğini, Mısırlıların 

düşüncelerini bulandıran hadisenin aslının bu olduğu ifade edilmiştir. Mısır’ın özür 

beklentisi karşısında Türkiye özür dilemeden olayı geçiştirmeye çalışmıştır. Konu 

Gazi’nin Elçiye “rahat etmesi” için fesini çıkarmasını istediğine dair daha yumuşak 

ifadelerle kapatılmak istenildiği anlaşılmıştır. Mısır’a fes meselesi hakkında Anadolu 

Ajansı vasıtasıyla gönderilen tekzip yazısına Mısır resmî gazetesinde ve sarayın fikirlerini 

yayınlayan gazetede yer verilmemesinin Ankara tarafından hayretle karşılandığı 

bildirilmiştir. Çünkü Türkiye’nin notasına karşı Mısır makamları yumuşama sinyali 

vermemişti. Karşılıklı gerginliğin artması üzerine İngiliz diplomasisi devreye girmiş ve 

gerginlik yatışmıştır.881 Mısır’ın cevabi notası ise ülkelerinin milli sembollerine duyulan 

saygının kendilerini tatmin ettiğini belirten bir içerikteydi: “Öte yandan Krallık 

Hükümeti, Cumhuriyet Hükümetinin ulusal başlığın giyilmesine ilişkin beyanını ve her 

devletin arzu ettiği üniformayı benimseme hakkını tanımasını hoşnutlukla değerlendirir. 

Krallık Hükümeti her devletin ulusal ve uluslararası yaşamın gereklerini göz önünde 

 
881 Şimşir, İngiliz Belgelerinde…, Cilt 7, s.40-41; NA, FO, 371/E 529/44, Turkey Annual Report 1932, 

“Sir G. Clerk’den Sir John Simon’a”, 27 Ocak 1933; “Mısır Gazetelerinde Bir Münasebetsizlik”, 

Hakimiyet-i Milliye, 6 Aralık 1932; “Mısır Notasına Cevabımız Hazırlandı”, Akşam, 7 Aralık 1932; 

“Mısır Notasına Cevap”, Akşam, 8 Aralık 1932; “Mısır’la Aramızda Noktai Nazar Farkı Neden İleri 

Geliyor?”, Akşam, 10 Aralık 1932, s.2 



191 

 

tutarak kendi protokolünü düzenleme hakkı ile diplomatik temsilcilerin bu çerçeve 

içindeki haklarının çelişmeyeceğinin kuşkusuz olduğu görüşündedir…”882 

Bu krizde Türk basını İngiliz basınını suçlayarak iki dost hükümet ve iki kardeş ulusun 

arasını bozmaya çalıştıklarını öne çıkarmıştır.883 Fes krizi ile ilgili Akşam gazetesinde 

çıkan haberde meselenin nasıl geliştiğine yönelik açıklama yaparak Mısır’la Türkiye’nin 

arasını bozmak isteyenleri “müstefidler” olarak nitelemiştir. Konunun Reisicumhurun 

Cumhuriyet bayramı vesilesi ile verilen yemekte Mısır sefirinin feshini çıkarması için 

ısrar etmediğini, sefirden teamül gereği fesini çıkararak rahat etmesini istediğini ve 

dolayısıyla Mısırlıları üzecek bir hadisenin yaşanmadığını vurgulamıştır.884 Yine 

meseleden dolayı Mısır hükümetinin Ankara’ya nota gönderip özür talep ettiğine dair 

Mısır gazetelerinde çıkan haberleri eleştirerek konunun bizzat sefire sorularak açıklığa 

kavuşturulmuş olsaydı durumun anlaşılabileceğini belirterek çıkan haberlerin doğru 

olması halinde iki ülke dostluğuna halel geleceği konusunda uyarılarda bulunmuştur.885 

Mısır gazeteleri daha önce yalan bir haber üzerinden şiddetlenen yayınlarını bırakmış, 

hakikat anlaşıldığından kızgınlığın yerini iki memleketin dostluğunun gerektirdiği 

sükûnet ve anlaşmaya bıraktığı belirtilmektedir.886  

Bein’e göre görünürdeki fes krizinin kaynağının Mısır Büyükelçisinin başlığına yapılan 

hakaretin ev sahibi ülkenin yasalarına saygı göstermemesinden kaynaklandığı anlaşılsa 

da arka planda iki ülke arasında Kral Fuad’ın halifelik makamı için gizlemediği arzusu 

ile iki ülke arasındaki ilişkilerinde rahatsızlık konusu olan ve çözülemeyen birçok hukuki 

ve mali konulardan kaynaklanmaktaydı.887 Bu kriz aslında iki ülke arasındaki çıkar 

çatışmasının bir yansıması ve her anlamda iki ülkenin pragmatizmi dış politikada öne 

çıkarmasının bir sonucudur.888 Mısır ile Türkiye arasında gerginliğe sebep olan ve 1932 

yılında gerçekleşen “Fes Krizi” Kral Fuad ve Atatürk arasındaki ilişkilerin seyrini 

göstermesi açısından bir turnusol kağıdıydı. Afifi’ye göre, “Mısır aydınları fes konusunda 

1925-1927 arasında makaleler yazmıştı. Birçok gazetede Mısır’ın Atatürk gibi yapması 

 
882 Mısır Dışişleri Bakanlığının 27.12.1932 tarihli Notası için bkz.: Şimşir, “Fes Olayı…”, s.47 
883 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.113 
884 “Mısır’la Aramızı Bozmak İsteyenler Var”, Akşam, 5 Aralık 1932, s.2 
885 “Kahire Gazetelerine Göre Mısır Hükümeti Ankara’ya Nota Göndermiş, Bir Nevi Tarziye mi 

İstiyormuş?”, Akşam, 6 Aralık 1932 
886 “Fes Hadisesinin Hakikatı Anlaşılıyor”, Hakimiyet-i Milliye, 18 Aralık 1932 
887 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.115 
888 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.111 



192 

 

gerektiği ifade edilmişti. Bu tansiyon sadece Fes ile ilgili değildi. Bu, Kral Fuad’ın 

kendisini Doğu’nun en güçlü adamı olarak görme çabası ile ilgiliydi. Fesle ilgili olan ise 

küçük bir tansiyondu ve bitti. Bundan fazlası değildi.”889 

1933 yılı ile birlikte fes olayının etkileri ortadan kalkmaya başlamış, krizin ortaya 

çıkardığı gerginliği yumuşatacak bir gelişme yaşanmıştır. Gazi hem düzenlenen yılbaşı 

balosunda Elçinin gönlünü almış, hem de dostluk jestinde bulunarak Mısır kralının yaş 

günü için düzenlenen davete katılmıştır. Ankara’da yapılan yılbaşı balosuna bu sefer fes 

olmadan katılan Mısır Büyükelçisi Hamza Bey ile Atatürk arasında geçen konuşmada 

Gazi, bu sefer nükteli bir ifade ile elçiye fesini giymediği için kendisini hükümetine rapor 

edeceğini ifade etmiş ve ardından Kral Fuad’a karşı sevgilerini iletmiştir. Bundan sonra 

mesele iki ülke yetkililerinin karşılıklı iyi niyet açıklamalarıyla birlikte ortadan 

kalkmıştır.  Mısır hükümeti bu yakınlaşmaya ancak daha sonraki yıllarda karşılık 

verecekti. Bu olayın ardından uzun süre boş kalan Kahire Elçiliğine Maslahatgüzar olarak 

Kahire’de görev yapan Mehmet Ali Şevki Bey atanmıştır.890 Aynı yıl Kahire’de 

gerçekleşen Cumhuriyetin 10. Yılı resepsiyonuna Mısır hükümetinden kimsenin 

katılmaması bu yumuşamanın kısa vadede gerçekleşmeyeceğini göstermiştir. Böylelikle 

Mısırlılar Fes Olayına karşılık olarak değerlendirilebilecek bir cevap vermiştir. Tekrar 

gerilen ilişkilerin düzelmesinde Fes Olayında olduğu gibi Mısır’daki İngiliz Yüksek 

Komiseri Sir Percy Lorain’nin aktif rol aldığı ve ilişkilerin belli seviyede ilerlemesini 

sağladığı anlaşılmıştır.891 Fes Olayının Türkiye’nin Mısır ilişkilerinde krizin ve 

uzlaşmanın aracı olduğunu, iç siyasette ise uzun süre gündemini koruduğunu ortaya 

koyan Mansy’e göre, simgesel bir anlam ifade eden fes ile şapka arasında Batı yanlısı 

aydınların ve El-Ezher ulemasının dahil olduğu tartışma ortamının içerde de toplumsal ve 

kültürel çeşitliliğin belirtisi olarak görülmüştür.892  Her ne kadar modern çabaların bir 

çıktısı olsa da fes, Osmanlı dönemini hatırlatan bir sembol olarak görüldüğünden 

inkılapların hayata geçtiği dönemde hem iç hem dış siyasette yansıması bakımından Fes 

Olayı iki yönlü olarak değerlendirilebilir. Gazi Mustafa Kemal’in Mısır Büyükelçisine 

gösterdiği tavır inkılapların halk tarafından benimsetilmeye çalışıldığı dönemde anlaşılır 

 
889 Muhammed Afifi, 20 Mayıs 2023 tarihli Mülakat, Kahire 
890 Şimşir, “Fes Olayı…”, s.9; Şimşir, İngiliz Belgelerinde…, Cilt 8, s.11; Çolak, a.g.m., s.30; Şimşir, 

Doğunun Kahramanı…, s.312-316 
891 Şimşir, Doğunun Kahramanı…, s.316-318 
892 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.119 



193 

 

bir durumdur. Diğer taraftan anayasal monarşiyi benimseyen yönetim yapısı ile Mısır 

Kralına karşı eski rejimin izlerini silmeye çalışan cumhuriyet rejimi liderinin antipati 

duyması inkılap hareketinin dış siyasetteki yansıması bakımından gösterilen savunmacı 

bir duruş olarak değerlendirilebilir. 

4.2. İki Ülkeyi Birbirine Yaklaştıran Faktörler 

Birinci Dünya Savaşı sonrası kurulan uluslararası sistemde bağımsız bir ulus devlet 

olarak kendine yer bulan Türkiye ile iki savaş arası dönemi kazandığı sınırlı bağımsızlıkla 

geçiren Mısır’ın ilişkileri istenilen seviyede değildi. 1923-1933 yılları arası inişli çıkışlı 

olan ilişkiler daha sonraki yıllarda hem iç dinamiklerin belirli bir zemine oturmasıyla hem 

dış dinamiklerin etkisiyle yakınlaşarak devam etmiştir. 1934 yılı sonrası ilişkilerin 

gelişmesinde Mısır üzerinde etkisini devam ettiren İngilizlerin etkisi olsa da esas 

yakınlaşma dünyadaki gerginleşen ortamdan kaynaklı olduğu ortaya çıkmıştır.893 Türk 

Dışişleri Bakanı İngiliz Büyükelçisine İtalya-Habeşistan sorunu çözüldüğünde Mısır’da 

da kalıcı bir çözüme kavuşulacağı yönündeki samimi umudunu ileterek Mısır’ın 

bağımsızlık arzusuna sempati ile baktıklarını, aynı zamanda herhangi bir çözümün hem 

Süveyş Kanalı hem de Sudan konusunda İngiltere’yi memnun etmesi gerektiğini ifade 

etmiştir. Açıklamaya bakıldığında Mısır’a duydukları sempatinin İngilizleri rahatsız 

edecek seviyede olmamasına dikkat edildiği görülmektedir. Ayrıca Mısırlıların 

Türklerden hala nefret etmesinin kendilerini korkuttuğunu, bu nedenle hükümetlerinin 

Kahire ile ilişkilerde bir yol kat edemediğini sözlerine ekleyen Elçi bir anlamda 

İngilizlerin ilişkilerdeki anahtar rolüne dolaylı gönderme yapmıştır.894 1935 yılından 

sonra ilişkilerin durulduğu ve gerginliklerin yaşanmadığı bir döneme girilmiştir. Türkiye 

tarafından Mısır Kralı Fuad'a o zamana kadar çıkarılmış pullardan oluşan bir pul albümü 

takdim edilmiştir.895 Mısır Ziraat Vezareti tercümanı Mustafa Hafvani daha önce bedevi 

Kral İbn-i Suud ile başlayan Şark liderleri hakkında yazdığı kitaplara Atatürk ile devam 

etmek istediğini, Atatürk ile ilgili yazmak istediği eser için Kahire Elçiliğimizden kaynak 

eser talep ettiği bildirilmiştir.896 

 
893 Bulut, a.g.m., s.556-557 
894 NA, FO, 371/E 933/44, Turkey Annual Report 1935, “Sir P. Lorain’den Eden’e”, 20 Şubat 1936 
895 BCA, 030.10/197.349/3, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 20 Mayıs 1935 
896 BCA, 030.10/266-798-3, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 10.06.1935 



194 

 

1936’da ise Mısır’da akademi çevresinden profesörlerin ve 90 üniversite öğrencisinden 

oluşan bir heyet Çanakkale ve İstanbul’u ziyaret ederek yakınlaşan iki ülke ilişkilerine 

katkı yapmıştır. Özellikle Çanakkale’de yapılan törende Mısırlı grubun lideri bir konuşma 

yaparak Atatürk ve Türk askerini övmesi dikkat çekicidir. Grup daha sonra İstanbul 

Üniversitesi'nde misafir edilmiştir.897 El Cihat gazetesinin, Türkiye-Mısır arasında 

yapılacak dostluk, tabiiyet ve ikamet konusunda 3 anlaşmanın görüşülmek üzere Dışişleri 

Bakanlarının katılımıyla Ankara ve Kahire'de toplanılacağına dair haberler çıkmıştır.898 

1937 yılında ise ilişkiler yıl boyu daha ileri bir seviyeye ulaşmıştır. Mısır’ın milletler 

Cemiyeti’ne kabulü ve kapitülasyonların kaldırılması yönündeki taleplerine karşı 

Türkiye’nin gösterdiği olumlu yaklaşım Mısır’ı Türkiye’ye yaklaştırmıştır. Ancak 

Türkiye anlaşma imzalanmadan önce İngiltere’nin Mısır Büyükelçisine danışarak 

yapılacak anlaşmanın İngiliz hükümeti ile istişare içinde olması gereği duymuştur. 

Sonunda, iki ülke arasında dostluk ikamet ve vatandaşlık konularını ilgilendiren 

anlaşmalar 1937 yılında imzalanmıştır.899 Akşam gazetesinin haberine göre, Dostluk 

Antlaşmasıyla Türkiye Mısır’daki kapitülasyonların kaldırılmasını kabul etmiştir. 

Mısır’la yapılan anlaşma ile iki ülke birbirine göndereceği diplomatik temsilcilere ve 

çalışanlarına uygulanacağı muafiyet ve ayrıcalıklar belirlenecek ve ticari ilişkilerin 

ilerletilmesine çalışılacaktır. İkamet anlaşmasında ise her iki tarafın vatandaşları diğer 

ülkenin kanunlarına ve düzenine uymak şartıyla diğer ülkeye girebilecek, ikamet 

edebilecek, yerleşebilecek ve seyahat edebilecekti.900 

Mısır’ın Milletler Cemiyeti üyeliği Tevfik Rüştü Aras’ın başkan olduğu kurulda oy birliği 

ile kabul edilmiştir. Daha sonra bir konuşma yapan Aras, Mısır’ın Akdeniz’de yeni bir 

denge unsuru olmasını, Türkiye’nin statükodan yana olduğunu ifade etmiştir.901 İki ülke 

arasında imzalanan anlaşmalardan sonra Mısır basınında Kral Faruk’un 1937 yazında 

Türkiye’yi ziyaret edeceği haberleri çıkmıştır. Ancak Türk Dışişleri Bakanı Tevfik Rüştü 

Aras yapmış oldukları davete Kral’ın 1939’dan önce katılmasını beklemediklerini 

belirtmişti. Ayrıca İngiltere’nin Mısır büyükelçisine Hindistan’da Ağa Han’ın halifeliğin 

 
897 Özgiray, a.g.m., s.6; BCA, 30.10/200.367.10, Dahiliye Vekâletinden Başbakanlığa, 29 Temmuz 1936 
898 BCA, 030.10/266.798.17, Hariciye Vekâletinden Başvekâlete, 28 Ağustos 1936 
899 NA, FO, 371/E 2214/44, Turkey Annual Report 1937, “P. Lorain’den Viscount Halifax’a”, 19 Nisan 

1938 
900 “Mısırla yaptığımız Dostluk Muahedesinin Esasları”, Akşam, 18 Nisan 1937 
901 “Mısır Akdeniz’de Yeni Bir Muvazene Unsuru Olacak”, Akşam, 28 Mayıs 1937 



195 

 

yeniden canlandırılması olasılığına istinaden Mısır’da yaptığı görüşmelere Türk 

hükumetinin soğukkanlı yaklaşmayacağını ifade etmiştir.902 Bu dönemde belli başlı 

gelişmeler artık iki ülkeyi birbirine zıt iki rejimin zaman zaman gerginlikler yaşadığı 

ortamdan iki eşit devlet temelinde daha uzun soluklu bir ilişkinin başladığı döneme 

geçildiğinin işaretini vermiştir. 

4.2.1. Mısır Kadın Hareketinin Türkiye’ye İlgisi 

Müslüman reformizmini savunan kadın hareketi Batı’nın hegemonyası altında bulunan 

ülkelerde sömürge karşıtı ve milliyetçi motivasyonla ortaya çıkmıştır.903 Öne çıkan Arap 

feministler Türkiye’de kadınların özgürleşmesine yönelik gelişmelere kayıtsız kalmamış, 

Türkiye’yi bölge toplumları için örnek görmüştür. Mısır’da Huda Şaravi ve arkadaşları 

bu anlamda Türkiye’ye öncü rol yükleyerek modernlik ve kadın hakları konusunda 

Türkiye’nin oluşturduğu liderlik imajına gönüllü olarak destek vermişlerdir.904 1923 

yılında kurulan Mısır Kadın Hareketi oy hakkı, eşit eğitim ve evlilik yasalarında reform 

yapılması gibi köklü değişikliklerin hayata geçirilmesi için mücadele etmiştir. 

Avrupa’nın sahip olduğu sosyal değerleri benimseyen hareket İngilizlerden bağımsızlığın 

kazanılmasını savunmuştur. Mısır’da kadın hareketi temsilcilerinin o dönemki 

milliyetçilerin yakınları olması tesadüfi değildi. Türkiye ile Mısır’ın ilişkilerinin yeni 

yeni geliştiği ve ideolojik olarak iki farklı rejimin birbirlerini iten faktörleri barındırdığı 

dönemde Mısırlı kadınlar Türkiye’deki gelişmelere ilgi göstermiş ve örnek almıştır.905 

Mısır aristokrasisi içerisinde öne çıkan Huda Şaravi başta olmak üzere Mısırlı kadınlar 

çok evlilik ve boşanma konusundaki İslami uygulamaların değiştirilmesini dile 

getirmiştir. Özellikle kadının statüsünün değiştirilmesine yönelik yazılar yazan Kasım 

Emin, Mısır’daki kadın hareketini ayakta tutmuştur.906 Türk basını da Mısır’daki kadın 

hareketinin hem ülke içinde hem ülke dışındaki faaliyetlerini takip etmiştir. İkdam 

 
902 NA, FO, 371/E 1214/44, Turkey Annual Report 1938, “P. Lorain’den Viscount Halifax’a”, 16 Şubat 

1939 
903 Lila Abu Lughod, Remaking Women: Feminism and Modernity in the Middle-East, Princeton 

University, 1998’den aktaran Zehra Ali, İslami Feminizmler, Çev. Öykü Elitez, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2014, s.19 
904 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.251-255 
905 Sedef Bulut ve Miray Vurmay Güzel, “Ortadoğulu Kadın Gözünden Atatürk Döneminde Kadın Hakları: 

Mısır Örneği”, DTCF Dergisi, 57.1, (2017): 1-49, s.3; Cleveland, a.g.e., s.223 
906 Gökalp ve Georgeon, a.g.e., s.131; Özellikle örtünme uygulamasına karşı kadınların en bilinen karşı 

duruşu, feminist ve önde gelen bir siyasinin eşi olan Huda Şaravi’nin 1923 yılında Roma’daki bir kadın 

konferansından dönerken peçesini çıkarmasıydı. Tignor, a.g.e., s.250 



196 

 

gazetesi, dünyadaki kadın hareketi birlikleri ile de temasını sürdüren Mısır kadın hareketi 

birliğini temsil eden bir heyetin hükumetten kadınların genel seçimlere katılımı ile 

medeni ve siyasi hukuka kavuşmaları için talepte bulunduğunu aktarmıştır.907 Akşam 

gazetesi ise, Mısır kadınları Ezher Üniversitesi’nin özgürlüklerini kısıtlayıcı tutumlarına 

rağmen dünya kadınlarına verilen hakların kendilerine de verilmesi için mücadele 

ettiklerini ve Mısır kadınların yılmadan davalarını savunduklarını vurgulamıştır.908 

Diğer taraftan Türk kadınlarına verilen haklar bir İslam toplumu içerisinde bulunan 

Mısırlı kadınları heyecanlandırması ve çeşitli vesilelerle Türkiye’deki inkılap 

hareketlerine ilgilerini göstermeleri doğaldı. Mısırlı kadınların Cumhuriyetin ilanı sonrası 

Türk kadınlarının aile hayatına dair 1926 yılında elde ettiği hakları ve daha sonra elde 

ettiği siyasi hakları yakından takip etmişti. Ortak kültür ve tarih mirası dolayısıyla 

kendilerine örnek alabilecekleri Türk kadınlarına karşı hissettikleri yakınlık ve özellikle 

siyasi haklar bakımından birçok Avrupa ülkesinin önünde oluşu Mısırlı kadınları 

heyecanlandırmıştı. Türk modelini kendi ülkelerinde de uygulayabileceklerini göstermek 

için Avrupa’nın birçok ülkesine ve Türkiye’ye yaptıkları seyahatlerde kadın hakları 

bağlamında birçok girişim yapmışlardı. Mısır gazeteleri de bu girişimleri yakından takip 

ediyordu. Mısır’dan El-Belağ gazetesine göre genel olarak tüm milletler kadın hakları ve 

kadın erkek eşitliği için büyük bir savaş vermiş fakat Türk kadınları bu savaşı vermemişti. 

Bununla birlikte yeni Türkiye’deki kadınlara eşitliğe ve özgürlüklerine ilişkin bütün 

haklar verilmiştir. Mustafa Kemal Paşa kadınların sadece peçelerini kaldırmamış; onlara 

özgürlüklerini vererek iş hayatına girmelerini sağlamıştı. İş hayatına giren kadınlar bazı 

alanlarda erkeklerden daha başarılı olmuştur.909 Gazete burada genel anlamda Türkiye’de 

yapılan köklü değişikliklerin halk tarafından bir mücadele ile değil kurucu irade 

tarafından kendilerine bir özgürlük alanı olarak verildiğini öne çıkararak Mustafa Kemal 

Paşa’yı övmüştür. 

Mısırlı kadınların Türk inkılabından nasıl etkilendiğine dair haberler Türkiye’deki birçok 

gazetede yer verilmiştir. Mısır kadın haklarının öncüsü olan Huda Şaravi, Anadolu 

Ajansı’na verdiği mülakatta, Türk Ulusal Kurultayı’nda Türk kadınlarına verilen siyasal 

haklar hakkında övgüyle bahsetmiş ve Türk kadınları ile aralarındaki yakın bağlara vurgu 

 
907 “Mısır Kadınlarının Pek Mühim Mutalibatı”, İkdam, 9 Aralık 1926 
908 “Mısır Mektupları”, Akşam, 16 Haziran 1937 
909 “Yeni Türkiye’de Kadınlar”, El-Belağ, 4 Şubat 1928 



197 

 

yapmıştır.910 Mısırlı kadınların dahil olduğu heyet 12. Uluslararası Kadınlar Birliği 

Kongresi’ne katılmak üzere ilk olarak İzmir’e gelmişti. Mısır Heyetine, Huda Şaravi 

başkanlık etmiş ve yapılan seyahate damgasını vurmuştur. Şaravi, Şark’taki kadınların 

kurtuluşunu Atatürk’e borçlu olduklarını, Mısır’da çemberi peçenin 1923’te kaldırıldığını 

belirtmiştir.911 1935 yılında 12. Uluslararası Kadınlar Birliği Kongresinin İstanbul’da 

düzenlenmesi tesadüfi değildi. Çünkü bir yıl öncesinde Türk kadını siyasi haklar 

kazanmıştı. Bu yenilik ister istemez hem Müslüman dünyanın hem de Batı dünyasının 

ilgisini çekmişti. Kongreye yoğun ilgi gösteren L’Egyptienne 114. sayısını Türkiye özel 

sayısı olarak basmıştır. İlk defa Müslüman bir ülkede toplanılan kongre öncesinde 

Türkiye’ye gelen Mısır kadınları heyeti başkanı Şaravi yaptığı açıklamalarla Türkiye’ye 

olan hayranlığını ve örnek aldığı hususları dile getirmiştir. 912 Yine aynı ziyaret 

kapsamında Şaravi, İstanbul’da verdiği demeçte, vatanın kurtuluşunda Türk kadınlığına 

verdiği mevkiyi memnuniyetle karşıladıklarını ve büyük cesaretle yürüttüğü ıslahatı 

tamamlaması için Atatürk’e duacı olduklarını dile getirmiştir.913  

İstanbul’dan sonra Atatürk ile görüşmek üzere Ankara’ya hareket eden kadınlar kongresi 

üyesi 30 kişi resmi görevlilerce karşılanmıştır.914 Mısır Kadınlar Birliği Başkanı Huda 

Şaravi Cumhuriyet gazetesine verdiği mülakatta, “Biz Mısırlılar zaten Atatürk’ü çok 

sever ve onun açtığı yolda yürümeyi bir şeref biliriz. Hatta siz ona Atatürk dersiniz. Biz 

ise onu ‘Ataşark’ diye anarız. Çünkü yalnız Türk’ün değil, bütün Şark’ın ve bilhassa 

Kardeş Mısır’ın da atası ve önderidir. Atatürk sayesinde Türk kadınının bugün nail 

olduğu inkişafı gıpta ile takip ediyoruz. Biz Türk kadınına ve Türklüğe yakın ve kardeş 

olmakla sevinç duyuyoruz”915 ifadelerini kullanmıştır. Bu ilginin ortaya çıkardığı 

söylemler genel anlamda Türk inkılabının Mısır kadınlarını etkilediğinin somut 

örneklerini oluşturmaktadır. Aynı zamanda Mısır’daki kadın hareketinin iki ülke arasında 

kurulan yakınlığın bir yumuşak güç unsuru aracı olabileceğini göstermiştir.  

 
910 “Ne Mutlu Türk Kadınlarına”, Akşam, 29 Ocak 1935 
911 “Kadının Kurtuluşunu Atatürk’e Borçluyuz”, Cumhuriyet, 13 Nisan 1935 
912 Bulut ve Güzel, a.g.m., s.10-19 
913 “Biz Türkiye’ye Hayran olmaya Geldik”, Cumhuriyet, 16 Nisan 1935 
914 “Dünya Kadınları Ankara Yolunda”, Cumhuriyet, 26 Nisan 1935 
915 “Mısır Kadınları ve Atatürk”, Cumhuriyet, 28 Nisan 1935 



198 

 

4.2.2. Cumhuriyetin Kraliçesi Keriman Halis’in Mısır Ziyareti 

Bu dönemdeki yakınlaşmanın diğer bir aracı da dünya güzeli seçilen Keriman Halis’in 

Mısır’ı ziyaret etmesiydi. Bu seyahat hem Türk kadınının Doğu milletleri gözünde geldiği 

yeri göstermek anlamında Türkiye’nin yumuşak gücüne hizmet ettiği gibi Mısır ile 

Türkiye arasındaki gergin ilişkilerin hemen sonrasına denk gelmesi açısından önemliydi. 

Keriman Halis’in kısa ziyaretinin Fes Olayından hemen sonra gerçekleşmesi Mısır’da 

Türkiye’ye karşı gelişen kızgınlığı yatıştırmıştı. Bu ziyaret Türkiye’nin propaganda ve 

kadın imajına yönelik kamu diplomasisi aracı olarak kullandığı bir dış politika aracına 

dönüşmüştür.916  Mısır basını bir yandan gerginleşen iki ülke ilişkilerinin yumuşamasına 

vesile olan bu ziyaret çerçevesinde misafirini “Kemalist Cumhuriyetin” iyi niyet elçisi 

olarak görmüştür. Bu ziyaret aynı zamanda Mısır kadın hareketinin liderleri tarafından 

“Türk kadınlarının modernleşmesi ve özgürleşmesini gösteren bir sembol” olarak 

değerlendirilmiştir.917 

Türk basınında Akşam ve Cumhuriyet gazetelerinde bu seyahate yer verilmiştir. Mısır 

Kadınlar Birliği Başkanı Huda Şaravi, Keriman Halis için şerefine bir ziyafet vermiş, 

ikinci ağırlama Safiye Zağlul tarafından Beyt’ül Umme (Milletin Evi) denilen konakta 

yapılmıştır.918 Başka şehirlerde de ağırlanan dünya güzelinin Mansure şehrini ziyaretinde 

çarşı kapanmış, halk yollara dökülmüştür. Şehirde “Yaşasın Türkiye, yaşasın Gazi” 

sesleri yükselmiştir.919 İskenderiye ve Kahire’de yoğun halk sevgisi ile karşılaşan 

Keriman Halis, Abidin Sarayı’nda Kral ve Kraliçe ile görüştükten sonra Mısır Kadın 

Birliği Başkanı tarafından misafir edilmiştir.920  İngiliz basınında, tam bir özgürleşmeye 

doğru hızlı ilerleyen Türk kadınının medeni haklarına yönelik yapılan köklü değişiklikleri 

dile getiren The Times, 1932'de Keriman Halis’in kainat güzeli seçilmesini Türk 

kadınının büyük zaferi olarak nitelendirmiştir. “Halis’in Türkiye’ye döndüğünde uzun ve 

zorlu bir seferden dönen büyük bir komutanın gurur duyabileceği şekilde vatandaşlar 

tarafından karşılandığını, elde edilen bu başarının sadece ulusal gururu harekete 

geçirmediğini aynı zamanda Türk kadınlarının kazandığı yeni özgürlüğün bir sembolü ve 

 
916 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.248-249 
917 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s. 235-240 
918 “Keriman Halis’i ‘Mısırlıların Annesi’ Safiye Zağlul Kabul Etti”, Cumhuriyet, 20 Mart 1933 
919 “Mansure Bayram Yaptı, Cumhuriyet, 30 Mart 1933 
920 “Dünya Güzelinin Mısır Seyahati ve İstikbal Resmi”, Akşam, 15 Mart 1933, s.8 



199 

 

Türkiye'nin uzun süredir medeni uluslar arasında yer almasını engelleyen zincirlerden 

nihayet kurtulduğunun dünyaya bir kanıtı olarak görüldüğü” belirtilmektedir.921  

 4.2.3. Yaklaşan İtalya Tehlikesi 

İkinci Dünya Savaşı önce Türk dış politikasının en zorlayıcı ülkesi yayılma politikası 

izlemeye başlamış olan İtalya’ydı. Habeşistan’ın işgali sonrası İtalya’nın Doğu Akdeniz 

hedefleri Türkiye’yi oldukça rahatsız etmişti. Daha önce Türkiye’nin Milletler Cemiyeti 

üyeliğine bu emelleri münasebetiyle karşı çıkan İtalya faşist söylemlerine 1928 yılında 

başlamıştı.922 İki dünya savaşı arasında Türkiye bölgesel politikalara kayıtsız kalmamakla 

birlikte bölgedeki sorun alanlarından ve çatışmalardan uzak durmuştur. Ortadoğu ülkeleri 

ile Türkiye arasındaki ilişki 1930’ların sonuna doğru savaş tehlikesinin ortaya çıkmasıyla 

pragmatik bir çerçeveye oturmuştur.923 Bu döneme geçilmeden çok önce 1927 yılında, 

İtalya ve İngiltere’nin Mısır’da Türkiye aleyhine politikalarını rapor eden Kahire 

Elçiliğince iletilen yazıda; İngiltere’nin Mısır Yüksek Komiseri Lord Loyd’un göreve 

başlayalı daha iki ay olan İtalya Sefiri ile iyi bir dostluk kurduğunu, İngilizlerin İtalya ile 

birlikte Türkiye’den ayrılarak Mısır’a yerleşen muhalefeti yeniden desteklemeye 

başladıklarını ve İtalya etkisinde kalan basının yeniden ortaya çıkarak Türkiye’yi 

eleştirmeye çalıştıkları belirtilmektedir. İtalya ile Türkiye arasında bir harp çıkması 

halinde Mısırlıların Türkiye’yi destekleyeceğini, Trablusgarp’ta vuku bulması muhtemel 

kalkışmalara madden ve manen yardım edememeleri için İtalyanların çabaladıklarını ve 

memleketleri dahilinde huzursuzluk çıkarmaya çalıştıkları ifade edilmektedir. Ayrıca son 

günlerde Servet Paşa ile yapılan görüşmelerinde kendisine İtalyanların İzmir ve 

Anadolu’nun aleyhinde teşebbüslerine dair bazı şeyleri işittiğine dair bilgiler aktardığı 

bildirilmektedir.924  

Türk Dışişleri yaklaşan savaş öncesi Mısır’ın zorunlu tercihine dikkat çekerek 

Başbakanlığa ilettiği yazıda Kral ve İngilizlerin arasının açık olduğu gibi Mısır halkının 

İngilizleri sevmemesine rağmen İtalyanların Habeşistan’dan sonra Mısır’ı işgal etmek 

 
921 “Feminism in Turkey: The Lifted Veil”, The Times, 2 Kasım 1932 
922 Faruk Sönmezoğlu, İki Savaş Sırası ve Arasında Türk Dış Politikası, Der Yayınları, İstanbul, 2011, 

s.310-312 
923 Bein, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu…, s.15 
924 TDA, 541-44106-209124-38, Kahire Elçiliğinden Hariciye Vekaletine, 11.02.1927 



200 

 

isteyeceği yönündeki haberler nedeniyle İngiliz işgalini daha ehven bulmuş oldukları 

ifade edilmiştir. Ayrıca Mısır hükümeti bu koşullarda bağımsızlık yerine İngilizlerden 

kapitülasyonların kaldırılması meselesini öne çıkarmıştır.925 Savaş öncesi İtalya’nın 

saldırgan tutumu Türkiye’yi de oldukça etkilemiştir. 1930’lara kadar toprak bütünlüğü ve 

bağımsızlığa yönelik Batı’dan duyduğu güvenlik endişesinin yerini 1934 yılından itibaren 

İtalya almıştır.926 Türkiye’nin yaklaşımı Batı’ya karşı 1930’dan sonra yavaş yavaş 

değişirken 1936 yılı ile birlikte Türkiye, İngiltere ve daha sonra Fransa ile iş birliğine 

yönelmiştir. Yaklaşan İtalya tehlikesi bu yakınlaşmayı tetiklemiştir. İtalya 1935 yılı Ekim 

ayında Habeşistan’a saldırınca bu endişenin yersiz olmadığı anlaşılmıştır.927  

İtalya’nın 1935’te Habeşistan’a saldırması Milletler Cemiyeti’ni harekete geçirmişti. 

Misak’ın 12. maddesini ihlal eden İtalya’ya karşı Türkiye’nin de dahil olduğu üye ülkeler 

ekonomik ve mali zorlama tedbirlerin alınması kararını desteklemiştir. Bununla birlikte 

Türkiye kendisine gelebilecek saldırı tehlikesini bertaraf etmek amacıyla İngiltere’nin 

önerdiği “Akdeniz Paktı’na katılmıştır.928 İtalya’nın bu saldırganlığı ile birlikte Akdeniz 

ve Süveyş Kanalı’nda oluşturduğu tehlikeli durum İngiltere’nin bölgedeki çıkarlarını 

etkilemeye başlamıştı. Bu durum Türkiye ile İngiltere’nin yakınlaşmasında ortak tehdit 

algılamaları dolayısıyla bir fırsatı doğurmuştur.929 Benzer şekilde Mısır yaklaşan 

tehlikenin farkındaydı ve İngiltere ile ittifak kurmanın ülke savunması için gerekli 

olduğunu biliyordu. İki ülke arasındaki iş birliği Türkiye’nin 1937 yılında Sadabat 

Paktı’nın kuruluşunda yer almasıyla belirgin bir şekilde ortaya çıkmıştır.930 Mısır'ın pakta 

katılması yıl içinde gündeme getirilmiş ve Kahire'deki İngiliz Büyükelçisi ile Mısır 

Başbakanı arasında istişare konusu olmuş olsa da bu yönde hiçbir gelişme 

yaşanmamıştır.931 Bu bağlamda Türkiye’nin, Mısır'ın Pakt’a katılmasını memnuniyetle 

karşılayacağı ifade edilmiştir. Türkiye’nin Kahire Elçiliği, ayrıca İtalya’nın Doğu 

Akdeniz ve Kızıldeniz’de İngiltere aleyhine oluşturduğu tehlike nedeniyle İngiltere’nin 

 
925 TDA, 37193-149247-22, Hariciye Vekaletinin Yazısı, 16.10.1935, No:139. Gayet Gizlidir. 
926 Ülman, a.g.m., s.244-245 
927 Ülman, a.g.m., s.250-252 
928 Hüner Tuncer, Atatürk Döneminde Türk Dış Politikası, Sia Kitap, İstanbul, 2021, s.132-133; Erdoğan 

Karakuş, İkinci Dünya Savaşı Öncesinde İngiliz Belgelerinde Türk İngiliz İlişkileri 1938-1939, IQ 

Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2006, s.90 
929 Hüner Tuncer, İsmet İnönü’nün Dış Politikası 1938-1950, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2022, s.29 
930 Karakuş, a.g.e., s.95 
931 NA, FO, 371/E 1214/44, Turkey Annual Report 1938, “P. Loraine’den Viscount Halifax’a”, 16 Şubat 

1939 



201 

 

Arap ülkelerinin bağımsızlıklarını koruması için bir birlik kurulmasını desteklediğini 

aktarmıştır.932 Diğer taraftan İngiltere-Mısır ittifak anlaşması müzakerelerinde sona 

gelinmişti. Mısır uzun müzakereler neticesinde isteklerinin birçoğunu İngiltere’ye kabul 

ettirememiş ve İngiltere’nin Sudan’daki varlığından rahatsız olmakla birlikte İtalya’nın 

bu saldırısı karşısında ülkesinin ilhak edileceğini düşünerek İngiltere ile ittifak anlaşması 

yapmayı tercih etmiştir. Aynı şekilde İngiltere ise imparatorluk yollarının tehlikeye 

düşmesini istemediğinden Mısır’ı kendi tarafında bir ittifakta tutmak istemiştir.933 

Akşam gazetesinde çıkan haber savaş tehlikesi nedeniyle ülkelerin aldığı konumlara yer 

vermiştir. İtalya’nın Habeşistan işgali Mısır’ı tedirgin etmişti. Mısır’ın Akdeniz’in Doğu 

kapısı üzerinde olması ve Habeşistan’a yakınlığı dolayısıyla sahip olduğu jeostratejik 

konumu İngiltere’nin de önlem alarak donanmasının büyük bir kısmını bu bölgeye sevk 

etmesini sağlamıştı. Tehlikenin farkında olan Mısırlılar ise İngiltere’nin bu tahkimatına 

karşı çıkmamıştır.934 Savaş tehlikesi Mısır’ı ister istemez hem İngiltere’ye hem de 

Türkiye’ye yaklaştırarak ittifak ve dostluk anlaşmalarının zeminini oluşturmuştur. 

 4.2.4. Türkiye-Mısır Dostluk Antlaşması, İkamet Antlaşması ve Tabiiyet 

Sözleşmesi 1937 

Lozan Barış Antlaşması imzalandığında Mısır ile Türkiye arasındaki ilişkilerde mevcut 

sorunların daha sonra iki ülke arasında çözüleceği hüküm altına alındığından Türk 

vatandaşlarını ilgilendiren tabiiyet meselesi dahil birçok konu ertelenerek ileri tarihlerde 

müzakere edilmiştir. İki ülke diplomatik temsilciliklerinin resmi olarak karşılıklı göreve 

başladığı yılı takip eden 1927 yılında Mısır ve Türkiye temsilcileri tarafından dostluk 

anlaşması taslağı hazırlanmıştır. İki ülke arasındaki ilişkileri güçlendirmeye yönelik 

çabalar içerisinde Mısır Vatandaşlık Kanununa göre Mısır’da yaşayan Türklerden Türk 

vatandaşlığını tercih edenler hakkında zorunlu olarak sınır dışı edilmesi düzenlemesi 

kaldırılarak bu konuyu Mısır hükümetinin tercihine bırakan değişiklik de vardır.935 Ancak 

Türkiye’nin teşebbüsüne rağmen Mısır Hükümeti bir tabiiyet itilafnamesinin 

imzalanmasına yanaşmayıp 1926 ve 1929 tarihlerinde tabiiyetle ilgili kanunlar 

 
932 BCA, 30.10/260.751.21, Hariciye Vekaletinden Başbakanlığa, 28 Mayıs 1936 
933 İsmail Soysal, Türkiye’nin Siyasal Andlaşmaları 1. Cilt (1920-1945), Türk Tarih Kurumu, Ankara, 

2000, s.536 
934 “Mısır Meselesi”, Akşam, 1 Ocak 1936 
935 Bayyumi, a.g.e., s.104-105 



202 

 

çıkarmıştır. Oysa Mısır’da bulunan kendi tebaası hakkında Fransa, İtalya ve Almanya ile 

bahsi geçen anlaşmaların imzalandığı belirtilmiştir. Mısır tabiiyeti meselesi hakkında 

Türkiye’nin Kahire elçiliği bir rapor yayınlamış ve konunun ilgili maddelerini 

açıklamıştır. Raporda Lozan Antlaşması’nın 17. maddesinde 5 Kasım 1914’ten itibaren 

Türkiye’nin Mısır’daki haklarından vazgeçtiği ve 19. maddesinde, Mısır’ın 

tanınmasından dolayı iki ülke arasındaki sorunların ilgili devletler arasında sonradan 

çözüleceği belirtildiğinden Türkiye’den ayrılan diğer topraklara ilişkin anlaşma 

hükümlerinin Mısır için uygulanmayacağı belirtilmişti. Çıkarılan kanun 

düzenlemesindeki maddelerdeki936 şikâyet edilen hususlar şu şekilde sıralanmıştır: 

Türkiye’nin Mısır’ı tanıdığı 5 Kasım 1914’te ikametine bakılmaksızın tüm Krallık 

azalarını Mısır vatandaşı kabul edileceğini, bu tarihten sonra Mısır’da ikamet etmiş olan 

Osmanlı vatandaşları iki ülke arasında seçim yapmaya veya Mısır’ı terk etmeye mecbur 

bırakılmıştır. Mısır’da Türk Vatandaşı olarak kalmak isteyen birçok kişinin bulunması ve 

ihracatımızın Mısıra fazla olması nedeniyle bazı tedbirleri almak üzere mukavele-i 

bilmisil karşılık verilmesinin yerinde olmayacağı bildirilmiştir. Türkiye’nin aleyhinde 

maddeler içeren Tabiiyet Kanununu kabul etmekle birlikte Lozan Antlaşması 

çerçevesinde bir mukavelenin yapılmasına İngilizlerin müsaade etmeyeceği ve bunun 

yerine mevcut maddelerin tadil edilmesi için girişimde bulunacağı bizzat o dönemde 

başbakanlık yapmış olan Nahhas Paşa tarafından iletilmişti. Ancak Vefd’in iktidardan 

uzaklaşması sonrası yeni Hariciye Vekili samimiyetinin gerçek olmasına rağmen Mısır 

 
936 Tabiiyet yasasının ilgili maddeleri ile ilgili raporda belirtilen daha geniş yorumlar şu şekildedir: “1-

Birinci maddenin birinci fıkrasında hanedan Kralının bil istihkak Mısır tebaası addolunduğu tasrih 

edilmektedir. Eski kanunda münderiç olmayan bu fıkranın Hidiv Abbas Hilmi Paşa ile Prens Seyfettin 

hakkındaki hükümetimizin noktai nazarını hükümsüz bırakmak için vaaz edildiği kaviyen meczumdur. 2-

Birinci maddenin üçüncü fıkrasında 5 Teşrinisani 1914 tarihinden evvel Mısır’da tesisi ikamet etmiş ve 

kanunun tarihi neşrine kadar temekkünde berdevam bulunmuş olan Osmanlı tebaasının Mısır tebaası 

addolunduğu musarrahtır. Yalnız ikinci maddede bunlardan kendisi veya ebeveyni Türkiye’de veya 

Türkiye’den ayrılmış memleketlerde mütevellit olup bu kanunun neşrinden evvel 1926 kanunu mucibince 

Türkiye veya Türkiye’den ayrılmış memleketler lehine hakkı hıyarlarını istimal etmiş bulunanların Mısırlı 

addedilmemekle beraber Dahiliye Nezaretinin emrile altı ay zarfında Mısır’ı terke mecbur oldukları ilave 

edilmektedir. 3- Üçüncü madde mucibince 5 Teşrinisani 1914 tarihinden sonra Mısır’da tesisi ikamet 

eylemiş ve o tarihten itibaren ikametlerini temdit eylemiş bulunan Osmanlı tabaası bir sene zarfında Mısır 

tebaası addolunmaları zımnında müracaatta bulunabilirler. Böyle bir müracaatta bulunmadıkları surette 

altı ay zarfında Mısır’ı terke davet olunacaklardır. 1926 kanununun üçüncü maddesini teşkil eden ve hiçbir 

esasatı hukukiyeye muvafık olmadığı defatla izah olunan bu ahkâmın, tadil olunacağı Harbiye Nazırı 

tarafından kerraren vaat olunduğu halde ipka edildiği görülmektedir. 4-Kanunun dördüncü maddesinde 

Mısır’da tesisi ikamet eylemiş olup bilahare temekkünde devam etmemiş bulunanların da aynı şekilde Mısır 

tabiiyetini iktisap için müracaatta bulunabilecekleri zikr ediliyor. Ancak meclisi vükala müstesna ahvalde 

Mısır tabiiyetini bahşetmemeye salahiyettardır.” BCA, 30-10/266-795-17, Hariciye Vekaletinden 

Başvekalete, 2 Mayıs 1929  



203 

 

ile Türkiye arasında böyle bir mukavelenin yapılmasını istemeyen dış kuvvetlerin etkisi 

ile alelacele bir tabiiyet kanununu yayınladıklarını vurgulanmıştır. Mısır’ın bu dönemde 

özellikle halk tarafından desteği bulunan Vefd, parlamentodaki çoğunluğuna rağmen 

İngilizlerin isteğiyle iktidardan uzaklaşmasının oluşturduğu siyasi tablo tahtını korumak 

için İngilizlerin desteğine ihtiyacı olan kralın güçlü olduğu tabloya dönüşmüştür. Bu 

dönemde parlamentoda alınan kararlarda raporda zikredilen dış kuvvet olarak İngilizlerin 

arka planda belirleyici olduğu bu meselede de anlaşılmıştır.937 

Türk Hükümeti ise Mısır uyruğundan olanlara Türkiye’de taşınmaz satın almalarının 

önünü açarak bu dönemde ikili ilişkilere yönelik önemli bir adım atmıştı. Mısırlılara 

Türkiye’de gayrimenkul satın alma hakkı tanıyan kararnameye göre Lozan Barış 

Antlaşması’nın 17. ve 19. maddelerindeki hükümlere aykırı olarak Mısır’ın 1929’da 

çıkardığı Tabiiyet Yasasının bu konudaki müzakerelere olumsuz etki edeceği ve iki ülke 

arasında yapılacak ikamet sözleşmesinden önce Mısır uyruğunda bulunanlara bu hakkın 

verilmesinin sorunun çözümünü zorlaştıracağı bilinse de iktisadi çıkarlar göz önünde 

bulundurularak Amerikalılar için verilmiş olan bu hakkın Mısırlara da verilmesinin 

kararname ile onaylanması uygun görülmüştür.938  Bununla birlikte dostluk anlaşması 

için devam eden müzakereler 1930’ların ilk yarısında bir netice vermemiş, bu dönemde 

Fes Olayı nedeniyle gerginleşen ilişkiler 1935’le birlikte Doğu Akdeniz’de bir savaş 

tehlikesinin ortaya çıkmasıyla Mısır’ı dış ilişkilerinde ittifak kurmaya yönelik adımlar 

atmaya zorlamıştır. Böylelikle 1937 yılında imzalanan Türkiye-Mısır Dostluk 

Antlaşması, İkamet Antlaşması ve Tabiiyet Sözleşmesiyle939 iki ülke arasında yeni bir 

sayfa açılmıştır. 

El-Cihat adlı Mısır gazetesi konuyu takip etmiş, Türkiye ile Mısır arasında yapılacak 

müzakerelerde mutabık kalındığını ve yapılacak anlaşmanın Dostluk, Mülkiyet ve 

Tabiiyet başlıklarından ibaret olduğunu, ayrıca Başbakan İsmet İnönü’nün bu vesile ile 

Mısır’a gideceğini ileri sürmüştür.940 Türkiye tarafını Dışişleri Bakanı Tevfik Rüştü 

Aras’ın, Mısır tarafını Mısır Elçisi ve olağanüstü Yetkili Temsilcisi Mohammed El-Mofti 

El-Gazaerli’nin imzacı olarak yer aldığı anlaşma metni 7 Nisan 1937 yılında imzalanmış 

 
937 BCA, 30-10/266-795-17, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 2 Mayıs 1929 
938 Baş, a.g.e., s.19; BCA, 030.18.1.2./13.54.13, İcra Vekilleri Heyeti Kararnamesi, Ağustos 1930 
939 Anlaşma metinleri için bkz.: TBMM Kavanin Mecmuası, D.5, C.17, Ankara, TBMM Matbaası, 1937, 

s.1050-1056 
940 Baş, a.g.e., s.26; BCA, 030.10/266.798.17, Hariciye Vekâletinden Başvekâlete, 28 Ağustos 1936 



204 

 

ve anlaşma uyarınca onay belgelerinin Kahire’ye verilişinden itibaren 15 gün içinde 

yürürlüğe gireceği belirtilmiştir. Süre belirtilmediğinden halen yürürlükte olan ve 4 

maddeden oluşan anlaşma Mısır ile Türkiye arasında dostluğu pekiştirerek bundan sonra 

kuracakları ilişkilere sağlam bir alt yapı teşkil etmiştir.941 İmzalanan Dostluk 

Antlaşmasının hükümlerinde barışı, samimiyeti ve daimî dostluğu esas aldığı, her iki 

ülkenin diplomatik temsilciliklerinin karşılıklılık ilkesine göre diğer ülkenin sağlamış 

olduğu imtiyaz vesaire uygulamalara sahip olacağı belirtilmiştir. İkamet Muahedesine 

göre, her iki ülke vatandaşları “en ziyade müsaadeye mazhar millet” ilkesi gereğince diğer 

ülkede yabancılara bu konuda tanınmış olan hakların aynısından yararlanma hakkına 

sahip olacak şekilde akit tarafın ülkesine serbestçe seyahat, ikamet ve yerleşebilecekleri 

kayıt altına alınmıştır. Son olarak Tabiiyet Mukavelenamesi, Osmanlı Devleti’nin savaşa 

girdiği 5 Kasım 1914 tarihini esas alarak vatandaşlık haklarını düzenlemiştir. Tabiiyetle 

ilgili sözleşmede böylelikle 1929 tarihli Tabiiyet Yasasına göre Türkiye’nin savaşa 

girdiği 5 Kasım 1914 tarihindeki ikametine bakılmaksızın Türk vatandaşlığını tercih 

edenlerin zorunlu olarak sınır dışı edilmesi uygulamasına son verilmiştir. Bu 

anlaşmalardan sonra uzun yıllar aynı imparatorluk sınırları içerisinde bir arada yaşamış 

iki toplum için şimdi birbirine “uzak komşular” olarak bağımsız iki devlet çatısı altında 

ilişkilerini sürdürecek sağlam bir zemin oluşmuştur.  

 
941 Anlaşma maddeleri için bkz.: Soysal, a.g.e., s.536-537 



205 

 

SONUÇ 

19. asrın ortalarına kadar Mehmet Ali Paşa’nın modern yapılarla kurduğu güçlü ordusu 

ve ekonomisi sayesinde Osmanlı Devleti içerisinde imtiyazlı bir eyalet konumuna gelen 

Mısır, idari olarak ayrışma sürecine girerek başkent ile daha özerk hareket edecek 

bağlarını geliştirmiştir. Mehmet Ali Paşa’nın başlattığı dönüşüm halefleri tarafından 

devam ettirilmemiş, Hıdiv İsmail zamanındaki atılım ve neticesindeki borçlanmalar 

imtiyazlı eyaleti büyük güçlerin müdahale edeceği bir döneme sürüklemiştir. 1882’de 

İngiltere’nin müdahalesi ile birlikte Birinci Dünya Savaşı’na kadar Mısır’da bulunan fiili 

İngiliz işgal yönetimi tüm idari, askeri ve siyasi dinamikleri elinde tutmuştur. ‘Örtülü 

himaye’ye dönüşen bu işgal döneminde milliyetçilik temelinde Mısır’da bir takım fikir 

hareketleri gelişmiştir. Bu dönemde basının serbest olması milliyetçi düşüncenin 

yayılmasında önemli bir etken olurken ülke yönetiminde yabancıların yer alması 

milliyetçi düşünceyi canlandırmıştır.  Avrupa merkezli milliyetçiliğin ortak bir amaca 

yönelik toplum oluşturulmasında anahtar rol üstlenmesi pratiği Mısır’da toprağa dayalı 

milliyetçilik çerçevesinde kendini göstermiş ve Arap milliyetçiliğinden ayrılmıştır.  

“Mısır Mısırlılarındır” sloganı işgale karşı direncin ifadesi olarak kalmıştır. Bu dönemde 

vatanseverlik üzerinden Mısırlılık bilinci oluşmuştur. Ortaya çıkan milliyetçi anlayış bir 

taraftan İslami öğelerinden beslenerek işgale karşı bir duruş sergilerken padişahın 

halifelik konumu bu direnci ayakta tutmak için etkili bir dayanak oluşturmuştur.  

1882’de İngilizler tarafından işgal edilen Mısır, Süveyş Kanalı’nın önemli bir geçiş 

noktası olması hasebiyle zamanla İngiltere’nin Doğu Akdeniz ve Hint denizindeki 

çıkarları için güvenli bir liman olmuştur. Mısır milliyetçiliği esaslı olarak bu işgal 

dönemindeki iklimde gelişme göstermiştir. İşgalle birlikte Mısır’da söz sahibi olan 

yüksek komiserler milliyetçileri baskılayarak bağımsızlık, anayasa ve parlamento gibi 

hedeflerin gelişimini engellemiştir. Osmanlı Devleti’nden bağımsız bir devlet kurma fikri 

Mısır’da olgunlaşmamıştı. İlk olarak bağımsızlık fikri ve İttihat ve Terakki yönetiminin 

Türk milliyetçiliğini önceleyen politikalarından sonra belirginleşmiştir. Ancak bu 

politikaların sebep değil, sonuç olduğu yönünde görüşler ileri sürülmekle birlikte 

kanaatimizce bu iki durumun birbirini tetiklemesi sonucu bağımsızlık fikrinin ortaya 

çıktığı anlaşılmaktadır. Milliyetçi düşünce bu dönemde iktidarın gölgesi olarak duran 

İngiliz işgali sayesinde fikir aşamasından aksiyon aşamasına geçememiştir. Mısır 



206 

 

milliyetçiliği Birinci Dünya Savaşı’na kadar İslami öğelerden beslenirken işgal dönemi 

boyunca İngiliz karşıtlığı sayesinde varlığını sürdürmüştür. Bu anlamda Mısır’ın savaş 

sonrası giriştiği bağımsızlık mücadelesinde en belirleyici faktör İngiltere’nin ülkedeki 

kalıcı varlığı olmuştur.  

Birinci Dünya Savaşı sırasında İngilizlerin verdiği bağımsızlık sözü ve savaş sonrası 

toplumların kendi kaderini tayin hakkı ilkesi çerçevesinde ortaya çıkan rüzgâr Mısırlıları 

bağımsızlık yolunda heyecanlandırmıştır. Bu dönemde Mısırlılar Arap milliyetçiliğine 

yanaşmamış ve sadece Mısır’ı ilgilendiren bir bağımsızlık mücadelesine girmiştir. Vefd, 

Araplık, İslam ve Osmanlılık ötesinde kadim medeniyeti öne çıkaran bir kimlik ortaya 

çıkarmaya çalışmıştır. Özellikle seküler milliyetçi aydınlarda firavun medeniyeti vurgusu 

belirgin bir şekilde ortaya çıkmıştır. Ancak Mısır’da belli etnisiteye dayanan bir 

milliyetçiliğin gelişmemesi ve ülkede İslami anlayışın güçlü olması neticesinde 

zihinlerdeki ‘ümmet’ öğesinin ‘millet’ öğesinden daha güçlü kalmasına neden olmuştur. 

Milliyetçi düşüncenin zayıflığı ortak amaç etrafında toplanması beklenen ulus idealini 

geciktirmiştir. Mısır’da bu durum 1952 yılında Hür Subaylar tarafından gerçekleştirilen 

darbeden sonra krallık rejimine son verilirken Cemal Abdülnasır liderliğinde gelişen pan-

Arapçı söylemle telafi edilmeye çalışılacaktır.  

28 Şubat 1922’de Mısır’a İngiltere tarafından tek taraflı verilen bağımsızlık bölgede 

İngiliz askeri ve siyasi çıkarlarının gözetilmesi şartıyla mümkün olmuştur. 1924 yılı ile 

birlikte 1936’ya kadar devam edecek müzakerelerde 1922 yılındaki bağımsızlık 

anlaşmasında belirlenen konular çözüme kavuşturulmaya çalışılmıştır. ‘Nahhas-

Handerson 1930 taslağı’ üzerinden çalışan taraflar 1936’da anlaşmaya varmıştır. 

Yaklaşan dünya savaşı da bu süreci hızlandırmış ve Mısırlılar ısrar ettikleri birçok hususta 

taviz vermek durumunda kalmıştır. Bu anlaşmayla İngiliz işgali gerçek anlamıyla 

sonlanmış ve Mısır, savunmasını Mısırlıların yaptığı görece daha bağımsız bir ülkeye 

dönüşmüştür. Özellikle yabancılara tanınan adli ve mali alandaki ayrıcalıkları kapsayan 

kapitülasyonların kaldırılması tam bağımsızlığa yönelik önemli bir adım olmuştur. 1922 

tarihli tek taraflı bağımsızlık bildirgesi Mısırlıların söz sahibi olmadığı bir metinken, 1936 

yılındaki ittifak anlaşması Mısır hükümeti temsilcilerinin müzakere ettiği ve tarafların 

serbest iradelerine bağlı olarak karar verdikleri bir anlaşma niteliğindedir. Ortaya çıkan 

sonuçta Mısır’da işgal döneminde kurulan Milli Hareketin-el-Hareket’ül-Vataniyye fikri 

alt yapıyı kurması nedeniyle dolaylı olarak bağımsızlığın kazanılmasına etki ettiği 



207 

 

söylenebilir. Burada ana etken ise 1930’ların ortasından itibaren gerilen yeni uluslararası 

ortamda İngilizlerin Mısır’daki çıkarlarını yeniden gözden geçirmesini gerekli kılan 

dengelerin değişmesiydi.  

Türkiye ve Mısır ilişkilerini bağımsızlık, Türk Millî Mücadelesi ve Türkiye’deki inkılap 

hareketleri üzerinden inceleyen bu çalışmada Mısır’ın Türkiye ile olan bağının 

Ortadoğu’da Osmanlı bakiyesi başka bir ülke ile kıyaslanmayacak ölçüde güçlü olduğu 

sonucu ortaya çıkmıştır. Birinci Dünya Savaşı sonrasında Misak-ı Millî ile birlikte 

belirlenen vatan toprağının dışında kalan Mısır’ın Türkiye’den kopuşu siyasi ve kurumsal 

düzeyde ve halk nezdinde kolay olmamıştır. Çünkü Osmanlı Devleti’nden ayrı olarak 

bağımsız bir Mısır devleti kurma fikri savaştan hemen önce ancak gelişebilmiştir. 

Halifeliği temsil eden imparatorluk ile Mısır’ın bağı sürekli canlı kalmıştır. Mısırlıların 

Türklerden değil, İngiliz işgalinden kurtularak kazanacakları bir bağımsızlık hayali vardı. 

Birinci Dünya Savaşı sonrasında Mısır bir taraftan bağımsızlık mücadelesi verirken aynı 

dönemde Türkler, kazandıkları Millî Mücadele zaferi ile bir anlamda emperyalist sisteme 

karşı milli bir başkaldırı sergilemişti. Yunanlılara karşı Türklerin büyük zafer elde etmesi 

sonrasında imzalanan Lozan Barış Anlaşması ile Türkler Birinci Dünya Savaşının galibi 

Batılı Güçlerin karşısına onlarla eşit konumda bir muhatap olarak çıkmıştı.   

Bu bağlamda Mısır’ın Türkiye ile kalan hukuki bağının da görüşüleceği Lozan Barış 

Konferansı savaş sonrası dönemde Türkiye Mısır ilişkilerinde ilk yakınlaşmanın 

gerçekleştiği uluslararası arena olmuştur. Konferans Mısırlılara bağımsızlık davasını 

duyurmak için önemli bir fırsat sunmuştur. Ortada henüz bir barış anlaşması yokken ve 

Türkiye’nin Mısır’daki hakları hukuki olarak da olsa devam ederken Mısırlıların 

Konferansta savunacakları bağımsızlık fikri önemli hale gelmiştir. Aynı zamanda 

Mısır’da siyasi parti ve hükümet yetkilileri Ankara’ya ziyarete bulunarak Türkiye’nin 

Mısır hakkındaki tutumunu öğrenmiş ve Türkiye’nin Mısır’daki haklarından vazgeçerken 

bu hakları İngiltere lehine bırakmayacağından emin olarak endişelerini gidermiştir. Bu 

dönemde bile Mısır’da Türkiye’ye bağlı kalma konusunda görüşleri savunan aydınların 

olması şaşırtıcı olmuştur. Fakat Paris Konferansı’nda olduğu gibi Mısır heyetine 

Konferansta bir söz hakkı fırsat verilmemiştir. Bununla birlikte, yeni Türk devletinin 

kurulmasının Mısır’daki bağımsızlık mücadelesini dolaylı olarak etkilediği, İslam 

Dünyasının içinden çıkan bir örnek olarak Mısırlıları heyecanlandırdığı açıkça 

görülmüştür. 



208 

 

Çalışmada ele alınan iki ülke ilişkilerinde belirleyici değişkenler ortaya konulurken 

modernleşme deneyimlerinin 20. asırda her iki ülkeye bıraktığı miras açısından 

yaklaşılmıştır. Osmanlı Devleti’nin 19. asırda geçirdiği zihinsel ve kurumsal dönüşüm 

Birinci Dünya Savaşı sonrası verdiği kurtuluş mücadelesi neticesinde kurulan Türkiye 

Cumhuriyeti için önemli bir bakiye bıraktığı bilinen bir gerçektir. Bu mirasın birikimi ile 

birlikte cumhuriyetin kurucu kadroları dönüştürme yerine köklü değişiklikleri tercih 

etmiştir. Zira daha önce geçirilen Tanzimat ve Meşrutiyet süreçleri bu kadroların zihinsel 

arka planında modernleşme için bir laboratuvar vazifesi görmüştür. Mısır’da aynı 

dönemde modernleşme pratikleri açısından hızlı bir dönüşüm gerçekleşmiştir. Ancak 19. 

asırda Türkiye’nin Batı ile kurduğu ilişkiler bir kesintiye uğramazken Mısır’ın Mehmet 

Ali Paşa döneminde Batı kurumları ve düşüncesi ile olgunlaşan bağları halefleri 

zamanında zayıflamış ve 1882 İngiliz işgali ile de kesintiye uğramıştır. Dolayısıyla 

Birinci Dünya Savaşı sonrası Türkiye modernleşme deneyimi anlamında daha zengin bir 

mirasa sahip olmuştur. Bu açıdan iki ülke ilişkilerinde zihinsel arka plandaki algıyı 

görmek adına en belirgin ölçüt Türk inkılâbına karşı Mısırlıların tutumudur.  İki ülkenin 

modernleşme sürecindeki dinamikleri, kurumsal ve toplumsal düzeydeki farklılıkları 

ilişkilerin gidişatına etki ettiği ortaya çıkmıştır. 

Benzer bir kültür iklimi ve aynı yönetimsel anlayışın getirdiği yakınlık iki ülke arasındaki 

zihinsel kopuşun zor olduğunu gösterdiği gibi yenilikçi çevrelerin iktidar pratiği deneyimi 

açısından farklılıklar barındırmaktadır. Lozan Barış Antlaşması sonrası cumhuriyet 

rejimiyle yeni Türk devletinin temellerini atan Mustafa Kemal ve kurucu kadro için 

Osmanlı Devleti prototipi bir ülke rejimi ile ilişkilerin mesafeli olması kaçınılmazdı. 

Türkiye’de yenilikçi askeri elit cumhuriyet kurulduktan sonra iktidarını devam ettirerek 

büyük dönüşümlere imza atarken Mısır’daki bu yenilikçi zihniyetin iktidar olmasındaki 

en büyük engel Mısır’daki anayasal monarşi rejimi ve İngiliz himayesinin farklı 

ölçeklerde 1900’lerin ortasına kadar devam etmiş olmasıdır. İngiliz varlığı ve monarşisi 

arasında ezilen parlamenter sistemin ortaya çıkardığı siyasal iktidar sınırlı ölçüde hareket 

edebilmiştir. 

Yeni Türk devletinin rejimi Batı’yı model alan reformları hayata geçirirken genel 

anlamda din alanında yapılan köklü değişiklikler İslam coğrafyasında olduğu gibi 

Mısır’da da tepki çekmiştir. Bağımsızlık mücadelesinde öne çıkan Mısır milliyetçilerinin 

bu sefer entelektüel düzeyde Türkiye’deki inkılap hareketine karşı zaman zaman övgü ve 



209 

 

eleştiri ile yaklaşarak etkilendiği görülmüştür. Türk inkılâbının model olup olmayacağına 

yönelik açmaz Mısırlı aydınların zihninde önemli bir yer etmiş ve bu aydınlar Türk 

inkılabına yönelik tartışmalarda öncü rol oynamıştır. Ancak Mısır’da Türk inkılabının 

aksine, geleneksel olanı modern olana uyarlama baskındır. Zira Mısır’da dini kurumlar 

ve dini anlayış uzun süre etkili olmaya devam etmiştir. Birkaç istisna dışında Mısır’da 

geleneksel olana mesafeli ve İslam dininin etkisini modern yapılardan ayrıştıran bir 

dünyevi anlayışı benimseyen aydın sayısı azdır. Mısır deneyimi daha çok Osmanlı son 

dönemindeki fikirsel hareketleri ve o dönemki dönüşümü andırmaktadır. Türk inkılabı ise 

modern dünya ile geleneksel yapılar arasında keskin bir çizgi çekmiştir. Buradan yola 

çıkarak Mısırlıların Türk inkılabına bakışındaki çekinceyi görebiliriz. Zaman zaman 

eskiden tamamen kopuş şeklinde ortaya çıkan radikal öneriler olsa da Türkiye’deki 

inkılâp hareketinin modern ile geleneksel dünya arasında oluşturduğu net ayrım Mısırlı 

aydınların kafasını karıştırmıştır. Bu kafa karışıklığı Türk inkılabına karşı tepkilerin bir 

taraftan Mısır’daki İslamcı modernistlerin Batılı kurumların benimsenmesinin 

geleneklere bağlı kalarak modernleşme anlayışına olduğu gibi, Batılı anlayışın 

uyarlanmasına karşı çıkan ve köklü değişiklerden yana Batılı modelleri öneren aydınların 

tutumlarında görülmüştür.  

Bu çalışma Türk inkılabının Mısır basınında yankılanmakla birlikte Mısır’da ulus devlet 

pratiğini güçlendirecek harf değişimi, yeni şapka modeli gibi tekliflere bakarak 

Türkiye’deki köklü değişikliklerin özellikle aydın düzeyinde etkileri olduğunu iddia 

etmektedir. Milliyetçi, İngiliz yanlısı, kral yanlısı ve muhafazakâr basının gazete ve 

dergileri üzerinden Türkiye’deki değişime bakışı resmedilirken ortaya çıkan sonuç tek bir 

bakış açısının olmamasıdır. Özellikle Türkiye’nin Batı’yı model olarak bu kadar 

benimsemesine temkinli yaklaşılmıştır. Yazılarda hayranlık düzeyinden en ağır 

eleştirilere kadar bunu görmek mümkündür.  Yapılan inkılaplar hakkında Türkiye’ye 

bakışta en belirgin kırılma 1924’te halifeliğin kaldırılmasında kendini göstermiştir. 

Hilafetin önceki sahibi olan Mısırlılar halifesiz bir Müslüman toplumunu asla 

düşünemezdi. Diğer taraftan halifeliğin kaldırılmasının hemen sonrasında 1926’da 

yapılan Hilafet Kongresi’nde halifeliğin durumunun görüşülmesi ve Mısırlıların 

ülkelerine tekrar hilafetin dönüşünü mümkün kılacak bir ortamı oluşturma çabası 

içerisine girmeleri tesadüf değildi. Liberal eğilimli El-Hilal, El-Mukattam ve El-Ahram 

gelenekçilere mesafeli çizgisiyle genel anlamda Türk inkılabını desteklemiştir. 



210 

 

Halifeliğin kaldırılması ve harf inkılabına karşı El-Ahram ve El-Siyasa daha temkinli bir 

çizgide yer almakla birlikte eleştirilerinin sesini yükseltmiştir. İslami değerleri merkeze 

alan El-Menar ise, Türk inkılabına karşı en sert eleştirileri yapmıştır. Yapılan 

düzenlemeleri Türklerin İslam Dünyasından kopması olarak değerlendirmiştir. Türk 

hükümeti ülkesindeki inkılap hareketi hakkında Mısır’da yazılan yazıları yakından takip 

ederek aleyhte yazan gazetelerin yurda girişini yasakladığı gibi Kahire Elçiliği vasıtasıyla 

şikâyet etmiştir. Bu dönemde Türk inkılabına yönelik ağır eleştiriler yüzellilikler 

tarafından çıkarıldığı bilinen El-Musavat gibi dergilerde yer alırken bunlara karşı yeni 

Türk rejimi karşı propaganda araçlarını kullanmak adına Mısır’da El-Muhadenet 

gazetesini desteklemiştir.  

İki ülke siyasi ve diplomatik ilişkileri 1925 yılından sonra başlamakla beraber 1930’ların 

ortasına kadar devam eden inişli çıkışlı ilişkilerde en fazla gündemi Hilafet Meselesi ile 

Fes Krizi oluşturmuştur. İtalya’nın Doğu Akdeniz ve Süveyş Kanalı’na yönelik muhtemel 

saldırı potansiyeli Mısır’ı ve Türkiye’yi İngiltere’nin de içinde olacağı bir ittifaka 

yaklaştırmıştır. Bu dönemde Mısır, İngiltere ile 1936’da ittifak anlaşması imzaladığı gibi 

Türkiye ile de 1937’de Dostluk Antlaşmasını imzalamıştır. İncelediğimiz dönemde 

ilişkilerin inişli çıkışlı oluşu geçmişten gelen tarihsel rekabet ve farklı rejimlerin 

birbirlerine mesafe ile yaklaşmasından kaynaklanmıştır. Ancak daha sonraki dönemler 

dahil olmak üzere ilişkilerin bir türlü istenilen seviyeye gelmemesi karşıt rejim 

argümanından daha çok tarihsel rekabetle ilgili olduğu açıktır.  Dolayısıyla ilişkilerde en 

belirleyici değişken daha çok bölgenin lideri olma motivasyonuyla ilgilidir. Bununla 

birlikte, iki ülkenin sahip olduğu tarihi ve kültürel değerlerin oluşturacağı ortak çıkar 

havzası bu rekabetin getirdiği anlaşmazlıklar ve bir takım sorun alanlarının getirdiği 

mesafenin ötesinde iki ülkeye de Doğu Akdeniz ve Ortadoğu havzasında daha fazla 

kazanacakları fırsat alanlarını sunmaktadır. 

  



211 

 

KAYNAKÇA 

ARŞİV 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA), 

Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Osmanlı Belgelerinde Birinci Dünya 

Harbi I., Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, Yayın 130 (2013), HH.SYS,123-12/35, 

HR.SYS,2109/7-12, HR.SYS,2111/11-13,12-13 

BOA, Yer: 571/36118-142612-58/27 Aralık 1922 

BOA, fon kodu: HR.İM., yer no:132-70-1/16 Şubat 1925 

Cumhurbaşkanlığı Cumhuriyet Arşivi (BCA), 

BCA, 30.10/198.355/2, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 5 Ocak 1922 

BCA, 30.10/203.383/27, Dahiliye Vekâletinden Başbakanlığa, 28 Eylül 1926 

BCA, 30.18.01/01.17.89.9, Kararlar Daire Başkanlığı, 31 Ocak 1926 

BCA, 30.10/266.795.2, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, Şubat 1925 

BCA, 30-18-1-1-/17-94-4, İcra Vekilleri Heyeti Kararnamesi, 21.02.1926 

BCA, 30.18.1.1./23.18.13, Başbakanlık Kararlar Daire Başkanlığı, 20 Mart 1927 

BCA, 30.10/266.795.10, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 9 Ağustos 1927 

BCA, 30.10/83.547/10, Dahiliye Vekâletinden Başbakanlığa, 25 Aralık 1927 

BCA, 30.18.01.12.13, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 09.03.1928 

BCA, 30.10/266.795/12, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 6 Ocak 1929 

BCA, 30.10/266.795/14, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 16 Nisan 1929 

BCA, 30.10/266-795-17, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 2 Mayıs 1929 

BCA, 30-18-1-2-/4-31-3, İcra Vekilleri Heyeti Kararnamesi, 9 Mayıs 1929 

BCA, 30.18.1.2. İcra Vekilleri Heyeti Kararnamesi, 13.54.13, 10 Ağustos 1930 

BCA, 30.10/266.798.17, Hariciye Vekâletinden Başvekâlete, 28 Ağustos 1936 

BCA, 30.10/266.795.26, Matbuat Umum Müdürlüğünden Başvekalet Müsteşarlığına, 9 

Ekim 1930 

BCA, 30.10/180.243/8, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 27 Ocak 1931 

BCA, 30.10/180.243/11, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 26 Şubat 1931 

BCA, 180-243-12, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 31 Mart 1931 

BCA, 178-230-2, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 27 Mayıs 1931 

BCA, 30.10/180.244/1, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 26 Temmuz 1931 



212 

 

BCA, 30.10/266.796.06, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 10 Kasım 1931 

BCA, 30.10/229-544-7, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 2 Aralık 1931 

BCA, 30.10/266.796/14, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 5 Mart 1933 

BCA, 266-796-16, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 15.03.1933 

BCA, 490.01/607.102.06, Harici Matbuat Şubesinden Halk Fırkası Umumi Katipliğine, 

23 Ocak 1934 

BCA, 30.10.0.0, Hariciye Vekaletinden Başbakanlığa, 266.797.2, 18 Eylül 1934 

BCA, 30.10/84.554/3, Dahiliye Vekâletinden Başbakanlığa, 18 Kasım 1934 

BCA, 30.10/234.579/18, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 18 Kasım 1934 

BCA, 30.10/266.797.04, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 26 Kasım 1934 

BCA, 30.10/266.797.01, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 8 Mayıs 1934 

BCA, 30.10/197.349/3, Hariciye Vekâletinden Başbakanlığa, 20 Mayıs 1935 

BCA, 266-798-3, Hariciye Vekaletinden Başvekalete, 10 Haziran 1935 

BCA, 30.10/266.798.12, Hariciye Vekâletinden Başvekâlete, 22 Şubat 1936 

BCA, 30.10/266.798.21, Hariciye Vekâletinden Başvekâlete, 15 Mayıs 1936 

BCA, 30.10/260.751.21, Hariciye Vekaletinden Başbakanlığa, 28 Mayıs 1936 

BCA, 30.10/200.367.10, Dahiliye Vekâletinden Başbakanlığa, 29 Temmuz 1936 

BCA, 30.10/266.798.17, Hariciye Vekâletinden Başvekâlete, 28 Ağustos 1936 

BCA, 30.10/266.798.19, Hariciye Vekaletinden Başbakanlığa, 2 Eylül 1936 

T.C. Dışişleri Bakanlığı Türk Diplomatik Arşivi 

TDA, 541-44106-209124-38, Kahire Elçiliğinden Hariciye Vekaletine, 11 Şubat 1927 

TDA, 37193-149247-22, Hariciye Vekaletinin Yazısı, 16 Ekim 1935, No:139. Gayet 

Gizlidir. 

TDA, 37193-149247-13, Hariciye Vekaletinin Yazısı, 26 Ekim 1935, No:146. Gayet 

Gizlidir. 

TDA, 37353-150044-58, Kahire Elçiliğinden Dışişleri Bakanlığına, 18 Eylül 1936, No. 

417/267 

National Archieves (NA), 

NA, CAB 23/27/13, Conclusions of a Meeting of the Cabinet, 4 Kasım 1921  

NA, CAB 24/31/5, Kurzon of Kedleston to Allenby, 19 Kasım 1921 

NA, CAB 23/39/17, Conclusios of a Concerence of Ministers, 18 Kasım 1921 



213 

 

NA, CAB 23/24/11, Conclusions of a Meeting of the Cabinet, 22 Şubat 1921 

NA, CAB/23/49/4, Conclusions of a Meeting of the Cabinet, 22 Kasım 1924 

NA, CAB 23/49/5, Conclusions of a Meeting of the Cabinet, 24 Kasım 1924 

NA, CAB 24/189/17, Draft Treaty Alliance Between Great Britain and Egypt, 8 Kasım 

1927 

NA, FO, 371/E 10937/144, Turkey Annual Report 1922, “Henderson’dan Lord 

Curzon’a”, 7 Kasım 1923 

NA, FO, 729/E 10937/109/44, Türkiye Yıllık Raporu, Henderson’dan Lord Curzon’a, 12 

Kasım 1922 

NA, FO 954/5A/10, Notes on Member of the Delegation, 13-14 Ağustos 1936 

NA, FO, 371/E 1149/44, Turkey Annual Report 1927, “G. Clerk’den Austen 

Chamberlain’a”, 27 Şubat 1928 

NA, FO, 371/E 906/44, Turkey Annual Report 1928, “G. Clerk’den Austen 

Chamberlain’a”, 6 Şubat 1929 

NA, FO, 371/E 729/44, Turkey Annual Report 1929, “G. Clerk’den A. Henderson’a”, 3 

Şubat 1930 

NA, FO, 371/E 913/44, Turkey Annual Report 1930, “G. Clerk’den A. Henderson’a”, 24 

Şubat 1931 

NA, FO, 371/E 529/44, Turkey Annual Report 1932, “G. Clerk’den John Simon’a”, 27 

Ocak 1933 

NA, FO, 371/E 596/44, Turkey Annual Report 1933, “Morgan’dan Sir John Simon’a”, 

20 Ocak 1934 

NA, FO, 371/E 854/44, Turkey Annual Report 1934, “P. Lorain’den John Simon’a”, 7 

Şubat 1935 

NA, FO, 371/E 933/44, Turkey Annual Report 1935, “Sir P. Lorain’den Eden’e”, 20 

Şubat 1936 

NA, FO, 954/5A/10, Notes on Member of the Delegation, 13-14 Ağustos 1936 

NA, FO, 371/E 2214/44, Turkey Annual Report 1937, “P. Lorain’den Viscount 

Halifax’a”, 19 Nisan 1938 

NA, FO, 371/E 1214/44, Turkey Annual Report 1938, “P. Lorain’den Viscount 

Halifax’a”, 16 Şubat 1939 

  



214 

 

Türkiye Büyük Millet Meclisi Arşivi 

TBMM Zabıt Ceridesi, Dönem 2, Cilt. 7, 3 Mart 1924 

TBMM Zabıt Ceridesi, Term. 2, Vol. 10, Session 14, 01.12.1340 (1 December 1924) 

TBMM Kavanin Mecmuası, D.5, C.17, Ankara, TBMM Matbaası, 1937 

GAZETELER 

The Times 

“The Position in Egypt”, The Times, 21 Nisan 1919 

“The Future Of Egypt”, The Times, 25 Ağustos 1920   

“The Egptian Impasse: Negotiations Fail”, The Times, 21 Kasım 1921 

 “Zağlul’s Idea of Independence: Prepare to Fight for It”, The Times, 15 Eylül 1921 

“Mr. Chamberlain On Egypt”, The Times, 18 Kasım 1922 

 “Treaty Progress At Lausanne”, The Times, 4 Şubat 1923 

“Egypt, New Constitution Signed: Powers of the King”, The Times, 20 Nisan 1923 

“From Sultan to President”, The Times, 2 Kasım 1923 

“The Abolition of the Caliphate”, The Times, 6 Mart 1924 

“The Caliphate, Egyptian Ulema And A Moslem Congress”, The Times, 28 Mart 1924 

“The Caliphate: Damascus and King Husein”, The Times, 4 Nisan 1924 

“End of Egypt Talk: Zağlul Pasha Leaving” The Times, 4 Ekim 1924 

“Anglo-Egytian Conversations: Cause of Breakdown, Zağlul’s Impossible Demands”, 

The Times, 8 Ekim 1924 

“Egypt and the League: Parliament’s Protest”, The Times, 27 Kasım 1924 

“The Dissolution in Egypt”, The Times, 26 Mart 1925 

“Mixed Tribunals in Egypt”, The Times, 25 Nisan 1929 

“The Mixed Courts in Egypt, The Times, 4 Mayıs 1929 

“Drug Traffic in Egypt”, The Times, 19 Şubat 1932 

“Drug-Smuggling into Egypt: Arrests in Costantinopol”, The Times, 24 Haziran 1932 

“The Capitulations Changes in the Middle East”, The Times, 20 Mayıs 1932 

“Feminism in Turkey: The Lifted Veil”, The Times, 2 Kasım 1932 

“Relations with Egypt: Four Reserved Points”, The Times, 3 Mart 1936 

Akşam Gazetesi 

“İngiltere Mısır Politikasını Değiştiriyor: Lord Lloyd Neden Azledildi?”, Akşam, 2 

Ağustos 1929 

“Mısır Meselesi: Mısır Milliyetperverleri İtilaf Aleyhinde”, Akşam, 23 Eylül 1929 



215 

 

“Mısır’daki Türk Tebaasının Vaziyeti Çok Gariptir”, Akşam, 28 Ocak 1932 

“İngiltere-Mısır: İki Hükümet Arasında İttifak Akdediliyor”, Akşam, 17 Ağustos 1932 

“Mısır’la Aramızı Bozmak İsteyenler Var”, Akşam, 5 Aralık 1932 

“Kahire Gazetelerine Göre Mısır Hükümeti Ankara’ya Nota Göndermiş, Bir Nevi Tarziye 

mi İstiyormuş?”, Akşam, 6 Aralık 1932 

“Mısır Notasına Cevabımız Hazırlandı”, Akşam, 7 Aralık 1932 

“Mısır Notasına Cevap”, Akşam, 8 Aralık 1932 

“Mısır’la Aramızda Noktai Nazar Farkı Neden İleri Geliyor?”, Akşam, 10 Aralık 1932 

“İngiliz-Mısır Askeri Anlaşması”, Akşam, 4 Ağustos 1936 

“İngiliz-Mısır İtilafı: İtilaf Tasdik Edilince İngiliz Askerleri Derhal Çekilecek”, Akşam, 

14 Ağustos 1929 

“Dünya Güzelinin Mısır Seyahati ve İstikbal Resmi”, Akşam, 15 Mart 1933 

“Ne Mutlu Türk Kadınlarına”, Akşam, 29 Ocak 1935 

“Mısır Meselesi”, Akşam, 1 Ocak 1936 

“İngiliz-Mısır Muahedesi’nin Başlıca Esasları”, Akşam, 28 Ağustos 1936 

“Mısırla yaptığımız Dostluk Muahedesinin Esasları”, Akşam, 18 Nisan 1937 

“Mısır Akdeniz’de Yeni Bir Muvazene Unsuru Olacak”, Akşam, 28 Mayıs 1937 

“Mısır Mektupları”, Akşam, 16 Haziran 1937 

Cumhuriyet 

“Keriman Halis’i ‘Mısırlıların Annesi’ Safiye Zağlul Kabul Etti”, Cumhuriyet, 20 Mart 

1933 

“Mansure Bayram Yaptı”, Cumhuriyet, 30 Mart 1933 

“Kadının Kurtuluşunu Atatürk’e Borçluyuz”, Cumhuriyet, 13 Nisan 1935 

“Biz Türkiye’ye Hayran olmaya Geldik”, Cumhuriyet, 16 Nisan 1935 

“Dünya Kadınları Ankara Yolunda”, Cumhuriyet, 26 Nisan 1935 

“Mısır Kadınları ve Atatürk”, Cumhuriyet, 28 Nisan 1935 

 Hakimiyet-i Milliye 

“Mısır Sevinç İçinde Yüzüyor”, Hakimiyet-i Milliye, 20 Eylül 1922 

“Mısır Bir Heyet Gönderiyor”, Hakimiyet-i Milliye, 6 Ekim 1922 

“İslam Memleketlerinde”, Hakimiyet-i Milliye, 29 Ekim 1922 

“Mısır Milliyetçileri Heyeti Şehrimizde”, Hakimiyet-i Milliye, 25 Aralık 1922 

“Mısır Senelerden Beri İstiklali İçin Çalışmaktadır”, Hakimiyet-i Milliye, 15 Ocak 1923 

“Mısır Gazetelerinde Bir Münasebetsizlik”, Hakimiyet-i Milliye, 6 Aralık 1932 

“Fes Hadisesinin Hakikatı Anlaşılıyor”, Hakimiyet-i Milliye, 18 Aralık 1932 



216 

 

İkdam 

“Mısır Kadınlarının Pek Mühim Mutalibatı”, İkdam, 9 Aralık 1926 

 El-Menar 

“Türklerin Yunanlılara Karşı Zaferi”, El-Menar, Kasım 1922 

“Türk’ün Yunan’a karşı Zaferi”, El-Menar, Kasım 1922 

“İslam Halifeliğinin İşlevleri”, El-Menar, Kasım 1922 

“Türkiye’nin Yeni İnkılabı”, El-Menar, 19 Kasım 1922 

"Doğu'da Lozan Barış Konferansı", El Menar, Aralık 1922 

“Halifenin Yetkisinin Alınmasına Dair Görüşler”, El-Menar, Aralık 1922 

“Konferansta Arap Heyetleri”, El-Menar, Şubat 1923 

“Ateşten Gömlek”, El-Menar, Mayıs 1923 

“Türk İnkılabı için Bağımsızlık Aşaması”, El-Menar, Mayıs 1924 

“Türkiye Cumhuriyeti’nde Dini-Siyasi İnkılaplar”, El-Menar, Mayıs 1924 

“Kemalistler ve İttihatçılar”, El-Menar, Mayıs 1924 

“Türkler Hilafeti ve İslami Faydalarını Kaldırdı”, El-Menar, Mayıs 1924 

“Türkiye Cumhuriyeti Hakkında İslam Aleminin Görüşü”, El-Menar, Mayıs 1924 

“Türk İnkılabı Hakkında Mısırlıların Görüşü”, El-Menar, Mayıs 1924 

El-Hilal 

“Mustafa Kemal Paşa”, El-Hilal, 1 Haziran 1921 

“Hükm’ül Müstebdin”, El-Hilal, 1 Kasım 1923 

“Türkiye’nin Toplumsal ve Fikri Gelişimi”, El-Hilal, 1 Kasım 1923 

El-Ahram 

“Doğu Konferansı’nda Saad Paşa ve Mısır”, El-Ahram, 26 Ekim 1922 

“Ankara ve İstanbul”, El-Ahram, 8 Kasım 1922 

“Britanya’nın Türklerin İsteklerine Karşı Çıkması”, El-Ahram, 17 Kasım 1922 

“Lozan Konferansı’nda”, El-Ahram, 29 Kasım 1922 

“Lloyd George ve Yunan Felaketi, El-Ahram, 19 Aralık 1922 

“Vefd Heyetinden Lozan Konferansı’na”, El-Ahram, 27 Aralık 1922 

“Türkler ve Araplar Lozan Konferansı’nda”, El-Ahram, 30 Aralık 1922 

“Süveyş Kanalı Meselesi”, El-Ahram, 8 Ocak 1923 

“Bugünün Siyaseti”, El-Ahram, 7 Şubat 1923 

“Halifeliğin Kaldırılması Şer’i Hükümlere Uygun Değildir”, El-Ahram, 6 Mart 1924 



217 

 

“Hilafet ve Halifenin Vaatleri Arasında Kral Hüseyin’in Konuşması”, El-Ahram, 14 

Mart 1924 

 “Mısır ile Hilafet”, El-Ahram, 21 Mart 1924 

“Kur’an Tercümesi ve Diğer Din Dışı Yenilikler”, El-Ahram, 25 Ocak 1932 

“Türkler, İslam ve Kur’an-ı Kerim”, El-Ahram, 26 Şubat 1932 

“Türkiye Cumhuriyeti Mısır Evkaf Bakanlığına Dava Açtı”, El-Ahram, 19 Aralık 1935 

“Atatürk Öldü”, El-Ahram, 11 Kasım 1938 

“Atatürk’ün Başarıları”, El-Ahram, 11 Kasım 1938 

El-Ahbar 

“Hilafetin Kaldırılması Kararı”, El-Ahbar, 3 Mart 1924 

“Hilafetin kaldırılması Kararı Hakkında”, El-Ahbar, 4 Mart 1924 

“Hilafet Meselesine İlişkin Açıklamalar”, El-Ahbar, 4 Mart 1924 

“Kral Hüseyin ve Halifelik Arsuzu”, El-Ahbar, 6 Mart 1924 

“Hilafetin Kaldırılması Kararına Karşı Protesto”, El-Ahbar, 8 Mart 1924 

“Halifelik ve Onun Kaldırılmasına Yönelik Müslümanların Görevi”, El-Ahbar, 9 Mart 

1924 

“Kemalist Bomba, İslamı ve Türkiye’yi Kalbinden Vurdu”, El-Ahbar, 6 Mart 1924 

“Tekkelerin Kapatılması”, El-Ahbar, 9 Eylül 1925 

El-Mukattam 

“Tarihe Dair Bir Kelime, Atatürk, Modern Türkiye’nin Aşıkları”, El-Mukattam, 16 

Kasım 1938 

El-Siyasa 

“Ankara ve Sultan”, El-Siyasa, 6 Kasım 1922 

“Hilafetin Saltanattan Ayrılması ve Mısır ile İslam Milletlerinin bu konudaki Tutumu”, 

El-Siyasa, 8 Kasım 1922 

“Halifeliğin Kaldırılmasından Ders Aldık mı?”, El-Siyasa, 7 Mart 1924 

“Hilafet Krizi: İslam Konferansı Çözümdür”, El-Siyasa, 10 Mart 1924 

“Türkiye’deki Yeni Harfler”, El-Siyasa, 4 Kasım 1928 

“Laik Türkiye: Arapları ve İslam’ı Tehdit Eden Bir Tehlike”, El-Siyasa, 7 Şubat 1935 

El-İttihad 

“Kemal Atatürk”, El-İttihad, 14 Kasım 1938 

El-Mısri 

“Kemal Atatürk Tarihe Aittir”, El-Mısri, 12 Kasım 1938 



218 

 

El-Belağ 

“Yeni Türkiye’de Kadınlar”, El-Belağ, 4 Şubat 1928 

Kawkab El-Şark 

“Yeni Türk Mevzuatı Hakkında”, Kawkab Al-Şark, 15 Mart 1926 

Lisan El-Hal 

“Mudanya ve Lozan Konferansı Arası”, Lisan El-Hal, 1 Aralık 1922 

Muhadenet 

“İki Makale”, Muhadenet, 20 Haziran 1930 

“Anlayamadık”, Muhadenet, 22 Ekim 1930 

“Gizli Kalan Bir Hakikat”, Muhadenet, 22 Ocak 1932 

“Türkiye’yi Nasıl Görüyorlardı?”, Muhadenet, 29 Ocak 1932  

“Türkiye Mısır arasında tesfiyesi muallakta kalan mesail hal edilmelidir.” Muhadenet, 

15 Şubat 1932 

“Arnavutlar Ecnebi İtibar Ediliyor” Muhadenet, 29 Nisan 1932 

“Türk-Kur’an-İslamiyet”, Muhadenet, 15 Şubat 1932 

“Sabık Şeyhülislam, Kur’an tercümesi her lisanda namaz kılınması caizdir diyor.” 

Muhadenet, 8 Nisan 1932 

“Mısırlılar Nazarında Türkiye” Muhadenet, 22 Ağustos 1932 

“Hakikaten Bir Fes Meselesi Var mıdır?”, Muhadenet, 12 Aralık 1932 

“Muhadenet’in Bir Teşebbüsü”, Muhadenet, 7 Ağustos 1933 

“Yeni Türkiye ve Genç Mısır”, Muhadenet, 18 Ağustos 1933 

“Muhadenet Tanışma Heyetinin Türkiye’de Gördüğü Parlak İstikbal”, Muhadenet, 30 

Ağustos 1933 

 “İnkılap Türkiyesi-Osmanlı Devleti Arasında Münasebet”, Muhadenet, 29 Ekim 1932 

El-Risala 

Abd El-Wahhab Azzam, “1-4 El-Nahda el-Turkiya el-Akhira”, El-Risala, 29 Temmuz 

1935 

Wadi El-Nil 

“Türkiye’de evlilik”, Wadi El-Nil, 20 Şubat 1926 

“Bir haftada Türkiye”, Wadi El-Nil, 5 Eylül 1928 

  



219 

 

KİTAPLAR 

ABDURRAZIK, Ali, İslam’da İktidarın Temelleri, Çev. Ömer Rıza Doğrul, İstanbul, 

Birleşik Yayıncılık, 1995 

AĞAOĞULLARI, Mehmet Ali, Ulus-Devlet ya da Halkın Egemenliği, İmge Kitabevi, 

Ankara, 2006 

AKÇURA, Yusuf, Üç Tarz-ı Siyaset, Günümüz Türkçesine Uyarlayan: Erol Kılınç, 

Ötüken Yayınları, İstanbul, 2015 

ALİ, Zehra, İslami Feminizmler, Çev. Öykü Elitez, İletişim Yayınları, İstanbul, 2014 

ANDERSON, Benedict, Hayali Cemaatler Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, 

Metis Yayınları, İstanbul, 2011 

ARMAOĞLU, Fahir, 20. Yüzyıl Siyasi Tarihi 1914-1995, Timaş Yayınları 22. Baskı, 

İstanbul, 2017 

ATATÜRK, Mustafa Kemal, Atatürk’ün Tamim, Telgraf ve Beyannameleri IV, 

Atam, Ankara, 2006 

AYALON, Ami, The Press in the Arab Middle East: A History, Oxford University 

Press, New York, 1995 

AYDIN, Suavi, Modernleşme ve Milliyetçilik, Gündoğan Yayınları, Ankara, 1993 

AYKAN, Mahmut Bali, “Türk Dış Politikası (1919-2012)”, içinde Türkiye’nin Dış 

Politika Anlayışı, Ed. Haydar Çakmak, Barış Platin Kitap, Ankara, 2012 

BALİBAR, Etienne, WALLERSTEIN, Immanual, Irk Ulus Sınıf Belirsiz Kimlikler, 

Çev. Nazlı Ökten, İstanbul, Metis Yayınları, 2007 

BAŞ, Arda, Demokrat Parti Döneminde Türkiye-Mısır İlişkileri (1950-1960), Atatürk 

Araştırmaları Merkezi, Ankara, 2023 

BAYYUMİ, Zekeriyya Suleyman, Mevkif Mısr min el Müteğayyirat fi Turkiyya 

Beyn’el Harbeyn’ul Alemiteyn 1918-1938, Dar’ul Kitab’ul Camia, Kahire, 1989 

BAYUR, Yusuf Hikmet, Türk İnkılap Tarihi, Cilt 3 Kısım 1 Savaşın başından 1914-

1915 kışına kadar, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 1991 

BEIN, Amit, Kemalist Türkiye ve Ortadoğu, Çev. Ceren Can Aydın, Alfa Basım 

Yayım, İstanbul, 2023 

________________, Kemalist Turkey and the Middle East, Cambridge University Press, 

2017 

BERKES, Niyazi, Türkiye’de Çağdaşlaşma, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2014 

BOTMAN, Selma, Egypt From Independence to Revolution 1919-1952, Syracuse 

University Press, New York, 1991 



220 

 

CHOUEİRİ, Youssef M., Ortadoğu Tarihi: Dini, Siyasi, Kültürel ve Ekonomik 

Perspektiften, Çev. Fethi Aytuna, İnkılap Kitapevi, İstanbul, 2011 

________________, “Ortadoğu Tarihi” içinde Ortadoğu’da Milliyetçilik Akımları: Yeni 

Pan-Arabizm Olgusu, Haz. Youssef M. Choueiri, Çev. Fethi Aytuna, İnkılap Kitapevi, 

2011 

CLEVELAND, William L., Modern Ortadoğu Tarihi, Çev. Mehmet Harmancı, Agora 

Kitaplığı, İstanbul, 2008 

CROMER, Evelyn Baring, Modern Egypt, Norwood Press, New York, 1916 

DAWN, C. Ernest, “The origins of Arab nationalism”, The origins of Arab nationalism, 

ed. Rashid Khalidi vd., Columbia University Press, New York, 1991 

________________, From Ottomanism to Arabism: Essays on the origins of Arab 

nationalism, Urbana: University of Illinois Press, 1973 

DEEB, Marius K., Party Politics in Egypt: The Wafd & its Rivals 1919-1939, Ithaca 

Press, London, 1979 

EL-AKKAD, Abbas Mahmud, Saad Zağlul Sire ve Tahiyye, Matbaat-ı Hicazi, Kahire, 

1936 

EL-BARGOUTİ, Tamim, El-Vataniyye El-Elîfe, Dar’ul Kutub vel-Vesaik el-Kavmiyye, 

Kahire, 2016 

El-EZZ, Muhammed Abu, “El-Alaka El-Arabiyye El-Turkiyye”, içinde Yunan Lebin 

Rızk, El-Alaka El-arabiyye el-Turkiyye fi’ma beyn El-Harbeyn El-Alemiteyn, 

Cüz’ül evvel, 1991 

EL-FEKİ, Mustafa, “Makram Ebeid: Politicion of the Majority Party”, Contemporary 

Egypt: Through Egyptian Eyes, Ed. By. Charles Trip, Routledge, 1993 

EL-RAFİ, Abdurrahman, Tarih-ü Hareket el Kavmiyye fi Mısr el Kadime, Kahire, 

1963 

EMİN, Ahmed, Sarıktan Fese: Modern Mısır’ın Doğuşuna Tanıklığım, Çev. Mustafa 

Taha Güler, Dergâh Yayınları, İstanbul, 2023 

ERHAN, Çağrı, Beyaz Savaş: Türk Amerikan İlişkilerinde Afyon Sorunu, Altınbaş 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2018 

EŞ-ŞİLLAK, Ahmed Zekeriyya, “Safahat Matviyye min Tarih El-Hareket-El İstiklaliyye 

fi Mısr Li Ahmed Lutfi Seyyid”, Dırasa ve Tahlil, Havliyyet Kulliyet-El İnsaniyyat vel 

Ulum el İctimaiyye, Sayı 12, Katar, Katar Üniversitesi, 1989 

FAHMY, Khaled, Paşanın Adamları: Kavalalı Mehmed Ali Paşa, Ordu ve Modern 

Mısır, Çev. Deniz Zarakolu, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2010 

FERİD, Muhammed, Mısır Mısırlılarındır İngiliz İşgaline Karşı Osmanlı Hilafeti, 

Çev. Ali Benli, Kahire: Klasik 41. Kitap, 1978 



221 

 

FRASER, T.G., MANGO, Andrew, MCNAMARA, Robert, Modern Ortadoğu’nun 

Kuruluşu, Çev. Füsun Doruker, Remzi Kitapevi, İstanbul, 2011 

GARFY, Ahmed Ahmed, Mısır’ın Osmanlı Devleti’nden Kopuşu, Hitapevi Yayınları, 

Ankara, 2021 

GELLNER, Ernest Uluslar ve Ulusçuluk, Çev. Büşra Ersanlı Behar ve Günay Göksu 

Özdoğan, İnsan Yayınları, İstanbul, 1992 

GERSHONİ, Israel, JANKOWSKY, James P., Egypt, Islam and th Arabs: The Search 

for Egyptian Nationhood 1900-1930, Oxford University Press, 1986 

GÜLER, Zeynep, Süveyş’in Batısında Arap Milliyetçiliği Mısır ve Nasırcılık, 

Yenihayat Yayınları, İstanbul, 2004 

GOLDSCHMİDT JR., Arthur, DAVIDSON, Lawrence, Kısa Ortadoğu Tarihi, Çev. 

Aydemir Güler, Doruk Yayıncılık, İstanbul, 2008 

________________, Modern Egypt The Formation of a Nation State, Second Edition, 

Westview Press, Oxford, 2004 

GÖKALP, İskender, GEORGEON, François, “İslam Dünyası ve Kemalizm” içinde 

Maged Mansy, Biçim ve Reform Mısır ve Kemalist Türkiye, Kaynak Yayınları, 

İstanbul, 2007 

GÖNLÜBOL, Mehmet, SAR, Cem, Atatürk ve Türkiye’nin Dış Politikası (1919-

1938), Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, 1990 

GÖRGÜN, Hilal, “Çağdaş Mısır’da Ulus Oluşturma Faaliyetleri Bağlamında 

Tarihyazımı”, içinde Mısır’da Tarih Kaynakları ve Tarihyazımı, Halil İbrahim Erol 

vd.(ed), İlem Yayınları, Ankara, 2021       

HAMİD, Rauf Abbas, “El-Harreket’ül Vataniyye fi Mısr 1918-1952”, Sevret 23 

Temmuz 1952 Dirasaat fi el-Hukba en-Nasıriyye, ed. Muhammed Seyyid İdris, 

Merkez el-Ahram Liddırasat es-siyasiyye vel istrateciyye, Kahire, 2003 

HANİOĞLU, M. Şükrü, “The Young Turks and the Arabs Before the Revolution of 

1908”, The origins of Arab nationalism, ed. Rashid Khalidi vd., Columbia University 

Press, New York, 1991 

HATHAWAY, Jane, Osmanlı Hakimiyetinde Arap Toprakları 1516-1800, Çev. Gül 

Çağalı Güven, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2018 

HOURANİ, Albert, “Modern Ortadoğu’nun Osmanlı Geçmişi”, içinde Osmanlı ve 

Dünya, Haz. Kemal Karpat, Ufuk Kitapları, İstanbul, 2000 

_____________, Çağdaş Arap Düşüncesi, Çev. Latif Boyacı ve Hüseyin Yılmaz, İnsan 

Yayınları, İstanbul, 2014 

________________, Arabic thought in the liberal age 1798-1939, Cambridge University 

Press, 1983 



222 

 

HUREWITZ, J.C., Orta Doğu Siyaseti: Askeri Boyutlar, Çev.Em. Tümgeneral Nusret 

Özselçuk, Genelkurmay Basımevi, Ankara, 1980 

JANKOWSKY, James, “Egypt and Early Arab nationalism 1908-1922”, The origins of 

Arab nationalism, ed. Rashid Khalidi vd., Columbia University Press, New York, 1991 

KARACAN, Ali Naci, Lozan, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 12. Basım, İstanbul, 

2024 

KARAKUŞ, Erdoğan, İkinci Dünya Savaşı Öncesinde İngiliz Belgelerinde Türk 

İngiliz İlişkileri 1938-1939, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2006 

KARAL, Enver Ziya, Osmanlı Tarihi, V. Cilt, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 

2011 

KARATAŞ, Mehmet, Modernlik Küreselleşme ve Türkiye’nin Kimlikler Evreni, 

Küre Yayınları, İstanbul, 2015 

KARPAT, Kemal, Osmanlı’dan Günümüze Ortadoğu’da Millet, Milliyet, 

Milliyetçilik, Timaş Yayınları, İstanbul, 2011 

________________, Türk Dış Politikası Tarihi, Timaş Yayınları, İstanbul, 2012 

KAYALI, Hasan, Jön Türkler ve Araplar Osmanlıcılık, Erken Arap Milliyetçiliği ve 

İslamcılık 1908-1918, Çev. Türkan Yöney, İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2017 

KEDOURIE, Elie, Avrupa’da Milliyetçilik, Çev. M. Haluk Timurtaş, MEB Sosyal 

İlimler Komisyonu Yayınları, Ankara, 1971 

KELIDAR, Abbas, "The political press in Egypt, 1882–1914." Contemporary Egypt: 

through Egyptian Eyes, Ed. By. Charles Tripp, Routledge, 2002 

KEMAL, Gazi Mustafa, Nutuk, Kaynak Yayınları, Ankara, 2015 

KIZILTOPRAK, Süleyman, Mısır’da Osmanlı İşgali: Osmanlı’nın Diplomasi Savaşı 

(1882-1887), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 2010 

KLİEMAN, Aaron S., Foundations of British Policy in the Arab World: The Cairo 

Conference of 1921, London, The Johns Hopkins Press, 1970 

KURŞUN, Zekeriya, Osmanlı Arapları Hilafet-Siyaset-Milliyet (1798 -1918), 

Vakıfbank Kültür Yayınları, İstanbul, 2022 

LEWİS, Bernard, Modern Türkiye’nin Doğuşu, 8. Baskı, Çev. Boğaç Babür Turna, 

Arkadaş Yayınevi, Ankara, 2015 

LONG, Charles William Richard, British Pro-Consuls in Egypt, 1914-1929: The 

Challenge of Nationalism, Routledge, 2005 

MANSFİELD, Peter, Ortadoğu Tarihi, Çev. Hüseyin Hüsrev Yolsal, Say Yayınları, 

İstanbul, 2012 



223 

 

________________, Osmanlı Sonrası Türkiye ve Arap Dünyası, Çev. Nuran Ülken, 

Sander Yayınları, İstanbul, 1975 

MARLOWE, John, Anglo-Egyptian Relations 1800-1956, Routledge, New York, 1922 

MARSOT, Afaf Lutfi Al-Sayyid, Mısır Tarihi Arapların Fethinden Bugüne, Çev. Gül 

Çağalı Güven, Tarih Vakfı Yayınları, İstanbul, 2007 

________________, Egypt and Cromer: A Study in Aglo-Egyptian Relations, Praeger, 

1969 

MENGÜÇ, Hilal Livaoğlu, Mısır’da Antik Mirasa Dönüş: Firavunculuk Tezi, Libra 

Kitapçılık ve Yayıncılık, 2018 

MITCHELL, Timothy, Mısır’ın Sömürgeleştirilmesi, Çev. Zeynep Altok, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2001 

MORGENTHAU, Hans J., Uluslararası Politika: Güç ve Barış Mücadelesi, Cilt I. Türk 

Siyasi İlimler Derneği Yayınları, 1970 

OWEN, Roger, State, Power and Politics in the Making of the Modern Middle East, 

Second Edition, Routledge, London and New York, 2000 

________________, The Middle East in the World Economy 1800-1914, St. Martin’s 

Press, New York, 2005 

ÖZKOÇ, Özge Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, 

Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2015 

PAPPE, Ilan, Ortadoğu’yu Anlamak, Çev. Gül Atmaca, NTV Yayınları, İstanbul, 2011 

POLAT, Ü. Gülsüm, Osmanlı Devleti ve İngiltere Ekseninde I. Dünya Savaşı 

Yıllarında Mısır, Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, 2015 

RAİF, Ragıb ve AHMED, Rauf, Bab-ı Ali Hariciye Nezareti Mısır Meselesi, 

Haz.Mustafa Öztürk-Sevda Özkaya Özer, Fırat Üniversitesi Ortadoğu Araştırmaları, 

Merkezi Yayınları, Elazığ, 2011 

RAMAZAN, Abdulazim, Tatavvur el-Hareke el-Vataniyye fi Mısr 1918-1936, 1. Cilt, 

Heyet el-Mısrıyye el-Amme el-Kitabe, 1995 

REİD, Donald Malcolm, Whose Pharaohs: Archaeology, Museums, and Egyptian 

National Identity from Napoleon to World War I, University of California Press, 

London, 2002 

RIZK, Yunan Lebib, Tarih Mısr Beyn el-Fikr ve el-Siyase, Kahire, Dar el-Kitap el-

Vesaik el Kavmiyye, 2009 

SAİD, Emin Muhammed, SABİT, Kerim Halil, Gazi Mustafa Kemal Paşa’nın Hayatı: 

Anadolu’da Türk Mücadelesi, Çev. Zekeriya Kurşun, Doğan Egmont Yayıncılık, 

İstanbul, 2010 



224 

 

SAFRAN, Nadav, Egypt in Search of Political Community: an Analysis of the 

Intellectual and Political Evolution of Egypt, 1804-1952, Harvard University Press, 

1961 

SOYSAL, İsmail, Türkiye’nin Siyasal Andlaşmaları 1. Cilt (1920-1945), Türk Tarih 

Kurumu, Ankara, 2000 

SÖNMEZOĞLU, Faruk, İki Savaş Sırası ve Arasında Türk Dış Politikası, Der 

Yayınları, İstanbul, 2011 

ŞEFİK PAŞA, Ahmed, Havliyyâtu Mısri’s-Siyasiyye, Haz. Ahmed Zekeriya eş-Şilık, 

el-Hey’etu’l-Mısriyyetu’l-Âmme li’l-Kitâb,1. Cilt, Kahire, 2012 

ŞİMŞİR, Bilal N., Lozan Telgrafları I (1922-1923), Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2019 

________________, Lozan Telgrafları II (Şubat- Ağustos 1923), Türk Tarih Kurumu, 

Ankara, 1994 

________________, Doğunun Kahramanı Atatürk, Bilgi Yayınevi, İkinci Basım, Ankara, 

2015 

________________, İngiliz Belgelerinde Atatürk (1919-1938), Cilt 7, 1930-1933, Türk 

Tarih Kurumu, Ankara, 2006 

________________, İngiliz Belgelerinde Atatürk (1919-1938), Cilt 8, 1930-1933, Türk 

Tarih Kurumu, Ankara, 2006 

TERRY, Janice J., The Wafd, 1919-1952: cornerstone of Egyptian political power, 

Third World Centre for Research and Pub., London, 1982 

TİBİ, Bassam, Arab Nationalism: Between Islam and the Nation-State, Mac Millan 

Press, London, 1997 

TIGNOR, Robert L., Egypt: A Short History, Princeton University Press, New Jersey, 

2011 

TRIPP, Charles, “Ali Mahir and the the Politics of the Egyptian Army, 1936-1942”, 

Contemporary Egypt: Through Egyptian Eyes, Ed. By. Charles Tripp, Routledge, 

1993 

TUNCER, Hüner, Atatürk Döneminde Türk Dış Politikası, Sia Kitap, İstanbul, 2021 

________________, İsmet İnönü’nün Dış Politikası 1938-1950, Kaynak Yayınları, 

İstanbul, 2022 

TÜRKÖNE, Mümtaz’er, Modernleşme, Laiklik ve Demokrasi, İstanbul, Ark Yayınevi, 

1994 

YILMAZ, Mustafa, İngiliz Basını ve Atatürk’ün Türkiyesi, Phoenix Yayınevi, Ankara, 

2002 



225 

 

_____________, “Açış Konuşmaları”, Avrupa Birliği: Çağdaş Uygarlığın Yolu mu, 

Ulusal Egemenliğin Sonu mu?, Ed. Mustafa Yılmaz vd., Hacettepe Üniversitesi 

Yayınları, Ankara, 2005 

YILMAZ, Mustafa, DOĞANER, Yasemin, Cumhuriyet Döneminde Sansür (1923-

1973), Siyasal Kitapevi, Ankara, 2007 

YILMAZ Türel, “Türk Dış Politikası 1919-1912”, içinde Doğu Ülkeleri ile İlişkiler, Ed. 

Haydar Çakmak, Barış Platin Kitap, Ankara, 2012 

ZEİNE, Zeine N., Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiliğinin Doğuşu, Çev. Emrah 

Akbaş, Özgü Yayıncılık, İstanbul, 2020 

ZUBEİDA, Sami, Islam, the People and the State: Political Ideas and Movements in 

the Middle East, I.B. Tairis, New York, 2009 

MAKALELER 

AHMED, Jamal Mohamed, “The Intellectual Orgins of Egyptian Nationalism”, Vol.3, 

Reviewed by: J.S.F. Parker, University of Khartum, Vol. 41, 1960, pp. 114-116, 

https://www.jstor.org/stable/41716959, Erişim Tarihi: 09.09.2024 

BALCI, Meral, “İngiliz General Allenby’nin Filistin ve Suriye’deki Faaliyetleri”. 

Marmara Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Cilt 6, Sayı 1, Haziran 2019, s. 63-77. 

BAŞ, Arda, “Atatürk Dönemi Türkiye-Mısır ilişkileri ve Günümüze Etkileri”, Atatürk 

Araştırma Merkezi Dergisi, 31(92), 2015, 31-76. 

BULUT, Sedef, GÜZEL, Miray Vurmay, “Ortadoğulu Kadın Gözünden Atatürk 

Döneminde Kadın Hakları: Mısır Örneği”, DTCF Dergisi, 57.1, (2017): 1-49. 

BULUT, Semih, “Atatürk Dönemi Türkiye-Mısır İlişkileri (1926-1938), Atatürk Yushi 

CHİBA, Yushi, "Media History of Modern Egypt: A Critical Review" Kyoto Working 

Papers on Area Studies, G-COE Series 84, 2010, s.1-17. 

ÇOLAK, Melek, “Türk-Mısır İlişkileri Çerçevesinde Mısır’ın Atatürk ve Türk Devrimine 

Bakışı (1919-1938)” Karadeniz Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 6, Temmuz 2010, s.24-

35. 

GEÇİKLİ, Recep Murat, “1931 Kudüs-İslam Kongresi ve Türkiye’nin Kongreye 

Yaklaşımı”, History Studies, Volume 8, Issue 4, p.89-102. 

GÖRGÜN, Hilal, "Mısır’da XIX. Yüzyıl Sonunda Panislamist Osmanlı Tarih Yazıcılığı: 

Muhammed Ferid ve Mustafa Kâmil" İslâm Araştırmaları Dergisi, 4 (2000), s. 105-

131. 

GÜLER, E. Zeynep, “Batılılaşma ve Modernleşme Üzerine Düşünceler: Tahtavi ve 

Dostoyevski”, İ.Ü. Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, No:33, Ekim 2015, s.145-163. 

KEDOURIE, Elie, “Egypt and the Caliphate: 1915-1946”, Journal of the Royal Asiatic 

Society, 95:3-4 (October 1963), s.208-248. 



226 

 

KOCA, Ferhat, “Musa Carullah Bigiyev ve İslam Kongreleri (1926-1931)”, Hitit 

İlahiyat Dergisi, Haziran 2022, 21-1, s.33-80. 

MENGÜÇ, Hilal Livaoğlu, "Geleceği Geçmişte Aramak: 20. Yüzyıl Mısır Tarih 

Yazıcılığında Kadim Köken Teması." Türkiye Ortadoğu Çalışmaları Dergisi, Cilt:6, 

Sayı: 2, 2019, s.197-224. 

OKUR, Mehmet, “Cumhuriyetin İlk Yıllarında Türkiye-Mısır İlişkileri ve Mısırlı Bir 

Gazetecinin Gözüyle Mustafa Kemal Paşa”, Modern Türklük Araştırmaları Dergisi, 8 

(3), Eylül 2011, s.199-211. 

OKUTAN, Çağatay, “Arap Milliyetçiliği”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Dergisi, 2001, 56(2), s.157-172. 

ORAN, Baskın, “Kara Afrika’da Az-Gelişmiş Ülke Milliyetçiliği”, Doktora Tezi Özeti, 

Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi, Dergipark Akademi, Cilt:28, Sayı:3, 

1973, s.247-248, https://dergipark.org.tr/tr/pub/ausbf/issue/3131/43497, Erişim tarihi: 

06.11.2024 

ÖZGİRAY, Ahmet, “Türkiye Mısır Siyasi İlişkileri (1920-1938)”, Tarih İncelemesi 

Dergisi, SXI, (1996), s.1-8. 

ÖZKAYA, Sevda Özkaya, “Modernleşme Sürecinde Mısır’da Karma Mahkemeler 

Kurulması Meselesi, Turkish Studies, Volume 9/4 Spring 2014, s.927-942. 

POLAT, Ü. Gülsüm, “Millî Mücadele Sürecinde Mısır ile Kurulan Bağ ve ‘Kemalist 

Propaganda’ Algısı”, Akademik Ortadoğu, Cilt:8, Sayı 1, 2013, s.51-70. 

SEZER, Ayten, “Mısır Basınında Atatürk ve İnkılapları”, (Richard Hattemer’dan Çeviri), 

Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, Cilt:XVII, Sayı:50, Temmuz 2001, s.385-408. 

SMİTH, Charles D., "The ‘Crisis of Orientation’: The Shift of Egyptian Intellectuals to 

Islamic Subjects in the 1930's", International Journal of Middle East Studies 4.4, 

1973, s.382-410. 

ŞİMŞİR, Bilal N., “Fes Olayı: Türkiye-Mısır İlişkilerinde Bir Sayfa (1932-1933)”, 

Belleten, Cilt: XLVIII, Sayı:189-190, s.1-54. 

ÜLMAN, Haluk, “Türk Dış Politikasına Yöne Verenler (1923-1968),” I. Ankara 

Üniversitesi SBF Dergisi, 23(03), s.268. https://doi.org/10.1502/SBFder_0000001056, 

Erişim Tarihi: 10.02.2024 

WOOD, Michael, “The Use of the Pharaonic Past in Modern Egyptian Nationalism”, 

Journal of the American Research Center in Egypt , 1998, Vol. 35 (1998), pp.179-

196. 

YAVUZ, Bige, "Fransız Gözüyle Atatürk Devrimi Üzerine Genel Değerlendirmeler." 

Belleten, Cilt 60, Sayı 228, 1996, s.443-464. 



227 

 

YAVUZ, Resul, "The Activities of the Hejaz and Egypt Committees that Were Invited to 

Paris Peace Conference After the World War I." Tarih İncelemeleri Dergisi, 34.1 

(2019): 311-348. 

YILMAZ, Mehmet Serhat, “Türkiye’de Şapka ve Kıyafet İnkılabının Mısır Kamuoyunda 

Yansımaları (1925-1932)”, Cumhuriyet Tarihi Araştırma Dergisi, Sayı 2, 2005, s. 91-

103. 

YILMAZ, Mehmet Serhat, “Mısır Basınında Millî Mücadele Dönemi Türkiye’si Üzerine 

Bir Araştırma (1919-1922)”, Tarihin Peşinde Uluslararası Tarih ve Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Sayı:2, 2009, s.99-122. 

YILMAZ, Mustafa, “Atatürk Dönemi Türk Dış Politikası (1919-1938)”, Türkler 

Ansiklopedisi, Yeni Türkiye Yayınları, C. 16, Ankara, 2002, s. 1044-1050. 

YÜCEL, İdris, “Fransız Belgelerinde Son Halife Abdülmecid ve Türkiye’de Hilafetin 

Kaldırılması”, Atatürk Yolu Dergisi, Sayı: 61, Güz 2017, s. 467-492. 

TEZLER 

BAŞ, Arda, Demokrat Parti Dönemi Türkiye Mısır İlişkileri 1950-1960, Gazi 

Üniversitesi-Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2015 

BEARCE JR, George Donham, Saad Zaghlul and Egyptian Nationalism, Yüksek 

Lisans Tezi, University of Wisconsin, 1949 

EREL ÇALAN, Zeynep Gül, İngiliz Kaynaklarına Göre Vefd Partisi’nin Kuruluşuna 

Kadar Mısır’da İngiliz Politikaları, Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, 2021 

HAMUD, Macide Mahmud, Dar’ül Mendub el-Sami fi Mısr (1914-1924), Ain Shams 

Üniversitesi, Doktora Tezi, 2. Cilt, 1999  

HATTEMER, Richard, Ataturk und die Turkishe Reformpolitik im Spiegel der 

Agyptischen Presse; Eine Inhaltsanalyse Ausgewahlter, Pressereaktionen auf 

Massnahmen zur Umgelstaltung des Politischen, Religiösen und Kulturellen Lebens 

in der Turkei zwischen 1922 und 1938, Islamkundliche Undersuchungen, 210, Klaus 

Schwars, Berlin, 1997 

LANDAU, Jacob M., Parliamentary Institutions and Parties in Egypt (1866-1924), 

Doktora Tezi, University of London, 1949 

MENGÜÇ, Hilal Livaoğlu, Mısır Basınında Hilafet Tartışmaları 1922-1926, İstanbul 

Üniversitesi, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 2017 

METİN, Celal, Türk Modernleşmesi ve İran (1890-1936), Hacettepe Üniversitesi 

Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 2006 

ÖZKAYA, Sevda, Osmanlı Devleti İdaresinde Mısır (1839-1882), Doktora Tezi, Fırat 

Üniversitesi Sosyal bilimler Enstitüsü Tarih anabilim Dalı, 2007 



228 

 

ÖZKOÇ, Özge, İmparatorluk İktidarının Sınırında Osmanlı Mısırı: Mehmet Ali 

Paşa Döneminden Hıdivliğe, Yayınlanmış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2013 

RAPORLAR, TOPLANTILAR VE DİĞER KAYNAKLAR 

ERDAŞ, Sadık, “Muhittin Akyüz (1870-1940)”, Atatürk Ansiklopedisi, 

https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/muhiddin-akyuz-1870-1940/?pdf=3460, Erişim 

Tarihi: 02.10.2024 

GÜNEŞ, İhsan Güneş, “Celalettin Arif Bey (1875-1930)”, Atatürk Ansiklopedisi 

https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/celalettin-arif-bey-1875-1930/, Erişim tarihi: 

12.11.2023 

HAMID, Rauf Abbas, “Ahmed Lutfi Seyyid vel İhtilal el-Britani”, 29 Kasım 1999, 

https://www.raoufabbas.org/Download/1999-11-29%20AhmedLoutfiAlSayed.pdf, 

Erişim tarihi: 18.10.2020 

HARB, Muhammed, " el-Menâr ", TDV İslâm Ansiklopedisi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-menar, Erişim Tarihi:29.02.2024 

KAHRAMAN Kemal, “Wilfrid Scawen Blunt”, TDV İslam Ansiklopedisi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/blunt-wilfrid-scawen, Erişim Tarihi: 2 Aralık 2021 

KALLEK, Cengiz, “feddan”, TDV İslam Ansiklopedisi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/feddan, Erişim Tarihi: 21.10.2024 

KARA, İsmail, “İslam Düşüncesi Seminerleri”, Zeytinburnu Kültür Sanat, 21 Kasım 

2013, https://www.youtube.com/watch?v=93NIKNcoojU, Erişim Tarihi:10.11.2019 

KAVAK, Özgür, “Ali Abdurrazık”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ali-abdurrazik, Erişim Tarihi: 26.04.2024 

ÖZCAN, Azmi, “Hilâfet, Osmanlı Dönemi (Caliphate, Ottoman Period)”, İslam 

Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/hilafet#2-osmanli-donemi, Erişim 

Tarihi: 26.04.2024 

YILMAZ, Mustafa, “Abolution of the Caliphate in the Eyes of the Statesmen 

Newspaper”, 3 Mart 1924 Yasaları’nın 100. Yılı Sempozyumu, Ankara, 8 Mart 2024 

White Book, The Egyptian Delegation to the Peace Conference, Published by Egyptian 

Delegation, University of California Library, Paris, 1919 

“Misak-ı Millî Beyannamesi”, https://www.ttk.gov.tr/belgelerle-tarih/misak-i-milli-

beyannamesi/, Erişim Tarihi: 02.03.2024 

Report of the Special Mission to Egypt under Lord Milner, and related papers, Qatar 

Digital Library, https://www.qdl.qa/en/archive/81055/vdc_100000001491.0x000295, 

Erişim Tarihi: 06.12.2022 



229 

 

El-Ahram Online, “Egypt's 1923 Constitution: The height of liberalism”, 

https://english.ahram.org.eg/NewsContent/1/1199/327747/Egypt/-Revolution/Egypts--

Constitution-The-height-of-liberalism.aspx, Erişim tarihi: 22.01.2023 

https://www5.tbmm.gov.tr/tutanaklar/KANUNLAR_KARARLAR/kanuntbmmc002/ka

nuntbmmc002/kanuntbmmc00200343.pdf, Erişim tarihi: 12.02.2024 

https://www.aldiwan.net/poem21008.html, Erişim Tarihi: 23.04.2024 

https://wwi.lib.byu.edu/index.php/The_Entente_Cordiale_Between_The_United_Kingd

om_and_France, Erişim Tarihi:1 Aralık 2021 

http://acta.bibl.u-szeged.hu/50005/1/mediterran_026_079-088.pdf, Erişim Tarihi: 3 

Aralık 2021 

https://www.encyclopedia.com/humanities/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-

maps/liberal-constitutionalist-party, Erişim Tarihi: 05.09.2023 

https://constitutionnet.org/sites/default/files/1923_-egyptian_constitution_english_1.pdf, 

Erişim tarihi: 22.01.2023 

https://api.parliament.uk/historic-hansard/commons/1936/nov/24/anglo-egyptian-treaty, 

Erişim Tarihi: 22.01.2023 

Samir Raafat, “The Tarboosh: And The Turco-Egyptian Hat Incident Of 29 October 

1932”, The Egptian Mail, 26 Ekim 1996, http://www.egy.com/historica/96-10-26.php, 

Erişim Tarihi: 22.05.2024 

Mısır Hükümeti Resmî Gazetesi, “Ploclamation”, Journal Officiel Du Government 

Egytien, Samedi 19 Decembre, No:171  

KAYNAK KİŞİLER 

EL-ŞILLAK, Ahmed Zekeriyya, Ain Shams Üniversitesi Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, 

20 Mayıs 2023 tarihli mülakat, Kahire 

AFİFİ, Muhammed, Kahire Üniversitesi Tarih Bölümü Öğretim Üyesi, 20 Mayıs 2023 

tarihli mülakat, Kahire 

 

  



230 

 

EKLER 

EK1: “Mısır Milliyetçileri Heyeti Şehrimizde”, Hakimiyet-i Milliye, 25 Aralık 1922 



231 

 

EK 2: “Mısır Akdeniz’de Yeni Bir Muvazene Unsuru Olacak”, Akşam, 28 Mayıs 1937 



232 

 

EK 3: “İki Makale”, Muhadenet, 20 Haziran 1930 

 



233 

 

EK 4: “Feminism in Turkey: The Lifted Veil”, The Times, 2 Kasım 1932 

 

 



234 

 

EK 5: “Mixed Tribunals in Egypt”, The Times, 25 Nisan 1929 

  



235 

 

EK 6: BCA, 030.10/83.547/10, Dahiliye Vekâletinden Başbakanlığa, 25 Aralık 1927 

  



236 

 

EK 7: “Ploclamation”, Journal Officiel Du Government Egytien, Samedi 19 

Decembre, No:171 

  



237 

 

EK 8: “Mustafa Kemal Paşa”, El-Hilal, 1 Haziran 1921 

 



238 

 

EK 9: “Türkiye Cumhuriyeti’nde Dini-Siyasi İnkılaplar”, El-Menar, Mayıs 1924, s.273 

 



239 

 

EK 10: “İslam Halifesi”, El-Ahram, 7 Mart 1924 

 

 



240 
 
EK 11: Tez Çalışması Orijinallik Raporu 

 
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

ATATÜRK İLKELERİ VE İNKILÂP TARİHİ ENSTİTÜSÜ 

TEZ ÇALIŞMASI ORJİNALLİK RAPORU 

 
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

ATATÜRK İLKELERİ VE İNKILÂP TARİHİ ENSTİTÜSÜ 

ATATÜRK İLKELERİ VE İNKILÂP TARİHİ ANABİLİM DALI BAŞKANLIĞINA 

 

                                                                                                                                     Tarih: 31/12/2024 

 

 

  Tez Başlığı / Konusu:  

Mısır’ın Bağımsızlık Mücadelesi ve Türkiye İlişkileri (1919-1937) 

 

Yukarıda başlığı / konusu gösterilen tez çalışmamın a) Kapak sayfası, b) Giriş c) Ana bölümler d) Sonuç kısımlarından 

oluşan toplam 250 sayfalık kısmına ilişkin, 31/12/2024 tarihinde şahsım/tez danışmanım tarafından Turnitin adlı 

intihal tespit programından aşağıda belirtilen filtrelemeler uygulanarak alınmış olan orijinallik raporuna göre, tezimin 

benzerlik oranı % 7  

 

Uygulanan filtrelemeler: 

1- Kabul/Onay ve Bildirim sayfaları hariç 

2- Kaynakça hariç 

3- Alıntılar hariç/dâhil 

4- 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

 

Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü Tez Çalışması Orjinallik Raporu Alınması ve 

Kullanılması Uygulama Esasları’nı inceledim ve bu Uygulama Esasları’nda belirtilen azami benzerlik oranlarına göre 

tez çalışmamın herhangi bir intihal içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü 

hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

 

Gereğini saygılarımla arz ederim. 

                                                                                                    (Öğrencinin İmzası) 

Adı Soyadı: Kemal Kaya 

Öğrenci No: N16241266 

Anabilim Dalı: Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Anabilim Dalı 

Programı: Doktora Tezi 

Statüsü:     Yüksek Lisans         Doktora             

 

DANIŞMAN ONAYI 

 

Tarih: 31/12/2024                  

                      UYGUNDUR. 

      
 

Prof Dr. Mustafa YILMAZ 

  



241 
 

 
 

HACETTEPE UNIVERSITY 

ATATURK INSTITUTE 

THESIS/DISSERTATION ORIGINALITY REPORT 

 

 

ATATURK’S PRINCIPLES AND HISTORY OF MODERN TURKEY TO THE DEPARTMENT PRESIDENCY 

 

                                                                                                                              Date: 31/12/2024 

 

 

Thesis Title / Topic:  

Egypt’s Struggle for Independence and It’s Relations with Türkiye (1919-1937) 

 

According to the originality report obtained by myself/my thesis advisor by using the  Turnitin plagiarism detection 

software and by applying the filtering options stated below  on 31/12/2024  for the total of 250 pages including the 

a) Title Page b) Introduction, c) Main Chapters d) Conclusion sections of my thesis entitled as above, the similarity 

index of my thesis is 7 %.   

 

Filtering options applied: 

1. Approval and Decleration sections excluded 

2. Bibliography/Works Cited excluded 

3. Quotes excluded 

4. Match size up to 5 words excluded 

 

I declare that I have carefully read Hacettepe University Ataturk Institute for Obtaining and Using Thesis 

Originality Reports; that according to the maximum similarity index values specified in the Guidelines, my thesis 

does not include any form of plagiarism; that in any future detection of possible infringement of the regulations I 

accept all legal responsibility; and that all the information I have provided is correct to the best of my knowledge. 

 

I respectfully submit this for approval. 

 

                                                                                     Signature 

Name Surname: Kemal Kaya 

Student No: N16241266 

Department: Ataturk Institute 

Program: Ph.D’s Thesis 

Status:   Masters       Ph.D.      Integrated Ph.D. 

 

 ADVISOR APPROVAL 

 

Date: 31/12/2024 

 

APPROVED 

 

 

Prof Dr. Mustafa YILMAZ 



242   

 

EK 12: Tez Çalışması Kurul İzin Muafiyet Formu 

 

 

 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

ATATÜRK İLKELERİ VE İNKILÂP TARİHİ ENSTİTÜSÜ 

TEZ ÇALIŞMASI ETİK KURUL İZİN MUAFİYETİ FORMU       

 
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

  ATATÜRK İLKELERİ VE İNKILÂP TARİHİ ENSTİTÜSÜ 

ATATÜRK İLKELERİ VE İNKILÂP TARİHİ ANABİLİM DALI BAŞKANLIĞINA 

                                                                                

                                                                                                                                         Tarih: 25/12/2024 

    

Tez Başlığı / Konusu:  

 

Mısır’ın Bağımsızlık Mücadelesi ve Türkiye İlişkileri (1919-1937) 

 

Yukarıda başlığı / konusu gösterilen tez çalışmam:  

 

1. İnsan ve hayvan üzerinde deney niteliği taşımamaktadır, 

2. Biyolojik materyal (kan, idrar vb. biyolojik sıvılar ve numuneler) kullanılmasını gerektirmemektedir. 

3. Beden bütünlüğüne müdahale içermemektedir. 

4. Gözlemsel ve betimsel araştırma (anket, ölçek/skala çalışmaları, dosya taramaları, veri kaynakları 

taraması, sistem-model geliştirme çalışmaları) niteliğinde değildir.  

 

    Hacettepe Üniversitesi Etik Kurullar ve Komisyonlarının Yönergelerini inceledim ve bunlara göre tez 

çalışmamın yürütülebilmesi için herhangi bir Etik Kuruldan izin alınmasına gerek olmadığını; aksi durumda 

doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu 

beyan ederim. 

 

    Gereğini saygılarımla arz ederim. 

                                                                                                              

Adı Soyadı: Kemal Kaya 

Öğrenci Numarası: N16241266 

Anabilim Dalı: Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Anabilim Dalı 

Programı: Doktora Tezi 

Statüsü:  Yüksek Lisans     Doktora    Bütünleşik Dr. 

  

    

 

DANIŞMAN GÖRÜŞÜ VE ONAYI 

   

   

 

   Tarih: 25/12/2024 

 

    APPROVED.      

Prof. Dr. Mustafa YILMAZ 

 

 

 



243   

 

 

u 

 
 

HACETTEPE UNIVERSITY 

ATATURK INSTITUTE 

 ETHICS BOARD WAIVER FORM FOR THESIS WORK      

 
HACETTEPE UNIVERSITY 

ATATURK INSTITUTE 

ATATURK’S PRINCIPLES AND HISTORY OF MODERN TURKEY TO THE DEPARTMENT PRESIDENCY 

 

                                                                                                                                            Date: 25/12/2024 

 

    

Thesis Title/Topic: 

 

Egypt’s Struggle for Independence and It’s Relations with Türkiye (1919-1937) 

 

My thesis work related to the title/topic above:  

 

1. Does not perform experimentation on animals or people. 

2. Does not necessitate the use of biological material (blood, urine, biological fluids and samples, etc.). 

3. Does not involve any interference of the body’s integrity. 

4. Is not based on observational and descriptive research (survey, measures/scales, data scanning, system-

model development).  

 

       I declare, I have carefully read Hacettepe University’s Ethics Regulations and the Commission’s Guidelines, 

and in order to proceed with my thesis according to these regulations I do not have to get permission from the 

Ethics Board for anything; in any infringement of the regulations I accept all legal responsibility and I declare that 

all the information I have provided is true. 

 

      I respectfully submit this for approval. 

  

                                                                                                           Signature 

Name Surname: Kemal Kaya 

Student No: N16241266 

Department: Ataturk Institute 

Program: Ph.D’s Thesis 

Status:   Masters       Ph.D.      Integrated Ph.D. 

 

 ADVISER COMMENTS AND APPROVAL 

 

  Date: 25/12/2024 

UYGUNDUR. 

Prof. Dr. Mustafa YILMAZ 

 


