
 
 

 

AKSARAY ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

İMAM ŞİRVÂNÎ’NİN TUHFETU'L-MUHTAC 

ŞERHİNDEKİ FIKHÎ YAKLAŞIMI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

ABDULRAHMAN YASEEN HABEEB AL-GBURI 

 

 

DANIŞMAN 

DR. ÖĞR. ÜYESİ ZAHİT KAPLANGÖZ  

 

 

 

 

AKSARAY 2025 



 
 

 



 
 

 

 الجمهورية التركية

 جامعة أقسراي

 معهد العلوم الاجتماعية  

 قسم العلوم  الإسلامية  الأساسية

 

 

 تحفة المحتاجالمنهج الفقهي للإمام الشرواني من خلال حاشيته على 

 

 

 إعداد

 عبد الرحمن ياسين الجبوري

 

 

 إشراف

 وزن قبلكزاهد دكتور. محاضر عضو 

 

 

 

  تركيا –أقسراي 

2025  



 
 

 

 

AKSARAY ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

İMAM ŞİRVÂNÎ’NİN TUHFETU'L-MUHTAC 

ŞERHİNDEKİ FIKHÎ YAKLAŞIMI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

ABDULRAHMAN YASEEN HABEEB AL-GBURI 

 

 

DANIŞMAN 

DR. ÖĞR. ÜYESİ ZAHİT  KAPLANGÖZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AKSARAY- 2025 



i 
 

 

TELİF HAKKI VE TEZ FOTOKOPİ İZİN FORMU 

 

 

Bu tezin tüm hakları saklıdır. Kaynak göstermek koşuluyla tezin teslim 

tarihindenitibaren bir ay sonra tezden fotokopi çekilebilir. 

YAZARIN 

Adı:  ABDULRAHMAN YASEEN HABEEB  

 Soyadı: AL-GBURI 

Bölümü: TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İmza: 

Teslim tarihi: 

 

TEZİN 

-Türkçe Adı: İMAM ŞİRVÂNÎ’NİN TUHFETU'L-MUHTAC ŞERHİNDEKİ FIKHÎ 

YAKLAŞIMI 

-Arapça Adı المنهج الفقهي للإمام الشرواني من خلال حاشيته على تحفة المحتاج :   

-Ingilizce Adı: THE JURISPRUDENTIAL APPROACH OF IMAM AL-SHIRWANI 

THROUGH HIS COMMENTARY ON TUHFAT AL-MUHTAJ 

  



ii 
 

 

 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI 

 

 

Tez yazma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyduğumu, yararlandığım tüm 

kaynakları kaynak gösterme ilkelerine uygun olarak kaynakçada belirttiğimi ve bu 

bölümler dışındaki tüm ifadelerin şahsıma ait olduğunu beyan ederim. 

 

Yazar Adı Soyadı: ABDULRAHMAN YASEEN HABEEB AL-GBURI 

 

İmza 

  



iii 
 

  

T.C. 

AKSARAY ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

JÜRİ ONAY SAYFASI 

Abdul Rahman Yasin El-jabouri tarafından hazırlanan “İMAM ŞİRVANİ'NİN 

TUHFETU'L-MUHTAC ŞERHİ ARACILIĞIYLA FIKHÎ YAKLAŞIMI”  المنهج الفقهي

(للإمام الشرواني من خلال حاشيته على تحفة المحتاج ) başlıklı tez çalışması aşağıdaki jüri 

tarafından oy birliği ile Aksaray Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Arapça Anabilim 

Dalı’nda Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 

İMZA 

Danışman:   

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Zahit KAPLANGÖZ 

 Temel Islam Bilimleri/Aksaray Üniversitesi                         .................... 

 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Bozan ALHAMAD 

 Temel Islam Bilimleri/Aksaray Üniversitesi                         .................... 

 

Üye: Doç. Dr. Selçuk PEKPARLATIR 

 Temel Islam Bilimleri/Necmettin Erbakan Üniversitesi        ...................                            

 

Tez Savunma Tarihi: 17 / 01  / 2025 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Yönetim Kurulu’nun…….....    .tarih ve………… sayılı kararı ile 

onaylanmıştır. 

 Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 

 Prof. Dr. Aybala ÇAYIR 

 İmza 

  



iv 
 

 الشكر والإهداء

 ، وكلية العلوممعهد العلوم الاجتماعية، وأكسراي أتقدم بجزيل الشكر وعظيم الامتنان إلى جامعة

وأخص بالشكر الأساتذة الإسلامية، على ما قدموه من دعم أكاديمي ومعرفي خلال رحلتي العلمية. 

 والعمداء والدكاترة الذين كانوا دائمًا مصدر إلهام وتوجيه.

 دكتور. محاضر عضو زاهد كابلانجوز خالص شكري وتقديري إلى مشرفي الكريم:

 ولجنة المناقشة الموقرة: الدكتور بوزان الحمد والدكتور سلجوق 

 وملاحظات بناءة أسهمت في إتمام هذا العمل.جزاكم الله عني كل الخير على ما قدمتموه من نصح 

إلى رفيقة دربي وكفاحي، زوجتي الغالية، التي لم تبخل عليّ بوقت أو جهد، وكانت سندي في هذه 

 الرحلة، أقدم لها كل الحب والشكر والامتنان.

 إلى أولادي الأحباء، مصدر الفخر والقوة، الذين كانوا دومًا النور الذي يضيء طريقي.

 خوتي الأعزاء، رفقاء الدرب ومن تقاسموا معي الأيام الحلوة والمرة، أقدم شكري وحبي لهم.إلى إ

 إلى أهلي وأقربائي، الذين لم يبخلوا بالنصح والدعم، كنتم دومًا القوة الخفية التي دفعتني للاستمرار.

أسأل الله أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، وينفع به كل من يطلع 

  عليه.



v 
 

Teşekkür  

Aksaray Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü ve İslami İlimler Fakültesi’ne, 

akademik ve bilimsel yolculuğum boyunca bana sağladıkları destek ve katkılarından dolayı 

sonsuz teşekkürlerimi ve minnettarlığımı sunuyorum. Her zaman bana ilham ve rehberlik 

kaynağı olan değerli hocalarıma, dekanlarıma ve öğretim üyelerine şükranlarımı iletiyorum. 

Danışmanım kıymetli Dr. Öğr. Üyesi Zahit KAPLANGÖZ’e, 

ve tez savunma jürime: 

Dr. Öğr. Üyesi Bozan ALHAMAD ve Doç. Dr. Selçuk PEKPARLATIR’a, 

bu çalışmanın tamamlanmasına katkı sağlayan değerli öneri ve eleştirilerinden dolayı 

Allah razı olsun diyorum. 

Hayat arkadaşım ve mücadele yoldaşım olan sevgili eşime; bana her zaman destek olan, 

zamanını ve emeğini asla esirgemeyen eşime, sevgi, şükran ve minnettarlıkla teşekkür 

ediyorum. 

Sevgili çocuklarıma, her zaman gurur kaynağım ve gücüm olan, yolumu aydınlatan ışık 

olan yavrularıma sonsuz sevgilerimi sunuyorum. 

Sevgili kardeşlerime, hayatımın her anında yanımda olan, iyi ve kötü günlerimde bana 

eşlik eden dostlarıma, tüm kalbimle teşekkürlerimi sunuyorum. 

Aileme ve akrabalarıma, bana verdikleri öğütler ve destekleriyle, beni sürekli ileriye 

taşıyan görünmez güç oldular. Hepsine sonsuz teşekkür ediyorum. 

Bu çalışmanın Allah’ın rızasına uygun olmasını ve okuyanlara fayda sağlamasını niyaz 

ediyorum. 

  



vi 
 

 جامعة آقسراي

 معهد العلوم الاجتماعية

 كلية العلوم الإسلامية الأساسية

 المنهج الفقهي للإمام الشرواني من خلال حاشيته على تحفة المحتاج

 )جزء من متطلبات نيل درجة الماجستير في تخصص الفقه وأصوله(

 )درجة الماجستير(

 م2025، أقسراي الجبوريعبد الرحمن ياسين 

 الملخص

يعُد الإمام الشرواني من أبرز علماء الشافعية الذين أثروا بشكل واضح في تطور الفقه الإسلامي، 

وذلك من خلال شرحه المميز لكتاب "تحفة المحتاج" للإمام ابن حجر الهيتمي، أحد أهم شروح "المنهاج" 

للمسائل، بل تناولها بمنهج تحليلي يجمع بين الأصالة للإمام النووي. لم يكن شرحه مجرد إعادة توضيح 

والمعاصرة، مما جعله مرجعاً بارزًا للفقه المقارن. لقد قدم الشرواني رؤية فقهية عميقة ترتكز على 

الجمع بين النقل والعقل، حيث اعتمد في استنباط الأحكام الشرعية على الأدلة المتفق عليها، كالقرآن 

قياس، مع مرونة واضحة في التعامل مع الأدلة المختلف فيها، مثل الاستحسان والسنة والإجماع وال

والمصالح المرسلة والاستصحاب، من خلال تطبيقات عملية على مسائل واقعية، لا سيما في قضايا 

 المعاملات والشروط.

لخلاف وراء اأظهر الشرواني براعة في تقديم أدلة الفقهاء المختلفين، مع تحليل الأسباب الكامنة 

الفقهي وترجيح الرأي الأقوى بناءً على قوة الدليل الشرعي. كان يتميز بالموضوعية والحيادية، حيث 

يعرض المسائل من جميع جوانبها قبل التوصل إلى الترجيح، مما أضاف إلى شرحه قيمة علمية كبيرة. 

ح ، التي لم تقتصر على توضيمن أمثلة هذا المنهج، شروحاته المستفيضة في مسائل الطهارة والصلاة

الآراء داخل المذهب الشافعي فقط، بل فسرت التباينات بين الفقهاء بشكل يعزز فهم القارئ ويوضح 

 الرؤية الفقهية الشاملة.

 



vii 
 

وقد خلص البحث إلى أن الشرواني اتبع منهجًا علمياً دقيقاً يتميز بالتحليل العميق للنصوص الشرعية 

مراعاة تطبيقها في الواقع العملي بما يحقق المصلحة الشرعية. جعلت هذه المنهجية وتفسير الأدلة، مع 

من حاشيته على "تحفة المحتاج" أكثر من مجرد شرح فقهي، بل دراسة تحليلية متكاملة تجمع بين الحفاظ 

لفقه اعلى الأصول الشرعية وتلبية احتياجات العصر، مما جعلها مرجعاً مهمًا للفقه المقارن ولدارسي 

 الإسلامي.

قه الف، الاستدلال بالأدلة الشرعية، حاشية الشرواني، منهج الإمام الشرواني: الكلمات المفتاحية

 .تحفة المحتاج، الإمام ابن حجر الهيتمي، ترجيح المسائل الفقهية، الشافعي

 99عدد الصفحات: 

 عبد الرحمن ياسين الجبوريالطالب: 

 وزن قبلكزاهد دكتور. محاضر عضو بإشراف: 

 

  



viii 
 

AKSARAY ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

İMAM ŞİRVÂNÎ’NİN TUHFETU'L-MUHTAC ŞERHİNDEKİ 

FIKHÎ YAKLAŞIMI 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

ABDULRAHMAN YASEEN HABEEB AL-GBURI, Aksaray 2023 

 

ÖZET 

İmam Şirvani, İslam fıkhında önemli bir etki bırakmış en önde gelen Şafii alimlerinden 

biridir. İmam İbn Hacer el-Heytemî’nin "Tuhfetü’l-Muhtâc" adlı eserine yazdığı 

derinlemesine açıklamaları ile tanınır. Bu eser, İmam Nevevi’nin "el-Minhâc" adlı metninin 

en önemli şerhlerinden biridir. Araştırmanın amacı, İmam Şirvani’nin fıkhî hükümleri 

istinbat etme yöntemini incelemek, onun şer'î delillerle çalışırken izlediği yolu analiz etmek 

ve fıkhî meseleleri sunma biçimini, görüşleri tercihe dayalı olarak nasıl tartıştığını ortaya 

koymaktır. Araştırma, şerhindeki fıkhî metinlerin incelenmesinde tümevarım yöntemini, 

açıklama ve istidlal tarzını ele almak için analitik bir yaklaşımı benimsemiştir. 

Birinci bölümde, temel kavramların tanımları yapılmış, fıkıh ve metodoloji hakkında 

genel bir açıklama yapılmıştır. Ayrıca, İmam Şirvani ve Şafii fıkhına yaptığı katkılardan 

bahsedilmiş, "Tuhfetü’l-Muhtâc" eseri tanıtılmıştır. Bu bölümde, Şirvani’nin eserine yaptığı 

katkılar vurgulanmış ve kitabın Şafii mezhebindeki önemi, İslam dünyasında fetva kaynağı 

olarak kabul edilmesi ele alınmıştır. Şirvani, sadece geleneksel bir açıklama yapmamış, fıkhî 

meselelerin derinlemesine analizini sunarak zamanının önemli fıkıh âlimlerinden biri haline 

gelmiştir. 

İkinci bölümde, İmam Şirvani’nin şer’î delillerle istidlal etme yöntemi incelenmiştir. Bu 

bölüm iki ana kısmı kapsamaktadır: İlk kısımda, Kur'an-ı Kerim, Sünnet, icma ve kıyas gibi 

üzerinde ittifak edilen şer'î deliller üzerine yoğunlaşılmıştır. Şirvani’nin bu delilleri nasıl 

dengeli bir şekilde kullandığı ve hem nakil hem de akıl unsurlarını nasıl bir araya getirdiği 

açıklanmıştır. İkinci kısımda ise ihtilaflı deliller, örneğin istihsan, maslahatlar ve istishab ele 

alınmıştır. Şirvani’nin bu delilleri nasıl pratik örneklerle açıklayarak, esnek bir yaklaşım 



ix 
 

sergilediği gösterilmiştir. Araştırma, Şirvani’nin bu delilleri dikkatli bir şekilde analiz 

ettiğini ve şer'î metinlere derinlemesine bir anlayışla yaklaştığını ortaya koymuştur. 

Üçüncü bölümde, İmam Şirvani’nin fıkhî meseleleri nasıl sunduğu ve görüşleri nasıl 

tercih ettiği ele alınmıştır. Şirvani'nin yaklaşımı, objektif ve tarafsızdır. Farklı alimlerin 

görüşlerini, şer'î delillerle destekleyerek sunmuş ve ardından bu görüşler arasında delilin 

gücüne dayanarak en güçlü olanını tercih etmiştir. Şirvani, âlimler arasındaki ihtilafları 

açıklığa kavuşturmuş, fıkhî meselelerin derinlemesine anlaşılmasını sağlamıştır. Araştırma, 

Şirvani’nin özellikle abdest ve namaz gibi konularda, Şafii mezhebi içindeki farklı görüşlere 

dair yaptığı açıklamaları ve tercih ettiği görüşleri detaylı bir şekilde ele almıştır. Bu, onun 

şer'î temelleri ne kadar derinlemesine anladığını ve pratikte şer'î maslahatları gözeterek nasıl 

tercih ettiğini ortaya koymuştur. 

Araştırma, İmam Şirvani’nin metodunun hem geleneksel hem de çağdaş fıkıh anlayışını 

birleştiren hassas bir bilimsel yaklaşım olduğunu ortaya koymuştur. "Tuhfetü’l-Muhtâc" 

üzerindeki haşiyesi, yalnızca fıkhî bir kitabın açıklaması değil, aynı zamanda fıkhî 

meselelerin derinlemesine analizini ve şer'î delillerin kapsamlı açıklamasını içeren bir 

çalışmadır. Bu yaklaşım, İmam Şirvani’nin Şafii fıkhını geliştirerek, hem şer'î temellerin 

korunmasını hem de pratikteki ihtiyaçların karşılanmasını sağladığını göstermektedir. Bu 

nedenle, haşiyesi, fıkıh karşılaştırması ve İslam fıkhı üzerine çalışan araştırmacılar için 

önemli bir başvuru kaynağı olmuştur. 

Anahtar kelimeler: İmam Şirvani, istidlal, Şafii fıkhı, İbn Hacer el-Heytemî, Tuhfetü’l-

Muhtâc. 

Bilim Kodu: 

Sayfa adedi: 99 

ABDULRAHMAN YASEEN HABEEB AL-GBURI 

Dr. Öğr. Üyesi ZAHİT KAPLANGÖZ 

  



x 
 

AKSARAY UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

COLLEGE OF BASIC ISLAMIC SCIENCES 

 

THE JURİSPRUDENTİAL APPROACH OF IMAM AL-

SHİRWANİ THROUGH HİS COMMENTARY ON TUHFAT AL-

MUHTAJ      

Master's Thesis 

ABDULRAHMAN YASEEN HABEEB AL-GBURI, Aksaray 2023 

SUMMARY 

Imam Shurawani is one of the most prominent scholars of the Shafi'i school, and he is 

widely recognized for his detailed and comprehensive commentary on "Tuhfat al-Muhtaj" 

by Imam Ibn Hajar al-Haytami, which is one of the most important commentaries on Imam 

al-Nawawi's "al-Minhaj." The aim of this research is to study Imam Shurawani's 

methodology in deriving Sharia rulings by analyzing his approach to handling both agreed-

upon and disputed Sharia evidence, as well as examining his method of presenting legal 

issues and favoring different opinions. The study adopted an inductive method to examine 

the legal texts in his commentary, as well as an analytical approach to clarify his style of 

interpretation and reasoning. 

In the first chapter, the study discusses the definitions of basic terms such as fiqh and 

methodology, along with a brief overview of Imam Shurawani and his contributions to the 

Shafi'i fiqh. This chapter also introduces the book "Tuhfat al-Muhtaj" by Imam Ibn Hajar al-

Haytami, highlighting its significance in the Shafi'i school and its reliance as a major 

reference for issuing fatwas in the Islamic world. The chapter demonstrates the importance 

of Imam Shurawani's commentary on this book, which goes beyond traditional explanations 

by offering a deep analysis of the legal issues addressed, positioning it as one of the 

cornerstones of comparative fiqh in his time. 

The second chapter focuses on Imam Shurawani's method of reasoning with Sharia 

evidence. It is divided into two main sections: the first section deals with the agreed-upon 

Sharia evidence such as the Qur'an, the Sunnah, consensus (ijma), and analogy (qiyas), and 

shows how Imam Shurawani balanced these sources, integrating both textual and rational 

arguments. The second section addresses disputed evidences, such as istihsan (juridical 



xi 
 

preference), masalih mursalah (public interest), and istishab (presumption of continuity). 

The study highlights Imam Shurawani's ability to provide practical examples and 

applications that show his flexibility in handling these evidences, such as his interpretation 

of certain rulings related to financial transactions and conditions. It concludes that Imam 

Shurawani relied on a precise analysis of these evidences, reflecting his profound 

understanding of the Sharia texts. 

In the third chapter, the research examines Imam Shurawani's approach to presenting 

legal issues and favoring particular opinions. His method is described as objective and 

impartial, as he presents the views of different jurists supported by evidence and then favors 

one view based on the strength of the legal argument. Imam Shurawani was keen to explain 

the reasons for disagreement among scholars, demonstrating his skill in comparative fiqh. 

The study provides examples from his commentary, such as his explanations of issues related 

to ritual purity (tahara) and prayer (salat), where he offered detailed interpretations of the 

differing views within the Shafi'i school. The study concludes that his method of favoring 

one opinion over another reflects a deep understanding of the Sharia principles, with 

consideration of achieving the public interest in practical application. 

The research concludes that Imam Shurawani had a scientific method that combined 

both traditional and contemporary aspects of Islamic jurisprudence. His commentary on 

"Tuhfat al-Muhtaj" is not merely an explanation of a legal text but a profound analytical 

study of legal issues, with comprehensive interpretations of the evidences and a clear 

exposition of scholarly disagreements, favoring the strongest evidence. This methodology 

highlights Imam Shurawani's role in advancing Shafi'i fiqh, presenting it in a way that 

maintains the foundations of Sharia while meeting the practical needs of the time, making 

his commentary a key reference for comparative fiqh and a valuable resource for researchers 

and students of Islamic jurisprudence. 

Keywords: Imam Shurawani, reasoning with Sharia evidence, Shafi'i fiqh, Ibn Hajar 

al-Haytami, Tuhfat al-Muhtaj. 

Number of pages: 99 

Science code: 

ABDULRAHMAN YASEEN HABEEB AL-GBURI 

Supervised by: Dr. ZAHİT KAPLANGÖZ 

  



xii 
 

 الملخص الطويل

الإمام الشرواني يعدّ أحد أبرز علماء المذهب الشافعي، واشتهر بحاشيته المميزة على كتاب "تحفة 

المحتاج" للإمام ابن حجر الهيتمي. "تحفة المحتاج" هو شرح على متن "المنهاج" للإمام النووي، ويعُدّ 

هب، المسائل الفقهية المعتمدة في المذ الهيتمي حيث جمع فيه ابن حجرمن أهم الكتب في الفقه الشافعي، 

مع شروح دقيقة وآراء مرجحة. الحاشية التي كتبها الشرواني على "تحفة المحتاج" ليست مجرد شرح 

تقليدي، بل هي دراسة عميقة ومنهجية للمسائل الفقهية المعروضة، حيث أضاف إليها مزيداً من 

 ي.درًا رئيسياً للإفتاء والتدريس في العالم الإسلامالتوضيحات والتحليلات العلمية التي جعلت منها مص

ليها دلة المتفق عركز البحث على دراسة منهج الإمام الشرواني في استنباط الأحكام الشرعية من الأ

أظهر البحث أن الشرواني اعتمد في استدلاله على القرآن الكريم والسنة النبوية كأصلين  ،والمختلف فيها

قع وص الشرعية بوابالاعتماد على الإجماع والقياس، حيث أبدع في ربط النصأساسيين، وأرفق ذلك 

ا لتلك قً أما في الأدلة المختلف فيها، مثل الاستحسان والاستصحاب، فقد قدم تفسيرًا دقي ،الحياة اليومية

 من أبرز التطبيقات التي وردت في البحث هي طريقة الشرواني في شرح أحكام، الأدلة مع أمثلة عملية

لك ية، مبيناً بذالبيع المشروط، حيث استخدم القياس لإظهار مدى توافق هذه الأحكام مع القواعد الشرع

حيث استعرض الشرواني الآراء المختلفة حول نقض  مثال آخر يتعلق بفقه الطهارة، مرونته الفقهية

الشرعية  ضوء السياقات الوضوء بمس المرأة، وقدم تحليلاته معتمداً على الأحاديث النبوية وتفسيرها في

 المختلفة.

تميزّ الإمام الشرواني أيضًا بأسلوبه في عرض الخلافات الفقهية بين العلماء، إذ كان يذكر آراء 

الفقهاء مدعومة بالأدلة الشرعية، ثم يقوم بالترجيح بناءً على قوة الدليل. على سبيل المثال، عند تناوله 

المذهب الشافعي والمذاهب الأخرى، مع توضيح أسباب لمسألة الجمع بين الصلوات، عرض آراء 

اهتم الشرواني ببيان  ى مقاصد الشريعة. إضافة إلى ذلكاختلافهم، ثم رجّح الرأي الذي وجده أقرب إل

 ،مقاًعالفروق الدقيقة بين المصطلحات الفقهية، مما ساعد القارئ على فهم المسائل الفقهية بشكل أكثر 

ح مبسط، بل هي موسوعة فقهية حافلة بالتحليل العلمي والاستنباط الدقيق، إن حاشيته ليست مجرد شر

 تعكس سعة علمه وقدرته على المزج بين الأصول الشرعية والتطبيقات الواقعية.

أن الإمام الشرواني قدمّ نموذجًا مثالياً في الجمع بين الأصالة والمعاصرة في  وخلص البحث بنتيجة

تصر هدفه على الشرح أو التفسير السطحي، بل سعى إلى تقديم علم نافع يعالج الفقه الإسلامي، حيث لم يق

القضايا الفقهية بعمق ويواكب تطورات الزمان والمكان. اتسم منهجه بالدقة والاتزان بين النقل والعقل، 

وازن، تمما يعكس فهمه العميق للشريعة الإسلامية. اعتمد على الأدلة المتفق عليها والمختلف فيها بشكل م



xiii 
 

ونجح في توظيفها بمرونة لتلبية احتياجات الواقع، مستعيناً بأمثلة عملية تبُرز قدرته الفائقة على تقديم 

 حلول شرعية دقيقة.

قدمّ الشرواني في حاشيته فقهًا مقارناً عرض فيه آراء المذاهب المختلفة بموضوعية، موضحًا قوة 

في ترسيخ مكانته كمرجع رئيسي للباحثين وطلاب العلم. كل رأي وضعفه استناداً إلى الأدلة، مما ساعد 

كما برز في تبسيط المسائل الفقهية المعقدة وتوضيح أسباب الخلاف بين الفقهاء، ما جعل حاشيته على 

"تحفة المحتاج" أحد المراجع الأساسية في المذهب الشافعي، وحلًا للعديد من الإشكالات الفقهية التي 

بر هذه الحاشية إضافة عظيمة إلى المكتبة الإسلامية، حيث أظهرت قدرة الإمام يواجهها القارئ. تعُت

 الشرواني على التوفيق بين النصوص الشرعية ومتطلبات الواقع بأسلوب علمي ومنهجي متقن.

 المنهج الفقهي، الفقه الشافعي، تحفة المحتاج، عبد الحميد الشرواني: الكلمات المفتاحية

 

  



xiv 
 

Geniş Özet 

İmam Şirvani, Şafii mezhebinin en önemli âlimlerinden biridir ve İmam İbn Hacer el-

Heytami'nin "Tuhfetü'l-Muhtâc" adlı eserine yazdığı haşiyesi ile ünlüdür. "Tuhfetü'l-

Muhtâc", İmam Nevevi'nin (676 H.) "el-Menhec" adlı eseri üzerine yapılmış bir şerhtir ve 

Şafii fıkhının en önemli kitaplarından biri olarak kabul edilir. İbn Hacer, bu eserde, mezhepte 

kabul edilen fıkhî meseleleri, detaylı açıklamalarla ve tercih edilen görüşlerle bir araya 

getirmiştir. Şirvani'nin "Tuhfetü'l-Muhtâc" üzerine yazdığı haşiye, sıradan bir açıklama 

değil, ele alınan fıkhî meselelerin derinlemesine ve metodolojik bir incelemesidir. Şirvani, 

esere daha fazla açıklama ve bilimsel analizler ekleyerek, onu İslam dünyasında fetva ve 

eğitim için temel bir kaynak haline getirmiştir. 

Araştırma, İmam Şirvani'nin, kabul edilen ve ihtilaflı delillerden fıkhî hükümleri 

çıkarmadaki metodunu incelemeye odaklanmıştır. Araştırma, Şirvani'nin, ana kaynaklar 

olarak Kur'an-ı Kerim ve Sünnet'e dayanarak istidlâl yaptığını, buna ek olarak icma ve kıyas 

gibi delillere de başvurduğunu, metinleri günlük yaşamın gerçekleriyle ilişkilendirerek 

büyük bir icat yeteneği sergilediğini göstermektedir. İhtilaflı delillerle, örneğin istihsan ve 

istishab ile ilgili, bu delillerin net bir açıklamasını yapmış ve pratik örnekler sunmuştur. 

Araştırmada yer alan en dikkat çekici uygulamalardan biri, Şirvani'nin şerh ettiği "şartlı satış 

hükümleri"ne dair kıyasla yaptığı açıklamadır; burada, bu hükümleri fıkhî kurallarla ne 

kadar uyumlu olduğunu göstermiştir. Diğer bir örnek ise abdestin bozulması konusudur; 

Şirvani, kadınla temas nedeniyle abdestin bozulup bozulmadığına dair farklı görüşleri ele 

almış ve Sünnet'in hadislerini, farklı şer'î bağlamları göz önünde bulundurarak analiz 

etmiştir. 

İmam Şirvani, ayrıca, âlimlerin fıkhî ihtilaflarını sunma şeklinde de kendine has bir 

üslup geliştirmiştir. Fıkha dair farklı görüşleri ve bunların şer'î delillerini sunduktan sonra, 

delilin gücüne dayanarak hangi görüşün tercih edilmesi gerektiğini açıklamıştır. Örneğin, 

namazların birleştirilmesi meselesine değinirken, Şafii mezhebi ve diğer mezheplerin 

görüşlerini sunmuş, farklılıkların sebeplerini açıklamış ve şeriatın maksadına en yakın olan 

görüşü tercih etmiştir. Şirvani, ayrıca fıkhî terimlerin arasındaki ince farkları açıklamaya 

büyük önem vermiştir, bu da okuyucunun fıkhî meseleleri daha derinlemesine anlamasını 

sağlamıştır. Haşiyesi sadece basit bir açıklama değil, aynı zamanda bilimsel analizler ve 

derinlemesine çıkarımlar içeren bir fıkhî ansiklopedidir, bu da onun ilminin genişliğini ve 

şer'î temellerle gerçek hayattaki uygulamaları birleştirme yeteneğini göstermektedir. 



xv 
 

Araştırma, Şirvani'nin "Tuhfetü'l-Muhtâc" üzerindeki haşiyesinin, İslam fıkhında hem 

geleneksel hem de çağdaş unsurları bir araya getirme noktasında mükemmel bir model 

olduğunu ortaya koymuştur. Amacı sadece tekrarlamak ya da yüzeysel açıklamalar yapmak 

değil, zaman ve mekânın gelişmelerine uygun, faydalı bir ilim sunmaktı. Bu yaklaşım, 

verdiği pratik örnekler ve kapsamlı açıklamalarıyla, okuyucunun ihtiyaçlarını karşılamış ve 

ona cevaplar sunmuştur. Şirvani'nin "Tuhfetü'l-Muhtâc" üzerindeki haşiyesi, İslam 

kütüphanesine önemli bir katkı sağlamış ve araştırmacılar ile öğrencilere ana başvuru 

kaynağı olmuştur. Bu eser, Şirvani'nin derin anlayışını ve fıkhî meseleleri bilimsel ve 

metodolojik bir şekilde ele alma yeteneğini göstermektedir. Araştırmadan çıkan en önemli 

sonuçlar şunlardır: İmam Şirvani, hem geleneksel hem de çağdaş öğeleri birleştiren çok ince 

bir fıkhî yöntemle tanınmaktadır. O, şer'î metinler ile güncel hayatın gereksinimlerini başarılı 

bir şekilde birleştirmiştir. Hem naklî hem de aklî deliller arasında denge kurarak şeriatı 

derinlemesine anlamıştır. "Tuhfetü'l-Muhtâc" üzerine yazdığı haşiyesinde, farklı 

mezheplerin görüşlerini nesnel bir şekilde ele almış, delillere dayanarak bunların güçlü ve 

zayıf yönlerini açıklamıştır. Ayrıca, karmaşık fıkhî meseleleri sadeleştirerek, haşiyesini Şafii 

mezhebi için temel bir başvuru kaynağı yapmış ve birçok fıkhî sorunun çözülmesine 

yardımcı olmuştur. 

Anahtar kelimeler: Abdülhamid el-Şirvani, Tuhfetü'l-Muhtâc, Şafii fıkhı, Fıkhî 

Yöntem. 

  



xvi 
 

 المحتويات

TELİF HAKKI VE TEZ FOTOKOPİ İZİN FORMU ....................................... i 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI ...................................................... ii 

T.C. ................................................................................................................... iii 

 iv ....................................................................................................... الشكر والإهداء

Teşekkür ............................................................................................................ v 

 vi ................................................................................................................ الملخص

ÖZET .............................................................................................................. viii 

SUMMARY ...................................................................................................... x 

 xii ..................................................................................................... الملخص الطويل

Geniş Özet ...................................................................................................... xiv 

 1 .................................................................................................................. المقدمة

 4 ................................... ـ المبحث الأول التمهيدي: التعريف بالمصطلحات الوادرة في العنوان.1

 4 ..................................................................... ـ المطلب الأول: معنى الفقه والمنهج.1ـ 1

 5 ................................................................ ـ الفرع الأول: مفهوم وأهمية الفقه.1ـ 1ـ 1

 5 .......................................................................... .أهمية الفقهـ الفرع الثاني: 2ـ 1ـ 1

 6 ...................................................................... ـ الفرع الثالث: موضوع الفقه.3ـ 1ـ 1

 6 ....................................................................... ـ الفرع الرابع: مفهوم المنهج.4ـ 1ـ 1

 10 ...............................................ـ المطلب الثاني: التعريف بالإمام الشرواني وحاشيته.2ـ 1

 10 ............................................................ ـ الفرع الأول: حياة الإمام الشرواني.1ـ 2ـ 1

 10 ................................................................... ـ الفرع الثاني: اسمه نسبه لقبه.2ـ 2ـ 1

 11 .................................................................... ـ الفرع الثالث: ولادته ووفاته.3ـ 2ـ 1

 12 .................................................................... ـ الفرع الرابع: مكانته العلمية.4ـ 2ـ 1

 13 .......................................................................... ـ الفرع الخامس: تلاميذه.5ـ 2ـ 1



xvii 
 

 15 ............................... ـ المطلب الثالث: التعريف بالإمام ابن حجر الهيتمي وكتاب التحفة3ـ 1

 15 ................................................... الإمام إبن حجر الهيتميـ الفرع الأول: حياة 1ـ 3ـ 1

 15 ...................... ـ الفرع الثاني: اسم ابن حجر الهيتمي ونسبه ولقبه وولادته وصفاته.2ـ 3ـ 1

 16 ...................... ـ الفرع الثالث: نشأة ابن حجر الهيتمي وطلبه للعلم ورحلاته العلمية.3ـ 3ـ 1

 18 ........................................................ ـ الفرع الرابع: شيوخ ابن حجر الهيتمي.4ـ 3ـ 1

 19 ............................................................ ـ الفرع الخامس: مصنفات ابن حجر.5ـ 3ـ 1

 22 ......................................................ـ الفرع السادس: مكانته وثناء الأئمة عليه.6ـ 3ـ 1

 23 ........................................................ ـ الفرع السابع: وفاته وما قيل في رثائه.7ـ 3ـ 1

 23 ................................................. ـ الفرع الثامن: التعريف بكتاب تحفة المحتاج.8ـ 3ـ 1

 25 .................................. منهج الإمام الشرواني في الاستدلال بالأدلة الشرعية ـ المبحث الثاني:2

 26 .............................. ـ المطلب الأول: منهجه في الاستدلال بالأدلة الشرعية المتفق عليها1ـ 2

 26 .................................................................... ـ الفرع الأول: الكتاب العزيز.1ـ 1ـ 2

 33 ........................................................ ـ الفرع الثاني: الاستدلال بالسنة النبوية.2ـ 1ـ 2

 38 ........................................................................... ـ الفرع الثالث: الإجماع.3ـ 1ـ 2

 44 ............................................................................. ـ الفرع الرابع: القياس.4ـ 1ـ 2

 46 ............................. ـ المطلب الثاني: منهجه في الاستدلال بالأدلة الشرعية المختلف فيها2ـ 2

 46 ....................................................................... ـ الفرع الأول: الاستصحاب1ـ 2ـ 2

 50 ........................................... ـ المبحث الثالث: منهجه في عرض المسائل الفقهية والترجيح.3

 50 ................................................. المسائل الفقهية.ـ المطلب الأول: منهجه في عرض 1ـ 3

 52 .................... ـ الفرع الأول: الاعتماد على النصوص الأساسية في منهج الشروايني1ـ 1ـ 3

 53 .................................... ـ الفرع الثاني: تحليل الآيات من الناحية اللغوية والنحوية2ـ 1ـ 3

 54 ................... ـ الفرع الثالث: الاستعانة بآراء العلماء والمفسرين في منهج الشروايني3ـ 1ـ 3

 54 ........................................... ـ الفرع الرابع: استعراض آراء العلماء والمفسرين4، 1ـ 3

 55 ..................................... ـ الفرع الخامس: تقديم الآراء بشكل محايد وموضوعي.5ـ 1ـ 3



xviii 
 

 55 ............................................ الاتفاق والاختلاف.ـ الفرع السادس: توضيح نقاط 6ـ 1ـ 3

 55 ............................................. ـ الفرع السابع: تحليل الآراء ودعمها بالنصوص.7ـ 1ـ 3

 56 ................................................ ـ الفرع الثامن: نقل التفسير إلى مستوى عملي.8ـ 1ـ 3

 58 ................................................................... ـ المطلب الثاني: منهجه في الترجيع.2ـ 3

 58 .............................................. ـ الفرع الأول: فهم منهج الشرواني في الترجيع:1ـ 2ـ 3

 60 ............................. ـ الفرع الثاني: أسس ومناهج الترجيع في الفقه عند الشرواني.2ـ 2ـ 3

 61 ............................. عملية لمناهج الترجيع عند الشرواني. ـ الفرع الثالث: تطبيقات3ـ 2ـ 3

 61 .......................................... ـ الفرع الرابع: تقييم نظرية الترجيع عند الشرواني.4ـ 2ـ 3

 63 ............................................................................................................... الخاتمة:

 65 ........................................................................................................... التوصيات:

 66 ................................................................................................ :المصادر والمراجع

 



1 
 

 المقدمة

ما ينبغي لها أن تتبعه في شؤونها الدينية مالتي توضح للأمة المسلمّات  الفقه هو شريعة الحياة

والدنيوية، وقد حمل علماء الأمة على مر العصور مسؤولية تفسير وتوضيح هذه الشريعة، بحيث تطورت 

 للأفراد في تعاملاتهم وعلاقاتهم، ولذلكعلوم الفقه وتفرعت لتشمل جميع جوانب الحياة، فكانت مرجعاً 

ها في تاريخ الأمة الإسلامية، إذ لم يكن مجرد علم نظري بل كان يهدف يعُتبر الفقه من أسمى العلوم وأهم

 إلى تطبيق الأحكام الشرعية بما يتماشى مع احتياجات المجتمع ويستجيب لتطورات الزمان والمكان.

من أبرز خصائص الفقه الإسلامي أنه قام على تفاعل حي بين النصوص الشرعية )القرآن والسنة( 

ا تبرز أهمية دراسة ا جعله علمًا مرناً قادرًا على التكيف مع المستجدات، ومن هنوالواقع المعاش، م

الذي يمثل ثمرة جهود العلماء في استخراج الأحكام الشرعية وبلورة الفهم الصحيح  تراث الفقهاء

 للشريعة، ويعد هذا التراث حيوياً في فهم تطور الفكر الفقهي وكيفية استنباط الأحكام الشرعية.

 الإمام الشرواني )المتوفى هو هامات جليلة في إثراء هذا التراثبين هؤلاء العلماء الذين قدموا إسمن 

م(، الذي يعد من أبرز فقهاء المذهب الشافعي في عصره، فقد أسهم الإمام الشرواني في تطوير 1823

وتوضيح العديد من المسائل الفقهية من خلال حاشيته الشهيرة على كتاب "تحفة المحتاج" في فقه 

مقاً للمسائل، بل امتدت لتكون تفسيرًا مع الشافعية. هذه الحاشية لا تقتصر على مجرد الشرح التقليدي

وتفصيلياً للآراء الفقهية المختلفة، مع تبيان للآراء المخالفة من المذاهب الأخرى وأدلتها. وتعد حاشيته 

مرجعاً مهمًا لفهم تطور الفقه الشافعي، وأداة قيمة في دراسة أسلوب الشرواني في تفسير النصوص 

 ية.الفقهية وتطبيق القواعد الفقه

لفهم  بل توفر فرصة ى المنهج الفقهي للإمام الشروانيدراسة هذه الحاشية لا تسلط الضوء فقط عل

كيفية تعاطيه مع المستجدات الفقهية وكيفية تحليل النصوص في سياقاتها المختلفة، ومن خلال هذا البحث، 

رواني في تطوير الفقه نهدف إلى إبراز أهمية دراسة هذا التراث الفقهي وفهم إسهامات الإمام الش

الإسلامي، مما يسهم في إثراء المعرفة المعاصرة بالقواعد الفقهية التي لا تزال تؤثر في المسائل 

 المعاصرة في مجالات عديدة.

 أسباب اختيار الموضوع

 تم اختيار موضوع البحث لعدة أسباب جوهرية، أبرزها:

 مام الشرواني ومنهجه العلمي.ـ توضيح بعض الجوانب المبهمة والمتعلقة بموضوع الإ1



2 
 

 ـيعود الاهتمام بالإمام الشرواني إلى كونه شخصية بارزة في التراث الإسلامي، حيث يمثل منهجه 2

 الفقهي والاستدلالي مصدر إلهام ودراسة لكثير من العلماء والباحثين في مجالات الفقه وعلوم الشريعة.

لنصوص الشرعية والتطبيق العملي للأحكام، إلى ـ ترك الإمام الشرواني بصمة عميقة في فهم ا3

 جانب إسهاماته المميزة في مجالات الفقه والأصول.

 مشكلة البحث

تتمثل المشكلة في دراسة منهج الإمام الشرواني في استنباط الأحكام الشرعية من الأدلة المتنوعة، 

ع المشكلة النقلية والعقلية. كما تنبمع التركيز على كيفية تفسيره للنصوص الشرعية واستخدامه للأدلة 

في فهم كيفية تعامل الإمام مع الخلافات الفقهية، وكيفية ترجيح الأدلة المتعارضة وحل المسائل الفقهية 

  بشكل دقيق.

 :أسئلة البحث

فقه الشافعي، وما هو دور شرح "تحفة المحتاج" الكيف قدم الإمام الشرواني تعريفات أساسية في ـ 1

 الفقه الشافعي؟في تعزيز 

 ما هي أهم معالم حياة الإمام الشرواني وكيف أثرت خبراته العلمية في منهجه الفقهي؟ـ 2

كيف أبرز الإمام الشرواني في حاشيته على "تحفة المحتاج" أهمية الكتاب في المذهب الشافعي، ـ 3

 ؟وما هو منهجه الفقهيه في فهم المسائل الفقهية وكيف أثر شرح

 أهداف البحث

تهدف الدراسة إلى معالجة هذه التساؤلات من خلال تحليل منهجه الفقهي والاستدلالي، بما يسهم 

 في فهم أعمق لمساهماته العلمية ودوره في إثراء الفقه الإسلامي

يهدف البحث إلى تحليل التعريفات الأساسية التي قدمها الإمام الشرواني في فقه الشافعية، وكذلك ـ 1

 محتاج" في توضيح المسائل الفقهية وتفسيرها بما يتناسب مع المذهب الشافعي.دور شرح "تحفة ال

يهدف البحث إلى استعراض أبرز جوانب حياة الإمام الشرواني العلمية وتأثيرها في تطوير ـ 2

 منهجه الفقهي، وكيف أن خبراته الحياتية والعلمية أسهمت في تقديم فقه متميز.

كيفية عرض الإمام الشرواني للمسائل الفقهية في حاشيته على "تحفة يهدف البحث إلى دراسة ـ 3

  المحتاج"، من حيث التنظيم والتحليل، ودور شرحه في تعزيز فهم المسائل الفقهية المعقدة.

 المنهج: 



3 
 

المنهج الاستقرائي: يعتمد على استقراء الجزئيات للوصول إلى استنتاجات عامة، كما ويتم تطبيقه 

ناقص لتعميم الدراسات الفردية على نطاق أوسع، وهو ما يساعد على بناء صورة شاملة بشكل تام أو 

 لنهج الإمام الشرواني.

المنهج التحليلي: يعتمد على تحليل النصوص والمفاهيم بعمق لفهم التراكيب والمعاني الكامنة 

ير قة منها، مما يساعد في تفسوراءها. في هذا المنهج، يتم تحليل الأدلة والأفكار واستخراج المعاني الدقي

القضايا وتحليل الآراء المختلفة بشكل موضوعي. يسهم هذا المنهج في تسليط الضوء على العلاقات بين 

 .الأفكار واستخلاص الاستنتاجات بناءً على التحليل المنطقي والنقدي

 

 خطة البحث:

 العنوان.المبحث الأول التمهيدي: التعريف بالمصطلحات الوارجة في ـ 1

  ـ المطلب الأول: التعريف بمصطلحات الموضوع.1ـ 1

  ـ المطلب الثاني: التعريف بالإمام الشرواني وحاشيته.2ـ 1

  وكتاب التحفة. الهيتميـ المطلب الثالث: التعريف بالإمام ابن حجر3ـ 1

  ـ المبحث الثاني: منهج الإمام الشرواني في الاستدلال بالأدلة الشرعية.2

  المطلب الأول: منهجه في الاستدلال بالأدلة الشرعية المتفق عليها.ـ 1ـ 2

  ـ المطلب الثاني: منهجه في الاستدلال بالأدلة الشرعية المختلف فيها.2ـ 2

  ـ المبحث الثالث: منهجه الشرواني في عرض المسائل الفقهية والترجيح.3

  ـ المطلب الأول: منهجه في عرض المسائل الفقهية.1ـ 3

  ـ المطلب الثاني: منهجه في الترجيع.2ـ 3

  



4 
 

 التعريف بالمصطلحات الوادرة في العنوان.: التمهيديالأول المبحث ـ 1

عِلْمُ الفقه من العلوم المهمة التي ينبغي للأمة العناية بها؛ لأنَّ الله سبحانه وتعالى خلق الخلق لعبادته 

د أحكامها ويحيط بمعانيها، لا سيما أنَّ الفقه يبصّر العب وحده، ولا يمُكن للعبد أن يتعبد بعبادةٍ ما لم يفقه

بالحلال والحرام، ويمكّنه من امتثال أوامر الله واجتناب نواهيه، ولهذا السبب اهتم العلماء بعلم الفقه منذ 

ة وعهد النبوة إلى يومنا هذا، فكان هذا العلم من أكثر العلوم الشرعية عناية وتنظيماً، مما جعله ثمرةً مرج

 لتحصيل العلوم الشرعية الأخرى.

وقد كان العلماء على مرِّ العصور ركيزة أساسية في تطوير علم الفقه وخدمته، سواء من خلال 

استنباط الأحكام من النصوص الشرعية، أو بترتيب الفروع والمسائل وتقنينها لتيسير فهمها والرجوع 

في خدمة هذا العلم الإمام الشرواني، الذي يعُدّ من  إليها عند الحاجة. ومن أبرز العلماء الذين أسهموا

أعيان علماء المذهب الشافعي. فقد عُرف بمنهجه الفقهي المتميز، الذي جمع بين التدقيق والتحقيق 

والتوسع في شرح المسائل، ولا سيما في حاشيته الشهيرة على كتاب تحفة المحتاج للإمام ابن حجر 

 لفقهية في المذهب الشافعي.الهيتمي، وهو من أهم المتون ا

منهج الإمام الشرواني اتسم بالعمق في عرض المسائل، حيث كان ينقل أقوال الفقهاء، ويوازن بينها، 

مع بيان الأدلة الشرعية وأوجه الاستدلال. كما امتاز بمناقشته الواسعة للمسائل الخلافية داخل المذهب 

لى تراث الفقه الإسلامي. ولم تقتصر جهوده على الشافعي وخارجه، مما يعكس سعة علمه واطلاعه ع

بيان الأحكام فقط، بل شملت شرح العلل الفقهية وتوضيح التطبيقات العملية لها، مما جعل حاشيته مرجعاً 

 مهمًا في الفقه الشافعي.

إنَّ دراسة منهج الإمام الشرواني تبرز دور العلماء في خدمة الفقه الإسلامي وتطويره وفق مقتضيات 

كل عصر، وتجعلنا نقدر الجهود الكبيرة التي بذُلت لتوضيح الشريعة وتيسيرها للناس، لذا فإن هذا البحث 

يسعى لتسليط الضوء على منهجه الفقهي من خلال حاشيته على تحفة المحتاج، وإبراز إسهاماته في 

 هم الفقهية.تراث العلماء ومناهج شرح وتفسير مسائل المذهب الشافعي، مما يعكس أهمية دراسة

ن أعُرف ومن ثمّ أبي ، سأقوم بتعريف المصطلحات الأساسية المتعلقة بعنوان البحث،المبحثفي هذا 

 .صاحب التحفةبالشرواني وحاشيته، وابن حجر العسقلاني 

يهدف هذا الفصل إلى تقديم لمحة شاملة عن المفاهيم الأساسية التي سيتناولها البحث، وكيف يرتبط  

تركز على هذه  مطالبمن خلال عدة  المبحثهج الفقهي للإمام الشرواني. ويدُرَس هذا كل منها بالمن

 ، وهي كالتالي: المفاهيم وتوضيح علاقاتها فيما بينها

 .معنى الفقه والمنهجالأول:  المطلبـ 1ـ 1



5 
 

 .الفقه ةوأهميالأول: مفهوم  الفرعـ 1ـ 1ـ 1

العميق له، وقد ارتبط هذا المصطلح بعلم الشريعة يعني المعرفة بالشيء والفهم : معنى الفقه لغة  

الإسلامية ليشير إلى الفهم الدقيق والإدراك الكامل لمعانيها، ويعبر عن القدرة على استيعاب مقاصد 

المتكلم ومعرفة مراده، فمن "فقه" شيئاً يعني أنه أدركه وعرفه علمًا ووعياً، ومن "فقهه" أي علمه 

ويطُلق مصطلح  1،النبوي الشريف: "من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين وأفهمه، كما ورد في الحديث

"فقيه" على من يملك معرفة واسعة بالأحكام الشرعية العملية، وجمعه "فقهاء". وأصل كلمة "الفقه" 

 2.يعود إلى الفهم والعلم

ف الفقه اصطلاحا :   ه العلماء بتعاريف عديدة أبرزها:عرَّ

والوقوف على معناه الخفي والذي يحتاج في حُكمه إلى النظر والإستدلال، وأنَّه هو فهمُ الشيء ـ 1

 3عِلْم مستنبط يختص بعلم الشريعة فيعُرف به الحلال من الحرام.

هو التعريف الأشهر عند  4"هو العِلْمُ بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلَّتها التفصيلية"،ـ 2

 أهل الإصطلاح.

 .أهمية الفقه الفرع الثاني:ـ 2ـ 1ـ 1

يعُدَُّ الفقه من العلوم ذات الأهمية البالغة في حياة الفرد والمجتمع، إذ يعُالج مختلف القضايا التي 

تخص حياة المسلم، خصوصًا في عصرنا الحالي مع تزايد الوقائع والمستجدات التي تتطلب اجتهاداً فقهياً 

ا بحياة الناس، سواء الدنيوية أو الأخروية، ويتداخل مع جميع لتكييفها. فهو علم يرتبط ارتباطًا وثيقً 

تفاصيل الحياة. يحتاج المسلمون إلى الفقه لفهم الأحكام التي تصحح لهم ما يلتبس عليهم في العبادات 

والمعاملات وغيرها من شؤون الحياة. أما العلماء وطلبة العلم، فإن معرفتهم بالفقه تحظى بعناية خاصة، 

مون بتوضيح الأحكام وشرح المسائل المستجدة لعامة الناس، بالإضافة إلى تحذيرهم من حيث يقو

نۡهُمۡ ؛ كما قال تعالى: الأخطاء والتنبيه على الأعمال التي تخالف الشريعة فلََوۡلَا نَفرََ مِن كُلِّ فرِۡقَةٖ مِّ

ينِ وَلِينُذِرُواْ قَوۡمَهُمۡ طَائِٓفَةٞ  يَتفَقََّهُواْ فِي ٱلدِّ ل الأساس المتين  ،5إذِاَ رَجَعوُٓاْ إلَِيۡهِمۡ لعَلََّهُمۡ يحَۡذرَُونَ  لِّ الفقه يشكِّ

                                                           
م(،  2001هـ /  1421، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون، )د. م.: مؤسسة الرسالة، المسندأحمد بن حنبل الشيباني،  1

 (.2790رقم ) 5/11
 . 1260م(، " فصل الفاء"، 2008، )القاهرة: دار الحديث، القاموس المحيطمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادى،  2
)د. م.: دار الكتب  ،أنيس الفقهاء في تعريفات الألفاظ المتداولة بين الفقهاءقاسم بن عبد الله بن أمير علي الرومي الحنفي،  3

 .116م(، 2004العلمية، 
، تحقيق: جماعة من العلماء، )بيروت: دار الكتب العلمية، التعريفاتعلي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني، 4

 46(، م1983هـ /1403
 .122/ 9التوبة  5



6 
 

للشريعة وعمادها، فهو الوسيلة التي يدُفع بها فساد الجهال وضلال المحرّفين عن الدين. ولولا تفقُّه العلماء 

لعامة الناس  علم. أهمية الفقه تتجلىّفي الدين لوقع العامة تحت تأثير الجهلة الذين يتصدرّون للإفتاء بغير 

في تمكينهم من معرفة الحلال والحرام وما يترتب على تصرفاتهم اليومية من أحكام، إذ إن المسلم بحاجة 

إلى الفقه لإصلاح أعماله الدنيوية ومعرفة ما يجب عليه من الأوامر واجتناب النواهي، وبهذا يؤدي 

اد. وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم إلى هذه الخيرية بقوله: حقوق الله سبحانه وتعالى وحقوق العب

ينِ » ُ بهِِ خَيْرًا يفُقَِّهُّ فيِ الدِّ . الفقه شامل لكل جوانب الحياة، وسعادة الفرد والمجتمع تتحقق 6«مَنْ يرُِدِ اللََّّ

هو ما رءًا للمفاسد، ومن خلال الالتزام بالأحكام الشرعية والتنظيمية التي شرعها الله جلباً للمصالح ود

يبرز أهمية الفقه وضرورة تعلمّه لطلاب العلم والعلماء على وجه الخصوص، ولعامة الناس في كل 

 7.زمان ومكان

 .ـ الفرع الثالث: موضوع الفقه3ـ 1ـ 1 

فإن علم الفقه يتناول موضوعات شاملة ترتبط بحياة الإنسان في الدنيا والآخرة، وهو متعلق بأفعال 

ن سواء تلك التي تهدف إلى تنظيم العلاقات المجتمعية وعلاقة الأفراد ببعضهم البعض، أو تلك المكلفي

 التي تربط الفرد بربه.

أما الموضوعات التي يتناولها علم الفقه فهي تشمل: الأحكام المتعلقة بالعبادات، مثل أحكام الصلاة 

والشراء، إضافة إلى الأحكام المتعلقة بالمعاملات والزكاة، والأحكام المرتبطة بالمعاملات المالية كالبيع 

الجنائية كالجرائم والعقوبات المترتبة عليها، وكذلك الأحكام التي تخص شؤون الأسرة مثل النكاح وأحكام 

 8.الطلاق

 المنهج.مفهوم  ـ الفرع الرابع:4ـ 1ـ 1

المعاجم العربية القديمة في الدراسات العربية، وردت كلمة "منهج" في العديد من : المنهج لغة  

والحديثة، ومن أبرز هذه المعاجم لسان العرب لابن منظور. يوُضح ابن منظور في معجمه أن كلمة 

"منهج" مشتقة من جذر الكلمة "نهج" بتسكين الهاء، التي تعني الطريق الواضح البين. والجمع منها: 

الواضح، أما "منهج الطريق" فيعني  نهجات، ونهج، ونهوج. كما يعُرّف "سبيل منهج" بأنه الطريق

"المنهج". واستشهد على ذلك بقوله  توضيحه. وقد أورد ابن منظور كلمة "المنهاج" باعتبارها مرادفة لـ

                                                           
 (.2790 )رقم 5/11 المسند، ابن حنبل، 6
-3/ 1م(، 1991هـ / 1411)د. م.: دار الكتب العلمية،  ،الأشباه والنظائرتاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي،  7

 محمد رمضان وآخرون،، تحقيق: صبحي بن فتح ذي الجلال والإكرام بشرح بلوغ المرام؛ محمد بن صالح العثيمين، 5

فقه ، ؛ سعيد بن علي بن وهب القحطاني46ـ  6/24م(،  2006هـ /  1427)د. م. المكتبة الإسلامية للنشر والتوزيع، 

 .1/72هـ(، 1421، )السعودية: الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء، الدعوة في صحيح الإمام البخاري
 .14ـ  1/12هـ(،  1404وزارة الأوقاف الكويتية )الكويت: دار السلاسل،  ، الناشر:الموسوعة الفقهية الكويتية 8



7 
 

، كما وردت في حديث العباس رضي الله عنه: "لم يمت رسول 9لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاتعالى: 

 10.ريق ناهجة واضحة بينة"الله صلى الله عليه وسلم حتى ترككم على ط

وقد وَردت معاني كلمة "منهج" في القواميس العربية لتدل على الطريق الواضح المستبين، ففي 

يعني وضَح واستبان حتى أصبح نهجًا واضحًا بيناً،  ،11معجم لسان العرب، نجد أن "أنهج الطريق"

و"المنهاج" يشير إلى الطريق الواضح، كما أن "استنهج الطريق" يعني صار طريقاً واضحًا. كذلك يفُسَّر 

 "النهج" بأنه الطريق المستقيم.

ل فمن الناحية اللغوية، فالمنهج يشير إلى الطريق الواضحة التي يسلكها الإنسان لتجنب الضلا

والانحراف. وجاء في المعجم الوسيط: "نهج الطريق: وضَح واستبان، ويقُال: نهج أمره"، كما ورد أن 

"المنهاج" يعني الطريق الواضح أو الخطة المرسومة )وهي لفظة محدثة(، ومن ذلك اشتقُتّ عبارات 

مناهج( تعني الطريق مثل منهاج الدراسة ومنهاج التعليم وغيرها، وعليه، فإن كلمة "المنهج" )وجمعها 

 12.أو الخطة المنظمة التي تعُين على تحقيق الهدف المنشود

وفي معجم المصطلحات العلمية والفنية، تم التطرق إلى المعنى اللغوي لكلمة "منهج"، حيث عُرّفت 

بأنها الطريق الواضح في التعبير عن شيء، أو في تعليم شيء وفق مبادئ ونظام معينين، بهدف تحقيق 

 13.محددة غاية

ف في "معجم المصطلحات الأدبية" مفهوم "المنهج" بأنه الأسلوب أو  أما مجدي وهبة، فقد عرَّ

 ،الطريقة المستخدمة للفحص أو البحث عن المعرفة، باعتباره وسيلة محددة تهدف إلى تحقيق غاية معينة

ومن جانبه، تناول مجمع اللغة العربية مفهوم "المنهج" في "المعجم الوجيز"، حيث بينّ أصحاب المعجم 

أن المنهج لغوياً يعني الطريقة التي يتبعها الإنسان للوصول إلى غاية محددة. فهو السبيل الذي يسلكه 

ح الطريق نهجًا: أي اتض المرء بشكل تدريجي لتحقيق الهدف المنشود. وقد ورد في المعجم: "يقال نهج

واستبان. ونهج الطريق: أي بينّه وسلكه. كما يقُال: نهج نهجَ فلان، بمعنى اتبع طريقه. وانتهج الطريق: 

                                                           
 .5/48المائدة  9

، )دار 15، تحقيق: تحقيق: مجموعة من العلماء، المجلد: لسان العربمحمد بن مكرم بن علي الإفريقي، ابن منظور،  10

 .6/227م(، 1988لبنان، الطبعة الأولى، -الجيل، بيروت 

 .957(، 1972، 2، )دار العودة، مصر، طالمعجم الوسيط وآخرون:ابراهيم مصطفى  11 

 .957، المعجم الوسيط ابراهيم: 12 
، )دار لسان العرب، 1: عربي/إنجليزي/فرنسي/لاتيني، المجلد معجم المصطلحات العلمية والفنيةيوسف الخياط.  13

 .690بيروت، د.ط، د.ت(، 



8 
 

أي استبان وسلكه، واستنهج سبيل فلان: بمعنى اتبع مسلكه. أما المنهاج، فهو الطريق الواضح أو الخطة 

 14نحوهما، وجمعه مناهج".المرسومة، ومن ذلك منهاج الدراسة والتعليم و

وأشار أحمد مطلوب في معجم النقد العربي القديم إلى أن المنهج يفُهم بوصفه الطريقة أو الأسلوب 

 15الذي يسُتخدم للوصول إلى المعرفة أو تحقيق هدف محدد.

 اومن خلال التعاريف اللغوية لكلمة "منهج" الواردة في المعاجم العربية القديمة والحديثة، نجد أنه

 تتفق في دلالتها على ما يلي:

 المنهج هو الطريق الواضح الذي يسُلك للوصول إلى الهدف أو الغاية.

 كما أنه السبيل الواضح للتعرف على الدين.

 يتميز المنهج بوجود قوانين تقود إلى الوصول للحقيقة.

 وأخيرًا هو الأسلوب الذي يرافق الفكر في عمليات البحث والدراسة.

: إن المفهوم الاصطلاحي للمنهج في الدراسات النقدية والأدبية يعتبر حديثاً الاصطلاحالمنهج في 

نسبياً عند مقارنته بالدراسات الفلسفية. يعود الفضل في تأسيس هذا المصطلح إلى الفيلسوف رينيه 

م هديكارت في كتابه "مقال في المنهج"، حيث كان تركيزه على قضيتي العقل والتجريب للوصول إلى ف

أعمق للأشياء. يعتمد مبدأ ديكارت الأساسي على الشك كوسيلة للوصول إلى اليقين، ويعد هذا المبدأ سمة 

أساسية للتفكير الديكارتي، إذ يرفض قبول القضايا على أساس شيوعها وانتشارها. بدلاً من ذلك، يختبر 

ا في بناء ا، قبل أن يعتمد عليهديكارت هذه القضايا ويثبت صحتها باستخدام الوسائل التي تضمن سلامته

 16.النتائج التي يسعى للوصول إليها

ما يمكن استخلاصه من رأي الفيلسوفين "بيكون وديكارت" هو أن "المنهج" يعد التنظيم السليم لعدة 

أفكار متتالية، إما من أجل اكتشاف الحقيقة حين نكون جاهلين بها، أو من أجل إثبات هذه الحقيقة للآخرين 

كون على دراية بها. وبذلك يعُرف المنهج على أنه الترتيب الصحيح للعمليات العقلية التي نقوم بها حين ن

 17.بهدف كشف الحقيقة أو البرهنة عليها

                                                           

، )القاهرة، الطبعة: غير محددة، سنة النشر: مجمع اللغة العربية، معجم الوجيزالهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية،  14 

1989 ،)636. 
، 1جلد ، الماللغة الثانية في إشكالية المنهج والنظرية والمصطلح في الخطاب النقدي العربي الحديثثامر فاضل،  15

 .218م(، 1994المغرب، الطبعة الأولى، -)المركز الثقافي العربي، بيروت 
 .11م(، 2002، 1، )ميريت للنشر والمعلومات، القاهرة، مصر، طمناهج النقد المعاصرصلاح فضل،  16
؛ محمد محمد 4م(، 1977، )وكالة المطبوعات، الطبعة الثالثة، 1، المجلد مناهج البحث العلميعبد الرحمن بدوي،  17

  .52م(، 1999العربية، الطبعة الأولى، ، )دار النهضة 1، المجلد المدخل إلى مناهج البحث العلميقاسم، 



9 
 

فيما يتعلق بالدراسات النقدية، فإن المنهج يعد نتاجًا للفكر الحداثي الذي اهتم بالتفسير العلمي 

مجموعة من الآليات والإجراءات التي تساعد في فهم النص للظواهر، وخاصة الظواهر الأدبية. فهو 

الأدبي ومكوناته. ولا يمكن تحقيق ذلك إلا باتباع خطوات موضوعية تختلف حسب المنهج المتبع. إلا أن 

هذا لا يعني أن المنهج مجرد أداة للبحث عن المعرفة وفحصها، بل هو خطة مضبوطة تشمل مقاييس 

صول إلى الحقيقة وتقديم الأدلة عليها. هذه الأدوات الإجرائية تمثل الجانب وقواعد وطرق تساعد على الو

المعلومات  التعامل مع الظاهر من المنهج فقط، بينما يكون هناك جوانب أعمق ترتبط بالطريقة التي يتم بها

 18".والتحليل

املة تبدأ المنهج، حسب "الجراري"، يعد أكثر من مجرد آلية أو طريقة للبحث؛ فهو منظومة متك

بالوعي والرؤية التي تشكل روح المنهج وكنهه اللامرئي. هذا الفهم جعل قراءة النصوص تختلف بين 

القارئ والآخر، حتى وإن كان المنهج المستخدم واحداً. ويمثل ذلك تحدياً حقيقياً في كيفية فهم النصوص 

 19.الفهم الشخصي ورؤية القارئوتفسيرها، إذ لا يعتمد الأمر فقط على الأدوات الإجرائية بل على 

من خلال هذه التعريفات المختصرة للمنهج، نجد أنها تتفق على أن البحث العلمي لا يمكن أن ينجح 

دون تحديد منهج واضح نسلكه في طريقنا. المنهج هو الإطار الذي يوجه البحث ويحدد أساليبه وأدواته، 

 مما يجعله أساسًا لا غنى عنه في أي عمل بحثي.

ويستخلص في هذا المبحث أن الفقه هو العلم الذي يختص بدراسة الأحكام الشرعية الفرعية 

المستنبطة من أدلتها التفصيلية، بينما المنهج هو الطريقة المنظمة أو الخطة التي يتم اتباعها في البحث 

 أو الدراسة من أجل الوصول إلى نتائج معينة.

  

                                                           
 .90م(، 1995، )منشورات الهلال العربية للطباعة، الرباط، المغرب، الطبعة الثانية، خطاب المنهجعباس الجراري،  18
 .91، خطاب المنهجالجراري،  19



10 
 

 مام الشرواني وحاشيته.ـ المطلب الثاني: التعريف بالإ2ـ 1

في هذا المطلب كنت قد تتبع العديد من المصادر العلمية والتاريخية لأتمكن من العثور على معلومات 

دقيقة وشاملة عن حياة وعلم الشيخ عبد الحميد بن الحسن الداغستاني الشرواني. وعلى الرغم من 

كتب التراجم المتخصصة والمخطوطات،  محاولاتي المستمرة للبحث في المراجع المختلفة، بما في ذلك

إلا أنني واجهت صعوبة كبيرة في العثور على ترجمة وافية وشاملة لهذا العالم الجليل. فقد كان من 

العلماء الذين تركوا بصمة عميقة في مجال الفقه والعلم الشرعي، إلا أن تفاصيل حياته ومسيرته العلمية 

 در.ظلت غامضة نوعًا ما في كثير من المصا

لقد تناولت في هذا المطلب ما تمكنت من جمعه من معلومات متفرقة عن الشرواني، وسلطت الضوء 

على بعض الجوانب البارزة في حياته، مثل رحلاته العلمية إلى إستانبول ومصر، وتعلمه على يد كبار 

ه، من مؤلفاتالعلماء، واستقراره في مكة المكرمة حيث اشتغل بالتدريس والإفادة. كما عرضت بعض 

وعلى رأسها حواشيه على "تحفة المحتاج" لابن حجر. إلا أن هذه المساهمة تبقى محدودة مقارنة مع ما 

 يستحقه هذا العالم من تقدير وإشادة.

أمل أن أتمكن من إثراء هذا الموضوع مستقبلاً بمزيد من المعلومات والتفاصيل حول حياة الشيخ 

 لقارئ ما يستحقه هذا العالم الجليل من تعريف وتقدير.الشرواني، وبذلك أكون قد قدمت ل

 مام الشرواني.الإ ةحياـ الفرع الأول: 1ـ 2ـ 1

الشيخ عبد الحميد بن الحسن الداغستاني الشرواني ثم المكي، نشأ في بلاده حيث بدأ طلبه للعلم في 

يد من البلاد الإسلامية بيئة غنية بالمعرفة. وبعد أن أكمل مراحل من العلم في موطنه، رحل إلى العد

بهدف الاستزادة والتعلم. كان من أبرز محطاته مدينة إستانبول، حيث استفاد من علوم العديد من العلماء 

العظام الذين كانوا في تلك الحقبة. بعد ذلك، انتقل إلى مصر، حيث تتلمذ على يد عدد من العلماء الأجلاء، 

مام البرهان الباجوري. هذه الرحلات العلمية كانت سبباً مثل الشيخ مصطفى الرديني وشيخ الأزهر الإ

 . 20جعله يبلغ في النهاية ذروة العلمفي تزويده بمختلف أنواع العلوم والمعارف، مما 

 ـ الفرع الثاني: اسمه نسبه لقبه. 2ـ 2ـ 1

الشيخ عبد الحميد بن الحسن الداغستاني الشرواني ثم المكي كان من علماء الشافعية البارزين، وله 

مكانة مرموقة في التاريخ العلمي الإسلامي. بدأ تحصيله للعلم في وطنه، حيث حصل على القسط الوافر 

                                                           
، اني تراجم علماء داغستنزهة النظر فنذير بن الحاج محمد بن قربان علي بن عبدالله الداغيتاني الدركلي الأشعري،  20

51. 



11 
 

ة التي ن البلاد الإسلاميمن العلوم الشرعية واللغوية، ثم قرر التوسع في طلب العلم وسافر إلى العديد م

 كانت مراكز علمية هامة في ذلك العصر.

إستانبول كانت واحدة من أولى محطاته، حيث تعلم فيها على يد كبار العلماء. وبعد ذلك، انتقل إلى 

مصر، حيث حصل على علوم أخرى من علماء أجلاء مثل الشيخ مصطفى الرديني والإمام البرهان 

العلماء في ذلك الوقت. من خلال هذا العلم المتراكم، وصل الشيخ عبد الحميد الباجوري، وهما من أبرز 

 إلى ذروة الفقه والعلم الشرعي، وأصبح من العلماء الذين يشُار إليهم بالبنان.

بعد هذه الرحلات العلمية، استقر الشيخ في مكة المكرمة، حيث بدأ يمارس دوره العلمي في التدريس 

ترة، ألف العديد من الكتب التي تبرز إتقانه للعلم. من أبرز أعماله هو حواشيه على والإفادة. وفي هذه الف

"تحفة المحتاج"، وهو كتاب فقهي مهم في مذهب الشافعية للعلامة ابن حجر الهيتمي. قام الشيخ عبد 

الحميد بإضافة شروح وتحقيقات متميزة على هذا الكتاب في مجلدات ضخمة، وقد طُبعت هذه الحواشي 

 21.مرجعاً مهمًا في الفقه الشافعي لتصبح

تتميز حواشيه بأنها مشحونة بـ فرائد التحقيقات، أي أنها تحتوي على إضافات دقيقة ومبتكرة في 

تفسير المسائل الفقهية المعقدة، كما تبرز شوارد التدقيقات التي تكشف عن دقة متناهية في فهم النصوص 

الحواشي، التي تكون أحياناً بمثابة شروح مفصلة، تضيف قيمة علمية الفقهية واستنباط الأحكام منها. هذه 

كبيرة لمؤلفات الفقهاء، فهي لا تقتصر على النقل فقط، بل تتناول أيضًا تحليلات واستنتاجات عميقة تجعل 

 الفهم أكثر وضوحًا وثراءً.

ا محققاً ومؤلفاً ل كان أيضً فالشيخ عبد الحميد الداغستاني ليس فقط فقيهًا متمكناً في مذهب الشافعية، ب

 ساهم في إثراء التراث الفقهي بعلمه وكتاباته القيمة.

 ـ الفرع الثالث: ولادته ووفاته.3ـ 2ـ 1

أن الشيخ عبد الحميد الشرواني قد كتب حواشي على كتاب "تحفة المحتاج" للعلامة ابن حجر 

ثور على ترجمة مفصلة له في كتب الهيتمي، وهو كتاب مهم في فقه الشافعية. ومع ذلك، لم يتم الع

الشافعية، رغم أن له تأثيرًا واضحًا من خلال هذه الحواشي. في النسخة المطبوعة من الكتاب، يتم ذكر 

هـ. كما يلُاحظ أن صاحب كتاب  1289أنه كان يقيم في مكة المكرمة، حيث أتم كتابة حواشيه في سنة 

اشية، ه في الكثير من الأحيان. من خلال تتبع كلامه في الح"ترشيح المستفدين" كان يعتمد عليه ويقتبس من

يتبين أن الشيخ عبد الحميد كان من تلاميذ الشيخ إبراهيم البيجوري، مما يدل على تأثره بعلماء كبار في 

                                                           
 .52، نزهة النظر في تراجم علماء داغستانالدركلي،  21



12 
 

، مما يتبين أنه لا يوجد دليل صريح بتاريخ ولادته لكن ربما يفُهم من خلال النظر 22عصره وتوجيههم له

 والمحققين وغيرها من العلامات. في الحاشية

فالشيخ عبد الحميد بن الحسن الداغستاني الشرواني وُلد في داغستان، وهي منطقة جبلية تقع في 

شمال القوقاز وتابعة حالياً للاتحاد الروسي. داغستان كانت تعتبر مركزًا هامًا للعلماء في تلك الفترة، 

ت الفقه والتفسير والحديث. من هناك بدأ الشيخ عبد وكانت تشهد حركة علمية نشطة، خاصة في مجالا

الحميد طلبه للعلم قبل أن ينتقل إلى المدن الإسلامية الكبرى مثل إستانبول ومصر، حيث حصل على 

 تعليم متقدم وتعلم على يد كبار العلماء في تلك البلاد.

صادر د بشكل دقيق في المتاريخ ولادة الشيخ عبد الحميد بن الحسن الداغستاني الشرواني غير محد

المتاحة، ولكن من المعروف أنه وُلد في نصف القرن التاسع عشر تقريباً، أي في منتصف القرن التاسع 

م. هذا التوقيت يتناسب مع الفترة التي 1850م إلى 1800عشر الميلادي، تحديداً في فترة ما بين العام 

 .23قون شهرة علمية في مناطقهميد يحقكان فيها علماء داغستان مثل الشيخ عبد الحم

، هـ، ودفن في المعلن1301، سنةذي الحجة 26تعالى ليلة الخميس،  وفاته: وقد توفي إلى رحمة الله

 24.برى به، وكانت جنازته عظيمة جداأمام قبة سيدتنا خديجة الك

 ـ الفرع الرابع: مكانته العلمية.4ـ 2ـ 1

الشرواني ثم المكي، كان من أبرز العلماء في عصره وله الشيخ عبد الحميد بن الحسن الداغستاني 

مقام علمي رفيع. طاف في طلب العلم بين العديد من البلدان الإسلامية الكبرى، وكان له تأثير عميق في 

كل منطقة حلّ بها. بعد أن حصل على ما يقارب الكمال في العلوم الشرعية واللغوية، استقر في مكة 

 ة التدريس والإفادة على نطاق واسع.المكرمة حيث تولى مهم

 مكانته العلمية:

الشيخ عبد الحميد كان عالماً متمكناً في الفقه، وخاصة في مذهب الشافعية. لقد تعمق في دراسة الفقه 

والأصول حتى بلغ فيها مرتبة عالية من العلم والقدرة على الاستنباط الفقهي. كان له قدرة فريدة على فهم 

 ة وتقديم الحلول للأمور المعقدة التي كانت تواجه المجتمع في وقته.المسائل الدقيق

 حواشيه على "تحفة المحتاج":

                                                           
 .402المكتبة الشاملة الحديثة، ص - ما هي سنة وفاة عبد الحميد الشرواني -أرشيف ملتقى أهل الحديث  22
 53، نزهة النظر في تراجم علماء داغستانالدركلي،  23
 .53، علماء داغستاننزهة النظر في تراجم الدركلي،  24



13 
 

من أهم أعماله العلمية هي حواشيه على "تحفة المحتاج" للعلامة ابن حجر الهيتمي، وهو كتاب 

ة تحتوي مفقهي مهم يعرض مسائل متعلقة بالفقه الشافعي. الشيخ عبد الحميد قام بتأليف مجلدات ضخ

على حواشي على هذا الكتاب، وطبعت هذه الحواشي ونشُرت. هذه الحواشي مشحونة بفرائد التحقيقات، 

أي أنها تحتوي على تحقيقات دقيقة لأمور فقهية كانت قد غُفلت أو لم تنُاقش بشكل كافٍ. كما تضمنت 

فقهية ا خاصًا في بعض المسائل الهذه الحواشي شوارد التدقيقات، أي أن الشيخ عبد الحميد كان يقدم تدقيقً 

 التي لم تكن واضحة في كتاب "تحفة المحتاج"، مما أضاف إلى العمل أصالة وعمقاً علمياً.

 عالم بالألسنة الثلاثة:

كان الشيخ عبد الحميد عالمًا بلغات متعددة، مما منحه قدرة على التواصل مع فئات واسعة من 

كان يتقن اللغة العربية التي كانت لغة العلم والشريعة، بالإضافة إلى  المجتمع العلمي في العالم الإسلامي.

اللغة الفارسية التي كانت لغة العلم والأدب في العديد من المناطق الإسلامية، وكذلك اللغة التركية التي 

مكن تكانت شائعة في الدولة العثمانية. إلمامه بهذه اللغات الثلاث جعله في مكانة علمية مرموقة، حيث 

من الاطلاع على أوسع مصادر العلم في كل من هذه الثقافات، وفسح له المجال في التفاعل مع فقهاء 

 وعلماء من مناطق مختلفة من العالم الإسلامي.

 طريقة النقشبندية:

كان الشيخ عبد الحميد أيضًا عالمًا في التصوف، حيث أخذ الطريقة النقشبندية عن الشيخ محمد 

شيوخ الطريقة النقشبندية في ذلك الوقت. وكان له إجازة وصحية من الشيخ محمد  مظهر، أحد كبار

مظهر، مما أتاح له الوصول إلى أسرار الطريقة وتعلم فنون التربية الروحية. إلمامه بالطريقة النقشبندية 

جع طلابه شأضاف إلى شخصيته العلمية بعُداً روحياً مهمًا، كما أثر على أسلوبه في التدريس، حيث كان يُ 

 على الزهد والتواضع والتقوى في حياتهم اليومية.

 مكانته الفقهية والعلمية:

بناءً على هذه الخلفية المتعددة، يتبين أن الشيخ عبد الحميد كان عالمًا شاملًا، يجمع بين العلم الفقهي 

انب متعددة من والتصوف والإتقان اللغوي. لم يكن دوره محصورًا في مجال واحد، بل امتد ليشمل جو

  25.تلاميذه العلم، حيث قدم إسهامات فقهية عميقة واهتم أيضًا بنشر العلم الروحي والتربوي بين

 

 ذه.يـ الفرع الخامس: تلام5ـ 2ـ 1

                                                           
 .54، نزهة النظر في تراجم علماء داغستانالدركلي،  25



14 
 

الشيخ عبد الحميد بن الحسن الداغستاني الشرواني ثم المكي، كان له دور كبير في تربية وتوجيه 

أصبحوا من أبرز الشخصيات العلمية في عصرهم. من بين هؤلاء  العديد من العلماء والأعيان الذين

 العلماء الذين تتلمذوا على يد الشيخ عبد الحميد:

 . عالم الحجاز محمد حسب الله المكي:1

محمد حسب الله المكي كان من العلماء البارزين في الحجاز، وقد تتلمذ على يد الشيخ عبد الحميد 

كبير في تكوينه العلمي. تعتبر مكة المكرمة مركزًا هامًا للعلم في ذلك الداغستاني، الذي كان له أثر 

الوقت، وكانت نقطة تجمع للعديد من العلماء من مختلف أنحاء العالم الإسلامي. الشيخ عبد الحميد كان 

من العلماء المؤثرين في هذا الوسط، حيث ترك بصمة واضحة على طلابه، بما في ذلك محمد حسب 

ل تعلمه على يد الشيخ عبد الحميد، تمكن محمد حسب الله من إتقان علوم الشريعة والفقه، الله. من خلا

 مما جعله من العلماء البارعين في عصره.

 . العلامة الشيخ السيد عبد الكريم الداغستاني:2

ارك شأما العلامة الشيخ السيد عبد الكريم الداغستاني، فقد كان من أبرز تلاميذ الشيخ عبد الحميد، و

في نشر علومه وتدريس الفقه الشافعي. وُلد في عائلة علمية حيث كان جده وأسرته من العلماء المعروفين، 

 لكن تأثره بالشيخ عبد الحميد كان له دور محوري في تطوير علمه وزيادة معرفته.

في إثراء هـ، وهو يعد من العلماء الذين أسهموا  1294توفي الشيخ عبد الكريم الداغستاني في سنة 

التراث الفقهي الشافعي. كانت له دراسات متعمقة في الفقه والأصول، وترك آثارًا علمية ساهمت في 

تطور الفقه الشافعي. وهو يعد من العلماء الذين حافظوا على ميراث علمي ضخم، وكان له دور في 

 تدريس وتوجيه العلماء في المنطقة.

 لشيخ عبد الحميد لم يكن فقط مربياً، بل كان أستاذاً مؤثرًا فيتأثير الشيخ عبد الحميد على تلاميذه: ا

فكر طلابه، حيث كان لديه أسلوب خاص في التدريس يركّز على الفهم العميق للنصوص الشرعية بدلاً 

من التلقين الجاف. وقد تأثر طلابه بهذا الأسلوب العميق، مما جعلهم يسهمون في نشر العلم وتعليمه 

 شجعهم على البحث والتدقيق في المسائل الفقهية، وهو ما تجلى في أعمالهم فيما بعد.للآخرين. وكان ي

إذا نظرنا إلى تأثير الشيخ عبد الحميد الداغستاني على طلابه، نجد أن له دورًا محورياً في الحفاظ 

بقاع  ففي مختل على العلم ونقله للأجيال القادمة، حيث كان تلاميذه يحملون علمه ويعملون على نشره

 26.العالم الإسلامي

                                                           
 .56، نزهة النظر في تراجم علماء داغستانالدركلي،  26



15 
 

 ـ المطلب الثالث: التعريف بالإمام ابن حجر الهيتمي وكتاب التحفة3ـ 1

 الإمام إبن حجر الهيتمي ةحياـ الفرع الأول: 1ـ 3ـ 1

هـ(، فقيه شافعي، محدث، مؤرخ، ومتكلمّ،  974 - 909أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي )

في الفقه الشافعي، مثل: "تحفة المحتاج بشرح المنهاج"، الذي يعُد من تميز بمصنفاته الغزيرة والمؤثرة 

أمهات كتب المذهب الشافعي والمعتمد في الفتوى في كثير من البلدان الإسلامية، و**"الفتاوى الكبرى 

 الفقهية" التي تضمنت مسائل فقهية متنوعة.

 ئد المكية:قال الشيخ علوي بن أحمد السقاف الشافعي في كتابه مختصر الفوا

"وذهب علماء حضرموت، والشام، والأكراد، وداغستان، وأكثر اليمن، والحجاز: إلى أن المعتمد 

؛ لما فيها من إحاطة نصوص الإمام، مع مزيد «تحفته»ما قاله الشيخ ابن حجر الهيتمي في كتبه، بل في 

 27."لها عليه، الذين لا يحُصون كثرةتتبع المؤلف فيها، ولقراءة المحققين 

 ـ الفرع الثاني: اسم ابن حجر الهيتمي ونسبه ولقبه وولادته وصفاته.2ـ 3ـ 1

أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد بدر الدين بن محمد شمس الدين بن على نور : اسمه ونسبه

الدين بن حجر وسمي جده بحجر لأنه كان ملازما للصمت لا يتكلم إلا لضرورة، فلذلك شبهوه بحجر 

ينطق، فقالوا ))حجر(( ثم اشتهر بذلك، رواه شيخنا المترجم له وقد جاوز مائة وعشرين سنة ملقى لا 

وآمن الخرف وكان له في هذا السن عبادات خارقة، والهتمي نسبة إلى محلة أبي الهيتم بالتاء المثناة قرية 

عامة وقال غيرتها البمصر، وفي فهرس الفهارس أن الهيتمي نسبة إلى محلة ابن الهيثم بالثاء المثلثة ف

 28.بعضهم هو أحمد بن محمد بن علی بن حجر

وفي تاريخ النور السافر على أخبار القرن العاشر أن الشيخ شهاب الدين أبا العباس أحمد بن محمد 

بن على بن حجر الهيتمي: كان حافظا شيخ الإسلام خاتمة أهل الفتيا والتدريس ناشر علوم الإمام محمد 

وكان إمام الحرمين كما اجتمع على ذلك العارفون وبحرا في علم الفقه وتحقيقه لا  بن إدريس الشافعي

تذكره الدلاء، وكان أوحد العصر وثاني القطر، وثالث الشمس والبدر، من أقسمت المشكلات ألا تتضح 

 29.إلا لديه انتهى

                                                           
 75، صمختصر الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعيةعلوي بن أحمد السقاف الشافعي المكي،  27
 وهو كما في مقدمة ))الفتاوي الفقهية(( لبعض تلاميذه: 28
، ، دار الكتب العلمية، بيروتالنور السافر عن أخبار القرن العاشرمحيي الدين عبد القادر بن عبد الله العيدروس،  29

 .287هـ،،  1405الطبعة الأولى، 



16 
 

. وُلد في 31ـه 911هناك من يذكر أنه ولد عام ، و30هـ 909ن مولده في شهر رجب عام ولادته: كا

محلةّ أبي الهيتم، وهي إحدى المناطق التابعة لإقليم الغربية في مصر. توفي والده وهو لا يزال صغيرًا 

في السن، فاعتنى به اثنان من العلماء البارزين في عصره، هما شمس الدين بن أبي الحمائل وشمس 

محلةّ أبي الهيتم إلى مقام الإمام أحمد الدين الشناوي. اهتم الشناوي بتعليمه ونقله من مسقط رأسه في 

البدوي، حيث تلقى تعليمه الأساسي وبدأ في دراسة العلوم الدينية، كما أتم حفظ القرآن الكريم في مرحلة 

 الطفولة.

هـ، قرر الشناوي نقله إلى جامع الأزهر الشريف، الذي كان حينها مركزًا علمياً بارزًا  924في عام 

هناك درس على يد أبرز علماء مصر، وتلقى علومه في مختلف التخصصات في العالم الإسلامي. 

 32.الشرعية والعقلية

صفاته: رحم الله الفقيد، كانت طباعه طيبة وملاحظة، مظهره كان رشيقاً ومميزًا، كان لون بشرته 

أبيضًا، ووجهه مشرق، وكانت لحيته كثيفة ومنتظمة باللون الأبيض، وكان له شارب قصير، وجسمه 

 33.نحيف، وكانت لسانه فصيحًا وصوته مليء بالعذوبة. كان يتسم بالكثير من الصمت والحياء

 ـ الفرع الثالث: نشأة ابن حجر الهيتمي وطلبه للعلم ورحلاته العلمية.3ـ 3ـ 1

 911هـ، وقيل عام  909ولد الإمام أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي في شهر رجب عام 

بي الهيتم" الواقعة بإقليم الغربية في مصر. نشأ في ظروف صعبة بعد وفاة والده هـ، في قرية "محلة أ

وهو لا يزال صغيرًا، لكن العناية به انتقلت إلى اثنين من كبار العلماء في ذلك الوقت: الإمام شمس الدين 

 بن أبي الحمائل والإمام شمس الدين الشناوي.

له علمياً وروحياً، حيث نق الهيتمي يرًا بتنشئة ابن حجراهتم الإمام شمس الدين الشناوي اهتمامًا كب

بداية إلى مقام أحمد البدوي في مدينة طنطا، وهو مقام ذائع الصيت، ليبدأ هناك في تعلم العلوم الأساسية، 

هـ، قرر الشناوي نقله إلى جامع  924بجانب حفظ القرآن الكريم الذي أتمه في سن مبكرة. وفي عام 

وهو المنارة العلمية الأولى في مصر آنذاك، لاستكمال تعليمه تحت إشراف علماء الأزهر الشريف، 

 الأزهر.

                                                           
محمود الأرناؤوط، عبد القادر الأرناؤوط ، تحقيق: شذرات الذهب في أخبار من ذهب(، 1986ابن العماد الحنبلي ) 30

 .543-541، ص. 10(، دمشق، بيروت: دار ابن كثير، ج. 1)ط. 
(، بيروت: دار الكتب 1، تحقيق: خليل المنصور )ط. الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة(، 1997نجم الدين الغزي ) 31

 101، ص. 3العلمية، ج. 
 ،263-258، بيروت، القرن العاشر النور السافر عن أخبارالعيدروس،  32

 .395، شذرات الذهب في أخبار من ذهبابن العماد،   33



17 
 

منذ صغره بنبوغه العلمي، حيث أخذ عن علماء الأزهر العديد من العلوم،  الهيتمي تميز ابن حجر

نه، س مما جعله يبرز في مجالات متعددة مثل الفقه، التفسير، الحديث، وعلم الكلام. وبالرغم من حداثة

 أذُن له بالإفتاء والتدريس وهو دون العشرين عامًا، مما يعكس النبوغ المبكر الذي ظهر في شخصيته.

يحرص على الاستفادة من علماء عصره في مختلف التخصصات.  الهيتمي كان الإمام ابن حجر

 34.خصيته العلمية المتفردةوقد اتخذهم نماذج للتعلم، مما أسهم في تكوين ش

الشيخ أحمد بن محمد بن حجر الهيتمي وُلد في أسرة متواضعة، لكنه حظي برعاية خاصة رحلاته: 

بعد وفاة والده وهو صغير. كفله عالمان جليلان هما الإمام شمس الدين بن أبي الحمائل والإمام شمس 

ي الهيتم" لة أبالدين الشناوي، اللذان اهتما بتعليمه ورعايته. نقل الإمام الشناوي الطفل أحمد من بلدته "مح

إلى مقام القطب الشريف سيدي أحمد البدوي، حيث بدأ في تعلم العلوم الأساسية. لاحظ الشناوي نبوغه، 

هـ، وهو في الرابعة عشرة من عمره، إلى الجامع الأزهر، حيث التقى بعلماء مصر وبدأ  924فنقله عام 

 ع في دراسة مختلف العلوم.نهضة علمية حقيقية. في الأزهر، أتم حفظ القرآن بإتقان وتوس

تلقى الشيخ علومًا متعددة، منها: التفسير، الحديث، علم الكلام، أصول الفقه وفروعه، الفرائض، 

الحساب، النحو، الصرف، البلاغة، المنطق، والتصوف. وكان من أبرز ما حفظه في الفقه كتاب 

علماء عصره يجيزونه بالتدريس  "المنهاج" للإمام النووي. برع في هذه العلوم وأظهر تفوقاً جعل

والإفتاء، رغم أنه لم يتجاوز العشرين عامًا. أظهر الشيخ شغفاً خاصًا في علوم الفقه وأصوله، حيث كان 

 دائم البحث والتحصيل، حتى منحه الله فهمًا عميقاً وفتحًا علمياً مميزًا.

علوم العقلية والنقلية، خاصة ذكر الشيخ في كتابه "معجم مشايخه" أنه كان مواظباً على دراسة ال

الفقه وأصوله، وأنه حصل على إجازات من كبار أساتذته في التدريس والإفتاء. لم يكتفِ بالإفادة العلمية 

الشفوية، بل ألفّ العديد من الكتب والشروح القيمة في شتى العلوم، وكان ذلك كله قبل أن يبلغ العشرين 

ة النبوية، حيث ركّز على علوم الحديث وروايته، وتولى مهمة من عمره. كما كان يسعى إلى خدمة السن

 35.قاء دون أن تشوبها مطامع دنيويةنشر العلوم الشرعية بن

بعد أن استقر الشيخ في الحرم المكي، جعل من وقته خدمة للعلم والطلاب. اهتم بنشر العلم الشرعي 

لم العلوم الشرعية وحثهم على الاستفادة باعتباره الطريق الأقرب للوصول إلى الله. دعا الناس إلى تع

                                                           
 263-258، ص. النور السافر عن أخبار القرن العاشرالعيدروس،  34
 .287، النور السافر على أخبار القرن العاشرالعيدروس،  35

 



18 
 

منها في أمور الدنيا والآخرة. اقتدى بكبار العلماء مثل الإمام أبي حنيفة، الذين رأوا أن العلماء الحقيقيين 

 هم أولياء الله بفضل تطهير قلوبهم وصدق نياتهم في نشر العلم.

العلم الشرعي، حيث تقاعست  رغم مكانة الشيخ العلمية وعلو همته، عاصر فترة ركود في طلب

الهمم وانشغل الناس بالشهوات الدنيوية. اشتكى من تراجع الرحلة في طلب الإسناد وانحسار الاهتمام 

بالرواية والدراية، كما لاحظ أن العلماء الذين كانوا قدوة الأمة قد قلوّا بشكل كبير، مما زاد من تحدياته 

 في الحفاظ على الإرث العلمي ونشره.

الشيخ أحمد بن حجر الهيتمي يعُد منارة علمية في زمانه، إذ جمع بين التبحر في العلوم الشرعية  كان

والدعوة إلى الله، مع التركيز على أهمية تطهير القلوب والعمل بالعلم. وبهذا كان نموذجًا للعالم المتكامل 

 36.اء بالعلم أو بالموعظة الحسنةالذي يسعى للإصلاح ونفع الناس، سو

 لقي من الأذى أيام طلبه للعلم وبعدها ما

أن الشيخ ابن حجر الهيتمي كان يقول : قاسيت في الجامع الأزهر من الجوع ما لا تحتمله الجبلة 

البشرية لولا معونة الله وتوفيقه بحيث إني جلست فيه نحو أربع سنين ما ذقت اللحم إلا في ليلة دعينا 

فإذا هو لحم يابس كما نبئ فلم استطع منه لقمة ، وقاسيت أيضا من لأكل فإذا هو لحم يوقد عليه ثم جيئ 

الإيذاء من بعض أهل الدروس التي كنا تحضرها ما هو أشد من ذلك الجوع إلى أن رأيت شيخنا ابن أبي 

الحمائل قائما بين يدي سيدي أحمد البدوي فجيء باثنين كانا أكثر إيذاء لي فضربهما بين يديه ومزقا كل 

كذلك أو ذي بمكة كثيرا فصبر فكفاه الله شر المؤذين ومن كلامه رحمه الله: إذا أنت لا ترضى ممزق ، و

بأدنى معيشة مع الجد في نيل العلا والمآثر فبادر إلى كسب الغني مترقبا عظيم الرزايا وانطماس 

 37.البصائر

 بن حجر الهيتمي.اـ الفرع الرابع: شيوخ 4ـ 3ـ 1

 شيوخ ابن حجر الهيتمي

 لعلم عن عدد من العلماء البارزين، ومن أبرز شيوخه:أخذ ا

 زكريا الأنصاري

 عبد الحق السنباطي

 الشمس المشهدي

                                                           

 .397، شذرات الذهبابن العماد،   36
 5ص  1وفي مقدمة الفتاوي الفقهية ج  18/1وفي مقدمة )إعانة الطالبين حاشية فتح المعين( ج  37



19 
 

 الشمس السمهودي

 الأمين الغمري

 شهاب الدين الرملي

 الطبلاوي

 أبو الحسن البكري

 الشمس اللقاني الضيروطي

 الشهاب بن النجار الحنبلي

 38.الشهاب بن الصائغ

 ابن حجر.ت الخامس: مصنفاـ الفرع 5ـ 3ـ 1

مؤلفاته وتصانيفه: برع ابن حجر الهيتمي في علوم متعددة، مثل: التفسير، الحديث، علم الكلام، 

الفقه )أصولاً وفروعاً(، الفرائض، الحساب، النحو، الصرف، البلاغة، المنطق، والتصوف. ترك بصمة 

ها علماء قديمًا وحديثاً؛ نظرًا لدقتها وتوسعواضحة في التدريس والتأليف، وكانت مؤلفاته موضع إعجاب ال

 وحسن عرضها.

قال عنه شهاب الدين الخفاجي: "تآليفه غرر منيرات، أضاءت في دهم المشكلات، فكم أغنى بتحف 

 أفكاره محتاجاً، وأوضح للإرشاد منهاجاً".

 ئم.في نفعها الدا وأشاد تلميذه باعمرو بعمق أفكاره وغزارة علمه، معتبراً أن أعماله تفوق الكرامات

 تصنيف مؤلفاته

 . في الفقه:1

 إتحاف أهل الإسلام بخصوصيات الصيام.

 الإتحاف ببيان أحكام إجارة الأوقاف.

 الإعلام بقواطع الإسلام.

 الإفادة لما جاء في المرض والعيادة.

                                                           
، تحقيق: عبد الفتاح محمد الحلو، القاهرة: مطبعة عيسى ريحانة الألبا وزهرة الحياة الدنيا(، 1967الشِّهَاب الْخَفَاجي ) 38

 435البابي الحلبي وشركائه، ص. 



20 
 

 الإمداد بشرح الإرشاد.

 فتح الجواد بشرح الإرشاد.

 والحكام.إيضاح الأحكام لما يأخذه العمال 

 الإيضاح والبيان لما جاء في ليلتي الرغائب والنصف من شعبان.

 الإيعاب شرح العبُاب.

 تحرير المقال في آداب وأحكام وفوائد يحتاج إليها مؤدبو الأطفال.

 تحفة الزوار إلى قبر النبي المختار.

 تحفة المحتاج بشرح المنهاج.

 ئف وأذكار الأذكار.تنبيه الأخيار على معضلات وقعت في كتابي الوظا

 الجوهر المنظم في زيارة القبر المكرم.

 حاشية على شرح الإيضاح في مناسك الحج للنووي.

 در الغمامة في در الطيلسان والعذبة والعمامة.

 قرة العين ببيان أن التبرع لا يبطله الدَّين.

 كف الرعاع عن محرمات اللهو والسماع.

 ن الكعبة.المناهل العذبة في إصلاح ما وَهى م

 المنهج القويم بشرح مسائل التعليم.

 الفتاوى الحديثية.

 ـ في الحديث:2

 الأربعون العدلية )الأربعون حديثاً في العدل(.

 الإفصاح عن أحاديث النكاح.

 إلصاق عوار الهَوَس بمن لم يَفهم الاضطراب في حديث البسملة عن أنس.

 فتح الإله في شرح المشكاة.

 الأربعين.الفتح المبين بشرح 



21 
 

 ـ في العقيدة:3

 الصواعق المحرقة في الرد على أهل البدع والزندقة.

 القول المختصر في علامات المهدي المنتظر.

 ـ في التصوف والتزكية:4

 أسنى المطالب في صلة الأقارب.

 الدر المنضود في الصلاة والسلام على صاحب المقام المحمود.

 الزواجر عن اقتراف الكبائر.

 الضلالة والهوى عن الاعتراض على الاستغفار من السِّوى.ردع أهل 

 تطهير العيبة من دنس الغيبة.

 ـ في السيرة والتاريخ:5

 أشرف الوسائل إلى فهم الشمائل.

 تحفة الأخبار في مولد المختار )مولد ابن حجر(.

 تطهير الجنان واللسان عن ثلب معاوية بن أبي سفيان.

 ام الأعظم أبي حنيفة النعمان.الخيرات الحسان في مناقب الإم

 العمدة في شرح البردة.

 مبلغ الأرب في فخر العرب.

 معدن اليواقيت الملتمعة في مناقب الأئمة الأربعة.

 المنح المكية في شرح الهمزية.

 39.ى على العالم بمولد سيد ولد آدمالنعمة الكبر

  

                                                           
 202ص 2، جديوان الإسلام؛ شمس الدين ابن الغزي، 12، صنفائس الدررالسيفي،  أبو بكر بن محمد باعمرو 39



22 
 

 ـ الفرع السادس: مكانته وثناء الأئمة عليه.6ـ 3ـ 1

 وثناء العلماء عليهفضله 

 «.الإمام العلّامة البحر الزاخر»قال ابن العماد الحنبلي: 

وبالجملة فقد كان شيخ الإسلام خاتمة العلماء الأعلام، بحراً لا تكدره الدلّاء، إمام الحرمين »وقال: 

ً لقوله تعالى:  ً سياّراً في منهاج سماء الساري، يهتدي به المهتدون تحقيقا كما أجمع عليه الملأ، كوكبا

 َوَبِالنَّجْمِ هُمْ يهَْتدَوُنث الشمس والبدر، أقسمت المشكلات ألا تتضح ، واحد العصر، وثاني القطر، وثال

ب ولا عج إلّا لديه، وأكدت المعضلات أليتها ألا تنجلي إلا عليه، لا سيما وفي الحجاز عليها قد حجر،

 40.«فإنه المسمى بابن حجر

سْلَام، خَاتمَِة أهل الْفتيا والتدريس، ناشر»وقال عبد القادر العيدروس:  لوُم عُ  الشَّيْخ الِإمَام، شيخ الْإِ

د بن إدِْرِيس... وَكَانَ بحراً فِي علم الفقه وتحقيقه لَا تكدره الدلاء، وَإمَِام الْحَرَمَيْنِ كَمَا أجمع  الِإمَام مُحَمَّ

ام صَار فِي إقليم الْحجاز  ة، وَهَمَّ على ذلَِك العارفون، وانعقدت عَلَيْهِ خناصر الملأ، إمَِام اقتدت بِهِ الْأئَمَِّ

 41.«الاتيان بمِِثلِْهَا المعاصرون فِي الْعَصْر آيةَ يعَجز عَنأمة، مصنفاته 

فها الله، »وقال شهاب الدين الخفاجي:  العلامة شِهاب الدين أحمد بن حَجَر الهيْتمَي، نزيلُ مكَّة شرَّ

علامة الدَّهر خصوصا الحِجاز، فإذا نشُِرت حُللَ الفضل فهو طِراز الطّراز. فكم حَجَّت وفودُ الفضُلاء 

ط الآذانُ بمثل أخباره في  هتْ وُجوُه الطَّلب إلى قِبْلته، إنْ حّدث عن الفقْهِ والحديث، لم تتقَرَّ لكَعْبته، وتوجَّ

رَد... ولود اللَّيالي عن مثلِه عَقيم، ودِرْياق  القديم والحديث، فهو العلَْياء والسَّندَ، ومن تفَكُُّ سِهامُ أفكارِه الزَّ

 فاء كلّ سَقيم، نشُِرتْ على الدنيا خِلَعُ الفرَح، وتزيَّنتْ ببديع صفاتهِ المِدحَ، أقلامُ فَتاواهنَفثات طبعِه السَّليم شِ 

مفاتيحُ ما أرْتج من المسائل المُشْكلة، والعلمُ بابٌ مُقْفلٌ مفتاحهُ المسألة. وهو مِن أجلّ مشايخِ والدي، الذي 

 42.«رِيفي والدِي. رحمه الله تعالىورِثتُْ من علِمه طَ 

  

                                                           
، تحقيق: محمود الأرناؤوط، عبد القادر الأرناؤوط شذرات الذهب في أخبار من ذهب(، 1986ابن العماد الحنبلي ) 40

 543-541، ص. 10(، دمشق، بيروت: دار ابن كثير، ج. 1)ط. 
 263-258، بيروت: دار الكتب العلمية، ص. النور السافر عن أخبار القرن العاشر(، 1985عبد القادر العيدروس ) 41
، تحقيق: عبد الفتاح محمد الحلو، القاهرة: مطبعة عيسى ريحانة الألبا وزهرة الحياة الدنيا(، 1967الشِّهَاب الْخَفَاجي ) 42

 435البابي الحلبي وشركائه، ص. 



23 
 

 ـ الفرع السابع: وفاته وما قيل في رثائه.7ـ 3ـ 1

توفي ابن حجر الهيتمي في مكة المكرمة، حيث دفُن في مقبرة المعلاة بتربة الطبريين، واختلف 

، فيما أشار البعض إلى أنه هـ 974ل إنه توفي في رجب من سنة المؤرخون في تحديد سنة وفاته، إذ قي

 43.هـ 973توفي في نفس الشهر من سنة 

هـ، مشيرًا إلى حادثة  973وقد ذكر نجم الدين الغزي في كتاباته أن وفاته كانت في مكة في سنة 

هـ، أشُيع خبر وفاته في دمشق، فتم أداء صلاة الجنازة عليه غائبة  971غريبة وقعت قبل ذلك. ففي سنة 

أبي  حمد أفندي ابن المفتيفي المسجد الأموي. في تلك الفترة، كان هناك أيضًا من توفي في حلب، وهو م

 44.السعود، فتمت الصلاة عليهما معاً في يوم الجمعة الخامس عشر من شهر شعبان من نفس السنة

ولكن تبين لاحقاً أن ابن حجر الهيتمي كان حياً، مما سبب لبسًا بين الناس. وفيما بعد، ورد الخبر 

هـ، حيث تمت الصلاة  974شوال سنة  إلى دمشق بتأكيد وفاته، وكان ذلك في يوم ثاني عشر من شهر

عليه غائبة مع السيد عبد الرحيم العباسي البيروتي الذي توفي في نفس العام، وصُلي عليهما معاً في 

  .سادس من شوالالمسجد الأموي بدمشق في يوم الجمعة ال

 ـ الفرع الثامن: التعريف بكتاب تحفة المحتاج.8ـ 3ـ 1

 676شرح للكتاب الشهير "منهاج الطالبين" للإمام النووي )ت  تحفة المحتاج بشرح المنهاج هو

-909هـ(، وقد قام بتأليفه الإمام الشافعي الفقيه شهاب الدين أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي )

هـ(. يعُتبر هذا الشرح من أبرز الشروح المعتمدة على كتاب "منهاج الطالبين"، إلى جانب شرح  974

 هـ(، ويعُد من أهم المراجع الفقهية في المذهب الشافعي. 1004للشمس الرملي )ت  "نهاية المحتاج"

ويحظى كتاب "تحفة المحتاج" بمكانة عظيمة في العالم الإسلامي، حيث اعتمد عليه الفقهاء في 

العديد من البلاد الإسلامية كمرجع رئيسي للإفتاء. وقد أشار الشيخ علوي بن أحمد السقاف الشافعي في 

 ابه "مختصر الفوائد المكية" إلى أهمية هذا الكتاب، حيث قال:كت

ذهب علماء حضرموت، والشام، والأكراد، وداغستان، وأكثر اليمن، والحجاز إلى أن المعتمد في »

الفقه ما قاله الشيخ ابن حجر الهيتمي في كتبه، بل في "تحفته"، وذلك لما فيه من إحاطة شاملة بنصوص 

إضافة مزيد من التتبع الدقيق من المؤلف، ولأن المحققين الذين قرؤوا الكتاب عليه لا الإمام النووي، مع 

 45.«جعله من المصادر الأساسية عندهم يحُصون كثرة، مما

                                                           
 ،263-258، ص. النور السافر عن أخبار القرن العاشروس، االعيدر 43
 .101، الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرةالغزي،  44
 75، صمختصر الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعيةعلوي،  45



24 
 

أهمية الكتاب في المذهب الشافعي: لقد لاقى كتاب "تحفة المحتاج" اهتمامًا بالغاً من علماء الشافعية 

بتعليقه وشرح نصوصه بهدف توضيحها وتيسير فهمها. وقد أضاف العلماء على مر العصور، فقد قاموا 

 العديد من الحواشي والشروح على الكتاب لتوضيح مسائل فقهية دقيقة، ومن أبرز هذه الحواشي:

هـ(: وتعد من أقدم الحواشي التي أضُيفت إلى الكتاب، حيث  944حاشية ابن قاسم العبادي )ت 

 مهمة وشرح لموارد الكتاب التي قد تكون غامضة للبعض. اشتملت على توضيحات فقهية

هـ(: وهي أيضًا من الشروح المتأخرة التي اهتمت بتوضيح مزيد من  1301حاشية الشرواني )ت 

النقاط الفقهية وتعزيز الفهم الدقيق لمفردات الكتاب، كما أن هذا الكتاب "تحفة المحتاج" كان له تأثير 

عي في العديد من المناطق الإسلامية، حيث اعتمد عليه العلماء في تدريس كبير في تدريس الفقه الشاف

المسائل الفقهية المتنوعة. بفضل الشرح الذي قدمه ابن حجر الهيتمي، استطاع هذا الكتاب أن يكون 

  46.مرجعاً موثوقاً لدى الفقهاء والمفتين في كثير من البلدان، مما جعله من أمهات كتب الفقه الشافعي

ص الكتاب أنه يتميز "تحفة المحتاج" بدقته في تناول المسائل الفقهية مع التوضيح الشامل وملخ

لأدلة الأقوال الفقهية المختلفة، ويظهر فيه أسلوب ابن حجر الهيتمي في المقارنة بين الآراء الفقهية 

قد تكون  التي المختلفة ودراستها بعناية. كما أنه يبرز قدرته على شرح وتفسير نصوص الإمام النووي

صعبة على القارئ العادي، مما يجعله مرجعاً مهمًا للمختصين في الفقه الشافعي، وعلى هذا فيعُتبر كتاب 

"تحفة المحتاج" من أهم الكتب الفقهية التي ساهمت في تشكيل الفقه الشافعي المعاصر في كثير من 

 البلدان الإسلامية.

 

  

                                                           
 75، صمختصر الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعيةعلوي،  46



25 
 

 منهج الإمام الشرواني في الاستدلال بالأدلة الشرعية ـ المبحث الثاني:2

ف بأنه ما يرُشد إلى شيء، سواء أكان حسياً أم معنوياً، خيرًا أم شرًا.  الدليل في اللغة العربية يعُرَّ

أما في اصطلاح الأصوليين، فهو ما يعُتمد عليه، من خلال النظر الصحيح، للوصول إلى حكم شرعي 

لوصول يقينياً أو ظنياً. وقد استخدم العلماء مصطلحات متعددة مترادفة للدلالة عملي، سواء كان هذا ا

على معنى الدليل، مثل "أدلة الأحكام"، و"أصول الأحكام"، و"المصادر التشريعية للأحكام"، وكلها 

 .تؤدي إلى نفس المعنى

ملي على عوقد خصص بعض الأصوليين تعريف "الدليل" ليشمل فقط ما يسُتفاد منه حكم شرعي 

وجه اليقين، بينما أطلقوا على ما يسُتفاد منه حكم ظني مصطلح "أمارة". ومع ذلك، فإن الاصطلاح 

الشائع عند الأصوليين يوُسّع مفهوم الدليل ليشمل ما يسُتفاد منه حكم شرعي عملي، سواء كان ذلك يقينياً 

 47.عي الدلالة وظني الدلالةأو ظنياً. بناءً على ذلك، قسّم الأصوليون الدليل إلى نوعين: قط

َ : أما استناد الأصوليين إلى الأدلة الشرعية، فقد أخُذ من قوله تعالى يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا أطَِيعوُا اللََّّ

ِ وَالرَّ  سُولَ وَأوُلِي الْأمَْرِ مِنكُمْ ۖ فإَنِ تنَاَزَعْتمُْ فِي شَيْءٍ فرَُدُّوهُ إلَِى اللََّّ ِ سُولِ إنِ كُنتمُْ تؤُْمِنوُنَ بِ وَأطَِيعوُا الرَّ الَّّ

لِكَ خَيْرٌ وَأحَْسَنُ تأَوِْيلًا  والتي دلت على وجوب الرجوع إلى الله ورسوله عند  .48وَالْيوَْمِ الْآخِرِ ۚ ذََٰ

 الاختلاف، مما يشير إلى أهمية الأدلة في استنباط الأحكام الشرعية.

والسنة، وأما طاعة أولي الأمر من المسلمين فهي تتعلق الأمر بطاعة الله ورسوله يعني اتباع القرآن 

باتباع ما اتفق عليه المجتهدون من الأحكام، لأنهم يمثلون السلطة التشريعية في الإسلام. وعند حدوث 

خلاف في المسائل، يطُلب الرجوع إلى الله والرسول، مما يعني اتباع القياس في حال عدم وجود نص 

الأمور المتنازع فيها إلى الله والرسول من خلال إلحاق حادثة لم يرد نص بحكمها أو إجماع. فالقياس يرد 

المصادر  إلى اتباع هذه بأخرى ورد نص بحكمها بسبب تساوي الحالتين في سبب الحكم. إذن، الآية تشير

 الأربعة.

  

                                                           

 .24، اريخ التشريععلم أصول الفقه وخلاصة تخلاف،  47

 .4/59النساء  48



26 
 

 منهجه في الاستدلال بالأدلة الشرعية المتفق عليها الأول: ـ المطلب1ـ 2

 الأول: الكتاب العزيز. الفرعـ 1ـ 1ـ 2

)كتب( أصلها اللغوي يتكون من الكاف والتاء والباء، ويشير إلى معنى واحد وهو جمع شيء إلى 

شيء آخر. ومن هذا الأصل تأتي الكلمات مثل "الكتاب" و"الكتابة". يقُال: "كتبت الكتاب" بمعنى جمعته 

يكُتب أو يدُوّن، لكنه في عرف الشرع أصبح يشير ودوّنته. وفي اللغة، يطُلق لفظ "الكتاب" على كل ما 

 49.غالباً إلى القرآن الكريم

أما "القرآن" في اللغة، فهو مصدر من الفعل "قرأ"، بمعنى تلا أو جمع، كأن يقُال: "قرأ يقرأ قراءة 

ليه عأو قرآنا". لكن العلماء خصّوا هذا اللفظ ليشير إلى كلام الله سبحانه وتعالى الذي نزل به جبريل 

السلام على النبي محمد صلى الله عليه وسلم. وعليه، فإن القرآن لغةً يعني القراءة، لكنه في العرف أصبح 

يشير إلى كلام الله المعين الذي يقُرأ بألسنة العباد، مما يجعله أشهر من لفظ "الكتاب" وأوضح دلالة، 

 50.ولذلك يسُتخدم لتفسيره

، ولكنه غلب في الاصطلاح على المجموع المخصوص من وعليه، فالقرآن مصدر بمعنى القراءة

كلام الله تعالى الذي يتُلى، ليصبح في هذا السياق أكثر شهرة ووضوحاً من لفظ الكتاب، وهو ما جعله 

يسُتخدم في تفسيره. فهذا تعريف القرآن من الناحية اللغوية، باعتباره تعريفاً لفظياً يعتمد على مرادف 

 أشهر وأوضح.

الاصطلاح، فالقرآن هو كلام الله المعجز المتعبد بتلاوته، المنزل على محمد صلى الله عليه أما في 

وسلم. ويمتاز بإعجازه الذي تحدى به البشر أن يأتوا بمثله، سواء في مجمله أو حتى في آية أو سورة 

 51.واحدة منه

يه لنبي محمد صلى الله علأما الحد الاصطلاحي للكتاب فهو: اللفظ العربي المعجز الذي أنُزل على ا

وسلم عن طريق الوحي بواسطة جبريل عليه السلام، والمروي بالتواتر، والمكتوب في المصحف 

 52.الشريف، والمتعبد بتلاوته، والذي يبدأ بسورة الفاتحة ويختتم بسورة الناس

                                                           

، المحقق: عبد السلام محمد هارون، معجم مقاييس اللغةأحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين،  49

 .158/ 5م(، 1979-هـ 1399)دار الفكر، 

كة بتفريغها موقع الشب ، )مصدر الكتاب: دروس صوتية قامأصول اعتقاد أهل السنة والجماعةمحمد حسن عبد الغفار،  50

 .5/ 4درسا(  73الإسلامية، والكتاب مرقم آليا، ورقم الجزء هو رقم الدرس 

 .5/ 4، أصول اعتقاد أهل السنة والجماعةعبد الغفار،  51

 –، )دار الكلم الطيب، دار العلوم الانسانية الواضح في علوم القرآنمصطفى ديب البغا، محيي الدين ديب مستو،  52

 .15م(، ص 1998-هـ  1428بعة: الثانية، دمشق، الط



27 
 

علقة إذا كانت متالمراد بعبارة "وأورد على المتن" هو الاعتراض على القول بأن اليمين لا تنعقد إلا 

بذات الله تعالى أو أسمائه وصفاته، إذ يشير الاعتراض إلى أن اليمين الغموس، وهي الحلف كاذباً عمداً 

على أمر ماضٍ، تعُتبر منعقدة رغم وقوعها في الإثم والمعصية. وسُميت الغموس لأنها تغمس صاحبها 

بخاري. ومن الناحية الشرعية، فقد دل قوله في الإثم أو النار، وتعُد من الكبائر كما ورد في صحيح ال

، على أن هذه اليمين تستوجب الكفارة، إذ إن الإثم المتعلق 53ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمانتعالى: 

بها لا يسقط وجوب التكفير عنها، كما هو الحال في الظهار. وتجب في هذه الحالة كفارة يمين، وهي 

أو صيام ثلاثة أيام عند العجز عن ذلك، بالإضافة إلى وجوب التعزير؛ إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم، 

  54."لأن اليمين الغموس تعُد من كبائر الذنوب التي تستحق العقوبة الشرعية إلى جانب الكفارة

كدليل شرعي على أن من يحلف يميناً  وَلكَِنْ يؤَُاخِذكُُمْ بمَِا عَقَّدْتمُُ الْأيَْمَانَ فيتم استخدام الآية القرآنية 

غموسًا يجب عليه أداء الكفارة، ويستند الاستدلال على مفهوم العقوبة الإلهية المذكورة في الآية، ويشمل 

 ذلك أيضًا فرض التعزير من قبل القاضي كجزء من الأحكام الفقهية المتعلقة بهذا النوع من الأيمان.

ارة، وإنما يكفر عنها بالتوبة النصوح؛ لأنها ليست من اليمين اليمين الغموس لا تترتب عليها كفف

المنعقدة التي تجب فيها الكفارة. فقد ذكر كشاف القناع للبهوتي أن من شروط وجوب الكفارة أن تكون 

اليمين منعقدة، أي تتعلق بالمستقبل مع نية والتزام، أما اليمين غير المنعقدة، مثل الغموس أو اللغو، فلا 

فيها. واليمين الغموس تعُرف بأنها الحلف الكاذب عن عمد على أمر ماضٍ، مع علم الحالف بكذبه، كفارة 

وسُميت "غموسًا" لأنها تغمس صاحبها في الإثم ثم في النار، مما يظُهر عِظم جرمها. وقد ورد عن ابن 

حيح. البيهقي بسند ص مسعود قوله: "كنا نعد من اليمين التي لا كفارة فيها: اليمين الغموس"، كما رواه

ويجمع العلماء على أن هذه اليمين من الكبائر بسبب ما تحمله من اعتداء على حقوق الآخرين وإفساد 

للثقة بين الناس، كما ورد في الحديث النبوي الذي عدهّا من الذنوب العظيمة. وبدلاً من الكفارة، فإن 

الصادقة، والندم على الذنب، ورد الحقوق إلى  التكفير عن هذا النوع من الأيمان يتم من خلال التوبة

 55.أهلها إذا ترتب على اليمين ضرر مادي أو معنوي

                                                           

 .5/89المائدة  53

، روجعت وصححت: على عدة تحفة المحتاج في شرح المنهاجهـ،  ٤٧٩أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي ت  54

هـ  1357نسخ بمعرفة لجنة من العلماء، )المكتبة التجارية الكبرى بمصر لصاحبها مصطفى محمد، الطبعة: بدون طبعة, 

 .5/ 10م(، 1983-

، راجعه وعلقّ عليه: هلال مصيلحي مصطفى كشاف القناع عن متن الإقناعمنصور بن يونس بن إدريس البهوتي،  55

أستاذ الفقه والتوحيد بالأزهر الشريف، )مكتبة النصر الحديثة بالرياض، لصاحبيَها/ عبد الله ومحمد الصالح الراشد، -هلال 

 .6/235هـ(،  1388أرّخ ذلك د التركي في الطبعة: بدون تاريخ طبع لكن 



28 
 

يوضح ابن هبيرة في اختلاف الأئمة العلماء أن هناك خلافاً بين العلماء في حكم كفارة اليمين 

 لغموس لاالغموس. فبعض الأئمة، مثل أبو حنيفة ومالك وأحمد في إحدى رواياته، يرون أن اليمين ا

تجب فيها كفارة. ويستندون إلى أن هذه اليمين هي من أكبر المعاصي وأعظمها، وبالتالي لا يمكن تكفيرها 

بالكفارة المعروفة التي تكون للأيمان الأخرى. فهم يعتبرون أن اليمين الغموس تتعلق بالكذب المتعمد 

 56.تفر عبر الكفارة المعتادةعلى أمر ماضٍ، وهذا الكذب يعتبر جريمة كبيرة لا يمكن أن تغُ

الشافعي وأحمد في رواية أخرى أنه يجب تكفير اليمين  رأي من جهة أخرىوقد نقل الزيلعي 

الغموس، ويدل ذلك على أن الخلاف بين الفقهاء لم يكن حول مشروعية الكفارة بشكل عام، بل حول 

وأحمد في روايته الأخرى يرون أنه تحديد ما إذا كانت اليمين الغموس تتطلب الكفارة أم لا. الشافعي 

رغم كون اليمين الغموس جريمة كبيرة، إلا أنها تظل في النهاية نوعًا من الأيمان التي تجب فيها الكفارة، 

فية الفرق بين الرأيين يكمن في كي، لتي يحُلف فيها على أمر مستقبليكما هو الحال في باقي الأيمان ا

ففي حين يرى البعض أنها جريمة لا تكُفَّر إلا بالتوبة، يرى آخرون  التعامل مع خطورة اليمين الغموس،

 57.أنها تظل تحت حكم الأيمان التي تحتاج إلى كفارة، وإن كانت تعتبر من الكبائر

والتي لا تكَُفَّر اليمين الغموس، وهي المعقودة على م السرخسي الحنفي في "المبسوط": وقال الإما

د صاحبها ذلكأمرٍ في الماضي أو الحال   58.كاذبة يتعمَّ

 59.وقال الشيخ الخرشي المالكي في "شرح مختصر خليل": اليمين الغموس لا كفارة فيها

فاليمين الغموس هي اليمين التي يحلف فيها الشخص على أمر ماضٍ كاذباً، مع علمه بكذب ما يقوله. 

عمداً إلى النار، لأنها تمثل كذباً مت وسبب تسميتها "غموسًا" هو أنها تغمس الحالف في الإثم، وقد تصل به

يؤدي إلى ضرر جسيم. الفقهاء اختلفوا في حكم الكفارة على هذه اليمين، حيث ذهب جمهور العلماء إلى 

 أنها لا تجب لها كفارة، في حين رأى آخرون أنها يجب أن تكفَّر.

الي الأيمان المنعقدة، وبالترأي القاضي عبد الوهاب المالكي: يعتقد أن اليمين الغموس لا تعُتبر من 

لا تجب فيها كفارة. فالأيمان المنعقدة هي التي يمكن حلها إذا حنث الحالف في يمينه، لكن اليمين الغموس 

                                                           

، المحقق: اختلاف الأئمة العلماءهـ(،  ٠٦٥يحيى بن محمد بن هبيرة الذهلي الشيبانيّ، أبو المظفر، عون الدين )ت  56

 .2/364م(،  2002-هـ  1423لبنان / بيروت، الطبعة: الأولى، -السيد يوسف أحمد، )دار الكتب العلمية 

ِ لعي الحنفي، عثمان بن علي الزي57 لْبيِّ د بن محمد ، الحاشية: شهاب الدين أحمتبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشِّ

لْبِيُّ ت  بولاق، القاهرة، الطبعة: -هـ، )المطبعة الكبرى الأميرية  1021بن أحمد بن يونس بن إسماعيل بن يونس الشِّ

 .108/ 3هـ(، 1314الأولى، 

، باشر تصحيحه: جمع من أفاضل العلماء، لمبسوطهـ(، ا 483شمس الأئمة السرخسي )ت محمد بن أحمد بن أبي سهل  58

 .127/ 8بيروت، لبنان(، -مصر، وصوّرَتها: دار المعرفة  –)مطبعة السعادة 

، )المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق مصر، الطبعة: شرح الخرشي على مختصر خليلأبو عبد الله محمد الخرشي،  59

 .49/ 3بيروت(،  –هـ، وصَوّرتها: دار الفكر للطباعة  ١٣١٧الثانية، 



29 
 

تتعلق بشيء ماضٍ، وبالتالي ليس هناك شيء يمكن تغييره. فهو يعتبر أن الكفارة هي عبادة ترُفع الحكم 

غموس تتعلق بشيء ماضٍ، لا يمكن تطبيق هذا الحكم عليها. بمعنى المرتبط باليمين، لكن بما أن اليمين ال

آخر، إذا حلف الشخص كذباً على أمر ماضٍ، فلا يمكن أن تعُد يمينه ملزمة في المستقبل بما أن الواقعة 

 60.قد وقعت بالفعل، ومن ثم لا يمكن أن يعُتبر ما ارتكبه خطأ يمكن إصلاحه بالكفارة

نبلي في المغني: "من حلف على شيء وهو يعلم أنه كاذب، فلا كفارة عليه، قال الإمام ابن قدامة الح

هذا الرأي يتبناه مذهب الإمام أحمد بن حنبل، وقد نقله  61 لأن ما ارتكبه أعظم من أن تكون فيه كفارة."

عنه العديد من العلماء مثل ابن مسعود وسعيد بن المسيب والحسن البصري ومالك بن أنس والأوزاعي 

والثوري والليث بن سعد وأبو عبيد وأبو ثور، إضافة إلى علماء الحديث وأصحاب الرأي في الكوفة، 

وغيره من العلماء يرون أن اليمين الغموس )أي اليمين التي يحُلف فيها  السبب الذي يجعل ابن قدامة

الشخص كاذباً على أمر ماضٍ( لا تكُفَّر هو أن هذه المعصية أكبر وأعظم من أن تغُفر بواسطة كفارة، 

وبة تلأنها تتعلق بالكذب المتعمد على أمر قد حدث بالفعل، وهذا يعد من الكبائر التي لا يمكن محوها إلا بال

الصادقة. ولذلك، يرفض هؤلاء العلماء فكرة تكفير هذه اليمين بكفارة، لأن الكفارة حسب الشريعة لا 

 62.تطُهر مثل هذه الأفعال الجسيمة، بل يتطلب الأمر توبة نصوحًا

أن الشريعة الإسلامية لم تشرع كفارة للعديد من المعاصي الكبيرة، مثل الزنا، وشرب الخمر، و

، والسرقة، وكذلك القتل العمد، لأن هذه المعاصي تعتبر جرائم ذات آثار خطيرة ولا وقذف المحصنات

يمكن معالجتها بكفارة بسيطة. بل إن الكفارة تشُرع في الحالات التي يكون فيها الشخص قد ارتكب فعلًا 

 أو فيمحرمًا ولكنه كان مباحًا في الأصل ثم حُرّم بسبب ظروف معينة، مثل الجماع في نهار رمضان 

حالة الإحرام. في هذه الحالات، حيث كان الفعل في الأصل مباحًا، يتم فرض كفارة لإصلاح الوضع، 

 63ولكن بالنسبة للمعاصي الكبرى مثل اليمين الغموس، لا تكفي الكفارة لتطهير الشخص من ذنبه.

ذهب الشافعية والظاهرية إلى أن اليمين الغموس تجب فيها الكفارة، وهو أيضًا قول الإمام الأوزاعي 

والحسن بن حيّ. حيث بينّ الإمام النووي في روضة الطالبين أن من حلف على أمر ماضٍ وهو يعلم أنه 

لنووي في النار. واعتبر ا كاذب، تعُتبر هذه اليمين غموسًا، وسُميت بذلك لأنها تغمس صاحبها في الإثم أو

                                                           

تحقيق ودراسة:  ،«الإمام مالك بن أنس»المعونة على مذهب عالم المدينة هـ(،  ٩٤٤القاضي عبد الوهاب البغدادي )ت  60

رمة( كة المكم-حميش عبد الحق، )رسالة دكتوراه بجامعة أم القرى بمكة المكرمة، المكتبة التجارية، مصطفى أحمد الباز 

 ,1 /633. 

المغني لابن قدامة، على مختصر: أبي القاسم عمر بن حسين ه(،  620أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة ) 61

م(، 1068ومحمود عبد الوهاب فايد )مكتبة القاهرة، الطبعة: الأولى، )-تحقيق: طه الزيني بن عبد الله بن أحمد الخرقي، 

9 /496. 

 .496/ 9المغني لابن قدامة،مة، ابن قدا 62

 .76/ 2، إعلام الموقعينابن القيم،  63



30 
 

أن اليمين الغموس من الكبائر التي توجب التوبة والاعتراف بالذنب، بالإضافة إلى أن الكفارة تترتب 

عليها. ووفقاً لهذا الرأي، الكفارة هنا تكون بمثابة وسيلة لتطهير الشخص من الإثم الذي ارتكبه، حيث 

 64.م الحنث بها، بما في ذلك اليمين الغموستقتضي الشريعة الكفارة كإصلاح للأفعال التي ت

قال الإمام ابن حزم في المحلى: "من حلف عامداً للكذب فيما يحلف فعليه الكفارة"، وهو أيضًا قول 

الإمام الأوزاعي والحسن بن حيّ. ويشُير ابن حزم هنا إلى أن اليمين الغموس، التي يكون فيها الشخص 

فارة من الحالف، وذلك في مخالفة لرأي جمهور العلماء الذين يرون قد حلف كذباً وهو يعلم، تتطلب الك

أن اليمين الغموس لا تجب لها كفارة. ويعتبر ابن حزم وأتباعه أن الكفارة تهدف إلى تطهير الشخص من 

 65الإثم الناتج عن الحنث بالكذب، وأن هذا الإثم يمكن معالجته من خلال دفع الكفارة.

فكََفَّارَتهُُ إطِْعاَمُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أوَْسَطِ مَا تطُْعِمُونَ أهَْلِيكُمْ قوله تعالى: واستدلوا على ذلك بعموم 

 .66ا حَلَفْتمُأوَْ كِسْوَتهُُمْ أوَْ تحَْرِيرُ رَقبَةٍَ فمََنْ لَمْ يجَِدْ فَصِياَمُ ثلََاثةَِ أيََّامٍ ذلَِكَ كَفَّارَةُ أيَْمَانكُِمْ إذَِ 

القرآن الكريم إيجاب الكفارة في كل يمين، فلا يجوز إسقاط الكفارة عن أي يمين يظهر من ظاهر 

إلا في الحالات التي أسقطتها نصوص القرآن أو السنة. ومن الواضح أنه لا يوجد في القرآن الكريم ولا 

ه بنص يفي السنة النبوية ما ينص على إسقاط الكفارة عن الحالف يميناً غموسًا، وبالتالي فهي واجبة عل

 67القرآن، كما جاء في المحلى.

بناءً على ذلك، تعتبر اليمين الغموس من الكبائر، والأحوط هو الأخذ بمذهب من يرى وجوب الكفارة 

فيها، خروجًا من الخلاف، وتماشياً مع ما ورد في الحديث بأن الصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء 

ة مساكين، لكل مسكينٍ مدّ من الطعام. أما قبول التوبة، فهو النار. ويكون مقدار الكفارة هو إطعام عشر

وَهُوَ أمر متروك لليقين من الشخص الذي يطلب المغفرة من الله تعالى بصدق وإخلاص، كما قال تعالى: 

 .68الَّذِي يَقْبلَُ التَّوْبَةَ عَنْ عِباَدِهِ وَيعَْفوُ عَنِ السَّيِّئاَتِ وَيعَْلمَُ مَا تفَْعلَوُن

                                                           

في  ، حققه: قسم التحقيق والتصحيحروضة الطالبين وعمدة المفتينأبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي،  64

الطبعة: عمان، -دمشق-هـ، المكتب الإسلامي، بيروت ١٩٣٩المكتب الإسلامي بدمشق، بإشراف زهير الشاويش ت 

 .3/ 11م,  ١٤٤١هـ /  ١٩١٤الثالثة، 

ى بالآثارأبو محمد، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي الظاهري،  65 مجلدات  10، وقد أتم ابنُ حزم منه المُحلَّ

 .288/ 6بيروت، دون تاريخ نشر(، -( )دار الفكر 12ـ  11حسب هذه الطبعة ثم توُفّي، فأكُمِل بقيتهُ )جـ 
 .5/89المائدة  66

 .294/ 6، لمحلىابن حزم، ا 67
 .42/25الشورى  68



31 
 

إن الاستدلال بكلام الشارع يتوقف على أن يعرف ثبوت »النص على هذا يقول ابن تيمية:  وفي

 69.«اللفظ عنه، وعلى أن يعرف مراده باللفظ

في كتاب الأيمان، هناك شرح لبعض المصطلحات المتعلقة باليمين. في البداية، يشير النص إلى 

الغموس  اليمين. يتم التأكيد على أن اليمينكلمة "بالفتح" ويستعرض بعض التفاصيل المتعلقة بكفارة 

يجب تكفيرها وفقاً لما سيذُكر في المغني، مع استثناء بعض الحالات مثل "إن نوزع" التي تستثنى من 

ن قوله: أما ع، وفقاً للشروط المرتبطة باليمين ذلك. كذلك، يفُسََّر تعبير "وأبدل" إلى "وشرط الحالف"

"لأنهم كانوا... إلخ"، فهذا يشير إلى تعليل لمفهوم اليمين، أي أن الحلف كان يسُمَّى "يميناً لأنه كان يتم 

بواسطة اليد اليمنى عند التحالف، حيث كان كل طرف يضع يده اليمنى في يد الآخر، مما جعل الكلمة 

تدل اليمين" باليد اليمنى في اللغة العربية، ويسُمرتبطة بهذه الحركة الجسدية. هذا التفسير يربط معنى "

أي بالقوة أو بالتأكيد على الأمر، وفي هذا ، 70لأخذنا منه باليمينعليه بآية قرآنية، مثل قوله تعالى: 

يشير النص إلى أن كلمة "يمين" تكتسب معناها من كونها رمزًا للقوة والالتزام في التصرفات، مما يعزز 

 71.لشريعة الإسلاميةأهمية الحلف في ا

يشرح الإمام سبب تسمية الحلف باليمين، مبررًا ذلك بتقاليد العرب القديمة حيث كان كل من يتحالفان 

يمسك أحدهما بيد الآخر. وهذا الفعل يعبر عن قوة الالتزام بالعهد. والقوة تأتي من اليد اليمنى لأنها الأقوى 

 في استخدام القرآن لكلمة "اليمين" للإشارة إلى القوة. عادةً، وبالتالي ارتبط الحلف بها، كما يتضح

 73لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم 72الأصل في الباب قبل الإجماع آيات كقوله تعالى: وأيضا:

 فلا بدَُّ في الاستدلال بالدليل الشرعي من الثبوت، والدلالة على المطلوب، والسلامة من المعارض.  الآية،

، 74ومداركها هي الأدلة الشرعية الثبوتية، من الكتاب والسنة والإجماع وفروع ذلكطرق الأحكام 

 :75.وكون الدليل شرعيًّا يراد به: أن الشارع أثبته ودل عليه وأذن به، ثم إن دلالته على الأمور على نوعين

الماضي الأول: دلالة سمعية مجردة، وهي ما لا يعلم إلا بمجرد خبر الشارع، كالإخبار عن الغيب 

 والمستقبل وأمور المعاد، فإذا أخبر بما لا يعلم إلا بخبره: كان ذلك دليلًا شرعيًّا سمعيًّا.

                                                           

 ،286/ 19، مجموع الفتاوىابن تيمية،  69
 .69/45الحاقة  70

 .2/ 10، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  71

 .2/ 10، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  72

 .5/89المائدة  73

 .1/456، بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلاميةتيمية، ابن ؛ و11/339,  6/73 مجموع الفتاوىابن تيمية،  74

، تحقيق: محمد رشاد سالم. )الرياض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، درء تعارض العقل والنقلابن تيمية،  75

 . 8/37(، 1/198هـ. 1411، 2ط



32 
 

الدلالة العقلية هي ما يوضحه الشرع ويرُشد إليه من براهين وأدلة يمكن للعقل أن يدرك والثاني: 

تصديق  سبحانه وتعالى، وصحتها. هذه الأدلة تشمل الأمثال المضروبة والأقيسة التي تؤكد على توحيد الله

رسله، وإثبات صفاته، وغيرها من القضايا العقائدية التي يمُكن للعقل استيعابها إذا نبُِّه إليها. وبالرغم من 

 أن هذه الأدلة تتطلب تفاعل العقل لفهمها، إلا أن الشرع قد دل عليها وأرشد إليها.

بالتكبير"، فإن المقصود هو أن الشخص ينبغي أن ما ذكره الشرواني بخصوص "قرن النية  عن أما

يستحضر نية الصلاة بتفاصيلها وتعيينها )خاصة في الفروض( قبل بدء التكبير. وذلك يجب أن يكون 

استحضارًا حقيقياً يتزامن مع التكبير نفسه، أي يبدأ مع أول كلمة من التكبير وينتهي معها. هذا هو المذهب 

المذهب الشافعي. لكن المتأخرين اختاروا تبسيط الأمر، حيث يكُتفى  المعتمد لدى المتقدمين في

بالاستحضار العام للصلاة مع نية الفرض أو النفل قبل التكبير، ويقُرن هذا الاستحضار مع أي جزء من 

التكبير، حتى ولو كان الحرف الأخير منه. هذا التسهيل يعكس رأي المتأخرين، لأن المقصد هو تجنب 

وما جعل عليكم في الدين من  مكين من أداء العبادة بسهولة، وهو ما يعكس قوله تعالى:الحرج والت

 77فالمصير إلى الثاني. 76حرج

الضيق بمعناه: أن المؤمن لا يبُتلى بأي ذنب إلا ويجعل الله له مخرجًا منه، فقد يكون ذلك بالتوبة، 

دين الإسلام ذنب لا يجد العبد له سبيلًا أو برد المظالم والقصاص، أو بكفارات مختلفة. فلا يوجد في 

 للخلاص من العقاب.

وقيل: إن الضيق يشمل أيضًا الأوقات التي يلتبس فيها أداء الفرائض مثل هلال شهر رمضان، أو 

 78.وقت الفطر، أو وقت الحج، ففي هذه الحالات يوُسَّع الأمر على المؤمن حتى يتأكد ويتيقن

يوضح أن الدين الإسلامي يرفع الحرج والمشقة عن الناس، ولذلك يميل المتأخرون للطريقة الأسهل. 

، يتم 79وَمَا جَعلََ عَلَيْكُمْ فِي الدِيّنِ مِنْ حَرَجٍ وباستخدام الدليل الشرعي من الكتاب هذه الآية القرآنية: 

ن ة العرفية، هي الأفضل لأنها ترفع الحرج عالاستدلال على أن الطريقة الثانية، التي تعتمد على المقارن

 المصلين، مما يجعل العبادة أكثر يسرًا وسهولة.

                                                           

 .22/87الحج  76

 .18/ 2، الحميد الشروانيحاشية الإمام عبد الشرواني،  77

معالم التنزيل في تفسير القرآن هـ(، ٠١٥أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي )المتوفى:  78

/ 3هـ(،  1420بيروت، الطبعة: الأولى، –المحقق: عبد الرزاق المهدي، )دار إحياء التراث العربي  = تفسير البغوي،

354. 
 .78الحج:  79



33 
 

إذا نرى أن الشرواني يظُهر الاستدلال بالقرآن الكريم كوسيلة محورية لتفسير الأحكام الشرعية 

لفهم للفقهاء ا وبيان تفاصيلها. فيعتمد الشرواني على الآيات القرآنية لتوضيح المفاهيم الشرعية وتسهيل

 وطلاب العلم.

 : الاستدلال بالسنة النبوية.الثاني ـ الفرع2ـ 1ـ 2

السنة مشتقة من فعل "سن الشيء" بمعنى أرسله، كما أشار ابن فارس في تعريفه قائلاً: "السين 

والنون أصل واحد مطرد، يدل على جريان الشيء وسهولته. ومن ذلك قولهم: سننت الماء على وجهي 

 81.، وهي الطريقة والسيرة80سناً، أي أرسلته إرسالاً"أسنه 

وتطلق السنة بمعنى الطريقة أو السيرة، وقد قال الأزهري: "السنة هي الطريقة المحمودة المستقيمة، 

 .82ولذلك يقال: فلان من أهل السنة، أي من أصحاب الطريقة المستقيمة المحمودة

من أقواله وأفعاله وتقريراته وصفاته، صلى الله عليه وسلم لنبي هي ما نقُل عن اأما في اصطلاح المحدثين فهي: 

سواء كانت خلقية )مرتبطة بخلقه وشكله( أو خُلقية )مرتبطة بأخلاقه وسلوكه(، أو سيرته، سواء كان 

 83.ذلك قبل البعثة أو بعدها

 وغني عن البيان أنها المصدر اله وتقريراته،إن السنة هي أقوال النبي صلي الله عليه وسلم وأفع

يم حيث تحليل الحلال وتحر وهي في مرتبة الكتاب من صادر التشريع بعد القرآن الكريم،من مالثاني 

وفيها بيان لما كان وما سيكون مما جعلها بحق تتصف بالمرونة  الحياة،، فيها تنظيم لشؤون الحرام

وهي  لا والأمكنة، كيفوفي جميع الأزمنة  البشر،والاتساع في تنظيم الشؤون الخاصة والعامة لجميع 

وحي من الله تعالى لرسوله الذي لا ينطق عن الهوي ولا خلاف في وقوع النسخ في السنة بسنة مثلها 

ولكن نسخها بالقرآن قد خالف فيه الشافعي وبعض الفقهاء قال في  84عن الرسول صلي الله عليه وسلم

، لا ينسخها إلا سنة لرسول الله ، ولو أحدث الله لرسوله في أمر سن فيه وهكذا سنة رسول الله"الرسالة: 

غير ما سن الرسول الله ، لسن فيما أحدث الله إليه حتى يبين للناس أن له سنة ناسخة للتي قبلها مما 

                                                           

 3/60، مقاييس اللغةابن فارس،  80

لنهاية في امجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير،  81

-هـ ١٣٤٤بيروت، -محمود محمد الطناحي، )المكتبة العلمية -، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى غريب الحديث والأثر

 .2/409م(، ١٤٧٤

، المحقق: محمد عوض مرعب، )دار تهذيب اللغةهـ(، 370محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور )ت  82

 .12/72م(، ٤٥٥١بيروت، الطبعة: الأولى،  –إحياء التراث العربي 

توجيه النظر إلى أصول هـ(، ١٣٣١طاهر بن صالح ابن أحمد بن موهب، السمعوني الجزائري، ثم الدمشقيّ )ت  83

 . 33م(، 1995حلب، الطبعة: الأولى،  –، المحقق: عبد الفتاح أبو غدة، )مكتبة المطبوعات الإسلامية الأثر

 .111م(  2001، المحقق: عبد المجيد تركي، )دار الغرب الإسلامي, المنهاج في ترتيب الحِجاجأبو الوليد الباجي،  84



34 
 

، والشافعي رحمه الله كان من أعلم الناس 86الباجي أن نسخ القرآن للسنة جائز. وقد قرر 85"يخالفها

، وهو أيضا إمام في الحديث يبدو أقوى اسخ والمنسوخ وأحكام التنزيل، غير أن ما ذهب اليه الباجيبالن

 رتبة القرآن أرفع من رتبة السنة.من جهة النظر خاصة إذا علمنا أن 

الظاهري فهو يعتبر أن النسخ بيان، وأن القرآن وقد نحى هذا المنحي أيضا الفقيه أبو محمد ابن حزم 

ذا يجوز وعلى ه القرآن.والسنة تبين  السنة،فإن القرآن يبين  الدين،، وكلاهما حجة في ونانوالسنة متعا

وإذا كان كلام الرسول وحيا من عند الله عز وجل مصداقا لقوله  والسنة بالقرآن،، نسخ القرآن بالسنة

 ومن الشواهد عليها عند الإمام:، 87وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحىتعالى 

)قوله: 'ولو ترك ما في الأولى...'( أي: إذا ترك قراءة سورة الجمعة أو سورة المنافقين في الركعة 

الأولى عمداً أو سهوًا أو جهلًا، فقرأها مع ما في الركعة الثانية كما في شرح الروض، لكن يقُيد ذلك في 

م. وعليه، ينبغي في هذه آخر صلاة الجماعة بالمحصورين الراضين. وفي هذا نظر، ولعل هذا غير مسل

الحالة أن يرُاعي ترتيب المصحف، فيقرأ سورة الجمعة أولًا، ثم سورة المنافقين، لأن الترتيب سنة. وإن 

كانت الركعة الثانية هي الأصل لسورة المنافقين، فإن ذلك لا يقتضي مخالفة الترتيب المطلوب، ولا 

افي وقوع سورة المنافقين في مكانها الأصلي، وهذا يتناقض مع تقديم سورة الجمعة، لأن تقديمها لا ين

 88.ظاهر ولا اعتراض عليه

يبين الإمام هنا كيفية استخدام السنة النبوية في توضيح الأحكام الفقهية المعقدة والمتعلقة بترتيب 

يق بالصلاة وأدائها بالترتيب الصحيح، مما يبرز أهمية اتباع سنة النبي صلى الله عليه وسلم في فهم وتط

 الشريعة الإسلامية.

إذا ترك المصليّ سورة الجمعة أو سبح في الركعة الأولى، سواء عمداً أو سهوًا أو جهلًا، وقرأ بدلًا 

منها سورتي المنافقين أو الغاشية، فإنه يقرأ سورة الجمعة أو سبح في الركعة الثانية ولا يعُيد قراءة 

 ه منهما. ولا ينُظر إلى تطويل الركعة الثانية على الأولى،سورتي المنافقين أو الغاشية؛ كي لا تخلو صلات

لأن ذلك ليس مخالفاً لما ورد عن الشرع في هذا السياق، إذ إن سورتي المنافقين والغاشية أطول من 

 سورتي الجمعة وسبح.

                                                           

اكر )عن أصل بخط الربيع بن سليمان كتبه في حياة ، تحقيق وشرح: أحمد محمد شالرسالةمحمد بن إدريس الشافعي،  85

 .108مصر(،  –م، الناشر: مصطفى البابي الحلبي وأولاد  1938الشافعي(، )الطبعة: الأولى، 

 .65، المنهاج في ترتيب الحِجاجأبو الوليد الباجي،  86

 .4/53ـ  3النجم  87

 .463/ 2، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  88 



35 
 

 هإذا قرأ المأموم في الركعة الأولى، التي تكون مع الإمام، سورة لم يسمع قراءتها من الإمام، فإن

يقرأ في الركعة الثانية سورة 'ألم تنزيل'، ولا يعُيد سورة 'هل أتى'. أما إذا سمع المأموم قراءة الإمام في 

الركعة الأولى، فإن قراءة الإمام تعُد بمنزلة قراءته، فإن قرأ الإمام 'هل أتى'، قرأ المأموم في الثانية 'ألم 

مأموم في الثانية 'ألم تنزيل' و'هل أتى'، لأن سماع المأموم تنزيل'. وإذا قرأ الإمام غيرها في الأولى، قرأ ال

 لقراءة الإمام يعُتبر كقراءته.

وإذا أدرك المأموم الإمام في ركوع الثانية، وكان قد ترك القراءة في الأولى، فإنه يقرأ في الثانية 

السورتين، وهذا هو تخلو صلاته من هاتين  ألا'ألم تنزيل' و'هل أتى'، لأن المأموم يجب أن يحرص على 

 89.ما يظهر من كلام العلماء

يقول ابن تيمية: "جميع الأدلة الشرعية مرجعها إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فَالقرآن هو الذي 

بلَّغه، والسنة هو الذي علَّمها، والإجماع جاء بقوله الذي يثبت معصومًا، أما القياس فلا يعُتبر حجة إلا 

ع مثل الأصل، وأن علة الأصل موجودة في الفرع. وقد علمنا أن النبي صلى الله إذا تأكدنا من أن الفر

عليه وسلم لا يتناقض في أحكامه، فلا يحُكم في الأمور المتماثلة بحكمين متناقضين، ولا يحُكم بعلة واحدة 

تلميذه ، ونقل عنه 90"في حالة وتمُنع في حالة أخرى إلا إذا كانت إحدى الصور تتطلب تخصيصًا معيناً

السبيل، ولا دليل إلا ما جاء به ضل الدليل فارق من "هـ( أنه كان يقول: 751القيم )تشمس الدين ابن 

 91."الرسول

فمن بنى الكلام في العلم أصوله وفروعه على الكتاب والسنة والآثار المأثورة عن السابقين فقد 

ا أو استنباطًا، ، وهذا شأن أهل العلم بالله وبأمره، 92أصاب طريق النبوة فإن علمهم متلقى عن النبوة إما نصًّ

، وليس أحد من الأئمة المقبولين عند 93فلا يحتاجون إلى أن يضيفوه إلى أنفسهم وإنما لهم فيه الاتباع

ا يتعمد مخالفة رسول الله صلى الله عليه وسلم في شيء من سنته دقيقٍ ولا جليلٍ، بل هم  الأمة قبولًا عامًّ

 94.ا يقينيًّا على وجوب اتباعهمتفقون اتفاقً 

                                                           

ح )هو حاشية على فت إعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعينأبو بكر عثمان بن محمد شطا الدمياطي الشافعي،  89

 .179/ 1م(، 1997المعين بشرح قرة العين بمهمات الدين(، )دار الفكر للطباعة والنشر والتوريع، الطبعة: الأولى، 

 .27/396، مجموع الفتاوىابن تيمية،  90

، )دار الكتب العلمية مفتاح دار السعادةهـ(، ٧٠١بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية )ت  محمد بن أبي 91

 .1/229بيروت(،  –

 .10/363 مجموع الفتاوى،ابن تيمية،  92

، ضمن الفتاوى الكبرى، دراسة وتحقيق: حسنين محمد مخلوف، )دار إقامة الدليل على إبطال التحليلابن تيمية،  93

 .6/172ة، بيروت، لبنان(، المعرف

 .20/232، مجموع الفتاوىابن تيمية،  94



36 
 

ويذكر الإمام أيضًا: "قوله: 'أو علم شرعي'"، أي: يشمل ذلك حمل كتب العلم، وسماع الحديث، 

حيث إن الوضوء له سنة، مثل قراءة القرآن، لكنه لا يثُاب ، دين، والتفاعل مع الذكر والتعلموالتفقه في ال

نية تعلم الألفاظ وفهم الأحكام كما نقل ابن العماد عن الشيخ  عليه لمجرد القراءة أو السماع فقط. لا بد من

م يطلع على كلام الشيخ أبي أبي إسحاق، الذي ردَّ على من قال بحصول الثواب دون نية، مؤكداً أنه ل

وفي فتاوى ابن حجر، بعد نقل كلام ابن العماد وتفسيره لكلام الشيخ أبي إسحاق، قال ما نصه: ، إسحاق

بحصول الثواب مطلقاً هو الأوجه عندي؛ لأن سماع الحديث لا يخلو من فائدة، ولو كانت  "إفتاء بعضهم

الفائدة الوحيدة هي بركة النبي صلى الله عليه وسلم على السامع، فإن ذلك يعد كافياً". وما استوجهه 

 95.الحجي يوافق ظاهر ما ذكره الشارح، وهو أمر له وجه وجيه

ة بأنه لا ثواب مطلقاً في مجرد القراءة والسماع للحديث، بل يجب أن يوضح الإمام أن استدلال السن

يكون هناك قصد من الفرد لحفظ الحديث وتعلم أحكامه وأن السماع للحديث النبوي يحمل فوائد شرعية، 

 حتى لو لم يكن مصحوباً بقصد الحفظ والتعلم.

بادته ك لكي يستطيع المسلم أداء علقد دلت النصوص الشرعية على أهمية تعلم الدين والفقه فيه، وذل

"أفضل منكم من تعلم القرآن وعلَّمه"، صلى الله عليه وسلم: على وعي وفهم صحيح. ومن أبرز هذه النصوص قول النبي 

من سلك طريقاً يطلب فيه علمًا، صلى الله عليه وسلم: »"من يريد الله به خيرًا يفُقِّهه في الدين"، وقوله صلى الله عليه وسلم: وكذلك قوله 

ون ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلصلى الله عليه وسلم: »افة إلى ذلك، قال ، بالإض«سهل الله له به طريقاً إلى الجنة

كتاب الله ويتدارسونه، إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن 

  96.«عنده

ألا أعلمك كلمات إذا قلتها، ولو كان عليك صلى الله عليه وسلم: »أيضًا في حديث ورد عن أحمد والترمذي، قال النبي 

، وهذه كلمات تسُاعد المسلم 97«دين مثل جبل ثبير، سهل الله عنك سداده: اللهم اكفني بحلالك عن حرامك

 في الاستعانة بالله تعالى لتيسير أموره الدينية والدنيوية.

أما في ما يتعلق بمسألة رد السلام، فبناءً على ما ذكره بعض الفقهاء، يسُتفاد أن الاشتغال بالقراءة 

رًا لعدم رد السلام، بل إن الرد على السلام واجب على المسلم. وهذا يعكس المبدأ العام في الفقه لا يعُد عذ

 98من أن أداء الواجبات لا يتوقف إلا في الحالات التي ينُص فيها على استثنائها.

                                                           

 .197/ 1، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  95

باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن، وعلى -، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار صحيح مسلمأخرجه مسلم،  96

 .2074/ 4الذكر 
، )طبعة: تحفة الأشرافهـ(، 742أخرجه المزي، جمال الدين أبو الحجاج يوسف بن عبد الرحمن المزي )المتوفى:  97

 .2/382م(، 1983هـ، 1403المكتب الإسلامي، والدار القيمّة، الطبعة: الثانية: 

 .464/ 2، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  98



37 
 

و أ م أثناء قراءة الدعاءيتناول الإمام حكمًا شرعياً آخر متعلقاً بالواجبات الشخصية؛ مثل رد السلا

ويوضح أنه لا يعُفى الشخص من رد السلام بسبب انشغاله بقراءة الدعاء، وذلك لأن رد السلام الحديث، 

واجب عليه. فالاستدلال هنا بالسنة النبوية يأتي لتوضيح التوازن بين أداء الدعاء أو العبادة والواجبات 

 الأخرى مثل رد السلام.

لى من يقرأ القرآن أو يذكر الله تعالى، سواء كان ذلك اختلف العلماء في مسألة استحباب السلام ع

في حالة الذكر أو الدعاء، باعتبار أن هذه الأعمال من ذكر الله. فقد ذهب بعض العلماء إلى أن السلام 

على هؤلاء مستحب، وبالتالي يجب على الشخص المشتغل بالقراءة أو الذكر أن يرد السلام. الإمام 

إلى ذلك قائلاً: "إذا مر القارئ على قوم وسلم عليهم ثم عاد إلى القراءة، فمن النووي رحمه الله أشار 

المستحب أن يعيد التعوذ، ويستحب أن يسُلم على القارئ، ويجب عليه رد السلام لفظياً"، من جهة أخرى، 

قارئ، رأى الإمام الواحدي من أصحاب المذهب الشافعي رأياً مخالفاً، حيث قال: "لا يسلم المار على ال

وإذا سلم عليه، يرد القارئ بالإشارة"، وهو قول ضعيف نظرًا لأن الرد بالإشارة ليس بديلاً عن الرد 

اللفظي في هذا السياق. هذا يعكس اختلافاً في الاجتهاد بين العلماء حول كيفية التعامل مع السلام أثناء 

 99رد عليه.القراءة أو الذكر، إلا أن الرأي الغالب هو استحباب السلام وال

استثنى الشافعية، ومنهم الإمام النووي، الذاكر والداعي والقارئ إذا كانوا مستغرقين قلباً في القراءة 

أو الدعاء، فقالوا إنه يكره لهم الرد على السلام في هذه الحالة، ولا حرج في تركه، خاصة إذا كانوا 

وفي "مغني المحتاج" ذكر أن الشافعية استثنوا مشغولين بدعائهم. كما لا يجب عليهم الرد إذا سلم عليهم. 

من سنية ابتداء السلام العديد من الحالات، منها: المصلي، المؤذن، الخطيب، الملبي في النسك، ومن كان 

. ولا يجب عليهم الرد على السلام إذا وقع في غير محله، لأن السلام رقاً قلباً في الدعاء أو القراءةمستغ

 100.يعُتبر سنةفي هذه الحالة لا 

مذهب الحنابلة يذهب إلى كراهة السلام على قارئ القرآن والذاكر لله تعالى، وكذلك على من يدعو 

الله تعالى، وذلك لئلا يشغلهم. فقد قال في "كشاف القناع": "ويكره السلام على قارئ القرآن وعلى ذاكر 

لنبي صلى الله عليه وسلم(، والخطيب، لله تعالى، وكذلك على الملبيّ، والمحدث )أي الذي يروي حديث ا

والواعظ، وعلى من يستمع إليهم. ومن سلم في حالة لا يستحب فيها السلام، كالأحوال المذكورة، فلا 

 101.يستحق جواباً لسلامه

                                                           

 .167/ 2 ،المجموع شرح المهذبالنووي،  99

 .16/ 6مغني المحتاج، الخطيب الشربيني،  100

 .153/ 2، كشاف القناع عن متن الإقناعالبهوتي،  101



38 
 

وبناءً على ما ذكر، يتضح أن رد السلام على أخيك في هذه الحالة محل خلاف بين العلماء. أما 

ك وترك الدعاء، فلا شك في أن ذلك أولى من المضي في الدعاء، بل يجب عليك بالنسبة لإجابة دعوة أم

أن تستجيب إذا تأذت أمك، إذ إن بر الوالدين واجب وهو مقدم على المستحب. كما قال في "كشف القناع": 

 102."بر الوالدين فرض عين وهو مقدم على المستحب وعلى فرض الكفاية

لاة النافلة، فإنه يسُتحب لك قطع الصلاة والذهاب لإجابتها، خاصة إذا كانت أمك تناديك أثناء أداء ص

إذا كانت بحاجة إليك أو تأذت من تركك لها. يفُضل ترك الدعاء والقيام بالواجب تجاهها، كما ورد في 

الحديث عن جريح، الذي آثر صلاته على إجابة نداء أمه. ومع ذلك، أشار الحافظ في تفسير قصة جريح 

 —ي صلى الله عليه وسلم قال: "لو كان جريج فقيها لعلم أن إجابة أمه أولى من عبادة ربه" إلى أن النب

وهذا يدل على أهمية التوازن بين العبادة والبر بالوالدين، وفي حال كان قطع الصلاة ضرورياً لرد نداء 

ما ذهب إليه مذهب  الأم، فإن ذلك يعد أولى من الاستمرار في الصلاة، سواء كانت نافلة أو فرضًا. وهو

حيث أكد النووي أن الحديث يحُمل على أن الإجابة كانت مباحة في ، 103الشافعي في إحدى الروايات

شريعتهم. وبالتالي، يمكننا الاستفادة من هذه الرواية التي تبُيح قطع الصلاة في حال كانت حاجة الأم 

ن ذلك يعد واجباً إذا كانت الأم في حاجة ملحة، وهو ما يعكس أهمية رعاية الوالدين على العبادة، بل إ

، والأصح عند الشافعية هو أن الصلاة إذا كانت نافلة وعلمت أن الوالد يتأذى من ترك 104حقيقية إليك

الإجابة، وجبت الإجابة، وإن لم يتأذَ، فلا يجب. وإذا كانت الصلاة فرضًا وضاق الوقت، لم تجب الإجابة، 

بة عند إمام الحرمين، وقد خالفه آخرون في هذا. أما عند المالكية، فإن وإن كان الوقت ضيقاً وجب الإجا

 105إجابة الوالد في النافلة أفضل من الاستمرار في الصلاة.

 : الإجماع.ـ الفرع الثالث3ـ 1ـ 2

 106اتفاق مجتهدي هذه الأمة بعد النبي صلى الله عليه وسلم على حكم شرعي.هو : الإجماع

 والإجماع حجة لأدلة منها:

فقوله: شهداء على الناس،  107وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناسقوله تعالى:  - ١

 يشمل الشهادة على أعمالهم وعلى أحكام أعمالهم، والشهيد قوله مقبول.

                                                           

 .386/ 2، كشاف القناع عن متن الإقناعالبهوتي،  102

(، المحقق: بحر المذهب )في فروع المذهب الشافعي هـ( ٠٥٤الروياني، أبو المحاسن عبد الواحد بن إسماعيل )ت  103

 .399/ 1م(،  ٤٥٥٤السيد، )دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى، طارق فتحي 

 .538/ 6، المجموع شرح المهذبالنووي،  104

 .88، كتاب إلكتروني بترقيم الشاملة، فوائد القاري من كتاب فتح الباريمحمد سامي محمد علي،  105

 .64م(،  2009الطبعة: الرابعة، ، )دار ابن الجوزي، الأصول من علم الأصولمحمد بن صالح العثيمين،  106

 .143/ 2البقرة:  107



39 
 

 دل على أن ما اتفقوا عليه حق. 108فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسولقوله تعالى: - ٤

 109«.لا تجتمع أمتي على ضلالة»الله عليه وسلم:  قوله صلى- ٣

يمكننا أن نقول: إن إجماع الأمة على شيء إما أن يكون حقاً أو باطلًا. فإن كان حقاً، فهو حجة - ٩

تحُتج بها الأمة وتعتبر دليلاً صحيحًا في الشريعة. أما إذا كان باطلاً، فلا يمكن أن يكون صحيحًا؛ لأن 

مة الإسلامية بأكملها، التي هي أكرم الأمم عند الله منذ عهد نبيها وحتى قيام من المحال أن تجتمع الأ

 110.الساعة، على أمر باطل يتعارض مع ما يرضاه الله. هذا يعد من أكبر المحال العقلي والديني

 الإجماع عند الشرواني:

ن يرى ضرورة )قوله: وكأنه ممن يرى أن شرط إلخ(: يفُهم من هذا القول أن هناك من العلماء م

وجود شرط معين لكي يعُتمَد الرأي في المسألة المطروحة. ومع ذلك، الراجح بين المحققين هو أن هذا 

الشرط ليس بالضرورة قائمًا، كما أشار ابن الجمال إلى ذلك. هذا يعني أن القضية لا تعتمد على شرط 

 مُحدَّد وإنما تتعلق بالأدلة والموازين الشرعية المتاحة.

)قوله: وسكوته ليس إلخ(: سكوته في هذه الحالة ليس دليلاً على أنه ملزم باتخاذ موقف معين، بل 

كان من الطبيعي أن يبقى ساكتاً في هذه المسألة. كان عمر بن الخطاب )رضي الله عنه( معروفاً بانه 

ذه الحالة كوت في هانقيادي للحق ومتفهم للأمور الشرعية، كما ذكر ابن الجمال في تفسير سكوته. فالس

 يمُكن أن يكون بسبب عدم وجود ضرورة شرعية تجبره على التصريح أو إظهار رأي معين.

)قوله: بل لكونه إلخ(: إذا نظرنا إلى المسألة من زاوية اجتهادية، نجد أن المسائل المطروحة كانت 

ي هم باتخاذ رأي ثابت فبحاجة لتفسير وتأويل مختلف من العلماء، ولم يكن هناك دليل قاطع يلزم أحد

القضية، ولذلك كانت حرية الفقهاء في التعبير عن آرائهم مفتوحة طالما لم يوجد دليل ظاهر أو نص 

ة دليل قاطع في  قطعي. كما أشار ابن الجمال، يمكن القول أن السكوت كان الخيار المتاح لأنه لم يكن ثمَّ

 هذه القضية.

ي المطروح يفُهم منه أن سكوته في مسألة الإجماع لا يعُد )قوله: ويلزم منه(: هذا يعني أن الرأ

إلزامياً. الأمر يعتمد على المواقف التي تطرح فيها المسائل الاجتهادية والتي يمكن للفقيه أن يتخذ فيها 

موقفاً بناءً على اجتهاده الخاص، وبالتالي سكوته لا يعتبر مخالفة أو إشارة لعدم وجود موقف واضح. 

                                                           

 .4/59النساء  108

حققه وخرج أحاديثه  الجامع الكبير )سنن الترمذي(،هـ(،  ٤٧٤محمد بن عيسى الترمذي )ت أخرجه الترمذي،  109

« 2167 رقم الحديث:»م(  1996بيروت، الطبعة: الأولى،  –وعلق عليه: بشار عواد معروف، )دار الغرب الإسلامي 

 باب ما جاء في لزوم الجماعة، وقال: غريب.- 7كتاب الفتن، 

 .65، الأصول من علم الأصولالعثيمين،  110



40 
 

يتماشى مع القول بأن الإجماع لا يعُتمَد إلا إذا كان الدليل الظاهر يقتضي ذلك، كما في حالة هذا الرأي 

 انقراض العصر.

)قوله: شيء(: هنا، "شيء" تشير إلى الدليل الواضح أو القطعي الذي يلزم باتباعه في تلك المسائل 

 لخطاب )رضي الله عنه( حيًّا، حيثالاجتهادية. أما "حينئذ"، فيقصد بها الفترة التي كان فيها عمر بن ا

 111.لم يكن هناك دليل قطعي يلزم اتخاذ قرار مباشر في تلك اللحظة

يشير الإمام إلى سكوت بعض الصحابة مثل عمر بن الخطاب وعدم إظهارهم لما ظهر لهم من أدلة، 

يؤُكد و صير إليه.لثقتهم في اجتهاداتهم ولأن المسائل كانت اجتهادية ولم يكن هناك دليل ظاهر يوجب الم

أن الإجماع يمكن أن ينعقد حتى مع وجود بعض الخلافات الاجتهادية، طالما لم يكن هناك دليل ظاهر 

 يلُزم الجميع بالرجوع إليه.

تطيع وبه تس أحداث،والإجماع مصدر تشريعي خصب به تستطيع الأمة أن تواجه كل ما يقع فيها من 

يئات مصالحها المختلفة. وهو بالإضافة إلى ذلك وسيلة إلى أيضا أن تساير الزمن وتكفل لمختلف الب

ة والتفكك ، ولا يسمح بالفرقغاية إلى تحقيق حكم يكفل المصلحة، وتضييق دائرة الخلاف بين المسلمين

والخلاف والإجماع هو اتفاق المجتهدين من أمة محمد صلي الله عليه وسلم بعد وفاته في عصر من 

 112.العصور على حكم شرعي

راض انق . ولا يشترط فيهالأئمة خلافا للنظام من المعتزلة، والشيعة والخوارجهو حجة عند جمهور و

. وحجية الأجماع 113: ابن فوركمد بن حنبل وبعض المتكلمين ومنهم: أحالعصر خلافا لجماعة منهم

 مبنية على أصل وهو عصمة الأمة الإسلامية من اجتماعها على ضلالة في أمر دينها.

وَمَن احتج لثبوته بالآية الكريمة قَالَ تعََالَى: قد والأجماع هو الدليل الثالث بعد الكتاب والسنة و

َّبِعْ غَيْرَ سَبيِلِ الْمُؤْمِنيِنَ نوَُلِهِ مَا توََلَّى  سُولَ مِنْ بعَْدِ مَا تبَيََّنَ لَهُ الْهُدىَ وَيتَ نَّمَ وَسَاءَتْ جَهَ  وَنصُْلِهِ يشَُاققِِ الرَّ

قوله: "التي لا يدري كيف صار الشارع إلخ"، يشُير هنا إلى أن الحديث يتناول المنازل ، 114صِيرًامَ 

الموجودة في الشارع، ويبدو أن هناك بعض الالتباس في فهم ما ذكره المغني والقليوبي، حيث تم التأكيد 

                                                           

 .431/ 6, حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  111

 .21، المنهاج في ترتيب الحجاجالباجي،  112

نية )دار الكتب العلمية، الطبعة: الطبعة الثا، للمع في أصول الفقهاأبو اسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي، 113

 .89هـ(،  1424-م  2003

 .4/115النساء  114



41 
 

دم الحديث يطَلق ع على أن المنازل ليست بالضرورة محصورة في الشارع فقط. وعليه، يمكن القول إن

 115.تقييد المنازل بكونها في الشارع، وبالتالي هو يشمل كل المنازل بشكل عام

قوله: "محرم على مفتي زماننا وحاكمه إلخ"، هنا يوُضَّح أن الاجتهاد الذي كان مُتاحًا للمفتي والحاكم 

 الحالي لا يستطيعونفي فترات سابقة قد انقطع بعد المئة السادسة، وهذا يعني أن مجتهدي العصر 

ممارسة نفس درجة الاجتهاد التي كانت موجودة في العصور السابقة. هذا ما سيقوم الشارح بتوضيحه 

 في موضع لاحق.

، يشير هذا إلى الرأي الذي طرحه الأذرعي والشيخ من أن التوجه في 116قوله: "وإنما يتجه ذلك"

اجتهادات سابقة، بمعنى أن الوضع الراهن يتطلب هذا الموضوع يجب أن يكون باتباع ما تم استقراؤه من 

 النظر في اجتهادات من سبقونا في هذا المجال لكي نحدد كيفية التعامل مع المسائل المعاصرة.

قوله: "هذا"، يشير إلى أن المقصود هنا هو أن ضابط الأمور المعروضة في هذا السياق هو الإجماع 

داً إلى اتفاق العلماء في عصر معين على مسألة من المسائل الفعلي. هذا الإجماع هو الذي يكون مستن

 الفقهية دون اعتراض أو إنكار من أحد.

، يطرح هنا تساؤلًا حول المقصود بالاجتهاد، هل هو الاجتهاد 117قوله: "إجماع مجتهدي عصر إلخ"

ى ذي يرتكز علالمطلق الذي يعتمد على الفهم الشخصي الكامل من المجتهد، أم هو الاجتهاد المنتسب ال

اجتهادات سابقة. هذا يعد من المواضع التي تحتاج إلى تدبر، حيث يمكن أن يغير الفهم بين النوعين من 

 الاجتهاد معنى القول.

قوله: "مع علمهم به وعدم إنكارهم له إلخ"، هذه العبارة تشير إلى ما يسُمى بالإجماع السكوتي، 

اء بمثابة موافقة ضمنية على الرأي المعروض. ولكن، يجدر حيث يعُتبر السكوت وعدم الإنكار من العلم

بالذكر أن العلماء المتأهلين قد يسمح لهم بمخالفة هذا الإجماع السكوتي إذا كان لديهم دليل قوي يدعم 

 118رأيهم المخالف.

الفرق بين المجتهد المطلق المستقل، والمجتهد المنتسب، والمجتهد المقيد، والمقلد هو كما ذكرنا 

اختلف فيه الأئمة، وتفحص أدلتهم وتعليلاتهم،  فيماابقاً: فإذا كان المقلد ذا فطنة وملكة قوية، ونظر س

 وتبين له الراجح من المرجوح، فإنه يعمل بما يراه صواباً، ولكنه لا يخرج بذلك عن التقليد.

                                                           

 .217/ 6، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  115

 .217/ 6، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  116

 .217/ 6، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  117

 .217/ 6، اشية الإمام عبد الحميد الشروانيحالشرواني،  118



42 
 

الك، استدل به مفإذا كان الشخص شافعياً أو حنبلياً، ونظر في كتب الخلاف، ووجد دليلاً صحيحًا 

فعمل به؛ فإن هذا يناسبه لأنه يعتبر اتباعًا للدليل، ويسُلم لهذا الدليل دون معارضة، وليس هذا اجتهاداً 

 ل ويقلد الإمام الذي استند إليه.مطلقاً، بل هو اجتهاد مقيد، لأنه يتبع الدلي

السابقين. وأما المقلد الذي  أما المجتهد المطلق فهو من يأخذ بالدليل دون أن ينظر إلى كلام العلماء

 119.لا تتوفر فيه شروط الاجتهاد، فإن واجبه هو التقليد وسؤال أهل العلم

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "يمكن لطالب العلم أن يميز الرأي الراجح من خلال الاطلاع 

ن بين هذه الكتب التي ؛ 120على الكتب الكبيرة التي تتناول مسائل الخلاف وتذكر فيها الآراء الراجحة

ذكرها ابن تيمية: "التعليق" للقاضي أبي يعلى، و"الانتصار" لأبي الخطاب، و"عمد الأدلة" لابن عقيل، 

و"تعليق القاضي يعقوب البرزبيني". هذه الكتب تميز الآراء المختلفة وتوضح الراجح منها بناءً على 

 121 .رأي الأصحالأدلة والوقائع، مما يسهل على الطالب استنباط ال

ويضيف ابن تيمية أن كل ما أجمعت عليه الأمة من مسائل دينية يجب أن يكون مستنداً إلى دليل من 

الكتاب والسنة. وفي هذا السياق، قال: "ما يقوله أهل الإجماع، فإنه لا بد أن يدل عليه الكتاب والسنة"، 

صريحة من القرآن والسنة. كما أشار إلى مؤكداً أن الإجماع لا يتحقق إلا إذا كان مستنداً إلى نصوص 

أن دراستهم للمصادر أظهرت أن جميع موارد الإجماع كانت منصوصة بوضوح في الشريعة، مما يعزز 

 122.قوة دلالة الإجماع في استنباط الأحكام الشرعية

ير غواتباع غير سبيل المؤمنين أمرين متلازمين، فمن شاقه فقد اتبع الرسول مشاقة ولذلك كانت 

سبيلهم، ومن اتبع غير سبيلهم فقد شاقه أيضًا، فرتب الوعيد على مجموعهما؛ لأن كلاًّ منهما يستلزم 

، بل يذكر ابن تيمية في بعض المواضع أن 123الآخر، وهذا يقتضي أن كل ما أجمع عليه قد بيَّنه الرسول

مجتمعةً على حكم إلا وأدلته أدلة لا توجد الأمة »المجمَع عليه لا تكون أدلته إلا راجحة غالبة، فيقول: 

 124.«صحيحة سالمة عن المعارض المقاوِم

                                                           

، جواب عن سؤال في: حكم حكم التقليدهـ(،  ١٤٤٠حمد بن ناصر بن عثمان بن معمر النجدي التميمي الحنبلي )ت  119

دنان عحكم تقليد المذاهب الأربعة. تحقيق وتعليق: عبد العزيز بن • حكم التقليد للعاميِّ • معرفة طالب العلم لدليل المسألة 

 .83م(،  2018العيدان، ر )كائز للنشر والتوزيع، الطبعة: الأولى، 

 .52، مجموعة الرسائل والمسائل والفتاوىابن ناصر،  120

 ، تقديم: محمد الحبيب الخوجةالمدخل المفصل إلى فقه الإمام أحمد وتخريجات الأصحاببكر بن عبد الله أبو زيد،  121

 .298/ 1هـ(,  ١٩١٧جدة، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الطبعة: الأولى، -ي )الأمين العام لمجمع الفقه الإسلام

 .19/196, مجموع الفتاوىابن تيمية،  122

 8/345، السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية منهاجابن تيمية،  123

 .1/88، الرد على السبكيابن تيمية،  124



43 
 

ح اتفاق ويقول الإمام: ذلك الإجماع وغيره من الإجماعات لا يعتد به؛ لأن الإجماع في الاصطلا

على حكم شرعي وليس صاحب البدعة الذي يدعو الناس إليها من أمة الدعوة  المجتهدين من أمة محمد 

 125ومطلق الاسم لأمة المتابعة كذا في التلويح فلا ينتفي الإجماع بمخالفته. دون المتابعة

البدعة لا تقبل معها أي عبادة من صلاة أو صيام أو صدقة أو غيرها من القربات. كما أن مجالس 

صاحب البدعة تجرده من العصمة وتتركه في حكم نفسه، والمشي في طريقه أو توقيره يعتبر معينا على 

لام. فما بالنا بمن يبتدعها؟ فهو ملعون على لسان الشريعة، ويزداد من الله بعبادته بعدا. البدعة هدم الإس

تثير العداوة والبغضاء، وتمنع الشفاعة المحمدية، وتلغي السنن المقابلة لها. وعلى مبتدعها إثم من عمل 

 بعد عن حوض النبي صلى اللهبها، ولا توبة له. البدعة تجعل صاحبها موضع الذلة والغضب من الله، ويُ 

عليه وسلم. يخشى عليه أن يعُد من الكفار الخارجين عن الملة، وأن يكون مصيره سوء الخاتمة عند 

الموت، ويسود وجهه في الآخرة، ويعذب في نار جهنم. وقد تبرأ منه رسول الله صلى الله عليه وسلم 

 126.الآخرة والمسلمون، ويخشى عليه فتنة في الدنيا إضافة إلى عذاب

لاحظ ابن تيمية رحمه الله في مقالات أهل البدع أنهم يبنون معتقداتهم على أساسيات غير صحيحة، 

من خلال استخدام نوع من القياس الفاسد والنقل الذي لا يستطيعون إثباته من أقوال أئمة الإسلام. وأوضح 

بين قياس عقلي غير صحيح وإجماع أن أصول البدع والأهواء المبنية على هذه الأفكار تأتي من مزيج 

سمعي لا يستند إلى دليل حقيقي، وقال: "عامة أصول أهل البدع والأهواء الخارجين عن الكتاب والسنة 

تجدها مبنية على نوع من القياس الذي وضعوه، وهو مثل ضربوه يعارضون به ما جاءت به الرسل، 

س العقلي ومن هذا الإجماع السمعي أصل ونوع من الإجماع الذي يدعونه، فيركبون من ذلك القيا

 127.دينهم

أما فيما يتعلق بالإجماع والقياس في الشريعة، ذكر الإمام أن الإجماع إما أن يصدر عن أحد الصحابة 

أو عن جماعة منهم، والقياس يعود إلى أحدهما أيضًا. ولكن إذا كان قول الصحابي لم ينتشر بين الصحابة 

جة؛ لأن الصحابي ليس معصومًا من الخطأ. مع ذلك، يمكن الرجحان بين فإن هذا القول لا يعتبر ح

القياسين إذا اختلف الصحابة في مسألة معينة. فإذا انتشر قول الصحابي بين الصحابة ووافقوه، يعتبر 

ذلك إجماعًا، ولا يجوز لأحد مخالفة هذا الإجماع. أما إذا سكت الصحابة، فلا يمكن اعتباره إجماعًا إلا 

انقرض الصحابة، لأنهم قد يختلفون في المستقبل بناءً على ما يظهر لهم من أسباب جديدة. وأوضح  إذا

                                                           

 .211/ 1، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  125

، تحقيق: سليم بن عيد الهلالي، )دار الاعتصامأبو إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الشاطبي، -الشاطبي  126

 .141/ 1م(، 1992ابن عفان، السعودية، الطبعة: الأولى، 

 .631، 2/492، لتسعينيةابن تيمية، ا 127



44 
 

صاحب "الأنوار" أن في هذه الحالة، إذا كان هناك اختلاف في الفروع، فالحق مع أحد المجتهدين في 

 128.المسألة، بينما الآخر يكون مخطئاً لكنه مأجور لقصده الصواب

ف بأنه اتفاق جميع العلماء فالإجماع هنا يعُتب ر من أقوى الأدلة الشرعية بعد القرآن والسنة. يعُرَّ

المجتهدين في عصر معين على حكم شرعي. فإذا انتشر قول الصحابي بين الصحابة ووافقوه، فإن هذا 

يعُتبر إجماعًا ويصبح حجة ملزمة لا يجوز لأحد مخالفتها، حتى الصحابي نفسه. وسكوت الصحابة: إذا 

كت الصحابة عن قول أحدهم ولم يظُهروا معارضة، يعُتبر هذا القول حجة إذا انقرض ذلك الجيل دون س

 خالفونه لاحقاً لأسباب تظهر لهم.مخالفة، وإلا فقد ي

 الرابع: القياس. ـ الفرع4ـ 1ـ 2

عالم "الالقياس هو قول مركب من قضايا إذا سلمت كانت النتيجة لازمة لها بالضرورة، مثل قولنا "

متغير وكل متغير حادث"، فهو مركب من قضيتين، وإذا ثبتت الأولى والثانية، فإنه يلزم منها بالضرورة 

 129."أن "العالم حادث

هذا المسلك يعُد من المسالك العقلية التي دخيلة على الفكر الإسلامي، فلم يكن استعمال القياس في 

يرهم من المتكلمين. بل كان يعتبر من العلوم المردودة التي إثبات العقائد أمراً معتاداً عند الأشاعرة وغ

تعرض لها أهل العلم بالذم. لكن مع تأثر الغزالي به، وتطويره لعلم الأصول بناءً على هذا الأساس، 

وقد قال الغزالي رحمه الله: "كل . 130أصبح له دور كبير في إثبات العقائد الإلهية عند المتكلمين بعده

ئماً على مقدمات ضرورية، أو مقدمات مستنتجة من ضرورية، فلا حجة فيه. وهذا هو قياس لم يكن قا

القياس المعقول، الذي لا ينتظم إلا من مقدمتين: إما مطلقة، أو تقسيمية، ويمكن أن تكون حملية أو شرطية. 

لم حسية )العا أما المطلقة، فمثل قولنا: 'العالم حادث، وكل حادث له سبب'، فهنا لدينا مقدمتان: الأولى

حادث(، والثانية عقلية ضرورية )كل حادث له سبب(، وبالتالي فإن نتيجته هي أن لحوادث العالم 

 131.سبب

 ومن استدلالات الإمام بالقياس:

                                                           

 .144/ 10، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  128

، المحقق: ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف التعريفاتعلي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني،  129

 .231م(، 1983لبنان، الطبعة: الأولى –الناشر، )دار الكتب العلمية بيروت 

 .337، )دار المعرفة، بيروت، لبنان، الطبعة: بدون( الرد على المنطقيينابن تيمية،  130

، المحقق: عبد الرحمن بدوي، )الكويت، حولى: دار الكتب فضائح الباطنيةمحمد بن محمد الغزالي أبو حامد،  131

 .85الثقافية(، 



45 
 

"قوله لأنها رخصة"، حيث استدل في رده على دليل قديم. في هذا الرد، كان يعتمد على عموم الثمر 

استدلاله مبنياً على القياس. وتحديداً، قال: "فيختص بموردها"، وهذا في الحديث النبوي دون أن يكون 

قد يكون محل اعتراض، حيث يمكن أن يقُال إنه يمكن تطبيق نفس القياس على العنب. فإذا كان الإمام قد 

ق بين العنب وغيره من الأشجار بناءً على تحقق شرط القياس في العنب، فهذا لا يعني أن القياس  فرَّ

تطبيقه على باقي الأشجار إلا إذا تحققت نفس الشروط، لكن إذا كان قد تم منع القياس في الرخصة، يمكن 

فهذا يعني أن القياس في مثل هذه الحالات لا يفيد في تأكيد الحكم. وبالتالي، يمكن أن يعُتبر عدم إلحاق 

ا ة للقياس. في هذباقي الأشجار بالرخصة ليس بسبب كونها رخصة، بل لعدم تحقق الشروط اللازم

السياق، يشير جمع الجوامع إلى أن القياس في الرخصة جائز، وهو ما يخالف رأي أبي حنيفة الذي يرى 

 132.منع القياس في هذا المجال

يتم الرد هنا بأن القياس في حالات الرخصة يختص بموردها، أي الحالة المحددة التي وردت فيها 

لعنب على غيره من الثمار، يتم التفرقة بأن شرط القياس تحقق في الرخصة. وعندما يتعلق الأمر بقياس ا

 العنب ولكن لم يتحقق في غيره، وهذا ينُاقض فرضية الرخصة.

ويقول: )قوله: لم يحتج للقياس( فيه نظر بناء على جواز القياس مع النص على أن عدم الاحتياج له 

مراد بقول الشارح: لم يحتج إلى القياس لم لا يمنع صحة الاحتجاج به. اهـ سم، ولك أن تجيب بأن ال

 133يقتصروا على الاحتجاج بالقياس ولم يضطروا إليه.

فالإمام يناقش دور القياس في الفقه الإسلامي ومدى الحاجة إليه في وجود النص الشرعي. بينما 

داة أيعتبر البعض أن النص يغني عن القياس، ويوُضح أن استخدام القياس يبقى صحيحًا ونافعاً ك

 استدلالية، مما يعزز فهمنا للأحكام الشرعية ويؤكدها.

  

                                                           

 .108/ 6، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  132

 .132/ 7، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  133



46 
 

 الثاني: منهجه في الاستدلال بالأدلة الشرعية المختلف فيها ـ المطلب2ـ 2

 الاستصحابالأول:  ـ الفرع1ـ 2ـ 2

الاستصحاب هو قاعدة أصولية تستخدم لإثبات حكم شرعي في الوقت الحالي بناءً على ما كان عليه 

ما دام لا يوجد دليل ينقض هذا الحكم. بمعنى آخر، يفُترض أن الحال السابقة تستمر كما  في الماضي،

هي حتى يظهر ما يغيرها، تستند هذه القاعدة إلى فكرة أن ما كان ثابتاً في الماضي يظل كما هو في 

ظهر دليل لم يالمستقبل، إلا إذا وجد دليل جديد يغير هذا الوضع. وبالتالي، لا يتغير حكم معين في حال 

يعارضه أو يستدعي تغييره. الاستصحاب يعتمد على مبدأ "بقاء ما كان على ما كان"، أي أن الأمور 

 134.تظل كما كانت حتى يثبت العكس

لأن الرشد يكُتفى فيه بالاختبار، فلا يثُبت فقط بناءً على قول الشخص  ومن الأمثلة على الاستصحاب:

، بل الظاهر هو أن من كان قريب العهد بالبلوغ 135يعضد قول الولي"نفسه، كما قال الأذرعي: "الأصل 

يفُترض فيه عدم الرشد، وبالتالي يكون القول له في استمرار الحجر عليه، إلا إذا وُجدت بينة تثُبت رشده. 

وفي هذا السياق، سُئل شيخنا الشهاب الرملي عن الأصل في الناس: هل هو الرشد أم ضده؟ فأجاب بأن 

يمن علم أن الحجر قد فرُض عليه بعد بلوغه هو استصحاب حالة الحجر حتى يغُلب على الظن الأصل ف

 136.رشده من خلال الاختبار. أما من جهل حاله، فتعُد عقوده صحيحة كما ورد في شرح مغني المحتاج

ر بفالإمام يوضح كيفية استخدام الاستصحاب لتحديد الحالة الشرعية للأفراد بعد البلوغ، حيث يعُت

 الاستصحاب أداة لضمان استمرار الأحكام الشرعية القائمة حتى يثبت دليل جديد يستدعي تغييرها.

وأيضًا: )قوله: أي عند الاشتباه( يعني أنه في حالة الشك في تنجس الماء الذي كان قد تم التحقق من 

عمه اليقين، فيمكن إبقاء طهارته مسبقاً، يجوز استعماله للطهارة نظرًا لأن طرف الطهارة هو الراجح ويد

كلامهم على عمومه مع مراعاة ما ذكر. وقال البصري في تعليق ع ش على ما ذكره سم آنفا: "يحُتمل 

أن يرُاد بظن الطهارة الظن الذي يتضمن الاجتهاد أو استصحاب الطهارة"، أي أن ذلك يعكس تصورًا 

  137.أو استصحاب لحالة الطهارة عامًا عن الظن في هذا السياق، سواء كان ناتجًا عن اجتهاد

                                                           

ي قسم ، )الأستاذ فالجامع لمسائل أصول الفقه وتطبيقاتها على المذهب الراجحعبد الكريم بن علي بن محمد النملة،  134

ربية المملكة الع-الرياض -جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، مكتبة الرشد -أصول الفقه بكلية الشريعة بالرياض 

 .375م(،  2000السعودية، الطبعة: الأولى،

 .163/ 5، شروانيحاشية الإمام عبد الحميد الالشرواني،  135

 .163/ 5، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  136

 .186/ 1، حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  137



47 
 

فالإمام يشير إلى أن الطهارة السابقة تعزز باليقين، ولذا فإن الشك في حدوث النجاسة لا يؤثر على 

ق اد على اليقين السابجواز استخدام الماء للطهارة. وهذا يتوافق مع مبدأ الاستصحاب، حيث يتم الاعتم

هور مع ظ -في زعم أحدهم-حال ونفي الحكم لعدم دليله المبالغة في التمسك باستصحاب ال، واستمراره

الأدلة الشرعية بما يبين فساد قوله، والجمود على ما يراه ظاهر النص مع خطئه في فهم مراد قائله، 

، وهذا التجاوز حاصل بسبب 138والتفريق بين المتماثلات بما يسلب الشريعة حِكمها ومحاسنها ومعانيها

ى طائفة بآرائهم يزعمون أن القياس كله باطل، حت»وتفصيلًا، يقول ابن تيمية: رد القياس الصحيح جملة 

يردون الاستدلال المسمى بتنقيح المناط، ويردون قياس الأولى، وفحوى الخطاب، والعلة المنصوصة، 

نفاة القياس لما سدوا على أنفسهم باب التمثيل »، ويقول: 139«ويرجعون إلى العموم واستصحاب الحال

يل، وهو من الميزان والقسط الذي أنزل الله سبحانه: احتاجوا في معرفة الأحكام إلى مجرد والتعل

الظواهر، وصاروا معتصمين بالظاهر والاستصحاب، فحيث فهموا من النص حكمًا أثبتوه، وحيث لم 

 140.«يفهموه نفوه وأثبتوا الأمر على موجَب الاستصحاب

مسمى بالبراءة الأصلية وذلك كالحكم ببراءة الذمة استصحاب العدم الأصلي ال. لاستصحابحجية ا

من التكاليف الشرعية والحقوق المترتبة على الأنسان حتى يوجد دليل شرعي يدل على التكليف، ويشير 

 141بِينَ حَتَّى نَبْعثََ رَسُولًا وَمَا كُنَّا مُعذَِّ إليه قوله تعالى: 

مًا عَلَى طَاعِمِ يطَْعمَُ قلُ : لدليل قد يثبت بالنص كقوله تعالىوانتفاء ا هُ لاَّ أجَِدُ فِي مَا أوُحِيَ إلَِى مُحَرَّ

 142إِلاَّ أنَ يكَُونَ مَيْتةًَ 

وقد يعلم من طريق غير النص كترك نقل ما تتوفر الهمم والدواعي لنقله ولم ينقل فإنه دليل العدم 

وَمَا كَانَ اللهُ لِيضُِلَّ قَوْمًا بعَْدَ : قطعاً، كعلمنا بانتفاء صلاة سادسة وصوم شوال وما أشبه ذلك، قال تعالى

َ بكُِلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ  َّقوُنَ إنَِّ اللََّّ ا يتَ  ،143إذِْ هَدنَْهُمْ حَتَّى يبُيَِّنَ لهَُم مَّ

يقول بدر الدين الزركشي إن استصحاب الحال يعتبر من الأدلة التي يلجأ إليها المجتهد عندما لا يجد 

حجة خاصة لحالة معينة، سواء كان ذلك في حالة الإثبات أو النفي. وهذا الرأي يتفق عليه المالكية الذين 

                                                           

 .7/336، درء تعارض العقل والنقلابن تيمية،  138

 .7/335، درء تعارض العقل والنقلابن تيمية،  139

 .3/98، إعلام الموقعين، ؛ ابن القيم2/281,  جامع المسائلابن تيمية،  140

 .17/15الإسراء   141

 .145/ 6الأنعام  142

 .115/ 9التوبة  143



48 
 

نص  مور التي لم ينُزل فيهايعتبرون استصحاب الحال حجة قوية يمكن الاعتماد عليها في الحكم على الأ

 144.خاص

من جانبه يوضح أن القول باستصحاب الحال هو أمر أساسي وضروري في الشريعة، لأنه يشكل 

قاعدة من القواعد التي تبُنى عليها النبوة والشريعة بشكل عام. ويؤكد أن عدم قبول استمرار حالة الأدلة 

ي تبنى على تلك الأدلة، وبالتالي فإن استصحاب يعني عدم التوصل إلى معرفة صحيحة في الأمور الت

  145.الحال يظل أصلًا مهمًا لفهم الأحكام الشرعية

استصحاب الحال كما يذكره الشرواني يعتمد على مبدأ استمرار الحكم من الزمان الأول إلى الزمان 

ن م من كلام المغني أالثاني إذا لم يظهر ما يغيره أو يناقضه. وعند الحديث عن التردد في الشهادة، يفُه

ذكر التردد في الشهادة لا يعُتبر حجة قاطعة، بل قد يعُتبر فقط توضيحًا أو تقوية لكلام سابق أو حكاية 

لحالة معينة، وذلك في حال كان السياق لا يعبرّ عن يقين أو قطع في الحكم. في حالة ذكر التردد أو الريبة 

ان الذكر يهدف إلى تقوية الكلام السابق أو توضيح الحالة، في الشهادة، فإن الحكم قد يبطل، أما إذا ك

 146.فيقُبل ولا يؤُثر على صحة الحكم

فاستصحاب الحال يسُتخدم لضمان استمرار الحالة اليقينية في الشهادة حتى يظهر دليل واضح على 

اهد تردداً. شالتردد. وتطبيق الاستصحاب: في الشهادة، يفُترض استمرار اليقين السابق ما لم يظُهر ال

والشهادة تقُبل إذا كان ذكر الشاهد لتقوية الكلام أو حكاية حال، وتبُطل إذا كان على وجه التردد. إذا 

فالإمام يوضح أهمية اليقين في الشهادة وكيفية استخدام استصحاب الحال لضمان استمرارية هذا اليقين، 

 رددة أو غير المؤكدة.مما يعزز من صحة الشهادة ويضمن عدم قبول الشهادات المت

ويقول: "إذ لا يمكن استمرار الشاهد مع صاحبه دائمًا لا يفارقه لحظة؛ لأنه متى فارق أمكن زوال 

ملكه عنه فتعذر عليه الشهادة." هذه العبارة تعني أن الشاهد لا يمكنه أن يبقى ملازمًا للشخص الذي يشهد 

الذي يشهد له، فقد يفقد قدرته على الشهادة، مما يعوق له دائمًا بدون انقطاع، لأنه إذا انفصل عن الشخص 

 إمكانها.

)قوله: ومحله( يعني أن محل قبول الشهادة المرتكزة على الاستصحاب هو الحالة التي يتأكد فيها 

 استمرارية الوضع دون تغيير.

                                                           

 . 265/ 2م(  2000بيروت,  –، )دار الفكر البحر المحيطمحمد بن يوسف أبو حيان الأندلسي،  144

 . 2/267، البحر المحيطأبو حيان الأندلسي،  145

 .266/ 10, حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  146



49 
 

هذا  تفسير)قوله: نعم إن بت الشهادة. إلخ( في عبارة النهاية والمغني، فإن المقصود هو أنه يمكن 

القول في حالة التردد أو الشك في الشهادة. أما إذا كان الشاهد يذكر الحادثة بهدف التوضيح أو لتقوية 

 حجته، فإن الشهادة تقبل في هذه الحالة.

 )قوله: لمستنده( الأفضل أن يتم التعبير بـ "لـعلمه" كما ورد في باب الشهادة. 

سابقاً في باب الشهادة بخصوص متطلبات قبول الشهادة  )قوله: على ما مر( يشير إلى ما تم ذكره

 147.وأسبابها

إن استصحاب الحال: يفترض استمرار الوضع القائم حتى يثبت خلاف ذلك. والشهادة تقُبل إذا كانت 

مبنية على يقين واستمرار الحال، وتبُطل إذا كانت تحتوي على تردد أو ريبة. وشروط القبول: يجب أن 

نية على علم الشاهد ويقينه، وتقُبل إذا كانت لتقوية الكلام أو حكاية حال دون تردد. تكون الشهادة مب

فالإمام يبُرز أهمية اليقين في الشهادة وكيفية تطبيق الاستصحاب لضمان استمرار الوضع القائم، مع 

 وضع شروط صارمة لقبول الشهادة لضمان العدالة والدقة في الأحكام الشرعية.

  

                                                           

 .335/ 10, حاشية الإمام عبد الحميد الشروانيالشرواني،  147



50 
 

 .منهجه في عرض المسائل الفقهية والترجيح ثالث:ـ المبحث ال3

الشرواني، في منهجه الفقهي، يتبع منهجاً يستند إلى الدقة والتفصيل في تحليل النصوص والأدلة 

الشرعية، ما يجعله يتميز بمنهجية متكاملة تندرج تحت مظلة الفقه الإسلامي التقليدي. يسعى الشرواني 

استخدام أساليب تحليلية وفقهية متقدمة، ما يجعل منهجه ذا أهمية كبرى في عرضه للمسائل الفقهية إلى 

 ة وتماسك.في فهم النصوص الشرعية بدق

 .الأول: منهجه في عرض المسائل الفقهية ـ المطلب1ـ 3

أعطى الشرواني اهتمامًا بالغاً في جعل النصوص التي يشرحها مفهومة ووافية، فاستعان بالتحليل 

بين النصوص لتوضيح المعاني. قام بتفسير المصطلحات والمفاهيم الصعبة مثل:  اللغوي والمقارنات

الفرقان، التنزيل والإنزال، المحكم والمتشابه، التفسير والتأويل، الصحابة والتابعين، والعبودية. كما كان 

 148.يوضح مقاصد المفسرين في مختلف المواضع من الشرح

 التي نقلها عن الإمام البيضاوي فقط، بل قام بتحليل بعضلم يقتصر الشرواني على شرح النصوص 

ً للاختلافات في القراءات وأشار إلى الأحاديث التي وردت في تفسير  القضايا بعمق. قدم شرحًا وافيا

البيضاوي، مع ذكر نص الأحاديث كاملًا. وعند تقييمه للأحاديث، قام بتوضيح صحة كل حديث ومناقشة 

ارة إلى آراء المذاهب الفقهية المختلفة في بعض المسائل، مبيناً الصحيح منها دلائله. كما قام بالإش

والضعيف، موضحًا موقفه الخاص من تلك المسائل، ومؤكداً على ضرورة فهم التوجهات المذهبية 

 149.المتنوعة

ومن جهة أخرى، يشير صدر الدين زاده في حاشيته على تفسير البيضاوي إلى أن الإمام البيضاوي 

تقى تفسيره من العديد من العلماء البارزين مثل الزمخشري، والرازي، والراغب الأصفهاني. وقد اس

اعتمد البيضاوي بشكل كبير على تفسير "الكشاف" في ما يتعلق بمعاني الكلمات والإرادة، بينما استفاد 

تعبير عن ي المن "التفسير الكبير" في موضوعات علم الكلام، واستخدم تفسير الراغب الأصفهاني ف

 150.الإشارات الصوفية والتفسير الرمزي

وقد عرض صدر الدين زاده رأيه في تفسير الروايات القرآنية، ولاحظ أن المفسرين عادة ما يضعون 

الروايات القرآنية في بداية السور، بينما اختار البيضاوي أن يذكرها في نهايتها. وأشار في تفسيره إلى 

                                                           

 27، حاشية الشروانيالشرواني،  148

)دار (. ٣. )علق عليه ليفي بروفنسال، طنسب قريشهـ(. ٤٣٦الزبيري، مصعب بن عبد الله بن المصعب. )ت:  149

 152المعارف، القاهرة(، 

، تحقيق: الناسخ والمنسوخهـ(. ٩٠٦ابن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد. )ت:  150

 .37لبنان(، –م. )دار الكتب العلمية، بيروت ١٤١٦-هـ  ١٩٥٦، ١عبد الغفار سليمان البنداري، ط 



51 
 

د إلى "الكشاف" في كثير من الأحيان، وأخذ منه بعض المفاهيم، مع وجود أن البيضاوي كان قد استن

 151.بعض الحالات التي استقل فيها عن تفسير الزمخشري

كما عمل صدر الدين زاده على توضيح بعض تعبيرات البيضاوي لتيسير الفهم، فاستخدم إشارات 

في تفسيره لمقدمة سورة آل عمران، هامة لدعم فهم المعاني التي أوردها في تفسيره. مثال على ذلك، 

وتحديداً الآية السابعة التي تتحدث عن المحكم والمتشابه، حيث بسط القول في تفسير هذه الآية، معقباً 

 152.على تفسير البيضاوي

وكان من الملاحظ أن صدر الدين زاده قد وجه بعض الانتقادات إلى الزمخشري والبيضاوي في 

ألة لا تقتصر على مجرد رأي في التفسير، بل إن هناك العديد من وجهات نقاط معينة. وأوضح أن المس

النظر المختلفة التي يمكن النظر فيها. واختار مناقشة بعض القضايا التي اعتبرها مهمة، ووسع في 

 153.شرحها وطرح العديد من الأفكار المتعمقة حول هذه الموضوعات

القراءات. يمكن ذكر تصنيفاته في علوم أخرى مثل وقد كان له مكانة راسخة في علم التفسير وعلم 

"الفوائد الإخلاقانية"، التي تناولت جوانب دينية، عقلية، موضوعية، وقضائية، حيث شرح خلالها بعض 

 154القضايا المختلفة. هذا العمل أكمل في إسطنبول وخصصه للسلطان أحمد الأول.

ر قام الأول، مقدمًا إياه على سائر فنون العلم. وذكفي "الفوائد الإخلاقانية"، جعل علم التفسير في الم

أهمية علم التفسير ومكانته الأولى بين العلوم الأخرى. وصف علم التفسير من حيث الموضوع، الغاية، 

والغرض؛ كما قدم توضيحات مهمة حول قيمته العلمية. في الجزء الذي تناول فيه التفسير، وصفه بأنه 

وأورد الادعاءات التي تقول بأن علم الكلام هو العلم الأسمى، محاولًا من خلال  العلم الأسمى بين العلوم،

 155تحليلاته المستفيضة أن يوضح كيف أن كل من العلمين قد أسهم في خدمة الآخر من زوايا مختلفة.

  

                                                           

، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ، )كتبة المثنىمعجم المؤلفينهـ(. ١٩٥١عمر بن رضا بن محمد راغب. )ت:  151

 80بيروت(، 

 93لبنان(، –. )مؤسسة نويهض الثقافية للتأليف والترجمة والنشر، بيروت معجم المفسريننويهض، عادل،  152

 .42، معجم البلدانالحموي،  153

 .120، مسند أحمدابن حنبل،  154

، تح: أحمد لمثل السائر في أدب الكاتب والشاعراهـ(.  ٦٣٧ابن الأثير، ضياء الدين بن نصر الله بن محمد. )ت:  155

 .61الحوثي وبدوي طبانة، )دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع(، 



52 
 

 الاعتماد على النصوص الأساسية في منهج الشرواينيـ الفرع الأول: 1ـ 1ـ 3

الأساسية هو أحد الأركان المهمة في منهج الشروايني في عرض المسائل الاعتماد على النصوص 

الفقهية. يبدأ الشروايني بعرض النصوص القرآنية والأحاديث النبوية المتعلقة بالمسألة الفقهية موضع 

 156الدراسة، لضمان أن الأساس الذي يعتمد عليه متين وموثوق.

 ة توضيحية:فيما يلي تفاصيل هذا المنهج مع دلالات قرآني 

 عرض النصوص القرآنية بشكل كامل ومفهوم:

يبدأ الشروايني بعرض الآيات القرآنية المتعلقة بالمسألة الفقهية بشكل كامل، مما يساعد على فهم 

 157السياق الذي وردت فيه الآيات.

 على سبيل المثال، في مسائل الزكاة، يعرض الآية الكريمة:

  ََسَمِيعٌ عَلِيمٌ خُذْ مِنْ أمَْوَالِهِمْ صَدق ُ  158ةً تطَُهِّرُهُمْ وَتزَُكِّيهِمْ بهَِا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاتكََ سَكَنٌ لهَُمْ وَاللََّّ

هنا، يشرح الشروايني أن هذه الآية تأمر بأخذ الزكاة من أموال المسلمين لتطهيرهم وزكاتهم، 

 159ريعة الإسلامية.ويوضح السياق الذي نزلت فيه الآية وأهمية هذا الأمر في الش

 توضيح دلالات الآيات القرآنية:

يقوم الشروايني بتحليل دلالات الآيات وتوضيح معانيها بشكل دقيق، مما يساعد على فهم الحكم 

 160الشرعي المستنبط منها.

 في مسائل الإرث، يعرض الآية:

 ِّدِكُمۡۖ لِلذَّكَرِ مِثۡلُ حَظ ُ فِيٓ أوَۡلََٰ تۡ ٱلۡأنُثيَيَۡنِۚ فَإنِ كُنَّ نسَِاءٓٗ فَوۡقَ ٱثۡنتَيَۡنِ فلَهَُنَّ ثلُثُاَ مَا ترََكَۖ وَإِن كَانَيوُصِيكُمُ ٱلَّّ

ا ترََكَ إِن كَانَ لَهُۥ وَلدَٞۚ فَإنِ  نۡهُمَا ٱلسُّدسُُ مِمَّ حِدٖ مِّ حِدةَٗ فلَهََا ٱلنِّصۡفُۚ وَلِأبَوََيۡهِ لِكُلِّ وََٰ هُۥٓ أبََوَاهُ ثَ لَّمۡ يكَُن لَّهُۥ وَلدَٞ وَوَرِ وََٰ

هِ ٱلسُّدسُُۚ مِنۢ بعَۡدِ وَصِيَّةٖ يوُصِي بهَِآ أوَۡ ديَۡنٍٍۗ ءَ  هِ ٱلثُّلثُُۚ فَإنِ كَانَ لهَُۥٓ إخِۡوَةٞ فلَِأمُِّ نَ اباَؤُٓكُمۡ وَأبَۡناَؤُٓكُمۡ لَا تدَۡرُوفلَِأمُِّ

 َ ٍِۗ إِنَّ ٱلَّّ نَ ٱلَّّ  161 كَانَ عَلِيمًا حَكِيمٗاأيَُّهُمۡ أقَۡرَبُ لكَُمۡ نَفۡعٗاۚ فرَِيضَةٗ مِّ

                                                           

-هـ ١٩٥١. تح: بكري حياتي )صفوة السقاء طه، كنز العمالالمتقي الهندي، علي بن حسام الدين ابن قاضي خان،  156

 41م. مؤسسة الرسالة(، ١٤١١

 .15، الظنون عن أسامي الكتب والفنونكشف حاجي خليفة،  157

 .9/103التوبة  158

 49، الفتح الكبير في ضم الزيادة إلى الجامع الصغيرالسيوطي،  159

 115هـ(. 1351، 1. )مكتبة ابن تيمية، ط غاية النهاية في طبقات القراءمحمد بن يوسف،  160

 .4/11النساء  161



53 
 

يشرح الشروايني أن هذه الآية تحدد توزيع الميراث بين الأولاد، ويوضح الحكمة من هذا التوزيع 

 162والعدل الذي تتحقق من خلاله.

 ربط النصوص القرآنية بالأحاديث النبوية:

تطبيق العملي بيان اللا يكتفي الشروايني بالنصوص القرآنية فقط، بل يربطها بالأحاديث النبوية ل

 163والتفصيلات.

ياَمُ كَمَا كُتبَِ عَلىَ  في موضوع الصيام، يعرض قوله تعالى: يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُتبَِ عَلَيْكُمُ الصِّ

َّقوُنَ   164الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لعَلََّكُمْ تتَ

 وأفطروا لرؤيته" )رواه البخاريثم يربطها بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: "صوموا لرؤيته 

 165ومسلم(، ليبين كيفية بدء وانتهاء شهر رمضان.

 تقديم النصوص بشكل يسهل فهمها وتطبيقها:

 166يحرص الشروايني على تقديم النصوص بشكل يسهل فهمها وتطبيقها في الحياة اليومية.

 على سبيل المثال، في مسائل الطهارة، يعرض قوله تعالى:

 َْنَ ۖ فَإذِاَ هُرْ وَيسَْألَوُنكََ عَنِ الْمَحِيضِ ۖ قلُْ هُوَ أذَىً فَاعْتزَِلوُا النسَِّاءَ فِي الْمَحِيضِ ۖ وَلَا تقَْرَبوُهُنَّ حَتَّىَٰ يط

ابيِنَ وَيحُِبُّ الْمُتطََ  َ يحُِبُّ التَّوَّ ُ ۚ إِنَّ اللََّّ رْنَ فأَتْوُهُنَّ مِنْ حَيْثُ أمََرَكُمُ اللََّّ رِينَ تطََهَّ  .167هِّ

يوضح أن الطهارة ليست فقط نظافة بدنية بل تشمل الطهارة الروحية، ويوضح كيفية تحقيق ذلك 

 168في حياة المسلم.

 يات من الناحية اللغوية والنحويةتحليل الآـ الفرع الثاني: 2ـ 1ـ 3

                                                           

 .52، طبقات المفسرينالأدنه وي،  162

، تحقيق: مجموعة من المحققين سير أعلام النبلاءهـ(. ٧٩١الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد. )ت:  163

 م(١٤١٠-هـ  ١٩٥٠بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، )مؤسسة الرسالة، 

 .2/183البقرة  164

ح: محمد فؤاد عبد الباقي، )دار ، تسنن ابن ماجههـ(.  ٤٧٣ابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني. )ت:  165

 .4250إحياء الكتب العربية(، برقم: 

 م(.١٤٤٤-هـ  ١٩١٤، 1السعودية، ط–، )دار المعارف، الرياض السلسلة الضعيفةمحمد ناصر الدين،  166

 .2/222البقرة  167

حادة، قيق: خليل ش. تحديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربرعبد الرحمن بن محمد بن محمد ابن خلدون،  168

 .48(، 2)دار الفكر، بيروت، ط



54 
 

لمعاني  أعمقيقوم الشروايني بتحليل النصوص من الناحية اللغوية والنحوية، مما يساعد على فهم 

 169النصوص ودلالاتها.

 في قوله تعالى:

 َاكِعِين كَاةَ وَارْكَعوُا مَعَ الرَّ لَاةَ وَآتوُا الزَّ  .170وَأقَِيمُوا الصَّ

يوضح أن الفعل "أقيموا" جاء بصيغة الأمر الدال على الوجوب، ويشرح الفروق اللغوية بين الصلاة 

 والزكاة.

الاعتماد على النصوص الأساسية، يضمن الشروايني أن يقدم من خلال هذا النهج الشامل في 

الأساس المتين والموثوق للمسألة الفقهية، مما يسهم في تحقيق فهم عميق ودقيق للأحكام الشرعية، ويعزز 

 171من تطبيقها الصحيح في حياة المسلمين.

 اينيالاستعانة بآراء العلماء والمفسرين في منهج الشروـ الفرع الثالث: 3ـ 1ـ 3

في منهجه لعرض المسائل الفقهية، يعمد الشروايني إلى استعراض آراء كبار العلماء والمفسرين 

مثل الزمخشري، الرازي، والبيضاوي. يحرص على تقديم هذه الآراء بشكل محايد وموضوعي، مع 

 172توضيح نقاط الاتفاق والاختلاف بينها. 

 المفسريناستعراض آراء العلماء وـ الفرع الرابع: 4، 1ـ 3

الشروايني يبدأ باستعراض آراء العلماء البارزين في المسألة المطروحة. على سبيل المثال، في 

 تفسيره لآية تتعلق بالصيام.

الزمخشري: يركز الزمخشري في تفسير "الكشاف" على الجانب البلاغي واللغوي للآية، مبرزًا 

 173لعبادة.أهمية الصيام كوسيلة لتحقيق التقوى ومظهر من مظاهر ا

الرازي: في "مفاتيح الغيب"، يتناول الرازي الجوانب الفلسفية والعقلية للصيام، موضحًا تأثيره على 

 174 النفس والجسد، وكيف يسهم في تهذيب الأخلاق وتقوية الإرادة.

                                                           

 .48، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربرابن خلدون،  169

 .2/43البقرق 170

 .48، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربرابن خلدون،  171

(، 2الأمل للتجهيزات الفنية، ط . )شركةالدولة العثمانية عوامل النهوض وأسباب السقوطمحمد بن علي الصلابي،  172

35. 

 .65، )مكتبة وهبة، القاهرة(، التفسير والمفسرونمحمد السيد حسين الذهبي،  173

 .65، التفسير والمفسرونالذهبي،  174



55 
 

البيضاوي يقدم البيضاوي في "أنوار التنزيل" تفسيرًا متوازناً، يجمع بين الجانب الشرعي والأثر 

 175الروحي للصيام، مشيرًا إلى الأحاديث النبوية التي توضح فضائل الصيام.

 ـ الفرع الخامس: تقديم الآراء بشكل محايد وموضوعي.5ـ 1ـ 3

محايدة الطرح يعرض الشروايني هذه الآراء دون تحيز، مما يمكن القارئ من فهم مختلف  

التفسيرات والنظريات المتعلقة بالمسألة. يسعى لإبراز نقاط القوة في كل تفسير، موضحًا كيفية استنباط 

 176كل عالم لآرائه من النصوص الأساسية.

 .ختلافتوضيح نقاط الاتفاق والاـ الفرع السادس: 6ـ 1ـ 3

الاتفاق يوضح الشروايني نقاط الاتفاق بين المفسرين. في مثال الصيام، يتفق الجميع على أن الهدف  

 من الصيام هو التقوى، وأنه عبادة فرضها الله على المؤمنين.

الاختلاف: يبين الشروايني نقاط الاختلاف، مثل التأكيد الزمخشري على البلاغة، مقابل تركيز 

تأثير النفسي والفلسفي. يوضح الشروايني كيف يمكن لهذه الاختلافات أن تثري الفهم الرازي على ال

 177الشامل للآية.

 ـ الفرع السابع: تحليل الآراء ودعمها بالنصوص.7ـ 1ـ 3

الشروايني لا يكتفي بعرض الآراء، بل يقوم بتحليلها ودعمها بالنصوص القرآنية والأحاديث  

 النبوية.

الأمر بالصلاة والزكاة يعكس أهمية الجمع بين العبادات الفردية والحقوق الزمخشري: يرى أن 

 الاجتماعية.

الرازي: يفسر أن الصلاة تقوي العلاقة بالله، بينما الزكاة تقوي الروابط الاجتماعية وتساعد في 

 178تحقيق العدالة.

ة والخدمة بادة الفرديالبيضاوي: يجمع بين التفسيرين، موضحًا أن الإسلام يدعو إلى توازن بين الع

 الاجتماعية.

  

                                                           

 .94، تاريخ بغدادالخطيب البغدادي،  175

 .84، تاريخ الدولة العثمانية وعلاقاتها الخارجيةيلماز،  176

 79(. 3لبنان، ط–. )بيروت العثمانية وعلاقاتها الخارجية تاريخ الدولةحسون، علي،  177

 154، .تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلامالذهبي،  178



56 
 

 .نقل التفسير إلى مستوى عمليـ الفرع الثامن: 8ـ 1ـ 3

يعرض الشروايني تفسيرات العلماء لكيفية تطبيق هذه الآية في الحياة اليومية. يوضح أن الزكاة  

شري، الرازي، الزمخليست فقط فريضة دينية، بل وسيلة لتنقية المال وتطهير النفس، وفقاً لتفسيرات 

 179.والبيضاوي

منهج الشروايني في الاستعانة بآراء العلماء والمفسرين يعزز من فهم النصوص الشرعية ويقدم 

رؤى متعددة تسهم في توضيح المسائل الفقهية. من خلال عرض الآراء بشكل محايد وموضوعي، 

للمسائل المطروحة، مستنداً إلى وتوضيح نقاط الاتفاق والاختلاف، يتيح للقارئ فهمًا أعمق وأشمل 

 180.دلالات قرآنية رصينة

كما انه منهج الشرواني في عرض المسائل الفقهية يتسم بالدقة والتفصيل في استخراج الأحكام 

الشرعية من النصوص، ويتميز بمنهجيته الدقيقة في تحليل الأدلة الشرعية والرجوع إلى المصادر 

شرواني القضايا الفقهية بطريقة تفصيلية، مع التركيز على فهم الأصلية للفقه الإسلامي. يعالج ال

 181النصوص وتحليلها بما يتناسب مع الزمان والمكان والظروف المختلفة.

يعتمد الشرواني على استدراكات دقيقة وتحليلات شاملة للنصوص الشرعية، مما يجعله منهجًا 

ى توضيح المفاهيم والأحكام بشكل دقيق ومنطقي، مرجعياً هامًا في دراسة وفهم الفقه الإسلامي. يسعى إل

 182مع التأكيد على الاعتماد على الأدلة الشرعية الصحيحة والمعتبرة في الفقه الإسلامي.

هذا النهج يعكس التفاني والدراسة العميقة التي يقوم بها الشرواني في مجال الفقه، حيث يسعى إلى 

ة تطبيقها العملي في الحياة اليومية بما يتفق مع أصول الشريعتقديم فهم شامل ومتكامل للقواعد الفقهية و

 183الإسلامية.

يمُيز منهج الشرواني في عرض المسائل الفقهية دقته في تحليل النصوص الشرعية واستخلاص 

الأحكام منها، مع التركيز على تفسير الأدلة الشرعية بطريقة دقيقة ومنطقية. يسعى الشرواني إلى توضيح 

الفقهية وتطبيقها العملي بما يتناسب مع الزمان والمكان والظروف المتغيرة، مما يجعله مرجعاً القواعد 

 184هامًا لطلاب العلم والفقهاء على حد سواء.

                                                           

 167، البلاغة الواضحةالجارم،  179

 .64 البلاغة العربية،الميداني،  180

 .22، مختار الصحاحالرازي،  181

 .29،صحيح مسلممسلم،  182

 74الحموي، معجم البلدان،  183

 .502الزيات وآخرون،  184



57 
 

باستخدام استدراكاته الدقيقة، يقوم الشرواني بتفسير شامل ومنطقي للنصوص الشرعية، محاولًا فهم 

بيقها في الواقع اليومي للمسلمين. يعكس منهجه التفاني والبحث الأحكام الشرعية بأبعادها المتعددة وتط

العميق في الفقه، حيث يسعى دائمًا لتقديم رؤى مستنيرة ومتقدمة في مجال الفقه الإسلامي، مع الاعتماد 

 185الكامل على الأدلة والمراجع الفقهية السليمة.

كام الشرعية، مما يجعل من كتبه هذا النهج يجسد التزامه الشديد بالدقة والشمول في عرض الأح

 186ومؤلفاته مرجعاً لا غنى عنه في دراسة وفهم الفقه الإسلامي بمختلف تفرعاته وأبعاده.

يعُد منهج الشرواني في عرض المسائل الفقهية مثالًا بارزًا للدقة والتأني في التحليل الفقهي، حيث 

اني يلها بأسلوب علمي دقيق. يظُهر الشرويتميز بالتفصيل الشامل في استعراض الأدلة الشرعية وتحل

تفهمًا عميقاً للمصادر الفقهية والأصولية، مما يسهم في تقديم معلومات شافية ومفيدة للقراء والباحثين في 

 187ميدان الفقه الإسلامي.

بفضل استناده إلى المنهج العلمي المتين، يقدم الشرواني رؤى متقدمة في التفسير الفقهي، يبُرز فيها 

همية الاستدلال بالأدلة الشرعية والتأمل في آراء الفقهاء الكبار، مما يسهم في تحقيق توازن مثلى بين أ

 188النظرية والتطبيق العملي للأحكام الشرعية.

يعكس منهج الشرواني انفتاحه على التجديد والتأصيل في الفقه، حيث يسعى دائمًا لتطوير الفقه 

ات الحديثة والتحديات المعاصرة، مما يجعله مرجعاً هامًا لكل من يرغب الإسلامي بما يتلاءم مع الاحتياج

 189في فهم عميق وشامل للفقه الإسلامي.

 

                                                           

ابو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري )المتوفى:  185

 هـ.1420بيروت، الطبعة الثالثة(،  –، )الناشر: دار إحياء التراث العربي مفاتيح الغيب = التفسير الكبيرهـ(، 606

بيروت، الطبعة الثانية،  –، )الناشر: دار إحياء التراث العربي يح مسلم بن الحجاجالمنهاج شرح صحالنووي،  186

 .12م(، 1972

مجلة الحكمة،  7، )طالموسوعة الميسرة في تراجم أئمة التفسير والإقراء والنحو واللغةوليد الزبيري وإخوانه،  187

 23م(، 2001هـ / 1424

هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار هـ(، 1339البغدادي )المتوفى:  إسماعيل بن محمد أمين بن مير سليم الباباني 188

م. أعادت طبعه بالأوفست: دار إحياء 1897، )طبع بعناية وكالة المعارف الجليلة في مطبعتها البهية إستانبول المصنفين

 102بيروت، لبنان(،  –التراث العربي 

هـ(، 681ن أبي بكر ابن خلكان البرمكي الإربلي )المتوفى: أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم ب 189

 143بيروت(،  –، تحقيق: إحسان عباس، )الناشر: دار صادر وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان



58 
 

 .الثاني: منهجه في الترجيع ـ المطلب2ـ 3

منهج الشرواني في الترجيع يشمل سلسلة من القواعد والإجراءات التي يتبعها الشراني أو التاجر 

البضائع التي اشتراها الزبون. يهدف هذا النهج إلى تنظيم وتسهيل عملية  عندما يتعامل مع عملية ترجيع

الترجيع بطريقة تضمن الحفاظ على حقوق كل من الشاري والبائع. يعتمد منهج الشرواني على مجموعة 

 من القواعد التي تحدد شروط الترجيع والمسؤوليات المترتبة على كل طرف.

اني جزءًا أساسياً من التشريعات التجارية في العديد من البلدان، في هذا السياق، يعُدَّ منهج الشرو

حيث يحدد القواعد التي يجب أن يلتزم بها البائع والشاري عند حدوث حالات الترجيع. يتضمن هذا النهج 

مبادئ مثل حق المستهلك في استرداد الأموال أو استبدال السلع المعيبة أو غير المطابقة للمواصفات، 

 ة إلى توضيح الإجراءات اللازمة لتنفيذ عملية الترجيع بشكل سلس وفعال.بالإضاف

تعد دراسة منهج الشرواني في الترجيع أمرًا أساسياً لفهم كيفية حماية حقوق المستهلك وتحقيق 

 لتجارة الإلكترونية على حد سواء.التوازن بين مصالح الشاري والبائع في سوق البيع بالتجزئة وا

 الأول: فهم منهج الشرواني في الترجيع: ع ـ الفر1ـ 2ـ 3

للفقه الإسلامي تقنيات متنوعة لاستخراج الأحكام الشرعية من المصادر الإسلامية، ومن بين هذه 

التقنيات تقنية الترجيع التي تعد جزءاً أساسياً من منهج الفقهاء. يعُتبر الشيخ محمد شرواني، العالم الفقهي 

ء الذين أسهموا بشكل كبير في تطوير هذه التقنية وتحديد قواعدها والمحدث الكبير، من العلما

 190ومناهجها.

يعني العودة إلى المصادر الشرعية الأساسية مثل القرآن الكريم والسنة : تحديد الترجيع في الفقه

 النبوية، ومحاولة استنباط الأحكام الشرعية بناءً على تفسيرات وتأويلات تلك المصادر. يقوم الشرواني

 191في منهجه بتحديد كيفية الترجيع بطرق دقيقة ومنطقية تتبنى الأدلة الشرعية بكل دقة وتأني.

ً للأدلة المستخدمة في  الجوانب النقدية والتحليلية: ً نقديا النقد الفقهي يتضمن هذا الجانب تقييما

فية استخدام الفقهية كيالترجيع، ومدى قوتها وصلاحيتها في استنباط الأحكام. ينُاقش الشرواني في أعماله 

القياس، والأدلة الاستدلالية الأخرى، مثل العرف والقياس، والتأويل، وتقدير مدى قوتها في إثبات الحكم 

 الشرعي.

                                                           

 . )دار إحياء التراث العربي، بيروت(.إيضاح المكنونالباباني،  190

أحمد عبد الموجود وعلى محمد معوض، )دار الكتب  ، تح: عادلالإصابة في تمييز الصحابةابن حجر العسقلاني،  191

 32العلمية، بيروت(، 



59 
 

التحليل الفقهي يتمثل في تفكيك منهجية الترجيع وتحليلها بشكل دقيق، حيث يبين الشرواني كيفية 

ته ورؤيته على المسائل الفقهية المعاصرة. يقدم الشرواني تفسيراتقنيات الاستنباط الفقهي، وكيفية تطبيقها 

 192للقضايا المعاصرة، ويوضح كيفية تطبيق الترجيع على هذه القضايا بأسلوب منهجي دقيق.

الإسهامات النظرية يعُد منهج الشرواني في الترجيع إسهاماً نظرياً هاماً في الفقه، حيث يعزز من 

حكم الشرعي. يقدم دراسات نقدية وتحليلية تساهم في تطوير مناهج الفقه دقة الاستنباط وموضوعية ال

 وتحديثها لتكون متناسبة مع التحديات المعاصرة واحتياجات المجتمعات الإسلامية.

باختصار، يعُد فهم منهج الشرواني في الترجيع دراسة نقدية وتحليلية تسلط الضوء على أسس 

ز إسهاماته في تطوير الفقه الإسلامي وتحديثه ليكون مواكباً للتحولات وقواعد هذه التقنية الفقهية، وتبر

 193الاجتماعية والثقافية المعاصرة.

كما يعُتبر الشيخ محمد شرواني من بين الفقهاء الذين أسهموا في تحديد القواعد والمناهج لتطبيق 

سية والتحليلية، سنركز على عدة اجزاء رئيالترجيع بطرق متقدمة ومنهجية دقيقة. في هذه الدراسة النقدية 

 لفهم منهجه في الترجيع:

تحديد الأدلة الشرعية يبدأ الشرواني منهجه بتحديد الأدلة الشرعية الأساسية المستخدمة في الترجيع، 

مثل القرآن الكريم والسنة النبوية، ويقدم نظرته لكيفية استخدام هذه الأدلة في استنباط الأحكام. يحُاول 

فسير وتأويل النصوص الشرعية بشكل دقيق ومتقن، مما يسهم في تحديد مجالات تطبيق الترجيع ت

 194وقواعده.

القياس والأدلة الإستدلالية يناقش الشرواني في منهجه استخدام القياس والأدلة الإستدلالية الأخرى 

مدى قوة هذه يلاً نقدياً لمثل العرف والقياس، ويوضح كيفية تطبيقها في إثبات الحكم الشرعي. يقدم تحل

الأدلة في استنباط الأحكام وصلاحيتها للتطبيق الفقهي. الإسهامات النظرية والمنهجية يعتبر منهج 

الشرواني في الترجيع إسهاماً نظرياً مهماً في الفقه الإسلامي، حيث يوضح كيفية تطوير مناهج الفقه 

ير الشرواني دراسات نقدية وتحليلية تساهم في تطو وتحديثها لتكون متناسبة مع الظروف المعاصرة. يقدم

 195المنهج الفقهي، وتحديثه بما يتوافق مع احتياجات المجتمعات الإسلامية اليوم.

                                                           

 55. )مكتبة السنة، مصر(، الإسرائيليات والموضوعات في التفسيرمحمد بن محمد أبو شهبة.  192

، تح: على أسد الغابة في معرفة الصحابةهـ(.  ٦٣٥ابن الأثيرات على بن أبي الكرم محمد بن محمد عز الدين. )ت:  193

 64م(، ١٤٤٩-هـ ١٩١٠، 1عادل أحمد عبد الموجود، )دار الكتب العلمية، ط-مد معوض مح

 هـ(، أعلام النبلاء، )الناشر: دار العلم للماليين.719خير الدين بن محمود الزركلي الدمشقي )ت:  194

 76، إكمال المعلم شرح صحيح مسلمهـ(، 544القاضي أبو الفضل عياض اليحصبي )ت:  195



60 
 

الأصول والمناهج الفقهية يسُلط الضوء في منهجه على الأصول والمناهج الفقهية التي تسُتخدم في 

مرونة  دقيقة للاستنباط الفقهي، مما يسهم في تعزيزتطبيق الترجيع، ويبين كيفية تأسيس قواعد ومناهج 

 196وموضوعية الحكم الشرعي.

 .الثاني: أسس ومناهج الترجيع في الفقه عند الشرواني ـ الفرع2ـ 2ـ 3

الترجيع في الفقه عند الشرواني يعتبر موضوعًا مهمًا ومعقداً يتناوله الفقهاء في دراساتهم، وفيما 

 ومناهج الترجيع عند الشرواني:يلي نظرة عامة عن أسس 

: يعُرف الترجيع في الفقه بأنه استدراك للحكم الشرعي في اصطلاح المفسرون تعريف الترجيع

 197بعدما أصدر، بسبب وقوع شرط جديد أو نقص في الدليل الشرعي الذي استند إليه الحكم الأصلي.

 أسس الترجيع عند الشرواني:

أن الترجيع يكون في المسائل التي تندرج تحت ما هو محرم أو المحرّم والمباح يعتبر الشرواني 

مباح، ولا يمكن الترجيع في المسائل التي تندرج تحت ما هو واجب أو مستحب، لأن ذلك يعتبر تغييرًا 

في الشريعة وليس استدراكًا. العموم والخصوص يعُتبر الترجيع مقبولًا في المسائل التي تندرج تحت 

حيث يمكن تعديل الحكم الشرعي بناءً على تحديد مستجدات أو محددات جديدة  العموم أو الخصوص،

 198تظهر بعد صدور الحكم الأصلي.

القرآن والسنة والإجماع يجب أن يكون الترجيع مبنياً على نصوص القرآن والسنة والإجماع 

 المصلحة: يأخذالشرعي، ولا يجوز للفقيه أن يترجّع في مسألة بدون دليل من هذه المصادر. العقل و

الشرواني في اعتباره العقل والمصلحة العامة في تفسير قواعد الترجيع، مع الحفاظ على الأصول 

 199الشرعية والنصوص القرآنية والسنية كمرجع أساسي.

 مناهج الترجيع عند الشرواني:

لشرعية االمنهج التأويلي يتبنى الشرواني منهج التأويل في الترجيع، حيث يحاول تفسير المصادر 

 بما يتناسب مع الزمان والمكان والحالات الجديدة التي لم تكن معروفة في العصور الأولى.

                                                           

 43أنوار التنزيل وأسرار التأويل، الشيرازي البيضاوي،  196

 .25،تفسير اللباب في تفسير القرآنابو حفص الدمشقي،  197

 .21، جامع البيان في تأويل القرآنالطبري،  198

 .54، صحيح البخاريالبخاري،  199



61 
 

المنهج الفقهي التحليلي يعتمد على التحليل الفقهي للنصوص والمصادر الشرعية لتحديد إمكانية 

اني إطارًا يعد الترجيع عند الشرو 200الترجيع ومدى ملاءمته للظروف الجديدة التي تتطلب الترجيع.

منهجياً متقناً يعتمد على الدليل الشرعي والتأويل الفقهي لإدراك الحكم الشرعي بما يتوافق مع المتغيرات 

 201الزمانية والمكانية، مع الحفاظ على الثبات الأساسي للأصول الشرعية.

 الشرواني.تطبيقات عملية لمناهج الترجيع عند الثالث:  ـ الفرع3ـ 2ـ 3

ضوء المصالح الشرواني ينظر إلى المصلحة العامة كعامل مؤثر في الترجيع،  ترجيع الحكم في

 حيث يمكن تغيير الحكم الشرعي إذا كان ذلك يخدم المصلحة العامة ويحافظ على مقاصد الشريعة.

ترجيع الحكم بناءً على الزمان والمكان يعتبر الشرواني أن الحكم الشرعي قد يحتاج إلى تعديل بناءً 

وف الزمانية والمكانية، مثل استحداث أنظمة جديدة أو تكنولوجيا جديدة يتعين أن يتماشى الفقه على الظر

 202معها.

ترجيع الحكم بناءً على تغيير الأحوال في حالة تغير الأحوال المحيطة بمسألة معينة، يمكن للشرواني 

 203ترجيع الحكم لمواكبة هذه التغيرات وضمان تطبيق الشريعة بمرونة وعدالة.

 قييم نظرية الترجيع عند الشرواني.تالرابع:  الفرع ـ4ـ 2ـ 3

المرونة والثبات يتيح نظام الترجيع عند الشرواني التكيف مع التحديات الجديدة بما يحافظ في الوقت 

 نفسه على ثبات القواعد الشرعية الأساسية.

أن يكون مدركًا  حيث يجب المسؤولية الفقهية يفرض على الفقيه مسؤولية كبيرة في تطبيق الترجيع،

 204للأصول والقواعد الشرعية ومقاصدها قبل اتخاذ أي قرار بالترجيع.

على الجماعة قد يؤثر استخدام الترجيع بشكل صحيح على المجتمع بشكل إيجابي، من خلال التأثير

 توفير حلول للمشكلات الشرعية الحديثة بما يتلاءم مع تقاليد الشريعة الإسلامية وقيمها.

                                                           

 .37ابو الفتح الموصلي،  200

 .60، خالصة أثر في أعيان القرن الحادي عشرالحموي  201

 .52، روضة الطالبين وعمدة المفتيننووي، ال 202

 .87، سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشرالحمصي،  203

 330، صأنوار التنزيل وأسرار التأويل –حاشية الشرواني على تفسير البيضاوي الشرواني،  204



62 
 

بهذا، يظُهر نظام الترجيع عند الشرواني كأداة فقهية متقنة ومرنة تعتمد على الدليل الشرعي ومبادئ 

 205العدالة والمصلحة العامة في تحقيق أهداف الشريعة وتطبيقها في الحياة العملية.

 نقد نظرية الترجيع عند الشرواني:

شريعة ير يؤدي إلى تفسيرات متنوعة للالمرونة الزائدة قد يرى البعض أن استخدام الترجيع بشكل كب

وتضييق حدودها الثابتة. التعامل مع المصالح الشخصية قد يتساءل البعض عن كيفية منع الترجيع من 

 206التحول إلى تبرير للقرارات الشخصية أو السياسية بدلًا من تطبيق الشريعة الإسلامية بشكل صحيح.

الترجيع على قضايا نوعية أو متقدمة تتطلب فهمًا عميقاً القضايا النوعية قد يظهر التحدي في تطبيق 

للقواعد الشرعية ومقاصدها. التحكيم بين المصلحة والأصل يكون التحدي الأكبر هو كيفية تحقيق التوازن 

 207بين المصلحة العامة والحفاظ على الأصول الشرعية، مما يتطلب من الفقيه مهارات وتقدير دقيق.

هر نظام الترجيع عند الشرواني كأداة فقهية متقدمة تسمح بتكييف الشريعة بناءً على ما سبق، يظ

الإسلامية مع الظروف الحديثة وتحقيق المصالح العامة، مع الحفاظ على الأصول الشرعية ومقاصدها. 

إن فهم الشرواني للترجيع يعتبر محكمًا ومتوازناً، حيث يوفر إطارًا لتطبيق القواعد الشرعية بمرونة 

 208لة، مما يسهم في تحقيق العدالة الاجتماعية والقانونية داخل الجماعة الإسلامية.وعدا

  

                                                           

 .2/210، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، سنن ابن ماجهابن ماجه،  205

 1/184، داودسنن أبي ابو داود،  206

 .153، سير أعلام النبلاءالذهبي،  207

 .42، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربيةالجوهري،  208



63 
 

 الخاتمة:

في تناول  لمرونةحيث جمع بين الدقة العلمية وا نموذجًا فريداً في الفقه الشافعييعُدّ الإمام الشرواني 

بل  ديمجرد شرح تقلي ة المحتاج" ليستأظهر البحث أن حاشيته على كتاب "تحف ، وقدالقضايا الفقهية

، الأدلة، وترجيح الآراء المختلفة هي عمل موسوعي عميق يمزج بين استنباط الأحكام الشرعية، توضيح

أتاح هذا المنهج للإمام الشرواني تقديم إسهام علمي فريد جعل من حاشيته مرجعاً رئيسياً في الفقه  وقد

 ك في النتائج التالية: ، وقد يبرز ذلالإسلامي، ولا سيما في المذهب الشافعي

 

  



64 
 

ـ منهج الإمام الشرواني في الاستدلال اعتمد على التوازن بين الأدلة النقلية والعقلية، مما يعكس 1

 عمق فهمه للنصوص الشرعية وإلمامه بقواعد الاستنباط.

ـ كانت حاشية الإمام الشرواني على "تحفة المحتاج" مرجعاً موسوعياً في الفقه الشافعي، حيث 2

 تناولت مسائل الفقه بأسلوب علمي متين ودقيق.

ـ أظهر الإمام الشرواني براعة في عرض المسائل الفقهية بموضوعية وحيادية، مع تقديم الأدلة 3

 المختلفة لكل رأي ثم ترجيح الأقوى منها.

مالية، لـ تميز الإمام بقدرته على تحليل القضايا الفقهية المعقدة، مثل مسائل الطهارة والمعاملات ا4

 مع تقديم أمثلة تطبيقية تسهّل فهم النصوص الشرعية.

ـ أسهم الإمام الشرواني في توضيح الخلافات بين العلماء داخل المذهب الشافعي وخارجه، مما 5

 جعل حاشيته نموذجًا للفقه المقارن.

حيث خدمت ـ تعد حاشية الإمام الشرواني مصدرًا مهمًا للإفتاء والتعليم في العالم الإسلامي، 6

 العلماء وطلاب العلم في توضيح القضايا الفقهية وتطبيقاتها.

  



65 
 

 التوصيات:

ـ ضرورة الاهتمام بدراسة منهج الإمام الشرواني في الاستنباط الفقهي كجزء من تطوير مناهج 1

 الفقه المقارن في المؤسسات الأكاديمية.

وإعداد دراسات موسعة حولها، لتكون ـ العمل على تحقيق حاشية الشرواني على "تحفة المحتاج" 2

 مرجعاً متاحًا لجميع الباحثين في الفقه الشافعي.

 ـتوجيه الطلاب والباحثين إلى دراسة الفقه التطبيقي من خلال أعمال الإمام الشرواني، حيث تجمع 3

 بين الأصالة الشرعية والمرونة في التطبيق.

تطور الفقه الشافعي في العصور التالية، ودورها  ـ دراسة مدى تأثير حاشية الإمام الشرواني على6

 كمرجع أساسي في حل الإشكالات الفقهية، ودورها في تدريس المذهب في المدارس الفقهية المختلفة.

  



66 
 

 :المصادر والمراجع

 القرآن الكريم

أحمد حقيق: . ت. المثل السائر في أدب الكاتب والشاعرابن الأثير، ضياء الدين بن نصر الله بن محمد

. القاهرة: دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، بدون طبعة، بدون 1الحوثي وبدوي طبانة. المجلد 

 سنة نشر.

قيق: . تحأسد الغابة في معرفة الصحابةابن الأثير، علي بن أبي الكرم محمد بن محمد عز الدين. 

، 1كتب العلمية، الطبعة . بيروت: دار ال8علي محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود. المجلد 

 م.1994هـ/1415

. النهاية في غريب الحديث والأثرهـ(. 606ابن الأثير، مجد الدين المبارك بن محمد الجزري )ت 

، 1. بيروت: المكتبة العلمية، الطبعة 5تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي. المجلد 

 م.1399/1979هـ

. تحقيق: غريد غاية النهاية في طبقات القراءوسف الدمشقي. ابن الجزري، محمد بن محمد بن ي

 هـ.1351، 1. مكة المكرمة: مكتبة ابن تيمية، الطبعة 2الشيخ. المجلد 

 . د. م. د. ط. د. ت.مختصر المنتهىابن الحاجب، عثمان بن عمر بن أبي بكر الدويني المالكي. 

. 1. تحقيق: عبد الله الجبوري. المجلد معجمع الجواابن السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن علي. 

 م.1995هـ/1416، 1بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة 

. تحقيق: محمود شذرات الذهب في أخبار من ذهبابن العماد الحنبلي، عبد الحي بن أحمد بن محمد. 

 م.2003هـ/1424، 1. بيروت: دار ابن كثير، الطبعة 10الأرناؤوط، عبد القادر الأرناؤوط. المجلد 

، تحقيق: محمود شذرات الذهب في أخبار من ذهبابن العماد، عبد الحي بن أحمد بن محمد، 

 .1986مجلدات، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، الطبعة الأولى،  10الأرناؤوط وعبد القادر الأرناؤوط، 

بد . تحقيق: طه عينإعلام الموقعين عن رب العالمابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي. 

 م.1990هـ/1411، 1. بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة 4الرؤوف سعد. المجلد 

(. بيان تلبيس الجهمية هـ 728ابن تيمية، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني )ت 

لمنورة: مجمع الملك فهد . المدينة ا11. تحقيق: مجموعة من الباحثين. المجلد في تأسيس بدعهم الكلامية

 .1426، هـ1لطباعة المصحف الشريف، الطبعة 



67 
 

إقامة الدليل على إبطال التحليل )ضمن ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني. 

 ، د. ن.1. بيروت: دار المعرفة، الطبعة 1. تحقيق: حسنين محمد مخلوف. المجلد الفتاوى الكبرى(

العجلان.  . تحقيق: محمد بن إبراهيملتسعينيةبن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني. اابن تيمية، أحمد 

 م.1999/ 1420، هـ1. الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الطبعة 1المجلد 

محمد  . تحقيق: عبد اللهالرد على السبكيابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني. 

 م.1996هـ/1416، 1. مكة المكرمة: مكتبة العلوم والحكم، الطبعة 1جلد الدميجي. الم

 الرد على المنطقيين. تحقيق: عبد الرحمنابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني. 

 / د. ن.1426، هـ1. مكة المكرمة: دار عالم الفوائد، الطبعة 1. المجلد بن حسن بن قائد

بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني. 

. المدينة المنورة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف 11. تحقيق: مجموعة من الباحثين. المجلد الكلامية

 هـ.1426، 1الشريف، الطبعة 

. . تحقيق: محمد عزير شمسجامع المسائلني. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحرا

 م.2013هـ/1434، 1. مكة المكرمة: دار عالم الفوائد، الطبعة 8المجلد 

: محمد . تحقيقدرء تعارض العقل والنقلابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني. 

 م.1991هـ/1411، 2مية، الطبعة . الرياض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلا11رشاد سالم. المجلد 

ة منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني. 

. الرياض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة 9. المجلد القدرية. تحقيق: محمد رشاد سالم

 م.1986/ 1406، هـ1

. جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد مجموع الفتاوىأحمد بن عبد الحليم. ابن تيمية، شيخ الإسلام 

. المدينة المنورة: مجمع الملك فهد 37بن قاسم، وساعده ابنه محمد بن عبد الرحمن بن قاسم. المجلد 

 م.1425/2004، هـ1لطباعة المصحف الشريف، الطبعة 

. القاهرة: 3. عدد المجلدات: لخصائصهـ(. ا392ابن جني، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي )ت 

 ، د. ن.4الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة 

د . تحقيق: عادل أحمد عبالإصابة في تمييز الصحابةابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي بن محمد. 

 م.1995هـ/1415، 1. بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة 9الموجود، علي محمد معوض. المجلد 



68 
 

 .التلخيص الحبير )في تخريج أحاديث الرافعي الكبير(جر العسقلاني، أحمد بن علي بن محمد. ابن ح

، 1. الرياض: دار أضواء السلف، الطبعة 5تحقيق: عبد الله بن عبد الرحيم بن حسين. المجلد 

 م.2007هـ/1428

عد ربيع س. تحقيق: النكت على كتاب ابن الصلاحابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي بن محمد. 

 م.1984هـ/1404، 1. المدينة المنورة: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، الطبعة 1علي. المجلد 

. مراجعة تحفة المحتاج في شرح المنهاجهـ(.  974ابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي )ت 

ى بمصر، بدون طبعة، . القاهرة: المكتبة التجارية الكبر10وتصحيح: لجنة من العلماء. المجلد 

 م.1357/1983هـ

. 10. د. ت. المجلد تحفة المحتاج في شرح المنهاجابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي. 

 م.1983هـ/1357بيروت: دار إحياء التراث العربي، الطبعة )لم يذكر(، 

حقيق: . تنسوخالناسخ والمابن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد. 

 م.1986هـ/1406، 1. بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة 1عبد الغفار سليمان البنداري. المجلد 

. أكمل المُحلى بالآثارهـ(.  456ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد الأندلسي الظاهري )ت 

. بيروت: دار 12ي. المجلد ( من كتابه "الإيصال". تحقيق: عبد الغفار سليمان البندار12-11الجزء )

 م.1405/1984، هـ1الفكر، الطبعة 

 . تحقيق: عبد الغفار سليمان البنداري.المحلى بالآثارابن حزم، علي بن أحمد بن سعيد الأندلسي. 

 م.1983هـ/1403، 1. بيروت: دار الفكر، الطبعة 12المجلد 

. تحقيق: أحمد محمد شاكر. ن حنبلمسند أحمد بابن حنبل الشيباني، أبو عبد الله أحمد بن محمد. 

 . القاهرة: دار الحديث، د. ط.، د. ن.20المجلد 

عدد  مقدمة ابن خلدون.هـ(. 808ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرمي )ت 

 ، د. ن.1. بيروت: دار الفكر، الطبعة 1المجلدات: 

الخبر في تاريخ العرب والبربر ومن يوان المبتدأ وابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد. د

، د. 2. بيروت: دار الفكر، الطبعة 7. تحقيق: خليل شحادة. المجلد عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر

 ن.



69 
 

قيق: . تحمعجم مقاييس اللغةابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي. 

 هـ.1399م/1979، 1الفكر، الطبعة . بيروت: دار 6عبد السلام محمد هارون. المجلد 

. تحقيق: (. معجم مقاييس اللغةهـ 395ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي )ت 

 م.1399/1979، هـ1. بيروت: دار الفكر، الطبعة 6عبد السلام محمد هارون. المجلد 

المغني على هـ(.  620 - 541ابن قدامة، أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي )

. تحقيق: طه الزيني، محمود عبد الوهاب فايد، عبد القادر عطا، ومحمود غانم غيث. مختصر الخرقي

 م.1969-1389/1968-1388، هـ1. القاهرة: مكتبة القاهرة، الطبعة 10المجلد 

زيني، محمود . تحقيق: طه الالمغني على مختصر الخرقيابن قدامة، عبد الله بن أحمد بن محمد. 

، 1. القاهرة: مكتبة القاهرة، الطبعة 10عبد الوهاب فايد، عبد القادر عطا، محمود غانم غيث. المجلد 

 م.1968/ 1388هـ

لد . تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي. المجسنن ابن ماجهابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني. 

 ط.، د. ن.  . القاهرة: دار إحياء الكتب العربية، د.1

. تحقيق: محمد فؤاد عبد سنن ابن ماجههـ(. 273ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني )ت 

 . بيروت: دار إحياء الكتب العربية، بدون طبعة، د. ن.2الباقي. المجلد 

مجموعة هـ(. 1225ابن معمر، حمد بن ناصر بن عثمان بن معمر النجدي التميمي الحنبلي )ت 

 .1398، هـ1. الطائف: دار ثقيف للنشر والتأليف، الطبعة 1. المجلد الرسائل والمسائل والفتاوى

. الحِجاج المنهاج في ترتيبأبو الوليد الباجي، سليمان بن خلف بن سعد التجيبي الأندلسي المالكي. 

 .م2001، 1. بيروت: دار الغرب الإسلامي، الطبعة 1تحقيق: عبد المجيد تركي. المجلد 

إعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعين )هو أبو بكر، عثمان بن محمد شطا الدمياطي الشافعي. 

. بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر 4المجلد  حاشية على فتح المعين بشرح قرة العين بمهمات الدين(.

 م.1997هـ/1418، 1والتوزيع، الطبعة 

يق: عادل . تحق. البحر المحيط في التفسيرالغرناطيأبو حيان الأندلسي، محمد بن يوسف بن علي 

، 1. بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة 8أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض. المجلد 

 م.1993هـ/1413



70 
 

. تحقيق: محمد محيي الدين سنن أبي داودهـ(. 275أبو داود، سليمان بن الأشعث السجستاني )ت 

 وت: المكتبة العصرية، بدون طبعة، د. ن.بير-. صيدا4عبد الحميد. المجلد 

. القاهرة: مكتبة السنة، 1. المجلد الإسرائيليات والموضوعات في التفسيرأبو شهبة، محمد بن محمد. 

 ، د. ن.1الطبعة 

. تحقيق: سليمان بن صالح الخزي. طبقات المفسرينهـ(.  11الأدنهوي، أحمد بن محمد )ت ق 

 م.1417/1997، هـ7لوم والحكم، الطبعة . السعودية: مكتبة الع1المجلد 

، 1. الرياض: دار المعارف، الطبعة 1. د. ت. المجلد السلسلة الضعيفةالألباني، محمد ناصر الدين. 

 م.1992/ 1412هـ

. بيروت: المؤسسة 1. د. ت. المجلد تاريخ الدولة العثمانية وعلاقاتها الخارجيةأوزتونا، يلماز. 

 ن.، د. 1الإسلامية، الطبعة 

. بيروت: دار 2. المجلد إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنونالباباني، إسماعيل بن محمد. 

 ، د. ن.1إحياء التراث العربي، الطبعة 

المنهاج في ترتيب هـ(.  474الباجي، أبو الوليد سليمان بن خلف التجيبي الأندلسي المالكي )ت 

 م. 2001، 1بيروت: دار الغرب الإسلامي، الطبعة  .1. تحقيق: عبد المجيد تركي. المجلد الحِجاج

لجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى البخاري، محمد بن إسماعيل الجعفي. ا

. بيروت: 9. تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر. المجلد الله عليه وسلم وسننه وأيامه )صحيح البخاري(

 بدون سنة. /422، هـ1دار طوق النجاة، الطبعة 

. تحقيق: بشار عواد معروف. المجلد تاريخ بغدادهـ(.  463البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي )ت 

 ، بدون سنة.1. بيروت: دار الغرب الإسلامي، الطبعة 17

. تحقيق: حميش عبد المعونة على مذهب عالم المدينةهـ(. 422البغدادي، القاضي عبد الوهاب )ت 

 مكرمة: المكتبة التجارية، بدون طبعة، بدون سنة.. مكة ال1الحق. المجلد 

 . تحقيق: عبدمعالم التنزيل في تفسير القرآنهـ(. 510البغوي، محيي السنة الحسين بن مسعود )ت 

 .1420، هـ1. بيروت: دار إحياء التراث العربي، الطبعة 5الرزاق المهدي. المجلد 

حمد . تقديم: مالإمام أحمد وتخريجات الأصحابالمدخل المفصل إلى فقه بكر بن عبد الله أبو زيد. 

 .1417، هـ1. الرياض: دار العاصمة للنشر والتوزيع، الطبعة 2الحبيب الخوجة. المجلد 



71 
 

حسن  . تحقيق: محمدكشاف القناع عن متن الإقناعالبهوتي، منصور بن يونس بن إدريس الحنبلي. 

 م.1997/ 1418، هـ1ة . بيروت: دار الكتب العلمية، الطبع6الشافعي. المجلد 

. تحقيق: هلال مصيلحي كشاف القناع عن متن الإقناعالبهوتي، منصور بن يونس بن إدريس. 

 م.1388/1968. الرياض: مكتبة النصر الحديثة، بدون طبعة، هـ6مصطفى هلال. المجلد 

ويل. تحقيق: أأنوار التنزيل وأسرار التالبيضاوي، ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر الشيرازي. 

 ، د. ن.1. بيروت: دار إحياء التراث العربي، الطبعة 1. المجلد محمد عبد الرحمن المرعشلي

. تحقيق: بشار عواد معروف. الجامع الكبيرهـ(.  279الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى )ت 

 م. 1996، 1. بيروت: دار الغرب الإسلامي، الطبعة 5المجلد 

. دمشق: 1. تحقيق: علي بن نايف الشحود. المجلد البلاغة الواضحةالجارم، علي ومصطفى أمين. 

 ، د. ن.1دار المعرفة، الطبعة 

. تحقيق: ضبطه كتاب التعريفاتهـ(. 816الجرجاني، علي بن محمد بن علي الزين الشريف )ت 

، 1كتب العلمية، الطبعة . بيروت: دار ال1وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر. المجلد 

 م.1403/1983هـ

 م.1971، 1. بيروت: دار الكتاب اللبناني، الطبعة 2. المجلد المعجم الفلسفيجميل صليبا. 

. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربيةهـ(. 191الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد الفارابي )ت 

 م.401/1981، هـ4لعلم للملايين، الطبعة . بيروت: دار ا6تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار. المجلد 

كشف الظنون عن أسامي الكتب هـ(. 1067حاجي خليفة، كاتب جلبي مصطفى بن عبد الله )ت 

 . بغداد: مكتبة المثنى، د. ط، د. ن.2. المجلد والفنون

خالصة الأثر في أعيان القرن هـ(. 777الحموي، محمد أمين بن فضل الحموي الأصل الدمشقي )ت 

 . بيروت: دار صادر، د. ط.، د. ن.1. المجلد دي عشرالحا

. بيروت: دار صادر، 5. المجلد معجم البلدانهـ(. 626الحموي، ياقوت بن عبد الله الرومي )ت 

 م.1995، 2الطبعة 

. بيروت: 5. المجلد معجم البلدانهـ(.  626الحموي، ياقوت بن عبد الله الرومي أبو عبد الله )ت 

 م.1995، 2دار صادر، الطبعة 



72 
 

. المطبعة الكبرى الأميرية 8. المجلد شرح الخرشي على مختصر خليلالخرشي، أبو عبد الله محمد. 

 هـ. تم تصويره: دار الفكر للطباعة، بيروت، د. ن. 1317، 2ببولاق مصر، الطبعة 

، 1لد مج، تحقيق: عبد الفتاح محمد الحلو، الريحانة الألبا وزهرة الحياة الدنياالخفاجي، الشهاب، 

 .1967مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركائه، القاهرة، 

. القاهرة: مطبعة المدني، 1. المجلد علم أصول الفقه وخلاصة تاريخ التشريعخلاف، عبد الوهاب. 

 د. ن.

، دار الفكر العربي، القاهرة، الطبعة الثانية، 1، المجلد علم أصول الفقه وخلاصتهخلاف، علي، 

1996. 

ماء نزهة النظر في تراجم علالدركلي، نذير بن الحاج محمد بن قربان علي بن عبد الله الداغستاني، 

 .2010، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 1المجلد  ،داغستان

. بيروت: 20. المجلد اللباب في علوم الكتابالدمشقي الحنبلي، أبو حفص عمر بن علي ابن عادل. 

 ، د. ن.1علمية، الطبعة دار الكتب ال

تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير هـ(. 748الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد )ت 

 م.2003، 1. بيروت: دار الغرب الإسلامي، الطبعة 15. تحقيق: بشار عواد معروف. المجلد والأعلام

. تحقيق: مجموعة أعلام النبلاءسير هـ(. 748الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد )ت 

، 3. بيروت: مؤسسة الرسالة، الطبعة 25من المحققين بإشراف شعيب الأرناؤوط. المجلد 

 م.1405/1985هـ

. القاهرة: مكتبة وهبة، بد. 1. المجلد التفسير والمفسرونهـ(. 1398الذهبي، محمد السيد حسين )ت 

 ط، د. ن.

بحر المذهب في فروع المذهب هـ(.  502إسماعيل )ت الروياني، أبو المحاسن عبد الواحد بن 

 م.2009، 1. بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة 10. تحقيق: طارق فتحي السيد. المجلد الشافعي

. تعليق: ليفي بروفنسال. المجلد نسب قريشهـ(. 236الزبيري، مصعب بن عبد الله بن المصعب )ت 

 ن. ، د.3. القاهرة: دار المعارف، الطبعة 1

. بيروت: دار العلم 1. المجلد أعلام النبلاءهـ(.  719الزركلي، خير الدين بن محمود الدمشقي )ت 

 للملايين، بدون طبعة، د. ن.



73 
 

ِ الزيلعي، عثمان بن علي الحنفي.  لْبيِّ حقيق: شهاب . تتبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشِّ

لْبِيّ. المجلد   .1314، هـ1القاهرة: المطبعة الكبرى الأميرية، الطبعة . 6الدين أحمد بن محمد الشِّ

الجواهر والدرر في ترجمة شيخ الإسلام هـ(. 902السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن )ت 

 م.1999، 1. بيروت: دار ابن حزم، الطبعة 3. المجلد ابن حجر

مجلداً، دار  12، التاسعالضوء اللامع لأهل القرن السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن، 

 .1992الجيل، بيروت، الطبعة الأولى، 

 ،مختصر الفوائد المكية فيما يحتاجه طلبة الشافعيةالسقاف، علوي بن أحمد الشافعي المكي، 

 .2005، دار المنهاج، جدة، الطبعة الأولى، 1المجلد

. تحقيق: عبد الأثرتوجيه النظر إلى أصول هـ(. 1338السمعوني، طاهر بن صالح الجزائري )ت 

 م.1416/1995، هـ1. حلب: مكتبة المطبوعات الإسلامية، الطبعة 2الفتاح أبو غدة. المجلد 

، 1لد ، المجنفائس الدرر في تراجم علماء القرن الثالث عشرالسيفي، أبو بكر بن محمد باعمرو، 

 .2012دار المنهاج، جدة، الطبعة الأولى، 

 .الفتح الكبير في ضم الزيادة إلى الجامع الصغيرهـ(. 911)ت  السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر

 م.1423/2003، هـ1. بيروت: دار الفكر، الطبعة 3تحقيق: يوسف النبهاني. المجلد 

. بيروت: 1. المجلد نظم العقيان في أعيان الأعيانهـ(. 911السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر )ت 

 المكتبة العلمية، د. ط، د. ن.

. بيروت: 1المجلد  نظم العقيان في أعيان الأعيان.هـ(. 911ي، عبد الرحمن بن أبي بكر )ت السيوط

 المكتبة العلمية، د. ط، د. ن.

. تحقيق: سليم الاعتصامهـ(. 790الشاطبي، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي )ت 

 م.1412/1992، هـ1. الدمام: دار ابن عفان، الطبعة 2بن عيد الهلالي. المجلد 

مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ هـ(. 977الشربيني، شمس الدين محمد بن محمد الخطيب )ت 

. بيروت: دار الكتب العلمية، 4. تحقيق: علي محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود. المجلد المنهاج

 د. ط، د. ن.

. دمشق: دار 1. المجلد ين في الحديث. الحافظ ابن حجر العسقلاني: أمير المؤمنالشيخ، عبد الستار

 ، د. ن.1القلم، الطبعة 



74 
 

. 1 . المجلداللمع في أصول الفقهالشيرازي، أبو إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي. 

 م.2003هـ/1424، 2بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة 

. طرابلس: 1. المجلد السقوطالدولة العثمانية: عوامل النهوض وأسباب الصلابي، محمد بن مختار. 

 ، د. ن.1شركة الأمل للتجهيزات الفنية، الطبعة 

حمد محمد . تحقيق: أجامع البيان في تأويل القرآنالطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير الأملي. 

 / د. ن.420، هـ1. بيروت: مؤسسة الرسالة، الطبعة 30شاكر. المجلد 

. تحقيق: يحيى إكمال المعلم بشرح صحيح مسلمهـ(.  544عياض، أبو الفضل عياض اليحصبي )ت 

 م.1419/1998، هـ1. بيروت: دار الوفاء، الطبعة 9إسماعيل. المجلد 

حيى . تحقيق: يإكمال المعلم بشرح صحيح مسلمعياض، القاضي أبو الفضل عياض اليحصبي. 

 م.1998/ 1419، هـ1. بيروت: دار الوفاء، الطبعة 9إسماعيل. المجلد 

مجلدات، دار الكتب العلمية،  4، الفتاوى الفقهيةالعيدروس، محيي الدين عبد القادر بن عبد الله، 

 .1994بيروت، الطبعة الأولى، 

دار  1لد ، المجالنور السافر عن أخبار القرن العاشرالعيدروس، محيي الدين عبد القادر بن عبد الله، 

 .1985الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 

مجلدات، دار  3، تحقيق: خليل المنصور، الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرةالغزي، نجم الدين، 

 .1997الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 

 . بيروت: دار إحياء التراث العربي، د. ط.، د. ن.9. المجلد معجم المؤلفينكحالة، عمر بن رضا. 

التوضيح شرح الجامع هـ(. 747ن مسعود المحبوبي )ت المحبوبي، صدر الشريعة عبيد الله ب

 ، د. ن.1. القاهرة: مطبعة مصطفى البابي الحلبي، الطبعة 12. المجلد الصحيح

. المجلد سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشرهـ(. 720مراد الحسيني، محمد خليل بن علي )ت 

 م.408/988، هـ3 . بيروت: دار البشائر الإسلامية ودار ابن حزم، الطبعة4

. تحقيق: صحيح مسلمهـ(.  261- 206مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري )

، 1. القاهرة: مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، الطبعة 5محمد فؤاد عبد الباقي. المجلد 

 م.1374/1955هـ



75 
 

بد . تحقيق: محمد فؤاد عسلمصحيح ممسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري. 

 م.1955هـ/1374، 1. القاهرة: مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، الطبعة 5الباقي. المجلد 

المناوي، زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي 

تحقيق: المرتضي الزين أحمد. المجلد  .اليواقيت والدرر في شرح نخبة ابن حجرهـ(. 1031القاهري )ت 

 م.1999، 1. الرياض: مكتبة الرشد، الطبعة 1

الجامع لمسائل أصول الفقه وتطبيقاتها على هـ(. 1435النملة، عبد الكريم بن علي بن محمد )ت 

 م.1420/2000، هـ1. الرياض: مكتبة الرشد، الطبعة 4المجلد  المذهب الراجح.

. باشر المجموع شرح المهذبهـ(.  676لدين يحيى بن شرف )ت النووي، أبو زكريا محيي ا

. القاهرة: إدارة الطباعة المنيرية، مطبعة التضامن الأخوي، بدون 20تصحيحه: لجنة من العلماء. المجلد 

 هـ. 1347-1344طبعة، 

. روضة الطالبين وعمدة المفتينهـ(.  676النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف )ت 

، 3عمان: المكتب الإسلامي، الطبعة -دمشق-. بيروت12ق: زهير الشاويش. المجلد تحقي

 م.1412/1991هـ

. تحقيق: لجنة المجموع شرح المهذبهـ(. 676النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف )ت 

 .1347-1344، هـ1. القاهرة: إدارة الطباعة المنيرية، الطبعة 20من العلماء. المجلد 

  



76 
 

 

AKSARAY ÜNİVERSİTESİ TEZ DEĞERLENDİRME FORMU 

Öğrencinin Adı Soyadı: ABDUL RAHMAN YASIN EL-JABOURI EVET 

Kapak  

1 Tez başlığı, tutanaktaki başlıkla aynı mı?  

2 Kapaktaki ay ve yıl savunmaya girilen tarihle tutarlı mı?  

3 Kapak format kılavuzdaki kapak formatına uygun mu?  

4 Kapakta yazılan tüm yazılar doğru olarak verilmiş mi?  

İçindekiler 

5 Sayfa numaraları tam verilmiş mi?  

6 Şekil, çizelge vb. listeleri verilmiş mi? Sıralaması doğru mu?  

7 Özet, abstract, giriş, sonuçlar vb. bölümler var mı?  

8 Yazım hataları kontrolü yapıldı mı?  

Giriş 

9 Hazırlanan tezin önemini anlatıyor mu?  

10 İkinci ve üçüncü dereceden başlık içermemeli kuralına uyuldu mu?  

Özet/Abstract 

11 Kılavuza uygun mu?  

12 Ay ve yıl savunmaya girilen tarihle tutarlı mı?  

13 Özet; tek sayfa, tek aralık, tek paragraf kuralına uygun olarak yazıldı mı?  

14 Bilim kodu, sayfa adedi, anahtar kelimeler ve tez danışmanı yazıldı mı?  

Kaynakça 

15 Kaynakların tamamına metin içinde atıf yapıldı mı?  

16 Kaynak formatı kılavuzdaki kaynak formatına uygun olarak hazırlanmış mı?  

17 Atıf formatı kılavuzdaki atıf formatına uygun mu?  

Atıf Yöntemi                            APA 7    □                     CMS                        □  İSNAD  □ 

Genel Değerlendirme 

18 Etik beyan açıklaması okundu, uyuldu ve imzalandı mı?  

19 Kabul/Onay sayfası kılavuzdaki formata uygun olarak düzenlenmiş mi?  

20 
Kabul /Onay sayfasında belirtilen oy birliği/oy çokluğu seçeneklerinden uygun olanı 

savunmayla tutarlı olacak şekilde belirlenmiş mi? 
 

21 Sayfa kenar boşlukları ve sayfa numaraları kılavuzdaki formatına uygun mu?  

22 Paragraf boşlukları ve metin satır aralığı kılavuza uygun olacak şekilde düzenlenmiş mi?  

23 Başlık yazımları kılavuzdaki başlık formatlarına uygun mu?  

24 Yazı tipi ve boyutu kılavuzdaki yazı tipi ve boyutu formatına uygun mu?  

25 Şekil, çizelge vb. açıklama ve numaralandırmaları kılavuzdaki formata uygun olarak 

yazılmış mı? 
 

 

İmza 

DR. ÖĞR. ÜYESİ ZAHİT  KAPLANGÖZ 


