
 

T.C.  
 
 
 
 
 
 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                             
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ  
LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

EKİM 2024 

İNSAN MERKEZCİ OLMAYAN HAYVAN TEMSİLLERİ: ANTENNAE 
DERGİSİ ÖRNEĞİ 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. N. Gamze TOKSOY 
 

Almina GÖL 

Sosyoloji Anabilim Dalı 
 

Genel Sosyoloji ve Metodoloji Programı 

 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 

                            
           
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                            
 
 
 
 
 
              
 
 
 
                                                      
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EKİM 2024 
 

İNSAN MERKEZCİ OLMAYAN HAYVAN TEMSİLLERİ: ANTENNAE 
DERGİSİ ÖRNEĞİ 

 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Almina GÖL 

Sosyoloji Anabilim Dalı 
 

Genel Sosyoloji ve Metodoloji Programı 

 
 
 
 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. N. Gamze TOKSOY 
 

T.C. 
MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 





iii 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
       
 
  



iv 
 

 

 

 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü tez yazım 

klavuzuna uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

• tez içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde 

ettiğimi, 

• görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel etik kurallarına uygun 

olarak sunduğumu,  

• başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu,  

• atıfta bulunduğum eserlerin tümünü kaynak olarak gösterdiğimi, 

• kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı,  

• ücret karşılığı başka kişilere yazdırmadığımı (dikte etme dışında), 

uygulamalarımı yaptırmadığımı, 

• ve bu tezin herhangi bir bölümünü bu üniversite veya başka bir üniversitede 

başka bir tez çalışması olarak sunmadığımı 

 

beyan ederim. 

 

 

         .... 

 
 

 



v 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

 

 

 

 

Onunla kurduğum bağ sayesinde bu çalışmanın tohumlarını atan Dita’ya, 

 

 

 



vii 
 

  



viii 
 

 

 

İNSAN MERKEZCİ OLMAYAN HAYVAN TEMSİLLERİ: ANTENNAE 
DERGİSİ ÖRNEĞİ 

ÖNSÖZ 

Bu çalışma farklı disiplinlerden aldığım eğitimlerin katkısıyla ortaya çıkmıştır. 

Hayatımın bütününü etkileyen hayvanlarla kurduğum ilişkileri akademik ve politik bir 

zeminde tartışma arzumun ürünüdür. Görüntülerin ötekine dair algılarımızı önemli 

oranda etkilediği dünyamızda, sanatsal üretimler aracılığıyla insan olmayan 

hayvanların görsel imgelerle nasıl temsil edilebileceği meselesini odağına almıştır ve 

buradan hayvanlara yöneltilen ayrımcı tutum ve davranışları besleyen yargıları 

sorgulama gayretindedir. Bu çaba, 2024’ün Türkiye’sinde sokak hayvanlarının 

öldürülmesinin yolunun açıldığı yasasının meclisten geçtiği döneme denk geldi. 

Öldürülen hayvanların görütülerinin medyada yayıldığı böyle bir dönemde bu tezi 

yazmak duygusal zorluklar getirdi buna rağmen bakışın değiştirilebileceği umudunu 

canlı tutma sorumluluğunu da bana hissettirdi. 

 

Bu tezin tamamlanmasında her zaman desteklerini hissettiğim aileme, hayatımı 

paylaştığım Dita’ya teşekkür ederim. Başta tez danışmanım  Doç. Dr. N. Gamze 

TOKSOY’a jüri üyelerim Doç. Dr. Özlem GÜÇLÜ’ye,  Doç. Dr. Nihan BOZOK’a  

tüm yardım ve destekleri için ve Mimar Sinan Sosyoloji bölümünde derslerini aldığım 

ve ufkumu epeyce genişleten tüm hocalarıma teşekkürlerimi sunarım. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ix 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



x 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ  ................................................................................................................ ix 
İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... x 
ŞEKİL LİSTESİ ........................................................................................................ xi 
ÖZET  .............................................................................................................. xiv 
SUMMARY .............................................................................................................. xvi 
1. GİRİŞ….. ............................................................................................................. 178 

1.1 Araştırmanın Yöntemi .............................. 2Hata! Yer işareti tanımlanmamış. 
2. SOSYAL BİLİMLERDE İNSAN MERKEZCİ BAKIŞIN ELEŞTİRİSİ…….24 

2.1 ‘Erkekinsan’ı Aşmak ve Yeni Arayışlar ........................................................... 24 
2.2 Modernite, Bakış ve Görüntülerde Hayvan Temsili. ........................................ 35 

3. ANTENNAE DERGİSİ’NDE HAYVAN TEMSİLLERİNE YÖNELİK 
ELEŞTİREL BAKIŞ VE DİL ARAYIŞI .......................................... 40 

3.1 Sanat Tarihinde Hayvanların Temsiline Dair Genel Bir Değerlendirme …….40 
3.2 Antennae Dergisi’nden Hayvan Temsilleri ve Yeni Arayışlar Üzerine ..... Hata! 
Yer işareti tanımlanmamış. 

3.2.1 Ann Ropp & Suzanne Stryk’ın Karıncaları ............................................... 51 
3.2.2 Kate Samworth’un Ceylan ve Tilkisi ........................................................ 56 
3.2.3 Jessica Holmes ve Kendi Mekanında Köpekler ........................................ 58 

        3.2.4 Patricia Goodrich'in Tilkileri…..………………………………………...61 
        3.2.5 Kiki Smith'in Kurtları..…………………………………………………..63 
        3.2.6 Diane Fox'un Deve Kuşları.……………………………………………...65 
        3.2.7 Amy Stein'ın Evcil Hayvanları…………………………………………..67 
        3.2.8 Yvette Watt'ın Hayvan Gözleri…..………………………………………70 
        3.2.9 Elena Antoniolli'nin Ölü Ağaçlarda Yaşayan Böcekleri…..………….....73 
4. SONUÇ……… ...................................................................................................... 77 
KAYNAKLAR .......................................................................................................... 81 
ÖZGEÇMİŞ .............................................................................................................. 82 



xi 
 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

 
Şekil 1: The Tiger Hunt, Peter Paul Rubens, tuval üzerine yağlıboya resim, 1615 – 
1616……………………………………………………………………………….....42 
Şekil 2: The Kongouro from New Holland, George Stubbs, yağlıboya resim, 
1772……………………………………………………………………………….....43 
Şekil 3: Untitled, Ann Ropp & Suzanne Stryk, kağıt üzerine sulu boya ve akrilik 
2011. ………………………………………………………………………………...52 
Şekil 4: Untitled, Ann Ropp & Suzanne Stryk, kağıt üzerine sulu boya ve akrilik 
2011. ………………………………………………………………………………...53 
Şekil 5: Untitled, Ann Ropp & Suzanne Stryk, kağıt üzerine sulu boya ve akrilik 
2011. ………………………………………………………………………………...54 
Şekil 6: Untitled, Ann Ropp & Suzanne Stryk, kağıt üzerine sulu boya ve akrilik 
2011. ………………………………………………………………………………...55 
Şekil 7: Winter Companions, Kate Samworth, 2023. ………………………….......57 
Şekil 8: A Device Which Is Exploading, Jessica Holmes, Karışım Medya, 
2011……………………………………………………………………………….....59 
Şekil 9: Hours Or Even Days Of Warning, Jessica Holmes, Karışım Medya, 
2011……………………………………………………………………………….....60 
Şekil 10: Fox, Patricia Goodrich, Tahta Üzerine Akrilik Boya, 2009. ………….....62 
Şekil 11: Fox Resmi ve Fox Şiiri. ……………………………………………….....63 
Şekil 12: Lying With The Wolf, Kiki Smith, Kağıt Üzerine Mürekkep ve Kalem, 
2001. ………………………………………………………………………………...65 
Şekil 13: UnNatural History Series (1998-2006), Diane Fox, Siyah Beyaz Fotoğraf, 
2001. ………………………………………………………………………………...67 
Şekil 14: Howl (from the Domesticated series), Amy Stein, Fotoğraf. ……………69 
Şekil 15: In Between (from the Domesticated series), Amy Stein, Fotoğraf. ……...70 
Şekil 16: The Eyes Have It (Pig, Cow, Sheep, Chicken), Yvette Watt, Giclee Baskı, 
2010. ………………………………………………………………………………...72 
Şekil 17: Oniscus Asellus, Elena Antoniolli, Fotoğraf, 2023. ……………………...74 
Şekil 18: Caphidium Quadrimaculatum, Elena Antoniolli, Fotoğraf, 2023. …….....75 
Şekil 19: Uloma Culinaris, Elena Antoniolli, Fotoğraf, 2023. ……………………..76 
 
 
 
 
 
  



xii 
 



xiii 
 

İNSAN MERKEZCİ OLMAYAN HAYVAN TEMSİLLERİ: ANTENNAE 
DERGİSİ ÖRNEĞİ 

ÖZET 

Etrafımızda dönen bazen bizi saran bazen de akışına kendimizi bıraktığımız zamanı 
özellikle şimdilerde imgelerden bağımsız düşünmek neredeyse imkansız. Bazen yolda 
yürürken canlı renkli bilboardlara, bazen bir dergi kapağına bazen de bilgisayar 
ekranına bakıyoruz. Görmek ve anlamlandırmak istiyoruz. Ama bazen de bakmayı ve 
görmeyi seçmediğimiz görüntülere maruz kalabiliyoruz. Dünyanın bu zamanında 
görüntülerle çeperlenmişken görüntüleri iktidarın bir alanı olarak düşünüyor muyuz? 
Neyi gördüğümüzü ve bunun bizlere nasıl gösterildiğini sorguluyor muyuz? 
 
Bu tezdeki ana amaçlarımdan biri görüntülerin de bir iktidar alanı olarak 
kurgulandığından bahsederek hayvanların bulunduğu görüntüleri tartışmaya açmaktır. 
İnsan olmayan hayvanların yaygın dolaşımda olan durağan görüntüleri onlara 
yöneltilen nesneleştirici ve ötekileştirici tutum ve davranışları besler niteliktedir. 
Görüntüler, hayvanı nesneye indirgeyen ataerkil sistemin görsel temsil alanında nasıl 
çalıştığını ve egemen bakışa nasıl hizmet ettiğini anlamanın yollarından biridir. 

 
Bu çalışmada ilk olarak insanmerkezci bakışın eleştirisinden söz edildi. Hayvanın 
insan tarafından sömürüsüne dayalı ilişkinin tarihi farklı boyutlarıyla yeniden gözden 
geçirilmeye muhtaçtır. Eleştirel hayvan çalışmalarının açtığı tartışmalar bu bağlamda 
yeni kapılar aralarken gündelik hayatın pratiklerini ve etiğini de yeniden 
sorunsallaştırma imkanı yaratır.   
 
Ardından bakışın nasıl şekillendiğini, görmenin ve temsilin iktidar alanı olarak nasıl 
işlediğini, toplumsal yaşamın imgeler dünyasına nasıl taştığını hayvanların görsel 
temsilini merkeze alarak tartışma açıldı. Bu bağlamda sanatsal üretimlere odaklanıldı. 
Hayvanların alışılagelmiş temsillerini eleştirel bir gözle yeniden değerlendiren bir 
mecra sunan Antennae dergisi merkez alınarak görsel dilin değişmesinin insan dışı 
varlıklara bakışı, düşünme biçimlerini ve eylemleri de değiştirme potansiyeli olduğuna 
dikkat çekildi. 
 
 
 
 
Anahtar Kelimeler: Görsel sosyoloji, eleştirel hayvan çalışmaları, Antennae dergisi, 
hayvan imgesi, hayvan temsili.  
 
 
 
 
 
 
 
 



xiv 
 

 



xv 
 

NON-ANTHROPOCENTRIC ANIMAL REPRESENTATIONS: THE 
EXAMPLE OF ANTENNAE MAGAZINE 

SUMMARY 

Especially nowadays, it is almost impossible to think independently of the images of 
the time that revolves around us, sometimes surrounds us, and sometimes we abandon 
ourselves to its flow. Sometimes we look at brightly colored billboards while walking 
on the street, sometimes at a magazine cover, and sometimes at a computer screen. We 
want to see and make sense of it. But sometimes we can be exposed to images that we 
do not choose to look at and see. In this time of the world surrounded by images, do 
we think of images as a field of power? Do we question what we see and how it is 
shown to us?  

 
One of my main aims in this thesis is to discuss images of animals by mentioning that 
images are also constructed as a field of power. The static images of non-human 
animals in widespread circulation feed the objectifying and othering attitudes and 
behaviors directed at them. Images are one of the ways to understand how the 
patriarchal system that reduces animals to objects works in the field of visual 
representation and how they serve the dominant view.  
 
In this study, the criticism of the anthropocentric perspective was first mentioned. The 
history of the relationship based on the exploitation of animals by humans needs to be 
reexamined in different dimensions. The discussions opened by critical animal studies 
open new doors in this context and create the opportunity to re-problematize the 
practices and ethics of daily life.  
 
Then, a discussion was opened on how the gaze is shaped, how seeing and 
representation function as a field of power, how social life spills over into the world 
of images, focusing on the visual representation of animals. In this context, the focus 
was on artistic productions. Centering on the Antennae magazine, which offers a 
medium that critically re-evaluates the conventional representations of animals, it was 
emphasized that the change in visual language has the potential to change the 
perspective, ways of thinking and actions towards non-human beings. 
 
Keywords: Visual sociology, critical animal studies, animal image, animal 
representation, ecofeminist animal studies 
 

 



xvi 
 

 



17 

1.  GİRİŞ 

Bu çalışmanın ortaya çıkmasında aldığım eğitimler kadar yaşamımı paylaştığım 

Dita’nın etkisi büyük oldu. Büyüdüğüm aile hayvanlarla pek ilişkisi ve iletişimi 

olmayan bir aileydi. Bu yüzden hayvanlarla kurduğum ilişkiyi ben kendi başıma 

şekillendirdim diyebilirim. Çocukluğumdan beri hayvanları severdim ve hep birlikte 

vakit geçirebileceğim hayatımı paylaşacağım bir hayvan dostumun olmasını dilerdim. 

Bu şansı biraz daha geç bir yaşta tecrübe etmiş olmama rağmen bir hayvanla evde 

birlikte yaşamanın getirdiği duyguların benim eğitim aldığım alanlardaki 

araştırmalarımı da etkilediğini söyleyebilirim.  

 

Üniversiteyi kazanıp tek yaşamaya başlayana kadar bir hayvanla yaşam alanımı 

paylaşma şansım olmamıştı. Uzun konuşmalar sonunda bir şekilde ailemi ikna ettikten 

sonra bir kediyle beraber yaşamaya başladım. On dokuz yaşındaydım. Bu dönemde 

kendi yaptığım okumalar kadın hareketleri ve beden politikaları üzerineydi. Okudukça 

bilgileniyor, bilgilendikçe bazen hırslanıyor ve günlük hayatımda minik savaşlar 

vermemi güçlendirecek bir altyapı sağlıyordum. Okumalarımdan yola çıkarak 

kadınların ve hayvanların yaşadıkları bazı olayların ne kadar da benzer olduğunu 

düşünüyordum. Hayvanlara dair bakışın nasıl yerleşikleşmiş olabileceğine dair 

zihnimdeki sorular artıyordu.   

 

Bu süre boyunca kedim Dita ile kurduğum ilişki hayvanlara olan bakışımı değiştirdi. 

Tabi ailemin de hayvanlara olan bakışını değiştirdi. Ben artık tüm hayvanlara karşı 

kendimi sorumlu hissediyordum ve bir tavır sergileme gücüne erişemiyordum. 

Vejetaryen olmak istiyordum ama ailemden gelen bazı söylemlere karşı 

çıkamıyordum. Ta ki bir gün ısrarcı bir şekilde hayvan yedirmek istedikleri zamana 

kadar. O gün ve sonrası altı yıl vejetaryenlık deneyimim oldu.  Daha sonrasında da 

üçüncü yılıma gireceğim vegan bir hayat sürme yolunda büyük bir dönüşüm geçirdim. 

O günden sonra kadın ve hayvana yapılan tahakküm arasında bağ kuran okumalara 

ilgim arttı ve insan merkezli dünya algısına dair eleştirilere yönelmem böylece 

mümkün oldu.  



18 

 

Bu araştırmanın odağını belirlenmesinde ise aldığım eğitimlerin bana getirdiği 

tartışmaların doğrudan etkisi var. Lisans eğitimim sanat tarihi alanındaydı. Bu nedenle 

lisans boyunca görsel imgeleri sanatsal üretimler üzerinden hem tarihsel boyutlarıyla 

hem de toplumsal işlevleriyle sorgulama fırsatı bulmuştum. Ardından sosyoloji 

bölümünde aldığım dersler, özellikle görsel sosyoloji dersleri önceki eğitimimde fark 

ettiğim görüntülerin toplumu etkileme ve yönlendirme gücüne dair eleştirel bir bakış 

açısı edinmemi sağladı. Kendi dışımızdaki dünyayı algılarken ötekine bakışımız hele 

de o hayatlar hakkında doğrudan bilgi ve deneyimlerimiz yoksa görüntülerden 

etkilenir. Bize gösterilenin, çerçevenin sınırlarının ne olduğu, nelerin tekrarlandığı ve 

nelerin görsel alana dahil edilmediği gibi sorular egemen bakışın görsel karşılıklarını 

fark etmemiz açısından büyük önem taşır. Görüntülere bu eleştirel mesafeyi koyarak 

bakmaya başladığımda insan merkezli bakışın özellikle yaygın dolaşımda olan 

görüntülerle tekrar tekrar nasıl taşındığını fark etmem mümkün oldu. Yüksek lisans 

eğitimim sırasında aldığım derslerden eleştirel hayvan çalışmalarının etkisi, bütün bu 

kesişmeler beni elinizdeki araştırmanın odaklandığı sanatsal imajları incelemenin 

değerli olacağı fikrine taşıdı. 

 

Bu araştırma, sadece kadının değil doğanın ve hayvanların da çıkar uğruna 

sömürüldüğü ataerkil kapitalist sistemin işleyişinde görüntülerin etkisinin ne olduğu 

sorusunu insan olmayan hayvan temsilleri üzerinden anlamaya çalışıyor. Bakışın 

hayvanlar üzerinde nasıl şekillendiği sorusu, görsel dünyanın makbul kabul edilen 

bedenlerin temsili dışında kalan yaşamları nasıl ötekileştirdiğini gösteren örnekler 

arasındadır. Özellikle medyada yaygın dolaşımda olan görüntüler incelendiğinde belli 

karelerin ve pozların tekrarlandığı ve bu görüntülerin insan merkezli bakış açısını 

yansıttığı görülür. Hayvanlara dair alışılmış görsel çerçeveler, insanlarla ilişkileri 

üzerinden, insanların onlardan nasıl yararlandıkları üzerinden tanımlanır. Bu şekilde 

hayvana yöneltilen egemen bakış onları nesneleştirir ve araçsallaştırır. 

  

Ancak, medyada tekrarlanan insan dışındaki hayvanların görsel temsilleri sanatsal 

üretimlerin yaratıcı alanında yapı bozumuna uğratılabilmektedir. Sanatsal pratiklerin 

olaylara bakış açımızı değiştirebilecek bir potansiyeli olduğu varsayımından hareketle 

bu araştırmada hayvan temsillerini işlerinin esas meselesi haline getirmiş sanatsal 

çalışmalar odağa alınmıştır. Özellikle 1960’lardan sonra kavramsal sanatın ortaya 



19 

çıkmasıyla sanatın konusu, nesnesi değişmiş ve sanatın sadece estetik değerler 

üretmekten fazlası olduğu gösterilmiştir. Bu yönüyle aslında sanatsal üretimlerin ilk 

oluşum sürecinde aktivizm tomurcuklarının da yer aldığını söylemek mümkündür. 

Düşündüren, duyguları harekete geçirebilen ve yaratıcı olmalarıyla da alternatif 

üretebilen sanatsal yapıtlar egemen bakışı ve kavramları bükebilecek potansiyele 

sahiptir. Sanatsal üretimlerde temsilin sınırlarını zorlamaya dönük süren bu çabanın 

sosyal bilimler içinde eleştirel hayvan çalışmalarının getirdiği tartışmalarla kesişen 

noktaları vardır. Kavramsal sanat içinde toplumsal yaşamın normatif çerçevelerini 

kırma çabası hayvanlara yönelik insan merkezci tutum ve davranışların eleştiri 

zeminini daha da güçlendirir.  

 

Bütün bu varsayımlardan hareketle elinizdeki çalışmanın birinci bölümünde insan 

merkezci algının eleştirisine bakılarak sosyal bilimler içerisinde hayvan çalışmalarının 

açtığı yollara dikkat çekildi. Eleştirel hayvan çalışmalarının esas argümanlarının 

şekillenmesinde önemli rolü olan ekofeminist perspektife değinildi. Görme, bakış ve 

modernite ilişkisinden de söz edilerek görüntüler aracılığıyla kurulan egemen bakışın 

hayvanlara olan ayrımcı yaklaşımlardaki etkisi vurgulandı.  Böylece görmenin de bir 

iktidar alanı olarak inşa edilişiyle hayvan temsilleri arasındaki bağa işaret edildi.  

 

İkinci bölümde ise sanatın temsil gücüne ve aslında kırılganlığına işaret edilerek 

sanatın bazı düşünce biçimlerini dolayısıyla eylemlerimizi değiştirme potansiyeline 

vurgu yapıldı. Ardından bu potansiyeli açığa çıkarma çabası olarak görülebilecek 

Antennae (The Journal Of Nature In Visual Culture) dergisi ve dergide yer alan 

sanatsal üretimler hayvan temsillerine alternatif sunan örnekler olarak incelendi.  

Hayvanları, doğayı, bunların varoluş biçimlerini ve insanlarla ilişkilerini dert etmiş ve 

işlerinin çoğunu bu konu üzerinde gerçekleştirmiş sanatçıların açtığı mecra etrafında 

tartışma genişletildi.  

 

1.1.Araştırmanın Yöntemi 

 

Bu araştırmada, sanatsal üretimler aracılığıyla görsel temsil alanında hayvanlara 

yöneltilen nesneleştirici ve ötekileştirici bakışın nasıl dönüştürülebileceği sorusu 

merkeze alındı. Araştırma, bu soru etrafındaki tartışmaların sanatsal alanda 

yansımalarını görebileceğimiz Antennae: The Journal Of Nature In Visual Culture 



20 

dergisi içerisinde işlerine yer verilen sanatçıların hayvan temsillerine odaklandı. 

Antennae, 2006 yılında Giovanni Aloi tarafından kurulan bağımsız, karma ve hakemli 

bir dergidir.1 Doğanın görsel kültürdeki yansımasını disiplinler arası bir şekilde ele 

alan ve içeriğinde sanatçılara, bilim insanlarına, akademisyenlere, aktivistlere, 

küratörlere yer veren bir dergidir. Kurucusu ve genel yayın yönetmeni Aloi, Chicago 

Sanat Enstitüsü Okulu'nda modern ve çağdaş sanat dersleri veren bir eğitimci olmanın 

yanında küratörlük de yapmaktadır. Aloi’nin bu özellikleri derginin misyonu ve 

vizyonunun belirlenmesinde önemli bir rol oynamıştır.  

 

İnsan-hayvan çalışmalarının yükselişiyle aynı zamana denk gelen Antennae, bu alanda 

araştırma yapan araştırmacılar için de vazgeçilmez bir kaynak niteliğindedir. Bilgi 

aktarımı ve katılımı genişletme hedeflerinin altının çizildiği2, sosyal bilimlerde insan 

dışı dönemeci olarak hatırlanacak eleştirel perspektife önemli bir katkı sunan derginin 

bu araştırma kapsamında incelenirken altmış iki sayısı yayınlanmıştı. Dolayısıyla bu 

tezde Antennae dergisi, sosyal bilimler içinde halihazırda tartışılan insan merkezci 

algıya dair meselelerin sanatsal üretimlerde nasıl ele alındığının ve kesişimlerin neler 

olduğunun okunabileceği bir kaynak olarak merkezi önemdedir.  

 

Dergi sanatsal üretimlerde hayvan temsillerini bir çok boyutuyla ve yaratıcı metinlerle 

tartışmaya açmaktadır. Hayvan olmanın nasıl bir deneyim olduğu, hayvanları öldürme 

pratiğinin farklı kültürlerde nasıl yönetilebileceği, hayvan bedeninin nasıl metaya 

dönüştürüldüğü, görsel kültürde hayvanların nasıl temsil edildiği, resimde, 

reklamlarda, fotoğrafta hayvan temsilleri gibi bir çok meseleyi tartışma biçimi bu 

araştırmanın temel argümanlarını destekler niteliktedir. Bu nedenle araştırmada 

öncelikle derginin tüm sayıları dikkatle incelenmiş, hayvan temsillerinin 

dönüşümünün görülebileceği tartışmalar ve sanatsal işler belli temalar etrafında 

seçilmiş ve değerlendirilmiştir.  

 

Dergideki işler seçilirken öncelikle sanatçıların medyada tekrarlanan hayvan 

görselleştirmelerinin normatif çerçevelerinin sınırlarını zorlayan ve eleştirel düşünme 

olanakları yaratan işlerinin alınmasına özen gösterilmiştir. Zira yaygın dolaşımda olan 

 
 
1 https://www.antennae.org.uk/about-9 
2 https://www.antennae.org.uk/about-9 



21 

hayvan görüntüleri, hayvanları nesneleştiren ve bizleri de onları dikizleyen seyirciler 

konumuna getiren türden çerçeveler üretir. Araştırmanın ön incelemesinde internet 

üzerinden yapılan taramalarda sözünü ettiğimiz çerçevelerin ortak noktaları 

görülmüştür. Bize sunulan, maruz kaldığımız hayvan görsel temsilleri çoğunlukla 

hayvanlara insansı özellikler yükleyen, kendi yaşamlarının öznesi olarak algılamamıza 

izin vermeyen, çevresindeki başka canlılarla ilişkilerini hissetmemizi zorlaştıran ve 

bakışlarımızı hiyerarşik bir konumda yöneltmemize neden olan türden 

görselleştirmelerdir. Dergideki örneklerde ise kullanılan formlarla, kompozisyonlarla 

bizim bakışımızı yönlendirme biçimleriyle hayvanlarla etkileşimin farklı yollarını 

açma ve onları kendi özne konumlarıyla bakışlarımıza taşıma potansiyeli olan işler 

değerlendirilmiştir. 

 

Antennae dergisi açtığı mecrayla sanatsal üretimlerin niteliklerini dönüştüren ve 

ötekinin temsilini sorunsallaştıran bir yerde konumlanır. Bu ortamı besleyen aktörlerin 

kendi kişisel yaşamlarındaki tutum ve davranışlarının da eleştirel yaklaşımlara katkısı 

vardır. Hayvanları nesneleştiren görsel temsillerden farklı bir bakışın mümkün olduğu 

iddiasını taşıyan sanatçılar, üretimlerinde ve politik tutumlarında da bu eleştirel 

bakışlarını yansıtan kişilerdir. Bu anlamda araştırmaya dahil edilen sanatçıların politik 

tutumları, feminist ve aktivist kimlikleri gibi ortaklıkları da onların işlerini 

değerlendirirken göz önüne alınmıştır.  

 

Önceki paragraflarda belirtilen niteliklerden yola çıkılarak toplam 9 sanatçıya 

araştırmada yer verilmiştir. Sanatçıların üretim dilini ve uslubuna hakim olmak 

amacıyla sanatçıların varsa kendi internet sitelerindeki ya da temsil edildikleri 

galerilerdeki işleri incelenmiştir. Böylelikle sanatçıların üretimlerindeki konu ve 

kavram setleri gün yüzüne çıkarılmıştır. Araştırmada sanatçıların bazen tek bir işi 

üzerine tartışma açılırken bazen de sanatçılar bir seri çalıştıysa o seri içerisinden birden 

fazla eser seçilmiştir. Böylece serinin anlam bütünlüğüne ve eserlerin de birbirleriyle 

olan dialoğuna yer verilmiştir. Bunlarla birlikte sanatçının kompozisyonu nasıl 

kurduğuna da bakılmıştır. Burada seçtiği hayvanın ne olduğu, bu hayvanı çerçevenin 

içerisinde nereye ve nasıl konumlandırdığına dikkat edilmiştir. Çevresindekilerle 

etkileşimlerin kompozisyona nasıl dahil ediğildiğinin yanısıra izleyiciyi davet ettiği 

bakış da önemli detaylardan biri olarak değerlendirmeye alınmıştır.



22 

2. SOSYAL BİLİMLERDE İNSAN MERKEZCİ BAKIŞIN ELEŞTİRİSİ 

Sosyal bilimler ve özellikle de sosyoloji ilgilendiği araştırma alanları, sınırlılıkları ve 

kullandığı kavram setleri ile insanmerkezci disiplinler olarak kurulmuş ve uzun bir 

süre boyunca da bu böyle süregelmiştir. Bu sebeple insandışı varlıkların sosyal 

bilimlere daha önce konu edilişi ikincil diyebileceğimiz kullanıma yönelik ve 

nesneleştirici bir yaklaşımdan ibaret olmuştur. Sosyoloji disiplini içerisinde aslında 

insan olmayan hayvanlar çoğu zaman insanı ölçüt alan çalışmalara eklemlenerek ancak 

bu şekilde dahil edilmişlerdir. Dolayısıyla hayvanlar kendi varoluşlarıyla 

araştırmaların kapsamlarına uzun bir süre girememişlerdir. 

Sosyal bilimlerin bu klasik yapısı ve argümanları alana getirilen yeni yaklaşımlarla ve 

tartışmalarla günümüzde büyük dönüşümler geçirmektedir. Bilginin neliği, ön 

kabulleri, sosyal bilimlerin gündelik yaşamı anlamada ve yorumlamada ne rol aldığı, 

sosyal bilimlerin merkez problemlerinin sınırları ve araştırma alanlarına dahil 

edilmeyen problemler gibi bir çok mesele farklı disiplinlerin katkısıyla da akademik 

tartışmaların ve üretimlerin konusu haline gelmektedir. Bu bağlamda sosyal bilimlere 

yöneltilen yakın dönem eleştiriler içerisinde insan merkezlilik eleştirisi, insan 

dışındaki varlıkların alana dahil edilmesi yönündeki düşünceleri ve üretimleri 

tetiklemiştir. Akademilerde insan dışındaki hayvanların öznellikleriyle araştırmalara 

dahil edilmesi yönündeki baskıların bugün ürünlerini vermeye başladığını söylemek 

mümkündür. Bu bölümde, sosyal bilimlerde insanmerkezciliğin eleştirisine dair 

tartışmalara değinilerek günümüzde bu tartışmaların ürünlerinin eleştirel bakış açısını 

besleme ve sosyal bilimleri dönüştürme potansiyeline işaret edilecektir. 

 

2.1. ‘Erkekinsan’ı Aşmak ve Yeni Arayışlar 

İnsan, her zaman kendi dışındaki öteki varlıklarla birlikte, iç içe geçmiş, dolaşık ilişki 

ağlarında ve etkileşimlerde varlık edinmiştir. Bu varoluş hiç bir zaman sadece insanla 

sınırlı olmamış olmasına ragmen insanı merkeze alan düşüncelerin, inançların ve 

düzenlemelerin neticesinde uzun süre insanın merkeze yerleştirildiği ve öteki 

varlıkların onun egemenliği altında olduğu varsayımına dayanılarak toplumsal sistem 

ve organizasyonlar yaratılmıştır.  



23 

Uzun süre boyunca geçerliliğini koruyacak olan ve günümüzde de hayvanlara yapılan 

zulümleri ve zorbalıkları meşrulaştıran bu düşünce ikili karşıtlıklardan köklenir. 

İnsanın farklılığını vurgulayan ruh kavramı ve onun çevresinde şekillendirilen iki 

kutuplu tanımlardır. Evrende ikili ayrımlar ruhsal ya da tinsel şeyler ve fiziksel ya da 

maddi şeylerdi.3 İnsan bilinci olan bir varlıktı ve bilinç maddi olamazdı. Bilinci 

“ölümsüz ruh’” olarak tanımlayan Descartes ruhu da Tanrı’nın yarattığını ileri sürdü 

ve bütün maddi varlıklar arasından sadece insanların ruhu olduğunu iddia etti.4 Yani 

Descartes’ın felsefesinde hayvanların bilinci yoktu ve bu söylem hıristiyan 

öğretilerinde de benzer şekilde kabul edilen bir görüştü. Bu görüşler hayvanların çok 

uzun bir süre boyunca acı başta olmak üzere haz da hissedemeyecekleri düşünüldüğü 

için nesneleştirilmelerinin ve insanın faydacı ilişkileri etrafında değer biçilmelerinin 

meşru zemini sağlanıyordu. Derek Ryan, Hayvan Kuramı isimli kitabında batı 

felsefesinin tarihi, hayvanların kapasitesinin ne olduğu, onlara nasıl muamelede 

bulunulabileceği ve genel olarak insandan (ya da daha açık olmak gerekirse, 

‘’erkek’’ten) daha aşağıda varsayılan konumlarına dair düşünüşte başat bir etkide 

bulunmuş olan antroposantrik (insan-merkezli) düşünme biçiminde hayvanların 

esaretine dair örnekler sunar. 5 Hayvanlık ve hayvanlık durumunun kurumsallaşması 

ve günümüzdeki ayrımcı yaklaşımlar kökenini klasik felsefecilerin hayvan hayatını 

sistematik olarak ele almaya başladıkları antik Yunan’dan ve sonrasında  aydınlanmacı 

görüşün yaratıcıları kimi 17. yüzyıl felsefecilerinden alır. Aydınlanmacı düşünce 

içinde doğa yeniden tanımlanmakla birlikte hayvanlara eşitlikçi ve kapsayıcı bir 

yaklaşımın getirildiğini söylemek mümkün değildir. Alman aydınlanmasının önemli 

isimlerinden olan Kant mesela, o dönemde verdiği derslerde hayvanların kendi 

varlıklarının bilincinde olmadığını onlara karşı hiçbir dolaysız görevimizin olmadığını 

söyler ve hayvanların sadece bir amaç uğruna araç olarak kullanılabileceğini bu 

amacın da insan olduğunu iddia eder. 

Feministler için hayvanların hizmet etmesi beklenen bu sözünü edilen insan erkektir. 

Eril beden bütün bir antroposen çağı diye bilinen sanayi sonrası dönemde kendi 

dışındaki varlıkların yaşamını tahakküm altına almış ve ekolojik tahribat yaratmıştır. 

 
 
3 Ryan, age. 
4 Ryan, age. 
5 Ryan, D., (2019). Hayvan Kuramı Eleştirel Bir Giriş. İstanbul: İletişim Yayınları. 



24 

Ekofeminizmin içinde yaşadığımız kapitalist sisteme getirdiği bütünsel eleştiriler 

vasıtasıyla insan dışındaki varlıklara yönelik tahakkümü daha geniş bir perspektifle 

anlama olanağı açılmıştır. Düalist dünya görüşünde erkek ile özdeşleştirilen akıl ve 

dolayısıyla bilme eyleminden yola çıkarak erkeklerin yazmış olduğu insan dışı 

varlıkların tarihini cinsiyetçi ve türcü önyargılardan bağımsız düşünemeyeceğimiz 

tespitini yapan ekofeminist yaklaşımların eleştirel hayvan çalışmaları literatüründe 

köklenen tartışmalara büyük katkısı vardır.   

Feminizmin erken dönemlerinden itibaren feministler insandışı hayvanlarla ilişkilerin 

kapitalist ataerkil sistemle bağını gün yüzüne çıkarmıştır. Hayvanlara uygulanılan 

zorbalıkların kökenlerini sosyal ve politik alanlarda aramaya koyulmuşlardır. Feminist 

hayvan çalışmaları da buradan haraketle bu alanın cinsiyetli bir alan olarak inşa 

edildiğine ve sömürü ilişkilerinin sistematikliğine dikkatimizi çekmeye çalışır. 

Feminist hayvan çalışmalarının bu yaklaşımı feminist çalışmalar ile hayvan 

çalışmalarını karşılıklı konuşturmaya birbirlerinin bagajlarından alışveriş yapmaya 

davet etmektedir. 

19. yüzyıl, Batı Avrupa’da ve Kuzey Amerika’da daha önce insanla doğa arasında var 

olan her türlü uzlaşma geleneğinin sona erdirilme sürecinin – bu süreç 20. yüzyıl 

kapitalizmiyle tamamlanmıştır- başlangıcına tanık olmuştur diyen Berger; bu kopuştan 

öncesinde insanın ilk çevresini hayvanların oluşturduğuna değinir.6 Hayvanların 

insanların ilk çevresini oluşturmasında elbette başka çıkarlar vardı fakat burada asıl 

önemli olanın bu ilişkinin değişmesine sebebiyet veren ve son kopmanın gerçekleştiği 

yer olarak kapitalizmi göstermesidir. Bu süreç hayvanları yararlanılabilir varlıklar 

olarak görmenin alışkanlığa dönüşmesidir. Bu alışkanlık nasıl inşa edildi? 

Aydınlanma ile birlikte gelen düalist dünya görüşünde, birbiriyle özdeşleştirilen akıl, 

kültür ve erkek insan; yine birbiriyle özdeşleştirilen duygu, doğa, dişillik ve hayvana 

üstün birer kategori olarak inşa edilmiştir. Bu aynı zamanda yaşamaya değer olanın da 

yerini belirginleştirir, insanlar biyolojik ve politik yaşamın alanı olan bios alanına dâhil 

edilirken, hayvanlar, bitkiler, mantarlar ve mikroplar, öldürülebilir olanların alanı 

olarak zoe ya da çıplak hayat alanına dâhil edilmişlerdir.7 Modern bilimsel disiplinlerin 

 
 
6 Berger, J. (2020). Hayvanlara Niçin Bakarız?. İzmir: Delidolu Yayınları. 
7 Burgan, E. Age. 



25 

yeşerttiği doğa-kültür ikililiği sosyolojinin de içerisine kolayca sızmış ve insanın diğer 

canlılar ile olan ilişkisini de uzun bir süre boyunca bu ikililik etrafında 

şekillendirmiştir. Felsefe alanında Merleau- Ponty, Heidegger ve Derrida ile insan-

hayvan, kültür-doğa gibi ikilikler yeniden sorgulanmaya başlayarak yeni düşünme 

biçimleri oluşturmaya çalışmışlarıdır. 

Bu düalist yaklaşımı ekofeminist perspektif sökmeye ve hayvanlara yönelik 

tahakkümün eleştirisini ataerkil kapitalist sistemle bağ kurarak açıklamaya çalışmıştır.  

Ekofeminizm hem mali hem de çevresel krizlerin cinsiyetli olduğunu açıklarken 

kapitalist ataerkil sistemde kadınların ve doğanın ‘’maddi kaynaklar’’ olarak 

görülmesinin yapısal olarak birbiriyle ilişkili olduğunu söyler.8 Yani doğanın üzerinde 

kurulan egemenliğin kadınlar üzerinde kurulan egemenlikle bağlantılı olduğunu ve bu 

iki durumun da ortadan kaldırılması gerektiğini savunur. Bu eleştirel kuram, ataerkil 

dünyada kadınların ve hayvanların benzer bir şekilde özne yerine nesne olarak 

konumlandırıldığı algısından yola çıkarak bize hiyerarşi kurmadan birlikte var 

olabilmenin ipucunu verir. Doğanın, canlılığın, biyoçeşitliliğin sahibi olmadığımızı o 

ailenin sadece bir üyesi olduğumuzu aklımızdan çıkarmamamız gerektiğini hatırlatır 

ve ilişkilerde bu yataylığı sağlayabilmek adına insan ve insan olmayan hayvanları 

gözetebilmemizi, eylemlerimizin sorumluluklarını alma motivasyonumuzu sürekli 

dinç tutar. 

Ekofeminist yaklaşımların açtığı yol, türcülük ile cinsiyetçilik, ırkçılık gibi farklı 

ayrımcı tutum ve davranışlar arasındaki bağı görünürleşmiştir.  Irkçılık, cinsiyetçilik 

ve türcülük ortak bir düzlemde irdelenebilir, baskıcı pratikler birbirleriyle bütünüyle 

alakasız veya rastgele düzenlemeler neticesinde vuku bulmaz. Birçok sosyoloğun ve 

aktivistin alenen duyurduğu üzere türcülük; ırkçılık ve cinsiyetçilikle benzer pratik ve 

kökenlere yaslanmaktadır. Cinsiyetçilik ve türcülük arasında tahakküm ilişkileri 

bağlamında paralellik vardır, hayvanların da diğer marjinalleştirilmiş gruplar gibi 

tahakküm ilişkilerine dâhildirler. 9 

Ekofeministlerin tartışmaları açtığı ilk dönemlerden bugüne aradan geçen onca 

zamana rağmen insanın yaşam alanındaki öteki varlıklara yönelik tahakküm araçları 

 
 
8 Shiva, V. Ve Mies, M. (2019). Ekofeminizm. İstanbul: Sinek Sekiz Yayınevi 
9 Alnıaçık Özyer, E. T. Age. 



26 

işlemeye devam etse de içinde yaşadığımız dünyada gelinen noktada insanmerkezli 

bakışın terkedilmesi yönünde hareketlerin ve düşünsel atmosferin baskısı artmaktadır. 

Kovit sonrası yaşanan gelişmelerin, iklim krizi gibi etkenlerin bu yöndeki eğilimlerin 

hızlanmasında etkisi büyüktür. Bu bağlamda eleştirel insan sonrası çalışmaları diye 

tarif edilen disiplinlerarası alan, insanın dünyada her şeyin ölçüsü kabul edilişine güçlü 

bir itiraz zemini yaratmıştır. Avrupa hümanizminin eseri olan insanın diğer 

varlıklardan üstün ve ayrıcalıklı olduğu düşüncesine temelden itiraz eden bu alan, 

insanın etkileşimde olduğu öteki varlıklarla ilişkiselliğine odaklanır.  

Bu noktada, insanın merkezi olmadığı bir dünyaya dair geliştirdiği ufuk açıcı 

kavramlarla Rosi Braidotti’den söz etmek gerekir. Braidotti, insanın sahip olduğu 

merkezi konumu terketmesi ve yeni bir yaşamı insan olmayan aktörlerle birlikte 

tasarlaması fikrine odaklanmaktadır. Dünyayı anlama çabasında yukarıda bahsini 

ettiğimiz ikili karşıtlıkların terk edilmesi gerektiğini savunur. Doğa kültür, kadın 

erkek, yerli yabancı gibi karşıtlıklar insan ile hayvan arasındaki sınırların da sonradan 

çizilmiş olduğunu anlamamıza engeldir. İnsanın farklılığı birlikte yaşadığı öteki 

varlıklar karşısında üstün veya ayrıcalıklı olduğu anlamına gelmemelidir. İnsan 

dünyada başka varlıklarla birlikte yaşamaktadır, farklılık bu birlikteliğe engel 

değildir.10  

Braidotti’de dünyada yaşanan ekolojik felaketlerin faili “erkekinsan”11 dır. Bu kavram 

belli sınırlar içine hapsedilmiş, hatasız, sağlıklı, güçlü beden imgesiyle insanı tanımlar. 

Bu imge, öteki varlıklar üzerinde tahakkum kurabilen, kibirli, güçlü, beyaz, makbul 

eril bedendir. “Bu ikonik imge, insan yetilerinin biyolojik, söylemsel ve ahlaki 

düzeyde ereksel olarak düzenlenmiş, akılcı bir ilerleme fikrine uzanmasını tamama 

erdiren bir doktrin olarak hümanizmin amblemidir”12. Antroposenin yarattığı ekolojik 

tahribat, ayrımcılık edimleri bu erkek insanın kural koyma gücünü elinde tutması ile 

mümkün olmuştur. Erkekinsandan farklı olmak farkın bir eksiklik, olumsuzluk olarak 

yorumlanması anlamına gelmiş bu erkek egemen bedenin dışındaki bedenler 

 
 
10 Bozok, N. (2020) Bedenin Sosyolojisi Gündelik Hayatın Cisimleşme Deneyimleri, Tıbbileşme ve 
Dijital Gözetim, s.224 
11 Braidotti’nin Vitrivius’un Erkekinsan tablosundan geliştirdiği kavramdır. Bkz. İnsan Sonrası 
(2014), İstanbul: Kolektif Kitap.  
12 Braidotti, R. (2014) İnsan Sonrası, Kolektif Kitap, s.25 



27 

ötekileştirilmiştir. Tıpkı bazı insanlar gibi hayvanlar, bitkiler ve dünyanın diğer 

ötekileri de erkekinsandan daha değersiz yaşamlara sahip olarak görülmüştür. 13  

Bradoitti ekofeministlere yöneltilen özcülük eleştirilerini de aşacak ve insandışı 

varlıklarla yaşamın egemenlik veya sahiplik olarak tanımlanmadığı ilişkileri mümkün 

kılacak bir bağlamda farkı tanımlar. Farkın üstünlük ya da zayıflık olarak 

yorumlanmasını ortadan kaldıracak yaklaşımlar farklı türlerin birbirine doğru 

açılmasını sağlayacaktır. Türler arasındaki hiyerarşiler ve birbirini dışlama pratikleri 

yaşamı kısıtlar, ketler, durdurur. Oysa yaşam içindeki her şey birbiriyle ilişki 

halindedir. İnsanın kendisini kendi türüne tahsis edilen yaşama (bios) sıkış- tırmaktan 

vazgeçip hayvanın ve insan olmayanın daha geniş yaşamıyla (zoé) buluşması 

gerekmektedir (Braidotti 2014: 72).  

İnsan olarak dünyadaki yerimize ve hayvanlarla ilişkimize dair farklı bakış açıları 

geliştirmenin önünü açan tartışmalar yakın tarihimizde bilimler içerisinde yankısını 

bulmuştur ve bugün eleştirel hayvan çalışmaları olarak tanımlanan alan hızla 

gelişmektedir. Eleştirel hayvan çalışmaları, insanın doğaya ve evrene zarar verdiğini 

de göstermiştir.  Hayvanların konu edinildiği ve insanın merkeze konumlandırılmadığı 

çalışmalarla ise hayvanların yaşamlarının öznesi olabilmesinin yolu açılmaya 

çalışılmaktadır. Üzerinde yaşadığımız ve hayatı paylaştığımız hayvanların hakları 

görmezden gelinmiş, ihlal edilmiştir bu görmezden gelmeler ve ihlaller  sanayinin, 

teknolojinin yani kapitalizmin gelişmesiyle paraleldir.   

 

Peter Singer’ın Hayvan Özgürleşmesi isimli kitabı hayvanların ahlaksal statülerine 

ilişkin bir kuram geliştirmiştir. Birçok hayvanın deneylerde farklı şekillerde şiddete 

maruz bırakılmasından et üretimi için özellikle sınai hayvancılığın hayvanların 

hayatlarını ellerinden aldığına, spor için zulüm edilen hayvanlara kadar insanlığın 

hayvanlara çektirdiği sistematik acıdan bahsetmiştir. Kendini savunacak gücü 

olmayan bir varlığa canınızın istediği gibi davranamayacağınızı kabullendirmek için 

çok çaba sarf ederken bu çabasını bir canlının çıkar sahibi olabilmesini acı ve haz 

duyma yetisi üzerinden tanımlamıştır. 

 

 
 
13 Bozok, N. Age. 



28 

Tom Regan ise 1983'te Hayvan Hakları (The Case for Animal Rights) isimli eserini 

yayınlamıştır. Kant’ın etik anlayışı üzerinden şekillendirdiği bu eserde hayvanların 

hak sahibi olmasını aslında ‘’bir yaşam öznesi’’ olma argümanına bağlamaktadır. 

Singer’ın “acı” kavramına dayanan faydacı bakış açısını biraz yetersiz bulur ve 

eleştirir. Başkalarına fayda sağlamak için masum bir canlıyı katletmek yanlıştır ve 

faydacılık bunun neden olduğunu açıklayamaz durumdadır. Dolayısıyla da faydacılığı 

hayvan hakları ve hayvan kuramları açısından yetersiz bulan Regan kendi fikrini 

geliştirir.14 Ona göre, Kant etiğinde hak sahibi olan ve saygılı davranışı hak eden 

kişiler aynı zamanda yaşamın özneleridirler. Yaşamın özneleri olan bu kişilerin içsel 

değerleri vardır. Ancak Regan, bir yaşamın öznesi olan tüm canlıların içsel değeri 

olduğunu düşünür. Yaşamın özneleri olan bu canlılar artık birer araç olarak 

düşünelemeyecek konuma gelirler. Regan’ın  “bir yaşamın öznesi” ifadesi, ortak bir 

statüde tüm canlıları tanımlamamıza izin verecek bir kavram olarak karşımıza 

çıkmaktadır.  Bu kavramın aynı zamanda türcülüğün de önüne geçebileceğine inanır. 

İnsanların ahlaki açıdan birbirinden farkı olmaması ve eşit olmasından yola çıkarak 

aynısını insan ve hayvan kıyaslamasında da sürdürmeyi seçer.15 

 

Öncü olarak tarif edebileceğimiz bu iki çalışmalar sayesinde akademik çevrelerde 

hayvanlara ve insan-hayvan ilişkisine yönelik ilgi eksikliğinin farkına varılmıştır. 

Başlangıçta bu eserler ve devamında gelen diğer çalışmalarla son dönemlerde Harriot 

Ritvo’nun da “Hayvansal Dönemeç” ile ifade ettiği bir dönüşümden bahsetmeyi 

mümkün kılmaktadır.16 Bu dönemeç sadece sayısal bir artış ve değişimden değil 

niteliksel bir değişimin göstergesi haline geldiği için, bakışın değişmesini mümkün 

kıldığı, hayvan üzerine düşünmenin ve tahayyül etmenin yeni yollarını açtığı için 

oldukça önemlidir. Buradan hareketle 2000’li yıllarda gelişmeye başlayan ve eleştirel 

hayvan çalışmaları olarak tanımlanan alanda tercih edilen “eleştirel” kavramı yerleşik 

kavramsal çerçevenin ve eylem repertuarının, hayvanın insan tarafından sömürüsüne 

dayalı ilişkisinin tarihinin yeniden gözden geçirilmesini önererek gündelik hayatın 

pratiklerini ve etiğini de sorunsallaştırmaya fırsat veren bir alan olarak karşımıza 

 
 
14 Aşar, H. (2018). Hayvan Haklarına Yönelik Temel Görüşler ve Yanılgıları. Kaygı. 30, 242-246, 
doi: 10.20981 
15 Aşar, H. Age. 
16 Alnıaçık Özyer, E. T. (2021). Toplumu Yeniden Düşünmek: Hayvanların Sosyolojideki Konumu. 
Akademia Doğa Ve İnsan Bilimleri Dergisi, 7(1), 162-182. 



29 

çıkmaya başlamaktadır.17 Paralelinde Gary Francione ve Steven M. Wise gibi 

akademisyenlerin önderliğinde yeni ortaya çıkmakta olan hayvan hakları hukuku 

alanında felsefi ve yasal boyutlar arasında özellikle analitik açıdan birçok alışveriş 

kendisini göstermektedir. Animal Legal Defense Fund’a [Hayvanların Yasal 

Korunması Fonu] göre Birleşik Devletler’de seksenden fazla hukuk fakültesinde 

hayvan yasalarına ilişkin dersler de yer almaktadır. 18 

Cudworth’e göre “sosyolojinin hayvansallaştırılması” insan istisnailiğinin 

sorunsallaştırılmasını zorunlu kılarken, insan-hayvan ilişkisinin değişmesine imkân 

verir.19 Bunca zamandan beri kullanım değeri üzerinden tanımlanan ya da kendi 

kapasite ve gücü ile değil, insana kıyasla ele alınmış hayvanlar için yeni bir sosyolojik 

terminolojinin oluşturulması bakışımızda, tutumlarımızda kaçınılmaz bir dönüşüm 

sağlayacaktır. Hayvanlar üzerine düşünmek yeni bir olgu olmasa da bu çalışmalarda 

düşünce şeklindeki değişiklik apaçık gözükmektedir. Yüzyıllar boyunca insanların 

tahakkümüne maruz kalan hayvanların bu zamana kadar kültürel çalışmalar içerisinde 

gözükememesini de açıklamaktadır. 

Cara Diamond’ın belirttiği gibi, insan ve insan olmayan hayvan arasındaki fark 

“biyolojik olarak bir fark olarak başlayabilir, ancak bu fark insanlar tarafından alınıp 

nesiller boyunca onların sanatsal, edebî ve dinsel uygulamaları aracılığıyla 

dönüştürülerek insan düşüncesinin bir nesnesi hâline gelmiştir.20 Fakat artık tüm bu 

çeşitli bakış açıları ve konuya yaklaşılan farklı çerçevelerle aslında sosyolojide 

hayvanların kullanımını temadan, mecazdan, metafordan çıkartmak için yol açmıştır.  

Hayvan sorunsalının indirgenemezliği karmaşık bir şekilde hayvanların etik olarak 

adaletin doğrudan veya dolaylı öznesi olarak konumlandırılmasına bağlı olduğunu 

tekrar hatırlatmak 21 Derida’nın hayvan hakkında tekil bir nesneymiş gibi konuşmayı 

ahmakça bulduğunu da eklemek yerinde olur. Hayvanları anlamaya çalışmak ve bu 

çabanın kendisi onlarla olan ve dolayısıyla yaşam ile olan ilişkimizi şekillendirecektir 

 
 
17 Alnıaçık Özyer, E. T. Age. 
18 Wolfe, C. (2021). İnsani Her Şey Hep İnsan: Beşeri Bilimler Ve Hayvan Çalışmaları. Kün: 
Edebiyat ve Kültür Araştırmaları Dergisi, 1.1., 57-73, doi: 10.54281 
19 Alnıaçık Özyer, E. T. Age. 
20 Wolfe C. Age. 
21 Wolfe C. Age. 
 



30 

ve bu doğrultuda da hayvanların özne olarak varlıklarını belirginleştirecek söylemler 

yaratmanın imkanlarını açacaktır.   

Hayvanları insan dışında ve ona tabi varlıklar olarak görmek değil, birarada yaşamı 

ördüğümüz yoldaşlar olarak görmek dünyayı yorumlama biçimini kökten 

değiştirecektir. Türcü bakışı ve düşünce biçimini bozmak için Haraway önemli kavram 

setleri ortaya atmıştır. Bu kavramlardan ilki ‘’yoldaş-türler’’ bir diğeri ise ‘’birlike-

oluş’’tur. Doğayı insanlar ve insan-olmayanlar arasında kurulan bir ortak-inşa olarak 

tanımlar. Doğa, ortak bir yerdir. Ve bizler var olabilmişsek bu insan, insan olmayan, 

organik olan olmayan, teknolojik olan olmayan birçok farklı aktöre bağlı biçimde var 

olabildiğimiz içindir. İnsan olmayanlarla ilişkilerimizi karşılıklı cevap verebilinen bir 

sorumluluk ilişkisi olarak düşünmemize olanak sağlar bu kavram. Türlerin 

karşılaştığında bundan kimin fayda sağladığını sorarak da aslında buradaki karşılıklı 

sorumluluk almanın önemini hissettirmiştir. Yoldaş türlerden biri olan hayvanlarla 

karşılaştığımız zaman bu karşılaşma sürecinde ve sonrasında neler oluyor? Birlikte 

olabilmek için alışageldik yollardan başka çözümler bulmaya çalışıp, sorumluluk 

alıyor muyuz? Türler arası farklı ilişkilenmeleri görebilmek, onlar adına konuşmadan 

fakat onları da gözeterek alınan kararlar, gündelik yaşamdaki pratikler bize ‘’yoldaş-

türler’’ ile ‘’birlikte-oluş’’un anahtarını veriyor. 

Birlikte oluşun imkanları için “şefkat etiği” kavramı yollardan birini sunuyor. Şefkat 

etiği; açık bir şekilde Haraway’ın Siborg Manifesto’da karşılıklı sorumluluk almayı 

önerdiği biçimdir. Hayvanlarla olan ilişkimizi yeniden teorikleştimek gerektiği 

vurgusudur. Bunu yaparken feminist nesnellikten yani taraflı ve konumlu oluşun 

farkında olarak ve tam olarak da burdan bakarak tarafsızlığa katkı sunacağını belirtir. 

Bu taraflı ve konumlu bilginin farkında olmak da aslında sorumluluğunun farkında 

olmayı ve bu karşındakine olan sorumluluğunu da teoriye, eyleme, pratiklere dökmeye 

fırsat verir. Bu fırsat aynı zamanda yoldaş türler ile birlikte olmanın da kapısını aralar. 

Ekofeministlerin insanın çevresiyle kurduğu ilişki için kullandıkları “şefkat etiği” 

kavramsallaştırması dikkate değerdir.22 ‘’Ethics of care’’ terimi Türkçe feminist 

literatüre çeşitli şekillerde çevirilmiştir. Bunların başında bakım etiği, özen etiği ve en 

 
 
22 Burgan, E. Age. 



31 

son feminist hayvan çalışmaları alanındaki aktivist metinlerin çevirilerinde (Özellikle 

Carol J. Adams) kullanılmıştır.23 Burgan da bu kelimenin feminist hayvan 

çalışmalarında empati ve şefkat vurgusu düşünüldüğünde uygun olduğuna değinir.24 

Şefkat kavramının, kadını duygular ve de doğa alanıyla özdeşleştirerek ikincilleştiren 

yaklaşımları besleyebileceği düşüncesiyle feminizm içerisinde uzun dönem tercih 

edilmemiştir. Ekofeministler ise böyle bir kaygının akıl-duygu ikililiğini pekiştirerek 

erkek egemen kavrayışları desteklediğine işaret ettiler ve duygu, şefkat, empati gibi 

tinselliğe işaret eden kavramların akıl, zihin ve toplumsallıktan ayrı olmadığını, ikincil 

görülen cinsiyetlerin güçlenmesi için önemini vurguladılar.25 Maria Mies ve Vandana 

Shiva tinselliğin gündelik yaşamımızda, etrafımızda ve içkinliğimizde olduğunu 

söyler.26 Donovan ve Adams, feminist şafkat etiğine özel olarak hayvanlarla 

ilişkilerimiz odağında yeniden teorikleştirerek (feminist animal care theory) bu soruya 

cevap ararlar.27 

Ekofeminist şefkat etiği hayvanlarla olan ilişkilerimizde insanı referans alan haklar 

söylemini hayvanlara uygulamaktansa yaratılan ikilikleri; hayvan-insan, duygu- akıl, 

kadın-erkek gibi kartezyen ilişkileri aşarak bunlar arasındaki geçirgen alanlara ve 

ilişkileri öne çıkarmayı değerli buldular. İlişki kurmak asla duygulardan bağımsız bir 

alan değildir. Birçok ekofeminist teorisyen duygu ve akıl arasındaki kesin bir ayrım 

yapıldığını, bu ayrımda aklı duygulara üstün olarak tanımlandığı ve duygusallığı 

‘’kadınsı’’ bularak dışladığı yönünde eleştirmiştir.28 Böyle bir tutum ve bakış erkek 

egemen aydınlanmacı bakışın yaklaşımını sahiplenmekten ileri gitmemektedir. İnsan 

ve insan olmayan, kültür ve doğa, erkek ve kadın gibi ikilikleri yeniden ve yeniden 

üreterek insanı hayvandan, erkeği kadından üstün konumlandırmaktadır. İnsan-hayvan 

çalışmalarını cinsiyetlendirmek, feminist nesnelliği hayvanları kapsayan kesişimsel 

bir yaklaşımla inşa etmeye ihtiyaç duyar.29 Çünkü güç ilişkileri sadece cinsiyetçilik ya 

da türcülük gibi tek bir hat üzerinde ilerlemezler. Kurulu olduğu sistemin (ırk, cinsiyet, 

 
 
23 Burgan, E. Age. 
24 Burgan, E. Age. 
25 Burgan, E. Age. 
26 Burgan, E. Age. 
27 Özdağan, K., Tatari, M. F. Ve Bilgin, A. (2021). İnsan, Hayvan ve Ötesi Türkiye’de Hayvan 
Çalışmaları. İstanbul: Kolektif Kitap. 
28 Özdağan, K., Tatari, M. F. Ve Bilgin, A. Age. 
29 Burgan, E. Age. 



32 

tür, sınıf gibi) bütün çarklılarında işlerler. O yüzden böyle bir eşitsiz alana ‘’tarafsız’’ 

yaklaşmak aslında araştırmanın taraflı olmasına sebebiyet verir. Nasıl ki feminist 

nesnellik, taraflı oluşuyla, tarafsızlığa katkıda bulunacaksa; hayvan öznelliğini gören 

feminist şefkat etiği teorisi de benzer şekilde bilimin ayrımcı (türcü) konumlaşına 

aldığı mesafe aracılığıyla gerekli bakışı sunar.30 

İnsandışı hayvanları çalışıyor olmamız insan merkezci olmaktan uzaklaşacağımız 

anlamına gelmemektedir. Çünkü insan merkezli bakış açısı basit bir davranış değildir 

aksine hem oldukça kapsayıcı hem de diğer ayrımcı politikalar gibi egemenliğini 

devam ettirmek için sinsice işlemektedir. Erkek egemen aydınlanmacı düşünmenin 

bilim temelli yaklaşımının, baktığı şeyi modelize etme, sınıflandırma gibi kullandığı 

metodların özellikle hayvanlara olan yaklaşmı belirlediğini ve bu yaklaşımında 

hayvanlara olan sorumlulukların etik sonuçlarının göz ardı edildiğini söyleyebiliriz. 

Artık gezegeni paylaştığımız tüm yoldaş türler ile birlikte olabilmenin, beraber var 

olabilmenin ve hayatta kalabilmenin yegane çözümü kapitalist ataerkiyle baş edecek 

yeni yöntemler bulmaktır. 

2.2. Modernite, Bakış ve Görüntülerde Hayvan Temsili 

Görsel sosyoloji, toplumda geçerli bir bilimsel kavrayışın toplumun doğrudan 

gözlemlenmesi ve onun görsel dışavurumlarının—insan eylemleri ve maddi kültür 

ürünleri—çözümlenmesi ve kuramsallaştırılması ile mümkün olabileceği düşüncesi 

üzerine temellendirilir.31 Burada asıl veri kelimeler yerine imgelerdir. Yani aslında 

görsel sosyoloji toplumsal olayları, olguları açıklamak, tanımlamak ve de incelemek 

amacıyla görüntülere odaklanır. Odaklandığı görüntüler tercih edilen yönteme göre 

buluntu görüntüler ya da araştırmacıların kendilerinin ürettiği görüntüler de 

olabilmektedir. 

19. yüzyıl  modernitesi fotoğraf gibi bir aracın toplumsal yaşamda önemli bir rolü 

olduğu dönemdir de. Fotoğrafın gündelik yaşam içerisinde yaygınlaşması onu 

sosyoloji disiplini için toplumsal analizler yapma noktasında önemli bir kaynak haline 

getirir. Bununla birlikte, sosyoloji içerisinde görüntülerin doğrudan araştırmalarda 

 
 
30 Burgan, E. Age. 
31 Varlı Görk, R. (2016). Bir Yöntem, Yöntembilim Ve/Veya Bir Sosyoloji Alanı Olarak Görsel 
Sosyoloji. Yedi: Sanat, Tasarım Ve Bilim Dergisi, 15, 25-40.   



33 

merkezi önem verilen bir kaynak olarak düşünülmesi epey sonraları mümkün 

olmuştur. Bugün görüntü temelli araştırmalar olarak adlandırılan alanın gelişmesi 

1980’ler sonrasını bulmuştur. 1980’li yıllar sonrasında fotoğraf, film, video gibi görsel 

malzemelerin ana kaynaklar olarak alındığı çalışmalar artık akademide yaygınlaşmaya 

ve bir yöntem olarak kabul görmeye başlamıştır. Sosyoloji disiplininin halihazırda var 

olan teorileri, kavram setleri ve sorularını görseller üzerinden incelemek, kültürel 

dönüşümler, toplumsal yargılar ve normativ olanın inşası gibi bir çok meselede yeni 

tartışma alanları açılmasına vesile olmuştur. 32 

Toplumsal yaşamın görsel boyutlara nasıl taştığını anlayabilmemiz için görüntülerin 

de bir iktidar alanı olarak nasıl inşa edildiğinin farkına varmak gerekir. Bu inşa 

sürecinin öncesi görmenin ne olduğunun araştırıldığı modern tıbbın geliştiği döneme 

kadar gitmektedir. O dönem yapılan araştırmalardan, icatlardan bugüne görmenin nasıl 

manipüle edildiğinin farklı boyutları bize toplumların normatif alanı belirleme 

konusunda nasıl yönlendirildiklerine dair önemli ip uçları sunar. Belirli imajlar 

sistematik bir şekilde işleyen normatif iktidar tarafından daima yeniden üretilmektedir. 

Üretilen görüntüler ve bu görüntülerde gösterilenler, dışarıda bırakılanlar ya da 

gösterilenlerin gösterilme biçimleri bize sosyal iktidarın işleyişi hakkında bilgi verir.  

Bu araştırmada, hayvanlara yönelik ayrımcı tutum ve davranışların gelişmesinde ve 

beslenmesinde hayvanların görsel temsillerinin rolü olduğu tespiti yapılmaktadır.  

Fotoğrafik görüntülerin ilk döneminden itibaren modern toplumların ötekine bakışını 

şekillendirdiğini göz önünde bulundurduğumuzda, modernite ile bakışı yönlendiren 

araçların ilişkisini anlamak insan merkezci bakışın görüntülere nasıl yansıdığını 

tartışmanın yollarından da biridir diyebiliriz. 

Hayvanların görüntülerde nasıl temsil edildiği meselesinin de 19. yüzyıl 

modernitesiyle, yaratılmaya çalışılan modern öznenin nitelikleriyle ve bu bağlamda 

bakışın şekillendirilmesiyle doğrudan bağı vardır. Zira, modern toplumların 

örgütlenme süreci ve yeniden organizasyonunda görüntüler etkili bir role sahiptirler. 

Çağdaş toplumların günlük yaşamı, tercihleri, yönelimleri hakkında bize analiz 

yapmaya izin verecek malzemeler sunarlar. Ve elbette bakışın nasıl şekillendirildiği 

 
 
32 Toksoy, N. G. (2019). Görsel Sosyolojik Saha Araştırmaları ve Fotoğraf. Sosyal Bilimler Dergisi, 
41, 362- 373, doi: 10. 29228. 



34 

sorusu aynı zamanda günümüze kadar süregelen ayrımcı tutum ve davranışların ve 

dolayısıyla hayvanlara yöneltilen dışlayıcı tutum ve davranışların nasıl beslendiği 

konusunda da önemli veriler içerir.  Rastgeldiğimiz, topladığımız, çektiğimiz ya da 

maruz kaldığımız tüm görüntüler sosyal hayatın, gündelik pratiklerin kodlarını 

içerisinde barındırır. Görsel dilin kendine has yapısı da incelenen konu her ne ise göç, 

kentsel dönüşüm, toplumsal cinsiyet, hayvan çalışmaları gibi altta yatan düşünceleri 

çözümlememize olanak sağlamaktadır.  

Tam bu noktada, görüntü temelli araştırmaların bize gösterdiği gibi görüntüler çağdaş 

toplumların temel problemlerinin üretilmesinde ve tekrarlanmasında da etkili olmuştur 

diyebiliriz.  Bu araştırmanın ana sorunsalı olan hayvan temsillerinin üretilme süreçleri 

de öteki sosyolojik olgularda olduğu gibi ötekileştirici bakışın ürünleridir. Belli türden 

görüntüler toplumda hiyerarşik olarak üstte konumlandırılanların bakışını yansıtır. Bu 

bakış 19. yüzyıl modernitesinin çizdiği çerçeveye sıkı sıkıya bağlıdır. Dünya beyaz, 

erkek egemen insanın gözünden temsil alanına konu edilmektedir.  

Gözlemcinin Teknikleri isimli kitabında Crary görme ve görmenin tarihsel inşasını 

anlatır. Görmeye ilişkin soruların bedenle ve sosyal iktidarla bağlantılı olduğunu 

vurgular. Gözlemcinin yaşadığı modernleşme süreci bakan özne ve baktığı 

materyallerin bağlamında büyük bir kopuş ve köklü bir değişim getirerek güçler ve 

sistem düzenine uydurmuştur. Görüntüler modern dünyanın öznelerini belli bir 

çerçeve içinde dünyaya bakmaya yönlendirmiştir. Tabii bu modernleşmenin erkek 

öznenin kurduğu bir modernleşme olduğunu da akıldan çıkarmamak gerekir.33  

“Görme”, sadece “konuşmadan önce geldiği” (Berger, 2009) için değil, bilgi ya da 

hakikatin yorumlanmasını duyulara dayandırdığı için “çağımızın en ayrıcalıklı 

duyusu” (Debord, 2001: 97) olarak yorumlanır. Sözünü ettiğimiz duyular, görme 

sürecine müdahale edebilen iktidar ilişkileri çerçevesinde yönlendirilir. Sağnak bir 

görüntü yağmurunun altında çoğu zaman baktığımız şeyin nasıl gösterildiğini ve o 

temsillerin altında yatan sebepleri düşünemeyiz. İnsan dışındaki varlıkların 

görüntülerle temsilinde de aynı hiyerarşik bakış devrededir. Hayvanların ötekileştirici 

 
 
33 Crary, J. (2019). Gözlemcinin Teknikleri On Dokuzuncu Yüzyılda Görme ve Modernite Üzerine. 
İstanbul: Metis Yayınları. 



35 

ve nesneleştirici temsili, modern öznenin nasıl tanımlandığı ve bu tanımın dışında  

kalanların görsel alana nasıl dahil edildiği genel tartışmasından bağımsız değildir. 

Lutz ve Collins’in National Geographic’i Doğru Okumak (2023) isimli kitaplarında 

Batılı’ların zihninde Batılı olmayan dünyanın nasıl yaratıldığına dair National 

Geographic dergisinin rolü ayrıntılı bir araştırmayla incelenir. Amerikanın öteki 

dünyayı algılayışında oldukça etkili bir araç olarak görülen dergi aynı zamanda 

yarattığı görsel kültür ile de dikkat çekicidir. Yayınlanmaya başladığı ilk dönemlerden 

itibaren fotoğraflara yer veren ve bunu yayın politikasının bir parçası olarak gören 

dergide yer alan görüntüler, yukarıda söz ettiğimiz modern öznenin çerçevelerinin 

sınırlarını anlama noktasında önemli ipuçları verir. Lutz ve Collins araştırmalarında, 

derginin seçtiği konular, gösterdiği coğrafyalar vb. bağlamında son derece çeşitli bir 

bakışla dünyayının farklı yerlerine dair haberleri Avrupa’ya getirdiği sanılsa da aslında 

dikkatli bir inceleme ile belli temaların sürekli tekrarlandığına işaret ederler. Bu 

tekrarlar, beyaz, orta sınıf, Amerikalı erkeğin bakışına hizmet edecek şekildedir. Batı 

dışındaki dünya bu bakışın haz alabileceği ve ilginç bulabileceği niteliklerle 

görselleştirilir. İnsanlar, mekanlar kadar bu görselleştirmeden hayvanlar da nasibini 

almıştır. Lutz ve Collins, derginin tıpkı müze koleksiyonlarında olduğu gibi belli 

türleri seçerek, sınıflayarak yerleri, insanları ve insan dışı varlıkları da kendi yaşam 

alanlarından koparıp idealleştirerek ve egzotikleştirerek sunduğu tespiti 

yapmaktadırlar. Böylece doğa idealleştirilmiş, farklı parlak bir dünyanın konusu haline 

getirilir ve bu dünyanın içinde hayvanlar da seyirlik nesnelere indirgenir.34 

Bu bakış günümüze kadar medyada yaygın dolaşımda olan hayvan temsillerine sirayet 

etmiştir. Hayvanların temsil biçimleri ve bunların sürekli tekrarı  bize kapitalist 

ataerkil sistemin çarklarının nasıl birbirleriyle çalıştığını gösteren örnekler arasındadır. 

İnsanlar kadar insan olmayan hayvanlar da iktidar ve güç ilişkilerinden ayrı 

düşünülemeyecek biçimde görsel temsil alanına konu olmuşlardır. Hayatlarını, 

deneyimlerini tamamen anlamamızın mümkün olmadığı hayvanlar temsil sahnesine 

onlara yakıştırılan tanımlarla çerçevelenerek dahil edilmişlerdir. Genel hatlarıyla 

 
 
34 Lutz, Catherine A. ve Collins, Jane L. (2012). National Geographic’i Doğru Okumak. İstanbul:Agora  

Kitaplığı, s.83-105. 
 



36 

baktığımızda medyada yaygın dolaşımda olan hayvan temsillerinin belli ortak 

noktaları olduğunu görmek mümkündür. Hayvanlar çoğunluklu olarak imajlar 

evreninde yüzlerinden, isimlerinden ve kimliklerinden yoksun birer mal ve meta 

olarak kendilerine yer bulabilmektedirler. Kalabalık yığınlar halinde gösterildiklerinde 

onları çevresiyle etkileşimi olan varlıklar gibi düşünemeyiz. Hayvan temsilleri aslında 

hayvanların insan dünyasında nasıl tanımlandıkların ve insana nasıl yarar olarak 

görüldüklerine göre de biçimlenir. İnsan için yenilebilir veya sevilebilir olmaları, 

tehlikeli görülüp görülmedikleri temsilin çerçevesini belirler. Dost, asil, sadık gibi 

tanımlara konu olan hayvanların temsili, insan yaşamına uzak bölgelerdeki 

hayvanlardan bu bağlamda farklılaşır. Hayvan temsilleri bir bakıma türcüğün görsel 

dildeki karşılıklarıdır. Hayvanlar birinin ‘’malı’’ olduğunu belli edecek belirli 

damgalamaların olduğu haliyle ya da tamamen taksonomik bilgi için tek ve detaylı 

biçimde gösterilirken hep bakış insan merkezi etrafında gezinir.   

Adams, Kadın ve hayvanı nesneye indirgeyen ataerkil sistemin işleyişini açıklamak 

için ‘’kayıp gönderge’’ kavramını kullanır. Adams’a göre, hayvanların kayıp 

göndergelere dönüşmesi üç biçimde gerçekleşir. Birincisi düz anlamıyla hayvanların 

yok-olmalarına, başka bir deyişle ölmelerine işaret eder. İkinci olarak hayvanlar, bir 

yemek biçimi olarak tanımlandıkları anda kayıp göndergelere dönüşürler. Üçüncü 

olarak ise hayvanlar, insanların anlatımlarında bir mecaz olarak kullanıldıkları zaman 

kayıp göndergeden bahsedilebileceğini söyler. Hayvanlar; öznesi oldukları 

yaşamlarından koparılarak, yüzsüz, isimsiz, biyografisiz adledilerek görsel temsil 

alanında ortadan kaldırılmaktadır ve şiddet böyle bir gerçekdışı kılma ile mümkün hâle 

gelmektedir. Hayvanların yaşamı ve hayvanların temsili söz konusu olduğunda görsel 

dilin genel kabul gören çerçevelerinin de insanı merkeze alan söylem ve pratiklerle 

örtüştüğü fark edilir.



37 

3. ANTENNAE DERGİSİ’NDE HAYVAN TEMSİLLERİNE YÖNELİK 

ELEŞTİREL BAKIŞ VE DİL ARAYIŞI  

 

Antennae: The Journal of Nature in Visiual Culture dergisi çalışma alanının doğa ve 

hayvanlar oluşu ve içinde yer alan üretimlerin görsel kültür ile doğrudan bağı oluşuyla 

bu araştırma için önemli bir alan sunmuştur. Güncel olarak 64 sayısı bulunan derginin 

içinde hayvanların sanatlarda ve görsel temsil alanında sunulma biçimlerine odaklanan 

metinler ve sanatsal işler vardır. Bu çalışmalarda sanatlardaki klasik yaklaşımlar 

sorunsallaştırılmakta ve yeni tartışma alanları açılmaktadır. Derginin tüm sayıları 

online olarak erişime açıktır.35 Farklı temalarla yayınlanan sayılarda insanın ötesine 

bakmaya davet eden metinler ve sanatsal üretimler yer alır. Bu bölümde öncelikle 

hayvan temsillerinin sanat tarihi içinde aldığı yola değinilecek ve sanatlarda hayvan 

temsilleri sorunsallaştırılacaktır. Ardından Antennae dergisinin açtığı mecranın 

yerleşik temsilleri kırma potansiyeli seçilen örnekler üzerinden değerlendirilecektir. 

 

3.1 Sanat Tarihinde Hayvanların Temsiline Dair Genel Bir Değerlendirme 

 

Çoğunlukla sanat fakültelerinin ilk yıllarında okutulan E. H. Gombrich’in Sanatın 

Öyküsü kitabının ilk bölümü Yabansı Başlangıçlar ve tarihin ilk eserleridir. Bu 

çizimler insan olmayan hayvanların dünyasını algılamaya çalışan insanların 

eserleriydi. Kendi varoluş biçimleriyle etraflarındakilerle ilişkilenmelerini gösteren ve 

genellikle de sadece kendilik halleriyle yorumlayan eserleriydi. ‘Hayvan’ teması 

olarak adlandırılabileceğimiz hayvanların çeşitli sebeplerle mitolojik, dini, psikolojik, 

sembolik ve biçimsel bir öge olarak farklı dönemlerde ve farklı çeşitlerde sanata dahil 

edilişleri onları sanatın belki de bilinen en eski imgelerinden biri yapar. John Berger 

Niçin Hayvanlara Bakarız isimli kitabında ‘’Resim sanatının ilk konusu hayvandı. 

Büyük bir olasılıkla ilk boya da hayvan kanıydı’’der.36 Yine aynı kitabın ilerleyen 

sayfalarında da 19. Yüzyıl romantik resminde hayvanların ele alınış üslubundan 

hayvanların yavaş yavaş ortadan kalkacağını anlayabileceğimize değinir. 37 

 
 
35 https://www.antennae.org.uk/back-issues-1 
36 Berger, J. Age. 
37 Berger, J. Age. 



38 

Gerçekte de hayvanlar sanatlar içinde başlangıçtan beri yer almış imgelerden biridir. 

Fakat hayvanların sanatların içinde yer almaları insan düşüncesinin bir nesnesi 

hâlinden kurtuldukları anlamına gelmemektedir. Mitolojiyi konu alan ya da tarihi konu 

alan sanatsal üretimlerde ya da çağdaş sanatın içinde de sıkça hayvan temsillerine 

rastlanır. Ama buradaki kullanımların çoğunda hayvanlara özne değeri atfedilmez, 

hayvanlar araçsallaştırılır, sembolizme indirgenir ya da insansılaştırılır.  

Hayvan imgesi antik çağlardan beri sanatta metaforik olarak kullanılmıştır. Ortaçağ el 

yazmalarına baktığımızda, farklı hayvanların farklı davranış biçimlerine ahlaki 

anlamlar yüklendiğini görürüz. Sembolizm açısından verimli bir kaynak sunan 

Rönesans sanatında da azizler ve mitolojik kahramanların yanı sıra hayvan tasvirlerine 

sıklıkla rastlanır. İnsanın merkeze alındığı bir dünya görüşünün gelişmesi ile hayvan 

imgesi dinsel ve mitolojik sembollere ek olarak gündelik hayattan sahnelere de konu 

olan bir figür olarak kullanılmaya başlanmıştır. Örneğin av sahnelerinde köpekler; 

kuşlar ve çeşitli av hayvanları ile dolu pastoral manzaralarda, at üstündeki avcı 

sahiplerinin yanı başında belirirler. Bu dönemde tek bir hayvan farklı, çoğu zaman 

çelişkili anlamları temsil edebilir. Portrelerde modelin karakteri hakkında fikir vermek 

için de hayvan figürü kullanılır.38 Barok dönemde sekülerleşmenin de etkisi ile tıpkı 

insan bedeninde olduğu gibi hayvan bedeninde de tasvirlerde kanlı-canlı, yaşam dolu 

tasvirlere rastlarız.39 17. yüzyılın başlarından itibaren Avrupa'da gelişen Barok 

dönemde hareket, renk ve kontrastın coşkulu bir tasviri görülür. Stil Roma'da başlar, 

ardından hızla Fransa, kuzey İtalya, İspanya, Portekiz, Avusturya, güney Almanya ve 

Rusya'ya yayılır. 17. yüzyıla gelindiğinde ise hayvan ressamı terimi, hayvanları tasvir 

etme konusunda uzmanlaşmış bir sanatçıyı tanımlamak için yaygın olarak 

kullanılıyordu. Barok bir hayvan ressamı olan Frans Snyders, genellikle Peter Paul 

Rubens'in yerine hayvanları boyadı. Eugène Delacroix, Genç Jan Brueghel ve Yaşlı 

Jan Brueghel, hayvanları boyama konusunda uzmanlaşmış tanınmış sanatçılardı. 

 
Kendi başlarına popülerlik görmelerine rağmen hayvan ressamlarının bilimsel tarihin 

görsel temsilinde de oynayacakları bir rol vardı. Avrupa'ya yabancı hayvan türlerinin 

 
 
38 Türk, N. (2022). Görsel Sanatlarda Hayvan İmgesinin Hayvan Oluş Bağlamında Tezahürü. Kültür 
ve İletişim Dergisi, 25(2), 497- 537, doi: 10. 18691. 
39 Türk, N., Age. 
 



39 

görsel sunumunda ufuk açıcı olan birçok hayvan sanatçısı, kaşiflerin anlatımlarına ve 

diğer sanatçıların eserlerine dayanarak alışılmadık yaratıkları tasvir etmiştir. Georges 

Stubbs'un New Holland'dan Kongouro'su, nispeten uzak ülkelerdeki hayvanları tasvir 

eden ilk Batı resimleri arasındaydı. 

 

 

Şekil 1: The Tiger Hunt, Peter Paul Rubens, tuval üzerine yağlıboya resim, 1615 – 

1616. Kaynak: https://www.arthistoryproject.com/artists/peter-paul-rubens/the-tiger-

hunt/ (2024)40 

 

 
 
40 https://www.arthistoryproject.com/artists/peter-paul-rubens/the-tiger-hunt 



40 

 

Şekil 2: The Kongouro from New Holland, George Stubbs, yağlıboya resim, 1772. 

Kaynak: https://en.wikipedia.org/wiki/The_Kongouro_from_New_Holland (2024)41 

 

Mağara çizimlerinden itibaren süregelmiş olan sanattaki hayvan figürü, insanlığın her 

farklı uygarlığında, kendisini yeniden yapılandırarak, insan yaşamının ve kültürünün 

bir parçası kalmayı başarmıştır. Binlerce yıllık görsel kültürün parçası olmuş insan 

olmayan canlıların, günümüze kadar devam eden serüvenlerini anlamak için, sanat 

tarihinde arka planda olan alanlara bakmak gerekir. İnsanlar tarafından hiçbir zaman 

tam olarak anlaşılamayacak olan hayvanlar ve sanattaki temsilleri, aynı anlaşılmazlık 

yüzünden, sanat tarihçileri tarafından çok benimsenen bir konu olmamıştır. Sanattaki 

 
 
41 https://en.wikipedia.org/wiki/The_Kongouro_from_New_Holland 



41 

hayvan figürleri, kaçınılmaz olarak antropomorfik olduğu gibi, hakkında yapılan her 

okuma, yine insan tarafından yapılacağı için, insan merkezli olacaktır.42 

 

Avrupa topraklarına giren egzotik hayvanlar, dini hikayelerin betimlemelerine büyük 

bir çeşitlilik katar. Daha önce bilinmeyen hayvanların bilgisi dönemin birçok sanatçısı 

tarafından ilgi odağı olur ve Rönesans’ın doğayı natüralist bir biçimde resmetme 

yaklaşımıyla birlikte, bu egzotik hayvanlar tek başlarına resmedilir. Tarihin bu 

noktasında, hayvanlar ilk defa, sembolik temsiliyetten uzaklaşır ve kendi türünü temsil 

etmeye başlar. Hayvan figürleri ilk defa, bir tabloyu dolduracak kadar önem sahibi 

olmuştur.43 

 

Avrupa’da sömürgecilik ile artan biyoçeşitlilik ve insanların merakıyla hayvanların 

sergilendiği yeni yapılar ortaya çıkmıştır ve yapıların hepsi zaman içinde değişime 

uğrayarak, bugünkü sirk, hayvanat bahçesi ve doğa tarihi müzelerinin temelini 

oluşturmuştur. Bu yapılar içerisinde canlı veya cansız sergilenen hayvanlar, kendi 

türünü temsil etmeyi sürdürürler. Güncel sanat pratiklerinde çok fazla kullanılacak 

tahnit sanatı, yine bu dönemdeki cansız hayvanı sergileme yönteminden doğmuştur. 

Kendi türünü temsil eden doldurulmuş hayvan, sembolik temsiliyet taşımamaktadır 

ancak, bir görüntü nesnesi olarak var olur. Cansız hayvanın doldurulmuş bedeni, 

tüketilen bir nesneye dönüşür. Hayvanat bahçeleri ve sirkler ise canlı olarak 

sergilenmek istenilen hayvanlar için yapılmış yeni mekanlardır. İnsan taklitleri ve 

numaralar yaparak, insanları eğlendiren hayvanlar, doldurulmuş hayvanlar gibi, 

izlenecek eğlence nesnesine dönüşür. Bu durumu, 21. yüzyılda, canlı hayvan 

kullanarak galeri mekanında sergileyen sanatçıların işlerinde de görmek olasıdır. Ben 

zer biçimde, modernleşme sürecinde beliren sınıf farkları ve sanatsal üretimleri kontrol 

eden üst sınıfın kullandığı hayvan figürleri, iktidar sahibi olan üst sınıfın üstünlüğünü 

temsil etmeye başlamıştır. 44 

 

Genel hatlarıyla ifade edersek sanat eserlerinde sunulan hayvanlar ve hayvanların 

görünürlüğü, kamusal alana açılır ve içerisinde bulundukları durumlar, hayvanlara 

 
 
42 Gözde Filinta, ‘’Güncel Sanat Pratiklerinde Özne-Nesne Bağlamında Hayvan Figürü Kullanımı’’ 
Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019, 164. 
43 Gözde Filinta, Age. 
44 Gözde Filinta, Age. 



42 

karşı duruşun bir örneğini oluştururlar. Sergi alanındaki hayvanlar, gerçek hayattaki 

hayvanların temsiline dönüşür ve bu yüzden, tekil olanın refahı, çoğul olanın refahını 

temsil eder. Hayvanların dahil olduğu sanat işleri, izleyiciden başlayarak, toplumda 

insan-hayvan ilişkileri üzerinden bir diyalog başlatma gücüne sahiptir ve bu yüzden 

işin bağlamı dikkatlice ele alınmalıdır. Kullanılan hayvanın refahının sorumluluğu 

tamamen sanatçılarda olmalı, sorumluluk almayan ve hayvanın içinde bulunduğu 

koşulları yetersiz bulan sanat kurumları, koşulları iyileştirmeli veya sanat işine yer 

vermemelidir. Güncel sanat pratiklerinde hayvan kullanan işler karşılaştırıldığında, 

hayvanlara zarar vermeden, hayvan meselesini etkileyici bir şekilde gündeme getirmiş, 

insan-hayvan ilişkisi hakkında bir diyalog başlatabilmiş birçok iş vardır. Bu işler, 

gerekli sorumluluk alındığında, sanatta hayvan kullanımının daha etik olabileceğinin 

göstergesidir. Bu işlerin dışına taşan ve ister bilinçli ister bilinçsizce olsun bir canlıya 

zarar vermekle sonuçlanan işler ise tezde de üzerinde durulduğu gibi, duyarlılıkla 

önlenmelidir. Yaşadığımız çağda insanın insan tarafından nesneleştiği, bir bakıma 

köleleştiği de göz önünde bulundurularak, ikincil bir canlı olarak kabul edilen hayvan, 

sanatsal bağlamda bir estetik/anti-estetik nesne olarak kullanılmamalıdır. Tarihsel 

süreçte, hayvanın sanatsal bağlamda kullanımına yüklenen anlamlarla (sembollerle) 

başlayan serüven, gelinen noktada dönüştürülmeli ve hiyerarşik bakış ortadan 

kaldırılarak, tüketim nesnesi olmaktan alı konulmalıdır. Sanat ve hayatın bu denli iç 

içe geçtiği noktada her tür üretim için önerilen, ‘daha fazla üzerinde düşünme-daha 

yakından bakma’ ikiliği, hayvanlar söz konusu olduğunda da göz ardı edilmemelidir.45 

 

Günümüzde sosyoloji ve görsel sanatlar ayrılmaz bir biçimde birbirinin alanında varlık 

buluyor. Güncel sanatın multidisipliner yapısı, sanatta kavram ve metnin belirleyiciliği 

ve iç içeliği düşünüldüğünde görsel kültür alanına felsefikuramsal tartışmalar 

bağlamında bakmak gerektiği açıktır46 Doğa ve ekolojiye olan ilginin 1960 sonrası 

yükselişi, insan-sonrası ve postmodernizm tartışmaları insan merkezciliğin ve 

akılcılığın yoğun bir şekilde sorgulanmasına da yol açtı. 20. yüzyılda birçok sanatçıyı 

da sezgi düzleminde etkileyen bir duyarlılık oluştu.47 

 

 
 
45 Gözde Filinta, Age. 
46 Hazal Arslantaş, Age. 
47 Hazal Arslantaş, Age. 



43 

Bu bağlamda diyebiliriz ki, modern sanatın ortaya koyduğu sonuçlardan biri de sanat 

konularının çeşitlenmesi olmuştur. Son yüzyıl içinde sanatçılar bireysel tavırlarını 

rahatça sergileme şansına ve fırsatına sahip olmaktadırlar. Hangi tür eser olursa olsun 

içerik ve konu için sanatsal süreçte özgür bir ortam görülmektedir. Sanattaki hayvan 

figürlerinin oluşumlarını ve tarihsel süreçteki dönüşümlerini anlamak, öteki olan 

hayvanın değişen kimliğini çalışmak, insan kimliğini ve sosyal yapıları anlamayı 

içerir. Daha iyi anlaşılan sanat tarihsel süreç, günümüzün güncel sanat pratiklerini 

anlamımızı sağlar ve insan-hayvan ilişkisini sıradışı açılardan gösteren sanat 

üretimlerinin getirdiği hayvan sorusuna yeniden bakmayı olanaklı kılar. 21. yüzyıl 

sanatında yepyeni boyutlar kazanan hayvan figürleri, ötekilik, kimlik, beden, politika 

gibi güncel sanatın uğraştığı bütün meseleler içerisine dahil olmuştur. Güncel sanat 

pratikleri içindeki hayvan figürlerinin, sanat eserinin bütün bağlamına bağlı kalınarak 

okunmuş, kendi türünü temsil ettiği gibi, özne konumunda kendi biricikliğini 

sahiplenmiş ve içinde bulunduğu sanat işine tek başına, yepyeni anlamlar katabilecek 

duruma geldiği örnekler var olmaya başlamıştır.  

 

Genel anlamda modernite denilen ve 15. yüzyıldan itibaren ivmelenerek devam eden 

süreç, aynı zamanda insanmerkezcilik (antropomorfizm) olarak da adlandırılır. İnsan-

doğa ilişkisinin ikilik (düalite) olarak ortaya konduğu, akıl sahibi imtiyazlı bir 

Özne’nin insan dışını ötekileştirdiği, insanın “her şeyin ölçüsü” olarak düşünüldüğü 

bir anlayıştır bu. Bu anlayış aynı zamanda bütün tabiiyet ilişkilerini insan açısından 

meşrulaştıran bir güç ilişkisi inşa eder. Akıl, ruh ve bilince sahip insanın dışındaki her 

şey neredeyse cansız ve hareket kabiliyetine sahip ruhsuz makinelerdir. Kartezyen 

modernlik denilen bu süreç 1960 sonrası post söylemlerle önemli ölçüde yıpransa da 

(örneğin ekolojik hareketlerin yükselmesi) bir sağduyu olarak günümüzde de ağırlığını 

korumaktadır.48 

 

Bu bakışın sanatlar içerisinde dönüştürülmesi çabası uzun erimli olmuştur. Sanat 

tarihindeki hayvan figürlerinin taşıdığı anlamlar, yaklaşık iki bin yıllık bir süreç 

içerisinde, değişime uğratılmış ve birbirinden farklı birçok farklı amaca hizmet 

etmiştir. Verilen anlamlar, toplumun hayvanlar hakkındaki düşüncelerini ve 

 
 
48 Türk, N., Age. 



44 

yaklaşımlarını etkilediği gibi, tersine bir ilişki de söz konusudur. Dönemin düşünürleri 

tarafından iddia edilen yeni düşünceler, yeniden ele alınan eski düşünceler, bilimsel 

ve sosyal keşifler, sanat eserlerindeki hayvan figürlerine yeni anlamlar katmış, 

hayvanlara görsel dünyada yeni alanlar açmıştır. Tarih boyunca ‘öteki’ olmuş olan 

hayvanları anlamak ve ‘hayvan’ olanın ne olduğunu yeniden sormak, ‘öteki’yi 

anlamak ve ne olduğunu yeniden sormaktır. 21. yüzyıl sanatını anlamak, muğlak 

‘öteki’ kavramını sorgulamayı zorunlu kılar. Güncel sanatın gösterdiği ‘hayvanı’ daha 

iyi anlamak ise yeni ilişkilerin kurulmasını mümkün kılar ve insanı merkezden 

çıkararak, daha bütüncül ve ekolojik kimliklerin oluşması potansiyeli doğurur.49  

 

Tam da bu noktada modern zamanların sanattaki tezahürünün yeni ve farklı sanat 

formlarına da açılan kapı olduğunu vurgulayarak bir sonraki başlığın da esas 

tartışmasına giriş yapmış oluruz. Hakim düşüncenin hakim görme pratikleriyle 

işbirliğini sanatsal üretimlerdeki yeni ve farklı temsil biçimleriyle tartışmaya açarak 

hakim olanın gücünü azaltmak mümkündür. Yeni ve farklı temsil biçimleri insanlara 

dünyayı daha önce hiç görmedikleri ya da düşünmedikleri şekilde görmenin ve 

düşünmenin mümkünlüğünü hissettirecektir. Hayvan temsillerini eleştirel gözle 

yeniden sorgulayanlar ise sanatta bunu yapabilmenin yollarını özellikle kitlesel 

beğeniye ya da kitle kültürüne ya da bu tezde sık sık anılan hakim düşünce ve bakışa 

hitap etmeyen işler üretmeyi kendilerine amaç edinmişlerdi. Bu sanatçılar dünyaya 

onların gözünden bakabilecek bir topluluk yaratma çabasındadırlar. 

 

Sanatın politikleşmesi ideolojik ve politik çeşitli tahakküm biçimlerinin de görünür 

kılınması ve hakim olana karşı bu yolla tutum geliştirilmesidir. Ranciere’in (2020) 

Dissensus isimli kitabında bu konuyla ilgili şöyle bir açıklama vardır: “Sanat bizlere, 

başkaldıran şeyleri gösterdiğinde bizleri de başkaldırmaya zorlar, harekete geçirir. 

Sanat tahakküm sisteminden kendi pay alışını ifade ederek bizleri bu sisteme karşı 

koymaya teşvik eder.’’ Sanatın normatif bakışı tersine çevirebilme gücünü Ranciere’in 

bu cümlesiyle özetleyebiliriz. Sanatçıların bu yetisi yani olanları, durumları ve ya 

olayları kendi süzgeçlerinden geçirip yaratıcılıklarıyla bezeyebilmeleri insanların  

“görülemez’’  olanı görmesini ve birçok parametreyi de değiştirmesini sağlamaktadır. 

 
 
49 Gözde Filinta, Age. 



45 

Sanatçının eserinin üretim süreci, eserindeki çerçeveleri, içeriği ve içeriğinin üslubu 

bu açıklıkları ya da kapalılıkları sorgulamaya açar. Eserlerle karşılaştıktan sonra gelen 

bu sorgulama insanların anlam dünyalarında farklı bağlantılar kurmasına yol açar. 

Bunlardan yola çıkarak sanat bu tezde yeni fikirler ve düşüncelerin inşasına yol 

açabilen; hakim olanın tahakkümünü gösteren ve bunu yaparken de formları, biçimleri 

ve de özellikle temsilleri kullanan, çelişkileri açığa çıkaran, kendi gücünün farkında 

olan ama bir o kadar da sadece bu gücün yetmeyeceğinin de bilincinde olandır.  

 

3. 2. Antennae Dergisi’nden Hayvan Temsilleri ve Yeni Arayışlar Üzerine 

 

Derginin sayılarının içinde doğrudan tezin argümanlarına kaynak oluşturacak 

tartışmalar vardır. Mesela, 3. sayı sadece böceklere ayrılmış, 4. sayı da ise hayvan 

olmak tartışılmıştır. Hayvan olmanın nasıl bir şey olabileceğini daha yakından 

anlamamıza yol açan bir dizi fırsat sunan veya en azından bizi kendimizden yeterince 

uzaklaştırabilecek çeşitli makaleler ile insandan başka olmanın neleri 

gerektirebileceğini öngörebileceğimiz bir sayıdır. 6. sayıda ise geçmiş ve günümüz 

toplumlarının çeşitli kültürel alanlarda hayvan öldürme kavramını yönetme yolları 

araştırılmıştır. Steve Baker, 'Çağdaş Sanatta Hayvan Ölümü' adlı makalesinde temel 

bir soru ortaya koymaktadır.50 "Çağdaş sanat, hayvanların öldürülmesini üretken bir 

şekilde ele alabilir mi?" Antennae'nin bu sayısı, kısmen bu soruyu, sergi alanında 

hayvanların metaforik ve fiziksel olarak öldürülmesine odaklanarak araştırmıştır. 

 

Sıcaklığı konu aldığı, sadece domuzlara özel yaptığı sayıların yanında 14. sayıda ‘’Etin 

Politikasına’’ odaklanılmıştır. Antennae’nin 14. Sayısındaki editör yazısında  Carol J. 

Adams, Etin Cinsel Politikası'nda eti "görünmeyen ama her zaman orada olan şeyin 

sembolü - hayvanların ataerkil kontrolü" olarak tanımlandığının altı çizilmektedir.51 

Bugün, et çağdaş sanat pratiğinde de bir araç olarak kapsamlı sembolik değerler 

kazanmıştır. Bu, hayvan boyunduruğunun pekiştirilmesinde, her şeyi tüketen bir insan 

bakışının hayvan bedenlerinden daha fazla meta değeri çıkarmak için anahtar olduğu 

bir dönüm noktasıdır.52 Bu sayıda ayrıca, sırasıyla sanatta et ve hayvan öldürme 

 
 
50 Aloi, G. (2008). The Death of the Animal. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 5, 2. 
51 Aloi, G. (2010). The Politics of Meet.. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 14, 3. 
52 Aloi, G. Age, 3. 



46 

konusunu ve günlük yaşamda 'hayvanların görsel tüketimi' konusunu ele alan Carol 

Gigliotti ve Helena Pedersen'in sesleri de yer almaktadır. Bir sonraki sayısında da Et 

Hayvan Eti gibi bir konudan devam edilmiştir. 

Derginin genel taraması sırasında dikkat çeken bir başka sayı ise 16. sayıdır. Bu sayı 

konuk bir editörle yayınlanır, Lisa Brown. Lisa, birçok yayın için popüler kültürdeki 

hayvanlar hakkında yazıları olan biridir ve en önemlisi, blogu Animal Inventory53 

aracılığıyla düzenli olarak hayvan haberleri yayınlar. İnsan-hayvan bağının 

hikayelerini sunan Animal Inventory TV adlı web şovunun ortak yapımcısıdır. Lisa 

ayrıca Antennae'nin Danışma Kurulu'nda ve Nature in Legend and Story Society'nin 

(Nilas) Yönetim Kurulu'nda yer alır54. Lisa'nın çizgi romanlara ve görsel kültürde 

hayvanların temsiline olan uzun süreli ilgisi ‘’ The Illustrated Animal’’ sayısının 

ortaya çıkmasını sağlar.  

 

Antennae’nın 23. sayısı, reklamcılığın kapitalist toplumlarda önemli bir pazarlama 

aracından çok daha fazlası olabileceği fikri etrafında bir tasarım geliştirilmiş ve adı da 

‘’Marketing Animals’’ olmuştur.  Reklamlarda hayvanların belirgin varlığı 

incelenmeye değer bir olgu olarak bu sayıda; hayvan bize ne satıyor ve bu görsel 

tüketim örnekleri aracılığıyla etkili bir şekilde ne satın alıyoruz? gibi sorular 

sorulmuştur. Hayvanın rolü nedir? Bu sorulara ve daha fazlasına yanıtlar bulmak üzere 

geleneksel akademik makale çağrısının yanı sıra Antennae okuyucuları ve katkıda 

bulunanları tarafından seçilen reklamlar hakkında kısa yorumlar da istemiştir. 55 

 

Dergi 25. ve 26. sayısını 2013 yılında Painting Animals ve Painting Animals II 

isimleriyle çıkarmıştır. Resim, görsel sanatların öncülük ettiği hayvan devriminde 

bugüne kadar nasıl bir rol oynamıştır? Çağdaş resim, insan olmayanlarla olan ilişkimiz 

hakkında ne söylüyor veya ne yapabilir? Gibi sorular sormuş ve bu sayılar resim 

pratiğine ayrılmıştır. Bu tartışmanın; konuyla ilgili sonuçlar çıkarmaya değil de 

ortamın özgüllüğünün yeni insan-hayvan ilişkilerine nasıl yardımcı olabileceğini, 

bunları nasıl ele alabileceğini, öngörebileceğini veya önerebileceğini anlamak için 

buralara odaklandığı belirtilmiştir.  Tematik bir küratöryel yaklaşıma direnerek, her iki 

 
 
53 www.animalinventory.net 
54 Aloi, G. (2011). The Illustrated Animal. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 16, 3. 
55 Aloi, G. (2012). Marketing Animals. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 23, 3. 



47 

sayıda da insan olmayanın yüzyıllardır sembolik olarak nesneleştirildiği klasik temsili 

kalıplardan bir sapma sağlamanın hedeflendiği vurgulanmıştır. 56 

 

On dokuzuncu yüzyılın sonlarına doğru, teknik gelişmeler daha hızlı pozlama süreleri 

ve daha iyi odaklanma yetenekleri sağladıkça, fotoğrafçılık hayvanlarla olan 

ilişkilerimizde en önemli epistemolojik araç haline gelmiştir. Buradan hareketle 

Antennae 40. ve 41. sayılarında ‘’ Exposing Animals’’ isimiyle yayınlanmıştır. 

Görünür hale getirilen, ölümsüzleştirilen, düzleştirilen ve fotoğrafik plakalarda 

korunan hayvanlar, doğa, kültür, yaban hayatı, ulusal kimlik ve cinsiyet gibi kültürel 

mecazların inşası için olmazsa olmaz, görsel simgeler haline geldi vurgusu 

yapılmıştır.57 Matthew Brower (Toronto Üniversitesi'nde Yardımcı Doçent ve Müze 

Çalışmaları Direktörü) ve Cecilia Novero (Otago Üniversitesi Diller ve Kültür Bölümü 

Kıdemli Öğretim Görevlisi) ile birlikte küratörlüğünü üstlenilen bu Antennae sayısı, 

John Berger'in 1980'de 'Neden Hayvanlara Bakmalıyız?' adlı eserinde formüle ettiği 

ünlü ve oldukça olumsuz fotoğrafik ortam eleştirisinin ötesine geçmeyi hedeflediğinin 

altını çizer. Amaç, yakın tarihte fotoğrafçılıkta hayvanların temsilini ve daha spesifik 

olarak hayvan çalışmaları odaklı eleştirileri karakterize eden çok yönlü gelişmeleri 

daha iyi ele almaktır. Güncel konu, ağırlıklı olarak, optikliğin zıt kayıtları aracılığıyla 

ifade edilen fotoğrafçılık ve hayvan nesneleştirmesine odaklanma ile 

tanımlanmaktadır. Doğa tarihi müzesinden hayvanat bahçesine, bu sayı, Henry 

Buller'ın 'Something Going On' başlıklı bir makalesiyle insan/hayvan ilişkilerinin 

inşasında fotoğrafın oynadığı önemi haritalamaya da yer vermiştir.58 

 

Antennae'nin çok disiplinli bir dergi olarak statüsünü şu ana kadar bahsettiğimiz 

sayılardan anlamak mümkündür. Bu dergi; çoğul sesler tarafından iletilen çeşitli bakış 

açılarını sunmayı hedeflemiştir, doğa ve hayvanların sanatsal alanda temsil ediliş 

biçimlerini sorunsallaştırır. Dergide yer alan örnekler arasından bazılarına yakından 

bakıldığında, derginin açmaya çalıştığı mecra ile sanatçıların kendilerini 

konumlandırdıkları tutumların ve politik tavırların örtüştüğü görülür. Aşağıda, 

sanatsal üretimlerde hayvanların temsilini egemen bakıştan uzaklaştırmaya çalışan, 

 
 
56 Aloi, G. (2013). Painting Animals. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 25, 3. 
57 Aloi, G. (2017). Exposing Animals. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 40, 3. 
58 Aloi, G. Age, 3. 



48 

sözünü ettiğimiz temsile dair sorunlar üzerine düşünen, hayvanların yaşamını insan 

merkezli olmayan bir bakıştan yeniden kurmaya çalışan ve farklı yaklaşımlar 

geliştiren, feminist çalışmalar ya da kuir çalışmalarla bağı olan sanatçılardan 

bazılarının işleri mercek altına alınıyor. 

   

3.2.1. Ann Ropp & Suzanne Stryk’ın Karıncaları 

Suzan ve Ann aslında sanat hayatlarına ayrı ayrı devam eden iki sanatçıdır. Ann daha 

çok yaptığı işlerde renkleri kullanır ve genellikle soyut eserler üretir. Suzanne ise 

kuşlar, örümcekler, sıçanlar ve bitkileri resmeder. Ürettiği işlerle de aslında farklı 

yaşam formlarının birbirleriyle derinlikli ilişkilerini incelemektedir. Bu iki farklı 

alanda çalışan sanatçıyı bir araya getiren şey aslında bir sergidir. Bu sergi için beraber 

iş üretim süreçlerinin de  çok merak edilen bir soru olduğunu ve aslında beraber ve 

yanyana aynı stüdyoda değil de önce birinin bir şeyler çizdiğini diğerinin de kağıtları 

alıp kendi atölyesine gidip üzerine ekleyerek bu işlerin ortaya çıktığından 

bahsederler.59 Yaptıkları bu işbirliğinde bir şeyler araştıdıklarını fakat bunun tam 

olarak ne olduğunu çözemediklerini de ifade ederler. Suzan ve Ann’in işlerinde 

kullandıkları dilin egemen bakıştan kaçtığını söylemek mümkün. Yaptıkları 

resminlerde karıncaların kendi hayatlarının öznesi olmaları için alan yaratılmıştır.  

Oysa, sıradanlaşmış, medyada yaygın dolaşımda olan karınca görselleştirmeleri 

benzer nitelikteki çoğu temsilde olduğu gibi bizim dikizci bakışımızın nesneleri gibi 

sunulurlar. Kendi yaşamlarının öznesi olarak görülmezler, onları grup halinde yığınlar 

olarak görürüz çoğu zaman, birbirleri ile olan etkileşimlerini, dünyalarını hangi özgün 

yöntemlerle nasıl düzenlediklerini bilmeyiz. Kendi failliklerini aklımıza getirmeyiz, 

onlar insana zarar vermiyorlarsa, tehtid olarak görülmüyorlarsa ritmik hareketler 

yapan yığınlar gibi tanımlanırlar. Bu tanımlara çoğunlukla insana yakıştırılan bazı 

nitelikler eşlik eder, durmadan çalışan, kış hazırlığı yapan tembel olmayan karıncalar 

gibi. 

 

Tehdit unsuruna dönüştürüldüklerinde ise insan yaşamından uzak olması gereken, 

tehlikeli varlıklar olarak tanımlanırlar. Bu durumlarda onların normatif dışında 

 
 
59 https://suzannestryk.com/assemblages-mirror-works-2/collaborations-with-ann-ropp/#cicada 



49 

özellikleri öne çıkarılır, vahşi, tehlikeli gibi adlandırmalara atıf yapacak unsurlar 

eklenir ve insan yaşamının ötesinde konumlandırılırlar. 

 

Egemen temsil biçimlerinden farklı olarak Suzan ve Ann’in işlerinde karıncaların 

kendi aralarında etkileşim vardır. Belki turuncu oval soyutlama bir yemek ve onu 

taşımak için grup haline gelmiş üç karınca ya da mavi olan bir su parçası belki de. Bu 

yoruma açık alanlar bizim karıncaları alışılmış temsil biçimlerinde olduğu gibi 

sınıflandırmamıza, türleştirmemize ve belli bir tanımın içerisine sıkıştırmamıza izin 

vermez ne de onları bir yığın içerisinde, öznelliklerinden koparılmış ve 

kimliksizleştirilmiş olarak görürüz. 

 

 
 

  Şekil 3: Untitled, Ann Ropp & Suzanne Stryk, kağıt üzerine sulu boya ve akrilik 

2011.60 

 
 
60 Aloi, G. (2013). Painting Animals. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 25, 57. 



50 

Bir diğer üretimlerinde de kırmızı bir karınca ve onu sarmal şeklinde takip eden bir 

kalabalık karınca grubu görüyoruz. Burada daha kalabalık bir grup olmalarına rağmen 

bir yığılmadan bahsedemeyiz. Birbirlerinden belirli aralıklarla ve minik detaylarla 

ayrıldıklarını ve farklı görevleri olan bir topluluk şeklinde temsil edildiklerini 

söyleyebiliriz. 

 

 
Şekil 4: Untitled, Ann Ropp & Suzanne Stryk, kağıt üzerine sulu boya ve akrilik, 

201161 

 
 
61 Aloi, G. Age, 56. 



51 

Aslında insan olarak insan olmayan hayvanların yaşamlarını, dünyayı algılayış 

biçimlerini ve deneyimlerini tamamen algılamamız mümkün değildir. Ancak 

algılamaya çalışmak için çaba sarf edebiliriz. Aşağıdaki örnek; bu anlamaya çalışma 

çabasını hissettiriyor gibidir. Karıncaların toprak altına girmek için kazdıkları deliğe 

benzer bir delik ve incecik yollardan oluşan bir kargaşa… Kargaşa diyorum çünkü 

insanların algılayabileceği bir yol haritası gibi değil. Sanatçıların, karıncaların toprak 

altında izledikleri yolun nasıl olabileceğinden yola çıkarak karıncaların adına 

konuşmadan ve her şeyi insanın bildiği bir yerden kurmadan bu imgeyi 

oluşturduklarını söylemek mümkün. 

 
Şekil 5: Untitled, Ann Ropp & Suzanne Stryk, kağıt üzerine sulu boya ve akrilik, 

201162 

 

 
 
62 Aloi, G. Age, 60. 



52 

Burada da yine Suzanne ve Ann’ın yukarıda koyduğum ilk örneğine benzer bir örnek 

aslında kompozisyondaki karıncaların konumu ve etkileşimleri. Burada farklı olan şey 

izleyicilerin nereden baktığı. İlk örnekte hem kendi aralarında hem de 

etraflarındakilerle etkileşimlerimi tepeden görüyorken burada aslında daha yakından 

ve sanki profilden göstermeye çalışmış sanatçılar. Fakat bunu yaparken ‘’dikizci’’ bir 

bakışa değil de karıncaların da bakanın farkında olduğu (özellikle sol köşeden sanki 

merkeze doğru giden iki karıncadan) bir bakışa davet etmişler. 

 

 
 

Şekil 6: Untitled, Ann Ropp & Suzanne Stryk, kağıt üzerine sulu boya ve akrilik, 

201163 

 
 
63 Aloi, G. Age. 61. 



53 

3.2.2. Kate Samworth’ın Ceylan ve Tilkisi 

Sanatçı, yazar ve ilüstüratör olan Kate, çocuklar ve yetişkinler için birçok kitap için de 

resimler yapmaktadır. Eserleri ise birçok kamu ve özel koleksiyonda da yer 

almaktadır. Samworth'un sanatı, hikaye anlatıcılığı, ekoloji ve sanat tarihine olan 

ilgisini yansıtmaktadır. Resimlerinin bir ögesini oluşturan manzaraları oluştururken  

ise seyahat ettiği ülkelerden ilham almaktadır. İşlerinde doğal dünyanın korkusunun 

ve harikalarının izlerine rastlanabilir. Bu durum çocuklar için yazdığı ve 

resimlendirdiği Aviary Wonders Inc. isimli kitabında nesli tükenen kuşlara dikkat 

çekmesinden de anlaşılmaktadır. Doğayı ve hızla değişen dünyayı gözlemleyerek 

hissettiği sorunları, varoluşsal kaygıları masalsı bir dille anlatan bir sanatçı olmasının 

yanı sıra Türkiye ve İspanya da dahil olmak üzere bazı organik çiftliklerde de 

gönüllülük yapmaktadır. 

Kullandığı çizgilerin sıklığı, siyah ve beyazın oluşturduğu kontrastın sert bir üslup 

oluşturacağı düşünülse de ilk bakışta resimlerini detaylı inceledikçe kırılganlık da tüm 

bunlara rağmen görülmektedir. Yaptığı işlerde ayılar, kelebekler, geyikler, arıları ve 

çok daha fazlasını görebiliriz. Winter Companions isimli eserinde bir kış sahnesi tasvir 

edilmektedir. Kompozisyondaki iki ışık kaynağı bulunmaktadır. Bunlardan biri 

tepedeki ampül diğeri de sobadan gelen aydınlıktır. Bu iki ışık kaynağı kompozisyonda 

öyle bir konumlanmıştır ki odada bulunan canlılar perspektif olarak arka arkaya da 

olsalar odak sadece önde olan insan ve ceylan da değildir. Kontrastın bu kadar yüksek 

olduğu bir teknik içerisinde bakışı ikisine de çekmeye çalışmaktadır. Birinden birini 

öncelememiştir. Bu resim özellikle iki farklı doğru bilinen yanlışı da göstermetedir. 

Bir oda içerisinde gördüğümüz insan figürü ve ona eşlik eden kurt ve ceylan. Oysa 

anlatılan masallarda kurt çoğu zaman ceylanı avlamak istemektedir. Tüylü hayvanların 

soğuktan üşümediği de kulaklarımıza yerleşen bir cümledir. Fakat burada biz insan, 

kurt ve ceylanı farklı bir dialog ile görmekteyiz. Birlikte benzer bir deneyimi 

paylaştıkları bir andır bu. Egemen bakışın göstermediği bir ilişki ve deneyim ağını 

burada sanatçı göstermektedir. Kate’in çevreye, doğaya olan bu hassasiyetli yaklaşımı 

hayvanlarla kurduğu kompozisyonlarına da yansımıştır. Hayvanların ve insanların 

iletişimi açıkça görülebilmektedir. Kompozisyon içerisinde hayvanları ve insanı 

konumlandırışında şüphe edilecek bir tahakküm ya da egemen bakışa hizmet eden bir 



54 

temsil bulunmamaktadır. Aksine burada ön tarafta minder üzerinde yatan ceylanın 

bakışları bakışlamızla karşılaşmaktadır. 

 
 

Şekil 7: Winter Companions, Kate Samworth, 2023.64 

 

 
 
64 https://www.artsy.net/artwork/kate-samworth-winter-companions 



55 

3.2.3. Jessica Holmes ve Kendi Mekanında Köpekler 

Yaşamına ve üretimlerine Londra’da devam eden Jessica Holmes’un uygulamaları 

arşiv materyallerinden ve tarihi yerlerden ilham almaktadır. Genellikle geçmiş ve 

günümüzü işleriyle buluşturmaktadır. Bu buluşmalarda bazen sanatçı mekana da 

odaklanmaktadır.  Tarihten ve Arşiv materyallerden faydalanarak geçmiş ve bugün 

arasındaki ilişkiyi incelediği işleriyle hafızayı davet etmektedir. Eserlerinin arasında 

dağınık bitki örtüsü,  soyulan, çürüyen yüzeylerde biraraya gelen resimleri de 

bulunmaktadır. Holmes, merkezinde insan olmayan dünyaları kurgularken insan-

hayvan ilişkisine egemen bakıştan farklı bir pencereden bakmaktadır. Aşağıdaki iki 

resmi insanların konfor alanlarını keşfe çıkan hayvanlar serisindendir. 

Bu aşağıdaki iki resimde kapalı bir iç mekan olarak kurgulanmıştır. Resimde tabure, 

kilim ve battaniye gibi bazı eşyaların olması insanı göstermeden bir insanın varlığını 

çağrıştırmaktadır. Boyutsuz bir alanmışcasına resmedilen bu iç mekanda köpek ve 

insanın bir yaşam alanını paylaştığı yorumu da çok rahat yapılabilir. Boyutsuz bir 

mekan bizi gerçeklikten bir miktar uzaklaştırsa da burada aşinalık duygusunun 

olmadığı söylenemez. Hafızayı işlerine davet eden sanatçının bu mekansızlığı 

seçmesinin bilinçli bir sebebi vardır. Bir hayvanla yaşam alanınızı paylaşmıyor olsanız 

bile belki bir arkadaşınız sayesinde ya da en kötü ihtimalle internette dolaşan hareketli 

ya da hareketsiz görüntüler sayesinde zihninizde belirli hayvan imajları ve davranışları 

vardır. Holmes’un bu mekansızlığı izleyicinin hafızasını çağırması için bir fırsattır.  

O minik boyutlu muhtemel insan taburesi zaman zaman belki köpeğin de kafasını 

yasladığı, yanına yatarken patilerini taburenin bacaklarından geçirdiği bir nesne. 

Sadece insan taburesi değil. Yerde kokladığı ya da üzerine basarak yürüdüğü kilim; 

onunda kokusunun sindiği ve belki yapıldığı materyale karşı bir his beslediği bir 

nesnedir. Tırnakları takıldığı için sevmediği bir materyalde olabilir bu yumuşak 

olduğu için sevdiği ya da belki tam tersi hepsi ihtimaller dahilindedir.  Battaniye ise 

üşüdüğünde üstünü örtebileceği bir nesne. Geçmişte sadece insanın kullanımı için 

üretilen ama günümüzde yaşam alanını paylaştığımız hayvanların da hayatlarında bir 

anlamı olan nesnelerdir artık buradaki nesneler. 



56 

 
    Şekil 8: A Device Which Is Exploading, Jessica Holmes, Karışım Medya, 2011.65 

 

Bu iki karışık teknikli resimde köpeklerle bakışlarımız karşılaşmasa da hatta belki 

sanatçı bizi biraz ‘’dikizci’ bir konuma koymuş olsa da bu iki resimde de hakim görme 

biçimlerinden farklı bir nüans olduğunu söylemek mümkün. Yaygın dolaşımda olan 

köpek temsillerine baktığımız zaman orda uzun zamandan beri insanın dostu olarak 

bilinmesinden ötürü diğer memeliler ve hatta diğer tüm hayvanlara göre (kedi dışında) 

daha farklı bir yaygın temsil biçimi vardı. Köpek ve insan dostluğuna medyada dolaşan 

temsillerde rastlamak mümkündür. Fakat köpeğin yaşadığı mekanla kurduğu öznel 

 
 
65 Aloi, G. (2013). Painting Animals II. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 26, 16. 



57 

ilişkinin anlatılmadığı, derinlikten yoksun bakışla ve yine insanın faydacı yaklaşımının 

ürünü olmaktan ileri gitmemektedir bu temsiller.  Burada insan nesnelerinin de artık 

onların anlam dünyaları için geçerli olduğu, karşılıklı etkileşimlerin hem köpekler de 

hem de insanlar da nasıl bir yol izlediğini tek bir imge ile gösterildiğini düşünebiliriz. 

 

 
 

Şekil 9: Hours Or Even Days Of Warning, Jessica Holmes, Karışım Medya, 2011.66 

 

 

 
 
66 Aloi, G. Age. 17. 



58 

3.2.4. Patricia Goodrich’in Tilkileri 

Patricia Goodrich aslında sanat hayatına bir şair olarak başlamaktadır. Sanatını 

kelimelerden medya kullanımı, resim ve heykele kadar genişletmiştir. Şiirlerinde 

kelimelerin manipülasyonlarıyla ilgilenirken bu manipülasyonu fiziksel malzemelere 

de taşıyarak şiirlerinde yarattığı etkiyi diğer işlerinde de yaratmaktadır. Heykellerinde 

paslı metaller, endüstriyel ürünler ve organik malzemeleri birlikte kullanmaktadır. İş 

üretme sürecinin işinin anahtarı olduğundan da bahseden sanatçı67; işlerinde karşılıklı 

karşılaşmalarda benliğin bulanıklaşmasını incelemektedir. 

Bu aşağıdaki tahta üzerine akrilik boya ile yaptığı tilki resmine aynı zamanda Fox I ve 

Fox II isimli iki de şiir yazmıştır. Ve Fox II şiirinin ilk dizelerinden birinde ‘’Beni her 

yerde takip eden sarı gözler’’ diye bir cümle kullanmayı tercih etmiştir. Bu cümle ve 

Goodrich’in uslubu sayesinde sanatçının karşılıklı etkileşimi kabul ettiği bir noktadan 

işlerini üretmektedir. Bunu hem kelimeleriyle hem de soyutlanmış olmasına rağmen 

bakışlarımızın çarpıştığı tilkinin sarı gözleri doğrulamaktadır. Tilkinin sarı gözleri 

gerçekten de bize bakmaktadır. Sanatçı tilkinin muhtemel kıvrıldığı bir pozisyonu 

soyutlamıştır. Tilkiyi kompozisyon içerisinde merkezi bir noktaya koymuştur. 

İzleyicinin bakışlarını direk olarak tilkinin gözlerine çekmektedir bu konum. Bu soyut 

tilki tasviri öyle bir şekilde imlenmiştir ki izleyici gözlerini tilkinin gözlerinden 

çekmekte zorlanır. Bu göz göze gelme karşılıklı bir farkındalığın varlığından söz 

etmemizin yolunu açmaktadır.  

Aslan, kurt, tilki gibi hayvanların yaygın dolaşımdaki temsillerinde onlara mitolojide 

ve anlatılan hikayelerde yüklenen bazı kavramların yansımaları görülmektedir. Bu 

hayvanlar genellikle kaslı bedenleriyle güçlerini, açık ağızlarından gözüken dişleriyle 

vahşiliklerini pekiştirecek şekilde temsil edilmektedirler. Tilkinin dik kulakları ve öne 

doğru sivrilen yüzü kendinden eminlik katarken kıvrılmış bir şekilde soyutlanması 

yaygın dolaşımda vahşilikleri ön plana çıkarılmaya çalışılan tilkiler için farklı bir 

temsil sunmaktadır. Arkaplanda herhangi bir betimlemenin olmaması da onu 

vahşileştirilen temsillerinden çekip kurtaran ve aradaki kurulan ilişkiye 

odaklanmamızı sağlayan başka bir unsur olarak görülebilmektedir. 

 
 
67 https://bucksco.michenerartmuseum.org/artists/patricia-goodrich/ 



59 

‘’Border Crossings’’ isimli serisinde aşağıdaki tilki resmi ve şiiri dışında kuşlar, ayılar, 

tavşanlar, domuzlar, yunuslar için yazdığı ve bu hayvanları imlediği çeşitli resimleri 

bulunmaktadır. Bu şiirleri yazarken ve resimleri üretirken yalnızca onlarla 

bağlantılarına odaklanmamıştır. Etkileşimde olduğu hayvanlar üzerinden kendi özünü 

de sorgulamaya açmaktadır. Doğruluğundan bağımsız olarak bu düşünce biçimi; 

insanmerkezci düşüncenin hayvanı hep insana kıyasla ele almasını da bozan bir tutum 

olarak okunmaktadır. Çalışmayı seçtiği hayvanların çeşitliliği de tesadüfi değildir. 

 

Şekil 10: Fox, Patricia Goodrich, Tahta Üzerine Akrilik Boya, 2009.68 

 
 
68 Aloi, G. (2013). Painting Animals. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 25, 88. 



60 

 
 

Şekil 11: Fox Resmi ve Fox Şiiri.69 

 

3.2.5. Kiki Smith’in Kurtları 

 

Kiki Smith; dışavurumcu çalışmalarında bedeni ve bedensel süreçleri araştıran 

heykeltıraş, enstalasyon ve de baskı sanatçısıdır. Bedeni varoluşun tutkuları ve 

sıkıntıları için bir metafor olarak kullanmaktadır. Sanat hayatında dönem dönem farklı 

konulara yönelmiş ve bu alanlarda işler üretmiştir. Bunlardan ilki babasının ölümüyle 

beden, ölümlülük ve çüreme temalarına odaklandığı dönemdir. Bir diğer dönem ise 

insan bedenine olan ilgisini AIDS için dokunaklı bir konu olan vücut sıvılarıyla ilgili 

çalışmalar yaptığı dönem takip etmiştir. 80’lerde ise kürtajın siyasi olarak tartışılmaya 

başlamasıyla üreme ve doğum gibi konularda üretimler yapmaya başlamıştır. 

 
 
69 Aloi, G. Age, 90. 



61 

2000’lerde baskı ve heykelde hayvan imgeleri üretmeye yönelmiştir. Çalışmalarının 

çoğunda feminist bir tutum görebileceğimiz Smith,  ilgi alanlarını birleştirerek 

kadınlar ve doğa arasındaki bağa odaklanmaya ve bu temalarda işler üretmeye 

başlamıştır. 

 

Lying With the Wolf  isimli işinde bir kurdun yanında samimi bir şekilde yatan bir 

kadın figürü tasvir etmiştir. Vücutları şefkatli bir kucaklaşmayla iç içe geçmiş 

haldedir. Şefkat ve karşılıklı güven; kurdun kafasını kadının göğsüne doğru 

uzatmasından, kadının da onu bir eliyle boynundayken bir eliyle de sarılmasından 

okunmaktadır. Üzerine narin bir şekilde çizildikleri dokulu kağıt yüzeyin soyut 

alanında süzülmektedirler. Dokulu kağıt ve narin çizgiler kompozisyona bir kırılganlık 

da eklemektedir.  

 

Uzanan kadın ve kurdun bakışları izleyiciyle kesişmemektedir. Bu normalde izleyiciyi 

dikizci bir pozisyona sokabilecek bir seçimdir. Fakat onlar birlikte geçirdikleri dingin 

bir anın içerisinde o kadar kaybolmuşlardır ki izleyicinin bakışı tehdit unsuru olmaktan 

çıkmıştır. Yaygın dolaşımdaki kurt temsillerinde kurtların ‘’vahşi’’likleri ön plana 

çıkarılmaktadır. Fakat bu örnekte vahşilikten hiçbir iz bulunmamaktadır. Medyada 

sıklıkla rastladığımız kurt temsillerinden ya da kurtlarla ilgili kanıksanmış 

düşüncelerden tamamen farklı bir durum vardır.  



62 

 
                    

                       Şekil 12: Lying With The Wolf, Kiki Smith, Kağıt Üzerine Mürekkep      

ve Kalem, 2001.70 

 

3.2.6. Diane Fox’un Deve Kuşları 

 

Knoxville'deki Tennessee Üniversitesi Mimarlık ve Tasarım Fakültesi'nde eğitmen 

olarak görev yapmakta ve burada grafik tasarım ve fotoğrafçılık dersleri vermektedir. 

Şu anki fotoğraf çalışmaları topluluğu olan "Doğal Olmayan Tarih", ABD ve 

Avrupa'daki çeşitli doğa tarihi müzelerinde çekilen görüntülerden oluşmaktadır. 

Fox'un doğayı nesneleştirme biçimlerine olan ilgisi, çok doğal olmayan bir tarihin 

fotoğraflarıyla açığa çıkmaktadır. Fotoğraf dünyayı kameranın merceğinden 

görüldüğü gibi nesnelleştirir. Sanatçı burada insan ve hayvan ilişkisindeki kopukluğa 

işaret etmektedir. 

 
 
70 https://smarthistory.org/kiki-smith-lying-with-the-wolf/ 



63 

 

Eserlerinde insanlığın doğal dünyayla bağlantısını sorgulayan bir sanatçıdır. İzleyici; 

hayvanlarla gerçek anlamda nasıl yüzleşebilir düşüncesinden yola çıkarak 

üretmektedir. Karşılaşmayı, yani izleyiciyi iletişim halinde tutarken geri dönen hayvan 

bakışını araştırdığı çalışmaları da bulunmaktadır.  

 

Fotoğrafa başlama serüveninde de aslında fotoğrafın misyonunun doğaya dair anlayışı, 

bakışı ve tutumu geliştirmek ve değiştirmek olduğunu anlamaya başladığını fakat 

süreç içerisinde doğanın, yaşamın güzelliğini korumaya döndüğünü de 

belirtmektedir.71 Aşağıdaki fotoğrafında deve kuşları ile bakışlarımız 

karşılaşmaktadır. İzleyiciye yandan bakan bir göz gözükmektedir. Bu bakış izleyicinin 

de izlendiği anlamına gelmektedir. Sanatçının bu serisindeki fotoğraflarında odak 

izleyiciye kaymaktadır. Bakan, gören ve deneyimleyen sadece insan değildir. Bu 

temsil biçimi insan merkezli bakışın kendiyle yüzleşmesine sebebiyet vermektedir. 

Burada diğer örneklerden farklı bir durum vardır. Yukarıda da bahsedildiği üzere bu 

fotoğraflar doğa tarihi müzelerinde çekilmektedir. Müze içerisinde var olan bir 

temsilin yeniden ve farklı bir şekilde temsilleştirilmesidir. Müze içerisinde kurulan 

bağlamdan koparıp onu farklı bir biçimde  üretmektedir. İnsan merkezli bakış açısıyla 

kürate edilen doğa tarihi müzelerinde bu bakışı hizmet etmeyen fotoğraflar üretmiştir. 

 

 

 
 
71 Aloi, G. Age, 20. 



64 

 
 

    Şekil 13: UnNatural History Series (1998-2006), Diane Fox, Siyah Beyaz 

Fotoğraf, 2001.72 

 

3.2.7. Amy Stein’ın Evcil Hayvanları 

 

New York'da yaşayan fotografçı ve öğretmen Amy Stein, çalışmaları toplumdan, 

kültürden ve çevreden giderek artan izolasyonu araştırmaktadır. Domasticated 

serisinde yeni doğa tarihinin ‘’vahşi’’ olanla paradoksal ilişkisinin nüanslarını 

aramaktadır. Bu ilişkiyi incelerken çatışan dürtülerin hem insanları hem de hayvanları 

nasıl geliştirip değiştirdiğini de gözler önüne sermektedir. Bir yandan doğal dünyanın 

güzelliğine, cazibesine ve gizemine kendimizi kaptırırken onu kontrol etmeye, 

 
 
72 Aloi, G. Age, 16. 



65 

ehlileştirmeye ve ecvilleştirmeye çalıştığımızın izlerini görebilmekteyiz sanatçının bu 

serisinde. 

 

Aşağıdaki iki fotoğrafına baktığımız zaman çeşitli karşılaşma sahnelerine 

rastlamaktayız. Bu iki karşılaşmaya konu olan iki farklı hayvan ve  iki farklı mekan 

vardır. Yaşamı paylaştığımız dünyada çeşitli fiziksel karşılaşmalar birçok başka 

karşılaşmayı da peşinde getirebilmektedir. Sanatçı bu serisinde bireyler ve çevreleri 

arasındaki karmaşık ve hatta belirsiz ilişkileri incelemektedir. Bu serideki önemli 

noktalardan biri de bu ilişkileri sıradışı olabilecek yaşam görüntüleriyle yapmayı 

seçmesidir. İki örneğine yer verilen Domesticated serisinde ayrıca  kentsel yayılmanın 

da izlerini rastlanmaktadır. Daha önce yalnızca yaban hayatının yaşandığı alanlara 

giderek daha fazla yayılmasıyla insanlar ve vahşi olarak adlandırılan hayvanlar 

arasında oluşan karmaşık ve paradoksal ilişkiler çok rahat okunmaktadır. 

 

İki fotoğrafa baktığımız zaman gördüğümüz bazı detaylar bize bir kent yaşamının 

ibarelerini vermektedir. İlk fotoğrafta bunu büyük bir sokak lambası ve karlı bir hava 

olmasına rağmen bazı alanlardaki karın ezilerek yol gibi bir şekil almasından 

anlaşılmaktadır. İkinci fotoğraf da ise bunları otobanın ışıklandırılmış şeritleri ve 

arkaplanda kalan ışıklı tabelalardan anlaşılmaktadır. İlk fotoğraf izleyiciyi dikizci bir 

pozisyona sokmaktadır, ışık kaynağına bakarken uluyan bir kurtun bakanın farkında 

olduğunu gösterecek bir kanıt burada yoktur. Fakat burada kurtun bir ışık kaynağıyla 

olan karşılaşması gösterilmektedir. Bu bir önceki önrekte de bahsettiğim yaygın kurt 

temsiliyle pararlellik göstermemektedir. Kurtun baktığı ışığa uluduğu bir anın 

çerçevelenmesi onun da bu karşılaşmadan etkilendiğini ve hatta tedirginliğinin 

göstergesidir. Bu temsil kurtun kırılgan bir anını göstermektedir ve tam da bu yüzden 

alternatif bir temsil sunmaktadır. 

 

Sanatçının diğer fotoğrafın da bakışlarımız yol kenarında yeşilliklerin arasında duran 

hayvanla bakışlarımızı keşistirmektedir. Burada bir önceki fotoğrafında olduğu gibi 

dikizci bir konuma sokmamaktadır izleyiciyi. Burada bakışlarımızın keişmesinden 

farklı olarak bir de  büyük ihtimalle kendini daha rahat hissettiği yeşilliklerin arasında 

gizlenerek yola bakıyormuş gibi bir kurgu ya da kompozisyon seçmiştir sanatçı. 

Burada bu hayvanın kentleşmenin böyle bir unsuruyla karşılaşmasındaki merak 

duygusu okunmaktadır. Bu serisiyle sanatçının karşılaşmalarda her tarafın diğer 



66 

tarafın  davranışı değiştirebileceğini ve yeni bir doğal tarih yaratıldığını 

göstermektedir. Fotoğraflarına baktığımız zaman tedirginliğin var olduğu ve tek taraflı 

olmadığı da aşikardır. İnsanın yapıp etmeleriyle sadece insanların değil hayvanların 

hayatında da değişiklikler yarattığının altını çizmektedir. Bu serideki fotoğraflar bunu 

yaparken egemen bakışa hizmet etmeden hayvanların da yaşadıkları alanlardaki 

ilişkilenmelerini ve kırılganlığını gösterdiği için önemli bir örnektir. 

 

 
 

Şekil 14: Howl (from the Domesticated series), Amy Stein, Fotoğraf.73 

 
 
73 Aloi, G. (2008). Botched Taxidermy. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 7, 71. 



67 

 
             

                     Şekil 15: In Between (from the Domesticated series), Amy Stein, 

Fotoğraf.74 

 

3.2.8. Yvette Watt’ın Hayvan Gözleri 

 

Yvette Watt, Tasmanya Üniversitesi Yaratıcı Sanatlar ve Medya Okulu'nda kıdemli 

öğretim görevlisidir. Avustralasya Hayvan Çalışmaları Derneği'nin kurucu üyesiydi 

ve Minding Animals International'ın şu anki komite üyesidir.  

 
 
74 Aloi, G. Age. 72. 



68 

 

Yvette'in sanat eserleri ve akademik araştırmaları, bir aktivist olarak geçmişinden 

büyük ölçüde etkilenmiştir. İnsan olmayan hayvanların görsel sanatlarda nasıl 

kullanıldığı ve tasvir edildiği ile hayvanların nasıl düşünüldüğü ve muamele gördüğü 

arasındaki ilişkiye odaklanmaktadır üretimlerinde. Bu yüzden sanatçının işlerinde 

büyük ölçüde aktivizim etkisi de bulunmaktadır. 

 

Peter Singer'ın Hayvan Özgürleşmesi kitabını 21 yaşında okuduktan sonra vejetaryen 

olan Yvette Watt okuduklarımdan derinden etkilenerek bu tür baskılara izin veren 

toplumsal tutumların değişmesine yardımcı olmak için bir şeyler yapma 

zorunluluğundan yola çıkarak hayvanların temsilde oynadığı rol konusuna oldukça 

önem vermiştir. İnsan-hayvan ilişkilerindeki güç dinamiklerini değiştirmek için 

hayvanlara yeni perspektiflerden bakmamızı sağlayacak özgün ve yenilikçi stratejiler 

aramaktadır işlerinde. 

 

Yvette  gerçek hayattaki tavuk, inek, domuz ve koyun portrelerini çizerek, onlara isim 

vererek ve kişisel geçmişlerini sunarak her hayvanın benzersizliğini ve bireyselliğini 

yeniden öne çıkarmaktadır.  En sıradan ve öldürülebilir kabul edilen hayvanlar için 

oldukça meydan okuyucu bir yöntemdir bu. 

 

İnsanlar tarafından insan olmayan hayvanlara yönelik muameleye ilişkin derin ve 

kalıcı bir endişeyle hareket eden aktivist zorunluluğun, onun kim olduğu için çok temel 

olduğunundan bahsettiği röportajında; eğer tabandaki aktivizm yeterli gelemiyorsa da 

o zaman sanat eserlerimin bu rolü üstlenmesi gerektiğine de değinir.75 

 

‘The Eyes Have It’ isimli işi hayvanların gözlerinde çeşitli oynamalarla ortaya çıkan 

bir eserdir. Hayvanların gözünden bakmanın yani görmenin ne olduğunu tam olarak 

bilinmezlikdir insanlar için. Fakat bu oynanmış, simetrisi alınmış döndürülmüş gözlere 

bakıldığı zaman bir yabancılaşma hissi ortaya çıkmaktadır. Diğer incelediğimiz 

işlerden farklı şekilde bakışlar karşılaşmaktadır. Baktığımız gözler bilindik halleriyle 

değildir. Sanatçı bu oynanmış göz fotoğraflarını tek tek göstermektense birleştirmeyi 

 
 
75 Aloi, G. (2017). The Interview Issue #2. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 39, 75. 



69 

tercih etmiştir. Bu birleştirme tesadüfi değildir bu hayvanlar insanların sütünü, 

yumurtasını ve etini tüketmek için sömürdüğü hayvanlardır. Burada bilindik olan tek 

şey bakışlardaki duygulardır. Korku ve üzüntü kolaylıkla bu karelerden okunmaktadır. 

Carol J. Adams’ın özellikle tüketilen hayvanlar için söylediği kavram olan kayıp 

gönderge buraya davet edilebilir. Kayıp gönderge kısaca hayvanların yaşamlarından 

ve duygularından kopararak onu sadece et olarak görmemizi sağlamaktadır. Bu 

hayvanların yaygın temsillerine bakıldığında da onlara özne değeri atfedilmemektedir. 

İnsan için var oldukları yaygın dolaşımdaki görsel dilde de tekrar etmektedir. Fakat 

burada, bu hayvanların bir yaşamın öznesi olduğunun farkına varılmasının yolu 

duygudaşlık ile açılmaktadır. Duygudaşlığın yanında bu karelere etki eden 

yabancılaşma aynı zamanda hayal gücümüzün çeperlerinden sızmaya ve bir sorgulama 

başlatmaya davet etmektedir.  

 

 
 

Şekil 16: The Eyes Have It (Pig, Cow, Sheep, Chicken), Yvette Watt, Giclee Baskı, 

2010.76 

 
 
76 Aloi, G. Age. 



70 

3.2.9. Elena Antoniolli’nin Ölü Ağaçlarda Yaşayan Böcekleri 

Elena Antoniolli; insanlar ve canlı organizmalar arasındaki ilişkileri genişletmek için 

insandan öte topluluklar ve bu toplulukların etkileşiminin hibrit yollarını araştıran çok 

türlü tasarım yaklaşımlarıyla ilgilenen İtalyan bir mimardır.  

Berlin'deki kentsel mezarlıkların keşfinden yola çıkarak yaptığı “Thinking-with Dead 

Wood: Queering the Afterlife of Trees in the Urban Cemeteries of Berlin” isimli 

araştırma projesinde yalnızca omurgasız yaratıkların çürüyen odunsu maddelerdeki 

tuhaf cinsel pratiklerine odaklanmakla kalmıyor, aynı zamanda ölü ağacın 

zamansallığının ardındaki ölü ağaç kimliğine odaklanıyor ve bu proje için çeşitli 

fotoğraflar çekiyor. Her ne kadar bu fotoğrafların çekilme amacı sanatsal bir üretim 

peşinde olmak olmasa da gösterebildiği şey bu tez için oldukça önemlidir.  

Heteronormativitenin kendisinden farklı olanı istisna haline getirerek homojen bir 

kural uyguladığını gösteren bu araştırma projesi kapitalist ataerkil bakışın ötesine 

geçerek ekolojik etkileşimleri göstermektedir. 

Aşağıdaki çekilen fotoğraflarda farklı farklı böceklerin ölü ağaçla kurdukları ilişkilere 

odaklanılmaktadır. Böceklerin medyada dolaşımda olan görselleri incelendiğinde iki 

farklı temsil biçimi karşımıza çıkmaktadır. Bunlardan ilki böceklerin çok yakından 

renkleri, dokuları, bedenlerinin ayırt edici özelliklerinin ön plana çıkararak 

gösterilmeleridir. Bunun ardındaki neden ise bakılan böceğin taksonomik olarak hangi 

böcek olduğunun anlaşılmasını sağlamaktır. Bir diğeri ise böceklerin yığınlar halinde 

gösterilmesidir. Özellikle bu tip yığıntı temsiller istila, basma, kaplama gibi çeşitli 

kelimelerle beraber kullanılmaktadır. Çünkü böceklerin insanın yaşadığı alanlarda 

görünmesi istenilmez. Kısacası böceklerin yaygın dolaşımdaki temsilleri onları 

sınıflandırabilmek, türünü anlayabileceğimiz ya da yaşam alanlarında insan tarafından 

istenilmeyen bir karşılaşma olmasından dolayı yukarıda da bahsedilen kavramlara 

eşlik eden kalabalık yığın görüntülerinden öteye gitmemektedir. Böceklerin 

yaşamlarına ya da yaşama haklarına dair bir temsil biçimi yoktur dolaşımda. Fakat 

Elena’nın bu serisinde böcekler fazlaca yakınlaştırılarak ya da sayısız kalabalıklar 

şeklinde gösterilmemektedir. Burada hakim bakışa farklı bir alternatif sunan bir örnek 

vardır. Burada gösterilmek istenilen şey tam olarak ataerkil kapitalist sistemin ona bir 

getirisi bir faydası yok diye gözden çıkaracağı ölü bir ağacın aynı habitatı paylaştığı 



71 

diğer canlılarla bir ilişki ağı içerisinde olduğudur.  Ve bu ağın aslında yine tam da 

bulunduğu yere faydasının da olduğudur. Kapitalist ataerkil sistem bu tip 

karşılaşmalar, karşılıklı var olma biçimlerine bakmamakta, görmemekte ve özellikle 

de göstermemektedir. Elena Antoniolli hakim olanın bakmadığı, görmediği şeylere 

bakmış, görmüş ve bizlere göstermeyi seçmiştir.  

 

 

Şekil 17: Oniscus Asellus, Elena Antoniolli, Fotoğraf, 2023.77 

 
 
77 Aloi, G. (2024). Queering Nature. Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 63, 76. 



72 

 

 

                    Şekil 18: Caphidium Quadrimaculatum, Elena Antoniolli, Fotoğraf, 

2023.78 

 
 
78 Aloi, G. Age. 77. 



73 

 

    Şekil 19:  Uloma Culinaris, Elena Antoniolli, Fotoğraf, 2023.79

 
 
79 Aloi, G. Age. 79. 



74 

4. SONUÇ  

Hayvanların insanlarla etkileşiminin tarihi binlerce yıla uzanır ve dönemsel olarak 

çeşitli değişiklikler gösterir. Deyimler, masallar, mitoloji ve ilk sanat eseri olarak kabul 

edilen mağara resimlerinden günümüze kadar ise bu ilişki görsel temsilin konusu 

olmuştur. Gündelik yaşamımızı doğrudan etkileyen, insan topluluklarının yaşamı 

düzenleme biçimlerine bağlı olarak ilişkinin niteliği değişen hayvanlara neyazık ki 

uzun yıllar sosyal bilim çalışmalarında özne değeri verilmemiş, insan merkezli bakışın 

egemenliği altında kalmışlardır. Benzer biçimde görsel temsil alanı da hiyerarşik 

bakışı yeniden kuracak şekilde hayvanları görselleştirmiş ve bugün yaygın dolaşımda 

olan hayvan temsilleri bu insan merkezci egemen bakışın çizdiği çerçeve içine 

yerleştirilmiştir.  

Sosyolojide de uzun yıllar hayvanları araştırmalarda merkezi önem verilen özneler 

olarak görmek mümkün olmamıştır. Eleştirel hayvan çalışmalarının gelişmesiyle  

birlikte insan-hayvan ilişkisine farklı perspektifler kazandırmanın da ilk adımları 

atılmıştır. Bu alandaki ilgi, bilgi ve üretimin eksikliğinin farkına varılmasıyla deyim 

yerindeyse sosyolojinin çeperleri silinikleştirilmiş ve genişletilmeye başlanmıştır. 

Yapılan çalışmalar nicelik olarak artış gösterirken yapısal olarak da sosyal bilimler 

içinde insanın yeri sorunsallaştırılmaya başlamıştır. Açılan tüm bu yollar ‘’hayvansal 

dönemeç’’ olarak adlandırılan kavramdan bahsetmeyi mümkün kılmıştır. Dönemeci 

takiben yarım asrı geçmeyecek kadar önce başlayan eleştirel hayvan çalışmaları, 

hayvanın insan sömürüsüne yeniden ve tüm boyutlarıyla bakmayı ve hem bilimler 

içinde hem de gündelik yaşam pratiklerimizde hayvan insan ikililiğini yenide 

sorgulamayı hedef olarak önüne koymuştur. 

 

Görme ve bakma egemenin dünyayı algıladığı biçimiyle tarihselleştirildiğinde, görsel 

malzemelerin ötekinin hiyerarşik algısında nasıl rol aldığını fark edebileceğimiz bir 

tartışma düzlemine taşınır. Bakış inşa sürecinden geçmiştir ve yönlendirilebilir.  

Moderleşme pratikleri ile fotoğraf tarihi paralel okunduğunda, hakim düşüncenin 

görme rejimlerini nasıl yarattığı ortaya çıkar. Görme süreci, modern dönemin merkezi 



75 

iktidarlarının ve tüketim kültürünün yararına yönlendirilmiş ve insan merkezli bakış 

tarihsel süreç içinde egemen kılınmıştır. Görme eylemi sosyal iktidarın işleyişinden 

bağımsız düşünülemez. Belirli imajlar sistematik bir şekilde işleyen normatif iktidar 

tarafından daima yeniden üretilmektedir. Üretilen görüntüler ve bu görüntülerde 

gösterilenler, dışarıda bırakılanlar ya da gösterilenlerin gösterilme biçimleri bize 

sosyal iktidarın gündelik yaşamımızda nasıl işlediğini anlatan yollardan biridir. 

Medyada yaygın dolaşımda olan durağan hayvan görüntülerine baktığımızda, 

türcülüğün görsel dil üzerindeki yansımalarını görürüz. Hayvanlara kültürel olarak 

atfedilen insan merkezli özellikleriyle parallel temsiller karşımıza çıkar. Kediler, 

köpekler, kuşlar yani sosyal hayatımıza davet ettiğimiz ve sosyal hayatımızda olması 

‘’hoş’’ karşılanan hayvanlar sevimli diye tabir edebileceğimiz duyguları uyandıracak 

şekilde sunulur. Aslanların temsili soylu portrelerini aratmaz. Atlar insanlara olan 

dostluklarıyla gösterilir. Ancak söz konusu olan insan yaşamının ulaşamayacağı 

yerlerse bu kez tehlikeli yaratıklardan söz edildiğini veya incelenmeye değer nesneler 

gibi hayvanların muamele gördüklerini fark ederiz.   

Eğer baktığımız hayvan insan için zararlı olarak atfediliyorsa yakından, bütün 

dokularının, renklerinin anlaşılacağı şekillerde gösterilmiş olup yine eğer bu ‘’zararlı’’ 

hayvanlar insanlarla paylaştıkları mekanlarda yoğunlaştıysa da yığınlar olarak temsil 

edilmişlerdir. Bu temsillerde hayvanların yüzlerinden, yaşamlarından bahsetmek 

neredeyse imkansıdır. Benzer şekilde yenen ve yenmeyen hayvanların temsilinde de 

fark gözle görünürdür. Yenen hayvanların medyada dolaşımdaki görsellerinde 

özgürlüklerini rahatça yaşayabildikleri yeşillikleri ve mavi gökyüzünü görürüz. Bu 

hayvanların yemek oluncaya kadar yaşadıkları muamele sistemin işleyişini açık 

edecek biçimiyle göz önüne getirilmez.  

Günümüzde hala geçerliliğini koruyan bu görsel çerçevelerde hayvanlar; 

öznelliklerinden sıyırarak ve onlara insansı özellikler yüklenerek, kendi yaşamlarının 

öznesi olmaktan çıkarılarak, çevresindeki başka canlılarla etkileşimleri yok sayılarak 

ve insanın dahil edildiği durumlarda insanı üstün kılacak hiyerarşik biçimler eklenerek 

görüntülere konu edinirler. Kompozisyonun kuruluşu, izleyici bakışı konumlandırdığı 

yer, bakanı gözetleyici konuma davet edişi gibi ayrıntılarda izleri sürülebilecek insanı 

üstün kılan anlayışın görsel dilde tekrarlarıdır.  Tüm bu temsil biçimleri ataerkil 

kapitalist systemin tahakküm dilini yeniden ve yeniden görsel dil üzerinden kurar, 



76 

hayvanlar imajlar evreninde yüzlerinden, isimlerinden ve kimliklerinden yoksun birer 

mal ve meta olarak gösterilirler. 

Bütün bu çerçeveler, tekrarlar alanı her ne kadar içinde yaşadığımız dünyada 

hayvanları ikincil konuma getiren anlayışı beslemeye devam etse de aşılmaz değildir. 

Burada sanatsal pratikler bize hayvanları ötekileştirmeyen görsel dilin olanakları için 

kapı aralar. Araştırmada bu tür potansiyeli olabileceği düşünülen sanatsal işlerden 

seçilmiş örnekler incelendiğinde onların medyada gördüğümüz yerleşik bakışı kırma 

potansiyelleri olduğu görülür. 

Aslında hayvanlar yüzyıllardır sanata dahil edilseler de yine buradaki temsil biçimleri 

de çoğu zaman hayvanlara özne değeri atfetmemiş, kullanıma yönelik olmuş, 

hayvanları sembolizme indirgemiş ya da insansılaştırmıştır. Bununla birlikte sanatsal 

pratikler olaylara bakışımızı değiştirebilecek potansiyele sahiptirler ve hayvanlar 

konusunda da egemen bakışı kıran örneklere rastlamak mümkündür. Bu bağlamda 

araştırmada seçilen örnekler, hayvanları kendi yaşamlarının öznesi olarak gösterme ve 

onların öznelliklerine odaklanma noktasında ortaklıklar taşırlar. 

Medyadaki tekrarların aksine bu işlerde bakışlarımızın kesiştiği, karşılıklı birbirimizi 

fark ettiğimiz, izleyiciyi dikizci pozisyonuna konumlandırmayan, çevresindeki olaylar 

ve canlılarla etkileşim ve iletişim olduğunu kabul eden, herhangi bir hiyerarşi ve 

tahakküm olmayan sanat eserlerini görürüz. Sadece üretimlerinde değil, gündelik 

yaşamlarında ve söylemlerinde de hayvan ya da doğa meselesini kendilerine dert 

edinmiş sanatçılar, egemen bakışa hizmet etmeyen üretimler için çaba 

harcamaktadırlar. Bu tez sınırlarında üretimleri üzerine inceleme yapılan sanatçıların 

hepsinin biyolojik cinsiyetinin kadın olması ve feminist tutumları savunmaları da tezin 

ana argümanları ile paralellik göstermektedir. Sanatçılar gündelik yaşamda kimlikleri 

ve aidiyetleri ile kurdukları bağlar ve deneyimlerinin yansıması olarak işlerinde 

alternatif bakış açısı getirme çabası içindedirler.  

İnsan olmayan hayvanların temsilleri ve tarihleri türcü ve cinsiyetçi pratiklerin egemen 

olduğu kapitalist ataerkil sistemin kendini yeniden ürettiği mecralar olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Sanatsal yaratımlarda hayvanların kendi yaşamlarının öznesi olarak, 

insansılaştırılmadan, nesneleştirmeden ve de herhangi bir tahakküm ilişkisine tabi 

kılınmadan temsil edilmesi mümkündür. Hayvanların bu şekilde temsilinin yaygın 



77 

hale gelmesi sadece görsel dili değil aynı zamanda dilin, düşünme biçimlerinin ve 

eylemlerin de değişimini beraberinde getirme potansiyeline sahiptir. 

 

Bu araştırmanın ortaya çıkmasına vesile olan Dita ile bir hayatı paylaşmaya başladığım 

zaman  hayvanlarla ilgili çeşitli konulara karşı ilgim olduğunu bilsem de hayatımı bu 

kadar değiştirebileceğini düşünmemiştim. Dita ile ilişki kurmasaydım, deneyimlerini 

tam olarak anlayamasam da onunla kurduğum ilişkideki deneme yanılma yoluyla 

hastalıklarını, acısını, ağrısını, mutluluğunu anlayamasaydım kadın hareketleri, kuir 

teori gibi üzerinde düşünmeye çalıştığım şeylerle hayvanlara karşı tutumun keşistiğini 

görmem uzun bir süre mümkün olmayabilirdi. Her ne kadar bu konularda okuma 

yapsam da yazarken bazı kavramları nasıl kullanacağımı dili nasıl kuracağımı çok 

düşündüm. Kavramların bazılarını sık sık değiştirdim. Türcü olmamaya çalıştım. Ama 

heycanım hep diriydi çünkü Dita hayatımıza girerek beni ve ailemi değiştirdi. Bu 

metin değişim potansiyeline işaret etme, hayvanlara bakışı sorgulama ve bildiğimiz 

dünyanın çerçevelerini yeniden tartışma noktasında sanatların potansiyeline işaret 

etmeyi hedefledi.  

İnsan ve insan olmayan hayvanlarla hiyerarşik olmayan ilişkiler kurmanın, türler arası 

farklı ilişkilenme biçimlerini görebilmenin ve yoldaş türler ile birlikte olabilmenin 

umuduyla.  

 

 

 

  



78 

KAYNAKLAR 

Adams, C. J. (2019). Etin Cinsel Politikası. 4. Basım. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Alnıaçık Özyer, E. T. (2021). Toplumu Yeniden Düşünmek: Hayvanların 

Sosyolojideki Konumu, Akademia Doğa ve İnsan Bilimleri Dergisi, 

7(1), 2717-8528. 

Alnıaçık Özyer, E.T. ve Demirkaya, E. (2022). Dünyayı Paylaşanlar, Teorik Bakış 4 

Aylık Toplumbilim Dergisi, 15, 2147-6640. 

Aloi, G. (2008). The Death of the Animal. Antennae The Journal of Nature in Visual 

Culture, 5. 

Aloi, G. (2008). Botched Taxidermy., Antennae The Journal of Nature in Visual 

Culture, 7. 

Aloi, G. (2010). The Politics of Meet., Antennae The Journal of Nature in Visual 

Culture, 14. 

Aloi, G. (2011). The Illustrated Animal., Antennae The Journal of Nature in Visual 

Culture, 16. 

Aloi, G. (2012). Marketing Animals., Antennae The Journal of Nature in Visual 

Culture, 23. 

Aloi, G. (2013). Painting Animals., Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 

25. 

Aloi, G. (2013). Painting Animals II., Antennae The Journal of Nature in Visual 

Culture, 26. 

Aloi, G. (2017). The Interview Issue #2., Antennae The Journal of Nature in Visual 

Culture, 39. 

Aloi, G. (2017). Exposing Animals., Antennae The Journal of Nature in Visual 

Culture, 40. 

Aloi, G. (2024). Queering Nature., Antennae The Journal of Nature in Visual Culture, 

63. 

Aşar, H. (2018). Hayvan Haklarına Yönelik Temel Görüşler ve Yanılgıları, Kaygı, 30, 

doi: 10.20981. 



79 

Berger, J. (2020). Niçin Hayvanlara Bakarız?. 3. Basım. İstanbul: Delidolu Yayınları. 

Bozok, N. (2020). Bedenin Sosyolojisi Gündelik Hayatın Cisimleşme Deneyimleri, 

Tıbbileştirme ve Dijital Gözetim., 1. Basım. İstanbul: Bağlam 

Yayıncılık. 

Braidotti, R. (2014). İnsan Sonrası., 1. Basım. İstanbul: Kolektif Kitap. 

Burgan, E. (2017). Çoklu Türler Etnografisi: Yüz Yüze Bir Araştırma İmkanı Üzerine 

Düşünceler, Moment Dergi Hacettepe Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Kültürel Çalışmalar Dergisi, 4(1), doi: 10.17572. 

Crary, J. (2019). Gözlemcinin Teknikleri On Dokuzuncu Yüzyılda Görme ve 

Modernite Üzerine. 3. Basım. İstanbul: Metis Yayınları. 

Gombrich, E. H. (2013). Sanatın Öyküsü. 8. Basım. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Haraway, D. J. (2010). Başka Yer. 1. Basım. İstanbul: Metis Yayınları. 

Lutz, Catherine A. ve Collins, Jane L. (2012). National Geographic’i Doğru 

Okumak. 2. Basım. İstanbul: Agora Kitaplığı 

Özdoğan, K., Tatari, M. F. ve Bilgin A. (2021). İnsan, Hayvan ve Ötesi Türkiye’de 

Hayvan Çalışmaları. 1. Basım. İstanbul: Kolektif Kitap. 

Ranciere, J. (2020). Dissensus Politika ve Estetik Üzerine.1. Basım İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları 

Plumwood, V. (2020). Feminizm ve Doğaya Hükmetmek. 3. Basım. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Ryan, D. (2019). Hayvan Kuramı Eleştirel Bir Giriş. 1. Basım. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Shiva, V. ve Miles, M. (2019). Ekofeminizm. 2. Basım. İstanbul: Sinek Sekiz 

Yayınevi. 

Singer, P. (2018). Hayvan Özgürleşmesi. 2. Basım. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Stryk, S. Collaborations. (Tarih yok) 

Url <https://suzannestryk.com/assemblages-mirror-works-2/collaborations-with-

ann-ropp/#cicada>, erişim tarihi 07.06.2024. 



80 

Toksoy, N. G. (2019). Görsel Sosyolojik Saha Araştırmaları ve Fotoğraf, Sosyal 

Bilimler Dergisi Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, 41. doi: 

10.29228. 

Toksoy, N. G. (2019). '’Fotoğraf Aslında Neyin Belgesi? Fotoğrafın Toplumsallığı ve 

Medya ve Gerçeklik Tartışmalarında Değişmeyen Rolü’’, 

Mediterranean Journal of Humanities, 9(2). doi: 10.13114. 

Toksoy, N.G. (2021). ‘Dünyayı Yeniden Dokumak’ Shiva ve Mies’den Ekofeminizm, 

Fe Dergi: Feminist Eleştiri 13, 1. 

Türk, N. (2022). Görsel Sanatlarda Hayvan İmgesinin Hayvan Oluş Bağlamında 

Tezahürü, Kültür ve İletişim, 50, doi: 10.18691. 

Varlı Görk, R. (2016). Bir Yöntem, Yöntembilim ve/veya Bir Sosyoloji Alanı Olarak 

Görsel Sosyoloji, Yedi: Sanat, Tasarım ve Bilim Dergisi, 15, 1307-

9840. 

Wolfe, C. (2021). İnsan, Her Şey Hep İnsan: Beşerî Bilimler ve “Hayvan Çalışmaları”, 

Kün Edebiyat ve Kültür Araştırmaları Dergisi, 1, doi: 10.54281. 

The Tiger Hunt, Peter Paul Rubens. https://www.arthistoryproject.com/artists/peter-

paul-rubens/the-tiger-hunt/ https://www.wikiart.org/en/melchior-d-

hondecoeter/a-pelican-and-other-birds-near-a-pool-the-floating-

feather-1680 Erişim tarihi: 01.10.2024 

The Kongouro from New Holland, George Stubbs. 

https://en.wikipedia.org/wiki/The_Kongouro_from_New_Holland 

Erişim tarihi: 01.10.2024 

Winter Companions. https://www.artsy.net/artwork/kate-samworth-winter-

companions. Erişim tarihi: 07.06.2024 

Patricia Goodrich. https://bucksco.michenerartmuseum.org/artists/patricia-goodrich/. 

Erişim tarihi: 07.06.2024 

Lying with the Wolf. https://smarthistory.org/kiki-smith-lying-with-the-wolf/. Erişim 

tarihi: 07.06.2024 

 

 



81 

 






