
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

TÜRKİYAT ARAŞTIRMALARI ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

TÜRK HALK EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

TÜRK MASALLARI ÜZERİNE SEMBOL VE ANLAM ODAKLI BİR 

İNCELEME 

 

RABİA EKŞİ KARTAL 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2025 

 

  



 
 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

TÜRKİYAT ARAŞTIRMALARI ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

TÜRK HALK EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

TÜRK MASALLARI ÜZERİNE SEMBOL VE ANLAM ODAKLI BİR 

İNCELEME 

 

RABİA EKŞİ KARTAL 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Mehmet AÇA 

 

 

 

İstanbul, 2025 

 



I 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ ......................................................................................................................... IV 

ÖZET .............................................................................................................................. V 

ABSTRACT ................................................................................................................... VI 

KISALTMALAR ........................................................................................................ VII 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. Sembol ve Anlam ................................................................................................. 2 

1.1. Arketipler .......................................................................................................... 7 

1.1.1. Persona ................................................................................................................. 8 

1.1.2. Gölge ..................................................................................................................... 9 

1.1.3. Anima- Animus.................................................................................................... 9 

1.1.4. Kendilik ................................................................................................................ 9 

1. BÖLÜM: TÜRK MASAL METİNLERİNİ SEMBOLLERLE 

ANLAMLANDIRMA ................................................................................................... 11 

1.1. İyi-Kötü Sembolizmi ...................................................................................... 11 

1.1.1. Yeryüzü - Yeraltı ............................................................................................... 11 

1.1.2. Yeryüzündeki ve Yeraltındaki Ejderha .......................................................... 15 

1.2. Eşik Sembolizmi ............................................................................................. 16 

1.2.1. Bir Eşik Olarak Mağara ................................................................................... 17 

1.2.2. Bir Eşik Olarak Kuyu ....................................................................................... 19 

1.2.3. Bir Eşik Olarak Hamam ................................................................................... 19 

1.2.4. Bir Eşik Olarak Orman .................................................................................... 21 

1.2.5. Bir Eşik Olarak Kırkıncı Oda .......................................................................... 22 

1.3. Güç Sembolizmi .............................................................................................. 23 

1.4. Cinsiyet Sembolizmi ........................................................................................... 25 

1.5. Meyve Sembolizmi ............................................................................................. 28 

1.5.1. Elma .......................................................................................................................... 29 

1.5.2. Nar ve Ayva ............................................................................................................. 29 

1.5.3. Kiraz ......................................................................................................................... 31 

1.6. Kurnazlık Sembolü ............................................................................................ 31 

1.8. Olağanüstü Yardımcı Karakter Sembolü ........................................................ 34 

1.9. Düzmece Keloğlan Sembolü .............................................................................. 36 

1.10. Eşya Sembolizmi ......................................................................................... 37 



II 
 

1.10.1. İp Sembolü ............................................................................................................. 37 

1.10.2 Gergef Sembolü ...................................................................................................... 38 

1.10.3. Post Sembolü.......................................................................................................... 39 

1.11. Mitolojik Semboller ......................................................................................... 39 

1.11.1. Yardımsever Zümrüdüanka Kuşu ...................................................................... 40 

1.11.2. Şifacı Şahmaran .................................................................................................... 41 

1.12.Ev Sembolü ........................................................................................................ 43 

1.13.Rüya Sembolü .................................................................................................... 43 

1.14. Tuz Sembolü ..................................................................................................... 46 

1.15. Bal Sembolü ...................................................................................................... 48 

1.16. Sözsüz İletişim Sembolü Olarak Taş .............................................................. 49 

1.17. Ahlaksızlık Sembolü ......................................................................................... 51 

1.18. Doğumun ve Ölümün Sembolü Helva ............................................................ 51 

1.19.  İnsan ve Ölü Yeme Sembolü .......................................................................... 53 

1.20.Üvey Anne Sembolü .......................................................................................... 56 

1.21.Cadı Sembolü ..................................................................................................... 57 

1.22. Renk Sembolizmi .............................................................................................. 58 

1.22.1. Ak ve Kara ............................................................................................................. 58 

1.22.2.Sarı ........................................................................................................................... 60 

1.22.3.Kırmızı .................................................................................................................... 61 

1.22.4.Yeşil ......................................................................................................................... 63 

1.23. Sayı Sembolizmi ............................................................................................... 64 

1.23.1.Üç ............................................................................................................................. 64 

1.23.2.Yedi .......................................................................................................................... 65 

1.23.3.Kırk ......................................................................................................................... 67 

2. BÖLÜM: MASAL METİNLERİNİN ÖZETLERİ ............................................ 69 

2.1. Adıg Oglu Iygılak-Kara Möge( Ayı Oğlu Iygılak-Kara Möge) ................. 69 

2.2. Zümrüdüanka Kuşu....................................................................................... 70 

2.3. Yılan Padişahı Şahmaran .............................................................................. 73 

2.4. Ak Kurt ........................................................................................................... 74 

2.5. Helvacı Güzeli ................................................................................................. 75 

2.6. Konuşan Bebek ............................................................................................... 76 

2.7. Nardaniye Hanım ........................................................................................... 77 

2.8. Ağlayan Narla Gülen Ayva ........................................................................... 78 

2.9. Değirmenci ile Tilki ........................................................................................ 79 



III 
 

2.10. Keloğlan ile Köse ........................................................................................ 79 

2.11. Avcı Mehmet ............................................................................................... 80 

2.12. Ateşkâr Oğlan ................................................................................................... 81 

2.13. Allah’ın Belası................................................................................................... 83 

2.14.Çini Maçın Padişahı .......................................................................................... 84 

2.15. Tuz ..................................................................................................................... 85 

2.16.Rüya .................................................................................................................... 86 

2.17. Tuz Kadar Sevgi ............................................................................................... 86 

2.18. Değirmenci ile Tilki .......................................................................................... 88 

2.19. Naharcı ile Oğlu................................................................................................ 89 

2.20. Ölü Yiyen Derviş .............................................................................................. 90 

2.21.Küllü Fatma ....................................................................................................... 91 

SONUÇ .......................................................................................................................... 93 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 96 

 



IV 
 

ÖN SÖZ 

 Bu çalışma, 21 masal metni örneği üzerinden Türk masal metinlerindeki 

sembolleri daha iyi ve doğru bir şekilde tespit edip anlamlandırmak ve yorumlamak 

amacıyla hazırlanmıştır. 

 Çalışma iki bölüme ayrılmıştır. İlk bölümde masallar ve arketipler hakkında genel 

bir bilgi verildikten sonra seçili Tük masal metinlerinin hangi anlamlar ve semboller 

üzerine kuruldukları, bu sembollerin hangi anlamlara geldikleri ve hangi işlevleri yerine 

getirdikleri yorumlayıcı bir yaklaşımla ele alınmıştır. İkinci bölümde ise incelenen Türk 

masal metinlerine yer verilmiştir. 

 Bu çalışmada, derin anlam katmanlarına sahip olduğu düşünülen Türk masal 

metinleri ele alınmıştır. Sembol ve anlam odaklı incelenen masal metinlerinde iyilik ve 

kötülük, eşik, güç, toplumsal cinsiyet, meyveler, kurnazlık, çeşitli masal karakterleri ve 

eşyalar; masalların derinliklerinde yatan anlam katmanlarına inilerek incelenmiştir. 

Başka bir deyişle seçili Türk masalları semboller, arketipler, inanç, düşünce ve kültür 

odaklı bir şekilde yorumlanmıştır. Çalışmayla masalların sadece anlatıcı ve dinleyici 

çerçevesinde incelenmemesi gerektiği ve her okuyanın kendi kültürüne, düşünce yapısına 

göre sembollerden anlamlar çıkartabileceği gözlemlenmiştir. 

 Masalların sadece iyiliğin ve kötülüğün mücadelesinden ibaret olmadığını, 

masallara farklı bir açıdan bakmamı sağlayarak tezimin hem hazırlık hem de yazma 

sürecinde ilgisi ve sabrıyla bana yol gösteren değerli hocam Prof. Dr. Mehmet Aça'ya ve 

maddi manevi desteklerini esirgemeyen eşim Abdullah Kartal'a, aileme teşekkür ederim. 

 

                                                                                                       Rabia Ekşi Kartal 

 

 

 

 

 

 



V 
 

ÖZET 

İnsan hayata, doğaya, olaylara, bütün varlıklara anlam yükler ve bir anlam dünyası 

yaratır. İnsanın algı, düşünce, duygu, inanç ve temel ihtiyaçlar üzerinden yarattığı bu 

anlam dünyası, aynı zamanda dünya görüşünü de oluşturur. İnsan eğlenmek ve hoşça 

vakit geçirmek için gerçekleştirdiği eylemelere bile anlam yükleme eğilimindedir. Onun 

dünya görüşü eylemlerinde, ritüellerinde, sözlerinde ve anlatılarında yansımasını bulur. 

İnsan üretimi olan anlatılar, özellikle de masallar, semboller ve anlamlar üzerine inşa 

edilirler. Kimi masallar sadece bir anlam katmanına sahipken kimileri de birden fazla 

anlam katmanına sahiptirler. Bu nedenle masalı araştıran ya da yorumlayanın masalın 

derinliklerinde yatan anlam katmanlarına inmesi, içerdiği sembolleri motifleri ve 

arketipleri onu meydana getiren toplumun dünya görüşünden ve tarihsel, sosyal, kültürel 

şartlarından yola çıkarak yorumlaması gerekir. Aynı masalın farklı dinleyiciler tarafından 

farklı şekilde anlaşılmasına ve yorumlanmasına araştırmacılar defalarca şahit 

olmuşlardır. Bu durum, dinleyicinin masalda nelere odaklandığına, içinde bulunduğu ruh 

durumuna bağlı olabildiği gibi masalın içerdiği anlam katmanlarına ve sembollere de 

bağlıdır. Bu da anlatıcının ne anlattığının yanı sıra, bir de dinleyicinin anlatılandan ne 

anladığı sorununu gündeme getirmektedir. Bu çalışmada, yukarıda belirtilen hususlar 

doğrultusunda, Anadolu ve diğer Türk sahalarından tespit edilip yayımlanan 21 Türk 

masalı, anlam ve sembol odaklı bir şekilde incelenip yorumlanmıştır. Masal metinleri 

yazılı kaynaklardan tespit edilmiş olup yöntem olarak yorumlayıcı bir yaklaşım 

benimsenmiştir. Çalışmayla masalların birden fazla anlam katmanına sahip olabilecekleri 

ve gözler önüne serilmiştir. Masal incelemelerinin anlatıcı, metin ve dinleyici üçgeninde 

yapılması gerektiği kadar anlam ve sembol odaklı bir şekilde de yapılması gerektiği bu 

çalışmanın temel çıkış noktasıdır. Bu çalışmada nitel araştırma yöntemlerinden 

yararlanılmıştır. Çalışmada, Türk masalları hangi anlamlar ve semboller üzerine 

kurulurlar, semboller hangi anlamlara gelirler ve hangi işlevleri yerine getirirler, bu 

anlamlar ve semboller masalların yorumlanmasında nasıl bir rol üstlenirler, masallardaki 

olağanüstü ya da fantastik unsurlar aslında hangi anlamlara gelirler, neleri temsil ederler 

gibi sorulara cevaplar aranmıştır. Çalışmada inanç, düşünce ve kültür odaklı yorumlar 

yapılmıştır. Bu da yorumlayıcı ya da yorumsamacı bir yaklaşımı gerektirmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Sembol, anlam, yorum, masal, Türk masalları. 

 

 



VI 
 

ABSTRACT 

Human beings attribute meaning to life, nature, events, and all beings and create a world 

of meaning. This world of meaning created by man through perception, thought, emotion, 

belief and basic needs also constitutes his worldview. People tend to attribute meaning 

even to the actions they take to have fun and have a good time. A person's worldview is 

reflected in his actions, rituals, words and narratives. Human-made narratives, especially 

fairy tales, are built on symbols and meanings. While some tales have only one layer of 

meaning, some have more than one layer of meaning. For this reason, the one who 

researches or interprets the tale must delve into the layers of meaning that lie deep within 

the tale and interpret the symbols, motifs and archetypes it contains, based on the 

worldview and historical, social and cultural conditions of the society that created it. 

Researchers have repeatedly witnessed the same tale being understood and interpreted 

differently by different listeners. This may depend on what the listener focuses on in the 

tale, his or her mood, as well as the layers of meaning and symbols contained in the tale. 

This raises the question of what the listener understands from what is told, as well as what 

the narrator tells. In this study, in line with the above-mentioned issues, Turkish tales 

identified and published from Anatolia and other Turkish fields were examined and 

interpreted with a focus on meaning and symbol. Fairy tale texts were identified from 

written sources and an interpretive approach was adopted as a method. The study revealed 

that fairy tales can have more than one layer of meaning. The main starting point of this 

study is that fairy tale analysis should be done in the triangle of narrator, text and listener, 

as well as in a meaning and symbol-oriented way. Qualitative research methods were used 

in this study. In this context, answers will be sought to questions such as:  what meanings 

and symbols are Turkish tales based on, what meanings do symbols mean and what 

functions do they perform, what role do these meanings and symbols play in the 

interpretation of fairy tales, what the extraordinary or fantastic elements in fairy tales 

actually mean and what do the represent? In the study, comments focused on belief, 

thought and culture were made. This required an interpretative or hermeneutic approach. 

Key Words: Symbol, meaning, interpretation, fairy tale, Turkish tales. 

 

 

 



VII 
 

KISALTMALAR 

Age.: Adı Geçen Eser 

Akt.: Aktaran 

C.: Cilt 

Çev.: Çeviri  

Ed.: Editör 

Hz.: Hazreti 

s.: Sayfa 

TDV.: Türkiye Diyanet Vakfı 

vb.: Ve Benzeri 

vd.: Ve Diğerleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

Ait olduğu toplumun kültürünü, inanışlarını ve davranışlarını bir ayna gibi 

yansıtan masallar, anonim halk edebiyatının en yaygın ürünlerinden biridir. Masallar, 

toplumun ortak bilinciyle oluşturulmuş, zaman ve mekân kavramının belirsiz olduğu, 

kuşaktan kuşağa aktarılan hayal ürünleri olmalarına rağmen gerçek ve gerçek olmayan 

arasındaki bir noktadadırlar. Ahmet Hamdi Tanpınar masal için, masal bizim varlıktan 

kaçtığımız noktadır. Varlıktan kaçmakla ondan kurtulamayız. Masal, insanın kendisini 

tatmin ederken varlığın dışında bulunma hazzı veriyor. Masal, rüya ve hayal değildir, 

onlardan ayrılır, der (Tanpınar, 2004: 45). 

Masalların eğlendirme ve hoşça vakit geçirme işlevlerinin yanı sıra değerlerin 

aktarılması, eğitim, iyiyi ve doğruyu gösterme, iletişimi geliştirme gibi pek çok işlevleri 

de vardır ancak masallar bu işlevlerden de öte derin anlamlar, mesajlar ve semboller 

içermektedirler. Çünkü masallar, bir insan üretimi olarak semboller ve anlamlar üzerine 

inşa edilmişlerdir. Masallar hem yapıları hem tiplemeleriyle çok şey söylerler hem de 

çeşitli yaklaşım biçimleri açısından farklı akademik alanların bir araya getirilmesine de 

uygun bir malzeme oluştururlar. Masallar çeşitli yönleriyle sadece halk biliminin değil 

edebiyatın, dilbiliminin, sosyolojinin, psikolojinin, antropolojinin, pedagojinin de ilgi 

alanlarına girerler. 

Her toplumun kendi kültür bilgi birikimiyle oluşan masallar söylenmek 

istenenlerin ya da gösterilmek istenenlerin dili olmuştur. Bu da ancak bir sembol dili ile 

anlatılmıştır. Asırlar boyu insan hayatının sembollerle ifadesi olan masallar, Türk 

halkının ruh dünyasının, ahlakının, inancının, değer yargılarının birer tablosu olmuştur. 

Bu tablodaki gizli dili çözmekle Türk halkının gizli dünyasını dillendirmiş oluruz 

denebilir (Işık, 2009: 8). Kolektif bilinç dışının yansımaları ile oluşan eserlerde Türk 

milletinin ortak zihin özelliklerinin simgesel anlatımlarını görürüz (Özcan, 2003: 77). 

Türk toplumunun ortak bilincinin, düşüncesinin, duygularının, hayallerinin ve estetiğinin 

yansımaları olan masallar, bu çalışmada anlam ve sembol odaklı bir incelemeye tabi 

tutulurken analitik psikolojinin kurucusu Carl Gustav Jung'un arketiplerle ilgili 

görüşlerinden de yararlanılacaktır. Böylece Türk masallarını hem arketipler hem de çeşitli 

sembol sınıflandırmaları ile anlamlandırmaya çalışacağız. 

 



2 
 

1. Sembol ve Anlam 

İnsan, doğası gereği, yaşadığı dönem ya da bölge her ne olursa olsun kendisini, 

hayatını, çevresini, gördüklerini ve duyduklarını anlamak ve anlamlandırmak istemiştir. 

Hem ruhsal hem fiziksel birçok olayı ve durumu anlamlandırma çabasına giren insan 

eylemlerine de anlamlar yüklemiştir. İnsanlar doğadaki diğer canlılardan farklı olarak 

anlam üreten ve kendi anlam dünyaları içerisinde yaşayan varlıklardır. İnsanın olduğu her 

yerde anlam ve anlama vardır (Fırıncıoğulları, 2016: 41). 

Dil bilim alanı için anlam; bir sözcükten, bir sözden, bir davranıştan ve olgudan 

anlaşılan şey, bunların hatırlattığı fikir ya da nesnedir. Psikoloji alanında anlam ise bir 

eylemde bulunanın yaptığı şeye kendine has bir anlam bırakmasıdır. Anlaşılmaz olanı 

anlamak ya da doğru anlamak, sadece yazılı metinler için değil, çevresiyle ve doğayla 

olan iletişiminde ifade ve anlam ayrımına giden insanın yaşamının her alanında ihtiyaç 

duyduğu önemli bir olgudur. Anlam, aynı zamanda insanın anlaşılmamış olanı anlaşılır 

hale getirmeye çalışmanın bir sonucu olarak da ortaya çıkmaya başlamıştır (Yalçınkaya, 

2021: 349). İnsan ve toplum hayatındaki durumlar ve olaylar sosyal, psikolojik, kültürel, 

coğrafi ve ekonomik koşullar içerisinde ortaya çıkar. Bu nedenle insanın olgulara, 

durumlara ve olaylara yönelik anlam oluşturma çabalarını doğru bir şekilde anlamanın 

yolu bu koşulların bilinmesine de bağlıdır. Anlamla ilişkili bir şeyleri anlamlandırabilmek 

için olgu, işaret, ifade ya da davranışların var olması gerekir. Her dönem her insan, her 

toplum ve her kültür için şartlara göre her dönem anlamlar ve anlamlandırmalar 

mümkündür. 

İnsanlar ve toplumlar hayatları boyunca anlam ağları oluştururlar. Yaşantılarını 

da bu anlam ağlarına göre biçimlendirirler. İnsanlarla toplumların kendi elleriyle 

oluşturdukları anlam ağlarının nasıl işlediğini ya da insanlarla toplumların nasıl 

anladıklarını ve anlamlandırdıklarını anlamanın yolu da anlamlara ve sembollere 

odaklanmaktan geçer. Yorumlama ve anlama çabalarında hermenötik öne çıkmıştır. 

İnsanın yaşantısı içinde ürettiği her şeyi anlama ve yorumlama olarak nitelendirilen 

hermenötiğe ilk kez Antik Yunan'da başvurulmuştur. Hermenötiğin tarihi, insanların 

işaretleri yorumlayarak içinde bulundukları doğayı yorumlamaya ve anlamaya çalıştıkları 

dönemlere kadar götürülebilir. İlk başta evrende çevrede olup biteni anlamlandırmaya 

çalışan insanoğlu daha sonra İlahi varlık tarafından gönderilen mesajları da okumaya ve 

anlamaya çalışmıştır (Toprak, 2003: 10). Hermenötik, hermeneuien sanatı, yani bildirme, 

haber verme çeviri yapma, açıklama ve açıklama sanatıdır (Gadamer, 1995'ten akt. 



3 
 

Özkan, 2011: 65-73). Hermenötik, köken itibariyle Yunan tanrılarından edebiyatın 

yaratıcısı, tanrıların habercisi, onların insanlarla iletişimini kuran Hermes ile yine aynı 

dilde konuşmak anlamına gelen hermeneueien fiilinden türetilmiş bir kavram olarak 

kabul görmüştür (Toprak, 2003: 9). Antik Yunan'da tanrıların sözleriyle mesajlarının 

insanlara tanrıların habercisi olan Hermes tarafından iletildiğine inanılmıştır. Tanrıların 

sözlerini ve mesajlarını Hermes vasıtasıyla anlaşılması kolay olmayan bir takım sözel 

kalıplar içinde aktardıklarına ve bu nedenle de yorumlanmaları ve açıklamaları gerektiği 

düşünülmüştür. Bu düşünce ya da zaruret hermenötiği doğurmuştur. Antik Yunan'da 

ortaya çıkan hermenötik İslam coğrafyasına 9. ve 10. yüzyılda ulaşmıştır (Cevizci, 2005: 

828). Hermentik, İslam coğrafyasında özellikle batıni ekolden gelen mutasavvıflar 

arasında yoğun bir ilgi görmüştür. Batıni mutasavvıflar, Kur’an'daki ayetlerin bir zahiri 

(dışsal), bir de batini (içsel) anlamının olduğuna inanmışlar, batıni anlamı idrak etmeyi 

de hakikate ermek olarak nitelendirmişlerdir. Tasavvuf ve tarikat geleneğinde mürşitlerin 

sözü edilen batıni anlama vakıf olabileceklerine ve açıklama ya da yorumlama işini de 

onların yapabileceğine inanılmıştır. Gelenekte bu amaçla yapılan yorumlamalara te’vil 

denmiştir. Te’vil tefsir biliminin de ana konularından birini oluşturur. Zâhir, mücmel 

(müphem, kapalı) ve hafî (gizli, saklı) olan lafızların te’vil edilmesi müfessirlerin 

çoğunluğu tarafından kabul edilir. Müfessirler tefsirle te’vil arasında bazı farkların 

bulunduğuna dikkat çekmişlerdir. Buna göre tefsir metinden doğrudan doğruya ve açıkça 

anlaşılan, te’vil ise metinden işaret yoluyla anlaşılabilen mânayı açıklamak veya tefsir 

Hz. Peygamber’den nakledilen rivayetlere, te’vil ise dil kurallarına ve aklî bilgilere 

dayanılarak metni açıklamak yahut tefsir âyetleri parçalara ayırıp anlaşılır duruma 

gelmesini sağlamak, te’vil ise onların içerdiği genel anlama nihaî bir açıklama 

getirmektir. Te’vil sadece ilâhî kitapların yorumlanması anlamına gelirken tefsir ilâhî 

olan ve olmayan bütün metinlerin açıklanmasını ifade eder (Yavuz, 2012: 28). 

Hermenötiğin nasıl ortaya çıktığı ve nasıl bir tarihsel süreçten geçerek günümüze 

ulaştığına bakıldığında asıl anlama ulaşma ya da doğru anlama düşüncesinin hep ön 

planda olduğu görülür (Yalçınkaya, 2021:349). 

Anlatılar her zaman açık anlamlı ve tek anlamlı olmayabilirler. Çift ya da çoğul 

anlamlı anlatılarla da karşılaşmak her zaman mümkündür. Bu da bazı anlatıların 

görünüşteki anlamlarının dışında daha derinlerde yatan başka anlamlara da sahip 

olduklarını gösterir. Mit, masal gibi anlatılar derin anlam katmanlarına ve sembollere 

sahiptirler. Bu da mit ve masalların dinleyicilerinin bunları farklı şekillerde 



4 
 

yorumlamalarına ve anlamalarına neden olabilmektedir. Semboller ve anlamlar üzerine 

kurulan masallar insanları anlamlandırmaya ve anlamaya bu sembolleri çözme çabasına 

itmiştir. Dilin canlı bir yapıda olması sürekli bir değişimin içerisinde olması ve birden 

çok anlama gelebilecek bir yapıya sahip olması, kültürel çeşitliliğin farklı ortak tinlerin 

oluşmasına zemin hazırlaması, anlatıcının ve yorumcunun farklı ideolojilere sahip olması 

gibi nedenlerden dolayı sanat eserinin asıl vermek istediği mesajlar gizlenebilir ya da 

anlatıcı bilinçli olarak bazı anlamları sembollerin ve işaretlerin ardına saklayabilir 

(Yalçınkaya, 2021: 348-349). 

Sembol sözcüğünün kökeni, Grekçe "symballein" eylemine dayanmaktadır. 

"Birlikte tartışmak, birlikte birleştirmek, bir arada toplayıp bağlamak" anlamına gelir 

(Sağ, 2009: 65-66). Açıklanamayanın ifade edilişi olarak sembole geçmişi çok eskilere 

dayanan resimlerde, kitaplarda, mitolojilerde, masallarda ya da kutsal metinlerde kavram, 

şekil, biçim, yazı ya da resim olarak rastlamak mümkündür. Sembol, değişik kaynaklarda 

karşımıza çıkabilecek bir kavram olarak pek çok kişi ve kaynak tarafından da değişik 

şekillerde tanımlanmıştır: 

§ Sembol, tanınma ve bilinme anlamına gelen, soyut kavramları anlaşılır kılan, 

insanlar tarafından oluşturulmuş şekil, biçim, nesne veya kavramlardır (Guenon, 2004: 

103). 

§ Sembol, bazı şeylerin bilinmesini sağlayan görünür işaretlerdir 

(Roysten,1951:366). 

§ Sembol, bir kültür ortamında belli bir duygu, eylem veya tutumu gösteren bir 

unsur, deyim, bir sistem, bir nesne veya bir ferttir (Atasağun, 1996: 2). 

§ Belirli bir insanı, nesneyi, grubu, düşünceyi ya da bunların belli bir birleşimini 

temsil eden veya bunların yerine geçen iletişim ögesine sembol denir. Bu iletişim ögesi, 

harf, resim, bitki ya da hayvan olabilir (Başer, 1994: 21). 

§ Sembol, günlük hayatta aşina olabileceğimiz ancak bilinen ve açık anlamına ek 

olarak belirli bir yan anlama da sahip olan bir terim, isim hatta bir resimdir. Sembol, 

muğlak, üstü kapalı, karışık, bilinmeyen veya bizden gizli şeyleri ima eder (Jung, 2020: 

16). 

Bunlar gibi daha birçok tanımlamalara sahip, anlatan ve anlatılan şey 

arasındakileri ileten, gösteren sembol, değişik gruplamalara da dahil edildiği için çeşitlilik 

gösterir ve sonucunda birçok tanımı ortaya çıkar. Tanımlamalara baktığımızda farklı 



5 
 

kelimeler ya da cümlelerle aslında aynı şeylerin anlatıldığını görmekteyiz. İhtiyaçlar 

dahilinde insanlar tarafından meydana getirilmiş bir şekil, davranış, yazı, insan ya da 

eylemdir. Din bilgini olarak bilinen Gustav Mensching'in sözü bu durum için açıklayıcı 

niteliktedir: “Her şey sembol olabilir ama hiçbir şey kendiliğinden sembol olamaz." 

Sembol bir insanın ya da topluluğun oluşturduğu bir şeydir. Semboller bir kimse ya da 

grup için belli bir anlam ya da anlamlar taşıyan bir tasvir, bir ifade veya herhangi bir şey 

olarak ortaya çıkmaktadırlar. Bir toplum yaşadığı coğrafyada sembol olarak adlandırdığı 

ya da anlamlandırdığı nesneleri, sözleri, isimleri, sayıları başka gittiği bir coğrafyada 

bulamıyorsa yeni bir sembol üretmek zorundadır çünkü semboller kullanıldığı yere, 

zamana, insanlara göre farklılık göstermektedir (Mengeş, 2012: 24). 

Tarihte yaşanmış olaylar sembollerin doğmasını tetiklemiştir. Yaşanmış bazı 

olaylardan sonra ortaya çıkan ve yaşanılan durumla aralarında bağ oluşan göstergeler 

olarak değerlendirilen sembollerin ortaya çıkmalarındaki en önemli etken, özellikle erken 

devirler söz konusu olduğunda dindir. Tören ve büyüyle ilgili gerçekleştirilen çeşitli 

uygulamalar ve bu uygulamaların doğurduğu sonuçlar sembollerin oluşumunu besleyen 

en önemli tarihi kaynaklardır (Atasağun, 1996: 8-9). Hıristiyanlıktaki haç sembolü  

mesela, Hz. İsa'nın çarmıha gerilmesinden önce de görüşü, duyguyu ifade eden bir şekil, 

işaret olarak mevcuttu ancak dini olarak bir anlamı ve önemi yoktu. Hz. İsa çarmıha 

gerildikten sonra bir anlam kazandı ve Hıristiyanlık için önemli bir sembol oldu. Yine 

tarihte yaşanmış dini bir olaydan örnek verecek olursak Hz. İsa bilinen sebeplerin dışında 

bir yaratılışla doğmuş olması ve babasız olarak dünyaya gelmesi gibi incir ağacının çiçek 

açmadan meyve vermesi. Bu iki olay arasında bağ kurulmuş ve incir ağacı çiçek açmadan 

meyvesini verdiği için Hz. Meryem'in sembollerinden biri olarak kullanılmıştır (Gültekin, 

2008: 12). Aynı şekilde Hz. Âdem'in ilk insan olarak çamurdan/balçıktan yaratılması ve 

dünyaya gönderilmesi tarihte yaşandığına inanılan ve Kura’n-ı Kerim' de de geçen bir 

olaydır (Bak. Kur’an-ı Kerim Al-i İmran suresi, 59. Ayet.). Burada toprak insanın 

yaradılış sembolü olarak, evrenin özü ve yaşamın başlangıcı olarak karşımıza çıkar 

(Mengeş, 2012: 26). Bütün bu örneklerle sembolün tarihi olaylarla da bağlantılı olduğu, 

sembolü üreten toplumun kültürel geçmişi bile birlikte yorumlanması ve 

anlamlandırılması gerektiği ortaya çıkmaktadır. 

Tarihin en eski medeniyetlerinden günümüz tarihine kadar kullanılan birçok 

sembol vardır ve bunlar sayılabilecek kadar az değillerdir. Bu sembolleri tek tek anlamları 

ile açıklamak da pek mümkün değildir. Bu sebeple semboller kendi içlerinde farklı 



6 
 

başlıklarla gruplandırılmıştır. Renklerle ve sayılarla ilgili semboller, sanatla, şekillerle 

ilgili semboller, canlı-cansız semboller, kişiler ve dil ile ilgili semboller, önemli olaylar 

ile ilgili semboller… Eski zaman medeniyetlerinde yer-yön için de kullanılan renkler, 

fiziksel ve ruhsal etkileri ile doğada da pek çok yerde ve şekilde çeşit çeşittir. Bu 

çeşitlilikteki renkler ayrı ayrı mesajlar, anlamlar içermektedir. Sayılar ise evrenin dahi 

sayılar üzerine kurulu olduğu inancı ile oldukça önemli sembollerdir. Özellikle 7, 9, 40 

sayıları gibi. Daire, küre, insanın biçimi vs. Sembolün anlamını anlamada, biçiminin 

özellikleri, doğadaki diğer biçimler arasındaki yeri ve diğer biçimlerle ilişkileri dikkat 

edilmesi gereken noktalardır. Örneğin üç boyutlu cisimler arasında, yüzeyindeki tüm 

noktaların merkeze eşit uzaklıkta olduğu tek cisim küredir. Bu biçimler sanatsal 

yaratmalarda da rahatlıkla kullanılmaktadırlar. Örneğin küre heykel sanatında dünyayı 

sembol etmektedir. Bu semboller sanatın her dalında kullanılan sembollerdir ki bunlar 

tamamen insan eseri sembollerdir (Mengeş, 2012: 31). Renkler, sayılar ve şekiller dışında 

da ayrı ayrı sayılması pek mümkün olmayan, sayısı binlerce birçok sembol karşımıza 

çıkmaktadır ve çevremizde bulunmaktadır. Bu semboller çeşitli amaçlara hizmet 

etmektedirler. 

Semboller, çok anlamlılıkla beraber çok yönlü, esnek, belirsiz ve değişken bir 

yapıya sahiptirler. Tek bir nesnenin birden fazla anlamı içermesi, onun sembol olarak 

ortaya çıkmasının sebeplerinden biri olarak kabul edilebilir. Yani sembolün, sembol 

olarak ortaya çıkmasının önemli nedenlerinden biri, bu anlam genişliği ve çok yönlülüğün 

birebir ve başka türlü ifade edilememesidir. Sembolü bütüncül bir anlama oturtmak ya da 

tek bir anlama indirgemek mümkün değildir. Dolayısıyla semboller tüketilemez bir anlam 

zenginliğine sahiptir. Eğer sembol sonluda sonsuzluk ise tek bir defada ve tamamıyla 

açıklanamaz bu da sembolün anlamını tüketmenin mümkün olmayacağını gösterir (Tokat, 

2004: 19). 

Bir nesnenin, bir şeklin, yazının, resmin ya da bir kelimenin sembol olarak 

adlandırılabilmesi ya da kabul edilebilmesi için görünenden daha fazla ve farklı anlamlar 

içermesi gerekmektedir. Görünenin altında yatanı, gerçeği işaret etmesi ile hayatımızın 

birçok alanına nüfuz etmiş semboller, çok anlamlılıkları sebebi ile aynı kişinin ya da farklı 

kişilerin bir sembolde birden fazla anlam çıkarabilmeleri mümkündür. Bu özellikleriyle 

de çok eski zamanlardan kalmış sembollerin dahi günümüzde kullanılıyor ve 

anlamlandırılıyor olmasına yol açmaktadır. Bu derin ve gizli anlamları çözebilmek için 

ise sembol dilini bilmek önemlidir. Sembol dili, insanlığın geliştirdiği tek evrensel dildir 



7 
 

ve tarihin akışı içinde oluşan tüm kültürler için aynıdır (Fromm, 2003: 19). Evrendeki 

soyut ya da somut her şey sembol olabilir. Günlük hayatta rastlanan herhangi bir olay, bir 

isim, bir deyim vb. sembolleşebilir. Bir şeyi simge yapan belirgin ve alışılagelmiş 

yüzeysel anlamının yanı sıra imlediği başka bir anlama da sahip olmasıdır (Gökeri, 1979: 

12-16). 

Evrensel sembol diliyle toplumların duygu ve düşünceleri semboller aracılığı ile 

ortaya çıkmıştır. Sözlü kültür ürünlerinin başında gelen masallarda da sembol dili dikkati 

çeken bir unsurdur. Sembol diliyle anlatılan ve de halk yaşamının aynası olan bu önemli 

tür, asırlar boyu kuşaktan kuşağa aktarılarak bugünlere kadar gelmiştir. Bruno 

Bettelheim, "The Uses of Enchantment" adlı eserinde masalların kuşaktan kuşağa 

aktarılarak gelişmesinin nedenini şu şekilde dile getirmektedir: "Masallar, genellikle 

kolektif bir bilinç tarafından, bilincin ve bilinçaltının insanlığın hangi problemlerini 

evrensel görüyorsa ona göre biçimlendirilmesi ve bu problemler için uygun görünen 

çözümlerin üretilmesinin sonucudur. Eğer sözü edilen unsurların tümü masallarda 

olmasaydı onların kuşaktan kuşağa anlatılarak aktarılmaları da mümkün olmayacaktı. " 

(Bettelheim, 1982'den akt. Ölçer, 2003:8 ). 

1.1. Arketipler 

Masallar, genellikle kolektif bir bilinç tarafından bilincin ve bilinçaltının 

insanlığın hangi problemlerini evrensel görüyorsa ona göre biçimlendirilmesi ve bu 

problemler için uygun görünen çözümlerin üretilmesinin sonucudur. Eğer sözü edilen 

unsurların tümü masallarda olmasaydı onların kuşaktan kuşağa aktarılması mümkün 

olmazdı (Ölçer, 2003: 8). Kolektif bilinç dışının yansımalarıyla oluşan masalları 

arketiplerle de açıklamak mümkündür. Psikolojide arketiplerin, arketip kavramının 

öncüsü olan Carl Gustav Jung kolektif bilinçaltından gelen imgeler olarak 

anlamlandırdığı arketiplerin tüm insanların ortak olduğu ve doğuştan gelen bir yapıya 

sahip olduklarını söyler. Kültürel hafızanın temel taşlarından biri olan masallarda da bu 

ortak bilinci yansıtan arketipleri bulmak mümkündür. Bilinçaltımızdaki arketipleri 

semboller aracılığıyla anlamak ve anlamlandırmak, içimizdeki beni yani iç dünyamızı, 

orada saklı kalan, karanlıktaki yerlerimizi tanımlamamızda bize yardımcı olacaktır (Işık, 

2009: 11). Prototip sözcüğünün de eş anlamlısı olarak bilinen arketipler, insanlığın var 

olduğu uzun dönemler boyunca karşılaştıkları olayların benzerlikleri belli bir süreden 

sonra ortak davranışları beraberinde getirmiştir ve böylece davranış kalıpları oluşmuştur. 

Bunun sonucunda da bir insanın hayatında karşılaşacağı  anne, baba, kadın, erkek gibi rol 



8 
 

kişiler ve yolculuğa çıkmak, eş bulmak gibi durumlar arketip şablonlarının oluşmasına 

neden olmuştur. (Işık, 2009:10). Jung'un ifadesiyle arketipler yalnızca gelenek, dil ve 

göçlerle yaygınlaşmazlar, her zaman ve her yerde, herhangi bir dış etkenden bağımsız 

olarak kendiliğinden yeniden ortaya çıkabilirler (Jung, 2005: 20). Arketipler evrenseldir 

ve kuşaktan kuşağa aktarılırlar. Birçok insanın korkuları vardır karanlık, ölüm ya da 

çeşitli hayvanlar… Ancak bu korkunun oluşması için kişinin korkuları ile karşılaşmış 

olması gerekmemektedir. Bunun sebebi kuşaktan kuşağa aktarılan kültürel ve biyolojik 

eğilimlerdir. Sözlü kültür ürünleri içerisinde arketipleri bulabileceğimiz en derin ve 

kapsamlı kaynaklar masallardır. Masal kahramanının evden uzaklaşıp uzak diyarlara 

gitmesi ve gittiği yerlerde karşılaştığı olaylar ve mücadeleler aşama arketipine örnek 

gösterilebilmektedir. Kahramanlar kimi zaman yeraltına, kimi zaman dağlara, kimi 

zaman da devler ülkesine yolculuğa çıkar ve oradaki güçler ile mücadele eder bu 

mücadele aslında kahramanın kendisi ile yaptığı mücadele olarak anlamlandırılır. Carl 

Gustav Jung'a göre kurtuluşlar ve arayışlar aşama yani kahraman arketipinde yer 

almaktadır. Jung, arketipleri kahraman, anne, baba, kral, rahibe, aziz… gibi başlıklar 

altında sınıflandırmıştır. Masallarda ve diğer edebî eserlerde arketipler benzer şekilde 

tezahür eder. Masal kahramanının bulması gerektiği zor bir nesne ya da aramak zorunda 

olduğu bir eş ya da kimi zaman sıradan görünen bir sebep onun erginlenme sürecinin 

başlangıcı olur (Işık, 2009: 23). Biz de bu çalışmamızda masalların sembolik dilini 

çözümlerken kahramanların çıktığı yolculuklarda, karşılaştıkları kişiler de ve 

bulundukları ortamlar ile verdikleri mücadelelerde arketiplerden faydalanmamız doğru 

olacaktır. Çalışmamızın bu bölümünde konuyla ilgili persona, gölge, anima, animus ve 

kendilik arketiplerinin ne olduğu ve bu arketiplerin önemli özelliklerinden 

bahsedilecektir. 

1.1.1. Persona 

Persona, bir maskedir. Bu maske, toplumda taktığımız bir maskedir. Kendimizi 

dünyaya sunduğumuz halimizdir. Persona, fazla özümsenirse çeşitli kişilik bozuklukları 

da meydana gelir. Persona, analitik psikolojide, gerçek kişilerin sosyal hayatta 

büründükleri toplumsal rolleri temsil eder ve görevi çoğunlukla kişiliğin gerçek doğasını 

gizlenmektir (Stevens, 2014: 91). Persona, Jung'un ifadesiyle dünyayla ilişkilerimizde 

sergilediğimiz davranış biçimi ya da uyum sağlama sistemidir (Jung, 2005: 55). 



9 
 

1.1.2. Gölge 

Gölge, karanlık noktamızdır. Bastırılmış duygu ve düşünceler, kabul görmeyen 

istekler… Gölge, diğer yanımız olarak sembolize edilir. Gölge aynı zamanda, kişinin bir 

parçası, benliğinden ayrılan ve buna rağmen ona 'tıpkı bir gölge gibi' yapışık kalan bir 

bölümüdür (Jacobi, 2002: 148). Gölgeleriyle yüzleşmeyi başaran kişi, gölgesinin "kaba 

gücü"nü yanına alıp, onun olumsuzluğunu olumluya dönüştürerek böylece tamlığa 

ulaşmada bir aşama kat etmiş olacaktır (Işık, 2009: 30). Jung, gölgesi tarafından ele 

geçirilen bir insanın her zaman kendi ışığını keseceğini ve kendi kendini tuzağa 

düşüreceğine inanır. Bu tür bir insan eline geçen her fırsatta başkaları üzerinden olumsuz 

bir izlenim bırakmayı tercih eder. Genellikle şansız kişi konumundadır. Bunun nedeni de 

kendi düzeyinin altında yaşamasıdır. Ancak kendine iyi gelmeyen şeylere ulaşır; 

tökezleyeceği bir eşik yoksa da yaratır. Bunu da faydalı bir şey yaptığını düşünerek 

gerçekleştirir (Jung, 2005: 56). 

1.1.3. Anima- Animus 

Anima, erkekteki kadınsı yöndür. Animus ise tam tersi kadındaki erkeksi taraftır. 

Persona insanların dışa dönük yüzü ise anima ve animus da içe dönük yüzüdür (Jacobi, 

2002: 169). Jung’a göre anima ya da animus kökenli cinnet ise farklı bir tablo sunar. 

Öncelikle, bu kişilik dönüşümünde, karşı cinse özgü, erkekte dişi, kadında eril özellikler 

öne çıkar. Cinnet durumunda her ikisi de cazibe ve değerini yitirir. Çünkü bu özelliklere 

yalnızca dünyaya sırt çevirdiklerinde (içedönükken), yani bilinçdışına bir köprü 

oluşturduklarında sahiptirler. Anima dışadönük olduğunda oynak, ölçüsüz, keyfi, 

kontrolsüz, duygusal, bazen demonca sezgisel, insafsız, şirret, yalancı, riyakâr ve 

mistiktir. Animus ise inatçı, ilkeci, yasa koyucu, öğretici, dünyayı düzeltme meraklısı, 

kuramsal, sözcüklerin tutsağı, kavgacı ve iktidar düşkünüdür. İkisi de birbirinden 

zevksizdir: Anima etrafını aşağılık kişilerle doldurur, animus ise bayağı düşüncelere 

kanar (Jung, 2005: 56-57). 

1.1.4. Kendilik 

Bilinçli halin ve bilinçaltının birleşimidir, düzeni sağlar. Jung’un görüşüne göre 

kendilik sadece toplumsal çevreye değil, Tanrı’ya, evrene ve ruhun yaşamına kişisel bir 

intibak aracıdır. (Stevens, 1999: 62) Kendilik kişiliğin bütünleşmesini sağlar. Jung’a göre 

kendilik, ego ve arketiplerin birleşimidir. Bireyselleşme sürecinde kişi, tıpkı masal 

kahramanlarının yolculuklarında devler ve ejderhalarla karşılaştıklarında onlarla 



10 
 

mücadele edip onları yenmelerinde olduğu gibi kişi de egosuyla yüzleşip onu aşarak 

bütünlüğe ulaşmalıdır (Sambur, 2005: 109). Kahraman, bilinçdışının karanlığından 

bilincin aydınlığına ulaşarak kişiliğini bütün olarak gerçekleştirmeyi amaçlar. Self, yani 

kendilik arketipi bilinç dışında saklıdır. Devlerle, kötü güçlerle mücadeleleri sonucu 

savaşı kazanan masal kahramanı gibi olgunlaşma yolundaki birey de egosuyla yüzleşip 

onu aşarak bütünlük hâline ulaşacaktır. Ancak bu yolculukta bireyin kötü güçlerle 

mücadelesi çok kolay olmayacaktır. Bu kötü güçler, yani kendi gölgesi, kişiliğinin zayıf, 

gizli, bastırılmış, günah yüklü bölümüdür. Kişinin bütünlüğe ulaşabilmesi güçlü yönünün 

yanı sıra bu yönünü de kabul ederek yaşamını sürdürmesiyle mümkün olacaktır. 

Zıtlıkların bir araya gelmesiyle ancak bütünlüğe ulaşılabilir. Kahraman yolculuğu 

esnasında kolektif bilinç dışının arketipleriyle karşılaşacak, sonunda ele geçirilmesi güç 

olan hazineyi, ölümsüzlük iksirini, Gülükân Çiçeği’ni vs. kısacası “kendilik”e hangi isim 

ya da sembol verilmişse onu bulacaktır (Işık, 2009: 14). 



11 
 

1. BÖLÜM: TÜRK MASAL METİNLERİNİ SEMBOLLERLE 

ANLAMLANDIRMA 

Masallar, mitler kadar olmasalar da bünyelerinde çokça sembolü barındırırlar. 

Daha çok iyi ile kötünün mücadelesi üzerine kurulmuş olmaları, masalların iyi(lik) ve 

kötü(lük) sembollerine sıklıkla yer vermelerini kaçınılmaz kılmıştır. Masallarda iyiyle 

kötünün mücadelesi insanlar, hayvanlar, doğaüstü varlıklar, nesneler ve mekânlar 

üzerinden yaşanır. Masal kahramanları iyiyi, onları engellemeye, mahrum bırakmaya ve 

hatta öldürmeye çalışanlar kötüyü temsil ederler. Kötüyü temsil eden insan ve insanüstü 

kahramanlar arasında üvey anneler, kıskanç kardeşler, zalim yöneticiler, cadılar, devler, 

cinler yer alırlar. İyiyi temsil eden kahramanlar arasında insanların yanı sıra, hayvanlar 

(güvercin, karınca vd.) ve periler de yer alırlar. Masallardaki iyilikle kötülüğün çatıştığı 

mekânlar da iyi-kötü sembolizminde önemli bir yer tutarlar. Yeryüzü genellikle iyiyi, 

yeraltı ise kötüyü temsil eder. Mağaralar, terk edilmiş yerler (metruk evler ve değirmenler, 

cinlerin yerleştiklerine ya da sahiplendiklerine inanılan yerler vd.), mezarlıklar, orman 

derinlikleri tekinsiz yerlerdir. Bu tür yerler kültür dünyasının dışında yer almakta olup 

kültür dışı varlıkları barındırmaktadırlar. Bu nedenler bu tür yerlere gitmek, buralarda 

kalmak ve uyumak çoğu zaman tehlikelere yol açar. Bu tür yerler, tehlikelere yola 

açabildikleri gibi cinlerden, perilerden ve şeytanlardan gizlice sırların öğrenildiği yerler 

de olabilmektedirler. 

1.1. İyi-Kötü Sembolizmi 

Masallarda iyi-kötü, doğru-yanlış, haklı-haksız, adalet-zulüm, alçakgönüllülük-

kibir gibi karşıt kavramları temsil eden kahramanların mücadelesi vardır. Ulaşılması güç 

hedefler, bu hedeflere ulaşma iradesi, gücün sınanması, aklın test edilmesi ve liyakat 

kazanma gibi özellikler işlenir (Şimşek, 2002: 60). 

Aşağıda bu iyilik ve kötülük sembollerinin Türk masallarındaki yansımalarına 

örnek verilecektir. 

1.1.1. Yeryüzü - Yeraltı  

İnanış ve düşünüş sistemleri, âlemin genellikle üç katmandan oluştuğunu tasavvur 

etmişlerdir. Bu üç katman yeraltı, yeryüzü yani orta dünya, gökyüzü olarak 

adlandırılmıştır. Yeraltı çok eski zamanlardan beri gizemini ve büyüsünü korumuştur. 

Yeraltındaki bu gizem ve bilinmezlik zaman zaman korku, zaman zaman da merak 

duygusunu ortaya çıkarmıştır. Bu korku ve merak duygusu ile de zamanla yeraltı bir 



12 
 

sembol haline gelmiştir. Genellikle karanlık, kötülük, ölüm ve yeniden doğum olarak 

anlamlandırılmıştır. Yeraltı çoğunlukla kötülüğün mekânı olarak görülmüştür. 

Masallarda mekân olarak yeraltı ve yeryüzü önemli bir yer oluşturmaktadır. Yeryüzünde 

olup biten ile yeryüzünün ilişkili olduğuna ve birbiriyle bağlantılı olduğuna 

inanılmaktadır. Yeraltı dünyasında Erlik Han ve halkı, kötü ruhlar ve yeraltı bahadırları 

yaşarken gökyüzünde ise Tanrı ve diğer görsel varlıklar yer almaktadır. Orta dünyanın 

yani yeryüzünün kimi kahramanları sık sık kötülüklerin kaynağı olarak görülen yeraltı 

dünyasına inerek mücadele etmektedir (Aça, 2007:101).Yeryüzüyle yeraltının iyi ve kötü 

olarak sembolleştirilmesi yeryüzündeki karakterlerin iyi, yeraltındaki karakterlerin ise 

kötü olarak görülmesinden kaynaklanmaktadır. Yeraltı ve yeryüzü böylece zıtlıklar 

meskeni hâline gelir. Masallardaki gizemli mekân, yeraltı olarak tasvir edilmektedir. 

Masal kahramanları çeşitli olaylar ile yeryüzünden yeraltına kendi dünyalarını tehdit eden 

kötülükler ile savaşmak için iner. Masal kahramanları bu dünyaya bir mağaradan, bir 

kuyudan ya da bir çukurdan geçerek ulaşır. Yeraltı âlemi, Şamanizm’de kötü ruhların 

mekânıdır. Yürekli kahraman sınav için yeraltına gönderilip tekrar yeryüzüne döndürülür. 

Yeraltına geçiş yanılmadır, merak ve tesadüflerle mümkündür. Yeraltında da 

yeryüzündeki değerler geçerlidir. İyilik-kötülük, güzellik-çirkinlik, cesaret-korku, 

kazanma-kaybetme gibi mitler ölümün bir son olmadığını, ölümden sonra da hayatın 

devam ettiğini göstermektedir. Daha ilginci yeraltı âleminde de gökyüzü, güneş, ay 

yıldızlar ve bulutlar vardır. Masallarda yeraltı dünyasından yeryüzüne yeniden dönüş 

mevcuttur. Bu yolculuk ile yeryüzü dünyası dışında da bir gizli âlem olduğu vurgulanır 

(Karaköse, 2003: 96).  

Yeraltı bilinç dışının simgesi olarak kabul edilmektedir. Masal kahramanlarının 

yeryüzünden yeraltına yani sınavlarla dolu yolculuğuna başlaması, kendi benliğine 

ulaşmasıdır. Masal kahramanlarının kendi benliklerine ulaşma yolculuklarında 

beklenmedik olaylar, yerler ve karakterler ile çevrili oldukları sebebi ile bilinç ötesi, 

bilinç dışı olarak sembolleştirmek doğru olacaktır. Masal kahramanları kötülük ile yani 

yeraltı ile mücadelesinde kendi gerçek kimliğine ulaşırken olgunlaşır ve güçlenir. Bu 

yolculuğa çıkışın sebebi bir tehlike, bir merak, bir arayış ya da içten gelen bir ses 

olabilmektedir. Çoğu zaman da kahramanın maceraya atılmasında belirli bir sebep ya da 

bu "arayış macerasında" somut bir nesne olmayabilir. İçten gelen çağrıya uyan kahraman, 

olgunlaşma sürecinde karşısına çıkan devlerle/kötülüklerle savaşır veya bir bilmeceyi 

çözmeye, ya da zor bulunan bir nesneyi aramaya koyulur. Bu arayış, kahramanı serüvene 



13 
 

çıkartırken aslında kahramanın olgunlaşmasını sağlayacak basamakları oluşturur (Işık, 

2009: 69-70). Güçlenerek ve olgunlaşarak benliklerine kavuşan kahramanlar yeraltından 

yeryüzüne çıkışlarını da bu olgunlaşmaya, erginleşmeye birer kanıt niteliğinde ödüller ile 

geri döner. Bu ödül kimi zaman bir eşya kimi zaman da güzel kızlar olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bunlar masal kahramanlarının güçlerinin sembolleridir. 

Masal kahramanlarının yeryüzünden yeraltına yaptığı kendi benliğini bulma 

yolculuğunu aşama arketipi ile de sembolleştirmek mümkündür. Aşama arketipinin özü, 

uzaklara gitmek, orada gelişip olgunlaşmak ve bir ödülle geri dönmektir (Dökmen, 

2006:125).  Masal kahramanı yola çıkar, sınavlar ile karşılaşır ve başarılı bir mücadelenin 

sonucunda dönüş yoluna geçer. Böylece yeryüzü kahramanların benliğe ulaşma 

çabasındaki yolculuğun başarısını tamamlayarak ulaştığı son nokta olur. Bir kahraman 

olağan dünyadan çıkıp doğaüstü tuhaflıklar bölgesine doğru ilerler. Burada masalsı 

güçlerle karşılaşır ve kesin bir zafer kazanılır. Kahraman bu gizemli macerada benzerleri 

üzerinde üstünlük sağlayan bir güçle geri döner (Campbell, 2017: 35). Bu durum ayrılma-

erginlenme ve dönüş aşaması olarak adlandırılmaktadır. Masallarda kahramanları ayrılığa 

sürükleyen, ilk çağrı, ilk işaret bir zorunluluk ile başlar. Bu zorunluluk kahramanları kimi 

zaman yeraltına kimi zaman bir ormana kimi zaman da olağanüstü güçler ile savaşa 

çağırır. Kahraman yeraltı dünyasına kolayca üstesinden gelemeyeceği durumlar ile 

karşılaşarak ve onları aşmak üzere iner. Maceraya çağrının en zor aşaması da yeraltının 

derinliklerinde başlar. 

Tıva halk masallarından "Adıg Oglu Iygılak-Kara Möge"de masal kahramanı, ayı 

tarafından kaçırılmış ve bir çukura hapsedilmiş yaşlı bir kadından dünyaya gelerek 

gözlerini bir çukurda açar. Gözlerini açtığı çukuru yeraltının bir simgesi olarak düşünmek 

mümkündür. Masalda olayların büyük bölümü yeraltında geçmektedir. Kara-Möge bir 

ayı tarafından hapsedildikleri bu çukurdan kurtulmak için mücadele verir. Çukurdan 

kurtulduktan sonra taşa dönüştürdüğü annesini ardında bırakarak yolculuğuna başlar. 

Masal kahramanı, yeraltına bakır tırnaklı ve bakır gagalı şeytanın peşinden gitmek üzere 

iner. Masal kahramanı yeraltına bir mağara vasıtasıyla iner: 

"Bakır gagası kızıp eve yürüyüp geldiğinde, kapı arkasında gizlenip yatan er, 

hemen ayaklarının ince topuklarından yanaşıp, yukarı çekip, döndürüp, yere vurup 

ufalayayım dediğinde, tutup çektiği sırada, bırakmayınca iki bacağını vurup koparıp 

ayaksız, bacaksız kalmış. Ardından sürüp geldiğinde yakalanmadan mağaraya 

girivermiş. Ardından girdiğinde alt âleme inen çukur imiş. Alt âleme inip gidivermemiş 



14 
 

mi." (Aça, 2007: 375). Yeraltı dünyasına inen Kara-Möge burada yeraltı dünyasının 

kızları ve onların anneleri ile karşılaşır. Yeraltı dünyasından yeryüzüne bu kızları ve 

annelerini alarak çıkar.  

Kötülük sembolü olarak adlandırdığımız yeraltı dünyasının yer aldığı diğer masal, 

Tahir Alangu’nun "Billur Köşk Masalları" adlı kitabındaki "Zümrüdüanka Kuşu" 

masalıdır (Alangu, 2011: 140-184). Masal bir padişahın her yıl bahçesinde bir elma veren 

elma ağacının bir dev tarafından gasp edilişi ile başlar. Dev her yıl bu ağaca gelir ve 

elmayı alıp kaçar. Padişah bu durumdan kurtulmak ister ancak dev ile mücadele etmekten 

korkar. Bunun üzerine ilk yıl büyük oğlan gelir devin peşine düşer ancak başarısız olur. 

İkinci yıl ortanca oğlan gelir, o da başarısız olur. Ancak küçük oğlan her şeyi göze alarak 

devin peşinden gider ve yeraltına iner, devi öldürür sonunda ise yanında üç kız ile dönüş 

yolunda yeryüzüne ulaşacakken kardeşlerinin ihaneti ile yeraltında kalır. Yeraltında 

bulduğu bir kızın ona verdiği kıllar sayesinde ak koyun ile tekrar dönüş yoluna 

geçecekken yanlışlıkla kara koyun üzerine düşen kahraman tekrar bilinçaltına, yeraltına, 

düşer. Görüldüğü gibi söz konusu masalın kahramanının yolculuğunun devamı, binecek 

olduğu hayvana bağlıdır. Bu noktada şamana ve masal kahramanlarına rehberlik eden 

hayvanlar ile hayvanların bedeninde saklanan yardımcı ruhların önemi hatırlanmaktadır 

(Işık, 2009: 152). Küçük oğlanın tekrar düştüğü yeraltı, gerçek dünya ile benzerlik 

göstermektedir. Burada yürüyerek bir mahalleye varır yaşlı bir kadının evine sığınır. 

Bilinçaltına dönüşünün bu mücadelesinde ise bu yeraltındaki mahalleliyi bir ejderhadan 

kurtarır. Masal kahramanı dönüş yoluna Zümrüdüanka kuşu ile ulaşır. Burası masal 

kahramanının bilinç düzeyidir. Masal kahramanının karanlık bilinçdışında aydınlık bir 

bilince ulaşması yani ruhunun huzuru bulabilmesi için intikamını almalı ve animasına 

kavuşmalıdır (Alptekin, 2003: 97-292). Yeryüzüne ulaşan küçük oğlan önce bir bahçıvan 

yanında sonra bir kuyumcu yanında en sonunda da bir terzi yanında çalışıp türlü fenalıklar 

ve kurnazlıklar ile gerçekleri ortaya çıkararak bütün olup biteni babasına anlatır. 

Yeraltı dünyasını önemli bir ölçüde gösteren bir diğer anlatı, Kazan Tatar 

masallarından "Yılan Padişahı Şahmaran" masalıdır (Gültekin, 2013: 478-485). Masalda 

kahraman odun toplamaya gittiği bir gün ağaç dibinde otururken toprağı eşelediği sırada 

bir demire değer. Daha da kazarak büyük bir kapağa ulaşır. Bulduğu bu demir kapağı 

açarak içindeki balı keşfeder. Bu bal kuyusu kahramanın erginlenme sürecinin başlangıcı 

olur. Bulduğu bu baldan zamanla gelir elde eden masal kahramanı satacak balı 

kalmayınca daha da fazla bal bulma umudu ile kuyudan aşağı inmeye karar verir. 



15 
 

Kahraman burada yılanların şahı Şahmaran ile karşılaşır. Daha önceki masallarda da 

anlattığımız gibi, burada da yeraltı olgunlaşma sembolü olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Masalda Lokman’ın yeraltındaki olgunlaşması Şahmaran’ın gizli sırrını öğrenmesi ve 

yeryüzüne dönmesi ile devam etmektedir. 

Masal kahramanlarının erginlenme sürecini geçirdikleri sihirli âlem, daha önce de 

vurgulandığı üzere, kimi zaman karanlık bir kuyu, kimi zaman da bir mağaradır. 

Kahramanlar, geçirdikleri aşamaları yaşadıktan sonra bilinç dışını simgeleyen bu karanlık 

mekânlardan çıkıp bilincin aydınlık dünyasına ulaşırlar (Işık, 2009:161). Masallarda 

sunulan zıtlık meskeni, Türk mitolojik sistemindeki kaosa eşittir. Daha doğrusu makro ve 

mikrokosmosun kaostan oluşması, bununla ilgili bölüm, kaosun hayat için tehlikeli 

olması onun yaşayış meskenine çok benzer. Bu anlamda masallarda rastladığımız 

karanlık, ışıklı dünya karşılaşması aslında kaos-kozmos zıtlığının 'masallaşmış' şeklidir 

(Bayat, 1998: 15) 

1.1.2. Yeryüzündeki ve Yeraltındaki Ejderha  

 Hem göğün hem de yerin özelliklerine sahip olan ejderha, kaos ve kozmos gibi 

ikilem ortaya çıkarır. Yani gökteki ejderha iyi özelliklerin, yerdeki ejderha ise kötü 

özelliklerin temsilcisidir (Duman, 2019: 443).  

Masallarda genellikle kötülüğün tarafında karşımıza çıkan ejderha incelediğimiz 

masal metinleri içerisinde "Çini Maçın Padişahı" (Günay, 1975: 517-520) masalında 

ejderha olarak gözüken güzel bir kız olarak karşımıza çıkar. 

“Atlarına binip yola revan olurlar. Memleketlerine üç dört gün kala bir beri 

yazıda, bir çayırlıkta gecelerler. Çadırlarını kurarlar, hayvanlarını bağlarlar. 

Akşamlıklarını yer, yatarlar. Sabahtan kalkar bakarlar ki küçük kardeşin çadırının 

etrafında bir ejderha, başını dikmiş duruyor.” 

"Ey insan, benden hiç korkma, gidip Çini Maçının hikâyesini öğrenip gelirsen seni 

de karını da bırakırım, gidersiniz.” (Günay, 1975: 518). 

  Bu masalda, üç oğlanın babalarının vasiyeti sebebi ile çıktıkları yolda 

karşılaştıkları ejderhanın istediği hikâyeyi anlattıktan sonra güzel bir kıza dönüştüğü 

ejderha anlatılır. Masaldaki ejderha Çini Maçın padişahının kız kardeşidir. Bir büyü ile 

ejderhaya dönüşmüştür. Bilinenin aksine bu masalda ejderha kötü güç değildir. Kimseye 

zarar vermez aksine yardıma muhtaç taraftadır. Uzak Doğu mitolojisi ejderhayı olumlu 

niteliklere sahip olarak görmüştür. Ejderha, Doğu toplumlarında özellikle Türk ve Çin 



16 
 

mitolojilerinde bereket, bolluk, doğurganlık ve iyiliğin sembolü olmuştur (Duman, 2019: 

484). Böylece Uzak Doğu mitolojisindeki anlamı ile düşünüldüğünde masalın adı daha 

anlamlı hale gelmiştir. 

 Yeraltında bulunan ejderha ise yeryüzündekinden farklıdır, kötülük tarafındadır. 

Mitoloji ejderi yaratıcı ve yıkıcı olarak ortaya koyar ve kozmik kaos, yaradılış ve yeniden 

doğuş gibi destansı temalar içerir (Wilkinson, 2021: 79). Ejderha, ateş püsküren, korkunç, 

iri ve güçlü bir efsanevi varlıktır. Masallarda her zorluğun ardında ejderhalar vardır. 

Ejderhalar, yıkıcı bir güçtür. 

Ejderha, Asya kültürlerinde yaşamı besleyen ve uygarlıkları doğuran suyun 

ruhunun simgesidir. (...) Bir yılan ya da bir yılan cini her zaman suların yakınında yaşar 

ya da su kaynaklarını kontrol eder; yaşam, ölümsüzlük ve sağlık kaynaklarının koruyucu 

cinleridir.(Eliade, 2003: 215).  

"Zümrüdüanka Kuşu" masalında (Alangu, 2011:140-184) bir çeşmenin başında 

durup halka su vermeyen bir ejderha vardır. Halk her yıl o çeşmeden biraz su alabilmek 

için ejderhaya bir kurban verir. Ejderha suyun başında durarak kimseye su vermemesi ile 

orada bir hakimiyet sağlamıştır. Aynı zamanda halkın her yıl bir kızı kurban vererek yılda 

sadece bir kere suya ulaşmalarına sebebiyet vermesi ile oradaki halkın su kıtlığı 

yaşamasına neden olmuştur. Böylece ejderha hakimiyetin, engelin, kıtlığın sembolü 

olarak kabul etmek doğru olacaktır. 

"Ah! Oğlum böyle olduğunu biz de biliyoruz fakat bu kasabadaki herkes bu sudan 

içer. Bir çeşmemiz var. Onun da önünde bir ejderha yatar, suyu almamıza da izin vermez. 

Yılda bir önüne bir kız götürürüz. Ejderha kızı parçalayıp yerken biz de çeşmenin başına 

yığılırız. " (Alangu, 2011: 155). 

1.2. Eşik Sembolizmi 

Bilinenden bilinmeyene, aydınlıktan karanlığa, yeryüzünden yeraltına geçişin ilk 

aşaması eşiktir. Kahraman, kaderinin ona rehber ve yardımcı olan kişileştirmeleriyle 

birlikte aşırı güç bölgesinin girişindeki "eşik bekçisi"ne kadar ilerler. Bu eşik muhafızları 

kahramanı aşağı ve yukarı dünyada sınırlar niteliktedir. Muhafızların ardında karanlık ve 

bilinmeyen vardır. Bilinmeyen alanlar, çöl, deniz, bilinmedik diyarlar gibi, bilinçdışının 

serbest bırakılabileceği alanlardır (Campbell, 2017: 86). Bilinmeyene yapılan yolculuk 

kahramanı sınavlara tabii tutar. Bilincin karanlık mekânlarında dolaşan kahraman 

olağanüstü güzellikleri görmeye başlamış aydınlanma kapısını aralayarak bilinç ve 



17 
 

bilinçaltı eşiğindeki gizemli bilgilerin kaynağına doğru ilerlemektedir. Bu durum 

inisiyelerle özdeşleştirilebilir (Şimşek-Şenocak, 2009: 114). Masal kahramanları 

benliklerine kavuşabilmek için eşik geçmek zorundalardır. Kahraman bu eşikten geçerek 

gölgesi ile yüzleşir. Kahramanın gölgesine ulaşacağı ve sınacağı yolculukta geçeceği eşik 

kimi zaman bir mağara, kimi zaman bir kuyu kimi zaman bir dağ ya da orman 

olabilmektedir. Bu yerler yüce ana arketipini1 ve aşama arketipini 2 simgeler. Bu yerler 

bilinçdışının simgesidir. Masallardaki mağaralar, kuyular gibi bilinçdışının simgesi olan 

yerlere giren kahramanlar bu mekânlarda dev, ejderha gibi olağanüstü varlıklar ile 

yüzleşir. Bu varlıklar kahramanların bilinçdışındaki düşüncelerinin simgesi, kendi 

gölgeleridir. 

1.2.1. Bir Eşik Olarak Mağara 

Mağaralar, sığınmak ve barınmak için kullanılan, eski zamanlardan günümüze 

kadar varlıklarını sürdüren mekânlardır. Masallarda mağaralar ise kahramanın geçtiği bir 

eşik ve erginlenme serüveninin başladığı mekândır. İlk dönem insanının barınma mekânı 

olan mağaralar aynı zamanda karanlığın ve yalnızlığın da sembolüdür (Doğan, 2006: 122-

123). Mağara, insanın kendi kendisiyle baş başa kaldığı kendi içine eğilerek düşlerini 

çoğaltıp buradan kendine, varlığının anlamına erişerek meçhulü maluma, müphemi 

kesine dönüştüren ve bu sayede ulaştığı hikmeti, düşünceyi mağara karanlığından dünya 

aydınlığına taşıyan yerdir (Lekesiz, 1997: 42). Her kim mağaraya yani kendi içinde 

taşıdığı bilincin dışındaki karanlığa girerse kendini önce bilinçdışı bir dönüşüm sürecinde 

bulur. Bilinçdışına girmesi, bilinci ve bilinçdışının içerikleri arasında bir bağ kurmasını 

sağlar. Bunun sonucunda kişilikte olumlu ya da olumsuz anlamda kökten değişim olabilir 

(Jung, 2003: 67). 

Mağara kültü, ilkel insanlarda da ana rahmi ile özdeştir. İlkel insana göre insanlar 

anne karnını da yaşamadan önce mağaralarda, kaya olduklarında, çatlaklar ve yarıklardan 

yaşarlardı (Eliade, 2003: 253). Jung’a göre de mağaralar taştan ana rahmi sembolü 

yerlerdir bu sebeple mağaraları bir nevi doğumun, hayatın ve ölümün sembolü olarak da 

kabul etmemiz yanlış olmayacaktır. 

 
1 Anne arketipi evren, yaratılış ve varoluşu anlamanın ilk basamağıdır. Toplum ve toplulukların yaratılış ve varoluş ile 

dünya görüşlerine göre bir bebeğin annesinin karnından başlayarak, dünyayı ve varoluşu annesi aracılığıyla tanımasının 

yansımaları, temelde anne arketipinde bulunur. Anne arketipinin bir parçası “Yüce veya büyük ana” kavramıdır (Bilgiç 

ve Karaahmet, 2023) 
2 Edebi metinlerde, özellikle masallarda karşımıza çıkan bir arketip olarak, kahramanların yolculuğa çıkmasıdır. Kendi 

ülkelerinden, yurtlarından ayrılan kahramanların değişim ve gelişim yaşayarak geri dönmesidir. 



18 
 

    İncelediğimiz "Zümrüdüanka Kuşu" masalında kahramanın eşiği geçtiği yer bir 

mağaradır. Kahramanın mağaraya inmesine sebep olan zorunluluk, padişah babasının 

bahçesindeki elma ağacının bir dev tarafından her yıl çalınmasına engel olmak 

istemesidir. Padişahın üç oğlu bu devin peşinden sırayla gitmeye kalkar ancak büyük 

oğlan ve ortanca oğlan mağaraya inemezler. Bu eşiği geçen, gölgesi ile yüzleşecek olan 

küçük oğlan olur: 

"Devletli babam, elmalar oldu. Devin zamanı geldi. İki ağabeyim de yenik düştü. 

İzin verin bu gece de elma ağacını ben bekleyeyim. Allah’ın izniyle devin işini bitireyim 

de elmaları huzurunuza getireyim. " (Alangu, 2011:145). 

"İpi küçük şehzadenin beline bağlayıp kuyuya sarkıtırlar. Ağabeyleri ipi yavaş 

yavaş kuyudan aşağıya sarkıttıkça küçük şehzade yandım, dondum, kaskatı oldum dese 

de ağabeyleri dinlemez. Küçük şehzade kuyunun dibine varır. Gözleri karanlığa alışınca 

ipi çözüverir, kuyuda ilerlerken bir kapıya ve oradaki yeraltı yoluna rastlar." (Alangu, 

2011: 148-149). 

"Zümrüdüanka Kuşu" masalında küçük oğlanın mağara serüveni iki kere 

gerçekleşir. İlk gidişi devi öldürmek içindir ancak ikinci gidişi kendi isteğinin dışında, 

kardeşlerinin ihaneti sebebi ile olur. Küçük oğlan devi öldürmek için çıktığı yolculuğunda 

aynı zamanda üç güzel kız ile de karşılaşır. Yeryüzüne bu üç güzel kızla dönmek istese 

de kardeşleri izin vermez. Küçük oğlan dönüş yolunda kızları tek tek kardeşlerine 

gönderir tam kendisi de çıkacakken kardeşleri ipi keser ve küçük oğlan kendini tekrar 

mağaranın derinliklerinde bulur: 

"İki ağabey küçük kardeşlerini yukarı çekecekleri sırada ikisi de birden ipi bıçakla 

keser." (Alangu, 2011:153). 

   Tıva halk masallarından "Adıg Oglu Iygılak-Kara Möge"de de masal kahramanı 

bakır tırnaklı ve bakır gagalı şeytanın peşinden gitmek üzere bir mağara vasıtasıyla 

yeraltına iner. Bu masalda da mağara bir eşiktir. Kara-Möge masalda dünyaya bir çukurda 

gelir ve bir ayı tarafından annesiyle birlikte hapsedildikleri bu çukurdan kurtulmak için 

mücadele verir. Bu masalda da masal kahramanını yeraltına indiren, mağara eşiği 

geçmesine sebep olan olay bir zorunluluktur. 

"Bakır gagası kızıp eve yürüyüp geldiğinde, kapı arkasında gizlenip yatan er, 

hemen ayaklarının ince topuklarından yanaşıp, yukarı çekip, döndürüp, yere vurup 

ufalayayım dediğinde, tutup çektiği sırada, bırakmayınca iki bacağını vurup koparıp 



19 
 

ayaksız, bacaksız kalmış. Ardından sürüp geldiğinde yakalanmadan mağaraya 

girivermiş. Ardından girdiğinde alt âleme inen çukur imiş. Alt âleme inip gidivermemiş 

mi. " (Aça, 2007: 375). 

1.2.2. Bir Eşik Olarak Kuyu 

Efsanelerde ve masallarda sıkça karşımıza çıkan bir motif olarak kuyu da tıpkı 

mağaralar gibi bilinçdışının simgesidir. Toprağa kazılan derince bir çukur olarak 

anlamlandırılan kuyu, mecazî olarak da içinden çıkılamayan durum veya yer anlamına 

gelir. İçinden çıkılamayan zor durumlarla karşılaşıldığında bu durum "kör kuyularda 

kalmak" deyimiyle ifade edilir. Bunun dışında ayrıca kuyu, suyun kaynağı da olması 

sebebiyle bir yaşam kaynağıdır. Kuyu, Yüce Ana arketipinin de simgesel ifadesidir (Işık, 

2009:104) 

İncelediğimiz masal metinlerinde kuyu ile ilk eşiğin geçildiği masal, "Yılan 

Padişahı Şahmaran" masalıdır. Masalda kahraman toprağı eşelerken bir bal kuyusu bulur. 

Masal kahramanı bulduğu bal kuyusunun derinliklerine gitmek ister.  Masalda 

kahramanın bilinçaltına yolculuğu bir kuyu ile daha sonra da kuyunun daha da 

derinliklerinde yeraltı dünyasında devam eder. Toprağı kazdıkça ortaya çıkan kuyu daha 

da derinleşir ve bu durum adeta içine düşülen zorluğun simgesi olur. Masal kahramanı da 

bir hikmet olduğunu düşündüğü, çeşitli zorluklar çekerek erginlenme sürecinin başlangıcı 

olacak kuyuya iner:  

"İnince eline kapı kolu gibi bir kol değmiş. Kolu bulunca bu düşünmüş: "Burada 

mutlaka bir şey vardır. " demiş. Tevekkül edip açmış. Açınca ne görsün dünya gibi 

aydınlık bir yer. Orada yığın yığın yılanlar yatıyormuş. " (Gültekin, 2013: 479). 

 Kuyu, çeşitli anlatılarda olduğu gibi bu masalda da zorlukların, cezaların 

çekildiği mekân olarak karşımıza çıkmaktadır. Kahramanın erginlenme sürecini 

tamamlayacağı ve benliğine ulaşacağı bu kuyu da Hz. Yusuf’un kuyuya atılması ve 

çektiği zorluklar sonucunda sonsuz izzete sahip olma hadisesini ve Allah’ın, "Size şehvet 

duygusunu verseydim siz insanlardan daha çok günah işlerdiniz" dediği Harut ve 

Marut’un bir kuyuda baş aşağı asılı cezalandırılmasını akıllara getirmektedir (Demirci, 

1997).   

1.2.3. Bir Eşik Olarak Hamam 

Saim Sakaoğlu tarafından Gümüşhane ve Bayburt yörelerinden derlenip 

yayımlanan "Helvacı Güzeli" (Sakaoğlu, 2002: 445-450) masalında ise masal 



20 
 

kahramanının eşiği geçtiği yer, bir hamamdır. Hacca gitmeye niyet eden bir adam kızını 

imama emanet eder. Hacca giden adam imamın kızına göz kulak olmasını umar ancak 

imamın beklentileri başka olur ve kızı elde etmek uğruna türlü kötülükler peşine düşer. 

Bu iş için bir cadı karısı ile iş birliği yapıp kızı hamama çağırmasını ister: 

"Bir gün anası evde yokken kız su ısıtmış yıkanıyorken imam da elinde et gelip 

içeri girer. Kızı yıkanırken görür. Eti bırakıp geri döner ama kıza da âşık olur. Camiye 

gidip yarım yamalak ezanı okur, cemaatle namazı kılmadan gidip bir cadı karısı bulmaya 

koyulur. Bulduğu cadı karıya: 

-Al sana bir kese altın. Hacca giden filan adamın kızını bana edeceksin. 

-İmam Efendi o biraz zor anası o kızı kapıdan hiç çıkarmaz 

-Ne yapacaksan yap bu işi sen halledeceksin. " (Sakaoğlu, 2002: 445). 

Cadı kadın hamamı bir günlüğüne kiralar, kızı ikna eder. İkisi soyunup hamama 

girerler. Bu sırada hamama imam girer. Kız imamın kötü niyetini anlar ancak ona belli 

etmeden hareket eder ve imamdan da hamamdan da kaçar kurtulur. 

Türk kültüründe hamamlar, temizlenme mekânlarının yanı sıra sosyal bir alan 

olarak kültürel aktarımların da gerçekleştirilebileceği yerlerdendir. Günümüzde etkisini 

ve sürekliliğini sağlamıyor olsa da eski zamanlarda hamamlar kadınların yemekler yapıp, 

şarkılar söyleyip, oğullarına kısmet aradıkları yerler olarak varlıklarını sürdürmüşlerdir. 

Hamamlar yer altında büyük kazanların kaynadığı, nemli, sıcak ve loş yerlerdir. 

Hamamlarda özellikle kadın ve erkek ayrımının bulunması, mahremiyete son derece 

önem verilmesi, sadece kadınların bir arada bulunabileceği bir ortam olmasına rağmen 

mahrem yerlerin özellikle korunmaya çalışılmasına dikkat edilen bir ortam olarak 

mahremiyet, korunma gibi kavramlar ile de hamamları bağdaştırmak mümkün olabilir. 

Hamamlar erkek ve kadınlar olarak ayrı şekilde kullanılabiliyor olmasının yanı sıra, 

aslında daha çok kadınlar ile özdeşleşmiş olması ve bu masalda da bir kadının oyuna 

getirilmesi ve iftiraya uğramasının bir hamamda gerçekleşmiş olması, dişi yani kadınsal 

otoritenin ağır bastığı bir mekânda bu gücü zedelemeye çalışma çabasının da olabileceği 

düşünülmektedir. 

Masalda cadı karısının temizlenmek ve eğlenmek amacıyla gideceklerine 

inandırdığı kızı aslında imamın kötü düşüncelerine ve pis bedenine emanet ediyor olması 

hamam kültürü ve hamam ile ters düşmüştür. Hamam da tıpkı mağara, kuyu gibi masal 

kahramanlarının değişim ve dönüşüm yaşadığı mekânlardan biri olarak karşımıza çıkar. 



21 
 

Helvacı Güzeli temiz ve saf duygular ile girdiği hamamdan su ve sabun ile arınarak değil 

aklını kullanarak cesur ve güçlü kişiliği ile kendi özünü bularak arınmış ve hamamdan 

çıkmıştır. 

1.2.4. Bir Eşik Olarak Orman 

Kahramanların kendi benliklerine, bilinçaltlarının derinliklerine ulaştıkları bir 

diğer eşik de ormanlardır. Ormanlar, diğer canlıların da yaşamlarını sürdürdüğü, diğer 

eşiklere göre zorlukların ve koşulların daha farklı ve çetin olduğu mekânlardır. Masal 

kahramanları ormanın ve ormandaki canlıların koşullarına göre hareket etmek 

zorundadır.  

Kazan Tatar masalları içerisinde yer alan "Ak Büri" (Ak Kurt) masalında 

(Gültekin, 2013: 519-544) orman bir eşiktir. Orman padişahın ülkesi, kültür dünyası yani 

orta dünya ile devin ülkesi yani yaban, yeraltı dünyası arasında bir eşiktir. Bu eşiğin 

bekçisi ise Ak Kurt’tur. 

Masalda bir padişahın karısı dev tarafından kaçırılır. Padişahın dört oğlu 

annelerini bulmak üzere sırayla yola koyulurlar. İlk adımı büyük oğlan atar. Ormana gider 

ancak karşısına Ak Kurt çıkar: 

"Ey ahmaklar! Kimden izin alıp ormanıma girip yerlerdeki çimlerimi 

çiğniyorsunuz? Size izin yoktur, hemen gidin. " (Gültekin, 2013: 521). 

Bu sözler karşısında Ak Kurt’a kötü davranan büyük oğlan karşılığını taş 

kesilmekle alır. Taş kesilme büyük oğlana kurt tarafından verilen ahlaki bir dersin 

somutlaştırılması olarak görülebilir. Aradan bir yıl geçer bu sefer iki ortanca oğlan yola 

koyulur. Ağabeyleri gibi onlar da Ak Kurt’a karşı davranışları sebebiyle taş kesilirler. Bir 

yıl sonra küçük oğlan atılır maceraya ancak ağabeylerinin aksine kurda karşı gelmez, 

onunla hoş sohbet eder, kibar davranır. Bu davranışlarının karşılığında da Ak Kurt’un 

dostluğunu, rehberliğini, yardımını kazanır. 

Kurtlar; yapıları, görünüşleri itibari ile vahşi hayvanlar olarak bilinirler. Tehlikeli 

ve yırtıcı hayvanlardır. Bu sebeple masalda da kahramanlar için bir engel ve tehlike 

oluştururlar ancak buna karşın yol gösterici ve rehber olarak da karşımıza 

çıkabilmektedirler. 

Türkler, kendi karakterlerinin yansımalarını gördükleri kurdu kutsal sembol 

olarak kabul etmişlerdir (Altun, 2019: 93). Türk kültüründe bağımsızlığın, gücün, aklın 



22 
 

ve cesaretin sembolü olmuştur. Kurtlar güçlü ve dayanıklı hayvanlardır. Kurtlar sürüleri 

için güvenli ve doğru beslenme, barınma imkânlarını bulabilecek akla ve cesarete 

sahiptir.  

Türk destanlarında Kurt, Bozkurt adıyla geçer. Göktürklerde dişi kurdu “ulu ana”, 

Uygurlar erkek kurdu “ulu ata”, Oğuzlar ise kurdu kendilerine yol gösteren bir kılavuz 

olarak görmüşlerdir (Gülşen, 2013: 21). Masalda Ak Kurt eşik bekçisi olarak kötü 

davranışların cezalandırıcısı, güzel davranışlarında ödüllendiricisi, yol göstericisi 

konumundadır. Masal kahramanın gelişiminin de önemli bir parçasıdır. Tıpkı Oğuz 

Kağan’a yol gösteren kurt gibi Ak Kurt da küçük oğlana yol göstermiştir. Böylece Ak 

Kurt, eşik bekçisi olarak, gücün, dostluğun, cesaretin sembolü olurken orman da bir eşik 

olarak kültür dünyası ve yeraltı dünyasında aracı, geçit sembolüdür. 

 

1.2.5. Bir Eşik Olarak Kırkıncı Oda 

Masal kahramanlarının eşik geçtiği bir diğer yer, kırkıncı odadır. Kırkıncı oda, 

yasaklıdır. Ardında hep bir bilinmezlik vardır. Kırkıncı odanın ardında ya güzellikler ya 

da kötülükler vardır. İncelediğimiz masal metinlerindeki kırkıncı odalarda kahramanların 

karşısına çıkan güçler olumsuzdur: Ateşkâr Oğlan, Sarı Dev.   

Masallarda karşımıza çıkan kırk oda tıpkı mağara ve kuyuda da olduğu gibi 

balinanın karnının simgesel tarifidir. Bu mağara, kuyu ve kırkıncı oda gibi mekânlara 

giren masal kahramanları gölge yanlarıyla mücadele eder. Yasaklı olan kırkıncı odaya 

giren masal kahramanı öbür mekâna yolculuğa çıkar. Bu yolculuk masal kahramanının 

bilinçdışı yolculuğudur. Masallardaki odaların otuz dokuzu insan ruhunun güzelliklerini, 

kırkıncısı ise ruhun gölge yanlarını oluşturur. "Ateşkâr Oğlan" masalındaki Ateşkâr 

Oğlan kırkıncı odadadır, "Allah’ın Belası" adlı masaldaki Sarı Dev de kırkıncı odadadır 

(Işık, 2009: 115-116). 

" Oğul, ben sana Allah’ın izniyle bu kızı verdim. Bir de bu kırk odamın 

anahtarını... Bu odalarımda mücevherler var ancak sadece kırkıncı odaya girme, kapısını 

açma. Orada ateşten adam var. Onu oraya hapsettim. Sana yalvarır ve sende ona acırsan 

kızımı kaçırır, seni de yakar. Oğlan da tüm söylenenleri dinler. Kızla beraber bütün 

odaları gezer ancak merakına yenik düşüp ateş adamın olduğu odayı açar. " (Günay, 

1975: 301-302). 



23 
 

"Bu kızla oğlanı baş başa bırakıp çıkar. Padişahın oğlu mağaranın içini gezer, 

bir bakar ki kırk tane oda var. Kız odalardan otuz dokuzunun anahtarını verir. Oğlan 

dolaşıp gelir ve kıza sorar:  

"Neden kırkıncı odanın anahtarını vermedin? " 

“Oraya girmek senin için iyi değildir.” 

"Yok, ben orayı da göreceğim. " 

Kızdan zorla anahtarları alır ve o odaya da girer. İçeride bir devin sımsıkı 

zincirlendiğini görür. " (Günay, 1975: 380-381). 

Bu kırkıncı oda kahramanlar için merak unsuru ve aynı zamanda eşiği geçtiği, 

erginlenme serüveninin başlangıcı olmuştur. Kırkıncı oda ardında barındırdığı gizemler 

ile hem eşiğin hem gizemin hem de yasağın sembolü olmuştur. Kırkıncı oda kimi masal 

kahramanları için bir engel kimi masal kahramanları için de bir dönüm noktası ya da yeni 

bir başlangıç noktası olabilmektedir. 

1.3. Güç Sembolizmi 

Bazı masallarımızda baba ile oğulun mücadelesi dikkat çekmektedir. Bu 

mücadelenin sebebi kimi zaman iktidar kimi zaman da bir kadın olabilmektedir. Baba ile 

oğul çatışmaları incelediğimiz masallarımızda ve genel olarak masallarımıza 

baktığımızda padişah ve şehzade çerçevesinde ele alınmaktadır.  

Şehzadenin taht varisi olması padişah babalar için zaman zaman tehdit 

oluşturabilmektedir. Bu tehdit, masallar için yapılmış kurgu değil, eski zamanlardan beri 

gerçekliği kanıtlanmış bir durumdur. Oğul ile baba arasındaki bu güç mücadelesi Oedipus 

kompleksi3 ile açıklanabileceği gibi yaşlanmış ve gücünün yetersiz bir hâl almış olması, 

babanın otoritesinin zedelenmiş olması ve ortadan kalkmış olduğu anlamına gelmektedir. 

Fiziksel güç zayıflayınca iktidar da zararsız bir hâl alır. 

Türk masallarımızda baba-oğul, ya da en çok karşımıza çıktığı şekliyle, padişah 

ve şehzade mücadelesi aslında daha çok bir kızın varlığı yani o kıza hem babanın hem de 

oğulun âşık olması sebebi ile karşımıza çıkmaktadır. İktidar hırsı düşünüldüğünde 

masallarda padişah ve şehzadenin aynı kıza âşık olması ya da aynı kız ile evlenme isteği 

o kızı fethedilecek bir toprak, ülke olarak sembolleştirmektedir. Âşık olunan kız 

 
3Çocuğun karşı cinsteki ebeveyni sahiplenip korurken kendi cinsinden ebeveyne karşı beslediği duygu ve 

düşüncelerdir.  



24 
 

psikanalitik açıdan da bakıldığında hem odipal sorunların merkezindeki hem de genellikle 

masallarda etkisinin ve varlığının çok da karşımıza çıkmadığı dişil bireyi temsil 

etmektedir. Masallarımıza bakıldığında padişah ve şehzade ekseni etrafında kurulmuş 

anlatılarda anne figürünün eksik olduğu görülmektedir. Bu mücadelenin sebebinin anne 

figürünün eksikliğini doldurmak olabileceği düşünülmektedir. 

Türk toplumlarına ya da diğer toplumlara da bakıldığında taht mücadelesinde, 

iktidarı ele geçirme çabasında şehzadelerin, prenslerin güçleri ellerine almadan önce 

biriyle evlenmesi toplumsal bir kabul ve kişisel bir gelişim, başarı olarak kabul 

edilmektedir. Bu süregelen kültüre bakıldığında yönetimde dişil figürünün akıl ve 

duygusallık bağlamında denge kurulacağını göstermektedir. 

İncelediğimiz masal metinleri içerisinde baba ve oğul mücadelesinin aynı kıza 

âşık olma ve aynı kız ile evlenme çabası içinde olduğu gözlemlenmiştir. Gümüşhane ve 

Bayburt masalları içerisinde yer alan "Konuşan Bebek" (Sakaoğlu, 2002: 303-304)  adlı 

masalda padişah ve şehzade mücadelesinin bir kız çevresinde gerçekleştiği görülmüştür. 

"Konuşan Bebek" masalında padişahın bir oğlu göl kenarında bir kurbağa bulur 

ve onu saraya götürür. Oğlan gezmeye çıktığı günler odasına döndüğünde bakar ki odası 

temizlenmiş. Bir gün kurbağayı sakladığı yerde bir kız görür. Kızı gören annesi kızı 

oğlanın babasına der ve o kızın ona layık olduğunu söyler. Padişah hemen bir cadı karısı 

bulur. Oğlana türlü zorluklar yapar ancak oğlan kurbağa kızın yardımlarıyla bütün zor 

görevlerin üstesinden gelir. Padişah da yaptıkları sonucunda taş kesilir. 

"Bunu gören oğlanın annesi, babasına der ki: 

"Oğlun bir kız getirmiş ki sana lâyık ona lâyık değil. " 

'Öyleyse oğlanı öldürelim de gelini ben alayım. ' 

Fakat öldürmeden önce annesi ölüverir. Babası hemen bir cadı karısı bulur. 

‘'Bu gelini bana alabilir misin?' 

'Alırım.' 

'Ama oğlanı ne yapacağız?' 

'Kolay, dersin ki:' Oğlum, git öte dünyada annenden anahtarı al gel.' O da 

getiremez." (Sakaoğlu, 2002:303). 



25 
 

Masalda baba ile oğlun karşı karşıya gelmesine sebep olan ve bir çatışma meydana 

getiren kişi annedir. Aile içerisinde huzur ve düzen için en çok çabayı gösteren annelerin 

bu masalda karşıt davranışlarda bulunması oğlanın babaya, babanın da oğluna düşman 

olmasına yol açmıştır. Bu düşmanlık babanın oğluna başarması çok zor görevleri 

vermesini peşi sıra getirmiştir. Masalda baba ile oğlun çatışmasını meydana getiren 

durum, aynı kıza ulaşma çabasına iten gerçek aşktan ziyade üstünlük kurma ve erkeklik 

mücadelesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Masal genel hatları ile okunduğunda babanın 

oğluna karşı yaptığı kötülükler sonucu hak ettiği sonu yaşamış, iyiler ödüllendirilmiş ve 

kötülerde cezalandırılmış şeklinde yorumlanacaktır ancak masala derin anlamları ile 

bakıldığında masalda bir hem toplumun hem de ailenin lideri bir padişahın ahlak 

kurallarına karşı gelmesi ile kendi benliğini tamamlayamamış ama oğlanın bu zorlu 

görevleri başarması kendi gerçek benliği ile karşılaşmasına fırsat vermiştir çünkü her 

zorluk insan için bir deneyimdir. Masalın sonunda oğlan babasının bütün zor görevlerini 

yerine getirerek de babasına karşı olan gücünü göstermiş olur. 

İncelediğimiz masallarda güç sembolünün iktidar, yönetim yani padişah ve 

şehzade ekseni dışında üvey anne ve üvey kızı arasında da dikkat çektiği görülmüştür. 

Genç, güzel ve masum kadınların olduğu masallar yaygındır. Bu masallarda kötü 

karakterli olanlar hep çirkinlerdir. İyi kalpli, masum ve güzel kadınlar ise bu kötü 

karakterli, çirkin kadınlar tarafından kötülüklere maruz kalmaktadır.  

"Nardaniye Hanım" (Boratav, 2009: 114-120) adlı masalda üvey annenin üvey 

kızına karşı duyduğu kin ve nefret dikkat çekmektedir. Masalda Nardaniye’nin gittikçe 

güzelleşmesi ve baba ile kızın birbirine olan sevgisi üvey anne için bir tehdit oluşturur. 

Bunun sonucunda hayatlarından Nardaniye’yi çıkarmak isteyen üvey anne kötü planlar 

hazırlar ve baba ile kızın ayrılışına sebep olur. Üvey anne evde en çok sevilen ve en güzel 

kadın olma gücünü elinde tutmak ister. 

1.4. Cinsiyet Sembolizmi 

Doğuştan gelen biyolojik özellikleri ifade eden cinsiyet ve toplumsal cinsiyet 

arasında bir fark vardır. Toplumsal cinsiyet, kültürel değerler ve yargılar ile kadının ve 

erkeğin toplumdaki yerini ifade eder. Erkeğe ve kadınlara belli bir davranış, konuşma, 

giyinme kalıpları çizilir ve bu kalıplara uyulma zorunluluğu getirilir. Bu kalıplar küçük 

yaşlardan itibaren çocukların bilinçaltına ilmek ilmek işleyebilecek nitelikteki masallar 

ile aktarılmıştır. Toplumsal cinsiyet kimliğinin oluşmasında ve etkilenmesinde masalların 



26 
 

etkisi oldukça büyüktür. İyinin ve kötünün savaşını temele oturtan masalların aslında 

derinliklerinde ataerkil toplumu yansıtması ile de karşımıza çıktığı görülmüştür. Masallar 

iyi kalpli ve güzel kızlar, üvey anne ve üvey kardeşler, yakışıklı, genç ve güçlü prensler, 

erkekler şeklindeki kalıplaşmış kahramanlarında kadın ve erkek ayrımını ciddi bir şekilde 

gözler önüne serer. Masallarda itaatkâr kadınlar, erkeğe muhtaç kadınlar ya da zor 

durumda kalmış kadınlar bunlara karşın her işin üstesinden gelebilen, zor durumdaki 

kadını kurtarabilen ve kadını koruyup kollamakla görevli erkekler şeklinde 

sınırlandırmalar yapılmış, kadın ve erkeklerin toplumdaki görevleri ve yerleri ile ilgili 

mesajlar verilmiştir. 

İncelediğimiz masalların birçoğunda kadın kahramanlar, bu bir prenses, genç bir 

kız ya da bir anne olabilir, zor bir duruma düşerler. Ya kaçırılırlar ya yanlış bir şey 

yaptıkları düşünüldüğü için cezalandırılır ve bu zor durumdan kurtulması çevresinde 

gelişen olaylar ile kendisi kurtarmaya gelmesi için güçlü, akıllı ve yakışıklı erkeği bekler. 

Toplumsal cinsiyet vurgusunun yapıldığı masallarımızdan ilki Boratav’ın “Zaman 

Zaman İçinde” adlı kitabında yer alan "Nardaniye Hanım" (Boratav, 2009: 114-120) 

masalıdır. Nardaniye on iki on üç yaşlarında, babası ile yalnız yaşayan genç bir kızdır. 

Günün birinde hocasının onu ikna etmesi üzerine hocası ve babası evlenir ancak zaman 

ilerledikçe üvey anne Nardaniye’yi kıskanmaya başlar ve ondan kurtulmak için türlü 

kötülükler peşine düşer ve Nardaniye’yi kandırarak onu kırlara gönderir. Üvey annesinin 

evde hazırlayıp içine de yılan koyduğu su testisini kana kana içen Nardaniye yılanı da 

yutar ve günden güne karnı şişer. Bunun sonucunda namusa çok önem veren babası kızını 

dövmeye de öldürmeye de kıyamadığı için onu bir dağ tepesine terk edip bırakır. 

Nardaniye yasaklı bir şey yaptı düşüncesi ile dağa bırakılmış, terk edilmiştir bu 

durum ataerkil toplum yapısının bir yansımasıdır. Ataerkil toplumlarda, kültürlerde 

belirlenmiş kurallar, kanunlar ve yasakların zorunluluğuna uyulma hakimiyeti vardır. 

Bunlara uyulmadığında itaatsizlik sebebi ile cezalandırmalar meydana gelmektedir.  

"Nardaniye Hanım" masalında ataerkil yapının vurgusu Kırk Haramiler ile de yapılmıştır. 

Dağa terk edilen Nardaniye kendine bir kaçış, kurtuluş yolu bulmak için erkek 

egemenliğinin ağır bastığı Kırk Haramiler’in yanına gider ve onlara sığınır. Kırk 

Haramiler Nardaniye’yi koruyup kollamakla kendilerini sorumlu tutarlar ve bu 

sorumluluğu Nardaniye’yi kız kardeşleri olarak yanlarında tutarak yaparlar. Kırk 

Haramiler Nardaniye’ye barında, korunma imkânı verirken ondan da evi derleyip, 

toplama sorumluluğunu verirler. "Biz getirelim, sen pişir" düşünceleri ile kalıplaşmış 



27 
 

kadın figürünün mesajı verilmiştir. Masalda Nardaniye kendisini güvende hissedecek 

başka bir ev ihtiyacı duymuştur. Yeni bir ev içi edinmek toplumsal ilişkilerin döngüsel 

yanına işaret eder. Kız bir evden ayrıldığında arınmak ve kendine başka bir ev bulmak 

zorundadır (Özünel, 2006: 47). 

"Kız, derler, sen bizim dünya ahiret kardeşimiz ol. Biz getirelim sen pişir. Otur, 

keyfine bak…"  

“"Peki”, der kız da. Artık bunlar kardeşlerini öyle severler öyle severlermiş ki 

dünyada üstüne toz kondurmazlarmış. O da onları severmiş…" (Boratav, 2009:116). 

 Namusuna leke sürüldüğü için evlerinden uzaklaştırılarak yalıtılmış mekânlara 

cezalarını çekmek için bırakılan kızlar, içsel olarak arınma gereği hissederler. Kızların 

arınmak için başvurdukları yollar inanç ritüelleriyle de ilişkili olabilir. Örneğin, 

Nardaniye Hanım masalında kız dağ başında yalnız bırakıldığında nehir kenarında abdest 

alarak arınma gerçekleştirir (Özünel, 2006: 46-47) 

"Bütün bunlar üvey anamın tuzağı…" der kızcağız, ne edeceğini şaşırmış, başlar 

dağdan aşağı inmeye… Bir dere kenarına varır. “Şurda bir abdest alayım, Allaha 

sığınayım. Bakalım Allah ne gösterir," der (Boratav, 2009: 115). 

Ataerkil toplum yapısını yansıtan bir diğer masalımız da Saim Sakaoğlu’nun 

Gümüşhane ve Bayburt yörelerinden derleyip yayımladığı "Ağlayan Narla Gülen Ayva" 

(Sakaoğlu, 2002: 311-317) masalıdır. Masalda bütün çocukları kız olan bir kadının 

kocasından korkması sebebi ile kızını yıllarca erkek kılığında büyütmüş olması 

çevresinde gelişen olaylar ile dikkat çeker. Masal ilk okunduğu yorumuna göre aslında 

bir annenin hem kendi hem de çocuğunun hayatı için yaptığı oyun olarak anlaşılsa da 

aslında toplumda, yönetimde erkeklerin güç sahibi olduğu, kadınların çoğunlukla dışta 

tutulduğu ataerkil yapıyı sembolize edilmiştir. Masalda sembolik bir dil ile soyda babayı 

temel alan ve ailede çocukları baba soyuna mal eden, yönetimin ve iktidarın ancak bir 

erkek ile mümkün olabileceği mesajı verilmiştir. 

"Bir varmış, bir yokmuş… Memleketin birinde kudretli bir padişah varmış. Bu 

padişahın hiç oğlu olmazmış. Bütün çocukları kızmış. Hanımı yine hamile olmuş. 

Padişah, hanımını doğumdan evvel çok korkutmuş: Eğer bu sefer de kız doğurursan seni 

de kızını da cellat ettireceğim. " (Sakaoğlu, 2002: 311). 

"Nardaniye Hanım", "Ağlayan Narla Gülen Ayva" ve "Helvacı Güzeli" 

masallarından yola çıkarak diyebiliriz ki: "Masallar, bir toplum içerisinde, kadının ve 



28 
 

erkeğin durumunu belirleme açısından önemli belgelerdir. " (Şimşek, 2009: 66). Kadının 

ötekileştirildiği ve namusun, iffetin ön plana çıktığı bir diğer masal da yine Saim 

Sakaoğlu’nun Gümüşhane ve Bayburt Masalları adlı eserinde incelediğimi Helvacı 

Güzeli masalıdır. Masalda bir babanın evden ayrıldığı için kızını bir erkeğe, mahallenin 

imamına emanet etmesi ve bu imam tarafından iftiraya uğraması, Helvacı Güzeli’nin 

evinden ayrılıp kılık değiştirmesi ve sonunda ona iftira atanları ortaya çıkarmasını konu 

alan bir masaldır. Masalda Helvacı Güzeli’nin babasının kızını imama emanet etmesi ve 

evden hiç çıkmamasını istemesi kız için bir baskı oluşturmuştur. İftiraya uğradıktan sonra 

bulunduğu konumundan kaçan Helvacı Güzeli de tıpkı Nardaniye Hanım gibi arınma 

ihtiyacı duyar ve bir ağacın üzerine çıkar (Özünel, 2006: 47). 

Masallarda erkekler bağımsız, kadınlar ise bağımlı olarak gösterilmiştir. Zor 

duruma düşen, itaat etmek zorunda olan, evde durup evin düzeninden sorumlu olan, 

yasaklı yerlere gitmemesi gereken, kurallara uyma zorunluluğu olan hep kadınlar 

olmuştur. Kadınların ancak bu şekilde toplumda var olabileceği ve saygın bir kişiliğe 

sahip olabileceği vurgusu yapılmıştır. Masalarda zor durumdaki kadınların 

kurtarılabilmesi, canını kurtarabilmesi ya da masalın mutlu son ile bitebilmesi için 

erkeklerin de fiziksel güce, akla, zenginliğe ve korkusuzluğa sahip olmaları 

gerekmektedir. İncelediğimiz masal metinlerinde kadın kahramanlar yeri geldiğinde 

canını yeri geldiğinde namusunu korumak durumunda kalmıştır. Bu durum gerek 

masallarda gerek efsanelerde hatta gerçek hayatta dahi karşımıza çıkmaktadır. Aslında bu 

mücadele biçimi, masallarda kadınların bu zor durumdan kendilerini kurtarma çabaları 

sadece cinsiyet sembolizmi değil, aynı zamanda kadın mücadelesini, kadının kendisini de 

sembolize etmektedir. 

1.5. Meyve Sembolizmi 

Türk halkı çok eski zamanlardan günümüze kadar kültürlerinin kaynaklarını 

doğadan almışlardır. Her alanda ve her anda doğanın ve doğanın getirilerini kültürlerde 

görmek mümkündür. Günümüzde gelenek veya inanış olarak gelen birçok uygulamanın 

temeli eski Türk kültüründe tabiata verilen öneme dayanır. Gök-Tanrı ile insanlar 

arasında iletişim kuran iyeler vasıtasıyla tabiattaki suya, ağaca, ateşe, dağa, taşa kutsiyet 

verilerek bunların korunması sağlanmıştır (Şimşek, 2008:193-194). Bu inanışlar 

içgüdüsü ile doğadaki birçok ağaç, dağ ve meyve gerçekten öte anlamları dışında 

sembolik anlamlar kazanmışlardır. Türk masallarımızda da neredeyse her masalda 

karşımıza çıkabilecek doğanın meyveleri ile Türk toplumunun düşüncesi, inancı ve 



29 
 

kültürüne dair sembolik anlamlar çıkarmak mümkündür. İncelediğimiz masal metinleri 

içerisinde Saim Sakaoğlu’nun "Gümüşhane ve Bayburt Masalları" adlı eserindeki 

"Ağlayan Narla Gülen Ayva" ve Tahir Alangu’nun "Billur Köşk Masalları" adlı 

eserindeki "Zümrüdüanka Kuşu" masallarında meyveler öne çıkmıştır. 

1.5.1. Elma  

Elmanın Türk kültüründeki yeri oldukça önemlidir. Meyveler arasında en çok 

üretilen ve tüketilen meyve olduğunu söylemek mümkündür. Kültürümüzde elma için 

nice türküler ve maniler dahi söylenmiştir. Türk coğrafyası için önemli bir meyvedir. Bu 

sebepledir ki Türk sözlü kültüründe elma sıkça karşımıza çıkmaktadır. Sözlü kültür 

ürünlerinde elma, zaman zaman, zürriyetin, sonsuzluğun, güzelliğin, kuvvetin, sağlığın 

ve inansın sembolü olarak kullanılmıştır. 

Elma, bütünlüğün simgesidir. Aynı zamanda varlığın ikiye bölünmesini, insan 

ruhundaki anime ve animusu simgeler. "Bir elmanın iki yarısı" deyimi de varlığın bu iki 

ayrılmaz parçasını ifade etmektedir. Elma, iç benlik arketipidir (Şimşek, 2008:100).4 

"Zümrüdüanka Kuşu" masalında masal kahramanı, babasının isteği üzerine, 

elmayı devden kurtarma mücadelesine girer. Masalda büyük ve ortanca oğlan dev ile 

mücadeleden kaçar ancak küçük oğlan dev ile mücadele eder yani gölgesi ile elmayı 

kurtarmak uğruna verdiği savaş ile bilinçdışının derinliklerine yolculuğa çıkar. Bu 

yolculuk ile bir elma uğruna cennetten kovulan ilk insanın yaptığı yanlış için verdiği 

mücadele, geçirdiği değişim ve erginlenme süreci akıllara gelmektedir. Hz. Âdem nefsine 

yenik düşerek yasak olanı, elmayı, yer ve cennetten kovulur, yeryüzüne gönderilir. 

Zümrüdüanka Kuşu masalında küçük oğlan ise gelişimi ve değişimi uğruna peşine 

düştüğü elma için gölgesi yani dev ile mücadele eder bu durum da kahramanın nefsi ile 

savaşı olarak yorumlanabilir. 

1.5.2. Nar ve Ayva 

"Ağlayan Nar ile Gülen Ayva" masalına ismini veren bu iki meyve masal 

kahramanının yolculuğa çıkmasına sebep olması bakımından önemlidir. Masalda 

padişahın hiç oğlu olmaz karısı son hamileliğinde de kız doğurursa padişah karısını da 

bebeği de kesecektir. Bu korku sebebiyle kadın kız çocuk doğurduğu halde erkek çocuğu 

doğurduğunu söyler. Erkek kılığındaki kızın sünnet zamanı gelince kız bir at ile kaçar. 

 
4 Kişiliğimizin özünü temsil eder. 



30 
 

Kız kaçtığı ülkenin padişahının kızını kendisine ister ancak kızın türlü istekleri vardır. 

Kız bu isteklerini sihirli atın yardımıyla teker teker yerine getirir. Kızın son isteği de 

ağlayan nar ile gülen ayvanın getirilmesidir. 

Nar, dışı bir bütün içi ise parçacıklarla dolu, sulu tohumlara sahip bir meyvedir. 

Rengi itibari ile kırmızının kanla bağdaşması kanın simgesi olarak kabul edilebilir. 

Yılbaşı’nda yeni yıla girerken evin kapısının önüne nar atıp patlatılması ve o yıldan 

bereket beklenmesi narı bereketin de sembolü yapmaktadır. İslam inancında nar, cennet 

meyvelerindendir. Mitolojide; bereketi, doğumu ve çoğalmayı sembolize eder. Pek çok 

meyvede çekirdek, meyvenin ortasında sınırlı sayıda iken ve hatta bazen bir tane iken nar, 

çok fazla çekirdekten, dölden oluşmaktadır. Bu bağlamda da yine bereketin ve neslin 

devamlılığının sembolü olmuştur (Şenocak,2016:232). 

Ayva ise tadı itibariyle de diğer meyvelerden ayrılır. Genellikle sarı rengi ile 

karşımıza çıkan ayvayı, rengi itibariyle, Güneş ile bağdaştırdığımızda hayatın ve 

sıcaklığın sembolü olarak kabul görebilmektedir. Ancak kimi toplumlardaki bir inanca 

göre de ayvanın çok olması kışın çok sert geçeceğine inanılır bu yönüyle de bakıldığında 

ayvanın bir zorluğu temsil ettiği görülmektedir (Bayar, 2004:2-3)5 

Masalda ayva ve nar masal kahramanının hedef noktasıdır. Bu hedefe ulaşır ve 

elde ederse kendi benliğine ulaşacaktır. "Ağlayan Nar ile Gülen Ayva" olarak adlandırılan 

masalda doğruluğu ve bereketi temsil eden nar ile hayatı ve zorluğu temsil eden ayvanın 

ağlamak ve gülmek eylemlerinin zıtlığı ile de dikkat çekmektedir. Bu zıtlıklar ile aslında 

hayatta var olma mücadelesinde berekete ve doğruluğa ihtiyaç duyulduğunda çekilen 

zorluklar ve bunun sonucunda mutlu bir hayata kavuşma zorluğu arasındaki mücadele 

olarak yorumlamamız mümkün olacaktır.  

Masal ilk okunduğunda bir annenin korkusu ile yaptığı oyun olarak anlaşılsa da 

aslında ataerkil toplumda ya da padişah yönetimindeki bir toplumda erkek çocuğuna 

verilen önem mesajını iletmektedir. Doğum, ölüm gibi geçiş dönemleri gibi sünnet de 

erkekler için bir geçiştir. Sünnet, bir erkek için kendini törenler ile topluma bir birey 

olarak kabul ettirme geleneğidir. Masalda masal kahramanın sünnet töreni yani 

erginlenme vakti gelince macerası başlar.  

 
5 Bu yazı, M.Ü. Türkiyat Araştırma ve Uygulama Merkezi, Türk Kültüründe Ayrıntılar: Meyve Sempozyumu’nda 

sunulmuştur. (Nisan 2004) 

(https://www.academia.edu/25221421/T%C3%9CRK_K%C3%9CLT%C3%9CR%C3%9CNDE_AYVA) 



31 
 

1.5.3. Kiraz 

 İncelediğimiz masal metinleri içerisinde kiraz "Nardaniye Hanım" masalında 

üvey annenin üvey kızını öldürmek istemesi üzerine ona zehirli kirazlar vermesi ile 

karşımıza çıkmaktadır: 

 Kadın bir sepet kiraz alır, hepsini zehirler. Sepeti koluna takıp kocasının 

gösterdiği yerden aşağıya doğru yürür. Gider, gider, uzakta bir ev görür. "Mutlaka 

buraya sığınmıştır," der ama kendisini bir başka kıyafete sokar: 

Bir ferace giymiş, bir gözü açık, öteki örtülü… Yürür eve doğru… Kız da işini 

bitirir, elini yüzünü yıkar, pencerenin önünde oturur. Kadın gelir, "Kiraz satıyorum, 

kiraz…der. Kız da: "Kiraz alayım da pencerenin önünde yiyeyim," der. 

Hemen çıkar, yarım okka kiraz alır… Oturur pencerenin önüne kirazlarını 

yiyeceği sırada penceresinin yukarısında kafeste kırk tane kuşu görür. Kuşlar başlar: 

"Cik, cik, cik, cik… " diye kiraz istemeye. Bir tane ona vereyim, bir tane ona derken 

sepette kiraz biter, kıza bir tane bile kalmaz. Kız bir de bakar ki kirazı yiyen kuş ölüyor, 

yiyen ölüyor…(Boratav,2009:117) 

 Çin ve Japonya’nın ulusal amblemi olan kiraz çiçeği gençliğin bu çiçek gibi 

çabucak solan kısa ömürlü tatlılığını simgeler. Yapraklanmadan önce çiçek açma 

özelliğiyle insanın dünyaya çıplak gelişini de temsil eder (Wilkinson, 2021: 95). Masalda 

üvey annenin üvey kızını zehirlemek için kiraz seçmesini de kirazı ölümün, kısa ömrün 

simgesi olarak yorumlayabiliriz. 

1.6. Kurnazlık Sembolü 

Kurnazlık akıl ve mantık gerektiren bir davranış biçimidir. Kurnazlık yapacak 

olan karşılaştığı, maruz kaldığı durumdan hem zihinsel hem de fiziksel olarak hızlı 

davranmalıdır. Masallarda kurnazlığa başvurulma nedenleri zor durumda kalma, can 

tehlikesi, yanlış yapılan bir eylemden ya da söylemden kaçmak gibi çeşitli durumlarda 

karşımıza çıkmaktadır.  

İncelediğimiz masal metinleri içerisinde, "kurnaz tilki" söyleminin de doğmasına 

neden olan hayvan tilkinin yaptığı kurnazlıklar da yer almaktadır. Gümüşhane ve Bayburt 

masalları içerisinde yer alan "Değirmenci ile Tilki" (Sakaoğlu, 2002: 276-278) masalında 

tilki değirmenciden ona bir iyilik yapacağı sözüne karşılık tavuk ister. Tilki kavuştuğu 



32 
 

tavuğun borcunu ödemek için bir padişahın yanına gider ve değirmenciye olan borcunu 

başka bir kurnazlık ile ödemeye kalkar ve padişaha: 

"Padişahım sorma, sana büyük bir haber getirdim. " 

"Neyin nesi?’" 

"Bir çak çak padişahı var bütün askerleri topladı, geliyor. Seni berhava edecek." 

"Yahu ben ona ne yaptım da beni berhava edecek?’" 

"Ya kızını ona vereceksin yoksa kökünü kesecek senin" (Sakaoğlu, 2002: 276). 

Bu durum üzerine tilki değirmencinin yanına gider ve ona falanca padişahın kızını 

alacaklarını söyler. Tilki saraya doğru yola çıktıkları sırada değirmenciyi bekletir ve 

padişahın değirmenciden şüphelenmemesi adına bir kat elbise istemeye gider. Tilki 

padişaha damatlarının attan düştüğü koskoca padişahın o halde gelemeyeceğini söyler ve 

değirmenci için kıyafetler alır.  Tilki değirmenci ve padişahın bir arada bulunduğu sırada 

pratik zekâsı ile türlü kurnazlıklar yaparak kendini zor durumdan kurtarır. Tilki yaptığı 

kurnazlıklar sonucu değirmenciden tavukları kolayca almayı başarır. Bu iyiliklerinin 

karşılığında öldüğü zaman değirmencinin ne tepki vereceğini düşünür ve yalandan ölü 

numarası yapar. Bunu gören değirmenci tilkiyi tutup camdan atar tilki ayakları üzerine 

düşer ve değirmenciye insanoğlu iyilik bilmez ki diyerek sitem eder. Masalın bu kısmında 

kurnazlığı ile bilinen tilkinin aslında insanlığa karşı bir mesajını görüyoruz. Tilkinin 

kurnazlıkları her ne amaç için olursa olsun sonucunda kimseye zarar vermemiştir ancak 

tilki öldüğü ilk anda iyilikler bulunduğu değirmenciden kötülük görmüştür. Masala genel 

bakışta kurnaz tilkinin kendini kurtarma çabası içindeki türlü maceraları olarak 

gösterilmek istense de aslında verilmek istenen mesaj insanın bir iyilik karşısındaki 

nankörlüğüdür. Çocuklara hitap eden bir anlatı türü olarak masalın bu bölümünde 

kurnazlığın kimi zaman yalan yanlış durumlara yol açacağını gösterirken aslında 

kalıplaşmış düşünceler yıkılmak istenmiştir. Burada aslında masalın eğitici yönünün de 

ön plana çıktığını görüyoruz. 

Bazı masallarda masal kahramanlarının birbirini öldürmesi, öldürme çabası ile 

kurnazlık yapıldığı Gümüşhane ve Bayburt masallarından "Keloğlan ile Köse"  

(Sakaoğlu, 2002: 527-531) masalında görülmektedir. Türk masalları içerisinde Köse, 

kurnaz, hilebaz, acımasız, kötülük yapmaktan zevk alan bir tiptir. Keloğlan ise tembel, 

komik, garip anası ile yaşayan bir tip olarak karşımıza çıkar ancak bu masalın sonunda 

Köse’ye yaptığı türlü kurnazlıklar ile Köse’ye benzer. Keloğlan, başta olumsuz gibi 

gözüken kurnazlık, oyunbazlık gibi bazı özelliklerini ele geçirecek, bunları süblime 



33 
 

ederek kendine katacak ve bu yeni "silahlarıyla" güçlenerek yoluna devam edecektir 

(Demiralp, 2022:1186).  

Masalda Keloğlan babasının ölümünden sonra iki kardeşi ve anaları ile geçinme 

derdine düşerler. Bir kazanç yolu bulma umudu ile en büyük oğlan daha sonra ortanca 

oğlan Köse’nin yanına çalışmaya gider ancak her ikisi de Köse’nin kurnazlıklarına 

katlanamaz. Köse’nin hakkından gelecek olan Keloğlan’dır. Köse yanında çalışırken 

zorlanır, daralırsa derisini yüzeceğini söyler ve Keloğlan bu anlaşmayı ve diğer her şeyi 

kabul eder. Köse Keloğlan’ı yıldırmak için türlü kurnazlıklar yapar. Keloğlan hiçbir 

oyuna boyun eğmez aksine Köse’yi bezdirir ve masalın sonunda canını alır.  

Genel itibari ile bilinen Keloğlan, hayata gülerek bakan, problemleri dahi gülerek 

çözen bir tip olmasına rağmen düşmanları oldukça fazladır ancak bu düşmanları aklı ve 

türlü kurnazlıkları ile yener, düşmanlarına fırsat vermeden başkalarının ölümüne sebep 

olabilir. Bu masal Keloğlan’ın değişim ve dönüşümünü de göstermektedir. Aslında saf 

ve sadece anasının dizinin dibinden ayrılmayan biri olmadığı gösterilmektedir. Jung’a 

göre oyunbaz, hilebaz, kurnaz tipler özeldir. Hem insanüstü hem insandan aşağı hem yüce 

hem canavar özelliklere sahip olabilirler (Jung,1980:457-480). Kurnaz tipler akıllıdır, 

bakış açıları farklıdır. Kurnazlık yapanların kendilerine göre bir adalet sistemleri vardır. 

Keloğlan da tıpkı diğer masaldaki Tilki gibi kurnaz fertlerden biridir. Tüm kurnazlar gibi 

savunma silahı aklıdır. 

            Kurnazlık incelediğimiz diğer masallar içerisinde kahramanın elinde olmayan bir 

nedenden ötürü kurnazlığa başvurduğunu "Ağlayan Nar ile Gülen Ayva" (Sakaoğlu, 

2002: 311-317) masalında rastlıyoruz. Padişahın kız çocuk istememesi üzerine kız çocuk 

doğuran bir annenin kendi canını ve kızının canını koruması üzerine uzunca yıllar kızını 

erkek çocuk olarak göstermesi… Bir diğer kurnazlık örneği ise kahramanın rahatsız 

edildiği bir durumdan kurtulmak için başvurduğunu Helvacı Güzeli ( Sakaoğlu,2002:445-

450) masalında görüyoruz. Helvacı Güzeli, İmam’ın kendisini hamamda taciz edeceğini 

anlaması üzerine: 

“…imamın başını iyice sabunlar, hamam tasını peştamalın içine koyup imamın 

kafasına, gözüne vurmaya başlar. İmamın ağzı, yüzü kan içinde kalır. Kız dökünüp 

kuruduktan sonra giyinip evine gelir.” (Sakaoğlu, 2002: 446). 



34 
 

Kurnazlık başlığı altında incelediğimiz masallarda her ne durumda olursa olsun 

kurnazlık ile aslında kahramanların zekâlarının ön plana çıkartılmıştır. Kurnazlık bu 

bağlamda aklın sembolü olarak da kabul edilebilir. 

1.7. Avcı Sembolü 

 Avcılık, Türk kültüründe çok eski zamanlara ait bir gelenektir. Günümüzde spor 

adı altında yapılan avcılık, eski zamanlarda geçim kaynağı olarak yapılmaktaydı. Böylece 

avcılık, geçmişteki ve günümüzdeki icraatına göre hem sosyal hem de kültürel açıdan 

önemlidir. Avcılık, Pearson’a göre savaşçı arketipinin arka planıdır. İnsanoğlu karnını 

doyurabilmek için doğayla mücadele eder (Pearson, 2003:132-133).  

Avcılar, doğa ile bağlantılı, cesur, fedakâr ve koruyucu kimselerdir. "Avcı 

Mehmet" (Sakaoğlu, 2002:292-296) masalında Avcı Hasan oğlu Mehmet’e kendisi 

öldükten sonra av için gitmemesi gerektiği bir dağın olduğunu, oraya giderse ona iyilik 

gelmeyeceğini söyler ancak Avcı Mehmet babasının tembihini hiçe sayarak gitme dediği 

dağa gider (Sakaoğlu,2002:292). Masal bu noktada avcılığın getirdiği gözü karalık, 

korkusuzluk, koruma içgüdülerini ön plana çıkartmaktadır. Avcı Mehmet bu eylemi ile 

avcılık içgüdüsü ile kendini ispatlamak istemiştir. Masalda Avcı Mehmet başına gelenlere 

rağmen korkmaz ve masalın devamında da yasaklı dağdaki padişahın zorlu görevlerini 

yerine getirir. Böylece tıpkı avcılıkta olduğu gibi zorluklarla, engellerle mücadele ederek 

savaşçı, mücadeleci kimliğini ortaya koyar. 

Masalda Mehmet, masal boyunca gerçek anlamındaki gibi bir avcılık yapmamıştır 

ancak masalın ana temalarından biri olan avcılık becerileri ile Mehmet başarıya 

ulaşmıştır. Bu noktada avcılık başarının, gücün, cesaretin sembolü olarak adlandırılabilir. 

1.8. Olağanüstü Yardımcı Karakter Sembolü 

 Masallarda her kahramanın her karakterin ayrı bir önemi ve anlamı vardır. Kimi 

karakterler davranışları, dış görünüş özellikleri kimi karakterler ise yetenekleri anlam 

kazanırlar. Bu karakterlerden bazıları karşımıza olağanüstü yardımcı karakterler olarak 

çıkarlar. Gümüşhane ve Bayburt masalları içerisinde yer alan "Avcı Mehmet" masalında 

ise dikkat çeken üç olağanüstü karakter vardır: Dağları tartan, Yer dinleyen, Araz yutan. 

Bu üç olağanüstü karakter, masal boyunca Avcı Mehmet’in başaramayacağı, üstesinden 

gelemeyeceği görevlerde Avcı Mehmet’e yardım ederler. Üç olağanüstü karakter de 

incelendiğinde bunların, aslında insanlarda bulunan duyguların ve yeteneklerin birer 

sembolü oldukları dikkat çeker. 



35 
 

 Dağları tartan, dağları eline alıp kaldırabilme kuvvetine sahip Avcı Mehmet’e 

padişahın sarayının ortasındaki kaldırılması güç olan kayayı kaldırarak yardımcı olur. Bu 

Avcı Mehmet’in yapamayacağı bir görevdir ancak Dağları Tartan bu görevi başarı ile 

tamamlar. Böylece gücün yani fiziksel yeteneğin sembolü olur. 

 Araz yutan ise orduların bir öğünde yiyeceği bütün yemeği yiyerek Avcı 

Mehmet’e yardımcı olur. Araz Yutan ne kadar çok yemek yese de asla doymak nedir 

bilmez. Böylece Araz Yutan da doyumsuzluğun sembolü olur. 

 Yer dinleyen ise uzak diyardaki devlerin kapısında asılı bülbüllerin getirilmesine 

yardımcı olur. Yer altını dinleyerek devlerin nerede uyuduğunu ve bülbüllerin nerede asılı 

olduklarını öğrenir. Böylece Yer Dinleyen de hassasiyetin, duyarlılığın sembolü olur. 

 "Dağları tartan padişahın söylediği kayayı alır ve şehrin dışına atar. Padişah 

sabah kalkıp baktığında şehrin ortasındaki taşı göremez. Hemen vezirlerini yanına 

çağırır:  

"Bu adamlar başımıza iş açacaklar. Duruma bakılacak olursa bu adamlar 

elimizden kızı alacaklar." 

" Padişahım, kayayı taşla kırdılar peki ya bu kadar askerin yemeğini nasıl 

yiyecekler?" 

Bunlar da padişahın huzuruna gelirler: "Padişahım taşı attık, başka emriniz?" 

"Orduların yemeğini yiyeceksiniz." 

Bütün orduların yemeğini bir araya toplarlar. Dağları tartan, yer dinleyen ve 

Avcı Mehmet birer tabak yemeği yer, geri çekilirler. Araz yutan buraya çullanarak ha 

babam, de babam, getirin, götürün derken, bütün yemekleri yiyip bitirir, bağırmaya 

başlar: 

"Bu nasıl bir padişah, Allah aşkına bir karnımı bile doyuramadı." 

Padişah yine vezirlerini toplar: 

"Gördünüz mü, bunu da yaptı. Bu adam bu kızı götürecek, nasıl edelim?" 

"Yedi tane devi öldürüp de bülbülleri nasıl getirecek?" 

Öbür tarafta akşam olunca yer dinleyene derler ki: 

"Arkadaş, bak bakalım, devler uyuyorlar mı, uyanıklar mı? Şu bülbülleri de sen 

al gel." 



36 
 

Hemen kulaklarını dayayıp yeri dinler, bir bakar ki devler uyumuşlar. Hemen 

gidip bülbülleri alır, padişahın sarayına getirip önüne asar."  (Sakaoğlu,2002:294-295). 

1.9. Düzmece Keloğlan Sembolü 

Düzmece Keloğlan olarak adlandırılan kahramanlar gerek fiziksel gerek de 

sembolik açıdan Keloğlan’ın özelliklerine sahip değillerdir. Genellikle soylu bir aileden 

gelen, iyi bir konuma sahip bu kahramanlar korku, tehlike, büyü ya da herhangi bir 

sebepten yerini yurdunu terk etmek zorunda kalmış olduğunda gerçek kimliğini saklamak 

zorunda kalır. Onun için başına bir koyun etinin derisini ters çevirerek takar ve Keloğlan 

şeklini alır. Uzun süre kendi konumuna uymayan işlerde çalışarak kimliği saklar ve 

hedefine ulaşmak için türlü zorluklara ve oyunlara katlanır (Şimşek, 2017: 44). 

 Düzmece Keloğlan kahramanına "Billur Köşk Masalları" içerisinde yer alan 

"Zümrüdüanka Kuşu" masalında rastlanır: 

 "Gide gide düz gitmiş, altı ay bir güz gitmiş. Gece gündüz demeden; yemeden, 

içmeden, tek başına gitmiş. Günün birinde vaktin tamam olunca memleketine ulaşıp, 

tenhadan dolaşıp doğruca bir kasap dükkânına gitmiş. Dükkândan bir deri alıp başına 

göre bir takke yapıp geçirmiş. Dükkândan çıkıp pazara koyun getirmiş bir çobanla bir 

köşede elbiselerini değiştirmiş. Oradan da dosdoğru saraya yürüyüp padişah babasının 

has bahçesinin arka kapısına yanaşmış. İçeriye girmiş. Güllerin bakımıyla uğraşan 

bahçıvanbaşının yanına gelmiş, yerden temenna edip, el kavuşturup, boynunu bükmüş." 

"Bahçıvanbaşı aman! Ben bir garibim, kimsesizim, uzun yoldan geldim. Yerim, 

yurdum yoktur. Beni yanına çırak alır mısın? Taş, ot ayıklarım, toprak çapalarım, öteberi 

taşırım, diye yalvarmış. Bahçıvanbaşı: 

"Bre, git başımdan Keloğlan! Benim bir çırağa ihtiyacım yoktur. Kel başın ve 

murdar kılığınla çiçeklere ne de yakışırsın(!) Var yoluna git, dediyse de Keloğlan ayak 

basıp, dil döküp, şaklabanlık edip yalvarmış. Sonunda bahçıvanbaşının aklı karışmış: 

"Hay, hay bre aman Keloğlan! Bu Keloğlan’ın elinden kurtuluş yok mudur 

Müslümanlar? Al şu küfeyi de gübre taşı şu evleklere dök bakalım. Sana bundan uygun 

iş olamaz… (Sakaoğlu,2002:164). 

 İncelediğimiz masal metinleri içerisinde yine zor bir durumdaki masal 

kahramanının Keloğlan kılığına girişine "Helvacı Güzeli" masalında rastlıyoruz. Masalda 



37 
 

vezirin kötü niyetine karşı Keloğlan kılığına giren kahraman bir helvacının yanında da 

işe başlar böylece kötü niyetli vezirden kaçmış olur: 

Çobandan kamı alan kız bunu başına geçirip bir Keloğlan olur. Çobanla 

elbiselerini de değişip şehre iner. Dükkânın birinde bir ihtiyarın helva yapıp sattığını 

görür. Yanına varıp: 

"Beni de yanına çırak alır mısın?" diye sorar. 

"Var git oğlum işine, ben ekmek parasını zor kazanıyorum. Bir de sana çırak 

parası mı vereceğim." 

"Amca, senin de benim de rızkımı verecek ancak Allah’tır. Beni yanına çırak al 

da ben kazanayım, sen ye." 

"Olur oğlum." Helvacının yanına çırak girer (Sakaoğlu,2002:448).  

"Keloğlan kılığına bürünme" amacında olan masal kahramanlarının bir amaçları 

vardır. Kimisi kıskanç kardeşlerinden öç almak kimisi de uğradığı iftiradan, zorbalıktan 

kurtulmak için Keloğlan kılığına girer, masal sonunda da tekrar gerçek kimliklerine 

dönerler. Böylece "Düzmece Keloğlan" olarak adlandırılan masal kahramanları, başlarına 

gelen türlü olaylar karşısında korkusuzca, cesurca ve hızlı düşünmeleri ile zekânın, 

cesaretin ve sabrın sembolü olarak kabul edilebilirler. 

1.10. Eşya Sembolizmi 

Gündelik hayatta çevremizdeki, elimizin altındaki her bir cisim eşya olarak 

tanımlanabilir. Her bir eşyanın bir işlevi vardır. Bu işlevler zaman zaman, çoğunlukla, 

zaman kazanmak, pratiklik için ya da herhangi bir amacı, hayatı kolaylaştırmayı sağlar 

ancak bunun dışında başka birçok anlamı, amacı ve sembolü de karşılayacak anlamları 

olabilir. 

1.10.1. İp Sembolü 

İp, incelenen masal metinlerinde yolculuğa çıkış, hayat başlangıcı, yeni bir 

maceranın sembolüdür. Zümrüdüanka Kuşu" masalında ip, yeraltı dünyasında elmaları 

çalan deve ulaşmak için, alt dünyanın bir anahtarı olarak kullanılmıştır. 

"İpi küçük şehzadenin beline bağlayıp kuyuya sarkıtırlar. Ağabeyleri ipi yavaş 

yavaş kuyudan aşağıya sarkıttıkça küçük şehzade yandım, dondum, kaskatı oldum dese 

de ağabeyleri dinlemez. Küçük şehzade kuyunun dibine varır. Gözleri karanlığa alışınca 



38 
 

ipi çözüverir, kuyuda ilerlerken bir kapıya ve oradaki yeraltı yoluna rastlar." (Alangu, 

2011: 148-149). 

Bir ip aracılığı ile yeraltına inen masal kahramanı için ip, aynı zamanda kahramanı 

yolculuğa çıkmasına yardımcı olduğu için bir rehber sembolü olarak da görmek 

mümkündür. 

İp, "Zümrüdüanka Kuşu" masalında kahramanı yolculuğa çıkaran bir araç 

olmanın yanında aynı zamanda kahramanı yeraltında tutsak olmasına dolaylı yoldan 

sebebiyet vermiştir. İp aynı zamanda tutsaklığı, esareti  de sembolize eder. Bu aynı 

zamanda “altben”in olumsuz etkilerinin kişilik üzerinde baskın hâle gelmesinin 

metaforudur. İple bağlanıp hareketsiz hâle getirilen ya da hareketi kısıtlanan şey, aynı 

zamanda bastırılan anima veya animustur (Ulus, 2023:594). 

"İki ağabey küçük şehzadeyi yukarı çekerken, aniden birbirleri peşi sıra ipi 

bıçakla keserek küçük, öz kardeşlerine kıyarlar. " (Alangu, 2011:153). 

1.10.2 Gergef Sembolü 

 İncelediğimiz masal metinleri içerisinde kadın kahramanların bir odanın 

içerisinde çoğunlukla gergef işlediklerinden bahsedilir. Gergef, üzerine nakış işlenecek 

kumaşı gergin tutmasına yarayan bir araçtır. "Zümrüdüanka Kuşu", "Ağlayan Nar ile 

Gülen Ayva" masallarında odalarda gergef işleyen güzel kadınlar anlatılmıştır. 

 "Bir süre yürüdükten sonra bir odaya gelir ki odanın içinde ayın on dördü gibi 

güzel bir kız oturup gergef işliyor. Hemen yandaki odada da bir başka kız oturmuş, o da 

gergef işliyor. " (Alangu,2011:149). 

 "Kapının deliğinden bir bakar ki kız hem gergef işliyor hem de ağlıyor. Elbiseleri 

de kırmızılı. Bu, padişahın küçük kızı imiş. Yanındaki odada da beyazlar giyinmiş bir kız 

var. O da hem ağlıyor hem de gergef işliyor. Bu da padişahın ortanca kızı imiş. Üçüncü 

odada da padişahın büyük kızı kara elbiseler giymiş hem ağlıyor hem de gergef 

işliyormuş. " (Sakaoğlu,2002:313). 

 Gergef, kadınlar tarafından kullanılan bir alettir. Bu sebeple masallarda da 

kadınlarla ilişkilendirilmiştir. Gergef, üzerine nakış işlenecek kumaşı gergin tutması 

bakımından kadına yardımcı olmaktadır. Nakış işlemek, yetenek ve sabır 

gerektirmektedir. Bu sebeple gergefi sabır ve yetenek sembolü olarak kabul etmek doğru 

olacaktır. 



39 
 

1.10.3. Post Sembolü 

 Gümüşhane ve Bayburt masalları içerisinde yer alan "Avcı Mehmet" masalında, 

kahraman gidilmesi yasak olan dağda bir post bulur. Bu postu üstüne giyerken padişahın 

adamları görür ve postu padişaha layık görerek Avcı Mehmet’i padişaha götürürler. Bu 

bağlamda postun padişaha layık görülmesi postu gücün ve zenginliğin sembolü 

yapmaktadır. Aynı zamanda bu post ile padişahın yanına gittikten sonra yeni maceralara 

atılan Avcı Mehmet’in hayatı için post değişim ve dönüşümün de sembolü olur. 

 "Zamanı gelen Avcı Hasan ölünce Mehmet de babasının işine devam eder. 

Mehmet, bir gün babasının, gitme dediği, gitmesini istemediği, yasaklı dağa gider ve  

babasının sözünü çiğner. Gidip bakar ki bir çamın dalında büyük bir post asılı. Postun 

tüyleri yıldız gibidir. Mehmet postu sırtına alıp evine getirirken padişahın vezirleri 

Mehmet’i görürler ve gidip padişahlarına haber verirler: 

"Padişahım, sağ olsun, Avcı Mehmet bir post getirdi ki bu post senin sarayına 

layıktır." 

Avcı Mehmet'i çağırırlar: "Buyurun padişahım." 

"Oğlum, bir post getirmişsin. Bu postu sen ne yapacaksın, ben sana para vereyim 

de bu postu sen  bana ver." 

"Olur padişahım, bu post sana münasip." 

Avcı Mehmet gidip postu padişaha getirir. Padişah birinci vezirine der ki: 

"Vezir, haydi hazineden Avcı Mehmet'e postun yerine iki yüz altın ver." 

Birinci vezir iki yüz altını kendisi alır, Avcı Mehmet'e de iki yüz tane dayak çeker." 

(Sakaoğlu,2002:292). 

1.11. Mitolojik Semboller 

 Mitoloji, insanoğlunun var olduğu günden beri kendilerini ve dünyayı 

anlamlandırmak için yaptığı arayışlar sonucu ortaya çıkmış ve hayal dünyası ile 

beslenmiş anlatılardan oluşur. Bu anlatılar, yüzyıllarca nesilden nesile sözlü olarak 

aktarılmıştır. Bu aktarım esnasında farklılaşmalara, değişim ve dönüşümlere uğrayan 

mitler insanlar için doğaüstü hâlleriyle ve bir yaratılışı anlatması yönüyle kutsal kabul 

edilmiştir.  Geçen zaman ile birlikte mitler yerini efsanelere bırakmıştır. Efsaneler, 

mitlerin oluşturduğu figürlerin ve motiflerin günümüze kadar gelmesini sağlamakla 



40 
 

birlikte bu düşsel varlıkların inanç özelliği taşıyan bir folklor ürünü olmasına olanak 

vermiştir (Gümüş, 2019: 36). 

 Tarih boyunca farklı toplulukların birbirleriyle etkileşim içinde olduklarını 

mitolojik unsurlardan, efsanelerden, masallardan, hikâyelerden anlamak mümkündür. 

Çağlar boyunca göç hâlinde olan insanoğlu, kendi anlatılarını gittikleri yerlere götürürken 

kültürel etkileşime girerek anlatılarına yeni figürler, olaylar ve kahramanlar eklemiştir. 

Bu durum mitlerin coğrafi sınırları olmayan bir özellik sergilemesine neden olmuş ve 

farklı kültürlerde benzer mitolojik ögelere ve olaylara rastlanmasını sağlayarak mitleri, 

dünyanın ortak kültürü hâline getirmiştir (İşbilir, Sönmeztürk, & Savari,2023:466). 

1.11.1. Yardımsever Zümrüdüanka Kuşu 

Anlatılarda kutsal sayılan gökyüzü ile bağdaştırılan kuşlar da kutsal kabul 

edilmiştir. Değişik kültürlerde Güneş ile ilişkilendirilen kuş tasavvuru Doğu’da Simurg 

etrafında toplanmıştır (Daşdemir, 2021: 44). İslamiyet sonrasında ise Anka kuşu olarak 

adlandırılmıştır. Zümrüdüanka Kuşu, farklı kültürlerde farklı isimlerle anılmıştır: 

Semender, Phoneix, Devlet Kuşu, Tuğrul, Hümâ… 

Zümrüdüanka Kuşu, Doğu metinlerinde Semender kuşu olarak geçer ve yuvası 

Kafdağı’nın en ulaşılmaz noktasında bulunur, ömründe sadece bir kez yuvası olur (Orta, 

2023:609). Semender Kuşu, halk edebiyatı ürünlerinde haksızlığa ve zalimliğe karşı 

olanların destekleyicisidir (Dilek,2011:715). 

Dokuz yavrusuyla Zümrüdüanka Çin’de iyi talih sembolüdür. Zümrüdüanka 

bazıları için Zümrüdüanka eril birliğini sembolize eder; o, eril birliğin en kusursuz 

mitolojik temsili olarak görülür (Schimmel, 2000: 184). 

Zümrüdüanka Kuşu alevlerden dirilen efsanevi bir ateş kuşudur. Güneş’in 

döngüsel doğuş ve batışlarını açıklamak üzere yaratılmış bir mittir. Daha sonraları bir 

diriliş simgesi haline gelmiştir (Wilkinson, 2021: 74). 

İncelediğimiz masal metinlerinde Zümrüdüanka Kuşu zor durumdaki masal 

kahramanlarına yardım etmesi ile ön plana çıkmaktadır. Tahir Alangu’nun "Billur Köşk 

Masalları" adlı eserindeki "Zümrüdüanka Kuşu" masalında kardeşleri tarafından kuyuya 

atılan kahramanı yeryüzüne çıkarır, onu kurtarır (Alangu, 2011:162-164). Bir diğer masal 

ise Umay Günay’ın "Elazığ Masalları" adlı eserinde yer alan "Ateşkâr Oğlan" (Günay, 

1975: 300-306) masalıdır. Zümrüdüanka Kuşu vasıtası ile kahramanın kayıp nişanlısı 

bulunarak kahramana yardımcı olunur.(Günay,1975:304-306). Anka Kuşu olarak 



41 
 

adlandırıldığı bir diğer masal "Çini Maçın Padişahı" (Günay, 1975: 517-520) masalıdır. 

Bu masalda Zümrüdüanka Kuşu masal kahramanının Çini Maçın padişahının hikâyesini 

öğrenmesine yardımcı olmaktadır. Bu bağlamda kahramanı kurtarması ile tıpkı kendi 

küllerinden yeniden doğması gibi, Zümrüdüanka Kuşu yeniden doğuş, kurtuluş 

sembolleri olarak görmek mümkündür. 

"Ey kuşların şahı, yavrularını seviyorsan onların aşkı için, yüceliğinin başı için 

beni yeryüzüne çıkar. Senden dilediğim budur. " 

"ZümrüdüAnku Kuşu biraz düşünür:  

-Dileğin başımın üstündedir ancak bu iş zordur. Düşmanımı öldürüp yavrularımı 

kurtardın. Senin hatırın bende çok büyüktür. Yoluna canımı vermem de gerekir. Haydi 

şehzadem davran bu iş için hazırlık yapmalıyız." (Alangu,2011:162). 

-Kaynımızın derdine çare bulacağız, nişanlısını Ateşkâr oğlan kaçırmış, hepimiz 

de gördük, dağdan önümüzden geçti. Bunun memleketini kim bilir? " 

Biri diyor ki: 

"Bilse bilse falan taşın doğurduğu yaşayan kerkenez kuşu var, o bilir. Onlar çok 

yaşar, bilse bilse o bilir. " 

 Bin batman et, bin batman da suyu Zümrüdüanka kuşunun üzerine yüklüyorlar, 

kerkezi de onun sırtına bindiriyorlar. Kerkenez ga dedikçe et, gı dedikçe su verilecek. 

Oğlan da yerde atıyla gidiyor, onlara bakıyor. Kerkenez Ateşkâr oğlanın memleketi 

burasıdır diye gösterip, ger gönüyor (Günay,1975:303-304). 

"İhtiyar zamanıma rast geldin ama yavrularımın hatırı için seni götürüp 

getireceğim. Bana kırk batman su, kırk batman da et getirirsen gider geliriz. " 

(Günay,1975:518). 

1.11.2. Şifacı Şahmaran 

 Şahmeran, Anadolu’da insan başlı ve yılan gövdeli tasvir edilen "Yılanların Şahı" 

veya "Şahmaran" olarak da ile bilinen mitolojik bir figürdür. "Şah"; Padişah, Kral, 

Hükümdar ve Satranç taşı anlamına gelen ve bugün de kullanılan bir kelimedir. "Maran" 

kelimesi ise yılan anlamını vermektedir. "Şah-ı Maran" ise birlikte kullanıldığında Türkçe 

anlamı "Yılanların Şahı" anlamına gelmektedir. Bazı kaynaklarda da Şahmeran 

kelimesinin karşılığının Sasani kökenli olan Yemliha kelimesi ile aynı anlamı ifade ettiği 

geçmektedir. Hükümdar anlamına gelen Yemliha kelimesi, "Yılanların Hükümdarı" 



42 
 

anlamına gelmektedir (Adıbelli vd., 2007: 11). Doğu ve Batı kültürünün ortak mitolojik 

figürü olan yılan ve Anadolu topraklarında kendine has kimlik kazanarak kültürel ve 

tarihsel değer taşıyan Şahmeran, yerin yedi kat altında bulunan iyi niyetli ve yılanların 

şahı, kraliçesi olarak farklı görevleriyle ve özellikleriyle birçok yörede çeşitli varyantlarla 

anlatılmaktadır. Şahmeran bazı kaynaklarda belden yukarısı kadın, alt bölümünün ise 

yılan olarak verilirken bazılarında ise üst bölümü erkek, alt bölümü ise yılan olarak 

verilmiştir (İşbilir, Sönmeztürk, & Savari, 2023: 466). 

 İncelediğimiz masal metinleri içerisinde Mustafa Gültekin’in "Kazan Tatar 

Masalları" adlı eserinde "Yılan Padişahı Şahmaran" (Gültekin, 2013: 478-485) masalında 

şahmarana rastlıyoruz. Masal kahramanının tesadüfen bulduğu bal kuyusu onu 

Şahmaran’a ulaştırır. Kahraman yeraltında geçirdiği süreden sonra yeryüzüne çıkmak 

istediğini söyler ancak Şahmaran sırrını aşikâr eder korkusu ile ilk başta izin vermez. 

Masal kahramanının isteğini daha fazla kıramaz ve sırrını kimseye söylememesi şartıyla 

masal kahramanının yeryüzüne çıkmasına izin verir. Şahmaran bu sözü ile kahramanın 

sadakatini sınar. 

 Masal kahramanı yeryüzünde teninin farklılığından onun Şahmaran’ı gördüklerini 

anlarlar ve türlü eziyetler ile itiraf etmesini sağlarlar. Kahraman Şahmaran’ın sırrını 

aşikâr etmiş olur ancak masumiyetini Şahmaran’a kanıtlar, padişah Şahmaran’ın baş 

parçasını içer başı, karın parçasını içer içi, kuyruk kısmını içer ayakları düzelir. En 

sonunda masal kahramanı Şahmaran’ın ilk kaynayan suyundan içtiği için o da doktor 

olur.  

 "Kazandaki Şahmaran parçaları konuşur. Baş parçası: 

 -Beni yese, padişahın başı düzelir, der. 

 Karın parçası: 

 -Beni yese, içi düzelir, der. 

 Kuyruk parçası: 

 -Beni yese, ayakları düzelir, der. 

 "Önce Şahmaran’ın başını yedirmişler padişaha, onun başı düzelmiş. Sonra orta 

parçasını yedirmişler onun içi düzelmiş. Kuyruğunu yedirmişler onun ayağı 

sağlamlaşmış. Eskisinden de kuvvetlenmiş padişah. En sonunda, fakir delikanlı doktor 



43 
 

olmuş. Bütün hastalıkları tedavi etmeyi öğrenmiş, hayvanların dillerini de öğrenmiş." 

(Gültekin,2013:484-485). 

 Masal Şahmaran ve masal kahramanının ilişkisi bakımından güvenin ve ihanetin 

örneği olur. Şahmaran’ın suyunu içerek padişahın şifa bulması ise Şahmaran’ın sağlık ve 

şifa ile ilişkilendirmektedir. Yılan, yüzyıllar boyunca korkuyla karışık saygı duyulan bir 

hayvan olarak belleklerde yer ederken, halk hekimliğinde yılan eti ve yılanın zehri şifa 

dağıtmıştır. Toprağın altında yasayan yılan, toprağın sembolü olarak da kullanılmıştır. 

Toprak insanları beslerken hastaları iyileştirir, bitki ve ağaçların yetişmesine olanak verir. 

Eskiçağ insanlarının yılanı kutsal saymalarının bir nedeni de yer altındaki ölü atalarının 

ruhlarıyla ilişki kurduğuna ya da onlarla bağlantıda olduğuna dair inanışlarıdır. Bu 

bağlamda, padişahın hastalığının devasının yılanın eti olması tesadüfî olmadığı 

söylenebilir(Işık,2009:167). 

 1.12.Ev Sembolü 

 Masallarda genellikle ev kadın kahramanlar için önemli bir mekândır. Ev onlar 

için sığındıkları, barındıkları, sevdiklerinin de içinde bulunduğu güvenli bir bölgedir. Bu 

bölgeden dışarıdan ya da içeriden gelen bir tehdit olmadığı sürece evlenene kadar 

ayrılmazlar. İncelediğimiz masal metinleri içerisinde kadın kahramanların evden ayrılışı 

namuslarına atılan bir iftira sebebiyle olmuştur. Bu durumu en açık şekilde "Helvacı 

Güzeli" (Sakaoğlu, 2002:445-450) ve "Nardaniye Hanım" (Boratav,2009:114-120) 

masallarında görmekteyiz.  İki masalda da kadınlar ev içinden iffetlerini koruyamadıkları 

gerekçesiyle uzaklaştırılmak istenir. Üvey annesi tarafından iftiraya uğrayan kız, evden 

uzaklaştırılarak cezalandırılır. Bunun için açık ama yalıtılmış bir mekân olan dağ başı 

seçilir. Benzer bir durum da Helvacı Güzeli masalında yaşanır. Babası ve erkek 

kardeşinin evden uzaklaşmasıyla emanet edildiği imam tarafından kandırılıp taciz edilir. 

İmam tarafından iftiraya uğrar ve kötü yolda olduğunu düşünen baba oğlunu gönderip 

kızının hak ettiği cezayı çekmesini ister ancak erkek kardeşi de tıpkı Nardaniye Hanım 

masalında olduğu gibi kız kardeşini dağ başında yalnız bırakır (Ölçer, 2003: 46). Kadın 

kahramanların evden ayrılışları onların için birer cezadır. Güvenli alandan kopuştur. 

Böylece incelediğimiz masal metinlerine göre ev güveni sembolize etmektedir. 

1.13.Rüya Sembolü 

 Rüya, insanın zihinsel ve bedensel özellikleriyle ilgili bir konu veya olgudur 

(Freud, 1996: 215) Freud’a göre rüyalar, baskı altına alınmış ve tatmin edilmemiş 



44 
 

duygular, arzular ve düşüncelerin uyku anında üst şuurun baskısından kurtulmasından 

meydana gelmektedir. (Günay, 1992:101 -102). Freud, rüyalar için bir düşünme yoludur, 

der. Masallar, hikâye haline getirilmiş birer halk rüyalarıdır; mitoloji, ırkların birer rüya 

tarzında düşünceleridir (Işık, 2009: 35).  

Jung, rüyalara büyük önem verir. Ona göre rüyalar bilinç dışına götüren bir yol 

değil, aynı zamanda bilinç dışı düzenin büyük bölümünü oluşturur. Jung’a göre, rüya 

diğer psikolojik olaylardan farklı değildir. Onu psikolojik bakımdan anlamak için önce 

onu meydana getiren yaşanmış olayların, hatıraların araştırılması, geçmişine inilmesi 

gerekir. Ona göre rüyalar, sahsın günlük dürtüleri ve düşünceleri, dolayısıyla planları ile 

ilgilidir. Rüyalar, kişinin gelişmesi bakımından faydalı izler taşırlar (Işık, 2009: 37-38). 

Rüyalar, asıl benliğimizi ortaya çıkaran diğer yarımızın semboller yoluyla 

aktarımıdır. Rüyalardaki semboller, tıpkı mitoslar ve masallardaki sembollere benzer. 

Rüyalar, temelde mitoslardan pek farklı değildir. Bu sebeple, bir kez rüyaların sembolik 

dili çözülürse, mitoslar ve masallar da anlamlandırılmış olacaktır (Işık, 2009: 48). 

 İncelediğimiz masal metinleri içerisinde Umay Günay’ın "Elazığ Masalları" 

eserindeki "Allah’ın Belası" masalında rüya olgusuna iki kere rastlıyoruz. Birincisi bir 

padişahın oğlunun gördüğü rüya diğeri de Allah’ın Belası adlı masal kahramanının 

gördüğü rüyadır.  

Masalda bir padişahın oğlu rüyasında bir mağarada bir kız görür, ona âşık olur. 

Derdini de kimseye söyleyemez. Padişah oğluna çare olması için Allah’ın Belası’nı 

çağırır ve oğlunun derdini öğrenmesini ister. Allah’ın Belası da bu kızı aramaya koyulur. 

 Kahramanın rüyasında âşık olduğu kızı mağarada görmesi bilinçaltıyla 

ilişkilendirilebilir. Mağaralar, kuyular daha önce de belirttiğimiz gibi masal 

kahramanlarının kendi bilinçaltına yaptıkları yolculukların mekânlarıdır. Bu masalda da 

padişahın oğlunun sevdiği kızı bir mağarada görmesi ancak ona ulaşamaması iç benliğine, 

bilinçaltına dönmesi gerektiğine bir işaret olabilir.  

 Masaldaki bir diğer rüya Allah’ın Belası tarafından görülür: 

 "Rüyasında Hızır Aleyhisselam’ı görüyor. Hızır diyor ki: ‘Oğlum sen çok doğru 

ve sadık bir insansın. O kızı kendine almadın, sözünde durdun, padişahın oğluna verdin. 

Sana da Allah yardım edecek. Kalk abdest al, iki rekat namaz kıl, bismillah de, dut 

ağacına sarıl. Dut ağacı devrilecek, o zaman tavşan ortaya çıkacak, sen tazıyı salıver, o 



45 
 

tavşanı tutunca tavşanın karnından kutuyu al. Böceklerin ikisini öldür, birini dev 

çatlayıncaya kadar öldürme. " (Günay, 1975: 383) 

 Bu rüyada Allah’ın Belası adlı kahramanın aslında gerçek kişiliği gösterilmek 

istenmiştir. Allah’ın Belası her ne kadar çevresindeki kişilere korku salsa da zor durumda 

olana da yardım etmektedir. Rüyasında gördüğü Hızır aslında bunu anlatmıştır. Hızır, 

masallarda masal kahramanlarına yardım eden, yol gösterendir. Bu rüyada Allah’ın 

Belası’nın kendisinin nasıl biri olduğunun farkına varmasının gerektiğini söyleyerek 

başarıya ulaşacağını söylemektedir. Hızır, insanın içindeki sezgiyi, mantığı 

simgelemektedir. Eğer kişi sezgilerine güvenir mantıklı davranırsa kendisini başarıya, 

mutluluğa götürecek yolu çabuk bulur. Ancak bu yollar çetrefillidir ve önünde her zaman 

engeller vardır (Işık, 2009: 55).  

Allah’ın Belası adlı kahramanın gördüğü bu rüya, peygamberimize anlatılan 

rüyaları anımsatmaktadır: 

“İbn Ömer (r.a.)’dan rivayetle; Resulullah zamanında kim rüya görecek olsa, gelip 

onu peygamberimize anlatırdı. O sıralarda ben genç, bekâr bir delikanlıydım, mescitte 

yatıp kalkıyordum. Bir gün rüyamda, iki meleğin beni yakalayıp cehennemin kenarına 

kadar getirdiklerini gördüm. Cehennem kuyu çemberi gibi çemberlemişti. Keza kuyu 

direği gibi iki direği vardı. Cehennemde bazı insanlar vardı ki, onları tanıdım. Hemen 

istiazeye başlayıp üç kere; "Ateşten Allah’a sığınırım" dedim. Derken beni getiren iki 

meleği üçüncü bir melek karşılayıp, bana "Niye korkuyorsun? Korkma “dedi. Ben rüyayı 

kız kardeşim Hafsa (r.a.)’ya anlattım. O da Resulullah a anlatmış. Resulullah; Abdullah 

ne iyi insan, keşke bir de gece namazı kılsa demiş. Salim der ki, Abdullah bundan sonra 

geceleri pek az uyur oldu". (Buhari, Tabir, 91, 36) 

 Bu hadis, Hz. Muhammed’in sahabeleri rüyalar vasıtasıyla da eğittiğini 

göstermektedir. Rüya vesilesiyle Abdullah, gece namazı gibi faziletli bir ibadete 

başlamıştır. (Akot, 2005:106-107) Rüyalar sayesinde insanların doğruya ulaştırılabileceği 

anlaşılmaktadır. 

 İncelediğimiz masal metinleri içerisinde rüya vurgusunun yapıldığı bir diğer 

masal yine Elazığ masalları içerisinde yer alan Rüya adlı masaldır. Masalda gördüğü 

rüyayı annesine ve babasına anlatmadığı için dayak yiyen bir kahraman anlatılır. Masal 

boyunca kahraman karşısına çıkan kişilere rüyasını anlatmaz ancak hayır ola diyen iki 

kıza anlatır: 



46 
 

 "Baktım ki ay sol çinime kondu. Güneş sağ çinime kondu."  

"Kralın kızı: Sol çinine konan ay bendim, diyor. Sultan Hanım da: Sağ çinine 

konan bendim, diyor"  Orada rüyasını tabir ediyorlar (Günay,1975:493). 

 Masala bakıldığında kahramanın rüyasını o kadar kişi içinden neden sadece kralın 

kızı ile Sultan hanıma anlattığı masalın sonundaki "hayır ola"  tepkisinden anlaşılıyor. 

Rüyalar ne şekilde olursa olsun her zaman iyiye yorulması gerektiği vurgulanmıştır. Rüya 

kötü de olsa iyi de olsa getireceği sonuçlar için kişiye iyi dilek maksadında hayır olsun 

denir. Bu durum yine peygamber efendimize anlatılan bir rüyayı hatırlatır: 

 Ed-Dareml’in rivayet ettiği bir hadise göre; 

Kadının biri, kocasından hamile olduğu halde, kocası onu bırakıp ticaret için şehir dışına 

çıkmıştı. Onun ardından kadın bir rüya görmüş; rüyasında evinin direğinin çöktüğünü ve 

şaşı bir erkek çocuk dünyaya getirdiğini görmüş. Hz. Peygamber, kadının kendisine 

anlattığı bu rüyayı, "senin kocan Allah'ın izniyle sana iyi bir şekilde ve sağlam olarak 

dönecek; ayrıca sen iyi bir çocuk dünyaya getireceksin" diyerek yorumlamıştır. Kadın bu 

rüyayı birkaç kez görmüş, her defasında gelip Hz. Peygamber' e anlatmış, o da hep aynı 

şekilde yorumlamıştır. Hz. Peygamber'in evde olmadığı bir günde yine aynı kadın, aynı 

rüyayı görmüş ve evde bulamadığı Hz. Peygamber yerine, eşi Aişe'ye anlatmıştır. Hz. 

Aişe; "eğer dediklerin doğruysa, kocan ölecek ve sen kötü bir çocuk dünyaya 

getireceksin" demiştir. Kadın çok üzülmüş ve oturup ağlamıştır. O arada Hz. Peygamber 

gelmiş, durumu öğrenince, Aişe'ye demiş ki: Bir Müslümanın rüyasını yorumladığın 

zaman, onu hayra yor. Zira rüya, yorumlandığı gibi çıkabilir (ed-Dareml, Kitâbu'r-Ru'ya: 

13) 

 Masallarda yer verilen rüyalar, masal kahramanlarının kendi benliklerine 

ulaşmaları gerektiği noktadaki başlangıç olurken aynı zamanda günlük hayattan da 

yansımalar sunarak mesajlar iletmektedir. Rüyalar, saklı benliğimizin sembolik 

anlatımlarıdır. Bu “sırlı anlatımlar”ın diline kulak veren kişi kendisini daha yakından 

tanıma fırsatı bulacaktır (Işık, 2009: 67). 

1.14. Tuz Sembolü 

Tuzun ortaya çıkışı bazı kaynaklarda değişik şekillerde anlatılır. Bazı rivayetlere 

göre, çiğ et yiyen ilk dönemdeki insanların ısınma maksadıyla yaktıkları ateşin çevresinde 

otururken yemekte oldukları etin ateşe düşmesiyle pişmiş etle tanıştıkları gibi, aynı 

şekilde doğal tuzun bulunduğu yerlerde ellerindeki etin yere düşmesiyle de tuzla 



47 
 

tanışmışlardır. Tuzla insanoğlunun tanışması her ne şekilde olursa olsun, onun hayatında 

bir devrim yaratmıştır. Bu madde insanoğlunun hayatında o kadar önemli bir yer 

tutmuştur ki insan toplulukları arasında onun uğruna savaşlar çıkmış (Akkoyunlu, 2010: 

194). Tuz, bağlayıcıdır. Vefayı temsil eder ve insanlar arasındaki ilişkilerin güvenilir 

olmasını sağlayan manevi bir güçtür (Elçin, 1997: 464). İncelediğimiz masal metinleri 

içerisinde bu insani ilişkiyi, manevi gücü ifade eden masallardan biri Naki Tezel’in "Türk 

Masalları 2" adlı eserindeki "Tuz" masalında rastlıyoruz. 

 Günün birinde bir padişah üç oğluna sırayla onu ne kadar çok sevdiklerini sorar. 

Önce büyük şehzade cevap verir: "Babacığım sizi altın kadar, elmas kadar, pırlanta kadar 

çok seviyorum.” Sonra ikinci şehzade cevap verir: "Babacığım sizi bal kadar börek kadar 

kadayıf kadar seviyorum. " En son küçük şehzade cevap verir: "Babacığım ben sizi tuz 

kadar seviyorum" Padişah küçük oğlunun bu sözleri üzerine onu cellatlar ile gönderir ve 

ölmesini emreden ancak cellatlar şehzadeye kıyamaz. Şehzade az gitmiş uz gitmiş yaşlı 

bir kadının yanına varıp onun evlatlığı olur. Günün birinde talih kuşunun padişah 

seçiminde şehzade padişah olur. Bir zaman sonra babasını davet eder ancak hiçbir 

yemeğe tuz koydurmaz bunun üzerine babası sorar: “Bütün yemekleriniz tuzsuz sebebi 

nedir?" Genç padişah cevap verir: "Sizin tuzu hiç sevmediğinizi, yemeklerinize 

koydurmadığınızı söylediler." Padişah bu duruma karşı çıkar, kabul etmez. Bu söze 

karşılık şehzade: "Ama küçük oğlunuz size seni tuz kadar seviyorum dediği zaman 

cellatlara teslim etmiştiniz." Bu söz ile padişah kendine gelir ve karşısındaki padişahın 

kendi oğlu olduğunu anlar (Tezel, 1997: 94-101). 

 Tuz, yemekler için en önemli baharatlardan biridir. Hayatın kaynağı ve 

devamlılığı için beslenmeye ihtiyaç duyan insanoğlu için yemek ne kadar önemliyse tuz 

da o kadar önemlidir. Tuz, yemeği güzelleştiren, ona tat ve anlam katan bir baharattır. Bu 

masalda şehzadenin babasını tuz kadar sevmesi, babasını hayatının olmazsa olmazı 

olacak kadar sevdiğini göstermektedir. Halk arasında yemeği çok tuzlu yapan bir kadına 

kocanı çok seviyorsun demek ki sözü de burada daha iyi anlaşılmaktadır. Böylece bu 

masalda tuz sevginin sembolü olur. 

 Tuzun sevgi olarak vurgulandığı bir diğer masal da Saim Sakaoğlu’nun 

"Gümüşhane ve Bayburt Masalları" adlı eserindeki "Tuz Kadar Sevgi" adlı masaldır. 

Masalda padişahın evlenme çağında üç kızı vardır. Bu masalda da babaları kızları onu ne 

kadar sevdiklerini sorgular: 



48 
 

 "Kızım sen beni ne kadar seversin?“ 

"Baba, bu dünyada en lezzetli nimetlerden iyi severim seni." 

"Seni verdim filan vezirin oğluna." 

O çıktıktan sonra ortanca kızını çağırır. Ona da aynı soruyu sorar. Ondan da 

benzer bir cevap alınca onu da başka bir vezirin oğluna verir. 

"Küçük kızımı çağırın gelsin." 

Küçük kızı gelir, aynı soruyu ona sorar, o da şu cevabı verir: 

"Baba, seni tuz kadar severim." 

"Ya...Ben düştüm düştüm de tuz oldum öyle mi? Bunu götürün, Tembel Ahmet’in 

evine atın." ( Sakaoğlu, 2002: 468-469) 

 Küçük kızın babasını "tuz kadar" sevmesi onun bilinç hâlinin bir anlatımı olarak 

yorumlanabilir (Işık,2009:382). Tuz, büyük gizemlerden biridir ve inisiyasyonun 

(erginlenme) sembolüdür. (Saltık, 2005: 76). 

 Masal sonunda küçük kız babasını evine davet eder: 

 “Padişahın yemek yiyeceği yere bir perde çekerler, arkasında kızı oturur. Kız 

arkadan yemekleri verir, Ahmet de sofraya koyar. Kız, yemeklerden birini tuzlu yapar, 

birini de tuzsuz yapar. Önce tuzlu yemeği verir. Padişah bu yemeği vezirleri ile beraber 

yer. İkinci yemeği alınca bir lokmadan fazla yiyemez, öteki tarafa sürer. Arkasından tuzlu 

bir yemek verirler, padişah başlar bundan yemeğe: 

''Hakikaten dünyanın tadı tuzmuş.'' Padişah bunu der demez kızı perdeyi açıp 

babasının karşısına dikilir: 

Baba, ben seni 'Tuz kadar severim.' dediğim zaman bu tembelin yanına atmıştın 

ki dilenip deşireyim. Allah, öyle bir Allah’tır ki bak, işte Tembel’i ne hâle getirdi, senin 

köşkünden âlâ köşk yaptırdı, senin havuzundan âlâ havuz yaptırdı, senin bağından âlâ 

bağı var. Bu hâle gelene kadar bu benim kardeşim idi, ben de onun bacısı. Biz daha 

kardeş bacıyız. Şimdi bu saat bizim aktimizi icra edeceksin.“ deyip kız perdenin arkasına 

çekilir. Padişah da hemen Ahmet’i kızına nikâh eder." (Sakaoğlu,2002:478). 

1.15. Bal Sembolü 

 "Yılan Padişahı Şahmaran" adlı masalda masal kahramanı yeri kazarken bir bal 

kuyusu bulur. 



49 
 

 Geçimi zormuş ve böylece düşünüp, oturuyormuş. Bu şekilde düşünüp, toprağı 

eşeleyerek, oturduğu sırada, bunun eline demir bir şey değmiş. Düşünmüş: "Bu nasıl 

demir?" demiş, tutarak bakmış. Kazmış, kazmış ve sonunda büyük bir kapak çıkmış. “Bu 

haramilerin malıdır, herhalde bunu haramiler koymuştur.” demiş. Taş ve ağaç ile kanıra 

kanıra bu kapağı açmış. Açınca bir değnek sokmuş. Değnek yumuşak bir şeye değmiş. 

Bunu alıp, bakmış. “Bu, bal gibi bir şeymiş.” demiş. Değneğe parmağını sürmüş ve 

yalayıp, bakmış; balmış. Kapağı kapatmış ve evine dönüp, gitmiş. 

 Evine dönünce, bir kova almış. Ormana gidip, bu kovaya bal doldurup, tekrar 

kapağı kapatmış. Bir köye gidip, balı satmış, çok iyi para kazanmış ve odun satmayı 

bırakmış. Bu şekilde bal satıp, dolaşa dolaşa yorulur ve sonunda komşusunda gidip: 

- Bir şey buldum, hiç kimseye söyleme. Haydi gidelim, demiş. Leğenleri, kovaları 

ve çömlekleri almışlar, gitmişler.  

Vardıklarında komşusunun iki gözü dört olmuş. Balı tamamen çıkarmışlar. 

Hepsini alıp, eve dönmüşler. Balı koyacak yerleri de yokmuş. Balı paylaşmışlar. Bu 

şekilde tamamı bitmiş. Böylece komşusu da kendisi de durmuş (Gültekin, 2013: 478-479). 

Masal kahramanı bulduğu bal kuyusu ile para kazanır bu noktada balı bereket ile 

sembolleştirmek mümkündür. Bir başka açıdan baktığımızda ise bal kolay kolay 

bozulmayan ve şifa veren bir yiyecektir. Kahramanın Şahmaran’a ulaşmasına sebep olan 

bu bal kuyusu ve Şahmaran sayesinde de şifacı olan masal kahramanı arasında bir bağ 

kurmak mümkündür. Bu noktada da balı şifa sembolü olarak görebiliriz. Aynı zamanda 

bal kuyusu masal kahramanını bir kuyuya yani bilinçaltının derinliklerine götürmekte bir 

araç olmuştur. 

1.16. Sözsüz İletişim Sembolü Olarak Taş 

 İncelediğimiz masal metinleri içerisinde "Yukarı Çukurova Masalları" adlı eserde 

yer alan "Değirmenci ile Tilki" ve "Naharcı ile Oğlu" masallarında masal kahramanlarının 

sözle değil de çeşitli nesneler aracılığıyla birbirleriyle iletişim kurabildikleri ve isteklerini 

ifade ettikleri görülmüştür. 

 Masallarda kahramanlar istek ve dileklerini doğrudan söylemek yerine bir nesne 

aracılığı ile dolaylı olarak anlatmayı tercih etmişlerdir. 



50 
 

"Tilki günlerden bir gün padişahın kapısına gider. Padişahın da kapısında iki tane 

taş vardır. Taşlardan biri dünür taşı diğeri de istek taşıdır. Tilki gidip istek taşının üstüne 

oturur.  

Padişah da vezirlerine tilkiyi isteğini öğrenmek üzre çağırttırır. İsteği neyse onu 

yerine getirin, der.  

Vezirler de kalkıp tilkinin yanına varırlar:  

Buyur tilki ne istersin, derler.  

Tilki de biraz altınları olduğunu ancak onu ölçecek bir şinikleri olmadığını bu 

sebeple padişahın şiniğini istemeye geldiğini söyler. Padişah da kabul edip verir.  

Şiniği tilkinin kuyruğuna bağlayıp gönderirler. Tilki de şiniği alıp gider. Biraz 

gittikten sonra şiniğin arkasına bir altın yapıştırır daha sonra da teslim eder. 

Ertesi gün olduğunda tilki tekrar padişahın kapısına gider ve yine istek taşının 

üzerine oturur. Padişah da tekrar yanına çağırır.  

 Tilki de bu sefer biraz gümüşleri olduğunu ancak ölçecek şinik için geldiğini 

söyler.  

Şiniği yine alır, götürür. Bu sefer de arkasına bir gümüş yapıştırıp getirir.  

Padişah da kızına: 

Gördün mü kızım meğer bu tilkiler ne kadar zenginlermiş.Bir gün altın ölçtüler 

bir gün gümüş ölçtüler, der. 

Ertesi gün olduğunda tilki yine padişahın kapısına gider bu sefer de dünür taşının 

üstüne oturur ' (Şimşek, 2001: 12-13). 

Masalda tilki padişahın kızını isteyeceği zaman da dünür taşının üstüne oturur. 

"Naharcı ile Oğlu" masalında ise Memmed Emmi oğlu eşeğe padişahın kızını 

istemek üzere dünür taşının üzerine oturur: 

"Zabânan, eşşek sıpası nahara getmiş. Memmed Emmi de düğür getmiş. O 

zamanda da her gızı olan evin gapısında, bir “dünür daşı” olurumuş. Gız isdemeye 

gedenner, varırlar o daşın üsdüne otururlarımış.  

Bu Bey, adama bir dolu gönderirimiş (gayve, çay, falan, neyise), bunu içdimiyidi:  

"Yokarı buyur", derimiş.  



51 
 

"Allah’ın emri, ben gızını isdemeye geldim. " demesine lüzum yoğumuş üsul 

böyleyimiş.” (Şimşek, 2002: 96). 

 Binit taşı olarak da bilinen dünür taşı, sadece padişahın evinin önünde değil, köy 

meydanlarında, ev önlerinde hatta ahırların önünde dahi bulunurmuş. Bu taş sözsüz 

iletişimin bir sembolü olarak karşımıza çıkmaktadır. Masallarda masal kahramanları 

isteklerini ya da talip olduklarını açıkça dile getirmeden bu sembol taşlar sayesinde ifade 

ederler. Bu taşlar üzerine oturulması bir padişahın ya da herhangi bir ev sahibinin kızına 

talip olunduğu anlamına gelmektedir (Alptekin, 2012: 38-39). 

1.17. Ahlaksızlık Sembolü 

İmam, din açısından önemli bir karakter, şahsiyettir. İmam, dini bir lider olarak 

kabul edildiğinde ahlak, dürüstlük ve adalet kavramları ile sembolleştirilebilir ancak 

"Helvacı Güzeli" (Sakaoğlu, 2002: 445-450) masalında karşımıza çıkan imam, bu 

kavramların tam tersini temsil eder. Hacca giden bir adamın emanet ettiği kızını türlü 

hileler kurarak taciz etmeye kalkar. 

"Onlar gittikten sonra imam da sık sık uğrayıp ne lazımsa alıyor. Et lazım oluyor, 

et alıyor; yemeklik lazım oluyor, yemeklik alıyor. Eksiklerini görüyor. Bir gün anası evde 

yokken kız su ısıtmış, yıkanıyorken imam da elinde et, gelip içeri girer. Kızı yıkanırken 

görür. Eti bırakıp geri döner ama, kıza da âşık olur. Camiye gidip yarım yamalak ezanı 

okur, cemaatle namazı kılmadan gidip bir cadı karısı bulmaya koyulur." (Sakaoğlu, 2002: 

445). 

İmam, topluma örnek olan, inanları ve dinin gereklerini göz önünde bulundurarak 

hareket etmesi gereken bir kişi olması gerekirken bu masalda ahlaksız ve yalancıdır. 

Masalda İmam’ın Helvacı Güzeli’ni taciz etmesi, “İmamın dediğini yap, yaptığını 

yapma” atasözünü akıllara getirmektedir. Masala göre bu atasözünü, dine, ahlaka göre 

verilen öğütlere uyulması gerektiği ancak bu öğütleri verenlere de körü körüne 

uyulmaması ve davranışlarına bağlı kalınmaması gerektiği şeklinde yorumlamak yanlış 

olmayacaktır. Böylece masalda İmam adı altındaki bu karakter yaptığı ihanet ve 

kötülükler ile ahlaksızlığın sembolü olarak karşımıza çıkmaktadır. 

1.18. Doğumun ve Ölümün Sembolü Helva 

Helva, "Helvacı Güzeli" (Sakaoğlu, 2002: 445-450) masalında karşımıza 

çıkmaktadır. "Helvacı Güzeli" masalında kadın kahraman İmam ve Vezir tarafından 

iftiraya uğrar ve ne babası ne de kocası ona inanır. Günün birinde İmam’dan da Vezir’den 



52 
 

de kaçıp bir helvacıya Keloğlan kılığında sığınır ve Helvacı Güzeli olarak anılmaya 

başlar. Günün birinde bir helva sohbetinde İmam’a, babasına, vezire ve kocasına rastlar. 

 "Helvacı Güzeli oraya varınca ne görsün ... Babası orada, imam orada, vezirle 

kendi kocasını da zaten kendisi yollamıştı; hepsi bir araya geldiler. Helvacı Güzeli içeri 

girince hep bir ağızdan bağırdılar: 

“Helvacı Güzeli nerede kaldın? " 

"Ancak gelebildim. Şimdi helva yapmaya başlayacağım. Yalnız benim bir adetim 

var: Ben helva hazırlayana kadar herkes bir hikaye anlatacak. Sıra bana gelince de haber 

verirsiniz." 

O helva pişirirken herkes bir hikâye anlatır. Sıra ona gelince seslenirler: "Helvacı 

Güzeli, sıra sana geldi." 

Helvacı Güzeli gelip kapının ağzına oturur, içerdekilere der ki: "dışarıda işi 

olanlar varsa işlerini görüp gelsinler. Ben hikâye anlatırken ne dışardan içeriye kimseyi 

alırım ne de içerden dışarıya kimseyi salıveririm." Hep beraber Helvacı Güzeli'ni 

dinlemeye başlarlar, o da kapının arkasına serdiği mindere oturup anlatmaya başlar. 

Babasının hacca gitmesini, kendilerini imama emanet ettiğini, imamın kendisini 

yıkanırken gördüğünü anlatır. Söz buraya gelince imam: "Benim karnım gidiyor, ben bir 

dışarı çıkayım." der. Kız: 

"Yok öyle iş, seni dışarı çıkartmam, hele otur bakalım." 

Anlatmaya devam eder. Padişah oğlunun kendisini bir ağaçta bulmasını, vezirin 

bundan yakınlık istediğini, vermeyince çocuklarını kestiğini anlatınca vezir kıvranmaya 

başlar: "Ben bir dışarı çıkayım." "Olmaz!" deyip onu da oturtur. Helvacı Güzeli daha 

fazla anlatamaz. Babasına, "Sen benim babamsın", kocasına da "sen de kocamsın." 

diyerek başındaki karnı sıyırıp çıkarır. "Vezirle imam da benim düşmanım." der. Orada 

ağlaşırlar, kocasının boynuna sarılır. Yeyip içip muratlarına geçerler (Sakaoğlu, 2002: 

449-450). 

Somut olmayan kültürel miras olarak mutfak kültürü içinde helva, toplumumuzda 

doğumdan ölüme kadar birçok dönemde farklı ritüellere eşlik etmektedir. Doğum gibi 

sevinçli günlerde, ölüm gibi acı günlerde, kutsal günlerimizden kandillerde, askere 

gidecek olan kişiler için ve askerden dönenler için helva yapılmaktadır (Yılmaz ve 

Akman, 2019: 465). Doğumlarda, ölümlerde ya da çeşitli eğlencelerde geçmişten 



53 
 

günümüze kadar varlığını ve anlamını korumuş olan helva, masalımızda gerçekten bir 

doğum ya da ölüm için yapılmamış olsa da Helvacı Güzeli’nin gerçekleri gün yüzüne 

çıkarması bakımından sevincinin, yeniden doğuşunun helvası olurken İmam’ın ve 

Vezir’in yalanlarının ortaya çıkması bakımından da bir nevi onların ölümünün helvası 

olmuştur. Böylece masalımızda hem doğumun hem de ölümün sembolü olmuştur. 

1.19.  İnsan ve Ölü Yeme Sembolü 

 Türk halk anlatılarında ve incelediğimiz masal metinlerinde insan yeme eylemi 

ile karşılaşmak mümkündür. Masallarda insan dışı, olağanüstü varlıkların insan yeme 

davranışı alışagelmiştir ancak insanlar tarafından yapılan bu eylem bir zulüm örneği 

olmuştur. 

 Masal metinlerimizde insan yeme, ölü yeme ya da yemeyi aklından geçirmek gibi 

durumlara rastlanmıştır. Kimi zaman kendi türünden kimi zaman olağanüstü varlık 

tarafından yenmek mümkündür (Atnur, 2011: 135). Bu durum bilinçaltındaki şiddete 

eğilimin göstergesi olması bakımından önemlidir (Yolcu, 2009: 322). 

 İnsan yeme ya da ölü yeme eylemi masallarda daha çok düşmanı korkutmak, 

hayatta kalmak, güç göstergesi, öç almak gibi sebeplerle ortaya çıkmıştır. "Elazığ 

Masalları" içerisinde yer alan "Ateşkâr Oğlan" ve "Allah’ın Belası" adlı masallarda ve 

“Billur Köşk Masalları” adlı eserde yer alan Zümrüdüanka Kuşu masalında insan yeme 

sembolüne rastlanmaktadır. "Ateşkâr Oğlan" masalında devlerin ve tilki, atmaca, şahin 

kuşu gibi hayvanların bizzat bu eylemi gerçekleştirdiği yazılmamıştır ancak planladıkları 

ve imkânları ve amaçları doğrultusunda yapabilecekleri ve yapmak istedikleri 

anlaşılmıştır. “Allah’ın Belası” masalı da tıpkı "Ateşkâr Oğlan" masalında olduğu gibi 

devlerin insan yeme eylemine yer vermektedir. Zümrüdüanka Kuşu masalında ise yılda 

bir kere su almak amacıyla halkın çeşme başındaki ejderhaya insan kurban etmeleri ile 

insan yeme eylemine rastlıyoruz. 

 "…Orası da kırk başlı devlerin mekânıymış. Orda kırk kulplu bir kazanda yemek 

pişiriyorlarmış. Kazanın başında da kimse yokmuş. Devler hep yatmışlar. Bu devler insan 

eti yerlermiş onun için de kazanda insan eti pişiriyorlarmış." (Günay,1975:301). 

 "…Tilki padişahı avdan geliyor, diyor ki: Buradan insan kokusu geliyor eğer 

büyük kardeşinse parça parça edeceğim, ortancılsa yakacağım, küçük kardeşinse öpüp 

başıma koyacağım. " (Günay,1975:302). 



54 
 

 "…Atmaca padişahı geliyor, diyor ki: Buradan insan kokusu geliyor eğer büyük 

kardeşinse yutup bütün çıkaracağım, ortancıl ise parça parça edeceğim. Küçüğü ise alıp 

başıma koyacağım. " (Günay,1975:303). 

 "…Şahin kuşu geliyor, diyor ki: Buradan insan kokusu geliyor eğer büyük 

kardeşinse parçalarım, ortancılı da öyle yaparım, küçükse öper başıma koyarım." 

(Günay, 1975: 303). 

 "At kanatlanıyor, devler de günleri sayıyorlar, doksanıncı günün sabahı devler 

padişahın oğlunu yemeğe hazırlanıyorlar. Bir de bakıyorlar Allah’ın Belası atının 

üzerinde çelik çubuk oynaya oynaya geliyor. Hemen oğlanı kucaklarına alıyorlar, 

yalvarıyorlar…" (Günay,1975:384). 

 "Ah! Oğlum böyle olduğunu biz de biliyoruz fakat bu kasabadaki herkes bu sudan 

içer. Bir çeşmemiz var. Onun da önünde bir ejderha yatar, suyu almamıza da izin vermez. 

Yılda bir önüne bir kız götürürüz. Ejderha kızı parçalayıp yerken biz de çeşmenin başına 

yığılırız. Birbirimizle çekişir, dövüşür, vuruşuruz ancak öyle bir testi su alabiliriz. Bu 

mücadelede ölen, ezilen çok olur. Ardından da ejderha kızı yer, öldürür, gider. Çeşmenin 

önünde bir yıl olmadan da kalkmaz. " (Alangu,2001:155). 

 İncelediğimiz bu masal metinlerinde devlerin ya da ejderhaların insan yemeleri 

şaşırılmayacak bir durumdur. Bu masallarda devlerin insanlara karşı gücünü ve 

üstünlüğünü sembolize etmektedir. Bir başka açıdan baktığımızda ise dev ve ejderha gibi 

olağanüstü varlıkların çok büyük ve iri oldukları, kolay kolay doymadıkları bilinir 

böylece açgözlülüğün de sembolü olabilmektedir. 

"Ateşkâr Oğlan" masalındaki tilki, atmaca ve şahin gibi hayvanların ise insan 

yiyebilecek kadar vahşileşmeleri çok da alışagelmiş bir durum değildir ancak masalda bu 

üç hayvan da büyük ve ortanca kardeşler tarafından kız kardeşlerini hayvanlara vermenin 

küçük düşürücü bir davranış olduğunu ima etmeleri ve bu hayvanları aşağılamaları 

sebebiyle üç hayvan da günü geldiğinde intikamlarını onları yemek üzerine 

planlamışlardır. Buradaki insan yeme sembolünü de yine güç göstergesi ve intikam alma 

hırsı olarak yorumlayabiliriz. 

 Türk masal metinlerinde olağanüstü varlıkların ya da hayvanların insan yemesi 

olağan bir durumken insanların insan yemesi ya da ölü bir insanı yemesi alışık 

olmadığımız bir durumdur. İnsan yeme sembolü, incelediğimiz Erzurum masalları 



55 
 

içerisinde yer alan "Ölü Yiyen Derviş" masalında bir diğeri ise  Taşeli masalları 

içerisindeki "Küllü Fatma" masalında yer almaktadır. 

 "Küllü Fatma" masalında insan yeme eylemi üç kızın ve anneleri arasındaki bir 

idda sonucu ortaya çıkmaktadır. "Küllü Fatma" adlı kızı annesine kimin urganı koparsa 

onu yiyelim der, diğerleri de kabul eder. 

 "Anne kimin urganı goparsa, onu keselim yeyelim. " (Alptekin,2002:248). 

 İnsan yeme, antropoloji, sosyoloji, din vb. alanlarda kıtlık, aklından, gücünden 

veya cesaretinden faydalanma, dini ayinlerle mistik sırra ulaşma gibi gerekçelere 

dayanmaktadır. Masallarda ise çoğunluğu insan dışı olan varlıklar tarafından yenen insan 

ya da yenmek üzere olan bir insan için yani masal kahramanı için bu önemli bir durumdur 

çünkü masal boyunca bir macera ve mücadele içinde olan kahraman savaştığı devler ve 

ejderhalardan kurtulur, zafer elde eder ve böylece kendi benliğine ulaşır 

(Atnur,2011:146). 

 Masalda insan yeme eylemi hiçbir nedene bağlı kalınmadan birden ortaya 

çıkmaktadır. Masallarda şiddet duygusunun simgesi en açık şekilde insan yeme motifi ile 

ortaya çıkar. Bu, insanın bilinçaltında yatan şiddetin eğilimini bir göstergesi olması 

bakımından çok önemlidir (Yolcu, 2009: 322). Masalda kızların annesini yeme 

sembolünü de bilinçaltındaki bir şiddetin sembolü olarak yorumlayabiliriz. 

 "Ölü Yiyen Derviş" masalında hem insan yeme hem de ölü yeme sembolü yer 

almaktadır. Masalda bir adam Allah’tan çocuk ister ve kızı olursa onu her kim isterse 

vereceğini söyler. Günün birinde adamın büyük kızını yaşlı bir adam ister ve nikâhları 

kıyılır. Adam kızı alıp eve gider ve buradaki kırk odanın anahtarını ona verir. Kız kırkıncı 

odaya bir bakar ki oda adamın yediği ölülerle doludur. Evlendiği adam bir gün kızın 

annesinin kılığına girer ve kızın ağzından gördüklerini tek tek öğrenince kızı parçalayıp 

yer. Aynı eylemi kızın ortanca kardeşine de yapar. 

 "Bu adam bir yere alır, gidir gızı. Anahdarları alir çıhardir bahır ki gırh oda. 

Gırhının da her biri içinde bir türlü şey. Birini açır ki ölüler hep kefenni, gemigi 

herbişeysi. Ölüleri getirmiş, yemiş yemiş o odıya doldurmuş." (Seyidoğlu,1975:181). 

 "Bu Çefterçürçe anasının gıyafedine girir gelir. E hoş, canım çıhsın gızım gözüm 

kör olsun di bu adam getirdi neyetti? Ecep neyedir, acep aj mısan, susuz muşsan? Yoğ ne 

acam ne susuzam. Bene herşey getirir ama bu çefterçürsi adam yiyir. Ölü yiyir an bele 

edir. Dedihliyin. Aman ana sen Çefterçürsi mi ne? Yoh gızım, aman ne söylirsen da di ne 



56 
 

derdin var? Aman işde bele edir, bele ölüleri çıhardir yiyir, dir. Bu da gözlerini ağardir 

bunu paramparça edir, bunu Çefterçürsi. Dir eleyse birez sora bir iki gün sora gidir 

ortancıla. Ona diyir ki, bacısı isdir göresmiş bacısını. Neyse ortancıl bacısını isdir, 

veriller alır gelir. Velhasıli oni da o türlü edir." (Seyidoğlu,1975:181). 

 Masalda bir dervişin hem ölmüşleri hem de yaşayanları yemiş olması sıfatıyla 

uyuşmamaktadır. Dervişi kelime anlamı olarak Allah yolundaki kimselere verilen bir 

isimdir. Dervişlik, insanın nefsine hakim olunmasını, ölçülü yaşamayı ve manevi bir 

olgunluğa erişmeyi amaçlar ancak masalda derviş sıfatına uygun bir eylemde 

bulunmayarak kırkıncı odaya gizlediği ölüleri yemektedir. Burada kırkıncı oda dervişin 

iç hayatını temsil ederken yediği ve sakladığı ölüler de yenik düştüğü nefsini ve 

günahlarını sembolize ediyor diye yorumlayabiliriz. 

 1.20.Üvey Anne Sembolü 

 Üvey anne sembolü, incelediğimiz masal metinleri içerisinde "Nardaniye Hanım" 

masalında yer almaktadır. Masalda Nardaniye hocasının oyunu ve iknası ile babasının 

evlenmesine sebep olur ve gün geçtikçe eskiden hocası daha sonra da üvey annesi olan 

kadın hem Nardaniye’nin güzelliğini hem de babası ile arasındaki ilişkiyi kıskanmaya 

başlar, daha önce Cinsiyet Sembolizmi bölümünde de bahsettiğimiz gibi, kızdan 

kurtulmak için türlü kötü planlar yapar. 

 Freud’un bakış açısıyla bakacak olursak üvey annenin Nardaniye’yi 

kıskanmasını, üvey annenin çocukluğunda babasına duyduğu aşkı, Jung'un ifade şekliyle, 

Electra kompleksini ortaya çıkarmıştır. Nardaniye çok güzeldir ve babası da onun için 

gördüğü ve bildiği tek erkektir. Üvey annenin Nardaniye'yi kıskanması, babası tarafından 

çok sevilmesini ve ilgi görmesini kaldıramaması bu sebeptendir (Yayla,2019:61). 

 Üvey annenin en güzel olmak istemesi, Freud'a göre narsistik kişilik bozukluğunu 

temsil eden bir durumdur. Narsisizm; libidonun, hazzın insanın kendisine yönelmesinden 

başka bir şey değildir. Nardaniye'nin üvey annesinin libidosu da kendine dönük bir 

kişiliktir. "Narsisizm, insanın gelişim sürecindeki ilk evredir. Yaşamının bir sonraki 

evrelerinde narsisizme geri dönen kişi sevmek yetisini yitirir, aşırıya kaçan durumlarda 

da çıldırır (Fromm,1995:59). Bu tanım, Nardaniye'nin üvey annesini tam olarak 

tanımlamaktadır (Yayla,2019:64). Ayrıca üvey annenin Nardaniye’nin güzelliğini 

kıskanması ve onu uzaklaştırmak istemesinin bir diğer sebebi de zamanla kendi 

güzelliğinin ve gençliğinin gücünü yitiriyor olmasıdır. 



57 
 

 Üvey anne bir ailenin düzeni için yenilik ve değişikliktir. Bu yenilik ve değişiklik 

beraberinde olumlu ve olumsuz sonuçları getirebilmektedir. Aile yapısı içerisindeki eksik 

anne, kadın figürünü tamamlar ancak bunun yanı sıra incelediğimiz masal metinlerinde 

de görüldüğü gibi çoğunlukla evin çocukları için birer tehlike olur. Özellikle de kız 

çocukları için. Bir evin içinde birden fazla kadın figürü çatışmalara yol açmaktadır. Yaş 

faktörü, güzellik faktörü, babayı paylaşamamak gibi... İncelediğimiz Nardaniye Hanım 

masalında da durum aynı bu şekildedir. Böylece üvey anneyi tehlikenin bir sembolü 

olarak yorumlayabiliriz. 

 1.21.Cadı Sembolü 

 Cadılar özellikle kadınlarla ilişkilendirilmektedir. Korkunun kadınları olarak da 

bilinen cadılar, pek çok din ve mitolojide kötü amaçlara hizmet ettiğine inanılmakta ve 

doğaüstü güçlere sahip kişiler olarak tasvir edilmektedir (Şentürk, Mısırlı, 2023: 10). 

Masallarda cadılar, genellikle, genç ve güzel kızlara oyunlar oynayan, onların başına türlü 

kötülükler açan ve açmak isteyenlere yardım eden, yaşlı, çirkin ve zalim kimselerdir. 

Cadılar masallarda ya olağanüstü güçleriyle gerçekten bir cadı olarak ya da bir insan 

olarak merhamet duygusundan yoksun bir cadı karısı olarak karşımıza çıkarlar. 

İncelediğimiz masal metinleri içerisinde "Helvacı Güzeli" ve "Konuşan Bebek" 

masallarında "cadı karı"ları karşımıza çıkmaktadır.  

 "Helvacı Güzeli" masalında hacca gitmeye niyet eden bir adam kızını imama 

emanet eder. İmamın beklentileri başka olur ve kızı elde etmek uğruna türlü kötülükler 

peşine düşer. Bu iş için bir cadı karısı ile iş birliği yapıp kızı hamama çağırmasını ister. 

 "Konuşan Bebek" masalında ise padişahın bir oğlu göl kenarında bir kurbağa 

bulur ve onu saraya götürür. Oğlan gezmeye çıktığı günler odasına döndüğünde bakar ki 

odası temizlenmiş. Bir gün kurbağayı sakladığı yerde bir kız görür. Kızı gören annesi kızı 

oğlanın babasına der ve o kızın ona layık olduğunu söyler. Padişah hemen bir cadı karısı 

bulur. Oğlana türlü kötülükler yapar. 

 Naki Tezel’e göre  "cadı karıları" masallarda en çok görülen tiplerdendir: “Bunlar 

hemen daima kötülük yapmak için yaratılmışlardır. Başlıca silahları büyüdür. Küplerine 

binip veya arkalarına sihirli hırkalarını geçirip bir yıllık yolu bir anda aşarlar, kendilerine 

torbalarla verilecek altınlar karşılığında yapamayacakları kötülük yoktur. Tatlı dil 

dökmek, güler yüz göstermek pek kolaylıkla becerecekleri işlerdendir, der (Tezel, 

1985:55). Cadılar masallarda kahramanların gölge yanları olarak sembolize edilebilirler. 



58 
 

İyiliğin ve doğruluğun tarafında, güzel ve merhametli kahramanın tam tersi kötülüğün, 

yalanın, çirkinliğin ve acımasızlığın temsili cadılar… Gölge bireysel bilinç dışıdır. 

Toplumun yapısına ters düşen ve kişinin karakterine uymayan tüm kötü istekler ve 

duygular "gölge"leridir. Gölgeler, insanoğlunun tarih sahnesine çıkmaya başladığından 

beri aynı kalmıştır ve içgüdüseldir (Işık,2009:316). Gölge, aynı zamanda bireysel bilinç 

dışından da öte bir şeydir. Kendi zayıflıklarımız ve başarısızlıklarımız söz konusu olduğu 

sürece kişiseldir ancak tüm insanlarda var olan ortak bir yön olduğundan kolektif bir olgu 

da denebilir. Gölgenin kolektif yönü şeytan, cadı ve benzerleriyle dile getirilir (Fordham, 

2004: 63). 

 1.22. Renk Sembolizmi 

 Renkler, tüm dönemlerde ve tüm toplumlarda, hayatın herhangi bir alanında 

dikkat çeken kavramlar olmuşlardır. Renkler kimi zaman bir düşünce kimi zaman bir 

inanç kimi zaman geleneksel anlamda anlamlandırmalara konu olmuşlardır. Bu 

anlamlandırmalar toplumlardan toplumlara farklılık gösterebilmektedir. Renkler çoğu 

zaman insanın ruh dünyasının dışavurumu olabilmektedir. Sözsüz iletişim dili olarak 

renkler, kişinin iç dünyasını yansıtır. Renkler, simgesel anlatımın bir yoludur. Duyguların 

renklerle ifadesi bir iletişim biçimidir (Neşe,2009:463). 

 1.22.1. Ak ve Kara 

 Türk Şamanizminde Ülgen, hayır ilahıdır. Şaman dualarında ona Beyaz (Parlak) 

Hakan vb. şeklinde hitap edilir (İnan, 1987: 412–413).  Buradan hareketle, Ülgen'in 

yarattığı topluma karşılık, kardeşi Erlik'in yarattığı topluluk farklı renklerle sembolize 

edilmiştir: Ülgen'in yarattığı "Ak Kavim", Erlik'in ise "Kara Kavim" olarak 

adlandırılmıştır." (Toker, 2009: 100). Şamanlar da “ak ve kara şaman” olarak ikiye 

ayrılırlar. Ak Şamanların insanlığa gökten demiri getirmiş olduğuna inanılmaktadır.  

Şamanların külahlarını özellikle beyaz kum derisinden yaptırdıkları bilinmektedir. Çünkü 

bunlar ak rengin temiz ruhların hoşuna gittiği inancını taşımaktadır. Aynı zamanda Türk 

mitolojisinde "ak" iyi ruhların barınağı sayılmaktadır (Toker, 2009:100). 

Sembolik imgelemde beyaz, taşıdığı anlamlarla birlikte oldukça önemli bir 

renktir. Pek çok kültürde beyaz ve iyilik arasında sembolik bir ilişki bulunur. Çünkü su 

unsuruyla beraber anılan yapısı ona dişil bir karakter verir. Dolayısıyla suyun evrensel 

anne vasıflarını üstlenir. Yaşam kaynağı olan süt de beyazdır. Dolayısıyla beyazın hayat 

ile ilgili imgelemi çok kuvvetlidir (Özdemir, 2019:414-415).  



59 
 

 İncelediğimiz masal metinleri içerisinde ak yani beyaz, kara yani siyah karşımıza 

sıkça çıkan renkler arasındadır. "Zümrüdüanka Kuşu" ve "Ağlayan Nar ile Gülen Ayva" 

masallarında kahramanlarının bulunduğu zor durumdan kurtuluşa erecekleri yolda ak 

(beyaz) renkli hayvanların yardımlarına geldiği görülmektedir: 

"Haydi, sen de yukarı çık, ben peşinden gelirim!" deyince kız da başından üç  

saç teli çekip, çıkarıp şehzadeye verir: "Bu üç saç telini al. Seni yukarı çekerlerken ipi 

keserlerse yeraltına düşmeden hemen bu kılları birbirine sürtersin. O zaman kuyunun 

dibinde bir ak, bir de kara koyun gelir. Ak koyunun üstüne düşersen yeryüzüne, kara 

koyunun üstüne düşersen yedi kat yerin dibine, yeraltına gidersin (Alangu,2011:151). 

"Ana, Allahaısmarladık, artık beni öldülere kat. Senin canını kurtarmak için bu 

memleketi terk edip gideceğim." 

 Kızla anası vedalaşırlar. Kız gizlice kaçarak babasının tarlalarından birine 

girer. Burada karşısına bir beyaz at çıkar: 

"Şehzadem, niye ağlıyorsun?" 

"Niye ağlamayayım, ben doğduğum zaman babama oğlan diye bildirmişler. 

Halbuki, ben kızım. Babam bugün beni sünnet ettirecek; kız olduğumu duyarsa anamı 

da beni de cellat ettirecek. Onun için kaçıyorum." "Peki ben seni kurtaracağım. Şimdi 

bana bineceksin, babanın önünden bir o baş süreceksin, bir bu baş süreceksin. Tam 

kaçacağın zaman dizginlere kip bas, babana Allahaısmarladık et. Evvel Allah'ın izniyle 

ben seni kurtarırım."(Sakaoğlu,2002:311). 

Beyaz koyun ve beyaz at masal kahramanlarının kurtuluş yolundaki 

yardımcılarıdır. Beyaz koyuna binip yeryüzüne çıkacak olan kahraman ve beyaz ata binip 

babasının gazabından kurtulacak olan bir diğer kahraman… Böylece beyaz koyun ve 

beyaz at kurtuluşun ve özgürlüğün sembolü olarak yorumlamak yanlış olmayacaktır. 

Yine Zümrüdüanka Kuşu masalında yer alan kara koyun ise tam tersi bir duruma neden 

olmaktadır. Eğer masal kahramanı kara koyuna binerse yeraltı dünyasının derinliklerinde 

kalacaktır. Böylece kara koyunda yeraltının, esirliğin sembolü olabilmektedir. 

Ak (beyaz) renginin karşımıza çıktığı bir diğer masal da Ateşkâr Oğlan masalıdır: 

Az gitmiş uz gitmiş dere tepe düz gitmiş, bir çuvaldızlık yol gitmiş. Orada bir 

ihtiyar adam yolun orta yerine oturmuş, bir beyaz ip sarıyormuş, yanında bir de siyah ip 

varmış. Bu sormuş: 



60 
 

"Amca bu beyaz ipi neden sarıyorsun? " 

 "Evladım, geceler uzun, hastalar var. Bu beyaz ipi sarıyorum ki geceler kısa 

olsun, hastalar şifa bulsun. " 

 "Ya bu siyah ip ne olacak? " 

"Bu siyah ipi ne kadar uzağa atarsan geceler o kadar uzar. " 

"Amca, ben şu uzak yere çıramı yakmaya gideceğim. Gel şunu atalım gece 

uzasın." (Günay, 1975:300-301). 

 Masalda beyaz ip ile hastaların şifa bulacak olması beyaz ipin şifayı sembolize 

ettiği, siyah ipin ise sarıldığında gecelerin uzaması ile geceyi, karanlığı sembolize ettiği 

anlaşılmıştır. İncelediğimiz üç masal metninde de ak (beyaz) rengi olumlu kara (siyah) 

rengi ise olumsuzlukları çağrıştırmıştır. 

 Ak renginin vurgulandığı bir diğer masal da "Ak Büri" (Ak Kurt) masalıdır: 

O sırada padişahın oğlu düşünür ve:  

"Biz burada bir gün dinlenip, atlarımızı doyurup, gideriz, der. Arkadaşları, 

atlarından inip, çadırlarını kurduktan sonra hemen su aramaya giderler. Suyu getirip, 

yemeklerini pişirip, yedikleri sırada, padişah oğlunun çadırına bir ak kurt gelip selam 

verir ve:  

-Ey, ahmaklar! Kimden izin alıp ormanıma girip yerlerdeki çimlerimi 

çiğniyorsunuz? Size izin yoktur, hemen gidin, der" (Gültekin,2013:532). 

Masalda Ak kurt ormanın bekçisi, koruyucusu konumundadır. Onun izni olmadan 

ormanda hiçkimse istediğini yapamamaktadır. Bu sebeple bu masalda ak rengi gücün, 

iktidarın sembolü olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 1.22.2.Sarı 

 Eski Türkçede, 'sarig' olarak adlandırılan sarı, renk olarak, kültürümüzdeki ilk 

anlam bağlamlarını, Şamanizm’in etkisiyle dünyanın merkezinin sembolü olarak 

nitelendirilmesi ile kazanır. Tanrılar tanrısı Ülgen’in altın kaplı sarayı ve yine altından 

olan tahtı dünyanın merkezini oluşturmaktadır  (Rayman, 2003: 12). 

 Çeşitli ülkelerin mitolojilerinde ve simgeciliğinde de sarı renk genel olarak 

Güneşe ait bir simgedir (ışık ve altın sarısı). Bu olumlu unsura bağlı olarak da akıl, zihin, 

idrak, sezgi, iman gibi çeşitli kavramları ifade eder. Ancak eğer ışık ve altın sarısı 



61 
 

dışındaki koyu sarı söz konusuysa o zaman olumsuz anlamlar ifade eder. Nitekim koyu 

sarı haset, hırs, tamah etmek, vefasızlık, hıyanet, imansızlık, ketumluk ve vefasızlık gibi 

anlamlar gösterir Türklerde san renk merkezin rengi olarak kabul edilmiştir. Toprağın, 

yani yaşanan ülkenin rengidir (Çoruhlu, 2002:193).  

Türk destanlarında ise sarı renk kötülük ve felaket sembolü olarak görülmüştür. 

Sarı ejderha Türk masallarında kuşku ve kötü duygular veren bir motiftir.  Sarı renk 

Anadolu kültüründe hastalık sembolü olarak bilinir (Yardımcı, 2011:6) 

İncelediğimiz masal metinleri içerisinde sarı rengi "Ağlayan Narla Gülen Ayva" 

ve "Allah’ın Belası" masalında karşımıza çıkmaktadır. Ağlayan Narla Gülen Ayva 

masalında sarı renginden açıkça bahsedilmemiştir ancak ayvanın renk itibari ile sarı 

olması dikkat çekmektedir. "Allah’ın Belası" masalında ise devin sarı olması ile sarı rengi 

vurgulanmıştır. 

"Ağlayan Narla Gülen Ayva" masalında kahramanın padişahın bahçesindeki 

ağlayan narla gülen ayvayı alıp getirme çabası sebebi ile masalda sarı renk zorluğu 

simgelemektedir: 

"Baba, ağlayan narla gülen ayva ağaçlarının meyvelerini istiyorum, bu son 

isteğimdir. Bunu da getirirse onunla evlenirim." (Sakaoğlu,2002:315). 

"Allah’ın Belası" masalında ise Sarı dev kahramanın sevdiği kızı alıp kaçar. 

Kahramana zorluklar çıkartır. Bu sebeple bu masalda ise sarı renk zorbalığın, kötülüğün 

sembolü olmuştur:  

"...Kızdan zorla anahtarı alıyor. Gidip o odaya giriyor. İçeride bir devi sımsıkı 

duvara zincirlemişler. Dev bunu görünce diyor ki: 'Vah evladım, benim boynum ne kadar 

kaşınıyor, gel biraz boynumu kaşı.' Bu devin adı Sarı devmiş, insan eli değince sihir 

bozulurmuş. Oğlanın eli buna değince dev zincirlerinden kurtuluyor. Kızı alıyor, oğlana 

da: ‘Ben seni yiyecek olsam dişlerimin arasında kalırsın." diyor. Oğlanı iki aylık yola 

fırlatıyor. Kendisi de kızla beraber kendi memleketine gidiyor." (Günay 1975: 382). 

 1.22.3.Kırmızı 

 Sıcak renklerin en sıcağı olan kırmızı en canlandırıcı ama bir yandan da en çok 

anlamlı renktir. Aşk ve tutkunun olduğu kadar savaşın ve saldırganlığın da iyi talihin ama 

aynı zamanda tehlikenin de bereketin ama cehennem ateşinin de rengidir (Wilkinson, 

2021: 280).  İncelediğimiz masal metinleri içerisinde kırmızı çok fazla öne çıkan bir renk 



62 
 

olmamış, kimi zaman kırmızı ya da al kimi zaman kızıl kimi zaman da ateş adı altında 

geçmiştir.  

 Kırmızı renginin geçtiği masallarımızdan biri "Zümrüdüanka Kuşu" masalıdır: 

Bunun ardından düzmece Keloğlan kuyuda kızın verdiği kılları birbirine sürter ve 

bir şimşeğin içinde yükselen duman içinde kara bir fellah çıkıp gelir: 

"Şehzadem, emrin nedir!" der, o da: 

"Ateş kırmızısından bir elbiseyle bir de al at; takım, koşum, üstelik bir de silah 

isterim…" deyince kapkara fellah birden yerden temenna eder: 

"Ferman şehzademindir, hemen!" der, yine bir duman içinde kaybolur, gider 

(Alangu,2011:165). 

Kırmızı renk, fiziksel olarak ataklığı, canlılığı ve bir işi sonuna kadar götüren azim 

ve kararlılık duygusunu gösterir. Bu anlamda yüce idealleri olan ve dünyayı ilgilendiren 

dava adamlarının ruh hallerini en iyi yansıtan renklerden biri olmalıdır. (Yalman-Aktaş 

2006:197). Bu masalda düzmece Keloğlan’ın kılık değiştirmek için kullandığı elbisenin 

ve atın renginin kırmızı olması ve bunları giyinip kuşandıktan ve ata bindikten sonra 

bambaşka bir kişiliğe bürünerek girdiği bahçeyi darma duman etmesi fiziksel ataklığın, 

canlılığın ve cesaretin sembolü olmuştur. 

Halk arasında al ve kızıl adları olarak da anılan, bilinen kırmızı, kültürümüzde 

heyecanın, kudretin ve akıncılığın sembolüdür. Cesaretin, hayatta kalmanın ve hayat 

vermenin unsuru olarak da bilinen kırmızı, kan rengi olup yüzyıllar boyunca tehlikenin 

ve tahribatın da simgesi olmuştur. Trafik ışıklarında dur sinyali olarak kullanılmasının 

nedeni de budur. Tarihimizin başlangıcından beri manevi ve milli renk olarak 

algılanmakta, Türk duygusunu yansıtan milli bir sembol olarak görülmektedir (Yardımcı, 

2019:5). 

Yine "Zümrüdüanka Kuşu" masalında kırmızı rengini kızıl adı altında görüyoruz: 

Bir sonraki yıl gelince bu elma ağacı yine kızıl elmalarla gelin gibi donanır, 

yemişleri olgunlaşmaya başlar. Günlerin birinde ortanca şehzade kalkar gider, babasının 

karşısına çıkar (Alangu,2011:143). 

Türk mitolojisinde kızıl ve altın arasında bir bağ, ilişki vardır. Kızılın altın 

rengiyle olan ilişkisi Türk mitolojisindeki kızıl elma efsanesinde görülür. Kızıl elma ya 

da altın küre, Türklerin dünya hakimiyeti ülküsünün bir sembolü olarak anlaşılmaktadır 



63 
 

ve esas olarak da "ulaşılmak istenen gaye, hedef, yer" anlamına gelmektedir (Roux, 

2005:191). Bu masalımızda da her yıl kızıl elma açan ağaç bir devin gazabına uğrar ve 

masalda padişah oğullarıyla beraber bu elma ağacının uğruna devin peşine düşer. Kızıl 

elmalar onlar için çok değerlidir ve yılda sadece bir kez açar. Bu sebeple kızıl elma 

ulaşılmak istenen şey, amaç olarak sembolize edilmiştir şeklinde yorumlayabiliriz. 

Kırmızı renginin hakim olduğu bir diğer masal "Ateşkâr Oğlan" masalıdır ancak 

bu masalda kırmızı renk olarak açık bir şekilde söylenmese de ateşten bahsedilmiştir. 

Ateş de renk itibariyle kırmızı renktir.  

"Oğlum, Allah’ın emriyle ben bu kızı sana verdim. İşte sana kırk odamın anahtarı. 

Bu odaların her birinde bir mücevher var. Yalnız kırkıncı odayı açmıyacaksın. Orada 

ateşten bir adam var. Onu ben oraya hapsettim. Sana çok yalvarır, acır da onu 

kurtarırsan kızımı kaçırır seni de yakar. Bu oğlan söylenenleri dinler, kızla beraber bütün 

odaları gezer ancak merakına yenik düşüp ateş adamın olduğu odayı açar (Günay, 1975: 

301-302). 

Ateş, Türk kültür hayatının önemli bir unsuru olarak sözlü kültür ürünlerinde 

yerini almaktadır. Masal metinleri incelendiğinde metinlerde yer alan "ateş" unsurunun 

çoğu zaman hayat veren, kimi zaman da yıkıcı, yok edici özellikleriyle karşımıza çıktığını 

görmekteyiz. Ateş, bilinçlenme yolundaki masal kahramanlarının "aradığı" nesne 

olmakla aynı zamanda bilinç dışının sembolü olduğunu gösterir. Ateş; bilinçaltına 

yolculuk yapan masal kahramanlarının hayatlarına "bilinçli" birer insan olarak devam 

edebilmelerinin şartı, onların maceraya atılmalarının biricik sebebi olur çoğu zaman 

(Işık,2009:540). Böylece ateş adı altındaki bu masaldaki kırmızı rengi bilinçdışının 

sembolü olur. 

 1.22.4.Yeşil 

 Yeşil, ilkbahar, dolayısıyla da gençlik, umut ve sevincin ama aynı zamanda 

bozulmanın rengidir. Çoğunlukla kıskançlığı simgeler. Müslümanlar için kutsaldır 

(Wilkinson,2021:281). Yeşil rengin kutsal olması, manevi bir renk olarak görülmesinde, 

camilerde ve peygamberler tarafından kullanılan bir renk olmasının payı büyüktür. Yeşil, 

doğanın rengidir. Doğadaki yeşillik canlılıktır, doğuştur. Destanlarda yeşil renk olarak 

ağaçlar ile birlikte ortaya çıkar, çoğalmanın simgesidir. Destanlarda kutsal bir motif 

olarak bilinen ağaçtan doğma motifi yeşilin kutsallığını vurgular (Işık,2009:487). 



64 
 

 Doğanın rengi yeşil canlanışı ifade eder. Doğada yeşil çoksa bitkiler, ağaçlar her 

şey canlıdır, yeni doğmuştur, yeşermiştir. İncelediğimiz masallar içerisinde yeşil renginin 

varlığı ağaçlar, otlar ile vurgulanmıştır: 

 "Ateşkâr Oğlan" masalında yeşil ağaç ile birlikte dikkat çeker yeşil rengi. 

Masaldaki ağaç canlandırma, hayat verme özelliğine sahiptir: 

 "Kuşlar oğlanı dizince bir ufak kuş gelir ve dala konup konuşmaya başlar: 

Falanca dağdaki ağaçta yedi çubuk kesip filanca dağında yeşil otundan getirip 

burnuna sürsünler. O çubuklarla her tarafına birer kez vursunlar.  

Kahraman hapşırır ve on beş yaşında bir delikanlı olur. Kuşun dediklerini de 

yapar, çocuk canlanır." (Günay, 1975: 305). 

 Ağaçtan kesilen yeşil ot masal kahramanını diriltir, canlandırır. Böylece bu 

masalda yeşil, dirilmenin, canlanmanın sembolü olur. 

 "Helvacı Güzeli" masalında yeşil yine doğadan, ormandan, ağaçtan ortaya çıkar. 

Masalda Helvacı Güzeli uğradığı iftira yüzünden evden ayrılır ve bir ormana sığınır ve 

bir ağaç tepesine çıkar. Namusuna iftira atıldığı için güvenli bölgesinden ayrılarak manevi 

boşluğunu ormanda, bir ağaç tepesinde bulmaya gider masal kahramanı. Böylece bu 

masalda ise yeşil rengi arınmayı sembolize eder. 

1.23. Sayı Sembolizmi 

 Eski kültürlerde tesadüfe, rastlantıya inanılmaz. Bu sebeple nesneler ve olayların 

belirli bir sayısı çok önemlidir. Böylece saymanın yolu olarak da ortaya çıkan sayılar 

güçlü bir sembolizm edinmiştir. (Wilkinson,2021:294). 

 1.23.1.Üç 

 Çoğu dinde üç kutsal sayıdır. Eski Mısırlıların güçlü tanrı üçlüsü, eski 

Yunanlıların, Romalıların tanrıları… Yaratıcı Brahma, Koruyucu Vişnu, Yıkıcı Şiva; 

Baba, Oğul, Kutsal Ruh; İslam' da ise üç, ruhu simgeler (Wilkinson,2021:294). 

 Masallarda üç sayısı sıkça karşımıza çıkar: "Üç sayısı; kardeşlerle (üç kız, üç 

erkek), zamanla (üç gün üç gece), tabiatüstü varlıklarla (üç dev, üç peri kızı, üç başlı dev), 

hayvanlarla (üç karga, üç katır, üç eşek), yiyecek ve içeceklerle (üç yumurta, üç ekmek, 

üç karpuz, üç tas su), insanlarla (üç arkadaş, üç kör, üç yardımcı, üç hoca, üç cezalı), 

eşyalarla (üç kırbaç, üç çatal-kaşık, üç bağ çubuk, sarayın önündeki üç taş, üç altın), iş 



65 
 

yapma ile ilgili (üç ağır şart, üç işe gönderme, üç işi aynı anda yapma, üç nâra atma, üç 

defa saplama, hendeğin etrafını üç defa dolaşma), diğerleri(üç selvi ağacı, üç belâ, üç yol 

ağzı) " (Sakaoğlu, 1999: 67). 

 "Yineleme her zaman üç sayısına bağlıdır. Fakat üç sayısı aynı zamanda kendi 

başına bir kuraldır. (...) Üç, gelenekli anlatılarda karşılaşılan insan ve nesnelerin en 

yüksek sayısıdır. " (Olrik, 2003: 180). 

 Dünyaya gelen oğlunun büyümesi, ilk gün "Bir yaşındayım ", der, iki gün sonra 

"İki yaşındayım" der, üç gün sonra "Üç yaşındayım " der (Aça,2007:370). 

Bu padişahın yetişip büyümüş üç erkek oğlu, bu halleri görürler ve babalarının 

derdini anlarlar (Alangu,2011:141). 

Söylemediği için padişah bunu hapse attırmış. Bu delikanlı hapiste üç gün aç 

yatmış (Gültekin,2013:482). 

Şu yerden üç gün, üç gecelik yol. Benim ormanımdan çıkıp, üç gün, üç gece 

gittikten sonra, dev padişahının yerine varırsınız (Gültekin,2013:526). 

Bir varmış bir yokmuş ... Allah'ın kulu çokmuş, çok demesi günahımış bir adamın 

üç oğlu varmış. Beraber çalışırlar, beraber yerlermiş (Sakaoğlu,2002:527). 

Soru sorup, sual edip padişaha misafir olurlar. Padişahın da üç vaadi varmış, 

dermiş ki:  

"Kim şehrin ortasındaki büyük kaya yerinden kaldırılıp, bütün ordularımın 

yemeği bir öğünde yeyip, uzak bir yerdeki devlerin kapısında asılı bülbülleri getirirse 

kızımı ona vereceğim(Sakaoğlu,2002:294). 

"Evin yapıla onu mu düşünüyorsun, üçünü bir dama koy kapıyı kilitle, üç gün arpa 

ile tuz ver, su verme. Üç gün susuz kalsınlar. Üç gün sonra ben sana 

söylerim."(Günay,1975:492-493). 

 Masal metinlerimizde de üç gün, üç kardeş, üç dev, üç hayvan, üç eşya, üç şart… 

ve daha da fazlası gibi sürekli tekrarlamalar mevcuttur. Bu sebeple üç yinelemenin 

sembolüdür şeklinde yorum yapabiliriz.  

 1.23.2.Yedi 

 Yedi, Tanrısallığın ve maddi dünyanın birleşimi olduğu için birçok kültürde 

tamlığın sembolü olarak kabul edilmiştir. Hinduların, Müslümanların ve Yahudilerin, 



66 
 

Hıristiyanların kutsal metinlerinde de altılı bir gruba yedinci bir özellik, tamamlanmışlık 

ve kusursuzluk getirir. Bu sayı aynı zamanda bütün kültürlerde de uğurlu sayılır 

(Wilkinson, 2021: 295). 

Yedi sayısı çoğu kültürde ve inanışta yaygın olarak kullanılan bir rakamdır. Mısır 

uygarlığında bu sayı sonsuz bir hayatın belirtisi olarak düşünülmektedir. Sümerler 

zamanında yapılan bir ibadethanenin yedi kapılı olduğu ve inşaat işi bittikten sonra bu 

ibadethanede yedi inek, yedi koyun kurban kesildiği bilinmektedir. İslam dünyasında da 

yedi sayısının özel anlamı vardır. Dini yazılara göre cennetin yedi kapısı, cehennemin ise 

yedi basamaklı merdiveni mevcuttur. Hacca giden kişiler ibadet yaparken Kâbe’nin 

etrafında yedi kez dolaşırlar (Torebekkyzy, 2021: 82-83). 

Kur'an-ı kerim  yedi harf üzerine inmiştir. Mekke ve  Medine arasında yedi kale 

vardır. Kur'an-ı Kerim'de Yusuf Peygamber kıssasındaki rüyaya göre yedi besili ineği, 

yedi zayıf inek yer yorumunda yedi yıl kıtlık olur. Cuma namazının yedi farzı vardır 

(Yardımcı, 2009: 641-642).  

 Yedi sayısı birçok kültürde ve dinde önem kazanmıştır. Manevi bir değer kazanan 

yedi sayısı incelediğimiz masal metinleri içerisinde yedi başlı dev, yerin yedi kat dibi ya 

da yedi gün şeklinde karşımıza çıkmaktadır: 

 …Başta padişah olmak üzere bütün saray halkı "Ha bugün, ha yarın..." deyip yedi 

başlı devin gelmesini beklerler. Elleri ve ayakları boşanır, yürekli küt küt çarpar (Alangu, 

2011:141).  

…"Haydi, sen de yukarı çık, ben peşinden gelirim!" deyince kız da başından üç  

saç teli çekip, çıkarıp şehzadeye verir: "Bu üç saç telini al. Seni yukarı çekerlerken ipi 

keserlerse yeraltına düşmeden hemen bu kılları birbirine sürtersin. O zaman kuyunun 

dibinde bir ak, bir de kara koyun gelir. Ak koyunun üstüne düşersen yeryüzüne, kara 

koyunun üstüne düşersen yedi kat yerin dibine, yeraltına gidersin İlk söylediğim sözümü 

dinlemedin, kendi aklına uyup gittin. Bu sefer bari bu sözümü tut. Allah işimizi rast 

getirsin ... " dese de bu oğlan durmaz seslenir… (Alangu, 2011: 151). 

 “…Delikanlı, uzak yerlerden, büyük sıkıntılar görüp gelmişsin. Eğer anneni 

bulup dönecek olursan benim sarayıma girip misafir olmadan gitme. Bu sarayın sahibi 

yedi başlı dev, dokuz aylık yola gitti. Eğer kısa sürede dönersen hiç korkma, benim 

sarayıma uğramadan gitme, der.” (Günay, 2013: 532). 



67 
 

“…Ahmet bir senet yazıp onlara da imzalatır, hizmetkârlara da imzalatır: "Ben 

kendi gönlümle bu kuyuya iniyorum. Yedi saat beklersin, çıkarsam ne illa. Çıkmazsam 

yedi gün beklersin. Yine çıkmazsam yedi gün üzerine bir daha geleceksin.” (Sakaoğlu, 

2002: 491). 

Masallarda da gördüğümüz gibi yedi sayısı kimi zaman anlamı güçlendirmek, 

kimi zaman bütünlüğü sağlamak, kimi zaman da dünyanın sınırlarını, yerin derinliklerini, 

kötülüklerini ifade etmek için kullanılmıştır. Her masalda farklı anlamlar yüklenen yedi 

sayısının kendi içerisinde farklı farklı anlamları vardır ancak her zaman bir bütünlüğe 

hizmet etmektedir. Dünyanın oluşumunda da dini kitabın yazımında da ya da farklı 

kültürlerin inanışlarında da… Böylece yedi sayısı masallarda bütünlüğün sembolü 

olmuştur şeklinde de yorumlayabiliriz. 

 1.23.3.Kırk 

 Kutsal metinlerde sıkça tekrarlayan kırk bekleme ve cezalandırmayı simgeler 

(Wilkinson, 2021: 296). Kırk beklemenin, hazırlığın, denemenin ve cezalandırmanın 

sayısıdır. Kitabı Mukaddes’te kurtuluş yolu boyunca büyük olaylar bu sayıya 

bağlanmıştır. O böylece beşeri olaylarda tanrının aracılığının karakteristik bir özelliği 

olarak karşımıza çıkar. Olaylardan sonra meydana gelecek olan bir diğer olayın işaretidir 

(Schimmel, 2000: 265). Yani kırk sayısı ile bir tamamlama gerçekleşir. 

 İncelediğimiz masal metinleri içerisinde de kırk sayısı sıklıkla karşımıza 

çıkmaktadır: 

 "Oğul, ben sana Allah’ın izniyle bu kızı verdim. Bir de bu kırk odamın 

anahtarını... Bu odalarımda mücevherler var ancak sadece kırkıncı odaya girme, kapısını 

açma. Orada ateşten adam var. Onu oraya hapsettim. Sana yalvarır ve sende ona acırsan 

kızımı kaçırır, seni de yakar. Oğlan da tüm söylenenleri dinler. Kızla beraber bütün 

odaları gezer ancak merakına yenik düşüp ateş adamın olduğu odayı açar. " (Günay, 

1975: 301-302). 

"Ateşkâr Oğlan" masalında kırkıncı odanın yasaklı olması burada kırk sayısının 

bekleme ve cezalandırma sembollerini öne çıkarmaktadır. 

"İhtiyar zamanıma rast geldin ama yavrularımın hatırı için seni götürüp 

getireceğim. Bana kırk batman su, kırk batman da et getirirsen gider geliriz. " (Günay, 

1975: 518). 



68 
 

"İpi küçük şehzadenin beline bağlayıp kuyuya sarkıtırlar. Ağabeyleri ipi yavaş 

yavaş kuyudan aşağıya sarkıttıkça küçük şehzade yandım, dondum, kaskatı oldum dese 

de ağabeyleri dinlemez. Küçük şehzade kuyunun dibine varır. Gözleri karanlığa alışınca 

ipi çözüverir, kuyuda ilerlerken bir kapıya ve oradaki yeraltı yoluna rastlar." (Alangu, 

2011: 148-149). 

"Dileğin başımın üstündedir ancak bu iş zordur. Düşmanımı öldürüp yavrularımı 

kurtardın. Senin hatırın bende çok büyüktür. Yoluna canımı vermem de gerekir. Haydi 

şehzadem davran bu iş için hazırlık yapmalıyız." Yolda azık için kırk koyun kesilmeli, 

derisi yüzülmeli, kırk tulum da şarap olmalı. Bunları getirsen ben de seni yeryüzüne 

çıkarmaya çalışırım" (Alangu,2011:162). 

Kırk sayısı masallarda da ifade edildiği gibi kırk batman su, kırk batman et, kırk 

gün, kırk koyun, kırk tulum şarap… gibi peşi sıra gelen birbirini tamamlayan olayları ve 

nesneleri ifade eder. Böylece kırk sayısını da tamamlanmanın sembolü olarak 

yorumlayabiliriz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 
 

2. BÖLÜM: MASAL METİNLERİNİN ÖZETLERİ   

2.1. Adıg Oglu Iygılak-Kara Möge( Ayı Oğlu Iygılak-Kara Möge)6  

Zamanın birinde yoksul bir kadın bir handan iş ister, han da kadını hizmetkâr olarak 

işe alır. Kadın günün birinde su almaya gider ve su doldurduğu yerde bir ayı gelip kadını 

kaçırır, onu kuyuya kapatır. Kadın bu kuyu içerisinde çiğ et yemeye alışarak uzun süre 

yaşar ve hamile kalır. Bir erkek çocuk dünyaya getirir. Oğlu hızla büyümeye başlar ve bir 

gün annesine neden bu karanlık kuyuda yaşadıklarını, neden kuyunun ağzının kapalı 

olduğunu sorgular. Kadın oğluna onları buraya babasının kapattığını, onu burada kadın 

kıldığını söyler. Oğlan her gün kuyunun taşını yerinden oynatmayı başarır ve günün 

birinde taşı tutup kenara atar ve annesini de alıp yola koyulur.  

Ayı durumu anlayıp peşlerine takılır ve oğlan ayıyı iki kulağından tutup fırlatır. 

Annesi ile birlikte halkın arasına gelen oğlan bu sırada adını sorar ve annesi ona Ayı oğlu 

Iygılak Kara-Möge adını verir. Oğlan annesini halk arasında bırakıp ormana gider ve 

karşısına bir çamı tutup çekip bir çamı yerine çakan bir uzun sarı kişiyi görür. Ayı oğlu 

Iygılak Kara-Möge bir ormanı çekip çıkarıp bir kucak ormana götürüp çakar ve uzun sarı 

kişiden daha güçlü çıkar. İkisi de birbirlerinin yiğitlikleri karşısında ne yapacaklarını 

konuşup kardeş olmaya karar vererek yola çıkarlar.  

Yolda karşılarına bir ulu kara kişinin kayayı çekip kaldırdığını ve yerine başka kayayı 

koyduğunu görürler. Daha önce çamı çıkarıp başka bir çamı yerine çaktığı gibi kayayı da 

yerinden kaldırıp başka kaya koymayı başaran Kara-Möge yola üç kardeş olarak devam 

eder. Yola devam ederlerken karşılarına boş, kimsesiz bir ev çıkar ve bu evde yaşamaya 

karar verirler. Kardeşlerden ikisi ava çıktıklarında çam çeken uzun sarı kişi evde kalır ve 

bir ses duyar. Eşiğin kıyısından baktığında bakır gagalı, bakır tırnaklı büyük bir adamı 

bakır gagasını ve tırnağını ateşte kızdırdığını görür ve çam çeken uzun sarı kişi iki 

bileğinden tutup döndürerek yere vurup kurtulayım diye düşünürken bakır gagalı kaçar. 

Ertesi gün iki kardeş avlanmaya çıkar evi gözetleme işi kaya kaldıran kalır. O da evde 

aynı sesleri duyar ve aynı şekilde bakır gagalı, bakır tırnaklı büyük bir adam görür. Kaya 

kaldıran da iki bileğinden tutup döndürüp döndürüp yere vurayım derken bakır gagalı 

tekrar kaçar. Ertesi gün evi gözetleme işi Ayı oğlu Iygılak-Kara Möge’ye kalır. Aynı 

sesleri o da duyar. Bakır gagalı dün, önceki gün evde kalanlara gücünün yetmediğini 

düşünüp durur. Bakır gagasını ateşte kızdırıp eve gelir ve Ayı oğlu Iygılak Kara-Möge 

 
6 Mehmet Aça, Tıva Halk Masalları,  Kömen Yayınları, Konya 2007, s. 370-380. 



70 
 

iki bacağını koparıp onu ayaksız bırakır ve hemen ardından bakır gagalı mağaraya girer, 

alt aleme iner. Ayı oğlu Iygılak Kara-Möge de bakır gagalının peşinden bir urgan ile alt 

aleme iner, karşısına bir ev ve orada yaşayan üç kız çıkar. Oradaki kızlar ağlaşıp dururken 

Ayı oğlu Iygılak Kara-Möge neden ağladıklarını sorar ve kızların annelerinden her yıl 

Adgır Kara adlı bakır gagalı, bakır tırnaklı şeytanın kızlarını alıp götürdüğünü öğrenir. 

Ayı oğlu Iygılak Kara-Möge şeytanın yerinin sorar ve onu öldüreceğini söyler. Bu söz 

üzerine kadın eğer o şeytanı öldürürse kızını alabileceğini söyler. Iygılak Kara-Möge 

şeytanın yerinin öğrenir onu öldürür, kadının ve kızların yanına döner. Iygılak Kara Möge 

kadından diğer kızlarını da kardeşleri için ister. Büyük kızı kaya kaldırana, ortanca kızı 

çam çekene eş yapmak için üst aleme gönderir. İki kızın ardından daha güzel bir kız çıkar 

ve kocasının Ayı oğlu Iygılak Kara-Möge olduğunu söyler. Kardeşler en güzel kızı 

kendine aldığını düşünerek kardeşleri Iygılak Kara-Möge’nin alt aleme indiği urganı 

kesip atarlar. Iygılak Kara-Möge tekrar alt aleme düşer, kızların annelerinden oy ve yay 

alır, yola koyulur. Alt alemde Haan-Hereti kuşunun yavrularını yılandan kurtaran Iygılak 

Kara-Möge yaptığı iyilik karşılığında Haan-Hereti ile üst aleme ulaşır ve kardeşlerine 

urganın kimi kestiğini sorar. Kaya kaldıran urganı kesenin çam çeker olduğunu söyler ve 

Iygılak Kara-Möge çam kaldıranı çam ağacına vurup öldürür, karısını da oradan alıp 

annesinin yanına gider. 

2.2. Zümrüdüanka Kuşu7 

Evvel zaman içinde bir padişahın bahçesinde yılda bir elma veren ağaçtan yedi 

başlı bir dev gelir, elmaları yer. Elmalardan bir tanesini bile yemek padişaha nasip olmaz. 

Padişah ve bütün saray halkı yedi başlı devin gelmesini bekler. Padişahın üç oğlu bu 

durumu görünce babalarına yardım etmek isterler. Önce büyük oğlu gelir babasından 

elma ağacının başında beklemek için izin ister. Padişahın pek umudu yoktur ancak 

oğlunun bu davranışı hoşuna gider. Büyük şehzade hemen zırhını, silahlarını kuşanır ve 

elma ağacının yakınlarında pusuya gider. Gece olduğunda uzaktan bütün hayvanları 

savuşturan bir ses, fırın kapağından çıkan bir alev gibi de bir sıcaklık hissedilir. Yedi başlı 

dev ağaçların arasından on dört gözü ile beraber ortaya çıkar. Bunu gören büyük şehzade 

korkudan hiçbir şey yapamaz, dev bütün elmaları yer. Ertesi yıl olur bu sefer padişahın 

ortanca oğlu gelir, devi öldürmek için babasından izin ister. O da ağabeyi gibi zırhalanır, 

 
7  Tahir Alangu, Billur Köşk Masalları, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2011, s. 140-184. 



71 
 

silahlarını kuşanır ve pusuya yatar ancak geçen yıl abisinin başına gelenler gibi o da aynı 

şeyleri yaşar, devden korkar ve hiçbir şey yapamaz, eli boş döner.  

Bir yıl daha geçer ve padişahın huzuruna küçük oğlu geçer. Ağabeyleri gibi o da 

devi öldürme amacı ile babasından izin ister. Küçük şehzade de zırhlanır, silahlarını 

kuşanır ve pusuya yatar. Gece yarısı olduğunda ağabeylerinde olduğu gibi bir ses ve 

sıcaklık duyar. Küçük şehzade yerinden doğrulur, yayına okunu yerleştirir ve devin 

başına nişan alır. Ya Hak! Diye bir nara savurarak oku deve gönderir. Ok devin yedi 

başını da delip geçer. Acıdan inleyerek olduğu yere yığılır dev. Küçük şehzade ertesi gün 

olur, bir kucak dolusu elma ile babasının yanına gider. Babasını oğlundan ne dilerse 

dileyebileceğini söyler. Bunun üzerine küçük şehzade babasına devi vurduğunu ancak 

öldüremediğini söyler ve bunun için izin ister. Onu öldürmek üzere ağabeyleri ile birlikte 

hazırlanıp yola çıkar, bir kuyunun ağzına varırlar. Her biri sırayla bellerine bağladıkları 

iple kuyuya inmeye çalışır ancak büyük şehzade ve ortanca şehzade dayanamaz, kuyudan 

çıkmak isterler. Küçük şehzade ise ağabeylerinden her ne kadar zorlanırsam zorlanayım, 

kurtulmak istersem de beni yukarı çekmeyin der ve kuyunun dibine iner.  

Yeraltında biraz yürüdükten sonra karşısına bir oda ve odanın içinde gergef 

işleyen bir kız görür. Kıza yeraltındaki o devi yaralayanın kendisi olduğunu ve yarım 

bıraktığı işi tamamlamak için buraya geldiğini söyler. Kız da küçük şehzadeye devin 

odasını gösterir. Küçük şehzade devin yedi başına kılıcını vurup işini tamamlar ve 

kuyunun dibindeki diğer kızlarla da birlikte yukarıya çıkmak için kardeşlerinden yardım 

ister. Küçük şehzade önce büyük ve ortanca ağabeyleri için iki kızı gönderir. Sıra sultan 

kıza geldiğinde kız küçük şehzade olmadan yukarı çıkmak istemez ancak küçük şehzade 

kızı dinlemez. Bunun üzerine kız küçük şehzadeye  üç tel saç verir ve bu saç telleri 

birbirine vurduğunda ak koyun üstüne düşerse yukarıya, kara koyun üstüne düşerse yerin 

yedi kat dibine gideceğini söyler. Küçük şehzade ağabeyleri tarafından yarı yolda 

bırakılır, yukarı çıkamaz. Kızın verdiği saç tellerini birbirine vurur ve kara koyun üstüne 

düşerek yerin yedi kat dibine iner. 

Küçük şehzade ağabeylerinin ihaneti ile kuyunun dibinde kalırken ağabeyleri de 

babalarının yanına gider ve devin kardeşlerini öldürdüklerini ancak onların da devi 

öldürdükleri yalanını söylerler. O sırada yerin yedi kat dibindeki küçük şehzade bir ev 

bulur ve geceyi orada geçirir. Evde yaşadığı kadından bir su istediği sırada kadın ona ağzı 

kilitli bir testiden çok kötü bir su verir. Kadın, kasabada herkesin bu suyu içmeye mecbur 

olduğunu çünkü tek çeşmeleri olduğunu ve o çeşmenin de önünde bir ejderha yattığını 



72 
 

söyler. O çeşmeden de ancak yılda bir aralarından bir kurban vererek su alabildiklerini 

söyler. Küçük şehzade bu yılda bir sultanın kızını kurban verecekleri sırada okunu yayını 

hazırlar ve ejderhayı yedi başından vurur. Sultan kız küçük şehzadeyi alır babasının 

yanına götürür, olanları anlatır. Padişah küçük şehzadeden ne dilerse dileyebileceğini 

söyler ve şehzade padişahtan biraz süre ister. Günlerden bir gün şehzade bir ağacın 

gölgesinde dinlenirken bir yılan tarafından öldürülecek olan Zümrüdüanka Kuşu’nun 

yavrularını kurtarır. Zümrüdüanka Kuş’u şehzadenin bu yardımı karşısında onu 

yeryüzüne çıkarabileceğini söyler ancak onu yeryüzüne çıkarabilmek için kırk koyunun 

kesilip yüzülmesi, kırk tulum da şarap olması gerektiğini söyler. Bütün bu istekler üzerine 

şehzadenin aklına padişahtan ne dilerse dileyebileceği gelir ve Zümrüdüanka Kuşu’nun 

isteklerini alıp yola koyulur ve yukarıya çıkar. 

Memleketine geldiği sırada bir kasap dükkânına girer, başına uygun bir deri bulup 

takke yapar. Oradan çıkıp bir pazara gider ve bir çobanla elbiselerini değiştirir. Keloğlan 

kılığında babasının has bahçesinde düzmece Keloğlan olarak işe başlar. Düzmece 

Keloğlan bahçıvanbaşı bahçeden gittiği sırada kuyudaki  kızdan aldığı büyülü kıllar 

sayesinde bir fellah çağırır ve bahçeyi mahveder. Bahçıvanbaşı bahçeye döndüğünde 

Keloğlan'ı suçlarken, saraydaki kızlar gerçek suçlunun cin olduğunu söyler. 

Bahçıvanbaşı, hasar gören bahçeyi yeniden düzenlemek zorunda kalır. Düzmece  

Keloğlan bahçıvanbaşının yokluğunda tekrar fellah çağırır ve bahçeyi daha da büyük bir 

yıkıma uğratır. Bu sefer sadece çiçekler değil, tüm bitkiler kökünden sökülür. 

Bahçıvanbaşı bu sefer bütün söylenenlere rağmen kimseyi dinlemez ve Düzmece 

Keloğlan’ı işten atar. Düzmece Keloğlan bu sefer de bir kuyumcu dükkânına işe girer. 

Burada Düzmece Keloğlan zor durumda kalan kuyumculara beklenmedik bir çözüm 

sunar. Üç prensesin imkansız taleplerini yerine getirmek için büyülü güçlerini kullanır ve 

kuyudaki kızdan aldığı kıllar sayesinde sihirli eşyalar yaratır. Ustaları Keloğlan'ın bu 

yeteneğine hayran kalır ve ona tüm mal varlıklarını teklif ederler ancak Keloğlan 

maddiyat yerine özgürlüğünü ister ve kuyumcudan da ayrılarak bir terzi dükkânına varır. 

Saraydaki kızlar bu sefer de dikilen elbiseleri beğenmez ve terzilerden yapılması 

imkansız elbiseler isterler. Düzmece Keloğlan daha önceki çalıştığı yerlerde olduğu gibi 

burada da kılların yardımı ile terzilere yardım eder ve kızların istediği tür elbiseleri diker. 

O sıra sarayda düğün vardır. Düzmece Keloğlan’ın ustası da düğüne gitmeyi, cirit 

oyununu seyretmeyi ister ancak Düzmece Keloğlan ustasına dükkânda kalmak istediğini 

söyler. Ustası gittikten sonra Düzmece Keloğlan kılları birbirine sürter ve tekrar fellahı 



73 
 

çağırır, ondan bir at, elbise ve cirit değneği ister. Bu cirit turnuvasında diğer şehzadeleri 

yener. Düğün meydanını üç gündür altını üstüne getiren bu oğlanı padişahın önüne 

atarlar. O sırada küçük şehzade babasına bütün başından geçenleri anlatır. Babası bütün 

bu olanlar karşısında kardeşlerine ne yapmak istediğini sorar. Küçük şehzade büyük kızı 

büyük ağabeyine ortanca kızı ortanca ağabeyine ve onlara birer konak ve toprak 

bağışlanmasını bu süre içerisinde de sürgüne gönderilmelerini ister. Padişah oğlunun 

isteklerini kabul eder, kırk gün kırk gece düğün yapılır. Küçük şehzade karısını alıp saraya 

dönerken ağabeyleri de konaklarının yolunu tutar. 

2.3. Yılan Padişahı Şahmaran8 

Geçmiş zamanların birinde bir delikanlı ormandan odun kesip satarak geçindiği 

sıralarda bir gün bir ağacın dibine oturur ve bir bal kuyusu bulur. Bu balı kovaya 

doldurarak odun satmayı bırakır ve bal satarak daha çok para kazanır. Bulduğu bal 

kuyusunu komşusuna da söyler ve bütün balı çıkarırlar. Delikanlının günün birinde balı 

biter ve tekrar kuyuya gitmek ister. Bal olmasa bir umut bulurum düşüncesi ile kuyuya 

iner. Kuyunun dibinde bulduğu bir kapıyı açar ve karşısına yığın yığın yılanlar çıkar. 

Yılanlar tam delikanlıyı yemek üzereyken bir ak yılan durmalarını söyler. Ak yılan 

delikanlıya onun balını alıp sattığını ve kendine fayda sağladığını ancak artık buradan 

çıkamayacağını söyler. Ak yılan delikanlıya zarar vermez, acıktığında ak taşı yalayarak 

açlığını ve susuzluğunu giderebileceğini söyler. Günler geçtikçe delikanlı ak yılan ile 

konuşmaya başlar ve onun Şahmaran olduğunu öğrenir. Şahmaran’dan onu kurtarması, 

buradan çıkarması için yardım ister. Şahmaran delikanlıyı burada olduğunu, yerini 

kimseye söylemesi koşuluyla onu serbest bırakır.  

 Delikanlı aylarca ortalardan kaybolduktan sonra ailesine kavuşur, ağlaşır ve 

büyük mutluluk yaşar. Günün birinde şehrin padişahı hastalanır ve büyücüler padişahın 

bu hastalıktan kurtulması için Şahmaran’ı gören kişinin lazım olduğunu söyler. 

Büyücüler Şahmaran’ı gören delikanlıyı padişahın huzuruna getirir. Delikanlı bütün 

inkarlarına rağmen kendini inandıramaz. Büyücüler Şahmaran’ı gören kişinin teninin 

alaca olduğunu söyler. Padişah bunun üzerine bir hamam yaptırır ve herkesi oraya çağırır. 

Delikanlıyı da zorla hamama götürürler ve teninin alacasını görürler. Delikanlıya türlü 

eziyetler çektirdiklerinden sonra Şahmaran’ın yerini söyler ancak Şahmaran’ı gidip 

kendisinin getirmesini ister.  

 
8 Mustafa Gültekin, Kazan Tatar Masalları (İnceleme Metinler), Atatürk Kültür Merkezi, Ankara 2013, s. 478-485. 



74 
 

 Şahmaran delikanlının sesini işitir. Delikanlı çektiği bütün eziyetleri Şahmaran’a 

anlatarak kendini affettirir. Şahraman delikanlıya bu işten kurtulması için ona akıl verir. 

Şahmaran’ı pişirecekleri sırada onu üç parçaya kesmesini ve suyunu ayrı ayrı koyması 

gerektiğini ve ilk kaynayan su ile en son kaynayan suyun yerini değiştirmesini söyler. 

Delikanlı Şahmaran’ın dediklerini yapar ve değiştirdiği suların ne işe yarayacağını o da 

bilmeden son kaynayanı kendisi içer. Kim Şahmaran’ın başını içerse başı düzelir, kim 

karnını yerse içi düzelir ve kim kuyruğunu yerse de ayakları düzelir. Üçüncü kaynayan 

suyu içen de bütün hayvanların dilini bilir. Delikanlı artık bütün hayvanların dilini bilir. 

2.4. Ak Kurt9 

Eski zamanlarda bir padişahın karısını bir dev kaçırır. Padişah uzun zaman karısını 

arar ancak bulamaz. Padişahın büyük oğlu babasından annesini bulmak için yüz asker ve 

bir yıl yetecek kadar para ve azık alarak yola çıkar. Bir ormanın içine varır ve karşısına 

bir Ak kurt çıkar. Ak kurt büyük şehzadenin ve arkadaşlarının orada kalmasına izin 

vermez. Büyük şehzade ve arkadaşları da ak kurda kötü davranınca ak kurt onları taşa 

çevirir. Büyük şehzade uzun zaman dönmeyince padişahın iki ortanca oğlu annelerini 

aramak için yola koyulurlar. Onlar da ilerledikçe bir sulak yere varırlar, onların da 

karşısına Ak kurt çıkar ve onları da taşa çevirir. Büyük şehzadenin annesini aramaya 

çıkmasından iki yıl, ortanca şehzadelerin annelerini aramaya çıkmasından da bir yıl geçer. 

Bu sefer annelerini aramaya en küçük şehzade çıkar. Küçük şehzade ağabeyleri gibi 

babasından ne yüz asker ne de azık ister sadece bir yıl yetecek kadar para ister.  

Küçük şehzade de günler, aylar geçtikten sonra ağabeylerinin olduğu ormana 

gelir. Aynı kurt küçük şehzadenin de karşısına çıkar. Küçük şehzade ağabeylerinin aksine 

ak kurtta karşı saygılı olur ve onu kırmaz. Durum böyle olunca ak kurt küçük şehzadeye 

ormanda kalmasına izin verir. Ak kurt ile araları daha da iyi olmaya başlar ve küçük 

şehzade ak kurttan ağabeylerini eski hallerine döndürmesini ister ve bir dua okuyarak 

ağabeyleri eski haline çevirir ve ortanca ağabeyleri şehirlerine geri dönerler. Büyük 

ağabey küçük şehzade ile kalır. Küçük şehzade artık yola koyulmaları gerektiğini ve 

ormandan ayrılmaları için ak kurttan izin ister. Ak kurt küçük şehzadeye ormanda 

karşılarına çıkabilecek tehlikelere ve zorluklara karşı ona bilgi verir ve karşısına çıkacak 

türlü zorluklar karşısında nasıl davranması gerektiğini anlatır. 

 
9 Mustafa Gültekin, Kazan Tatar Masalları (İnceleme Metinler), Atatürk Kültür Merkezi, Ankara 2013, s. 519-544. 



75 
 

 Şehzade ak kurt ile vedalaşıp yola koyulur karşısına bir Ala aygır çıkar ve küçük 

şehzade hemen Ala aygırın yelesine yapışır. Ala aygır ile çıktığı yolculukta ateş dağında, 

denizde, büyük ve kara ormanda… Hiçbir koşulda Ala aygırı bırakmaz. Bu yolculuk 

sonunda küçük şehzade Ala aygırdan ayrılır ve yola devam eder ve karşısına bir Simurg 

kuşu çıkar. Bu Simurg kuşu ak kurtun kendisidir. Küçük şehzade Simurg kuşu kılığındaki 

Ak kurt sayesinde Kaf dağına kadar ulaşır. 

 Küçük şehzade annesini aramaya çıktığı yolculukta karşısına bir bakır saray çıkar 

ve orada ona kapıyı açan kız ile nikahlanır.  Yoluna devam eder ve bu sefer karşısına bir 

gümüş saray çıkar ve burada da bir kız ile nikahlanır. Yoluna devam eder bu sefer de 

karşısına bir altın saray çıkar. Altın sarayda karşısına annesi çıkar. Annesini oğlunun 

kemiklerinin sağlamlığını kontrol etmek ister ve yeteri kadar güçlü olmadığını görünce 

oğluna üç ay güçlenmesi için süre verir. Küçük şehzade elmalar yiyerek gücünü 

toplamaya başlar ve gücü devin gücü ile aynı seviyeye gelir. Küçük şehzade annesi ile 

dönüş yoluna geçer. Annesi dönüş yoluna geçtikleri sırada önce altın sarayı sihirle altın 

yumurtaya çevirir daha sonra gümüş sarayı da yumurtaya çevirerek yanına alır. Yola 

devam ettikleri sırada bu sefer bakır saraya uğrarlar ancak bu sarayın devi gelmiştir. 

Küçük şehzade dev ile savaşır ve sonunda onu öldürür. Yola devam ettiği sırada karşısına 

içinde ihtiyarların, koca karıların yaşadığı türlü saraylar çıkar. Bu sırada bir süre 

annesinden ve eşlerinden ayrı kalır ancak sonunda annesinin eşlerinin yanına ulaşır. Hep 

birlikte ak kurdun ormanına gelirler. Ak kurda da yanlarında götürdükleri kızlardan birini 

vererek yola devam ederler ve her kişi kendi şehrini tanır, şehirlerine gider. Padişah 

oğullarını, gelinlerini ve karısını da karşılar. Padişah karısını alıp evlerine döner. küçük 

şehzade ağabeylerine düşen kızları da onlar ile nikahlar. Ağabeyler de kendi karılarını 

alıp evlerine dönerler. Küçük şehzade de üç karısı ile birlikte sarayında yaşamaya devam 

eder. 

2.5. Helvacı Güzeli10 

Evvel zaman içinde bir adam hacca gitmeye karar verir. Bunun için de kızını ve 

karısını imama emanet eder ve yola çıkar. Adam oğlu ile birlikte gittikten sonra imam sık 

sık eve uğramaya başlar ve kıza aşık olur. Bir cadı karısı bulup kızı ona yapmasını ister. 

Cadı karısı günlüğüne bir hamam kiralar ve kızı da kandırarak hamama götürür. 

Hamamda cadı karısından başka kimse yoktur. Cadı karısı soğuk suyu bahane eder ve 

kızı orada yalnız bırakır. Kız yıkandığı sırada imam hemen yanına gelir. Kız durumu 

 
10 Saim Sakaoğlu, Gümüşhane ve Bayburt Masalları, Akçağ Yayınları, Ankara 2002, s.445-450. 



76 
 

anlayınca imama oyun eder ve oradan kaçar. İmam bu davranış karşısında kızın babasına 

bir mektup yazar ve kıza iftira atar. Baba bu mektup üzerine oğlunu kardeşini öldürmesi 

için eve yollar. Delikanlı eve döndüğünde sorup soruşturur ve bu durumda kardeşine bir 

oyun yapıldığını anlar. Kardeşini de alır onu bir ormana götürür. Kız bir ağacın tepesinde 

saklanırken karşısına bir şehzade çıkar. Şehzade kızı da alıp saraya döner ve evlenirler. 

Aradan uzun bir zaman geçer ve üç çocukları olur. Gün gelir kız annesini ve babasını 

görmek ister. Şehzade işlerinin yoğunluğu sebebi ile karısını vezir ile beraber yola koyar. 

Yolculuk sırasında vezir de kıza göz koyar ve onu çocuğu ile tehdit eder. Kız vezire de 

oyun eder ve ondan kaçar. Durum böyle olunca vezir de saraya döner ve kocasına 

karısının çocukları da alıp kaçtığı yalanını söyler. 

 Kız babasının memleketine gelir ve Keloğlan kılığına girerek iş arar. Bir 

helvacının yanına çırak olarak işe başlar. Kız o kadar helva satar ki adı Helvacı Güzeli’ne 

çıkar. O sırada Helvacı Güzeli’nin kocası karısını aramak için kızın memleketine gelir. 

Helvacı Güzeli’nin dükkânına varırlar, kız bunları tanır ve misafir etmek ister. Kız onlara 

helva yapacağı yerde babasına, imama ve vezire de rastlar. Helvacı Güzeli helva yapmaya 

başlamadan önce herkesten bir hikâye anlatmasını ister ve en sonunda da kendisinin bir 

hikâye anlatacağını söyler. Bu sırada da ne dışarıdan birini alır ne de dışarıya birini 

gönderir. Helvacı Güzeli hikâye anlatmaya başlar ve önce imam gitmek ister ardından 

vezir rahatsız olmaya başlar. En sonunda Helvacı Güzeli daha fazla dayanamaz ve 

babasının karşısına çıkar bütün gerçekleri anlatır, babası ve kocası ile barış. 

2.6. Konuşan Bebek11 

Günün birinde padişahın oğlu gölün kıyısına gezmeye gider. O sırada gölden bir 

kurbağa çıkar ve şehzade kurbağanın sesine vurulur. Oğlan her gün o göle gidip o 

kurbağayı yakalamaya çalışır ve günün birinde yakalar, saraya götürür. Oğlan gezmeye 

çıktığı günlerde odanın temizlendiğini, yemeklerin hazır olduğunu görür. Bir gün 

kurbağayı sakladığı yerde bir kız görür. Bunu gören annesi babasına oğlunun ona layık 

bir kız getirdiğini söyler ve babası hemen kızı kendine alması için bir cadı karısı bulur. 

Babası oğlundan kurtulmak için oğlunu annesinden anahtarı alması için öte dünyaya 

gitmesi gerektiğini söyler. Oğlan düşüne düşüne eve varır, karısı peri kızı olduğu için de 

meseleyi anlar. Karısı göle gidip bir gül çubuğunu alıp suya vurmasını ve sonucunda 

kendi annesinin çıkacağını ve ondan eşeği istemesini söyler. Oğlan göle gider, gül 

 
11 Saim Sakaoğlu, Gümüşhane ve Bayburt Masalları, Akçağ Yayınları, Ankara 2002, s.303-304. 



77 
 

çubuğunu vurur ve karşısına kaynanası çıkar, ondan eşeği ister. Oğlan eşeğin üstüne biner 

ve anahtarları aramaya gider. Oğlan yolda annesinin cayır cayır yandığını görür ve 

babasından onu öldürüp karısını kendisine almasını söylediği için böyle yandığını söyler. 

Oğlan anahtarların yerinin odanın eşiğinin altında olduğunu öğrenir. Oğlan babasına 

anahtarların yerini söyler. Babası da anahtarları bulunca üzülür ve cadı karısının verdiği 

akıl ile bu sefer de oğlundan bütün askerlerin üzerinde yemek yediği ancak yarısının boş 

kaldığı bir halı ister. Oğlan durumu karısına anlatır ve karısı tekrar göle gitmesi 

gerektiğini söyler. Oğlan halıyı da babasına ulaştırır. Bu sefer babası körpe bir çocuğu 

konuşturmasını ister. Oğlanın karısı kocasını tekrar annesine yollar. Kaynanasından 

aldığı çocuğu babasına getirirken çocuk konuşmaya başlar. Oğlan çocuğu babasına verir, 

çocuk konuşmaya başlar ve oğlanın babasını taşa çevirir. 

2.7. Nardaniye Hanım12 

 Bir adamın on iki on üç yaşlarında bir kızı vardır. Kızın annesi ölünce babası birisi 

ile evlenme kararı alır. Kızı babasına hocası ile evlenmesini söyler, babası da kabul eder. 

Babası evlendikten sonra aradan uzun bir zaman geçer ve üvey anne kızını kıskanmaya 

başlar ve kocasına kızının artık genç olduğunu, eğlenmesi gerektiğini söyler. Kızı kıra 

gönderir. Üvey anne kızın ardından evde tuzlu bir poğaça yapar, bir testiye de su ile yılan 

koyar. Kız poğaçayı yer, suyu içer, yılanı da yutar. Kızın günden güne karnı şişmeye 

başlar. Durum böyle olunca üvey anne kocasına kızının kötü işler yaptığına dair inandırır. 

Adam kızına kıymaya cesaret edemez ve kızını alır bir dağın tepesine götürür, bırakır. 

Kız babası gittikten sonra karnındaki yılanlar ağzından çıkar. Bir yola koyulur ve Kırk 

Haramiler’in evine varır. Kırk Haramiler kızı kendilerine kardeş bilip evlerine alırlar.  

 Üvey anne kızının ölmediğini öğrenir ve kızı öldürmek için yeni planlar yapar. 

Bir sepet kiraz alır, kirazları zehirler, kıza götürür. Kız kirazları kuşlara verir, kendi 

yemez. Aradan bir zaman daha geçer üvey anne yine kızının ölmediği haberini alır. Bu 

sefer de bir sakız alır, sakızı zehirler. Kız sakızı ağzına atar ve düşer bayılır. Akşama Kırk 

Haramiler gelir kardeşlerini altın bir tabuta koyarlar. Bunlara padişahın oğlu rast gelir ve 

tabutu onlardan alır. Şehzade tabutu alır odasına saklar.  Günün birinde oğlanın lalası 

odaya girer, tabutu açar kızı görür. Kızın avucundaki sakızı tutup çıkarır. Kız uyanır. Lala 

şehzadeye haber verir ve Nardaniye Hanım ile kırk gün kırk gece düğün yaparlar. Şehzade 

 
12 Naili Pertev Boratav, Zaman Zaman İçinde, İmge Kitapevi, Ankara 2009, s. 114-120. 



78 
 

karısının başından geçenleri öğrenince de kızın babasını getirtir. Baba bütün gerçekleri 

öğrenince kızı ile barışır, üvey anne de ettiklerinin cezasını çeker. 

2.8. Ağlayan Narla Gülen Ayva13 

 Memleketin birinde bir padişahın hiç oğlu olmaz. Günün birinde karısı tekrar 

hamile kalınca tekrar kız doğurursan seni de kızını da öldürürüm diye tehdit eder. Kadın 

gün gelip kız evlat dünyaya getirir. Kocasından korktuğu için de bebeğin erkek doğduğu 

yalanını atar. Aradan zaman geçtikten sonra çocuğun sünnet zamanı geldiğini düşünen 

padişah bir sünnet töreni düzenler. Kız babasının korkusundan kaçar, gider. Kız babasının 

tarlalarından birine gittiği sırada karşısına bir at çıkar. At kızdan olanları öğrenince ona 

yardım eder. Kız atın üstüne biner, babasının yanına gider. Babasından sünnet olmadan 

önce cirit oynamak istediğini söyler. Kız meydanda bir süre oynadıktan sonra atı ile 

birlikte kaçar gider. At kızı bir memlekete götürür ona da birkaç kıl verir. Kılları ne zaman 

birbirine sürterse de geleceği söyler. 

 Kız bir ahçıbaşının yanında erkek kılığında işe başlar. Akşam olunca çalıştığı 

yerde bir telaş başlar. Kız oradakilere bu telaşlarının sebebini sorunca yılda bir defa gelip 

padişahın yiyen devin geleceğini öğrenir. Kız kılları birbirine sürer ve attan devi 

öldürmek için bir kılıç ister. Kız saraya girip devi öldürür, bir kulağını da kesip cebine 

koyar. Padişah devi öldürenin kim olduğunu öğrenince erkek kılığındaki kız ortaya çıkar. 

Devin kulağını gösterir. Padişah bu durum karşısında ne muradı varsa isteyebileceğini 

söyler. Kız padişahın allar giyen cariyesini ister. Allar giyen kız da babasından düşünmek 

için zaman ister. O sırada odasında periler padişahının oğlunu çağırır ve ondan akıl ister. 

Periler padişahının oğlu oğlandan kurtulmak için kıza akıl verir ve onu devlerin şimşir 

tarağını almaya göndermesini söyler. Kız bütün olanları kapının deliğinden izler. Kız 

babasına isteğini söyleyince padişah kıza sorar, kız da kabul eder. Kız atın verdiği kılları 

yine birbirine sürer ve devlerin memleketine gider, tarağı alıp getirir. Ertesi gün padişahın 

kızı tekrar babasından zaman ister, tekrar periler padişahının oğlu ile görüşür ve bu sefer 

de devlerin aynasını ister. Kız yine kılları birbirine sürer, aynayı da getirir. Ertesi gün olur 

kız bu sefer devlerin kilimini ister. Kız devlerin memleketindeki kilimi aldığı sırada 

devlerden birinin bedduasını alır ve kız iken erkek olur. Oğlan kıza istediği kilimi de 

getirir ama kız yine zaman ister. Peri padişahının oğlu ile yine konuşur, plan yapar. Bu 

sefer oğlandan ağlayan nar ile gülen ayva ağaçlarının meyvesini getirmesini ister. Oğlan 

zorlu mücadelelerden sonra ağlayan narla gülen ayva ağaçlarının meyvesini de getirir. 

 
13 Saim Sakaoğlu, Gümüşhane ve Bayburt Masalları, Akçağ Yayınları, Ankara 2002, s. 311-317. 



79 
 

Padişah kızına başka arzusu olup olmadığını sorunca kız başka arzusunun olmadığını 

söyler. Oğlan karısını da alıp memleketine gider. Babasına bütün olanları anlatır. Kırk 

gün, kırk gece düğün yaparlar. 

2.9. Değirmenci ile Tilki14 

 Bir değirmencinin tavuklarına kurnaz bir tilki göz diker ve değirmenciyi 

kandırarak bir tavuk alır. Kurnaz tilki bu yiyip bir padişaha gider ve padişaha yalan bir 

haber vererek padişahı korkutur. Padişahın kızını değirmenciyle evlendirmek zorunda 

kalması için bir plan yapar. Tilki değirmenciyi kandırarak padişahın sarayına götürür ve 

onu padişahın damadı yapar ancak tilki değirmencinin sürekli elbiselere bakmasından 

şüphelenir ve padişaha yalan söyleyerek değirmencinin yeni elbiseler istemesine neden 

olur. Tilki kurnazlıkları ile değirmenci ile padişahın kızını evlendirir. Beraberce yola 

çıkarlar. Karşılarına çıkan bir saraydaki devleri yakar.  

Günün birinde tilki değirmenciye bu kadar yaptığı iyilik karşısında ölürse ne 

yapacağını sorar ve değirmenci de ona  ölürse onu tavana asacağını söyler. Tilki bir gün 

yalandan ölür. Değirmenci avdan gelince tilkinin ölüsünü camdan atar ancak tilki 

ayaklarının üzerine düşer. Aradan birkaç yıl geçer tilki gerçekten ölür, onu zembile koyup 

tavana asarlar. Bir zaman sonra tilki kokmaya başlayınca tilkinin gerçekten öldüğünü 

anlarlar ve kaldırıp kapı dışarı atarlar. 

2.10. Keloğlan ile Köse15 

 Günün birinde adamın biri ölmek üzereyken üç oğlunu yanına çağırır ve o 

öldükten sonra Köse’den uzak durmalarını söyler. Babaları öldükten sonra üç oğlan 

anneleri ile birlikte kalakalmışlar ve bir kazanç kapısı aramaya başlarlar. Büyük oğlan 

gurbete gitmeye karar verir ve Köse’ye rastlar. Köse büyük oğlanı yanında çalışmaya alır 

ancak tek şartı vardır. Eğer oğlan darılırsa derisini çıkaracağını söyler. Büyük oğlan 

Köse’ye dayanamaz ve oğlanın gönünü çıkarıp öldürür. Aradan zaman geçtikten sonra 

ortanca oğlan yola çıkar ve Köse ile denk gelir. O da Köse ile aynı anlaşmayı yapar, o da 

Köse’ye dayanamaz ve ölür. Küçük oğlan da ağabeylerinin peşlerinden iş aramaya çıkar 

o da Köse’ye denk gelir ve Köse’nin durumunu anlar. Onunla da aynı anlaşmayı yapar ve 

işe başlar. 

 
14 Saim Sakaoğlu, Gümüşhane ve Bayburt Masalları, Akçağ Yayınları, Ankara 2002, s. 276-278. 
15 Age., s. 527-531. 



80 
 

Keloğlan Köse’nin verdiği her işte Köse’ye zorluk çıkartır. Önce öküzünü yer, 

kızını öldürür. Keloğlan bütün bu yaptıklarının sonunda Köse’ye darılıp darılmadığını 

sorar ancak Köse darıldım demez. Günün birinde Keloğlan’dan bir şekilde kurtulması 

gerektiğini kafaya koyar ve Keloğlan’ı öldürmek için türlü planlar yapar ancak bütün 

planları elinde patlar. En sonunda karısı ile kaçmaya karar verir. Keloğlan da kaçarken 

yanlarına alacakları sepetin içine saklanır ve onlarla gider. Yolda yürümeye devam 

ettikleri sırada Köse bir plan daha yapar ancak Keloğlan Köse’nin bu planını da duyar. 

Gece olup yattıkları sırada Keloğlan Köse’nin karısı ile yerlerini değiştirir. Köse Keloğlan 

sandığı karısını suya yuvarlar ve hemen kaçmaya başlar ancak Keloğlan tekrar karşısına 

çıkar ve yine darıldığını söylemez. 

Köse bütün bu olanlara artık dayanamaz ve kendini öldü olarak gösterir. Keloğlan 

mezarlığa gider ve çobanlardan birinin keçisinin zilini alıp boynuna takar ve keçi taklidi 

yapmaya başlar. O sırada Köse mezar içinden söylenmeye başlar. Keloğlan toprağı 

meleyerek eşmeye başlar ve Köse’nin karşısına çıkar. Köse mezarda da Keloğlandan 

kurulamaz ve darıldığını söyleyerek Keloğlan tarafından öldürülür. Keloğlan Köse’nin 

evine gelir, neyi var neyi yok alıp annesinin yanına gider. 

2.11. Avcı Mehmet16 

 Zamanın birinde Avcı Hasan hastalanır, oğlu Avcı Mehmet’i yanına çağırır. Artık 

gününün dolduğunu söyler ve ona her tarafa ava gidebileceğini ancak filanca dağına 

gitmemesi gerektiğini vasiyet eder. Avcı Hasan ölünce Avcı Mehmet babasının işini 

devam ettirir, babasının gitme dediği dağa gider. Dağda çamın altında bulduğu postu 

sırtına geçirir. Avcı Mehmet’i görenler de hemen padişaha haber verir. Padişah Avcı 

Mehmet’i çağırır ve postu ondan alır. Padişah birinci vezirine Avcı Mehmet’e post 

karşılığı iki yüz altın vermesini söyler ancak vezir altını kendisi alır, Avcı Mehmet’e iki 

yüz dayak atar. Avcı Mehmet korkusundan kimseye bir şey demez, evine döner. Olanları 

annesine anlatır. 

 Bir cadı padişaha gidip falanca yerde dünya güzeli bir kız olduğunu söyler. 

Padişah da bu kızı getirmesi için Avcı Mehmet’i çağırtır. Padişah Avcı Mehmet’e 

Cimcime Sultan’ın bir kızı olduğunu ve o kızı kendisine getireceğini söyler. Avcı Mehmet 

padişahtan kırk gün müsaade ister. Avcı Mehmet annesine gelir sorar, akıl ister. Annesi 

Avcı Mehmet’e babasının bir arkadaşını söyler. Avcı Mehmet babasının arkadaşını gider, 

 
16 Saim Sakaoğlu, Gümüşhane ve Bayburt Masalları, Akçağ Yayınları, Ankara 2002, s. 292-296. 



81 
 

bulur. Avcı Mehmet’in babasının arkadaşı Mehmet’e babasının bir tazısı olduğunu ve o 

tazı takip etmesi gerektiğini söyler. Avcı Mehmet tazının peşinde yola koyulur. 

 Tazı nereye giderse oraya giden Avcı Mehmet yolda dağları tartan adam ile 

karşılaşır. Olanları adama anlatır. Adam sen yoluna devam et ben geleceğim, der. Yola 

devam eden Avcı Mehmet bu sefer yerleri dinleyen adama rastlar. Onunla da aynı sohbeti 

gerçekleştirdikten sonra yoluna devam eder ve araz yutan adam ile karşılaşır. Ona da 

olanları anlatır ve yoluna devam eder. Arkasına baktığında üçünün de peşinden geldiğini 

görür. Sonunda bir saraya varırlar ve padişahın üç vaadini dinlerler. Padişah önce şehrin 

ortasındaki büyük kayanın yerinden kaldırılacağını, bütün ordularının yemeğini bir 

öğünde yiyeceklerini ve son olarak da uzak yerdeki devlerin kapısında asılı duran 

bülbülleri getireceklerini söyler. Dağları tartan şehrin ortasındaki kayayı tutup kaldırır. 

Araz yutan bütün askerlerin yemeklerini yer, bitirir. Ertesi gün de yer dinleyen devlerin 

uyuyup uyumadıklarını dinler ve bülbülleri alır, gelir. Padişah düğünü yapıp, kızını 

bunlarla gönderir. Avcı Mehmet yolda giderken daha önce verdiği post karşılığında dayak 

yediğini hatırlar ve bu seferde aynısı olacağı korkusuna kapılır ve olanları kıza anlatır. 

Kız bunu dert etmemesini, padişahın yanına gittiklerinde gerçekleri anlatacağını 

söyleyerek yola devam ederler. Padişahın huzuruna çıktıklarında padişah ikinci vezirini 

çağırır ancak kız her şeyi padişaha anlatır, Avcı Mehmet’i başvezir yapmasını ve kızını 

da Avcı Mehmet’e vermesini söyler. Padişah kızın güzelliğini görünce onu kırmaz önce 

Avcı Mehmet’in sonra da kendi düğününü yapar. 

2.12. Ateşkâr Oğlan17 

 Bir babanın üç erkek ve üç kız çocuğu vardır. Babaları çocuklarına, ben öldükten 

sonra kız kardeşlerinizi kim isterse ona verin, mezarıma da her biriniz üçer gün bekleyin, 

diye vasiyet eder. Bir gün babaları öldükten sonra kapı çalar ve bir tilki gelir, en büyük 

kız kardeşle evlenmek istediğini söyler ancak büyük ve ortanca kardeş babalarının 

vasiyetine uymaz, kız kardeşini bir tilkiye vermek istemez. Bunun üzerine küçük kardeş 

vasiyeti yerine getirmek ister ve tilkiye kız kardeşini verir. Tilki, tilkilerin padişahıdır. 

Ziynetleri toplar kızı alıp götürür. 

Diğer yıl kapı yeniden çalar. Bu kez bir atmaca kuşu gelir. Kuş ortanca kız kardeşi 

ister ancak büyük ve ortanca kardeşler yine vermek istemez. Küçük kardeş vasiyeti yerine 

getirir ve ortanca kızı da atmaca kuşuna biraz çeyiz karşılığında verir. 

 
17 Umay Günay, Elazığ Masalları, Atatürk Üniversitesi Basımevi, Ankara 1975, s. 300-306. 



82 
 

Ertesi yıl geldiğinde küçük kız kardeşi de istemeye bir şahin kuşu gelir. Büyük ve 

ortanca  kardeş vermek istemese de küçük kardeş kızı verir. Sıra babalarının mezarını 

beklemeye gelir. Büyük kardeş bir mum alır ve beklemeye başlar fakat bir tilki gelerek 

mumu söndürür. Ortanca kardeş gelir bir mum yakar ve beklemeye başlar bu kez de bir 

atmaca gelir mumu söndürür. Üçüncü gün küçük kardeş mumunu alıp beklemeye gider 

ve onun mumunu da bir şahin söndürür fakat küçük kardeş eve dönmek yerine mumu 

yakacak bir ateş arar. Uzakta bir ışık görür ve yola koyulur. Bir süre yol gittikten sonra 

bir ihtiyar görür. Beyaz ve siyah ip olan bu ihtiyar beyaz ipi sarmakla uğraşırken küçük 

kardeş neden ipi sardığını sorar. Yaşlı adam geceleri kısaltmak ve hastalara şifa olmak 

için ipi sardığını söyler. Siyah ipinde ne kadar uzağa atılırsa o kadar gecelerin uzadığını 

söyler. Küçük kardeş siyah ipi atıp geceyi uzatmak ister ki mumunu yakacak bir ateş 

bulsun ancak ihtiyar hastalar var geceler uzamasın diye razı gelmez. Oğlan yine de siyah 

ipi atar geceyi uzatır. Oğlan gördüğü ışığa doğru yola devam eder. Işık gördüğü yer kırk 

başlı, insan eti yiyen devlerin bölgesidir. Oğlan devlerin zorla kaldırdıkları kazanı orada 

tek başına kaldırınca devler korkar, ona bulaşmazlar ve kardeş olmayı teklif ederler. 

Oğlan devlerin kardeşlik teklifini kabul eder. Devler de ondan bir istekte bulunarak çok 

yüksekteki bir kalede çok güzel bir kızın olduğunu ve oğlandan bu kızı onlara 

getirmelerini isterler. Oğlan da kızı kaleden çıkaracak iken babası gelir oğlanın 

cengaverliğini görüp kızı ona vermek ister. Ayrıca kaledeki kırk odanın da anahtarını 

verir. Yalnız kırkıncı odayı açmamasını, orada ateşten bir adam olduğunu, onu öldürüp 

kızı da kaçıracağını söyler. Oğlan kendine çok güvenip kapıyı açınca Ateşkâr serbest kalır 

ve kızı kaçırır. Oğlan da peşlerine koyulur. Yolda büyük kız kardeşin olduğu tilki 

padişahının kalesine gider. Tilki padişahı Ateşkâr’dan kızı kurtarmanın imkânı 

olmadığını söyler. Oğlan yine yollara koyulur. Bu kez ortanca kız kardeşin olduğu atmaca 

kuşun kalesine denk gelir. Burada atmaca kuş da Ateşkâr’dan nişanlısını kurtarmanın bir 

yolu olmadığını söyler.  Oğlan yine yollara koyulur. Bu sefer küçük kız kardeşin olduğu 

şahin kuşunun kalesine denk gelir. Burada şahinden yardım ister. Şahin, tilki ve atmacayı 

da çağırıp oğlanın nişanlısını kurtaracaklarını söyler. Ateşkâr’ın ülkesini bulurlar ve kızı 

kurtarmaya koyulurlar. Ateşkâr’ın kalesinde duran nişanlısı küçük oğlanı saçlarıyla 

yukarı çeker. Ateşkâr’ı öldürmenin yolunu ararlar. Kız Ateşkâr’a oyun oynar ve onun 

nasıl ölebileceğini öğrenir. Ateşkâr nasıl öleceğini kıza anlatır fakat bunu yapmamasını 

söyler. Küçük oğlan Ateşkâr’ı nasıl öldüreceğini öğrenir ancak bir türlü öldüremez bunun 

üzerine kızı alıp kaçar. Ateşkâr da peşlerine düşer onlara yetişir. Ateşkâr oğlanı parça 

parça doğrar, kızı da doğrayacakken kız zorla kaçırıldığını söyleyince onu yanında 



83 
 

götürür. Oğlanın parçaları atının terkisinde küçük kızın yanına ulaşır. Şahin kuşu, tilki ve 

atmaca kuşu kayınlarını diriltmek için uğraşırlar. Kuşlar yardım eder ve oğlanı diriltirler. 

Oğlan canlanınca hemen kaleye gider. Orada Ateşkâr’ın atının kardeşini bulur. Kızı 

kaçırır ve ata binerler. Peşlerine yine Ateşkâr ve atı takılır. Atın kardeşi Ateşkâr’ı 

üstünden atmasını ister, o da atar. Oğlan Ateşkâr’ın üstüne atılır, onu parçalar. Nişanlısını 

kurtarır, babasının kalesine gider. Kızı teslim eder.  

2.13. Allah’ın Belası18 

 Günün birinde Keloğlan’ın karısı dünyaya kendi gibi bir karış boyunda bir çocuk 

getirir, adını da Allah’ın Belası koyarlar. Çocuk büyüdükten sonra okula gider, kavgacı 

biri olur. Herkes de gelip babasına şikâyet eder. Babasını da gözü görmeyen çocuk 

babasına da vurur ve babasından bir çelik çubuk ister. Allah’ın Belasından herkes korkar 

bunun üzerine de padişah bütün demircilere emir verir ve bir çelik çubuk yaptırır. Çelik 

çubuğu arabalara yükleyerek Allah’ın Belasına verirler. 

Bu arada da padişahın oğlu rüyasında gördüğü kızı ister. Padişah da oğlu ile 

konuşması için Allah’ın Belasını çağırır. Allah’ın Belası şiddetle çocuktan derdini 

öğrenir. Allah’ın Belası padişaha oğlunun derdini anlatır. Allah’ın Belası padişaha 

oğlunun istediği kızı getirebileceğini ancak ona büyük hazineyi vermesini ve kırk katırla 

kırk katır yükü saman ve bir de adam vermesi gerektiğini söyler. Padişah Allah’ın 

Belası’nın isteklerini yerine getirir. Allah’ın Belası katırları ile beraber devlerin 

mağarasına gelir, içeri girer. O sırada devler kapıdaki kırk katırı da yer. Allah’ın Belası 

da belinden demir çeliğini çıkarıp yere saplar ve devlerden onu çıkarmalarını ister. Bütün 

devler toplanıp çeliği çıkarmaya uğraşır ama çıkaramaz. Çubuğu Allah’ın Belası’nın 

çıkardığını görünce de ondan korkarlar. Ertesi gün Allah’ın Belası devlerin yanına 

uğramaz kızı bulur, kızdan gerçekleri öğrenir. Kızı alıp oğlana götürür. Oğlan kız ile 

birlikte mağarada gezmeye başlar ve bakar ki kırk tane oda var. Kız oğlana otuz dokuz 

odanın anahtarını verir ancak kırkıncı odayı vermez. Oğlan odanın anahtarını alıp odaya 

girer ve bir dev ile karşılaşır. 

Dev oğlanı görünce yanına çağırır. Oğlanın eli deve değince dev zincirlerinden 

kurtulur ve kızı alır, oğlanı da fırlatır gider. O sırada Allah’ın Belası mağaraya gelir ancak 

kızla oğlanı göremez. Diğer devler Sarı devin bir şey yaptığını anlarlar ve odasına 

bakarlar, devi göremezler. Allah’ın Belası devlerden Sarı devin yerini öğrenip yola çıkar. 

 
18 Umay Günay, Elazığ Masalları, Atatürk Üniversitesi Basımevi, Ankara 1975, s. 380-384. 



84 
 

Sarı devin köyünü bulur. Allah’ın Belası Sarı devi çelik çubuğu ile öldüremeyeceğini 

anlayınca kızdan devin sırrını öğrenmesini ister. Sarı devin sırrı da dut ağacındaki 

tavşanın karnındaki böceklerdir. O sırada Allah’ın Belası da yorgun düşer, rüyasında Hızır 

Aleyhisselam’ı görür. Hızır Aleyhisselam Allah’ın Belası’na çok dürüst biri olduğunu, 

kalkıp abdest alıp namaz kılmasını, bismillah deyip dut ağacına sarılmasını söyler. O dut 

ağacına sarıldığında ağaç devrilir, tavşan ortaya çıkar tazıyı da salarsa tavşanın karnındaki 

kutuyu alıp karnındaki böcekler ile de devi öldürebileceğini söyler. Allah’ın Belası 

böcekleri alır, gider devi öldürür. Allah’ın Belası kızı oğlan ile birlikte padişaha teslim 

eder. Büyük hazineyi de padişahtan alıp fakirlere dağıtır. 

Padişah kızı görünce aşık olur ve oğlunun elinden kızı almak için oğlunu kuyuya 

atar. Kız padişahtan kırk gün müsaade ister. Otuz dokuzuncu gün Allah’ın Belası bunlara 

ziyarete gelir ve padişahın yaptıklarını öğrenince padişahı öldürür. Oğlanın bulunduğu 

kuyudan onu kurtarır, kız ile oğlanı evlendirir. 

2.14.Çini Maçın Padişahı19 

Günün birinde bir adam üç oğluna o öldüğü zaman falanca yerde oturan süt 

kardeşinin yanına gitmelerini ve o ne derse onu yapmalarını vasiyet eder. Babaları 

öldükten sonra oğlanlar süt amcalarının yanına giderler ancak amcaları kendi usulüne 

göre üç gün yanlarına uğramaz. Üç gün sonra amcaları gelir ve babalarının vasiyetini 

anlatırlar. Süt amcaları sarayı, tahtı büyük oğlana, filanca yeri ortanca oğlana, filan yeri 

de küçük oğlana verir. Daha sonra bunlara üç kız kardeş ile de evlendireceğini söyler. 

Hocayı çağırır oğlanları evlendirir. Aradan zaman geçtikten sonra oğlanlar 

memleketlerine dönmek isterler, amcalarından izin isterler, yola koyulurlar. Yolda 

dinlenmek üzere bir yerde dururlar, yatarlar. Sabah kalkıp bakarlar ki küçük kardeşlerinin 

çadırının başında bir ejderha. Diğer kardeşler hemen kendi karılarını da alıp oradan 

kaçarlar. Küçük oğlan ve karısı orada kalırlar. 

Ejderha dile gelir ve onlara Çini Maçı’nın hikâyesini öğrenirlerse serbest 

bırakacağını söyler. Bunun üzerine küçük oğlan uzunca bir yola çıkar. Yolculuğu sırasında 

Zümrüdüanka Kuşu’nun yavrularını yılan yemek üzereyken kurtarır. Zümrüdüanka Kuşu 

ile arkadaş olan küçük oğlan kuştan Çini Maçı’nın hikâyesini öğrenmek için yardım ister. 

Zümrüdüanka Kuşu küçük oğlanı hikâyeyi öğreneceği ihtiyarın yanına bırakır. Oğlan 

ihtiyardan hikâyeyi öğrenir ve ejderhanın yanına gider. Ejderha hikâyeyi öğrendikten 

 
19 Umay Günay, Elazığ Masalları, Atatürk Üniversitesi Basımevi, Ankara 1975, s. 517-520. 



85 
 

sonra güzel bir kız olur. Ejderhanın Çini Maçın padişahının kardeşi olduğu anlaşılır, 

oğlanı da kendine alır. 

2.15. Tuz20 

 Günlerin birinde, bir padişahın üç oğlu vardır. Padişah aklı kıt, yaşına ve 

padişahlığa uymayan hareketler yapan, devlet işleriyle ilgilenmeyen vaktini eğlence ve 

av ile geçiren biridir. Bir gün oğullarına onu ne kadar sevdiklerini sorar. Büyük oğlan 

altın, pırlanta, elmas kadar sevdiğini söyler. Ortanca oğlan bal, börek, kadayıf kadar 

sevdiğini söyler. Küçük oğlan ise babasını tuz kadar sevdiğini söyler. Bu cevaba çok 

sinirlenen padişah daha kıymetli bir şey bulamadın mı diye küçük oğlunu azarlar. İki 

oğluna iki altın kese vererek onları gönderir. Daha sonra cellatlara küçük oğlunun 

kellesini kesmeleri için emir verir. Herkes tarafından çok sevilen küçük oğlanı cellatlar 

sürükleyip götürür ancak öldürmezler. Küçük şehzadeyi serbest bırakırlar ancak 

padişahın emri olduğu içinde gömleğini alırlar ve öldü bilsin diye padişaha götürürler. 

Küçük şehzade uzak yollar aşar yabancı memlekete varır. Orada ihtiyar bir 

kadının kapısını çalar ve kendisini evladı olarak kabul etmesini ister. Yaşlı kadın kimsesiz 

biridir, bunu kabul eder. Kadın oğlanı yedirir, içirir, doyurur. Ertesi gün olduğunda küçük 

şehzade bir kalabalık görür. Nedenini sorduğunda analığı ona talih kuşunun uçup padişahı 

seçeceğini söyler. Şehzade de gitmek ister ve beraber meydana giderler. Talih kuşu 

şehzadenin başına konar. Halk yabancı diye kabul etmez. Ertesi gün kuş bir daha uçar ve 

yine şehzadenin başına konar, halk yine kabul etmez ve Türk’ün hakkı üçtür der. Ertesi 

gün üçüncü kez şehzadenin başına konunca halk bir şey diyemez ve şehzade padişah olur. 

Şehzade kısa zamanda kendini sevdirir, ülkeyi çok güzel yönetir. Aradan yıllar geçer, 

genç şehzade büyür sakal bıyık bırakır. Babasına bir mektup yazarak kendi ülkesine davet 

eder. Bu davet üzerine oraya giden padişah oğlunu tanımaz. Oğlan yemekler hazırlatır 

ancak bunlara tuz koymaz. Askerlere yemekler hazırlar bunlara da tuz koymaz. Ertesi gün 

bu durumu misafir padişah buralarda hiç tuz bulunmaz mı diye sorar. Genç padişah 

gülerek bu memleketten bütün dünyaya tuz gittiğini ancak misafir padişahın tuz 

sevmediği için yemeklere koydurmadığını söyler. Misafir padişah tuzsuz hayat olmaz 

deyince genç padişah, şehzadeniz tuz kadar sevdiğini söyleyince onu cellatlara 

 
20 Naki Tezel, Türk Masalları 2, Türk Tarih Kurumu, Ankara 1997, s. 94-101. 

 



86 
 

vermiştiniz der. O anda misafir padişah onun oğlu olduğunu anlar ve birbirlerine 

sarılırlar.  

2.16.Rüya21 

 Günün birinde oğlanın biri bir rüya görür ancak bunu ne annesine ne de babasına 

söyler. Annesi ve babası oğullarının inadına sinirlenip, onu dövüp sokağa atarlar. Oğlan 

yolda da ağlamaya devam eder bu kez onu bir yolcu görür, sorar ancak ona da söylemez. 

Adam da oğlana vurup onu kuyuya atar. Oğlan kuyuda ağlaya ağlaya duvarı deler ve bir 

saraya denk gelir. Sarayda padişahın kızının odasında saklanır, yemeklerini yer. 

Saklandığı yerden oğlanı bulup kızın karşısına çıkarırlar. Günler geçtikten sonra sultan 

hanım yüzünün düşük olduğunu gören oğlan sultana ne derdi olduğunu sorar ve sultanın 

derdine derman olur. Ertesi gün olur sultan yine yüzü düşük gelir. Oğlan yine sultanın 

derdine derman bulur. Sultan artık oğlana alışır, kıymet verir. Hep oğlanı çağırıp ondan 

akıl alır. 

Günlerden bir gün sultan ile oğlan kralın evine gider. Kral oğlanın atının alt 

dudağının kesilmesini emreder çünkü sultanın vekil harcı olmasına sinirlenir. Oğlan da 

kendi askerlerine kralın atının kuyruğunu kesmelerini söyler. Ertesi gün hep beraber yola 

çıktıklarında oğlanın atının kralın atına güldüğünü görürler. Kral bir bakar ki kendi atının 

durumu oğlanın atından daha kötüdür. Gide gele bir yere otururlar ve kral eline bir güveç 

parçası alır, oğlana sen iyi isen bundan cüppe yaparsın, der. Buna karşılık oğlan da sen 

daha iyi isen bu camdan ip çıkartırsın ben de sana cüppe yaparım, der. Kral oğlanı çok 

akıllı bularak kızını ona verir. Sultan hanım da oğlana varır. Oğlan bir tarafında kralın 

kızı bir tarafında sultan hanım otururken birden başlar rüyasını anlatmaya. Onlar da 

rüyasını tabir edip başlıyorlar yiyip içmeye. 

2.17. Tuz Kadar Sevgi22 

Günlerden bir gün padişahın üç kızı evlenmek isterler. Bunu ne şekilde babalarına 

anlatacakları konusunda karar vermeye çalışırlar. Küçük kız bağa gidip bir karpuz alıp 

babalarına vermeyi teklif eder. Hep beraber bağa gidip üç karpuz alırlar. Büyük kızın 

aldığı yenecek gibi değildir. Ortanca kızın karpuzundan ancak bir dilim yenir. Küçük 

kızın karpuzu ise tam kıvamındadır. Önce büyük kız karpuzunu hazırlar babasına verir 

ancak babaları karpuzu kaldırıp kapıya atmalarını söyler. Ortanca kıza sıra geldiğinde 

 
21 Umay Günay, Elazığ Masalları, Atatürk Üniversitesi Basımevi, Ankara 1975, s. 5491-494. 
22 Saim Sakaoğlu, Gümüşhane ve Bayburt Masalları, Akçağ Yayınları, Ankara 2002, s. 468-478. 



87 
 

onun karpuzunu da atarlar. Küçük kıza geldiğinde ise padişah hemen vaziyeti anlar. 

Büyük kızın ve ortanca kızının ere varacak zamanının geçtiğini ancak küçük kızının tam 

ere gidecek zaman olduğunu söyler. 

 Padişah tek tek kızlarını yanına çağırır. Onlara kendisini ne kadar sevdiğini sorar. 

Büyük kızı gelir, bu dünyadaki en lezzetli nimetlerden de çok sevdiğini söyler ve onu 

falanca vezirin oğluna verir. Peşine ortanca kız gelir o da ablasına benzer bir cevap verir 

onu da başka bir vezirin oğluna verir. Sıra küçük kıza gelir. Kız babasına onu tuz kadar 

sevdiğini söyleyince kızı Tembel Ahmet’in evine gönderir. 

 Tembel Ahmet yirmi beş yaşlarında, annesinin çalışıp, didinip onu elleriyle 

yedirdiği biridir. Küçük kızı Tembel Ahmet’in evine atarlar. Küçük kız elindeki yüzüğü 

çıkartıp neneye kuyumcuya götürmesi için verir. Nene yüzüğü bozdurup yemeklerle ve 

üç bağ çubuk ile geri döner. Küçük kız suyu kaynatır, çubukları da tekneye koyar. 

Kaynayan suyu çubukların üzerine koyar, pişirir. Ahmet her şeyi küçük kızdan ister, hiçbir 

iş yapmaz. Kız Tembel Ahmet’i tehdit ederek evden gönderir. Ahmet dışarıda türlü türlü 

işler yapar ve bir miktar para ile eve döner. kız Ahmet’e tuzlu bir su hazırlayıp elini, 

ayaklarını, omuzlarını temizler. Yedirir, içirir. Sabah olunca Tembel artık durmaz, 

çalışmaya gider. Günler geçtikçe kız Ahmet’e bir eşek bir de balta alıp dağda odunculuk 

yapmaya gitmesini söyler. Ahmet odunları yolda gördüğü bir hocaya verir ancak hoca ona 

para değil bir söz verir: ‘‘İlmin başı sabır’’.  Ertesi gün Ahmet yine odun satamaz ve yine 

aynı hocaya denk gelir. Bu sefer de sabrın sonu selamettir sözünü alır, döner. Ertesi gün 

Ahmet yine hocaya rastlar ve gönül kimi severse güzel odur sözü ile eve döner. 

 Kız Ahmet’e kış geldiği vakit zorlanacağı için dağda odunları mağaraya 

istiflemesini söyler. Ahmet ormana gider, bir mağara bulur ve çamların kökleriyle birlikte 

içeri girer. Mağarayı odunlar ile doldurur, akşam olunca eve döner. Kış olduğu vakit 

Ahmet mağaradan odunları almaya gider ancak odunların yanıp kül olduğunu görünce 

külleri doldurup kıza getirir. Kız bakar ki torbadakiler hep para. Ahmet’e mağaradan ne 

kadar kül varsa getirmesini söyler. Ahmet daha sonra beş yüz liralık bir işe başlar. İşte 

haramilerin yerini yıkar. Ahmet’in her işte aylığı gittikçe artar. Ahmet şehir şehir yol 

almaya devam eder. Günün birinde bir kuyuya iner. Kuyuda odaları tek tek gezmeye 

başlar. Odanın birinde insan kafası, birinde insan bacağı, birinde de insan cendiği görür. 

Kuyudan yukarı çıktığında da başından geçenleri yukarıdakilere tek tek anlatır. 



88 
 

 Ahmet işten dönüp evine gelir. O sırada kız elindeki külçeyi satıp evi padişahın 

konağından hallice yapar. Ahmet görünce evini tanıyamaz, yanlış geldiğini düşünüp 

döner, durur. Kız Ahmet’i camdan görünce eve çağırır. Ahmet kuyuda bulduğu narları 

cebinden çıkartıp kıza verir. Kız Ahmet’i padişahı çağırmaya yollar. Padişah davete icabet 

eder. Kızı da padişahın arkasına oturur, yemekleri arkadan verir. Kız yemeklerden birini 

tuzlu diğerini de tuzsuz yapar. Önce tuzlu yemeği verir, padişah yiyip bitirir. Sonda tuzsuz 

yemeği verince bir lokma bile yemez. Ardından tekrar tuzlu bir yemek verince padişah 

dünyanın tadının tuz olduğunu söyler. O sırada kızı perdenin arkasından çıkar, babası ile 

yüzleşir. 

2.18. Değirmenci ile Tilki23 

 Günün birinde bir tilki her gün gelip bir değirmencinin azığını yer. Değirmenci de 

her gün aç kalırmış. Değirmenci bir gün pusuya yatıp azığını kimin yediğine bakar. Tilkiyi 

görünce de hemen yakalar. Tilki değirmenciye kardeş olarak geldiğini söyler, değirmenci 

de bu duruma sinirlenir. Tilki ben seninle kardeş olurum, çamaşırlarını, sırtını yıkar, 

dediklerini yaparım der. Değirmenci de durum böyle olunca kabul eder. Günler böyle 

geçerken bir gün tilki evlenmeleri gerektiğini söyler. Değirmenci de sen bir tilki ben bir 

değirmenci bize kim kız verir diye sorunca tilki ben sana padişahın kızını yaparım der. 

Tilki bir gün kalkar, padişahın kapısına gider. Padişahın kapısında iki taş görür. Biri dünür 

taşı diğeri de istek taşı… Tilki gidip istek taşının üstüne oturur. Padişah tilkiyi içeri 

çağırır. Tilki padişaha biraz ölçecek altınları olduğunu onu ölçmek içinde şiniklerine 

ihtiyaçları olduğunu söyler. Padişah da şiniği verip tilkiyi yollar. Ertesi sabah tilki gelip 

tekrar istek taşına oturur. Bu sefer de gümüşlerini satmak için şinik ister, onu da alır, gider. 

Padişah arkalarından ne kadar zengin olduklarını kızı ile konuşur. Ertesi gün tilki bu sefer 

dünür taşının üstüne oturur. Padişah tilkiyi içeri çağırır. Tilki Allah’ın emriyle kızını 

değirmenci kardeşine istediğini söyler. Padişah kardeşini görmeden kızı vermeyeceğini 

söyleyince tilki değirmenciyi alıp, üstünü başını düzenleyip padişahın yanına götürür. 

Tilki padişahın yanına gitmeden de değirmenciye görgüsüzlük yapmaması adına türlü 

türlü akıllar verir. 

 Tilki ve değirmenci kızı alıp yola koyulurlar. Yolda giderken tilki bunları 

durdurup evde dev mi var yoksa başka şeyler mi girdi diye kontrol etmek için eve önden 

gider. Yolda bir sığırcı görür. Sığırcıya da bu sığır kimin diye sorarlarsa Osman Çavuş’un 

 
23 Esma Şimşek, Yukarıçukurova Masallarında Motif ve Tip Araştırması, T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 

2001, s. 12-17. 



89 
 

de diye tembih verir. Koyun sürüsü görür yine aynı tembihi verir. Yolda her ne görürse 

Osman Çavuş’un demelerini tembih eder. Tilki eve gelince bir dev görür. Peşlerinden 

gelen askerlerin devi öldürmek için geldiğini ancak kendisinin buna izin vermeyeceğini, 

onu korumak için geldiğini söyler. Alıp devi bir sapın içine saklar. Askerler eve gelip 

bakar ki padişahın evinden üstün bir ev görürler. Birlikte yerler, içerler. Tam gidecekleri 

sırada tilki askerlere kızınızın bir düşmanı var, onu da öldürüp gidin, der. Sapın içindeki 

devi yakıp giderler.  

 Günler geçer değirmenci ile karısının çocukları olur, tilki de bunlarla kalır. Bir 

gün tilki değirmencinin onun değerini bilip bilmediğini sınamak ister. Gece olunca 

bağırıp, çağırıp, sancılanır. Sabah olduğunda da ölü taklidi yapar. Tilkinin öldüğünü gören 

değirmencinin kızı babasına haber verince değirmenci de tilkiyi atmasını söyler. Tilki 

dönüp eve gelip onu ev, çocuk sahibi ettiğini, nankör olduğunu yüzüne vurur ve evi terk 

edip, dağa gider 

2.19. Naharcı ile Oğlu24 

Günlerden bir gün köylünün hayvanlarını güderek geçimini sağlayan fakir ve yaşlı 

bir Mehmet amca hayvanları güderken yağmur başlar ve hayvanları da alıp bir mağaraya 

saklanır. Mağarada ona yardım edecek bir çocuğu olmadığından ve bahtsız olduğundan 

yakınırken bir eşek sıpası yanına gelir ve onun çocuğu olmak istediğini söyleyince 

Mehmet amca kabul eder. Beraber eve giderler. Mehmet amca karısına sıpanın artık 

evlatları olduğunu söyler. Köylüden her gün yiyecek ekmek toplayan bu yaşlı adama sıpa 

da eşlik eder ve bundan sonra oğlu olarak ona yardım edeceğini söyler. Köylü zamanla 

eşeği tanır, konuşmasını çok beğenir. Köylü çocuklar evlerine gelir, onunla eğlenirler. 

Köylülerden biri Mehmet amcaya eşeği evlendirmesini söyler ve ona köyün 

beyinin kızını istemeye giderler ama Mehmet amca beyin kızını istemeye çekinir. Eşek 

sıpasına kızı vermediklerini söyler ancak sıpa inanmaz. Bunun  üzerine bir daha kızı 

istemeye gider. Beybabadan kızı isteyince adam kızı kırk katır yükü altın ve mücevher, 

kırk katır yükü yem karşılığında vereceğini söyler. Mehmet amca bunu nasıl vereceklerini 

düşünürken eşek sıpası oğlu onu dağda gösterdiği yere çıkmasını, dua okumasını ardından 

da bir Arap’ın çıkıp ona ne isterse vereceğini söyler. Eşek sıpası Mehmet amcaya o 

Arap’ın onun bir selamı ile ne isterse yapacağını söyler. Mehmet amca ertesi gün bunu 

yapar ve Arap da ona ne isterse verir, Mehmet amca da yola koyulur. Beybabaya 

 
24 Esma Şimşek, Yukarıçukurova Masallarında Motif ve Tip Araştırması, T. C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 

2001, s. 94-102. 



90 
 

istediklerini götürdüklerinde beybaba şaşırır ve biraz da alaca garaca olsaydı, der. 

Mehmet amca yine Arap’ın yanına gider ve isteklerini yine karşılar. Beybaba bu sefer de 

gelin için ne lazımsa onun yapılmasını ister. Mehmet amca Arap’ın yanına gider, eşeğin 

selamını verir, beyin sarayının karşısına bir saray dikmesini ister. Mehmet amca 

uyandığında sarayın yapılmış olduğunu görür böylece kızı da gelin yaparlar. Eşek ile kız 

baş başa kaldığında eşek birden genç, yakışıklı bir oğlana dönüşür. Eşek aslında peri 

padişahının oğlu olduğu ortaya çıkar. Delikanlı kızı bunu kimseye söylememesi için 

tembih eder. Çünkü peşinde bir ifrit peri vardır ve bu öğrenilirse ona yakalanacağını 

söyler. Ancak, kız dayanamaz ertesi gün ailesine söylediğinde birden ifrit gelir eşek 

sıpasını götürür. Bu sırada ayağına demir çarık giymesini ve onu bulmasını söyler. Bir 

zaman sonra kız çarıkları bulur, erkek kıyafeti giyer ve yollara koyulur. Yolda dinlendiği 

sırada karşısına eşek sıpasına benzer bir kişi gelir, ona buralarda ne yaptığını, oranın 

ifritlerle dolu olduğunu söyler. Kız bunun üzerine eşek sıpasını bulmak için dua eder.  

Karşısına çıkan kişi kıza yardım edeceğini söyleyerek yanında götürür. Gittikleri yere ifrit 

gelir, kızın kokusunu alır. Kız bir dua eder, oğlan da amin der ve bir çift güvercin olup 

giderler. Uçup sarayın üstüne konarlar, kılıklarını değiştirip kırk gün kırk gece düğün 

yaparlar. 

2.20. Ölü Yiyen Derviş25 

Günün birinde bir adam ile kadının hiç çocukları olmaz. Adam dua eder. Kız 

olursa ilk gelen kurt olsa kurda, it olsa ite veririm, der. Adamın bir kızı olur. Zamanla üç 

kızı olur. Günün birinde kızlardan birini ihtiyar bir adama verir. İhtiyar adam kızı alıp 

kırk odalı bir yere götürür. Kırk odanın her birinde de bir şeyler saklıdır. Birinde açar 

bakar ki kefenli ölüler… İhtiyar adam ölüleri yer, odalara saklar. Kızda git gide korkmaya 

başlar.  

İhtiyar adam bir gün kızın annesinin kılığında gelip kızla konuşur. Kız da her şeyi 

anlatır, adam da kızı öldürür. Ertesi gün gidip ortanca kızı alır, onu da öldürür. En son 

gidip küçük kızı alır. Küçük kız akıllıdır diğer kardeşlerinin orada olmadığını anlar. 

İhtiyar adamda bir hal olduğunu anlar ve anahtarları çalar. Odalardaki ölüler görüp gider 

anahtarları yerine koyar. Adam tekrar annesi kılığında gelir, kıza sorular sorar. Kız hiçbir 

şey söylemeyince ihtiyar adam bu kız bana karı olur, der. Kızdan onu hamama 

götürmesini ister. İhtiyar adama tellaha çok para verir, kızı da yıkanması için içeri yollar. 

Kız içeride başlar ağlamaya. Yanına yaşlı bir kadın gelip ne olduğunu sorar, kız da her 

 
25 Bilge Seyidoğlu, Erzurum Halk Masalları Üzerinde Araştırmalar,Atatürk Üniversitesi,Ankara,1975,s.181-182. 



91 
 

şeyi anlatır. Kıza kıyafetlerini verip oradan kaçmasını söyler. İhtiyar adamın önünden 

geçerken adam şüphelenir ancak bekler. Zaman geçer hamamda kimse kalmaz. Hamamın 

kapısı kitlenirken içerde karısının kaldığını söyler, içeri girer her yere bakar ancak kızı 

bulamaz. 

2.21.Küllü Fatma26 

 Bir gün kadının biri üç kızı ile çıkrık eğer. Kızların biri de külden, ocaktan çıkmaz, 

adına da Küllü Fatma derler. Küllü Fatma ne çıkrık eğirir ne de başka bir iş yapar. Bir gün 

annesine çıkrık eğerlerken kim urganı kopartırsa onu kesip yiyelim, der. Annesi ve diğer 

kızlar da kabul eder. Hepsi birlikte urganı yeniler ancak annelerinin haberi olmaz. 

Annelerin urganı kopar. Anneleri birkaç kere daha denemek ister ama her seferinde urgan 

kopar. Anneleri kesilmeden önce namaz kılmak için izin ister,  yanına da Küllü Fatma’yı 

çağırır. Küllü Fatma’ya kendisini yememesini kemiklerini toplayıp bir kuyuya atmasını 

söyler, Küllü Fatma da kabul eder. Kadın gidip namaz kılar, kadını da keserler, yerler 

ancak Küllü Fatma yemez. Diğer kardeşler düğüne giderken Küllü Fatma da annesinin 

kemiklerini atmak için kuyuya iner. Kuyuda ağzına kadar eşya, yiyecek görür. Küllü 

Fatma oradaki altın olan her şeyi alır, giyinir, kuşanır. Kardeşlerinin yanına gider ancak 

kimse onu tanımaz. Küllü Fatma havuzun üstünde yürürken ayağı kayar , altın nalını 

havuza düşer, ağlayarak eve döner. Gittiğine de pişman olur. 

Kardeşleri eve geldiğinde düğünde gördükleri kızı anlatırlar. Küllü Fatma hiçbir 

şeyden haberi yokmuş gibi ağlamaya devam eder. Ertesi gün padişah nalını bulur ve bu 

nalın kimin ayağına olursa onunla evleneceğini söyler. Nalını herkes dener ancak 

kimsenin ayağına olmaz. Küllü Fatma deneyince kızın ayağına olur. Padişahtan kırk tane 

de deve, kırk tane asker ister. Kardeşleri ile birlikte kuyuya giderler ve Küllü Fatma 

annesinin kemiklerini buraya sakladığını söyler. Kardeşleri padişaha kardeşlerini 

hamama götüreceklerini söyler ancak kız padişaha izin vermemesini söyler. Padişah 

kardeşlerinin ona bir şey yapmayacağı düşüncesi ile izin verir. Kızlar Küllü Fatma’yı alır, 

hamama götürür. Kardeşlerden ikisi kızın yanına oturur, diğeri de padişahın yatağına 

girer. Padişah kızı görünce hiç güzelliği kalmadığını söyler. Kız da hamamda güzelliğinin 

gittiğini anlatır.  

 
26 Ali Berat Alptekin, Taşeli Masalları, Akçağ Yayınları, Ankara,2002,s.248-250. 



92 
 

Günün birinde padişahın bahçesine bir kuş gelir. Kuş Küllü Fatma’dır. Kuş bütün 

her şeyi padişaha anlatır, kızlar da yaptıklarını itiraf eder. Padişah kızları dağlara salar, 

Küllü Fatma ile de kırk gün, kırk gece düğün yapar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 
 

SONUÇ 

 Semboller insanların anlamak ve anlamlandırmak ihtiyacından doğmuştur. 

Semboller, insanlar tarafından oluşturulmuş şekiller, renkler, kavramlar ya da nesneler 

olarak varlıklarını sürdürmektedirler. Semboller bilinmeyen şeylerin ya da durumların 

bilinmesini sağlayan anahtarlardır. Semboller anlamlandırıldıkları toplumun, kültürün 

düşüncesini, inanışlarını temsil ederler. Sembolün çok yönlü ve çok anlamlı olması onun 

anlam genişliğine sahip olmasından kaynaklanmaktadır. Görünenin altında yatan 

görünmeyeni gösteren ve hayatımızın her alanına nüfuz etmiş olan semboller, her insanda 

farklı anlamlar ve anlamlandırmalar çıkartmasına sebebiyet vermiştir.  

 Duygu ve düşünceleri semboller aracılığı ile iletmeye başlayan insanlar bu 

sembolleri sözlü kültür ürünleri içerisinde önemli bir yere sahip masallar içine 

gizlemişlerdir. Kültürel belleğin taşıyıcısı ve kolektif bilinçdışının ürünleri masallar, 

sembolik ürünlerdir. Masallar; bilinmeyen bir zamanda ve mekânda, olağanüstü varlıklar, 

kahramanlar ile kurulmuş gerçek bir dünyadır. Bu gerçek dünya dışarıdan bakıldığında 

devleri, perileri, prensleri, prensesleri, üvey anneleri, olağanüstü birçok kahramanı 

barındırsa da biraz daha derine inildiğinde insanların geçmiş zamanlardan günümüze 

kadar peşi sıra getirdiği değişimi, dönüşümü, kendi benliğine ulaşma mücadelesini, bu 

mücadelede maruz kaldığı iç ve dış etkenleri, bilinçaltını semboller ile aktarmaktadır. 

Masallar ile anlatılanlar gerçek insanların yaşamlarıdır. Böylece gerçek insanların 

yaşamlarından kesitler sunan semboller bir miras olarak geçmiş ve gelecek arasında 

bağlantı kurar bugünün ve kültürün şekillenmesine olanak sağlar. 

 Çalışmada incelenen masal metinleri, Mehmet Aça' nın "Tıva Halk Masalları", 

Saim Sakaoğlu'nun "Gümüşhane ve Bayburt Masalları", Tahir Alangu'nun "Billur Köşk 

Masalları", Mustafa Gültekin’in "Kazan Tatar Masalları", Umay Günay'ın "Elazığ 

Masalları", Esma Şimşek'’in "Yukarıçukurova Masallarında Motif ve Tip Araştırması", 

Naki Tezel'in "Türk Masalları 2", Pertev Naili Boratav'ın "Zaman Zaman İçinde" adlı 

eserlerinden alınmıştır. Yararlanılan masallarda Türk kültürünün düşünce, yaşayış 

tarzının izleri, kalıplaşmış yargılar, inanışlar, psikolojik alt yapılar çerçevesinde 

yorumlanmaya çalışılmıştır. 

Masalların başlangıcında ve kahramanların serüvenlerinde varlığının etkisinin 

oldukça önemli olduğu yeraltı ve yeryüzü iyilik ve kötülük sembolleri olarak ele 

alınmıştır. Kötülüğün sembolü olarak yeraltının mekân olarak geçtiği masallar oldukça 

fazladır. Yeraltına inen kahramanların mücadelesi hep aynı başlar: ayrılma, erginlenme 



94 
 

ve dönüş. Bu süreçler tamamlandıktan sonra kahramanlar kendi benliklerine ulaşırlar. 

Yeraltına ya da herhangi bir yolculuğa çıkışta kahramanlar mutlaka bir eşik geçer. Bu 

eşik kimi zaman bir mağara kimi zaman kuyu kimi zaman bir orman ya da hamam 

olmuştur. Bu eşik bilinenden bilinmeyene yapılan yolculuktur. Kahramanın serüveninin 

başlangıcıdır. 

Masallar pek çok psikolojik durumlara, hislere ve düşüncelere yer vermektedirler. 

En güçlü, en başarılı olma hırsı ve en güzel olma arzusu ile zaman zaman ya padişah oğlu 

ile ya üvey anne üvey kızı ile ya da kardeşler birbirleriyle mücadeleye girer. 

Masallar toplumun bir aynası olarak iyi ve kötünün mücadelesinde toplumsal 

mesajlar da içerir. Bu mesajların büyük bölümü toplumsal cinsiyet farklılığıdır. Masallar 

toplumsal cinsiyet kimliğinin oluşmasına neden olan güçlü bir silahtır. 

Masallar derin anlamlar içerdiğini meyveler ile de kanıtlayan zengin bir hazinedir. 

Sadece birer yiyecek olarak baktığımız meyvelerden bile birçok mesaj iletir. Bir elma ile 

bütünlüğü, nar ile bereketi, ayva ile zorluğu, kiraz ile ömrün kısalığını dile getirir. 

Masal metinlerimizde incelediğimiz her karakterin de farklı birer sembol olduğu 

anlaşılmıştır. Kurnazlık sembollerinin tilki ve Köse karakterleri ile temsil edilirken 

dağları tartan karakterinin fiziksel gücü, araz yutanın doyumsuzluğu, yer dinleyenin 

duyarlılığı temsil ettiği yorumlanmıştır. 

Masal metinlerimizde kılık değiştirmek oldukça sık karşılaşılan bir durum 

olmuştur. Buna en güzel ve en sık rastlanan örnek Düzmece Keloğlan olmuştur. Düzmece 

Keloğlan olarak adlandırılan kılık değiştirme kahramanların sık başvurduğu bir yöntem 

olarak aklın ve zekânın sembolü olduğu anlaşılmıştır. 

Masallar, birçok eşya ile toplumun bilinçaltında neler barındırdığını ya da 

bastırdığını, insanoğlunun var olduğu günden bugüne ve dünyayı anlamlandırmak için 

yaptığı arayışlar sonucunda hayal dünyası ile besleyerek oluşturduğu mitolojiden ve bu 

mitolojik varlıkların temsil ettiği anlamları gösteren bir nevi sembol aynasıdır.  

İncelediğimiz masal metinlerinde sembol olarak gördüğümüz, 

anlamlandırdığımız kavramların daha çok toplumların değer yargılarından, 

inanışlarından, gelenek ve göreneklerinden, kültürlerinden izler taşıdığını görüyoruz. 

Sığınılacak ev, kahramanların kendi benliklerine ulaşacakları rüyalar, sevgiyi ifade eden 

tuz, bereketi ifade eden bal, sıkça tekrar eden sayılar, renkler ve daha fazlası birçok 



95 
 

sembol her toplumda ve zamanda farklı anlamlara geldiği ve gelebileceği ancak 

masalların genelinde ortak amaca ve anlama hizmet ettiği anlaşılmıştır. 

İncelediğimiz masal metinlerinde amacımız sadece sembolik dilin çözümlenmesi 

değil, masalların çocuklar için anlatılan, içinde olağanüstü olaylar, olağanüstü 

kahramanlar barındıran bir anlatı olmadığı, derin anlamlar ve mesajlar içerdiği, bu 

anlamları ve mesajları bize anlatırken ortak belleğimizden taşıdıklarımız ile bizi bize 

anlattığını göstermektir de.   

Bu çalışmamız nitel araştırma yöntemleri esas alınarak Anadolu ve diğer Türk 

sahalarından tespit ettiğimiz 19 Türk masalının anlam ve sembol odaklı incelemesi ile 

Türk inanç ve düşünce sistemlerinden yeterli düzeyde yararlanılacak olmasının da dışında 

Türk masallarının anlam katmanlarını ve sembollerin bu anlam katmanlarının 

oluşmasındaki rollerini göstererek Türk masallarına dönük bilimsel bir katkı sunacaktır.  

Çalışmamız ile, Türk masal metinlerini sembollerden uzak tutmanın mümkün 

olmayacağı ve bu sembollerin okuyan her toplumda, her kişide ve her yaşta farklı 

anlamlar ve yorumlamalar ifade edebileceği ve bu sayede masallar ile Türk toplumunun 

iç dünyasının anlaşılmasına da katkı sağlayacağı sebebiyle aynı zamanda masallar ile de 

Türk toplumlarının anlam dünyasının daha da derinliklerine ulaşabilme imkânı elde 

edebileceğimiz anlaşılmıştır. 

 

 



96 
 

KAYNAKÇA 

Aça, Mehmet. (2007). Tıva Halk Masalları. Konya: Kömen Yayınları. 

Adıbelli, H vd. (2007). Şahmaran. Tarsus: Aratos Kitaplığı Kültür Dizisi – 3. 

Akot, Bülent (2005). Rüya Tecrübesinin Psikolojik ve Dini Temelleri. Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Alangu, Tahir (2011). Billur Köşk Masalları. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Alptekin, A. B. (2012). Türk Masal ve Halk Hikâyelerinde İki Taş: Binek Taşı, Şamşırak 

Taşı. Türk Dünyası Dil ve Edebiyat Dergisi(33). 

Alptekin, A.B. (2002). Taşeli Masalları. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Alptekin, A.B. (2003). Kazak Masallarından Seçmeler. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Altun, Zafer (2019). Türk Kültüründe "Kurt Kavramı" Üzerine Bir İnceleme. 21.Yüzyılda 

Eğitim ve Toplum,8(22),91-108. 

Atasagun, Galip (1996). İlâhî Dinlerde (Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslâm'da) Dinî 

Semboller. Doktora Tezi, Konya, Selçuk Üniversitesi. 

Atnur, Gülhan (2011).Anadolu, Tatar (Kazan) ve Başkurt Türklerinin Masallarında İnsan 

Yeme (Yamyamlık) Motifi. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi(9), 132-151. 

Başer, Mürvet (1994). Görsel İletişimde Piktogram ve Sembollerin İnsan Üzerindeki 

Etkileri. Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Eskişehir. 

Bayar, Nevnihal (2004). "Türk Kültüründe Ayva" M.Ü. Türkiyat Araştırma ve Uygulama 

Merkezi. Türk Kültüründe Ayrıntılar: Meyve Sempozyumu.  

Bayat, Fuzuli (1998). Masallarda Öteki Dünya Anlayışının Dinî-Mitolojik Kökleri. Bilig, 

Güz, Sayı 7, s. 155-159. 

Bettelheim, Bruno (1982). The Uses of Enchantment: The Meaning and Importance of 

Fairy Tales. New York: Penguin Books. 

Bilgiç, Fatma Şule –Yıldız Karaahmet, Aysu (2023). Türk Miti Tasavvurunda Anne 

Arketipi: Günümüze Yansıyan Geleneksel Uygulamalar. Mersin Üniversitesi Tıp 

Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik Tıp Dergisi, 13(3), 504-509. 

Boratav, Naili Pertev (2009). Zaman Zaman İçinde. Ankara: İmge Kitabevi. 



97 
 

Campbell, J. (2017). Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. (Çev. S. Gürses). İthaki Yayınları. 

Cevizci, Ahmet (2005). Hermeneutik, Felsefe Sözlüğü. Paradigma, İstanbul. 

Daşdemir, Ö.(2013). Yeniden-Yazılmış Bir Yusuf ile Züleyha Hikâyesi Üzerinde 

Metinlerarası Bir Okuma. Turkish Studies, 8(9),1009-1018. 

Demiralp, Seda. (2022). Keloğlan'dan Köse Değirmenciye: Kamil Erkekliğin İnşası. 

Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 15(40), 1183-1196. 

Demirci, Kürşat (1997). Harut ve Marut. TDV İslam Ansiklopedisi, C. 16, 262  264, 

İstanbul: TDV Yayınları. 

Doğan, Ahmet. (2006). Bireyleşim / Kemalat Sürecinde Kapalı ve Dar Mekânlar. 

Bilig(37), 115-130. 

Dökmen, Üstün (2006). Küçük Şeyler. İstanbul: Sistem Yayınları. 

Duman, H. (2019). Türk Mitolojisinde Ejderha. Uluslararası Beşeri Bilimler ve Eğitim 

Dergisi, 5(11), 482-493. 

E.Royston Pike(1951). "Symbol". Encylopedia of Religion and Religions. London ,s.366. 

Elçin, Şükrü. (1997). Halk Edebiyatı Araştırmaları 2. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Eliade, Mircea (2003). Demirciler ve Simyacılar. (Çev. Mehmet Emin Özcan). İstanbul: 

Kabalcı Yayıncılık.  

Erdoğan, Fatih (1987). Kırmızı Başlıklı Aşifte'nin Başına Gelenler, Çerçeve,  Nisan, Sayı 

19, s.34.  

Fırıncıoğulları, Sevra (2016). Sosyal Bilimler ve Hermeneutik Kısa Bir  Değerlendirme. 

Sosyoloji Dergisi (33), 37-48. 

Fordham, Frieda (2004). Jung Psikolojisinin Ana Hatları. (Çev. Aslan Yalçıner.). 

İstanbul: Say Yayınları. 

Freud, Sigmund (1996). Beş Konferans ve Psikanalize Toplu Bakış. (Çev:Kamuran 

Şipal), İstanbul: Cem Yayınları. 

Fromm, E. (2003). Rüyalar Masallar Mitoslar. (Çev: A. Arıtan), İstanbul. 

Gökeri, A. İ. (1979), Arketiplere Dayanan Yeni Bir Tahlil Metodunun Tanıtılarak  İngiliz 

ve Türk Edebiyatında Bazı Romans ve Epik Niteliğinde Yapıtlara Uygulanması. 



98 
 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi, 

Ankara. 

Guenon, Rene(2004). Doğu Düşüncesi. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Gülşen, Hacer. (2013). Kurt Motifi Üzerine Bir İnceleme. Akademik Bakış  Uluslararası 

Hakemli Sosyal Bilimler Dergisi(39), 18-28. 

Gültekin, Mustafa (2013). Kazan Tatar Masalları (İnceleme-Metinler). Ankara: Atatürk 

Kültür Merkezi. 

Gültekin, R. Eser (2008). Türklerde Bereket Sembolü Olarak Kullanılan Meyve Motifleri 

ve Mimaride Değerlendirilmesi. Turkısh Studies, International Periodical For the 

Languages, Literature and History of Turkish or Turkic Volume 3/5 Fall, s. 12. 

Gümüş, İ.(2019). Bartın Efsanelerinde Mitolojik Motifler. Çeşm-i Cihan: Tarih Kültür ve 

Sanat Araştırmaları Dergisi 6 / 1 (July): 36-43.   

Günay, Umay (1975). Elâzığ Masalları.  Erzurum: Atatürk Üniversitesi Basımevi. 

Günay, Umay (1992). Türkiye'de Âşık Tarzı Şiir Geleneği ve Rüya Motifi. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Güneş Ulus, A. (2023). Halk Masallarındaki "İp", "Yumak", "Dokuma" Motiflerine Dair 

Psikanalitik Bir Değerlendirme. Folklor Akademi Dergisi, 6(2), 591-601. 

Güven, Güler (2004). Tanpınar'dan Yeni Ders Notları. İstanbul: Türk Edebiyatı Vakfı 

Yayınları. 

Işık, Neşe (2009). Türk Masallarının Sembolik Açıdan Çözümlenmesi. Doktora Tezi, 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

İşbilir, S., Sönmeztürk, G., & Savari, M. (2023). "Tarsus Yöresinde Mitolojik Figürlerden 

Olan Şahmeran'ın Mersin Olgunlaşma Enstitüsü Çalışmalarındaki Yeri". Folklor 

Akademi Dergisi, 6(2), 464-483. 

Jacobi, Jolande (2002). C.G. Jung Psikolojisi. İlhan Yayınları, İstanbul. 

Jung, C. G. (1980). Collected works of Carl Jung part I: Archetypes and collective 

unconscious (Ed.: G. Adler-R.F.C. Hull), Princeton, N.J.: Princeton University Press. 

Jung, Carl Gustav (2003).  Dört Arketip, (Çev. Zehra Aksu Yılmazer). İstanbul. 

Jung, Carl Gustav (2020), İnsan ve Sembolleri. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 



99 
 

Jung, Carl Gustav.(2005). Dört Arketip, (Çev. Zehra Aksu Yılmazer). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Karaköse, Saadet (2003). Masalların Metafiziği Üzerine. Millî Folklor, Yıl 15, Sayı: 58, 

Yaz, Ankara, s. 93-105. 

Lekesiz, Ömer (1997). Sevgilinin Evi. Yedi Gece Kitapları, İstanbul. 

Mengeş, Gül (2012). Ağaç Sembolünün Tarihsel Gelişim İçerisinde Türk Resim Sanatına 

Yansıması ve Cumhuriyet Dönemi Türk Resminin Ağaç Sembolü Üzerinden İrdelenişi. 

Yüksek Lisans Tezi, Yüzüncü Yıl Üniversitesi. 

Olrik A.(2003). Halk Anlatılarının Epik Kuralları, Halkbiliminde Kuramlar ve 

Yaklaşımlar. Ankara: Milli Folklor Yayınları. 

Orta, N. (2023). Halk Anlatılarında Tasvir: Zümrüdüanka Kuşu Masalında Hermeneutik 

(Yorum Bilim) Açıdan Tasvirlerin Kullanımı. Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi(13), 602-616.  

Ölçer, Evrim (2003). Türk Masallarında Toplumsal Cinsiyet ve Mekân İlişkisi, Yüksek 

Lisans Tezi, Bilkent Üniversitesi Ekonomi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Özcan, Tarık (2003). Oğuz Kağan'ın Kahramanlık Mitosu Bakımından Çözümlenmesi. 

Millî Folklor, C. 8, S. 57, Bahar, s. 76-81. 

Özkan, Ömer. (2011). Hermeneutik ve Klâsik Metin Şerhi. International Journal of 

Social Science, Volume 4 Issue 1, p. 65-73. 

Özünel,Evrim.(2006). Masal Mekânında Kadın Olmak. Ankara: Geleneksel Yayınları. 

Pearson, Carol S. (2003). İçimizdeki Kahraman. İstanbul:Akaşa Yayınları. 

Roux, Jean Paul (2005). Orta Asya'da Kutsal Bitkiler ve Hayvanlar. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi. 

Sağ, Mehmet (2009). İlk Öğretim Görsel Sanatlar Dersinde Eleştiri Becerilerinin 

Kazandırılması (Kilim Örneği). Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü. 

Sakaoğlu, Saim (2002). Gümüşhane ve Bayburt Masalları. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Saltık, Mehmet (2005). Kuş Dili Kılavuzu. İstanbul: Hermes Yayınları. 



100 
 

Sambur, Bilal (2005). Bireyselleşme Yolu Jung'un Psikoloji Teoris, Ankara:Elis 

Yayınları. 

Schimmel, Annemarıe (2000), Sayıların Gizemi, İstanbul:Kabalcı Yayınevi. 

Seyidoğlu, Bilge (1975). Erzurum Halk Masalları Üzerinde Araştırmalar. 

Ankara:Atatürk Üniversitesi. 

Stevens, Anthony (1999), Jung (Çev. Ayda Çayır), İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Stevens, Anthony (2014), Jung, (Çev. Nursu Örge), Ankara: Dost Kitapevi. 

Şenocak, Ebru. (2016). Halk Anlatı ve İnanışlarında Mitolojik Bir Meyve: Nar. Avrasya 

Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 4(8), 228-251. 

Şentürk, N., & Mısırlı, G. (2023). Masallardaki "Cadı" Prototipinin Türk Televizyon 

Dizilerine Yansıması: Yasak Elma Dizisi Örneği. Communicata(26), 8-14.   

Şimşek, Esma - Şenocak, Ebru (2009). "İbn Sina Hikâyelerinin Arketipsel Tahlili". Millî 

Folklor, Cilt: 10, Sayı: 82, Yaz, s. 110-121. 

Şimşek, Esma (2001). Yukarıçukurova Masallarında Motif ve Tip Araştırması I.Cilt. 

Ankara:T.C.Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Şimşek, Esma (2008). Ölümsüzlük İlâcı Elma. International Periodical For The 

Languages,Literature and History of Turkish or Turkic,Volume 3/5. 

Şimşek, Esma. (2017). Türk Masallarının Milli Tipi: Keloğlan. AKRA Kültür Sanat ve 

Edebiyat Dergisi, 5(11), 41-57. 

Şimşek, Tacettin.  (2002). Çocuk Edebiyatı. Ankara: Rengârenk Yayınları. 

Tanpınar, A. H. (2004). Saatleri Ayarlama Enstitüsü. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Tezel, Naki (1997).  Türk Masalları 2. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Tokat, Latif (2004). Dinde Sembolizm. Ankara: Ankara Okulu Yayınları. 

Toprak, Metin (2003). Hermeneutik (Yorum Bilgisi) ve Edebiyat. İstanbul: Bulut.   

Torebekkyzy, Lazzat (2021). Türk Halk Kültüründe ve Edebiyatında Yedi Sayısı. Çeşm-

i Cihan: Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi E-Dergisi 8/1 (Haziran), 82-91.  

Wilkinson, K.(2021). Semboller ve İşaretler. İstanbul: Alfa Basım Yayım. 



101 
 

Yalçınkaya, Mehmet (2021). Sezai Karakoç'un  'Balkon' Şiirinin Hermenötik Kuram 

Bağlamında Yeniden Okunması. Hikmet - Akademik Edebiyat Dergisi, Yûnus Emre'den 

Mehmed Âkif'e  Şiir Özel Sayısı (Aralık), 344-363. 

Yalman, H. ve Aktaş, K. (2006). Sözlerin ve Renklerin Gizemi. İstanbul: Nesil Yayınları.   

Yardımcı, Mehmet (2019). Renk Dünyamız ve Türk Kültüründe Renkler. Bilimsel Eksen 

Dergisi, Sayı:4, Sayfa:106-122. 

Yavuz, Y. Şevki(2012). "Te’vil". Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Ankara, s. 

27-28. 

Yılmaz, G., & Akman, S. (2019). "Osmanlıdan Günümüze Helvalar ve Helva-i Gazi'nin 

Gastronomik Değeri". Gastroia: Journal of Gastronomy And Travel Research, 3(3), 462-

469. 

Yolcu, Mehmet Ali.(2009). "Türk Masallarında İnsan Eti Yeme, Totemizm, Ölüm ve 

Yeniden Doğma". İğdiş, Sünnet, Bedene Şiddet Kitabı, (Ed. Emine Gürsoy Naskali - Aylin 

Koç), İstanbul: Kitabevi, 319-329. 

 


