
HANNAH ARENDT’İN HAKLARA SAHİP OLMA 

HAKKI PERSPEKTİFİNDEN TABAKALI GÖÇMEN 

HAKLARI: TÜRKİYE ÖRNEĞİ 

Yıldız ÇİRLİ 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Yusuf PUSTU 

DOKTORA TEZİ 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

KAMU YÖNETİMİ BİLİM DALI 

KASIM 2024 



 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

HANNAH ARENDT’İN HAKLARA SAHİP OLMA HAKKI 

PERSPEKTİFİNDEN TABAKALI GÖÇMEN HAKLARI: TÜRKİYE 

ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

Yıldız ÇİRLİ 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİM ANABİLİM DALI 

KAMU YÖNETİMİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

KASIM 2024 



ETİK BEYAN 

 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Tez Yazım Kurallarına uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasında, tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve 

dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi; tüm bilgi, belge, 

değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu; tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi; kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı; bu 

tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu; bildirir, aksi bir durumda aleyhime 

doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim.  

 

 

 

Yıldız ÇİRLİ 

27.11.2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

TEZ ONAY SAYFASI 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Siyaset 

Bilimi ve Kamu Yönetimi Anabilim Dalı Doktora Programı Yıldız ÇİRLİ 

öğrencisi tarafından hazırlanan HANNAH ARENDT’İN HAKLARA SAHİP 

OLMA HAKKI PERSPEKTİFİNDEN TABAKALI GÖÇMEN HAKLARI: 

TÜRKİYE ÖRNEĞİ Başlıklı tez çalışması 27/11/2024 tarih ve 13.30 saatinde 

yapılan tez savunma sınavında aşağıdaki jüri tarafından OY ÇOKLUĞU ile 

DOKTORA TEZİ olarak KABUL edilmiştir. 

 

 

Kabul Ret 

Başkan (Prof. Dr. Tuncay ÖNDER, AHBVÜ):              

 

Danışman (Doç. Dr. Yusuf PUSTU, AHBVÜ):               

 

Üye (Prof. Dr. Burak TANGÖR, Hacettepe Üniversitesi):             

 

Üye (Prof. Dr. Çiğdem ERDEM, AHBVÜ):               

 

Üye (Prof. Dr. Hasan YAYLI, Kırıkkale Üniversitesi):              

 

 

 

 

 

 



iv 

HANNAH ARENDT’İN HAKLARA SAHİP OLMA HAKKI PERSPEKTİFİNDEN 

TABAKALI GÖÇMEN HAKLARI: TÜRKİYE ÖRNEĞİ 

(Doktora Tezi) 

Yıldız ÇİRLİ 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Kasım 2024 

ÖZET 

İnsan haklarına en büyük eleştirilerinden birini getiren Hannah Arendt’e göre insan hakları, 

en temel hak olması gereken haklara sahip olma hakkını içermemektedir. Haklara sahip olma 

hakkı, kişinin eylemlerine ve düşüncelerine göre yargılandığı bir çerçevede yaşaması hakkıdır. 

Arendt, insan haklarını eleştirip haklara sahip olma hakkını savunurken, göçmen hakları 

giderek daha karmaşık ve tabakalı bir hal almaktadır. Bu tez, Türkiye’de göçmenlerin belirli 

sivil, sosyal, ekonomik ve siyasal haklarının bulundukları yasal statülerine göre 

farklılaşmasının oluşturduğu eşitsizlik ve haksızlık durumunu tabakalı yurttaşlık çerçevesinde 

kavramsallaştırarak haklara sahip olma hakkı bağlamında değerlendirmeyi amaçlamaktadır. 

Tezde Arendt’in haklara sahip olma hakkı, insanlık durumunda yaşama hakkı olarak 

yorumlanmaktadır. Böylece haklara sahip olma hakkı için gerekli çerçeve, biyolojik 

ihtiyaçlarının karşılandığı, etrafına bir dünya kurabildiği ve başkaları ile bir araya gelerek 

konuşup eyleyebildiği bir yer olmaktadır. Göçmenlik statülerinin ve bağlı haklarının karmaşık 

hiyerarşisini tanımlamak için kavramsal çerçeve olarak tabakalı yurttaşlık kullanılmaktadır. 

Tez kapsamında Türkiye’deki göçmenler İskân Kanunu’nun tanımladığı göçmen, uluslararası 

koruma (mülteci, şartlı mülteci, ikincil koruma), geçici koruma ve vatansız statüleri ile 

düzensiz göçmenler ve bunların dışında kalan diğer yabancılar olarak kategorize edilmektedir. 

Nitel araştırma yönteminin kullanıldığı tezde, bu kategorizasyona dayanarak tabakalı 

yurttaşlığın haklar ve maddi-manevi kaynaklar eksenlerine odaklanılmaktadır Haklar ekseni 

ile ilgili olarak statülere hakları tanıyan ulusal mevzuat taranmaktadır. Maddi-manevi 

kaynaklarla ilgili olarak statülerin sosyal statü, sosyal ağ, bilgi ve beceri, saygınlık ve iletişim 

gibi haklardan yararlanma yeterliliklerini açığa çıkaran unsurlara mevcut araştırmalar yoluyla 

bakılmaktadır. Tabakalı yurttaşlık çerçevesinden statülerin durumuna bakıldığında, statülerin 

sadece hakları bakımından bir hiyerarşi oluşturabildiği gibi hakları ve maddi-manevi 

kaynaklarıyla birlikte şekillenen yurttaşlık kazanımı, yurttaşlık açığı, yurttaşlık genişlemesi ve 

yurttaşlık dışlaması alanlarında da hiyerarşik olabildiği görülmektedir. Tabakalı yurttaşlık 

sisteminin göçmenleri haklara sahip olma hakkından ve dolayısıyla emek, iş ve eylemi ifade 

eden insanlık durumu etkinliklerinden yoksun bıraktığı ortaya konmaktadır. Haklara sahip 

olma hakkının tabakalı yurttaşlık çerçevesi kullanılarak uygulamalarla ilişkilendirilmesinin, 

Arendtçi düşünceyi geliştireceği ve Türkiye’deki göçmenlerle ilgili hak tartışmalarına katkıda 

bulunacağı değerlendirilmektedir. 

Bilim Kodu : 117108 

Anahtar Kelimeler : Hannah Arendt, Göçmen Hakları, Haklara Sahip Olma Hakkı, 

Tabakalı Yurttaşlık, İnsanlık Durumu 

Sayfa Adedi : 257 

Tez Danışmanı : Doç. Dr. Yusuf PUSTU 



v 

STRATIFIED RIGHTS OF MIGRANTS FROM HANNAH ARENDT’S PERSPECTIVE 

ON THE RIGHT TO HAVE RIGHTS: THE CASE OF TÜRKİYE 

(Ph.D. Thesis) 

Yıldız ÇİRLİ 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ UNIVERSITY 

THE INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES 

November 2024 

ABSTRACT 

Hannah Arendt, who has voiced one of the harshest criticisms about the human rights, claims 

that human rights fall short of recognizing the right to have rights which should be the most 

prominent rights of a human being. The right to have rights is defined as the right to live in a 

framework where one is judged according to her/his actions and thoughts. As Arendt criticizes 

human rights and defends the right to have rights, the migrants’ rights get more complex and 

stratified. This thesis addresses the inequalities and injustice resulting from the migrants’ 

specific civil, social and economic rights that vary based on their legal statuses, embracing the 

concept of civic stratification and guided by the context of the right to have rights. The thesis 

construes Arendt’s perspective of the right to have rights as living in human conditions. Thus, 

the framework required for enjoyment of the right to have rights is where the biological needs 

are fulfilled, one is entitled to build a world of her/his own and come together with others to 

speak and act. The conceptual framework is built on civic stratification as the complex 

hierarchy of the migrant status and affiliated rights is defined. The thesis categorizes the 

migrants in Türkiye as the migrants by the terms of the Settlement Law, the internationally 

protected (refugees, conditional refugees, and subsidiary protection), the temporary protection, 

the stateless and the irregular migrants, and lastly the other foreigners. This thesis, which 

employs qualitative research methods, focuses on the axes of civic stratification rights and its 

material and moral resources, taking the mentioned categorization as a basis. As far as the axis 

of rights is concerned, the national legislation is screened as the legal basis of the rights 

recognised for the statuses. Regarding the material and moral resources, the elements that 

reveal the capacities of the statuses to benefit from the rights such as social standing and social 

networks, command of information, and general know-how, dignity, and communication are 

examined through the existing researches. When the statuses are analyzed from the perspective 

of stratified citizenship, it is observed that hierarchies can be formed not only in terms of rights 

of each status; but also in the areas of civic gain, civic deficit, civic expansion, and civic 

exclusion, which are shaped by both rights and material-moral resources. It is asserted that the 

stratified citizenship system deprives migrants of the right to have rights and, consequently, of 

the human condition activities that embody labor, work, and action. Linking the right to have 

rights and the practices within the framework of civic stratification is considered to promote 

Arendtian thought and contribute to the debates for migrant rights in Türkiye. 

Science Code : 117108 

Key Words : Hannah Arendt, Migrants’ Rights, Right to Have Rights, Civic 

  Stratification, Human Condition 

Page Number : 257 

Supervisor : Doç. Dr. Yusuf PUSTU 



vi 

TEŞEKKÜR 

Doktora tez çalışmam boyunca yardım ve desteğini esirgemeyen, bana sabır 

gösteren ve rehberlik eden tez danışmanım Sayın Doç. Dr. Yusuf PUSTU’ya sonsuz 

teşekkür borçluyum. Manevi desteğini aldığım sevgili aileme ve bu çalışmada bir 

şekilde emeği geçen herkese çok teşekkür ederim. Değerli görüşleri, eleştiri ve 

önerileri ile tezime katkı sağlayan Prof. Dr. Tuncay ÖNDER’e, Prof. Dr. Burak 

TANGÖR’e, Prof. Dr. Hasan YAYLI’ya ve Prof. Dr. Çiğdem ERDEM’e en derin 

saygılarımla teşekkür ederim. Bu çalışmayı babama ithaf ediyorum. 

 

Yıldız ÇİRLİ 

  Kasım 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

vii 

İÇİNDEKİLER 

                   Sayfa 

ÖZET........................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................. v 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... vii 

TABLOLARIN LİSTESİ ............................................................................................ xi 

ŞEKİLLERİN LİSTESİ ............................................................................................. xii 

KISALTMALAR ...................................................................................................... xiii 

1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

2. HANNAH ARENDT VE HAKLARA SAHİP OLMA HAKKI ........................... 19 

2.1. Arendt’in Siyasal Anlayışı .............................................................................. 19 

2.2. Arendt’in Ulus-Devlet ve İnsan Hakları Üzerine Eleştirileri ......................... 26 

2.2.1. Ulus-Devletin Trajedisi ......................................................................... 27 

2.2.1.1. Ulus ve devlet gerilimi ............................................................. 28 

2.2.1.2. Emperyalizmin ulus ve devlet gerilimine katkısı .................... 32 

2.2.1.3. Pan hareketlerinin ulus ve devlet gerilimine katkısı ................ 34 

2.2.2. Ulus-Devlet Düzeninin Yıkılışı ............................................................ 37 

2.2.2.1. Kendi kaderini tayin hakkı çelişkisi ......................................... 38 

2.2.2.2. Anayasal düzen çelişkisi .......................................................... 41 

2.2.3. İnsan Hakları Çıkmazı .......................................................................... 45 

2.2.3.1. İnsan haklarının teorik çıkmazları ........................................... 46 

2.2.3.2 İnsan haklarının siyasal çıkmazları ........................................... 52 

2.3. Haklara Sahip Olma Hakkı ve İnsanlık Durumu ............................................ 58 

2.3.1 İnsanlık Durumu: Vita Activa Etkinlikleri ............................................. 59 

2.3.1.1. Animal laborans’ın emeği ....................................................... 60 



viii 

2.3.1.2. Homo faber’in işi ..................................................................... 64 

2.3.1.3. Zoon politikon’un eylemi ......................................................... 66 

2.3.2. Haklara Sahip Olma Hakkının Temelleri ............................................. 71 

2.3.3. Haklara Sahip Olma Hakkının Yorumları ............................................ 75 

2.3.3.1. Siyasal topluluğa üyelik hakkı ................................................. 76 

2.3.3.2. Ahlaki ve evrensel hak ............................................................. 78 

2.3.3.3 Eylem ve mücadele hakkı ......................................................... 80 

2.3.3.4. İnsanlık durumunda yaşama hakkı........................................... 82 

3. HAKLARA SAHİP OLMA HAKKINDAN TABAKALI YURTTAŞLIĞA ....... 89 

3.1. Vatandaş Hakları ve İnsan Hakları Arasında: Göçmen Hakları ..................... 89 

3.2. Göçmen Haklarının Farklılaştırılması ............................................................. 92 

3.2.1. Göçmenlerin Statüler Aracılığıyla Kategorilendirilmesi ...................... 93 

3.2.2. Farklılaştırılmış Statülerin ve Hakların Altında Yatan Gerilim ve 

Karşıtlıklar .................................................................................................... 100 

3.2.2.1. Egemenlik ve haklar gerilimi ................................................. 100 

3.2.2.2. Vatandaşlığın içerme ve dışlama mekanizması ..................... 104 

3.2.2.3. Liberal paradoks .................................................................... 109 

3.2.2.4. Göçmen haklarına ulusal ve post-ulusal bakış açısı .............. 110 

3.3. Farklılaştırılmış Statü ve Haklar Sistemi Olarak Tabakalı Yurttaşlık .......... 113 

3.3.1. Lockwood’un Tabakalı Yurttaşlık Yaklaşımı ..................................... 113 

3.3.2. Lockwood’un Tabakalı Yurttaşlık Tipleri .......................................... 115 

3.3.3. Tabakalı Yurttaşlık ve Göçmenler ...................................................... 118 

4. TÜRKİYE’DE GÖÇMEN HAKLARININ TABAKALI GÖRÜNÜMÜ ve 

HAKLARA SAHİP OLMA HAKKI ....................................................................... 125 

4.1. Türkiye’nin Kısa Göç Tarihi ......................................................................... 125 

4.2. Yurttaşlık Tabakalaşmasının Eksenleri: Haklar ve Maddi-Manevi Kaynaklar

.............................................................................................................................. 127 

4.2.1. Sivil, Sosyal, Ekonomik ve Siyasal Haklar ........................................ 129 



  

ix 

4.2.2. Maddi-Manevi Kaynakların Anlamı ................................................... 132 

4.3. Tabakalı Yurttaşlık Eksenleri Bakımından Göçmen Statüleri ...................... 134 

4.3.1. İskân Kanunu Göçmenleri .................................................................. 136 

4.3.1.1. Yasal statülerinin gelişimi ..................................................... 136 

4.3.1.2. Yasal hakları .......................................................................... 141 

4.3.1.3. Maddi-manevi kaynakları ...................................................... 142 

4.3.2. Kendi Ülkesinin Ulusal Korumasından Yoksun Olanlar: Uluslararası 

Koruma Statüsündekiler................................................................................ 144 

4.3.2.1. Coğrafi sınırlamanın içindekiler: Mülteciler ve yasal 

statülerinin gelişimi ............................................................................. 146 

4.3.2.2. Coğrafi sınırlamanın dışındakiler: Şartlı mülteciler ve yasal 

statülerinin gelişimi ............................................................................. 149 

4.3.2.3. Mülteci olmayanlar: İkincil koruma altındakiler ve yasal 

statülerinin gelişimi ............................................................................. 150 

4.3.2.4. Uluslararası koruma altındakilerin hakları ............................ 152 

4.3.2.5. Uluslararası koruma altındakilerin maddi-manevi kaynakları

 ............................................................................................................ 155 

4.3.3. Kitlesel akın: Geçici Koruma Altındakiler ......................................... 157 

4.3.3.1. Geçici koruma statüsünün gelişimi ........................................ 157 

4.3.3.2. Geçici koruma statüsünün hakları .......................................... 160 

4.3.3.3. Maddi-manevi kaynakları ...................................................... 164 

4.3.4. Vatandaşlık Kurumunun Dışındakiler: Vatansızlar ............................ 167 

4.3.4.1. Vatansızlık statüsünün gelişimi ............................................. 167 

4.3.4.2 Vatansızların hakları ............................................................... 169 

4.3.5. Yasal Bir Statüden Yoksun Olanlar: Düzensiz Göçmenler ................ 170 

4.3.5.1. Düzensiz göçmenlik ............................................................... 170 

4.3.5.2. Düzensiz göçmenlerin olmayan yasal hakları ve maddi-manevi 

kaynakları ............................................................................................ 171 

4.3.6. Diğer Yabancılar ................................................................................. 173 



x 

4.3.6.1. Ülkede bulunan diğer yabancıların görünümü ....................... 173 

4.3.6.2. Diğer yabancıların hakları ..................................................... 175 

4.3.6.3. Diğer yabancıların maddi-manevi kaynakları ........................ 177 

4.4. Tabakalı Yurttaşlık Tipleri: Tabakalaşmada Sebepler ve Beklentiler .......... 180 

4.4.1. Dışlamalar: Yasal Düzenleme Kapsamları ......................................... 180 

4.4.2. Açıklar: Maddi-Manevi Kaynakların Eksikliği .................................. 183 

4.4.3. Kazanımlar: Mevzuat ve Politika Gelişmeleri .................................... 188 

4.4.4. Genişlemeler veya Daralmalar: Siyasal Tartışmalar........................... 190 

4.5. Statü ve Haklarda Tabakalaşma Görünümü ................................................. 197 

4.6. Haklara Sahip Olma Hakkı Karşısında Tabakalı Yurttaşlığın Anlamı ......... 208 

4.6.1. Tabakalı Yurttaşlık Tiplerinde Haklara Sahip Olma Hakkı ............... 209 

4.6.2. Tabakalı Yurttaşlık Hiyerarşisinde Haklara Sahip Olma Hakkı ......... 212 

5. SONUÇ ................................................................................................................ 221 

KAYNAKLAR ........................................................................................................ 233 

EKLER ..................................................................................................................... 255 

Ek-1. Göçmenlerin Hakları Konusunda Yararlanılan Mevzuat ........................... 255 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................. 257 

 

 

  



  

xi 

TABLOLARIN LİSTESİ 

 

Tablo                                                                                                                    Sayfa 

Tablo 4.1. Göçmen statülerinin yasal haklar bakımından karşılaştırılması ............. 202 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xii 

ŞEKİLLERİN LİSTESİ 

 

Şekil                                                                                                                      Sayfa 

Şekil 3.1. Tabakalı Yurttaşlık .................................................................................. 115 

Şekil 4.1. Tabakalı yurttaşlık tiplerine göre göçmen statülerinin yerleştirilmesi .... 203 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

xiii 

KISALTMALAR 

 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur. 

 

Kısaltmalar   Açıklamalar 

 

AB    Avrupa Birliği 

AFAD    Afet ve Acil Durum Yönetimi Başkanlığı 

BMMYK   Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği  

IOM    Uluslararası Göç Örgütü 

İŞKUR   Türkiye İş Kurumu 

MIPEX   Göç ve Entegrasyon Politikaları İndeksi 

SUYE    Sosyal Uyum ve Yaşam Eğitimi 

STK    Sivil Toplum Kuruluşu  

TBMM   Türkiye Büyük Millet Meclisi 

UNRWA   Birleşmiş Milletler Yakın Doğu’daki Filistin  

Mültecilerine  Yardım ve Bayındırlık Ajansı 

YUKK    Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu 





  

1 

1. GİRİŞ 

Göçler, her zaman insanlık tarihinin önemli bir parçasını oluşturmuştur. 

Yirminci ve yirmi birinci yüzyıllardaki modern göç hareketlerinin karakteristiğini 

belirlemede ise 1914 yılında Birinci Dünya Savaşı’nın başlattığı, Hannah Arendt’in 

deyimiyle “zincirleme tepkime” etkili olmuştur. Savaşın sonunda imparatorluklar 

yıkılmış, enflasyon, işsizlik, iç savaş, azınlıklar ve milliyetçilik sorunları ortaya 

çıkmıştır. Fakat Arendt’e (2018b) göre bu tepkimenin en önemli sonucu, “hiçbir yere 

kabul edilmeyen ve hiçbir yerde asimile olamayan göçmen gruplar yarat”mış (s. 256) 

olmasıdır. Modern ideolojilerin siyasal yaşamı nasıl bozduğunu anlattığı (Beiner, 

2000: 49) 1951’de yayımlanan Totalitarizmin Kaynakları adlı kitabında antisemitizm, 

emperyalizm ve totalitarizmin analizini yapmaktadır. Analizlerinin neticesinde, ulus-

devletin azınlıkları, mültecileri ve vatansızları bir hak sorunu ile karşı karşıya 

bıraktığını ve insan haklarının onla rı haksızlıktan koruyamadığını savunur. Bu 

grupları Arendt (2018b), “anayurtlarından ayrıldıklarında artık yurtsuzdular; 

devletlerini bıraktıklarında artık vatansızdılar; insan haklarından yoksun 

bırakıldıklarında artık haksızdılar, yeryüzünün posasıydılar” (s. 256) diye 

anlatmaktadır. Bu şekilde mutlak bir haksızlığa itilenler, toplumsal statülerini ya da 

mülklerini kaybetmekten öte, devredilemez diye tanımlanan insan haklarını 

kaybetmişlerdir (Arendt, 2018b: 258).  

Arendt, kendi zamanındaki haksızlık problemlerine karşılık olarak haklara 

sahip olma hakkını önermiştir. Ona göre insan hakları söyleminin temel sorunu, 

insanın bir takım haklara sahip olabilmesi için yerine getirilmesi gereken temel bir 

şartı içermemesidir. Bu şart, insanların sivil, siyasal veya ekonomik herhangi bir hakka 

sahip olmak için öncelikle haklara sahip olma hakkına sahip olmalarıdır. Arendt  

(2018b) şöyle yazmaktadır:   

Haklara sahip olmak diye bir hakkın (ve bu, kişinin eylemlerine ve 

düşüncelerine göre yargılandığı bir çerçevede yaşaması anlamına gelmektedir) 

ve bir tür örgütlü topluluğun üyesi olmak gibi bir hakkın varlığının, ancak yeni 

küresel siyasi durum nedeniyle bu haklarını yitirmiş ve yeniden kazanması da 

olanaksız milyonlarca insan ortaya çıktığında farkına vardık. (s. 304) 

İnsan haklarının herhangi bir siyasi otoriteden bağımsız olduğu varsayılmasına 

rağmen, insanlar yurdunu ve siyasi statüsünü kaybettikleri anda, insan haklarının 

onları korumaya ve haklarını sağlamaya yetmediği görülmüştür. Mesele, özgürlüğün 



2 

veya eşitliğin kaybedilmesinden öte, “görüşleri anlamlı” ve “eylemleri etkin kılan 

dünya üzerinde bir yerden” (Arendt, 2018b: 303) mahrum kalınmasıdır. Arendt 

(2018b: 304), başlangıç noktasını buradan alarak, haklara sahip olma hakkını, “kişinin, 

eylemlerine ve görüşlerine göre yargılandığı bir çerçevede yaşaması” olarak tanımlar. 

Ardından bu hakkı, “her bireyin insanlığın bir üyesi olma hakkı” (Arendt, 2018b: 307) 

ile eşit seviyede kullanır. Haklara sahip olma hakkı, siyasal ve ontolojik anlamlara 

sahiptir. Siyasal anlamda siyasal bir topluma aidiyeti ifade ederken, ontolojik anlamda 

insanın dünyada anlamlı konuşabileceği ve eyleyebileceği bir yerin anlatımıdır 

(Parekh, 2008: 29). Anlamlı konuşmasını ve eyleyebilmesini sağlayacak bu yer esasen, 

Arendt’in insanlık durumu dediği etkinliklerin oluşturduğu bir yerdir. Diğer bir 

deyişle, biyolojik ihtiyaçlarının karşılandığı, etrafına bir dünya kurabildiği ve başkaları 

ile bir araya gelerek konuşup eyleyebildiği bir yerdir. Arendt’in haklara sahip olma 

hakkı önerisi, onun döneminin şartları içerisinde mültecilerin, azınlık ya da 

vatansızların haksızlık durumlarına, hak taleplerine, insanlık durumunda yaşama 

çabalarına ve insan haklarının başarması gerekenlere ışık tutmuştur. 

Arendt’ten bugüne dünyada değişmeyen ve değişen pek çok dinamik söz 

konusudur. Birinci Dünya Savaşı ile başlayan tepkime, en azından göçmenlerle ilgili 

sonuçları bakımından, savaşın ardından yaşanan gelişmelerle sınırlı ve sadece o 

döneme özgü kalmamıştır. İkinci Dünya Savaşı sonrasında da bağımsızlık savaşları, 

iç savaşlar, bölgesel çatışmalar, aşırı şiddet, ekonomik ve siyasi istikrarsızlık, çevresel 

etkiler ve iklim değişikliği sebepleriyle yaşanmaya devam etmektedir. Arendt’in 

tespitine paralel olarak, ekonomik, sosyal, çevresel, kültürel sorunların da eşlik ettiği 

bu siyasi gelişmelerin ortak etkisi, insan hareketleri, diğer bir deyişle göçler ve 

göçmenler üzerinde görülmektedir. Sürekli tekrarlanan ve gittikçe karmaşıklaşan bu 

“yeni küresel siyasi durum”da, o zamanlar Avrupa’daki hak-sız milyonlarca insanı 

oluşturan vatansızlara, azınlıklara ve mültecilere dünyanın her yerinde gün geçtikçe 

daha fazlası eklenmektedir. Uluslararası Göç Örgütü’nün (IOM) yayımladığı 2022 

Dünya Göç Raporu’na göre dünyadaki uluslararası göçmen stoku, 1980 yılında 102 

milyon ve 2000 yılında 173 milyon iken 2020 yılında 280 milyona ulaşmıştır 

(McAuliffe ve Triandafyllidou, 2021: 23). Göçmen sayısının dünyadaki dağılımına 

bakıldığında 2020 yılı itibariyle Avrupa’da 86,7 milyon, Amerika’da 73,5 milyon, 

Asya’da 85,6 milyon ve sadece Türkiye’de ise 6,1 milyon civarında göçmen vardır 

(Uluslararası Göç Örgütü’nün [IOM], 2020). Ayrıca 2023 yılı sonunda zulüm, 



  

3 

çatışma, şiddet, insan hakları ihlalleri veya kamu düzenini ciddi şekilde bozan olaylar 

sebebiyle zorla yerinden edilmiş insan sayısının 117,3 milyon olduğu bildirilmektedir 

(Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği [BMMYK], 2023b: 2). 

Dünyada göçmen stoku artarken, göçmenlere bakışın çok da değişmediği 

gözlemlenmektedir. Arendt’ten günümüze doğru gelindiğinde, göçün öznelerinin 

yine, “yeryüzünün posası” betimlemesine benzer şekilde, hoş karşılanmadığı hatta 

haklardan yoksunluklarının normalleştirildiği görülmektedir. Bunu ifade etmek için 

Giorgio Agamben (2000: 22) vatandaş olmayan insanları, antik Roma hukukundaki 

ölüme mahkûm “kutsal insan” ile benzeştirir. Zygmunt Bauman (2019: 75) ise 

günümüzde kitle halindeki mültecilerin istenmeyen nüfus olarak, bir nevi dünyadaki 

“artık” olarak görüldüklerini iddia eder. Üstelik uluslararası düzen veya egemen 

devlet, posa, kutsal insan veya artık olarak nitelendirilen göçmenleri sığınmacı, 

mülteci, vatansız, geçici korunan veya ikincil koruma altında olan gibi farklı yasal 

statülerle kategorize ederek, vatandaşlıktan veya hakları tam olarak vermekten 

mahrum bırakmayı meşrulaştırmaktadır. Statüler sayılarla ifade edildiğinde dünyada 

31,6 milyonu BMMYK ilgi alanında ve 6 milyonu ise Birleşmiş Milletler Yakın 

Doğu’daki Filistin Mültecilerine Yardım ve Bayındırlık Ajansı (UNRWA) ilgi 

alanında olmak üzere toplam 37,6 milyon mülteci, 6,9 milyon sığınmacı, 68,3 milyon 

ülke içinde yerinden edilmiş insan ve 5,8 milyon diğer uluslararası koruma türlerine 

ihtiyaç duyan insan bulunmaktadır. Gerçekte çok daha fazla olduğu tahmin edilen 

vatansızların sayısı ise resmî rakamlara göre 4,4 milyon kadardır (BMMYK, 2022: 2). 

Dünya Göç Raporu’nda belirtildiği üzere, siyasal tarihi ve coğrafi konumunun 

etkisiyle göçe yoğun bir şekilde maruz kalan Türkiye 2022 yılında -yedinci kez üst 

üstte- dünyanın en çok mülteci barındıran ülkesi oldu. Sayıları 3,6 milyonu bulan 

mültecilerin büyük çoğunluğu Türk yasalarına göre geçici koruma statüsünde bulunan 

Suriyelidir (McAuliffe ve Adhiambo Oucho, 2024: 69). Statüler üzerinden oluşturulan 

kavramsal, yasal ve ideolojik farklılıkların (Yıldız, 2017) anlamı,  ekonomik, sosyal, 

sivil ve siyasi haklar bağlamında farklılıkları veya haksızlıkları doğurmasıdır. Statüler 

ve beraberinde gelen haklar, devlet egemenliğinin üstünlüğüne dayanan uluslararası 

düzenlemelerle ve vatandaş-yabancı ayrımına dayanan ulusal düzenlemelerle kabul 

edilmektedir. Göçmenlerin statülerinin tayininde, ideolojik ve siyasal farklılıklar, 

ülkelerin güvenlik ve siyasal çıkarları etkili olmaktadır. Göçmen hakları politikaları 

ise devletin kendi iç siyasi, ekonomik, toplumsal koşullarına göre şekillenirken, aynı 



4 

zamanda insan hakları sorunları, sivil toplum kuruluşlarının veya ulusal ve uluslararası 

toplumun itirazları ile karşı karşıya gelmektedir.  

Dolayısıyla evrensel insan haklarının bütün insanları haklar bakımından eşit 

ilan etmesine rağmen hakları, sadece siyasi topluluğun üyesi vatandaşlara tam olarak 

verilmesinin ötesinde, göçmenler söz konusu olduğunda farklı yasal ve siyasi statülere 

göre farklılaştırılarak verilmektedir. Vatandaş ve yabancı şeklindeki temel ayrımın 

yanında göçmenler arasında statüye dayalı alt ayrımlar yapılmaktadır. Yasal statüler 

önemlidir çünkü Utar’ın (2023: 351) ifade ettiği gibi göçmenlerin barınma, iş, sağlık, 

eğitim ve sosyal yardıma erişim olanaklarını düzenleyerek onların toplumsal 

statülerinin belirlenmesinde doğrudan etkilidir. Bu durum çağdaş bir bağlamda, 

güvencesiz yasal ve siyasi statüye sahip başta düzensiz göçmenler olmak üzere bütün 

göçmen kategorilerinin eşit olmayan haklara sahip olduğu başka bir ifade ile farklı 

haksızlık biçimlerine maruz kaldığı anlamına gelmektedir. Bazı statülerde bulunan 

göçmen grupları insan hakları düzenlemelerinde öngörülen minimum hayat 

standardından yoksun bir şekilde yaşarken; bazı statülerdekiler ekonomik, sosyal ve 

siyasi haklara çeşitli seviyelerde erişebilmektedir. Yapılan çalışmalar ve istatistikler 

(Maher, 2002; Morissens ve Sainsbury, 2005; Krause, 2008; Konsta ve Lazaridis, 

2010; Bhuyan ve Smith-Carrier, 2012; Güllüpınar, 2014; Torres ve Waldinger, 2015; 

Akalın, 2014; Reçber, 2014; Yontar ve Savut, 2016; McAuliffe ve Khadria, 2019; 

BMMYK, 2020) uluslararası koruma altında olanların, düzensiz göçmenlerin ve genel 

olarak yabancıların, vatandaşlara kıyasla daha az hak talebinde bulunabildiklerini ve 

haklardan daha düşük seviyede yararlanabildiklerini göstermektedir. Bu durum aynı 

zamanda toplumsal, yasal, ekonomik veya siyasal anlamlarda bir tabakalaşma 

göstergesi olmaktadır. Carmel ve Paul (2013), Bruzelius, Reinprecht ve Seeleib-

Kaiser, M. (2017), Spahl ve Österle (2019), Jonitz ve Leerkes (2022), Uslu Ak (2022), 

Şahin-Mengücek, Gökalp-Aras, Kaya ve Rottmann (2023), Utar (2023) yaptıkları 

çalışmalarla tabakalaşmanın, göçmenlere verilen yasal statülerin ve bağlı olarak 

hakların doğal bir sonucu olduğunu göstermektedirler. Ortaya çıkan farklılık, haksızlık 

ve tabakalaşma görüntüsü, Arendt’e ve haklara sahip olma hakkına dönüşe itmektedir. 

Çünkü vatansız kişilerin sosyal devletin korumasından mahrum kalmasında (Somers, 

2008: 119) veya mülteci ve sığınma arayanların kısıtlanan veya olmayan haklarında 

görüldüğü üzere sivil, sosyal, politik ve ekonomik haklarındaki eksiklikler, onların tam 



  

5 

bir haklara sahip olma hakkından uzak olduğunu göstermektedir (Benhabib, 2018: 

167).  

Bu çalışmanın araştırma sorusu, sayıları ve statüleri gün geçtikçe artan 

Türkiye’deki göçmenlerin sivil, sosyal, ekonomik ve siyasal haklarının bulundukları 

yasal statülerine göre farklılaşmasının nasıl bir eşitsizlik ve haksızlık durumu ortaya 

çıkardığı ve bu eşitsizlik ve haksızlık durumunun Arendt’in en temel insan hakkı 

olarak gördüğü haklara sahip olma hakkına nasıl yansıdığıdır. Soru, devletin 

göçmenlere verdiği hakları meşrulaştıran statülerin onların sivil, sosyal, ekonomik ve 

siyasal haklarını sınırlandırıp sınırlandırmadığı ve nihayetinde haklara sahip olma 

hakkından uzaklaştırıp uzaklaştırmadığını ele almaktadır. 

Çalışmada göçmen hakları tartışılırken, Arendt’e başvurulmasının sebebi 

birkaç açıdan detaylandırılabilir. Göçle ilgili konuları tartışmak, insan hakları ve 

vatandaşlık fikir ve politikaları ile kuvvetli bir şekilde ilgili olduğundan onları da 

irdelemeyi gerektirir. Çünkü göçmenlere verilen ya da verilmeyen hakların 

kaynağında ulus-devletle olan bağları yer alırken, haklardan yoksun kalmaları durumu 

ise insan haklarına referansla ele alınmaktadır. Diğer yandan insan haklarına en büyük 

eleştirilerden birini getiren ise Arendt’tir. Bu sebeple sürekli yinelenen ve yenilenen 

insan hakları, vatandaş hakları ve göçmen hakları tartışmalarında sık sık Arendt’e 

başvurulmaktadır. Arendt’in eleştirilerinin üzeriden yarım asırdan fazla süre 

geçmesine ve insan haklarıyla ilgili söylemsel veya yazılı gelişmelere rağmen, 

Gündoğdu’nun (2015: 11) deyimiyle “haklar çağında hak yoksunluğunun şaşırtıcı 

biçimde süregelmesi” önemli bir gözlemdir. Çünkü Arendt'in şiddetle eleştirdiği insan 

haklarının ikircikliliğini tekrar vurgulamakla birlikte Arendt'in analizinin bugün hâlâ 

geçerli olup olmadığının sorgulanmasına götürmektedir. 

Arendt, tıpkı Carl Schmitt gibi, yazılarında yirminci yüzyılda gözlerinin 

önünde ortaya çıkan yeni bir gerçekliğe yanıt vermiştir. Her ikisi de bu dönemde 

modern egemen devletin karmaşıklıklarını analiz etmiştir. Arendt'in bunları anormal 

yaşam biçimleri olarak görmesi ve Schmitt'in potansiyel yeni bir normatif düzen olarak 

görmesi bakımından farklılık bulunmaktadır. İkisinin de modern devlet sisteminin 

ürettiği aşırı olaylarla ilgilenen kanonik teorileri, bugünkü siyasi sistemlere 

uygulanabilirdir aksi halde sadece basit bir sistemin içsel karmaşıklıklarını ortaya 

koymuş olurlardı (Biletzki, 2011: 12-13). Arendt’in kavramlarının göçmenlerin 



6 

karşılaştığı koşullara uygulanması, yalnızca göçmenlerin içinde bulunduğu durumların 

bilinmeyen yönlerini açığa çıkarmakla kalmaz, aynı zamanda modern dünyanın 

evrensel insan haklarından bahsederken haksızlıklar yaratmaya devam ettiğini de 

ortaya koyar. 

Arendt’in polis vurgusu sebebiyle eylem, özgürlük, çoğulluk, kamusal ve 

siyaset anlayışının polis gibi küçük mekânda var olabileceği, göçmenlerin bağlantılı 

olduğu ulus-devlet gibi büyük bir mekân söz konusu olduğunda mekânsal bir 

uyumsuzluğun söz konusu olduğu düşünülebilir. Ancak, Arendt’in haklara sahip olma 

hakkı önerisi ya da insanlık durumu betimlemesi aslında vatandaşlık ve ulus-devlet 

sınırlarını aşma çabasıdır. Ayrıca Arendt ulus-devlet üyesi vatandaş ile ulus-devletin 

üyesi olmayan mülteci veya vatansız üzerinden aslında göçmenin tanımlandığı statü 

ile hakları arasındaki derin bağlantıyı incelemiştir. Vatansızlığa ve mülteciye ilişkin 

kavramsallaştırması diğer statülerin hak durumlarına dair de bir anlayış sağlayabilir. 

Arendt siyaset, vatandaşlık, insan hakları ve egemenlik kesişimlerini ele aldığı gibi 

eylem, iş ve emeğin insan için anlamını ve insanlığın yeni başlangıçlar gerçekleştirme 

potansiyelini ele almaktadır. Bu bakış açısı, kavram ve düşüncelerinin disiplinler arası 

referans alınan bir niteliğe sahip olma potansiyelini göstermektedir. Örneğin ekolojik 

çalışmalar kapsamında, Arendt’in çoğulluk açıklamasının insan dışındaki dünyayı 

hesaba katan bir çoğulculuk politikası olarak değerlendirilip, ekolojik krizin teorik bir 

anlayışından ziyade, krizde yerleşik bir birlikte yaşama pratiğinin imkanı olarak ele 

alınması tartışılabilmektedir (Tsuji, 2021). 

Gündoğdu’ya (2015: 9) göre Arendt’in haklarla ilgili devam eden alakalılığına 

dair şüphenin temelinde, 1900’lerin ortalarından beri yalnızca artan sayıda insan 

hakları antlaşmasına değil, aynı zamanda vatandaşlık, haklar ve egemenlik arasındaki 

ilişkinin kökten yeniden yapılandırılmasına da tanık olunduğu algısı yatmaktadır. 

Günümüz göçmenlerini Arendt’in bahsettiği mutlak hak-sızlık durumundan 

koruyacak mekanizmalar zaman içerisinde geliştirilmiştir. Özellikle, insan hakları 

normlarının gittikçe daha çok kabul görmesiyle birlikte uluslararası, bölgesel ve ulusal 

düzenlemelerle kabul edilmiş hakları bulunmaktadır. 1950'de kurulan Birleşmiş 

Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği (BMMYK), mültecilerin sığınma hakkı, 

korunma altına alınması, hak ve refahlarının korunması konularında çalışmaktadır. 

Mültecilere bir statü vermeyi ve verilecek olan bu statü sayesinde sığınmacılara bir 



  

7 

takım haklar sağlamayı amaçlayan 1951 tarihli Mültecilerin Hukuki Statüsüne Dair 

Cenevre Sözleşmesi (1951 Cenevre Sözleşmesi) kabul edilmiştir. 1967 tarihli 

Mültecilerin Hukuki Statüsüne Dair Protokolü (1967 Protokolü veya New York 

Protokolü) ile tarih sınırlaması kaldırılarak, Ocak 1951 tarihinden sonra ortaya çıkan 

mülteci grupların korunması sağlanmıştır. 1954 tarihli Vatansız Kişilerin Statüsüne 

İlişkin Sözleşme ve 1961 Vatansızlığın Azaltılmasına Dair Birleşmiş Milletler 

Sözleşmesi yapılmıştır. Bütün bu sözleşmeler ve Amerika, Afrika veya Avrupa 

kıtalarındaki bölgesel düzenlemeler veya mahkemeler taraf ülkelere mülteci ve 

vatansızların korunması ve haklardan yararlandırılması konularında yükümlülükler 

yüklemektedir.  Vatandaşlık, haklar ve egemenlik arasındaki bağımlılığı kopartacak 

ve hak sahipliğini milliyetten evrensel kişiliğe kaydıracak ulus-ötesi (post-ulusal) 

üyelik (Soysal, 1994) önerileri geliştirilmektedir (Gündoğdu, 2015: 9). Ancak, 

Gündoğdu’nun  (2015: 139) gösterdiği gibi, bu artan sayıda insan hakları antlaşması 

ve vatandaşlığa ilişkin yeni kavramlar, göçmenlerin temel hak mahrumiyetiyle karşı 

karşıya kaldığı durumları engellememektedir. Özellikle zorla yerinden edilmiş veya 

uluslararası koruma ihtiyacı duyan kişilerin insani yardıma bağımlı olduğu ve istikrarlı 

bir günlük yaşam için çoğu olanaktan mahrum bırakıldığı mülteci kamplarındaki 

yaşam koşulları bunu örneklemektedir. Parekh (2008: 42), bugün insan haklarıyla ilgili 

büyük problemlerden birinin insan hakları iddiaları ile siyasal uygulamalar arasındaki 

tutarsızlık olduğunu belirtir. Devletlerin, mülteci statüsünü ve uluslararası koruma 

ihtiyacı duyan diğer sığınma arayanların statüsünü belirlemek için gittikçe daha 

karmaşık sistemler geliştirmesi (Avrupa Birliği ve Birleşmiş Milletler, 2018) 

farklılaşan hakların ve tutarsızlıkların sürdürülmesine katkıda bulunmaktadır.  

Arendt, sık sık eylem odaklı olarak anlaşılsa da aslında İnsanlık Durumu’nda 

emeği, işi ve eylemi, insan yaşamının temel koşullarına karşılık gelen üç ana insan 

faaliyeti olarak ayrıştırır. Gündoğdu (2015) bu faaliyetlerin hiyerarşik bir düzene 

konmasını ve yalnızca eylemden "mükemmel siyasi faaliyet" olarak bahsedilmesini 

eleştirmektedir (s. 128). "Eylem merkezli okuma"  (s. 131) yerine, Arendt'in eylem, 

emek ve iş kavramlarının her birinin, göçmen haklarının sorunlu koşullarına ve 

haklarından yoksun olmalarına ilişkin yeni perspektifler açabileceğini göstermektedir. 

Bu çalışmada ise paralel bir yorum ile Arendt'in haklara sahip olma hakkı, sadece 

eylem ve ulus-devlet üyesi olmakla ilişkilendirilmek yerine insanlık durumuna ilgisine 

binaen insanlık durumunda yaşama hakkı olarak genişletilmektedir. Çünkü statüler 



8 

Arendt’in kavramları ile söylendiğinde insanlık durumu etkinlikleri olan emek, iş ve 

eylem imkânlarını belirlemektedir. Haklara sahip olma hakkı ve insanlık durumu 

söylemlerinin göçmenlerin hak talepleri için varoluşsal bir zemin sağladığı 

düşünülmektedir.  

Bu bağlamda ve araştırma sorusu doğrultusunda bu çalışmanın ana amacı, 

Türkiye’de göçmenlerin belirli sivil, sosyal, ekonomik ve siyasal haklarının 

bulundukları yasal statülerine göre farklılaşmasının oluşturduğu eşitsizlik ve haksızlık 

durumunu tabakalı yurttaşlık çerçevesinde kavramsallaştırarak haklara sahip olma 

hakkı bağlamında değerlendirmektir. Ana amacı destekleyecek şekilde geliştirilen alt 

amaçlardan ilki, her bir yasal statüye ulusal mevzuatta tanınan hakları mukayese 

ederek farklılıkları ortaya koymaktır. İkincisi, Türkiye’de bulunan göçmenlik 

statülerinin haklarına göre bir tabakalaşma oluşturduğunu göz önüne sermektir. 

Üçüncüsü, haklara sahip olma hakkının göçmenler için anlamını keşfetmek ve 

genişletmektir. Dördüncüsü ise göçmenlerin Arendt’in iş, emek eylem kavramlarıyla 

oluşturduğu insanlık durumundan uzak kalışlarını görünür kılmaktır. Bu noktada 

çalışmanın temel argümanı, göçmenlerin haklara sahip olma hakkına uzaklığını 

tabakalı yurttaşlığın belirlediği yönündedir. Göçmenlere verilen hakların, statülerine 

göre farklılaşması tabakalı yurttaşlığa sebep olmaktadır. Tabakalı yurttaşlık, haklara 

sahip olma hakkından ve onun içerdiği emek, iş ve eylemden oluşan insanlık durumu 

etkinliklerinden çeşitli derecelerde uzaklaştırmaktadır.  

Türkiye’deki göçmen grupları üzerinden hakların farklılaşmasını ve 

tabakalaşma sorununu ele alan çalışmalar son yıllarda yapılmaya başlanmıştır. Balun’a 

(2020: 97) göre, yabancı göçmenlerin ev sahibi ülkedeki yasal konumları, sosyal 

haklara erişimlerinde belirleyici olmaktadır. Uslu Ak’ın (2022: 237) çalışmasında, 

geçici koruma, uluslararası koruma statüsündeki ve uluslararası koruma başvuru sahibi 

bireylerin çalışma yaşamlarındaki deneyimleri incelenmiş ve iş gücü piyasasında 

yapısal bir olgu olarak gelişen tabakalaşma ortaya konmuştur. Bu tabakalaşmada, iş 

gücü piyasasının en alt katmanında kayıtsızların yer aldığı ve hatta “yok sayıldığı” 

ifade edilmiştir. Utar (2023: 351) ise çalışmasında, Türkiye’nin yeni göç yönetiminde 

yasal statü farklılaşmasına bağlı olarak bir uyruk tabakalaşmasının söz konusu 

olduğunu iddia etmiştir.  Buna göre barınma, eğitim, sağlık ve çalışma gibi haklara 

erişim açısından Suriyeli mültecilerin en üstte, düzensiz durumda yoğunlaşan 



  

9 

Afganların ise en altta konumlandığı bir uyruk tabakalaşması oluştuğu tespit 

edilmiştir. Şahin-Mengücek ve diğerleri (2023: 13) Türkiye'nin sığınma rejimindeki 

farklı yasal statülerin getirdiği tabakalaşmaların çok belirgin olduğunu iddia 

etmektedir. Bu statü farklılıkları, ikamet ve iş gücü piyasasına erişim, sağlık hizmetleri 

ve eğitim gibi haklara erişim ön koşullarıyla ilgili olarak vatandaşlar, vatandaş 

olmayanlar ve uluslararası koruma yararlanıcıları arasında farklılıklar yaratmaktadır. 

Bu çalışma da göçmenlerin yasal statülerinin çeşitli hak boyutlarında 

tabakalaşmaya nasıl yol açtığını gösterme ortak amacını taşımakla birlikte, yapılmış 

olan diğer çalışmalardan farklı olarak tabakalaşmayı tabakalı yurttaşlık (yurttaşlık 

tabakalaşması) ile kavramsallaştırmaya ve Arendt ile statü ve hak farklılaşmasının 

ötesine bakmaya girişmektedir. Çalışmanın kavramsal çerçevesini oluşturan tabakalı 

yurttaşlık (civic stratification) aslında haklar konusunda sosyolojik ve farklı bir 

perspektif sunan yaklaşımlardan biridir. Kavramsal çerçevesini David Lockwood’dan 

(1996) alan tabakalı yurttaşlık kavramı, Marshall’ın sosyal bütünleşmeyi sağlayacak 

vatandaşlık idealine karşı, vatandaşlığın hakları uygulama durumuna göre sosyal 

eşitsizlikleri üretmedeki rolüne odaklanmaktadır. Yasal haklar ve maddi-ahlaki 

kaynaklar eksenlerinde gelişen tabakalı yurttaşlık kavramını Lydia Morris (1997; 

2001; 2002; 2003; 2009; 2015) vatandaşlığın dışındaki konumlara doğru genişleterek, 

farklı göçmen kategorilerinin haklarının ulus-devlet içerisinde nasıl farklılaştığını 

analiz etmekte kullanmaktadır. Kofman, (2002), Carmel ve Paul (2013) ve Güllüpınar 

(2014) çalışmalarında, Avrupa devletlerinde ülkeye giriş durumlarına ve yasal 

statülerine bağlı olarak farklı göçmen kategorileri sivil, ekonomik ve sosyal haklar 

boyutlarında değerlendirdiğinde karmaşık bir yurttaşlık tabakalaşması olduğunu 

göstermektedir. Cinsiyet ve aile göç politikaları (Kofman ve Kraler, 2006),  refah, 

koşulluluk ve göç kontrol politikaları (Morris, 2019), ulusal farklılıklar (Morris, 2001; 

2002; Kim, 2018), istihdamla ilgili düzenlemeler (Jonitz ve Leerkes, 2022), tabakalı 

yurttaşlığın oluşumuna katkıda bulunmaktadır. Göçmenlerin etnik kökenleri 

ekonomik haklarının farklılaşmasına sebep olabilirken (Snel, Faber ve Engbersen, 

2014), sağlık gibi özel hak alanlarında da tabakalı yurttaşlık görülmektedir (Torres ve 

Waldinger, 2015).  

Statülere göre hakların farklılaşarak yarattığı tabakalaşmayı 

kavramsallaştırmak için tabakalı yurttaşlık çerçevesi kullanılmaktadır. Gerring (2012: 



10 

112), özellikle sosyal bilimlerdeki çalışmaların kavram oluşturma ile ilgili olduğunu 

ve bir kavram üzerindeki çalışmanın zorunlu olarak o kavramın yeniden 

kavramsallaştırılmasını içerdiğini savunur. Mesela, demokrasi üzerine bir çalışmanın, 

yeterince ikna ediciyse, demokrasi anlayışını en azından bir dereceye kadar 

değiştirmesi muhtemeldir. Buradan hareketle statüler ve haklarla ilgili tabakalı 

yurttaşlık çerçevesi yoluyla bir kavramsallaştırma da göçmen haklarıyla ilgili 

kavramları yeniden düşünmeye itebilir. 

Çalışma, nitel bir araştırma yöntemi ile yürütülmüştür. Türkiye’deki göçmen 

gruplarının ve haklarının belirlenmesi için literatür taraması ile çalışmanın amacına 

uygun hizmet edecek istatistik, tez, rapor ve makalelere ulaşılmıştır. Çalışmada 

statülerin hakları nasıl farklılaştırdığı Türkiye’deki göçmen statüleri üzerinden 

araştırılmaktadır. Bu konuda örnek olarak Türkiye’nin alınmasına çeşitli sebeplerle 

karar verilmiştir. 

İlk olarak, göçmenler için hem hedef ülke ve hem geçiş ülkesi konumunda olan 

Türkiye, göçe ve özellikle kitlesel göçlere sık sık maruz kalmaktadır. Ülkede büyük 

ve çeşitli bir yabancı nüfus bulunmaktadır. Rakamlarla bakıldığında, Göç İdaresi 

Başkanlığı (2023c) verilerine göre Türkiye’ye, cumhuriyetin kuruluş yıllarından beri 

6,5 milyon insan göç etmiştir. Bu sayıya eğitim, çalışma ve diğer amaçlarla gelmiş 

olan kişiler dâhil değildir. Şu an dünyadaki göç koridorlarının en büyüğü Meksika'dan 

Amerika Birleşik Devletleri'ne iken ikinci en büyük göç koridoru ise Suriye Arap 

Cumhuriyeti'nden Türkiye'ye olan koridordur (McAuliffe ve Adhiambo Oucho, 2024: 

23). Dolayısıyla sayının özellikle son yıllardaki artışının göçmenlerin yasal statülerini 

ve haklarını etkilemesi şaşırtıcı olmayacaktır. Göçmenlere gösterilen muamele ve 

verilen hakların seviyesi ise bir noktada göçmenleri ülkeye çekici veya ülkeden itici 

güce sahiptir. Ayrıca, Türkiye’nin göç yönetimi, sadece göç edenleri değil komşu 

ülkelerin göç politikalarını etkileyecek ve şekillendirecek konumdadır. Göç, yakın 

zamanda AB ile ilişkilerde karşılıklı müzakere ve baskı aracı olarak kullanılmaya 

başlanmıştır. Dolayısıyla, göçmenlerin statüleri ve haklarına dair tartışmalar 

Türkiye’de gittikçe daha görünür olmaktadır. 

İkinci olarak, Türkiye sınırlarından giren yabancıları göçmen, mülteci, şartlı 

mülteci, geçici koruma altında, vatansız, insan ticareti mağduru veya düzensiz gibi 

oldukça çeşitli kategorilerde tanımlamaktadır. Türkiye’nin göç politikalarını 



  

11 

oluştururken dini, kültürel, ekonomik ve dış politika gibi pek çok etkene göre hareket 

etmek durumunda kalması, statü ve hakları nasıl çeşitlendirdiği konusunda fikir 

verebilir. Bu çeşitlilik aynı zamanda haklar ve statüler bağlamında insani, ekonomik, 

sosyal veya siyasi sebepleri ve sonuçları açısından bir karşılaştırma imkânı 

sağlamaktadır. Ayrıca değişen dünya şartlarında Türkiye’ye yeni göç akınlarının 

yaşanması riski her zaman bulunmaktadır. Her yeni gelen göç dalgası bu 

karşılaştırmaları genişletecek ve derinleştirecektir.  

Üçüncü olarak, Türkiye özelinde mülteci veya geçici koruma statülerinde 

görüldüğü gibi statüleri veya göçmenlere sağlanan haklar konusunda yoğun tartışmalar 

söz konusudur. Toplumsal uyuma etkisi bakımından, yabancılar ve ülke vatandaşları 

arasındaki yasal eşitlik politikalarını değerlendiren Göç ve Entegrasyon Politikaları 

İndeksi (MIPEX)’nin1 2020 yılı sonuçlarına göre Türkiye 43 puan almıştır. Özellikle 

düzensiz göçmenlerin hak sorunları (Şenses, 2012; Üstübici Önay, 2015; Çörtoğlu 

Koca, 2022) veya mültecilerin ve geçici koruma altındakilerin haklara erişim ve 

haklardan faydalanma konusunda yaşadıkları sıkıntılar (Baban, Ilcan ve Rygiel, 2016; 

Biner, 2016; Şahin-Mengücek ve diğerleri, 2023) araştırma konularının başında 

gelmektedir. Geçici koruma altına alınan Suriyelilerin ülkede kalıcılıkları, ekonomiye 

katkıları veya vatandaşlık hakları tartışılmaya başlanmıştır (Kamu Denetçiliği 

Kurumu, 2018; Erdoğan, 2022; Özipek ve Tanrıkulu, 2024). Ülke kaynaklarının 

yabancılar için kullanıldığına dair vatandaşların endişe ve eleştirileri, bu konuda devlet 

yönetiminin hesap verilebilirliği, vatandaşlık ve insan hakları sorunları için 

göçmenlere verilen ya da verilmeyen haklar tartışma kaynağı oluşturmaktadır. 

Türkiye’nin kendi kaynakları ile birlikte dış kaynaklardan gelen mali yardımlar çok 

büyük ölçüde göçmenlerin sağlık, eğitim, çalışma gibi temel haklarının sağlanması 

için kullanılmaktadır. Göç yönetimi kurumsal kapasitesinin artırımına yönelik 

kaynaklar ise nihayetinde göçmenlerin haklarının ve yaşam standartlarının 

iyileştirilmesine hizmet etmektedir. Bu kaynak aktarımlarının yarattığı farklılıklar ve 

aldığı eleştiriler gündeme gelmektedir. Sonuç olarak, Türkiye’nin göçmen stoğu 

büyüklüğü, statü ve hak çeşitliliği, göçle ilgili dış politika ve iç politika gündemi, uyum 

faaliyetleri bu çalışmada yapılmaya çalışılan göçmenlerin statülerinin ve haklarının 

 

1
 Göç ve Entegrasyon Politikaları İndeksi (MIPEX - Migration Integration Policy Index),  2004 yılından 

beri ülkelerin sekiz alandaki göçmen entegrasyon politikalarını, eşit muamele ilkesine göre 100 puan 

üzerinden ölçmektedir. 



12 

görünümü ile insanlık durumunda yaşama olanaklarının incelenmesine teorik ve pratik 

açıdan kullanışlı bir zemin sağlamaktadır.  

Çalışmada veri kaynakları, tabakalı yurttaşlığın çerçevesinin iki ekseni esas 

alınarak toplanmıştır. Yurttaşlık tabakalaşmasında birinci eksenin içerdiği yasal 

haklar, bunlara denk gelecek şekilde mevzuat kaynaklarına bakmaya yöneltmektedir. 

Bu anlamda insanlara hakların tanınması ile ilgili temel göstergeleri oluşturan, haklara 

erişime izin veren veya hakları sağlayan ulusal mevzuat araştırılmıştır. Ulusal mevzuat 

kapsamda göçmenlerin statüleri ve haklarıyla ilgili kanun ve yönetmelikler (Ek-1) 

taranmıştır. Haklar ve statülerle ilgili büyüklük ve göstergeler için ilgili kamu kurum 

ve kuruluşlarının istatistiki verilerinden faydalanılmıştır.  

Tabakalı yurttaşlığın ikinci ekseni maddi-manevi kaynaklarla ilgilidir. Bunlar 

sosyal statü, sosyal ağ, bilgi ve beceri, saygınlık ve iletişim gibi yeterlilikleri ifade 

etmekte ve haklardan yararlanma durumunu etkilemektedir. Bu eksen, birden fazla 

göçmen statüsü ve farklı maddi-manevi kaynak unsurları göz önüne alındığında çok 

boyutlu bir yapıdadır ve çeşitli ikincil veri kaynaklarını kullanmayı gerektirmektedir. 

Türkiye’deki göçmenlerin sosyal statü sosyal ağ, cinsiyet, dil gibi iletişim 

yetkinliklerine ilişkin istatistik ve verilere topluca ulaşmak mümkün olmadığından, 

Türkiye'deki göçmenlerin statü ve haklarına nicel ve nitel yöntemlerle yoğunlaşan 

tezlerden, uluslararası kuruluşların ve sivil toplum kuruluşlarının Türkiye’de özellikle 

saha araştırmalarına dayanan raporlarından yararlanılmıştır. Tezler araştırılırken, 

Ulusal Tez Merkezi veri tabanında bir kapsam incelemesi gerçekleştirilmiştir. Veri 

tabanında 2000-2024 yıllarına ait olarak yayımlanan ve Türkiye’deki göçmenlerin 

statülerine, haklarına ve maddi-manevi kaynaklarına ilişkin durum tespitine 

odaklanmış doktora düzeyindeki tezlere ulaşılmıştır. Tez taramasında, göçmen, 

mülteci, sığınmacı, geçici koru-ma/nan, düzensiz göç, yabancı gibi kategorilerle 

birlikte Irak, İran, Afganistan, Yugoslavya, Ahıska, Bulgaristan, Ukrayna, Gürcü gibi 

uyruğa ait anahtar kelimeler kullanılmıştır. Sosyal bilimler alanı dışında yapılanlarla 

birlikte mükerrer çalışmalar elendiğinde 366 adet teze ulaşılmıştır. Bu tezlerin 

tarihlerine bakıldığında, özellikle Suriyelilerin gelmeye başladığı 2011 yılından sonra 

göçmenlerle ilgili konulara ilgide artış olduğu görülmektedir. Bahsedilen arama 

kriterleri doğrultusunda tarandığında 2003 yılında 1 tane olan tez sayısı, 2011 yılında 

12, 2020 yılında 50 ve 2024 yılında 43’tür. Ulaşılan tezlerden 156 tanesi, muhtemelen 



  

13 

Türkiye’deki sayısal büyüklüklerinin bir sonucu olarak, geçici koruma altındaki 

Suriyelilerle ilgilidir.  

Bu çalışmanın kapsamına uygun olarak, Türkiye’deki çeşitli göçmen 

statülerinde bulunan yabancıların özellikle maddi ve ahlaki unsurlarına ait bilgi içeren 

tezlere odaklanılmış ve bu amaçla 18 tezden faydalanılmıştır. Ayrıca Yugoslavya-

Makedonya ve Bulgaristan göçmenlerine ilişkin çalışmalara 2000 yılı öncesinde 

rastlandığından, tarama tarih aralığı geriye çekilmiştir. Ancak araştırma kapsamına 

girebilecek tezlerden 2 tanesine yayım izni olmadığı için özet durumda ulaşılmıştır. 

Toplanan veri kaynaklarını analiz etmek için nitel araştırmalarda sıkça kullanılan 

içerik analizine başvurulmuştur. Araştırma konusu hakkında bilgi içeren yazılı 

materyallerin çözümlenmesini ifade eden içerik analizinin gücü Krippendorff’a (2013: 

125) göre, metinleri analiz etmek için sistematik ve metodolojik bir araç olmasıdır ve 

metnin okunmasını ve ona kategoriler atanmasını içerdiği sürece, nitel ve nicel içerik 

analizi arasındaki ayrım önemsizleşmektedir.  

Çalışmanın kapsamına İskân Kanunu’nun tanımladığı göçmenler ile 

Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu’nda (YUKK) yer verilen uluslararası 

koruma (mülteci, şartlı mülteci, ikincil koruma), geçici koruma ve vatansız statüleri 

ile düzensiz göçmenler ve bunların dışında kalan diğer yabancılar girmektedir. 

Düzensiz göçmen, yasal bir statüyü ifade etmemekle birlikte toplumda yaşayan bir 

grup olarak tabakalaşmaya dâhil olması ve yurttaşlık tabakalaşmasının derinliğini 

gösteren özel niteliği sebebiyle kapsama dâhil edilmiştir. Bu grupların temel sivil, 

sosyal, ekonomik ve siyasal haklar boyutunda analitik amaçlarla seçilmiş hakları 

incelenmiştir. Statü kavramı, Leerkes,  Engbersen, Snel ve de Boom’un (2018: 44) ele 

aldığı gibi bireyin sahip olduğu özel yasal durumu ifade edecek şekilde belirli ve genel 

çağdaş toplumlarda bütün bireylere, devlet içindeki resmî üyeliklerini tanımlayan 

yasal bir statü atfedildiğini belirtmek üzere genel bir anlamda kullanılmaktadır. 

Çalışma boyunca göçmen kavramı, Türk hukukundaki tanımından2 bağımsız olarak 

mülteci, sığınmacı gibi bütün yabancı kategorilerini içerecek şekilde yine 

genelleştirilerek ele alınmaktadır. Göçmen kavramı,  ulus-devletlerce tanımlanan ve 

 

2 5543 sayılı İskân Kanunu’nda göçmen, “Türk soyundan ve Türk kültürüne bağlı olup, yerleşmek 

amacıyla tek başına veya toplu halde Türkiye’ye gelip bu Kanun gereğince kabul olunanlardır” (m. 3) 

şeklinde tanımlanarak, Türk soyundan ve kültüründen olanlarla sınırlandırılmıştır. 



14 

uluslararası otoritelerce kabul edilen mülteci, sığınmacı, şartlı mülteci, geçici koruma 

gibi kategorik çerçeveler karşısındaki kapsayıcılığı sebebiyle tercih edilmektedir 

(Karçal, 2023: 2). Uluslararası Göç Örgütü de şemsiye bir kavrama işaret edecek 

şekilde göçmeni, çeşitli sebeplerle ve geçici veya kalıcı olarak, yaşadığı yerden 

ayrılarak uluslararası bir sınırdan geçmiş veya ülke içinde yer değiştirmiş olan kişi 

olarak tanımlanmaktadır (Sironi, Bauloz ve Emmanuel, 2019). Ayrıca çalışmada, 

hukuki bir yorum yapılmamakta, salt mevzuat metinleri üzerinden karşılaştırmalı bir 

değerlendirmeye gidilmektedir. 

Bu çalışmanın sunabileceği katkılar özellikle göç literatürü, politika yapıcılar 

ve göçmenler bakımından değerlendirilebilir. Favell’in (2022: 343-346) tespitlerine 

göre, uluslararası göçe ilişkin literatürün odağında, asimilasyon, entegrasyon (uyum) 

ve kültürleşme gibi çağdaş ifadelere atıfta bulunan, göç ve devlet egemenliğine ilişkin 

yasal ve kurumsal politika çalışmalarından ve tarihten yararlanan bir siyasal ekonomi 

ve siyaset sosyolojisi birleşimi görmek mümkündür. Siyaset ve sosyoloji kavramlarını 

birlikte ele almanın, araştırma konusuna etraflıca ve derinlemesine dâhil olmayı 

sağlayacak şekilde aydınlatıcı olabileceği değerlendirilmektedir. Sosyal bilimlerde 

büyüyen ve önemi giderek artan bir eğilim, belirli bir araştırma problemini disiplinler 

arası bir bakış açısıyla düşünmek ve anlamaya çalışmaktır. Bir başka deyişle, bir 

konuyu incelerken yalnızca belirli bir disiplin alanındaki bilgiye dayanmak yerine, o 

konunun diğer disiplinlerin kavram ve teorileriyle nasıl ele alındığını da araştırma 

sürecine katmaktır. Arendt’in haklara sahip olma hakkı, insanlık durumu, emek, iş ve 

eylem gibi kavramları gibi siyasal kavramları ile sosyoloji alanındaki tabakalaşma ve 

tabakalı yurttaşlığın birlikte düşünülmesi disiplinler arası etkileşime örnek olmaktadır. 

Göçmen hakları ve göçmen statüleri hakkındaki yaygın literatür Avrupa ve 

Kuzey Amerika merkezlidir. Avrupa ve Kuzey Amerika dışı bağlamda kalan ancak 

dünyanın en çok mülteci barındıran ülkesi Türkiye’de çok boyutlu çalışmaların 

yapılması, göç çalışmaları alanını zenginleştirmektedir. Zaten Türkiye özelinde, 

göçmen hakları ile yapılan çalışmalar, bu konudaki bilginin ilerletilmesi ve kapsamlı 

bir göç yönetimi pratiğinin oluşturulması açısından daha pek çok çalışmaya ihtiyaç 

duyulduğunu tespit etmektedir (Şenses, 2012; Erkıral Tavas, 2015; Üstübici Önay, 

2015; Çallı Kaplan, 2018; Barın, 2019; Barut, 2021; Karçal 2023). Türkiye’nin 

milyonlarca göçmen için ev sahipliği yaptığı ya da geçiş yolu olduğu gerçeği, 



  

15 

göçmenlerin statüleri ve haklarıyla ilgili teorik düzeyde sosyal ve siyasal 

değerlendirme yapan çalışma açığını artırmaktadır. Bu çalışma, göç alanında sosyoloji 

ile siyaset arasındaki disiplinler arası bağlantıya katkıda bulunulurken, statülerin ve 

hakların altında yatan nedenlerle ve sonuçlarıyla birlikte karmaşık konular olduğunu 

göstererek göç literatürünün mevcut bilgisini derinleştirmektedir. 

Bir ulus-devlet içerisinde yabancılara verilecek statü ve haklar, sınırları kesin 

çizgilerle çizilmiş alanlara işaret eden unsurlar değildir. Sürekli değişen ve akışkan bir 

yapıyı takip etmek, sebep ve sonuçların altında yatan etmenleri incelemek ve 

karşılaştırmak bir o kadar zordur. Bu zorluklar göz önüne alındığında, haklar ile 

göçmen sayısının büyüklüğü arasında denge kurmak güç olmakla birlikte, bunların 

nasıl yönetileceği göç politikalarının zorunlu ve önemli bir parçası haline gelmektedir. 

Mevcut durumu ortaya koyacak çalışmalar, ülke düzeyinde değişen etkenlerin çeşitli 

mekanizmalarla test edilmesine olanak tanıyabilir. Örneğin Göçmen Entegrasyon 

Politikası İndeksi (MIPEX) ülkeleri çeşitli hak alanlarında karşılaştırarak, bu 

alanlardaki politika tercihlerine ayna tutmaktadır. 2004 yılından beri ve şu an 56 

ülkenin sekiz alandaki göçmen entegrasyon politikalarını, eşit muamele ilkesine göre 

ölçmektedir. MIPEX puanları, mevcut mevzuat ve politikalar üzerinden yapılan bir 

değerlendirmeye dayanmaktadır. İndeks, ülkede yasal ikamet izni ile bulunan 

yabancılar için genel olarak geliştirilmiştir. Bu nedenle geçici koruma ve uluslararası 

koruma gibi statülere özel ölçütler içermemektedir. MIPEX’in yanında farklı araçları 

veya burada olduğu gibi yurttaşlık tabakalaşması kavramsal çerçevesini kullanmak 

ülkede göç yönetimi ve hak politikaları hakkında bilgi sağlamaya hizmet edebilir.  

Çalışmada göçü yönetme aracı olarak geliştirilen statülerin ve bağlı hakların 

gerçek doğasını Arendt ile birlikte düşünme imkânı araştırılmaktadır. Göçmen 

haklarını kavramsallaştırmanın bir yolunun, işin, emeğin ve eylemin birlikte olma 

biçimini ifade eden insanlık durumunun anlaşılması olduğu gösterilmektedir. Böylece 

haklara sahip olma hakkını sadece eylem ile sınırlamayan, daha geniş ve Arendt’in 

çalışmalarını bütünleştiren bir yorum olarak insanlık durumuna atıfla bu hakkın 

akademik ve siyasal anlayışlarının yeniden düşünülmesine teorik bir katkı 

sunmaktadır. Hakların göçmenler arasındaki eşitsiz farklılığından faydalanarak, 

Arendt'in hakkında çok açıklama yapmadığı haklara sahip olma hakkının örtük 

temellerini insanlık durumuyla ilişkilendirmek, Arendt’in bugünkü koşullarda 



16 

yorumlanması ve bu hakkın günümüz göçmenleri için anlamı hakkında düşünmeye 

itmektedir. 

Çalışma ayrıca, göçmenler gibi genellikle sessiz, dışlanmış ve duyulmayan bir 

grubun hayatını iyileştirmeye, göçmen yoksulluğuna ve kırılgan gruplara yönelik 

insan odaklı yaklaşımlar geliştirilebilmesini ve göçün toplumsal, ekonomik, siyasal 

veya kültürel sonuçlarından olumlu katkılar elde edilmesini sağlayacak yeni bakış 

açıları sunma potansiyeli taşımaktadır.  

Kısacası, çalışma akademisyen, siyasi aktör ve politika yapıcıların statüler ve 

haklar arasındaki eşitsizliği pratik ve teorik zeminde analiz edebileceği ve 

karşılaştırabileceği yeni açılar ve araçlar geliştirmeye katkıda bulunmayı 

hedeflemektedir. Bunu, haklara sahip olma hakkının soyut bir haktan öte gerçek 

hayatta yansımaları olan bir hak olduğunu gösterebileceğinden ve haklara sahip olma 

hakkının uygulamalar ile ilişkilendirilmesinde tabakalı yurttaşlık kavramının uygun 

bir çerçeve sağlayabileceğinden hareketle ortaya koymaktadır. Çünkü Arendt’in 

haklara sahip olma hakkı, insanlık durumu, emek, iş ve eylem gibi teorik kavramları 

ile tabakalı yurttaşlık kavramsal çerçevesi arasında kurulan ilişkinin, göçmen hakları 

ile ilgili pratik hayattaki problemlerin teorik zemindeki yansımalarını gösterme ve 

nihayetinde göçmenlerin içinde bulunduğu çetrefilli durumların analizine katkı verme 

ihtimali bulunmaktadır. 

Çalışma, göçmenlerin haklarının statülerine göre farklılaşmasını haklara sahip 

olma hakkı çerçevesinde ele almaya çalıştığı için giriş bölümünün ardından teorik ve 

kavramsal analiz ve temellerin sunulduğu bölümler ve Türkiye’deki durumu ortaya 

koyan bölümle devam etmekte daha sonra sonuç ve öneriler bölümü ile 

tamamlanmaktadır. Çalışmanın girişinde, çalışmaya konu olan problem ve teorik arka 

planı, çalışmanın amacı, kapsamı, önemi ve bölümleri anlatılmıştır.  

Çalışmanın ikinci bölümünde, göçmen haklarına bakarken teorik bir mercek 

olarak Arendt’e yönelinmiştir. Öncelikle Hannah Arendt’in haklara sahip olma 

hakkının temellendiği yer olan siyasal anlayışına kısaca değinilmiştir. Siyasal 

anlayışının temelini oluşturan özgürlüğe odaklanılmıştır. Ardından haklara sahip olma 

hakkı önerisine götüren ve tarihsel gelişmelere dayanan ulus-devlet ve insan hakları 

eleştirileri ele alınmıştır. Ulus-devlet düzenin insan hakları ideali ile olan karşıtlığına 

ilişkin argümanlarına değinilmiştir. Daha sonra haklara sahip olma hakkı kavramının 



  

17 

anlamına, temeline ve yorumlarına yer verilerek göçmen haklarına teorik bir çerçeve 

kazandırması tartışılmıştır. Burada Arendt’in haklara sahip olma hakkını inşa eden 

kavramsal araçları irdelenmiştir. Bu çalışmada haklara sahip olma hakkının genelde 

eylem ve ulus-devlet üyeliği ile kurulan ilişkisinin aksine insanlık durumunun 

bileşenleri olan iş, emek ve eylemle olan bağı öne çıkarılmaya çalışılmıştır.  

Çalışmanın üçüncü bölümünde, haklarının statülere dayalı olarak değişmesinin 

incelenmesini sağlayacak kavramsal yaklaşım önerilmektedir. Bu kapsamda, öncelikle 

göçmen haklarının insan hakları ve vatandaşlık hakları arasındaki yerine değinilmiştir. 

Daha sonra devletlerin göçü yönetme araçlarından biri olan tabakalı yurttaşlık 

kavramına geçilmiştir. Ardından ulus-devletin statüler yoluyla hakları farklılaştırması, 

göçmen haklarının yönetimine daha bütüncül bir bakış açısı sunması amacıyla tabakalı 

yurttaşlık kavramına dayanarak tartışılmıştır. Tabakalı yurttaşlığın oluşumunun 

ardındaki saikler ve tabakalı yurttaşlığın anlamı ile tiplerine yer verilmiştir.  Burada 

amaç, göçmen haklarının yasal olarak yapılandırıldığı ve fakat kullanımının maddi-

manevi unsurlarla birlikte alınması gerektiği gösterilerek sonraki bölümde ampirik 

verilerin yerleştirileceği sistematiği geliştirmektir.  

Son bölümde ise tabakalı yurttaşlık bugün dünyanın en çok mülteci barındıran 

ülkelerinden biri olan Türkiye örneği üzerinden ele alınmıştır. Türkiye’deki göçmen, 

sığınmacı, mülteci, şartlı mülteci, ikincil koruma, geçici koruma, vatansız, düzensiz ve 

diğer yabancı göçmen statü gruplarının yasal olarak nasıl düzenlediği belirlenmiştir. 

Ayrıca sayısal, tarihsel ve siyasal bilgilerle statülerin ağırlığı ortaya konmuştur. Her 

bir statü grubunun sahip olduğu belirli sivil, ekonomik, sosyal ve siyasal hakları ile 

maddi-manevi kaynaklar ele alınmaya çalışılmıştır. Tabakalı yurttaşlık çerçevesinde 

haklara sahiplik, hakların kullanımını etkileyen maddi ve manevi kaynaklarla birlikte 

ele alındığında Lockwood’un tabakalı yurttaşlık tipleri adlandırdığı yurttaşlık 

kazanımı, yurttaşlık açığı, yurttaşlık genişlemesi ve yurttaşlık dışlamasını ortaya 

konmaktadır. Bu tipler çalışmada iki açıdan kullanılmıştır. İlki tabakalaşmanın 

sebeplerini içeren alanları tarif etmek içindir. Türkiye’deki göçmenlerin durumuna 

bakıldığında dışlama alanında de jure veya de facto olarak dışlanma durumu, kazanım 

alanında yasal ve prestij unsurların etkisi, açık alanında yasal koşulların, maddi ve 

damgalanma açıklarının etkisi, genişleme alanında ise olası hukuki ve siyasi 

gelişmelerin getireceği durumlar ele alınabilir. İkincisi ise her bir statünün yurttaşlık 



18 

kazanımı, yurttaşlık açığı, yurttaşlık genişlemesi ve yurttaşlık dışlaması alanlarından 

genel olarak hangisinde konumlandığını göstermek içindir. Örneğin İskân Kanunu 

göçmenlerinin kazanım alanında,  düzensiz göçmenlerin ise dışlama alanında yer 

aldığı gösterilmiştir. Ardından, bu şekilde sentezlenen bilgilerle statülerin statülerin 

tabakalı yurttaşlık görünümü sergileyip sergilemediği irdelenmiştir. Bu noktada 

statülerin hakları bakımından kendi içinde tabakalaşma gösterip göstermediği ve 

tabakalı yurttaşlık çerçevesini oluşturan yurttaşlık kazanımı, yurttaşlık açığı, yurttaşlık 

genişlemesi ve yurttaşlık dışlaması alanlarındaki yeri belirlenmeye çalışılmıştır. Bu 

bölümde son olarak göçmen haklarının, sahip oldukları yasal statülere göre 

farklılaşmasını ifade eden tabakalı yurttaşlık durumunun, Arendt’in haklara sahip 

olma hakkına erişimi nasıl etkilediği, emek, iş ve eylem açısından ne anlama geldiği 

değerlendirilmiştir.  

Sonuç ve öneriler bölümünde ise Arendt’in haklara sahip olma hakkı ve emek, 

iş ve eylem kavramları tekrar gözden geçirilmektedir. Haklara sahip olma hakkının 

göçmen hakları ile tabakalı yurttaşlık üzerinden kurulan ilgililiği özetlenmektedir. 

Ayrıca bu bilgiler, Türkiye’nin güncel göç politikalarındaki tartışmalara yerleştirilerek 

önerilerde bulunulmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

19 

2. HANNAH ARENDT VE HAKLARA SAHİP OLMA HAKKI 

2.1. Arendt’in Siyasal Anlayışı 

Hannah Arendt (1906-1975) Almanya doğumlu, Amerikalı siyaset 

düşünürüdür. Almanya’da Nazizmin ve antisemitizmin yükselmesi sebebiyle 1933 

yılında Fransa’ya geçmiştir. 1941 yılında Amerika Birleşik Devletleri’ne gitmiş ve 

1951 yılında Amerikan vatandaşlığını elde etmiştir. Almanya’dan ayrılmasından 

Amerikan vatandaşlığını kazanmasına kadar geçen on sekiz yıl boyunca mülteci ve 

vatansız statülerinde yaşamıştır. Arendt’in siyasal anlayışını geliştirmesinde, siyasi ve 

tarihi olarak analizini yaptığı yaşadığı dönem ve bizzat tecrübe ettiği mültecilik ve 

vatansızlık statüleri etkili olmuştur. Bu dönem, Arendt’in, “siyasalın tahribatı” olarak 

nitelendirdiği totaliter rejimlerin sebep olduğu insani ve siyasi felaketlerin sonucunda, 

kitlelerin vatansız kaldığı ve vatandaşlara sağlanan haklardan mahrum yaşadığı bir 

süreci içermektedir (McGowan, 1998: 21).  

Arendt kendi yaşadığı dönemde büyük bir sorun olan vatansızlığı ve 

mülteciliği analiz etmiştir. Günümüzde ise vatansız, mülteci ve diğer statülerde 

bulunan insanların sayısı gittikçe artmaktadır ve Arendt’in vatansızlıktan kaynaklı 

tespit ettiği sorunlar, bugün diğer göçmen gruplarını da içerecek şekilde tartışılmaya 

devam etmektedir. Gündoğdu’nun (2015: 2) belirttiği gibi Arendt’in kullandığı 

“vatansız” terimi sadece uyruğunu kaybedenleri değil, mülteci, sığınmacı, ekonomik 

göçmen veya uyruğa alınan ama olağanüstü zamanlarda uyruktan kolayca çıkarılan 

kişileri de ifade etmektedir. Dolayısıyla, Arendt’in, ulus devlet ve insan hakları 

eleştirileri bugün bütün göçmenler için daha anlamlı hale gelmiştir. Bu sebeple 

McGowan (1998), Arendt hakkında yazmanın, “şimdi içinde yaşadığımız zamanı 

tanımlamanın bir yolu olduğunu varsaymak” (s. 150) olduğunu söyler.  

Arendt’in analizlerinin başlangıç noktası, vatansız, mülteci veya azınlıkların 

bir hak-sızlık durumu içinde olduğunu keşfetmesidir. Çünkü örneğin vatansız kalan 

birisi, hem bir devletin sunduğu korumadan ve haklar dizisinden yoksun kalmaktadır 

hem de insan haklarının vadettiği hakları kazanamamaktadır. Haksız durumdakiler, 

sadece yasal veya siyasal hakları bulunmayanlar değil aynı zamanda siyasal bir 

topluluğa ait olma hakları da reddedilenlerdir (Parekh: 2008: 11). Böylece Arendt, 

haksız olma durumu ile siyasal topluluk arasında sıkı bir bağ kurar. Haklara sahip olma 

hakkını, kişinin eylem ve görüşlerinin değerli olduğu bir yerde yaşaması olarak 



20 

tanımlarken, örgütlü bir topluluğun üyesi olma hakkına referans verir (Arendt, 2018b: 

303). Bu nedenle Arendt’in siyasal anlayışını ortaya koymak, haksızlık sorunu ile ulus-

devlet ve insan hakları arasındaki bağlantının kurulmasını ve bu bağlantının neden onu 

haklara sahip olma hakkına götürdüğünün anlaşılmasını sağlayarak siyasal topluluk ile 

insanın eylem ve görüşlerine göre yargılandığı yerin ilişkisini aydınlatacaktır.  

Arendt, siyasal ile ilgili görüşlerini Yunan antikitesinin siyasal deneyimlerine 

başvurarak oluşturur. Öncelikle siyasallığı polis anlamında kavrayan Arendt için 

Yunanlılardan önceki toplulukların siyasal etkinliğe kafa yormamış olması, polisin 

Yunanın özgür insanlarına hizmet etmek için kurulmuş olması ve siyasal anlamına 

gelen “politics” kelimesinin köken olarak polisten türemesi (Arendt, 2014a: 217), 

polisin siyaseti konuşmak için iyi bir başlangıç noktası olduğunu göstermektedir. 

Yine, siyasal anlayışına yön veren özgürlük, eylem, kamusal alan, eşitlik gibi 

kavramları polisi ve onun karşısındaki oikosu referans göstererek ortaya koyar. 

Arendt’e göre siyaset, polisin siyaset anlayışına paralel olarak belirli bir sebeple ve 

belirli bir alanda yapılan, oldukça belirli bir insan faaliyetidir (McGowan, 1998: 16). 

Bu belirli sebep özgürlük, belirli alan kamusal alan ve belirli insan faaliyeti ise eylem 

olarak karşımıza çıkmaktadır.   

Arendt’in siyasal anlayışı özgürlük kavrayışı üzerine kuruludur. Ona (2014a: 

210) göre özgürlük ve siyaset birbiri ile çakışır ve bir madalyonun iki yüzü gibi 

birbirleriyle ilişkilidir. Özgürlük, siyasalın koşulu ve varoluş nedeni yani raison 

d'être’dir (Arendt, 2014a: 207). Özgürlük ile ilgili görüşlerini özellikle “Geçmişle 

Gelecek Arasında” kitabının “Özgürlük Nedir?” başlıklı bölümünde ortaya koyar. 

Özgürlük deyince genel olarak her ikisi de siyaset karşıtı olan felsefi gelenek ve 

Hristiyan gelenek akla gelmesine rağmen, kendisinin özgürlüğü antikitenin felsefe 

öncesine denk gelen siyasi geleneklerinde aradığını açıkça ifade eder (Arendt, 2014a: 

231). Özgürlük, siyaset karşıtı felsefi geleneğin veya Hristiyan geleneğin iddia 

ettiğinin aksine insanın iç alanına ait değildir. Antikitenin polisinde olduğu gibi siyasal 

alana aittir. 

İnsanın özgür olabilmesinin üç koşulu bulunmaktadır. İlki, insanın yaşamın 

zorunluluklarından özgürleşmesidir. Özgürleşmek, yaşamın fiziksel ve biyolojik 

ihtiyaçlar gibi oikosa ait zorunluluklarından kurtulmaktır. Arendt bu noktada, özgürlük 

(freedom) ve özgürleşme (liberation) arasında ayrım yapar: 



  

21 

“Özgürleşme (liberation) ile özgürlüğün (freedom) aynı şey olmadığını; 

özgürleşmenin, özgürlüğün bir koşulu olabileceğini fakat asla doğrudan ona 

götürmediğini; özgürleşmeyle kastedilen serbestlik (liberty) fikrinin ancak 

negatif olabileceğini ve bu yüzden de, özgürleşme girişimi ile özgürlük 

arzusunun bir tutulamayacağını söylemek klişe görülebilir” (Arendt, 2012: 35). 

Özgürlüğün ikinci koşulu, diğer insanların varlığıdır. Üçüncü koşul ise 

müşterek bir kamusal alandır. Özgürlük Antiklerde olduğu gibi “özgür insanın 

hareketini, evden uzaklaşmasını, dünyaya girmesini ve sözler ve edimleriyle başka 

insanlarla bir araya gelmesini mümkün kılan bir statü”dür (Arendt, 2014a: 209) ve bu 

statünün elde edileceği yer ise kamusal alandır. Arendt’in (2014a) bakış açısına göre 

“siyaseten temin edilmiş bir kamusal alan olmadan özgürlük, kendisini görünür hale 

getirecek dünyevi bir mekândan yoksundur” (s. 210). Kamusal alan birlikte 

eylemekten ve konuşmaktan doğan bir alandır (Arendt, 2013: 289). Polisin karşısında 

konumlanan oikos, hayatın gereklilikler alanını yönetme kapasitesi hakkındadır ve 

eksik bir özgürlük sunar. İnsan oikosta kendisinin ve diğerlerinin efendisiyken poliste 

özgür ve eşitler arasında ve baskının olmadığı siyasal ilişkiler içerisindedir ve tam 

olarak özgürdür (Brunkhorst, 2000: 186)3. Bu nedenle polisteki siyasal etkinlik, 

kölelere veya yaşamın zorunluluklarıyla uğraşanlara değil özgür ve eşit insanlara 

hizmet eder. Kamusal alanda özgürlük, “başkaları tarafından duyulabilecek sözlerle, 

başkaları tarafından görülebilecek edimlerle ve sonunda insanlık tarihinin büyük 

hikâye kitabının sayfaları arasında yer almadan önce hakkında konuşulacak, 

hatırlanacak ve öykülere dönüştürülecek olaylarla, dünyaya ait elle tutulur bir 

gerçeklik olur” (Arendt, 2014a: 217). Kamusal alan, özgürlüğün görünür olduğu, 

çoğulluğun mekânı olan, eylemin gerçekleştiği ve benzersiz kimliklerin ortaya 

konduğu kısacası siyasetin ortaya çıktığı yerdir. Arendt’te siyasal ve kamu pratik 

anlamda eşanlamlı hale gelir. Çünkü kamu, görünümlerin alanı ve siyasal da ayırt edici 

kimliklerin sergilendiği ve yarattığı faaliyetler olarak kabul edilirse, hangisinin önce 

geldiği önemsiz kalmaktadır (McGowan, 1998: 39).  

 

3 Brunkhorst (2000: 185-186) Yunan ve Roman polis ve oikos şeklindeki özgürlükler hiyerarşisi köle 

toplumunun hâkim sınıf ideolojisine uygun olsa da, Arendt’in antik toplumlardaki siyasal özgürlüğün 

rolüne ilişkin tek taraflı bir bakış açısına sahip olduğunu iddia eder. Aristoteles bile “iyi hayat” 

düşüncesini, kamusal hayata diğer bir deyişle bir vatandaşın hayatına indirgemez. Aynı şekilde Plato, 

Republic’te hayatın ekonomi gibi siyasal olmayan alanlarını da içeren hiyerarşik özgürlükler seviyesi 

geliştirir. Dolayısıyla her ne kadar özgürlük nihayetinde siyasal olsa da, ev hayatının siyasal öncesi 

durumu da antikler için insan özgürlüğünün önemli bir parçasını oluşturur. 



22 

Kamusal alanda beliren negatif özgürlük, Thomas Hobbes’un ve liberal 

geleneğin kastettiği, siyasal ve yasal kısıtlamalar olmadan kişinin kendi özel alanında 

istediğini yapabilmesi durumu değil, kişinin kendi varlığını yeniden üretmeye yarayan 

araçlardan özgürleşmesidir. Elbette bu özgürleşme servet, soy ve mülkiyet gibi ön 

koşulların varlığına ihtiyaç duymaktadır. Pozitif özgürlük ise kamusal alanda 

kazanılır. Bireylerin, poliste zorunluluktan uzak ve kendisiyle eşitler arasında siyasal 

ilişkiler geliştirmesidir (Brunkhorst, 2000: 185-186)4. Arendt özgürlüklerin 

(liberties5), bugün anayasal düzenle ilişkilendirilen ve vatandaşların yasal olarak sahip 

olduğu sivil hakları ifade ettiğini belirtir. Açlıktan, korkudan, kölelikten veya 

işkenceden korunmak yasalarca güvence altına alınan hak ve özgürlükler olmakla 

birlikte negatif niteliktedirler ve “kamusal alana girmeyi öngören gerçek özgürlükler 

değildirler” (Arendt, 2012: 39-40). Arendt, yasal olarak listelenmiş bu hak ve 

özgürlükler yerine, mülk edinme hakkı, toplanma hakkı, dilekçe hakkı gibi bir şekilde 

aktif olarak siyasete katılmaya temel oluşturan pozitif özgürlük haklarına önem 

vermektedir (Hiruta, 2019: 25). Liberalizmin sivil hakları, hak kişilerini dış 

baskılardan koruyan ve tercih hakkı sunan negatif haklar iken Arendt’in de savunduğu 

cumhuriyetçi pozitif haklar, dışardan gelecek müdahalelerden bağımsız olmanın değil, 

ortak bir eyleme katılmanın güvencesini vermektedir (Habermas, 2018: 152-153). 

Negatif özgürlüklerden farklı olarak, bireyselliğin ve anlamlı bireysel eylemin imkânı 

üzerinde ısrar eden pozitif özgürlükler, bir insan topluluğuna üyeliğe dayanır ve bu 

üyelik mutlak özgürlük üzerinde sınırlamalar ve koşullar gerektirir.  

Özgürlüğün görünür olması ise eylemin yerine getirilmesi ile çakışmaktadır. 

Önce ya da sonra değil eylemde bulundukları süre boyunca insanlar özgürdür. 

Eylemden öncesi iradeye (seçme özgürlüğüne, karar vermeye), eylemden sonrası ise 

baştan konmuş ve öngörülebilir amaçlara yöneliktir. Özgürlük irade ve amaçtan 

doğmaz, eylemin icrası sırasında ortaya çıkar (Arendt, 2014a: 213). “Özgürlüğün 

 

4 Brunkhorst (2000: 185-186), Yunan ve Roman polis ve oikos şeklindeki özgürlükler hiyerarşisi köle 

toplumunun hâkim sınıf ideolojisine uygun olsa da, Arendt’in antik toplumlardaki siyasal özgürlüğün 

rolüne ilişkin tek taraflı bir bakış açısına sahip olduğunu iddia eder. Aristo bile “iyi hayat” düşüncesini, 

kamusal hayata diğer bir deyişle bir vatandaşın hayatına indirgemez. Aynı şekilde Plato, Republic’te 

hayatın ekonomi gibi siyasal olmayan alanlarını da içeren hiyerarşik özgürlükler seviyesi geliştirir. 

Dolayısıyla her ne kadar özgürlük nihayetinde siyasal olsa da, ev hayatının siyasal öncesi durumu da 

antikler tarafından insan özgürlüğünün önemli bir parçasını oluşturur.   
5 “Liberties” şeklindeki çoğul kullanım, Arendt’in düşünce bağlamı içerisinde, “özgürlükler” olarak 

çevrildiği ve sivil hakları ifade edecek şekilde kullanıldığı için bu çalışmada da bu çeviri kabul 

edilmiştir. Bkz. Arendt, 2012: 35 ve Hiruta, 2019: 24. 



  

23 

eyleme içkin olarak var olduğunu” (Arendt, 2014a: 215), Machiavelli’nin virtù ve 

fortuna kavramlarından faydalanarak açıklar. Virtù, talih veya kader anlamına gelen 

fortunaya, gerekli olan herhangi bir zamanda ve herhangi bir şekilde karşılık verme 

yeteneği ve faziletidir (Nederman, 2019). Benzer şekilde sanatın üstün bir yetenek ile 

icra edilmesi anlamındaki virtüözlük ise gösteri sanatlarına atfedilen bir fazilettir. 

Gösteri sanatları bir izleyici topluluğuna ve bir sahneye ihtiyaç duyar ve icra edildiği 

anda gerçekleşir (Arendt, 2014a: 216). Eylem, rutin insan davranışlarından ayrı olarak, 

başkaları ile bir araya gelindiğinde yani çoğulluk içerisinde ortaya çıkan ve kişisel 

inisiyatif gerektiren etkileşimleri kapsayan bir insan faaliyetidir (Canovan, 1995: 131). 

İşte Arendt, Yunan polisini tam da böyle çoğulluk içinde eylemde bulunulan ve 

özgürlüğün görünür olduğu yer anlamında görür. Virtüöz nasıl ki sanatını icra 

edebilmek için bir sahneye ihtiyaç duyuyorsa, siyaset de polise ihtiyaç duymaktadır 

(Arendt, 2014a: 217). Çoğulluk aynı zamanda dinamiktir. Çünkü her insan eşsizdir ve 

çoğulluğa katıldığında yeni bir şeyler başlatma kapasitesine sahiptir (Canovan, 1995: 

130). Çoğulluk, hem insanların birbirini anlamalarını sağlayan eşitlik niteliğine hem 

de birbirlerini anlama çabasına gerekçe oluşturan farklılık niteliğine sahiptir (Arendt, 

2013: 258). Arendt’in “benzersiz kimlikler” vurgusu, bu eşitliği ve farklılığı ortaya 

koyar.  Çoğulluk, bireylerin diğerleri ile olan ilişkilerinde –en özgür ve yaratıcı ilişki 

siyasal eylemdir– benzersiz kimliklerini göstermelerini içerir (McGowan, 1998: 23). 

İnsan, kendisini diğer varlıklardan ayıran eşsiz farklılığı olan eylem ve konuşma 

etkinliği yoluyla kim olduğunu gösterir, kendi gerçekliğini doğrular. Eylem ve 

konuşma, “insanlar ne onlara karşı olduklarında ne de onlar adına değil, başkaları ile 

birlikte olduklarında günyüzüne çıkar – yani salt insani biraradalık durumunda” 

(Arendt, 2013: 263). Dolayısıyla insan, eylem ve konuşma ile çoğulluğa dâhil olur. 

Konuşma ise formel konuşmalar olma zorunluluğu olmadan, görüş alışverişi, 

inandırma ve caydırma şeklindedir. Siyasal konuşma, kamunun iyiliğine uygun olan 

şeylere karar verme sürecinin bir parçası olarak müzakere ve tartışma şeklindedir.  

Amaç, siyasal konuşmanın aşırı teknik, ekonomik veya sosyal politikalar üzerine 

olması değildir,  önemli olan sıradan insanların kendi düşüncelerini ifade 

edebilmeleridir (Kateb, 2000: 133).  

Özgürlüğün eylemde tecrübe edildiğini savunan Arendt’e (2014a: 213) göre 

özgürlüğün siyasetle çakışması anlayışı artık kalmamıştır. Arendt, siyasal özgürlüğün 

siyasetten azade hale gelmesini, modern öncesi ve modern dönemdeki sebeplere 



24 

bağlar. Modern öncesi dönemde filozoflar, en özgür yaşam biçimi olarak gördükleri 

derin düşünceyi içeren bir yaşam için, vita contemplavita için, siyasetten çekilmiştir. 

Hristiyan geleneği de kamusal alana şüphe ile bakmış ve manevi selamet uğruna 

siyasetten muaf olmayı dilemiştir (Arendt, 2014a: 212). Sokrates’in felsefi hayatı her 

ne kadar siyasetle bağlantılı olsa da, öğrencisi Platon ve Platon'un öğrencisi Aristoteles 

için siyaset gibi insani meselelerin pratiği ve incelenmesi, doğa alanları ve ilahi alanlar 

hakkındaki incelemeler kadar kutsal ve takdire değer olamaz (Lane, 2018). Öte yandan 

Yunan ve Roma antikitesinde özgürlük, “kent devletinin ve yurttaşlığın özünü 

oluşturan münhasıran siyasal bir kavram”dı (Arendt, 2014a: 221), bu nedenle de 

felsefede yer almaz. Özgürlüğü, diğerlerinden yani siyasal yaşam alanından 

çekildiğinde başlayan bir olgu ve bir düşünce formu haline getiren felsefi özgürlük, 

geç dönem antikite ile başlamaktadır. Mesela Sokrates için özgürlük, düşünmek 

şeklindeki bir iç diyalogdur (Arendt, 2014a: 220). Geç antikitede içsel özgürlüğün 

mutlak üstünlüğü savunulmuş ve özgürlük nosyonu siyasal yaşamdan ayrılmıştır. 

Epictetus, antiklerin bir eve, bir yere sahip olarak ve buradaki insanlar üzerinde güç 

kullanarak zorunluluk alanından kurtulacağı ve özgür olacağı şeklindeki dünyevi bir 

ilişkiyi, insanın kendi içindeki ilişkiye uyarlayarak içsel özgürlüğün mutlak 

üstünlüğünü savunmuştur.  Epictetus’a göre içsel özgürlük, insanın kendi iktidarının 

mutlak olduğu, onu her tür müdahaleye karşı koruyan ve herhangi bir evden daha çok 

kendine ait olan iç alanda gerçekleşirken, Arendt’e göre dünyevi bir özgürlük yoksa 

içsel özgürlük de bilenemez.  Çünkü kendimizle etkileşim içinde olarak değil başkaları 

ile etkileşim halinde özgürlüğün farkına varırız (Arendt, 2014a: 209). “Gerçeklik 

duygumuz tamamen görünüme, bu nedenle de şeylerin karanlıkta korunmuş 

varoluşlarından dışarı çıkabilecekleri bir kamusal alanın varlığına bağlı olduğu için, 

özel ve içsel yaşamlarımızı aydınlatan alacakaranlık bile gücünü kamusal alanın 

keskin parlaklığından alır” (Arendt, 2013: 94). 

Hristiyan geleneğinde ise Pavlus ve Augustinus’ta olduğu gibi özgürlüğün 

“özgür irade” ile özdeşleştirildiği, başkalarıyla birlikte siyasal alanda değil, yalnızlık 

içinde tecrübe edilen kişinin kendisiyle etkileşimi olarak kabul edilmeye başlandığı 

görülür (Arendt, 2014a: 222). Dinsel problemlerden doğan ve felsefi bir dille formüle 

edilen bu durumda “özgürlük ancak ‘isteyen ben’ ve ‘muktedir ben’in çakıştığı yerde 

ortaya çıkıyordu” (Arendt, 2014a: 225). İradenin ben ile kendi düalizmi, isteyen ve 

istemeyen, buyruk veren ile buyruğa itaat etmeyen, isteyen ama muktedir olmayan 



  

25 

şeklinde bir iç çatışma durumuna sebep olmaktadır (Arendt, 2014a: 224). Özgürlük, 

eyleme değil iradenin kudretine, eylemden doğan özgürlüğe değil seçme özgürlüğüne 

kaydığında, virtüözlük olmaktan çıkarak, diğerlerinden bağımsız ve onlara hâkim olan 

egemenlik ve özgür irade idealine dönüşmüştür. Böylece on sekizinci yüzyılda 

Thomas Paine insanın özgürlüğünü bunu istemesine, Marquis de Lafayette ise ulusun 

özgürleşmesini ulusun özgür olmayı istemesine bağlarken, Jean-Jacques Rousseau 

egemenlik teorisini bireysel iradeden türeterek, bugünkü siyasal özgürlük anlayışının 

felsefi temellerine ışık tutmuştur (Arendt, 2014a: 229). Ama Arendt, özgürlük ve irade 

arasındaki eşitliğin en tehlikeli sonucu olarak, özgürlüğün egemenlikle 

özdeşleştirilmesini görmektedir. Çünkü muktedir beni başarıya ulaştırmak için güç 

istemi, baskı istemine dönüşmüştür. Özgürlük ve irade arasında kurulan bu denkliğin 

siyasal sonuçları olarak, bugün bile, kudret veya iktidar başkaları üzerinde baskı ve 

egemenlik etkisi anlamında görülmektedir. İrade ve güç isteminin pratikte özdeş hale 

gelmesi ve “istiyorum”un güce doymazlığı tiranlığı doğurmaktadır (Arendt, 2014a: 

228). Özgürlüğün egemenlikle eşit hale getirilmesi, “ya – hangi insan olursa olsun asla 

egemen olamayacağı düşünülürse – insani özgürlüğün inkârına ya da bir insanın, bir 

grubun ya da bir siyasi teşekkülün özgürlüğünü ancak başka herkesin özgürlüğü 

pahasına, yeni egemenlik pahasına satın alabileceği görüşüne götürmektedir” (Arendt, 

2014a: 230). 

Modern öncesi dönemde kişinin polisten özgürleşerek kendini vita 

contemplavitaya adamasından veya laik siyasetten özgürleşerek inançlı bir hayata 

çekilmesinden farklı olarak (Hiruta, 2019: 17),  modern dönemde liberalizmin 

özgürlüğe bakışı özel alan üzerindendir. Arendt’e (2014a: 211) göre özgürlüğü basitçe 

güvenlikle özdeşleştiren liberalizm, “kusursuz özgürlüğün toplumun varoluşuyla 

bağdaşmayacağı” düşüncesiyle özgürlüğün “ancak beşeri meseleler dışında hoş 

görülebileceği” fikrini geliştirmiştir (Arendt, 2014a: 218). İnsanlar, ortak ve güvenli 

bir iktidar oluşturabilmek için sınırsız özgürlüklerinden ödün vermeli ve bireysel 

güçlerinden vazgeçmelidir. Hobbes için siyasal otorite, özgürlükleri ve hakları 

korumak için vardır. Böylece özgürlüğü özel alana kaydıran liberalizmde devlet ve 

birey arasındaki ilişki, bireyin devletin yasalarla belirlediği sınırlar içinde hareket 

etmesi ve karşılığında devletin bireyin hayatının en önemli kısımlarının yaşandığı 

apolitik alandaki haklarını ve özgürlüklerini koruyarak ona müdahale etmemesi 

şeklindedir (McGowan, 1998: 24). Arendt, liberalizmin özgürlüğü özel alanın önemli 



26 

bir parçası olan zenginliğin biriktirildiği sosyoekonomik alana kaydırarak “siyasetten 

özgür” olmasını (Hiruta, 2019: 27), ekonomik kaygıların siyasalın ihtiyaç duyduğu 

müşterekliği sağlayamaması bakımından eleştirir. Siyasal alanın işareti, fikir birliği 

değil tartışmadır. Oysa burjuva6, bütün enerjisini ekonomik alana ve bireysel 

zenginliklerin biriktirilmesine odakladığı için apolitiktir ve çatışmasız bir kamusal 

alan ister. Bu tür bir kamusal alan, diğerleri ile etkileşime bağlı olan benzersiz 

kimlikleri göz ardı etmektedir. “Özel” girişim uğruna, siyasalın ve sivil etkileşimin 

“kamu”su hakir görülmektedir. Fakat aslında kamusal alanın kaybı, bireylerin, 

diğerlerinden farklılıklarından dolayı birey olarak değer gördüğü yerin kaybı 

anlamındadır (McGowan, 1998: 17). Diğer yandan, siyaset ve sosyal bilimlerin 

gelişmesine paralel olarak siyasal alanın yönetime eşitlenmesi ile özgürlük daha çok 

toplumun çıkarlarının korunmasını amaçlar hale gelmiştir. Hatta böyle bir tehlike 

yoksa özgürlük, yönetimin aşmaması gereken sınırı oluşturmaktadır (Arendt, 2014a: 

211). Yirminci yüzyılda totaliter rejimlerin, hayata dair her şeyi egemenliği altına 

alması ile özgürlüğün tamamen yok olduğu görüldüğünden, özgürlük siyaset dışı 

olarak konumlandırılmaya devam etmiştir (Arendt, 2014a: 210).  

2.2. Arendt’in Ulus-Devlet ve İnsan Hakları Üzerine Eleştirileri 

Arendt'in haklara sahip olma hakkını siyasal olarak nasıl tasavvur ettiğini 

aydınlatmak için öncelikle egemenlik, ulus-devlet ve insan haklarına eleştirel bakışını 

ele almak gerekir (Birmingham, 2006: 132). Arendt’in ulus-devlete ve insan haklarına 

yönelttiği eleştirilerini dayandırdığı tarihsel arka planda, Birinci Dünya Savaşı ile 

siyasi haritası değişen Avrupa ve onun siyasal düzeninin doğurduğu bariz hak 

sorunları bulunur. Arendt (2018b), Totalitarizmin Kökenleri adlı kitabının Ulus-

Devletin Yıkılışı ve İnsan Haklarının Sonu bölümünde “Birinci Dünya Savaşı, Avrupa 

uluslar topluluğunu tamir edilemez biçimde parçaladı; bundan önce hiçbir savaşın 

yapamadığı bir şeydi bu” (s. 255) der. Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra mutlak 

monarşi şeklindeki çok uluslu imparatorlukların egemen ulus-devletler halinde 

 

6 Hiruta’ya (2019: 27-30) göre Arendt’in “liberal” ve “burjuva”yı eş anlamlı gibi kullanması, onun 

liberalizmle ilgili ekonomik okumasını yansıtır. Burjuva sınıf çıkarlarının en önemli ideolojik 

meşruiyetinin liberalizm olmasından yola çıkarak, liberal öznenin siyasal eylem yapamayacağını, 

siyasal eylem yapanın da liberal özne olamayacağını düşünür. Bu düşüncesini, Nazi ideolojisini 

benimseyen Alman liberallerini örnek olarak ele alması etkilemiş olabilir.  



  

27 

bölünmesi7, savaşın getirdiği ekonomik zorluklar ve iç savaşlar ile birleşince, iki 

dünya savaşı arasındaki dönem, ulusların birbirinden nefret ettiği, herkesin herkese 

karşı özellikle de komşusuna karşı olduğu bir Avrupa yaratmıştır (Arendt, 2018b: s. 

257). Avrupa’nın politik düzeninin bozulması, oluşan nefret ortamı ve ardından gelen 

totaliter barbarlık ile birlikte milyonlarca mülteci, vatansız ve azınlık ortaya çıkmıştır. 

Ne ulus-devletler ne de insan hakları bu insanların haklarını garanti altına alabilmiştir. 

Arendt, buradaki insan hakları sorunlarını, tesadüfi olayların veya uygulama 

başarısızlıklarının bir sonucu olarak görmek yerine,  ulus-devlet sistemine ve insan 

haklarına içkin çıkmazların birer yansıması olarak ele alır (Gündoğdu, 2012: 7). Ulus-

devleti ve insan haklarını haksızlığın yaratılmasına katkıda bulunduğu için 

eleştirirken, haksızlığa dair tarihsel açıklamalar da sunmuş olur. 

Arendt’in ulus-devlet eleştirisi, ulus-devlet istikrarını olumsuz etkileyen 

unsurlar üzerinde yoğunlaşır. Eleştirilerini geliştirirken Avrupa emperyalizminin ve 

pan-ulusal hareketlerinin aydınlanma döneminin kurduğu vatandaşlık ve yasa önünde 

eşitlik ideallerini nasıl baltaladığı ve nihayetinde Birinci Dünya Savaşı'ndan sonra 

mülteci kitlelerinin artışına yol açtığını göz önüne alır (Siegelberg, 202: 10). Birinci 

Dünya Savaşı’ndan önce başlamış olan ulusal egemenlik düşüncesi, emperyalizm ve 

pan hareketleri ulus-devletin trajedisini hazırlamış; savaşın ardından ortaya çıkan 

azınlıkların,  mültecilerin ve vatansızların yaşadığı sorunlar ise ulus-devlet düzeninin 

yıkılışını göstermiştir.  

2.2.1. Ulus-Devletin Trajedisi  

Ulus-devletin trajedisi, Arendt’in (2018b) Delos’tan aktardığı deyimle “ulusun 

devleti fethetmesi” (s. 192) ile başlamıştır. Ulus ve devlet arasında zaten var olan 

gerilim, emperyalizm ve pan hareketlerinin katkısı ile ulus lehine yükselmeye başlamış 

ve devletin, sınırları içindeki bütün halkları koruma işlevini ulusa ait olmayanların 

aleyhine bozmuştur. 

 

7 Birinci Dünya Savaşı’nın ardından imparatorlukların parçalanıp ulus-devletlere ayrılması sadece 

Avrupa’yı değil başka bölgeleri de etkilemiştir. Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nun 

parçalanmasıyla Avusturya, Macaristan, Yugoslavya, Çekoslovakya; Osmanlı İmparatorluğu’nun 

dağılmasıyla Suriye, Ürdün, Irak, Türkiye; Rusya İmparatorluğu’nun sona ermesiyle Sovyet Sosyalist 

Cumhuriyetler Birliği kurulmuştur. 



28 

2.2.1.1. Ulus ve devlet gerilimi  

Ulus-devletin kendisiyle çeliştiği durum olarak tanımlanabilecek ulus ve devlet 

gerilimi, ulus-devletin en önemli özelliği olan egemenlikle ilgilidir. Westphalia Barış 

Anlaşması (1648) ile formüle edilmeye başlanan modern egemen ulus-devlet bugün, 

belirli bir toprak parçası ve halk üzerinde egemenlik hakkına dayanan uluslararası özne 

olarak tanımlanmaktadır (Mısır, 2015: 56). Tanımdan da anlaşılacağı üzere siyasal 

yaşamın ve modern devletin temel ilkesi ulusal egemenliktir. Kavramsal anlamı, 

“kendinden başka hiçbir şey tarafından belirlenmemek gibi, kendine ve yalnızca 

kendine özgü bir özelliği olan yani sadece kendisi tarafından belirlenen bir irade” 

(Duguit, 2013: 383) olan egemenlik, Jean Bodin ile siyaset bilimine girmiştir. Bodin 

(1993) egemenliği, “Latinlerin majestatem diye adlandırdığı, bir devletin mutlak ve 

daimi gücü” (111/74) şeklinde tanımlamaktadır. Egemenin, kralın veya prensin, halkı 

yönetmek için tanrı tarafından seçilmiş olduğu inancına bakılırsa, egemenliğin 

kaynağının tanrısal olduğu ve siyasi iktidarın bu tanrısal niteliğinden dolayı itaat 

gerektirdiği anlaşılmaktadır (Duguit, 2013: 391). 1500 ve 1600’lü yıllarda Bodin ve 

Hobbes egemenliğin tek bir kişiye ait olması gerektiğini düşünürken, 1700’lü yıllarda 

Rousseau, devlet egemenliğinin halktan kaynaklandığını ve halkın genel iradesi olarak 

ortaya çıktığını egemenlik kuramına eklemektedir. Halk, bu genel irade ile artık bir 

kralın tebaası değil hak ve özgürlüklere sahip vatandaşlar haline gelmiştir (Heywood, 

2015: 151-152). Diğer yandan Rousseau’nun siyaset felsefesinde egemenlik, 

vatandaşların bütününden oluşan halkın genel iradesinin uygulanması iken Abbe 

Emmanuel Sieyès ile egemenlik ulusal egemenlik kuramına evrilmiştir. Böylece 

egemenliğin kaynağının tanrıya dayandığı ve kralın onun temsilcisi olduğu anlayışını 

temel alan devlet, 1789 Fransız Devrimi ile halkın iradesine ve egemenliğine diğer bir 

deyişle ulusal egemenliğe dayanan ulus-devlete dönüşmüştür.  

Ulus-devlet ile kralın egemenliğinden halkın egemenliğine geçişte, ulusun 

rolünü Habermas (2018) şöyle betimler:  

“En üst yönetim organı olarak tanımlanmış halktan, öz-kavrayışı 

doğrultusunda, öz-bilinçli devlet vatandaşlarının oluşturduğu bir ulus elde 

edilmeseydi, bu biçimdeki hukuksal-siyasi yeni düzenleme, harekete geçirme 

ve biçimsel yapılandırılmış cumhuriyet düzeni içerisinde yaşama isteği 

gücünden yoksun kalırdı. Bu türden siyasi bir seferberlik için, kalplerde ve 

gönüllerde inanç oluşturan, halk egemenliği ve insan haklarından daha güçlü 



  

29 

bir düşünceye gerek duyulmuştu. İşte bu boşluğu, ulus düşüncesi doldurur.” (s. 

21) 

Devlet ile ulusallığın (milliyetin) bileşiminin bir sonucu olan ulus-devlet 

(Arendt, 2018b: 191), Amerikan Devrimi (1776) ile Fransız Devrimi’nin (1789) ortaya 

çıkardığı bir devlet modelidir (Habermas, 2018: 13). Devrimlerle birlikte, devletin mi 

ulusu oluşturduğu yoksa ulusun mu devleti yarattığı şeklindeki tarihsel sorunun cevabı 

Tamir’e (1991: 569-570) göre dönemin siyasi gerçeklerine bağlı olmuştur. Siyasi 

meselelere katılan vatandaşların milletle özdeş hale gelmesi, demokratik evrensel ideal 

ile yükselen ulusal ideolojilerin uyumunu getirmiştir. Halkın kendi kendini yönetmesi 

hakkıyla ulusal kendi kaderini tayin hakkı özdeş hale gelmiştir. Bu uyum, Fransa 

vakasında ulusun devleti yaratmasını, Amerikan vakasında ise devletin ulusu 

yaratmasını sağlamıştır.  Genel olarak Avrupa çapında ulus-devletin gelişimi ise Batı 

ve Kuzey Avrupa’nın klasik devlet ulusları ile başlarken,  İtalya, Almanya ve daha 

sonra Orta ve Doğu Avrupa’da görülebileceği gibi ulustan devlete geçiş şeklinde 

olmuştur (Habermas, 2018: 13). Arendt (2018b: 191) bu ayrımın temelinde, Batılı 

Avrupa halklarının, tarihsel ve kültürel varlıklar olduklarının farkına vararak ve 

bulundukları topraklarda geçmiş ve geleceğe bağlı bir yurt yaratacak şekilde 

yerleşerek; sosyolojik olarak ise özgürleşmiş ve toprağa kök salmış köylü sınıfına 

dayanarak bir ulus ve devlet haline gelebilmelerinin yattığını savunur. Bunun aksine 

Avrupa’nın güney ve doğusunda ise biraz etnik bilinç haricinde, gelişmiş bir ulusallık 

bilinci, köylülerin yerleşip kökleşmesiyle göçlerin bitmesi durumu ve dilin edebi 

amaçlara dönüşmesi gibi ulusal nitelikler görülmemektedir (Arendt: 2018b: 195). Bu 

farklı özelliğin sonucu olarak Habermas (2018: 14) ise Avrupa coğrafyasındaki iki 

farklı ulus-devlet gelişiminin, yani devletten ulusa veya ulustan devlete dönüşümün, 

devlet veya ulusu biçimlendiren aktörlerden kaynaklandığını ifade eder. Bir yanda, 

İngiltere’de olduğu gibi, kralın buyruğu altında “rasyonel bir devlet kurumu” 

oluşturmak için uğraşan hukukçu, diplomat ve asker kesimi; diğer yanda, Almanya’da 

olduğu gibi, “kültür ulusunun” propagandası eşliğinde diplomatik ve askeri 

girişimlerle devletsel birliği yaratmaya çalışan bilginler ve aydınlar bulunmuştur. 

Devlet içte ve dışta egemen, sınırları belirli bir ülke toprakları üzerinde ve 

devlet halkının tümüne işaret eden hukuksal bir kavramdır (Habermas, 2018: 15). 

Buradaki devlet-halkı ve ulus siyasi terminolojide aynı kapsamda düşünülse de, ulusun 

“ortak köken, en azından ortak dil, kültür ve tarih ile şekillenmiş siyasi bir topluluk” 



30 

anlamı da bulunmaktadır (Habermas, 2018: 16). Habermas (2018: 18), devlet halkının 

bir yanda ulus diğer yanda hukuksal anlamda yorumlanmasının altında modern bir 

bilinçlenmenin yattığını savunur. On sekizinci yüzyıl sonundan itibaren aydınların 

öncülük ettiği bir bilinçlenme ile “soylu ulus”8, “halkçı ulusa” dönüşmüş ve bu bilinç 

kitlelere yaygınlaşmıştır. Devlet halkının bu anlamda ulusa dönüşümü ise ulus-devlet 

ile mümkün olmuştur (Habermas, 2018: 16).  

Habermas’a (2018: 19) göre, ulus-devlet suni yapısı ile iki temel soruna çözüm 

bulunmuştur: Meşruluk ve toplumsal entegrasyon. Ulus-devlet, o güne kadar dini 

esaslarla meşruluğunu sağlayan siyasi egemenliğin, laikleşme sürecindeki meşruluk 

kaynağı olmuştur. Ayrıca siyasal temsil vasıtasıyla devlet iktidarını kullanan ulusun 

temsilcilerinin meşruluğunu da garanti altına almıştır (Ağaoğulları, 2010: 355). 

Toplumsal entegrasyon ise ulus bilincinin vatandaşları siyasi bir birliktelikte 

buluşturmayı başarmasıdır. Üyelerini yurttaşlıkta birleştiren hukuksal-siyasal bir yapı 

olarak kurgulanan ulus-devlette, “milliyet yurttaşlığın bir önşartı ve nüfusun türdeşliği 

siyasi kuruluşun en belirgin niteliği” haline gelmiştir (Arendt, 2014b: 35). Hatta bir 

ulusa ait olmanın olumlu yönde kurgulanışı, yabancılardan korunma ve her türlü 

azınlığı dışlama eğilimlerinde bir araç olmaya başlamıştır (Habermas, 2018: 19). 

Ulus-devlet oluşumu, devletin ulus için var olduğu düşüncesini pekiştirerek, 

ulus ve devlet arasında böyle bir gerilimi de beraberinde getirmiştir. Arendt, bu 

gerilimi milliyetçilik ekseninde tartışır. Milliyetçiliğin yükselmesi ile birlikte bu 

gerilimin ilk sonucu, devletin, milliyetine bakmaksızın topraklarında yaşayan bütün 

insanların haklarının koruyucusu olma fonksiyonunu, sadece kendi ulusuna ait 

olanlara medeni ve siyasi hakları verme fonksiyonuna dönüştürmesidir. Habermas’a 

(2018: 23-24) göre de ulus-devlet “eşitlikçi hukuk toplumunun evrenselciliği ile 

tarihsel ortak yazgılara sahip bir toplumun bölgeselciliği” ikilemini taşır. Bu ikilem, 

devlet vatandaşlığı anlayışı etno-merkezli ulus anlayışından üstün tutulduğu müddetçe 

zararsız iken siyaset öncesi doğal yapılanmaya dayalı ulus anlayışı üstün tutulmaya 

başlandıkça milliyetçilik sorununa kapı aralamaktadır.  Arendt (2018b: 194) ise 

 

8 Romalılarda natio kavramına denk gelen ulus, temelde, siyasi bir örgütlenme biçimi içermeyen sadece 

coğrafi ve kültürel açıdan örgütlenmiş bir soy topluluğu iken Alman İmparatorluğunda kendilerine 

çeşitli imtiyazların tanındığı mahalli devletlere mensup ve saray karşısında ülkeyi yani ulusu temsil 

eden soylu sınıflar anlamını kazanmaktaydı. Fransız Devrimi’nin arifesinde halk sınıfını oluşturan 

Üçüncü Meclisin (Tiers État) kendini ulus ile özdeşleştirmesi ise halkçı-ulus bilincine geçişi 

göstermekteydi (Habermas, 2018: 18). 



  

31 

milliyetçiliği9 “devletin saptırılarak ulusun bir aygıtına dönüştürülüşünün ve yurttaşın 

ulus üyeliğiyle özdeşleştirilmesinin ifadesi” olarak betimler. Vatandaşlık ve milliyet 

birbirini bütünler görünmelerine rağmen, Arendt, potansiyel olarak birbirleriyle 

çelişen sonuçlar taşıdıklarını fark etmiştir. Vatandaşlık devlete, kendi egemenliği 

altındaki herkese eşit ve adil haklar garanti etmesini dayatırken, milliyet devleti ulusal 

çıkarların bir aygıtına dönüştürmüştür (Leca, 1998: 17).  

Arendt’in, devlet ve ulus arasındaki gizli çatışma olarak karakterize ettiği bu 

esas ve derin gerilim, Fransız Devrimi’nin insan hakları bildirisi ile ulusal egemenlik 

talebini birleştirmesine denk gelmektedir (Beiner, 2000: 51). Bildirge, John Locke’un 

bireysel haklar fikri ile Rousseau’nun halk egemenliği kavramını birleştirir (Koçak, 

2018: 91). Böylece temel haklar, bireylerle birlikte uluslara atfedilen bir özellik haline 

gelirken; ulusun da hem insan haklarıyla hem de ulusal egemenlikle bağlı olduğu kabul 

edilmiştir. Aynı zamanda ulusal egemenliğin, üstünde evrensel hukuk dâhil hiçbir şeyi 

tanımayan bir niteliğe sahip olduğu varsayılmıştır. Bu çelişkili gelişmenin sonucu 

olarak insan hakları sadece ulusal haklar olarak algılanmaya başlanmış ve devlet, insan 

haklarının değil ulusal hakların koruyucusu olmuştur (Arendt, 2018b: 193).  

Arendt, devletin ulus tarafından fethini siyasal olarak mutlak monarşinin 

düşüşü, sosyolojik olarak ise sınıfların yükselişi ile ilişkilendirir ve bunlarla bağlantılı 

olarak, liberal bireyciliğin ve bürokrasinin merkezileşmesinin bu zafere katkılarına 

değinir (Beiner, 2000: 51). “Ortak çıkarın fiili ve simgesel temsilcisi” olarak, 

topraklarındaki herkese hizmet ettiği varsayılan mutlak monarşinin düşüşü, sınıf 

çıkarları arasındaki mücadelelerin yükselişini getirmiştir. “Halk içerisindeki her sınıfa 

ve kesime, sınıf ya da grup çıkarlarının hükmettiği bir yüzyılda bir bütün olarak ulusun 

çıkarı”, ortak bir köken olarak işlev gören milliyetçilik ile sağlanabilirdi (Arendt, 

2018b: 193). Liberalizmin sınıf ve toplum gibi kolektif varlıklardan ziyade, bireyi esas 

 

9 Beiner’e (2000: 46-49) göre, Arendt’in anti-milliyetçiliğine dair görüşleri, Siyonizm karşısındaki 

duruşu ile yorumlanabilir. Bu duruşta Arendt, öncelikle Siyonizmin siyasal gerçekliği bozan ideolojik 

karakterini sorgular. Ona göre, Siyonizm büyük güçlerin ve emperyalist otoritelerin etkisiyle, Filistin’de 

hızlı ve kestirme bir Avrupa tarzı ulus-devleti güvence altına almaktadır. Elit bir icat olan bu Siyonizm, 

Yahudi topluluklarından kaynaklanan gerçek ulusal devrimci hareketi es geçmiştir. Ona göre, Yahudi 

milliyetçilik politikası daha geniş sosyal-devrimci bir ajandaya sahip olabilecekken, Siyonist liderler 

tarafından dar bir milliyetçi ideolojiye sıkıştırılmıştır. İkinci olarak, Arendt Yahudi siyasi yazılarında 

sürekli olarak Yahudi-Arap federalizmine yönelik dilekten öte ihtiyaca ilişkin düşüncelerine yer verir. 

Arendt’in Yahudi ulus devletinden ziyade Yahudi vatanı, Yahudi milliyetçiliğinden ziyade Yahudi 

siyaseti istediği anlaşılmaktadır.  

 



32 

alan ve onu en üstün değer olarak gören bireycilik anlayışı ile oluşan atomlaşmış bir 

toplumu ve sınıf mücadelelerini dengelemek için şiddet araçlarını ve iktidar 

imkânlarını tek elde toplayan merkezi idareyi bir arada tutabilecek o eşsiz çimento, 

yine milliyetçilik olmaktaydı (Arendt, 2018b: 194).  

Devletin bu işlevsel dönüşümü, ulus ve devlet geriliminin ikinci sonucunu 

doğurmuştur. Bu, devletin hukukun bir aygıtı olmaktan çıkıp, ulusun bir aygıtı haline 

gelmesiyle kurumsal yapısını, yasal ve ussal gücünü yitirmesidir. Ulusallık (milliyet) 

fikri tarihsel olarak nispeten yeniyken devletin asırlık geleneği, devletin yapısı ne tür 

olursa olsun, topraklarında yaşayan herkesi koruyan, yüce hukuki bir kurum olma 

özelliğine dayanmaktadır (Arendt, 2018b: 192). Oysa “devlet, halkın iradesi adına, 

sadece ‘ulusal gruplar’ı yurttaşları olarak görmeye, bütün toplumsal ve siyasal hakları 

sadece köken hakkıyla ve doğumla ulusal topluluğun mensubu olan kimselere 

vermeye zorlandı” (Arendt, 2018b: 192).  

Devlet ile ulusun eşleştirilmesi, nihai sonucu vatandaşları için ahlaki-hukuki 

bir sığınağı ifade eden devletin yıkılması olan bir diyalektiği harekete geçirir. Devleti 

ulus fikrine tabi kılan vatandaşlığın bir patalojisi olarak milliyetçilik, devletin - ve 

onun ahlaki limitlerini- sınırlarını aşan daha geniş bir milliyetçilik anlayışında daha 

ileri bir pataloji üretir. Bu çifte patoloji, ulus-devleti altüst eder (Beiner, 2000: 50).  

2.2.1.2. Emperyalizmin ulus ve devlet gerilimine katkısı 

Ulus-devletin ekonomik çerçevesi emperyalizm için dar gelmiştir. Arendt 

(2018b: 15), emperyalizmin doğuşunu, ulus-devletle ekonomik olarak ilişkisini 

kurarak, burjuvazinin üretim gücünün ulusal sınırlara dayanmasına ve ulus-devletin 

kapitalist ekonominin büyümesi için yeterli çerçeveyi sağlayamamasına 

bağlamaktadır. Emperyalizm, o güne kadar siyasetle ilgilenmemiş olan burjuvaya 

siyasi kurtuluş sunmuştur. Ulus-devletin burjuvanın ekonomik üstünlüğünü 

desteklemeye yetmediği noktada, burjuva toplumunu devleti ve onun şiddet aygıtlarını 

kendi emperyalist amaçları uğruna kullanabilmek için ulus-devletle bir iktidar 

mücadelesine sokmuştur (Arendt, 2018b: 10). Ulus-devlet sınırlarının aksine 

ekonomik yapının genişlemeye müsait esnek yapısı, burjuvazinin hâkim sınıf olarak 

siyasi etkinliğini artırarak ulusal sınırların dışına yayılmayı ulusun temsilcilerine kabul 

ettirebilmesini sağlamıştır (Arendt, 2018b: 15). Ulusun temsilcileri, ulus-devletin hem 

ulus hem devlet bileşeni ile çatışacak olsa bile, ekonomik sebeplerle kabul gören 



  

33 

emperyalist yayılmayı ulusun çıkarları ile özdeşleştirebilmiştir. Arendt’e (2018b) 

göre, “hammadde kaynaklarına ulaşmak ve deniz üsleri kurmak, hepsi için gerçekten 

zorunlu olduğundan, bütün uluslar, ilhâkın ve genişlemenin ulusun kurtuluşuna hizmet 

ettiğine inanmaya başladılar” (s. 25). Fakat dış politikanın nihai amacı haline gelen bu 

yayılma pek çok ulus-devletin rekabetçi mücadelesine sahne olmuştur (Arendt, 2018b: 

15). Ulusların arasındaki rekabetin, kendi doğal sınırlarını oluşturarak ve bu sınırlar 

içinde hareket ederek dengeye geleceği şeklindeki liberal inanç sınanmaya başlamıştır.  

“Ne ki, bu mutlu denge, hiç de gizemli ekonomik yasaların kaçınılmaz sonucu 

olmayıp, büyük oranda siyasi kurumlara, dahası hasımların ateşli silah 

kullanmasını engelleyen polis kurumlarına dayanmaktaydı…. Başka bir 

deyişle, rekabet en az genişleme kadar siyasi bir ilkedir ve tam da denetim ve 

kısıtlama için siyasi iktidara şiddetle gereksinme duyar.” (Arendt, 2018b: 15-

16). 

Emperyalizm ulus-devletin ekonomik gerekçeleri üzerinde yükselirken, ulus 

ve fetih arasında bir iç çelişki (Arendt, 2018b: 19) doğurmuştur. Emperyalizm, 

yayıldığı yerlerde bir yandan efendi ırkın köle ırka, beyazın siyaha (Arendt, 2018b: 

13)10; yüksek kanın aşağı kana, ileri halkların geri halklara üstünlüğü gibi emperyalist 

bilinci pekiştirirken (Arendt, 2018b: 22-23), öteki yandan fethedilen halkta ulusal 

bilincin uyanmasına sebep olmuştur (Arendt, 2018b: 16)11. “Napolyon’un Avrupa’yı 

Fransız bayrağı altında birleştirmeyi başaramaması, bir ulusun gerçekleştireceği fethin 

ya fethedilen halkın ulusal bilincinde tam bir uyanışa ve ardından da fatihe karşı 

ayaklanmaya veya tiranlığa yol açacağını açık bir biçimde göstermişti.” (Arendt, 

2018b: 19). Emperyalistler bu uyanışın fatihin yenilgisiyle sona ereceğini tahmin 

etmiştir. Bu sebeple örneğin Fransa, “her zaman ulusal emellerini imparatorluk inşası 

ile birleştirmeye çalışmış” (Arendt, 2018b: 29), İngiltere ise fethettiği halkları kendi 

hukuk, kültür aygıtlarıyla baş başa bırakmıştır fakat ulusal egemenlik ve bağımsızlık 

fikrinin ortaya çıkmasına engel olamamışlardır (Arendt, 2018b: 22).  

Diğer yandan ekonomik olarak “sürekli genişleme” (Arendt, 2018b: 14) 

anlamındaki emperyalist yayılma, Arendt’e göre “ulus-devletin siyasi bünyesini yok 

etmekteydi” (Arendt, 2018b: 13). Çünkü emperyalizm imparatorluk demek değildir. 

 

10 “Irk düşüncesi uygar dünyada hiç varolmasaydı bile, emperyalizm, ırkçılığı sadece olası bir açıklama 

ve yaptıklarının mazereti olarak icat etmek zorunda kalabilirdi” (Arendt, 2018b: 113). 
11 Gines (2007: 38), Arendt’in ırkçılığın emperyalizmin bir ürünü olduğu fikrine, kolonileşme 

sırasındaki ve sonrası dönemdeki ırkçılık ve kölelik arasındaki ilişkiyi zayıflattığı gerekçesiyle karşı 

çıkmaktadır.  



34 

Roma İmparatorluğu örneğinde olduğu gibi, imparatorluk fethettiği topraklardaki 

heterojen insan topluluklarının, ortak bir hukuka dayalı olarak entegrasyonunu 

öngörürken; ulus-devlet, homojen bir insan topluluğunun iktidara kesin bir rıza 

göstermesine dayanmaktadır (Arendt, 2018b: 13-14). Emperyalist yayılma ile ele 

geçirilen halktan böylesi bir rızayı beklemek zor ve ulus-devletin gerektirdiği bir ulus 

homojenliğini oluşturmak da mümkün bulunmadığından geriye asimilasyon 

yöntemleri kalmaktadır. Arendt bu konuda, “Hiçbir ulus-devlet, vicdani bir rahatsızlık 

duymadan başka halkları fethetmeye kalkamaz; rahat bir vicdansa, ancak fetheden 

halkın, yaptıkları işin barbarlara üstün bir yasa dayatmak olduğuna inanmasıyla 

sağlanabilir” (Arendt, 2018b: 16) diyerek, emperyalist yayılmanın gerekçelerini 

eleştirir.  

Ulus-devletin çıkarlarını korumak adına girişilen emperyalist savaşların trajik 

sonu, kitleler halinde vatansız veya siyasal olarak gereksiz ya da fazla (superfluous) 

görünen insanın ortaya çıkmasıydı. Bu insanlar fiziksel olarak vardı fakat fiili 

korumadan mahrum bırakılmış ve kalıcı olarak yok edilme tehlikesi ile karşı karşıya 

idiler. Bu, bir topluluğa aidiyetin ulusallık  

ve ulusal vatandaşlığa sıkı sıkıya bağlı olduğu ulus-devletin tarihinin bir sonucuydu 

(Balibar, 2007: 731-732).  

2.2.1.3. Pan hareketlerinin ulus ve devlet gerilimine katkısı 

Emperyalizm, ulus-devlet çerçevesini ekonomik olarak dar bulurken, pan 

hareketler yayılma amaçları açısından dar bulmuştur. “Tarihlerinden bağımsız ve 

nerede yaşadıklarına bakılmadan aynı halk kökenine sahip bütün halkları birleştirme” 

düşüncesini taşıyan pan hareketler, daha çok ekonomik kaygılar taşıyan emperyalizm 

ile “ulus-devletin darlığı” konusunda hemfikirdir (Arendt, 2018b: 181). Denizaşırı 

sömürge elde edemeyen ve Avrupa kıtasında kalacağının farkında olan Orta ve Doğu 

Avrupa ulusları kıta emperyalizmini başlatmıştır (Arendt, 2018b: 180). Pan 

hareketlerin doğuşu her ne kadar emperyalizmle eşzamanlı olmasa da, Orta ve Doğu 

Avrupa ulusları batılı ulusların emperyalist genişleme başarıları karşısında, denizaşırı 

ülkelerde olanakları olmayacaksa Avrupa’da, karada, böyle bir genişleme hakkına 

sahip olduklarını düşünmüşlerdir. Kıta emperyalizmi, ekonomik çıkarları ve 

ihtiyaçları sav edinen denizaşırı emperyalizmin aksine, aynı halk (folk) kökenine sahip 

bütün (pan) halkları birleştirecek bir genişleme çabasıdır. Kıta emperyalizminin bu 



  

35 

Avrupalı uluslar için denizaşırı emperyalizmden daha çekici hale gelmesinin sebebini 

Arendt (2018b: 184) şöyle ifade eder: “Ancak, tarihin anahtarının siyasi eyleme tercih 

edildiği, çözülen topluluk bağlarının ve toplumsal atomlaşmanın ortasında kalmış 

insanların ne pahasına olursa olsun bir şeylere ait olmak istedikleri bir zamanda bu da 

yeterli oldu.”  

Pan hareketlerinin en önemli ve birinci etkisi, diğer halkları düşman gören bir 

milliyetçilik doğurarak, ulus ve devlet gerilimini ulus lehine beslemesidir. Nazizmin 

ve Bolşevizmin varlığını borçlu olduğu Pan Cermen ve Pan Slav hareketler yayılmak 

için “kendi kaderini tayin hakkı” gibi ulusal haklarını kullanmıştır (Arendt, 2018b: 

185). Westphalia’dan beri ulusal özgürleşmenin işareti olarak anlaşılan ulusal 

egemenlik ve kendi kaderini tayin kavramları, yeni ulus-devletlerin olduğu kadar 

azınlık grupların milliyetçi hareketleri için de evrensel bir meşrulaştırıcı olmuştur 

(Volk, 2010: 176). Pan hareketleri meşruluklarını milliyetçi ideolojinden alsalar da bu 

hareketlerin dayandığı völkisch12 milliyetçilik, batılı ulus-devlet milliyetçiliğinden 

farklıdır. Arendt, ulus-devlet ideasının kalbindeki ulus ve devlet gerilimini anlatırken, 

kıta emperyalizminin itici gücü olarak gördüğü völkish milliyetçiliği batılı ulus-devlet 

milliyetçiliğinden ayırmaktadır. Völkisch milliyetçilik, Pan Cermen ve Pan Slav 

hareketlerine “Kutsal Roma İmparatorluğu” ve “Kutsal Rusya” hayallerinin getirdiği 

kutsallık ruhunun eklenmesiyle, batılı ulus-devlet milliyetçiliğinin derinliğini ve 

genişliğini aşan bir milliyetçilik olarak doğmuştur (Arendt, 2018b: 185-186). Bu 

milliyetçilik, çok uluslu Avusturya-Macaristan ve Rusya’nın ulusal kurtuluş 

süreçlerinden pay almamış ve ulus-devlet egemenliğini gerçekleştirememiş halklarının 

milliyetçilikleri olarak ortaya çıkmıştır (Arendt, 2018b: 188). Batılı ulusların gurur 

duyduğu dil, ulusal bilinç gibi ulusal nitelikleri ve ulus-devletlerini oluşturacak ulus-

 

12 İngilizce metinde yer alan “tribal” (kabilesel/kabile) kavramı, Totalitarizmin Kökenleri’nin Türkçe 

çevirisinde (Arendt, 2018b: 186, (*) dipnot) kelimenin Almanca, Almanlara özgü bir milli varoluş 

şeklindeki özgül anlamını korumak üzere, Völkisch olarak yer almaktadır. Almanca volk (halk) 

isminden türeyen volkgeist kelime anlamı olarak, “halkın ruhu; bir halkın, kültüründe ve özellikle 

lisanında ifadesini bulan organik kimliği”dir. Ulusun, etnik veya kültürel bir varlık olarak 

kavramlaştırılmasına denk düşer. Bu sebeple, ulusların vatandaşlık bağıyla bağlı insanların oluşturduğu 

siyasal topluluklar olduğu fikrine karşıttır. Völkish milliyetçilik on dokuzuncu yüzyıl Almanya’sında 

ulusal bilincin uyanmasında etkili olmuştur. Liberal milliyetçilik, her ulusun kendi kaderini tayin etme 

hakkına sahip olduğu ilkesine bağlı iken Völkish milliyetçiliğin desteklediği yayılmacı milliyetçilik, 

diğer ulusları düşman ve aşağı görerek, kendi ulusal yeniden doğuşunu yayılmacı politikalarla 

sağlamaya çalışır. Pan milliyetçi hareketlerin meşruiyet kaynağı olarak kullanılır (Heywood, 2015: 149-

162).  

 



36 

toprak-devlet üçlüsünü sağlayan özellikleri, Avusturya-Macaristan İmparatorluğu 

veya Çarlık Rusyası halkları için mümkün değildi. Völkish milliyetçilik, batılı halk-

toprak-devlet üçlüsünün bir arada bulunmadığı bu tür bir köksüzlükten türemiştir 

(Arendt, 2018b: 196). Avusturya-Macaristan, Rusya veya Balkan ülkelerinin baskı 

altındaki halklarının sadece kendilerini ortaya koyabildikleri ve diğer halkları düşman 

olarak kabul ettikleri bir milliyetçilik türü olmuştur (Arendt, 2018b: 187). Avusturya-

Macaristan İmparatorluğu’nun ve Çarlık Rusyası’nın, barındırdıkları milliyetleri 

ezerek veya milliyetlerin birbirini bastırmasına izin vererek yönetme ve kontrol etme 

şekli de bu milliyetler için ulus olmanın diğer ulusların pahasına olduğunu öğretmiştir 

(Arendt, 2018b: 203).  Arendt’e (2018b: 194-195) göre batılı ulus-devlet milliyetçiliği, 

yurttaşları arasında ortak köken /canlı bir bağ olmuş, doğuştan yurttaşlar ile sonradan 

hukuk yoluyla yurttaş olanlar arasındaki ayrımcılıkta bile belli ölçülerde hukukun 

denetiminde ve ulus-devletin fiziki sınırları içinde kalmıştır. Fakat ulus-devletin 

darlığında hayata geçemeyecek olan Pan hareketleri, totalitarizmin, ulus-devletin 

vatandaşlarının hakkını koruma ve diğer ulus-devletlerin haklarına saygı gösterme 

iddiasını yıkmasını kolaylaştırmıştır (Beiner, 2000: 49).  

Pan hareketlerinin ikinci etkisi ise siyasal bir bünyeyi temsil eden devlet 

aygıtının zayıflatılması üzerinedir. Denizaşırı emperyalizm, ulus-devletin kurumlarını 

dönüştürürken, kıta emperyalizmi her tür siyasi bünyeye karşı çıkmaktaydı (Arendt, 

2018b: 183). Arendt’in (2018b) gözlemlerine göre, bu nedenle “bir kurum olarak 

devlete düşmanlık, bütün pan hareketlerinin kuramlarında tekrarlanan bir öğedir” 

(Arendt, 2018b: 204). “Devletin doğası gereği halka yabancı olduğu” (s. 204) ve 

“tarihin akışı içindeki yegâne kalıcı etkenin devletler değil halk olduğu” (s. 205) 

düşünceleriyle ulusun çıkarları devletin çıkarlarından her zaman üstün görülmüştür. 

Bu sebepledir ki emperyalizmin ulusun çıkarlarını temsil etme ve “partiler üstü” olma 

iddialarına karşın, pan hareketleri kendilerini “partiler üstü” değil “devlet üstü” olarak 

konumlanan (Arendt, 2018b: 252) bir “hareket” olarak tanımlamışlardır (Arendt, 

2018b: 228-229). Partiler üstü parti devleti ele geçirmek için uğraşırken, hareketler 

devlet aygıtını parçalamak istemektedir (Arendt, 2018b: 243).  

Pan hareketlerinin üçüncü etkisi ise, devletin demokratik unsuru olan parti 

sistemini milliyetçilik eksenine çevirmiş olmalarıdır. Özellikle Avusturya-Macaristan 

gibi toplumsal statünün ulusal kimlikle bağlı olduğu yerlerde, ulus-devletin birleştirici 



  

37 

gücü olan milliyetçilik, parti sisteminde ulusal bölünme ilkesi haline gelmiştir. Kıta 

Avrupası partileri özgül bir çıkar, Anglo-Sakso partileri ise örgütlü bir eylem ilkesi ile 

kurulurken burada parti üyeleri aynı ulusal gruba ait olma fikri ile bir araya 

gelmektedir13 (Arendt, 2018b: 242). Birinci Dünya Savaşı’nın ardından Avrupa’da 

parti sisteminin zayıflaması ile birlikte pan hareketler totaliter hareketlere doğru 

evrilmeye başlamıştır. Göçler sebebiyle ulusal türdeşliğin tehlikeye girmesi, nation 

par excellence olan Fransa için bile ulus-devletin saygınlık kaybına yol açarken, ulus-

devlet düzenlemesinin barış anlaşmaları ile çok uluslu Güney ve Doğu Avrupa’ya 

sokulması, parti sisteminin altını oymaya ve partilerin ulusal çizgiler etrafında 

örgütlenmeye başlamasına yol açmıştır (Arendt, 2018b: 245). Arendt, (2018b: 252) 

Pan hareketlerin ulus-devletin parti sistemine saldırmakta olduğunu ve hatta parti 

sisteminin yerini aldığını düşünür. 

Arendt’in ulus ve devlet gerilimi, emperyalizm ve pan hareketlerine ilişkin 

analizinin açıklaması şudur: Ulus-devlet, ulus-temelli vatandaşlık fikriyle birlikte, 

devleti ayaklar altına alan çok daha tehlikeli ve yağmacı ideolojilere hem katkıda 

bulundu hem de sonuçta onların çaresiz kurbanı oldu (Beiner, 2000: 50).  

2.2.2. Ulus-Devlet Düzeninin Yıkılışı  

Arendt ulus-devletin yıkılışı olarak sunduğu analizinde, ulus-toprak-devlet 

üçlüsünün bir arada bulunması ve anayasallık ilkesi gibi temel bazı normlar 

çerçevesinde işleyen Avrupa ulus-devlet düzenini iki savaş arası dönemde tehlikeye 

atan içsel çelişkileri ortaya koymaktadır. Arendt’e (2018b) göre “ulus-devletin gelenek 

ve kurumlarından doğan” (s. 259) bu çelişkiler, ulus-devlet sistemine içkindir ve 

Birinci Dünya Savaşı sadece “Avrupa’nın siyasi sisteminin yüzeyini kazıyarak gizli 

 

13 Arendt (2018b: 230-234), Anglo-Sakson iki parti sistemiyle Kıta Avrupası çok partili sistemi 

arasındaki farklılıklardan dolayı, pan hareketlerin İngiltere’de başarılı olamadığını iddia eder. İki partili 

sistemde, iktidar partisi geçici olarak devlet ile özdeş hale geldiğinden ve dönüşümle yönetecek iki parti 

tasarlandığından, muhalefet etkili bir denetim uygulayabilirken, parti içinde örgütlenmiş vatandaşlar 

için de iktidar veya devlet, ulaşılabilir ve vatandaşların irade ve eylemleriyle bağlı olarak görünür. Bu 

sebeple iktidar ve devlet hakkında yüksek spekülasyonlarda bulunulacak bir ortam yoktur. Kıta 

Avrupa’sının çok partili yapısı ise tek parti iktidarının diktatörlüğü veya koalisyon hükümetlerinin 

tamamıyla sorumlu hissedememesi ile sonuçlanır. Partilerin ekonomik ya da başka özgül çıkarlarla 

özdeşleştirilmesi, çok partili yapılarda bu çıkarların her bir parti tarafından insanlığın çıkarlarını temsil 

ettiği iddiası ile ideolojik düşünceleri geliştirirken; iki partili sistemde gücü elde edemeyen parti zaten 

varlığını sürdüremeyeceğinden teorik gerekçelendirmelere ihtiyaç duyulmaz ve ideolojilerin ortaya 

çıkabilmesi mümkün olmaz. 

 



38 

yanlarını ortaya ser”miştir (s. 256).  Bu gizli yanlar savaşın ardından bir tepkime 

halinde peş peşe açığa çıkmaya başlamıştır. Arendt’in (2018b) sözleriyle, “1919 ve 

1920 Barış Anlaşmalarından sonra mülteciler ve vatansızlar, ulus-devlet imgesine göre 

yaratılan bütün yeni kurulmuş devletlere bir bela gibi yapıştılar” (s. 292). Çünkü 

“ulusların kendi kaderlerini belirleme hakkı” ilkesi temel alınarak, fiziki sınırları 

belirli ve homojen halklardan oluşan ulus-devletlerin kurulması, iç içe geçmiş halklar 

kuşağının bulunduğu Doğu, Orta ve Güney Avrupa’da karmaşık insan hareketlerini ve 

vatandaşlık sorunlarını ortaya çıkarmıştır. 

2.2.2.1. Kendi kaderini tayin hakkı çelişkisi 

Arendt, halkların kendi kaderini tayin hakkının ulus-devlet için doğurduğu 

çelişkiyi, bu hakkın ulus ve devlet arasındaki gerilime nasıl katkıda bulunduğundan 

yola çıkarak açıklar. Avrupalı halklara kendi kaderini tayin hakkı veren barış 

anlaşmaları ve kendi kaderini tayin hakkı elde edemeyen halkların koruyucusu olarak 

Milletler Cemiyeti’nin seçilmesi bu gerilimi çeşitli açılardan beslemiştir.  

Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra Avrupa’nın karşı karşıya kaldığı sorunların 

başında gelen milliyetçilik sorunu, Çarlık Rusya’sının ve Avusturya-Macaristan 

İmparatorluğu’nun dağılmasıyla ortaya çıkan iktidar boşluklarıyla birlikte, daha çok 

Doğu ve Güney Avrupa’da yükselişe geçmiştir. Savaşın galibi ve Avrupa’nın büyük 

devletleri, bu coğrafyalardaki milliyetçilik sorunlarını çözmek ve Avrupa’nın siyasi 

istikrarını yeniden tesis etmek için ulus-devleti bir araç olarak kullanmaya başlamıştır. 

Karmaşık milliyetler sorununun, barış anlaşmaları ile kurulacak yeni ulus-devletler 

sayesinde çözülebileceği varsayılmıştır (Arendt, 2018b: 260). Birinci Dünya 

Savaşı’ndan önce sayıları 100 milyonu bulan ve o güne kadar kendilerine ulusal 

egemenlik hakkı hiç verilmemiş Avrupalı halklara birer devlet kurmak gerektiği 

düşüncesi; denizaşırı sömürge halklarına bahşedilen ulusal özgürlük ve kendi kaderini 

tayin haklarını14 Avrupa’daki halklara da tanıma fikri ile birleşmiştir (Arendt, 2018b: 

261). 

 

14 Batılılar, sömürgelere kendi kaderini tayin hakkının verilmesi konusunda seçici davranmaktaydı ve 

bu hak, etnik grupların kendi kaderini tayin etmesi anlamına değil,  sömürgeciler tarafından belirlenen 

yerler için bağımsızlık anlamına gelmekteydi. Westphalia düzeni ile sömürgelerin bağımsızlıklarına 

kavuşması arasındaki normatif ilişkinin bir analizi için bkz. Spruyt, 2000. 



  

39 

Bu düşüncelerle yeni ulus-devletleri kuran barış anlaşmaları, ulus ve devlet 

arasında zaten var olan gerilime iki açıdan katkıda bulunmuştur. Birincisi, ulus-devlet 

şartlarını taşımayan Güney ve Doğu Avrupa gibi yerlere ulus-devlet götürülmeye 

çalışılarak (Arendt, 2018b: 260),  ulus ve devlet arasındaki yapısal bağlar göz ardı 

edilmiştir. Bir ulus-devleti ulus-devlet yapan koşul, toprak-devlet-ulus üçlüsünün bir 

arada bulunmasıdır. Arendt’e (2018b: 260) göre “eski ve yerleşik bir ulusal geleneğe 

sahip ülkelerde bile dünyanın politik sorunlarıyla baş etmesi mümkün olmayan bir 

yönetim biçimini”, “halkın türdeşliği” ve “toprağa kök salmak” gibi “ulus devleti 

ortaya çıkaran koşullardan yoksun bir bölgeye ithal etmek” oldukça şüphelidir. Bir 

arada yaşayan ama birden fazla dilsel, dini, etnik ve kültürel gruptan oluşan 

Yugoslavya gibi bölgelerde homojen bir ulus-devlet oluşturmak imkânsızdır. Her bir 

ulusun ayrı bir coğrafi bölgede yaşadığı ve ulus-devletlerin bu bölgelerle örtüşecek 

şekilde kurulabileceği varsayımı, Avrupa’nın çok uluslu yapısında sadece istisnalar 

yaratmıştır. 

İkincisi, Arendt’e (2018b) göre azınlıklarla ilgili anlaşmalar, devletin ulus için 

var olduğunu kanıtlamıştır: 

“Devletin yasaların bir aygıtı olmaktan çıkıp ulusun aygıtına dönüşmesi 

sürecinin tamamlandığını itiraf etmiş oldular – ve vatansız halkın ortaya 

çıkması, bunu pratikte de kanıtlayacak bir fırsatı vermiş oldu –; ulus, devleti 

fethetti; ulusal çıkar yasalar karşısında önceliği, Hitler’in “hak, Alman halkı 

için iyi olan şeydir” demesinden uzun zaman önce elde etmişti”. (s. 268-269) 

Barış anlaşmaları ile sayılı sayıda ulus, ulusal egemenliğini ve kendi kaderini 

tayin hakkını elde ederken; geri kalanlar göç etmeye ya da diğer vatandaşlarla eşit 

haklara sahip olmaksızın, yaşadıkları devletlerde birer azınlık grubu olarak kalmaya 

mecbur edilmişlerdir. Barış anlaşmaları ile ulus-devlet çatısı altında bir araya getirilen 

halklar, siyasi yönetimi kurmakla görevlendirilen “devletli halk”, yönetim konusunda 

“eşit ortak halklar” ve diğer kalanları oluşturan “azınlıklar” olarak ayrılarak (Arendt, 

2018b: 260-261), ulusların devletle ilişkisi hiyerarşik bir hale getirilmiş ve devletin 

ulus için var olduğu teyit edilmiştir. Ancak barış anlaşmalarının yarattığı bu durumdan, 

ne devletli halklar ne de azınlıklar hoşnut kalmıştır. Barış anlaşmaları ile kendi 

kaderini tayin hakkı tanınmayan ve bu sebeple devlet kurma hakkı verilmeyerek 

azınlık statüsüne alınan milliyetler, bunun keyfi bir efendi-köle düzeni olduğunu 

düşünürken; devletli halklar da, büyük Avrupalı devletlerden ziyade kendilerinin bu 

tür anlaşmalar yapmak zorunda kalmalarından memnun olmamışlardır (Arendt, 



40 

2018b: 261).  Arendt (2018b: 263-264) bu memnuniyetsizliğin kaynağını, Fransız 

Devrimi’nin ulusal egemenliği ve insan hakları bildirisini birleştirmesinde bulur. 

Çünkü bu birleşme “gerçek özgürlüğe, gerçek kurtuluşa ve gerçek halk egemenliğine, 

ancak tam ulusal özgürleşmeyle ulaşılabileceği, kendi ulusal yönetiminden yoksun bir 

halkın insan haklarından da mahrum kalacağı” inancını yerleştirmiştir.  

Ayrıca, azınlık anlaşmalarının işlevinin, bir düzenleme sunmaktan ziyade 

savaş ortamını yatıştırmak olduğu ve “hükümetlerin itiraz ederek ve asla bir yasa 

olarak tanımadan” (Arendt, 2018b: 258) imzaladıkları bu anlaşmaların, her zaman için 

bir koruma sağlamadığı, aksine bazı grupların sürgün edilerek ayıklanmasını 

sağlayacak bir araç olduğu kısa sürede ortaya çıkmıştır (Arendt, 2018b: 279). Paris 

Barış Konferansı’nda hazırlanan anlaşmalar yaklaşık 30 milyon insanı “azınlık”  

olarak resmî bir şeklinde tanımlamıştır (Arendt, 2018b: 263). Azınlıklar özellikle Rus 

ve Avusturya-Macaristan İmparatorluklarının dağıldığı Doğu ve Güney Avrupa’da 

oluşmuştur. Anlaşmalarda, yeni kurulan Avusturya, Macaristan, Polonya, 

Çekoslovakya, Yugoslavya ve Romanya gibi devletlere azınlıkların korunması için 

vatandaşlık ve diğer hükümler konusunda yükümlülükler verilmiştir (Siegelberg, 

2020: 59). Lakin imparatorlukların ardılı devletler, vatandaşlık kurallarını azınlıkları 

dışlayacak şekilde geliştirmişlerdir. Çekoslovakya’da, Habsburg tebaasından yalnızca 

kendilerine 1910'dan sonra Çekoslovak topraklarında ikamet hakkı verilenlerin 

vatandaşlık başvurusunda bulunabileceği; "dil ve ırk olarak Çekoslovak" olmayanların 

başvurusunun reddedilebileceği yasal olarak düzenlenmiştir. Macaristan'da, resmî 

ikamet belgesinin nadiren verildiği yoksul Rutenyalılar ve dili Macarca olanlar dâhil 

olmak üzere, monarşinin binlerce sakininin yasal ikametlerini kanıtlayacak hiçbir 

belgeye sahip olmaması, vatandaşlık elde etmelerini engellemiştir (Starr’dan aktaran 

Siegelberg, 2020: 67). Avusturya’da 1918 yılında çıkarılan vatandaşlık yasası, 

savaştan sonra Viyana’da kalan fakat yerli olarak toprak hakkını talep edemeyen 

Yahudi mültecileri kapsamamıştır. Avusturya, Çekoslovakya ve Macaristan’da olduğu 

gibi diğer ülkelerde de azınlıklar ya da mülteciler, hiç sahip olmadıkları belgeler 

gerekçe gösterilerek hem milliyetleri hem de dini kimlikleri yüzünden dışlanmıştır 

(Siegelberg, 2020: 66).  

Savaş öncesinde de azınlık durumunda bulunan halklar olmasına rağmen, savaş 

sonrasında azınlık statüsüne alınanların durumunun önceki dönemdekilerden farkı 



  

41 

artık haklarının korunması için Milletler Cemiyeti’ne ihtiyaç duyulması olmuştur. 

Birinci Dünya Savaşı’ndan yenik çıkan devletlerle yapılan anlaşmalarda ve yeni 

kurulan devletlerin kuruluş anlaşmalarında azınlıklık haklarına yer verilmiş ve 

garantör olarak Milletler Cemiyeti gösterilmiştir. Esasen, de jure olarak siyasi bünyeye 

sahip olan azınlıkların haklarının korunmasının, azınlık anlaşmaları ile Milletler 

Cemiyeti gibi dışarıdan bir gücün korumasına bırakılması (Arendt, 2018b: 270) ise iki 

açıdan devlet ve ulus gerilimine işaret etmiştir. İlk olarak, ulus-devlet düzeni içinde 

sadece ulusun üyelerinin yurttaş olabileceği ve ancak yurttaş olanların ulusal 

haklardan yararlanabileceği sadece varsayımsal bir kabul iken azınlık haklarının ulus-

devlet dışında bir yapının yani Milletler Cemiyeti’nin korumasına bırakılması, bu 

varsayımın fiili ve kalıcı olarak gerçekleştirildiğini göstermiştir. İkinci olarak, devletin 

ulusun aygıtına dönüştüğü fiilen ispatlanmıştır.  Çünkü ulus-devlet içerisindeki farklı 

milliyetlerin asimile olacakları, asimile olamayanların ise ilaveten anlaşmalara tabi 

olduğunun azınlık anlaşmalarında açıkça yer alması (Arendt, 2018b: 268-269), azınlık 

anlaşmalarının Avrupalı eski ulus-devletlerin egemenliklerini tehlikeye atmayacak 

şekilde “acısız ve insani bir asimilasyon yöntemi” olarak düzenlendiğini göstermiştir 

(Arendt, 2018b: 264-265). Böylece azınlıklarla ilgili yükümlülükleri bulunmayan 

ülkeler bile bu düzenlemelerden, asimile olmayanlardan devletin sorumlu olmayacağı 

yorumlarını çıkarmıştır. Ulus-devlete içkin olan bu özelliğe rağmen, ulus-devletin 

hukukun egemenliğine dayanması anayasal yönetimler sayesinde sağlanabilmektedir. 

Ama ulusal çıkarlar ile yasal kurumlar arasındaki denge bozulunca, ulus-devlet 

örgütlenme biçimi de parçalanmaya başlamaktadır çünkü ulusların kendi kaderlerini 

tayin haklarının temelindeki inanç, “ulusun iradesinin bütün yasal ve “soyut” 

kurumların üstünde olmasıdır” (Arendt, 2018b: 269). 

2.2.2.2. Anayasal düzen çelişkisi 

Arendt, (2018b: 285) kitlesel hale gelen azınlık, vatansız ve mülteci gruplarının 

ulus-devletin siyasi ve yasal kurumlarına karşı nasıl bir tehlike oluşturduğunu analiz 

ederek anayasal düzen çelişkisini ortaya koymaktadır. Bu grupların ulus-devletin 

anayasal düzeni açısından ortaya çıkardığı çelişkinin kökeninde, ulus-devletin 

anayasal düzenini ifade eden yasama, yürütme ve yargı şeklindeki güçler ayrılığı 

ilkesini bozmaları yatmaktadır (Volk, 2010: 188). 



42 

Dünya savaşları arasındaki dönemin mültecileri, yasal düzenin dışında ve 

vatansız statüsünde bulunmaktaydı. Devletler karşı karşıya kaldıkları bu fiili durumla 

baş etmek zorunda olmalarına rağmen, yasal bir kişilik olmayan vatansızlara karşı 

anayasal ve yasal araçlar kullanamamıştır (Volk, 2010: 186). 

Kendi başına ehemmiyetsiz, görünüşe göre yasal açıdan tam bir garabet olan 

apatride [vatansız], devrimler yüzünden ülkelerinden ayrılmak zorunda kalmış 

ve muzaffer yönetimlerce ulusal hakları derhal ellerinden alınmış savaş sonrası 

mültecilerle aynı yasal statüde buluştuğunda, gecikmiş bir ilgi ve önem 

kazandı. (Arendt, 2018b: 273) 

Arendt bu durumu, ulus-devlet düzenine dayanan uluslararası ilişkiler ve ulus-

devletin kendi iç işleri açısından incelemektedir. Vatansız insanların, ulus-devletlerin 

oluşturduğu uluslararası düzende yarattığı sorun barınma (iltica) hakkında 

somutlaşmıştır. İltica hakkı eski zamanlardan beri insanın neredeyse kutsal bir hakkı 

olarak görülmüştür. Ortaçağ prensibi quidquid est in territorio, est de territorio gereği 

egemenin sınırları içindeki herkesin egemenin yasasına tabi olduğu kabul edilmiştir. 

Lakin ulus-devlet düzeninde barınma hakkının devletin egemenlik haklarıyla çeliştiği 

düşünüldüğünden, bu hak ulusal anayasalarda veya uluslararası hukukta açıkça ifade 

edilmeksizin muğlak bir şekilde bırakılmıştır (Arendt, 2018b: 276-277). Uluslararası 

hukuka göre devletler “göç, uyrukluğa geçme, milliyet ve sürülme” konularında daima 

mutlak egemen olmuşlardır (Arendt, 2018b: 273). Her ne kadar 1880 ve 1890’larda, 

Uluslararası Hukuk Enstitüsü (L’Institut de Droit International), kitlesel göçün ve 

vatandaşlık yasalarının ihtilaflarının sert sonuçlarını hafifletmek için bir dizi prensip 

geliştirip, devletlerin ulusal statüsü olmayanların girişini yasaklamaktan kaçınmasını 

tavsiye ederek azınlık gruplarının toplu olarak sınır dışı edilmesini kınasa da, bu 

argümanlar ahlaki ilkelerden ziyade devletlerarası düzeni oluşturan prensiplere 

dayanmıştır (Siegelberg, 2020: 36). Sığınma hakkının herkesin uymak zorunda olduğu 

bir yasa olarak var olmaması ve egemenlik hakkının her şeyin üstünde görülmesi, 

sığınma hakkı konusunda uluslararası bir çözümü de güçleştirmiştir. Ulus-devlet 

yasama sisteminin bireysel seviyede düzenlediği uyruğa alma uygulaması, kitlesel 

gruplar karşısında yetersiz kalmıştır (Arendt, 2018b: 283). Hatta uyruğa alma 

politikalarının aynı uyruktaki başka ülke vatandaşlarına da kapı aralayacağı 

korkusuyla uyruğa alınmışların işlemleri iptal edilmiş ve dolayısıyla ulusal hakları 

elinden alınmıştır (Arendt, 2018b: 284).  



  

43 

Devletlerin mülteci ve vatansız sorunlarını, onları ülkelerine iade ederek çözme 

seçeneği vatansızların sığınma hakkı elde edebileceği hiçbir ülke kalmadığında 

çökmüştür (Arendt, 2018b: 281). Mültecileri, ne kendi anavatanları ne de bir başka 

ülke kabul etmediği için, vatansız bu kişileri sınır dışı edecek yasal bir zemin 

bulunmamaktadır. Bu noktada devlet, toprak egemenliğinin ve kendi kaderini tayin 

hakkının bir yansıması olarak sınır dışı etme hakkını, yasal olmayan yollar ile 

kullanmaya başlamıştır. Yasa dışı eylemlerle komşu ülkelere gönderilen vatansızlar, o 

ülkelerden de aynı egemenlik hakları gereği geri iade edilmek suretiyle bir sınır trafiği 

oluşturmuştur (Arendt, 2018b: 281-282). Birbirine komşu bütün devletlerin bu şekilde 

davranmasıyla, ulus-devlet düzeninin oluşturduğu yasal ve egemen bir alan imkânsız 

hale gelmiştir (Volk, 2010: 187). Bunun neticesinde devlet, hukukun dışında ve ulusal 

egemenliğe tehdit olarak görülen mülteci ve vatansızlara karşı kendi yasal düzeninin 

dışında hareket etmeye başlamıştır. Devletlerin hukuksuz işlem yapmaya başlaması 

ise uluslararası ilişkileri etkilemiştir. Arendt bu konuda, uluslararası ilişkilere 

kesinlikle katkıda bulunmayan, gizli mülteci kaçakçılığının sebep olduğu küçük 

savaşları örnek olarak göstermektedir (Arendt, 2018b: 282-283). 

Vatansız kişinin sürülmesini önleyen özelliği sınır dışı edilemezliğiyken 

devleti olmayan dolayısıyla yasanın da dışında olan böyle birini sınır dışı etme görevi, 

yasal olmayan yolları kullanmayı dert etmeyen polise bırakılmıştır (Arendt, 2018b: 

281). Başka bir deyişle egemenlik hakkı ile yurttaşlarını sınır dışı edebilme gücüne 

sahip olan devlet, vatansızların yasa dışı durumlarından dolayı yasa dışı eylemlerde 

bulunmaya başlamıştır (Arendt, 2018b: 281-282). “Ulusal bir yönetimin korumasını 

kaybetmiş kişilere bir yasa temin etmekten aciz olan ulus-devlet”in (Arendt, 2018b: 

288) olayları polise sevk etmesiyle polis yönetim gücü büyüdüğünden, devletin bu 

güce karşı koyması zorlaşmaktadır (Arendt, 2018b: 293). Olayın polise devredilmesi, 

demokratik hükümetlerin polisin yönettiği bir dış politikaya izin vermesi anlamına 

gelmektedir. Çünkü insanlar üzerinde polis aracılığıyla doğrudan güç kullanımı, 

hukuki bir düzen, yasal inceleme ve mahkeme olmaksızın insanların sınır dışı 

edilmesine yol açmaktadır. Bu önemli kararların anayasal çerçevede, yasama ve yargı 

organlarının kontrolü altında verilmediği anlamına gelmektedir (Volk, 2010: 190). 

Diğer yandan, devlet vatansızları yasal kişiler olarak görmeye yetkin olamadıkça ve 

polis gücüyle yönetimini genişlettikçe, bir noktada bütün yurttaşların haklarından 

yoksun bırakılması ve yurttaşların takdir yetkisinin devletin mutlak bir polis gücüyle 



44 

yönetilmesine engel olamaması kaçınılmaz hale gelmektedir (Arendt, 2018b: 293). 

Zaten polisin insanlar üzerinde doğrudan hâkimiyet kurmasını sağlayan böyle bir 

durum, totaliter rejimlerin önemli bir özelliği olarak görülmektedir (Arendt, 2018b: 

289). Arendt böylece totaliter rejimlere giden yolun, halk egemenliği ve hukukun 

üstünlüğü gibi ulus-devlet kurallarının ters yüz edilmesinden geçtiğini gösterir. 

Kendilerine oturma veya çalışma hakkı verilmeyen vatansız ve mülteciler, 

yaşamsal faaliyetlerini sürdürmek için sürekli yasaların dışında hareket etmek zorunda 

kalmaktadır. Bu durum, bir kişinin ancak bir yasayı çiğneyerek yasal kişilik haline 

geldiği yasal bir paradoks oluşturmaktadır (Arendt, 2018b:  286). Çünkü suç işlemek 

kişinin yasal durumunu iyileştirmekte ve bazı haklarını doğurmaktadır. Daha önce 

hiçbir hakkı olmayan vatansız, suçlu da olsa artık avukat tutma, şikâyetçi olma hakları 

gibi herhangi bir yurttaşın sahip olduğu haklara sahiptir. Böylece suç işleyerek kanun 

önünde eşitliği yeniden elde etmiş olmaktadır (Arendt, 2018b: 287).  

Yaşamak için yasaların sürekli çiğnenmesi veya suç işleyince hakların 

başlaması bir yana, artık cezanın tanımlanmış bir suçun karşılığı olmaması gibi bir 

durum da ortaya çıkmaktadır. Örneğin, iltica hakkı eskiden beri mültecinin sığındığı 

ülkede değil menşe ülkesinde yasalara aykırı bir suçtan dolayı zulme uğradığında 

uygulanmıştır. Dolayısıyla mültecinin böyle bir suçu işlediğini kanıtlaması 

gerekmektedir. Modern dönemin farkı ise vatansız mültecilerin böyle bir suçu 

işlediklerine dair kanıt sağlayamamalarıdır. Sadece yaşadıkları ülkede herhangi bir 

ırka veya sınıfta ait olmak gibi değiştirilemez bir özelliklerinden dolayı ulusal 

haklarından mahrum olmaları ya da uyruktan çıkarılmaları ve sığındıkları ülkede yasal 

tanımların dışında kalmaları dolayısıyla haklardan yoksun bırakılmaları söz 

konusudur. Fakat bu tamamen masum olma durumunda aldığı ceza ise haklarından 

yoksun bırakılmaktır15 (Volk, 2010: 289). Böylece hukuk düzeninin gerektirdiği yasal 

koşul ve yasal sonuç ilişkisi ortadan kalkmaktadır. 

 

15 Volk (2010: 189), Totalitarizmin Kaynakları’nın İngilizce versiyonunda olmayan ancak Almanca 

versiyonunda (Arendt, H. (2003). Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft Antisemitismus, 

Imperialismus, totale Herrschaft. Munich: Piper) yer alan “Absolute Rechtlosigkeit hat sich in unserer 

Zeit als die Strafe erwiesen, die auf absolute Unschuld steht” (In our times absolute rightlessness is the 

punishment for absolute innocence. / Zamanımızda mutlak haksızlık, mutlak masumiyetin cezasıdır.)  

cümlesine yer verir.  



  

45 

Mültecilerin ve vatansızların,  temel felsefesi yasalar önünde eşitlik ilkesi olan 

ulus-devletler açısından yarattığı tehlikenin kökeninde bu eşitlik ilkesinin bozulması 

yatar. Arendt’e (2018b: 292-293) göre yasalar önünde eşitlik ilkesi zedelenince ulus-

devlet formunun diyalektiği bozulur ve “ulus çözülerek ayrıcalıklı ve ayrıcalıksız 

bireylerden oluşan anarşik bir kitle haline gelir”. “Ulusun, devleti fethetmesiyle” 

birlikte ulusa ait olmayanlar siyasetten ve onun getirdiği eşit haklar garantisinden 

dışlanmaya başlamıştır. Arendt’in ulus-devletin yıkılışı olarak resmettiği tabloda, 

devletin yasal enstrümanlarının artık bütün yerleşimcileri için eşit derede işlev 

görmediği, yabancıları sadece toplumun sınırlarına terk etmekle kalmayıp aynı 

zamanda ulusal çıkarlara tehdit olarak görüp hukukun da dışına ittiği görülmektedir 

(Hayden, 2008: 252). Arendt (2018b: 275), ulus-devletin bir yandan insan haklarında 

ısrar ederken, diğer yandan hak-sızlık durumunda yaşayanları içermesini bir çelişki 

olarak nitelendirmektedir. 

2.2.3. İnsan Hakları Çıkmazı  

İnsanların sadece insan olmaları sebebiyle layık oldukları haklarını ifade eden 

insan hakları, belli bir devletin, ırkın veya dinin mensubu olanlara değil bütün 

insanlara atfedilir. İnsan hakları anlayışında bütün insanların özgür, onur ve haklar 

bakımından eşit doğduğu ve doğmuş olmakla birlikte bir takım haklara sahip oldukları 

kabul edilir. Felsefi izleri Antik Yunan’a kadar uzanan insan haklarının, siyasi, ahlaki 

ve hukuki anlamda gelişimi tarihsel süreç içerisinde devam ederken, yirminci yüzyılın 

ilk yarısında yaşanan dünya savaşları ile birlikte uluslararası kamuoyu insan hakları 

konusunda yeni bir adım atmıştır.  İkinci Dünya Savaşı’nın ardından, Birleşmiş 

Milletler’in 10 Aralık 1948’de Paris’te gerçekleşen genel oturumunda İnsan Hakları 

Evrensel Beyannamesi 48 ülkenin olumlu oyu ile kabul edilmiştir. İnsan hakları 

konusunda daha önce İngiltere’deki Magna Carta’dan (1215), Amerikan Bağımsızlık 

Bildirgesi’ne (1776) ve Fransa’daki İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesi’ne (1779) 

kadar bir dizi tarihi bildiri yayımlanmıştır. Fakat Beyanname’nin, “insanlık ailesinin 

bütün üyeleri”ni içerecek şekilde evrensel olma amacı vardır ve belki de yıkıcı dünya 

savaşlarından çıkarılan ders, artık sadece bir millet ya da devlet için değil bütün dünya 

için evrensel bir insan hakları “söz edimi”nin (Kuçuradi, 2018: 198) gerekli olmasıdır. 

İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi, insanlık ailesinin bütün üyelerinin 

haklarının korunması ve dünya barışı gibi en yüksek amaçlara hizmet etmesi için ilan 



46 

edilirken, Arendt beyannamenin kabulünün ardından, 1949 yılında, insan haklarına 

yönelik eleştirilerini içeren İnsan Hakları Nedir? (The Rights of Man: What Are 

They?) adlı makalesini yayımlamıştır. Daha sonra makaleyi Totalitarizmin Kökenleri 

adlı kitabının Ulus-Devletin Yıkılışı ve İnsan Haklarının Sonu başlıklı dokuzuncu 

bölümü haline getirmiştir (DeGooyer, Hunt, Maxwell ve L. Moyn; 2018: 5). Arendt’in 

itirazları, insan haklarına veya insanların evrensel geçerlilikte haklara sahip olmalarına 

değil (Gallas, 2017: 123), modern insan hakları söyleminin teorik temellerine ve 

egemen ulus-devlet düzeninde geçerliliği gibi siyasal yüzüne yöneliktir.  

Arendt yirminci yüzyıldaki yeni ve radikal durumun “haksızlık” olduğunu 

gözlemlemiştir (Parekh, 2008: 11). Avrupa’da yaşananların, milyonlar insanı mülteci, 

vatansız veya azınlık durumunda ve haksız bırakması şu gerçeği gün yüzüne 

çıkarmıştır: İnsan hakları yerini, yurdunu ve devletini kaybeden insanları 

koruyamamaktadır. Sanki insan hakları mevhumunun aslında mefhum bir düşünce 

olduğu ortaya çıkmıştır. Bu sonuç, modern hak bildirilerinin merkezinde yer alan bir 

çelişkiden, bir çıkmazdan kaynaklanmaktadır. Arendt (2018b) ve daha sonra 

Agamben’in (1998) insan hakları bildirilerine ilişkin eleştirilerinin başlangıç noktası 

olan bu çelişki, bildirilerin bir yandan haklarla birlikte doğan ve onların taşıyıcısı olan 

doğa durumundaki “insanı” varsayarken, öte yandan bu insanı, egemen ulus-devletin 

bir "vatandaşı" olarak addetmeleridir (Gündoğdu, 2012:7-8). Arendt’in insan 

haklarının çıkmazları olarak ele aldığı eleştirileri, teorik ve siyasal olarak 

gruplandırılabilir.  

2.2.3.1. İnsan haklarının teorik çıkmazları 

Arendt’e göre insan hakları ideallerinin temellendiği doğal hukuk ve liberal ilke 

ve varsayımlar, aynı zamanda onu çeşitli açılardan yetersiz ve sınırlı bir hale 

getirmektedir. 

İlk olarak, Arendt’e (2018b: 309) göre liberalizmin insan hakları mekanizması, 

doğal hukukun ilkelerine bağlı olarak soyut bir insan öngörmektedir. Liberalizmde 

ontolojik olarak doğanın bir ürünü olan insan, doğa durumunda doğal hakların 

taşıyıcısı olarak doğarlar. Doğal hukuk düzeninde insanların hakları da doğaldır. İnsan 

bu doğal haklarını doğuştan kazanır ve hakları başkasına devredilemeyecek şekilde 

kendi varlığına bağlıdır. Liberalizmin öncüsü Locke için de insanın rasyonalitesi yani 

bir akla sahip olması onu diğer varlıklardan ayırır ve ona haklara sahip olma kapasitesi 



  

47 

sağlar. İnsanın doğuştan getirdiği bu kapasitesi, hak eşitliğinin kaynağını oluşturur ve 

bütün insanlar mutlak eşit insanlık niteliklerinin sonucu olarak hak eşitliğine ve eşit 

özgürlük hakkına sahiptirler (Arnhart, 2013: 187-188). Liberalizmde insanlar, tüm 

sosyal ve siyasi eklentilerinden önce hayali bir doğa durumunda doğarak, bir kanun ya 

da yönetim nedeniyle değil yalnızca insan oldukları için özgürlüğe ve haklara sahip 

olmuşlardır. Ardından doğa durumundan çıkmak üzere güvene dayalı sözleşmelerle 

bir siyasi toplum oluşturmuşlardır. Fakat mükemmel insan özgürlüğü yalnızca doğa 

durumunda var olabileceğinden, kurumsal temellere veya siyasi desteğe yönelik 

herhangi bir meşrulaştırma ortadan kaldırılabilir. Doğal haklar şimdi pozitif hukuka 

alternatif olarak tanımlandığından, Arendt’in (1951) ifadesiyle “devletin yeni 

egemenliğine” (s. 287) ve “toplumun yeni keyfiyetine” (s. 287) karşı ihtiyaç 

duyulduğunda insan haklarına başvurmak gerekmektedir (Somers, 2008: 125). 

Oysa Arendt, bu varsayımın insanı toplumdan soyutladığını ve insan haklarını 

gerçeklikten yoksun kıldığını savunur. Fransız Bildirgesi’nin, “hiçbir yerde var 

olmayan (vahşiler bile belli bir toplumsal düzen içersinde yaşamaktaydı) “soyut” bir 

insanı göz önüne almış olması” bir paradokstur (Arendt, 2018b: 294). Arendt’in 

vahşiler kelimesini kullanması, insan eliyle oluşturulan siyasi yapıların evrensel 

geçerliliğini tartışmak içindir. Çünkü en ilkel görülen, doğa durumda yaşayan 

toplumlarda bile sosyal ve siyasal kurallar gereklidir (Somers, 2008: 130). Sosyal bir 

varlık olan insanın hayatı, sosyal bağları kesildiğinde zorlaşır. Ahlaki standartlar da 

sosyal bir bağlamda daha iyi sağlanır. Sosyal, siyasi ve yasal statüsü yok olduğunda 

çok az insan kendi bireysel bütünlüğünü koruyabilir (Arendt, 2007: 271). Bu nedenle 

hiçbir toplulukla bağı olmayan soyut insan olarak vatansız insan, insan hakları 

kavramının soyut, resmî, bireysel ve hepsinden öte apolitik karakterini açığa 

çıkarmaktadır (Krause, 2008: 339). İnsan haklarının bu bireyci ve soyut niteliği, yasal-

siyasal açıdan işlevsel olmasını da engellemektedir (Volk, 2010: 195). Arendt’in 

(2018b: 312-314) savına göre, müşterek dünyadan dışlananlar sadece insan olarak 

kalırlar ve özel alandaki farklılıklarına geri dönerek, insan ırkının bir üyesi olurlar. 

Müşterek dünya insanın eşitleriyle bir araya geldiği, onu kurabildiği, değiştirebildiği 

ve orada eyleyebildiği dünyadır. Ancak eşsiz bireysellikten ibaret bu farklılığın, 

eyleme gücünden (iş, meslek, düşünce ve görüş sahibi veya yurttaş olma gibi 

niteliklerden) mahrum bırakılmış insanlar için hiçbir değeri yoktur. İmha kamplarında, 

toplama veya gözaltı kamplarında tutulanlar veya vatansızlar, “insandan başka bir şey 



48 

olmamanın soyut çıplaklığı” (Arendt, 2018b: 310) ile “devredilemez diye düşünülen, 

hatta öyle tanımlanan hakları, yani İnsan Hakları’nı yitirmişlerdi” (Arendt, 2018b: 

258). İnsan olmanın dışında, bütün nitelik ve ilişkilerini kaybetmiş soyut insanlar 

ortaya çıktığında, insan haklarının uğrattığı hayal kırıklığını Arendt (2018b) şöyle 

anlatır: 

Dünya, insan olmanın soyut çıplaklığında kutsal hiçbir şey 

bulamamıştır. Ayrıca, nesnel siyasi koşullar açısından, insan haklarının 

üzerine dayandırıldığı –(Amerikan formülünde) Tanrının imgesine göre 

yaratılması ya da insanlığın temsilcisi olması veya (Fransız formülünde) 

doğal hukukun kutsal istemlerini içinde barındırması gibi– insana dair 

düşüncelerin, bu soruna bir çözüm bulunmasına yardımcı olabileceğini 

söylemek de zordur. (s. 309) 

İkinci olarak, insan haklarının insanların doğuştan eşit ve özgür olduğu 

varsayımı insanın siyasal varlığıyla uyuşmamaktadır. Liberal düşüncede, insanların 

ontolojik olarak siyaset ve toplum öncesi varlıklar olarak (Somers, 2008: 130) doğa 

durumunda eşit ve özgür oldukları farz edilir. Arendt (2012: 37) ise liberalizmin iddia 

ettiği gibi, insanların eşit doğması ve sonradan insan eseri sosyal ve siyasal kurumlar 

hükmünce bu eşitliği kaybetmesi fikrinin aksine, Antiklerden yola çıkarak, eşitliğin 

sadece herkesi eşit kılacak siyasal bir alanda, hatta yurttaşlar olarak ortaya çıktığını 

iddia eder. İnsan, eşitliğini ve özgürlüğünü polisteki gibi siyasi toplulukta kazanır. 

Orada, “eşitlik ve özgürlük, insan doğasına içkin özellikler olarak anlaşılmamıştı ve 

hiçbiri de doğal akışın ürünleri ya da kendi kendilerinin sebebi değillerdi. Daha ziyade 

insan çabasının kurgusal ve yapay ürünleri, insan eseri dünyanın nitelikleriydi” 

(Arendt, 2012: 38). Özgürlük, siyasetin koşulu ve varoluş nedeni olarak özel alanda 

değil siyasal alanda elde edilebilir. 

Üçüncü olarak haklar, insan haklarının kabul ettiği gibi doğal değil siyasaldır.  

Liberalizm, insanın ilişkisel değil, diğer varlıklardan ayıran aklı ve erdemi sayesindeki 

rasyonel doğasının ona, vazgeçilmez ve devredilmez doğal haklara sahip olma imkânı 

verdiğini varsayar. Locke’a göre, insan rasyonalitesi, insana, onu doğuştan yaşama, 

özgürlük ve mülkiyet haklarına sahip kılan “kendinin efendisi olma kapasitesi” sağlar 

(Arnhart, 2013: 187). Hakların doğuştan geldiği ve doğal olarak bahşedildiği 

düşüncesi, hakların toplum ve devlet öncesinde de var olduğu anlamını taşımaktadır 

(Kuçuradi, 2018: 75). Ama bir noktada bu, bireysel çıkarlarının peşinde koşan 

rasyonel insanların, bireysel özgürlüklerini ve haklarını koruyacak ve doğa 



  

49 

durumunun güvensizliğinden uzaklaştıracak şekilde bir yönetim üzerinde 

anlaşmalarına yol açar. Bu tür bir toplumsal bir sözleşme ile kurulan devletin amacı, 

insanın toplum ve devlet öncesinde zaten sahip olduğu doğal hakları korumakla 

sınırlıdır. Dolayısıyla doğal haklar, insanı ve doğal onurunu devletin tehditlerinden 

korumak üzere liberalizmin temel mekanizması haline gelir. Rasyonel ahlaki failler 

olarak sadece insanlar eylemlerinden sorumlu tutulabildiğinden, saygınlıkla muamele 

edilmelerini ve haklarının yasal olarak korunmasını sağlamak ahlaki bir ilkeye 

dönüşür (Arnhart, 2013: 110). Zaten İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi “insan 

haklarına ve ana hürriyetlerine saygıyı temin etme” görevini devletlere vermiştir. 

Fakat bu durumda, toplumsal sözleşmenin kurduğu siyasal topluluğun dışına itilen ya 

da liberal devletin gücüyle karşı karşıya kalan insanın doğal, devredilmez ve 

vazgeçilmez hakları nasıl korunacaktır?  

Arendt, hakları siyasal eylem ve siyasal iyilerle bağlayarak, hakların tamamen 

siyasal olarak kurulduğunu iddia etmektedir. Siyasal olan, insan yaratımıdır ve her 

şeyin siyasal olması gibi haklar da tümüyle siyasaldır. Bu nedenle insan, sadece 

insanlığın erdemi sayesinde hak sahibi olmaz. Belirli bir siyasal topluluğa üye olarak 

haklarını elde edebilir (McGowan, 1998: 25). Antik Yunan’daki kölenin veya 

Westphalian düzendeki vatansız insanın siyasi statüsünün yokluğu ile hak ve 

özgürlüklerinin olmayışı arasında kurulacak ilişki buna işaret etmektedir (Fudge, 

2014: 38). Arendt (2018b: 312) “eşit olarak doğmayız; karşılıklı olarak eşit haklara 

sahip olduğumuzu birbirimize garanti etme doğrultusundaki kararımıza güvenen bir 

grubun üyeleri olarak eşit hale geliriz” sözleriyle, eşitlik ve hakların siyasi toplulukta 

kazanıldığını açık bir şekilde ifade eder. Bireysel hakların, toplulukta tanınmasını 

sağlayan süreç esasta çift yönlü işlemektedir. Ahlaki-siyasal topluluğun eşit bir üyesi 

olarak her bireyin normatif statüsü, bireysel çıkardan insan haklarına geçiş noktasına 

ulaşılmasını sağlar. Bir kişinin çıkarları, topluluğun eşit bir üyesi olarak statüsü 

nedeniyle saygı görür ve diğer üyeler tarafından önemli kabul edilerek insan haklarına 

dönüşür. Dolayısıyla insan hakları harici olarak ilan edilmez ancak belirli bir siyasi 

topluluğun üyeleri tarafından karşılıklı olarak tanınır. İnsan hakları, yalnızca bireylerin 

eşit statüsünün bir sonucu değil, aynı zamanda bu eşit statüyü fiilen kazanmanın ve 

pekiştirmenin bir yolu olduğundan, bireylerin kendi eşitliklerinin faili ve siyasi 

topluluklarının üyesi olmasını sağlar (Besson, 2012: 342). Diğer yandan, Özbek’e 

(2019: 58) göre haklara sahip olma hakkını siyasal üyelik yani vatandaşlıkla 



50 

özdeşleştirmesi, insanlık tarihindeki insan hakları ihlallerinin siyasal varlıklar 

tarafından gerçekleştirildiği düşünüldüğünde,  insan haklarının ontolojik 

temellerinden ziyade sadece korunmasıyla ilgili gözükmektedir. 

Siyasal içerisinde eşitlik ve haklar mümkün hale gelir. Siyaset eşit katılımcılar 

arasındaki etkileşim alanında olabileceği için eğer katılım eşit (kişiliğin, eylemin ve 

düşüncelerin eşitliliği) değilse çoğulluk da gerçekleşemez (McGowan, 1998: 26). Ona 

göre çoğulluk, hiçbir insanın fazlalık (superfluous) olmadığı anlamına gelir çünkü her 

bir insan dünyanın özneler arası yaratımına tamamıyla özgün bir şeyler katar. Tek bir 

kişinin eksikliğinde bile dünya azalır, fakirleşir (McGowan, 1998: 30-31).  Siyaset 

çoğulluğu zenginleştirmek için var olurken, haklar da eşitliği korumak için vardır 

(McGowan, 1998: 26).  

Dördüncü olarak insan hakları, insanın güvenilir olmayan doğasına ve erdemine 

dayandırılmaktadır. Arendt, insanın bu rasyonel doğası ile birlikte insan haklarını 

doğuran erdemine karşı şüphecidir. Beşeri doğaya olan inanç tarih boyunca zaten 

sınanmıştır. Lakin İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesi’nin hem yasanın kaynağı olarak 

insanı hem de insan haklarının kaynağı, amacı ve tek koruyucusu olarak yine insanı 

belirlemesiyle birlikte tarihten ve doğadan özgürleşen insan, yasanın kaynağı olarak 

kendi türünün kaderine karar verecek konuma yükselmiştir. Buradaki kuşkulu yan, biri 

ya da birilerinin “iyi”si için onlar dışında kalan herkesin yok edilmesi veya insanlığın 

dışına sürülmesi ihtimalini barındırmasıdır. Arendt (2018b) bunu kendi sözleri ile 

şöyle anlatır: 

Dinin mutlak ve aşkın ölçüleri ya da doğanın yasası otoritelerini 

yitirir yitirmez, hakkı, “için” –birey ya da aile veya halk ya da en geniş 

sayı için- “iyi” ile özdeşleşen bir yasa anlayışı da kaçınılmaz hale gelir; ve 

eğer “için iyi”nin uygulandığı birim insanlık kadar geniş olursa, bu 

karmaşa asla çözülmez. Çünkü, son derece örgütlü ve donanımlı bir 

insanlığın günün birinde, bazı parçalarını tasfiye etmenin bir bütün olarak 

insanlık için hayırlı bir iş olacağına tamamen demokratik bir biçimde –

yani çoğunluk yoluyla- karar verecek olması, pratik siyasi ihtimaller 

alanında bile son derece anlaşılabilir bir şeydir. (s. 308) 

Ayrıyeten, İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi'nden hemen önceki tarih, 

insanların doğal kayıtsızlığına dair kanıtları bir kez daha sunmaktadır. Yahudi 

soykırımı, bir yasa tarafından uygulanmadığı durumlarda, sözde doğal insani özellikler 

olan acıma ve özenin korkunç yetersizliğini göstermiştir. Avrupa devletlerinin Yahudi 

vatandaşları, medeni ve siyasi haklarından mahrum bırakıldıklarında ve en sonunda 



  

51 

kamplarda çıplak insanlar olarak kaldıklarında bile bir acıma uyandırmamıştır 

(Ignatieff, 2001: 79). Toplama kamplarına kapatılan insanlara karşı sanki artık 

yoklarmış veya yaşadıkları kimseyi ilgilendirmezmiş gibi tavır alınmıştır (Arendt, 

2018c: 258). Oysaki İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi’nin birinci maddesinde 

“Bütün insanlar hür, haysiyet ve haklar bakımından eşit doğarlar. Akıl ve vicdana 

sahiptirler ve birbirlerine karşı kardeşlik zihniyeti ile hareket etmelidirler.” 

denmektedir. İnsan hakları, bu kardeşçe muameleye ilişkin bir talep getirmektedir 

(Kuçuradi, 2018: 57). İnsan hakları olarak sayılanlar, insan onurunun pratikteki 

gerektirdikleri olduğu için, insanlardan, insanın değerini yani evrendeki yerini koruyan 

bir muameleyi diğer bütün kişilere göstermeyi talep ederler (Kuçuradi, 2018: 73). 

Arendt’in (2018b: 310) gözlemlerine göre “insan olmaktan başka bir şey olmayan biri, 

tam da öteki insanların kendisine bir hemcinsleri gibi davranmalarını mümkün kılan 

niteliklerini yitirmektedir”. Yahudi soykırımının gösterdiği gibi Ignatieff’e (2001: 81) 

göre yalnızca aklı rehber edinen herhangi bir etik, insan aklı kendi yok edici projelerini 

rasyonalize etmeye başladığında güçsüz görünmeye mahkûm olmaktadır.  

Son olarak, insan haklarının evrenselliği siyasi yönetimini kaybeden insanları 

kapsamamaktadır. Arendt hakların ırk, renk, cinsiyet, dil, din, siyasi, milli, servet, 

doğuş gibi niteliklerden bağımsız şekilde evrensel olduğu yönündeki ilkeyi çelişkili 

bulur. Dünya savaşlarından sonra vatansız ve mülteci durumuna düşen insanların, 

sadece vatandaşlık haklarından değil, aynı zamanda insan haklarından mahrum 

kalmaları çelişkilidir. Çünkü doğal hukuk geleneğine göre, ulus-devlet gibi belirli bir 

siyasi topluluğa ait olup olmadığına bakılmaksızın, insanın doğası gereği evrensel 

haklara sahip olması gerekirken, siyasal topluluğunu kaybedenler vatandaşlık hakları 

ile birlikte insan haklarını da kaybetmişlerdir (Zembylas, 2017: 6). Devletin ulus-

devlete dönüşmesi ile insan haklarının uygulanacağı topluluğun kapsamı ulusal bir 

tanıma dönüşmüştür. Kendilerini ulus-devletlerinden yoksun bulanlar, "evrensel" diye 

nitelendirilen insan haklarının uygulanmadığını keşfetmişlerdir (Beiner, 2000: 54). 

Siyasi yönetim kaybedildiğinde, örneğin mülteciler yaptıkları ya da düşündükleri 

şeyden dolayı değil, tam da insan hakları olarak sayılan herhangi bir ırka ya da sınıftan 

doğmuş olmaları gibi değiştirilemez bir özelliklerinden dolayı zulüm görebilmektedir 

(Arendt, 2018b: 300). Arendt (2007: 273) şöyle yazar: “Yahudi olmanın bu dünyada 

hiçbir yasal statü kazandırmadığını hatırlayın. Eğer Yahudi’den başka bir şey 

olmadığımız gerçeğini söylemeye başlarsak, bu kendimizi hiçbir kanun ya da siyasal 



52 

düzen tarafından korunmayan fakat sadece insan olanların kaderine maruz 

bıraktığımız anlamına gelir.” 

2.2.3.2 İnsan haklarının siyasal çıkmazları  

Arendt, insan haklarının doğal hukuktan gelen liberal temelleri ile birlikte 

siyasal olarak uluslararası ve ulus-devlet düzeyindeki yerini de analiz eder. Hiçbir 

egemen ulus-devletin vatandaşı olmayan vatansızlar, milliyet bağı bulunmayan 

vatandaşlar, azınlıklar veya başka devletin vatandaşı mülteciler özellikle kitle halinde 

ortaya çıktığında, insan haklarının anlamı ve uygulanabilir olup olmadığı 

sorgulanmaya başlamaktadır. Bu çerçevede Arendt’in insan haklarına siyasal açıdan 

yönelttiği eleştirilerini dört maddede ele almak mümkündür. 

İlk olarak Arendt (2018b: 295), insan haklarının halkların hakları ile 

özdeşleştirildiği eleştirisini getirir. Eleştirisini, insanın doğal, devredilmez ve kutsal 

haklara sahip olduğunu ilan eden 1789 Fransız İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesi’ne 

dayandırır. Arendt, Bildirge’de doğal hukuk geleneğinden alınan devredilemez insan 

haklarına yapılan atfı yalnızca doğal haklar olarak yani herhangi bir siyasi üyelik 

hakkından bağımsız olarak okur (Haker, 2017: 25). İnsan hakları, bütün siyasi 

yönetimlerden bağımsız ve “başka yasalara ya da haklara indirgenemez ve onlardan 

çıkarsanamaz” (Arendt, 2018b: 294) özellikleri nedeniyle devredilmez kabul edilir. 

Bildirgenin, insanı insan haklarının kaynağı, amacı ve tek koruyucusu olarak 

belirlemesi, insan haklarını yerleştirecek ya da koruyacak başka bir hakka ya da 

otoriteye ihtiyaç bırakmaz. Böylece doğal hakların seküler versiyonu olan insan 

hakları ile insan, tarihsel törelerden ve tanrıdan özgürleştirilirken, devletin büyüyen 

gücüne ve toplumsal adaletsizliklere karşı korumasız kaldığı kabul edilerek, tek 

koruyucusu olarak insan haklarına çağrıda bulunulur. İnsanın devredilmez haklarının 

garantisini kendi kendine bulması doğal bir süreç olarak beklenir (Arendt, 2018b: 293-

294). Lakin Bildirge’nin ulusal egemenliği ve insan haklarını ayrılmaz ikili şeklinde 

birlikte ele alması, insan haklarının kaynağını insanda bulması fikrini iptal edip halkta 

bulmasına dönüştürür. Arendt’in tam ifadesiyle (2018b: 295) “Fransız Devrimi’nden 

sonra insanlık bir uluslar ailesi imgesi içerisinde kavrandığından, insanın imgesinin 

birey değil halk olduğu da yavaş yavaş açık hale geldi”. Her türlü otoriteden bağımsız, 

kendi insanlık onurunu bizzat kendisinde bulan insanın, halkın bir unsuruna dönüştüğü 

tam da bu noktada çelişki doğmaktadır (Arendt, 2018b: 293-294).  



  

53 

Arendt, bu durumun Fransız Bildirgesi’ni eleştiren İngiliz muhafazakâr Edmund 

Burke’ün “İngiliz’in hakları” iddiasını teyit ettiğini düşünür. Burke’e16 göre insan 

hakları bir “soyutlama”dır. Oysaki haklar, bir ulusa ait olmaktan kaynaklanır ve bir 

İngiliz’in hakları şeklinde somut olarak temellenir. Burke’un ifadesiyle, “sahip 

olduğumuz haklar, “ulusun içinden” doğarlar öyle ki hukukun kaynağı olarak, ne doğal 

hukuka ne ilahi buyruğa ne de Robespierre’in “insan ırkı”, “dünya egemenliği” gibi 

insanlıkla ilgili herhangi bir tür kavramlaştırmaya ihtiyaç vardır”  (Arendt, 2018b: 

309). Amerikan Bağımsızlık Bildirgesi’nde olduğu gibi Fransız İnsan ve Yurttaş 

Hakları Bildirgesi’nde de bahsedilen yaşamak, özgür olmak, eşit olmak gibi haklar 

esasen bir ulus-devletin üyesi olan vatandaşın haklarıdır. Arendt (2018b), vatansızların 

durumunun Burke’un eleştirilerini nasıl örneklendirdiğini şöyle tarif eder:  

Bir zamanlar nasıl tanımlanmış olursa olsunlar (ister Amerikan 

formülüne göre yaşamak, özgürlük ve mutluluğu arama hakkı olarak, ister 

Fransız formülüne göre yasalar karşısında eşit olmak, özgürlük, 

mülkiyetin korunması ve ulusal egemenlik biçiminde); mutluluğu aramak 

gibi belirsiz bir formülasyonu ya da şartsız mülkiyet gibi eskitilmiş bir 

formülasyonu geliştirmek için ne yapılmış olursa olsun; yirminci yüzyılın 

yasaların dışına sürdüğü kişilerin gerçek durumu, bunların, yitirilmeleri 

mutlak hak-sızlık durumuna yol açması gerekmeyen yurttaş hakları 

olduklarını göstermektedir. (s. 301-302) 

Agamben (2000: 20) için Bildirge’nin, insan ve yurttaş olarak iki ayrı gerçekliği 

belirtmek için mi, yoksa ikincinin daima birinciyi içerdiği bir ikileme olarak mı 

isimlendirildiği net değildir. Fakat Arendt (2012: 196) insan haklarının Fransız 

yorumu için “bu sözde insan hakları, yani insanın insan olarak haklarını, yurttaş 

hakları ile denk tutar” ve “azınlıklar gibi devletsizler de ulusal hakları yitirmenin insan 

haklarını yitirmekle özdeş olduğuna, birincinin kaçınılmaz olarak ikincisini 

gerektirdiğine kaniydiler” (Arendt, 2018b: 296) diyerek aslında bu belirsizliğe yer 

bırakmaz.  

Ulusa ait olmayanların dışlanması, ulusal haklarından mahrum bırakılmaları 

şeklinde uygulamaya konmuştur. Arendt’e (2018b)  göre, “ulusal haklardan yoksun 

bırakma, totaliter politikaların güçlü bir silahı haline geldi ve Avrupalı ulus devletlerin, 

ulusal olarak temin edilmiş hakları yitirmiş olan kimselerin insan haklarını garanti 

 

16 İngiliz milliyetçiliğinin ırk ideolojisinin ilk adımlarını Burke’e dayandırmak mümkündür. Burke gibi 

İngiliz muhafazakârları, İngiliz’in haklarının insan haklarının eşitlikçi söylemlerinden üstün olduğunu 

savunarak, ırk düşüncesini ulusal bir hat üzerinde geliştirmişlerdir (Arendt, 2012: 98-99). 



54 

etmekte anayasal açıdan gösterdiği kifayetsizlik” (s. 258) ile birlikte “tam da “insan 

hakları” ibaresi, bütün ilgili taraflar – mazlumlar, zalimler ve onları seyredenler – için, 

umutsuz bir idealizmin ya da eblehce beceriksiz bir ikiyüzlülüğün kanıtı haline geldi” 

(s. 259). Arendt’in Avrupalı ulus-devletlerin, totaliter yönetimler karşısındaki pasif 

konumlarını sert bir biçimde eleştirmesi, insan haklarının totaliter unsurlara yeterli 

derecede cevap vereceği konusundaki şüphelerinin bir göstergesidir (Menke, Kaise ve 

Thiele, 2007:  740). Diğer taraftan, etnik köken siyasal kararları etkileyici bir konuma 

geldiği için, farklı etnik kökenden gelen insanların sınır dışı edilmesi veya sürülmesi 

gibi durumlar eski ulus-devletlerde bile yasal dayanaklara dönüştürülmüştür (Volk, 

2010: 185). Fransa (1915, 1927), Portekiz (1916), Belçika (1922), İtalya (1926), 

Avusturya (1933) ve Almanya (1921) ulusal çıkarlarına ve kamu düzenine tehdit 

oluşturduğunu değerlendirdiği yabancıları vatandaşlıktan çıkarabileceğini yasal olarak 

çoktan düzenlemiştir (Arendt, 2018b: 274). 

İkinci olarak, Arendt (2018b: 297) için insan hakları “pratik önemi haiz siyasi 

bir mesele olmamıştır”. İnsan hakları, siyasi yapılardan bağımsız ve bu nedenle de 

devredilmez olarak tanımlandığında, insan haklarının mutlak şekilde korunmasını 

sağlayacak bir yapı aslen öngörülmemektedir. İnsan haklarının insan doğasından 

kaynaklandığı, rasyonelliğe ve doğuştan gelen bir ahlaki duyguya güvendiği söylemi, 

temel hakları örgütsel ve kurumsal olarak koruyacak siyasal bir görevden 

uzaklaştırmaktadır (Cohen, 1996: 170). İnsan hakları, kimsenin yapmakla sorumlu 

olmadığı ama “olmalı” ideallerinden oluştuğu için gerçeklikten yoksun kalmaktadır 

(Menke, Kaise ve Thiele, 2007: 742). Her ne kadar devletlere insan haklarına saygılı 

olması ve koruması gibi prensip ilkeler şeklinde sorumluluk verilse de,  devletin 

korumasının sadece kendi vatandaşları hatta çoğu zaman sadece kendi ulusu için 

geçerli olduğu açıktır. Çünkü siyasi yönetimlerini kaybeden ve asgari haklarına 

çekilen insanları koruyacak bir kurum asıl olarak yoktur (Arendt, 2018b: 295). Arendt 

(2018b: 307) uluslararası hukukun vatandaşlığa alma, vatandaşlıktan çıkarma ve göç 

konularında mutlak egemen olan devletlerin birbirleri arasındaki anlaşmalarla 

kuruluyor olmasına dikkat çekerek insan haklarına güvensizliğini ifade etmektedir. 

Sözleşmeci devletlerin ulusal çıkarlarına fazlasıyla bağlı olan insan hakları rejimi, 

Arendt'in ima ettiği gibi, hukuk dışı ve bu şekilde siyaset dışıdır çünkü egemen 

devletler söz konusu olduğunda yapabileceği bir şey yoktur (Haker, 2017: 25).  



  

55 

İnsan hakları siyasi bir meseleden daha çok insani, sosyal ve güvenlikle ilgili bir 

sorun olarak görülmektedir. Fransız Devrimi’nde yönetimin amacı, siyasal hakların 

tam kapasite ile geliştirilmesinden ve yasalarla sağlanan ve garantilenen legal persona 

kavramına saygıdan, hayatın gerekliliklerini sağlama garantisi sunmaya dönüşmüştür. 

İnsan haklarının kaynağı ve amacı, insan doğasının ihtiyaçlarının karşılanmasına ve 

hayatın idame ettirilmesine odaklanmıştır (Cohen, 1996: 173). Arendt (2012: 77), 

Fransız Devrimi’nde yoksulların rolünü anlatırken, devrimci yönetimin özgürlüğü 

kurma çabalarından “giyinme, beslenme ve türünü devam ettirme” haklarına 

yönelmesiyle, insan haklarından halkın mutluluğuna geçiş yapıldığını iddia eder17. 

Fransız Bildirgesi’nin siyasal değil refahla ilgili bir soruna odaklanması gibi 

1900’lerin başından beri mülteci problemi ile başa çıkmaya çalışan Milletler Cemiyeti 

veya ardından Birleşmiş Milletlerin faaliyetleri de siyasi değil, sosyal ve insani 

niteliktedir. Bireysel değil kitleler halindeki mülteciler söz konusu olduğunda, hem 

devletlerin hem de Birleşmiş Milletlerin sadece problemin çözümü konusunda değil, 

meseleyi yeterli şekilde ele almak konusunda da tamamen yeteneksiz oldukları 

kanıtlandığı için sorun, insani organizasyonlara ve polise devredilmiştir (Agamben, 

2000: 18-19). İnsan hakları konusunda çalışan derneklerin ya da bu konuda yeni veya 

gelişmiş bildiriler için gösterilen gayretlerin, siyasi simalardan ya da kaynaklardan 

ziyade, insancıl duygularla hareket eden kişilerden ve onların yardımlarından 

oluşmasından dolayı, Arendt (2018b: 296) bu oluşumları “hayvan koruma 

dernekleriyle tekinsiz bir benzerlik” içinde bulmuştur. Şaşırtıcı olan ise siyasi anlamda 

liberal ya da radikal partilerin insan haklarını parti programlarına dâhil bile 

etmemelerinin yanında, insan hakları kurbanlarının da insan hakları derneklerinin 

uygulamalarına kayıtsız duruşları olmuştur (Arendt, 2018b: 297). Bunun sebepleri on 

dokuzuncu yüzyıl ve yirminci yüzyıl arasında farklılık gösterir. Fransız ve Amerikan 

Devrimleri ile uygar toplumların bir düsturu olarak sunulan insan hakları, on 

dokuzuncu yüzyılda bireyleri devletin gücüne ve Sanayi Devrimi ile artan toplumsal 

eşitsizliğe karşı (Arendt, 2018b: 297) korumak üzere liberalizmin bir mekanizması 

olarak işlemiştir. Yirminci yüzyılda ise herkesin, bir ülkenin vatandaşı olarak 

“yasalarla cisimleşmiş” insan haklarının koruması altında olduğu varsayılmıştır 

(Arendt, 2018b: 298). Fakat etik ya da normatif anlamları bir kenara bırakıldığında, 

 

17 Arendt (2012: 77), bu konuda 1789 ve 1793 bildirgelerine atıfla, “insan haklarının baldırı çıplaklar 

haklarına (rights of Sans-Culottes) dönüştüğü” ifadesini kullanır. 



56 

uluslararası belgelerle kabul edilmiş insan hakları normları, tıpkı anayasalar gibi 

egemen kişi ve grupların çıkar ve değerleriyle uyuşmadığı noktada rafa 

kaldırılabilmektedir. Örneğin, Almanya’nın Weimar Anayasası’nın “etkileyici bir 

haklar ve özgürlükler nizamı” tesis ettiği kabul edilse de, 1930’larda Hitler’in kendi 

Nazi diktatörlüğünü kurması ile kenara atılmıştır (Heywood, 2015: 420). İnsan hakları, 

siyasal alandan çıkarılarak ayrı bir tür hukukun alanına bırakıldığında, siyasal manada 

önemsiz ve etkisiz kalmıştır (Volk, 2010: 194). Anayasalar gibi, insan hakları normları 

da belli siyasi, ekonomik ve sosyal koşullar ile desteklendiğinde işlevselliğini 

kazanmaktadır (Finnis, 2011: 225). Arendt’in analizini yaptığı iki savaş arası 

dönemdeki vatansızların çıkmazı ile bugünün göçmenleri arasında az ya da çok 

bağlantı kurulmakla birlikte iki durum arasında farklılıklar vardır. Sığınma arayanların 

ve düzensiz göçmenlerin çoğu vatansız değildir; sığınma arayanlar, 1951 Cenevre 

Sözleşmesi’nden dolayı haksız da değildir. Sözleşme dini, ırkı, vs. sebebiyle zulme 

uğrayacağından korkanlara ülkeleri dışında yasal bir statü sağlamaktadır. Lakin bu 

görünüm yanıltıcıdır çünkü 1951 Cenevre Sözleşmesi çağdaş sığınmacıların tamamını 

kapsamamaktadır. Sözleşme, ne yabancı ülkelerden veya iç savaştan kaçan bireyler ne 

de genel güvensizlik veya anarşiden kaynaklanan şiddet mağdurları için geçerlidir. 

Ayrıca ülkeler kendilerini uluslararası zorunluluklardan inatla çıkarma eğilimdedirler 

(Lacroix ve Pranchère, 2018: 225-226).  

Üçüncü olarak, insan haklarının kaybının ne demek olduğu bilinmemektedir. 

Arendt’e (2018b: 298-299) göre, Martin Heidegger etkisi18 ile, ilk kaybedilen yurttur; 

ikinci kaybedilen ise siyasi korumadır. Arendt’e (2018b: 300) göre tarih boyunca 

meydana gelen göçlerden farklı olarak, yeni çağda yurtlarını kaybedenler herhangi bir 

yerde yeni bir yurt bulmanın imkânsızlığını yaşamaktadır. Bu imkânsızlık, yer 

yokluğundan ya da dünya nüfusunun kalabalıklaşmasından kaynaklanmaz, sadece 

siyasi bir sorundur. Siyasi korumayı kaybedenlere verilen geleneksel sığınma hakkıyla 

ilgili sorun, “yeni zulüm görenler kategorisinin, istisnai durumlar için tasarlanmış 

resmî olmayan bir uygulamanın baş edemeyeceği kadar büyümesiyle” (Arendt, 2018b: 

300) ortaya çıkmıştır. Bireysel vakaların çok ötesine geçen kitlesel büyüme, dünyanın 

 

18 Varlığın mekânsallığı ile ilgilenen Martin Heidegger, başarılı bir varoluşun, önemli ölçüde, bireylerin 

yaşadığı mekânların ve yerlerin uygun şekilde oluşturulmasına bağlı olduğunu düşünmüştür. Bireyin 

var olduğu yer yıkılırsa ya da çökerse, varlığının derinlerine ulaşan bir tür zarara uğrar. Dünya üzerinde 

bir yuvadan yoksunluğun sebep olduğu bir tür kaygı (anxiety) ile birey yetersiz bir varlığa dönüşür 

(French, 2015: 356). 



  

57 

bütün topraklarına yayılan uluslar ailesi olarak örgütlenme şekli ile birleştiğinde, 

dünyada yeni bir yurt bulunması olanaksızlaşmıştır.  

Sığınma arayanların ulus-devlet sisteminin karşılıklı anlaşma ve antlaşmalar 

ağının dışında kalması, fiziksel olarak bir yurt bulma sorunu ile birlikte yasal bir statü 

veya kişilik kazanamama sorununa dönüşmektedir (Parekh, 2008: 27). Legal 

personayı kaybedenlerin “yaşamları, haktan ötürü değil, merhametten dolayı 

uzamaktadır; çünkü ulusları onları beslemeye mecbur edecek hiçbir yasa yoktur” 

(Arendt (2018b: 303). Arendt’in (2018) anlatımıyla: 

Hak-sızların içinde bulunduğu felâket, yaşamak, özgür olmak ve 

mutluluğu aramak hakkından ya da yasalar karşısında eşit olmak ve 

düşünce özgürlüğü haklarından yoksun olduklarından değil –bütün bunlar 

belli verili topluluklar içerisinde sorunları çözmek üzere tasarlanmış 

formüllerdir–, her ne türden olursa olsun artık herhangi bir topluluğun 

üyesi olmamalarından kaynaklanmaktadır. Kötü durumda olmalarının 

nedeni, yasalar karşısında eşit olmamaları değil, onlar için bir yasanın var 

olmamasıdır. (s. 302) 

Bu sebeple, gözaltı veya toplama kamplarına alınanlar, önce yurttaşlıktan ve 

legal persona olmaktan çıkarılarak hak-sız duruma getirilmektedir. Haksız durumuna 

düştüklerinde düşünce hakkı, ikamet hakkı, mülk edinme hakkı gibi hakları da 

anlamsızlaşmaktadır. Yasaların dışında bırakılanlar için bir gözaltı kampında olmak, 

düşünce özgürlüğünü engellemez ama zaten düşünecek bir konu yoktur ya da hareket 

özgürlüğü sağlasa bile ikamet hakkı vermemektedir (Arendt, 2018b: 303). Dolayısıyla 

siyasi yönetimini kaybedenlerin insan hakları sorunu, esasta basit bir haktan mahrum 

olma sorunu değil herhangi bir siyasal topluluğun üyesi olarak legal persona 

korumasını kaybederek mutlak haksızlık durumuna düşmüş olmalarıdır (Cohen, 1996: 

169-170). 

Dördüncü olarak, insan hakları insanın en temel hakkı olan “haklara sahip olma 

hakkını” kapsamamaktadır. Arendt’e göre evrensel insan hakları olarak sayılanlar 

sadece bir yönetim ya da hükümet tarafından vatandaşına verilen medeni hakları ifade 

etmektedir ve bunları kaybetmek mutlak haksızlık anlamına gelmeyebilir (Parekh, 

2004: 45). “Belli hakların değil, her türden hakkı garanti etme iradesine ve gücüne 

sahip bir topluluğun kaybı” insanın temel niteliği olan insanlık onurunu kaybettirir 

(Arendt, 2018a: 305). Oysa insan, siyasal topluluğunu kaybetmeden yani insanlık 

onurunu kaybetmeden de insan haklarını kaybedebilir (Arendt, 2018a: 305-306). 



58 

Kendini mutlak haksızlık durumunda bulan bir insan için insan hakları herhangi bir 

koruma ya da hak sağlayamamaktadır. Arendt’in gözlemlerine göre, yirminci yüzyılın 

ilk yarısında vatansızlığın ve milliyetçiliğin yükselmesi, İkinci Dünya Savaşı’nın 

vahşeti, bir siyasal topluluğa üyelikten mahrum edilenlerin haklarının korunamadığını 

göstermiştir (Besson, 2012: 339). Geleneksel devlet-halk-toprak üçlüsünden dışlanan 

kişi, yasal statüsünden ve siyasi topluluk içinde haklarını olması gerektiği gibi 

kullanma kabiliyetinden mahrum kalmaktadır. Arendt’in geleneksel insan hakları 

doktrinine dair eleştirisinin felsefi ve siyasi boyutları bu noktada yakınlaşmakta ve 

haklara sahip olma hakkının tek temel insan hakkı olması iddiasının temelini 

oluşturmaktadır (Hayden, 2008: 256).  Haklara sahip olma hakkı siyasal anlamda 

siyasal bir topluma aidiyeti ifade ederken, ontolojik anlamda insanın dünyada anlamlı 

konuşabileceği ve eyleyebileceği bir yerin anlatımıdır (Parekh, 2008: 29). 

2.3. Haklara Sahip Olma Hakkı ve İnsanlık Durumu 

Arendt’in (1951: 439) insanın onuruna dayandırılan insan hakları konusundaki 

fikri, insanlığın icat ettiği “son ve muhtemelen en kibirli mit” olduğu yönündedir. 

İnsan haklarının insanın onurunu korumadaki başarısızlığı karşısında şu öneride 

bulunur: 

(Sadece Yahudilere duyulan nefretten ibaret olmayan) antisemitizm, (sadece 

fetihten ibaret olmayan) emperyalizm, (sadece diktatörlükten ibaret olmayan) 

totalitarizm; her biri diğerinden daha acımasız olan bu [fenomenler], insan 

onurunun yeni bir güvenceye ihtiyacı olduğunu göstermiştir. Bu güvence, 

yerküre üzerinde bu kez insanlığın tümünü içine alacak biçimde geçerli olması 

gereken yeni bir yasada, yeni bir siyasal ilkede bulunabilir ancak. (Arendt, 

2014b: 12) 

Önerdiği yeni siyasal ilke, haklara sahip olma hakkına referans olabilir. İnsan 

haklarının, bir insan topluluğuna ait olmaya dayanan insanlık durumunun kendisi 

olarak ele alındığında ancak anlamlı olacağını savunur.  Haklara sahip olma hakkını, 

siyasal ve ontolojik şekilde ele alarak, “kişinin, eylemlerine ve görüşlerine göre 

yargılandığı bir çerçevede yaşaması”, “bir tür örgütlü topluluğun üyesi” olması veya 

“her bireyin insanlığın bir üyesi olma hakkı” (Arendt, 2018b: 307) şeklinde ifade eder. 

İnsanlık kavramını sık sık kullanır ve tanımının merkezine alır. Zaten Arendt  (1951) 

totalitarizmin yaptıklarını, “insanlık durumundan mahrum ederek yalnız yaşamaya 

mahkûm etmek” ve “yaşayanları insanlıktan uzaklaştırmak” (s. 433), “insanlıktan 

dışlamak”, “insanlık durumundan koparmak” ve “insanlık tarihinden kovmak” (s. 439) 



  

59 

olarak tasvir eder. Arendt insanlık kavramına yaptığı atıflarla birlikte insanlığın 

oluşturmuş olduğu müşterek dünyadan da bahseder. İnsan haklarını, insanı müşterek 

dünyadan kopararak doğal verili çıplaklığına gerilettiği iddiasıyla eleştirir (Arendt, 

1951: 241, 297-298).  Müşterek dünya, insanın işi ile yarattığı yapıtlarından oluşan, 

içinde çalıştığı, eylem ve konuşması ile kendisini dâhil ettiği dünyadır. Bu nedenle 

haksız olmanın doğası, müşterek dünyada bir ifadesi olmadığı için, insanın bu dünyaya 

herhangi bir şey ekleyememesini ve yaptığı hiçbir şeyin önemli olmamasını ifade eder 

(Parekh, 2008: 33). İnsanlığın birlikte oluşturduğu bu müşterek dünyada yaşamak, 

insanın bu dünyanın bir üyesi olması ve eylem ve görüşleri ile kendini ortaya 

koyabilmesi demektir. Arendt’in haksızlıktan, insanlık durumundan veya insanlıktan 

koparılma ya da ortak dünyadan dışlanma ile kastettiği, en iyi, İnsanlık Durumu’nda 

çizdiği resim bağlamında anlaşılabilir (Parekh, 2008: 29). İnsan varlığının koşullarını 

göz önüne seren insanlık durumunu anlamak, haklara sahip olma hakkı ile kastettiği, 

eylem ve görüşlerin değerli olmasının veya insanlığa ait olmanın ne demek olduğunu 

ve bu haktan mahrum kalanların insanlıktan ve müşterek dünyadan nasıl koptuğunu 

açığa çıkaracaktır. 

2.3.1 İnsanlık Durumu: Vita Activa Etkinlikleri 

Öncelikle Arendt’in insanlık durumu dediği şeyin insan doğasından farklı 

olduğunu belirtmek gerekir. “İnsanlık durumu”, Arendt’in insan varlığının temel 

koşullarını ve aynı zamanda insan etkinliklerinin yarattığı ve değiştirdiği koşulları 

anlamak için önerdiği bir terimdir (Gündoğdu: 2015: 129). Arendt (2013: 39-40) için 

insan doğası, insanın “ne” olduğunun sorusunu cevaplamayı gerektirir ki bu ancak 

ilahi bir çerçevede aranabilir. İnsanoğlunun diğer yaratılanların aksine belirli bir 

açıklık ve çoğullukla tanımlanabilir bir doğayı belirtmeyi imkânsız kılacak şekilde 

karakterize edilmiş olduğunu düşünerek insan doğası kavramını kullanmaktan kaçınır 

(Conavan, 1995: 104). Oysa insanlık durumu, insan doğasının verili durumundan daha 

fazlasını ifade eder. Çünkü insanlar sürekli olarak “yeryüzündeki yaşamın kendilerine 

veriliş durumlarına ek olarak, insani kökenlerine ve değişkenliklerine rağmen doğal 

şeylerle aynı koşullayıcı kudrete sahip, kendilerine ait, kendi eserleri olan koşullar 

üretirler” (Arendt, 2013: 38). İnsanların ürettiği her şey dünyaya katılır, insanlık 

durumuna katkı sağlar. İnsan doğasının duruk varlığına karşılık insanlık durumu, verili 



60 

olan ile insanlığın kendi etkinlikleriyle yarattıkları arasındaki aktif etkileşimi temsil 

eder (Gündoğdu: 2015: 129).  

Arendt, insanlık durumunu açıklamak için vita activa’yı (aktif hayat) kullanır. 

Vita activa terimini ise üç temel insani etkinlik dediği emek, iş ve eylemi ifade etmek 

için önerdiğini belirtir (Arendt, 2013: 35). Emek, iş ve eylem yeryüzündeki yaşamı 

oluşturan insani etkinliklerdir yani vita activa’dır. Arendt’in vita activa anlayışı, 

“insan” olarak bir hayat yaşamının ne anlama geldiğine dair zengin bir bakış açısı 

sunar (Gündoğdu: 2015: 131). Vita activa terimini önerirken, esasen kendisinin terime 

yüklediği anlamın, geleneksel ya da modern anlam yüklerinden farklı olduğunu da 

belirtir. Aristoteles’in bios politikos’u gibi hayatın bütün zorunluluklarından özgür bir 

şekilde sadece polisin meselelerine adanmış siyasal eylemi ifade etmez. Lakin emek 

ve iş ile beraber eylemin de hayatın zorunlulukları arasına girdiği ve geriye sadece 

derin düşüncenin kaldığı vita contemplativa ile de tam bir benzerlik içinde değildir 

(Arendt, 2013: 44-45). Vita activa kimsenin kaçamayacağı bir şeydir ve bu insanın 

koşulluluğunun veya insanlık durumunun doğası gereğidir. İnsanın canlı organizma 

olarak devamlılığını sağlayacak emek, insanı barındıracak her şeyi oluşturacak iş ve 

insanların barış içinde birlikte yaşayabilmesini organize edecek eylem, aynı zamanda 

vita contemplativa’yı yaşamanın bağlı olduğu koşulları da sağlar (Arendt, 1987: 29). 

Diğer yandan Marx ve Nietzsche, vita activa’yı ters yüz ederek ele almalarına rağmen, 

bütün düzenin tek bir prensiple kavranabileceği yanılgısını ve vita activa etkinlikleri 

arasındaki farklılıkları ortaya koymadaki başarısızlığı engelleyememişlerdir. Oysa 

Arendt argümanlarını, insan hayatının tek bir kapsamlı prensip ile tanımlanmasına 

veya insanlık durumunun eylem ya da emek gibi tek bir faaliyete indirgenmesine karşı 

geliştirmektedir (Gündoğdu: 2015: 132). Vita activa’yı oluşturan faaliyetlerin 

birbiriyle ilişkilerini ve her birinin insanlık durumuna katkısını ortaya serer. 

2.3.1.1. Animal laborans’ın emeği  

Emek veya çalışma (labor), vita activa’da biyolojik yaşamın devam 

ettirilmesini sağlayan zorunlulukları ifade eden etkinliklere denk gelir. İnsan 

beslenme, korunma gibi biyolojik ihtiyaçları için emek vermelidir. İnsanlık 

durumunda emeğin koşulu biyolojik hayatın kendisidir (Arendt, 2013: 35). Canlı 

olarak insanın biyolojik süreci tarafından belirlenen ve tekrarlanan, canlının doğumu 

ile başlayıp ölümü ile son bulacak bir emek harcama söz konusudur. Emek, bizzat 



  

61 

yaşamın kendisiyle ilgilidir. Arendt’e göre emek, dünyeviliği en az olan vita activa 

etkinliğidir ama en doğal olanıdır. Mekânı olan şeyler dünyasında başlayan, biten, 

tekrar eden, gelip giden, üretilen ve tüketilen bir süreçtir (Arendt, 2013: 153-156).  

Emek ve iş arasında ayrım yapan Arendt, bu ayrıma dair teorik bir destek 

bulunmamasına rağmen aslında etimolojik olarak bunun açık olduğunu iddia eder. 

Aynı etkinlikmiş gibi düşünmeye başlanan emek ve iş için eski ya da modern Avrupa 

dillerinin esasında etimolojik olarak ilgisiz iki farklı kelimeye yer verdiğini gösterir. 

Yunanca ponein ile ergazesthai, Latince laborare ve facere (veya fabricari), Almanca 

arbeiten ve werken ve Fransızca travailler ve ouvrer arasındaki ayrımlarda, emeği 

anlatan kelimelerin acı ve ıstırap içerdiği ve serfler, köleler gibi bedeniyle çalışanları 

kastettiği, oysa işi anlatan kelimelerin zanaat ile ilgili olduğu görülür (Arendt, 2013: 

132-133, 3. dipnot). Locke’un “iş gören el ile bedenin emeği” ayrımı da buradan 

gelmektedir (Arendt, 2013: 132). Antikitede emek ve iş ayrımı bulunmaz. Poliste 

emek ve iş zorunluluklar alanında konumlandığından, bu alanda gösterilen çabalara 

bir önem atfedilmeyerek emek ve iş arasında bir ayrıma gidilmez (Arendt, 2013: 134). 

Poliste önemli olan, zamanın ve çabanın özel alanda mı yoksa kamusal alanda mı 

harcandığı olduğundan diğer ayrımlar anlamsız kalmaktadır (Arendt, 2013: 139). 

Önem atfedilmediği gibi, kamusal alana ve siyasal işlere en yüksek derecede önem 

verildiğinden, özel alanda kalan ve yaşamın zorunluluklarını karşılayan emeğe bir nevi 

küçümseme ile yaklaşıldığı da aşikârdır (Arendt, 2013: 134-135). Sadece emek değil 

iş de, hayatın zorunluluklarını temin etmek üzere yapılıyorsa önemsizdir. Kölelik 

kurumunun varlığı bu zorunlulukları karşılamak ve çalışmayı insani yaşam 

koşullarının arasından çıkarmak için şarttır. Çünkü antikitede yaşamın 

zorunluluklarına mahkûm yaşamak özgürlüğe aykırıdır (Arendt, 2013: 137-138).  

Arendt’e (2013: 161) göre modern teoriler, emeğe işin sahip olduğu doğal 

yetenekleri yükleyerek iş ile eşitlemişlerdir. Locke emeği mülkiyetin, Smith 

zenginliğin ve Marx ise üretkenliğin kaynağı olarak görmüştür (Arendt, 2013: 160). 

Hâlbuki Locke, her ne kadar özel mülkiyeti özel alana çekerek kamusal alandan 

korumaya çalışsa da, mülkiyet ortak dünya ile ilişkisini sürdürür. Mülkiyet kendi 

varoluş kaygısı ile çalışma ve dünya arasındaki bağlantıyı korur (Arendt, 2013: 178-

179). Marx’ın emeği yücelterek, animal laboransın (çalışan hayvanın) üretkenliğinin 

artışı ile yaşamın zorunluluklarından kurtularak enerjisini daha iyi etkinliklere 



62 

harcayabileceği umudu, animal laboransın boş zamanını artan bir tüketim ve 

açgözlülükle doldurduğu gerçeği karşısında söner (Arendt, 2013: 201). Arendt, 

kapitalizmin özel mülkiyet saplantısını modernitenin kamuyu tahrip etmesi ile 

bağdaştırır. Ona göre Marx’ın kolektif mülkiyeti buna çözüm değildir çünkü yine 

mülkiyetle bağlıdır (McGowan, 1998: 43). Emeğin ve ekonominin kamusal alanda 

önceliklendirilmesi, özgürlüğün ve siyasalın kamusal alanda oluşmasını engeller.   

Emeğin bir özelliği, insanın biyolojik yaşamını sürdürebilmesi için zorunlu ve 

tekrarlanan bir etkinlik olmasıdır. İnsanoğlu tıpkı hayvanlar gibi zaruretle hareket eder 

ve zaruretle hareket etmek, insanın ayırt edici özelliği olan özgürce eylemenin tam 

tersidir (McGowan, 1998: 42). İnsan zorunluluklardan kaçınarak özgürlüğüne 

kavuşma amacı içindedir. Fakat varlığı zorunluluklara tabi olduğundan bunlardan 

kaçamaz. Sanayi Devrimi’nden bu yana dünyadaki yaşam ne kadar değişmiş olsa da 

insani yaşamın temel koşulları değişmemiştir (Arendt, 2013: 186). Emek, doğum ve 

ölüm arasındaki biyolojik yaşam sürecinde gerekli olan zorunlu ve faydalı ihtiyaçları 

karşılamak için olduğundan bir zorunluluk ve dayatma niteliği taşır. Ancak doğa bu 

ihtiyaçları zorunlu kıldığından, çok az zekâ ve maharet gerektirir (Buckler, 2011: 86). 

Bütün canlılar bu zorunluluktan nasibini alır. Emek, yaşama içkin olarak açıkça 

ortadadır. Arendt’in (2013) ifadesiyle, “emek, bir işlev değil bir etkinlik olma 

hasebiyle en az özel olandır, daha açık söylersek gizleme/saklama gereği 

duymadığımız yegâne etkinliktir” (s. 173). Emek, biyolojik ihtiyaçları karşıladığından, 

doğaya benzer nitelikte tekrarlı bir forma sahiptir. Süreklilik halindeki insan 

ihtiyaçlarını karşılamak ve biyolojik yaşamın devamını sağlamak için tekrarlanmak 

zorundadır. 

Emeğin bir başka özelliği, acı ve çaba gerektirmesi ve üstelik acil olmasıdır. 

Yaşamın sürdürülebilmesi zahmet ve çaba gerektirir, bunlara katlanmak ve yaşamın 

acil kıldığı bu zorunlulukları yerine getirmek insanı bunaltır ve tüketir. Antik 

zamanlarda köleler, bu tüketim işini üstlenmiştir (Arendt, 2013: 183-184). Emek, 

animal laboransın alanıdır. Emeğin özellikleri açısından insanlığın bu hali herhangi 

bir hayvanla en yakın durumdadır. Arendt, çalışan hayvan anlamında animal laboransı 

kullanmıştır. Animal laborans bedeninin istekleri doğrultusunda hareket eder ve 

onunla kısıtlıdır (Arendt, 2013: 182). Animal laborans yaşamı daha uzun ve kolay 

kılmak ister. Homo faberin araçları da animal laboransın işini sadece kolaylaştırır, 



  

63 

acısını ve çabasını azaltır ama zorunluluğun kendisini ortadan kaldıramaz (Arendt, 

2013: 191).  

Emeğin bir diğer özelliği, sadece biyolojik ihtiyaçları karşılayan bir tüketim 

oluşudur. Çalışmak ve tüketmek yok edicidir. Çalışmanın dünyanın doğal büyüme ve 

çürüme süreçlerine karşı bitmeyen bir mücadelesi vardır. Animal laboransın bu 

mücadelede durmadan tekrar tekrar zahmete girmesi, çaba göstermesi gerekir (Arendt, 

2013: 158). Fakat emeğin sonunda kalıcı bir şey yaratılmaz ve emeğin çabası hemen 

tükenir. Tüketim amaçlı olduğundan dünyada bir iz bile bırakmaz (Buckler, 2011: 86). 

Yaşam sürecinin kendisi için geçerli olduğundan sürekliliği azdır. “İnsanın doğal 

metabolizmasının ürünleri olan emek ürünlerinin dünyada bulunma süreleri, dünyanın 

bir parçası olmaya yetecek uzunlukta değildir” (Arendt. 2013: 182). Emeğin 

verimliliği söz konusu edildiğinde, insan doğası bakımından verimliliğin sunduğu tek 

avantaj birden fazla kişinin ihtiyaçlarını karşılayabilir duruma gelebilmesidir (Arendt. 

2013: 182). Diğer yandan homo faberin yardımıyla tamamen acısız ve zahmetsiz bir 

tüketim, “yaşamın öğütücü niteliğini” değiştirmediği için yalnızca daha fazla üretmeye 

ve daha fazla tüketmeye yol açar (Arendt, 2013: 199). 

Fakat emeğin somut olmayan bir özelliği, sadece yaşamsal maddelere duyulan 

ihtiyaçla ilgili olmamasıdır; çünkü hayata bir canlılık, düzen ve gerçeklik getirir 

(Gündoğdu, 2015: 143). İnsanın doğal yaşam döngüsünde emeği yerine getirirken 

duyulan acı ve sıkıntı ile hayatta olma hazzı birbirini tamamlar. Modern emek 

teorilerinde çok büyük bir rol oynayan "emeğin kutsanması ya da sevinci" boş bir 

kavram değildir. Yaşayan bir varlık olduğu sürece insanın, doğanın belirlenmiş 

döngüsünde, gece ve gündüzün, hayatın ve ölümün birbirini takip ettiği bir düzende 

hayatta kalmasının tek yolu çalışmaktır. Arendt için bu meşakkat ve ıstırabın mükâfatı, 

arkasında hiçbir şey bırakmasa da, diğer mutluluk biçimlerinden daha gerçek ve daha 

az beyhudedir (Arendt, 1987: 33-34). Emek, bizzat yaşamın kendisine tekabül ettiği 

için zorunlulukların gerektirdiği acı ve çaba sürekli tekrarlanmak zorundadır. Böylece 

yaşamın doğrudan kendisini hissedilir ve canlı kılan bir insanlık durumudur. 

Zorunlulukları yüklenme iradesi göstermesi insanın zindeliğini ve canlılığını 

muhafaza etmesini sağlar (Arendt, 2013: 184-185). İnsan hayatını idame ettiren ve 

hayatta kalmasını sağlayan rutin işler olarak üstlenildikleri sürece, tüm insani 

etkinliklerde bir emek unsuru mevcuttur. Çoğu zaman insanı tüketen bir yük olarak 



64 

hissedilse de tekrarlayıcılıkları, o asgari hayvansal tatmini sağlayan şeydir (Arendt, 

1987: 34). Emek, insana âdet ve alışkanlık kazandırarak asıl olarak dünyaya bir 

aşinalık oluşturur ve insanlar arasındakine olduğu kadar, insan ve şeyler arasındaki 

etkileşime de katkıda bulunur (Arendt, 2013: 150). Kişinin emek etkinliği ile kendi 

ihtiyaçlarını karşılaması, bireysel kaderini ve özel varlığını kurması bakımından hayati 

önem taşır. Emek, insanın, günlük olarak rutin ve tekrarlayan aktivitelerle uğraşarak 

yaşamdan yabancılaşmasını engelleyendir. Bunların olmayışı insanı mutsuzluğa, 

güvensizliğe ve cansızlığa sürükler (Gündoğdu, 2015: 142-143).  

Tersten bir okuma ile Arendt’te emek, insanın insan olarak yaşamasını 

zorlaştıran iki unsura dikkat çeker. Birincisi, emeğin kaybedilmesi hayatın düzenine 

ve gerçekliğine dair güvenin kaybedilmesine yol açabilir (Gündoğdu, 2015: 143). 

Arendt (2007), Biz Mülteciler makalesinde “günlük yaşamın aşinalığı anlamına gelen 

evimizi kaybettik, bu dünyada bir işe yaradığımız güvenini veren işimizi kaybettik” 

(s. 264) diye yazar. İkincisi ise insan, emeğini kaybettiğinde biyolojik 

metabolizmasına hapsolabilir. Bu güven olmadan, ölümlülük koşulunun getirdiği 

anlamsızlık hissiyle baş etmek zorlaşır. Emek faaliyetlerinin kaybı ile yaşanacak 

dünyadan yabancılaşma kendini örneğin mülteciler arasındaki akıl sağlığı sorunları ve 

intihar oranları ile göstermektedir (Gündoğdu, 2015: 143).  

2.3.1.2. Homo faber’in işi 

Vita activa’nın kategorilerinden iş (work) veya eser, insanın doğa dışı 

etkinliklerine tekabül eder. İş, insan eseri dünyayı oluşturan yapay şeylerdir ve doğum-

ölüm döngüsünün dışındaki dünyevilik koşuluna bağlıdır  (Arendt, 2013: 35). İnsan iş 

ile çevresine bir dünya inşa eder; sığınak yapar, köy ve devlet kurar; tarla yapar, kültür 

geliştirir (Young-Bruehl, 2006: 81). İşin sahibi homo faber (maharetli insan), şeyler 

dünyasını kuran, onun sürekliliğini sağlayan, ürettiği üzerinden dünyayı daha dengeli, 

yararlı ve daha güzel görendir (Arendt, 2013: 215). Modern teorilerde ise işin ortaya 

çıkardığı kullanım nesneleri, Locke için mülkiyete süreklilik kazandırandır, Smith için 

pazar piyasasında değeri oluşturandır ve Marx için insan doğasını temsil eden 

üretkenliği sağlayandır (Arendt, 2013: 205-206). 

İşin özelliklerinden biri, dünyaya istikrar ve dayanıklılık kazandırmasıdır. İşin 

ürünleri kullanılsın ya da kullanılmasın, yok edilmediği sürece dünyada bir süre 

kalıcıdır (Arendt, 2013: 208). Kullanıldıkları anda bitip tükenmedikleri için dünyaya 



  

65 

istikrar ve dayanıklılık sağlar. Böylece insanın dünyada barınmasına ve yaşamasına 

imkân vererek insani yaşama da istikrar kazandırır. İnsan, şeyler dünyasını sürekli 

yeniden üretme ve kullanma potansiyeline sahiptir. İnsan eseri olan bu dünya 

süreklidir. Şeyler dünyasına nesnelliğini veren de bu dayanıklılık ve sürekliliktir 

(Arendt, 2013: 206-207). İşin ürünleri, dünyaya kalıcılık ve süreklilik sağlayarak aynı 

zamanda onun bir parçası haline gelir (Arendt, 2013: 150). Çünkü işle yapılan üretim 

sürecinde bir amaç vardır ve o amaca ulaşmanın tek yolu üretmektir. Emek, tüketim 

amaçlı üretimde bulunurken, amacı bir ürünün ortaya konması değil emek gücünün 

tüketilmesidir. Emek gücü tüketilerek yeniden üretimin bir aracı olmaya devam eder. 

Fakat iş ile ortaya yeni bir ürün çıkarak, en azından bir süre kalmak üzere şeyler 

dünyasına katılır (Arendt, 2013: 214).  

İşin bir diğer özelliği yıkıcı olmasıdır. Emeğin öğütücü ve yok edici olduğu 

sanılsa da işin meydana getirdiği dünyaya bakıldığında esas yıkıcının iş olduğu 

görülür. İşi malzemeye dönüştüren homo faber dünyayı insanlığın içinde 

yaşayabileceği bir yere dönüştürmek amacıyla doğayı sürekli tahrip eder (Arendt, 

2013: 158). Kalıcı, istikrarlı ve sürekli bir dünyanın imalatçısı olan homo faberin 

doğuşu, araç gereçlerin icadıyla aynı döneme denk gelir (Arendt, 2013: 192, 187). 

Homo faber, araç gereçleri vasıtasıyla doğanın sunduklarını ondan kopartarak nesneler 

üretir. Malzeme, odun sağlayan ağaç örneğinde olduğu gibi bir yaşam sürecini 

öldürerek ya da demir ve taş örneğinde olduğu gibi doğanın daha yavaş süreçlerinden 

birini kesintiye uğratarak onu doğal konumundan uzaklaştıran insan elinin ürünüdür. 

Bu ihlal ve şiddet unsuru tüm üretim süreçlerinde mevcuttur ve şeyler dünyasının 

yaratıcısı olarak insan her zaman doğayı yok etmiştir. Bu şiddet, insan gücünün en 

temel deneyimidir ve emek sırasında yaşanan acı verici ve yorucu çabanın tam tersidir 

(Arendt, 1987: 35). Burada Arendt (2013) animal laborans ve homo faber farkını şöyle 

anlatır: “Bedeniyle ve evcilleştirdiği hayvanlarla yaşamı besleyen animal laborans 

bütün canlı varlıkların efendisi ve Tanrısı olabilir ama yine de doğanın ve yeryüzünün 

hizmetkârı olarak kalır; sadece homo faber bütün yeryüzünün efendisi ve Tanrısı 

olarak davranır” (209-210).  

Elbette homo faberin buradaki yaratımı, yoktan var etme değil yeryüzünü 

tahrip ederek ve cevherini kullanarak insan yapısı bir dünya kurmasından ibarettir 

(Arendt, 2013: 210). İşle inşa edilen dünya ile ilgilenmek için emek gerekiyorsa, 



66 

emeğin acısını dindirmek için de homo faberin araçları gereklidir. İşin ürünleri, 

emeğin çabasını kolaylaştırır (Arendt, 2013: 186). Alet ve araçlar emeğin içerdiği acı 

ve çabayı hafifletir (Arendt, 2013: 191). Animal laboransın çalışmasını kolaylaştırmak 

ve acısını dindirmek için homo faber gerekiyorsa, eyleyen ve konuşan insanların da 

homo fabere (sanatçı, şair, tarihçi vs.) ihtiyacı vardır (Arendt, 2013: 255). Homo faber, 

ürettiği ürünlerle ile dünyayı dengeye getirirken aynı zamanda dünyayı eylem ve 

konuşmaya hazırlar. Ancak bu şekilde insanların oynadıkları, söyledikleri ve 

anlattıkları geleceğe kalabilir. Çünkü günlük objeler bile, insanın biyolojik 

ihtiyaçlarını karşılamaktan öte sosyalleşmesini, bir şeyler paylaşmasını ve bir dünya 

inşa etmesini sağlar. Örneğin, bir sandalyede insan oturabilir ve ayakta kalmanın 

acısını dindirebilir. Aynı zamanda bir arkadaşıyla sohbet edebilir. Sanatçının, mimarın 

veya şairin yokluğunda dünya bir arada kalamaz.  Emek harcayan ve eylemde bulunan 

insan için iş, kendinden daha kalıcı ve istikrarlı bir dünya inşa edilmesini sağlar. 

Günlük eşyalar insan etkileşimini sağlar, geçmiş, gelecek ve bugünle iletişim kurar 

(Gündoğdu, 2015: 146-147). Arendt’e göre eğer medeniyet vahşi ve barbarları bir 

kültür üretmeyen ve bunu nesilden nesile aktarmayanlar olarak tanımlıyorsa, haksızlık 

durumunda insanları dünyaya bir şey katmadan, ardında bir iz bırakmadan vahşi 

koşullarda yaşamaya iterek aslında barbarlar yaratıyoruz demektir (Parekh, 2008: 34). 

Bu nedenle işin bir başka özelliğini, dünyadaki şeyleri meydana getirerek 

hayata nesnellik kazandırma işlevi oluşturur. İnsan yaşamını istikrara kavuşturan bu 

nesnellik, insanların sürekli değişen doğalarına rağmen, nesnelerin kalıcı aynılığıyla, 

bugün ve yarın aynı sandalyeyle veya doğumdan ölüme kadar aynı evle ilişki kurarak 

kimliklerini yeniden kazanabilmelerinde yatmaktadır. İnsanların öznelliğinin 

karşısında, doğanın kayıtsızlığı değil, insan yapımı şeylerin nesnelliği durur. İnsan 

ancak doğanın sunduklarından yine doğada bir nesneler dünyası kurduğu ve kendini 

doğadan koruduğu için doğaya nesnel olarak bakabilir. İnsanlarla doğa arasında bir 

dünya olmasaydı sadece sonsuz hareket olurdu ama nesnellik olmazdı (Arendt, 1987: 

35). Bu yüzden, insan eliyle yaratılmış bir dünya olmaksızın sadece yeryüzünde 

bulunmak tam bir yaşam anlamına gelmez (Berktay, 2023: 152-153).  

2.3.1.3. Zoon politikon’un eylemi 

Dünyayı yuva yapmak için yaşamın zorunluluklarından ve dünyadaki şeyleri 

üreten imalattan daha fazlası gerekir (Arendt, 2013: 255). Vita activanın eylemi 



  

67 

olmazsa, insan emek ve iş arasında sıkışıp kalır (Arendt, 2013: 36). Emek ve işle 

kurulan ve şekillenen dünya, bir araya gelen insanların ortak etkinliğine ihtiyaç duyar. 

İnsanlar, bir arada yaşayan varlıklar olduğu için esasen her türlü etkinlik için insanlara 

ihtiyaç vardır. Lakin Arendt bunlar arasında, insanların çoğulluğuna en fazla ihtiyaç 

duyan ve koşullu olanın eylem olduğunu düşünür.  

Bu nedenle eylemin en önemli özelliği beşeri çoğulluk gerektirmesidir (Arendt, 

2013: 258). Kişi tek başına emek verebilir, iş yapabilir ancak başkalarının varlığına 

bağlı eylemi tek başına gerçekleştiremez. Eylem, insana has bir ayrıcalıktır ve 

tamamen başkalarının daimi mevcudiyetine bağımlıdır (Arendt, 2013: 58). Eylem, 

“şeylerin ya da maddenin aracılığı olmadan, doğrudan insanlar arasında geçen yegâne 

etkinliktir” ve “yeryüzünde İnsan’ın değil insanların yaşadığı”  gerçeğine tekabül eder 

(Arendt, 2013: 36). Başka bir deyişle, yalnızca eylem, hayatın her zaman insanlar 

arasında, kendisiyle eşit olanlar arasında yaşamak anlamına geldiği gerçeğiyle özel 

olarak ilgilidir (Arendt, 1987: 39). Homo faber insanın ürünlerini en değerli 

addederken ve animal laboran yaşamı bütün iyilerin en yücesi olarak 

konumlandırırken, eylem ve konuşmayı bir tür tembellik ve boşboğazlık gibi 

addedebilir. Fakat “bir tezahür sahası olmadan ve eylem ile konuşmaya birarada 

olmanın bir biçimi olarak güven duyulmadan ne bireyin kendi gerçekliğini, ne 

kimliğinin gerçekliğini, ne de [onu] çevreleyen dünyanın gerçekliğini bütün 

kuşkuların ötesinde [bir gerçeklik olarak] oluşturabilmek mümkün olabilir.” (Arendt, 

2013: 303). İnsana dünyanın gerçekliğini garanti eden, dünyanın gerçek varlığına 

tanıklık eden diğer herkesin varlığıdır (Arendt, 2013: 290).  

Eylemin koşulu olan beşeri çoğulluk, benzersiz varlıklar olarak insanların bir 

araya gelmesiyle oluşur (Arendt, 2013: 259). Beşeri çoğulluğun eşitlik ve farklılık 

olarak paradoksal gibi görünen iki temel özelliği bulunur (Arendt, 2013: 258). 

İnsanların eşitliği, hem birbirlerini hem de kendinden öncekilerini ve sonrakilerini 

anlayabilmeleri anlamına gelir.  İnsanların farklılığı ise konuşma ve eylemde 

bulunarak kendilerini anlaşılır kılabilmelerini ifade eder (Arendt, 2013: 258). Bu 

anlamda eşitlik, Fransız Devrimi'nin soyut siyasi eşitliği, Tanrı önünde ahlaki eşitlik 

ya da insanın soyut eşitliği değildir; insanların birbirleriyle iletişim kurma ve anlama 

kapasitesine dayanan bir eşitliktir. İnsanların birbirinden farklılığı geçmişte, bugünde 

ve gelecekte birbirlerini anlayabilmeleri için eylem ve konuşmayı gerekli kılmaktadır 



68 

(Parekh, 2008: 32). İnsanlar aynı türden olmalarına rağmen eşitlik ve farklılık arz 

ederler. Eşitliği ve farklılığı, varlıklar arasında sadece insan ifade edebilir. Konuşma 

ve eylem ile farklılıklarını ortaya çıkarma hali olmazsa insanlığın sürdürülmesi 

mümkün olmaz. Bu, vita activanın diğer etkinliklerinde bulunmayan bir niteliktir. 

Çünkü insan çalışmadan da yaşayabilir, iş yapmadan da dünyanın nimetlerinden 

faydalanabilir ama eylem ve konuşma olmaksızın yaşamak tam anlamıyla “yaşarken 

ölmek”tir (Arendt, 2013: 259).  

Eylemin bir başka özelliği merkezinde konuşmanın yer almasıdır. Eylemin, 

konuşmaya ihtiyacı vardır. Arendt’in konuşmaya ilgisi, kullanışlı bir iletişim aracı 

olmasından değil, eylemin öznesini bulma gücünden dolayıdır. Eylemi fail başlatır ve 

sözle dışa vurur. Böylece eylem fail tarafından anlatılarak anlamlı hale gelir (Arendt, 

2013: 262). Eylemekte, faili açığa çıkarma eğilimi vardır. Eylemde eğer bir kimlik 

ifşası yoksa bu sadece herhangi bir etkinlik olmasına sebep olur. İnsani bir aradalık 

yoksa eylem, propaganda örneğinde olduğu gibi sadece amaca yönelmiş bir araca 

dönüşür (Arendt, 2013: 264). Bir kişinin “ne” olduğu (kolayca algılanabilen nitelikler 

olan yetenekleri, özellikleri, hataları, vb.) gizlenebilir veya manipüle edilebilir, ancak 

kişinin “kim” olduğu ne gizlenebilir ne de kasıtlı olarak ifşa edilebilir (Parekh, 2008: 

31). Kişinin “ne” olduğunu yani fiziksel kimliğini, bedenin görüntüsünü ve sesini 

göstermek için eylemde bulunması gerekmez. Fakat “kim” olduğunu ortaya 

koyabilmesi için konuşması ve eylemde bulunması gerekir. Konuşma ve eylem de 

çoğulluğa ihtiyaç duyduğundan, insanın benzersiz bireysel kimliği sadece insanlarla 

bir araya geldiğinde ortaya çıkar (Arendt, 2013: 263).  Konuşma ve eylem yoluyla 

insanlar, birbirinin karşısına salt fiziksel nesneler olarak değil ama insan sıfatıyla 

çıkmış olurlar (Arendt, 2013: 259). Dolayısıyla eylem ve konuşma, insanların 

benzersiz kimliklerle siyasal olarak kurulumu için de hayatidir. Hiçbir iki insan benzer 

olmadığı için insanlar bir araya gelmek, farklılıklarını tartışmak, fikir alışverişinde 

bulunmak, yarattıkları dünyada siyasal kurumlar geliştirmek zorundadır (Young-

Bruehl, 2006: 81). 

Arendt, eylem ve konuşmanın önemini Aristoteles’in düşüncelerine dayandırır. 

Aristoteles insanı zōon politikon (siyasal hayvan) ve zōon logon ekhon (konuşmaya 

muktedir hayvan) olarak tanımlar (Arendt, 2013: 63). Dünyadaki herhangi bir yapıyı 

kurmak için olduğu gibi siyasi bir yapının hayata geçmesi için de insan etkinliğine 



  

69 

ihtiyaç vardır. Bu etkinlik eylemdir. Eylem, siyasal olan ile çoğulluk koşulunu 

paylaşır. Çünkü siyasal hayatın koşulu da çoğulluktur. İnsanların bir arada oluşunu 

ifade eden çoğulluk özelliği, Aristoteles’in zōon politikonu ile özdeştir. Ancak Arendt, 

zōon politikon olarak insanın “doğası gereği toplumsallığının” diğer türlerle ortak 

olmasına rağmen, asıl “doğası gereği siyasallığının” onu ayrıştıran özelliği olduğuna 

dikkat çeker (Arendt, 2013: 58-59). Kent devletlerinin doğuşu ile birlikte özel alan ve 

kamusal alan ayrımının ortaya çıkışı, insan etkinliklerini bu iki alan arasında ayrıştırır. 

Yunan düşüncesinde siyasal olarak addedilen insan etkinlikleri sadece eylem (praxis) 

ve söz (lexis) olduğundan siyasal yaşamı yani bios polikosu oluşturan da bu ikisidir 

(Arendt, 2013: 60-61). Siyasal alan olarak polis, birlikte eylemekten ve konuşmaktan 

doğar (Arendt, 2013: 289-290).  

Aristoteles’ten beri insan, konuşabilen ve siyasal olan tek varlık olarak kabul 

edildiğinden, insan haklarının ya da insanlık durumunun kaybedilmesi, konuşmanın 

bağlamının yitirilmesi ve bütün beşeri ilişkinin kaybedilmesi anlamına gelmekteydi 

(Arendt, 2018b: 304-305). Bu neden Arendt (2018b), “bundan önce, bugün “insan 

hakkı” demek durumunda olduğumuz şeyin, hiçbir tiranın alamayacağı insanlık 

durumunun genel bir özelliği olduğuna inanılırdı.” demektedir (s. 304). İnsan 

hayatının en önemli özelliklerinin kaybı, çoğulluk koşullarını tahrip ederek eylem 

yeteneğini etkiler ve toplumun çoğulluğundan dışlanmaya zorlayan koşullar,  

muhakeme etme ve düşünce geliştirme yeteneğini bozar (Parekh, 2008: 30). Arendt'e 

göre siyaset, düşünce alanıdır. Düşünce, dünyanın bireye nasıl göründüğünün bir 

ifadesidir. Önemli bir düşünceye sahip olma hakkı, sadece ne isterse düşünme hakkı 

değildir; bir fikir geliştirme ve bunu özneler arası temelde test etme hakkıdır. Anlamlı 

düşünce oluşturma kapasitesi olmadan kimse siyasi alanın parçası olamaz. Görüş, 

eşitlerle düşünme ve hareket etme, yani bir çoğulluk içinde yaşamanın gerçek siyasi 

deneyimine dayanır. Siyaset hak üzerine kurulu olsaydı, söz ve eyleme gerek kalmazdı 

(Parekh, 2008: 33). Konuşmadan ve siyasi topluluktan mahrum bırakılmak en temel 

insani özelliklerini yitirmek ve mutlak haksızlık demektir. Bu nedenle Arendt, insan 

haklarının veya insanın kayıp haklara sahip olma hakkını, ortak dünyada yaşayarak 

insanlığın bir parçası olmak veya kişinin eylem ve görüşlerine göre yargılandığı bir 

dünyada yaşamak olarak tanımlar.  



70 

Eylemin bir diğer özelliği, kamusal alanı kuran etkinlik olmasıdır. Arendt 

(2013: 92-93) kamusallığa iki anlam yükler. Birincisi, kamusal alanda meydana gelen 

her şeyin herkes için görülebilir ve duyulabilir olmasıdır. Özel alanda ve bireysellikte 

olan şeyler, kamuda görünür, duyulur ve bilinir hale getirildiğinde gerçeklik halini 

alırlar.  Kamusal alan görünen gerçekliktir. Bu sebeple “gördüklerimizi gören, 

duyduklarımızı duyan birilerinin mevcudiyeti, kendimiz ile dünyanın gerçekliği 

hakkında emin olmamızı sağlar” (Arendt, 2013: 93). İkincisi ise, kamusal alan 

“hepimiz için müşterek bir dünyayı ifade eder” (Arendt, 2013: 95). Arendt’in müşterek 

dünyası, insanları bir araya getirir, farklılıklarını ve kendi perspektiflerini ortaya 

koymalarını ve ilişki kurmalarını sağlar. Dünyevi gerçekliğin en hakiki ve güvenilir 

olarak kendini gösterdiği yer, herkesin kimliklerini değiştirmeden farklılıklarıyla bir 

araya geldiği ve birbirini izleyebildiği yerdir (Arendt, 2013: 102). Bu sebeple, 

müşterek dünyanın kaybı, kişinin özel hayatının bile anlamını yitirmesini ifade eder. 

Örneğin vatansız kişi müşterek dünyanın dışındadır ve ona herhangi bir katkıda 

bulunamaz veya kimliğinin bu dünyada anlamlı kılınmasını sağlayamaz. Eylemlerini 

tutarlı bir bütün halinde birleştiren kimliğini kaybeden bir kişi, yalnızca bireysel 

nitelikleriyle kalarak yalnızlaşır. Müşterek dünyanın dışında yaşamaya zorlandıkları 

için, bir siyasal topluluk içinde farklılıklarını eşitleme yeteneğinden zorunlu olarak 

yoksundurlar. Böylece, benzersiz bireyselliği temsil eden bu farklılıklar, müşterek 

dünyada ifadeden yoksun kalır ve tüm anlamını kaybeder (Parekh, 2008: 34).  

Eylem bütün özellikleri ile birlikte belki de en karmaşık etkinliktir ve elbette, 

Arendt bu terimi yaygın kavrayıştaki “faaliyet” anlamında kullanmaz (Parekh, 2008: 

30). Orijinal anlamını Latince agereden alan ve Yunanca’da bir şeyi harekete geçirmek 

anlamındaki arkhein kelimesinin işaret ettiği gibi en genel anlamıyla inisiyatif almak 

ve başlamak olarak anlar. Biyolojik olmayan anlamıyla hayat, yani her insana doğum 

ile ölüm arasında verilen zaman aralığı, eylem ve konuşmada kendini gösterir. Kişi 

kendini konuşma ve eylemle insanların yaşadığı bu dünyaya dâhil eder. Bu dâhil olma, 

emekte olduğu gibi bir zorunlulukla dayatılmaz veya işte olduğu gibi istek ve arzularla 

yönlendirilmez. Koşulsuzdur ve dürtüsü, insanın doğmasıyla dünyaya gelen ve kendi 

inisiyatifiyle yeni bir şeye başlayarak yanıt verdiği başlangıçtan kaynaklanır (Arendt, 

1987: 39). 



  

71 

2.3.2. Haklara Sahip Olma Hakkının Temelleri 

Arendt haklara sahip olma hakkını, eylem ve görüşlerine göre yargılandığı bir 

çerçevede yaşamak (2018b: 304) veya insanlığın bir üyesi olmak (2018b: 307) olarak 

tanımlamaktadır. Arendt çok kısa ve öz bir şekilde ifade ettiği bu hakkı, insanın bir 

doğaya sahip olduğu yönündeki metafizik anlayışa dayandırmaz; bunun yerine, insan 

varoluşunun temel olayına yani doğuma dayandırır (Birmingham, 2006: 57). 

Arendt, insan koşullu bir varlık olduğu için vita activada emeğinin biyolojik 

yaşam koşuluna, işinin dünyevilik koşuluna ve eyleminin ise çoğulluk koşuluna bağlı 

olduğunu ifade etmiştir.  Ama bu koşullar aslen insan varlığının en temel iki koşulu 

olan doğumluluğa (natality) ve ölümlülüğe (mortality) bağlıdır. Emek, hayatta kalma 

ve türün devamı ile ilgili olduğundan bu temel koşullarla ilgilidir. İş, ölümlü hayata 

karşılık dünyaya bir kalıcılık ve süreklilik sağlar. Eylem ise kurduğu siyasi yapılarla 

tarihin ve kesintisiz belleğin koşulunu yaratır (Arendt, 2013: 37). İnsan ölümsüz 

olacağını düşünerek işler yapar. Sanatçıların ve hikâye anlatıcılarının eserleri ve 

kelimeleri ölümsüzlüğü adresler (Young-Bruehl, 2006: 87).  

Doğumluluk ve ölümlülük vita activa için temel koşullar olmakla birlikte, 

özellikle doğumluluk fikri, Arendt için insan hayatının ve insan eyleminin ontolojik 

başlangıcıdır (Brunkhorst, 2000: 188). İnsanın eylem yetisinin ontolojik olarak 

köklerini doğumlulukta bulduğunu açıkça ifade eder (Arendt, 2013: 356). Bu, haklara 

sahip olma hakkının altında yatan eylem ve konuşmanın insanlık koşulunu 

doğumluluk olarak isimlendirmesidir. Her ne kadar modern zamanda emek en üst 

etkinlik olarak düşünülse de antik dünyada eylem tepede yer almıştır ve Arendt'in 

eylemin ontolojik saygınlığını yeniden keşfetmekle ilgilendiği açıktır (Parekh, 2008: 

30).   

Doğumluluk veya doğumlu olma potansiyeli ise çift prensiplidir. Birincisi, 

doğumluluğun insanın doğmuş olmasının ve doğmanın varoluş armağanı olarak 

verilmesidir. İkincisi ise doğumluluğun insana eylem ve konuşma yoluyla yeni bir 

şeyler başlatabilme kapasitesi sağlamasıdır (Birmingham, 2006: 9). Doğumluluğun 

barındırdığı başlangıç prensibi dünyaya insanın yaratılmasıyla girmiştir (Arendt, 2013: 

261). Başlangıç, insanın yaratılmasıyla ilgilidir çünkü insan initium yani doğmak 

suretiyle gelendir, başlayandır (Arendt, 2013: 260). Augustinus’un ifadesiyle, 

“[initium] ergo ut esset, creatus est homo, ante quem nullus fuit (kimse yokken, bir 



72 

başlangıç olması için insan yaratıldı)” (Arendt, 2013: 260). Arendt’in doğumluluk fikri 

temelini, Yunan ve Roma’nın seçilmiş eşitliğinin siyasal özgürlüğünden değil, 

Augustinus doktrininden aldığı için sadece seçilmişlere özgü değil, toplumdaki bütün 

insanları kapsayan bir koşuldur  (Brunkhorst, 2000: 190).  

Doğmak suretiyle dünyaya gelmek ve başlatma kapasitesine sahip olmak, 

bütün insanların inisiyatif alma ve eylemde bulunma yetisinin de sebebidir. 

“Kendimizi insani dünyaya söz ve edimle sokarız” (Arendt, 2013: 259) diyen Arendt 

için bu ikinci bir doğuştur ve insani dünyaya dâhil oluş, itkisini başlangıçtan alır 

(Arendt, 2013: 260). Zaten eylemek fiilini, Yunanca archein (başlamak) ve prottein 

(bitirmek); Latince agere (ön ayak olmak, harekete geçirmek) ve gerere (taşımak) 

fiilleri karşılamaktadır (Arendt, 2013: 277). Eylem olmaksızın, insanın doğum ile 

ölüm arasında geçen hayatı bir çeşit mahkûmiyet olacaktır. Ölüme doğru ilerleyen 

yaşam sürecinin kendisi, insanı kaçınılmaz olarak yıkıma sürükleyecektir. Eylem, tüm 

belirsizlikleriyle birlikte, insanların ölmek zorunda olsalar da ölmek için değil, yeni 

bir şeye başlamak için doğduklarını sürekli anımsatan bir hatırlatma gibidir. İnsanın 

yaratılışıyla, başlangıç ilkesi dünyaya gelmiştir ve bu elbette, insanın yaratılışıyla 

birlikte yeryüzünde özgürlük ilkesinin ortaya çıktığını söylemenin başka bir yoludur 

(Arendt, 1987: 42). 

Söz ve edimle gerçekleşen bu ikinci doğuş, “orijinal fiziki tezahürümüzün 

çıplak gerçeğini olumlar” (Arendt, 2013: 260) ve aslında bir çeşit dilsel doğuştur. 

Birmingham’a (2006: 29) göre, Heidegger’in Varlık ve Zaman'da doğmanın asla 

yalnızca fiziksel varoluşun çıplak gerçeğini yansıtmadığını zaten dille aşılanmış 

olduğunu öne sürmesi, Arendt'in konuşmanın yalnızca cisimleşmeye iliştirilmiş 

temelde gereksiz bir üstyapı olmadığı yönündeki iddiasına ışık tutar. Çıplak olgusallık 

zaten her zaman dilin mekânıdır yani insanı var eden adrestir. Çocuk Haklarına Dair 

Sözleşme'nin "çocuk, doğumdan itibaren bir isim hakkına sahiptir" diyen yedinci 

maddesi bu anlayışı açıkça ifade etmektedir. Dolayısıyla birinci doğuş ile ikinci doğuş 

birbirine bağlı hale gelir. İnsanların “kim” olduklarını ortaya çıkaran dilsel doğumları 

olmadığı sürece aslında ölü sayılırlar. Arendt, konuşma ve eylemin olmadığı bir 

yaşamı yaşarken ölmek sayarken, konuşma yetisinin insana hayat verdiğini söylemeye 

çalışır.  



  

73 

Eylem ve konuşma, yeni doğan her insan için bir hayat hikâyesi başlatan ve 

temasa geçtiği insanların hayatına dokunacak, yaşamlarını etkileyecek yeni bir şeyler 

başlatan süreçtir. Bu süreç birbirini etkileyen, birbiriyle etkileşimde olan bir insan 

ağını oluşturur (Arendt, 2013: 270). İnsanların bir arada yaşadığı her yerde, ölüler 

kadar yaşayanlar tarafından da sayısız kişinin eylemleri ve sözleriyle örülmüş bir insan 

ilişkileri ağı vardır. Her eylem ve her yeni başlangıç, zaten var olan bir ağa düşer ve 

yine de bir şekilde, temas kurduğu kişilerin ötesinde bile birçok kişiyi etkileyecek yeni 

bir süreci başlatır (Arendt, 1987: 40). Arendt’e göre herkes eylem ve konuşma yoluyla 

kendini insani dünyaya dâhil eder ama kendi yaşam öyküsünün yazarı ya da yapımcısı 

olamaz (Arendt, 2013: 270). Her zaman bir ilişkiler ağı içinde hareket ettiğimiz için 

her eylemin sonuçları sınırsızdır; her eylem sadece bir tepkiyi değil zincirleme bir 

reaksiyonu da tetikler. Her süreç öngörülemeyen yeni süreçlerin nedenidir (Arendt, 

1987: 41). Eylem, öngörülemez ve geri döndürülemez başlangıçlara neden olur.  

Arendt beklenmeyen ve yeninin yalnızca eylemde ortaya çıktığı konusunda 

ısrar ettiği sürece, dilsel doğum eylemle ayrılmaz biçimde bağlantılıdır. Bu dilsel 

doğuş sayesinde insanlar, siyasal benliğine kavuşur ve siyasal türde varlıklar haline 

gelir (Birmingham’a (2006: 29). Yeni başlangıçlar yapabilen insanların bir araya 

gelişlerindeki siyasal gücün temelinde doğumluluk yatmaktadır. İnsanlar karşılıklı söz 

ve anlaşmalarla ortaya koyduğu kolektif bir rıza ile yeni siyasal topluluklar oluşturur. 

Bu sebeple, siyasal eylemde bulunmak, iletişimsel bağlamda siyasal birliği kuran ya 

da koruyan ilk başlangıç eylemi demektir. İnsanın kendi inisiyatifiyle yeni bir şeyi 

başlatarak neden olduğu başlangıç veya bu ikinci doğum, iletişimsel bir eylemle bir 

şeye evet ya da hayır deme seçimiyle karşılaşıldığında veya bir duruma razı ya da karşı 

olunduğunda başlar ve benzer yeniden doğumlarla devam eder (Brunkhorst, 2000: 

188-189).  

Arendt'e göre anlamlı konuşma ve eylemin, yeni bir şeyi başlatma kapasitesi 

yalnızca siyasal alanda ortaya çıkabilir. Haklara sahip olma hakkı temelinde 

anlaşıldığında bu, kişinin nereye giderse gitsin, anlamlı konuşma, eyleme ve başlatma 

kapasitesini mümkün kılacak siyasi bir alana ait olma hakkına dönüşür. Bunun nedeni, 

her insanın kim olduğunun ortaya çıkabilmesi için siyasal alana ihtiyaç duyulmasıdır. 

Arendt’e (2013: 290) göre Yunan kent devletlerini kuran "nereye giderseniz gidin 

oraya polisi de götüreceksiniz" ifadesi bu ihtiyacın yansımasıdır. Siyasal alandan 



74 

“yoksun olmak, insani ve siyasi olarak düşünüldüğünde, görünümle aynı şey olan 

gerçeklikten yoksun olmak demektir" (Arendt, 2013: 290). Hem pasiflik hem aktiflik 

ifade eden doğumluluğa göre insan doğumunun ve hayatının yerini, zamanı veya 

şartlarını seçemez ama kendi kararlarını verebilir ve hayatını yönetebilir. Bunu 

yapabilmek için kendini bulabileceği Yunan polisi veya gelişmiş endüstriyel 

demokrasi gibi bir dünya oluşturmak durumundadır aksi takdirde eylemde bulunamaz. 

İnsan böylesi bir konumda, kendi planlarını yapar ve diğer insanların plan ve 

projeleriyle oluşan bir dünyada onlarla bir araya gelir. Burada olmak özgürlüğün de 

mutlak özelliğidir (Brunkhorst, 2000: 188). Eğer eylem, insanın doğumlu olma 

koşulundan temelleniyorsa, nasıl kaybedilebilir sorusunun cevabı da siyasal alanla 

ilişkilidir. İnsanın eylem kapasitesini açığa çıkarması için siyasal alan gerekir, bunu 

kaybederse başkaları ile işbirliği içinde yeni şeyler yapma kapasitesini kaybeder 

(Gündoğdu, 2015: 154).  

Margaret Canovan’ın İnsanlık Durumu’nun önsözünde ifade ettiği gibi, 

Arendt’in insanın doğumluluğuna ve başlangıç yapabilme yeteneğine vurgusu, 

eylemleriyle daha önce yaratılan olaylar zincirini durdurabilme veya yeni istikametlere 

yönlendirme kapasitesine yöneliktir (Arendt, 2013: 22). Dünyayı ve beşeri meselelerin 

alanını yıkımdan kurtaracak mucize doğumluluktur. İnsan doğmak suretiyle yeni bir 

şeylerin başlatıcısı olur. Beşeri meselelere inanç ve umudu kazandıracak olan eylemin 

gerçekleşmesidir (Arendt, 2013: 356). İnsan haklarını haklara sahip olma hakkı veya 

insanlığa ait olma hakkı olarak yeniden formüle ederken, bu hakkın garantisini 

insanlığın kendisine bırakmıştır (Arendt, 2018b: 307). Fakat böyle söylerken insanlığı 

kutsama halinde değildir. Aksine insanlık ideali korkunçtur (Birmingham, 2006: 6). 

Arendt’in insanlığa olan inancı, onun olasılıklarla dolu yeni bir şeyler başlatma 

kapasitesine ve inisiyatif almasınadır. Başlangıcın doğası gereği, onunla birlikte 

beklenmeyen ve tamamen yeni şeyler gelir; başlangıç mucize gibidir. Her insan 

benzersiz olduğundan başlangıç, doğası gereği sonsuz olasılık barındırır. “İnsanın 

eyleyebilir olması, ondan beklenmedik olanın beklenebilir olması, sonsuz 

olasılıklardan birini gerçekleştirebilir olması demektir” (Arendt, 2013: 261). Eylemin 

yeni bir şeyler başlatabilme kapasitesi bir taraftan dehşet verici diğer taraftan umut 

vericidir. 



  

75 

Arendt, haklara sahip olma hakkı için ontolojik bir temel sunarken, çeşitli 

siyasal sorunlara çözüm getirecek ontolojik bir siyaseti düşünmez. Siyasalın ontolojik 

temeli yalnızca siyasal eyleme ilham veren ve onu yönlendiren evrensel ilkeyi sağlar; 

yoksa ne siyasi eylem için bir model sunar ne de belirli bir siyasi eylemi emreder. 

Adalet ilkesi gibi eylemin başlangıç özelliği de somut bir yön göstermek yerine ilham 

verici bir ilke haline gelir. Adalet ilkeleri yalnızca adil eylemlere ve adalet arayışına 

yönlendirir; adaletin yeryüzünde gerçekleşmesini sağlamaz (Birmingham, 2006: 15). 

Sadece eylem değil iş ve emek açısından da Canovan’ın yorumuyla, “Arendt’in emeğe 

ve işe modern bilimin ve ekonomik kalkınmanın etkilerine dair uzun çözümlemeleri, 

siyasetin kendisinden çok çerçevesine ilişkindir” (Arendt, 2013: 11). Dolayısıyla 

Arendt’in insan haklarının temellerini belirlemekten veya bunların nasıl ortaya 

konulabileceğine ilişkin olarak felsefi bir anlayış geliştirmekten ziyade uygulamaya 

giden yolu açan siyasal bir haklar anlayışına sahip olduğu kabul edilmektedir (Lacroix 

ve Pranchère, 2018: 224). Haklara sahip olma hakkını sağlayacak bir önerisi 

olmaksızın, görevi insanlığa bırakması Canovan’ın dediği gibi, siyasi bir düşünür 

olarak rolünün gelecek için bir taslak sunmak ve insanlara ne yapmaları gerektiğini 

söylemek olduğunu kesinlikle reddetmesi olabilir. Çünkü ona göre siyaset, tek bir 

kişinin görüşüne bağlı olmaksızın, “her biri eyleyebilen ve yeni bir şey başlatabilen 

çoğul insanlar arasında gerçekleşir” (Arendt, 2013: 11).  

2.3.3. Haklara Sahip Olma Hakkının Yorumları 

Arendt’in hakkında fazla açıklama yapmadığı bu hakkın, siyasi, yasal ya da 

demokratik bir anlam mı ifade ettiği konusunda farklı bakış açıları ortaya konmaktadır. 

Ingram (2008: 403), haklara sahip olma hakkının siyasal yorumlarını üç kategoriye 

ayırır: Bunlardan birincisi, hakları uygulama gücünün kullanımına, ikincisi hukuk ve 

kurumların kullanımına ve üçüncüsü ise hakları iddia etme ve hakkın sahibi olma 

eylemine ilişkindir. Ancak Arendt için bu hakkın bütün anlamları için gerekli olan 

siyasal alan, sadece bir ulus-devleti ya da bir devleti işaret etmez, Arendt için vita 

activa ile yaratılmış müşterek bir dünya olarak örgütlenmiş toplum yeterlidir 

(Gündoğdu, 2015: 142). Bu nedenle haklara sahip olma hakkını basitçe ulus-devlete 

üyelik olarak değil ama vita activa ile ortak bir dünyanın yaratıldığı örgütlü bir 

toplulukta yaşamak şeklinde yorumlamak insanlık durumuna daha da 

yakınlaştıracaktır. 



76 

2.3.3.1. Siyasal topluluğa üyelik hakkı 

Arendt, siyasal topluluğa üyelikten mahrum edilenlerin haklarının da 

korunamadığını gösterdiğinden, haklara sahip olma hakkı diğer hakların üzerine inşa 

edileceği siyasal bir topluluğa üyelik hakkı olarak düşünülmektedir. Çünkü Arendt’e 

göre siyasal topluluk olmaksızın bir diğerinin haklarının tanınması ve korunması 

mümkün değildir. Aynı zamanda siyasal topluluk konuşma ve eylem kapasitesi 

sağlayarak haklara sahip olma hakkını garanti eder. Üyelik hakkı yorumu Arendt’in, 

hakların doğal değil siyasal ve yasal olduğunda ısrarcı olmasından beslenir. Ona göre 

haklar, siyasal topluluk içerisinde oluşturulur ve sadece bu topluluğa üye ve onun 

kurallarına tabi olanlar tarafından kullanılabilirler (McGowan, 1998: 21).  

Modern siyasal düzende siyasal topluluk ulus-devletleri, üyelik ise vatandaşlığı 

işaret etmektedir. Siyasal bir topluluğa üyelik hakkını vatandaşlık hakkı olarak 

yorumlayanlar, vatandaşlığın Arendt’in düşündüğü gibi diğer bütün haklar için yasal 

ve siyasal bir zemin hazırladığından yola çıkmaktadır. İnsan haklarının belirsiz 

yaptırımlarına karşın, demokratik rejimlerdeki vatandaşlık hakları görece daha etkili 

uygulamalarla oluşmaktadır. Ulus-devlet kurumları, hakların en etkili sağlayıcısı ve 

uygulayıcısıdır (Tilly, 1996: aktaran Shafir, 2004: 23). Zaten Arendt azınlık 

anlaşmalarını da, vatandaşlık yoluyla elde edilen yasal ve siyasal üyelik olmadığı 

sürece, içerdikleri haklar demetini ifa edebilecek bir failden yoksun oldukları için 

eleştirir. Somers’e (2008: 123-124) göre anlaşmaların vatandaşlık konusunu göz ardı 

etme düşüncesinin kaynağı, klasik liberalizmin kaçınılmaz mirasından gelmektedir. 

Milletler Cemiyeti’ndeki liberal demokratik ulus-devletler için üyelik hakkının kurucu 

ontolojik bir temel olarak kavramsallaştırması, liberalizmin siyasi ve normatif 

sözlüğünün dışındadır. Çünkü liberalizme göre haklar, Arendt’in belirttiği gibi, 

tanrıdan, hukuktan veya tarihten değil insanın doğasından gelmektedir ve böylece 

insan hakları ya da doğal haklar, vatandaşlık ihtiyacını imkânsız kılmaktadır. 

Diğer yandan eğer haklara sahip olma hakkı, hakları koruyacak ulusal bir 

devlete sahip olma hakkı ise Arendt’in ulusa dayalı devlet fikrini eleştirmesi, ulus-

devleti azletmekten çok ona dönüşü dikte etmektedir ve bu bir paradokstur. Fakat 

Arendt’in bu paradoksa verdiği cevap, ulusun ulus-devlet dışında düşünülmesidir 

(Beiner, 2000: 55). Arendt’in, ulus-devlete ilişkin temel eleştirisi, ulusal egemenliğin 

hukukun üstünlüğünü alt etmesidir. Buradaki asıl problem, vatandaşlığın siyasallık ve 



  

77 

anayasal devletin yasallık ilkelerinin, kolektif kimliğin ve milliyetçiliğin 

dışlayıcılığına indirgenmesidir. Arendt, vatandaşlığın ulusal kimlikten ayrılmasını, 

diğer bir ifadeyle vatandaşların sivil ve siyasal haklarının milliyetçilik temeline 

dayandırılmamasını savunur. Devletler milliyetle değil yasal dayanaklarla vatandaşlığı 

garantilemelidir (Cohen, 1996: 168). Bu açıdan bakıldığında Arendt ulus-devleti, 

“milliyetçi olmayan ulus-devlet” şeklinde açık bir toplum olarak görür ve milliyetleri 

değil vatandaşlıkları tanır (Birmigham, 2006: 140).  

Cohen (1996: 170), Arendt’in ulus-devlet durumunda fark ettiği sorunların 

vatandaşlık ile çözülebileceği düşüncesine eleştirel yaklaşır. Çünkü Arendt, bir kişinin 

haklardan faydalanabilmesi için bir devletin vatandaşı olması gerektiğine ikna 

olmuştur fakat bu devlet ulus-devlet olursa azınlıkların tam veya eşit haklardan 

mahrum bırakılacağını ve böylece insan haklarının ihlal edileceğini düşünmektedir. 

Dolayısıyla, vatandaşlık sadece ulus-devlette değilse ve yasal prensiplerle üyeliği esas 

alıyorsa, eşit ve güvenlidir. Cohen (1996: 170), bu gerekçelendirmeyi tatmin edici 

bulmaz çünkü bunun kısmen ulusun kelime anlamıyla oynadığını kısmen de tanım 

olarak liberal ve demokratik bir devlet ihtimalini dışladığını savunur. Ulus-devlet, 

vatandaşlık kriteri ırksallaştırılmadığı ve medeni ve siyasal haklar eşit olarak bütün 

üyelere garanti edildiği sürece, Arendt’in tasvir ettiği adaletsizliğe ve tiranlığa 

mahkûm olmaz. Ayrıca, haklara sahip olma hakkının kaybedilmesine karşı koruyan 

vatandaşlık statüsü değildir. Hatta etnik bir ulusta üyelik de güvenli bir garanti 

değildir. Herhangi türde bir devlet, iç düşmanlarını tanımlamak, onları “diğerleri” 

olarak ayırt etmek için etnik ve kültürel aitliklerine rağmen vatandaşlık statülerini 

aşındırmak üzere egemenlik hakkını işletebilir. King’in (2007: 256 ) belirttiği gibi, 

ulus devletin insan haklarının garantörü olarak Birleşmiş Milletler gibi diğer tüm 

kuruluşlardan daha güvenilir olacağını varsayma konusunda sorunlar vardır. Örneğin, 

Almanya'dan Yahudilere, Ruanda'dan Tutsilere, Yugoslavya'da Bosnalılara, İsrail'den 

Filistinlilere, Sudan hükümetinden Darfur halkına karşı gelişen şiddet ve çatışmaların 

gösterdiği gibi, bir azınlık veya çoğunluğun devlet aygıtını kendi amaçlarına çevirmesi 

durumunda çatışmaların zulüm ve etnik temizliğe dönüşme potansiyeli hep 

bulunmaktadır. Ancak Arendt, bu tür durumlarda soykırımın her zaman gerçekleşecek 

gibi göründüğü veya gerçekten gerçekleştiği konusunda haklı çıkmaktadır. 



78 

2.3.3.2. Ahlaki ve evrensel hak 

Bu açıdan bakıldığında, haklara sahip olma hakkı evrensel, soyut ve ahlaki bir 

insan hakkını ifade eder.  Ahlaki ve evrensel bir hak olarak nasıl yorumlandığını ortaya 

koymak açısından, Arendt’in retorik bir şekilde ifade ettiği “haklara sahip olma 

hakkı”nın söylemsel çözümlemesine bakılabilir. Haklara sahip olma hakkı ifadesi ilk 

bakışta kafa karıştırıcıdır. Eğer insan hakları bir işe yaramıyorsa, yeni bir hakkın 

eklenmesi ne kazandıracaktır? Michelman ve ondan yola çıkan Benhabib için 

ifadedeki “hak” ve “haklar” farklı anlamlardadır. “Hak”, insanlık kavramına atıfla, 

insanlardan oluşan bir gruba dâhil olmayı ifade eden “ahlaki bir buyruk” gibidir ve 

herkesin sahip olması gereken bir hakkı ifade eder. “Haklar” ise, topluluğu 

oluşturanlar arasındadır ve hak talep edene karşılık verme yükümlülüğü ile oluşan 

yasal-sivil bir kullanıma sahiptir. Bu kullanım, sivil ve siyasal hakları ya da 

vatandaşların hakkını ifade eder. Arendt’in aksine Benhabib, Kantçı bir bakış açısıyla, 

bir talep ve ödev yükleyen bu ahlaki hakkın gerekçesini Kant’ın kozmopolit 

hukukunda bulur. İnsanın kişiliğine içkin ve insan haysiyetine uygun muamele 

görmeyi ve göstermeyi meşrulaştıran insanlık hakkı, insanları hukuksal bir sözleşmeye 

ikna eder (Benhabib, 2018: 66). 

Michelman’a (1996: 201-202) göre, “A, X’e sahip olmak için ahlaki bir hakka 

sahiptir” önermesinin çeşitli anlamları vardır: Birincisi, önerme, A’nın X’e sahip 

olması ihtimallerini etkileyen en az bir faile yani B’ye ihtiyaç olduğunu belirtir. B, 

A’nın X’e sahip olmasını özgürce sağlayabilecek veya X’i bahşedecek ya da X’ten 

alıkoyacaktır. İkincisi, her şey eşit olacaktır yani B, ahlaki anlamda A’nın X’i elde 

edebilmesi ya da elde edememesi konusunda eşit davranacaktır. Buradaki ahlakilik, 

eylemin doğru veya yanlış olarak yargılandığı kriterlerdir. Üçüncüsü ise B, ahlaken 

değerli ve caiz diğer amaçlar arasından biriyle A’nın X’e sahip olmasını sağlayacaktır. 

Dördüncüsü, A’nın X’e sahip olmasının ahlaken uygun sebeplere dayandığını 

belirtecektir. Buradaki ahlaki görevleri yerine getirecek olan B, bir memur, bir 

hükümet, bir devlet veya bir insan olabilir. 

“Hak”, ampirik haklara sahip olmanın belirli bir önkoşulunun yerine 

getirilmesini sağlayacak ahlaki haktır. Bu önkoşul ise yasa dağıtan bir devletin 

toplumuna üyeliktir (Michelman, 1996: 202). Kişi insanlardan oluşan bir topluluğun 

üyesi ise bu üyelik hakkına istinaden, belirli eylemler doğrultusunda hareket etmek ya 



  

79 

da etmemek talebinde bulunabilir. Hakları talep etme durumu, bir toplumda topluluğu 

teşkil eden ortaklar arasında olabilecektir. Böyle bir durumda ise hak talep edenler ve 

bu hakkın yerine getirilmesi konusunda onay verme yükümlülüğündeki topluluk 

üyeleri ile bu hak ve yükümlülükleri koruma altına alacak alan yasal bir organ arasında 

üç cepheli bir ilişki kurulur (Benhabib, 2018: 67). Botha’ya  (2013: 245) göre ise 

Benhabib, haklara sahip olma hakkının siyasetle bağını kesmek istemektedir. Fakat 

bunu yaparak hem vatandaş olmayanların siyasi niteliğini göz ardı etmekte hem de 

hukuk oluşturma süreçlerinin etkisini fazla önemsemektedir. King’e (2007: 256) göre 

de insana dünyada bir yeri garanti edecek ve aslında bir önem ve koruma alanı 

oluşturacak bir tür meta-hak olarak tanımlanan haklara sahip olma hakkı, uluslararası 

sınırların çökmekte olduğu ve bölgesel ve uluslararası örgütlerin etkisiz olduğu bir 

dünyada rehberlik sağlayabilecek bir tür normatif standart sunmaktadır. Ancak 

başarısı, ulus-devletlerin bunu garanti etme ve uygulama becerisinde yatmaktadır.  

Haklara sahip olma hakkında, tekil hakkın ahlaki bir hak olduğu ve çoğul 

hakkın ise yasal haklar olduğu düşüncesi Besson’a göre, Arendt’in temel sezgilerinin 

yani insan haklarının yasallığı veya uluslararası ve ulusal düzeydeki insan hakları 

hukuku arasındaki etkileşimin hakkını vermemektedir (Besson, 2012: 341). Besson 

(2012: 348), siyasal eşitliğin sağlanmasına katkıda bulunacak insan hakları ile siyasal 

bir topluluğa eşit üyelikle ilgili insan hakları arasında ayrım yapar. İlkine, egemenlik 

sınırları içinde sağlanamayacak olan, soykırım ve işkencenin yasaklanması, iltica ve 

geri gönderilmeme gibi haklar örnektir. İkincisi ise, siyasal topluluğun bir üyesi olarak 

insan haklarının garanti edilmesine dair haklardır. Arendt’in haklara sahip olma hakkı 

ise bu anlamda uluslararası yasal haklar olarak korunacak evrensel ahlaki haklara 

işaret etmektedir (Besson (2012: 349).  

Haklar, kişi olma nedeniyle ve tabiiyet veya vatandaşlığın hukuki statüsüne 

bakılmaksızın elde edilir. Birey artık uluslararası düzeyde haklara sahiptir. Post-

national vatandaşlık teorileri bir devletin topraklarında vatandaş olmayanlara 

(özellikle vatansız ve belgesiz olanlara) sağlanan uluslararası insan hakları normlarının 

korunması için hakların milliyet veya vatandaşlık statüsünden ayrılması ve kişiliğe 

dayandırılması gerektiğini iddia eder (Kesby, 2012: 11). Jürgen Habermas ise Kant’ın 

ebedi barış ideali için küresel bir hukuk durum ve dünya vatandaşlığı düşüncelerinden 

yola çıkarak, dünya vatandaşlık haklarına ilişkin bir hukuk durumunun 



80 

oluşturulmasını savunmaktadır (Habermas, 2018: 107)19.  Ancak Arendt, haklara sahip 

olma hakkını garanti edecek olanın insanlığın kendisi olabileceğini söylerken, egemen 

ulus-devlet ilkesine göre işleyen uluslararası hukukun da ötesine geçebilecek bir alanın 

oluşturulması veya bir dünya hükümeti kurulmasının olasılığı karşısında gerçekçiliğe 

davet eder (Arendt, 2018b: 307-308).  

2.3.3.3 Eylem ve mücadele hakkı 

Arendt'e göre haklara sahip olma hakkı sırf hukuki bir haktan çok daha 

fazlasıdır. Ona göre haklara sahip olma hakkı temel bir siyasi haktır; siyasi bir alana 

ait olma hakkıdır. Arendt'in İnsanlık Durumu'nda siyasi alanı çevreleyen duvar olarak 

hukuk ile siyasi alanın kendisi arasında yaptığı ayrım burada yardımcı olur. Kamusal 

alan önemli bir konuşma ve eylem alanıdır; yasa ise bu eylemi düzenleyen şeydir. 

Haklara sahip olma hakkı, kanun önünde resmî eşitlikle olduğu kadar siyasi temsil ve 

siyasi eylem olasılığıyla da ilgilidir (Birmingham, 2006: 59). Arendt, siyaseti Weber 

gibi bir baskı modeli olarak görmezken, siyaseti ahlaka ve hukuka indirgeyen Kantçı 

yaklaşımı da reddeder. İnsanlık Durumu’nda hukuku, Yunan modeli gibi siyasete alan 

yaratan unsur olarak görür. Devrim Üzerine’de hukuku Roma modelinde olduğu gibi 

işleri güvence altına alan, otorite oluşturan ve devamlılığı sağlayan unsur olarak ele 

alır. Arendt için hukuk ve kurallar siyasetin kendisi değildir sadece çerçevesi ve en 

önemli sonucudur. Bu açıdan Arendt’in siyasalı ne toplumun iyiliği ile tanımlanan bir 

cumhuriyetçi ne de hak ve hukukla ve bunların sağladığı özel, kişisel özgürlükle 

tanımlanan bir liberaldir. Onun yerine, ona göre siyaset, isonomia dediği, yasalar 

önünde eşitlikten ziyade herkesin siyasal eylem için aynı iddiaya sahip olmasıdır. Bu 

eylemin kendisi siyasettir ve insanların ortak bir kamusal alan oluşturması yoluyla 

yapılan karşılıklı tanınma, etkileşim, çatışma ve işbirliği pratiklerine karşılık gelir 

(Ingram, 2008: 410). 

Herkese karşı iddia edilen, ideal ve ahlaki “hak”ın genelde pratik bir etkisi 

yoktur. “Haklar” ise çiğnenmesi önlenen, çiğnendiğinde ise etkin savunma imkânı 

veren haklardır yani siyasal anlamda “gerçek” haklardır. Arendt’in haklara sahip olma 

hakkı formülasyonu bu ahlaki hakla ilgili sorunu çözmemektedir fakat insan hakları 

 

19 Donald’a (2012: 143) göre, Habermas’ın anayasal vatanseverliğinin altında, Almanya tarihinin 

tekrarlanmasının engellenmesi ve etnik veya kültürel bir topluluğa üyeliğin, asla haklara sahip olma ya 

da olmama zeminini oluşturmamasının sağlanması fikri yatmaktadır. 



  

81 

fikrini pratik-siyasal bir mücadeleye çekmektedir. Önemli olan bu ahlaki hakkın 

pozitif bir hakka nasıl dönüştürüleceğidir (Ingram, 2008: 403). Arendt’in (2018b) 

görüşlerine göre eylem ve düşünme, siyasal olduğundan ve pratikte 

gerçekleşebildiğinden, siyasal topluluğun dışına itilenler, “özgürlük haklarından değil, 

eyleme haklarından; istedikleri bir şeyi düşünme hakkından değil, kanaat oluşturma 

hakkından” (s. 304) mahrum bırakılmaktadır (Ingram, 2008: 410).   

Haklardan mahrum bırakılmanın önlenmesi konusunda, uluslararası insan 

hakları düzenlemeleri ulusal yasalar karşısında hala orantısız bir etkiye sahiptir. 

Süresiz olarak gözaltına alınan vatansız bir kişi, uluslararası insan hakları hukukunda 

keyfi gözaltından korunma hakkına sahip olabilir, ancak yine de vatandaş olmadığı 

için ulusal hukuk kapsamında bu haktan mahrum bırakılabilir. Haklara sahip olma 

hakkı vatandaşlık hakkıysa bile bu bazı gruplar için güvencesiz bir vatandaşlık 

anlamına gelebilir (Kesby, 2012: 10-11). Kesby’a (2012: 11) göre insanlık, sınırların 

dışlayıcılığını ve göçmenlik statüsü temelinde hak sahipliği inşasını zaman zaman 

bünyesine katar zaman zaman ise dışlar. Dolayısıyla uluslararası ve ulusal hukuk 

arasındaki sınırı sürekli yeniden çizilir. Özetle insanlık, haklara sahip olma hakkının 

yanıtı değil, onun mücadele alanıdır. 

Haklara sahip olma hakkına, dünyada bir yere sahip olmanın edimsel bir 

anlayışı olarak bakan Rancière için bu hak, öznelerin hak mücadelesinde bulunduğu 

bir eylem alanıdır. Vatansız bir kişinin, uluslararası insan hakları hukuku kapsamında 

özgürlük hakkına sahip olmasına rağmen ulusal hukuk kapsamında bu hakkı 

kullanmasının reddedilmesi, insan haklarının haksızların hakkı mı olduğu veya 

hakların öznesinin kim olduğu sorularının cevabını yeniden düşünmeye itmektedir. 

Rancière, Arendt için insan haklarının, yurttaşın hakları (hak sahibi olanların) ya da 

haksız kalanların (hakları reddedilenlerin) hakları değil, sürekli değişken bir öznenin 

hakları olduğunu ileri sürer. Haklar, önceden belirlenmiş özneler (milliyet, vatandaş 

veya insan) tarafından değil insanla yurttaş arasındaki uçurumda ortaya çıkan ve kendi 

terimlerine kimin dâhil olduğu konusunda tartışma yaratan siyasal özne tarafından 

sahiplenilir. Özne, fikir ayrılığına dayalı politikalara girişen, eşitliklerini iddia eden ve 

daha sonra doğrulayan veya gösteren kolektif bir öznedir. Dolayısıyla haklardan 

dışlananların, hak sahibi olarak tanınmaları yukarıdan sağlanmaz sadece kendileri 

tarafından talep edilir. Bu şekilde kendilerine dünyada bir yer edinir ve aynı zamanda 



82 

kimin siyasi topluluğun bir üyesi olarak kabul edildiğine meydan okuyarak bu yeri 

yeniden şekillendirirler (Kesby, 2012: 11-12).  

Gündoğdu ‘ya (2015: 165) göre de Arendt’in haklara sahip olma hakkı, yeni 

haklar ortaya çıkaran, var olan hakları beklenmeyen yönlere çeken ve yeni hak özneleri 

tanıtan tarihsel ve çağdaş mücadelelere dikkat çeken kurucu bir formülasyondur. 

Benzer yorumla, Lida Maxwell’e (2018: 41) göre de haklara sahip olma hakkı, herkes 

tarafından hakların ve meşruluğunun talep edildiği ortak bir siyasal dünyada hakların 

ortaya konmasına, yaratılmasına ve sürdürülmesine katılmak demektir. Ortak dünyaya 

dâhil olmak çoğulluk için gereklidir. Çoğulluğun nitelikleri olan eşitlik ve farklılık ise 

siyasi yaşam için çok önemlidir. Ancak bu nitelikler dünyada öylece bulunmaz; tüm 

kurumlar gibi onların da çalışarak ve eylemle inşa edilmesi gerekir. Dolayısıyla 

haklara sahip olma hakkı ancak bu kurumu destekleyecek gücü üreten kolektif eylemle 

garanti altına alınabilir. İnsan hakları, kolektif gücümüz aracılığıyla canlı tutulan insan 

kurumları olarak anlaşılmalıdır (Parekh, 2008: 167). Arendt’in haklara sahip olma 

hakkı farklılık, adaletsizlik ve eşitsizlik üzerinde düşünmeye; insan, yurttaş ve göçmen 

arasındaki ilişkilere dair yeni anlamları ortaya çıkarmaya yönelik siyasi ve etik 

ikilemleri ele almaya itmektedir (Gündoğdu, 2015: 5). 

2.3.3.4. İnsanlık durumunda yaşama hakkı  

Haklara sahip olma hakkının, siyasal üyelik, evrensel bir ahlaki hak ile eylem 

ve mücadele hakkı yorumları birbirini bütünler niteliktedir. Ahlaki hakkın elde 

edilmesini temin edecek ve garantiye alacak olan siyasi bir yapıdır. Siyasal bir 

topluluğa üyelik, hakların yasal ve siyasal olarak kurulumu için ön şart haline 

gelmektedir. Yine, eylem ve mücadele olmaksızın siyasal bir yapı her zaman hakların 

garantisi olmamaktadır. Bu yorumlarla birlikte, Arendt’in siyasal düşünce mantığının 

bütüncüllüğünü yansıtmak adına insanlık durumu ile daha yakın bir bağlantı kurularak 

haklara sahip olma hakkına yüklediği anlam zenginleştirilebilir. Çünkü Arendt, 

sorunları tek boyutlu ele alarak analiz etmez; tek bir çözüm veya somut bir çözüm 

sunmaz. Haklara sahip olma hakkını tanımlarken görüş ve düşüncelerin anlamlı 

olduğu bir çerçevede yaşamaya, insanlığa, insanlığa ait olmaya veya müşterek 

dünyaya atıf yaparak, içini insanlığın dolduracağı çok geniş bir perspektife yöneltir. 

Kesby’a (2012: 11) göre, haklara sahip olma hakkının ima ettiği bir insanın dünyadaki 

yeri, insanlığın ona bahşettiği yerdir.  



  

83 

Siyasal üye olan insanların her zaman ve tam olarak insanlık durumunda 

yaşadıklarını iddia etmek zordur. Vatandaş olan yabancılar da çeşitli kısıtlamalara 

maruz kalabilirler. Aynı milliyeti paylaşan ve vatandaş olanlar insanlık durumunun 

emek, iş ve eylem aktivitelerine tam olarak sahip olmayabilirler. Modern insan hakları 

öğretisi, evrensel ahlaki taleplere dayanırken ve bunlar yeryüzünde tam 

uygulanamazken yeni ve daha üst seviyede bir ahlaki ilkeye insanlığı ikna etmek 

zordur. Arendt için insanlığın, beşeri çoğulluğun veya dünya sevgisinin önemli olduğu 

kabul edilirse, felsefi seviyede yeni bir insan hakkı önermek, kendi eleştirilerine konu 

olmak demektir. Eylem ise her ne kadar Arendt tarafından siyasalın kaynağı olarak 

görülse de, siyasalı var edebilmek için ortaya koyduğu sosyal ve ekonomik 

değerlendirmeleri, insanlığa aitlik açısından göz ardı edilemez. Onun mutlak haksızlık 

durumu olarak gördüğü esasen insanlıktan uzaklaşılmasıdır. Emek, iş ve eylem insani 

varlığın ve insani dünyanın bileşenleri olduğundan siyasi toplumunu kaybeden bunları 

kaybetmektedir ve insanlık durumundan kopmaktadır. Zaten haksızlık durumu baş 

başına hakları iddia etmenin de temel koşuludur. 

Arendt’e ilişkin eleştiriler, Arendt’in siyasal ve sosyal ayrımından yana 

olduğunu yani yoksulluk, işsizlik ve barınma gibi sosyal hakları, siyasal tartışmaların 

bir konusu ve kamusal alan müzakerelerinin bir parçası olamayacak idari bir sorun 

olarak düşündüğü yolundadır.  Lakin Arendt’in eleştirilerinin konusu olan insan 

hakları mücadeleleri, basitçe bir eylem sorunu değil aynı zamanda sosyal ve ekonomik 

hakları da içeren bir taleptir. Zaten insan hakları olgusu siyasi, sosyal ve ekonomik vb. 

boyutları içerecek şekilde çok boyutludur. Gündoğdu, insanlık durumundaki emek, iş 

ve eylemi bu bağlamda ele alır (Gündoğdu, 2015: 14-15).  

Arendt’in fenomenolojik bakış açısında, emek-iş-eylem etkinlikleri farklı 

olmakla birlikte aynı zamanda birbiriyle ilişkilidir. Bu etkinlikler, dünyada var 

olmanın koşullarını ifade ederler ve her bir etkinlik insan olarak yaşamakta hayati 

öneme sahiptir (Gündoğdu, 2015: 126). İnsan yaşamını emek, dünyanın kurulumunu 

iş sağlar ve beşeri ilişkilerin ve meselelerin dokusunu ise eylem ve konuşma oluşturur 

(Arendt, 2013: 151). Emek, iş ve eylem dengesinin bozulması haksızlık ve eşitsizlik 

doğurur. Örneğin vatansızların açmazı, en temel hayati ihtiyaçlarının karşılanması için 

insani yardımlara mahkûm olmaları, hayatın rutin düzenini ve gerçekliğini 

kaybetmeleri ve bireysel ya da kolektif hayatı sağlayabilecek bir konut bulmalarının 



84 

önündeki engellerdir. Bu koşullar altında vatansızlar için görünür olmak, tanınmak ve 

eşit haklarla donatılmış bir insan olmak zordur (Gündoğdu, 2015: 20).  

Arendt’in haklara sahip olma hakkına mutlak bir haksızlığın var olduğu 

tespitiyle ulaştığı düşünüldüğünde, haksızlığı ve vita activitayı birlikte okumak 

gerektiği görülebilir. Tamamen haksız olmak, insan hayatının konuşma, eylem, 

düşünce geliştirme ve siyasal alanın bir parçası olma gibi bazı esas özelliklerinden 

mahrum olmayı ifade eder. Fakat ayrıca haksızlığın hemen belirgin olmayan başka bir 

yönü daha vardır. Arendt’e göre haksızlığın doğası, onun müşterek dünya dediği 

şeyden dışlanmayı da içerir. Bu dünya, işle oluşturulan insan ürünlerinin katıldığı, 

emek verilen, eylem ve konuşma ile insanın kendini dâhil ettiği yerdir. Haksız 

kalınması bu dünyaya hiçbir şey katılmaması ve ortak dünyada ifade edilmeyeceği için 

her şeyin önemden yoksun kalması demektir (Parekh, 2008: 33). Siyasi topluluğundan 

çıkarılarak insanlık durumunu kaybeden biri, “insan ustalığının ürünü” ve “ortak 

emeğimizin sonucu” oluşan dünyayı ve “topluluk içindeki yerini, zamanın 

mücadelelerinde siyasi konumunu ve eylemlerini ve yazgısının bir bölümünü tutarlı 

bir bütün kılan yasal kişiliğini” yitirmektedir (Arendt, 2018b: 311). 

Haklara sahip olma hakkı, haksızlık durumundan doğar ve haksızlığı vita 

activa ile birlikte okumak, haksızlığın sadece eyleme hakkından mahrumiyet değil 

aynı zamanda emek ve iş hakkından da mahrumiyet anlamına geldiğini öne sürmek 

demektir. Arendt’in kastettiği haksızlık durumu, en iyi uzun süre kamplarda ve geri 

gönderme merkezlerinde kalan sığınmacıların, mültecilerin ve düzensiz göçmenlerin 

kırılgan siyasi ve insani durumlarında açığa çıkmaktadır. Onlar sadece görünecekleri, 

konuşacakları ve eylemde bulunacakları kamusal alanı kaybettikleri için haksız 

değillerdir. Aynı zamanda hayata gerçeklik, düzen ve aşinalık kazandıran emek 

etkinliğini zorlaştıran koşullarda yaşadıkları için haksızdırlar. Ayrıca kendileri için 

yaşanabilir ve dayanıklı bir dünya inşa etmelerini sağlayan iş etkinliğine sahip 

olamadıkları için haksızdırlar (Gündoğdu, 2015:127-128).  

Emeğin kendini gösteremediği mekânlar olarak mülteci kampları, hareket 

özgürlüğünden, çalışmaktan hatta eğitimden yoksunluğu ifade eder. Burada insanlar, 

biyolojik olarak yaşamlarını sürdürebilmek için dışarıdan, başkalarından gelecek 

yiyecek yardımlarına muhtaçtır. Biyolojik ihtiyaçlarını karşılayacak aktiviteleri 

yapamamak, insanın insan olarak tanınıp yaşayabildiği bir hayat kurmasını zorlaştırır 



  

85 

(Gündoğdu, 2015: 142). Arendt, Devrim Üzerine’de (2012) yoksullukla ilgili şunları 

yazar: “Yoksulluk, yoksunluğun ötesidir; muhtaçlığın ve vahim bir sefaletin 

kalıcılaşmasıdır. Rezilliği de insanlıktan çıkaran gücünden gelir. Dahası yoksulluk,  

aşağılık bir şeydir çünkü insanı, kendi bedeninin mutlak emirleri altına sokar.” (s. 76). 

Bedenin bu mutlak diktesi, kamusal yaşama eşit düzeyde katılımı son derece zorlaştırır 

(Lacroix ve Pranchère, 2018: 226). 

 Göçmen, kamp dışından yasal olmayan yollarla ihtiyaçlarını karşılamaya 

zorlanır. Hatta kamplar kolaylıkla hukuk dışı muamelenin ve haksızlığın mekânı olur 

(Gündoğdu, 2015: 142). Toplumdan izole fiziki mekânlarda yaşamak zorunda olan ve 

istihdam talepleri de reddedilen mülteci ve sığınmacılar suçlu ya da potansiyel suçlu 

gibi görüldüğünden, yabancı düşmanlığına ve sınır dışı edilmeye açıktır (Benhabib, 

2018: 172). Sivil toplum kuruluşları emekten yoksunluğun görünümüne dair pek çok 

gözlemde bulunmaktadır. Örneğin Sınır Tanımayan Doktorlar’a göre dünyanın en 

büyük vatansız grubunu oluşturan Rohingya halkı, en temel insani ihtiyaçları 

karşılamaktan yoksun mülteci kamplarında hareket özgürlüğü, çalışma, eğitim ve 

sağlık hizmetlerine erişim haklarından yoksun yaşamakta; yetersiz beslenme, fiziksel 

ve zihinsel hastalık, intihar girişimleri gibi çokça sorunla mücadele etmektedir (Ten 

years, 2022). Torres ve Waldinger’a (2015) göre Amerika’da kimlik gösteremediği 

için çalışma imkânı ya da izni bulunmayan ve kalabalık gruplar halinde yaşayan 

düzensiz göçmenlerin bu koşulları besin eksikliği, stres yüksekliği ve sağlık 

sorunlarına yol açmaktadır. Maslow’un ihtiyaçlar hiyerarşisinin daha ilk 

basamaklarını tamamlayamayan mülteciler, yerinden edilmişler, düzensiz göçmenler 

veya sığınmacılar, emeğin insanlık durumundaki eksikliğinin çarpıcı örneklerini 

oluşturur. Mülteciler kamplarda, emeğin sağlanamadığı bu şartlara karşı çıkarak 

eylemde bulunurlar. Bu da Arendt’in doğumluluk ve başlangıç nosyonlarınının emekte 

dahi geçerli olduğunu gösterir (Gündoğdu, 2015: 144).  

Emeğin olmaması ise, aynı zamanda dünyevilik koşuluna bağlı işi de 

etkileyerek, günlük temel aktivitelerini yerine getiremeyen insanların etraflarında 

sosyal bir dünya inşa etmesini zorlaştıracaktır (Gündoğdu, 2015: 144). İnsanın etrafına 

bir dünya inşa etmesini sağlayan ve dünyasına istikrar kazandıran iştir. Mesela mülteci 

kamplarının geçici oldukları varsayımıyla kurulmaları ve yapılandırılmaları, insanın 

bedenen rahat edebileceği, yaşanabilir bir dünyaya çevirebileceği ve eylem ve 



86 

konuşma için yer açacağı bir dünya yaratmasını engellemektedir (Gündoğdu, 2015: 

150). İşten yoksun bırakılan göçmenlerin insan olarak eşit haklara sahip olduklarını 

söylemek zordur (Gündoğdu, 2015: 149). Fakat mülteciler de kampları yaşanabilir 

hale getirmeye çalışır. Eşya alır, diğer mültecilerle konuşur hikâyeler paylaşır, hak 

talepleri için gösteriler düzenler (Gündoğdu, 2015: 151) yani eyleme geçer. 

Eylem ve konuşma siyasal toplumun sürekliliği için merkezidir. Eylem ve 

konuşma insanlığın sürekli oluşumuna katılımda esastır (Gündoğdu, 2015: 154). 

Çünkü Arendt’e (1968: 24-25) göre dünya sırf insanlar tarafından yapıldığı için insani 

değildir ve sırf içindeki insan sesi yüzünden de insani hale gelmez, söylemin nesnesi 

haline geldiği zaman ancak insani olur. İnsanlar dünya olaylarından ne kadar 

etkilenirse etkilensin bunlar ancak hemcinsleriyle tartışabildiğinde insani hale gelir. 

Dünyada ve kendimizde olup biteni sadece konuşarak insanileştiririz ve konuşurken 

insan olmayı öğreniriz.  

Her bir aktivitenin, insanlık durumuna yaptığı, birbirinin yerine geçemez 

katkıyı ve birbiri arasındaki ilişkiyi ortaya çıkardığımızda, Arendt’in vita activitası 

daha iyi anlaşılmaktadır. Vita activa, dışlayıcı bir şema ya da katı bir ayrım değildir; 

kritik bir fenomenoloji olarak sığınmacı, mülteci, düzensiz göçmenlerin tecrübe ettiği 

bir nevi şiddetin görünmeyen formlarına ayna tutar. Bu şiddet formları onları, hayatın 

günlük yaşamsal aktivitelerinden ve neşesinden, hayatın düzeninin ve gerçekliğinin 

güvenilirliğini yaşamaktan, diğerleri ile konuşup eyleyerek görünür olunacak alanlar 

yaratmaktan ve diğerleri ile paylaşılacak istikrarlı bir dünya kurmaktan alıkoyar 

(Gündoğdu, 2015: 138-139).  

Ortak dünya, vita activanın etkinlikleriyle oluşur. Her bir etkinliğin kendine 

has bir karakteri vardır. Bu etkinlikler sadece fenomenolojik tanımlamalar değil aynı 

zamanda sosyal, ekonomik ve siyasal koşulları aydınlatarak etkinliklerin sınırlarını 

ortaya koyan kategorik ayrımlardır (Buckler, 2011: 86). Bu bağlantıları göçmenlerde 

görmek mümkündür. İnsan haklarına ilişkin demokratik ve Arendtçi bir bakış açısı, 

yalnızca belirli normların desteklenip desteklenmediğine veya belirli kurumların var 

olup olmadığına değil, aynı zamanda bunların altında yatan sosyal ve siyasal 

kapasitelere - kaynakların ve her şeyden önce gücün dağılımına - odaklanmanın 

öneminin altını çizer (Ingram, 2008: 414). Arendt'in amacı, siyasal ve toplumsal 

arasına değişmez bir çizgi çekmek yerine, toplumsal meselelerin kamusal alandaki 



  

87 

aktörlerin yararlandığı eşitlik ve özgürlükle bağlantılı olduğu ölçüde 

siyasallaştırılması gerektiğini vurgulamaktır (Lacroix ve Pranchère, 2018: 227). 

Haklara sahip olma hakkı ancak, insan hakları, siyasal katılımın koşullarını genişletme 

çabasıyla uygulamaya konduğunda aktifleşecektir (Ingram, 2008: 412). Bu nedenle 

haklara sahip olma hakkı kavramı, hakların elde edilmesinin önünde duran somut 

toplumsal engellerin ve her durumda bireylerin seslerini duyurmasına yardımcı 

olabilecek eylemlerin belirlenmesinde değerli olmaya devam etmektedir (Lacroix ve 

Pranchère, 2018: 227).   

Siyasal eylem ve konuşma bağlamında önemlidir ancak iş ve emek gibi sosyal 

ve ekonomik ön gereklilikler yerine getirilmeden mümkün veya anlamlı değildir. 

Eylem ve konuşmanın edim, olgu, düşünce, fikir gibi dünyevi bir şeye dönüşmesi için 

görünür olmaları, hatırlanmaları, işitilmeleri, şiire kitaba dönüşmeleri gerekir. Bunun 

için de iş ve emeğe ihtiyaç vardır (Arendt, 2013: 152). Bu nedenle Arendt’in haklara 

sahip olma hakkı, siyasi katılım için sosyal ve maddi boyutları yok saymaz. 

Dolayısıyla özellikle göçmenlerin haksızlık durumları bağlamında düşünüldüğünde, 

haklara sahip olma hakkını kendi tanımı çerçevesinde insanlık durumunda yaşama 

hakkı olarak yorumlamak yanlış olmayacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

89 

3. HAKLARA SAHİP OLMA HAKKINDAN TABAKALI YURTTAŞLIĞA 

3.1. Vatandaş Hakları ve İnsan Hakları Arasında: Göçmen Hakları 

Haklara sahip olma hakkının anlamı ve pratikteki görünümü üzerine en verimli 

tartışmalar göçmenler söz konusu olduğunda açığa çıkmaktadır. Arendt’in haklara 

sahip olma hakkı önerisine başlangıç noktası oluşturan devletsiz, azınlık veya mülteci 

grupların haksızlık durumları, günümüz koşullarının etkisi ile daha derin ve karmaşık 

bir yapıya bürünmüştür. Göçmen haklarını bu yapı içerisinde tartışmak, ulus-devlete 

dayalı mevcut siyasal sistemin ürünü olan vatandaş haklarına ve insanlık için 

uluslararası düzenleme ihtiyaçlarının ürünü olan insan haklarına referans vermeyi 

zorunlu kılmaktadır. Aslında vatandaşlık ve insan hakları temel iki hak geleneğini 

oluşturmaktadır. Vatandaşlık geniş talepler ve haklar temelinde devlete tam üyelik 

anlamına gelirken, insan hakları kapsam olarak daha evrenseldir fakat daha mütevazı 

bir hak dizisini içermektedir (Brysk ve Shafir, 2004: 3). Göçmen hakları ise bu iki hak 

geleneğine birlikte bağlı olarak ülkeden ülkeye değişen bir görünüm sergilemektedir. 

Krause’a (2008: 331) göre göçmenler, vatandaşlık kurumu ile insan hakları arasındaki 

çelişkiyi ortaya koyan bir gruptur. Zira göç, modern zamanların vatandaşlık kavramını 

en çok aşındıran veya genişleten, insan hakları söylemini en çok tartışmaya açan olgu 

olmuştur.  

 Göçün, vatandaşlık ve insan hakları üzerindeki etkisi tarihsel olarak Amerika 

ve Avrupa örneklerinde en iyi görülebilir. Amerika Birleşik Devletleri örneğinde, 

göçmenlerle beraber azınlıkların sivil ve sosyal hakları önemli derecede genişlemiştir. 

Bu genişlemenin sebepleri olarak, soğuk savaş konjonktüründe ulusal güvenlik kaygısı 

ve Birleşik Devletlerin bir sığınma ve mülteci adası olduğuna dair eski inancın yeniden 

canlanması gösterilebilir. Avrupa örneklerinden biri olan Alman vatandaşlık modelini 

şekillendirmede Alman tarihinin soykırım ve İkinci Dünya Savaşı tecrübelerinden 

kaynaklı bunaltıcı yükü rol oynamıştır (Hollifield ve Wong, 2015: 267). Fransa’da ise 

Fransız Devrimi’nin ulusa bağladığı vatandaşlık, 1980’lerdeki göçler sebebiyle tekrar 

tartışılır hale gelmiştir. Fransa’da vatandaş statüsünde olmayan dört milyondan fazla 

yabancının yaşamaya başlaması ile birlikte, vatandaşlık ve milliyet arasında devrim 

zamanında kurulan ve İnsan Hakları Evrensel Bildirisine aykırı olarak tam haklardan 

dışlayan bağ yeniden sorgulanmaya başlamıştır (Silverman, 1991: 333-334). 

Dünyanın çeşitli coğrafyalarında yaşanan mülteci, azınlık, vatansız veya yerinden 



90 

edilmiş kişiler sorunu vatandaşlıkla ilgili sorunlar ve insan hakları ihlali üzerine 

tartışmaları sürekli hale getirmiştir.  

Göçmen haklarının vatandaş hakları ile insan hakları arasında salındığı dört 

açıdan görülebilir. Birincisi, göçmenlere verilen haklar, vatandaşın haklarına 

referansla tanımlanmakta ve uygulanmaktadır. Vatandaşların haklarının sistematik 

olarak ulus-devlet oluşumunda kurumsallaşması, vatandaş olmayanların sivil 

haklarında gelişmeler yaşanmasının ve örneğin Avrupa’da göçmen hakları 

konusundaki uluslararası anlaşmalara rağmen, göçmenlerin haklarının esasında ulusal 

çerçevede ifade edilmesinin de sebebidir (Silverman, 1991: 334). Uluslararası toplum, 

hukuk ilkelerine bağlı olarak vatandaşlığın içerme prensibini paylaşırken, ulusal 

seviyede bir dışlama gözükmektedir. Bazı vatandaşlık hakları göçmenlere doğru 

genişletilse de göçmenlerin bunlardan yararlanma durumu, göçmenlerin müzakere 

yeteneklerine, devletin hukuk kuralları ve ilkelerine bağlılığına göre değişmektedir. 

Uluslararası göçmenler vatandaşlığın, haklara yasal erişim, topluluğa üyelik veya 

kimlik boyutları arasında sıkışmaktadır (Basok, 2004: 48).   

İkincisi, uluslararası hukuk vatandaş olmayanların haklarını vatandaşların 

haklarından daha dar bir çerçevede garantilemektedir. Ulusal veya uluslararası 

hukukta, göçmenlere verilen hakların vatandaşa sağlanan haklardan fazla olacak 

şekilde yorumlanamayacağı ifade edilmektedir. Göçmen hakları, devletlerarası 

karşılıklı anlaşmalar yoluyla müzakere edilebilir bir zeminde tutulmaktadır 

(Silverman, 1991: 336). Mevcut insan hakları çerçevesi, devletlere göçmenlerin 

dolaşım, kamu işlerine katılım, aile birliği vb. haklarını reddetme izni vermektedir 

(Gündoğdu, 2015: 164). Bu, insan haklarının göçmenlerin sosyal ve ekonomik 

eşitsizliklerini düzeltmek için oynadığı belirsiz rolü pekiştirmektedir (Fudge, 2014: 

42). Ayrıca insan haklarının korunmasına ilişkin pek çok uluslararası mevzuat 

geliştirilmesine rağmen bu düzenlemelerin, evrensel olarak nitelendirilse bile, ulus-

devletler tarafından aynı derecede uygulandığını söylemek mümkün değildir. İnsan 

hakları ve ulus-devlet ilişkisi, devletlerin kendi demokratiklik düzeyleri, ekonomik 

gelişmişlikleri, dünya ile entegrasyon ve iletişim seviyeleri ve uluslararası yaptırımlar 

gibi çeşitli etkenlerin gölgesindedir (Milner, 2002: 77-79; Donnelly, 2002: 226). 

Üçüncüsü, insan hakları ve göçmen haklarının işaret ettiği öznelerin net 

olmayışı, göçmen haklarını yoruma açık hale getirmektedir. Ne insan hakları 



  

91 

dokümanlarında ne de insan hakları teorilerinde insan olmanın anlamı açıktır. 1948 

Bildirgesinde “herkes” kelimesi tercih edilirken, 1993 Viyana Deklarasyonu ve Eylem 

Planı’nda “insanoğlu” kelimesi tercih edilmektedir. Haklar, insan genel kategorisi 

altında çocukların, kadınların, göçmen işçilerin hakları gibi alt kategorilere 

ayrılmaktadır (Deveci, 2002: 51). Kategori ve bölümlendirmelere neden ihtiyaç 

duyulduğu önemli bir sorudur. Bu soru ışığında kırılgan gruplara bakıldığında, bu 

gruplara ya da bu koşullara düşen insanların kolaylıkla dışlanma ve insanlık dışı 

muamele ile bu gruplarda olmayanlara göre daha fazla karşılaşma ihtimali 

bulunmaktadır. Belirli koşullar altında çocuklara, göçmen işçilere “daha az insan” gibi 

davranıldığı görülür. Bu nedenle genel insan haklarının altında ayrıyeten belirtilir. 

Aslında bu gruplar için tanınacak hakların aciliyeti ve önemi ortaya çıkartılır (Deveci, 

2002: 53). Diğer yandan, vatandaş olmayanların insan haklarının, mülteciler, 

sığınmacılar, göçmen işçiler gibi çeşitli alt grupların bir birleşimi olarak değil, ayırt 

edici tek bir alan olarak görmenin tercih edilmesi gerektiği savunulmaktadır 

(Weissbrodt, 2008: 5’ten aktaran Sabates-Wheeler ve Feldman, 2011: 50). 

Dördüncüsü, vatandaş haklarının somut varlığı karşısında insan haklarının bir 

ideal olarak tasavvur edilmesi, göçmen haklarının pratikteki yerinin de vatandaşlıkla 

bağlı olmasına sebep olmaktadır. İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi’nin 

kabulünden bu yana çokça gelişme yaşanmıştır. Bir dünya savaşı çıkmamış fakat 

dünyanın farklı yerlerinde arkasında binlerce ölü bırakan küçük savaşlar yaşanmıştır 

(Kuçuradi, 2018: 231-232) ve yaşanmaya devam etmektedir. Bu süreçteki en önemli 

entelektüel başarı olarak görülen insan haklarının korunması gerektiği fikrinin dünya 

çapında farkındalığının ve kabulünün, gerçekte sözel bir kabul olduğu görülmektedir 

(Kuçuradi, 2018: 232). İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi’nden sonra en önemli 

uluslararası düzenleme olan 1951 Cenevre Sözleşmesi’nin uluslararası toplumdaki 

yeri de benzer niteliktedir. Arendt’in analizini yaptığı iki savaş arası dönemdeki 

vatansızların çıkmazı ile bugünün göçmenleri arasında az ya da çok bağlantı 

kurulmakla birlikte iki durum arasında farklılıklar vardır. Sığınma arayanların ve 

düzensiz göçmenlerin çoğu vatansız değildir; sığınma arayanlar, 1951 Cenevre 

Sözleşmesi’nden dolayı haksız da değildir. Sözleşme dini, ırkı, vs. sebebiyle zulme 

uğrayacağından korkanlara ülkeleri dışında yasal bir statü sağlamaktadır. Lakin bu 

görünüm yanıltıcıdır çünkü 1951 Cenevre Sözleşmesi çağdaş sığınmacıların tamamını 

kapsamamaktadır. Sözleşme, ne yabancı ülkelerden veya iç savaştan kaçan bireyler ne 



92 

de genel güvensizlik veya anarşiden kaynaklanan şiddet mağdurları için geçerlidir. 

Ayrıca ülkeler kendilerini uluslararası zorunluluklardan inatla çıkarma eğilimdedirler 

(Lacroix ve Pranchère, 2018: 225-226). İnsan hakları söylemleri ve hukuk ilkesi 

üzerine kurulu modern ulus-devletler, milyonlarca mülteci veya geçici koruma 

altındakileri veya diğerlerini, Arendt’in deyimiyle “haklara sahibi olma hakkı”ndan 

mahrum bırakmaktadır. Bu nedenle Arendt insan haklarına güvensizliğini, uluslararası 

hukukun hala egemen devletler arasındaki anlaşmalarla yapılıyor olması ile 

gerekçelendirmiştir (Arendt, 2018b: 307). 

Vatandaşlığın işlevlerinden biri, insanların evrensel insan haklarına standart 

olarak erişmelerini sağlayan araçları temin etmektir. İnsan hakları bildirgelerinde yer 

alan hakların çoğu vatandaşlık kurumunda da yer almaktadır. Göçmenlerin hakları ise 

genellikle vatandaşlık yoluyla tam bir içerme ölçütü referans alınarak 

düzenlenmektedir. Vatandaş olmayanların haklarının reddedilmesi durumlarında 

insan hakları çağrılmaktadır. Dolayısıyla insan hakları, vatansızlar ve göçmenler için 

de normatif bir ölçü haline gelmektedir (Morris, 2015: 4). Nash, (2014: 28-29) 

evrensel normların en önemlilerinden biri olan insan haklarını hayata geçirmenin 

zorluklarından bahsederken, hareket özgürlüğü, demokratik karar alma süreçlerine 

katılım, eğitim, sağlık, barınma gibi hakların kurumsallaşmasının,  adaletsizliğe karşı 

koymaktan daha fazlasını gerektirdiğini savunur. Vatandaşlık ulusa ya da ikamete 

bağlı oldukça ve belirli yasal haklar sadece üyelere tanındıkça, siyasal topluluk ile üye 

olmayanlar arasındaki sınır sürekli yeniden çizilecektir (Besson, 2012: 352). Aslında 

insan haklarının etkisi, Besson’a (2012: 353) göre, bu sınırları dışlama üzerine değil 

fakat daha çok bu sınırları sürekli sorgulama ve sürece daha çok paydaş ve karar 

vericiyi dâhil etmeye itme yönündedir. Bu ise insan hakları ve vatandaş hakları 

arasındaki verimli fakat çözülemez gerilimin bir sonucudur.  

3.2. Göçmen Haklarının Farklılaştırılması 

Haklara sahip olma hakkı, bütün yorumlarında ulaşılması hedeflenen ideal bir 

hak şeklinde ele alınmaktadır. Diğer yandan dünyadaki sosyal, siyasal, ekonomik veya 

güvenlik olguları göçmenlerin bu haktan aslında çeşitli derecelerde uzak olduğunu 

göstermektedir. Bu uzaklığın derecesinin göstergelerinden biri olarak göçmenlerin 

uluslararası veya ulusal seviyede tanınan mülteci, sığınmacı, geçici koruma gibi 

statüleri gösterilebilir. Devletler göçü yönetirken, artan göç akınının getirdiği 



  

93 

karmaşıklık ve baskının (Kofman, 2002: 1035), göçmen politikalarının gittikçe 

karmaşıklaşmasının ve siyasi pazarlıklara konu olmasının (De Haas, Natter ve 

Vezzoli, 2016: 3) ve farklı ulusal refah rejimleri ve göç geçmişlerinin (Morris, 2001: 

389) etkisiyle göçmenleri kategorilendirerek hukuki statüler oluşturma ve ona göre 

haklar verme yoluna gitmektedir.  Çünkü göçmenlerin statüleri, haklarını belirlemede 

anahtar rol oynamaktadır.  Göçmenlerin statülerinin ve bununla bağlantılı olarak 

haklarının farklılaştığı konusunu ilk ele alanlardan Hammar (1990) yabancılar, 

denizenler ve vatandaşlar ayrımını yapmıştır.  Devletler, istenmeyen göçmenleri 

dışarda tutmak ve istenenleri ülkeye çekmek için farklı statüleri ve bunlara bağlı olarak 

sağlık, eğitim, çalışma gibi alanlarda farklılaştırılmış hakları kullanmaktadır (Snel ve 

diğerleri, 2014: 518). Bunun sonucunda her koşulda herkes için tam olarak geçerli 

olmayan bir haklar dizisi, haklara sahip olma hakkına erişimi de zorlaştırmaktadır.  

3.2.1. Göçmenlerin Statüler Aracılığıyla Kategorilendirilmesi 

Arendt modern siyasi düzenin, “vatandaş” kavramından dışlanan insan grupları 

üretme potansiyeline dikkat çeker. Vatansız dışında farklı grupların doğduğunu 

belirtirken şu tespitte bulunmaktadır: “… Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra meydana 

gelen her siyasi olayın, yasaları dışında yaşayan insanlara kaçınılmaz olarak yeni bir 

kategori eklerken, başlangıçtaki kümeleniş ne denli değişmiş olursa olsun bu 

kategorilerden hiçbirinin yeniden normale döndürülmesi mümkün değilmiş gibi 

görünmektedir” (Arendt, 2018b: 271-272). Arendt, 1943 tarihli Biz Mülteciler 

makalesinde, mültecinin sınırlarını aşan durumları anlatmak için, “belli ki kimse 

çağdaş tarihin yeni bir insan türü yaratmış olduğunu bilmek istemiyor – düşmanları 

tarafından toplama kamplarına ve arkadaşları tarafından gözaltı kamplarına konulan 

türde” (Arendt 2007: 265) diye yazar. Arendt’in (2018b: 271) “… devletsizlik, çağdaş 

tarihin en yeni kitlesel görüngüsü ve devletsiz kişilerin oluşturduğu durmadan 

büyüyen yeni bir halkın varlığıyla çağdaş siyasi yaşamdaki en semptomatik grubu 

oluşturmaktaydı” cümlesi ise bugün, vatansızlarla beraber ülke içinde yerinde 

edilmişler ve geçici koruma altındakiler gibi diğer statüleri de içine alarak her bir 

göçmen kategorisi adına söylense yine doğru olacaktır.  

Ortaya çıkan her kategorik grup, belirli isimlerle sınıflandırılarak 

tanımlanmakta ve tanınmaya başlamaktadır. İnsanlar, vatandaşı oldukları ülkenin 

sınırını geçtikleri ya da devletler tarafından öyle tanımlandıkları anda “yabancı” 



94 

statüsüne girmektedir. Yabancı genel çatısı altındaki bireyler, göç eylemine 

geçtiklerinde “göçmen” olarak özneleşmektedir.20 Göçmenler kendi içinde en basit 

şekliyle “zorunlu-gönüllü”, “kalıcı-geçici”, “düzenli-düzensiz” gibi ikilikler üzerinden 

kategorilendirilmektedir. Ancak bu genel tanım veya kategorilerin dışında, ulusal ve 

uluslararası düzenlemeler, vatandaşı olduğu devletten ayrılan bir insanı, genellikle 

ayrılış sebebine göre sınıflandırılarak farklı hukuki statülerde tanıma yoluna 

gitmektedir. Bu noktada göçmen statüsü (immigration status), ev sahibi ülkenin 

kanunlarına göre bir göçmene verilen statü olarak tanımlanmaktadır (Perruchoud ve 

Redpath-Cross, 2013).  

Esasen sınıflandırma, kavram olarak kendi içinde bir bölünmeyi, ayırt etmeyi, 

hiyerarşiyi, karşılaştırmayı ve eşitsizliği barındırmaktadır. Göçmenlerin statüleri bir 

tür sınıflandırmadır. Dünya tarihi boyunca çeşitli sebeplerle ve ölçeklerde göçler 

gerçekleşmiştir. Ulus-devlet sisteminin hâkim olduğu modern zamanlara gelindiğinde 

göç edenlerin kategori, tanım ve haklarının uluslararası kurallarla düzenlenmesi 

konusunda genel kabul oluşmuştur.  Fakat bu kabulün, ulus-devletin göç alanındaki 

neredeyse mutlak egemenliğini değiştirmediğini hatırda tutmak gerekir. Devletler için 

bu tür sınıflandırmalar göçü yönetmede kullanılan işlevsel bir araç niteliğindedir. 

Dwyer (2005: 630) devlet için belirli bir sosyo-yasal kategori tahsisinin, başlı başına 

göçmenin refah haklarını tanımlayan bir yönetişim aracı olduğunu savunur. Benzer 

şekilde, Perocco ve Della Puppa (2023: 14-15) devletlerin istenmeyen göçmenleri 

dışarda tutmak ve göçü kontrol etmek için ırksallaştırılmış refah sistemlerini bir araç 

olarak kullanabildiğine dikkat çeker. Bu nedenle göçmen statüleri her ne kadar genel 

olarak uluslararası hukuk ile çerçeveleniyor olsa da, bu tür sınıflandırmaların ülkeden 

ülkeye değişiklik göstermesine, özünde, devletlerin egemenlik haklarının bir 

yansıması olarak bakılabilir.  

Hatta Benhabib’e göre göçmen grupları veya statüleri, ulus-devletin kendi 

eylemleri tarafından yaratılır. Benhabib, ulus-devletin bu konumunu şöyle 

betimlemektedir (Benhabib, 2018):  

 

20 TBMM’nin (2018: 240) Göç ve Uyum Raporu, özellikle sosyolojik açıdan göçe muhatap olanlar için 

göçmen teriminin kullanılmasının, dışlayıcı bir anlama evrilen “yabancı” terimine kıyasla daha 

kapsayıcı bir algı oluşturduğunu savunarak, bu algıyı güçlendirmek için Yabancılar ve Uluslararası 

Koruma Kanunu’nun isminin Göçmen Kanunu olarak değiştirilmesini önermektedir. 

 



  

95 

Sığınmacılar, azınlıklar, uyruksuz ve yersiz yurtsuz insanlar, ulus devletin 

eylemleri doğrultusunda yaratılmış özel insan kategorileridir. Bölgesel olarak 

sınırlandırılmış bir ulus devlet sisteminde, yani “devlet merkezli” bir 

uluslararası düzende kişinin yasal statüsü, ikamet ettiği toprağı yöneten ve 

hakkı olan belgeleri düzenleyen en yüksek otorite tarafından himaye altında 

tutulmasına bağlıdır. Kişi zulüm gördüğünde, sınır dışı edildiğinde ve vatanı 

olan topraklardan sürüldüğünde mülteci konumuna gelir. İktidardaki politik 

çoğunluk, belli grupların sözde “homojen” halka dahil olmadıklarını ilan ettiği 

takdirde kişi azınlık haline gelir. Kişinin şimdiye dek koruması altında 

bulunduğu devlet korumayı kaldırdığı ve ayrıca sunduğu evrakları hükümsüz 

kıldığı takdirde kişi uyruksuz bir yaşam sürecektir. Mülteci, azınlık ya da 

uyruksuz olarak nitelenmiş bir kişi, kendisini üyeliğe kabul edecek bir devlet 

bulamadığı ve durumu, hiçbiri kendisine ikamet edeceği bir yer sunmaya 

gönüllü olmayan ülkeler arasında sıkışıp kalmış biçimde, belirsizliğini 

koruduğu sürece, yersiz-yurtsuz olacaktır. (s. 65) 

Uuslararası düzenin dayanağını ulus-devlet sisteminden alması, göçmenliğin 

ve göçmen kategorilerinin ulus-devlet sınırlarının aşılması ve ülkeye giriş sebepleri 

gibi kriterlere bağlanmasını sağlamıştır. Dünya savaşlarının ardından Birleşmiş 

Milletler’in ve uluslararası hukukun düzenlemeleri ile tanımlanan genel kategoriler, 

zamanın veya bölgelerin ihtiyaçlarına göre gelişmiştir. En genel yabancı kategorisi 

olan göçmeni Birleşmiş Milletler’e bağlı Uluslararası Göç Örgütü göçmeni, çeşitli 

sebeplerle ve geçici veya kalıcı olarak, yaşadığı yerden ayrılarak uluslararası bir 

sınırdan geçmiş veya ülke içinde yer değiştirmiş olan kişi olarak hukuki değil 

kapsayıcı bir kavram şeklinde tanımlamaktadır. (Sironi ve diğerleri, 2019). Avrupa 

Birliği Parlamentosu ve Konseyi’nin (2007/862) 862/2007 sayılı Tüzüğü (m. 2/1), 

Uluslararası Göç Örgütü’nün tanımına bir zaman boyutu ekleyerek göçmeni, daha 

önce yerleşik olduğu başka bir üye devletten ya da üçüncü bir ülkeden, bir üye devletin 

topraklarına, en az 12 aylık bir süre için ya da tahminen 12 aylık bir süre için yerleşen 

kişi olarak tanımlamaktadır.  

Göçmen kategorisinin ardından uluslararası seviyede en temel hukuki statü 

mültecidir. Mülteci olgusu bir kitle halinde ilk defa, Rus, Avusturya-Macaristan ve 

Osmanlı imparatorluklarının çöktüğü ve barış anlaşmaları ile yeni bir düzenin 

yaratıldığı Birinci Dünya Savaşı’nın sonunda görülmüştür. Uluslararası barış 

anlaşmalarıyla ulus-devlet modeline dayanarak oluşturulan yeni ülkelerin nüfusunun 

yüzde otuzunu azınlıklar oluşturmuştur. Birkaç yıl sonra Almanya’da ırk yasaları ve 

İspanya’daki iç savaş ile birlikte mülteciler, yeni ve önemli bir grup olarak bütün 

Avrupa’ya dağılmışlardır (Agamben, 2000: 16-17). 1948 tarihli İnsan Hakları 



96 

Evrensel Beyannamesi’nin sığınma hakkını ilan etmesi, 1950'de BMMYK’nin 

kurulması, 1951 tarihli Mültecilerin Hukuki Statüsüne Dair Cenevre Sözleşmesi ve 

1967 tarihli Mültecilerin Hukuki Statüsüne Dair Protokolü’nün oluşturulması 

mültecilerin statü ve hak sorunlarını gidermek için geliştirilen uluslararası çözüm 

araçları olmuştur. 1951 Cenevre Sözleşmesi mültecilere bir statü verme gayesi 

gütmekte ve verilecek olan bu statü sayesinde sığınmacılara bir takım haklar 

tanınmaktadır (TBMM, 2018: 108-109). 

Mülteci, 1951 Cenevre Sözleşmesi’ne göre “1 Ocak 1951 tarihinden önce 

meydana gelen olaylar sonucunda ve ırkı, dini, tabiiyeti, belli bir toplumsal gruba 

mensubiyeti veya siyasi düşünceleri yüzünden zulme uğrayacağından haklı sebeplerle 

korktuğu için vatandaşı olduğu ülkenin dışında bulunan ve bu ülkenin 

korumasından  yararlanamayan ya  da  söz  konusu  korku  nedeniyle, yararlanmak 

istemeyen yahut tabiiyeti yoksa ve bu tür olaylar sonucu önceden  yaşadığı ikamet 

ülkesinin dışında bulunan, oraya dönemeyen veya söz konusu korku nedeniyle 

dönmek istemeyen her şahsı” (1.m./A-2)  ifade etmektedir.  Sözleşme 1951 tarihini 

başlangıç noktası alırken, İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra ülkesini terk eden 

Avrupalıların ülkelerine dönmeleri amaçlanmaktadır (Bozbeyoğlu, 2015: 64). Öbür 

yandan, 1950'li yılların sonlarında ve 1960’lar boyunca özellikle Afrika’da sömürge 

döneminin sona ermesi ile yeni ve geniş çaplı mülteci hareketleri olmuştur. 1967 

Protokolü ile tarih sınırlaması, “Sözleşme’deki tanımın kapsamına giren bütün 

mültecilerin, Ocak 1951 tarih sınırlamasına bakılmaksızın eşit hukuki statüden 

yararlanmaları” şeklinde düzenlenerek kaldırılmıştır (Bozbeyoğlu, 2015: 67). Avrupa 

Konseyi, Afrika Birliği Örgütü ve Cartagena Mülteciler Bildirisi ile Latin Amerika 

ülkeleri bu genel tanımdan beslenerek kendi mülteci tanımlarını yapmışlardır. 

Mültecilerin uluslararası koruma işlevini üstlenen BMMYK, mülteci statüsü ile ilgili 

tek yetkilidir. Statü belirleme ilkeleri devletleri bağlıyor olsa da mülteci tanımı 

devletlerin takdir yetkisine bağlıdır (Özkan, 2017: 293). 

İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi, “herkesin, sürekli baskı altında 

tutulduğunda, başka ülkelere sığınma ve kabul edilme hakkı vardır” (m. 14) diyerek 

sığınma hakkını tanır. Yabancılar, 1951 Cenevre Sözleşmesi’nde (m.1/A-2) belirtilmiş 

nedenlerden dolayı, başka bir ülkeye korunmak için başvurdukları ve yaptıkları 

başvurunun sonucunu bekledikleri aşamada sığınmacı statüsüne girmektedir. AB 



  

97 

hukuku kapsamında, haklı nedenlerle zulüm görme korkusu duydukları veya kötü 

muamele ya da diğer bir şekilde ciddi zarar görme riski taşıdıkları için kendi ülkelerine 

geri dönemeyen ya da geri gönderilemeyen ve bu sebeplerle uluslararası koruma 

başvurusunda bulunanlar sığınmacı olarak tanımlanmaktadır (Avrupa Birliği Temel 

Haklar Ajansı, 2014: 43). Birleşmiş Milletler Genel Kurulu’nun 1967’de kabul ettiği 

Devlete Sığınmaya İlişkin Beyanname, devletin sığınmaya ilişkin uygulamalarında 

dayanmalarını tavsiye ettiği ilkeleri belirlemektedir. Dublin III Yönetmeliği ise AB 

içerisinde üye devletlerin izleyeceği sığınma prosedürlerini belirleme amacı 

taşımaktadır. 

1951 Cenevre Sözleşmesi’nde yer alan statü tanınmasına yönelik şartlar, 

Sözleşme’nin düzenlendiği dönemin tarihi bağlamına dayalı olduğu için zaman 

içerisinde bu şartları taşımayan ama uluslararası koruma ihtiyacı duyan bireylerin 

durumu belirsiz hale gelmiştir. Bu belirsizliği gidermek üzere, BMMYK tamamlayıcı 

bir koruma yöntemi olarak ikincil koruma statüsü (tamamlayıcı koruma statüsü) 

şeklinde uluslararası bir koruma yöntemi geliştirmiştir (Öztürk, 2017: 205). Mülteci 

olarak nitelendirilemeyen ancak menşe ülkesine geri gönderilmesi halinde, ciddi 

ölçüde zarar görebileceğine inanmak için önemli gerekçelerin olduğu üçüncü ülke 

vatandaşı veya vatansız kişi ikincil koruma (tamamlayıcı koruma) statüsünde 

olmaktadır (Avrupa Parlamentosu ve Konseyi Yönergesi, 2011/95).   

Uluslararası koruma usulleri bireysel korumaya dayandığından, sığınma 

amacıyla kitlesel (en masse refuge) olarak uluslararası koruma arayışına giren 

bireylerin nasıl korunacağına yönelik uluslararası hukukta açık ve doğrudan bir 

düzenleme bulunmamaktadır. Özellikle yakın tarihte karşı karşıya kalınan kitlesel 

göçlerle ilgili farklı ve acil düzenleme yapılması ve temel hakların sağlanması 

ihtiyacıyla, herhangi bir uluslararası sözleşmede tanımlanmayan ve bir uygulama 

olarak gelişen geçici koruma terimi kullanılmaya başlanmıştır (Öztürk, 2017: 206). 

Geçici korumanın ortaya çıkmasında, uluslararası hukukta bağlayıcı bir kural olarak 

kabul edilen geri gönderilmeme ilkesinin ve devletlerin kitlesel göç akınları ile 

karşılaştığında 1951 Cenevre Sözleşmesi kapsamındaki mülteci rejimini 

benimsemekten kaçınmalarının etkisi bulunmaktadır. Geri gönderilmeme ilkesi, 

mültecilerin sınır dışı edilmelerini, hayatlarının ya da özgürlüklerinin tehlikeye 

girebileceği yerlere gönderilmelerini yasaklamaktadır. Mülteci rejiminin getirdiği 



98 

külfet ve ülke çıkarları ise devletlerin gerçekçi politikalara sığınarak kolaylıkla mülteci 

statüsü vermekten geri durmalarına yol açmaktadır (Apan, 2022: 7). BMMYK, savaş 

ve şiddet durumlarından dolayı yaşadıkları bölgelerden kaçan insanların geri 

gönderilmesini önlemek amacıyla geçici koruma uygulamalarını desteklerken (Apan, 

2022: 26), ülkeler tarafından bu statü insanları savaş, şiddet, iklim değişikliği gibi 

çeşitli koşullardan korumak üzere sağlanabilmektedir. Avusturya, geçici koruma 

statüsünü iklim değişikliğinin sebep olduğu doğal afetlerden dolayı yerinden olmuş 

kişilere ve göçmenlere verirken; Kanada iklim değişikliği kaynaklı sebeplere ek olarak 

silahlı çatışma ve diğer olağan üstü durumlar ile karşı karşıya kalan belli gruplara 

vermektedir. Amerika Birleşik Devletleri ise halen Amerika topraklarında yaşayan ve 

menşe ülkesinde döndüğünde, süregelen silahlı çatışmalar, çevresel afetler gibi 

olağandışı sebeplerden dolayı kişisel güvenliği ciddi tehdit altına girecek olan belli 

ülkelerden gelenlere geçici koruma statüsü vermektedir (Göç İdaresi Başkanlığı, 

2023a). Avrupa Birliği, 1990’lı yıllarda önce Yugoslavya ardından Kosova’daki kriz 

ve şiddet olaylarından kaçan insanlara koruma sağlamak amacıyla bu mekanizmayı 

kullanmış ve ardından 2001 yılında mevzuat oluşturma çabasına girmiştir. Avrupa 

Birliği sığınma mevzuatında geçici korumanın hukuki temelini oluşturan 20 Temmuz 

2001 tarihli Avrupa Birliği Konseyi’nin Geçici Koruma Yönergesi’nin (2001/55) ilk 

maddesi, üçüncü ülkelerden menşe ülkesine dönemeyen yerinden edilmiş kişilerin 

kitlesel akını durumunda geçici koruma sağlanmasına yönelik asgari standartların 

oluşturulmasını amaçlamaktadır. Hazırlanmasına rağmen hiç işletilmeyen Yönerge, 

ilk kez Ukrayna – Rusya savaşı sebebiyle Ukrayna’dan kaçan Ukrayna uyruklular için 

2022 yılında uygulamaya konmuştur. Fakat sadece Ukrayna uyruklular için 

uygulanacak olması çifte standart olarak eleştirilmektedir (Uluslararası Af Örgütü, 

2022).  

Dünya savaşlarının sonunda ortaya çıkan siyasi haritanın sonuçlarından biri 

olan nüfus hareketleri mültecilerle birlikte bir başka kategori olan vatansızları 

(haymatlos veya apatride veya devletsiz) gündeme taşımıştır.  Sadece vatansızları 

konu edinen 1954 Vatansız Kişilerin Statüsüne İlişkin Sözleşme, uluslararası hukukta 

vatansız kişilerin hakların düzenleyen ilk temel belge olarak ortaya çıkmıştır (Asar, 

2022: 251). Sözleşmeye göre vatansızlar kendi yasalarının işleyişi içerisinde, hiçbir 

devlet tarafından vatandaş olarak sayılmayan kişilerdir. Sözleşme, vatansız kişilere 

uygulanacak muamelenin standartlarını belirler. Bir devletin vatandaşlığını kazanma 



  

99 

konusunda uluslararası hukukta bir hüküm olmadığı gibi AB hukuku ve Avrupa İnsan 

Hakları Sözleşmesi kapsamında da bulunmamaktadır. Avrupa Birliği’nde vatandaşlık 

verme yetkisi ulusal boyutta ilgili ülkeye aittir (Avrupa Birliği Temel Haklar Ajansı, 

2014: 55). Bununla beraber, vatansızlığı önleme ve azaltma amacıyla ulusal ve 

uluslararası seviyede girişimler bulunmaktadır. Birleşmiş Milletlerin Vatansızlığın 

Azaltılmasına Dair 1961 Sözleşmesi bunlardan biridir. Ancak doğrudan vatansızların 

durumlarına yönelik az sayıda da olsa yapılan düzenlemeler, bir yanda güvence 

sağlarken diğer yanda güncel metinlerde vatansızlara yer verilmemesine neden 

olmaktadır. Ayrıca vatansızların hak temelli sorunları, her devlette eşit muamele 

görmemeleri, aynı haklara sahip olmamaları ve devletlerin veri paylaşma konusundaki 

isteksizlikleri sebebiyle devam etmektedir (Asar, 2022: 252). Hayden (2008: 250) 

Arendt’in vatansızlık analizinin en önemli özelliğinin, vatansızlığı devletlerin önlemek 

için büyük gayretler göstermesine rağmen ortaya çıkan istisnai ya da kazara bir olgu 

olarak değil; egemenliğin esası olarak dışlama gücünü temel alan uluslararası düzenin 

ürettiği, normalleştirilmiş sistematik bir durum olarak ifade etmesi olduğunu ileri 

sürmektedir. 

Yukarında sayılan statüler, ülkelerin göç kurallarına (pasaport, vize kuralları 

gibi) riayet edilerek yapılan düzenli göçler sonucunda oluşurken; uluslararası göçün 

bu kurallar ihlal edilerek gerçekleştirilen yönünde düzensiz göçmen kavramı ortaya 

çıkmaktadır (Türkiye Büyük Millet Meclisi [TBMM], 2018). Kısıtlayıcı sığınma ve 

göç politikaları sebebiyle dünyada milyonlarca göçmen, görünmez ve belirsiz bir 

hayatı yaşamak zorunda olan düzensiz göçmenliğe düşmektedir (Gündoğdu, 2015: 

187). AB hukukunda düzensiz göçmenlik durumu, yasal bir izin ya da gerekçe 

olmadan bir ülkeye giriş yapma, mecburi adresten kaçma ya da kişisel durumun 

değişmesi sebebiyle önceden kanuna uygun olan ikamet izninin yenilenmesi için artık 

uygun olmama hallerinde oluşabilir. Düzensiz göçmenin kanuni bir statüye sahip 

olmaması temel haklardan faydalanma olasılığını da etkilemektedir (Avrupa Birliği 

Temel Haklar Ajansı, 2014: 48).  

Göç akınları göçmenlerin menşe ülke, ülkeye giriş koşulları, eğitim durumu, 

ekonomik gücü gibi açılardan çeşitlenerek arttığı için devletler de bu karmaşık ve 

gerilimli duruma göçmenleri kategorize ederek yanıt vermektedirler. Yukarıda sayılan 

kategoriler, uluslararası seviyede kabul görmüş ve anlam bakımından devletlerin 



100 

ulusal yasal düzenlemelerine neredeyse aynı şekilde yerleşmiştir. Bununla birlikte 

ulusal seviyede farklı yorumlar, ülkeye özgü kategoriler ve alt kategoriler 

geliştirilmektedir. Türkiye’de “göçmen” kavramının hukuki olarak Türk soyluları 

ifade etmesi veya uluslararası kamuoyunda mülteci olarak değerlendirilen fakat 

Türkiye’de geçici koruma statüsünde bırakılan Suriyelerin durumu, genel kategorilerin 

farklı yorumlarına örnektir. Uluslararası hukuk, egemen ulus-devletlere kendi göç yasa 

ve kuralları ile ülkeye gireceklere ilişkin yetenek ve beceri gibi kıstaslar koyma, onları 

sınıflandırma veya verilecek özgürlükleri, imtiyazları, hak ve yükümlülükleri 

belirleme hakkı vermektedir. Öte yandan bu statüler arasındaki sınırlar geçişlidir. Ev 

sahibi ülkelerin düzenleme ve değişiklikleri ile bir statüden diğerine geçiş mümkün 

olabildiği gibi, göçmenin kendi özel koşulları sebebiyle bir statüden diğerine geçmesi 

ihtimali bulunmaktadır.  

Bu kategorizasyon, göçmenlerin formal ya da informal tanımlarını ve sahip 

oldukları hakları şekillendirmektedir. Yaratılan statüler, ulusal ve uluslararası 

seviyede insanlık içinde ayrımlar ve tabakalar yaratmaya devam etmekte ve zaten 

oldukça güvensiz bir şekilde bazı haklara sahip olan göçmenleri daha da dar haklar 

setine mahkûm etmektedir (Gündoğdu, 2015: 5).  

3.2.2. Farklılaştırılmış Statülerin ve Hakların Altında Yatan Gerilim ve 

Karşıtlıklar 

Mülteci, sığınmacı, ikincil koruma gibi statüler uluslararası düzenlemelerle 

tanımlanmış ve genel olarak kabul görmüş statüler olmakla birlikte devletler, 

uluslararası sözleşmelere katılmayabilmekte, sözleşmeleri çeşitli çekinceler koyarak 

kabul edebilmekte, vatandaş-göçmen ikiliğini bu statüler dışındaki statülerle de 

tanımlayabilmekte, bu statüleri alt kategorilere ayırabilmekte ve bu statülere göre de 

haklarını tayin edebilmektedir. Bu tayinde devletlerin kendi ulusal özellikleri, tarihleri, 

siyasi, ekonomik, hukuki ve kültürel yapıları etkili olmaktadır. Bu yapıları da 

kapsayacak şekilde, genel olarak devletlerin göç yönetimlerini yönlendiren hususlar 

dört başlıkta ele alınabilir.  

3.2.2.1. Egemenlik ve haklar gerilimi 

İkinci Dünya Savaşı öncesinde Avrupa’daki azınlıkların ve vatansızların 

haklarını korumadaki başarısızlık, kısmen bir ulusun egemenlik hakkı ile bireyin temel 

insan haklarına sahip olma hakkı arasındaki gerilimle açıklanabilir (Parekh, 2004: 43). 



  

101 

Bugün bile modern dünyada Batılı ulus-devletleri, evrensel liberalizm ile tikelci 

ulusallığın arasındaki gerilimle işaretlenmiştir: İlki, bütün üyeleri için eşit hak ve 

özgürlükleri öne sürerken, ikincisi üye olmayanları bu ayrıcalıklardan dışlamaktadır 

(Joppke, 2005: 44). Devlet egemenliği ve kendi kaderini tayin hakkı uluslararası 

düzenin bir sütunu iken uluslararası insan hakları hukuku ikinci sütunudur. 

Uluslararası hukuk düzeni, bir tarafta devlet egemenliği ve kendi kaderini tayin hakkı 

yoluyla siyasal eşitliğin temel koşullarını garanti altına alırken, diğer taraftan insan 

hakları ve haklara sahip olma hakkı yoluyla bu koşulları kullanma olanağını güvence 

altına alarak, demokrasi ve insan hakları arasındaki bağımlılığı kormaktadır (Besson, 

2012: 352).  

Klasik egemenlik doktrini, egemenliğin hiçbir otoriteye bağımlı olmaması ve 

sınırlandırılamamasını savunmaktadır. Bodin için mutlak olan egemenlik, Hobbes için 

de eğer kamu huzurunu güvence altına alacaksa mutlak olmalıdır. Çünkü doğa 

durumunda herkesin özgürce kişisel çıkarlarının peşinde koşmasından kaynaklanacak 

felaketlerden sakınmak için yönetsel zor kullanmak kaçınılmazdır. Hobbes, böylesine 

mutlak egemen bir iktidarın bu gücünü hakkaniyetsiz olarak kötüye kullanabileceği 

ihtimalini göz ardı etmez ama buna rağmen egemenin iktidarının mutlak olması 

gerektiğini savunur (Arnhart, 2013: 171-172). Hobbesçu düşüncenin özelliği, siyasi 

rejim ne olursa olsun, egemenin iktidarının mutlak olması gerektiğidir: 

 … egemen iktidar, ister monarşide olduğu gibi bir kişinin elinde, ister meclis 

aracılığı ile halkın elinde, isterse aristokratik unsurlarda olsun, insanın hayal 

edebileceği en büyük ve sınırsız güçtür. Böyle sınırsız bir gücün kötüye kullanılması 

kötü sonuçlar doğursa bile, egemen iktidarının/gücün yokluğu durumunda herkesin 

kendi komşusu ile sürekli savaş durumunda olması daha kötüdür. (Hobbes, 1965: 160) 

Siyasal egemenliğin taşıyıcısı olan devletlerin iç ve dış egemenliği, 

Westphalia’dan beri uluslararası düzende korunmaktadır. Bu koruma, Birleşmiş 

Milletler Antlaşması’nın 2/4’üncü maddesinde üye devletlerin bir başka devletin 

“toprak bütünlüğüne” ve “siyasal bağımsızlığına” karşı bir eylemde bulunamayacağı 

şeklinde açıkça belirtilmiştir. Devletlerin toplum üzerindeki bu mutlak egemenlik 

güçlerini korumaları, devlet ve vatandaşlık ikili karşıtlığı üzerine kurulu ideolojik bir 

varoluş biçimi tanımalarını zorunlu kıldığından, egemenlik kuramı bu ihtiyaca uygun 

şekilde, vatandaşların temel hak çerçevesinin ulus-devletler ile onların sınırları 

olduğunu ileri sürmektedir (Mısır, 2015: 64). Devletlerin iç ve dış egemenlik gücü aynı 

zamanda vatandaş ve yabancı ayrımını meşrulaştırmaktır. Bir ülkeye giriş, vatandaş 



102 

olma, yabancı olarak yaşama veya ülkeden ayrılış kurallarının ve hangi kategorideki 

yabancının hangi haklara, hangi koşullarla sahip olacağının belirlenmesinde devletler 

egemenlik kuralı gereği mutlak otoritedir. Toprak-ulus-devlet üçlüsü ile oluşan 

egemen ulus-devlet, bu üçlünün dışında kalanları statü ve hakları açısından 

ayırmaktadır. Ulus-devletin kendi sınırları içindeki yabancıları farklı farklı kategorize 

edip onlara farklı haklar tanıması, egemenlik gücünü kullanmasının bir sonucudur. 

Statülerin ve dolayısıyla hakların farklılaşmasında bir egemenlik kullanımı söz 

konusudur (Corrigan, 2014: 235). Ulus-devlet, egemenliğini devam ettirebilmek adına 

egemenliğe dayanan dışlayıcılığı kullanarak statüleri oluşturmaktadır. Yasa yapma 

egemenin tekelinde olduğu için yasalar yoluyla vatandaşlarını dâhil edip haklarını 

koruyarak veya yabancıları dışarda tutup haklarını sınırlayarak iç egemenliğini 

korumaktadır. Ulus-devlet, sınırları içine aldığı yabancıların hangi haklara sahip 

olacağını tayin etmektedir. MIPEX’in sekiz alanda ele aldığı entegrasyon 

politikalarının ülkeden ülkeye değişiklik göstermesi hakların farklılaştırıldığının 

göstergesidir. Temel hakların sağlanması için asgari yükümlülüklerin karşılanması 

bile egemenlik hakkına bağlı olarak değişmektedir. Mesela Avrupa Birliği’nde üye 

devletler, mülteci gibi uluslar üstü tanımları tanımak zorunda olmakla birlikte, zorunlu 

göçmenlerin sığınma taleplerini inceleme sürecinde ve belirli bir sosyo-yasal 

kategorinin ve bundan türeyecek refah haklarının tahsisinde esas yetkilidir (Dwyer, 

2005: 628). Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi’nde sığınmacıların koruma taleplerinin 

incelendiği sırada statülerini düzenleyen bir hüküm olmadığı için, ülke topraklarında 

kalıp kalmayacakları ulusal kanunlar çerçevesinde değerlendirilmektedir (Avrupa 

Birliği Temel Haklar Ajansı, 2014: 44). Egemen, kamu düzenini tesis etmek ve 

kaynaklarını öncelikle kendi vatandaşlarına tahsis etmek amacıyla, tekelinde olan yasa 

yapma gücü sayesinde bu farklılıkları kurarak mutlak gücünü sürdürmektedir. Öyle ki 

mutlak egemenlik, vatansızların ya da diğer yabancı kategorilerinin devletin 

kaynaklarını israf eden ve ulusun iyi niyetini sömürmek isteyen ve ulus-devletin 

düzenini ve refahını tehdit eden insanlar olduğu gibi bir algıyı da şekillendirmektedir. 

Bu durumda örneğin iltica süreci, insani bir fonksiyon olmaktan ziyade bir polis 

fonksiyonu haline dönüşmektedir (Hayden, 2008: 262)21.   

 

21 Hayden (2008: 263), bu durumun küresel bir ırkçılık (aperheid) demek olduğunu referanslarla iddia 

etmektedir. Anthony Richmond’a atıfla doğum yeri, ırk ve etnisiteye göre sistematik ayrımcılık; 

hakların farklılaştırılması ya da tamamen reddedilmesi; kamplara ve bölgelere sürülme; görece homojen 



  

103 

Bunlarla birlikte küreselleşme ve göç, ulus-devletin egemenliğini bazen 

daraltıcı bazen genişletici yönde etkilemektedir. Bader (1995: 211-212), ulus-devleti 

güçlendiren ve erozyona uğratan süreçlerle eşzamanlı ve çelişkili bir dönemde devlet 

egemenliğinin dört temel paradoksundan bahsetmektedir: 1) Dünyanın hızlı bir şekilde 

ekonomik, ekolojik, politik ve enformasyon olarak küreselleşmesi ile “etnik uyanış”, 

“yeni hizipçilik”, “etnik temizlik” ve devletlerin çöküşü gibi durumlarla 

karşılaşılmaya başlanmıştır. 2) Egemenliğin bölünemezlik efsanesi ve pratiği içsel 

(eyaletlere, bölgelere, topluluklara) ve dışsal (ulus üstü veya uluslararası örgütlere) 

olarak delege edilmektedir. 3) Egemenliğin üniter olma efsanesi ve pratiğinin yasal, 

yargısal, vergisel veya para birimi olarak başka güçlere bırakılması (Avrupa para 

birimi, Avrupa mahkemeleri vb.) söz konusudur. 4) Egemenliğin sınırsız ve mutlak 

olma durumunun, içsel (anayasalarla) ve dışsal (uluslararası anlaşmalarla, 

mahkemelerle, sözleşmelerle) olarak sınırlandırıldığı görülmektedir. Bu gelişmeler, 

paralelinde vatandaşlık paradoksları da gelişmiştir: 1) Devletin içinde vatandaşların 

yasal ve politik eşitliğine götüren evrensel bir içerme nispeten gelişse de bu içerme 

eşitliğin özünde sistematik bir dışlamaya dönüşmesi (vatandaş ve vatandaş 

olmayanların yasal ve siyasal eşitsizliği) ile iç içe geçmeye başlamıştır. 2) Vatandaş 

olmayanlar ve denizenlerin vatandaşların sahip olduğu bazı haklara sahip olmaya 

başlamasıyla vatandaşlığın yasal, politik ve sosyal önemi azalmaya başlamış fakat tam 

da bu azalmadan dolayı dışlamalar artma eğilimine girmiştir. 3) Vatandaşlık çok 

katmanlı olarak gelişse de, kendi kaderini tayin hakkı ve demokratik vatandaşlık hala 

baskın bir şekilde milliyetle ve bir devlete üyelikle ilgili olmaya devam etmektedir. 4) 

Göçlerin ve Avrupa bütünleşmesinin bir sonucu olarak, vatandaşlığın etnisite,  kültür 

ve milliyetle olan bağlantısının koparılması için devletler üzerinde politik baskı 

oluşurken; aynı sebeplerle, daha doğrusu bir tepki olarak, geleneksel etnik, ırksal ve 

kültürel konumlar ile ulusal kimlik ve vatandaşlık daha da güçlenmektedir.  

Elbette göçün az gelişmiş veya gelişmekte olan ülkelerden gelişmiş ülkelere 

doğru olmasının ideolojik sebeplerine ve bunun insan hakları ve küresel adalet 

 

nüfusun devamı adına cebri dışlama gibi örneklerin ırkıçılık olduğunu savunmaktadır. Etienne Balibar’a 

atıfla, ırkçılığın uluslararası sistemin çekirdek siyasi ve idari birimini ulus-devletin oluşturduğu küresel 

bir düzene dönüşmesiyle oluştuğunu iddia etmektedir. Balibar’a göre insanlık ekonomik ve kültürel 

olarak bütünleştikçe biyopolitik olarak ayrılmaktadır. Avrupa Birliği bile bir taraftan “Avrupa 

vatandaşı” gibi yeni bir kategori getirirken, bu kategoriye dâhil olmayı ulusal kimliklere veya bir üye 

devletin milliyetine ait olma koşullarına bağlamaktadır.  



104 

açısından değerlendirmelerine daha az yer verilmektedir. Perocco ve Della Puppa’nın 

(2023: 14-15) belirttiği gibi göçmenlerin iyi refah sistemlerine ve güçlü sosyal haklara 

erişmek için Avrupa ülkelerine gittiği iddiası, geride bıraktıkları ülkelerde sosyal 

haklara erişimin neden az olduğu, refah sistemlerinin neden zayıf olduğu veya bu 

ülkelerdeki işçilerin neden daha az hakka sahip olduğu,  başka bir deyişle yüzyıllardır 

süren sömürgeci ve yeni-sömürgeci egemenlik hakkında bir şey söylememektedir. 

Aynı zamanda, göçmenlerin Batı ülkelerine vardıklarında sosyal haklar açısından 

etkili bir eşitliğe sahip olmadıklarından veya artan refah fırsatlarının gerçeği nadiren 

yansıttığı algısından da bahsedilmemektedir. 

3.2.2.2. Vatandaşlığın içerme ve dışlama mekanizması 

Tarihsel süreç içerisinde vatandaşlık kavramsallaştırmasının, içerme ve 

dışlama mekanizması şeklindeki iki zıt içeriğin (Kartal, 2010: 12) eşzamanlı 

birlikteliğine (Üstel, 2015: 126) dayandığı görülür. Çünkü vatandaşlık, bir yandan 

tanınma ve yeniden dağıtım mücadeleleri sonucu farklı toplumsal kesimleri 

kapsayacak biçimde genişlerken, diğer yandan bazı toplulukları ve onların üyelerini 

sistemli bir biçimde dışlamıştır (Isın ve Turner, 2002: 2). Günümüzde en çok 

göçmenler için işleyen bu içerme ve dışlama mekanizması, geçmişte vatandaşlığın 

kapsamını oluşturmada kullanılmıştır. 

Vatandaşlık kavramının köklerinin Antik Yunan kent devletlerinden yani 

polisten ve daha sonra Roma’dan kaynaklandığı kabul edilmektedir (Wood, 2013: 30; 

Turner, 2012: 122). Polisin özelliği, siyasal olarak vatandaşlığı temel alan, ekonomik 

olarak özel mülkiyete dayanan ve yasal olarak birbirine eşit ve özgür erkeklerden 

oluşan bir üst tabakanın egemen olmasıdır (Redfield, 2009: 191). Antik Yunan’da ve 

Roma’da bu nitelikteki vatandaşlar, yönetme hakkına sahip olarak topluluğa tam 

üyedirler. Fakat diğer yaşayanların, yani kadınların, çocukların, kölelerin ve 

yabancıların topluluğu yönetme hakları yoktur ancak kanunlara tabidirler ve bazı 

haklara sahiptirler (Dagger, 2002: 149).  

Antik Yunan’da vatandaşlık kanunları ile kimlerin vatandaş olacağı 

belirlenirken, Atinalı ebeveynlere sahip bireyler vatandaş kapsamına alınmış (Henry, 

1995: 11) ve vatandaş dışında köle ve yabancıyı ifade eden metic statüleri kurulmuştur. 

Metic statüsünün yaratılması ile metoikos olarak teknik anlamına -“metic statüsüne 

sahip olan”- kavuşmuştur (Watson, 2010: 259-260, 272).  Atina gibi çoğu polis, metic 



  

105 

statüsü oluşturarak onlar hakkında düzenlemelere gitmiştir. Sparta gibi bazı polisler 

daha dışlayıcı ve katı düzenlemeler yapmıştır. Meticler, poliste ikamet edebilmek için 

kayıt yaptırmakta ve yasal olarak tanınmaktadır. Buna karşılık sponsor bir vatandaş 

bulmak, yerel ve bazen ekstra vergileri ödemek, festivallerin ve askeri kampanyaların 

finansmanına katılmak durumundadırlar (Fisher, 2006: 340). Meticler, seçimlerde oy 

kullanamaz ve mülk edinemez (Henry, 1995: 12). Atinalılar meticleri hem kabul edip 

hem de onlara şüpheyle ve kimi zaman “barbar” olarak baksalar da, onların ekonomi, 

toplum ve spor alanındaki katkılarının farkındadırlar. Meticler, büyük miktarda 

finansal katkılarda bulunurlarsa ev ve toprak satınalma hakkına sahip olabilirler. Elde 

edilebilecek bu tür hakların en tepesinde ise vatandaşlık yer alır. Elbette vatandaşlık 

kazanımı nadir bir durumdur ve daha çok savaş gibi zor koşullarda gündeme gelmiştir 

(Fisher, 2006: 340).  

Roma dönemine bakıldığında, Atina’ya nispetle aristokrasi çok daha güçlü 

olduğundan, Atina usulü demokrasi değil, aristokratik senatonun egemenliğinde bir 

cumhuriyet söz konusudur. Atina’da olduğu gibi Roma’da da köylüler ve kentli alt 

tabaka vatandaşlığa dâhildir (Wood, 2013: 126). Soyluları (patricians) ve halkı 

(plebeians)  kapsayacak şekilde katılım ve statüyü içeren vatandaşlık ile yalnızca 

statüyü içeren vatandaşlık olarak iki düzeyli bir vatandaşlık anlayışı ortaya çıkmıştır 

(Üstel, 1999: 53). Milattan önce üçüncü yüzyılda, plebler ve patriciler eşit oy hakkını 

elde etmiştir. Fakat oy hakkının değeri, kişinin zenginliğine bağlıdır. Roma 

vatandaşlığı bir zamanlar sadece ileri gelen ailelere özelken kapsayıcılığı 

genişlemiştir. Teorik olarak herkesin kamu işlerine girme özgürlüğü varken, mesele 

bir libertas özgürlük meselesi değil dignitas meselesi idi. Dignitas, bir tür politik 

karizma olarak statüye ve cinsiyete özgü olmuştur. Kamu, önce diğer sosyal gruplara, 

ardından Romalı olmayan İtalyan olmayan gruplara açılmıştır (Burchell, 2002: 95, 98). 

Milattan sonra 212 yılındaki Caracalla Fermanı (Constitutio Antoniniana) ile 

imparatorluk sınırları içinde yaşayan bütün özgür kadın ve erkeklere vatandaşlık hakkı 

verilmiştir (Lavan, 2022). Bununla beraber Roma’nın vatandaşlığı emperyalist 

politikalarının da bir sonucu olarak daha kapsayıcıdır. Roma’da vatandaşlık, ilkesel 

olarak açık ve evrenseldir ancak bu evrensellik eşit vatandaş hakları anlamına gelmez 

(Üstel, 2015: 124). Roma vatandaşlığı kendi kendini yönetme pratiklerinden ziyade 

koruyucu yasal bir statü haline gelmiştir (Smith, 2002: 106). Vatandaşlığı hukuki bir 



106 

statü olarak gören modern anlayışın temelleri Roma’da atılmış ve vatandaşlık 

statüsüne, bir hukuk öznesi, legalis homo, olma özelliği eklemiştir (Üstel, 2015: 124).  

Fiili egemen bir devletin olmadığı feodal dönemde ise lordlar, yönetimsel ve 

yargısal güce sahiptir. Kamusal ve siyasal alan tümüyle yok olmuş, özgür insanların 

kamusal meclislere katılımı kalmamıştır. Toprak sahibi aristokratların köylülerin 

emeğine el koymalarına dayanan iktisadi güçleri, siyasi ve askeri diğer ayrıcalıklarının 

ayrılmaz bir parçasıdır. Aristoteles’in siyaset teorisi ortaçağ yönetimlerine uygun 

değildir (Wood, 2013: 215) ve insanları vatandaş kimliğiyle bir araya getirmek tanım 

itibariyle feodalizmin sonu olacaktır  (Wood, 2013: 205). Ama vatandaşlık, Ortaçağ 

Batı Hristiyan dünyasının feodal ve dini statüleri tarafından yıpratılsa da tamamen 

kaybolmamıştır (Smith, 2002: 106).  

Rönesans sırasında İtalyan kent devletleri daha bağımsız ve kendi kendini 

yönetme gücüne sahip olduklarında, katılımcı vatandaşlığın Antik cumhuriyetçi ideali 

uyandırılmıştır. Anti monarşik devrimler (İngiliz, Fransız, Amerikan)  başlamış 

(Pocock’tan aktaran Smith, 2002: 107) ve Amerikan ve Fransa örneğinde olduğu gibi 

erken dönem modern cumhuriyetler ortaya çıkmıştır. 1648 Westphalia Anlaşması, 

ulus-devletlerin karşılıklı tanındığı bir uluslararası alan oluştururken, vatandaşlar da 

bu alanda statüye kavuşturularak sadece bir egemene tabi olan ve ondan koruma talep 

edebilen kişiler haline getirilmiştir. Kendi kendini yöneten aktif vatandaşlığın 

ideolojik önemi resmî olarak tanınmamış ve Roma vatandaşlığında olduğu gibi 

koruma odaklı hukuki bir statü geliştirilmiştir (Held’den aktaran Smith, 2002: 108). 

Vatandaşlığın modern kurulumu ile ilgili ilk tespitleri yapan T. H. Marshall, 

modern toplumlarda üyeliğin temeli olan vatandaşlığın sivil, politik ve sosyal 

haklardaki devrimci gelişmelerle oluştuğunu savunur. Modern siyasal sistemlerin 

gelişmesinde tarihsel olarak rol oynamış on yedinci ve on sekizinci yüzyıl devrimleri 

(İngiltere’de 1688 tarihli Şanlı Devrim, Fransa’da 1789 tarihli Fransız Devrimi) sivil 

hakları geliştirirken, “genişletilmiş bir siyasal katılım ve üyelik fikrinin” de 

oluşmasına yol açmıştır (Turner, 2012; 135-137). Kıta Avrupası’nda geçerli Roma 

sistemindeki anayasal hukukun, Almanya örneğinde olduğu gibi, bireyin haklarını 

korumada daha etkili olduğu düşünülürken, İngiltere’de genel hukuk geleneğinin 

bireysel hakları en iyi koruduğu savunulmuştur. Diğer örneklerinin aksine Fransız 

vatandaşlık anlayışı ise sosyal sınıfların, saray toplumunun tekelini kırmaya yönelik 



  

107 

uzun tarihsel bir sınıf mücadelesini yansıtır. Amerika’da ise vatandaşlığın merkezi 

iktidara karşıtlığına, “insan hakları ve bağımsız vatandaşların ayrıcalıkları” eşlik 

etmiştir (Turner, 2012; 130-133). İlk modern cumhuriyet olan Birleşik Devletler’de, 

özgür siyahlar ve kadınlar vatandaş olabilmiş ama politik katılım haklarından mahrum 

bırakılmıştır (Smith, 2002: 108). Siyahlar Amerikan İç Savaşı’ndan sonra,  kadınlar 

ise Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra vatandaşlık ve oy kullanma hakkına kavuşmuştur 

(Smith, 2002: 110). Türkiye’de sivil, siyasal ve sosyal vatandaşlık hakları, halkın 

mücadelesi veya halktan gelen talepler ile değil 1923’ten itibaren Cumhuriyetçi 

elitlerin yukardan aşağıya sunması ile gelişmiştir (Kadıoğlu, 2012: 34).  

Vatandaşlık bir yandan Antik Yunan’dan beri bir “erdem” olma ilkesini 

korurken, burjuva liberal devrimlerinden beri, kapitalizmin yükselmesine paralel 

olarak gelişen ve farklılaşan bir haklar sistemine katılma anlamında “olgusal” niteliğe 

kavuşmuş durumdadır (Üstel, 1999: 51). Marshall’a göre vatandaşlık, devletin, belli 

bir toprak parçası üzerinde yaşayan ve üzerlerinde denetim sahibi olduğu bireylere 

tanıdığı sivil, toplumsal ve özellikle siyasi haklar bütünüdür (Leca, 1998: 11). 

Vatandaşlığı, siyasal topluluğun bütün üyelerine verilen ve onlara ortak hak ve 

yükümlülükler yükleyen yasal bir kişilik statüsü olarak tanımlar. Bu statüde, vatandaş, 

siyasi bir aktör değil kanunen hareket etmekte özgür olan ve yasa tarafından korunması 

beklenen yasal bir kişidir. Marshall için “vatandaşlık temelde herkesin toplumun eşit 

ve özgür bir üyesi olarak muamele görmesini sağlama meselesidir” (Kymlicka ve 

Norman, 2012: 187). Vatandaşlığın yargısal boyutunun, politik topluluğa üyeliğe, belli 

bir toprağa bağlılığa veya kolektif kimliğe dayanmaksızın oluşma potansiyeli 

olduğundan, daha kapsayıcı olduğu görülür. Liberallerin vatandaşlığı herkese açık 

olma potansiyelini görmesi ve insan haklarının evrensel olması iddiası da bunun 

örnekleridir (Cohen, 1999: 249).  

Vatandaşlık, bireylerin belirli bir eşitlik seviyesinde evrensel haklar ve 

yükümlülüklerle bir ulus-devlete aktif ve pasif üyeliği şeklinde tanımlanırsa, 

vatandaşlığın bir üyelik belirlenmesi ile başladığı görülür. Üyelik, kişiliğin 

(personhood) kurulumu yani kimlerin belirli haklarla vatandaş olacağının belirlenmesi 

anlamına gelmektedir (Janoski ve Gran, 2002: 13). Kişilik, Atina’da elitler veya 

İngiltere’deki aristokratlar gibi sınırlı bir elit vatandaş grubuyla başlamıştır (Brubaker, 

1990: 380). Vatandaşlığın üyelik boyutu, belirli bir bağ ve kimlik yoluyla elde edilir 



108 

ve bunlara sahip olmayanların dışlanmasını gerektirir. Vatandaşlığın kendisi sosyal 

anlamda saygın bir kategori olarak algılanır. Bu sebeple vatandaş olmayanların ve çok 

kültürlü tanınma taleplerinin kaynağında bu saygın kategoriyi elde etme mücadelesi 

yer alır (Cohen, 1999: 250). Vatandaşlığa kabul, geleneksel olarak ayrımcıdır. Çünkü 

hem kanun koyucu bunun kurallarını belirler hem de başvuru sahibi bütün resmî 

gereklilikleri yerine getirse bile devlet hayır cevabını verebilir (Joppke, 2005: 52). 

Olumsuz bir karar sorgulanamaz ve karara karşı temyize gidilemez. Devlet, 

vatandaşlığa girişi desteklemez hatta aksine çok yüksek meblağlar talep ederek ve 

karma karışık prosedürlerle süreci zorlaştırır (Brubaker, 1990: 384). Dolayısıyla 

vatandaşlığın üyelik boyutu, tikel, dışlayıcı ve seçkindir.  

Savaş sonrası göçler ile ulus-devlet modelinde oluşan sapmalar, göçlerin 

beklenmedik sonuçlarıdır. Dünün misafirlerinin yavaş yavaş bugünün yerleşimcilerine 

dönüşmesi, üyelikle ilgili karmaşık ve hassas problemler üretmiştir. Göçmene dönüşen 

göç edenlerin üyelik statüsü, potansiyel daimi statülerine ilişkin planlanmamış bir 

şekilde kademeli bir idari, yasal ve yargısal onay süreçlerinde gelişmiştir. Göçmen 

haklarının planlanmamış genişlemesi, üyeliğe geçişe temiz bir yol açmaktan ziyade, 

göçmenleri ara bir statüye sokmuştur. Bu statü, tam üyeliğin pek çok ayrıcalığını ve 

yükümlülüğünü taşırken, sembolik ve pratik açıdan en önemli ikisinden, oy verme 

hakkından ve askerlik görevinden hariç tutulmuştur (Brubaker, 1990: 382). 

Hatta Bloom ve Feldman (2011) göçün arttığı bir dönemde, bir sınıflandırma 

biçimi olarak vatandaşlığın, bir zamanların ayrımcı ve dışlayıcı statü 

sınıflandırmalarına benzer bir işlev kazanmaya başladığını iddia etmektedir. Amerika 

Birleşik Devletleri'nde iç savaş öncesinde (ante bellum) özgür erkekler ve köleler 

arasında; Fransız ve Portekiz sömürge imparatorluklarında evrimleşen Afrikalı veya 

Asyalı anlamındaki évolués veya uygarlık düzeyine ulaşmış anlamındaki assimilados 

ve diğer sömürge tebaaları arasında; Nazi işgali altındaki Avrupa'da Aryanlar ile 

Yahudiler ve Romanlar arasında veya Güney Afrika'da ırksal sınıflandırmalar 

(apartheid) arasında sosyal ve siyasi hakların verilmesi ya da reddedilmesi için bir araç 

olarak kullanılmıştır.  

Vatandaşlığın hep var olan içerme ve dışlama işlevinin hem statü hem haklar 

bazında nasıl değiştiğinin en iyi örneğini göçmenlerin durumu göstermektedir. Bu 

duruma, ekonomik krizlerin ve güvenlik kaygılarının tetiklediği ırkçılık hareketlerinin 



  

109 

etkisiyle göçmenlere getirilen sınırlamalar (Uluslararası Göç Örgütü, 2003: 19) 

eklenince, statüler ve haklar arasındaki karmaşık ve yoğun ilişki göz ardı edilemez 

hale gelmektedir. Devletin, yasalar yoluyla koyduğu farklılıklar/statüler, farklı bir 

sosyal yapının oluşmasına neden olmaktadır, bu ise daha fazla tabakalanma veya 

derecelenme demektir. Göçmenlerin bazı özellikleri, örneğin ırk, bu derecelenmeyi 

kolaylaştırmaktadır. Deyim yerindeyse bunlar “yeni alt sınıfı” oluşturmaktadır (Fiss, 

1998). 

3.2.2.3. Liberal paradoks  

Hollifield (2022: 426) için haklar, vatandaşlık ve göçmenlik politikalarının 

merkezindedir ve liberal demokrasilerde ulusal modellerin geliştirilmesinde ve 

meşrulaştırılmasında mihenk taşıdır. Buradan hareketle hakların farklılaştırılmasına 

yönelik eğilimlerin altında Hollifield’ın “liberal paradoks” diye adlandırdığı, devletin 

çatışan çıkarlarını yönetme çabası yatmaktadır (Leerkes ve diğerleri, 2018: 43). 

Dayandığı insan haklarına saygı prensi ve ekonomik baskılar liberal devletleri 

kapılarını göçe açmaya zorlarken, politik ve yasal sınırlar ile güvenlik endişeleri 

kapatmaya itmektedir. Liberal ulus-devletin ekonomik ve demografik gelişim baskıları 

ile egemenliği, güvenliği ve toplum sözleşmesini koruma çabalarını aynı anda 

yönetmek durumunda kalması, liberal paradoksu doğurmaktadır (Hollifield, 2022: 

413). Ayrıca, liberal devletin temel ilkesi tüm vatandaşlara eşit mesafede 

davranmaktır. Bu eşitlik vaadi, ulus-devlet vatandaşlarına yasalar önünde eşit 

muamele etmesi ilkesiyle uyumludur. Fakat bu uyum, ulus-devlet içerisinde göçmen 

gruplar söz konusu olduğunda bozulmaktadır (Güllüpınar, 2012: 87). Liberal 

paradoksu yönetmek için devletler haklara dayalı politikalardan yararlanmaktadır. 

Göçler arttıkça, hem göç alan ülkeler hem de göç veren ülkeler çeşitli düzenlemeler 

yapmak durumunda kalmıştır. İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi gibi uluslararası 

belgelerin de etkisiyle haklara dayalı politikalar geliştirilmeye başlanmıştır (Hollifield, 

2022: 418). Haklara dayalı politikalar, ekonomik ve insan haklarına ilişkin taleplerin 

karşılanmasına ve aynı zamanda ülkedeki politik, yasal ya da güvenlik gibi endişelerin 

makul seviyelerde tutulmasına imkân vermektedir. İlaveten, eğitimli, nitelikli veya 

yatırım yapan “istenen” göçmenler ile işgücüne dâhil edilmeyen veya sosyal 

yardımlara muhtaç “istenmeyen” göçmenlerin haklarını tabakalaştırma yoluyla 

düzenleyerek liberal paradoksu yönetmek mümkün hale gelmektedir. Örneğin, 



110 

düzensiz göçmenlerin hakları artırılırsa, sayılarının da artabileceği korkusu 

duyulmaktadır (Morris, 2002: 21).  

Hakların farklılaştırılmasıyla ilgili politika ve uygulamalar kaçınılmaz olarak 

çeşitli gerilimleri yansıtmaktadır.  Avrupa Birliği örneğinde, refah devletinin 

sınırlarına karşı sınırsız ticaret, işverenlerin çıkarlarına karşı devletin düzenlemeleri ve 

ulusal kontrollere karşı uluslararası tanınmış haklar bunlardan bazılarıdır. Bunların 

sonucunda ortaya çıkan durum ise statülerin çoğalması ve ülkeye giriş koşullarına göre 

her bir statünün farklı haklara sahip olmasıdır. Farklı giriş kategorilerine devlet 

tarafından verilen haklar ve korumalar, izleme ve kontrol ile yakından ilişkili tabakalı 

haklar sistemini oluşturmaktadır (Morris, 2002: 19).  

3.2.2.4. Göçmen haklarına ulusal ve post-ulusal bakış açısı 

Göç, devletleri ve toplumları zorlayan ve kaçınılmaz olarak ulus-devlet 

sistemini ve egemenliği erozyona uğratan ulus aşırı güçlerden biridir. Göçteki 

yükselişe uluslararası insan hakları rejiminin büyüklüğünün bir fonksiyonu olarak 

bakanlar (Soysal, 1994) ile böyle bir rejimin inşasında liberal devletler arasında daha 

fazla işbirliği ihtimalini görenler ulusal ve post-ulusal bakış açısı olarak ayrılmaktadır. 

İkincisinde ise hakların hala ulus-devletlerin liberal anayasa veya güçlerinden 

kaynaklandığı kabul edilmektedir (Joppke, 2001). Ulusal bakış açısına göre, göçmen 

hakları oldukça ulusal bir meseledir ve ulusal politikalara sıkı sıkıya bağlı olarak 

şekillenmektedir (Koopmans, Michalowski ve Waibel: 2012). Göçmenlerin statülerini 

ve haklarını esas belirleyen egemen ulus-devlet politikalarıdır  (Guiraudon ve Lahav, 

2000; Dwyer, 2005: 628; Çiçekli, 2010; Sabates-Wheeler ve Feldman, 2011: 5; Baban, 

Ilcan ve Rygiel, 2016). Vatandaşlık yasal statü, haklar ve kimlik boyutlarıyla dönüşüm 

halindedir ve yabancıların hakları konusunda da yasal ve sosyolojik olarak ön koşul 

durumundadır (Joppke, 2007). Farklı refah rejimlerinde göçmen haklarının 

görünümlerinin de farklı olması (Morissens ve Sainsbury, 2005; Bruzelius, Reinprecht 

ve Seeleib-Kaiser, 2017; Çallı Kaplan, 2018; Perocco ve Della Puppa, 2023), ulus-

devletlerin etkisini göstermektedir. Uluslar üstü, uluslararası ya da bölgesel nitelikteki 

hukuki düzenlemelere rağmen ulus-devlet hala göç yönetiminde kilit aktördür. Mesela 

Avrupa Birliği’nin oluşturmaya devam ettiği harmonizasyona rağmen, ulus-devletler 

göçmen politikalarında esas söz sahibidir (Kofman, 2002). Çünkü göçmen hakları, 

ulus-devlet ve vatandaşlık kurumu içinde geçerli ve uygulanabilirdir. Post-ulusal bakış 



  

111 

açısı, göçmenlerin bir devletin vatandaşı olma durumunu hafifletmektedir (Joppke, 

2001). Uluslararası insan hakları söylemi, siyasal üyelik ve vatandaşlık anlamında 

haklara sahip olma hakkını göz ardı etmektedir (Fudge, 2014). Schuster ve Solomos 

(2002) ulusal bakış açısının, post-ulusal modelden daha büyük bir pratik, yasal ve 

siyasal gerçekliğe sahip olduğunu iddia etmektedir. Benzer bir şekilde, uluslararası 

insan haklarının yasallaşması, bir ülkedeki vatandaş ve düzensiz göçmen gibi göçmen 

grupları arasında eşitlik ve adalet anlamına gelmemektedir (Nash, 2009). Ayrıca göç 

alan devletler, göçmenlerin insan haklarını korumak için uluslararası standartları 

uygulama konusunda isteksiz davranırken (Bustamante, 2002); devletlerin uyum 

politikaları, uluslararası insan haklarını sınırlandırabilmektedir (Xanthaki, 2016).  

Post-ulusal bakış açısında ise göçmen hakları konusu, ulus-devlet ve 

vatandaşlık kurumunun ötesine geçerek uluslararası bir düzeye taşımaktadır. Göçmen 

işçiler, mülteciler, sığınmacılar gibi sınırlar arası hareket eden insanlar, uluslararası 

insan hakları rejimine tabidir. Çünkü devlet egemenliği, artık vatandaşların ya da 

ikamet edenlerin kaderinin kesin bir belirleyicisi değildir. Hatta ulusal sınırlar içindeki 

devlet egemenliğine dayanan uygulamalar da gittikçe soykırımı, kültürel soykırımı, 

toplu sınır dışı etmeyi, köleliği, tecavüzü ve zorla çalıştırmayı yasaklayan uluslararası 

normlara tabi olmaktadır (Benhabib, 2018: 17, 19). Habermas ve Benhabib insan 

haklarını korumada en iyi çözümün ulus-devletin egemenliğini sınırlandıran ve 

kozmopolit hukuku yürürlüğe koyan bölgesel ve uluslararası yasal rejimler olduğu 

konusunda hemfikirdirler (Ingram, 2008: 406). Bauböck (1991), vatandaşlığın bir 

devlete üyeliği ifade eden anlamının ötesinde, hakların eşitliğini ve evrenselliğini 

barındıran normatif bir kavram olarak da görülebileceğini öne sürerek, devletin gücüne 

karşı bir dizi göçmen haklarının oluşturulması ve korunması gerektiğini 

savunmaktadır. Post-ulusal bakış açısına göre insan hakları rejimi yükselip yayıldıkça, 

insan hakları ve vatandaş hakları arasındaki sınır aşınıp kaybolmaktadır (Benhabib, 

2018: 180). Daha önce ulusal vatandaşlık çerçevesinde tasarlanan üyelik ve haklar, 

savaş sonrası dönemde üyelikten bağımsız evrensel bir kişiliğin çerçevesinde ele 

alınmaya başlanmıştır. Bu kaymanın normatif meşruiyeti, post-ulusal söylem ve 

yapıların insan haklarını dünya çapında bir düzenleme ilkesi olarak görmesinden 

kaynaklanmaktadır. Soysal’ın (1994: 1-3) post-ulusal (postnational) diye adlandırdığı 

bu model, özellikle Avrupa’daki misafir işçilerin, resmî olarak vatandaşlık statüsüne 

sahip olmasalar bile ev sahibi ülkede sosyal, ekonomik ve hatta politik hakları 



112 

kullanabilmeleri ile görünür olmuştur. Post-ulusal ekonomik ve politik yapılar 

genişlemekte ve insan haklarına giderek daha fazla odaklanılmaktadır. Bu durum, 

ulus- devletler yapısal kapasitelerini yeni durum ve nüfuslara genişlettikçe ve yeni 

küresel söylemler sınırlarına nüfuz ettikçe göçmenlere yönelik hak uygulamalarında 

değişiklikler yaratmaktadır (Soysal, 1994: 36).  

Diğer yandan ulusal veya post-ulusal bakış açılarının göçmen haklarıyla ilgili net bir 

çerçeve çizdiği şüphelidir. Guiraudon ve Lahav’a (2000: 189-190) göre normlara 

yönelik yapılandırıcı bir yaklaşım hukuk alanında işe yararken, yürütme organlarının 

bu hukuki normlara karşı direnci daha rasyonalist bir yaklaşımı gerektirmektedir. Asıl 

ayrım uluslararası ile ulusal arasında değil, yargı ile yürütme ve hukuk ile siyaset 

arasında gelişmektedir. Çünkü devletler göçe karşılık verirken bir yanda, özel 

şirketleri ve uluslararası aktörleri devreye sokarak yük paylaşımını ve ekonomik 

çıkarlarını korumayı esas alan uygulamalara yönelmektedir. Öbür yanda küresel 

baskıları ve normatif kısıtlamaları aşmak için Avrupa’da olduğu gibi sınırlandırıcı 

politikalar ve göçü kontrol etmeye yönelik yasal ve idari reformlarla göç mevzuatını 

hızla değiştirmektedir (Guiraudon ve Lahav, 2000: 175-176). AB, üye ülkelerin talep 

ve baskıları doğrultusunda sığınma ve göç politikalarında sığınmacı kotasını ve yük 

paylaşımını yeniden düzenlemektedir. Asya’dan bir örnek olarak Güney Kore, 2018 

yılında topraklarına giren toplam 561 Yemenliden sadece ikisine mülteci statüsü 

vermiştir. Kamuoyu, imza ve dilekçelerle hükümetin mülteci sözleşmesini yürürlükten 

kaldırılması için başvuruda bulunmuştur. Sonuçta yasanın değişmeden kalmasına 

rağmen, Yemen'e yönelik vize muafiyeti kaldırılmış ve sığınmacılara yönelik genel 

tarama süreci daha sıkı hale getirilmiştir (Cho, 2021: 322). Başka bir açıdan Morris 

(2002: 6), örneğin Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi'nin (İnsan Hakları ve Ana 

Hürriyetlerin Korunmasına Dair Avrupa Sözleşmesi) büyük ölçüde ulusal çıkarlara 

göre tanımlanan kendi mutlak, sınırlı ve nitelikli haklar hiyerarşisini içerdiğine 

değinir. Dolayısıyla, evrenselin özel olana, küresel olanın yerel olana ya da post-ulusal 

olanın ulusal olana üstünlüğünden ziyade, hakların uygulanmasına gelince, daha çok 

müzakere edilmiş bir pragmatizmle karşılaşıldığını belirtir. Gündoğdu (2015: 5) ise 

ister ulusal veya ister uluslararası seviyede olsun resmî insan hakları garantilerinin, 

çeşitli göçmen kategorilerini oldukça güvensiz bir şekilde dar haklar setine bıraktığını, 

insanlık içinde bölümler, tabakalar yaratmaya devam ettiğini ileri sürer. 



  

113 

3.3. Farklılaştırılmış Statü ve Haklar Sistemi Olarak Tabakalı Yurttaşlık 

Göçmenler, nereye göç etmiş olmalarının bir önemi olmaksızın aslında çizilmiş 

siyasi sınırların yani ulus-devletler arasında hareket etmektedir. Göçmenlerin 

yaşamak, özgürlük, beslenmek, korunmak gibi en temel insani ihtiyaçları dâhil olmak 

üzere hak talep edebileceği her şey ancak modern dünyanın bu siyasi sınırları 

içerisinde gerçekleşebilmektedir. Modern ulus-devletlerde göçün yönetimi ise 

göçmenlerin kategorik ayrıştırılmaları ve haklarının farklılaştırılarak dağıtılması 

yoluyla yapılmaktadır. 

Ulus-devletlerin göçmenlere sağladığı haklar, temel bazı insani haklardan, 

vatandaşlığa geçiş hakkına kadar geniş bir yelpazede değişebilmektedir. Ülkeye giriş 

koşullarından, oturum sürelerine, çalışma şartlarından sosyal haklara kadar hakları 

çeşitlendirilmiş göçmen statüleri tanımlanarak, statü ve hakların çoğaltılmasını, 

ayrıştırılmasını ve birbiriyle çelişmesini içeren bir sistem oluşturulmaktadır. Bu 

sistem, tabakalı yurttaşlık (vatandaşlık hiyerarşisi) olarak adlandırılmaktadır 

(Güllüpınar, 2014: 2).   

3.3.1. Lockwood’un Tabakalı Yurttaşlık Yaklaşımı  

Tabakalaşma deyince akla ilk olarak, bir toplumun iktidara veya sosyo-

ekonomik statüye dayalı olarak seviyelere bölünmesini ifade eden sosyal tabakalaşma 

gelmektedir. Örneğin Esping-Andersen’a (1990: 55-58) göre refah devleti modelleri 

bir sosyal tabakalaşma sistemidir. Refah devleti tipi ister liberal ister sosyalist ister 

muhafazakâr olsun, izlenen sosyal politikalar, farklı etkilerle sosyal yapıda hiyerarşiler 

ve statüler oluşturur. 

Türkçe karşılıklarından biri “tabaka” olan ve tabakalaşmayı açıklayan 

sosyolojik bir anlama sahip İngilizce “estate” kavramını, T. H. Marshall (1965: 

193’ten aktaran, Poggi, 2012) şöyle tanımlar:  

‘Estate’ dediğimizde aynı statüye sahip bir grup insanı kastediyoruz. Burada 

statü kelimesini ise hukukçuların kullandıkları anlamda kullanıyoruz. Bu 

anlamda statü alenen kabul edilen ve kamu otoritelerinin, çoğu durumda da 

mahkemelerin, tanımladığı ve yürürlüğe koyduğu bir dizi hak ve görevleri, 

imtiyaz ve sorumlulukları, yetki ve yetkisizlik alanlarını içerir. (s. 60) 

Görüldüğü gibi statünün yasal temelini, bireyin devletin karşısındaki 

pozisyonu oluşturmaktadır (Bader, 1995: 225). Marshall’ın tanımında da belirtildiği 

üzere statüler bir dizi hakkı içerdiğinden, devlet tarafından birden fazla türde 



114 

tanımlanmış ve tanınmış statüler, haklar bakımından 

farklılaştırmanın/tabakalaştırmanın siyasal bir aracı olmaktadır.  

Sosyal tabakalaşmanın (social stratification) nispeten yeni bir boyutu olarak 

değerlendirilebilecek (Leerkes ve diğerleri, 2018: 44) tabakalı yurttaşlık (civic 

stratification) kavramı ise sosyolog David Lockwood (1996: 532) tarafından, 

“vatandaşlığın kurumsallaşmasının doğrudan ya da dolaylı sonucu olarak, sosyal ve 

ekonomik eşitsizlikler altındaki yaşam olanaklarının ve sosyal kimliklerin 

yapılandırılması” olarak tanımlanmıştır. Lockwood, Marshall’ın haklar sosyolojisinin 

ana fikrini oluşturan ve devlet içinde toplumsal bütünleşmeyi sağlayan vatandaşlık 

fonksiyonunun, haklara sahip olmanın de jure eşitsizliği veya haklara erişimin de facto 

eşitsizliği sebebiyle, tabakalı yurttaşlık eğiliminin tehdidi altında olup olmadığını 

sorgulamaktadır (Leerkes ve diğerleri, 2018: 43). Lockwood analizinde, sınıf yapısının 

ve sınıf oluşumunun toplumsal bütünleşmeyi nasıl etkilediğini sorgulamak yerine, 

toplumsal bütünleşmenin merkezinde yer alan vatandaşlık kurumunun, sınıf 

oluşumunu ve genel olarak da sosyal düzeni nasıl etkilediğini ve hatta belki de sınıf 

deformasyonuna nasıl imkân sağladığını inceler. Vatandaşlığın kurumsallaşmasının 

toplumsal eşitsizliğin yapısına gömülü olduğunu ve aynı zamanda ona katkıda 

bulunduğunu savunur. Analizinin referans noktası, meşruiyet iddiası siyasi, sivil ve 

sosyal vatandaşlık haklarının somutlaşmasına dayanan demokratik, piyasa ve refah 

devleti ilişkilerinin karmaşık birliğidir (Lockwood,  1996: 532).  

Vatandaşlığın haklar aracılığı ile yarattığı eşitsizliği inceleyen Lockwood’a 

(1996: 535) göre kaynakların eşitsiz dağılımıyla birlikte vatandaşlık statüsündeki 

farklılıklar, sınıf oluşumu ve genel olarak sosyal düzen üzerinde doğrudan etkili dört 

tip tabakalaşma durumu üretir. Bunlar yurttaşlık dışlaması (civic exclusion), yurttaşlık 

açığı (civic deficit), yurttaşlık kazanımı (civic gain) ve yurttaşlık genişlemesi (civic 

expansion) şeklindedir.  Bu tabakalı yurttaşlık tipleri ise Şekil 3.1’de gösterildiği gibi 

iki eksende oluşur.  

 

 

 

 



  

115 

 Maddi ve Manevi Kaynaklar 

+ - 

Yurttaşlık 

Hakları 

+ Yurttaşlık Kazanımı Yurttaşlık Açığı 

- Yurttaşlık Genişlemesi Yurttaşlık Dışlaması 

Şekil 3.1. Tabakalı Yurttaşlık 

 

Kaynak: (Lockwood,  1996: 536) 

Dikey eksende vatandaşlık haklarının varlığı ya da yokluğu, yatay eksende bu 

hakların kullanılmasını sağlayacak maddi ve manevi kaynaklara sahip olup olmama 

durumu yer alır. Burada maddi-manevi kaynaklar, sosyal statü, sosyal ağ, bilgi ve 

beceri, saygınlık ve iletişim gibi yeterliliklere atfedilmektedir (Lockwood,  1996: 536). 

Dikey eksen, haklara dâhil etmeye veya haklardan dışlamaya yol açacak şekilde 

hakların yasal olarak verilmesini veya reddedilmesini ifade ederken; yatay eksen, 

hakkın elde edilmesini veya haktan yoksun kalınmasını doğuracak şekilde hakkın 

dağıtımındaki informel bir avantaja veya ayrımcılığa karşılık gelmektedir. Dolayısıyla 

haklar, Marshall’ın umduğu gibi eşitliği sağlamaktan uzak ve eşitliği erozyona 

uğratacak şekilde sonuç doğurabilir (Morris, 2015: 7). Lockwood böylece haklara 

sahip olmanın de jure eşitsizliği ile haklara erişimin de facto eşitsizliğini aynı çerçeve 

içinde birleştirmiş olmaktadır.  

3.3.2. Lockwood’un Tabakalı Yurttaşlık Tipleri  

Lockwood (1996: 531), vatandaşların haklardan yararlanma şekillerine ve 

hakları kullanma yeteneklerine, haklara göre sosyal kategorileşmelerine, hakları 

genişletme ve büyütme motivasyonlarına göre dört temel tabakalı yurttaşlık tipi 

tanımlar. Bunlar yurttaşlık dışlaması, yurttaşlık kazanımı, yurttaşlık açığı ve yurttaşlık 

genişlemesidir. Bu hiyerarşik yapının en tepesindeki yurttaşlık kazanımı alanında, 

bütün haklara ve onlardan yararlanabilecek kaynaklara sahip olanlar yer alırken, en 

alttaki yurttaşlık dışlaması alanında ne hakları ve ne de haklara erişmek için kaynakları 

olanlar bulunur. Bu ikisi arasındaki yurttaşlık açığı ve yurttaşlık genişlemesi 

alanlarında sırasıyla, yasal olarak haklara sahip ama onları kullanacak kaynakları 

olmayanlar ile yasal olarak hakları olmayan ancak gelecekte haklara sahip olmalarını 

sağlayabilecek maddi ve manevi kaynakları olanlar yer almaktadır (Leerkes ve 

diğerleri, 2018: 43).  Yurttaşlık hakları boyutu kadar maddi ve manevi kaynaklar 

boyutu da önemlidir. Çünkü sosyolojik perspektiften haklardan yararlanma basitçe bir 



116 

hukuk sorunu değildir; aynı zamanda yaratılan ve hareket halinde olan güç, kaynaklar 

ve anlamlardan oluşan sosyal yapılara bağlıdır (Nash, 2009: 1069).  

Yurttaşlık dışlaması, ırk, cinsiyet veya etnik özellikler gibi kendine has 

niteliklerinden dolayı bazı grupların tam vatandaşlık haklarından hukuken veya fiili 

olarak yoksun bırakılması durumudur. Medeni, ekonomik veya sosyal hakların 

sistematik olarak tanınmaması alışılmadık bir durum olsa da, geçmişte kadınların, 

siyahların ya da Yahudilerin haklardan dışlanması buna örnek olabilir. Tehdit, 

seçimlerde gizli oylamanın olmaması, seçmen kayıtlarının engellenmesi veya yasal 

uygulamalarla ilişkilendirilecek başka sebeplerle gerçekleşebilir. Fakat de jure ya da 

yasadışı dışlamanın olduğu durumlar haricinde bu dışlama yurttaşlık açığının 

gölgesinde kalmaktadır. Bazı durumlarda yurttaşlık dışlaması alanına düşenler, maddi 

ve manevi kaynaklardan da yoksundur (Lockwood,  1996: 537).  

Yurttaşlık açığı ise maddi ve manevi kaynak eksikliğinin, yasal olarak 

tanınmış hakların kullanımını engellediği bir duruma ya da hakların kullanılmasının 

ihlal edildiği bir duruma atıfta bulunur (Lockwood,  1996: 537). Yurttaşlık açığı güç 

açığı, damgalanma açığı ve mali açık şekillerinde ortaya çıkabilir. Güç açığı, örneğin 

işçinin özgür ve eşit bir sözleşme yapma medeni hakkının işverenin üstün pazarlık 

gücü tarafından geçersiz kılınması ile oluşabilir. Ancak toplu pazarlık ve sendikaların 

yasallaşması ile bu açık düzeltilmektedir. Mevcut bir hakkın kullanılmasındaki 

uyumsuzlukları ortadan kaldıracak fırsat eşitliği mevzuatı ve pozitif ayrımcılık 

politikaları da bir başka örnek olabilir. Damgalanma açığı ise, bir taraftan kendilerine 

kaynak tahsisinin meşrulaştırıldığı, diğer taraftan ikinci sınıf vatandaş gibi 

konumlandırılan sosyal devlet yardımlarından faydalananlar (işsizler, yaşlılar ve 

emekliler) veya ekonomik olarak üretken olanlar ile devlete bağımlı olanlar arasındaki 

sınıf ve statü durumlarının oluşturduğu açıktır (Lockwood, 1996: 538-539). Kısmen 

ya da tamamen vatandaşlıktan dışlananların sağlık ve sosyal güvenlik hizmetlerinden 

yararlanmaya devam etmesi, bu tür damgalanan gruplara karşı toplumsal şikâyet ve 

dolayısıyla siyasi protesto potansiyelinin artmasına yol açabilmektedir (Lockwood, 

1996: 541). Özellikle bugün Amerika’da tartışılan ve sosyoekonomik, yasal, kültürel 

ve ekonomik yollarla beyaz ayrıcalığını koruyan çok yönlü bir olgu olarak tanımlanan 

beyaz üstünlüğünün, tabakalaşmaya ve siyahların toplumsal gösterilerine sebep olması 

da damgalanma açığına örnek gösterilebilir (Yellow Horse, Kuo, Seaton, ve Vargas, 



  

117 

2021).  Mali açık ise, belirli maddi olanaklardan yararlanamama ile birlikte ücretin 

yükseldikçe vergilendirmenin de arttığı durumları içerir. Burada bireysel emeklilik 

veya mali yatırım olanakları gibi çeşitli finansal araçlara sahip olacak kapasitesi 

olmayanların içinde bulunduğu açık yer almaktadır. Ayrıca sosyal güvenlik 

sistemlerinde yaygın olan ve belirli bir gelir sınırı aşıldığında yardımların kesilmesi ve 

vergilendirmenin başlaması ile gelir düzeylerinin daha fazla düşmesini ifade eden 

yoksulluk tuzağına atıfta bulunulmaktadır (Lockwood, 1996: 542). 

Yurttaşlık kazanımı, yasal hakların vatandaşlara, bunları kullanma 

yeteneklerine göre eşit olmayan faydalar sağlamasını ifade etmektedir. Bu tıpkı, 

yurttaşlık açığının bu açıdan bir kapasite eksikliği anlamına gelmesi gibidir. 

Dolayısıyla, damgalanma açığına veya statü eksikliğine burada karşılık gelen itibar 

kazanımıdır (Lockwood,  1996: 541). Mali açıklar ve kazanımlar, güç ve statüye bağlı 

olanlardan farklıdır çünkü bireylerde birikmektedir. Mali kazanımlar, temel olarak, 

mesleki veya bireysel emeklilik planları, ipotekler, kişisel sermaye planları, yatırım ve 

birim tröstleri ve sermaye kazançları gibi finansal araçlardan tahakkuk eden vergi 

indirimlerini, başka bir deyişle, herhangi bir karşılık olmaksızın herkes tarafından 

kullanılabilen medeni ve sözleşmeden doğan haklar yoluyla elde edilen kazançları 

ifade eder. Tabi bu kazanımlar, servete, teknik bilgiye veya gelire sahip olanların 

lehine daha çok işlemektedir (Lockwood,  1996: 541).  

Yurttaşlık genişlemesi, diğer tüm idealler gibi vatandaşlığın da, maddi kıtlığın 

ve toplumsal mücadelenin vatandaşlığın kurumsallaşmasına dayattığı sınırları aşan 

içsel bir mantığı olmasının bir sonucudur (Lockwood,  1996: 542). Yurttaşlık 

genişlemesi kategorisine anayasal reform talepleri, sivil özgürlüklerin genişletilmesi, 

bilgi edinme özgürlüğü, tüketicinin korunması, sosyal devlet yardımlarının tahsisinde 

yeni ilkeler getirilmesi, insan haklarına ilişkin uluslar üstü hükümlerin uygulanmasıyla 

ulusal vatandaşlığın güçlendirilmesi gibi tam vatandaşlığa yönelik talepler girmektedir 

(Lockwood,  1996: 543). Lockwood'un da belirttiği gibi belirli grupların zaman içinde 

artan beklentileri ya da haklar alanında kabul edilen veya keşfedilen yeni boyutlar 

genişlemeye yol açabilir. Savaş sonrası Avrupa'da insan hakları belgelerinin 

detaylandırılması, kan esasına (jus sanguinis) dayalı aidiyete toprak esasına (jus soli) 

dayalı aitliğin dâhil edilerek vatandaşlığa erişim koşullarının çeşitlendirilmesi veya 

çifte vatandaşlığa daha fazla hoşgörü gösterilmesi genişlemeyi gösteren örneklerdir. 



118 

Diğer yandan haklarla ilgili geri döndürülemez bir genişleme eğiliminin garantisi 

bulunmamakla beraber,  genişlemelerin bireysel dışlamalara değil genel olarak haklar 

rejimindeki daralmalara karşı olduğunu görmek mümkündür (Morris, 2002: 155).  

3.3.3. Tabakalı Yurttaşlık ve Göçmenler 

Lockwood’un tabakalı yurttaşlık yaklaşımı, vatandaşların haklarıyla ilgili 

olarak resmî dâhil etme ve dışlama araçlarının yapılandırılmasıdır (Morris, 2002: 146). 

Farklı vatandaş grupları ve devlet arasındaki ilişkiye ve böylece hakların tanınmasına 

ya da reddedilmesine dayanan bir eşitsizlik sistemini ifade etmektedir. Bu sistemin 

merkezinde, haklara uygunluk açısından işleyen resmî içerme ya da dışlamalar ile 

hakların dağıtımını şekillendiren resmî olmayan kazanım ve açıklar bulunmaktadır. 

Böyle bir yaklaşım, geleneksel vatandaşlık kurumunu aşarak, bir devletin sınırları 

içinde bulunan yabancıları da kapsayacak bütüncül bir analiz çerçevesi olarak ele 

alınabilir (Morris, 2003: 79). Morris’e (2002: 6-7) göre ekonomi politik yaklaşımlar, 

insan hakları bakış açısı veya ulusal ve post-ulusal yaklaşımlar vatandaş olmayanların 

durumunu ortaya koymada yetersiz kalabilmektedir. Devletin bahşettiği haklarla inşa 

edilen eşitsizlik, daha fazla çelişkiyi doğurabilmekteyken eşit muamele beraberinde 

ayrımcı bir dışlamayı doğurabildiği gibi kısmi bir içermeyi de getirebilmektedir. Bu 

sebeple tabakalı yurttaşlık, dışlamalar ve içermelerin getirdiği statüler yoluyla daha 

fazla eşitsizliğin yaratıldığına dikkat çeken bir çerçeve çizmektedir. Hemen bütün 

ülkeler farklılaştırılmış bir hak ve statü anlayışı ile göçü yönetmektedir. Göçmenlerin 

statü ve haklar bakımından farklı farklı konumlandırılması tabakalı yurttaşlığın 

kaçınılmaz doğasını göstermektedir. Göçmenlerin hakları söz konusu olduğunda 

farklılaşmalar hep vardır. Tabakalı yurttaşlık ise çeşitli açılardan hakların resmî ve 

gayri resmî yönlerini, genişleme veya daralma eğilimlerini gösterme potansiyeli 

taşımaktadır. 

Öncelikle, tabakalı yurttaşlığın göçmenlerin hak durumlarını incelemek için 

kullanılması statü ve haklardaki belirli bir eşitsizliği içeren hiyerarşik yapıyı açığa 

çıkarmaktadır. Morris (2002: 8), göçmen haklarının sosyolojisine ilişkin bir çerçeve 

sunabilmek için üç Avrupa ülkesinin (Birleşik Krallık, Almanya ve İtalya) göç ve 

sığınma rejimlerini, tabakalı yurttaşlık açısından karşılaştırmalı olarak analiz etmiştir. 

Avrupa’da vatandaşlık hiyerarşisi, ulusal vatandaşlık, Avrupa Ekonomik Alanı 

vatandaşlığı ve üçüncü ülke vatandaşlığı şeklinde farklı yasal statülerle kurulmuştur. 



  

119 

Bu ayrımlara ek olarak, Birlik hukukundan veya ortaklık anlaşmalarından doğan ve 

dolaşım serbestisine kadar genişletilebilen haklara sahip olabilecek alt gruplar da 

bulunmaktadır. 1951 Cenevre Sözleşmesi gibi uluslararası sözleşmelerden 

kaynaklanan ve çeşitli koruma tipleri sunan yasal statüler de tanınmaktadır. Üçüncü 

ülke vatandaşları için ülkeye giriş amacı (çalışma, aile birliği, sığınma arayışı vb.) 

haklara erişim konusunda içerme ve dışlama işaretleri sunmaktadır. Örneğin sürekli 

oturum isteyenler için kendi hayatını idame ettirebilme kapasitesi şart 

koşulabilmektedir. İtalya ve Almanya kendi ulusundan olan aile üyelerini bu şarttan 

muaf tutmaktadır. Birleşik Krallık, kamu fonlarına erişimi kısıtlayıp kendi hayatını 

idame etmeye zorlayarak, sosyal haklara erişimden dışlamaktadır (Morris, 2002: 146-

147). Avrupa Birliği’nde üye devletlere göre mülteci tanımları ve sundukları koruma 

biçimleri farklılık göstermektedir. Mevcut koruma biçimleri, tam tanımadan insani 

ikamet iznine, hoşgörüye veya geçici korumaya kadar uzanan bir tabakalı yurttaşlık 

alt sistemi oluşturmaktadır (Morris, 2002: 150). 

Hollanda örneğinde, hiyerarşinin en tepesinde, vatandaşlığa kabul edilen 

göçmenler bulunmaktadır ve şartları sağladıkları sürece haklara sahiptirler. 

Hiyerarşinin ikinci sırasında, oturum izni olanlar bulunmaktadır. Bu gruba mülteci 

tanımına girenler, ikincil koruma altındakiler ve yasal sığınmacıların aile fertleri 

dâhildir. Üçüncü sırada ise, sığınma prosedürü devam edenler bulunmaktadır. Bunlar 

prosedür süresince ülkede kalabilirler; eğitim ve çalışma gibi sınırlı hakları vardır ama 

refah uygulamalarına erişimleri yoktur. Hiyerarşinin en altında ise düzensiz göçmenler 

bulunmaktadır. Onların çalışma izni, ev kiralama izni veya sağlık hizmetinden 

yararlanma hakkı yoktur (Leerkes ve diğerleri, 2018: 44-45). Birleşik Krallık'ta 

zorunlu göçmenler için her biri oldukça farklı haklara sahip dört alt kategori 

tanımlanabilir. Mülteciler tam vatandaşlarla aynı sosyal haklara sahiptir. Çalışabilirler 

ve aile birleşimi haklarından yararlanabilirler. Sığınmacılar mülteci statüsü talebinde 

bulunan göçmenlerdir. Bu grubun sosyal yardım hakları, giriş tarihlerine bağlı olarak 

değişmektedir (Dwyer, 2005: 628). İnsani koruma statüsü hükümetin menşe ülkelerine 

geri gönderilmeleri halinde tehlikede olacağını kabul ettiği belirli göçmenlere belirli 

bir yıla kadar verilmektedir. Vatandaşlarla aynı sosyal haklara sahiptirler ve 

çalışabilirler, ancak aile birleşimi haklarından yoksundurlar. Son kategori ise 

mültecilik statüsü elde edemeyen ve bu nedenle kalma hakları, sosyal yardıma veya 

yasal ücretli bir işe başvurma hakları olmayan sığınmacılardır (Dwyer, 2005: 629). 



120 

Güllüpınar (2014) da Almanya’da statülerin, Alman, etnik Alman, Avrupa Birliği 

vatandaşı ve üçüncü dünya vatandaşları diye farklılaşırken; vatandaşlığa kabul, emek 

piyasasına erişim ve aile birleşimine dair haklarının da bu statülere ve bu statülerdeki 

oturum süresi, gelir seviyesi gibi koşullara bağlı olarak değişmekte olduğunu 

göstermektedir. 

Daha sonra tabakalı yurttaşlık, göçmen haklarının nasıl farklılaştığının neden 

ve nasıl farklılaştırıldığı konusuna ışık tutmaktadır. Kofman’a (2002) göre Avrupa’da 

1990’lardaki olayların yol açtığı göçler ve soğuk savaş sonrası politik baskı ve 

ekonomik ihtiyaçların gerilimi, Avrupa devletlerinde ülkeye giriş durumlarına ve yasal 

statülerine bağlı olarak sivil, ekonomik ve sosyal hakların farklılaştığı karmaşık bir 

tabakalı yurttaşlık yaratmıştır. Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi tarafından 

benimsenen ve korunan haklar ise mutlak veya sınırlı haklar hiyerarşisini hatta mutlak 

hakların bile esnek yorumunu ve ulusal çıkarlara atıfta bulunularak açıkça tanımlanmış 

nitelikli hakları içeren bir hiyerarşi içermektedir (Morris, 2001: 388). Üye devletler 

arasındaki sosyal güvenlik sistemlerinin farklılığı, devletlerin kurumsal ve sosyo-

ekonomik gerçekleriyle birleştiğinde AB’nin göçmen vatandaşlarının sosyal hakları 

da farklılaşmaktadır. Bu farklılaşmanın getirdiği tabakalaşma ile birçok Orta ve Doğu 

Avrupa ile Güney Avrupa ülkesindeki ortalama AB vatandaşlarının konumu ikinci 

sınıf AB vatandaşlığına dönüşmektedir (Bruzelius, Reinprecht ve Seeleib-Kaiser, 

2017: 13). Bulgar, Romen ve Yunan göçmenlerin etnik kökenleri Avrupa’da 

ekonomik haklarının farklılaşmasına sebep olabilmektedir (Snel ve diğerleri, 2014; 

Konsta ve Lazaridis, 2010). Jonitz ve Leerkes (2022), Alman göçmenlik yasasının 

ikamet izni türleri ile ikamet güvenliği açısından tabakalı bir sistem oluşturduğunu 

ortaya koymaktadır. Avrupa bağlamında oturum süresi ve gelir seviyesi (Morissens ve 

Sainsbury, 2005) elde edilecek hakları; yasal statü koşulunun aranması göçmen 

yoksulluğunu (Corrigan, 2014) açıkça etkilemektedir. Ayrıca cinsiyet ve aileye ilişkin 

göç politikaları (Kofman ve Kraler, 2006) tabakalı yurttaşlığa katkı sağlamaktadır. 

Hakların cinsiyet, yaş ve milliyet gibi kıstaslara dayandırılması (Maher, 2002; Konsta 

ve Lazaridis, 2010) veya göçmen statülerinin kırılganlığı (Goldring, Berinstein ve 

Bernhard, 2009: Aydar ve Plöger, 2023) hakların farklılaşmasına doğrudan 

yansımaktadır. 



  

121 

Avrupa dışındaki bağlama bakıldığında ise yine benzer örüntülere 

rastlanmaktadır. Hong Kong’da vatandaşlık hiyerarşisinin birinci kademesinde Çin 

vatandaşları, ikinci kademesinde daimi oturum izni olanlar, üçüncü kademesinde 

çalışma izni bulunanlar ve dördüncü kademesinde sığınmacı, mülteci ve düzensiz 

göçmenler gibi çalışma izni bulunmayan geçici kabul edilen sakinler bulunmaktadır 

(Lai ve Kennedy, 2017: 215).  Güney Kore’de, göçmenlere kabul, oturum, ikamet, 

işgücüne katılım, yerleşim, uyum, sosyal haklar gibi hakların tahsisinde en kritik 

ölçütler yetenek seviyesi dışında etnik köken ve evlilik bağıdır. Aynı etnik kökenden 

gelenlerin ve Koreli biri ile evlilik bağına sahip kadın göçmenlerin, diğer göçmen 

gruplarıyla karşılaştırıldığında ekonomik ve sosyal hakları, yerleşim ve uyum 

imkânları daha yüksek seviyededir (Kim, 2018: 68). Torres ve Waldinger (2015), 

Amerika’da sağlık gibi özel bir hak alanındaki tabakalı yurttaşlığı incelemiştir ve 

sosyal ve yasal dışlanmadan en çok nasibini alan kesimin düzensiz göçmenler olduğu 

görülmüştür. Çünkü düzensiz göçmenlerin bütün hakları bir kimlik gösterebilmesine 

bağlıdır. Türkiye’de mülteciler, geçici koruma altındakiler (Baban, Ilcan ve Rygiel, 

2016) ve düzensiz göçmenlerin (Şenses, 2012; Üstübici Önay, 2015) haklar konusunda 

ortak olduğu kadar statülerine bağlı farklı sorunlar yaşadığı ifade edilmektedir.  

Ardından, tabakalı yurttaşlık haklara dair kazanımları, açıkları, dışlamaları, 

genişlemeleri ve daralmayı göçmen haklarında bir araya getirerek hakların politik ve 

müzakere edilebilir doğasına işaret etmektedir. Bir haklar rejimi, ulusal koşullarla, 

algıların değişmesiyle, önceliklerin değişmesiyle ve uluslararası baskılarla zaman 

içerisinde genişleyebilmekte veya daralabilmektedir (Morris, 2002: 156). 

Almanya'daki sosyal haklara ve aile birliği hakkına sahip olan geçici misafir işçilerin, 

daimi oturma haklarının kademeli olarak genişletilmesi yurttaşlık genişlemesine örnek 

verilebilir (Morris, 2002: 155). Asya ülkelerinin çoğu 1951 Cenevre Sözleşmesini 

kabul etmemektedir. Bu nedenle yurttaşlık açığı olarak mesela Hong Kong’da yasal 

tanımları olmayan ve yurttaşlığın son kademesindeki mülteci çocukların eğitim hakkı, 

eğitim ücretlerinden dolayı tehlikeye girebilmekte, bu insanlar kamu otoriteleri 

tarafından hor görülebilmekte veya ayrımcılığa uğrayabilmektedir. Ancak yapılan 

gösteri ve başkaldırılar ile bazı haklara sınırlı erişim imkânına sahip olunabilmekte ve 

yurttaşlık genişlemesinin örneği oluşturulmaktadır (Lai ve Kennedy, 2017: 217-218). 

İngiltere'nin yeni Commonwealth vatandaşlarının vatandaşlık haklarını kaldırması 

durumunda olduğu gibi, sivil genişlemenin yanı sıra sivil daralmanın da mümkün 



122 

olduğu öne sürülebilir (Morris, 2002: 80). Düzensiz göçmenler, en bariz dışlanma 

örneği göstermektedir fakat ulusal ayrımlar yine söz konusudur. Yasaların dışında 

kabul edilen bir nüfusun önemli bir sayıya ulaştığı durumlarda, devletler, onların 

varlığına müsamaha gösterip göstermemek, dolayısıyla en temel haklardan yoksun bir 

tabakanın varlığını kabul edip etmemek veya durumlarını yasallaştırmak için bir yol 

sunup sunmamak ikilemiyle karşı karşıya kalmaktadır (Morris, 2002: 152). Egemenlik 

geriliminin ve liberal paradoksun yurttaşlık tabakalaşmasında özellikle dışlama veya 

daralmada etkili olduğu görülmektedir. Göç baskısı arttıkça örneğin göçmenlerin aile 

haklarının daraltılmasına gidilmektedir. Sığınmacılar söz konusu olduğunda, kaynak 

kaygıları ve caydırıcılık ile post-ulusal yükümlülüklerin yerine getirilmesi arasındaki 

denge aktif bir çatışmaya dönüşmektedir (Morris, 2003: 95).  

Bir başka açıdan tabakalı yurttaşlık, göçe uygulandığında, hak sahibi olma ve 

hakları kullanma açısından maddi ve manevi eksenin anahtar rolünü, maddi ve manevi 

imkânların inşasının veya aşınmasının haklar üzerinde yarattığı etkiyi ortaya 

koyabilmektedir (Morris, 2015: 14). Post-national bir göçmenin işgal edebileceği 

çeşitli yasal statüleri yapılandıran resmî bir boyut ve muhtemelen etnik köken veya 

milliyet farklılıklarıyla birleşen ve çeşitli eksiklik veya damgalama yoluyla açıkça 

ortaya çıkan resmî olmayan bir boyut görülmektedir. Maddi ve manevi kaynakların 

varlığı bir hak iddiasını güçlendirebildiği gibi bunların yokluğu veya erozyonu da bu 

tür bir iddiayı zayıflatabilmekte veya bir grubun olumsuz statüsünü 

onaylayabilmektedir (Morris, 2015: 7-8). Tabakalı yurttaşlık kavramı, hakların sadece 

bir statü belirlenmesi ile değil aynı zamanda maddi ve manevi kaynakların etkisi ile 

de oluştuğunu gösterecek bir çerçeve sağlamaktadır. 

Ayrıca tabakalı yurttaşlık sistemi, aynı zamanda bir izleme ve kontrol iklimi 

barındırmaktadır. Göçmenin yasal statüsünü gösterecek belge ve dokümanlarının 

hazırlanabilmesi için kişisel bilgilerini beyan etmesi veya kanıtlaması gerekecektir. 

Benzer şekilde hakları talep etme ve kullanma aşamasında kim olduğunu, yasal 

bulunma hakkını ve diğer kanıtları ilgili makamlara sunmak zorundadır. Belirli bir 

yerde kalma, yaşama, çalışma veya dolaşım gibi haklarının bulunduğu statüye bağlı 

olması doğal olarak bir izleme ve kontrol sistemi doğurmaktadır. İzleme ve kontrolün 

bir boyutunu göçmenler oluştururken, muhtaç durumda olan göçmenlere yardımda 

bulunan kuruluş ve yapılar diğer boyutunu oluşturur. Resmî ve gelişmiş refah 



  

123 

politikalarının olmadığı durumlarda yardıma muhtaç göçmenler, devletin resmî 

kontrolünden ve gözetiminden kaçan hayır kurumları sayesinde destek almaktadır 

(Morris, 2003: 82). Bu tür mekanizmalar, resmî olmayan refah imkânları ile 

göçmenlerin hayatlarını geçici olarak iyileştirmekle birlikte, sorunu siyasi ve 

bürokratik gündemin gerisine düşürerek kalıcı çözümler sağlayacak yasal sistemlerin 

geliştirilmesini engelleyebilir veya geciktirebilir. İzleme ve kontrolün bir başka boyutu 

ise, tabakalı yurttaşlığın göçmen gruplarının hak beyanlarını görme veya hak 

taleplerini sınırlama işlevi üzerinedir. Karmaşık hak ve statü sisteminin çelişkileri, 

doğası ve maliyeti kontrol ve izleme sistemlerinin oluşumunu beraberinde 

getirmektedir (Morris, 2002: 158).   

Son olarak tabakalı yurttaşlığın ortaya çıkardığı durum, haklara sahip olma 

hakkını göçmenler açısından yorumlamaya imkân vermektedir. Haklara sahip olma 

hakkı göçmenlerin insanlık durumunda yaşaması, emek, iş ve eylemle insanlığın 

müşterek dünyasına katılması anlamında ise Benhabib (2018: 167) Avrupa’daki 

mevcut hak rejimlerinin sunduğu sivil, politik ve sosyal haklara bakıldığında 

mülteciler ve sığınma hakkı arayanların haklara sahip olma hakkından çok uzakta 

olduğunu tespit etmektedir. Yaşamları, özgürlükleri ve mülkleri Avrupa İnsan Hakları 

Sözleşmesi ile korunurken, hareket, istihdam ve katılım hakları tamamen kendilerine 

geçici ikamet hakkı veren devletin iradesine bağlıdır. AB vatandaşlarının bütün sivil, 

siyasal ve sosyal haklara sahip olmasına karşın mülteci ve sığınmacıların neredeyse 

hiç hakkı bulunmamaktadır (Benhabib, 2018: 168-171). Gündoğdu (2015: 200, 207), 

Arendt’in haklara sahip olma hakkı ile hakları talep etmek ve kullanmak için olduğu 

kadar mevcut insan hakları söyleminde olmayan yeni hak talepleri için de harekete 

geçirdiğini; kavramları ve siyasal teorisi ile göçmen gruplarını hak taleplerini yeniden 

düşünmeye ittiğini ifade eder. Tabakalı yurttaşlık, dışlama ve açık alanlarında hakları 

talep etme ve kullanma için bakış açısı sağlarken, genişleme alanında yeni hak talepleri 

için harekete geçirmektedir.  

 

 

 

 



124 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



  

125 

4. TÜRKİYE’DE GÖÇMEN HAKLARININ TABAKALI GÖRÜNÜMÜ ve 

HAKLARA SAHİP OLMA HAKKI 

4.1. Türkiye’nin Kısa Göç Tarihi  

Türkiye, cumhuriyet tarihi boyunca kaynak ülke, geçiş ülkesi veya hedef ülke 

olarak uluslararası göçle iç içe olmuştur. Kuruluş yıllarında göçlerle güçlendirilen 

ulus-devlet yapısı, göç veren Ortadoğu ve göçün hedef yeri Avrupa arasındaki coğrafi 

konumu, misafir işçi geçmişi, göçle ilgili konuların AB’ye üyelik sürecindeki 

müzakere ve politikalarına yön vermesi ve göçmenlerin iç siyasetinin de bir gündemi 

olması gibi özellikleriyle göçle sürekli bir ilişki halindedir. Göç İdaresi Başkanlığının 

(2023c) verilerine göre bireysel ve kitlesel sığınma için Türkiye Cumhuriyeti’ne 

1922’den 2001 yılına kadar yaklaşık 3 milyon göçmen, 2011-2019 yılları arasında ise 

3,6 milyon göçmen gelmiştir. Bu sayıya, son 15 yılda sayıları 3,3 milyonu bulan 

çalışma, eğitim ve diğer amaçlarla gelen yabancılar dâhil değildir. Türkiye’nin 

uluslararası göçle ilişkisinde iki temel unsur etkili olmuştur. İlki, cumhuriyetin 

kurulması ile birlikte göçlerin ulusal birliği güçlendirme politikası olarak kullanılması, 

ikincisi ise ülkenin coğrafi konumundan dolayı kaçınılmaz olarak göçlere maruz 

kalmasıdır. Bu, ülkenin göç tarihinin, temel olarak Türkiye Cumhuriyeti ulus-devletini 

inşa ettiği dönem ve bir geçiş ve hedef ülkesi haline geldiği dönem olarak 

sınıflandırılmasına olanak vermektedir.  

Ulus-devletini inşa etmek amacıyla uluslararası göç hareketlerini kullanmak, 

yirminci yüzyılın ilk yarısında pek çok devletin stratejisi olmuştur. Birinci Dünya 

Savaşı’nın ardından yeni kurulan Polonya, Çekoslovakya ve Macaristan gibi Türkiye 

Cumhuriyeti devleti için de gündemin en önemli konusu azınlıklar ve göçler olmuştur. 

Türkiye’nin kuruluş yıllarındaki göç politikaları, Müslüman olmayan azınlığın 

Türkiye’den göç etmesi ve özellikle Balkanlar gibi Osmanlı İmparatorluğu’ndan 

ayrılan topraklarda kalan Türk Müslüman nüfusun Türkiye’ye göç etmesi üzerinedir. 

Böylece göçler ulus inşa etme aracı olarak kullanılmış ve homojen Türk kimliği 

oluşturmak amaçlanmıştır. Bu doğrultuda Türk Yunan Mübadelesi ile 1923 ve 1939 

yılları arasında 400 bin Müslüman Yunanistan’dan Türkiye’ye göç etmiştir. 1923’ten 

1997’ye kadar ise bu nitelikte 1,6 milyon göçmen Türkiye’ye yerleşmiş ve toplumda 

kolaylıkla kabul görmüştür (İçduygu ve Sert, 2009: 2).  Cumhuriyetin ilk yıllarındaki 

göçler ulus-devlet inşasında demografik olduğu kadar ekonomik fayda için de 



126 

kullanılmıştır. Balkanlardan gelen göçler, Birinci Dünya Savaşı’na kadar Anadolu 

ekonomisinin önemli bir ekonomik unsurunu oluşturan Hristiyanların ayrılması ile 

oluşan iktisadi boşluğun doldurulmasını sağlayacak emek ve girişim kaynağı olarak 

görülmüştür (Özgür Baklacıoğlu, 2015: 216). 

Türkiye’nin uluslararası göç rejimlerindeki yeri 1980’lerden sonra bir geçiş ve 

hedef ülkesi olarak değişmeye başlamıştır. 1979 yılında İran Devrimi ile gerçekleşen 

rejim değişikliğinin ardından başlayan ve 1980-1988 yılları arasında süren İran-Irak 

Savaşı, 1989’da Bulgaristan’daki asimilasyon politikaları, 1991’de soğuk savaşın sona 

ermesi, 1990-1991 yıllarında Körfez Savaşı ve Eski Yugoslavya’nın iç savaşla birlikte 

dağılması gibi uluslararası gelişmeler Türkiye’ye doğru göç hareketlerine sebep 

olmuştur (İçduygu ve Sert, 2009: 1; Özgöker ve Doğan, 2019: 70). Bu gelişmeler 

Türkiye’ye büyük kitlesel göç akınlarına yol açmıştır. Göç İdaresi Başkanlığı’nın 

(2023c) resmî internet sitesi verilerine göre 1988 yılında Irak’tan 51.542 kişi, 1989 

yılında Bulgaristan’dan 345 bin kişi, 1991 yılında Irak’tan 467.439 kişi, 1992-1998 

yılları arasında Bosna’dan 20 bin kişi, 1999 yılında Kosova’dan 17.746 kişi, 2001 

yılında Makedonya’dan 10.500 kişi Türkiye’ye göç etmiştir.  

Diğer yandan Türkiye’nin 1980 sonrası liberal ekonomiye geçişi ve AB ile 

katılım müzakerelerinin başlaması, turizm veya uzun vadede kalmak amacıyla ülkeye 

gelen Avrupalı göçmenlerin sayısını artırmıştır (İçduygu ve Sert, 2009: 2). Avrupa ve 

Asya ülkelerinden gelen göçlerin yanı sıra, Afrika kıtası ülkeleri ile 1980’li yıllardan 

itibaren diplomatik ve ekonomik ilişkilerin artışı, beraberinde bu kıtadan Türkiye’ye 

göçleri başlatmıştır. İslami Kalkınma Bankası’nın bursları ile gelen öğrenciler, daha 

sonra gelecek öğrencilere ve göçmenlere yol açmıştır. 1990’larda ise Afrikalılar ticaret 

için Türkiye’ye gelmiş ve burada kalmışlardır  (Şaul, 2015: 109-111). Türkiye bütün 

bu bölgelerden gelen düzenli ve düzensiz göçmenler ile sığınmacılar için bir geçiş ve 

hedef ülkesi haline gelmiştir. Suriye’den 2011-2019 yılları arasında 3,6 milyon kişi 

kitlesel akını ise Türkiye’ye gelen en büyük göçlerden birini oluşturmuştur. 

Suriye’deki iç savaş dolayısıyla Türkiye’ye sığınanların sayısı geniş bir zaman 

dilimine yayılarak dört milyona yaklaşmıştır. Doğu Bloku, Afrika, Asya ve 

Ortadoğu’daki siyasi rejim değişiklikleri veya krizler Türkiye’ye doğru göç dalgasına 

yol açmaya devam etmektedir. Coğrafi konum, kültürel, siyasal ve tarihsel bağlar 

geleneksel çekim sebepleri iken Türkiye’deki eğitim veya sağlık hizmetlerinden 



  

127 

yararlanmak da gittikçe artan tercih sebepleri olmaya başlamıştır(Kaya ve Erdoğan, 

2015: 13). 

Türkiye, cumhuriyetin ilk dönemlerinde ulus-devleti oluşturmak ve korumak 

amacıyla nüfus mübadeleleri şeklinde gerçekleşen göçlerin ardından, özellikle 

1980’lerden itibaren coğrafi konumu sebebiyle maruz kaldığı göçlerle bir geçiş ve 

hedef ülkesi olmaya devam etmektedir. Türkiye’nin tarihi boyunca göç yönetiminde 

siyasal, dış politika, güvenlik, ekonomi, işgücü piyasası, sosyal politikalar, uyum ve 

insan hakları gibi birçok boyut bir araya gelmiştir. Gittikçe artan göçmen sayısı ve her 

bir göç hareketinin kendine özgü şartları, en bariz olarak göçmenlerin statüler yoluyla 

kategorilendirilmesini şekillendirmiştir. Türkiye’deki yabancı sayısı 2023 Ekim ayı 

verilerine göre 4,9 milyon dolayındadır. Statülerine göre bakıldığında geçici koruma 

altındaki Suriyelilerin sayısı 3,27 milyon, ikamet izniyle ülkemizde bulunan 

yabancıların sayısı 1,15 milyon, uluslararası koruma başvuru sahibi kişilerin sayısı 300 

bin ve düzensiz göçmen sayısı 172 bin civarındadır (Türkiye Cumhuriyeti 

Cumhurbaşkanlığı, 2024: 388). 

4.2. Yurttaşlık Tabakalaşmasının Eksenleri: Haklar ve Maddi-Manevi 

Kaynaklar 

Öncelikle Türkiye’de bulunan yabancıların haklarıyla ilgili bazı temel ilkelere 

bakmakta fayda görülmektedir. Bunlardan ilki, Türkiye Cumhuriyeti Anayasası’nda 

bulunan “temel haklar ve hürriyetler, yabancılar için, milletlerarası hukuka uygun 

olarak kanunla sınırlanabilir” hükmüdür (m. 16).  Bu hükümden yabancıların 

haklarının yalnızca kanunla yapılacağı ve çıkarılacak kanunların da uluslararası 

hukukun bağlayıcı kaynakları olan uluslararası antlaşmalara, örf ve adet hukuku 

kurallarına ve genel hukuk ilkelerine aykırı olamayacağı anlaşılmaktadır (Çelikel ve 

Gelgel, s. 51’den aktaran Özkan, 2017: 431). İkincisi, YUKK’ta yer alan “uluslararası 

koruma statüsü sahibi kişiler, karşılıklılık şartından muaftır” (m. 88/1) ilkesidir. Bu 

ilkeye göre hak ve menfaatlerden yararlanabilmeleri devletler arasındaki bir 

mütekabiliyete bağlı değildir. Üçüncüsü yine YUKK’ta belirtilen “başvuru sahibine, 

başvurusu reddedilen veya uluslararası koruma statüsü sahibi kişilere sağlanan hak ve 

imkânlar, Türk vatandaşlarına sağlanan hak ve imkânlardan fazla olacak şekilde 

yorumlanamaz” (m. 88/2) şeklindeki ilkedir. Dördüncü olarak YUKK’un “yazılı 

yükümlülüklere uymayanlar ile başvuruları ve uluslararası koruma statüleriyle ilgili 



128 

olumsuz karar verilenlere; eğitim ve temel sağlık hakları hariç, diğer haklardan 

faydalanmaları bakımından sınırlama getirilebilir.” (m. 90) düzenlemesi ile bireyler 

tarafından yükümlülüklerin yerine getirilmediği durumda bile eğitim ve sağlık temel 

haklarına dokunulmayacağı ifade edilmektedir. Dolayısıyla ülkede herhangi bir yasal 

statü ile bulunan göçmenlerin sahip oldukları haklar bu ilkelere bağlı olmaktadır.  

Ayrıca bir devlette haklardan yararlanmanın temel koşulu, yasal otoritelerce 

tanınan ve geçerli bir kimlik belgesine sahip olunmasıdır. Yabancıların Türkiye’de 

sivil, sosyal, ekonomik ve siyasal haklardan yararlanabilmesi için de yasal olarak 

tanınmaları ve öncelikle yasal statülerini gösteren belgelere sahip olmaları 

gerekmektedir. Türkiye’ye düzenli yollarla göç eden yabancıların yasal olarak 

bulundukları statülerini gösterir kimlik belgeleri kanunda belirlenmiştir. İskân 

Kanunu’nu kapsamındakilere “göçmen belgesi”, YUKK kapsamında vatansızlığın 

tespiti sonrasında “vatansız kişi kimlik belgesi”, uluslararası koruma başvurusu kayıt 

işleminden sonra “uluslararası koruma başvuru kayıt belgesi”, mülakatı 

tamamlananlara “uluslararası koruma başvuru sahibi kimlik kartı”, statü verilenlere 

“uluslararası koruma statü sahibi kimlik belgesi” ve Geçici Koruma Yönetmeliği ile 

“geçici koruma kimlik belgesi” tanımlanmıştır.  Elbette belgeler Türkiye’de yasal 

olarak bulunan yabancılar için geçerlidir. Dolayısıyla düzensiz göçmenler herhangi bir 

kimlik belgesi gösteremediği için haklardan da yararlanamamaktadır.  

Lockwood’da tabakalı yurttaşlık, iki eksenli bir yapıda gelişmektedir. İlk 

eksende vatandaşlık haklarının / yasal haklarının varlığı ya da yokluğu, ikincisinde ise 

bireylerin bu hakların kullanılmasını sağlayacak maddi ve manevi kaynaklara sahip 

olup olmama durumu etkili olmaktadır. Bu çalışmada yurttaşlık tabakalaşmasının 

dikey ekseni için sivil, sosyal, ekonomik ve siyasal hak boyutlarında belirli yasal 

haklar ele alınırken, yatay ekseni oluşturan maddi ve manevi kaynaklar olarak 

Lockwood’un (1996: 536) işaret ettiği gibi sosyal statü, sosyal ağ, bilgi ve beceri, 

saygınlık ve iletişim gibi yeterlilikler değerlendirilmektedir. Yurttaşlık 

tabakalaşmasının haklar ekseninde yer verilecek olan sivil, sosyal, ekonomik ve 

siyasal hak boyutlarının kapsadığı haklara ve maddi-manevi kaynaklara bakmak daha 

sonra yapılacak statü esaslı değerlendirmeleri anlamayı kolaylaştıracaktır. Yasal 

haklar konusunda tamamen devletin koyduğu ilke ve kurallar geçerliyken maddi ve 

manevi kaynaklar göçmenlerin kendi yeterlilikleri ve sermayeleri veya toplumsal 



  

129 

durumlarla ilgili olabilmektedir. Geliştirilecek uyum faaliyetlerinin maddi ve manevi 

kapasiteyi artırıcı etkisi olacaktır. 

4.2.1. Sivil, Sosyal, Ekonomik ve Siyasal Haklar 

Sivil haklar boyutu, ikamet, aile birleşimi ve dolaşım serbestisi açısından 

değerlendirilebilir. YUKK’un ikinci bölümünde ikamet kuralları düzenlenmektedir. 

YUKK, “Türkiye’de, vizenin veya vize muafiyetinin tanıdığı süreden ya da doksan 

günden fazla kalacak yabancıların ikamet izni almaları”nı (m. 19) zorunlu kılmaktadır. 

Yabancıların Türkiye’de ikamet etme sebeplerine göre altı çeşit ikamet izni 

tanımlanmıştır. Bunlar kısa dönem ikamet izni, aile ikamet izni, öğrenci ikamet izni, 

uzun dönem ikamet izni, insani ikamet izni ve insan ticareti mağduru ikamet izni 

şeklindedir. Kısa dönem ikamet izni alabilecekler kanunda (YUKK, m. 31) şöyle 

sayılmıştır: Bilimsel araştırma amacıyla gelecekler, Türkiye’de taşınmaz malı 

bulunanlar, ticari bağlantı veya iş kuracaklar, hizmet içi eğitim programlarına 

katılacaklar, Türkiye Cumhuriyeti’nin taraf olduğu anlaşmalar ya da öğrenci değişim 

programları çerçevesinde eğitim veya benzeri amaçlarla gelecekler, turizm amaçlı 

kalacaklar, kamu sağlığına tehdit olarak nitelendirilen hastalıklardan birini taşımamak 

kaydıyla tedavi görecekler, adli veya idari makamların talep veya kararına bağlı olarak 

Türkiye’de kalması gerekenler, ikamet izninden kısa dönem ikamet iznine geçenler, 

Türkçe öğrenme kurslarına katılacaklar, kamu kurumları aracılığıyla Türkiye’de 

eğitim, araştırma, staj ve kurslara katılacaklar, Türkiye’de yükseköğrenimini 

tamamlayanlardan mezuniyet tarihinden itibaren altı ay içinde müracaat edenler, 

Türkiye’de çalışmayan ancak Cumhurbaşkanınca belirlenecek kapsam ve tutarda 

yatırım yapacaklar ile bunların yabancı eşi, kendisinin ve eşinin ergin olmayan veya 

bağımlı yabancı çocuğu ve son olarak Kuzey Kıbrıs Türk Cumhuriyeti vatandaşları. 

Kısa dönem ikamet izinleri her defasında en fazla ikişer yıllık sürelerle verilmektedir. 

Ancak Türkiye’de çalışmayan fakat Cumhurbaşkanınca belirlenecek kapsam ve 

tutarda yatırım yapacaklar ve Kuzey Kıbrıs Türk Cumhuriyeti vatandaşları bu süre 

kısıtının haricinde tutulmaktadır (YUKK, m. 31/2).  

Uzun dönem ikamet izni ise kesintisiz sekiz yıl Türkiye’de bulunan yabancılara 

veya İçişleri Bakanlığın onayını alan yabancılara verilmektedir. Mülteci, şartlı mülteci 

ve ikincil koruma statüsü sahipleri ile insani ikamet izni sahiplerine ve geçici koruma 

sağlananlara, uzun dönem ikamet iznine geçiş hakkı tanınmamaktadır (YUKK, m. 42). 



130 

Uzun dönem ikamet izni alabilme koşulları arasında kesintisiz en az sekiz yıl ikamet 

izniyle Türkiye’de kalmış olmak, son üç yıl içinde sosyal yardım almamış olmak, 

kendisi veya varsa ailesinin geçimini sağlayacak yeterli ve düzenli gelir kaynağına 

sahip olmak, geçerli sağlık sigortasına sahip olmak ve kamu düzeni veya kamu 

güvenliği açısından tehdit oluşturmamak yer almaktadır (YUKK, m. 43). Uzun dönem 

ikamet sahibi kişiler, askerlik yapma yükümlülüğü, seçme, seçilme ve kamu 

görevlerine girme gibi haklar hariç olmak üzere Türk vatandaşlarına tanınan haklardan 

yararlanabilmektedir (YUKK, m. 44). 

Aile birleşimi, zorunlu ya da gönüllü göç nedeniyle birbirinden ayrı düşmüş 

aile üyelerinin menşei ülke dışında başka bir ülkede, yeniden bir araya gelmeleri süreci 

olarak tanımlanır (Perruchoud, 2009).  Aile ikamet izni YUKK’un 34’üncü maddesi 

ile düzenlenmektedir. Bu maddeye göre aile ikamet izni Türk vatandaşlarının, 5901 

sayılı Kanun’un 28’inci maddesi kapsamında olanların (çıkma izni almak suretiyle 

Türk vatandaşlığını kaybedenlerin) veya ikamet izinlerinden birine sahip olan 

yabancılar ile mültecilerin ve ikincil koruma statüsü sahiplerinin yabancı eşine, 

kendisinin veya eşinin ergin olmayan yabancı çocuğuna ve kendisinin veya eşinin 

bağımlı yabancı çocuğuna her defasında üç yılı aşmayacak şekilde verilmektedir. 

Anayasaya göre “herkes, yerleşme ve seyahat hürriyetine sahiptir” (m. 23). 

Yabancıların seyahat serbestisi, YUKK kapsamında düzenlenmektedir. Ülke içinde 

seyahatler statülere göre kamu güvenliği ve sağlığı sebepleriyle 

sınırlandırılabilmektedir. Yurtdışına seyahatler ise pasaport veya pasaport yerine 

geçen seyahat belgeleri ile mümkün olmaktadır. Statülere özel yurtdışı seyahat 

kısıtlamaları da bulunmaktadır.  

Sosyal haklar boyutu, eğitim, sağlık ile sosyal hizmet ve yardım hakları olarak 

ele alınabilir. Anayasanın 42’inci maddesi “kimse, eğitim ve öğrenim hakkından 

yoksun bırakılamaz” şeklindedir ve Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanununun 

Uygulanmasına İlişkin Yönetmelik, 105’inci maddesi ile Türkiye’deki tüm çocukların 

temel eğitimden yararlanma hakkı bulunduğunu belirtmektedir. Sağlık konusunda 

anayasa herkesin, sağlıklı ve dengeli bir çevrede yaşama hakkına sahip olduğunu 

hükme bağlar. Ayrıca sağlık hizmetlerinin yaygın bir şekilde yerine getirilmesi için 

kanunla genel sağlık sigortası kurulabileceğini belirtir. Anayasaya uygun olarak 

YUKK başvuru sahibi veya uluslararası koruma statüsü sahibi kişilerden herhangi bir 



  

131 

sağlık güvencesi olmayan ve ödeme gücü bulunmayanların uluslararası koruma 

başvuru kaydından itibaren bir yıl süre ile 31/5/2006 tarihli ve 5510 sayılı Sosyal 

Sigortalar ve Genel Sağlık Sigortası Kanunu hükümlerine tabi olduğunu 

düzenlemektedir. Geçici korunanların sağlık hizmetleri ise 04.11.2015 tarihli ve 9648 

sayılı Geçici Koruma Altına Alınanlara Verilecek Sağlık Hizmetlerine Dair Esaslar 

çerçevesinde yürütülmektedir. Uluslararası koruma ve geçici koruma altında 

olanlardan ihtiyaç sahiplerinin sosyal yardımlardan yararlanması ise hem YUKK hem 

Geçici Koruma Yönetmeliği’nde düzenlenmektedir. 

Ekonomik haklar boyutu, iş piyasasına erişim ve çalışma koşulları açısından 

değerlendirilebilir. Uluslararası insan hakları normları evrenselliği varsayıyor olsa da, 

işgücünün uluslararası göçü, çalışma haklarını iddia etmenin kimlik ve statüye bağlı 

bir durum olduğunu göstermektedir (Maher, 2002: 37-38). Benzer şekilde Türkiye’de 

yabancıların çalışma izni olmaksızın çalışması veya çalıştırılması yasaktır. Genel 

olarak yabancıların iş piyasasına erişim sağlamalarının koşulu, geçerli bir çalışma 

iznine sahip olmalarıdır. Çalışma izni, tanımı gereği geçerlilik süresi içinde yabancıya 

çalışma hakkı vermektedir. Uluslararası İşgücü Kanunu Uygulama Yönetmeliği 

çalışma izninin, “bir işverene bağlı olarak verilen çalışma izni düzenlendiği işyeri ve 

adreste geçerli” (m. 57/4) olduğunu belirtmektedir. Ayrıca, kamu hizmetlerine girmek 

Anayasa’da Türklerin hakkı olarak sayıldığından yabancılara yasaktır. Çalışma 

koşulları bakımından Anayasa’ya (m. 60) göre herkes sosyal güvenlik hakkına 

sahiptir.  

Siyasal haklar boyutu bilgi edinme, siyasal katılım ve vatandaşlık hakları 

açısından ele alınabilir. Anayasa’nın 74’üncü maddesi, “vatandaşlar ve karşılıklılık 

esası gözetilmek kaydıyla Türkiye’de ikamet eden yabancılar kendileriyle veya kamu 

ile ilgili dilek ve şikâyetleri hakkında, yetkili makamlara ve Türkiye Büyük Millet 

Meclisine yazı ile başvurma hakkına sahiptir.” demektedir. Maddenin devamında ise 

“herkes, bilgi edinme ve kamu denetçisine başvurma hakkına sahiptir” denmektedir. 

Aynı şekilde, 4982 sayılı Bilgi Edinme Hakkı Kanunu’na göre genel kural olarak 

herkes bilgi edinme hakkına sahiptir. Aynı maddenin devamında yabancılarla ilgili 

sınırlama getirilerek “Türkiye'de ikamet eden yabancılar ile Türkiye'de faaliyette 

bulunan yabancı tüzel kişiler, isteyecekleri bilgi kendileriyle veya faaliyet alanlarıyla 

ilgili olmak kaydıyla ve karşılıklılık ilkesi çerçevesinde, bu Kanun hükümlerinden 



132 

yararlanırlar” (m. 4) denmektedir. Dolayısıyla, Türkiye’de ikamet eden yabancılar ve 

Türkiye’de faaliyette bulunan yabancı tüzel kişilerin bilgi edinme hakkını 

kullanabilmeleri için isteyecekleri bilgi ve belgelerin kendileri veya faaliyet alanları 

ile ilgili olması ve tabi oldukları ülkelerde Türk vatandaşlarına ve tüzel kişilerine bilgi 

edinme hakkının tanınmış olması koşulu bulunmaktadır. Ayrıca yabancılar tarafından 

bu kapsamda yapılacak başvuruların, Türkçe dilinde olması zorunludur (Bilgi Edinme 

Değerlendirme Kurulu, 2015). Benzer şekilde Dilekçe Hakkının Kullanılmasına dair 

Kanun da, Türkiye’de ikamet eden yabancıların kendileriyle veya kamu ile ilgili dilek 

ve şikâyetleri hakkında, Türkiye Büyük Millet Meclisine ve yetkili makamlara yazı ile 

başvurma haklarını düzenleme amacındadır. Ancak yine Türkiye’de ikamet eden 

yabancılar karşılıklılık esası gözetilmek ve dilekçelerinin Türkçe yazılması kaydıyla 

bu haktan yararlanabilirler. 

Anayasanın 67’inci maddesi “vatandaşlar, kanunda gösterilen şartlara uygun 

olarak seçme, seçilme ve bağımsız olarak veya bir siyasi parti içinde siyasi faaliyette 

bulunma ve halkoylamasına katılma hakkına sahiptir” dediği için vatandaş olmayanlar 

siyasi faaliyette bulunamazlar. Dolayısıyla ikamet süreleri ne olursa olsun, yabancılar 

seçme ve seçilme hakkına sahip değildir.  

5901 nolu Türk Vatandaşlığı Kanunu’na (m. 5) göre Türk vatandaşlığı 

doğumla veya sonradan kazanılabilir. Doğumla kazanılan Türk vatandaşlığı, soy bağı 

veya doğum yeri esasına göre kendiliğinden kazanılır. Soy bağı esasına göre Türk anne 

veya babadan doğan çocuklar vatandaş kabul edilirken, doğum yeri esasına göre 

Türkiye'de doğan ve yabancı ana ve babasından dolayı doğumla herhangi bir ülkenin 

vatandaşlığını kazanamayan çocuklar vatandaş kabul edilmektedir. Türk Vatandaşlığı 

Kanunu’na (m. 11) göre sonradan Türk vatandaşlığını kazanmak isteyen yabancıların, 

Türkiye’de kesintisiz en az beş yıl ikamet etmiş olması, yeteri kadar Türkçe konuşuyor 

olması, belirli bir gelire sahip olması ve milli güvenlik ve kamu düzeni bakımından 

engel teşkil edecek bir halinin bulunmaması gibi şartları haiz olması gerekmektedir.  

4.2.2. Maddi-Manevi Kaynakların Anlamı 

Yurttaşlık tabakalaşmasının maddi-manevi kaynaklar ekseni sosyal statü, 

sosyal ağ, bilgi ve beceri, saygınlık ve iletişim gibi kapasite ve yeterliliklerden 

oluşmaktadır. Sosyal statü gelire, etnik kökene, cinsiyete, aileye, mesleğe, işe, yaşa 

veya dine bağlı olarak algılanabilir. Sosyal ağ, sosyalliği veya aynı uyruk, din, dil, 



  

133 

yasal ya da sosyal statünün bir araya getirdiği gruplara referans vermektedir. Bilgi ve 

beceri eğitim, yapılan iş veya yetkinlik kapasitesi ile ilgili olabilmektedir. Saygınlık, 

bireylerin kendi kişisel özelliklerinden kaynaklı olabildiği gibi, etnik kökenlerine, 

göçmenlikte olduğu gibi toplumun onların statülerine bakışına göre değişebilmektedir. 

İletişim ise bireylerin kendini ifade etmesine, hak talep etmesine, sosyal ve kamusal 

alana dahiliyetine imkân veren özellikle dil yeterliliğine işaret etmektedir. Maddi ve 

manevi kaynaklarının birkaçının eksikliği, toplumdaki birkaç önemli alana aynı anda 

entegre olamama durumu olarak ifade edilebilecek sosyal dışlanmaya yol açmaktadır 

(Aasland, 2002: 58). 

Yerel halkın yani Türk toplumunun göçmen gruplarına bakışı, onlarla ilgili 

algısı da toplumda kabul görmelerinde ve hakları kullanım kapasitelerini artırmada 

önemlidir. Çünkü bu algı olumsuz olduğu zaman barınma, çalışma, eğitim, sağlık vb. 

haklarını etkin olaral kullanmalarına engel olmaktadır. Örneğin, barınma ihtiyaçlarını 

giderecek ev ararken yüksek kira talebi ile veya kendilerine ev kiralamak istemeyen 

ev sahipleri ile karşılaşmaktadırlar. Sağlık veya eğitim hizmetlerinden yararlanmaları, 

toplumda Türklerin haklarının engellendiği veya vergilerin yabancılar için kullanıldığı 

algısını beraber getirmektedir. Ayrıca çocuklarının göçmenlerle aynı okulda eğitim 

görmesini istemeyen aileler olmaktadır. Türkiye’ye giriş yapan Afgan göçmenlerin 

sayılarının çokluğu ve erkek yoğunluklu olmaları Türk halkında olumsuz 

algılanmaktadır  (Ünay, 2022: 1). Bu görüntü, saygınlıklarını ve algılanan sosyal 

statülerini etkilemektedir. Hakları konusunda farkındalıklarının ve hukuk bilgilerinin 

az olması da eklendiğinde (Karçal, 2023) haklardan yararlanma kapasitelerini 

düşürmektedir.  

Türkiye’deki pek çok farklı göçmen statüsü ve farklı din, dil, uyruk, 

demografik özellik veya yetkinlikle gelen göçmenler göz önüne alındığında maddi-

manevi kaynaklara ilişkin bilgiyi toplamak veya bilgiye ulaşmak zordur. Ayrıca 

göçmenlerin kategorileri ve kendi özellikleri çok katmanlı bir yapıyı ortaya 

çıkmaktadır. Bu aşamada araştırma kolaylığı açısından, statülerin uyruk gruplarına ve 

geldikleri ülkelere göre bazı değerlendirmeler yapılabilir. Çünkü menşei ülkelerin 

siyasal, sosyal veya ekonomik özellikleri göç etme sebepleri hakkında fikir 

vermektedir. Örneğin, mültecilerin Avrupa Konseyi ülkelerinden gelenleri, geçici 

koruma altındakilerin ise mevcut durumda sadece Suriye’den gelenleri ifade ettiği 



134 

hukuki düzenlemeler sebebiyle açıktır. Ayrıca diğer statülerdekilere bakıldığında 

genel olarak başvuru sahiplerinin en çok Afganlar, Iraklılar, İranlılardan, yine şartlı 

mültecilerin Afganlar, Iraklılar ve İranlılardan,  ikincil koruma altındaki kişilerin 

Afganlardan oluştuğu görülmektedir (Migration Policy Group [MPG] ve İltica ve Göç 

Araştırmaları Merkezi [IGAM], 2017: 12). Düzensiz göçmenlerde Afganistan ve 

Suriye uyruklular uzun yıllardır en büyük grupları oluştururken, bunların ardından 

Irak, Filistin ve Türkmenistan’dan gelen düzensiz göçmenler yer almaktadır.  

4.3. Tabakalı Yurttaşlık Eksenleri Bakımından Göçmen Statüleri 

Göç olgusunda, göç hareketinin öznesi “yabancı”dır (TBMM, 2018). Vatandaş 

ve yabancı ayrımı Türk Vatandaşlığı Kanunu ile yapılmaktadır. 2009 tarih ve 5901 

sayılı Türk Vatandaşlığı Kanunu yabancıyı, “Türkiye Cumhuriyeti Devleti ile 

vatandaşlık bağı bulunmayan kişi” olarak tanımlamaktadır (m. 3/1/d.). Kanunda ayrıca 

vatansız kişi de “hiçbir devlete vatandaşlık bağıyla bağlı bulunmayan ve yabancı 

sayılan kişi” şeklinde tanımlanmaktadır (m. 3/1/ş). Bu tanımlardan yola çıkıldığında 

mülteciler, sığınmacılar, vatansızlar gibi grupların da yabancı tanımına girdiği 

anlaşılmaktadır. Türkiye, göç hukukunu dolayısıyla ülkeye giren yabancıların 

statülerini ulusal ve uluslararası mevzuat ile düzenlemektedir. 

Bugün Türkiye’de göçmen statülerini ulusal mevzuatta düzenleyen iki ana 

kaynaktan birisi 2006 tarihli ve 5543 sayılı İskân Kanunu, diğeri ise 2013 tarihli ve 

6458 sayılı Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu’dur. Cumhuriyetin ilk 

yıllarından beri Türk mevzuatında yer almış olan iskân kanunları sadece Türk 

soyundan gelen ve Türk kültürüne bağlı olanlara verilen “göçmen” statüsünü ve 

türlerini düzenlemektedir22. Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu (YUKK) 

öncesinde Türk hukukunda yabancıların ülkeye giriş ve çıkışları ile Türkiye içinde 

ikamet ve seyahat şartları, 15/7/1950 tarihli ve 5682 sayılı Pasaport Kanunu, 15/7/1950 

tarihli ve 5683 sayılı Yabancıların Türkiye’de İkamet ve Seyahatleri Hakkında Kanun 

ve 1994 tarihli Türkiye’ye İltica Eden veya Başka Bir Ülkeye İltica Etmek Üzere 

Türkiye’den İkamet İzni Talep Eden Münferit Yabancılar ile Topluca Sığınma 

Amacıyla Sınırlarımıza Gelen Yabancılara ve Olabilecek Nüfus Hareketlerine 

 

22 İskân kanunları, sağlık ve geçim imkânlarını kolaylaştırmak veya ülke güvenliği amacıyla köylerin 

ve ülke içindeki halkın daha uygun yerlere taşınması şeklinde iç göçe ve iç iskâna yönelik düzenlemeleri 

de içermektedir (Atatürk Ansiklopedisi, 2024). 



  

135 

Uygulanacak Usul ve Esaslar Hakkında Yönetmelik (1994 İltica Yönetmeliği) 

çerçevesinde yürütülmüştür. YUKK, 5683 sayılı Yabancıların Türkiye’de İkamet ve 

Seyahatleri Hakkında Kanunu’nu ve 1994 İltica Yönetmeliği’ni yürürlükten 

kaldırmıştır.  

Uluslararası hukukta yer alan ve Türkiye tarafından da kabul edilen temel 

düzenlemeler ise İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi (1948), Mültecilerin Hukuki 

Durumuna Dair Sözleşme (1951 Cenevre Sözleşmesi) ve Mültecilerin Hukuki 

Statüsüne Dair 1967 Protokolü’dür. Mülteciler ve sığınmacılar konusundaki 

uluslararası hukuki zemin 1951 Cenevre Sözleşmesi olmakla birlikte, Türkiye 

sözleşmenin imkân verdiği coğrafi sınırlamayı uygulayarak, sadece Avrupa’dan23 

gelen sığınmacılara mültecilik hakkı tanımaktadır (Erdoğan, 2015: 321). 1951 Cenevre 

Sözleşmesi ve 1967 Protokolü temel alınarak ulusal sığınma sürecinin uygulama usul 

ve esaslarıno belirlemek üzere, 1994 yılında, iltica yönetmeliği olarak bilinen, 

Türkiye’ye İltica Eden veya Başka Bir Ülkeye İltica Etmek Üzere Türkiye’den İkamet 

İzni Talep Eden Münferit Yabancılar ile Topluca Sığınma Amacıyla Sınırlarımıza 

Gelen Yabancılara ve Olabilecek Nüfus Hareketlerine Uygulanacak Usul ve Esaslar 

Hakkında Yönetmeliği kabul edilmiştir. Yönetmelik ile coğrafi sınırlama devam 

ettirilerek Avrupa’dan gelenler “mülteci” olarak kabul edilmiş, Avrupa dışından 

gelenler ise “sığınmacı” sayılarak üçüncü bir ülkeye gidişleri konusunda geçici ikamet 

sağlanmıştır (Buz, 2008: 121). Sözleşmeye konan coğrafi sınırlama sebebiyle, mülteci 

şartları taşıyan ama mülteci kabul edilmeyen yabancılar ülkeye gelmeye devam ettiği 

için terminoloji ve statü sorunları oluşmaya başlamıştır (Erdoğan, 2015: 321). 

Diğer taraftan Türkiye’nin göç veren bir ülkeden göç alan bir ülkeye dönüşmesi 

ve Avrupa Birliği üyesi olma gayretleri Türkiye’nin göç politikalarında reform 

yapması konusunda baskı oluşturmuştur (İçduygu ve Sert, 2009: 1). Bu kapsamda 

iltica ve yasadışı göç konularında Türkiye’nin yol haritasının çizilmesini planlayan 

İltica ve Göç Alanındaki Avrupa Birliği Müktesebatının Üstlenilmesine İlişkin 

 

23 Avrupa ile kasıt Avrupa Konseyi üyesi ülkelerdir. Avrupa Konseyi üyesi ülkeler ise Almanya, 

Andorra, Arnavutluk, Avusturya, Azerbaycan, Belçika, Bosna Hersek, Bulgaristan, Çek Cumhuriyeti, 

Danimarka, Ermenistan, Estonya, Finlandiya, Fransa, Güney Kıbrıs Rum Yönetimi, Gürcistan, 

Hırvatistan, Hollanda, İngiltere, İrlanda, İspanya, İsveç, İsviçre, Karadağ, İtalya, İzlanda, Letonya, 

Lihtenştayn, Litvanya, Lüksemburg, Macaristan, Kuzey Makedonya, Malta, Moldova, Monako, 

Norveç, Polonya, Portekiz, Romanya, Rusya, San Marino, Sırbistan,  Slovakya, Slovenya, Türkiye, 

Ukrayna, Yunanistan’dır (Dışişleri Bakanlığı, 2024a). 



136 

Türkiye Ulusal Eylem Planı 2005 yılında kabul edilmiştir. Yine uluslararası koruma 

sistemini AB müktesebatı ile uyumlu hale getirmek maksadıyla 2013 yılında 6458 

sayılı Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu (YUKK) kabul edilmiştir. Kanun 

ile birlikte mülteci tanımı dışında kalanlara şartlı mülteci ve geçici koruma gibi statüler 

verilerek, coğrafi sınırlanmanın dışında kalan ülkelerden gelenlerin içinde 

bulundukları yasal boşluk giderilmeye çalışılmıştır (Erdoğan, 2015: 321). YUKK 

yabancı, başvuru sahibi, mülteci, ikincil koruma, şartlı mülteci, geçici koruma ve 

vatansız statülerini düzenlenmekte ve düzensiz göçün tanımı yapmaktadır. Kanun ile 

aynı zamanda göç alanındaki strateji ve politikalardan ve uygulamalardan sorumlu 

olmak üzere Göç İdaresi Genel Müdürlüğü24 kurulmuştur. Kanun’un kabulü Birleşmiş 

Milletler ve AB tarafından olumlu karşılanmıştır (MIPEX, 2015: 209). 

Türkiye’nin göçe cevap verişine bakıldığında, ulus-devlet oluşumu zamanında 

soydaşlık kurumunu, 1980’lerde coğrafi sınırlamayı, 2000’lerde ise Suriyelilerin 

kitlesel akını ile birlikte geçici korumayı devreye aldığı görülmektedir. Her ne kadar 

uluslararası hukuk ve AB mevzuatına uyum gereklilikleri kapsamında hareket etse de 

göçmen, mülteci, sığınmacı gibi tanımları kendi egemenliği ve ulus-devlet çıkarları 

çerçevesinde şekillendirdiğini söylemek mümkündür. 

4.3.1. İskân Kanunu Göçmenleri 

4.3.1.1. Yasal statülerinin gelişimi 

Göçmen, Uluslararası Göç Örgütü tarafından şemsiye bir kavrama işaret 

edecek şekilde genel tanımlansa da hukuki kabulde göçmen (migrant) kişisel rahatlık 

amacıyla, dışardan zorlama olmaksızın, hür iradesiyle karar verdiği durumdadır 

(Çelik, 2024: 20-21). Türk hukukunda ise “göçmen” kavramı daha özellikli bir 

konumdadır: “Türk soyundan ve Türk kültürüne bağlı olup, yerleşmek amacıyla tek 

başına veya toplu halde Türkiye’ye gelip bu Kanun gereğince kabul olunanlar”a (İskân 

Kanunu, m. 3) karşılık gelmektedir. Önceki iskân kanunlarında da göçmenlik statüsü 

Türk soyuna ve kültürüne bağlılığa dayandırılmıştır.  

 

24 Göç İdaresi Genel Müdürlüğü’nün statüsü, 29.10.2021 tarihli 31643 sayılı Resmî Gazete’de 

yayımlanan “Bazı Cumhurbaşkanlığı Kararnamelerinde Değişiklik Yapılması Hakkında 

Cumhurbaşkanlığı Kararnamesi (Kararname Numarası: 85)” ile Göç İdaresi Başkanlığı’na 

dönüştürülmüştür.  



  

137 

Cumhuriyetin ilk yıllarında göç politikaları Balkan ülkeleri ile yapılan nüfus 

mübadeleleri üzerinedir. Bu süreçte, Türkiye’de yaşayan Türk olmayan ve Hristiyan 

grupların Türkiye’den göç etmesi, aynı zamanda Türk kimliğine daha kolay asimile 

olabilecek Boşnak, Çerkez, Pomak ve Tatar gibi grupların ise Türkiye’ye 

yerleştirilmesi demografik yapıyı Türk ve Müslüman çoğunluğa dönüştürürken, ulus-

devletin oluşumuna da katkıda bulunmuştur. Dönemin göç politikası, Türkiye’ye göç 

edenlerin yerleşim sorununu çözecek ve ülkeye yerleşimini sağlayacak bir iskân 

politikası olarak ele alındığından, göçmenlerle ilgili düzenlemeler iskân kanunları ile 

yapılmıştır (İçduygu ve Sert, 2009: 2). Ulus-devletin inşa edildiği döneme denk gelen 

ve savaş sonrası dönemde nüfus mübadeleleri şeklinde ortaya çıkan soydaşlığa bağlı 

göçmenlik ve iskân siyasal, demografik ve ekonomik bakımlardan kullanılmıştır. 

Savaş sonrasında nüfus değişimi sorunun gündemde olması, ulus-devlet ideali ve 

güvenlik algılamasının yanı sıra savaş koşulları nedeniyle ülke topraklarının yeniden 

imarı sorunu nedeniyle iskân oldukça önemsenmiştir (Emek İnan, 2014: 86).   

Aslında Türkiye tarihinde göçler cumhuriyet dönemi ile başlamış değildir. 

Cumhuriyet öncesi dönemde yaşanan savaşların bir sonucu olarak insanlar mübadele 

yoluyla göç ettirilmiştir. 1912-1913 Balkan Savaşlarının ardından büyük bir nüfus yer 

değiştirmiştir. Birinci Dünya Savaşının ardından yapılan görüşmelerde barışı 

sağlamanın yolunun nüfusu ayırmaktan ve zorunlu mübadeleden geçtiği Türk ve 

Yunan hükümetlerince kabul edilmiştir (Macar, 2015: 175). Böylece cumhuriyet 

döneminde mübadele ve iskân faaliyetlerinin başlangıcı, Lozan Barış Antlaşması’nın 

bir ön koşulu olarak 30 Ocak 1923 tarihinde imzalanan Türk ve Yunan Halklarının 

Mübadelesine İlişkin Sözleşme ve Protokol oluşturmuştur. Bu protokol uyarınca Türk 

ve Yunan hükümetleri arasında gerçekleştirilen nüfus mübadelesi ile yaklaşık beş yüz 

bin kişi Türkiye’ye göç etmiş ve iki katından fazlası (1,2 milyon Rum) ise 

Yunanistan’a göç etmiştir (Atatürk Ansiklopedisi, 2024). Protokole göre göç edenler 

ülkeden çıktıkları anda uyruklarını kaybedecekler ve varış ülkesine girdikleri anda o 

ülkenin uyruğuna geçeceklerdir. Ayrıca devletler arasında halkların mübadelesi 

şeklinde resmî olarak gerçekleştiği için iki ülkenin kalan mal ve mülkler için finansal 

olarak mahsuplaştığı ve hesaplaştığı bir durum söz konusu olmuştur (Macar, 2015: 

176-177). Göç sürecini yönetmek amacıyla 13 Ekim 1923 tarihinde 352 Sayılı 

Mübadele, İmar ve İskân Vekâleti İhdasına Dair Kanun ile Mübadele İmar ve İskân 

Vekâleti kurularak idari bir yapılanma oluşturulmuştur. 1923 yılında çıkarılan 368 



138 

numaralı Mübadele, İmar ve İskân Kanunu ile Vekâletin görev ve yetkileri 

düzenlenmiştir. Kanun’a göre Vekâlet, mübadeleye tâbi göçmenlerin nakil, barındırma 

ve iskânları, 1912 senesinden beri iskân muamelesi görmemiş olan muhacir ve 

mültecilerin yerleştirilmesi ve refaha kavuşturulması ile ülkenin harap olan 

mahallerinin imarı ile görevlendirilmiştir (Emek İnan, 2014: 86). Vekâlet, 1924 yılında 

Dâhiliye Vekâletine bağlanmıştır. O dönemde Kanun, mülteci ve muhacir 

kavramlarını kullanmış olsa da bunların açık bir tanımına yer vermemiştir. Bununla 

birlikte, 1923-1925 yılları arasında mübadeleye tâbi göçmenlerin dışında, diğer 

göçmen ve mülteciler de iskâna tâbi tutulmuşlardır (Emek İnan, 2014: 87). 

1926 tarihli ve 885 sayılı İskân Kanunu ise ikinci maddesinde yer alan “Türk 

harsına dahil olmayanlarla... anarşistler, casuslar, Çingeneler ve memleket haricine 

çıkarılmış olanlar kabul edilmezler.” ifadesi ile dışarıdan göçmen olarak kabul 

edileceklerde aranacak temel özelliğin “Türk harsı” (Türk kültürü) olduğunu 

açıklamıştır (Emek İnan, 2016: 16). Bu İskân Kanunu da mülteci ve muhacir 

ifadelerini kullanmış ancak bunların bir tanımını yapmamıştır. Fakat Balkan 

Harbi’nden sonra gelmiş olan mülteci ve muhacirlerin de kayıt olmaları ve talep 

etmeleri halinde bu Kanun’dan faydalanabilecekleri ifade edilmiştir (m. 12). 

1934 yılında çıkarılmış olan 2510 sayılı İskân Kanunu’nda ise muhacir ve 

mülteci tanımları yapılmış ve ülkeye kabul şartları belirlenmiştir. “Türkiyede 

yerleşmek maksadile dışarıdan, münferiden veya müçtemian, gelmek istiyen Türk 

soyundan meskûn veya göçebe fertler ve aşiretler ve Türk kültürüne bağlı meskûn 

kimseler, işbu kanunun hükümlerine göre Dahiliye Vekilliğinin emrile kabul 

olunurlar. Bunlara (muhacir) denir” (m. 3) şeklinde, Müslüman göçmenleri ifade 

etmek için kullanılan muhacir kavramı tercih edilmiştir. Aynı maddenin devamında 

“Türkiyede yerleşmek maksadile olmayıp bir zaruret ilcasile muvakkat oturmak üzere 

sığınanlara (mülteci) denir” demektedir. Kanun’a göre bu mülteciler, anarşist, casus 

veya göçebe çingene değil ve memleket dışına çıkarılmamış iseler ve Türk kültürüne 

bağlı iseler -yerleşmek istediklerini bildirdikleri takdirde- yine muhacir sayılmaktadır 

(m. 3 ve m. 4).  2510 sayılı İskân Kanunu’nda göçmen türleri için bir tanımlama 

yapılmamıştır ama bu Kanun’a dayanarak çıkarılan İskânlı ve Serbest Göçmen 

Kabulüne Dair Talimatname’nin 1. maddesinde serbest göçmen, Türkiye’de 

yerleşmek maksadı ile ve hükümetten yardım istememek şartı ile yabancı 



  

139 

memleketlerden gelen kimseler olarak düzenlenmiştir (Öztürk Yılmaz, 2007: 250, 28. 

dipnot). 

2006 tarihinde çıkartılan 5543 sayılı İskân Kanunu ise 2510 sayılı İskân 

Kanunu’nu yürürlükten kaldırmıştır. Yeni iskân kanununda “göçmen”, “Türk 

soyundan ve Türk kültürüne bağlı olup, yerleşmek amacıyla tek başına veya toplu 

halde Türkiye'ye gelip bu Kanun gereğince kabul olunanlardır.” (m. 3/1/d) şeklinde 

tanımlanmıştır. Göçmen kabul edilmeyen yabancılar ise İskân Kanunu’nun 4’üncü 

maddesinde şu şekilde belirtilmiştir: “Türk soyundan ve Türk kültürüne bağlı olmayan 

yabancılar ile Türk soyundan ve Türk kültürüne bağlı bulunup da sınır dışı edilenler 

ve güvenlik bakımından Türkiye'ye gelmeleri uygun görülmeyenler göçmen olarak 

kabul edilmezler”. 

5543 sayılı İskân Kanunu’nda göçmen, ülke içerisindeki iskân edilme 

koşullarına göre serbest göçmen, iskânlı göçmen, münferit göçmen ve toplu göçmen 

olarak alt kategorilere ayrılarak açıkça tanımlamıştır. Serbest göçmen,  “Türk 

soyundan ve Türk kültürüne bağlı olup, yerleşmek amacıyla tek başına veya toplu 

halde Türkiye'ye gelip, Devlet eliyle iskân edilmelerini istememek şartıyla yurda kabul 

edilenlerdir.” (m. 3/1/e) olarak tanımlanırken; iskânlı göçmen, “Türk soyundan ve Türk 

kültürüne bağlı olup, özel kanunlarla yurt dışından getirilen ve bu Kanun hükümlerine 

göre taşınmaz mal verilerek iskânları sağlananlardır” şeklinde belirtilmiştir (m. 3/1/f). 

Münferit göçmen “Türk soyundan ve Türk kültürüne bağlı olup, yurdumuza yerleşmek 

amacıyla bir aile olarak gelenlerdir” şeklinde tarif edilirken, toplu göçmen ise “Türk 

soyundan ve Türk kültürüne bağlı olup, iki ülke arasında yapılan anlaşmaya göre 

yurdumuza yerleşmek amacıyla toplu olarak gelen ailelerdir” biçiminde 

tanımlanmıştır.  

İskân kanunları, Türk kültürünü güçlendirmek ve Türk soylu ve kültürlü nüfusu 

artırmak ve kuvvetlendirmek amacıyla kullanılırken aynı zamanda ekonomik, siyasal 

ve askerlik bakımlarından ülkede nüfusun dağılış şeklini düzenlemek için de 

kullanılmıştır. Türkiye’nin savaşlarda kaybettiği özellikle genç nüfusunun ardından, 

milli savunma için askere ve ekonomik kalkınma için işgücüne ihtiyacı doğmuştur. Bu 

ihtiyacı gidermek için Yunanistan, Bulgaristan ve Romanya ile yaptığı anlaşmalarla 

nüfus mübadelelerini kullanmıştır. Romanya ve Bulgaristan Türklerini Türkiye’ye 

çekmek için askerlik, vergi gibi konularda ayrıcalıklar tanımıştır (Karpat, 2015: 



140 

XXXIII). Türk-Yunan mübadelesi ile gelenlerin iskân işlemleri yapılırken, 

göçmenlerin geldikleri yörelerin coğrafi özellikleri, iklim ve toprak koşulları, 

Türkiye’ye gelmeden önceki uğraş alanları, alıştıkları tarım biçimi ve türleri, uzmanlık 

dalları ile illerin imkânları dikkate alınmıştır (Atatürk Ansiklopedisi, 2024).  

İskân kanunlarına mültecilik kurumu açısından bakıldığında, mülteci tanımının 

belirsiz bırakıldığı ve 1951 Cenevre Sözleşmesi’ne göre mülteci olacakların göçmen 

olarak kabul edildiği görülmektedir. 1934 İskân Kanunu’nda, 1947 yılında çeşitli 

düzenlemeler yapılmış ve muhacir kavramı göçmen kavramıyla yer değiştirmeye 

başlamıştır. Türk ırkından veya Osmanlı tebaasından olup öncelikli olarak 

vatandaşlığa alınabilecek ve geri dönme imkânı olmayan Müslüman göçmenlere 

mülteci statüsü verilmemiştir (Özgür Baklacıoğlu, 2015: 196). Özgür Baklacıoğlu’na 

(2015: 196) göre, 1951 Cenevre Sözleşmesi mülteci kavramını coğrafi bir konumla 

ilişkilendirmesine ve Türkiye’nin bu sözleşmeye taraf olmasına rağmen, Türk 

bürokrasisi Osmanlı geleneğini devam ettirerek, mülteci statüsünü geçici ve güvensiz 

yabancı şeklinde konumlandırmaya devam etmiştir. Bu nedenle, Balkanlar’dan etnik 

arındırma ve baskı politikaları sebebiyle Türkiye’ye toplu biçimde göç eden 

Yugoslavya, Bulgaristan ve Batı Trakya göçmenleri için mülteci statüsü verilmemiştir. 

1950’lerden sonra Balkan ülkelerinden göç edenler, göç etme sebeplerine 

bakılmaksızın “göçmen” olarak adlandırılmıştır. Osmanlıda dinsel arındırma ve baskı 

sonucu gelişen göçlere atfen dinsel bir içeriğe sahip muhacir (hicret edenler) kavramı 

ile başlayan tanımlama, iskânlı göçmen ve serbest göçmene dönüşerek kanunlarda 

yerini almıştır (Özgür Baklacıoğlu, 2015: 195). 

2006 tarihli ve 5543 sayılı İskân Kanunu’na göre Türk soyundan olmanın ve 

Türk kültürüne bağlılığın tayin ve tespiti 7’inci madde uyarınca Cumhurbaşkanı 

kararıyla ile yapılacaktır. Kanun’da, kimlerin ve hangi memleket halklarının Türk 

soyundan ya da Türk kültürüne bağlı olduğunu tespit sırasında dikkate alınacak 

herhangi bir kıstas söz konusu değildir. Bu sebeple Cumhurbaşkanı’na verilen bu 

yetkinin oldukça geniş bir takdir yetkisi olduğu görülmektedir (Çörtoğlu Koca, 2022: 

904). 

Balkan ülkelerinden gelenler dışında, 1979 yılı Aralık ayında Sovyetler 

Birliği’nin Afganistan’ı işgal etmesi sonucunda Afganistan’ı terk edip Pakistan’a 

sığınan Türk soylu Afgan vatandaşları Türkiye’ye göçmen olarak kabul edilmiştir. 



  

141 

2641 sayılı Afganistan’dan Pakistan’a Sığınan Türk Soylu Göçmenlerin Türkiye’ye 

Kabulü ve İskânına Dair Kanun,17 Mart 1982 tarihinde kabul edilmiştir. Söz konusu 

Kanun’da, “Afganistan’daki olaylar nedeniyle Pakistan İslam Cumhuriyetine sığınmış 

Türk soylu Afganistanlı ailelerden, Türkiye’ye yerleşmek isteyenler, bir kereye 

mahsus olmak üzere, serbest veya iskânlı göçmen olarak kabul olunabilirler. Bunların 

kabulleri ve iskânları, bu Kanun ile 2510 sayılı «İskân Kanunu» ve 1306 sayılı «2530 

Sayılı İskân Kanununa Ek Kanun» hükümlerine göre yapılır.” (m. 1) şeklinde 

düzenlenmiştir. Kanun, sadece 1979 yılında Afganistan’daki olaylar nedeniyle 

Pakistan’a sığınan ve Türkiye’ye yerleşmek istediklerini bildiren Türk soylu 

(Türkmen, Kazak, Kırgız ve Uygurlar) kişilerin bir defaya mahsus kabulünü 

kapsamaktadır. Daha sonraki tarihlerde, Afganistan’dan Pakistan’a, Türkiye’ye ve 

diğer ülkelere sığınmış Türk soylu Afganistanlı ailelerin İskân Kanunu’na göre serbest 

veya iskânlı göçmen olarak kabulleri söz konusu olmuştur (Çörtoğlu Koca, 2022: 904). 

4.3.1.2. Yasal hakları 

Türk mevzuatında “göçmen” olarak tanımlananlar, Türk soyu ve kültüründen 

gelen mülteci ve sığınmacılardır. İskân Kanunu göçmen çeşitlerini de tanımlamıştır. 

İskân kanunu kapsamında ülkeye gelenler, ayrıcalıklı bir muameleye tabi 

olmaktadırlar.  

İskân Kanunu’na göre, “özel kanunlarla yurdumuza getirilen iskânlı 

göçmenler, sınırlarımızdan yurda girdikten sonra geçici veya kesin iskânları için 

belirlenen yerlerin, serbest göçmenler ise yerleştikleri yerlerin en büyük mülki amirine 

müracaatla kendileri ve aile fertleri için "Vatandaşlığa Girme Beyannamesi"ni 

imzalayarak "Göçmen Belgesi" almaya mecburdur (m. 8/3). Göçmen Belgesi, iki yıl 

için geçerli olup, geçici kimlik belgesi olarak kullanılır. Bu belgede, göçmenin bu 

Kanun’un hangi maddesi uyarınca yurda kabul edildiği belirtilir. Yabancılar ve 

Uluslararası Koruma Kanununun Uygulanmasına İlişkin Yönetmeliği’nin 20’inci 

maddesine göre, İskân Kanunu kapsamında Göçmen Belgesi sahibi olanlar ikamet izni 

alma yükümlülüğünden muaftır.  

İskân Kanunu’nun (m. 17) uygulanmasında aile bir bütün olarak kabul 

edilmektedir. Kanun’da sayıldığına göre karı ile koca, evlenmemiş çocuklar, ana ve 

baba ile veya bunlardan sağ olanı ile birlikte, evli çocuklar, evli torunlar ile çocuksuz 

erkek ve kadın dullar başlı başına, anasız ve babasız bekâr kardeş çocuklar birlikte ve 



142 

eşit hisselerle; bekâr kardeşi olmayan ya da tek kalan çocuklar başlı başına bir aile 

olarak iskân edilmektedirler. 

İskân Kanunu’na (m. 8/4) göre “göçmen olarak kabul edilenler, gerekli 

işlemlerin ilgili kuruluşlarca tamamlanmasından sonra Cumhurbaşkanı kararıyla 

vatandaşlığa alınırlar. Küçükler, baba ve analarına, baba veya anaları yoksa kan ve 

kayın hısımlarına bağlı tutulurlar. Kimsesiz gelen küçükler, yaşlarına bakılmaksızın 

vatandaşlığa alınırlar”. Göçmen olarak kabul edilen kişiler, Türk vatandaşlığını istisnai 

olarak kazanmaktadır.  

İskân Kanunu’nda (m. 8/1) yurda toplu olarak kabul olunan göçmenlerin, 

sınırdan girdikten sonra giriş noktalarındaki göçmen kabul merkezlerinde sağlık, 

gümrük, idari ve nakil işlemleri tamamlanıncaya kadar misafir edileceği ve bu süre 

içinde bakım, beslenme ve barınma ihtiyaçlarının Kızılay Derneği’nin yardımlarıyla 

İçişleri Bakanlığınca karşılıksız sağlanacağı ifade edilmektedir. Barındırma, yiyecek, 

yakacak ve tedavi yardımları göçmen kabul merkezlerinde veya kamu kurum, kuruluş 

ve idarelerine ait bina ve tesislerde devlet tarafından karşılanmaktadır. Bu yardımların 

kamu binalarında karşılanamaması hâlinde, üretici duruma geçmelerini desteklemek 

amacıyla kesin iskân tarihinden on iki ay sonrasına kadar on altı yaşından büyük işçiler 

için yürürlükte olan asgarî ücretin otuz günlük brüt tutarının yüzde otuzuna kadar 

Bakan onayı ile belirlenecek miktar üzerinden ailelere aylık karşılıksız yardım 

yapılması düzenlenmektedir. 

4.3.1.3. Maddi-manevi kaynakları 

Soy bağından dolayı İskân Kanunu kapsamında yer alan göçmenler her dönem 

Türk devleti ve toplumundan destek görmüşlerdir. Türk-Yunan mübadelesi ile 

Türkiye’ye gelenlerden yol parası veremeyecek olanların masraflarını Türkiye devleti 

karşılamıştır. Geldiklerinde sağlık kontrolünden geçmeleri sağlanmıştır. Mübadele, 

İmar ve İskân Vekâleti Kanunu ile Mübadele İmar ve İskân Vekâleti kurularak hukuki 

ve idari yapılanmalara gidilmiştir. İllerde iskân ve imar komisyonları oluşturulmuştur. 

Mübadele ile gelenlerin iskânları hazır veya inşa edilen konutlarla sağlanmış ayrıca 

daha sonra hayatlarına devam edebilmeleri için kendilerine hayvan, tarım arazisi ve 

dükkân verilmiştir. Bu imkânlar, kural olarak muhtaç olanlara bedelsiz verilirken, 

ödeme gücü olanlara uzun vadeli borçlandırma yoluyla tahsis edilmiştir (Macar, 2015: 

179). 1923-1924 yıllarında Yunanistan’dan gelen 384 bin kişi iskân edilmiş, 7753 kişi 



  

143 

ise serbest göçmen olarak yani devletten bir şey talep etmeden gelmiştir (Macar, 2015: 

179). 1923-1925 yılları arasında mübadeleye tâbi göçmenlerin dışında, diğer göçmen 

ve mülteciler de iskâna tâbi tutulmuşlardır (Emek İnan: 2014: 86-87).  

Türkiye mübadele dışında da özellikle Balkanlardan gelen Türk ve Müslüman 

gruplara soydaş niteliklerinden dolayı “açık kapı” politikası uygulanmıştır. 

Göçmenlerin Türkiye’ye göç etmesinden sonra bütünleşmesini kolaylaştıracak iskân 

ve vatandaşlığa alma gibi politikalar uygulanmıştır. Soğuk savaş döneminde 

Boşnakça, Arnavutça, Sırpça vb. dilleri konuşan Rumeli göçmenleri ülkeye kabul 

edilerek soy bağına dayalı olarak vatandaşlık verilmiştir (Özgür Baklacıoğlu, 2015: 

217). 1989 göçüyle gelen Bulgaristan göçmenleri de İskân Yasası çerçevesinde 

“iskânlı göçmen” olarak kabul edilmiş ve Türkiye’ye gelişleri ile beraber vatandaşlık 

hakkı elde etmiştir (Ciğerci Ulukan, 2008: 162). Göçmenlerin “iskânlı göçmen” olarak 

kabul edilmesi yerleşimleri, çalışmaları ve vatandaşlık kazanımları konusunda 

avantajlı olmalarını sağlamıştır (Ciğerci Ulukan, 2008: 225). Çoğunluğu Bursa, İzmir 

ve İstanbul ile Trakya bölgesine yerleşmiştir. Göçmenlerin barınma sorunu için devlet, 

gerekli yasal düzenlemeleri yaparak göçmen kampları kurmak, kiraya çıkmak isteyen 

göçmenlere kira yardımı yapmak ve göçmen konutları inşasına başlamak şeklinde 

çözümler üretmiştir. Ancak yapısal uyumlarını kolaylaştırmaya yönelik atılan bu 

adımların göçmenlerin tamamının faydalandığı uygulamalar olmadığı ifade 

edilmelidir. Bazıları göçmen konutlarında ikamet etmemiş, bazıları kira yardımını ya 

hiç almamış ya da kısa süreli almıştır. Bir kısmı ise bu tür yardımlardan hiç haberdar 

olamamışlardır (Duman, 2022:  254). 

1997’de Bursa’da yapılan araştırma Bulgaristan göçmenlerinin orta gelir 

düzeyine sahip oldukları ve orta dereceli okul mezunu olduklarını göstermektedir 

(Türkarslan, 1997). Bulgaristan’dan 1989’da gelenlerin eğitim seviyesi en az 

ortaokuldan başlamaktadır. Bunun nedeni Bulgaristan’ın eğitim politikalarında 

1970’li yıllardan sonra lise eğitiminin zorunlu hale gelmesidir (Ciğerci Ulukan, 2008: 

225). Bulgaristan’ın sanayileşme politikalarının parçası olarak kırsal “köylü-isçi” 

emek biçimi aynı zamanda etkin mesleki eğitim sistemi ile desteklenmiştir. Bu 

eğitimin çok işlevli yapısı ile göçmenler meslek sahibi vasıflı emek haline 

gelmişlerdir. Göçmenlerin Bulgaristan’da edindikleri hüner ve deneyimleri 

Türkiye’deki işgücü piyasasına aktarabildikleri gözlemlenmektedir. Göçmenler 



144 

Bulgaristan’da aldıkları ve kendilerine birçok beceri kazandıran etkin bir mesleki 

eğitim sayesinde Türkiye’de tercih edilen işgücü haline gelmiştir. Özellikle tekniker 

ve ara kademe eleman açığı bulunan Türkiye için önemli bir işgücü kaynağı 

oluşturmuşlardır. Türk vatandaşlığını elde etmeleriyle beraber yerli işgücü ile aynı 

konuma gelmeleri beşeri sermayelerini rahatça kullanabilmelerini sağlamıştır. 

Bulgaristan’ın komünist dönemdeki işgücü piyasasının bir diğer özelliği tam istihdam 

politikaları ile cinsiyet farkı gözetmeksizin herkese iş yaratılmasıdır. Bu politikanın 

yansıması olarak göçmen kadınların istihdam oranı da yüksek seyretmiştir (Ciğerci 

Ulukan, 2008: 225-228). Bulgaristan göçmenlerinde birinci ve ikinci kuşakta ev sahibi 

olmak, bir iş sahibi olmak ve eğitim önemsenen özelliklerdir. Bunlar Türkiye’de kalıcı 

olma niyetlerini pekiştirmiştir (Duman, 2022: 225-256). 

Türkarslan’ın 1997’deki çalışmasında, Bulgaristan göçmenlerinin çalışma 

hayatı dışında çevrelerindeki yerli halkla sınırlı seviyede etkileşimde bulundukları 

görülmüştür. Her ne kadar, Bulgaristan göçmenlerinin etnik, dinsel ve kültürel bağları 

Türkiye’ye uyumlarını kolaylaştırsa da işgücü piyasasında ayrımcılıkla 

karşılaşmalarını engelleyememiştir. Göçün kitleselliği işgücü piyasasında işgücü 

arzının yükselmesine, ülkeye ilk geldiklerinde iş ayrımı yapmamaları sebebiyle ucuz 

işgücü olarak görülmelerine sebep olmuştur. Bu durum ise yerli halk ile göçmenler 

arasında gerilime yol açmıştır (Ciğerci Ulukan, 2008: 226). 

Yugoslavya-Makedonya’dan Türkiye’ye gelen birinci kuşak göçmenlerde 

görülen içe kapalı yapının, ikinci kuşakla birlikte başta diğer Balkan göçmenleri olmak 

üzere yerli halkla bütünleşme sürecine evrilerek değiştiği görülmektedir. Türkçe 

anadili ortak paydasının büyük katkısı ile büyüyen bütünleşme, göçmen ve muhacir 

sıfatlarının ortadan kalkmasıyla sonuçlanmıştır (Çavuşoğlu, 1999). Bu arada 

Balkanlardan gelen göçmenler ve mülteciler sosyal, kültürel ve ekonomik alanda 

dernekleşmeye başlamıştır. 1992’de Balkan göçmenlerinin kurduğu 73 tane dernek 

vardır. Dernekler sosyal ve kültürel faaliyetler yapmanın yanı sıra göçmenlerin 

sorunlarını kamuoyu gündemine sunma işlevi görmüştür (Buran, 1993: 140). 

4.3.2. Kendi Ülkesinin Ulusal Korumasından Yoksun Olanlar: Uluslararası 

Koruma Statüsündekiler 

 YUKK’ta uluslararası koruma mülteci, şartlı mülteci veya ikincil korumayı 

içermektedir. Uluslararası korumanın temelini geri gönderilmeme ilkesi oluşturur. 



  

145 

YUKK, “kanun kapsamındaki hiç kimse, işkenceye, insanlık dışı ya da onur kırıcı ceza 

veya muameleye tabi tutulacağı veya ırkı, dini, tabiiyeti, belli bir toplumsal gruba 

mensubiyeti veya siyasi fikirleri dolayısıyla hayatının veya hürriyetinin tehdit altında 

bulunacağı bir yere gönderilemez” (m. 4) diyerek geri gönderme yasağını 

getirmektedir. Uluslararası koruma statüsü genelde kamu düzeni ve güvenliği 

açısından sakıncalı bulunan kişiler için iptal edilmektedir.  

Göç İdaresi Başkanlığı verileri 2024 yılında Türkiye’de 4,5 milyon yabancı 

bulunduğunu bildirmektedir. Bunların 3,1 milyonu geçici koruma statüsünü almış 

Suriyeliler, 300 bini uluslararası koruma statüsündekilerdir (IOM, 2024). Göç İdaresi 

Başkanlığı (2024b) resmî internet sitesinde 2024 yılı sonunda geçici koruma 

kapsamındaki Suriyeli sayısının ise 2,9 milyon olduğu görülmektedir. Başkanlığın 

verilerine göre, 2023 itibariyle uluslararası koruma başvurusu yapanlar en çok 

Afganistan (13 bin), Irak (2,7 bin) ve İran (1,4 bin) uyrukludur. Afganistan, Irak ve 

İran uyruklular coğrafi sınırlama sebebiyle mülteci olamadığı için şartlı mülteci veya 

ikincil koruma kapsamındadır. Irak, İran, Afganistan gibi ülkelerden gelerek 

Türkiye’den uluslararası koruma talep edenlerin sayısı yıllar içerisinde istikrarlı 

biçimde artmıştır. Örneğin 2010 yılında uluslararası koruma talep edenlerin sayısı 

8.932’den, 2018 yılında 114.537’ye ulaşmıştır (Göç İdaresi Başkanlığı, 2024e).  

Türkiye’deki sığınmacı profilini 1960, 1970 ve 1980’lere kadar, soğuk savaşın 

ideolojik ortamında Doğu Bloku ülkelerinden gelen mülteciler oluşturmuştur. Türkiye, 

İran ve Irak gibi coğrafi sınırlamanın dışında kalan ülkelerden gelenlere mülteci 

statüsü veremeyeceği için bu kişilere sadece güvenli topraklarını açmıştır. Sığınma 

başvurularının incelenmesi ve üçüncü ülkeye yerleştirilmesi işlemleri Birleşmiş 

Milletler tarafından yapılmıştır. Bu yıllarda sığınmacı sayısının kontrol altında 

tutulmasına yönelik bir politika izlenmiştir. Son 20 yılda Türkiye’de bulunup üçüncü 

ülkelere yerleştirilen sığınmacı sayısı ise 70 bin civarındadır (TBMM, 2018: 109-110). 

YUKK’un 1 (1) nolu geçici maddesi ile daha önce 1994 İltica Yönetmeliği 

uyarınca statü verilenlere YUKK’ta belirtilen statülerine göre işlem yapılacağı ve 

başvuru yapanların işlemlerinin ise bu Kanun’a göre sonuçlandırılacağı hükme 

bağlanmıştır. Ardından 1994 İltica Yönetmeliği, 2014 tarihli Geçici Koruma 

Yönetmeliği tarafından ilga edilmiştir.  Sonuç olarak ne YUKK ne de Geçici Koruma 

Yönetmeliği “sığınmacı” kavramına ve tanımına yer vermektedir. “Uluslararası 



146 

koruma talebinde bulunan ve henüz başvurusu hakkında son karar verilmemiş olan 

kişi”yi başvuru sahibi olarak tanımlamaktadır (YUKK, m. 3/1/d).  

4.3.2.1. Coğrafi sınırlamanın içindekiler: Mülteciler ve yasal statülerinin 

gelişimi 

 Mülteci ve muhacir kavramlarına cumhuriyet tarihi boyunca iskân 

kanunlarında yer verilmiştir. Fakat 1923 tarihli ve 368 sayılı ile 1926 tarihli ve 885 

sayılı iskân kanunlarında mülteci ve muhacir tanımları yapılmamış, kimlerin 

kastedildiği belirsiz bırakılmıştır. Türkiye’ye 1951 Cenevre Sözleşmesi’ne taraf 

olunmadan önceki dönemde sığınanlar genelde Türk soylu olduğu için mülteci 

tanımına ihtiyaç duyulmadığı değerlendirilebilir. Bununla birlikte mülteci tanımı ilk 

kez, 1934 tarihli ve 2510 sayılı kanunda “Türkiyede yerleşmek maksadile olmayıp bir 

zaruret ilcasile muvakkat oturmak üzere sığınanlara (mülteci) denir” (m. 3) şeklinde 

yapılmıştır (Çelik, 2024: 22). Cumhuriyetin hemen ilanından sonra gelen Kosova, 

Bosna ve Sırbistan muhacirlerinin bir kısmı mülteci statüsüne kaydedilmiş, bir kısım 

mülteci ise muhacir statüsüne alınmıştır. Mülteci olarak kaydedilen 

Yugoslavyalılarının Sırbistan’dan davet mektubu almadan gelenler olduğu tahmin 

edilmektedir. Muhacirlerin kayıt işlemleri Sıhhat ve Muavenet-i İçtimaiye Vekâleti 

(Sağlık ve Sosyal Yardım Bakanlığı) tarafından yapılırken, mülteci kayıtlarının 

Dâhiliye Vekilliği (İçişleri Bakanlığı) tarafından değerlendirilmesi güvenlik 

kaygılarının belirleyiciliğini göstermektedir (Özgür Baklacıoğlu, 2015: 196). 

Uluslararası mülteci tanımı, 28 Temmuz 1951 tarihinde Cenevre’de imzalanan 

ve 22 Nisan 1954 tarihinde yürürlüğe giren Mültecilerin Hukuki Durumuna dair 

Sözleşmeye (m. 1/A/2) göre “1 Ocak 1951 den evvel cereyan eden hâdiseler 

neticesinde ve ırkı, dinî, tabiiyeti, muayyen bir içtimai grupa mensubiyeti veya siyasi 

kanaatleri yüzünden takibata uğrıyacağından haklı olarak korktuğu için vatandaşı 

olduğu memleket dışında bulunan ve işbu memleketin himavesinden istifade edemiyen 

veya mezkûr korkuya binaen istifade etmek istemiyen, yahut tâbiiyeti yoksa ve bahis 

konusu hâdiseler neticesinde evvelce mûtaden ikamet ettiği memleket dışında 

bulunuyorsa, oraya dönemiyen veya mezkûr korkuya binaen dönmek istemiyen şahıs” 

şeklindedir. Sözleşme bu maddede, mülteci tanımına zaman olarak bir sınırlama 

getirirken, tanımda geçen “1 Ocak 1951 den evvel cereyan eden hâdiseler neticesinde” 

ifadesinin “1 Ocak 1951 den evvel Avrupa'da cereyan eden hâdiseler neticesinde” veya  



  

147 

“Ocak 1951 den evvel Avrupa'da veya başka bir yerde cereyan eden hâdiseler 

neticesinde” olarak anlaşılabileceğine yer vererek coğrafi açıdan da bir sınırlama25 

getirmiştir (1951 Cenevre Sözleşmesi, m. 1/B/1). Bu zamansal ve coğrafi sınırlar, daha 

fazla ülkenin sözleşmeyi imzalamasını sağlamak amacıyla konmuştur. İmzacı 

devletler, mülteci tanımının coğrafi kapsamını sözleşmeyi imzaladığı, tasdik ettiği 

veya sözleşmeye katıldığı sırada seçebileceklerdir (1951 Cenevre Sözleşmesi, m. 

1/B/1). Bununla beraber devletler, herhangi bir zamanda bu sınırlamayı bütün dünyayı 

kapsayacak şekilde genişletebileceklerdir (1951 Cenevre Sözleşmesi, m. 1/B/2).  

Türkiye ise Sözleşmeyi 24 Ağustos 1951 tarihinde imzalamış, 29 Ağustos 1961 

tarihli 359 sayılı kanun ile uygun bulmuş ve ilişiğindeki deklarasyonla birlikte 

Cenevre'de 28 Temmuz 1951 tarihinde imzalanmış olan Mültecilerin Hukuki 

Durumuna Dair Sözleşmenin Onaylanması Hakkında Kanunu 5 Eylül 1961 tarihli ve 

10898 sayılı Resmî Gazete’de yayımlamıştır. Söz konusu deklarasyon ile Türkiye’nin  

“1 Ocak 1951’den evvel cereyan eden hâdiseler” ibaresini “1 Ocak 1951 den evvel 

Avrupa'da cereyan eden hâdiseler” şeklinde anladığı ve kabul ettiği ifade edilmiştir.  

Cenevre'de 1951 Tarihinde İmzalanmış Olan Mültecilerin Hukuki Durumuna 

Dair Sözleşmenin Tasdiki Hakkında Kanun Tasarısı ve Dışişleri Komisyonu 

Raporu’nda (1961) yer verilen gerekçede sözleşmenin, mültecilere iş imkânının önünü 

açarak bulundukları devletlere yük değil yararlı unsurlar haline gelmelerini 

sağlayacağı şeklindeki faydalara değinilmiştir. Ayrıca mültecilerin durumunun ıslahı 

için Yüksek Komiserliğin ayni ve nakdi yardımda bulunduğu, o yıl için ise üç yüz bin 

dolar tahsis ettiği ifade edilmektedir. Kanun gerekçesinde (s. 2) bildirildiğine göre, 

Türkiye’de o sırada -1961 yılında-  BMMYK’nin koruması altında bulunan 

mültecilerin sayısı bin beş yüz civarındadır. Yine gerekçede “memleketimizin tedhiş 

ve istibdattan kaçak mültecilere, tarihî boyunca gösterdiği âlicenaplık, bütün dünyanın 

malûmudur. Şimdiye kadar birçok memleket tarafından tasdik edilmiş bulunan mezkûr 

Sözleşme'nin tasdıkinin ananelerimize uygun olacağı gibi Birleşmiş Milletler 

camiasında da çok müspet karşılanacağı şüphesizdir.” (s. 2)  ifadelerine yer verilerek 

sözleşmenin onaylanmasının uluslararası imaja bulunacağı katkıya değinilmiştir. 

 

25 Çeşitli kaynaklarda “coğrafi sınırlama” ifadesi yerine “coğrafi çekince” ifadesinin de kullanılıyor olmasına 

rağmen, bu araştırmada “coğrafi sınırlama” ifadesi kullanılacaktır. Çünkü teknik hukuk dili bakımından çekince, 

sözleşmenin belli bir maddesinin uygulanmaması anlamına gelirken; sınırlama, 1951 Cenevre Sözleşmesi için, 

ilgili maddenin uygulanması sadece belli sınırlar içinde uygulanması anlamına gelmektedir. Bkz. TBMM, 2018: 

115. 



148 

Benzer şekilde sözleşmenin onaylanmasının Türk politikasının “âlicenaplık, insani 

duygu ve insanca muamele” (s. 3) ilkelerinin gereği olduğu vurgulanmıştır.  

Birleşmiş Milletler Genel Kurulu, 1951 Cenevre Sözleşmesi'nde bazı 

değişiklikler öngören Mültecilerin Hukuki Durumuna Dair Protokolünü 1967 yılında 

New York'ta kabul etmiştir. Sözleşme'nin kabulünden sonra ortaya çıkan mültecilerin, 

Sözleşme'nin kapsamına giremeyebileceği ve böylece eşit hukuki statüden 

yararlanmayabilecekleri göz önünde bulundurularak hazırlanan Protokol’ün 

Sözleşmeye getirdiği en önemli düzenleme, sözleşmedeki mülteci tanımında yer alan 

"1 Ocak 1951'den önce meydana gelen olaylar sonucunda" ifadelerinin çıkarılarak 

zaman sınırlamasının kaldırılmasıdır. Lakin Sözleşme’deki coğrafi sınırlama 

kaldırılmamış ve sınırlamanın genişletilmesi yine devletlerin tercihine bırakılmıştır. 

Türkiye, Bakanlar Kurulu'nun 1 Temmuz 1968 tarihli kararı ile coğrafi sınırlamayı 

sürdüreceğini belirterek Protokole katılmış (Mültecilerin Hukukî Durumuna Dair 

Sözleşmeye, 1968) ve Protokol, 31 Temmuz 1968 tarihinden geçerli olmak üzere 

yürürlüğe konmuştur (Mültecilerin Hukukî Durumuna Dair Protokolun, 1968).  

Ulusal mevzuatta 1951 Cenevre Sözleşmesi’ne uygun mülteci tanımı ise 

coğrafi sınırlamaya uygun olarak 1994 yılında yapılmıştır. Iraklı Kürtlerin ve Balkan 

ülkeleri vatandaşlarının Türkiye göçü ile birlikte acil ve doğrudan sığınmaya yönelik 

hukuki bir düzenleme ihtiyacı ile 1994 İltica Yönetmeliği hazırlanmış ve mülteci ile 

sığınmacı tanımlanmıştır (Çelik, 2024: 23-24). 1994 İltica Yönetmeliği ile mülteci 

“Avrupa'da meydana gelen olaylar sebebiyle ırkı, dini, milliyeti, belirli bir toplumsal 

gruba üyeliği veya siyasi düşünceleri nedeniyle takibata uğrayacağından haklı olarak 

korktuğu için vatandaşı olduğu ülke dışında bulunan ve vatandaşı olduğu ülkenin 

himayesinden istifade edemeyen veya korkudan dolayı istifade etmek istemeyen ya da 

uyruğu yoksa ve önceden ikamet ettiği ülke dışında bulunuyorsa oraya dönmeyen veya 

korkusundan dolayı dönmek istemeyen yabancı” olarak tanımlanmıştır. Sığınmacıyı 

ise “ırkı, dini, milliyeti, belirli bir toplumsal gruba üyeliği veya siyasi düşünceleri 

nedeniyle takibata uğrayacağından haklı olarak korktuğu için vatandaşı olduğu ülke 

dışında bulunan ve vatandaşı olduğu ülkenin himayesinden istifade edemeyen veya 

korkudan dolayı istifade etmek istemeyen ya da uyruğu yoksa ve önceden ikamet ettiği 

ülke dışında bulunuyorsa oraya dönmeyen veya korkusundan dolayı dönmek 

istemeyen yabancı” olarak tanımlamıştır. 



  

149 

Avrupa Birliği uyum sürecinde Ulusal Eylem Planın parçası olarak hazırlanan 

YUKK, mülteciyi yine coğrafi sınırlamayı içerek şekilde bir statü olarak tanımlamış 

ve Avrupa ile kastedilen sınırlamayı netleştirmiştir. YUKK’un 61’inci maddesinde 

mülteci statüsü tanımlanmaktadır: “Avrupa ülkelerinde meydana gelen olaylar 

nedeniyle; ırkı, dini, tabiiyeti, belli bir toplumsal gruba mensubiyeti veya siyasi 

düşüncelerinden dolayı zulme uğrayacağından haklı sebeplerle korktuğu için 

vatandaşı olduğu ülkenin dışında bulunan ve bu ülkenin korumasından 

yararlanamayan ya da söz konusu korku nedeniyle yararlanmak istemeyen yabancıya 

veya bu tür olaylar sonucu önceden yaşadığı ikamet ülkesinin dışında bulunan, oraya 

dönemeyen veya söz konusu korku nedeniyle dönmek istemeyen vatansız kişiye statü 

belirleme işlemleri sonrasında mülteci statüsü verilir” (Resmî Gazete, 2013). Avrupa 

ülkeleri, YUKK tarafından  “Avrupa Konseyi üyesi olan ülkeler ile Cumhurbaşkanınca 

belirlenecek diğer ülkeler” (m. 3/1/b) olarak tanımlandığı için, sadece Avrupa Konseyi 

üyesi ülkelerden gelerek uluslararası koruma talep edenler mülteci olarak 

tanınabilecektir ve mülteci statüsü bireysel koruma sağlamaktadır. YUKK, sığınmacı 

tanımına yer vermemiş uluslararası koruma altında mülteci, şartlı mülteci ve ikincil 

koruma olarak statüler tanımlamıştır. 

4.3.2.2. Coğrafi sınırlamanın dışındakiler: Şartlı mülteciler ve yasal statülerinin 

gelişimi 

Türkiye'nin 1951 Cenevre Sözleşmesine coğrafi kısıtlama ile taraf olması, 

Avrupa Konseyi üyesi olmayan ülkelerden gelip Türkiye’ye sığınanlara mülteci 

statüsü tanımayacağı anlamına gelmektedir. Bu beyan, ulusal mevzuatta “şartlı 

mülteci” kavramı ile ifade edilen Türkiye’ye özgü bir uluslararası koruma statüsünün 

ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Sözleşme hükümlerine göre mülteci statüsü 

alabilecekler için YUKK’un 62’inci maddesi ile “şartlı mülteci’’ olarak tanımlanan bir 

uluslararası koruma statüsü düzenlenmiştir. Söz konusu maddeye göre, “Avrupa 

ülkeleri dışında meydana gelen olaylar sebebiyle; ırkı, dini, tabiiyeti, belli bir 

toplumsal gruba mensubiyeti veya siyasi düşüncelerinden dolayı zulme 

uğrayacağından haklı sebeplerle korktuğu için vatandaşı olduğu ülkenin dışında 

bulunan ve bu ülkenin korumasından yararlanamayan ya da söz konusu korku 

nedeniyle yararlanmak istemeyen yabancıya veya bu tür olaylar sonucu önceden 

yaşadığı ikamet ülkesinin dışında bulunan, oraya dönemeyen veya söz konusu korku 



150 

nedeniyle dönmek istemeyen vatansız kişiye statü belirleme işlemleri sonrasında şartlı 

mülteci statüsü verilir. Üçüncü ülkeye yerleştirilinceye kadar, şartlı mültecinin 

Türkiye’de kalmasına izin verilir’’.  

Dolayısıyla BMMYK tarafından mülteci ve devletin ise şartlı mülteci olarak 

kabul ettiği kişiler farklı muamele görmektedir. Türkiye şartlı mülteci statüsü verdiği 

kişilere, üçüncü ülkeye yerleştirilene kadar ülkede kalma izni verirken, BMMYK 

mülteci statüsü verdiği kişinin üçüncü ülkeye yerleştirilip yerleştirilmeyeceğine dair 

bir değerlendirme süreci başlatmaktadır. Fakat BMMYK’nin verdiği mülteci statüsü 

üçüncü ülkeye yerleşme hakkı anlamına gelmemektedir (Biner, 2016: 97). 

Günümüzde Avrupa’da meydana gelen olaylar sebebiyle mülteci statüsünden 

yararlanmak amacıyla gelen sığınmacıların sayısı azdır. Ancak bunun aksine Avrupa 

dışından ırkı, dini, vatandaşlığı, belli bir toplumsal gruba mensubiyeti veya siyasi 

düşüncelerinden dolayı zulme uğrayacağından haklı sebeple korktuğu için Türkiye’ye 

sığınanların sayısı her geçen gün artmaktadır. Örneğin, Afganistan’da Taliban’ın 

yönetimde kontrolü ele geçirmesi ile oluşan ortamda dini, tabiiyeti, ırkı, belli bir 

toplumsal gruba mensubiyeti veya siyasi düşüncelerinden dolayı zulme 

uğrayacağından haklı sebeplerle korkarak Türkiye’ye sığınan Afgan vatandaşlarına 

şartlı mülteci statüsü verilebilmektedir (Çörtoğlu Koca, 2022: 884). Şartlı mülteci 

statüsü de yine bireysel koruma sağlamaktadır. 

4.3.2.3. Mülteci olmayanlar: İkincil koruma altındakiler ve yasal statülerinin 

gelişimi 

Mülteci yahut şartlı mülteci statüsüne sahip olamayacaklardan, ülkelerine 

gönderildikleri zaman ölüm veya zulme uğrama tehlikesi olanlara ikincil koruma 

statüsü verilmektedir. İkincil korumayı düzenleyen YUKK’un 63’üncü maddesine 

göre: “Mülteci veya şartlı mülteci olarak nitelendirilemeyen, ancak menşe ülkesine 

veya ikamet ülkesine geri gönderildiği takdirde; a) Ölüm cezasına mahkûm olacak 

veya ölüm cezası infaz edilecek,  b) İşkenceye, insanlık dışı ya da onur kırıcı ceza veya 

muameleye maruz kalacak,  c) Uluslararası veya ülke genelindeki silahlı çatışma 

durumlarında, ayrım gözetmeyen şiddet hareketleri nedeniyle şahsına yönelik ciddi 

tehditle karşılaşacak, olması nedeniyle menşe ülkesinin veya ikamet ülkesinin 

korumasından yararlanamayan veya söz konusu tehdit nedeniyle yararlanmak 

istemeyen yabancı ya da vatansız kişiye, statü belirleme işlemleri sonrasında ikincil 



  

151 

koruma statüsü verilir.” Sayılan durumlarda bulunan yabancılara, geri gönderme 

yasağı kapsamında ikincil koruma statüsü verilmektedir.  

Türk hukukunda ikincil koruma ilk defa YUKK ile tanınmış olup 1994 İltica 

Yönetmeliği ikincil korumaya ilişkin bir düzenleme yapmamıştır. 2006 yılına ait 57 

nolu Emniyet Genel Müdürlüğü genelgesinde ikincil korumaya dayalı ikamet izni 

düzenlenerek statüye dair ismen bir düzenleme yapmıştır (Övünç Öztürk, 2015’ten 

aktaran Can, 2024: 38). YUKK ile birlikte bu koruma biçimi de sistematik ve yasal 

hale getirilmiştir. İkincil koruma statüsünün belirlenmesinde, mülteci statüsünün 

aksine koruma statüsüne sahip olabilecek kişinin koruma talebiyle ırkı, dini, tabiiyeti, 

belirli bir sosyal gruba mensubiyeti veya siyasi düşüncesi arasında bir bağlantı gerekli 

değildir. İkincil koruma statüsünün belirlenmesinde esas alınan kıstas, yaşam hakkı ve 

işkence yasağıdır. Bu nedenle, ikincil koruma statüsü, mülteci ve şartlı mülteci 

statüsüne nazaran daha kapsayıcıdır (Çelikel ve Öztekin Gelgel’den aktaran, Çörtoğlu 

Koca, 2022: 885). 

Afganistan, İran veya Irak’tan gelenlerin sayısının artması bu koruma biçimine 

tabi olanların artışını akla getirmektedir. Ancak uluslararası korumaya ilişkin talepler 

ilgili ilk derece ve bölge idare mahkemelerinin kararlarına bakıldığında sadece mülteci 

ve şartlı mülteci yönüyle başvuruların değerlendirildiği, ikincil korumanın unsurları 

yönünden bir değerlendirme yapılmadığı görülmektedir. Bu durum, uluslararası 

koruma statüsünün mültecilik üzerinden algılamaya devam etmesi ile ırk, köken, din, 

siyasi düşünce, etnik köken ve belirli bir sosyal grubun üyesi olma kriterlerinin dar 

yorumlanmasından kaynaklanmaktadır (Can, 2015: 40). TBMM’nin (2018: 111) Göç 

ve Uyum Raporu’na göre Türkiye’de ikincil koruma statüsü verilen kişi sayısı 15 

civarındadır. Afganistan vatandaşlarına ikincil koruma statüsü verildiği bilinmektedir. 

Bunların özellikle, Taliban’ın siyasi rejimiyle bağdaşmayacak şekilde yaşam sürdüğü 

için insanlık dışı ya da onur kırıcı ceza ve muameleye veya işkenceye daha da önemlisi 

ölüm cezasına maruz kalabilme ihtimali olan kişiler, aktivistler, gazeteciler ve kadınlar 

olduğu düşünülmektedir (Çörtoğlu Koca, 2022: 887). Mülteci ve şartlı mülteci 

statüsünden yararlananlarda olduğu gibi ikincil koruma statüsü de bireysel koruma 

sağlamaktadır. 



152 

4.3.2.4. Uluslararası koruma altındakilerin hakları 

Uluslararası koruma başvuru sahibi kimlik belgesi ya da uluslararası koruma 

statüsü sahibi kimlik belgesi bulunanlar (mülteci, şartlı mülteci ve ikincil koruma 

statüsü verilenler) YUUk’a göre ikamet izni alma yükümlülüğünden muaftır (m. 

20/1/g). Ancak mülteci, şartlı mülteci ve ikincil koruma statüsü sahiplerinin uzun 

dönem ikamet izni hakkı bulunmamaktadır (YUKK, m. 42-45, YUKK Uygulama 

Yönetmeliği, m. 40-43). 

Mültecilerin ve ikincil koruma statüsü sahiplerinin yabancı eşine, kendisinin 

veya eşinin ergin olmayan yabancı çocuğuna ve kendisinin veya eşinin bağımlı 

yabancı çocuğuna her defasında üç yılı aşmayacak şekilde aile ikamet izni 

verilmektedir. YUKK, 34’üncü maddesi aile birleşimi amacıyla verilen aile ikamet 

iznini düzenlemektedir. Kanun, aile ikamet izninin süresini üç yıl olarak belirlemiştir. 

Her defasında üç yılı aşmayacak şekilde yenilenebilir ancak aile ikamet izninin süresi 

aile ikamet izni talebinde bulunacak destekleyicinin ikamet izni süresini aşamaz. 

Destekleyici (sponsor), “aile birliği amacıyla Türkiye’ye gelecek yabancıların 

masraflarını üstlenen ve ikamet izni talebinde bulunanlar tarafından başvuruya 

dayanak gösterilen Türk vatandaşını veya Türkiye’de yasal olarak bulunan yabancı 

olarak tanımlanmaktadır (YUKK, m. 3/f). Destekleyicide aranan şartlardan biri oturma 

izni ile en az bir yıl Türkiye'de ikamet etmiş olmasıdır. Destekleyicinin her durumda 

asgari ücretten az olmayacak ve her bir aile üyesi başına asgari ücretin 1/3'ünden az 

olmayacak şekilde aylık gelirine sahip olması gerekmektedir. Destekleyicinin, aile 

birey sayısına karşılık gelen genel sağlık ve güvenlik standartlarına uygun barınma 

koşullarında yaşaması ve tüm aile bireylerini kapsayan sağlık sigortasına sahip olması 

beklenmektedir (YUKK, m. 35). Aile ikamet izniyle Türkiye'de en az 3 yıl ikamet 

etmiş ve 18 yaşını doldurmuş olan herkesin, başvuru üzerine kısa dönem ikamet iznine 

geçiş yapabilecektir (YUKK, m. 34).  

Şartlı mültecilerin ise ikamet izni alma hakları olsa da, aile ikamet iznine 

destekleyici olma imkânları bulunmamaktadır. Şartlı mültecilerin ülkede kalma 

izinleri, üçüncü ülkeye gönderilinceye kadar yani geçici nitelikte olduğundan, ailesine 

geçici nitelik taşımayan aile ikamet izninin verilmesi kabul edilmemiştir (Yener 

Keskin, 2019: 408). 



  

153 

YUKK, uluslararası koruma başvuru sahibine “kendisine gösterilen kabul ve 

barınma merkezinde, belirli bir yerde veya ilde ikamet etme zorunluluğu” ile “istenilen 

şekil ve sürelerde bildirimde bulunma gibi idari yükümlülükler” (m. 71) 

getirilebileceğini ifade etmektedir. YUKK Uygulama Yönetmeliği’ne göre 

uluslararası koruma başvuru sahiplerinin ikamet edecekleri iller, kamu düzeni ve 

güvenliği, kişinin talepleri, özel durumu, sağlık ve eğitim durumu, kültürü ve illerin 

kapasiteleri gibi hususlar göz önünde bulundurularak belirlenir. Şartlı mülteci ve 

ikincil koruma altındakilerin ikamet yerleri yine devlet tarafından belirlenir veya 

belirli iller arasında seçim yapmaları istenebilir. Başvuru sahibi, şartlı mülteci ve 

ikincil koruma statüsü sahiplerine, kamu düzeni ve güvenliği ile belirli bir ilde ikamet 

etme yükümlülüğü getirilebilir. Ayrıca ikamet değişiklik talebi, belirli bir ilde ikamet 

ve bildirim zorunluluğu mülteciler için de uygulanabilir (YUKK Uygulama 

Yönetmeliği, m. 110/4). Dolaşım serbestisi açısından 1951 Cenevre Sözleşmesi 

kapsamındaki mülteciler, Türkiye tarafından düzenlenecek ve Sözleşmede belirtilen 

şartlara uygun, pasaport formunda bir seyahat belgesi vasıtasıyla ülke dışına seyahat 

etme hakkına sahiptir.  1951 Cenevre Sözleşmesi kapsamında olmayan şartlı mülteci 

ve ikincil koruma statü sahiplerinin seyahat belgesiyle ilgili talepleri ise 5682 sayılı 

Pasaport Kanunu çerçevesinde değerlendirilir (YUKK, m. 84).  

Uluslararası Koruma Başvuru Sahibi Kimlik Belgesi olmayanlar sadece acil 

sağlık hizmetlerinden faydalanırken, başvuru sahibi veya uluslararası koruma statüsü 

sahibi kişilerden, herhangi bir sağlık güvencesi bulunmayan ve ödeme gücü 

bulunmayanlar, uluslararası başvuru kaydından itibaren bir yıl süre ile genel sağlık 

sigortası kapsamına alınmakta ve kamuya ait sağlık kuruluşlarından hizmet 

alabilmektedir. Kişilerin sağlık hizmetlerini ikamet adreslerinin bulunduğu ilde (kayıt 

yaptırdığı ve kimlik belgelerinde yer alan il veya uydu il/kent)  almaları esastır. Ama 

ikamet adresinin bulunduğu ilde tedavinin yapılamaması durumunda, tedavinin 

sağlanabileceği en uygun ve en yakın ilden başlamak üzere diğer sağlık kuruluşlarına 

sevk edilebilmektedirler.  

YUKK’a (m. 89) göre başvuru sahibi veya uluslararası koruma statüsü sahibi 

kişilerden ihtiyaç sahibi olanlar, sosyal yardım ve hizmetlere erişim sağlayabilirler. 

İçişleri Bakanlığı ve Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığının belirleyeceği usul ve 

esasları doğrultusunda sosyal yardım ve destekler sağlanmaktadır. YUKK Uygulama 



154 

Yönetmeliği’nin 106’ıncı maddesine göre valilikler tarafından başvuru sahibi veya 

uluslararası koruma statüsü sahibi kimselerden ihtiyaç sahibi olduğunun tespiti yapılır 

ve bu kişilerin sosyal yardım ve hizmetlere erişimleri Yönetmelik’te sayılan kriterlere 

göre belirlenir. Bu kriterler barınma olanağı, düzenli gelir durumu, bakmakla yükümlü 

olduğu aile fertlerinin sayısı, Türkiye’deki veya ülkesindeki taşınır ve taşınmaz mal 

varlığı, Türkiye’deki veya ülkesindeki yakınlarından yardım alıp almadığı, kamu 

kurum ve kuruluşları ile diğer vakıf, dernek ve özel kuruluşlardan yardım alıp 

almadığı, sağlık sigortasının bulunup bulunmadığı, herhangi bir engelinin veya 

hastalığının olup olmadığı ve idare tarafından belirlenecek diğer hususları 

içermektedir. Ayrıca YUKK Uygulama Yönetmeliği’nin 109’uncu maddesi, muhtaç 

olduğu tespit edilen başvuru sahibine harçlık verilebileceğini ifade etmektedir. 

 Başvuru sahibi veya uluslararası koruma statüsü sahibi kişi veya aile üyeleri 

statülerine uygun olarak statülerini gösteren kimlik belgeleri ile ilköğretim ve 

ortaöğretim hizmetlerinden faydalanmaktadır (YUKK, m. 89). YUKK Uygulama 

Yönetmeliği’nde (m. 30/5) belirtildiği üzere aile ikamet izinleri, mülteci ve ikincil 

koruma altındakilere on sekiz yaşına kadar öğrenci ikamet izni almadan ilk ve 

ortaöğretim kurumlarında eğitim hakkı sağlamaktadır. YUKK Uygulama Yönetmeliği 

(m. 105/3) uyarınca başvuru sahibi veya uluslararası koruma statüsü sahiplerinden, 

yabancı öğrencilerle ilgili genel hükümler çerçevesinde Türkiye’de ön lisans, lisans, 

yüksek lisans ya da doktora öğrenimi hakkı elde edenler, ayrıca öğrenci ikamet iznine 

gerek olmaksızın, statülerini gösteren belgeleriyle öğrenim görebilirler.  

YUKK ile Uluslararası Koruma Başvuru Sahibi ve Uluslararası Koruma 

Statüsü Sahibi Kişilerin Çalışmasına Dair Yönetmelik, mülteciler ile ikincil koruma 

statüsü sahibi kişilerin çalışma haklarını birlikte ele almıştır. Mülteci veya ikincil 

koruma statüsü sahiplerinin statü alınmasından itibaren bağımlı veya bağımsız olarak 

çalışabileceğine dair hüküm vardır. Bunlara verilecek kimlik belgesi, çalışma izni 

yerine de geçmektedir. Mülteci veya ikincil koruma statüsü sahibinin iş piyasasına 

erişiminin, iş piyasasındaki durumun ve çalışma hayatındaki gelişmelerin ve istihdama 

ilişkin sektörel ve ekonomik şartların gerekli kıldığı durumlarda 

sınırlandırılabilmektedir. Bununla beraber Türkiye’de üç yıl ikamet eden veya Türk 

vatandaşıyla evli olan ya da Türk vatandaşı çocuğu olanlara bu sınırlamaların 

uygulanmayacağı belirtilmiştir (YUKK, m 89). Uluslararası Koruma Başvuru Sahibi 



  

155 

ve Uluslararası Koruma Statüsü Sahibi Kişilerin Çalışmasına Dair Yönetmelik’in 

4’üncü maddesinde mülteciler ile ikincil koruma statüsü sahibi kişilerin statülerinin 

herhangi bir nedenle sona ermesini veya kimlik belgelerinin iptalini gerektirecek 

nedenlerin çalışma haklarını da sona erdirdiği hükmü yer almaktadır.  

YUKK, uluslararası koruma başvuru sahipleri ile şartlı mülteci statüsü 

sahiplerini ise genelde birlikte ele almıştır. Kanun’un hükümlerine göre başvurusu 

sahibi ve şartlı mülteci, uluslararası koruma başvurusu tarihinden altı ay sonra çalışma 

izni almak için başvurabilmektedir (YUKK, m. 89). Başvuruların olumsuz 

sonuçlanması da mümkündür. Uluslararası Koruma Başvuru Sahibi ve Uluslararası 

Koruma Statüsü Sahibi Kişilerin Çalışmasına Dair Yönetmelik’in 8’inci maddesine 

göre başvuru sahibi veya şartlı mültecinin çalışma izni, aynı işveren yanında çalışmaya 

devam etmesi halinde uzatılabilir. Aynı Yönetmelik’in 6’ıncı maddesi gereği belirli 

bir ilde ikamet etme yükümlülüğü getirilen başvuru sahibi ve şartlı mülteci, bu il 

sınırları dışında çalışma izni almak için Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanlığına 

başvurmak durumundadır. Bu başvurular ise İçişleri Bakanlığının görüşü alınarak 

sonuçlandırılır. Yönetmelik, mevsimlik tarım ve hayvancılık işlerinde çalışacak olan 

başvuru sahibi ve şartlı mültecileri çalışma izni muafiyeti kapsamına almıştır.  

4.3.2.5. Uluslararası koruma altındakilerin maddi-manevi kaynakları 

Şartlı mülteci ve ikincil koruma statüsü alarak uluslararası koruma altında 

olanların çoğunluğunu Afganlar oluşturmaktadır. Buz, Canlı ve Aygüler’in (2021: 

101) araştırması Afgan sığınmacıların çoğunluğunun 30 yaş altında, genç yetişkinlik 

döneminde (23-28 yaş) ve çalışma çağında (15-64 yaş arası) olduklarını 

göstermektedir. Araştırmaya katılanların yüzde 40’ından fazlasının Türkçe bilmediği 

ve neredeyse yüzde 90’ının düzenli bir işe sahip olmadığı görülmektedir. 

Afganistan’dan gelenlerin belirli bir mesleki bilgi ve becerilerinin olmayışının ve 

ülkelerindeki eğitim ve meslek geçmişlerinin Türkiye’de kabul edilmemesinin 

Türkiye’de güvenceli ve sürekli bir işe girme ihtimallerini azalttığı düşünülmektedir. 

Ayrıca katılımcıların yaklaşık yüzde 70’inin çalıştıkları alanla ilgili herhangi bir 

eğitime sahip olmadığını ortaya koymaktadır (Buz, Canlı ve Aygüler, 2021: 77-78, 

85). 

Bununla birlikte Afganların sosyal ağlara sahip oldukları ve bu ağları etkin bir 

şekilde kullandıkları görülmektedir. Afgan sığınmacılar kendilerinden önce gelenlerin 



156 

oluşturduğu göçmen ilişki ağının sağladığı sosyal sermaye sayesinde, ilk zamanlarda 

karşılaştıkları dil ve barınma zorluklarıyla mücadele etmeleri, iş bulmaları, yardım 

mekanizmalarından yararlanmaları ve yeni bir yaşam kurmaları nispeten 

kolaylaşmaktadır (Buz, Canlı ve Aygüler,  2021: 66). 

Maddi imkânları yetersiz olan uluslararası koruma altındaki gruplar sosyal ve 

mali yardımlardan faydalanmaktadır. Sosyal Uyum Yardımı (SUY) programından 

yararlananların yüzde 90’ına yakınını geçici koruma altındaki Suriyeliler oluştursa da 

az oranlarda Iraklılar ve Afganlar da yararlanmaktadır. Özellikle kentsel alanlarda 

yaşayan, temel ihtiyaçları ve gıda gereksinimlerinin yanında kira, elektrik, su, ulaşım 

vb. giderleri ödemek zorunda olan aileler için yeterli olmasa da düzenli bir kaynak 

haline gelmektedir (Erdoğan, 2022: 84-85). Utar’ın (2023: 329) çalışmasına göre de 

uluslararası koruma başvurusu sahibi Iraklı sığınmacılar Kızılaykart26 başta olmak 

üzere uluslararası koruma statü sahiplerine tanınan sosyal ve mali yardımlardan aktif 

olarak faydalanmaktadır.  

Irak’ın Şengal bölgesinden gelen ve uluslararası koruma kapsamında olan 

Ezidilerden özellikle kampta yaşayanların sosyo-ekonomik profilleri düşüktür. Eğitim 

seviyeleri oldukça düşüktür, ülkesinde iş ve meslek sahibi olanlar azınlıktadır veya 

genelde niteliksiz işlerde çalışmışlardır (Günel Yılmaz ve Ertürk, 2017: 205). 

Ezidilerin, yerli halkla birlikte yaşama konusunda sıkıntı yaşadıkları için Afet ve Acil 

Durum Yönetimi Başkanlığı (AFAD) kamplarda yaşamlarını sürdürmekte oldukları 

görülmektedir. Yaşamış oldukları travmatik hayatlardan dolayı BMMYK tarafından 

batılı üçüncü ülkelere yerleştirilmek üzere kamplarda beklemektedirler (Günel Yılmaz 

ve Ertürk, 2017: 199-200). 

İranlı göçmenlere bakıldığında, eğitim düzeylerinin oldukça yüksek olduğu, 

İran’daki meslek sahipliğinin Türkiye’de de devam ettiği ve çoğunluğunun özel iş ve 

serbest ticaret alanında çalıştıkları görülmektedir (Hajiagha, 2007: 104, 114). Dil 

 

26 Kızılaykart’ın sağladığı mali yardım, Türkiye ile AB arasında 18 Mart 2016 mutabakatı ile AB’nin 4 

sene boyunca Türkiye’deki sığınmacılar için sağlamayı taahhüt ettiği (3+3 milyar avroluk) mali kaynak 

ile başlamıştır. Bu destek içinde ayrılan kaynak, Türkiye’deki Mülteciler için Mali Yardım Programı 

(FRIT-I ve FRIT-2) çerçevesinde yürütülen Sosyal Uyum Yardımı (SUY) (The Emergency Social 

Safety Net-ESSN) programı ile kullanılmaktadır. Dünyanın en büyük nakit para destek programı haline 

gelen SUY, 2016 sonundan itibaren Suriyeliler ve diğer bir kısım uluslararası koruma statü sahipleri 

için nispeten düzenli bir parasal gelir kaynağına dönüşmüş durumundadır (Erdoğan, 2022: 83-84). 



  

157 

sorunu ve kültürler arasında kalma gibi sorunları olsa da Türkiye ile kültürel ve 

tarihsel-sosyal ortak değerleri bu sorunları yumuşatmaktadır (Hajiagha, 2007: 125).  

4.3.3. Kitlesel akın: Geçici Koruma Altındakiler  

4.3.3.1. Geçici koruma statüsünün gelişimi 

Uluslararası koruma statüleri bireysel başvuru ile elde edilirken, bireysel statü 

belirleme uygulamasının imkânsız hale geldiği kitlesel akınlarda kitlesel olarak gelen 

yabancılar için geçici koruma statüsü sağlanmaktadır. YUKK geçici korumayı 

“ülkesinden ayrılmaya zorlanmış, ayrıldığı ülkeye geri dönemeyen, acil ve geçici 

koruma bulmak amacıyla kitlesel olarak sınırlarımıza gelen veya sınırlarımızı geçen 

yabancılara geçici koruma sağlanabilir’’ (m. 91/1) şeklinde düzenlemektedir. Geçici 

koruma statüsünün verileceği kitlesel akının hangi ülkeden olabileceğine dair bir 

kısıtlama veya kriter konmamıştır (m. 91/2).  Fakat “Bu kişilerin Türkiye’ye kabulü, 

Türkiye’de kalışı, hak ve yükümlülükleri, Türkiye’den çıkışlarında yapılacak işlemler, 

kitlesel hareketlere karşı alınacak tedbirlerle ulusal ve uluslararası kurum ve kuruluşlar 

arasındaki iş birliği ve koordinasyon, merkez ve taşrada görev alacak kurum ve 

kuruluşların görev ve yetkilerinin belirlenmesi, Cumhurbaşkanı tarafından çıkarılacak 

yönetmelikle düzenlenir.” (m. 91/2) demektedir. Dolayısıyla şartların sağlandığı 

durumlarda geçici koruma statüsü, Cumhurbaşkanı tarafından çıkarılacak 

yönetmelikle verilebilmektedir (Çörtoğlu Koca, 2022: 902). 2014 tarihli Geçici 

Koruma Yönetmeliği’nin geçici 1’inci maddesi “28/4/2011 tarihinden itibaren Suriye 

Arap Cumhuriyeti’nde meydana gelen olaylar sebebiyle geçici koruma amacıyla 

Suriye Arap Cumhuriyeti’nden kitlesel veya bireysel olarak sınırlarımıza gelen veya 

sınırlarımızı geçen Suriye Arap Cumhuriyeti vatandaşları ile vatansızlar ve mülteciler, 

uluslararası koruma başvurusunda bulunmuş olsalar dahi geçici koruma altına 

alınırlar. Geçici korumanın uygulandığı süre içinde, bireysel uluslararası koruma 

başvuruları işleme konulmaz.” demektedir. Bir başka deyişle, 28 Nisan 2011 

tarihinden itibaren Suriye Arap Cumhuriyeti’nde meydana gelen olaylar sebebiyle 

kitlesel veya bireysel olarak Türkiye’ye gelenlerin geçici koruma altına alınacağı 

belirtilmiştir.  

Suriyelilerin uluslararası koruma bulmak amacıyla Türkiye’ye geliş süreci 

2011 yılının Mart ayında, Arap Baharının ardından Suriye Arap Cumhuriyeti’nde baş 

gösteren iç karışıklıklarla birlikte başlamıştır. Türkiye Suriye ile olan tarihi, kültürel 



158 

ve komşuluk bağlarının da etkisiyle Suriye vatandaşları için “açık kapı” politikası 

izlemiştir (Göç İdaresi Başkanlığı, 2024c). Suriye’den ilk başta küçük gruplar 

gelenlerin, ülkelerindeki durumun kısa sürede normalleşmesiyle geri dönecekleri 

düşünülmüştür. Ancak Suriye’nin bir iç savaşa sürüklenmesi ile gittikçe artan sayıda 

Suriyeli Türkiye’ye gelmeye başlamıştır. Suriyeliler tarafından Türkiye’nin tercih 

edilmesinin önemli bir nedeninin, Türkiye’nin Avrupa’ya açılan kapı olarak görülmesi 

olduğu bilinmektedir (Özgöker ve Doğan, 2019: 12). Ayrıca ulaşım kolaylığı, 

Türkiye’ye güvenmeleri ve şartların diğer ülkelere göre daha iyi olması Türkiye’ye 

gelme nedenleri arasındadır (Afet ve Acil Durum Yönetimi Başkanlığı [AFAD], 2017: 

31). 

Türkiye’ye Suriyelilerden önce de farklı ülkelerden olmak üzere kitlesel 

sığınma gerçekleşmiştir. Bunlardan ilki 1979’da İran’da Şah rejiminin devrilip, 

Humeyni rejiminin kurulmasının ve İran-Irak Savaşı’nın ardında Türkiye gelmiş olan 

yaklaşık bir milyon İranlı’dır. Ardından, 1980’li yılların sonunda komünizmin 

çöküşünden hemen önce Türkiye’ye Türk kökenli 300 bin Bulgaristan göçmeni 

sığınmacı olarak gelmiş bunların yarısından fazlası sonradan Bulgaristan’a geri 

dönmüştür. Daha sonra 1990’lı yılların sonunda yaklaşık 25 bin Bosnalı Türkiye’ye 

sığınmış ve bunların da çoğu Dayton Antlaşması’ndan sonra ülkelerine geri 

dönmüştür. 1997 yılının sonuna gelindiğinde ise Bosna Hersek, İran ve Irak’tan 2.4 

bin mültecinin ve 2.2 bin sığınmacının ülkede kaldığı görülmektedir (İçduygu ve 

Toktaş 2005). 1991’de Saddam Hüseyin ve ordusunun zulmünden kaçan çoğunluğu 

Kürt, yarım milyon insan Türkiye’ye yönelmiştir (Kirişçi ve Karaca, 2015: 297). 

Türkiye göçlere insani yardım çerçevesinde ve empati ile yaklaşmakla birlikte farklı 

değerlendirmiştir. Bulgaristan’dan gelenler soydaş görüldüğü için uyumları ve 

vatandaşlığa geçişleri için hızlı düzenlemeler yapılmıştır.  Kuzey Irak’tan gelen 

Kürtler ise ulusal kimliğe ve güvenliğe tehdit algılanmış ve sınır kapılarını açmak 

konusunda direniş gösterilmiştir. Bu tavır insani krize yol açarak uluslararası camiada 

tenkit edilmiştir. Ardından güvenli bölge oluşturulması, çoğu mültecinin yurduna 

dönmesine yardımcı olmuştur (Kirişçi ve Karaca, 2015: 298).  

Irak’tan gelenlerin aksine Suriyeliler için ise açık kapı politikası uygulanmış, 

insani yardım sağlanmış ve geçici koruma statüsü verilmiştir. Suriyelilerin sayısı 

arttıkça ve kalıcılıkları uzadıkça uluslararası camianın yardımları yetmez olmuş, halk 



  

159 

tarafında ise misafirperverlik yerini hoşnutsuzluğa bırakırken, politika kararlarında 

uyum faaliyetleri konuşulmaya başlanmıştır (Kirişçi ve Karaca, 2015: 298-299). 

BMMYK’nin (2023a) verilerine göre 31 Ocak 2023 tarihi itibariyle 6 milyona yakın 

kayıtlı Suriyelinin 3,5 milyonu Türkiye’de yaşamaktadır. Üç milyondan fazla Suriyeli 

geçici koruma statüsü altındadır. Bu statü Türkiye’de yasal olarak kalma hakkı ve bazı 

temel hizmetlere sınırlı erişim sağlamaktadır. Suriyelilerin tamamına yakını geçici 

barınma merkezi olarak adlandırılan kampların dışında yani şehirlerde yaşamaktadır. 

Geçici barınma merkezlerinin sayısı ise ilk yıllarda 10 iken daha sonra 7’ye 

indirilmiştir.  

Türkiye’nin 1951 Cenevre Sözleşmesi’ne koyduğu coğrafi sınırlama, bu 

sınırların dışında kalan ülkelerden gelenlerin mülteci olarak tanımlanmasına engel 

olurken, YUKK’un henüz bulunmadığı döneme denk gelen 2011 yılındaki Suriye’den 

Türkiye’ye ilk göç dalgasında, göç eden Suriyelilerin statülerinin ne olduğuna dair 

hukuksal bir boşluk oluşmuştur. Bu süreçte, Suriyeliler için “misafir” kavramı 

kullanılmış ve mülteci statüsü verilmemiştir (Bozbeyoğlu, 2015: 75). Ancak, Suriyeli 

sayısının giderek artması, resmî söylemde misafir kavramının yerini, yasal bir statü 

olarak AB’nin 2001 tarihli geçici koruma yönergesinden alınan geçici korumaya 

bırakmasına neden olmuştur (Özgöker ve Doğan, 2001: 99).  

Geçici korumanın “acil ve geçici” olmasından,  geçici koruma altında olan 

kişilerin er ya da geç ülkelerine geri dönmek zorunda oldukları anlamı çıkmaktadır 

(İçduygu, Erder ve Gençkaya, 2014: 242). Ayrıyeten, “geçici koruma” adı altında 

ülkeye kabul edilen mültecilerin kanunla belirlenen uluslararası koruma statülerinden 

herhangi birini doğrudan edinmiş sayılmayacağı hükme bağlanmıştır. Geçici koruma 

statüsü verilerek şartlı mülteci veyahut mülteci statüsüne başvuru yolları kapatılmıştır. 

Geçici koruma statüsüne sahip olunmasını sağlayan koşulların ortadan kalkması 

durumunda uluslararası koruma talebinde bulunulması mümkün olacaktır (TBMM, 

2018). Avrupa Birliği’nin 2001 tarihli Geçici Koruma Yönergesi’nde geçici koruma 

en fazla üç seneye kadar uzatılabilmekte, sonrasında uluslararası koruma için bireysel 

başvuru yapılabilmektedir. Fakat gerek YUKK’ta gerekse Geçici Koruma 

Yönetmeliği’nde Türkiye’de geçici koruma altında olanların bu statülerinin ne zaman 

sona ereceğine ilişkin bir hüküm bulunmamaktadır (TBMM, 2018). Ancak 



160 

Yönetmelik’e göre Cumhurbaşkanı, geçici koruma statüsünün süresini ve sona erme 

koşullarını belirleyebilir.  

4.3.3.2. Geçici koruma statüsünün hakları 

Geçici Koruma Kimlik Belgesi sahibi olanlar YUKK ve YUKK Uygulama 

Yönetmeliği’ne göre ikamet izni alma yükümlülüğünden muaftır. Ancak geçici 

koruma statüsünün herhangi bir süresi olmadığından, geçici koruma statüsü sona 

erdiği zaman, bu statüye sahip kişilerin geldikleri ülkeye dönmeleri gerekmektedir. Bu 

nedenle Türkiye’de kalışlarına esas teşkil eden belge ve izinlerle ikamet izninden muaf 

olarak geçirdikleri süreler, ikamet izin sürelerinin toplamına dâhil edilmemektedir. Bu 

nedenle geçici koruma statüsünde olanların uzun dönem ikamet izni hakkı 

bulunmamaktadır (YUKK, m. 42-45, YUKK Uygulama Yönetmeliği, m. 40-43). 

Geçici Koruma Yönetmeliği’nin 49’uncu maddesinde belirlendiği üzere 

“Yönetmelik kapsamındaki yabancılar, başka bir ülkede bulunan eşi, ergin olmayan 

çocukları ve bağımlı ergin çocukları ile Türkiye’de bir araya gelmek üzere aile 

birleşimi talebinde bulunabilir”.  Buradaki hükme göre geçici koruma altındaki 

kişilerin aile birleşimi bu kişilerin talebi üzerine sağlanabilecektir. Bu amaçla 

destekleyiciler için belirli bir ikamet süresi şartı bulunmamakla birlikte bu kişilerin 

aile birleşiminin sağlanması idarenin takdirine bırakılmıştır. Uluslararası koruma statü 

sahiplerinin aksine geçici koruma altındakilerin aile birleşimiyle ilgili açık hükümler 

yoktur  (MPG ve IGAM, 2017: 25). 

Geçici Koruma Yönetmeliği geçici korunanları “belirlenen ilde, geçici barınma 

merkezinde veya belirli bir yerde” (m. 33) ikamet etmekle yükümlü kılmaktadır. 

Geçici barınma merkezleri dışında, Göç İdaresi Başkanlığı tarafından belirlenen 

illerde kalmalarına kamu düzeni, kamu güvenliği ve kamu sağlığı açısından bir sakınca 

yoksa izin verilmektedir (m. 24).  Yönetmelik kapsamında adres bildirim yükümlülüğü 

getirildiği için ikamet adreslerini değiştirmek isteyenlerin bulundukları ilin İl Göç 

İdaresi Müdürlüklerine başvurmaları halinde gerekli güncelleme yapılabilmektedir. 

Geçici Barınma Merkezinde barınan Suriyelilerin de bu merkezlerin adreslerine kayıt 

olmaları beklenmektedir. Suriyelilerin üçüncü ülkeye çıkış talebinde bulunabilmesi 

için üçüncü ülke makamları tarafından adlarına vize veya ikamet düzenlenmiş olması 

gerekmektedir. Geçici koruma kapsamındakiler, geçici koruma kimlik belgeleri, 

pasaport veya pasaport yerine geçen seyahat belgeleri ile valiliklere başvurmaları 



  

161 

halinde Türkiye’den çıkış talepleri, başvuru amacına bakılmaksızın, 

valilikler tarafından değerlendirilmektedir (Göç İdaresi Başkanlığı, 2024ç). Ayrıca, 

Göç İdaresi’nden alınan yol izin belgesi olmaksızın, Suriye’ye ya da herhangi üçüncü 

bir ülkeye seyahat edememektedirler (Geçici Koruma Altındayken, 2024). 

Uluslararası İşgücü Kanunu’na (m. 17) göre geçici koruma statüsüne sahip 

yabancılar geçici koruma kimlik belgenin düzenlendiği tarihten altı ay sonra belgeleri 

ile çalışma izni ya da muafiyetine başvurabilirler. Geçici Koruma Yönetmeliği (m. 29), 

geçici korunanların belirlenmiş sektör, işkolu, coğrafi alan, iş ve mesleklerde ve sınırlı 

süreyle verilecek izinlerle iş piyasasına erişebileceklerini belirtir. YUKK 91’inci 

maddesi ile Türkiye’de geçici koruma altında bulunan Suriyelilerin hak ve 

yükümlülüklerinin çıkarılacak yönetmelikle düzenleneceğini bildirmektedir. YUKK 

91’inci maddesi ile Geçici Koruma Yönetmeliği’nin 29’uncu maddesine dayanan 

Geçici Koruma Sağlanan Yabancıların Çalışma İzinlerine Dair Yönetmelik ise 15 

Ocak 2016’da yürürlüğe girmiştir. Yönetmelik’te geçici koruma altındaki Suriyelilerin 

çalışabilmeleri için gerekli şartlar ve imkânlar düzenlenmiştir: İlk olarak süre şartı 

bulunmaktadır ve çalışabilmeleri için Türkiye’de en az 6 aydır geçici koruma 

statüsünde olmaları gerekmektedir. İkinci olarak yer şartı vardır. İstisnai izin verilenler 

dışında sadece kayıt olunan yerde çalışabilirler. Çalışma izinleri verilirken, Geçici 

Koruma Yönetmeliği’nin 24’üncü maddesi uyarınca yabancının kalmasına izin 

verilmiş iller esas alınır. Üçüncü olarak çalışan kotası bulunmaktadır.  Buna göre bir 

işyerinde çalışan Türk vatandaşı sayısı ondan az ise burada sadece bir geçici koruma 

sağlanan yabancı çalışabilir. Bunun istisnası, eğer işverenin verdiği iş ilanına dört hafta 

içinde vatandaşlar ilgi göstermez ise kotanın aşılabileceğidir. Başvuru yapılan 

işyerinde çalışacak geçici koruma uygulamasına tabi kişilerin sayısı, söz konusu 

işyerinde çalışan Türkiye vatandaşı sayısının yüzde onunu geçememektedir. Dördüncü 

olarak işveren şartı gereği çalışma izni başvurularının geçici koruma sağlanan 

yabancıları çalıştıracak işveren tarafından yapılmasını gerekmektedir. Beşincisi 

ücretle ilgilidir ve geçici koruma altındaki yabancıya asgari ücretin altında ücret 

ödenemez. Altıncı olarak mesleki eğitim açısından geçici korunanlar, Türkiye İş 

Kurumu (İŞKUR) tarafından Aktif İşgücü Hizmetlerinin Yürütülmesine İlişkin Usul 

ve Esaslar Hakkında Yönetmeliği kapsamında düzenlenen kurs ve programlara 

katılabilir ve bu kapsamda bir işyerinde mesleki eğitim ve işbaşı eğitimi görebilirler. 

Yedinci olarak, mevsimlik tarım veya hayvancılık işlerinde çalışacaklar için valiliklere 



162 

başvuru yapılması ile çalışma izni muafiyeti sağlanmaktadır. Ancak çalışma izni 

muafiyetinden geçici koruma kaydının bulunduğu ilde yararlanabilmektedirler. 

Sekizinci olarak kanunlarda yalnızca Türk vatandaşları tarafından icrasına izin verilen 

iş ve meslekler için Suriyeliler başvuramayacağı şeklinde sınırlama bulunmaktadır 

(Erdoğan, 2022: 80-81). Geçici Koruma Sağlanan Yabancıların Çalışma İzinlerine 

Dair Yönetmelik’e (m. 6/3) göre geçici koruma altındakiler de uluslararası koruma 

altındakiler gibi sağlık ve eğitim meslek mensubu olarak çalışma iznine başvurmadan 

önce ön izin almalıdır. Ayrıca istisnai çalışma iznine başvurabilirler. Fakat geçici 

koruma sağlanan yabancılara Turkuaz27 kart hükümleri uygulanmamaktadır 

(Uluslararası İşgücü Kanunu, m. 11). Bunların dışında Geçici Koruma Yönetmeliği’ne 

(m. 29/4) göre geçici korunanlara verilen çalışma izinlerinin süreleri, geçici korumanın 

süresinden fazla olamaz. Geçici koruma sona erdiğinde, verilen çalışma izni sona 

ermektedir. Çalışma izni başvurusu işveren tarafından yapıldığından ve izin belli bir 

işyeri ya da konut için verildiğinden, çalışma izni alınan işyerinden ayrılma halinde 

çalışma izni, süresi dolmamış olsa dahi, geçerliliğini yitirmektedir. Benzer bir 

biçimde, tek bir çalışma izniyle birden fazla işyerinde çalışabilmeleri mümkün 

değildir.  

Geçici Koruma Yönetmeliği (m. 26), kapsamındaki yabancılara sağlık, eğitim, 

iş piyasasına erişim, sosyal hizmetler ve yardımlar ile tercümanlık ve benzeri hizmetler 

sağlanabileceğini bildirmektedir. Yönetmelik’e göre geçici koruma altındakilere 

sağlık hizmetleri geçici barınma merkezlerinin içinde ve dışında sağlanmaktadır (m. 

27/1/d). Geçici koruma kaydı yaptırmayanlar veya ön kayıt yaptıranlar sadece acil 

sağlık hizmetlerinden faydalanabilirler. Geçici koruma statüsündekiler Sağlık 

Uygulama Tebliği kapsamındaki sağlık hizmetlerinden ücretsiz olarak 

yararlanabilirler. Ancak geçici korunanlar acil ve zorunlu haller dışında, özel sağlık 

kuruluşlarına veya üniversite hastanelerine doğrudan başvuramazlar. Geçici koruma 

uygulaması altında olan kişilerin sağlık hizmetlerini kayıtlı bulundukları ikamet ilinde 

almaları esas olarak kabul edilmiştir. Fakat ikamet adresinin bulunduğu ilde tedavinin 

 

27 Nitelikli yabancı olarak değerlendirilen, akademik alanda uluslararası kabul görmüş çalışmaları 

bulunanlar ile bilim, sanayi ve teknolojide ülkemiz bakımından stratejik kabul edilen bir alanda öne 

çıkmış olanlar ya da ihracat, istihdam veya yatırım kapasitesi olarak ulusal ekonomiye önemli katkı 

sağlayan ya da sağlaması öngörülen yabancılara verilen karttır. Turkuaz Kart sahibi yabancıya, 

Türkiye’de süresiz çalışma hakkı, mevzuat hükümlerine göre eş ve bakmakla yükümlü olduğu 

çocuklarına ise ikamet hakkı verir (Uluslararası İşgücü Kanunu, m. 11 ve m. 3). 



  

163 

yapılamaması durumunda, tedavinin sağlanabileceği en uygun ve en yakın ilden 

başlamak üzere diğer sağlık kuruluşlarına sevk edilebilirler. Diğer taraftan 

Yönetmelik’in 35’inci maddesine göre yükümlülüklerini yerine getirmeyenlerin 

eğitim ve acil sağlık hizmetlerinde kısıtlamaya gidilmemektedir. 

Geçici koruma altındakiler, kayıtları tamamlandıktan sonra Türkiye’deki 

ilköğretim, lise, üniversite, Türkçe eğitimi ve mesleki eğitim hak ve imkânlarından 

yararlanabilmektedir. Geçici Koruma Yönetmeliği’ne (m. 28) göre 54-66 aylık 

çocuklar öncelikli olmak üzere okul öncesi eğitim çağındaki 36-66 aylık çocuklara, 

okul öncesi eğitim hizmeti verilebilmektedir. Yine aynı maddeye göre ilköğretim ve 

ortaöğretim çağındakilerin eğitim ve öğretim faaliyetleri Millî Eğitim Bakanlığının 

ilgili mevzuatı çerçevesinde yürütülmektedir. Ön lisans, lisans, yüksek lisans ve 

doktora eğitimleriyle ilgili usul ve esasların belirlenmesi ise Yükseköğretim Kurulu 

Başkanlığına bırakılmıştır. YUKK’un 59’uncu maddesi, sınır dışı edilme kararı alınan 

ve geri gönderme merkezlerinde tutulan ailelerin çocuklarının eğitimleri için gerekli 

tedbirlerin alınacağına dairdir. Türkiye’de yükseköğretime devam etmek isteyen tüm 

yabancılar, başvuruda bulunacakları üniversitenin açtığı Yabancı Öğrenci Sınavı’na 

girmeli ve yeterli akademik başarıyı göstermelidir. 

Geçici Koruma Yönetmeliği’nde 2018’de yapılan değişiklikle “sosyal yardım 

ve hizmetler” ibaresi “sosyal hizmetler ve yardımlar” olarak değiştirilmiştir. 

Yönetmelik’e (m. 30) göre ihtiyaç sahibi olanlar, Sosyal Yardımlaşma ve 

Dayanışmayı Teşvik Fonu Kurulu’nun belirleyeceği usul ve esaslar çerçevesinde 

sosyal yardımlardan yararlandırılabilmektedirler. Özel ihtiyaç sahipleri ve refakatsiz 

çocuklar geçici barınma merkezilerinin içinde ve dışında sosyal hizmetler ve yardımlar 

ile psiko-sosyal destek çalışmalarından faydalanabilirler.  

Geçici koruma statüsündekiler, bu statü ile Türkiye’de kalabilmekte ancak 

geçici koruma altında geçirilen süre ikamet izni toplamında dikkat alınmadığından 

uzun dönem ikamet iznine geçiş hakkını elde edememektedir. Geçici Koruma 

Yönetmeliği (m. 25 ve m. 29), Türkiye’de geçici koruma altında yaşadıkları ve çalışma 

izni ile çalıştıkları süreyi uzun süreli ikamet veya vatandaşlık kazanmalarını 

sağlayabilecek resmî süreden saymamaktadır. Ancak bir Türk anne ve/veya babadan 

olduğu için, Türk vatandaşı ile evlenip üç yıllık süre şartını yerine getirerek veya geçici 

koruma kararı çıkması öncesinde beş yıllık ikamet şartını yerine getirerek Türk 



164 

vatandaşlığına geçebilmektedirler (TBMM, 2018). İletişim Başkanlığı (2024), geçici 

koruma kapsamında bulunan ve Türk vatandaşı olan Suriye uyruklu kişi sayısını 238 

bin 768 olarak açıklamıştır. 

4.3.3.3. Maddi-manevi kaynakları 

Suriyelerin cinsiyet dağılımına oran olarak bakıldığında, 2016 yılında yüzde 

47 kadın ve yüzde 53’ü erkek iken 2019 yılında yüzde 54’ü kadın ve yüzde 46’sı erkek, 

2024 yılında ise yüzde 52’si kadın ve yüzde 48’i erkektir (Göç İdari Genel Müdürlüğü, 

2017; Erdoğan, 2019; UNCHR, 2024). AFAD’ın 2017 yılındaki çalışmasına göre 

Suriyelerin medeni durum dağılımı yüzde 53’ünün bekâr, yüzde 44’ünün evli ve yüzde 

üçünün ise eşi ölmüş veya boşanmış durumda olduğunu göstermektedir. 2019 verileri 

ise Suriyeli nüfusun yüzde 34’ünün evli olduğunu göstermektedir (T.C. Göç İdaresi 

Başkanlığı, 2019’dan aktaran Kayaoğlu, 2023: 126). Geçici koruma altındaki 

Suriyelilerin yüzde 41’ini 15 yaş altı çocuklar oluştururken, çalışma çağındaki nüfusun 

payı yüzde 57, yaşlı nüfusun payı ise yüzde iki düzeyindedir (Türkiye Cumhuriyeti 

Cumhurbaşkanlığı, 2024: 388).  

Suriyelilerin eğitim ve meslek durumları, sosyal statülerini etkilemektedir. 

AFAD’ın 2017 yılındaki araştırmasına göre Suriye’den Türkiye’ye gelenler, Halep, 

İdlip, Lazkiye, Hama ve Humus gibi sınıra yakın kuzey ve iç bölgelerindendir. Bu 

bölgelerde halkın eğitim düzeyi ve ekonomik faaliyet seviyesi düşüktür. Dolayısıyla 

Türkiye’ye gelen Suriyelilerin genel olarak eğitim seviyesi düşüktür ve nitelikli bir 

mesleği yoktur.  Kayaoğlu’nun (2023: 126) 2019 yılına ait olarak verdiği oranlara göre 

kayıtlı Suriyelilerden okuma yazma bilmeyenlerin oranı yüzde 36,43, okuma yazma 

bilen ama bir okul bitirmeyenlerin oranı yüzde 13, 65, anaokul, ilkokul ve ortaokul 

mezunlarının oranı toplam yüzde 29, 11 iken lise ve üstü mezunlarının oranı sadece 

7,6’dır. Türkiye’ye gelen eğitimli Suriyelilerin bir bölümünün Avrupa’ya gitmekte 

olduğu ve bu nedenle eğitim oranlarını daha da düşürdüğü belirtilmektedir (Kamu 

Denetçiliği Kurumu, 2018: 134).  Geçici koruma altındaki Suriyelilerin mesleklerine 

bakıldığında ise AFAD (2017: 56) örneklemesi fikir vermektedir. Geçici barınma 

merkezleri içinde yaşayanların yüzde 79’nun, dışında yaşayanların ise yüzde 

49,90’ının belirli bir mesleğinin olmadığı tespit edilmiştir. Meslek sahibi olanlar, 

çoğunlukla devlet memurluğu, el işçiliği, zanaatkârlık, tarım ve hayvancılık gibi 

meslek gruplarındadır. Suriyeliler Barometresi 2021 verilerine göre aktif çalışma yaş 



  

165 

grubu dikkate alındığında erkeklerde yüzde 65,4 olan çalışma oranı kadınlarda yüzde 

4,4’e düşmektedir (Erdoğan, 2022: 327). Türkiye Nüfus ve Sağlık Araştırması’na göre 

Suriyeli kadınların büyük çoğunluğu (yüzde 82) çalışma hayatından uzun süredir 

uzaktadır veya daha önce hiç çalışmamıştır (Hacettepe Üniversitesi, 2019). Bunun 

sebeplerinden biri kadınların dini gerekçelerle eğitim hayatına dâhil olamadan 

evlenmeleri gösterilebilir (Güçlüten, 2023: 146). 

Kayaoğlu’nun (2023: 122) bulgularına göre de Suriyelilerin eğitim seviyesi 

Türkiye ortalamasının altındadır ve çalışma yaşındaki nüfusun yaklaşık yarısı kayıt 

dışı istihdamdadır. Yapılan çalışmalar, Suriyelilerin yarıdan fazlasının asgari ücretin 

altında kazanç sağladığını göstermektedir (Güçlüten, 2023: 146). Ayrıca çalışma 

yaşındaki nüfusun sadece yüzde 2,95’lik kısmının kayıtlı olarak çalıştığını, kayıt dışı 

çalışanların ise çalışma şartlarının çalışma süresi ve ücret açısından daha kötü durumda 

olduğunu ve kadın nüfusunun iş gücüne katılımının oldukça düşük olduğunu söylemek 

mümkündür. Sıhhat projesi kapsamında elde edilen verilere göre ise Türkiye’deki 

Suriyeliler nitelikli işgücü, vasıflı mavi yakalı ve vasıflı olmayan işgücü olarak üç 

gruba ayrılmaktadır. Nitelikli işgücü olarak sayılan doktor, avukat, mühendis olanlar 

yüksek gelir düzeyine sahiptir ve genelde büyükşehirlerde yaşamaktadır.  Vasıflı mavi 

yakalı grup ise büyük oranda büyükşehirlerde ve özellikle sanayi işletmelerinde 

çalışmaktadır. Vasıflı olmayan işgücü ise bilhassa kamplarda kalanları, günlük ve 

inşaat işçiliği gibi ikincil ve iş güvenliği olmayan işlerde ve genellikle de kayıt dışı 

olarak istihdam edilenleri kapsamaktadır (Keklik ve Ertem: 2019: 43).  

Birleşmiş Milletler Çocuklara Yardım Fonu’na (2022: 5) göre geçici koruma 

altındaki Suriyelilerin yaklaşık 1.124.353’ü zorunlu eğitim çağındaki çocuklardan 

oluşmaktadır. Çocuklarda Türkçe dil becerisinin yetersizliği, eğitime ve sınıfa 

akademik uyumu engellemektedir. Erkek çocuklar lise düzeyinde eğitime geçmek 

yerine, ailenin temel ihtiyaçlarını sağlamak için çalışmak zorunda kalmaktadır. Bazı 

Suriyeli aileler farklı kültürel ve toplumsal cinsiyet normları nedeniyle kız çocuklarını 

liseye göndermemektedir. Suriyelilerin eğitime ve okullaşmaya dair algısı farklı 

gelişmektedir. Genelde, erken ve zorla evlilik Suriyeli kızların okullaşma oranlarının 

düşük kalmasına neden olmaktadır. Suriye’de eğitim yalnızca birden dokuzuncu sınıfa 

kadar ücretsiz ve zorunlu olduğundan, sonraki eğitim kademelerine gereksiz gözüyle 

bakılabilmektedir. Düşük eğitim seviyesi, kayıtlı iş gücü piyasasına başarıyla 



166 

eklemlenememe, mülk sahipliğinin yaygın olmaması ve sosyal sermayelerinin düşük 

olması eğitim konusunda olumsuzluk yaratmaktadır (Tekten Aksürmeli, 2019: 267). 

Başka ülkeye geçiş planları, uygulamada farklılık, eksiklik ve yanlış bilgilendirmeler, 

denklik ve yerleştirme sorunları, ekonomik ve kültürel nedenler, eğitime az önem 

verilmesi Türkiye’de eğitime erişmelerini etkilemektedir. Ailelerin yoksulluğu, 

ebeveynlerin işsizliği, hanedeki nüfusun fazla olması ve çocukların iş gücüne katılarak 

haneye getirdiği gelire ihtiyaç duyulması ailelerin çocukların eğitimini öncelikli 

görmemelerine sebep olmaktadır (Ateşok, 2018: 251-255).  

Bununla birlikte yükseköğrenimde yer alan Suriyeliler her geçen gün 

artmaktadır. Bunların bir kısmı, ülkesinde yükseköğrenimini yarıda bırakarak gelenler, 

diğer kısmı ise Türkiye’de ilköğretim ve lise eğitimi aldıktan sonra yabancılar için 

düzenlenen yükseköğrenim sınavını ve dil sınavlarını geçmeyi başararak 

üniversitelere giren Suriyeli öğrencilerdir. Türkiye’deki Suriyeli üniversite öğrenci 

sayısı 2016-2017 akademik yılında 14.747 iken 2020-2021 akademik yılında 

47.482’ye yükselmiştir (Erdoğan, 2022: 77). 2024 yılı rakamlarına göre toplam 336 

bin olan yabancı uyruklu öğrenci sayısı içinde Suriye uyruklu öğrenci sayısı 60 bin 

geçmiştir. Öğrencilerin 33 bini erkek ve 27 bini kadındır (Yükseköğretim Kurulu 

[YÖK],  2024). 

Suriyelilerin büyük bir oranı sosyal mali yardım almaktadır. 2021 Suriyeliler 

Barometresi’ne göre geçici barınma merkezleri dışında yaşayan Suriyelilerin yüzde 

45’i Kızılaykart aracılığıyla mali yardımlardan yararlanmaktadır. SUY programının 

sağladığı mali destek, muhtaçlık durumlarının değerlendirilmesinin ardından 

yararlanıcılara Kızılaykart aracılığıyla ulaştırılmaktadır. SUY programından 

yararlananların yüzde 89,7’si Suriyelilerdir. Temel ihtiyaçlarının giderilmesi açısından 

SUY programı ile alınan destek düzenli bir mali kaynak oluşturmaktadır (Erdoğan, 

2022: 84-85). 

2021 Suriyeliler Barometresi, Türk halkı tarafında, kültürel benzerlik ve 

yakınlık veya kültürel zenginlik söyleminin her geçen gün daha az kabul edildiği,  

mesafe ve önyargının ise belirginleştiğini göstermektedir. Kültürel yakınlığın 

başlangıçtaki olumlu etkisine rağmen, sayısal büyüklük arttıkça, süreler uzadıkça ve 

kalıcılık durumu netleştikçe bu etki azalmaya başlamıştır (Erdoğan, 2022: 328).  



  

167 

Türkçe bilgisi Suriyelilerin geçim stratejilerini, emek piyasasına, eğitim ve 

sağlık hizmetlerine erişimlerini etkileyen bir unsurdur (Tekten Aksürmeli, 2019: 274). 

Özellikle Suriyeli yaşlılarla ilgili yapılan çalışmalar Türkçeyi kullanabilenlerin, 

kullanamayanlara göre ayrımcılık ve sosyokültürel uyumsuzlukla daha çok 

karşılaştıklarını göstermektedir. Yaşam kaliteleri, gelir düzeyleri, sağlık ve eğitim 

seviyeleri, Türkçe bilgileri ile doğru orantılı olacak şekilde değişmektedir  (Sevim, 

2022: 202; Apak, 2021: 152). 

Suriyeliler kendi ülkelerinin vatandaşlığını kaybetmek istemezken (Çiçek, 

2021: 163) Türk vatandaşlığını almayı istemektedir. Ancak Türk vatandaşlığına 

yönelik isteklerinin temelinde uyumdan ziyade vatandaşlığın getireceği hak eşitliği ve 

sosyal yaşam kolaylığı bulunmaktadır (Güçlüten, 2023: 143). Belki de bu yüzden 

Türkiye’nin sorunları hakkında bilgi sahibi olmadıkları da tespit edilmektedir (Çiçek, 

2021: 167). Elbette sığındıkları ülkede güven içinde yaşayabilmek için tepki çekecek 

siyasal girişimlerde bulunmadıkları da söylenebilir (Çiçek, 2021: 172). Gönüllü 

organizasyonlara katılmak ve gönüllü işlerde çalışmak, sosyal sermaye kaynak 

oluşumunu büyük ölçüde etkilemektedir. Geçici koruma kapsamındaki Suriyelilerin 

sosyal sermayelerini artırmaya katkıda bulunacak gönüllülük esaslı organizasyonlara, 

dernek veya vakıflara üyelik ya da görev alma konusunda yeterince etkin 

olmadıklarına işaret edilmektedir. Benzer şekilde oluşturmuş oldukları sosyal ağların 

temelde sosyal sermaye kaynağı için etkisiz bir seviyede olduğu görülmektedir 

(Eroğlu, 2022: 150-151). Ancak, örneğin konut bulma sürecinde Suriyelilerin 

kalabalık olduğu bölgelerde sosyal ağ ve sermayenin işlev gördüğü belirtilmektedir  

(Koçak Gıyak, 2023: 160). Suriyelilerin kapalı sosyal ağlar şeklinde Suriye uyruklu 

akraba ve dostlarıyla ilişkilerinin güçlü olması toplumsal uyumu ve toplumdaki 

önyargı ve damgalanmaları etkilemektedir (Tutar, 2021: 293). Aynı zamanda kamusal 

alanda görünür olmaları da olumsuz etkilenmektedir.  

4.3.4. Vatandaşlık Kurumunun Dışındakiler: Vatansızlar 

4.3.4.1. Vatansızlık statüsünün gelişimi 

Türkiye, 1973 tarihli Vatansızlık Hallerinin Sayısının Azaltılmasına Dair 

Sözleşmeyi 1975 yılında onaylarken, 1954 tarihli Vatansız Kişilerin Statüsüne İlişkin 

Sözleşme’ye 2014 yılında katılmıştır. 1961 Vatansızlığın Azaltılmasına Dair Birleşmiş 

Milletler Sözleşmesi’ni henüz onaylamamıştır. Türk hukukunda vatansızlara özel bir 



168 

düzenleme bulunmamaktadır. Vatansızlıkla ilgili hükümler Türk Vatandaşlığı Kanunu 

ve YUKK’ta görülmektedir Vatansız kişi, YUKK’a göre “hiçbir devlete vatandaşlık 

bağıyla bağlı bulunmayan ve yabancı sayılan kişiyi” (m. 3/1/ş) ifade eder.  

Türk vatandaşlığının kazanılması ve kaybedilmesine dair usul ve esaslar 5091 

sayılı Türk Vatandaşlığı Kanunu ile belirlenmiştir. Türk vatandaşlığının soy bağı ve 

doğum yeri esasına göre yani doğumla kazanılması Cumhuriyet döneminde kabul 

edilen 23 Mayıs 1928 tarih ve 1312 sayılı Türk Vatandaşlığı Kanunu’nda da yer 

almaktadır ve devletin çıkarlarının korunmasının ve nüfusu artırmanın amaçlandığı 

görülmektedir (Göger’den aktaran Asar, 2022: 233).  Bu kanun 1964’te çıkarılan 403 

sayılı Türk Vatandaşlığı Kanunu’na kadar yürürlükte kalmıştır. Doğum yeri ve soy 

bağı esası arasında vatandaşlığa neden olabilecek hususların düzenlenmiş olması, 

vatansızlığı önleme amaçlı olduğunu göstermektedir (Asar, 2022: 233). 2009 yılında 

göçle ilgili küresel gelişmeler ve AB uyum çalışmaları kapsamında yeni bir Türk 

Vatandaşlığı Kanunu kabul edilmiştir. Uluslararası gelişmeleri dikkate alan bir 

anlayışta olmasına rağmen, ulusal çıkarların öncelendiği görülmektedir (Asar, 2022: 

238). Bununla birlikte Türk vatandaşlığından çıkılması halinde ilgilinin vatansız 

kalması veya vatandaşlıktan çıkmanın seçilmesi durumunda çocuğun vatansız 

bırakılması söz konusu ise vatandaşlıktan çıkmanın geçerliliği ve sonuçlarına dair 

işlemlerin uygulanmayacağı (m. 27) ve seçme hakkının uygulanamayacağı (m. 34) 

şeklindeki düzenlemelerle vatansızlığa karşı önlem alınmıştır.  

Başka bir ülkenin vatansız kişi kimlik belgesine veya vatansız pasaportuna 

sahip olanlar Türkiye’de vatansız statüsünü talep edemezler. Bu kural, uluslararası 

müktesebatta rastlanmayan ancak Türk mevzuatında düzenlenmiş önemli bir husustur. 

Bu kişiler Türkiye’de vatansız değil vatansız olmayan yabancı olarak işlem 

görmektedirler. Bu kapsamda kendilerine vatansız kişi belgesi düzenlenmemekte, 

ikamet izni, çalışma izni ve sınır dışı etme gibi konularda diğer yabancılara uygulanan 

işlemler uygulanmaktadır. Bu düzenlemenin vatansız kişilerin her gittikleri ülkede 

vatansızlığın tespitine dair karmaşık süreçlerle uğraşmamasını sağlayacağı, uzun 

vadede vatansız olarak geçirilen sürelerin uzayarak kısıtlı haklarla yaşamasının önüne 

geçeceği değerlendirilmektedir (Asar, 2022: 243).  



  

169 

4.3.4.2 Vatansızların hakları 

YUKK Uygulama Yönetmeliği’ne göre Vatansız Kişi Kimlik Belgesi sahibi 

ikamet izni alma yükümlülüğünden muaftır (m. 20). Vatansız kişi kimlik belgesi 

ikamet izni yerine geçer ve iki yılda bir yenilenir. Vatansızlar, kanunda sayılan ikamet 

izinlerinden birini alabildikleri ve kaldıkları süreler ikamet sürelerinin toplamına dâhil 

olduğu için uzun dönem ikamet iznine de başvurabilirler (YUKK, m. 50 ve 51). Genel 

uygulamada, ikamet izinleri belirli bir ücret karşılığında düzenlenmekteyken vatansız 

kişi kimlik belgesi ücrete tabi değildir (Asar, 2022: 246). Vatansızlardan başvurusu 

kabul edilenlere verilen vatansızlığın tespitine kadar geçerli olan müracaat belgesi de 

harca tabi değildir. Vatansız kişiler YUKK’a (m. 51) göre Pasaport Kanunu’na tabidir. 

Pasaport Kanunu, vatansız (tabiiyetsiz) bulunanlara, “yabancılara mahsus” damgalı 

pasaport verileceğini hükme bağlamaktadır.  

Vatansızlar, çalışma izni ile ilgili iş ve işlemlerde Uluslararası İşgücü 

Kanunu’na tabidir (YUKK, m. 51). Vatansız kişi kimlik belgesi sahibi olan 

vatansızlar, çalışma izni almak durumundadırlar ve Uluslararası İşgücü Kanunu 

Uygulama Yönetmeliği’ne (m. 22) göre ise çalışma izni değerlendirme kriterlerine tabi 

tutulmayabilirler. Uluslararası İşgücü Kanunu, 16’ıncı maddesi ile uluslararası koruma 

başvurusu sahibi, şartlı mülteci, geçici koruma sağlanan veya vatansız ya da mağdur 

destek sürecinden yararlanan insan ticareti mağduru olan kişilere çalışma izninin 

istisnai olarak verilebileceği ifade edilmiştir. Vatansızlar 5510 sayılı Sosyal Sigortalar 

ve Genel Sağlık Sigortası Kanunu (m. 60) ile genel sağlık sigortası kapsamına 

alınmıştır.  

Vatansızlar gerekli şartları taşıdıkları durumda vatandaşlık kazanabilmektedir. 

Yasal ikamet iznine sahip vatansızların Türkiye’de kaldıkları süreler toplam ikamet 

süresine dâhil edildiği için, Türkiye’de geriye doğru beş yıl kesintisiz ikamet etme 

şartını yerine getirdikleri takdirde yetkili makam kararıyla vatandaşlığa geçiş yolu 

açıktır (Asar, 2022: 240). Türk Vatandaşlığı Kanunu’nun 8’inci maddesine göre 

“Türkiye'de doğan ve yabancı ana ve babasından dolayı doğumla herhangi bir ülkenin 

vatandaşlığını kazanamayan çocuk, doğumdan itibaren Türk vatandaşıdır”. Bu madde 

ile çocukların vatansızlıktan korunduğu görülmektedir. Vatansızların, Türk 

vatandaşlığını istisnai olarak kazanabileceğine dair herhangi bir hüküm 



170 

bulunmamaktadır. Zaman içerisinde vatandaşlara tanınan haklara yakın şekilde 

haklardan yararlanmaktadırlar. 

4.3.5. Yasal Bir Statüden Yoksun Olanlar: Düzensiz Göçmenler 

4.3.5.1. Düzensiz göçmenlik 

Düzensiz göçmenler, yurttaşlık tabakalaşmasının yasal ekseninde neredeyse 

sıfır noktasında bulunmaktadır. Tanımı gereği, yasa dışı yollarla Türkiye’ye girişi, 

Türkiye’de kalışı, Türkiye’den çıkışı ve Türkiye’de izinsiz çalışılmasını ifade eden 

düzensiz göç (YUKK, m. 3/1/ı), bu durumda olan göçmene yasal bir hak 

tanımamaktadır. Ancak 1951 Cenevre Sözleşmesi’nin ülkelere getirdiği düzensiz 

göçmenlerin cezalandırılmaması yükümlülüğü Türkiye’nin iç hukuku tarafından da 

benimsenmiştir. Göç İdaresi Başkanlığı’nın (2023b) tanımına göre düzensiz göç, bir 

ülkeye yasadışı giriş yapmak, bir ülkede yasadışı şekilde kalmak veya yasal yollarla 

girip yasal süresi içerisinde çıkmamak anlamına gelmektedir. Düzensiz göçmen 

tanımına ülkeye kaçak yollarla, gizlice veya sahte evrakla girenler, vize tarihinin veya 

çalışma izin süresinin bitmesi, sahte evlilik veya öğrencilik gibi durumlarla kanunlara 

aykırı şekilde ülkede kalanlar, insan ticareti mağdurları veya bir sığınmacı düzensiz 

göçmenlerdir. Dolayısıyla düzensiz göçmen ile ekonomik göçmen veya sığınmacı ya 

da mülteci arasındaki sınırlar bulanıklaşmaktadır (Rittersberger-Tılıç, 2015: 85).  

Düzensiz göç hedef, geçiş ve kaynak ülkelere göre ayrı ayrı 

değerlendirilmektedir. Türkiye bu açıdan daha çok bir geçiş ve hedef ülkesidir. Coğrafi 

konumu ve hoşgörülü vize sistemi, özellikle siyasi ve ekonomik açıdan istikrarsız 

doğu komşularından gelen ve Batı'da daha iyi bir yaşam hedefleyen düzensiz 

göçmenler için önemli bir hedef ve geçiş ülkesi olmasına yol açmaktadır (İçduygu ve 

Sert, 2009: 6).  

Türkiye’de yakalanan düzensiz göçmenlerin sayısı 2010 yılında 33 bin ve 2014 

yılında 58 bin iken daha sonraki yıllarda büyük bir ivme kazanarak 2019 yılında 455 

bine ulaşmıştır. Korona virüs (Covid-19) salgını sebebiyle azalarak 2020 yılında 122 

bin olsa da, 2023 yılında 254 bin olan yakalanan düzensiz göçmen sayısı 2024 yılında 

184 bin olmuştur. 2021 yılından beri yakalanan düzensiz göçmenler arasında 

Afganistan, Suriye,  Filistin, Türkmenistan ve Özbekistan uyruklular en yüksek orana 

sahiptir (Göç İdaresi Başkanlığı, 2023b). Türkiye’ye gelen düzensiz göçmenlerin 2024 

itibariyle ve sayıca büyüklüklerine göre uyruk dağılımı Afganistan, Suriye, Filistin, 



  

171 

Türkmenistan, Fas, Özbekistan, Irak, İran, Yemen ve diğer ülkeler şeklindedir. 

Afganistanlılar 2014-2017 yılları arasında 12 binden 45 bine doğru çıkarken, 2018 

yılında sayıları 100 bin ve 2019 yılında ise 200 bine çıkmıştır. 2022 yılından sonra 

sayıları düşüşe geçmiş görünmektedir. Suriyeliler ise 2014-2017 yılları arasında 

Afganistanlıların yaklaşık iki katı seyrederken, 2018 yılından beri 60 binin altında 

dalgalanmaktadır. Irak uyrukluların sayısı 2016-2018 yılları arasında, Filistin, Fas ve 

İran uyrukluların ise 2018 – 2019 yıllarında büyük bir yükseliş göstermiştir (Göç 

İdaresi Başkanlığı, 2024a). Afganistan’dan zorunluluk başta olmak üzere diğer 

sebeplerle gelenler ve Orta Asya ile Afrika’dan işgücü olarak gelenler sürekli bir göç 

akını oluşturmaktadır. Orta Asya, Orta Doğu ve Afrika’dan Avrupa’ya göç yolunun 

üstünde olan Türkiye aynı zamanda bir geçiş (transit) ülkesidir. Düzensiz göçmenler 

arasında, düzensiz olarak giriş yapan Afgan, Pakistanlı ve Bangladeşli kadar, vize 

süresini ihlal eden veya vize muafiyet süresi dolan ve düzensiz hale gelen Türkmen, 

Özbek ve Faslılar da bulunmaktadır (IOM, 2024).  

4.3.5.2. Düzensiz göçmenlerin olmayan yasal hakları ve maddi-manevi 

kaynakları 

Haklardan faydalanmak, yasal tanınmaya ve kişiliğe bağlı olduğundan, 

düzensiz durumda ülkeye giren veya düzenli yollarla ülkeye girmesine rağmen daha 

sonra düzensiz durumuna düşen göçmenlerin herhangi bir haktan yararlanma 

durumları bulunmamaktadır. Düzensiz göçmenler bu durumlarından dolayı 

cezalandırılmasa da yakalandıklarında sınır dışı işlemleri başlatılmaktadır. Hakkında 

sınır dışı etme kararı alınmış ve menşe ülkesine gönüllü olarak geri dönmek isteyen 

düzensiz göçmenlerden Göç İdaresi Başkanlığı’nın uygun gördüğü kişilere ayni veya 

nakdi destek sağlanabilmektedir (YUKK, 60/A/1). Ülkede düzensiz göçmen olarak 

kaldıkları durumlarda sağlık, eğitim veya çalışma gibi hemen bütün haklarından yasal 

olarak mahrumdurlar. 

En büyük düzensiz göçmen grubunu oluşturan Afganlar, düzensiz göçle 

Türkiye’ye gelmiş ve uluslararası koruma başvurusu yapmamış veya başvuruları 

reddedilmiş kişilerden oluşmaktadır. Temelde ekonomik nedenlerle ve daha iyi bir 

hayat yaşamak için Türkiye'ye gelmişlerdir (Karakaya ve Karakaya, 2021: 106). Son 

dönemde Afganistan’dan Türkiye’ye gelen düzensiz göçmenlerin çoğunluğunu 

erkeklerin oluşturduğu görülmektedir. Göç yolculuğunun tehlikeli olmasına da 



172 

dayanan bu durum (Çörtoğlu Koca, 2022: 877), Türk halkında olumsuz bir imaj 

oluşturmaktadır. Tehlikeli olarak görülen erkek düzensiz göçmenler, emek sömürüsü 

ve ayrımcılık veya ötekileştirme ile daha çok karşılaşmaktadır. Sınır dışı edilme 

tehdidi, işten çıkarılma korkusu, güvencesizlik, kayıtsızlık, gelecek belirsizliği, sosyal 

destek eksikliği, ikamet ve istihdama erişim zorluğu gibi yapısal sıkıntılar hayatlarını 

daha da zorlaştırmakta ve onları sömürüye daha fazla açık hale getirmektedir 

(Kızılelmas, 2022: 412). 

Düzensiz göçmenler, ulusal ekonomide ucuz iş gücü ile doğrudan bağlantılıdır. 

İnformal ekonomi olarak adlandırılan bu iş gücü, Türkiye’de özellikle tarım, inşaat ve 

turizm sektörlerinde yer bulmaktadır (Rittersberger-Tılıç, 2015: 101). Düzensiz Afgan 

göçmenlerden imalat sektöründe çalışanların çalıştıkları fabrikalarda, hizmet ve inşaat 

sektöründe çalışanların ise ortalama 10-15 kişi olarak işyerlerine yakın yerlerdeki 

apartmanların bodrumlarında yaşadıkları görülmektedir (Utar, 2023: 309). Benzer 

şekilde Doğu Karadeniz Bölgesi’nde düzensiz Gürcü göçmenlerle yapılan çalışmada 

özellikle de erkek Gürcü göçmenlerin insan onuruna yaraşır, sağlık şartlarına uygun 

ve kalıcı barınma imkânlarına sahip olmadıkları tespit edilmektedir (Güzel, 2019: 

244). Düzensiz göç hareketliliğiyle Türkiye’ye gelen göçmenler ülkeye girişlerinde 

herhangi bir sağlık kontrolünden geçmemektedirler. Buz, Canlı ve Aygüler’in (2021: 

90) araştırmasında katılımcıların yaklaşık yüzde 89’unun sağlık kontrolünden 

geçmemiş olduğu tespit edilmiştir. Düzensiz Afgan ve Iraklı göçmenler yasadışı 

statüleri nedeniyle ücretsiz sağlık hizmetinden yararlanamadığı gibi hastaneye 

başvurduklarında da yetkililere haber verilmelidir. Sosyal ağlarını kullanarak 

uluslararası koruma başvurusu sahibi Afganların veya Iraklıların kimlikleri ile sağlık 

hizmetini ücretsiz almanın başvurulan stratejilerden biri olduğu saptanmıştır (Utar, 

2023: 311-312, 344). Düzensiz göçmenlerin geri gönderilmesi esas iken örneğin, 

Afrika’dan gelen göçmenlerden düzensiz hale düşenler büyük bir suç işlemedikleri 

sürece bir müsamaha ile karşılanmakta ve geri gönderilmemektedir. Tabi bu durumda 

kanun himayesinden, sağlık ve diğer temel hizmet ve yardımlardan mahrum olarak 

yaşamaktadırlar (Şaul, 2015: 112). Düzensiz Afgan göçmenlerin, düzenli Afgan 

göçmenlerin olduğu gibi iş bulmalarında, barınmalarında destek sağlayan ve bilgi 

aktarımı yaparak hayatta kalma stratejilerini kolaylaştıran güçlü bir sosyal ağa sahip 

oldukları tespit edilmiştir (Utar, 2023: 291).   



  

173 

4.3.6. Diğer Yabancılar 

4.3.6.1. Ülkede bulunan diğer yabancıların görünümü 

Bu çalışmada, diğer yabancılar ile kast edilenler yukarda sayılan yasal 

statülerin ve düzensiz göçmenlerin dışında kalan ve ikamet (oturum) izni alanlar, iş 

adamları ve öğrenciler gibi gruplardır. Başka bir ifadeyle, ülkeye düzenli yollardan 

gelen ve uluslararası koruma ya da geçici koruma talep etmeyen veya göçmen olarak 

iskân edilmeyenler bu gruba dâhil edilmiştir. Diğer yabancıların kapsamına Türk 

soylular, Kuzey Kıbrıs Türk Cumhuriyeti vatandaşları, mavi kart ve turkuaz kart 

sahipleri girmektedir. Göç İdaresi Başkanlığı (2024d) verilerine göre son 15 yılda bu 

kapsamında 3,3 milyon yabancı çalışma, eğitim ve diğer amaçlarla Türkiye’de 

bulunmuştur. Yıllar itibariyle artış eğiliminde olan ikamet izinli yabancı sayısı 

2016’da 461 bin iken 2021 ve 2022’de 1,3 milyona ulaşmıştır. 2024 Kasım ayı 

verilerine göre ise Türkiye’de ikamet izni hamili yabancı sayısı 1 milyonu geçmiştir. 

2024 yılında ikamet izniyle ülkede bulunan yabancılar arasında Türkmenistan, Rusya 

Federasyonu, Irak, Suriye ve İran uyruklular ön sıralardadır. 

Avrupa’dan gelen göçmenlerin Türkiye’ye geliş nedenleri farklılık 

göstermektedir. Yabancı şirket veya kurumların çalışanları, eşi Türk olan AB 

vatandaşları, karma evliliklerde doğan çocuklar, emekli veya alternatif bir yaşam 

arayan AB vatandaşları, Türk kökenli AB vatandaşları bu gruptadır. Özellikle 

emeklilik dönemini geçirmek veya alternatif bir yaşama geçmek isteyenler ile Türk 

kökenli AB vatandaşlarının sayısı son yıllarda artmaktadır (Balkır ve Kaiser, 2015: 

225-226). 

Uluslararası öğrenciler de büyük bir yabancı kaynağı oluşturmaktadır. 2024 

yılı itibarıyla, 190’dan fazla ülkeden gelen yaklaşık 340 bin uluslararası öğrenci 

bulunmaktadır. Uluslararası öğrenciler en çok Suriye, Azerbaycan, Türkmenistan, 

İran, Irak, Kazakistan, Mısır, Afganistan, Somali ve Yemen uyruklarına sahiptir 

(Yükseköğretim Kurulu, 2024). Ayrıca Türkiye Cumhuriyeti’nin uluslararası 

öğrencilere yönelik yürütmekte olduğu, Türkiye Bursları adlı kamu kaynaklı 

yükseköğrenim burs programı bulunmaktadır. Türkiye Bursları’nın öncelikli amacı 

olarak dünya genelindeki başarılı öğrencilere fırsat eşitliği sağlamak, Türkiye ile diğer 

ülkeler arasındaki karşılıklı iş birliğini geliştirmek, akademi, sanat, ekonomi, edebiyat, 

mimari ve teknoloji gibi pek çok alanda bölgesel ve küresel kalkınmaya katkıda 



174 

bulunmak sayılmaktadır (Türkiye Bursları, 2024). Milli Eğitim İstatistikleri’nin 2022-

2023 yılı verilerine göre Türkiye Burslusu olarak Türkiye’de eğitim gören kişi sayısı 

ise 14.148’dir. Türkiye burslularının yüzde 31’i Ortadoğu,  yüzde 19’u Sahra-altı 

Afrika, yüzde 13’ü Orta Asya ve Güney Kafkasya, yüzde 11’i Güney Asya ve yüzde 

9’u Balkan ülkelerindendir. Bursların yüzde 64 gibi büyük bir çoğunluğu lisans 

burslarıdır ve kalan kısmı ön lisans, yüksek lisans, doktora, araştırma ve dil kursu 

bursları şeklindedir (Milli Eğitim Bakanlığı, 2023: 242).  Milli Eğitim İstatistiklerinin 

2023-2024 yılı verilerinde ise Türkiye Burslusu olarak eğitim gören yabancı uyruklu 

öğrencilerin durumuna ilişkin bilgiye yer verilmemiştir (Milli Eğitim Bakanlığı, 

2024). 

İkamet izni sahibi önemli bir grup olan İranlıların sayısı 73 bini geçmiştir. 

İranlılar Türkiye’de kısa dönem ikamet izni, öğrenci ikamet izni, çalışma izni veya 

vatandaşlık statüsü ile bulunmaktadır. İranlıların uluslararası göçü, 1980’lerde yani 

İslam Devrimi sonrası daha çok siyasal nedenler sebebiyle ve sığınma amaçlıyken, 

1990’ların ortasından itibaren daha çok ekonomik sebeplerle gerçekleşmektedir (Lotfi 

ve Porsuk, 2021: 1049). Özellikle son yıllarda ABD, Kanada ve AB vizesi almakta 

karşılaşılan zorluklar, İranlıları Türkiye’ye yöneltmektedir. Zira İranlı pasaport 

hamillerine üç ay boyunca vizesiz olarak Türkiye’de kalma imkânı sağlamaktadır. Bu 

vize ve seyahat kolaylığına ek olarak coğrafi yakınlık ve iki komşu ülke arasındaki 

ortak kültürel ve dini pratikler, Türkiye’yi İranlılar için hedef ülke olarak çekici 

kılmaktadır. İranlı göçmenler için bir diğer önemli çekici faktör ise Avrupa ülkelerine 

kıyasla Türkiye’nin ekonomik olarak daha rahat ve kaliteli bir yaşam sürmelerine 

olanak sağladığını düşünmeleridir (Ekhtiari ve Aysan, 2023: 235). 

Şubat 2022'de, Rusya'nın Ukrayna'ya karşı saldırı savaşının başlangıcından bu 

yana yaklaşık 560 bin Ukraynalı Türkiye'ye gelmiştir. Eylül 2022 itibarıyla, birçoğu 

üçüncü bir ülkeye gitmiş veya Ukrayna'ya gönüllü olarak geri dönmüştür. Nisan 

2023'te Türkiye'de yaklaşık 46 bin Ukraynalı ikamet etmektedir (Avrupa Birliği 

Komisyonu, 2023: 56). Türkiye'ye göç göçte uzun bir tarihe sahip Kırım Tatarları, 

Türk soylu yabancılar olarak tanınmış ve kendilerine Türkiye'de uzun sureli ikamet 

izni başvurusunda bulunma hakkı verilmiştir (Kryzhanivska, 2023: 328). 



  

175 

4.3.6.2. Diğer yabancıların hakları  

Türkiye’de yaşayan ve uluslararası koruma ile geçici koruma kapsamı dışında 

kalan yabancılar, kısa dönem ikamet izni, aile ikamet izni, öğrenci ikamet izni, uzun 

dönem ikamet izni ile kalabilmektedirler. Kısa dönem ikamet izni (YUKK, m. 31-33, 

YUKK Uygulama Yönetmeliği, m. 28-29) bilimsel araştırma yapan, Türkiye’de 

taşınmazı olan, ticaret, turizm, tedavi ve eğitim amaçlı gelen yabancılara 

verilmektedir. İranlılar, kısa dönem oturum izni kullanan yabancılar arasında üçüncü 

en büyük gruptur (Ekhtiari ve Aysan, 2023: 231). 5901 sayılı Kanun’un 28’inci 

maddesi kapsamında olanlar veya ikamet izinlerinden birine sahip olan yabancılar 

yabancı eşine, kendisinin veya eşinin ergin olmayan yabancı çocuğuna, kendisinin 

veya eşinin bağımlı yabancı çocuğuna,  her defasında üç yılı aşmayacak şekilde aile 

ikamet izni alabilmektedir. Ancak, aile ikamet izninin süresi destekleyicinin ikamet 

izni süresini aşamamaktadır (YUKK, m. 34/1). Türkiye’de kesintisiz en az sekiz yıl 

ikamet izniyle kalmış olmaları, yeterli ve düzenli ekonomik gelire ve sağlık sigortasına 

sahip olmaları gibi şartlarla uzun dönem ikamet izni verilmektedir. Lakin dil yeterliliği 

şartı veya izne dair bir geçerlilik süresi bulunmamaktadır. YUKK’un 44’üncü maddesi 

uzun dönem ikamet izni bulunan yabancıların seçme ve seçilme hakkı hariç, 

vatandaşlara verilen diğer haklardan yararlanabileceğini belirmektedir. İkamet iznine 

sahip yabancılar, ikamet izni sürecince sağlık sigortası arandığı için ancak bu sigorta 

kapsamında sağlık hizmetlerinden yararlanabilirler.  

Uluslararası İşgücü Kanunu’na (m. 19/1) göre uluslararası koruma dışında 

kalan yabancılar da çalışma izin almak zorundadır. Türkiye’de bir yükseköğretim 

kurumunda örgün öğretim programlarına kayıtlı yabancı öğrenciler, çalışma izni 

almak kaydıyla çalışabilirler. Kanun’un 10/3 maddesi ile Türkiye’de uzun dönem 

ikamet izni veya en az sekiz yıl kanuni çalışma izni olan yabancılar süresiz çalışma 

iznine başvurabilir. Yine 10/6 maddesi ile nitelikli yabancılara verilen Turkuaz Kart, 

kart sahibine, Türkiye’de süresiz çalışma ve ikamet hakkı, yakınına ise ikamet hakkı 

vermektedir. Profesyonel meslek mensubu yabancılara, diğer kanunlarda belirtilen 

özel şartların sağlanması kaydıyla bağımsız çalışma izni verilebileceği de ifade 

edilmiştir.  

Doğumla Türk vatandaşı olup da çıkma izni almak suretiyle Türk 

vatandaşlığını kaybedenlere mavi kart verilmektedir. Mavi kart sahipleri, 5901 sayılı 



176 

Türk Vatandaşlığı Kanunu’nun 28’inci maddesinde belirtilen altsoyları, Türk 

vatandaşlarına tanınan haklardan millî güvenliğe ve kamu düzenine ilişkin hükümler 

saklı kalmak kaydıyla aynen yararlanmaya devam etmektedir. Mavi Kartlıların seçme 

ve seçilme veya askerlik hizmetini yapma yükümlülüğü yoktur. Bu kişilerin sosyal 

güvenliğe ilişkin kazanılmış hakları saklı olup bu hakların kullanımında ilgili 

kanunlardaki hükümlere tabidirler. Mavi Kartlılar asli ve sürekli kamu hizmeti 

görevlerinde bulunamamakta sadece kamu kurum ve kuruluşlarında işçi, geçici veya 

sözleşmeli personel olarak çalıştırılabilmektedirler (Dışişleri Bakanlığı, 2024b). 

Soydaşlara özel muamele yapıldığı yasal mevzuatta görülmektedir. Bu noktada 

ulus-devlet inşa etme amacının devam ettiği söylenebilir. Türk soylu yabancılara, Türk 

vatandaşlarının icra edecekleri meslekleri izinle yapabilme imkânı sağlanmaktadır. 

2527 sayılı Türk Soylu Yabancıların Türkiye'de Meslek ve Sanatlarını Serbestçe 

Yapabilmelerine, Kamu, Özel Kuruluş veya İşyerlerinde Çalıştırılabilmelerine İlişkin 

Kanun, Türkiye'de ikamet eden Türk soylu yabancıların ihtiyaç duyulan meslek ve 

sanatları serbestçe yapabilmelerine, Türk Silahlı Kuvvetleri ve Güvenlik Teşkilatı 

hariç olmak üzere kamu, özel kuruluş veya işyerlerinde bu meslek ve sanat dallarında 

çalıştırılabilmelerine imkân vermektedir (Ünver, 2015: 253-254).  Meslek 

kuruluşlarına kayıt yaptırmakla yükümlüdürler ve bu meslek kuruluşlarında genel 

kurullarına katılma, seçme ve seçilme dışındaki bütün haklardan yararlanırlar (m. 4). 

İşgücü, yatırım, kültür, spor, sanat gibi alanlarda nitelikli kabul edilen 

yabancılara yönelik düzenlenen Turkuaz Kart, Türkiye’de süresiz çalışma ve ikamet 

hakkı vermekte olup, Türk vatandaşlığını istisnai usulde kazanmak isteyen yabancılara 

diğer koşulları sağladıkları takdirde kolaylık sağlamaktadır. Turkuaz Kart sahipleri, 

bazı haklar dışında, Türk vatandaşları ile aynı mevzuata ve hükümlere tabi 

tutulmuştur. Turkuaz Kart sahipleri, Türk soylu yabancılar gibi kamu görevlerine 

giremezler, askerlik yükümlülükleri ile seçme ve seçilme hakları bulunmamaktadır. 

Kuzey Kıbrıs Türk Cumhuriyeti vatandaşları ise Türk Vatandaşlığı Kanunu’na (m. 42) 

göre Türk vatandaşı olmak istediklerini yazılı olarak beyan ettikleri takdirde Türk 

vatandaşlığını kazanmaktadır.  

Siyasal katılımın bir parçası olarak sivil toplum kuruluşlarının göçmenlerle 

ilgili konularda görüş bildirmesi söz konusu olabilmektedir. Göçmenlerle veya 

göçmenlerle ilgili alanlarda çalışan STK’larla görüş alış verişi, resmî ve düzenli 



  

177 

olmasa da, Göç İdaresi Başkanlığı koordinasyonundaki çeşitli organizasyonlarla 

sağlanmaktadır (MIPEX, 2020). Bu kapsamda çeşitli statüden göçmenlerin ve göç 

alanında çalışan sivil toplum kuruluşlarının, yerel kanaat önderlerinin, kadın, öğrenci 

veya iş dünyasından yabancı insanların ve Türk tarafların katıldığı “Yerelde Uyum 

Buluşmaları”, “Biz Bize Sohbetler”, “Yerelde Kadın Buluşmaları”, “Kamu ve STK 

Uyum Buluşmaları” ve “Ekonomide Uyum ve İş Dünyası ile Buluşmalar” gibi merkezi 

ve yerel düzeyde istişare girişimleri bulunmaktadır (Göç İdaresi Başkanlığı, 2023d). 

Zaten YUKK (m. 96) ile göçmenlerin uyumuna katkı sağlayacak faaliyetler 

düzenlenebileceği hükmedilmiştir. Ayrıca Alanya Belediyesi Yabancılar Meclisi ile 

Konyaaltı Kent Konseyi Yabancılar Meclisi örnekleri yerel yönetimlerde yabancıların 

istişareye dâhil edilmesinin örneğini oluşturmaktadır. Siyasal katılım ve temsil 

eksikliğini gidermek üzere, göçmenler tarafından kültür dernekleri kurulmaktadır. 

Kayıtlı bir dernek olan Die Brücke (Köprü) gibi dernekler, kültürel etkinliklerin 

yanında yasal statülerin geliştirilmesi için de çalışmaktadır (Balkır ve Kaiser, 2015: 

236). 

4.3.6.3. Diğer yabancıların maddi-manevi kaynakları 

Diğer yabancılar arasından AB’den gelen yabancıların geliş amaçlarını 

sanatsal faaliyetler, alternatif yaşam tarzı ve emeklilik zamanlarını geçirme planları 

oluşturmaktadır. Bu amaçlarla birlikte belirli bir eğitim ve gelir düzeyine sahip 

olmaları, onları demografik özellikler bakımından uluslararası koruma arayanlardan 

farklılaştırmaktadır. AB vatandaşı yabancılar kendi ülkeleri ile kurdukları kültürel, 

siyasal ve ekonomik bağlantılar sebebiyle Türkiye ve AB arasındaki ulus-aşırı alanın 

vazgeçilmez öğeleri haline gelmektedir. Avrupalı yabancılar, Avrupalı kimliklerinden 

dolayı Türk toplumunda daha kolay kabul görmektedir. AB’den gelen göçmenlerin 

Türk toplumundaki olumlu algılanışı, topluma uyumlarını kısmen kolaylaştırmaktadır 

(Balkır ve Kaiser, 2015: 239). 

Yabancı öğrencilere Türkiye’nin bakışı, ülkenin gönüllü elçileri oldukları, 

Türk üniversitelerinin uluslararası öğrenci ve bilim insanı hareketliliğine katkıda 

bulunduğu gibi düşüncelerle pozitif yönlüdür (Türkiye’deki güncel yabancı, 2024). 

Ayrıca, dünyanın en kapsamlı bursu olan ve üniversite ile bölüm yerleştirme, aylık 

burs, üniversite harcı, sağlık sigortası, barınma, Türkçe dil kursu, uçak bileti ve 



178 

ücretsiz akademik ve kültürel program imkânları sunan Türkiye Burslarından gururla 

bahsedilmektedir (Türkiye Bursları, 2024).  

Ülkeye sermaye akışı sağlayacak çeşitli yatırım yapma koşullarını karşılayan 

yabancı yatırımcılar, bunların eş ve çocukları istisnai usulde Türk vatandaşlığına 

geçirilebilmektedir. İranlılar, Iraklılar ve Afganlar Türk vatandaşlığının istisnai olarak 

kazanılması olanağından faydalanmaktadır. Gayrimenkul alımının vatandaşlık 

kazanımı için uygun bir gerekçe olması sebebiyle İranlılar için Türk vatandaşlığına 

geçmenin en kolay yolu, Türk devleti tarafından belirlenen değerde taşınmaz bir malın 

satın alınmasıdır (Ekhtiari ve Aysan, 2023: 232). Afganistan’ın orta veya zengin 

sınıfından Afganlar konut satın alarak Türk vatandaşlığına geçmektedir. Türkiye’de 

belli süre ikamet etme ya da yeterli Türkçe bilme gibi şartlar talep edilmediği için Türk 

vatandaşı olmakla birlikte mesela Ankara’daki Afganlar kendi sosyal ağlarının içinde 

sosyalleşmeye ve yerel halk ile ilişki kurmamaya devam etmektedirler (Utar, 2023: 

293). Iraklılardan da aynı şekilde konut satın alarak Türk vatandaşlığına geçenler 

bulunmaktadır. Iraklıların da Afganlar gibi Türkiye’ye uyum çabalarının bulunmadığı 

ve Türkiye’de ikamet etmeden veya Türkçe bilmeden Türk vatandaşlığını satın 

aldıkları görülmektedir (Utar, 2023: 245- 246). Beş yıllık ikamet şartını tamamlayarak, 

genel yolla Türk vatandaşlığına geçen eğitimli orta sınıf Iraklılar da bulunmaktadır 

(Utar, 2023: 327).  

İranlılar, diğer uluslararası koruma ve geçici koruma altındakilere göre daha 

kolay sosyal kabul alabilmektedir. İran ve Türkiye, dini ritüeller ve bayramlar, yaşam 

tarzı, yemek gibi ortak kültürel özelliklere ve geleneklere sahip komşu ülkeler 

olduğundan, İranlıların daha az on yargı ve ayrımcılığa maruz kaldıkları ifade 

edilmektedir  (Ekhtiari ve Aysan, 2023: 237). İranlı gruplar içerisinde özellikle Azeri 

Türkleri, aynı dili konuşmaktan kaynaklı sebeplerle sosyal ve ekonomik olarak daha 

hızlı entegre olup daha az ayrımcılıkla karşılaşmaktadır (Ekhtiari ve Aysan, 2023: 

239). 

Ancak İranlılara verilen resmî çalışma izninin az olması, Türkiye’de İranlıların 

büyük bir bölümünün işsiz veya kayıt dışı işçi olduğunu göstermektedir. Çalışma izni 

almadaki zorluklar, yetersiz yasal düzenlemeler ve yasaların zorunlu kıldığı şartlar 

(işyerindeki yabancı sayısına ilişkin kota şartı gibi), İranlıların güvencesiz ve kayıtsız 

çalışmalarına neden olmaktadır (Ekhtiari ve Aysan, 2023: 239-241). İranlı göçmenler, 



  

179 

eğitim düzeylerinin genelde yüksek olmasına rağmen düşük ücretli, sosyal güvenliksiz 

ve iş sağlığı ve güvenliğinden yoksun işlerde uzun çalışma saatleri boyunca 

çalışmaktadır (Kalfa-Topateş, Topateş ve Durmaz, 2018: 2028, 2038). Oturum izni 

alan yabancılar sağlık sigortası yaptırmak ve sağlık hizmetlerinden o sağlık sigortası 

kapsamında yararlanmak durumunda oldukları için, sağlık hizmetlerinin maliyetleri 

zorlayıcı bulunmaktadır (Ekhtiari ve Aysan, 2023: 241).  

Oturma izni birçok İranlı göçmen için uzun, karmaşık ve zaman alıcı bir 

süreçtir. Bu nedenle bazı göçmenler maddi kayba uğramakta, istemeyerek Türkiye’yi 

terk etmek zorunda kalmakta ya da Türkiye’de düzensiz göçmen durumuna 

düşmektedir. Bu zorluklara dil yetersizliği, kanuni düzenlemelerden yeterince 

haberdar olamama, idari işlemler sırasında sistemde oluşan arızalar ve bu süreçte 

göçmenleri suiistimal etmeye çalışan kişilerin varlığı da eklenmektedir. Belgeleri 

değerlendiren görevlilerin göçmenlerden istedikleri bilgi ve belgeler farklılık 

gösterebilmekte bu da göçmenler için sorunlara neden olabilmektedir (Ekhtiari ve 

Aysan, 2023: 242-243). Kısa dönem ikamet izni ile ülkede kalanlar Afganlarda olduğu 

üzere, bireysel sağlık sigortalarını ve sağlık masraflarını kendileri finanse etmeleri ve 

sosyal yardım almamaları gerekmektedir (Utar, 2023: 297, 301). Sadece Türk 

vatandaşlarının yapabileceği meslekler belirli olduğundan ya da eğitim denklik şartı 

ve istihdama katılım için dil şartı dahil pek çok kriter arandığından, profesyonel Afgan 

göçmenlerin Türkiye’de kendi mesleklerini yapmaları büyük ölçüde imkansızdır 

(Utar, 2023:  298). Gürcistan'ın zor ekonomik durumu Gürcü kadınları göç etmeye 

zorlamaktadır (Tartarashvili, 2021: 160). Gürcü kadınlar yaşlı ve hasta bakımı işleriyle 

uğraştıklarında dil sorunu önemli bir zorlayıcı olmakta ve kendi akıl ve beden 

sağlıklarını etkilemektedir (Tartarashvili, 2021: 176). 

Ukrayna’dan gelenler (etnik Ukraynalılar ve Ahıskalı, Kırım Tatarları) 

arasında Ahıska Türklerinin en güçlü somut kültürel sermayeye sahip olduklarını 

göstermektedir. Ahıska Türkleri, Türkiye'de önemli bir sosyal sermayeye sahiptir. Bu 

durum, Türk soylu etnik grubuna mensup olmalarıyla Türkçe dil bilgisi, aynı dini 

inançlar ve benzer kültürel özellikler gibi kültürel sermayeleri, Turkiye'de sosyal 

sermayelerini genişletmelerine olanak sağlıyor gibi görünmektedir (Kryzhanivska, 

2023: 231). Kırım Tatarları acısından, somutlaşmış kültürel sermaye durumu ise 

"kültürel yakınlık", "ortak dil ve din", "benzer gelenekler" gibi unsurları ifade 



180 

etmektedir (Kryzhanivska, 2023: 336). Ahıska Türkleri, etnik kimliklerine dayanarak 

Türkiye'de uzun dönem ikamete ve vatandaşlığa hızlıca erişmektedirler. Türk 

vatandaşlığını almaya hak kazananların önünde iş gücü piyasasına girmek konusunda 

herhangi bir yasal sınırlama bulunmamaktadır. Ancak ikamet izniyle Türkiye'de kalan 

etnik Ukraynalı ve Kırım Tatarlarının ise, çalışma izni almaları gerekmektedir. Bu 

kişiler, istihdam konusunda diğer yabancıların tabi olduğu yabancı kotası gibi 

kurallara tabidirler (Kryzhanivska, 2023: 344). 

Etnik Ukraynalı göçmenler yükseköğrenim, yabancı dil bilgisi, iş deneyimi 

gibi varlıklara sahipken, sınırlı bir sosyal sermayeye sahiptir. Eğitim seviyeleri iş 

piyasasında yer bulmalarını ve iyi iş fırsatlarına sahip olmalarını mümkün kılmaktadır. 

Kırım Tatarları genellikle etnik Ukraynalılardan daha yüksek sosyal ve kültürel 

sermaye değerlerine sahiptir. Kırım'dan Türkiye'ye uzun bir göç tarihi olduğundan, 

50'den fazla derneği olan büyük ve köklü bir diaspora bulunmaktadır; bu dernekler, 

Türkiye'de siyasi ve sosyal etkiye sahiptir. Bunun yanı sıra, Kırım Tatarlarının Türk 

soylu yabancılar olarak tanınması uzun vadeli ikametle gelen diğer faydalara erişimi 

de sağlamaktadır (Kryzhanivska, 2023: 349). 

4.4. Tabakalı Yurttaşlık Tipleri: Tabakalaşmada Sebepler ve Beklentiler 

Tabakalı yurttaşlığın yukarıda tarif edilen dışlama, kazanım, açık ve genişleme 

şeklindeki dört tipinden her biri, yurttaşlık tabakalaşmanın sebeplerini kategorize eden 

alanları tarif etmek için kullanılabilir. Türkiye’deki göçmenlerin durumuna 

bakıldığında dışlama alanında de jure veya de facto olarak dışlanma durumu, kazanım 

alanında yasal ve prestij unsurların etkisi, açık alanında yasal koşulların, maddi ve 

damgalanma açıklarının etkisi, genişleme alanında ise olası hukuki ve siyasi 

gelişmelerin getireceği durumlar ele alınabilir. Tabakalı yurttaşlık çerçevesinde 

haklara sahiplikle beraber, hakların kullanımını etkileyen maddi ve manevi kaynaklar 

da göz önüne alındığında aslında çok katmanlı ve karmaşık bir yapı ile 

karşılaşılmaktadır.  

4.4.1. Dışlamalar: Yasal Düzenleme Kapsamları 

Birinci dışlanma alanı, kuşkusuz 1951 Cenevre Sözleşmesi’ne konan coğrafi 

sınırlamadır. Ulusal ve uluslararası düzenlemeler arasındaki farklılıklar, bazı statülerin 

bazı haklardan dışlanmasını gerektirmektedir. Türkiye’nin Sözleşmeyi kabul etmekle 

birlikte koyduğu coğrafi sınırlama Avrupa dışından gelenlerin mülteci statüsü almasını 



  

181 

engellemektedir. 1951 Cenevre Sözleşmesi kapsamında yer alan mülteciler, Sözleşme 

ile güvence altına alınan haklardan faydalanabilmektedir. Sözleşme kapsamında kabul 

edilmeyenler ise Sözleşmenin geri göndermeme ilkesine uygun şekilde güvenli bir 

üçüncü ülkeye yerleştirilene kadar korunmaktadır. Ama hak ve hizmetlere erişim 

konusunda statüye dayalı ayrımcılığa maruz kalmaktadırlar (Kahya, 2014: 4084). 

Örneğin, üçüncü ülkeye yerleştirilene kadar, uydu il veya uydu kent diye belirlenen 

illerde yaşamaktadırlar. Bu kentlerde yaşayanlar iş, sağlık ve eğitim imkânlarına kısıtlı 

erişim, barınma sorunu, gıdaya ve sosyal yardımlara ulaşmada eşitsizlik, sosyal 

dışlanma sorunları ve bürokratik engellerle karşılaşmaktadır (Kahya, 2014: 4106). 

Yasak olmasına rağmen uydu kentlerin dışına izinsiz çıkmak ve/veya çalışma izni 

çıkana kadar geçen süre zarfında geçinmek için izinsiz, düşük ücretle, kötü koşullarda 

çalışmak durumundadırlar. Koşullarından şikâyet etmek veya hak aramak için ilgili 

mercilere başvurmak onlar için başka bir sorundur. Çünkü ikamet etmek zorunda 

olduğu ilden izinsiz ayrılmış olmak veya çalışma izni olmadan çalışmak, uluslararası 

koruma başvurusunun olumsuz sonuçlanmasına veya kazanılan statünün 

kaybedilmesine yol açacaktır (Yener Keskin, 2019: 425). Sözleşme dışında 

bırakılanlar, Afganların örneğinde olduğu gibi, ileride kendilerine vatandaşlık yolunu 

açacak mülteci statüsü alamamaktadırlar. Benzer şekilde Türk Vatandaşlığı 

Kanunu’na göre beş yıl kesintisiz ikametle vatandaşlık da alamamaktadır (Buz, Canlı 

ve Aygüler, 2021: 29).  

İkinci dışlama alanı, 5543 sayılı İskân Kanunu ile göçmenliğin Türk soyundan 

gelmeye ve Türk kültürüne bağlı olmaya dayandırılmasıdır. Bu üç açıdan ele alınabilir. 

İlki, İskân Kanunu haklar ve vatandaşlık yönünden Türk kültürüne bağlı olma ve Türk 

soylu olma şartlarını taşımayanları açıkça kapsam dışı bırakmıştır. Bu aslında, Avrupa 

İnsan Hakları Sözleşmesi’nin ırk, ulusal veya toplumsal köken, ulusal bir azınlığa 

aidiyete dayalı ayrımcılık yasağı ve İnsan Hakları ve Temel Özgürlüklerin 

Korunmasına İlişkin Sözleşme’ye Ek 12 nolu Protokol’ün ayrımcılığın genel olarak 

yasaklanması maddelerine ve Türkiye’nin taraf olduğu Her Türlü Irk Ayrımcılığının 

Ortadan Kaldırılmasına İlişkin Uluslararası Sözleşme’ye aykırılık teşkil etmektedir 

(Kantarcı, 2022: 130). İkincisi ise bu şartlar Kırım ve Ahıska Türklerinde görüldüğü 

gibi Türk soylu gruplar için de farklı uygulandığından yoruma açıktır. Üçüncüsü ile 

1951 Cenevre Sözleşmesi ile Avrupa’dan gelenlere mülteci statüsü verileceği 

kararlaştırılırken, 1950’lerden itibaren Balkan ülkelerinden göç edenler İskân Kanunu 



182 

kapsamında değerlendirilerek (Özgür Baklacıoğlu, 2015: 196) ikili bir yapı 

oluşturulmuştur.  

Üçüncü dışlama alanı, ulusal mevzuatla düzenlenen mülteci dâhil yasal statü 

sahiplerinin kanunlar yoluyla bazı hak alanlarından de jure olarak dışlanmasıdır. 

YUKK mülteci, şartlı mülteci ve ikincil koruma statüsü sahipleri ile insani ikamet izni 

sahiplerine ve geçici koruma sağlananlara, uzun dönem ikamet iznine geçiş hakkı 

tanımamaktadır (m. 42). YUKK’ta uzun dönem ikamet iznine sahip yabancıların hariç 

tutulacağı haklarla ilgili olarak yer verilen “özel kanunlardaki düzenlemeler” (m. 44/1) 

ifadesinin getirdiği sınırsızlık ve belirsizlik, haklardan dışlanmaya yol açacağı 

şeklinde okunabilir. Ayrıca aynı maddede uzun dönem ikamete sahip olanlara 

verilecek hakların da Cumhurbaşkanı tarafından kısmen veya tamamen 

kısıtlanabileceği belirtilmiştir. Hakların kısıtlanması veya şartlara bağlanması genelde 

kamu güvenliği ve kamu düzeni gerekçesiyle düzenlenmektedir ki bu gerekçeler 

yoruma ve takdire açıktır. Türk soylu yabancılar dâhil bütün yabancılar siyasal 

haklardan dışlanmaktadır. Aynı şekilde sadece Türk vatandaşlarının yapabileceği 

meslekler belli olduğu için, bütün yabancılar sayılan mesleklerden dışlanmaktadır. 

Genel sağlık sigortalısı sayılanlar ise 5510 sayılı yasada göre uluslararası koruma 

başvurusu veya statüsü sahibi ve vatansız olarak tanınan kişiler olarak 

belirlendiğinden, geçici koruma altında yer alan Suriyeliler Kanun kapsamı dışında 

bırakılmıştır (Kantarcı, 2022: 130).  

Dördüncü dışlama, düzensiz göçmenlerin ülkede yasal olarak 

bulunmamalarından dolayı haklardan neredeyse tamamen dışlandıkları alandır. Kayıt 

dışı veya kaçak çalıştıkları için başta sosyal güvenlik ve onun sağladığı sağlık hakkı 

olmak üzere eğitim ve devlet eliyle sağlanan sosyal yardımlardan dışlanmaktadırlar. 

Yasal sistemden kaçınarak sivil toplum kuruluşlarının yardımları ile hayatta kalmaları 

söz konusudur. Yasadışı çalışmanın cezalandırıldığı durumlarda ise yapılan işlem 

kanunen uygun olsa da çalışma haklarının gerilemesine sebep olmaktadır. Başka bir 

örnek olarak, Dilekçe Hakkının Kullanılmasına dair Kanun (m. 4), dilekçe geçerlilik 

koşulları arasında dilekçe sahibinin iş veya ikametgâh adresinin bulunmasını zorunlu 

şart olarak belirlediğinden düzensiz göçmenlerin dilekçe hakkını kullanabilmesi 

mümkün olmamaktadır. Türkiye’de uluslararası korumaya erişimin gittikçe 

zorlaşması, Afganistan ve İran gibi ülkelerden kaçan kişileri, özellikle bekâr erkekleri 



  

183 

etkilemekte, düzensiz duruma iterek sınır dışı edilme riskiyle karşı karşıya 

bırakmaktadır ve sağlık ve diğer temel hizmetlerden yararlanmalarını engellemektedir 

(3RP, 2024: 8). Düzensiz sayısının Türkiye’nin bulunduğu bölgenin koşullarından ve 

kendi yasal düzenlemelerinden dolayı artacağını ve bu dışlama alanının büyüyeceğini 

öngörmek mümkündür.  

Beşinci dışlama alanı olarak, statü belirleme sürecinde dikkate alınan ırk, din, 

siyasi düşünce ölçütler konusunda ayrıntılı düzenlemelerin bulunmaması ele alınabilir. 

Uluslararası korumaya başvuran kişilerin belirtilen statülerden hangisini alabileceğini 

belirleme yetkisi Göç İdaresi Başkanlığı’na aittir. Ancak mevcut durumda, 

BMMYK’nin mülteci statüsünün belirlenmesinde uygulanacak ölçütler ve usuller 

hakkındaki bir el kitabından yararlanılmaktadır (Can, 2024: 48). Ancak başvuruların 

değerlendirilmesinde önemli rol oynayan ve farklı yorumlanmasına yol açabilecek bu 

ölçütlerin içeriği ve kapsamı konusunda iç mevzuat gelişimi eksiktir. Bununla birlikte, 

mülteci ve şartlı mülteci statüleri yönünden bir ayrıma gidilmediği, temel hak ve 

özgürlüklerin sağlanması ve yerine getirilmesi konusunda hak yoksunluğuna yol 

açılmadığı görülmektedir. Mülteci statüsünün belirlenmesi için alınan ölçütler şartlı 

mülteci için de aynen alınmaktadır (Can, 2024: 43, 45). Fakat bu dışlama alanıyla ilgili 

benzer bir başka husus, ikincil koruma talep edenin mülteci ya da şartlı mülteci 

kapsamında değerlendirilmesi sayılabilir. Konuyla ilgili açılan davalarda ise, 

uluslararası koruma başvuru talebinin mülteci ve şartlı mülteci açısından 

değerlendirildiği, ölüm cezasına mahkûm edilecek olma, işkenceye maruz kalma gibi 

ölçütlere göre bir değerlendirme bulunmadığı ya da değerlendirmelerde ciddi yorum 

farklılıkları olduğu görülmektedir. Değerlendirmenin mülteci statüsü açısından ele 

alınması, sınırlı yorumlama, ülke raporlarının değerlendirme dışı tutulması, beyanın 

esas alınması bakılması ya da tek kaynağa dayanarak karar verilmesi farklı 

değerlendirmelere sebep olmaktadır. Bu yüzden ikincil korumaya ilişkin ayrıntılı bir 

ikincil mevzuatın oluşturulması ihtiyacı doğmaktadır (Can, 2024: 49). 

4.4.2. Açıklar: Maddi-Manevi Kaynakların Eksikliği 

Yasalarla haklar verilmiş olsa ve kazanım gibi görünse de saha çalışmalarında 

görülen sonuçlar, manevi ve informel kaynaklardan yoksunluğun haktan faydalanmayı 

engellediğini göstermektedir. Birinci açık alanı göçmenlerin dil, eğitim ve gelir 

yetersizliği, fırsatlar ve haklar konusunda bilgi ve farkındalık eksikliği ve sosyo-



184 

kültürel özelliklerinin hakları kullanımını etkilemesidir. AFAD’ın (2017: 50) 

2017’deki saha araştırması raporuna göre kamp içinde ve kamp dışında Suriyelilerin 

yüzde 23’ü okur-yazar değilken, yüzde 14,5’i okur-yazar, yüzde 26’sı ilkokul, yüzde 

15,8’i ortaokul, yüzde 12,4’ü lise ve yüzde 8,4’ü ise üniversite ve üzeri derecesinde 

eğitim durumuna sahiptir. Aynı saha araştırmasına göre yüzde 75’i Türkiye’de hangi 

koşullarda ve sektörlerde çalışabilecekleri konusunda yeterli bilgiye sahip değildir 

(AFAD, 2017: 9). Saha araştırmalarının sınırlı kapsamlarına rağmen, benzer sonuçlar 

veren araştırmalar (Çalışkan Sarı, Ok, Aksanyar, Kadıoğlu ve Uylaş, 2021: 198) 

dikkate alındığında ve sonuçların genel durum hakkında bir bilgi verebileceği 

varsayıldığında, Suriyelilerin bu eğitim seviyelerinin nitelikli işgücüne katılmalarının 

ve pazarlık gücü elde edebilmelerinin önünde bir engel olarak durduğunu söylemek 

mümkündür. Benzer şekilde Afgan sığınmacıların işlerinden memnun olmama 

nedenleri içinde düzenli ücret alamama ya da düşük ücret alınması, çalışma sürelerinin 

uzun olması, dil bilmemeden kaynaklanan sorunlar ve sosyal güvence yetersizliği yer 

almaktadır (Buz, Canlı ve Aygüler,  2021: 104). Güç açığı türüne girecek şekilde, 

işgücü piyasasında pazarlık güçleri olmadığı için düşük ücret ile iyi olmayan iş 

koşullarında, kayıt dışı, güvencesiz ve geçici çalışmaktadırlar. Yasal olarak eşit, özgür 

ve asgari ücretle çalışma hakkı olmasına rağmen, işverenin gücü ve göçmenin maddi 

ve manevi imkânların eksikliği sebebiyle daha düşük ücretle çalışmaları söz konusu 

olmaktadır (Çelik, Şen, Usta ve Usta, 2018). Yetersiz Türkçe bilgisi ve maddi 

imkânların yetersizliği sağlık ve eğitim hizmetlerinden yararlanmayı da olumsuz 

etkilemektedir. Buz, Canlı ve Aygüler (2021: 88) araştırmasına göre maddi 

imkânsızlıklar, kız çocuklarının evlendirilmesi ve erkek çocukların ailenin geçimine 

katkıda bulunmaları için çalışmak zorunda kalmaları gibi etmenler Afganların lise ve 

üniversite gibi kademelerde okula devamını azaltmaktadır.   

İkinci açık alanı, hakların kullanımının çeşitli koşullara bağlı kılınmasıdır. 

Türkiye’de ikamet izni almak isteyen yabancıların ödediği ikamet izni belge bedeli ve 

ikamet izni harcı yabancının vatandaşı olduğu ülkeye göre değişmektedir. Eğitim ve 

sağlık hakları bakımından benzer bir koşulluluk vardır. Anayasanın 42’inci maddesi 

herkese ırk, din veya milliyet ayrımı yapılmaksızın eğitim hakkı vermektedir ama yine 

de kişinin ikamet iznini ibraz edebilmesi gerekmektedir. Geçici koruma altındakiler, 

iş piyasasına yasal olarak erişmek için diğer statülere göre daha fazla şartı yerine 

getirmelidir. Çalışma başvuru izninin işveren tarafından yapılmasının zorunluluğu, 



  

185 

başvuru ücretleri, işyerinin istihdam kotalarının uygunluğunun ispatlanması, iznin 

ikamet izni verilen illerle sınırlı olması gibi şartlar geçici korunanların bu hakları de 

jure olarak kullanmalarını engelleyebilmektedir. İşverenlerin çalışma izni alma 

konusundaki isteksizlikleri, bilgi eksiklikleri yahut kayıt dışı işgücünden 

faydalanmaları, geçici korunanların düşük eğitim, bilgi ve yetenek kapasiteleri ile 

birleştiğinde ise de facto olarak işgücü piyasasının dışında kalmaktadırlar. Çalışma 

izni başvuru ücretleri statülerden kaynaklı olarak ve çalışma izninin süresine göre 

farklılık göstermektedir. 6356 sayılı Sendikalar ve Toplu İş Sözleşmesi Kanunu her ne 

kadar yabancı göçmenlerin sendikal üyeliğine dair özel bir kısıtlama getirmese de, 

çalışma iznine sahip olma, iş sözleşmesinin varlığı, işçi sayılma, sigorta kaydının 

yapılması gibi koşullar dikkate alındığında, sendikal üyeliğin hayata geçirilmesi 

özellikle kayıtsız çalışan yabancı göçmenler açısından çok da mümkün 

görünmemektedir (Balun, 2020: 100).  

Üçüncü açık alanı, hakları kullandırma prosedürleri içerisinde uygunluk 

kriterlerinin idari takdir yetkisinde değerlendirilmesinin çoğu zaman informel bir açık 

yaratmasıdır. İkamet izinlerinin çelişkili ve yoruma açık olması (Öztürk vd, 2021), 

bunların yerine getirilmesi çok zor olan şartlara dönüşmesine neden olabilir. Örneğin 

Mültecilerle Dayanışma Derneği’nin araştırması, uluslararası koruma başvurularında 

kayıt işlemleri için noter onaylı kira sözleşmesi talep edilebildiğini belirtmektedir 

(Mülteci-Der, 2014: 20). Oysaki başvuru sahibinin noter işlemleri için gerekli paraya, 

pasaport, kimlik kartı gibi kimliği belirleyici bir belgeye sahip olması her zaman 

mümkün değildir. Diğer yandan idarenin mevzuatta uygulama birliğini bütün illerde 

sağlayamaması bir açık yaratmaktadır. Suriyeli geçici korunanların sağlık 

kurumlarında ücretsiz tedavisi ve masrafların AFAD’a faturalandırılmasını belirleyen 

genelgenin uygulanmasında farklı illerde farklı süreçler yaşanmıştır. Bazı illerde 

uygulamaya geçişte yaşanan gecikmeler, pratikte yaşanan sorunlara örnek 

oluşturmaktadır (Mülteci-Der, 2014: 25). Aile birleşiminden yararlanmak isteyenlerin 

çoğu zaman aile bağlarını kanıtlamak için gereken dokümanlara sahip olamayabileceği 

dikkate alınmamakta ve belge gereklilikleri kapsamında herhangi bir istisna veya 

kanıtlayıcı belge olmadığında uygulanacak alternatif yöntemler açık bir şekilde 

belirtilmemektedir. Uygulama, belli istisnalarla birlikte, genellikle aile birleşim 

talebini işleme alan memurun iyi niyetine bağlı hale gelmektedir (MPG ve IGAM, 

2017: 24). Ayrıca Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanununun Uygulanmasına 



186 

İlişkin Yönetmelik “hak ve yükümlülükler” başlığı altında eğitime, sağlığa ve iş 

piyasasına erişimi “yardım ve hizmetler” olarak ifade etmektedir. Geçici Koruma 

Yönetmeliği’nde ise doğrudan “Geçici Korunanlara Sağlanacak Hizmetler” başlığına 

yer vermektedir. ‘Haklar’ tabiri yerine daha çok ‘hizmetler’ tabiri kullanılmakta olup 

bu durum idarenin takdir yetkisini arttıran bir uygulama olarak görülmektedir 

(TBMM, 2018). 

Dördüncü açık alanı, damgalanma açığı olacak şekilde, göçmenin etnik 

kökenine, uyruğuna, cinsiyetine veya gelir durumuna göre yasal olarak kazandırılan 

olmasa da yararlandırılan haklarda farklılıkların yaşanmasıdır. Farklı din ve inançta 

veya cinsel yönelimde olmalarının haklardan ve yardımlardan faydalanmalarını 

olumsuz etkilediği görülmektedir (Kahya Nizam ve Sallan Gül, 2017: 1405). Dil 

bilmemenin, kendini ifade edememenin ve farklı bir kültür ile birlikte yaşamanın 

getirdiği kamusal iletişim sorunları, anlaşmazlığa, çatışmaya ve toplumdan 

uzaklaşmaya yol açarak kendilerine sağlanan haklardan yararlanmalarını olumsuz 

etkilemektedir (Çelik ve diğerleri, 2018: 312). Bu tür sorunları aşmalarına yardımcı 

olmaya ve hukuki konular, ev kiralama, abonelik, acil durumlar ve toplumsal kurallar 

hakkında Türkiye’de yaşama dair bilgi seviyelerini artırmaya yönelik Sosyal Uyum ve 

Yaşam Eğitimi (SUYE) programı yürütülmektedir (Çalışkan Sarı ve diğerleri, 2021: 

203-204). Damgalanma açığı oluşturan bir başka konu ise sosyal yardımlardan 

yararlandırma sırasında “hak eden” veya “hak etmeyen” ihtiyaç sahibi 

değerlendirmesine gidilebilmesidir (Morris, 2003: 82). İdari takdir yetkisinin rol 

oynayacağı değerlendirmeler damgalanma açığının kaynaklardan birisidir. 

Damgalanma açığı cinsiyet ve uyruk üzerinden de işlemektedir. Afgan veya Suriyeli 

erkeklerin toplumda bir tehdit olarak görülmesi, sosyal hayat, konut veya iş bulma 

konularında daha dezavantajlı olmalarına sebep olmaktadır. 

Beşinci açık alanı olarak, hakların kullanımını engelleyen maddi bir açıktan 

bahsedilebilir. Örneğin geçici barınma merkezlerinin yetersizliği ve hareket 

özgürlüğünü kısıtlayıcı yönleri sebebiyle bu merkezlerin dışında yaşamak isteyenler 

için en büyük sorun barınma ihtiyacının karşılanamaması olmaktadır. Yüksek kiralar 

ve ev yetersizliği, açık alanlarda yaşamak zorunda bırakmaktadır. Barınma sorununa, 

beraberinde getirdiği yiyecek bulma, temizlik, hijyen ve sağlık gibi sorunlar 

eklenmektedir (Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı, 2015: 100, Mülteci-Der, 2014). 



  

187 

Göçmenler özellikle kentlerin merkez dışında kalan bölgelerinde ve gecekonduların 

yaygın olduğu yoksul mahallelerde yoğunlaşmaktadır. Mesela Suriyeliler fiziksel 

koşulları pek de iyi olmayan binalarda yaşamakta, bu durum ciddi toplumsal ve 

bireysel sağlık sorunlarına sebep olmaktadır. Çoğunlukla apartmanların giriş ya da 

bodrum katlarında, kimi zaman konut bile sayılmayacak depo veyahut benzeri 

yerlerde, küçük, loş, güneş almayan dairelerde yaşamaktadırlar. Kalabalık aile 

yapısına sahip Suriyeliler, 8-10 kişinin bir dairede ikamet ettiği konutlarda yaşamak 

zorunda kalmaktadırlar (Keklik ve Ertem: 2019: 44). 

Altıncı açık alanını, hakların kullanımını engellemesi veya sınırlaması 

açısından yerel halkın göçmenler hakkında yeterince bilgi sahibi olmaması ve tutumu, 

güvenlik kaygıları, medya haberleri, siyasi propagandalar ve söylemler ve kamunun 

tavrı gibi resmî olmayan unsurlar oluşturabilir. Bu unsurlar göçmenlerin haklarını 

kullanmaktan geri durmalarına veya toplumsal tepkilerle karşılaşmalarına sebep 

olabilmektedir. Bu durum aynı zamanda damgalanma açığına yol açmaktadır. İlk 

olarak ev sahipleri veya temsilcileri olan emlakçılar konutlarını Afgan sığınmacılara 

kiralama konusunda isteksiz, ayrımcı ve dışlayıcı bir tutum takınabilmektedir. Ev 

sahipleri Afgan sığınmacıların kiralarını ödemeyecekleri ve evlerine zarar 

verebilecekleri yönünde önyargılarla yüksek kira ve komisyon talep etmektedir (Buz, 

Canlı ve Aygüler,  2021: 34). 

Yedinci açık alanını, statü elde etmek için yasal ve idari olarak beklenen süreler 

oluşturmaktadır. Ulusal mevzuat açısından, Türkiye’ye giriş yapan sığınmacıların 

mülakatları uluslararası koruma başvuruları bulundukları ildeki göç idaresi müdürlüğü 

tarafından bir ay içerisinde gerçekleştirilmektedir. Mülakat gerçekleştirilene kadar 

sığınmacılar ya kabul merkezinde ya da kendi imkânları dâhilinde bir yerde ikamet 

etmelidir. Uluslararası koruma başvurusu olumlu sonuçlanmayan sığınmacılar da sınır 

dışı işlemleri tamamlanana kadar geri gönderme merkezlerine yollanmaktadır (Buz, 

Canlı ve Aygüler,  2021: 30-31). Türkiye Avrupa dışından gelenleri üçüncü ülkeye 

yerleşimleri gerçekleşene kadar hukuken “uluslararası koruma statüsü” altında 

değerlendirmektedir. Bu durumun BMMYK veya Göç İdaresi tarafından inceleme ve 

yerleştirmeleri yıllar sürmektedir (Buz, Canlı ve Aygüler,  2021: 34). BMMYK süreci 

açısından, Türkiye’deki sığınmacı sayısının fazla olması, başvuru ile ilgili 

incelemelerin uzun sürmesi, sığınma iddialarına ilişkin mülakat randevularının uzak 



188 

tarihlere verilmesi ve sığınmacı kabul eden ülkelerin kotalarını yıldan yıla düşürmeleri 

gibi sebepler, Afgan sığınmacıların Türkiye’de kalış sürelerini arttırmakta, sığınma 

başvuruları olumlu sonuçlanan kişilerin ise mülteci olarak üçüncü ülkeye yerleşim 

işlemlerini uzatmaktadır (Buz, Canlı ve Aygüler,  2021: 26-27). Van’da yaşayan İranlı 

sığınmacı ve mültecilerle yapılan çalışmada iki ila on yıla yakın süredir iltica 

prosedüründe bekleyen mülteci ve sığınmacı olduğu görülmektedir (Biner, 2016: 4, 

19). Buz, Canlı ve Aygüler’in  (2021: 56) Trabzon’daki saha araştırmasına göre,  

katılımcıların yaklaşık yarısının (yüzde 51,5) uluslararası koruma başvurusunu 1-3 yıl 

önce yaptığı, yaklaşık dörtte birinin de (yüzde 25,3) 3-5 yıl önce başvuru yaptığı 

görülmektedir. İki grup birlikte ele alındığında başvuru sahipleri yaklaşık 1 ila 5 yıl 

arası değişen uzun sürelerde başvurusunun sonuçlanmasını beklemektedir. Bu 

bekleme süreleri Afgan sığınmacıların barınma ve istihdam alanlarında önemli 

dezavantajlarla karşılaşmalarına sebep olmaktadır (Buz, Canlı ve Aygüler,  2021: 34). 

Bekleme süreleri bir geçicilik oluşturmakta ve haklara erişimlerini veya hakları 

kullanmalarını engellemektedir. 

4.4.3. Kazanımlar: Mevzuat ve Politika Gelişmeleri  

Türkiye’nin MIPEX 2015 yılı sonuçları 2020 sonuçları ile kıyaslandığında 

ortaya çıkan görüntü her ne kadar yasal sakinlerin gelecekleri tam olarak güvence 

altına alınamasa da, göçmenlere yönelik temel haklar ve yaşam fırsatları konusunda 

olumlu gelişmeler sağlandığı şeklindedir (MIPEX, 2015; 2020). Hem haklarında hem 

de hakları kullanma kapasitelerinde artış sağlanmıştır.  

Birinci kazanım alanı, uluslararası veya ulusal mevzuatın hakları doğrudan 

vermesidir. İskân Kanunu kapsamındaki göçmenler ve 1951 Cenevre Sözleşmesi ile 

kabul edilen mülteciler bu yasal mevzuat ile birlikte sivil, ekonomik, sosyal ve hatta 

siyasal hakları kazanmıştır. YUKK ve Uluslararası İşgücü Kanunu statü belirsizliğini 

ortadan kaldırmak ve işgücü piyasasına erişimleri düzenlemek açısından önemli bir 

kazanım olmuştur. Suriyelilerin misafir olarak kabul edilen durumları, hem YUKK 

hem de Geçici Koruma Yönetmeliği ile geçici koruma şeklinde yasal bir statüye 

dönüşmüştür.  

İkinci kazanım alanı, ilgili yasal mevzuatın kapsamının çeşitli göçmen 

statülerini içerecek şekilde genişletilerek hakları kullanım kapasitelerinin artırıldığı 

alanlardır. 2017 yılında İŞKUR genelgesi ile Suriyeliler de dâhil olmak üzere kayıtlı 



  

189 

kimliği olan bütün yabancılar, İŞKUR’un sağladığı hizmetlere eşit olarak erişme 

imkânına kavuşmuştur. Böylece iş piyasasında ihtiyaç duydukları bilgi ve becerileri 

kazanarak ve yasaların gerektirdiği koşulları sağlayarak iş piyasasına daha kolay 

girebilmektedirler. Daha önce zayıf bir alan olan yabancıların Türkçe öğreniminin 

desteklenmesi, özellikle Suriyeli geçici korunanlar ile birlikte gelişmeye başlamıştır. 

Yasal olarak ikamet edenlerin çocuklarına zorunlu eğitim hakkı garanti edilmiş, uyum 

sınıfları açılmış ve çeşitli projelerle Türkçe eğitimi desteklenmeye başlanmıştır. 2013 

yılında, 5510 sayılı kanunun, başvuru sahibi, uluslararası korunma statüsü sahibi ve 

vatansızları kapsamına alması ile birlikte bu grupların daha kapsayıcı sağlık 

hizmetlerinden yararlanmasına imkân sağlanmıştır (MIPEX, 2020). Ayrıca, statüsüne 

bakılmaksızın bütün yabancıların acil ve temel sağlık hizmetlerinden 

yararlanabildiğini ifade etmek gerekir. Vatansızlar, kanunda sayılan ikamet 

izinlerinden birini alabildikleri ve kaldıkları süreler ikamet sürelerinin toplamına dâhil 

olduğu için uzun dönem ikamet iznine de başvurabilmekte ve vatandaşlık kazanımı 

imkânı elde etmektedirler (YUKK, m. 50 ve 51). 2012 yılında çıkarılan 6356 sayılı 

Sendikalar ve Toplu İş Sözleşmesi Kanunu ile sendika kurucusu olabilmek için 

Türkiye Cumhuriyeti vatandaşı olma şartı kaldırıldığından yabancılar da sendika 

kurabilir, yönetebilir, üyesi olabilir ve denetleyebilir. Ayrıca toplu iş sözleşmelerinden 

yararlanabilirler.  

Türkiye Cumhuriyeti vatandaşı çocuklara yönelik uygulanan Şartlı Eğitim 

Yardımı Programının kapsamı Suriyeli çocukların okula devamlarını teşvik amacıyla 

2017 yılı itibarıyla genişletilmiş ve Türkiye’deki yabancı uyruklu çocuklara yönelik 

olarak uygulanmaya başlanmıştır. Türk Kızılayı, Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı, 

Milli Eğitim Bakanlığı ve Birleşmiş Milletler Çocuklara Yardım Fonu (UNICEF) 

tarafından ortaklaşa yürütülen program kapsamında okula devam eden çocuklara aylık 

ödeme yapılmaktadır (Kamu Denetçiliği Kurumu, 2022: 27). Yabancı uyrukluların 

Türkçe dil becerilerinin artırılması amacıyla halk eğitimi merkezlerinde Türkçe 

öğretimi kurs programı düzenlenmektedir.  Ayrıca, Türkiye’de yasal kalma hakkına 

sahip tüm yetişkin (17-65 yaş üstü) yabancıların Türkiye’deki sosyal, ekonomik ve 

kültürel hayata uyumlarının kolaylaştırılması amacıyla geliştirilen Sosyal Uyum ve 

Yaşam Kurs Programı ülke genelinde halk eğitimi merkezlerinde uygulanmaktadır 

(Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı, 2024: 389). 



190 

Üçüncü kazanım alanı, yabancıların çeşitli nitelikleri sebebiyle haktan 

faydalanma potansiyelinin artmasıdır. Soydaşlık, kültürel ve dini benzerlikler prestij 

unsurlar, hem istihdam alanlarını genişlemekte hem de istihdam koşullarını 

iyileştirmektedir. Türk soyu ve kültüründen geldikleri için İskân Kanunu 

kapsamındaki göçmenlerin, Türk soylu yabancıların ve Kuzey Kıbrıs Türk 

Cumhuriyeti vatandaşlarının hakları kullanım kapasiteleri daha hızlı ve geniş bir 

şekilde oluşmaktadır. Turkuaz kart sahipleri nitelikleri sayesinde siyasal haklara sahip 

olmasalar da Türk vatandaşlarına verilmiş çoğu haktan faydalanmaktadır. Geçici 

koruma altındaki Suriyeliler örneğinde ise işgücü piyasalarına giriş sürecinde 

akrabalık bağlarının/aşiret dayanışmasının/hemşerilik ilişkilerinin önemli bir 

fonksiyon olduğu gözlenmektedir. Ancak bu durum, yabancıların Türkiye’deki 

istihdam alanlarının etnik kimliğe göre şekillenmeye başladığı iddiasını gündeme 

taşımaktadır (Aygül, 2018: 74).  

4.4.4. Genişlemeler veya Daralmalar: Siyasal Tartışmalar 

Genişlemenin, henüz elde edilmemiş ancak talep edilen ve istenen hakları ifade 

ettiği kabul edilirse hakların politik ve müzakere edilebilir doğası ortaya çıkmaktadır 

(Morris, 2003: 95). Genişleme alanında ilk olarak, ekonomik, toplumsal ve güvenlik 

gibi alanlarda ulusal çıkarların korunması amacıyla yasal mevzuatta yapılabilecek 

genişlemelere yer verilebilir. Dolayısıyla benzer kaygılarla gelecekte, geçici 

korunanların ve diğer statülerin haklarında genişleme ihtimali bulunmaktadır. 

Suriyelilere 2016’dan itibaren verilen çalışma izinleri için kayıt, belirli süre ikamet ve 

çalışan sayısı gibi kriterler getirilmesinin amacı kayıt dışı istihdamın ve ücretlerin 

aşağı çekilmesinin engellenmesidir. Bu kriterler genişletip daraltılarak aslında ulusal 

ve uluslararası alanda egemenlik gücü kullanılmaktadır. Özellikle Suriyelilerin 

gelişinden sonra vatandaşlık ve göçmenler arasındaki ilişki sorgulanmaya 

başlanmıştır. Yabancıların evlilik veya nitelikleri sebebiyle vatandaşlığa geçişleri 

yeniden düzenlenmiştir. Suriyeliler özelinde, bütün Suriyelilerin vatandaşlığa alınması 

söz konusu edilmese de, istihdam, eğitim, sağlık ve ayrımcılığın önlenmesi alanlarında 

iyileştirmelerin yapılması konuları gündemde kalmaya devam edecektir (Köşer 

Akçapar ve Şimşek, 2018: 185). Suriyelilerin ekonomik katkılarına vurgu ön plana 

çıkmaya başlamıştır (Özipek ve Tanrıkulu, 2024). Kamu Denetçiliği Kurumu’nun 

(2018: 234) Suriyeliler Özel Raporu, Türkiye’de kalıcılıklarına dair ipuçları arttıkça, 



  

191 

ülkenin ekonomik çıkarları açısından uzun vadede vatandaşlık haklarının gündeme 

geleceğini öngörmektedir. Vatandaşlığa ilişkin değerlendirmelerinin temelinde 

toplumsal uyumun sağlanması, ülkedeki beşeri sermayenin geliştirilmesi, sektörel 

çeşitliliğin artırılması, belirli sektörlerde ihtiyaç duyulan nitelikli işgücünün 

Türkiye’de kalmasının teşvik edilmesi, sermaye birikimine ve Suriyeliler tarafından 

kurulabilecek yeni dış ticaret bağları sonucunda ülke ekonomisine katkı sağlanması 

amacı bulunmaktadır. Ayrıca, göçmenlerin sosyal yardım bağımlılıklarını azaltma ve 

nitelikli işgücünü değerlendirebilme hedefleri çalışma izni sayısının hızla artmasına 

neden olmaktadır. 2021 yılında 168 bin çalışma izni düzenlenmiş, çalışma izinlerinde 

bir önceki yıla göre yüzde 36 artış kaydedilmiştir (Türkiye Cumhuriyeti 

Cumhurbaşkanlığı, 2024: 388-399). Sendikal hareketlerin göçmenlere yansımadığı 

görülse de yabancı göçmenlerin kayıt dışı çalıştıkları ve bu olgunun işgücü piyasaları 

ile sendikaları etkilediği konusunda farkındalığı yükselmektedir. Ortaya çıkan 

etkilerin yönetilmesi, piyasalarındaki sorunlara çözüm üretmesi, kayıt dışının 

önlenmesi ve göçmen çalışanların örgütlenmesi gerektiği sendikal metinlere ve 

söylemlere yansımaya başlamıştır.  Fakat sendikaların henüz güçlü ve somut bir 

stratejiye sahip olmadıkları, sorunların çözüm noktasında ise devletin ana aktör olarak 

algılanmaya devam edildiği de belirtilmelidir (Balun, 2020: 176-177). 

Yükseköğretimde uluslararasılaşmanın ve uluslararası öğrenci sayısının artırılması 

hedefi kalkınma planları gibi temel devlet dokümanlarında yer almaktadır.  

İkinci genişleme alanı olarak, statülerin yeniden düzenlenmesi ele alınabilir. 

Türkiye’nin 1951 Cenevre Sözleşmesi’ne koyduğu coğrafi sınırlamanın, mülteci kabul 

edilmeyenler açısından doğurduğu olumsuzlukları gidermek açısından kaldırılması 

gerektiği yönünde akademik çalışmalar ve sivil toplum kuruluşlarının görüşleri 

bulunmaktadır. Avrupa Birliği üyelik sürecinde Türkiye’nin imzaladığı AB Katılım 

Ortaklığı Belgesi’nde 1951 Cenevre Sözleşmesi’yle getirilen coğrafi kısıtlamanın 

kaldırılmasıyla ilgili çalışmalara başlanması, sığınma başvuruları sisteminin 

güçlendirilmesi, sığınmacılar ve mülteciler için konaklama birimleri ve sosyal destek 

sağlanması konuları dile getirilmiştir (Buz, 2008). TBMM’nin (2018) Göç ve Uyum 

Raporu’nda ise Türkiye’de bulunan Suriyeli geçici korunanların çalışma imkânlarını 

arttırmak açısından en azından ikincil koruma statüsünün verilmesinin yerinde olacağı 

ifade edilmektedir. Coğrafi sınırlamanın sığınmacıları uluslararası hukukun ve 

kurumların korumasından mahrum bıraktığı sık sık iddia edilmektedir. Erdoğan’a 



192 

(2015: 322) göre, kaldırılması durumunda bütün sığınmacı ve mültecilere sürekli 

olarak ev sahipliği yapmak zorunda kalacağı riskine karşı devam ettirilen sınırlama, 

anlamını neredeyse bütünüyle yitirmiştir ve zaten Türkiye her geçen daha büyük bir 

mülteci ülkesine dönüşmektedir.  

Üçüncü genişleme alanı, şüphesiz uyum faaliyetlerinin yaratacağı etki ile 

ilgilidir.  Yabancı uyruklu çocukların örgün eğitim sisteminde okula kayıt, okula 

devamlılık ve bir üst kademeye geçiş oranlarını arttırmaya yönelik teşvik 

mekanizmaları hayata geçirilmektedir. Yabancılara Yönelik Şartlı Eğitim Yardımı 

(YŞEY) Programı ve mesleki eğitim bursları bunlardan bazılarıdır. Göçmenlerin 

Türkçe dil becerilerinin geliştirilmesine yönelik çalışmalar yürütülmektedir. Bu tür 

uyum faaliyetleri toplumda göçmenlere yönelik bilgi eksikliğinin ve olumsuz algıların 

giderilmesini ve onların sosyal, ekonomik ve kültürel hayata adapte olmalarını 

kolaylaştırmaktadır (Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı, 2024: 389). Uyum 

faaliyetleri, göçmenlerin maddi ve manevi imkânlarının artırmasına yol açtığı gibi orta 

ve uzun vadede çalışma, eğitim, ikamet ve dolaşım haklarıyla ilgili yasal 

düzenlemelerin onların lehine olacak şekilde yeniden ele alınmasını ve 

genişletilmesini gündeme getirecektir. 

Yabancılara siyasal haklar verilmediği için MIPEX siyasal katılım alanında 

Türkiye’yi “kritik olarak olumsuz” şeklinde kategorize etmektedir. YUKK, uzun 

dönem ikamet edenlere bile seçme ve seçilme hakkı tanımadığını açıkça ifade etmiştir. 

Göç İdaresi Başkanlığı koordinasyonunda gerçekleştirilen uyum faaliyetlerinin, karar 

alıcıları etkileyerek haklarla ilgili politikalara genişleme olarak yansıması 

muhtemeldir. Fakat siyasal hakların genişletilebilmesi için başta anayasa olmak üzere 

kanunlarda değişiklik yapılması gerekmektedir. Ayrıyeten bu tür değişikliklerin 

yapılabilmesi için halkın istek ve rızasının oluşması ve toplumun bu tür bir demokratik 

dönüşüme hazır hale getirilmesi gerektiğinden (Yontar ve Savut, 2016: 285), böylesi 

bir hak genişleme alanı kısa ve orta vadede sağlanabilir görünmemektedir. Ayrıca 

Türkiye, toplumsal bütünleşmeyi sağlamak amacıyla 2018-2023 yıllarını kapsayan 

Uyum Strateji Belgesi ve Ulusal Eylem Planı hazırlamıştır. Eylem planı toplumsal 

uyum, bilgilendirme, eğitim, sağlık, işgücü piyasası ve sosyal destek (sosyal hizmet 

ve yardımlar) konuları olmak üzere altı tematik alanda stratejik önceliklerini ve 

amaçlarını belirlemiştir. Fakat planda vatandaşlık konusu uyumun parçası olarak 



  

193 

geçmemektedir. Dolayısıyla bu belge göz önünde bulundurulduğunda Türkiye’nin 

yakın gelecekte Suriyelilerin Türk vatandaşlığına geçirilmesi konusunda bir 

projeksiyonu olmadığı anlaşılmaktadır (Çiçek, 2021: 124). 

Dördüncü genişleme alanı, Avrupa Birliği ile olan ilişkilere bağlı olarak 

gelişebilecek hususlarla ilgilidir. AB’nin Türkiye’nin göç yönetimine ilgisi devam 

etmektedir. Aslında Avrupa Birliği, Türkiye’nin Rusya, Ukrayna, Iran, Irak gibi 

komşu ülkelerden aldığı düzensiz göçmenlere ilişkin kaygıları ile mevcut göç rejimini 

fazla liberal bulmakta ve daraltılması yönünde baskı yapmaktadır (İçduygu ve Sert, 

2009: 8). Türkiye, özellikle Suriye iç savaşı ile birlikte AB’nin sınır yönetimine ilişkin 

ciddi endişelere yol açan serbest vize uygulamasını Suriye, Lübnan, Iran, Mısır gibi 

ülkeler için feshetmiştir (TBMM, 2018:). Yasal olarak Türkiye’de ikamet eden 

yabancıların sayısında 2020 ve 2022 yılları arasındaki yüzde yüze yaklaşan bir artış 

yaşanmıştır. Bu yabancılar en çok Irak, Türkmenistan ve İran’dan gelmektedir. Ayrıca 

Türk vatandaşlığına hak kazanmak için asgari gayrimenkul yatırımı ve emeklilik fonu 

miktarı gibi parasal ölçütler konmuştur. Bu tür ölçütlerin güvenlik, kara para aklama, 

vergi kaçakçılığı, terörizmin finansmanı, yolsuzluk ve örgütlü suçların ülkeye sızması 

açısından riskler oluşturabileceği düşünülmektedir. Bu nedenle Avrupa Birliği 

Komisyonu, 2022 Türkiye Raporu’nda Türkiye’nin, vatandaşlık verme yetkisini 

kullanma yöntemlerini eleştirmekte ve bir aday ülke olarak, “AB’nin hedeflerine 

ulaşılmasını tehlikeye atabilecek her türlü işlemden kaçınmalıdır” (s. 55) demektedir. 

Özellikle Suriyeli göçmenlerin durumu AB ile ilişkilere yansımaktadır. Türkiye’nin 

AB ile yaşanan krizlerde Suriyeli mültecileri gündeme getirmesi siyasi gerginliklere 

ve dünya kamuoyunun tepkisine yol açabilmektedir. Diğer yandan AB’nin Suriyeliler 

için sağladığı maddi yardımların doğrudan hükümete değil STK’lara verilmesi Türk 

tarafında AB’ye karşı tepki oluşturmaktadır. Ancak diğer taraftan, STK’lar ile devletin 

uyum içerisinde olmadığı, bunun demokratikleşme sürecine ve göç yönetimindeki 

kararlara olumsuz yansıdığı da belirtilmektedir.  

Ekim 2017’de yürürlüğe girmiş olan AB-Türkiye Geri Kabul Anlaşması’nın 

üçüncü ülke vatandaşlarına ilişkin hükümlerinin uygulanması ve Türkiye'deki 

Sığınmacılar için AB Mali İmkânı gibi konuları, özellikle Suriyeliler ve düzensiz 

göçmenlerle ilgili olarak siyasi müzakere gündeminde tutmaya devam etmektedir. 

Avrupa Birliği, Türkiye’nin Mart 2020’de kamu sağlığı gerekçesiyle askıya aldığı AB-



194 

Türkiye Mutabakatına uyulmamasını ve taahhütlere uygun olarak düzensiz 

göçmenlerin iade işlemlerinin başlatılmamasını tenkit etmektedir. Ayrıca Şubat 

2022'de getirilen ve bir ilde ikamet eden yabancıların oranını sınırlayan “yüzde 25 

kuralına” dayanarak birçok ilde uluslararası ve geçici koruma başvuru kaydının resmî 

olarak kapatılmasını eleştirmektedir. Çünkü kayda erişimin önündeki engeller, tüm 

temel hizmetlere ulaşılmasını sekteye uğratmaktadır. Ayrıca geri gönderme 

merkezlerindeki insan hakları ihlallerine yönelik iddialar konusunda endişelerini dile 

getirmektedir (Avrupa Birliği Komisyonu, 2022; 7, 20). Türkiye ise AB’nin göç 

kontrolü konusunda yük kaydırdığını düşünmektedir. Türkiye, göç alan Avrupa 

ülkeleri ile göç veren çevre bölgeler arasında tampon bir bölge olmak istemediği için 

yük paylaşımından yanadır. Avrupa, Türkiye’den göçü kontrol etmek için daha fazla 

kaynak ve çaba talep ederken, bu tür talepler AB ve Türkiye arasındaki müzakerelerin 

merkezine düşmektedir. Bu durum iki taraf için de güvenlik yönetimi, insan hakları, 

insan güvenliği, ekonomi ve siyaset alanlarında endişe doğurmaktadır (İçduygu, 2015: 

292; Tangör ve Alpaydin, 2022: 15). Dolayısıyla Türkiye’nin AB’nin hem komşusu 

hem de AB’ye aday bir ülke olması sebebiyle, AB tarafından göçmenlere yönelik hak 

ve hizmetlerin hem genişletilmesine hem de özellikle güvenlik kaygıları ile 

daraltılmasına yönelik eleştiri, talep ve baskı gelmesi muhtemeldir. 

Beşinci olarak, Türk toplumunun göçmenlere bakışı haklardaki genişleme veya 

daralma üzerinde etkili olabilir. Göçmenlerin ülkenin ekonomik, politik, güvenlik ve 

kültürel koşullarını olumsuz etkilediklerine dair inancın yerleşmesi (Aile ve Sosyal 

Politikalar Bakanlığı, 2015: 103) ileride haklarda daralmalara ve dışlamaların 

artmasına yol açabilir. Son yıllarda başta Afgan ve Pakistanlı olmak üzere düzensiz 

göçmenlerin sayılarının ve görüntülerinin yarattığı güven kırılması,  toplumda 

göçmenlere karşı daha ciddi bir duyarlılık oluşmasında etkili olmaktadır (Erdoğan, 

2022: 319). Hem Suriyelilerin mekânsal yoğunlaşmanın getirdiği yaşam pratikleri hem 

de Türk toplumunun Suriyelilere yönelik ortaya koyduğu sosyal mesafe ve sürecin 

siyasallaşması, ilişkilerin niceliksel ve niteliksel gelişimi, genel olarak uyum 

süreçlerini sınırlandırmakta hatta zorlaştırmaktadır (Erdoğan, 2022: 321).  

Göçmenlere harcanan kaynaklar sık sık gündeme gelmektedir. Türkiye’nin sadece 

Suriyelilere uluslararası koruma sağlayabilmek için yaptığı harcamalar, 2015 yılında 

5,6 milyar Amerikan dolarıdır. Türkiye’ye gelen uluslararası yardım ise sadece 399 

milyon Amerikan dolarıdır. Türkiye’deki geçici barınma merkezlerinin standartlarının 



  

195 

yüksek olması uluslararası camiada Türkiye’nin herhangi bir zorluk yaşamadan ve 

yardıma ihtiyaç duymadan ev sahipliği yaptığı şeklinde kamuoyu algısı 

yaratabilmektedir (Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı, 2015: 103). Avrupa 

Komisyonu temel ihtiyaçlar, sağlık hizmetleri, eğitim, koruma ve sosyo-ekonomik 

alanlarında destek olmak için 2020-2023 döneminde 3,5 milyar avroluk ek bir yardım 

paketi tahsis etmiştir (Avrupa Birliği Komisyonu, 2022: 133). Avrupa Birliği ve 

Birleşmiş Milletlerin katkıları Suriyelilerin bütün ihtiyaçlarını karşılamaktan ziyade 

sadece temel ihtiyaçlarını gidermek üzerinedir (Tangör ve Alpaydın, 2022: 6). 

Türkiye’nin ev sahipliği yaptığı başta Suriyeli geçici korunanlara olmak üzere 

göçmenlere yaptığı harcamalar ile aldığı uluslararası yardımlar arasındaki ciddi fark, 

göçmenlere sunulan hak ve hizmetlerin kalitesi, sürekliliği ve sürdürülebilirliği 

konusunda soru işaretleri doğurmaktadır. Çeşitli yardımlar ve projelerle aktarılan 

kaynaklar geçicidir ve süresinin sonunda veya siyasi koşullara bağlı olarak bitebilir. 

Göçmen sayılarının artışı ile birlikte sağlık, barınma veya eğitim hizmeti taleplerindeki 

yığılmalar, maliyet artışları veya mal ve hizmetlerde arz eksikliği, halkın göçmenlere 

karşı olumsuz bakış açısı pekiştirerek göçmen karşıtı iç siyaset söylemlerini 

doğurabilir. Türk toplumunun Suriyeliler konusundaki kaygılarının “işini kaybetme”, 

“suç oranlarının artması”, “kamu hizmetlerinin aksaması” ve “kimlik/demografik 

bozulma” başlıklarında toplandığı görülmektedir. Siyaset kurumu veya kamu 

kurumlarınca toplumdaki kaygıların azaltılması ya da ortadan kaldırılması konusunda 

yeterli bir karşılık verilmediği ortaya konmaktadır (Erdoğan, 2022: 323). Ancak bütün 

bu gelişmeler en nihayetinde hakların daralması, ertelenmesi veya haklardan dışlama 

ile sonuçlanabilir.  

Altıncı alan olarak göçmenlerin kalıcılık etkisi gösterilebilir. Erdoğan’a (2015: 

320) göre Türkiye’deki Suriyeliler gittikçe daha kalıcı hale gelmektedir. Çünkü 

kitlesel göçlerin neredeyse doğasında bu vardır. Suriyeliler ülkelerindeki istikrarsızlık, 

kötü siyasal koşullar ve ekonomik sorunlar sebebiyle gönüllü olarak geri dönme 

konusunda ikna olmuş değillerdir (Tutar, 2021: 294; Güçlüten, 2023: 149). Geçici 

koruma kapsamında olan Suriyeli sayısının büyüklüğü ve istense bile ülkelerine geri 

dönüşlerinin kısa bir süre içinde mümkün olamayacağı düşünüldüğünde genişleme 

alanlarının kaçınılmaz olarak devam edeceği değerlendirilebilir. 2016 yılında 18 yaş 

altında olanlar (yüzde 47, 64) toplam sayının nerdeyse yarısını oluşturmaktaydı (Göç 

İdaresi Genel Müdürlüğü, 2017) ve 2024 yılına gelindiğinde hemen aynı oran (yüzde 



196 

47,9) ile devam etmektedir (BMMYK, 2024). Türkiye’de 2011 sonrasında doğan 

Suriyeli bebek sayısı 650 bini aşmışken, çalışan Suriyeli sayısı 1,4 milyonu bulmuşken 

ve okula giden Suriyeli sayısı 770 bin iken geçici koruma altına alınan Suriyelilere 

misafir gözüyle bakmak zorlaşmıştır. Suriyelilerin yaklaşık 11 yıldır Türkiye’de 

yaşadıkları, birçoğunun iş hayatına dâhil olduğu, çocukların Türk okullarında eğitim 

aldıkları ve Suriye’deki istikrarsızlığın devamı göz önünde bulundurulduğunda 

Suriyelilerin gönüllü geri dönüşleri çok olası gözükmemektedir. İki toplum arasındaki 

kültürel farklılıklar, Türklerin işini Suriyelilerin alacağı endişesi, doğum oranlarının 

yüksekliği gibi hususlar toplumsal uyumun önündeki engeller olarak belirmekte ve 

siyasi tartışmalara da konu edilerek hükümet üzerinde baskı yaratmaktadır (Kamu 

Denetçiliği Kurumu, 2022: 27-28). Suriyeli mevcut genç nüfus yapısının önümüzdeki 

dönemde de devam etmesi beklenmektedir (Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı, 

2024: 388). Bu genç nüfusun başta eğitim ve sağlık olmak üzere mevcut haklarının 

devam ettirilmesi ve belki yeni hakların eklenmesi olasılığı Türkiye’nin kendi uyum 

politikaları, ekonomik çıkarlar, insan hakları gereklilikleri veya dış politika baskıları 

sebebiyle mümkün görünmektedir. Yaş kırılımına benzer şekilde kadın oranı, çalışma 

çağında olanların oranı ve hatta yaşlanan nüfus oranı gibi diğer kırılımlar da hesaba 

katıldığında benzer hak genişlemelerinin muhtemel olduğunu düşünmek yanlış 

olmayacaktır. Kamu Denetçiliği Kurumu (2018: 235) raporunda, Suriyelilerin 

Türkiye’de kalıcılığı arttıkça vatandaşlık konusunun gündeme gelmesinin kaçınılmaz 

olduğu hatta rapor kapsamında yürütülen inceleme ve araştırma surecinde, geçici 

korumadan yararlanan Suriyelilerin istisnai hükümler çerçevesinde vatandaşlığa 

alınması hususunda kamu kurumlarınca çalışmalar yapıldığı ifade edilmektedir. 

Raporda, bu konudaki girişimlerin temel sebebinin ekonomik olduğu vurgulanmakta 

ve ikamet izni ile uyum değerlendirmeleri şeklinde vatandaşlığa aşamalı bir geçişi 

önerilmektedir. 

Suriyelilerle beraber kalıcılık ve artış sinyali veren diğer gruplar ise İranlı ve 

Iraklılardır. Son yıllarda hedef ülkelerin göç politikalarında yaşanan gelişmeler, İranlı 

göçmenlerin de önemli oranda Türkiye’de kalıcı hale gelmelerine sebep olabilir.  

Avrupa Birliği ülkelerinin, Amerika Birleşik Devletlerinin ve Kanada’nın İranlıların 

ülkelerine kabul edilmesiyle ilgili sınırlamaları İranlıların Türkiye’deki göçmenlik 

statülerini kalıcılaştırmaktadır (Kalfa-Topateş, Topateş ve Durmaz, 2018: 2041; 

Ekhtiari ve Aysan, 2023: 235). Buna ek olarak İran’ın mevcut ekonomik ve siyasi 



  

197 

karışıklıklarının ileriki yıllarda da devam edeceği öngörülmektedir (Ekhtiari ve Aysan, 

2023: 231). Iraklıların durumunda ise örneğin, Irak’tan Türkiye’ye uzun yıllardır 

devam eden eğitim amaçlı göçün Iraklı göçmen ağını zaman içerisinde güçlendirmesi, 

öğrenci göçünün artışını teşvik etmektedir (Utar: 2023: 342). Türkiye’deki Suriyeli, 

İranlı veya Iraklı göçmenlerin sayıca artacağı, haklarıyla ilgili gelişmelere ve 

tartışmalara dönüşebileceği öngörülebilir. 

Bir yanda, nitelikli göçmenlerin ülkeye çekilmesine ve ülkede tutulmasına; 

siyasi, sosyal, ekonomik ve insani sebeplerle göçmenlere asgari yaşam standartlarının 

sunulmasına ve ekonomik kaygılarla vatandaşlık kazanımının genişletilmesine 

çalışılmaktadır. Diğer yanda ise istenmeyen göçmenlerin, ekonomik ve sosyal 

kaygılarla dışarda tutulmasına yardımcı olması bakımından vatandaşlığa, iş piyasasına 

veya diğer hak ve hizmetlere erişimlerinin kısıtlanması söz konusu olmaktadır. Bu 

bakımdan genişleme alanındaki bu ileri ve geri gidişlerin liberal paradoksu 

örneklendirdiği söylenebilir. 

4.5. Statü ve Haklarda Tabakalaşma Görünümü 

Statülerin tabakalaşma sergileyip sergilemediği sivil, sosyal, ekonomik ve 

sosyal hak boyutlarındaki belirli haklarının varlığı ve maddi-manevi kaynaklarının 

durumu birlikte ele alınarak tabakalı yurttaşlık çerçevesinde incelenebilir. Bunun için 

tabakalı yurttaşlığın yurttaşlık kazanımı, yurttaşlık açığı, yurttaşlık genişlemesi ve 

yurttaşlık dışlaması alanları, her bir statünün genel konumunu göstermek için 

kullanılmaktadır. Aslında statü ve haklardaki tabakalaşma durumu, iki açıdan 

değerlendirilebilir. İlki basitçe statülerin sadece hakları bakımından nasıl bir hiyerarşi 

oluşturduğu ve tabakalaşma sergilediğine dairdir. İskân Kanunu göçmenleri, mülteci, 

şartlı mülteci, ikincil koruma, geçici koruma, vatansız, diğer yabancı statüleri ve 

düzensiz göçmenlerin kendilerine ulusal mevzuatla sağlanan sivil, ekonomik, sosyal 

ve siyasal hakları bakımından karşılaştırılması Tablo 4.1 şeklinde görselleştirilebilir. 

Bu tablo, statüler arasında bir nevi yasal olarak tanınan haklara dayalı hiyerarşiyi 

ortaya çıkarmaktadır. Burada sayılan haklardan birinin diğerine üstünlüğü iddia 

edilmemektedir. Ancak vatandaşlığa geçiş imkânı ve uzun dönem ikamet hakkı, 

göçmenler için dünyada kalıcı ve nispeten güvenceli bir yere işaret edebileceğinden 

tablolaştırmada temel alınmıştır. Göçmenlerin kategorik tanımlarının değişmesi, doğal 

olarak hakların farklılaşmasını getirdiği için statüler arasında hiyerarşik tabakalaşma 



198 

kaçınılmaz olmaktadır. Yalnız bu hiyerarşide iki özellik bulunmaktadır. Birincisi 

hiyerarşik yapı geçişlidir. Düzenli yollarla ülkeye gelen göçmen, örneğin vize 

süresinin dolmasıyla düzensiz göçmen haline gelebilir. Coğrafi sınırlamanın 

kaldırılması durumunda şartlı mülteci ve geçici korunanların mülteci statüsüne 

geçmesi gündeme gelebilir. İkincisi, statüler arasındaki hiyerarşi kesin değildir. 

Statülerin sahip olduğu haklar, uluslararası düzenlemelerle veya egemenlik hakkı 

olarak ulusal düzenlemelerle değiştirilebilir.  

Tablo 4.1’de görüldüğü üzere, bütün hak boyutlarında avantajlı durumda olan 

İskân Kanunu kapsamındaki göçmenlerdir. Ülkeye ilk geldiklerinde kira, konut ve 

sosyal yardım desteği de almaktadırlar. Vatansızlar uzun dönem ikamete ve 

vatandaşlığa geçiş hakları dolayısıyla göçmenlerin ardına eklenmiştir. Diğer 

yabancıların ikamet izinlerinin ve çalışma haklarının çeşitli olması önemli avantaj 

sağlamaktadır. Geçici koruma statüsü sahipleri, başvuru sahipleri ve şartlı 

mültecilere benzer bir çalışma izni prosedürlerinden geçmektedir. Mülteciler ve 

ikincil koruma altında bulunanlar kişiler, yasal statüleri belirlendiğinde çalışma 

hakkı ederken,  şartlı mülteciler ve geçici koruma sahipleri için çok sayıda 

istihdam şartına uygunluk beklenmektedir. Hareket özgürlüğü açısından 

bakıldığında, şartlı mülteci ve ikincil koruma statüsündekiler mültecilere kıyasla 

kısıtlı dolaşım özgürlüğüne sahipken geçici koruma altındakilerin hareket ve 

dolaşım özgürlükleri daha da sınırlıdır (MPG ve IGAM: 2017: 31-33). Uluslararası 

koruma ve geçici koruma altındakiler haklar açısından farklı uygulamalara tabi 

olmakla birlikte, mültecilik daha üstte konumlanan bir statü olmaktadır. Düzensiz 

göçmenler, herhangi bir hak tanımlanmış yasal bir statü olmamakla birlikte bir statüye 

sahip olan göçmenlerle arasındaki çarpıcı farkı göstermek adına onlara tabloda yer 

verilmiştir.   

 

 

 

 

 

 



  

199 

       Haklar 

 

 

Statüler 

Sivil Ekonomik 

İkamet 
Aile 

birleşimi 
Hareket 

İş piyasasına 

erişim 

Çalışma 

koşulları 

(ücret, sigorta)  

Göçmen 
İkamet 

izninden muaf 

Var  

(Geniş bir 

şekilde) 

Var Var 

En az asgari 

ücret 

Türk 

vatandaşları ile 

eşit sosyal 

güvenlik hakkı 

Vatansız 

İkamet 

izninden muaf 

(kimliği 2 yılda 

bir 

yenilenmeli) 

İkamet 

izinlerine 

başvurabilme 

Uzun dönem 

ikamet izni 

Var  
Pasaport 

kanununa tabi  

Çalışma izni 

alarak 

çalışabilir  

En az asgari 

ücret 

Sigortalı 

çalışma 

Diğer 

yabancı 

Kısa dönem 

ikamet izni 

Öğrenci ikamet 

izni 

Uzun dönem 

ikamet izni 

Var Var 

Çalışma izni 

alarak 

çalışabilir 

Türk soylu ise 

kamuda 

çalışabilir 

En az asgari 

ücret 

Sigortalı 

çalışma 

Mülteci 

İkamet 

izninden muaf 

(kimlik 

yeterlidir)  

Aile ikamet 

izni (her 

defasında 3 yılı 

aşmayacak 

şekilde) 

Var  

(Aile ikamet 

izni ile) 

Seyahat belgesi 

ile ülke dışına 

çıkabilme 

Ülke içi seyahat 

şartı yok ama 

idarece 

sınırlandırılabilir 

Statü 

almasından 

itibaren 

çalışabilir 

(kimlik belgesi 

çalışma izni 

yerine geçer) 

En az asgari 

ücret 

Sigortalı 

çalışma 

İkincil 

koruma 

İkamet 

izninden muaf 

(kimlik 

yeterlidir) 

Aile ikamet 

izni (her 

defasında 3 yılı 

aşmayacak 

şekilde) 

Var 

(Aile ikamet 

izni ile) 

Pasaport 

kanununa tabi 

Ülke içi seyahat 

sınırlandırılabilir  

Statü 

almasından 

itibaren 

çalışabilir 

(kimlik belgesi 

çalışma izni 

yerine geçer) 

En az asgari 

ücret 

Sigortalı 

çalışma 



200 

Geçici 

koruma 

 

Yok 

Geçici koruma 

kimlik belgesi 

ile belirlenen 

ilde ikamet 

etme imkânı 

Var 

(İdari takdir 

çerçevesinde) 

Göç İdaresi 

Başkanlığı izni 

gerekli 

Ülke içi seyahat 

sınırlandırılabilir 

 

Geçici koruma 

kimlik belgesi 

aldıktan 6 ay 

sonra çalışma 

iznine 

başvurabilir 

En az asgari 

ücret 

Sigortalı 

çalışma 

Şartlı 

mülteci 

İkamet 

izninden muaf 

(kimlik 

yeterlidir) 

Yok 

Pasaport 

kanununa tabi 

Ülke içi seyahat 

sınırlandırılabilir 

 

Uluslararası 

koruma 

başvuru 

tarihinden 6 ay 

sonra çalışma 

iznine 

başvurabilir 

En az asgari 

ücret 

Sigortalı 

çalışma 

Düzensiz Yok Yok Yok  Yok Yok 

Tablo 4.1. Göçmen statülerinin yasal hakları bakımından karşılaştırılması (devam) 

 

      Haklar 

 

 

Statüler 

Sosyal Siyasal 

Sağlık Eğitim 

Sosyal 

hizmet ve 

yardımlar 

Bilgi 

edinme 
Vatandaşlık 

Siyasal 

katılım 

Göçmen 

Türk 

vatandaşları 

ile eşit haklar 

Var 

Var 

Kira, vd. 

yardımlar 

Var 

Tam 

En geç 2 yıl 

içinde 

istisnai 

usulde 

vatandaşlık 

Var  

Dernekleşme 

ve 

vatandaşlıkla 

tam haklar 

Vatansız 

Kamuya ait 

kuruluşlarda 

ücretsiz 

Temel eğitim 

Yükseköğrenim 

Mesleki eğitim 

Var Var 

Var 

Türk 

vatandaşı ile 

evlilik ve 

evlilik ve 3 

yıl süre şartı 

Yetkili 

makam 

kararıyla 

sonradan 

vatandaşlık  

Çocuklar, 

doğum yeri 

ilkesiyle 

vatandaşlık  

Yok 



  

201 

Diğer 

yabancı 

Sağlık 

sigortası 

yaptırmalıdır 

Temel eğitim  

Yükseköğrenim  
Yok Var 

  

Yetkili 

makama 

kararıyla 

sonradan 

vatandaşlık  

 

Yatırım 

yapma 

koşullarını 

sağlayarak 

veya 

Turkuaz kart 

vasıtasıyla 

istisnai 

usulde 

vatandaşlık 

KKTC 

vatandaşları 

için beyan ile 

vatandaşlık 

Çok sınırlı 

Dernekleşme  

Mülteci 

Acil sağlık 

hizmetleri 

Ödeme gücü 

yoksa 

uluslararası 

koruma 

başvuru 

kaydından 

itibaren 1 yıl 

kamunun 

sağladığı 

sağlık 

hizmetlerinden 

ücretsiz  

Temel eğitim 

Yükseköğrenim 

Mesleki eğitim 

Var Var 

Sınırlı 

Türk 

vatandaşı ile 

evlilik ve 3 

yıl süre şartı 

Türk anne 

veya 

babadan 

doğan 

çocukları soy 

bağı ilkesine 

göre 

Yok 

İkincil 

koruma 

Acil sağlık 

hizmetleri 

Ödeme gücü 

yoksa 

uluslararası 

koruma 

başvuru 

kaydından 

itibaren 1 yıl 

kamunun 

sağladığı 

sağlık 

hizmetlerinden 

ücretsiz  

Temel eğitim 

Yükseköğrenim 

Mesleki eğitim 

Var Var 

Sınırlı 

Türk 

vatandaşı ile 

evlilik ve 

evlilik ve 3 

yıl süre şartı 

Türk anne 

veya 

babadan 

doğan 

çocukları soy 

bağı ilkesine 

göre  

Yok 

Geçici 

koruma 

Kamuya ait 

kuruluşlarda 

ücretsiz 

Okul öncesi 

eğitim  

Temel eğitim 

Yükseköğrenim 

Mesleki eğitim 

Var Var 

Sınırlı 

Türk 

vatandaşı ile 

evlilik ve 

evlilik ve 3 

yıl süre şartı 

Türk anne 

veya 

babadan 

doğan 

Yok 



202 

çocukları soy 

bağı ilkesine 

göre  

Şartlı 

mülteci 

Acil sağlık 

hizmetleri 

Ödeme gücü 

yoksa 

uluslararası 

koruma 

başvuru 

kaydından 

itibaren 1 yıl 

kamunun 

sağladığı 

sağlık 

hizmetlerinden 

ücretsiz  

Temel eğitim 

Yükseköğrenim 

Mesleki eğitim 

Var Var 

Sınırlı 

Türk 

vatandaşı ile 

evlilik ve 

evlilik ve 3 

yıl süre şartı 

Türk anne 

veya 

babadan 

doğan 

çocukları soy 

bağı ilkesine 

göre  

Yok 

Düzensiz Yok Yok Yok Yok Yok Yok 

Tablo 4.1. Göçmen statülerinin yasal haklar bakımından karşılaştırılması 

Statü ve haklardaki tabakalaşma durumunu değerlendirmenin ikinci açısı ise 

yasal haklar ile maddi ve manevi kaynaklar eksenlerini birlikte ele alarak yurttaşlık 

tabakalaşmasını göstermektir. Her ne kadar yukarıda sayıldığı gibi kazanım, açık, 

genişleme ve dışlama alanları birden fazla unsuru kapsıyor ve statüler açısından iç içe 

bir durumu ifade ediyor olsa da, bu alanlar statüler özelinde bir konumlandırmayı 

göstermek için kullanılabilir. Böylece statülerin yurttaşlık tabakalaşması tiplerine göre 

yerleştirilmesi Tablo 4.2’deki gibi mümkün olabilir. Yurttaşlık tabakalaşmasının 

kazanım tipi alanının en avantajlı, dışlama tipi alanında ise en dezavantajlı statülerin 

yer alacağı görülmektedir. Bu yapıda İskân Kanunu kapsamındaki göçmenler 

tabakalaşmanın veya hiyerarşinin en üstü olan kazanım alanında yer almaktadır. 

Düzensiz göçmenler ise dışlamanın en ucunda yer alarak bu yapının en alt 

tabakalarında konumlanmaktadır. Bu iki uç arasında ise mülteci, şartlı mülteci, ikincil 

koruma, geçici koruma altındakiler ve diğer yabancılar bulunmaktadır.  

 

 

 



  

203 

 

Maddi ve Manevi Kaynaklar 
 

+ - 
 

Yurttaşlık Kazanımı Yurttaşlık Açığı 
 

Y
u

rt
ta

şl
ık

 H
ak

la
rı

 

+
 

Y
u

rt
ta

şl
ık

 K
az

an
ım

ı 
  

 İskân Kanunu göçmenleri 

 

 

 

                Vatansızlar  

 

Diğer yabancılar  

Mülteci 

İkincil koruma  

Şartlı mülteci 

Geçici koruma  

Y
u

rt
ta

şl
ık

 A
çı

ğ
ı 

- Y
u

rt
ta

şl
ık

 G
en

iş
le

m
es

i 

(Geçici koruma) 

(Mülteci) 

(İkincil koruma)  

(Şartlı mülteci)  

 

Mülteci 

İkincil koruma 

Geçici koruma  

Şartlı mülteci 

 

 

 

                    Düzensiz göçmenler 

Y
u

rt
ta

şl
ık

 D
ış

la
m

as
ı 

   

Yurttaşlık Genişlemesi Yurttaşlık Dışlaması 
 

Şekil 4.1. Tabakalı yurttaşlık tiplerine göre göçmen statülerinin yerleştirilmesi 

(Lockwood’un tabakalı yurttaşlık gösteriminden faydalanılarak hazırlanmıştır.) 

İskân Kanunu göçmenleri iskânlı veya iskânsız gelseler de, gelişlerinin 

özellikle başlangıcında çeşitli uyum sorunları yaşasalar da kısa sürede vatandaşlık 

kazanarak haklara tam erişebilmektedir.  Gönüllü ve düzenli yollarla göç eden diğer 

yabancılar, bazı çalışma haklarının ve siyasal haklarının yokluğuna rağmen, kendi 

eğitim ve gelir seviyesi gibi nitelikleri ve toplumdaki kabul görme oranlarının 

yüksekliği sebebiyle hiyerarşide daha üstlerde konumlanmaktadır. AB’den gelen 

göçmenler veya Türk soylu göçmenler Türk toplumunda olumlu algılanmakta ve 

toplumsal kabul ve saygınlıkları diğer statülere göre üst seviyelere yerleşmelerini 

kolaylaştırmaktadır. Vatansızlar ise uzun dönem ikamet izni alabilmeleri ve 

vatandaşlığa geçebilme ihtimalleri sebebiyle bu alana düşmektedir. Ancak maddi ve 

manevi kaynaklarının İskân Kanunu göçmenlerine veya diğer yabancılara kıyasla daha 

yetersiz olabileceği ihtimali ile yurttaşlık açığına yakın yerleştirilmektedir. 

Mülteciler, 1951 Cenevre Sözleşmesi’nden dolayı yasal olarak daha üstlere 

yakınken, maddi-manevi kaynaklar açısından olumsuzluk yaşayabilmektedir. Ancak 

burada Türkiye’de Türk mevzuatında tanımlandığı şekliyle bulunan mülteci sayısının 



204 

azlığını, mültecilere özel çalışma ve istatistiklerin kısıtlılığını, çalışmalarda 

mültecilerin genel uluslararası koruma başlığı altında ele alındığını vurgulamakta 

fayda vardır. Diğer uluslararası koruma statülerine göre hak durumları daha avantajlı 

ve yurttaşlık kazanımı alanına daha yakın olsalar da, örneğin uzun dönem ikamete 

geçiş haklarının olmayışı veya vatandaşlığa geçiş haklarının sınırlı oluşu onları 

yurttaşlık açığı alanında tutmaktadır. Kanunlarda çalışma hakları bakımından 

mültecilerle, ikamet ve seyahat hakları bakımından şartlı mültecilerle birlikte ele 

alınan ikincil koruma statüsü, mültecilerin hemen altında konumlandırılmıştır. 

Uluslararası koruma altındakiler açık alanında sayılan hakların koşulluluğu, maddi ve 

manevi kaynakların eksikliği, idari takdir yetkisinin ve haktan faydalanmak için 

bekleme sürelerinin etkisi, damgalanma, halkın tutumu hususları ile eşit derecede 

yüzleşmektedir. Geçici koruma statüsü ise geçici niteliği ile birlikte aynı kaynak 

yoksunluklarından dolayı haklardan etkin bir şekilde yararlanamadığı için bu 

alandadır. Ancak Suriyelilerin sahip olduğu geçici koruma statüsünün maddi ve 

manevi kaynaklarla birlikte alındığında, hiyerarşik bakımdan şartlı mülteci ve ikincil 

koruma ile değişen konumlara sahip olduğu da söylenebilir.  

Yurttaşlık genişlemesi alanında genel olarak uluslararası koruma ve geçici 

koruma statüsü sahiplerine yer verilmiştir. Genişleme geleceğe ilişkin bir olasılık 

içerdiğinden ve siyasal müzakere veyahut siyasal ve sosyal mücadele ile elde 

edilebileceğinden parantezli kullanım tercih edilmiştir. Burada Suriyelileri diğer 

statülerden ayıran ve belki de tabakalaşmada üste çıkaran konulardan biri geçici 

koruma statüsünde bulunanlara zaman içerisinde özel yasal ve idari düzenlemelerin 

yapılmış olmasıdır. 2013/8 sayılı Suriyeli Misafirlerin Sağlık ve Diğer Hizmetleri 

Hakkında Genelge, 22/10/2014 tarihli ve 29153 saylı Resmî Gazete' de yayımlanan 

Geçici Koruma Altına Alınanlara Verilecek Sağlık Hizmetlerine Dair Esaslar, 22 Ekim 

2014 tarihinde yürürlüğe giren Geçici Koruma Yönetmeliği, 1 Kasım 2016 tarihli 

Geçici Koruma Sağlanan Yabancıların Çalışma İzinlerine Dair Yönetmelik bunlardan 

bazılarıdır. Çeşitli hak alanlarındaki bu tür yasal düzenlemeler hakların net, planlı ve 

ayrıntılı olarak düzenlenmesini ve kamunun bilgisine açık hale gelmesini 

sağlamaktadır. Mevzuatın geliştirilmesi ve hakların tanınması Suriyelilerin sayıca 

büyüklüklerinin getirdiği bir baskı ile de şekillenmektedir. Sayının fazla olması 

toplumsal uyumu zorlaştıracağı için yasal adımlarla süreci şekillendirmek bir çeşit 

zorunluluktur. Üstelik ekonomik haklar gibi ulusal çıkarlara da hizmet eden hakların 



  

205 

genişletilmesi kritik bir göç yönetim aracıdır. Yine başta AB olmak üzere uluslararası 

toplumla müzakere ve dış politika gerekleri haklar konusunda harekete geçirici 

olabilmektedir. Elbette genişleme alanındaki olası gelişmeler bütün statüler için 

geçerlidir. Dolayısıyla hiyerarşi de zamana bağlı olarak değişkendir. Coğrafi 

sınırlamanın kalkması uluslararası koruma statülerini ve geçici korumayı ciddi ölçüde 

etkileyecektir. Sadece genişleme alanının kendi içinde değil diğer alanlara kayma 

şeklinde de değişiklikler görülebilir. 

Tabakalı yurttaşlığın, basit bir hiyerarşinin ötesinde çeşitli unsurların etkisiyle 

derinleşen bir yapısı bulunmaktadır. Göçmenler söz konusu olduğunda geçici barınma 

merkezleri, geri gönderme merkezleri veya şehirler gibi mekânların tabakalaşmaya 

etkisi yükselmektedir. Suriyelilerin ise kamp içindekiler ve dışındakiler olarak kendi 

içinde tabakalaştığını söylemek yanlış olmayacaktır. Kamplarda yaşayanların sayısı, 

2019’da 230 bindir ve kamplarda barınma, sağlık, eğitim, gıda ve sosyal aktivite 

imkânları bulunmaktadır. Kamp dışında yaşayanların çoğu sınırlı kaynaklarla ve zor 

şartlarda hayatlarını sürdürmektedir. Eğitim ve sağlık hizmetleri gibi önemli kamu 

hizmetlerine erişebilmekte ancak yerel yönetimlere kayıt ve dil kaynaklı iletişim 

sorunları yaşamaktadırlar (Özgöker ve Doğan: 2019: 79-80). Uluslararası Göç 

Örgütü’nün (IOM, 2024) verisine göre de 3, 1 milyon Suriyeli’den 60 bini geçici 

barınma merkezlerinde yaşamaktadır. 

Tabakalaşmada bir diğer unsur sayısal büyüklüktür. Suriyeliler gibi büyük bir 

gruptan önce gelen Iraklı, Afgan veya İranlı sayısının nispeten küçük olması ve 

dağınık gelişleri sosyolojik ve uyum sorunlarını daha az görünür kılmıştır. Göçmen 

haklarıyla ilgili yapılan doktora tez çalışmalarının Suriyelilerden önceki dönemdeki 

azlığı veya Suriyelilerden sonra da hem akademik alanda hem kamuda ve sivil toplum 

kuruluşlarında Suriyelilerle ilgili çalışmaların yüksek yoğunluğu bunun bir 

göstergesidir. Suriyelilerin gelişi ile Türkiye’de sosyolojik sorunlar oluşmaya başlamış 

ve halk ile Suriyeliler arasında anlaşmazlıklar görülmüştür. Uyum sorunlarının 

temelinde yer alan özellikle dil ve eğitim yetersizliğinin çözümü için devlet ve AB 

çeşitli uygulamalara, program ve projelere girişmiştir (Özgöker ve Doğan: 2019: 13). 

Sayısal büyüklük arttıkça uyum sorunları, hak ve hizmetlerin sunum problemleri acil 

ve önemli olmaktadır. Finansal, mekânsal ve idari kaynakların kısıtlılığı, göçmenlerin 



206 

yetersiz maddi ve manevi kaynakları ile birleştiğinde yurttaşlık tabakalaşması ve 

sosyal tabakalaşma artacaktır.  

Özellikle uluslararası koruma statüleri ve geçici koruma statüsü arasında, 

yurttaşlık tabakalaşmasının iki ekseni açısından yapılan kıyaslamalar, geçici koruma 

altındaki Suriyelilerin lehine bir takım hususların olduğunu göstermektedir. Eğitim ve 

sağlık haklarından hemen bütün statü grupları yararlanabildiği için eğitim ve sağlık 

olanakları göçmenler tarafından olumlu karşılanmaktır. Ancak Iraklı ve Afgan 

grupların, sağlık hizmetlerinde Suriyelilere göre ikinci planda kaldıkları 

görülmektedir. Bunun bir yönü sağlık hizmetlerinin Suriyeliler için daha yaygın 

olması iken öbür yönü diğer uyrukların aksine Suriyeli doktorların istihdam 

edilebilmesidir (Utar: 2023: 328). Kamu veya STK önderliğindeki projelerde 

Suriyelilerin merkeze alınması, Suriyelilerin maddi-manevi kaynaklarını artıran 

bir husustur. SIHHAT projesi kapsamında Suriyeli doktorların istihdam edilmeye 

başlanması buna bir örnektir (Utar, 2023: 303).  Benzer bir durum, göçmenlerin 

temel hayatta kalma ihtiyaçlarını gidermek için önemli bir mali kaynak olan 

Kızılaykart’ı kullananların çok büyük çoğunluğunu geçici koruma statüsünde bulunan 

Suriyelilerin oluşturmasıdır. Geçici koruma statüsüne sahip göçmen işçilerinin 

Kızılaykart gibi sosyal destek ve hizmetlere görece daha hızlı erişebildikleri 

bildirilmektedir. Suriyelilere kıyasla örneğin Afganistan’dan gelen Peştun işçilerinin 

hizmetlere erişimleri de oldukça zor olmaktadır (Karçal, 2023: 204). Suriyelilerin 

zamanla kendi işletmelerini kurması, istihdama erişimleri konusunda avantaj 

sağlamaktadır. Böylesi bir sosyal ve ekonomik sermayesi olmayan Afganlar daha 

dezavantajlı durumdadır (Buz, Canlı ve Aygüler, 2021: 108).  

Uluslararası koruma statülerinin kendi içinde ise uyruğa bağlı bazı 

hususların tabakalaşmaya katkı sağladığı görülebilir. Özellikle çalışma yaşamının 

başlangıcında dilden kaynaklanan sorunlar, pek çok göçmen işçiyi Türkçe 

öğreninceye kadar sürekli olarak işsiz kalma tehdidi altında, çok daha düşük 

ücretlere ve kötü çalışma koşullarına rıza göstermeye zorlamaktadır. Göçmen 

işçilerin etnisiteleri ile aylık net gelirleri arasındaki ilişkinin karşılaştırmalı bir 

analizine bakıldığında Irak’tan gelen Kürt işçilerin yüzde 70’e yakının ve 

Afganistan’dan gelen Peştun işçilerin yüzde 80’inin asgari ücretin altında gelir ettikleri 



  

207 

görülmektedir. Benzer şekilde Kürt işçilerin yüzde doksan, Peştun işçilerin tamamının 

sigortasız çalıştığı tespit edilmektedir (Karçal: 2023: 98-99).  

Statü gruplarının kendi maddi ve manevi kaynakları ile hakları 

birleştiğinde, kendi aralarında algısal bir hiyerarşi de oluşmaktadır. Statü 

grupları arasında Afgan ve Iraklılar, Suriyelilerin haklara ayrıcalıklı olarak 

eriştiği algısına sahiptir. Bulgaristan göçmenlerinin kendilerini çalışkanlık ve iyi 

ahlaklılık gibi niteliklerle tanımladıkları, Suriyelileri ise devletten fazla yardım 

alan ve aslında ülkeye yük olan bir grup şeklinde algıladıkları görülmektedir 

(Duman, 2022: 263). Ukrayna’dan gelenlerden Ahıska Türkleri dışındakilerin, 

Türkiye'de herhangi bir özel imtiyazı ya da barınma imkânına erişimi 

bulunmamaktadır. Ukrayna'dan tahliye edilen Ahıska Türkleri için ya sosyal konutlar 

tahsis edilmiş ya da geçici koruma merkezlerinde ikamet etmeleri sağlanmıştır. Diğer 

Ukraynalı göçmenler, konut aramada yapay olarak şişirilen fiyatlar ve kendilerinden 

kefil talep edilmesi gibi sorunlarla karşılaşmaktadır (Kryzhanivska, 2023: 344). 

Yalnızca Ahıska Türklerine istisnai prosedürler doğrultusunda vatandaşlık verilmiştir. 

Bu durum, Türk soylu oldukları halde istisnai vatandaşlık prosedürlerinden 

faydalanamayan Kırım Tatar toplumu arasında kafa karışıklığına ve yanlış 

anlaşılmalara sebebiyet vermektedir (Kryzhanivska, 2023: 348).  

Kırılgan gruplar, yurttaşlık tabakalaşmasında alt sıraları paylaşmaktadır. 

Her statü grubunda görüldüğü üzere kadınlar (Lotfi ve Porsuk, 2021: 1056), 

gençler, çocuklar, yaşlılar ve diğer kırılgan gruplar eğer maddi-manevi kaynakları 

da yetersiz ise tabakalaşmanın alt sıralarında konumlanmaktadır. Erkek 

göçmenlerin, bilhassa Suriyeli (Kızılelmas, 2022: 410) ve Afgan erkeklerin, 

toplumda tehdit unsuru olarak görülmesi onları yurttaşlık tabakalaşmasında en 

altlara itmektedir.  

Her bir statünün, tabakalaşma tiplerindeki yerinin kesin olduğunu söylemek 

zordur. Bir statü, kanuni düzenlemelerin, kendi içindeki farklılıkların, kırılganlıkların, 

maddi ve manevi koşulların etkisi ile alanlardan herhangi birinde yer alabilir. Genel 

olarak statüdeki ya da göçmenin bireysel durumundaki değişikliklerle kazanım 

alanından açık alanına, dışlama alanından açık alanına veya genişleme alanına geçiş 

mümkün olabilir. Bir daralmanın etkisi ile dışlama veya açık alanına geçiş yapılabilir. 

 



208 

4.6. Haklara Sahip Olma Hakkı Karşısında Tabakalı Yurttaşlığın Anlamı 

Dünyanın, Arendt’in yaşadığı dönemde tecrübe ettiği ve haklara sahip olma 

hakkının varlığının farkına varmasını sağlayan küresel siyasi durumlar, hala meydana 

gelmeye ve milyonlarca insanı haksızlık durumlarında bırakmaya devam etmektedir. 

Özellikle sığınmacı ve mülteci gibi göçe zorlananların, sığındıkları ülkede  “siyasal bir 

özne, hak sahibi bir varlık olma” hakkından yoksun olması, beşeriyetin dışına 

sürülmelerini ve insan haklarından mahrum bir şekilde yaşamalarını, ev sahibi ülkenin 

ya da uluslararası toplumun merhametine emanet olmalarını kaçınılmaz kılmaktadır 

(Kocaoğlu, 2018: 45). Arendt’ten bugüne değin çok şey değişse de, insanlığın haklara 

sahip olma hakkı idealinden uzakta olduğu aşikârdır. 

Bu çalışmada, haklara sahip olma hakkından mahrumiyet veya insanlık 

durumu dışında ve haksızlık içinde yaşama halleri, tabakalı yurttaşlık bağlamında 

değerlendirilmektedir. Öncelikle tabakalı yurttaşlığın en sınırlı haklardan vatandaşlığa 

uzanan haklar ekseni ile hakların kullanımını etkiyen maddi-manevi ekseni haklara 

sahip olma hakkı ile ilişki içerisindedir. Haklardan yasal olarak yoksunluk, haklara 

sahip olma hakkının bütün anlamlarında olumsuz yorumlanabilir. Haklara sahip olma 

hakkı siyasal topluluğa üyelikle özdeşleştirildiğinde, yasal olarak tanınmama veya 

vatandaşlık hakkının olmaması kişinin diğer bütün haklarını imkânsız kılmaya 

başlayacaktır. Sadece ahlaki ve evrensel bir hak olarak normatif temellere 

oturtulduğunda, tabakalaşmanın gerçek dünyada meydana getirdiği eşitsizlikleri ve 

haksızlıkları anlamak zorlaşacaktır. Eylem ve mücadele hakkı olarak tasvir 

edildiğinde, eylem ve mücadeleye yer açacak siyasal alanın sağlanıp sağlanmadığı ve 

haklara sahip olma hakkının hukuki niteliğinin tamamen dışlanıp dışlanamayacağı 

gündeme gelmektedir. İnsanlık durumunda yaşama hakkı olarak yorumlandığında ise 

emek, iş, eylem veya kısaca vita activa için çok daha katmanlı sorunları ortaya 

çıkaracaktır. Çünkü emek, iş ve eylem etkinliklerinin gerçekleşmesi yasal haklarla 

yakından ilgilidir. Hakların kullanımını etkiyen maddi-manevi kaynak unsurları ise 

haklara sahip olma hakkının sayılan anlamlarını pekiştirir. İnsani biraradalık için dilin 

ve iletişimin önemi, eylem ve mücadele için yine dilin ve sözün gerekliliği buna bir 

örnektir. Bir anlamda Arendt’in tasvir ettiği mülteci, azınlık veya vatansız hayatına 

yurttaşlık tabakalaşmasının somutlaştığı alanlar olarak bakmak mümkündür. 



  

209 

İkinci olarak tabakalı yurttaşlık, Arendt’in (2018b) haklara sahip olma hakkını 

tanımlarken bahsettiği, insanların görüşlerinin anlamlı ve eylemlerinin etkin olmasını 

sağlayan “dünya üzerinde bir yer” (s. 303) bakımından göçmenlerin konumunu 

gösterebilir. Kesby’a (2012: 6) göre haklara sahip olma hakkı birbiriyle ilişkili iki 

anlamda gelişir. Birincisi, doğrudan dünya üzerinde yasal olarak ikamet edilecek ve 

somut bir yere referans verirken ikincisi hakların öznesi olma durumuna işaret eder. 

Bu nedenle katmanlı bir anlama sahip olan haklara sahip olma hakkı, yalnızca hak 

sahibi olunan yer veya alan sorununu gündeme getirmez; aynı zamanda bir kişinin hak 

sahibi olarak statüsüne ve tanınma yollarına da işaret eder. Göçmenler dünyada bir yer 

olarak bir ulus-devlet bulmuş olsalar da, egemenlik kurallarına ve diğer olanaklara 

göre ulus-devlet içerisinde bir tabakalaşmaya dâhil olurlar. Bu, bir nevi dünya üzerinde 

statü kadar yer kaplama durumu gibidir. Kişinin hak sahibi olarak tanınması ise 

öncelikle yasal bir tanınmayı içerirken aynı zamanda diğerleri ile birlikte diğerlerine 

dâhil olarak tanınmayı da kapsar. Çünkü özellikle eylem için insani biraradalık ve 

çoğulluk gereklidir.  

Haklara sahip olma hakkının tabakalı yurttaşlığın eksenleriyle olan bağlantısı 

ve tabakalı yurttaşlığın göçmenlerin dünya üzerindeki yerini nasıl şekillendirdiği iki 

açından ele alınabilir. Araçsal bir bakış açısıyla, önce haklara sahip olma hakkının, 

insanlık durumunda yaşama şeklindeki yorumuna paralel olarak emek, iş ve eylem 

bakımından tabakalı yurttaşlık tiplerinde ne kadar sağlandığına bakılabilir. Sonra, 

tabakalı yurttaşlığın kendisine içkin hiyerarşik yapısının, göçmenlerin hak sahipliğini 

belirleyen statülerine göre haklara sahip olma haklarını da tabakalı veya hiyerarşik bir 

yapıya büründürüp büründürmediği gözlemlenebilir. Böylece tabakalı yurttaşlık 

çerçevesinin sunduğu yasal haklar ve maddi-manevi kaynaklar etkileşiminin 

göçmenlerin haklara sahip olma hakkını veya başka bir deyişle dünya üzerindeki 

yerlerini anlamada nasıl yardımcı olduğu görülebilir. 

4.6.1. Tabakalı Yurttaşlık Tiplerinde Haklara Sahip Olma Hakkı  

Tabakalı yurttaşlık, hakların de jure olarak sahipliği ve maddi ve manevi 

kaynaklar bakımından hakları kullanabilme kapasitesi eksenlerinde gelişerek 

yurttaşlık dışlaması, yurttaşlık açığı, yurttaşlık kazanımı ve yurttaşlık genişlemesi 

olarak tiplere ayrılmıştır. Bu tiplerin her birinin içerdiği alanlar emek, iş ve eylem 

açısından bazı yetersizlikleri veya potansiyelleri barındırmaktadır. Arendt, insan 



210 

olmanın koşullarını sağlayan vita activayı kaybetmenin haksızlığa katkıda 

bulunduğunu gösterdiği için emek, iş ve eylemi kaybetmek haksızlık dediği durumun 

ortaya çıkması demektir (Gündoğdu, 2015: 162-163). Haksızlık ise haklara sahip olma 

hakkını iddia etmenin temel gerekçesidir. 

Dışlamalar emek, iş ve eylemden yoksun bırakarak insanlığın ortak dünyasına 

katılımı bir başka deyişle haklara sahip olma hakkını engeller. Çünkü dışlama alanında 

de jure unsurlarla birlikte hakların sahipliği ya da kullanımını etkileyen de facto 

unsurlar da söz konusu olduğundan burada emek, iş ve eylemden yoksunluk bariz bir 

şekildedir. Dışlama alanının önemli örneklerinden 1951 Cenevre Sözleşmesi’ne konan 

coğrafi sınırlama mülteci statüsü verilemeyenleri yasal olarak mültecinin 

yararlanacağı haklardan mahrum bırakmaktadır. Uluslararası tanınan önemli bir statü 

olan mültecilik, bireye yasal bir kişilik kazandırır, Sözleşme ile tanınan hakları iddia 

etmeyi meşrulaştırır. Mülteci statüsüne dâhil edilmeyenler ikincil koruma statüsünde 

ya da Türkiye’deki gibi şartlı mülteci veya geçici koruma gibi içeriğinin ve haklarının 

daha çok ulusal düzenlemelerle belirlendiği statülerde tanımlanırlar. Ülke içinde 

yerinde edilen Rohingya halkı örneğindeki gibi hiçbir statü verilmeyen ve tanınmayan 

kimselere de dönüşebilirler. Yasal kişiliğin olmaması insanlık durumu etkinliklerinden 

mahrum etmektedir. Haklardan dışlanmanın yanı sıra uluslararası koruma statülerinin 

belirlenmesi, üçüncü ülkeye yerleştirilme veya başvurunun olumsuz sonuçlanması 

durumunda geri gönderme süreçleri getirdiği maddi ve manevi yükler ile insanların 

emek ve iş etkinliklerini de olumsuz etkiler en azından kesintiye uğratır; eylem 

etkinliği olasılığı ise neredeyse yoktur. Coğrafi kısıtlama ile olduğu gibi bazı statülerin 

yasal olarak bazı haklardan dışlanması ve statü belirleme kriterlerinin statüye göre 

değişmesi hakların eşitsiz dağılımına götürmektedir. Dışlama alanında maddi ve 

manevi kaynakların eksikliği yoğun bir şekilde görüldüğünden emek, iş ve eylemden 

söz etmek gittikçe zorlaşır. Dışlama alanının en alt tabakasında bulunan düzensiz 

göçmenler için barınma, çalışma gibi temel ihtiyaçlarının karşılanamaması, sosyal 

hayata karışamama ve özellikle yasal kişiliğinin olmayışını açığa vuracak eylem 

etkinliğine girişmenin tehlike arz etmesi insanlık durumunda yaşamalarını zorlaştırır.  

Açıklar belirsizlik, risk ve haksızlık durumları içerdiğinden emek, iş ve 

eylemden dolayısıyla haklara sahip olma hakkından uzaklaştırır. Hakların 

kullanımının çeşitli koşullara bağlanması, o koşullar yerine gelmediği sürece hakkın 



  

211 

elde edilemeyeceği anlamı taşır. Statüyü gösteren kimliğin hazırlanması veya çalışma 

izni için beklenen süreler hakkın kullanım zamanını erteler. Çalışma izni 

başvurusunun işverene bağlı olması göçmenin yerine getirebileceği bir koşul değildir. 

Bazı koşulların ise yerine getirilmesi bile mümkün olmayabilir. Çalışmaya ilişkin 

sınırlamalar, ekonomik sıkıntılarla birlikte psikolojik durumlarının ve sosyal 

hayatlarının zarar görmesine sebep olur (Kocaoğlu, 2018: 37-38). Açıklar konusunda 

yine tabakalı yurttaşlığın maddi ve manevi imkânlar ekseni önemli rol oynamaktadır. 

Özellikle dil, eğitim, sosyal çevre ve topluma uyum eksiklikleri haklardan tam kapasite 

ile yararlanmanın önünde engel olabilir. İdari takdir veya mevzuatın uygulamadaki 

yorumu hakların eşitlik ilkesini zedelemektedir. Finansal kaynak sorunları ve 

kamunun göç karşıtı tavrı, göçmenlerin başta emek etkinliği olmak üzere iş ve eylem 

etkinliklerini gerçekleştirmelerini doğrudan olumsuz etkilemektir.  

Yurttaşlık kazanımı emek, iş ve eylemi sağlaması açısından haklara sahip olma 

hakkına en yaklaştıran tip olarak yorumlanabilir. Yurttaşlık hiyerarşisinin bu tipi hem 

haklara hem de hakları kullanacak kaynaklara sahip olanların alanı olarak insanlık 

durumunu sağlama potansiyeline sahiptir. Kazanım alanının verdiği yasal güvence ve 

tanınırlık, eylem bakımından önemlidir çünkü göçmenin bir nefrete maruz kalmadan 

kamusal alana çıkabilmesini ve hak iddia edilebilmesini meşru kılar (Gündoğdu, 2015: 

19). İskân Kanunu kapsamındaki göçmenler kısa sürede kazanım alanına geçmektedir. 

Türk vatandaşı haline gelerek emek, iş ve eylem etkinliklerinde bulunabilmektedir. 

Kazanım alanı bilhassa diğer statüler için zamana yayılan bir nitelik göstermektedir. 

Çalışma, aile birleşimi veya vatandaşlık hakları zaman içerisindeki sosyal, ekonomik 

ve siyasal gelişmeler sonucunda kazanılmaktadır.  

Yurttaşlık tabakalaşmasının genişleme alanı, özellikle hak mücadelelerini, yeni 

hak taleplerini, mücadeleci siyaseti içeren eylem ve konuşmaya ilişkin alan olarak 

görülebilir. Bu alanda eylemi yansıtan mücadele ve gelişmeler aynı zamanda emek ve 

iş etkinliklerine kazanım olarak yansır. Kazanım alanının getirdiği yasal meşruiyetten 

dolayı göçmen için eylem etkinliği burada doğal olarak kolaylaşırken genişleme 

alanında eylem bir hak mücadelesi ve talebi olarak aktif şekilde göçmen tarafından 

harekete geçirilmektedir. Dışlama ve açık alanlarında eylem potansiyeli olmakla 

birlikte, özellikle genişleme alanı hakları iddia etme açısından özel bir eylem alanı 

olarak görülebilir.  



212 

4.6.2. Tabakalı Yurttaşlık Hiyerarşisinde Haklara Sahip Olma Hakkı 

Yurttaşlık tabakalaşmasının ortaya çıkardığı statü ve haklar arasındaki 

hiyerarşi, statülerin haklara sahip olma hakkına uzaklığını karşılaştırmalı olarak 

gösterme potansiyeli taşımaktadır. Genel olarak bakıldığında sivil, ekonomik, sosyal 

ve siyasi hakları bakımından İskân Kanunu’na tabi göçmenler en iyi durumda ve 

hiyerarşinin en üstünde iken beklendiği üzere düzensiz göçmenler haklara sahiplik ve 

hakları kullanım kapasitesi açısından hiyerarşinin altında ve en kötü durumdadırlar. 

Özellikle siyasal haklar konusunda yine göçmenlere kıyasla diğer bütün kategorilerin 

daha gerilerde olduğu tespit edilmektedir. Haklara sahip olma hakkını ideal bir hak 

olduğu kabul edilirse hiyerarşideki yerlerine göre bu hakka erişimleri değişmektedir 

denebilir. 

Yurttaşlık tabakasının en altında yer alan ve dışlama alanına düşen düzensiz 

göçmenlerin emek, iş ve eylemi elde etmelerinin önünde de jure ve de facto çokça 

engel bulunmaktadır. Düzensiz göç düzensiz göçmenlerin tespiti, geri gönderme 

işlemleri, geri gönderme merkezlerinin masrafları, personel ihtiyacı, beslenme ve 

sağlık gibi temel ihtiyaçlar yüzünden Türkiye’ye ciddi bir finansal ve bürokratik yük 

getirmektedir. Sadece 2009-2011 yılları arasında 16 milyon Türk Lirası harcanmıştır 

(Bodur Ün ve Paydak, 2017: 192). Bu durum bir taraftan göçmenlerin BMMYK’ne 

başvuru yapamadan ve ekonomik göçmen kabul edilerek ülkelerine geri gönderilme 

prosedürlerinin başlatılmasına, diğer açıdan ise kayıt dışı duruma düşen ve tespit 

edilmeyen düzensiz göçmenleri yakalamak için herhangi bir çabanın bilinçli olarak 

gösterilmemesine sebep olabilmektedir (Bodur Ün ve Paydak, 2017: 197). İlk 

durumda düzensiz göçmenler geri gönderilene kadar sadece temel ihtiyaçlarının 

karşılandığı ve özgürlüklerinin kısıtlandığı koşullarda yaşarken, ikinci durumda kaçak, 

güvensiz ve temel ihtiyaçlarının karşılanması konusunda bile belirsizlik ve risk ile 

yaşamaya mahkûm olmaktadır. Hak sahibi olabilmelerini ve hak iddia edebilmelerini 

sağlayacak bir yasallığa ve yasal bir kimliğe sahip değildirler. Geri gönderme 

merkezlerinin içinde veya dışında bulundukları şartlar, haklardan tamamen dışlanmayı 

getirmektedir. Türk makamlarının veya sivil toplum kuruluşlarının hoşgörüsü ve temel 

insani yardımları dışında ve kendi kaynak ve kapasiteleri sayesinde elde edebilecekleri 

bir hakları neredeyse yoktur. Yasal olarak tanınmamaları, kaçak bir hayat sürmeleri, 

eğitim seviyelerinin düşüklüğü, maddi ve beşeri sermayeden yoksun olmaları bu 



  

213 

engellerden bazılarıdır. Özellikle legal persona olmaktan dışlanma tamamen bir 

haksızlık durumu yaratacağından, ne emekten ne işten ne de eylemden bahsetmek 

mümkündür.  

Uluslararası koruma statüleri arasında şartlı mültecileri daha alt tabakalarda 

bırakan yasal düzenlemeler emek, iş ve eylemi de statüler arasında 

tabakalaştırmaktadır. Şartlı mültecilere dair mevzuat ve uygulamalar, onların üçüncü 

bir ülkeye yerleştirileceği düşüncesiyle kurgulandığı için, yerleşme, seyahat ve 

çalışma haklarında mültecilere göre daha çok mağduriyet yaşatmaktadır (Yener 

Keskin, 2019: 429). Avrupa dışından gelenlerin yani şartlı mültecilerin iltica talepleri 

reddedildiğinde, bu kişilerin en kısa sürede ülkeyi terk etmeleri beklenmektedir. Eğer 

kabul edilmişse de, üçüncü ülkeye yerleştirilene kadar kalma izni verildiğinden, 

ülkede sürekli bir hak ve statüde yerleşik hayat kurmaları mümkün olmamaktadır 

(Biner, 2016: 103). Mülteci veya ikincil koruma statüsü sahibi, statü almasından 

itibaren, ayrıca bir çalışma izni almaksızın bağımlı veya bağımsız olarak çalışabilir 

(YUKK, m. 89).  Şartlı mülteciler, geçici koruma altındakiler gibi çalışma izni 

başvurusu için altı ay beklemek zorunda olduğundan çalışma hakkı bakımından 

mülteci ve ikincil koruma statüsü sahiplerinden hiyerarşik olarak daha altlarda 

konumlanmaktadır. Dolayısıyla mülteci veya ikincil koruma statüsü sahibi örneğin 

emek ve iş etkinliğine daha kolay erişirken, şartlı mülteciler ve geçici korunanlar belli 

koşulları sağlayarak ulaşmaktadır. Diğer yandan uluslararası koruma altında olan 

İranlılarda görüldüğü gibi, çalışma imkânına sahip olmaları biyolojik yeniden 

üretimleri noktasında vita activanın emek etkinliğini kazandırmakla birlikte, vasıf 

düzeyleri yüksek olmasına rağmen vasıflarının altında yer alan işlerde ve düşük 

ücretlerle çalışmaları bir değersizlik hissini ve diğer etkinliklerden yabancılaşma 

süreçlerini beraberinde getirmektedir (Kalfa-Topateş, Topateş ve Durmaz, 2018: 

2041). Yine uluslararası koruma kapsamında olan Ezidiler, kendilerine has ibadet ve 

yaşam biçimleri sebebiyle diğer uyruk veya farklı dinden olanlardan ayrışarak ve 

kapalı bir toplum yapısıyla kamplarda hayatlarını sürdürmektedirler. Kamp koşulları 

içinde işten ve eylemden uzak, sadece yemek ve uyumak döngüsünde bir hayat 

yaşamaktadırlar (Günel Yılmaz ve Ertürk, 2017: 209, 206). Türkiye’de uluslararası 

koruma arayan ya da bir koruma statüsüne sahip insanların büyük bir çoğunluğunun 

maddi ve manevi kaynaklar açısından insanlık durumu etkinliklerini karşılamada 

yetersiz olduğu yapılan akademik çalışmalarda ve ulusal ya da uluslararası örgütlerin 



214 

raporlarında görülmektedir. Eğitim ve gelir seviyesinin düşüklüğü, teknik bilgi ve 

beceri eksikliği, dil yetersizliği, toplumsal kabul ve uyum sorunları öne çıkmaktadır. 

Kanunlarla verilmeyen veya sınırlandırılan haklarının maddi ve manevi kaynak 

kıtlığıyla bir araya gelmesi bütün anlamlarıyla haklara sahip olma hakkını olumsuz 

etkilemektedir. 

Şartlı mülteciler gibi geçici koruma altındakilerin geçici oldukları kabulü 

üzerine yapılan düzenlemeler, kalıcı ve sürdürülebilir bir hayat kurmalarını yasal 

olarak da engellemiş olur. Geçici koruma statüsü, ülkeye kabul etme konusunda 

kolaylık tanımakla birlikte, kabul edilenlerin daha sonra barınma, beslenme, sağlık 

gibi temel sorunlarının nasıl çözüleceğini ortaya koymamaktadır (Bozbeyoğlu, 2015: 

75). Suriyeli mültecilerin bu belirsiz durumları ve geçici statüleri, bazı haklarını 

sınırlandırdığı gibi, düzgün bir uyum (entegrasyon) politikası uygulanmasını da 

aksatmaktadır (Köşer Akçapar ve Şimşek,  2018: 177). Geçici koruma altındakilerin 

özellikle haklardan yararlanma kapasitelerini etkileyen maddi ve manevi 

kaynaklarının (eğitim, dil, yetenek, prestij, yetkinlik, vb.) yetersiz olması, iş piyasasına 

erişimde ve çalışma hayatında olumsuzluklarla karşılaştırmaktadır. Genellikle emek 

yoğun ve vasıfsız iş alanlarında ve sağlıksız çalışma koşullarında güvenceden yoksun 

şekilde uzun çalışma saatleri boyunca çalışmaktadırlar. Yerli işgücü ile karşı kaşıya 

gelmeleri sınıf içi rekabette hakların geriye gitmesine ve çatışmalara neden olmaktadır 

(Aygül, 2018: 80). Yine maddi ve manevi kapasiteyle ilgili olarak sosyal dışlanma, 

kültür çatışması, toplumdan soyutlanma isteği, ekonomik yardıma muhtaçlık 

beraberinde sağlık, barınma ve çalışma sorunlarını getirmektedir (Çelik ve diğerleri, 

2018). Suriyelilerin özellikle ortak mekân paylaşımlarının artması, kısıtlı da olsa artık 

Türkçe konuşabilmeleri ve iş hayatı içinde yer almaları, Türk toplumu ile ilişki 

yoğunluğunu neredeyse hiç etkilememiş ve hatta geriletmiş görünmektedir. 

Suriyelilerin mekânsal yoğunlaşmanın getirdiği yaşam pratikleri, ekonomik koşullar 

ve Türk toplumunun Suriyelilere karşı koyduğu sosyal mesafenin, ilişkilerin niceliksel 

ve niteliksel gelişimini yani genel olarak uyum süreçlerini sınırlandırdığını ve hatta 

zorlaştırdığını söylemek mümkündür (Erdoğan, 2022: 322). Geçici koruma 

altındakilerin durumunda, kendi maddi ve manevi kaynaklarının yetersizliğinin 

getirdiği engellere, sayılarının büyüklüğü sebebiyle ekonomik, sosyal ve siyasal 

açıdan tolere edilmesi zor sorunlar eşlik etmektedir. Finansal ve bürokratik kaynak 

eksikliği, gelecekteki muhtemel siyasal ve demografik etkileri, sağlanan hakların 



  

215 

sınırlarına, koşullarına ve hakların nereye kadar genişletilebileceğine dair sorular 

doğurmaktadır. Böylesi bir ortamda vita activa etkinliklerinin ve haklara sahip olma 

hakkının sürekli, kesin ve istikrarlı bir şekilde sağlanabilmesi zor görünmektedir. 

Geçici koruma merkezleri ve geri gönderme merkezleri gibi kamp hayatı her 

statü için emek, iş ve eylem açısından zorlu koşullara sahiptir. AFAD’ın (2017: 9-10) 

Türkiye’deki en büyük göçmen grubunu oluşturan Suriyeliler ile ilgili araştırmasının 

sonuçlarına göre, kamp dışında yaşayanlar için konutların büyüklüğü, konforu, 

güvenliği, aile hayatına uygunluğu, gıda malzemesi, uyku ve giyim malzemeleri 

konusunda genel yeterlilik oranı yüzde 51’dir. Kamp içinde yaşayanlarda bu oran 

yüzde 78’e çıkmaktadır. Suriyeliler için geldikleri ilk zamanlardan itibaren çadır kent 

ve konteyner kentlerden oluşan geçici barınma merkezleri düzenlenmiştir. Barınma 

merkezlerinde yemek, güvenlik, çamaşırhane, eğitim, psiko-sosyal destek, tercüme, 

mesleki eğitim, din hizmetleri, sağlık hizmetleri dâhil olmak üzere birçok hizmet 

ücretsiz olarak sunulmuştur. Hatta kendi geleneksel damak tatlarına uygun olması için 

Suriyelilere market alışverişi yardım kartları tahsis edilmiştir (Kamu Denetçiliği 

Kurumu, 2022: 25-26). Ancak çadır kentte yaşayanlar için mahremiyet sorunu, banyo 

gibi hijyen ihtiyaçlarının karşılanmaması sorunu, çadırların eskimesi gibi 

olumsuzluklar yaşanmaktadır. Diğer tarafta mahremiyetin ve hijyenin olmadığı kamp 

alanları bir nevi tecrit hayatına dönüşmüş, kampta yaşayanlarda rehavet ve tembelliğe 

yol açmaya başlamıştır (Kamu Denetçiliği Kurumu, 2018: 210). Kamp alanlarında 

insanlar iş ve eyleme dâhil olamadıkları için dünya ile irtibatsızlaşma başlamaktadır. 

Kampların ve geçici barınma merkezlerinin yetersizliği ve hareket 

özgürlüğünü kısıtlayıcı yönleri sebebiyle bu merkezlerin dışında yaşamak isteyenler 

için en büyük sorun barınma ihtiyacının karşılanamaması olmaktadır. Yüksek kiralar 

ve ev yetersizliği, insanları açık alanlarda yaşamak zorunda bırakmıştır. Aylık ev 

kiralarının nispeten düşük olduğu, şehrin kenar ve gecekondu bölgelerinde yetersiz 

konut koşullarında barınmaktadırlar (Buz, Canlı ve Aygüler,  2021: 104). Çoğunlukla 

kira miktarları aşırı düşük olduğu için mecburen tercih edilen konutlar, rutubetli ve 

oda sayısı bakımından yetersiz durumdadır. Eşyadan yoksun ya da sadece en temel 

eşyalara sahip olarak yaşamlarını sürdürmektedirler (Aile ve Sosyal Politikalar 

Bakanlığı, 2015: 100, Mülteci-Der, 2014). Barınma sorunu beraberinde yiyecek 

bulma, temizlik, hijyen ve sağlık gibi (Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı, 2015: 100, 



216 

Mülteci-Der, 2014) sorunları getirmektedir. Çoğunluğu bir sivil toplum kuruluşunun 

veya devlet kurumlarının ayni ya da nakdi yardımlarından veya yerel halkın 

desteğinden faydalanmaktadır (AFAD, 2017: 9-10; Kahya Nizam ve Sallan Gül, 2017: 

1398-9; Çelik ve diğerleri, 2018: 311; Utar, 2023).  

 İnsani olmayan koşullarda ve hayati olanaklardan mahrum yaşarlarken insan 

bedenin biyolojik yaşam sürecini devam ettirebilmesi için ihtiyaç duyduğu unsurları 

içeren emek etkinliğinin tam olarak ve bütün göçmenler için sağlandığını iddia etmek 

mümkün değildir. Çalışma izni almanın yasal bir olasılığı olmasına rağmen, Suriyeli 

işçilerin çoğu istikrarsız kayıt dışı istihdamda kalmaya devam etmektedir ve bu da 

onları gelir kaybına ve istismara karşı savunmasız bırakmaktadır. Ekonomik kısıtlar 

ayrıca birçok Suriyeli çocuğun, statüleri engellemiyor olsa da, eğitime erişimden 

faydalanmasını engellemektedir ve bu da hem mevcut hem de gelecekteki refahlarını 

riske atmaktadır (Ruhnke, 2021: 7). Emekle ilgili yaşanan sorunlar hayata dâhil olmayı 

da zorlaştırır. Farklı göçmen kategorilerinde farklı zorluk şekillerinde de olsa izinsiz 

çalışamamak, çalışma izni şartlarını sağlayamamak veya kayıt dışı çalışmak zorunda 

kalmak, sadece geçici veya günlük işlerde çalışmak göçmenlerin etrafına sürekli bir 

dünya kurmayı engeller.  

Ülkelerinden çeşitli sebeplerle göç eden göçmenlerin asıl amacı, ailelerine ve 

kendilerine güvenlik, ekonomik veya toplumsal açılardan daha iyi bir gelecek 

sağlamaktır. Fakat örneğin geçici korunan Suriyelilerin yüzde otuzu geleceğinden 

umutsuzdur (AFAD, (2017: 9-10). Sosyal statülerini kaybetmiş olmaktan ve kendi 

mesleklerini yerine getirememekten dolayı psikolojik ve toplumsal sorun 

yaşamaktadırlar (Çelik ve diğerleri, 2018: 311). Yaşam ve kültür farklılığı, sosyal 

hayata uyum zorlukları beraberinde ruhsal sorunları ve kendini topluma ait 

hissetmeme duygusunu getirmektedir (Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı, 105; 

AFAD, 2017: 10). Uluslararası hukukta hakları daha net olan mülteci statüsünden 

farklı olarak geçici koruma statüsünün adına uygun olarak geçici olması, “arada 

kalmışlık”, “diken üstünde yaşama” gibi duygularla yerleşik bir hayat 

öngörülememesine sebep olmaktadır. Bu durum, özellikle yaşlı göçmenleri sosyal 

yaşama katılımdan uzaklaştırmaktadır (Apak, 2021: 154). Buz, Canlı ve Aygüler 

(2021: 92) saha araştırmasında Afgan katılımcıların yüzde 41,6’sının mutsuz ve 

yaşama isteğinin düşük,  yüzde 26,9’unun da sinirli ve tedirgin olduğu tespit edilmiştir. 



  

217 

Mutlu ve yaşama bağlı olduğunu belirten katılımcıların oranı yüzde 24,1 iken ne 

hissettiği hakkında fikri olmayan katılımcıların oranı ise yüzde 7,5’tir. Yabancı bir 

ülkede belirsizlik içinde korku, kaygı, stres ve mutsuzluk duygularıyla baş etmek 

uluslararası koruma, düzensiz veya geçici korunanlar için zorlaşmaktadır.  

Açık ve dışlama alanlarında kamusal alana girmek, eylem ve konuşma ile 

görünür olmak daha zordur. Arendt konuşma ve eylemi hep bir arada görür. Ancak 

konuşmanın gerçekleşebilmesi veya görüşlerin dile getirebilmesi dilin kullanıma 

bağlıdır. Dışlama ve açık alanlarında kalan ve Türkiye’deki göçmen gruplarının 

çoğunluğunu oluşturan geçici koruma altındakilerin Türkçe konuşmada yeterli 

olmaması eylemden uzaklaştırır. Göçmenlerin durumunda dil bilmemek, mutsuz ve 

dışlanmış hissettirmenin ötesinde (Çalışkan Sarı ve diğerleri, 2021; Erdoğan, 2023; 

Sevim, 2022), kamusal alanda konuşma ve eylem yoluyla görünür olmanın, kimliğini 

ortaya koymanın önünde engel teşkil eder. Sosyal ilişkiler, sadece kimlik tesisi için 

değil aynı zamanda önemli kaynaklara, bilgilere, ekonomik veya maddi desteğe 

erişimi sağlar. Yaşlı veya eğitim seviyesi düşük göçmenlerin toplumsal izolasyon riski 

daha yüksektir (Aasland, 2002: 68-69). Statülere getirilen belli bir ilde ikamet etme 

zorunluluğu ise ülkeye dağılmış aile, akraba ve arkadaşlarıyla bir araya gelmede engel 

oluşturarak, toplumsal hayata uyumlarını ve toplumsal bir bağlam içinde yaşamalarını 

olumsuz etkileyerek (Kocaoğlu, 2018: 34) eylem ve konuşma imkânlarını daraltır. Bu 

özelliklerine dil sorunu da eklenen, toplumdan izole ve dışlanmış bireylerin 

konuşmaya ve eyleme dâhil olmaları zorlaşır.  Dil sorunu zaman içerisinde aşılabilecek 

bir engel gibi görünse de, özellikle düzensiz göçmenlerin veya diğer statülerin maddi 

ve manevi imkânlarında yetersizlik varsa emek, iş ve eylem etkinliklerinden 

yoksunluk bertaraf edilemeyecektir. Dilin konuşulması her ne kadar eylem faaliyeti 

için önemli olsa da, dilin konuşma ve yazmada kullanılamaması dünyaya kalıcılık 

kazandıracak iş etkinliğinde eksikliğe yol açar. Bu nedenle eğitim programlarıyla 

ülkede yaşama bilgisinin artırılması kişiye özgüven, emek ve işine ise süreklilik 

kazandırır.  

Eylem açısından önemli bir bileşen olan siyasal haklar ise en geride kalan veya 

en geç verilen haklardır. Siyasal katılım ve siyaset, daha çok göçmenlerin karışmaması 

gereken bir alan olarak konumlandırılır. Eylem, göçmenlerin özellikle siyasal 

kaygılarla en fazla dışlandıkları etkinliktir. Türk soylu göçmenler bile seçme ve 



218 

seçilme hakkı gibi siyasal hakları elde edemez. Mülteci olarak tanınmış olanlar da 

dâhil olmak üzere üçüncü ülkeye yerleştirilmeyi veya iltica talebinin 

değerlendirilmesini bekleyenler, geçici bir hayat yaşamaktadır (Biner, 2016: 20). 

Yıllar sürebilen bu süreçlerde, her an ülkeden ayrılabilecek durumda kalmak veya her 

an sınır dışı edilebilme ihtimali ile yaşamak zorundadırlar. Şehirden belli bir 

mesafeden fazla uzaklaşmamak, sokak protestolarına katılmamak, kalabalıktan uzak 

olmak, yerel halkla ilişkileri sınırlı tutmak veya asgari düzeyde sosyalleşmek şeklinde 

hayat bir eylemsizliğe dönüşmektedir (Biner, 2016: 175). Ayrıca ülkede güven içinde 

yaşayabilmek için tepki çekecek siyasal girişimlerde bulunmamak, ülkenin sorunları 

ile ilgilenmemek ve gönüllük esaslı organizasyonlarda görev almamak şeklinde 

stratejiler geliştirebilmektedirler (Çiçek, 2021: 167, 172; Eroğlu, 2022: 150-151). 

Ancak bu eylemsizlikle beraber, ulus ötesi sosyal bağlarını harekete geçirerek bir 

eyleme de girişmektedirler. Ayrıldıkları ülkedeki aile ve arkadaşlarıyla iletişimsel 

veya ekonomik ilişkileri sürdürmek veya yerleşme ülkelerinde ilişki ağları geliştirmek 

şeklinde eyleme geçerek siyasi ve sosyal nitelik kazanmaya çalışmaktadırlar (Biner, 

2016: 186). Göçmenler her ne kadar eylem etkinliğinden uzak tutulmaya çalışılsa da 

eylem etkinliğinin onlar için hiç olmadığı söylenemez. Mülteci kamplarındaki 

koşullara başkaldıran eylemler, yerel yönetimlere katılma, dilekçeler, uyum 

faaliyetlerine katılarak insanlarla bir araya gelinmesi eyleme örnek gösterilebilir. 

Eğitimin de eylemi geliştirme ve haklara sahip olma hakkı açısından önemi 

bulunmaktadır. Balibar (2016: 55) eğitim sisteminin demokratik gelişimin ön 

koşullarından biri olarak insanlara kamusal alana katılma imkânı verme fonksiyonuna 

değinir. Eğitim, eşitsizlikleri azaltmada gösterdiği etkililik ölçüsünde, kamusal alana 

erişimi bulunmayan toplumsal tabakaları içermeyi ve dolayısıyla haklara sahip olma 

hakkını sağlar. 

Çalışma imkânları sınırlandırılarak çalışma hakkı, eğitim ve öğrenime 

erişimleri engellenerek eğitim hakkı, siyasal hakları engellenerek eylem hakkı ihlal 

edilirken, aslında insanlığın müşterek dünyasına katılmaları engellenmektedir. Kamp 

koşullarının biyolojik ihtiyaçlarını karşılayacak ve hayat rutini oluşturacak emekten; 

etrafına kalıcı bir dünya inşa etmesini sağlayacak işten; diğer insanlarla bir araya 

gelerek görünür ve özgür oldukları eylemden yoksun bırakması tam bir haksızlık 

durumuna itmektedir. Kampların dışında yaşayan göçmenler için de şehir hayatında 

barınmak, çalışmak, iş ve eyleme dâhil olmak aynı derecede zordur. Bütün bunların 



  

219 

sonucunda sivil toplum kuruluşları ve merhamet gösterecek diğer ülkelerin 

yardımlarına muhtaç hale gelmektedirler. Arendt’in (2018b) dediği gibi “yaşamları, 

haktan ötürü değil, merhametten dolayı uzamaktadır” (s. 303). Eğitim, sağlık, sosyal 

yardım veya istihdama erişim hususlarında oluşturulan mevzuatın ana referansını 

insan haklarından alan hak temelli yaklaşımlar içerdiği (TBMM, 2018) savunulsa da, 

devletlerin vatandaşlarıyla kurduğu ilişkiyi düzenleyen bu modern “haklar” yaklaşımı 

yerine, giderek arkaik bir “himaye” yaklaşımının ikame edildiği eleştirisi de 

bulunmaktadır (Bozbeyoğlu, 2015: 77). Haklara sahip olma hakkının yerine 

merhamet, himaye veya misafirperverlik niyetiyle hakların bahşedilmesi söz konusu 

olmaktadır. Arendt (2007) ise “Avrupa halklarının nezaketi, en zayıf üyelerinin 

dışlanmasına ve zulme uğramasına izin verdiklerinde ve bu sebeple parçalandı” (s. 

274) diye uyarmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



220 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

221 

5. SONUÇ 

Dünyada milyonlarca insan çeşitli sebeplerle göçmen olarak yaşamaktadır. 

Daha rahat yaşam olanakları bulmak için gönüllü olarak göç edenlerin dışında, büyük 

bir çoğunluk yaşadıkları coğrafyalardaki bağımsızlık savaşları, iç savaşlar, bölgesel 

çatışmalar, aşırı şiddet, ekonomik ve siyasi istikrarsızlık, çevresel etkiler ve iklim 

değişikliği sebebiyle zorunlu olarak göç etmektedir. Dünyadaki siyasi coğrafya ulus-

devletler şeklinde ayrıldığından göç edenler, bir ulus-devletten çıktığı anda diğer bir 

ulus-devletin sınırları içerisinde kalmaktadır. Paralel olarak uluslarararası siyasal 

düzenin, geleneksel devlet-halk-toprak üçlüsüne dayanan egemen ulus-devlet 

bölümlenmesine göre kurulmuş olması, bu üçlüden olmayanların yabancı kabul 

edilmesi konusunda uzlaşmaktadır. Sınırlararası göç eden insanlar, bir ulus-devletin 

sağladığı yasal statüden ve siyasi topluluk içinde haklarını olması gerektiği gibi 

kullanma kabiliyetinden mahrum kalmaktadır. Bu mahrumiyet, dünya savaşları ile 

birlikte doruk noktasına ulaşmıştır. Savaş döneminin milyonlarca insanı vatansız, 

mülteci veya azınlık haline getirerek haksız bırakmasını etraflıca analiz eden Hannah 

Arendt, yirminci yüzyılın yeni olgusunun haksızlık olduğunu gözlemlemiştir. Hatta ne 

ulus-devlet yapısı ne insan hakları söylemi bu haksızlığı durdurabilmiştir. Arendt’ten 

günümüze doğru gelindiğinde göç etme sebeplerinin çeşitlenmekte ve göçmenlerin 

sayıları hızla artmaktadır. Uluslararası düzenlemelerin artmasına ve insan haklarının 

sürekli idealize edilmesine rağmen göçmenler hala haksızlık durumlarında yaşamaya 

devam etmektedir. Hatta haklara sahip olma veya hakları kullanma durumları 

bulundukları yasal statülere ve kategorik ayrımlara göre farklılaşmaktadır.  

Türkiye’deki göçmenlerin bulundukları yasal statülerine göre sivil, sosyal, 

ekonomik ve siyasal haklarının farklılaşmasının nasıl bir eşitsizlik ve haksızlık 

durumu ortaya çıkardığına odaklanan bu tez çalışmasında, eşitsizlik ve haksızlık 

durumunun Arendt’in en temel insan hakkı olarak gördüğü haklara sahip olma hakkına 

nasıl yansıdığına ilişkin bir çerçeve sunulmuştur. Bu çerçeve, sadece vatandaşlık 

kurumu açısından değil göçmenlerin konumu açısından da ele alınabilecek yurttaşlık 

tabakalaşmasına dayandırılmıştır. 

Arendt’in analizleri tarihsel olduğu kadar, kendi döneminin tarihini aşacak 

şekilde de siyasaldır. Bu sebeple haklara dair tartışmalarda sıkça referans alınan 

Hannah Arendt’in argümanları, bugünkü göçmenlerin kategorik ve haksızlık 



222 

durumlarının incelenmesi için oldukça kullanışlı kavramsal araçlar sunmaktadır. 

Kavramsal araçlarından biri olan haklara sahip olma hakkına, insan hakları ve göçmen 

hakları konularında sıkça başvurulmaktadır. Arendt, yaşadığı dönemdeki azınlıkların, 

mültecilerin ve vatansızların haksız kalma durumunu siyasi ve tarihi olarak analiz eder. 

İnsanların haksız bırakılmasının ardında öncelikle ulus-devlet tarihinin etkisi vardır. 

Ulus-devlet oluşumu ile birlikte kendisine içkin hale gelen ulus ve devlet gerilimi, 

Arendt’in deyimiyle ulusun devleti fethetmesi, ulusun çıkarlarını topraklarındaki 

herkesi koruyan geleneksel ve kadim devlet anlayışından daha üstün 

konumlandırmaya başlamıştır. Bu gerilimle işaretlenen ulus-devlet, emperyalizmin ve 

ardından Pan hareketlerinin etkisi ile sınırları içinde yaşayan, kendi ulusundan 

olmayan ve yabancı gördüğü insanlara karşı düşman olan trajik bir devlet modeline 

dönüşmüştür. Bu dönüşüm, dünya savaşlarının da katkısıyla kendi yapısal normlarına 

aykırılık teşkil etmeye başlamıştır. Barış anlaşmalarıyla gelen kendi kaderini tayin 

ilkesi, her ulus için geçerli olamazken, devletler bu ilkeyi azınlıkları ya da yabancıları 

dışlama, vatandaşlıktan çıkarma yöntemi olarak kullanmaya başlamıştır. Bu dışlama 

ise azınlıklara, vatansızlara ve mültecilere ilişkin uygulamalarıyla ulus-devletin 

anayasal düzenini ifade eden güçler ayrılığı ilkesini bozmuştur. Sonuç olarak bu 

insanlar vatansız, mülteci, azınlık ya da bunların kesişim gruplarında en iyi ihtimal ile 

haksız bırakılmıştır. En kötü ihtimalde ise, gerçekten yeryüzünün posasıymış gibi, 

toplama veya imha kamplarında ölüme terk edilmiştir. Azınlık, vatansız veya mülteci 

olmaları önemli olmaksızın ortak noktaları mutlak bir haksızlık durumunda kalmış 

olmalarıdır. Arendt’in dediği gibi onların sorunu yaşamak, özgürlük veya mutluluk 

haklarından mahrum olmak değil, bu hakları anlamlı kılacak dünyada bir yerden, 

insanlıktan ve insanlığın müşterek dünyasından yoksun kalmak olmuştur. Bütün 

bunlar olurken, insan haklarının da etkisiz kaldığı ortaya çıkmıştır. İnsan hakları, 

haksızları koruyamayacak kadar siyasal ve teorik çelişkilerle doludur. Tam bu noktada 

Arendt, insanlığın haklara sahip olma hakkı gibi çok daha temel bir hakka sahip olması 

gerektiğini ileri sürmüştür.  

Arendt’in insanın, eylemlerine ve görüşlerine göre yargılandığı bir çerçevede 

yaşama veya insanlığın bir üyesi olma hakkı diye tanımladığı ve hakkında fazla 

açıklama yapmadığı haklara sahip olma hakkı pek çok yorumla karşılaşmaktadır. En 

genel yorumu, hakları sağlayıcı bir güce ihtiyacı olması açısından siyasal bir topluluğa 

üyelik hakkı olarak anlaşılmasıdır. Diğer bir yorumda, anayasal hakları sağlayacak 



  

223 

ahlaki ilke niteliğinde bir hak olarak ele alınmaktadır. Bir başka yorumu, Arendt’in 

eylem vurgusundan dolayı siyaset yapma pratikleri, hak ve özgürlük mücadeleleri 

şeklindedir. Arendt’in haklara sahip olma hakkıyla ilgili yaptığı tanımlamalardan yola 

çıkan bir diğer yorum, bu çalışmada da esas alınan, insanlık durumunda yaşama hakkı 

olduğu yönündedir. Bu çalışma, haklara sahip olma hakkının eylem hakkı ya da 

vatandaşlık hakkı olarak ele alındığında Arendt’i tam ifade edemeyeceğini ileri 

sürerek iş, emek ve eylemi içeren insanlık durumunda yaşama hakkı olarak 

genişletmektedir.  İnsanlık durumunda yaşamak, vita activa etkinlikleri olan emek, iş 

ve eylemin var olduğu bir dünyada yaşamaktır. Dolayısıyla haklara sahip olma hakkı, 

insanın emek ile biyolojik ihtiyaçlarını karşıladığı, iş ile etrafına bir dünya kurabildiği 

ve başkaları ile bir araya gelerek konuşup eyleyebildiği bir yerde yaşama hakkıdır. 

Yeryüzündeki yaşamı oluşturan bu etkinlikler, eylem kadar emek ve işin de önemli 

olduğunu ortaya koymaktadır. Böylece içinde bulunulan sosyal ve ekonomik koşullar 

önemli hale gelmektedir. Haklara sahip olma hakkı sadece siyasal olarak alınırsa, bir 

anlamda siyasi eşitliğin yeterli olduğu gibi bir sonuç çıkabilir. Hâlbuki ekonomik ve 

sosyal eşitlik de sağlanmalıdır. Zira Arendt’in düşüncesine göre haklara sahip olma 

hakkının anlamı, kişinin eylem ve görüşlerine göre yargılandığı bir çerçevede yaşamak 

ve örgütlü bir toplumun üyesi olmak ise, bireyin siyasal varlığını ortaya koyabilmek 

için önce maddi, sosyal ve kültürel varlığını sürdürmesi gerektiği ortaya çıkmaktadır.  

Arendt’in kavram ve düşünceleri günümüz göçmenlerinin hak durumlarını 

değerlendirmek için önemli bir perspektif sunmaktadır. Göçmenlerin olan ya da 

olmayan hakları ile aslında haklara sahip olma hakkı, emek, iş ve eylem gibi 

kavramlarla ifade ettiği, insanlık içerisinde ve insanlık durumunda yaşama 

olanaklarını aydınlatmaktadır.  

Göçmenlerin hak düzenleri oldukça karmaşıktır.  Göçmen haklarının bir ucu 

evrensel insan haklarını hedef alırken bir diğer ucu vatandaşlık haklarına işaret 

etmektedir. Ancak gerçekte durum, evrensel insan hakları normlarının da vatandaşlık 

kurumunun da göçmen hakları konusunda çok cömert olmadığıdır. Uluslararası 

düzenlemeler insan haklarına veya göçmen haklarına dair temel bir çerçeve sağlasa 

da, en nihayetinde egemen ulus-devletlerin göçmenlerin hangi statülerde hangi hakları 

elde edeceği konusunda söz sahibi aktörler olduğunu kabul etmektedir. Ulus-devletler, 

göçü yönetirken göçmenleri ülkeye giriş sebepleri, kaynak ülkesi gibi çeşitli kıstaslarla 

kategorilere ayırma ve bu kategorilere göre hakları dağıtma eğilimindedirler. 



224 

Oluşturulan farklı göçmen kategorilerinin bir tabakalaşma durumu geliştirdiği göç 

yazınına yansımaktadır. Bu farklılaşmayı ve tabakalaşmayı anlamak üzere, David 

Lockwood’un vatandaşlık için kullandığı tabakalı yurttaşlık kavramı kullanılabilir. 

Lockwood, kavramı vatandaşlık kurumunun toplumda doğrudan ya da dolaylı olarak 

eşitsizlikler yarattığını ileri sürmek için kullanmıştır. Lockwood'a göre tabakalı 

yurttaşlıkta, hakların yasal sahipliği ile hakları elde etme ve kullanma kapasitesini 

oluşturan maddi ve manevi kaynaklara göre yurttaşlık dışlaması, yurttaşlık açığı, 

yurttaşlık kazanımı ve yurttaşlık genişlemesi şeklinde dört tip gelişmektedir. Lydia 

Morris ise bu yaklaşımın vatandaşlık kurumunu aşarak, devletin içindeki bütün 

grupları içerecek şekilde ele alınabileceğini göstermiştir. Göçmen grupları, sahip 

olduğu farklı haklarından ve haklardan yararlanma şartlarını oluşturan maddi ve 

manevi kaynaklarından dolayı statü ve hakları açısından bir tabakalı yurttaşlık 

görüntüsü sergilemektedir.  

Bu çalışmada da göçmenlerin yasal statülerinin çeşitli hak boyutlarında 

tabakalaşmaya nasıl yol açtığını göstermek için kavramsal çerçeve olarak yurttaşlık 

tabakalaşması (civic stratification) kullanılmıştır. Tabakalı yurttaşlığın yasal haklar ve 

maddi-manevi kaynaklar şeklindeki iki ekseni esas alınarak veriler oluşturulmuştur. 

Çalışma kapsamında göçmenler, İskân Kanunu’nun tanımladığı göçmenler ile 

Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu’nda yer verilen uluslararası koruma 

(mülteci, şartlı mülteci, ikincil koruma), geçici koruma ve vatansız statüleri ile 

düzensiz göçmenler ve bunların dışında kalan diğer yabancılar olarak kategorize 

edilmiştir. Bu kategorizasyona dayanarak ilk eksende statülere hakları tanıyan ulusal 

mevzuat taranmıştır. Tabakalı yurttaşlığın ikinci eksenini oluşturan maddi-manevi 

kaynaklarla ilgili olarak statülerin sosyal statü, sosyal ağ, bilgi ve beceri, saygınlık ve 

iletişim gibi haklardan yararlanma yeterliliklerini açığa çıkaran unsurlara mevcut 

araştırmalar yoluyla bakılmıştır.   

Göçmenler açısından kazanım, dışlama, açık ve genişleme tipleri, yasal haklar 

ve maddi-manevi kaynaklarla şekillenerek tabakalaşmaya yol açan alanlar olarak ele 

alınabilir.  Türkiye’deki göçmenlerin durumuna bakıldığında dışlama alanında de jure 

veya de facto olarak dışlanma durumu, kazanım alanında yasal ve prestij unsurların 

etkisi, açık alanında yasal koşulların, maddi ve damgalanma açıklarının etkisi, 



  

225 

genişleme alanında ise olası hukuki ve siyasi gelişmelerin doğuracağı durumlar ön 

plana çıkmaktadır.  

Tabakalı yurttaşlığın dışlama tipinin oluşturduğu alanda 1951 Cenevre 

Sözleşmesi’ne konan coğrafi sınırlamanın Avrupa dışındakileri mülteci kabul 

etmemesi, haklarla ilgili düzenlenen ulusal mevzuat içeriğinin her statüyü 

kapsamaması, İskân Kanunu’nun göçmenliği Türk soyundan veya kültüründen olma 

kriterine bağlaması, yasaların dışında kalan düzensiz göçmenlerin bütün haklardan 

mahrum bırakılması, statü belirleme sürecinde dikkate alınan ırk, din, siyasi düşünce 

ölçütler konusunda ayrıntılı düzenlemeler bulunmaması bulunmaktadır. Açık 

alanlarını, hakların kullanımın koşullara bağlılığı, dil ve eğitim gibi maddi ve manevi 

kaynak eksikliğinin hakları kullanımı engellemesi, idarenin hakları kullandırma 

takdiri, etnik köken benzeri etkenlerin damgalanma oluşturması, göçmenin mali 

kaynak eksikliği, yerel halkın tutumu ile statü elde etmek için yasal ve idari olarak 

beklenen sürelerin uzunluğu oluşturmaktadır. Kazanım alanında 1951 Cenevre 

Sözleşmesi ve İskân Kanunu’nda olduğu gibi uluslararası veya ulusal mevzuatın 

hakları doğrudan vermesi, mülteci ve geçici koruma gibi statülere hakları sunan 

mevzuatın başka statüleri içerecek şekilde genişletilmesi ve göçmenlerin sosyal ve 

kültürel sermayelerinin artırılarak hakları kullanma potansiyelinin yükseltilmesi 

bulunmaktadır.  Genişlemeler ise ulusal çıkarlar doğrultusunda hakların 

genişletilmesi, 1951 Cenevre Sözleşmesi’ne konan coğrafi sınırlamanın kaldırılması 

gibi statülerin yeniden düzenlenme ihtimali, uyum faaliyetlerinin yaratacağı etki, 

göçmenlerin kalıcılık etkisi, Türk toplumunun göçmenlere bakışı ve Avrupa Birliği 

sürecinin etkileri olarak sayılabilir. Genişlemeye imkân verebilecek bu gelişmeler 

aksine özellikle yasal boyutta haklarda daralmaya veya hakları ertelemeye de sebep 

olabilir.  

Yurttaşlık tabakalaşması çerçevesinden statülerin durumuna bakıldığında, 

statülerin sadece hakları bakımından bir hiyerarşi oluşturabildiği gibi hem de hakları 

ve maddi-manevi kaynaklarıyla birlikte şekillenen tabakalaşma alanlarında hiyerarşik 

olabildiği görülmektedir. İskân Kanunu göçmenleri, mülteci, şartlı mülteci, ikincil 

koruma, geçici koruma, vatansız, diğer yabancı statüleri ve düzensiz göçmenlerin 

kendilerine ulusal mevzuatla sağlanan sivil, ekonomik, sosyal ve siyasal hakları 

bakımından karşılaştırılması halinde statüler arasında haklara dayalı bir hiyerarşi 



226 

düzeni ortaya çıkmaktadır. Çünkü göçmenlerin kategorik tanımlarının değişmesi, 

doğal olarak hakların farklılaşmasını getirmektedir. Hakların farklılaşması, statüler 

arasında hiyerarşik bir tabakalaşmanın oluşması demektir. Bu açıdan İskân Kanunu 

göçmenlerinin hakları bakımından en üstte, düzensiz göçmenlerin ise yasal bir statüyü 

ifade etmese bile toplumda bir grup olarak hiyerarşinin en altında olduğu 

görülmektedir. Sadece hakların karşılaştırması olarak bakıldığında uzun dönem ikamet 

izni başvurusu yapabilme ve vatandaşlığa geçebilme yollarının açık olmalarından 

dolayı vatansızlar İskân Kanunu göçmenlerinden sonra konumlanmaktadır. 

Uluslararası koruma kapsamına giren mülteci, şartlı mülteci, ikincil koruma arasında 

özellikle mültecinin uluslararası seviyede düzenlenen haklarının etkisiyle daha üstte 

yer aldığı görülmektedir. Ardından mevzuatta çoğu zaman mülteci ile aynı düzenlenen 

ikincil koruma gelirken, onları geçici koruma ve şartlı mültecilik statüsü takip 

etmektedir.  

Hakların ve maddi-manevi kaynakların birlikte değerlendirildiği yurttaşlık 

kazanımı, yurttaşlık açığı, yurttaşlık genişlemesi ve yurttaşlık dışlaması alanlarında ise 

her bir statünün genel olarak konumunun belirli olduğu görülmektedir. Tabakalı 

yurttaşlığın kazanım alanına denk gelen alanda en avantajlı, dışlama tipine ait alanında 

ise en dezavantajlı statüler yer almaktadır. Bu yapıda İskân Kanunu kapsamındaki 

göçmenler kazanım alanında yer alarak tabakalaşmanın veya hiyerarşinin en üstünde, 

düzensiz göçmenler ise dışlamanın en ucunda yani hiyerarşinin en alt tabakalarında 

konumlanmaktadır. Bu iki uç tabaka arasında ise vatansız, mülteci, şartlı mülteci, 

ikincil koruma, geçici koruma ve diğer yabancılar bulunmaktadır. Mülteciler, 1951 

Cenevre Sözleşmesi’nden dolayı yasal olarak daha üstlere yakınken, maddi-manevi 

kaynaklar açısından olumsuzluk yaşayabilmektedir. Diğer uluslararası koruma 

statülerine göre daha hak durumları daha güvenceli olsa da, örneğin uzun dönem 

ikamete geçiş haklarının olmayışı onları yurttaşlık açığı alanında tutmaktadır. İkincil 

koruma statüsü mülteci ve şartlı mülteci arasında konumlandırılmıştır. Çünkü 

genellikle çalışma hakları mültecilerle, ikamet ve seyahat hakları şartlı mültecilerle 

birlikte düzenlenmektedir. Açık alanında sayılan hakların koşulluluğu, maddi ve 

manevi kaynakların eksikliği, idari takdir yetkisinin ve haktan faydalanmak için 

bekleme sürelerinin etkisi, damgalanma, halkın tutumuna hususları uluslararası 

koruma altında bulunan mülteci, şartlı mülteci veya ikincil koruma statüsü sahipleri 

için de geçerlidir. Geçici koruma statüsü ise hem statünün geçici niteliği hem de maddi 



  

227 

ve manevi kaynaklardan yoksunlukları sebebiyle bu alandadır. Ancak Suriyelilerin 

geçici koruma statüsüne rağmen, sayıca büyüklüklerinin de etkisiyle, maddi ve manevi 

kaynaklarının artırılmasına dönük ulusal ve uluslararası yoğun çabalar, bu statünün 

şartlı mülteci ve ikincil koruma ile değişen konumlara sahip olmasına yol 

açabilmektedir. Yurttaşlık genişlemesi alanında uluslararası koruma ve geçici koruma 

statüsü sahipleri bulunmaktadır. Genişlemenin içerdiği geleceğe ilişkin beklentiler, 

siyasal müzakere olanakları veya siyasal ve sosyal mücadeleler özellikle bu gruplar 

için geçerlidir. Hâlihazırda Suriyelilere yönelik mevzuat düzenlemeleri, ulusal kaynak 

kullanımı, proje ve yardımlarla uluslararası kaynak aktarımları bilhassa geçici koruma 

statüsünde bulunanlar için yasal ve maddi-manevi kaynaklar anlamında genişleme 

olanakları doğurabilecektir. 

Yurttaşlık tabakalaşmasının eksenlerini oluşturan yasal haklar ve maddi-

manevi kaynaklar emek, iş ve eylemle ve dolayısıyla haklara sahip olma hakkı ile 

ilgilidir. Yurttaşlık kazanımı, yurttaşlık açığı, yurttaşlık genişlemesi ve yurttaşlık 

dışlaması alanları emek, iş ve eylemin anlamını düşündürmektedir. Dışlama alanında 

hakların ve kaynakların eksikliği söz konusu olduğundan emeğin, işin ve eylemin yeri 

yoktur ya da sınırlıdır. Bu durumun en uç örneğini düzensiz göçmenler temsil eder. 

Onlar dünya üzerinde Arendt’in tasvir ettiği gibi bir yere sahip değildirler. Dışlamalar 

emek, iş ve eylemin yokluğunun en fazla hissedilerek insanlığın ortak dünyasına 

katılımın engellendiği bir alandır. Açık alanları, hakları kanunen çoğu zaman veriyor 

olsa da hakların kullanımını zorlaştırır. Çünkü dil yetersizliği, eğitim ve beceri 

eksikliği, sosyal sorunlar gibi maddi ve manevi kaynakların eksikliği fazladır. Bu 

eksikliklerin giderilebileceğinin, giderilse bile hakların kullanımı için yeni koşulların 

eklenmeyeceğinin garantisi yoktur. Belirsizlik ve geçicilik üzerine kurulan bir hayatta 

emek sağlansa bile iş ve eylem etkinlikleri her zaman sınırlı kalacaktır. Kazanım 

alanında haklara sahip olma hakkına en çok yaklaşılan yerdir. İskân Kanunu 

göçmenleri, diğer statülere nispeten vatandaşlığa daha kısa sürede geçebilmektedir. 

Kazanım alanı, haklardan yararlanmayı yasallaştırırken bu alanın maddi ve manevi 

haklar bakımından avantajlı grupları içermesi emek, iş ve eylemi kolaylaştırmaktadır. 

Elbette burada yasal haklar anlamında bir eylem sadece vatandaşlar tarafından 

gerçekleşebilir. Genişleme alanında, haklara sahip olma hakkı için gerekli dünya 

üzerindeki bir yere ve insanlık durumunda yaşamaya dair müzakereler vardır. Bu 

alanda, hakların artırılması ve uyum faaliyetleri yoluyla maddi ve manevi kaynakların 



228 

geliştirilmesi söz konusu olabileceği gibi ülke şartları ve çıkarları veya toplumsal 

baskılar ile egemen ulus-devletin hakları iptal etmesi ya da daraltması ihtimali de 

bulunmaktadır.  

Genel olarak bakıldığında sivil, ekonomik, sosyal ve siyasi hakları bakımından 

İskân Kanunu’na tabi “göçmenler” en iyi durumda diğer bir deyişle hiyerarşinin en 

üstünde,  yasal olarak tanınmayan ve hakları bulunmayan düzensiz göçmenler ise en 

altında yer almaktadır. Sadece hakları bakımında değerlendirildiğinde, kesin 

hiyerarşik ayrımlar söz konusu olmasa bile vatansızlar, diğer yabancılar, mülteciler, 

ikincil koruma altındakiler, şartlı mülteciler ve geçici koruma altındakiler şeklinde bir 

hiyerarşiden bahsedilebilir. Her bir statünün yasal olarak tanınmış hakları 

farklılaşmaktadır. Her bir statü kendine özgü koşulları, maddi ve manevi kaynakları, 

kendi içinde özellikle etnik olmak üzere alt grupları içermektedir. Bütün bu farklılıklar 

insanlık durumu aktivitelerinin gerçekleşme durumunu da şekillendirmektedir. 

Düzensiz göçmenler, haklara sahip olma hakkından veya emek, iş ve eylem 

etkinliklerinden çok uzakta kalmaktadır. Uluslararası koruma statülerinin ve geçici 

korumanın belirsizliği ve maddi ve manevi kaynakların eksikliği ile birlikte emeği ve 

işi zorlaştırmakta, eylemi ise imkânsız kılmaktadır. 

Yapılan bu çalışma, Türkiye’nin göçmen haklarına dair bir sınırı da olsa bir 

bakış sunabilmesi açısından yasalarda yer verilmiş göçmen gruplarını ve mevzuatta 

atıf yapılan haklarını genel bir bakış açısı ile ele almaktadır. Sivil, ekonomik, sosyal 

ve siyasi hak boyutlarında seçili haklar dikkate alınmıştır. Türkiye’de göçmenlere 

ilişkin bir hak rejimi ancak bütün hak boyutlarında ve her bir statü özelinde 

derinlemesine bir araştırma ile ortaya konabilir. Ayrıca tabakalı yurttaşlığın ortaya 

serdiği eşitsizliklerin gelecekteki olası göç akınları ile birleştiğinde eğitim, sağlık, 

siyasal katılım gibi alanlarda ne gibi sonuçlar doğuracağı incelenebilir. Tabakalı 

yurttaşlık ve haklara sahip olma hakkı arasında burada kurulan ilişki kadınlar, çocuklar 

gibi başka göçmen grupları ve başka haklar açısından aranabilir. Göçmen hakları ile 

politika geliştirme süreçleri, politikacı ve karar alıcıların tercihleri ile ulusal ve 

uluslararası mahkemelerin hak doğuran kararları arasındaki gerilimlerin haklara sahip 

olma hakkına ve tabakalı yurttaşlığa nasıl yansıdığı incelenebilir. Tabakalı yurttaşlık 

haklara sahip olma hakkı ile birlikte sosyal uyum, refah sistemleri veya vatandaşlık 

tartışmalarında yer verilebilir. Göç ve Uyum Raporu’na göre dünya göç yönetiminde 



  

229 

ilerlemesine rağmen, birçok farklı açısı bulunan mültecilerin yönetimi konusunda 

henüz yolun başındadır (TBMM, 2018: 90). Türkiye, geçici koruma altındaki 

Suriyelilerle birlikte dünyanın en çok mülteci barındıran ülkelerinden biri haline 

gelmiştir. Bu ölçekteki bir mülteci grubu, hızlı ve sistematik politikalar geliştirmeyi 

zorlaştırmaktadır. Gelecekte, Türkiye’nin komşu coğrafyalarda oluşacak siyasi 

istikrarsızlık, savaş, iklim değişikliği veya ekonomik sorunlardan kaçan göçmenlerin 

akınlarına maruz kalabileceği düşünüldüğünde statü ve hak tartışmaları önemli bir 

gündemi oluşturacaktır.  

Bu çalışmanın sonuçlarından yola çıkılarak, politika önerisi olarak birkaç 

hususa yer verilebilir. Her göç dalgasında yeniden çerçevelenen statülerin ve hakların 

siyasal, ekonomik ve sosyolojik olarak inceleme nesnelerine dönüştüğünü kabul etmek 

gerekir. Ayrıca değişen dünya şartlarında Türkiye’ye yeni göç akınlarının yaşanması 

riski her zaman bulunmaktadır. Bu göç akınlarının ülkeye ulaşmadan önlenmesi için 

siyasi tedbirlerin alınmasının yanı sıra, ülkeye geldikleri veya kabul edildikleri 

durumda göçmenlerin kategorize edilmesine veya yasal konumlarının 

tanımlanmasına, statü belirleme kriterlerinin belirlenmesine, buna bağlı olarak sahip 

olabilecekleri hakların tesisine, sonuçlarına ve maliyetine odaklanan politikalar 

geliştirmek riskin olumsuz sonuçlarını hafifletecektir. Uzun bir göç ve göçmen 

geçmişine sahip olan Türkiye’de geleceğe dönük politika ve stratejiler göçmenlerin 

kalıcılığına binaen inşa edilmelidir. Ülkeye giriş koşulları dâhil olmak üzere hakların 

sağlanması ve sürdürülebilir olmasını temin edecek dengeli politikalar üretilmelidir. 

Türkiye, kendisine yönelen göç hareketlerinde insani yardım ve 

misafirperverlik duygularıyla hareket ederken eğitim ve sağlık hizmetleri gibi temel 

insani ihtiyaçların karşılanması konusunda cömert davranmaktadır. Ancak göç 

yönetiminin diğer yüzünde, hakların ve hizmetlerin getireceği maddi ve manevi yükler 

bulunmaktadır. İlk sığınma zamanlarında temel ihtiyaçları karşılamak ve sonrasında 

hakları yasal ve idari zemine oturtmak başlı başına maliyet unsurudur. Benzer şekilde, 

seçici bir göçmen politikası yürütmediği veya yürütemediği için ülkeye gelen 

göçmenlerin genelde genç, eğitimsiz ve mesleksiz olmalarına bağlı olarak maddi ve 

manevi kaynaklarının yetersiz olduğu hesaba katıldığında bu yetersizliklerin telafi 

edilmesi için gerekli kaynak aktarım ihtiyacı büyümektedir. Bu konuda diğer ülkelerle 

yük paylaşımını artıracak mekanizmalar kurulmalıdır. Dini, dili ve kültürü farklı 



230 

binlerce hatta milyonlarca göçmeni, halkın tepkisini gözeterek ve sosyal uyumu 

sağlayarak yönetebilmek için gerekli etkin ve sürdürülebilir göç politikalarının önemi 

artmaktadır. 

Göç yönetimi geçici koruma altıdaki Suriyeliler gibi çok büyük gruplar söz 

konusu olduğunda, hem uyum gibi ileri yönlü hem geri dönüş gibi geri yönlü 

politikalar birlikte ele ele alınabilir. Çünkü özellikle belirsiz süresi ve geçicilik üzerine 

kurulu yasal statüsü ile geçici korumayı yönetmek gittikçe zorlaşacaktır. Bu sebeple 

geçici koruma uygulamasının sonlandırılarak geri dönüş mekanizmalarının hayata 

geçirilmesi seçeneği ele alınabilir. Bu çalışmada da yer verildiği üzere Suriyelilerin 

kalıcılık işaretlerine bakıldığında, geri dönüş mekanizmalarına rağmen bir kısmının 

Türkiye’de kalmaya devam edeceği çıkarımında bulunmak yanlış olmayacaktır. Bu 

durumda yasal statülerinin kalıcı şekilde değerlendirilmesi ve uyum faaliyetlerine 

ağırlık verilmesi söz konusu olmalıdır. 

Türkiye’de bulunan göçmen stokunun sayı, uyruk, nitelik, beceri, cinsiyet, 

eğitim, kırılganlık gibi pek çok katmanda ve ayrıntıda istatistiki kayıtları tutulmalı, 

kamuya veya araştırmacılara açık hale getirilmelidir. Böylesi bir kayıtlama ve 

istatistiki veri açıklığı, akademik çalışmaları kolaylaştıracağı gibi politika üretme 

konusunda temel girdilere ve göstergelere dönüşebilecektir. Göçmenlerin statülerinin 

ve haklarının farklılaştırılması Türkiye’ye özgü değildir; yapılan çalışmalarda da 

görüldüğü üzere bütün ülkeler benzer hiyerarşik yapıları oluşturmaktadır. Tabakalı 

yurttaşlık çerçevesi ise diğer ülkelerle hak rejimlerini ve farklılaşma alanlarını 

karşılaştırma imkânı için kullanılabilir.  

En nihayetinde politikaların amacı, göçmenlere sadece yabancı veya ucuz ve 

niteliksiz işgücü veya geçici özneler olarak bakılamayacağının farkında olarak, 

insanların emekle hayatlarını kurmalarına, iş ile ülkeye ve dünyaya entegre olmalarına 

ve eylem ile kendi varoluşlarını ispatlamalarına izin vermek olmalıdır. Gelecekteki 

çalışmalarda her bir statü grubunun özel olarak ele alınması ve burada maddi-manevi 

kaynaklar olarak adlandırılan sosyal sermaye, dil ve eğitim yeterliliği, saygınlık gibi 

başlıkların incelenmesi statüler arasında karşılaştırma yapma imkânı sağlayabilir. 

Böylece hak temelli politikalar geliştirmek ve maddi ve manevi kaynaklardaki 

eksikliklere göre uyum ve geliştirici faaliyetler ve politikalar tasarlamak mümkün 

olacaktır. Ayrıyeten statülerin kendi içindeki farklı alt grupların yurttaşlık 



  

231 

tabakalaşmasındaki yerini ayrıntılı olarak incelemek, insan haklarına saygılı hak 

uygulamaları geliştirilmesinin önemli bir adımıdır. 

Haklara sahip olma hakkının yasal ve siyasal olduğu kadar sosyal ve ekonomik 

hakları kapsadığı kabul edildiğinde, bu hakkın göçmenlerin içinde bulunduğu siyasal, 

sosyal ve ekonomik ya da yasal yoksunlukları anlamada hala geçerli olduğu ortaya 

çıkmaktadır. Haklara sahip olma hakkının ve tabakalı yurttaşlığın, hakları sadece yasal 

değil sosyo-ekonomik bağlamda da tartışmaya imkân vermesi göçmen hakları 

konusunda bu kavram ikilisini kullanmayı değerli kılmaktadır. Nitekim bu çalışma, 

tabakalı yurttaşlık kavramı vasıtasıyla, haklara sahip olma hakkının pratikteki 

görünüm eksikliğini giderme gayreti göstermiştir. Kemal Karpat’ın (2015: XI) dediği 

gibi “göçler çok geniş tarihsel, ekonomik ve siyasi bir çerçeve içinde incelenmelidir. 

Bu çalışma, bu beklentiye ve Arendt’in insanın yeni başlangıçlar yapabilme 

potansiyeline dair inancına dönüktür.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



232 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

233 

KAYNAKLAR 

3RP. (2024). Türkiye ülke bölümü 2023-2025. https://www.3rpsyriacrisis.org/wp-

content/uploads/2023/03/3RP-2023-2025-Turkiye-Country-Chapter_TR.pdf 

Aasland, A. (2002). Citizenship status and social exclusion in Estonia and Latvia. 

Journal of Baltic Studies, 33(1), 57-77. doi: 10.1080/01629770100000211  

Afet ve Acil Durum Yönetimi Başkanlığı. (2017). Türkiye’deki Suriyelilerin 

demografik görünümü, yaşam koşulları ve gelecek beklentilerine yönelik saha 

araştırması. https://www.afad.gov.tr/kurumlar/afad.gov.tr/25337/xfiles/17a-

Turkiye_deki_Suriyelilerin_Demografik_Gorunumu_Yasam_Kosullari_ve_Ge

lecek_Beklentilerine_Yonelik_Saha_Arastirmasi_2017.pdf 

Agamben, G. (1998). Homo sacer: Sovereign power and bare life, (Çev. D. Heller-

Roazen). Stanford University Press. 

Agamben, G. (2000). Means without end: Notes on politics. (Çev. V. Binetti ve C. 

Casarino). Minneapolis, MN: University of Minnesota Press. 

Ağaoğulları, M. A. (2010). Ulus-devlet ya da halkın egemenliği (2. bs.). Ankara: İmge 

Kitabevi. 

Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı. (2015). Avrupa'da geçici koruma rejimi örnekleri 

(Araştırma ve Politika Serisi 30). Ankara.  

Akalın, A. E. (2014, 13-14 Kasım). Türkiye’de göçmen ev işçilerinin çalışma 

koşulları. Sosyal insan hakları ulusal sempozyumu VI bildiriler, içinde (s. 323-

340). İstanbul: Petrol-İş Yayını 119. https://www.petrol-

is.org.tr/yayin/suresiz/vi-sosyal-insan-haklari-ulusal-sempozyumu-bildiriler-

8146 

Apak, E. (2021). Geçici Koruma Statüsünde Bulunan Yaşlı Suriyelilerin Sorunlarının 

ve Gereksinimlerinin Değerlendirilmesi Gaziantep İl Örneği (Doktora tezi). 

Ulusal Tez Merkezi’nden erişildi (Tez no: 690183). 

Apan, A. (2022). Kitlesel akın yönetiminde siyasal gerçekçilik aracı olarak geçici 

koruma: AB ve Türkiye örnekleri. Amme İdaresi Dergisi, 55(1), 1-33. 

Arendt, H. (1951). The burden of our time, London: Secker ve Warburg. 

Arend, H. (1987). Labor, work, action. J. W. Bernauer. (Ed.),  Amor mundi: 

Explorations in the faith and thought of Hannah Arendt içinde (s. 29-42). 

Dordrecht, Netherlands: M. Nijhoff. 

Arendt, H. (2007). We refugees. J. Kohn ve R. H. Feldman (Ed.), The Jewish writings 

içinde (s. 264-274). Newyork, NY: Schonken Books. 

Arendt, H. (2011). Essays in understanding, 1930-1954: Formation, exile, and 

totalitarianism. New York, NY: Schocken Books. 

Arendt, H. (2012). Devrim üzerine (1. bs.). (Çev. O. E. Kara) İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Arendt, H. (2013). İnsanlık durumu (7. bs.). (Çev. B. S. Şener). İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

https://doi.org/10.1080/01629770100000211


234 

Arendt, H. (2014a). Geçmişle gelecek arasında (5. bs.). (Çev. B. S. Şener ve O. E. 

Kara). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Arendt, H. (2014b). Totalitarizmin kaynakları 1: Antisemitizm (5. bs.). (Çev. B. S. 

Şener). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Arendt, H. (2018a). Kötülüğün sıradanlığı: Adolf Eichmann Kudüs'te. (5. bs.) (Çev. 

Ö. Çelik). İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Arendt, H. (2018b). Totalitarizmin kaynakları 2: Emperyalizm (6. bs.) (Çev. B. S. 

Şener). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Arendt, H. (2018c). Totalitarizmin kaynakları 3: Totalitarizm (3. bs.). (Çev. İ. Serin) 

İletişim Yayınları. 

Arnhart, L. (2013). Planton'dan Rawls'a siyasi düşünce tarihi. (Çev. A. K. Bayram). 

Ankara: Adres Yayınları. 

Asar, A. (2022). Vatansızlık: Uluslararası temel belgelerde vatansız kişiler ve hakları. 

(1. bs.) Ankara: GAV Perspektif Yayınları. 

Atatürk Ansiklopedisi. (2024). Atatürk Dönemi İskân Kanunları, 

https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/ataturk-donemi-iskan-kanunlari/ 7 Eylül 

2024 

Ateşok, Z. Ö. (2018). Karşılaştırmalı perspektiften uluslararası mülteci rejimi 

bağlamında mülteci eğitimi ve Türkiye örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez 

Merkezi’nden erişildi (Tez no: 513980). 

Avrupa Birliği Komisyonu. (2022). 2022 Türkiye Raporu. 

https://www.ab.gov.tr/siteimages/birimler/kpb/2022_turkiye_report_tr_27.11.2

022_22.05.pdf 

Avrupa Birliği Komisyonu. (2023). 2023 Türkiye Raporu. 

https://www.ab.gov.tr/siteimages/birimler/kpb/2023_trkiye_raporu-_tr.pdf 

Avrupa Birliği Temel Haklar Ajansı. (2014). Sığınma, sınırlar ve göç ile ilgili Avrupa 

hukuku el kitabı. Yayın no: 1142. 

https://www.echr.coe.int/documents/d/echr/Handbook_asylum_TUR  

Avrupa Birliği Konseyi Geçici Koruma Yönergesi. (2001/55). Council Directive 

2001/55/EC of 20 July 2001 on minimum standards for giving temporary 

protection in the event of a mass influx of displaced persons and on measures 

promoting a balance of efforts between Member States in receiving such persons 

and bearing the consequences thereof. https://eur-lex.europa.eu/eli/dir/2001/55/ 

Avrupa Birliği ve Birleşmiş Milletler. (2018). Expert group on refugee and internally 

displaced persons statistics: International recommendations on refugee 

statistics. https://unstats.un.org/unsd/demographic-social/Standards-and 

Methods/files/Principles_and_Recommendations/International 

Migration/2018_1746_EN_08-E.pdf 

Avrupa Parlamentosu ve Konseyi Yönergesi (2007/862). Regulation (EC) No 

862/2007 of the European Parliament and of the Council of 11 July 2007 on 

Community statistics on migration and international protection and repealing 

Council Regulation (EEC) No 311/76 on the compilation of statistics on foreign 

https://eur-lex.europa.eu/eli/dir/2001/55/


  

235 

workers (Text with EEA relevance). https://eur-

lex.europa.eu/eli/reg/2007/862/oj/eng 

Avrupa Parlamentosu ve Konseyi Yönergesi (2011/95). Directive 2011/95/EU of the 

European Parliament and of the Council of 13 December 2011 on standards for 

the qualification of third-country nationals or stateless persons as beneficiaries 

of international protection, for a uniform status for refugees or for persons 

eligible for subsidiary protection, and for the content of the protection granted 

(recast). https://eur-lex.europa.eu/eli/dir/2011/95/oj/eng 

Aydar, Z. ve Plöger, J. (2023). Young refugees’ integration trajectories—the critical 

role of local resources in Germany. Social Sciences, 12(5), 293. 

doi:10.3390/socsci12050293 

Aygül, H. H. (2018). Mülteci emeğinin Türkiye işgücü piyasalarındaki görünümü ve 

etkileri. Süleyman Demirel Üniversitesi Vizyoner Dergisi, 9(20), 68-82. 

Baban, F., Ilcan, S., ve Rygiel, K. (2016). Syrian refugees in Turkey: pathways to 

precarity, differential inclusion, and negotiated citizenship rights. Journal of 

Ethnic and Migration Studies, 43(1), 41-57. doi: 

10.1080/1369183X.2016.1192996 

Bader, V. (1995). Citizenship and exclusion: Radical democracy, community, and 

justice. Or, what is wrong with communitarianism. Political Theory, 23(2), 211-

246. doi:10.1177/0090591795023002001 

Balibar. E. (2007). (De)Constructing the human as human institution: A reflection on 

the coherence of Hannah Arendt's practical philosophy. Social Research: An 

International Quarterly, 74(3), 727-738. https://www.jstor.org/stable/40972122 

Balibar, E. (2016). Yurttaşlık. (Çev. M. Eşen). İstanbul: MonoKL Yayınları. 

Balkır, C. ve Kaiser (2015). Türkiye’de Avrupa vatandaşları. M. M. Erdoğan,  A. 

Kaya. (Derleyenler). Türkiye’nin göç tarihi: 14. yüzyıldan 21. yüzyıla Türkiye’ye 

göçler. içinde (s. 221-242). 1. bs. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Balun, B. (2020). Yabancı göçmenlerin çalışma koşulları ve sendikal deneyimleri 

ekseninde sendikaların göçmenlere bakışı: Karabük Örneği (Doktora tezi). 

Ulusal Tez Merkezi’nden erişildi (Tez No: 628226). 

Barın, H. (2019). Türkiye’deki Suriyelilerin entegrasyonunda sivil toplum 

kuruluşlarının rolü: Ankara örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden 

erişildi. (Tez no: 544634) 

Basok, T. (2004). Post‐national citizenship, social exclusion and migrants rights: 

Mexican seasonal workers in Canada. Citizenship Studies, 8(1), 47-64. 

doi:10.1080/1362102042000178409 

Bauböck, R. (1991). Migration and citizenship. Journal of Ethnic and Migration 

Studies, 18(1), 27-48. doi: 10.1080/1369183X.1991.9976280 

Bauman, Z. (2019). Kapımızdaki yabancılar (2. bs.). (Çev. E. Barca). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Bazı Cumhurbaşkanlığı Kararnamelerinde Değişiklik Yapılması Hakkında 

Cumhurbaşkanlığı Kararnamesi (2021, 29 Ekim). Resmî Gazete, (Sayı: 31643). 

https://www.researchgate.net/deref/http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1177%2F0090591795023002001


236 

(Kararname Numarası: 85). 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2021/10/20211029-35.pdf 

Beiner, R. (2000). Arendt and nationalism. D. Villa (Ed.), The Cambridge companion 

to Hannah Arendt içinde (44-62). Cambridge, CA: Cambridge University Press. 

Güzel, B. (2019). Türkiye-Gürcistan sınırında düzensiz göç hareketleri: Doğu 

Karadeniz örneğinde göçmen deneyimleri (Doktora tezi). Ulusal Tez 

Merkezi’nden erişildi (Tez no: 537153). 

Benhabib, S. (2018). Ötekilerin hakları: Yabancılar, yerliler, vatandaşlar (4. bs.).  

(Çev. B. Akkıyal). İstanbul: İletişim Yayınları.  

Berktay, F. (2023). Dünyayı bugünde sevmek: Hannah Arendt'in politika anlayışı. 3. 

Bs. İstanbul: Metis Yayınları.  

Besson, S. (2012). The right to have rights: From human rights to citizens’ rights and 

back. M. Goldoni ve C. McCorkindale (Ed.), Hannah Arendt and the law içinde 

(s. 335-355).  

Bhuyan, R. ve Smith-Carrier, T. (2012). Constructions of migrant rights in Canada: Is 

subnational citizenship possible?. Citizenship Studies, 16(2), 203–221. doi: 

10.1080/13621025.2012.667613 

Biletzki, M. (2011). Ambiguous citizenship: The civic status of the Palestinian citizens 

of Israel (Doktora tezi, Boston University). https://hdl.handle.net/2144/34457 

Biner, Ö. (2016). Türkiye’de mültecilik: İltica, geçicilik ve yasallık ‘Van uydu şehir 

örneği’. İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Birleşmiş Milletler Çocuklara Yardım Fonu. (2022). Türkiye’de geçici koruma altında 

olan Suriyeli çocuklara yönelik eğitim müdahalesinin belgelendirilmesi – nihai 

raporu. https://www.unicef.org/turkiye/raporlar/t%C3%BCrkiyede-

ge%C3%A7ici-koruma-alt%C4%B1nda-olan-suriyeli-%C3%A7ocuklara-

y%C3%B6nelik-e%C4%9Fitim-m%C3%BCdahalesi-raporu 

Birleşmiş Milletler İnsan Hakları Yüksek Komiserliği. (2023). Status of ratification: 

Interactive dashboard. https://indicators.ohchr.org/ 

Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği. (2020). Global Trends: Forced 

Displacement in 2019. https://www.unhcr.org/5ee200e37.pdf 

Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği. (2022). Global Trends: Forced 

Displacement in 2022. https://www.unhcr.org/global-trends-report-2022  

Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği. (2023a). Durable Solutions 

dashboard - Egypt, Iraq, Jordan, Lebanon, and Türkiye [Veri seti] 

https://data.unhcr.org/en/documents/details/99058 

Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği. (2023b). Global Trends: Forced 

Displacement in 2023. https://www.unhcr.org/global-trends-report-2023 

Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği. (2024). Registered Syrian 

Refugees. https://data.unhcr.org/en/situations/syria/location/113. 

Birmingham, P. (2006). Hannah Arendt and human rights: The predicament of 

common responsibility. Bloomington, IN: Indiana University Press. 

https://hdl.handle.net/2144/34457
https://indicators.ohchr.org/


  

237 

Bloom, T. ve Feldman, R. (2011). Migration and citizenship: Rights and exclusions. 

Migration and Social Protection: Claiming Social Rights Beyond Borders içinde 

(s. 36-60). Basingstoke, IN: Springer. 

Bodin, J. (1993). Les six livres de la république. G. Mairet (Ed.) [1583 Paris baskısının 

kısaltılmış hali]. 

https://classiques.uqam.ca/classiques/bodin_jean/six_livres_republique/six_livr

es_republique.html 

Bodur Ün, M. ve Paydak, A. (2017). Küreselleşen dünyada düzensiz göç ve Türkiye: 

Adana ili yabancılar misafirhanesi çalışması. Anadolu Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 17 (3), 187 - 204. doi:  10.18037/ausbd.417295 

Botha, H. (2013). The rights of foreigners: Dignity, citizenship and the right to have 

rights. South African Law Journal, 130(4), 837-869. 

https://journals.co.za/content/ju_salj/132/3  

Bozbeyoğlu, E. (2015). Mülteciler ve insan hakları. Hacettepe Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Kültürel Çalışmalar Dergisi, 2(1), 60-80 doi: 

10.17572/mj2015.1.6080. 

Brubaker, W. R. (1990). Immigration, citizenship and the nation-state in France and 

Germany: A comparative historical analysis. International Sociology, 5(4), 379-

407. doi: 10.1177/026858090005004003 

Brunkhorst, H. (2000). Equality and elistism in Arendt. D. Villa (Ed.), The cambridge 

companion to Hannah Arendt içinde (s. 178-198). Cambridge, CA: Cambridge 

University Press. 

Bruzelius, C., Reinprecht, C. ve Seeleib-Kaiser, M. (2017). Stratified social rights 

limiting EU citizenship, Journal of Common Market Studies, 1–15. doi: 

10.1111/jcms.12555 

Brysk, A. ve Shafir, G. (2004). Introduction: Globalization and the citizenship gap. A. 

Brysk ve G. Shafir (Ed.), People out of place: Globalization, human rights, and 

the citizenship gap içinde (s. 1-9). New York: Routledge.  

Buckler, S. (2011). Hannah Arendt and political theory: Challenging the tradition. 

Edinburgh, United Kingdom: Edinburgh University Press. 

Buran, H. (1993). Baskı grupları, Türkiye’de dernekleşme ve Balkan göçmen ve 

mülteci dernekleri örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez 

no: 25630) 

Burchell, D. (2002). Ancient citizenship and its inheritors. E. F.  Isin ve T. B. Turner 

(Ed.), Handbook of citizenship studies içinde (s. 89-104). Thousand Oaks, CA: 

Sage. 

Bustamante,  J. A. (2002). Immigrants’ vulnerability as subjects of human rights. 

International Migration Review, 3(2), 333-354. doi: 10.1111/j.1747-

7379.2002.tb00084.x 

Buz, S. (2008). Türkiye sığınma sisteminin sosyal boyutu. TBB Dergisi, 76, 120-130. 

Buz, S., Canlı, M.  ve Aygüler, E. (2021). Trabzon’da yaşayan Afgan sığınmacıların 

profili ve gereksinimleri. https://data.unhcr.org/es/documents/details/87646 



238 

Can, S. (2024). Uluslaraarsı koruma bulma amaçlı göçlerde politika ve yönetim. M. 

Köse ve A. Asar. (Ed.), Göç yönetimi tartışmaları-1 içinde (s. 33-52). GAV 

Perspektif yayınları. 

Canovan, M. (1995). Hannah Arendt: A reinterpretation of her political thought. New 

York, NY: Cambridge University Press. 

Carmel, E. ve Paul, R. (2013). Complex stratification understanding European Union 

governance of migrant rights. Regions & Cohesion, 3(3), 56–85.  doi:  

10.3167/reco.2013.030304 

Cenevre'de 1951 Tarihinde İmzalanmış Olan Mültecilerin Hukuki Durumuna Dair 

Sözleşmenin Tasdiki Hakkında Kanun Tasarısı ve Dışişleri Komisyonu Raporu 

(1/125) (1961, 5 Mayıs). (Sıra Sayısı: 53). 

https://www5.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/KM__/d00/c002/km__0000

2024ss0053.pdf  

Ciğerci Ulukan, N. (2008). Göçmenler ve işgücü piyasası: Bursa’da Bulgaristan 

göçmenleri örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 

221748) 

Cho, I. W. (2021). Analyzing the typology of Korean citizens’ perspectives on the 

admission and settlement of asylum seekers and refugees. Journal of Asian 

Sociology, 50(2), 321-369. doi: 10.21588/dns.2021.50.2.003 

Cohen, J. L. (1996). Rights and citizenship, and the modern form of the social: 

Dilemmas of Arendtian republicanism. Constellations, 3(2), 164–189. doi: 

10.1111/j.1467-8675.1996.tb00052.x  

Cohen, J. L. (1999). Changing paradigms of citizenship and the exclusiveness of the 

demos. International Sociology 14(3), 245–268. doi: 

10.1177/0268580999014003002 

Corrigan, O. (2014). Migrant deprivation, conditionality of legal status and the welfare 

state. Journal of European Social Policy,  24(3), 223– 239. doi: 

10.1177/0958928714525819 

Çalışkan Sarı, A., Ok, G., Aksanyar, Y., Kadıoğlu, A. K. ve Uylaş, T. (2021). 

Türkiye’ye göç eden yabancılara uygulanan sosyal uyum ve yaşam eğitimi 

programının geliştirilmesi ve etkililiğinin değerlendirilmesi. Göç Araştırmaları 

Dergisi, 7(2), 188-209. 

Çallı Kaplan, M. (2018). Avrupa refah devletlerinde göçmenlerin sosyal güvenlik 

hakkı (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 531631) 

Çavuşoğlu, H. (1999). Bursa’da yerleşik Yugoslavya-Makedonya göçmenlerinin 

sosyo-kültürel yapısı ve sosyal bünye ile bütünleşme durumu (Doktora tezi). 

Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 81818) 

Çelik, F. E. (2024). Göç hukukunda kavramsallaştırma: Uzlaşı ve tutarlılık açmazı. 

Ed. M. Köse ve A. Asar. Göç yönetimi tartışmaları-1 içinde (s. 11-32). GAV 

Perspektif yayınları. 

Çelik, M. Y., Şen, A. T., Usta, H. ve Usta, S. E. (2018). Avrupa birliğinin göç/mülteci 

politikası ve sığınmacıların ekonomik, sosyal ve kamusal iletişim sorunları: 

Kastamonu örneği. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 57, 296-

315. 



  

239 

Çiçek, A. 2021. Geçici koruma statüsündeki Suriyelilerin sosyal ve siyasal 

entegrasyonu: Adana ili örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. 

(Tez no: 712194) 

Çiçekli, B. (2010). Mülteci, sığınmacı ve göçmenler: Sınıflandırma ve yasal statünün 

belirlenmesine ilişkin sorunlar. K. Hailbronner ve diğerleri (Ed.), Vatandaşlık, 

Göç, Mülteci ve Yabancılar Hukukundaki Güncel Gelişmeler Uluslararası 

Sempozyum Bildirileri, 15-16 Mayıs 2009, Anadolu Üniversitesi, Eskişehir 

içinde (s. 327-362). Ankara: Türkiye Barolar Birliği Yayınları. 

Çörtoğlu Koca, S. (2022). Türkiye’de düzensiz göçmen olarak bulunan Afganların 

hukuki statülerine ilişkin değerlendirmeler. Public and Private International 

Law Bulletin, 42(2), 873–912. 

Dagger, R. (2002). Republican citizenship. E.F. Isin ve P. B. Turner (Ed.), Handbook 

of citizenship Studies içinde (s. 145-157). Thousand Oaks, CA: Sage. 

DeGooyer, S., Hunt, A., Maxwell, L. ve Moyn, S. (2018). The right to have rights. 

London ve Brooklyn NY: Verso. 

De Haas, H., Natter, K. ve Vezzoli, S. (2016). Growing restrictiveness or changing 

selection? The nature and evolution of migration policies. International 

Migration Review, 1-44. doi: 10.1111/imre.12288  

De Wenden,  C. W. (1998). Ulus ve yurttaşlık: Hem rakip hem ortak. J. Leca 

(Der.),Uluslar ve Milliyetçilikler içinde (s. 39-48). (Çev. S. İdemen) İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Deveci, C. (2002). Understanding human rights with Aristotelian universalism. I. 

Kuçuradi  (Ed.). Human rights: In Turkey and the world in the light of fifty-year 

experience (s. 33-68) içinde. Ankara: Hacettepe University.  

Dışişleri Bakanlığı. (2024a). Avrupa Konseyi. https://www.mfa.gov.tr/avrupa-

konseyi_.tr.mfa 

Dışişleri Bakanlığı. (2024b). Mavi kart (eski pembe kart) uygulaması 

https://www.mfa.gov.tr/mavi-kart-_eski-pembe-kart_-uygulamasi-.tr.mfa) 

Donald, J. (2012). Vatandaş ve kent aylağı. A. Kadıoğlu (Haz.),  Vatandaşlığın 

dönüşümü: Üyelikten haklara (2. bs.) içinde (s. 140-166). (Çev. C. Cemgil). 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Donnelly, J. (2002).  Human rights, globalizing flows, and state power. A. Brysk (Ed.) 

Globalization and human rights içinde (s. 226-241). Berkeley, CA: University 

of California Press. 

Duguit, L. (2013). Egemenlik ve özgürlük. C. B. Akal (Der.), Devlet kuramı (4. Bs.) 

içinde (s. 379-400). (Çev. G. B. Coşkun). Ankara: Dost Kitabevi.  

Duman, D. (2022). Türkiye’de Bulgaristan göçmenlerinin entegrasyonunun 

kuşaklararası karşılaştırması: İzmir Örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez 

Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 719179) 

Dumont, L. (2013). Bireycilik üzerine denemeler: Doğuş. XII. yüzyıldan başlayarak 

siyaset kategorisi ve devlet.  C. B. Akal (Der.), Devlet Kuramı (4. Bs.) içinde (s. 

141-174).  (Çev. H. Tufan). Ankara: Dost Kitabevi. 



240 

Dwyer, P. 2005. Governance, forced migration and welfare. Social Policy & 

Administration 39: 622–39.  doi: 10.1111/j.1467-9515.2005.00460.x 

Ekhtiari, M. ve Aysan, M. F. (2023). Günümüz Türkiye’sinde İranlı göçmenlerin 

sosyoekonomik entegrasyonu. İnsan & Toplum, 13(1), 225-253. doi: 

10.12658/M0682 

Ekşi, N. (2014). Geçici koruma yönetmeliği uyarınca geçici korumanın şartları, geçici 

koruma usulü, sağlanan haklar ve geçici korumanın sona ermesi. İstanbul 

Barosu Dergisi, 88(6), 65-89. 

Emek İnan, C. (2014). Türkiye’de iskân siyaseti: İskâna yönelik örgütsel yapı 

üzerinden bir inceleme. Yönetim ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 22, 82-102. 

doi: 10.11611/JMER177 

Emek İnan, C. (2016). Türkiye'de göç politikaları: İskân kanunları üzerinden bir 

inceleme. Göç Araştırmaları Dergisi, 2(3), 10-33. 

Erdoğan, M. M. (2015). Türkiyeye kitlesel göçlerde son ve dev dalga: Suriyeliler. M. 

M. Erdoğan ve A. Kaya. (Der.). Türkiye’nin göç tarihi: 14. yüzyıldan 21. yüzyıla 

Türkiye’ye göçler (1. bs) içinde (s. 315-347). İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları. 

Erdoğan, M. M. (2022). Suriyeliler barometresi SB 2021: “Suriyelilerle uyum içinde 

yaşamın çerçevesi”. https://www.unhcr.org/tr/media/sb-2021-tr-mme-final-19-

ocak-2023-pdf 

Erkıral Tavas, O. (2015). Türkiye’nin Avrupa Birliği’ne tam üyelik sürecinde 

uluslararası göç yönetimi stratejisi (bir model önerisi) (Doktora tezi). Ulusal 

Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no. 423720) 

Eroğlu, Y. (2022). Geçici koruma kapsamındaki suriyelilerin sosyal sermaye 

düzeyleri: İstanbul ve Şanlıurfa Örnekleri (Doktora tezi). Ulusal Tez 

Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 728268) 

Esping-Andersen, G. (1990). The three worlds of welfare capitalism. Oxford, United 

Kingdom: Blackwell.   

European Union ve United Nations. (2018). Expert group on refugee and internally 

displaced persons statistics: International recommendations on refugee 

statistics. https://unstats.un.org/unsd/demographic-social/Standards-and 

Methods/files/Principles_and_Recommendations/International-

Migration/2018_1746_EN_08-E.pdf 

Favell, A. (2022). The state of migration theory: Challenges, interdisciplinarity, and 

critique. C. B. Brettell ve J. F. Hollifield (Ed.). Migration Theory: Talking across 

disciplines (4. Bs.)  içinde (341-358). Routledge. New York ve London. 

Fisher, N. (2006). Citizens, foreigners and slaves in Greek society. K. H. Kinzl (Ed.). 

A companion to the classical Greek world içinde Oxford: Blackwell Publishing. 

French, C. (2015). To lose one’s home in the world: The injustice of immigrant 

detention. Journal of International Political Theory, 11(3), 351-369. doi: 

10.1177/1755088215585026 

Fudge, J. (2014). Making claims for migrant workers: Human rights and citizenship. 

Citizenship Studies, 18(1), 29-45. doi: 10.1080/13621025.2014.865894 

https://doi.org/10.1177/1755088215585026
https://doi.org/10.1177/1755088215585026


  

241 

Gallas, E. (2017). The struggle for a universal human rights regime: Hannah Arendt 

and Hermann Broch on the paradoxes of a concept. S.I.M.O.N. Shoah: 

Intervention  Methods. Documentation. 4(2), 123-131. Vienna Wiesenthal 

Institute for Holocaust Studies 

Geçici Koruma Altındayken Türkiye’ye Giriş-Çıkış Yapılabilir mi?, 

https://multeciler.org.tr, 23 Kasım 2024 

Gerring, J. (2007). Case study research: Principles and practices. Cambridge 

University Press. 

Gibney, M. J. (2015).  Refugees and justice between states, European Journal of 

Political Theory, 0(0), 1–17. doi: 10.1177/1474885115585325. 

Gines, K. T. (2007). Race thinking and racism in Hannah Arendt’s the origins of 

totalitarianism. R. H. King ve D. Stone (Ed.). Hannah Arendt and the Uses of 

History: Imperialism, Nation, Race, and Genocide içinde (s. 38-53). New York, 

NY: Berghahn Books. 

Goldring, L., Berinstein, C. ve Bernhard, J. K. (2009). Institutionalizing precarious 

migratory status in Canada. Citizenship Studies, 13(3), 239-265. doi: 

10.1080/13621020902850643 

Göç İdaresi Başkanlığı (2023a). Avrupa Birliği’nde geçici koruma. T.C. İçişleri 

Bakanlığı, Göç İdaresi Başkanlığı. https://www.goc.gov.tr/avrupa-birliginde-

gecici-koruma 

Göç İdaresi Başkanlığı. (2023b). Düzensiz göç hakkında. T.C. İçişleri Bakanlığı, Göç 

İdaresi Başkanlığı. https://www.goc.gov.tr/duzensiz-goc-hakkinda  

Göç İdaresi Başkanlığı. (2023c). Göç tarihi. T.C. İçişleri Bakanlığı, Göç İdaresi 

Başkanlığı. https://www.goc.gov.tr/goc-tarihi  

Göç İdaresi Başkanlığı. (2023d). Uyum faaliyetleri. T.C. İçişleri Bakanlığı, Göç 

İdaresi Başkanlığı. https://www.goc.gov.tr/uyum-faaliyetleri 

Göç İdaresi Başkanlığı. (2024a). Düzensiz göç. https://www.goc.gov.tr/duzensiz-goc-

istatistikler, 3kasım 2024 

Göç İdaresi Başkanlığı. (2024b). Geçici koruma. Erişim adresi: 

https://www.goc.gov.tr/gecici-koruma5638 

Göç İdaresi Başkanlığı. (2024c). Geçici Korumamız Altındaki Suriyeliler 

https://www.goc.gov.tr/gecici-korumamiz-altindaki-suriyeliler (12 Ekim 2024). 

Göç İdaresi Başkanlığı. (2024ç). Geçici Korumaya Ait Kayıt İşlemleri. 

(https://www.goc.gov.tr/gecici-korumaya-ait-kayit-islemleri, 12 Ekim 2024). 

Göç İdaresi Başkanlığı. (2024d). İkamet izinleri. https://www.goc.gov.tr/ikamet-

izinleri 12 Kasım 2024 

Göç İdaresi Başkanlığı. (2024e). Uluslararası koruma. Erişim adresi: 

https://www.goc.gov.tr/uluslararasi-koruma-istatistikler 

Göç İdaresi Genel Müdürlüğü. (2017). 2016 Türkiye göç raporu. 

https://www.goc.gov.tr/raporlar3 

https://www.goc.gov.tr/gecici-koruma5638
https://www.goc.gov.tr/gecici-korumaya-ait-kayit-islemleri
https://www.goc.gov.tr/ikamet-izinleri%2012%20Kasım%202024
https://www.goc.gov.tr/ikamet-izinleri%2012%20Kasım%202024
https://www.goc.gov.tr/uluslararasi-koruma-istatistikler


242 

Göç ve Entegrasyon Politikaları İndeksi (MIPEX) (2015). 

https://www.mipex.eu/sites/default/files/downloads/files/mipex-2015-book-

a5.pdf 

Göç ve Entegrasyon Politikaları İndeksi (MIPEX) (2020). https://www.mipex.eu/ 

Guiraudon, V. ve Lahav, G. (2000). A reappraisal of the state sovereignty debate: The 

case of migration control. Comparative Political Studies, 33(2), 163–195. 

doi:10.1177/0010414000033002001  

Güçlüten, Ç. (2023). Türkiye’de geçici korunan Suriyelilerin aidiyet kimlik ve 

vatandaşlık sorunu: Hatay ili örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden 

erişildi. (Tez no: 787661) 

Güllüpınar, F. (2012). “Eşitsizlik ve toplumsal tabakalaşma açısından vatandaşlık 

üzerine sosyolojik bir analiz”. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 67(1), 81-109. 

Güllüpınar, F. (2014). Almanya’da göçmen politikaları ve Türkiyeli göçmenlerin 

trajedisi: Yurttaşlık, haklar ve eşitsizlikler üzerine. Anadolu Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 14(1), 1-16.  

Gündoğdu, A. (2012).  Potentialities of human rights: Agamben and the narrative of 

fated necessity, Contemporary Political Theory, 11(1), 2-22. 

Gündoğdu, A. (2015). Rightlessness in age of rights - Hannah Arendt and the 

contemporary struggles of migrants. New York: Oxford University Press. 

Günel-Yılmaz ve Ertürk. (2017). Zorunlu göç bağlamında Iraklı Ezidiler ve uyum 

süreci (Mardin Örneği). Mukaddime, 8(2), 197-214. doi: 

10.19059/mukaddime.341623 

Habermas, J. (2018). "Öteki" olmak "öteki"yle yaşamak (10. bs.). (Çev. İ. Ata). 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Hacettepe Üniversitesi. (2019). Türkiye nüfus ve sağlık araştırması Suriyeli göçmen 

örneklemi. https://openaccess.hacettepe.edu.tr/xmlui/handle/11655/23355 

Haker, H. (2017). No space. Nowhere: Refugees and the problem of human rights in 

Arendt and Ricœur, Ricœur Studies, 8(2), 22-45. doi: 10.5195/errs.2017.412  

Hajiagha, M. (2007). Türkiye’deki İranlı göçmenlerin kimlik, aidiyet ve uyum 

sorunları (1979 İran Devrimi sonrası) (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden 

erişildi. (Tez no: 208205) 

Hammar, T. (1990). Democracy and the nation state: Aliens, denizens and citizens in 

world of International Migration. Farnham, United Kingdom: Ashgate. 

Hayden, P. (2008). From exclusion to containment: Arendt, sovereign power, and 

statelessness. Societies Without Borders 3, 248-269.  

Henry, M. M. (1995). Prisoner of history: Aspasia of Miletus and her biographical 

tradition New York, NY: Oxford University Press. 

Heywood, A. (2015). Siyaset. 16. bs. Ankara: Adres Yayınları.  

Hiruta K. (Ed.). (2019). Hannah Arendt, liberalism, and freedom from politics. Arendt 

on Freedom, Liberation, and Revolution: Philosophers in Depth içinde (17-45). 

Palgrave Macmillan, Cham. doi: 10.1007/978-3-030-11695-8_2 



  

243 

Hobbes, T. (1965). Leviathan, or  the matter, forme, & Power of a Common-Wealth 

Ecclesiasticall and Civill. [1651 versiyonundan yeniden basım]. London: 

Oxford University Press. http://files.libertyfund.org/files/869/0161_Bk.pdf 

Hollifield J. F. ve Wong, T.K. (2015). The politics of ınternational migration: How 

can we “bring the state back in”?. C. B. Brettell ve J. F. Hollifield (Ed.). 

Migration Theory: Talking across disciplines (3. Bs.) içinde (s.227- 288).  

Hollifield, J. F. (2022). Migration and the liberal paradox in Europe. J. F. Hollifield ve 

N. Foley (Ed.). Understanding Global Migration içinde (s. 413-441). Stanford 

University Press. 

Ignatieff, M. (2001). Human rights as idolatry. A. Gutmann (Ed.)  Human rights as 

politics an idolatry içinde (s. 53-98).  Princeton University Press. 

Ingram, J. D. (2008). What is a “right to have rights”?: Three images of the politics of 

human rights", American Political Science Review, 102(4), 401-416. doi: 

10.1017/S0003055408080386. 

Isin, E. F. ve Turner, P. B. (2002). (Ed.). Handbook of citizenship studies Thousand 

Oaks, CA: Sage. 

İletişim Başkanlığı. (2024, Ağustos). Türkiye’de bulunan yabancıların sayısı ve 

vatandaşlık durumları ile ilgili iddialara dair açıklama. 

https://www.iletisim.gov.tr/turkce/haberler/detay/turkiyede-bulunan-

yabancilarin-sayisi-ve-vatandaslik-durumlari-ile-ilgili-iddialara-dair-aciklama  

İçduygu, A. ve Sert, D. (2009). Country Profile: Turkey. http://focus-

migration.hwwi.de/uploads/tx_wilpubdb/CP_05_Turkey_2009.pdf 

İçduygu, A., Erder, A. ve Gençkaya, Ö. F. (2014). Türkiye’nin uluslararası göç 

politikaları, 1923-2023: Ulus-devlet oluşumundan ulus-ötesi dönüşümlere. 

[MiReKoc Araştırma Raporları 1/2014]. https://mirekoc.ku.edu.tr/wp-

content/uploads/2024/10/Turkiyenin-Uluslararasi-Goc-Politikalari-1923-

2023.pdf 

Janoski, T. ve Gran, B. (2002). Political citizenship: Foundations of rights.  E. F. Isin 

ve, P. B. Turner (Ed.). Handbook of citizenship studies içinde (s. 13-62). 

Thousand Oaks, CA: SAGE 

Jonitz, E. ve Leerkes, A. (2022). Making asylum work? Civic stratification and labor-

related regularization among rejected asylum seekers in Germany. Law & 

Policy, 44(1), 23–43. doi:  10.1111/lapo.12182 

Joppke, C. (2001). The legal-domestic sources of immigrant rights the United States, 

Germany, and the European Union. Comparative Political Studies, 34(4), 339-

366. doi: 10.1177/0010414001034004001  

Joppke, C. (2005). Exclusion in the liberal state: The case of immigration and 

citizenship policy. European Journal of Social Theory 8(1): 43–61. doi: 

10.1177/1368431005049327 

Joppke, C. (2007). Transformation of citizenship: Status, rights, identity. Citizenship 

Studies, 11(1), 37-48. doi: 10.1080/13621020601099831 

https://doi.org/10.1111/lapo.12182


244 

Kalfa-Topateş, A., Topateş H. ve Durmaz, N. (2018). Özgürlük arayışında “mecbur 

insan” olmak: Denizli işgücü piyasasında İranlı mülteciler. Çalışma ve Toplum, 

(4)59, 2015-2046. 

Kadıoğlu, A. (2012). Vatandaşlığın ulustan arındırılması: Türkiye Örneği. A. 

Kadıoğlu (Haz.),  Vatandaşlığın dönüşümü: Üyelikten haklara (2. bs.)  içinde (s. 

31-54). (Çev. C. Cemgil). İstanbul: Metis Yayınları. 

Kahya, Ö. (2014, Mayıs). Türkiye’de sığınmacılık ve uydu kent deneyimi. Süleyman 

Demirel Üniversitesi. 2. Uluslararası Davraz Kongresi: Küresel sorunlar ve 

çözüm arayışları bildiriler kitabı içinde (s. 4081–4114). Isparta. 

Kahya Nizam, Ö. ve Sallan Gül, S. (2017). Türkiye’de mültecilere yönelik yerleşim 

politikaları ve uydu kentler: Güvenlik kıskacında yaşamlar. Süleyman Demirel 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 22, Göç Özel Sayısı, 

1385-1410. 

Kamu Denetçiliği Kurumu. (2018). Türkiye’deki Suriyeler: Özel Raporu. 

https://paylasim.ombudsman.gov.tr/dokuman/documentuploads/suriye_rapor/in

dex.html 

Kamu Denetçiliği Kurumu. (2022). Kamu Denetçiliği Kurumu Tarafından Ukraynalı 

Mültecilere İlişkin Olarak Macaristan’a Gerçekleştirilen Çalışma Ziyareti 

Raporu. 

https://paylasim.ombudsman.gov.tr/dokuman/documentuploads/macaristan-

ukrayna%20raporu%20tr/mobile/index.html 

Kantarcı, N. G. (2022). Göçmen işçilerin sosyal güvenlik hakları (Doktora tezi). 

Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 721139) 

Karakaya, C. ve Karakaya, E. N. (2021). Türkiye’nin göz ardı edilen göçmenleri: 

Afganlar. International Journal of Cultural and Social Studies, 7(1), 100-111. 

doi: 10.46442/intjcss.887777 

Karçal, F. (2023). Göçmen işçilerin çalışma ve günlük yaşam koşullarının sosyal 

hizmet perspektifinden değerlendirilmesi: İstanbul ili örneği (Doktora tezi). 

Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 807560) 

Karpat, K. (2015). Önsöz. M. M. Erdoğan,  A. Kaya. (Der.). Türkiye’nin göç tarihi: 

14. yüzyıldan 21. yüzyıla Türkiye’ye göçler (1. Bs.) içinde (s. XXI-1). İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Kartal, F. (2010). Dışlayıcı bir kurum olarak yurttaşlığın evrimi: Polis'ten küresel 

düzene. F. Kartal (Ed.). Yurttaşlık tartışmaları: Yeni yaklaşımlar içinde (s. 11-

56). Ankara: Todaie Yayınları.  

Kaya, A. ve Erdoğan M. M. (2015). Giriş. M. M. Erdoğan,  A. Kaya. (Der.). 

Türkiye’nin göç tarihi: 14. Yüzyıldan 21. Yüzyıla Türkiye’ye göçler (1. Bs.) 

içinde (s. XXI-1).. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Kayaoğlu, A. (2023).  Geçicilikten kalıcı misafirliğe: Zorunlu göçün 10. yılında 

Türkiye’deki Suriyeli nüfusun sosyo-demografik tahlili. İnsan hareketliliği 

uluslararası dergisi, 3(2), 106-133. 

Kateb, G. (2000). Political action: Its nature and advantages. D. Villa (Ed.). The 

Cambridge companion to Hannah Arendt içinde (130-148). Cambridge, CA: 

Cambridge University Press. 



  

245 

Keklik, K. ve  Ertem, M. (2019). Göçe bağlı demografik ve sosyal farklılıklar ve 

sorunlar. Y. Pekşen, F. Kara,M. Topbaş, M. Ertem, Ö. Boztaş (Ed). Göç ve 

Sağlık içinde (s. 38-45). [SIHHAT Projesi Raporu]. 

Kesby, A. (2012). The Right to Have Rights: Citizenship, Humanity, and International 

Law. Oxford University Press. 

Kim, G. (2018). The migration regime of South Korea: Three axes of civic 

stratification. The Journal of Multicultural Society, 8 (3), 68-96. doi: 

10.14431/omnes.2018.07.8.3.68  

King, R. H. (2007). Arendt between past and future. R. H. King, ve D. Stone (Ed.) 

Hannah Arendt and the uses of history: Imperialism, nation, race, and genocide 

içinde (s. 250-261). Newyork, NY: Berghahn Books. 

Kirişçi, K. ve Karaca, S. (2015). Hoşgörü ve çelişkiler: 1989, 1991ve 2011’de 

Türkiye’ye yönelen kitlesel mülteci akınları. M. M. Erdoğan,  A. Kaya. 

(Derleyenler). Türkiye’nin göç tarihi: 14. yüzyıldan 21. yüzyıla Türkiye’ye 

göçler (1. Bs.) içinde (s. 295-314). İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları. 

Kızılelmas, F. (2022). Ötekileştirme, sömürü ve gündelik hayat taktikleri bağlamında 

göçmenler: Düzce örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez 

no: 737102) 

Kocaoğlu, M. (2018). Günümüz mülteci krizi: Arendtçi bir eleştiri. Amme İdaresi 

Dergisi, 51(4), 21-50. 

Koçak, M. (2018). Self determinasyon hakkı ve self determinasyon hakkı teorileri, 

Dicle Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 23(38), 85-148. 

Kofman, E. (2002). Contemporary European migrations, civic stratification and 

citizenship. Political Geography, 21, 1035–1054. doi: 10.1016/S0962-

6298(02)00085-9 

Kofman, E. ve Kraler, A. (2006, May-June). Civic stratification, gender and family 

migration policies in Europe. European Dynamics of Citizenship. Public 

Policies and Migrant Activities konferansında sunulan bildiri, Budapeşt. 

http://research.icmpd.org/fileadmin/Research 

Website/Project_material/NODE/Kofman-Kraler-CivicStratification-Final.pdf 

Konsta, A.-M. ve Lazaridis, G. (2010). Civic stratification, “plastic” citizenship and 

“plastic subjectivities” in Greek immigration policy. Journal of International 

Migration and Integration 11(4), 365–382. doi: 10.1007/s12134-010-0150-8 

Koopmans, R., Michalowski, I. ve Waibel, S. (2012). Citizenship rights for 

immigrants: National political processes and cross-national convergence in 

Western Europe: 1980-2008. American Journal of Sociology, 117, 1202-1245. 

doi: 10.1086/662707 

Koçak Gıyak, E. (2023). Geçici koruma kapsamındaki Suriyelilerin konut, işgücü 

piyasası ve kentsel hizmetlere erişiminde sosyal sermaye ve sosyal ağlarının 

rolü: Ankara ili örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez 

no: 842031) 



246 

Köşer Akçapar, S., ve Şimşek, D. (2018). The Politics of Syrian refugees in Turkey: 

A Question of inclusion and exclusion through citizenship. Social Inclusion, 

6(1), 176-187. doi:10.17645/si.v6i1.1323 

Krause, M. (2008). Undocumented migrants: An Arendtian perspective. European 

Journal of Political Theory, 7(3), 331-348. doi: 10.1177/1474885108089175 

Krippendorff, K. (2019). Content analysis: An introduction to its methodology. 4. Bs. 

Sage. 

Kryzhanivska, O. (2023). Farklı etnik kökene sahip Ukraynalı göçmenlerin Türkiye’ye 

uyum süreçleri üzerine bir inceleme: Etnik Ukraynalılar, Kırım tatarları ve 

Ahıska Türkleri örnekleri (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez 

no: 841236) 

Kuçuradi, I. (2018). İnsan hakları: Kavramları ve sorunları. Ankara: Türkiye Felsefe 

Kurumu.  

Kymlicka, W. ve Norman, W.  (2012). Vatandaşın dönüşümü: Vatandaşlık 

kuramındaki yeni çalışmalar üzerine bir değerlendirme. A. Kadıoğlu (Haz.),  

Vatandaşlığın dönüşümü: Üyelikten haklara (2. bs.) içinde (s. 185-217). (C. 

Cemgil, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

Lacroix, J. ve Pranchère, J-Y. (2018). Human rights on trial: A genealogy of the 

critique of human rights. (Çev. G. Maas). Cambridge University Press.  

Lai, A. P. Y. ve Kennedy, K. J. (2017). Refugees and civic stratification: The “Asian 

rejection” hypothesis and its implications for protection claimants in Hong 

Kong. Asian and Pacific Migration Journal, 26(2), 206–223. doi: 

10.1177/0117196817706173   

Lane, M. (2018). Ancient Political Philosophy. The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, E. N. Zalta (Ed.). 

https://plato.stanford.edu/archives/win2018/entries/ancient-political/ 

Lavan, M. (2022, 9 Şubat). Constitutio Antoniniana. Oxford Klasik Sözlük içinde. 

Erişim adresi: 

https://oxfordre.com/classics/display/10.1093/acrefore/9780199381135.001.00

01/acrefore-9780199381135-e-1794?rskey=HA7gjZ&result=1 

Leerkes, A.,  Engbersen, G. Snel, E. ve de Boom, J. (2018). Civic stratification and 

crime. A comparison of asylum migrants with different legal statuses. Crime 

Law Soc Change, 69, 41–66. doi: 10.1007/s10611-017-9743-x 

Leca, J. (1998). Neden söz ediyoruz? J. Leca (Der.), Uluslar ve milliyetçilikler içinde 

(s. 11-19). (Çev. S. İdemen) İstanbul: Metis Yayınları.  

Lockwood, D. (1996). Civic integration and class formation. The British Journal of 

Sociology, 47(3), 531-550. doi: 10.2307/591369 

Lotfi, S. ve Porsuk, S. (2021). Türkiye'ye göç etmiş İranlı kadınların sosyoekonomik 

durumlarının değerlendirilmesi. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 20(78). 

Macar, E. (2015). Yunanistan'dan Anadolu'ya göç: Nüfus mübadelesi. M. M. Erdoğan,  

A. Kaya. (Derleyenler). Türkiye’nin göç tarihi: 14. yüzyıldan 21. yüzyıla 

Türkiye’ye göçler (1. Bs.) içinde (s. 171-190). İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 



  

247 

Milli Eğitim Bakanlığı. (2023). Milli eğitim istatistikleri: Örgün eğitim 2022-23. 

https://sgb.meb.gov.tr/www/mill-egitim-istatistikleri-orgun-egitim-

20222023/icerik/508 

Milli Eğitim Bakanlığı. (2024). Milli eğitim istatistikleri: Örgün eğitim 2023-24. 

https://sgb.meb.gov.tr/www/mill-egitim-istatistikleri-orgun-egitim-

20232024/icerik/629 

Maher, K. H. (2002). Who has a right to rights?:  Citizenship’s exclusions in an age of 

migration. A. Brysk (Ed.). Globalization and Human Rights içinde (s. 19-43). 

Berkeley, CA: University of California Press. 

Maxwell, L. (2018). …to Have…. S. DeGooyer, A. Hunt, L. Maxwell ve S. Moyn 

(Ed.). The Right to Have Rights içinde (s. 39-50).  London ve Brooklyn NY: 

Verso.  

McAuliffe, M. ve Khadria, B. (Ed.). (2019). World Migration Report 2020. 

International Organization for Migration. 

https://publications.iom.int/system/files/pdf/wmr_2020.pdf  

McAuliffe, M. ve Triandafyllidou, A. (Ed.). (2021). World Migration Report 2022. 

International Organization for Migration (IOM), Geneva.  

McAuliffe, M. ve Adhiambo Oucho, L. (2024). (Ed.). World Migration Report 2024. 

International Organization for Migration (IOM), Geneva.  

McGowan, J. (1998). Hannah Arendt an introduction. Minneapolis, MN: University 

of Minnesota Press. 

Menke, C., Kaise, B. ve Thiele, K. (2007). The "aporias of human rights" and the "one 

human right": Regarding the coherence of Hannah Arendt's argument. Social 

Research, 74 (3), 739-762. http://www.jstor.org/stable/40972123  

Mısır, M. B. (2015). Egemenlik. Siyaset bilimi: Kavramlar, ideolojiler, displinler 

arası ilişkiler (5. Bs.) içinde (55-67), Hazırlayanlar: Gökhan Atılgan ve E. Atilla 

Aytekin. 

Michelman, F. I. (1996). Parsing "a right to have rights". Constellations, 3(2), 200-

208. doi: 10.1111/j.1467-8675.1996.tb00054.x 

Migration Policy Group ve İltica ve Göç Araştırmaları Merkezi. (2017). Sivil Toplum 

Diyaloğu Mültecilerin Uyumu Projesi Türkiye ve AB Ülkeleri arasında 

Karşılaştırma: Bir Koruma Biçimi olarak Uyum. 

https://www.migpolgroup.com/_old/wp-

content/uploads/2017/11/Comparision-between-EU-and-TR-Harmonisation-is-

the-way-to-protection_FINAL.pdf 

Milner, W. T. (2002). Economic globalization and rights: An empirical analysis. A. 

Brysk (Ed.) Globalization and human rights içinde (s. 77-97). Berkeley: 

University of California Press. 

Morissens, A.  ve Sainsbury, D.  (2005). Migrants' social rights, ethnicity and welfare 

regimes. Journal of Social Policy, 34(4), 637-660. doi: 

10.1017/S0047279405009190  

https://doi.org/10.1111/j.1467-8675.1996.tb00054.x


248 

Morris, L. (1997). A cluster of contradictions: The politics of migration in the 

European Union. Sociology, 31(2), 241–259. 

doi:10.1177/0038038597031002004  

Morris, L. (2001). Stratified rights and the management of migration: National 

distinctiveness in Europe. European Societies, 3(4), 387-411. doi: 

10.1080/14616690120112190 

Morris, L. (2002). Managing migration: Civic stratification and migrants’ rights. 

London, United Kingdom:  Routledge. 

Morris, L. (2003). Managing contradiction: Civic stratification and migrants’ rights. 

International Migration Review, 37(1), 74-100. doi: 10.1111/j.1747-

7379.2003.tb00130.x 

Morris, L. (2009). Civic stratification and the cosmopolitan ideal. European Societies, 

11(4), 603-624. doi: 10.1080/14616690902785695 

Morris, L. (2015). Squaring the circle: domestic welfare, migrants rights, and human 

rights. Citizenship Studies, 20(6-7), 693-709. doi: 

10.1080/13621025.2015.1122741 

Morris, L. (2019). Reconfiguring rights in Austerity Britain: Boundaries, behaviours 

and contestable margins. Journal of Social Policy, 48(2), 271–291. 

doi:10.1017/s0047279418000375  

Mültecilerin Hukukî Durumuna Dair Sözleşmeye Şartlı Olarak Katılmamız Hakkında 

Karar. (1968, 5 Ağustos). Resmî Gazete (Sayı: 12968).  

https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/12968.pdf 

Mültecilerin Hukukî Durumuna Dair Protokolun Memleketimiz Bakımından 31 

Temmuz 1968 Tarihinden Geçerli Olmak Üzere Yürürlüğe Konulmasına Dair 

Karar. (1968, 14 Ekim). Resmî Gazete (Sayı: 13026). 

https://www.resmigazete.gov.tr/arsiv/13026.pdf 

Mültecilerle Dayanışma Derneği (Mülteci-Der). (2014). Türkiye'de mülteci olmak: 

Uydu kentler izleme ve raporlama projesi kapanış toplantısı notları. 

https://multeci.org.tr/wp-content/uploads/2021/07/Turkiye-de-Multeci-Olmak-

Uydu-kentler-Izleme-ve-Raporlama Projesi-Kapanis-Toplantisi-Notlari-

Ankara.pdf 

Nash, K. (2009).  Between citizenship and human rights. Sociology, 43(6), 1067–1083. 

doi: 10.1177/0038038509345702 

Nash, K. (2014). Yurttaşlıktan insan haklarına ve tekrar geriye?. A. Durakpaşa, N. A. 

Ş. Öner ve F. K. Şenel (Der.), Yurttaşlığı yeniden düşünmek: Sosyolojik, hukuki 

ve siyasal tartışmalar içinde (s. 23-38). İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Näsström, S. (2014). The right to have rights: Democratic, not political. Political 

Theory, 42(5), 543-568. doi:10.1177/0090591714538427 

Nederman, C. (2019). "Niccolò Machiavelli", The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, Edward N. Zalta (ed.). 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/machiavelli/. 

Özgöker, U. ve Doğan, D. (2019). Uluslararası göç ve mülteci krizi. İstanbul: Der 

yayınları 



  

249 

Özgür Baklacıoğlu, N. (2015). Yugoslavya'dan Türkiye'ye göçlerde sayılar, koşullar 

ve tartışmalar. M. M. Erdoğan,  A. Kaya. (Derleyenler). Türkiye’nin göç tarihi: 

14. yüzyıldan 21. yüzyıla Türkiye’ye göçler (1. Bs.) içinde (s. 191-220). İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Özipek, B. B. ve Tanrıkulu, F. (2024). Geçmişten günümüze Türkiye’de göç ve Suriyeli 

sığınmacılar. Ankara: Liberte Yayınları. 

Özkan, I. (2017). Göç, iltica ve sığınma hukuku (Gen. 2. Bs.). Ankara: Seçkin 

Yayıncılık. 

Öztürk, N. Ö., (2017). Geçici korumanın uluslararası koruma rejimine uyumu üzerine 

bir inceleme. Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 66 (1), 201-216. 

Öztürk Yılmaz, N. (2007). 5543 sayılı İskân Kanunu hükümleri uyarınca Türk 

vatandaşlığının kazanılması. TBB Dergisi, 68, 241-264. 

Öztürk, E.M., Deniz, A., Hasta, D., Yüceşahin, M. M. ve Yavuz, S. (2021). The 

immigration of Russians and Azerbaijanis to Turkey: Who are they? Why are 

they here?. Insight Turkey, 16(4), 105-121. 

Perocco, F. ve Della Puppa F. (2023). The racialized welfare discourse on refugees 

and asylum seekers: The example of “Scroungers” in Italy. Social Science, 12(2), 

59. doi: 10.3390/socsci12020059 

Parekh, S. (2004). A meaningful place in the world: Hannah Arendt on the nature of 

human rights. Journal of Human Rights, 3(1), 41-52. doi: 

10.1080/1475483042000185215 

Parekh, S. (2008). Hannah Arendt and the challenge of modernity: A phenomenology 

of human rights. London, United Kingdom: Routledge. 

Perruchoud, R. (Ed.). (2009). Aile birleşimi. Göç terimleri sözlüğü içinde. (2. Bs). 

Uluslararası Göç Örgütü. No. 18. 

Perruchoud R. ve Redpath-Cross, J. (Ed). (2013). Göçmen statüsü. Göç terimleri 

sözlüğü içinde. (2. Bs). Uluslararası Göç Örgütü. No. 31. 

https://publications.iom.int/system/files/pdf/iml31_turkish_2ndedition.pdf 

Poggi, G. (2012). Modern devletin gelişimi: Sosyolojik bir yaklaşım (6. Bs.). (Çev. Ş. 

Kut ve B. Toprak). İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları.  

Rancière, J. (2004). Who is the subject of the rights of man?. The South Atlantic 

Quarterly, 103(2/3), 297-310. https://muse.jhu.edu/article/169147. 

Rancière J. (2007). Siyasalın kıyısında. (Çev. A. U. Kılıç). İstanbul: Metis Yayınları. 

Reçber, S. (2014, Kasım). Hayatın yok yerindekiler: Mülteciler ve sığınmacılar. Sosyal 

İnsan Hakları Ulusal Sempozyumu VI: Bildiriler içinde (s. 247-268). İstanbul: 

Petrol-İş Yayını 119. 

Redfield, J. (2009). The Polis. G., Boys-Stones,  B. Graziosi, ve P. V a s u n ia (Ed.). 

The Oxford handbook of Hellenic studies içinde (s. 187-196). Oxford: Oxford 

University Press. 

Reus-Smit, C. (2009). On rights and institutions. C. R. Beitz ve R. E. Godin (Ed.). 

Global basic rights içinde (s. 25-48). NY: Oxford University Press. 

https://muse.jhu.edu/article/169147


250 

Rittersberger-Tılıç, H. (2015). "Managing" irregular labor migrants in Turkey. F. 

Kartal (Ed.), Göç Araştırmaları Dergisi, 1(1), 80-107. Göç İdaresi Genel 

Müdürlüğü. 

Ruhnke, S. A. (2021). The EU-Turkey Deal as a successful Blueprint? New Data on 

the Wellbeing of Syrian Refugees in Turkey. (MERGE data brief). Berliner 

Institute für empirsche Integrations- und Migrationsforschung. 

https://www.projekte.hu-berlin.de/en/merge/publications/turkeydatabrief-

1121.pdf 

Sabates-Wheeler, R. ve Feldman, R. (2011). Migration and social protection: claiming 

social rights beyond borders. Basingstoke, IN: Springer. 

Schuster, L. ve Solomos J. (2002). Rights and wrongs across European borders: 

Migrants, minorities and citizenship. Citizenship Studies, 6(1), 37-54. doi: 

10.1080/13621020220118740 

Sevim, K. (2022). Sosyal hizmet perspektifinden Suriyeli yaşlıların yaşam kalitesinin 

sosyal dışlanma ve sosyal sermaye bağlamında değerlendirilmesi (Doktora tezi). 

Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 739822) 

Shafir, G. (2004). Citizenship and human rights in an era of globalization. A. Brysk ve 

G. Shafir (Ed.) People out of place: Globalization, human rights, and the 

citizenship gap içinde (s. 11-28). New York: Routledge. 

Siegelberg, M. L. (2020). Statelessness: A modern history. Harvard University Press. 

Cambridge, Massachusetts London, England. 

Silverman, M. (1991) Citizenship and the nation-state in France. Ethnic and Racial 

Studies, 14(3), 333-349. doi: 10.1080/01419870.1991.9993715 

Sironi, A., Bauloz, C. ve Emmanuel M. (Ed.) (2019). Migrant. Glossary on migration 

içinde. Uluslararası Göç Örgütü. No. 34 

https://publications.iom.int/system/files/pdf/iml_34_glossary.pdf 

Smith, R. M. (2002). Modern citizenship. E. F. Isin ve P. B. Turner (Ed.). Handbook 

of citizenship studies içinde (s. 105-116). Thousand Oaks, CA: Sage. 

Snel, E., Faber, M. ve Engbersen, G. (2014).  Civic stratification and social 

positioning: CEE labour migrants without a work permit. Population, Space and 

Place, 21(6), 518–534. doi: 10.1002/psp.1846 

Somers, M. R. (2008). Genealogies of citizenship: Markets, statelessness, and the right 

to have Rights. Cambridge, United Kingdom: Cambridge University Press. 

Soysal, Y. N. (1994). Limits of citizenship: Migrants and postnational membership in  

Europe.  Chicago, IL: The University of Chicago Press. 

Spahl, W. ve Österle, A. (2019). Stratified membership: Health care access for urban 

refugees in Turkey. Comparative Migration Studies, 7, 42. doi: 10.1186/s40878-

019-0148-0 

Spiro, P. J. (2004). Mandated membership, diluted identity:  Citizenship, globalization, 

and international law. A. Brysk ve G. Shafir (Ed.) People out of place: 

globalization, human rights, and the citizenship gap içinde (s. 87-108). New 

York: Routledge. 



  

251 

Spruyt, H. (2000). The end of empire and the extension of the westphalian system: The 

normative basis of the modern state order. International Studies Review, 2(2), 

65-92. doi: 10.1111/1521-9488.00205 

Şahankaya Adar, A. ve Urhan Çelik, B. (2023). Türkiye’de uluslararası göç ve refah 

ilişkisi: Kitlesel göçler üzerinden bir değerlendirme. Göç Dergisi. 10(1), 101–

118.  

Şahin-Mengücek, Z., Gökalp-Aras, E., Kaya, A., ve Rottmann, S. (2023). Syrian 

refugees in Turkey: Between reception and integration. E-book: Springer. 

Şaul, M. (2015). Geçmişten bugüne siyah Afrika'dan Türkiye'ye göçler: Kölelikten 

küresel girişimciliğe. M. M. Erdoğan ve A. Kaya. (Derleyenler). Türkiye’nin göç 

tarihi: 14. yüzyıldan 21. yüzyıla Türkiye’ye göçler (1. Bs.) içinde (s. 75-117) 

İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Şenses, N. (2012). Rights and democratic accountability: A comparative study on 

irregular immigration in Greece, Spain and Turkey (Doktora tezi). Ulusal Tez 

Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 298555) 

Tangör, B. ve Alpaydin, A. (2022): Human security governance: The case of Syrians 

in Turkey. European Security. doi: 10.1080/09662839.2022.2129967 

Tamir, Y. (1991). The right to national self-determination, Social Research, 58(3), 

565-590. https://www.jstor.org/stable/40970660 

Tartarashvili, N. (2021). Gürcü kadın iş gücü göçünün analizi: Türkiye-Ankara örneği 

(Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 695621) 

Tekten Aksürmeli, Z. S. (2019). Suriye’den gerçekleşen göç sonrası Gaziantep’te yerli 

ve göçmen yoksulluğu (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 

551165) 

Ten years in dire conditions perpetuates severe mental health problems for Rohingya. 

(2022, 14 Temmuz). https://www.msf.org/after-10-years-camps-myanmar-

rohingya-mental-health-continues-suffer 

Torres J. M. ve Waldinger, R. (2015). Civic stratification and the exclusion of 

undocumented immigrants from cross-border health care. Journal of Health and 

Social Behavior, 56(4)  438–459. doi: 10.1177/0022146515610617 

Tsuji, R. (2021). Thinking through the ecological crisis with Hannah Arendt (Doktora 

tezi, Kuzey Teksas Üniversitesi). https://digital.library.unt.edu) 

Tutar, K. (2021). Çalışma iznine sahip geçici koruma sağlanan Suriyeli işçilerin 

Türkiye işgücü piyasasındaki mevcut durum, sorun ve beklentileri: Ankara ili 

örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 663473) 

Turner, B. S. (2012). Bir vatandaşlık kuramının ana hatları. A. Kadıoğlu. (Haz.),  

Vatandaşlığın dönüşümü: Üyelikten haklara (2. Bs.) içinde (s. 107-140), (Çev. 

C. Cemgil). İstanbul: Metis Yayınları. 

Türkarslan, N. (1997). Bursa ilinde meskûn Bulgaristan göçmenlerinin etno-sosyolojik 

incelenmesi (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 63863) 

Türkiye Bursları. (2024, 3 Kasım). https://www.turkiyeburslari.gov.tr/hakkimizda. 

https://doi.org/10.1111/1521-9488.00205
https://www.msf.org/after-10-years-camps-myanmar-rohingya-mental-health-continues-suffer
https://www.msf.org/after-10-years-camps-myanmar-rohingya-mental-health-continues-suffer
https://digital.library.unt.edu/


252 

Türkiye Büyük Millet Meclisi. (2018). Göç ve uyum raporu. İnsan Haklarını İnceleme 

Komisyonu Mülteci Hakları Alt Komisyonu. https://asylumineurope.org/wp-

content/uploads/2018/04/resources_goc_ve_uyum_raporu.pdf 

Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı. (2024). 2024 yılı Cumhurbaşkanlığı yıllık 

programı. http://www.sp.gov.tr/tr/temel-belge/t/yp/p/yillik-program-arsivi 

Türkiye’deki güncel yabancı öğrenci sayısı açıklandı: Yüzde 95’i kendi imkânları ile 

öğrenim görüyor. (2024). Göç Vakfı. https://gocvakfi.org/turkiyedeki-guncel-

yabanci-ogrenci-sayisi-aciklandi-yuzde-95i-kendi-imkanlari-ile-ogrenim-

goruyor/ 

Uluslararası Af Örgütü. (2022). AB: Ukrayna’dan kaçan herkese geçici koruma 

sağlanmalı. https://www.amnesty.org.tr/icerik/ab-ukraynadan-kacan-herkese-

gecici-koruma-saglanmali  

Uluslararası Göç Örgütü. (2003). World Migration Report 2003: Managing Migration 

Challenges and Responses for People on the Move 

https://publications.iom.int/system/files/pdf/wmr_2003_1.pdf 

Uluslararası Göç Örgütü. (2020). Migration Data Portal. 

https://www.migrationdataportal.org/international-data?i=stock_abs_&t=2020 

Uluslararası Göç Örgütü. (2024). DTM Türkiye — Migrant Presence Monitoring — 

Situation Report (February 2024). IOM, Türkiye.  

Uslu Ak, B. (2021). Türkiye’de farklı koruma statüsündeki göçmenlerin istihdam 

deneyimleri (Doktora tezi). Ulusal Tez Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 655789) 

Utar, S. (2023).  Türkiye’nin yeni uluslararası göç yönetimi: Göç politikalarının 

geçicilik ve belirsizlik kıskacındaki Suriyeli, Iraklı ve Afgan Göçmenlerin 

deneyimleri üzerinden incelenmesi, Ankara örneği (Doktora tezi). Ulusal Tez 

Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 839469) 

Ünay, H. (2022). Türkiye'ye yönelen Afganistan göçü'ne yerelden bakmak: Van Saha 

Araştırması Çalışma Raporu. https://gocvakfi.org/wp-

content/uploads/2022/04/RAPOR-5-H.U%CC%88NAY.pdf  

Ünver, O. C. (2015). Azerbaycan Türkleri örneğinde Avrasya coğrafyasından 

Türkiye’ye yönelik yüksek nitelikli insan göçü. M. M. Erdoğan,  A. Kaya. 

(Derleyenler). Türkiye’nin göç tarihi: 14. Yüzyıldan 21. Yüzyıla Türkiye’ye 

göçler (1. Bs.) içinde (s. 243-257). İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları. 

Üstel, F. (2015). Vatandaşlık. G. Atılgan ve E. A. Aytekin (Haz.), Siyaset bilimi: 

Kavramlar, ideolojiler, disiplinler arası ilişkiler (5. bs.) içinde (s. 123-136). 

İstanbul: Yordam Kitap. 

Üstel, F. (1999). Yurttaşlık ve Demokrasi. Ankara: Dost Kitabevi. 

Üstübici Önay, A. E. (2015). The governance of international migration in Turkey and 

Morocco: Irregular migrants'  access to right to stay (Doktora tezi). Ulusal Tez 

Merkezi'nden erişildi. (Tez no: 433566) 

Walzer, M. (1983). Spheres of justice: A defense of pluralism and equality. New York, 

NY: Basic Books. 

https://gocvakfi.org/turkiyedeki-guncel-yabanci-ogrenci-sayisi-aciklandi-yuzde-95i-kendi-imkanlari-ile-ogrenim-goruyor/
https://gocvakfi.org/turkiyedeki-guncel-yabanci-ogrenci-sayisi-aciklandi-yuzde-95i-kendi-imkanlari-ile-ogrenim-goruyor/
https://gocvakfi.org/turkiyedeki-guncel-yabanci-ogrenci-sayisi-aciklandi-yuzde-95i-kendi-imkanlari-ile-ogrenim-goruyor/


  

253 

Watson, J. (2010). The origin of metic status at Athens. The Cambridge Classical 

Journal, 56, 259-278 doi:10.1017/S1750270500000348 

Wood, E. M. (2013). Yurttaşlardan kölelere: Eskiçağdan Ortaçağa batı siyasi 

düşüncesinin toplumsal tarihi (2. bs). (Çev. O. Köymen). İstanbul: Yordam 

Kitap. 

Volk, C. (2010). The Decline of order: Hannah Arendt and the paradoxes of the nation-

state. S. Benhabib (Ed.). Politics in dark times: Encounters with Hannah Arendt 

içinde (s. 172-197). Cambridge: Cambridge University Press. 

doi:10.1017/CBO9780511779060.010  

Xanthaki, A. (2016). Against integration, for human rights. The International Journal 

of Human  Rights, 20(6), 815-838. doi: 10.1080/13642987.2016.1173402 

Xenos, N. (1993). Refugees: The modern political condition. Alternatives: Global, 

Local, Political, 18(4), 419–430. doi: 10.1177/030437549301800401 

Yellow Horse, A. J., Kuo, K., Seaton, E. K. ve Vargas, E, D. (2021). Asian Americans’ 

ındifference to black lives matter: The role of nativity, belonging and 

acknowledgment of anti-black racism. Social Sciences 10(5), 168. doi: 

10.3390/socsci10050168 

Yener Keskin, C. (2019). Yerleşme ve seyahat özgürlüğü ile çalışma hakkı bağlamında 

şartlı  mülteciler. Marmara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Hukuk Araştırmaları 

Dergisi, 25(1), 388–433. doi: 10.33433/maruhad.583753 

Yıldız, A. (2017). Göç ve entegrasyon politikalarında vatandaşlık. Göç Araştırmaları 

Dergisi, 3(1), 36-67. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/658484 

Yontar, İ. G. ve Savut, E. (2016). Seçilmiş Avrupa ülkeleri ve Türkiye’de göçmenlerin 

siyasal katılımı. Yönetim Bilimleri Dergisi, 14(28), 251-288. 

Young-Bruehl, E. (2006). Why Arendt matters. New Haven, CT: Yale University 

Press. 

Yükseköğretim Kurulu. (2024). Uyruğa göre öğrenci sayıları raporu [Öğrenci 

İstatistikleri excel dosyası] https://istatistik.yok.gov.tr/   03.11.2024 

Zembylas, M. (2017).  Re-envisioning human rights in the light of Arendt and 

Rancière: Towards an agonistic account of human rights education. Journal of 

Philosophy of Education, 51(4), 709-724. doi: 10.1111/1467-9752.12269 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.1111/1467-9752.12269


254 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



  

255 

EKLER 

Ek-1. Göçmenlerin Hakları Konusunda Yararlanılan Mevzuat 

1. 2527 Türk Soylu Yabancıların Türkiye'de Meslek ve Sanatlarını Serbestçe 

Yapabilmelerine, Kamu, Özel Kuruluş veya İşyerlerinde Çalıştırılabilmelerine 

İlişkin Kanun 

2. 3072 sayılı Dilekçe Hakkının Kullanılmasına Dair Kanun 

3. 4982 sayılı Bilgi Edinme Hakkı Kanunu 

4. 5510 sayılı Sosyal Sigortalar ve Genel Sağlık Sigortası Kanunu 

5. 5543 sayılı İskân Kanunu 

6. 5682 sayılı Pasaport Kanunu 

7. 5901 sayılı Türk Vatandaşlığı Kanunu 

8. 6356 sayılı Sendikalar ve Toplu İş Sözleşmesi Kanunu 

9. 6458 sayılı Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu 

10. 6735 sayılı Uluslararası İşgücü Kanunu 

11. Aktif İşgücü Hizmetlerinin Yürütülmesine İlişkin Usul ve Esaslar Hakkında 

Yönetmelik 

12. Geçici Koruma Sağlanan Yabancıların Çalışma İzinlerine Dair Yönetmelik 

13. Geçici Koruma Yönetmeliği 

14. Türkiye Cumhuriyeti Anayasası 

15. Uluslararası İşgücü Kanunu Uygulama Yönetmeliği 

16. Uluslararası Koruma Başvuru Sahibi ve Uluslararası Koruma Statüsü Sahibi 

Kişilerin Çalışmasına Dair Yönetmelik  

17. Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanununun Uygulanmasına İlişkin 

Yönetmelik 

 

 

 

 

 

 



256 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

257 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, adı     : Çirli, Yıldız 

Uyruğu : T. C  

Eğitim 

 

 

 

 

 

 

Derece 

Doktora 

Eğitim Birimi 

TODAİE-Ankara Hacı Bayram  

Veli Üniversitesi 

 

 

 

 Üniversitesi  

 

 

Mezuniyet tarihi 

2024 

Yüksek Lisans Erciyes Üniversitesi 2007 

Lisans Anadolu Üniversitesi 

Anadolu Üniversitesi 

2017 

2002 

Lise Kayseri Lisesi 1995 

 

 

 

 

 





  

 

 




