
 

 

 

KIRŞEHİR AHİ EVRAN ÜNİVERSİTESİ 

FEN EDEBİYAT FAKÜLTESİ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

HALDUN TANER OYUNLARINDA JUNG TİPOLOJİSİ 

 

 

Burak ŞENTÜRK 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

KIRŞEHİR, 2024 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

©2024- Burak ŞENTÜRK   



 

 

 

KIRŞEHİR AHİ EVRAN ÜNİVERSİTESİ 

FEN EDEBİYAT FAKÜLTESİ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

HALDUN TANER OYUNLARINDA JUNG TİPOLOJİSİ 

 

       JUNGIAN TYPOLOGY IN HALDUN TANER'S PLAYS 

 

Burak ŞENTÜRK 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Danışman 

Doç. Dr. Kadir Can DİLBER 

 

 

 

KIRŞEHİR, 2024 

 

  



iv 

 

ÖZET 

HALDUN TANER OYUNLARINDA JUNG TİPOLOJİSİ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Hazırlayan: Burak ŞENTÜRK 

Hazırlayan: Doç. Dr. Kadir Can Dilber 

2024-( IX+101) 

Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Yeni Türk Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

-- 

-- 

-- 

-- 

-- 

-- 

-- 

-- 

-- 

Bu çalışma, Haldun Taner’in tiyatro eserlerinde yarattığı karakterlerin, Carl Gustav Jung'un 

tipoloji kuramı çerçevesinde detaylı olarak incelenmesini hedeflemektedir. Haldun Taner, Türk 

tiyatrosunun en önemli temsilcilerinden biri olarak, eserlerinde modern ve geleneksel ögeleri 

bir araya getirerek Türk tiyatro sahnesine özgün ve yenilikçi bir bakış açısı kazandırmıştır. 

Karakterlerindeki çeşitlilik Taner’in her yönden incelenmesi gereken eserler ortaya koyduğunu 

göstermiştir. Taner'in oyunlarında yer alan karakterler, Jung’un içedönüklük-dışadönüklük, 

düşünme-hissetme, duyum-sezgi gibi psikolojik işlevlere dair izler taşıyarak, bireysel ve 

toplumsal yapılar arasındaki dinamikleri açığa çıkarmaktadır. 

Tez kapsamında, Haldun Taner’in tüm tiyatro eserleri ele alınmış olup, yalnızca “Vatan 

Kurtaran Şaban” haricindeki diğer kabare oyunları, karakterlerde derinlik bulunmadığı 

gerekçesiyle incelemeye dâhil edilmemiştir. Taner'in tiyatro metinlerinde oluşturduğu 

karakterlerin, toplumsal ve bireysel kimlikleri, Jung’un psikolojik tipler teorisi ışığında analiz 

edilerek değerlendirilmiştir. Bu inceleme, Türk tiyatrosuna karakter derinliği açısından 

psikolojik bir perspektif kazandırmayı ve Haldun Taner’in karakter yaratımında Jung’un 

tipolojisinin nasıl bir etkiye sahip olduğunu göstermeyi amaçlamaktadır. Elde edilen bulgular, 

Jung’un tipoloji kuramının sanatsal ve edebi çalışmalarda nasıl uygulanabileceğine dair yeni 

bir bakış açısı sunarken, Taner’in Türk tiyatrosundaki etkisini de psikolojik bir çerçevede 

değerlendirme fırsatı sağlamaktadır. Bu araştırma, Jung tipolojisinin edebiyat ve tiyatro 

bağlamındaki uygulama potansiyelini de açığa çıkarmayı hedeflemektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: Haldun Taner, Jung Tipolojisi, Türk Tiyatrosu, karakter analizi, psikoloji. 

 

 



v 

 

ABSTRACT 

JUNGIAN TYPOLOGY IN THE PLAYS OF HALDUN TANER 

Master’s Thesis 

Prepared by: Burak ŞENTÜRK 

Advisor: Assoc. Prof. Dr. Kadir Can Dilber 

2024-(IX+101) 

Kırşehir Ahi Evran University, Institute of Social Sciences, Department of Turkish 

Language and Literature, Modern Turkish Literature 

- 

- 

- 

- 

- 

- 

- 

 

 

 

This study aims to examine the characters created in Haldun Taner's theatrical works within the 

framework of Carl Gustav Jung’s typology theory. As one of the most significant 

representatives of Turkish theater, Taner brought an original and innovative perspective to the 

Turkish stage by blending modern and traditional elements in his works. The diversity in his 

characters demonstrates that Taner's works merit examination from multiple perspectives. The 

characters in Taner’s plays exhibit traces of Jungian psychological functions, such as 

introversion-extraversion, thinking-feeling, and sensing-intuition, revealing the dynamics 

between individual and social structures. 

In the scope of this thesis, all of Haldun Taner’s theatrical works have been examined, with the 

exception of his cabaret plays, where a lack of character depth precluded their inclusion, apart 

from Vatan Kurtaran Şaban. The characters in Taner's theatrical texts have been analyzed and 

evaluated in terms of their social and individual identities through the lens of Jung’s theory of 

psychological types. This study aims to provide Turkish theater with a psychological 

perspective in terms of character depth, shedding light on how Jung's typology influenced 

Taner’s character creation. The findings present a new approach to the application of Jung’s 

typology theory in artistic and literary works, offering an opportunity to assess Taner’s impact 

on Turkish theater within a psychological framework. Additionally, this research aims to reveal 

the potential for applying Jungian typology in the fields of literature and theater. 

Keywords: Haldun Taner, Jungian Typology, Turkish Theater, character analysis, psychology. 

 



vi 

 

 

 

ÖN SÖZ 

Bu çalışma, Haldun Taner’in oyunlarında karakterlerin Jung'un tipoloji kuramı 

çerçevesinde analiz edilmesi amacını taşımaktadır. Haldun Taner, Türk tiyatrosunda karakter 

yaratımında yeni ve özgün bir bakış açısı geliştirmiş, toplumsal ve bireysel çatışmaları sahneye 

yansıtarak Türk tiyatrosunda önemli bir yere sahip olmuştur. Taner’in eserlerinde yer alan 

karakterlerin, Carl Gustav Jung'un “kişilik tipolojisi” bağlamında incelenmesi, hem Taner'in 

karakter yaratımındaki derinliği anlamamızı sağlamakta hem de Jung'un tipolojik analiz 

kuramının sanata yansıyan boyutunu ortaya koymaktadır. 

Bu araştırmanın temel problemini, Haldun Taner’in eserlerinde yarattığı karakterlerin 

tipolojilerini belirlemek ve bu karakterlerin toplumsal bağlamda nasıl konumlandığını 

anlamlandırmaktır. Bu doğrultuda Taner'in yarattığı karakterlerin kişilik yapıları, toplumsal 

rollerle olan uyumları ve bireysel çatışmaları ele alınarak değerlendirilmiştir. Bu analiz, Jung'un 

tipoloji kuramının, edebi karakterler üzerinden nasıl somutlaştığını gözler önüne sermeyi 

hedeflemektedir. 

Araştırmanın önemi, Türk tiyatrosunun modernleşme sürecinde Haldun Taner’in 

katkılarını ve karakter yaratımındaki derinliği bilimsel bir çerçevede ele almasında yatmaktadır. 

Jung'un tipoloji kuramının edebiyat ve tiyatro eserleri üzerindeki yansımaları, karakterlerin 

sadece birer dramatik unsur değil, aynı zamanda psikolojik analizler için birer araç olduğunu 

ortaya koymaktadır. Bu bağlamda Taner'in karakterlerinde bireysel ve toplumsal yapılar 

arasındaki ilişki, tiyatro sahnesindeki dinamikleriyle birlikte anlaşılabilir hale gelmektedir. 

Araştırma, sadece bir oyun analizinden öte, Taner'in dramatik yapısının ardındaki felsefi ve 

psikolojik dinamikleri de aydınlatmayı amaçlamaktadır. 

Bu çalışmada Taner’in eserlerinden seçilen karakterlerin Jung’un tipolojik kuramındaki 

içedönük-dışadönük, düşünme-hissetme ve duyum-sezgi gibi işlevlerle olan ilişkileri 

incelenmiştir. Bu süreçte karakterlerin hangi işlevlerin baskın ya da geri planda olduğu, 

dramatik yapı içindeki rolleriyle birlikte değerlendirilmiştir. Böylelikle karakterlerin toplumsal 

ve bireysel düzeyde nasıl bir psikolojik yapı sergiledikleri belirlenmiştir. 

Çalışmanın bilimsel katkısı, tiyatroda karakter analizi ve dramatik yapının 

derinlemesine incelenmesine dayanarak Türk tiyatrosundaki bir boşluğu doldurmaktır. Haldun 

Taner gibi özgün bir yazarın karakterlerinde Jung tipolojisinin varlığı, edebiyat ile psikoloji 



vii 

 

disiplinleri arasındaki etkileşimi somutlaştırmakta ve bu iki disiplinin birbirini nasıl beslediğini 

göstermektedir. 

Bu çalışmanın her aşamasında sabrıyla, sevgisiyle ve desteğiyle yanımda olan, 

hayatımın en kıymetli yol arkadaşı sevgili eşim Fatma Şentürk’e gönülden teşekkür ediyorum.  

Bilgi ve deneyimiyle yol gösteren, rehberliğiyle akademik gelişimime ışık tutan 

kıymetli danışman hocam Doç. Dr. Kadir Can Dilber’e en içten teşekkürlerimi sunarım. Onun 

bilgeliği ve titizliği, yalnızca akademik alanda değil, hayata dair birçok noktada ilham 

kaynağım oldu. Eserlerime gösterdiği özen, fikirlerimi zenginleştirdiği tartışmalar ve sunduğu 

yapıcı eleştiriler, bu çalışmanın temelini oluşturmuştur. 

 

 

 

 

 

Kırşehir-2024           Burak ŞENTÜRK 

 

  



viii 

 

İçindekiler  
1. GİRİŞ .............................................................................................................................1 

1.2. Araştırmanın Amacı ve Önemi .................................................................................2 

1.3. Sınırlılıkları ..............................................................................................................3 

2. CARL GUSTAV JUNG VE ANALİTİK PSİKOLOJİ ....................................................4 

3. CARL JUNG VE KİŞİLİK TİPOLOJİSİ ...................................................................... 12 

3.1. Rasyonel ve İrrasyonel Fonksiyonlar ...................................................................... 13 

3.2. Birincil ve İkincil İşlevler ....................................................................................... 15 

3.3. Alt İşlev ................................................................................................................. 16 

3.4. Dışadönük Tipler .................................................................................................... 17 

3.4.1. Dışadönük Düşünen Tip ...................................................................................... 19 

3.4.2. Dışadönük Hisseden Tip...................................................................................... 20 

3.4.3. Dışadönük Duyum Tip ........................................................................................ 21 

3.4.4. Dışadönük Sezgisel Tip ....................................................................................... 22 

3.5. İçedönük Tipler .......................................................................................................... 24 

3.5.1. İçedönük Düşünen Tip ........................................................................................ 26 

3.5.2. İçedönük Hisseden Tip ........................................................................................ 27 

3.5.3. İçedönük Duyum Tip .......................................................................................... 28 

3.5.4. İçedönük Sezgisel Tip ......................................................................................... 30 

4. HALDUN TANER’İN KARAKTERLERİNDE JUNG TİPOLOJİSİ ............................ 32 

4.1. Haldun Taner.......................................................................................................... 32 

4.2. Haldun Taner Tiyatrosu .......................................................................................... 34 

4.3. Günün Adamı ......................................................................................................... 37 

4.3.1. Jung Tipolojisine Göre: Profesör ..................................................................... 39 

4.4. Dışardakiler ............................................................................................................ 42 

4.4.1. Jung Tipolojisine Göre: Yümnü ....................................................................... 43 

4.5. Ve Değirmen Dönerdi ............................................................................................ 46 

4.5.1. Jung Tipolojine Göre: Küşat ............................................................................ 47 

4.6. Fazilet Eczanesi ...................................................................................................... 52 

4.6.1. Jung Tipolojisine Göre: Sadettin Bey .............................................................. 55 

4.7. Lütfen Dokunmayın ............................................................................................... 58 

4.7.1.1. Jung Tipolojisine Göre: Oktay ......................................................................... 59 

4.8. Huzur Çıkmazı ....................................................................................................... 63 

4.8.1. Jung Tipolojisine Göre: Memnun .................................................................... 64 

4.9. Keşanlı Ali Destanı ................................................................................................ 67 

4.9.1. Jung Tipolojisine Göre: Keşanlı Ali ................................................................. 68 

4.10. Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım................................................................ 72 



ix 

 

4.10.1. Jung Tipolojisine Göre: Vicdani ...................................................................... 74 

4.11. Eşeğin Gölgesi .................................................................................................... 76 

4.11.1. Eşeğin Gölgesi: Şaban ve Mestan .................................................................... 77 

4.12. Zilli Zarife .......................................................................................................... 79 

4.12.1. Jung Tipolojisine Göre: Hurşit / Cemşit ........................................................... 80 

4.13. Sersem Kocanın Kurnaz Karısı ........................................................................... 82 

4.13.1. Jung Tipolojisine Göre: Fasulyeciyan .............................................................. 84 

4.14. Ayışığında Şamata .............................................................................................. 85 

4.14.1. Ayışığında Şamata: Çalışkur Apartmanı .......................................................... 87 

4.15. Vatan Kurtaran Şaban ......................................................................................... 93 

4.15.1. Vatan Kurtaran Şaban: Şaban .......................................................................... 95 

SONUÇ ................................................................................................................................ 98 

Kaynakça ........................................................................................................................... 100 

 

  



1 

 

Herkesin gizlice sokulduğu kapıları 

Cüret et sen ardına dek açmaya 

    Faust 

1. GİRİŞ 

1.1.Araştırmanın Konusu ve Problemi 

Haldun Taner, yaşamı boyunca bir yandan hikâye yazarken diğer yandan ya tiyatro 

eserleri ya da düzyazılar yazmıştır. Yazar böylece, vermek istediği mesajı birçok daldan 

seslenerek duyurmuştur. Sanatı her şekilde karşılık bulmuş, yazdığı oyunlarla, Türk tiyatrosuna 

büyük yenilikler getirmiştir. 

Türk tiyatrosunda Haldun Taner olayı, 1949’da Günün Adamı oyununun yazılmasıyla 

başlar. Taner’in tiyatro yazarlığı iç içe geçmiş üç evreden oluşur. İlk evre yanılsamacı anlatımla, 

iyi kurulu oyunlar yazdığı 1949-1962 yılları arasındaki dönemi kapsar. Günün Adamı, 

Dışardakiler, Ve Değirmen Dönerdi, Fazilet Eczanesi, Lütfen Dokunmayın, ve Huzur Çıkmazı 

oyunları bu evrede yer alır.  

1960’ta Lütfen Dokunmayın’la ilk denemesini yaptığı göstermeci biçimde yazılmış 

oyunlar, Taner tiyatrosunun ikinci evresini belirler. İkinci evre gerçek anlamda 1964’te Keşanlı 

Ali Destanı’yla başlar. Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım, Eşeğin Gölgesi, Zilli Zarife, 

Sersem Kocanın Kurnaz Karısı, Ayışığında Şamata oyunları da yazarın göstermeci türde 

geliştirdiği eserleridir. 

Üçüncü evre ise 1962’de Bu Şehr-i Stanbul ki ilk denemesi yapılan kabare tiyatro 

oyunlarını içerir. 1967’de Devekuşu Kabare Tiyatrosunun kurulmasıyla Haldun Taner’in 

üçüncü evresine girilir. 

Haldun Taner, yazdığı tiyatro metinlerinde birçok karakter yaratmış ve bu karakterleri 

içinde olduğu toplumdan benzer kişilerden oluşturmuştur. Bu çalışmada, Haldun Taner’in 

oyunlarında yarattığı karakterler Carl Gustav Jung’un “kişilik tipolojisi” bağlamında 

incelenecektir. Böylece Haldun Taner’in oyunlarında var olan karakter tipolojileri 

saptanacaktır.  

 

 



2 

 

1.2.Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Türklerde çok eski bir gelenek olan şaman kültürü, Orta Asya’dan bu topraklara kadar 

taşıdığımız bir özelliktir. İlk tiyatro örnekleri olarak yani ilk oyun gösterileri, Orta Asya’da 

görülür. Şamanların yaptıkları ayinler birer oyundur. Yağmur, bereket, mutluluk ve şükran için 

şamanın gerçekleştirdiği ritüeller aslında bir tiyatro oyunu niteliğindedir. Şaman, ayin yaparken 

eline bir sopa alır ve tanrıyla iletişim kurmak için çeşitli yöntemler dener. Şamanın etrafında 

çember olmuş insanlarsa onun bu seremonisine şahitlik etmesi, oyuncu-seyirci bağlamında 

benzerlik gösterir. 

Türkiye topraklarına geldiğimizde kültür ve sanat anlayışımız yazılı, görsel olmayan 

manada değişime uğrar. Bu sebeple tiyatronun ilk olarak varlığını kabul etmemiz Tanzimat 

Fermanı’na denk gelir.  

Tanzimat Fermanı’ndan önce, Osmanlı Dönemi’nde var olan tiyatro anlayışı, insanların 

kahvelerde, köyün meydanlarında toplanıp yaptıkları eğlencelerdir. Bunlar; Karagöz, Hacivat, 

Kavuklu, Pişekâr, Orta Oyunu, Meddah, Köy Seyirlik oyunları gibi oyunlardan oluşmaktadır. 

Bu da aslında oyunun sahnesi olmasa bile her yerde mutlaka var olan insanın taklit etme, 

oynama gücünü göstermektedir. Osmanlı Dönemi’nde sarayın dışında, halkın kendi kendilerine 

hikâyeler anlattığı, toprakları bereketli olsun diye oluşturduğu ritüeller, o dönem hakkında 

yeterli bilgi verir. 

Tanzimat’ın ilanıyla başlayan Batılılaşma hareketi, her alanda yaşanır. Kılık kıyafet ve 

düşünceyle başlayan bu değişim, ardından tiyatroyu da saraya kadar getirilir. Batılı anlamda 

tiyatro dediğimiz, yüksek sahne ve seyircilerin oturarak izledikleri koltuklardan oluşan bir 

yapıdır. Buradaki en önemli özellik dördüncü duvar olarak nitelendirilen, seyirciyle, oyuncu 

arasındaki görünmez perdedir. Burada seyirci-oyuncuya, oyuncu da seyirciye müdahale 

edemez. Oyuncular hikayesini anlatır gider.  Geleneksel Türk tiyatrosu adıyla bilinen orta 

oyunları, seyirciyle yakın ilişki kurar ve hatta seyirciyi de oyuna dâhil eder.  

Haldun Taner’in bu anlamda yaptığı şey, iki üslubu bir arada kullanmak olur. 

Geleneksel ve modern olanı harmanlayarak ülkemizde yeni bir tiyatro düşüncesi ortaya koyar. 

Bu tez, Haldun Taner’in oyunlarını ve karakterlerinin tipolojilerini inceleyerek, bir yandan 

yazarın zihnine nüfuz etmeyi ve yararlandığı mitleri anlamayı amaçlarken, diğer yandan 

karakterlerin derinliklerini çözümlemeyi hedeflemektedir. Haldun Taner’in karakterleri, bir 

anne fotoğrafının sadece renkleri ve canlılığına değil, o fotoğrafın negatifinde gizlenmiş 

detayların kaynağına odaklanılarak analiz edilecektir. 



3 

 

1.3.Sınırlılıkları 

Çalışma Haldun Taner’in tiyatro oyunları ve Carl Gustav Jung’un kişilik tipolojisi 

çerçevesinde sınırlandırılacaktır. Haldun Taner’in tiyatro anlayışı ve Türk tiyatrosundaki yeri 

üzerinde durulup üç döneme ayrılan tiyatro oyunları incelenecektir. Vatan Kurtaran Şaban adlı 

kabare oyunu dışındaki kabare oyunlarında karakterler incelenecek derinlikte olmadığından 

kapsam dışı bırakılmıştır. 

Günün Adamı, Dışardakiler, Ve Değirmen Dönerdi, Fazilet Eczanesi, Lütfen 

Dokunmayın, Huzur Çıkmazı, Keşanlı Ali Destanı, Eşeğin Gölgesi, Zilli Zarife, Gözlerimi 

Kaparım Vazifemi Yaparım, Sersem Kocanın Kurnaz Karısı, Ayışığında Şamata, Vatan 

Kurtaran Şaban, adlı oyunlar incelenecektir. Bu oyunların dramatik yapısından ziyade 

karakterlerin dramatik yapıdaki rolü ve Jung Tipolojisi’ndeki yeri gösterilecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

2. CARL GUSTAV JUNG VE ANALİTİK PSİKOLOJİ 

 

Carl Gustav Jung, İsviçreli bir psikiyatrist ve psikanalist olup, 26 Temmuz 1875 

tarihinde İsviçre’nin Kesswil şehrinde doğmuştur. Özellikle analitik psikolojinin gelişimindeki 

etkili teorileriyle tanınmaktadır. Babasının ilgisiz bir papaz olması annesinin de duygusal 

problemler yaşıyor oluşu Jung’un yalnız ve mutsuz bir çocukluk geçirmesine sebep olmuştur 

(Schultz, 2007). Anne babasının, Jung’un içine bıraktığı bu boşluk, onun içe kapanık bir kişilik 

geliştirmesine sebep olur.  

1900 yılında Basel’den tıp diplomasını aldığı yıl Zürih’te, şizofreni alanında çalışmalar 

yapan Eugen Bleuler’in yönetimindeki Burglöhzi Akıl Hastanesinde psikiyatri uzmanı olarak 

göreve başlar. Bleuler’in önce öğrenciliğini sonra asistanlığını yapar (Jung, 2006, s. 2).  

Jung, Frued’un rüya yorumlarından oldukça etkilenir ve çalışmalarında vardığı tespitler 

Frued’un tespitlerini onaylar niteliktedir (Fordham, 2019, s. 7). Freud ve Jung tam iki yıl 

boyunca mektuplaşır. Yaptıkları çalışmalar üzerine ettikleri sohbetler onları sıkı dost hâline 

getirir. İlk kez Viyana’da bir araya gelen ikili tam on üç saat boyunca görüşürler. Bu görüşme 

daha çok Jung’un kendi görüşlerinden bahsettiği bir görüşme olur (Breger, 2005, s. 289). 

Aralarında yirmi yaş fark olan ikilinin ilişkisi bir baba-oğul ilişkisine dönüşür. Freud’un 

“oğlum” diye hitap ettiği Carl Gustav Jung, psikanaliz çevresinde Freud’un mirasçısı olarak 

anılmaya başlar.  

Çalışmalarının hatta gelişiminin başlangıcından beri düşüncelerinin çizgisi belli olan 

Jung, zaman içerisinde Freud’un görüşlerinden uzaklaşmaya başlamıştır. “Libido” üzerine 

farklı yaklaşımları, ikili arasındaki gerilimin başlamasına neden olmuştur. Jung’un libido 

kavramını Freud’un cinsellik odağından uzaklaşarak ele alması 1912’de yayımlanan 

Wandlungen und Symbole der Libido (Bilinç dışının Psikolojisi) adlı kitabında açıkça 

belgelenmiş, Freud ve Jung arasındaki iş birliği sona ermiştir. 1914 yılında Jung’un, 

Uluslararası Psikanaliz Derneği’ndeki başkanlık görevinden ayrılması ile birlikte ikili 

arasındaki ilişki tamamen kopmuş ve birbirlerini bir daha hiç görmemişlerdir (Jung, 2006, s. 

3). 

Bu ayrılık Jung için ne kadar zor olsa da daha sonrası için bir dönüm noktası hâline 

gelir. Kendi iç dünyasına dönen Jung, bu durumu bir fırsata çevirerek “Analitik Psikoloji / 

Kompleks Psikoloji” olarak adlandırılan kuramının temellerini atar (Schultz, 2007, s. 643). 



5 

 

Jung'un psikolojiye katkıları oldukça geniş kapsamlıdır. Kolektif bilinçaltı, arketipler ve 

bireyselleşme süreci gibi kavramları, en önemli ve kalıcı fikirleri arasında yer almaktadır. 

Kolektif bilinçaltı kavramı, tüm insanların, rüyalarda, mitlerde ve sanatta görülen evrensel 

semboller olan arketiplerin temelini oluşturan, evrensel bir deneyim ve semboller havuzunu 

paylaştığını öne sürmektedir. 

Ayrıca, Jung’un bireyselleşme teorisi, psikenin bilinçli ve bilinç dışı yönlerini entegre 

etme sürecini vurgulayarak kişisel bütünlüğü elde etmeyi amaçlar. Kişilik tipleri üzerine 

çalışması ve geliştirdiği psikolojik tipoloji kavramları, içedönüklük ve dışadönüklük gibi 

kavramlar da psikoloji alanında uzun süreli etkiler yaratır. Teorik katkılarının yanı sıra, Jung, 

“Psikolojik Türler” ve “Arketipler ve Kolektif Bilinçaltı” gibi birçok etkili eser üreten verimli 

bir yazardır. Fikirleri; psikoloji, edebiyat, antropoloji ve dini çalışmalar gibi çeşitli alanları 

etkilemiştir. 

Jung, Analitik Psikoloji’de önce psişeden bahseder. Aynı anlamda düşündüğü “ruh” 

(soul) ve “psişe” (psche) arasında zamanla kavramsal bir ayrıma gitmiştir. Ruh, “kişilik” olarak 

ifade edebileceğimiz, belli sınırları olan “işlev kompleksi”dir. Psişe ise, bireyin bilinç ve bilinç 

dışı süreçlerinin tamamını içeren bir yapıdır (Jung, 2016, s. 54). 

Bilinç ve bilinç dışı farklı sistemlerdir. Fakat bu iki sistem birbirleriyle etkileşim 

içindedir. Yani birey bir olay, bir durum karşısında aldığı tüm tavır ve davranışları bilinç ve 

bilinç dışından gelen yönelmelerle verir. Farkında olduğu, bilinçli davranışların kaynağı 

bilinçken; zihnin derinliklerinden gelen ve nereden geldiğini tam bilmediği içkin davranışlarsa 

bilinç dışından psişeye aktarılır.  

Hayatımızın büyük bir bölümü bilinçaltı tecrübelerimizden oluşur. Bu da bilincin 

tutarsız ve sürdürülemeyen bir yapıya sahip olmasına neden olur. Jung’a göre bilinç, yüzeysel 

bir yapıdayken bilinçaltı derinlikli bir yapıya sahiptir. Bilinci bir mevsimin meyvesi ve çiçeği 

olarak tanımlar. Sambur’a göre “büyük ve devamlı olan bilinçaltına karşılık bilinç alanı geçici 

görüntülerden oluşan sınırlı bölgedir” (Sambur, 2005, s. 74). 

Jung, okyanusun yüzeyini bilinçle özdeşleştirirken, sonsuz kavranamaz derinliğini ise 

bilinç dışıyla özdeşleştirir. Yüzey incelenebilir bir durumdadır. Fakat derinleri incelemek 

oltayla balık tutmaya benzer. Derinlerden bilinç yüzeyine çıkarılabilen düşünceler dışında 

bilinç dışını incelemek mümkün değildir. Jung, bilinç dışının önemini şöyle açıklar: 



6 

 

Bana göre, ilkin ortada bilinç dışı vardır kuşkusuz ve bilinç, bilinçsiz durumdan gelişip 

ortaya çıkar. Çocukluğumuzun ilk dönemlerindeki yaşayışımız bilinçsizdir; en önemli 

içgüdüsel işlevler bilinçsiz çalışır, bilincin önce bilinç dışı tarafından oluşturulması 

zorunludur çünkü (Jung,1998, s. 13). 

Jung, zihnin boş bir levha (tabula rasa) olduğu düşüncesine şiddetle karşı çıkar. İnsan 

bedeni gibi ruhunun da çeşitli evrimler geçirdiğini savunur. Jung bilinci filogenetik ve 

ontogenetik açıdan ikincil bir olgu olarak görür. Tıpkı bedenin milyonlarca yıl süren anatomik 

bir geçmişi olduğu gibi, ruhsal sistemin de uzun bir geçmişi bulunmaktadır. Günümüzde 

bedenin her bir uzvu, evrimin izlerini taşır ve önceki aşamaların kalıntılarını gösterir. Aynı 

durum ruh için de geçerlidir. Bilinç, evrimine bilinçsizlik olarak algıladığımız hayvansal bir 

aşamayla başlamış ve bu farklılaşma süreci her çocukta yeniden yaşanmaktadır. Çocuğun ruhu, 

bilinç öncesi aşamada kesinlikle bir tabula rasa değildir; aksine, ruhsal sistemin evrimsel 

tarihinin izlerini taşıdığını söyler (Jung, 2009, s. 275). 

Jung’un bahsettiği bu temel üzerine de ego inşa edilir. Bu karmaşık temelin üzerinde 

yükselir ve bu temel kişinin yaşamı boyunca ayakta kalır. Ego, bilinçli zihni temsil eder. 

Bireylerin kendilerini tanımladığı psikede, farkındalığın, algının, düşüncelerin ve anıların 

merkezi olarak işlev görür. Dış dünya ile etkileşime geçen ve kararlarını rasyonellik ve kişisel 

deneyimlere dayanarak veren kısımdır.  

Ego bilinç ve bilinç dışı arasında bir köprü rolündedir. Ego bilinçaltından gelen unsurları 

süzgeçten geçirip bilinç yüzeyine çıkarır. Jung, bilincin merkezine konumlandırdığı egoyu 

bilincin öznesi olarak niteler. Ancak merkezde bulunması psişenin tümüyle bir ve aynı olduğu 

manasına gelmez; Ego, komplekslerden sadece biridir (Jung, 2016, s. 13). 

Ego; birinci olarak bedenimizde ve varlığımızda, ikinci olarak hafızamızda farkında 

olduğumuz şeylerin oluşturduğu kompleks veriler toplamıdır. Egoya sahip olmak için kesin bir 

varlık fikrine ve uzun hatıralar serisine sahip olmamız gerekmektedir. Bu iki şey egonun ana 

unsurlarıdır. Egoyu psikolojik gerçekliklerin bir kompleksi olarak da düşünebiliriz. Bu 

kompleks büyük bir çekim gücüne sahiptir. Ego muhtevasını, hakkında hiçbir şey bilmediğimiz 

karanlık bilinçaltı bölgesinden almaktadır. Dışarıdan aldığımız izlenimler de bilinçaltından 

gelen malzeme gibi egoyla ilişkilendirildikleri zaman bilinçli hâle gelmektedirler. Bu 

ilişkilendirme gerçekleşmediği taktirde onların, bilinç düzeyine gelmesi mümkün değildir 

(Sambur, 2005, s. 76). 



7 

 

Hatıralar, anılar ve algılar egonun bilinç düzeyine çıkmış hâlidir. Egonun tanımadığı bir 

fikrin, hissin, düşüncenin bilinç düzeyine çıkması mümkün değildir. İç ve dış dünyamızda 

yaşanan her şeyi ego yoluyla algılarız. Egonun algılayamadığı her şey bilinçaltına atılır. Ego, 

ihtiyaç duymadığımız bilgi ve becerileri de bilinçaltına atarak bilincin gereksiz şeylerle işgal 

edilip tıkanmasına engel olur. Aynı zamanda ego kişiliğimizin kimliğini ve devamlılığını 

korumaktadır.  Egonun bilinç düzeyinde farkına varmamıza olanak tanıdığı tecrübeler oranında 

bireyselleşiriz. Ego bireyin direkt olarak ihtiyaç duyduğu ve dış dünyaya dengeli bir şekilde 

adaptasyonunu sağlayan düşüncelerin, tavırların, duyguların ve hatıraların bilinç düzeyine 

ulaşmasını sağlamaktadır. 

Ego karşılaşıp kullandığı bir bilgiyi ihtiyaç olmadığı durumda bilinçte tutmaz. Bu tür 

bilgileri, davranışları, duyum ve sezgileri eleyip depoladığı yer bireysel bilinç dışıdır. “Kişisel 

bilinç dışı kişinin yaşantısında ortaya çıkan ‘unutulmuş, bastırılmış, zapt edilmiş ve bilinç dışı 

algılanımı’ içeriği ihtiva eder” (Jacobi, 2002, s. 25). 

Bireysel bilinçaltı ilk seferde bilinçte olan sonradan bastırılan ya da unutulan şeylerin 

depo edildiği yerdir. Bireysel bilinçaltı, egonun dışladığı şeyleri tekrar kullanmak üzere 

kendisinde depolar (Sambur, 2005, s. 77). İzlenen bir film ya da okunan bir kitap sürekli zihinde 

taşınmaz. Fakat filmden bir sahne görüldüğünde ya da kitaptan bir pasajla karşılaşıldığında ego 

bilinçaltından tüm hikâyeyi çekip hatırlamaya yardımcı olur.  

Durağan bir yapıya sahip olmayan bilinçaltı sürekli devinen bir durumdadır. Depo 

edilen bilgileri sürekli gruplamakla meşguldür. Bilinçaltı birbirleriyle ilgili unsurları bir araya 

getirir ve bu bir araya gelen unsurlar Jung’un kompleks dediği yapıyı oluşturur. Jung, kompleks 

kavramını, bilinçten ayrı, ruhun karanlık bölgesinde bağımsız bir varlık gibi yaşamaya başlayan 

ve bilinçli eylemleri sürekli olarak etkileyebilen veya destekleyebilen ruhsal öğeler olarak 

tanımlar. Bu öğeler, bilinçli kontrolün dışında kalarak, bulundukları yerden bireyin bilinçli 

eylemlerine müdahale edebilirler (Jung, 2006, s. 45). 

Kompleksler herkeste vardır. Freud'un kanıtladığı gibi dil sürçmeleri bunun bir 

göstergesidir. Kompleks, bireyde oluşan bir aşağılık duygusu değildir. Ancak uyuşmayan, 

sindirilmeyen, çatışan bir şey olduğu kesindir: “bu bir engel olabileceği gibi, daha büyük bir 

çaba için, hatta yeni başarı olanakları için bir uyarı bile olabilir.” (Jung, 2006, s. 45). Bu 

sebeple kompleksler, ruhsal yaşamın ana merkezlerinden biridir diyebiliriz. Kompleksler 

olmazsa ruhsal devinim durur, yok olur; kapsamlarına, yüklerine göre, ya da ruhsal 

ekonomideki rollerine göre, sağlam ya da hasta komplekslerden söz edilebilir; bu bakımdan, ne 



8 

 

çapta yoğrulabilecekleri, etkilerinin, sonunda yararlı mı, zararlı mı olacağı, tamamıyla bilincin 

durumuna, yani BEN-kişiliği'ndeki dengeye bağlıdır.  

Kompleksler kişiliği egemenliği altına alabilir ya da kişiliği komple yok edebilir. 

Kompleksler güçlü ve bağımsız yapısıyla bireyin tek bir kişiliğe sahip olduğu düşüncesini koca 

bir yanılsamaya dönüştürür. Buna rağmen komplekslerden arınmış bir kişilik düşünmek 

mümkün değildir. Sağlıklı olan kompleksiz bir yaşam değil komplekslerin kontörlünün 

sağlanabildiği bir yaşamdır. Jung’a göre, bireysel bilinçaltını duygusal nitelikli kompleksler 

oluştururken; kolektif bilinçaltını ise arketipler oluşturur. 

Kolektif bilinçaltı, tüm insanlar arasında paylaşılan bilinçaltının teorik kavramıdır. 

Jung'a göre, bu, kuşaklar boyunca aktarılan deneyimlerin, imgelerin ve sembollerin miras 

alındığı bir depodur. Her bireye özgü olan bireysel bilinçaltının aksine, kolektif bilinçaltı, tüm 

insanlık için ortak olan evrensel unsurları içerir. Bu unsurlar, mitlerde, dini sembollerde ve 

çeşitli toplumlardaki kültürel ifadelerde bulunan arketipler, semboller ve motifleri içerir. 

Jung, kolektif bilinç dışı kavramını, kişisel olmayan ve bireyin kişisel deneyimlerinden 

bağımsız olarak var olan bir bilinç dışı düzey olarak tanımlar. Bu kolektif bilinç dışı, en azından 

bir insan topluluğuna, daha çok bir ulusa veya hatta tüm insanlığa ait olan unsurları içerir. 

Kişisel bilinç dışının aksine, kolektif bilinç dışında bireysel deneyimlere dayanan hiçbir şey 

yoktur. Bu yapı, bireysel varoluşun elde ettiği şeylerden ziyade, manevi biçimlerin ve doğuştan 

var olan içgüdülerin ürünleridir (Jung, 2006, s. 232). 

Kolektif bilinçaltı insanın DNA’sı niteliğindedir. İnsanlığın o ana kadar ki psikolojik 

mirasını içerir. Jung, kendi hastalarının rüya ve fantezilerini analiz ederken karşısına çıkan fikir 

ve imajların bir kişinin geçmiş yaşantısının bir uzantısı olamayacağı sonucuna varır. Bunları 

orijinal imajlar (primprial images) ya da “arketipler” olarak niteler. Kolektif bilinçaltıyla Jung, 

insanlığın yazılı olmayan tarihine dokunuşlar yaptığını düşünür. 

Bu bağlamda bireyin tecrübe ve birikimleri kişisel bilinçaltında toplanırken evrensel 

olan insanlık tecrübeleri kolektif bilinçaltında depo edilir. Burada depo edilen insanlık mirası, 

nesillerden nesillere aktarılarak ilerler.  Birey kişiliğini bu temeller üzerine inşa eder. Yani 

insanlığın geçmişiyle ilişkilidir. Tüm bu geçmiş, bireyin şimdisini ve geleceğini 

yönlendirebilmektedir. Jung psikolojisini Freud’dan ayıran nokta da budur. Freud, kişisel 

nitelikli hatıraların insan psikolojisinde önemli olduğunu vurgularken; Jung psikolojisinde 

bireyin devraldığı kolektif psikolojik miras kişisel tecrübelerden daha önemli olarak 



9 

 

düşünülmektedir. Kolektif bilinçaltında insanın bireysel tarihinin en derinlikli bölümünü 

arketipler oluşturmaktadır. 

Arketip, psikoloji literatürüne Carl Gustav Jung tarafından kazandırılmış, bireyin 

bilinçaltında yer alan ortak ve evrensel temsiller bütünüdür (Ukray, 2016, s. 103). Jung’a göre, 

insanlık için ortak bir malzeme gibi düşünülebilecek olan arketipler, tüm sanat eserlerinde 

kendilerini farklı biçimlerde gösterirler ve kolektif bilinç dışının yapısını oluştururlar (Geçtan, 

2014, s. 166). Arketipler, insanlığın derinliklerinde bulunan, güçlü duygusal anlamlar taşıyan 

ve evrensel nitelikteki düşünce kalıpları olarak tanımlanır. Jung, bu yapıları kalıtsal nitelikte, 

nesilden nesile taşınan insan ruhunun varoluşsal kodları olarak görür. 

Arketip kelimesi, Yunanca “arkhetypos” kökünden türemiş olup, evrensel ve süreklilik 

taşıyan ilk imgeleri, karakterleri ya da kalıpları ifade eder (Darıcı, 2013, s. 76) Arketiplerin 

etkileri doğum, ölüm, ergenlik gibi insan hayatındaki önemli dönemeçlerde ve yaşantılarda 

kendini gösterir ve bireyler arası ortak bir deneyim yaratır. Jung’a göre arketipler, kolektif 

bilinç dışının ayrılmaz bir uzantısı olarak, her insanın ruhunda kendini gösteren evrensel 

temsiller barındırır. Tüm arketiplerin kökeni kolektif bilinç dışına dayanmakta olup, bu ortak 

bilinç dışı sayesinde insanlar atalarının deneyimleriyle bir bağ kurma olanağı bulurlar (Yakın, 

2012, s. 28). 

Persona, Latince kökenli bir kelime olup “maske” anlamına gelir. Jung’a göre persona, 

bireyin sosyal yaşantısında oynadığı rolü temsil eder.  

Persona, bireysel bilinç ve toplum arasındaki karmaşık ilişkiler sistemidir. Bir yandan 

başkaları üzerinde kesin izlenim yaratmak diğer yandan bireyin gerçek doğasını 

gizlemek için tasarlanmış yeterince uygun bir tür maskedir (Jung, 2015, s. 16). 

 Yeterince dolambaçlı ve çetrefilli olan dünyada persona bu karmaşaları önler. Kişinin 

toplumda ne olduğunu ne yaptığını bilmemizi persona sağlar. Bir imamdan her zaman imam 

olması ya da bir öğretmenden sosyal hayatında da öğretici ve yön gösteren birisi olması 

beklenir. Toplumlar, bu tür idealler üzerine kuruludur.  

Gel gör ki hiç kimse kişiliğini bu beklentiler içerisine tam olarak daldıramayacaktır. 

Bundan dolayı suni bir kişilik yapısı kaçınılmaz bir gerekliliktir. Uygunluk ve görgü 

talepleri, bir maskenin olduğunu varsaymak için ilave bir kandırmacadır. O nedenle 

maskenin ardında süren şeye “özel yaşam” denir (Jung, 2015, s. 16).  

 Alınan eğitim, sosyal çevre, bulundukları sosyal statü, insanları toplum önünde 

oynamak durumunda bırakır. Rolün toplumda kabul görmesi için insanlar, negatif yönlerini 



10 

 

bastırmak durumunda kalır. Bu rolün gerçek kişiliği olduğuna topluma kabul ettirmeye uğraşır. 

Bu roller, persona arkasına saklanmış gerçek kişiliklerini gizler.  

 “Persona, işlevsel bir komplekstir; uyum, ya da gerekli uygunluk için oluşmuştur.” 

(Jung, 2006, s. 39). Jung’un yaptığı bu tanımda personayı kişilikle bir tutmamak gerekir. Çünkü 

persona dışarıya karşı takılan bir maskedir. Birey ve toplum arasındaki uzlaşıyı sağlar. Tabii 

bir oyuncunun kendini role kaptırması gibi birey de kendi personasında kaybolup kendini 

unutma ihtimali doğar. Kendi Ben’i personayı kabul eden kişilerde ruhsal dengede şaşmalar 

başlar ve kişinin psikolojisinde bir hasar oluşur. “Persona”, “Ben” ile bir çatışmaya girer ya da 

tam tersi bir durum da mümkündür. Birey toplumsal beklentilere uymak için personayı 

kullanırken, Ben’iyle içsel bir çatışma yaşar. 

Personalar esnektir. Bir kişi ailesinin yanında, iş yerinde ya da arkadaşlarının yanında 

farklı personalar sergiler. Zamanın ve mekânın ruhuna uygun bir personayla kişi sosyal 

yaşamıyla, özel yaşamı arasına bir sınır koyar. Topluluk önünde sergilediğimiz personanın 

ardında bir karanlık, gölge beklemektedir. 

Gölge arketipi, Carl Jung tarafından kavramsallaştırıldığı şekliyle, bir bireyin kişiliğinin 

daha karanlık, bastırılmış yönlerini temsil eder. Bu, genellikle toplum veya birey tarafından 

kabul edilemez veya istenmeyen olarak kabul edilen içgüdüleri ve özellikleri kapsar (Piske, vd, 

2017, s. 927). 

Gölge sadece bireyin kişisel bilinç dışı içinde bulunan özellikleri değil, aynı zamanda 

kolektif düzeyde de toplumun genel olarak bastırdığı özellikleri temsil eder. Bu, bireyin kişisel 

gölgesinin toplumsal ve kültürel etkileşimlerle de şekillendiği anlamına gelir. Fakat birey 

gölgesiyle yüzleşmekten kaçınır. Çünkü kişinin gölgesi ona acı verir, öfkelendirir. Bu yüzden 

onu dışarıya yansıtarak tecrübe eder.  

Jung'a göre, birey en içsel süreçlerinin farkına ancak yansıtma yoluyla varır. Bu 

yansıtmalardan geri çekilme, bireyin kendini tanıması ve bilincine varması anlamına gelir. Kişi, 

gölgesinin yansımalarını geri çekip aldığında, kendi içsel sorunlarıyla yüzleşir ve bu 

yansıtmanın yok edici enerjisi, olumlu bir enerjiye dönüşür (Jung, 2006, s. 91). 

Kişi, yansıttığı gölgesinin farkına varmazsa şüpheler meydana gelir. Bu şüpheler aslında 

kişinin kendi şüpheleridir ve kişinin kendi gölgeleriyle etrafının sarılı olduğunu bilmesi zordur. 

Bu gölgeleri başka öznelerin özelliği sayar. Dış bir gözlemci tarafından kişiye bu anlatılmazsa 

kişi kendini izole eder ve toplumdan uzaklaşır. Yansıtmaları yaratan bilinç dışıdır. Bu sebeple 

kişi artık yansıtma oluşturmaz, yansıtmalarla karşılaşır.  



11 

 

Yansıtmalar, dünyayı bir kişinin kendi bilinmeyen yüzünün replikasına dönüştürür. Bu 

nedenle onlar, kişinin son tahlilde, gerçekliğinin sonsuza dek erişilemez olduğu bir 

dünyanın hayalini kurduğu otoerotik ya da içe kapanık bir ortama yönelirler. Sonuçta 

ortaya çıkan sentiment d’incompletude [tamamlanmamışlık hissi] ve kötü kısırlık 

duygusu, yansıtma açısından çevrenin kötülüğü olarak açıklanmaktadır ve bu kısır 

döngü sayesinde tecrit pekiştirilir. Özne ve çevre arasında yansıtmalar sıkıştıkça, 

yanılsamaları nedeniyle Beni görmek zorlaşacaktır (Jung, 2015, s. 182). 

Kişinin toplumla olan ilişkisini düzenleyen persona arketipine karşılık kişinin kendisiyle 

olan ilişkisini düzenleyen gölge arketipidir. Gölgeyi yansıtmak ya da ondan kaçmak yerine, 

gölgenin farkına varıp onunla tanışmak, yüzleşmek ve kabul etmek kişinin bireyleşme sürecini 

olumlu etkiler.  

Ben Jung’un şu sözlerini hala çok canlı bir şekilde hatırlıyorum: ‘Kendi gölge kişiliğini 

diğerine yansıtmayan, onu kendisinde bulan ve onunla yabancı kardeşi gibi yaşamayı 

öğrenen birey evrensel boyutta önemli bir iş yapmaktadır. İnsanlığın geleceği büyük 

ölçüde bireylerin gölgelerini diğerlerine yansıtmamayı ve onu kendi iç dünyalarına 

entegre etmeyi öğrenme hız ve derecesine bağlı bulunmaktadır (Sambur, 2005, s.98). 

 “Gölge arketipi”, kişinin toplumda varlığını kabul ettirdiği yönlerinin aksine, güneşin 

aydınlattığı bir nesnenin ardındaki karanlık taraf gibi kişiliğimizin önemli bir parçasını 

oluşturur. 

 İnsanın ruhundaki denge sağlığı için önemlidir. Jung, kadın ve erkek arasındaki dengeyi 

de iki arketiple açıklar. 16. yüzyıl simyacıları kadın ve erkek doğasını incelediğinde kadında 

maskülen erkekte ise feminen bir ruh keşfederler. Bu izi takip eden Jung, erkeğin içinde bulunan 

dişil, kadının içinde bulunan eril ruhun farkına varır. Kadının içinde bulunan maskülen 

özellikleri ‘animus’ olarak adlandırmış erkeğin ruhunda taşıdığını feminen özelliklere ‘anima’ 

terimini kullanır (Sambur, 2005, s. 99).  

Bu arketipler, cinsiyet rollerini aşarak daha geniş evrensel yönleri kapsarlar. Jung, 

animayı yaşamın arketipi ve animusu anlamın arketipi olarak görmüş, ikisi arasında bir ilişki 

kurmuştur (Takenaka, 2016, s. 71). Anima ve animus, bilinç dışı öğelerin, özellikle karşı cinsin 

partnerlerine yansıtılması yoluyla farkına varılmasının bir parçası olan bireyselleşme sürecinde 

önemli rol oynarlar (Jones, 2022, s. 89). Jung, erkeklik (animus, logos) ve kadınlık (anima, 

eros) kavramlarını zıtlar olarak değil, tüm bireylerde mevcut tamamlayıcı yönler olarak 

görmüştür (Chrisler & Maureen, 2018, s. 71-89). 



12 

 

Jung bilinci bilinç dışının bir uzantısı olarak gördüğünden arketipler çalışmalarının 

önemli bir kısmını kapsar. Tipoloji kuramı içinse bilinç psikolojisinden faydalanır.  

 

3. CARL JUNG VE KİŞİLİK TİPOLOJİSİ 

İnsanları psikolojik tiplere ayırma çabası, yaklaşık iki bin yıl öncesine kadar uzanmaktadır. 

İlk olarak, Yunan hekimi Galen insanları dört temel tipe ayırmış ve bu tipleri iyimser 

(sanguine), sakin (phlegmatic), sinirli (choleric) ve melankolik (melancholic) olarak 

adlandırmıştır. Bu sınıflandırma, bireylerin farklı kişilik özelliklerini anlamak ve açıklamak 

amacıyla yapılmış erken dönem psikolojik tipoloji çalışmalarından biridir (Fordham, 2019, s. 

37). 

Birçok bilim adamı tarafından insan tipleri kategorize edilmektedir. Bu çalışmanın 

kapsamında incelenen tipoloji Carl Gustav Jung’a ait olandır. Jung, yaptığı klinik 

çalışmalarında kendi gözlem ve deneylerine dayanarak “psikolojik tipler” teorisini 

oluşturmuştur. Jung’un Tipolojisinde, insan davranışı, bireyin psikesinin kendisi ve dünya ile 

etkileşim içinde olduğu yapılar tarafından belirlenen desenlerle incelenir (Spoto, 1989, s. 58).  

Jung, 1919 ve 1920’de “Psikolojik Tipler”i yazmaya başladığında, bilinç türlerinin dört 

ana ikilem ile karakterize edildiği sofistike bir analiz sistemi öngörmüştür: Dışadönüklük-

içedönüklük, düşünme-hissetme, duyum-sezgi ve rasyonel-irrasyonel. Bu sistem, hayatının geri 

kalanında savunmaya devam ettiği ve Jung'un psikolojik tipler üzerindeki sonraki tüm 

çalışmalarına ilham veren sistemdir (Beebe, 2006, s. 16). 

Jung, Freud ve Adler’den nerede ayrıştığını ve kendisinin bu ikisinden nasıl ayrı 

düşündüğünü saptamaya çalışırken ortaya çıkan bir durumdur. Aralarındaki farklılığa cevap 

arayışı Jung’un çalışmalarında kendini gösterir (Bennet, 2006, s. 53).   

Jung, Adler ve Freud’un nevrozun kaynağına dair farklı bakış açılarını incelerken, 

onların bu faktörleri nasıl belirlediklerinde kendi bireysel eğilimlerinin etkili olduğunu fark 

etmiştir. İki teorisyen arasındaki bakış açısı ayrımını, onların olayları farklı algılayış 

biçimlerine bağlayan Jung, bu çeşitliliğin temelinde kişilik yapısı ve iki ayrı zihin modelinin 

yattığını düşünür. Ona göre, bu iki yaklaşım arasındaki ana fark, birinin etkiyi öncelikle bireyin 

kendisinde bulması, diğerinin ise hedefe yönelik faktörlerde aramasıdır. Bu gözlemler Jung’u, 

insanları belli başlı özelliklerine göre ayırıp ayıramayacağı sorusuna yönlendirir. Sonuç olarak, 



13 

 

gözlemler ve deneyimler ışığında “içedönüklük” ve “dışadönüklük” olarak iki temel eğilim 

tespit eder (Bennet, 2006, s. 55). 

Jung’un psikolojik tipler üzerine yaptığı çalışmalar, bireylerin farklı tutum ve işlevlere 

sahip olabileceğini ortaya koyar. Jung, bireylerin içedönük veya dışadönük tutumlara göre 

sınıflandırılmasının yanı sıra, bu tutumların bilinç ve bilinç dışı düzeylerde nasıl etkileşimde 

bulunduğunu incelemiştir. Dışadönük bireyler genellikle sosyal etkileşimlerde aktif ve 

çevrelerine duyarlı iken, içedönük bireyler içsel dünyalarına yönelir ve çevresel etkilerden daha 

bağımsızdır. Batı toplumlarının dışadönük, Doğu toplumlarının ise içedönük eğilimler 

gösterdiği Jung tarafından vurgulanır. 

Jung’un tipolojisi, bazı psikiyatristler tarafından insanların sınıflandırılamayacağı 

gerekçesiyle eleştirilmiştir. Jung bu eleştirileri dikkate alarak, her bireyin benzersiz ve kendine 

özgü olduğunu kabul eder. Tipoloji çalışmalarının amacı, bireyleri belirli kalıplara sığdırmak 

değil, bireyler arasındaki bilinç ve bilinç dışı düzeylerdeki tüm işlevlerin çeşitliliğini ve 

dağılımını vurgulamaktır. Bu bağlamda, Jung’un çalışmaları bireylerin psikolojik yapılarının 

dinamik ve çok boyutlu doğasını anlamayı hedefler. 

Jung, bu tipolojiyi geliştirirken bireylerin tek ve özgün varlıklar olduklarını göz önünde 

bulundurur, böylece psikolojik tiplerin her bireyde farklı şekillerde ortaya çıkabileceğini ve 

bireylerin tamamen bu tiplerden birine indirgenemeyeceğini belirtir. Bu yaklaşım, bireylerin 

psikolojik yapılarının karmaşıklığını ve çeşitliliğini daha iyi anlamaya yöneliktir (Geçtan, 2014, 

s. 189). 

Jung, iradeyi egonun bir parçası olarak kabul eder ve egonun herhangi bir gerçekliğe 

uyum sağlamak için ihtiyaç duyduğu işlevler üzerine yoğunlaşmıştır. Gerçekliği anlamak için, 

bir şeyin gerçek olduğunu kaydeden bir bilinç işlevine ihtiyaç duyduğumuzu düşünür ve buna 

duyum işlevi adını verir. Bir şeyin orada olduğu fark edildiğinde ne olduğunu tanımlayan bir 

işlev gerektiğini söyler. Buna düşünme işlevi adını verir. Daha sonra, algıladığımız ve 

adlandırdığımız şeye bir değer atayan bir işlevin gerektiğini anlar. Buna “hissetme işlevi” adını 

verir. Son olarak, algılanan, mantıksal olarak tanımlanan ve ayırt ederek değerlendirilen şeyin 

olasılıklarını veya sonuçlarını sezmeyi sağlayan bir işlev gerektiğini fark eder ve buna da “sezgi 

işlevi” adını verir (Beebe, 2006, s. 32). 

 

3.1.Rasyonel ve İrrasyonel Fonksiyonlar 

Jung, dört işlevden ikisini rasyonel ve ikisini irrasyonel olarak tanımlar (aynı zamanda 

sırasıyla yargılayıcı ve algılayıcı terimlerini de kullanır). Düşünme, mantıksal ayrım yapma 



14 

 

işlevi olarak rasyoneldir (yargılayıcı). Beğenilerimizi ve hoşlanmadıklarımızı değerlendirme 

şekli olarak hissetme de düşünme kadar ayırt edici olabilen bir yoldur. Düşünme ve hissetme, 

belirli bir yargıya dönüşen yansıtıcı, doğrusal bir sürece dayandıkları için rasyonel olarak 

adlandırılır. Duyum ve sezgi, Jung tarafından irrasyonel (algılayıcı) işlevler olarak 

adlandırılmıştır. Her biri sadece olanı algılamanın bir yoludur—duyum, dış dünyada olanı 

görür, sezgi ise iç dünyada olanı algılar veya görür. 

Duyum ve sezgi işlevlerine uygulanan ‘irrasyonel’ terimi, mantıksız veya akıl dışı 

anlamına gelmez, aksine mantığın ötesinde veya dışında demektir. Bir şeyin fiziksel algısı 

mantığa bağlı değildir—şeyler sadece vardır. Benzer şekilde, sezgi kendiliğinden var olur; 

zihinde mevcut olur, mantık veya rasyonel bir düşünce sürecinden bağımsızdır. Jung şöyle 

yorumlar: Sadece [irrasyonel tiplerin] yargıyı algıya tabi kıldıkları için onları 'mantıksız' olarak 

görmek tamamen yanlış olur. Onların en yüksek derecede ampirik olduklarını söylemek daha 

doğru olur. Kendilerini tamamen deneyime dayandırırlar—öyle ki, genellikle yargıları 

deneyimlerine ayak uyduramaz (Sharp, 1987, s. 17). 

. Düşünce ve his benzerlik gösterir. Çünkü her ikisi de ayırt edici ve değerlendirme 

prensiplerine göre çalışır. Bu işlevlerin değerlendirme prensipleri en kolay şekilde başla 

ilişkilendirilir ve diğer işlevlerin değerlendirme prensipleri daha çok kalple ilişkilendirilir; biri 

sonuca varmak için sıralama ve yargılamayı, diğeri ise uygun ve kişisel bir değer eklemeyi 

içerir (Spoto, 1989, s. 35). 

Rasyonel bir işleve sahip kişi, irrasyonel baskın işleve sahip biriyle anlaşması çok 

zordur. İki tarafın da birbirinin iletişim yöntemlerini sevmesi mümkün değildir. Burada devreye 

ahenk girer. Ahenk, kabul edilen farklara rağmen temelde anlaşma hissine dayanır. Aslında 

farkların mevcudiyetini kabul etme, karşılıklı olursa bizatihi ahenktir, anlaşma hissidir.  

Rasyonel tip irrasyonelle ahengin tamamen şansa bağlı olduğunu söyler. Nesnel 

durumlar rastlantı eseri birebir uyumluysa insan ilişkisi gibi bir şey meydana gelir ama kimse 

bunun ne kadar geçerli olduğunu ya da ne kadar süreceğini söyleyemez. Ortak bir nesnenin 

etrafında oldukları sürece ahenk devam eder.  

Fakat bu ortak nesnel durum, bir tarafın diğer tarafla olan ilişkisini değerlendirmek için 

bilinçli bir çaba göstermesiyle mutsuz bir sonuca ulaşır. Ama bu tür bir psikolojik bilinç çok 

yaygın olmadığı için mutlak görüş farkına rağmen yine de şu yolla ahenk meydana gelir. Dile 

getirilmemiş bir yansıtmayla bir taraf diğerini bütün ana hatlarda kendisiyle aynı görüşte sanır, 

diğeriyse nesnel bir çıkar topluluğunu tahmin eder ya da hisseder, ancak ilk söz edilenin bu 



15 

 

konuda bilinçli bir tahmini yoktur, zaten olsa bunu tartışmaya açardı, diğerinin aklına da 

ilişkisinin ortak bir bakış açısına dayanabileceği gelmez (Jung, 2020, s. 357). 

Özetle, düşünme ve hissetme işlevleri, akıl yürütme ve duygusal değerlendirme 

süreçlerine dayanır ve bu süreçler, aklın yasalarına uydukça rasyonel (mantıklı) olur. Bu 

işlevler; bilgiyi analiz etme ve duygusal tepkileri düzenleme gibi rasyonel süreçleri içerir. Diğer 

yandan, duyum ve sezgi işlevleri, dış dünyadan gelen bilgileri saf haliyle algılama ve içsel 

sezgiler yoluyla bilgi edinme süreçleridir. Bu işlevler, mantıklı akıl yürütmeye dayanmaktan 

ziyade, doğrudan deneyim ve sezgilere dayanır ve bu nedenle irrasyonel (mantık dışı) olarak 

kabul edilirler. 

Düşünme ve hissetme işlevleri, akıl yürütme ve duygusal değerlendirme süreçlerine 

dayanarak rasyonelken; duyum ve sezgi işlevleri, doğrudan algılama ve sezgilere dayandığı için 

irrasyoneldir. 

 

3.2.Birincil ve İkincil İşlevler 

Bir kişinin tüm psikolojik işlevlerini aynı anda geliştirmesi pratikte imkânsızdır. 

Toplumun talepleri, bir insanı doğuştan en iyi donanımlı olduğu veya en büyük sosyal başarıyı 

sağlayacak işlevin farklılaşmasına öncelikle ve zorunlu olarak yönelmeye zorlar. Çok sık 

olarak, hatta genel bir kural olarak, bir insan en çok tercih edilen ve dolayısıyla en çok gelişmiş 

işlevle az çok tamamen özdeşleşir. Bu, çeşitli psikolojik tiplerin ortaya çıkmasına neden olur. 

Bu tek taraflı gelişimin bir sonucu olarak, bir veya daha fazla işlevin geri kalması kaçınılmazdır. 

 Bir işlevin bilinçli olup olmadığını belirlemek için, o işlevin kişinin iradesi tarafından 

kontrol edilebilir olması ve bu işlevi yöneten prensibin kişinin bilinçli olarak yönlendirdiği bir 

prensip olması gerekir. Başka bir deyişle işlev, kişinin bilinçli seçimleri ve kararları tarafından 

yönlendiriliyorsa bilinçlidir. 

Her zaman tek bir işlev, tüm diğer işlevlere üstün gelir ve bu işlev bilinçli irade 

tarafından en fazla kontrol edilen işlevdir. Çünkü eğer başka bir işlev aynı derecede bağımsız 

bir şekilde çalışsaydı, bu durum kaçınılmaz olarak farklı bir yönetime neden olurdu ve tek bir 

işlevin mutlak kontrolü mümkün olmazdı (Jung, 2020, s. 385). 

İkincil işlev, birincil işlev gibi kendi başına güvenilen ve belirleyici bir etkiye sahip 

değildir. İkincil işlevin görevi daha çok tamamlayıcı ve yardımcı olmaktır. Bu işlevler haliyle 

doğası baskın işleve zıt olmayan yardımcı işlevler hâlinde görünür. Örneğin, hissetme 



16 

 

düşünmenin yanında ikinci işlev görevi yapamaz. Çünkü hissetme doğası gereği düşünmeye 

çok zıttır. Düşünme, gerçek düşünmeyse ve kendi ilkesine sadıksa hissetmeyi titizlikle dışlar 

(Jung, 2020, s. 385). 

Düşünme ve hissetmenin aynı düzeyde olduğu, her ikisinin de bilinç için eşit motive 

güce sahip olduğu bireylerin var olduğu gerçeğini yok sayamayız. Ancak bu durumlarda, 

farklılaşmış bir tipten söz edilemez, sadece nispeten gelişmemiş düşünme ve hissetme söz 

konusudur (Sharp, 1987, s. 21). 

Bu nedenle, ikincil işlev her zaman doğası gereği birincil işlevden farklı olan, ancak ona 

karşıt olmayan bir işlevdir. İrrasyonel işlevlerden herhangi biri rasyonel işlevlerden birine 

yardımcı olabilir ve tam tersi de geçerlidir. Benzer şekilde, duyum birincil işlev olduğunda, 

sezgi yardımcı işlev olamaz ve tam tersi de geçerlidir. Bunun nedeni, duyumun etkili bir şekilde 

çalışması için dış dünyadaki duyusal algılara odaklanması gerekmesidir. Bu, iç dünyada neler 

olup bittiğini “hisseden” sezgi ile aynı anda uyumlu değildir. 

Böylece, düşünme ve sezgi, düşünme ve duyum kolayca eşleşebilir, çünkü sezgi ve 

duyumun doğası, düşünme işlevine temel olarak karşıt değildir. Pratikte, duyumun düşünme 

veya hissetme işlevi tarafından desteklenmesi, hissetmenin duyum veya sezgi tarafından 

desteklenmesi ve sezginin hissetme veya düşünme tarafından desteklenmesi de aynı derecede 

doğrudur. Ortaya çıkan kombinasyonlar, örneğin duyumla birleşen pratik düşünmenin, sezgiyle 

ilerleyen spekülatif düşünmenin, duygu değerlerinin yardımıyla imgelerini seçip sunan sanatsal 

sezginin, güçlü bir entelekt aracılığıyla vizyonunu kapsamlı düşünceye dönüştüren felsefi 

sezginin tanıdık görüntüsünü sunar (Sharp, 1987, s. 23). 

Üstün işlev dışında her şey daha az veya çok bilinçsizdir. Gölgeli bir üçüncü işlevden 

ve özel bir statüye sahip olan, bilinç dışına özel yakınlığı nedeniyle sorunlu, ‘dokunaklı’ 

tepkilerin kaynağı olarak gördüğü dördüncü, ‘aşağı’ işlevde mevcuttur. Bu işlev farklılaşma 

sürecinde geri kalan işlevdir (Beebe, 2006, s. 48). 

3.3.Alt İşlev 

Bu terim bir işlevin farklılaşma sürecinde geri kaldığını belirtmek için kullanılır. 

Deneyim, bir kimsenin genellikle olumsuz koşullar nedeniyle bütün psikolojik işlevlerini eş 

zamanlı geliştirmesinin pratikte imkânsız olduğunu gösterir. Toplumun talepleri insanı her 

şeyden önce, doğanın kendisini çok iyi donattığı veya sayesinde en büyük toplumsal başarısını 

güvenceye alacağı işlevin farklılaşmasına dikkat etmeye zorlar. Aslında genel bir kural olarak 

insan sıklıkla en çok tercih ettiği, dolayısıyla en gelişmiş işlevle az çok eksiksiz özdeşleşir. 



17 

 

Çeşitli psikolojik tiplerin ortaya çıkmasının sebebi budur. Fakat bu tek taraflı gelişmenin 

sonunda bazı işlevler ister istemez geri kalır. Psikopatolojik anlamda değil, psikolojik anlamda 

bu işlevlere “alt işlev” denilebilir, çünkü bunlar sağlıksız değildir. Sadece tercih edilen işlevle 

kıyaslandığında geridir (Jung, 2020, s. 390).  

Aşağı işlev, üstün işlevin bulunduğu tipolojik eksenin diğer kutbu olacaktır; dolayısıyla 

üstün bir düşünme işlevi, aşağı bir hissetme işlevi tarafından sıkıntıya sokulacak, üstün duyum, 

aşağı sezgi tarafından, üstün sezgi, aşağı duyum tarafından ve üstün hissetme, aşağı düşünme 

tarafından rahatsız edilecektir. Ayrıca üstün işlev içedönükse, aşağı işlev dışadönük olacaktır 

ve üstün işlev dışadönükse, aşağı işlev içedönük olacaktır (Beebe, 2006, s. 50). 

Bir kişi, aşağı işlevle ilişkili algılara veya yargılara tamamen kayıtsız kalmaz. Örneğin, 

düşünme tipleri duygularını, iç gözlem yapabildikleri ölçüde bilirler, ancak onlara fazla önem 

vermezler. Geçerliliklerini reddederler ve hatta onlardan etkilenmediklerini iddia ederler. 

Benzer şekilde, fiziksel duyum algılarına tek taraflı olarak odaklanan duyum tipleri sezgilere 

sahip olabilirler, ancak onları tanısalar bile bu sezgilerle motive olmazlar. Aynı şekilde, 

hissetme tipleri rahatsız edici düşünceleri uzaklaştırır ve sezgisel tipler de yüzlerinin önündeki 

şeyi görmezden gelirler. Aşağı işlev bir fenomen olarak bilinçli olabilir, ancak gerçek önemi 

yine de tanınmaz. Bastırılmış veya yeterince takdir edilmeyen birçok içerik gibi davranır, 

kısmen bilinçli ve kısmen bilinçsizdir. Bu nedenle normal durumlarda, aşağı işlev en azından 

etkileri bakımından bilinçli kalır; ancak bir nevrozda tamamen veya kısmen bilinç dışına batar 

(Sharp, 1987, s. 30). 

Alt işlevin fenomen olarak bilincine varılsa da gerçek anlamı yine de bilinç dışı kalır. 

Alt işlev bastırılmış veya yeterince değer verilmemiş birçok içerik gibi davranır. Bu içerikler 

belli bir kişinin dış görünüşünün çok defa bilinmesi ama kim olduğunun aslında bilinmemesi 

gibi kısmen bilinçli kısmen bilinç dışıdır. Bu durumda alt işlevin etkileri normal bir zamanda 

bilinçlidir. Nevroz anında tamamıyla ya da kısmen bilinç dışına gömülür. Zira tercih edilen 

işlev libidodan daha büyük bir pay alırsa alt işlev geriye doğru gelişir, arkaik evreye geri döner 

ve tercih edilen bilinçli işlevle çelişir. Alt işlevin bir enerjisi vardır ve bu bilinç dışında da 

hareketini korur. Bilinç dışında doğal olmayan tarzda bir enerji var olur. Bu da fantezileri ortaya 

çıkarır. 

3.4.Dışadönük Tipler 

Herkes kendini az ya da çok dış dünyadan gelen bilgilere göre yönlendirmektedir. Ancak 

bu bilgilerin aslında sınırlı bir etkisi olduğun göz ardı edilemez. Dışarısının soğuk olması birini 



18 

 

pardösüsünü giymeye sevk eder. Kendini alıştırmak isteyen bir başkasıysa bunu gereksiz bulur. 

Karar ve eylemler, öznel görüşlerden çok nesnel koşullara göre şekillendiğinde, dışadönük 

tutumdan söz edilir. Bu tutumun alışkanlık haline getirilmesi dışadönük bir durumdur. Bir adam 

nesnel koşullar ve bunların taleplerine doğrudan bağlantılı tarzda düşünür, hisseder, davranır 

ve aslında böyle yaşarsa dışadönüktür. Onun bilincinde bu öznel görüşün değil, nesnenin 

belirleyici rol oynadığı hayatı mükemmel açıklar. Öznel görüşleri de vardır ama bunların 

belirleyici değeri nesnel koşullarındakinden daha azdır (Jung, 2020, s. 324). 

Dışadönük tipler, enerjilerini ve ilgilerini dış dünyadaki nesnelere ve olaylara 

yönlendirirler. Bu bireyler, dış dünyadan gelen uyaranlara karşı yüksek duyarlılık gösterirler ve 

davranışlarını genellikle bu uyaranlara göre düzenlerler. Sosyal etkileşimler, grup faaliyetleri 

ve dış dünyada olup bitenlerle ilgilenmek, bu kişilerin hayatlarında merkezi bir rol oynar. 

Dışadönükler, sosyal ilişkilerde ve topluluk içinde kendilerini rahat hissederler ve genellikle 

dış dünyadaki değişimlere hızlı adapte olurlar. 

Jung’a göre, dışadönük tipler, objektif gerçekliklere ve dışsal koşullara uyum sağlama 

konusunda beceriklidirler. Bu nedenle, dışadönük tiplerin düşünme ve hissetme biçimleri de bu 

dışsal etkilere göre şekillenir. Örneğin, dış dünyada başarı ve tanınma, bu bireyler için önemli 

motivasyon kaynağıdır. Bu kişiler, genellikle pratik, gerçekçi ve eylem odaklıdırlar. 

Jung ayrıca, dışadönüklerin içsel dünyalarına ve öznel görüşlerine de sahip olduklarını 

belirtir. Ancak, bu içsel görüşler, dışsal koşullar ve nesnel gerçeklikler kadar belirleyici 

değildir. Bu nedenle, dışadönüklerin karar verme süreçlerinde dışsal faktörler daha baskındır. 

Örneğin, bir dışadönük, bir sorunu çözerken kendi içsel sezgileri yerine, dış dünyanın sunduğu 

veriler ve somut gerçeklere dayanarak hareket eder. 

Dışadönük tipin bu özellikleri, onları sosyal çevrelerinde etkili ve uyumlu kılar. Aynı 

zamanda, bu kişiler genellikle liderlik pozisyonlarında başarılı olurlar çünkü dış dünyayı ve 

başkalarının ihtiyaçlarını anlamada ustadırlar. Ancak, aşırı dışadönüklük, içsel dünyalarının ve 

öznel ihtiyaçlarının ihmal edilmesine yol açar. Bu yüzden dengeyi bulmak önemlidir. 

Pratikte, içedönük ve dışadönük tutumları izole olarak, yani tek başlarına göstermek 

mümkün değildir. Bir kişinin bu şekilde olup olmadığı, ancak dört işlevden biriyle 

ilişkilendirildiğinde ortaya çıkar; her birinin kendine özgü uzmanlık alanı vardır (Sharp, 1987, 

s. 16). 

 



19 

 

3.4.1. Dışadönük Düşünen Tip 

Carl Jung’un tipoloji kuramında “dışadönük düşünen tip,” düşünce süreçlerini dış 

dünyaya odaklayan ve mantıklı, objektif analizlerle hareket eden bireyleri tanımlar. Bu tip, 

dışadönük düşünme işlevini baskın olarak kullanır ve bu nedenle dış dünyadaki gerçeklikler ve 

nesnelere odaklanır. 

Dışadönük düşünme, duyusal algılar tarafından iletilen nesnel verilerle şartlanır. Bir 

rasyonel veya yargılayıcı işlev olarak düşünme, bir yargıyı önceden varsayar. Bir yargı 

oluşturmak için, dışadönük düşünme, dış koşullar tarafından sağlanan kriterlere, yani gelenek 

ve eğitim yoluyla iletilenlere odaklanır. Dışadönük düşünce tipleri, nesne tarafından 

büyülenirler, sanki onsuz var olamazlar. Onlar için düşünce, dış koşullar ve durumlar etrafında 

döner (Sharp, 1987, s. 48). 

Bu tür bireyler, tüm faaliyetlerini sürekli olarak entelektüel sonuçlara bağlama 

eğilimindedir ve bu faaliyetler genellikle nesnel veriler, somut olgular veya genel kabul gören 

fikirler tarafından yönlendirilir. Bu tip, nesnel gerçekliği veya nesneye yönelik entelektüel 

kaideyi hem kendisi hem de çevresi için geçerli bir ilke olarak yüceltir. İyi ve kötü, güzellik ve 

çirkinlik gibi değerler bu kaideye göre ölçülür. Bu kaideye uygun olan her şey doğru olarak 

kabul edilirken, çelişen her şey yanlış, kayıtsızca yanından geçip giden her şey ise rastlantısal 

olarak değerlendirilir. 

Bu yaklaşım, bireyin tüm değerlendirmelerinde ve yargılarında entelektüel standartları 

ön planda tuttuğunu ve bu standartların dışına çıkan her türlü unsuru dışladığını gösterir. 

Entelektüel tutum, bu tip bireyler için belirleyici bir rehber olarak işlev görür ve onların dünyayı 

algılama ve anlamlandırma biçimlerini derinden etkiler. 

Dışadönük düşünen tip, kendi ilkelerine bağlı kalmasının yanı sıra çevresindekilerin de 

bu ilkelere uymasını bekler; bu ilkelere uymayanlar, evrensel bir yasa ile çatışıyor olarak 

değerlendirilir. Bu durum, onların mantıksız, ahlaksız ve vicdansız oldukları anlamına gelir. 

Dışadönük düşünen tipin etik anlayışı, istisnalara yer vermez; idealinin her koşulda 

gerçekleşmesi gerektiğini savunur. Bu bakış açısına göre, söz konusu ideal, nesnel gerçekliğin 

en mantıklı açıklamasıdır ve insanın kurtuluşu için evrensel bir doğru olarak kabul edilmelidir 

(Jung, 2020, s. 335). 

Düşünmeye en karşıt işlev, hissetmedir. Bu nedenle, bu tipte, içedönük hissetme belirgin 

bir şekilde aşağı olacaktır. Bu, hissetmeye bağımlı faaliyetlerin- estetik zevk, sanatsal anlayış, 

arkadaşların yetiştirilmesi, aile ile geçirilen zaman, aşk ilişkileri ve benzeri—en çok zarar 

görebileceği anlamına gelir (Sharp, 1987, s. 49). 



20 

 

Entelektüel faaliyetler genellikle mantık ve analiz üzerine yoğunlaşırken, hissetmeye 

dayalı faaliyetler duygusal ve estetik deneyimlerle ilgilidir. Bir entelektüel temel 

oluşturulurken, hissetmeye dayalı faaliyetlerin göz ardı edilmemesi, aksine bu faaliyetlerin 

entelektüel gelişimin ayrılmaz bir parçası olarak kabul edilmesi önemlidir (Jung, 2020,s.336). 

Bilinç dışı ve bilinçli süreçler arasındaki etkileşimi ve bu etkileşimin potansiyel 

sonuçları vardır. Bilinçaltı hissetme, bilinçli hedeflere karşı bir işlev görür ve birey için 

tamamen anlaşılmaz olan etkiler üretir. İnsanlığın kurtuluşunu arzulayan ve tüketilen o kadar 

dışadönük idealistler vardır ki, ideallerinin peşinde hiçbir yalan veya hileden çekinmezler. 

Amaca ulaşmak için tüm yolların mübah olduğunu düşünürler. Bilinç dışı olan alt işlevin 

devreye girmesiyle saygın dışadönük düşünen tipler böyle sapkınlıklara düşer.  

 Dinsel tecrübeler, acılar ve diğer akıldışı fenomenler genellikle bilinç dışında bastırılır. 

Bu bastırma, bireyin hayatını belirli bir kaideye vakfetmesi durumunda bile uzun vadede 

sürdürülebilir değildir. Entelektüel tutum, bu tür potansiyelleri bastırabilir, ancak bu bastırılmış 

potansiyeller, zamanla dış koşullar veya içsel mizaç nedeniyle bilinçli hayatı bozarak 

kendilerini hissettirir (Sharp, 1987, s. 49). 

Nevroz, bastırılmış bu potansiyellerin belirli bir düzeye ulaştığında ortaya çıkar. Ancak, 

birçok birey bu noktaya ulaşmadan önce entelektüel tutumlarını hafifçe değiştirerek bir denge 

sağlar. Bu değişim, bireyin içgüdüsel olarak entelektüel kaidesini mantıksal bir şekilde 

uyarlamasına izin verir ve böylece potansiyel psikolojik çatışmaların önüne geçer. 

 

3.4.2. Dışadönük Hisseden Tip 

 Carl Jung’un tipoloji kuramında “dışadönük hisseden tip,” duygularını ve değer 

yargılarını dış dünyaya yönelten bireyleri tanımlar. Bu bireyler, sosyal ilişkilerde ve toplumsal 

normlara uyum sağlama konusunda başarılıdır. 

 Dışadönük tutumda, hissetme işlevi de nesnel veriler tarafından yönlendirilir. Nesne, 

hissin niteliğini belirlemede vazgeçilmez bir rol oynar. Bu durumda, dışadönüğün hisleri her 

zaman nesnel değerlerle uyum içinde olur. Dışadönük hissetme tipi, duygularını ve değer 

yargılarını, çevresindeki somut gerçeklikler ve toplumsal normlar doğrultusunda şekillendirir. 

Bu bireyler, duygusal değerlendirmelerinde nesnel ve somut verilere dayanır ve hisleri 

toplumsal beklentilere ve normlara göre şekillenir. 

Bu yaklaşım, dışadönük hissetme tipinin duygusal tepkilerinde ve kararlarında nesnel 

gerçekliklere ve toplumsal normlara olan bağlılığını vurgular. Bu bireylerin duygusal dünyaları, 



21 

 

kişisel içgörülerden ziyade dış dünyadaki somut olaylar ve nesneler tarafından belirlenir (Jung, 

2020, s. 341). 

Dışadönük hissetme tutumu, duyguların nesnel verilere ve toplumsal normlara göre 

şekillendiği bir yapıdır. Bu bireyler, bir şeyi “güzel” veya “iyi” olarak değerlendirirken, kendi 

öznel hislerinden ziyade genel kabul gören değerlerin ve geleneklerin etkisi altında kalırlar. 

Örneğin, bir resmin güzel olarak nitelendirilmesi, kişinin kendi içsel değerlendirmesinden çok, 

resmin tanınmış bir imzaya sahip olması veya toplumda genel olarak kabul görmesiyle ilgilidir. 

Böyle bir durumda, bu tür bir hissetme, toplumsal uyum sağlama ve politik doğruluk gereği 

ortaya çıkar, çünkü aksi bir yargı genel hissiyatı bozabilir. 

Bu tür hissetme, herhangi bir sahtekârlık veya yalan içermez; aksine, alışılmış bir 

davranış biçimidir. Misafir odasına asılmış ünlü bir tabloya güzel denmesi, bunun toplumda 

genel olarak kabul görmüş bir değer yargısı olmasıdır. Aynı şekilde, bir nesneye “iğrenç” 

demek, bu nesnenin sahibi olan aileyi gücendirebilir, bu yüzden genellikle hoş bir atmosfer 

yaratmak amacıyla olumlu değerlendirmeler yapılır. Bu hisler, nesnel ölçütler tarafından 

yönlendirilir ve sahici oldukları için hissetme işlevinin bir parçası olarak değerlendirilir. 

Hissetme ediminden kaynaklanan değerlendirmeler, ya nesnel değerlere doğrudan 

tekabül eder ya da geleneksel ve genelde kabul gören standartlara uygundur. Bu bireyler, 

duygusal değerlendirmelerini toplumsal normlara ve genel kabul gören değerlere dayanarak 

yaparlar. Örneğin, çok sayıda insanın tiyatroya, konserlere katılmasından veya ibadet 

etmesinde, üstelik bu faaliyetleri doğru tarzda alıştıkları hislerle gerçekleştirmelerinden büyük 

ölçüde bu tür hissetme sorumludur.  

Dışadönük hissetme tutumu, bireylerin sosyal ve kültürel çevrelerine uyum 

sağlamalarına yardımcı olur ve onların toplumsal kabul ve beğeni arayışını destekler. 

Dışadönük hisseden tip, toplumsal normlara ve nesnel değerlere dayalı olarak duygusal tepkiler 

geliştirir ve bu tepkilerin bireyin sosyal uyum ve kabul arayışında önemli bir rol oynar (Jung, 

2020, s. 342). 

Dışadönük hisseden tip her şeyden çok düşünme işlevini baskı altına alır. Çünkü 

hissetmeyi en çok bozan işlev düşünmedir. Aynı şey düşünme içinde geçerlidir. Düşünme 

yoluyla bir kanıya varmak isteyen düşünen tip de hissetmeyi alt işlev haline getirir.  

 

3.4.3. Dışadönük Duyum Tip 

 Carl Jung’un tipoloji kuramında “dışadönük duyum tipi,” duyusal algılarını ve 

deneyimlerini dış dünyaya yönlendiren bireyleri tanımlar. Bu tip bireyler, fiziksel dünyayla 



22 

 

yoğun bir şekilde ilgilenir ve dış çevrelerinden gelen duyusal bilgileri işleme konusunda 

yeteneklidirler.  

Dışadönük duyum tipi, maddi gerçekliğe derin bir bağlılık gösteren ve yansıtma eğilimi 

düşük olan bireyleri tanımlar. Bu bireylerin egemenlik arzusu bulunmaz; onların temel amacı, 

nesneleri hissetmek, duyumlar edinmek ve mümkünse bu duyumlardan keyif almaktır. Bu 

özellikler, dışadönük duyum tipini son derece hoş bir arkadaş yapar; genellikle hayat dolu ve 

keyifli bir dost, kimi zaman da incelikli bir estettir. 

Dışadönük duyum tipi bireyler, hayatın büyük problemlerini çözmeyi erteler ve 

genellikle sosyal etkinlikler ve zevk veren aktivitelerle meşgul olurlar. Bir estet olarak, her şey 

onlar için bir zevk meselesidir. Nesneler onlarda duyumlar uyandırdığında, bu duyumlar yeterli 

olup, fazladan bir şey söylemeye veya yapmaya gerek duymazlar. Bu bireyler, somut ve gerçek 

dışındaki hiçbir şeyi dikkate almazlar ve soyut varsayımlara yalnızca duyumlarını 

zenginleştirdikleri sürece değer verirler. 

Yoğunlaşmanın mutlaka haz vermesi gerekmez; dışadönük duyum tipi, cinsel 

düşkünlüğe ihtiyaç duymadan en güçlü duyumları arar ve bunları doğası gereği dış dünyadan 

alır. İçten gelen duyumlar ise onlara hastalıklı ve kuşkulu görünür. Düşüncelerini ve hislerini 

her zaman nesnel nedenlere dayandırır, mantığa aykırı nesnel etkiler bile onlar için sorun teşkil 

etmez. Maddi gerçekliği herhangi bir biçimde yeniden elde edebildiklerinde, rahat bir nefes 

alırlar. Bu bakımdan şaşırtıcı derecede safdil olabilirler (Jung, 2020, s. 346). 

 

3.4.4. Dışadönük Sezgisel Tip 

 Carl Jung’un tipoloji kuramında “dışadönük sezgisel tip,” bireyin sezgi işlevini dış 

dünyaya yönlendirdiği bir yapıyı ifade eder. Bu bireyler, olasılıkları ve potansiyelleri algılama 

konusunda oldukça yeteneklidirler. Dışadönük sezgisel tipler, mevcut durumların ötesine 

bakarak gelecekteki olasılıkları ve fırsatları keşfetme eğilimindedir.  

Dışadönük sezgisel tipler, sezgilerini dış dünyadaki nesneler ve olaylar üzerinden 

yönlendirirler, bu nedenle dış durumlara bağımlıdırlar. Ancak, bu bağımlılık, dışadönük duyum 

tiplerinin nesnelere ve fiziksel duyumlara olan bağımlılığından farklıdır. Dışadönük sezgisel 

tipler, mevcut ve kabul edilmiş gerçekliklere sıkı sıkıya bağlı kalmak yerine, bu gerçekliklerin 

ötesindeki potansiyelleri ve gelecekteki olasılıkları keşfetmeye odaklanırlar (Jung, 2020, s. 

350). 



23 

 

Bu bireyler, mevcut durumların sunduğu fırsatları ve değişim ihtimallerini sezgisel 

olarak algılar ve bu algılamalar doğrultusunda hareket ederler. Bu yaklaşım, onları sürekli 

yenilik peşinde koşan ve statükoyu sorgulayan bireyler yapar. Kabul edilmiş değerler ve 

gelenekler, dışadönük sezgisel tiplerin ilgi alanına girmez; onlar için önemli olan, bu değerlerin 

ötesinde ne gibi yeniliklerin ve fırsatların mevcut olduğudur. 

Dışadönük sezgisel tiplerin karakteristik özelliği, sürekli olarak yeni ve heyecan verici 

imkanlar arayışında olmalarıdır. Bu bireyler, rutin ve istikrarlı koşullarda kendilerini boğulmuş 

gibi hissederler. Yeni durumlar ve nesneler karşısında büyük bir coşku sergilerler ve bu nesneler 

veya durumlar hakkında bilgi edindikten sonra, daha fazla yenilik veya gelişme olmadığı 

takdirde, bunları soğukkanlılıkla terk ederler. 

Bu bireyler için, her yeni fırsat, bir önceki deneyimden daha cazip hale gelir ve bu 

nedenle, sık sık bir projeden veya ilişkiden diğerine geçiş yaparlar. Bu davranışları, onları 

sürekli olarak yenilik arayışında olan ve değişimden beslenen bireyler yapar. Yeni bir imkân 

ortaya çıktığında, sezgisel tipler bu imkana derin bir bağlılık hissederler ve mevcut durumlarını 

geride bırakma konusunda tereddüt etmezler (Jung, 2020, s. 353). 

Bu özellikleri, dışadönük sezgisel tiplerin yenilikçi ve dinamik bireyler olmalarını 

sağlar. Ancak, bu aynı zamanda onların istikrar ve süreklilik gerektiren durumlarda 

zorlanmalarına neden olabilir. Sürekli değişim arayışında olmaları, uzun vadeli projelerde ve 

istikrarlı ilişkilerde tutarlılık sağlamalarını zorlaştırabilir. 

Bu tipler, potansiyeli yüksek olan her azınlığın doğal savunucuları olarak öne çıkarlar. 

İnsanlara yöneldiklerinde, onların yeteneklerini ve potansiyellerini sezgileri sayesinde 

tanıyabilir, dolayısıyla onları “yaratabilirler.” Yeniliklere cesaret verme ve coşku aşılama 

yetenekleri eşsizdir; ancak, bu süreçte dahi, bir sonraki gün bu heyecanlarına sırt çevirmiş 

olabilirler. Sezgilerinin gücü, hayal ettikleri olanaklarla kendi benliklerini kaynaştırmalarını 

sağlar. Vizyonlarını hayata geçirirken, onu tutkuyla sunarlar; bu, bir tür somutlaştırma sürecidir 

ve kesinlikle bir oyun oynamak değildir, aksine bir kader anlayışıdır (Jung, 2020, s. 354). 

Sezgisel tip hem nesnelerle hem de insanlarla ilişkilerini rahatlıkla feda edebilir; bolluk 

içinde yaşadığına dair söylentiler dolaşır, ancak o bu yaşam tarzını benimsemiş biri değildir. 

Kaldığı yerden devam etmeyi bilmez, bu yüzden verdiği emeğin karşılığını alamaz. Başkaları 

hasat yaparken, yeni fırsatların peşinden koşmayı tercih eder. Sonuç olarak, sık sık elleri boş 

kalır. Sezgisel tipin bilinç dışının doğası, duyumsal tipinkine benzer. Bastırılan düşünceler ve 

hisler, zıt bir tarzda çocuksu ve ilkel düşüncelere dönüşebilir. Sezgisel tip, duyumsal tür gibi 

benzer bir özgürlük arayışında olup, aklın kısıtlamalarından uzak olduğunu savunur; kararlarını 



24 

 

akıl yürütme sürecine bırakmadan, şansın sunduğu fırsatları keşfetmek için sezgisel bir koku 

alma yeteneğine güvenir (Jung, 2020, s. 354). 

 

 

3.5. İçedönük Tipler 

İçedönük tipler, dışadönük tipler gibi nesne ve nesnel veriler tarafından yönlendirilmez.  

Bu tipleri öznel etkenler tarafından yönlendirilir. İçedönük tip nesne algısıyla eylemin arasına 

öznel görüşü koyar. Ama bu içedönük tipler dış koşulların bilincinde olmadığı anlamına 

gelmez. Dış koşulların bilincinde olup öznel belirleyicileri seçer.  

Örneğin iki kişi aynı nesneyi görür ama gördükleri iki imge kesinlikle birbirinin aynı 

değildir. Bunun sebebi duyu organlarının ötesinde algısal imgenin psişik özünde keskin bir fark 

görürler. Dışadönük, nesneden kendisine gelenden sürekli destek ararken; içedönük, duyu 

izleniminin öznede kümeleştirdiğine güvenir.  

İçedönük tutum, otoerotik, egosantrik, egoist ve hatta patolojik olarak sıkça görülür. 

Ancak Jung'a göre, bu sadece dışadönük tutumun normal önyargısını yansıtır, ki bu tanım 

gereği nesnenin üstünlüğüne ikna olmuştur (Sharp, 1987, s. 60). 

Algı ve biliş sadece nesnel durumlardan oluşmaz. Öznellik de nesnel durumları 

koşullandırır. Aslında öznenin özümsemediği bir dünya hakkında yargıya varmamız kesinlikle 

mümkün değildir. Ama özne nedir? Özne bizzat insandır- özne biziz. Bilişin öznesi olması 

gerektiğini, “ben biliyorum” denmezse hiçbir bilginin, dolayısıyla, hiçbir dünyanın 

bulunmadığını, gerçi bu ifadeyle bile toptan bilginin öznel sınırının zaten ifade edildiğini ancak 

hasta bir zihin unutabilir (Jung, 2020, s. 358). 

Örneğin, eskiden bilimsel metodun tamamen nesnel olduğu düşünülürdü, ancak şimdi 

her türlü verinin gözlemlenmesi ve yorumlanmasının gözlemcinin öznel tutumuyla renklendiği 

kabul edilmektedir, ki bu, kişinin beklentilerini ve psikolojik eğilimlerini içerir. Jung, geçmiş 

hakkındaki bilgimizin, etraflarında olup bitenleri deneyimleyen ve tanımlayan kişilerin öznel 

tepkilerine bağlı olduğunu belirtir. Bu sebeple “öznel”in anlamı konusunda net olmak gerekir. 

Jung bu konuyu şöyle açıklar; 

Nesnenin yaptığı etkiyle karışan ve böylece yeni bir psişik veriye neden olan psikolojik 

eylem ya da tepki. En eski zamanlardan beri ve bütün halklarda öznel etken büyük 

ölçüde sabit kaldığından ve temel algılarla bilişler neredeyse evrensel olarak aynı 

olduğundan, dış nesne kadar sağlam tesis edilen bir gerçekliktir (Jung, 2020, s. 359). 

Yani kalıcı ve özünde değişmeyen herhangi bir gerçekliğin kavranması güçleştirir, 

geçmişi anlamak imkânsız hale gelir. Bu anlamda, öznellik, nesnel dünyaya yönelik yönelim 



25 

 

kadar gelenek ve deneyime dayalı olarak sağlam bir gerçektir. Başka bir deyişle, içedönüklük 

dışadönüklük kadar normaldir (Sharp, 1987, s. 62). 

İçedönük tutum son derece gerçek ve kesinlikle gereken psişik uyum olgusuna 

dayandığı için “benmerkezci”, “bencil” gibi ifadeler yersizdir. Çünkü bunlar Ben’in sorunu 

olan ön yargıyı harekete geçirir. Böyle bir varsayımda yanlıştır. Ne var ki dışadönüğün 

içedönükle ilgili yargıları hep bu yöndedir. Fakat bu görüş dışadönük tiple sınırlı değildir. Zira 

içedönüklerin çok zararına olmakla birlikte onların arasında da birçok temsilcisi vardır (Jung, 

2020, s. 357). 

Bilinç öznel hâle geldikçe ve egoya aşırı önem verildikçe, telafi edici olarak nesnenin 

etkisinin bilinç dışı bir şekilde güçlenmesi doğal olarak ortaya çıkar. İçedönük kendisine bilinç 

dışından gelen nesnel durumun farkında değildir. Bu yüzden bencil, benmerkezci gibi kendisine 

yöneltilen yargılara karşı bir argüman oluşturamaz. Fakat öznel yargısının ve öznel algılarının 

dayandığı çok geçerli varsayımların genellikle farkındadır.  

Ego bağımsızlığını, yükümlülüklerden özgürlüğünü ve üstünlüğünü korumak için ne 

kadar mücadele ederse, nesnel verilere o kadar köle olur. Bireyin zihinsel özgürlüğü, 

mali bağımlılığın aşağılanmasıyla zincirlenir, eylem özgürlüğü kamuoyunun karşısında 

titrer, ahlaki üstünlüğü aşağılık ilişkiler bataklığında çöker ve üstün olma arzusu, 

sevilme isteğiyle acınası bir şekilde son bulur. Şimdi nesneyle ilişkiyi bilinç dışı üstlenir 

ve bunu, güç yanılsaması ve üstünlük fantezisini tam bir çöküşe götürecek şekilde yapar 

(Jung, 2020, s. 357-358). 

Bu nedenle, içedönük kişi, özellikle Jung'un belirttiği gibi, “bir yandan aşırı hassasiyet, 

diğer yandan tükenme ve kronik yorgunluğa büyük yatkınlık” ile karakterize edilen bir hastalık 

olan psikasteniye yatkındır (Sharp, 1987, s. 63). 

İçedönükler, dışadönüklere kıyasla yardımcı işlevlerini daha bilinçli kullanma 

konusunda ek motivasyonlara sahiptirler. Bu, dışadönük dünyanın, bireyin tercihinden 

bağımsız olarak, hiç kimseyi etki alanı dışında bırakmaması nedeniyle basitçe böyledir. Bir 

içedönüğün dış dünya gereksinimlerinden muaf tutulmasını hayal etmek zor olsa da bir 

dışadönüğün iç dünya ile çok az veya hiç ilgilenmeden neşeyle yaşamını sürdürmesini hayal 

etmek zor değildir. Neredeyse bir zorunluluk olarak, bir içedönüğün yardımcı işlevi, bir dışa 

dönüğün yardımcı işlevinden daha iyi gelişmiş olacaktır (Spoto, 1989, s. 31). 

 

 



26 

 

3.5.1. İçedönük Düşünen Tip 

Carl Jung’un tipoloji kuramında “içedönük düşünen tip,” düşünme işlevini içsel 

dünyaya yönlendiren bireyleri tanımlar. Bu tip bireyler, içsel düşünce süreçleriyle 

derinlemesine meşgul olur ve dış dünyadan çok, kendi içsel algılarına ve fikirlerine 

odaklanırlar. 

İçedönük düşünme ne anlık deneyime ne de genel kabul görmüş, geleneksel fikirlere 

dayanır. Dışadönük düşünmeden ne daha az ne de daha fazla mantıklıdır, ancak nesnel 

gerçeklik tarafından motive edilmez veya ona yönelik değildir (Sharp, 1987, s. 65). 

İçedönük ve dışadönük tiplerin dış dünyaya yönelik hayalleri ve algılama tarzları 

farklıdır. İçedönük bireyler, bilinç dışı etkenlere dikkat ederken, öznel belirleyicilere ve duyusal 

uyaranlara odaklanan algıya yönelirler. Dışadönük bireyler ise, dış dünyadan kendilerine gelen 

sürekli destek arayışı içindedirler; ancak içedönük bireyler, duyusal izlenimlerin öznenin içinde 

nasıl birleştirildiğine güvenirler. 

İçedönük tiplerde enerji akışı içe doğrudur. İç gereksinme egemendir. İçedönük tiplerin, 

insanlara ve nesnelere karşı güveni yoktur, sosyal değildir ve düşünmeyi harekete geçmeye 

yeğler” (Fordham, 2019, s. 38). Yalnızlık ve değişmeyen dostlar içedönük tiplerin kendilerini 

güvende ve etkin hissettikleri alanlardır. Gürültü yerine sakinliği tercih ederler.  

Bu tip terbiyeli dostane ve nazik olabilir ama art düşünceyi açığa vuran belli bir 

huzursuzluk da her daim fark edilir. Başa bela olmasın diye, her ne pahasına olursa olsun 

yatıştırılması ve gönlü alınması gereken hasmın silahsızlandırılmasıdır. Hiçbir anlamda, 

kuşkusuz bir hasım değildir ama duyarlıysa kendini reddedilmiş, hatta küçümsenmiş hisseder.  

Nesne belli miktarda ihmali her zaman kabul etmelidir, hatta patolojik vakalarda gayet gereksiz 

tedbir önlemleriyle etrafı sarılır. Nitekim bu tip bir yanlış anlama bulutunun gerisinde kayıplara 

karışma eğilimindedir, tip telafi yoluyla ve altı işlevlerin yardımıyla, gerçek doğasına apaçık 

zıt düşen uygar bir hava üstlenmeye ne kadar çok uğraşırsa bu bulut o kadar kesifleşir (Jung, 

2020, s. 366). 

Fikirlerini dünyaya sunduğunda, nazik bir anne gibi davranmak yerine doğrudan ortaya 

atar ve bu fikirler gelişmezse hayal kırıklığına uğrar. Kendi beceriksizliği ve reklamdan nefret 

etmesi, bu durumun sebeplerindendir. Özellikle nüfuzlu kişilerin takdirini kazanmak için 

yoldan sapmazlar; bu yüzden rakipleriyle kötü deneyimler yaşarlar çünkü yaltaklanmayı 

bilmezler. 

İstenmeyen unsurlara maruz kalmamak için, kişinin görünüşte masum olduğunu 

düşünmek zorundadır. Ancak bu unsurlar, bilinç dışından etkisini gösterir. Huzurlu bir ortamda 



27 

 

bırakılırsa acımasız muamele görmeye veya sömürüye uğramaya hazırdır. Problemlerini sürekli 

düşünmesi onu çıkılmaz bir duruma sokar; kendi anladığının başkaları tarafından da 

anlaşıldığını kabul etmekte zorlanır. Kişisel ilişkilerinde genellikle sessizdir ve kendisini 

anlamayanlara yönelir; bu durum, insanın cehaletinin bir kanıtı gibidir. Çoğunlukla patavatsız 

davranır ve dikkat çekmekten kaçınır (Jung, 2020, s. 369). 

 

 

3.5.2. İçedönük Hisseden Tip 

İçedönük tutumdaki hissetme, öncelikle öznel faktör tarafından belirlenir. Nesneyle 

ilgilenmeme açısından dışadönük hissetmeden, tıpkı içedönük düşünmenin dışadönük 

düşünmeden farklı olduğu kadar farklıdır. Bu tip anlaması zor bir tiptir çünkü yüzeyde çok az 

şey ortaya çıkar. Jung’a göre, “Durgun sular derin akar” ifadesi bu tür kişilere söylenebilir 

(Jung, 2020, s. 370). 

Dışadönük his geniş ama sığ bir göl gibidir, üzerinde güneş ışığı oynar veya rüzgâr 

aniden öfkeli bir şekilde kamçılar ve ardından yeniden hafif dalgacıklar gelir; oysa içedönük 

his yalnız bir dağ gölüne benzer, sessiz, karanlık, gizemli, derinliği kimse tarafından 

bilinmeyen. Bu tür his derin ve yoğundur. Birey her zaman hisseder, ancak bunu ifade 

edemediğinden, genellikle soğuk ve duygusuz olarak görülür (Corrie, 2015, s. 40). 

İçedönük düşünme için geçerli olan her şey, içedönük hissetme için de geçerlidir; tek 

fark, biri için her şey düşünülürken, diğeri için her şey hissedilir. Her ikisi de dış gerçeklerden 

ziyade içsel imgelere yöneliktir. İçedönük düşünürde imgeler, düşünceler ve ideallerle bağlıdır; 

içedönük hissetme tipinde ise imgeler, değerler olarak ortaya çıkar (Sharp, 1987, s. 65). 

Dışadönük olarak nadiren duygusal olsa da içinde duygularla parçalanabilir. Hissi 

özneldir, eleştireldir ve genellikle nesneyi küçümseyici görünür, çünkü bu esasen nesnenin 

kendisine değil, bireyin kendi değer yargısına dayanır ve bu sıklıkla olumsuzdur. Aşırı 

duyarlılığı, ona zarar verme gücüne sahip nesneden uzaklaşmasına neden olur ve gerçek 

anlamda öyle olmasa da mesafeli gibi görünür. Bu tür, nesnelerle ilgili olmadığından 

hissettiklerini ifade edemeyen ve denemeye çalışsa da beceriksiz olan bir tiptir; yanlış 

anlaşılması kaçınılmazdır. Bu yanlış anlama ise onu daha çok içine çekerek, genellikle -ama 

her zaman adil bir şekilde değil- egosantrik hale gelmesine neden olur. Düşünme bilinç dışıdır 

ve nispeten gelişmemiştir, bilinçli olarak küçümsenen nesneleri yüceltir, bu nedenle bilinçli 

olarak öznenin ve his yargısının üstünlüğünü iddia ederken, bilinç dışı olarak düşüncesi 



28 

 

reddettiği nesnelere hâkim bir etki verir ve günlük olarak karşılaştığı dışsal durumlar 

yönetilmesi zor veya hatta acı verici hâle gelir (Jung, 2020, s. 364). 

 

3.5.3. İçedönük Duyum Tip 

Doğası gereği nesneye ve nesnel uyaranlara bağlı olan duyum içedönük tutumda 

değişme uğrar. İçedönük duyum türü, dışadönük türünden belirgin bir şekilde farklıdır. İlk 

bakışta, adı terimlerin neredeyse bir çelişkisi gibi görünmektedir. Çünkü duyusal algı dışarıdan 

gelmelidir. Nesne vardır ve ondan görme veya işitme sonucunu doğuran uyarıcı elde edilir. 

Ancak, bir nesnenin var olabilmesi için onu algılayan bir öznenin gerekli olduğu 

unutulmamalıdır. Algılayan kişi benim ve eğer dünyadaki tüm algılayan özneler yok olursa, 

bildiğimiz anlamda hissedilecek hiçbir dış dünyadan söz edilemez.  

Bu türün dışadönük ve içedönük biçimi arasındaki fark, ilkinin nesneyi doğrudan 

algılaması, kendini onun etkisine bırakmasıdır, oysa ikincisi ondan uzak durur ve kendi öznel 

algısını, kendi görüşünü onunla kendisi arasına koyar, böylece onun karakterini değiştirir. 

Elbette, hiç kimsenin dış dünyayı tam olarak aynı şekilde görmediği iyi anlaşılmalıdır. Ancak, 

duyumun baskın olduğu içedönük, aslında orada olmayan şeyleri nesnede algılar. Ona ait 

olmayan ama onun algısından gelen bir şeyi içine koyar (Corrie, 2015, s. 66). 

İçedönük duyum tipi, yüksek hassasiyetli bir fotoğraf plakası gibidir. Nesnelere ve diğer 

insanlara fiziksel duyarlılık, en küçük gölge ve detayı bile algılar—neye benzedikleri, dokunma 

hissi, tatları ve kokuları, çıkardıkları sesler. 

Biri odaya girdiğinde, böyle bir tip kişinin nasıl girdiğini, saçını, yüz ifadesini, 

kıyafetlerini ve yürüyüşünü fark eder... her detay emilir. İzlenim, nesneden öznedeki 

derin suya düşen bir taş gibi derinleştikçe derinleşir ve içeriye işler. Dışarıdan 

bakıldığında, içedönük duyum tipi tamamen aptalca görünebilir. Sadece oturur ve 

bakar, içinde ne olduğunu anlamazsınız. Tepkisiz bir tahta parçası gibi görünür... ama 

içsel olarak izlenim emilir.... Hızlı içsel tepkiler altta devam eder ve dışsal tepki 

gecikmiş bir şekilde gelir. Bu kişiler sabah bir şaka duyarlarsa, muhtemelen gece yarısı 

gülerler (Sharp, 1987, s. 80). 

İçedönük duyum tipleri, eğer yaratıcı sanatçılarsa, bir sahneyi resim veya yazıda 

canlandırma yeteneğine sahiptirler. Güçlü romancılar bir sahnenin her detayını tanımlayarak 

bir oda veya kişiliğin tüm psikolojik atmosferini yaratır. Empresyonist ressamlar da bu gruba 



29 

 

girer; onlar, gerçek dünyadaki bir sahne veya kişiden aldıkları içsel izlenimleri tam olarak ama 

kendilerine göre yansıtırlar. Bu, dışadönük duyum ile içedönük duyum arasındaki farktır. İlki, 

bir sanatçıda, nesnenin gerçekçi bir yansımasını üretirken, ikincisi, nesnenin özne üzerindeki 

izlenimini sadakatle yansıtır. Jung, İçedönük duyum tiplerinin fiziksel dünyanın yüzeyinden 

çok arka planını anladığını söyler. Belirleyici olan, nesnenin gerçekliği değil, toplamda psişik 

bir ayna-dünya oluşturan öznel etkenin, ilksel imgelerin gerçeğidir. Bilincin mevcut içeriklerini 

bilinen, geleneksel biçimde değil, adeta sub specie aeternitatis, bir milyon yaşındaki bilincin 

görebildiği biçimde, kendine özgü yansıtma yetisine sahip bir aynadır (Jung, 2020, s. 376). 

İçedönük duyum bir imge iletir. Bu imge nesne üretmez, eski öznel yaşanmışlığı – bu 

yüzyıllar öncesinin bir yaşanmışlığı da olabilir- henüz gerçekleşmemiş olayların ışığını 

nesnenin üzerine yayar. İçedönük duyum gün ışığına açık şeylerin anlık varoluşunu yakalarken 

çıplak duyu izlenimi geçmişe ve geleceğe uzanarak derinleşir.  

İçedönük kişinin kendini ifade etme konusundaki karakteristik zorluğu bu tip için de 

geçerlidir. Jung, bunun içedönük duyum tipinin temel irrasyonelliğini gizlediğini öne sürer: 

İçedönüğün kendini ifade etmede karakteristik zorluğu onun akıl dışılığını da gizler. 

Tam tersine bu tip sakinliğiyle, edilgenliğiyle ya da akli özdenetimiyle dikkat çekebilir 

(Jung, 2020, s. 376). 

Bu durumun sebebi içedönük duyumun nesne ile ilgilenmemesidir. Fakat bunu bilinçli 

olarak yapmaz. Gördüğü bir nesne üzerine çok düşmeden hemen nesnenin imgesiyle ilgilenir. 

Nesnenin gerçekliğinden kopar ve öznel bir etkinin alanına girer.  

Mevcut olanın, açık ve bariz olanın onlar için fazlasıyla yeterli bir dünya olması 

anlamında, değişime karşı muhafazakâr veya isteksiz olma eğiliminde olabilirler. Ayrıca, 

genellikle “sağduyu”nun payından fazlasına sahip gibi görünürler, bir problemi dikkatlice, 

adım adım ele alırken gösterdikleri basit ve doğru bir anlayışla yaklaşırlar. Günlük dilde, biri 

“Spesifik ol”, “Gerçekçi ol”, “Pratik ol”, “Gerçekleri doğru al”, veya “Yere geri dön” dediğinde 

duyum işlevinin devrede olduğunu anlaşılmalıdır. Bir duyum türü size “her şey er ya da geç 

normale dönecek” dediğinde bile içsel rahatlama sağlanır (Spoto, 1989.s.68). Böyle bir duyum 

tipinin tüm zorlukların üstesinden gelecek gücü kendinde bulduğunu ama tüm bunların 

gerçeklikten uzak olduğunu söylemek mümkündür. Duyumlar ve gerçek uyuşmadığında bu tip 

kişi nesnel akla yatkınsa hastalıklı olduğunu hisseder. Ama duyumlarına inanmaya devam 

ederse gerçek dünya ona hayal gibi görünmeye başlar. Burada baskıladığı sezgi fonksiyonu 



30 

 

devreye girer. Çünkü sezgi, somut gerçekliğin algılanmasını engeller. Bu nedenle, bu türde 

sezgi kendini gösterdiğinde, arkaik bir karaktere sahiptir. 

Gerçek dışadönük sezgi, nesnel olarak gerçek olanaklar için olağanüstü bir sezgiye 

sahipken, arkaikleşmiş bu sezgi, arka planda gizlenen tüm belirsiz, gölgeli, ahlaksız ve tehlikeli 

olanaklar için şaşırtıcı bir yeteneğe sahiptir. Nesnenin gerçek ve bilinçli niyetleri onun için 

hiçbir şey ifade etmez; bunun yerine, böyle bir niyetin altındaki her türlü arkaik motifi koklar. 

Bu nedenle, bilinçli tutumun iyi niyetli zararsızlığı ile çelişen tehlikeli ve yıkıcı bir niteliğe 

sahiptir (Sharp, 1987, s. 82). Birey nesneden uzaklaşmadığı sürece bilinç dışı sezgi yararlı, 

yardımcı bir etki yaratır. Fakat bilinç dışı antagonist duruma geldiğinde arkaik sezgiler yüzeye 

çıkar ve habis bir etkiler başlar. En sapkın, zorlanımlı fikirleri üretir. Sonuç, histerik özelliklerin 

bitkinlik semptomlarıyla maskelendiği zorlanım nevrozudur (Jung, 2020, s. 379). 

 

3.5.4. İçedönük Sezgisel Tip 

Sezgi, duyum gibi, algının irrasyonel bir fonksiyonudur. Duyum fiziksel gerçeklikten 

motive olurken, sezgi psişik gerçekliğe yöneliktir. Yani duyum dünyaya bağlıyken sezgi 

gökyüzüne uçar. Dışadönük tutumda, öznel faktör bastırılır, ancak içedönükte belirleyicidir. 

İçedönük sezgi, bilinç dışının içeriklerine yöneliktir. Dış nesneler tarafından uyarılabilse 

de Jung’a göre, “Tipin sezgisini dış nesneler uyarabilmekle birlikte, sezgi dış ihtimallerle ilgili 

değildir, dış nesnenin tipte uyandırdığı şeylerle ilgilidir.” (Jung, 2020, s. 379). Sahne arkasını 

görür, canlanan içsel görüntülere bağlanır ve bunlarla büyülenir. 

Aslında, sezgi, parçaların üzerinde bir bütünün anlamını kavramak için şeylere uzaktan 

veya belirsiz bir şekilde bakma ihtiyacı duyar. Bu bakış açısıyla, sezgi hayal gücüne, 

spekülasyona ve olasılıkların hayallerine karışır. Günlük dünyanın detaylarıyla 

“dikkati dağılmadığı” için, sezgi özgürce koşar ve saklı olan, görünmeyen veya sahne 

arkasında olan her şeye karışır ve algılar (Spoto, 1989, s. 38). 

Jung, vertigo geçiren bir adam örneğini verir. İçedönük duyum, fiziksel rahatsızlığı not 

eder, tüm özelliklerini, yoğunluğunu, seyrini, nasıl ortaya çıktığını ve ne kadar sürdüğünü 

algılarken, içedönük sezgi bunların hiçbirini görmez ve rahatsızlık tarafından uyandırılan 

görüntülerin her detayını keşfetmeye çalışır. Bu şekilde içedönük sezgi, bilincin tüm arka plan 

süreçlerini, dışadönük duyumun dış nesneleri kaydetmesiyle neredeyse aynı açıklıkla algılar. 

Bu nedenle sezgi için bilinç dışı görüntüler önem kazanır. Ancak sezgi, duyumun iş birliğini 



31 

 

dışladığı için görüntüler sanki özneyle ilişkisizmiş gibi, sanki kendilerinde varmış gibi 

görünürler. Sonuç olarak, yukarıda bahsedilen örnekte, içedönük sezgisel kişi, baş dönmesi 

yaşadığında, algıladığı görüntünün bir şekilde kendisiyle ilgili olabileceğini asla hayal edemez. 

Bir yargı tipi (düşünme veya hissetme) için bu doğal olarak akıl almaz görünür, ancak bu yine 

de bir gerçektir (Sharp, 1987, s. 83). 

İçedönük sezgi türü dışsal gerçeklerle ilgilenmez. Algısı özneldir ve bilinç dışında 

bulduğu imgeler üzerine odaklanır. Görüşünü içe döner ve burada, arketiplerin zenginliği 

içinde, vizyonu için gerekli malzemeyi bulur. Çevresindekilere başı havada ve ayaklarının 

altında sağlam zemin yokmuş gibi görünür. Kendisi için imgeler, dışadönük için dış dünyanın 

nesneleri kadar büyük bir nesnel gerçekliğe sahiptir. Gerçekten, bazı durumlarda, hatta 

dışsallaşıp görünür bir form alabilirler. Tür bir sanatçıysa, çalışmaları, rasyonel bir türe tuhaf 

ve hoş olmayan, fantastik bir doğaya sahip olacaktır (Corrie, 2015, s. 50). 

İçedönük sezgisel tip, dışadönük sezgisel gibi, geleceği, henüz ortaya çıkmamış 

olasılıkları koklama konusunda şaşırtıcı bir yeteneğe sahiptir. Ancak sezgi içe yöneliktir, bu 

nedenle esas olarak kahinler ve peygamberler, şairler, sanatçılar arasında bulunurlar; ilkel 

halklar arasında ise kabileye tanrıların mesajlarını ileten şamanlardır. 

Jung, bu içedönük sezgisel tiplerin toplum için önemli bir değeri olduğunu savunur. 

Onların bilinç dışında oluşan imgeleri algılamaları, dış dünya için hemen anlaşılamayacak veya 

faydalı görünmeyebilir. Fakat bu imgeler ve fikirler, toplum için yeni dünya görüşleri ve 

potansiyeller sunabilir. Bu yüzden, bu tip kişiler, bir toplumun ruhsal yaşamı için 

vazgeçilmezdir (Sharp, 1987, s. 83). 

İçedönük sezgiseller, “gerçek” dünyadaki ayrıntılar konusunda karakteristik olarak 

belirsizdir. Garip şehirlerde kolayca kaybolurlar; eşyalarını kaybederler, randevuları unutur, 

nadiren zamanında gelirler, havaalanlarına son dakikada varırlar. Çalışma ortamları genellikle 

kaotiktir; doğru belgeleri, ihtiyaç duydukları araçları, temiz giysileri bulamazlar. Onlarda 

nadiren düzenli veya tertipli bir şey bulunur. Hayatı karışıklık içinde geçirme eğilimindedirler, 

duyuma yönelik arkadaşlarının hoşgörüsüne ve iyi niyetine bağımlıdırlar. 

Bu türün somut gerçekliğe karşı kayıtsızlığı, bir yandan ilgisizlik, diğer yandan ise 

dürüst olmama olarak yanlış anlaşılmaya müsaittir. Dış gerçeklere değil, iç görüntülere 

sadıktırlar. Bilinçli olarak yalan söylemezler, ancak bir olayı hatırlamaları veya 

canlandırmaları, sözde nesnel gerçeklikle nadiren örtüşür. Aşırı durumda, bu tür bir kişi, 



32 

 

arkadaşları için tam bir bilmece haline gelir ve sonunda, değerli hissetmediklerinden ve 

görüşlerinin önemli görünmediğinden, arkadaşları azalabilir (Sharp, 1987, s. 85). 

 

4. HALDUN TANER’İN KARAKTERLERİNDE JUNG TİPOLOJİSİ 

 

4.1.Haldun Taner 

Türk edebiyatının önemli isimlerinden Haldun Taner, 16 Mart 1915 yılında İstanbul’da 

dünyaya gelir. Henüz çocuk yaşta babasını kaybetmesi, annesiyle arasındaki bağı daha da 

güçlendirir. Taner, annesini sadece bir ebeveyn değil, aynı zamanda en yakın arkadaşı ve ilham 

kaynağı olarak görür. Annesinin özverisi ve desteği, Taner’in kişiliğinin ve edebi yeteneğinin 

şekillenmesinde büyük rol oynar. Yazarın Türkçeye olan hâkimiyeti ve halk diline olan 

yakınlığı, annesinin konuşmalarından beslenerek ortaya çıkar. Taner, annesinin gurur duyacağı 

bir evlat olmak için sürekli çaba gösterir ve eserlerinin ilk dinleyicisi her zaman annesidir. 

Babasından kalan temiz isim ve bilimsel yetenek mirasına ek olarak, Taner’in çalışkanlığı, onur 

anlayışı ve ahlaki değerleri annesinin ona verdiği terbiyenin bir sonucudur. Bu güçlü anne-oğul 

ilişkisi, Taner’in hem kişisel hem de profesyonel yaşamında derin izler bırakır (Oral, 1986, s. 

15). 

Haldun Taner'in entelektüel gelişimi, çocukluğundan itibaren zengin bir ortamda 

şekillenir. Babasını erken yaşta kaybetmesine rağmen, çevresindeki destekleyici figürler onun 

eğitimine katkıda bulunur. Özellikle dedesinin matbaası, Taner’in edebiyat ve yazı dünyasıyla 

tanışmasında kritik bir rol oynar. Bu ortam, genç Taner’in düşünce dünyasını ve yaratıcılığını 

besleyen önemli bir kaynak hâline gelir. Babasının vefatının ardından, babasının arkadaşları 

Taner’in eğitiminde aktif rol üstlenir. Bu mentorlar, onun entelektüel birikimini genişletirken, 

aynı zamanda babasının mirasını da yaşatırlar. Annesinin sağladığı duygusal destek ve dil 

zenginliğiyle birleşen bu çok yönlü eğitim ortamı, Taner’in ileride Türk edebiyatının önemli 

isimlerinden biri olmasının temellerini atar. Böylece, aile mirası, çevresindeki entelektüel ortam 

ve kişisel çabaları, Haldun Taner’in edebi kariyerinin şekillenmesinde belirleyici faktörler olur. 

Haldun Taner’in eğitim hayatında önemli bir dönüm noktası, dönemin Üniversite 

Rektörü Cemil Bilsel’in desteğiyle gerçekleşir. Bilsel, Taner’in babasını vatansever bir dost 

olarak anar ve onun çocuğuna destek olmanın toplumsal bir sorumluluk olduğunu vurgular. Bu 

anlayış doğrultusunda, genç Taner’e eğitiminde önemli bir fırsat sunulur. Böylece Haldun 



33 

 

Taner, eğitim hayatının ilk adımlarını, Türkiye’nin en prestijli eğitim kurumlarından biri olan 

Galatasaray Lisesi’nde atar (Taner, 1996, s. 122). 

Haldun Taner’in entelektüel gelişimi, Galatasaray Lisesi’ndeki eğitimiyle ivme kazanır. 

Burada öğrendiği Fransızca, ona Batı kültürü ve edebiyatına açılan bir kapı olur. Edebiyat 

dünyasının önde gelen isimlerinden Halit Fahri Ozansoy ve İsmail Habip Sevük gibi hocaların 

rehberliğinde, edebi yeteneği filizlenir. 1935’te, eğitimini sürdürmek için Heidelberg 

Üniversitesine gider. Burada iktisat, siyaset ve politika alanlarında dersler alır. Nasyonal 

Sosyalist Alman İşçi Partisi döneminde geçirdiği üç yılın izleri eserlerinde görülür. Ne yazık 

ki, bu dönemde tüberküloza yakalanır ve 1938’de Türkiye'ye dönmek zorunda kalır. Hastalığı 

süresince yoğun okumalar yapan Taner, bu zorlu süreci edebi kimliğini şekillendirmek için bir 

fırsata dönüştürür. İyileşme sürecinde yaptığı yazarlık denemeleri, onu profesyonel yazarlık 

kariyerine yönlendiren önemli adımlar olur. 

Haldun Taner’in edebi kariyeri, 1945 yılında hikâye yazmaya başlamasıyla ivme 

kazanır. İlk öyküsü Töhmet, 1946’da Yedigün dergisinde “Haldun Yağcıoğlu” takma adıyla 

yayımlanır. Bu ilk yayın deneyimi ve kazandığı mütevazı ücret, Taner'i profesyonel yazarlığa 

yönlendirir. Kısa sürede Yücel, Yeditepe, Ülkü, Varlık gibi prestijli dergilerde ve Cumhuriyet 

gazetesinde eserlerini yayımlamaya başlar. 

1949’da yayımlanan ilk kitabı Yaşasın Demokrasi, Türk öykücülüğüne yeni bir soluk 

getirir. Bu dönem, Türkiye'nin çok partili sisteme geçiş ve sanayileşme çabalarıyla 

örtüşmektedir. Dünya çapında yaşanan II. Dünya Savaşı sonrası sıkıntılar, dönemin edebi 

eserlerine de yansır. 

Taner’in eserleri, ince mizahı, özgün konuları ve akıcı diliyle okuyucuların beğenisini 

kazanır. 1951’de Tuş, 1953’te Şişhane’ye Yağmur Yağıyordu, 1954’te deneysel formuyla dikkat 

çeken Ayışığında Çalışkur ve aynı yıl Sait Faik Armağanı’nı kazanan Onikiye Bir Var kitapları 

yayımlanır. 

1967’de Varlık Yayınevi, Taner’in öykülerinden oluşan Konçinalar seçkisini yayımlar. 

Bu dönemde Taner, tiyatro çalışmalarına ağırlık verir. 1969’da yayımlanan Sancho'nun Sabah 

Yürüyüşü, sosyete kesimini eleştiren mizahi yaklaşımıyla Bordighera Mizah Festivali Öykü 

Ödülü’nü kazanır. Bu ödül, Taner'in mizah anlayışının uluslararası alanda tanınmasını sağlar. 

Taner'in son öykü kitabı Yalıda Sabah, 1983’te okuyucuyla buluşur. Böylece, 1946’da 

başlayan öykücülük serüveni, neredeyse 40 yıl sonra son bulur. Bu süre zarfında Taner, Türk 



34 

 

edebiyatına özgün bir ses ve bakış açısı kazandırmış, toplumsal eleştiriyi incelikli bir mizahla 

harmanlayarak okuyucularına sunmuştur (Adıyaman, 2012, s. 22). 

4.2.Haldun Taner Tiyatrosu 

Haldun Taner, Türk tiyatrosunun bir kimlik kazanmasını sağlayan öncü yazarlardandır. 

Kaleme aldığı oyunlarla Batılılaşma yolundaki Türk tiyatrosunu, geleneksel olanla harmanlayıp 

tiyatromuza yeni ufuklar açmıştır.  

Haldun Taner yaşadığı toplumun iyi bir gözlemcisidir. Yaşanan politik gelişmeler, 

İkinci Dünya Savaşı, çok partili döneme geçiş, koalisyon, 12 Mart gibi önemli tarihi anlara 

tanıklık eder. Bu tür durumların toplumda yarattığı zedeleri, çarpıklıkları ve çürümüşlüğü 

yazdığı yazılarda, oyunlarında ve öykülerinde çokça kaleme alır. Taner, pek çok yabancı dil 

bilir. Dil zenginliğinden kaynaklı olarak Avrupa’da yaşanan değişikliklerden de haberdar olur. 

Dünyada yaşanan değişim ve gelişim, tiyatro oyunlarında birer yabancılaştırma efektine 

dönüşür. Kültürlerarası farkı ustalıkla kullanır.  

1935-38 yılları arasında eğitim almak için Almanya’da bulunan Taner, Hitler iktidarının 

yükselişine tanıklık eder. Birinci Dünya Savaşı’nın etkilerine Türkiye’de şahit olduktan sonra 

Almanya’da yaşadığı yılların Nasyonal Sosyalistler’in iktidarına denk gelmesi de Avrupa’nın 

vaziyetini ve bu vaziyetteki toplumların duruşunu gözlemleme şansı bulur. Nazi yönetiminde 

üç yıl yaşar. 

Kaderim, belki de talihim diyelim, beni Avrupa’daki bazı olayların yakından tanığı 

yaptı. Fransa’da ünlü Halk Cephesi’nin kuruluşu evrelerini ve Lêon Blum’un kısa 

iktidar dönemini yakından izledim. Lêon Degrelle adında Belçikalı uyanık bir parti 

katibinin daha mass-media’ların önemi bugünkü kadar bilinçleşmemişken bunlardan 

kurnazca yararlanıp Rex partisini nasıl kurduğunu, iktidara nasıl geldiğini, daha sonra 

Hitler’in yardakçılığına nasıl atladığını yine yakından ve ibretle izledim. […] Faşizmin 

nasıl usul usul insanları tavladığını, sonra nasıl maskesini atıp insanı insan yapan bütün 

değerleri silip geçtiğini, eleştirisiz kalan bireysel tahakkümün nasıl kendini – ama 

kendisi ile birlikte koca bir ulusu da- mahva götürdüğünü orda anladım. Nazilerin 

Avusturya’yı ilhak ettikleri gün tesadüfen Viyana’da idim (Taner, 2017, s. 86). 

Ayşegül Yüksel, Haldun Taner’in tiyatrosunu üç evrede inceler. İlk evre yanılsamacı 

anlatımla, iyi kurulu oyunları olan 1949 – 1962 yılları arasındaki dönemi kapsar. Günün Adamı, 

Dışardakiler, Ve Değirmen Dönerdi, Fazilet Eczanesi ve Huzur Çıkmazı bu evrede yer alan 

oyunlarıdır.  

1960’dan sonra kaleme aldığı göstermeci biçim oyunları Lütfen Dokunmayın ile başlar. 

Fakat bu ikinci evreyi gerçek anlamda başlatan oyun 1964 yılında Keşanlı Ali Destanı’dır. Bu 



35 

 

oyunun ardından gelen oyunlarsa Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım, Eşeğin Gölgesi, Zilli 

Zarife, Sersem Kocanın Kurnaz Karısı, Ayışığında Şamata’dır. Taner’in ikinci evresi olarak 

adlandırılan bu evrede göstermeci türde oyunları yer alır.  

Kabare tiyatrosu türünde yazdığı eserler de Taner’in üçüncü evresi olarak anılır. 

1962’de “Bu Şehr-i Stanbul ki” oyunu kabare türündeki ilk eseridir. Daha sonra Vatan Kurtaran 

Şaban, Astronot Niyazi, Aşk-ü Sevda oyunlarıyla rotasını kabareye kaydırmıştır. Böylece 

ülkemize kabare türünü ilk uygulayan isim de Haldun Taner olur (Yüksel, 1986, s. 20-120). 

İlk dönem eserlerinde daha çok kapalı yapıya sahip oyunlarla klasik tiyatro düşüncesine 

bağlı kalan Taner, Bertholt Brecht’le tanıştıktan sonra başka bir döneme girer. Zehra İpşiroğlu, 

Taner’in, Türk tiyatrosunda dramatik tiyatro anlayışının yeni yeni yerleşmeye başladığı, 

kendisinin de bu anlayışla oyunlar yazdığı bir dönemde, Brecht’in tiyatrosuyla tanıştıktan sonra 

bir dönüşüm yaşayarak epik tiyatro anlayışını benimsediğini, söyler. Taner, Brecht’in izini takip 

ederek epik yabancılaştırma yöntemlerini geleneksel olanla harmanlar (İpşiroglu, 2009, s. 122). 

Haldun Taner’in tiyatro kariyeri, Türk sahne sanatlarına yenilikçi bir soluk getirir. 

Taner'in tiyatro anlayışının ikinci evresi, 1964’te sahnelenen Keşanlı Ali Destanı ile başlar. Bu 

eser, Taner’in Bertolt Brecht’in epik tiyatro anlayışını Türk geleneksel tiyatrosuyla 

harmanlayarak ortaya koyduğu özgün bir çalışmadır. Türkiye'nin ilk epik oyunu olarak kabul 

edilen bu eser, Taner'in eleştirel gerçekçi tavrını yansıtır. Taner, sonraki eserlerinde de 

toplumsal eleştiriyi ön planda tutmuştur. Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım oyununda ezen-

ezilen karşıtlığını işlerken, Eşeğin Gölgesi’nde antik bir hikâyeyi güncel toplumsal sorunlara 

uyarlayarak absürt bir eleştiri ortaya koyar. 

Taner’in Brecht etkisiyle kaleme aldığı göstermeci oyunlarda seyirciyle oyun arasındaki 

duvar kalkar. Koltuğunda oturup oyun izlemeye gelmiş seyirciyle bir iletişim başlar. Bu 

iletişimi seyircinin arasına karışan oyuncularla ya da direkt seyircinin kendisiyle yapar. Bu da 

oyun ve seyirci arasındaki mesafeyi kurmasını sağlar. Taner’in oyunlarındaki anlatıcılar da 

seyirci ve oyun arasındaki mesafeyi kurmaya yöneliktir. Sahnedeki gösterinin bir oyundan 

ibaret olduğunu müzik ve oyun bozmalarla seyirciye hissettirir.  

Haldun Taner tiyatrosunun özgül dokusunu oluşturan şakacı tavır ve neşeli atmosfer 

Anadolu insanına aittir. Seyirlik geleneğimize sinmiş olan bu özellik, Taner 

tiyatrosunun bir yandan bilgece bir hoşgörüyle sarılıp sarmalandığı duygusunu 

verirken, öte yandan, Taner’in Batılı bir yaklaşımla oluşturduğu keskin eleştirel 

tutumunu-tersinleme yoluyla- daha vurucu kılar (Yüksel, 1986: 174). 



36 

 

Haldun Taner, sömüren sömürülen ana çizgisinde işlediği Gözlerimi Kaparım Vazifemi 

Yaparım adlı oyununun basılmış metnine yazdığı sunu bölümünde “Yanlış koşullandırmalar” 

oldum olası beni en çeken tema” diyerek söze başlar ve bu oyunu yazma amacının, söz konusu 

‘yanlış koşullandırmalar’ olduğunu belirtir (Özsoysal, 2002, s. 46). 

Haldun Taner’in oyunlarında güldürü birincil ögedir. İnsanı, toplumu ve çarpıklaşmış 

aile yapısını komik unsurlarla gözlerler önüne serer. Bu güldürü Taner tiyatrosunda bir 

yabancılaştırma efektidir.  

Taner tiyatrosunda güldürü dört ayrı yaklaşımla oluşturulur: tersinleme (ironi), ince 

alayla yoğrulmuş arı gülmece (mizah), toplumsal gülmece, politik, toplumsal ya da 

bireysel taşlama. Bu yaklaşımlar oyunlarda değerlendirilirken, nükteden farsa dek, söz, 

durum ve hareket güldürüsünü oluşturan çoğu öğelerden yararlanır (Yüksel, 1986, s. 

159). 

Toplumsal eleştirilerini daha sert bir mizahla sunduğu kabare oyunlarıysa ülkemizde 

oldukça iyi yankı bulur. Taner, güncel olayları ve sorunları alaylı bir dille, düşünsel bir zeminde 

seyirciye sunar. Seyirci hem yemeğini yiyip hem sigarasını içerken oyuncuyla polemiğe bile 

girebilir. Haldun Taner, kabare oyunlarıyla toplumun ve kişilerin kendileriyle alay ettiği bir 

yandan da hoşgörü ve olgunluk zeminini oluşturan bir yazardır. 

Taner’in tiyatro kariyerinin üçüncü ve belki de en dikkat çekici evresi, kabare tiyatrosu 

alanındaki çalışmalarıdır. 1962’de Bu Şehr-i Stanbul ile başlayan kabare serüveni, Türkiye’de 

bu türün öncüsü olmasını sağlar. Kabare tiyatrosunun özgürlükçü, eleştirel ve eğlenceli yapısını 

Türk geleneksel tiyatrosunun ögeleriyle birleştiren Taner, özgün bir Türk kabare tiyatrosu 

anlayışı geliştirir. 

1967’de kurduğu Devekuşu Kabare, Taner’in bu alandaki en önemli girişimlerindendir. 

Metin Akpınar, Zeki Alasya gibi usta oyuncularla sahnelenen Vatan Kurtaran Şaban gibi 

oyunlar, büyük beğeni toplar. 1960’ların çalkantılı siyasi ortamında, kabare tiyatrosu toplumsal 

eleştiri için etkili bir araç haline gelir. Taner’in hiciv dolu, ironik anlatımı, seyirciler tarafından 

büyük ilgi görür. 

Olaylara ve insanlara yönelttiği eleştirel bakışı, parodiler, skeçler ve şarkılarla bileyen, 

etkili hale getiren Haldun Taner, epik türden sonra bunun da öncüsü olur. Ondan sonra da pek 

çok kişi kabare yazmıştır. Henüz onunki kadar vurucu ve sıcak bir eleştiri atmosferi 

oluşturulamamaktadır. Bunda, her şeyden çok onun kültürel birikimi, insanı ve olayları 



37 

 

derinliğine kavrama çabası etkilidir. Bunların geleneksel tiyatromuzun göstermeci yanları ağır 

basan açık biçim anlatımıyla sahnelemesinin önemi büyüktür. Bütün eserlerinde olduğu gibi, 

bu türde yazdıklarında da humorist bakış tarzının bize özgü bir hümanizmi beraberinde 

getirdiğini belirtmemiz gerekir. Zeki Alasya ile Metin Akpınar’ın bu başarıda payı var 

(Miyasoğlu, 1988, s. 33). 1980’de Ahmet Gülhan’la birlikte Tef Kabare Tiyatrosu’nu kuran 

Taner, bu girişimi bir okul olarak tasarlamıştır. Ancak, Taner’in Almanya’ya gitmesiyle bu 

proje uzun ömürlü olmaz. 

Sonuç olarak, Haldun Taner’in tiyatro kariyeri, Türk sahne sanatlarına çok yönlü 

katkılar sunmuş, epik tiyatroyu Türkiye’ye tanıtmıştır. Geleneksel Türk tiyatrosu öğelerini 

modern tekniklerle harmanlaması ve özgün bir Türk kabare tiyatrosu oluşturması, onun en 

önemli başarıları arasındadır. Taner, keskin toplumsal eleştirilerini mizahla harmanlayarak, 

Türk tiyatrosuna yeni bir boyut kazandırır. Onun eserleri, dönemin siyasi ve toplumsal 

olaylarını yansıtmakla kalmayıp evrensel insani temaları da ustalıkla işler. Bugün hâlâ 

sahnelenen oyunları, Taner'in Türk tiyatrosundaki kalıcı etkisinin bir göstergesidir. 

 

4.3.Günün Adamı 

Günün Adamı oyunu, bir ekonomi profesörünün muhalefet partisinden siyaset hayatına 

katılma teklifi almasıyla başlayan dört perdeden oluşan bir hikâyeyi anlatır. Profesör, kürsüsünü 

bırakmasına karşı çıkan doçenti ve siyaset hayatına atılmasını isteyen ailesinin baskıları 

arasında kalır. İktidarın vergi kanununda yapmak istediği değişiklikleri eleştirmesiyle 

gazetelere haber olan Profesör, halk kahramanı haline gelir ve muhalefetteki Sarı Parti 

tarafından seçimlerde aday gösterilmek istenir. Bilim insanlığından vazgeçmek istemeyen 

ancak iktidarın gücüne de ilgi duyan Profesör, devlet yönetmenin sorumlulukları ve siyasetin 

entrikaları nedeniyle kararsız kalır (Yüksel, 1986, s. 26).  

Oyun, herhangi bir ülkede geçen bir hikâyeyi anlatır ve bir ekonomi profesörünün 

muhalefet partisinden siyaset sahnesine katılma teklifini almasıyla başlar. Profesör, kürsüsünü 

bırakmasını istemeyen doçenti ve siyaset hayatına atılmasını destekleyen karısı, oğlu ve 

kayınpederi arasında kalır. Bu zıt baskılar profesörü derin bir ikilemde bırakır. Bu baskılarla 

başa çıkmaya çalışırken, parti yetkililerinden düşünmek için zaman ister. 

İkinci perde, profesörün altı ay sonra bakan olarak görev yaptığı dönemi gösterir. 

Profesör artık bir politikacıdır ve katıldığı parti seçimleri kazanır. Karısı, yüksek sosyetede 

tanınan biri haline gelir. Oğlu, babasının pozisyonunu kullanarak sorumsuzca davranmaktadır. 



38 

 

Kızı doktora yapmaktan vazgeçer, kayınbiraderi ise özel kalem müdürü olarak atanır ve 

babasına devlet eliyle kazanç sağlamaktadır. Profesör, politikada saygınlığını korumaya 

çalışırken, politikanın kendisini ne kadar değiştirdiğinin farkında değildir. Eski doçenti, ona 

ahlaki değerlerini hatırlatarak siyasette yozlaşacağını söyler ve ona müsteşarlık teklifinde 

bulunur, ancak doçent bu teklifi reddeder (Yüksel, 1986, s. 27). 

Üçüncü perdenin ilk sahnesinde, politika sahnesindeki kişisel çıkarlar için başlatılan 

sahte aşk ilişkileri yer alır. İkinci sahnede ise profesörün “çapkın politikacı” olmaya doğru 

sürüklenişi anlatılır. Profesörün dürüstlüğü ve doğruluğu, politika dünyasının ikiyüzlülüğü 

içinde sıkışıp kalmıştır ve artık çevresi tarafından manipüle edilmektedir. 

Dördüncü perdede, profesör gerçeklerle yüzleşir. Kayınpederi ve kayınbiraderinin 

yolsuzluklarını, oğlunun katibesiyle olan ilişkisini öğrenir. Ayrıca partinin onu “kurban” olarak 

seçtiğini fark eder. Profesör, partinin isteğine boyun eğmezse ailesine ve kendisine yönelik 

suçlamaların kamuoyuna duyurulacağı tehdidiyle karşı karşıya kalır. Onurunu korumak için 

intihar etmeyi dener, ancak tabancanın boş olduğunu görür. Altı ay önce verdiği kararın bedelini 

ağır ödemektedir. 

Oyunun sonunda, ikinci, üçüncü ve dördüncü perdelerde gösterilen olayların gerçek 

olmadığı ortaya çıkar. Bu olaylar, partiye katılma teklifini düşünürken profesörün zihninde 

canlandırdığı bir kabustur. Profesör, genel sekretere telefon ederek partiye katılmayacağını ve 

bilim insanı olarak kalacağını bildirir. Ailesiyle birlikte hayatları eskisi gibi devam edecektir. 

Son sahnede, profesörün bilim insanı olarak kalacağını öğrenen doçent büyük bir sevinç yaşar. 

Ancak, doçentin iktidar partisi yetkilileriyle konuşarak profesörü muhalefet partisine 

katılmaktan vazgeçirdiği ve bunun karşılığında yüklü bir komisyon alacağı ortaya çıkar. Perde 

kapanırken doçent sahnede yalnız kalır. 

Günün Adamı, bir bilim insanının siyasete geçiş sürecinde yaşadığı zorlukları ve ahlaki 

ikilemleri derinlemesine ele alır. Profesörün karşılaştığı entrikalar ve içsel çatışmalar, oyunun 

ana temasını oluşturur. Oyunun sonunda, profesörün aldığı kararların sonuçlarını ve 

çevresindeki insanların gerçek yüzlerini görmesi, izleyiciyi düşündürür ve derin bir etki bırakır 

(Yüksel, 1986, s. 27). 

Günün Adamı oyunu, iç içe geçmiş iki anlam düzleminde incelemek mümkündür. 

Birinci düzlemde, sarsılan “eski” değerler ile değişimden kişisel çıkar sağlama amacı güden 

“çarpık” değerler arasında kalan bireyin yaşadığı bocalama ele alınır. İkinci düzlemde ise, tek 



39 

 

partili düzenden çok partili düzene geçiş sürecinde ortaya çıkan politik ilişkiler, tutumlar ve 

olaylar sergilenir. 

Günün Adamı, olayların ve karakterlerin seyirciyi belirli bir yargıya varmaya ya da bir 

sorunu düşünmeye sevk etmek amacıyla bir “araç” olarak kullanıldığı bir düşünce komedisi 

niteliği taşır. Yazar, oyun karakterlerini tip düzeyinde değerlendirerek, olayları bir bilim 

insanının politika dünyasında karşılaşabileceği gerçekleri gözler önüne serecek şekilde ardı 

ardına dizer. Bu bağlamda, Günün Adamı hem bireysel hem de toplumsal düzeyde eleştirilerde 

bulunarak, seyirciyi derinlemesine düşündürmeyi amaçlar. 

 

4.3.1. Jung Tipolojisine Göre: Profesör 

Profesör’ün oyundaki davranışlarını izlediğimizde kişiliğindeki baskın işlevin içedönük 

sezgisel bir tip olduğu görülür. Sezgi, bu tür kişilerin özel gücüdür, zor problemlerin içinden 

onlara mucizevi çözüm yolları sunar ve genel olarak bilinç dışından yardım alırlar.   

Jung, ilk defa karşı karşıya kalınan bir durumun çözüme ulaşmasında veya daha önce 

kullanılan çözüm yönteminin yetersiz kaldığı durumlarda sezgi işlevinin kullanılması 

gerektiğini ifade eder. Bu nedenle bilim insanları, mucitler, politikacılar, generaller, iş adamları 

ve kadınların yanı sıra sıradan insanlar da bu işlevi kullanmak zorundadırlar (Fordham, 2019, 

s. 54-55). 

Siyasete girmeden önce Profesör, derin düşüncelere ve geleceğe yönelik içgörülere 

odaklanmış biridir. Gelecekteki olasılıkları ve büyük resmi sezgisel olarak görür ve bunları 

anlamlandırmaya çalışır. Profesör’ün mühim kararlar vermenin zorluğu üzerine yaptığı derin 

analiz ve bu kararların gelecekteki etkileri üzerine düşünmesi, onun içedönük sezgiye dayalı 

bir perspektife sahip olduğunu göstermektedir. 

PROFESÖR: Kendimizi tanımadığımızı en iyi ne zaman anlıyoruz, bilir misin? Mühim 

bir karar vereceğimiz zaman... Karar vermek aslında basit görünen bir iş. Çene kemiği 

ve dil adalelerinin ancak görülebilen bir hareketi ve gırtlaktan çıkan iki hecelik bir 

kelime: Evet veya hayır. Amma, o iki hece nasıl ve nelerden sonra çıkıyor, biliyor 

musun? (Taner, 2022, s. 19). 

Burada, Profesör’ün karar verme sürecini derinlemesine düşündüğünün ve analiz 

ettiğinin belirtisidir. İçedönük sezgi, bireyin geleceğe dair olasılıkları ve büyük resimleri 

sezgisel olarak görmesini sağlar. Profesör, basit görünen kararların ardındaki karmaşıklığı ve 

derinliği fark eden bir karakterdir. 



40 

 

PROFESÖR: Nasıl etmeyeyim, sade geçmişim değil, bütün geleceğim de bu iki heceye 

bağlı... Hatta sadece benim değil, karımın, çocuklarımın, torunlarımın, sürüp gidecek 

sülalemin istikbali.. (Taner, 2022, s. 19). 

Profesör’ün burada yaptığı vurgu, onun kararlarının sadece kendisi için değil, ailesi ve 

gelecekteki nesilleri için de önemli olduğuna dair derin bir farkındalığı olduğunu gösterir. Bu, 

yine içedönük sezgi fonksiyonunun bir göstergesidir. Profesör, gelecekteki olasılıkları ve uzun 

vadeli etkileri düşünmektedir. 

Profesör’ün baskın işlevinin içedönük sezgisel olduğunu söylemekteki en büyük kanıt 

beşinci perdede her şeyin bir kâbus olduğunu gördüğümüz andır. Sezgisel tipler bilinç dışından 

destek alır. Burada gördüğü rüya onun vereceği bu kararda etkin rol oynar. Profesör’ün gördüğü 

kâbus, içedönük sezginin bilinç dışı korkularını ve olası kötü senaryoları yüzeye çıkardığını 

gösterir. Profesör'ün gördüğü kâbus, onun bilinç dışındaki korkularının ve sezgilerinin bir 

yansımasıdır. Bu kâbus, onun gelecekteki potansiyel tehlikeleri nasıl sezgisel olarak 

öngördüğünü ve bu öngörülerle nasıl başa çıktığının göstergesidir. 

Profesör’ün siyasete girdiğini gördüğü kâbus sahnelerine bakıldığında kararlarına 

yardımcı başka bir işlevin de devrede olduğu görülür. Bu yardımcı işlevdir çünkü Profesör 

siyasi bir kimliğe büründüğünde de kendi şahsiyetini korumanın peşindedir. Ayrıca daha kâbus 

görmeden ailesiyle yaptığı konuşmada onun içedönük düşünme işlevinin yardımcı işlevi olduğu 

belirgindir.  

PROFESÖR: Açık konuşalım. Ben üniversitede, değil sade üniversitede, umumiyetle 

hayatta hiçbir zaman, anlıyor musunuz hiçbir zaman, birinci plana geçemedim. Taban 

ikinci planda kalmaya mahkûm bir insanım. Gerçi çalışırım, iyi bir hoca olduğumu 

söylerler. Ama işte hepsi o kadar. Bu yüzden hakkım olan ordinaryüslüğe ancak iki yıl 

evvel erişebildim. Senin ve arkadaşlarının zorunuzla girdiğim dekan seçiminde aldığım 

oyların fiyaskosu hala onurumun dibinde tortu gibi oturuyor (Taner, 2022, s. 20). 

Profesör, kendisinin hayat boyu ikinci planda kaldığını ve bu durumu kabullenmekte 

zorlandığını belirtmektedir. İçedönük bir yapıya sahiptir ve kendini yetersiz hissetmektedir.  

Bu, içedönük düşünme ve içedönük sezgi fonksiyonlarının birleşimini yansıtır. Profesör, iç 

dünyasında analiz ve sezgilerle yaşamını değerlendirirken, dış dünyadaki başarısızlıkların ve 

eksikliklerinin farkındadır. 

Bu iki fonksiyonun bir arada çalıştığı başka bir örnek, Profesör’ün partiye katılma 

teklifini reddettiği andır. Onun sezgisel öngörülerini ve mantıksal analizlerini birleştirerek 

verdiği bir karardır. Sezgileriyle politikaya girmenin olası kötü sonuçlarını öngörürken, 



41 

 

düşünce işleviyle de bu öngörüleri mantıklı bir şekilde değerlendirir ve kendince doğru kararı 

verir. 

İçedönük düşünen kişiler başkasının özellikle nüfuslu birinin taktirini kazanmak için 

kendi yolundan pek dönmezler (Jung, 2020, s. 367). Nitekim, Profesör de partinin Genel 

Sekreterinin ona verdiği talimatlara uymaz.  

G. SEKRETER: Bırak bu mantığı be hoca. Politikada hep karşı partiye bakacaksın, o 

ne diyor. Verginin aleyhinde mi, sen lehinde olacaksın. Lehinde mi, sen derhal aksini 

savunacaksın. Mesele bu. Yok vaktiyle şöyle demişiz, yok böyle demişiz. Geç bunları bir 

kalem. 

PROFESÖR: Ben tükürdüğümü yalamam. (Taner, 2022, s. 55). 

Bu diyalogda, Profesör genel sekreter tarafından siyaset dünyasının pragmatik 

dünyasına zorlanır. Genel sekreterin bu tavsiyesi, dışadönük düşünme fonksiyonunun siyaset 

dünyasında nasıl işlediğini gösterir. Stratejik ve hedefe yönelik, ama aynı zamanda etik 

değerlerden uzaktır. Profesör’ün bu tavsiyelere karşı çıkması, içedönük düşünme 

fonksiyonunun aktif durumda olduğunu kanıtlar. Profesör, mantıklı ve prensiplerine bağlı 

kalmayı tercih eder. 

Profesör, Katibesiyle beraber bir dağ otelinde kalırlar. İçkiyle arası pek iyi olmayan 

Profesör, Katibenin ısrarıyla içer ve sarhoş olur. Katibe, Profesörü baştan çıkarmaya çalışırken 

Profesörün aklına ilk aşkı gelir ve anlatmaya başlar. 

PROFESÖR: (başını sallar) O zaman on yedi yaşımda idim. Penceremin önünde bir 

incir ağacı vardı. 

KATİBE: İncir ağacına mı aşık oldunuz? 

PROFESÖR: Hayır komşumun kızına. İncir ağacı onun penceresi ile benim penceremin 

arasında. 

[...] 

KATİBE: Çok merak ettim kızı. Nasıldı, ne tip bir şeydi. 

PROFESÖR: Kalkık burunlu idi, mavi gözlü, sana çok benzerdi çıtı pıtı. 

KATİBE: Ay çok hoş. Meraktan ölüyorum. 

PROFESÖR :Bir ara pencereden seslendi. 

KATİBE: Ne diye? 

PROFESÖR: “İncirler ne güzel olmuş” diye. 

KATİBE: Güzel taktik. 

PROFESÖR: Ben gençken pek de çevik değildim ama nasıl oldu bilmem, kendimi 

ağacın tepesinde buldum. Topladıklarımı ona uzatıyordum. Ağaç şurda, pencere burda. 

Gözünün önüne getirebiliyor musun? Birden “Buyurmaz mısınız birlikte yiyelim” demez 

mi? (Taner, 2022, s. 40). 

Bu sahne, Profesör’ün geçmişi ve bilinç dışıyla olan ilişkisini, içedönük sezgi ve 

içedönük düşünme fonksiyonları üzerinden değerlendirmek için yeterlidir. Profesör, sarhoşken 



42 

 

bile gençliğindeki bir anıyı canlandırarak, bilinç dışında saklı kalmış duygusal bir deneyimi 

ortaya çıkarır. İçedönük sezgi, bu tür derin içgörüler ve anılarla bağlantı kurma yeteneğine 

sahiptir. Profesör’ün ilk aşkını hatırlaması, onun içedönük sezgi fonksiyonunun geçmişteki 

duygusal deneyimlere dair sezgisel bir bağlantı kurma yeteneğini gösterir. 

Profesör, gençliğinde yaşadığı aşk macerasını rasyonel bir şekilde değerlendirir ve bu 

deneyimi hayatının tek aşk macerası olarak tanımlar. Bu, içedönük düşünme fonksiyonunun 

analitik ve mantıksal doğasını yansıtır. Burada Profesör’ün Katibe ile olan yakınlaşması bilinç 

dışından bir şeylerin onu harekete geçirdiğini gösterir. Baskın işlevi içedönük sezgi olan bir 

tipin, alt işlevi dışadönük duyumdur. Duyum, zevk ve hazların peşinde koşan kişilerin ânın 

içinde olma dürtüsüdür.  

Katibe’nin baştan çıkarma girişimi ve içki içme ısrarı, Profesör’ün bilinç dışındaki 

dışadönük duyum fonksiyonunun bilince taşınmasına neden olur. Profesör, normalde içedönük 

ve analitik bir kişiliğe sahipken, sarhoşluğun da etkisiyle anlık zevklerin peşine düşmesi duyum 

işlevinin bilinç dışından bilince hareket ettiğinin göstergesidir. 

 

4.4.Dışardakiler 

Haldun Taner’in Dışardakiler oyunu, yazarın ikinci eseri olup, 1957-1958 tiyatro 

döneminde Ahmet Evintan’ın sahne düzeniyle Devlet Tiyatrosu tarafından Ankara’da 

sergilenmiştir. Taner, bu oyunu 1949'da yayımlanan “Sahib-i Seyf-ü Kalem” öyküsünden yola 

çıkarak 1952’de yazmaya başlamış ve “traji-komedya” olarak nitelendirmiştir. Oyunda, 

Miralay Bey'in karakteri, Yümnü adını alır. 

Yümnü, eski bir asker olup, hayatını anılarıyla yaşayan ve toplumdan soyutlanmış bir 

yaşlı adamdır. Oyunun merkezinde Yümnü’nün yaşlı kız kardeşi Şehri, iki torunu Aynur ve 

Zinnur, ve oto tamircisi damadı Necati bulunur. Yümnü, düşkünler evine atılmış ve buradaki 

kısıtlamalar nedeniyle evine geri dönmek zorunda kalmıştır. Para peşinde koşan Necati, 

Yümnü’ye kötü davranırken, Şehri ve Aynur onu korur. 

Anılarının yazılması konusunda Yümnü’yü yüreklendiren, kitabı babasının 

basımevinde bastırmayı düşünen Semih’tir. Semih, Aynur'u sever ve ona yaklaşmak isterken 

hem baldızına tutkun hem de onu iki garaj sahibi Cabbar’la evlendirmek isteyen Necati, Semih’i 

evden uzaklaştırmaya çalışır. 



43 

 

Yümnü’nün anılarını yazma serüveni öyküdekine benzer şekilde ilerler. Ancak Necati, 

Yümnü’nün yazdığı belgeleri, politikayı etkileyeceğinden korkan H.S. Damar aracılığıyla 

çaldırır ve ardından Yümnü’yü suçlayarak mahkemeye verir. Semih, yaşlı bir insanı mutlu etme 

çabasında başarısız olur ve Yümnü’ye yöneltilen suçu üstlenir. Umut ışığı kaybolunca Yümnü, 

yeniden hastalıklı ve güçsüz birine dönüşerek, düşkünler evine geri döner. 

Dışardakiler oyunu, 1950’ler Türkiye'sinde eski değerlerin hızla yeni değerlere yerini 

bırakmasının ve bu süreçte bireylerin yaşadığı çatışmaların bir yansımasıdır. Yümnü, İttihat ve 

Terakki döneminin askeri coşkusunu ve inancını taşırken, yeni nesil para kazanma peşindedir. 

Demokrat Parti'nin “her mahallede bir milyoner yaratma” sloganının izinden giden Necati'nin 

para kazanma uğraşı, insan ilişkilerinde bencillik ve çıkarcılığın ön plana çıkmasına neden olur 

(Yüksel, 1986, s. 33). 

Yümnü ve onun gibi eski değerlere bağlı kişiler, değişen ekonomik koşullar ve yozlaşan 

toplumsal değerler arasında sıkışıp kalırlar. Taner, Yümnü'nün kişiliğinde toplumsal olguları 

sergilerken, Semih ve Aynur karakterleriyle eski ve yeni kuşağı insanlık değerleri açısından bir 

araya getirme çabasını gösterir. 

Dışardakiler, Haldun Taner’in toplumsal değişimlerin bireyler üzerindeki etkilerini 

derinlemesine işlediği bir oyundur. Eski değerlerin hızla yok olduğu ve yeni, yozlaşmış 

değerlerin ön plana çıktığı bir dönemi anlatır. Yümnü’nün yaşam mücadelesi ve Semih'in 

insancıl çabaları, değişen Türkiye'nin sosyo-kültürel yapısını gözler önüne serer. Taner, 

bireyden yola çıkarak toplumsal bir eleştiri sunar ve seyirciye düşündürücü bir hikâye anlatır. 

 

4.4.1. Jung Tipolojisine Göre: Yümnü 

Yümnü, geçmişteki anılarıyla yaşayan bir karakterdir. Bu durum, içsel dünyasına 

odaklandığını ve duygularını derinlemesine yaşadığını gösterir. İçedönük hissetme işlevi, 

bireyin kendi değer yargılarına ve duygusal tepkilerine büyük önem vermesiyle karakterizedir. 

“Çoğu sessiz, ulaşılmaz ve anlaşılması güç; genellikle çocuksu ya da bayağı bir maskenin 

arkasına saklanıyorlar, mizaçları melankoliye yatkın.” (Jung, 2020, s. 371). Jung’un içedönük 

hisseden tip için yaptığı bu tanımlama Yümnü için de uygundur. Oyunun ilerleyen aşamalarında 

yazdığı kitap davalık olunca kendini odaya kapatır ve günlerce çıkmaz. İntihar etmek ile 

yaşamak arasında bir çizgide bekler durur.  

YÜMNÜ: Dün gece rüyamda Talat’ı gördüm. “Yümnü” dedi bana, “şerefin neyi 

emrediyorsa onu yap.” 



44 

 

ŞEHRİBAN: (korku ile) Ağabey. 

YÜMNÜ: (Elindeki tabancayı sallayarak) Tabanca şakağımda, mum ışığında bir kere 

daha düşünmüştüm intiharı. Bütün bir gece şafak sökene kadar. 

ŞEHRİBAN: Malta’ya sürülmeden önce. 

YÜMNÜ: (Tabancayı sedirin üzerine atarak) Ama o zaman da intihar etmemiştim. Talat 

da intihar etmemişti. Cemal de… Napolyon da, Saint Helen de intihar etmediydi. 

Neden? (“Elbet bir sebebi var” gibi jest yapar. Kapı çalınır. Zinnur seğirttir. 

Şehriban’la Aynur adamlar geldi sanıp irkilirler. Yümnü telaşı fark etmiş gibidir.) Kim 

o? Zaptiyeler mi geldi? Biraz beklesinler. (Semih merdiven başına geçer. Aşağı 

“Gelmeyin” der gibi bir işaret yapar. Harbi umumiye müteakip bir gece Tarabya’da 

Şehbender Rıza Bey’in yalısında oturuyoruz. Nuri Bey rahmetli girdi içeri. “Duydunuz 

mu Topal kaçmış” dedi. İaşeci İsmail Hakkı’yı kastediyor. “Ayıp etmiş” dedim. “Hesap 

vermeden kaçmayacaktı. İntihar edeydi daha iyi…” Talat şöyle çenesini sıvazladı. 

“Yümnü” dedi bana. “Hesap vermek ancak kuvvetli iken olur. İkbalden düşeni kim 

dinler? Kim inanır ona? Hesap verme gününe kadar yaşamamız gerek.” 

SEMİH: Çok doğru söylemiş. 

YÜMNÜ: İntihar, korkakça bir kaçıştır. Kalıyorum hesap gününe kadar. Yaşamakta 

devam edeceğim. Tutuklu olarak da olsa (Taner, 2022, s. 149-150). 

 

Yümnü, yaşadığı duygusal travmalar ve içsel çatışmalar nedeniyle kendini dış dünyadan 

izole eder. Yazdığı kitabın davalık olmasıyla birlikte odasına kapanır. Günlerce dışarı çıkmaz. 

Bu durum Yümnü’nün iç dünyasının ulaşılmaz ve anlaşılması zor olduğunu görülür. 

Yümnü’nün odaya kapanma ve dünyadan izole olma davranışı, onun kırılganlığını ve çocuksu 

maskelerin arkasına saklanma eğilimini yansıtır. Bu davranış, içedönük hissetme tipinin bayağı 

bir maskenin arkasına saklanma özelliğine uygundur. 

Fakat Yümnü’nün baskın işlevine yardımcı olan diğer işlevse içedönük sezgidir. 

Yümnü’nün sezgisel anlayışı ve tarihsel olayları anlamlandırma yeteneği, içedönük sezgi 

tipinin özelliklerini yansıtır. Yümnü’nün rüyasında Talat Paşa'yı görmesi ve onunla konuşması, 

Yümnü’nün iç dünyasındaki derin anlamları ve sezgileri yansıtır. Bu rüya, onun duygusal ve 

ahlaki değerlerini simgeler. Günün Adamı oyununda Profesör de bir rüya motifiyle sezgilerini 

yardıma çağırır. Burada da Yümnü’nün aynı durumda olduğu görülür. Yümnü’nün sezgileri, 

yardımcı işlev konumundadır. 

Yümnü, Talat Paşa’nın intiharı reddetmesini ve “Hesap verme gününe kadar yaşamamız 

gerek” demesini, içsel bir sezgi olarak kabul eder. Bu sezgisel anlayış, Yümnü'nün olayların 

arkasındaki derin anlamları kavrama yeteneğini gösterir. Yümnü, intiharı korkakça bir kaçış 

olarak görür ve onurunu koruma adına yaşamaya devam etmeyi seçer. Yani, sezgileriyle karar 

verir. 

Semih’in Yümnü’ye hediye ettiği işitme cihazıyla başlayan macerası, onun işitme 

cihazından önce ne kadar dışarıya kapalı olduğunu gösterir. Cihazı kullanarak dışardaki yaşamı 



45 

 

sezinler. Oyunun adından da anlaşılacağı gibi “dışardakiler” onun için artık tanımlanamaz bir 

hâl alır. Oyunun sonunda kendini yeniden dışarıya kapatarak işitme cihazını takmadan 

Darülcaze’ye geri döner.  

AYNUR: (işitme cihazını uzatır.) Aleti almayacak mısın efendi baba? 

YÜMNÜ: Lazım değil (Taner, 2022, s. 153). 

 

Yümnü’nün işitme cihazını çıkarıp atması, onun içsel değerlerine olan bağlılığını, dış 

dünyaya karşı direncini gösterir. Oyun boyunca Yümnü’nün alt işlevi olan dışadönük düşünme 

ile baskın işlevi içedönük hissetmenin ne kadar dengeli bir uyum sağladığı görülür. Hisleri, 

benden daha yüksek bir şeyin olduğunun farkındadır.  

Ben kendini bilinç dışı özneye tabi hissettiği ve his Ben’den daha yüksek, daha güçlü bir 

şey fark ettiği sürece tip normaldir. Bilinç dışı düşünüş arkaik olmakla birlikte, 

indirgeme eğilimleri ara sıra Ben’in özneye yükseltilmesini telafi etmeye yardım 

edebilir. Şayet bu, dengeleyici eşikaltı süreçlerinin tamamıyla baskılanması sonucunda 

meydana gelirse, bilinç dışı düşünüş açık muhalefete dönüşür (Jung, 2020, s. 372-373).  

Eğer bilinç dışı düşünceler ve duygular tamamen bastırılırsa, bu durum bir denge 

kaybına yol açar. Bilinç dışı düşünceler, bu durumda bilinçli düşüncelere karşı çıkmaya başlar 

ve bu da kişinin zihinsel sağlığını olumsuz etkileyebilir. Yümnü, bu dengeyi sağlıklı bir şekilde 

kurmaktadır.  

Oyunun en yaşlı kişisi olması yaşanan gelişmelerden geri kalmasına yol açar. Bu da 

onun kendini dışarıya kapatmasına sebep olur. Yine en yaşlı kişi olması onun katı ve değişmez 

kuralları olmasını normaller. Fakat gerçekleri yazmak istemesi onun dışadönük düşünen alt 

işlevini bilinç dışından bilince taşır. H.S Damar, Talat Paşa hakkında yazdıklarıyla Yümnü’nün 

alt işlevini uyandırır. Anılarını yazma istediği aslında dışadönük bir tutumun göstergesidir.  

Semih’in Yümnü’ye hediye ettiği işitme cihazı, Yümnü’nün dış dünyadan gelen 

bilgilere erişimini ve sosyal etkileşimlerde bulunma yeteneğini artırır. İşitme cihazının 

kullanılması, Yümnü’nün dış dünyadan gelen verileri alma isteğini ve toplumsal bağlamda yer 

alma arzusunu simgeler. Yümnü, işitme cihazı kullanarak anılarını yazar, bu da onun dışadönük 

düşünme işlevini bir dereceye kadar aktif hale getirir. Anılarını yazma süreci, dış dünyadaki 

olaylarla ve geçmişle yüzleşme arzusunu gösterir. İçedönük hissetme işlevinin baskın olduğu 

bir kişilik yapısına sahip olmasına rağmen, bu süreçte dışadönük düşünme işlevi, Yümnü’nün 

içsel değerlerini ve geçmişini objektif bir şekilde değerlendirmesine olanak sağlar. 



46 

 

Anıların mahkemelik olması ve bu sürecin ortaya çıkması, Yümnü’nün iç dünyasıyla 

dış dünyadaki gerçeklik arasındaki çatışmayı artırır. İşitme cihazının çıkarılması, Yümnü’nün 

dış dünyadan gelen bilgilere ve toplumsal baskılara karşı duyarlılığını kaybetmesini ve iç 

dünyasına çekilmesini simgeler. İşitme cihazının çıkarılması, aynı zamanda dışadönük 

düşünme işlevinin etkisizleşmesini ve Yümnü’nün içsel hissetme işlevine daha fazla 

odaklanmasını gösterir. Yümnü’nün dış dünyadan gelen bilgiye olan duyarlılığı, bu cihazla 

sınırlı olduğundan, cihazın çıkarılması onun sosyal çevresinden tamamen izole olmasına neden 

olur. 

Huzur evine geri dönmesi, Yümnü’nün dış dünyadaki karmaşadan ve toplumsal 

baskılardan uzaklaşma isteğini ve içsel dünyasına geri çekilmesini simgeler. Bu geri dönüş, 

içedönük hissetme işlevinin baskınlığını ve dış dünyadaki çatışmalardan kaçış arzusunu 

yansıtır. Ayrıca, huzur evinde geçirilen zaman, Yümnü’nün geçmişteki değerleri ve anılarıyla 

yüzleşme sürecinin bir parçası olarak değerlendirilebilir. Yümnü’nün içsel dünyasında huzur 

arayışı, dışadönük düşünme işlevinin zayıflığını ve içedönük hissetme işlevinin güçlü olduğunu 

gösterir. 

 

4.5.Ve Değirmen Dönerdi 

Haldun Taner’in Ve Değirmen Dönerdi adlı oyunu, 1958’de Devlet Tiyatroları 

tarafından sahnelenmiş olup üç perde ve yedi tablodan oluşur. Oyun, genç ressam Küşat’ın 

hikâyesini merkezine alır. Küşat, akademiyi bitirmiş, yetenekleri sınırlı fakat sanatına tutkulu 

bir gençtir. Bir tablosuna ilgi gösteren Fahrünnisa ile evlenerek Festekiz ailesine içgüveysi 

olarak girer. Festekiz ailesi, soyluluk tutkunu ve katı kurallara bağlıdır. Bu katı kurallar ve 

gelenekler, Küşat’ın sanatsal ifadesini ve özgürlüğünü kısıtlar. 

Küşat, Festekiz ailesinin baskıcı kuralları altında bunalarak sanatını sürdüremez hâle 

gelir. Evin yakınındaki eski değirmeni keşfeden Küşat, burada dinginlik ve esin bulmaya çalışır. 

Değirmende akademiden eski arkadaşı Serap ile karşılaşır. Serap, sanat ortamının coşkusu içine 

girmiş fakat kendi adına üretken olmayan bir genç kızdır. Küşat, bir resim yarışmasına katılmak 

için Festekizleri terk eder ve Ve Değirmen Dönerdi adlı tablosu üzerinde çalışmaya başlar. 

Ancak, sanat çevresindeki ikiyüzlülük ve borçlar nedeniyle Küşat derin bir hayal kırıklığı yaşar 

ve intihara kalkışır. Son anda kurtarılır, ancak sanat çevresi onun ölümünü manipüle eder ve 

Küşat, sonunda Festekizlerin tekdüze yaşamına sığınmak zorunda kalır (Yüksel, 1986, s. 38). 



47 

 

Ve Değirmen Dönerdi, bireysel özgürlük, sanat ve toplumsal baskılar temalarını 

derinlemesine işleyen bir oyundur. Küşat’ın sanata olan tutkusu ve içsel değerleri, Festekiz 

ailesinin baskıcı yapısı ve sanat dünyasının ikiyüzlülüğü ile çatışır. Festekiz ailesinin katı 

kuralları ve yeşil renge olan düşkünlükleri, Küşat’ın özgürlüğünü ve sanatsal ifadesini boğar. 

Evin her yerinde egemen olan yeşil renk, Küşat’ın özgürlüğü ve sanatsal vizyonu olan mavi 

renkle çatışır. Küşat’ın eski değirmende bulduğu esin ve dinginlik, onun içsel dünyasında bir 

kaçış noktasıdır. 

Sanat dünyasının ikiyüzlülüğü, Küşat’ın hayal kırıklığını daha da derinleştirir. Küşat’ın 

intihara sürüklenmesi, sanatçı olarak varoluş mücadelesinin ne kadar zor ve yıpratıcı 

olabileceğini gösterir. Taner, Küşat karakteri aracılığıyla, sanatsal özgürlüğün toplumsal ve 

ailevi baskılar karşısındaki mücadelesini ve bu mücadelenin birey üzerindeki yıkıcı etkilerini 

gözler önüne serer. 

 

4.5.1.  Jung Tipolojine Göre: Küşat 

Küşat, Ve Değirmen Dönerdi oyunundaki ana karakterlerden biridir. Küşat, genellikle 

içsel çatışmalar yaşayan, toplumsal ve kişisel değerleri arasında sıkışıp kalmış bir karakterdir. 

Onun karakteri, bireysel kimlik ve toplumsal roller arasındaki gerilimi temsil eder. 

Küşat’ın duygusal dünyası çok güçlüdür ve kendi kişisel değerlerine ve duygularına 

büyük önem verir. Sanatı, onun içsel dünyasının bir ifadesidir ve bu nedenle sanatı, onun en 

önemli değerlerinden biridir. Kendi duygusal ve estetik değerlerini sanatıyla dışa vurur. 

Fahrünnisa bir sergide onun “Ver Elini Gökyüzü” tablosunu çok beğenir ve tanışmaları 

Küşat’ın bir tablosu üzerinden konuşmalarıyla başlar. Fakat Fahrünnisa, Küşat’ın zihninde 

yarattığı kişi değildir ama artık evlenmişlerdir. Festekiz ailesinin tüm baskılarına ve geleneksel 

tavırlarına uyum sağlamaya çalışır. Spoto (1989)’ya göre, kişisel ve öznel vurgusu nedeniyle, 

his türleri genellikle uyum ve insan ilişkilerini değerli bulur. Göreceli olarak kabul edici veya 

güvenlidirler ve hem takdir edilme ihtiyacı duyarlar hem de takdir ederler. His türleri coşkulu 

veya duygusal olma eğiliminde olabilir, ancak aynı zamanda özellikle bağlanma veya empati 

yeteneğine sahiptirler.  Küşat’ın anlayışı ve empati gücü sanatına yapılan hakareti kaldıramaz. 

Her şeyden üstün tuttuğu sanatına yapılan saldırı kendisine yapılan bir saldırıdır. 

KÜŞAT: Bil bakalım bu ne? (tabloyu göstererek) Şu gözünden sakındığın Ver Elini 

Gökyüzü tablosu. 

FAHRÜNNİSA: Nereden buldun onu? 

 KÜŞAT: (Hürrem’e bakarak) Tavuk kümesinin damında. 



48 

 

 FAHRÜNNİSA: Kim koymuş onu? 

 HÜRREM: Ben koydum. Ne oluyor yani sorgu yargıcına hesap verir gibi.  

 SÜLEYMAN: Dur bakayım. Bana anlat karıcığım. 

HÜRREM: İki gündür hınzır bir sansar dadanmış kümese. O yeni çıkan palazların 

dördünü kapmış. Baktım kontrplak aralık. (tabloyu işaret ederek) Bu da ayak altında idi 

zaten. Tel örgünün arkasına sıkıştırdım, aralığı kapasın diye. 

 FAHRÜNNİSA: İlahi anneciğim, başka bir şey bulamadın mı? 

HÜRREM: Bulamadım. Ne olmuş? Kusur mu oldu? Bari bir işe yarasın dedim. 

KÜŞAT: (Fahrünnisa’ya) Buyurun. Salondan yatak odasına. Yatak odasından 

koridora. 

FAHRÜNNİSA: Ne yapalım, yeni dolap gelince yatak odasında yer kalmamıştı. 

KÜŞAT: Koridordan kümese. (tablonun tozlarını silerek) Ver Elini Gökyüzü ha! (acı 

acı güler) Ver elini palaz kümesi desem daha iyi edecekmişim (Taner , 2024, s. 38).

  

 

 Sanatına yapılan bu hakaret, içedönük hisseden tip için yaralayıcı bir durumdur. Sanat 

eseri, onun iç dünyasının ve duygularının yansımasıdır. Bu eserin değersizleştirilmesi, Küşat, 

içsel değerlerine yapılan bir saldırı gibi algılar ve büyük bir hayal kırıklığı yaşar. 

HÜRREM: Keyfimiz kaçmasın diye sustum söylemedim. Ama işte çanak tuttu artık. 

Marifetini söylesem şaşarsınız.  

HEPSİ BİRDEN: Ne yapmış, ne yapmış? 

HÜRREM: Selvilerin dalını kesmeye kalkmış dün gece. Bizden gizli. Bu sabah fark 

ettim. 

FAHRÜNNİSA: Doğru mu bu Küşat? 

KÜŞAT: Evet, boğulur gibi olmuştum o gece, nefes alamıyordum. Tam pencerenin 

önündeki iki dalı kesmek istedim. 

 FAHRÜNNİSA: Bana sana onlara dokunma demedim mi? 

KÜŞAT: Elimde değildi. Bir faydası da olsa bari. Selviyi indirsem bile arkasında ordu 

gibi başka selviler vardı (Taner , 2024, s. 38).  

 

 Festekizlerin evini süsleyen selvi ağaçları da yazarın planlı olarak yerleştirdiği bir 

metafordur. Bu evin Küşat için bir mezarlık gibi içinden çıkılamaz bir yer olduğunu simgeler.  

Küşat’ın selvi ağaçlarını kesmeye çalışması, onun içedönük hissetme ve içedönük sezgi 

işlevlerinin bir ifadesidir. Selvi ağaçları, onun iç yaşantısında boğucu ve kısıtlayıcı bir metafora 

dönüşür. Küşat, bu metaforik boğucu unsurlardan kurtulmaya çalışmakta, ancak çevresi 

tarafından anlaşılmamaktadır. 

İçedönük hisseden bir sanatçının istediği şey içeriden özneden gelen sesleri duymaktır. 

Fakat Küşat evlendiğinden beri hislerine kulak veremez nesneden gelen uyarıcılar ile özne 

arasında sıkışıp kalır. Sonunda sanatını rahatlıkla yapabileceği kendiyle baş başa kalabileceği 

bir yer bulur. Fakat bu yer ailenin lanetlediği, daha önce dayılarının intihar ettiği değirmendir. 



49 

 

Aileden kimsenin oraya adım atmak istememesi Küşat’ın daha da işine gelir. Ama değirmene 

gittiğinde eski sevgilisi ve intihar eden dayının kızı Serapla karşılaşır. 

SERAP: Kırk yıl düşünsem aklıma getirmezdim. Peki ama neydi zorun?  

KÜŞAT: Ne demek zorum?  

SERAP: Şey yani durduğun yerde...  

KÜŞAT: (ciddi) Hayatımda bir boşluk duyuyordum.  

SERAP: Boşluk duyuyormuş.  

KÜŞAT: Ümitsiz bir anımda.  

SERAP: (hep gülerek) Ümitsiz bir anı imiş (Taner, 2024, s. 50). 

 

Küşat’ın bu sözleri, onun içedönük hissetme işlevinin baskın olduğunu gösterir. İçsel 

dünyasında derin duygusal boşluklar ve ümitsizlikler yaşar. Küşat içsel değerlere ve duygulara 

önem verir ve bu duygusal boşluklar onu çok etkiler. 

 

KÜŞAT: Karşıma biri çıktı.  

SERAP: (küçümseyerek) Fahrünnisa.  

KÜŞAT: Sana benziyordu biraz. Demin tuhaf dediğim buydu. Gül sen istediğin kadar. 

Belki de onun için sevdim.  

SERAP: Hiç benzemez halbuki bana. Hiç mi hiç.  

KÜŞAT: Var bir şey yüzünde, havasında. Yoksa bana seni hatırlatamazdı (Taner, 2024, 

s. 49). 

 

Küşat, Fahrünnisa’yı Serap’a benzettiğini ve bu nedenle ona ilgi duyduğunu belirtir. Bu 

durum, onun içedönük sezgi işlevinin çalıştığını gösterir. Küşat, Fahrünnisa’da Serap’ı 

anımsatan bir şeyler sezer ve bu sezgisel bağlantıyı duygusal olarak önemli bulur. 

 

SERAP: Peki resim?  

KÜŞAT: Daha çok sanatım için yaptım bu evliliği. Yeni bir çevre, yeni ilhamlar. Geçim 

kaygılarından uzak durulmuş bir yaşayış.  

SERAP: Sen ihtiyarlamışsın.  

KÜŞAT: Daha ileri fırlamak için nasıl geri geri gidip hız alırsa insan...  

SERAP: Gerilerken arkadaki çukura düşülür bazen.  

KÜŞAT: Göreceksin bak.  

SERAP: Hep aynı büyük laflar.  

KÜŞAT: Göreceksin (Taner, 2024, s. 50). 

 

Küşat’ın, sanatını icra edebilmek için evliliğini gerekçelendirmesi, içedönük hissetme 

ve sezme işlevlerinin çalıştığını gösterir. Sanat, onun için hayatının merkezinde yer alır ve bu 

evlilik, ona sanatı için gerekli olan maddi güvenceyi sağlamaktadır. Ancak bu durum, onun 

sanatı üzerinden yaşadığı içsel çatışmayı da yansıtır. 

Küşat’ın ileriye yönelik büyük iddialarda bulunması ve kendine olan güveni, onun 

dışadönük düşünme işlevini işaret eder. Ancak, bu işlevin tam olarak baskın olmadığı ve zayıf 

kaldığı görülür, çünkü sözlerinde somut bir başarıdan çok büyük laflar vardır. 



50 

 

 

SERAP: Milyonlarca insanın onuru, yapacağı tablolar, yazacağı romanlar, göreceği 

büyük işlerin tasarıları ile doludur. Çizgi haline, renk haline gelmiş tasarın yok mu?  

KÜŞAT: Altı aydır henüz yok.  

SERAP: Neden?  

KÜŞAT: Bilmiyorum. Belki alışma süreci.  

SERAP: Bu süreç bazen bir ömür sürer (Taner, 2024, s. 66). 

Küşat’ın sanatta yaşadığı tıkanıklık, onun dışadönük düşünme işlevinin zayıflığını ve 

dışadönük hissetme işlevinin eksikliğini gösterir. Maddi güvence sağlamış olsa da yeni çevresi 

onun sanatsal üretkenliğini kısıtlar ve içsel çatışmalarını arttırır. Bu içsel çatışmaların artışı kimi 

sanatçıda güçlü yeni üretimler ortaya koymayı sağlarken Küşat gibi sanatçı kimliği tam 

oturmamış kişilerde bu tür çevresel etkiler yaratımsızlığın bir bahanesi olarak görülür.  

Festekiz ailesinin yanından ayrılıp karşı kıyıdaki atölyesine geri döner. Orada yarışma 

için tasarladığı resmini çizmeye koyulur. Festekiz ailesini terk edip karşı kıyıdaki atölyesine 

dönmesi, onun bağımsızlık arayışının bir göstergesidir. Bu durum, onun içedönük sezgi 

işlevinin güçlü olduğunu ve kendi içsel dünyasında derin bir anlam ve yaratıcı ifade arayışında 

olduğunu gösterir. 

KÜŞAT: (başıyla tabii gibi bir işaret yapar) Neredeydin bir haftadır?  

SERAP: Sorguya çekmek yok dememiş mi idik?  

KÜŞAT: Sorguya çekmek değil, sırf merak (Taner, 2024, s. 63). 

 

Küşat’ın Serap’ı sorgulamaya çalışması, onun dışadönük düşünme işlevinin 

zayıflığındandır. Küşat, dış dünyayı mantıklı ve düzenli bir şekilde anlamlandırmakta zorlanır 

ve merakını gidermek için doğrudan sorular sormaya yönelir. Serap’ın bu durumu sorgulayıcı 

bir tutum olarak algılaması, Küşat’ın sosyal ilişkilerde zorlandığını ve dışadönük hissetme 

işlevinin de eksikliğini ortaya koyar. 

SERAP: Bak yine giymişsin o sinir hırkayı.  

KÜŞAT: Soğuktu da bu sabah biraz.  

SERAP: Ayaklarında da o tirşe terlikler.  

KÜŞAT: Dalgınlığımdan farkında mıyım? (Taner, 2024, s. 74). 

 

Küşat’ın kişisel konforunu sağlayan alışkanlıklarına (hırka, terlik, gözlük) olan 

bağlılığı, onun içedönük hissetme işlevinin bir yansımasıdır. Bu tür alışkanlıklar, Küşat’ın 

kendini güvende ve rahat hissetmesini sağlar, ancak bu durum aynı zamanda dış dünyayla olan 

bağlarını zayıflatır. Küşat’ın içedönük hissetme işlevi, onun kendi içsel değerlerine ve duygusal 

ihtiyaçlarına odaklanmasını sağlarken dışadönük düşünme işlevinin eksikliği, sosyal 

etkileşimlerde uyum sağlamasını zorlaştırır. 



51 

 

Oyunun ilerleyen aşamalarında Küşat yarışmayı kaybeder. Serap’ın, Azat’la bir ilişkisi 

olduğunu öğrenir. Festekizleri terk etmesine sebep olan iki faktör de Küşat için yok olur. Büyük 

bir yıkımın eşiğindedir ve Üstat’a borcu vardır. Küşat, hem Serap’ı hem yarışmayı kazanan 

Azat’a nefret doludur. Ayrıca Azat birinci olduğu tabloyu tam bir günde çizdiğini söyler.  

AZAT: (Acınarak) Oybirliğiyle kazanacaktım da. Aksi gibi bir üye değişti son 

dakikada. Picassocu imiş meğer adam. Bilsem onun için bir de boğa figürü eklerdim 

köşesine… 

KÜŞAT: (Serap’a) Görüyor musun, kimler kazanıyor. Bu ilhamı da ona sen mi verdin 

yoksa? 

SERAP: Kesinlikle hayır. O kendi bulmuş. 

KÜŞAT: (Azat’a) Şimdi anlıyorum beni nasıl ayarttığını. İki aydır ben burada ter 

dökerken o kahvelerde jürinin zevklerini öğrenirmiş. 

AZAT: (övünçle) Tek günde yaptım tablomu… 

KÜŞAT: Dolandırıcısınız hepiniz. 

AZAT: Ağzını topla. 

SERAP: Ben de mi? 

AZAT: Neden gizledin onunla seviştiğini? (Taner., 2024, s. 77).  

 

Küşat, Azat’ın başarısını küçümser, onun jüri üyelerinin zevklerine hitap ederek 

kazandığını ima etmektedir. İçedönük hissetme tipi olarak Küşat, kendi duygusal ve sanatsal 

değerlerine sadıktır ve bu ilkelere uygun olarak çalışır. Azat'ın dışadönük yaklaşımı ve 

manipülatif stratejileri, Küşat’ın değerlerine ve çalışma tarzına aykırı olarak görülür. Azat’ın 

“tek günde yaptım” demesi dışadönük bir yaklaşımı ve pragmatik bir zihniyeti yansıtır. Hızlı 

ve etkili bir şekilde sonuca ulaşmayı önemser. Bu, dışadönük düşünme ve hissetmenin bir 

göstergesidir; dış dünyadaki sonuçlar ve başarılar ön plandadır. Hepsinin dolandırıcı olduğunu 

düşünür. Azat ve Serap’a olan güvensizliğini ve hayal kırıklığını açıkça ifade etmektedir. 

İçedönük hissetme tipi olarak, Küşat’ın duygusal tepkileri yoğundur ve bu tepkiler, onun dünya 

görüşünü ve ilişkilerini şekillendirir. Bu durumda, kendini ihanete uğramış ve aldatılmış 

hissetmektedir. Sharp’a göre “Düşünme bilinç dışıdır ve nispeten gelişmemiştir, bilinçli olarak 

küçümsenen nesneleri yüceltir, bu nedenle bilinçli olarak öznenin ve his yargısının üstünlüğünü 

iddia ederken, bilinç dışı olarak düşüncesi reddettiği nesnelere hâkim bir etki verir ve günlük 

olarak karşılaştığı dışsal durumlar yönetilmesi zor veya hatta acı verici hale gelir” (Sharp, 

1987, s. 65). Küşat’ın bilinç dışı düşünceleri, onun duygusal dünyasında büyük bir bunalıma 

sebep olur. Yarışmayı kaybetmesi ve Serap’ın ihaneti, travmatik bir etki etkiye yol açar. Günlük 

yaşamında karşılaştığı dışsal durumları yönetmesini zorlaştırır. Bu zorluklar, onun intihara 

sürüklenmesine neden olur. 

Küşat’ın intiharı, onun içedönük hissetme tipi olarak tanımlanabilen kişilik yapısının ve 

bu yapının yarattığı içsel çatışmaların bir sonucudur. Jung’un içedönük hissetme tanımı, 



52 

 

Küşat’ın derin ve yoğun duygusal dünyasını ve bu dünyanın dış dünyadaki başarısızlıklar ve 

ihanetler karşısında nasıl kırılgan hale geldiğini açıklar. Dış dünyadaki başarısızlık bilinç 

dışından gelen dışadönük düşünme işlevinin bilince taşınmasıdır. Küşat’ın intiharı, onun içsel 

dünyasında yaşadığı derin çatışmaların ve bu çatışmaların yarattığı duygusal acının bir 

sonucudur. 

Azat ve Serap, dışadönük düşünme ve hissetme tiplerine daha yakın olarak, daha 

pragmatik ve stratejik yaklaşımları Küşat’a duygusal çatışmalar ve hayal kırıklıkları yaşatır. 

İçedönük hisseden baskın işlev ile dışadönük düşünen alt işlevin uyumsuz çalışması sonucu, 

Küşat’ın zihni altüst olur.  

 

4.6. Fazilet Eczanesi 

1960 yılında İstanbul Belediyesi Şehir Tiyatroları’nda Ulvi Uraz’ın sahne düzeniyle ilk 

kez sergilenen Fazilet Eczanesi, Haldun Taner’in oyun yazarlığı alanındaki ününü pekiştiren 

önemli bir tiyatro olayı olmuştur. Ulvi Uraz, Eczacı Sadettin rolünde unutulmaz bir performans 

sergilerken, Kalfa Yusuf karakterini Gazanfer Özcan; Naciye'yi Nezihe Becerikli; Leman 

Hanım'ı Şaziye Moral ve Muadelet’i Melahat İçli canlandırmıştır. Fazilet Eczanesi’nin bu ilk 

yapımı büyük ilgi görmüş ve uzun süre sahnelenmiştir. Bugün, bu oyun çağdaş bir Türk klasiği 

olarak tiyatro tarihimizdeki yerini almıştır (Yüksel, 1986, s. 42). 

Fazilet Eczanesi, Haldun Taner'in erken dönem yazarlık sürecine ait eserleri arasında 

önemli bir yer tutmaktadır. Eczanenin Akşam Müşterileri başlıklı hikâyesini geliştirerek üç 

perdelik bu eseri kaleme alır. 1950'li yıllarda Boğaziçi Eczanesinin sahibi Eczacı Saadettin 

Dertsavar'ın etrafında gelişen olayları konu alan eser, dönemin eczacılık anlayışını, eczacı hasta 

ilişkilerini ve eczanede kullanılan majistral ve müstahzarları detaylı bir şekilde gözler önüne 

sermektedir. Bu yönüyle, eser Türk eczacılık tarihi açısından önemli bir değere sahiptir. 

Haldun Taner’in eşi Demet Taner’in aktardığı bilgilere göre, yazar, eserin hazırlanışı 

sürecinde İstanbul Erenköy’deki Afiyet Eczanesi’nden esinlenmiş ve bu eczanede yaptığı 

gözlemlerden faydalanmıştır. Eski ile yeni arasındaki çatışmanın işlendiği eserin başkahramanı 

Eczacı Sadettin Dertsavar’dır. Sadettin Bey, çevresinde yaşanan maddi ve manevi 

değişimlerden uzak durmaya çalışan, hazır ilaçlar yerine geleneksel eczacılığı savunan, çıkarcı 

dünya görüşünü reddeden ve yeni düzene ayak uydurmak yerine kendi değerlerine sıkı sıkıya 

bağlı kalan bir karakterdir. Esen Çamurdan’ın ifadesiyle, Fazilet Eczanesi, sahibinin her derde 

deva ilaçlar ürettiği, kalfasıyla usta çırak ilişkisi kurduğu bir yer olmanın ötesinde, insanların 



53 

 

tanışıp sohbet ettikleri, dinlendikleri, dostluk kurdukları ve sevinç ya da üzüntülerini 

paylaştıkları bir buluşma merkezidir. Eserde bir eczanenin oyun mekânı olarak seçilmiş olması, 

her sınıftan insanın bir araya gelebileceği bir sahne ortamı yaratmaktadır (Çamurdan, 2006, s. 

24). 

Fazilet Eczanesi, Haldun Taner'in daha önce yazdığı üç oyundan belirli biçimsel 

özellikleriyle farklılaşır. Bu oyunda, diğer oyunların dolantılı yapısının aksine, açık biçim 

özellikleri kullanır. Anlatıcı ile açılan oyunda, on yıl önceki olaylar geçmişe dönüşle sergilenir. 

Olay örgüsü belirli bir dolantı etrafında değil, eczane ile doğrudan ya da dolaylı ilişkili küçük 

olaylar ve durumlar üzerine kuruludur. Bu olaylar ve durumlar, üç günlük bir zaman dilimi 

içinde ele alınır. Fazilet Eczanesi, gevşek dokulu yapısıyla yaşamı gerçek zaman akışında 

sunar. Taner, Fazilet Eczanesi’ni şöyle anlatır: 

Bir yaşam dilimi yansıtmak istemiştim bu oyunda. Bizim insancıklarımızla örülü bir 

yaşam kesiti. Onların bütün meziyetleriyle, doğru yanlış bütün koşullanmaları ile 

sevinçleri, dertleri, sevgileri ile… Sahneye, daha doğrusu eczaneye girip çıkan yirmi 

insan göreceksiniz. Hiçbirinin öyle ahım şahım iddiası, ihtirası yok. Hepsi sıradan 

insanlar. Boğaziçi’nin bir kıyısında, bir yaz mevsiminin üç günü boyunca, küçük 

varlıklarını sürdürüyorlar. Günün önemsiz görünen ayrıntılarını yaşıyorlar sadece. 

Oyunda dramatik gerilimden, tecessüs avlayan bir çatıdan özellikle kaçındım. Yaşam 

gibi gelişigüzel aksın istedim. Zorlamasız, alelade… Bazen kuru, bazen romantik ve 

şiirli, bazen tartışmalı, bazen huzurlu… Oyun bu yirmi yedi insanın eczanede odaklaşan 

bir kaynaşmasından oluşuyor. Eczacı Sadettin Bey figürü, belki onlardan biraz daha 

etraflıca çizilmiş; bu, odaklaşmayı kolaylaştırmak için gerekli bir eksen - figür. Ama 

oyunun kahramanı o değil, bütün mahalle bir bakıma (Taner, 2016a, s. 7). 

Fazilet Eczanesi’nin sahibi, ilaçlarını eliyle yapan Sadettin’dir. Sadettin’in yanı sıra, 

gençliğinin heyecanını sıcak kalbi ve samimiyetiyle dengeleyen Kalfa Yusuf bulunur. 

Eczanenin önünde daktilosuyla mahalleye “hukuk danışmanlığı” yapan Tapucu Refet, 

Sadettin’in ikinci karısı Naciye, Sadettin'in ilk evliliğinden olan ve eczacılık okuyan ama 

İtalya’ya giderek heykeltıraş olmak isteyen Ünal da bu dünyanın bir parçasıdır. Ayrıca, biraz 

varlıklı ve sevecen Leman Hanım, karmaşık sorunlarla boğuşan geçkin kız Muadelet, emekli 

Miralay Kazım. 1950’lerde İstanbul’da eski evleri yıkarak yerine büyük apartmanlar diken 

müteahhit Tahsin Bey, güzel kızı Melda, bilgisini Tahsin’in hizmetine sunan ve yakın çevresine 

yabancılaşmış Ercüment, Kadayıfçı Pehlivan, mahallenin delisi Köse Mutu, gelinler, damatlar, 

emir erleri ve daha birçok karakter bu mahallede yaşamaktadır (Yüksel, 1986, s. 44). 



54 

 

Fazilet Eczanesi oyununda, birbirine bağlı olarak gelişen üç ana olay dizisi 

bulunmaktadır. Birincil olay dizisi, mahalle eczanesinin satılması sorunu etrafında şekillenir. 

Eczanenin bulunduğu sokakta yeni ve büyük yapılar inşa edilecektir ve eczane, bu büyük inşaat 

projelerinin sınırı içinde kalmaktadır. Müteahhit Tahsin Bey, eczaneyi bir an önce satın alıp 

inşaata başlamak isterken, Eczacı Sadettin Bey yeni bir eczane açabilmek için süre talep eder. 

Sadettin Bey, uzlaşma tekliflerini reddeder ve tapucu dostunun yardımıyla yasal yollarla bu 

süreyi elde etmeye çalışır. Ancak, Sadettin Bey'in direnişi sonuçsuz kalır. 

Oyun boyunca iki güç arasında çatışma görülür. Eczanenin bitişiğindeki incir ağacının 

kesilmesi, eski düzenin ilk yenilgisi olarak okumak mümkündür. Eczanede çıkan yangın ve 

alacaklıların baskısı, Sadettin Bey'i daha da zor durumda bırakır. Buna rağmen, Sadettin Bey 

dostlarının yardımıyla yeni ve arzuladığı şekilde bir eczane açar. Böylece, güçler arasında bir 

denge sağlanmış olur. Ancak zaman, Tahsin Bey gibilerinin lehine işlemektedir. Yeni blok yapı 

hızla tamamlanacak ve orada bir banka açılacaktır. İnsani değerlerin yerini, parasal değerlerin 

aldığı gözlemlenir. Düzen, güçlüden yana kurulmuştur ve fırsatları değerlendirenler ile ahlaki 

değerlerden ödün verebilenler, bu düzene kolayca uyum sağlar. Tahsin Bey’in avukatlığını 

yapan profesör de buna bir örnektir. 

Oyunda, egemen güçler amaçlarına ulaşırken, insanlık sevgisi de iyi bir sınav verir. 

Ancak, bu zafer eski düzeni sürdürenlerin geçici başarısıdır ve onların yaşamları ile sınırlıdır. 

Sadettin Bey öldüğünde, onun eczanesinde de hazır Avrupa ilaçları satılacaktır (Şener, 1976, s. 

45). 

İkinci olay dizisi, Naciye'nin hiçbir zaman birleşemediği eski sevgilisi Sefa’nın gezginci 

tiyatro topluluğuyla semte gelmesiyle başlar. Kimsesiz, silik bir kadın olan Naciye, 

gerçekleştiremediği eski düşlerinin bunalımını yaşamaktadır ve bu yeniden karşılaşma ona bir 

fırsat gibi görünür. Sefa'nın sevgi gösterileri, Naciye'yi kocasını terk etme aşamasına getirir. 

Ancak, Naciye kısa sürede eczane kasasında ya da tiyatro gişesinde oturan bir patron karısı 

olarak sınırlı bir yaşama yazgılı olduğunun farkına varır. Yıllar sonra içinde uyanan yaşama 

tutkusu bir kez daha kaybolur gider (Yüksel, 1986, s. 45). 

Sadettin’in oğlu Ünal ve Tahsin’in kızı Melda üçüncü olay dizisini oluşturur. Ünal baba 

mesleğini devam ettirmek istemez ve sandalını satıp parasıyla İtalya’ya gitmeyi hayal eder. 

Melda’da babasını eleştirir ve ailesinden uzaklaşmak Amerika’ya gitmeyi ister. Bu 

davranışlarıyla eski düzenin bağnaz tavrına bir şekilde kafa tutarlar. Fakat ailelerine yaptıkları 



55 

 

bu başkaldırı, bir gece gizlice sevişmeleriyle sınırlı kalır. Ünal ve Melda değişen toplum 

değerleri içinde hangisine bağlanacağını bilemeyen iki genci temsil eder.  

Sadettin’in eczanesiyle simgelenen “eski düzen”in kaçınılmaz yıkılışı da oyunun 

dokusuna aşama aşama sindirilmiştir. İlk perde yıkılışın tüm belirtilerini içerir. Sadettin 

eczanesine topluma yeni sunulmuş tüketim mallarını sokmadığı için müşterilerinin tüm 

gereksinmelerini karşılayamaz; Tahsin eczaneyi neredeyse ele geçirmiştir; Ünal, baba 

uğraşı eczacılığı sürdürmek istemez. Naciye, yeniden canlanan gençlik düşleri içinde 

Sadettin’e ve eczaneye daha bir yabancılaşır (Yüksel, 1986, s. 47). 

 Taner, oyunun ilerleyen sahnelerinde de eski ve yeni arasındaki çatışmayı devam 

ettirerek olayları tarafsızca -yani ne yeniyi kötüler ne eskiyi över- anlatır. Kimseden yana bir 

tavır sergilemeyi tercih etmez. Yazar değişimin kaçınılmaz olduğunu bilir ama eskinin olumlu 

olan değerlerini koruyabilmeyi de ister. Bu sebeple Fazilet Eczanesi’nin insanlarına karşı 

sıcaktır. 

Fazilet Eczanesi, kaçınılmaz bir değişimin ve bu değişimin kurbanlarının hikâyesini 

anlatır. Oyun, umudu merkeze almaz. İnsanın sevgisine, direnme gücüne ve dayanışma 

eğilimine duyduğu inançla izleyicide yapıcı bir etki yaratmayı amaçlar. 

 

4.6.1. Jung Tipolojisine Göre: Sadettin Bey 

Carl Jung’un psikolojik tipler teorisinde “dışadönük düşünen tip” düşünce süreçlerini 

dış dünyaya odaklayan, mantıklı ve objektif analizlerle hareket eden bireyleri tanımlar. Bu tip, 

dışadönük düşünme işlevini baskın olarak kullanır ve dolayısıyla dış dünyadaki gerçeklikler ve 

nesnelere odaklanır. Sadettin Bey'in diyaloglarından ve davranışlarından yola çıkarak, onun bu 

tipin belirgin bir örneği olduğunu söylemek mümkündür. 

Bu tip, entelektüel standartları ön planda tutar ve bu standartların dışına çıkan her unsuru 

dışlar. Entelektüel tutum, onların dünyayı algılama ve anlamlandırma biçimlerini derinden 

etkiler. 

LEMAN: Ara versem birkaç gün? Sadettin: Niye? Leman: Ağrılara iyi geldi de, 

ayıptır söylemesi, kurdeşen gibi kırmızı bir şeyler döküyorum şimdi.  

SADETTİN: Hımm! Salisilat miktarı ağır geldi demek karaciğere, iyi ki söylediniz. 

Yarın başka bir tertip yapayım.  

LEMAN: Zahmet oluyor size her gün.  

SADETTİN: Ne demek! Hem size, hem tıbba hizmet. İnsan araya araya bulur (Taner, 

2016a, s. 23). 



56 

 

 

Bu diyalogda Sadettin Bey’in analitik ve problem çözme yaklaşımı belirgindir. 

Karşılaştığı sorunlara mantıksal ve çözüm odaklı bir şekilde yaklaşmakta, Leman’ın sağlık 

sorununu nesnel verilere dayanarak çözmeye çalışmaktadır. Tıbba olan bağlılığı ve hizmet etme 

arzusu, dışadönük düşünme ve içedönük sezme işlevlerinin işaretleridir. Sadettin Bey, burada 

nesnel verilere dayanarak karaciğerin salisilat miktarını kaldıramadığını belirler ve çözüm 

olarak yeni bir ilaç tertibi önerir. 

Sadettin Bey, her durumda nesnel gerçekliklere dayanarak mantıksal analizler yapar. 

Sadun'un göz sorununu çözmek için asma yaprağından pomat yapar ve Avrupa ilaçlarına karşı 

yerel çözümleri savunur. 

SADUN: Kazalı şey. Alaturka usul. Sizde pririn ya da oftoklorin bulunur mu?  

SADETTİN: Niçin evladım?  

SADUN: Gözlerim kanlanıyor denizden sonra.  

SADETTİN: Beş dakikanız varsa asma yaprağından sana bir pomat yapayım. Ham 

maddesi şurada hazır. (Eczanenin üzerindeki asmayı gösterir)  

SADUN: Mersi. Ben hazır Avrupa ilacı istiyordum. (Melda'ya) Söyledim size burada 

bulunmaz diye.  

SADETTİN: Burası klinik eczanedir, hakiki eczane Sadun bey oğlum, ilaç deposu 

değil. Hepsinin özü sülfat da yine bunun. Yerlisi de Avrupası da. Gerisi çeşme suyu. 

Kendime yaptığımdan kalmış biraz. Dene bir, nene lazım. (Bir küçük şişe uzatır)  

MELDA: (Sadun'a) Alın artık, verin ben damlatayım. Alışığımdır. (Sadun ortadaki 

iskemleye yarı yatar kız damlatır) Ben bu eczaneyi daha seviyorum öbüründen (Taner, 

2016a, s. 30). 

Sadettin Bey’in pratik ve doğal çözümler sunması, onun problem çözme yeteneğini ve 

yerel bilgiye olan güvenini yansıtır. Kendi hazırladığı ilaçları önerirken, düşünme işlevi 

devrededir. Doğal ve özgün çözümler sunarak, başkalarının ihtiyaçlarına duyarlılık gösterir. 

Sadettin Bey, burada entelektüel tutumunu koruyarak, Avrupa ilaçlarına karşı yerel çözümleri 

savunur ve pratik bir çözüm sunar. Yargılayıcı ve kapsayıcı bir tutum sergiler. Onun entelektüel 

tutumu hem kendisi hem de çevresi için geçerli bir ilke olarak işlev görür ve bu ilkeye uymayan 

her şeyi dışlar. Bu, onun entelektüel standartlarına olan bağlılığını ve bu standartların dışına 

çıkan her unsuru dışlama eğilimini gösterir. 

SADETTİN: Hayali olmasa nesi var şu fani dünyanın kızım? Hayal ettiğimiz müddetçe 

kralız. Kara kara düşünmeye başlayınca dilenciden farkımız kalmaz. Sen hayalsiz mi 

yaşıyorsun sanki. (Romanı işaret eder) Seninki de bu. Yahut sadakor rengi tişört (Taner, 

2016a, s. 54). 

Sadettin Bey burada hayal gücünün önemini vurgulamaktadır. Hayal gücünün dış 

dünyadaki etkisini ve insanın hayal ederek değer kazandığını belirtir. Ancak bu hayal gücünün 

değeri bile dışadönük bir perspektifle değerlendirmektedir. Hayal etmenin, kişinin dünyadaki 



57 

 

statüsünü ve algısını değiştirdiğini savunur. Bu, dışadönük düşüncenin bir işaretidir, dış 

dünyadaki gerçeklikler ve nesneler üzerinden bir değerlendirme yapmaktadır. 

Sadettin’in, Ünal’ın mektubunu saklaması, Ünal’ın iyiliği için yaptığı bir eylem olarak 

aktarılır. Sadettin, Ünal’ın kendi başına verdiği kararların onu kötü sonuçlara götüreceğini 

düşünmektedir.  

ÜNAL: Baba ver şu mektubu! 

SADETTİN: Ne mektubu! 

ÜNAL: Erdoğan'dan gelen, İtalya'dan. (Sadettin'in şaşkın bakınması üzerine) Ayıp 

yahu. Bir de ahlak dersi verirsin. 

NACİYE: Ne münasebet. Tasamdı. 

ÜNAL: Postaneden öğrendim şimdi. (Sadettin'e) Ne hakkın var bana gelen mektubu 

saklamaya? 

SADETTİN: Senin iyiliğin için. 

ÜNAL: Müsaade et iyiliğimi de kötülüğümü de kendim ayırayım artık. 

SADETTİN: Sefalete düşeceksin manasız bir heves (Taner, 2016a, s. 54). 

 

Sadettin Bey’in dışadönük tavrı burada oğlunun kararlarına saygısızlığıyla da ortaya 

çıkmaktadır. Ünal için doğrusunu ve iyisini düşünebilen kendisidir. Ünal’ın kararlarının bir 

önemi yoktur. Dış koşulları düşünerek ve onun düşeceği halleri tahmin ederek dışadönük 

düşünen tipin baskın özelliklerini göstermektedir.  

 Ayrıca Ünal’ın heykeltıraş olması onun sanatçı bir kimliği olduğunu ve Küşat gibi 

içedönük hisseden bir tipe yakın olduğunun kanıtıdır. Sadettin Bey gibi dışadönük düşünen bir 

tipin alt işlevi, içedönük hissetmedir. Bu işlevi taşıyan Ünal’la olan çatışması aslında onun 

kendi bilinç dışını Ünal ile baskılaması olarak da görülür. 

Sonuç olarak Sadettin Bey'in diyalogları ve davranışları, onun dışadönük düşünme 

işlevini baskın olarak kullandığını göstermektedir. Kararlarını ve yargılarını, dış dünyadaki 

nesnel gerçekliklere ve verilere dayanarak oluşturur. Sadettin’in Ünal’ın mektubunu saklaması 

ve onun geleceği hakkında yaptığı değerlendirmeler, dışadönük düşünme işlevinin açıkça 

görüldüğü durumlardır. Ayrıca, Sadettin’in hayal gücüne verdiği değer bile dış dünyadaki 

etkileri üzerinden oluşur. Bu durum onun dışadönük düşünme eğilimini destekler. Bu inceleme, 

Sadettin Bey’in karakterinin Jung’un tipoloji kuramındaki dışadönük düşünen tipe uyduğunu 

göstermektedir. 

 



58 

 

4.7.Lütfen Dokunmayın 

Haldun Taner, 20. yüzyıl Türk edebiyatının önde gelen yazarlarından biridir. Onun 

eserleri, Türk tiyatrosunda epik tiyatro ve kabare türlerinin gelişmesine önemli katkılar sağlar. 

Lütfen Dokunmayın oyunu, Topkapı Sarayı müzesinde bir rehber olan Oktay karakteri 

etrafında döner. Oktay, müzede doktora tezi için araştırma yapan Sevgi ile sohbet ederken, bir 

sabah Fransız turistleri Anadolu Hisarı’na götürdüğünü ve gezide bir emekli Fransız kontunun 

kalenin taşlarını okşayarak: “Buraya belki Fatih Mehmet’in eli dokunmuştur” diye 

mırıldandığını anlatır. Oktay ise dayanamayıp kalenin geçen yıl restore edildiğini ve 

dokunduğu taşın halis Amerikan tuğlası olduğunu söyler. Bu olay, oyunun ana temasını 

oluşturur: tarihsel olayların ve mekânların romantikleştirilmesi ve gerçekliğin çarpıtılmasıdır 

(Yüksel, 1986, s. 66). 

Oyun, iki perde ve on iki tablodan oluşur ve her perde, Oktay'ın Sevgi ile olan sohbetinin 

farklı bir aşamasını gösterir. Oyunun yapısı, epik tiyatro geleneğinde yer alır, çünkü 

karakterlerin hikâyesini anlatmak yerine, olayların gelişimine odaklanır. 

Lütfen Dokunmayın oyunu, 1960’lı yıllarda İstanbul’un değişen sosyal ve kültürel 

yapısını yansıtır. Oyun, kentte yaşayan insanların kimlik krizini ve kültürel değişimlerini ele 

alır. Oktay karakteri, bu krizin bir sembolüdür. O, geçmişteki geleneksel İstanbul’u temsil 

ederken, aynı zamanda modernleşen şehrin bir parçası hâline gelir. Oyun, ayrıca, İstanbul'un 

tarihi yerlerinin ve semtlerinin önemini vurgular. Topkapı Sarayı Müzesi, oyunun ana mekânı 

olarak seçilmiştir, çünkü bu yer, İstanbul'un tarihi ve kültürel mirasını temsil eder. Oyun, 

böylece, şehrin kimliğinin bir parçası olan tarihi yerlerin korunması gerektiğini vurgular. 

Oyundaki tüm anlatıcılar (Nesip Bey, Ekmel Bey ve Oktay), hayat karşısındaki kendi 

tutumlarının ve kişisel psikolojilerinin bir yansıması olarak tarihsel olayları ve kişilikleri 

(Baltacı Mehmet Paşa ve Katerina) yorumlarlar. Bu şekilde, kurgusal söylem gerçeği kuşatır ve 

gerçeklik arayışının yerini söylemin kendisini doğrulatma edimi alır. Taner, bu tür bir tarih 

yazıcılığını eleştirir ve anlatıcılar arasındaki farkları yapısal olarak oyunun iki perdeye 

bölünmesiyle yansıtır (Yüksel, 1986, s. 66). 

İlk perdede tarihi yorumlayanlar Nesip ve Ekmel; ikinci perdede ise Oktay’dır. Nesip 

ve Ekmel, tarih belgelerine özel bir önem atfederken, kendi yorumlarını tek doğru olarak 

savunurlar. Oktay ise aslında olmayan bir belgeye dayalı olarak anlatısını kurgular. Oktay, 

tarihsel anlatının göreceli nitelik taşıdığı gerçeğini bir adım ileri taşır ve bütünüyle kurgu 

olduğunu gizlemediği kendi anlatısını öne çıkarır. Nesip ve Ekmel, resmi tarih yazıcılığının 



59 

 

temsilcileridir ve bu tarih yazıcılığı, tarihsel olayları devlet adamlarının karakter özelliklerine 

indirger. 

Haldun Taner'in Lütfen Dokunmayın oyunu, Türk tiyatrosunda epik tiyatro ve kabare 

türlerinin gelişmesine önemli katkılar sağlamıştır. Oyun, İstanbul'un değişen sosyal ve kültürel 

yapısını yansıtır ve şehrin tarihi yerlerinin korunması gerektiğini vurgular. Oyunun yapısı, epik 

tiyatro geleneğinde yer alır ve karakterlerin hikâyesini anlatmak yerine, olayların gelişimine 

odaklanır. Lütfen Dokunmayın oyunu, böylece, Türk tiyatrosunda bir klasik olarak kabul edilir 

(Yüksel, 1986, s. 69). 

 

4.7.1.1.Jung Tipolojisine Göre: Oktay 

Lütfen Dokunmayın, incelediğimiz diğer oyunlardan farklı olarak bir karakter üzerinden 

ya da karakterlerin derinliklerinden bilgiler vermez. Tarihi bir figür olan Baltacı ve Katerina 

hakkında tarihi farklı okuyan kişilerden farklı yorumlar gösterilir. Katerina ve Baltacı ilişkisini 

yorumlamalarından ve kendine ait diyaloglarından anlatıcılar üzerinde bazı çıkarımlar yapmak 

mümkündür. Yine de sınırlı bir tespit olacaktır, çünkü karakterlerin genel mizaçları hakkında 

bilgi sahibi olunmaz. Oyunda bir turist rehberi olan Oktay’ın, Sevgi ile olan diyaloglarından ve 

genel tarih anlayışından yola çıkarak bazı saptamalar yapmaya çalışılacaktır.  

Oktay, turist rehberi olarak her gün turistlere farklı hikâyeler anlatır. Bu durum doktora 

tezini yazmaya çalışan ve her gün o kütüphanede olan Sevgi'nin dikkatini çeker.  

SEVGİ: (Alay havası içinde) Dikkat ettim. Her gün başka anlatıyorsunuz.  

OKTAY: Olacak artık o kadar. Turist Amerikalı olursa umumiyetle kabzanın üstündeki 

giran-baha sedef ve zebercedlerin dolar rayicindeki tutarını üç misli söylerim. Gözleri 

fal taşı gibi açılır. Almanlara kılıcın materyali, çeliğinin cinsi ve işçiliğinin tekniği 

üzerinde diskur geçerim, harıl harıl not alırlar.  

SEVGİ: Ya Fransızlara?  

OKTAY: Onlara kılıçla ilgili bir de aşk hikayesi uydururum. Zevkten kesilirler.  

SEVGİ: Rehber olmadan ne iş yapardınız siz?  

OKTAY: Çok iş denedim, hiçbirini gözüm tutmadı. Yakında bunu da bırakacağım.  

SEVGİ: Niçin?  

OKTAY: İdealim rasathane müdürü olmak. Yıldızlara bakmak (Taner, 2024, s. 95). 

 

 

Oktay’ın turist rehberi olarak çalışması ve insanlarla etkileşimde bulunmaktan keyif 

alması dışadönük olduğunu gösterir. Her gün farklı hikâyeler anlatması, dış dünya ile aktif bir 

etkileşim içinde olduğunu ve enerjiyi dışarıdan aldığının kanıtıdır.  



60 

 

Turistlere göre, hikâyelerini uyarlaması, hem mantıksal düşünme (Almanlara teknik 

detaylar vermesi) hem de duygusal zekâ (Fransızlara aşk hikâyesi anlatması) kullandığının 

göstergesidir. Yani, düşünen bir tip olduğunu söylemek mümkündür. Fakat gerçek tarihi 

olayları alıp onları yaratıcı bir şekilde yeniden yorumlaması, sezgisel düşünmenin de bir 

göstergesidir. Ancak baskın işlevi saptamak için bu diyaloglar yetersizdir.   

Oktay çapkın bir kişiliğe sahiptir. Sevgi'yle iletişimini onun tarih öğrencisi olduğunu 

öğrendikten sonra tarihe bakışıyla güçlendirmeye çalışır. Sevgi’nin dikkatini çekmek adına 

tarihe bilimsel olmayan daha kendi entelektüel duruşuna uygun bir yerden bakar. 

OKTAY: Tarihçilik, dedikodu yazarlığı gibi bir şey. (Ona acıyan bir mimikle) Aksi gibi 

güzelsiniz de. (Sevgi mahcup ve memnun gülümser.) Gözlük reklamlarındaki kızlara 

benziyorsunuz. (Sevgi bozulmuştur) Ben sizin yerinizde olsam o çantayı atar, Florya'ya 

denize giderdim bugün.  

SEVGİ: (konuyu değiştirmek için) Sizin tarihe gerçekten saygınız yok mu?  

OKTAY: Şimdi de bana ilkokuldaki tarih öğretmenimi hatırlattınız. O da ikide bir böyle 

söylerdi.  

SEVGİ: O zaman da tarihi sevmezdiniz demek? (Taner, 2024, s. 96). 

 

Bu diyaloglar incelendiğinde, Oktay’ın dışadönük düşünen tip işlevinin daha baskın 

olduğu ortadadır. Tarihi bir dedikodu yazarlığı olarak görmesi onun bu disiplini kendi 

entelektüel çerçevesinden baktığını göstermektedir. Tarih bilimini nesnel bir şekilde 

değerlendirdiğini ve dış dünyadaki gerçekliklere odaklandığını gösterir. Tarihçiliği dedikodu 

yazarlığına benzetmesi, onun bu mesleği dış koşullar ve durumlar çerçevesinde ele aldığını 

ortaya koyar. 

 

OKTAY: Ders olarak nefret ederim. Tarih, uykusu kaçan çocuklara söylenen ninniye 

benzer. Körpe beyinleri bir masala inandırmak hoş olmasa gerek. Kim bilir? Belki de 

daha sonraki yalanlara bir hazırlık kursu olarak düşünülmüştür.  

SEVGİ: (Turistleri gösterip) Ama o yüzden...  

OKTAY: Ekmek yiyorum değil mi? Doğru. Ne var ki, bu çeşit yalanlara susamış olarak 

kıtalar aşan bu zavallıların heveslerini de kursaklarında bırakmamak gerek. Hem arada 

kendim de eğleniyorum (Taner, 2024, s. 96). 

 

 

“Tarih, uykusu kaçan çocuklara söylenen ninniye benzer. Körpe beyinleri bir masala 

inandırmak hoş olmasa gerek.” Bu cümlede, Oktay’ın tarihi entelektüel bir çerçevede 

değerlendirdiğini ve bu değerlendirmeyi nesnel veriler üzerine kurduğunu gösterir. Tarihi bir 

“masal” olarak nitelendirmesi, onun entelektüel standartlarını ön planda tuttuğunu ve bu 

standartların dışına çıkan unsurları eleştirdiğini ortaya koyar. Konuşmaları pragmatik ve çıkarcı 



61 

 

bir tarafta olup karnını doyurduğu ekmek yediği mesleğe karşı da muhaliftir. Sistemleri ve 

kurumları eleştirel bir gözle analiz ederek eleştirir. 

 

SEVGİ: Mesleğinize karşı nankörlük ediyorsunuz.  

OKTAY: Hangi meslek kuzum? Sadece geçim yolu. Turizm aslında parası bol, vakti çok 

ama muhayyelesi boş, işsiz güçsüz zenginlerin can sıkıntısına karşı icat edilmiş romantik 

bir öksedir. Ayrıca fakir milletlerin zengin milletlerden para sızdırabilmesi için 

kurulmuş kazançlı bir sanayi. Ben burada bir millet hizmetindeyim hanımefendi. Döviz 

savaşının bir mütevazi eri. (Turistleri gösterir) Şunlara bakın. Sabahberi rehberde üç 

yıldızla işaretlenen anıtların hiçbirini kaçırmadıkları için hayatlarından memnunlar, 

aradıkları memleketin kendisi değil rehberdeki efsane halidir. İsterler ki her Türk'ün 

dört karısı olsun. Napolili her balıkçı Mario Lanza gibi sabahtan akşama kadar şarkı 

söylesin. Bu sabah onları Anadoluhisarına götürdüm. Şu emekli Fransız kontu kalenin 

taşlarını okşayarak, buraya belki Fatih Mehmet'in eli dokunmuştur, diye mırıldandı. 

Dayanamadım. “Bu kale geçen yıl toptan restore edildi, dokunduğunuz taş halis 

Amerikan tuğlasıdır.” dedim. Oktay'ın Sevgi ile olan bu diyaloglarını da gözden 

geçirerek Jung Tipolojisine göre baskın ve yardımı işlevlerini analiz edebilir misin? 

(Taner, 2024, s. 96-97). 

 

“Ben burada bir millet hizmetindeyim hanımefendi. Döviz savaşının bir mütevazi eri.”  

Bu cümlede kendi rolünü evrensel bir doğru olarak gördüğünü ve bu doğruyu savunduğunu 

gösterir. Kendisini “millet hizmetinde” ve “döviz savaşının bir eri” olarak tanımlaması, onun 

nesnel gerçekliği kendi ve çevresi için geçerli bir ilke olarak yücelttiğini kanıtlar. 

Aynı diyaloglar içerisinde, içedönük sezgi işlevinin de yardımcı işlev olduğunu 

söylemek mümkündür. Olayların altında yatan anlamları ve bağlantıları görme yeteneğine 

sahiptir. “Körpe beyinleri bir masala inandırmak hoş olmasa gerek. Kim bilir? Belki de daha 

sonraki yalanlara bir hazırlık kursu olarak düşünülmüştür.” Bu cümledeki geleceğe yönelik 

tahmini, sembolik ve metaforik düşünebilmesi onun sezgilerinden yardım aldığını 

göstermektedir. Turistlerin beklentileri ve gerçeklik arasındaki farkı bilmektedir. Bu sebeple 

dışadönük davranış sergiler. 

Oktay, gelecekteki olasılıkları ve büyük resmi sezgisel olarak görme yeteneğine 

sahiptir. Tarihi olayları analiz ederken, derinlemesine düşünür. Olayların arkasındaki nedenleri 

ve sonuçları anlamaya çalışır. 

“Aradıkları memleketin kendisi değil rehberdeki efsane halidir. İsterler ki her Türk'ün 

dört karısı olsun. Napolili her balıkçı Mario Lanza gibi sabahtan akşama kadar şarkı söylesin.” 

Oktay'ın turistlerin duygusal ve estetik beklentilerini eleştirir. Bu onun hissetmeye bağlı 

faaliyetlere karşı mesafeli olduğunu ve bu tür faaliyetleri entelektüel bir çerçevede 

değerlendirdiğini kanıtlar. Düşünme işlevi, kendi gibi rasyonel olan hissetmeyi dışlar. 



62 

 

 

“Hem arada kendim de eğleniyorum.” Bu kısa ifade, Oktay’ın bilinç dışı hissetme 

işlevinin zaman zaman ortaya çıktığını gösterir. Her ne kadar entelektüel ve eleştirel bir tutum 

sergilese de bazen duygusal tatmin aradığını itiraf etmesi, dışadönük düşünen tipin bastırılmış 

hissetme işlevinin bir yansımasıdır. 

Oktay, nesnel gerçekliği sorgular ve yeniden yorumlar, aslında olmayan bir belgeye 

dayalı olarak anlatısını kurgulaması, dışadönük düşünen tipin nesnel gerçekliği sorgulama ve 

yeniden yorumlama eğilimini gösterir. Bu, onun dış dünyaya odaklanarak, mevcut bilgileri 

analiz etme ve yeni bir perspektif sunma yeteneğini ortaya koyar. 

Oktay’ın Baltacı Mehmet Paşa ve Katerina'nın karşılaşmasını, iki halk çocuğunun barış 

için dertleşmesi olarak yorumlaması, onun derinlemesine ve sezgisel düşünme yeteneğini 

gösterir. 

OKTAY: Tarihçi dediğiniz kim? Sizin, benim gibi etten kemikten bir insan. Yani taraf 

tutan, olayları kendi vücut yapısının, yetişmesinin, şartlanmalarının, komplekslerinin, 

kin, sevgi ve kuyruk acılarının prizmasından gören bir hasta yaratık (Taner, 2024, s. 

149). 

 

Oktay, burada tarihçilerin insan olarak öznelliklerinden tamamen arınamayacaklarını 

savunuyor. Bu, onun dışadönük düşünme işlevinin objektif gerçekliği arama çabasıyla, 

içedönük hissetme işlevinin kişisel ön yargılar ve duygusal eğilimlere dikkat çekmesiyle 

örtüşmektedir. Dışadönük düşünen tipler, dış dünyayı ve olguları mantıksal bir çerçevede 

değerlendirir. Oktay, tarihçilerin öznel faktörlerden etkilendiğini vurgulayarak, tarih yazımının 

nesnelliğini sorgulamaktadır. Bu, dışadönük düşünen tipin karakteristik özelliğidir. 

OKTAY: Onlar bir insanı işte bir prizmadan gördükleri gibi çizerler. Daha sonra 

gelenler de bu krokiye kendi mizaçlarına ve muhayyilelerine göre rötuşlar eklerler. On 

kuşak sonra gerçek modelle uydurma resim arasında hiçbir ilinti kalmayışına niye 

şaşmalı? (Taner, 2024, s. 149). 

 

Tarihsel olayların zamanla nasıl değiştirildiğini ve bu değişimlerin nesnelliğini 

yitirdiğini anlatır. Bu, onun içedönük sezme işlevinin derinlemesine analiz yeteneğiyle 

bağlantılıdır. Sezgileri, düşüncelerini oluşturmakta, yönlendirmektedir.  

Oktay’ın tüm konuşması, tarih yazımı ve algısı konusunda entelektüel bir standart 

oluşturma çabasını yansıtmaktadır. Dışadönük düşünen tipler, nesnel kriterlere dayalı 

entelektüel standartlar oluşturma eğilimindedir. Oktay’ın tarih yazımının öznel yönlerini 

eleştirmesi ve objektif bir yaklaşım önermesi, bu özelliğini ortaya koymaktadır. 



63 

 

Oktay’ın diyalogları, onun Jung tipolojisinde dışadönük düşünen bir tip olduğunu güçlü 

bir şekilde kanıtlamaktadır. Nesnel analiz yapma, sistematik düşünme, mantıksal çıkarımlarda 

bulunma, dış gerçekliğe odaklanma, entelektüel standartlar oluşturma, duygusal faktörleri 

ikincil plana atma ve genel geçer doğruları sorgulama gibi özellikler, Oktay'ın dışadönük 

düşünen tipinin karakteristik özelliklerini yansıtmaktadır. 

 

4.8.Huzur Çıkmazı 

Haldun Taner, toplumsal eleştirilerini ve insancıl yaklaşımlarını sahneye taşıdığı 

oyunlardan biri de Huzur Çıkmazı’dır. 1962 yılında İstanbul Belediyesi Şehir Tiyatroları 

tarafından Nüvit Özdoğru'nun sahne düzeniyle, Devlet Tiyatrosu tarafından da Ergin Orbey’in 

sahne düzeniyle sunulmuştur. Bu oyun, Taner tiyatrosunun ilk evresinin son ürünüdür ve dar 

bir aile çevresi içinde yer alan özel ilişkileri irdeleyen tek oyunudur (Yüksel, 1986, s. 54). 

Huzur Çıkmazı, üç perdeden oluşan buruk bir güldürüdür. Oyun, biyoloji öğretmeni olan 

Memnun’un hayatı ve evlilik ilişkisi etrafında gelişir. Memnun, çevresinde iyilik meleği olarak 

tanınan bir karakterdir ve ilk karısının genç yaşta ölümünün ardından, ikinci karısı Zennube ile 

evlenmiştir. Ancak Zennube, kocasının aşırı ilgisi ve sevecenliği altında bunalır ve ruh doktoru 

Hazık ile bir ilişki yaşamaya başlar. Memnun, karısına ve Hazık’a güvenmekte ve onların 

ilişkisini fark etmemektedir. 

Hazık, Memnun’un güvenini kazanarak ilişkisini sürdürmeye çalışır. Hizmetçi Nafile, 

Zennube ve Hazık arasındaki ilişkiyi ilk fark eden kişidir ve durumu çözmeye çalışır. Vakkas, 

komşu ve Memnun’un arkadaşıdır. Oyun boyunca tarafsız bir denge sağlar ve olayları daha 

açık bir şekilde anlamaya yardımcı olur. Agâh, apartmanın kapıcısıdır ve Zennube ile Hazık’a 

şantaj yaparak para sızdırır. 

Haldun Taner, bu oyunu gerçek yaşamdan gözlemlediği bir durumdan esinlenerek 

yazmıştır. Anadolu’da tanıştığı bir çiftin alışılmadık ilişkisini ve bu ilişkinin çevrede yarattığı 

tepkileri kaleme alır. Memnun karakterinin insancıl ve geleneklere aykırı tutumu, Taner’in 

gözlemlediği bu durumun bir yansımasıdır. Oyun, bireylerin içsel çatışmalarını ve toplumsal 

beklentilere karşı duruşlarını ele alır (Yüksel, 1986, s. 54). 

Taner, Huzur Çıkmazı ile geleneksel beklentilere aykırı davranışları ve bu davranışların 

toplum üzerindeki etkilerini ustaca işler. Memnun'un aşırı iyimserliği ve çevresindeki 



64 

 

olumsuzlukları görmezden gelmesi, toplumun birey üzerindeki baskısını ve bu baskının bireyin 

psikolojisi üzerindeki etkilerini gözler önüne serer. 

Yüzeysel olarak bakıldığında, Huzur Çıkmazı geleneksel bir aşk üçgeni öyküsüdür. 

Olaylar, koca-karı-sevgili ilişkisi çerçevesinde gelişir. Kocadan soğuma, yasak aşk ilişkisine 

giriş, ilişkiyi yalanlarla sürdürme, korku ve tedirginlik aşaması ve gerçeğin öğrenilmesi gibi 

durumlar yaratılır. Ancak, Taner’in amacı bu aşk üçgeni üzerinden Memnun’un karakterini 

derinlemesine incelemektir. Memnun’un aşırı huzur arayışı, çevresindeki insanları nasıl 

çıkmaza sürüklediğini gözler önüne serer. Oyunun adı Huzur Çıkmazı da bu çelişkiye işaret 

eder; aşırı huzurun insanı bir çıkmaza sokabileceği vurgulanır (Yüksel, 1986, s. 55). 

Zennube, Memnun’un aşırı ilgisinden bunalır. Memnun’un ona “pompişim” ve 

“sincabım” gibi hitapları, Zennube’nin kadın kimliğini zedeler ve onu bağımlı, mutsuz bir hale 

getirir. Bu durum, Zennube’yi kendi kimliğini aramaya iter ve Hazık ile ilişkiye yönlendirir. 

Ancak bu ilişki de onu başka bir çıkmaza sürükler. Memnun’un sürekli iyi niyetli ve kuşkudan 

uzak tutumu, Zennube ve Hazık’ı tedirgin eder. Zennube, kocasından kurtulmak için onu 

öldürmeye karar verir. Fakat planları ters teper ve kendi hayatını tehlikeye atar. 

Huzur Çıkmazı, Haldun Taner’in bireysel ve toplumsal eleştirilerini bir araya getirdiği 

önemli eserlerinden biridir. Oyunda, karakterlerin derinlemesine incelenmesi ve toplumsal 

normlara aykırı davranışların sorgulanması, Taner’in ustalığını ve tiyatroya katkılarını gösterir. 

Huzur Çıkmazı, Türk tiyatrosunda birey-çevre ilişkisini irdeleyen, insancıl ve eleştirel 

yaklaşımıyla öne çıkan bir klasik olarak kabul edilir (Yüksel, 1986, s. 55). 

 

4.8.1. Jung Tipolojisine Göre: Memnun 

Oyunun merkezindeki karakter Memnun’dur. Onun “huzurunu” korumak adına hayata 

karşı geliştirdiği felsefesinin içinde, aşırı iyimserlik, sevecenlik, sonsuz güven vardır.  Karısı 

Zennube, gördüğü aşırı ilgi ve alakadan dolayı Memnun’u öldürmek istemektedir. Yani, insanı 

çileden çıkaracak kadar iyilik doludur. Memnun, çevresinde iyilik meleği olarak tanınan bir 

karakterdir. Memnun sosyal ilişkilerde başarılı ve toplumsal normlara uyum sağlayan birdir. 

Jung, “Bu bireyler, sosyal ilişkilerde ve toplumsal normlara uyum sağlama konusunda 

başarılıdır”der (Jung, 2020, s. 343-344). Bu bağlamda Memnun’un dışadönük hisseden bir tip 

olduğunu söylemek mümkündür. 



65 

 

Memnun'un eşine “pompişim” ve “sincabım” gibi sevgi dolu hitaplarda bulunur. 

Duygularını ve değer yargılarını dış dünyaya yönelten kişiler dışadönük hisseden tipin 

özelliklerindendir. Dışadönük hisseden tiplerin politik doğrucu bir tavrı vardır. Herkesin güzel 

dediğine güzel deme eğilimdedirler. Bu tür hissetme, herhangi bir sahtekarlık veya yalan 

içermez; aksine, alışılmış bir davranış biçimidir. Memnun da huzurunun bozulmaması adına 

evrensel ahlak standartlarında bir gözlükle dünyayı duyumsar. Her şeyi iyi niyet çerçevesinde 

değerlendirir ve bu onu kör bir duruma sokar, iyi niyetinin kurbanı olur.  

VAKKAS: […] Bu mizacı icabı küçük yaştan itibaren her insana okulda, ailede, camide, 

kilisede verilen klasik telkinleri herkesten fazla ciddiye almış olmaz mı? 

S.YARGICI: Hangi telkinleri? 

VAKKAS: İyiliğin iyilik, iyimserliğin huzur, ne bileyim ben, temiz yürekliliğin fazilet 

yaratacağına yüzde yüz inandırılmış bir insan olabilir.  

[…] İşte öyle bir insan olarak o da sonuna kadar tek kozunu oynamıştır. En sevdiği 

insanı kaybetmek üzere olan bir insan ne yapar? Kabadayı ise silahına, zenginse 

cüzdanına davranır. Küstahsa zor kullanır, zebunsa yalvarır, kendine acındırır. Ama 

Memnun Bey gibi yalnız ve yalnız iyi ise? Bütün hayatı boyunca başka bir şey 

öğrenmeye vakit bulamamışsa? 

[…] O da tek gücü, tek silahı olan iyiliğe davranır. Her durum karşısında istifini 

bozmayan böyle bir iyiliğin insanları nasıl zıvanadan çıkarabileceği ise işte ortada. 

Bence Memnun Bey işte bu denemeyi yapmış, mütevazi bir filozoftur. Sonu başarılı 

olmasa da. Sanki hangi filozof hayattan başarı ile çıkmıştır (Taner, 2021, s. 90). 

 

 Vakkas’ın bu tanımlamasında genel kabul gören değerlere fazlasıyla önem veren iyilik 

yapma edimini içsel bir davranışa dönüştürmüş gücünü nesneden alıp yine nesneye yansıtan bir 

dışadönük hisseden kişilik tipi mevcuttur. Psikolog Hazık, sinir krizi geçiren Zennube’yi 

görmek için eve geldiğinde onu Memnun karşılar. Memnun’u biraz tanıdıktan sonra psikolog 

Hazık, Memnun hakkında çıkarımlar yapmaya başlar.  

HAZIK: Bardak dolu mu boş mu, o belli olmaz! Görünüşe göre piknik tipsiniz! El 

sıkışınıza ve ses tonunuza bakınca, siklotimik aksanlar da yok değil. Jung'un tasnifine 

göre “extrovert”, Herring Dirksin ayrımına göre de “ruhig gerichlet bir tip olduğunuz 

anlaşılıyor. Ailenizde hiç manik-depresif var mı idi? (Taner, 2021, s. 18-19). 

Hazık'ın doğrudan “extrovert” tanımı, Memnun'un dışadönük olduğunu açıkça gösterir. 

Bu, Memnun'un enerjisini dış dünyadan aldığını ve insanlarla etkileşime girmeye eğilimli 

olduğunu gösterir. Ayrıca Memnun'un “aşırı şefkat, ilgi ve ihtimam” göstermesi, onun duygusal 

yaklaşımını ve başkalarının duygusal ihtiyaçlarına odaklandığını da kanıtlar Bu dışadönük 

hissetme işlevinin baskın olduğuna işaret eder. Dışadönük hisseden kişiler genellikle 

başkalarını memnun etmeye ve uyum sağlamaya çalışırlar. Memnun’un bu davranışlarından 

baskın işlevinin dışadönük hisseden tip olduğunu söylemek mümkündür. 



66 

 

HAZIK: Siz köşeli şeylerden, sert gerçeklerden hoşlanmıyorsunuz. Bunu, şu oval 

masadan, şu yuvarlak kenarlı kütüphaneden anlamak için kahin olmaya lüzum yok. [...] 

Bu mobilyalarla bilmeden, istemeden sizi ele vermesi daha iyi ya. Oval mobilyalar, 

insanlar arasındaki sempati akışı daha rahat kaydırır. Buna karşılık köşeli mobilyalar 

onu engeller, durdurur (Taner, 2021, s. 54). 

Memnun’un “köşeli şeylerden, sert gerçeklerden hoşlanmaması” ve oval, yumuşak hatlı 

mobilyaları tercih etmesi, onun soyut ve sembolik düşünme eğilimini gösterir. Bu, içedönük 

sezgi işlevinin yardımcı işlev olarak kullanıldığına işaret eder. Psikolog Hazık, onu “ruhig 

gerichlet” (sakin yönelimli) olarak tanımlar. Bu içedönük sezgisel tipin bir özelliğidir, içedönük 

sezgi türü dışsal gerçeklerle ilgilenmez. Algısı özneldir ve bilinç dışında bulduğu imgeler 

üzerine odaklanır. Memnun’un dış gerçekleri göremeyişi, kendi iç dünyasına göre yaşamını 

şekillendirmesi de onun yardımcı işlevinin içedönük sezgi olduğunu gösterir.  

Yardımcı işlev sezgi, Memnun’un konuşmalarına yansır. Sezdiği bir şeyler vardır ve bu 

durum oyunun sonunda Vakkas’ın Memnun için filozof benzetmesi yaptığı yere çıkar.  

MEMNUN: “Topun yıkamadığı kaleyi şüphe yıkar.” (Hazık’la Zennube birbirlerine 

bakarlar.) 

HAZIK: Bu kimin sizin mi? 

MEMNUN: Ne münasebet? Bir Macar atasözü… Bilemedin. Yine ben soracağım. 

“Evleniniz, evleniniz, karınız iyi çıkarsa mesut, kötü çıkarsa filozof olursunuz.” 

ZENNUBE: Bu kimin? 

HAZIK: Bu muhakkak sizin. 

MEMNUN: İlahi doktor, Sokrates’in… Akıllı adammış değil mi? (Taner, 2021, s. 64). 

Dışadönük hisseden tip her şeyden çok düşünmeyi baskılar, Memnun'un karısının ve 

Hazık’ın ilişkisini mantıksal olarak değerlendirememesi ve fark edememesi düşünmeyi 

baskılaması sonucu ortaya çıkar.  

Oyunu izleyen ya da okuyan bir kişi için Memnun’un iyi, şefkatli tavrı ilerleyerek 

aptallığa dönüşür. Mantıklı ve analitik bir düşünmeden uzak olduğunu ve hisleriyle hareket 

ettiğinin net göstergesidir. Bu durum oldukça normaldir. Çünkü dışadönük hisseden bir tipin 

alt işlevi içedönük düşünen tiptir. Memnun’un bilinç dışına attığı, baskıladığı işlev içedönük 

düşünmedir. Aldatıldığına emin olmasına rağmen aldatıldığını düşünmez, bu seçeneğe ihtimal 

vermek istemediği sezilir.  

Memnun, olayları ve durumları yargılamaktan kaçınan bir karakterdir. Karısının ve 

Hazık’ın davranışlarındaki değişiklikleri fark etmesine rağmen, Memnun bu durumu doğrudan 

yargılamaz ve olayların akışına bırakır. Olayların nasıl gelişeceğini izlemeyi tercih eder ve 

çevresindeki gerçekleri görmezden gelir. Esnek ve uyum sağlayıcı yapısı, onun gerçeklerle 



67 

 

yüzleşmekten kaçınmasına neden olur. Zennube’nin aldattığını açıkça söylediği sahnede bile 

durumu nisan bir şakasına yorar.  

MEMNUN: Bak hala oynuyor… Kız senin kuvveyi kalemiyen yanında oyunculuğa da 

kabiliyetin varmış. Rolüne o kadar girdin ki hala çıkamıyorsun. İyi aktör öyle olur 

zaten… Ha ha ha… On parmağında on marifet, Zennube’nin… Ne cevherler varmış da 

sende farkında değilmişiz… Nereden aklınıza gelir hiç olmayacak şeyler yahu. Hay 

aklınızla bin yaşayın! Ama benim 1 Nisan’ım nasıl sizinkine karşı? İtiraf edin ki bal gibi 

yuttunuz. Biraz önce burada olmalıydın Vakkas Bey… Komedya vardı burada, 

komedya… Kaçırdın dostum… Hadi çocuklar bir kere de Vakkas Bey’e oynayalım 

hepsini baştan? (Taner, 2021, s. 80). 

Memnun’un aşırı iyimserliği ve her şeyin iyi tarafını görme eğilimi, onun hissetme 

işlevinin devrede olduğunu gösterir. Bu işlev, onun duygusal olarak kendini koruma ve 

çevresine sevgi dolu bir şekilde yaklaşma eğilimine girer. Ancak, bu tutum, Zennube’nin 

kendini ifade etmesini güçleştirir. Bağımsızlığını kazanmasını engeller ve sonuç trajik olaylara 

yol açar. Düşünme işlevini bilinç dışına atmıştır. Zennube ve Hazık’ın itirafına rağmen bu 

ihtimale zihninde hiç yer vermez. Vakkas’ın dediği gibi kabadayı olsa silahına davranır ama 

sadece iyi olmayı biliyorsa başka bir tutumda bulunması zordur. 

Böylece Memnun'un için dışadönük hissetme baskın işlevi ve içedönük sezgisel 

yardımcı işleviyle karakterize etmek mümkündür. Bu iki işlevin bir arada çalışması onun aşırı 

iyimserliği ve iyilik yapma eğilimi, dış dünyadan aldığı değerleri ve normları içselleştirip 

bunları tekrar dış dünyaya yansıtma şeklindedir. Memnun'un bu özellikleri, oyunun ana 

çatışmasını oluşturur. Onun aşırılığı ve huzur arayışı, ironik bir şekilde çevresindeki insanları 

bir çıkmaza sürüklemektedir. Bu durum, oyunun adı olan Huzur Çıkmazı ile de 

vurgulanmaktadır. 

 

4.9.Keşanlı Ali Destanı 

1960’lı yıllar, Haldun Taner'in tiyatro yazarlığı kariyerinde önemli bir dönüm noktası 

oluşturmuştur. Taner, epik tiyatro tarzını ilk kez 1960'ta Lütfen Dokunmayın ile, ardından 

1962'de Bu Şehr-i Stanbul ki ile denemiştir. Ancak 1964’te müziğini Yalçın Tura'nın yaptığı 

Keşanlı Ali Destanı ile bu türde büyük bir başarı elde etmiştir. Oyun, 1962’de yazılmış olup, 

sahnelenmesi çeşitli zorluklar ve anlaşmazlıklar nedeniyle iki yıl gecikmiştir. İlk olarak 31 Mart 

1964'te sahnelenen oyun, büyük bir ilgi görmüş ve Türk tiyatro tarihinde önemli bir yer 

edinmiştir. 



68 

 

Keşanlı Ali Destanı, bir gecekondu mahallesinde geçen ve toplumsal sorunları ele alan on 

beş tablodan oluşan bir müzikli güldürüdür. Oyun, Ali’nin hapishaneden çıkması, muhtar 

seçilmesi ve Cafer ile olan mücadelesi etrafında şekillenir. Ali’nin, Zilha’nın dayısını 

öldürmekle suçlanması ve bu suçlamalarla başa çıkma süreci, oyunun merkezinde yer alır. 

Olayların gelişimi sırasında, seyirciye çeşitli sosyal ve politik mesajlar verilir (Yüksel, 1986, s. 

65). 

Keşanlı Ali Destanı, Brecht’in epik tiyatro anlayışı ile Geleneksel Türk Tiyatrosu’nun 

unsurlarını birleştiren özgün bir eserdir. Epik tiyatroda seyircinin olayları eleştirel bir bakış 

açısıyla değerlendirmesi amaçlanırken, Taner bu eserde geleneksel meddah anlatımından ve 

halk tiyatrosundan yararlanır. Seyircinin kendisini olayların içinde hissetmesini sağlamak 

yerine, olaylara dışarıdan bakmasını ve eleştirel düşünmesini hedefler. 

Oyun, 1960'lı yılların Türkiye’sinde yaşanan sosyal ve kültürel değişimleri yansıtır. 

Gecekondu mahallesinde geçen olaylar, şehirleşme, yoksulluk, politik oyunlar ve sosyal 

adaletsizlikler gibi konulara dikkat çeker. Ali’nin halk tarafından bir kahraman olarak 

görülmesi ve onun bu rolü üstlenmeye çalışması, toplumsal beklentilerin ve gerçeklerin bir 

parodisidir. Taner, bu eserde halkın kahraman yaratma eğilimini ve bu kahramanların toplumsal 

yapıyı nasıl şekillendirdiğini ele alır (Yüksel, 1986, s. 65). 

Keşanlı Ali Destanı, Türk tiyatrosunda epik tiyatronun öncüsü olarak kabul edilir. Haldun 

Taner, bu eseriyle hem geleneksel tiyatrodan hem de modern epik tiyatrodan yararlanarak 

özgün bir tiyatro dili yaratır. Oyunun mizahi unsurları, toplumsal eleştirileri ve karakterlerin 

derinlikli portreleri, onu sadece bir eğlence aracı olmaktan çıkarıp, düşünsel bir deneyim haline 

getirir. Keşanlı Ali Destanı, Haldun Taner'in ustalık dönemi eserlerinden biri olarak Türk 

tiyatrosunda kalıcı bir yere sahiptir. Taner'in epik tiyatro anlayışını ve Türk tiyatrosuna 

katkılarını anlamak için bu oyun, önemli bir referans noktasıdır. 

 

4.9.1. Jung Tipolojisine Göre: Keşanlı Ali 

Ali, hapisten yeni çıkar ve mahallenin muhtarlığına adaylığını koyar. Mahalleli Ali’nin 

Çamur İhsan’ı öldürdüğünü ve başlarındaki beladan onun sayesinde kurtulduklarını düşünürler. 

Tüm mahalle Ali’ye hem minnet hem de hayranlık duymaktadır. Ali’nin mahallesindeki tüm 

oylar onundur. Destanın daha yayılmadığı mahallerde ise çeşitli dalavereyle oylarını geçersiz 

saydırarak Keşanlı Ali’yi muhtar yaparlar. Halkın kahramanlara ihtiyaç duyduğunun bir 

göstergesidir. Çünkü Ali’nin yapacağı icraatlar da daha önceki tefecilerden, haraç alanlardan 



69 

 

farklı olmaz. İnsanlar bir kişinin ve kendi rızalarıyla seçtikleri bir kahramanın yanlışlarını göz 

ardı edecektir. Keşanlı Ali Destanı böyle doğar.  

Ali yanına gelen bir gazetecinin “hayat hakkında ne düşündüğünü” sorması üzerine 

verdiği yanıt onun tipolojik kimliğine daha yakından bakılmasını kolaylaştırır.  

ALİ: Hayatta ya sünepe olup okkanın altına gideceksin ya da üste çıkıp ezeceksin. 

İkisinin ortası yok (Taner, 2021a, s. 35). 

Burada hayatın somut gerçeğini bir felsefe olarak dile getirir. Ali, yaşadığı dönemin 

farkındadır ve farkındalığı bireysel bir duyumsamadır. Yani duyumsayan bir işleve sahip 

olduğunu söylemek mümkündür. “Bu tip bireyler, fiziksel dünyayla yoğun bir şekilde ilgilenir 

ve dış çevrelerinden gelen duyusal bilgileri işleme konusunda yeteneklidirler.” (Jung, 2020, s. 

372).  Fakat Ali’nin genel tipolojisi incelendiğinde duyumsadığı şeyleri toplum yararına 

dönüştürüp kendi kahramanlığını ve statüsünü yükseltmenin de peşindedir. Dışadönük düşünen 

bir tipin özelliklerini taşıyan Ali’nin yardımcı işlevi duyumsamadır. 

Ali’nin dışadönük bir kimliğe sahip olduğu barizdir. İşlemediği bir cinayeti üstlenip 

halkın kahramanı olur. Çalar çırpar ama yine halk için harcar, ironik ama gerçek bir kahramanın 

hikâyesidir. Türkiye coğrafyasındaki siyasetin rengi ve şekli hem siyasiler hem de halk 

bağlamında gözler önüne serilir. Hırsızların, katillerin kahraman olduğu bir dönemde Ali de 

onlardan biridir.  

Ali muhtar olduktan sonra mahalleye bir yenilik getirmez. Eskiden üç kişinin aldığı 

haraçları “yardım fonu” adı altında kendine alır. 

ALİ: (Bir tuvalet kağıdı rulosuna yazdığı müsveddeyi okumaya başlar) Bir: Sinekli’de 

bir huzur rejimi kurulmuştur. Maraza çıkarıp bunu bozanın yedi ceddine düz gidilecek, 

evi mail-, inhidam dalgası ile yerle bir edilecek, menkul, gayrimenkul emvaline vaziyet 

edilecektir. Duyduk duymadık demeyim (Taner, 2021a, s. 44). 

Dışadönük düşünen tipler, düşünce süreçlerini dış dünyaya odaklar ve mantıklı, objektif 

analizlerle hareket ederler. Ali de mahalle dinamiklerini analiz edip buna göre hareket eder. 

Ali'nin dış dünyadaki gerçekliklere göre kurallar oluşturduğu ortadadır. 

ALİ: İki: Faizci Temel’i maliye, istidacı Derviş’i hukuk müşaviri nasb ve tayin ettim… 

[…] Üç: Her kahvede ilk el mano bana, yani yardım fonuna aittir. Vermeyene kirpi 

kürkü giydiririm, oyun bozanlığın alemi yok ha… 

SARHOŞ RASİH: Hani mano kalkıyordu? 

(Temel, Sarhoş Rasih’in önüne bir şişe rakı getirir, kor) 

KORO: Olacak artık o kadar… 



70 

 

ALİ: Dört: Benim kahvede bir ırgatlar, bir hizmetçiler, bir de takis kahyaları birliği 

kurulmuştur. Bundan böyle kimse şehirle başına buyruk iş anlaşması yapamaz. 

Çamaşıra, orta hizmetine, sütnineliğe, fabrika işçiliğine gidecek kadın ve kızlar adlarını 

şimdiden Hafize’ye yazdırsınlar…  

[…] Buraya kayıtlı hizmetçilerin ilk aylığı bana, yardım fonuna aittir. Buna karşılık her 

hakları istidacı Derviş marifetiyle kanun dairesinde bila bedel korunur.  

[…] Beş: Şehrin köşe başı taksi ve dolmuş kâhyalıklarının inhası tarafımdan yapılır. 

Başına buyruk kâhyalığa kalkan karnından işetilir. Günde 300 kâğıdı var bu işin. Yağma 

yok. Haracı veren düdüğü çalar... 

[…] Altı: Sıladan yeni gelip iş bulamayan ırgatların peyke parası, iaşe ve ibatesi iş 

bulana kadar bana aittir. Ama işe girince ilk aylıklarını bana, yani yardım fonuna 

ödemekle mükelleftirler. Kaytarmaca yok... (Taner, 2021a, s. 45). 

 

Ali konuşulanları oylamaya sunar ve havaya üç el ateş eder. Böylece tüm talepleri 

oybirliğiyle kabul edilir. Sinekli’de Keşanlı Ali dönemi başlar. Ali’nin karakteri, Haldun 

Taner'in Türkiye’deki siyasi ve toplumsal dinamikleri yansıtma çabasının bir ürünüdür. 

Dışadönük düşünen tipin özellikleri, Ali’nin toplumda nasıl bir lider figürü hâline geldiğini ve 

bu liderliğin arkasındaki motivasyonu görmemize yardımcı olur. Unutulmaması gereken, 

burada geçerli olan evrensel etik ve ahlak kuralları Sinekli’nin kurallarıdır. Ali her davranışı 

sonucunda dışarıdan aldığı tepkiler taktir ve teşekkür toplar. Aslında, bir kahraman nitelikleri 

taşımayan başkişinin, bir anti kahramanın halk nezdinde kahramanlaşması söz konusudur.  

 Ali’nin tipolojisini anlamak için onun aslında yapmadığı bir suçun cezasını çeken daha 

sonra bu suçun ona sağladığı şan ve şöhreti kabul eden bir adam olduğunu bilmek faydalı 

olacaktır.  Dışadönük düşünen tipler, düşünce süreçlerini dış dünyaya odaklarlar ve mantıklı, 

objektif analizlerle hareket ederler. Keşanlı Ali'nin de yaşadığı zorlu çevreye karşı bir strateji 

geliştirirken dış dünyadaki somut olaylara ve gerçekliklere dayandığı görülür. Ali, kendi 

çıkarlarını korumak ve toplumsal mertebesini yükseltmek amacıyla bu gerçekliklere göre 

hareket eder, stratejiler geliştirir ve etrafındaki olayları objektif bir şekilde değerlendirir (Jung, 

2020, s. 366). Ali'nin yaşadığı dünyada, doğru ve yanlış gibi kavramlar da yine bu nesnel 

gerçekliklerle şekillenir. Onun için güç kazanmak ve hayatta kalmak, bu gerçekliklere uyum 

sağlamakla mümkündür. 

ALÎ:  Senin dayını ben vurmadım...  

ZÎLHA: (Gülmeye başlar.) Bu mu idi söyleyeceğin? 

ALİ: Kız vallahi doğru diyorum.  

ZİLHA: Doğru söyleyen yeminsiz konuşur. Polisi mahkemeyi gandıramadın da şimdi  

beni mi gandıracan, gavlince... (Taner, 2021a, s. 55). 

 



71 

 

Zilha’nın Ali’ye inanmaması normal bir durumdur. Senelerdir hapishanede bu suç 

yüzünden yatan ve Çamur İhsan’ı öldürerek Sinekli halkını beladan kurtarmış kahramandır. 

Ama Ali işin gerçek yüzünü Zilha’ya açıklar.  

ALÎ: Kız doğru diyorum sana. Ben vurmadım. Ben dayını çeşme yalağında inilerken 

buldum. Ağzı köpük içinde. Kucaklayıp eczahaneye götüreyim dedim elime kan bulaştı. 

Bir de baktım sırtından vurmuşlar. O ara bekçi yetişti. İhsan ölürken bana bir şey 

söylemek istedi. Ali dedi, gerisini getiremedi... Merkezde beni katil sandılar. Onun Ali 

deyişini de aleyhime ispat saydılar... Mahkemede asıl katilin adamları seni bana 

vermeyişini sebep gösterttiler. Bıçaklarken gördük diye yalan şahatlık ettiler... 

[…] Ama duydum ki sen de beni katil sanırmışsın. Bir ağınma gitsin, bir ağırıma gitsin... 

Tam üç ay her gece ranzada ağladım için için... 

ZİLHA: Bitti mi sözün? 

ALÎ: Daha yeni başladı. Mapustakiler beni sarakaya aldılar. Maksum Ali, gözü yaşlı 

Ali diye ad bile takdı besmelesizler... […] Tıkma lafı ağzıma. Bir gün tavla oynuyoruz 

koğuşta. Karşımdaki zar tuttu. Duttun dutmadın. Adımız ana kuzusuna çıkmış. Herif 

tavla kutusunu geçiriverdi kafama. Bayılmışım. Revirde iki saat ayıltamamışlar. 

Burnumdan siyah bir kan geldi ayıldım. O siyah kan sanki o zamana kadar basiretimi 

bağlamış benim. Gözümle birlikte kafamdan da bir perde kalktı o an. Revirde buldu bir 

makası kavradığım gibi koğuşa uçmuşum uy anam. Nerde bana vuran veledi zina diye 

aranmışım, beni dört kişi zor zaptediyor. 

[…]  - Gözüm dönmüş birden. Topunuzun anasını avradını diye yürümüşüm. Düşün be 

kardaşım. Hükmü giymişim. Seni gaybetmişim. Neyi gaybedecegim gayrı. Çamur İhsan'ı 

da ben öldürdüm.  Hepinizin iaşesini de ben yere sereceğim diye nara atarmışım. Müdür 

çıktı karşıma.  Tamam, ikrar ediyorsun demek dedi. İkrar ediyorum anasını sattığım 

dedim. İnkâr ettik ne geçti elimize. Bir tokat atacak oldu, sen misin bana el kaldıran. 

İskemleyi -geçiriverdim başına. Müdürü dövmek hikâyesi de burdan çıktı işte. Ertesi 

gün bir de baktım ben geçerken bütün o azılı mahpuslar açılıp bana yol veriyor, 

siftiniyor sırtımı okşuyorlar. O bana vuranı getirip elimi öptürdüler. Ben ettim, sen etme 

abi diyor. Meydancı Yedi Bela Sakıp, sen aramızda iken haddime mi diye meydancılığı 

bana kamanço ediyor.   Hasılı itibarımız birden yükseldi...(Taner, 2021, s. 52). 

Ali, kendi efsanesinin doğuşunu böyle anlatır. Fakat Zilha’nın Ali’yle evlenmesi için 

bir şartı vardır.  

 

ZlLHA: Üç paralık aklın var mı acaba senin. Diyelim sen vurmadın da öyle 

geçiniyorsun. Herkes seni dayım gaatili bilirken nasıl evlenirim ben senlen. Benim 

galbim taştan mı? Benim namusum haysiyetim yok mu? Angut. 

ALİ: Boş ver elâlemin sözüne? 

ZİLHA: Sen niye boş vermiyorsun? 

ALİ: Ben başka. Benim durum vaziyetim senlen bir mi? İşte duydun öğrendin. Şimdi 

bana varıyon mu? 

ZİLHA: Sen pazar meydanının ortalık yerinde “Ey Ümmedi Muhammed, Çamur İhsan'ı 

ben vurmadım” diye bağrıyon mu, bağırmıyon mu? 



72 

 

ALÎ: Yirmi bin kondulunun mesuliyeti benim omuzlarımda kız. Çocuk mu oldun? (Çakı 

ile sinirli sinirli oynar.) Mümkünsüz (Taner, 2021a, s. 52). 

 

Ali, mahalledeki şanı ve ona inanan insanlar için bu gerçeği kimseye itiraf edemez. Aynı 

düzeyde bir fedakârlığı Zilha’dan ister. Ali’nin empati kurma gücü zayıftır. İşte burada da 

Ali’nin içedönük hisseden alt işlevi devreye girer. Ali’nin kişilik tipolojisini toplumun 

yarattığını görmek mümkündür. Aslında içedönük hisseden bir yapıya sahip Ali’ye toplum 

kahramanlık vasfı yükleyerek kendilerine lider yaratmışlardır. Bu sebeple dışadönük düşünme 

işlevi bilince taşınmış hisler alt işlev haline gelmiştir. Zilha’nın dediği gibi Ali’nin gerçeği itiraf 

ederse kazandığı tüm itibarı kaybedecektir, bu yüzden itiraf etmesi imkansızdır. Ali kişisel 

ilişkilerden ziyade toplumsal statüye öncelik vermektedir. 

Finalde gerçek ortaya çıkar ama Ali gerçeği ortaya çıkaran Çamur İhsanı öldüren Cafer’i 

öldürerek yine toplum gözünde kahramanlığını devam ettirir.  

Sonuç olarak, Ali dışadönük bir kişiliktir. Toplum içindeki rolü, liderlik özellikleri ve 

dış dünya ile aktif etkileşimi bu dışadönüklüğün göstergeleridir. Ali, Dışadönük- düşünen ve 

duyumsayan tiplerin bir sentezidir. Bu tip, “Girişimci” veya “Maceracı” olarak da bilinir ve 

Ali’nin pragmatik, fırsatçı ve karizmatik lider özelliklerini yansıtır (Spoto, 1989, s. 36). Ali’nin 

baskın düşünme işlevi, onun stratejik ve mantıksal yaklaşımını açıklarken, duyumsama işlevi 

pratik ve somut gerçeklere odaklanmasını gösteriyor. Sezgi ve hissetme işlevlerinin daha az 

gelişmiş olması, Ali’nin bazı durumlardaki kararlarını ve davranışlarını açıklar. Ali'nin karakter 

gelişimi ve oyundaki rolü, Jung'un dışadönük düşünen tip tanımıyla büyük ölçüde 

örtüşmektedir. 

 

4.10. Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım 

Haldun Taner'in 1964 yılında yazdığı ve sahnelenen Gözlerimi Kaparım Vazifemi 

Yaparım, Türk tiyatrosunun önemli eserlerinden biridir. Bu oyun, toplumsal ve politik yapının 

değişmezliğini ele alan bir başyapıt olarak kabul edilir. Keşanlı Ali Destanı'nın hemen ardından 

sahnelenen oyun, Taner'in epik tiyatro ve göstermeci yöntem anlayışını sürdürdüğü oyunudur. 

Oyun, Vicdani ve Efruz adlı iki karakterin doğdukları andan itibaren yaşam öykülerini 

koşut ve karşıt düzlemlerde anlatır. Vicdani, dürüst, çalışkan ve görev bilinci yüksek bir 

karakter olarak sürekli ezilirken, Efruz ise pragmatik, fırsatçı ve her dönemin gerekliliklerine 

uyum sağlayan bir karakter olarak sürekli başarılı olur. Oyunun ana teması, toplumsal yapıdaki 

değişimlerin yüzeysel olduğu ve temel değer ve normların aslında değişmediğidir. Bu durum 

sokak isimlerinin sürekli değişmesiyle simgelenir (Yüksel, 1986, s. 84). 



73 

 

Vicdani, acıtan gerçekleri görmemek için kafasını kuma sokmuş bir devekuşu gibi 

davranır. Gerçeklere düşünerek ulaşmaktansa, onları kendisine gösterildiği biçimde benimser. 

Bu nedenle kolayca aldatılan ve ezilen, kişiliksiz bir küçük adamdır. Kendine güveni olmayan, 

kurallara sıkı sıkıya bağlı ve etkin azınlığın güttüğü edilgen çoğunluğu temsil eder. 

Vicdani’nin annesi kısa süre içinde yetersiz beslenme ve bakımsızlıktan ölürken, babası 

cephelerde savaşmış ve ölmüştür. Bu nedenle Vicdani, yetim ve yoksul bir çocuk olarak büyür. 

Türkiye'de yoksul vatandaşın nasıl ezildiğinin ve sömürüldüğünün hem dokunaklı hem de 

gülünç hikâyesidir. Vicdani, aşırı iyimserliği ve korkaklığı nedeniyle sömürücüye karşı 

direnemez (Yüksel, 1986, s. 84). 

Efruz, değişen toplumsal ya da ekonomik koşullar içinde hep kendi çıkarını kollamanın 

yolunu arayan, olumlu olumsuz her durumda kazançlı çıkan, sorumsuz, bencil ve kurnaz bir 

insan tipidir. Günün Adamı’ndaki politikacı karakterine benzer bir yapıya sahiptir. Efruz'un 

annesi sağlıklı ve besilidir. Babası ise Birinci Dünya Savaşı İstanbul'unun yerli ve yabancı tüm 

egemen güçleriyle dosttur. Efruz, doğduğu andan itibaren avantajlı bir konumdadır ve bu 

konumunu korumayı başarır. 

Taner, oyunda toplumsal çarpıklıkları, adaletsizlikleri ve bireylerin bu durumlar 

karşısındaki çaresizliğini ele alır. Vicdani'nin sürekli ezilen ve dürüstlüğünden taviz vermeyen 

karakteri, toplumun başarısız ve adaletsiz yapısını simgeler. Oyunun temel çatışmalarından biri, 

bireylerin topluma ve kendilerine karşı olan sorumluluklarını yerine getirip getirmediğidir. 

Vicdani, topluma ve vatana olan görevini yerine getirirken, Efruz, kişisel çıkarlarını her şeyin 

önünde tutar. 

Taner, Brecht’in epik tiyatro anlayışını benimsemiş ve Türk geleneksel tiyatrosunun 

öğeleriyle harmanlamıştır. Bu oyun, seyircinin sahnede olup bitenlere eleştirel bir gözle 

bakmasını sağlar. Göstermeci yöntemle yazılmış olan Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım, 

seyirciyi duygusal bir özdeşleşmeden uzak tutar ve toplumsal sorunlar üzerine düşünmeye 

teşvik eder. 

Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım Haldun Taner’in toplumsal ve bireysel çelişkileri 

derinlemesine ele aldığı bir oyundur. Vicdani ve Efruz’un karşıt yaşam öyküleri, toplumun 

adaletsizliklerini ve bireylerin bu adaletsizliklere karşı verdikleri mücadeleyi gözler önüne 

serer. Taner, oyunun eleştirel yapısı ve simgesel anlatımıyla, Türk tiyatrosunun önemli bir 

klasiğini yaratmıştır. Oyunun sahnelenmesi ve Ulvi Uraz'ın performansı, eserin başarısını 

pekiştirmiştir (Yüksel, 1986, s. 86). 

 



74 

 

4.10.1.  Jung Tipolojisine Göre: Vicdani 

Vicdani, Haldun Taner'in Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım adlı eserinde, 

toplumsal normlara ve geleneklere sıkı sıkıya bağlı, otoriteye itaat eden bir karakterdir. O, 

toplumun kendisinden beklediği rolü sorgulamadan kabul eden, geçmişten gelen değerleri ve 

kuralları benimseyen biridir. 

Vicdani'nin bu yapısı, onun derin bir içedönük duyum işlevine sahip olduğunu gösterir. 

Bu işlev, onun eski deneyimlerine, alışkanlıklarına ve toplumsal öğretilere sıkı sıkıya bağlı 

kalmasını sağlar. Aynı zamanda, Vicdani'nin dışadönük düşünme işlevi, onun mantıksal bir 

çerçevede dış dünyaya uyum sağlamasına ve sosyal düzeni sürdürmesine yardımcı olur. Ancak 

bu işlev, daha çok başkalarının beklentilerini karşılamak ve otoriteye uyum sağlamak amacıyla 

kullanılır. 

HOCA: İnsanın bir kafası var. (Sopa ile gösterir.) Ne için? Sen söyle Efruz.  

EFRUZ: Kolalı fes giymek için.  

HOCA: Sen söyle.  

VİCDANİ: Düşünmek için hoca efendi.  

HOCA: Aferin! Amma.  

ÜÇLÜ KORO: Amma çok düşünmek de iyi değildir. İnsanın kafasına zararlı fikirler 

üşüşür. Büyükler her şeyi bizden iyi düşünür (Taner, 2015, s. 23). 

Vicdani'nin, “Düşünmek için hoca efendi.” yanıtı, onun toplumsal normları ve genel 

geçer bilgileri nasıl benimsediğini gösterir. Bu yanıt, düşünmenin işlevini basit ve herkes 

tarafından kabul gören bir çerçevede ele alır. Vicdani'nin düşünme eylemini, sadece toplumun 

kabul ettiği sınırlar içinde görmesi onun içedönük duyum işlevinin etkisi altındaki bir karakter 

olduğunu ortaya koyar. Bu işlev, onun geçmişte öğrenilenleri, sosyal ve kültürel gelenekleri 

tekrarlamasını sağlar. Vicdani'nin cevapları, özgün ve yaratıcı düşünceden uzak, daha çok 

geçmişten gelen bilgilerle şekillenen bir zihin yapısını gösterir. 

İçedönük duyum tipi, aşırıya kaçan düşünce veya algı süreçlerinden kaçınmaya çalışır. 

Vicdani de düşünmenin önemini kabul ederken, aşırı düşünmenin zararlı olabileceğini ifade 

eder, bu da onun denge arayışını yansıtır. Diyalogda geçen, “Amma çok düşünmek de iyi 

değildir. İnsanın kafasına zararlı fikirler üşüşür. Büyükler her şeyi bizden iyi düşünür.” ifadesi, 

Vicdani’nin düşünme eylemini sınırlandıran ve otoriteye uyum sağlayan bir yaklaşıma sahip 

olduğunu gösterir. Bu, onun dışadönük düşünme işlevinin, mantıksal bir çerçevede dış dünyaya 

uyum sağlamak için değil, daha çok otoritenin ve toplumun beklentilerini karşılamak için 

kullanıldığını gösterir. Vicdani, çok düşünmenin tehlikeli olabileceğine inanır ve büyüklerin 

her şeyi daha iyi düşündüğünü kabul eder. Onun düşünme eylemi kendi başına gerçekleşmez, 

dışarıdan gelen otoriter seslerle şekillenir. 



75 

 

İçedönük duyum işlevi, onun toplumsal normlara ve geçmiş deneyimlere sıkı sıkıya 

bağlı kalmasını sağlarken, dışadönük düşünme işlevi, bu normları ve otoriteleri sorgulamadan 

kabul etmesine yol açar. Vicdani, özgün düşünceden uzak durur, bunun yerine toplumun ve 

otoritenin belirlediği sınırlar içinde kalmayı tercih eder. Bu tipin duyusal algıları derin ve 

ayrıntılıdır, ancak bu algılar dış dünyadan ziyade içsel dünyalarıyla bağlantılıdır. Vicdani, 

düşüncelerini dikkatle tartar ve dış dünyanın gerçeklerini kendi içsel süzgecinden geçirir.  

CEMALİFER - (Makara çevirmektedir.) Sen dünyada en çok kimi seversin? 

VİCDANİ - Önce vatanımı severim. 

CEMALİFER - Sonra? 

VİCDANİ - Bayrağımı, sancağımı. 

CEMALİFER - Anladık, sonra? 

VİCDANİ - Büyüklerimi, hocalarımı, haminneciğimi severi (Taner, 2015, s. 30). 

 

 Fakat Vicdani’nin süzgecinde her zaman vatan, bayrak gibi büyük değerler 

öncelenmektedir. Toplumun normlarını kendine ilke haline getirmiştir. Değişen dış dünyanın 

gerçeklerine gözlerini kapamış kendini vazifesine adamış durumdadır. Büyükleri ne derse 

sorgusuz sualsiz kendini o işe adar, herkesin kendisi gibi önce vatanını ve bayrağını sevdiğini 

düşünür. Ama devir o devir değildir. 

VİCDANİ - Peşimdeler.  İzliyorlar. Gözlüyorlar. Nefeslerini ensemde duyuyorum.  

EFRUZ - Niye izlesinler sen eylemci misin, yoksa anarşist mi? 

VİCDANİ - Sus ağzından yel alsın.  

EFRUZ - O halde?  

VİCDANİ - Başka bir sucum var herhalde. Niye aradılar evimi (Taner, 2015, s. 94). 

 

Efruz’la olan diyaloğunda, Vicdani'nin kendisine yönelik kuşkuları ve paranoyası öne 

çıkar. O, başkaları tarafından izlendiğini, takip edildiğini düşünmektedir ve bu düşünceler, 

içedönük duyum işlevi tarafından somutlaştırılamayan belirsizliklerden kaynaklanır. Burada 

devreye giren işlev, Vicdani’nin alt işlevi olan sezgidir. 

Vicdani, baskın duyum işleviyle hayata yaklaşırken, sezgi işlevini bilinç dışı olarak 

baskılar. Sezgi, genel olarak soyut, belirsiz ve olasılıklar üzerine yoğunlaşır. Bu işlev, özellikle 

baskı altındaki bireylerde, bilinç dışı korkuları ve endişeleri tetikler. Vicdani'nin durumunda, 

sezgi işlevi, somut gerçekleri algılayamaması nedeniyle bozulur ve arkaik bir karakter kazanır. 

Arkaik sezgi, soyut ve belirsiz olasılıkları, gölgeli tehditleri ve ahlaksız tehlikeleri ön 

plana çıkarır. Bu, Vicdani’nin zihninde sürekli olarak kötü bir şeylerin olabileceği düşüncesini 

besler ve ona gerçekmiş gibi görünmeye başlar. Somut gerçeklerle olan bağlantısını yitiren 

Vicdani, sezgisel olarak algıladığı bu olasılıkları gerçekmiş gibi kabul eder ve sonuç olarak 

paranoyak bir hâle gelir (Jung, 2020, s. 382). 



76 

 

“Başka bir suçum var herhalde. Niye aradılar evimi?” Burada Vicdani’nin sezgisi, 

somut gerçeklikten uzak ve arkaiktir. Herhangi bir somut delil veya mantıklı gerekçe 

olmaksızın, kendisine yöneltilen tehditlerin var olduğuna inanır. Vicdani'nin Efruz ile olan bu 

diyaloğu, Jung'un tipolojisindeki işlevlerin nasıl bozulabileceğini ve kişinin zihinsel durumunu 

nasıl etkileyebileceğini göstermektedir. Vicdani'nin baskın olmayan sezgi işlevi, olağanüstü 

durumlar ve stres altında ortaya çıkarak paranoyak bir hâle bürünür. Bu durum, onun 

gerçeklikle olan bağlantısını kopararak sürekli bir kuşku ve güvensizlik durumu yaratır. 

Vicdani, bu sezgisel şüphelerle baş edemez hâle gelir ve sonuçta kendisini izlenen, takip edilen 

biri gibi hissetmeye başlar.  Böylece düşüncelerini ve davranışlarını kontrol edemeyerek 

nevrotik bir duruma sürüklenir.  

 

4.11. Eşeğin Gölgesi 

Haldun Taner'in Eşeğin Gölgesi oyunu, toplumsal bozuklukları ve çıkar ilişkilerini masalsı 

bir dille ele alan politik bir taşlamadır. İlk kez 1965 yılında İstanbul Belediyesi Şehir Tiyatroları 

tarafından sahnelenen bu oyun, ele aldığı keskin politik mesajlar nedeniyle kısa süre sonra 

yasaklanmıştır. Taner, oyunun konusunu gezici hatip ve sofist filozof Samsath Lukianos’un bir 

fıkrasından esinlenerek geliştirmiştir. Lukianos’un küçük hikâyesini temel alarak, 

Abderialıların bir eşeğin gölgesi yüzünden yaşadığı absürt çatışmayı, Taner kendi toplumsal 

eleştirilerine uygun bir biçimde yeniden yorumlamıştır (Yüksel, 1986, s. 89). 

Oyunun ana çatışması, para babaları Abid ve Zahid Ağaların çırakları Şaban ile 

Mestan’ın patronluk taslama hevesi yüzünden başlarına gelen olaylar etrafında döner. Şaban, 

patronundan habersiz, müşteri bulmak umuduyla berber takımını alıp panayıra gitmek üzere 

yola çıkar. Aynı şekilde, Mestan da patronunun yokluğunu fırsat bilerek kendisini büyük biri 

gibi göstermeye çalışır ve eşek kiralamak isteyen Şaban'a, eşeğin sahibi olduğunu söyler. Şaban 

da çırak olduğunu gizleyerek eşeği alır ve yola çıkarlar. 

Hava sıcak olduğundan dinlenmek üzere durduklarında, Şaban eşeğin gölgesinde biraz 

kestirmek ister. Ancak Mestan, eşeğin gölgesinin de kirasını ödemesi gerektiğini iddia eder. 

Şaban, eşeği kiraladığında gölgesini de kiralamış olduğunu savunarak para vermeyi reddeder. 

Bu kısır tartışma sonuçsuz kalınca, haklı ile haksızı ayırması için mahkemeye giderler. 

Mahkemeye başvurup paragözlerin yemi olduktan sonra davadan vazgeçmek istediklerini 

söyleseler de iş işten geçmiş, menfaat çarkları dönmeye başlamıştır. Dava o kadar büyür ki 

sonunda Şaban’ın haklı olduğunu söyleyenlerle Mestan’ın haklı olduğunu söyleyenler 



77 

 

arasındaki kutuplaşma Abdalya’yı ikiye böler. Bu kargaşa ve kavga ortamında ise yine para 

babaları Zahid’le Abid kazançlı çıkan kişiler olmuşlardır. 

Eşeğin Gölgesi oyunu, bir yandan toplumsal eleştirilerini masalsı bir dille sunarken, 

diğer yandan politik mesajlarını açık ve keskin bir şekilde iletir. Abdalya ve Şabaniye isimleri, 

halkın aptallığını ve kolayca manipüle edilebilirliğini simgeler. Oyunda, halkın ilgisinin temel 

sorunlardan nasıl saptırıldığı ve yapay sorunlarla nasıl meşgul edildiği gösterilir. Taner, 

toplumun bilinçsizliğini ve yanlış koşullandırılmışlığını eleştirirken, para babalarının her türlü 

yolsuzluğa başvurarak kazanç sağladığı bir düzeni gözler önüne serer (Yüksel, 1986, s. 89). 

Oyunun başındaki masalsı giriş, seyirciyi tanıdık ve samimi bir dünyaya davet ederken, 

oyun ilerledikçe bu masalsı dünya, toplumun gerçek ve çarpıcı eleştirileriyle yüz yüze gelir. 

Taner, masal ögeleri ve ironik anlatımıyla, toplumsal bozuklukları ve çıkar ilişkilerini 

eleştirirken, seyirciyi düşündürmeyi ve sorgulatmayı amaçlar. Eşeğin Gölgesi, Taner’in epik 

tiyatronun temel yaklaşımını geleneksel Türk tiyatrosunun çeşitli öğeleriyle en başarılı biçimde 

kaynaştırdığı oyunlarından biridir. 

Eşeğin Gölgesi, Haldun Taner'in toplumsal eleştirilerini güçlü bir şekilde dile getirdiği, 

masalsı anlatımı ve ironik diliyle dikkat çeken bir eserdir. Abdalya ve Şabaniye isimleri, 

toplumun aptallığını ve manipüle edilebilirliğini simgelerken, oyunun genel yapısı seyirciyi 

düşündürmeyi ve sorgulatmayı amaçlar. Taner, bu oyunla sadece sahnelendiği dönemde değil, 

her çağda güncelliğini koruyacak evrensel bir mesaj verir. Taner'in bu eseri, toplumsal ve 

politik eleştirilerini masalsı bir dille sunarak, seyirciye düşündürücü ve etkileyici bir deneyim 

sunar (Yüksel, 1986, s. 89). 

 

4.11.1. Eşeğin Gölgesi: Şaban ve Mestan 

Bu oyun Haldun Taner’in epik tiyatro örneğini sergilediği güçlü oyunlarından biridir. 

Oyuna konu olan karakterler Şaban ve Mestan aslında bir toplumun eskizini oluşturmak için 

yazarın yarattığı tiplerdir. Karakterler yüzeyseldir, derinlikleri oyunun konusunun izin verdiği 

kadardır. Bu sebeple bu oyunda Şaban ve Mestan’a uygulanan tipoloji çalışması diğer 

yanılsamacı türdeki oyunlardan farklıdır. Tip durumundaki iki zıt kişinin birbiri ile girdikleri 

çatışma doğrultusunda oyun yaratılmıştır. 



78 

 

Şaban’ın patronundan habersiz müşteri bulmak için panayıra gitmesi, onun dışadönük 

bir yapıya sahip olduğunu göstermektedir. Şaban dış dünyayla etkileşime geçmekten çekinmez 

ve enerjisini dış dünyadan alır. 

MESTAN: Bey kardeşim ne yapıyorsun orada? 

ŞABAN: Hiç bari eşeğin gölgesinde biraz dinlensem dedim. 

MESTAN: Hiç olur mu bey kardeşim? 

ŞABAN: Neden olmuyormuş anlamadım? 

MESTAN: Kavlimiz böyle mi idi? Sen benden sade eşeği kiraladın. Gölgesini 

kiralamadın. 

ŞABAN: Şaka ediyorsun galiba (Taner, 2021b, s. 21). 

Şaban’ın eşeğin gölgesinde dinlenme isteği, onun anlık duygusal ihtiyaçları 

doğrultusunda hareket ettiğini gösterir. Rahatlığını ve konforunu düşünen tipler hissetme işlevi 

baskın olan kişilerdir. Zaten Mestan’ın mantıksal çerçevede verdiği yanıtları Şaban düşünmeyi 

dışarıda bırakarak hisleriyle “şaka ediyorsun galiba” şeklinde yanıtlamaktadır.  

Haldun Taner, çatışan iki kişiye Jung’un çatışan iki işlevine yüklediği görülür. Dramatik 

malzemeyi bu şekilde diri tutmayı hedefler. Jung, baskın işlev ve alt işlevlerin rasyonel ya da 

irrasyonel iki işlev olması gerektiğini söyler. Düşünen baskın bir işlevin alt işlevi yani bilinçten 

attığı işlev hissetmedir. Burada da Şaban dışadönük hisseden bir tipken Mestan dışadönük 

düşünen bir tiptir. Bir bilinçte çatışan iki işlev, burada bir oyunun içinde çatışır hâle gelir. 

Mestan durumu daha çok mantıksal çerçevede değerlendiren taraftır. Eşek olmadan 

gölge olmayacağını bilir. “Kavlimiz böyle mi idi? Sen benden sade eşeği kiraladın” diyerek 

anlaşmanın şartları üzerinde Şaban’ın gölgede hakkı olmadığını söyler.  

MESTAN: Eşek olmadan gölge olur mu? Gel bir akçeyi elden. 

ŞABAN: Bir dakika. Eşek neden gölge veriyor? Güneş var da tepede ondan. Güneş 

kimin? (halka döner) Efendim sorarım size, güneş kimin? (Mestan'a) Herkesin. Bütün 

insanların. Gölge güneşin malı arkadaş. Zırnık bile vermem (Taner, 2021b, s. 21). 

 

Şaban, duygularını ve değer yargılarını dış dünyaya yönelten bir karakterdir. Onun 

kararları ve tepkileri, toplumsal normlara ve genel kabul gören değerlere dayanır. Örneğin, 

“Güneş kimin? Herkesin. Bütün insanların.” ifadesini halka yöneltir.  Bu onun toplumsal 

normları referans aldığının kanıtlarındandır.  

MESTAN: Ağır ol arkadaşım. Ben şimdi eşeği çekiyorum. Güneş tepede ama gölgesi 

nerde? Gel bir akçeyi elden. 

ŞABAN: Nasıl çekersin eşeği! Eşek benim icarımda. Değil mi kiralamışım, sultan 

gönlüm ne isterse onu yaparım. İster üstüne binerim, ister sütünü satarım, ister 



79 

 

gübresini kullanırım, ister gölgesine yatarım. Kimse de bana karışamaz (Taner, 2021b, 

s. 21). 

Şaban’ın “sultan gönlüm ne isterse onu yaparım” gibi ifadesi, onun duygusal tepkiler 

verme eğilimini ortaya koyar. Bu, dışadönük hisseden tipin karakteristik özelliğidir. 

İki rasyonel işlevi temsil eden Şaban ve Mestan, oyunun dramatik yapısına önemli bir 

katkı sağlar. Karakterler arasındaki çatışma, sadece çıkar çatışması değil, aynı zamanda dünyayı 

algılama ve yorumlama biçimlerinin çatışması halini alır. Her karakter kendi baskın işlevine 

göre konuştuğu için, diyaloglar zenginleşir ve derinlik kazanır. Böylece farklı psikolojik tipler, 

toplumdan farklı kesimleri temsil eder. Bertolt Brecht’in kurduğu epik diyalektik tiyatronun, 

Türk tiyatrosundaki yansımasıdır. 

Haldun Taner'in Eşeğin Gölgesi oyununda, Jung'un tipoloji kuramındaki rasyonel 

işlevlerin çatışmasını kullanması, eserin psikolojik derinliğini artırmış ve dramatik yapısını 

güçlendirmiştir. Bu yaklaşım, oyunun hem bireysel hem de toplumsal düzeyde eleştirel bir 

bakış açısı sunmasına olanak tanır. Taner'in bu ustalıklı kullanımı, Türk tiyatrosunda psikolojik 

derinlik ve karakter analizi açısından önemli bir örnek teşkil etmektedir.  

 

4.12. Zilli Zarife 

Haldun Taner’in 1966 yılında gösterime giren Zilli Zarife adlı eseri, toplumsal eleştiri 

temelli bir yapıya sahiptir ve özellikle “ahlak” kavramının yüzeyde nasıl algılandığına, bu 

kavramın arkasına gizlenen ikiyüzlülüklere dikkat çeker. Oyun, dönemin gazetelerinde yer alan 

bazı haberlerin sahneye uyarlanmasıyla oluşturulur. Ana karakter Hurşit ve çevresi, toplumun 

üst tabakalarından, iyi bir eğitim almış ve “saygın” addedilen kişilerdir; buna karşın oyun, 

onların aslında ahlak maskesinin ardında bencil, çıkarcı ve sahtekâr olduklarını ortaya 

koymaktadır. Hurşit'in çevresindeki kişilerle olan ilişkisi de bu ikiyüzlü yapı üzerinden ele 

alınır. Eşi Dürdane, kardeşi Diplomat Nejat, arkadaşları ve iş çevresi, Hurşit’in sahip olduğu 

mali kaynaklardan faydalanma amacındadırlar ve onu daha da yalnızlaştıran bir “hızkesen” 

görevi üstlenirler. 

Hurşit, toplumsal statü olarak alçakta görülen bir genelev patroniçesi olan Zarife’yle 

tanıştıktan sonra, aradığı içtenliği ve samimiyeti onda bulur. Hurşit'in Zarife’ye açılmasının 

ardından, ikisi arasında kurulan bağ zamanla daha da derinleşir ve bir de çocukları olur. Bu, 

Hurşit’in içinde bulunduğu yüzeysel toplumsal katmandan kopmak istemesiyle sonuçlanır. 

Taner, bu noktada oyun aracılığıyla “namus” ve “ahlak” gibi değerlere içkin bir eleştiri sunar: 



80 

 

Hurşit, toplumsal statüsü yüksek olan, “saygın” görünen eşinden samimiyetsizlik görürken; 

toplumsal normlara göre ahlaksız kabul edilen bir kadında dürüstlük ve sevgi bulur (Yüksel, 

1986, s. 98). 

Oyunun baştan sona tartışmaya açtığı asıl mesele, “gerçek ahlak nedir?” sorusudur. 

Taner, Hurşit ve çevresindeki diğer karakterler üzerinden “sosyetik ahlak” maskesini 

düşürürken, oyunun ana çatışması toplumsal normların değerleri üzerinde döner. Dürdane ve 

çevresindeki sosyetik grup, ahlaksızlığın ve menfaatçiliğin somut örnekleri olarak 

resmedilirken, Zarife gibi toplumun dışladığı karakterler samimiyet ve içtenlik sembolleri 

olarak ele alınır. Oyunun sonlarına doğru, toplumsal yapıyı değiştirmeye ve yüzeydeki bu ahlak 

maskesini kırmaya yönelik bir eleştirinin şekillendiği görülür. 

Taner’in eseri, olayları bir fars (alaycı dramatik kurgu) biçiminde sunarken, izleyiciye 

beklenmedik bir son hazırlar. Taner, klasik mutlu sona ulaşmaktan kaçınarak toplumsal 

değerlerin tekrar gözden geçirilmesini hedefler (Yüksel, 1986, s. 99). 

 

4.12.1. Jung Tipolojisine Göre: Hurşit / Cemşit 

Hurşit, modern toplumun birey üzerindeki baskıcı ve çıkarcı yapısının kurbanı olmuş, 

yalnız ve derin bir içsel çatışma yaşayan karakterdir. Çevresindeki yakınları, karısı Dürdane, 

kaynı Diplomat Nejat, iş ortakları Beşir ve Hukukçu Abidal, onun hayatını sürekli 

sınırlandırarak, maddi kazanç peşinde koşan bir yaşam sürmesini isterler.  Hurşit’in etrafını 

saran bu bireyler, onun yaşamına yön veren ve özgürlüğünü kısıtlayan “hızkesen”ler gibi, 

kişisel ifadesini ve gerçek kimliğini yaşamasına engel olan birer unsurdurlar. Hayatındaki bu 

“hızkesenler” yüzünden kendini duygusal olarak yalnız, ruhsal olarak da tutsak hisseden Hurşit, 

kişiliğini ve özlemlerini özgürce ifade edebilmek adına uzun süredir içinde bir başkaldırı arzusu 

taşımaktadır. 

Yirmi bir yıl önce, Türkiye’yi ziyaret eden Missouri uçak gemisini gezerken izlediği bir 

sahne, Hurşit’in hayatındaki “hızkesenleri” fark etmesine yol açar: İçindeki özgürlük arzusunun 

önünde, çevresindeki bu insanların birer engel olduğunu kavrar. Hayatını değiştirme isteğiyle 

yanıp tutuşan Hurşit, tam bu sırada genelev çalışanı Zarife ile karşılaşır. Zarife, Hurşit’in 

kendini “Cemşit” olarak tanımladığı, onu yargılamadan dinleyen, içten bir bağ kurduğu kişidir. 

Yıllarca süren bu ilişkiden bir çocukları, Cihangir, doğar. Ancak Hurşit'in kaynı Nejat, onun bu 

gizli ailesini öğrenir ve kendi borçlarını kapatmak için Hurşit’ten para sızdırmaya çalışır.  



81 

 

Hurşit’in bu başkaldırısı, toplumun “namus” kavramına yönelik sorgulayıcı bir bakış 

açısıyla ele alınır. Zarife’nin de sosyetik çevreyi altüst eden tavrı, Hurşit’in içsel mücadelesini, 

kendi öz değerlerine ve hayatın anlamına duyduğu derin arayışını açığa çıkarır. Kendisi gibi 

“gerçek” ve samimi bir yaşam kurma isteğiyle ölüme bile adım atmaya kararlı olan Hurşit, aynı 

zamanda çevresinin “namus” kisvesi altında sürdürdüğü ikiyüzlü yaşamları sorgulamaya ve bu 

çelişkili dünyadan intikam almaya yönelir. 

Oyunun sonunda Hurşit'in kendini zehirlemek isterken, belediyenin gazı kesmesi 

sonucu intihar edememiş olduğu ortaya çıkar. Döndüğünde mirasının yarısını ailesine, yarısını 

da Zarife ve Cihangir'den oluşan ailesi için kendilerine alır. Deniz kenarı bir yalıda mutlu bir 

yaşam kurma hayallerinden bahseder. Zarife’nin evinde çalışan “fahişe kızlar”a da ev ve para 

verip o hayattan kurtarmak ister ama oyunun anlatıcısı buna izin vermez.  

MENNAN: (onu kenara iter. İpsala direnir. İki oyuncu onu tutarlar) [...] Ben sana elma 

dedimse Çubuklu da domates yetiştir demedim. Çık göster kendini dedim. Yeryüzündeki 

sefalet, hayır cemiyeti baloları ile ne kadar ortadan kalkarsa, senin şunlara verdiğin 

hibe ile genelevler de o kadar ortadan kalkar. Bana bak Hurşit, nam-ı diğer Cemşit, 

intiharı yüzüne gözüne bulaştırdın bari var git yaşamayı becer (Taner, 2007, s. 66). 

Hurşit'in karakterine baktığımızda, onun hayatındaki derin yalnızlık, mutsuzluk ve 

toplumsal rollere olan öfkesi, Jung’un tipolojisinde belirgin bir içsel çatışmayı işaret 

etmektedir. Aynı zamanda onun, farklı iki kimliğe (Hurşit ve Cemşit) bürünmesi, bir kimlik 

arayışı içerisinde olduğunu ve içsel bütünlüğünü bulma çabası verdiğini gösterir. Bu bilgiler 

ışığında Hurşit'in, Jung'un “içedönük hissetme” ve “dışadönük düşünme” tiplerine uyan 

karmaşık bir kişiliğe sahip olduğu söylemek mümkündür. 

Hurşit’in içinde yaşadığı çevreden duyduğu hoşnutsuzluk ve duygusal doyumsuzluk, 

içsel hissetme tipinin temel özelliklerinden biridir. İçedönük hissetme tipleri, duygularını derin 

bir içsel dünyada yaşar; dışarıya nadiren gösterirler. Hurşit’in mutsuz ve yalnız olması, 

duygularını dışa vuramayıp içeride yaşamasıyla ilgilidir. Missouri uçak gemisini izlerken 

hissettiği başkaldırı arzusu, içsel değerlerinin ve ihtiyaçlarının baskılanmasına duyduğu 

tepkinin bir sonucudur. Onun çevresindekileri “hızkesenler” olarak görmesi, kendi değerlerini 

ve hayatını özgürce yaşayamamaktan kaynaklanan yoğun bir baskı altında olduğunu gösterir. 

Zarife ile birlikteyken kendini “Cemşit” olarak tanımlamaya başlaması, içsel hissetme 

tiplerinin kendilerini anlamaya dair yoğun ihtiyaçlarına işaret eder. Zarife’nin onu 

yargılamadan dinlemesi ve anlaması, Hurşit’in içsel benliğiyle yeniden bağlantı kurmasına 



82 

 

yardımcı olur. Bu durumda “Cemşit” olarak varlık bulması, onun kendine daha yakın bir 

kimlikte olma arzusunun ifadesidir. 

Hurşit, çevresindeki insanların para ve çıkar odaklı yaşamına maruz kalmış bir 

karakterdir. Bu dışadönük düşünme işlevi, onun iş hayatında başarılı olmasını sağlasa da 

duygusal olarak tatminsiz bir hayat sürmesine neden olur. Dışadönük düşünme, Hurşit’in iş 

ortakları ve ailesinin hayatını yönlendiren baskın bir unsurdur; onun çevresinde bu işlev, 

duygusal bağları gölgeleyen bir materyalizm yaratır.  

Hurşit, mirasını Zarife ve oğluna bırakarak intikam alma niyeti güder; dışadönük 

düşünme işlevinin daha kararlı, stratejik tarafı burada görülür. Bu işlev onun “eyleme geçirme” 

ihtiyacını körükleyerek, mutsuzluğunu ve çevresine duyduğu öfkeyi eyleme dökme yolunu 

seçmesine neden olur. Ancak başarısız intihar girişimi, onun planlarını bir tür “yüzüne gözüne 

bulaştırdığı” bir çaba olarak öne çıkar. 

Zarife’nin yanında, daha içsel bir benlik olan “Cemşit” kimliğine bürünmesi, Hurşit’in 

hayatında bastırdığı bir tarafını ortaya çıkardığını gösterir. Cemşit, Hurşit’in otantik benliği 

olabilir; zarif, anlayışlı ve içsel hislerini dışarı vurabilen bir kimlik olarak kendini bulma 

arayışını simgeler. Aşağı işlev, üstün işlevin bulunduğu tipolojik eksenin diğer kutbudur; 

dolayısıyla üstün bir düşünme işlevi, aşağı bir hissetme işlevi tarafından sıkıntıya sokulur 

(Beebe, 2006, s. 50). Hurşit ve Cemşit bağlamında alt işlevler birbirini sıkıntıya sokmaz, burada 

iki uyumsuz rasyonel tip iki kişilik tarafından yönetilir durumdadır. Ama bu durum bile yirmi 

yıl kadar sürmüş, uyumsuz iki tipolojiyi baskın olan yaşayan Hurşit ya da Cemşit’in sonu intihar 

olur. 

Oyunun sonunda Hurşit, mirasını ikiye bölerek yaşamına bir anlam katmak ister. Zarife 

ve Cihangir ile birlikte yeni bir hayat hayal eder. Ancak anlatıcının, bu hayalin toplumsal 

gerçekleri değiştiremeyeceğini vurgulaması, Hurşit’in anlam arayışını gerçekçi sınırlarla 

yüzleştirir. İntiharı becerememiş Hurşit’e “yaşamayı becer” diyerek hayatının gerçeklerine 

dönmesi gerektiği mesajını verir. 

 

4.13. Sersem Kocanın Kurnaz Karısı 

Sersem Kocanın Kurnaz Karısı, Haldun Taner'in Türk tiyatrosunda önemli bir yer tutan 

ve Molière’in Georges Dandin adlı eserinden uyarlanan bir oyundur. İlk kez 1969 yılında 



83 

 

sahnelenen bu oyun, Haldun Taner’in Batı tiyatrosu ile geleneksel Türk tiyatrosunu ustaca 

birleştirdiği bir çalışmadır. 

Oyunun yapısı “oyun içinde oyun” kurgusuna dayanmaktadır. Üç perde boyunca, 

Molière'in Georges Dandin adlı oyunu farklı yorumlarla sahnelenir. İlk perdede, Osmanlıca bir 

çeviriden hareketle “Kıskanç Herif” olarak oynanır. İkinci perdede, Ahmet Vefik Paşa'nın 

uyarlaması Yorgaki Dandin sahnelenir. Üçüncü perdede ise, modern bir sahneleme biçimi 

olarak Sersem Kocanın Kurnaz Karısı karşımıza çıkar (Yüksel, 1986, s. 107). 

Oyun, Tanzimat döneminde Türk tiyatrosunun kimlik arayışını ele alır. Ahmet Vefik 

Paşa, Tomas Fasulyeciyan, Ahmet Fehim gibi önemli tiyatro kişilikleri, oyunun kahramanları 

olarak seçilmiştir. Bu karakterler aracılığıyla, Türk tiyatrosunun kendi kimliğini bulma süreci 

işlenir. Taner, Batı tiyatrosunun tekniklerini kullanarak, Türk tiyatrosunun geleneksel 

öğeleriyle birleştirir. Bu yaklaşım, Türk tiyatrosunun modernleşme sürecine önemli katkı 

sağlar. 

Taner, “oyun içinde oyun” tekniğini kullanarak, tiyatro sanatçılarının becerilerini 

sergilemelerine olanak tanır. Bu teknik, oyuncuların beş farklı karakteri canlandırarak sahneye 

koydukları oyunlar aracılığıyla gerçekleştirilir. Bu yapı, oyunun akıcılığını ve ritmini artırır, 

izleyicinin dikkatini sürekli olarak canlı tutar. Oyunun iç ve dış oyunları, tiyatro sanatının çeşitli 

yönlerini tartışmaya açar ve izleyiciye çok katmanlı bir deneyim sunar (Demirdağ, 2012, s. 33-

37). 

Haldun Taner, bu oyunda geleneksel Türk tiyatrosunun öğelerini modern Batı 

tiyatrosunun teknikleriyle birleştirir. Ortaoyunu karakterleri olan Kavuklu ve Pişekâr'ın 

diyaloglarına benzer konuşmalar ve İbiş karakterinin oyunda yer alması, geleneksel tiyatro 

unsurlarının modern bir yorumla sahnede yer bulmasını sağlar. Bu kullanım, Taner'in Türk 

tiyatrosunu modernize etme çabalarının bir yansımasıdır. 

Sersem Kocanın Kurnaz Karısı, Haldun Taner’in hem geleneksel hem de modern tiyatro 

tekniklerini birleştirerek Türk tiyatrosuna yaptığı önemli katkıları gösteren bir eserdir. Oyunda 

yer alan karakterler ve olaylar, Tanzimat Dönemi tiyatrosunun kimlik arayışını ve bu süreçte 

yaşanan zorlukları gözler önüne serer. Taner’in ustalıkla kullandığı oyun içinde oyun tekniği, 

tiyatro sanatının farklı yönlerini tartışmaya açarken, izleyiciye zengin bir teatral deneyim sunar. 

Bu eser, Türk tiyatrosunun gelişim sürecinde önemli bir kilometre taşıdır ve Taner'in tiyatro 

yazarlığının eriştiği seviyeyi göstermektedir (Yüksel, 1986, s. 108-109). 

 



84 

 

4.13.1. Jung Tipolojisine Göre: Fasulyeciyan 

Tomas Fasulyeciyan, Haldun Taner'in Sersem Kocanın Kurnaz Karısı adlı oyununda 

önemli bir karakter olarak yer alır. Ancak, Fasulyeciyan karakteri hakkında oyun içinde sunulan 

bilgi sınırlıdır. Bu nedenle, Haldun Taner’in, Fasulyeciyan’ın karakterine Jung tipolojisi 

çerçevesinde derinlemesine bir analiz yapmak zordur. Bununla birlikte, Fasulyeciyan’ın 

biyografisinden elde edilen bilgiler, onun tipolojik özelliklerini anlamada önemli ipuçları 

sunmaktadır. 

Thomas Fasulyeciyan, 1858 yılında Osmanlı İmparatorluğu’nda tiyatro hayatına adım 

atmış bir sanatçıdır. İlkokulda öğretmenlerinin taklidini yaparak yeteneğini göstermiş, 1860 

yılında “Temaşa-i Hüneri Opera-i Osmani Tiyatrosu” adlı oluşumda yer almıştır. Sanat 

kariyerine İstanbul, İzmir, Trabzon, Kafkasya, Bursa gibi yerlerde devam etmiş, 1885’ten sonra 

Bulgaristan ve Romanya’da tiyatro çalışmaları yapmıştır. Son yıllarında yoksulluk ve hastalıkla 

mücadele etmiş, Paris ve İskenderiye'de yaşamış ve burada yoksulluk içinde ölmüştür. 

Fasulyeciyan’ın tiyatro kariyerinde ve yaşamında sergilediği dışadönük özellikler, onun 

enerjik ve toplumsal etkileşime açık bir kişilik olduğu görülür. İstanbul, İzmir, Trabzon gibi 

şehirlerde ve uluslararası turnelerdeki performansları, toplumsal etkileşimden enerji alan 

dışadönük bir kişiliktir. 

Ama Fasulyeciyan için yalnızca dışadönük biridir demek mümkün değildir. Çünkü onun 

sanata olan bağlılığı ve duyduğu derin aşk içten gelen bir durumdur. Sanat için yaptığı 

fedakarlıklar ve yaşadığı zorluklar, içedönük hissetme işlevinin güçlü olduğunu düşündürür. 

Hayatının son dönemlerinde yaşadığı yoksulluk ve hastalık, içsel bir yalnızlık ve mücadele 

sürecini yansıtır. Bu durum, içedönük yönelimlerin baskın olabileceğini gösterir. 

FASULYECİYAN: Zaten aktör dediğin nedir ki? Oynarken varızdır, yok olunca da 

sesimiz bu boş kubbede bir hoş seda olarak kalır. Bir zaman sonra da unutulur gider. 

Olsa olsa eski program dergilerinde soluk birer hayal olur kalırız. Görooorum, hepiniz 

gardoroba koşmaya hazırlanıorsunuz. Birazdan teatro bomboş kalacak. Ama teatro işte 

o zaman yaşamaya başlar. Çünkü Satenik’in bir şarkısı şu perdelere takılı kalmıştır. 

Benim bir tiradım şu pervaza sinmiştir. Hıranuşla Virginia’nın bir dialogu eski 

kostümlerden birinin yırtığına sığınmıştır. İşte bu hatıralar o sessizlikte saklandıkları 

yerden çıkar, bir fısıltı halinde sahneye dökülürler. Artık kendimiz yoğuz. Seyircilerimiz 

de kalmadı. Ama repliklerimiz fısıldaşır dururlar sabaha kadar. Gün ağarır, 

temizleyiciler gelir, replikler yerlerine kaçışır… Perde ! (Taner, 2020, s.94). 

Fasulyeciyan’ın tiradında, bir yandan sahnedeki anıların, repliklerin ve performansların 

kalıcı etkisinden söz ederken, diğer yandan bu etkilerin sadece sessizlikte ve boşlukta ortaya 

çıkabileceğini vurgular. Bu, onun dışadönük ve içedönük yönelimleri arasında bir denge 



85 

 

kurduğunu gösterir. Sahneye ve seyirciye dönük, dışa yansıyan bir yaşam sürerken, aslında içsel 

olarak sahnenin boş kaldığı anlarda varlığın anlamını bulduğunu ifade eder. 

Fasulyeciyan, dış dünyanın gürültüsünden ziyade, iç dünyasının zenginliğine ve anıların 

değerine vurgu yapmaktadır. Bu, içedönük kişilerin karakteristik özelliklerinden biridir. Yani 

yaşamı dışarıda aradığı kadar, içsel bir anlam arayışının da peşinde olduğunu gösterir. 

Dışadönük düşünme işlevi, sahne ve izleyiciyle olan ilişkisinde belirgin hâle gelirken, içedönük 

hissetme işlevi, sahnenin boş kaldığı, anıların yankılandığı anlarda öne çıkar. Jung’un baskın 

işlev ve alt işlev olarak nitelendirdiği ve ikisinin aynı anda bilinçte olmaması gereken iki işlev 

Fasulyeciyan’da uyum içinde çalışmaktadır.  

Fasulyeciyan sahnenin boş kaldığında bile yaşamaya devam edeceğine dair inancı, 

dışadönük sezme işleviyle de ilişkilendirmek mümkündür. Bu işlev, kişinin potansiyel 

olasılıkları ve gelecekteki senaryoları sezgisel olarak kavramasını sağlar. Fasulyeciyan, 

sahnenin boşluğu ve sessizliği içinde bir yaşamın devam ettiğini sezgisel olarak anlar. Bu, onun 

gerçekliğin ötesindeki olasılıkları ve görünmeyen bağlantıları fark edebilme yeteneğini 

gösterir. Sahnenin boş kaldığı anlarda bile, geçmişin izleri ve anıların yankılarıyla dolu bir 

dünyayı hayal edebilmektedir. 

Tomas Fasulyeciyan’ın bu tiradı, onun derin bir içsel dünya ile dışsal gerçeklik arasında 

kurduğu karmaşık ilişkiyi açığa çıkarır. Jung tipolojisi çerçevesinde değerlendirildiğinde, 

Fasulyeciyan’ın baskın işlevi içedönük hissetme olarak belirginleşir. Onun sahneye, sanata ve 

anılara yüklediği anlam, içsel dünyasındaki yoğun duygusal deneyimlerin bir yansımasıdır. 

Dışadönük sezme ve düşünme işlevleri de bu bağlamda destekleyici işlevler olarak öne çıkar. 

Fasulyeciyan, sanatını ve yaşamını derin duygusal anlamlarla dolu bir içsel dünya ile birleştiren 

bir karakter olarak karşımızdadır. 

 

4.14. Ayışığında Şamata 

Ayışığında Şamata, Haldun Taner'in 1977 yılında sahnelenen ve Türk tiyatrosunun 

önemli eserlerinden biri olan bir oyunudur. İstanbul Belediyesi Şehir Tiyatroları tarafından 

sahnelenen oyunun sahne düzenini Zihni Küçümen, müziğini ise Mehmet Abut üstlenmiştir. 

Oyun, Taner’in ünlü “Ayışığında Çalışkur” öyküsünden uyarlanmıştır ve yazarın 

karakterlerinin ve olay örgüsünün sahnede daha güçlü bir şekilde sergilendiği bir eserdir 

(Yüksel, 1986, s. 119). 



86 

 

Oyun, iki perdeden oluşur ve her iki perde aynı olayları farklı bakış açılarından yeniden 

anlatır. Bu iki bakış açısı, yazarın ve seyircilerin bakış açılarını temsil eder. Olaylar, Moda'daki 

görkemli Çalışkur Apartmanı'nda geçer ve apartman sakinlerinin günlük yaşamları, kişisel 

ilişkileri ve toplumsal tutumları ele alınır. 

Birinci perde, yazarın eleştirel gerçekçi bakış açısını yansıtarak apartman sakinleri ve 

çevredekilerin yaşamlarını eleştirel bir gözle sunar. Bekçi Zülfikar, kapıcının karısı Saime ile 

gizli bir ilişki yaşarken, kurnaz bir iş adamı olan Cemil'in boş kafalı ve süs bebek gibi görünen 

karısı Suzan'la ilişkisi gözler önüne serilir. Şımarık ve tutarsız bir genç kız olan Beyhan, kaçak 

mal satan bir butiğin sahibi Pop İsmet ve onun yurtdışından kaçak mal getiren metresi Sevim’in 

hikayesiyle birlikte anlatılır. Ömer, Özer ve Özcan adlı üç üniversiteli genç, cinsellik dışında 

bir şey düşünmeden günlerini boşa harcarken; komşularını dürbünle gözetleyen yaşlı ve gülünç 

Hicabi, sosyetenin kürtaj uzmanı Dr. Eprem, dinsel tutucu bir genç olan Müntekim, Amerika'da 

kimlik değiştirip toplumlarına yabancılaşmış Erol ve Aygen çifti ve parasal sorunlarını 

çözmeye çalışan işçi sınıfından gençler Melahat ve Nuri'nin yaşamları da ele alınır. 

Birinci perdede, toplumun varsıl kesiminden insanların çıkarcılık, yozlaşma, ikiyüzlülük ve 

umursamazlık içindeki yaşamları eleştirel bir dille anlatılır (Yüksel, 1986, s. 119). 

İkinci perde, seyircilerin tepkileri doğrultusunda yeniden yazılmış bir versiyondur ve bu 

perdede ilk perdedeki eleştirilerin tam tersi bir anlatım benimsenmiştir. Yurtsever ve düşünceli 

bir çift olarak tasvir edilen Cemil ve Suzan, tutarlı ve akıllı bir genç kız olan Beyhan, fizik 

tutkunu ve çalışkan üç üniversiteli genç Ömer, Özer ve Özcan ile karşılaşılır. Pop İsmet’in 

metresi Sevim, sıkma baş bir genç kız olarak sunulurken; komşularını gözetleyen Hicabi, 

astronomiye meraklı bir yaşlı adam olarak resmedilir. Türkiye’nin nüfus artışıyla kalkınacağına 

inanan Dr. Eprem, hoşgörülü ve ileri düşünceli Müştak, Türkçeleri kusursuz ve yurt özlemiyle 

yanıp tutuşan Erol ve Aygen çifti de bu versiyonda yer alır. Öte yandan Melahat bir yosma, 

Nuri ise sabıkalı bir kişi olarak tanıtılır (Yüksel, 1986, s. 119). 

Bu perde, toplumu ve yaşamı pembe gözlükler arkasından izlemeye alışmış seyircinin 

beklentileri doğrultusunda, gerçek dışı ve abartılı bir iyimserlikle sunulur. 

Ayışığında Şamata, toplumsal ve bireysel ilişkilerdeki yozlaşmayı, ikiyüzlülüğü ve 

çıkarcılığı eleştirirken, aynı zamanda seyircinin koşullanmalarını da sorgular. Oyun, toplumsal 

gerçeklerin seyirciye nasıl yansıtılması gerektiği konusunda önemli sorular ortaya koyar ve 

izleyiciyi düşündürür. 



87 

 

Haldun Taner'in Ayışığında Şamata oyunu, toplumsal eleştiriyi mizahi bir dille sunan 

ve seyircinin kendi koşullanmalarını sorgulamasını sağlayan bir eserdir. Taner'in epik tiyatro 

anlayışı ve geleneksel Türk tiyatrosu öğelerini başarılı bir şekilde harmanladığı bu oyun, Türk 

tiyatrosunun önemli yapıtlarından biridir. Oyunun iki perde arasındaki karşıtlık, toplumsal 

eleştirinin en etkili ve güldürücü biçimde sunulmasını sağlar (Yüksel, 1986, s. 122). 

 

4.14.1. Ayışığında Şamata: Çalışkur Apartmanı 

Haldun Taner'in Ayışığında Şamata oyununda, birinci ve ikinci perdedeki karakterlerin 

davranışları, kişilikleri ve toplumsal rolleri oldukça farklı şekillerde ele alınır. Oyunda baş bir 

kişi olmadığından ve her birey toplumsal bir rolü üstlendiğinden diğer oyunlardaki gibi tek bir 

kişi üzerinden inceleme yapmak yerine zaten yüzeysel olan karakterleri çıkarım yapılabilirlik 

doğrultusunda analiz edilmeye çalışılacaktır. 

Birinci perdede bekçi Zülfikar’la kapıcı Saime arasında bir ilişki vardır. Saime’nin 

kocası hapse girince Zülfikar, onu Çalışkur apartmanına kapıcılık yapsın diye referans olur.  

 SAİME: Neredeydin dün gece? 

 ZÜLFİKAR: İzinliydik ya. Düğüne gettik. Selamiçeşme’ye. 

 SAİME: İçtin mi gene? Eylenmişsinizdir herhal. 

 ZÜLFİKAR: He eylendik eylenmesine. Salacak’tan saz takımı da getirmişler. 

 SAİME: Çengi de var mıydı? 

ZÜLFİKAR: A-ah. Emme harman dalı oynadı üç kişi. Gelin tarafı oluyorlar (Taner, 

2019, s.24). 

 

Saime ve Zülfikar arasındaki ilişki, bir tür çıkar ilişkisine dayanır. Saime’nin kocası 

hapiste olduğu için, Zülfikar ona destek olur ve kapıcılık yapmasını sağlar. Bu durum, 

Saime’nin Zülfikar’a olan bağımlılığını artırmış ve aralarındaki ilişkinin dinamiklerini belirler. 

Saime hem ekonomik hem de toplumsal olarak Zülfikar’a bağımlı olduğu için onunla bu şekilde 

tartışmaya girebilmekte, ancak Zülfikar bu ilişkide daha güçlü ve üstün bir pozisyonda 

bulunmaktadır. 

Zülfikar, toplum içinde dışadönük bir şekilde hareket eder ve çevresindeki insanlarla 

olan ilişkilerini bu doğrultuda düzenler. Eğlenceye ve sosyal etkinliklere olan düşkünlüğü, 

toplum içinde kabul gören normlarla uyumlu bir yaşam sürme eğiliminde olduğunu gösterir. 

Düğüne gitmesi, eğlenmesi ve sosyal ortamda rahat hareket etmesi, onun dışadönük hissetme 

fonksiyonunun belirginleştirir. Toplumun beklentilerine ve sosyal normlara ayak uydurma 

eğilimi, Zülfikar’ın bu işlevini ön plana çıkarır. 



88 

 

Saime, duygularını derinlemesine analiz eden ve dışa vurmak yerine içsel bir dünyada 

değerlendiren bir yapıdadır. Zülfikar’a karşı olan kıskançlık ve güvensizlik duyguları, onun 

içsel dünyasında sorguladığı ve şekillendirdiği bir durumdur. Dış dünyadan gelen uyarıcılar 

(Zülfikar’ın davranışları) karşısında hemen tepki vermek yerine, içsel hislerini gözden geçirir 

ve bunu eleştirisel bir tavırla dile getirir. İçedönük hisseden tiplerde olan bu süreç, onun dışa 

vurduğu sorgulayıcı tavrı açıklar niteliktedir., 

İkinci perdede ise Zülfükar’la Saime yine aynı memleketlidir. Saime’nin kocası İlyas, 

aylık ücretli iznini kullanmak için Yalova kaplıcalarına gitmiştir. Zülfikar da her gece onu 

yoklayıp sorarak, centilmenlik borcunu ödemektedir. 

 SAİME: Nasılsınız dün akşamdan beri? İyisiniz inşallah? 

ZÜLFİKAR: Çok iyiyim, sizi sormalı. Dün izinliydim, şöyle keyfimce istirahat ettim 

evde. Ne zamandır okuyamadığım kitaplar vardı. Onlardan birini, Sartre’ın yarısına 

kadar okuyup da bitiremediğim “Gizli Oturum”unu bitirdim. 

SAİME: Ben de Camus’yü Sartre’a tercih ediyorum. 

ZÜLFİKAR: Simone de Beauvoire’ı nasıl buluyorsunuz? 

SAİME: En sevdiğim yazar. Ben kadınlığımın bilincine onun sayesinde vardım (Taner, 

2019,s. 33). 

 

 

 Zülfikar şimdi daha entelektüel bir karakter olarak karşımıza çıkar. Sartre’ın Gizli 

Oturum’unu okuyup bitirdiğini söylemesi, onun dış dünyadaki fiziksel hazlar yerine, düşünsel 

ve felsefi dünyaya yöneldiğini gösterir. Bu, onun daha önce birinci perdede zayıf görülen 

içedönük düşünme işlevinin ikinci perdede güçlendiğini gösterir. Zülfikar, artık daha analitik 

ve düşünceye yönelik bir yaklaşım benimser. 

Saime de ikinci perdede entelektüel bir derinlik sergiler. Camus ve Simone de Beauvoir 

üzerine konuşması, onun düşünce dünyasının da geliştiğini ve eleştirel düşünme yeteneğinin 

güçlendiğini gösterir. Birinci perdede, daha çok duygusal ve ahlaki yargılarla hareket eden 

Saime, şimdi düşünsel bir derinlik kazanır. Bu, onun içedönük düşünme işlevinin ikinci perdede 

baskın hale geldiğini gösterir. 

Birinci perdede Saime ve Zülfikar arasındaki dinamik daha yüzeysel, geleneksel ve 

toplumsal normlara dayalıdır. Ancak ikinci perdede her iki karakter de entelektüel bir derinlik 

kazanır. Zülfikar, dış dünyadaki zevklerden içsel bir düşünce dünyasına yönelirken, Saime de 

aynı şekilde felsefi ve feminist düşünceler aracılığıyla daha eleştirel ve derin bir yaklaşım 

benimser. 



89 

 

Başka bir örnek de Çalışkur apartmanının zengin iş adamı Cemil’dir. Cemil Bey işkolik, 

aynı zamanda da ahlaksız bir adamdır. Makyavelist bir tutum içinde zafere giden her yolu 

mübah görür.  

MUFAHHAM: Benim. Yarın şantiyeye hareket ediyorum. Kontrol mühendisine 

videoteyp, karısına da İngiliz kumaşı tayyörlük aldık. Başka bir direktifiniz var mı? 

CEMİL: Var ya. Dün unuttum. Gidince söyle kuzum Galip Bey’e kaymakamın cipi vardı 

ya satılık, onu 65 bine alıversinler. 

MUFAHHAM: Beyefendi, ben cipi gördüm. Pek hurda bir şey. 15 bin bile etmez. 

CEMİL: (kızarak) Sana ne söylüyorsam onu yap. Talip Bey’e söyle, 65 bine alsınlar. O 

kadar. (ahizeyi kapatır) (Taner, 2019,s.50). 

 

 

Birinci perdedeki Cemil, net bir şekilde dışadönük düşünme işlevine sahip bir karakter 

olarak karşımıza çıkar. Bu işlev, bireyin dış dünyada mantıklı, sistematik ve amaç odaklı 

davranmasıyla tanımlanır. Cemil, çıkarlarını ve kazancını korumak için stratejik hamleler 

yapar, rüşvet ve çıkarcı ilişkiler peşindedir. Onun için etik veya ahlaki değerler, amaca ulaşmak 

için bir araçtan ibarettir.  

İkinci perde de ise Cemil bambaşka bir roldedir. Seyircinin istediği çizgide, halkın ve 

işçilerinin kahramanı, kimsenin hakkına göz etmeyen namuslu, mert bir iş adamıdır.  

ANLATAN: (Ceylan’a) Hanımefendin siz Cemil Çalışkur’un rüşvet yemesine, 

vurgunculuğuna itiraz etmiştiniz, değil mi efendim? 

CEYLAN: Evet. Apartmanın adı üstünde! Çalışkur. Çalışmış ve kurmuş. Neden 

namuslu ve alnının teri ile kazanan bir müteahhid göstermiyorsunuz? 

[…] 

MUFAHHAM: Yarın şantiyeye hareket ediyorum. Bir emriniz var mı? 

CEMİL: Sakın kontrol mühendisine ve karısına kıymetli hediye göndermeye kalkma, 

yanlış anlam verebilir. Hiçbir şey götürmesen daha memnun olurum. 

MUFAHHAM: Olur patron. Üzülmeyin. Ceep konusundaki emriniz?  

CEMİL: Hangi ceep? 

MUFAHHAM: Kaymakamın sattığı. On beş bine bırakıyor. 

CEMİL: Pahalı. 

MUFAHHAM: Pahalı olur mu beyefendi? Su içinde otuz bin eder. 

CEMİL: Pazarlık et. On bine bırakırsa al. Bırakmazsa dursun, sana ne söylüyorsam 

onu yap. İsterse kırk bin etsin istemem. İlgili memurlarla hiçbir alışveriş münasebetine 

girmem. Bilirsin. Söz olur sonra (Taner, 2019,s.53-54). 

 

İkinci perdede Cemil tamamen farklı bir karakter olarak sunulur. Bu kez iç dünyasına 

dönüktür. Bilinçli olarak toplumsal normlara daha uygun bir tavır sergiler. İçedönük hissetme, 

bireyin derin bir etik ve ahlaki yapı geliştirmesini, kendi içsel değerlerine dayalı olarak 

davranmasını içerir. Bu perdede Cemil, rüşvetten uzak durma, etik kurallara uyma ve 



90 

 

çalışanlarıyla adil ilişkiler geliştirmektedir. Yani dış dünyada çıkarcı ve stratejik bir tavır yerine, 

kendi içsel değerlerine uygun bir duruş sergiler. 

Çalışkur apartmanındaki bir başka kişi de Dr. Epkem’dir. Onun da ilk perde ikinci perde 

arasındaki tipolojik işlevinde büyük bir fark vardır.  

ANLATICI: […] Şu pastanın çevresinde aç kurt gibi dolaşan beyaz saçlı adam, 

kürtajdan zengin olmuş ünlü kadın doktoru Epkem. Sosyetede pek sevilir. Şekerlemeyi 

Markiz’den, çiçeği Sabuncakis’ten yaptırmak neyse, kürtajı Epkem’den yaptırmak da 

öyle. (Epkem selam verir) Dr. Epkem’de fıkranın bini bir para. Zemine zamana uydurur 

anlatır. Bir başka merakı da divan edebiyatı. Operasyon yaparken bile divan mısraları 

döktürür (Taner, 2019, s.61). 

 

Dr. Epkem, ilk perdede dışadönük, sosyetede tanınan ve sevilen bir karakter olarak 

karşımıza çıkar. Kürtaj operasyonları yaparak zengin olmuş, maddi kazanç peşinde koşan bir 

tutumu vardır. Onun için toplumun onayı ve popülerlik önemlidir; bu nedenle dışadönük 

hissetme işlevi baskın olarak gözlemlenir. Dışadönük hissetme işlevi, bireyin çevresindekilerin 

ihtiyaçlarını ve değerlerini göz önünde bulundurarak sosyal etkileşimlerde bulunmasına olanak 

tanır, fakat Epkem bu işlevi yüzeysel ve manipülatif bir şekilde kullanmaktadır. Sosyetede 

tanınan bir doktor olması, onun dışadönük hissetme işlevinin bir yansımasıdır. Toplumda 

saygın bir yer edinmek ve bu yolla maddi kazanç sağlamak onun için önceliklidir. Sosyal 

çevreye ayak uydurmak, şakalar yapmak ve sosyetenin taleplerine hizmet etmek onun için 

önemlidir. 

Kürtajdan parayı vuran Epkem, ikinci perdede hayat vermek, dünyaya can getirmek, 

Türkiye’nin kalkınmasına katkı sağlamak için uğraşan, gerçek bir Türk hekimi olur. 

 

ANLATICI: […] Şu pastanın çevresinde doygun doygun dolaşan beyaz saçlı adam, 

kürtajdan zengin olan bazılarına hiç benzemez. Dr. Epkem Cangetir, soyadından da 

belli olmuyor mu, aklı fikri çocuk doğurtmak. Türkiye’nin ancak nüfus artışı ile 

kalkınacağına iman etmiştir. Doğum kontrol haplarına, kürtaja karşı savaşan iki 

derneğin fahri başkanı. Çok da ciddi adamdır. Doğum sırasında şiir filan okumaz. Boş 

vakitlerinde hep susar (Taner, 2019,s.66). 

 

İkinci perdede, Dr. Epkem tamamen farklı bir karakterdir. Maddi kazanç ve sosyete 

odaklı davranışlardan uzaklaşmış, derin ahlaki değerlere bağlı, idealist bir kişilik sergiler. Bu 

aşamada, onun içedönük hissetme işlevi baskındır. İçedönük hissetme, bireyin içsel değerlerine 

ve ahlaki normlarına bağlı olarak karar vermesini sağlar. Epkem, kürtaja ve doğum kontrolüne 

karşı çıkan derneklere başkanlık yaparken, nüfus artışına ve ülkesinin kalkınmasına odaklanan 

bir tavır geliştirir. Bu, onun etik ve ahlaki sorumluluklarının farkına vararak iç dünyasına 



91 

 

yöneldiğini gösterir. Müntekim, içedönük düşünen bir tiptir. Tutucu bir genç olarak karşımıza 

çıkar. Kendi içsel değer sistemine sıkı sıkıya bağlıdır. 

ANLATAN: Şu sivilceli yüzlü, asık suratlı, acayip genç de ailenin yakın akrabası 

Müntekim. Dedesi dini bütün Zeynel Abidin Hoca. Süleymaniye Camii'nin baş vaizi imiş 

vaktiyle. Müntekim öç alan anlamına geldiğine göre dedesi torununa bu adı neden 

koymuş? Herhalde haçlı seferlerinden öç alsın diye. O da maşallah ismiyle müsemma.  

MÜNTEKİM: Yılbaşı adeti, yaş günü adeti, ne milli geleneklerimize ne de dini 

anlayışımıza uyar. Bu dünya fani, öbür dünya baki olduğuna göre bu fanilik denizinde 

bir yıl fazla bir yıl eksik yaşamışsın ne ifade eder? Hele şu küçük mumlar ne oluyor? 

Kilise mi burası? (Taner, 2019,s.66). 

Müntekim, dini değerlere sıkı sıkıya bağlıdır ve kendi içsel değerlerine göre hareket 

eder. Geleneksel ve muhafazakâr bir bakış açısına sahiptir. Dünyayı bu içsel değerlere göre 

yargılar ve duygusal olarak bağlanır. “Bu tip bireyler, içsel düşünce süreçleriyle derinlemesine 

meşgul olur ve dış dünyadan çok kendi içsel algılarına ve fikirlerine odaklanırlar.” (Jung C. G., 

2020, s.365).  

İkinci perdede ise karşımıza ismi Müştak’tır. Tipolojisindeki baskın işlevse dışadönük 

sezme tipidir. Hoşgörülü, yeniliklere açık ve ileri düşüncelidir. 

ANLATAN: Dedesi ileri ve serbest düşünceleri ile meşhur Zındık Rasih adında bir 

Bektaşi şeyhiymiş. Müştak her şeye açık ve teşne anlamına geldiğine göre torununa 

acaba bu adı neden koymuş dersiniz? Herhalde çevresini irkilten süper modern 

düşüncelere kışkırtmak için. O da ismiyle müsemma.  

MÜŞTAK: Yılbaşı adetini çok severim. İnsan bir yıl daha şu zevk kaynağı dünyada 

kaldığını kutlamaz da ne yapar. Şerefe! (bardağındaki viskiyi bir hamlede içer) İnsan 

fani olduğuna göre bu geçiciliğin öcünü yoğun bir yaşamla almaya bakmalı. Doya doya 

eğlenmek, vücuda da hakkını vermek. Refulmanlardan bilinç altına itilmiş özlemlerden 

kurtulmak ve her yıl pastasına zafer bayrağı gibi bir mum daha dikmek; az mutluluk 

mudur bu? Vur patlasın çal oynasın (Taner, 2019,s.67). 

Müştak, hayatı dolu dolu yaşamak, anın tadını çıkarmak ve dünyayı olasılıklarla dolu 

bir yer olarak görmek isteyen bir karakterdir. Hayatı keşfetme arzusu ve yeniliklere açık olması, 

onu dışadönük sezme tipine yaklaştırır. 

Ayışığında Şamata oyununda bireysel tipolojilerin ötesinde, toplumsal eleştirilerin ne 

denli önemli olduğunu daha derinlemesine ele alabiliriz. Bu oyun, bireylerin sadece kişisel 

özelliklerini ya da içsel dünyalarını değil, toplumsal yapıların ve normların birer yansıması 

olarak şekillendiği bir topluluk içinde var olduklarını da gözler önüne sermektedir. Karakterler 

bireysel çatışmaları ve davranışları, içinde bulundukları toplumun genel değerleri, gelenekleri, 



92 

 

yozlaşmaları ve dönüşümleriyle bağlantılıdır. Bu karakterler, toplumsal değerlerin ve normların 

şekillendirdiği bireylerdir.  

Cemil Çalışkur karakteri, bireysel olarak hırslı, makyavelist bir iş adamıdır; ancak onun 

kişiliği, 20. yüzyılın ortalarındaki Türkiye’nin iş dünyasındaki genel ahlaki çöküş ve 

kurnazlıkla özdeşleşen, toplumsal bir figür haline gelir. Cemil’in bireysel p 

sikolojik süreçleri, toplumsal başarı ve zenginlik arayışının, bireyin ahlaki değerlerini 

nasıl şekillendirdiğini gösterir. 

Dr. Epkem’in ilk perdedeki “kürtajdan zengin olmuş doktor” figürü, sadece onun kişisel 

kariyerindeki etik sorunları göstermez, aynı zamanda dönemin Türkiye’sindeki sağlık sistemine 

ve doktorların toplumsal rollerine dair geniş bir eleştiriyi yansıtır. Bu karakter, toplumsal bilinç 

dışında yer alan doktor imajını, etik ve ahlaki değerler açısından eleştirir. İkinci perdede ise, 

idealize edilen bir “ulusal kahraman doktor” figürüne dönüşerek toplumun değişen 

beklentilerini ve değer yargılarını gösterir. 

Oyundaki karakterlerin çoğu, toplumsal yozlaşmanın farklı biçimlerini yansıtır. 

Karakterler, toplumun ahlaki değerlerinin bozulması ve bireysel çıkarların ön planda olduğu bir 

düzenin ürünleridir. Jung’un kolektif bilinç dışındaki yozlaşma teması, bireylerin toplumsal 

süreçlerin birer taşıyıcısı olduğunu gösterir. Ayışığında Şamata’daki karakterler, bireysel 

psikolojik süreçlerin ötesinde toplumsal bir eleştiriyi yansıtır. 

Haldun Taner, bu karakterler aracılığıyla toplumun genel yapısını, değerlerini ve bu 

değerlerin bireyler üzerindeki etkilerini ustalıkla gözler önüne serer. Oyununun birinci 

perdesinde, karakterler daha karmaşık, toplumsal eleştiriyi yansıtan ve insan doğasının olumsuz 

yönlerini açığa çıkaran Jung tipleri olarak sınıflandırmak mümkündür. İkinci perde ise 

seyircinin beklentileri doğrultusunda idealize edilmiş ve olumlu bir bakış açısıyla yeniden 

kurgulanmış daha yüzeysel tipler sunar. Jung tipolojisine göre, birinci perdedeki karakterler 

daha gerçekçi ve derinlikli iken, ikinci perdedeki karakterler daha abartılı ve stereotipik olarak 

temsil edilir. 

 



93 

 

4.15. Vatan Kurtaran Şaban 

Vatan Kurtaran Şaban, Haldun Taner’in kabare türüne uyarladığı ve oynandığı 

dönemde büyük ses getiren oyunudur. O dönem kabare türünün Türkiye’de olmaması Taner’in 

taşlayıcı mizah anlayışıyla birleşerek bu boşluğu doldurur. 

“Normal tiyatroda bir rol vardır. Bu rolün içine uzun provalarla girersiniz; (...) bu rolün 

bir kere çizgisini bulduktan sonra, artık her akşam tekrarlarsınız. (...) Halbuki kabare 

tiyatrosunda her kişi, küçük küçük skeçlerin her birinde ayrı ayrı kompozisyonlar yapmak 

zorundadır. Birinde bir ihtiyar olan, öbüründe bir çocuk rolüne de geçebilir. Burada kışı 

veren, öbür tarafta yazı veren bir oyunda oynayabilir. Bütün bunları nezle olmadan yapmak 

lazım. Yani balıklama rollere, balıklama dalıp çıkmak. (...) Sonra kabare tiyatrosu 

oyuncularının bir özelliği çok hızlı oynamaktır. O kadar hızlı oynayacaksınız ki, seyirciler 

size yetişemeyecekler” (Aktan, 1983, s. 197). 

Haldun Taner’in böylesine zor bir türü başarıyla sergilemiş olmasında Zeki Alasya ve 

Metin Akpınar gibi yetenekli oyuncularla tanışması önemli bir dönüm noktası olur. Taner, 

Anadolu'da gezici tiyatro yapan bu iki sanatçıda kabare tiyatrosunun gerektirdiği potansiyeli 

görür ve onlara bu yeni türü tanıtır. Vatan Kurtaran Şaban adlı eserini kabare formatına 

uyarlama fikriyle yola çıkan Taner, oyuncularla birlikte Devekuşu Tiyatrosu’nu kurma kararı 

alır. Tiyatronun ismi, Taner’in gazete köşesinden esinlenilerek seçilmiş ve ironik bir anlam 

taşımaktadır. Devekuşu sembolü, gerçeklerden kaçmak yerine onlarla yüzleşmeyi temsil 

etmektedir. Taner’in demokratik yaklaşımı, tiyatronun mülkiyetini paylaşma önerisinde de 

görülmektedir. Bir yazar, iki oyuncu ve bir teknik elemandan oluşan ekip, eşit maddi katkılarla 

bu yenilikçi tiyatro girişimini başlatır. Bu adım, Türkiye'de kabare tiyatrosunun 

kurumsallaşmasında önemli bir kilometre taşı olur (Yüksel, 1986, s. 126). 

Haldun Taner’in Vatan Kurtaran Şaban adlı eseri, Türk kabare tiyatrosunun mihenk taşı 

olarak kabul etmek mümkündür. 1 Ekim 1967'de ilk kez sahnelenen ve toplamda 449 kez 

seyirciyle buluşan bu oyun, Çetin İpekkaya’nın sahne düzeni ve Arif Erkin'in müzikleriyle 

hayat bulmuştur. İlginç olan nokta, Taner'in bu eseri başlangıçta kabare tiyatrosu için kaleme 

almamış olmasıdır. 

Vatan Kurtaran Şaban, Taner'in daha önceki eserleri olan Gözlerimi Kaparım Vazifemi 

Yaparım, Eşeğin Gölgesi ve Zilli Zarife’de görülen toplumsal eleştiri çizgisinin daha da 

keskinleştiği bir yapıttır. Oyunun kabare türüne uygunluğu, birkaç önemli özelliğinden 

kaynaklanmaktadır. İlk olarak, çok sayıda kısa tablodan oluşması, eserin esnek bir yapıya sahip 



94 

 

olmasına olanak sağlar. Bu sayede, zaman içinde tabloların değiştirilmesi veya yenilerinin 

eklenmesiyle oyun güncelliğini korur. İkinci olarak, 1960’ların güncel bir konusunu ele alması, 

eserin o dönemde büyük ilgi görmesine neden olmuştur (Yüksel, 1986, s. 127). 

Taner’in bu eserle yakaladığı başarı, onun toplumsal meseleleri kavrayışındaki derinliği 

ve bunları sahneye aktarmadaki ustalığını göstermektedir. Oyunun konusunun zaman içinde 

güncelliğini koruması, Taner’in toplumsal dinamikleri okumadaki maharetini de ortaya 

koymaktadır. Bu durum, yazarın sadece döneminin değil, gelecek zamanların da nabzını 

tutabildiğini düşündürmektedir. Oyun, Türkiye'de sık değişen hükümetlerin kültür ve sanat 

politikalarını ve bu alanlardaki bürokrat atamalarını eleştirel bir bakış açısıyla ele alır. Devlet 

ile kültür sanat camiası arasındaki ilişkiyi ince bir hicivle yorumlar. 

Eser, iki ana bölüm ve toplam yirmi bir tablodan oluşur. Giriş şarkısı ve son deyiş 

arasında gelişen olaylar, tapu kadastro müdürlüğünden kültür müsteşarlığına atanan Şaban 

Bey'in Türk sanat ve kültürüne bakışını ironik bir dille yansıtır. 

Taner, Şaban Bey'in bu göreve getirilişini absürt bir tesadüfler zinciriyle açıklar. 

Oyunda, Şaban Bey'in müsteşarlığa seçilmesinin arkasındaki sebep şöyle anlatılır: Tapu 

kadastro müdürü olan İstendiyar oğlu Mehmet Şaban, hayatında ilk kez, hem de komşusunun 

biletiyle bir bale gösterisine gider. Bu tesadüfi kültür etkinliği sırasında, fuayede başbakanlık 

özel kaleminden bir tanıdığıyla karşılaşması, onun kültür bürokrasisindeki yükselişinin 

başlangıcı olur (Yüksel, 1986, s. 128). 

Bu anlatım, Taner'in bürokrasideki liyakat sistemini ve kültür-sanat alanındaki yönetici 

atamalarını eleştiren keskin mizahını ortaya koyar. Yazar, rastlantısal ve yüzeysel bir kültür 

temasının, önemli bir bürokratik pozisyona atanmak için yeterli görülebileceği fikrini 

hicvederek, dönemin kültür politikalarına dair ciddi bir eleştiri getirir. 

Oyunda, Şaban Bey'in kültür müsteşarlığına atanması, onun için beklenmedik ve 

korkutucu bir gelişmedir. Karakterin bu görevi üstlenmeye hazır olmadığını ifade etme çabaları, 

“emir yüksek yerden” gerekçesiyle görmezden gelinir. Bu durum, bürokraside liyakatin değil 

üst makamların keyfi kararlarının belirleyici olduğunu vurgular. 

Taner, Şaban Bey’in atanma gerekçesini ironik bir dille aktarır. Başkentteki tüm 

yöneticiler arasında sadece Şaban Bey’in “sanat muhibbi” (sanat dostu) olarak bilinmesi, 

aslında tek bir bale gösterisine gitmesinden kaynaklanır. Bu detay, kültür sanat alanındaki 

yönetici seçimlerinin ne kadar yüzeysel kriterlere dayandığını gösterir. 



95 

 

Oyundaki “Vatanın kültürü mademki soysuzlar elinde / Mademki sathı vatan / Büyük 

tehlikede” söylemleri, kültür politikalarının milliyetçi söylemlerle meşrulaştırılmasını eleştirir. 

“Silah başına Şaban / Silah başına” ifadesi ise, kültür yönetiminin adeta bir savaş gibi 

algılandığını, ancak bu “savaş”ın gerçek kültür ve sanat değerlerini korumaktan ziyade, politik 

çıkarları gözettiğini ima eder. Yazarın liyakatsizliğe karşı bu yaklaşımı, sadece döneminin 

değil, günümüz Türkiye'sinin de kültür-sanat yönetimi anlayışına dair önemli eleştiriler 

barındırır (Yüksel, 1986, s. 126). 

Eser, içerdiği kültürel ve edebi göndermeler nedeniyle belirli bir entelektüel birikimi 

olan seyirciye hitap eder gibi görünse de aslında çok daha geniş bir kitleye ulaşmayı başarmıştır. 

Bunun temel nedeni, Taner'in karakterleri yaratmadaki ustalığıdır. Oyundaki kişiler, toplumun 

çeşitli kesimlerinden tanıdık tiplemeleri yansıtır. Bu “bizden” karakterler, seyircinin kendini 

oyunla özdeşleştirmesini kolaylaştırır. 

Taner'in başarısı, entelektüel düzeyde bir eleştiri sunarken aynı zamanda geniş kitlelerin 

anlayabileceği ve eğlenebileceği bir anlatım tarzı yakalamasında yatar. Oyun, farklı eğitim 

seviyelerinden seyircilere farklı düzeylerde hitap edebilme özelliğiyle dikkat çeker. Kimi 

seyirci, oyunun derin kültürel ve politik göndermelerini yakalarken, diğerleri karakterlerin 

günlük hayattan tanıdık davranışlarına ve durumların komikliğine güler. 

Bu çok katmanlı yapı, Vatan Kurtaran Şaban’ın sadece belirli bir kesime hitap eden bir 

eser olmaktan çıkıp, geniş kitlelerce sevilen ve benimsenen bir oyun haline gelir. Taner'in bu 

başarısı, onun hem entelektüel derinliğini hem de halk kültürüne olan yakınlığını gösterir.  

Toplumsal eleştiri ve mizahı ustaca harmanladığı, farklı kesimlere aynı anda hitap edebilen çok 

yönlü bir eser olarak Türk tiyatro tarihinde önemli bir yer tutar (Yüksel, 1986, s. 129). 

 

4.15.1. Vatan Kurtaran Şaban: Şaban 

Haldun Taner'in Vatan Kurtaran Şaban oyununda Şaban karakteri, siyasi cehaletini ve 

kültürel konulardaki yetersizliğini açıkça gösteren bir profil çizer. Şaban, oyun boyunca 

bilmediği her konuda karar verme yetkisini kullanarak toplum üzerinde olumsuz etkiler yaratır. 

Hem bir lider hem de bir “kurtarıcı” olarak kendini görse de aslında çevresine zarar veren, 

bilgisizliği ile toplumda kargaşa yaratan bir figürdür. 

Şaban, tipik bir dışadönük düşünen tip olarak kendini gösterir. Dışadönük düşünme 

işlevi, onun dış dünyaya müdahale etme arzusu ve olayları kendi algısına göre çözmeye 



96 

 

çalışmasıyla belirginleşir. Kültürel faaliyetlerden anlamayan biri olmasına rağmen, kendini bu 

alanda yetkin biri gibi görür ve müdahalelerde bulunur. Ancak bu müdahaleler, mantıklı 

analizlerden yoksundur ve tamamen yüzeysel bir anlayışa dayanır. 

Şaban’ın dışadönük düşünme işlevi, mantık ve nesnelliğe dayanmak yerine, genellikle 

yüzeysel ve yanlış bir algıya dayalıdır. Mantıklı gibi görünse de gerçek anlamda bir nesnellikten 

yoksundur. Örneğin, müzikte “sol” notası hakkında yaptığı müdahale, aslında gerçek bir çözüm 

sunmaktan uzaktır: 

PİYANİST: Solsuz müzik olur mu? 

ŞABAN: Olacak. Yapacağız. Solsuz besteler ısmarlayacağız icabında (Taner, 2016, s. 

34). 

Bu diyalog, Şaban’ın nesnel gerçeklerden tamamen kopuk olduğunu gösterir. Müzik 

hakkında bilgisiz olmasına rağmen, cesurca ve kendinden emin bir şekilde müdahalede bulunur. 

Şaban, dışadönük düşünen biri olarak dış dünyadaki olayları ve nesneleri sürekli kontrol 

etme eğilimindedir. Özellikle toplumsal normlara bağlı kalmaya çalışır, ancak bu normları da 

yanlış algılar. Toplumsal düzeni koruma bahanesiyle sanata müdahale etme arzusu, şekilci ve 

yüzeysel bir anlayışla gerçekleşir. Sanat eserlerini ahlaki açıdan uygunsuz bulur ve onların 

sansürlenmesini ister: 

ŞABAN: Resim olarak resimden don. Resimlere don geçireceğiz de. Harita çizmek 

gibi bir şey. Geçeceksin müzedeki cıbıldak tabloların karşısına birer don çizeceksin. 

Üstelik renkli (Taner, 2016, s. 54). 

Burada toplumsal normlar ve ahlaki değerleri yüzeysel bir şekilde yorumlayarak sanatı 

sansürlemeye çalışır. Bu, onun gerçek anlamda sanat yapıtını anlama yeteneğinden yoksun 

olduğunu gösterir. 

Dışadönük düşünen tip olan Şaban, çözüm odaklı görünmeye çalışır. Ancak çözüm 

önerileri taraflı ve sorunları daha da karmaşık hale sokar. Olaylara müdahale etme arzusu, 

çözüm üreteceğine inanmasından kaynaklanır. Örneğin, kendini “vatan kurtarıcı” olarak 

görmesi ve sorunları çözebileceğine dair inancı, aşırı bir özgüven ve yanılsamadan ibarettir: 

ŞABAN: Türkiye'nin kültür hazineleri içindesin Şaban. Yarın sana bir halaskar 

diyecekler (Taner, 2016, s. 17). 

Bu cümle, Şaban’ın çözüm üretme yeteneğine dair güçlü bir inancı olduğunu gösterir, 

ancak çözümlerini gerçek anlamda somut veriler ve mantık üzerine kurmaz. Onun çözüm 

arayışları, genellikle hatalı ve gerçeklerden kopuk girişimlerdir. 



97 

 

Şaban’ın dışadönük düşünen tipinin zayıf yönleri, özellikle esneklik eksikliği ve 

duygusal duyarsızlık olarak kendini gösterir. Şaban, kararlarında aşırı rasyonel ve katı 

görünmeye çalışır, ancak gerçekte mantık dışı kararlar alır. Özellikle, estetik ve sanatsal 

faaliyetlere karşı gösterdiği ilgisizlik ve duygusal duyarsızlık, onun sanatın anlamını ve 

değerini kavrayamadığını gösterir. Duygusal açıdan bir bağ kuramadığı için sanatı sadece 

ahlaki bir sorun olarak algılar ve sansürlemeye çalışır. 

Şaban, bazı durumlarda duygusal olarak duyarsızdır ve sanatı sansürlemeye çalışırken, 

diğer yandan kendi ideolojisine uygun olduğunda sanatı destekler gibi görünür. Bu çelişki, onun 

duygusal olarak tutarsız olduğunu ve çifte standartlar sergilediğini gösterir: 

CEYLAN: Şimdi kim bilir siz de balerinlerin kılığını açık bulursunuz. 

ŞABAN: Yok efendim. Ne münasebet. Allah’ın verdiğini kuldan neden saklamalı. 

Onlar sözün meclisten dışarı sanattan nasibi olmayan, görgüsüz bazı arkadaşlar. 

Grupta ağzının payını aldı zaten. Yok kızım. Sen açıl saçıl. Parti arkanda (Taner, 

2016, s. 33). 

 

Burada, ahlaki söylemlerine rağmen kişisel çıkarları doğrultusunda ahlaki esneklik 

göstermektedir. Şaban karakteri, Jung’un dışadönük düşünme tipinin zayıf yönlerini taşıyan bir 

figürdür. Kendini mantıklı ve çözüm odaklı olarak tanıtır, ancak aslında yüzeysel ve 

gerçeklikten kopuk kararlar alır. Topluma zarar veren müdahaleleri, entelektüel ve duygusal 

eksikliklerini açıkça gösterir. Haldun Taner, bu karakter üzerinden toplumsal eleştirilerini güçlü 

bir şekilde ifade eder ve liderlerin bilgisizliği ve kibirlerini trajikomik bir şekilde sahneler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 

 

 

SONUÇ 

Bu çalışmada, Haldun Taner’in tiyatro eserlerindeki karakterlerin, Carl Gustav Jung’un 

psikolojik tipler kuramına dayalı olarak nasıl şekillendiği ve bu karakterlerin bireysel psikolojik 

yapılarının toplumsal eleştirilerle nasıl harmanlandığı derinlemesine incelenmiştir. Taner’in 

eserlerindeki bazı karakterlerin Jung’un tipoloji kuramı doğrultusunda değerlendirilmesini ve 

yazarın bu kuramı yaratıcı yazım süreçlerinde nasıl işlevsel bir şekilde kullanabileceği 

görülmüştür. Çalışma, Haldun Taner’in karakterlerine dair Jung tipolojisinin izlerini ortaya 

koyarak tipler arasındaki etkileşimlerin dramatik yapı üzerindeki etkisini analiz etmiştir.  

Haldun Taner’in oyunları, bireylerin içsel ve dışsal dünyaları arasındaki etkileşimi 

derinlemesine inceleyerek Jung’un tipoloji kuramına dair önemli ipuçları sunmaktadır. Bu 

eserlerde özellikle sezgisel ve hisseden tiplerin bireysel mücadeleleri dikkat çekicidir. Örneğin, 

Günün Adamı oyununda sezgisel bir tip olan Profesör, rüya yoluyla bilinçdışı bir uyarı alır ve 

politikaya girme kararından vazgeçer. Benzer şekilde, Dışardakiler oyunundaki Yümnü 

karakteri de rüyalarının etkisiyle intihardan uzaklaşır. Her iki örnek de sezgisel tiplerin 

enerjilerini bilinmeyen, bilinç dışı bir kaynaktan aldığını düşündürmektedir. Ayrıca, 

Yümnü’nün işitme cihazı kullanarak geçici bir süre dışadönük bir yaşama yönelmesi, tipler 

arasında dönüşümlerin mümkün olduğunu ve bireyin çevresel koşullarla biçimlendiğini 

göstermektedir. Ancak Yümnü’nün cihazı çıkararak tekrar içedönük bir yapıya dönmesi, 

bireyin özgün tipolojisine geri dönebileceğini kanıtlamaktadır. 

Çevresel uyum eksikliği ise kimi bireylerde güçlü çatışmalara yol açmaktadır. Küşat 

karakteri, çevresindeki hızlı değişime ayak uyduramadığı için alt işlevin bilinç düzeyine 

taşındığı ve bu durumun nevroza sebep olduğu bir süreç yaşar. İç yaşantısı ve dış dünya 

uyumsuz bir yapıya bürünür. Bu sebeple Küşat intihara sürüklenir.  

Öte yandan, dışadönük düşünen tipler için bireysel doğrularına olan bağlılık öne çıkar. 

Fazilet Eczanesi oyunundaki Sadettin Bey, oğlunun İtalya’ya gitmesine karşı çıkar ve 

geleneksel eczacılığı savunarak kendi bildiği doğrulara sıkı sıkıya bağlı kalır. Bu durum, 

dışadönük düşünme işlevinin bireyde narsistik eğilimlere yol açabileceğini düşündürmektedir. 

Benzer bir yapı, Lütfen Dokunmayınız oyunundaki Oktay karakterinde de gözlemlenir. 



99 

 

Oktay’ın kendine olan güveni ve çevresine yönelik zaman zaman buyurgan tavırları, dışadönük 

düşünmenin bu türden yansımalarına örnek oluşturur. 

Jung’un, dışadönük hisseden tiplerin düşünmeyi baskıladığını ifade eden görüşü, Huzur 

Çıkmazı oyununda Memnun karakteri üzerinden doğrulanmaktadır. Memnun, hisleriyle hareket 

eden, düşünce süreçlerini geri plana atan bir karakterdir. Keşanlı Ali Destanı’nda dışadönük 

düşünen bir tip olan Keşanlı Ali ise ânın getirdiği fırsatları ustalıkla değerlendiren ve 

kahramanlık mitini kendi yararına kullanarak toplumsal boşluğu dolduran bir figür olarak 

karşımıza çıkar. Dışadönük düşünen ve duyumsama işleviyle desteklenen tipolojisi, onun 

fırsatçı ve pragmatik yapısını pekiştirir. 

Haldun Taner’in eserleri, dramatik çatışmalarını tipolojik karşıtlıklar üzerine inşa 

ederek zengin bir yapı sunar. Eşeğin Gölgesi oyununda Mestan ve Şaban karakterleri arasındaki 

çatışma, dışadönük düşünme ile hisseden alt işlevin karşı karşıya gelmesi üzerinden şekillenir. 

Bu tipolojik gerilim, oyunun tüm dramatik yapısını yönlendiren temel unsurdur. Benzer şekilde, 

Ayışığında Şamata oyununda, birinci perdede dışadönük olan karakterlerin, ikinci perdede 

içedönük bir yapıya büründürülmesi, tiplerin dönüşümünün dramatik etkiyi artırabileceğini 

göstermektedir. 

Ayrıca, bazı karakterlerin persona kullanarak tipolojilerini gizledikleri gözlemlenir. 

Lütfen Dokunmayınız oyunundaki Oktay ve Sersem Kocanın Kurnaz Karısı’ndaki Fasulyeciyan 

gibi karakterler, dışadönük bir imaj sergilerken aslında içedönük bir yapıdan beslenmektedir. 

Bu çift yönlü yapı, Taner’in karakterlerini derinleştirerek seyirciye katmanlı bir anlatım 

sunmasına olanak tanır. 

Taner, Jung’un tipoloji kuramını dramatik çatışmaları güçlendirmek, karakterlerin içsel 

dünyalarını derinleştirmek ve toplumsal eleştirilerini daha etkili bir şekilde sunmak için işlevsel 

bir araç olarak kullanılabileceğini göstermiştir. İçedönük ve dışadönük tiplerin yanı sıra, sezgi, 

hissetme, düşünme ve duyumsama işlevlerinin bireylerin karar alma süreçlerine, çevreyle 

etkileşimlerine ve dramatik yapıdaki rollerine olan etkisi Taner’in eserlerinde belirgin bir 

şekilde görülmektedir. Bu bağlamda, Haldun Taner’in eserleri hem Jung tipolojisinin somut 

birer örneği hem de bu kuramın yaratıcı yazım süreçlerinde nasıl işlevselleştirilebileceğinin 

güçlü bir kanıtıdır. 



100 

 

 Taner’in karakterleri, toplumsal eleştiriyi bireysel psikolojik dinamiklerle 

harmanlayarak sunma becerisi, onun tiyatro eserlerinin evrensel ve zamansız değerini ortaya 

koymaktadır. Taner'in eserlerinde görülen eleştirel duruş, onun tiyatro dünyasında neden bu 

kadar önemli ve saygıdeğer bir yazar olduğunu bir kez daha kanıtlamaktadır. 

Kaynakça 

A. Samuels, Shorter, B., & Plaut, A. (1986). A critical dictionary of Jungian analysis. London: 

Routledge and Kegan Paul. 

Adıyaman, H. (2012). Haldun Taner Hayatı, Sanatı ve Eserleri. Ankara: Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Aktan, A. (1983). Niçin Hikaye? (Taner'le söyleşi) Haldun Taner Bütün Hikayeleri 4. Ankara: 

Bilgi Yayınevi. 

Beebe, J. (2006). Psychological Types. R. K. Papadopoulos içinde, The handbook of Jungian 

psychology :theory, practice, and applications (s. 131-148). New York: Routledge. 

Bennet, E. (. (2006). Jung Aslında Ne Dedi? Çev: I. Çobanlı. İstanbul: Say Yayınları. 

Breger, L. (2005). Freud: Görüntünün Ortasındaki Karanlık. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Chrisler, J. C., & Maureen C., M. (2018). Feminist critiques of psychology. APA Handbook of 

the Psychology of Women: History, Theory, and Battlegrounds (Vol. 1), 71-89. 

Corrie, J. (2015). ABC Of Jung's Psychology. New York: Routledge. 

Çamurdan, E. (2006). Haldun Taner Seyir Defteri. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Darıcı, S. (2013). Bilinçaltı Reklamcılık ve İletişim Teknikleri. İstanbul: İstanbul Gelişim 

Üniversitesi Yayınları. 

Demirdağ, R. A. (2012). Sersem Kocanın Kurnaz Karısı: Oyun İçinde Hangi Oyun. Adıyaman 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 30-40. 

Ertuğrul, R. (1999). Türkiye'de Kabare Tiyatrosu. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Tiyatro Bölümü (Yüksek Lisans Tezi). 

F.Fordham. (2015). Jung Psikolojisinin Ana Hatları. İstanbul: Say Yayınları. 

Fordham, F. (2019). Jung Psikolojisinin Ana Hatları. İstanbul: Say Yayınları. 



101 

 

Fordham, F. (2019). Jung Psikolojisinin Ana Hatları, Çev: A.Yalçıner. İstanbul: Say Yayınları. 

Fromm, E. (1992). Rüyalar, Masallar, Mitoslar. İstanbul: Arıtan Yayınevi. 

Geçtan, E. (2014). Psikanaliz ve Sonrası. İstanbul: Metis Yayınları. 

Gürol, E. (1977). Carl Gustav Jung. İstanbul: Cem Yayınları. 

İpşiroglu, Z. (2009). Yüzyıl Sonra Brecht. İstanbul: Yirmidört Yayınları. 

Jacobi, J. (2002). Jung Psikolojisi. İstanbul: İlhan Yayınevi. 

Jones, R. A. (2022). Thinking in opposites: The psychologies of Carl Gustav Jung and George 

Kelly. Theory & Psychology, 89-99. 

Jung, C. (2006). Analitik Psikoloji. (2. Basım). (Çev: Ender Gürol). İstanbul: Payel Yayınevi. 

---------. (2009). Anılar, Düşler, Düşünceler. Çev: İ. Kantemir. . İstanbul: Can Yayınları. 

---------. (1998). Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri. İstanbul: Cem Yayınevi. 

---------. (2015). Feminen - Dişiliğin Farklı Yüzleri. İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

---------. (2016). Analitik Psikoloji Sözlüğü. İstanbul: Pinhan Yayıncılık,. 

---------. (2020). Psikolojide Tipler. İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Laughlin, C. D., & Tiberia, V. (2012). Archetypes: Toward a Jungian Anthropology of 

Consciousness. Anthropol Conscious, 24-66. 

Miyasoğlu, M. (1988). Haldun Taner. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 

Oral, Z. (1986). “Haldun Taner’i Anlatabilmek”. Milliyet Sanat, 144, 15. 

Özsoysal, F. (2002). Tiyatro Metinlerinde Alımlama ve Metin Stratejileri. İstanbul: Altkitap. 

Piske, F. H., Stoltz, T., Ettiène , G., Camargo, D., Freitas, S., & Lúcia Dias, C. (2017). 

Complexity in Promoting a Teaching to Develop Creativity of Gifted Students: 

Contributions from Morin and Jung. Scientific Research Publishing, 925-934. 

Post, V. d. (1977). Jung and the Story of Our Time. Vintage Books. 

Sambur, B. (2005). Bireyleşme Yolu: Jung'un Psikoloji Teorisi. Ankara: Elis Yayınları. 

Schultz, D. v. (2007). Modern Psikoloji Tarihi. İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Sharp, D. (1987). Personality Types: Jung's Model of Typology. Toronto: İnner City Books. 



102 

 

Spoto, A. (1989). Jung’s Typology in Perspective. Boston: Sigo Press. 

Stevens, A. (2014). Jung. Ankara: Dost Yayınları. 

Şener, S. (1976). Ulusal ve Çağdaş Türk Tiyatrosu Üzerine. Birikim Dergisi, 41-48. 

Takenaka, N. (2016). The realization of absolute beauty: an interpretation of the fairytale Snow 

White. J Analytical Psychology, 68-71. 

Taner, D. (1996). Canlar Ölesi Değil. İstanbul: Sel Yayınları. 

Taner, H. (2007). Zilli Zarife. Ankara: Devlet Tiyatroları Arşivi. 

-----------. (2015). Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım. İstanbul: Yapıkredi Yayınları. 

-----------. (2016). Fazilet Eczanesi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

-----------. (2016). Vatan Kurtaran Şaban. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

-----------. (2017). Berlin Mektupları. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

-----------. (2019). Ayışığında Şamata. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

-----------. (2020). Sersem Kocanın Kurnaz Karısı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

-----------. (2021). Eşeğin Gölgesi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

-----------. (2021). Huzur Çıkmazı. İstanbul: Yapıkredi Yayınları. 

-----------. (2021). Keşanlı Ali Destanı. İstanbul: Yapıkredi Yayınları. 

-----------. (2022). Günün Adamı - Dışardakiler. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

-----------. (2024). Ve Değirmen Dönerdi - Lütfen Dokunmayın. İstanbul: Yapıkredi Yayınları. 

Ukray, M. (2016). Jung Psikolojisi. Ankara: Yason Yayınları. 

Yakın, V. (2012). Markaların Kişilik Arketiplerinin Algılnması Üzerine Bir Araştırma. The 

Turkish Online Journal of Design, Art and Communication, 2 (3) 27-36. 

Yüksel, A. (1986). Haldun Taner Tiyatrosu. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

 

 

 

 



103 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

Burak ŞENTÜRK 
Doğum Tarihi: 26.06.1992 

Doğum Yeri: Bursa 

Medeni Durumu: Evli    E-mail:burak.senturk.020@gmail.com 

Askerlik Durumu: Tecilli                       İletişim: 05366171074 

 

İŞ DENEYİMLERİM 

 

Ankara Güzel Sanatlar Lisesi, Tiyatro Bölümü, Ücretli Öğretmenlik , 2024 

Yüksek İhtisas Üniversitesi, Sağlık Fakültesi, Drama Dersi, Öğretim Görevlisi,2024 
Kavaklıdere Tiyatrosu, Genel Sanat Yönetmeni, 2024 (aktif) 

DASK, Hasar Uzman Yardımcısı, 2023 

Bilgi Yayınevi, Sosyal Medya Yöneticisi, 2022 

Kırşehir Halk Eğitim Merkezi, Tiyatro ve Yaratıcı Drama, Eğitmenliği ,2021 

 Doluyazı Senaryo Ekibi, Senarist, 2021 (aktif) 

Bir Kabadayının İtirafları, Sergey Yesenin, Akademisyen Kitabevi, Redaksiyon, 2021  

Son Görülme, Kısa Film, Dramaturg, 2021 (doluyazı ekibi) 

Uludağ Üniversitesi Lisans Projesi, “Radyodan Gelen Sesler,” “Yönetmen Yardımcısı, Dramaturg,” 

2018-2019 

Uluslararası Murad Hüdavendigar Anadolu İmam Hatip Lisesi “Öğretmen” 2018-2019 Ahi 

Evran Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi, Doç. Dr. Kadir Can Dilber “Asistanlık” 2015-2017 
Fak-Fanzin, “Genel Yayın Yönetmeni” 2017 

İçimizdeki Daktilo Dergisi, “Editörlük” 2016 

Hacı Fatma Erdemir Anadolu Lisesi, 2016-2017, Stajyer Öğretmen 

Kırşehir Gençlik Merkezi, Tiyatro ve Yaratıcı Drama, Eğitmenliği, 2014-2015 

 

EĞİTİM BİLGİLERİM 

 

2021- 2024, Ahi Evran Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı, Yeni Türk Edebiyatı, Tezli Yüksek Lisans, 

“Haldun Taner Tipolojisi: Haldun Taner Oyunlarında Jung Tipolojisi” 

2019-2022, Uludağ Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi Sahne Sanatları Bölümü Tezli 

Yüksek Lisans, “Türk Çocuk Tiyatrosunda La Fontaine Masallarının Değersel Dönüşüm 

İzleği”  

2017- -, Uludağ Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Sahne Sanatları Bölümü, Dramatik Yazarlık 

2013-2017, Ahi Evran Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı 

2006-2010, Tophane Mesleki ve Teknik Anadolu Lisesi, Bilişim Teknolojileri 

 

KURSLARIM 
Beliz Güçbilmez, Tersine Mühendislik, 2022 

İstanbul Büyükşehir Belediyesi, “Yazarlarını Arıyor” 2021 

Online Yaratıcı Yazarlık Atölyesi, Semih Gümüş, 2018-2019 

Udemy, OT dergisi, Online Yaratıcı Yazarlık 

Uludağ Üniversitesi, II. Dramatik Yazarlık Çalıştayı, Katılımcı, 2018 

 

YAYIMLANAN ÖYKÜLERİM 

İshakEdebiyat, “”Deney Faresi”, Öykü, 2021 

Edebiyatist, “Her Şey Çok Ağır”, Öykü, 2020  

Parşömen Sanal Fanzin, “Ben Versus Ben”, Öykü, 2020  

Oggito “Aynadan İçeri” Öykü, 2019 

Yaşar Nabi Nayır Gençlik Ödülleri “Deney Faresi” Finalist,2018 

                Öykü Gazetesi 11. Sayısı “O Şu ve Ben”, Öykü 

mailto:burak.senturk.020@gmail.com

	1. GİRİŞ
	1.2. Araştırmanın Amacı ve Önemi
	1.3. Sınırlılıkları

	2. CARL GUSTAV JUNG VE ANALİTİK PSİKOLOJİ
	3. CARL JUNG VE KİŞİLİK TİPOLOJİSİ
	3.1. Rasyonel ve İrrasyonel Fonksiyonlar
	3.2. Birincil ve İkincil İşlevler
	3.3. Alt İşlev
	3.4. Dışadönük Tipler
	3.4.1. Dışadönük Düşünen Tip
	3.4.2. Dışadönük Hisseden Tip
	3.4.3. Dışadönük Duyum Tip
	3.4.4. Dışadönük Sezgisel Tip

	3.5. İçedönük Tipler
	3.5.1. İçedönük Düşünen Tip
	3.5.2. İçedönük Hisseden Tip
	3.5.3. İçedönük Duyum Tip
	3.5.4. İçedönük Sezgisel Tip


	4. HALDUN TANER’İN KARAKTERLERİNDE JUNG TİPOLOJİSİ
	4.1. Haldun Taner
	4.2. Haldun Taner Tiyatrosu
	4.3. Günün Adamı
	4.3.1. Jung Tipolojisine Göre: Profesör

	4.4. Dışardakiler
	4.4.1. Jung Tipolojisine Göre: Yümnü

	4.5. Ve Değirmen Dönerdi
	4.5.1.  Jung Tipolojine Göre: Küşat

	4.6.  Fazilet Eczanesi
	4.6.1. Jung Tipolojisine Göre: Sadettin Bey

	4.7. Lütfen Dokunmayın
	4.7.1.1. Jung Tipolojisine Göre: Oktay

	4.8. Huzur Çıkmazı
	4.8.1. Jung Tipolojisine Göre: Memnun

	4.9. Keşanlı Ali Destanı
	4.9.1. Jung Tipolojisine Göre: Keşanlı Ali

	4.10. Gözlerimi Kaparım Vazifemi Yaparım
	4.10.1.  Jung Tipolojisine Göre: Vicdani

	4.11. Eşeğin Gölgesi
	4.11.1. Eşeğin Gölgesi: Şaban ve Mestan

	4.12. Zilli Zarife
	4.12.1. Jung Tipolojisine Göre: Hurşit / Cemşit

	4.13. Sersem Kocanın Kurnaz Karısı
	4.13.1. Jung Tipolojisine Göre: Fasulyeciyan

	4.14. Ayışığında Şamata
	4.14.1. Ayışığında Şamata: Çalışkur Apartmanı

	4.15. Vatan Kurtaran Şaban
	4.15.1. Vatan Kurtaran Şaban: Şaban


	SONUÇ
	Kaynakça
	ÖZ GEÇMİŞ

	İŞ DENEYİMLERİM
	EĞİTİM BİLGİLERİM
	KURSLARIM
	YAYIMLANAN ÖYKÜLERİM

