
T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

ESKİ TÜRK EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 

 

 

DİVAN ŞİİRİNDE ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLER 

(14. ve 19. YÜZYIL ÖRNEKLEMİ) 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

MEHMET ÜNAL 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

 

DOÇ. DR. NURGÜL SUCU KÖROĞLU 

 

 

 

 

 

KONYA-2024 



 

Bu çalışma, 09/10/2024 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından Türk Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı Eski Türk Edebiyatı Bilim Dalı Programında Yüksek Lisans Tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Savunma 

Tez Jürisi 

 

 

 

 

 

 

 

 

Doç. Dr. Nurgül SUCU KÖROĞLU  

Selçuk Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Doç. Dr. Murat AK     Dr. Öğr. Ahmet KAVAKLIYAZI  

Necmettin Erbakan Üniversitesi                                       Selçuk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi                                                               Edebiyat Fakültesi 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ii 

 

ÖN SÖZ 

 El emeği bir eserin, çıktığı elin izini taşımaması imkânsızdır. Her eser sahibinin 

yansımasıdır. Allahü Teâlâ Âdem’e (a.s.) yarattıklarının ismini öğretirken, îcât etme ve 

isim verme yetisini de vermiştir. İnsanoğlunun içindeki merak ve heyecan, onu yeni bir 

şeyler oluşturmaya, keşfetmeye, biçimlendirmeye yöneltmiştir. 

Her insan, yeteneği doğrultusunda eserler meydana getirir. Edebiyatımızın en 

etkili unsuru olan şiirler de tam anlamıyla sahibinin eseridir. Çünkü yoğun duygularla 

örülmüş olan şiirler, şairinin duygu, düşünce, hayal, yaşantı, karakter, mizaç, eğitim, 

muhit, inanç, tutum, yaş ve daha birçok özelliğinin ürünüdür. Bir nevi şairin kelime 

kelime dizelere yansımasıdır. Şiir duyguların taşma hâlidir. Bu taşkınlığa sebep olan en 

önemli etken ise aşktır. Şiir, en çok aşk üzerine yazılmış, en fazla şiiri de âşıklar yazmıştır. 

Aşkın yakıcılığı devam ettikçe âşık yazmaktan kendini alamaz. Hele ki şair, Hayy olana 

tutulduysa ilahi cereyan hiç kesilmeyecek, âşığın yangını devam edecek demektir. 

Divan edebiyatı, XIV. yüzyılda bir önceki yüzyıla göre daha çok gelişmiş, bu 

dönemde yazar ve şair sayısı artmış, manzum ve mensur çok sayıda eser yazılmıştır. 

Türkçe, bu yüzyılda saray ve ordunun yanı sıra yüksek memurların da dili olmuş ve 

Anadolu’da edebiyat dili hâline gelmiştir 

XIV. asırda, daha çok halkı bilgilendirme ve eğitmeye yönelik sade bir Türkçeyle 

yazılan eserlerle karşılaşılmaktadır. Ancak bu asrın başlarında başarı gösteren Yûnus 

Emre, Gülşehri ve Âşık Paşa gibi şairlerden sonra, Türk şiirindeki lirizmin önemli 

temsilcilerinden Nesîmî ile edebiyatımızın önde gelen sanatkârlarından Hoca Dehhânî ve 

Ahmedî yetişmiştir. 

Belirli düşünce, imaj ve ifade kalıplarının sürekli tekrarlandığı yani geleneğe bağlı 

bir ilerleme gösteren klasik şiirde “bikr-i ma’nâ” arayışları bu yüzyılda da belirgin şekilde 

devam etmiştir. Diğer yüzyıllara oranla şair sayısı azdır.  

XIX. yüzyıl Türk edebiyatı, altı yüz yıldır süregelen klasik gelenekle birlikte yeni 

edebî adımların da atıldığı bir dönemdir. Hem eski edebiyat tarihinin hem de yeni 

edebiyat tarihinin kaynakları, ‘eski’ ile ‘yeni’nin bir arada olduğu bu ortak devir için 

gayet ayrıntılı bilgi verirler. 

XIX. yüzyıl Türk milleti için her bakımdan farklı manalar taşır. Bu yüzyılda batılı 

anlamda birçok değişiklik yanında eskiye ait unsurlarda da eskinin ya tenkit edildiği veya 

taraftar bulduğu hatta yeniden diriltilmeye çalışıldığı bir takım mütereddit hareketlere 



 
 

iii 

 

şahit olunur. XIX. yüzyılda yenileşme hareketleri bütün şubeleri ile cemiyete hâkim 

olmaya başlamıştır. 

Bu çalışmada XIV. yüzyıl divan edebiyatı sahasında yetişmiş ve divan sahibi üç 

şairimiz ve de XIX. yüzyıl divan edebiyatı sahasında yetişmiş ve divan sahibi yedi 

şairimizi belirleyerek toplamda on şairimizi belirledik. Bu şairlerin divan’larından 

hareketle XIV. ve XIX. yüzyıl klasik şiirimizde Ülü’l-‘Azm [Hz. Nûh, Hz. İbrâhîm, Hz. 

Mûsâ, Hz. ‘Îsâ ve Hz. Muhammed (S.A.V.)] Peygamberlerin ve onların kıssalarının nasıl 

ve hangi yönlerden ele alındığını tespit etmeyi ilke edindik. 

“Divan Şiirinde Ülü’l-‘Azm Peygamberler” (14. ve 19. Yüzyıl Örneklemi) isimli 

bu çalışmamız giriş ve iki bölümden oluşmaktadır: 

Giriş bölümünde; tezi şekillendirme sürecine değinildikten sonra, Ülü’l-‘Azm 

Peygamberlerin kimler olduğu hakkında bilgi verilip bu peygamberlerin ortak 

özelliklerine yer verilmiştir.  

Birinci bölümde; XIV. yüzyıl klasik edebiyatının genel özellikleri aktarılmış, 

çalışmamıza kaynaklık eden üç divan’ın, Ahmedî, Nesîmî ve Kadı Burhâneddin şairleri 

hakkında bilgiler verilmiştir. Devamında XIX. yüzyıl klasik edebiyatının genel özellikleri 

aktarılmış, çalışmamıza kaynaklık eden Yedi divan’ın, Enderunlu Vâsıf, Keçecizâde İzzet 

Molla, Leylâ Hanım, Enderunlu Fâzıl, Âdile Sultan, Şeref Hanım ve Yenişehirli Hüseyin 

Avni Bey şairleri hakkında bilgiler verilmiştir. 

 İkinci bölümde; âyet ve hadîslere atıfta bulunarak peygamber kıssaları derlenmiş, 

ilgili başlıklar altında o konuyla ilgili beyitler: “sayfa, şiir ve beyit” numarasıyla 

tasniflenerek verilmiştir. 

Konunun değerlendirilmesinden elde edilen veriler de sonuç kısmında ve 

tablolaştırılarak verilmiştir. 

          Klasik şiir gibi geleneksel sanat dallarında birikim ve metinler arasılığın önemi 

yadsınamaz. Ben de bu çalışmam ile klasik şiirin kaynaklarından birini yakından tanıma 

ve inceleme imkânı buldum. Hep anlatılagelen ya da bir yerlerde okuduğumuz Ülü’l-

‘Azm Peygamberlerin kıssalarına bir de şiir penceresinden; şairlerin gözünden ve hayal 

dünyasından bakma keyfiyetine eriştim. Bu çalışma, edebiyatın eskisi yenisi olmaz 

düşüncesinden hareketle, meseleleri, her zaman iki ayrı dikkatle -eski ve yeni şiir 

açısından- ele almayı, samimi ve içten gelen bir sevgiyle hedeflemiştir. Tezlerin, edebiyat 

tarihçileri için, bir yapı malzemesi olduğunun farkındayım. Ustalar, duvar yaparken 



 
 

iv 

 

sihirli çekiçleriyle, ellerine verilen malzemenin sağını solunu yontar ve bu malzemeyi -

ki bu genellikle etrafına taşar- yüzyıllarca görev yapacağı noktaya yerleştirirler. Ortaya 

koyduğumuz bu malzemenin edebiyat tarihi binasının yükselişinde bir görevinin olması, 

tek arzumuzdur. Bu arzumuzu gerçekleştirmede büyük payı olan saygıdeğer hocalarım 

başta olmak üzere çalışmanın hazırlanmasında aileme ve özellikle sabrı, özverisi ve 

yapıcı tavırlarıyla bizleri her daim yüreklendiren ve engin bilgisini bizlerden 

esirgemeyerek çalışmalarımızda bizlere anlayışla rehberlik eden kıymetli danışman 

hocam Doç. Dr. Nurgül Sucu Köroğlu Hanımefendi’ye teşekkürü bir borç bilirim, saygı 

ve sevgilerimi sunarım.  

 

Mehmet ÜNAL    

KONYA-2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

v 

 

 

 

                              

T. C.  

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

 

ÖZET 

XIV. ve XIX. yüzyıl divan şiirini şekillendiren en önemli unsurlar hiç şüphesiz İslâmî 

inançlar (ayet, hadis), peygamber kıssaları ve mucizeleri, İslâm tarihi, dinî menkıbeler ve 

Türk tarih ve kültürüdür.  

Bu çalışmamızda XIV. yüzyılda yaşamış olan “DİVAN” sahibi üç önemli şairin ve XIX. 

Yüzyıl da yaşamış olan “DİVAN” sahibi yedi önemli şair ile toplamda on önemli şairin 

Ülü’l-‘Azm adı verilen beş büyük peygamberi (Hz. Nûh, Hz. İbrâhîm, Hz. Mûsâ, Hz. ‘Îsâ 

ve Hz. Muhammed) şiirlerinde nasıl konuk ettikleri ele alınmıştır.  

 

Anahtar Kelimeler: XIV. Yüzyıl Türk Edebiyatı, XIX. Yüzyıl Türk Edebiyatı, Ülü’l-

‘Azm, peygamberler, Divan Şiiri, Divan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ö
ğ
re
n
ci
n
in

 

Adı Soyadı Mehmet ÜNAL 

Numarası 224201001007 

Ana Bilim / Bilim 

Dalı 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI / ESKİ TÜRK 

EDEBİYATI 

Programı Tezli Yüksek Lisans Doktora 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Üyesi Nurgül SUCU KÖROĞLU 

Tezin Adı  DİVAN ŞİİRİNDE ÜLÜ’L-‘AZM 

PEYGAMBERLER (14.ve 19. YÜZYIL 

ÖRNEKLEMİ) 

 



 
 

vi 

 

 

T. C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

 

 

 

Ö
ğ
re
n
ci
n
in

 

Adı Soyadı Mehmet ÜNAL 

Numarası 224201001007 

Ana Bilim / Bilim 

Dalı 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI / ESKİ TÜRK 

EDEBİYATI 

Programı Tezli Yüksek Lisans Doktora 

 
Tez Danışmanı 

 
Doç. Dr. Nurgül SUCU KÖROĞLU 

Tezin İngilizce Adı   ÜLÜ’L-‘AZM PROPHETS IN DİVAN POETRY (14TH 

AND 19TH CENTURY SAMPLING) 

 

 

ABSTRACT 

XIV. and XIX. The most important elements that shaped the 19th century Divan poetry 

are undoubtedly Islamic beliefs (verses, hadiths), prophet stories and miracles, Islamic 

history, religious legends and Turkish history and culture. 

 

In this study, XIV. 3 important poets of the "Divan" who lived in the 19th century and 

the 19th century. 7 important poets who had a "Divan" and a total of 10 important poets 

who lived in the 19th century wrote about the five great prophets called Ülü’l-‘Azm (Hz. 

Noah, Prophet Abraham, Prophet Moses, Prophet Jesus and Prophet Muhammad) in their 

poems. How they host guests is discussed.  

 

Key Words: XIV. Century Turkish Literature, XIX. Century Turkish Literature, Ülü’l-

‘Azm, prophets, Divan Poetry, Divan.  

 

 

 

 

  



 
 

vii 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ........................................................................................................................... İİ 

ÖZET .............................................................................................................................. V 

ABSTRACT ................................................................................................................... Vİ 

TABLOLAR LİSTESİ .................................................................................................. X 

KISALTMALAR .......................................................................................................... Xİ 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

DİVAN ŞİİRİNDE ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLER ............................................. 1 

(14.VE 19. YÜZYIL ÖRNEKLEMİ) ............................................................................ 1 

ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLER ............................................................................... 6 

A) ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLERİN ORTAK YÖNLERİ .............................. 11 

1.Kur’an-ı Kerim’de Adı Geçen Seçkin Ailelere Mensup Olmaları ........................ 11 

2. Kendilerinden Sağlam Söz Alınmış Kişiler Olmaları ............................................ 11 

3. Hepsinin Resûl Olarak Görevlendirilmeleri .......................................................... 12 

4. Şeriat Sahibi Olmaları .............................................................................................. 13 

5. Cenab-ı Hakk’ın, Bazı Yönlerden Kendilerine Üstünlük Vermesi ...................... 14 

6. Sabır ve Sebatta Öncü Olmaları .............................................................................. 14 

B) ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLERİN DİVAN EDEBİYATINDAKİ YERİ VE 

ÖNEMİ…………………………………………………………………………...……15 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

XIV. YÜZYIL VE XIX.  YÜZYIL DİVAN EDEBİYATINA GENEL BAKIŞ ...... 20 

1.1.XIV. YÜZYIL DİVAN EDEBİYATI .................................................................... 21 

1.2. XIV. YÜZYIL DİVAN EDEBİYATININ ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ ........... 24 

1.2.1. AHMEDÎ (735/1334-5-815/1412-3) (TÂCEDDİN İBRAHİM) ...................... 25 

1.2.2. KADI BURHÂNEDDİN (745/1345- 800/1398) .............................................. 26 

1.2.3. SEYYİD İMÂDÜ’D-DİN NESÎMÎ .................................................................. 29 

1.3.1. Siyasî ve Sosyo-kültürel Durum ........................................................................ 29 

1.3.2. Edebî Durum ....................................................................................................... 32 

1.3.3. XIX. YÜZYIL DİVAN EDEBİYATININ ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ ........ 35 

1.3.3.1.ENDERUNLU VÂSIF .................................................................................... 36 

1.3.3.2. KEÇECİZADE İZZET MOLLA (1785/1829) ............................................... 41 

1.3.3.3. LEYLÂ HANIM ............................................................................................ 43 

1.3.3.4. ENDERUNLU FÂZIL ................................................................................... 44 

1.3.3.5. ÂDİLE SULTAN ........................................................................................... 47 

1.3.3.6. ŞEREF HANIM ............................................................................................. 48 



 
 

viii 

 

1.3.3.7. YENİŞEHİRLİ HÜSEYİN AVNÎ BEY (BEKİRPAŞAZÂDE) .................... 50 

İKİNCİ BÖLÜM 

XIV. VE XIX. YÜZYIL DİVANLARINDA ............................................................... 53 

ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLER ............................................................................. 53 

2.1. HZ. NÛH ................................................................................................................. 54 

2.1.1. TÛFÂN ............................................................................................................. 55 

2.1.2. NÛH’UN GEMİSİ ............................................................................................ 62 

2.1.3. NÛH’UN ÖMRÜ .............................................................................................. 65 

2.2. HZ. İBRÂHÎM ....................................................................................................... 70 

2.2.1. ATEŞE ATILMASI .......................................................................................... 72 

3.2.2. HALÎLULLÂH/ALLAH’IN DOSTU OLMASI .............................................. 76 

2.2.3. HANİF VE MÜSLÜMAN OLMASI................................................................ 78 

2.2.4. KURBAN HADİSESİ ....................................................................................... 79 

2.2.5. KÂ’BE’Yİ İNŞA ETMESİ ............................................................................... 81 

2.2.6. MAKAM-I İBRAHİM ...................................................................................... 83 

2.3. HZ. MÛSÂ .............................................................................................................. 85 

2.3.1. ON EMİR .......................................................................................................... 86 

2.3.2. MUCİZELERİ................................................................................................... 88 

2.3.2.1. Hz. Mûsâ’nın Asası .................................................................................... 89 

2.3.2.2. Yed-i Beyzâ ................................................................................................ 94 

2.3.2.3. Nil Nehri ve Hz. Mûsâ ................................................................................... 96 

2.3.3. KELÎMULLÂH OLUŞU .................................................................................. 97 

2.3.4. TÛR-İ SÎNÂ’DA ATEŞİN GÖRÜLMESİ VE TECELLİ................................ 97 

2.3.5. HZ. MÛSÂ’NIN MÜNACATI ....................................................................... 103 

2.3.6. HZ. MÛSÂ’NIN ÜMMETİ MUHAMMED’DEN OLMAK İSTEMESİ ...... 103 

2.3.7. HZ. SÜLEYMAN’IN ONUN ŞERİATINI DEVAM ETTİRMESİ ............... 106 

2.3.8.   MENN Ü SELVÂ (Kudret Helvası ve Bıldırcın Eti) .................................... 106 

2.3.9. YAHÛDİLİKLE İLGİLİ KAVRAMLAR ...................................................... 108 

2.3.9.1.Musâ Kamış Bayramı ................................................................................ 108 

3.4. HZ. ÎSÂ ................................................................................................................. 112 

2.4.1. ÂHİR ZAMANDA DÜNYAYA YENİDEN GELMESİ/ NÜZÛLÜ ............. 114 

2.4.1.1. Deccal ve Mehdi ile İlgili Hususlar .......................................................... 116 

2.4.2. MUCİZELERİ................................................................................................. 118 

2.4.2.1. Ölüleri diriltmesi ...................................................................................... 118 

2.4.2.2. Çamurdan Yaptığı Kuşlara Üfleyerek Hayat Vermesi ............................. 119 

2.4.2.3. Hastaları İyileştirmesi ............................................................................... 124 



 
 

ix 

 

2.4.2.4. İnsanların Ne Yediğini ve Evlerinde Ne Biriktirdiklerini Bilmesi ........... 126 

2.4.2.5. Bezleri İstenen Renge Boyaması .............................................................. 126 

2.4.3. SEMÂYA YÜKSELMESİ (REF’İ) VE BUNUN GÜNEŞLE İLGİSİ........... 127 

2.4.4. MESÎH OLMASI ............................................................................................ 132 

2.4.5. HZ. MERYEM VE HZ. ‘ÎSÂ’NIN BAKİR OLMASI ................................... 133 

2.4.6. RÛHULLAH OLMASI .................................................................................. 135 

2.4.7. ÜZERİNDE İĞNE OLMASI/ (SÛZEN) ........................................................ 136 

2.4.8. KENDİNDEN ÜSTÜN OLAN HZ. MUHAMMED’İ MÜJDELEMESİ ...... 137 

2.4.9. HRISTİYANLIKLA İLGİLİ HUSUSLAR .................................................... 138 

2.5. HZ. MUHAMMED (SAV) .................................................................................. 142 

2.5.1. Doğumu ........................................................................................................... 144 

2.5.2. HAYATI ......................................................................................................... 145 

2.5.4. DUALARA ARACI KILINMASI / ŞEFÂ’ATİ ............................................. 147 

2.5.5. ÜMMÎ OLUŞU ............................................................................................... 151 

2.5.6. HZ. MUHAMMED (S.A.V.)’E OLAN BAĞLILIK ...................................... 152 

2.5.7. HÂTEM (HÂTEMÜ’L-ENBİYÂ) / (Son peygamber olması) ....................... 153 

2.5.8. MUCİZELERİ................................................................................................. 153 

2.5.8.1. Ay’ın Yarılması (İnşikâku’l-Kamer / Şakku’l-Kamer) ............................ 153 

3.5.9. “LEVLÂK” SIRRINA MAZHAR OLMASI .................................................. 154 

2.5.10. EHL-İ BEYT / ÂL-İ ‘ABÂ ........................................................................... 156 

2.5.10.1. Hz. Ali .................................................................................................... 157 

2.5.11. NA‘T-I ŞERİFLER ....................................................................................... 160 

SONUÇ ........................................................................................................................ 168 

KAYNAKLAR ............................................................................................................ 179 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

x 

 

TABLOLAR LİSTESİ  

Tablo.1: Hz. Nûh ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı .........................................199  

Tablo.2: Hz. İbrâhîm ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı....................................200 

Tablo.3: Hz. Mûsâ ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı .......................................201  

Tablo.4: Hz.’Îsâ ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı............................................202 

Tablo.5: Hz. Muhammed (S.A.V.) ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı ...............203  

Tablo.6: Ülü’l-‘Azm Peygamberler ile İlgili Beyit Sayıları ve Konuların Dağılımı...204 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

xi 

 

KISALTMALAR  

a.s.                         Aleyhisselâm  

bkz.                       Bakınız  

C.                           Cilt  

CC                         Celle celâluhû  

çev.                        Çeviren  

DKS                       Dinî Kavramlar Sözlüğü 

 G.                          Gazel  

haz.                        Hazırlayan  

Hz.                         Hazret-i  

K.                           Kaside  

L.                           Lugaz  

M.                          Mesnevi  

Muk.                      Mukatta’ât  

Mur.                      Murabbâ  

Mus.                      Musammat  

Müs.                      Müseddes  

Müz.                      Müstezat  

Nşr.                       Neşreden  

R.                           Rubâi  

RA                         Radıya’llâhü ‘anh  

s.                            Sayfa  

S.                            Sayı  

S.A.V.                       Sallallâhu ‘aleyhi vesellem  

T.                            Tarih, Tevârih (divanlardaki bu başlık altındaki tüm şiirler için)  

Tah.                        Tahmis  

Tes.                         Tesdis  

Tb.                          Terkîb-i bent  

Tc.                          Tercî-i bent TDEA Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi  

TDV                       Türk Diyanet Vakfı vd. ve diğerleri ve devamı vs. ve sâire  

Yay.                        Yayınevi, Yayınları  

yy.                           Yüzyıl  

yyy.                         Yayın yeri yok 



 
 

1 

 

GİRİŞ 

DİVAN ŞİİRİNDE ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLER 

(14.ve 19. YÜZYIL ÖRNEKLEMİ) 

Araştırmanın Konusu ve Problemi  

Devirler ve şartlar değişse de divan şiirimizde değişmeyen, geleneğin sürekliliğidir. Yani 

eserler birçok gelenekten, sanat anlayışından, dinî menkıbelerden, Doğu ve Batı kültür ve 

sanatlarından etkilenerek birikimsel olarak gelişir ve gelecek nesillere aktarılır. Çalışmamızın 

konusu ise İslâmiyet’in ana kaynaklarından Kur’ân-ı Kerîm ve hadîs-i şerîflerde geçen “Ülü’l-

‘Azm Peygamberler”in divan şiirimizde nasıl ele alındığı olmuştur. Kısaca “Ülü’l-‘Azm’’ yüce 

Allah’ın kendilerinden yerine getirilmesini istediği (emrettiği) şeylerde kararlılık, sabır ve 

gayret gösteren (peygamberler), anlamında bir terkiptir. 

Edebî bir eser olan divanlar, şairlerin kendi iç dünyalarını ve toplum meselelerini yansıtan 

bir yapı arz etmektedir. İçindeki her beyit, gazel, kaside, musammat, dörtlük… büyük bir emek 

ve hissiyatla kaleme alınmıştır. Dönemini ve önceki zamanları aynı zamanda bir müverrih 

edasıyla yansıtan divanlar, şairin edebî kudretini göstermesi için de bir fırsat olmuştur. 

Bu çalışma böyle bir konuya divan şiiri açısından yaklaşmaktadır. Divan şiirinden kasıt ise 

klasik şiirdir.  

Divan şiirinde şairler Ülü’l-‘Azm peygamberleri hangi yönlerden ele almışlardır? Şairler 

Ülü’l ‘Azm peygamberlere hangi fonksiyonları yüklemişlerdir? Divan şiirinde Ülü’l-‘Azm 

peygamberlerin kıymetleri nedir? Bu şekildeki sorular yüksek lisans çalışması ölçeğinde 

çalışmanın problemlerini oluşturmaktadır. 

1.1.1. Araştırmanın Çerçevesi 

Türk edebiyatının XIII. yüzyıldan başlayıp, XIX. yüzyıla kadar süren dönemine "Divan 

edebiyatı" adı verilmiştir. 13. ve 14. yüzyıllar divan edebiyatının bir anlamda oluşum dönemi 

olarak görülmüştür. Bu dönemde Divan sahibi Kadı Burhâneddin, Ahmedî ve Nesîmî gibi 

şairler erken klasik dönemin yolunu açmışlardır. Özellikle Nesîmî tasavvufu, Ahmedî ve Kadı 

Burhâneddin ise; aşk, zevk, haz ve rindlik temalarını işleyen gazeller yazarak sonraki 

dönemlerde kurucu model şairler olarak bilineceklerdir. 14. yy. Klasik Türk edebiyatı henüz 

oluşum aşamasında bulunduğundan, bu dönemde incelenecek olan mürettep divanlar, klasik 

şiirin doğuş, gelişim ve etkileşim sürecini ortaya koyması bakımından önemlidir. 

14. yy. Timurluların Orta Asya ve Azerbaycan’da; Osmanlıların Anadolu’da dünya 

siyasi tarihi bakımından çok etkili olduğu bir dönemdir. İç karışıklıklar, savaşlar, göçler, Moğol 

saldırıları ve baskılar Anadolu halkında büyük bir ümitsizlik ve huzursuzluk meydana 



 
 

2 

 

getirmiştir. Kargaşa ortamı, Anadolu'da tasavvuf akımının gelişimine zemin hazırlamıştır. 

Yıkıcı sebeplerden ötürü din ve tasavvuf, toplumun her kesiminde etkili olmaya başlamıştır. 

Anadolu’da meydana gelen değişimler sonucunda Türk edebiyatı, ilk Türkçe ürünlerini 

13. yüzyılda verir. Mevlâna, Sultan Veled, Yûnus Emre gibi mutasavvıf şairler ön plana 

çıkmaya başlar.  

14. yy. gelindiğinde ise; beylikler dönemi olarak da bilinen bir döneme girilir. Bu 

dönemde Selçuklu Sultanlarının aksine, Türkmen beyleri Türkçe yazmayı özendirmişlerdir. 

Böylece Türk Dili ve Edebiyatı alanında çok sayıda manzum, mensur; çeviri ve telif eserler 

yazılmıştır. Özellikle dini ve ahlaki mesajlar içeren mesnevilerin çokluğu dikkat çekmektedir. 

Şeyyad Hamza, Hoca Mes’ud, Ahmedî gibi şairler mesnevi alanında bilinen isimlerdir. 

Mesnevilerde yer alan gazeler, kahramanların ağzından karşılıklı konuşma havasında yazılan 

şiirler olarak yer edinmişler. Bu gazeller aslında din dışı şiirin ilk örneklerini de oluşturmaya 

başlamıştır. 

Selçukluların ve beyliklerin desteğiyle oluşturulan edebî ortam Türkçe’ye Anadolu’da 

Arapça ve Farsçaya karşı itibar kazandırmıştır. Yûnus Emre ve Dehhâhî gibi şairler dönem 

şairlerince örnek alınmış ve birçoğu da Türkçe eser yazılamayacağı endişesini ortadan 

kaldırmıştır. Tüm gelişmelerin sonucunda Klasik edebiyatın nazım şekilleri ve türlerinde 

nicelik ve nitelik bakımından gelişme görülmeye başlamıştır. 

Anadolu’da adı Kadı Burhâneddin, Nesîmî ve Ahmedî gibi divan sahibi şairler 

neredeyse bütün nazım tür ve şekillerinde yazmışlar ve bu bağlamda erken klasik dönemin 

yolunu açmışlardır. Özellikle Nesîmî tasavvuf, Ahmedî ve Kadı Burhâneddin ise aşk, şarap ve 

rindlik temalarını işleyerek daha sonraki yüzyıllarda kurucu model olarak rol oynamışlar. 

XIX. yüzyıl, Türk milleti için her bakımdan farklı manalar taşır. Bu yüzyılda, batılı 

anlamda birçok değişiklik yanında, eskiye ait unsurlarda da eskinin ya tenkit edildiği veya 

taraftar bulduğu, hatta yeniden diriltilmeye çalışıldığı, bir takım mütereddit hareketlere şahit 

olunur. Encümen-i şu’ara, esasen eski şiir taraftarlarının teşekkül ettirdiği, bununla beraber, 

bazı şairlerin tavırlarında yeniliğe dair birtakım işaretler olduğu anlaşılan edebî topluluk veya 

mahfeldir. XIX. yüzyılı, divan şiirinin bir nevi sekerat anı olarak değerlendirmek yanlış olmaz. 

Öyle ki, bir taraftan ölüm döşeğine düşmüş olan hastayı canlandırmak için ceşitli müdaheleler 

yapan şairler yanında, divan şiirini temelinden sarsmaya çalışan şairler de bulunmaktaydı. Bu 

yüzyıla genel olarak bakıldığında, bu şiiri canlandırmak ve temelini sarsmak isteyenlerin de 

divan şirinin yıkılış sürecini hızlandırdıklarını söylemek yanlış bir teşhis olmaz. Çünkü, yıkılış 

sürecine girmiş olan bu şiiri, ayağa kaldıracak bütün imkânlar ortadan kalkmış. Divan şiiri, 

XIX. yüzyılın sonunda, Osmanlı saltanatının yıkılışından daha önce, kültür hayatımızı terk 



 
 

3 

 

etmiştir. 

XIX. yüzyıl, yenileşme çabaları nedeniyle Osmanlı İmparatorluğu açısından önemli bir 

dönem olmuştur. XVII. yüzyıldan itibaren başlayan Divan edebiyatı-Halk edebiyatı etkileşimi 

XIX. yüzyılda da devam etmiştir. Bu yüzyılda edebiyatta şekil ve içerik açısından yeni türlerin 

kullanılmaya başlandığı, eskiden farklı bir edebî anlayış ortaya çıkmış, Divan edebiyatı ve Halk 

edebiyatı olmak üzere iki farklı anlayışa göre şekillenen Türk edebiyatı’na Batı’dan gelen yeni 

türler etrafında oluşan Yeni Türk edebiyatı eklenmiştir. Yüzyılın ikinci yarısında eski anlayış 

etkisini yitirerek yerini Batı edebiyatı etkisinde gelişen Tanzimat edebiyatına bırakmıştır 

(Mengi, 2003: 264). 

Osmanlı padişahlarının çoğu, edebiyatla, genellikle şiirle yakından ilgilenmiştir. XIX. 

yüzyılda bu ilginin azaldığı görülmektedir. III. Selim dışında şiir ve edebiyatla ilgilenen padişah 

neredeyse yoktur. Buna bağlı olarak Divan şiiri, Yeni edebiyat karşısında gücünü kaybetmiştir. 

XVIII. yüzyılda divan şairleri arasında yaygınlaşan mahallileşme akımı, XIX. yüzyılda yerini 

dilde sadeleşme hareketlerine bırakmıştır. Divan şairleri, halkın kullandığı deyimleri, 

sözcükleri kullanmışlardır. XIX yüzyılda, Halk şairleri divan şiirinin etkisinde daha çok kalmış, 

bu etkiyle aruz ölçüsünü kullanmış, Arapça ve Farsça sözcük ve tamlamalara daha fazla yer 

vermişlerdir (Mengi, 2003:264).  

Divan edebiyatının başlangıcında olduğu gibi son döneminde de dinî tasavvufi şiire ilgi 

artmıştır. Bu yüzyılda birçok şair eserlerinde dini-tasavvufi öğelere yer vermiştir. Bunun sebebi 

şairlerin herhangi bir tarikata mensup olmalarıdır (Mengi, 2003:264).  

XVII. yüzyılın büyük ustaları örnek alınarak şiirde bir ilerleme kaydedilmek istenmiş, 

bu sebeple XIX. yüzyılda Encümen-i Şu’ara denilen şairler topluluğu kurulmuştur. Bu topluluk 

içindeki şairler; Hersekli Arif Hikmet Bey, Leskofçalı Galip Bey, Osman Şems Efendi, 

Koniçeli Kazım Paşa, Hâlet Bey, Manastırlı Hoca Nâili Efendi, Yenişehirli Avni Bey, 

Recaizâde Celal Bey, Üsküdarlı Hakkı’dır. Daha sonraları bu toplantılara Nâmık Kemal ile Ziya 

Paşa da katılmışlardır. Bu toplantılarda şiirler okunmuş, eleştiri ve tartışmalar yapılmıştır. Bu 

yüzyılın önemli şairlerinden bazıları bu topluluk içinde yetişmiştir. Bu iki topluluktaki şairler 

klasik dil ve eski şiir anlayışını sürdürmeye çalışmışlardır. Divan edebiyatı geleneğinin 

devamından yana olan Enderunlu Vasıf, Yenişehirli Avni, Keçecizade İzzet Molla gibi 

sanatçılar birtakım yeniliklerle ıslah etmeye çalıştıkları Divan edebiyatının bir süre daha canlı 

kalmasını sağlamışlardır (Mengi, 2003: 264). 

 XIX. yüzyılda Divan edebiyatı geleneğindeki nazım şekillerinin birçoğuyla şiirler 

kaleme alınmıştır. Ancak, eskiden beri kullanılagelen nazım şekillerinin kullanım sıklıklarıyla 

ilgili bazı değişiklikler görülmektedir. Bu dönemde en az kullanılan nazım şekli mesnevidir. 



 
 

4 

 

Yazılan mesneviler de önceki yüzyıldakilerden daha kısadır (Abbasoğlu, 2014: 146). 

Öte yandan bu araştırma alanı sadece günümüzde ya da yakın zamanda ortaya çıkmış bir 

araştırma alanı değildir. Divan edebiyatı tarihinin başlangıcından itibaren her zaman ve her 

dönemde ilgi odağıdır. 

1.1.2. Araştırmanın Önemi ve Amacı 

Bu çalışma, divan şairlerinin Ülü’l-‘Azm peygamberleri işleme biçimlerini anlamak, bu 

eserlerin dönemlerinin kültürel, sosyal ve düşünsel bağlamlarında nasıl şekillendiğini ortaya 

koymak ve bu edebî mirasın İslam kültüründeki rolünü daha derinlemesine keşfetmek amacını 

taşımaktadır.  

           Çalışma genel olarak, divan edebiyatının Ülü’l-‘Azm peygamberleri temelinde nasıl 

zenginleştiğini anlamak ve bu eserlerin İslam dünyasındaki etkisini daha geniş bir perspektiften 

değerlendirmektir. 

Dönemin getirmiş olduğu askerî, ekonomik, toplumsal vb. değişimler doğal olarak 

edebiyata da yansımıştır. “Son Klasik Dönem” diyebileceğimiz XIX. yüzyıl edebiyatı daha çok 

bir nazire edebiyatı görünümü arz eder. Sebk-i Hindî ile birlikte, sanatın hüner göstermeye 

dönüşmesi ile tarih, muamma ve lügaz türünde artışa sebep olmuştur.  

Klasik Türk şiirinde şairi ve eserlerini doğru anlayabilmek için onun yaşadığı çevrenin, 

üslubunu oluşturan şartların, etkilendiği otoritelerin, kültürünün ve inanç dünyasının kaynakları 

tespit ve tahlil edilmelidir. Çünkü klasik edebiyat gibi gelenek edebiyatlarında, edebî eserlerin 

doğru bir şekilde anlaşılıp, değerlendirilmesinde metinler arasılık büyük önem taşımaktadır. 

Klasik şiirin kaynaklarından olan Kur’an-ı Kerim ve hadis-i şeriflerde, peygamber kıssaları vb. 

de en başta incelenmesi gereken alanlardandır.  

1.1.3. Araştırmanın Yöntem ve Tekniği 

Bu çalışma, divan edebiyatının kaynakları arasında önemli bir yeri olan Ülü’l-‘Azm 

Peygamberler ile ilgili bir çalışmadır. Ülü’l-‘Azm yüce Allah’ın kendilerinden yerine 

getirilmesini istediği (emrettiği) şeylerde kararlılık, sabır ve gayret gösteren (peygamberler) 

anlamına geldiği daha önce söylenmişti.  

Bu örneklem oluşturulurken XIV ve XIX yüzyıllarda yaşamış olan XIV. yüzyıla ait üç 

şairin Ahmedî, Nesîmî ve Kadı Burhâneddin divanı ve XIX. Yüzyıla ait Yedi şairin, Enderunlu 

Vâsıf, Keçecizâde İzzet Molla, Leylâ Hanım, Enderunlu Fâzıl, Âdile Sultan, Şeref Hanım ve 

Yenişehirli Hüseyin Avni Bey divanı seçilmiştir. 



 
 

5 

 

 “Divan” sahibi önemli şairin, Ülü’l-‘Azm adı verilen beş büyük peygamberi (Hz. Nûh, 

Hz. İbrâhîm, Hz. Mûsâ, Hz. Îsâ ve Hz. Muhammed (S.A.V.) şiirlerinde nasıl işledikleri ele 

alındı.  

İlk aşamada; tezimizin başlığını oluşturan Kur’an-ı Kerim ve Hadis-i Şeriflerde bahsi 

geçen “Ülü’l-‘Azm peygamberler’i ve onlarla ilgili olayları tespit ederek detaylı bilgiye 

ulaşmak bu çalışmada önceliğimiz oldu.  

İkinci aşamada; XIV. ve XIX. yüzyıl divan edebiyatının özellikleri ve o dönemde sanat 

gücüyle öne çıkmış on büyük şairimizin kısaca hayat hikâyeleri, edebî kişilikleri ve eserleri 

verilmeye çalışıldı.  

Üçüncü aşamada; her bir divanda ismen veya alakalı olarak geçen Ülü’l-‘Azm 

peygamberlerle ilişkili beyitler tespit edilip bunların sayfa, şiir ve beyit numaraları kaydedildi.  

Dördüncü aşamada; konu başlıkları belirlenerek tasnifleme yapıldı. Tasniflemeleri daha 

sonra işlerken şairlerin alfabetik sırayla verilmesi uygun görüldü.  

Beşinci aşamada; aynı şairin, aynı konudaki beyitlerinden bir kısmı seçilerek diğerlerine 

dipnotlarda yer verildi.  

Altıncı aşamada; tez içerisinde aktarılan bilgilerden yola çıkılarak sonuçlandırma 

kısmına geçildi. Bu sonuçlar tablolar halinde döküman olarak sunuldu.  

Yedinci aşamada; çalışmanın tamamında kullanılan eserler derlendi ve “Kaynaklar” 

bölümüne titizlikle aktarıldı.  

Çalışmamızda, incelenen divanlardaki Ülü’l-‘Azm peygamberlerle alakalı beyitler 

değerlendirilirken, bu peygamberlerin hayatları ve kıssaları göz önüne alınarak başlıklandırma 

yapıldı. Ülü’l-‘Azm peygamberler, kronolojik olarak ele alındı ve her peygamberin incelendiği 

bölümün başına ilk olarak o peygamberin Kur’an-ı Kerimde geçen dua ayeti yazıldı. 

  



 
 

6 

 

Divanlarını incelediğimiz Ahmedî, Kadı Burhâneddin, Nesîmî, Enderunlu Fâzıl, 

Enderunlu Vâsıf, Yenişehirli Avnî Bey, Keçecizâde İzzet Molla, Leylâ Hanım, Şeref Hanım ve 

Âdile Sultan, tasavvufi konuları divan şiirinin kurallarına uygun olarak eserlerinde işleyen sûfî 

şâirlerdir diyebiliriz. Onların aşktan bahsetmeleri, sevgiliye yanmaları, güzele bağlanmaları bu 

ulvî duyguların sembolik yansımalarıdır. Beşerî bir aşk yaşmış olmaları ve bu duyguları dile 

getirmiş olmaları da mümkündür; beşerî aşk, his ve anlayışlarını, ilâhî aşka ve manevi hayata 

uyarlamışlardır. 

Tezimizin daha iyi anlaşılabilmesi adına Ülü’l-‘Azm peygamberlerin kimler olduğuna 

ve bu peygamberlerin ortak özelliklerine1 de değinmek istiyoruz; 

ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLER 

“Ülû” kelimesi Arapça’da “sahip” demektir. “Azm” kararlılık, iradede sabretme, sebat 

etme manalarında gelir. Azm kelimesinin başına da Ülû gelince; mana azim sahipleri, karar 

sahipleri olur. 

Peygamber2 kelimesi, Farsça kökenli bir sözcüktür. “Haber getiren” anlamına gelip 

Türkçedeki “kılavuz, yalvaç” kelimelerine karşılık gelmektedir. Terim anlamı ise Allah 

tarafından ilâhî emir ve yasakları halka bildiren, onları Allah yoluna çağıran kimse demektir. 

Gerçekte, Arapça’daki “nebî” kelimesinin karşılığı olan bu kelime hem “nebî” hem de “resûl” 

kelimesini karşılayacak şekilde genel bir anlamda kullanılır. 

Peygamber, Allah’tan vahiy yoluyla aldığı bilgileri ve emirleri tebliğ etmek, 

muhataplarını hak dine çağırmakla görevlendirilen yüksek vasıflı kimse demektir. 

Peygamberlerin ilki Hz. Âdem, sonuncusu Hz. Muhammed’dir. Tarihte bazen peş peşe, bazen 

aynı zaman dilimi içinde, bazen de kısa veya uzun aralıklarla peygamberler gönderilmiştir. 

Kur’ân’da kendilerinden nebi veya resûl diye bahsedilen kişiler şunlardır: Âdem, İdris, Nûh, 

İbrahim, İsmail, İshak, Ya’kub, Yûsuf, Lût, Hûd, Sâlih, Şuayb, Mûsa, Harun, İlyas, Elyesa’, 

Yûnus, Eyyûb, Dâvud, Süleyman, Zekeriya, Yahya, İsa ve Muhammed. Her Peygamber, 

Allah’tan başka tanrı bulunmadığına iman edip yalnızca O’na kulluk etmeye çağırdığı 

toplumun inkâr ve tepkisiyle karşılaşmıştır. Toplumlarının şiddetli baskılarına karşı en büyük 

mücadeleyi veren Kur’ân-ı Kerîm’de adı geçen bu peygamberlerden özellikle beşi “Ülü’l-

‘Azm” diye anılmıştır: 

 
1 Ülü’l-‘Azm peygamberlerle ilgili bilgilerde genel olarak Salih Karacabey’in “Ülü’l-‘Azm Peygamberler ve Ortak 

Yönleri” makalesinden ve Muhammed Aruçi’nin “Ülü’l-‘azm” maddesinden faydalanılmıştır.  
2 TDK Büyük Sözlük: 

ttp://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_bts&arama=kelime&guid=TDK.GTS.5cb5c1274c2822.31802233, 

14.02.2023; 20:15.; Hasan Akay (2005), İslâmî Terimler Sözlüğü:377. 

 



 
 

7 

 

Bütün semavi dinlerde peygamberler Allah (CC) tarafından gönderilmiş zatlardır. Vahiy 

yoluyla Cenabıhak’tan aldıkları haberleri halkla paylaşmışlardır. İslâmiyet’e göre 

peygamberlerin ilki Hz. Âdem ve sonuncusu ise Hz. Muhammed‘dir (S.A.V.). Kurân-ı 

Kerîm’de ismi zikredilen peygamberler şunlardır: Hz. Âdem, İdris, Nûh, İbrâhîm, İsmâil, İshak, 

Ya’kûb, Yûsuf, Lût, Hûd, Sâlih, Şu’ayb, Mûsa, Harun, İlyas, Elyesa’, Yûnus, Eyyûb, Dâvûd, 

Süleyman, Zekeriyyâ, Yahyâ, Îsâ ve Muhammed (S.A.V.).  

“Hani biz peygamberlerden sağlam söz almıştık. Senden, Nûh’tan, İbrâhîm, Mûsâ ve 

Meryem oğlu Îsâ’dan da. Evet biz, onlardan sapa sağlam bir söz almıştık.” (Ahzâb, 33/7)  

Azim (azm), Arapça bir sözcüktür. Sözlükte “ısrarla istemek, kastetmek, kesin karar 

vermek; kesin karar, irade, sabır” gibi anlamlara gelen azim Kur’ân-ı Kerîm’de beş âyette3 

“iyilikte sebat ve kararlılık”, dört âyette de4 fiil şekliyle “kesin karar vermek” anlamında olmak 

üzere dokuz yerde geçmekte, bunlardan birinde5 Hz. Peygamber’e “azimli peygamberler” gibi 

sabırlı olması, acelecilikten sakınması emredilmektedir. 

“Ülü’l-‘Azm” ﴾ ولوالعزمأ  ﴿ İslam dinine ait bir terimdir. Çünkü Allah, Kur’an’da Hz. 

Muhammed’e hitaben şöyle buyurmuştur: ‘‘O halde (Resûlüm), peygamberlerden ‘‘Ülü’l-

‘Azm’’ azim sahibi olanların sabrettiği gibi sen de sabret.’’6 Ayette ‘‘Ülü’l-‘Azm’’ ifadesinin 

geçmiş olması, bu terimin bazı peygamberlere işaret ettiğini göstermektedir. O halde, Kur’ân’da 

işaret edilmek istenen Ülü’l-‘Azm peygamberlerin kimler olduğunu ve ortak özelliklerini 

tespite geçmeden önce, ulü’l-‘azm kavramı üzerinde durmak gerekmektedir. Azim, bir işin 

icrasına ve yerine getirilmesine kalbi kesinlikle bağlamak yahut iradede sabır ve sebat ile 

maksadı takip ve gayret sarf etmek, herhangi bir işi yapmaya niyet etmek, ısrarla istemek, sıkı 

bir şekilde emretmek, zoru başarmaya karar vermek, yemin etmek ve yapılacak işi ciddiye 

almak gibi anlamlara gelir. Ayetlerde ise “ciddiye almak”7  ‘‘karar vermek’’8 “sabır, gayret, 

takdire değer iş”9 manalarında kullanılmıştır (Yazır, 1998: 297). 

Hadislerde azim ve bundan türemiş fiillerle “azme”, “azîme” veya “azâim” gibi 

müştakları “kararlılık, sabır, niyet, hayırlı iş, farz” gibi mânalarda kullanılmıştır” (Çağrıcı, 

1991: 328).  

Ülü’l-‘Azm terkibi ise “azim sahibi” mânâsına gelir. “Azim ve irâde sahipleri, sabırlılar, 

ayağını sağlam basan metânet ehli.” demektir. (Akay, 2005:481) Ülü’l-‘Azm ifadesi Kur’an-ı 

 
3 Âl-i İmrân, 3/186; Lokmân, 31/17; Ahkâf, 46/35. 
4 Bakara, 2/227, 235; Âl-i İmrân, 3/159; Muhammed, 47/21. 
5 Bakara, 2/227, 235; Âl-i İmrân, 3/159; Muhammed, 47/21. 
6 Ahkâf, 46/35. 

7 Muhammed, 47/21. 

8 Bakara, 2/227, 235; Âl-i İmran, 3/159. 
9 Âl-i İmran, 3/159; Lokman, 31/17; Şû’râ, 42/43. 



 
 

8 

 

Kerîm’de bir âyette geçmiştir: 

“O halde (Resûlüm), peygamberlerden azim sahibi olanların sabrettiği gibi sen de 

sabret! Onlar hakkında acele etme, onlar vâdedildikleri azabı gördükleri gün sanki dünyada 

sadece gündüzün bir saati kadar kaldıklarını sanırlar. Bu, bir tebliğdir. Yoldan çıkmış 

topluluklardan başkası helâk edilir mi hiç!” (Ahkâf, 46/35) 

Ülü’l-‘Azm ﴾ ولوالعزمأ  ﴿ peygamberler ise, Allah’ın emrini tebliğ ederken karşılaşmış 

oldukları sıkıntılar karşısında kararlılık, sabır ve gayret gösteren peygamberler demektir. Ayette 

geçen “ülü’l-‘azmi miner rusuli”10 deki “min” harfi cer’i ‘‘teb’îz’’ yani “bir kısma ait” 

manasında kullanıldığında peygamberlerin hepsi değil içlerinden bazıları anlaşılmaktadır. 

Dolayısıyla söz konusu ayette geçen “Ülü’l-‘Azm” ifadesinden peygamberlerin tamamının 

kastedilmediği sonucu çıkmaktadır.  

Peygamber kavramından farklı olarak “Ülü’l-‘Azm peygamberler” nitelemesinin 

olması aslında bütün peygamberlerin bu sıfatla nitelendirilmediğini göstermektedir. Ancak 

âyette geçen bu kavramın hangi peygamberleri kapsadığı ile ilgili iki temel görüş oluşmuştur: 

İlk görüşe göre yukarıdaki âyette geçen  ۟نَ  ٱلْعَزْم   أوُ۟لوُا سُل   م  ٱلرُّ  

“...peygamberlerden Ülü’l-‘Azm olanların sabrettikleri gibi sabret.” kısmındaki  َن  harf-i cerri م 

beyân (açıklama) bildirmektedir ki bu Ülü’l-‘Azm sıfatının bütün peygamberler için olduğunu 

göstermektedir. 

İbn Zeyd, Cübbâî ve başkaca âlimler bütün peygamberlerin Ülü’l-‘Azm olduğunu 

söylemişlerdir. 

İkinci görüşe göre ise burada iki ihtimal vardır: “Min” harfi ceri tefsir anlamında 

kullanıldığında “Ülü’l-‘Azm” teriminden kastedilenin bütün peygamberler olduğu; “bazıları” 

anlamında kullanılması halinde ise, peygamberlerin içinden şeriat sahibi olup yeni getirilen dine 

düşmanlık besleyenlerin zulümlerine dayanarak sabreden azim sahibi peygamberlerin 

kastedilmiş olduğu anlaşılır (Yazır, 1998, 4364). 

 Tercih edilen görüş ise, peygamberlerin sadece bir kısmının “azim sahibi” olduğu 

yönündedir. Tercih bu yönde olunca da ayette geçen azim sahibi peygamberlerin kimler olduğu 

ve sayıları hususu akla gelmektedir (Yazır, 1998: 307). 

Dolayısıyla bu konuda farklı görüşler ileri sürülmüştür. Bazıları bu peygamberlerin 

sayılarının beş olduğunu savunurken bazıları da bu sayının daha fazla olabileceğini ileri 

sürmüşlerdir. Farklı görüşlerin ortaya çıkmasında da özellikle “Ülü’l-‘Azm” ifadesine yüklenen 

anlam etkili olmuştur. Başta İbn Abbas ve Katâde olmak üzere, Ülü’l-‘Azm peygamberlerin 

 
10 Ahkâf, 46/35. 



 
 

9 

 

sayısının beş olduğunu kabul edenler Ahzab Sûresi’nin şu ayetini delil göstermişlerdir:  

“Hani biz peygamberlerden söz almıştık; senden, Nuh’tan, İbrahim’den, Mûsâ’dan ve 

Meryem oğlu İsa’dan da. Biz onlardan pek sağlam bir söz aldık.”11  

Bu ayette Hz. Peygamber başta olmak üzere resullerden beş tanesinin adının zikredilmiş 

olmasının hikmeti açıklanırken, “yani başta sen olmak üzere şanları en büyük olan ve ülü’l- 

‘azm denilen peygamberlerden... Sağlam bir söz aldık”12 şeklinde ifade edilmesi de ismi geçen 

peygamberlerin ülü’l-‘azm kapsamında değerlendirildiklerini göstermektedir.  

Konumuz açısından önem arz eden bir hadiste, kıyamet günü insanların şefaat istemek 

üzere gideceği peygamberlerin ülü’l-‘azm kapsamında isimleri sayılan beş peygamberle sınırlı 

tutulmuş olması da dikkate değerdir. Hadisteki açıklamaya göre insanlar Hz. Âdem’e 

gittiklerinde Âdem onlara: “Ben sizin zannettiğiniz konumda değilim, diyerek vaktiyle yaptığı 

yanlışı hatırlatır ve bu hatadan dolayı Rabbinden utanır. Onlara, fakat siz Nuh’a, Allah’ın 

gönderdiği ilk resule gidin der. Bunun üzerine insanlar Nuh’a giderler. O da: ‘ben sizin 

zannettiğiniz makamda değilim. Siz, Allah’ın ‘Halil’ kabul ettiği İbrahim’e gidin der. Bu sefer 

İbrahim’e müracaat ederler. O da: ‘‘Ben sizin zannettiğiniz gibi değilim... Siz, Allah’ın 

kendisiyle konuştuğu ve Tevrat’ı verdiği Mûsâ’ya gidin’’ der. Onlar Mûsâ’ya giderler. O da: 

‘Ben sizin zannettiğiniz mevkide değilim... Siz. İsa’ya gidin’ diyerek ona gönderir. İnsanlar ona 

vardıklarında o da: ‘Ben sizin düşündüğünüz konumda değilim. Fakat siz Muhammed’e; gelmiş 

geçmiş bütün günahları bağışlanmış olan o kişiye gidin’ diyecek. Bunun üzerine bana 

gelecekler” buyrulmaktadır.13 

a) “En’âm Sûresinde14 Adı Geçen On Dokuz Peygamberdir” Görüşü: 

Ülü’l-‘Azm diye anılmalarına gerekçe olarak da bahsi geçen âyette on sekiz 

peygamberin adı sayıldıktan sonra: 

“İşte, o peygamberler, Allah’ın doğru yola ilettiği kimselerdir. (Ey Muhammed!) Sen de onların 

tuttuğu yola uy. De ki: “Bu tebliğe karşı sizden bir ücret istemiyorum. O (Kur’an), bütün 

âlemler için ancak bir uyarıdır.” ( En’âm 6/90) 

denilerek Hz. Muhammed (SAV)’in onlara uymasının emredilmesidir. Âyette ismi zikredilen 

bu 18 peygamber şunlardır: 

Hz. İbrâhîm, Hz. İshak ve Hz. Ya’kûb, Hz. Nûh, Hz. Dâvûd, Hz. Süleyman, Hz. Eyyûb, 

Hz. Yûsuf, Hz. Mûsâ ve Hz. Hârûn, Hz. Zekeriyyâ, Hz. Yahyâ, Hz. Îsâ ve Hz. İlyâs, Hz. İsmâil, 

 
11 Ahzâb, 33/7 
12 Yazır, age, V1, 3872 
13 Buhari, Rikak, 51; Müslim, iman, 322 
14 En’âm, 6/83-90. 



 
 

10 

 

Hz. Elyesa’, Hz. Yûnus ve Hz. Lût’tur. Muhatap zamiri olarak zikredilen Hz. Muhammed 

(SAV)’le birlikte 19 peygamber adı geçmektedir. 

b) “Tâbi Tutuldukları İmtihanlara ve Karşılaştıkları Musibetlere Karşı 

Gösterdikleri Sabırla Örnek Olmuş Peygamberlerdir” Görüşü: 

Bu peygamberler: Çok uzun süre kavminin eziyetlerine, küstahlıklarına sabretmiş olan 

Hz. Nûh, halkı tarafından yapılan eziyetlere, Nemrut tarafından ateşe atılmaya, önce çok 

kıymetli oğlundan ayrılmaya sonra onu kurban etme emrine sabretmiş   Hz. İbrâhîm, oğullarının 

ihanetine, çok sevdiği oğlu Yûsuf’un kardeşleri tarafından kuyuya atılmasına ve buna 

sabrederken gözlerinden de olmaya sabreden Hz. Ya’kûb, ailesinden ve sevgili babası Hz. 

Ya’kûb’dan ayrılmaya mecbur bırakılarak ağabeyleri tarafından kuyuya atılmaya, yetiştirildiği 

evin hanımı tarafından iftiraya uğramaya, zindanlara atılmaya ve pek çok imtihana daha 

sabreden Hz. Yûsuf, Firavun’un türlü türlü eziyetlerine, kavmine yaptığı onca iyilik karşısında 

onlar tarafından her daim ihanete uğramaya ve nankörlüğe sabreden Hz. Mûsâ, bir zellesi için 

kırk yıl ağlayan Dâvûd, ölüleri diriltme mucizesi bile kavmini uyandırmaya yetmeyen, 

havarilerinden biri tarafından ihanete uğrayan, en sonunda da azgın bir güruh tarafından 

hayatını sonlandırmaya azmedilen Hz. Îsâ, Hz. İbrâhîm, Hz. İshak ve Hz.Ya’kûb, Hz. Nûh, Hz. 

Dâvûd, Hz. Süleyman, Hz. Eyyûb, Hz. Yûsuf, Hz. Mûsâ ve Hz. Hârûn, Hz. Zekeriyyâ, Hz. 

Yahyâ, Hz. Îsâ ve Hz. İlyâs, Hz. İsmâil, Hz. Elyesa‘, Hz. Yûnus ve Hz. Lût’tur. Muhatap zamiri 

olarak zikredilen Hz. Muhammed (S.A.V.)’le birlikte 19 peygamber adı geçmektedir. 

c) “Yedi Peygamberdir” Görüşü: Hz. Âdem, Nûh, İbrâhîm, Mûsâ, Dâvûd, 

Süleymân ve Îsâ’dır. 

d) Çoğunluğun Görüşü: Âlusî, İbn Kesîr ve birçok müfessirin kabul ettiği ve 

üstünde durduğu görüş şu beş peygamber olduğu yönündedir: 

Hz. Nûh, Hz. İbrâhîm, Hz. Mûsâ, Hz. Îsâ ve Hz. Muhammed (S.A.V.). Bu görüş Kur’ân-

ı Kerîm’de geçen şu ayetlerle desteklenmektedir: 

“Hani biz peygamberlerden sağlam söz almıştık. Senden, Nûh’tan, İbrâhîm, Mûsâ ve Meryem 

oğlu Îsâ’dan da. Evet biz, onlardan sapasağlam bir söz almıştık.” (Ahzâb, 33/7) 

Bu âyette Ülü’l-‘Azm peygamberlerin isimleri açıkça söylenmiştir ve vurgulanmıştır. Yine şu 

âyette: 

“Dini dosdoğru tutun ve onda ayrılığa düşmeyin!” diye Nûh’a emrettiğini, sana vahyettiğini, 

İbrâhîm’e, Mûsâ’ya ve Îsâ’ya emrettiğini size de din kıldı. Fakat senin kendilerini çağırdığın 

şey (İslâm dini), Allah’a ortak koşanlara ağır geldi. Allah, ona dilediğini seçer. İçtenlikle 

kendine yönelenleri de ona ulaştırır.” (Şû’râ 42/13) 



 
 

11 

 

Bahsi geçen bu beş peygambere vurgu yapılmış ve aynı hak din üzere gönderildikleri 

belirtilmiştir. (Karamanlı, 2002: 8-10) 

Biz de çalışmamızda bu sonuncu görüşü dayanak aldık. Elbette Ülü’l-‘Azm 

peygamberleri diğerlerinden ayıran farklı özellikler mevcuttur. Hatta diğerlerinden ayrıldıkları 

bu özellikler kendi aralarında ortaktır. Bu özellikler genel olarak şöyledir: 

A) ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLERİN ORTAK YÖNLERİ 

Ülü’l-‘Azm peygamberlerle ilgili çoğunluğun hem fikir olduğu bazı ortak özelliklere bu 

başlık altında değinilecektir. Ancak bu özelliklerin hepsi olmasa da ekserisi diğer 

peygamberlerin de vasıfları arasında bulunmaktadır: 

1.Kur’an-ı Kerim’de Adı Geçen Seçkin Ailelere Mensup Olmaları  

Kur’an-ı Kerim’de:  

“Allah, birbirinden gelme nesil olarak Âdem’i, Nûh’u, İbrâhîm ailesi ile İmran ailesini 

seçip âlemlere üstün kıldı. Allah işiten ve bilendir.” (Âl-i İmrân, 3/33-34) buyurulmaktadır.  

Her ne kadar bu ayette Hz. Mûsâ, Hz. ‘Îsâ ve Hz. Muhammed (S.A.V.) açıkça 

zikredilmese de bu peygamberlerin; Hz. İbrâhîm’in oğulları, Hz. İsmâîl ve Hz. İshâk’ın 

soyundan gelmiş olmaları ile Yahudi, Hristiyan ve Müslümanların, Hz. İbrâhîm’i ataları kabul 

etmeleri, onların da bu ayetin kapsamına girdiklerini göstermektedir (Korkmaz, 76). 

 Yine Hz. Nûh’un soyunun kalıcı kılındığı ile Hz. İbrâhîm’in de onun soyundan geldiği 

ayetlerde şöyle belirtilmektedir; “Biz yalnız Nûh’un soyunu kalıcı kıldık. Sonradan gelenler için 

de ona iyi bir nam bıraktık. Şüphesiz İbrâhîm de onun (Nûh’un) milletinden idi...” (Sâffât, 

37/77-78, 83)  

Hz. Âdem’den sonra insan neslinin devamında Hz. Nûh’un önemli bir yeri vardır. Hz. 

Âdem’in soyundan gelen bu peygamberlerden beş tanesi için “Âdemoğlunun en seçkini beş 

kişidir; Nûh, İbrâhîm, Mûsâ, ‘Îsâ ve Muhammed’dir.” (İbn Kesîr, 1969: 469) denilmektedir. 

Ayrıca, aralarında uzun asırlar geçmesine rağmen, tevhit itikadının esaslarında Hz. İbrâhîm’in 

Hz. Nûh’a bağlı olduğu kaydedilmiştir. 

2. Kendilerinden Sağlam Söz Alınmış Kişiler Olmaları 

Cenab-ı Hakk, Kur’an-ı Kerim’de özellikle Ülü’l-‘Azm peygamberlerden haber 

vererek; onlardan Cenab-ı Hakk’ın dinini yayma ve risâletini tamamlama, ahit ve misâk aldığını 

bildirmiş ve şöyle buyurmuştur: 

 “Hani biz peygamberlerden söz almıştık; senden, Nûh’tan, İbrâhîm’den, Mûsâ’dan ve 

Meryem oğlu ‘Îsâ’dan da. (Evet) Biz onlardan pek sağlam bir söz aldık.” (Ahzâb, 33/7) 

Ayetin devamında “Allah bu sözü, doğruları doğruluklarıyla sorumlu kılmak için aldı. 

Kâfirler için de acıklı bir azap hazırladı.” (Ahzâb, 33/8) buyurulmaktadır.  



 
 

12 

 

İsimleri zikredilen Ülü’l-‘Azm peygamberlerden Hz. Mûsâ, Hz. ‘Îsâ ve Hz. Muhammed 

(SAV) semavî dinlerin dayandığı vahiylerin tebliğcileridir. Hz. İbrâhîm semavî dinlerin temel 

ilkesini oluşturan tevhit esasının, dolayısıyla Hanîf inancının ortak peygamberidir. Babası ve 

kavmi tarafından reddedilen, Nemrud tarafından ateşe atılan tarihî bir şahsiyettir. Hz. Nûh, 

sosyolojik gelişim tarihinde belki de toplum hayatının tam anlamıyla başladığı bir dönemde 

nübüvvetle görevlendirilmiştir. O, Kur’an-ı Kerim’de belirtildiği üzere ilk defa ilahî vahyi, 

tevhit ilkesini insanlara tebliğ eden peygamber ve ilk resûldür.  

Şüphesiz Cenab-ı Hakk bütün peygamberlerden, peygamberliği kabul ile dine davet ve 

Cenab-ı Hakk’ın emirlerini tebliğ ve icrâ etmeye yeminle söz almıştı. Onlar da bu sözü 

vermişlerdi. Fakat özellikle bu beş peygamberin ismen zikredilmesi, onların Ülü’l-‘Azm 

peygamberlerden olduklarını vurgulamak içindir. Ayrıca Hz. Peygamber’in hepsinden önce 

sayılması, O’nu yüceltmek ve Ülü’l-‘Azm peygamberlerin de en başta geleni olduğunu 

belirtmek içindir. Çünkü O, peygamberlerin sonuncusudur (Korkmaz, 77). 

Nübüvvet zincirinin son halkasını teşkil etmektedir  

3. Hepsinin Resûl Olarak Görevlendirilmeleri  

Adı geçen bu beş büyük peygamber, kendilerine peygamberlik ve kitap verilmiş 

olmalarından dolayı hem nebî, hem de resûldürler. “Ebu’l-Beşer-i Sânî” yani “İnsanlığın İkinci 

Babası” kabul edilen büyük peygamber Hz. Nûh, Kur’ân-ı Kerîm’de belirtildiği üzere ilk defa 

ilahî vahyi, tevhit ilkesini insanlara tebliğ eden peygamberdir ve ilk resûldür. Sadece 

kendisinden önceki bir peygamberin kitap ve şeriatını devam ettiren peygamber “nebî” 

kendisine yeni bir kitap indirilen ve yeni bir din tebliğ eden peygamber ise hem “nebî”, hem de 

“resûl” dür. Yani resûl ile nebî arasında fark vardır. Resûl kendisine şeriat verilen kimse olup 

bunu tebliğ ederken karşı çıkana harp ilan eden ve bir nevi devlet idaresi vazifesini de elinde 

bulunduran ve hükümleri fiilen tatbik eden kimsedir. Nebî ise tebliğ ettiği hususlara karşı 

koyanlarla harp etmez. Sadece tebliğ ve ikaz ile yetinir (Korkmaz, 78). 

 Bu peygamberlere hem risâlet görevi hem de kitap verildiği ayetlerde şöyle ifade 

edilmektedir:  

“And olsun ki biz, Nûh’u ve İbrâhîm’i gönderdik, Peygamberliği de Kitab’ı da onların 

soyuna verdik. Onlardan (insanlardan) kimi doğru yoldadır, içlerinden birçoğu da yoldan 

çıkmışlardır.” (Ahzâb, 33/7)  

Bu ayette Hz. Nûh ve Hz. İbrâhîm ismen zikredilmişlerdir. Bu iki peygamber, kendi 

zamanlarında yaşadıkları olaylar ve kendilerinden sonrası için bıraktıkları izler vesilesiyle, 

insanlık tarihinin belirli zaman dilimlerinde ortaya çıkan iki önemli şahsiyet, iki köşe taşı 

durumundadırlar. Hz. Nûh, kendi adıyla beraber anılan Tufan hadisesini yaşamış biri olarak, 



 
 

13 

 

insanlığın ikinci babası (ebu’l-beşer-i sânî) gibi telakki edilmiştir. Tufandan sonra çeşitli 

milletlerin Hz. Nûh’un oğulları Ham, Sam ve Yafes’in soyundan geldikleri bilinmektedir. Bu 

durum Hz. Nûh’un insanlık tarihi içindeki yeri ve öneminin algılanabilmesi bakımından 

önemlidir. Aynı şekilde Hz. İbrâhîm de Yahudilik, Hristiyanlık ve İslâm gibi üç büyük din 

mensuplarının atası sayılmaktadır.  

“O’na İshak ve Ya‘kûb’u bağışladık. Peygamberliği ve Kitapları, O’nun soyundan 

gelenlere verdik. O’nu dünyada mükâfatlandırdık: Şüphesiz ahirette de salihler 

zümresindendir.” (Ankebût, 29/27) “ 

...Oysa İbrâhîm soyuna Kitab’ı ve hikmeti verdik ve onlara büyük bir hükümranlık 

bahşettik.” (Nisâ, 4/54)  

Ayrıca Hz. İbrâhîm kendi neslinden gelenlere peygamberlik ve Kitap verilmesi için dua 

da etmiştir:  

“Ey Rabbimiz! Onlara, içlerinden senin ayetlerini kendilerine okuyacak, onlara Kitap 

ve hikmeti öğretecek, onları temizleyecek bir peygamber gönder. Çünkü üstün gelen, her şeyi 

yerli yerince  

yapan yalnız Sensin.” (Bakara, 2/129)  

Aynı şekilde Kitap ve hikmet Hz. Peygamber’e de verilmiştir. (Bakara, 2/231; Nisâ, 

4/113). Yine Hz. ‘Îsâ’ya hikmet, Tevrat ve İncil öğretilmiştir (Âl-i İmrân, 3/48; Mâide, 5/46, 

110; Hadîd, 57/27). Ülü’l-‘Azm peygamberler arasında ismi geçen resûllerden Hz. Mûsâ’ya da 

Kitap verildiği ayetlerde belirtilmektedir (Mü’minûn, 23/49; Furkan, 25/35; Kasas, 28/43; …). 

4. Şeriat Sahibi Olmaları 

 Ülü’l-‘Azm peygamberlerin en önemli ortak özelliklerinden birisi de, onların aynı 

zamanda şeriat sahibi olmalarıdır. Bu husus bir ayette şöyle ifade edilmiştir. 

 “Dini ayakta tutun ve onda ayrılığa düşmeyin.” diye Nûh’a tavsiye ettiğini, “Sana 

vahyettiğimizi, İbrâhîm’e, Mûsâ’ya ve ‘Îsâ’ya tavsiye ettiğimizi Allah size de din kıldı. Fakat 

kendilerini çağırdığın bu (din), Allah’a ortak koşanlara ağır geldi. Allah dilediğini kendisine 

peygamber seçer ve kendisine yöneleni de doğru yola iletir.” (Şûrâ, 42/13) 

 Bu ayette ilk olarak Hz. Nûh, sonra da Hz. Muhammed (S.A.V.) zikredilmiştir, 

peşinden bu iki peygamber arasında yer almış Ülü’l-‘Azm peygamberlerden Hz. İbrâhîm, Hz. 

Mûsâ ve Hz. ‘Îsâ’nın isimleri sıralanmıştır. Nitekim Ahzâb sûresinin 7. ayetinde de bu 

peygamberlerin isimleri birlikte verilmiştir (Yazır, 1992: 4227).  

Yukarıdaki âyette anlatılmak istenen; bütün peygamberlerin getirdikleri dinlerin, tevhid 

inancı ve yalnızca Allah’a kulluk etme hususunda birleştikleridir. Bu gerçek yine Kur’ân-ı 

Kerîm’de: 



 
 

14 

 

“Senden önce hiçbir resûl göndermedik ki ona; ‘Benden başka ilah yoktur; şu hal de 

bana kulluk edin’ diye vahyetmiş olmayalım.” (Enbiyâ, 21/25) 

Peygamberlerin gönderiliş amacı insanları bir olan Cenab-ı Hakk’a kulluğa davettir. Bu 

gerçek, Kur’an-ı Kerim’de şöyle ifade edilir:  

“Senden önce hiçbir resûl göndermedik ki ona; ‘Benden başka ilah yoktur; şu hal de 

bana kulluk edin’ diye vahyetmiş olmayalım.” (Enbiyâ, 21/25) 

5. Cenab-ı Hakk’ın, Bazı Yönlerden Kendilerine Üstünlük Vermesi 

Peygamberlerin hepsi elbette yaratılmışlar içinde en şerefli ve en üstün kimselerdir. 

Ancak bazı peygamberlerin kemal ve fazilet yönünden diğerlerine nazaran daha üstün 

yaratıldığı ve kendilerine bazı meziyetlerin verildiği Kur’an-ı Kerim’de şu şekilde belirtilmiştir:  

“O peygamberlerin bir kısmını diğerlerinden üstün kıldık. Allah onlardan bir kısmı ile 

konuşmuş bazılarını da derece derece yükseltmiştir. Meryem oğlu ‘Îsâ’ya açık mucizeler verdik 

ve onu Rûhu’l-Kudüs ile güçlendirdik.” (Bakara, 2/253) 

Yine bir âyet-i kerimede yüce Allah şöyle buyuruyor: 

 “Rabbin göklerde ve yerde olan herkesi en iyi bilendir. Gerçekten biz, peygamberlerin 

kimini kiminden üstün kıldık…” (İsrâ, 17/55)  

Şüphesiz peygamberlerin arasındaki bu derece farkı, maddî ve bedenî yönden olmayıp 

rûhî ve manevî fazilet ve kabiliyetler yönündendir. Adı geçen bu peygamberlerden bazılarının 

Cenab-ı Hakk’a olan yakınlıkları farklı şekillerde dile getirilmiştir. Hz. Nûh’a “Neciyyullâh”, 

Hz. İbrâhîm’e “Halîlullâh”, Hz. Mûsâ’ya “Kelîmullâh”, Hz. ‘Îsâ’ya “Rûhullâh ve 

Kelimetullâh”, Hz. Muhammed’e “Habîbullâh” ünvanları verilmiştir. Ülü’l-‘Azm 

peygamberlere üstünlük kazandıran özellikler sadece bu sayılanlardan ibaret olmadığı gibi Hz. 

Muhammed’e (S.A.V.) üstünlük kazandıran özellikleri de sayılamayacak kadar çoktur. Her 

peygamber belirli bir kavme, geçici bir süre için gönderildiği halde O, “Âlemlere rahmet olarak 

gönderilmiş…”15 , “…peygamberlerin sonuncusu”16 ve Cenab-ı Hakk katında kıyamete kadar 

kabul görecek olan yegâne bir dinin17 tebliğcisi olan bir peygamberdir. Bu özellikler O’nun 

üstünlüğünü gösteren delillerden sadece birkaçıdır. 

6. Sabır ve Sebatta Öncü Olmaları 

 Ülü’l-‘Azm sahibi peygamberler şeriatın tebliğ ve temsilinde büyük gayret sarf 

etmişler, ortaya çıkan güçlüklere ve kendilerine yapılan düşmanlıklara göğüs germişlerdir:  

Hz. Nûh’a oğlu inanmamış; kavmi, yaptığı davet karşısında hakaret edip onu taşlamıştır 

 
15 Enbiyâ, 21/107 
16 Ahzab, 34/40 
17 Âl-i İmrân, 3/19, 85 



 
 

15 

 

(Nûh, 71/1-28).  

Hz. İbrâhîm’in babası oğlunun peygamberliğini kabul etmemiş ve ona sahip çıkmamış 

(Enbiyâ, 6/74-75, 83, 161), Nemrud tarafından mancınıkla ateşe atılmış, Cenab-ı Hakk 

tarafından oğlunu kurban etmesi istenerek imtihana tabiî tutulmuş ve nihayetinde hepsine sabır 

ve sebatla karşılık vermiştir. 

Hz. Mûsâ, Firavunların zulüm ve işkence yaptıkları bir dönemde dünyaya gelmiş. Hem 

Firavun hem de söz dinlemeyen İsrâiloğulları ile uğraşmak zorunda kalmıştır. 

 Hz. ‘Îsâ, babasız olarak dünyaya gelmiş, sağlığında çok az kişi iman etmiş, en acısı da 

kendi havarilerinden birinin ihanetine uğrayarak, çarmıha gerilmiştir. 

Hz. Peygamber ise yetim olarak dünyaya gelmiş, çocuk yaşta hem annesini hem 

dedesini hem de kendisini himaye eden amcasını kaybederek öksüzlüğün ve kimsesizliğin 

verdiği acı ve sıkıntılara göğüs germiştir. Her türlü dünyevî teklifleri geri çevirmiş, davası 

uğrunda maruz kaldığı pek çok işkenceye de sabır ve metanetle karşılık vermiştir. 

Allah’ın nebileri arasında Ülü’l-‘Azm diye nitelendirilen ve bu sıfatla anılanların 

diğerlerine göre farklı bazı özelliklere sahip oldukları belirtilen bazı peygamberlerin varlığı 

görülmektedir. Ülü’1-azm peygamberlerin ortak nitelikleri konusunda fikir birliği 

sağlanamamasının sonucu olarak bu gruba dâhil olan Peygamberlerin, hem sayıları hem de kim 

oldukları konusunda görüş farklılıkları doğal olarak mevcuttur. Bu konudaki delillerin 

değerlendirilmesi neticesinde “Ülü’1-‘Azm” peygamberlerin Hz. Nuh, Hz. İbrahim, Hz. Musa, 

Hz. İsa ve Hz. Muhammed olmak üzere, beş peygamberden ibaret olduğu şeklindeki görüş ön 

plana çıkmıştır (Korkmaz, 85). 

B) ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLERİN DİVAN EDEBİYATINDAKİ YERİ VE 

ÖNEMİ 

Divan edebiyatında eser vermiş şairlerin istisnasız hepsi mutlaka eserlerinde peygamber 

ve peygamber kıssalarından az ya da çok faydalanmışlardır. Zaten kısas-ı enbiya bu edebiyatın 

başlıca yararlandığı ana kaynaklardandır. Peygamberlerle ilgili en çok işlenen konular, hayat 

hikâyeleri, mucizeleri, kendileri ile özdeşleşmiş vasıflar olarak ön plana çıkmaktadır. Divân 

edebiyatı çerçevesinde yazılmış eserlere baktığımızda en çok Ülü’l-‘Azm Peygamberler geçtiği 

görülmektedir: Nûh, İbrahim, Mûsâ, Îsa, Muhammed. Ülü’l-‘Azm Peygamberler’in hayat 

hikayeleri ve tebliğ ettikleri mesajlar, divan edebiyatının temel temalarından biri olarak İslam 

kültüründe geniş bir yankı bulmuştur. Divan edebiyatı, bu peygamberlerin yaşamları, 

mücadeleleri ve ahlaki öğretileri üzerine yoğunlaşarak, bu kutsal figürlerin İslam dünyasındaki 

etkisini edebî bir bağlam içinde ele almıştır. 

Divan edebiyatındaki Ülü’l-‘Azm Peygamberler teması, öncelikle onların hayatlarına 



 
 

16 

 

ve vazifelerine yönelik derin bir anlayışı yansıtmaktadır. Şairler, bu peygamberlerin sabır, 

adalet, tevhit mücadelesi gibi karakteristik özelliklerini edebî bir dille işleyerek, okuyuculara 

ahlaki bir rehberlik vermişlerdir. 

Bu ilişki, Divan edebiyatının temsilcilerinin, özellikle on dördüncü ve on dokuzuncu 

yüzyıllarda, Ülü’l-‘Azm Peygamberler’in hikayelerini şiirsel bir üslupla ele almalarını 

içermiştir. Bu dönemdeki şairler, genellikle kaside ve gazel türlerinde, bu peygamberlerin 

yaşamları üzerine yoğunlaşarak, onların ahlaki öğretilerini edebî bir estetikle işlemişlerdir. 

Divan edebiyatındaki Ülü’l-‘Azm Peygamberler teması aynı zamanda İslam'ın temel 

inançlarına ve değerlerine vurgu yapar. Bu peygamberlerin hayatları ve vazifelerine, şairlerin 

eserlerinde genellikle İslam'ın temel prensipleriyle örtüşür ve okuyuculara dini öğretileri 

anlama ve benimseme konusunda ilham kaynağı olur. 

Bu ilişki, Divan edebiyatının dini birer rehber olarak kabul edilen Ülü’l-‘Azm 

Peygamberler’e olan derin bağlılığını yansıtmaktadır. Şairler, bu peygamberleri örnek alarak, 

kendi eserlerinde insanlara ahlaki bir bakış açısı sunmuş ve toplumsal düzenin kurulmasına 

katkıda bulunmuşlardır. 

Ülü’l-‘Azm Peygamberler ve Divan edebiyatı arasındaki ilişki, İslam kültürünün Edebî 

ifadesinde önemli bir rol oynamıştır. Bu ilişki, dini değerlerin şiirsel bir dille işlenerek, İslam 

toplumlarında derin bir etki bırakmasına katkıda bulunmuştur. Divan şairleri, bu peygamberleri 

ele alarak hem estetik bir değer yaratmışlar hem de toplumsal bir rehberlik sunmuşlardır 

(Köksal, 2015) 

Ülü’l-‘Azm Peygamberler ve Divan edebiyatı arasındaki bağ, bu kutsal figürlerin hayat 

hikayeleri ve öğretileri üzerinden Divan şairlerinin derin bir etkileşimine işaret eder. Divan 

edebiyatının temsilcileri, özellikle on dördüncü ve on dokuzuncu yüzyıllarda, Ülü’l-‘Azm 

Peygamberler’in yaşamlarını kendi eserlerinde işleyerek, bu peygamberlerin etkileyici 

örneklikleri üzerinden estetik bir ifade ortaya koymuşlardır (Keleş, 2016). 

Ülü’l-‘Azm Peygamberler’in Divan edebiyatında işlenişi, şairlerin bu kutsal figürleri 

sadece dini liderler olarak değil, aynı zamanda edebî bir ilham kaynağı olarak görmelerinden 

kaynaklanır. Onların sabır, adanmışlık ve tevhid mücadelesi, Divan şairlerinin eserlerinde 

şiirsel bir anlatımla işlenmiş ve bu şekilde İslam dünyasına derinlemesine bir ahlaki rehberlik 

sunmuştur. 

Şairler, tevhid inancı, adalet, sevgi ve merhamet gibi temel prensipleri Ülü’l-‘Azm 

Peygamberler'in hayat hikayeleri üzerinden işleyerek, okuyuculara dini bir bakış açısı 

sunmuşlardır (Köksal, 2015). 

Bu edebî ilişki, Divan edebiyatının sadece estetik bir ifade biçimi olmanın ötesinde, aynı 



 
 

17 

 

zamanda İslam kültürü ve düşünce geleneğinin önemli bir taşıyıcısı olduğunu gösterir. Divan 

şairleri, bu kutsal figürleri ele alarak, dini ve ahlaki değerleri Edebî bir güzellikle sunmuş ve bu 

şekilde toplumsal düzenin kurulmasına katkıda bulunmuşlardır. Bu bağlamda, Ülü’l-‘Azm 

Peygamberler ve Divan edebiyatı arasındaki bu organik ilişki, İslam kültürünün zengin bir 

estetik ve düşünsel dokusunu yansıtmaktadır. Divan şairleri, bu peygamberleri ele alarak, dini 

öğretileri bir sanat eseri içinde işleyerek, okuyuculara hem estetik bir deneyim sunmuşlar hem 

de ahlaki bir rehberlik sağlamışlardır (Keleş, 2016). 

Ülü’l-‘Azm Peygamberler ve Divan edebiyatı arasındaki ilişkinin analizi, İslam kültürü 

ve edebiyatının etkileşimini açıklamada oldukça derinlemesine bir perspektif sunmaktadır. 

Divan şairlerinin bu kutsal figürleri ele alışı, sadece onları dini liderler olarak değil, aynı 

zamanda edebî birer ilham kaynağı olarak görmelerinden kaynaklanmaktadır 

Bu temanın özellikle on dördüncü ve on dokuzuncu yüzyıllarda Divan edebiyatında 

yoğunlaşması, Ülü’l-‘Azm Peygamberler'in hayat hikayelerinin edebî bir anlatıma 

dönüşmesine neden olmuştur. Şairler, bu figürleri ele alarak, onların mücadeleleri, sabır ve 

ahlaki öğretileri aracılığıyla estetik bir ifadeyle okuyuculara ulaşmışlardır (Keleş, 2016). 

Divan edebiyatındaki Ülü’l-‘Azm Peygamberler teması, bu kutsal figürlerin 

öğretileriyle uyumlu bir şekilde İslam’ın temel inançlarına da vurgu yapar. Şairler, tevhid 

inancı, adalet, sevgi ve merhamet gibi temel prensipleri işleyerek, okuyuculara dini bir 

perspektif sunmuşlardır. Bu bağlamda, Divan edebiyatı, İslam kültürünün dini ve ahlaki 

değerlerini güçlendirmekte önemli bir rol oynamıştır. 

 Divan edebiyatının sadece estetik bir anlatı biçimi olmanın ötesinde, aynı zamanda 

İslam dünyasının düşünsel ve kültürel evrimine önemli katkılarda bulunduğunu ortaya 

koymaktadır. Divan şairleri, Ülü’l-‘Azm Peygamberleri ele alarak, bu kutsal figürlerin 

öğretilerini estetik bir zenginlik içinde işlemiş ve bu şekilde İslam toplumlarında bir ahlaki 

rehberlik kaynağı olmuşlardır (Pala, 2015). 

Ülü’l-‘Azm Peygamberler ve Divan edebiyatı arasındaki organik ilişkinin, İslam 

kültürü ve düşünce geleneğinin zengin bir yansıması olduğunu vurgular. Şairlerin bu 

peygamberleri ele alışı, estetik bir deneyim sunarken aynı zamanda İslam'ın temel değerlerini 

Edebî bir form aracılığıyla aktarma da etkili bir yol olmuştur (Keleş, 2016). 

Bu edebî geleneğin Ülü’l-‘Azm Peygamberleri işleme biçimi, divan edebiyatının sadece 

bir sanat biçimi olmanın ötesinde, aynı zamanda toplumsal bir rehberlik aracı olarak işlev 

görmesine katkıda bulunmuştur. Şairler, bu Ülü’l-‘Azm Peygamberleri ele alarak, müslüman 

halkı doğru yola yönlendirme, ahlaki değerleri vurgulama ve tevhid inancını pekiştirme gayret 

göstermişlerdir.  



 
 

18 

 

 Divan edebiyatındaki Ülü’l-‘Azm Peygamberler teması, bu edebî geleneğin 

zenginliğini ve çeşitliliğini gösteren önemli bir unsurdur. Bu peygamberlerin hikayeleri, 

şairlerin eserlerinde dini, kültürel ve ahlaki değerleri işlemelerine aracılık eder. Bu bağlamda, 

Divan edebiyatı, Ülü’l-‘Azm Peygamberleri temel alarak hem estetik bir güzellik sunmuş hem 

de İslam kültürünün temel öğretilerini güçlendirmiştir (Akay, 2005). 

Ülü’l-‘Azm Peygamberler konusu, bu edebî geleneğin merkezinde öne çıkan dini bir 

motif olarak görülmektedir. Divan edebiyatı, özellikle İslam kültürünün derin izlerini taşımış 

bir edebî yapıdır. Ülü’l-‘Azm Peygamberler, bu geleneğin içinde özel bir yere sahip olarak 

kabul edilir.  

Bu edebî geleneğin temsilcileri, kaside ve gazel gibi öne çıkan türlerde Ülü’l-‘Azm 

Peygamberleri ele alarak, onların hayat hikayelerini ve ahlaki öğretilerini şiirsel bir ifadeyle 

sunmuşlardır. Bu şekilde, Divan şairleri, dinî içerikleri edebî bir estetikle birleştirmiş ve 

okuyuculara hem ahlaki bir rehberlik hem de sanatsal bir deneyim sunmuşlardır (Batar, 2016). 

Ülü’l-‘Azm Peygamberler teması, sadece estetik bir ifade biçimi değil, aynı zamanda 

toplumsal bir rehberlik aracı olarak da işlev görmüştür. Şairler, bu kutsal figürleri ele alarak, 

toplumlarını güçlendirmeye ve ahlaki değerleri vurgulamaya yönelik bir çaba içine girmişlerdir. 

Onların eserleri, dönemlerindeki sosyal, kültürel ve dini dinamiklere duydukları duyarlılıkla 

şekillenmiş ve okuyuculara dini bir perspektif sunmuştur (Banarlı, 2001). 

Bu edebî ilişki, Divan edebiyatının sadece bir edebî geleneğin izlerini taşımakla 

kalmayıp, aynı zamanda İslam dünyasının düşünsel ve kültürel evrimine de önemli katkılarda 

bulunduğunu gösterir. Ülü’l-‘Azm Peygamberler, Divan şairleri için birer ilham kaynağı olmuş, 

onların eserleriyle İslam'ın temel değerleri şiirsel bir form içinde buluşmuştur (Batar, 2016). 

Bu minvalde, Divan edebiyatındaki Ülü’l-‘Azm Peygamberler teması, bu edebî 

geleneğin zengin bir dini içeriği işleme ve estetik bir ifade biçimi yaratma çabasının bir 

yansımasıdır. Şairler, bu temayı ele alarak hem dinî bir içerik sunmuşlar hem de Edebî bir 

mirasın oluşturulmasına katkıda bulunmuşlardır (Banarlı, 2001). 

Divan edebiyatındaki Ülü’l-‘Azm Peygamberler teması, şairlerin özel bir dini içeriği 

estetik bir biçimde ele alma ve ifade etme çabalarının güzel bir örneğini sunar. Özellikle, Divan 

şairleri kaside ve gazel türlerinde Ülü’l-‘Azm Peygamberleri ele alarak, bu kutsal figürlerin 

hayat hikayelerini, öğretilerini ve ahlaki mücadelelerini şiirsel bir üslupla işlemişlerdir (Batar, 

2016). 

Örneğin, ünlü divan şairi Fuzuli’nin kaside ve gazellerinde Hz. Muhammed’in hayatına 

dair işlediği temalar, onun peygamberlik vazifesi, ahlaki öğretileri ve İslam'ın yayılmasındaki 

rolüne odaklanmıştır. Şair, peygamberin yaşamını estetik bir dil ile ifade ederken, dini değerleri 



 
 

19 

 

okuyucularına aktararak hem estetik bir deneyim sunmuş hem de İslam’ın temel öğretilerini 

işlemiştir (Banarlı, 2001). 

 

Diğer bir örnek olarak, divan şairi Baki’nin eserlerinde Hz. İbrahim'in kurban olayını 

işlemesi dikkat çekicidir. Şair, İbrahim'in tevhid inancını simgeliyor gibi gördüğü kurban 

olayını, ahlaki bir derinlikle işleyerek okuyuculara etkileyici bir deneyim sunar. Bu örnekte, 

ahlaki bir konuyu estetik bir ifade ile birleştiren Divan edebiyatı geleneğinin önemli bir örnek 

bulunmaktadır (Levend, 2014). 

Divan edebiyatındaki Ülü’l-‘Azm Peygamberler teması, sadece sanatsal bir ifade biçimi 

olmanın ötesinde, aynı zamanda toplumsal bir rehberlik aracı olarak işlev görmüştür. Bu 

eserler, dönemlerindeki sosyal, kültürel ve dini dinamiklere duyarlılıkla şekillenmiş ve 

okuyuculara dini bir perspektif sunmuştur. Bu örnekler, Divan edebiyatının sadece estetik bir 

deneyim sunmanın ötesinde, İslam kültürünün derinliklerine inmeye çalıştığını gösterir 

(Levend, 2014). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

20 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM18 

XIV. YÜZYIL ve XIX.  YÜZYIL DİVAN 

EDEBİYATINA GENEL BAKIŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
18 Bu bölümün hazırlanmasında, genel olarak şu kaynaklardan faydalanılmıştır: Büyük Türk Klasikleri; Mine 

Mengi, Eski Türk Edebiyatı Tarihi (Edebiyat Tarihi –Metinler); M. Orhan Soysal, Eski Türk Edebiyatı Metinleri; 

Şentürk, Ahmet Atillâ- Kartal, Ahmet, Eski Türk Edebiyatı.  



 
 

21 

 

1.1.XIV. YÜZYIL DİVAN EDEBİYATI 

14. yüzyılda, tarihi ve siyasi bakımdan Türk dünyasının hareketli ve oldukça karışık bir 

dönemidir. Bir önceki yüzyılda İslam ülkelerinin hemen bütününe hâkim olan Moğollar, 14. 

yüzyılın ikinci yarısında parçalanarak dağılınca Türk dili ve kültürünün geçerli olduğu 

topraklarda eski güç dengesi yıkılmış, zayıflayan devletlerin yerlerini ya yeni beylikler ya da 

eskisinden daha güçlü çoğu Türk asıllı devletler almıştır. Yine bu yüzyılda Anadolu’da 

Selçuklu Devleti’nin yıkılması ve Moğol hâkimiyetinin son bulmasıyla Karamanoğulları, 

Osmanoğulları, Germiyanoğulları, Aydınoğulları gibi beylikler kurulmuştur. Anadolu’da 

beylikler arası toprak ve siyasi üstünlük kurma mücadeleleri siyasi güç, yüzyılın sonlarında 

Osmanlılar’ın eline geçinceye kadar devam etmiştir. 

14. yüzyıl Anadolusu’nda siyasi durum bu şekildeyken sosyal ve kültürel hayata 

bakıldığında Anadolu’da kurulan beyliklerin merkezlerinin aynı zamanda yüzyılın önemli 

kültür merkezleri olma özelliğini taşıdığı görülmektedir. Şeyhî’nin doğduğu Kütahya, 

Germiyanoğulları’nın, Karaman ve Konya, Karamanoğulları’nın, İznik, Bursa ve daha sonra 

Edirne, Osmanoğulları’nın olmak üzere önemli kültür merkezlerine örnek teşkil etmişlerdir. Bu 

merkezlerde bulunan medreselerde İslami bilimler öğretilip bilgin, şair ve diğer sanatçılar 

yetiştirilmiştir (Mengi, 2003: 65).  

14. yüzyıl da Anadolu’daki sosyal ve kültürel hayatı etkileyen en önemli faktörlerden 

biri de kuşkusuz tasavvuf hareketleridir. “13. yy. da özellikle Moğol istilaları sonucu 

Anadolu’nun sarsılan içtimai ve siyasi ortamında, tasavvuf hareketi insanların inançlarını 

koruyan ve onların direncini besleyen bir sığınak gibi görülmüştür. Ayrıca mutasavvıfların 

gösterdikleri kerametleri Müslümanlıktan önceki Türkler’de Kam’ların göstermesi, tasavvuf 

hareketinin Türkler arasında yatkın bir psikolojik zemin bulmasını sağlamıştır. Öte yandan 

tasavvufun gaza heyecanını sürekli beslemesi, tasavvuf eğitiminin kitabi olmayışı, 1 tekkelerin 

siyasi kuvvetler tarafından resmen tanınması, devlet büyüklerinin ve sultanların tasavvuf ve 

tarikat şeyhlerine bağlanmaları da tasavvufun Türkler arasında hızlı bir şekilde yayılmasını 

kolaylaştırmıştır. “13. yy. da Anadolu’da iyice yerleşmiş olan tasavvuf, 14. yy. da Mevlevilik, 

Babailik, Hurufilik gibi inanç ve tarikatların taraftarları aracılığıyla etkinliğini sürdürmüştür.” 

(Mengi, 2003: 65). 

14. yüzyıl da Anadolu’da verilen Edebî ürünlerde kullanılan dile bakıldığında ise 

Türkçe’nin Edebî dil olarak önem kazandığı görülür. Bu durumun önemli sebeplerinden biri, 

Selçuklular’ın aksine, beyliklerin başında bulunan ve çoğu Arapça, Farsça bilmeyen beylerin, 

şairleri ve yazarları Türkçe eserler vermeye ve özellikle Farsça’dan çeviriler yapmaya zorlamış 

olmalarıdır. Karamanoğlu Mehmet Bey’in devlet işlerinde ve halk arasında Türkçe kullanılması 



 
 

22 

 

için vermiş olduğu emir de bunun en güzel örneği olmuştur. 

Anadolu’da ilk ürünlerini 13. yy. sonları ile 14. yy. başlarında vermeye aşlayan ve 19. 

yy. ortalarına kadar devam eden Türk edebiyatına çeşitli adlar verilmiştir. Bunların arasında en 

yaygın olarak kullanılanları Divan edebiyatı ve Eski Türk edebiyatı adlarıdır. Bu edebiyatın şiir 

alanında ürettiği eserlere ise Divan Şiiri adı verilmiş, bu ad günümüzde de geniş bir kabul 

görmüştür. Divan Şiiri İslam kültür çevresinde oluşmuştur. Bu sebeple dünya görüşü, estetik 

anlayışı, nazım şekilleri ve türleri, konuları, mazmunları, hatta terimleri bu kültürün ortak 

malıdır. Osmanlı dönemi Türk Şiiri de bu ortak ögeler üzerine kurulmuş, devirlere göre değişen 

oranlarda kendi yerli değerlerini bu şiire yansıtmıştır.  

14. yüzyıl Osmanlı Devleti’nin kuruluş çağına rastladığı için daha çok dinî tasavvufî, 

tarihî, hamâsî (epik) ve ahlakî mahiyette eserler yazılmıştır (Timurtaş, 1998: 143.)  

Anadolu Selçukluları’nın yıkılışından sonra kurulan beyliklerde Türkçe’ye çok önem 

verildiğinden hem Türkçe, halkın, devletlerin ve edebiyatın dili haline gelmiş, hem de birçok 

önemli eser Türkçe’ye tercüme edilerek halkın anlayabileceği bir mahiyete kavuşturulmuştur. 

Özellikle tıp eserlerinde tercih edilen “sade Türkçe” bu durumun bir göstergesi sayılabilir. 

Beyliklerdeki ve şairlerdeki bu Türkçe kullanma isteğinin sonucu olarak Anadolu’da bir millî 

edebiyat çağının açılması sağlanmıştır. (Timurtaş, 1998: 144)  

Her ne kadar bu yüzyıl Divan edebiyatının kuruluş çağı olsa da asrın son çeyreğine 

kadar, Anadolu’da kaside ve gazel tarzının yok denecek kadar az olması dikkat çekmektedir. 

Bunda en büyük amil, bu tür edebî tarzın oluşması için hükümdar ve saray çevresi ile Fars 

ülkelerindeki şartların bulunmaması, hatta onları takdir edecek okumuş ve yetişmiş saray 

mensuplarının olmamasıdır. 

XIV. asırdan itibaren Anadolu'da Türkçe Edebî eserlerin yanında ilmi eserlerle 

görülmeye başlanmıştır. Ancak zamanın geleneklerine uyularak yazılan bu tıp, astronomi, 

matematik, tarih, hatta tasavvuf ve İslami ilimlere ait eserler de çok kere telif tarihleri 

belirtilmediği için tespitte çeşitli zorluklarla karşılaşılmaktadır. Mesela, Türkçe ilk Tıp kitabının 

XIV. Asrın ortalarında yazıldığı zannedilmektedir. Günümüzdeki bilgilere göre, bu alandaki 

eserin ilki, Aydınoğlu Umur Bey (1340 1348) adına İbni Baytar’ın Kitabül-Cami fi’l- 

edviyetü’l- müfrede adlı eserinden, ismi bilinmeyen bir şahıs tarafından müfredat-ı İbn-i Baytar 

tercümesi adıyla yapılan tercümedir. Bilinen ilk telif tıp kitabı ise 1390 yılında, İshak Bin Murat 

tarafından Gerede yöresinde yazılmış olan Edviye-i Müfrede adlı eserdir. Bu tıp kitaplarının, 

halkın istifade etmesi için her zaman sade bir Türkçe ile yazılmaları dikkat çekicidir. 

14. yy. Anadolusu’nda gelişen Türk edebiyatında, mesnevilerin yeri büyüktür. Bu 

mesnevilerin pek çoğu tasavvufi, dinî içerikli olmakla birlikte aşka dair ve tarihî destani özellik 



 
 

23 

 

gösterenler de vardır. Ayrıca dinî konular ve tercüme eserler ön plana çıkmıştır. XIII. Yüzyılda 

iyice yerleşmiş olan tasavvufta, Mevlevilik, Babailik, Hurufilik vb. inanç ve tarikatların 

taraftarları aracılığıyla etkinliğini sürdürmüştür. 

14. asrın son çeyreğine kadar, Anadolu'da kaside ve gazel tarzının yok denecek kadar 

az olması dikkat çekmektedir. Bunda en büyük amil, bu tür edebî tarzın oluşması için hükümdar 

ve saray çevresi ile Fars ülkelerindeki şartların bulunmaması, hatta onları takdir edecek okumuş 

ve yetişmiş saray mensuplarının olmamasıdır. Nitekim Gelibolulu Âlî'nin Künhü’l-Ahbar’ında 

biraz mübalağalı bir şekilde naklettiğine göre, edebiyatımızda önemli yerleri olan Hüsrev ü 

Şirin ve Har-name yazarı Şeyhi'nin kaside ve gazellerini dinlerken bıkkınlık duyan 

Germiyanoğlu’nun, bir gün bir ozanın kendisine gelip okuduğu: "Benüm devletlü sultanum / 

Akibetün hayır olsun / Yidügün bal ile kaymak/ Yürüdügün çayur olsun mısralarıyla başlayan 

2 şiiri çok hoşuna gitmiş ve ozana bol ihsanda bulunmuş. "Henüz bir hoşça söz işittim, manasını 

da edasını da beğendim. Bizim Seyhî bilmem ne söyler, över mi yerer mi anlamam’’ demiş. Bu 

hadise İran tarzında gazel ve kasidenin gelişmesi için henüz uygun ortamın oluşmadığını 

göstermektedir. Orhan Bey zamanında kurulan ilk Osmanlı medresesi ile başlayıp Yıldırım 

Bayezid devrinde oluşumunu tamamlayan Saray hayatı, Osmanlı’yı ve sarayını bir Edebî 

merkez haline getirmiştir. Bundan dolayı da Yıldırım Bayezid devrinden itibaren Anadolu'da 

Türkçe yazılan Edebî eserlerin sayısında birdenbire artış olmuş, İran tarzında gazel ve kasideler 

de yavaş yavaş görülmeye başlamıştır. 

 Özellikle Türkçe dışındaki dilleri lâyıkıyla bilmeyen Anadolu beylerinin teşviki ile 

dini, destani ve ahlaki konularda telif ve tercüme eserler veren şairleri bu asırda üç grupta 

incelemek mümkündür.  

Bunlardan birincisi, Türkçeden başka dil bilmeyen Türkmen beyleri ile onlar gibi 

mütevazı olan devrin ileri gelenlerine Arapça ve Farsça eserleri oldukça basit bir Türkçe ile 

tercüme eden veya telif eser veren şair ve bilginler. 

 İkincisi, kendi misyonlarını halka tanıtmak ve tasavvufi görüşlerini yaymak isteyen 

şeyhler ve irfan sahibi dervişler.  

Üçüncüsü ise, dini ve destani hikâyeleri ve ekseriyetle içerisinde yer yer dini ve ahlaki 

unsurların da bulunduğu Arap ve İran kaynaklı aşk hikayelerini sözlü ve yazılı olarak halka ak 

taran kıssahan ve meddahlardır. Ancak bu dönemde Türkçenin Edebî bir dil olma yolundaki en 

önemli temsilcileri olan şairlerin eserlerini telif veya tercüme ederken Türkçenin Arapça ve 

Farsçaya oranla daha dar, kaba ve ifadeye elverişsiz olduğunu belirterek okuyuculardan özür 

dilemeleri dikkat çekmektedir. Bu ana kadar halk arasında, ordu ve sarayda kullan lan, ancak 

devlet, sanat ve edebiyat dili olarak kabul edilmeyen Türkçenin, ahenk yönünden gelişim 



 
 

24 

 

sürecinde bulunması bunda etken olmuştur Türk dili bu açıdan gelişimini İstanbul'un fethinden 

sonra sağlayarak özellikle XVI. Asır ile birlikte Farsça ve Arapça ile her yönden mukayese 

Edebîlecek eserler vermeye başlayacaktır.  

Bu dönemde en fazla eserin Osmanoğulları sahasında telif edildiği görülmektedir 

Türkçe Eser vermeyi şuurlu şekilde isteyen ve bunu gerçekleştirmeye çalışan şairler, 

Anadolu'da bir milli edebiyat çağının açılmasını sağlamışlardır. Bunların başında Gülşehri ve 

Aşık Paşa gelmektedir. XIV. asırda yeni bir hüviyet, yeni bir şekil, yeni bir heyecan ve ruhla 

meydana getirilen eserlerin çoğunluğunu dini- ahlaki mesneviler oluşturur bu eserlerin çoğunun 

Anadolu insanına adeta yeniden yoğurup şekillendiren çalışmalar olduğu görülmektedir. Bir 

süre sonra türe ‘’Yusuf’u Züleyha’’, ‘’Süheyl ü Nevbahar’’, ‘’Hüsrev ü Şirin’’, ‘’ Cemşid ü 

Hurşid’’ ve ‘’Hurşid- name’’ gibi romantik mesneviler de eklenecektir. 

XIV. yüzyıl şairleri, Türkçeyi ustaca kullanırlar. Hemen hepsi, açık ve anlaşılır bir 

Türkçe ile yazarlar. Ancak bu yüzyılda yaygın olarak görülen tercümeciliğin de etkisiyle, 

Türkçeye yabancı kelimeler ve bazı yabancı dilbilgisi kuralları girmiştir. Yüzyılın sonlarına 

doğru daha da artan bu eğilim sebebiyle, dilde dikkati çeken bir bozulma görülür. Eserlerinde 

Arapça ve Farsça tamlamaları ölçülü ve az kullanan bu yüzyıl şairleri, şiirlerinde iktibaslara da 

yer vermişlerdir. Nesîmî, en çok iktibas (=alıntı) yapan, ancak iktibasları Türkçe ile en iyi 

şekilde kaynaştırabilen ve okuyucuya bu durumu fark ettirmeyen usta bir şairdir. Âşık Paşa ise, 

özellikle eserinin “bâb” (=bölüm) başlıklarını Kur’an-ı Kerim’den aldığı ayetlere ayırır. 

Anlattıkları bir noktada ayetlerin tefsiri gibi günlük hayata yönelik olan Âşık Paşa, tabiatı, 

hadiseleri ve varlıkları gözlemleyerek şiire aktaran şairdir 

Klâsik Türk şiiri geleneğine uygun olarak oluşturulan ilk divanlar da XIV. yüzyılda 

kaleme alınmıştır. Ahmedî, Seyyîd Nesîmî ve Kadı Burhâneddîn, bu dönemde divan sahibi 

şairlerdir. 

1.2. XIV. YÜZYIL DİVAN EDEBİYATININ ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ  

XIV. yüzyıl divan şairlerinden hangilerinin divanlarını çalışmamıza konu edeceğimize 

karar verirken yapmış olduğumuz ön taramada bazı ölçütler elde edildi. Şairleri belirlerken elde 

ettiğimiz ölçütler kısaca şöyledir:  

1) Şairlerin yaşadıkları sahayı en iyi şekilde temsil etmesi ve örneklemesi, 

 2) Ahmedî ve Nesîmî gibi yeni bir tarz vücuda getirmiş kudretli şairler olmaları,  

3) XIV. yüzyılda yetişmiş şairlere tesir etmiş ve sonrasında yetişecek şairleri de 

etkileyecek güçte şairlik hünerlerine sahip şairler olmaları,  

4) Ülü’l-‘Azm Peygamberlere eserlerinde fazlaca yer verme ihtimali olan Ahmedî, 

Nesîmî ve Kadı Burhâneddin gibi tasavvuf ehli olan şairler olmaları,  



 
 

25 

 

5) Yani yaşadıkları çevreyi şiire taşıyarak, ladinî tema ve konuları işleyen şairler 

olmaları. 

 6) Kadı Burhâneddin gibi devletin çeşitli ve yüksek kademelerinde görev almış 

dönemin iktidar sahibi şairleri olmaları,  

XVIII. yüzyılda diğer şairler arasından sıyrılıp öne çıkmış ve yukarıda saymış 

olduğumuz ölçütlerin ez az bir tanesini haiz belirlemiş olduğumuz on şair alfabetik sırayla 

şöyledir: Ahmedî, Kadı Burhâneddin ve Nesîmîdir. 

Çalışmamıza konu olan divanların sahibi bu üç şairi alfabetik sırayla kısaca tanıyalım: 

1.2.1. AHMEDÎ (735/1334-5-815/1412-3) (TÂCEDDİN İBRAHİM)19  

735/1334-35 yılında doğduğu sanılan Ahmedî'nin doğum yerini tezkire yazarları ve 

araştırmacılar birbirlerinden aldıkları bilgiler silsilesince Sivas, Germiyan, Amasya, Uşak'ın 

Sivaslı köyü, Germiyan'ın başkenti Kütahya, Anadolu ve Rum'u gösterirken Tunca 

Kortantamer, Ahmedî’nin üç şiirine atıfta bulunarak ve Brockelmann’ın, Aşık Paşa ile aynı 

bölgeden olduğu görüşüne dayanarak Ahmedî'nin Amasyalı olması gerektiğini belirtiyor.  

Ahmedî, XIV. yüzyılın ikinci yarısında, beylikler döneminin önde gelen şair ve 

yazarlarındandır. 1335 yılında doğduğu tahmin edilen, eserleri ve şiirlerinde Ahmedî mahlasını 

kullanan şairin ismi, kaynaklarda Tâceddîn İbrâhîm olarak geçmektedir. Ahmedî’nin nerede 

doğduğu, nasıl bir hayat sürdüğü hakkında çelişkili ve farklı görüşler bulunmaktadır. Ahmedî 

ilk öğrenimini Anadolu’da yaptıktan sonra, Mısır’a gitmiş ve orada eğitimini tamamladıktan 

sonra, 1360 yılında Anadolu’ya dönmüştür. 1360–1390 yılları arasında Aydınoğulları 

bölgesinde yaşayan ve Aydınoğlu Ayas Bey’e intisap eden şair, Ayas Bey’in oğlu Mûsâ Bey’e 

hocalık yapmış ve onun için Mirkâtü’l-edeb, Mîzânü’l-edeb ve Mi ‘yârü’l- edeb adlı eserleri 

yazmıştır. Ayas Bey’den sonra, Germiyan valisi ve Yıldırım’ın oğlu Emîr Süleyman’ın yanında 

bulunan şair, bu şehzadenin ölümünden sonra da Çelebi Mehmed’in hizmetine girmiştir. İbn 

Arabşah’ın verdiği bilgilere göre Ahmedî, Çelebi Mehmed zamanında Amasya’da 

bulunmuştur. Kaynaklarda Ahmedî’nin 1412’de, 80 yaşlarında iken öldüğü belirtilir. 

  Edebî Kişiliği 

Ahmedî, Türk edebiyatında XIV. yüzyılın sonlarında divan sahibi olan dört şairden 

biridir. Ahmedî, Arap ve Fars edebiyatı unsurlarını Türk edebiyatına taşırken millîliğini 

kaybetmez. Daha önce Yûsuf Has Hâcib, Ahmed-i Yesevî, Yûnus Emre, Gülşehrî ve Âşık 

Paşa’da görülen Türklüğe ait unsurlar, Ahmedî’de bir bütün halindedir. Türk, Fars ve Arap 

edebiyatına ait unsurları eserlerinde toplayan Ahmedî, Türk edebiyatının kurucu şairleri 

 
19 Bu başlığın hazırlanmasında; Emrah Gülüm’ün Ahmedî Divanı (İnceleme-Tenkitli Metin-Tıpkıbasım) (2021) 

adlı çalışmasından faydalanılmıştır. 



 
 

26 

 

arasında yer alır.  

Öğreticilik yönü de bulunan Ahmedî, şiiri ve sanatı ile övünen ve kendini beğenen bir 

şairdir. Şiirlerini ancak Lebîd, Kemâl-i Hucendî ve Gülşehrî’nin değerlendirebileceğini belirten 

Ahmedî, kendisini devrinin Hassân’ı olarak görür. 

Ahmedî, münacat, tevhid ve na’t türündeki şiirleri bir tarafa bırakılırsa, Türk 

edebiyatında çağdaşlarına göre en çok kaside yazan bir şairdir. Kasideleriyle tanınan Nef’î’nin 

bile onun kadar kasidesi yoktur. Ancak Ahmedî’yi kasidede sayı bakımından geçen şair, 

Zâtî’dir. Ahmedî, Bursa için yazdığı kaside ile Türk edebiyatında ilk şehir kasidesi yazan şair 

unvanını almıştır. 

Dönemindeki şair ve yazarlara göre çok eser yazan Ahmedî, doğu ve batı kaynaklarına 

hâkim bir şairdir. Türkçenin işlenmesine ve gelişmesine eserleriyle büyük katkı sağlayan şair, 

klasik şiirin Hoca Dehhânî’den sonra Kadı Burhaneddîn ile birlikte kurucuları arasında yer alır.  

Genellikle açık ve anlaşılır bir dil kullanan Ahmedî, Arapça ve Farsça tamlamalardan 

uzak durmaya çalışmış, ancak işlediği konu gereği, özellikle kasidelerinde yer yer yabancı 

kelime ve tamlamalar da kullanmıştır. Yaptığı tamlamalarda ve iktibaslarda ölçülü davranan 

şairin şiirlerinde “ki”li cümleler kullanması, akıcılığı engelleyerek anlatımda bir tutukluğa yol 

açmıştır. Bu da Ahmedî’nin şiirinin lirizm yönünden Nesîmî gibi şairlere göre gerilerde 

kalmasına sebep olmuştur.  

Mesnevilerinin dili ise, diğer şiirlerine göre daha akıcı ve liriktir. Ancak Türkçenin tabiî cümle 

yapısından ayrılması, onu anlatım güzelliğinde geriye götürmüştür. Bunun yanında emir 

şeklindeki kullanışlar, dedim-dedi şeklindeki söyleyişler Ahmedî’nin şiirine canlılık ve akıcılık 

sağlamıştır. 

 Eserleri 

Divan, İskender-nâme, Cemşîd ü Hûrşîd, Tervîhü’l-Ervâh, Mirkâtu’l-Edeb, Mîzânu’l-

Edeb, Miyâru’l-Edeb, Bedâyî’u’s-Sihr fî Sanâyî’i’ş-Şî’r, Dâsitân-ı Tevârih-i Mülûk-ı Âl-i 

Osmân, Mi’râc-nâme ve Mevlîddir. 

1.2.2. KADI BURHÂNEDDİN (745/1345- 800/1398)20 

Kendi adıyla devlet kurucusu, âlim ve şairdir. Asıl adı Burhâneddin Ahmed olan Kadı 

Burhâneddin 1345’te Kayseri’de doğmuştur. Oğuzların Salur boyundan olan Kadı 

Burhâneddin’in ailesi daha önce Harizm’den gelerek Kayseri’ye yerleşmiştir. Babası Kayseri 

kadısı Şemseddin Mehmed’dir. Küçük yaşta annesini kaybeden Burhâneddin’i babası 

yetiştirmiştir. Dört yaşındayken öğrenime başlamış, kısa sürede Arapça ve Farsça’yı 

 
20 Bu başlığın hazırlanmasında: Muhsin İlyas Subaşı’nın, (2006): “Kadı Burhâneddin Ahmed’in Siyasî Kişiliği” 

adlı çalışmasından faydalanılmıştır. 



 
 

27 

 

öğrenmiştir. On dört yaşına kadar bu dillerin yanı sıra mantık ve hikmet gibi ilimleri de 

öğrenmiştir. Kayseri’de çıkan karışıklıklar nedeniyle babasıyla birlikte Şam’a gitmiş, dört ay 

sonra durum düzelince yeniden Kayseri’ye dönmüştür (Alparslan, 1977: XV). 

On dört yaşındayken babası ile beraber Mısır’a gitmiş, orada fıkıh, usûl-i fıkıh, ferâiz, 

hadîs, tefsîr, hey’et ve tıp dersleri okumuş, dört sunni mezhep üzerinde derin bilgi sahibi 

olmuştur. Şam’a gidip devrinin meşhur bilgini Kutbeddin Râzî’den tabiiyât, riyâziyât ve 

ilâhiyât derslerini almış, Seyyid Muhammed Nîlî’den Külliyât-ı Kanun’u öğrenmiştir (Bala, 

1952: 46). 

 On dokuz yaşındayken Şam’dan hacca gitmiş, dönüşü sırasında babasının ölümü 

üzerine Haleb’e gelerek burada bir yıl kadar daha ilmî çalışmalarına devam etmiş, daha sonra 

Kayseri’ye dönmüştür. 

1365’te Kayseri’de hüküm süren Eretnaoğulları’ndan Mehmed tarafından yirmi bir 

yaşında iken kadılığa tayin edilmiş, Mehmed Bey’in ölümünden sonra oğlu Ali Bey’in güçlü 

bir iktidar ortaya koyamaması sebebiyle Eretnaoğulları’nda karışıklıklar meydana gelince Kadı 

Burhâneddin vezir olmuş ardından 1380’de Ali Bey’in vefatıyla naipliğe atanmış, 1381 yılında 

da Sivas’ta tahta çıkıp kendi adına hutbe okutarak para bastırmıştır (Bala, 1952: 46). 

Kadı Burhâneddin, kendisine isyan eden yeğeni Şeyh Müeyyed’i, Akkoyunlu 

hükümdarı Kara Yülük Osman Bey’le yapmış olduğu anlaşmaya uymayarak öldürmesi üzerine, 

Kara Yülük Osman Bey’le karşı karşıya gelmiş ve onun tarafından 1398 yılında öldürülmüştür. 

Böylece Kadı Burhâneddin Ahmed Devleti de son bulmuştur (İz, Kut, 1985: 305 (C. 1)). 

Edebî Kişiliği 

Kadı Burhâneddin’in edebî şahsiyeti hakkında yeterli bilgi bulunamamıştır. Bu konuda 

en geniş bilgi, Doç. Dr. Ali Alpaslan tarafından “Kadı Burhâneddin Divanından Seçmeler” adlı 

eserde verilmiştir. Alpaslan, tezkirecilerin Kadı Burhâneddin hakkında hiç bilgi vermediklerini, 

Arap vekayinâmelerine dayanan Osmanlı kaynaklarında ise yeterli bilginin bulunmadığını, 

Arap tarihçisi Aynî’den, şairin Arapça ve Farsça şiirler yazdığının öğrenildiğini nakletmiştir. 

(Alparslan, 1977: XXVII)  

Alpaslan kendisinden önce Kadı Burhâneddin’in edebî kişiliği hakkında az çok bilgi 

veren edebiyat tarihçilerinin görüşlerinden bahsettikten sonra Kadı Burhâneddin’in edebî 

kişiliğine dair bilgileri bol örneklerle ve on madde halinde sunmuştur. 

a) Kadı Burhâneddin diğer şairlerden farklı bir lirizm içinde şiirlerinin ana fikrini de 

teşkil eden âşıkâne şiirleriyle samimi duygularını ifade etmiştir. 

b) Âşıkâne şiirlerinde hissedilen duygu ve ıstırapla psikolojik açıdan bir yönüyle 

Fuzûlî’ye benzer özellikler gösterirken; diğer taraftan şiirlerinde görülen renk, pırıltı ve 



 
 

28 

 

samimiyetle Bâkî’ye yaklaşır. Alpaslan’a göre; Kadı Burhâneddin’i ruh ve his 

bakımından bu iki şairin ortasında görmek daha doğru olur. (Alparslan, 1977: XXXV)  

  c) Genellikle her gazelinde sevgilinin saç, kaş, göz, kirpik, yüz, ağız, dudak, diş, bel, 

boy gibi beden azalarını güzellik unsurları olarak dile getirmiştir. 

 d) Kadı Burhâneddin’i diğer şairlerden ayıran bir özelliği de “teşbih, tevriye ve cinas” 

ı sıkça kullanmış ve bunlarla kelime oyunları yapmış olmasıdır. 

 e) Kadı Burhâneddin, gazellerinde “edebiyat yapmak” için değil bizzat yaşanmış 

olayları aksettirmek için Anadolu’nun bazı şehir ve kasabalarından bahsetmiştir. Bu tarz 

şiirlerde, şairin realist özelliğinin yanı sıra savaşçı, cesur ve haşin ruhu da hissedilir. 

 f) Şairin, zaman zaman İran mitolojisine, satranç terimlerine, eski yıldız bilgisine, 

gramere ve musikiye ait terimlere yer verdiği görülür.  

 g) Kadı Burhâneddin’in bazı şiirlerinde etkileyici tabiat tasvirleri (özellikle sonbahar 

tasvirleri) yapması da dikkat çeker. h) Kadı Burhâneddin’de İran şiirinin etkisi de fark edilir. 

Şiirlerinde Kemâl-i İsfehânî, Enverî, Selmân-ı Sâvecî, Hayyâm, Sa’dî ve Hâfız’a benzerlikler 

göze çarpar.  

i) Kadı Burhâneddin, savaşlarla dolu bir hayat geçirmiş ve bu kahraman ruhunu şiirine 

aksettirmiştir. Alpaslan’a göre; şair, bu tip şiirleriyle bir elinde kılıç bir elinde kalem tutan bir 

Orta Anadolu hükümdarı, beyi ve silahşoru olarak görünmüştür. (1997: XLII)  

Ayrıca Kadı Burhâneddin’in, şiirlerinde anlama güç katmak için pek çok atasözü ve 

deyime de yer verdiği görülmektedir. Kadı Burhâneddin’in almış olduğu dinî tahsil ve 

terbiyenin izleri, şiirlerinin pek çoğunda hissedilir. Dinî konuları samimiyetle işleyen şair, aynı 

zamanda içki meclislerine de düşkündür. Kadı Burhâneddin, dinî konuların yanı sıra tasavvufa 

da yer vermiştir. 

Kadı Burhâneddin’in eserlerinde kullandığı dil, yaşamış olduğu 14. yy.’ın dil 

özelliklerini yansıtır. Kadı Burhâneddin, Eski Anadolu Türkçesiyle birlikte Azerî Türkçesinin 

özelliklerine de yabancı kalmamıştır. Farsça’nın edebî dilinden etkilenmiş ancak şiirlerini sade 

bir dille yazmıştır. Farsça terkiplere yer vermediği için de aruzu kullanırken çok fazla imâle 

yapmıştır (Mengi, 2003: 89). 

Eserleri 

Dinî mâhiyetli Arapça, “İksîru’s-Saâdât fî Esrâri’l-İbâdât” ve “Tercîhu’t Tavzîh” adlı 

eserlerinin yanı sıra tek nüshası British Library’de Or. 4126 numarada kayıtlı “Türkçe divanı” 

bulunmaktadır. Bu divan 1393-4 yılında Kadı Burhâneddin hayattayken istinsah edilmiş, 

1943’te TDK tarafından tıpkıbasımı yapılmış. 



 
 

29 

 

1.2.3. SEYYİD İMÂDÜ’D-DİN NESÎMÎ21 

İslâmî Türk edebiyatının büyük şairlerinden olup, Divan edebiyatının kuruluş 

yüzyıllarında yaşamış, bu kuruluşta büyük emeği olmuş, bu edebiyatta kullanılan “mazmunları 

klişeleştirmiş”, daha gençliğinde çeşitli şairlere tesir etmiş, kendisine de nazîreler yazılmış, 

şiirlerini “samimi bir inanç” ve “lirik bir ifadeyle” dile getiren, coşkun duygu ve sanat dehasına 

sahip bir şairimizdir. Nesîmî XIV. yüzyıl Âzerî sahası şairlerindendir. Klâsik Türk şiirinin 

kuruluş ve gelişmesine katkıları tartışılamaz. Özellikle Fuzûlî’nin söyleşinde hâkim unsur olan 

lirizm ve samimiyette kendisiyle aynı sahadan olması hasebiyle Nesîmî’den öğrenilmiş pek çok 

unsur bulabiliriz. 16.yy. Osmanlı sahasının önemli isimlerinden olan Usûlî üzerinde de hayat 

ve şiir anlayışı bakımından derin tesir uyandırmış ve bu sebeple Usûlî kaynaklarda ‘sırr-ı 

Seyyîd Nesîmî’ diye anılmıştır. 

Kişiliği 

İyi bir tahsil gören Nesîmî’nin hayatındaki en önemli hadise, Fazlu’llâh Hurûfî ile 

buluşmasıdır. Fazlu’llâh’la buluşmadan önceki şiirlerinde Nesîmî’nin dilinin tutuk olduğu, 

duygularını ifade etmede güçlük çektiği, hatta mahlasını bile tam olarak tespit edemediği, bazen 

Hüseynî, bazen Seyyid mahlasını kullandığı belirtilmektedir. Edebî kişiliğinin ikinci devresi 

Fazlu’llah’la buluşmasıdır. Bu andan itibaren Nesîmî’nin eskiden beri çözmeye çalıştığı sırlar, 

Fazlu’llah’ın kurup geliştirdiği Hurûfîlik içinde birer birer açıklığa kavuşur. Batınî inanışlara 

zaten ilgi duyan şairin, Mevlânâ’nın tesirinde olduğu belirtilerek Anadolu’dan sosyal ve siyasî 

sebepler yüzünden Halep’e gittiği, orada mukadder akıbetine kavuştuğu kaydedilmiştir. 

Nesîmî’nin Türk illerinin Azerbaycan sahasında yetişmiş iki büyük şair olduğu 

söylenmiştir. Nesîmî’nin “şiirlerini vahdet-i vücut anlayışı içinde Hurûfîlik’le örerek, Türk 

edebiyatına yerleştiren hatta bu yolda canını feda Edebîlen” bir şair olduğu belirtilerek 

şiirlerinin içten ve samimi olduğu vurgulanmıştır. Ayan (2002:42)’de, “Tezkirelerin verdiği 

bilgiler, onun dilini ve üslûbunu tahlil ve tenkitten uzaktır.” demektedir. 

Eserleri 

Nesîmî’nin bilinen eserleri, Türkçe ve Farsça divanları ile Hurufîlikle ilgili olan 

Mukaddimetü’l-Hakâyık’tır. 

1.3.1. Siyasî ve Sosyo-kültürel Durum22 

Osmanlı Devleti, Avusturya ve Rusya’yla 18. yüzyılın sonunda imzalamak zorunda 

kaldığı anlaşmalar sonucunda artık Avrupa meselelerinde söz sahibi olamayacağını anlamış 

 
21 Bu başlığın hazırlanmasında; Hüseyin Ayan, Nesîmî, hayatı, Edebî kişiliği, eserleri ve Türkçe Divanı’nın 

metni adlı çalışmasından faydalanılmıştır. 
22 Tezin bu bölümü hazırlanırken şu eserden yararlanılmıştır; Midhat Sertoğlu, Mufassal Osmanlı Tarihi Resimli-

Haritalı. 



 
 

30 

 

bulunuyordu. Karlofça barışından sonraki seferlerinde bazen yenmiş bazen yenilmiş; uzun ve 

meşakkatli savaşlara göğüs germiş; imparatorluğu dış düşmanlara karşı müdâfaa etmiş; 

mevcudiyetinin devamlılığı için parçalanmasını önlemek ve Kırım’ı geri almak gibi birtakım 

meselelerde savaş açmakta tereddüt etmemiş, kayıplara da uğramıştı. Bununla birlikte 

Balkanlarda millî devletler şeklinde kendisinden ayrılmak isteyen tebaasıyla da bir mücâdele 

dönemi başlamış bulunuyordu. İmparatorluk, aleyhine olarak dışarıdan destek gören bu 

mücâdeleleri de kaybetmeye mahkûm olacaktı. Böylelikle toprak kayıpları, kendisinden ayrılan 

ülkeler şeklinde oldukça ciddi olacaktı. Bu durum, bir dağılıp çözülmeydi ki sonunda 

imparatorluğun yıkılmasına sebep olmuştu.  

17. yüzyılda başlayıp 18. yüzyılda devam eden tüm müesseseleri kapsayan çözülme, 19. 

yüzyılda da tam anlamıyla yaşanmıştır. Daha 18. yüzyılda, III. Ahmed (1703-1730), I. Mahmud 

(1730-1754), III. Mustafa (1757-1774) ve III. Selim (1789-1807) gibi pâdişahların bu 

çözülmeyi durdurmak için giriştikleri teşebbüsler, istenen sonuçları tam anlamıyla 

verememiştir. Bütün bu çabalar, 19. yüzyılda da devam etmiş; batıyı görüp tanıyanların 

önderlik ettiği birtakım reform hareketlerini doğurmuştur. Böylelikle bu çalışmaların 

imparatorluk üzerindeki olumlu; ancak zayıf etkileri, onun yıkılmasını ancak 20. yüzyılın 

çeyreğine kadar önleyebilmiştir.  

Osmanlı imparatorluğunun Yıkılma Dönemi olarak ifade edilebilecek döneminin 

başlarında tahtta bulunan III. Selim, ilk kez olarak çok geniş çaplı ıslâhata teşebbüs etmiş; 

imparatorluğun tüm müesseselerini kapsayan bir kalkınma programı uygulamak istemiştir. 

Nizâm-ı Cedîd adıyla Avrupa tarzı bir ordu kurulması; donanmanın ıslâhı; memleketin iktisadî 

olarak kalkındırılması ve yüksek teknik okulların açılması bu programa dâhildi; ancak pâdişah, 

bunları tam anlamıyla uygulama imkânı bulamadan gerici kuvvetler tarafından iş başından 

uzaklaştırılmıştır. 

II. Mahmud (1808-1839) dönemine gelindiğinde ise pâdişah, amcası III. Selim’in 

yolunu takip etmek sûretiyle orduyu Asâkir-i Mansûre adıyla ihyâ etmeden önce 1826 tarihinde 

Yeniçeri Ocağı’nı ortadan kaldırmıştır. Daha sonra tüm devlet teşkilâtını, Avrupa devletlerine 

göre düzenlemiştir. Orta öğrenim veren okulların yanı sıra harp okulu, tıbbiye okulu ve Avrupaî 

kıyafet hep onun eseridir. Batıya öğrenciler gönderip onların bu ülkelerin bilim ve tekniğini; en 

önemlisi de zihniyetini yurda getirmeleri için çaba göstermiştir. Bununla birlikte hazırlayıp 

uygulamaya başladığı büyük reformun, diğer bir ifadeyle tanzimatın ilanını göremeden vefat 

etmiştir. 

II. Mahmud’un yerine geçen oğlu Abdülmecid (1839-1861) ise öncelikle Gülhâne Hattı 

Hümâyunu’nu merâsimle okutup Tanzîmat-ı Hayriye’yi ilan etmiştir. Böylece din ve millet 



 
 

31 

 

ayrımı gözetilmeksizin tüm tebaa, kânun önünde eşit duruma gelmiştir. Can ve mal güvenliği, 

kânunlara dayanan âdil vergi sistemi, fikir ve vicdan özgürlüğü, tanzimat hareketinin 

esaslarıydı. Devlet, batılı bir hüviyet kazanacak; batının ilim ve tekniğiyle birlikte kültürü de 

Osmanlı ülkelerinde yer edinmeye başlayacaktı. Abdülaziz döneminde (1861-1876), bu sahada 

duraklama olmuştur. Batı zihniyetiyle yetişmiş devlet adamlarının mücâdelesine rağmen bunun 

sebebi, zihniyet bakımından onlardan farklı olan pâdişahtı; ancak ordu ve aydınlar birleşip her 

sahada hesapsız bir gidiş olan mevcut rejimi, pâdişahı tahttan indirmek sûretiyle 

sonlandırmıştır. 

Abdülaziz’den sonra tahta çıkan V. Murad, rahatsızlığı sebebiyle kısa bir zaman içinde 

pâdişahlıktan ayrılmıştır. Meşrûtiyetin ilanı şartıyla saltanata getirilen II. Abdülhamid (1876-

1909), bu şartı yerine getirmiş; ancak demokrasiyi, yalnızca millî devletlerin rejimi olarak gören 

ve bu sistemin imparatorluğu parçalayacağını düşünen pâdişah, kısa bir zaman sonra meclisi 

kapatarak saltanatı süresince devleti dikta rejimiyle yönetmiştir. Bununla birlikte ordu ve aydın 

sınıfın tazyiki karşısında, 1908 tarihinde, meşrûtiyeti iâdeye mecbur kalmış; çok geçmeden de 

pâdişahlıktan uzaklaştırılmıştır.  

Bundan sonra iktidârı ele alan inkılapçıları pek çok görev bekliyordu. Büyük imanları 

ve sonsuz vatanseverlikleri vardı; ancak oldukça zor bir görev olan devlet idâresinde tecrübeleri 

yoktu. İlk olarak Balkan Savaşı’na; sonra ise Birinci Dünya Savaşı’na hesapsız bir şekilde 

yönlendirdikleri, siyasî ve millî varlığının devamlılığı dâhil olmak üzere, her şeyini merkezî 

devletlerin zaferiyle ilişkilendirdikleri Osmanlı İmparatorluğu, söz konusu devletlerin yenilip 

ittifak bloğunun çökmesi sonucunda, 30 Ekim 1918 tarihinde imzaladığı Mondros Ateşkesi’yle 

bu savaşa son vermiş; pek çok vilâyet ve İstanbul, düşmanlar tarafından işgâl edilmiştir. Daha 

sonra 10 Ağustos 1920 tarihinde imzalanan Sevr Antlaşması, imparatorluğun yıkılış belgesi 

olmuştur. 

 

  



 
 

32 

 

1.3.2. Edebî Durum 

18. yüzyılda yenileşme hareketinin tarihi, toplum yapısında esaslı bir değişmeyi hedef 

almadan belirli ihtiyaç ve zarûretler karşısında birtakım teknik ve bilgilerin memlekete 

aktarılması için yapılmış teşebbüslerden ibâretti. 19. yüzyılda, fikrin gelişimi, şüphesiz 

hâdiselerin yardımıyla, daha çabuk olmuş; yenilik, hayatın her aşamasını kapsayan büyük bir 

mânâ ve mâhiyet kazanmıştır. Artık söz konusu olan şey, ordunun tekniklerini ve sınıflarını 

batıdan gelen bilgiyle ıslâh etmek değil, belki bütün hayatın, toplumun yapısı ve insanı vücûda 

getiren değerler manzûmesinin, hepsinin birden değişmesidir (Tanpınar, 70). 

19.  yüzyılın başlarında Enderunlu Vasıf, Akif Paşa, Keşanlı İzzet Molla gibi bir kaç 

şairin devam etmeyen bazı çıkışlarım ve bazı edebiyat tarihçilerine göre, asrın ortalarında bazı 

görüşlere göre, "Encümen-i şuara" denilen topluluğun bu şiiri fakrüddem hastalığından 

kurtarma hamlelerini, -hakikatte encümenin öyle bir gayesi olmadığı sonradan görülecektir- 

ölümü mukadder olan bir hastaya, doktorların uyguladıkları ve hastanın konforunu arttırmaktan 

başka bir manaya gelmeyen kemoterapi tedavisi olarak değerlendirmek de yanlış olmaz. 

Yukarıda adı geçen şairlerin davranışları, Tanpınar’ın ifadesiyle ‘’Hamlesini 

yöneltecek, dağınık tecrübelerine düzen verecek ana fikirden mahrum olduğu için bayağılıktan 

öteye geçemeyen bir sensualite teşhiri, söyleyecek hiçbir şeyi olmayan insanların vakit 

geçirmek için konuşmasını andıran yarenlik edası, ilk göze çarpan şeylerdir. Ne halk ifadesine 

ve diline karşı gittikçe artan ilgi, ne nazirecilik dolayısıyla sık sık eserlerine dönülen eski 

şairlerin tesirleri, ne de geçen asrın sonunda, yani Galib’in Mûsâmmatlarla yapmağa çalıştığı 

geniş nefesli ve hamleli şiir tecrübesi ve yine onun tesiriyle hızını arttıran Mevlevi ve tasavvufi 

ilham bu çözülmüş manzarasını değiştiremez. Sanki bütün pınarlar kurumuş ve insan çınl 

çıplaktır. Ve sanki insanın yerine aruz vezninin bizzat kendisi ortada dolaşıyor, halk ağzından 

ve hayattan topladığı ifadeler üzerine tek başına küçük, manasız oyunlarını yapıyordu.’’ 

(Tanpınar, 77). 

Aslında geçmiş yüzyılda divan şiiri zevale meyi etmiş, şahsi gayret ve dehalarıyla bu 

şiirin en son ve güçlü soluğu olan iki şair sayesinde bir canlılık ve bu şiirde bir parıltı 

görülmüştü. Bu iki şair Nedim ve Şeyh Galib’dir. Onlar, yüzyıllardan beri devam eden birçok 

tekrarı bir şekilde örtmüş oldukları için mükemmeldirler. Bu iki şairde ‘’zevk asaleti, teksif 

kudreti, plastik ve müzikal kıymetler’’ değişen ve daima mükemmele giden söyleyiş, hiç 

değişmeyeni ve tekrar edeni az çok örtüyordu. " (Tanpınar, 78).  

Tanpınar, on dukuzuncu asrın ilk neslinde böyle bir gayretin olmadığını, hatta klasik 

zevkin bazı şairlerde iyiden iyiye kaybolduğunu ifade eder. 

19. yüzyılın ilk yansını, ikinci yarısında zuhur edecek olan yenileşme hareketinin 



 
 

33 

 

başlangıcı olarak kabul etmek yanlış olmaz. Sanki, gizli bir el yenileşme için bu hazırlığı 

başlatmış ve fikirler buna hazırlanmıştır. Divan şiiri, bu yüzyılda, yukarıda ifade ettiğimiz gibi, 

sekerat anında, kendisinden beslenen, babası Osmanlı hanedanından olmayan bir çocuk 

dünyaya getirmiş olan talihsiz bir annedir. Yenileşme sürecini başlatan birçok şairin, çocukluk 

devresinde bu anneden süt emdiklerini, ilk başta, eskiye sıkı sıkıya bağlı kaldıklarını, fakat 

şiirde ikilem gösterdikleri ifade edilebilir. Bunlardan Namık Kemal ve Ziya Paşa şuuraltından 

divan şiirine cibilli bir taraftarlık gösteren iki şairdir. Fakat alt şuûrdan onlara hükmeden şey, 

sadece, şekle ait unsurlardır. Muhteva yenidir ve daha ziyade Avrupa edebiyatının tesirindedir. 

Daha sonraları şekil ve muhtevanın da yenileştiği görülecektir. 

19. yüzyılın ilk yarısında divan şiirinin macerasında üç başrol oyuncusu dikkat çeker. 

Enderunlu Vasıf, Keçecizade İzzet Molla ve Akif Paşa. Bu şahıslar, asrın ilk yarısında 

yenileşmeyi başlatmaları nedeniyle önemlidirler. Hayata ve ölüme bakış açılarında bir 

farklılaşmanın olduğu ve bu sebeple de divan şiirinin eski yapısından ayrıldıklarını söylemek 

mümkündür. Tanpınar, " ... asıl dikkate değer tarafı her ikisinin de eski şiirin, dolayısıyla en 

gayrı şahsi ve aynı zamanda çeşitli geliştirmelere imkân veren mürekkep bünyesi itibariyle 

hayata en açık tarafı olan kaside şekli ve ona bağlı neviler üzerinde ameliyelerini yapmaları, 

sonunda onun mahiyetini değiştirmeleridir. Vasıfta kaside, bağlı olduğu muhitten de teşvik 

gören bir nevi laübali saray kroniği olmakla kalmaz, aynı zamanda hazan çok hususi çalışma 

ve işlerin, hazan günlük hayatın lugatı ile bir nevi hikâye malzemesini de içine alır. Akif 

Paşa’nın Âdem Kasidesi’nde ise nevi, eskinin hiçbir hususiyetini terketmeden modem veya 

garplı poem mahiyetini kazanır. Akif Paşa, aynı ameliyeyi küçük mersiyesiyle, koşma şeklinde 

de yapacaktır. Fakat asıl mühim olanı, onun bu iki şiirde hayat ve ölüm karşısında -edebiyatımız 

için yeni olan.­ferdi davranışıdır. Hakikat şudur ki, bu devirde insan kendi kendisiyle eskisinden 

farklı bir şekilde karşılaşır." İnsanın bu kendi kendisiyle karşılaşmasının örneklerini asrın ikinci 

yansında varlık gösteren Avni Beyde de görmek mümkündür. Avni Bey, âdem mef’umunu 

klasik anlayışın dışında, modern bir yapıda ele alması bakımından, önemlidir. Avni Beyin 

şiirinde, vücut çıngırağının âdem âdem" diye feryat etmesi, yeni düşüncenin ifadelerindendir. 

Dolayısıyla divan şiirinde, 19. yüzyılın ilk yansında, yenileşmeye doğru açılan bazı 

pencerelerden, ikinci yansında da bakanların olduğunu ifade etmek mümkündür. 

18. yüzyılda başlayıp 19. yüzyılda devam eden yeniliklere paralel olarak gerek edebî 

türleri gerekse muhtevâsıyla eski edebiyattan farklı bir edebiyat anlayışı gelişmeye başlamıştır. 

19. yüzyılda, toplumun dar bir kesiminde, bilinçli olarak yenileşme isteği bulunmasına ve hattâ 

birtakım yeni kurumların baş göstermesine rağmen yüzyılların alışkanlıklarını birdenbire 

değiştirmek mümkün değildi. Dolayısıyla yedi yüz yıllık geçmişi olan Divan edebiyatının yeni 



 
 

34 

 

şartlara teslim olduğu; mücâdele göstermeden silinip gittiği söylenemez. O da yaşama imkânı 

arayacak; güçsüzlüğüne rağmen yeniyle savaşacaktı. Bununla birlikte yeni edebiyat da eskiden 

tamamen kopmuş değildi. Şiirde, muhtevâ dışında, eskiyle yeni arasında ciddi bir fark yok 

gibiydi. Nazım şekilleri, vezin, dil büyük ölçüde aynıydı. Yeni edebiyatın önemli isimleri, 

eskiyi öğrenerek yetişmiş ve hattâ o yolda eserler vermişti. Tüm bunların yanı sıra devlet 

idâresinden toplum yapısına kadar her sahada görülen eski-yeni ikiliği, edebiyata da yansımıştı; 

ancak edebiyat sahasındaki değişiklikler, siyasî ve idârî sahalardaki değişiklikler kadar hızlı 

değildi (Ünver, 1988: 8/100). 

19. yüzyılda tercih edilen nazım şekillerinden bazılarının kullanımında azalma 

bazılarının kullanımında ise artış söz konusudur. Bu dönemde, en az tercih edilen nazım şekli, 

mesnevîdir. Buna karşılık daha çok tercih edilen nazım şekilleri arasında, bendli nazım 

şekillerinin özel bir ağırlığı vardır. Buna örnek olarak terkîb-i bendler, tercî-i bendler, şarkılar 

ve de tarih kıtaları ifade edilebilir. Bununla birlikte yine bu dönemde, müşterek şiir söyleme, 

diğer dönemlere nazaran daha sık karşılaşılan bir durumdur (Ünver, 1988: 8/101). 

Bununla birlikte 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren şekiller ve bu şekillerin 

gerektirdiği kâfiye örgülerinde bazı aksamalar veya bilinçli tasarruflar kendini göstermiştir. 

Beyit veya bentlerin sayıca arttığına veya eksildiğine; bazı şekillere fazladan ve farklı yapıda 

mısralar veya beyitler ilâve edildiğine; şekillere tahsis edilen konular yönünden bir 

genişlemeye; kafiye şemalarında meydana gelen bazı değişikliklere şâhit olunmuştur (Andı, 

1997: 16-17). 

Avrupai Türk edebiyatında eski şiirden kalma edebî unsurların neler olduğu ve yeni 

Türk edebiyatının, eskinin hangi tesirlerini ve geleneklerini devam ettirdiğinin tespit 

edilmesinin lüzumu yan ısıra, divan şiirinde yenileşmeye ait şekle ve muhtevaya ait unsurların 

da tespit edilmesi şarttır. Tanpınar’ın XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi bu düşünceden hareketle 

çeşitli konuları bir araya getirmiş ve divan şiirinde yeniye ait unsurların nerelerde 

yoğunlaştığının, nüve şeklinde de olsa, anahtarlarını vermiştir. Fakat, bu düşüncenin asrın ilk 

yansına münhasır kaldığını ifade etmek gerekir. Asrın ikinci yarısındaki şairlerin, daha çok 

divan şairi perspektifinden değerlendirildiği görülüyor. 

Bu yüzyılda tasavvuf şiire daha da hakimdir. En ilgisiz şairler bilet tasavvufu bir çeşni 

olarak işlemişler ve onun imkanlarından faydalanmaya çalışmışlardır. Asrın birkaç meşhur şairi 

dışında tasavvufu şiirinde özümseyen pek az şair vardır. Hele bir önceki asırda Şeyh Galib’in 

tasavvuftaki başarısına kimse ulaşamaz. Bu yüzyılda kullanılan nazım şekilleri eskiye göre 

farklı olmamakla birlikte, bazılarında belli bir azalma, bazı nazım şekillerinin ku1lanı1masında 

da artış görülmektedir. Bu dönemde en az kullanılan nazım şekli mesnevidir. Daha çok 



 
 

35 

 

kullanılan nazım şekilleri arasına bendli biçimlerin özel bir ağırlığı vardır. Terkip ve tercii 

bentlert şarkılar ve tarih kıt’aları bu cümledendir. Birkaç şairin birlikte ortak şiir söylemeleri 

yine bu dönemde daha sık karşılaşılan bir durumdur. 

19. yüzyılda Divan şiirinin bir önemli hareketi şüphesiz ki, Encümen-i şu’ara’nın 

taşıdığı misyondur. Bu konu, "Encümen-i Şu’ara ve Batı Tesirinde Gelişen Türk Edebiyatı" 

bölümünde inceleneceği için burada ele alınmayacaktır.  

Sonuç olarak şunları söyleyebiliriz: 19. yüzyıl edebiyatında Divan şiirinin yeri, eskisi 

kadar olmasa bile ağırlığını bir süre devam ettiren bir yapıdadır. Bu yüzyıl divan şairleri için, 

geçmiş yüzyıllardaki geniş soluklu şairlerin, özellikle de Sebk-i hindi'nin ünlü şairlerinin ilham 

kaynağı olduğu görülür. Özellikle Nedim'in açtığı yolu iyice genişlendirerek, şiiri, Tanpınar’ın 

ifadesiyle, -şehevi duyguları ön plana çıkarma anlamına gelen- sensüalite’ye kadar götüren 

şairler vardır. Dolayısıyla, bu yüzyılın başlarından itibaren Divan şiirinin katı kurallarını bir 

kılıç gibi kullanan geleneğin muhafızlarının da ortadan kalkmasıyla sebebiyle, şairlerde gelenek 

dışına taşmalar başlamış, aleladelikler yanında, bir bakıma, yenileşmenin tohumları da 

atılmıştır. İptizale düşen bir kısım şairler bir tarafa bırakılırsa, asrın ilk yarısına damgasını vuran 

bazı şairlerde hayata ve ölüme karşı bakış açısı değişmiş, bu değişiklikler, kırıntılar şeklinde su 

yüzüne çıkmıştır. Bu asırda, yeni edebiyatın bütün şubeleriyle edebiyata hâkim olan rüzgarına 

Divan şiiri meşalesinin fazla dayanamadığı ve asrın sonunda küllerini bırakarak sürecini 

tamamladığı müşahede edilir. 

1.3.3. XIX. YÜZYIL DİVAN EDEBİYATININ ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ 

19. yüzyıl, tanzimatla beraber fikir ve hayat sahasında çeşitli ikiliklerin görülmeye 

başlandığı bir devirdir. Bu ikilikler, tek tek şahıslara da sirayet eder ve onlarda da teori ve 

uygulamada bazı tezatlar dikkat çeker. Bu yüzyılda bir değişim ve batı medeniyetine bir geçiş 

söz konusu idi. "Vakıa bu değişmenin tam ve devrimci bir mahiyette olduğu söylenemez. 

Çünkü Osmanlı saltanatının bünyesi, esas bakımından, değişmiş değildi. Tanzimat, hemen 

yarım asırdan beri teknik üstünlüğü kuvvetle duyulmakta olan Batı medeniyetinin yalnız teknik 

değil, düşünüş ve ruhu ile kabulü için yapılan bir hamleden başka bir şey değildi. 

Encümen-i şu’arayı bir ekol gibi değerlendirmenin mümkün olmadığı aşikardır. Onu 

resmi bir cemiyet veya teşekkül olarak ele almak da imkânsız görünmektedir. Zaten, 

kendilerini, Tanzimat sonrası hızlanan yeniliklerin ortasında bulan eski şiir taraftarlarının resmi 

bir cemiyet meydana getirmelerini beklemek safdillik olur. 

XIX. yüzyılda, eski şiir geleneğine bağlı şairlerin sayısı, daha önceki yüzyılların şair 

sayısından az değildir. İstanbul Kütüphaneleri Türkçe Yazma Divanlar Kataloğu’nda bu 

yüzyıla ait 114 şairin divanına rastlanmaktadır. Yine bu yüzyılda, yazma olarak kitaplıklarda 



 
 

36 

 

yer almadığı hâlde basılmış pek çok divan mevcuttur. Bununla birlikte divanı elimizde 

bulunmayan şair sayısı da çoktur (Ünver, 1988:132). 

XIX. yüzyıl Divan şairlerinin yetişmesinde, iki çevre etkili olmuştur. Bunlardan ilki, 

tarikat çevresidir. Her buhranlı dönem gibi XIX. yüzyılda da bir tarikata bağlanma durumu 

yaygındır. XIX. yüzyıl Divan şairleri arasında, bir tarikata bağlanmamış şair yok gibidir; ancak 

bu durum, dönemin tüm şairlerinin dinî ve tasavvufî şiirler yazdıklarını göstermez. Konumuza 

ilişkin ikinci çevre, devlet dairelerinin kalemleridir. XIX. yüzyıl divan şairlerinin çoğu kâtiplik 

yapmış ve mahlaslarını girdikleri dairenin başkanından almış kişilerdir (Ünver, 1988 : 132-133) 

Çalışmamıza konu olan divanların sahibi bu yedi şairi alfabetik sırayla kısaca tanıyalım: 

1.3.3.1.ENDERUNLU VÂSIF23 

Hayatı 

Edebiyat tarihimizde Enderun’da yetişen birçok şair olmasına rağmen Enderunlu 

Fazıl’la birlikte Enderunlu Vâsıf, ‘Enderunlu’ lakabıyla tanınmış iki şairimizden birisidir.  

Enderun’da yetiştiğinden dolayı Enderunlu Vâsıf olarak tanınmış ise de gerçek adı Vâsıf 

Osman Bey’dir. İstanbul’da doğmuş olan şairin doğduğu tarih kesin olarak belli değildir. 

Çocukluğundan itibaren Halil Paşa’nın nüfuzundan yararlanarak acemi oğlanlarının Enderun 

Okulu için yetiştirildiği üç okuldan biri olan Galatasaray’da okumuştur. Şiirlerinde binicilik, ok 

atıcılığı, cirit vb. gibi oyunlarla ilgili birçok unsura rastlanılmasından eğitimi sırasında bu 

uğraşlarda da bulunduğu söylenebilir (İpekten, 1989, s. 1). 

Öğrenim yıllarından ve ilk bulunduğu görevlerinden yola çıkarak yaklaşık olarak 

1771’de doğduğu tahmin edilmektedir. Öğrenim gördüğü Enderun Saray Mektebi’nde 

yetiştiğinden dolayı Enderunlu veya Vâsıf-ı Enderûnî gibi lakaplarla da anılan Enderunlu 

Vâsıf’ın, III. Mustafa, I. Abdülhamit, III. Selim. IV. Mustafa ve II. Mahmut dönemlerinde 

yaşadığını ve divan örneğinden yola çıkarak yukarıda adı geçen bazı padişahlara kasideler 

sunduğunu görmekteyiz (Karahan, 1994, s. 189). 

Dönemin tezkirecilerinden Fatin Dâvûd, Hatimetü’l Eş ‘âr adlı tezkiresinde şair 

hakkında öncelikle beğendiği “değil a” redifli yedi beyitlik gazeline yer vermiş olup daha sonra 

ise şair için şu ifadeleri kullanmıştır. “Nâzım-ı mümâ-ı ileyh Enderimi Vâsıf Osman 

Begbostancıbaşı müteveffa Amabud Halîl Pâşâ’nın akribâsından olup müddet-i medîde 

enderûn-ı hümâyûnda hidemât-ı seniyyede bil’istihdâm muahharen müstevfânân-pâre 

ta’yîniyle çırâğ u bekâm buyrulup hânesinde gûşe-gîr-i ikâmet iken bin iki yüz kırk târihinde 

 
23 Bu başlığın hazırlanmasında; ÖZTÜRK, Tahir (2019). Enderunlu Vâsıf Divanında İstanbul ve İstanbul 

Yaşantısı, adlı kaynaktan faydalanılmıştır. 

 



 
 

37 

 

dâr-ı bekâya irtihal etmiştir. Matbû bir kıt’a Divan-ı Eş’âr vardır” (Fatin Davud, s. 428). Fatin 

Davud’un yukarıda verdiği bilgilere göre şairin adı Vâsıf Osmân Bey’dir. Fatin, Vâsıf’ın 

Enderun’da çeşitli hizmetlerde bulunduğunu, İstanbul’daki evinde iken h.1240 tarihinde vefat 

ettiğini ve ayrıca kendisine ait bir divanının olduğunu belirtmiştir. 

Enderunlu Mehmet Akif, Mir’ât-ı Şi’r adlı eserinde (Bozaslan, 2012’de belirtildiği 

üzere) Vâsıf hakkında temel bilgileri verdikten sonra onun için “şâir-i mâhir-i âteş-zebân” 

tabirini kullanarak onun dili kullanmada mahir olduğunu aktarır (Bozaslan, 2012: 2258). 

Tanzimat dönemi şairlerinden Ziya Paşa’nın da şair için bazı değerlendirmelerde 

bulunduğu görülmektedir.  

Ziya Paşa Şiir ve İnşa adlı makalesinde (Kaplan, Enginün ve Emil, 1993'te belirtildiği 

üzere) Osmanlıların şiirine cevap ararken “Yoksa Hâce ve Itrî gibi mûsıkî şînâsânın rabt-ı 

makamat ettikleri Nedîm ve Vâsıf şarkıları mıdır?” Diyerek Vâsıf ile birlikte divan şiiri ürünü 

olan bu şarkıların Osmanlının şiiri olmayacağı tezini savunur (1993, 45). 

Enderunlu Vâsıf, Galatasaray okulunu bitirdikten hemen sonra yeteri derecede başarılı 

görülmediğinden belki de hamisi olarak gördüğü Halil Paşa’dan yeteri kadar destek 

alamadığından Enderun’a alınmamıştır. Bir süre güç duruma düşmüş ve ekonomik sıkıntılar 

çekmişse de Süleyman Paşa’nın onu kendine kaftancı seçmesiyle bu durumdan kurtulmuştur. 

Sultan I. Abdülhamit (1774-1789) devrinin sonlarına doğru Vâsıf, Topkapı Sarayı’ndaki 

Enderun’un Killer-i Hassa koğuşuna alınmıştır. III. Selim’in 18 yıllık saltanatında (1789-1807) 

sarayda yaşamıştır. Bu süre zarfında III. Selim’e biri 1803 yılında olmak üzere yedi kaside 

sunmuştur. Bu kasidelerin beşi divanında ikisi ise Topkapı Sarayı Kitaplığındaki bir mecmuada 

yer almaktadır. Ayrıca 1801-1806 yılları arasında III. Selim’le ilgili 10 tarih söylemiştir 

(İpekten, 1989, 1).  

II. Mahmut devrinde hünkârın baş lalası olmuştur. 1815’te peşkir ağası ve aynı yıl içinde 

anahtar ağası olmuş, 1817 yılında ise killer kethüdalığı yapmıştır. Padişahın huzurunda hilat 

giydirilme şerefine nail olmuştur. Enderunlu Vâsıf’ın hayatının en rahat ve parlak dönemi II. 

Mahmut saltanatı döneminde olmuştur. Vâsıf, Sultan Mahmut’a dört kaside sunmuş olup ayrıca 

değişik olayları ihtiva eden 1808-1822 yılları arasını kapsayan 62 tarih yazmıştır (İpekten, 

1989: 2). 

Enderunlu Vâsıf, sarayda 30 yıldan fazla görev yapmış olup 1818 yılında kendi isteğiyle 

saraydaki görevinden ayrılmıştır. Daha sonra da Bolayır’da Şehzade Süleyman Vakfı’na geri 

hizmet görevinde bulunmuştur. Ömrünün son yıllarını İstanbul’da evinde geçiren şair, burada 

hayli yaşlanmış olarak 1824 yılında ölmüştür (İpekten, 1989, 2). 

Keçecizade İzzet Molla; Mihnet-i Keşa adlı eserinde, Vâsıf’ın İstanbul Tophane’de bir 



 
 

38 

 

evinin olduğunu ve bu evin 1823 yılında çıkan büyük Tophane yangında tamamının yandığını 

aktarır İstanbul’dayken ölen şairin mezarı Üsküdar’da Karacaahmet’te Mimar Kasım’ın 

kabrinin yakınında olup mezar taşında, yakın dostu İzzet Molla’nın:  

“Şuarâ mâtem edip yazdı mücevher târîh  

Rûh-ı Osmân’a ede Vâsıf’ı terfîk ilâh” (1240) tarih beytiyle biten yedi beyitlik kıtası 

yazılıdır (Karahan, 1994, s. 189). 

Karahan, şairin fiziki özelliği ve kişiliği hakkında iri cüsseli, rind meşrep, hoş sohbet, 

eğlenceyi seven, yemeye içmeye düşkün ve biraz da umursamaz olduğunu kaydetmektedir. 

Ömrünün sonlarına doğru şiirlerini yeniden gözden geçirdiği, muhtemelen müstehcen olanları 

ve sanat değeri düşük olanları yaktığı söylenmektedir. Bu konu İzzet Molla tarafından yazılan 

mezar taşında da dile getirilmiştir. Bu söylenenlere rağmen Enderunlu Vâsıf’ın çok fazla 

şiirinin bulunduğu hacimli divanından da anlaşılmaktadır (Karahan,1994, 189). 

Edebî Kişiliği 

Mahallîleşme Akımı’nın24 19. yüzyılın başındaki önemli temsilcilerinden Enderunlu 

Vâsıf’tır.  

Bilindiği üzere mahallîleşme Akımı, âşık tarzı söyleyiş, şehirlerde gelişen halk dili ve 

de divan tarzı söyleyişin birleşmesinden ortaya çıkan bir harekettir. Yine bu akıma, Türk 

edebiyatının bir dış etkiye mâruz kalmadan kendi iç olgunlaşmasından ve giderek 

yerlileşmesinden ortaya çıkan bir hareket demek de doğrudur. Bu akım, 18. yüzyılda, İstanbul 

şairi Nedîm’le (ö. 1730), en kudretli temsilcisini yetiştirmiştir ( Banarlı, 1971: 2/830).  

Vâsıf’ta, Nedîm etkisi, âdeta kişiliğinin hareket noktasıdır. O, kimi taklit ederse etsin 

veya hangi şiir türünde yazarsa yazsın hayata bakışında ve dil karşısındaki duruşunda dâimâ 

Nedîm’e bağlı bir taraf vardır. Gazellerinin pek çoğu ve şarkıları, Nedîm’in getirdiği birtakım 

husûsiyetlerin kendi mizacına göre gelişmesinden ibârettir. İki şâir arasındaki bu yakınlık 

tesâdüf değildir. Öyle ki her iki şâir de İstanbulludur. Vâsıf da tıpkı Nedîm gibi zekâsı, neşesi 

ve konuştuğu dile kadar sanatının pek çok unsuruyla bir şehir çocuğudur. Bununla birlikte 

aralarında önemli bir fark vardır. Öyle ki Nedîm, klâsik medrese eğitimi görmüş; sanatını, 

yaşanan hayat ve yaşayan dilden başka bu kültürün kaynaklarından da beslemiş bir şairdir. 

Vâsıf ise Enderûn’da, bu müessesenin kısmen değiştiği bir zamanda ve ayrıca kültürün 

hayattaki yerini şehre bıraktığı bir dönemde yetişmiştir (Tanpınar, 85-87). 

Vâsıf’ın şiirlerinde geçen geleneğe ait ve dönemin getirdiği mahallî hususlar arasında, 

çeşitli âdet ve inanışlar; atasözleri ve veciz söyleyişler, deyimler; mitolojik ve naklî telmîhler 

 
24 Mahallileşme, yöreselleşme ve yerelleşme demektir. Divan şiirinde XV. yüzyıldan başlayıp XIX. yüzyıla 

kadar etkisini devam eden şiirde yerli ve mahalli unsurları kullanma hareketine mahallileşme denmiştir. 



 
 

39 

 

ve de yer adlarıyla ilgili telmîhler yer almaktadır. Bununla birlikte şairin şiirlerinde, yaşadığı 

dönemin özelliklerini yansıtan çeşitli kıyafetlere, yiyecek-içeceklere ve mesîrelere de 

rastlanmaktadır. Ayrıca şairin kasîdeleri ve tarih kıtaları, yaşadığı dönemin sosyal ve siyasî 

cephesini; Pend-nâmesi ise kadının cemiyet hayatındaki yerini ve fonksiyonunu yansıtması 

bakımından oldukça önemlidir.25 Vâsıf, günlük hayattan alınmış mecazlara, halk tâbirlerine ve 

kadınlara özgü birtakım ıstılahlara yer vererek bir yenilik ortaya koymaya, eski modellerin 

dışına çıkmaya çalışmıştır.26 Vâsıf’ın Türk edebiyatının şarkı nazım şekliyle en çok eser veren 

şairi27  olarak İstanbul’un halk şîvesiyle kaleme aldığı pek çok şarkısı, döneminin mûsikî 

üstatları tarafından bestelenmiş ve bazıları, zamanımıza kadar yaşamıştır.28 Bununla birlikte 

şiirleri, yaşadığı dönemin siyasî ve sosyo-kültürel yapısına ilişkin ayrıntılı bilgiler ihtivâ eden 

Vâsıf’ın yine yaşadığı dönemde toplumsal yaşamla iç içe olan ve hattâ divan şiirinin önemli bir 

bölümünü oluşturan tasavvufla ilgisi ise meçhûldür. O, belki Mesnevî’yi okuyacak düzeyde 

Farsça bilgisine sahipti ve belki de bu eseri, ders olarak okumuştu; ancak bu bilginin etkisini 

şiirinde aramanın bir anlamı yoktur. Diğer yandan şairin şiirleri, onun güzel yazı ve mûsikîyle 

ilgilendiğini; cirit ve ok atma sporlarını çok iyi bildiğini göstermektedir. Enderun terbiyesinin 

esaslı unsurları olarak ifade edebileceğimiz bu unsurlar,29 şairin şiirlerinin değerini artırması 

bakımından da oldukça önemlidir. Yukarıda, şiirlerinde, muhtevâ bakımından bir yenilik ortaya 

koymaya çalıştığı belirtilen Vâsıf, şiir tekniği bakımından da bir farklılık göstermiştir. Öyle ki 

mürettep divanların başında bulunan tevhit, münâcat, naat gibi dinî şiirler, genellikle kasîde 

nazım şekliyle söylenirken o, bu geleneği kırıp bu şiirleri, kıta ve muhammes nazım şekilleriyle 

de söylemiştir. Tarihler ise daha ziyâde kıta ve kasîde şekilleriyle söylenirken onun divanında, 

müsebbâ ve tercî-i bend şekilleriyle söylenmiş tarihler yer almaktadır.30 

Enderunlu Vâsıf, sade dille söylediği ve halk söyleyişlerine yakın şiirleriyle şöhret 

sahibi olmuştur. Kendisinden önce, Nedim’in tarzını devam ettiren Enderunlu Fâzıl ve 

doğrudan Nedim’in tesirindedir. Ancak, Nedim tarzı söyleyişi yakaladığı az sayıda beyiti vardır 

ve bunu devam ettirememiştir. Vâsıf’ın açık saçıklığı, yüksek bir sanatla birleşemediğinden 

şiirlerinde söyleyiş zevksizliği ve beceriksizliği görülür. Banarlı, şiirlerini İstanbul Türkçesi ve 

halk ağzı ifadeleriyle süsleyen şairin, divan şiirinde mahallileşme üslubuna bağlı yolu seçtiği; 

 
25 Gürel, Derviş-nihâd Bir Saray Adamı Enderunlu Osman Vâsıf Bey ve Divanı Divan-ı Gülşen-i Efkâr-ı Vâsıf-ı 

Enderûnî, 145-192. 
26 Köprülüzade Mehmet Fuat, Eski Şairlerimiz Divan Edebiyatı Antolojisi XIX uncu Asır (İstanbul: Muallim A. 

Halit Kitaphanesi, ts.), 646. 
27 Halûk İpekten, Enderunlu Vâsıf “Hayatı- Kişiliği ve Şiirlerinden Seçmeler” (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1989), 6. 
28 Köprülüzade Mehmet Fuat, Eski Şairlerimiz Divan Edebiyatı Antolojisi XIX uncu Asır, 646. 
29 Tanpınar, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, s. 87. 
30 İpekten, Enderunlu Vâsıf “Hayatı - Kişiliği ve Şiirlerinden Seçmeler”, 5-6. 



 
 

40 

 

fakat zevk ve sanatındaki yetersizliğinden dolayı başarıya ulaşamadığını aktarır (1983, s. 832). 

Enderunlu Vâsıf’ta Nedim’in etkisi adeta şahsiyetine sinmiştir. Şair kimi taklit ederse 

etsin, hangi şiir türünde yazarsa yazsın, eserin vücuda gelişinde, hayata bakışında, dili 

kullanmadaki duruşta daima Nedim’e ait bir iz bulunur. Vâsıf, Nedim 9 kadar şehir çocuğudur. 

Konuştuğu dil, zekâsı, neşesi, hayal dünyası, görüşü birçok unsurlarıyla şehirlidir. Divanında 

İstanbul yaşantısı, semtleri, mesire yerleri, giyim kuşamı, İstanbul ağzı, mehtap yürüyüşleri ve 

bilhassa Boğaziçi önemli bir yer tutmaktadır. Geleneğe uygun ve o zamanın sosyal hayatına 

hitap eden mısralarında bu zevke bağlı kalmıştır. İstanbul hayatıyla birlikte Nedim’in, şairin 

üzerindeki tesirini de görürüz. Çok orijinal beyitleri olmasına karşın Vâsıf, hareket noktalarını 

çabuk kaybeder. O, bulduklarını devam ettirememiş bir şairdir. Vâsıf’ta, Nedim’deki gibi 

kültür, zevk ve incelik yoktur. Onun başarısı yerlilik tesirinde orijinaliteyi yakalamasındandır. 

Divanından yola çıkarak bir değerlendirme yapılırsa onun sadece yerli tesirlerle yetiştiği 

kanısına varılır. Vâsıf, eski şiirin şekilsel özelliklerine vakıftır. Sanatkârlığı, lügat bilgisi ve 

sanat kaidelerinden öteye geçmemektedir (Tanpınar, 1988, s. 81-83). 

Şarkılarıyla sosyal hayata açılan şairin, yerliliğe de fazlaca yaklaşan bir tarafı vardır. 

Nedim'den Enderunlu Vâsıf’a uzanan bir silsilede İstanbul ve Boğaziçi, şairlerin gönül 

maceraları, gezinti ve eğlence duraklarının odak noktası haline gelmektedir. Birçok şarkıda 

İstanbul'un eğlence yerlerine sevgilinin davet edildiğini veya onunla buluşma köşelerinden izler 

görmek mümkündür. Öyle ki Nedim'in şarkıları Lale Devri'ndeki İstanbul hayatının bir 

panoraması mahiyetindedir. Enderunlu Vâsıf’ta ise neredeyse bir divan oluşturacak kadar 211 

şarkısı, zevk ve aşklarıyla sosyal hayatın aynası olur (Akün, 1994, s. 410).  

Gibb, Vâsıf’ın şarkıları için; “Vâsıf’ın şarkılarının çoğunda mısra mısra bir güzelliğe 

ulaşırız ki neticede şiirin tamamı sanki hoş kokulu çiçeklerden meydana getirilmiş bir çiçek 

demetidir” demektedir (Gibb, 1999, s. 454).  

Vâsıf’ın hacimli mürettep bir divanı vardır. Bu divan biri Mısır’da, Bulak Matbaasında, 

diğeri İstanbul’da Takvim-i Vekâyi Matbaasında, iki kez basılmıştır (Banarlı, 1983, s. 833).  

Vâsıf, bazı köşk, kasır ve saray gibi yapılar için kitabeler yazmıştır. Üsküdar’da, II. 

Mahmut devrinde Şerefâbâd Kasrı’nın kapısı üzerinde bulunan kitabe bunlardan biridir. 

Vâsıf’ın musikişinaslık yönü de vardır. Vâsıf şarkıları en çok bestelenen şairlerden biridir. 

Şarkıları kardeşi Sadullah Efendi ve Dede Efendi tarafından bestelenmiş olup günümüzde de 

icra edilmektedir (Karahan, 1994, s. 190). 

Eserleri 

Vâsıf’ın hacimli mürettep bir divanı vardır. Bu divan biri Mısır’da, Bulak Matbaasında, 

diğeri İstanbul’da Takvim-i Vekâyi Matbaasında, iki kez basılmıştır (Banarlı, 1983, s. 833).  



 
 

41 

 

Vâsıf, bazı köşk, kasır ve saray gibi yapılar için kitabeler yazmıştır. Üsküdar’da, II. 

Mahmut devrinde Şerefâbâd Kasrı’nın kapısı üzerinde bulunan kitabe bunlardan biridir. 

Vâsıf’ın musikişinaslık yönü de vardır. Vâsıf şarkıları en çok bestelenen şairlerden biridir. 

Şarkıları kardeşi Sadullah Efendi ve Dede Efendi tarafından bestelenmiş olup günümüzde de 

icra edilmektedir (Karahan, 1994, s. 190). 

1.3.3.2. KEÇECİZADE İZZET MOLLA (1785/1829)31 

Hayatı 

Kazasker Mehmed Salih Efendi'nin oğlu Keçecizade İzzet Molla 1785 yılında 

İstanbul'da doğdu. Asıl adı Mehmed İzzet'tir. Keçecizadeler, 17.yy'ın ikici yarısında Konya'dan 

İstanbul’a göçen ve yaşadıkları dönemlerde bilim, edebiyat ve siyaset dünyasına yön vermiş 

mensuplar yetiştiren köklü bir ailedir. Meslek adını aileye miras bırakmış bulunun Toprak 

Sokak Cami imamı Süleyman Efendi,  

İzzet Molla'nın babası Salih Efendinin dedesidir. Şair Leyla Hanım da İzzet Molla nın 

kızkardeşi olan Abide Hanım’ın kızıdır. 

I. Abdülhamid'in vefatında henüz 3 yaşlarında bir çocuk olan İzzet, devletin en gaileli 

zamanlarında yaşamıştır. III. Selim ve IV. Mustafa zamanlarını ve onların şehadetlerini 

görmüştür. Babası Salih Efendi’yi henüz 14 yaşında kaybeden İzzet Molla bir süre başıboş 

yaşamış ve Meşalecize Esad Bey ile şair Leyla Hanım'ın babası Kazasker Moralızade Hamid 

Efendinin himayesinde yaşamıştır.  İzzet Molla ilk tahsilini babasından almıştır. 1799 senesinde 

babası vefat ettiğinde henüz çocuk denilecek yaştadır. Babasının ulema sınıfından olması, 

çocukluk ve gençlik dönemindeki arkadaşlarının çoğu İstanbul’un tanınmış ailelerin çocukları 

olması, onun da iyi yetişmesine vesile olmuştur. 

Molla’nın hayatındaki dönüm noktalarından ilki babasının ölümüdür. Babası vefat ettiği 

zaman çocuklarına miras olarak bir şeyin kalmadığını İzzet Molla’nın şu sözlerinden 

anlaşılıyor. (Müfred “Aḥsenet ol faḳîr-i tecemm ül-bedūşa kim yansa cihān içinde ḥaṣîri 

bulunmaya” me’āli ṣıfat-ı kāşife­i mîrās­ḫᵛārān ve ḫāne-i vîrānemiz dār-ı Ebu’d-Derdā’dan 

perîşān olduḳ da îrās -ı ḥüzn ü matem edecek āh u efgāndan başka mevrus umuzdan nesne 

ḳalmayıp…)32 

Osmanlı devlet adamı olan Halet Efendi ile tanışması hayatındaki dönüm noktalarından 

biri olmuştur. Halet Efendi Molla'ya bir ev vermiş ve geçimini de üstlenmiştir.33 

 
31 Bu başlığın hazırlanmasında; Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, “Keçeciler”, adlı kaynaktan istifade 

edilmiştir. 
32 Ali Emre Özyıldırım, Keçecizade İzzet Molla’nın Mihnet-Kaşân ı ve Tahlili, Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2002. s.126. 
33 Ömür Ceylan-Ozan Yılmaz, Hazana Sürgün Bahar (Keçecizade izzet Molla Divanı), s. 11.  



 
 

42 

 

 

İzzet Molla, çeşitli devlet görevlerine bulunduktan sonra Osmanlı -Rus savaşı aleyhtarı 

olduğu için sürgüne gönderildiği Sivas'ta ölmüştür. Molla önce 17. ve 18. yüzyıl ustalarının 

yollarını izlemiş, ancak Divan şiiri geleneğini sürdürmekten öteye giderek, sahip olduğu şairlik 

yeteneği, ince zevki, sağlam ve zarif üslubuyla diğer şairlerden kolayca ayırt edilebilecek bir 

Edebî değer ve ustalık göstermiştir.  

İzzet Molla’nın çok rahat bir hayat yaşamadığı beyitlerinden de açıkça anlaşılmaktadır. 

Bu sıkıntıları en sonunda onu intiharın eşiğine götürmüştür. 

Şairi intiharın eşiğine getiren sebeplerin sadece maddi sıkıntılardan mı kaynaklandığı 

bilinmez ancak bilinen tek şey, cana kıymanın büyük günahlardan sayıldığını bile bile Mollanın 

intihar teşebüsünde bulunduğu gerçeğidir. Şairin bunalımlı hallerini anlatan birçok beyit 

divanında mevcuttur.  

Şairin intihar teşebbüsü hakkında farklı rivayetler mevcuddur.34 Hersekli Arif 

Hikmet’in rivayetine göre sıkıntılardan bunalan Molla, intihar etmek için binlik rakısını da 

alarak kayığa biner, Vaniköy yakınlarından geçerken Bükreş Beyi o sırada Vassaf tarihini 

okurken eserin bir yerinde takılır, oradan geçmekte olan İzzet Molla’dan yardım ister.  

Diğer bir rivayet de Reşad Fuad Bey e aittir. Bu rivayete göre bunalıma giren Molla, 

intihar etmek için kayığına biner. Kuruçeşme Sahili yakınlarından geçerken o sırada yalısında 

Saib Divanını okuyan Hançerli Bey bir beyti okuyamaz ve o ara oradan geçen İzzet Molla’dan 

yardım ister.  

Bu her iki rivayette de olayın bundan sonrası hemen hemen aynıdır. Bükreş beyi/ 

Hançerli Bey Molla’yı intihar fikrinden vazgeçirir. Şairin hünerli biri olduğunu anlayan 

Hançerli Bey/ Bükreş beyi onu devlet kademesinde güçlü bir yere sahip olan Halet Bey ile 

tanıştırırlar. Halet Bey gibi güçlü bir hamisi olan İzzet Molla’nın hayatı bundan sonra 

değişecektir.35 İzzet Molla’nın intihar etmek için yola koyulmasını, Bükreş beyi/ Hançerli 

Bey’e tesadüf etmesini ve Halet Bey’e intisab etmesini Ahmet Hamdi Tanpınar bir romanın 

konusuna benzetir ve şöyle der: 

 Keçecizade İzzet Molla’nın hayatı, devrinin en dikkate değer romanıdır denilebilir. 

Selim III Devrinin muhteris, sözünü sakınmaz ve talihsiz kazaskeri Salih Efendinin oğlu, Bu 

romana, mesut şekilde bitişi bir operat entrikasını andıran bir intihar teşebbüsü ile başlar.36 

Edebî Kişiliği 

 
34 Özyıldırım, a.g.e. s. 12. 
35 Şahin, s. XXX, 
36 Ahmet Hamdi Tanpınar, 19 Asır Türk Edebiyatı tarihi, 20. Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul 2012, s. 100. 



 
 

43 

 

İzzet Molla’nın mizahi yanı güçlü olup eserlerinde yer yer olay ve şahısları mizahla 

karışık bir üslupla anlatmayı başarmıştır. Öte yandan İzzet Molla’nın da çağdaşı bazı şairler 

gibi yaşanan hayata, çevreye ve insana daha yakından baktığı ve dönemin şiirinde aranan 

değişiklik ihtiyacını karşılamaya çalıştığı görülür. Bu amaçla şiirlerine mahalli bir renk katmaya 

çalışmış, halk şiiri ve sanatçılarıyla ilgilenmiş, hece veznini kullanarak türküler yazmış, böylece 

Divan şiirinin geleneksel yapısını sarsmıştır.37 

İzzet Molla Divan edebiyatının son büyük temsilcisi olarak kabul edilir. Her ne kadar 

eski edebiyatın bütün özelliklerini şiirlerinde gösterse de o yeni edebiyatın ilk sinyallerini de 

veren kişidir. Gerek siyasi konuları şiirlerinde işlemesi ve gerek ona yapılan haksızlıkları realist 

bir biçimde şiirlerine konu etmesi onu, Ziya Paşa, Namık Kemal gibi Tanzimat sanatçılarının 

ilk kıvılcımı olarak görmemiz yanlış olmayacaktır. 

İzzet Molla, tek bir şairi örnek almaktan ziyade birbirine zıt diyebileceğimiz fakat şiirde 

kendini ispatlamış önemli şairlerin hemen hemen hepsinin etkisinde kalarak kendi şiir tarzını 

oluşturur. Divanındaki şiirlerinin çoğunun bu şairlere nazire olması bunun sonucudur. Yine 

Tanpınar: “İzzet Molla, yaşadığı devri dolduran insanlardandır.” der. 

İzzet Molla üzerinde geniş çalışmaları bulunan Ömür Ceylan’da şairin sanat anlayışını 

değerlendirirken şu tespitlerde bulunur: ‘’…Kurduğu hayal atmosferini içerisinde klasik şiirin 

büyülü dünyasını türlü yönleriyle görmek mümkündür Allah vergisi şairlik kudreti ile sınırlarını 

aklın manevrasına taşıdığı hayal âlemi içerisinde âşığı, maşuğu, rakibi, gülü… vs gibi klasik 

şiirin tüm muhteva sermayesini bir araya getirerek onları geleneksel anlayışta ancak farklı bir 

gözle bizlere anlatır. Bütün divan şairlerinin ortak malzemesi durumundaki bu unsurlar 

yüzyıllar içerisinde kazandıkları uçsuz bucaksız çağrışım ikliminden ok daha geniş vadilere 

İzzet Molla’nın rahlesinde kavuşurlar.’’38 İzzet Molla’nın gazellerinde göze çarpan diğer bir 

özellik ise hemen hemen hepsinin müzeyyel gazel olmaları ve gazellerinin son beytinde de Hz. 

Mevlâna’yı zikretmesidir. Molla’yı diğer şairlerden ayıran bir özelliği de budur. Ayrıca 

yukarıda da zikrettiğimiz gibi onun gazellerinin çoğu da büyük şairlerin şiirlerine naziredir. 

Eserleri 

Divan, Gülşen-i Aşk, Mihnet-Keşan ve Layihalar 

1.3.3.3. LEYLÂ HANIM39 

Hayatı 

 
37 Mine Mengi, Eski Türk Edebiyatı Tarihi, Akçağ Yayınları, Ankara 2000, s. 234 
38 Ömür Ceylan-Ozan Yılmaz, Hazana Sürgün Bahar Keçecizâde İzzet Mollâ ve DİVAN-ı Bahâr-ı Efkâr adlı 

çalımasından faydalanılmıştır. 
39 Bu başlığın hazırlanmasında: Arslan, Mehmet. Leylâ Hanım Divanı. Kitapevi yay. İstanbul. 2003. adlı eserden 

faydalanılmıştır. 



 
 

44 

 

Leylâ Hanım, İstanbul’da doğmuştur. Sudurdan Moralı-zâde Hamid Efendinin kızıdır. 

İbnü’l Emin’in bildirdiğine göre Hamid Efendi kazaskerdir. İyi bir aileden gelen Leylâ Hanım, 

XIX. asrın usta şairlerinden Keçecizade İzzet Molla’nın ablasının kızı olup şiirde İzzet 

Molla’dan etkilenmiştir. Leylâ Hanım bazı şiirlerinde dayısı İzzet Molla’yı üstad olarak anar. 

Kaynakların Mevlevîliği benimsediğini bildirdikleri Leylâ Hanım İstanbul’da vefat etmiştir 

(İbnü’l-Emin C III 1233). 

Babasının, Receb 1240 (Şubat-Mart 1825) tarihinde vefât etmesi üzerine murabba 

nazım şekliyle yazdığı mersiyeden (Arslan 119; Mr 3/9) o tarihte genç olduğu anlaşılmakta 

fakat kaç yaşında olduğu tayin edilemediğinden doğum tarihinin tespiti de mümkün 

olmamaktadır. Leylâ Hanım da babasının vefatından sonra 23 yıl daha yaşamıştır. Leylâ 

Hanım’ın annesi hakkında fazla bir bilgi bulunmamaktadır. İsminin Hatice Hanım olduğu, 

Leylâ Hanım’ın yazdığı bir tarih manzumesinden (Arslan 226; T 53/2) öğrenilen annesi, 

Keçecizâde İzzet Molla’nın ablasıdır. 

Edebî Kişiliği 

Leylâ Hanım, XIX. asırdaki birçok klasik şair gibi divan şiirine önemli yenilikler 

getirmeyip geleneğin devamını sağlayan şairlerdendir. Ancak onu önemli kılan “Zeynep Hatun, 

Mihri Hatun, Fıtnat Hanım ve Şeref Hanım” ile birlikte divan şiirinin en önemli beş kadın 

şairinden biri olmasıdır. 

 Leylâ Hanım’ın divanında zevkle okunabilecek birçok şiir bulunmaktadır. Şair, Divan 

şiirine yeni şeyler getiremese de çıtanın altına da düşmemiştir. Dinî-tasavvufî şiirleri, özellikle 

naatları, çok içten ve etkileyicidir. Divanı incelendiğinde aruza hâkimiyeti de oldukça iyidir ve 

vezin kusurlarının çok az olduğu görülmektedir. Leylâ Hanım’ın Divanındaki şiirler genellikle 

beşerî aşkı anlatsa da şairin bazı şiirleri dinî-tasavvufi unsurlar içermektedir. 

Eseri 

Leylâ Hanım’ın yalnızca divanı vardır. Leylâ Hanım’ın divanının tespit edildiği 

kadarıyla yalnızca Ankara Milli Kütüphane’de 4 adet yazma nüshası bulunmaktadır. Bu 

nüshaların hiçbiri tam değildir. Bu nüshalar dışında da 4 tane matbu divan vardır. 

1.3.3.4. ENDERUNLU FÂZIL40 

Hayatı 

Asıl adı Hüseyin olan şairin doğum tarihi kesin olarak bilinmemektedir. Yaşadığı 

devirde Fâzıl-ı Enderunî adıyla ün kazanmış şairin, I. Abdülhamit devrinde Osmanlı’ya karşı 

 
40 Bu başlığın hazırlanmasında: BAYHAN, Esra (2021). Enderunlu Fâzıl Divanı (İnceleme-Metin). Çalışmasından 

faydalanılmıştır. 

 



 
 

45 

 

isyan başlatan Tahir Ömer Bey’in torunu, Ali Tahir Bey’in oğlu olduğu bilinmektedir. Ancak, 

Ata Bey’in Enderun Tarihi, Sicill-i Osmâni, Ahmet Rıfat’ın Lugat-ı Tarihiye ve Coğrafiyesi, 

İ.Ü. nüshasında yer alan Terceme-i Hâl, Fâzıl Hüseyin’i Tahir Ömer Bey’in oğlu olarak 

göstermektedir. Ailesi, günümüz kuzey İsrail’inde bulunan Akka’nın Safed/Safd adıyla bilinen 

kasabasının ileri gelenlerinden Ziydan hanedanına mensuptur (Arıkan 1945: 8).  

Dedesi Tahir Ömer Bey, Osmanlı Devleti’ne karşı isyan etmiş ve bu ayaklanma, 

dönemin Kaptanıderyası Cezayirli Gazi Hasan Paşa tarafından bastırılmıştır. Tahir Ömer Bey 

ise daha sonra padişahın emriyle idam edilmiştir (H. 1187/ M. 1775). Fâzıl’ın babası Ali Tahir 

Bey, babasının başarısız olduğu isyanı yeniden başlatarak hem Akka’yı yeniden Osmanlılardan 

almak hem de idam edilen babasının intikamını almak amacıyla harekete geçmişse de bu 

girişimi dönemin Şam Valisi Mehmet Paşa tarafından engellenmiş ve kendisi de babası gibi 

idam edilmiştir. Bu olaydan sonra kimsesiz kalan Fâzıl Bey ve kardeşi Hasan Kamil ile amcaları 

Osman, Salih ve Ahmet dönemin Kaptanıderyası Gazi Hasan Paşa tarafından himaye edilerek 

İstanbul’a getirilmişlerdir (H. 1188/ M. 1776). Kâmusu’l-Âlâm’da Şemseddin Sami, Tahir 

Ömer Bey’in idam edilişini ve Fâzıl Hüseyin ve Hasan Kâmil Bey’lerin İstanbul’a getirilişlerini 

H. 1180- M. 1766 olarak verir (Şemseddin Sami 1214: 3331). Fâzıl’ın doğum tarihi net değildir. 

Aralık 1810’da (H. Zilhicce 1225) İstanbul’da vefat eden Fâzıl’ın mezarı Eyüp’te 

Kızılmescit kabristanında bulunan Nakşibendi türbesindedir. Şairin ölüm tarihi ile ilgili olarak 

Tayyarzâde Ata, hicri 1224 tarihini verirken, Tarih-i Cevdet'te evâhir-i zilhicce ifadesiyle 

zilhiccenin son günleri olarak belirtilir (Tayyarzâde Ata 1293: 242; Cevdet Ahmet, 1292: 219). 

İÜ nüshasında bulunan terceme-i halinde şairin vefatı 1227 olarak verilmiştir (İÜ: 257b).  

  



 
 

46 

 

Edebî Kişiliği 

Fâzıl, klasik Türk edebiyatında daha çok mesnevileriyle tanınmış bir şairdir. Divan’ı 

edebiyat tarihçilerince diğer eserlerine nazaran daha az dikkate değer bulunmuştur. Onunla 

ilgili değerlendirmelerde genellikle mesnevileri ve Çenginâme’sine dikkat çekilmiş, Fâzıl bu 

sahada Sâbit çizgisine yaklaştırılmıştır. Gazel ve şarkıları itibariyle de Nedîm, Nâbi ve Şeyh 

Gâlib etkisinde kaldığı, ancak estetik ve sanat zevki bakımından bu şairlere yetişemediği 

yönünde değerlendirmeler mevcuttur. 

Edebiyat tarihçilerinin Fâzıl’ı tanımlamak için sıklıkla kullandıkları lisanına perhizsiz 

değerlendirmesi ise Şânizâde tarafından yapılmıştır. 

Muallim Nâci ise Fâzıl için hezle mayil kuvvetli bir şair değerlendirmesinde bulunur. 

Hûbannâme, Zenânnâme mesnevilerini ise açık saçıklık numunelerinden sayar (Naci, 2000: 

285). 

Tolasa, Fâzıl’la ilgili değerlendirmesinde eserlerinin hayatının ve çevresinin görüntü ve 

yankılarıyla dolu olmasına dikkat çekmektedir. Ona göre Divan şiirinin Nâbî, Sâbit ve Nedîm 

gibi ustaların hayata, cemiyete ve çevreye yöneltmiş olduğu çeşitli bakışlar, 18. yüzyılın sonları 

ve 19. yüzyılın başlarında bazı şairlerce ileri bir seviyeye vardırılır. Bu şairlerin başında 

Enderunlu Fâzıl gelir. Fâzıl’ın Divan şiiri teknik ve estetiği içerisinde kalarak, bilhassa Sâbit 

ve Nedîm yolunda ortaya koymak istediği şiir, hayat ve çevreye daha yakından, etraflı bir bakışı 

ihtiva eder ve günlük yaşayışı daha çok aksettirir. Ancak Fâzıl’ın manzumelerinin ihtiva ettiği 

konu, duygu ve düşünceler; hayata ve çevreye bakış tarzı, kullanılan üslup ve ifade yönlerinden 

zevk düşkünlüğünün, yüzeyselliğin, basitlik ve laubaliliğin örneği olduğu değerlendirmesi 

yapılır. Buna göre onda ne Nâbî, Sâbit ve Nedîm’deki şairlik yeteneği vardır ne de takip ettiği 

yol köklü bir düşünce ve anlayışın mahsulüdür. Fâzıl, XVIII. asır sonlarından itibaren Divan 

şiirinde varlığını hissettirip Nâbî, Sâbit ve Nedîm’le en başarılı örneklerini veren kendine has 

bir yenilik ve değişiklik isteğinin başarısız bir devamını temsil etmiştir. Tolasa mesnevilerinden 

ve Çenginâme’sinden ayrı olarak Divanı’nın, Fâzıl’ın en ağır başlı ve klasik zevke en çok 

yaklaşan eseri olduğunu söyler. Ancak onun asıl Edebî kimliğinin üçü mesnevi ve biri murabba' 

kıtalarla yazılmış olup günlük yaşantı ve zevkleri, mahalli hayat sahnelerini, halk söz ve 

deyimlerini bolca ihtiva eden diğer eserlerinde görüldüğü değerlendirmesinde bulunur 

(Tolasa,1979:168-169). 

Görüldüğü gibi Fâzıl’ın Edebî kimliği açısından ifade edilen görüşler onun gündelik 

yaşamın ayrıntılarına yer veren, mahallileşme eğilimine önemli katkıları olan, mesnevileriyle 

daha çok tanınan bir şair olduğu yönündedir. Divanı’na yönelik yapılan değerlendirmeler ise 

onun daha ağır başlı, geleneğe paralel, Nâbî, Nedîm etkilerinin hissedildiği, teknik açıdan 



 
 

47 

 

başarılı bir örnek olduğu şeklindedir. 

Eserleri 

Fâzıl’ın Divan, Hûbannâme, Zenannâme, Çenginâme (Rakkasnâme), Defter-i Aşk 

isimli eserleri vardır. 

1.3.3.5. ÂDİLE SULTAN41 

Hayatı 

1826’da dünyaya gelen Âdile Sultan, otuzuncu Osmanlı Sultanı II. Mahmud’un kızıdır. 

Aynı zamanda Sultan Abdülmecid ve Abdülaziz’in kız kardeşi ve V. Mehmed Reşad, V. Murad, 

II. Abdülhamid, VI. Mehmed Vahdeddin’in halasıdır. Farsça ve Arapçayı babasının isteği ile 

öğrenmiş, edebiyata özel ilgi duymuştur. Sarayın imkânlarına sahip olmanın verdiği avantajla 

çok iyi bir eğitim almıştır. Âdile Sultan, Osmanlı hânedanından temâyüz etmiş tek kadın 

şâirimizdir. Aynı zamanda Nakşibendî tarîkine bağlı bir sûfî olan Âdile Sultan, Bâlâ Tekkesi 

şeyhi Ali Efendi’ye (ö. 1877) intisap etmiştir. Zorluklarla sınandığı fâni hayattan, 2 Şubat 

1899’da irtihal etmiştir. Âdile Sultan’ın mezarı  

Eyüp’teki Hüsrev Paşa Türbesi’nde, eşi Mehmed Ali Paşa’nın yanındadır.42 

Âdile Sultan, yardım severliği, dindarlığı, cömertliği, merhameti ile anılan yüce gönüllü 

bir hanım sultandır. Geride bıraktığı hayrâtla gönüllerde taht kurmuştur. Şiiirlerindeki yoğun 

dinî içerik yaşantısındaki samimiyeti ortaya koymaktadır.43 

Edebî Kişiliği 

Âdile Sultan’ın şairlik kabiliyeti bakımından başarılı olmadığı kaynaklarda 

zikredilmektedir. Şiirlerinin büyük bir kısmı dinî-tasavvufî bir muhtevaya sahiptir. Klâsik Türk 

edebiyatında şairler Divanlarını belli bir tertibe göre mürettep Divan adıyla düzenlemişlerdir. 

Âdile Sultan Divan’ında tertip şekli bakımından bazı farklılıklar karşımıza çıkmaktadır. 

Tevhitler kısmının münacatlar bölümünden önce gelmesi, münacatlar ve naatler bölümünde 

kasidelerin olması gerekirken gazellere de rastlanması, naat kısmında ve Divanın sonunda 

mesnevilere yer verilmesi gibi farklılıklar göze çarpmaktadır. Âdile Sultan’ın Divanı münacaat, 

tevhîdât, naat-i şerîfe, mirâciyye ve medhiyelerle başlamış, Ehl-i beyte, ashaptan kimselere ve 

mutasavvıflara methiyelerle devam etmiştir. Divanında özellikle ölüm temini işlediği şiirler 

onun duygularına tercüman olmuştur. Âdile Sultan Divanı’ndaki ilk mersiye Hazreti Hüseyin 

için yazılmıştır. Sultan bu mersiyesinde Kerbelâ vakasının Müslümanlar üzerindeki üzücü 

tesirinden bahsetmiştir. Saraylı bir Sultan Hanım olarak hayatta birçok şeye gücü yetebilecek 

 
41 Hikmet Özdemir, Âdile Sultan Divanı, adlı eserden faydalanılmıştır. 
42 Nihat Azamat, “Âdile Sultan”, DİA, İstanbul:1988, C. I, s. 383. 
43 Reyhan Keleş, “Âdile Sultan Şiirlerinde Dinî Hassasiyet”, Iğdır: Uluslararası İslam ve Kadın Çalıştayı, Iğdır 

Üniversitesi Yayınları, 2018. 



 
 

48 

 

durumda iken, yakınlarının ölümünden duyduğu üzüntüyü ve çaresizliğini dile getirdiği 

Tahassürnâme (103 beyit) ve İftiraknâme (22 beyit) isimli şiirleri, klâsik mersiyelerden oldukça 

farklıdır. Ayrıca müstakil mersiyeler de kaleme almıştır. 

Eserleri 

Âdile Sultan'ın bilinen tek eseri Divan’ıdır. 

1.3.3.6. ŞEREF HANIM44 

Şeref Hanım 1224 (1809) yılında doğmuştur. Kendisi gibi şair olan Mehmet Nebil 

Bey’in kızıdır. Doğum yeriyle ilgili kesin bir bilgi yoktur. Bir rivayete göre İstanbul’da başka 

bir rivayete göre de Kahire’de doğmuştur. Fakat İstanbullu olma ihtimali yüksektir. Çünkü 

babası Mehmet Nebil Bey Mısr-ı Kâhire mevleviyetine 1234(1818) yıllarında tayin edilmiştir. 

Baba soyu sadrazam Abdullah Nâèilî Paşa’ya dayanmaktadır. Babası 1235(1819) tarihinde 

vefat eden şair Mehmet Nebîl Bey, onun  

babası ise 1213(1798) yılında vefat eden vakèanüvîs ve şair Halil Nûrî Bey, onun babası 

ricâlden Feyzullâh Şâkir Bey ve onun da babası sadrazam Abdullah Nâ’ilî Paşadır. Anne soyu 

meşhur kütüphane sahibi Şeyhülislam Âşir Efendiye dayanmaktadır. 

Şeref Hanım, İstanbul’da büyümüş ve hayatını orada devam ettirmiştir. Bir dönem 

ailesiyle birlikte Gelibolu’ya gitmiş ve orada Yazıcızâde Mehmed ve Yazıcızâde Ahmed-i 

Bîcân’ın kabirlerini ziyaret etmiştir. Şeref Hanım Gelibolu haricinde İstanbul’un pek dışına 

çıkmamıştır. İstanbul şehrinde ise Yakacık semti onun için ayrı bir önem taşımaktadır. Bu semte 

şiirlerinde bolca yer vermiştir. Şeref Hanım Mevlevî tarikatinden olup Kâdirî muhibbi olan bir 

şairdir. 53 yaşındayken 1277(1861) tarihinde vefat etmiş ve Yenikapı Mevlevîhânesinde 

muhipler kabristanında çınar altına defnolunmuştur. Daha sonra kız kardeşinin kızı Nahiye 

Hanım yanına defnolunmuştur. Şeref Hanım’ın evlenip evlenmediğine dair kesin bir bilgi 

yoktur. Ama çocukları çok sevdiği, çocuk hasretiyle yanıp tutuştuğu şiirlerinde 

hissedilmektedir.  

Şeref Hanım, bazı şiirlerinden anladığımız kadarıyla maddi anlamda çok sıkıntı çekmiş, 

hayatını sürdürmekte zorlanmıştır. Aslında elinde bulunanları hoyratça harcamamış fakat 

akrabalarından miras yerine borç kalmıştır. İçinde bulunduğu durumu Sadrazam Ali Paşa’ya 

utanarak açmış ve güzel bir beyitle ondan yardım istemiştir. Ali Paşa da onu kırmayıp kendisine 

aylık iki yüz kuruş maaş bağlatmıştır. 

  
 

44 Mehmet ARSLAN, Şeref Hanım Divanı, adlı eserden faydalanılmıştır. 

 



 
 

49 

 

Edebî Kişiliği 

Şeref Hanım, sade dili, kuvvetli nazım tekniğiyle acıklı mersiyeler, naat ve münacatlar, 

aşıkane gazel ve kasideler kaleme almış, böylece klasik şiirin hemen her nazım şekline ve 

türüne örnek manzumeler kazandırmış, XIX. yüzyılın en önemli üç kadın şairinden biridir. Bu 

yüzyılın önemli diğer kadın şairleri ise Leyla Hanım ve Adile Sultandır. (Arslan, 2011: 24)  

“Şeref Hanım aile muhitindeki sanat ve kültür ananesi içinde yetişerek asrın edebiyatına 

bir Divan kazandıran kadındır.” 

 “Şeref Hanım’ın şiir dili sade ve nazım tekniği kuvvetlidir. Nazmında, zamanın ev ve 

aile lisanından aktarılmış sözler dikkati çeker. Bazı mısralarının ahengine, ileride imalesiz bir 

devre girecek olan Türk Aruzu’nun müjdecisi sayılacak tabîi bir ifade vardır. Mühim bir kısım 

mısraları da onun iyi  

bir tahsil gördüğünü ve olgun bir insandan beklenen zarîf ve nüktedân bir ifadeye sahip 

olduğunu gösterir.”  

“Muallim Nâci “Esâmi” de diyor ki: “Sahibe-i Divan bir şairedir. Hayli güzel sözleri 

vardır.  

Şeref Hanım Divan edebiyatı geleneğinden neredeyse hiç sapmamış, şiirlerinde, bir 

kadın şair olmasına rağmen bir erkek gibi düşünmüştür. Klasik mazmunlar, benzetmeler 

kullanmaya devam ederek kendini erkek şairlerden farklı hissetmemiştir. Eğer şiirinin altında 

mahlası olmasa onu erkek şair sanmamak elde değildir. Bir kadın şair olan Şeref Hanım, 

şiirlerindeki serbest ve rahat söyleyişlerle de dikkat çekmektedir. 

Şeref Hanım seyyide olmanın vermiş olduğu şuurla da Divanında Hz. Peygamber’den 

sıkça bahsetmiş, ondan istimdad ve şefaat talep etmiş, Divanında na‘tlara yer vermiştir. Güçlü 

bir nazım tekniği ile Divanını oluşturan Şeref Hanım, şiirinde estetik imajları ve klişeleşmiş 

mefhumları sade bir üslupla kullanmıştır. Şairin na‘t ve dinî içerikli gazellerinde Hz. 

Muhammed, övgü maksadıyla farklı sıfatlarla zikredilmiştir. Tespit Edebîldiğimiz kadarıyla 

Hz. Peygamber, 86 farklı ön ad ve adıl ile Divan da zikredilmiştir. Şeref Hanım Edebî 

sanatlardan yararlanarak beyitlerde hem anlamı güçlendirmiş hem de ifadelere güzel bir üslupla 

akıcılık kazandırmıştır. Na‘tlarında ana tema Hz. Peygamber’e olan samimi bağlılık, sevgi ve 

ondan şefaat dilemektir. 

Eserleri 

Şeref Hanım’ın tek eseri Divanıdır. 

 



 
 

50 

 

1.3.3.7. YENİŞEHİRLİ HÜSEYİN45 AVNÎ BEY46 (BEKİRPAŞAZÂDE)  

Hayatı 

Avni Beyin hayatı hakkında bilgi veren eserlerin beslendikleri üç kaynak vardır. 

Bunlardan biri, Muallim Naci'nin "Yadigâr-ı ‘Avni" başlıklı makalesi ile Esami’de verdiği 

belge niteliğindeki bilgiler ile Bursalı Mehmed Tahir'in "Osmanlı Müellifleri" isimli kitabının 

şairlere ayrılan ikinci cildinde verdiği bilgiler ve nihayet, "Son Asır Türk Şairleri" adlı eserin 

müellifi olan ve birkaç yerde de, Naci'nin adı geçen makalesine müracaat ederek şairin 

hayatında karanlık bir nokta bırakmamaya özen gösteren İbnülemin Mahmud Kemal İnal'ın 

verdiği bilgilerdir. Bu kaynaklara göre, Avni, bugün Yunanistan sınırları içinde kalmış olan 

Yenişehir47'de (Larisse) dünyaya gelmiştir. Avni'nin doğum tarihiyle ilgili herhangi bir bilgi 

vermeyen Muallim Naci'den, şairin ölüm tarihi ile ilgili kesin bilgiyi elde etmekteyiz. Avni 

Beyin, doğum tarihi hakkında elimizde otantik bir vesika yoktur. İbnülemin, Avni'nin hayatını 

anlatırken -doğum tarihiyle ilgili olarak- bir dipnot düşer. Bu dipnotta müellif, tahmine dayalı 

şöyle bir bilgi vermektedir: "Şeyh Nazif Efendiye damat olduğu esnada herhalde otuz yaşında 

bulunmasına nazaran 1242-1243 senelerinde doğduğu tahmin olunabileceğini, izdivaçtan 

dokuz sene sonra zevcesi vefat ettiğini, on altı sene bekar kalıp tekrar teehhül eylediğini kayın 

biraderi Bahariye Mevlevihanesi şeyhi Hüseyin Fahreddin Dede söyledi"48 

Dünyada bir kerimem var. Eğer kabul edersen ben de anı sana veririm- demesiyle Avni 

Beyin, hemen Hz. Şeyh’in dizini öpüp mazhar-ı sıhriyet olduğunu" belirtir. İbnülemin bu 

bilginin yanlış ve Hüseyin Fahreddin Dedenin verdiği bilgilerin daha doğru olduğunu ifade 

ederek Avni Beyin, Mustafa Nuri Paşa ile beraber 1276’da Bağdat’a gittiğini ifade etmektedir. 

Sicill-i Osmani’nin müellifi, Mustafa Nuri Paşanın 1276 yılında Bağdat’a gittiğini yazar. Bu 

bilgiden hareketle, Avni Beyin doğum tarihini, 1242 veya 1243 olarak tespit edebiliriz. 

Avni Beyin ölüm tarihi hakkındaki bilgilerde herhangi bir tereddüt yoktur. Muallim 

Naci, Avni'nin ölüm haberini nasıl aldığını şöyle anlatır: "Bir gün Tercüman-ı Hakikat 

matbaasında bulunuyordum. Aciz adına bir mektup geldi. Açtım, içinde şu tarihi yazılı buldum: 

Üzüntümüzün büyüklüğü bakımından Talat Beyefendi'ye katılmamak elimizden 

gelmez. Tesiri iki dağı derun besler bir hüzne mukariniz" (Kurnaz, 1995:146).  

Avni Bey, 1301'de vefat etmiş, vasiyeti gereğince kayınpederi Hasan Nazif Dedenin 

 
45 Avni Bey’in asıl adı Hüseyin'dir. Bunu şairin çeşitli beyitlerinden de anlamak mümkündür. Çünkü, şair, bir 

beyitte Avnü’l-Hüseyn diyerek iki ismini birlikte kullanmaktadır. 

‘Alemün müstagni-i tekrimiyüz ‘Avnü’l-Hüseyn 
46 Bu başlığın hazırlanmasında; TURAN, Lokman (1998). Yenişehirli Avni Bey Divanı’nın Tahlili (Tenkitli -

Metin). Çalışmasından faydalanılmıştır. 
47 bkz. ‘’Ülkeler ve Şehirler’’bkz. "Yenişehir" mad. 
48 İbnülemin Mahmud Kemal İnal, Son Asır Türk Şairleri, c. l, s. 129 



 
 

51 

 

yanına Bahariyye Mevlevihanesi'nin bahçesine gömülmüştür. Abdulkadir Gölpınarlı, Avni 

Beyin kabrinin ne hale geldiğini şöyle anlatır: " Divan edebiyatının son mümessili ve Şeyh 

Nazirin damadı şair Yenişehirli Avni'nin (Ö. 1884) kabirleri, birer tuğla yığını hfilinde. Mescit 

ve hücreler tamamiyle yıkılmış, civarındaki fabrikalar, dergâh sahasını kısmen zabtetmiş. "49 

Avni Beyin Nazif Dedenin kızı ve ilk eşi olan Emine hanımdan iki çocuğu vardır. Bu 

çocuklardan ilki, Hüsameddin şairin sağlığında ve haımının vefatından elli gün sonra ölmüştür. 

Muhsine ise bir ara Ankara defterdarlığı görevinde bulunmuş olan Şevki Bey ile evlenmiş, 

ondan Hüseyin Avni (Aktuç), Nizamettin (Aktuç) ve Fahrünnisa adında üç çocuğu olmuştur.  

Avni Beyin hayatı, oldukça sıkıntı ve üzüntüyle geçmiştir. Yaşadığı geçim sıkıntısı 

yanında ilk eşi Emine hanımı hemen ardından oğlu Hüsameddin'i kaybetmesi Avni Beyi 

derinden etkilemiş hatta yıkmıştır. Emine Hanım verem hastalığından ölmüştür. Avni Bey, bir 

tarih şiirinde, bu üzücü hadiseyi uzun uzadıya ve eşi Emine hanımın ağzından anlatmıştır. 

Edebî Kişiliği 

Avni Beyin Edebî kişiliği, şüphesiz ki, Divanı bir bütün olarak değerlendirildiğinde 

ortaya çıkmaktadır. Mizacından kaynaklanan bazı sebeplerden dolayı, -ki buna tevazu 

diyebiliriz- hayattayken şiirlerini bir araya getirip onları sağlam bir tanzime tabi tutmamıştır. 

Dolayısıyla, bazı şiirleri, yarım kalmış olmakla beraber, Divanda oldukça karışık bir şekilde 

görünürler. Bundandır ki, Avni Beyin Edebî kişiliğinden bahsedenler, onun bazı konulardaki 

tavrını görmek imkanını bulamamışlardır. Avni Bey hakkında bir şeyler söyleyenlerin onu, 

daima Divan şiiri sınırlan içinde mütalaa etmek istemeleri sebebiyle de şairin Edebî şahsiyeti 

tam olarak değerlendirilememiştir, demek yanlış olmaz.  

Tanpınar, "bulduğu şiir cevherini çok çabuk kaybeden ve çok şahane edalı bir dil 

zevkinden laubaliye veya aleladenin tekrarına düşen şairlerdendir. Bununla beraber, eskinin 

bütün söyleyiş tarzlarına sahiptir ve birkaç mısra ve beyti ile olsa dahi, kendisine kadar az 

erişilmiş zevk noktalarına varmıştır. diyerek, Avnî Beyin şiiri hakkında mülahazalarını ifade 

eder. Bizim iddia ettiğimiz şey, onun Divan şairi olmadığı değil, bir Divan şairinin de 

çevresinden ve yaşadığı asrın çeşitli değişimlerinden etkilenebileceğidir. Öyleyse, 19. yüzyılda, 

Divan şiirinin değişmesi mi, bozulması mı söz konusudur? Avnî Bey açısından bakıldığında, 

meselenin bozulma olarak değerlendirilemeyeceği görülür. Avni Beyin şiirinde bazı 

değişimlerin şuurlu bir seyir takip ettiğinden söz edilebilir. Bu durumda, değişimin nasıl bir 

seyir takip ettiği önemlidir. Avnî Bey, bir Divan şairi olarak, yeni edebiyata, fazla olmamakla 

birlikte kaydedilmesi gereken bazı önemli katkılarda bulunmuştur. Onun, Divan şiirinin 

 
49 Abdulkadir Gölpınarlı, ‘’Mevlâna'dan Sonra Mevlevilik", İnkılap Kitabevi, 1st. 1953, s. 341) diyerek Avni 

Bey'in mezarının durumu hakkında bilgi verir. 



 
 

52 

 

ekseninden çıktığını söylemek, elbette ki, yanlış olur. Avni Beyin bu konudaki tavrı, kendisine 

" Garp edebiyatının bazı güzellikleri inkâr olunamıyor. Bunlardan niçin iktibas etmemeli?" 

denilince, "terakki edelim, fakat gençlerimizin bazı eserlerinde görüldüğü üzere, iktibas 

namıyla manasız söz söylemeye alışmayalım50 sözündeki tavrından pek farklı değildir. 

Edebî eserde, hareket noktası Edebî eserin kendisi olduğuna göre, Avni Beyin şiirlerini, 

şekil ve muhteva bakımından ele aldığımızda, yeniye ait birtakım unsurların, bu şiirlere yer yer 

sindiğini görmekteyiz. 

Avni Beyin şiirlerinde muhteva bakımından da bazı yenilikler dikkat çeker. Avni, iman 

meselesinde, diğerlerinden farklı sayılabilecek iki beyitte sorgulayıcı bir tavır içindedir. Bu 

sorgulayıcı tavır, bir Müslüman Osmanlı'nın, hele Divan şiiriyle uğraşan Avni'nin tavrı değildir. 

Avni Bey, Tanzimat'tan sonra gelişen ve ilim adamlarınca "Tanzimat Sonrası Türk edebiyatı." 

olarak adlandırılan edebiyatı meydana getiren nesille, aynı dönemde yaşamış ve aynı havayı 

teneffüs etmiştir. 

Avnî Bey, Fuzuli, Fehim, Nedim, Nefi, Şeyh Galib’ten oldukça etkilenmiş bir şairdir. 

Şiirlerinde adı geçen şairlerin birçok tesirini görmek mümkündür. Mehmet Çavuşoğlu, "Kaside 

vadisinde birçok şair gibi Nefi'nin yolundan gitmiştir. Naatlarında ve Hz. Ali ile Mevlâna’yı 

övdüğü kasidelerinde o büyük kaside üstadına yetişen tek şair olduğunu, hatta zaman zaman 

onu aştığını söylemek mübalağa sayılmaz. Gazellerinin birçoğu fikri derinlik bakımından 

Galib'i, hikmetli sözler söylemesi yönünden Nabi’yi, lirik oluşuyla Fuzuli’yi andırır. Buna 

rağmen orijinal bir şair olduğunu söylemek gerekir. Avnî Bey, doğuştan şair idi’’51 der. 

Şiir dili akıcı olan Avni Bey, özellikle bazı şiirlerinde yüksek perdeden konuşur. Şiirini 

mükemmel kılan da budur. Avnî Bey, kendisini kolay kolay taklide teslim etmeyen ve onun 

dayanılmaz ağırlığı altında ezilmeyen bir bünyeye sahiptir. Divan şiirinin en son şairi olması, 

onu ikinci dereceden bir şair olmaya hiç de zorlamamıştır. Üstelik, bazı şiirlerinde, Divan 

şiirinin olgunluk devrelerindeki neşvesini gösterir. 

 

Eserleri 

Divan, Ateş-kede, Mir’at-ı Cünun, Abname 

 

 

 

 

 
50 Muallim Naci. a.g.e. s.149 
51 Çavuşoğlu, Avnî Bey mad. c.4, s.123-124 



 
 

53 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

XIV. ve XIX. YÜZYIL DİVANLARINDA  

ÜLÜ’L-‘AZM PEYGAMBERLER 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

54 

 

Klasik Türk şiirinde Ülü’l-‘Azm peygamberleri konu alan beyitleri tespit etmek ve 

bağlamsal olarak incelemek için taradığımız Divanlarda Ülü’l-‘Azm Peygamberlere, onların 

hayatlarına dair kıssalar ile ilgili unsurlara sık sık rastlanmıştır. Dünyayı şereflendirme 

kronolojik sıralarına göre bu peygamberler ve XIV. yüzyıl ve XIX. Yüzyıl Divanlarında geçen 

özellikleri şöyledir: 

2.1. HZ. NÛH 

 

ِ انَْزِلْن۪ي مُنْزَلاً مُباَرَكاً وَانَْتَ خَيْرُ الْمُنْزِل۪ينَ   وَقلُْ رَب 

 "Rabbim! Beni mübarek bir yere indir.  

Sen, konuklatanların en hayırlısısın." 

( Mü’minûn, 23/29)52 

Hz. Nûh, insan soyunun ve diğer mahlûkatın büyük tufanda yok olup sadece kendisine 

îman edenlerin ve onun gemisinde olan canlıların hayatta kalması nedeniyle Hz. Âdem’den 

sonra insanlığın ikinci babası kabul edilmiştir. Hz. Nûh hakkında Kur’an-ı Kerim’de 28 sûrede 

bilgi verilmiş, ismi çeşitli vesilelerle 43 yerde zikredilmiştir. Ayrıca 28 âyetten oluşan 71. sûre 

de onun adını taşır ve baştan sona onun tevhid mücadelesini anlatır. Lâkabı Neciyyullâh53 

(Allah’ın kurtardığı) ve Şeyhü’l Enbiyâ’dır (Nebîlerin uzun ömürlüsü). Rivayete göre Nûh (a.s), 

950 sene yaşamıştır (Ankebût, 29/14.). 

Hz. Nûh Kur'ân-ı Kerîm'de ve hadislerde diğer peygamberlere oranla daha ayrıntılı bir 

şekilde anlatılan ve "Ülü'l-‘Azm" olarak isimlendirilen beş büyük peygamberin ilkidir. 71. sûre 

onun adını taşımasına rağmen Kur'ân-ı Kerîm, Nûh (a.s)’ın hayatının sadece peygamber olarak 

görevlendirildikten sonraki kısmından bahsetmektedir. Kendisine inanmayan kavmi tufanla 

cezalandırıldığından tufan hadisesi de ona nisbette Nûh tufanı diye anılmaktadır.  

Nûh kelimesinin Arapça asıllı olup nevh (ağlamak, dövünmek) kökünden geldiğini, 

bizzat kendi nefsini kötülediğinden veya tövbe etmeden boğulup gitmeleri sebebiyle kavmi için 

üzüldüğünden ona bu adın verildiğini söyleyenler olmakla birlikte Nûh’un, Habeş dilinde nâha 

kelimesinden türediği “uzun zaman” mânasına geldiği ve “ömrü uzun” anlamında da 

kullanıldığı söylenmektedir (Harman, 2007: 225).  

Kur’ân’da Nûh (a.s): Mürsel (Şuarâ, 26/105), Resul (Şuarâ, 26/107), Apaçık uyarıcı 

(Zâriyât, 51/50), Mübârek (Hûd, 11/48), Muhsin (Sâffât, 37/80), Mü’min (Sâffât, 37/81), Kul 

 
52 Elmalılı Hamdi Yazır Meali 
53 Ankebût, 29/15 



 
 

55 

 

(Kamer, 54/9), Şükreden (İsrâ, 17/3) gibi özelliklerle anılmaktadır. 

Hz. Nûh, kavmini putperestlikten uzaklaştırıp tevhid inancına döndürmek için 

gönderilmiştir. Kur’ân-ı Kerim'de Nûh'un Allah tarafından seçildiği (Âl-i Îmrân, 3/33), 

kendisine vahyedildiği (Nisâ, 4/163), kavmine peygamber olarak gönderildiği (Nûh, 71/l), 950 

yıl kavminin arasında kaldığı (Ankebût, 29/14) ve kavmini Allah'a kulluğa ve hidâyete davet 

ettiği (Yunus, 10/71; Hûd, 11/25-26; Şuâra, 26/106-110) belirtilmektedir.  

Hz. Nûh, kavmini Allah'tan başkasına ibadet etmemeleri ve O’ndan başkasını ilah 

edinmemeleri konusunda uyarmış, aksi takdirde başlarına gelecek azabı kendilerine haber 

vermiştir (Nûh, 71/1-4). Yoldan çıkmış, çok zalim ve azgın olan kavmi (Zâriyât, 5 /46; Necm, 

53/52) ona inanmadığı gibi mecnûn olduğunu iddia etmiş, onu taşlamakla tehdit edip (Şuarâ, 

26/116) yalancılıkla itham etmiş, ondan kendisine uyan alt tabakadan insanları yanından 

uzaklaştırmasını (A'râf, 7/59-63; Hûd, 11/27; Kamer, 54/9) veya başlarına geleceğini bildirdiği 

azabı bir an önce getirmesini (Hûd, 11/32) istemiştir. Kendi yaptıkları karşılığında hiçbir 

talebinin olmadığını söyleyen Nûh (a.s) gaybı bilmediğini, melek de olmadığını, sadece 

Allah'ın emirlerini bildirdiğini ifade edip davetini sürdürmüş (Hûd, 11/28-31 ; Şuarâ, 26/105-

115) Uzun yıllar mücadele etmiş, sonunda kavminin putperestlikten vazgeçmediğini görünce 

inanmayanları cezalandırması için Allah'a dua etmiş (Şuarâ, 26/118- 119 ; Nûh, 71/1-28) ve 

Cenabıhak, peygamberinin duasına icâbet etmiş, inkârcı ve âsi kavminin tûfanla helâk 

edileceğini, kendisinin ve inananların da kurtarılacağını bildirerek ondan bir gemi inşa etmesini 

istemiştir (Hûd, 11/36-39). 

Hz. Nûh edebiyatımızda gemi, tufan ve kurtuluş terimleriyle birlikte, insanlığın ikinci 

atası ve canlıların devamını sağlayıcısı olarak anılmıştır. Uzun ömrün, ebedi hayatın 

sembolüdür. Şiirde Nuh Nebi (Nuhunnebi) şeklinde kullanılır. 

2.1.1. TÛFÂN 

Tûfân kelimesi “Sel getiren şiddetli yağmur, su baskını, her yeri kaplayan su” 

anlamlarına gelmektedir. Tûfan sadece su ile değil ateş, deprem, kan, kar gibi unsurlarla 

meydana gelen felâketlerin de adıdır ancak genelde su ile gelen felâket anlamı ön planda olup 

bu yönüyle tarihte pek çok örneğine rastlanmakta, özellikle Hz. Nûh zamanında meydana gelen 

ve her şeyi su altında bırakan büyük felâketi ifade etmektedir.  

Tûfan kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de iki yerde geçmektedir. Birinde Firâvun ve Mısır 

halkına (A ‘râf, 7/133), diğerinde Nûh kavmine (Ankebût, 29/14) gelen su felâketine 

değinilmektedir. 

Hz. Nûh’un kıssası “ ’Arâf, Yûnus, Şu ‘arâ ve Nûh” sûrelerinde de geçmekle birlikte en 

ayrıntılı biçimde Hûd sûresinde nakledilmektedir. Müfessir ve tarihçilere göre Nûh (a.s)’ın 



 
 

56 

 

kıssası muhtemelen Irak topraklarında yaşanmıştır. Hz. Âdem’den sonraki en önemli olayların 

yaşandığı bu dönemde Hz. Nûh’un kavmi tam bir sapıklık ve azgınlık içindeydi. Kur’ân-ı 

Kerîm’de isimleri geçen “Vedd, Suvâ ‘, Yegûs, Ye ‘ûk ve Nesr54 ” isimli bazı putlara tapınıyor 

ve bunların Allah’ın yardımcıları olduğunu söyleyerek şirk içinde yaşıyorlardı. Zenginleştikçe 

şımarıp azgınlıkları artan bu topluluk fakir ve zayıf kimselere her türlü ezâ ve cefâyı revâ 

görüyorlardı. Hz. Nûh, Allah’ın kendisine peygamberlik vermesinden sonra bitmek tükenmek 

bilmeyen tebliğ vazifesine başladı. Kavmini Allah’a kulluğa davet etti, şirkten ve her türlü kötü 

davranıştan onları sakındırdı. Fakat kavmi onu dinlemeyip inkârda ısrar etti hatta O’nun 

söylediklerini dinlemedikleri gibi onu taşlayarak öldürmekle tehdit etti. Hatta rivâyetlere göre 

bir defasında bu büyük peygamberi bayıltıncaya kadar dövüp öldü zannederek bir köşeye terk 

ettiler. Hz. Nûh, tüm bu eziyetlere, yaşadığı acı ve ızdıraplara rağmen tebliğ vazifesinden 

vazgeçmiyordu. Kavmi ise onca mucizeye ve her türlü delile karşı onu inkâr etmekten öte 

gitmiyordu. Tam 950 yıl süren bu tebliğ çabasına karşı onlar da bunca sene nankörlüklerini 

sürdürdüler. Artık ıslah olmaları ve düzelmeleri mümkün görünmüyordu. Yüzyıllar geçiyor, 

nesiller değişiyor ancak sapıklık ve inkâr öylece devam ediyordu. Tüm mücadelesine rağmen 

kavmini doğru yola iletemeyen Hz. Nûh, sonunda yüce Rabbine yönelerek şöyle dua etti: 

"Ey benim ulu Rabbim! Görüyorsun ki kavmim bana isyân etti. Malları ve evlatları 

yüzünden kibirleri arttıkça birbirlerine uydular. Büyük büyük hilelerle ve yalanlarla halkı 

kandırıp, ‘taptığınız putları terk etmeyin, onlardan asla vazgeçmeyin!’ dediler. Birçok kimseleri 

baştan çıkardılar. Ey Rabbim! Artık şu zalimlerin şaşkınlıklarını artır.”55 “Ben mağlup oldum. 

Benim intikamımı al!56 “Benimle onlar arasında hükmünü ver de beni ve beraberimdeki 

mü’minleri kurtar.”57 

“Ey Rabbim! Yeryüzünde yurt tutan hiçbir kâfir bırakma. Çünkü sen onları bu halde 

bırakırsan, onlar diğer kullarını da yoldan çıkarırlar, nankör ve günahkâr çocuklar doğururlar. 

Ey Rabbim! Beni, anne ve babamı, iman etmiş olarak evime giren erkek ve kadın 

mü’minleri bağışla. Zalimlerin de helâkinden başka bir şey artırma!58 

Allahü taala, peygamberinin bu amansız mücadelesine rağmen isyan ve zulümde ısrar 

eden bu sapkın kavmi ebedi bir ders olmak üzere cezalandırıp onlara azabını indirmeyi murad 

etti. Hz. Nûh’a: 

“Üzülme,” buyurdu. “Kavminden iman etmiş olanların dışındaki zalimlerin işledikleri 

 
54 Nûh, 71/23. 
55 Nûh, 71/21-24. 
56 Kamer, 54/10. 
57 Şuarâ, 26/118. 
58 Nûh, 71/26-28. 



 
 

57 

 

şeyler seni tasalandırmasın. Şimdi bizim gözetimimiz altında ve bizim talimatımıza uygun bir 

gemi yap. Zulmedenler hakkında artık bir şey konuşma. Çünkü onların tamamını suda 

boğacağım!59 

Nûh’un ilâhî emre uyup gemi yapması ve kendisine inananlarla birlikte tûfandan 

kurtulması, inanmayanların boğulması Kur’ân-ı Kerîm’de anlatılmakta, geminin şekli ve 

ölçüleri, gemiye binenlerin türü ve sayıları, tûfanın süresi gibi konularda bilgi yer 

almamaktadır. Kur’ân’da bu gemiyle ilgili olarak sadece tahtalardan yapıldığı ve çivilerle 

çakıldığı bilgisi yer almakta (Kamer, 54/13), geminin diğer nitelikleri hakkında bilgi 

verilmemektedir. “Gözlerimizin önünde ve vahyimiz uyarınca gemiyi yap!” (Hûd, 11/37) emri 

gelir.  

Ona geminin nasıl yapılacağını Cebrâil (a.s) öğretir. Gemi inşa edilirken Hz. Nûh'un 

kavmi kendisiyle alay etmiştir (Hûd 11/38). Rivayete göre gemi yapması istenince Hz. Nûh 

tahtayı nereden bulacağını sorar, ona ağaç dikmesi emredilir ve Hint meşesi denilen ağaçları 

diker. Kırk yıl geçtikten sonra bu ağaçları keserek gemiyi yapar. Geminin inşası bitince her 

hayvan türünden birer çift, ayrıca boğulmasına hükmedilenler dışındaki aile fertleri ve iman 

eden diğer kimseler gemiye bindirilir. Nûh (a.s) ve ona inananlar kurtulurken eşi ve oğlu 

inanmayanlarla birlikte boğulur (Hûd 11 /40-47; Mü’minûn, 23/26-29; Furkan, 25/3 7; Kamer, 

54/10-17) (Efe, 2015:41-55; Harman,2007:224-227; Harman,2012:319-322). 

Allah’ın vaadi yerine gelip, Nûh (a.s)’a inanmayarak ona zulmeden kavmi boğulduktan 

sonra yine Allah’ın emriyle sular çekilmeye başladı 

“Ve ‘Ey yer, suyunu yut! Ve ey gök, (suyunu) tut!’denildi. Su çekildi; iş bitirildi (gemi 

de) Cûdî dağının üzerine oturdu. Ve ‘O zalimler topluluğunun canı cehenneme!’ denildi. (Hûd, 

11/44)  

Nûh (a.s)’ın gemisinin hangi dağın üzerine oturduğuna dair bazı tartışmalar yapılıyorsa 

da Kur’an-ı Kerîm’in sarâhaten belirttiği gibi gemi Cûdî dağına oturmuştur. En eski 

müfessirlerimizden olan Tâberî, Cûdî dağının Musul yakınlarında, Hadhad adı verilen bölgede 

yani bugün Şırnak ve Cizre arasında bulunan mevkiide olduğunu belirtmektedir. (Sırma, 

2016:39-40)  

İslâmî edebiyatlarda tûfan, Kur’an-ı Kerîm’deki şekliyle ve daha çok felsefî düşünceleri 

açıklamak ya da didaktik hikmetleri ortaya koymak amacıyla zikredilir. Nûh Peygamberin 

kavmini Allah yoluna çağırması, onları defalarca uyarması, nihayet kavminin azgınlıkları 

neticesinde bir tufanda yok edilmesi şairlere kendi zamanlarındaki birtakım uygulamalar 

 
59 Hûd, 11/36,37. 



 
 

58 

 

hakkında teşbih imkânı vermiştir. 

 Tûfan hadisesinin genelde gam ve kederle ilişkilendirilerek ele alındığı Divan 

edebiyatında şairlerin çoğu tûfandan bahsederken denizcilik terimleri kullanarak tenâsüp sanatı 

yaparlar. 

Tûfan hadisesi, felekten şikâyet için de elverişli bulunmuştur. Ancak bazı şairlerin 

yakalandıkları gam tûfanını hiçe saydıkları, bazılarının da gamdan kurtulmak adına Allah’ın 

yardımına sığındıkları görülür. Burada ilahî yardımın sembolleştirildiği imge “Keştî-i Nûh”tur. 

Divan şairleri gam hâli dışında da tûfan hadisesinden geniş ölçüde yararlanmışlar, bazen 

dünyadaki iyi-kötü, güzel-çirkin, ferahlık-darlık vb. zıtlıkları ifade etmek üzere tûfanlarına Nûh 

gibi sabır gösteren sonunda uygun bir rüzgârla gam denizinden kenara çıkar, bazen de bir 

atasözünü hatırlatmak için kullanılır. Hatta tûfandan bir aşk anlatımı çıkaranlar bile olmuştur 

çünkü Hz. Nûh tûfandan Cenabıhakk’a aşkı ve bağlılığı sayesinde kurtulmuştur.  

Tasavvuf edebiyatında tûfan anlatılırken Divan şiirinden daha geniş mecazlar ve 

semboller mevcuttur. Allah’ın kudreti, Celâl ve Cemâl sıfatları, insan hayatının evreleri, kulun 

aczi, mucizelerin tecellisi gibi sebepler göstererek tûfan hadisesinden sıkça bahsedenlerin 

başında Yûnus Emre gelir: “Hem ilkim hem son / Nûh’a tûfanı verenim / Nûh oldum tûfan için 

/ Çok dürüştüm [uğraştım] dîn için.”  

Sûfiyâne şiirlerden devriyelerde tûfan; insanlığın gelişim aşamalarından biri kabul 

edilmiş ve şairler daha çok tûfanın külfetini ve Nûh ile birlikte çektikleri sıkıntıları ima 

etmişlerdir. Türk saz şiirinde tûfan genellikle ibret dolu bir sahne şeklinde anılır ve didaktik 

iletiler için kullanılır.  

Tûfan hadisesinin yarattığı imgelem dünyası, modern Türk şiirinde de önemli bir mecaz 

unsuru olarak görülmüş ve eserlerde sıkça işlenmiştir. Ziya Gökalp’in Çanakkale zaferini 

anlattığı “Köy” başlıklı şiiri (Bir tûfandan himmetiyle Nûh’unun / Çanakkale mucizesi parlatır); 

Cahit Sıtkı Tarancı’nın  

“İnsanoğlu” adını taşıyan modern devriye sayılabilecek kısa şiiri (Âdem’le Havvâ’dan geldiğim 

doğru / Vurulmuşum bir kere elma dalına / Hâlâ aklımda o tûfan yağmuru / Şükür çıktığıma 

Nûh’un salına);  

Faruk Nafiz Çamlıbel ile Arif Nihat Asya’nın Nûh kıssasını ve tûfanı tarihsel açıdan ele 

aldıkları “Nûh’un Gemisi” başlıklı şiirleri bunlar arasında sayılabilir (Pala, 2012: 322- 323). 

Ahmedî, aşağıdaki beyitte Tufan’ı ve etki sahasını şöyle dile getirmiştir:  

Arada Nûhı yitürdüñ hemîn ki bulınmaz  

Veger-ni maşrık u magrib tolu-dur Tûfân  

Ahmedî Divanı (LXIV/13) 



 
 

59 

 

 

Ahmedî’nin yukarıdaki beyti, şairin bu etki sahasını “doğu ve batı” olarak belirtmesiyle bütün 

dünya olarak algıladığını göstermektedir. Aşağıdaki beyitte de Tufan’ın bütün dünyayı sardığı 

gibi, derdin de dünya kadar çok olduğundan bahsedilmiştir; öyle ki kadeh gemidir, şarap da 

Nuh’un yelkenidir: 

Tûfân-ı gussadur tolu ‘âlem velî aña  

Sâgar sefîne bâde-durur bâd-bân-ı Nûh  

Ahmedî Divanı (113/6) 

Aşağıdaki beyitte de Tufan’ın yeryüzünü uçtan uca kapladığı anlatılmıştır: 

  Durmaz ahar Nûh bigi gark idiserdür meger  

Yiryüzin ucdan uca seyl-i revânı çeşmümüñ  

Ahmedî Divanı (354/6)  

Beyte göre yeryüzü uçtan uca akıp giden bir sel ile kaplanmıştır; aşığın Tufan’a teşbih edilen 

gözyaşı da bu kadar çok ve çoşkundur. Şair, gözyaşı-Tufan beznetmesini Divanında sıkça 

kullanır.60Aşağıdaki beyitte de bu yönde bir kullanım mevcuttur:  

Bir nefes senden ırah düşer-isem Nûh-sıfat 

 Gözümüñ yaşı-y-ıla ‘âlemi tûfâna virem  

Ahmedî Divanı (436/5) 

Beyitte anlatılana göre, şair o kadar çok ağlamaktadır ki gözünün yaşıyla bütün âlemi 

tufan kaplayacaktır. “Nuh gibi tufana vermek” ifadesiyle beyitten, Tufan’ı Hz. Nuh’un 

gerçekleştirildiği yönünde bir anlam çıkmaktadır. Aşağıdaki beyitte ise Hz. Nuh’un Tufan’ı 

gerçekleştiren değil, def eden taraf olduğu dile getirilmiştir –ki şair de kanlı gözyaşlarını, Hz. 

Nuh olmadığı için def edememektedir:  

Baña dirler niçe aglarsın yüregüñ kanın akıtma  

Degülem Nûh pes nice ideyim def‘ tûfânı  

Ahmedî Divanı (621/7)  

Şairin, aynı hadise karşısında bu ikircikli ve münakiz tutumu, suyun insan psikolojisinde 

oluşturduğu tezat ile ilişkili olmalıdır. Su, madde girişinde detaylandırıldığı üzere hem varoluşu 

hem de yok oluşu; hem yaşamın kaynağını hem ölümün sebebini; hem başlangıcı hem de sonu 

sembolize eder. Dolayısıyla Tufan, dönüşümlü olarak olumu ve olmusuz etkileri, birbirinin 

ardında ve içinde taşıyabilmekle hem sebebi hem de sonucu ifade eden bir sembolizme sahiptir. 

Şair Hz. Nuh’u hem tufanın sebebi hem de onun çaresi olarak dile getirmiştir; çünkü su iyi ve 

 
60 390/5; 419/9; 129/5; 672/7. 



 
 

60 

 

kötünün ortak timsali olmakla ona sebep olmak da onu engellemek de olumlu bir eylemdir. 

Ancak bu güçlü sembolik değerine rağmen Tufan’ın suları, şaire göre gözyaşından daha değerli 

değildir:  

Nûh Tûfânın döker her kirpügüm çün aglayam  

Gözlerüm mevci katında cûşiş-i deryâ nedür  

Ahmedî Divanı (140/5) 

Beyitte ifade edilen denizin coşması, Tufan sırasında denizlerin taşması ile ilişkildir. Kur’an’da 

açık bir şekilde denizin coştuğu yazmasa da buna işaret edecek kullanımlar vardır. Kur’an-ı 

Kerim 54:11-12’de gökten bardaktan boşanırcasına yağan bir yağmurdan ve muhtelif meallere 

göre yerden çıkan coşkun kaynaklardan / takdir edilmiş bir iş için birleşen sular ve pınar pınar 

fışkıran yeryüzünden söz edilir. Yukarıdaki beyitte de denizin coşkunluğu motif olarak 

işlenmiştir. 

Aşağıdaki beyitte, Hz. Nuh’un kaygı duymaksızın Tufan’ı atlattığı anlatılmıştır:  

Çü lutfı var hoş ol iy Ahmedî ki tufândan  

Kayu yoh aña ki mellâhdur sefîne-i Nûh  

Ahmedî Divanı (105/8) 

Beyitte mellâh sözcüğü “gemici, denizci, kaptan” anlamlarıyla kullanılmış olabileceği gibi “tez 

tez yürüyen, hızlı giden” anlamıyla kullanılmış olması da muhtemeldir. Beyitteki anlama 

bakıldığında mellâh olanın Nuh’un gemisi olduğu görülür. Bu açıdan değerlendirilince şairin, 

Nuh’un gemisinin hızlı gittiğini, yani tufanın çabuk son bulacağını ve dolayısıyla da “hoş 

olması” gerektiğini anlatmış olması da mümkün görülmektedir. Dolayısıyla kendini şiir öznesi 

olarak konumlandıran Ahmedî’nin kaygısız olması gerekmektedir; çünkü sıkıntılarından çabuk 

kurtulacaktır. 

Kadı Burhâneddin’e göre âşığın gözyaşları, Hz. Nûh’un tufanı gibidir. Âşık kendisini 

gözyaşlarından oluşan bu aşk denizine bırakır, tufanın sonunda ya Firavun gibi boğulacak ya 

da Hz. Nûh’un gemisiyle boğulmaktan kurtulacaktır.. 

Ben özümi salaram deñizine ‘ışkuñuñ  

Ya garka çü Fir ‘avn u ya silm çü Nûh ola  

(Kadı Burhâneddin Divanı 956-4) 

Bir beyitte de fena tufanına gark olan âşığın Nûh’un gemisine ulaşmak için çabalaması 

gerektiği söylenir. 

Garka olmışsın fenâ tûfânına  

Gemiye cehd eyle Nûhın isdegil  

(Kadı Burhâneddin Divanı 1259-3) 



 
 

61 

 

 

Bağ ile bostan benim taze gülistan benim  

Kafire tufan benim mü’mine Nuh-ı necat 

                                  Nesîmî Divanı (Nesîmî, Divan, s.88.) 

 Kafiri boğan tufan benim mümini kurtaran Hz. Nuh benim. İnsanın kafire tufan mümine Nuh 

olması mümkündür. Bu da ancak Hz. Nuh gibi olmakla ve Hakk’ın izniyle olur. 

Tennur-ı dilde vardır herkesin halince tufanı  

Niçe bin Nuh’a keştigahdır tersane-i ‘âlem 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (G.353/4) 

Gönül tandırında herkes kendince bir tuhan içindedir. Dünya tersanesi binlerce Nuhun 

gemisine limandır. 

Dide-i hasretim az mı yaşadı ‘âlemde  

Gerçi Nuh olmadım amma nice tufan bilirim 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (G. 378/3) 

Her ne kadar Nuh (a.s.) kadar uzun ömür yaşamadım, Amma nice tufan bilirim. 

Sirişk-i dide-i Nuh idi kulzüm-i tufan  

Muhit gıbta eder katre-i çekidemize 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (G.490/3) 

Tufan denizi Nuh (a.s.)’un göz yaşlarıydı. Etraf damlamıza özenir. 

Aradı deryada sen dürr-i yetimi su-be-su  

Bunca dem Nuh oldu keşti-i talebde nahuda 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D. Mzl/10) 

Nuh (a.s.) talep gemisine kaptan olup Sen makbul inciyi denizin her yerinde bunca zaman aradı. 

Nahuda eylemese Nuhu bu keştiye Huda  

Mevc-i tufana ne yelken dayanırdı ne seren 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (K29/73) 

Hz. Allah Nuh(a.s.)’ı bu gemiye kaptan etmese tufanın dalgalarına ne yelken ne de direk 

dayanırdı. 

Avnî Bey Divanında, Hz. Nuh’la61 ilgili dört beyit var. Bu beyitlerde, Nuh tufanı 

hadisesine telmihler vardır. Hz. Nuh'un gemisinin bela ve musibetlerden insanları muhafaza 

eden emin bir yer olduğundan bahsedilerek çeşitli teşbihlerden- ki genellikle devlet Nuh’un 

gemisine benzetilir, devlet adamı veya padişah "Nûh-nebi­asa" bu gemiyi tehlikelerden 

 
61 K.17/7; K.23/48,49; G.369/2 



 
 

62 

 

kurtarır- yararlanılır. 

 

Kur’ân-ı Kerîm’de birçok kez bahsi geçen büyük tûfân, bütün dünya milletlerinin 

kendilerine ait olduğunu düşündükleri bir meseledir. Kelime anlamı olarak tûfân, “çok yağan 

yağmur, sel, herkesi kavrayan ölüm” anlamlarına gelmektedir. İnanışa göre tûfan, bu su hem 

yerden kaynayarak ve hem de gökten yağarak insanları boğarak öldürmüştür. Hz. Ali (RA)’ın 

rivâyetine göre ise tûfân “tandırdan suyun fışkırması” şeklinde vuku bulmuştur. Bu tandır, Hz. 

Nûh’un karısının ekmek pişirdiği tandırdır. 

2.1.2. NÛH’UN GEMİSİ 

Hz. Nûh (a.s) peygamber olarak gönderildiği kavim putperestlikten vazgeçmedi. Nûh 

(a.s) onları doğru yola, Cenâb-ı Hakk’ın yoluna davet ettiği halde kavmi putpereslikten 

vazgeçmedi. Bununla birlikte “Sakın ilahlarınızı bırakmayın; hele Ved’den, Süvâ’dan, 

Yegûs’tan, Yeûk’tan ve Nesr’den asla vazgeçmeyin” diyerek (Nûh, 71/23) insanların Nûh 

(a.s)’ın yolundan gitmemeleri için ellerinden geleni yapmışlardı. Hz. Nûh (a.s), kavmini Cenab-

ı Hakk’tan başkasına tapmama konusunda uyarmış, aksi takdirde başlarına gelecek azabı 

kendilerine haber vermiş (Nûh, 71/1-4), buna rağmen kavminin putperestlikten vazgeçmediğini 

görünce inanmayanları cezalandırması için Cenab-ı Hakk’a dua etmiş (Şûarâ, 26/118-119; Nûh, 

71/1-28), Cenab-ı Hakk da onun duasını kabul etmiş ve inkârcı kavminin Tufan’la helâk 

edileceğini, kendisinin ve inananların kurtulacağını bildirerek bir gemi yapmasını istemiştir 

(Hûd, 11/36-39). 

Kur’an-ı Kerim’de geminin tahtadan yapıldığı ve çivilerle çakıldığı bilgisi verilmiştir. 

(Kamer, 54/13), Geminin özellikleri hakkında başka bir bilgi yoktur. “Gözlerimizin önünde ve 

vahyimiz uyarınca gemiyi yap” (Hûd, 11/37) emri verilince rivayete göre Hz. Nûh (a.s) tahtayı 

nereden bulacağını sorar, ona ağaç dikmesi emredilir ve o da Hint meşesi denilen ağaçları diker. 

Kırk yıl sonra bu ağaçları keserek gemiyi yapar. (Aydemir, 1992: 47; Harman, 2007: 225) Hz. 

Nûh (a.s) gemiyi yaparken kavmi alay etmiştir. Gemi tamamlanınca Hz. Nûh (a.s), her bir 

canlıdan birer çift alarak “haklarında hüküm verilmiş olanlar dışında” ailesini ve iman edenleri 

gemiye bindirmesi emredilmiştir (Hûd, 11/40). 

Kur’an-ı Kerim’de, Hz. Nuh’un gemisinin Cûdî Dağı’na oturduğu anlatılmıştır. Bu 

dağın yeri uzun süre tartışılmış ve nerede olduğu üzerine farklı fikirler ortaya atılmışsa da pek 

çok âlime göre bu dağ, Musul bölgesinde yer alan Cezirutu İbni Ömer dağıdır. Bununla birlikte 

Türkiye’nin doğusunda bulunan Ağrı Dağı’nın da Nuh’un gemisinin oturduğu yer olduğu 

düşünülmüştür (Palabıyık, 2007, 173-175). 



 
 

63 

 

Göğün kapıları açılmış, yerin kaynakları fışkırmış, adeta gök ve yer birleşmiş, gemi 

azgın suların üzerinde yüzerken Hz. Nûh (a.s)’a inananlar kurtuluşa ermiş, Hz. Nûh (a.s)’un eşi 

ve bir oğlu da dâhil olmak üzere inanmayanlar boğulmuş, helaka uğramışlardır. (Hûd, 11/40-

47; Mü’minûn, 23/26 29; Furkan, 25/37; Kamer, 54/9-17). Kırk gün, kırk gece gök suyunu 

dökmüş, yer suyunu fışkırtmış ve gemi altı ay su üzerinde kalmıştır. “Ey yer suyunu yut, ey gök 

suyunu tut” denilince Tufan sona ermiş gemi Cudi Dağı’na oturmuş (Hûd, 11/44) ve Hz. Nûh 

(a.s)’a “Ey Nûh! Sana ve seninle birlikte olanlara bizden selâm ve bereketle gemiden in” (Hûd, 

11/48) denilmiştir. Nûh’un yapmış olduğu gemi ise tûfân öncesi bir hazırlıktır. Kur’ân-ı 

Kerîm’in Nûh sûresinde “Ya Rab! Bırakma yeryüzünde kâfirlerden bir deyyâr; zira sen onları 

bırakırsan kullarını yoldan çıkarıyorlar ve nankör facirden başka da doğurmuyorlar.” Nûh 

peygamberin ağzından edilen bu dua üzerine Allah da bir tûfân koparacağını, bunun için 

inananların ve her türden bir çift hayvanın bineceği bir gemi yapmasını emreder. Kur’ân-ı 

Kerîm’de gemi ile ilgili Hud sûresinin otuz altı (Bizim nezaretimiz altında ve vahyimiz 

dairesinde gemi yap.) ve kırk ikinci (Gemi içindekilerle birlikte dağlar içinde akıp gidiyordu.) 

ayetlerinde bahis geçmektedir. Bu iki ayet dışında gemi hakkında doğrudan malumat yoktur.62 

Ahmedî aşağıdaki beyitte bu dağdan bahsetmiş ve sevgilinin aşkını gemiye, gözünü Hz. 

Nuh’a, gözyaşlarını tufana, gussayı ise Cudi dağına benzetmiştir:  

Senüñ ‘ışkuñ sefînedür gözüm Nûh  

Yaşum tûfân u gussa kûh-ı cûdı  

Ahmedî Divanı (697/8)  

 

Hz. Nuh’un lakabı / sıfatı Necîullah’tır. Anlamı “hep Allah ile meşgul olan, ilahi feyizlerle 

sevinç bulan kimse” olarak verilir. Necî sözcüğünün ise “sırdaş” anlamı vardır. Hz. Nuh’a bu 

lakap, başına gelen tufan felaketine rağmen Allah’tan vazgeçmemesi ve onun vahyine mazhar 

olması üzerine verilmiştir.  

 

Ahmedî de bir beyitte Hz. Nuh’u bu sıfatıyla anmıştır: 

  ‘İsa enfâsı vü Mûsânuñ münâcâtı kamu  

Hem Halîlüñ odı vü Nûh-ı Necî tûfânı ol  

Ahmedî Divanı (LI/8)  

Şairin bir tevhidinden alınınan yukarıdaki beyitte Hz. ‘Îsâ’nın nefesi, Hz. Mûsâ’nın yakarışları 

ve Hz. İbrahim’in atıldığı ateşle birlikte, Allah’ın sırdaşı ve hep onunla meşgul olan Hz. Nuh’un 

 
62 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Kur’âb-ı Kerîm ve Meâl-i Şerifî” İşaret Yayınları, İstanbul 2000, Hud Sûresi. 



 
 

64 

 

Tufan’ının dahi Allah’tan geldiğine işaret edilmektedir. 

 

Nûh’un gemisi genellikle mısralarda “keşt-i Nûh” veya “Bâd-bân-ı Nûh” terkibi 

şeklinde geçmektedir. Keşt-i Nûh, şairler tarafından en çok gam ve dertli dünyalarında 

kendilerini sahil-i selâmete çıkarak olan kadehe teşbih edilmiştir:  

Tûfân-ı gussadur tolu 'âlem velî aña  

Sâgar sefîne bâde-durur bâd-bân-ı Nûh63  

Ahmedî Divanı (G.113) 

Ahmedî, sıkıntıyı-derdi tûfâna; bu mihnet halini gideren şarabı da gemiye 

benzetmektedir. Beyit günümüz Türkçesi ile şu anlama gelir: “Âlem, keder tûfânı ile 

kaplanmıştır fakat kadeh gemisi şarap dolu olup Nûh’un gemisi gibi bizi bu sıkıntıdan kurtarır.” 

Âşık, onulmaz bir derde düşmüştür ve bu derdin devası yoktur. Ancak aklı başından gider ve 

ser-mest olursa bu sıkıntı halinden kurtulabilecektir. Bu da ancak şarap içerek mümkündür. 

Şarabın sarhoş edip kişiyi kendinden geçirişi ile geminin fırtına ortasında kalmış birini 

kurtarması arasında ilişki kurulmuştur. Sevgilinin eza ve cefası tûfân boyutuna ulaşmıştır. Şair 

de bu tûfândan kendisini ancak şarabın yani Nûh’un gemisinin kurtarabileceğini belirtir.  

Şair günümüz diliyle “Âlemde yine Nûh’un zamanı gibi tandırdan dalgalarla tûfân çıktı.” 

demek ister. Tandırla ilgili bir başka rivayete göre ise Nûh peygamber bir fırına girer. Ekmekçi 

dalga geçmek amacıyla ona “Hani beni korkuttuğun su, nereden gelecek?” diye sorar. Hz. Nûh 

da “Senin fırındaki tandırdan.” diye cevap verir. O an tandırdan sular fışkırmaya başlar. 

Nesîmî suyun tandırdan fışkırması hadisesine aşk temelli bir bakış açısı ile bakmaktadır: 

Kaynadı uş tenûrum ‘aşk ile cûşa geldi  

Gör bu tûfân içinde Nûham u hem necâtem64  

Nesîmî Divanı (G.261) 

“Şimdi tandırım aşk ile coşup kaynadı. Bak gör ben bu tûfân içinde hem Nûh’um hem de huzur 

içindeyim.” diyerek aşkın ızdırabına rıza gösterir. Tenûr ile aşığın gözü, içinde olan 

hafakanlarla tûfân ve kendisi ile de Nûh peygamber arasında ilişki kurmuştur. Aşk acısı ile 

dökmüş olduğu gözyaşları yeryüzünü sulara boğan tûfân gibidir. Ancak âşık bundan şikâyetçi 

olmadığını ve bundan memnuniyet duyduğunu “necâtem” kelimesi ile belirtir. 

Kadı Burhâneddin, başka bir beytinde Nûh suresini telmihle; sevgili, bu gözlerimi Nûh gibi 

 
63 Ahmedî, Divan, [Hazırlayan]: Yaşar Akdoğan, T. C. Kültür ve Turizm Bakanlığı, E-Kitap. 

 Kısaltmalar: G: Gazel, K: Kaside, R: Rubâi. 
64 Nesîmî: Hayatı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Türkçe Divanı’nın Tenkitli Metni, [Hazırlayan]: Hüseyin Ayan, 

Türk Dil Kurumu, Ankara 2002 



 
 

65 

 

denize gemi eyledi ve sevgilinin, Hz. Nûh’un “Rabbim yeryüzünde kimseyi bırakma” dediği 

gibi, “Rabbi Lâ-tezer” dediğini söyler. Bir diğer beyitte de Peygamberimize inanmayıp onun 

bir büyücü olduğunu ileri sürenlerin “İnne Hâzâ lesâhirun” sözünü telmih eder.  

Nûh gibi bu gözlerüm deñize gemi eyledi  

El götürip muhâlife didi ki Rabbi lâ-tezer65   

Kadı Burhâneddin Divanı (678-2) 

 

Ben duèā gÿy-ı donanmā-yı òümāyÿn olmuşum  

Yaèni bismilllah-ı mecrÀhÀ ve mursÀhā gibi  

Enderunlu Fâzıl Divanı (k.68/57)  

 

Kaptanıderya Küçük Hüseyin Paşa için yazılan bir kasidede Fâzıl, donanma ve kalyonları da 

methederek donanmaya yeni kazandırılan kalyonu Hz. Nuh’un gemisine benzetmiştir. 

 

İki kumrı ki kondı üstüne vakt-i nüzulünde  

Ne kuş oldukları ma’lum erbāb-ı baṣíretdir  

 

Göreydi Nuh eger mièmārına ṣad āferín eyler 

 Ki bu keştí degil bir kal’a-i ikbāl-i himmetdir  

Enderunlu Fâzıl Divanı (k.74/6-7) 

Beytinde kalyonlar denize indirileceği sıra iki kumru üzerlerine konmuştur. Basiret erbabı 

kimseler bu kuşların ne anlama geldiğini anlamışlardır. Şair bu beyitten sonra Hz. Nuh kıssasını 

hatırlatarak bir gemi mimarı olan peygamber bu kalyonu görseydi binlerce aferin derdi, bu bir 

gemi değil, talihin ve inayetin kalesidir diyerek tufan sonrasında Hz. Nuh’un gönderdiği ve 

müjdeci hükmündeki iki güvercini akıllara getirmektdir. 

2.1.3. NÛH’UN ÖMRÜ 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Nûh’un yaşıyla ilgili olarak şu bilgiye yer verilmiştir: 

“Andolsun ki biz Nûh’u kendi kavmine gönderdik de o 950 yıl onların arasında kaldı. 

Sonunda onlar zulümlerini sürdürürken tûfan kendilerini yakalayıverdi. Fakat biz onu ve 

gemidekileri kurtardık ve bunu âlemlere bir ibret yaptık.” (Ankebût, 29/14-15). 

Bu âyetten anlaşıldığına göre Hz. Nûh, 950 yıl kavmiyle birlikte yaşamış ancak bu 

sürenin onun bütün ömrünü veya peygamberlik süresinin tamamını mı yoksa tûfana kadar olan 

 
65 Rabbim bırakma. Sure, Nûh: Ayet, 26 



 
 

66 

 

kısmını mı içine aldığına işaret edilmemiştir. Kur’ân’da verilen bu rakamı Hz. Nûh’un bütün 

ömrü olarak kabul edenlere göre o kırk yaşında peygamber olmuş, 890 yaşındayken tûfan 

gerçekleşmiş, tûfandan sonra altmış yıl daha yaşamıştır. Bu süreyi sadece tûfan öncesi 

peygamberlik müddeti olarak düşünenlere göre ise Nûh’un yaşı bundan çok daha fazladır. Bir 

rivâyete göre peygamberler içinde en uzun ömürlüsü Nûh’tur. Kendisine 350 yaşında vahiy 

gelmiş, 950 yıl kavmini Allah’ın dinine davetle geçirmiş, dolayısıyla 1300 yıl yaşamıştır 

(Harman, 2007:224-227). 

Hz. Nûh'un kavmi içinde 950 sene yaşamasıyla ilgili olarak Seyyid Kutub'un "Fî Zilâli'l-

Kur'ân” isimli eserinde şöyle bir açıklama yapılmaktadır: 

"Eğer Hz. Nûh 'un bu uzun ömrüne bir açıklama getirmek istersek, şunları 

söyleyebiliriz: İnsanların sayısı o gün için az ve sınırlıydı. Bu yüzden yüce Allah’ın yeryüzünün 

imarı ve hayatın sürmesi için zorunlu olan sayı çokluğunun yerine az sayıdaki insanlara uzun 

ömürler vermesi normaldir. Daha sonra insanlar çoğalıp yeryüzü imar edilince, artık 

insanların uzun süre yaşamalarına gerek kalmamıştır. Birçok canlının yaşam sürelerinde bu 

husus göz önünde bulundurulmuştur. Çünkü canlılar arasında sayı ve nesil azaldıkça ömür 

uzuyor. Nitekim akbabalarda ve kaplumbağa gibi bazı sürüngenlerde durum bundan ibarettir. 

Bunlardan bazılarının ömrü yüzyıllar bulur. Öte yandan milyonlarca üreyen sinekler iki 

haftadan fazla yaşamazlar” (Kutup, 1989’dan aktaran Efe, 2015:42). 

Hz. Nûh’un yedi yüz veya bin sene yaşadığına dair rivâyetler Klasik şiirimizde 

kullanılan başlıca mazmûnlardandır. “Nûhî” sözü edebiyatımızda “çok eski ve yaşlı” anlamını 

karşılayacak şekilde kullanılmıştır. Eski metinlerde “Nûhî koca” ve “Nûhî şarâb” tabirleriyle 

karşılaşmak mümkündür (Onay, 2000:355). 

 Hz. Nûh (a.s)’a ikinci âdem de denir. Sâm, Hâm, Yafes ve Nûh (a.s)’a inanmayıp 

felakete uğrayan Ken’an oğullarıdır. “Tufan’dan sonra insanlar Hz. Nûh (a.s)’un üç oğlundan 

türemiştir. Bu yüzden Hz. Nûh (a.s)’a “İkinci Âdem” de denir” (Pala, 1995: 432). 

İncelemiş olduğumuz XIV. ve XIX. yüzyıl Divanlarında Hz. Nûh’un ömrünün 

uzunluğunun şiirlere konu edildiğini görürüz: 

“İkinci Âdem” olarak bilinen Nûh peygamber, Kadı Burhâneddin gazellerinde ömrünün 

uzunluğu (Kadı Burhâneddin Divanı 279-4, 1043-4, ve tufan mucizesi (Kadı Burhâneddin 

Divanı 956-4) dolayısıyla zikredilir. 1000 veya 950 yıl yaşayan Hz. Nuh66, Kadı 

Burhâneddin’in bazı beyitlerinde bu uzun ömrü dolayısıyla anılır. Bir beytinde kısa ömrü uzun 

kılacak olan kadehi, “Nûh ayağı” sözüyle Hz. Nûh’un ömrüne benzetir. 

 
66 İskender Pala, (1998): “Nûh” maddesi, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Ötüken Neşriyat A. Ş., Yayın 

no:403, İstanbul: s. 318 



 
 

67 

 

Biñ yılda eger Nûh yaşadıyise biñ yaş  

Ol yaş baña bir lahzada memnûh degül mi  

Kadı Burhâneddin Divanı (1043-4 ) 

Niçe k’ ‘ömür kısayise uzun kıluruz biz  

Hemîşe toludur ellerümüzde Nûh ayağı  

Kadı Burhâneddin Divanı (279-4) 

Bulur encam gerçi cevr-i felek  

Sabr-ı Eyyub 'ömr-i Nuh gerek 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (Mkt 121) 

 Mecliste içki sunan sakinin ömrü uzatacak taze ruh vermesini istemektedir. Zira Hz. Nûh kadar 

ömrü olsa bile güzellerin neşesine, sohbetine doyum olmamaktadır. Vâ’izlerin görevi de şer’î 

hükümleri cemaate telkin etmektir. Vâ’izin bu vaazını duyunca güzelleri sevmemeye nasûh 

tevbesi ettiğini söylemektedir. Bu dizelerde bahsedilen meclis aslında âşığın gönül meclisidir. 

Sevgilinin teveccühü ile âşık doyulmaz bir neşe yaşamaktadır. O mest hâlinde iken 

sarhoşluğunu artıracak aşk meyinden doya doya içip, canına can katmak istemektedir. Bir 

yandan da içindeki gönül müftüsü, akıl vâizi, onun ayıklık hâline geçmesini, mest eden güzelliği 

bu derecede sevmemesini kesin bir tevbeyle tevbe etmesini tavsiye etmektedir. 

“Meclisde sâki sunma mısın tâze tâze rûh  

Zîrâ toyulmaz neş’esine olsa ‘ömr-i Nûh 

 

Vâ’iz idince tevbeyi kürsîde ben didim 

Olsun güzeller sevmemeğe tevbe-i nasûh”67 

                                                         Leylâ Hanım Divanı (R., 21) 

Âdile Sultan Hz. Nûh’un adını, Terkib-i Bend’de “Eimme-i İsnâ Aşer Rıdvânu’llâhi 

‘Aleyhim” başlığı altında on iki imama dua ederken zikretmiştir. İsmini saydığı peygamberler 

hatırına on iki imamın saadetini dilemektedir.  

“Nûh ü İbrâhîm ü Mûsâ ʿaşkına  

Yûsuf u Yaʿkûb ü Âdem ʿaşkına 

 
67 Bkz. Mücahit Kaçar, Rahime Gözün, "‘Tevbe-i Nasûh’ Kavramı ve Divan Edebiyatındaki Kullanımları 

Üzerine." Kültürk, C.I, S.1, 2020, ss. 11-23. 



 
 

68 

 

 Ol imâman-ı saʿâdet-menzilet  

Cümleten eshâb-ı Ekrem ʿaşkına”  

                                            Adile Sultan Divanı (Trb., 1 / 101, 103) 

Bir husûsda Hızr'a da olmuş nazîr  

Olsa ‘ömr-i Nûh olmaz zâtı pîr 

                            Şeref Hanım Divanı (L. 1/7) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

69 

 

Tablo 1:  

                            

HZ. NÛH 

 

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

 

    DİVANLAR T
û
fâ
n

 

H
z.
 N
û
h
’u
n
 

G
em

is
i 

N
û
h
’u
n
 Ö

m
rü

 

    

 

 

 

 

TP 

 

Ahmedî Divanı 

 

 

7 

 

3 

      

10 

 

Kadı Burhâneddin 

Divanı 

 

 

2 

 

1 

 

2 

     

5 

 

Nesîmî Divanı 

 

 

1 

 

1 

      

2 

 

Enderunlu Vâsıf 

Divanı 

 

        

 

Keçecizâde İzzet 

Molla Divanı 

 

 

6 

  

1 

     

7 

 

Leylâ Hanım 

Divanı 

 

   

1 

     

1 

 

Enderunlu Fâzıl 

Divanı 

 

 

 

 

3 

      

3 

 

Âdile Sultan 

Divanı 

 

   

2 

     

2 

 

Şeref Hanım 

Divanı 

 

   

1 

     

1 

 

Yenişehirli Avnî 

Divanı 

 

 

 

3 

 

 

1 

      

4 

Bu bağlamda: İncelemiş olduğumuz 14. ve 19. yüzyıl Divanlarında Hz. Nûh (a.s), 35 beyitte 

geçmektedir. Yukarıda ki tabloda ise 14. ve 19 yüzyıl Divanlarında şairlerin Hz. Nûh (a.s) ile 

ilgili beyitlerinin sayıları verilmiştir. 

 



 
 

70 

 

2.2. HZ. İBRÂHÎM 

 

يَّت۪يۗ رَبَّناَ وَتقَبََّلْ دُعََٓاءِ  لٰوةِ وَمِنْ ذرُ ِ ِ اجْعلَْن۪ي مُق۪يمَ الصَّ  رَب 

"Ey Rabbim!  

Beni ve soyumdan gelecekleri namazını dosdoğru kılanlardan eyle! 

 Ey Rabbimiz! duamı kabul et! 

 (İbrahim,14/40) 

Hz. İbrâhîm, Kur’ân-ı Kerîm’de kendisinden en çok söz edilen Ülü’l-‘Azm 

peygamberlerden biridir. Ancak Kur’ân-ı Kerîm’in peygamberlere ilişkin açıklamalarında takip 

ettiği, muhataplarının dinî ve ahlâkî yönden aydınlanmasını ve ders almasını amaçlayan genel 

yöntemine uygun olarak İbrâhîm’den bahsederken de Tevrat’ta olduğu gibi kronolojik akışa 

göre bilgi vermek yerine- çeşitli sûrelerde yeri geldikçe onun genel inanç tarihindeki yerini, 

öğretisinin ana hatlarını ve özelliklerini, tebliğ faaliyetleri ve yöntemlerini, kişiliğinin dinî, 

ahlâkî, sosyal ve ailevî boyutlarını tanıtmış, bu konularla ilgisi ölçüsünde hayatından da bazı 

kesitler vermiştir. 

Cenabıhakk’ın kendisine “Halîl”liği yani “dost” luğu yakıştırdığı (Nisâ, 4/125) İbrâhîm 

(a.s)’ın adı, Kur’ân-ı Kerîm’de 25 yerde, kıssa olarak ve 69 âyette ismen geçmektedir. Ayrıca 

Kur’ân-ı Kerîm’in 52 âyetten oluşan 14. sûresi adını onun isminden almıştır. 

Hz. İbrâhîm, üç büyük semâvî din olan Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslâm'ın müştereken 

kabul ettiği büyük peygamberdir. Birçok peygamber Hz. İbrâhîm’in soyundan gelmiştir. 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Peygamber’den (SAV) sonra üsve-i hasene (Ahzâb, 33/21)68 

olma şerefine ermiş tek peygamberdir. Tevrat’ta anlatıldığına göre daha önce onun adı “Yüce 

Baba” anlamına gelen “Abram” idi. Rabb’i kendisine bir çocuk müjdesi verip de soyunu 

çoğaltacağını bildirince, bu sefer adını değiştirmiş ve “Cumhurun Babası” anlamında ona 

İbrâhîm (eb; baba, rahim; cumhur) demiştir (Polat, 2005:94-96). 

Kur’ân-ı Kerîm, Hz. İbrâhîm’in şahsiyet özellikleri, mânevî ve ahlâkî nitelikleri 

hakkında geniş bilgi verilmektedir. Buna göre İbrâhîm Hz. Nûh’un milletindendir (Sâffât, 

 
68 Benzer anlama sahip âyetler için bk. Bakara, 2/126-127- Ankebût, 29/31-32; Meryem, 19/58; Bakara, 2/258, 

260 - Nisâ, 4/125 - Tevbe, 9/114 - Ankebût, 29/27; Hûd, 11/76; Hûd, 11/69 - Mümtahine, 60/4; Hûd, 11/74-75 -

Nahl, 16/120 - Meryem, 19/41 - Enbiyâ, 21/51 - Zâriyât, 51/24-25; Enbiyâ, 21/60, 69 - Sâd, 38/45; Hac, 22/78; 

Ankebût, 29/16 - Sâffât, 37/84, 102 - Şûrâ, 42/13 - Necm, 53/37, Mümtehine, 60/4, 6. 



 
 

71 

 

37/83), inananların babası (Hac, 22/78), Allah’ın dostudur (Nisâ, 4/125). Kendisine göklerin ve 

yerin melekûtu gösterilmiş (En ‘âm, 6/75), Rabb’inin emrettiği yere hicret etmiştir (Ankebût, 

29/26; Sâffât, 37/99). Onun soyuna da peygamberlik ve kitap verilmiştir (Nisâ, 4/54; Hadîd, 

57/26). Allah tarafından birtakım kelimelerle sınanan İbrâhîm imtihandan başarıyla çıkmış, bu 

sayede insanlara önder (imam) yapılmıştır (Bakara, 2/124) (Harman, 2000a :266-272). 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. İbrahim’e dair birçok kıssa yer almaktadır. Özetle vermek 

gerekirse, bunlardan biri, putları kırmasıdır. Muhtelif ayetlerde yer alan kıssaya göre İbrahim, 

babası Âzer’i ve halkı putlara tapmamaları için uyarır ve kendisinin de bu putlara tapmayacağını 

söyler; ancak babası İbrahim’e karşı çıkar. İbrahim sırasıyla yıldız, ay ve güneşin ilahlığını 

sorgular ve sonunda bunların ilah olamayacağına karar verip tek olan, yeri ve göğü yaratan 

Allah’a yüzünü döner. Kavmini inandırmaya çalışsa da mümkün olmaz. İbrahim de kavmi 

arkasını dönüp gittikleri zaman (onlar olmadığında) putlara bir tuzak kurarak büyük olan hariç 

bütün putları paramparça eder; kavmi sorunca da diğer putları kıranın büyükleri olduğunu 

söyler (Kur’an-ı Kerim, 6:74-81; 19:42-48; 21:52- 63; 26:70; 43:26). 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. İbrahim’e dair anlatılan bir diğer kıssa da kendisine ihtiyarlıkta 

çocuk verilmiş olmasıdır. Kıssaya göre Allah tarafından gönderilen elçiler İbrahim’in yanına 

girip selam verirler ve ona Allah tarafından verilecek bir çocuk müjdelerler. İbrahim ise hayrete 

düşüp “bana ihtiyarlık gelip çökmüşken mi müjdeliyorsunuz?” diye sorar. Elçiler de “seni 

gerçekle müjdeledik; öyleyse umut kesenlerden olma,” diye yanıt verirler. Başka bir surede ise 

aynı hadise Hz. İbrahim’in karısı üzerinden anlatılır: Elçiler gelir, İbrahim’le selamlaşırlar. 

İbrahim onlara kızarmış buzağı getirir. Elçilerin ellerinin uzanmadığını görünce tedirgin olur. 

Elçiler de “korkma, biz Lut kavmine gönderildik” derler ve bir erkek çocuk müjdesi verirler. 

İbrahim’in karısı gülerek / çığlıklar kopararak ayağa kalkar; kendisine İshak ve arkasından 

Yakup müjdelenir. Kadın da “olacak şey değil, ben kocamış bir kadınken ve şu kocam da bir 

ihtiyarken doğuracak mıyım? Gerçekten bu şaşkın verici bir şey! Kısır yaşlı bir kadın (mı 

doğum yapacakmış)?” der. Elçiler de Allah’ın emrine şaşırmamasını, rahmet ve bereketinin 

onların üzerine olacağını söylerler. Pek çok ayette, kendisine İsmail, İshak veya Yakup’un 

armağan edildiği yazılıdır (Kur’an-ı Kerim 6:84; 11:69-73; 14:39; 15:52-55; 19:49; 21:72; 

29:27; 51:25-30). 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. İbrahim’le alakalı bir diğer kıssa da oğlu Hz. İsmail’i kurban 

etme teşebbüsüdür. Kıssaya göre İbrahim Allah’tan bir oğul armağan etmesini ister; Allah da 

onu yumuşak huylu bir çocukla müjdeler. Çocuk onun yanında koşabilecek çağa gelince 

İbrahim “oğlum, gerçekten ben seni rüyamda boğazlıyorken gördüm. Bir bak, sen ne 

düşünüyorsun?” der. İsmail yanıtlar: 



 
 

72 

 

“Babacığım, emrolunduğun şeyi yap. İnşallah beni sabredenlerden bulacaksın.” Babası, 

İsmail’i kurban etmek için alnı üzerine yatırdığında Allah “Ey İbrahim! Gerçekten sen rüyayı 

doğruladın...” diye seslenir ve ona fidye olarak bir kurbanlık verir (Kur’an-ı Kerim 37:100-

107). 

Klasik Türk edebiyatındaki telmih ve atıflara bakıldığında da pek çok kaynaktan 

beslenildiği görülmektedir. Bununla birlikte Hz. İbrahim kıssasında yer alan bazı unsurların 

sembolik taraflarının da kolektif olarak aktarılması yahut sembolik taraflarıyla kendine yer 

bulması da muhtemel olmuştur.                

Hz. İbrâhîm Türk edebiyatında, Nemrûd’un zulmü dolayısıyla mağarada büyütülüşü, 

gördüklerini sorgulayarak aklıyla Allah’ı buluşu, Kâbe’deki putları kırması, Nemrûd tarafından 

ateşe atılışı ile ateşin ona serin olması ve gülistana dönmesi, cömertliği ve sofrasının bereketi, 

oğlu Hz. İsmâil’i kurban etmeye niyetlenmesi, onunla birlikte Kâ’be’yi onarması, kıtlık 

esnasında kum dolu çuvalların buğday veya un oluşu mucizesi yani ades hadisesi gibi çeşitli 

hususlara telmih ve teşbihlerle geçer. Ayrıca Ülü’l-‘Azm peygamberlerden biridir ve Hz. 

Muhammed (SAV)’in atası oluşu ona diğer peygamberlere nazaran üstünlük kazandırmıştır. 

Onun tüm bu özellikleri hakkında Halîl-nâme adlı bir mesnevî yazılmasına da vesile olmuştur. 

(Tunç, 2005:123) 

2.2.1. ATEŞE ATILMASI 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. İbrahim’e dair anlatılan bir kıssada, onun ateşe atılmasından söz 

edilir. Kıssaya göre, kavmini putlara tapmaktan vazgeçirmeye çalışan ve Allah’a iman etmeye 

davet eden İbrahim, yine kendine inanmayan kavmi tarafından –(yüksekçe) bir bina inşa ederek 

ve çılgınca yanan ateşin içine atarak (Kur’ân-ı Kerîm 37:97) – yakılmak istenir, ancak Allah 

“ey ateş, İbrahim’e karşı soğuk ve esenlik ol (21:69)” diyerek onu ateşten kurtarır (Kur’ân-ı 

Kerîm 29:16- 24). Böylece İbrahim’in kavminin tuzakları bozulur, hüsrana uğrarlar (Kur’ân-ı 

Kerîm 21:70); Allah da o kavmi alçaltılmışlardan kılar (Kur’ân-ı Kerîm 37:98). Bu kıssaya 

İslam kaynaklarında detaylarıyla yer verilmiştir.  

Taberî onun ateşe atılmasının Nemrut tarafından gerçekleştirildiği detayını veririr. 

Kıssaya göre putlara tapmayı reddeden ve onları kıran Hz. İbrahim, Nemrut tarafından 

mancınıkla ateşe atılır. Ancak Allah Cebrail’e “yetiş, İbrahim’i havada tut, onun için ne 

yapabileceğini sor” der. Cebrail, Hz. İbrahim’i ateşe düşmek üzereyken havada tutar ve ona 

kendisinden ne istediğini sorar. Ancak Hz. İbrahim, isteğinin yalnızca Allah’tan olacağını 

söyleyerek reddeder. Bunun üzerine Allah’ın emriyle ateş bir soğukluğa dönüşür. Hz. İbrahim 

ateşin ortasına inince, ateş dört bir yana çekilir ve ortasında bir meydan açılır; güzel bir pınar 

çıkar. Hz. İbrahim bu pınarın üzerine oturur. Nemrut da yüksek sarayının üzerine çıkarak onun 



 
 

73 

 

yanışını görmek istemektedir. Ancak ateşe doğru baktığında, o ateşin içinde belirmiş olan 

bahçeyi ve yeşil çimenliği görür. Hz. İbrahim sağ ve salim olarak bu bahçedeki pınarın üzerinde 

oturmaktadır. Nemrut, şaşkınlıkla “ateşi senin için bu hâle kim getirdi?” diye sorar. Hz. İbrahim 

“ateşi yaratan” diye cevap verir. Bunun üzerine Nemrut ona, ateşten içinden dışarı çıkmasını 

söyler. Hz. İbrahim de ateşin içinde yürür. Nereye ayak bassa o yerdeki ateş sönerek çimenliğe 

dönüşür. Nemrut onun yüce bir Allah’ı olduğuna kanaat getirir, onu konuk etmek ister; ancak 

Hz. İbrahim reddeder (2007, s. 179-182). 

Ahmedî Divanı’nda dört unsurun mitolojik yansımalarını inceleyen Sel, şairin 

beyitlerinde ateşte arınma motifinin var olduğunu tespit etmiştir; aşağıdaki beyit buna örnek 

teşkil etmektedir: 

‘Işkuñ odına yahılursam ne bâk  

Şem‘  yanmayınca olmaz nûrı pâk  

Ahmedî Divanı (357/1)  

Sel’in tespitine göre; şair beyitte aşk ateşiyle yanmak istediğini söylemektedir, çünkü 

yanmadan temizlenemeyecek, paklanamayacaktır (2010, s. 115). Dolayısıyla ateşin arındırma 

gücü, şair tarafından salt olarak bilinmekte ve şiirlerinde işlenmektedir. Hz. İbrahim de 

yanacağı sırada Allah ateşi söndürmüştür. Onun bu tavrına Ahmedî şöyle işaret etmiştir:  

Yâr mihrinde gerekdür Ahmedî  

Sende İbrâhîm-vâr kalb-i selîm  

Ahmedî Divanı (442/7)  

Beyitte şair, sevgilinin karşısında tıpkı Hz. İbrahim gibi selîm, yani sözcük anlamıyla “sağlam, 

kusursuz, refah ve selâmet üzere bulunan” bir kalple bulunulması gerektiğinden bahsetmiştir. 

Nitekim Hz. İbrahim de ateşe atıldığında Allah’a olan güveni dolayısıyla sakin, selim ve vakar 

sahibi bir duruş sergilemektedir. Hatta kendisine Allah tarafından gönderilen Cebrail’in 

yardımını dahi reddetmiştir. Nitekim Farsça tefsir metinlerinde de yağmur meleğinin gelip Hz. 

İbrahim’e, dilerse yağmur yağdırabileceğini söylediği fakat onun reddettiği anlatılır. Daha 

sonra rüzgâr meleği ve diğer melekler de gelip yardım teklif etmişler, ancak Hz. İbrahim her 

birine “istemiyorum” demiştir. O sırada oldukça sakin bir tavırdadır ve ihlastaki kahramanlığını 

sürdürmektedir (İmâmî, 2019, s. 251). Yukarıdaki beyitte de onun sağlam kalpli oluşu, böyle 

büyük bir felaketle karşı karşıyayken bile Allah’tan başkasına minnet etmeyişi dile getirimiştir. 

Nitekim Allah önce meleğini göndererek, Hz. İbrahim isterse yardım etmesini söylemiş; ancak 

Hz. İbrahim bunu reddedince kendi kudretiyle ateşi, Hz. İbrahim’i yakmayacak bir soğukluğa 

ve içinde pınarlar olan bağlık bahçelik bir alana dönüştürmüştür: 

 



 
 

74 

 

Gül-istân oldı İbrâhîme âteş  

Halâs oldı belâdan girü Eyyûb  

Ahmedî Divanı (51/3)  

Beyitte Hz. İbrahim’in ateşe atıldıktan sonra, ateşin gül bahçesine dönüşmesine telmih 

yapılmıştır. Aşağıdaki beyitte de benzer bir kullanım mevcuttur: 

  Kullıguña her ki İbrâhîm var ola Halîl  

Bag olsun u gül-üstân âteş-i sûzân aña  

Ahmedî Divanı (VI/63)  

Rivayete göre Hz. İbrahim ateşte yakılmak üzere mancınığa gerilip atıldığında, havada iken 

melekler tarafından tutulmuştur. O sırada aşağı bakan Hz. İbrahim, ateşin olduğu yerde tatlı 

sular akan bir çeşme, kırmızı güller, nergisler ve çeşitli çiçekler görmüştür (Sinanoğlu Za’îfî, 

2015, s. 125). Beyitte de yakıcı ateşin bağ ve gül bahçesine dönüşmesine telmihte 

bulunulmakla, Hz. İbrahim’in karşılaştığı bu çeşmeli, güllü, nergisli ve diğer çiçeklerle 

bezenmiş bahçe manzarası anlatılmaktadır. Ahmedî bu Hz. İbrahim ve bahçe ilişkisini 

beyitlerinde sıkça kullanmış, kimi zaman ise yasemin, reyhan ve gül çiçekleri ile ateşten 

bahçeye dönüşen bu manzarayı tasvir etmiştir: 

Yârı diyen ki gayri koya şöyle kim Halîl 

 Reyhân u gül olabam aña nâr hoş gelür  

Ahmedî Divanı (256/4)  

Aña ki yâr zikr-ile göñlin üns ide  

Âteş Halîl bigi gül ü yâsemîn ola  

Ahmedî Divanı (2/2)  

İslam kaynaklarına göre, Hz. İbrahim’i ateşe atan kişi Nemrut’tur. Yukarıda da temas edildiği 

üzere Nemrut, bir ateş yaktırmış, Hz. İbrahim’i mancınıkla bu ateşe attırmıştır. Kur’an’da 

Nemrut’un ismi geçmemekle birlikte, bir hükümdar yahut kral tarafından ateşe atıldığına da bir 

işaret tespit edilememiştir. Yalnızca bir ayette Hz. İbrahim’in tanrılık iddiasında bulunan “bir 

kimse” ile tartıştığına işret edildiği görülmekte ve halkı/kavmi tarafından bu cezayla 

cezalandırıldığı ve ateşe atıldığı yazmaktadır (2:258). Bununla birlikte İslami kaynaklar Nemrut 

ismini zikretmekte ve Hz. İbrahim’in ateşe onun tarafından atıldığını söylemektedir. 

 Ahmedî de aşağıdaki beyitte Hz. İbrahim’i ateşe atanın Nemrut olduğunu, bu sayede 

Hz. İbrahim’in Halil unvanını aldığını ve kendisinin de aşk derdiyle yandığında aydınlanacağını 

dile getirmiştir: 

  

  



 
 

75 

 

Ahmedî şem’ bigi ‘ışk odı ider seni nûr  

Nâr-ı Nemrûd-durur ki_itdi Birâhîm-i Halîl  

Ahmedî Divanı (392/7)  

Aşağıdaki beyitlerde de benzer bir kullanım mevcuttur:  

‘Işkda ehl-i fütüvvet ol-durur kim çün Halîl  

Âteş-i Nemrûd aña gül-zâr u bag u verd ola  

Ahmedî Divanı (18/4)  

Ahmedî bir beyitte, kendisinin aşk ateşinde yanarken inlediğini duyanların “inne İbrâhîme le 

halîmun evvâhün münîb (11:75)” ayetini okuyacağını anlatmıştır: 

  ‘[Î]d bigi yanar-iken Ahmedî’nüñ nâlesin  

İşiden dir “inne İbrâhîme evvâhün münîb”  

Ahmedî Divanı (63/7) 

Beyitte iktibasta bulunulan ayetin manası “Doğrusu İbrahim çok içli, yumuşak huylu ve kendini 

Allah'a vermiş bir kimse idi” şeklindedir. Şair, kendisin de böyle içli, yumuşak huylu ve kendini 

Allah’a vermiş bir kişi olduğunu ima etmekte, dolayısıyla onu görenlerin bu ayeti dile 

getireceğini anlatmaktadır. Diğer yandan ise, onu böyle görenler bu ayeti bir dua niteliğinde 

okuyacaklardır. Aşağıdaki beyitte de aynı ayete iktibasta bulunulmuştur: 

  Ahmedîyi didi ‘ışkuñda gören  

İnne İbrâhîme evvâhün halîm  

Ahmedî Divanı (449/7) 

Âdile Sultan, gazellerinde Hz. İbrâhim’in tevekkülünden,69 ateşe atılmasından70 benzetmeler 

yaparak bahsetmiştir. Terkîb-i bendinde71 diğer peygamberlerin ismiyle birlikte Hz. 

İbrâhim’inde ismi geçmektedir. Fakat şâir, İbrâhim (a.s.)’i en güzel şu dizelerle şiirine 

taşımıştır:  

“Bu meydân ʿâşıkındır söyleyin kim gelmesin nâ-dân  

Ki İbrâhîm gibi nâr içre kendini atan gelsin”  

                                                                 Adile Sultan Divanı (G.140 / 3) 

Şâir, İbrâhim (a.s.)’in Allah’a olan aşkını, er meydanına çıkan pehlivana benzetiyor. Aşk 

meydanı bir nevi er meydanıdır. Bu meydana ancak kuvvetli cengâverler çıkarlar. Bu 

cengâverler nefislerini yenerek, Allah’ta fenâ olan, varlığını seve seve mâşuka verebilenlerin 

meydanıdır. Nâdân kişi Rabb’ini bilmeyen kişidir. Mârifetullah’tan haberi olmayan, aşkın ne 

 
69 G., 97/ 6 
70 G., 146 / 3. 
71 Trb., 1 / 101. 



 
 

76 

 

olduğunu tatmamış, öylesine yaşayıp giden insanlar için kullanılan bir tanımdır. Cennet- 

cehennem hesabıyla amel eden ve Divan şiirinde zâhid olarak adlandırılan kişiliktir. Şâir, 

İbrâhim (a.s.) gibi yâr için aşk ateşinde yanmaya razı olduğunu, buna cesareti olmayanların 

aşktan bahsetmemesi gerektiğini çok güzel ifade etmiştir. 

Kadı Burhâneddin’in gazellerinde Hz. İbrâhim, Nemrûd’un ateşine atılması (KBD. 4-11, 54-

1, 89-4, 593-3, 630-1, 963-2) ve karısı Sârâ ile birlikte anılır (KBD. 314-7, 963-2). 

Âşığın gönlünün aşk ateşiyle yanması ile Hz. İbrâhim’in Nemrûd tarafından ateşe atılması 

ilişkilendirilir. (KBD. 630-1)  

Yahma Halîlüñ dilinde âteş-i Nemrûd  

Olmaya âteş-gede bu hâne-i ma‘bûd  

Kadı Burhâneddin Divanı (54-1) 

Yandı göñülümde İbrâhîm odı  

Çünki zülfi ‘anber-i sârâ durur  

Kadı Burhâneddin Divanı (963-2) 

Avnî Bey divanı’nda, Hz. İbrahim ile ilgili sadece iki beyit var.  

Nûr-i dîdârı refîk olmadan İbrahime  

Gül-şen-i berd ü selam olmadı nar-i Nemrud 

Avni Bey Divanı (K.16/21) 

Kur’an-ı Kerimde geçen şekliyle Hz. İbrahim Kıssası'ndaki unsurlar yer alır. Hz. İbrahim'in 

mancınıkla ateşe atılması, ateşin gülşene dönüşmesi gibi konular ele alınır.  

 

Kanda varsa bir Halil-i akdesün der-hal anı 

Mancınik-i ‘aşkla nirane ilka eyledün 

Avni Bey Divanı (K.1,/10) 

Şair, beyitte, Allah’ın, "nerede bir hali1 (dost) varsa, onu aşk mancınığıyla ateşe attığını" ifade 

eder. 

3.2.2. HALÎLULLÂH/ALLAH’IN DOSTU OLMASI 

Hz. İbrahim İslam kaynaklarında, edebî eserlerde ve halk anlatılarında Halîl/Halîlullah 

sıfatıyla anılmıştır. Sözcük “samimi ve sadık dost; naif kimse” gibi anlamlara gelmektedir. Hz. 

İbrahim’in bu sıfatı alması ise Allah’ın dostu olması hasebiyledir. İslami kaynaklar onun bu 

ismi almasını Kur’an’da geçen “... ve Allah İbrâhim’i dost edinmiştir (4:125)” ayetine bağlarlar. 

Yazır’a göreyse Halîl “bir kimsenin işleri ve sırları arasına giren ve sevgisi kalbinin 

yerine nüfuz eden dostu” anlamına gelir ve “hiçbir eksiği olmayan sevgi” anlamına gelen hullet 



 
 

77 

 

sözcüğünden türemiştir. Allah’ın Hz. İbrahim’i dost edinmesi, onu bir dost gibi özel seçim ile 

lutfetmiş ve ilahi sırlara mazhar kılmış olmasından mecazdır. Allah, onu birtakım kelimelerle 

imtihan etmiş ve önder kılmıştır.  

O da insanları tevhide davet etmiş, Allah uğruna ateşe atılmaktan, oğlunu kurban 

etmekten, malını misafirlere ikram etmekten çekinmemiş ve ilahi ahlâkta seleflerini geçmiştir. 

İnsani seçeneğin en yükseği onda ve ailesinde tecelli etmiştir. Bunlardan dolayı da Allah’ın 

dostluğunu kazanmıştır (2007, s. 90-91). Hz. İbrahim’in bu sıtafı yaygın olarak kullanılmış ve 

halk anlatılarında da Halil İbrahim şeklinde anılagelmiştir. Dolayısıyla Hz. İbrahim, ateşe 

atılmakla, tarihsel hakikatin yanı sıra sembolik olarak da dünyevi kimliğinden de arınmış ve 

kutsal bir hüviyetle Allah’ın dostluğunu kazanmıştır. 

Ahmedî, divanının pek çok yerinde Hz. İbrahim’i Halîl ismiyle anmıştır. Aşağıdaki 

beyitte Hz. İbrahim’in Allah’ın dostluğunu kazandığı anlatılmış, sevgi ve dostluk yolunda Hz. 

İbrahim gibi olunursa, tıpkı ona olduğu gibi, kişiye ateşin şüphesiz gül ve reyhan olacağı 

anlatılmıştır:  

Halîl-vâr olur-ısañ tarîk-ı hulletde  

Yakîn bu kim ola âteş saña gül ü reyhân  

Ahmedî Divanı (LXIV/28)  

Yukarıdaki beyitten anlaşıldığı kadarıyla Ahmedî, Hz. İbrahim’in Halîl sıfatını almasını ateşe 

tahammül ve tevekkül etmesi olarak değerlendirmektedir. Aşağıdaki beyitte de aynı düşüncenin 

var olduğu görülmektedir; şair, Hz. İbrahim’in ateşe sabredip Halil sıfatını aldığı gibi, 

kendisinin de aşk ateşine sabrederek sevgilinin dostluğunu kazanacağını dile getirmiştir:  

Ahmedî ‘ışk odına sabr kıl Eyyûb-sıfat  

Kim Halîl oldı oda sabr idüben İbrâhîm  

Ahmedî Divanı (441/7) 

Şaire göre aşk ateşine sabretmek insana, Hz. İbrahim’in Allah ile dost olması gibi, sevgilinin 

dostluğunu kazandıracaktır. Ahmedî bu teşbihi sıkça kullanmıştır:  

Ahmedî şem‘ bigi ‘ışk odı ider seni nûr  

Nâr-ı Nemrûd-durur ki_itdi Birâhîm-i Halîl  

Ahmedî Divanı (392/7) 

 



 
 

78 

 

Sabıkan kethuda-yı sadr-ı güzin  

Namdaş-ı Halil İbrahim 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (Tr.233/1) 

Leylâ Hanım divanında, Hz. İbrâhim’den Halil-i Rahmân ismiyle bahsetmektedir. Otuz beş 

beyitten oluşan methiyesinde, Hz. İbrâhim’in Kâbe’yi inşâ ederek Hazret-i Peygamberi hoşnut 

ettiği gibi Hicaz’ı fetheden Mehmet Ali Paşa’nın da Peygamber Efendimiz’i hoşnut ettiğini, 

böylece Allah’a yakınlaştığını dile getirmiştir.  

 

“Şübhesiz Hazret-i Peygamber’i itdin hoşnûd  

Eyleyüp Kâbe binâ hem-çü Halîl-i Rahmân”  

                                                          Leylâ Hanım Divanı (K., 5 / 14) 

2.2.3. HANİF VE MÜSLÜMAN OLMASI 

 Cenab-ı Hakk’ın bütün peygamberleri gibi Hz. İbrâhîm de kendisine peygamberlik 

verilmeden önce bile “Hanîf” dediğimiz inanç üzere yaşamıştır. Onun soyundan gelen ve ona 

iman edenler de onun gibi Hanîf din üzeredir. 

 Hanîf kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de bir taraftan Hz. İbrâhîm’in imanını ifade etmek için 

ve müşrikliğin karşıtı olarak kullanılırken diğer taraftan Hz. İbrâhîm’in Yahudi ve Hristiyan 

olmadığı (Âl-i İmrân, 3/67; Bakara, 2/135), Ehl-i Kitâb’ın Hanîfler olarak Allah’a kulluk 

etmekle emrolundukları (Beyyine, 98/5) vurgulanmaktadır. Ayrıca Hz. Muhammed (SAV)’e 

ve O’na uyanlara hanîf olarak Allah’a kulluk etmeleri buyrulmuştur (Yûnus, 10/105; Rûm, 

30/30). Buna göre Hanîflik müşriklik olmadığı gibi Yahudilik ve Hıristiyanlık da değildir. 

Allah’ın başlangıçtan itibaren insanlara bildirdiği, insanın tabiatına en uygun olan tevhid 

dinidir. Kur’ân-ı Kerîm’de bu mevzu şöyle ifade edilir: “Sen yüzünü Hanîf olarak dine, Allah 

insanları hangi fıtrat üzere yaratmışsa ona çevir. Allah’ın yaratışında değişme yoktur. İşte 

dosdoğru din budur, fakat insanların çoğu bilmezler.” (Rûm, 30/30). Moubarac, Kur’ân’da 

Hanîfin tanımıyla ilgili en zengin anlamlı ifadenin bu âyette yer aldığını ve burada belirli bir 

dinî tavrın önerildiğini belirtmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’e göre Hanîflik, Yahudilik ve 

Hıristiyanlık’tan öncedir: “Ey Ehl-i Kitâb! İbrâhîm hakkında niçin tartışıyorsunuz? Halbuki 

Tevrat ve İncil kesinlikle ondan sonra indirildi. Siz hiç düşünmez misiniz? İbrâhîm ne Yahudi 

ne de Hristiyan idi fakat o bir Hanîf ve Müslümandı; müşriklerden de değildi.” (Âl-i İmrân 

3/65, 67) 

 Hanîf kimselerin özelliklerini şu şekilde sıralamak mümkündür: Putları ve her türlü şirki 

reddetmek, mensubu bulundukları kavmin yanlış âdet ve inançlarına karşı çıkmak, cehaletin 



 
 

79 

 

ortadan kaldırılması için gayret etmek, kavimlerinin baskılarından kurtulmak için onlardan 

uzaklaşarak inzivâya çekilmek ve yaratıcıyı düşünmek. Tarihçiler Hanîflerin; kutsal kitapları, 

sayfaları ve Zebûr’u okuduklarını, bazılarının Hz. İbrâhîm’in şeriâtı üzere yaşadıklarını, diğer 

bir kısmının da onun “kelimeler”ini aradıklarını, bu uğurda çeşitli sıkıntılara göğüs gerdiklerini, 

yolculuk yaptıklarını, rahip ve hahamlarla görüşüp onlara çeşitli sorular sorduklarını, ancak 

aradıklarını bulamadıkları için Yahudiliğe ve Hristiyanlığa girmediklerini, Hz. İbrâhîm’in 

dinine inanmış olarak öldüklerini bildirmektedirler (Kuzgun, 1997: 33-39). 

Hazreti İbrâhîm, Allah'ın birliğine inanan bir müslümandı (Âl-i İmran, 3/67), dîni de 

Hazreti Muhammed (SAV)'in üzerinde olduğu dosdoğru din, "Hanîf din” idi (Bakara, 2/135; 

Nisâ, 4/ 125; En'âm, 6/161). Müşrik olan kavmine karşı, Allah'ın kendisine verdiği hüccetlerle 

karşılık verdi. Allah, göklerin ve yerin büyük, hârikulâde muhteşem varlıklarını (melekûtu) ona 

göstermiş, o da "yüzünü tamâmen, gökleri ve yeri yoktan var edene çevirmiştir.” (En'âm, 6/75-

83) Putları tanrı edinen babasından ve kavminden yüz çevirmiştir, çünkü onları açık bir sapıklık 

içinde görüyordu.” (En’âm, 6/74) (Akay,2005: 206). 

Aşağıdaki beyitte Ahmedî, Hz. İbrahim üzerinden kendisinin “İbrahim’in dinine” Halil 

olduğunu, yani Hanif ve Müslüman olduğunu dile getirmiştir: 

Halîlem dîn-i İbrâhîme cândan 

Degülem râvî-yi rây-ı Berehmen 

Ahmedî Divanı (LXIII/34) 

Beytin ikinci mısraında geçen Berehmen kelimesi, Brahma dinine mensup Budist 

rahipler olan Brahmanları karşılamaktadır; aynı zamanda Mecusi din adamlarına da bu ad 

verilmiştir (Pala, 2014, s.68). 

 

Şehzade-i Sultan-ı Rüsül İbrahim  

Kıldı bu bihin kabri saray-ı rahat 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (Kt.5/l) 

2.2.4. KURBAN HADİSESİ  

 Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. İbrâhîm’in oğlu İsmâil’i kurban etmesi hadisesi isim 

verilmeksizin nakledilir. Buna göre İbrâhîm (AS), putperest kavmi tarafından atıldığı ateşten 

kurtulup onlardan ayrıldıktan sonra hiç çocuğu olmadığı için Allah’tan sâlih bir evlât ister ve 

kendisine akıllı, iyi huylu bir erkek çocuk müjdelenir. İsmâil büyüyüp de babası ile yürümeye 

başlayınca Hz. İbrâhîm rüyasında;  



 
 

80 

 

Allah'ın, oğlu İsmâil’i kurban etmesini emrettiğini görmeye başlamıştı. O zaman İsmâil 

(AS), Hz. İbrâhîm’in tek evlâdıydı. Hz. İbrâhîm, oğlunun imanını denemek ve ona kurban işinin 

kalbine daha tatlı gelmesini temin etmek, zorla kurban etmektense bu işi kolaylıkla yerine 

getirmek için Allah'ın kurban emrini O’na bildirmişti. Bu teklife Hz. İsmâil şöyle cevap 

vermişti: "Ey Babacığım, Allah’ın sana emrettiği şekilde yap! İnşallah beni Allah’ın iradesi ne 

razı olan sabırlılardan bulacaksın.” Her ikisi de Allah’ın hükmüne teslim olarak, onun emrini 

yerine getirmek üzere niyet etmişler, Hz. İbrâhîm de oğlunu ensesinden boğazlamak için yüzü 

üzerine yatırmıştı. Bıçağı boynuna çekmişti. Fakat bıçak kesmemişti. Tam bu sırada Allah, Hz. 

İbrâhîm’e nida ederek şöyle buyurmuştu: “Ey İbrâhîm! Oğlunu kurban etmekten vazgeç! Senin 

açından iş tamam. Biz sende Rabb’inin emrini yerine getirmek üzere koşmaya tam arzu ve taat 

bulduk. Bu bizim senin imanını denediğimiz büyük bir imtihan idi. Sen muhakkak 

kurtulanlardan oldun. Şu koçu al, oğluna fidye olarak onu boğazla. Böylece oğlu da kurtulmuş 

olur (Sâffât, 37/95-111) (Harman, 2001a: 76-80; Tabbara, 1981:566). 

Hz. İbrahim’in oğlu olan Hz. İsmail, Kur’an-ı Kerim’e göre Yahudi yahut Hristiyan 

değildir (2:140). Hidayete eriştirilmiş, âlemlere üstün kılınmış; hayırlı, doğru ve peygamber 

olarak gönderilmiş bir kimsedir (6:86). Sabredenlerdendir (Kur’an-ı Kerim, 21:85; 19:54; 

38:48). Hz. İbrahim’in ihtiyarlık zamanında dünyaya gelmiştir (Kur’an-ı Kerim, 14:39). Babası 

İbrahim’le birlikte Kâbe’yi inşa etmiştir  

(Kur’an-ı Kerim, 2:125-127). Onunla ilgili olarak en çok anlatılan kıssa, babasının 

Allah’ın emriyle Hz. İsmail’i kurban etme girişimidir.  

Saffât Suresi’nde bu hadise şöyle anlatılır: 

“Çocuk kendisiyle birlikte koşup yürüyecek yaşa gelince İbrahim ona, “yavrum, ben 

rüyamda seni boğazladığımı gördüm. Düşün bakalım, ne dersin?” dedi. O da, “babacığım, 

emrolunduğun şeyi yap. İnşallah beni sabredenlerden bulacaksın” dedi. Nihayet her ikisi de 

(Allah’ın emrine) boyun eğip, İbrahim de onu (boğazlamak için) yüz üstü yere yatırınca, ona 

şöyle seslendik: “Ey İbrahim! Gördüğün rüyanın hükmünü yerine getirdin. Şüphesiz biz iyilik 

yapanları böyle mükâfatlandırırız. Şüphesiz bu apaçık bir imtihandır.” Biz, (İbrahim’e) büyük 

bir kurbanlık vererek onu (İsmail’i) kurtardık” (Kur’an-ı Kerim, 37:102-107). 

Aşağıdaki beyitte de Hz. İsmail’in sabrından söz edilmiş ve ona bu sabrı Allah’ın verdiğini dile 

getirilmiştir:  

Sensin İbrâhîm’e viren ‘azm ü İsmâ’il’e sabr  

Hem viren Ya‘kûb’a hüzn ü Yûsuf’a hüsn ü cemâl  

Ahmedî Divanı (II/20)  

 



 
 

81 

 

Hz. İsmail, Kur’an’a göre kurban edilme sürecini sabır ve tevekkülle karşılamıştır. Onun 

bu sabrı, iki ayette dile getirilmiştir. Hz. İbrahim, düşünde oğlunu boğazlarken gördüğünü 

söylediği ve oğluna fikrini sorduğunda oğlu “Babacığım, emrolonduğun şeyi yap. İnşallah beni 

sabredenlerden bulacaksın (37:102)” demiştir. Bir diğer ayette ise “İsmail, İdris ve Zülkifl; 

hepsi sabredenlerdendi (21:85)” denmektedir. Beyitte de şairin, Hz. İsmail’in sabrından 

bahsetmesi, bu iki ayet nedeniyle olmalıdır.  

Hz. İbrahim, Kur’an’a göre oğlu Hz. İsmail’i Allah’ın emriyle kurban etmek üzereyken 

kendisine kurbanlık bir hayvan (muhtemelen koç) indirilmiş, Hz. İsmail de böylece kurban 

olmaktan kurtulmuştur.  

Ahmedî, bir beyitte bu motifi işlemiş, Hz. İbrahim’in oğlu İsmail’i kurban etmeye 

niyetlenmesini Allah’ın emrettiğini bir tevhidinde dile getirmiştir: 

Sensin İbrâhîm’e viren ‘azm ü İsmâ’il’e sabr 

 Hem viren Ya‘kûb’a hüzn ü Yûsuf’a hüsn ü cemâl  

Ahmedî Divanı (II/20) 

Kelâmına_Ahmedînüñ gör ki şol resm-ile ki İsmâ’îl  

Kemâl olup_durur kurbân n’ola Selmân-ıla H âcû  

Ahmedî Divanı (532/9)  

Şairin ifade ettiğine göre şiirleri o kadar güzeldir ki, sadece Selmân ve Hâcû değil, 

Kemâl dahi onun sözlerine kurban olacaklardır. Beyitte anlatılmak istenen, bahsi geçen 

şairlerin, Ahmedî’nin neredeyse ilahi bir kelam gibi güzel olan sözleri karşılarında kendi 

istekleriyle kurban olacaklarıdır. Beyitte geçen kemâl sözcüğü de bu amaçla kullanılmış, iham 

yoluyla hem kurban edilme karşısında gösterilen olgunluğu hem de İran şairi Kemâl Hocendî’yi 

kastedecek şekilde yerleştirilmiş olmalıdır. 

2.2.5. KÂ’BE’Yİ İNŞA ETMESİ 

Hz. İbrâhîm oğlundan bir müddet ayrı yaşadıktan sonra, ona bir iş için yeniden gelmişti. 

Allah, İbrâhîm (AS)’a Mekke’de, Allah’a ibadet için ilk ev olacak olan Kâèbe’yi yapmayı 

emretmişti. Hz. İbrâhîm oğlu İsmâil’i, Zemzem’in yanında ok yontarken bulmuştu. Hz. İsmâil 

babasını karşılamak için koşmuş ve sevgi ve muhabbet duyguları içinde kucaklaşmışlardı. 

Babası, oğluna kavuşmanın neşesi içindeyken, yüce Allah’ın ‘’ibadet için’’ buraya bir bina 

yapılmasını emrettiğini ona bildirmişti. Kâ’be’nin inşa edileceği yer yüksekçe bir yerdi. Hz. 

İsmâil şöyle karşılık vermişti:  

“Rabbinin emrettiğini yap! Ben de sana bu büyük iş için yardımcı olurum.”  



 
 

82 

 

Böylece, Hz. İbrâhîm, Hz. İsmâil’in de yardımı ile Kâèbe’yi yapmaya başlamıştı. Sonra Hz. 

İbrâhîm, oğlu İsmâil (AS)’a şöyle demişti: “Bana güzel bir taş ver ki onu duvara insanlar için 

bir işaret olsun diye koyayım. O esnada Cebrâil (AS), Hâcer’ül- Esved’i72 haber vermişti. Hz. 

İbrâhîm o taşı yerine koymuştu. Kâbe’nin yapımı bitince, Allah’a şöyle dua ediyorlardı: 

 “Ey Rabbimiz! Bizden şu hizmeti kabul buyur! Şüphesiz hakkıyla işiten, kemaliyle bilen sensin 

sen!”73 

Binâ yükselince, Hz. İbrâhîm taşları kaldıramaz olmuş ve bir taşın üstüne çıkmıştı. İşte bu taşa 

“Makâm-ı İbrâhîm” adı verilmişti. Duvarın bir tarafı bitince diğer tarafa geçiyorlar ve üstüne 

çıkılan taşı da oraya naklediyorlardı. Kâ’be’nin duvarları bitince, taşın da nakli sona ermiş 

oluyordu. Makâm-ı İbrâhîm denilen bu taş uzun zaman Kâ’be duvarına bitişik kalmıştı. Bu taşı 

Kâbe’nin duvarından Hz. Ömer biraz geriye çekmişti. Çünkü namaz kılanlara engel oluyordu. 

Türk edebiyatında Kâ’be; ilk inşasından başlayarak Hz. Âdem’den itibaren çeşitli 

peygamberlerin hayatıyla ilgisi açısından ele alınmış, bunlar arasında Hz. İbrâhîm, Hz. İsmâil 

ve Hz. Muhammed (SAV)’in peygamberlik dönemleri üzerinde özellikle durulmuştur. 

Kâ’be’den bahsedilirken tenâsüp ve tedâîler dolayısıyla Hâcerülesved, Zemzem Kuyusu, altın 

oluk, Makâm-ı İbrâhîm, Safâ ve Merve gibi mekânlar; ihram, tavaf, sa‘y gibi Kâ’be’ye mahsus 

kıyafet ve davranışlar; telbiye ve ziyaret duaları ile hacca dair âyet ve hadisler zikredilmiştir. 

Bunların tefsiri sırasında nakledilen menkıbe ve hikâyeler zengin bir malzeme oluşturmaktadır. 

Kâbe edebî eserlerde Kâ’betullah, Kâ‘be-i Muazzama, Kâ‘be-i Ulyâ, Beytullâh, Beytü’l-Atîk, 

Beytü’l-Harâm, Beytü’l-Ma‘mûr, Harem-i Şerîf gibi adlar; Kâèbe ziyareti, Kâ’be yolu, Kâ’be 

toprağı, Kâ’be eşiği, Kâ’be örtüsü, Kâ’be oluğu gibi kavramlar; Kâ‘be-i dîdâr, Kâ‘be-i derd, 

Kâ‘be-i hâcât, Kâ‘be-i maksûd, Kâ‘be-i vasl gibi tabirlerle yer almıştır. (Uzun,2001:23-26) 

Leylâ Hanım divanında ise Kâbe’yi inşa etme tarafıyla işlenmiştir. 

Şübhesiz Hazret-i Peygamber’i itdin hoşnūd  

Eyleyüp Kābe binā hem-çü Halįl-i Rahmān  

Leylâ Hanım Divanı (K.5/14)  

Kâbeyi Hz. İbrahim gibi tamir ederek şüphesiz sen de Hz. Peygamber’i memnun ettin. Kâbe’yi 

Hz. Âdem inşa etmiştir. Hz. Nuh tufanında her yer dümdüz olunca Kâbe’de yıkılmıştır. Allah, 

Hz. İbrahim ve oğlu Hz. İsmail’e Kâbe’yi bulunduğu yerde yeniden inşa etme görevi vermiştir. 

 
72 Hacerü’l-Esved: Arapça’da “siyah taş” anlamına gelir. Yerden 1,5 m. kadar yükseklikte bulunan, yaklaşık 30 

cm. çapında ve yumurta biçimindeki bu taşın siyaha yakın koyu kırmızı renkte olması sebebiyle böyle 

adlandırıldığı anlaşılmaktadır. Fakihler, Resûl-i Ekrem ve ashaptan rivayet edilen uygulamalara dayanarak tavâf 

sırasında Hacerülesved’i sünnete uygun şekilde ziyaret etmenin (istilâm) ona el ile dokunup öpmekle gerçekleştiği 

konusunda görüş birliği içindedir. Ayrıntılı bilgi için bk. Salim Öğüt (1996). Hacerülesved, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, 14: 433-435. 
73 Bakara, 2/127. 



 
 

83 

 

2.2.6. MAKAM-I İBRAHİM 

Kâ’be’yi inşası sırasında Hz. İbrâhîm’in üzerine çıkıp duvar ördüğü ve üstünde insanları hacca 

davet ettiği kabul edilen taş veya onun bulunduğu yerdir. Makâm-ı İbrâhîm tabiri Kur’ân’da iki 

yerde geçmektedir. Bunların birinde Allah’a kulluk amacıyla yapılan ilk mâbedin Kâ’be olduğu 

bildirildikten sonra orada apaçık işaretler ve İbrâhîm’in makâmı bulunduğu belirtilir (Âl-i 

İmrân 3/97). Diğerinde ise Makâm-ı İbrâhîm’in namazgâh edinilmesi istenir (Bakara 2/125).  

Bu yerin üstünde Hz. İbrâhîm’in ayak izleri olarak kabul edilen, 1 cm arayla iki çukurluk 

bulunmaktadır. (Bozkurt, 2003:412-413) 

Yazılsa herbirine elverir şu tarihim  

Na’im-i cenneti kıldı makam-ı İbrahim 

Keçecizade İzzet Mola Divanı (Tr.250/3) 

 

 

 

 

 

  



 
 

84 

 

Tablo 2:  

                            

HZ. İBRAHİM 
 

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

 

    DİVANLAR 

A
te
şe
 a
tı
lm

a
sı

 

H
a
lî
lu
ll
â
h
/A

ll
a

h
’ı
n
 d
o
st
u
 

o
lm

a
sı

 

H
a
n
if
 v
e 

M
ü
sl
ü
m
a
n
 

O
lm

a
sı

 

K
u
rb

a
n
 

h
a
d
is
es
i 

H
z.
 İ
sm

a
il
’i
 

k
u
rb

a
n
 e
tm

e 

te
şe
b
b
ü
sü

 

K
â
’b
e’
y
i 
in
şa
 

et
m
es
i 

M
a
k
a
m
-ı
 

İb
ra
h
im

 

 

 

 

 

TP 

 

Ahmedî Divanı 

 

 

10 

 

3 

 

1 

 

2 

 

1 

   

16 

 

Kadı Burhâneddin 

Divanı 

 

 

6 

       

6 

 

Nesîmî Divanı 

 

        

 

Enderunlu Vâsıf 

Divanı 

 

        

 

Keçecizâde İzzet 

Molla Divanı 

 

  

1 

 

1 

   

1 

 

1 

 

4 

 

Leylâ Hanım 

Divanı 

 

  

1 

   

1 

 

1 

  

3 

 

Enderunlu Fâzıl 

Divanı 

 

        

 

Âdile Sultan 

Divanı 

 

 

1 

       

1 

 

Şeref Hanım 

Divanı 

 

        

 

Yenişehirli Avnî 

Bey Divanı 

 

 

 

2 

       

2 

Bu bağlamda: İncelemiş olduğumuz 14. ve 19. yüzyıl Divanlarında Hz. İbrahim (a.s), 30 

beyitte geçmektedir. Yukarıda ki tabloda ise 14. ve 19 yüzyıl Divanlarında şairlerin Hz. 

İbrahim (a.s) ile ilgili beyitlerinin sayıları verilmiştir. 

 



 
 

85 

 

 

2.3. HZ. MÛSÂ 

 

ِ اشْرَحْ لِي صَدْرِي رْ لِي أمَْرِي ﴿ )٢٥قاَلَ رَب  ٢٦﴿ وَيَس ِ   

ن ل ِسَانِي ٢٨﴿ يَفْقهَُوا قوَْلِي ﴿ (٢٧) وَاحْللُْ عُقْدَةً م ِ  

"Ey Rabbim! Benim göğsüme genişlik ver, 

 İşimi kolaylaştır, Dilimden düğümü çöz  

Ki, sözümü iyi anlasınlar. 

(Taha, 20/25-28) 

 

İsrâiloğulları’na gönderilen ve kendisine Tevrat indirilen peygamberdir. Ülü’l-‘Azm 

peygamberlerden üçüncüsüdür. 

Kur’ân-ı Kerîm ile sahîh hadîslerde geçmiş peygamberler arasında kendisinden en çok 

söz edilen peygamberdir. Hz. Mûsâ, Ya’kûb (a.s)’ın soyundandır. İsmi Kur’ân-ı Kerîm’de 

çeşitli vesilelerle 136 defa zikredilmiştir. Onun tevhîd inancını yayma gayreti ve Firavun ile 

olan mücadelesinin bir kısmı Kur’ân-ı Kerîm’in 28. sûresi olan Kasas sûresinde 3 ilâ 48. âyetleri 

arasında ayrıntılı şekilde anlatılır. 

 Hz. Mûsâ’ya “Kelîmullah” denilmektedir. Çünkü Cenabıhak, Hz. Mûsâ ile aracısız 

konuşmuş ve ona vahyini bildirmiştir.  

Kur’ân-ı Kerîm, İsrâiloğulları’na hakkında ihtilâf edegeldikleri şeylerin pek çoğunu 

anlatmakta (Neml, 27/76), bu çerçevede Mûsâ ile Firavun’un haberlerinden bir kısmını gerçek 

şekliyle nakletmektedir (Kasas, 28/3). Kur’ân’da Hz. Mûsâ’ya dair verilen bilgiler büyük 

ölçüde Tevrat’la benzerlik göstermektedir. Diğer taraftan İslâmî kaynaklarda yer alan bilgilerin 

çoğu Yahûdi dinî literatüründe bulunmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Mûsâ’nın dünyaya 

gelişi, saraya alınması, Medyen’e74 gidişi, peygamberliğinin bildirilmesi, kavmi olan 

İsrâiloğulları’nı kurtarmak için Firavun’a gönderilişi, Firavun’la mücadelesi ve İsrâiloğulları’nı 

Mısır’dan çıkarışı, Sînâ’da ilâhî emirleri alışı, çölde yaşadıkları ve İsrâiloğulları’na rehberlik 

edişi anlatılmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm, Mûsâ’nın dünyaya geldiği dönemde Mısır’ın ve 

İsrâiloğulları’nın durumunu naklederken Firavun’un halkını çeşitli sınıflara böldüğünü, bir 

kısmını güçsüz bulup onlara baskı ve zulüm yaptığını, erkek çocukları öldürüp kız çocukları 

sağ bıraktığını bildirmektedir (Bakara, 2/49; A‘râf, 7/141; İbrâhîm, 14/6; Kasas, 28/4). 

 
74 Kaynaklarda Arabistan’da ve Kızıldeniz kenarında gösterilen Medyen, Şuèayb (AS)’ın peygamber olarak 

gönderildiği yerin adıdır. Ömer F. Harman (2003). Medyen, TDV İslâm Ansiklopedisi, 28, 346- 348. 



 
 

86 

 

Yüce Allah, Hz. Mûsâ’dan kendisine kulluk etmesini ve namaz kılmasını ister. Kıyâmet 

gününü ve herkesin hesaba çekileceğini anlatır. Ona peygamberlik ve onu inkarcılara karşı 

güçlü kılacak bazı mucizeler verir. Hz. Mûsâ, asâsını yere attığında asâ yılan olur ve elini 

göğsünün içine koyup çıkardığında elleri bembeyaz ve parlak görünür. Cenabıhak, bu iki 

mucize ile Firavun’a gitmesini ve ilahî emirleri anlatmasını ondan ister. Hz. Mûsâ bu zor görevi 

başarabilmek için göğsüne genişlik vermesi ve kardeşi Harun’unu kendisine yardımcı kılması 

için yüce Allah’a dua eder ve niyazda bulunur (Tabbâra, 1998:259-260’dan aktaran Uçar, 

2006:57).  

Hz. Mûsâ, Kur’ân-ı Kerîm’de şu özellikleriyle anılır: O hem resûldür hem nebîdir. 

İhlâslıdır (Meryem, 19/51). Allah’ın vahiylerini göndermek ve konuşmakla insanlar arasında 

seçkin kılınanlardan olmuştur (A‘râf, 7/144). Yüce Allah’ın kelâmını alırken aynı zamanda 

O’nunla konuşma lütfuna mazhar olan ilk kişi olmuştur. (Meryem, 19/52). Allah tarafından 

seçilmiştir (Tâhâ, 20/13). Allah tarafından sevilmiş ve O’nun gözetiminde yetiştirilmiştir (Tâhâ, 

20/39). Allah onu kendisine elçi seçmiştir (Tâhâ, 20/41). O güvenilir ve şerefli bir elçidir 

(Duhân, 44/17-18). Allah katında şerefli biridir (Ahzâb, 33/69). Güçlü ve güvenilirdir (Kasas, 

28/26). Mü’min kullardandır (Sâffât, 37/121-122).  

Hadis-i şerîflerde de Hz. Mûsâ’dan bahsedilmektedir. Resûl-i Ekrem (SAV), İsrâ ve 

Mi’râc mucizesi esnasında altıncı kat semâda Hz. Mûsâ ile karşılaşmış; onunla sohbet etmiş ve 

ümmetine elli vakit namazın farz kılındığını öğrenince O’na ümmetinin buna tahammül 

edemeyeceğini bildirerek yüce Allah’tan vakit sayısının azaltılmasını niyaz etmesini 

söylemiştir.  

Hadis-i şerîflerde Hz. Mûsâ- Hızır (a.s.) kıssası münasebetiyle de Hz. Mûsâ’dan söz 

edilmektedir. 

Hz. Mûsâ’nın çok hayâ sahibi bir kişi olduğu, aşûrâ günü oruç tuttuğu ve esmer yüzlü, 

uzun boylu olduğu da aktarılmaktadır (Harman, 2006: 212; Buharî, Salât, 1; Buharî, İlim, 16, 

19, 44 vd.). 

2.3.1. ON EMİR 

Hz. Mûsâ, Kur’ân-ı Kerîm, iki ayette ona tis’a âyât “dokuz ayetler” verildiğinden söz 

edilir (Kur’ân-ı Kerîm 17:101; 27:12). Ayet sözcüğünden hareketle Hz. Mûsâ’ya verildiği 

söylenen on emir akla gelse de tefsirlere göre burada geçen ayetler sözcüğünden kasıt 

“mucizeler”dir ve Hz. Mûsâ’ya Allah tarafından dokuz mucizenin verildiği ifade yönünde tefsir 

edilmiştir (Yazır, 2007, s. 330). Ancak Safvân b. Assâl’dan nakledilen bir hadise göre Hz. 

Muhammed bu ayetleri Hz. Mûsâ’ya verilen on hükümle/emirle ilişkilendirmiştir. Rivayete 

göre bir Yahudi, başka bir arkadaşını da yanına alarak Hz. Muhammed’in huzuruna gelir ve 



 
 

87 

 

ona Hz. Mûsâ’ya verilen dokuz ayetin ne olduğunu sorar. Hz. Muhammed de bu ayetleri şöyle 

sıralar: Allah’a ortak koşmayın, hırsızlık yapmayın, zina yapmayın, hak olanın dışında cana 

kıymayın, suçsuz bir kimseyi öldürsün diye sultana götürmeyin, sihir yapmayın, faiz yemeyin, 

namuslu kadına zina iftirasında bulunmayın, savaştan kaçmayın, özellikle siz Yahudiler 

cumartesi gününün sınırlarını koruyun. Bu son hükümle birlikte Hz. Muhammed’in, dokuz 

ayetle ilgili sorunun cevabında on emiri sayarak cevap verdiği görülür. 

Kur’ân-ı Kerîm, Hz. Mûsâ’nın gösterdiği söylenen mucizelerin sayısının dokuzu 

geçmesi nedeniyle dokuz ayetin mucizeleler değil, on emir olduğu düşünülebilir. On emrin 

dokuz ayet olarak İslamlaşması ise sonuncu emir olan “Şabat/ cumartesi günü yasağı”nın 

İslam’la birlikte hükmünü yitirmesinden kaynaklanıyor olmalıdır. Diğer hükümler İslam’la 

ortaktır ancak Şabat günü yasağı İslam’da yer almaz. Dolayısıyla bahsi geçen tis’a âyâtın dokuz 

mucize değil, on emir olduğu düşünülebilir. 

Ahmedî de bu dokuz ayetten aşağıdaki beyitlerde söz etmiştir: 

 Kelîm’e viren oldur tis ‘a âyât  

Mesîh’e iden ol ta ‘lîm-i ihyâ  

Ahmedî Divanı (IV/21) 

Beyitte de dokuz ayetin ne olduğu açık değildir. Şairin ifade ettiğine göre göre Hz. 

Mûsâ’ya dokuz ayeti veren Allah’tır. İkinci mısrada Hz. ‘Îsâ’nın can verme mucizesinden söz 

edilmesinden hareketle, tenasüp gereği ilk mısradaki dokuz ayetin de mucizelerle ilişkili 

olabileceği düşünülebilir; ancak bu düşünceyi destekleyecek başka bir veri mevcut değildir. 

Aşağıdaki beyit ise bu dokuz ayetin ne olduğunu anlamak için daha somut veriler vermektedir. 

Beyitte dokuz ayete kimin layık olduğu dile getirilmiştir: 

Sezâ-yı tis‘a-i âyât ol kişi ola kim  

Dileye Mûsaviler bigi seb‘a-i elvân  

Ahmedî Divanı (LXIV/35) 

Beyitte Museviler gibi seb’a-i elvânı isteyen kişinin dokuz ayete layık olacağı dile 

getirilmiştir. Seb’a-i elvân “yedi türlü yiyecek, cennetin ve dünyanın yedi katı” anlamlarına 

gelmektedir. Şair de dokuz mucizeye yaraşan, layık olanın Museviler gibi cennetin yedi katını 

isteyen, yani bunun için çabalayan kişi olacağını dile getirmektedir. Dolayısıyla beyte göre kişi, 

cenneti istiyorsa bu dokuz ayete uygun davranması gerekmektedir. Nitekim bu on emir, ihtiva 

ettiği dinî ve ahlâki emirlerden dolayı Yahudilik’te merkezî bir önem taşımaktadır (Harman, 

2007, s. 349). Beyitte âyât sözcüğünün “mucizeler” değil, “hükümler/emirler” olarak 

kullanıldığı görülmektedir. Dolayısıyla şairin tis’a âyât ifadesini on emri karşılayacak şekilde 

kullandığını söylemek yanlış olmayacaktır. 



 
 

88 

 

Sure-i māideden vaz’ı bütün bahs eyler 

 Hep külü veşrabü āyetleriň eyler tibyān  

Enderunlu Fâzıl Divanı (k.58/49) 

 

Ramazaniyeden alınan yukarıdaki beyitte de Fâzıl, zühd ehlinin temsilcisi olarak 

gördüğü bir vaizi hicvetmekte, bunu yaparken de ayetlerden iktibas yapmaktadır. Bu vaiz 

ramazan ayı geldiğinde yeme-içme, helal-haram üzerine emir ve bilgilendirmelerle Hz. Mûsâ 

ve İsrailoğullarının kıssasının bir bölümünü ihtiva eden Mâide suresinin adı zikredilmekte, 

sonraki dizede ise külû veşrabû ile başlayan ve “yiyiniz, içiniz, israf etmeyiniz.” anlamına gelen 

Araf 31. ayetten alıntı yapmaktadır. İlgili ayet Divan’da iki yerde geçmektedir. 

 

2.3.2. MUCİZELERİ 

Mû’cize, kelimesi Arapça bir isim olup sözlükte “âciz bırakan, güçsüz kılan, karşı 

konulmaz, harika olay, kudretsizlik ve tâkatsizlik veren iş” anlamlarına gelmektedir. Istılahta 

ise insanların benzerini meydana getirmekten aciz kalacakları ve adeta meydan okuma şeklinde, 

peygamberlik iddiasında bulunan kimseden âdetin hilâfına ve tabiat kanunlarına aykırı olarak 

zuhûr eden olağanüstü olaylara denir. Mucize gerçekte yüce Allah’ın fiilidir, “peygamber 

mucizesi” denilmesi mecâzîdir. (DKS, 2015:454-455) 

Yüce yaratıcı peygamberlerini zalimlere karşı çeşitli mucizelerle de desteklemiştir. Hz. 

Mûsâ’ya da halkını ve inkarcıları aciz bırakacak çeşitli mucizeler ikram edilmiştir. Kur’an-ı 

Kerîm’de onun dokuz mucizesinden bahsedilmektedir. İlerleyen bölümlerde bunlara 

değinilecektir. 

Hz. Mûsâ, süresini tamamlayınca ailesiyle birlikte Medyen’den ayrılır. Tûr civarına 

geldiğinde dağda ateş görür. Yolu soracak birini bulmak veya bir ateş parçası almak için 

yaklaştığında vadinin sağ yamacından gelen bir sesle kendisine ayakkabılarını çıkarması 

emredilir ve peygamber olarak seçildiği bildirilir; asâ ve en beyaz el (yed-i beyzâ) mucizeleri 

verilir. Bu iki mucize, Firavun ve adamlarına karşı Mûsâ’nın haklı ve yetkili olduğunu 

göstermek üzere Allah tarafından verilmiş iki delildir (Tâhâ, 20/17-23; Neml, 27/10-12; Kasas, 

28/31-32). 

Hz. Mûsâ, kendisi gibi Allah’ın peygamberlerinden olan kardeşi Hz. Hârûn ile birlikte 

Mısır’a dönerek Firavun’a Allah’ın elçileri olduklarını bildirmiştir. Ondan İsrâiloğulları’nı 

kendileriyle beraber göndermesini isteyince Firavun şöyle cevap verir: “Biz seni çocukken 

himayemize alıp büyütmedik mi? Hayatının birçok yılını aramızda geçirmedin mi? Sonunda o 

yaptığın işi de (adam öldürmeyi) yaptın! Sen nankörün birisin!” Hz. Mûsâ o işi bilmeden 



 
 

89 

 

yaptığını, korkunca da kaçtığını söyler. Firavun ise inkâr ettiği gibi Mûsâ’nın tanrısına ulaşmak 

için Hâmân’dan bir kule yapmasını ister, ayrıca kendisini tanrı kabul etmezse onu 

hapsedeceğini Mûsâ’ya bildirir. Hz. Mûsâ Firavun’a, Allah’ın elçisi olduğunu söyler ve 

inanması için ona asâ ve en beyaz el mucizelerini gösterir. Bunun üzerine Firavun, Mısır’ın 

önde gelen sihirbazlarını toplar. Sonunda Mûsâ’nın ejderhâya dönüşen asâsı sihirbazların 

oyuncaklarını yutar ve hepsini aciz bırakır. Sihirbazlar Mûsâ’ya iman edince Firavun tarafından 

cezalandırılırlar (A‘râf, 7/104-126; Yûnus, 10/83; Tâhâ, 20/47-76; Şuarâ, 26/16-51; Kasas, 

28/36-37; Duhân, 44/17-21).  

Firavun küfründe ısrar eder, İsrâiloğulları’na baskı ve zulümünü daha da artırır (Bakara, 

2/49; İbrâhîm, 14/6; A‘râf, 7/127; Gâfir, 40/23-25; Zuhruf, 43/51-54). Bunun üzerine Mûsâ 

dokuz mucize gösterir. Bunlar: asâ, en beyaz el (yed-i beyzâ), tûfan, çekirge, haşere ve kurbağa 

istilâsı, kan, karanlık, Kızıldeniz’in yarılması olarak gösterildiği gibi asâ, en beyaz el, denizin 

yarılması, kayadan su fışkırması, bulut, levhalar, Cenabıhak ile konuşma, bulutun gölge 

yapması ve Mûsâ’nın yetmiş kişiyi  

seçmesi olarak da gösterilir. Firavun ve Mısır halkına bu musibetlerden her biri geldiğinde onlar 

Mûsâ’ya İsrâiloğulları’nı salıvereceklerini söyler, fakat azap kalktığında sözlerinden dönerler 

(A‘râf, 7/130-135; İsrâ, 17/101) (Harman, 2006: 212). 

2.3.2.1. Hz. Mûsâ’nın Asası 

 Yolcular, savaşçılar, çobanlar, biniciler vb. tarafından çeşitli amaçlarla kullanılan asânın 

sembol olarak da önemi büyüktür. Asâ, çobanın elinde hayvan otlatırken kullandığı bir araç, 

yaşlıların veya yaya olarak uzun yol katedenlerin elinde bir destek ve silâh, şaman ve 

büyücünün elinde tılsımlı bir güç aracı, kral veya hükümdarın elinde ise kudret ve otorite 

sembolü olarak kabul edilmiştir. 

Kur’ân-ı Kerîm’de on âyette tekil şekliyle Mûsâ’nın asâsı, iki âyette de çoğul şekliyle 

(ısıyy) Firavun’un sihirbazlarının asâları zikredilmektedir. Bu âyetlerin birinde (Tâhâ, 20/18) 

Hz. Mûsâ, elindekinin kendi asâsı olduğunu, onu destek olarak kullandığını, onunla yaprak 

silkeleyerek sürüsünü beslediğini ve daha başka işlerde kullandığını belirtir. Mûsâ (a.s)’ın asâsı 

bu alelâde faydaları yanında ayrıca sihirbazlara karşı çevik hareketli bir yılan (Neml, 27/10; 

Kasas, 28/31), taştan on iki kaynaklı su fışkırtan (Bakara, 2/60), suya vurunca Kızıldeniz’i ikiye 

bölerek İsrâiloğulları’na geçit açan (Şuarâ, 26/63) ilâhî kudretin tecelli ettiği mucizevî bir 

araçtır. 

Hadislerde asâ kelimesi, çeşitli işlerde kullanılan bir gereç olması yanında, “Hz. 

Mûsâ’nın mucizeli değneği” anlamında da kullanılmıştır. 



 
 

90 

 

Ebû Hüreyre’nin rivâyet ettiği bir hadîste, âhir zamanda ortaya çıkacak olan Dâbbetü’l-

Arz’ın yanında Mûsâ’nın asâsının bulunacağı ve bununla müminlerin yüzlerini aydınlatacağı, 

Süleyman’ın mührü ile de kâfirlerin burunlarına damga basacağı ve böylece müminle kâfirin 

birbirinden kolaylıkla ayırt edilebileceği belirtilmiştir. 

Ayrıca Hz. Peygamber’in bir güç ve adalet sembolü olarak asâ taşıdığını, cuma hutbesi 

okurken asâya dayandığını bildiren hadîsler de vardır. Bu son uygulama Hz. Peygamber’den 

(SAV) sonra da devam ettirilmiştir (Harman, 1991:449-450). 

Hz. Mûsâ hakkında anlatılan kıssalara bakıldığında, asa motifinin birkaç farklı şekilde 

yer aldığı görülmektedir. Asa üç kez yılana/ejderhaya dönüşmüştür: İlki Allah’ın Tur Dağı’nda 

ona bu mucizeyi öğrettiği andır, ikincisi Firavun’un karşısında, üçüncüsü ise firavunun 

büyücüleri ve bilginlerinin yanında gerçekleşmiştir. Bir başka motif ise Kur’an’da yer alan, 

asayla Kızıldeniz’in ikiye ayrılmasıdır.  

Rivayete göre mucizeler gösteren bu asa cennette yetişen ve Türkçede mersin ağacı 

olarak bilinen âs ağacındandır. Uzunluğu, Hz. Mûsâ ile boydaş olarak on zirâ’dır.75 İki yumru 

yeri bulunur. Gece karanlığında mum gibi ışık verir ve olduğu yeri aydınlatır. Asanın ismi 

Altîk’tir. Evvelinde Hz. Şuayb’e bir melek tarafından getirilmişken, Hz. Şuayb onu Hz. 

Mûsâ’ya vermiştir. Firavunun karşısında evvela ejderhaya dönüşmüş, ardından deve hâline 

gelerek Firavunun kasrının duvarları üzerindeki taşları koparmıştır. Ejderha biçimindeyken de 

yine firavunun bulunduğu yerin kubbesini koparmıştır. Dönüştüğü ejderhanın ismi ise 

Sâfûr’dur. Mucize gösterme işinden sonra Hz. Mûsâ’nın yanına gelerek sahibine itaat eden 

köpekler gibi yüzünü yere koyup tevazuya başlamış, Hz. Mûsâ da onun ağzına elini sokrarak 

dilini sıkıca tutmuş ve Allah’ın izniyle bu ejderha eskisi gibi asa olmuştur. Yine rivayete göre 

bu asaya başkası dokunsa ejderha onu hemen yiyecektir (Sinanoğlu Za'îfî, 2015, s. 138-139). 

Başka bir rivayete göreyse bu asa, Hz. Âdem’in cennetten getirdiği nesnelerden biridir. Hz. 

Şuayip’e geçmiş olan asa yine onun tarafından Hz. Mûsâ’ya verilmiştir. Hz. Şuayip’in 

koyunlarını yiyen bir ejderha vardır. Bu asa, ilk kez orada ejderhaya dönüşüp diğeriyle 

savaşmış, ardından yine asaya dönüşmüştür (Mevlâna Firaki, 2011, s. 52-53). 

Mûsâ’nın asasıyla gösterdiği mucizelerin büyü zannedilmesi de bu nedenle olmalıdır. 

Mezopotamya ve Mısır halkları, asaya bir hikmet yerine büyü verilmiş olacağı düşüncesini bu 

nedenle benimsemiş olmalılardır. Nitekim Ahmedî bir beyitte bu hadiseye atıfta bulunmaktadır: 

 

 

 
75 Yaklaşık olarak 7,5-9 m 



 
 

91 

 

Hâsıyyetine dudaguñuñ irmedi ‘Îsî  

Fi‘lin gözüñüñ Mûsî-yi ‘İmrân76 dahı bilmez  

Ahmedî Divanı (276/3) 

 

Sevgilinin gözünün yaptığı şeyi Hz. Mûsâ’nın dahi bilmemesi, onun bu fiilinin Mûsâ 

tarafından yapılmayışıyla ilgili olmalıdır. Klasik Türk şiirinin sevgili motiflerinden biri de 

sevgilinin gözlerinin büyücü/sihirbaz olmasıdır. Hz. Mûsâ da asasını yılana dönüştürdüğünde 

onun için büyücü demişlerdir; ancak Mûsâ büyücü değildir; sevgili ise gözleri dolayısıyla 

büyücüdür. Hz. Mûsâ’nın asasının yılana dönüştüğünde, izleyenlerin niçin bunu bir büyü 

zannettikleri ve yine kutsal metinlerde büyücülerin, asalarıyla büyü yaptıklarından söz 

edilmesinin muhtemel cevabını vermektedir –ki Ahmedî Divanı’nda bu hadiseye pek çok kez 

telmihte bulunulduğu görülmektedir. 

Klasik Türk şiirinde de Hz. Mûsâ’nın asası bir motif olarak kullanılmıştır. Ahmedî de 

bu motife sıkça yer vermiştir: 

 Barmagınuñ işâreti-le ayrıldı gökde mâh  

Mûsî elinde oldı-y-ısa ejdehâ ‘asâ  

Ahmedî Divanı (V/61) 

Hz. Muhammed’in şakk-ı kamer mucizesine de telmihte bulunulan bu beyitte, Hz. 

Mûsâ’nın asasının ejderhaya dönüşmesinden bahsedilmiştir. Beyitte geçen ejderha sözcüğü, 

mitolojik bir hayvan olan ejderhanın yanı sıra “büyük yılan” anlamını da karşılamaktadır. 

Nitekim muhtelif lugatlerde sözcüğün büyük yılanları karşıladığından da bahsedilmektedir. 

Bununla birlikte, küçük yılanların da büyüdüğünde ejderhaya dönüştüğü yönünde anlatılar 

mevcuttur. Efsaneye göre yılanlar kendi ecelleriyle ölmez, bir başkası tarafından öldürülmesi 

gerekir. Yüz yıl yaşayanlar ise ejderhaya dönüşür, ağızlarından ateş çıkarmaya ve nefesleriyle 

diğer mahlûkları yutmaya başlarlar. Bu nedenle melekler onları Kaf dağının arkasına 

götürürlermiş (Pala, 2014, s. 136).  

Hz. Mûsâ kıssasında bahsi geçen, asanın dönüştüğü ejderhanın ise “büyük yılan” olarak 

düşünülmüş olması kuvvetle muhtemeldir. Nitekim Kur’an meallerinde, kimi ayetlerde ejderha, 

 
76 Kur’ân’da adı geçen İmrân’ın (Ümrân) kim olduğu hususunda İslâm âlimleri tarafından farklı görüşler ileri 

sürülmüştür. Mukātil, “İmrân ailesi” ifadesindeki İmrân’ın Mûsâ ve Hârûn’un babası olup şeceresinin Hz. 

Ya‘kūb’a dayandığını söylemekte, Kelbî ise Meryem’in babası ve Hz. Süleyman’ın soyundan olduğunu 

nakletmektedir (Kurtubî, IV, 63). Ancak aynı adı taşıyan sûrede Âl-i İmrân ile alâkalı olarak anlatılanlar dikkate 

alındığında İmrân’ın Hz. Mûsâ’nın değil Hz. Meryem’in babası olduğu anlaşılır. Zemahşerî, Âl-i İmrân hakkında 

bilgi verirken bunların, İmrân b. Yashur’un çocukları Mûsâ ve Hârûn veya İmrân b. Masan’ın kızı Meryem ile 

oğlu Îsâ olduklarına dair rivayetleri naklettikten sonra bu iki İmrân arasında 1800 yıl bulunduğunu belirtir ve 

âyetteki İmrân’ın Hz. Meryem’in babası olduğunu kaydeder (el-Keşşâf, I, 185). Ayrıntılı bilgi için bk. Ömer Faruk 

Harman (2000), İmrân, TDV İslâm Ansiklopedisi, 22, 232. 



 
 

92 

 

kimi ayetlerde ise yılan olarak geçmektedir. Tevrat meallerine bakıldığında ise yılan olarak 

tercüme edildiği görülmektedir. Her iki kaynakta da bu yılan, büyücülerin asalarından dönüşen 

diğer yılanları yutmaktadır; çünkü sembolik değerine bakıldığında Hz. Mûsâ’nın asası, kutsal 

ve ilahî açıdan güçlendirilmiş bir asadır. Diğer sıradan asalara bir şekilde galip gelmesi ve 

böylece gücünü ispatlaması gerekmektedir. Aşağıdaki beyitte de asanın bu sembolik gücü 

işlenmiştir: 

Şöyle kim Mûsî ‘asâsı rumhı anuñ 

 Düşmeninüñ cânına sü‘bân gelür  

Ahmedî Divanı (XXXVII/12) 

Emir Süleyman’ın methedildiği beyitte, onun Hz. Mûsâ’nın asası (gibi) olan mızrağının, 

düşmanının canına yılan gibi geleceği ifade edilmektedir. Hz. Mûsâ’nın kendisine karşı gelen 

Mısır büyücülerine yaptığını, memdûh da mızrağıyla düşmanına karşı yapacaktır. Beyitte Emir 

Süleyman’ın mızrağının Hz. Mûsâ’nın asası olması, asanın sembolik değeriyle de ilişkilidir. 

Şair, bilinçli bir şekilde olmasa da asanın ihtiva ettiği sembolik güçten dolayı memdûhun 

mızrağını soyut anlamda Hz. Mûsâ’nın asasına teşbih ederek güçlendirmiş ve düşmana karşı 

yenilmez bir silah hüviyeti kazandırmıştır. Bu nedenle asaya, iktidarın, gücün ve ilahî temsilin 

dışında bir sembol olarak pek sık rastlanmaz; ancak yılana dönüştüğü zaman, yılanın karşılık 

geldiği sembolleri de barındırabilir.   

Asanın yılana dönüştükten sonra kazandığı sembollerden biri de kadın saçıdır.  Klasik 

şiirdeki sevgili de hem büyük bir güzellik hem de aşığı öldürecek kadar kötü bakışlı olmuştur. 

Dolayısıyla yılana dönüşebilen Hz. Mûsâ’nın asası kötüye kötülük, iyiye de iyilik getirmiştir. 

Bu sembolik değerlerden dolayı sevgilinin saçının yılan olması, onun Hz. Mûsâ’nın 

mucizesiyle ilişkilendirilmesini sağlamıştır. Bu motif, şekil benzerliğinin çok ötesinde, 

sembolik bir anlam taşımaktadır.  

Ahmedî de aşağıdaki beyitte bu ilişkiyi dile getirmektedir:  

Mûsî i’câzın kılur vâzıh bu zülf ‘ 

Îsî enfâsın ider zâhir bu leb  

Ahmedî Divanı (64/3) 

Beyte göre sevgilinin saçı Hz. Mûsâ’nın icazını açıkça ortaya koymaktadır. Asanın 

yılana dönüşmesi gibi, sevgilinin saçları da yılan biçimindedir. Bu anlamda sevgili hem iyiliği, 

güzelliği hem de kötülüğü barındırmaktadır. Üstelik beyitte yılan ve saç ilişkisinin, Hz. ‘Îsâ’nın 

hayat verici nefesinin sevgiliye izafe edilmesi motifiyle birlikte kullanılması da tesadüf değildir. 

Ahmedî, birçok beyitte sevgilini saçlarını Hz. Mûsâ’nın mucizesi dolayısıyla yılanla, 

dudaklarını ise hayat vericiliği dolayısıyla Hz. ‘Îsâ’nın nefesiyle ilişkilendirerek kullanmıştır. 



 
 

93 

 

Aşağıdaki beyitte de bu kullanımın bir örneği mevcuttur:  

Kanı ‘Îsi ki ögrene agzuñdan ihyâ âyetin  

Kanı Mûsî kim aña göstere zülfüñ mu‘cizât 

Ahmedî Divanı (89/4) 

Söz konusu bir nesnenin yılana dönüşmesiyse, sevgili Hz. Mûsâ’ya bu mucizeyi 

gösterebilecektir; çünkü sevgili aslında güzel bir kadınken tegafül ve tegayyür gösterip kötücül 

bir kimlik kazanmıştır.  

Aşağıdaki beyitte de bu yönde bir kullanım mevcuttur:  

Zülfünden oldı mu‘cize-i Mûsî âşikâr  

La‘li dudaguñuñ dem-i ‘Îsî ‘ayân ider  

Ahmedî Divanı (190/5) 

Sembollerin çoğu zaman çevresindeki birtakım unsurları da yanında getirdiği 

düşünülürse, Hz. Mûsâ’nın mucizesinden hareketle saçlarının yılan olduğu söylenen kadının 

gözleri için de olumsuz bir kullanıma yer verilmiş olmalı, böylece güzelliğinden doğan felaketi 

–ki klasik Türk şiirinde aşığın vuslata erememesi ve firakı şeklinde karşımıza çıkar– 

dengeleyecek ve tamamlayacak bir de olumsuz sembol bulunması gerekmektedir. Bu sembol, 

Hz. Mûsâ mucizesi üzerinden göz olarak karşımıza çıkar.  

Ahmedî, aşağıdaki beyitte bunun gibi bir kullanıma yer vermiştir:  

Hâsıyyetine dudaguñuñ irmedi ‘Îsî  

Fi‘lin gözüñüñ Mûsî-yi ‘İmrân dahı bilmez  

Ahmedî Divanı (276/3) 

Ahmedî, beyitte sevgilinin gözünün yaptığı şeyi Hz. Mûsâ’nın dahi bilmediğini anlatmaktadır. 

Klasik Türk şiirinde sevgilinin gözleri için kullanılan teşbih unsurlarından biri de gözün 

sihirbaz/büyücü olmasıdır. Hz. Mûsâ da asasının yılana dönüştüğü mucizesini gösterdiğinde 

firavunun çevresindekiler ona inanmamış, büyücü olduğunu düşünmüşlerdir. Şair de –bilinç 

dışı bir hareketle– yukarıdaki beyitte sevgiliyi, Hz. Mûsâ’nın –yapmadığı– sihri üzerinden 

gözleri sihirbaz olan bir kadın şeklinde tasvir etmiştir. Nitekim Hz. Mûsâ Kur’an’a göre böyle 

bir sihri asla yapmamıştır; sadece Allah’ın kendisine verdiği mucizeyi ifa etmiştir. Aşağıdaki 

beyitte ise Hz. Mûsâ’nın elindeki asayı yılan hâline getirenin memduh olduğunu söylenmiştir: 

 Kelîm elinde ‘asâyı ol eyledi sü‘bân  

Hem oldur ögreden ihyâ-y-ıçun Mesîhe füsûn  

Ahmedî Divanı (LXV/26)  

Bir beyitte ise şair kendini fahretmiş (kendini övmüş/ kendisiyle övünmesi) ve Hz. Mûsâ’nın 

kendisinin şiirini işitirse “sihir yaratan kişi Ahmedî’dir” diyeceğini söylemiştir: 



 
 

94 

 

 Ahmedî adına_ide sihr-âferîn  

İşbu kelâmı işîdürse Kelîm  

Ahmedî Divanı (428/7 

Yine sihirbazlık ile ilişkilendirilen Hz. Mûsâ, beyte göre Ahmedî’nin büyülü güzellikteki 

sözlerini/şiirlerini görünce onun sihir yarattığını düşünecektir. 

Mûsâ benem uş âsa elimde  

Hakdan ezeli kılıç belimde  

                             Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.55.) 

Nesîmî, Hz. Mûsâ gibi asa elinde kötülükleri bertaraf ettiğini ve bu imkânı Cenab-ı Hakk’ın 

verdiğini söylüyor. 

Kadı Burhâneddin Hz. Mûsâ peygamberi asası ile birlikte zikrederler. Kadı Burhâneddin’in 

gazellerinde Hz. Mûsâ, yılan mucizesiyle anılır. Şair, Mûsâ peygamberin, bu mucize yoluyla 

hatayı sevap haline getirdiğine işaret eder.  

Lebi ‘Îsî ölüyi zinde kıldı  

Saçı Mûsî ki müşg eyledi mârı 

 Kadı Burhâneddin Divanı (1032-7) 

 Hatâyı ‘ayn-ı savâb eylemek ne sihr olur  

Ki Mûsî def‘ine bulımaya tarîk-ı mecâl  

Kadı Burhâneddin Divanı (381-6) 

Sanma kim san’at-ı mu-sadır bu  

Ejder-i Hazret-i Mûsâdır bu 

Keçecizâde İzzet Molla Divanı (Mkt.75) 

Nardan güller bitirdün sengden ma’-i ma’in  

Çüpdan izhar-i ejderha-yı Mûsâ eyledün 

Avnî Bey Divanı (K.1/24) 

2.3.2.2. Yed-i Beyzâ77 

Yed-i beyzâ, “bembeyaz el” demektir. (Pala, 2003:494-495; Onay, 2000:336-337)  

Kur’ân-ı Kerîm’e göre yed-i beyzâ şöyle tarif edilir: Hz. Mûsâ ailesiyle birlikte 

Medyen’den dönüşünde dağda gördüğü ateşe yaklaştığında Allahutaala ona hitap eder ve 

kendisini elçi olarak seçtiğini bildirir. Ardından elindeki asâyı yere atmasını emreder ve asâ 

yılana dönüşür, daha sonra elini koynuna sokmasını, onu çıkardığında elinin kusursuz, 

bembeyaz olacağını haber verir ve: “Bu iki şey, senin Rabb’in tarafından Firavun’a ve onun 

 
77 “Yed-i Beyzâ”; bembeyaz el olarak adlandırılır. bkz. Uludağ, 2001: 379; Yılmaz, 1992: 181. 



 
 

95 

 

çevresindeki seçkinlere gönderilen bir elçi olduğunu gösteren alâmetlerdir” der. Böylece büyük 

mucizelerden bir kısmı gösterilmiş olur (Tâhâ, 20/22; Neml, 27/12; Kasas, 28/29-32). 

Müfessirler de kelimeyi “kusursuz, lekesiz” diye açıklamaktadır. Yine Kur’ân-ı 

Kerîm’e göre Hz. Mûsâ, Firavun’un huzuruna çıkarak Allah’ın peygamberi olduğunu ve 

İsrâiloğulları’nı serbest bırakmasını istediğini söyler. Firavun ondan Allah’ın elçisi olduğuna 

dair bir işaret ve alâmet getirdiyse onu göstermesini ister. Bunun üzerine Mûsâ asâsını yere 

bırakır ve asâ yılana dönüşür; daha sonra da elini yukarı kaldırır ve bir de bakarlar ki eli 

bembeyaz, ışıl ışıldır (A ‘râf, 7/104-108). Rivâyete göre asânın yılana dönüştüğünü gören 

Firavun yılandan korkar ve Mûsâ’ya kendisini koruduğu takdirde ona iman edeceğini, 

İsrâiloğulları’nı da serbest bırakacağını bildirir. Ancak Mûsâ elini koynuna sokup çıkarınca bu 

defa eli gözleri kamaştıracak derecede parlar, çevreyi aydınlatır, saçtığı ışık evlere kadar nüfuz 

eder, perde arkasından bile görünür ve Firavun ona bakamaz. Elini tekrar koynuna sokup 

çıkardığında ise artık eski haline dönmüştür. (Harman, 2013:376-377) 

Arap, Fars ve Türk edebiyatlarıyla Türk halk inanışlarında yer alan yed-i beyzâ kavramı 

Hz. Mûsâ’nın mucizeleriyle beraber şahsı etrafında gelişen ve şairlerin farklı yorumlarıyla 

zenginleşen bir edebî unsur, remiz ve mazmun haline gelmiş ayrıca teşbih, telmih, iktibas, 

istiare, kinaye, tenâsüp gibi edebî sanatlara malzeme konusu olmuştur. (Uzun, 2013:377-378) 

Kadı Burhanneddin’in gazellerinde Mûsâ peygamber, “yed-i Beyzâ” mucizesini 

telmih yoluyla da anılır (KBD. 174-5, 538-1, 695-2, 808-1, 1052-7, 1229-6). Bazı beyitlerde de 

Mûsî-i ‘İmrân(î) (KBD. 256-4, 1185- 2), Mûsî (KBD. 381-6, 1069-7) sözleriyle zikredilir.  

Sevgilinin sevdasıyla yanan âşığın derdine ilaç, yine sevgilinin Hz. Mûsâ’nın eli gibi mucizevi 

olan elidir. 

Niçe uzun gice cânum yana sevdâsıyile  

Niçe derdüme em ola yed-i beyzâsıyile  

Kadı Burhâneddin Divanı (808-1) 

Sâ‘idleri gösterdi cânuma yed-i Beyzâ  

Andan beri bağlandum ben ‘ışk ile destâna  

Kadı Burhâneddin Divanı (695-2) 

Yed-i beyza imiş hüsnün ki Mûsâ’dır ana mahrem  

Teala şanühü ekber bu neçe Tur-ı Sinadır 

                                     Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.148.) 

Hz. Mûsâ’nın beyaz el mucizesi üzerinden Hakk’ın güzelliği anlatılıyor. Bu nasıl Sina Dağı ki 

şanını yüceliğini orada gösteriyor. Cenab-ı Hakk’ın şânı çok yücedir. 

 



 
 

96 

 

2.3.2.3. Nil Nehri ve Hz. Mûsâ 

 Hz. Mûsâ’nın doğumundan önce Firavun’un gördüğü rüya ile başlar. Metinde 

Firavun’un rüyasının ne olduğu söylenmemekte sadece meclisinde bulunanların rüyayı 

yorumlamaları yer almaktadır. Firavun’a İsrailoğulları kavminden bir çocuğun doğacağını 

mülkünün, saltanatının elinden gideceğini, ülkesinden çıkarılacağını söylemişlerdir. Firavun 

bunun üzerine İsrailoğulları’nın doğan bütün erkek çocuklarının öldürülmesini emretmiştir. Bir 

süre doğan bütün erkek çocukları öldürülmüştür. Bu sırada İsrailoğullarından olan yaşlı 

kimselerin de ölümüyle İsrailoğulları’ının çalışan nüfusu azalmıştır. Onların yaptığı işleri 

yapmak istemeyen Kıpti’ler Firavun’la görüşmüş, neticede İsrailoğulları’nın soyunun 

tükeneceği endişesiyle bir sene doğan erkek çocuklarının öldürülmesi diğer sene öldürülmemesi 

kararı alınmıştır. Hz. Mûsâ’nın erkek kardeşi olan Hz. Harun erkek çocukların öldürülmediği 

sene doğarken Hz. Mûsâ erkek çocukların öldürüldüğü sene doğmuştur. 

Allah, Hz. Mûsâ’nın annesine çocuğu suya bırakmasını buyurmuştur. “Mûsâ’yı sandığa koy, 

Nil nehrine bırak ta nehir onu kıyıya vursun. Onu benim de onun da düşmanı olan biri alsın.”78 

Bu düşmandan maksat Firavun’dur. Hz. Mûsâ’nın büyüyüp peygamber olmasından sonra 

kendisini imana davet etmesi üzerine ona düşman olmuştur. 

Mi'de-i hutda ey Yunusuna kut veren  

Tıfl iken Nilde Mûsâsına tabut veren 

Keçecizâde İzzet Molla Divanı (Ms.21/2) 

Ayette buyurulduğu gibi Hz. Mûsâ annesi tarafından Nil nehrine bırakılmıştır. İbrani 

dilinde Mû suya denmekte, Sâ ise ağaca denmektedir. Nil nehrinde bir sandık içinde buldukları 

için ona “su ile ağaç içinde bulundu” anlamına gelen Mûsâ adının verildiği rivayet edilmektedir. 

Hz. Mûsâ, suya bırakıldıktan sonra bir süre suda sürüklenmiş Cebrail aleyhisselam Allah’ın 

emriyle onu Firavun’un sarayına doğru yöneltmiş ve Firavun’un hizmetçileri sandığı 

bulmuştur. Sandığı görünce şaşıran hizmetçiler onu Firavun’un eşi Asiye’ye götürmüşlerdir. 

Asiye sandığı açıp bir erkek çocuk olduğunu görünce sevinmiş ve Firavun’a erkek çocukları 

olmadığı için çocuğu evlat edinmelerini söylemiştir. Firavun kendisini helak edecek çocuğun o 

olduğundan şüphelense de Asiye onu ikna etmiş ve çocuğu evlat edinmişlerdir. Çocuğu 

emzirmek için süt anne aramışlar, birçok süt anne bulup getirmişler fakat çocuk hiçbirini kabul 

etmemiş, daha sonra öz annesi geldiğinde ancak onu kabul etmiştir. Böylece Hz. Mûsâ annesine 

geri verilmiş oldu. 

 

 
78 Ebu Cafer Muhammed b.Cerir et-Taberi, Taberi Tefsiri, çev.:Hasan Karakaya, Kerim Aytekin, 5c., İstanbul, 

Hisar Yayınevi, 1996, s.453 



 
 

97 

 

2.3.3. KELÎMULLÂH OLUŞU 

Kelîm, Mûsâ peygamberin lakabıdır. Hz. Mûsâ, Tur da÷Õnda Allah’la konuştuğu için 

“Kelîmullah” lakabıyla anılır. Sıfat-ı müúebbehe yapısındaki “Kelîm”, lügatte “konuşan” 

anlamına gelmektedir. 

Hz. Mûsâ, Tûr Dağı’nda ilâhî hitâba mazhâr olduğu için kelîm lakâbını almıştır. Bu 

nedenle ona “Mûsâ-yı Kelîmullâh” denmiştir (Onay, 2000:337). 

Yüce Allah’ın kendisini İsrâiloğulları’na gerçek bir rehber ve yardımcı olarak 

gönderdiği Hz. Mûsâ’ya “Kelîmullah” denildiği bilinmektedir. Çünkü Cenabıhak, Mûsâ ile 

aracısız konuşmuş ve ona vahyini bildirmiştir (Harman, 2006:207-213). 

Ey Yahudi be- Hazreti Mevla 

Be Cenab-ı Kelim-i Hakk Mûsâ 

Enderunlu Fâzıl Divanı 

{Ey Yahudi! Yüce Allah için, Allah’Õn Kelîm’i Mûsâ hazretleri için} Şair aşkını ispat etmek 

için, öncelikle yüce Allah’Õn, sonra Yahudilere gönderilen kitap sahibi peygamberlerden Hz. 

Mûsâ’nın adına and içmektedir. 

Avnî Bey divanında, Hz. Mûsâ79, Allah ile konuştuğu için "kelim" sıfatıyla anılır. 

Divanında on bir yerde, Hz. Mûsâ’dan "kelim" olarak bahsedilir. Avnî Bey, Hz. Mûsâ’nın 

sihirleri yutan asa’sı, yed-i beyza, dilindeki rekaketi, Tur, tecella ve kundaktayken Firavun'un 

sarayına alınması gibi hususlara işaret eder. 

2.3.4. TÛR-İ SÎNÂ’DA ATEŞİN GÖRÜLMESİ VE TECELLİ 

Hz. Mûsâ maddesinin girişinde de detayla belirtildiği üzere, ona ilk vahiy bir dağda 

gelmiştir. Bu dağ, Kur’an’da Tur Dağı olarak geçmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan bu 

kıssaya göre Mûsâ bir gün bir ağaç yahut çalılıkta yanan bir ateş görür. Ateşe yaklaştığında 

Allah kendisine seslenir ve Hz. Mûsâ’ya ilk vahiy gelir. Burada kendisine insanları inandırması 

için göstereceği mucizeler de verilmiştir. Yanı sıra Hz. Mûsâ’nın Allah’la sonraki görüşmeleri 

ve kendisine levhaların verilmesi de yine bir dağda gerçekleşir. Şairler kimi beyitlerinde bu dağ 

ve ateş motiflerini kullanmışlardır.  

Ahmedî de çeşitli beyitlerde söz konusu ateşin ağaç üzerinde yanışından söz etmiştir: 

Mûsî-yi ‘İmrân bigi bah agaca gör nice 

 Şem‘-i şükufe yanar tal u budag üstine  

Ahmedî Divanı (597/2) 

 
79 K.1/24; K.1/5; K.4/48; K.6/22; K.6/36; K.9/6; K.10/27; K.13/2; 17/2; 18/26; 19/20; 24/52; 34/29; 33/2; 39/15; 

45/29; Mt.6-VI/3; Mt.13/34; G.78/1; 187/6; 190/4; 230/5; G.306/3; 307/1; 370/6; 398/2; 450/11; 452/4; 166/3; 

Mt.14n4; Mfrd.52; 17/4; Mfrd.16; Mt.16/45; Mfrd/177  

158 G.238/4; · Msnv.2/38 



 
 

98 

 

Beyitte, ağaçta yanan ateşin dallar ve budaklar üzerinde olması, baharın bir ağacın kırmızı 

çiçekler açmasıyla ilişkilidir. Çiçekler ateşe teşbih edilmiştir. Bir kasideden alınan aşağıdaki 

beyitte de benzer bir kullanımla, baharın çiçeklerin açması, Hz. Mûsâ’nın yeniden tecelli 

bulduğu / ona yeniden tecelli gösterildiği yönünde bir hüsn-i ta’lil ile anlatılmıştır:  

Şecerde rûşen uş nâr-ı şükûfe 

  Meger girü tecellî buldı Mûsâ  

Ahmedî Divanı (LXXII/4) 

Aşağıdaki beyitte de aynı yönde bir kullanımla, tıpkı Hz. Mûsâ’nın ağaçta ateş görmesi gibi, 

bülbülün de ateş rengindeki çiçekleri gördüğü anlatılmıştır: 

  Ne ‘aceb bülbül eger itse temenna-yı likâ  

Çün görür bâgda Mûsâ bigi nâr u şeceri  

Ahmedî Divanı (LXXIII/7)  

Hz. Mûsâ’nın Tur Dağı’nda Allah’ı görmek istemesi ise aşağıdaki beyitte dile getirilmiştir:  

Dir Ahmedî sen yâre ki_ol ‘ârız u ruh-sâre  

Mûsâ bigi dîdâre v’allâh ki müştâkam  

Ahmedî Divanı (415/9) 

Kıssaya göre Hz. Mûsâ Allah’ı görmek istemiş, Allah da “sen beni göremezsin” diyerek bir 

dağa tecelli etmiş ve o anda dağ paramparça olmuştur. Beyitte şair, tıpkı Hz. Mûsâ’nın Allah’ın 

yüzünü görmek istemesi gibi, sevgilinin yüzünü görmeyi istediği anlatılmaktadır. Aşağıdaki 

beyitte de benzer bir ifadeyle şair, sevgilinin yüzüne bir kez bakmak istediğini fakat tıpkı Hz. 

Mûsâ gibi neredeyse yanmak üzere olduğunu dile getirmiştir: 

Bir kez cemâlüñe nazar idem didüm şehâ  

Mûsâ bigi tecelli odına yane yazmışam  

Ahmedî Divanı (432/5) 

Aşağıdaki beyitte de aynı kullanım dikkat çekmektedir:  

Yandı yüzüñ tecellîsine varlıgun temâm  

Mûsâ bigi ki ‘âşık-ı dîdâr olmışam  

Ahmedî Divanı (443/5)  

Tûr-i Sînada Hz. Mûsâ’ya peygamberlik gelmesinden sonra, Allah ile konuşmuş olmasından 

hareketle Hz. Mûsâ’ya “söz söyleyen, konuşan” anlamında Kelîm sıfatı verilmiştir. Bu nedenle 

klasik Türk şiirinde de kimi zaman Kelîm sıfatıyla anılmıştır. Ahmedî’nin de ona bu isimle yer 

verdiği ve söz konusu kıssaya telmihte bulunduğu görülmektedir:  

 

 



 
 

99 

 

Kelîm olup kelâma geldi bülbül  

Ki karşusına anuñ nâr u şecerdür 

Ahmedî Divanı (XXXIII/12) 

 Beyitte geçen nâr ve şecer sözcükleri, kırmızı çiçekler açan ağaçları karşılamakta ve Hz. 

Mûsâ’ya tecellinin göründüğü ağacı çağrıştırmaktadır. Bülbül de güle benzeyen bu manzarayı 

görünce ötmeye başlamasıyla Hz. Mûsâ gibi Kelîm olmuştur. Aşağıdaki beyitte de bülbülün 

ötüşü Kelîm ismi vasıtasıyla Hz. Mûsâ’ya teşbih edilmiştir:  

Dîdâra ‘âşık oldugı-y-ıçun Kelîm-vâr 

 Dâvud bigi nâle ider bülbül-i seher  

Ahmedî Divanı (XLI/9)  

Kadı Burhâneddin gazellerinde Mûsâ peygamber; Tûr-i Sina’da Allah’la söyleşmesi, 

Kızıldeniz’i ikiye bölen ve ejderha olabilen mucizevi asası vesilesiyle anılır. Kadı Burhâneddin, 

bir beytinde âşığı Hz. Mûsâ’ya benzetir, onun, Tûr Dağı’nda sevgilisiyle söyleşmesi 

gerekmektedir. 

Tûr tûrına Mûsî gibi giren  

Yâr ile dembedem kelîm gerek  

Kadı Burhâneddin Divanı (1083-6) 

Kadı Burhâneddin; ‘Allah’ın tecellisine Tûr-i Sina’nın bile tahammül edemeyeceğini’ söyler. 

‘Tanrı güzeldir ve güzelliklerde görülür’, iman edenler de bunu bilip güzelden ayrılamazlar. 

Allah, sevgilinin yüzünde tecelli edince aşığın gönlü ve gözü elden ayaktan düşmüşlere benzer. 

Tecellîsine Tûr tağı döyimez  

Çü ‘uşşâka hitâbı Len terândur  

Kadı Burhâneddin Divanı (35-3) 

Divan’da yer alan pek çok beyitte Hz. Mûsâ’ya, hem ismi anılarak hem de anılmaksızın, 

Kelîm sıfatıyla yer verilmiştir. 

Nesîmî ise hiçliğe fenaya ulaşıp, dünyadan geçmiştir. Hz. Mûsâ gibi Tur-i Sina da Cenabı 

Hakk’la konuşma arzusundadır. O konuşma için de yokluk, harabat ehli olmak gerek… 

Zahidi zühd ile sanma ki harabata gele  

Okurum Musiyi kim Tur-ı münâcata gele  

                               Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.319.) 

Nesîmî, zühdü gösteriş ve kibirden uzak olarak değerlendirmiştir. Yalancı ve riyakarların ki 

zühd değildir, böyle olanlar ancak Şeytana uymaktadırlar. İnsanın değerini bilmeyenler zühd 

sahibi olamazlar. Nesîmî böyle zahidin zühdünü eleştirirken aşığın zühdünü övmektedir. Ve 

ona göre gerçek zühd, zâhidi harabat ehli, Allah’la münacat ehli yapar. 



 
 

100 

 

Hakk benim, Hak bendedir hem ayat ile beyyinat  

Hem benim Musi-i İmran, hem benim Haktan kelam 

                                 Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.89.) 

Nesîmî burada kendisini Hak olarak vasfetmekte, Hakkın kendinde olduğunu açıklamaktadır. 

O Tur’da Allah’la konuşan Hz. Mûsâ gibi olduğunu söyler. 

Şatahat türü ifadeler, anlaşılması zor sözlerdir. Bu sözlerin gerçek manasını ancak Allah 

bilir. Bu nedenle bu sözleri söyleyenleri Allah’a havale etmek en uygunudur. Nesîmî de 

örneklerde görüldüğü üzere şatahat türü sözler söylemiştir. Bazen cihanı yarattığını, bazen Hz. 

Mûsâ ve Hz. Nuh olduğunu bazen de “Hakk” olduğunu söylemiştir. Bizim bu ifadeleri, Allah’ın 

kalbe tecelli etmesi ve o tecellinin kendi benliğini tamamen isatilâ etmesi sonucu, beden ve 

benliğin Allah’ta fena olması bu durumda da mutlak varlığın bir yansıması olarak “Ene’l -Hak” 

demesinin zaruriyeti olarak, aşığın aşkını izhar etmesi olarak görmemiz gerekir (Ertürk, 2004). 

Mûsâ sıfat tecellî-i didar için bana  

Hüsn ile kâmetin kimi Tur u şecer gerek 

                                         Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.209.) 

Hz. Mûsâ ve kıssasına telmihte bulunarak, Hz. Mûsâ’ya mahsus tecelliden bahsedilmiştir.80 Bu 

tecelli için de Hz. Mûsâ gibi olmak gerektiğini ve buna güç yetirebilecek Tur Dağı olması, 

ağacın bulunması gerektiğini dile getirmiştir. Allah Tur’da kuru bir ağaçtan Hz. Mûsâ’ya 

seslenmiştir. 

Hak tecelli eyledi Mûsâ için  

Ne Aristales ü Bü- Sina için 

                       Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.424.) 

Hak, Hz. Mûsâ için tecelli etmiştir, Aristo (ö.M.ö.384-322) ve ibn Sina (ö.h. 428/1037) için 

tecelli etmemiştir. Öyleyse Hak tecellisi için Hz. Mûsâ gibi olmak gerekir. 

Mûsâ tek eğer aşık isen, gözgüni arıt  

Saf olmayacak ayine, didar ele germez 

                                 Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.424.) 

Hz. Mûsâ gibi aşıksan gönül aynanı arıtmalısın, gönül aynan arınmayınca Hakk’ı görmen 

mümkün değildir. 

Vücudun şehrini gez gör gönül Tur’unda can geldi  

Münacat etti Hak ile tecelli gördü çün Mûsâ 

                             Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.77.) 

 
80 Âraf,7/143. Mûsâ Tur’a gelip Rabbi de ona konuşunca, Rabbim bana kendini göster sana bakayım dedi. Rabbi 

dağa tecelli edince onu darmadağın ediverdi. Mûsâ da baygın düştü. 



 
 

101 

 

Hz. Mûsâ Hakk’ı görmek için yalvardı gönlü Tûr-i Sînanın yüceliklerinde dirilik buldu böyle 

bir olayın olması insanın yeniden doğması gibi, yeniden canlanması gibi olduğundan çok 

önemlidir. O canlanma ile Allah’la konuştu münacât etti. 

Mûsâ tecelli nurunu görmek temenna eyledi  

Maksudu malum oldu kim Hakdan onun didar imiş 

                                      Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.199.)  

Hz. Mûsâ Hakk’ı görmeyi diledi, dileği Hakk’ın zâtını cemalini görmekti. İnsanın değeri çok 

büyüktür. Çünkü Cenab-ı Hakk insana tecelli etmiştir. Bu nedenle şeytan gibi olmamak, insana 

değer vermek gerekir. Arınan kalplere Allah tecelli edecektir. Verilen diğer örneklerde de Hz. 

Mûsâ’ya mahsus olan Rububiyet tecellisinden bahsedilmektedir. Bir insan eğer Hz. Mûsâ gibi 

olursa ancak o zaman Hakk’ın tecellisine mazhar olabilir denilmektedir. 

Nesîmî, Kur’ân’ın yaratılması konusunda olduğu gibi, ru’yet meselesinde de Ehl-i Sünnet 

görüşündedir.81 

Hur ile cennette makam eyledi  

Ümr-i ebed buldı vü gördi lika 

                     Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.199.)  

Salih amel sahipleri, ebedi ömür kazandı; Cennette Hurilerle bir arada makam elde etti. 

Allah’ı görme mutluluğunu elde etti. Allah’ın bu dünyada görülmesi ise mümkün değildir. 

Çünkü insanın yapısı, buna uygun değildir. Araf Sûresi 143. âyetinde geçen beyanda: Hz. Mûsâ 

Allah’ı görmek istemiş fakat dağ yerinde duramadığı için bu istek gerçekleşmemiştir. Ancak 

bu Allah’ın ahirette de görülemeyeceği anlamına gelmemektedir. 

Nayının şu'le-i avazına tut guş-ı kabul  

Tur-ı Mûsâ vü ‘asa Hazret-i Mevlânadır 

Keçecizâde İzzet Molla Divanı (Ms.10/16) 

Be-nidāhā ki len terāní kim  

Dil-i Musāya oldı şerha-güşā  

                         (Enderunlu Fâzıl Divanı k 166/9) 

‘Aceb nüruz ki nur-ı len terāní  

‘Aceb ruhuz ki rah-ı cāvidānız  

Enderunlu Fâzıl Divanı (g. 61/2) 

Enderunlu Fâzıl’ın, divanındaki bazı gazellerinde belirgin bir biçimde Yahudilikle ilgili 

unsurlara yer vermesi dikkat çekicidir. Onun için güzeller içinde Yahudi güzeli (Yahudi-beçe), 

 
81 Ehl-i Sünnete göre, Kur’ân yaratılmamıştır ve Allah ahirette görülecektir. Mutezile bu görüşün tersini savunur. 

Bkz. Ebu Mansur el- Maturidi, Kitabüt Tevhid, Ter. B. Topaloğlu, İSAM Yay. Ankara,2002, s.98-104. 



 
 

102 

 

âşığını ayartması, baştan çıkarması ve kendine has umursamazlığıyla benzersizdir. Şair, böyle 

bir muhtevaya sahip aşağıdaki gazelinde, gönlünü kaptırdığı bir Yahudi dansçı güzelin varı 

yoğu neyi varsa aldığından bahseder. Bu güzelden ayrılığını, Hz. Mûsâ ve İsrailoğulları’nın Tih 

çölünde çaresiz bir şekilde 40 yıl kalmasına benzettikten sonra, İsrailoğulları’nın bu sıkıntılı 

günlerinin Hz. Mûsâ’nın Tûr-i Sînâ çıkmasıyla son bulmasına gönderme yaparak, kendisi için 

bu günün ne zaman geleceğini sorgular: 

Şayd itdi dili bir büt-i rakkāş Yehũdi 

Ya hũ didi terk eyledi hep bud u nebũdı 

Tĩh-i gam u hayretdeyiz aya ne zamanlar 

Müsânıñ olur Tur- tecelliye su üdi 

Enderunlu Fâzıl Divanı (Hûbânnâme, s. 43-44) 

 

Kur’anı Kerim, Araf 7/143: Hz. Mûsâ, belirlediğimiz süre için gelip Rabbi onunla 

konuşunca “Ey Rabbim kendini bana göster de sana bakayım” dedi. O, “Sen beni göremezsin! 

Ancak dağa bak, eğer o yerinde durursa beni göreceksin” dedi. Rabbi dağa tecelli edince onu 

unufak etti, Mûsâ da bayılıp düştü. Ayıldığında, “Sen her türlü eksiklikten uzaksın. Sana tövbe 

ettim, ben müminlerin ilkiyim” dedi (Yazır: 122). 

Avnî Bey divanı’nda en çok kullanılan tasavvufi terimlerden biri "tecelli"dir. İlahi ve gaybi 

hakikatlerin ortaya çıkması anlamına gelen tecelli, berk-i tecella, nur-ı tecella, şu’le-i tecella, 

mir’at-i tecella, mihr-i tecella, bagı tecelli matla’-ı tecella, da’vi-i tecella, şarab-ı bezm-i tecella, 

kandil-i tecella, aks-i tecella, tecella-yı cemal gibi ifadelerden de anlaşıldığı gibi, daha çok ışık 

ve nur olarak düşünülür (Kırkkılıç, 1996: 246).  

Genellikle Hz. Mûsâ’nın Tur’da Allah'a "Ya Rab bana kendini göster" demesi ve 

Allah’ın "buna dayanamazsın" diyerek, Tur dağına tecelli etmesine telmih yapılır. 

Kainat, topyekün Allah’ın sanatına müştak seyircilerle doludur. Allah'ın sanatını en 

mükemmel manada takdir edenler şüphesiz ki, peygamberlerdir. Peygamberler içinde, birinci 

muhatap, kainatın yaratılmasının hikmetli sebebi olan Hz. Muhammed’dir. Şiirlerde, Hz. 

Muhammed yerine Hz. Mûsâ’nın daha çok örnek gösterilmesi, şüphesiz ki, bir insanın güneşe 

muhatap olmasıyla güneşin ışığına mukabil gelmesi arasında dağlar kadar fark vardır. Hz. 

Mûsâ, Allah'ın tecellisine mazhar olurken, Hz. Muhammed, Miraç'ta bizzat Allah'a muhatap 

olmuştur. Biri tecellidir. Diğeri, bütün esma ve sıfatlarıyla beraber Allah'a muhatap olmaktır: 

Eyleyüp her zerreyi bir ‘aşık-ı Mûsâ-talep  

Ka’inatı gark-ı envar-ı tecella eyledün 

Avnî Bey Divanı (K.1/5) 



 
 

103 

 

 

Nur-ı vechünden cihan Tur-ı tecelladur bana  

Her bün-i muy-ı tenüm çeşm-i temaşadur bana 

Avnî Bey Divanı (G.1/1) 

2.3.5. HZ. MÛSÂ’NIN MÜNACATI 

Kıssaya göre Hz. Mûsâ Allah’la görüşmek için dağa çıktığında İsrailliler, Sâmirî 

tarafından altın süs eşyaları eritilerek yapılan bir buzağıya tapınmaya başlarlar. Kur’an’a göre 

Harun onları vazgeçirmeye çalışmış, Tevrat’a göreyse buzağıyı bizzat Harun yapmıştır. Hz. 

Mûsâ da dağdan inince halkının, Harun’un ve kendisinin bağışlanması için Allah’a dua etmiştir: 

       “Rabbim, eğer dileseydin, onları ve beni daha önceden helak ederdin. (Şimdi) İçimizdeki 

beyinsizlerin yaptıklarından dolayı bizi helak edecek misin? O da Senin denemenden başkası 

değildir. Onunla sen dilediğini saptırır, dilediğini hidayete erdirirsin. Bizim velimiz sensin. 

Öyleyse bizi bağışla, bizi esirge; sen bağışlayanların en hayırlısısın. Bize bu dünyada da, 

ahirette de iyilik yaz, şüphesiz ki biz sana yöneldik” (Kur’an-ı Kerim, 7:155-156). 

Ahmedî’nin bir tevhidinden alınan aşağıdaki beyitte, Hz. Mûsâ’nın Allah’a münacat ettiği 

anlatılmıştır: 

 ‘İsa enfâsı vü Mûsânuñ münâcâtı kamu  

Hem Halîlüñ odı vü Nûh-ı Necî tûfânı ol  

Ahmedî Divanı (LI/8) 

2.3.6. HZ. MÛSÂ’NIN ÜMMETİ MUHAMMED’DEN OLMAK İSTEMESİ 

Hz. Mûsâ’nın ümmeti Muhammed’den olmak istemesi (kıssası) 

 Katâde bin Nûman -radıyallâhu anh-’ın naklettiği bir rivâyete göre Hazret-i Mûsâ -

aleyhisselâm- şöyle demiştir: 

“–Yâ Rabbi! Ben levhalarda insanlar arasından çıkarılmış, iyiliği emredip kötülükleri 

yasaklayan hayırlı bir ümmetten bahsedildiğini görüyorum. Allâh’ım, onları benim ümmetim 

kıl!” 

Allah Teâlâ: 

“–Onlar, Ahmed’in ümmetidir.” buyurdu. 

Mûsâ -aleyhisselâm-: 

“–Rabbim! Levhalarda Dünya’ya gelişte son, Cennet’e girişte ilk olan bir ümmetten 

bahsedildiğini görüyorum. Onları benim ümmetim kıl!” dedi. 

Allah Teâlâ: 

“–Onlar, Ahmed’in ümmetidir.” buyurdu. 



 
 

104 

 

Mûsâ -aleyhisselâm-: 

“–Yâ Rabbi! Yine levhalarda bir ümmetten bahsediliyor ki, onların kitapları sadırlarındadır, 

oradan ezbere okurlar. Hâlbuki onlardan önceki ümmetler kitaplarını bakarak yüzünden 

okurlar, kitapları kaybolunca da ondan hiçbir şey hatırlamazlardı. Şüphesiz Sen bu ümmete, 

daha önce hiçbir ümmete vermediğin bir ezberleme ve muhâfaza etme kuvveti vermişsindir. 

Allâh’ım! Onları benim ümmetim kıl!” dedi. 

Allah Teâlâ: 

“–Onlar, Ahmed’in ümmetidir.” buyurdu. 

Hazret-i Mûsâ -aleyhisselâm-: 

“–Rabbim! Orada hem önceki kitaplara hem de son kitaba îmân eden, her türlü sapıklıkla 

savaşan bir ümmet zikrediliyor. Onu benim ümmetim kıl!” dedi. 

Allah Teâlâ: 

“–O, Ahmed’in ümmetidir.” buyurdu. 

Mûsâ -aleyhisselâm-: 

“–Rabbim! Orada öyle bir ümmet zikredilmektedir ki, onlardan biri bir iyilik yapmaya niyet 

etse de onu yapamazsa, buna karşılık 10’dan 700 katına kadar sevap verilmektedir. Onları 

benim ümmetim kıl!” dedi. 

Allah Teâlâ: 

“–Onlar, Ahmed’in ümmetidir.” buyurdu. 

Bunun üzerine Hazret-i Mûsâ -aleyhisselâm-, elindeki levhaları bir kenara bırakıp; 

“–Allâh’ım! Beni de ümmet-i Muhammed’den eyle!” diye yalvardı (İbn-i Kesîr, Tefsîr, II, 259). 

Ahmedî, bir beytinde Hz. Mûsâ’nın, Hz. Muhammed’in müridi olduğunu dile getirmiştir:  

Kıldı imâm ‘Îsî-i Meryem Muhammed’i  

Oldı mürîd Mûsî-yi ‘İmrân Muhammed’e  

Ahmedî Divanı (III/8)  

Beyitteki mürîd sözcüğü tasavvufi anlamıyla kullanılmıştır. Mürit tasavvufta bir 

makamdır ve kulun, nefsin arzularını terk edip Hakk’ın rızasına yönelmesini karşılayan bir 

kavramdır. Buna göre salik, Allah’ın iradesini kendi iradesine tercih etmek zorundadır. Hz. 

Mûsâ’nın da Allah tarafından firavuna gitmesinin emredilmesi müritlik kavramıyla 

ilişkilendirilmektedir. Kendi iradesinden tamamen geçense kimi tasavvuf erbabına göre murâd 

makamına erişir. Hz. Muhammed de bu makama erişmiştir. Nitekim o, bütün peygamberlerden 

evvel yaratılmış fakat nebi olarak en son gönderilmiştir. Gönderildikten sonra da vahiy 

gelmesini beklemiştir; ancak bu süreçte risalet ile görevlendirilmiştir (Erkaya, 2015, s. 1346).  

 



 
 

105 

 

Bu bilgilerden hareketle, müritlik makamına ilk erişen kişi Hz. Muhammed’dir. Ondan 

önce gelen peygamberler aslında ondan sonra Allah’a teslim olduğu için, iradelerinden daha 

sonra vazgeçmişlerdir. Nitekim Mahmud Esat Erkaya, tasavvufçuların delillerinden hareketle, 

birbiriyle ilişkili iki ayetten örnek de vermiştir: İlki Hz. Muhammed’i kasteden “Biz senin 

göğsünü genişletmedik mi? (Kur’an-ı Kerim, 94:1)” ayetidir.  

İkincisi İse Hz. Mûsâ’nın dilinden aktarılan “Ya rab! Göğsüme genişlik ver! (Kur’an-ı 

Kerim 20:25)” ayetidir. İlk ayette Hz. Muhammed daha istememişken göğsü genişletilmiştir; 

ikincisinde Hz. Mûsâ Allah’tan göğsünü genişletmesini istemektedir. Bu örneklerle, Hz. 

Muhammed’in daha istemeden murâd makamına eriştiği belirtilmektedir (2015, s. 1347). 

Dolayısıyla, Hz. Muhammed makam bakımından daha yukarda olduğu için, Kur’an’a göre 

henüz firavuna gitmesi emredildiğinde dilinin iyi konuşmamasından dolayı yanına Harun’u 

isteyen, halkı nasıl inandıracağı konusunda şüpheleri olan ve göğsünü genişletmek 

(ferahlamak) için Allah’tan yardım isteyen Hz. Mûsâ henüz yolun çok başındadır. Bu nedenle 

de iradesini daha yakında Allah’a teslim etmiştir ve kendinden çok önce murâd makamına 

erişen Hz. Muhammed’in müridi olmaktadır. Beyitte de bu düşüncenin yer aldığı 

görülmektedir. 

 

 

  



 
 

106 

 

2.3.7. HZ. SÜLEYMAN’IN ONUN ŞERİATINI DEVAM ETTİRMESİ 

Bütün peygamberler, dinî kıssalara göre kendinden öncekilerin –insanlar tarafından 

bozulmuş olan şeriatını devam ettirmek üzere gelmişlardir. Onlardan sonra ise şeriat ve dinî 

yapılanma halifeler vasıtasıyla korunmuştur.  

Ahmedî de Hz. Süleyman’ın Hz. Mûsâ’nın şeriatını devam ettirmesinden hareketle, Hz. 

Süleyman’ı Emir Süleyman’la ilişkilendirmiş ve Hz. Mûsâ’nın dahi ona talip olacağını, yani 

onun devam ettirmek üzere olduğu hak din şeriatını daha evvel yaşamış bir peygamber olan Hz. 

Mûsâ’nın dahi memduhtan öğreneceğini ima etmiştir: 

Şol Selâmî ki oradan ‘Îsî urur-ıdı nefes  

Şol Selâmî ki ola tâlib Mûsî-yi ‘İmrân aña  

Ahmedî Divanıı (VI/4) 

 

2.3.8.   MENN Ü SELVÂ (Kudret Helvası ve Bıldırcın Eti)  

Sözlükte “ihsan etmek, nimet vermek; başa kakmak” anlamlarına gelen “menn” 

kökünden türetilen men İsrâiloğulları’na çölde verilen ve kudret helvası olarak bilinen 

yiyeceğin adıdır. 

Kur’ân-ı Kerîm’de İsrâiloğulları’nın çöldeki hayatı nakledilirken üç yerde (Bakara, 

2/57; A‘râf, 7/160; Tâhâ, 20/80) onlara verilen nimetlerden olmak üzere men ve selvâdan 

bahsedilmektedir. Taberî mennin; ağaçtan sızan reçine, bal, sütten beyaz ve baldan tatlı bir 

yiyecek olduğu, ağaçların üzerine düştüğü, kar gibi İsrâiloğulları’nın üzerine yağdığı, yenilen, 

pişirilip içilen bir yiyecek olduğu şeklindeki farklı rivâyetleri aktarmıştır. 

Müfessirler, “selvâ”nın da Allah tarafından İsrâiloğulları’na yetecek kadar yemeleri için 

gönderilen bıldırcın, bıldırcın kuşuna benzer bir kuş veya bıldırcından daha büyük, güvercin 

gibi besili bir kuş olduğu şeklinde farklı rivâyetler nakletmişlerdir. (Harman, 2004a:107-108) 

İsrailoğulları, Cenabıhak tarafından kendilerine lutfedilen bu gıdalara bir süre sonra 

burun büktüler ve kendilerine verilen nimetlere nankörlük ettiler. Hz. Mûsâ’nın huzuruna 

gelerek ona dediler ki: 

“Hani siz: “Ey Mûsâ! Biz bir tek yiyecekle dayanamayacağız. Bizim için Rabb’ine dua et de 

bize toprağın mahsullerinden; sebzelerinden, kabakgillerinden, sarımsağından, 

mercimeğinden, soğanından bitirsin” demiştiniz. Mûsâ ise: “Daha iyiyi daha kötü ile değişmek 

mi istiyorsunuz? Şehre inin; istedikleriniz orada var” dedi. Zillete, fakru zarurete mahkûm 

oldular; Allah’ın gazabına uğradılar. Bu durum, Allah’ın âyetlerini inkâr etmeleri ve haksız 

yere peygamberleri öldürmelerinin, bu yaptıkları da isyan etmeleri ve haddi aşmalarının 

sonucuydu.” (Bakara, 2/61) 



 
 

107 

 

Menn ve selvâ, Mısır’dan çıkışları sırasında İsrailoğullarına verilen iki yiyecektir. 

“İhsan etmek, nimet vermek; başa kakmak” anlamlarına gelen ve menn kökünden türeyen men, 

kudret helvası olarak bilinmektedir. Yunanca, Latince ve diğer Batı dillerinde man veya manna 

(manne) olarak yer alan kelimenin İbranice ve Aramicedeki karşılığı mân şeklindedir. 

Sözcüğün, İsrâiloğullarının onu çölde ilk defa gördüklerinde Hz. Mûsâ’ya sordukları mân hû 

“o nedir?” sorusundan veya İbranice ve Aramicede “ne, kim” anlamındaki man’dan geldiği de 

öne sürülmüştür. Diğer yandan o bölgede yaşayan Arapların ılgın (tamaris) ağacının salgıladığı 

tatlı sıvı için mennü’s-semâ “göğün ihsanı” dedikleri, İbraniceye de buradan geçmiş olabileceği 

düşünülmüştür. 

Diğer yiyecek olan selvâ ise “bıldırcın kuşu” anlamına gelir. İbranicesi şelâv şeklindedir 

(Harman, 2004, s. 107). Kur’an’da anlatılana göre Allah, İsrailoğullarının üzerine bulutu bir 

gölge yapmış ve onlara kudret helvası ile bıldırcın indirerek bu rızıkların iyi ve güzel 

olanlarından yemelerini söylemiştir. Ancak İsrailliler Allah’ın verdiği nimetlere nakörlük 

etmişlerdir (21:57; 7:160; 20:80). 

Altıparmak’ın ifade ettiğine göre Hz. Mûsâ ve kavminin çölde oldukları sırada onlara 

kudret helvası verilmiştir; daha önce kimse böyle tatlı bir yemek yememiştir. Bununla birlikte 

bol yiyecek ve on iki pınardan gelen bol içeceğe de kavuşmuşlardır (2012, s. 380)  

Men ü selvâ sıradan gıdalar değildi, Allah katından bir nimet olarak sunulan besinlerdi. 

Ahmedî de bir beyitte bu men ve selvâdan söz etmiştir:  

 

N’ireyi kim soraruz kamu tîh-i gafletdür  

Arada Menn-ile Selvâ-durur ki oldı nihân  

Ahmedî Divanı (LXIV/14) 

Şairin dünyanın sıkıntılarından ve geçiciliğinden söz ettiği bir kasideden alınan yukarıdaki 

beyitte, Hz. Mûsâ ve kavminin çölde yedikleri men ile selvâya atıfta bulunulmuş ve bu 

dünyanın da bir gaflet çölü olduğu dile getirilmiştir. Ancak Hz. Mûsâ ve kavmi çölde men ile 

selvâ gibi ilahi ihsana mazhar olmuşken, şaire göre bu gaflet çölünde, böyle lezzetli dünya tadı 

yoktur. İslam kaynaklarında ise daha önce yenmemiş tatta bir kudret helvası olarak tarif edildiği 

görülmektedir. Ilgın ağacının salgıladığı tatlı sıvı olduğu da düşünülmüştür. Şair için de gaflet 

çölü olan bu dünyada bütün lezzetler gizlenmiş, yok olmuştur. 

 

 



 
 

108 

 

2.3.9. YAHÛDİLİKLE İLGİLİ KAVRAMLAR82 

Klasik Türk şiirinde Yahudilikle ilgili kavramlar türlü vesilelerle şairlerin hayal 

dünyasında kendisine yer bulmuştur. Şairler, özellikle telmih (hatırlatma) sanatının da 

yardımıyla Yahudilik tarihiyle ilgili kıssa ve anlatıları şiire taşırlar. Kur’an’ın desteklediği ve 

Yahudilik etrafında gelişen bu kavramların başında Peygamberler tarihiyle (İbrahim, Mûsâ, 

Yakub, Yusuf, Davud, Süleyman) ilgili kıssa ve anlatılar gelmektedir (bkz. Harman 1995: 127-

161). 

Zira en eski milletlerden olan israiloğullarına çok sayıda peygamber gönderilmiştir. Bu 

kıssalar arasında Hz. Davud dönemindeki Talut-Calut mücadelesi; Hz. Süleyman’ın ikinci 

mabedi inşası, mührü, hükümdarlığı ve mülkü; Hz. Mûsâ kıssasında geçen Tûr-i Sîna, Vadi-i 

Eymen, Yed-i Beyza, Asa-yı Mûsâ (Çûb-ı Mûsâ), Firavun’la mücadele ve Karun hadisesi; Hz. 

Yusuf’un kardeşleri tarafından kuyuya atılması, Kenan ülkesi, Züleyha ile arasında geçen 

olaylar, Mısır’a sultan olması ve dillere destan güzelliği gibi konular ilgili çağrışımlarla 

beyitleri süsler. Ayrıca Yahudilik ve Yahudilerin klasik şiirdeki macerası, Osmanlı devleti 

sınırlarında yaşayan gayrimüslim bir azınlığın Türkler nazarındaki görünümünü ortaya koyacak 

türdendir. Öyle ki klasik şiir, Osmanlı’nın çeşitli dönemlerinde Yahudi azınlığın nasıl bir 

yaşantı içinde olduğunu göstermede, onların âdet ve inanışlarını, sosyal durumlarını 

ayrıntılarıyla ortaya koymada belge niteliğinde beyitlere sahiptir. 

2.3.9.1.Musâ Kamış Bayramı   

Enderunlu Fazıl, Yahudi nüfusun yoğun olduğu Filistin’de doğmuş olmanın getirdiği 

bakış açısı ve algının etkisiyle olsa gerek, divanında yer yer Yahudilikle ilgili kavramlar 

kullanmış, belirgin bir şekilde Yahudilik terimlerini içeren gazeller yazmış, genç bir Yahudi 

güzeli için de Yahudiliğin temel dinamiklerini barındıran, kendi ifadesiyle israiloğulları 

kıssasını manzum bir biçimde anlatan Andnâme-i Yehûdî-beçe ser-levhalı bir manzume kaleme 

almıştır (Yılmaz: 2011, 7). 

19. yüzyılda yaşamış Safed/Filistin doğumlu ve Arap kökenli Osmanlı şairi Enderunlu 

Fâzıl, divanında Yahudilikle ilgili türlü kavramlara yer vermiş, “Andnâme-i Yehudî-

beçe”83 ser-levhalı kasidesinde israiloğulları kıssasının tarihî unsurlarını telmih etmiştir. 

Yahudi kavramı, Yahudi kutsal kitap literatüründe ve diğer kaynaklarda ibranî, Yahudî 

ve israil isimlendirmeleriyle anılagelir. Bunlardan en eskisi ibrani (ivri) kelimesi muharref 

Tevrat’ta ilk olarak Yahudilerin atası kabul edilen ibrahim’i (Avram/Avraham) nitelemek için 

 
82 Bu bölümün hazırlanmasında, genel olarak şu kaynakdan faydalanılmıştır: Ozan Yılmaz: Enderunlu Fazıl 

Divanı’nda Yahudilikle ilgili Unsurlar. 
83 Fazıl’ın baştan sona Yahudilikle ilgili kavramları kullanarak yazdığı bir manzumedir. 



 
 

109 

 

kullanılır (Gürkan 2010: 15-18). Kelimenin kökeni hakkında çeşitli rivayetler vardır. İsmail 

Hakkı Bursevî (ö. 1725), Kitâbü’l Furûk adlı eserinde şu tespitte bulunur: 

“Yehûd: Fiil vezninde ve müennes olduğu için gayr-ı munsarifdir. 1- “Yahûdî oldu” 

manasındaki “hâde - yehûdü den türemiştir. 2- “Tevbe etti” manasındaki “hâde– yehûdü den 

türemiştir. Putlara ve buzağıya tapmaktan tevbe ettikleri için böyle isimlendirilmişlerdir” 

(Bursevî: 244). 

Klasik Türk şiirine ait divanlarda Yahudilerle ilgili birçok örnek beyit bulunsa da 

Safed/Filistin doğumlu Enderunlu Fazıl’ın divanında bu örnekler, diğer klasik şairlere nazaran 

daha fazladır. Tesadüfi olmadığını düşündüğümüz bu durum, henüz 10 yaşlarındayken 

Yahudiliğin önemli merkezlerinden biri olan Safed’den alınarak İstanbul’da Enderun eğitimine 

tabi tutulmuş Arap asıllı bir şairin, doğduğu topraklardaki Yahudi nüfustan ne denli 

etkilendiğinin bir göstergesidir. Ayrıca şairin divanında Yahudilikle ilgili farklı kavramlarÕn 

kullanılması, Osmanlı’nın 18. yüzyılda Yahudi azınlığa bakış açısını göstermek açısından son 

derece önemli ipuçları vermektedir (Yılmaz: 2011, 4). 

Enderunlu Fâzıl’ın güzellerinin kâtip, levent, çengi gibi farklı sosyal sınıf ve statülere mensup 

olmanın yanı sıra farklı din ve milliyete de sahip oldukları görülmektedir. Yahudi bir güzele 

gönlünü kaptırdığı anlaşılan şairin, bir gazelinde bunu açıkça ifade ettiği, Yahudilere özgü 

Kamış Bayramına da yer verdiği görülmektedir: 

Bu şeb bezm-i ṣafāda bāde-i gül-fāmımız vardı  

Yahudí zümresinden şuh-ı hub-endāmımız vardı  

Müselmānāna kurbān olmadıksa ‘ıyd-ı edhíde  

Bizim ol şuh ile Fāzıl kamış bayrāmımız vardı  

Enderunlu Fâzıl Divanı (g. 174/1, 5) 

Musâ Kamış Bayramı gibi Yahudiliğe has unsurlar ve mazmunların kullanıldığı gazelde, bu 

güzelin aynı zamanda sarı elbise giymiş bir rakkas olduğu da dile getirilmektedir.  

Sayd itdi dili bir büt-i rakkâs Yahudí  

Yâ hu didi terk eyledi hep bud u nebûdı  

Enderunlu Fâzıl Divanı (g. 173/ 1)  

 

O rakkas-ı belā-cuşişe bāz ü ‘anberín gísu  

Elinde her temāyül eyledikçe cāmemiz vardı  

Enderunlu Fâzıl Divanı (g. 174/3)  

 

Beyitlerinden rakkas yahut çengi olduğu anlaşılan Yahudi güzelin, şairi ayartması ve baştan 



 
 

110 

 

çıkarması bu gazellerinin başlıca konusudur. Yahudiliğe has Tih çölü, Hamursuz (Pesah) 

bayramı, Kamış bayramı, Hz. Mûsâ, yed-i beyzâ, Lût, Semûd, iki büklüm saç, firavun gibi 

kavramları telmih yoluyla kullanan şair, bu yeni yetme güzelin aşkından kurtulmak için 

Müslüman âleminden yardım istemektedir: 

Enderunlu Fazıl’ın divanında benzer başka örneklere rastlamak mümkündür. Şair kullandığı 

bir başka gazelinde: 

Bu şeb bezm-i safada bade-i gül-famımız vardı 

Yehũdi zümresinden şuh-ı hub-endāmımız vardı 

 

Yed-i beyzası el virdi bize ol Müsĩ-i şuhun 

Egerçi Tih-i hicrānında çok arămımız vardı 

 

Müselmanāne kurbān olmadansa ‘ıyd-ı Adhāda 

Bizim ol şũh ile Fażıl Kamış bayramımız vardı 

Enderunlu Fâzıl Divanı (g. 26/ 12, 28)  

 

beyitlerine yer verir. Yukarıda geçen “Yed-i Beyzâ, Mûsâ, Tîh, Kamış Bayramı” gibi ifadeler 

Yahudilikle ilgili unsurlardır. Şair, bir eğlence gecesi, bir Yahudi güzelle kırmızı şarap içtiğini 

dile getirdikten sonra, uzun süre beklese de buna değdiğini ifade ederken Yahudilik unsurlarını 

kullanır. Öyle ki, “Yahudiler gibi Tîh çölünde çok bekledik ama o şuh güzelin “beyaz eli” bize 

el verdi” diyerek Hz. Mûsâ’nın Firavun sarayında gösterdiği “beyaz el” mucizesine değinirken, 

“el verdi” tabiriyle de kelime oyunu yapmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

111 

 

Tablo 3:  

 

HZ. MÛSÂ 
  

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

 

    DİVANLAR 
O
n
 E
m
ir

 

H
z.
 M

û
sâ
’n
ın
 A
sa
sı

 

Y
ed

-i
 b
ey
zâ

 

M
u
sâ
 k
a
m
ış
 b
a
y
ra
m
ı 
  

N
il
 N
eh

ri
 v
e 
H
z.
 M

û
sâ

 

K
el
îm

u
ll
â
h
 o
lu
şu

 

T
u
r-
i 
sî
n
â
’d
a
 a
te
şi
n
 g
ö
rü

lm
e
si
 

v
e 
te
c
el
li

 

 
H
z.
 M

û
sâ
’n
ın
 m

ü
n
a
ca
tı

 

H
z.
 M

û
sâ
’n
ın
 ü
m
m
et
i 

M
u
h
a
m
m
ed

'd
en

 o
lm

a
k
 

is
te
m
es
i 

H
z.
 S
ü
le
y
m
a
n
’ı
n
 o
n
u
n
 

şe
r
ia
tı
n
ı 
d
ev
a
m
 e
tt
ir
m
es
i 

M
E
N
N
 Ü
 S
E
L
V
Â
 (
K
u
d
re
t 

H
el
v
a
sı
 v
e 
B
ıl
d
ır
cı
n
 E
ti
) 

 

 

 

 

TP 

 

Ahmedî Divanı 

 

 

2 
 

9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

8 

 

1 

 

1 

 

1 

 

1 

 

23 

Kadı 

Burhâneddin 

Divanı 

  

2 

 

12 

 

 

   

2 

  

 

   

16 

 

Nesîmî Divanı 

 

  

1 

 

1 

 

 

   

8 

  

 

   

10 

 

Enderunlu Vâsıf 

Divanı 

 

      

 

      

 

Keçecizâde İzzet 

Molla Divanı 

 

  

1 

  

 

 

1 

  

1 

   

1 

  

4 

 

Leylâ Hanım 

Divanı 

 

            

Enderunlu Fâzıl 

Divanı 

 

 

1 
   

7 

  

1 

 

4 

  

 

  

1 

 

14 

Âdile Sultan 

Divanı 

            

Şeref Hanım 

Divanı 

 

            

Yenişehirli Avnî 

Bey Divanı  

  

1 

  

2 

  

38 

 

2 

    

11 

 

54 

 

Bu bağlamda: İncelemiş olduğumuz 14. ve 19. yüzyıl Divanlarında Hz. Mûsâ (a.s), 131 beyitte 

geçmektedir. Yukarıda ki tabloda ise 14. ve 19 yüzyıl Divanlarında şairlerin Hz. Mûsâ (a.s) ile 

ilgili beyitlerinin sayıları verilmiştir. 

 



 
 

112 

 

3.4. HZ. ÎSÂ 

نَ  ائ دةًَ م  لْ عَليَْنَا مََٓ نْكََۚ وَارْزُقْنَا وَانَْتَ خَيْرُ قَالَ ع۪يسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللّٰهُمَّ رَبَّنََٓا انَْز  نَا وَاٰيَةً م  ر  ل نَا وَاٰخ  وََّ اء  تكَُونُ لنََا ع۪يداً لِ  السَّمََٓ  

ق۪ينَ ﴿  از  ١١٤الرَّ  

 "Allah'ım, Rabbimiz, bizim üzerimize gökten bir sofra indir ki,  

bizim için, önce ve sonra gelenlerimiz için bir bayram ve senden bir mucize olsun.  

Bizi rızıklandır, sen rızık verenlerin en hayırlısısın!"    

(Mâide,5/114) 

 

Hz. Îsâ Kur’ân-ı Kerîm’de Îsâ, İbn Meryem ve Mesîh şeklinde anılan, kendisine dört 

büyük kitaptan İncil’in verildiği, Hz. Muhammed (SAV)’i müjdelediği bildirilen ve “Allah’tan 

bir ruh ve kelime” olarak vasıflandırılan ancak kul olduğu vurgulanan peygamberdir. Bu 

nedenle ona “Rûhullah” da denir. 

Kur’ân-ı Kerîm’e göre Hz. Îsâ, resûllerin en büyükleri olan beş “Ülü’l-‘Azm” 

peygamberden dördüncüsüdür. 15 sûrede, 93 âyette ismi veya bir sıfatı ile zikredilmekte, 

ağırlıklı olarak Âl-i İmrân, Mâide ve Meryem sûrelerinde doğumunun müjdelenmesi, dünyaya 

gelişi, tebliği, mucizeleri, dünyevî hayatının sonu ve Allah katına yükseltilişiyle ilgili olarak 

bilgi verilmektedir. 

Kur’ân-ı Kerîm’de hem Îsâ hem İbn Meryem hem de Mesîh olarak adlandırıldığı gibi 

başka isimlerle de anılmakta, ayrıca kendisine çok sayıda unvan verilmektedir. 25 defa Îsâ, 

16’sı Îsâ kelimesiyle birlikte olmak üzere 23 defa İbn Meryem şeklinde geçmektedir. Mesîh 

kelimesi ya tek başına (Nisâ, 4/172; Mâide, 5/72; Tevbe, 9/30) veya Mesîh İbn Meryem (Mâide, 

5/17, 72, 75; Tevbe, 9/31) ya da Mesîh Îsâ b. Meryem (Âl-i İmrân, 3/45; Nisâ, 4/157, 171) 

şeklinde 11 yerde geçmektedir.  

 

Anıldığı diğer isim ve sıfatlar ise şöyledir:  

Müeyyed (Bakara, 2/87), Rûhullah (Nisâ, 4/171), Kelime (Âl-i İmrân, 3/39), Vecîh (Âl-

i İmrân, 3/45), Sâlih (Âl-i İmrân, 3/46), Resûl (Âl-i İmrân 3/49), Mübeşşir (Saf, 61/6), Münebbi’ 

(Âl-i İmrân, 3/49), Mûsâddık (Âl-i İmrân, 3/50), âyet (Mü’minûn, 23/50; Meryem, 19/21), 

Merfû‘ (Nisâ, 4/158), Temizlenmiş (Âl-i İmrân, 3/55), Göz aydınlığı (Meryem, 19/26), Abd 

(Meryem, 19/30), Nebî (Meryem, 19/30), Mübârek (Meryem, 19/31), İlim veya Alem (Zuhruf, 

43/61), Rahmet (Meryem, 19/21). 

Kur’ân-ı Kerîm’de âlemlere üstün kılındığı bildirilen (Âl-i İmrân, 3/33) dört seçkin 

aileden biri de Hz. Îsâ’nın annesi Meryem’in mensubu bulunduğu İmrân ailesidir. Yine 

https://www.kuranseferberligi.com/Sayfa/126
https://www.kuranseferberligi.com/Sayfa/126


 
 

113 

 

Kur’ân’da Hz. Îsâ’nın annesi Meryem hakkında Îsâ’nın doğumunun müjdelenmesi vesilesiyle 

de bilgi verilmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’e göre Hz. Meryem, ailesinden ayrılarak kendisine tahsis 

edilen yerde yaşarken Allah’ın ruhunu (Cebrâil’i) normal bir insan suretinde karşısında görünce 

korkudan Allah’a sığınarak ondan kendisine dokunmamasını ister. Melek ise ona tertemiz bir 

erkek çocuk bağışlamak üzere Allah tarafından gönderilmiş bir elçi olduğunu söyler. 

Meryem’in, kendisine bir erkek eli değmediği, iffetsiz olmadığı hâlde nasıl çocuğu 

olabileceğini sorması üzerine melek bunun Allah için kolay olduğunu bildirir (Meryem, 19/16-

21). Sonuçta Meryem kendisine hiçbir erkek eli değmemişken Hz. Îsâ’ya hamile kalır. 

(Meryem, 19/22).  

Hz. Meryem, Hz. Îsâ’yı dünyaya getirdikten sonra kavminin yanına döner. Kavmi, 

bâkire Meryem’i kucağında çocukla görünce çocuğun gayrimeşrû bir ilişkinin ürünü olduğuna 

hükmederek: “Ey Meryem! Gerçekten sen iğrenç bir şey yaptın. Ey Hârûn’un kız kardeşi! Senin 

baban kötü bir insan değildi, annen de iffetsiz değildi!” derler (Meryem, 19/27-28). Bunun 

üzerine beşikteki Îsâ şunları söyler: “Ben Allah’ın kuluyum. O bana kitabı verdi ve beni 

peygamber yaptı. Nerede olursam olayım O beni mübarek kıldı; yaşadığım sürece bana namazı 

ve zekâtı emretti. Beni anneme saygılı kıldı; beni bedbaht bir zorba yapmadı. Doğduğum gün, 

öleceğim gün ve diri olarak kabirden kaldırılacağım gün esenlik banadır.” (Meryem, 19/27-33). 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Îsâ’nın doğumundan itibaren tebliğ faaliyetine kadar geçen dönemle 

ilgili olarak sadece Meryem ve oğlunun iskâna elverişli, suyu bulunan bir tepeye 

yerleştirildikleri bildirilmektedir (Mü’minûn, 23/50).  

Kur’ân-ı Kerîm’e göre Allah, Îsâ’ya kitap vermiş ve onu mübarek kılmıştır (Mâide, 

5/75; Meryem, 19/30-31). O, İsrâiloğulları’na gönderilen bir elçidir. (Âl-i İmrân 3/49; Nisâ, 

4/171). Bir olan Allah’a itaate ve kulluğa çağırmış (Mâide, 5/117), Tevrat’ı tasdik etmiş, bazı 

hususlarda onun hükmünü ortadan kaldırmış (Âl-i İmrân, 3/50; Mâide, 5/46), kavmine namazı 

ve zekâtı emretmiştir (Meryem, 19/31). 

 Kur’ân’da Hz. Îsâ’nın doğumundan, öleceğinden ve tekrar hayata döneceğinden söz 

edilir (Meryem, 19/33). Ancak genel İslâmî anlayışa göre onun bu dirilişi, Hristiyanlıktaki gibi 

çarmıha gerildikten sonraki diriliş değil kıyamet sonrası diriliştir. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’e 

göre Hz. Îsâ çarmıha gerilmemiştir. 

Hadis-i şerîflerde de Hz. Îsâ’dan bahsedilmektedir. Her doğana şeytanın mutlaka 

dokunduğu ancak Hz. Îsâ’ya şeytanın doğrudan değil perde arkasından dokunabildiği84 onun 

beşikte iken konuşan üç kişiden biri85 olduğu, Hz. Peygamber’in onunla Mi‘rac gecesi ikinci 

 
84 Buhârî, Enbiyâ 44; Müslim, Fezâil 147 (2366). 
85 Müslim: 8/2550; Buhârî: 7/3282. Hadîs-i şerîfte bahsi geçen bu üç kişi: 1- Hz. Îsâ (AS), 2- İbadete düşkün bir 



 
 

114 

 

kat semada karşılaştığı, kıyamette Îsâ’nın şefaat için kendisine gelenleri Hz. Muhammed’e 

göndereceği belirtilmektedir. Allah’tan başka ilâh olmadığına ve Muhammed’in onun kulu ve 

resûlü, Îsâ’nın da Allah’ın kulu ve elçisi olup Allah’ın Meryem’e ilkâh ettiği kelimesi ve 

Allah’tan bir ruh olduğuna inanan kimsenin cennete gireceği, Meryem oğlu Îsâ’ya en yakın 

kimsenin Hz. Muhammed olduğu yine hadîslerde açıklanmaktadır. Ayrıca Resûl-i Ekrem, 

Hristiyanların Meryem oğlu Îsâ’yı methettikleri gibi kendisinin methedilmesini yasaklamıştır. 

Diğer taraftan Hz. Îsâ’nın, şemâili de hadislerde yer almaktadır. Buna göre Hz. Îsâ, kırmızı 

benizli, kıvırcık saçlı, geniş göğüslüdür (Harman, 2000c:472). 

Hz. Îsâ, Divan edebiyatımızda dünyaya gelişinden başlayarak sahip olduğu kendine has 

beşerî vasıfları ve peygamberliğinin çeşitli yönleriyle ele alınmış büyük peygamberlerden 

biridir. Edebî metinlerde Îsî, Îsâ Mesîh, Mesîh, Mesîh-i Meryem, Mesîh İbn Meryem, İbn 

Meryem, Îsâ-yı Meryem, Îsâ İbn Meryem, yetîm-i duhter-i İmrân, rûhullah, rûh-ı mücerred, 

kelîmetullah gibi adlarla anılan Hz. Îsâ hakkında müstakil eserler yazıldığı gibi başta 

peygamber tarihleri olmak üzere birçok eserde de onunla ilgili hususlar yer almıştır. Hayat 

hikâyesi, ana rahmine düşmesinden, vefâtı sonrasına kadar gösterdiği mucizeler Kur’ân, tefsir, 

hadîs ve diğer mukaddes kitaplarla İsrâiliyât türü rivayetlerdeki bütün ayrıntılarıyla bu eserlerde 

ele alınmıştır (Uzun, 2000b:473-475). 

2.4.1. ÂHİR ZAMANDA DÜNYAYA YENİDEN GELMESİ/ NÜZÛLÜ 

Hz. ‘Îsâ (a.s) ile ilgili konulardan biri de kıyamete yakın onun yeryüzüne inmesi ve 

insanları İslâm’a çağırması ile ilgili olan inançtır. 

 Hz. Îsâ'nın göğe çıkışından başka bir de gökten yeryüzüne inişi vardır ki buna “Nüzûl-i 

Îsâ” adı verilir. Bu hâdise kıyâmet ve Deccâl ile ilgilidir. Hemen belirtelim ki kimi yorumcular, 

Deccâl ve Deccâl'i yok etmek üzere Hz. Îsâ'nın gökten inişi üzerine Kur'ân'da açık seçik bir 

âyet bulunmamakla birlikte kimi âyetleri zorlayarak bunlardan ikisinin Kur'ân-ı Kerîm’de 

anıldığını göstermeye çalışmaktadırlar. Gerçi Deccâl konusunda zorlama olmakla birlikte Hz. 

Îsâ ile kıyâmet arasındaki ilişki bir âyette 121 gizlidir. Buna göre kimi yorumcular buradan Hz. 

Îsâ'nın yeryüzüne inerek Deccâl'i öldürmesinin bu âyette bulunduğunu ileri sürmüşlerdir. (And, 

2007:196) Yani Hz. Îsâ’nın göğe yükselişi gibi yeryüzüne inmesi yani nüzûlü konusu da pek 

çok müfessir açısından tartışmalı bir konudur. 

“Ref‘” ve “teveffî” kavramlarını birbiriyle bağlantılı olarak algılayan müfessirlerin 

çoğunluğunun söz konusu bu yorumlarından ortaya çıkan sonuca göre Hz. Îsâ ya rûhu ve 

 
kimse olan Cureyc, 3- Emzikli bir kadının; güzel bir ata binmiş, iyi giyinmiş ve yakışıklı bir adam görünce: 

“Allah’ım! Evlâdımı onun gibi yap!” demesi üzerine, bebeğinin ona cevap vermesi…) 



 
 

115 

 

bedeniyle birlikte kabzedilerek ya da uyku hâlinde âdeta ölmüş gibi yapılarak yeryüzünden 

alınıp gökyüzüne yükseltilmiştir. Hiç şüphe yok ki çoğunluğun benimsediği bu yorumun doğal 

bir uzantısı ve kaçınılmaz bir sonucu da Hz. ‘Îsâ’nın kıyametin büyük alâmetlerinden biri olarak 

tekrar yeryüzüne inmesi durumudur. Prensip olarak Hz. Îsâ’nın ölmediğini kabul edenlere göre 

Kur’ân’daki bazı âyetlerde onun yeniden yeryüzüne ineceğine dair işaretler vardır. 

Yüce Allah’ın, Hz. Îsâ’nın ölümüne müsaade etmeyeceği düşünülecek olursa ve buna 

göre de onun rûhunun, cesediyle birlikte ref‘ olunma ihtimali kuvvet kazanmaktadır. Cumhurun 

dışındaki bazı yorumcular ise Hz. Îsâ’nın öldüğünü, dolayısıyla nüzûlünün söz konusu olmadığı 

görüşünü kabul ederler ve ilgili âyetleri müfessirlerin çoğunluğundan farklı bir tarzda 

yorumlarlar. 

Şunu açıkça belirtmek gerekirse Hz. Îsâ’nın yeryüzüne ineceğine dair Kur’ân-ı 

Kerîm’de kesin nass niteliği taşıyan ve yoruma ihtiyacı olmayan açık bir âyet yoktur. Ancak 

bazı âyetlerin, doğrudan olmasa da dolaylı olarak bu konuya değindiği, nüzûl-i Îsâ hakkında 

işaretler ve mesajlar taşıdığı birçok müfessir tarafından öne sürülmüştür. Bu âyetlerden ilki 

şudur: 

“Ehl-i Kitâb’dan hiç kimse müstesnâ olmamak üzere muhakkak ölümden önce ona (Îsâ’ya) 

inanacak ve o da âhiret günü onlar aleyhinde şahitlik yapacaktır.” (Nisâ 4/159) 

Hz. Îsâ’nın nüzûlüne işaret eden ikinci âyet Zuhrûf sûresinde yer alan şu âyettir: 

“Hiç şüphe yok ki, O (İsâ) kıyametin (beyânı açısından) bir bilgi kaynağıdır.” 

(Zuhrûf 43/61) 

Özetle, “Âhir zaman peygamberi, Hz. Îsâ'nın tekrar dünyaya gelmesi” şeklinde farklı 

yorumlar yapılmıştır. Bazı tefsirciler, bu âyetten biraz önce Hz. Îsâ'dan söz edildiği için “o” 

zamirinin Hz. Îsâ’yı işaret ettiği yorumunu yapmışlardır. Halbuki Hz. Îsâ’dan bahseden âyetler 

bittikten sonra başka bir konuya, 40-44. âyetlerde zikredilen “son peygambere tâbi olmanın 

gerekliliği” konusuna geçilmiştir. Zaten diğer peygamberlerin örnek olarak zikredilmesi de ana 

konuyla (son peygambere inanma ve onu izleme konusu) ilgilidir. 

Hz. ‘Îsâ (a.s)’nın beşer olarak nüzûl edip etmeyeceği, günümüzde de muallâkta bir 

konudur. 13 ayeti kerime, 84 hadîs-i nebevî, Hz. ‘Îsâ (a.s)’nın âhir zamanda beşerî cismiyle 

nüzûl edeceğini vurgulamaktadır (Zekeriyagil, 2006). 

Kur’an’a göre Hz. ‘Îsâ ölmemiştir ve dirilmemiştir (Kur’an-ı Kerim 4:157). Ahmedî 

divanı’nda bu ilişki, büyük ölçüde sembolik cihetiyle yer almaktadır. Bununla birlikte 

Ahmedî’nin bir beyitte Hz. ‘Îsâ’nın dirilmesine işaret edecek yahut bu yönde yorum yapmaya 

müsait bir kullanıma yer vermdiği görülmektedir: 

 



 
 

116 

 

Tenini kıyma idüp kuyuya salarlar-ıdı  

Dirilüben girü çıkardı bî-güman ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/8) 

Beyitte Hz. ‘Îsâ’nın etinin kıyma edilip kuyuya salındığı, ancak onun yine dirilip geri 

geldiği yönünde bir anlatım mevcuttur. Ahmedî’nin bu beytini açıklamak oldukça güç 

görünmektedir. Üstelik İslam anlatılarına ve Kur’an’a göre Hz. ‘Îsâ’nın dirildiği düşüncesi 

temelinden yanlışlandığı için, Hz. ‘Îsâ’ya dair bu atıf yahut telmihin kökeni, ilk bakışta tespit 

edilememektedir. 

Divanda bu hususla ilişkilendirilebilecek diğer beyitlerde ise klasik Türk edebiyatının 

mazmunlaşmış kullanımına uygun olarak Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri diriltme mucizesi ve baharın gelişi 

ilişkisine yer vermiştir.  Bu ilişki temelde Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri diriltme mucizesine telmihen 

kurulmuş ve çoğunlukla hüsn-i ta’lil ile yer verilmiş bir ilişki olsa da şairin bilinç dışı 

okumalarını yapmaya elverecek sembolik anlamları aramaya da müsaittir. Örneğin aşağıdaki 

beyitte onun ayak bastığı yerin bağ ve bahçe olacağı dile getirilmiştir: 

N’ireye kim yüriyüben kor-ıdı râst kadem  

İderdi kurı yiri bâg u gül-sitan ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/9) 

Hz. ‘Îsâ’nın bastığı her yeri bağ ve gül bahçesi yapması, temelde onun mucize 

göstermesiyle alakalı olmalıdır –ki Hz. ‘Îsâ’nın diriltme gücü vardır. Ancak özellikle bastığı 

yerlerin bağ bahçe olması yönünde bir anlatıya kutsal kitaplarda ve dini anlatılarda tesadüf 

edilmemektedir. Şairin bu tasavvurunun sebebi Hz. ‘Îsâ’nın bahsi geçen mucizesini tabiatın 

canlanmasına bağlaması olabileceğidir. 

Onun geri gelişiyle neşelenmesini hatıra getiren aşağıdaki beyitte de mevcuttur:  

Ser-â-ser oldı tolu ad-ıla cihan ‘Îsî 

 İrürdi halka kamu gussadan emân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/1) 

Beyitte şair, baştanbaşa bütün dünyanın Hz. ‘Îsâ’nın adıyla dolduğunu ve bütün 

insanlara dertlerinden kurtuluş geldiğini anlatmaktadır. 

2.4.1.1. Deccal ve Mehdi ile İlgili Hususlar 

 Mehdî, ahir zamanda gelip Müslümanların dinlerini tecdîd edeceğine inanılan zâttır. 

Mehdî hakkında pek çok hadis mevcuttur. Âlimler bunu mütevâtir kabul ederler. Sadece İbn 



 
 

117 

 

Haldûn86 bu hadîslerin zayıf olduğu iddiasını ileri sürmüştür. Ebu Davud şarihi Azîmâbâdî87 

‘nin belirttiğine göre, Resûlullah’tan (SAV) beri, “Müslümanların kâffesi” ahir zamanda, Ehl-i 

Beyt’e mensup bir zâtın çıkıp dini güçlendireceğine, adâleti hâkim kılacağına, Müslümanların 

ona tâbi olup İslâm beldelerinde hâkimiyet kuracağına, bu kimseye “Mehdî” deneceğine 

inanmıştır. 

 Bazı rivâyetlere göre Hz. Îsâ, Mehdî’den sonra inecektir. Bazılarına göre de ikisi aynı 

zamanda çıkacak ve Hz. Îsâ, Mehdî’ye yardımcı olacak ve birlikte Deccâl’i öldürecekler sonra 

Hz. Îsâ, Mehdî’nin arkasında namaz kılacaktır. (Canan, 1998:76-77’den aktaran, Okumuş ve 

Kalkışım, 2008:542-543) 

Avnî Bey, çeşitli dini kaynaklarda ifade edildiği gibi, Hz. Muhammed'in hadislerinde 

haber verdiği Deccal ve Mehdi ile ilgili hususlara ve Hz. ‘Îsâ'nın ahir zamanda yeryüzüne 

ineceği, Mehdi'nin arkasından namaz kılacağı inancına işaret eder. Dolayısıyle, şiirde, Hz. 

‘Îsâ'nın Deccal’la birlikte zikredilmesi bu sebebe dayanır. 

Niçün ol dem kıyamet kopmadı ‘arş u sema içre  

‘Aceb gerdün dahi ne günlere saklar Mesihayı 

                                                        Avnî Bey Divanı ( Mt.5/11) 

Kıyamet kopdu mahşer buldı gayet  

Felekden indi ‘İsa Allah Allah 

                                         Avnî Bey Divanı (G.416/3) 

Yetişmeseydi o Mehdi-lika Mesihadan  

Cihan-ı nazmda Deccal olurdu çehre-nümün 

                                       Avnî Bey Divanı ( Mt.14/75) 

Avni Bey divanda, İsa peygamber göğe çekilmesi, eşeği, tecridi ve hastaları iyileştirip 

ölüleri diriltmesi gibi unsurlarla işlenir. Avni Bey, Hz. ‘Îsâ ile ilgili unsurları tasavvufi zeminde 

daha farklı bir boyutta ele almıştır. Bununla beraber beşerî aşkın işlendiği konularda, sevgilinin 

dudağı Hz. ‘Îsâ'nın hayat bahşeden nefesi ile ilişkilendirilmiştir. (bkz. Sevgilide Güzellik 

Unsurları) Aynca, bir beyitte, Hz. ‘Îsâ'nın babasız dünyaya gelmesi sebebiyle Yahudi'lerin Hz. 

Meryem'e iftira atmaları hadisesine de, bir telmih vardır. 

 
86 Meşhur tarihçi, sosyolog, filozof, siyaset ve devlet adamıdır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Süleyman Uludağ (1999). 

İbn Haldûn . TDV İslâm Ansiklopedisi, 19, 538-543. 
87 Hindistanlı hadis ve fıkıh âlimidir. Özellikle hadis sahasındaki çalışmaları ve şerhleriyle dikkati çekti. Ayrıntılı 

bilgi için bk. Mehmet Âkif Aydın (1991). Azîmâbâdî. TDV İslâm Ansiklopedisi. 4, 329-330. 



 
 

118 

 

Mesihe ta bu kadar ta’ne eylemezdi Yehüd  

Halili kor muydu aguş-ı nara hasm-ı kefür 

                                      Avnî Bey Divanı ( K.10/6) 

2.4.2. MUCİZELERİ 

 Hz. Îsâ’nın gösterdiği mucizeler Kur’ân-ı Kerîm’de şu şekilde bildirilmektedir: 

Rûhu’l-Kudüs ile desteklenmiştir (Bakara, 2/87,253). Beşikte iken ve olgun bir insan 

tavrıyla konuşmuştur (Meryem, 19/30; Mâide, 5/110; Âl-i İmrân, 3/46). Çamurdan yaptığı kuş 

şekline üfleyip onu canlandırmıştır (Âl-i İmrân, 3/49; Mâide, 5/110). Anadan doğma körü ve 

alacalıyı iyileştirmiştir (Âl-i İmrân, 3/49; Mâide, 5/110). Ölüleri diriltmiştir (Âl-i İmrân, 3/49; 

Mâide, 5/110). Evlerde yenilen ve biriktirilen şeyleri haber vermiştir (Âl-i İmrân, 3/49). 

Semâdan sofra indirilmiştir (Mâide, 5/112-115). (Harman, 2000c:465-472) 

XIV. ve XIX. yüzyıl Divanlarında Hz. Îsâ’nın mucizelerini Divanlarda geçtiği kadarıyla 

şu başlıklar altında ele aldık: 

2.4.2.1. Ölüleri diriltmesi  

 Her devirde rağbet gören bazı konular vardır. Hz. Muhammed (SAV) zamanında 

belâgat, gaybdan haber verme, şiir ve hitâbet; Hz. Mûsâ zamanında sihir ve büyü; Hz. Îsâ 

zamanında ise tıp ilmi öne çıkan bir bilim olmuştur. Klasik şiirimizde Hz. Îsâ ’nın bir tabip 

olduğu, dua ve meshle (elle sıvazlama) en ağır hastaları iyileştirmesi, hatta yıllarca önce 

dünyadan göçmüş ölüleri bile diriltmesi sıklıkla hatırlatılmıştır. (Kiraz, 2014:265) 

Hastalara şifâ vermesi gibi ölüleri diriltmesi de Hz. Îsâ’ya verilmiş mucizelerden sadece 

biridir. (Âl-i İmrân, 3/49; Mâide, 5/110). 

Hz. ‘Îsâ’nın mucizeleri içinde belki de en çok bahsi geçeni ölüleri diriltme gücüdür. 

İncil’de detaylarıyla yer verilen bu mucize, Kur’an’ı Kerim de 3:49 ve 5:110 ayetlerinde yer 

alır.  

Hz. ‘Îsâ’nın nefesi, ölüleri diriltmesi bakımından baharla ilişkilendirilmiş ve baharın 

bitkilerin ve çiçeklerin açması, tabiatın canlanması Hz. ‘Îsâ’nın nefesi ve baharın esen rüzgâr 

arasında benzerlikler kurulmuştur. Bu benzerliğin temel nedeni Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri diriltme 

mucizesi olsa da, başka bir açılamayla sembolik olarak baharın gelişiyle ilgili yukarıda bahsi 

geçen mitolojik öğeler de hatıra gelmektedir. Aşağıdaki beyitte de buna uygun bir kullanıma 

tesadüf edilmektedir:  

 

  



 
 

119 

 

Subh-dem ‘Îsî-nefes olup eser bâd-ı nesîm  

Ol nefesden cân bulup zinde olur hâk-i remîm  

Ahmedî Divanı (LXI/1) 

Çürümüş toprağın Hz. ‘Îsâ’nın nefesi gibi olan sabah rüzgârıyla can bulması, yine bir 

önceki kış ölmüş olan tabiatın baharın canlanması ile ilişkilidir. Burada da Hz. ‘Îsâ’nın nefesine 

bürünen sabah rüzgârının tabiatı dirilttiği / çürümüş toprağa can verdiği görülmektedir. Bu 

bağlamda rüzgâra, Hz. ‘Îsâ’nın mucizesi verilmiş gibidir: 

Ahmedî, divan’ında Hz. ‘Îsâ’nın nefesi ve baharın gelişi ile ilgili benzetmelere pek çok 

beyitte yer vermiştir.88 Bu benzetmeler temelde –yukarıda da açıklandığı üzere– Hz. ‘Îsâ’nın 

kendisinin dirilmiş olmasını ifade eden mitsel anlatılardan ziyade, Kur’an’da da bahsi geçen 

ölüleri diriltme mucizesiyle ilişkilidir. 

Ahmedî de aşağıdaki beyitte Kur’an’da yer alan ölüleri diriltme ayetlerine şöyle atıfta 

bulunmuştur: 

Kanı ‘Îsî ki ögrene agzuñdan ihyâ âyetin  

Kanı Mûsî kim aña göstere zülfüñ mu‘cizât  

Ahmedî Divanı (89/4) 

Beyitte sevgilinin ağzının gerçek bir diriltme gücü olduğu kastedilmiş ve bu nedenle 

Hz. ‘Îsâ’nın diriltmeyle ilgili ayeti gelip öğrenmesi gerektiği dile getirilerek sevgili 

methedilmiştir –ki Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri “nefesiyle” yahut herhangi bir şekilde ağız vasıtasıyla 

diriltmiş olmasının nedeni ilerleyen satırlarda tartışılacaktır. Aşağıdaki beyitte şair, Hz. ‘Îsâ’nın 

ölüleri diriltme mucizesi olduğunu açıkça ifade etmiştir: 

Cihanda gün bigi rûşen bu kim du‘â idicek  

Virür-idi nefesinden ölüye cân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/2) 

Beyitte, Hz. ‘Îsâ’nın güneş gibi parlak olduğundan söz edilmiş ve dua ettiğinde nefesiyle 

ölüleri dirilttiği söylenmiştir. Diğer bir açıklamaya göreyse Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri diriltebileceği 

gün gibi ortadadır.  

2.4.2.2. Çamurdan Yaptığı Kuşlara Üfleyerek Hayat Vermesi 

Yüce Allah, Hz. Meryem'e tekrar memleketine dönmesini emredince, ana-oğul birlikte 

Nâsıra89  denen bir köye gelip yerleştiler. Îsâ Aleyhisselâm 30 yaşına kadar burada kaldı. Sonra 

 
88 484/1; VII/1; 168/4; XXXIX/2; LXXII/5. 
89 Günümüzde İsrâil sınırları içinde bulunan Nâsıra, denizden 505 m. yükseklikte olup etrafı tepelerle çevrili 

bereketli bir vadi konumundadır. Hz. Meryem’in yaşadığı ve Îsâ’nın peygamberlik görevine başlayıncaya kadar 

hayatını geçirdiği şehrin onun düşünce sisteminin gelişmesinde etkili olduğu kabul edilir. Nitekim Îsâ’nın 

doğumunun Cebrâil tarafından Hz. Meryem’e müjdelenmesi (Luka, 1/26-36), ilk çocukluk ve gençlik yıllarında 



 
 

120 

 

kendisine vahiy gelmeye ve İncil nazil olmaya başladı. 

Cenab-ı Hak ona insanları Allah'a iman ve ibadete devam etmeğe çağırmasını emretti. 

Hastaları, kötürümleri, anadan doğma körleri, delileri, alaca hastalığına tutulmuş olanları 

iyileştirmeyi ve ölüleri diriltmeyi birer mucize olarak ona ihsân etti. Hz. Îsâ, peygamberlik 

görevine başlayıp da bu olağanüstü hâllerini halka göstermeye başlayınca insanlar akın akın 

ona gelmeye ve dertlerine çare bulmasını istemeye başladılar. Adı ve şanı yayıldıkça yayıldı. 

O, insanlar başına toplandığında: 

"Ey insanlar! Hakikaten ben size Rabb’iniz tarafından nice mucizelerle geldim. Meselâ 

çamurdan kuş biçimi bir şey yapar ve ona üflersem Allah 'ın izni ile o canlı bir kuş oluverir...” 

(Âl-i İmrân, 3/49-51) diyordu. 

Bu husus başka bir sûrede şöyle geçer: 

“Allah o zaman şöyle diyecek: Ey Meryem oğlu Îsâ! Sana ve annene (verdiğim) nimetimi 

hatırla! Hani seni mukaddes ruh (Cebrâîl) ile desteklemiştim; (bu sayede) sen beşikte iken de 

yetişkin çağında da insanlarla konuşuyordun. Sana kitâbı (okuyup yazmayı), hikmeti, Tevrat ve 

İncil’i öğretmiştim. Benim iznimle çamurdan, kuş şeklinde bir şey yapıyordun da ona 

üflüyordun, hemen benim iznimle o bir kuş oluyordu...” (Mâide, 5/110). 

Klasik Türk şiirinde yaygın olarak yer alan “İsa’nın nefesiyle ölüleri diriltmesi” motifi, 

Kur’an’da Hz. ‘Îsâ’nın cansız kuşlara üfleyerek can verdiğinin anlatıldığı ayetlerden hareketle 

düşünülmüş olabilir.  

Nitekim Ahmedî bir beyitinde bu hadiseye de telmihte bulunmuştur:  

Düzerdi balçıgı kuş sûretinde vü bes aña  

Virür-idi nefesi-y-le revân revân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/4) 

Kur’an’ı Kerimde 5:110’da İsa’nın Allah’ın izniyle çamurdan kuş şeklinde bir şey yaptığı, içine 

üflediği ve onun da yine Allah’ın izniyle (canlanıp) kuş olduğu yazmaktadır. Kur’an’ı Kerimde 

3:49’da da benzer şekilde kuştan çamur yaptığı ve ona üfleyerek can verdiği yazılıdır. 

Aşağıdaki beyitte de Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri nefesiyle dirilttiği açıkça ifade edilmiştir: 

Niçe kim Ahmedî lebüñi zikre getürür 

  ‘Îsî bigi deminden ölüye virür hayât  

Ahmedî Divanı (84/7)  

Hz. ‘Îsâ’nın nefesiyle yahut ağzıyla ölüleri dirilttiğine dair Kur’an’da bir anlatı olmamasına 

karşılık, İncil’de Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri konuşarak dirilttiği görülmektedir. Kur’an’da Allah, Hz. 

 
dindaşları olan yahudilerle yürüttüğü fikrî münakaşalar (Matta, 13/54-58; Luka, 4/17-30) gibi olaylar bu şehirde 

meydana gelmiştir. Ayrıntılı bilgi için bk. Mahmut Aydın (2006). Nâsıra. TDV İslâm Ansiklopedisi. 32, 397-399. 



 
 

121 

 

Âdem’in şeklini tamamladığında ona ruhundan üflemiştir (Kur’an’ı Kerim 15:29). Yine 

Kur’an’ı Kerime göre Allah, yarattığı her insana kendi ruhundan üflemektedir (Kur’an’ı Kerim 

32:9).  

Nitekim Ahmedî bir beyitte de bunu dile getirmiştir:  

Cihân senüñ nefesüñden hayât buldı ‘aceb  

Bu yümn-ile nefes iy cân Yemende bulına mı  

Ahmedî Divanı (716/4) 

Hemen her kültürde can ve nefes ilişkilidir ve nefesle hayat verilir. Nitekim Hz. ‘Îsâ’nın 

dünyaya gelmesi de nefesle ilişkilidir. Cebrail’in Allah’ın ruhunu üflemesiyle Hz. Meryem Hz. 

‘Îsâ’ya hamile kalmıştır. Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri nefesiyle diriltmesinin de bu nedenlerle nefes ile 

ilişkili olmuş olması muhtemeldir. Diğer yandan, Kur’an’da Hz. ‘Îsâ’nın kimleri nasıl dirilttiği 

yazmasa da muhtelif İslam anlatılarında Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri nasıl dirilttiğine yönelik bazı 

bilgiler mevcuttur. 

Bu anlatılar klasik Türk şiirine de yansımıştır; klasik şiir geleneğinde sevgili genellikle 

konuşmaz, ağzı mim gibidir, dudakları hazine saklayan bir kutu gibi sımsıkıdır ve kilitlidir. 

Onun konuşması, âşık için can bağışlayıcı olacaktır. Üstelik canın son çıkış noktası da ağız 

olduğu için ağız ve can arasında da bir ilişki mevcuttur. Dudaktan dökülen can bağışlayıcı 

kelimeler önem kazanmaktadır. Bu nedenle sevgili, söyledikleriyle ölüyü diriltmesi bakımından 

Îsî-nefes ve Îsî-dem olur. Dirilecek olan ise aşığın kendisidir (Pala, 2014, s. 285). Ahmedî de 

muhtelif beyitlerde bu motifi kullanmıştır: 

Senüñ lebüñdür iden kamu cânları ihyâ  

Fisânedür dem-i ‘Îsî vü ‘ayn-ı âb-ı hayât  

Ahmedî Divanı (72/5)  

Şaire göre sevgilinin dudakları bütün canları canlandırmaktadır/diriltmektedir; onun yanında 

Hz. ‘Îsâ’nın nefesi ve âb-ı hayât sadece birer efsanedir. Bu durum da yine sevgilinin konuşacak 

olmasıyla ilişkilidir. Sevgili, tıpkı Hz. ‘Îsâ gibi tekellümü ile aşığa can vermektedir. Emir 

Süleyman’ın methedildiği bir kasideden alınan aşağıdaki beyitte de memduh Hz. ‘Îsâ’ya teşbih 

edilmiş ve Hz. ‘Îsâ’nın, memduhun ağzıyla nefes vurduğu dile getirilmiştir:  

Şol Selâmî ki oradan ‘Îsî urur-ıdı nefes  

Şol Selâmî ki ola tâlib Mûsî-yi ‘İmrân aña  

Ahmedî Divanı (VI/4) 

Beyte göre Emir Süleyman da can bağışlayıcı sözler söylemesi ile hayat verecek olandır. 

Nitekim yöneticilerin de bir sözle can alma ve can verme yetkileri vardır. Şair de bu benzerliği 

göz önüne almış ve memduhu Hz. ‘Îsâ’ya teşbih etmiştir. Görüleceği üzere ölüleri diriltmek 



 
 

122 

 

yine Hz. ‘Îsâ mazmunu üzerinden ağız ve konuşma yoluyla mümkün olmaktadır. DİVAN’da, 

buna örnek teşkil edecek çok sayıda beyit mevcuttur.90 Bir tevhitten alınan aşağıdaki beyitte ise 

Hz. ‘Îsâ’nın ölüleri diriltmesi bir sihir olarak düşünülmüş ve ona bu sihri öğretenin Allah olduğu 

söylenmiştir:  

Kelîm elinde ‘asâyı ol eyledi sü‘bân  

Hem oldur ögreden ihyâ-y-ıçun Mesîhe füsûn  

Ahmedî Divanı (LXV/26)  

Yine şaire göre sevgili İsa-nefesli olduktan sonra, âşık ölmekten korkmamaktadır:  

Ne gam cellâd oldı-y-ısa gamzen  

Çün oldı dudaguñ ‘Îsî-i Meryem  

Ahmedî Divanı (431/2) 

Nitekim bakışlarıyla öldürecek olan sevgili, konuşarak aşığı diriltecek ve ona hayatını geri 

bağışlayabilecektir. Şairin bir tevhidinden alınan aşağıdaki beyte göre de Hz. ‘Îsâ’ya bu diriltme 

sanatını öğreten Allah’tır:  

San’at-ı ihyâyı sensin ‘İsî’ye ta’lîm iden  

Mûsî’ye sensin kılan Fir’avn mülkin pâ-yi-mâl  

Ahmedî Divanı (II/21) 

 Bununla birlikte Ahmedî, her ne kadar Hz. ‘Îsâ olmasa da sözleriyle/şiirleriyle hayat verici 

olduğunu söyleyerek kendini fahretmede de Hz. ‘Îsâ’nın diriltme mucizesine atıfta 

bulunmuştur: 

 Sözi-y-le Ahmedî cânlar dirildür  

Egerçi ‘Îsî[-i] Meryem degüldür  

Ahmedî Divanı (271/9) 

Kadı Burhâneddin, ‘Îsâ peygamberi; en çok, dokunduğu her şeye can vermesi, ölüleri 

diriltmesi özellikleriyle zikrederler (KBD. 284-5, 302-1, 310- 4, 395-3, 428-7, 705-2, 811-10, 

915-5, 1030-5, 1086-4, 1154-5, 1236-6). 

Kadı Burhâneddin’in gazellerinde sevgili, sevgilinin dudağı, ağzı ve nefesi âb-ı hayât 

kaynağı olarak düşünüldüğünden can verme özelliği ile Hz. ‘Îsâ’ya benzetilir. Kadı 

Burhâneddin’de sevgilinin dudağı Îsâ peygamber olarak düşünüldüğü zaman, yanağı, gözü ve 

kaşları da onun havarileri olarak anılır. 

 

 

 
90 XXXII/23; 62/2; 64/3; 93/7; 140/6; 157/6; 166/4; 177/3; 190/5; 201/1; 209/5; 452/8; 456/3. 



 
 

123 

 

Çürimiş süñügümüz dirilesin söyleyicek  

Meryem-i ‘Îsî demiyle dem-i ahyâyı görüñ  

Kadı Burhâneddin Divanı (1236-6) 

 Şehâ ‘Îsî durur şol la‘l-i lebler  

Yanağ u göz ü hâcibdür havârî  

Kadı Burhâneddin Divanı (284-5) 

Leylâ Hanım divanında iki yerde Hz. ‘Îsâ’ya temas edilmektedir. 

Benem ol şāir-i muciz-nefes ü Įsį-dem  

Medh-i destūr ile virmekde sözüm mürdeye cān  

Leylâ Hanım Divanı (K. 5/31) 

Ben Hz. ‘Îsâ’nın nefesi gibi, nefesi mucize saçan bir şairim ki onun izniyle medhedince sözüm 

ölüye can verir. 

Şehen-şāha eger teşrįf ideydin cümleden akdem  

Olurdı ümmetin elbetde İbni Hazret-i Meryem 

 

  Nice fahr eylemez şāhım sana mensūb olan ādem  

Anaydı Įsį-i Meryem hulūs-ı kalb ile bir dem  

İrerdi āsumān-ı heftümįne yā Resūlallāh  

Leylâ Hanım Divanı (Th. 1/5)  

Ey padişahların padişahı efendim (Hz. Muhammed), sen bütün peygamberlerden önce gelmiş 

olsaydın, ümmetin Hz. ‘Îsâ olurdu. Bu yüzden sana ümmet olan kişinin övünmemesi mümkün 

değil. Eğer Hz. ‘Îsâ seni samimiyetle bir an ansaydı, yedi kat semaya çıkardı. Son mısrada Hz. 

‘Îsâ’nın göğe kaldırılmasına ve Hz. Muhammed’in miraç olayına telmih vardır. 

Keçecizade İzzet Molla divanında, İsa Aleyhisselâm, nefesinin kuvvetli olması 

yönüyle ele alınmıştır. İsa Aleyhisselam, doğuştan âmâ olanı, okuyup üfleyerek görür hale 

getirebilmektedir. Ayrıca Mehdi’nin gelmesi, yani İsa Aleyhisselam’ın yeryüzüne tekrar 

gelmesi olayına vurgu yapılmaktadır. İsi-nefes, Mehdi-yi mev’ûd, mehdi-yi devr-i zaman 

şeklinde tamlamalarla adı zikredilmiştir.  

Hak senünle dìni ihya itdi ey İsi nefes  

Mehdi-i mev’ud(u) sensin çekmesün halk intizar  

                                                                  Keçecizâde İzzet Molla Divanı (K. 3/4) 

Leylâ Hanım, kendi sözlerinin Hz. Îsâ’nın nefesi gibi mucizeye sahip olduğunu, methettiği 

kişilere âdeta can bahşettiğini söylemektedir. 

 



 
 

124 

 

“Benem ol şâ’ir-i mu’ciz-nefes ü Îsî-dem  

Medh-i destûr ile virmekde sözüm mürdeye cân”  

                                                                Leylâ Hanım Divanı (K., 5 /31) 

Âdile Sultan, diğer şâirlerimiz gibi Hz. Îsâ’nın ölülere can bahşeden mucizevi nefesine 

telmih yapmıştır. Âdile Sultan’ın müziğe ilgisi olduğu bilinmektedir. Kızı Hayriye Sultan da 

müzik eğitimi almış ve piyano çalmada ustalaşmıştır. Âdile Sultan’ın saraylarında çok ihtişamlı 

piyanolar bulunmaktadır (Özdemir: 1996, 93). 

Devrinde görkemli konserler düzenlemiştir. “Mûsiki” redifli gazeline müzik sevgisini 

ve bu alandaki bilgisini aksettirmiştir. Devrinde görkemli konserler düzenlemiştir. “Mûsiki” 

redifli gazeline müzik sevgisini ve bu alandaki bilgisini aksettirmiştir.  

Mûsiki, âşığın bir ânını bir bayram günü gibi genişletir ve neşelendirir. Mûsiki, sarhoş 

olmuş kulaklara can veren sûr üfler. İkinci mısrada sabâ kelimesi ile sevgiliden haber getiren 

seher yeline de benzetme yapılmıştır. Ayrıca, sûr-ı cân kelimesi ile Hz. Îsâ’nın nefesine telmih 

yapılmıştır.  

“ʿÂşıkı eyler saʿîd her bir demin bir gûne ʿîd  

Gûş-ı91 sermest-i92 Sabâ’ya Sûr-ı cândır mûsikî”  

                                                          Âdile Sultan Divanı (G., 158 / 6) 

2.4.2.3. Hastaları İyileştirmesi 

 Hz. Îsâ’nın zamanında tıp ilmi son derece ilerlemiş olmasına rağmen, Hz. Îsa gösterdiği 

mucizelerle en büyük tıp bilginlerini bile hayretler içinde bırakıyordu. Gerçekten bütün 

dünyanın en bilgili tıp doktorları bir araya gelseler anadan doğma bir körü iyileştiremezken, 

Hz. Îsâ bunu yapabiliyor dahası herhangi bir mezarda yatan, asırlarca önce ölmüş birini bile 

diriltebiliyordu. 

“...Yine Allah'ın izni ile körü ve alacalıyı iyileştirir, ölüleri diriltirim. Ayrıca evlerinizde ne 

yiyip ne biriktirdiğinizi size haber veririm. Eğer iman eden kimselerseniz bütün bunlarda nice 

ibretler saklıdır.” (Âli İmrân, 3/49) ve 

“Yine benim iznimle anadan doğma körü ve alacalıyı iyileştiriyordun.” (Mâide, 5/110) 

Klasik şiirimizde sevgilinin ölümsüzlük bağışlayan siyah zülfü (saç), cana can katan 

kırmızı lebi (dudak), diriltici bûsesi (öpme), inleyen hastalara mütemadiyen şifâ dağıtan çeşmi 

(göz), büyüleyici nigâhı (bakış) ile Hz. Îsâ’nın mucizeleri arasında bir ilgi kurulmuştur. (Kiraz, 

2014:272) 

  
 

91 Gûş: 1. Kulak. 2. İşitme, dinleme. 
92 Sermest: Sarhoş. 



 
 

125 

 

Hz. ‘Îsâ’nın gösterdiği pek çok mucizeden biri de hastaları iyileştirmesidir. Kur’an’a 

göre körlerin gözünü açmış, alaca (cüzzam) hastalığına tutulanları iyileştirmiştir. Hz. ‘Îsâ ile 

ilgili anlatılara bakıldığında –ölüleri konuşarak dirilmesinin aksine– hastaları dokunarak 

iyileştiridiği görülmektedir. Hz. ‘Îsâ, kendinden önceki Mesih unvanı taşıyan İbrani kralları gibi 

eliyle hastaları iyileştirilme gücüne sahip olduğu anlatısıyla değerlendirilmiştir. 

İslam anlatılarına göre ise Hz. ‘Îsâ ilacı olmayan, devası bilinmeyen hastalıkları dahi 

iyileştirebilmektedir; inme inen hastaları kurtarabilmekte, çaresiz denilen sedefe çare 

bulabilmektedir (Sinanoğlu Za’îfî, 2015, s. 160). 

 Aşağıdaki beyitte Ahmedî, Hz. ‘Îsâ’nın her derde deva bulduğundan bahsetmiştir:  

Bu nice nefesdür ki mübârekligi anuñ  

‘Îsâ bigi her derdümi dermâna irürdi  

Ahmedî Divanı (699/7) 

Beyte göre sevgili, Hz. ‘Îsâ gibi her derde deva bulabilmektedir. Ancak Ahmedî’ye göre devasız 

hastalıklara deva bulan Hz. ‘Îsâ dahi aşk derdine deva bulamayacaktır:  

‘Işkuñ ne sa‘b derd-durur kim tabîbi anun  

‘İsî dahı olur-ısa bulmaz devâ aña  

Ahmedî Divanı (26/5) 

 Söz konusu aşk derdi olduğunda, Hz. ‘Îsâ’nın deva veren nefesinin bile çaresiz kalacağı, bir 

beyitte İsa nefesli sevgilinin aşığın derdini artırdığı şeklinde anlatılmıştır:  

‘Îsî nefeslü yâr hemîn derdüm arturur  

Niçe ki yalvarup dir-isem derdüme kıl em  

Ahmedî Divanı (412/2)  

Beyitteki anlama göre sevgili aşk derdine çare bulamaz. Diğer bir açılamaya göreyse sevgili İsa 

nefesli olmakla âşığın derdine çare bulabilecektir ama zalimliğinden dolayı bunu yapmamakta; 

âşığın derdinden ölmesine göz yummaktadır. 

 Bir başka beyitte ise cüzzam, sedef ve körlüğe çare bulduğundan bahsedilmiştir:  

Cüzâm-ıla barası bî-gümân zâyil idüp 

 İderdi ekmeh-i bînayı câvidân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/5)  

Yukarıda sayılan hastalıklar, Kur’an’ın yanı sıra İncil’de de yer almakta ve Hz. ‘Îsâ’nın bu 

hastalıklara çare bulduğundan söz edilmektedir. Yukarıdaki beyitte de şair, Hz. ‘Îsâ’nın bu 

mucizelerini sıralamıştır. 

Keçecizade İzzet Molla divanı’nda, İsrailoğullarının son peygamberi. Hz. ‘Îsâ Cebrail' 

in Meryem' e üflediği ruhtur. Bu nedenle neye dokunsa ona can verir, ölüleri diriltir. Nefesi 



 
 

126 

 

nedeniyle ele alınmıştır. 

Oldu 'İsa gibi kilki guya  

Nutku mevtaları kıldı ihya 

Keçecizâde İzzet Molla Divanı (Mz. H.8/5) 

Şairin sözü, (nutk) İsa nefesidir, şair sözü, nefesi (söz, nutuk) Mesih gibi cana can katar; sözü 

Ruh-ı kuds gibi diriltici olmuştur; diriltici, can verici özelliği dolayısıyla İsa' nın kendisidir; 

şairin fikri ana rahmi, mana ise şairin çocuğudur. 

Mücerred hıdmeti makbul olup dergah-ı Mevlada  

Meşihat daderi ‘İsaya oldu Hakkın ihsanı 

Keçecizâde İzzet Molla Divanı (Mz.2/32) 

2.4.2.4. İnsanların Ne Yediğini ve Evlerinde Ne Biriktirdiklerini Bilmesi 

Hz. ‘Îsâ ile ilgili anlatılan bir mucize de insanların ne yediğini bilmesidir. Bu mucize 

Kur’an’da “Evlerinizde neler yediğinizi, neyi biriktirdiğinizi size haber veririm (3:49)” ayetiyle 

aktarılır. Taberî de bu hadisye yer vermiştir. Tarih-i Taberî’de yer aldığına göre, onun 

peygamberliğini sınamak isteyen insanlar sırayla mucizeler sormaktadır. Hz. ‘Îsâ da onlara 

mucize göstermektedir. Yine kendisine “başka ne mucizen var?” diye sormuşlar, o da herkesin 

evine ne yediğini bileceğini ifade etmiş ve içlerinden birine dönerek “sen dün gece, şuna benzer 

yemek yedin, şu kadarı arttı” demiştir (2007, s. 332). 

Ahmedî bir beyitte bu hadiseye şöyle telmihte bulunmuştur:  

Bilürdi her kişinün ne ki evinde yidi-y-ise  

Dahı zahîre ne itdi-y-ise nihan ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/6) 

2.4.2.5. Bezleri İstenen Renge Boyaması 

Hz. ‘Îsâ’nın gösterdiği pek çok mucizeden biri de tek kaptaki boyadan bütün elbiselerin 

her birini farklı renklerde boyayıp çıkarmasıdır. Rivayete göre Hz. ‘Îsâ on iki yaşındayken 

annesi, onu meslek öğrenmesi amacıyla bir kumaş boyacısının yanına çırak olarak verir. Ustası 

Hz. ‘Îsâ’nın eline bir testi verir ve bu sudan değişik kaplara su doldurmasını, ardından her birine 

değişik boyalar koymasını söyler. Hz. ‘Îsâ bütün boyaları tek bir kabın içinde karıştırır ve 

boyanacak giysileri bu kaba batırır. Ustası bu duruma kızar; ancak Hz. ‘Îsâ giysileri kaptan 

çıkarınca her birinin müşterilerin istediği renge boyanmış olduğunu görürler (And, 2018, s. 

193).  

Ahmedî de bir beyitte bu hadiseye telmihte bulunmuştur:  

Kara boyaya salup yüñ bizi çıkardı girü 

 Ne renge isdedilerse yigân yigân ‘Îsî  



 
 

127 

 

Ahmedî Divanı (LXXIV/7)  

Beyitte de Hz. ‘Îsâ’nın bahsi geçen mucizsesine telmihte bulunulmuştur. Ahmedî, 

bezlerin kara boyaya atıldığını belirtmiş olsa da muhtelif kaynaklarda yer alan kıssada, siyah 

renge dair herhangi bir işaret mevcut değildir. 

2.4.3. SEMÂYA YÜKSELMESİ (REF’İ) VE BUNUN GÜNEŞLE İLGİSİ 

 Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Îsâ’nın doğduğundan, öleceğinden ve tekrar hayata 

döneceğinden söz edilir (Meryem, 19/33). Ancak genel İslâmî anlayışa göre onun bu dirilişi, 

Hristiyanlık’taki gibi çarmıha gerildikten sonraki diriliş değil, kıyâmet sonrası diriliştir. 

Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’e göre Îsâ (a.s) çarmıha gerilmemiştir. 

 Yahudiler, Îsâ’nın tebliğ ettiği mesajdan hoşlanmamışlar ve onu öldürmek için tuzak 

kurmuşlardır (Âl-i İmrân, 3/54). “Allah’ın peygamberi Meryem oğlu Îsâ’yı öldürdük demeleri 

yüzünden onları lânetledik. Halbuki onu ne öldürdüler ne de astılar, fakat öldürdükleri onlara 

Îsâ gibi gösterildi. Onun hakkında ihtilâfa düşenler bundan dolayı tam bir kararsızlık içindedir; 

bu hususta zanna uymak dışında hiçbir sağlam bilgileri yoktur. Kesin olarak onu öldürmediler, 

bilâkis Allah onu kendi nezdine kaldırmıştır. Allah izzet ve hikmet sahibidir.”(Nisâ, 4/157-158). 

Böylece Hristiyanlık’ta önemli bir dinî inanç olan, insanların günahına kefâret olmak üzere Hz. 

Îsâ’nın çarmıha gerilmesi hâdisesinin İslâm’da kabul edilmediği görülmektedir (Harman, 

2000c: 465-472). 

Hz. Îsâ’nın yeryüzünden ref‛i yani yükseltilmesi konusu ise Kur’ân yorumcuları 

arasında farklı görüşlere ve tartışmalara yol açmıştır. Bazı müfesirler, söz konusu ref‛in sadece 

rûhen gerçekleştiğini öne sürerken; çoğunluğunun katıldığı kanâate göre Hz. Îsâ hem bedenen 

hem de rûhen yeryüzünden bir mucize eseri gökyüzüne yükseltilmiş olup yine başka bir 

mucizenin açık bir göstergesi olarak kıyâmet kopmadan önce tekrar yeryüzüne inecektir. 

Hz. Îsâ’nın ref‛i’ni beyan eden âyetler aşağıdaki gibidir: 

“Hani Allah buyurmuştu ki: Ey Îsâ, Ben seni ölmüş (gibi) yapacağım, seni bana 

(katıma) yükselteceğim, seni inkârcılardan aklayıp paklayacağım (kurtaracağım) ve sana 

uyanları kıyâmet gününe dek inkârcıların üstünde tutacağım. Sonra dönüşünüz bana 

olacaktır. Bende ihtilâfa düştüğünüz şeyler hakkında aranızda hükmümü vereceğim.” (Âl-i 

İmrân, 3/55) 

“...Hâlbuki onu (Îsâ’yı) öldürmediler ve onu salbetmediler (asmadılar); fakat 

(öldürdükleri) onlar için (Îsâ’ya) benzetildi. Onun hakkında ihtilâfa düşenler, ondan yana tam 

bir şüphe içindedirler. Onların zanna uymaktan başka o konuda herhangi bir ilimleri de yoktur. 

Onu (Îsâ’yı) kesin olarak öldürmediler. Bilâkis Allah, onu kendisine (kendi katına) yükseltti. 



 
 

128 

 

Allah, aziz (emrinde yegâne gâlip) ve hakîm (hikmeti sonsuz) olandır.” (Nisâ, 4/157-158) 

Hz. ‘Îsâ’nın gösterdiği mucizelerden biri de göğe yükselmesidir. Kur’an’da Hz. ‘Îsâ’nın 

göğe yükseldiği açık bir şekilde yazmasa da, bir ayette geçen “ey İsa, doğrusu senin hayatına 

son verecek olan benim, seni kendime yükselteceğim, seni inkâr edenlerden arındıracağım ve 

sana uyanları kıyamete kadar inkâra sapanların üstüne geçireceğim (Kur’an-ı Kerim 3:55)” ve 

bir başka ayette yer alan “hayır; Allah onu kendine yükseltti (Kur’an-ı Kerim 4:158)” 

ifadelerinden hareketle Hz. ‘Îsâ’nın göğe yükseldiği yönünde tefsirler yapılmıştır (Yazır, 2007, 

s. 121). Yine Kur’an’a göre, kavminden insanlar onu çarmıha germek/asmak istediklerinde 

Allah onlara başka birini Hz. ‘Îsâ suretinde göstermiş ve onu göğe yükseltmiştir. Göğe 

yükselme detayı verilmese de, Kur’an açık bir şekilde “onu kesin olarak öldürmediler (Kur’anı 

Kerim 4:157-158)” yazmaktadır. 

Hz. ‘Îsâ’nın yanı sıra Hz. Muhammed’in miraca çıkması ve Hz. İlyas’ın ateşten 

arabasıyla göğe yükselmesi bu kutsal ve ruhsal boyuta erişmeyle ilişkilidir (Armstrong, 2017, 

s. 26). Nitekim peygamberler tarihine bakıldığında, Hz. İdris’in de Hz. Muhammed gibi miraç 

benzeri bir göksel deneyim yaşadığı görülmektedir (Kaleli, 1996, s. 113-114). Bu veriler, göğün 

aşkınlığı ve kutsal şahısların gökle ilgili olmaları dolayısıyla kutsallıklarının artacağı 

düşüncesinin ne kadar yaygın olduğunu göstermektedir. Şahıslar bu deneyimi gerçekten 

yaşamış olsun yahut olmasın, gök sembolizminin ne kadar güçlü olduğunu görülmektedir. Göğe 

yükselmek, Hz. ‘Îsâ ve bu deneyimi yaşayan yahut yaşadığı varsayılan hemen her şahsın 

kutsiyetini artırmıştır. 

Hz. ‘Îsâ’nın göğe yükselme motifi, klasik Türk şiirinin sufiyane örneklerinde sıklıkla 

tecerrüt için kullanıldığı görülen bir motif olmuştur. Ancak Ahmedî bu motife sufiyane 

yaklaşmamış, Hz. ‘Îsâ’yı methetmek için kullanmıştır: 

Ger asl-ıla bu yirüñ gûherinden ise ne-çün  

Melekler-ile felekde duta mekân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/10)  

Kur’an’a göre melekler göktedirler (Kur’an-ı Kerim 53:26). Şair de Hz. ‘Îsâ’nın 

gökyüzünde olması hasebiyle meleklerle aynı mekânda olduğunu, aslen bu yerin 

cevherlerinden olmadığını söylemektedir. Nitekim Hz. ‘Îsâ, –daha evvel de değinildiği üzere– 

tanrısal hüviyetini göğe yükseldikten sonra kazanmış, aşkın bir kişiliğe bürünmüştür. Bu 

nedenle onun tanrısal cevheri gökyüzüyle ilişkilidir; yeryüzündeki bedensel ve sıradan 

varlığının bir hükmü kalmamıştır. 

Beyitte geçen gûher “cevher” sözcüğü ise yine gökyüzünü karşılamaktadır. İnanışa göre Allah 

önce kendi nurundan yeşil bir cevher yaratmış ve buna cevher-i evvel demiştir. Sonra bu 



 
 

129 

 

cevhere muhabbeti ile bakınca, cevher eriyerek su gibi akmış ve akabinde soyut âlemler 

yaratılmıştır. İki bin sene sonra Allah bir kez daha muhabbetiyle bakmış ve böylece somut 

âlemler de yaratılmıştır –ki dünya da bu âlemlerin içindedir. Âlem-i melekût ise ilk cevherin 

yahut cevhere ilk muhabbet ile bakışın ürünüdür (Şentürk, 1994, s. 133). Şair, istifham 

vasıtasıyla Hz. ‘Îsâ’nın bu âlemden olmadığını, ervâhın ve melekûtun yaratıldığı diğer 

âlemlerden ve dolayısıyla ilk cevherden olduğunu söylemiştir. Hz. ‘Îsâ da ilk cevhere ait 

olmakla zaten göksel bir varlıktır ve aracısız olarak göğe yükselebilmektedir: 

 İrişdi bir nefes içinde ferşden ‘arşa  

Yog-iken arada kürsî vü nerdübân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/11) 

Beyitte Hz. ‘Îsâ’nın arada bir merdiven yahut kürsü olmaksızın bir nefeslik kısa bir sürede 

yerden göğe yükseldiğini anlatılmıştır. Şairin, Hz. ‘Îsâ’nın göğe yükselişini arada bir merdiven 

olmaksızın gerçekleştirmesinden bahsetmesi, onu övmek içindir.  

Ahmedî, beyitte Hz. ‘Îsâ’nın merdiven kullanmaksızın bir nefeste göğe yükseldiğini 

söyleyerek onu övmektedir. Çünkü o, göğe çıkarak aşkın güce erişmek ve kutsanmak için bir 

merdivene ihtiyaç duymamaktadır. Meleklerle aynı cevherden olduğu için zaten gökyüzüne 

aittir ve yükselme sırasında arada bir merdiven bulunmamaktadır. Beyitte, olmadığından söz 

edilen diğer bir unsur ise kürsüdür. Sözcük anlamı olarak “oturacak, tutunacak yer; basamak, 

ayaklık; dayanak” anlamlarında değerlendirildiğinde, Hz. ‘Îsâ’nın hiç dinlenmeden, yer ile gök 

arasında bir kürsüye oturmadan, basmadan yahut tutunmadan göğe yükseldiği anlamı 

çıkmaktadır –ki beyitte de yerden göğe bir nefeste çıktığı dile getirilmiştir. Nitekim Hz. ‘Îsâ 

merdiven kullanmadığı gibi sarmaşık, ağaç vb. yer-gök aracısı nesnelere de ihtiyaç 

duymamaktadır; bu nedenle onun göğe yükselmesi sırasında arada kürsü yahut merdiven, 

herhangi bir nesne yoktur. Kürsü, diğer bir anlamıyla ise “Arş-ı Azam’ın altında bir düzlükte 

olan, Levh-i Mahfuz’un bulunduğu yer” anlamına gelir. Bu kürsünün gökleri ve yeri kuşattığı 

gibi, arş da kürsüyü çevrelemektedir. Aynı zamanda, gökte Cebrail’in oturduğu yere de kürsü 

denir; Hz. Muhammed, onu söz konusu kürsünün üzerinde otururken görmüştür. Bununla 

birlikte, Allah’ın hükümranlığı da kürsü olarak adlandırılmıştır (Yavuz, 2002, s. 572).  

Bu anlamıyla, varlığından bahsedilen kürsü için Ahmedî’nin yok demesi makul 

gözükmemektedir; fakat Hz. ‘Îsâ’nın göğe erişirken bu mertebeleri aşarak ulaşması ve kürsüye 

ihtiyaç duymaması mümkündür. Hz. ‘Îsâ, gökyüzüne bu somut merdiven ve kürsüye/kürsülere 

ihtiyaç duymaksızın bir nefeste asıl makamına ulaşmış; kendisine biçilen tanrısal kuvvet ve 

ruhsal cevheriyle göğe erişmiştir. Ahmedî bu cevherin anlaşılması güç olduğunu da bir beyitle 

dile getirmiştir: 



 
 

130 

 

Hezâr mu‘cize itdi ‘ayân cihânda velî  

Ne cevher-idi kimesne idemez beyân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/12)  

Hz. ‘Îsâ cevher-i evvele, yani soyut âleme ait olması hasebiyle ruhsal bir kişiliğe sahiptir. 

Yeryüzünde iken çok sayıda mucize meydana getirmiştir. Şaire göre bu mucizeler bilinebilir; 

ancak onun asıl cevherinin ne olduğu kimse tarafından beyan edilemez. Nitekim o, sıradan 

insanların algılayamayacağı bir güce erişmiştir –ki göğün bu aşkınlık vericiliğinden yukarıda 

söz edilmiştir. Dolayısıyla onun nasıl bir cevher olduğunu kimse bilemeyecek ve 

anlatamayacaktır. 

 Hz. ‘Îsâ, gökyüzüyle olduğu kadar güneşle de ilişkilidir. Göğe yükseldiğinde dördüncü 

katta kalmıştır. Dördüncü kat ise güneşin katıdır. Batlamyus’un dünya merkezli evren 

tasavvuruna göre, güneş göğün dördüncü katındadır; merkezde yer vardır, güneş, ay ve diğer 

gezegenler onun etrafında dolanırlar (Unat, 2004, s. 193). İslam bilginleri de Batlamyus’un bu 

görüşünü kabul etmişlerdir (Aydın ve Aydın, 1992, s. 196).  

Hz. ‘Îsâ da dördüncü katta kalması nedeniyle güneşle ilişkilendirilmiş ve edebî 

metinlerde güneş ile birlikte kullanılmıştır. Onun güneşle ilişkilendirilmesinin temel 

nedenlerinden biri, annesi Meryem’in bakire oluşudur. 

Ahmedî’nin bir beytinde güneşin doğuşu ile Hz. ‘Îsâ’nın yeryüzüne gelişi arasındaki 

ilişkiye işaret vardır: 

 Ser-â-ser oldı tolu ad-ıla cihan ‘Îsî  

İrürdi halka kamu gussadan emân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/1) 

Yukarıdaki matla beytinde yer alan, cihanın baştanbaşa İsa’nın adıyla dolması ifadesi, güneşin 

doğuşu ile dünyanın ısınacak ve gündönümünün gerçekleşecek olmasıdır. Gündönümünün 

gerçekleşmesiyle dünya güneşin hâkimiyetine girecek, yani bütün cihan Hz. ‘Îsâ’nın adıyla 

dolacaktır. İkinci mısrada yer alan halka kamu gussadan aman ermesi de Temmuz’un gidişiyle 

ağıtlar yakan, elbiselerini yırtıp kendi yüzlerini tırnaklayan halkın, onun dirilişiyle sevinmesidir 

–ki törenlerle kutlamışlardır. Hz. ‘Îsâ da benzer şekilde yeniden doğduğunda, yani güneşin 

hâkimiyeti geldiğinde halk sevinecek, kederden, kaygıdan kurtulacaktır. Diğer yandan, Hz. 

‘Îsâ’nın peygamberliğinin de halka kamu gussadan emân vereceği düşülecek olsa da, dünyada 

olduğu sırada sadece on iki havarisi ve annesi Meryem ile Magdalalı Meryem haricinde ümmeti 

olmadığı göz önüne alınırsa bu yorum geçersiz kalacaktır. 

Hz. ‘Îsâ, güneşle ilişkilendirilmesi dolayısıyla ışığın kendisiyle de ilişkilidir. Hristiyan 

ikonografisinde de Hz. ‘Îsâ’nın ışıklar içerisinde tasvir edildiği, bilhassa her aziz için kullanılan 



 
 

131 

 

hale simgesinin onun etrafında güneş şeklinde olduğu görülür. Dolayısıyla o, insanların ve 

cinlerin mumu, aklın ışığıdır: 

 Bekâ-yı nefs ü hayât-ı ten-idi Rûhu’llâh  

Çirâg-ı ‘akl-ıdı vü şem‘-i ins ü cân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/3) 

Beyitte Allah’ın ruhu olan Hz. ‘Îsâ’nın sonsuz nefes sahibi, aklın ışığı ve insanlar ile cinlerin 

mumu olduğu söylenmektedir. Aşağıdaki beyitte de Hz. ‘Îsâ’nın güneşle ilişkisine işaret 

edildiği görülmektedir:  

Cihanda gün bigi rûşen bu kim du‘â idicek 

 Virür-idi nefesinden ölüye cân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/2) 

Beytin ilk mısraında iki farklı okuyuşa müsait bir anlam mevcuttur. İlk açılamaya göre Hz. 

‘Îsâ’nın dua ederek ölüleri dirilteceği gün gibi ortadadır, diğer açılamaya göreyse dünyada 

güneş gibi aydınlık olan Hz. ‘Îsâ, dua ettiğinde ölüleri diriltebilemktedir. Hz. ‘Îsâ’nın dünyada 

güneş gibi aydınlık olması, belirtildiği üzere, güneşle olan ilişkisine dayalı olmalıdır. 

Kadı Burhâneddin’in gazellerinde Hz. Îsâ, kendisine inanıp Allah yoluna giren on iki 

havarîsi, çarmıha gerilmek istenmesi (KBD. 910-6) ve melekler tarafından dördüncü kat göğe 

kaldırılması (KBD. 330-5) hadiseleriyle de anılır. Kadı Burhâneddin’e göre sevgili “İkinci Îsâ” 

dır. Bir diğer beytinde de âşığın, ölümden canına mühlet verileceğini bilse aşkı için Hz. Îsâ gibi 

göklere ereceğini söyler. 

Eyâ ‘Îsî-i sânî eyâ ‘ayn-ı ma‘ânî  

Tapuñ tek dahı kanı ki ben puhte vü sen hâm  

Kadı Burhâneddin Divanı (811-10)  

Bu ‘ışkı çü ‘Îsî göge gerek irüreydüm  

Bilsem ki ecelden cânuma mühlet olaydı  

Kadı Burhâneddin Divanı (330-5) 

Leylâ Hanım, Peygamber Efendimiz’e yazdığı tahmîsinde: “Herkesten önce dünyaya 

gelseydin senin ümmetinin her biri Meryem’in oğlu gibi olurdu. Âdem (a.s)’in soyundan 

gelenlerin işlediği günahları işlemezlerdi. Çünkü Kâbil gibiler Âdem’in soyundan türedi. Senin 

ümmetinden olanların övünmeleri gerekir. Hâlis ve temiz bir kalp ile Meryem oğlu Îsâ bir dem 

seni ansaydı, yedi kat göklere yükselirdi. Manevi olarak senin ümmetin gibi şerefli olurdu.” 

şeklinde övgü dolu sözcüklerle hitap etmiştir. Bu dizelerde “Ümmetimin âlimleri 



 
 

132 

 

İsrâiloğulları’nın peygamberleri gibidir.”93 hadisine, son mısrada Hz. Îsâ’nın göğe 

kaldırılmasına ve Hz. Muhammed’in miraç olayına telmihte bulunmuştur. 

 “Şehen-şâhâ eger teşrîf ideydin cümleden akdem  

Olurdı ümmetin elbetde İbni Hazret-i Meryem 

Nice fahr eylemez şâhım sana mensûb olan âdem  

Anaydı Îsi-i Meryem hulûs-ı kalb ile bir dem  

İrerdi âsumân-ı heftümîne yâ Resûlâllah”  

                                                             Leylâ Hanım Divanı (Th., 1 / 5) 

Asude olup bargeh-i hıfzında 

İsa-yı nebi çıkmaz idi eflake 

Keçecizâde İzzet Molla Divanı (Mz. 26/2) 

2.4.4. MESÎH OLMASI 

Hz. ‘Îsâ Kur’an’ı Kerim de Mesih olarak anılmıştır. Kur’an’da dokuz ayrı ayette on bir 

kez ondan Mesih olarak bahsedilir (Kur’an-ı Kerim, 3:45; 4:157, 171-172; 5:17, 72, 75; 9:30-

31). Klasik Türk şiirinde de Hz. ‘Îsâ sıklıkla Mesih unvanıyla anılmıştır.  

Sözcük terim olarak “yağ sürülmüş, yani yağla mesh etmek suretiyle bir işe hasredilmiş, 

dinî bir görevi ifaya elverişli hale getirilmiş, dinî bir görevle vazifelendirilmiş, Tanrı’nın bir 

görevi tevdi etmek üzere el koyduğu kişi” anlamına gelmektedir. Aslı Aramice meşiha, İbranice 

mâşiah şeklindedir. Sami dillerde müşterek olan kelimenin fiil kökü Arapçada meseha 

şeklindedir. İslam âlimleri, Kur’an’da on bir yerde ve sadece Hz. ‘Îsâ’nın adı veya lakabı 

şeklinde geçen mesîh sözcüğünün Arapça kökten geldiğini kabul ederler ve “gezmek, 

dolaşmak” anlamındaki seyh kökünden türetildiğini söylerler. Mesh kökünden geldiğini kabul 

edenlere göreyse kelimenin Sami dillerdeki ortak manalarının dışında “silmek, su ile 

meshetmek, temizlemek, düzlemek, yalan söylemek” gibi anlamları da vardır. İslami 

kaynaklardaki rivayetlere göre Hz. ‘Îsâ’ya bu ad çok gezdiği, dokunarak hastaları iyileştirdiği, 

yağla meshedilmiş olarak doğduğu, şeytandan korunması için Cebrail’in kendisine kanadıyla 

dokunduğu ve/veya güzel yüzlü olduğu için verilmiştir (Waardenburg, 2004, s. 306). Diğer bir 

tanıma göreyse “Mesih beklenen kurtarıcı anlamındadır ve Yahudi inancına göre, zamanı tam 

bilinmeyen, ama kıyametten önceki bir çağda Yahudi mü’minleri mutluluğa ulaştırmak, 

düşmanlarına karşı galibiyete erdirmek için gelecek bir kurtarıcı demektir (Sarmış, 2015, s. 

 
93 Bu Hadisi Şerif, kaynaklarda haber-i meşhur olarak geçmektedir. Birçok âlim bu rivâyetin Peygamber 

(S.A.V.)’e ait bir hadis olarak kabul etmektedir. Razî, Tefsir, 8 / 302; Neysaburî, Tefsir, 1 / 264; Keşfu’lHafa, 2 
/ 64. 



 
 

133 

 

66).” 

Sözcüğün tarihî geçmişine bakıldığında İbrani krallarına da Mesih unvanı verildiği ve 

kralların bu unvanla kutsal bir kişilik kazandıkları görülmektedir (Frazer, 2018, s. 35- 37).  

Hristiyanlar Hz. ‘Îsâ’yı bir Mesih olarak kabul etmekle birlikte, bir gün yeniden dünyaya 

döneceğine de inanmışlardır. Yahudiler ise, gelecek olanın Hz. ‘Îsâ olmadığına, başka bir 

Mesih’in geleceğine inanmışlardır (Sarmış, 2015, s. 72).  

Müslümanlar ise bu iki tasavvuru birleştirip, ahir zamanda hem İsa Mesih’in hem de 

başka bir kurtarıcının, yani Mehdi’nin geleceğini düşünmüşlerdir. Yeryüzüne yeniden 

gelen/gelecek olan Mesih düşüncesi, iyileştirme gücüne sahip olan rahip ve krallar ile de 

ilişkilidir. Elleriyle dokunarak iyileştirme gücüne sahip olan bu kişiler, “kutsal yağ ile mesh 

edilmiş” anlamında messiah unvanıyla anılmışlardır. Bu unvan da onu tabu nesnesi hâline 

getirmiş ve ona şifa vericilik gibi bir mucizenin atfedilmesini sağlamıştır. Dolayısıyla ona 

dokunan kişi şifa bulmuştur. 

Yukarıda bahsi geçen muhtelif nedenlerden biri veya birkaçı dolayısıyla Hz. ‘Îsâ’ya 

Mesih unvanı verilmiş ve hem Türk-İslam kültüründe hem de klasik Türk şiirinde bu sıfatla 

anılmıştır. Ahmedî de dört beyitte Hz. ‘Îsâ’yı ismini zikretmeksizin Mesih unvanıyla anmış, 

ölüleri diriltme mucizesiyle birlikte kullanmıştır94:  

Kelîm’e viren oldur tis‘a âyât  

Mesîh’e iden ol ta‘lîm-i ihyâ  

Ahmedî Divanı (IV/21) 

Sipihre çıkma kolaydır Mesih olmak güç 

Keçecizâde İzzet Molla Divanı (Mıs. 10) 

2.4.5. HZ. MERYEM VE HZ. ‘ÎSÂ’NIN BAKİR OLMASI 

 Kur’an-ı Kerim’de geçen (Âl-i İmrân, 3/33) dört seçkin aileden biri de Hz. ‘Îsâ (a.s)’nın 

annesi Hz. Meryem’in mensubu bulunduğu İmrân ailesidir. Kur’an-ı Kerim’e göre Hz. 

Meryem, ailesinden ayrılarak kendisine tahsis edilen yerde yaşarken Cenab-ı Hakk’ın ruhunu 

(Cebrâîl’i), bir insan şeklinde karşısında görünce korkudan Cenab-ı Hakk’a sığınarak ondan 

kendisine dokunmamasını ister. Melek ise ona tertemiz bir erkek çocuk bağışlamak üzere 

Cenab-ı Hakk tarafından gönderilmiş bir elçi olduğunu söyler. Hz. Meryem’in, kendisine bir 

erkek eli değmediği, iffetsiz olmadığı hâlde nasıl çocuğu olabileceğini sorması 

 
94 LXV/26; XXXIX/2; LVI/12. 



 
 

134 

 

üzerine melek bunun Cenab-ı Hakk için kolay olduğunu bildirir (Meryem, 19/16-21). 

Hz.Meryem, kendisine hiçbir erkek eli değmemişken Hz. ‘Îsâ (a.s)’ya hamile kalır (Meryem, 

19/22). 

 ‘Îsâ (a.s)’nın mucizevî doğumu Cenab-ı Hakk’ın dilemesinden ibaretti. Hatta Cenab-ı 

Hakk katında, yaradılış itibariyle Âdem (a.s.) ile ‘Îsâ (a.s) arasında fark yoktur. Kur’an-ı Kerim, 

Hz. ‘Îsâ (a.s)’nın babasız dünyaya gelmesini Hz. Âdem’in yaratılışıyla karşılaştırmaktadır: 

 

“Allah nezdinde ‘Îsâ (a.s)’nın durumu, Âdem’in durumu gibidir. Allah onu topraktan yarattı. 

Sonra ona “Ol!” dedi ve oluverdi ” (Âl-i İmrân, 3/59). 

Hz. Meryem, ‘Îsâ (a.s)’yı dünyaya getirdikten sonra kavminin yanına döner. Kavmi, 

bâkire Meryem’i kucağında çocukla görünce çocuğun gayri meşrû bir bebek zannedip, 

“Nihayet onu (kucağında) taşıyarak kavmine getirdi. Dediler ki: Ey Meryem! Hakikaten sen 

iğrenç bir şey yaptın! Ey Hârun’un kız kardeşi! Senin baban kötü bir insan değildi; annen de 

iffetsiz değildi. Bunun üzerine Meryem çocuğu gösterdi. “Biz, dediler, beşikteki bir sabî ile 

nasıl konuşuruz?” Çocuk şöyle dedi: Ben, Allah’ın kuluyum. O, bana Kitab’ı verdi ve beni 

peygamber yaptı. Nerede olursam olayım, O beni mübarek kıldı; yaşadığım sürece bana namazı 

ve zekâtı emretti. Beni anneme saygılı kıldı; beni bedbaht bir zorba yapmadı. Doğduğum gün, 

öleceğim gün ve diri olarak kabirden kaldırılacağım gün esenlik banadır” (Meryem, 19/27-33). 

Hz. Meryem’in bakire olarak oğlu İsa’yı dünyaya getirmesi, Kur’an-ı Kerimin ittifakla 

kabul ettiği bir düşüncedir. Kur’an’da birçok ayette onun Hz. ‘Îsâ’yı babasız olarak dünyaya 

getirdiği ifade edilir. İncil’de ise ise ittifakla Hz. Meryem’in Tanrı’nın Ruhu tarafından hamile 

bırakıldığı ve bakire bir kadınken Hz. ‘Îsâ’yı dünyaya getirdiği dile getirilir. Nitekim Ahmedî 

de bir beyitte buna telmihte bulunmuştur:  

Ne nefh buldı yilden agaç ki bikr-iken uş  

Tıfl-ı şükûfeye oldı Meryem-misâl hâmil  

Ahmedî Divanı (LIII/8) 

Beyitte, ağacın da Hz. Meryem gibi bakir olması, onun da tek olarak çiçek açmasıyla 

ilişkilidir. Hz. Meryem’in bir eşe ihtiyaç duymaksızın hamile kaldığı gibi, ağaç da bir eşi 

olmaksızın çiçeklenebilmekte, meyve verebilmektedir. Beyitte ağacın bu durumu Hz. 

Meryem’e teşbih edilmiş ve Hz. Meryem’in bakire olduğunun altı çizilmiştir. 

Hz. ‘Îsâ da tıpkı annesi Meryem’in kendisine hamile kaldığı dönemdeki gibi bakir biri olarak 

yaşamıştır. Onun otuz küsur yıllık dünya ömründe,95 evlendiğine dair hiçbir kayıt yoktur.  

 
95 Hz. ‘Îsâ, Hristiyanlara göre 30, Müslümanlara göre 33 yıl dünyada bulunmuştur. 



 
 

135 

 

Ahmedî de aşağıdaki beyitte Hz. ‘Îsâ’nın ismetine annesi Hz. Meryem üzerinden telmihte 

bulunmuştur:  

Pâk-durur ‘ismeti Meryem bigi ol ‘Îsî-demüñ  

Pes nedündür iy ‘aceb bu töhmet ü bühtân aña  

Ahmedî Divanı (VI/56) 

Şair, Emir Süleyman’ı övdüğü kasidesinden alınan yukarıdaki beyitte, İsa nefesli olan 

memduhun Meryem gibi iffetli olduğundan bahsetmekte ve töhmet altında olmasına şaşırdığını 

ifade etmektedir. Şairin, memduhun İsa nefesli olduğunu belirtmesi, onu övmek ve Hz. ‘Îsâ’nın 

da tıpkı annesi Meryem gibi iffetli olmasını pekiştirmek için olduğunu düşündürmüştür; ancak 

bu kullanım sadece imadan ibaret görünmektedir ve açık değildir.  

2.4.6. RÛHULLAH OLMASI 

Hz. ‘Îsâ, Kur’an’a göre Allah’ın ruhundandır. Nisa 4:171’de Hz. ‘Îsâ’dan bahsedilirken 

“Ondan (Allah’tan) bir ruhtur” denmiştir. Hz. ‘Îsâ’nın doğumu da ruh ile ilişkilidir. Kur’an’a 

göre Allah Meryem’e Cebrail ile kendi ruhunu göndermiştir (19:17). Nitekim Cebrail’in bir adı 

da Ruhü’l-Kuds’tür. Cebrail’in Allah’ın ruhunu üflemesiyle Hz. Meryem Hz. ‘Îsâ’ya hamile 

kalmıştır. Diğer yandan ise tefsirlerde Hz. ‘Îsâ’nın beka bulmuş, yani hiç ölmemiş ve semada 

var olmaya devam etmiş olması da onun ölen bir beden değil ebedî bir ruh olmasıyla 

ilişkilendirilmiştir (Yazır, 2007, s. 134). 

Ahmedî de bir beytinde Hz. ‘Îsâ’nın Allah’ın ruhu olduğunu şöyle anlatmıştır:  

Bekâ-yı nefs ü hayât-ı ten-idi Rûhu’llâh  

Çirâg-ı ‘akl-ıdı vü şem‘-i ins ü cân ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/3) 

Hz. ‘Îsâ’nın bekâ-yı nefs, yani “nefesin sonsuzluğu / sonusz nefes sahibi” olması, onun 

hiç ölmemiş olmasıyla ilişkilidir. Nitekim Kur’an’da Hz. ‘Îsâ için “... onu öldürmediler ve 

asmadılar. Ama onlara (onun) benzeri gösterildi. Gerçekten onun hakkında anlaşmazlığa 

düşenler, kesin bir şüphe içindedirler. Onların bir zanna uymaktan başka buna ilişkin hiçbir 

bilgileri yoktur. Onu kesin olarak öldürmediler (4:157)” denmektedir. Bu nedenle şair, Hz. 

‘Îsâ’nın sonsuza kadar nefes sahibi olduğunu anlatmıştır. Beyitte geçen hayât-ı ten ifadesi de 

Hz. ‘Îsâ’nın bedensel olarak varlığını anlatmaktadır. Nitekim Hz. ‘Îsâ, otuz yahut otuz üç yaşına 

kadar bedensel ve somut olarak yeryüzünde var olmuş, sonrasında soyut bir kişilik kazanmış 

ve göğe yükseldiği yönünde düşünceler meydana gelmiştir. Ancak İslam düşüncesine göre bu 

hayât-ı tenin, yani bedensel hayatın son buluşu ölümle değil, soyutlanmayla ilişkilidir. Onun 

soyut varlığı da temelde ilahi ruhla bağlantılıdır. Hz. ‘Îsâ da “Allah’ın ruhundan” olması ile 

yeryüzüne ait değildir; yaratılan ilk cevherin mahsulü olan ruhlar âlemindendir ve bu nedenle 



 
 

136 

 

hayât-ı ten son bulduktan sonra gerçek cevherine, yani meleklerin de ait olduğu gök katına 

dönmüştür. Şair iki beyitte daha Hz. ‘Îsâ’yı Ruhullah ismiyle anmıştır.96 

2.4.7. ÜZERİNDE İĞNE OLMASI/ (SÛZEN) 

 Hz. Îsâ’nın göğe çıkarken yakasında, dünya malından bir iğne bulunduğu, bu yüzden 4. 

kat gökte kaldığı ve bu iğne yüzünden daha yükseğe çıkamadığı söylenegelmiştir. (Okumuş ve 

Kalkışım, 2008:541) 

 Rivâyete göre; Hz. Îsâ’nın dünyalık olarak sadece bir tas, bir tarak ve bir de iğnesi 

varmış. Birinin eliyle su içtiğini, bir başkasının da parmaklarıyla sakalını taradığını görünce tası 

ve tarağı bırakmış. Semaya yükseltildiği zaman üzerinde dünyalık olarak sadece bir iğne varmış 

ve bu yüzden sorguya çekilmiş. Dördüncü kattan öteye geçememesinin sebebi de bu olmuştur. 

(Cemiloğlu, 1994: 230-234; Pala, 2000: 211-212, 271-273’ den aktaran Sucu, 2009:621) 

Kutsal kitaplarda, İslami kaynaklarda ve diğer dinlere ait anlatılarda tesadüf edilemeyen 

bu anlatı, ilkin edebiyat eserlerinde anlatılmakta ve Hz. ‘Îsâ’nın tecerrdünü simgelemek üzere 

kullanılmaktadır. Rivayete göre Hz. ‘Îsâ göğe yükseldiğinde üzerinde dünya eşyalarından olan 

bir tas, bir tarak ve bir iğne vardır. Bir kişinin eliyle su içtiğini görünce tası, bir başka kişinin 

ise eliyle saçını ve sakalını taradığını görünce tarağını atar. Dördüncü katta melekler tarafından 

üzeri aranınca bir iğne bulunur, bu nedenle daha öteye gitmesine izin verilmez. Bu kıssaya, 

tasavvufi cihetiyle dünya malından geçmeyi ve tecerrüdü simgelemesiyle telmihte bulunulur. 

Ahmet Talat Onay da tas ve tarağı zikretmeksizin, iğne dolayısıyla dördüncü katta kaldığından 

söz eder (2013, s. 226).  

İskender Pala ise Hz. ‘Îsâ’nın kendi söküğünü kendinin diktiğini kaydetmektedir (2014, 

s. 235). Kur’an ve diğer kutsal kitaplarla birlikte dinî anlatılarda yer verilmeyen bu motife, 

klasik Türk edebiyatında tecerrüdün simgesi olarak yer verilmiş, dünya malının uhrevi âlemde 

kabul görmeyeceğini ifade etmek için kullanımıştır.  

Ahmedî de bir beyitte bu motife yer vermiştir: 

Bu varlıh riştesin yah çün bilürsin  

Hicâb oldugını ‘Îsîye sûzen  

Ahmedî Divanı (478/6)  

Beyte göre insan varlık ipini yakmalıdır; çünkü dünyaya ait olan bir iğne, Hz. ‘Îsâ’yı 

utandırmıştır. Sufiyane bir söyleyiş içeren beyitte, insanoğlunun dünyevi varlıktan arınması, 

somut olandan geçmesi nasihat edilmektedir. Şair bu nasihatini Hz. ‘Îsâ’nın bir iğne nedeniyle 

dördüncü katta kalması motifiyle deseklemektedir. Varlığın ipe teşbih edilmesi ise iğne ile 

 
96 201/1; LVIII/35. 



 
 

137 

 

tenasüp oluşturması için olmalıdır. 

Hz. ‘Îsâ ve iğne motifi, onunla alakalı anlatıların arkplanında yatan güneş ve güneşle 

ilgili unsurlarla da alakalı görünmektedir. Buna göre şairler, Hz. ‘Îsâ’nın güneşin katında kalmış 

olmasına makul bir açıklama getirmek için iğne motifini kullanmış olmalılardır – ki mitlerde 

de zaman içerisinde oluşan, daha önceki çeşitlenmelerdeki boşlukları doldurmak amacıyla 

geliştirilmiş olması muhtemel motifler mevcuttur. Diğer yandan gökyüzünde yer alan ve ortak 

mitsel varlıklardan beslenmiş olmaları dolayısıysa Hz. ‘Îsâ ile ilişkilendirilen Hz. İdris de ilk 

terzi ve “göğün terzisi” olması bakımından iğne ile ilişkilidir.  

2.4.8. KENDİNDEN ÜSTÜN OLAN HZ. MUHAMMED’İ MÜJDELEMESİ 

Kur’an’da yer alan bir ayette, Hz. ‘Îsâ’nın, Hz. Muhammed’in geleceğini bildirdiği ve 

“ey İsrailoğulları, gerçekten ben sizin için Allah’tan gönderilmiş bir peygamberim. Benden 

önceki Tevrat'ı doğrulayıcı ve benden sonra ismi Ahmed olan bir elçinin de müjdeleyicisiyim 

(61:6)” dediği kayıtlıdır. Yazır’ın tefsirine göre ayette yer alan Ahmed sözcüğünün, sözcük 

anlamıyla “son derece övgüye layık ve pek güzel” şeklinde kullanılmış olma ihtimalinin yanı 

sıra, özel isim olarak Hz. Muhammed’i karşılaması da muhtemeldir; çünkü Hz. Peygamber’in 

bir ismi de Ahmed’dir ve iki isim de aynı kökten, hamd kökünden türemektedir. Yazır’a göre 

ikinci ihtimal daha doğrudur; ayete göre Hz. ‘Îsâ, Hz. Muhammed’in geleceğini bildirmiştir 

(2007, s. 12). 

Ahmedî, bir beyitte Hz. ‘Îsâ’nın Hz. Muhammed’in geleceğini bildirdiğini ifade etmiştir:  

Mübârek anuñ-ıçun didi Ahmedî halka  

Ki Ahmedüñ gelesin eyledi ‘ayan ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/14) 

Ahmedî, Hz. ‘Îsâ’yı methettiği bir kasidenin bu makta beytinde, onu övme sebebini okuyucuya 

“Ahmed’in (Hz. Muhammed’in) geleceğini bildirmesi” olarak açıklamakta ve bu nedenle Hz. 

‘Îsâ’ya mübarek dediğini bildirmektedir. Beyte göre Hz. ‘Îsâ övülmeye layıktır; çünkü Hz. 

Muhammed’in geleceğini bildirmiştir. Bu anlamla ise Hz. Muhammed’in Hz. ‘Îsâ’dan daha 

üstün olduğu vurgulanmaktadır. Nitekim aşağıdaki beyitte de Hz. ‘Îsâ’nın, Hz. Muhammed’in 

tebaasından olduğu belirtilmektedir:  

 

Bu kamu râstdur illâ ki enbiyâ cümle 

Muhammedün teba‘ıdur ne kim heman ‘Îsî  

Ahmedî Divanı (LXXIV/13) 

Beyte göre sadece Hz. ‘Îsâ değil, bütün peygamberler Hz. Muhammed’e tabidir ve bunda hiçbir 

şüpheye yer yoktur. Söz konusu düşünce ise Hz. Muhammed’in ruhunun, Hz. Âdem de dâhil 



 
 

138 

 

olmak üzere bütün ruhlardan evvel yaratıldığı düşüncesiyle ilişkilidir. Beyitte Hz. 

Muhammed’in diğer peygamberlerden üstün olduğu vurgulanmıştır –ki aşağıdaki beyitte de bu 

düşünce pekiştirilmektedir:  

Orada ki itdi Rûhu’llâh te‘ahhur  

Nidâ itdi aña Hak kim takaddem  

Ahmedî Divanı (LVIII/35) 

Kaside biçiminde yazılmış bir naattan alınan bu beyitte, Ruhullah’ın, yani Hz. ‘Îsâ’nın Hz. 

Muhammed’den önce var olduğu; ancak Allah’ın Hz. Muhammed’e hitaben “öne geç!” diye 

seslendiği ifade edilmektedir. Dolayısıyla Ahmedî’ye göre Hz. Muhammed, Hz. ‘Îsâ’dan daha 

üstündür ve onun eriştiği makama erişmek Hz. ‘Îsâ için bile güçtür:  

Ne Mûsî isdeyüp buldı ne ‘Îsî  

Anun kurbını kim sümme denâdur  

Ahmedî Divanı (XXXIV/35)  

Bir naattan alınan yukarıdaki beyitte Hz. Muhammed övülmekte de ve onun yakınına 

erişmenin, yani kıymette ona eşdeğer olmanın mümkün olmayacağı, Hz. ‘Îsâ ve Hz. Mûsâ’nın, 

Hz. Muhammed’e nazaran tamamen aşağıda olduğu dile getirilmiştir. Nitekim Müslümanlar 

nazarında bütün peygamberler kıymetlidir; ancak bazıları diğerlerine üstün kılınmıştır.  

 

Bu düşüncenin kaynağında ise Kur’an’da yer alan bir ayet yatmaktadır: “O 

peygamberlerden bazısını bazısına üstün kıldık. Onlardan, Allah’ın kendileriyle konuştuğu ve 

derecelerle yükselttiği vardır. Meryemoğlu İsa’ya apaçık deliller verdik, onu, Ruhü’l-Kuds’le 

kuvvetlendirdik... (2:253).” Ayette bahsi geçen Hz. ‘Îsâ, derecesi yükseltilen 

peygamberlerdendir. Ancak hiçbir peygamber İslam peygamberi Hz. Muhammed kadar 

derecesi yüksek değildir. Dolayısıyla Hz. ‘Îsâ, –tıpkı şairin yaptığı gibi– Hz. Muhammed’i 

methetmek için Ahmedî’nin zamanında yaşamayı isteyecektir:  

Demine Ahmedînüñ oldı müştâk 

 Muhammed medhi-çün ‘Îsî-i Meryem  

Ahmedî Divanı (LVIII/38) 

2.4.9. HRISTİYANLIKLA İLGİLİ HUSUSLAR 

Her inancın, dinin sembolleri olduğu gibi Hristiyanlığın da öne çıkmış bazı sembolleri 

vardır. Hz. Îsâ’nın dini olan Hristiyanlık ile ilgili sembollere “İsevî semboller” diyebiliriz. 

Doğal olarak asırlarca iç içe yaşadığımız Hristiyanlık dini ve bu dine ait semboller, sanatımız, 

bilhassa şiirimiz üzerinde kuvvetli etkiler bırakmıştır. (Kiraz, 2015:266) 



 
 

139 

 

Örneğin Klasik şiirde sıkça kullanılan deyr (kilise), çelîpâ, çan (ceres), haç (istavroz), 

tersâ, şarap, zünnâr büt, büthane, sanem vs. bunlardan sadece bazılarıdır. 

2.4.9.1. Sûret-i Meryem, Tasvîr-i Îsâ 

İkon veya ikona, Ortodoks Hristiyanlarda kutsal sayılan kişi ve olayların duvar, mozaik 

veya ahşap üzerine yapılmış temsili resimlerine denir.97 Klasik şiirimizde kullanılan “sûret-i 

Meryem” ve “tasvîr-i Îsâ” kavramları da ikonaları belirtir. XIX. yüzyıl Divan şairleri de 

sevgilinin masûmiyetini ve güzelliğini vurgulamak için bu ifadelerden faydalanmışlardır. 

Hz. ‘Îsâ’nın Hrıstiyanlık dinindeki yeri de, Avnî Bey tarafından irdelenmiştir.  

Avnî Bey, Hrıstiyanlar’ın batıl inançlarını tenkit eden bir tavır içindedir: 

Kafir bileydi ma’ni-i levh-i zamirini 

Tağyir iderdi vasf-ı Mesihi ibn-i Meryem’i 

                                       Avnî Bey Divanı (K.37/30) 

‘İsevi Allaha üç söylerse itme iştibah  

Kafir-i düzah-makardır söyleyen birdir İlah 

                                       Avnî Bey Divanı (Mfrd/100) 

 

Mehmet Çavuşoğlu'nun " ... şiirimizdeki resim unusurunun kaynaklarını inceleme bakımmdan 

dikkate değer"98 bulduğu, Necati Bey Divanı’ndaki şu beyit: 

Ehl-i diller göricek ayinede tasvirüni 

Bağrına başmış durur ‘İsayı Meryem şandılar 

 

çizgisinde, Avnî Bey de, şiirler söyler: 

Görse ‘İsa o büti suret-i hamuşunda  

Nakş-ı divare döner Meryemün aguşunda 

                                       Avnî Bey Divanı (G.376/1) 

 

Yine böyle bir tablodan ilhamen:  

Seyr iderken şüret-i can-bahşını Meryem eger  

Çalsalar cisayı ağüşundan almazdı haber  

Ayrıca, kiliselerdeki İsa-Meryem tablosuna yapılan telmihler: 

  
 

97 Ayrıntılı bilgi için bk. https://sanatkaravani.com/hristiyanlik-inancinin-tasvir-bicimi-olarak-ikonalar/ 

,08.04.202024; 18:30. 
98 Mehmet Çavuşoğlu, Necati Bey Divanı’nın Tahlili. M.E. Basımevi, İst. 1971 s. 37 



 
 

140 

 

Kafir bileydi ma’ni-i levh-i zamirini  

Tağyir iderdi vasf-ı Mesihi ibn-i Meryem'i 

                                       Avnî Bey Divanı (K.37/30) 

Senün ‘aks-i şu’ün-ı nakş-ı hüsnündür ki olmuşdur  

Hezaran suret-i ‘İsi nümayan bir kilisada 

                                       Avnî Bey Divanı (G.388/5) 

Görse ‘İsa beni evvel sanem-i hamuşun  

Büt-i bi-ruha döner Meryem'in aguşında 

                                       Avnî Bey Divanı ( Mfrd.147) 

Görse o büti deyr-i şuhud içre olurdu  

Tasvir-i kilisa gibi ‘İsa mütehayyir 

                                        Avni Bey Divanı (G.78/2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

141 

 

Tablo 4:  

 

HZ. ‘ÎSÂ 

 

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

    DİVÂNLAR 
D
ir
il
m
es
i 

Ö
lü
le
r
i 
d
ir
il
tm

e
si
 /
 C
a
n
 

v
er
m
es
i 

H
a
st
a
la
rı
 i
y
il
eş
ti
rm

es
i 

G
ö
ğ
e 
y
ü
k
se
lm

es
i 
v
e 

g
ü
n
eş
le
 i
li
şk
is
i 

M
es
ih
 o
lm

a
sı

 

H
z.
 M

er
y
em

 v
e 
H
z.
 

‘Î
sâ
’n
ın
 b
a
k
ir
 o
lm

a
sı

 

A
ll
a
h
’ı
n
 r
u
h
u
 o
lm

a
sı

 

İn
sa
n
la
rı
n
 n
e 
y
ed

iğ
in
i 

b
il
m
e
si

 

B
ez
le
ri
 i
st
en

e
n
 r
en

g
e 

b
o
y
a
m
a
sı

 

Ü
ze
ri
n
d
e 
iğ
n
e 
o
lm

a
sı

 

H
z.
 M

u
h
a
m
m
e
d
’i
 

m
ü
jd
el
em

e
si
 v
e 
h
z.
 

M
u
h
a
m
m
ed

’i
n
 

ü
st
ü
n
lü
ğ
ü

 
D
ec
ca
l 
v
e 
M
eh

d
i 
il
e 

il
g
il
i 
h
u
su
sl
a
r
 

H
z.
 ‘
Îs
â
’n
ın
 

h
rı
st
iy
a
n
lı
k
 d
in
in
d
ek

i 

y
er
i 

T
P

 

 

Ahmedî Divanı 

 

 

4 

 

23 

 

4 

 

6 

 

1 

 

4 

 

2 

 

1 

 

 

1 

 

1 

 

5 

   

52 

 

Kadı 

Burhâneddin 

Divanı 

 

  

14 

  

4 

          

18 

 

Nesîmî Divanı 

 

              

 

Enderunlu Vâsıf 

Divanı 

 

              

 

Keçecizâde İzzet 

Molla Divanı 

 

  

1 

 

2 

 

1 

 

1 

         

5 

 

Leylâ Hanım 

Divanı 

 

  

3 

  

1 

          

4 

 

Enderunlu Fâzıl 

Divanı  

              

 

Âdile Sultan 

Divanı 

 

  

1 

            

1 

 

Şeref Hanım 

Divanı 

 

              

 

Yenişehirli Avnî 

Bey Divanı 

 

           

 

 

4 

 

8 

 

12 

 

Bu bağlamda: İncelemiş olduğumuz 14. ve 19. yüzyıl Divanlarında Hz. ‘Îsâ (a.s), 92 beyitte 

geçmektedir. Yukarıda ki tabloda ise 14. ve 19 yüzyıl Divanlarında şairlerin Hz. ‘Îsâ (a.s) ile 

ilgili beyitlerinin sayıları verilmiştir. 

 



 
 

142 

 

2.5. HZ. MUHAMMED (SAV) 

 

ُُۘ لََِٓ ا لٰهَ ا لَِّ هوََُۜ عَليَْه  توََكَّلْتُ وَهوَُ رَبُّ الْعَرْش  الْعظَ۪يم    فَا نْ توََلَّوْا فقَلُْ حَسْب يَ اللّّٰ

“...Allah bana yeter. O’ndan başka ilâh yoktur.  

Ben sadece O’na güvenip dayanırım.  

O yüce Arş’ın sahibidir.” (Tevbe, 9/129) 

 

Allah’ın son Peygamberi ve Rasülü olan Hz. Muhammed (SAV), Mekke’de yerleşmiş 

bulunan Kureyş Kabîlesi’nin Hâşimî kolundandır. 570 yılında, Rebi’ü’levvel ayının17. 

gününde Mekke’de dünyaya gelmiştir. Babası Abdulmuttalib’in oğlu Abdullah, annesi Vehb’in 

kızı Âmine’dir. Babası Abdullah daha Hz. Muhammed dünyaya gelmeden, annesi Âmine ise O 

daha 6 yaşındayken vefât etmiştir. Küçük yaşta babasını ve annesini kaybeden Hz. 

Muhammed’i, dedesi Abdülmuttalib himâyesine alır ve o zamana kadar kimseye verilmemiş 

olan “Muhammed” adını kendisine verir. O da bir yıl sonra vefât edince Hz. Muhammed’i 

amcası Ebu Tâlib yanına alıp büyütmüştür. (MEBİA,1993, C.5,460; Kazancı, 2017:611) 

İslam peygamberi Hz. Muhammed Mustafa. "Pek çok hamd ü sena olunmuş, övülmüş" 

demektir. Klasik Türk edebiyatı alanında yazılan bütün eserlerde Hz. Muhammed, kendisine en 

çok yer verilen önemli bir şahsiyet olmuştur. Divan şairleri, eserlerinde en çok ona yer vermiş, 

Hz. Peygamber için övgü dolu şiirler yazmıştır. Türk İslam edebiyatında Hz. Muhammed için 

birçok Edebî türde eser verilmiş, mezkûr türler arasında na‘tlar ön plana çıkmıştır. Sadece 

na‘tlardan oluşan mecmuaların varlığından söz edilebileceği gibi farklı türlerle birlikte na‘t 

içeren mecmualardan da söz edilebilir. 

Ülü’l-‘Azm peygamberlerin beşincisi ve sonuncusu olan Hz. Muhammed Mekke’de 

doğdu. 40 yaşında Peygamber oldu. 23 yıllık Peygamberlik hayatının 13 yılı Mekke’de, 10 yılı 

da Medine’de geçti. Medine’de 63 yaşında vefat etti. İslâm Tarihi ve siyer ile ilgili kitaplarda, 

Hz. Muhammed’in hayatı, “Peygamberlik öncesi” ve “Peygamberlik dönemi” diye iki bölüme 

ayrılmıştır. Peygamber olduktan sonra, “Mekke Dönemi” olayları incelenirken, tarih başlangıcı 

olarak, Peygamberliğin l. 3. veya 5 inci yılı gibi, vahyin başlangıcı; “Medine dönemi” 

olaylarında ise, Hicretin, 1. 2. veya 4.üncü yılı şeklinde Hz. Muhammed’in Mekke’den 

Medine’ye hicreti esas alınmıştır. 

Babası Abdullah, Beni Zühre kabilesi reisi Vehb bin Abdimenaf’ın kızı Amine ile 

evlendi. Peygamberimiz daha dünyaya gelmeden, genç bir yaşta babası Abdullah vefat etti. 

Onun ölümünden sonra eşi Amine Hatun M.571 yılında kameri Rebi’ü’l-evvel ayının on ikinci 

gecesi sabaha doğru nurlu bir erkek çocuk dünyaya getirdi. Çocuğa Muhammed adını verdiler. 



 
 

143 

 

Peygamberimizin doğduğu gece gün doğmadan alem nur ile doldu. İlk peygamber ve ilk insan 

Hz. Adem’den sonra babadan oğula geçen sen son peygamberlik nuru O’nda sahibini buldu. 

Her şair O’nun hakkında na’tlar yazmış; hayatı, savaşları ve mücadeleleri birçok edebî 

esere konu olmuştur. Her Müslümanın O’nun hakkında bilmesi gerekenleri şairler de ele almış, 

böylece dini ve tasavvufi edebiyatımızı zenginleştirmişlerdir. Varlığın ilki O’dur. Cihan 

güzelliğinin tecellisidir. İnsanların efendisi, ezel ve ebedin tek hakimidir. İncil O’nun gelişini 

haber vermiştir. Arşa çıkmış çerh ü zemin O’na secde etmiştir. O’ndan daha üstün şefaatçi 

yoktur. O’nun ümmeti olmakla Müslümanlar övünür. O’nun vasıflarını kimsecikler övemez, 

bitiremez, anlatamaz.99 

Hz. Muhammed (SAV), yüce Allah’ın insanlığa göderdiği son dinin ve kitabın 

temsilcisi olan son peygamberdir. Bu husus Kur’ân-ı Kerîmde şu âyette açıkça belirtilmiştir:  

“Muhammed, sizin erkeklerinizden hiçbirinin babası değildir. Ancak O Allah’ın Resûlü 

ve Hâtemü’l-Enbiyâ’dır. Allah her şeyi hakkıyla bilendir.” (Ahzâb, 33/40) 

Hz. Peygamber’in ismi Kur’ân-ı Kerîm’de 1 defa Ahmed (Saff, 61/61), 4 defa da 

Muhammed (Âl-i İmrân, 3/144; Ahzâb, 33/40; Muhammed, 47/7; Fetih, 48/29) şeklinde geçer. 

Hem Mekkî hem de Medenî sûrelerin çoğunda O’nun Allah’ın resûlü olarak tüm insanlığa 

gönderildiğine işaret edilir. (Sebe’, 34/28; A’râf, 7/158, Fetih, 48/29) O’nun gelişiyle birlikte, 

kendinden önce gelmiş ve kemâle ermiş olan tevhîd dinlerinin hükümleri de ortadan kalkmıştır. 

Bu nedenle peygamberlik Hz. Muhammed (SAV) ile son bulmuştur. İslâmiyet ve Hz. 

Muhammed (SAV)’in peygamberliği hem zaman hem de mekân itibariyle sonsuza kadar 

sürecektir: 

“Ey peygamber! Seni tanık, müjdeci, uyarıcı, izniyle Allah’a çağırıcı ve etrafını 

aydınlatan bir ışık olarak gönderdik.” (Ahzâb, 33/45-46) 

Hz. Peygamber’in nûru ve feyzi sonsuza kadar kurumayacak olan bir kaynaktır. Bu 

kaynaktan beslenen İslâm ümmeti de her fırsatta O’ndan ve O’nun güzel vasıflarından en güzel 

şekilde bahsedebilmeyi amaç edinmiştir. Bu niyetlerle edebiyatımızda pek çok farklı Edebî 

türün de ortaya çıktığına şahit oluruz. 

Osmanlı coğrafyasında Türk-İslâm edebiyatı adı altında Hz. Peygamber’i konu alan bir 

edebiyat alanı ortaya çıkmıştır. Kur’ân-ı Kerîm’de Resûl-i Ekrem’e dair âyetlerin iktibas ve 

telmih yoluyla nakledildiği edebî eserlerde Resûlullah’ın isim ve sıfatları, fizikî, rûhî ve ahlâkî 

vasıfları, aile hayatı, mucizeleri vb. konularda verilen bilgiler Türk edebiyatının bu hususta ne 

kadar zengin olduğunu göstermektedir. Na‘tlarda yer alan Resûl-i Ekrem’le ilgili âyetlerin 

 
99 Pala, Age., s.331 



 
 

144 

 

sayısı bir tesbite göre 75 ise de (Yeniterzi, 1993:140-142’den aktaran Uzun, 2005, C.30: 472-

476) diğer edebî metinler göz önüne alındığında bu sayının birkaç misli artacağı muhakkaktır. 

Hadisler de edebî metinlere girerek değişik mazmun ve remizlerde kullanılmıştır. 

Hz. Muhammed (SAV)’in hayatı, Kur’ân-ı Kerîm bizzat O’na nâzil olduğu için, diğer 

peygamberlerin hayatı gibi Kur’ân-ı Kerîm’de anlatılmaz. Ancak O’nun özelliklerine, tebliği 

husûsundaki gayretine ve bu süreçte yaşadığı zorluklara işaret edilir. Hz. Peygamber’le ilgili 

tüm hususlar; na’at, sîretü’n-nebevî, mevlid, mu‘cizâtü’nnebî, esmâü’n-nebî, şemâil, hilye, 

mi‘râciyye, regâibiyye, gazavât-nâme, hicret-nâme, şefaat-nâme, fazîlet-nâme, kırk hadis, yüz 

hadis, bin hadis, Kasîde-i Bürde ve Kasîde-i Bür’e tercüme ve tahmîsleri, tıbb-ı nebevî gibi 

edebi türlerin ortaya çıkmasını sağlamıştır. (Sucu, 2009:622) 

Son peygamber olan Hz. Muhammed, yerin ve göğün yaratılma sebebidir. Her şair, 

onun için “Na‘t”lar yazmış; onun hayatı, insanları Hak yola davet etmek için yapmış olduğu 

mücadeleleri ve mucizeleri birçok edebî esere konu olmuştur. 

2.5.1. Doğumu 

Sahîh rivâyetlerin tamamı, Hz. Peygamber’in fil olayının meydana geldiği yıl doğduğu 

konusunda ittifak halindedir. 

Hz. Muhammed (SAV)’in doğumu esnâsında ve sonrasında meydana gelen olaylara dair çeşitli 

rivâyetler vardır. Bunlardan bazıları aşağıdaki gibidir: 

- Doğumu esnasında nûrun/yıldızın doğması, 

- Busrâ/Şam sarayları ve çarşılarının; Busrâ’daki develerin; doğu ve batının görülmesi, 

- Sünnetli doğması ve ve meleklerin onu yıkayarak iki omzunun arasına “risâlet” 

mührünü vurması, 

- Göbeğinin kesik olması, 

- Annesi Âmine’nin Hz. Muhammed (SAV)’e hamileyken ve O’nu doğururken hiçbir 

sıkıntı çekmemesi, 

- Oğlunun üzerinde kan vb. doğumun tabii hâli olan pisliklerin bulunmaması, 

- Özellikle Yahudiler’in o gece Ahmed’in yıldızının doğduğunu fark edip beklenen 

peygamberin doğduğunu anlamaları vb. 

- Âmine’nin rüyâsı ve doğum esnasında kendisinden nûrun çıktığını görmesi, 

- Başını semâya kaldırması, 

- Hz. Muhammed doğduğunda Kâbe’deki putların yüzüstü düşmesi, 

- “Semâda hak geldi, bâtıl zâil oldu!” şeklinde bir nidâ işitilmesi, 

- Hz. Peygamber’in doğduğu gece İran’da kisrâ 143’nın sarayının sarsılması ve on dört 

balkonunun bu sarsıntıdan çökmesi, 



 
 

145 

 

- Müşriklerin kutsal saydığı Sâve144 Gölü’nün kuruması, 

- Bin yıldan beri sönmeden yanmaya devam eden Mecûsîler’in ateşinin o gece sönmesi, 

- Mûbezân100 ‘ın rüyâsında, güçlü develerin önlerine katıp sürdüğü cins Arap atlarının 

Dicle Irmağı’nı geçip kendi bölgelerine yayıldığını görmesi vb. 

Bünyamin Erul bu konuda şu görüşleri serdetmektedir: “Söz konusu rivâyetler, Hz. 

Peygamber’in daha ana rahmindeki günlerinden itibaren farklı olduğunu, doğumuyla ve bu 

esnada Arap Yarımadası ve çevresinde meydana geldiği söylenen hâdiseler sebebiyle 

olağanüstü bir şahsiyet olduğunu, dolayısıyla onun beklenen peygamber olduğunu îmâ 

etmektedirler. Bu rivâyetlere Kur’ân’da hiç temas edilmediği gibi, mûteber hadîs 

kaynaklarında da yer almayan bu konudaki rivâyetler ihtiyatla karşılanmaktadır.”101 

Burada şunu da hemen belirtelim ki mucize rivâyetleri her asırda artış göstermiştir. Bu 

şekilde rivâyetlerden birisi de doğum esnasında meydana geldiği iddia edilen rivâyetlerdir. 

Erken dönem kaynaklarda nadir görülebilen bu türden rivâyetler zamanla hacimli eserlere konu 

olacak şekilde genişleme kaydetmiştir. Bu bile mucize haberlerinin ne kadar sahîh olabileceği 

konusunda bir fikir vermesi bakımından önemlidir. (Demil,2016:86-99) 

İncelemiş olduğumuz XIV. Yüzyıl ve XIX. Yüzyıl Divanlarında Hz. Muhammed 

(SAV)’den ve onunla ilgili çeşitli husûslardan çokça bahsedilmiştir. Tespit ettiğimiz özellikler 

aşağıdaki başlıklar altında incelenmiştir: 

2.5.2. HAYATI 

Kadı Burhâneddin çeşitli vesilelerle Peygamberimize gazellerinde yer vermişlerdir. 

Kadı Burhâneddin’in şu beyitlerinde Peygamberimiz, cennet bineği olan “Burak” ile 

Mirac’a yükselmesi (KBD. 1046-2), burada Allah’a olan yakınlığının bir yay aralığı kadar 

(kâbe kavseyn) veya daha az (ev ednâ) olması (KBD. 561-3), Şakku’lkamer mucizesi (KBD. 

706-11, 1173-1) vesilesiyle anılır. Bunların yanı sıra birkaç beyitte de “Mahbûb-ı Hudâ” (KBD. 

1134-6), “Ahmed” (KBD. 406-5, 1114-4) ve “Mahmûd” (KBD. 1114-4) vasıflarıyla zikredilir. 

Avnî Bey, Hz. Peygamber'in hayatına bir telmihte bulunarak -tarihte pekçok örneği 

olan- insanların savaş yapmadan İslam dinine girmelerine işaret ettiği aşağıdaki beyti de 

gösteriyor ki, şair birçok hadis ve siyer kitabından elde ettiği bilgilerle, Hz. Muhammed’i tavsif 

ve tarif eder. 

 
100 Sâsânîlerde askerî sınıfı temsil eden başrahip. “Mûbed-i mûbedân” (mûbez-i mûbezân) denilen başrahip çok 

güçlüydü ve hükümdarlar taçlarını onun elinden giyerlerdi. Ayrıntılı bilgi için bk. Esko Naskali (2009). Sâsânîler. 

TDV İslâm Ansiklopedisi, 36, 174-176. 
101 Bünyamin Erul (2003). Hz. Peygamber’in Risâlet Öncesi Hayatına Farklı Bir Yaklaşım, Ankara: Diyanet İlmi 

Dergi, Peygamberimiz Hz. Muhammed (Özel Sayı), 36. 



 
 

146 

 

 

‘Abd-i memlük idi dergahına ervahı-ı beşer  

Cereyan eylemeden ka’ide-i istirkak 

Avnî Bey Divanı (K.17/33) 

2.5.3. ÜMMETİ 

Ümmet bir peygambere inanan ve bağlanan topluluk demektir. Ümmet-i Muhammed; 

Muhammed SAV’’in ümmeti, İslâm dininde bulunan demektir. (Yılmaz, 1992: 159)  

Cenab-ı Hakk kullarına nasıl şefkatli, merhametli ise Hz. Peygamber (SAV) de 

ümmetine o denli şefkatli, merhametlidir. Hırs derecesinde ümmetinin hayrını ve iyiliğini ister, 

cenneti kazandırmak için var gücüyle çalışır. Bizim sıkıntıya düşmemiz ona ağır gelir, onu 

derinden üzer. Azap görmemiz şöyle dursun zahmet çekmemiz bile onu müteessir eder. Çünkü 

onun inananlara ince bir şefkati, derin bir merhameti vardır. Ona uyabildiğimiz takdirde ilahî 

muhabbet ve mağfirete erişeceğimiz müjdesi verilmiştir. (Algül, 2000: 483) 

Kur’an-ı Kerim’de bu konu şöyle geçer: 

 “And olsun size kendinizden öyle bir Peygamber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya uğramanız 

ona çok ağır gelir. O, size çok düşkün, mü’minlere karşı çok şefkatlidir, merhametlidir.”(Tevbe, 

9/128)  

O, sadece insanların değil, on sekiz bin âlemin102 de peygamberidir. 

Cenab-ı Hak, Efendimizin ümmetini en hayırlı ümmet kabul etmiştir. Ümmetine 

ganimetler helal, yeryüzü temiz ve mescid kılınmış (Enfâl, 8/68), din konusunda kendilerine 

zorluk ve güçlük yüklenmemiş (Hac, 22/78), en hayırlı gün olan Cuma özellikle onlara tahsis 

edilmiş (Cum‘a, 62/9), yaptıkları az işe çok sevap verilmiş, gönüllerinden geçen kötü 

düşünceler bağışlanmış ve namazda bağladıkları saflar meleklerin safları gibi değerli kabul 

edilmiştir. (Kandemir, 2005: 425)  

Kur’an-ı Kerim’de bu konu şöyle geçer:  

“Siz, insanların iyiliği için ortaya çıkarılmış en hayırlı ümmetsiniz; iyiliği emreder; 

kötülükten meneder ve Allah’a inanırsınız: Ehl-i kitap da inansaydı, elbet bu, kendileri için çok 

iyi olurdu. (Gerçi) içlerinde imân edenler var; (fakat) çoğu yoldan çıkmışlardır.” (Âl-i İmrân, 

3/110)  

Hz. Peygamber, Cenab-ı Hakk’ın indirdiği dine uyanların Cennet ile 

mükâfatlandırılacağını müjdelemiştir. Bu durum, inanan insanlarda hep bir ümit kapısı 

bırakmıştır: 

 
102 Ayrıntılı bilgi için bk. TDEA, C.1: 103; C.7: 127; Pakalın, 1983: 728. 



 
 

147 

 

Ebu Saîd Hudrî’den (RA) bildirildiğine göre: Hz. Peygamber (SAV): “Allah, Cennet 

ahalisine: Ey Cennet ahalisi! Diye hitap buyurur. Onlar: Ey Rabbimiz! Sana iki defa icabet 

ederiz ve kullukta daimiz. Hayır, senin iki elindedir derler. Allah: Razı oldunuz mu? Buyurur. 

Kullar: Ya Rab! Nasıl razı olmayalım? Sen bize mahlûkatından hiçbir kimseye vermediğini 

ihsan buyurdun! derler. Allah: Bundan daha kıymetlisini vereyim mi? buyurur. Onlar: Ey 

Rabbimiz! Bundan daha kıymetli ne olabilir ki? derler. Bunun üzerine Allah: Ben size rızamı 

helal kılıyorum ve artık bundan sonra sizlere ebediyen kızmam! buyurur.”103 

İslâmiyet, aşırılıklardan uzak vasat (orta) bir dindir. Kur’an-ı Kerim’de bu durum şöyle 

geçer:  

“İşte böylece sizin insanlığa şahitler olmanız, Resûl’ün de size şahit olması için sizi 

mutedil bir millet kıldık.” (Bakara, 2/143)  

Yine Hz. Peygamber’in insanlara tavsiye ettiği yol, orta yoldur. İfrat ve tefride 

kaçmadan vasat olanın en hayırlı yol olduğunu da ümmetine bildirmiştir.  

Ebu Hureyre (RA) anlatıyor:  

“Resulullâh (SAV) söyle buyurdu: “Hayr-ül-ümûr evsâtuhâ = İşlerin en iyisi vasat 

olanıdır.” 

Kadı Burhâneddin, bir diğer beytinde Hz. Muhammed’in ümmeti olmakla övünen 

müslümanlara da yer verir. Sevgilinin güzelliğine duyulan aşk, birçok Leylâ’yı Mecnûn’a 

döndürür. Ahmed’in ümmetinden olan birinin, bu güzellik karşısında “Selman etmesi” yani 

dilenmesi şaşılmaması gereken bir durumdur.104 

 

Hüsnüñüñ ‘ışkı niçe Leylîyi Mecnûn eyledi  

Bes ne ‘aceb k’ola ger bir Ahmedî Selmân ider  

Kadı Burhâneddin Divanı (406-5) 

2.5.4. DUALARA ARACI KILINMASI / ŞEFÂ’ATİ 

Şefâat, bir suçun bağışlanması için aracı olmaktır. Kıyamet gününde kullar, Mahkeme-

i Kübrâ’da hesap vereceklerdir. Peygamberimizden önceki peygamberlere verilmeyip ona 

verilen üstünlüklerden bir tanesi de şefâat etme hakkıdır (Ahatlı, 1997: 278). 

Kıyamet günü bütün insanlar düz ve geniş bir meydanda toplanıp, güneşin bütün 

hararetiyle yaklaştığı an, korku ve dehşetleri tahammül olunmaz dereceye geldiğinde halk 

 
103 Sahih-i Müslim; Kütüb-i Sitte Hadis No: 5103; Kütüb-i Sitte’den 1001 Hadis, 2002, Hadis No: 1000. 
104 “Ahmed” ve “Selmân” kelimeleri tevriyeli şeklindedir. Aynı zamanda, “Ahmed, Kadı Burhâneddin’in adıdır. 

Selmân, İran şairlerinden Selmân-ı Sâvecî’dir. Bu durumda şair, beyite “bu aşk, Ahmed gibi birini Selmân gibi 

meşhur bir şair yaparsa şaşılmaz”, anlamını da verir.” Bkz. Alpaslan, 1977: 200. 



 
 

148 

 

çaresizlik içinde kendisine şefâatçi aramaya başlayacaktır. İlk insan Hz. Âdem’den başlamak 

üzere bütün peygamberlere gidecek ancak onlar şefâat yetkisine sahip olmadıklarını 

belirteceklerdir. Bunun üzerine herkes Hz. Muhammed’e gelip, Allah’ın en son ve en sevgili 

peygamberinden affolunmaları için Cenab-ı Hakk’a şefâat etmesini dileyeceklerdir. Hz. 

Muhammed, secdeye kapanarak Cenab-ı Hakk’a dua, hamd ve senâda bulunacaktır. O secdede 

iken Cenab-ı Hakk “Ya Muhammed, başını kaldır, iste. Dilediğin verilecektir, şefâat eyle. 

Şefâatin kabul edilecektir.” hitabıyla Habîb’ine seslenecektir. Yüce Peygamber de :  

“Ya Râb ümmetî, ya Rab ümmetî” diyerek ümmetinin kurtuluşunu, şefâatini 

dileyecektir (Yeniterzi, 1993a: 305). 

Ulemanın da ittifakıyla tüm peygamberler bile bile isyân etmekten ve Allah’ın emrine 

karşı gelmekten münezzehtirler. Ancak insan olmaları hasebiyle sehven, terk-i evlâ noktasında 

birtakım hatalarının olması câizdir. Hata etmiş olsalar da peygamberler, şirk ve küfür sayılan 

günahları ve düşüklük sayılan hırsızlık gibi suçları asla işlememişlerdir. Şayet işlerlerse 

getirdikleri inanca ters hareket etmiş olurlar ki bu husûs peygamberler için düşünülemez. 

Nitekim Hz. Peygamber (S.A.V.), kıyâmet gününde insanların, içinde bulundukları durumdan 

kurtulmak için peygamberlerden şefâat talebinde bulunacaklarını ve ilk önce Âdem’e 

gideceklerini ve Hz. Âdem’in daha evvel yaptığı hatası nedeniyle onlara şefâat edemeyeceğini 

ve hatâsından dolayı o gün Allah’a karşı mahcûbiyetini dile getireceğini ve diğer 

peygamberlerin Îsâ, Mûsâ, Nûh, İbrâhîm de hatırladıkları hataları nedeniyle insanlara şefâat 

edemeyeceklerini ve sonunda geçmiş ve gelecek günahları affedilmiş olan Hz. Muhammed 

(S.A.V.)’in insanların derdine çare bulacağını bizlere haber vermiştir. Bu hâdisenin şöyle 

cereyân edeceği rivâyet edilir: 

Kıyâmet günü insanlar bir an evvel hesap işlerinin başlaması için başta Âdem (a.s) 

olmak üzere tüm peygamberlere tek tek giderler. Bütün peygamberler kendilerine gelenlere 

işlerini halledemeyeceklerini beyân ederek: “Gerçekten Rabb’im bugün öyle bir öfkelendi ki, 

ne bundan önce böyle bir öfkelendi, ne de bundan sonra böyle bir öfkelenir!” derler. 

Peygamberlerin her biri de kendinden başka bir peygambere gidilmesini işâret eder. 

Nihâyetinde Hz. Îsâ’nın onlara: “Aradığınız şey bende değil. Siz Âdemoğullarının efendisine 

Muhammed’e gidin!”, demesi de Hz. Peygamber (S.A.V.)’in tüm insanlığa efendi olmasını 

dolayısıyla diğer peygamberlerden de üstün olduğunu gösterir. Son çare olarak insanlar Hz. 

Peygamber (S.A.V.) ’e gelip hâllerini arz ederler. Hz. Peygamber (S.A.V.) ise hiçbir mazeret 

ileri sürmez ve insanların isteğini geri çevirmeden hemen Arş’ın altına giderek secdeye kapanır 

da Cenabıhak: “Ey Muhammed! Başını kaldır. İste ki dileğin yerine getirilsin! Şefâat dile, sana 

şefâat hakkı verilsin!” buyurur. Bu durumun diğer peygamberlere değil sadece Hz. Peygamber 



 
 

149 

 

(S.A.V.)’e nasip olması O’nun diğer peygamberlerden farklı ve üstün olduğunu gösterir. Livâ-

i Hamd ve Makâm-ı Mahmûd denilen şefâat yetkisi sadece O’na aittir ve tüm insanların şefâat 

için başvuracağı yegâne merci’ O (S.A.V.)’dir (Yaykın, 2014:22-23,43). 

Tasavvuf inancında Resûl-i Ekrem’in şefâati, O’na sığınma ve O’ndan yardım talebinde 

bulunma önemlidir. Mutasavvıflar: “Dahîlek yâ Resûlellâh!” (Sana sığındım ey Allah’ın 

elçisi!), “Şefâat yâ Resûlellâh!” deyip onun rûhundan yardım ve şefâat umarlar. Aynı şekilde 

mutasavvıflar, fıkıh âlimlerinin mekrûh saymasına rağmen dua esnasında: “Bi-hakki Resûlike!” 

(Peygamberin yüzü suyu hürmetine) demekte bir sakınca görmezler ve bu tarzda dua etmeye 

önem verirler. “Fenâ” kelimesi tasavvufta Allah’la ilgili olarak kullanıldığı gibi (Fenâfillâh 

“Allah’ta fâni olmak”) Hz. Peygamber için de (Fenâ fi’r-resûl) kullanılması âdettir. Onlara göre 

Peygamber’de fâni olmak Hakk’ta fâni olmanın mukaddimesidir. 

Hz. Peygamber (S.A.V.)’in şefâatine nâil olmak her müslümanın yegâne arzusudur. 

Edebiyatımızda şefâat dilemek amacıyla oluşmuş bir tür bile vardır. Şefaat-nâme adı verilen bu 

tür Resûl-i Ekrem’in şefâatini talep etmek için yazılan manzumelerdir. XIV. yüzyıl şairlerinden 

Ömeroğlu’na ait 125 beyitlik Şefaat-nâme (TSMK, Yeni Yazmalar, nr. 520/2, vr. 30-34) bilinen 

tek müstakil örnektir. Ayrıca Hz. Peygamber (S.A.V.)’e dâir manzum eserlerin çeşitli 

yerlerinde konuya temas edildiği görülür. Bazıları ilâhi ve tevşîh olarak bestelenen bu 

manzumelere Zekâî Dede’nin sûzinak makamındaki, “Yâ Resûlellâh şefâat eyle Allah aşkına” 

ve “Yâ Habîbellâh meded eyle mürüvvet kânısın” mısralarıyla başlayan ilâhileri örnek 

gösterilebilir. (Uludağ, 2005:448-450)  

Şefâat dilekleri de müminlerin şefaatten yararlanmaları da Cenabıhakk'ın iznine 

bağlıdır. Hakîkatte şefâat eden de şefaati kabul eden de yüce Allah’tır. "O’nun izni olmadan 

kendisinin katında kim şefaat Edebîlir?” (Bakara, 2/255) 

Allah Resûlü buyuruyor: "Benden önce kimseye verilmemiş olan beş şey bana verildi.”  

Bunlar:  

1) Bir aylık mesâfeye korku salmakla yardım olundum. 

2) Yeryüzü bana hem mescid hem de temizlik vâsıtası kılındı. Ümmetimden kim namaz vaktine 

yetişirse, orda namazını kılsın.  

3) Ganîmet benden önce kimseye helâl olmamışken bana helâl kılındı. 

 4) Bana şefâat (etme) verildi.  

5) Peygamberler yalnız kendi kavmine gönderildi. Ben ise bütün insanlara görderildim. 

Allah’ın Resûl’ü: "Kıyâmette Allah bana bütün îmânı olana şefâat izni verir de ben: ‘Rabbim, 

kalbinde susam tânesi kadar îmânı olanı cennete koy!’ diye yalvarırım. Allah, kalbinde zerre 

kadar îmânı olanı cennete koyar.” buyurmuştur (Akay, 2005: 436-437). 



 
 

150 

 

 Divan şiirinde Hz. Muhammed’in (S.A.V.) ümmetinin günahkârlarına şefâat 

edeceği, diğer peygamberlerin “nefsim” diyerek yalnızca kendilerini düşüneceği o çetin hesap 

gününde, O’nun “ümmetim” diyerek kendine iman edenleri koruyacağı, Livâ-i Hamd ve 

Makam-ı Mahmûd denilen şefâat yetkisinin sadece O’na ait olduğu ve bütün insanların şefâat 

için başvuracağı yegâne merci oluşu dile getirilir (Yeniterzi, 1993a: 303). 

Çaresiz kaldığı, her ne kadar Allah’ın merhametinin sonsuz olduğunu bilse de 

günahlarından hicab ettiği zaman Fâzıl, onun mahbubu olarak nitelendirilen peygamber Hz. 

Muhammed’i aracı kılarak, günahlarından af diler ve isteklerini yaratıcıya arz eder: 

Men habíbiñle kasem virdim saña ey züèl-celāl  

Çāre-sāz olmak baña elzem Muhammed ‘aşkına  

Enderunlu Fâzıl Divanı (k.6/6) 

Beytinde ey celal sahibi, sana sevgilinle yemin verdim, Muhammed aşkına bana çare olman 

elzemdir diyerek peygamberi kendisine ve duasına aracı kıldığı görülmektedir. 

Bu marifet bu tarikat hakikat oldu ayan  

Şeriat emri için ver Muhammed’e salavat 

                                   Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s. 84.) 

Nesîmî’de Yûnus gibi Hacı Bektaş’ın yolundan giderek dört kapı kırk makama işaret etmiştir. 

Hacı Bekta’ın, Şeriatın ilk dediği iman getirmeyi; Nesîmî emri Muhammed’e salavat diyerek 

dile getirmiştir. 

Keçecizâde İzzet Molla divanında, Hz. Muhammed’i livâ-yı Muhammedî’nin altında 

ümmetine şefaat edişi ve ‘Levlâke levlâke lemâ halakt-ül-eflâke: Sen olmasaydın, sen 

olmasaydın yeri göğü yaratmazdım.’ Kutsi hadisi vasıtasıyla zikretmiştir. 

 

Heman daman-ı haşre irmeden olduñ girìban-çak  

Yetiş oldı perìşan ümmetüñ ey mazhar-ı levlak  

Keçecizâde İzzet Molla Divanı (Naat 2/1) 

Kıyamet gününde Müslümanların, Peygamber Efendimizin Liva-yı Hamd sancağının altında 

toplanacağı ve Peygamber Efendimizin ümmetine şefaatçi olacağı konusuna da şu beyitlerle 

telmih yapılmıştır:  

  



 
 

151 

 

Nahl-i Tubası Liva-yı Hazret-i Fahr-i Resul 

 Tak-ı cennetdir kıyas itdim görünce minberi  

Keçecizade İzzet Molla Divanı (K. 5/34)  

Şer’ine kıldı tevessül ol melaz-ı müslimìn  

Mülteca itdi liva-yı Hazret-i Peygamberi  

Keçecizade İzzet Molla Divanı (K. 5/31) 

Kadı Burhâneddin bir beytinde; Hz. Muhammed, Allah’ın güzelleri sevdiğini söyler; o halde 

putperestlere de güzel sevmek için icazet verilmiş olur, der. 

Hudâ sevdi cemâli dir Muhammed  

İcâzet olmaya mı büt-pereste  

  Kadı Burhâneddin divanı (602-8) 

2.5.5. ÜMMÎ OLUŞU 

 Ümmî, Hz. Peygamber’in bir sıfatı, okuma yazma bilmeyen anlamında Kur’an 

terimidir.  

“Yanlarındaki Tevrat ve İncil’de yazılı buldukları o elçiye, o ümmî Peygamber’e 

uyanlar (var ya), işte o Peygamber onlara iyiliği emreder, onları kötülükten meneder, onlara 

temiz şeyleri helâl, pis şeyleri haram kılar. Ağırlıklarını ve üzerlerindeki zincirleri indirir. O 

Peygamber’e inanıp O’na saygı gösteren, O’na yardım eden ve O’nunla birlikte gönderilen nura 

(Kur’an’a) uyanlar ar ya, işte kurtuluşa erenler onlardır” (A‘raf, 7/157).  

“De ki: Ey insanlar! Gerçekten ben sizin hepinize, göklerin ve yerin sahibi olan Allah’ın 

elçisiyim. O’ndan başka Tanrı yoktur, O diriltir ve öldürür. Öyle ise Allah’a ve ümmî 

Peygamber olan Resûlüne -ki o Allah’a ve O’nun sözlerine inanır- iman edin ve O’na uyun ki 

doğru yolu bulasınız” (A‘raf, 7/158). “Sen bundan önce ne bir yazı okur, ne de elinle onu 

yazardın. Öyle olsaydı, bâtıla uyanlar kuşku duyarlardı” (Ankebut, 29/48). 

Hurûfîler, yirmi sekiz ve otuz iki sayılarını elde etmek için şöyle bir sistem 

geliştirmişlerdir. Mahzar-ı ilahi olan insanın yüzünde yedi siyah hat vardır: İki kaş, dört kirpik, 

bir saç. İnsan, bu yedi hatla anadan doğduğu için bunlara ana hatları denir.  

  



 
 

152 

 

Nesîmî bu durumu: 

 Ey kaşınla kirpiğin zülfün yedi  

Ol yedi kim şeytan onu bilmedi  

Hak bu sırrı Ahmed’e keşfeyledi  

Şol sebebten Ahmed’e ümmî dedi  

                                   Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.436) 

Nesîmî bu durumu: diyerek dile getirmiştir. Şeytan yedi rakamının manasını bilmez 

bunu ancak insan bilir. Allah yedi sayısının sırrını Hz. Muhammed (S.A.V.)’e açıkladığı için 

ona ümmi denmiştir. 

2.5.6. HZ. MUHAMMED (S.A.V.)’E OLAN BAĞLILIK 

Nesîmî Divanında Hz. Muhammed (S.A.V.)’e olan bağlılığını dile getirmekte. Hz. 

Peygambere itaat eden de Allah’a itaat etmiş olur. 

Huda aşkı durur cismimde canım  

Muhammed’dir velî sıdk u imanım 

                                   Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.254) 

 

Nesîmî, önderinin Hz. Peygamber olduğunu söylemektedir. Gönlünde ise Allah aşkı 

vardır. Böylece, Nesîmî en başta Allah’ı zikrederek ve gönlünde Allah aşkının olduğunu 

belirterek tevhide vurgu yapmıştır. Cenabı Peygamberi de aynı yerde zikrederek Allah’ın Hz. 

Peygambere olan muhabbetini ve Hz. Peygamberin Allah’a olan bağlılığını ve Nesîmî 

kendisinin Allah’a ve Hz. Peygambere olan bağlılığını dile getirmiştir. 

Avnî Bey, Hz. Muhammed’in güzelliğinden, merhamet ve şefkatinden, ahlakından, 

ümmetinden birinin ölüm sırasında "Ya Muhammed" demesiyle Cebrail'in cennet toprağından 

mezar yapacağından, ümmetine şefaatinden, Miraç mucizesi'nden, seyf ü kalem sahibi 

olmasından ve ümmiliğinden bahseder. Bütün fikrini Hz. Muharnmed'in medhine hasreden 

şaire de imrendiğini ifade eder. Şairin, çok derin bir peygamber sevgisi olduğunu burada 

belirtelim. 

Reşk o pakize-şiyem şa’ire kim olmuştur  

Fıkreti münhasır-ı medh-i Nebi-i ma’şum 

Avnî Bey Divanı (K.8/14) 

 

  



 
 

153 

 

2.5.7. HÂTEM (HÂTEMÜ’L-ENBİYÂ) / (Son peygamber olması) 

Sözlükte “yüzük, mühür, her şeyin sonu” anlamlarına gelir. Âsım Köksal, 

Peygamberimiz (SAV)’in iki kürek kemiğinin arasında gelin çadırının iri düğmesi 

büyüklüğünde “Peygamberlik Hâtemi”nin bulunduğunu, Resûlullah vefât edince bu 

peygamberlik hâteminin kaldırıldığını ifade eder. Hâtem ismi ile ilgili olarak Ahzâb sûresinde 

şu ifadeler yer almaktadır: 

“Muhammed içinizden hiçbir erkeğin babası değildir, lâkin Allah'ın elçisi ve 

peygamberlerin sonuncusudur. Allah her şeyi hakkıyla bilir.” (Ahzâb, 33/40) (Çerçi, 2015:18) 

 

Avnî Bey, divanın muhtelif kısımlarında, Hz. Peygamber için çeşitli isim ve sıfatlar 

kullanmıştır. Tasavvufi kavramlarla Hz. Mubammed'i tavsif etmiş ve siyer kitaplarında geçen 

birçok imaj ve sembollerle zikretmiştir. Hz. Muhammed'in peygamberliğinden önce onun 

peygamberliğine delalet eden birçok mesele, divan’da geçen hususlar arasındadır. Bu hususlara, 

İslami bir terim olarak "irhasat" adı verilir. Peygamber'in nasıl yaşadığına ve nasıl bir insan 

olduğuna dair meseleler zikredilirken, gösterdiği mucizelere de yer yer temas edilir. İslam 

inancının gereği olarak Hz. Muhammed, kendisinden önce gelen bütün peygamberlerden 

üstündür ve onların hepsi Hz. Muhammed'den bahsederler: 

Güvah-ı bi’seti Tevrat şahidi İncil  

Delil-i mu’cizi Ku’ran medihe-senci Zebur 

Avnî Bey Divanı (K.10/21) 

2.5.8. MUCİZELERİ 

Resûl-i Ekrem’e peygamberliği döneminde verilen mucizeler farklı şekillerde 

gruplandırılmıştır. Mucizeler mahiyetleri bakımından aklî (mânevî), hissî (maddî) ve haberî 

mucizeler; muhatapları yönünden helâk ve hidayet mucizeleri; kaynakları açısından Kur’ân’la 

ve sahih rivâyetlerle sâbit olanlar ve zayıf senedlerle rivâyet edilenler şeklinde ele alınabilir. 

2.5.8.1. Ay’ın Yarılması (İnşikâku’l-Kamer / Şakku’l-Kamer) 

Sözlükte “yarılmak, bölünmek” anlamındaki inşikâk ile “ay” mânasına gelen kamer 

kelimelerinden oluşan bu tabir “ayın iki parçaya bölünmesi” demektir. Bu anlamda şakku’l-

kamer de kullanılmıştır. İnşikâku’l-kamer tâbiri, Kur’ân-ı Kerîm’de kıyâmetin yaklaştığını 

bildiren âyette geçmektedir (Kamer, 54/1).  

Taberî’nin naklettiğine göre bu âyetin nüzûl sebebi, Mekkeliler’in Hz. Peygamber 

(SAV)’den bir mucize göstermesini istemeleri olmuştur. Müfessirlerin çoğunluğu ayın 

yarılmasını zâhirî mânada anlamış ve âyette gerçekten ayın ikiye yarıldığının bildirildiğini 



 
 

154 

 

söylemiştir; Taberî, Zemahşerî ve Râzî gibi âlimlere göre âyet Mekke’de vukû bulmuş olan bir 

mucizeyi haber vermektedir. Hasan-ı Basrî ve Atâ b. Ebû Rebâh’tan nakledilen bir rivâyete 

göre ise âyet gelecek zamanda ayın yarılacağı anlamına gelir. Mâverdî, Hasan-ı Basrî’nin: 

“Eğer ay yarılmış olsaydı herkesin görmesi gerekirdi, çünkü mucize karşısında bütün insanlar 

aynı konumdadır.” dediğini ve ayın sûra ikinci defa üfürüldüğü zaman yarılacağını ileri 

sürdüğünü nakleder. Ayın yarılmasına “ayın doğması ile karanlığın dağılması, her şeyin açık 

ve belirgin hâle gelmesi” gibi mecâzî anlam verenler de vardır. Ömer Rıza Doğrul, Arap 

müşriklerinin sembolü kabul edilen ayın yarılması ile şirk cephesinin yarılıp yokluğa mahkûm 

edilmesinin kastedildiğini belirtir. Elmalılı Muhammed Hamdi ise ayın yarılmasına mecâzî 

anlam verilmesine karşı çıkar (Çelebi, 2000:343-345). 

Kadı Burhâneddin, Hz. Muhammed’in “Şakku’l-kamer” (ayın ortadan ikiye 

yarılması) mucizesine de yer verir. Peygamberimiz, Kureyşli müşriklerin ondan mucize 

istemeleri üzerine, parmağı ile ayı gösterip iki parçaya bölmüştür.  

Sâhir degül dir iseñ gel imdi yüzine bah  

Bir barmağ ile bedri gösterdi iki pâre 

 Kadı Burhâneddin Divanı (706-11) 

Kadı Burhâneddin, bir beytinde “Mahbûb-ı Hudâ” sözüyle “Habîbullah” ı (Hz. 

Muhammed) telmih eder.  

Ol cemâli ki sever Tañrı ben anı severem  

Baña yitmez mi ki Mahbûb-ı Hudâyı severem  

Kadı Burhâneddin Divanı (1134-6) 

3.5.9. “LEVLÂK” SIRRINA MAZHAR OLMASI 

Arapça bir isim olan “habîb” sevgili anlamına gelmektedir. Bu kelime klasik şiirimizde 

daha çok “Habîbullâh (Allah’ın Sevgilisi)” şeklinde Hz. Peygamber’imiz (S.A.V.) için 

kullanılmıştır. (Pala, 2003:190) 

Hz. Peygamber’in, 63 yıllık zamanla sınırlı cismâni varlığından ayrı olarak bir varlığı 

daha mevcuttur. Allah’tan başka hiçbir şey yokken yüce Allah ilk defa “hakîkat-i 

Muhammediyye”yi var etmiş, bütün mahlûklar bu hakikatten ve O’nun için yaratılmıştır 

(Demirci, 1997:179-180). 

Cenabıhakk’ın Hz. Muhammed (S.A.V.)’e yönelik ezelî sevgisi olmasaydı hiçbir şeyin 

var olmayacağına inanan sûfîler için kudsî hadîs olarak kabul ettikleri: “Sen olmasaydın, sen 

olmasaydın kâinatı yaratmazdım!” ifadesi büyük bir önem taşır (Uludağ, 2005:448-450). 

Hz. Muhammed (S.A.V.)’in diğer nebîler gibi muhataplarının hak dini benimseyip 



 
 

155 

 

ebedî mutluluğa erişmelerini gönülden arzulaması ve bunun gerçekleşmemesinden derin üzüntü 

duyması O’nun (S.A.V.) insan sevgisinin bir göstergesidir. Resûl-i Ekrem insanların yüce 

Allah’ı tanımalarına ve sevmelerine aracı olduğuna göre (Âl-i İmrân, 3/31) hem yaratanı hem 

yaratılmışı seven bir insandır. Kendisi “Habîbullah” olduğunu, fakat bunu övünme vesilesi 

kılmadığını söylemiştir. “Habîbullah” nitelemesi müslümanların “Resûlullâh”tan sonra en çok 

tekrar ettikleri vasıf olmuştur. 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Peygamber (S.A.V.)’in müminlere kendi canlarından daha yakın 

olduğu (Ahzâb, 33/6), sıkıntıya düşmeleri hâlinde üzülüp üzerlerine titreyen, şefkat ve 

merhamet gösteren bir duyarlılığa sahip bulunduğu (Tevbe, 9/128-129) ifade edilmektedir. Ebû 

Hüreyre’nin rivâyet ettiği bir hadîste Resûl-i Ekrem’in muhatapları karşısındaki konumunu, 

“ateşe düşmekte ısrar edenleri bellerinden yakalayıp kurtarmaya çalışan kimsenin durumu”na 

benzetmiştir (Topaloğlu, 2005:439-441). 

Kadı Burhâneddin, “Sen olmasaydın felekleri (kâinâtı) yaratmazdım.” anlamına gelen 

“Lev-lâke lev-lâk le-mâ-halaktü’l-eflâk”105 hadisini de telmih yoluyla zikreder. 

Mu‘ciz-i ihyâ’-ı mevtî sendedür  

Ger Muhammed sâhib-i levlâkdür  

Kadı Burhâneddin Divanı (1049-9) 

Kadı Burhâneddin’e göre; âşığın gönlü himmet burağına binerse iki harem (Mekke ve 

Medine) değil; yedi feleğe gitmek bile kolay olur.  

İki harem ne nesnedür sehl ola bu yidi felek  

Ger binür ise göñülüm himmetinüñ burâkına  

Kadı Burhâneddin Divanı (1046-2) 

Tasavvufun çıkış kaynağı, “Ben gizli bir hazineydim. Görünmeyi dileyip kainatı 

yarattım” hadisidir. Nesîmî, bu hadisi dokuz tuyuğunda zikretmiştir. 

 

Canımın cananesisin ey Habib  

Hubların ferzanesisin ey Habib  

Küntü kenz’ in hânesisin ey Habib  

Vahdetin dür danesisin ey Habib 

                           Nesîmî Divanı (Nesîmî, DİVAN, s.386.) 

Nesîmî, Hz. Muhammed (S.A.V.)’ e olan sevgisini “Küntü Kenz” hadisini zikrederek 

dile getirmektedir. Varlığın ve birliğin kaynağı Hz. Muhammed (S.A.V.)’ tir. 

 
105 Sen olmasaydın felekleri (kâinâtı) yaratmazdım.” Bkz. Yılmaz, 1992: “Lev-lâke lev-lâk le-mâhalaktü’l-eflâk” 

maddesi, s. 113 



 
 

156 

 

2.5.10. EHL-İ BEYT / ÂL-İ ‘ABÂ 

Ehl-i beyt (ehlü’l-beyt) terkîbi, “Ev halkı” anlamına gelir ve ev sahibiyle onun eşini, 

çocuklarını, torunları ve yakın akrabalarını kapsar. Câhiliyye Devri Arap toplumunda kabilenin 

hâkim ailesini ifade eden Ehl-i beyt tâbiri, İslâmiyet’ten itibaren günümüze kadar sadece Hz. 

Peygamber’in ailesi ve soyu mânasına gelen bir terim olmuştur. 

Ehl ve beyt kelimeleri Kur’ân-ı Kerîm’de birçok âyette geçer. Bu âyetlerden 

anlaşıldığına göre ehl “sahip, taraftar” gibi sözlük anlamlarından başka “aynı mekânı 

paylaşanlar; bir dine yahut peygambere inananlar; zevce”; beyt de “ev, Allah evi (camii)” ve 

“aile” mânalarında kullanılmıştır. “Ehlü’l-beyt” terkîbi ise üç âyette geçmektedir. Bunların 

birinde Hz. İbrâhîm’in (Hûd, 11/73), birinde Hz. Mûsâ’nın (Kasas, 28/12), birinde Hz. 

Peygamber (S.A.V.)’in (Ahzâb, 33/33) Ehl-i beyt’i zikredilerek Hz. Mûsâ’nın ev halkı, 

diğerlerinin de hanımları kastedilmiştir. Hz. Peygamber (S.A.V.)’in hanımlarına hitap eden 

âyette Allah’ın onları buyruklarına itâat etmeye çağırdığı ve böylece kendilerini günahlardan 

temizlemeyi dilediği anlatılmıştır. 

Hadîs olarak nakledilen çeşitli rivâyetlerde de Ehl-i beyt tabiri yer almaktadır. Bunların 

bazısında ashâbın, birçoğunda ise Hz. Peygamber (S.A.V.)’in ev halkından bahsedilmiştir. 

Resûl-i Ekrem’in ev halkından söz eden rivâyetlerin bir kısmında belirtildiğine göre Resûlullah 

ashâba, Kur’ân-ı Kerîm ile Ehl-i beyt’inden ibaret olan iki değerli kaynak bıraktığını söylemiş 

(“sekaleyn” hadîsi) ve onlar hakkında dikkatli olmalarını istemiştir. Ancak daha yaygın olan 

rivâyetlerin bir kısmında -meselâ Vedâ Hutbesi’nde- sadece Kur’ân-ı Kerîm zikredilmekte, 

bazılarında ise onunla birlikte sünnete sarılma husûsuna önem verilmektedir. 

Hz. Peygamber (S.A.V.)’in Ehl-i beyt’ine kimlerin dâhil olduğu meselesinde farklı 

görüşler mevcuttur. Bazı rivâyetlere göre Resûl-i Ekrem, Zeyneb ile evlendiği gün başta Âişe 

olmak üzere bütün hanımlarının odalarını dolaşmış, her birine: “Allah’ın selâmı üzerinize olsun 

ey Ehl-i beyt!” diye hitap etmiş ve onların Ehl-i beyt’in asıl mensupları olduğunu vurgulamıştır. 

Diğer bazı rivâyetlere göre ise Ehl-i beyt’e ilişkin âyet (Ahzâb, 33/33), Hz. Peygamber 

hanımlarından Ümmü Seleme’nin odasında iken nâzil olmuş, Resûlullah da orada bulunan veya 

sonradan gelen Ali, Fâtıma, Hasan ve Hüseyin’i abâsının altına alarak: “Allahım, bunlar benim 

Ehl-i beytimdir, onları günahlarından temizle!” diye duâ etmiş, bunun üzerine Ümmü Seleme 

kendisinin Ehl-i beyt’ten olup olmadığını sormuş, Hz. Peygamber ona: “Sen zâten kendi 

yerindesin, sen hayır üzeresin!” şeklinde cevap vermiştir. Diğer bir görüşe göre sadaka almaları 

haram kılınan Ebû Tâlib, oğulları Akîl ve Ca‘fer ile Abbas b. Abdülmuttalib’in ailesine mensup 

olanlar yanında Abdullah b. Mes‘ûd ile Selmân-ı Fârisî gibi sâhabîler de Ehl-i beyt’e dâhildir. 

Hz. Peygamber’in ailesine ve dostlarına hürmet de Peyamber Efendimiz (S.A.V.)’e 



 
 

157 

 

duyduğumuz hürmetten ileri gelir. Diğer dönemlerde olduğu gibi XIV. ve XIX. yüzyıl 

Divanlarıında da “ ehl-i beyt, âl-i âbâ, çehâr-yâr-ı güzîn (dört büyük halife) vb.” terkiplere sıkça 

yer verilmiştir: 

2.5.10.1. Hz. Ali 

Tam künyesiyle; Ebü’l Hasen Alî b. Ebî Tâlib el-Kureşî el-Hâşimî (ö. 40/661)’dir. 

Hicretten yaklaşık yirmi iki yıl önce Mekke’de doğduğu rivayet edilen Hz. Ali’nin babası Hz. 

Peygamber’in amcası Ebû Tâlib’dir. Hz. Ali dört büyük halifenin sonuncusudur. Hz. 

Peygamber’e ilk iman edenlerdendir. Hz. Ali daha sekiz on yaşlarında iken iman edip İslâm’ı 

kabul ettiği ve yüzünü hiç putlara döndürmediği için “kerremellahu veche” denilerek tazîm 

edilir. Hz. Ali hicretten sonra Hz. Peygamber’in muhâcir ile ensar arasında yakınlık ve 

dayanışma sağlamak amacıyla kurduğu muâhatta bizzat Peygamber efendimiz tarafından 

kardeş olarak seçilmiştir. Daha sonra da Hz. Peygamber onu kızı Fâtıma ile evlendirmiştir. Bu 

evlilikten Hasan, Hüseyin, Zeynep isimli üç çocuğu olmuştur. Hz. Ali böylece, Peygamber 

efendimizin hem amcazâdesi hem de damadı olmuştur. Peygamber efendimizin soyu onda 

devam eder. 

Hz. Ali halifeler içinde hakkında en fazla kutsiyet örülü, hayatı hakkında en fazla 

menkıbeler oluşturulan kişidir. Ebû Turâb (eli yüzü topraklı adam), Murtaza (seçilmiş, gözde) 

olarak bilinir. Esedu’llâh (Allah’ın aslanı), Gâlip (üstün gelen), Haydar (aslan) lakaplarını da 

almıştır. Bedir, Uhud, Hendek ve Hayber başta olmak üzere hemen hemen bütün gazve ve 

seriyyelere katılmış, bu savaşlarda Hz. Peygamber’in sancaktarlığını yapmış ve daha sonraları 

menkıbevî bir uslupla anlatılacak olan birçok kahramanlık göstermiştir. Şâh-ı Merdân, Merd-i 

Hüdâ, Şîr-i Yezdân ve Haydar-ı Kerrâr gibi lakaplarla da anılır. Klasik kaynaklarımızda atı 

Düldül’e ve çatal uçlu kılıcı Zülfikar’a çokça telmihlerde bulunulur. 

Ehl-i Beyt, Hz. Peygamber’in (SAV) ev halkıdır. Ehl-i Beyt, bir evde yaşayan aile 

fertleri, aile demektir. İslâm fıkıh terminolojisinde bir terim olarak Hz. Peygamber’in (SAV) 

hısımlarından kendilerine zekât verilmesi yasaklanan aile fertlerinin tamamını ifade etmek için 

kullanılmıştır. 

  



 
 

158 

 

Her dü alem serverisiz ya Muhammed ya Ali  

Cümlenin hem mihterisiz ya Muhammed ya Ali 

                                              Nesîmî Divanı (Nesîmî, Divanı, s.232.) 

Hz. Muhammed (S.A.V.) ve Hz. Ali her iki cihanında güneşi ve herkesin efendisidir 

Emr-i ma’rûfun beyanı sizden oldu aşkar  

Nehy işlerden berisiz yâ Muhammed yâ Ali 

                                           Nesîmî Divanı (Nesîmî, Divanı, s.232.) 

İyiliği emredip kötülükten men etmek, Hz. Muhammed (S.A.V.) ve Hz. Ali sayesinde 

olmuştur ve bu iki büyük insan kötü işlerden uzaktır. 

Bu fakir-i bi neva sizden umar her dem deva  

Lutf ile ihsan veririz ya Muhammed ya Ali 

                                          Nesîmî Divanı (Nesîmî, Divanı, s.232.) 

Fakir Nesîmî Hz. Muhammed (S.A.V.) ve Hz. Ali’den deva ummaktadır. Bu durumda 

onun gerçek mürşidinin Hz. Peygamber ve Hz. Ali olduğunu göstermektedir. 

Bu Nesîmî pür- zebandır vasfınızda neylesin 

Gece gündüz söyleriz ya Muhammed ya Ali 

                                        Nesîmî Divanı (Nesîmî, Divanı, s.341.) 

Nesîmî, perişandır fakat neylesin onu ancak Hz. Muhammed (S.A.V.) ve Hz. Ali irşad 

Edebîlir. Bunun için o Hz. Muhammed (S.A.V.) ve Hz. Ali’yi kendine önder seçmiştir. O bu 

durumu şöyle dile getirir. 

Hüda aşkı durur cismimde canım  

Muhammeddir veli sıdk ü imanım  

Nebiden sonra din yolunda server  

Ali’dir şah-ı meydan yok gümanım 

                                        Nesîmî Divanı (Nesîmî, Divanı, s.341. 

Görüldüğü gibi Nesîmî kendisine mürşid olarak Hz. Muhammed (S.A.V.)’ i seçmiştir. 

Manevi hiyerarşiye göre Hz. Muhammed (S.A.V.)’den sonra meydan şahının Hz. Ali olduğunu 

kabul eder.  



 
 

159 

 

Nesîmî, mürid- mürşid ilişkisinde önce aşkın müridi olduğunu vurgulamakta daha sonra 

Fazl’a intisabını açıklamakta en sonunda da Hz. Muhammed (S.A.V.)’e bağlandığını 

söylemektedir.  

Vücudum şehrine girdim dolu nur-ı ltuda gördüm  

Ben, ol nurun tecellisin Muhammed Mustafa gördüm 

                                              Nesîmî Divanı (Nesîmî, Divanı, s.255.) 

Vecd halinden vücud haline geçen Nesîmî Hakk’ı görmüş ve Hakk’ın tecellisi dediği 

Hz. Muhammed (a.s)’i görmüştür. 

İlk Mevcud, bütün öteki varolanların varlıklarının İlk Sebebidir. O, eksiklik noktalarının 

hepsinden uzaktır. 

Vücud-ı Mustafa esma değil mi  

Bu sırrı bilmeyen âmâ değil mi 

                                              Nesîmî Divanı (Nesîmî, Divanı, s.339.) 

Nesîmî, Hz. Muhammed (S.A.V.)’in Allah’hın esmasının mazharı olduğunu, Cenab-ı 

Hakk’ın varlığından var olduğunu bunu bilmeyenlerin kör olduğunu söylemektedir. Hz. 

Peygamber: “Allah’ın ilk yarattığı benim nûrumdur” buyurmuştur. 

İlâhî zât-ı vâlâ-yı Muhammed hürmetine hep  

Görünsün ‘Îsevî'ye ‘ayn-ı ejder ‘asker-i islâm 

                                     Şeref Hanım Divanı (K.20/10) 

Avnî Bey, Hz. Muhammed, kainatın yaratılmasına bir sebep; "illet-i gaiyye"dir. Hz. 

Muhammed'e dair ayetleri kaynak olarak kabul ettiği anlaşılan, şair, Hz. Âdem ve Havva'nın, 

dolayısıyla bütün insanların, yaratılmasına Hz. Muhammed’i illet gösterir: 

Be-hakk-ı nur-ı Muhammed ki zat-ı akdesidir  

Bihine ‘illet-i icad-ı Adem ü Havva 

Avnî Bey Divanı (K.34/9) 

Yaratılış felsefesi ile tasavvufi bir eğilimi göstermesi ve Avni’nin bakış açısını vermesi 

bakımından aşağıdaki beyitler, önemlidir. Varlık dağı içerisinde henüz Mûsâ (hiç kimse) yok 

iken, Hz. Peygamber'in yüzünün ışığı tecelli etmişti. İşte bu tecelli kainatın varlık sebebidir: 

  



 
 

160 

 

Füruğ-ı rüyun etmişdi tecella ya Rasüla'llah  

Yoğidi Tur-ı hesti içre Musi ya Rasüla'llah 

Avnî Bey Divanı (K.11/1) 

O, kainat ağacının hem tohumu hem meyvesidir: 

 Sensün ancak semer ü tohmu diraht-i kevnün 

 Berg u a’za gibidir ma-halak-ı mevcüdat 

Avnî Bey Divanı (K.3/4) 

2.5.11. NA‘T-I ŞERİFLER 

Sözlükte naat, “bir şeyi methederek anlatmak, vasıflandırmak; güzel sıfatlarla övmek, 

bir kimsede bulunan şeyleri vasfetmek, onu tavsifte mübalağa etmek; bir şeyi vasfeylemek, yani 

muttasıf olduğu sıfatını îrâd ile nişan vermek; vasıf, medh ü senâ ile beraber tarif ve tavsif; bir 

şeyi methederek anlatmak, vasıflandırmak; bir ismi tavsif eden sıfat” gibi anlamlara gelir. Bir 

edebî terim olarak ise, “Peygamberimizin vasfı üzerinde söylenen şiirler; memduhu Hz. 

Peygamber olan kasideye verilen isim; evsâf u medâyıh-ı Cenâb-ı risâlet-penahîyi mutazammın 

kaside; Hz. Muhammed’i övmek üzere yazılan şiirler; klasik edebiyatta bilhassa Hz. Peygamber 

ve Hülefâ-yı Râşidîn vasfında yazılan manzumeler” gibi anlamlara gelmektedir (Sami, 1986: 

1466; Devellioğlu, 1998: 982). Naat, zamanla Türkçeye yerleşmiş ve Hz. Muhammed’i övmek 

amacıyla yazılan şiirlerin genel adı hâline gelmiştir (Yeniterzi, 1993:1-2). 

 

Kur’ân-ı Kerim’de, “Allah ve melekleri Peygamber’e çokça salât ederler. Ey iman 

edenler, siz de ona salât edin ve tam bir teslimiyetle selam verin.” (Kur’an-ı Kerim, 33/56) 

buyrulmuştur. Ayrıca Hz. Peygamber’in amcası Hz. Abbas: “Ya Resulallah! Seni methetmek 

istiyorum.” deyince, Hz. Peygamber de: “Söyle, Allah ağzını dağıtmasın.” buyurmuştur (Şener, 

1986: 148). Bu ayet-i kerime ve hadis-i şerifin sevk ve şevki ile Müslümanlar, Hz. Peygamber’i 

kemâl ve cemâline muvafık bir surette methetmek, ona olan hasret, muhabbet ve hürmetlerini 

edebî bir şekilde ifade etmek ve ondan şefaat talep etmek gibi maksatlarla şiirler söylemişlerdir. 

Bu vesileyle Müslümanlığın ilk devirlerinden itibaren İslamî edebiyat sahasında naat türü 

gelişmeye başlamıştır. Bu türdeki şiirlerin en meşhuru, Hz. Peygamber henüz hayatta iken onun 

huzurunda okunan “Kasîde-i Bürde” adlı şiirdir. Bu şiir, kaside nazım şekli ile kaleme alınmış 

olup şairi Ka’b b. Züheyr’dir. Bu şiiri sebebiyle Hz. Peygamber, şairi taltif etmiştir. 

 

  



 
 

161 

 

Türk edebiyatında naat türündeki şiirler oldukça yaygındır. Naat, gerek klasik 

edebiyatta gerekse dinî-tasavvufî halk edebiyatında en çok yazılan şiir türleri arasında yer alır. 

Naatların konusu; Hz. Peygamber’in risaleti, mucizeleri, hicret olayı, din yolunda çektiği 

eziyetler vs. olabilir. Kullanılan dil ise konunun kutsallığından dolayı sanatlı ve ağırdır (Pala, 

2014:109).  

Ayrıca naatlarda Hz. Peygamber’in isim ve sıfatları, hayatı, fiziksel özellikleri, şefaati 

yanında onun için bazı edebî-tasavvufî benzetmeler de kullanılmıştır. Bu türdeki manzumelerde 

Hz. Peygamber dinî, tasavvufî, edebî açılardan tarif ve tavsif edilmeye çalışılmıştır. Şairler, Hz. 

Peygamber’i daha etkileyici bir şekilde anlatabilmek için ayetlere, hadislere başvurmuş; telmih, 

tenasüp, mecaz, teşbih ve diğer söz sanatlarından da yararlanarak şiirlerini daha sanatlı bir hâle 

getirmeye çalışmışlardır. 

Naatlarda şairler Hz. Peygamber’i tarif ve tavsif için Divan şiirinin bütün söz sanatlarını, 

belâgat kurallarını ve geleneğin kültür birikimini kullanarak hünerlerini gösterme imkânını 

bulmuşlardır. Bununla beraber Kur’an-ı Kerim’i Resulullah’ın şanını âleme ilân eden bir 

methiye kabul ederek Allah’ın övdüğü o yüce zatı övmede âciz kaldıklarını da itiraf etmişlerdir 

(Yeniterzi, 2006: 436). 

Şeref Hanım seyyide olmanın vermiş olduğu şuurla da Divanda Hz. Peygamber’den 

sıkça bahsetmiş, ondan istimdad ve şefaat talep etmiş, Divanında na‘tlara yer vermiştir. Şeref 

Hanım şiirlerinde Hz. Peygamber ve “Ehl-i Beyt”e sıkça yer vermiştir. Na‘t ve dinî içerikli 

gazellerinde Hz. Muhammed, övgü maksadıyla farklı sıfatlarla zikredilmiştir. Na‘tlarında 

özellikle mecaz-ı mürsel ve istiare sanatlarından yararlanarak Hz. Muhammed’i tasviri bir 

anlatımla tavsif etmiştir. “Divan”da Hz. Peygamber ile ilgili tespit edilebilen106 sıfatlar 

şunlardır: 

Ahmed (s.136), âlâyiş ü ârâyiş-i cennet (s.14), ayn-ı inâyet (s.15), bâb-ı eltâf (s.334), bâğ-ı 

letâfet (s.14), bâis-i kevn ü mekân (s.380), burc-i nübüvvet (s.14), bahr-i rahmet (s.118), dest-

gîr-i ins ü cân (s.123), dürr-i kudret (s.14), emîr-i memleket-i ismet (s.12), emvâc-ı himem 

(s.15), fahr-i ‘âlem (s.90), fahr-i cihân (s.437), fahr-ı âlem (s.28), gevher-i gencîne-i hikmet 

(s.14), gül-i ter-i çemen-i izzet (s.12), Habîbullâh (s.37), halaskâr-ı ümmet (s.376), hatem-i 

enbiya (s.56), hazîne-i pür-hikmet (s.12), Hızr-ı kâ’inât (s.133), İki cihan sultanı (s.176), iklim-

i şefaat (s.15), keremver (s.12), kulzüm-i şefkat (s.15), kerem-kâr (s.11), Lokmân (s.12), 

mazhar-ı eltâf-ı hazret (s.133), mazhar-ı Kur’ân u şeri’at (s.14), mukbil ü mahbûb-ı izzet 

(s.133), mahbûb-ı Mevlâ (s.133), mahbûb-ı Hudâ (s.14), mahbûb-ı Zü'l-Celâl (s.173), mahrem-

 
106 Tespitlerin bir kısmı Mahmut Kaplan’ın “Klasik Türk Şiirinde Hz. Muhammed” adlı kitabından alınmıştır. 

Sayfa numaralarında farklılıklar mevcuttur. 



 
 

162 

 

i esrâr-ı hakikat (s.14), mefhar-ı ümmet (s.14), mahz-ı kerem (s.15), mahbûb (s.63), mahbûb-ı 

Azîz (s.193), Mustafâ (s.30), mahbûb-ı Hudâ (s.380), Muhammed Mustafâ (s.243), Muhammedi 

‘Arabî (s.349), mu‘în ü dâd (s.13), mahbûb-ı Hakk (s.63), mazhar-ı eltâf-ı hazret (s.133), mukbil 

ü mahbûb-ı ‘izzet (s.133), nedîm-i bezmgeh-i Hazret (s.12), Nebî (s.337), nûr-ı Hudâ (s.380), 

Pâdişâh (s.382), penâh-ı enbiyâ (s.334), penâh (s.336), perver (s.215), Peygamber-i hazret 

(s.159), rahmeten li’l-âlemîn (s.124), Resûl (s.l76), Resûl-i Ekrem (s.89), Resûl-i Kibriyâ 

(s.108), Resûlallâh (s.336), imdad-ı res-i ümmet (s.13), sâki-i bezm-i kerem (s.334), sebeb-i 

halk-ı cihân (s.380),sultân-ı risâlet (s.133), sultân-ı muazzam (s.334), sultân-ı evreng-i risâlet 

(s.155), ser efrâz-ı cemî‘-i mürselîn (s.124), sahn-ı gülzâr (s.11), şâh (s.400), şâhen-şâh-ı a’zam 

(s.337), şâhen-şâh (s.15), şâhı keremkâr (s.381), şâh-ı risâlet (s.380), şefî (s.125), şehen-şeh-i 

zî-rütbet (s.12), şefî-i rûz-ı cezâ (s.196), şems ü kamer (s.14), şefi’ü’l-müznibîn (s.124), şifâullah 

(s.334), tabîb-i zuafâ (s.381), tabîb-i hâzık-ı her-illet (s.12), ümmî (s.133), veliyy-i ni’met (s.12), 

verd-i ter-i gülzâr-ı terâvet (s.14), yâr-ı Hudâ (s.177). zât-ı pâk (s.123). 

Şeref Hanım, kâinatın son peygamberi Hz. Muhammed’i ‘’ övülmüş, cennetin ziyneti, 

lütuf ve ihsanın bizzat kendisi, lütfun kapısı, güzellik bağı, kâinatın sebebi, peygamberlik 

yıldızı, rahmet denizi, yardımsever, muktedirliğin incisi, temiz beldenin emiri, kâinatın övüncü, 

yardımı dalga dalga olan, cihanın iftiharı, âlemin sevinci, hikmetin taze cevheri, taze gül, 

Allah’ın sevgili kulu, ümmetin kurtarıcısı, peygamberlerin sonuncusu, çok hikmetli gevher, 

kâinatın Hızır’ı, İki cihan sultanı, şefaat iklimi, asalet sahibi, şefkat denizi, lütfedici, hekim, 

lütfun mazharı, Kur’ân-ı Kerîm’e nail olan, izzet sahibi sevgili, Mevlâ’nın sevgili kulu, 

Hudâ’nın sevgili kulu, Zü'l-Celâl’in sevgili kulu, hakikat âleminin sırrı, ümmetin iftiharı, halis 

kerem sahibi, sevilen, Rahman’ın sevgili kulu, iftihar olunmuş, Aziz’in sevgili kulu, 

Muhammed Mustafâ, adalet dağıtıcı, Hakk’ın sevgili kulu, lütfun mazharı, bahtiyar mutlu, 

meclisin tatlı konuşanı, Nebî, Allah’ın nuru, peygamberlerin sığınağı, Pâdişâh, koruyucu, 

seven, Hz. Peygamber, âlemlerin rahmeti, kerem sahibi peygamber, resul, büyük peygamber, 

Allah’ın resulü, ümmetin yardımcısı, sevgili, kerem meclisinin pîri, kâinat halklarının sebebi, 

risaletin sultanı, mükemmel rehber, itibarlı elçi, peygamberlerin baş tacı, güllerin bahçesi, 

büyük şah, önderlerin şahı, rehberlerin şahı, cömertlerin ileri geleni, padişahlar padişahı, şefaat 

etmeye yardımcı olan, mahşer gününün şefaatçisi, güneş ve ay, günahkarların şefaatçisi, 

Allah’ın şifa dağıtıcısı, hastaların hekimi, bütün illetlerin tabibi, ümmî, mükemmel insan, taze 

gül” vb. sıfatlarla methetmiştir. 

Şeref Hanım, Divanını tertip ederken Hz. Peygamber’e dair şiirlere yer vermiştir. Bu 

şiirler, geleneğin belirlediği çerçevede yazılmıştır. Mezkûr şiirlerin yanında Hz. Muhammed ile 

ilgili müstakil çalışmalar da vücuda getirilmiştir. Na‘t yazmak, Divan şairlerinin Resûlullah 



 
 

163 

 

sevgisini en samimi şekilde göstermenin bir tezahürü olarak algılanmıştır. Habibullah vasfına 

mazhar olmuş bir şahsiyet için birçok şair, içten duygularla zarif eserler yazmıştır: 

2- Na‘t-ı Resûl 

1 Ben güneh-kâra yâ Resûlallâh  

Sendedir çâre yâ Resûlallâh  

 

2 Merhamet demleridir eyle nazar  

Çeşm-i hûn-bâra yâ Resûlallâh  

 

3 Merhem-i lutfuñ eylerim ümmîd  

Sîne pür-yâre yâ Resûlallâh  

 

4 Cümle mahlûk kadr-i vâlâñı  

Geldi ikrâra yâ Resûlallâh  

 

5 Reng ü bûyuñla virdi Hak revnak  

Sahn-ı gülzâra yâ Resûlallâh 

 

6 ‘Arz-ı hâl eyleyem ne yüzle ‘aceb  

Sen kerem-kâra yâ Resûlallâh  

 

7 Uydı şeytâna neyleyim bilmem  

Nefs-i gaddâra yâ Resûlallâh  

 

8 Hem-çü Mansûr cürm ile şâyân  

Çekseler dâra yâ Resûlallâh  

 

9 Görse hâl-i tebâhımı Mâlik  

Başlar âzâra yâ Resûlallâh  

 

10 ‘Âcizim lîk iktidârım yok  

Derdim izhâra yâ Resûlallâh  

 

  



 
 

164 

 

11 Şerm-sârım velîk yok imkân  

Cürmüm inkâra yâ Resûlallâh  

 

12 Şeref'i itdi midhatiñ mecbûr  

Nazm-ı eş‘âra yâ Resûlallâh 

                              Şeref Hanım Divanı (K.2-1) 

Şeref Hanım beyitte halini Allah’ın sevgili kulu Hz. Muhammed’e arz etmiştir. Çünkü 

Allah’ın Resûlü’ne itaat Allah’a itaat etmenin (Nisa, 4/80) vesikası olarak zikredilmiştir. Ayrıca 

şiirin na‘t türü olduğu unutulmamalı, na‘tın peygambere sunulan bir arzuhal olduğu akla 

getirilmelidir. Yine bu noktada gafletten uyanıp, rahmeti unutmamak ilk emirdir. Bu mealde 

Zümer sûresinde şöyle buyurulmaktadır: 

 O, günah işlese de Allah’tan ümidini kesmemelidir; zira Allah’ın rahmetinden ümit kesmemek 

de, mümin olmanın bir başka özelliğidir. (Zümer, 39/53) 

Şiirin tamamına baktığımızda özellikle ilk üç beyitte günahın ikrârı, gaflet, nefis ve 

şeytandan şikâyet ve bunlar karşısındaki acziyet açıkça görülmektedir. Geri kalan mısralara ise 

toplu bakılacak olursa Resûl’e olan samimi sevgi, özlem, ona kavuşabilme, canını bu uğurda 

feda etme şairin yegâne amacıdır. Şair kendini günahkâr olarak görmekte, ömrünün bir gaflet 

içerisinde devam etmesinden yakınmakta ve bu konuda muzdarip olduğunu dile getirmektedir. 

 

Geldi nice peygamber-i zî-şân bu cihâna  

Sen cümlesine seyyid ü servetsin efendim 

                                     Şeref Hanım Divanı (K.4-2) 

Diyüp geçme Yazıcı-zâdeler kâf-ı kerâmetde  

Muhammed murg-ı ‘ankâdır hümâdır Ahmed-i Bî-cân 

                                                Şeref Hanım Divanı (K.10-6) 

 

Ya Muhammed mizbanımdır Cenab-ı Kibriya  

Dedi zatı zatına ehlen ve sehlen merhaba 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mzl/1) 

 

Böyle yad eyler seni ins ü melek cinn ü peri  

Gökde Mahmud Ahmed ü yerde Muhammed Mustafa 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mzl/18) 

 



 
 

165 

 

O şeb ecram-ı eflak aldı fer vech-i Muhammedden  

Şu’a’-ı afitabı neylesin ol leyle-i kumra 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mz2/17) 

 

Şeh-i çarh-asitan Ahmed hıdiv-i la-mekan-mesned  

Ebü'l-Kasım Muhammed tac-bahş-ı sure-i Ta ha 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mz2/22) 

 

Fahr-ı cihan Muhammed-i Bakır ki 'ilmile  

Olmuş ezelde ziver-i sadr-ı ulü'l-'aba 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mz4/44) 

 

Rah-ı Hüdada muktefi-i isr-i ceddidir  

Sultan-ı din Muhammed o serdar-ı etkiya 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mz4/48) 

 

Deccale pişva-yı tarik-i dalal olur  

Kim etmese Muhammed-i Mehdiyle ihtida 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mz4/51) 

 

Al-i Muhammed-i 'Arabi na'tidir sözüm  

Giryem miyane-i sühana terceman olur 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mz6/13) 

 

İblis Ademe bu cenab-ı Muhammede  

Kibr eyledikde kangısı bilmem yaman olur 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mz6/36) 

 

Bu 'abd-i rfı-siyehin bakma 'aybına Ya Rab  

Be-hubb-ı zat-ı Muhammed be-nfır-ı vech-i mübin 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (D.Mz7/22) 

 

  



 
 

166 

 

Hak ümmet-i Muhammede bağışlasın anı  

Olsun safada şah-ı 'adalet-nihad ile 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (Tr.48/3) 

 

Çıkdıkça çarha sit-i ezan-ı Muhammedi  

Olsun menar-ı devlet ü iclali ber-karar 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (Tr.61/4) 

 

Zahm urdu busegah-ı Resule utanmadan  

Kafir eder mi böyle müselmanlık iddi'a 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (K.4/61) 

 

 

Mihr ü mebden iki mihr-i a'zamı şekva içtin  

Asuman etdi Resule 'arz-ı mahzar ruz ü şeb 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (K.5/15) 

 

Bin kerre günde ölse o kafir dirilmeden  

Sanma ziyan-ı al-i Resule zıman olur 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (K.6/42) 

 

Sıddık Efendi kim oldur nakib-i Al-i Resul  

Gül-i riyaz-ı şeref nahl-bend-i bağ-1 Betül 

             Keçecizade İzzet Molla Divanı (K.35/1) 

 

Oldu Pervin gibi benat-ı Nebi  

Zinet-i kubbe-i felek-fersa 

Keçecizade İzzet Molla Divanı (Kt.9/1) 

 

Avni Bey, Hz. Peygamber için yazdığı naatta açıkça Mevlevi olduğunu ifade eder: 

Bende-i al-i ‘abayum Mevleviyem Mevlevi  

İktiza itmez bana lutf u ‘ata-yı kainat 

Avni Bey Divanı (K.4/50) 

 



 
 

167 

 

Tablo 5:  

 

HZ. MUHAMMED 

  

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

    DİVANLAR 

H
â
te
m
 (
h
a
te
m
ü
’l
-e
n
b
iy
â
) 

A
y
’ı
n
 y
a
rı
lm

a
sı

 

F
el
ek

le
r
in
 (
K
â
in
â
tı
n
) 

y
a
ra
tı
lm

a
 s
eb

eb
i 

H
z.
 ‘
A
lî
 /
 E
h
l-
i 
B
ey
t 

H
z.
 P
ey
g
a
m
b
er
'i
n
 h
a
y
a
tı

 

H
z.
 M

u
h
a
m
m
e
d
’i
n
 ü
m
m
et
i 

Ş
ef
â
’a
ti

 

Ü
m
m
î 
o
lu
şu

 

H
z.
 M

u
h
a
m
m
e
d
 (
S
.A
.V
.)
’e
 

o
la
n
 b
a
ğ
lı
lı
k

 

N
A
A
T
-I
 Ş
E
R
İF

L
E
R

 

T
P

 

 

Ahmedî Divanı 

 

           

 

Kadı Burhâneddin 

Divanı 

 

  

2 

 

2 

   

1 

 

1 

    

6 

 

Nesîmî Divanı 

 

   

2 

 

7 

   

1 

 

1 

 

1 

  

12 

 

Enderunlu Vâsıf Divanı 

 

           

 

Keçecizâde İzzet Molla 

Divanı  

       

3 

   

17 

 

20 

 

Leylâ Hanım Divanı 

 

           

 

Enderunlu Fâzıl Divanı 

 

       

1 

    

1 

 

Âdile Sultan Divanı 

 

           

 

Şeref Hanım Divanı 

 

   

1 

 

 

      

85 

 

86 

 

Yenişehirli Avnî Bey 

Divanı  

 

1 

  

3 

  

1 

    

1 

 

1 

 

7 

 

 

Bu bağlamda: İncelemiş olduğumuz 14. ve 19. yüzyıl Divanlarında Hz. Muhammed (a.s), 132 

beyitte geçmektedir. Yukarıda ki tabloda ise 14. ve 19 yüzyıl Divanlarında şairlerin Hz. 

Muhammed (a.s) ile ilgili beyitlerinin sayıları verilmiştir. 

 

 

 



 
 

168 

 

SONUÇ 

On dördüncü ve on dokuzuncu yüzyıl Divan şairleri tarafından yazılan şiirler, genellikle 

Peygamberleri ve onların özelliklerini işlemiştir. Bu dönemde Divan şairleri, özellikle "Ülü’l-

‘Azm Peygamberler" adı verilen beş büyük peygamberi, yani Nûh, İbrahim, Mûsâ, İsa ve 

Muhammed’i en çok kaside ve gazellerde ele almışlardır. Bu konuda yapılan çalışmalardan elde 

edilen sonuçlar, şairlerin peygamberlerin ululuklarını, sıfatlarını ve gönderildikleri toplumlara 

getirdikleri mesajları anlamak, yorumlamak ve dile getirmek üzerine yoğunlaşmıştır. 

On dördüncü yüzyıl Divan şairleri, özellikle İran, Anadolu ve çeşitli İslam 

coğrafyalarındaki saraylarda etkili olmuşlardır. Bu şairler, geleneksel Divan edebiyatının 

inceliklerine hâkim olarak, peygamberlerin hayatlarına, mucizelerine, sabırlarına ve tebliğ 

ettikleri mesajlara odaklanan şiirler yazmışlardır. Bu dönemdeki eserler, hem dini hem de 

estetik bir değer taşımış, peygamberlerin kutsallığına vurgu yapmıştır. 

Öte yandan, on dokuzuncu yüzyıl Divan şairleri, geleneksel Divan edebiyatının etkisi 

altında olmaya devam etmiş, ancak bu dönemde Batılı etkilerin de görüldüğü bir süreç 

yaşanmıştır. Modernleşme ve Batılılaşma hareketleri, Divan şiirini etkilemiş ve şairler, 

peygamberleri anlatırken geleneksel kalıpların dışına çıkmışlardır. 

Çalışmalar, Divan şairlerinin peygamberlere dair yazdıkları şiirlerin, sadece dini bir 

anlam taşımanın ötesinde, toplumun dini, ahlaki ve kültürel değerlerini yansıttığını göstermiştir. 

Bu şiirler, İslam’ın temel prensiplerini vurgulayarak toplumun manevi bir birleştirici unsuru 

olmuştur. 

On dördüncü ve on dokuzuncu yüzyıl Divan şiirinde Ülü’l-‘Azm Peygamberler konulu 

çalışmalar, hem dini hem de edebî bir derinlik sunarak bu dönemin kültür ve düşünce dünyasına 

ışık tutmuştur. Şairler, peygamberlerin görevlerini, yaşadıkları zorlukları ve başarıları dile 

getirerek, topluma güçlü bir ahlaki mesaj iletmeyi amaçlamışlardır. Bu çalışmalar, Divan 

şiirinin dönemin sosyal ve kültürel bağlamında nasıl işlev gördüğünü anlamamıza katkı 

sağlamıştır. 

On dördüncü ve on dokuzuncu yüzyıl divan şiirinde Ülü’l-‘Azm Peygamberler konulu 

çalışmalar, şairlerin estetik ve dini öğeleri birleştirme çabalarının bir yansımasıdır. Bu dönemde 

Divan şairleri, peygamberleri anlatırken hem edebî zevkleri hem de dini derinliği ön planda 

tutmuşlardır. 

Divan şairlerinin eserlerinde öne çıkan temel unsurlardan biri, peygamberlerin 

yüceliğine vurgu yapmaktır. Şairler, Nûh, İbrahim, Mûsâ, İsa ve Muhammed gibi büyük 

peygamberleri, gönderildikleri toplumların kurtuluşunu simgeleyen önemli figürler olarak ele 

almışlardır. Şiirlerinde bu peygamberleri anlatarak, onların kudretini, sabrını ve Allah’a olan 



 
 

169 

 

bağlılıklarını dile getirmişlerdir. 

Dini içerikli Divan şiirinde, peygamberlerin mucizeleri de sıkça işlenmiştir. Şairler, 

Nûh’un tufanla mücadelesi, İbrahim'in ateşe atılmasının mucizevi sonucu, Mûsâ’nın denizi 

yarıp geçişi gibi olayları estetik bir dil ile anlatarak dinî ikazlarda bulunmuşlardır. Bu mucizeler, 

peygamberlerin tebliğ görevlerini ve Allah’ın kudretini vurgulamak amacıyla kullanılmıştır. 

Aynı zamanda, Divan şiirinde peygamberlerin tebliğ ettikleri mesajlar ve toplumlarına 

ilettikleri ahlaki değerler de önemli bir yer tutar. Şairler, peygamberlerin insanlara getirdikleri 

tevhid inancı, adalete bağlılık, sabır, merhamet gibi erdemleri işleyerek, toplumlarına ahlaki bir 

rehberlik sunmuşlardır. 

On dördüncü yüzyılda Divan şiiri, geleneksel anlayışı sürdürürken, on dokuzuncu 

yüzyılda ise Batılı etkilerle bir dönüşüm yaşamıştır. Modernleşme hareketleri, Divan şiirini 

etkilemiş ve şairler, peygamberleri anlatırken geleneksel kalıplardan saparak farklı bir poetik 

anlayışa yönelmişlerdir. 

Bu bağlamda, on dördüncü ve on dokuzuncu yüzyıl Divan şiirinde Ülü’l-‘Azm 

Peygamberler konulu çalışmalar, dini, estetik ve kültürel açılardan zengin bir içeriğe sahiptir. 

Şairler, peygamberleri anlatırken estetik bir üslup kullanarak dini değerleri ve ahlaki prensipleri 

topluma aktarmışlardır. 

Aşağıda çalışmalarımız sırasında her peygamberle ilgili bölümden sonra vermiş 

olduğumuz sayısal verileri, derli toplu olması açısından bir bütün olarak tekrar vermeyi uygun 

gördük: 

Aşağıda çalışmalarımız sırasında her peygamberle ilgili bölümden sonra vermiş olduğumuz 

sayısal verileri, derli toplu olması açısından bir bütün olarak tekrar vermeyi uygun gördük: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

170 

 

Tablo.1: Hz. Nûh ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı 

 
                            

HZ. NÛH 

 

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

    DİVANLAR 

H
z.
 N
û
h
 T
û
fâ
n
ı 

H
z.
 N
û
h
’u
n
 

G
em

is
i 

N
û
h
’u
n
 Ö

m
r
ü

 

    

 

 

 

 

TP 

 

Ahmedî Divanı 

 

 

7 

 

3 

      

10 

 

Kadı Burhâneddin 

Divanı  

 

2 

 

1 

 

2 

     

5 

 

Nesîmî Divanı 

 

 

1 

 

1 

      

2 

 

Enderunlu Vâsıf 

Divanı 

 

        

 

Keçecizâde İzzet 

Molla Divanı 

 

 

6 

  

1 

     

7 

 

Leylâ Hanım 

Divanı  

   

1 

     

1 

 

Enderunlu Fâzıl 

Divanı 

 

 

 

 

3 

      

3 

 

Âdile Sultan 

Divanı 

 

   

2 

     

2 

 

Şeref Hanım 

Divanı 

 

   

1 

     

1 

 

Yenişehirli Avnî 

Bey Divanı 

 

 

 

3 

 

 

1 

      

4 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

171 

 

Tablo.2: Hz. İbrahim ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı 

 

                            

HZ. İBRÂHİM 

 

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

DİVANLAR 
A
te
şe
 a
tı
lm

a
sı

 

A
ll
a
h
’ı
n
 D
o
st
u
 

O
lm

a
sı

 

H
a
n
if
 v
e 

M
ü
sl
ü
m
a
n
 

O
lm

a
sı

 

H
z.
 İ
sm

a
il
’i
 

K
u
rb

a
n
 E
tm

e 

T
eş
eb

b
ü
sü

 

H
z.
 İ
sm

a
il
 

(İ
sm

â
’î
l)

 

M
a
k
a
m
-ı
 İ
b
ra
h
im

  

 

 

 

TP 

 

Ahmedî Divanı 

 

 

10 

 

3 

 

1 

 

1 

 

2 

  

16 

 

Kadı 

Burhâneddin 

Divanı 

 

 

6 

      

 

Nesîmî Divanı 

 

       

 

Enderunlu Vâsıf 

Divanı 

 

       

 

Keçecizâde İzzet 

Molla Divanı 

 

  

1 

 

1 

   

1 

 

3 

 

Leylâ Hanım 

Divanı 

 

  

1 

   

1 

  

2 

 

Enderunlu Fâzıl 

Divanı 

 

       

 

Âdile Sultan 

Divanı 

 

 

1 

      

1 

 

Şeref Hanım 

Divanı 

 

       

 

Yenişehirli Avnî 

Bey Divanı  

 

 

2 

      

 

 

 



 
 

172 

 

Tablo.3: Hz. Mûsâ ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı 

 

 

HZ. MÛSÂ 

 

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

 

    DİVANLAR 

O
n
 E
m
ir

 

H
z.
 M

û
sâ
’n
ın
 A
sa
sı

 

T
u
r 
D
a
ğ
ı’
n
d
a
 T
ec
el
li
 v
e 

A
te
şi
n
 G

ö
rü

lm
es
i 

H
a
lk
ı 
İç
in
 D
u
a
 E
tm

es
i 

G
ö
rü

lm
es
i 

H
z.
 M

u
h
a
m
m
ed

’i
n
 

M
ü
ri
d
i 
o
lm

a
sı

 

H
z.
 S
ü
le
y
m
a
n
’ı
n
 o
n
u
n
 

şe
ri
a
tı
n
ı 
d
ev
a
m
 e
tt
ir
m
es
i 

M
en

n
 v
e 
S
el
v
â
 

Y
ed

-i
 b
ey
zâ
, 
M
u
sâ
 k
a
m
ış
 

b
a
y
ra
m
ı 
g
ib
i 
y
a
h
u
d
il
iğ
e 

h
a
s 
u
n
su
rl
a
r 

K
ız
ıl
d
en

iz
 S
u
la
rı
n
ın
 

y
a
rı
lm

a
sı

 

K
el
îm

u
ll
â
h
”
 o
lu
şu

 

 

 

 

 

TP 

 

Ahmedî Divanı 

 

2 

 

9 

 

8 

 

1 

 

1 

 

1 

 

1 

   
23 

 

Kadı 

Burhâneddin 

Divanı 

  

2 

 

2 

     

2 

  

6 

 

Nesîmî Divanı 

  

1 

 

8 

     

1 

  
10 

 

Enderunlu Vâsıf 

Divanı 

          

 

 

Keçecizâde İzzet 

Molla Divanı 

  

1 

 

1 

      

1 

 

3 

 

Leylâ Hanım 

Divanı 

          

 

 

Enderunlu Fâzıl 

Divanı 

 

1 

  

3 

     

6 

  

1 11 

 

Âdile Sultan 

Divanı 

          

 

 

Şeref Hanım 

Divanı 

 

          

 

 

Yenişehirli Avnî 

Bey Divanı 

 

  

1 

 

2 

       

11 
14 

 

 

 

 

 

 



 
 

173 

 

 

Tablo.4: Hz. ‘Îsâ ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı  

 

HZ. ÎSÂ 

 

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

 

    DİVANLAR 

D
ir
il
m
es
i 

Ö
lü
le
ri
 d
ir
il
tm

es
i 
/ 
C
a
n
 

v
er
m
es
i 

H
a
st
a
la
rı
 i
y
il
eş
ti
rm

es
i 

G
ö
ğ
e 
y
ü
k
se
lm

es
i 
v
e 
g
ü
n
eş
le
 

il
iş
k
is
i 

M
es
ih
 o
lm

a
sı

 

H
z.
 M

er
y
em

 v
e 
H
z.
 ‘
Îs
â
’n
ın
 

b
a
k
ir
 o
lm

a
sı

 

A
ll
a
h
’ı
n
 r
u
h
u
 o
lm

a
sı

 

İn
sa
n
la
rı
n
 n
e 
y
ed

iğ
in
i 
b
il
m
es
i 

B
ez
le
ri
 i
st
en

en
 r
en

g
e 
b
o
y
a
m
a
sı

 

Ü
ze
ri
n
d
e 
iğ
n
e 
o
lm

a
sı

 

H
z.
 M

u
h
a
m
m
ed

’i
 m

ü
jd
el
em

es
i 

v
e 
h
z.
 M

u
h
a
m
m
ed

’i
n
 

ü
st
ü
n
lü
ğ
ü

 

D
ec
ca
l 
v
e 
M
eh

d
i 
il
e 
il
g
il
i 

h
u
su
sl
a
r 

H
z.
 ‘
Îs
â
’n
ın
 h
rı
st
iy
a
n
lı
k
 

d
in
in
d
ek

i 
y
er
i 

T
P

 

Ahmedî Divanı 
 

4 

 

23 

 

4 

 

6 

 

1 

 

4 

 

2 

 

1 

 

1 

 

1 

 

5 

   

52 

Kadı 

Burhâneddin 

Divanı 

  

14 

  

4 

          

18 

Nesîmî Divanı 

 

              

Enderunlu Vâsıf 

Divanı 

              

Keçecizâde İzzet 

Molla Divanı 

 

  

1 

 

2 

 

1 

 

1 

         

5 

Leylâ Hanım 

Divanı 

 

  

3 

  

1 

          

4 

Enderunlu Fâzıl 

Divanı 

 

              

Âdile Sultan 

Divanı 

  

1 

            

1 

Şeref Hanım 

Divanı 

              

Yenişehirli Avnî 

Bey Divanı 

 

           

 

 

4 

 

8 

 

12 

 

 

 

 

  



 
 

174 

 

Tablo.5: Hz. Muhammed (S.A.V.) ile İlgili Beyit Sayısı ve Konu Dağılımı 

 

HZ. MUHAMMED 

 

BEYİTLERİN KONUSU 

 

 

 

 

 

    DİVANLAR 

H
â
te
m
 (
h
a
te
m
ü
’l
-e
n
b
iy
â
) 

A
y
’ı
n
 y
a
rı
lm

a
sı

 

F
el
ek

le
ri
n
 (
K
â
in
â
tı
n
) 
y
a
ra
tı
lm

a
 

se
b
eb

i 

H
z.
 ‘
A
lî
 /
 E
h
l-
i 
B
ey
t 

H
z.
 P
ey
g
a
m
b
er
'i
n
 h
a
y
a
tı

 

H
z.
 M

u
h
a
m
m
ed

’i
n
 ü
m
m
et
i 

Ş
ef
â
’a
ti

 

Ü
m
m
î 
o
lu
şu

 

H
z.
 M

u
h
a
m
m
ed

 (
S
.A
.V
.)
’e
 o
la
n
 

b
a
ğ
lı
lı
k

 

N
A
A
T
-I
 Ş
E
R
İF

L
E
R

 

T
P

 

 

Ahmedî Divanı 

           

 

Kadı Burhâneddin 

Divanı 

  

2 

 

2 

   

1 

 

1 

    

6 

 

Nesîmî Divanı 

   

2 

 

7 

   

1 

 

1 

 

1 

  

12 

 

Enderunlu Vâsıf 

Divanı 

           

 

Keçecizâde İzzet 

Molla Divanı 

       

3 

   

17 

 

20 

 

Leylâ Hanım Divanı 

           

 

Enderunlu Fâzıl 

Divanı 

       

1 

    

1 

 

Âdile Sultan Divanı 

 

           

 

Şeref Hanım Divanı 

 

   

1 

 

 

      

85 

 

86 

 

Yenişehirli Avnî Bey 

Divanı 

 

 

1 

  

3 

  

1 

    

1 

 

1 

 

7 

 

  



 
 

175 

 

Tablo.6: Ülü’l-‘Azm Peygamberler ile İlgili Beyit Sayıları ve Konuların Dağılımı 

 

DİVANLAR 

 

Hz. Nûh 

 

Hz. Îbrâhîm 

 

Hz. Mûsâ 

 

Hz. Îsâ 

 

Hz. 

Muhammed 

 

TOPLAM 

 

Ahmedî 

Divanı 

 

 

 10 

 

  16 

 

 23 

 

 52 

 

 8 

 

 109 

 

Kadı 

Burhâneddin 

Divanı 

 

 

  5 

 

  6 

 

  6 

 

 18 

 

 6 

 

 41 

 

Nesîmî Divanı 

 

 

  2 

 

   

 

 10 

 

  

 

12 

 

 24 

 

Enderunlu 

Vâsıf Divanı 

 

 

 3 

 

  8 

 

  5 

 

 2 

 

 4 

 

 22 

 

Keçecizâde 

İzzet Molla 

Divanı 

 

 

  7 

 

  3 

 

 7 

 

 5 

 

20 

 

 42 

 

Leylâ Hanım 

Divanı 

 

 

  1 

 

  2 

 

  

 

 4 

 

 20 

 

 27 

 

Enderunlu 

Fâzıl Divanı 

 

 

 3 

 

   

 

 18 

 

 

 

 4 

 

 25 

 

Âdile Sultan 

Divanı 

 

 

  2 

 

  1 

 

  7 

 

1 

 

 8 

 

 19 

 

Şeref Hanım 

Divanı 

 

 

  1 

 

  

 

 3 

  

 86 

 

90 

 

Yenişehirli 

Avnî Bey 

Divanı 

 

 

  4 

 

 2 

 

  14 

 

12 

 

 7 

 

39 

TOPLAM 38 38 93 94 161 438 

 

Yukarıdaki tablolardan da hareketle şunları söyleyebiliriz: 



 
 

176 

 

1) Ülü’l-‘Azm Peygamberlere eserlerinde konular açısından fazlaca yer verme ihtimali 

olan on dördüncü yüzyıl şairlerinden Ahmedî (109 beyit), Kadı Burhâneddin (41 beyit), 

Nesîmî (24 beyit) on dokuzuncu yüzyıl şairlerinden diğer şairlere kıyasla Ülü’l-‘Azm 

Peygamberlerden daha fazla bahsetmiş oldukları tespit edildi. 

2) Tarikat ehli şairler dışında hatta onlarınkinin tam tersi bir anlayışla şiirler söyleyen, yani 

yaşadıkları çevreyi şiire taşıyarak, daha çok ladinî tema ve konuları işleyen şairlerden 

Âdile Sultan  (19 beyit), Enderunlu Fâzıl (25 beyit) ve Enderunlu Vâsıf (22 beyit) gibi 

şairlerin aslında azımsanmayacak kadar diğer peygamberlere ve Ülü’l-‘Azm 

Peygamberlere şiirlerinde yer verdiklerine tanık olundu. 

3) Ayrıca Kadı Burhâneddin (41 beyit) gibi devletin çeşitli ve hatta bazı yüksek 

kademelerinde görev almış dönemin iktidar sahibi şairlerinin de Ulü’l-‘Azm 

Peygamberlerden çokça bahsettiğini tespit edildi. 

4) Erkek egemen bir görünüm arz eden klasik şiirimizde bu dönemde öne çıkmayı 

başarmış şairelerden olan Leyla Hanım’ın (27 beyit), Şeref Hanım’ın (90 beyit) ve de 

Âdile Sultan’ın (19 beyit) İkinci Mahmut’un kızı olması münasebetiyle sarayda özel 

yetiştirmesiyle ünlü bir aileden gelmiş olmasına rağmen daha çok ülü’l-‘azm 

peygamberler ile ilgili şiirler tespit ettik. Buna rağmen çok da hacimli olmayan 

divanında Ülü’l-‘Azm Peygambeleri çok diyebileceğimiz bir sıklıkla ele almış, ancak 

erkek şairlerden farklı bir söyleyiş, eda ve hayal ortaya koymadığını gözlemlendi. 

Ayrıca aynı konuda XV.107,  XVI.108 ve XVIII.109 yüzyıllar için yapılmış yüksek lisans 

tezi çalışmalarının verileri ile XIV. ve XIX. yüzyılın verilerini karşılaştırdığımızda şu 

sonuçları çıkardık: 

XV. ve XIV. ve XIX. Yüzyıl Divan Şiirinde Ülü’l-‘Azm Peygamberler 

XV. yüzyılda incelenmiş olan divanlar şöyledir: 

Ahmed-i Dâ’î Divanı, Şeyhî Divanı, Avnî Divanı, Ahmed Paşa Divanı, Cem Sultân Divanı, 

Adlî Divanı, Mihrî Hâtûn Divanı, Necâtî Beg Divanı, Hamdullah Hamdî Divanı, Mesîhî Divanı. 

 XV. yüzyıldan seçilmiş yukarıda adı geçen 10 divanda şairlerin, Ülü’l-‘Azm 

Peygamberleri toplam 928 beyitte ele aldığı tespit edilmiştir. XIV. ve XIX. yüzyıla ait ele 

 
107 Rukiye Y. Gürel (2015). On Beşinci Yüzyıl Divanlarında Ülü’l-‘Azm Peygamberler. Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Yüksek Lisans Tezi. 

108 Saadet Arzı (2018). On Altıncı Yüzyıl Divan Şiirinde Ülü’l-‘Azm Peygamberler. Konya: Selçuk Üniversitesi, 

Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Yüksek Lisans Tezi. 

109 Selvi Güz (2019). On Sekizinci Yüzyıl Divan Şiirinde Ülü’l-‘Azm Peygamberler. Konya: Selçuk Üniversitesi, 

Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Yüksek Lisans Tezi. 



 
 

177 

 

aldığımız 10 divanda tespit ettiğimiz beyit sayısı olan 437 ile kıyasladığımızda XIV. ve XIX. 

yüzyıl divanlarında Ülü’l-‘Azm Peygamberlere ve onlarla ilgili hususlara daha az değinildiğini 

görmekteyiz. 

Ayrıca incelenmiş olan 10 adet XV. yüzyıl divanında bahsi geçip çalışmamıza konu 

olan XIV. ve XIX. yüzyıla ait on divanda bahsi geçmeyen konular, peygamberlere göre 

sırayla şöyledir: 

Hz. Nûh; şeytanın gemiye binmesi. 

Hz. İbrâhîm; babası Âzer, ‘ades hadisesi. 

Hz. Mûsâ; Kıptî’yi öldürmesi, Firavun ve askerleri. 

Hz. Îsâ; Farklı herhangi bir konu tespit edilmedi. 

Hz. Muhammed (SAV); Hz. Ebûbekir’in dostluğu, gül, bulutun gölgelemesi, örümcek ağı. 

 

XVI. ile XIV. ve XIX. Yüzyıl Divan Şiirinde Ülü’l-‘Azm Peygamberler 

XVI. yüzyılda incelenmiş olan divanlar şöyledir: 

Bağdatlı Rûhî Dîvânı, Bâkî Dîvânı, Fuzûlî Dîvânı, Hayâlî Bey Dîvânı, Hayretî Dîvânı, Lâmi‘î 

Çelebi Dîvânı, Muhibbî Dîvânı, Nev‘î Dîvânı, Taşlıcalı Yahyâ Bey Dîvânı, Zâtî Dîvânı. 

XVI. yüzyıldan seçilmiş yukarıda adı geçen 10 divanda şairlerin, Ülü’l-‘Azm 

Peygamberleri toplam 3.058 beyitte ele aldığı tespit edilmiştir. XVI. yüzyıl şiiri ile 

kıyasladığımızda; XIV. ve XIX. yüzyılda 437 beyitte ele alındığını göz önüne alarak XVI. 

yüzyıl divanlarında XIV. ve XIX. yüzyılın neredeyse sekiz katı sayıda bahsedildiğini görürüz. 

Bu da XVI. yüzyıl divanlarında Ulü’l- ‘Azm Peygamberlerin ve dolayısıyla dinî malzemelerin 

XIV. ve XIX. yüzyıla kıyasla daha çok kullanıldığını ortaya koymaktadır. 

           Ayrıca incelenmiş olan 10 adet XVI. yüzyıl divanında bahsi geçip çalışmamıza konu 

olan XIV. ve XIX. yüzyıla ait 10 divanda bahsi geçmeyen konular, peygamberlere göre sırayla 

şöyledir: 

Hz. Nûh; çok ağlaması. 

Hz. İbrâhîm; babası Âzer, ‘ades (mercimek) hadisesi. 

Hz. Mûsâ; Kıptî’yi öldürmesi, Firavun ve askerleri. 

Hz. Îsâ; Körlerin gözünü açması, sofrası (Mâide) ve Merkebi. 

Hz. Muhammed (SAV); Ebû Tâlib, Veysel Karânî’nin Hz. Muhammed (SAV) sevgisi, gül, 

bulutun gölgelemesi, Ehl-i Beyt: Hz. Hatîce, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin ve Kerbelâ Vak’ası, 

Selmân-ı Fârisî, Dört Halîfe: Hz. Ebû Bekir’in Dostluğu, Hz. Ömer ve Adâleti, Hz. Osmân, Hz. 

‘Alî, Sahâbeler: Hassân bin Sâbit, Hâlid bin Velid, Bilâl-i Habeşî, Ebû Eyyûb El-Ensârî’dir. 

 



 
 

178 

 

XVIII. ile XIV. ve XIX. Yüzyıl Divan Şiirinde Ülü’l-‘Azm Peygamberler 

XVIII. yüzyılda incelenmiş olan divanlar şöyledir: 

Esrâr Dede Divanı, Fıtnat Hanım Divanı, Haşmet Divanı, İzzet Ali Paşa Divanı, Kânî Divanı, 

Koca Râgıb Paşa Divanı, Nahîfî Divanı, Nedîm Divanı, Sünbülzâde Divanı, Şeyh Gâlib Divanı. 

XVIII. yüzyıldan seçilmiş yukarıda adı geçen 10 divanda şairlerin, Ülü’l-‘Azm 

Peygamberleri toplam 1.359 beyitte ele aldığı tespit edilmiştir. XVIII. yüzyıl şiiri ile 

kıyasladığımızda; XVIII. yüzyılda 1.359 beyitte ele alındığını göz önüne alarak XIV. ve XIX. 

yüzyıl divanlarında XVIII. yüzyılın neredeyse üç de biri sayıda bahsedildiğini görürüz. Bu da 

XVIII. yüzyıl divanlarında Ülü’l-‘Azm Peygamberlerin ve dolayısıyla dinî malzemelerin XIV. 

ve XIX. yüzyıla kıyasla daha çok kullanılmadığını ortaya koymaktadır.  

Ayrıca incelenmiş olan 10 adet XVIII. yüzyıl divanında bahsi geçip çalışmamıza konu 

olan XIV. ve XIX. yüzyıla ait 10 divanda bahsi geçmeyen konular, peygamberlere göre sırayla 

şöyledir: 

 

Hz. Nûh; Aşure bahsi. 

Hz. İbrâhîm; Nemrudla mücadelesi, babası Âzer, ‘ades (mercimek) hadisesi. 

Hz. Mûsâ; Hızırla karşılaşması, kıptî’yi öldürmesi, Firavun ve askerleri. 

Hz. Îsâ; Körlerin gözünü açması, sofrası (Mâide) ve Merkebi. 

Hz. Muhammed (SAV); Ebû Tâlib, Veysel Karânî’nin Hz. Muhammed (SAV) sevgisi, gül, 

bulutun gölgelemesi, Ehl-i Beyt: Hz. Hatîce, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin ve Kerbelâ Vak’ası, 

Selmân-ı Fârisî, Dört Halîfe: Hz. Ebû Bekir’in Dostluğu, Hz. Ömer ve Adâleti, Hz. Osmân, Hz. 

‘Alî, Sahâbeler: Hassân bin Sâbit, Hâlid bin Velid, Bilâl-i Habeşî, Ebû Eyyûb El-Ensârî’dir. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

179 

 

KAYNAKLAR 

Acerce, Feyzullah (2010). Kur’ân’a Göre Musîbetler Karşısında Peygamberlerin 

Tavırları. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi.  

Adam, Baki (2012). Tevrat. TDV İslâm Ansiklopedisi, 41, 40-45.  

Ahatlı, Erdinç (2010). Şakk-ı Sadr. TDV İslâm Ansiklopedisi, 38, 309-310.  

Ahmed Cevdet Paşa ; İz, Muâllim Mahir (2014). Peygamber Efendimiz Sallâllâhu 

aleyhi ve Sellem. (haz. M. Ertuğrul Düzdağ). İstanbul: Konya Büyükşehir Belediyesi 

Yay.  

Akay, Hasan (2005). İslâmî Terimler Sözlüğü, İstanbul: İşaret Yay 

AKDOGAN, Yaşar, (Haz.), (2015) Ahmedî AKDOGAN, Yaşar, (Haz.), (2015) Ahmedî 

Divanı, \Vwvv.kulturturizm.gov.tr, Ankara.  

ERGİN, M.: (1980), Kadı Burhâneddin Divanı, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları No:2244 

AYAN, Hüseyin, (1990), Nesîmî Divanı, Akçağ Yayınları, Anakara. 

ÖZDEMİR, Hikmet (1996), Âdile Sultan Divanı, T.C. Kültür Bakanlığı, Ankara.  

GÜREL, R. (2012), Enderunlu Vâsıf Divanı, Kitabevi Yay. İstanbul. 

BAYHAN, Esra (2021). Enderunlu Fâzıl Divanı, (İnceleme-Metin). İzmir: Dokuz Eylül 

Üniversitesi, Eğitim Bilimler Enstitüsü, Orta öğretim Sosyal Alanlar Eğitimi Anabilim 

Dalı. Doktora Tezi. 

ÇAVUŞ, M. Fatih, (2011). Keçecizade İzzet Molla Divan-ı Bahar-ı Efkâr’ında Yer alan 

kişilikler. Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı. Yüksek Lisans Tezi. 

ARSLAN, Mehmet, (2003), Leylâ Hanım Divanı. Kitapevi yay. İstanbul.  

ARSLAN, Mehmet (2002), Şeref Hanım Divanı, Kitabevi, İstanbul. 

TURAN, Lokman (1998). Yenişehirli Avnî Bey Divanı’nın Tahlili (Tenkitli -Metin). 

Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Orta öğretim ve Sosyal 

Alanlar Eğitimi Anabilim Dalı. Doktora Tezi. 

Aldamov, Akhmed (2010). Kur’ân-ı Kerim’de Peygamberlerin Vasıfları ve Örnek 

Davranısları. Kayseri: Erciyes Üniversitesi. Yüksek Lisans Tezi.  

Algül, Hüseyin (1995). Emîn. TDV İslâm Ansiklopedisi, 11, 111. Algül, Hüseyin (1997). 

Hamza. TDV İslâm Ansiklopedisi, 15, 500-502.  

Algül, Prof. Dr. Hüseyin (2015), “Hz. Peygamber’in (sas) Doğumu ve Doğduğunda 

Meydana Geldiği Rivayet Edilen Hadiseler”.  



 
 

180 

 

Aruçi, Muhammed (2012). Ülü’l-‘Azm. TDV İslâm Ansiklopedisi. 42, 294-295. 

Arzı, Saadet (2018). On Altıncı Yüzyıl Divan Şiirinde Ulü’l-‘Azm Peygamberler. 

Konya: Selçuk Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Yüksek Lisans Tezi. 

Batar, Yusuf (2016), Kur’an Kıssalarının Bazı Eğitsel Özellikleri, İ.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Bahar. 7(1), 81-103.  

Ertürk, Ramazan (2004), Sûfi Tecrübenin Epistemolojisi, Ankara: Fecr Yayınevi 

Yakar, İbrahim (2000) “Seyyid Nesîmî’nin Şiir Anlayışı,” NSB.s.332, Ünver Günay, Din 

Sosyolojisi, İstanbul: İnsan Yay. 

Bedir, Murteza (2010). Sünnet. TDV İslâm Ansiklopedisi. 38, 150-153.  

Bilgiz, Musa (2013). Kur’an’da Nübüvvet (Peygamberlik). Diyanet İlmî Dergi, 49 (1).  

Bozkurt, Nebi (1993). Dârülhadis. TDV İslâm Ansiklopedisi, 8, 527-529. 

------------------ (2003). Makâm-ı İbrâhîm. TDV İslâm Ansiklopedisi, 27, 412-413.  

------------------ (2007). Ravza-i Mutahhara. TDV İslâm Ansiklopedisi, 34, 475. 

Büyük Türk Klasikleri (2004). İstanbul: Ötüken-Söğüt Yay. 

 Canan, İbrahim (1988). Kütüb-i Sitte Muhtasarı Tercüme ve Şerhi. Ankara: Akçağ Yay. 

Cebecioğlu, Ethem (2001). Akşemseddin'de Bazı Tasavvufi Kavramlar-I. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 42 (1), 77-95.  

Çağrıcı, Mustafa (1991). Azim. TDV İslâm Ansiklopedisi. 4, 328-329.  

Çakan, Prof. Dr. İsmail L. Ve Solmaz, N. Mehmet (2014). Kur’ân-ı Kerîm’e Göre 

Peygamberler ve Tevhid Mücadelesi. İstanbul: Ensar Yay.  

Çalışkan, Yrd. Doç. Dr. Necmettin (2017). Kur’an’da İnsanın Varlıklarla İlişkisi. The 

Journal of Academic Social Science Studies. 55, 247-265.  

Çelebi, İlyas (1998). Hızır, TDV İslâm Ansiklopedisi, 17, 406-409.  

------------------ (2000). İnşikâku’l-Kamer, TDV İslâm Ansiklopedisi, 22, 343-345.  

------------------ (2005). Muhammed, TDV İslâm Ansiklopedisi, 30, 446-448. 

Çeltik, Doç.Dr. Halil (1998). 18.yy Tezkirelerinde Divan Şairleri. Journal of Turkish 

Studies (Türklük Bilgisi Araştırmaları), Hasibe Mazıoğlu Armağanı II, 22.  

Çerçi, Faris (2015). Hz. Peygamber’in Doksan Dokuz İsmi. Erzincan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi (ERZSOSDE): ÖS-I: 15-40.  

Çor, Eyyüp (1995). Tasavvufta Makâmlar ve Velâyet. Kayseri: Erciyes Üniversitesi 

Soyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi.  

Demil, Emine. (2016). Hz. Peygamber’in Risâlet Öncesi Hayatına Dair Rivâyetler. 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri (Hadis) Anabilim 

Dalı, Doktora Tezi. 



 
 

181 

 

Demirci, Mehmet (1997). Hakîkat-ı Muhammediyye. TDV İslâm Ansiklopedisi, 15, 

179- 180. Devellioğlu, Ferit (2000). Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat. Ankara: 

Aydın Kitabevi Yay. Dikmen, Mehmet (2003). Peygamberler Tarihi. İstanbul: Cihan 

Yay. 

Ebu Cafer Muhammed b. Cerir et-Taberi, Taberi Tefsiri, çev.: Hasan Karakaya, Kerim 

Aytekin, 5c., İstanbul, Hisar Yayınevi, 1996 

Dilçin, Cem (2000). Örneklerle Türk Şiir Bilgisi. Ankara: TDK Yay. Diyanet Kur’an 

Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri (2018), Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yay. 

Erdem, Sargon (1991). Bâbil. TDV İslâm Ansiklopedisi, 4, 395-397.  

Ertürk, Mustafa (1997). Havz-ı Kevser. TDV İslâm Ansiklopedisi, 16, 546-549.  

Fayda, Mustafa (1992). Bedir Gazvesi. TDV İslâm Ansiklopedisi, 5, 325-327.  

------------------ (1994a). Ebû Bekir. TDV İslâm Ansiklopedisi, 10, 101-108.  

------------------ (1994b). Ebü’l-Kâsım. TDV İslâm Ansiklopedisi, 10, 332-333. 

 ------------------ (2005). Muhammed-I. Hayatı. TDV İslâm Ansiklopedisi, 30, 408-423.  

Gökcan Türkdoğan, Melike (2008), Klasik Türk Edebiyatının Kaynakları (Özel Sayısı) 

Prof. Dr. Turgut KARABEY Armağanı- Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi,3 

(15), 64-92. Günel, Fuat (1998). Hira. TDV İslâm Ansiklopedisi, 18, 121-122.  

Gündoğar, Hamdi (1998). Kur’an’da Hz. Muhammed (SAV)’in Özellikleri. Sivas: 

Cumhuriyet Üniversitesi. Kelâm Bilimdalı. Yüksek Lisans Tezi.  

Gür, Süleyman (2018). Osmanlı Tefsir Geleneğinde Besmele Risaleleri Literatürü. 

Bursa: Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi. FSM İlmî Araştırmalar İnsan ve 

Toplum Bilimleri Dergisi, (12), 405-477. Gürel,  

Rukiye Y. (2015). On Beşinci Yüzyıl Divanlarında Ulü’l-‘Azm Peygamberler. Konya: 

Selçuk Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Yüksek Lisans Tezi.  

Halil, İmadüddin (2012). Muhammed Aleyhisselâm. (çev. İsmail Hakkı Sezer). Konya: 

Yediveren Yay. 

Hamîdullah, Muhammed (1998). Hayber. TDV İslâm Ansiklopedisi, 17, 20-22.  

Hamîdullah, Muhammed (1998). Hendek Gazvesi. TDV İslâm Ansiklopedisi. 17, 194- 

195. Harman, Ömer, F. (1991). ‘Asâ. TDV İslâm Ansiklopedisi, 3, 449-450.  

------------------ (1996). Firavun. TDV İslâm Ansiklopedisi, 13, 118-121.  

------------------ (2000a). İbrâhîm. TDV İslâm Ansiklopedisi, 21, 266-272.  

------------------ (2000b). İncîl. TDV İslâm Ansiklopedisi, 22, 270-276.  

------------------ (2000c). ‘Îsâ. TDV İslâm Ansiklopedisi, 22, 465-472.  

------------------ (2001a). İsmâil. TDV İslâm Ansiklopedisi, 23, 76-80.  



 
 

182 

 

------------------ (2001b). Kârûn. TDV İslâm Ansiklopedisi, 24, 519-520.  

------------------ (2003). Medyen. TDV İslâm Ansiklopedisi, 28, 346-348.  

------------------ (2004a). Men ve Selvâ. TDV İslâm Ansiklopedisi, 29, 107-108. 

------------------ (2004b). Meryem. TDV İslâm Ansiklopedisi, 29, 236-242.  

------------------ (2006). Mûsâ. TDV İslâm Ansiklopedisi, 30, 207-213.  

------------------ (2007). Nûh. TDV İslâm Ansiklopedisi, 33, 224-227.  

------------------ (2012). Tufân. TDV İslâm Ansiklopedisi, 40, 319-322.  

------------------ (2013). Yed-i Beyzâ. TDV İslâm Ansiklopedisi, 43, 376-377. 

Jacques, Waardenburg (2004). Mesîh. TDV İslâm Ansiklopedisi. 29, 306- 309.  

Kam, Ö. Ferit (2003). Divan Şiirinin Dünyasına Giriş (Âsâr-ı Edebiye Tedkîkâtı), (haz. 

Halil Çeltik). Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı Yay.  

Kandemir, M. Yaşar (1997). Hadis. TDV İslâm Ansiklopedisi, 15, 27-64.  

------------------. (1994). Ebû Hüreyre. TDV İslâm Ansiklopedisi, 10, 160-167.  

------------------ (2005). Muhammed-II. Şahsiyeti. TDV İslâm Ansiklopedisi, 30, 423-

428.  

------------------ (2010). Şemâil. TDV İslâm Ansiklopedisi, 38, 497-500.  

Kapar, Mehmet Ali (1994). Ebû Leheb. TDV İslâm Ansiklopedisi, 10, 178-179.  

Karacabey, Salih (1998). Ülü’l-‘Azm Peygamberler ve Ortak Yönleri. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7 (7), 297-313.  

Karagöz, Doç. Dr. İsmail (2015). Dinî Kavramlar Sözlüğü. Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yay.-589, Kaynak Eserler-51. Ankara: Devlet İşleri Başkanlığı Yay.  

Karahan, Abdülkadir (2002). Türk Edebiyatı-Kırk Hadis. TDV İslâm Ansiklopedisi, 15, 

470-473.  

Karamanlı, Durmuş Ali (2002), Kur’an-ı Kerim’de Ulu’l-Azm Peygamberlerin Örnek 

Özellikleri, Sakarya Üniversitesi. Yüksek Lisans Tezi. 

Kiraz, Seydi (2014). Türk İslam Edebiyatında Bir Peygamber Portresi: Hz. İsa. EKEV 

Akademi Dergisi, Yıl:18, S.60, 261-279.  

Korkmaz, Hidayet (2011). Ülü’l-‘Azm Peygamberler ve Ortak Yönleri. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi, Dinler Tarihi Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi. 

Korucu, Esma (2018). Kur’ân-ı Kerim’e Göre Tevhid Mücadelesi (Hz. Nuh Örneği). 

İstanbul: Marmara Üniversitesi. Tefsir Bilim Dalı. Yüksek Lisans Tezi.  

Köksal, M. Asım (2015). Peygamberler Tarihi I-II. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yay. 

Köprülüzâde, Mehmet Fuat (1934). Eski Şairlerimiz Dîvân Şiiri Antolojisi. Prof. Dr. Ali 

Nihat Tarlan Kitapları, Muallim Ahmet Halit Kitaphanesi, İstanbul:456. 



 
 

183 

 

Kurnaz, Cemal (1993). Çarh. TDV İslâm Ansiklopedisi. 8, 229. 

Kuzgun, Şaban (1996). Hâcer. TDV İslâm Ansiklopedisi, 14, 431-433.  

------------------ (1997). Hanîf. TDV İslâm Ansiklopedisi, 16, 33-39.  

Mengi, Mine (2002). Eski Türk Edebiyatı Tarihi (Edebiyat Tarihi –Metinler). Ankara: 

Akçağ Yay. 

Onay, Ahmet Talât (2000). Eski Türk Edebiyatında Mazmunlar ve İzahı. Ankara: Akçağ 

Yay. Oral, Rıfat (2005). Rivâyet İlimleri Açısından Şemâil-i Şerîf Çalışmaları ve Hz. 

Peygamber’in Fizikî Görünüşü. Konya: Ensar Yay.:24-25.  

Öğüt, Salim (1996). Hacerülesved. TDV İslâm Ansiklopedisi, 14, 433-435. 

 Ömer, Ahmed Ömer (2003). Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Mûsâ (a.s.). (çev. Abdullah Feyzi 

Kocaer). Konya: Kelebek Yay. Ulu’l-azm Peygamberler Serisi (3)  

Önkal, Ahmet (1994). Ebû Ubeyde b. Cerrâh. TDV İslâm Ansiklopedisi, 10, 249-250.  

Öz, Mustafa (1992). Burak. TDV İslâm Ansiklopedisi, 6, 417. 

Öz, Mustafa; Sarıçam, İbrahim (1997). Hâşim (Benî Hâşim). TDV İslâm 

Ansiklopedisi,16, 403-405.  

Özcan, Nuri (2005). Muhammed-Türk Mûsikisi. TDV İslâm Ansiklopedisi, 30, 465-

466. Özdoğan, M. Akif (2005). Arap Dili ve Edebiyatı Kaynaklarında Hz. Peygamber’in 

Dil ve Edebiyattaki Yerine Bir Bakış. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi V (4)  

Öztürk, Doç. Dr. Mahmut (2018). İdeal Bir Gençlik İçin Kur’anî Referanslar. 

Peygamberimiz ve Gençlik. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yay.-1519, Gençlik 

Kitapları, 9, 27-37. 

Uysal, Muhittin (2001), Tasavvuf Kültüründe Hadis-Tasavuf Kaynaklarındaki 

Tartışmalı Rivâyetler, Konya: 296-297. 

 Pala, İskender (2003). Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü. İstanbul: L&M Yay.  

--------- (2006). Türk Edebiyatı-İbrâhîm. TDV İslâm Ansiklopedisi, 32, 555-556.  

--------- (2012). Türk Edebiyatı-Tufân. TDV İslâm Ansiklopedisi, 40, 322- 323.  

Polat, Yrd. Doç. Dr. Fethi Ahmet (2005). Seçkin Bir Soy İddiasının Kur’an Açısından 

Değeri (Hz. İbrahim Örneği). Konya: Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi.19, 

93-151.  

Sırma, Prof. Dr. İhsan Süreyya (2016), Peygamberler Tarihi, Beyan Yay., İstanbul.  

Sinanoğlu, Mustafa (2007). Nübüvvet Mührü. TDV İslâm Ansiklopedisi, 33, 291-293.  

Soyak, Zeki (2012). Kur’an ve Hadis’te Kıssalar, Hisseler 1-2. Ankara: İlkadım Yay.  

Soysal, M. Orhan (2002). Eski Türk Edebiyatı Metinleri. İstanbul: Millî Eğitim Yay.  

Sucu, Nurgül (2009). Necâtî Divanı’nda Peygamberler. I. Uluslararası Türk Dili ve 



 
 

184 

 

Edebiyatı Sempozyumu. Kocaeli: Kocaeli Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları, 

604- 627. 

Şener, İbrahim H. (2001). Türk Edebiyatı-Kârûn. TDV İslâm Ansiklopedisi, 24, 520.  

Şentürk, Ahmet Atilla-Kartal, Ahmet (2015). Eski Türk Edebiyatı Tarihi. İstanbul: 

Dergâh Yay. 

Tabbara, Afif Abdül-Fettah (1981). Hz. İbrahim, (çev. Doç. Dr. Mehmet Aydın). 

Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 24.  

--------- (1998). Kur’an’da Peygamberler ve Peygamberimiz Hayatlarından Hisseler 

Dersler ve İbretler. (çev. A.Temel-Y. Alkın) İstanbul: Millî Gazete: 596.  

Taşpınar, İsmail (2007). Refref. TDV İslâm Ansiklopedisi, 34, 534.  

Topaloğlu, Bekir (2005). Muhammed- III. Dindeki Yeri. TDV İslâm Ansiklopedisi, 30, 

439-441.  

Tunç, Semra (2010). Klasik Türk Şiirinde Kadın Şahsiyetler, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Klasik Türk Edebiyatının Kaynakları Özel Sayısı (Prof. Dr. 

Turgut Karabey Armağanı), 3/15, 225-259. Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi [yty]. 

İstanbul: Dergâh Yayınları.  

Uludağ, Süleyman (1988). Abdülkâdir-i Geylânî. TDV İslâm Ansiklopedisi, 1, 234-239.  

--------- (1999). İbn Haldûn. TDV İslâm Ansiklopedisi, 19, 538-543.  

--------- (2005). Muhammed-IV. İslâm Kültüründe Hz. Muhammed. TDV İslâm 

Ansiklopedisi, 30, 448-450. 

--------- (2009). Sidretü’l-Müntehâ. TDV İslâm Ansiklopedisi, 36, 151-152.  

Uslu, Leman (2011). Kur’ân-ı Kerîm’de Peygamberlerin Şahsi Tasarrufları. Çanakkale 

Onsekiz Mart Üniversitesi.Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı.Yüksek Lisans Tezi.  

Uzun, Mustafa (1992). Türk Edebiyatı-Burak. TDV İslâm Ansiklopedisi, 6, 30, 417-

419.  

Yılmaz, Ozan (2011). Enderunlu Fazıl Divanı’nda Yahudilikle İlgili Unsurlar ve 

Andnâme-i Yehûdî-beçe. Türkbilig Dergisi, 2011/22: 1- 30. 

--------- (1996). Türk Edebiyatı- Firavun. TDV İslâm Ansiklopedisi, 13, 121-122.  

--------- (2000a). Türk Edebiyatı-İbrâhîm. TDV İslâm Ansiklopedisi, 21, 272- 273.  

--------- (2000b). Türk Edebiyatı-Îsâ. TDV İslâm Ansiklopedisi, 22, 473-475.  

--------- (2001). Kâbe. TDV İslâm Ansiklopedisi, 24, 23-26.  

--------- (2003). Türk Edebiyatı-Lokman. TDV İslâm Ansiklopedisi, 27, 206-208.  

--------- (2005). Türk Edebiyatı-Muhammed. TDV İslâm Ansiklopedisi, 30, 457-459.  

--------- (2006). Nahîfî. TDV İslâm Ansiklopedisi, 32, 297-299.  



 
 

185 

 

--------- (2013). Yed-i Beyzâ. TDV İslâm Ansiklopedisi, 43, 377-378. 

Ünver, İsmail (2000). İskender. TDV İslâm Ansiklopedisi, 22, 557-559.  

Üzüm, İlyas (2003). Makâm-ı Mahmûd. TDV İslâm Ansiklopedisi, 27, 413-414. 

Yavuz, Salih Sabri (2003). Liva-i Hamd. TDV İslâm Ansiklopedisi, 27, 200.  

--------- (2005). Mi’rac. TDV İslâm Ansiklopedisi, 30, 132-135. Yavuz, Yusuf Şevki 

(1991). Âşûrâ. TDV İslâm Ansiklopedisi, 4, 24- 26.  

--------- (2012). Vahiy. TDV İslâm Ansiklopedisi, 42, 440-443. Yaykın, İsa (2014). 

Kur’ân ve Hadislere Göre Peygamberlerin Özellikleri. Erzurum: Atatürk Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı. Yüksek Lisans Tezi. 

Yazır, Elmalılı Hamdi (1971). Hak Dini Kur’an Dili, İstanbul: Eser Kitabevi Yay., (6) 

Yeniterzi, Emine (1993). Dîvan Şiirinde Na’t. Ankara: TDV Yay.  

---------, Emine (2002). Türk Edebiyatında Na’tlara Dair, Ankara: Türkler, 11, 762– 767. 

Zülfe, Ömer (2007). Türk Edebiyatı-Refref. TDV İslâm Ansiklopedisi, 34, 534-535 

Selvi, Güz (2019). On Sekizinci Yüzyıl Divan Şiirinde Ülü’l-‘Azm Peygamberler. 

Konya: Selçuk Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Yüksek Lisans Tezi. 

Özdemir, Hikmet (1996). Âdile Sultan Divânı, Ankara: T. C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Türk 

Klasikleri Dizisi. 

Alpaslan, Ali (1977). Kadı Burhâneddin Divanından Seçmeler, Yayın no:232 (1000 

Temel Eser:73), Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

 Bala, Mirza (1952). “Kadı Burhâneddin” maddesi, İslâm Ansiklopedisi, Cüz. 55, 

İstanbul: Millî Eğitim Basımevi. 

Ünver, İsmail (1988). “XIX. Yüzyıl Divan Nazım ve Nesri (XIX. Yüzyıl Divan 

Edebiyatı)”, Başlangıcından Günümüze Kadar Büyük Türk Klâsikleri Tarih-Antoloji-

Ansiklopedi, İstanbul: Ötüken Neşriyat-Söğüt Yayıncılık. 

         Andı, M. Fâtih (1997). Servet-i Fünûn’a Kadar Yeni Türk Şiirinde Şekil Değişmeleri,           

İstanbul: Kitabevi. 

          Ünver, İsmail (1988) “XIX. Yüzyıl Divan Şiiri”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Dergisi 32/1-2, 132. 

Banarlı, Nihad Sâmi (1971). Resimli Türk Edebiyatı Tarihi Destanlar Devrinden 

Zamanımıza Kadar İstanbul: Millî Eğitim Basımevi. 

Haz. KURNAZ, Cemal (1995). Muallim Naci, Osmanlı Şairleri, İstanbul:  M.E.B. yayınları.  

 Kırkkılıç, Ahmet (1996). "Başlangıçtan Günümüze Tasavvuf", İstanbul: Timaş yayınları. 

 

 



 
 

186 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa



