
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

İLK DÖNEM SUFİLERİNDE BİR NEFS TERBİYE 

YÖNTEMİ OLARAK AÇLIK 

 

SULTAN ADANIR 

2501131088 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

PROF. DR. EKREM DEMİRLİ 

 

 

 

İSTANBUL - 2016   





i 
 

ÖZ 

 “İLK DÖNEM SUFİLERİNDE BİR NEFS TERBİYE YÖNTEMİ OLARAK 

AÇLIK” 

SULTAN ADANIR 

Sultan ADANIR tarafından hazırlanan “İlk Dönem Sufilerinde Bir Nefs 

Terbiye Yöntemi Olarak Açlık” isimli bu çalışmada 4. ve 5. yüzyıla kadar yaşamış 

sufilerin benimsediği en önemli riyazet yöntemlerinden biri olan açlıktan nasıl ahlaki 

ve epistemojik bir ilke geliştirdikleri incelendi. Tasavufun şerh dönemi olarak 

adlandırılan dönemde yazılan eserlerde yer alan sufilerin açlık hakkındaki söz ve 

uygulamaları mukayeseli bir yöntemle tahlil edildi, açlığın tasavvufta özel bir ıstılah 

olma sürecinde kazandığı anlamlar açıklandı.  

Bu meyanda öncelikli olarak sufileri nefs terbiyesine iten saikleri anlamak 

için nefs hakkında geliştirdikleri teoriler incelendi; bu görüşler çerçevesinde 

şekillenen nefs terbiye unsurları hakkında bilgi verildi. Nefsin her zaman kötülüğü 

emredici olduğu konusunda ittifak eden sufiler bu anlayıştan yola çıkarak nefs ile 

mücahede yöntemleri geliştirmişlerdir. Bedenin güçsüzleştirilmesi esasına dayanan 

açlık da diğer terbiye unsurlarını doğrudan etkilemesi bakımından nefs terbiyesinin 

merkezini oluşturmuştur.  

Sufilerin “aşırılık” olarak görülen uzun süreli açlık uygulamaları, sufilerin 

bunları Kur’an ve sünnetten delillendirmeye çalışarak meşruiyet arayışı ve bunun 

sonucunda orucun özelleşmesi meselesine değinildi. İnsanın ahlaklanabilen bir varlık 

olması anlayışına dayanan tasavvufta açlık da kişiyi ahlaklandırdığı ölçüde değerli 

kabul edilmiştir. Bu bakımdan açlık, tasavvufta bir ahlak ilkesi olmuştur. Tasavvufun 

gayesi de ahlaklanarak Allah’a/marifetullaha ulaşmak olduğu için, sufiler aç kalarak 

Allah’a yaklaşmaya ve O’nu bilmeye çalışmışlardır. Dünyevî olan ile irtibatın 

kopartılarak ilahi olana yaklaşma esasına dayanan açlık bu bakımdan tasavvufta 

epistemolojik bir kavrama dönüşmüştür. Neticede bir riyazet yöntemi olan açlığın, 

tasavvufun bilgi ve ahlak anlayışıyla doğrudan ilişkisi olduğu ortaya konulmuştur.  

Anahtar Kelimeler: tasavvuf, nefs, nefs terbiyesi, açlık, oruç, riyazet 



ii 
 

ABSTRACT 

 “HUNGER AS A METHOD OF PURİFYİNG AND STRİVİNG AGAİNST 

THE SELF İN THE EARLY PERİOD OF TASAWWUF” 

SULTAN ADANIR 

In this work entitled “Hunger as The Method of Striving Against the Self in 

The First Period of Tasawwuf” by Sultan Adanir, it was studied how the hunger, one 

of the main Riyazah methods among the Sufis who lived in the 3rd and 4th century, 

developed into a moral and epistemological concept. The words and practices of the 

Sufis written in the first Sufi texts were examined using comparative method and the 

meanings that the concept of hunger gained in the process of becoming a particular 

term in the science of Tasawwuf were analyzed.  

In this respect, the theories Sufis developed on nafs (self) were studied in 

order to clarify the reason that drove them to use the method of striving against the 

self and their method formed according to these theories. Sufis who agreed on the 

fact that nafs always ordered the evil concluded that it had to be struggled with and 

developed a training method. Hunger that was based on weakening the bodily desires 

became the center of the Riyazah. 

The practice of hunger by Sufis for long period of time can be considered as 

extreme. However, first Sufis depended their method on Qur’an and Sunnah to prove 

its roots to the Tradition. The idea that people can evolve into better human beings is 

a prevalent belief in Tasawwuf and hunger was considered valuable only if it 

changes people in a moral way. In this respect, hunger became a moral principle. As 

the aim of Tasawwuf was to reach God, Sufis tried to get closer to God and knowing 

Him by staying hungry. Hunger depends on the idea that the more a person is 

disconnected from worldly things, the more he is connected with the Divine. So the 

hunger in Tasawwuf became an epistemological term. After all, this study shows that 

hunger as a method of Riyazah is directly connected with Sufi understanding of 

knowledge and morals.  

Key Words: sufism, nafs, striving, hunger, fasting, riyazah  



iii 
 

ÖNSÖZ 

Bir zühd hareketi olarak ortaya çıkan tasavvufta, zahidliğin unsurları her 

zaman birincil öneme sahip olmuştur. İlk dönemden itibaren sufiler, tasavvufun 

ancak yaşanarak öğrenileceğini iddia etmiş; pratik hayattaki uygulamalarıyla bu 

iddialarını doğrulamışlardır. Bu meyanda sufiler zühdü yeme-içme, giyim-kuşam, 

barınma gibi hayatlarının her alanında uygulamaya çalışmış; bu da tasavvufta pratik 

hayatta zengin bir uygulama kaynağı oluşturmuştur. Sufiler, nefs tezkiyesi ve kalp 

tasfiyesi ile Allah’a ulaşılabileceğini savunmuşlardır. Bu açıdan riyazet, tasavvufun 

yöntemini oluşturmuştur ve genel olarak pratik hayatta; zenginlik şiarı olan dokuma 

elbise yerine yün giyme, aç kalma, insanlardan uzak yaşama vs. şeklinde tezahür 

etmiştir. Açlık da bedenin tamamının güçsüzleştirilip nefsin zayıflatılması esasına 

dayandığı için riyazetin ana unsurlardan biri olmuştur.  

Giriş, üç bölüm ve sonuçtan oluşan bu çalışmada öncelikle sufileri nefs 

terbiyesi yapmaya iten ana saik olarak sufilerin nefs hakkındaki görüşleri üzerinde 

durduk. Nefs hakkındaki görüşlerin zahid yaşamdaki karşılığı olan diğer riyazet 

yöntemlerini de ele aldığımız bu bölümde, tasavvuf kelimesinin menşei hakkındaki 

görüşlerle irtibatı bakımından açlığın tasavvufta nasıl merkezi bir öneme sahip 

olduğunu ortaya koymaya çalıştık. İkinci bölümde ise sufilerin açlıktaki aşırılıkları 

nasıl değerlendirdiğini, oruca yaklaşımlarını ve oruç ile itidal arayışının bir sonucu 

olarak orucun  sınırlarını nasıl zorladıkları üzerinde durduk. Üçüncü bölümde ise 

sufilerin tasavvufi bilgiye ulaşmada bir yöntem olarak benimsedikleri açlığın marifet 

ile ilişkisini ve açlığın tasavvuftaki manevi dili nasıl şekillendirdiğini ele aldık.  

Biz bu çalışmada tasavvufi yöntemin merkezi unsurlarından olan açlığı, 

sufilerin söz ve uygulamarını inceleyerek bir kavram analizi şeklinde ele aldık. Bu 

noktada tasavvufun sistematik bir ilim olarak ele alındığı ilk dönem tasavvuf 

eserlerini kaynak olarak kullanmaya çalıştık. Mekkî, Hücvirî, Kuşeyrî, Serrâc ve 

Kelâbazî gibi Sunni Tasavvufun teşekkülünde önemli rol oynamış sufilerin eserlerini 

birincil kaynak olarak kullandık ancak burada tasavvuf araştırmalarında karşılaşılan 

en önemli sorunlardan birisiyle karşılaştığımızı söyleyebiliriz: İlk sufiler, tasavvufu 

yaşamaya odaklanıp ilimleri hakkında eser verme kaygısı taşımamışlardır. Bu 



iv 
 

meyanda sufilerin bu isimle adlandırılmaya başlamalarından ancak iki asır 

sonrasında yazılan kaynakların ilk dönem sufilerine ait görüş ve uygulamalarını ne 

kadar doğru yansıttığı konusunda elimizde yeterli bilgi bulunmamaktadır. Yine de 

Sünni Tasavvufun teşekkülüne doğrudan katkı sağlayan bu eserlerdeki bilgileri 

mukayeseli bir şekilde incelemeye çalıştık ve buradan yola çıkarak tasavvuftaki 

açlığın önemi, sufilerin açlık yöntemleri, açlık-zühd ilişkisi, açlığın haller ve 

makamlarla ilişkisi ve açlık marifet ilişkisi hakkında değerlendirmelerde bulunduk. 

Bu çalışmayı yürütürken tasavvuf araştırmaları açısından tasavvufi kavramların 

önemini bir kez daha görmüş olduk. Bu açıdan ileride yapılacak tasavvuf 

araştırmalarında kavram analizinin oldukça faydalı olacağı kanaatine vardık.  

Akademiye geçişin ilk basamağı sayılan bu yüksek lisans tezini hazırlarken 

ufuk açıcı görüş ve tecrübelerinden istifade ettiğim kıymetli danışman hocam Prof. 

Dr. Ekrem Demirli’ye katkı, sabır ve teşvikinden ötürü teşekkürü bir borç bilirim. 

Yine bu süreçte çeşitli vesilelerle ilimlerinden istifade ettiğim Hacı Bayram Başer ve 

Feyza Güler’e;  yüksek lisans hayatımda bana ilmi ve manevi destekleri için Hacer 

Nur Babacan ve Tuğçe Özer’e; dostluğuyla her zaman desteğini hissettiğim Büşra 

Erdem’e ayrı ayrı teşekkürlerimi sunarım. Bütün okul hayatım boyunca gösterdikleri 

maddi ve manevi destekleri için kıymetli aileme ve uzun ve yorucu olan bu süreçte 

sabır ve desteğini hiçbir zaman esirgemeyen eşim Oğuzhan Salihoğlu’na bilhassa 

teşekkür ederim.  

Sultan Adanır 

Üsküdar, 2016 

  



v 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ................................................................................................................................. i 

ABSTRACT ................................................................................................................ ii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... iii 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... v 

KISALTMALAR LİSTESİ .................................................................................... viii 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ZÜHD VE AÇLIK 

1. NEFS TERBİYESİNİN UNSURLARI VE RİYAZET YÖNTEMİ ................. 5 

1.1. İlk Dönem Sufilerinde Nefs Anlayışı ........................................................ 5 

1.2. Sufilerin Nefsin Mahiyeti Hakkındaki Görüşleri....................................... 7 

1.3. İlk Dönem Sufilerinde Nefs Terbiyesi ve Riyazetin Ana İlkeleri ........... 12 

1.3.1. Kıllet-i Taâm .................................................................................... 13 

1.3.2. Kıllet-i Menâm ................................................................................. 14 

1.3.3. Kıllet-i Kelâm ................................................................................... 16 

1.3.4. Halvet/Uzlet ...................................................................................... 17 

2. AÇLIĞIN TEORİK ZEMİNİ .......................................................................... 20 

2.1. Sufi Kelimesinin Kökeni için İleri Sürülen Görüşler ve Açlık ................ 20 

2.2. Sufilere Verilen Lakaplar ve Açlık .......................................................... 22 

2.3. Açlığın Türleri ......................................................................................... 26 

2.3.1. Yemek Miktarını Azaltmak .............................................................. 27 

2.3.2. Öğünlerin Arasını Açmak................................................................. 28 

2.3.3. Değersiz Şeyler Yemek .................................................................... 29 

 



vi 
 

3. AÇLIK VE AÇLIĞIN DERECELENDİRİLMESİ ........................................ 31 

3.1. Açlığa İtidal: Akıl ve Beden Sağlığının Muhafazası ............................... 32 

3.2. Açlığın Mertebeleri: İradi Riyazetin Nihayete Ermesi ............................ 35 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TASAVVUFTA YÖNTEM VE AÇLIK 

1. TASAVVUF EHLİNE GÖRE AÇLIĞIN KUR’AN-I KERİM VE 

SÜNNETTEN DELİLLERİ ................................................................................... 43 

1.1. Açlığın Meşruiyeti: Kur’an-ı Kerim’de Açlık ......................................... 44 

1.2. Açlığın Meşruiyeti: Sünnette Açlık ......................................................... 47 

1.3. Sahabeden Açlık Örnekleri ...................................................................... 50 

2. AÇLIKTA AŞIRILIKLAR VE ZÜHDÜN DİNİN SINIRLARINI 

ZORLAMASI ......................................................................................................... 52 

2.1. Sufilerin Uzun Süreli Açlık Örnekleri ..................................................... 53 

2.2. Oruca Riayet Hususunda Sufilerin Tavırları ........................................... 56 

2.3. Riyazet ve Yol Açtığı Sorunlar ................................................................ 59 

3. NEFS TERBİYE YÖNTEMİ OLARAK AÇLIK-ORUÇ İLİŞKİSİ .............. 64 

3.1. Açlık ve Alışkanlık İlişkisi: Açlıkla Nefsin Alışkanlıklarının Yıkılması 65 

3.2. Sufilerin Oruç Adabı: Alışkanlık Haline Gelmeyen Açlık ...................... 69 

3.3. Orucun Faziletini Arttırmak..................................................................... 71 

3.4. İstiğna ve İhlas Arasında Oruç ................................................................ 78 

3.5. Açlıkta Aşırılık ve Orucun Sınırlarının Zorlanması ................................ 81 

3.5.1. Savm-ı Davud ................................................................................... 82 

3.5.2. Savm-ı Visal ..................................................................................... 84 

3.5.3. Savm-ı Daim ..................................................................................... 85 

3.5.4. Savm-ı Dehr ..................................................................................... 86 



vii 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

AÇLIK MARİFET İLİŞKİSİ VE AÇLIĞIN SEMBOLİK DİLE DÖNÜŞÜMÜ 

1. AÇLIK MARİFET İLİŞKİSİ .......................................................................... 89 

2. AÇLIK KAVRAMI VE SEMBOLİZM ......................................................... 94 

2.1. Tasavvufi Bir Kavram Olarak Açlık ........................................................... 95 

2.1.1. Açlık-Zühd İlişkisi ............................................................................... 96 

2.1.2. Açlık-Takva/Verâ İlişkisi ..................................................................... 98 

2.1.3. Açlık-Tevekkül İlişkisi ........................................................................ 99 

2.1.4. Açlık-Rıza İlişkisi .............................................................................. 100 

2.1.5. Açlık-Sabır-Şükür İlişkisi .................................................................. 100 

2.1.6. Açlık-Kanaat İlişkisi .......................................................................... 101 

2.2. Açlığın Sembolik Dile Dönüşümü ............................................................ 102 

2.2.1. Açlık ve Susuzluk: Tasavvufa İntisabın Sâikleri ............................... 103 

2.2.2. Zevk ve Şürb: Tasavvufi Eğitimde Sufilerin Hâl Tecrübeleri ........... 106 

2.2.3. İtminan ve Reyy: Tasavvufi Eğitimin Nihayeti ve Fena .................... 108 

SONUÇ .................................................................................................................... 112 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 115 

   



viii 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

a.g.e.  :  Adı geçen eser  

Bkz.  :  Bakınız  

bs.  :  Baskı, basım.  

C.  :  Cilt  

Çev.  :  Çeviren  

Der.  :  Derleyen  

DİA  :  Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  

Haz.  :  Yayına Hazırlayan  

İFAV  :  Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı  

Krş.  :  Karşılaştırınız  

s.  :  Sayfa  

ss.  :  Sayfaları arası  

t.y.  :  Basım tarihi yok  

TDV  :  Türkiye Diyanet Vakfı  

thk.  :  Tahkik eden  

ö.  :  Ölümü  

vb.  :  Ve benzeri  

y.y.  :  Basım yeri yok  

Yay.  :  Yayınları, Yayıncılık, Yayınevi  

Yay. Haz.  :  Yayına Hazırlayan  

  



1 
 

GİRİŞ 

Bu tezin konusu, ilk dönem sufilerinin bir nefs terbiyesi olarak uyguladıkları 

açlıktır. Açlık, burada çok genel bir ifade şeklinde dursa da tasavvufta özel bir 

ıstılaha dönüşerek bir yöntemin adı olmuştur. Tezin bütününde; tasavvufi bir kavram 

olarak açlığı, tasavvufun mevzusu, mesaili, maksadı ve yöntemiyle açıklamaya 

çalıştık. Tasavvuf kelimesinin kökenine dair iddialarda bile açlığa dair izler 

bulmamız, açlığın tasavvufun yaygınlaşmaya başladığı ilk dönemlerden itibaren 

uygulanan bir yöntem olduğunu göstermesi bakımından dikkate değerdir. Bizim bu 

tezdeki ana iddiamız, riyazetin ana unsurlarından olan açlığın, tasavvufun bir ilim 

olarak teşekkül sürecinde karşılaştığı her türlü mesele ve sorunla irtibatlı olduğudur 

ve tasavvufun mevzusu, mesaili, maksadı ve yöntemiyle açıklanabilen veya bu dört 

unsurun açıklanmasında kendisinden istifade edilebilecek bir ıstılah olmasıdır.   

Tasavvufun bir din bilimi olarak teşekkülünde 3. ve 4. yüzyılda yaşamış ve 

tasavvufun mevzusunu, mesailini ve yöntemini sistematik bir şekilde ele alan eserler 

vermiş sufi müelliflerin rolü büyüktür. Bu açıdan Hücvirî’nin Keşf’ül Mahcub’u, 

Serrâc’ın El-Lüma’sı, Kelâbâzî’nin et-Ta’arruf’u, Kuşeyrî’nin Risale’si ve 

Mekkî’nin Kûtu’l-Kulûb’u ilk dönem sufilerinin görüşlerini incelerken 

başvurduğumuz birincil kaynaklar olmuşlardır. Çalışmamızda ilk sufilere dair 

yazılmış tabakat tarzı eserleri dikkate almamamızın iki sebebi vardır: Bunlardan ilki, 

istifade ettiğimiz eserlerde müellifler açlığı, genel itibarıyla tasavvufla ilişkisi 

açısından ele alıp tasavvufun diğer meseleleriyle irtibatlandırmışlardır ki bu, bizim 

tezimizin kapsamına daha uygundur. İkinci sebep ise bu kaynakların tabakat 

eserlerinde bulunan sufilerin açlık uygulamalarına dair örnekleri toplu bir şekilde 

içeriyor olmasıdır. Bu ilk dönem tasavvuf eserleri yazıldıkları 4. ve 5. asra kadar 

yaşamış sufilerin söz ve uygulamaları hakkında bilgi vermekle birlikte, genel 

itibarıyla tasavvufun meselelerini, ıstılahlarını, bilgi yöntemini vs. tasnif etmiştir. 

Dolayısıyla açlığı ele alırken tasavvufun bir din bilimi olma sürecinde ortaya çıkan 

diğer meseleleri de görmek ve açlığı bunlarla irtibatlı bir şekilde ele almak oldukça 

faydalı olmuştur.  



2 
 

Serrâc, Kuşeyrî, Hücvirî ve Kelâbâzî gibi sufi müelliflerin kaleme aldığı 

tasavvuf ile ilgili bu ilk dönem eserlerdeki ana gaye tasavvufun o dönemde 

yaygınlaşan sapkın görüşlerden arındırılmasıdır ve bu gaye ancak tasavvufun 

sistematik bir din bilimi haline getirilmesiyle mümkün olacaktı. Yani tasavvuf adı 

altında yapılan uygulamalar ve söylenen sözler Kur’an ve Sünnet miyar alınarak hak 

ve batıl olarak ayıklanacak bu şekilde gerçek tasavvufun çerçevesi belirlenip diğer 

din bilimleri arasındaki konumu sağlamlaştırılacaktı. Açlık söz konusu olduğunda da 

bu müelliflerin tavırları, dile getirdiğimiz amaç etrafında şekillenmiştir. Öncelikli 

olarak sufi müelliflerinin açlık hakkında savunmacı bir üslup benimsediklerini 

söylemekte fayda var. Tasavvufa yöneltilen eleştirilerden birisi de sufilerin 

uyguladıkları ağır riyazet yöntemleridir. Bu sebeple sufilerin açlık konusundaki 

öncelikli kaygısı bu uygulamaların meşruiyetini sağlamaktı. Bu açıdan sufiler 

öncelikli olarak açlık uygulamalarını naslarla delillendirmeye çalışmışlardır. Ancak 

yine de sufilerin uyguladığı bir 15, 20, 30, 40 hatta 80 günlük açlığın sünnette 

herhangi bir örneği yoktu. Sufiler bu tür açlığı övmüş hatta bedeni bu kadar uzun 

süre açlığa alıştırmak için ne yapılması hususunda tavsiyelerde bulunmuşlardır. 

Ancak yöneltilecek eleştiriler karşısında bu tür açlığa da bir sınır getirilmişti: aklı ve 

bedeni koruyacak kadar. Bu şekilde uzun süre aç kalıp ibadet edemeyecek hale 

gelen, farzları kaçıran, başkalarına muhtaç olan kimselerin uygulamaları tasavvufun 

kendi içerisinde eleştirilip yanlış kabul edilmiştir. Sunni Tasavvufun itidal arayışının 

bir yansıması olarak açlığa konulan sınırın yanında aynı zamanda orucun sufilerin 

beklentileri doğrultusunda uzadığını da söylemek mümkündür. Sufilerin nefs anlayışı 

sonucu nefs terbiyesinin ana meselesi “alışkanlıkları yıkma” olmuş bu meyanda oruç, 

alışkanlığa sebebiyet verdiği için sufilerin nefs terbiyesinde yeterli görülmemiştir. 

Sufiler müdellel orucun sınırlarını zorlayarak Savm-ı Visal, Savm-ı Davud, Savm-ı 

Daim ve Savm-ı Dehr gibi farklı oruç türleriyle nefslerine orucu daha zor hale 

getirmeye çalışmışlardır. Bu şekilde açlık bir ibadet haline gelirken oruç da sufilerin 

nefse karşı mücahedesinin bir unsuru olmuştur.  

Tasavvufun bir bilim olarak gelişiminin açlıktaki yansımalarını bu şekilde 

gördüğümüz tasavvufun kendi eğitim süreci olan seyr-ü sülûktaki aşamaları 

üzerinden de açlığı ele almak mümkündür ki açlığın derecelendirilmesi ve açlık 



3 
 

marifet ilişkisi bölümlerinde bu konu üzerinde durduk. Zahidliğin bir unsuru olan 

açlık, aynı zamanda tasavvuftaki hâller ve makamlarla da doğrudan ilişkilidir. Sufiler 

bedenlerini aç bırakarak ahlaklanmayı hedeflemişlerdir ki açlık bu meyanda ahlaki 

bir ilke olmuştur. Sadece yemek ve içmekten uzak durmak şeklindeki açlığın bir 

kıymeti olmadığını düşünen sufiler aç kalarak; rıza, kanaat, sabır, şükür, isar gibi 

ahlaki değerler kazanmaya çalışmışlardır. Burada tasavvufun en önemli ilkesi olan 

ahlaklanma veya tasavvufi bir ifadeyle Allah’ın ahlakı ile ahlaklanmada açlık bir 

yöntem olmaktadır. Ancak ahlaklanarak Allah’a ulaşılacağını savunan sufilerin nefs 

tezkiyesi ve kalp tasfiyesindeki amaçları da nefsin kötülüğünden sıyrılarak kalbi saf 

yani Allah’a karşı hazır hale getirmektir.  

Sufiler için Allah’a yaklaşmak, O’nu tanımak olduğu için tasavvufun gayesi 

marifetullahtır. Nefs mücahedesi ile varılmak istenen nihai nokta da işte bu 

marifetullaha erişmektir. Bu hâl, tasavvufta fena, tevhid, yakîn, marifet, vuslat gibi 

çeşitli kavramlarla ifade edilmiş olsa da bunların hepsi aynı hakikate işaret 

etmektedir o da Allah’ı bilmek. Kişinin Allah’ı bilebilmesi için önce nefsani 

arzularından sıyrılmak gerektiğini savunan sufilerin bu anlayışı nefs terbiyesi 

yöntemlerinin ahlaklanma ekseninde gelişmesine neden olmuş bu meyanda 

ahlaklanma bilginin önkoşulu sayılmıştır. Bu noktada açlık ahlaklanmanın, 

ahlaklanma ise marifetullahın bir ilkesi olarak karşımızda durmaktadır. Nefsin her 

zaman kötülüğü emredici olduğuna dair görüşten yola çıkarak bir nefs tezkiyesi 

şeklinde ele aldığımız açlığın, bu şekilde sufileri önce ahlaklanmaya sonra da 

bilmeye götüren bir yöntem olması açısından epistemolojik bir kavram olduğu 

sonucuna vardık.   

Sadece ilk dönemdeki sufilerin açlık hakkındaki görüşlerini 

değerlendirdiğimiz bu çalışmada gördük ki tasavvuftaki tek bir ıstılahın detaylı 

analizi, aynı zamanda diğer tasavvuf meselelerinin açıklanmasında veyahut onlara 

örnek olması bakımından büyük önem arzetmektedir. Bu şekilde yapılacak çeşitli 

kavram çalışmalarının tasavvuf araştırmalarında faydalı olacağı kanaatindeyiz. 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ZÜHD VE AÇLIK 

 

  



5 
 

1. NEFS TERBİYESİNİN UNSURLARI VE RİYAZET YÖNTEMİ 

1.1. İlk Dönem Sufilerinde Nefs Anlayışı 

Tasavvuftaki açlık meselesini anlayabilmek için öncelikle sufilerin nefs 

hakkındaki görüşlerini bilmemiz gerekmektedir. Sufilerin nefs hakkındaki görüşleri, 

tasavvuftaki riyazetin merkezini oluşturan açlığın gayesini, yöntemini ve şeklini 

doğrudan etkilediği için sufilerin nefs hakkında ortaya koydukları detaylı görüşleri 

incelemekte fayda görüyoruz.  

 Tasavvuf bir nefs eğitimidir. Geçmişte ve günümüzde tarifleri ne kadar 

değişirse değişsin en çok üzerinde durulan husus bu olmuştur: Tasavvuf, bir nefs 

terbiyesidir.  Nefs terbiyesi meselesi tasavvufun bütün mesailini ortaya çıkartırken 

zaman içinde yerleşik bir nefs teorisi de gelişmiştir. Nefs teorisi, tasavvufun çeşitli 

uygulamalarını belirleyen ve belki de o uygulamalardan ortaya çıkan genel anlayışın 

adıdıdır.  Dikkatimizi çeken hususlardan birincisi sufilerin nefs teorisi hakkında 

kesin ve ittifakla bir fikre sahip olmayışlarıdır. İleride ele alınacağı üzere sufiler nefsi 

tanımlamak için, bazen cevher, latife, rüzgar, buhar, duman gibi soyut ifadeler 

kullanırken bazen de nefsi doğrudan beden anlamında kullanmışlardır.1 Ancak nefs 

hakkında ittifak ettikleri tek husus, onun kötülüğü emredici olması ve bu sebeple 

onunla mücahede edilmesi gerektiğidir. Çoğu zaman da onu ruhun mukabili olarak 

zikrederek bu mücahedeyi, iyi ile kötünün ve heva ile aklın arasındaki bir çatışma 

şeklinde tasavvur etmişlerdir. İlk dönem sufileri nefs meselesinin çetrefil bir konu 

olduğunun farkındaydılar ve ileride Hücvîrî’de örneğini göreceğimiz üzere farklı 

görüşlerden de haberdardılar. Ancak tasavvufun gayesi ahlaklanma bir diğer deyişle 

nefs terbiyesi olduğu için bu gayeyi konumlandırabileceği bir nefs teorisinin de 

tasavvufun kendi içerisinde ortaya konulması gerekmekteydi. Zira nefs terbiyesinden 

ibaret olan tasavvufun öncelikli olarak terbiye edeceği şeyin mahiyetinin bilinmesi 

ve ona göre yöntemler geliştirilmesi gerekmekteydi. Dolayısıyla ilk dönem 

                                                            
1Bkz. Hücvirî, Keşfü’l Mahcûb: Hakikat Bilgisi, Haz. Süleyman Uludağ, 2. bs., İstanbul, Dergâh 
Yayınları, 2010, s. 259; Kelâbâzî, Doğuş Devrinde Tasavvuf: Ta’arruf, Haz. Süleyman Uludağ, 3. 
bs., İstanbul, Dergah Yayınları, 2013, s. 102; Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, 
Çev. Hacı Bayram Başer, İstanbul, Hayykitap, 2013, s. 17. 



6 
 

sufilerinde dikkate değer bir diğer husus da öncelikle nefsi anlamaya çalışmaları ve 

bu temel  üzerine nefs terbiye yöntemleri inşa etmeleridir.   

Tasavvuf tarifleri arasında tasavvuf ilminin menşeine ve metoduna işaret 

etmesi bakımından Ebu Hüseyin Nûri’nin (ö. 295/907) şu tanımı dikkate değerdir: 

“Tasavvuf, nefsin tüm hazlarını terketmektir.”2  Tasavvuf, bir ilim olma iddiasıyla 

değil tamamıyla bir ahlak hareketi olarak ortaya çıkıp yaygınlaşmıştır. Bu ahlak 

hareketinin temelinde ise Ebu Hüseyin Nûri’nin ifade ettiği husus yatmaktadır; yani 

nefs terbiyesi. Peygamberin zühd yaşamına dönme gayesiyle başlayan bu harekette 

merkezi öneme sahip “nefs terbiyesi” zamanla sistematik bir yönteme dönüşerek 

gayeye götüren bir araç konumuna gelmiştir. Ebu Hüseyin Nûri’nin “Tasavvuf 

ahlâktır, ulûm ve rüsûm değildir” sözü de aynı duruma işaret etmektedir. Hücvîrî  (ö. 

465/1072) bu sözü şöyle açıklamıştır: “Şayet tasavvuf rüsûm olsaydı, mücahede ile 

hasıl olurdu. Ulûm ve bilgi olsaydı, öğrenimle elde edilirdi. Fakat tasavvuf ahlâktır.”3 

Hücvîrî, tasavvuf sadece şekilden veyahut bilgiden ibaret değildir demek 

istemektedir ve bunu söyleyerek batını zahirine muvafık olamayan ve ilmiyle amel 

etmeyen kimseleri tasavvufun dışında tutmaktadır. Çünkü aslında tasavvuf bunların 

yani şeklin ve ilmin de dışında değildir çünkü tasavvufi görüşe göre ahlaklanma 

eldeki bilgiyle amel etme şeklinde gerçekleşen bir süreçtir. Bu noktada sufilerin nefs 

anlayışını ve sonrasında geliştirdikleri nefs terbiye yöntemlerini derinden etkileyen 

bir meseleyle karşı karşıya kalmaktayız: Allah’ı bilmeye götüren bir yöntem olarak 

“nefsi bilmek”.  

Hücvîrî nefs meselesini ele alırken bu konuda bilgi sahibi olmanın Hakk’a 

talip olan herkesin üzerine farz olduğunu söyler çünkü ona göre “nefsi hakkında bir 

şey bilmeyen, başkası hakkında hiçbir şey bilemez. Ulu ve Yüce Allah’ı tanımakla 

mükellef olan kulun nefsini de tanıması lazımdır.”4 Hücvîrî, nefsin hâdis olduğunu 

bilerek Allah’ın kâdim olduğunu,  fâni olmasını bilerek de Allah’ın bâki olduğunu 

bilebileceğini söyleyerek bunu şu ayetle delillendirmiştir: “Nefsi hakkında sefih olan 

müstesna, İbrahim’in dininden kim yüz çevirir?” (Bakara, 2/130). Nefsi hakkında 

                                                            

2 Hücvirî, a.g.e., s. 100. 
3 Hücvirî, a.g.e., s. 104. 
4 Hücvirî, a.g.e., s. 260.  



7 
 

sefih olmayı “nefsi hakkında cahil ve kendisini bilmeyen” olarak tanımlayan Hücvîrî, 

Peygamber’in “Nefsini tanıyan Rabb’ını tanımış olur.” hadisini de buna delil olarak 

sunmuştur.5 Tasavvuftaki nefs muhasebesinin ve bu muhasebe sonucunda ortaya 

konulan terbiye yöntemlerinin temelini, nefsi bilmekle Allah’ı bilmek arasındaki bu 

ilişki oluşturmuştur. Bu sebeple Ebû Sâid Harrâz (ö. 277/890) “Nefsinin özelliklerini 

iyi tahlil et.”6 diye tavsiyede bulunmuş; Muhâsibî (ö. 243/857) “Nefsinden sakın ve 

onu devamlı araştır.”7 demiştir. Mekkî (ö. 386/996) de bu hususta Hz. Ömer’in 

“Nefsinizi, hesaba çekilmeden önce hesaba çekiniz.” şeklindeki tavsiyesini 

aktarmıştır.8 Dolayısıyla nefs muhasebesi marifetullaha erişmede ilk adım 

olmaktadır. Ayrıca nefsin özelliklerinin bilinmesi, nefse karşı mücahedede sufilere 

yol göstererek tasavvufun ilminin yöntemini oluşturmada önemli bir rol oynamıştır.  

1.2. Sufilerin Nefsin Mahiyeti Hakkındaki Görüşleri 

Hücvîrî, nefsin sözlük anlamının  “bir şeyin varlığı, hakikati, zatı ve kendisi” 

olduğunu söyledikten sonra farklı zümrelerin bu kelimeyi farklı manalarda 

kullandığını; bu manaların ruh, mürüvvet ve adamlık, cesed ve beden olduğunu 

belirtip sufilerin bunların hiçbirini kabul etmediğini söyler.9 Hücvîrî, bu görüşlerin 

hangi zümrelere ait olduğunu belirtmez ancak burada dikkat edilmesi gereken husus 

Hücvîrî’nin sufileri, nefs konusunda söz söylemiş diğer zümrelerden ayrıştırarak 

onların kendilerine ait görüşleri olduğuna vurgu yapmasıdır. Her ne kadar sufilerin 

Ehl-i Sünnet akaidine bağlı olduğunu ileri süren Kelâbâzî (ö. 380/990) gibi Serrâc (ö. 

378/988) da “Sûfiler, inanç konusunda muhaddis ve fakîhlerle aynı görüşü paylaşan, 

onların ilimlerini benimseyerek esâslarına karşı çıkmayan kimselerdir.”10 diyerek 

sufilerin Ehl-i Sünnet akaid ve fıkhına bağlı olduğunu ileri sürmüş olsa da nefs söz 

konusu olduğunda sufiler bunların dışında detaylı görüşler ileri sürmüşlerdir. Nefs 

anlayışının tasavvuftaki bilgi meselesi ve bilgiye erişme yöntemi üzerindeki etkisinin 

                                                            
5 Hücvirî, a.g.e., s. 260-261.  
6 Ebû Saîd Harrâz, Doğruluk Kitabı: Edebü’n-nefs, Çev. Hacı Bayram Başer, İstanbul, Hayykitap, 
2013, s.29. 
7 Muhâsibî, er-Riâye: Nefs Muhasebesinin Temelleri, Çev. Şahin Filiz, Hülya Küçük, 5. bs., 
İstanbul, İnsan Yayınları, 2014, s. 428. 
8 Mekkî, Kûtu’l-Kulûb: Kalplerin Azığı, Çev. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, C. I, 5. bs., İstanbul, 
Semerkand Yayıncılık, 2014, s. 312. 
9 Hücvirî, a.g.e., s. 259. 
10 Serrâc, El-Lüma:İslam Tasavvufu, Çev. H. Kamil Yılmaz, İstanbul, Erkam Yayınları, 2012, s. 12. 



8 
 

büyüklüğü düşünüldüğünde tasavvufun bu konuda münferit bir teori geliştirme 

çabası tabiidir. Örneğin Tirmizî nefs konusunda çokça söz söylemiş olmasının 

gerekçesini şöyle açıklamıştır: “Biz, Kur’an’da nefsten daha fazla yerilen bir haslet 

bulamadık.”11 

Sufiler nefs meselesini detaylı bir şekilde ele almışlardır ancak bu ele alış  

tarzının daha çok pratik hayatta karşılığı olacak şekilde olduğunu söylemek 

mümkündür. Özellikle tezimizin kapsamına giren ilk dönem tasavvufta nefs 

meselesine kelamcılar ve felsefeciler gibi teorik bir yaklaşımdan12 ziyade tasavvufi 

eğitiminin bir unsuru şeklinde yaklaşılmıştır. Durum bu şekilde olunca ilk dönem 

tasavvufta sufilerin üzerinde ittifak ettikleri bir nefs teorisinden ziyade üzerinde 

ittifak ettikleri bir nefs terbiye yönteminin varlığından konuşmak mümkündür. 

Nefsin mahiyeti bu şekilde ikincil bir mesele haline gelmiş ve ancak daha sonraki 

dönem tasavvufta üzerinde teoriler üretilen bir mesele olmuştur. Burada konumuzla 

irtibatı bakımından sadece ilk dönem tasavvuf metinlerinde ele alındığı şekliyle 

sufilerin nefs hakkındaki görüşlerini aktarmakla yetineceğiz.  

Kelâbâzî, nefs için “Hareket, sükûn ve arzuların kaynağı olan sıcak bir 

rüzgardır.”13 demiştir. Tirmizî (ö. 279/892) de Riyâzetü’n-Nefs’te nefs hakkında 

“Nefs, cinsi dünyevî olan bulanık ve kirli bir buhardır.”14 derken Beyanü’l-fark 

beyne’s-sadri ve’l kalbi ve’l fuadi ve’l-lübbi’de “Nefsin cevheri, tıpkı bir duman gibi, 

sıcak bir rüzgârdır. Bu, karanlık bir dumandır ve kötü bir işlev sahibidir.”15 der. 

Hücvîrî de bu konuda iki görüşün olduğunu ifade ederek şöyle der: “Bir gruba göre 

nefs, ruh gibi kalıba ve bedene tevdi edilmiş olan ayndır. Diğer bir gruba göre nefs, 

hayat gibi kalıbın ve bedenin sıfatı olan bir şeydir.”16 Bu görüşlerin ayrıntısına 

girmeden önce Hücvîrî bu gruplar hakkında birincil öneme sahip noktaya gelerek 

şöyle der: “Kötü huyların ve çirkin fiillerin ortaya çıkmasının sebebi nefstir, diye 

                                                            
11Salih Çift, Hakîm Tirmizî ve Tasavvuf Anlayışı, İstanbul, İnsan Yayınları, 2008, s. 213. 

12 Ömer Türker, “Nefis”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2001, C. 32, s. 529-531. 
13Kelâbâzî, a.g.e., s. 102. 
14 Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 17. 
15 Hakîm Tirmizî, Kalbin anlamı: Beyânü’l-fark, Çev. Ekrem Demirli, 3. bs, İstanbul,  Hayykitap, 
2013, s. 86.  
16 Hücvirî, a.g.e., s. 259. 



9 
 

ittifak etmişlerdir.”17 Nefsin cinsinin, cevherinin veyahut özünün ne olduğundan 

ziyade sufilerin nefs konusunda ittifak ettikleri nokta işte burasıdır: Nefs şerrin 

kaynağı ve kötülüğün temelidir.18 Hatta Hücvîrî’nin nefs ve ruhu birbirine zıt 

latifeler olarak ele aldığını, şeytan-melek, cehennem-cennet gibi ikiliklere atıfta 

bulunarak nefsin şer, ruhun ise hayır mahalli olduğunu söylediğini görmekteyiz. Bu 

şekilde bir ikiliği diğer mutasavvıfların da savunduğunu görmek mümkündür. 

Örneğin nefsi sıcak bir rüzgar olarak tanımlayan Kelâbâzî, ruhu bedene hayat veren 

hoş bir rüzgar olarak tanımlamıştır.19 Kuşeyrî (ö. 465/1072) de benzer şekilde şöyle 

demiştir: “Nefsin, insan vücuduna bozuk ahlâkların mahalli olarak konulmuş bir 

latife olması muhtemeldir. Nasıl ruh, güzel ahlâkların mahalli olarak bedene 

konulmuş bir mânevî latife ise, nefsi de böyle düşünmek mümkündür.”20 Aynı tavrı 

Tirmizî’de de görmek mümkündür ancak Tirmizî nefsin karşısına bu sefer bir idrak 

aracı olduğunu söylediği kalbi koymaktadır. Ona göre insan kalp ile nefsi arasında 

sürekli bir savaş halindedir ancak kalbin, “Allah’ın bir rahmeti olarak” nefsin 

kontrolünde olmadığını; kalbin hükümdar, nefsin ise ülke olduğunu söyler.21 Yine de 

nefse, sadra girmek yoluyla insana baskı kurarak onu yönetme gücü verildiğini, 

nefsin kaynağının sadra yakın bir yerde olduğunu, heyecanının kandan ve necasetin 

gücünden kaynaklandığını böylece de dumanının karanlığı ve ateşinin sıcaklığıyla 

insanın içini doldurduğunu söyler.22 Yani nefs kalbe hükmedemese de ona kötülüğü 

emredecek bir yolu bulunmaktadır.  

Sufilerin nefs hakkındaki bu görüşlerini ayet ve hadislere dayandırmışlardır. 

Sufiler, “Rabbimin merhamet etmesi müstesna, şüphe yok ki, nefs kötülüğü 

emredicidir” (Yusuf, 12/53) ayetini sıklıkla referans göstererek23 nefsin kötülüğün 

kaynağı olduğuna, “Kim rabbinin makamından korkarak nefsini kötü arzularından 

alıkoyarsa, onun varacağı yer cennettir.” (Nâziât, 79/40) ayetiyle24 bu kötüğün nasıl 

                                                            
17 Hücvirî, a.g.e., s. 259. 
18 Hücvirî, a.g.e., s. 259. 
19 Kelâbâzî, a.g.e., s. 102. 
20 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risalesi: Sûfilerin İnanç ve Ahlâkı, Çev. Dilaver Selvi, 10. bs., İstanbul, 
Semerkand, 2013, s. 233. 
21 Hakîm Tirmizî, Kalbin anlamı: Beyânü’l-fark, s. 19. 
22 Hakîm Tirmizî, Kalbin anlamı: Beyânü’l-fark, s. 27. 
23 Bkz. Hücvirî, a.g.e., s. 260; Ebû Saîd Harrâz, a.g.e., s.27; Kuşeyrî, a.g.e., s. 330; Hakîm Tirmizî, 
Kalbin anlamı: Beyânü’l-fark, s. 84. 
24 Bkz. Hücvirî, a.g.e., s. 260; Ebû Saîd Harrâz, a.g.e., s.27; Kuşeyrî, a.g.e., s. 329 



10 
 

defedileceğine dair yolu işaret etmişlerdir. Nefsin dünyevi mutluluklarla insanı esir 

alacağını söyleyen Tirmizî şu ayeti buna delil olarak sunmuştur: “Nefsânî arzulara, 

(özellikle) kadınlara, oğullara, yığın yığın biriktirilmiş altın ve gümüşe, salma atlara, 

sağmal hayvanlara ve ekinlere karşı düşkünlük insanlara çekici kılındı. Bunlar; 

dünya hayatının geçici menfaatleridir. Hâlbuki varılacak güzel yer, Allah’ın 

katındadır.” (Âl-i İmran, 3/14).25 Peygamber’in “Senin için en azılı düşman, iki 

yanın arasındaki nefsindir.” sözü26 ile yine Peygamber’in nefs mücahedesini “en 

büyük cihad” olarak tanımlaması27 sufilerin nefs konusuna yaklaşımlarını 

belirlemede önemli rol oynamıştır. Tasavvufun bir ahlak hareketi olarak 

yaygınlaşması onun nefs hakkında nazariyat oluşturmasından ziyade nefs hakkında 

pratik hayatta karşılığı olan iki mesele üzerinde durulmasına neden olmuştur ki 

bunlar; nefsin kötülüğü emredici olması ve dolayısıyla mücahede edilmesi gereken 

bir şey olmasıdır.  

Sufiler nefsin kötülüğünü iki şekilde tasnif etmişlerdir. Kuşeyrî “Sufiler nefis 

ile kulun sahip olduğu bozuk sıfatlarla, kötülenen ahlak ve fiilleri kastederler.” 

dedikten sonra bu bozuk sıfatların iki kısmı olduğunu; bunların birinin işlenen 

günahlar gibi kişiye ait fiiller, diğerininse fıtrattan kaynaklanan düşük ahlak 

olduğunu söylemektedir. Kuşeyrî, bu kötü ahlaktan temizlenmenin yolunun ise 

mücahede olduğunu söyler.28 Hücvîrî de aynı şekilde nefsten çıkan kötülükleri ikiye 

ayırmış, bunlardan ilki olan günahların tevbe ile defedilebileceğini, ikincisi olan 

kibir, haset, cimrilik, öfke, kin gibi kötü huyların riyazetle defedilebileceğini 

söylemiştir. Günahları zahirî vasıflar, düşük ahlakı da batınî vasıflar olarak 

tanımlayan Hücvîrî batında zuhur eden aşağı vasıfların, zahirdeki yüksek vasıflarla 

temizleneceğini; zahirde zuhur eden şeylerin ise, batındaki vasıflarla arındırılacağını 

söyleyerek riyazetin yöntemine işaret etmiştir. Yani mücahede batını temizlemek için 

zahirde yapılan eylemlerdir. Bunun daha açık ifadesini ise Tirmizî’de görmekteyiz. 

Tirmizî, “İslam, nefsi, Allah’a itaat ve O’nun uğrunda iyilik yapmak için kullanmak 

                                                            
25 Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 38-39. 
26 Ebû Saîd Harrâz, a.g.e., s.27 
27 Hücvirî, a.g.e., s. 263. 
28 Kuşeyrî, a.g.e., s. 232. 



11 
 

demektir.”29 diyerek nefs terbiyesinin merkezine dinin emir ve yasaklarını 

yerleştirmiştir. 

Bu noktada sufilerin nefs hakkındaki yargılarına dair önemli bir bilgiye daha 

ulaşmamız mümkün: Nefs değişebilir bir karaktere sahiptir. Daha genel bir ifadeyle 

insan değişebilir ve dolayısıyla ahlaklanabilir bir tabiata sahiptir. Yani kötülüğü 

emreden nefs (nefs-i emmare) mücahede ile kendini kınayan nefs (nefs-i levvame), 

ilham eden nefs (nefs-i mülhime), itminana eren nefs (nefs-i mutmain), Allah’tan razı 

olan nefs (nefs-i raziye), kendisinden razı olunan nefs (nefs-i marziye) ve kemale 

ermiş nefs (nefs-i kamile) haline dönüşür.30 Bu noktada dikkat edilmesi gereken bir 

diğer husus da tasavvuftaki mücahede ve riyazet yöntemlerinin amacının nefsi 

öldürmek olmadığıdır. Sufiler nefsin insanı oluşturan unsurlardan birisi olduğunu, 

bütünün bir parçası olması nedeniyle nefsin tamamıyla yok edilemeyeceğini 

düşünmüşlerdir. İnsan tabiatını göz ardı etmeyen bu yaklaşım tasavvufu, yöntemi 

riyazet olan diğer inanç sistemlerinden de ayırmaktadır. Bu duruma örnek teşkil 

edecek açıklamayı Kûtu’l Kulûb’ta görmekteyiz. Mekkî şüpheli şeylerden kaçınma 

meselesine değinirken şüphe anında düşünmeden onu yapmaya çalışan kimseleri 

kınayan bir hadiste şöyle buyrulmuştur diyerek şu hadisi aktarmıştır: “İnsanların 

cimriliğe boyun eğdiğini, kötü arzularına uyduğunu, herkesin kendi görüşyle övünüp 

durduğunu gördüğünde sana düşen, bir kenara çekilip başının çaresine bakmandır.”31 

Burada Mekkî’nin bu hadisi yorumlama şekli ilginçtir. Mekkî şöyle der: “Görüldüğü 

gibi burada, insandaki cimriliğin varlığı kötülenmiyor, çünkü o, nefsin bir özelliğidir. 

Esas kötülenen cimriliğe boyun eğip, nefsince sevilen malları Allah’ın muhabbeti 

içerisinde infak etmekten kaçınmaktır. Hadiste geçen hevaya yani kötü arzulara 

uymak da bunun bir benzeridir.”32 İnsanı beden, ruh ve nefs bazen de akıl şeklinde 

birkaç unsurun birleşimi olarak gören sufiler insan tabiatının bir gereği olarak bu 

unsurların hiçbirinden yoksun olunamayacağını düşünmüşlerdir. Her birinin bir işlevi 
                                                            
29 Hakîm Tirmizî, Kalbin anlamı: Beyânü’l-fark, s. 22. 
30 İlk dönem tasavvuf müelliflerinin nefsin mücahede ile değişebileceğini ifade etmek için bu 
terimlerin bazılarını kullandıklarını görmek mümkündür. Tasavvufun tarikatlar dönemi olarak 
adlandırılan daha sonraki dönemlerde ise nefsin bu mertebeleri “esmâ-i seb’a” olarak terimleşerek 
“Nefsânî tarîkatların” her mertebeye uygun bazı zikirler ile sistematikleştirdiği bir terbiye yöntemi 
olagelmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Hasan Kamil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 
14. bs., İstanbul, Ensar Neşriyat, 2011, s. 234.  
31 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 321. 
32 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 321. 



12 
 

olduğunu ve kötülüğü yok etmek için bunlardan tamamen sıyrılmanın gerekli 

olmadığını savunan sufiler bunların iyi yönde ve ölçülü kullanıldığında insanın 

hayrına olacağını düşünmüşlerdir. Nitekim bu anlayış bir bakıma tasavvuftaki 

aşırılıkların da önünü almıştır. Yine Mekkî’nin verdiği bir örnekte şehvet arzusuna 

kapılan bir kimse Allah’a yalvarıp durumunu arz etmiş ve rüyasında gördüğü biri 

elini göğsüne koyarak bu arzusunu ondan bir seneliğine almıştır. Bir sene sonra aynı 

durum tekrarlanınca yine dua eden bu kimse bir sene daha bu arzulardan 

kurtulmuştur. Ancak tekrar aynı durum oluşup dua ettiğinde rüyasındaki kişi bu sefer 

kendisine “Yazıklar olsun sana! Daha ne zamana kadar, kaldırılmasını istemediği bir 

şeyi kaldırmasını Allahu Teala’dan istemeye devam edeceksin!” 

demiştir.33Görüldüğü üzere bazı sufiler, nefsi tamamıyla öldürmeyi doğru 

bulmamışlardır. Hücvîrî de benzer şekilde nefsin cevherinin, özünün ve esas 

mayasının hiçbir zaman yok olmayacağını söylemektedir. Ona göre; “Nefs 

hakkındaki mârifet sıhhatli olursa talip padişah olur, nefsin kendisinde baki ve 

mevcut oluşunda korkulacak bir şey yoktur.”34 O halde tasavvufu bedenin, ruhun, 

aklın ve nefsin iyi yönde kullanılması için kötü özellikleri ortadan kaldırma gayreti 

şeklinde tanımlamak mümkündür. Dolayısıyla mücahede de insanı, insanî 

vasıflarından öldürmek değil insanî vasıfları doğru ve ölçülü bir şekilde kullanmanın 

adı olmaktadır. Hücvîrî bunu nefsin ölmesi değil nefse ait vasıfların ölmesi şeklinde 

tanımlamıştır. Mücahede ve riyazeti açıklarken at örneğini veren Hücvîrî, atta gizli 

bir sıfat bulunduğunu; mücahedenin ise bu sıfatı ortaya çıkarmaya sebep olduğunu 

söyler ve şöyle der: “Mücahede ve terbiye ile atı eşek yapmak imkânsız olduğu gibi 

eşeği at yapmak da imkansızdır.”35 

1.3. İlk Dönem Sufilerinde Nefs Terbiyesi ve Riyazetin Ana 

İlkeleri 

Nefsin her zaman kötülüğü emredici olması sufilerin yönteminin nefse her 

daim muhalefet etme şeklinde gelişmesini sağlamıştır. Bu sebeple tasavvufta nefsani 

alışkanlıkları terk etmek, nefsin arzu ettiğini ona vermemek, nefsi kınamak, nefsini 

                                                            
33 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 118. 
34 Hücvirî, a.g.e., s. 269. 
35 Hücvirî, a.g.e., s. 267. 



13 
 

görmemek ve helalde bile zühde yönelmek mücahedenin unsurları olagelmiştir. Bu 

mücahede de tasavvufta kıllet-i taâm, kıllet-i menâm, kıllet-i kelâm ve halvet 

şeklinde terimleşen dört esasta vuku bulur. Mekkî bu dört esasın, nefsin 

hapsedilmesini, sıkıştırılıp prangaya vurulmasını ve iyice bağlanmasını sağladığını; 

bunlar sayesinde nefsin azgınlık sıfatının zayıflayıp, iş ve davranışlarının 

güzelleştiğini söyler.36 Her ne kadar Mekkî bu dört esası yani açlık, uykusuzluk ve 

sükutu ayrı ayrı ele almış olsa da tasavvufta bunların doğrudan birbirleriyle bağlantılı 

olduğunu, sufilerin bu dört esası bir bütün halinde hayatlarının merkezine 

yerleştirdiğini görmek mümkündür. Özellikle açlık ve uykusuzluk ile sükut ve halvet 

arasında doğrudan bir ilişki kuran sufiler kişinin manevi yolculuğunda herbirinin 

önemine ayrı ayrı vurgu yapmışlardır.  

1.3.1. Kıllet-i Taâm 

Sufilerin en önemli riyazet şekillerinden birisi olan az yemek, tasavvuftaki 

diğer nefs terbiye yöntemlerini de etkileyen merkezi bir öneme sahiptir. Tezimizde 

farklı uygulamalarını, oruçtan farkını ve tasavvufun gayesi olan marifetullah ile 

ilişkisini detaylı bir şekilde ele alacağımız açlık, nefsi güçsüzleştirmek, idraki 

arttırmak, dünyevi lezzetlerden uzaklaşarak ilahi lezzetleri tatmak vs gibi birtakım 

amaçlar ekseninde çeşitlenmiş bir uygulama olarak karşımızda durmaktadır. Hücvîrî, 

“Açlık, bütün insanlık içinde aklen ve şer’an herkesin dili ile meth u sena 

edilmiştir.”37 diyerek açlığın evrensel önemine dikkat çekmiştir. Tasavvufta da açlık, 

diğer riyazet şekillerini doğrudan etkileyen, onları şekillendiren bir işleve sahiptir. 

Açlığın bu merkeziliğini Tirmizî,  midenin şehvetlerin bulunduğu yer olarak 

yaratıldığını ileri sürerek açıklamıştır. Dinin, sakınılmasını emrettiği şehvetlerin bir 

kısmını serbest bıraktığını ancak yedi âzâdan her biri için bir sınır tayin ettiğini ileri 

süren Tirmizî şöyle der: “Bu yedi âzâ dil, kulak, göz, eller, ayaklar, mide ve üreme 

organıdır. Mideyi ise söz konusu şehvetin bulunduğu yer olarak yaratmıştır. 

Konuşma arzulanırsa hâkimiyet bu şehvetten sadır ve kalbe geçer.”38 Bu şekilde 

şehvet kalp üzerinde hakimiyet kurduğunda, kalpteki marifetin ve beyindeki aklın 

                                                            
36 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 382. 
37 Hücvirî, a.g.e., s. 383. 
38 Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 27. 



14 
 

otoritesinin sırlanacağını ve kişide günah işlemenin alametlerinin zuhur edeceğini 

söyler. Tirmizî’nin burada konuşma arzusunu mide ile ilişkilendirmesi dikkate 

değerdir. Sufilerin açlıktan maksatları bedeni ve nefsi güçsüzleştirmek olduğu için 

açlık diğer bütün âzâların hareketini de azaltacaktır. Dolayısıyla açlığın; gereksiz 

yere konuşmamak, boş laf dinlememek, gereksiz işlere koşmamak, cinsel arzu 

duymamak gibi tesirler göstererek kişiyi bir bütün olarak dönüştürme gücüne sahip 

bir “eylemsizlik” olduğunu söylemek mümkündür.  

Mekkî de açlığın, kalpteki kanın bir kısmını noksanlaştırarak kalbi 

aydınlattığını; kalbin kanının noksanlaşınca şeytanın oraya giriş yollarının 

daraldığını ileri sürmüştür39 ki bu düşünce Tirmizî’nin mideyi şehvetlerin bulunduğu 

yer olarak tanımlamasıyla uyumlu görünmektedir. Mide dolu olunca kalbin 

katılaşacağını ve kalbin katılığının ise bütün şerlerin başlangıcı olduğunu ileri süren 

Mekkî şu hadis ile bu görüşünü delillendirmeye çalışmıştır: “Şeytan, Ademoğlunun, 

damarlarında dolaşır. Öyleyse, siz, açlık ve susuzlukla onun dolaşma alanlarını 

daraltınız.”40 Mideye giren ve damarlar yoluyla bütün vücuda yayılan yiyecek ve 

içeceklerin diğer bütün âzâlarda da şehveti arttırmasından dolayı midenin boş 

bırakılması genel olarak şehveti azaltacağı için tasavvufta açlık, nefs terbiye 

yöntemlerinin temelini oluşturması bakımından önemlidir. Bu sebeple Muhâsibî 

“Nefiste şehvet türünden tabii duyguları harekete geçiren şeyler kıpırdadığı zaman” 

âbid zâtların nefsi gıdadan mahrum bırakarak onu terbiye ettiklerini söylemiştir.41 

1.3.2. Kıllet-i Menâm 

Tasavvufta çok uyumak gaflet ve tembellik ile ilişkilendirilirken az uyuma 

çokça ibadet ile ilişkilendirilmiştir. Sülemî (ö. 412/1021), risalesinde sufilerin 

adablarından birinin az yemek ve az uyumak olduğunu söyledikten sonra Cüneyd’in 

(ö. 297/909) şu sözünü aktarır: “Sufî, hastanın yemesi gibi yer, boğulanın uykusu 

kadar uyur.”42 Seriyyü’s-Sakatî (ö. 257/870) de sufileri benzer bir şekilde 

                                                            
39 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 382. 
40Mekkî, a.g.e., C. I, s. 383. 
41 Muhâsibî, Helal Rızık ve Namazın Anlaşılması: Mekâsib ve Fehmu’s-Salât, Çev. Muhammed 
Coşkun, İstanbul, Harf Yayınları, 2012, s. 85. 
42 Sülemî, Tasavvufun Ana İlkeleri: Sülemî’nin Risaleleri, Çev. Süleyman Ateş, Ankara, Ankara 
Üniversitesi Basımevi, 1981, s. 40. 



15 
 

tanımlayarak şöyle demiştir: “Hasta insanlar gibi yemek yerler, suya batan kimseler 

gibi uyurlar ve mahcub kişiler gibi konuşurlar.”43 Tokluğu rehavet ve tembellikle 

ilişkilendiren sufiler çok yiyen kimsenin ibadette de tembellik yapacağını ileri 

sürerek aç bir karnı övmüşlerdir. Açlık burada sufilerin gece ibadetleri yapabilmesini 

sağlayan bir unsur haline gelmektedir. Bu sebeple sufiler açlık ve uykusuzluğu 

doğrudan ilişkili olarak görmüşlerdir. Hatta Mekkî “Sabır ve namaz ile yardım 

isteyiniz.” (Bakara, 2/153) ayetinin manalarından birinin “Nefisle mücahedeye karşı, 

açlık ve gece namazıyla ilâhi yardım isteyiniz.” olduğunu söylemiştir.44 Sufiler açlık 

ve uykusuzluk ile ilgili olan ve literatüre Hârise hadisi olarak geçen hadise çokça 

atıfta bulunarak Peygamberin de bu yöntemi tasdik ettiğine vurgu yapmışlardır. Bu 

hadise göre; Peygamber “Bu gece nasıl sabahladın, Hârise?” diye sorar; Hârise de 

“Tam bir mü’min olarak sabahladım” diye cevap verir. Peygamber “Her sözün bir 

hakikati (delili) vardır. Peki, senin bu söylediğinin hakikati nedir?” diye sorduğunda 

Hârise şöyle cevap verir: “Ya Rasûlallah! Dünyadan vazgeçtim, gecelerimi uykusuz, 

gündüzlerimi susuz geçiriyorum. Şimdi âdetâ Rabbimin arşını apaçık 

seyretmekteyim. Sanki birbirlerini ziyaret eden cennet ehli ile ağlayıp dövünen 

cehennem ehlini görür gibi oluyorum.” Bunun üzerine Peygamber de onun doğruyu 

gördüğünü söyleyerek onaylamıştır.45 Bu hadiste açlık ve uykusuzluk, marifetin bir 

vesilesi olarak zikredilmiştir. Hârise’nin ifade ettiği durum mücahededen sonra gelen 

müşahedeye örnek teşkil etmektedir ki bu meseleye daha sonra ayrıntılı bir şekilde 

değinilecektir. Şimdilik şunu belirtmek yeterli olacaktır: Sufiler için hakikate 

erişmede “geceleri kâim, gündüzleri sâim” olmak Peygamber tarafından tasdik 

edilmiş doğru bir yoldur. Mekkî’nin âlimlerimizden biri dediği bir kimseden 

aktardığı şu söz de uykusuzluk -marifet ilişkisini göstermesi bakımından önemlidir: 

“Kim ihlas ile, kırk gün Allah’a ibadetle geceyi uykusuz geçirirse, kendisine göklerin 

sırları açılır.”46 Yani sufilerin kıllet-i menâm ile kast ettikleri sadece az uyumak 

değil; ibadet yapmaktan uykusuz kalmaktır. Kıllet-i menâm’ın bu şekilde bir yöntem 

olmasının sebebi de elbette nefse zor gelmesidir. Mücahedenin aslının da nefse 

                                                            
43 Kelâbâzî, a.g.e., s. 56. 
44 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 385. 
45Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 66. 
46 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 385. 



16 
 

muhalefet olduğu göz önünde bulundurulduğunda nefsin uykuyu sevdiği bir zamanda 

kalkıp ibadet etmek de nefs mücahedesi kapsamına girmektedir.47 

1.3.3. Kıllet-i Kelâm 

Her uzvun kontrolünü esas alan tasavvuftaki nefs terbiyesinde dilin de az 

konuşma ile terbiye edilmeye çalışıldığını görmekteyiz. Sufilerin tasavvuf ahlakı 

arasında saydığı sükutu Mekkî “gereksiz konuşmayı bırakmak” olarak tanımlamış, 

sükutun aklı geliştirdiğini, verayı öğrettiğini ve takvayı elde ettirdiğini söylemiştir.48 

Sufilerin sükut konusunda hadislerden birçok delil getirdiğini görmekteyiz. Örneğin 

Hücvîrî “Ümmetim hakkında korktuğum şeylerden en fazla endişe ettiğim husus 

dildir” hadisini delil göstererek konuşmanın açık bir nimet olduğu nispette, afeti 

bulunduğunu da ileri sürmüştür.49 Kuşeyrî, Peygamber’in  “Kim Allah’a ve âhiret 

gününe iman ederse, hayır söz söylesin veyahut sussun” hadisini aktararak “sükût 

etmek selâmettir” demiştir.50 Mekkî de “Diline sahip ol, evin geniş olsun” şeklinde 

başlayan hadisi ve “Kim, selamete ulaşmak istiyorsa, sükuta yapışsın” hadisini 

sükuta delil olarak sunmuştur.51 Örnekleri çoğaltmak mümkündür ancak burada 

vurgulamak istediğimiz nokta sufilerin “az konuşmak” diye terimleştirdikleri bu 

riyazet ilkesini Peygamber’in “diline sahip olma” uyarısını dikkate alarak 

geliştirdikleridir. Az konuşmak tasavvufta çokça zikir ve tefekkürle 

özdeşleştirilmiştir. Sadece kötü söz söyleyeceğinde değil bazen hayır sözde de 

susmayı tercih eden sufiler bu davranıylarıyla “nefsin öne çıkma arzusunu 

kırdıklarını” iddia etmişlerdir.52 Bu durumu Tirmizî’nin helaller konusundaki zühd 

görüşüyle açıklamamamız mümkündür. Tirmizî her bir âzânın bazı emir ve yasaklara 

tâbi olduğunu ve şehvetlerin bir kısmının bu âzâlara serbest bırakıldığını söylemekle 

birlikte bunun bir tuzak olduğunu iddia etmiştir. Ona göre nefs çok saf olduğu için 

serbest bırakılan şehvetler daha sonra yasak olanların da işlenmesine neden olacaktır. 

                                                            
47 “Oruç tutarak Allah’a yaklaşmak, nefisle savaşarak olur. Bu anlamda savaşma iki şekilde 
gerçekleşir; birincisi, arzu edilen zamanda nefsi yemek yemekten alıkoymak, ikincisi, uykuyu sevdiği 
bir zamanda kalkıp ibadet etmekle olur” Bkz. Serahsî, Mebsût, Haz. Mustafa Cevat Akşit, C III, 
İstanbul, Gümüşev Yayıncılık, 2008, s.79. 
48 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 386. 
49 Hücvirî, a.g.e., s. 415. 
50 Kuşeyrî, a.g.e., s. 282. 
51 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 386. 
52Kuşeyrî, a.g.e., s. 84. 



17 
 

Dolayısıyla haramlara yönelmemesi amacıyla aynı zamanda helallerden kaçınmak 

gerekmektedir.53 Yani kişi hayır da olsa konuşmaya devam ettiğinde bu eylemi çok 

yapması sonrasında içerisine haram karışma ihtimalini taşıdığından en başından 

önlem alınması gereken bir mesele haline gelmektedir. Bu sebeptendir ki sufiler 

konuşmalarını sınırlandırmak için bazen ağızlarına taş koyarak nefslerine 

zulmetmeye çalışmış; bazen de konuştukları her kelime için iki rekat namaz kılma, 

oruç tutma veya sadaka verme gibi şekillerde kelimelerini azaltmaya çalışmışlardır.54 

“Doğru söz söyle yoksa sus” sözü de sufilerin dili terbiye hususundaki en önemli 

kriteridir. Sufilerin konuşmayı nefsin yeme-içme, uyuma, bakma, cinsel ilişki vs 

diğer arzularından ayırt etmediğini görmekteyiz. Bu sebepten Tirmizî’nin önerdiği 

nefs terbiye yöntemindeki esas “âzâlarının artık fiilleri yapamaz hale gelmesi için 

kendisine serbest olan helallerden de uzak durmak”tır.55 Konuşma meselesinde ise 

sufi nefsini kontrol altında tutarak konuşmaktan uzak durur. Ta ki konuşma arzusu 

onda ölsün. Bundan sonra der Tirmizî: “Artık ancak Allah için onun hoşnutluğunu 

kazanmak amacıyla konuşur.”  Tirmizî’ye göre bakmak, işitmek vs gibi yedi âzâ da 

aynı şekilde kontrol altına alınana kadar riyazet uygulanır.56 Hücvîrî’nin Hâtem 

Asamm’dan aktadırğı şu söz de aynı duruma işaret etmesi bakımından önemlidir: 

“Şehvet, yani arzu üç nevîdir: Yeme arzusu, konuşma arzusu, bakma ve görme 

arzusu. Yemek yeme halini, yüceliği Yüce olan Allah’a itimat ve tevekkül ile, dilini 

doğru söz söylemekle ve gözünü ibretle bakmak suretiyle muhafaza et.”57 Yani 

riyazet her bir uzuv için kendi arzusundan kaçınılarak Allah’ın emir ve yasaklarına 

riayet edilecek şekilde yapılır ve bu arzular nihayete erdiğinde yemek, içmek, 

konuşmak, bakmak, işitmek vs hep Allah için, Allah ile olur.  

1.3.4. Halvet/Uzlet 

 Sufilerin en önemli nefs terbiye yöntemlerinden birisi de lügatte “yalnız 

kalma, başbaşa olma”58  manasına gelen halvet ve “bir kenara çekilme, alâkayı 

                                                            
53Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 27-29. 
54Mekkî, a.g.e., C. I, s. 386. 
55Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 34. 
56Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 34. 
57 Hücvirî, a.g.e., s. 180. 
58Hasan Kamil Yılmaz, Tasavvuf Mes’eleleri, İstanbul, Erkam Yayınları, 1997, s. 121. 



18 
 

kesme, beden ve düşünce itibariyle ayrı olma” manasına gelen uzlettir.59 Halvet ile 

uzlet yakın anlamlı kelimelerdir ancak uzlet daha genel anlamlı olup yalnızlık süresi 

belirsizken, halvet ise daha özel anlamlı belirli bir süreliğine yalnızlığı ifade 

etmektedir.60 

Mekkî halvetin ne olduğunu ve neden yapıldığını şöyle tanımlamıştır: 

“Halvet, kalpten halka ait korku ve beklentilerin boşaltılması, bütün düşüncenin 

Yüce Yaratıcının emrettiği işlerde toplanması ve sebat üzere azmin 

kuvvetlendirilmesidir. Çünkü, insanlara karışmakla azim gevşer, gayret dağılır, niyet 

zayıflar.”61 Bu tanımdan anlaşıldığı üzere halvet aslında bir cem-i himmet çabasıdır. 

İnsanın nefsine hakim olmakda güçlük yaşayacağını düşünen sufiler çözümün zihin 

dağınıklığına ve gereksiz meşguliyetlere neden olacağından korkarak halktan 

uzaklaşma yolunu seçmişlerdir. Bu bir nevi önlemdir ve iki ana saiki bulunmaktadır. 

Bunlardan ilki halktan uzaklaşarak onlardan gelebilecek her türlü manevi afetten 

korunmakken ikincisi kendi afetinden halkı emin kılmaktır.62 Hücvîrî nefsi halktan 

koruma hakkında Veysel Karanî’nin “Selamet yalnızlıktadır.” sözünü aktararak şöyle 

der: “Çünkü halktan ayrı olan bir kalp, ağyar ve mâsivayı düşünmekten azad olur, 

bütün hallerinde halktan ümit keser. Böylece onların hepsinin âfetlerinden kurtulur, 

selamete ererek onların tümünden yüz çevirir.”63 Halkı nefsinden koruma ile ilgili 

olarak da Kuşeyrî’nin halktan uzaklaşmış bir rahip örneği verdiğini görmekteyiz. Bu 

örneğe göre rahip insanlardan kaçma sebebini şöyle açıklar: “Hayır, ben sadece 

köpek bekçiliği yapan bir kimseyim. Nefis köpeği halka saldırıyordu, bir zarar 

görmesinler diye onu aralarından çıkardım.”64 Her ne kadar halvet fiziki bir eylem 

olarak görülse de sufilerin onun manevi bir uzaklaşma olduğunda ittifak etmişlerdir. 

Bu sebeple Kuşeyrî, “Hakikatte uzlet, kötü sıfatlardan uzaklaşmaktır. Uzletin tesiri, 

sıfatların değişmesi şeklinde kendisini göstermelidir; yoksa vatandan uzaklaşmak 

şeklinde kalmamalıdır.” demiştir. Sadece bu ifade bile genel olarak tasavvufi ahlakı 

yansıtması bakamından büyük öneme sahiptir. Sufilerin açlık, uykusuzluk, sükut vs 

                                                            
59Süleyman Uludağ, “Uzlet”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2012, C. 42, s. 256. 
60Hasan Kamil Yılmaz, Tasavvuf Mes’eleleri, s. 121. 
61 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 260. 
62 Kuşeyrî, a.g.e., s. 258. 
63 Hücvirî, a.g.e., s. 150. 
64 Kuşeyrî, a.g.e., s. 258. 



19 
 

gibi her bir riyazet uygulamasında vurguladıkları nokta bunların şekilden ibaret 

olmaması gerektiği ve kişiyi manevi olarak dönüştürmediği sürece boş birer eylem 

olduğudur. Dolayısıyla tasavvufta yapılması beklenilen halvet şeklen halktan 

uzaklaşmakken kalben bütün meşguliyetlerden uzaklaşıp Allah’a yaklaşmaktır. Bu 

sebeple halvet sadece bir yalnızlaşma olarak görülmemelidir. Hücvîrî de benzer 

şekilde uzletin iki nevi olduğunu söyler ki bunlardan ilkinin “halktan yüz çevirmek; 

ıssız ve kimsesiz bir yer seçmek, hem cinslerle sohbetten zahir ile uzak durmak” vs 

şeklinde olduğunu ileri sürer. Ancak Hücvîrî’nin ikinci ve en önemli iddiası halktan 

uzaklaşmanın kalp ile olacağına dairdir. Bu şekilde halktan uzaklaşan bir kimsenin 

mahlukattan haberi olmayacağını ve onlar hakkındaki düşüncelerin kalbini istila 

etmeyeceğini söyleyen Hücvîrî bu kimsenin “halk arasında bile olsa, halktan ayrı ve 

tek başına”olacağını söyler ki halvetin de esas gayesi bu hale erişmektir.65 Yani 

özelde halvet genelde ise bütün mücahede yöntemlerine baktığımızda hepsinin batını 

güzelleştirmek için zahiri birer adım olduğunu görmek gerekmektedir. Bu zahiri 

eylemlerin sonucunda varılan hakikat esasken bu hakikate varıldığında bu 

yöntemlerin bir kıymeti kalmamaktadır. Yoksa tasavvuf şekilden ibaret kalırdı ki 

sufilerin en çok reddettikleri husus budur. Halvetin şeklen değil kalben olması 

gerektiğine dair Kuşeyrî Yahya b. Muâz’ın şu sözünü nakletmiştir: “Kalbine bak; 

ünsiyetin (huzur ve sükûnun) halvetle mi yoksa halvette rabbinle mi oluyor? Eğer 

ünsiyetin halvetin kendisiyle ise, oradan çıktığında kalbindeki huzur gider. Şayet 

kalp huzurun halvette yüce rabbin ile olmuşsa, senin için sahralarda ve çöllerde 

bulunman farketmez, her yer aynıdır.”66Görüldüğü üzerebazı sufiler yöntemlerinin 

birer fer olduğunu, asıl olanın maksad olduğunu vurgulamışlardır. O halde maksada 

ulaşıldığında yöntem sakıt olabilir mi? Nefs terbiye edildiğinde bu terbiye yöntemleri 

ne nihayete erer mi? Öyleyse bu yöntemlerin birer geçiş aşaması olduğunu söylemek 

mümkün mü? Bu gibi sorular ve sorunları bir sonraki bölümde ele alacağız ancak 

şunu belirtmek gerekir ki bizim nefs terbiyesinde karşılaştığımız bu soru ve sorunlar 

genelde tasavvufun neredeyse bütününü etkileyen hakikat-şeriat ilişkisi temeline 

                                                            
65 Hücvirî, a.g.e., s. 133. 
66 Mekkî, a.g.e., C. I, s. 260. 



20 
 

dayanmaktadır.67 Ancak burada biz konumuzla irtibatı bakımından sadece nefs 

terbiyesinin nihayetini ele alacağız.  

 

2. AÇLIĞIN TEORİK ZEMİNİ 

İnsanın halden hale giren bir varlık olması temeline dayanan tasavvuf ilminde bu 

dönüşüme vasıta olacak birçok yöntem uygulanagelmiştir. Açlık, tasavvufta en çok 

başvurulan nefs terbiye yöntemlerinden birisi olmasının yanında tasavvufa yönelik 

eleştirilerin başında gelen “aşırılık” iddiasına en çok maruz kalan uygulama olması 

ile de dikkat çekmektedir. Tasavvuf kaynaklarında farz bir ibadet olan oruçla birlikte 

değerlendirilmesine rağmen açlık, tasavvufta münferit bir konu olarak ele alınmıştır. 

Hatta ilk dönem tasavvuf eserlerinde sufiler oruçtan çok açlığa değinmişlerdir; bunun 

bir sebebi olarak da şu görüşü aktarabiliriz:  “Mutasavvıflar fıkıh bilginlerinin oruç 

konusunda verdikleri bilgileri aynen kabul eder, bunları büyük hassasiyetle 

uygularlar. Ama bunlarla yetinmeyip daha ileri giderek, orucun bâtınî (manevî) ve 

ruhi etkileri üzerinde ağırlıklı olarak dururlar.”68 Yani sufiler oruç ile yetinmeyip 

nefs tezkiyesi ve kalp tasfiyesi için farklı açlık uygulamaları geliştirmişlerdir.Bu 

uygulamaları; yemek miktarını azaltmak, yemek vakitlerinin arasını uzatmak veya 

değersiz şeyler yemek olarak üç gruba ayırabiliriz. Bu nefs terbiye yönteminin 

gayesine ve uygulamadaki çeşitliliğine girmeden evvel açlığı öncelikle tasavvufun 

ortaya çıkması ile irtibatı açısından ele almamız gerekmektedir.  

2.1. Sufi Kelimesinin Kökeni için İleri Sürülen Görüşler ve Açlık 

Tasavvufun mahiyeti hakkında araştırma yapıldığında ilk üzerinde durulan 

konu sufi ve tasavvuf kelimesinin kökenine dair olmuştur. Peygamber döneminde 

kullanılmayan ve çok sonradan ortaya çıktığına dair üzerinde ittifak edilmiş bu 

kelimenin kökeni hakkında çeşitli görüşler bulunmaktadır.69 Her ne kadar ilk dönem 

                                                            
67 Hakikat şeriat ilişkisiyle ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Hacı Bayram Başer, “Sünni Tasavvufun 
Teşekkül Sürecinde Şeriat-Hakikat İlişkisi Sorunu (Hicrî III. ve IV. Yüzyıllar)”, (Basılmamış Doktora 
Tezi), İstanbul Üniversitesi SBE, 2015. 
68Süleyman Uludağ, Hayata Sûfi Gözüyle Bakmak, İstanbul, Dergah Yayınları, 2015, s. 71.  
69Ayrıntılı bilgi için bkz: Ebu’l Alâ Afîfî, Tasavvuf: İslam’da Manevi Hayat, Çev. Ekrem Demirli - 
Abdullah Kartal, 5. bs., İstanbul, İz Yayıncılık, 2012, s.30-36.  



21 
 

tasavvuf müellifleri (Kelâbazî, Serrâc, Kuşeyrî, Hücvirî, Mekkî vs.) bu konuda görüş 

birliğine varamamış olsalar da hepsinde görülen ortak tavır bu görüşlerin hepsini 

değerlendirmeye almalarıdır. Bunun sebebi, ileri sürülen görüşlerin tamamının bir 

yönüyle tasavvufa işaret ediyor olmasıdır. Örneğin sufi kelimesinin Ashab-ı 

Suffa’dan geldiğine dair görüşün dayanağı sadece etimolojik benzerlik değil aynı 

zamanda sufilerin hayatlarının, peygamber zamanında yaşamış, kendilerini ilme ve 

ibadete adamış Suffa ehline benziyor olmasıdır. Kelâbazî, Ashab-ı Suffa hakkında 

“Açlıktan yerlerde sürünürlerdi. Onları gören bedevîler, kendilerini deli sanardı. Yün 

elbise giyinirlerdi.” dendiğini rivayet etmiştir.70Hücvirî onlar için “Mescid-i Nebi’de 

bulunur, ibadet için hazırlıklı olur, dünyadan el etek çeker ve kazanmaktan yüz 

çevirirlerdi” demiştir.71 Sufiler de bu tanımlardaki gibi sûf giymiş, açlığı tokluğa 

tercih etmiş ve rızk peşinde çalışmayı reddedip Suffa ehli gibi zamanlarının 

tamamını ilme ve ibadete ayırmayı tercih etmişlerdir. Bu sebeple Serrâc onlar 

hakkında “Sufiler, ehl-i suffanın bakiyyesidir” demiştir.72 

Sufi kelimesinin kökenine dair en yaygın kabul gören görüşlerden birisi de 

yün manasına gelen sûf’tan türediğine dairdir. Serrâc, “sûf giymek nebilerin âdeti, 

peygamberlerin ve asfiyânın şiârıdır” demiş ve sufileri giydikleri şeyden ötürü bu 

isimle adlandırdığını belirtmiştir73. Sûf, değersizliğinden ötürü mâsivaya önem 

vermemeye işaret eder. Bu noktadan bakıldığında sufilerin hayat tarzlarında en çok 

dikkat çeken şeylerden birisi de bu değersizleştirmedir. “Rağbet etmeme” manasına 

gelen zühd burada anahtar kelimedir. Sufiler zühdü; kıyafette zühd, yeme-içmede 

zühd, alışverişte zühd, konuşmada, bakmada, işitmede zühd, mülkiyette zühd 

şeklinde bir bütün olarak benimsemişlerdir. Bu sebeple sufiler sadece yün giymekle 

kalmamış, az yemiş, az uyumuş, az konuşmuş, dünya ile az irtibat kurmuştur. “Yün 

giyen kimseler aç kalır” şeklindeki önermeyi “aç kimseler yün giyer” şeklinde 

söylemek; tasavvuftaki fakr kavramının anlaşılması bakımından önemlidir. Burada 

bu iki fiil arasında bir sebep-sonuç ilişkisi bulunmamaktadır. Buna mukabil bu iki fiil 

                                                            
70 Kelâbâzî, a.g.e., s. 56. 
71 Hücvirî, a.g.e., s. 146. 
72 Serrâc, a.g.e., s. 12. 
73 Serrâc, a.g.e., s. 21. 



22 
 

aynı sebebin bir sonucudur: Zühd yolunu seçen kimseler yün giydikleri gibi, yemeğe 

de değer vermez ve açlığı tokluğa tercih ederler.  

Tasavvuf kelimesinin kökenine dair ileri sürülen bir diğer görüş de sufi 

kelimesinin bir çöl bitkisi olan sufâne’den geldiği yönündedir.74 Her ne kadar bu, çok 

kabul edilen bir görüş olmasa da içerdiği anlam bakımından sufileri tanımlaması 

sebebiyle tasavvuf kaynaklarında zikredilmektedir. Sufiler üzerlerine değersiz yün 

giydikleri gibi yemek olarak da değersiz şeyleri tercih etmişlerdir. Çölde yetişen bir 

ot olan sufane’yi sufilere isnad etmek, sufilerin yemek yemeye değer vermediğini 

göstermek bakımından önemlidir. Sufilerin tercih ettiği yemeklere baktığımızda 

sufâne’nin, aslında bütün bu değersiz yiyecekleri temsilen kullanılan bir kavram 

olduğunu söyleyebiliriz. Sufilerin bu alışkanlıklarına daha sonra detaylı bir şekilde 

yer vereceğiz.  

2.2. Sufilere Verilen Lakaplar ve Açlık 

Tasavvufa dair yazılan ilk eserlerde tasavvufun isimsiz bir döneminden söz 

edilmektedir. Yaygın olarak zühd dönemi diye adlandırılan bu döneme dair Afîfî (ö. 

1966) şöyle demiştir: “İbn  Haldûn’un da ifâde ettiği gibi dünyevî hayata rağbet ve 

insanların bu hayatın metâına meyli yaygınlaşınca, dinî hayata önem veren nadir 

kimseler için mümeyyiz bir isim gerekliliği doğdu.”75Dolayısıyla sufi ismi, yaşam 

tarzlarıyla toplumun genelinden ayrılan kimseleri ifade etmek için kullanılmaya 

başladı ki bu kimselerin gayeleri “hayatın metâını” redderek Peygamber’in artık 

unutulan zühd hayatına dönmekti. Bu bakımdan tasavvufta öne çıkan ilk husus bu 

reddediş olmuştur. Ticaretin şiarı olan dokuma elbise reddedilerek değersiz sûf 

giyilmiş, zengin sofralar reddedilerek değersiz bir çöl bitkisi olan sûfane yenmiş, 

mülk reddedilerek mağaralarda, sokaklarda yaşanmış vs. Bu noktada sufileri 

tanımlamak için kullanılan diğer isimleri incelemek hem onların toplum tarafından 

nasıl görüldüğünü hem de zühdün, sufilerin hayatlarının her alanında ne kadar etkili 

olduğunu anlamak bakımından faydalı olacaktır.  

                                                            
74 İbnü’l Cevzî, Şeytanın Ayartması Telbis-i İblis, Ed. Sait Aykut., İstanbul, Elif Yayınları, y.y., s. 
217.  
75Ebu’l Alâ Afîfî, Tasavvuf: İslam’da Manevi Hayat, s.30. 



23 
 

Sufi kelimesinin kökenine dair en detaylı açıklamalardan birini Kelâbazî’nin 

et-Ta’arruf’unda görmekteyiz. Kelâbazî şöyle demektedir:  

“Sûfiler, dünyayı terkederek vatanlarından ayrılan, dostlarını bırakarak 
memleket memleket dolaşan, karınlarını aç, bedenlerini çıplak bırakan mahrem 
yerini örtme ve açlığını giderme konusunda terkedilmesi caiz olmayan miktardan 
fazla dünya nimetlerinden faydalanmayan bir zümredir.”76 

Bu tarif başlı başına ilk dönem sufilerinin hayat tarzını tanımlamak için yeterli 

sayılabilir ki Kelâbazî’nin sonrasında verdiği, sufileri tanımlamak için kullanılan 

kelimeleri ihata etmektedir.  

Kelâbazî, sufilerin vatanlarını terkettikleri için gurebâ (garibler) , memleket 

memleket  dolaştıkları için Seyyahîn (Seyyahlar), sahralarda dolaştıkları ve zaruret 

halinde mağaralara sığındıkları için Şikeftiyye (mağarada yaşayanlar) diye 

adlandırıldığını söyler.77 Bu üç isim de sufilerin mekan konusundaki zahidliğini 

göstermektedir. Sufilerin bu şekilde bir hayatı tercih etmesi, mülkiyeti 

reddetmelerinin bir sonucu olabileceği gibi aynı zamanda halvet veya uzlet diye 

kavramsallaşan insanlardan uzak yaşama halini de ifade ediyor olabilir. İki türlü de 

sufilerin dünyevi şeylere değer vermediği açıktır. Yeri yurdu olmamak aynı zamanda 

düzenli bir iş ve gelirin, aile hayatının, gelecek kaygısının olmaması anlamına da 

gelmektedir.  Sufilerin bir tevekkül tarifine göre “Tevekkül, hayâtı bir güne indirip 

yarın endişesinden kurtulmaktır.”78 Dolayısıyla yeri yurdu olmayan insanların bu 

saikle yola çıktıklarını söylemek mümkündür. Yani gurebâ, seyyahîn ve şikeftiyye 

diye adlandırılan bu kimseler çalışıp para biriktirmek, mülk edinip yerleşik hayata 

geçmek, evlenip ev geçindirmek gibi kaygıları bir kenara bırakmışlardır. Düzenli 

hayatın bir reddi olarak da görülebilecek bu yaşam tarzı beraberinde öğün 

alışkanlıklarının terkini ve değersiz şeyler yemeyi de getirmiştir. Örneğin Muhâsibî, 

bazı sufilerin “sadece dağlarda, derelerde ve çöllerde olan ılgın yapraklarını, meyve 

çekirdeklerini topladığını, kuru yaprakları biriktirdiğini ve kışlık erzaklarını böyle 

temin ettiklerini”; bir diğer grup sufinin ise “iyice aç kaldıklarında, rüzgarın 

çöllerden savurup getirdiği kuru yaprakları, otları toplayıp yediğini” 

                                                            
76Kelâbâzî, a.g.e., s. 56. 
77Kelâbâzî, a.g.e., s. 56. 
78Serrâc, a.g.e., s. 51. 



24 
 

söylemiştir.79Muhâsibî’nin verdiği bir diğer örnek de şu şekildedir: “Bir grup ise 

Şam civarında dağlık geçitlerde yaşamışlar, hasatçıların attıkları ve döktükleri arpa, 

buğday gibi ürünlerin artıklarını toplayarak geçinmişlerdir.”80 Yani sufilerin 

seçtikleri bu yolun sonucu olarak aç kaldıklarını, değersiz şeylerle hayatlarını 

sürdürdüklerini söyleyebiliriz.  

Kelâbazî’nin sufiyyeyi tanımlamak için kullanıldığını söylediği bir diğer tabir 

de cûiyye’dir. Kelâbazî, sufilerin neden “açlar” manasına gelen cûiyye adını 

aldıklarını şöyle açıklamıştır: “Sûfilerin gıda maddelerinden sadece zaruret 

miktarınca faydalanmaları bu ismi almalarına sebep olmuştur.”81 Açlığın tasavvufun 

bir adı olması, açlık uygulamasının tasavvuftaki önemini göstermesi bakımından 

dikkate değerdir. Çeşitli kaynaklarda açlık ile ilgili rivayetleri aktarılan Kasım b. 

Osman el-Cûî’nin “cûi” adını almış olmasına bakarak onun açlığı ile bilindiği 

sonucuna varmak mümkündür.82 İlk dönem sufilerinin uygulamalarına ve sözlerine 

de baktığımızda açlık ile tasavvuf arasında güçlü bir irtibat bulunduğunu görebiliriz. 

Örneğin Seriyyü’s Sakatî sûfileri tasvir ederken, “Hasta insanlar gibi yemek yerler, 

suya batan kimseler gibi uyurlar ve mahcub kişiler gibi konuşurlar.” demiştir.83  

Sufilerin açlık hakkındaki sözlerine dair örnekleri ilerleyen bölümlerde ayrıntılı bir 

şekilde ele alacağız. Burada sadece şunu belirtmekle yetinebiliriz: Açlık, tasavvufta 

sadece belirli bir grubun uyguladığı bir riyazet yöntemi değildir. Aksine açlık, 

tasavvufun isimlerinden biri olmuş; sufilerin bir sıfatı sayılmıştır.84 

Sufileri tanımlamak için kullanılan kavramlardan bir diğeri de fakrdır. 

Kelâbazî, mülkiyetlerinde bulunan eşyayı terkettikleri için sufilere “fukarâ” (fakirler) 

denildiğini söylemiştir.85 Fakirlik, hem maddi (yoksulluk) hem manevi (Allah’a 

muhtaçlık) ihtiyaç manasına gelmektedir ki ilk sufiler "yoksulluk" anlamına gelen 

fakr ile "Allah'a muhtaç olma" anlamına gelen fakrı birleştirerek bunu gayeleri haline 

                                                            
79Muhâsibî, Helal Rızık ve Namazın Anlaşılması: Mekâsib ve Fehmu’s-Salât, s. 61. 
80Muhâsibî, Helal Rızık ve Namazın Anlaşılması: Mekâsib ve Fehmu’s-Salât, s. 62. 
81Kelâbâzî, a.g.e., s. 56. 
82 Ebu Nuaym el-Isfahanî, İbn Kayyım el-Cevziyye, Sahabeden Günümüze Allah Dostları,Çev. 
Said Aykut, Anver Günenç, Yahya Atak, Abdülhamid Birışık, Fuat Aydın, C. VI, İstanbul, Şûle 
Yayınları, 1995, s. 391.  
83Kelâbâzî, a.g.e., s. 56. 
84 Kuşeyrî, a.g.e., s. 314. 
85Kelâbâzî, a.g.e., s. 56. 



25 
 

getirmişlerdi.86Kelâbazî et-Ta’arruf’ta fakr konusu hakkında şu tarifi aktarmıştır: 

“Fakr, mevcud olanı kaybetmemek için mevcut olmayanı talep 

etmemektir.”87Kelâbazî’nin aktardığı bir diğer fakirlik tarifi de şu şekildedir: “Fakir, 

menfaate sahip olmaktan da menfaate sahip olmak için istekte bulunmaktan da 

mahrumdur.”88 O halde tasavvuftaki fakirliği bir talepsizlik/isteksizlik olarak görmek 

mümkündür. Bu şüphesiz dünyevi şeylere karşı bir talepsizlik halidir ve sufiler iradi 

olarak sahip olmamayı ve sahip olmayı talep etmemeyi tercih etmişlerdir. Bu 

fakirlik, Kur’an-ı Kerim’de bir imtihan vesilesi olarak zikredilen fakirlikten89 

farklıdır. Sufiler zühd ve takvanın bir sonucu olarak yoksulluğu seçmişlerdir ki sufi 

kelimesinin kökeni için ileri sürülen görüşlerdeki ortak noktalardan biri de bu fakirlik 

meselesidir. Yün giymek, kuru ot yemek, mağaralarda yaşamak vs bu fakirliğin 

sonucudur. Fakir kimselere "ehl-i tecrid" ve "ehl-i terk"90 denilmesinin sebebi de işte 

bu soyutlanma ve terkediştir. Yahya b. Muâz’ın (ö.258/871) şu fakirlik tanımı ise 

hem maddi hem de manevi anlamda fakirliği ihata etmektedir: “Fakirliğin hakikati, 

kulun ancak Allah ile zengin olmasıdır. Onun, zâhirî şekli ise, elde maddî hiçbir 

sebebin (mal ve eşyanın) bulunmamasıdır.”91 Allah’a muhtaçlık bakımından fakirlik, 

aynı zamanda tasavvuftaki tevekkül, rıza, sabır, şükür kavramlarıyla da doğru 

orantılıdır. “Nefsini Allah Teâlâ’nın hükümlerine hiç itirazsız teslim etmek”92 olarak 

da tanımlanan fakirlik, Allah’a muhtaç olduğunu bilmek, rızkı O’ndan beklemek, 

O’ndan gelen iyi-kötü her şeyden razı olup, kötü olanda sabır, iyi olanda şükür 

göstermek şeklinde zuhur edebilir. Maddi veya manevi anlamda olsun sufilerin 

fakirliği tamamıyla kendi tercihleridir. Bir sonraki bölümde ele alacağımız sufilerin 

açlık konusunda göstermiş oldukları iradenin de kaynağı sufilerin bilinçli bir şekilde 

fakirliği tercihleridir. Sufiler, nefsle mücahade için çoğu zaman dinî hükümlere göre 

bazen de kendi özel yöntemleriyle hareket etmişlerdir ancak en temelde bunu kendi 

iradelerini ortaya koyarak başarmaya çalışmışlardır.  

                                                            
86 Süleyman Uludağ, “fakr”, DİA, Ankara, TDV Yay., 1995, C. 12, s. 133. 
87Kelâbâzî, a.g.e., s.147. 
88Kelâbâzî, a.g.e., s.147.  
89 Süleyman Uludağ, “fakr”, DİA, Ankara, TDV Yay., 1995, C. 12, s. 132. 
90 Süleyman Uludağ, “fakr”, DİA, Ankara, TDV Yay., 1995, C. 12, s. 133. 
91Kuşeyrî, a.g.e., s. 515. 
92Kuşeyrî, a.g.e., s. 516. 



26 
 

2.3. Açlığın Türleri 

Sufiler tasavvufun yaygınlaşmaya başladığı ilk dönemden itibaren nefsani 

arzulardan arınıp ilahi hakikatlere erişmede bir araç olarak gördükleri açlığı kendileri 

talep etmiştir. Açlık, sufiler için maddi anlamda bir fakirlikten veya başka 

sebeplerden kaynaklanan değil tamamıyla iradi bir eylemdir. Sufiler, geliştirdikleri 

nefs teorileriyle paralel şekilde açlık yöntemleri üzerinde de farklı görüşler ileri 

sürüp çeşitli formüller geliştirmişlerdir. Bu formülleri üç ana başlık altında 

toplamamız mümkündür: Yemek miktarını azaltmak, öğünlerin arasını uzatmak ve 

değersiz şeyler yemek. İlk dönem tasavvuf metinlerinde tavsiye niteliğinde 

zikredilen bu yöntemler sufilerin uygulamalarından verilen birtakım örneklerle 

desteklenmiştir. Bunların detayına girmeden evvel, sufilerin iradi olarak açlığı tercih 

etmesinin sebeplerine bakmak faydalı olacaktır.  

Nefs terbiyesinin ilk aşaması, sufinin kendisini zorlaması yani kesbtir.93 

Tasavvufun herkes için zorunlu ve bağlayıcı bir yükümlülük teşkil etmemesi ve 

sadece gönüllülerin intisap edebileceği özel bir alan olması,94 sufilerin bu yola 

girmeyi tercih ettikten sonraki her türlü riyazeti de gönüllülük esasına göre 

yaptıklarını söylemek mümkündür. Dolayısıyla sufilerin aç kalmaları da tasavvufa 

girmeyi seçmiş olmaları gibi bir tercihtir. Bu sebeple sufilerin farklı şekillerde 

uyguladıkları bu aç kalma eylemini “iradi açlık” olarak ifade etmek hatalı 

olmayacaktır. Mekkî bu iradi açlığın dayanağı olarak Peygamberin bu konudaki 

tavrını zikretmektedir: “Rivayet edildiğine göre, Resulullah’ın (sav) açlık hali 

fakirlikten kaynaklanmıyordu. O (sav), yiyecek azığı ve imkanı bulunduğu halde, 

kendi tercihi ile aç kalıyordu.”95 Sufiler de, daha sonra ayrıntılı bir şekilde ele 

alacağımız Peygamberin yemek hususundaki sözlerini ve uygulamalarını temel 

alarak kendilerini açlığa zorlamışlardır. Mekkî sufilerin bu gayesini şu şekilde 

açıklamaktadır: “Selef-i salihin/önceki salih kimseler bedenlerini hafif tutmak, veya 

fakirleri kendi nefislerine tercih etmek ya da fakirlerle aynı hâli yaşamak maksadıyla 

                                                            
93 DİA’da kesb şöyle tanımlanır: “İhtiyarî fiillerin meydana gelişinde kulun etkisini ifade eden terim.” 
Bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “kesb”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2002, C. 25, s. 304. 
94Ekrem Demirli, “Zahirî” İlimlerin Otoritesi Karşısında Tasavvuf’un Meşruiyet Arayışı”, İstanbul 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, No: 15, 2007, s. 224. 
95Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 108. 



27 
 

isteyerek az yerlerdi; çünkü fakirler, fakirlikleri sebebiyle kendilerine üstünlük 

sağlayabilir.”96 Yani sufiler açlığı kendileri talep etmiş; fiziksel faydanın dışında 

açlıktan fakirlik, isar, rıza, tevekkül, sabır, şükür vs. gibi tasavvufta üstün görülen 

ahlaki değerleri elde etme gayesi gütmüşlerdir. Bu noktada fakirlik kavramını 

“yoksulluk” manasında değil; tasavvuftaki özel anlamıyla kullandığımızı belirtmekte 

fayda vardır. Sufiler, yoksulluktan dolayı aç kalmamaktadır; daha ziyade aç kalarak 

“fakirliğe” yaklaşmak istemişlerdir çünkü fakirlik, nebilerin bir sıfatı olmasından 

dolayı tasavvufta “yüce bir makam” olarak görülmüştür.97 Ancak daha önce de 

belirttiğimiz gibi sufiler aynı zamanda kelimenin gerçek anlamıyla da fakirliği tercih 

etmişlerdir. Çünkü zenginlik, çalışıp para kazanmak, dünyevi işlerle ilgilenmek, 

masivaya dalıp ahireti unutmak gibi tehditleri içerdiği için sufiler fakirliği övmüş ve 

tercih etmişlerdir. Bu bakımdan fakirliğin sufiler için maksadları ile aralarına giren 

her türlü meşguliyetten sıyrılmak olduğunu söyleyebiliriz.  

Sufiler, nefs terbiyesi ve kalp tasfiyesi için gerekli olduğunu düşündükleri 

riyazetin bir unsuru olan açlığı da yine kendileri talep etmiş, yemek yeme hususunda 

nefslerini zorlayacak farklı yöntemler denemişlerdir. Hatta kendilerini zorlayacak 

derecede uzun süreli açlık uygulamalarını tecrübe etmişler ve bu tür açlığa 

kendilerini nasıl hazırladıklarını detaylı şekillerde açıklamışlardır.   

2.3.1. Yemek Miktarını Azaltmak 

İleriki bölümlerde örneklerini göreceğimiz üzere sufiler günlerce, haftalarca 

hatta aylarca aç kalabilecek şekilde kendilerini terbiye etmişlerdir. İlk dönem 

tasavvuf eserlerindeki örnekler incelendiğinde sufilerin bu uzun süreli açlık 

uygulamalarını bir anda denemediklerini, bedenlerini açlığa yavaş yavaş alıştırarak 

aç kaldıkları süreyi uzattıklarını görebiliriz. Bu konuda Mekkî’nin ayrıntılı 

tavsiyelerde bulunduğunu görmekteyiz. Mekkî, Selef-i sâlihinden bazılarının, nefsini 

bitkin düşürecek derecede günlük yiyeceklerini kıstıklarını söylemiş ve bu yolu 

tutmak isteyenlere şu tavsiyeyi vermiştir: “her öğünde yiyeceğini bir pidenin yedide 

birinin çeyreği derecesine düşürecek kadar azaltmak”.98  Bu şekilde perhiz yapan 

                                                            
96 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 108. 
97 Bkz. Serrâc, a.g.e., s. 47.; Kuşeyrî, a.g.e., s. 513. 
98 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 93. 



28 
 

kişinin bir ay içinde tek bir pide yemiş olacağını söyleyen Mekkî, böyle yapan 

kimsenin sağlığına herhangi bir zarar gelmeyeceğini de eklemiştir.99 Burada “nefsini 

bitkin düşürecek derecede” ifadesi önemlidir; çünkü sufilerin açlıktan gayeleri nefsin 

arzularını kırıp, nefsin kişi üzerindeki hakimiyetini azaltmaktır. Bu sebeple oruç 

tutan kimseye dahi Mekkî, oruçla birlikte yiyecek miktarını da azaltmasını tavsiye 

etmektedir.100Kuşeyrî de sufilerin açlığa kendilerini yavaş yavaş alıştırdıklarını 

söylemiştir ve örnek olarak İbn Sâlim’in şu sözünü aktarmıştır: “Açlığa alışmanın 

yolu, alıştığı yemek miktarından her gün bir kedinin kulağı kadar azaltmaktır.”101  

Sufiler bu yemek miktarını azaltma mevzusuna o kadar önem vermişlerdir ki Ebû 

Süleyman Dârânî (ö. 215/830) şöyle demiştir: “Akşam yemeğimden bir lokma 

noksan yemem benim için geceyi sonuna kadar (tok karınla) ibadetle geçirmemden 

daha sevimlidir.”102 Sufiler yavaş yavaş yemek miktarını azaltarak aslında tokluk 

hissinin önüne geçmeye çalışmış olabilirler. Tembellik ve rehavet ile özdeşleştirilen 

tokluk,103 nefsi güçlendireceği ve insanların ibadetlere karşı isteksiz davranmasına 

neden olacağı için104 tasavvufta çokça eleştirilmiştir. Hatta Mekkî’nin aktardığı şu 

söz sufilerin tokluk hakkındaki olumsuz düşüncelerini göstermesi bakımından 

dikkate değerdir: “Allahu Teala katında en çok nefret edilen şey, helal yiyeceklerle 

de olsa doldurulmuş olan midedir.”105 O halde sufilerin bu yönteminden 

çıkaracağımız sonuç şu olabilir: Sufiler açlık hissinin devam etmesi, nefse arzu 

duyduğu anda istediğinin verilmemesi ve hiçbir zaman tokluk gafletine düşülmemesi 

için yemek miktarını azaltma yoluna gitmişlerdir. 

2.3.2. Öğünlerin Arasını Açmak 

Mekkî’nin aç kalma ile ilgili olarak tavsiye ettiği bir diğer yöntem de öğünler 

arasındaki süreyi uzatmaktır. Bu durumda yenilecek yemek miktarında bir azaltma 

olmaz ancak öğünlerin arası uzatılır. Mekkî bu uzatma işinin insan bedeninin açlığa 

dayanabileceği noktaya kadar devam edeceğini ve bu noktanın da farzları yerine 

                                                            
99 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 93. 
100 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 96. 
101 Kuşeyrî, a.g.e., s. 314. 
102 Kuşeyrî, a.g.e., s. 316. 
103 Sülemî, a.g.e., s. 41. 
104 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 95. 
105 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 108. 



29 
 

getirebilecek ve akla zarar vermeyecek derece olduğunu belirtir. Mekkî bu yönteme 

göre kişinin, öğünlerini her gün gecenin yedide biri, onda biri, ondörtte birinden 

kırkta birine kadar bir süre erteleyebileceğini söyler.106  Düzenli olarak yemek 

vakitlerini ertelemek sonunda bazı günlerin tamamen aç geçirilmesine kadar 

götürecektir ve alışkanlıktan ötürü bu açlık kişiye zor gelmeyecektir. Mekkî ayrıca 

bu şekilde öğünleri peyder pey  ertelemek suretiyle bir yıl dört ay içerisinde kırk 

günlük açlığa alışılabileceğini de iddia etmiştir.107 Bu tür bir yöntemin sonunda 

midenin küçüleceği için yemek miktarı da gittikçe azalacaktır. Yani kişi yemek 

miktarında herhangi bir azaltmaya gitmeksizin izlediği yöntemle bunu da 

gerçekleştirmiş olacaktır.108Mekkî’nin açlığın sınırıyla ilgili verdiği bir diğer örnekte 

sınır şöyledir: “Ekmeğin katıklı veya katıksız olması arasında bir ayrım 

yapmaması”.109 Gerçek manada aç olan kimse yemek konusunda bir tercihte 

bulunmadan her şeyi yiyebileceği için sufiler, tercih yapamayacak derecede aç 

kalmayı sınır olarak belirlemişlerdir. Mekkî, bu sınıra riayet edildiğinde iki yemek 

vakti arasındaki sürenin üç, beş ve yedi güne kadar çıkacağını söylemiştir.110 

2.3.3. Değersiz Şeyler Yemek 

Sufilerin açlık konusundaki bu tavırlarının dışında yemek alışkanlıklarıyla 

ilgili dikkat çeken bir diğer husus da değersiz şeyler yemeleridir. Burada “değersiz” 

kelimesini açmak gerekirse; insanın kendisinin rağbet etmeyeceği, yüz çevirdiği, çöp 

diye attığı hatta yiyecek kategorisine girmeyen birçok şeyi bu kapsamda 

değerlendirebiliriz. Daha önce bahsi geçtiği üzere sufi kelimesinin kökenine dair ileri 

sürülen görüşlerden bir tanesi, onun bir çöl bitkisi olan sufâne111 kelimesinden 

türetildiğine dairdir. Her ne kadar ilk dönem tasavvuf metinlerinde bu görüşe çok sık 

rastlanmasa da sufilerin yediği şeylere verilen örnekler bir bakıma bu kelimeye işaret 

etmektedir. Nefse hoş gelmeyen, haz uyandırmayan, rağbet edilmeyecek her türlü 

yiyeceği bu kategoride ele alabiliriz. Mekkî’nin aktardığı bir hadise göre Peygamber, 

“açlık, susuzluk ve hüzünleri daha uzun süreli olan” diye tanımladığı muttakiler için 

                                                            
106 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 93-94. 
107Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 98. 
108 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 94.  
109Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 94. 
110Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 94-95. 
111Ebu’l Alâ Afifi, Tasavvuf: İslam’da Manevi Hayat, s.35. 



30 
 

“Yedikleri kuruyup çatlamış yiyecekler, giydikleri yamalı elbiselerdir.” demiştir.112 

Peygamber, muttakilerin bu davranışlarını övmüş ve “Öldüğün vakit karnının aç ve 

ciğerlerinin susuz olmasını başarabilirsen, bu sayede yüksek derecelere erişir ve 

peygamberlerle beraber olursun.”113  diyerek açlık ve susuzluğu tavsiye etmiştir.  

Sufiler de nefslerinin arzularına muhalefet ederek yüksek derecelere erişmek 

için nasıl ki kıyafetler arasında en değersiz olan yünü seçmişler, yiyecek konusunda 

da değersiz olanı yemeyi tercih etmişlerdir. Örneğin Hasan-ı Basrî (ö. 110/728) şöyle 

demiştir: “Mümin, ceylan yavrusuna benzer; bir avuç değersiz hurma, yine bir avuç 

kavut/kavrulmuş un ve bir yudum su ona yeterli gelir.”114 Hasan-ı Basrî’nin bu 

tavsiyesini Ebû Zerr’in şu eleştirisiyle birlikte değerlendirdiğimizde sadece yemek 

üzerinden bile tasavvufun nasıl bir zühd hareketi olarak yaygınlaştığını anlamamız 

mümkündür:  

“Hurmayı bırakıp yerine arpayı koydunuz. Eskiden elek yoktu, artık elenmiş undan 
ekmek pişirmeye başladınız. Sofralarınızda iki çeşit yemek bulunduruyorsunuz. 
Yemeklerinizin çeşitleri de oldukça çoğaldı. Bir çeşit elbiseyle gidip başka bir çeşit 
ile döner oldunuz. Resûlullah’ın (s.a.v.) saadet asrında yaşayanlar böyle 
değillerdi.”115 

 Bu eleştiriden anlaşıldığı üzere, saadet asrından sonraki dönemde Peygamber 

zamanındaki zühd hayatının yerini zenginlik, çeşitlilik ve seçicilik almıştır. Hasan-ı 

Basrî’nin müminler için yeterli gördüğü sade ve basit yiyeceklerin yerini, Ebû 

Zerr’in eleştirdiği daha lezzetli ve özenli yiyecekler almıştır. Her ne kadar bu iki söz 

birbirinden bağımsız bir şekilde aktarılmış olsa da sufilerin yemek hakkındaki 

görüşlerini yansıtması bakımından ikisi de dikkate değerdir. Bu eleştirel üslup 

sufileri, toplumun geri kalanından ayırmış; Peygamber’in unutulan zühd yaşantısına 

dönme arzu, tasavvufun ortaya çıkmasına önayak olmuştur.  

Sufilerin yiyecek konusundaki zühdlerinin bir unsuru olan değersiz 

yiyecekler konusundaki örneklere bakacak olursak hepsinin ortak özelliğinin, 

kimsenin rağbet etmeyeceği şeyler olmasıdır. Sehl b. Abdullah (ö. 283/896), bir 

müddet Arabistan kirazının yapraklarıyla beslendiğini ve üç sene boyunca ince 

                                                            
112Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 96-97. 
113Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 97. 
114Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 102. 
115Mekkî, a.g.e., C. IV, s.101. 



31 
 

saman yediğini  söylemiştir.116Muhâsibî de sadece dağlarda, derelerde ve çöllerde 

olan ılgın yapraklarını ve meyve çekirdeklerini toplayan, kuru yaprakları biriktirip 

kışlık erzaklarını temin eden kimselerden bahsetmiştir.117 Yine Muhâsibî’nin rivayet 

ettiği üzere, bir grup, iyice aç kaldıklarında, rüzgarın çöllerden savurup getirdiği kuru 

yaprakları, otları toplayıp yerken; başka bir grup ise insanların attıkları atıkları, 

çöpleri toplayıp yemişlerdir.118 Veysel Karanî’nin (ö. 37/657) de çöp ve benzeri 

şeyler yediğini söyleyen Muhâsibî, bu şekilde davranan kimselerin şu hadisi referans 

aldıklarını söylemektedir: “Nice saçı başı dağınık, kapılardan kovulan insan vardır 

ki, duası makbuldür. Yemin etse Allah onu doğru yola çıkarır.”119 

Bu örnekler aşırılık olarak addedilebilecek olsa dahi burada önemli olan 

mesele, sufilerin dünyevî lezzetlere kıymet vermeyerek onlardan yüz çevirmesidir. 

Tekrar vurgulamak gerekir ki sufilerin bu davranışları, onların yün giymesi, 

mağaralarda yaşaması, vatanlarını terketmesi gibi masivadan uzaklaşma çabasıdır. 

Bu meyanda sufilerin açlığını ve değersiz şeyler yemelerini, Allah ile aralarına giren 

her türlü nefsani arzudan ve dünyevî meşguliyetten yüz çevirmek şeklinde 

yorumlamak mümkündür.   

 

3. AÇLIK VE AÇLIĞIN DERECELENDİRİLMESİ 

Sünni tasavvufun sapkınlıkları ve aşırılıkları dışarıda bırakmaya yönelik 

eleştirel üslubunu açlık meselesinde de görmek mümkünüdür. Bu meyanda sufilerin 

yanlış uygulamaların karşısına daha mutedil bir açlık anlayışı getirmeye çalıştığını 

görmekteyiz. “Hakiki açlık” olarak ifade edebileceğimiz bu anlayış, her ne kadar 

yanlış uygulamaları dışarda bırakmaya çalışsa da aşırılıkları engelleyici bir tavır 

sergilememiştir. Uzun süreli açlıklar, ancak Kur’an-ı Kerim ve sünnetin dışına 

çıkıldığında eleştirilmiştir; bunlara aykırı olmadığı sürece övgüyle karşılanmış ve 

tavsiye edilmiştir. O halde ilk dönem tasavvufta açlık, bir kimsenin Kur’an ve 

sünnete aykırı hareket etmesine sebebiyet verdiğinde “aşırılık” olarak görülmüştür. 

                                                            
116Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 144. 
117Muhâsibî, Helal Rızık ve Namazın Anlaşılması: Mekâsib ve Fehmu’s-Salât, s. 61. 
118Muhâsibî, Helal Rızık ve Namazın Anlaşılması: Mekâsib ve Fehmu’s-Salât, s. 61. 
119Muhâsibî, Helal Rızık ve Namazın Anlaşılması: Mekâsib ve Fehmu’s-Salât, s. 61. 



32 
 

Aşırılık meselesi ileriki bölümlerde ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır ancak burada 

sufilerin “Hakiki açlığı” konumlandırmak için yaptıkları derecelendirmeye girmeden 

önce “aşırılıklara” getirdikleri sınırları incelemekta fayda vardır. Bu şekilde sünni 

tasavvufta dışarıda bırakılan, makbül olan ve övgüyle karşılanan açlık mertebelerini 

daha iyi anlayabileceğimizi düşünüyoruz.  

3.1. Açlığa İtidal: Akıl ve Beden Sağlığının Muhafazası 

  Sufilerin yukarıda açıkladığımız şekildeki yeme alışkanlıklarında önemli 

olan nokta, aklın ve ibadetlerin korunacak120 şekilde açlığa bir sınır getirilmiş 

olmasıdır.İlk dönem tasavvuf metinlerinde aşırılıkların önünü almak için böyle bir 

sınır konulduğuna ve sufilerin araçtan ziyade gayeye vurgu yapmaya çalıştıklarına 

dair birçok örnek bulunmaktadır. Bunlardan biri, Serrâc’ın yemek yemeyi terk 

etmedeki yanlışları anlattığı bölümde aşırılığa kaçtığını düşündüğü bir grubu 

“yemeyi terk etmenin âdâbı”na uymadıkları hususunda eleştirmiş olmasıdır. Yemeyi 

büsbütün terk etmenin manevi bir hâl sanıldığını söyleyen Serrâc, bu konuda müridi 

ihtiyaç duyduğu sınırda tutacak bir eğitici şeyhe ihtiyaç bulunduğunu dile 

getirmektedir.121Serrâc bu konuyla ilişkili olarak şu örneği vermektedir:  

“Ben bir topluluk gördüm. Nefislerini aza kanâate mahkum etmişler, kuru ot 
yiyerek, su içmeden yaşamaya çalışıyorlar ve fakat farzları kaçırıyorlardı. Çünkü 
nefislerine adâletle davranmamışlar ve eskilerden bu yola sülûk etmiş kişilerin 
âdâbını benimsememişlerdi.”122 

Serrâc’ın bu eleştirisi üç farklı açıdan değerlendirilebilir. Öncelikle tasavvufun 

şeriatla sabit bir ilim olması açısından şeriata riayet etmeyi engelleyecek her husus, 

sünni tasavvuf anlayışında dışarıda bırakılmıştır. Bu noktada Serrâc’ın “Sûfilerin 

diğer ilim erbabından farklı ilk özellikleri, farzları yerine getirdikten ve haramlardan 

kaçındıktan başka mâlâyâni denilen boş ve anlamsız meşgûliyetleri terk etmek, 

maksadları ile aralarına giren her türlü alâkadan sıyrılmaktır.”123 şeklindeki 

ifadesinden de anlaşıldığı üzere öncelikli olan farzları yerine getirip haramdan 

kaçınmaktır. Yapılan diğer nafile ibadetler ve nefs terbiyesi uygulamaları ikincil 

öneme sahiptir ve ilkinin ihlaline sebep olmamalıdır. Açlığı da Serrâc’ın yukarıdaki 
                                                            
120Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 93. 
121 Serrâc, a.g.e., s. 500. 
122 Serrâc, a.g.e., s. 501. 
123 Serrâc, a.g.e., s. 13. 



33 
 

ifadesine göre tekrar yorumlayacak olursak “yeme meşguliyetini terketmek” veya 

“maksadı ile arasına girebilecek her türlü nefsani arzulardan sıyrılmak” şeklinde 

ifade edebiliriz. Dolayısıyla önceliğin şeriat olduğu tasavvufta bedeni ibadetten 

engelleyecek veya akla zarar verecek derecede açlık, kabul edilebilir bir durum 

değildir. İkinci olarak Serrâc’ın “nefislerine adaletle davranmamışlardır” şeklindeki 

eleştirisi Peygamberin “bedenin senin üzerinde hakkı vardır”124 sözü ile irtibatlı bir 

şekilde okunabilir. Peygamberin bu hadisinden yemek yemek, uyumak ve evlenmek 

gibi insani vasıfların reddedildiği bir zahitliği tasvip etmediği anlaşılmaktadır. Bu 

sebepledir ki sünni tasavvufta her ne kadar açlık konusunda “aşırı” addedilebilecek 

uygulamalar olsa dahi bunların da belirli bir ölçüye göre yapıldığını söylemek 

mümkündür ki bu ölçü yine şeriattır.  Üçüncü ve son olarak Serrâc yukarıdaki 

ifadesinde tasavvufi yöntemin yine tasavvuf adabıyla yapılması gerektiğini 

vurgulamıştır; yani bir “eğitici bir şeyh” gözetiminde.  

Açlığın sınırı olarak Serrâc’ın kriteri, kişinin herhangi bir şekilde şeriatın 

dışına çıkmasına sebep olacak açlık halidir. Şeriatı ve aklı korumayı birincil kaide 

sayan sufiler açlık sınırı hakkında çeşitli görüşler öne sürmüşlerdir. Örneğin Mekkî 

bazı sufilerin görüşüne göre açlığın vakte bağlı ilk sınırının yirmi dört saatlik süreyi 

yemek yemeden geçirmek son sınırının ise yetmiş iki saat hiçbir şey yemeden 

geçirmek olduğunu söylemiştir.125Mekkî’nin aktardığı diğer bir görüşe göre açlığın 

sınırı “ekmek ile diğer yiyecekler arasında bir ayrım yapmaz duruma gelmek”tir. 

Mekkî bu durumu şöyle açıklamaktadır: 

“Açlığın ölçüsü; ekmek ile diğer yiyecekler arasında bir ayrım yapmayıp ne bulursa 
yemektir. Eğer nefis, ekmekler arasında bir tercih yapıyor, eline geçeni yemiyorsa, o 
daha tam acıkmamış demektir. Yemeye başladıktan sonra doymanın ilk alameti, has 
buğdaydan yapılmış ekmeği iştahla yemeye devam etmektir. Eğer ekmeğin yanında 
bir katık da canı çekiyorsa doyma başlamış demektir. Katıklar arasında da seçim 
yapıyorsa, artık tam doymuş demektir; çünkü aç olan kimse, ne bulursa yer.”126 

Yani bu riyazet yöntemini benimsemiş kimseler sadece zaruret halinde yerler ve 

yiyecek konusunda hazzı dikkate almazlar. Mekkî, aynı zamanda Peygamberin 

“…insan için belini doğrultacak birkaç lokmacık yeterlidir” hadisini de aktararak 

                                                            
124Hücvirî, a.g.e., s. 406. 
125 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 94.  
126 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 100. 



34 
 

“birkaç lokmacık” sözünün lokmaların sayısının azlığına ve lokmaların küçüklüğüne 

işaret ettiğini belirtmiştir.127 Yani peygamberin de açlığa getirdiği sınır “ayakta 

kalabilecek kadar” yemektir.  

Ancak yine de bazı sufiler aklı korumak ve daha çok ibadet edebilmek için 

bedeni güçlendirmek maksadıyla yemek yemeyi hoş karşılamışlardır. Ebû 

Muhammed Sehl-i Tüsterî’nin “Aklınızı korumaya özen gösterin; onları yağ, et ve 

güzel yiyeceklerle buluşturun! Çünkü Allahu Teala’nın veli kulları eksik akıllı 

değildir!”128 sözü bu duruma işaret etmektedir. Mekkî de ayda iki defa et ve yağlı 

yemek yenmesi gerektiğini söyleyip dört defa yemekte de sakınca bulunmadığını 

çünkü eski zahitlerin de böyle yaptığını söylemektedir.129 

Sufiler için açlığın bir tercih olduğunu belirtmiştik. Hücvirî de “Çaresiz aç 

kalan, hakikatte aç değildir. Çünkü yemeye talip olan (manen ve zihnen) yemekle 

olur.”130 demiştir. Yani açlıkta esas olan talepsizliktir. Bu sebepledir ki sufiler başka 

saikten kaynaklanan açlık ile kendilerinin nefs terbiye yöntemi olarak benimsedikleri 

açlığın farkını belirtmeye çalışmışlardır. Ayrıca sufiler açlık konusunda riyaya 

düşmemeleri hususunda uyarılmış; böyle durumlara düşen sufiler açık bir şekilde 

kınanmıştır. Mekkî riya tehlikesini görmüş ve bu konuda şöyle demiştir: “İnsanların 

kendisine gıpta ve övgüyle bakması nefse, arzulayıp da insanların rızası için terk 

ettiği o yiyecekten çok daha fazla haz verir.”131 Dolayısıyla sufilerin özellikle riya ve 

cimrilik gibi kötü hasletlerden kaynaklanan açlığı tasavvufi yöntemin dışarısında 

bırakmak istediklerini söyleyebiliriz. Serrâc’ın aktardığı bir hâdise bu duruma örnek 

teşkil etmektedir:  

“Sufilerden biri, bir şeyhin yanına girmiş. Kendisine yemek çıkarılmış. O da 
çıkarılan yemeği yemiş. “Ne kadar zamandan beri bir şey yemedin?” diye 
sorulduğunda: “Beş günden beri” demiş. “O zaman senin açlığın fakirlik/dervişlik 
açlığı değil, cimrilik açlığı. Üzerinde elbise var, sen hâlâ aç geziyorsun? 
demişler.”132 

                                                            
127Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 110. 
128 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 125. 
129 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 125. 
130 Hücvirî, a.g.e., s. 387. 
131 Mekkî, a.g.e., C. IV, s.136. 
132Serrâc, a.g.e., s. 232.  



35 
 

Bu örnekte görüleceği üzere fakirlik/dervişlik açlığı cimrilik açlığından 

ayrıştırılmıştır. Sufiler dervişliği bir bütün olarak görmüşler ve fakirliği giyim 

kuşam, yemek, barınma vs gibi hayatın her alanında istilzam etmişlerdir. Bu noktada 

sufilerin açlığını sadece “yemek yememek” olarak görmek hatalı olur. Daha önce de 

belirttiğimiz gibi sufilerin açlıktaki temel gayeleri nefslerini terbiye ve 

ahlaklanmadır. Bu nedenle tasavvufta “hakiki açlık” ile diğer tür açlığı ayrıştırmak 

amacıyla açlığın sınıflandırıldığını görmekteyiz. İleride göreceğimiz üzere sufiler 

açlıktan bahsederken sıddıkların açlığı, ariflerin açlığı, müminlerin açlığı gibi 

sınıflandırma yapmışlardır. Bu sınıflandırma “hakiki açlığı”, içerisinde kibir, riya, 

cimrilik gibi hasletler barındıran açlıktan ayrıştırmanın yanında tasavvuftaki bir 

başka meseleye daha ışık tutmaktadır: sufiler arasındaki hiyerarşik yapı. 

3.2. Açlığın Mertebeleri: İradi Riyazetin Nihayete Ermesi 

İlk dönem tasavvuf eserlerindeki örneklere bakıldığında açlık süresinin 

uzunluğu ile sufinin mertebesi arasında bir ilişki bulunduğu görülecektir. Örneğin 

Sehl b. Abdullah günde bir defa yemeyi “sıddıkların”, günde iki defa yemeyi 

“müminlerin” yemesi olarak tanımlamış; günde üç defa yemek yiyen kişiyi de 

hayvanlara benzetmiştir.133Başka bir rivayetinde Sehl “Öğünden öğüne yemek 

müminler için, ayakta duracak kadar yemek salihler için ve zaruret miktarı yemek de 

sıddıklar içindir”134 diyerek açlığı farklı bir şekilde derecelendirmiştir. Mekkî de 

öğünleri erteleyek bir yıl dört ay içinde kırk günlük açlığa alışılabileceğini 

belirttikten sonra bunun “mukarrebûnun ve sıddîklardan bazı ebdallerin uyguladıkları 

yol” olduğunu belirtmiştir.135 Ebû Osman-ı Mağribî’nin (ö. 373/983) “Rabbâni 

olanlar kırk gün bir şey yemezler. Samedâni olanlar da seksen gün yemezler.”136 

sözü de kişinin seyrü sülukundaki mertebesi arttıkça açlık süresinin de arttığına işaret 

etmektedir.  

Sufilerin bu ifadelerini göz önünde bulundurarak şu yargıya varmamız 

mümkündür: sufilerin seyrü süluklarındaki mertebeleri ile açlıkları arasında bir ilişki 

                                                            
133 Kuşeyrî, a.g.e., s. 316. 
134 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 103. 
135 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 98.  
136 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 316.  



36 
 

bulunmaktadır. Bir ahlaklanma süreci olan tasavvufta kişinin tekamülü ile riyazet 

uygulaması arasında bir ilişki bulunması tabiidir. O halde tasavvuftaki avam-havâss-

havassü’l havâss veya mübtedi-mutavassıt-müntehi137 şeklindeki sufilerin tasavvufi 

yolculuğundaki tecrübesine işaret eden kavramların izini sürerek sufilerin seyrü 

sülukları ve bu süreçte yemek konusundaki tavırlarını belirli bir tasnifle ele almamız 

mümkün müdür? Diğer bir ifade ile sufilerin açlık örnekleri üzerinden giderek 

açlığın başı, ortası ve sonu gibi bir ayrım yapabilir miyiz?  

Tasavvufta doğrudan açlığın mertebelerinden söz edilmez ancak sufilerin 

açlık hakkındaki sözlerinden biz, açlığı tasnif edebileceğimizi düşünüyoruz. Pek çok 

kimsenin aç kaldığını ve bu kimselerin farklı sebepleri bulunduğunu söyleyen Ebû 

Said el-Harrâz’ın açlık tasnifi bize bu konuda yol göstermektedir. El-Harrâz şöyle 

demiştir: “Kimisi, yemek için tam manasıyla temiz ve helal şeyler bulamadığından; 

takvası sebebiyle aç kalır. Kimisi yemek için temiz ve helal şeyler bulur; fakat 

kıyamet günü hesaba çekilmeden ve hesabının uzamasından korktuğu için zühdü 

sebebiyle yemez, aç kalır.”138 Harrâz’ın ifadesinden iki türlü açlık olduğunu bunların 

takvadan ve zühdden kaynaklandığını söyleyebiliriz. Takva, sözlükte “korumak, 

korunmak, sakınmak”139 anlamına gelirken; zühd “bir şeye rağbet etmemek, ona 

karşı ilgisiz davranmak, ondan yüz çevirmek”140 anlamına gelmektedir. Bu 

kavramların ilk anlamlarını göz önünde bulundurarak şu sonuca varmamız 

mümkündür: Takvalı kimseler helal yiyecek bulamama korkusuyla aç kalırken, 

zahidler helal yiyecek bulsa dahi zühdlerinin bir gereği olarak ona rağbet etmeyerek 

aç kalmayı seçerler. Harrâz’ın bu ifadesinden bir derecelendirme yapmanın mümkün 

olduğunu görmekteyiz. Ancak Harrâz’ın bu derecelendirmesinin bizim için sadece 

bir örnek olduğunu, yapacağımız tasnifin bir parçası olmadığını belirtmek gerekir.  

Bir görüşe göre; sufiler, herhangi bir mutasavvıfın sahip olduğu bilgileri ya 

da dile getirdiği görüşleri, mübtedi, mutavassıt ve müntehi şeklindeki tasnifte nerede 

                                                            
137 Hacı Bayram Başer, “Sünni Tasavvufun Teşekkül Sürecinde Şeriat-Hakikat İlişkisi Sorunu (Hicrî 
III. ve IV. Yüzyıllar)”, (Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul Üniversitesi SBE, 2015, s. 139. 
138 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 119-120. 
139 Süleyman Uludağ, “takva”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2010, C. 39, s. 484. 
140 Semih Ceyhan, “Zühd”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2013, C. 44, s. 530. 



37 
 

yer aldığına bakarak izah etmişlerdir.141 Biz de herhangi bir sufinin açlık hakkındaki 

uygulama ve sözlerinin, sufinin bu tasnifte nerede yer aldığını yansıttığı 

görüşündeyiz. Bu tasnife ilk olarak “mübtedilerin açlığı” şekilde 

tanımlayabileceğimiz mertebe ile başlayabiliriz.  

Bu tür açlığa örnek olması bakımından Kuşeyrî’nin aktardığı şu hadise önem 

arz etmektedir: Bir yemek davetinde dervişlerden birisi “açlık ve ihtiyacından 

dolayı” şeyhten önce yemeğe elini uzatıyor başka bir mürid de onun şeyhten önce 

yemeğe elini uzatarak ortaya koyduğu kötü edebini hoş görmeyip o dervişin önüne 

yemek koyuyor ve bunun üzerine o mürid kötü edebini anlayarak nefsine bir ceza 

olarak on beş gün hiçbir şey yememeye karar veriyor. Bu olayı aktaran Rüstem-i 

Şîrazi “Gerçekten derviş bu olaydan önce ciddi bir ihtiyaç içindeydi”142 şeklinde bir 

yorumda bulunmuştur. Burada müridin elini yemeğe uzatması onun irade konusunda 

zayıf olduğunu ve yeterince olgunlaşmadığını göstermektedir. Açlığın nefs terbiyesi 

için olduğu göz önünde bulundurulduğunda o kimsenin nefs terbiyesi konusunda 

hala “ihtiyaç içinde” olduğu söylenebilir.  

Ebû Rûzbâri “Bir sûfi, beş gün bir şey yemeyip sonra ben açım derse, onu 

çarşıya gönderin ve çalışıp kazanmasını emredin.”143 sözü de mübtedilerin haline 

örnek olarak gösterilebilir. Rûzbâri’nin eleştirdiği kimsenin hem aç kalmaya 

tahammül etmemesi hem de bunu şikayet şeklinde dillendirmesi o kimsenin nefs 

terbiyesinde eksikleri olduğunu göstermektedir. Çünkü sufilere göre sıkıntılara 

sabretmek gerekir ve sabrın bir manası da “şikayeti terk etmektir”144. 

Tasavvuf yoluna yeni girmiş sufilerin açlık konusundaki tecrübesizlikleri 

onları “mübtedi” olarak tasnif etme imkanı sağlamaktadır ancak “mutavasıtların” 

tasnifini yapmak biraz güçtür. Bunun ilk sebebi, bu üçlü tasnifin kesin çizgilerle 

birbirinden ayrılmamasıdır. Diğer bir sebep de başlangıç halinde olanlar ile nihayete 

ermiş olanların bariz özelliklerini barındırmayan kimseleri bu mertebede 

değerlendirebileceğimiz için sufilerin açlık uygulamalarının çoğunu bu kapsamda 

                                                            
141Hacı Bayram Başer, “Sünni Tasavvufun Teşekkül Sürecinde Şeriat-Hakikat İlişkisi Sorunu (Hicrî 
III. ve IV. Yüzyıllar)”, 2015, s. 139. 
142 Kuşeyrî, a.g.e., s. 317. 
143Kuşeyrî, a.g.e., s. 317. 
144 Kuşeyrî, a.g.e., s. 379.  



38 
 

değerlendirme gerekliliğidir. Dolayısıyla bu geniş bir kitleyi kapsar ki hepsine 

burada yer vermek mümkün değildir. Bu sebeple burada sadece yukarıda 

bahsettiğimiz, Harrâz’ın zühdden kaynaklanan açlık diye tarif ettiği açlığı 

değerlendireceğiz.   

Bazı sufilerin helal yiyecek bulsa dahi zühdden dolayı bunları yemediğini 

söylemiştik. Sufilerin böyle davranmalarının bir sebebi hayadır. Harrâz bu durumu 

şöyle açıklamıştır: “Bu kişi, Allahu Teala’nın sürekli olarak kendisini müşahede 

etmekte olduğunu bilir, bu yüzden başkalarında bulunmayan bir haya duygusuna 

sahiptir. Şunu kesin olarak bilir ki; kendisi lokmaları çiğnerken, yerken ve içerken 

hep Rabbinin huzurundadır. Ayrıca bilir ki bu yedikleri kendisinin hep tuvalete 

gitmesine sebep olmaktadır; bundan utandığı için aç kalmayı tercih edenlerdendir.” 

Mekkî’nin zahidlerin halleri bölümünde aktardığı, Peygamberin süt ve bal karışımı 

bir içecek ikram edildiğinde onu içmeyerek “Ben bunu haram kılıyor değilim. Fakat 

Allahu Teala’ya karşı tevazuumdan dolayı içmiyorum”145 hadisi de zühdden 

kaynaklanan açlığa örnek olarak verilebilir. Bu bakımdan mutavassıtların genel 

olarak nefslerine hoş gelecek şeylerden imtina ettiklerini söyleyebiliriz. Patlıcan 

yemeyi terk eden Bişr Hafi’nin (ö. 227/842) “Patlıcan sevgisi safi bir hale gelmeden 

yiyemem”146 veya Seriy es-Sakatî’nin “Nefsim otuz senedir deve etini pekmeze 

bandırıp yemek istiyor; fakat ben nefsimin bu isteğine engel oluyorum.” demesi 

helallere rağbet etmeyerek nefsi köreltmeye çalışma örnekleri olarak zikredilebilir.   

Açlığın son mertebesine gelecek olursak burada tasavvuftaki seyrü sülûk 

sürecinin benzeri bir durum söz konusudur. Sufiler nefs terbiyesinin nihayetini 

anlatmak için fena kavramını kullanmışlardır. Daha önce nefs meselesinde 

bahsettiğimiz üzere, sufiler nefslerinden fâni Allah ile bâki oldukları bir hâl 

tecrübesinden bahsetmişlerdir. Nefslerinin arzularına muhalefet ederek onu terbiye 

etmeye çalışan sufiler, bu sürecin sonunda nefsin sıfatlarının öldüğünü ve nefsin artık 

kişi üzerinde bir hakimiyet kuramayacağını söylemişlerdir. Nefs terbiyesinin gayesi, 

nefsin arzu ve hevasından kurtulmak olduğuna göre kişi bunu başardığında nefs 

terbiyesi nihayete mi erecektir? Sufilerin açlık hakkındaki birtakım sözleri, bu 

                                                            
145Mekkî, a.g.e., C. II, s. 470. 
146Kuşeyrî, a.g.e., s. 318. 



39 
 

önermenin doğru olduğunu göstermektedir. Yani nefs, açlık ile terbiye edildikten 

sonra kişi yiyecek ve içecek arzusundan fâni olacağı için artık kişinin aç kalmasına 

gerek kalmayacaktır. Diğer bir ifade ile açlığın nihayeti, açlığa girişmeden önceki 

hale dönmek olacaktır. Nefs, zapturapt altına alındıktan sonra artık kişi ile 

maneviyatı arasında bir perde olma özelliğini yitirir ve bu durumda sufi herhangi bir 

sınırlama olmadan yemek yiyebilir.  Yani hazzı terk ile başlayan süreç hazzın fenası 

ile son bulur ve bu durumda kişi yemek hususunda riyazet yapmasına gerek 

duymayacak hale gelir. İlk dönem tasavvuf eserlerindeki örnekler incelendiğinde bu 

durumun iki tezahürü olduğu görülecektir: bunlardan birincisi belirttiğimiz gibi 

arzuların artık bir perde olmamasından kaynaklanan yeme konusunda serbestlik, 

ikincisi ise iradenin ortadan kalkması sonucu yeme fiili için “Allah yediriyor” 

şeklinde kendini gösteren bir fena hali.  

Sehl b. Abdullah ile ilgili anlatılan bir hikayede Sehl’e manevi terbiye yoluna 

girişinin ilk günleri sorulduğunda “Her sene iki dânika hurma ve dört dânika yağ alır, 

sonra bunları karıştırıp üç yüz altmış tane yuvarlak parçaya ayırır, her parçayla bir 

akşam iftar ederdim” şeklinde riyazet yöntemini açıklamıştır. Kendisine “Şu anda 

nasıl yapıyorsun?” diye sorulduğunda ise “Bir sınırlama olmadan serbestçe 

yiyorum.” demiştir.147 Yani riyazeti nihayete ermiş ve artık yemek onun manevi 

halini etkilemeyecek hale gelmiştir. Serrâc’ın aktardığına göre Sehl hakkında İbn 

Sâlim şöyle demiştir: “Sehl yemeyi terketmemişti. Aksine yemek onu terk etmişti. 

Çünkü kalbine doğan vâridât, kendisini yemek yeme düşüncesinden 

alıkoyuyordu.”148 İbn Sâlim’in bu ifadesini, sufilerin nefs hakkındaki görüşleriyle 

birlikte değerlendirdiğimizde Sehl’in nefsinden fâni olduğu sonucuna varmamız 

mümkündür. Kuşeyrî, bu fena halini şöyle izah etmiştir: “Kulun, nefsinden ve 

halktan fâni olması, nefsine ve halka ait his ve duygulardan kurtulmasıdır.”149 Bu 

meyanda Sehl’in yemek yemeyi terketmesini, yemek yemeye ait his ve duygulardan 

kurtulmuş olmasıyla ilişkilendirebiliriz.   

Mekkî’nin aktardığı bir diğer örneğe bakacak olursak, ikram edilen lezzetli 

yemekleri yiyen Marûf-ı Kerhî’ye “Kardeşin Bişr bu tür yemekleri yemiyor” 
                                                            
147Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 144. 
148Serrâc, a.g.e., s. 232. 
149Kuşeyrî, a.g.e., s. 201. 



40 
 

dediklerinde kendisi şöyle karşılık vermiştir: “Kardeşim Bişr verâdan kaynaklanan 

kabz (sıkıntı, darlık) hâli üzeredir; ben ise marifetten kaynaklanan bast hâli (rahatlık, 

bolluk) hâli üzereyim. Ben Mevla’mın yurdunda bir misafirim; bana bir şeyler 

yedirdiği zaman yerim! Aç bıraktığı zaman da sabrederim. Benim itiraz etme ve 

seçme hakkım yoktur.” demiştir.150 Bu örnekte de görüleceği gibi iradenin ortadan 

kalkması durumunda kişi herhangi bir sınırlama olmaksızın Allah yedirirse yiyor, 

yedirmezse açlığı devam ediyor.  

Sühreverdî(ö. 632/ 1234) de Şeyh Ebü’s-Suûd’un bir günde defalarca yemek 

yediğini gördüğünü; onun önüne getirilen yemeği yemeyi Allah’ın takdir ve 

tecellisine uymak olarak değerlendirdiğini belirtmiştir. Sühreverdî onun geçmiş 

haline de değinmiş ve şöyle demiştir:  

“Çünkü o, yeme, giyim ve bütün tasarruflarında kendi (irade ve) tercihini 
terkederek, Allah ile beraber olma ve her işinde Cenâb-ı Hakk’ın fiiline uyma 
halinde idi. Onun bu işte (ve manevi terbiyede) öyle bir başlangıç hali vardır ki 
doğrusu, benzeri çok az bulunur. Öyle ki günlerce hiçbir şey yemeden durduğu ve 
halini hiçbir kimsenin bilmediği, kendisine rızkını sevketmesi için Cenâb-ı Hakk’ın 
tecellisini beklediği, bu halin de uzun süre kimsenin farketmediği nakledilmiştir.”151 

Sehl gibi, Şeyh Ebü’s-Suûd da uzun süre nefsini açlıkla terbiye etmeye 

çalışmıştır ve yine onun gibi bir noktadan sonra iradi olarak aç kalmak için kendisini 

zorlamamıştır. İradenin fâni olması şeklinde de ifade edebileceğimiz bu durumda 

sufiler, tam bir edilgenlik içerisinde Allah’ın iradesine teslim olmuşlardır. Diğer bir 

ifade ile sufiler, kendi iradelerinden fâni, Allah’ın iradesi ile bâki hâle gelmişlerdir.  

Sufilerin kendi iradeleriyle aç kalmayı tercih ederek başladıkları nefs 

terbiyesi yöntemi iradelerini kaybetmeleri ile nihayete ermektedir. Bu açlık seyrinde 

sufiler aşamalı bir şekilde kendilerini açlığa alıştırarak aylarca yemek yemeden 

durabilecek bir hale gelebilmişlerdir. Her ne kadar aylarca aç kalma  hâli aşırılık 

olarak görülebilecek olsa dahi sufilerin bu konudaki kıstasları oldukça makul 

görülmektedir. Yani herhangi bir şekilde akla ve bedene zarar verecek derecede aç 

kalmak tasavvufta hoş karşılanmamış; sufiler, açlığın sadece maksada götüren bir 

araç olduğuna vurgu yaparak maksattan uzaklaştıracak her türlü eylemi tasavvufun 

                                                            
150 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 144. 
151 Sühreverdî, Gerçek Tasavvuf: Avârifü’l-Maârif, Çev. Dilaver Selvi, 10. Bs., İstanbul, 
Semerkand Yayınevi, 2014, s. 422. 



41 
 

dışında tutmaya çalışmışlardır. Bu şekilde “hakiki açlığın” sınırları belirlenmiştir. 

Maksada ulaşıldığında ise genel olarak tasavvuftaki fena halinin bir benzeri, açlıkta 

da ortaya çıkmıştır; yani hazzın fenası. Böylece sufi, seyrü sülukunda başladığı 

noktaya dönmüş ve kendi iradesi yerine Allah’ın iradesine teslim olmasından dolayı 

yemek konusunda tasarruf edemez hale gelmiştir. Sufilerin görüşüne göre bu hâl 

içerisinde yemek yemesi de aç kalması da Allah’ın fiilidir ve riyazet, artık iradi 

olarak uygulanabilecek bir yöntem olmaktan çıkmıştır.  



42 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TASAVVUFTA YÖNTEM VE AÇLIK 

  



43 
 

1. TASAVVUF EHLİNE GÖRE AÇLIĞIN KUR’AN-I KERİM VE 

SÜNNETTEN DELİLLERİ 

Açlık her ne kadar tasavvufun özel bir yöntemi olarak zikredilse de kaynağını 

naslardan alması bakımından dinî bir ibadet olarak da telakki edilebilir. Daha önce 

belirttiğimiz gibi sufilerin açlık için belirlediği sınır da yine naslara dayanmaktadır. 

Tasavvufun “şerh dönemi” diye isimlendirebileceğimiz, tasavvufu bir ilim olarak ele 

alan eserlerin yazıldığı IV. ve V. Yüzyılda yazılan eserlerin ortak özelliği tasavvufa 

dair meselelerin Kur’an ve sünnet ekseninde açıklanmış olmasıdır ki açlığın, Kur’an 

ve sünnetten delilleri meselesinde yine referans kaynaklarımız bu eserler olacaktır. 

Bir görüşe göre “Tasavvufun kaynağı Kur’an ve Sünnettir” diyen kimseler, 

onun temelde Kur’an ve sünnete dayandığı gibi teferruat ve hedefte de onlarla aynı 

çizgide olduğunu söylemektedir. Buna göre bazıları teferruatta nasları zorlar gibi bir 

tavır içinde görünse de tasavvuf genel hatlarıyla Kur’an ve Sünnet çizgisinde 

gitmektedir.152Cüneyd Bağdadi’nin “Bizim yolumuz, Kitap ve sünnetle belirlenmiş 

esaslar üzerine kurulmuştur”153 şeklindeki ifadesi bu görüşü desteklemekle birlikte 

tasavvufun meşruiyeti hakkında bize çok önemli bilgiler vermektedir. Kur’an-ı 

Kerim ve Sünnete aykırı olan her türlü görüş ve uygulama tasavvufun dışarısında 

kalmaktadır. Serrâc’ın, zahir ve batın amellerinden her birinin sıhhatini kanıtlayan 

Kur’an ve sünnetten delilleri vardır sözü154sözünü de bu kapsamda değerlendirmemiz 

gerekir. Bu ifade tasavvufa dair iki iddiayı barındırmaktadır: Bunlardan ilki 

tasavvufun yaygınlaşmaya başladığı ilk dönemlerden itibaren o zamana kadar 

teşekkülünü tamamlamış diğer din bilimleri arasındaki meşruiyetini kanıtlamak 

diğeri ise tasavvuf adı altında ortaya çıkan ve özellikle diğer din bilimlerinin 

tasavvufu yok saymayasına neden olan bazı batıl inanç ve uygulamaları dışarıda 

bırakmaktır. Bir din bilimi olma yolunda tasavvuf, “sonradan çıkmış bir ilim” olma 

iddiası şeklinde karşısına çıkan ilk engeli, tasavvufun tamamıyla Kur’an ve sünnete 

dayalı bir ilim olduğunu ispatlamaya çabalayarak aşmaya çalışmıştır. Bu sebepledir 

ki diğer din bilimlerinin kemikleşmiş otoritesinin yanında kendi içerisinde de batıl 
                                                            
152Dilaver Selvi, Kur’an ve Tasavvuf: Tefsirlerin Tasavvufa Bakışı, İstanbul, Şule Yayınları, 1997, 
s. 27. 
153 Kuşeyrî, a.g.e., s. 113. 
154Serrâc, a.g.e., s. 23.  



44 
 

gruplarla mücadele veren tasavvuf ilmi, mevzu ve mesailde ayrıldığı diğer din 

bilimlerinin yöntemi olan “istinbat”ı yöntem olarak benimsemiştir.155 İlk dönem 

tasavvuf eserlerinde müelliflerin ele aldıkları her konu ile ilgili ayet ve hadislerden 

delil getirmeleri bu çabanın bir göstergesidir. Açlık söz konusu olduğunda da sufiler 

Kur’an ve hadislere sık sık atıfta bulunmuş ve konu ile ilgili ayet ve hadisleri tevil 

ederek bir “açlık ilkesi” geliştirmişlerdir. Bu şekilde açlık sadece münferit bir riyazet 

yöntemi olmaktan çıkarak, naslardan çıkarılmış, Peygamberce tavsiye edilmiş bir 

yöntem ve dolayısıyla dini bir mesele haline gelmiştir. Her ne kadar sufilerin bazı 

aşırı açlık uygulamaları “nasları zorlar gibi bir tavır” şeklinde görünse de ileride 

açıklayacağımız üzere sufiler yine açlıklarını sınırlandırmaya çalışarak Kur’an ve 

sünnet çizgisinden çıkmamaya çalışmışlardır.  

Öncelikle sufilerin açlık meselesini oruçtan farklı olarak yorumladıkları 

belirtmek gerekmektedir. Bunun sebebi ise sufilerin bir riyazet yöntemi olarak 

açlığın, belirli bir vakitle sınırlandırılmamış olması, değersiz şeyler yeme veya asgari 

ölçüde yeme gibi şekil açısından oruçtan farklı olmasıdır. Bu sebeple ilk dönem 

tasavvuf eserlerinde orucun tamamıyla Kur’an-ı Kerim ve sünnete dayalı bir şekilde 

açıklanırken açlığın, genellikle sufilerin uygulama ve sözleriyle açıklandığı 

görülecektir. Yine de yukarıda belirttiğimiz kaygılardan ötürü ilk dönem tasavvuf 

müellifleri bu uygulamayı da Kur’an-ı Kerim ve hadislerden delillendirme çabası 

içerisinde olmuşlardır. Ancak sufiler, açlık uygulamaları için hadislere çokça 

referansta bulunabilmiş olsalar da Kur’an’dan delil getirme konusunda yetersiz 

kaldıkları söylenebilir. İlk dönem tasavvuf eserleri incelendiğinde açlık ve yemek 

adabları bahislerinde nadiren ayete yer verildiği görülecektir. Yine de açlıkla 

doğrudan ilgili olmayan bazı ayetleri açlık bahsinde yorumlayarak konuyla 

ilişkilendirmeye çalışmaları tasavvufun istinbat yöntemini benimseme çabasının bir 

göstergesidir. 

1.1. Açlığın Meşruiyeti: Kur’an-ı Kerim’de Açlık 

Öncelikle sufilerin açlık bahsinde ele aldıkları ayetlere ve bunları nasıl 

yorumladıklarına baktığımızda sufilerin bu ayetlerden yola çıkarak bazı ahlaki 

                                                            
155Serrâc, a.g.e., s. 23.  



45 
 

değerler ortaya koyduklarını söyleyebiliriz. Örneğin Kuşeyrî açlık bahsini ele aldığı 

bölümde iki ayet zikretmiştir. Bunlardan ilki “Muhakkak sizleri biraz korku ve biraz 

açlık ile imtihan edeceğiz… Sabredenleri müjdele!” (Bakara, 2/155) Diğer ayet ise 

“Onlar kendileri ihtiyaç içinde olsalar bile, başkalarını kendilerine tercih ederler.” 

(Haşr, 59/9)156 Bu ayetleri açlık ile ilişkilendirerek Kuşeyrî iki ahlaki kavramı 

önplana çıkarmıştır: sabır ve isar. İlk ayette geçen “imtihan vesilesi olarak açlık”, 

tasavvufta bir makam olarak tasavvur edilen sabra götüren bir ilke haline 

gelmektedir. Sufilerin sabrı “şikayeti terk etmek” olarak tanımlamış olduğunu157 göz 

önünde bulundurduğumuzda, açlığın; rıza, kanaat, tevekkül, şükür gibi diğer ahlaki 

değerleri müteselsilen beraberinde getirdiğini söyleyebiliriz. Kuşeyrî’nin yer verdiği 

diğer ayet ise, “başkasını kendine tercih” anlamına gelen isar kavramına vurgu 

yapmaktadır. Peygamber’in şişman bir kişiye söylediği “Bu karnındaki yiyecekler 

başka bir yerde olsaydı senin için daha hayırlı olurdu” şeklindeki hadisine yer veren 

Mekkî, Peygamberin burada “Karnında bulunan yemekleri yemeyip de kardeşlerine 

vermeyi tercih etseydin daha hayırlı olurdu” demek istediğini söylemiştir.158 

Dolayısıyla isar da açlığın insana kazandırdığı bir değer olmaktadır. Bu itibarla açlık, 

bütün temel değerlerin zeminini teşkil eder ve kişinin ahlaklanmasına vesile olan 

genel bir ilke haline gelir.  

Açlıkla ilgili bir diğer ayet Keşfu’l Mahcûb’ta zikredilmiştir. Hücvirî, 

“Kafirler, faydalanırlar; hayvan gibi yerler, sonra da varacakları yer Cehennemin 

ateşidir.” (Muhammed, 47/12) ayetine yer vererek159 çok yemenin nefsani arzulara 

boyun eğme konusunda herhangi bir özkontrole sahip olmayan hayvanlar ve ahireti 

unutup dünyevi hazlarının peşine düşen kafirlere ait bir özellik olduğuna işaret 

etmiştir. Hücvirî yemek konusunda olması gerekenin ise “bu hususta mübalağa 

etmemek, ileri gitmemek ve gece-gündüz kendini, o bir lokmanın düşüncesiyle 

meşgul etmemek” olduğunu belirtmiştir.160 Ayrıca aynı bahiste Hücvirî, “Şüphe yok 

ki, Allah, adaleti ve ihsanı emreder.” (Nahl, 16/90) ayeti hakkındaki Sehl b. 

Abdullah’ın açıklamasına yer vermiştir. Sehl şöyle demiştir: “Ayetteki adl (adalet), 

                                                            
156 Kuşeyrî, a.g.e., s. 314. 
157 Kuşeyrî, a.g.e., s. 379. 
158 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 104. 
159 Hücvirî, a.g.e., s. 409. 
160 Hücvirî, a.g.e., s. 409. 



46 
 

bir lokmayı arkadaşınla eşit olarak bölüşme; ihsan ise, bu lokma hususunda onu 

kendine tercih etmendir.”161 Burada işari yorumun162 önemli bir örneğini 

görmekteyiz. Bir tarife göre; “sufilerin tasavvufi yöntemlerle elde ettikleri bilgilerin 

bağlayıcı olmayan öznel yorumları”163 olan işari yorumun, burada örneğini 

gördüğümüz gibi ayetin ikincil anlamının ortaya çıkarılıp buradan bir değer üretme 

gayesi taşıdığı göze çarpmaktadır. Ayetin zahiri manasına aykırı olmayacak şekilde 

yapılan bu tefsirlerin, tasavvufun ahlaklanma ilkesini delillendirmeye yönelik 

“ikincil ahlaki yorumlar” oluşturduğunu söylemek mümkündür. Hücvirî’nin 

zikrettiği ayetin işari tefsirinde de adalet ve ihsan gibi ahlaki değerler mana 

bakımından zenginleştirilerek isar ve paylaşmak gibi diğer ahlaki anlamlar 

kazanmıştır.  

Mekkî, Kûtu’l Kulûb’ta Peygamberin “Ey Aişe! İsraftan uzak dur! Her gün 

iki defa yemek yemek israf sayılır” hadisini “O kullar harcadıkları zaman ne israf ne 

de cimrilik ederler; ikisinin arasında orta bir yol tutarlar” (Furkan, 25/67) ayeti ile 

açıklayarak açlık ile ilişkilendirmiştir. Mekkî şöyle demiştir: “Bu ayet-i kerime ile 

sanki, bir gün içinde iki defa yemek israf, iki günde bir defa yemek cimrilik ve her 

günde bir defa yemek de ikisinin arasında dengeli bir yol sayılmaktadır.”164Mekkî, 

yemek ile ilgili bir hadisi, ayet ile yorumlayarak buradan yemek yeme hususunda bir 

ölçü çıkarmıştır; bu, israf ile cimrilik arasında bir orta yoldur. Sufilerin yemek yeme 

konusundaki  tutumlarına baktığımızda özellikle ilk dönemlerde israf konusunda 

vurgu yapmaya değer bir husus olmadığını görebiliriz çünkü sufiler açlık konusunda 

aşırılıklara kaçmışlardır. O halde Mekkî’nin bu yorumundan yemek yemeye değil 

açlığa bir ölçü getirmeye çalıştığını söyleyebiliriz. 

                                                            
161 Hücvirî, a.g.e., s. 410. 
162 “Hadis, fıkıh ve kelam alimlerinin dil kurallarına. ayet ve hadislerle diğer rivayetlere. akıl ve duyu 
verilerine dayanarak ortaya koydukları tefsirlerin yanında zahidlerle mutasavvıflar da kendilerine has 
bir bilgi aracı olarak kabul ettikleri ilham ve manevi tecrübelerine göre Kur'an'ı yorumlamaya 
çalışmışlardır. Bu yorumlar. 1 ve ll. (VII. ve VIII.) yüzyıllarda nisbeten dış anlamından farklı şekilde 
açıklanmaya elverişli az sayıdaki ayetlerle sınırlı tefsir tarzında iken daha sonra bu sınır genişletildi, 
böylece önemli miktarda ayetterin tasavvufi yorumlarını içeren tefsirler ortaya çıkmaya 
başladı.”Ayrıntılı bilgi için bkz. Süleyman Uludağ, “işari tefsir”, DİA, Ankara, TDV Yay., 
2001, C. 23, s. 424-428 
163 Ekrem Demirli, Tasavvufun Altın Çağı: Konevi ve Takipçileri, İstanbul, Sufi Kitap, 2015, s. 
255. 
164 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 107. 



47 
 

1.2. Açlığın Meşruiyeti: Sünnette Açlık 

Sufiler, açlığı hem bir yöntem hem de ahlaki bir ilke olarak konumlandırma 

hususunda peygamberin söz ve uygulamalarından oldukça faydalanmışlardır.165 

Daha önce zikrettiğimiz sufilerin açlık ile ilgili tutumları olan az yeme, yemek 

vakitlerinin arasını uzatma ve değersiz şeyler yeme hususlarında sufiler, bu 

yöntemlerini destekleyen sünnetten deliller getirmişlerdir. Örneğin Mekkî’nin 

aktardığı, Peygamberin “Mümin bir mide ile yer, münafık ise yedi mide ile yer”166 

hadisi az yemeye, “Resulullah (sav) iftarı (bazen) sahura kadar uzatırdı”167 hadisi 

yemek vakitlerinin arasını uzatmaya, Sühreverdî’nin yer verdiği “Resullullah 

dünyadan ayrılıncaya kadar üç gün arka arkaya buğday ekmeği ile karnını 

doyurmadı”168 hadisi değersiz şeyler yemeye işaret etmektedir diyebiliriz. 

Sufi müellifler, Peygamberin fiilen aç kaldığına ve açlığı övüp tavsiye 

ettiğine dair hadislere sık sık atıf yapmışlardır. Örneğin Hücvirî’nin zikrettiği şu 

hadiste Peygamber açıkça açlığı övmektedir: “Aç bir karın, yetmiş gafil abidden 

Allah için daha sevimlidir.”169 Bu noktada Hücvirî açlığın şerefinin büyük olduğunu 

söylemiş ve bütün millet ve din mensuplarınca da övüldüğünü iddia 

etmiştir.170Mekkî’nin aktarıdğı şu hadiste de Peygamber insanlara aç ve susuz 

kalmalarını tavsiye etmiştir: “Şeytan ademoğlunun kanının dolaştığı damarların içine 

girer; sizler açlık ve susuzlukla onun dolaşacağı damarları daraltın ki şeytan içine 

girip sizi azdırmasın.”171 Burada açlık, şeytanın veya nefsin arzularının zapturapt 

alınması için bir yöntem olarak doğrudan Peygamber’in kendisi tarafından tavsiye 

edilmiştir. Kuşeyrî’nin aktardığı bir hadiste ise Peygamber kızına “Ey Fatıma, bu 

elindeki ekmek parçası nedir?” diye sormuş; kızı “Pişirdiğim ekmektir. Bu parçayı 

size getirmeden yemeye gönlüm razı olmadı” şeklinde cevap vermiştir. Bunun 

                                                            
165 Bu noktada belirtmek gerekir ki tezimizde meseleyi ele alış yöntemi gereği olarak Kur’an‐ı Kerim 
ve Sünnetteki açlığı değil sufilerin bunları ele alış tarzını inceledik. Bu sebeple hadislerin sahihliği 
konusuna girmeden sufilerin delil olarak sundukları hadisleri ele aldık. Dolayısıyla hadisleri, asıl 
kaynakları yerine sufilerin metinlerinde geçtiği şekliyle aktarıp referansta bulunduk.  
166 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 102.  
167 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 100. 
168 Sühreverdî, a.g.e., s. 417. 
169 Hücvirî, a.g.e., s. 386. 
170 Hücvirî, a.g.e., s. 386. 
171 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 106. 



48 
 

üzerine Peygamber “Şunu bil ki, üç gündür babanın ağzına giren yemek budur.” 

demiştir.172 Yani pratikte de Peygamber açlığı tatmıştır. Hz. Âişe’nin şu rivayeti de 

Peygamber’in aç kaldığına ve açlığı tokluğa tercih ettiğine örnek olarak 

gösterilebilir: “Hz. Peygmaber’in hiçbir zaman karnı doymadı ama, aslâ şikayetçi 

olmadı. Bâzan O’nun bu haline acır ve: ‘Bari sana yetecek kadar bir rızka erişseydin’ 

derdim. O ise ‘ülü’l-azm peygamberlerin bu dünyâdan böyle gelip geçtiklerini’ 

anlatırdı.”173Bu bakımdan hem söz ile hem de fiil ile Peygamber, açlık konusunda 

sufilere yol gösterici olmuştur. 

Sufiler aynı zamanda Peygamber’in bu tavsiyelerini dikkate alarak açlık 

hakkında farklı görüşler ileri sürüp çıkarımlarda bulunmuşlardır. Örneğin Mekkî, 

Peygamber’in, “Bir kişinin yiyeceği iki kişiye, iki kişinin yiyeceği de dört kişiye 

yeter”174 şeklindeki hadisini naklederek bu hadisin beş değişik şekilde 

açıklanabileceğini söylemiştir. Buna göre, bir kişiyi tam olarak doyuran yemek iki 

kişiye günlük gıda olarak, bir Müslümanın yemeği iki kamil mümine, beden gücü ile 

çalışan sanatkarlarıdan birinin yiyeceği oturan ve güç harcamayan iki kişiye, oruç 

tutmayan bir kişinin yemeği havastan oruç tutan iki kişiye, ve bir münafığın yiyeceği 

iki müslümana kafi gelecektir.175Mekkî bu sonuncu taksimi ise yine Peygamber’in 

yemek konusundaki bir hadisine dayandırmıştır: “Mümin bir mide ile, münafık ise 

yedi mide ile yer.”176 Burada dikkati çeken bir husus da; kamil, mümin ve seçkin 

kimselerin, normal bir Müslümandan, oruç tutmayandan ve münafıktan daha az 

yiyeceğine yapılan vurgudur. Yani yemek miktarını azaltmak, bu konuda hassasiyet 

gösteren özel bir grubun yaptığı bir uygulamadır.  

Sufilerin, dinin inceliklerine hassasiyet gösteren bir zümre olmasının, onların 

Peygamber’in zühd geleneğine dönme arzusundan kaynaklandığını söyleyebiliriz. Bu 

durumu, Mekkî’nin aktardığı Hz. Aişe’nin şu sözü üzerinden değerlendirmek faydalı 

olacaktır: “Resulullah’ın (s.a.v) vefatından sonra halk arasında ortaya çıkan çıkan ilk 

iş, karnı tıka basa doyurmaktır. İnsanların karnı doyunca, elbette dünyaya doğru 

                                                            
172 Kuşeyrî, a.g.e., s. 314. 
173Hasan Kamil Yılmaz, Tasavvuf Mes’eleleri, s. 29. 
174 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 111. 
175Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 111-112. 
176 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 102. 



49 
 

yönelir.”177Daha önce ifade ettiğimiz üzere özellikle Peygamber ve sahabesinden 

sonraki dönemde müslümanlar arasında refah düzeyinin artması sonucu dünyaya 

rağbet artınca bazı kimseler Peygamber ve ashabının yaşadığı zühdi hayata özlem 

duymaya başlamışlardır.178Peygamberin zahidane hayatını devam ettirmeye çalışan 

bir grup müslüman da sufi olarak adlandırılmıştı. Hz. Aişe’nin bu eleştirisi sonraki 

dönemlerde sufi adıyla diğer Müslümanlardan ayrışan bu grup arasında yaygın bir 

görüştü. Bu eleştirel tavrın tasavvufu şekillendirdiği açıktır; özellikle konumuzla 

irtibatı açısından Hz. Aişe’nin “İnsanın karnı doyunca, elbette dünyaya doğru 

yönelir” ifadesi ile sufilerin yemek yemeyi terk ederek ilahi olana yönelme 

gayelerinin aynı doğrultuda olduğu söylenebilir. 

Sufilerin açlık ile ilgili aktardığı bir diğer hadiste Peygamber şöyle 

buyurmuştur: “Karnınızı aç, ciğerlerinizi susuz ve bedenlerinizi çıplak bırakınız, 

umulur ki bu suretle dünyada iken kalpleriniz Allah’ı ayan beyan görür.”179 Bu 

hadise dayanarak Hücvirî, nefsani kuvvetlerin açlıkla yok olup gideceğini ileri 

sürmüştür. Ona göre açlık beden için bela olmasından dolayı kalp için ziya, ruh için 

safa ve sır için likadır.180 Tokluğu hayvanlarla ilişkilendiren Hücvirî, tasavvufun 

açlık ile kurduğu basit bir nedensellik ilişkisini göz önüne sermektedir. Beden 

kesiftir, dünyaya dönük tarafımızı temsil eder ve bizleri sürekli dünyevi arzu ve 

heveslerle oyalayıp Allah ile irtibatımızı koparır. Dolayısıyla beden (veyahut nefs) 

açlıkla eğitilip kontrol altına alınırsa ilahi olan ile irtibat artacaktır. Mekkî’nin 

aktardığı diğer bir hadiste de bu nedensellik bulunmaktadır: “Yün elbise giyinin, 

ibadet yolunda çok çalışın ve karnınızın yarısını dolduracak kadar yiyin ki semavatın 

melekûtuna/gayb aleminde meleklerin arasına girebilirsiniz.”181 Bu iki hadiste 

görüldüğü üzere insan dünya ile bağını kopardığında kendisine birtakım ilahi 

hakikatler açılır. Peygamber, ibadetin yanında aç ve susuz kalmayla değersiz şeyler 

giymeyi beraber zikretmiştir. Ancak ibadet ile Allah’a yakınlaşmak meselesi 

hakkında bir ihtilaf bulunmamasına rağmen sûf giyip yemek yemeyi terk etmenin 

ibadet ile zikredilmiş olması dikkate değer bir husustur. İnsan neden yün giyerek 

                                                            
177 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 108. 
178Hasan Kamil Yılmaz, Tasavvuf Mes’eleleri, s. 23. 
179Hücvirî, a.g.e., s. 387. 
180 Hücvirî, a.g.e., s. 386. 
181 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 105. 



50 
 

gayb alemine vakıf olur? Veyahut beden aç ve susuz olduğunda nasıl olur da insan 

Allah’ı müşahede edebilir bir hale gelir? 

Bu soruların cevabını ayrıntılı bir şekilde marifet bölümünde aramaya 

çalışacağız ancak şimdilik konunun öneminin anlaşılması açısından literatüre Harise 

hadisi olarak geçen hadisi incelemek yeterli olacaktır. Bu rivayette Harise “Geceleri 

uykusuz, gündüzleri susuz (kâim ve sâim) olarak geçirdim. O derece ki, şimdi ben 

açıktan açığa Rabb’ımın arşını görür gibiyim” demiş ve bunun üzerine Peygamber 

onu onaylayarak “Bildin, bildin ya Harise, buna sımsıkı sarıl, bundan başka bir şey 

yoktur” demiştir.182Harise, yukarıda geçen iki hadiste belirtilen yöntem ile yine 

belirtilen gayeye ulaştığını iddia etmiştir ve Peygamber bunu onaylamıştır. Yani 

Peygamber açlığı ve susuzluğu tavsiye etmiş; bu şekilde kişinin dünyada iken Allah’ı 

ayan beyan göreceğini, gayb aleminde meleklerin  arasına girebileceğini söylemiştir. 

Burada “Allah’ı görmek”, ihsan demektir.183 Tasavvufun gayesini oluşturan ihsana 

ulaşmak için de sufiler, tasavvufi yöntemi yani nefs terbiyesini gerekli görmüşlerdir. 

Açlık da ihsana götüren bu tasavvufi yöntemin en önemli unsurlarından birini teşkil 

etmiştir.  

1.3. Sahabeden Açlık Örnekleri 

Tasavvufun bir zühd hareketi olarak ortaya çıktığını ifade etmiştik. Bir görüşe 

göre; Cüneyd el-Bağdâdî’nin “Biz tasavvufu söz ve laf ile değil, açlık, dünyayı terk 

ve hoşa giden şeylerden alâkayı kesmek sûretiyle elde ettik” sözü zühdün 

tariflerinden biridir ve tarihi seyir içerisinde tasavvuf ve zühd aynileşmiştir. Asr-ı 

Saadetteki zühd uygulaması da, “tasavvufun zühdün uzantısı olduğuna” dair iddiayı 

güçlendirmektedir.184Peygamber, “Ashabım yıldızlar gibidir. Onlardan hangisine 

uyarsanız, hidâyeti bulursunuz.”185 diyerek ashabına uyulmasını tavsiye etmiştir ki 

sufilerin eserlerinde yer alan tabakat bölümlerinin sahabenin zühd hayatı ile 
                                                            
182 Hücvirî, a.g.e., s. 98. 
183Literatüre Cibril Hadisi şeklinde geçen hadiste Cebrail, Peygamber’e ihsanın ne olduğunu sorar; 
Peygamber de, “Allah’ı görüyormuşçasına kulluk etmendir.” diye cevap verir. İslami ilimlerin 
teşekkülünde islam fıkhın, iman kelamın mevzusu olurken, tasavvuf ihsanı kendisine mevzu 
edinmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Hasan Kamil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, s. 
18. 
184Hasan Kamil Yılmaz, Nefs Terbiyesinde Açlık ve Az Yemek, İstanbul, Erkam Yayınları, 1994, s. 
22. 
185Serrâc, a.g.e., s. 139. 



51 
 

başlaması186tabiun ile devam ederek ilk sufilere kadar gelmiş olması, tasavvufun 

kesintisiz bir şekilde Peygamber’den gelen bir gelenek olduğunu gösterme kaygısının 

bir yansımasıdır.Sahabelerin genel olarak zühd hayatı özelde ise açlık uygulamaları, 

tasavvufi biryöntem olan açlığın Kur’an-ı Kerim ve sünnetten sonraki tasavvufun 

meşruiyet arayışında bir delil olması bakımından dikkate değerdir . Sufilerin, 

Peygamber’in övüp tasvip ettiği sahabesini örnek alarak zahidlikte onlara uymaya 

çalıştıklarını söylemek mümkündür.  

İlk dönem tasavvuf eserlerinden sufi müelliflerin sahabenin zühd hayatına 

ilişkin örnekler verdiğini; onları imam kabul ettiğini görmekteyiz.187Mekkî, açlık 

hakkında büyük sufilerden örnek verirken Ebû Bekir-i Sıddîk’ın altı, Zübeyr ile İbnu 

Abbâs’ın arkadaşıEbu’l-Cevzâ’nın yedi gün aç kalabildiğini söylemiştir.188 Ebû 

Zer’in de haftalık azığı olan 2,917 kg arpayı ölene kadar arttırmayacağına dair 

rivayeti de örnek gösteren Mekkî, “Sahâbe-i Kirâm’dan pek çoğunun bir haftalık 

azığı Cuma günü almış oldukları bir ölçek buğdaydan ibaretti. Günlük gıda olarak 

hurma yedikleri zaman da bir buçuk ölçek ile yetinirlerdi.” diyerek onların az bir 

azıkla yetindiğini söylemiştir.189Hilyetü’l Evliya’da Hz. Ömer’in: “Allah’a yemin 

ederim ki, şayet istemiş olsaydım, içinizde en güzel giyinen, en hoş şeyler yiyen ve 

en rahat yaşayan biri olurdum. Ayrıca ben, devenin göğüs ve sırt etini, kebabı, hardal 

ve kuru üzümden yapılan yiyeceği ve taze ekmeği bilmiyor değilim.” diyerek 

Allah’ın bir kavmi böyle yapmasından dolayı nasıl ayıpladığını anlattığı rivayet 

edilmiştir.190Hz. Ömer, zühdünden ve Allah’a karşı tevazusundan dolayı imkanı olsa 

dahi böyle yapmamayı tercih etmiştir. Hilyetü’l Evliya’da Hz. Ali ile ilgili aktarılan 

bir rivayette ise Hz. Ali kendisine getirilen tatlıya şöyle demiştir: “Sen kokusu hoş, 

rengi güzel, tadı nefis bir yiyeceksin. Fakat ben, nefsime güzel göründüğün 

müddetçe nefsime uyup senden yemeyi uygun bulmuyorum.”191 Tabiûn’dan zahid 

                                                            
186Bkz. Hücvirî, a.g.e., s. 131-154; Serrâc, a.g.e., s. 139-160. 
187Bkz. Hücvirî, a.g.e., s. 131-154; Serrâc, a.g.e., s. 139-160. 
188Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 97. 
189Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 101-102. 
190 Ebu Nuaym el-Isfahanî, İbn Kayyım El-Cevziyye, Sahabeden Günümüze Allah Dostları,C. I, s. 
163. 
191 Ebu Nuaym el-Isfahanî, İbn Kayyım El-Cevziyye, Sahabeden Günümüze Allah Dostları,C. I, s. 
201. 



52 
 

yaşantısıyla en dikkati çekenlerden birisi olan Hasan-ı Basri’den iseMekkî, şu sözü 

nakletmiştir:  

“Mümin, ceylan yavrusuna benzer; bir avuç değersiz hurma, yine bir avuç 
kavut/kavrulmuş un ve bir yudum su ona yeterli gelir. Münafık ise yırtıcı hayvan gibidir; 
yuttukça yutar, doldurdukça doldurur! Ne komşusu da yesin diye yiyeceğinden kısar, ne 
de fazla geleni kardeşine ikram eder. Sizler, fazla yiyeceklerinizi kardeşlerinize ikram 
ederek, ahiretinize bir iyilik olarak gönderin.!”192 

Bu gibi örnekleri çoğaltmak mümkündür ancak verilen örnekler, yemek konusunda 

nefsin arzularına uymamak, yemek yemeye rağbet etmemek, değersiz olanı tercih 

etmek gibi noktalarda sahabe ile sufilerin aynı tavrı benimsediğini göstermesi 

bakımından yeterli olacaktır. 

 

2. AÇLIKTA AŞIRILIKLAR VE ZÜHDÜN DİNİN SINIRLARINI 

ZORLAMASI 

Tasavvufta riyazetin ana unsurlarından birisini teşkil eden açlığı, sadece yeme 

ve içmeden uzak durma olarak algılamak hatalı olacaktır. Açlığın saikine ve 

doğurduğu sonuçlara baktığımızda bunu daha bariz bir şekilde görebiliriz. Öncelikle 

açlıktaki ana gaye nefs terbiyesi olduğu için, yeme-içmenin dışında sufiler nefsi az 

uyuyarak, az konuşarak, evlenmeyerek ve halkan uzaklaşarak da terbiye etmeye 

çalışmışlardır. Açlığın sonucunda ise bedenin zayıflaması ile nefsani arzular azalıp 

nefs durgunlaşır ve dünyaya karşı istek azaldığı için diğer eylemler konusunda da 

riyazet uygulanmış olur. Yani aç kimse az konuşur ve fazla yemenin verdiği 

rehavetten veya şehvet duygularından kurtulmuş olur. Dolayısıyla açlık bu noktada 

riyazetin genel bir adı olmaktadır. Sufiler de “en büyük düşman” olarak gördükleri 

nefslerini terbiye etmek için çoğu zaman toplumun diğer kesimlerinin eleştirilerine 

maruz kaldıkları katı riyazet yöntemleri uygulamışlar ve bedeni ayakta tutup farzları 

yerine getirebilecek durumda olma sınırı dışında bu riyazetlere herhangi bir sınır da 

getirmemişlerdir. Böylece ilk dönem tasavvuf eserlerinde günler, haftalar ve hatta 

aylarca süren açlık örneklerinin övgü ve saygıyla bahsedildiğini görebiliriz. Sunni 

tasavvufun aşırılıkları bu şekilde hoş karşılaması birçok sorunu da beraberinde 

                                                            
192Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 102. 



53 
 

getirmiştir. Bunları tasavvufun kendi içerisindeki çatışma ve diğer İslamiilimlerle 

çatışma olarak iki şekilde ele alabiliriz. Tasavvuf kendi içerisinde bir yandan aşırı 

açlık örneklerini yüceltirken diğer taraftan yanlış uygulamalara karşı açlığa sınır 

getirmeye çalışmış; dışarda ise bir yandan diğer İslami ilimlerle uzlaşma sağlamaya 

çalışırken diğer yandan kendi özgünlüğünü muhafaza etmek için yöntemler 

geliştirmiştir. Bu noktada orucun, açlıkta itidali sağlama görevi üstlenirken diğer 

yandan sufilerin kendi saiklerine göre uyarladıkları bir riyazet yöntemine 

dönüştüğünü görmekteyiz. Oruç meselesine girmeden evvel tasavvufun açlık 

konusundaki aşırılıklara karşı tutumunu incelemek gerekmektir çünkü tasavvufun 

aşırılıklar karşısındaki tavrı sufilerin oruç şeklini de büyük ölçüde etkilemiştir. 

2.1. Sufilerin Uzun Süreli Açlık Örnekleri 

Mekkî, Kûtu’l Kulûb’da açlık meselesini ele alırken Hz. Aişe’nin rivayet 

ettiği şu hadisi aktarmıştır: Peygamber “Cennetin kapısını çalmaya devam edin ki 

size açılsın!” deyince Hz. Aişe “Ey Allah’ın Resûlü! Cennetin kapısını çalmaya nasıl 

devam edelim?” diye sormuş; Peygamber de “açlık ve susuzlukla” şeklinde cevap 

vermiştir.193 Peygamber bu sözüyle açıkça riyazete işaret etmiştir. Ölçüsü, şekli, 

vakti vs. dince belirlenmiş ibadetlerin karşısında açlığın sınırı, “nefs terbiye olana 

kadar”, “cennetin kapısı açılana kadar”, “melekut aleminden bir kudret perdesi 

açılana kadar”194, “marifete erişene kadar”195 şeklinde sınırları kişiden kişiye 

değişebilecek ölçülerle ifade edilmiştir. Bu da açlığın, sufilerin inisiyatifine bağlı 

olarak çeşitlilik göstermesine neden olmuş; bu ucu açıklık da beraberinde aşırılıkları 

getirmiştir. İlk dönem tasavvuf metinlerinde bu aşırılıkların bazen övüldüğünü bazen 

de sertçe eleştirildiğini görmekteyiz. Övgüler, sufilerin eriştikleri makamlardan 

dolayıyken eleştiriler yanlış uygulamaların önüne geçmek içindir.   

Öncelikle övülen açlık örneklerine baktığımızda dikkati çeken ilk nokta 

verilen örneklerin Sünni tasavvuftaki önemli isimlere ait olduğudur. Serrâc, Sehl, 

Bayezid Bistâmi, İbrahim b. Ethem gibi hem şerî hem de tasavvufi ilme vâkıf 

tasavvufta birer otorite sayılabilecek isimlerden verilen örnekler bize açlığın başı ve 

                                                            
193Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 104. 
194 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 198.  
195 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 105. 



54 
 

sonu hakkında da önemli ipuçları sağlamaktadır. Yani bu kimselere dair anlatılan 

aşırı açlık örnekleri, onların tasavvufi halleri hakkında verilen diğer bilgilerle beraber 

okunduğunda riyazet marifet ilişkisi açısından önemli bilgiler vermektedir. Bu 

bakımdan bu örneklerden çıkarılabilecek bir sonuç gerçek manada açlık 

uygulandığında –bütün ahlaki değerlerin beraberinde- bu kimselerin eriştiği 

hakikatlere ulaşılabileceğidir. Örneğin Hücvirî “Tâvusu’l-Fukara” dediğiSerrâc’ın 

Ramazan ayında Bağdat’ta bir mecliste halvethanede kalıp dervişlere imamlık 

yaptığını; teravihte Kur’an’ı beş defa hatmettiğini söyledikten sonra her gece halvet 

yerine bir yufka konduğunu ancak ramazan ayı bitip Serrâc oradan ayrıldıktan sonra 

otuz yufkanın da orada olduğunu anlatmıştır.196Serrâc bir ay boyunca hiçbir şey 

yememiş bu süre zarfında da çokça ibadet etmeye devam etmiştir. Benzer bir 

hikayeyi Serrâc da Ebû Ubeyd Büsrî hakkında anlatmıştır; Büsrî de ramazan ayı 

boyunca inzivaya çekilmiş, eşi her gece kendisine kapı aralığından bir çörek atmış 

ancak ramazan sonunda evinden çıktığında eşi odada otuz çöreğin bir köşede 

bırakıldığını görmüştür.197 

Kuşeri de uzun süreli açlık ile ilgili olarak Mahled’in “Haccâc b. Ferâfisa 

Şam’da bizimle birlikteydi. Elli gün yanımızda kaldı, bu esnada hiç su içmedi ve 

hiçbir şey yemedi.”198 şeklindeki rivayetini aktarmıştır. Ayrıca Ebû Türâb-ı 

Nahşebî’nin Basra’dan Mekke’ye yolculuğu boyunca sadece iki kez yemek yediğine 

dair rivayeti aktarması ve bunlar hakkında herhangi bir eleştiri getirmemiş olması199 

onun gözünde de aşırılıkların meşru olduğunu göstermektedir. Mekkî de uzun süre aç 

kalmasıyla meşhur pek çok alim bulunduğunu belirtmiş ve “Bunların kimi on beş, 

kimi yirmi ve kimi de bir ay aç kalabilmekteydi” diyerek şu şahısların isimlerini 

zikretmiştir: “İbnu Amr el-Avfî, Abdurrahman b. İbrahim, İbrahim et-Teymî, Haccâc 

b. Karâfisa, Hafs b. el-Âbid el-Masîsî, Müslim b. Sa’d, Züheyr el-Bennâ’î, Süleymân 

el-Havvâs, Sehl b. Abdullah, İbrahim el-Havvâs.” Bunların ardından Mekkî, Hz. Ebû 

Bekir’in altı, Zübeyr ile İbn Abbâs’ın arkadaşı Ebu’l-Cevzâ’nın yedi gün aç 

kaldıklarını ve Süfyan-ı Sevrî ile İbrahim b. Edhem’in üç günde bir yemek yediğini 

                                                            
196 Hücvirî, a.g.e., s. 385. 
197 Serrâc, a.g.e., s. 184. 
198 Kuşeyrî, a.g.e., s. 315. 
199 Kuşeyrî, a.g.e., s. 315. 



55 
 

aktarmıştır.200 Bu şekilde Mekkî, sahabe’den, ondan sonraki gelen nesilden ve ilk 

dönem zahitlerinden verdiği örnekler ile sonraki sufilerin açlığını irtibatlandırmış 

olmaktadır. Mekkî ayrıca İbrahim et-Teymî ile Haccâc el-Karâfisa’nın kırk gün 

açlığa dayananlar arasında bulunduğunu, otuz gün aç durabilenlerin ise çok daha 

fazla olduğunu; bir ay içinde iki, üç veya dört defa yemek yiyenlerin Şamlılar 

arasında ve Arap yarımadasında çok sayıda bulunduğunu söylemektedir.201 

Sehl b. Abdullah Tüsterî’nin her on beş günde bir yemek yediğini, ramazan 

ayı boyunca da hiçbir şey yemediği sadece her gece su ile iftar ettiğine dair rivayetler 

bulunmaktadır.202Hücvirî Sehl’in bu şekilde her gece 400 rekât namaz kıldığını da 

eklemiş ve “Bu, beşer takatının imkânı haricindedir. İlâhî bir meşrep (ve destek) 

olmadan bu işi yapmak mümkün değildir. Bu bir te’yiddir ki, bunun kendisi gıdanın 

aynısıdır (te’yid-i gıda). Birinin gıdası dünyanın taamı, diğerinin gıdası Mevlâ’nın 

te’yididir.” demiştir. Sehl’in bu hâle erişmesi riyazetten midir yoksa eriştiği hâl üzere 

böyle riyazet uygulayabilecek takata sahip midir bu net değildir. Her ne kadar 

tasavvufta bu şekilde bir riyazet marifet irtibatı nedenselliğe bağlanmışsa da genel 

olarak bu şekilde uzun süreli açlık şeklindeki kerametler ilahi lütuf ile 

ilişkilendirilmiştir. Bir yandan kesbe vurgu yapan bu tavır diğer yandan Allah’ın 

takdirinin gerekliliği gerçeğini göz ardı etmemiştir. Aynı hidayet meselesindeki gibi 

insanlar kesb ederek Allah’a yaklaşmaya davet edilirken diğer taraftan bunun sadece 

Allah’ın istemesi ile mümkün olabileceği de kabul edilmiştir. Dolayısıyla sufiler 

aşırılıkları ilahi yardım yani keramet ile ilişkilendirerek onu da tasavvufta özel bir 

hâl konumuna getirmişlerdir. Örneğin Visal orucunu Hücvirî “keramet” üzerinden 

açıklamaya çalışmıştır. Ona göre Allah’ın emirlerini aksatmadan visal orucu tutumak 

bir keramettir ve keramet de husus mahallidir, umum mahalli değil.203 Yani bu 

şekilde uzun süre oruç tutmak, herkesin yapabileceği bir şey olmayıp sadece 

seçkinlere has bir uygulama olmaktadır.  

Hücvirî’nin aktardığı Peygamber’in sahabeye visal orucu tutmamalarını 

emrettiği hadiste Peygamber “Ben sizin gibi değilim. Ben gecemi Rabbımın yanında 

                                                            
200 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 97. 
201 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 99.  
202 Hücvirî, a.g.e., s. 385; Serrâc, a.g.e., s. 184; Kuşeyrî, a.g.e., s. 315.   
203 Hücvirî, a.g.e., s. 386. 



56 
 

geçiriyorum. O bana yedirmekte ve içirmektedir.” demiştir.204 Peygamber’in uzun 

süreli açlığı yasaklaması da yine bunun beşeriyete ağır gelecek olmasıdır. Peygamber 

kendisinin bunu uygulayabilmesini de yine kendi bedensel gücüyla değil ilahi yardım 

ile ilişkilendirmiştir. Sufiler de buradan yola çıkarak bu şekilde bir yardım 

olmaksızın uzun süreli aç kalınamayacağını dolayısıyla kişi bunu yapabiliyorsa 

bunun ilahi lütuf olduğunu iddia etmişlerdir. Bu da sufilerin açlıktaki aşırılıklarına 

meşruiyet sağlamıştır.  

Açlığa bu şekilde bir keramet veya ilahi yardım olarak bakıldığında sufilerin 

verdiği aşırılık örnekleri belirli bir zemine oturmaktadır. Bu zemini tasavvufun batıni 

yönü olarak düşündüğümüzde tasavvuftaki hâller ve makamlarla ilgili birçok 

kavramı yine aynı zemin üzerinden değerlendirmemiz mümkündür. Yani açlıktaki 

aşırılık ile fena-beka, cem-fark, havf-reca vb. kavramlar bu ortak zeminde mütalaa 

edilmesi gereken meseleler olmaktadır. Tasavvufun kendine has bir şekilde 

kavramsallaştırdığı bu hâller ve makamlar gibi açlık da tasavvufta özel bir anlam 

kazanmaktadır. Bu sebeple çoğu zaman oruç ile birlikte zikredilse ve oruç şeklinde 

uygulansa dahi oruçtan farklı bir konuma sahiptir. Bunun da en önemli sebebi orucun 

tamamıyla umuma ait olmasıyken açlığın sadece birtakım seçkin kimselerin veyahut 

bu yola girmiş saliklerin uygulaması olmasıdır. Oruç bahsinde bu konu detaylı bir 

şekilde incelenecektir. 

2.2. Oruca Riayet Hususunda Sufilerin Tavırları 

Uzun süreli açlık uygulamaları tasavvufta “ilme göre” uygulandığında 

takdirle anlatılmıştır. Sühreverdî, Cüneyd-i Bağdâdî’nin devamlı oruç tuttuğunu 

ancak yanına kardeşleri gelince onlarla yiyip, içtiğini ve “İhvana yardımın fazileti, 

nâfile orucun faziletinden daha az değildir” dediğini aktardıktan sonra şöyle 

demektedir: “Şu kadar var ki bu yeme, bir ilme göre olmalıdır. Bazan, oruçlu 

kimseyi, benzeri durumlarda yemek yemeye sevkeden; kardeşlerine uymak değil, 

nefsin aşırı iştahıdır. Nefiste yeme hırsı ve işahı varken, sırf kardeşlere uyum 

sağlamaya niyetlenmek cidden zordur.”205 Burada Sühreverdî’nin ilimden kastı 

sufilerin her konuda ölçüt olarak gördüğü Kur’an ve sünnetten delillerdir. 
                                                            
204 Hücvirî, a.g.e., s. 384. 
205 Sühreverdî, a.g.e., s. 421. 



57 
 

Sühreverdî’nin aktardığı bir hadiste Ebû Said el-Hudrî, Peygamber’in ve ashabı için 

hazırladığı yemekte birisi “Ben oruçluyum” dediğinde Peygamber “Kardeşiniz sizi 

davet edip bir sürü meşakkate giriyor, sonra sen kalkmış, ‘Ben oruçluyum!’ 

diyorsun. Orucunu boz ve sonra bir gün kaza et!” demiştir.206Mekkî’nin aktardığı bir 

diğer hadiste de Hz. Aişe Peygamber oruçluyken “Birisi bize tereyağlı un tatlısı 

hediye etti.” dediğinde Peygamber “Ben bu gün oruç tutmaya niyet etmiştim, ama 

getir ondan yiyeyim.”207 demiştir. Yani ihvan söz konusu olduğunda nafile orucu 

bozmak sünnettir. Ancak Sühreverdî’nin uyarısına göre orucu bozmanın nefsten mi 

yoksa kardeşlerine uymaktan mı kaynaklandığı belirlemek güçtür; bu sebeple de kişi 

nefsinden emin olmadığında ilme göre davranmalı ve orucunu bozmamalıdır. 

Hücvirî’nin anlattığı bir anısı bu duruma örnek gösterilebilir:  

“Bir kere Şeyh Ahmed Buharî’nin yanına girmiştim. Önüne bir tabak helva koymuş, 
yiyordu (Buyur manasına gelmek üzere) bana işaret etti. Küçüklüğümden beri 
edinmiş olduğum alışkanlığın gereği olarak: “Ben orucum.” dedim. “Halkın halka, 
insanın insana (bu konuda) muvafakat etmesi doğru değildir.” dedi. Orucu açmaya 
karar vermiş ve yemeğe yaklaşmıştım. O zaman dediler ki: “Ey delikanlı! Önce tabi 
olduğun o zata muvafakat etmekten teberri et ve uzaklaş, sonra bana da muvafakat 
etme, çünkü ben de halktan biriyim. Bunun ikisi birdir”.208 

Şeyh Ahmed Buharî, Hücvirî’ye sadece sünnete tâbi olmasını salık 

vermektedir çünkü ilme uygun olanı budur. Yine de nafile orucu bozmak da sünnet 

olduğu için bu konuda sufiler herhangi bir yasaklama getirmemişlerdir. Sadece her 

zaman üzerinde durdukları nefse uyma tehlikesine karşı sufileri uyarmışlardır. 

Peygamber de “Sizin hakkınızda riya ve gizli şehvetten korkuyorum!” demiş, sahabe 

de “Gizli şehvet nedir ey Allah’ın Resûlü!” diye sorunca Peygamber şöyle cevap 

vermiştir: “Biriniz sabahleyin oruçlu olarak sabahlar, sonra kendisine canının çektiği 

bir yemek ikram edilince, o lezzetli yemekten dolayı orucunu bozar.” Peygamberin 

nafile orucunu bozduğuna dair rivayetlerin bulunduğunu göz önünde 

bulundurduğumuzda Peygamberin de bu hareketi ilme göre yaptığı anlaşılmaktadır. 

Yani o da nefsani arzulara karşı uyarmış; amacı nefsi terbiye olan bir fiili nefsin 

hevası için terk etmenin yanlışlığını ortaya koymuştur. Peygamberin bu söz ve 

davranışlarından kardeşlere uymak, yapılan hazırlıklara hürmet, hediyeyi kabul 

                                                            
206 Sühreverdî, a.g.e., s. 429. 
207 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 143. 
208 Hücvirî, a.g.e., s. 383. 



58 
 

etmek gibi ihvana hizmet eden durumlar hariç orucun ilme göre başlanıp 

tamamlanması gerektiği sonucu çıkmaktadır.  

Mekkî bu meseleyi ayrıntılı bir şekilde ele almıştır. Müridin ikram edilen 

yemeği yeme konusunda iki farklı tutumdan bahseden Mekkî, kişinin hâline göre iki 

şekilde nasıl davranması gerektiğini örneklerle açıklamıştır. Öncelikle Ebû Süleyman 

ed-Dârânî’nin “İnsanların arasında sana lezzetli bir yemek ikram edildiği zaman, bu 

yemeği yemeyen biri olsan dahi bundan birazcık yeyiver; ancak ondan nefsinin tam 

olarak doymasına izin verme.” sözünü aktardıktan sonra Mekkî “Böylelikle mürid 

hem nefsini övülmekten kurtarmış hem de yeme hevesini kursağında bırakmış olur; 

çünkü yeme zevkini tam olarak doyuncaya kadar tadamamıştır. Mürid böyle yaparsa, 

kendisi için daha güzel olur.” diyerek bu durumun faziletini açıklamıştır.209 Böylece 

mürid, nefsine ne oruca devamın verdiği hazzı ne de yemeğin hazzını tattırmayarak 

iki yönden nefsine zulmetmiş olacaktır. Ancak Mekkî, yine de böyle yapan bir kimse 

için “Daha önce ihlası sebebiyle terk ettiği bir arzuyu yerine getirdiği için nefsine 

karşı geniş davranmış olur” demiştir.210 Ona göre; “halkın kendisini görmesinden 

etkilenmeyen ve kalbi mutmain olan bir kimse, bu durumda ikram edilen yemeği 

yemeyebilir; çünkü bu duruma erişmiş bir kişi, insanların görmesinden doğabilecek 

sakıncalardan arınmıştır.”211 Yani yemeği yemeyerek nefsine istediğini vermeyip 

aynı zamanda orucun kendisine perde olma tehlikesinden arınmış kişi, orucun 

yaratacağı ucbtan dolayı orucu bırakıp yemeyi tercih edenden daha üstün 

tutulmuştur. Ancak ucb ile nefs terbiyesi arasındaki böyle bir çelişkili durumda ne 

yapılmasıyla ilgili Mekkî müridin yemeğe el sürmemesi ve birtakım bahaneler ileri 

sürerek durumu kurtarmaya çalışması gerektiğini belirttikten sonra böyle bir kişinin 

şu iki işi birden yapmış olacağını söyler: 1-Yemeği terk etme konusunda verdiği söze 

uymak. 2- İnce bir çözüm yoluyla durumunu halkın bilmesinden kurtulmak.212 

Bu şekilde bakıldığında nefs ve ibadet ilişkisi çetrefil bir hal almaktadır. Bir 

yandan nefs terbiye edilmeye çalışılırken diğer taraftan nefs terbiye yöntemleri kişiye 

haz veren veyahut onun saygınlık kazanıp meşhur olmasına neden olan birer araca 

                                                            
209Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 138. 
210Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 139. 
211Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 139. 
212 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 138-139. 



59 
 

dönüşür ki bu da riyazetin gerçek amacından sapması demektir. Sufilerin eleştirdiği 

açlık örneklerinin çoğu zaman bu döngü etrafında ele alındığı görülebilir. Bu sebeple 

Sühreverdî’nin ifade ettiği yemenin “ilme göre” olması bir ölçüt olarak karşımızda 

durmaktadır. Sufilerin açlık konusunda gördüğü tehlikeler ve bunlara karşı verdiği 

tavsiyeler hem bu “ilme” göre şekillenmiştir. Bu tehlikeleri; ucb tehlikesi, riya 

tehlikesi, şöhret tehlikesi ve sünnete aykırılık tehlikesi olarak bazı alt başlıklarda 

toparlamamız mümkündür. İlk dönem tasavvuf müellifleri eserlerinde bu tehlikelere 

örnek durumlar zikredip saliklerin nerede yanlış yaptıklarını açıklayarak “gerçek 

açlığın” çerçevesini çizmeye çalışmışlardır. Bu konuda dikkate değer en önemli 

husus ise sufilerin bu şekildeki çetrefil bir duruma ince bir yaklaşım geliştirmiş 

olmalarıdır. Müridin süluku boyunca karşılaşacağı her türlü tehlikeye karşı önemli 

dersler çıkaran sufilerin nefse karşı bu kadar tedbirli olmalarının, nefs hakkındaki 

bilgilerinden ve nefsin zaafları üzerinde çokça durmalarından kaynaklandığı 

söylenebilir.  

2.3. Riyazet ve Yol Açtığı Sorunlar 

Öncelikle ucb tehlikesine bakacak olursak sufiler bu meseleyi nefs 

hakkındaki görüşleriyle irtibatlı olarak ele almıştır. Serrâc, “Nefs bir şeyle ülfet edip 

ısındı mı, onun bu ibâdeti yerine getirmesi kendi hazzından dolayıdır, Allah hakkı 

olduğu için değil. Bu konudaki edeb ise, ibâdet ve tâat bile olsa, nefs ile nefsin 

alışageldiği şeyleri bir araya toplamamaktır. Çünkü nefis, hazlarına gönüllü ve 

meyilli, vazîfelerine karşı âciz, tâatları işlemeye karşı da fıtreten isteksizdir.”213 

diyerek bu durumu özetlemiştir. Dolayısıyla kişi uzun süre riyazet uygulayıp buna 

alıştığında artık bu nefse zor gelmeyeceği için kişide kendini ve ibadetini beğenme 

hali ortaya çıkabilir. Açlık söz konusu olduğunda ise uzun süre oruç tutmak veya aç 

kalmak kişiye ülfet olmaktan çıktığında perde olma tehlikesi bulunmaktadır çünkü 

nefs bu uzun süreli açlığın keramet olmasından ötürü ibadetinden dolayı haz 

duyabilir ancak bu, riyazete başlama gayesiyle tamamen çelişen bir durumdur. 

Riyazetin maksadı nefis terbiyesi olduğu için nefsin ibadetten haz almaya başlaması 

kişinin bunu bırakarak nefsini başka şekillerde terbiye etmesini gerektirir. Mekkî; 

                                                            
213 Serrâc, a.g.e., s. 185. 



60 
 

“Zühdün nihai noktası ise, zühdün zıddını ortaya koymak ve zühdü gereği terk ettiği 

şeylere düşkünlük göstermektir” diyerek bu duruma işaret etmiştir. Selef içindeki 

sadık zatlar diye bahsettiği bir grup sufinin canları çektiği şeyleri bizzat kendilerinin 

gidip aldığını ve bunları insanların göreceği şekilde yaptıklarını böylece diğer 

insanların gözünde değerlerini düşürmeye çalıştıklarını aktaran Mekkî, bu kimselerin 

aldıklara şeylere el sürmediklerini de eklemiştir. Bu şekilde bu kimseler nefslerini 

hem canının çektiği şeyleri ona vermeyerek hem de halk gözünde itibarını düşürerek 

terbiye etmişlerdir. Mekkî, bu şekilde nefse iki yük yüklendiğini bunlardan 

birincisinin “nefsinin payına düşeni alamamasının yükü” diğerinin ise “halkın 

gözünde değerinin düşmesi yükü” olduğunu belirtmiştir.214 

Mekkî, Bişr-i Hafî’nin yakın dostlarından birinden şu olayı aktarmıştır: “Bir 

gün Bişr-i Hafî’nin yanına girdim, yemek yiyordu; bana: “Gel, sen de ye!” dedi. Ben, 

oruçlu olduğumu söyledim. Bir parça alıp bana uzattı ve tekrar yememi söyledi. Ben 

de verdiği yemeği yedim. Bunun üzerine bana: “Şimdi orucun afetinden kurtuldun ve 

beni de memnun etmiş oldun!” dedi.”215 Burada Bişr-i Hafî’nin “orucun afeti” 

derken kasttettiği şey ibadetin verdiği hazdır. İbadet kişiye perde olduğunda onun 

tersini yapmak nefse daha ağır geleceğinden sufiler bu ikinci yolu müstehap 

görmüşlerdir. Bunun sufilerin nefs terbiye yönteminin bir parçası olduğunu 

söyleyebiliriz. Halkın gözünden düşmek, kınanmak, saygı görmemek vs gibi 

şekillerde de nefslerini terbiye etme anlayışı o dönemden itibarenmelamilik adı 

verilen akıma yol açmıştır.  

Sufilerin açlık konusundaki eleştirdikleri bir diğer mesele de riyadır. Hücvirî 

oruç konusunda sufilerin farklı yaklaşımlarını ve bunları dayandırdıkları sebepleri 

şöyle açıklamıştır: “Şahsen, devamlı surette oruç tutan şeyhleri de, Ramazanın 

haricinde oruç tutmayan şeyhleri de görmüşümdür. Birinciler, ecr ve sevaba nail 

olmak için, ikinciler ihtiyarı ve riyayı terketmek için o şekilde hareket 

etmişlerdir.”216Hücvirî’nin bu ifadesinden de anlaşıldığı üzere devamlı oruç, kişiyi 

riyaya götürme tehlikesini barındırır. Sufilere göre kişinin ibadetinden dolayı itibar 

kazandığında nefsi bundan haz alacağı için veyahut böyle yapmaması durumunda 
                                                            
214 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 134. 
215 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 144.  
216 Hücvirî, a.g.e., s. 382. 



61 
 

kınanacağından korktuğu için ibadete devam etmesi, nefsi terbiyeden ziyade onun 

daha da güçlenmesine neden olacaktır. Sufilerin bu tehlike karşısında aldıkları tavır 

ise nefsi başkalarının gözünden düşürmeye çalışarak terbiye etmektir. Mekkî’nin 

“zühdün nihai noktası, zühdün zıddını ortaya koymaktır” derken kastettiği şey budur. 

İbadetin gizliliği esasken sufiler buna “ibadeti yapmıyormuş gibi davranma”yı da 

ekleyerek nefsin kınanmasını bir çözüm olarak sunmuşlardır. Mekkî bağış alma 

meselesiyle ilgili verdiği bir örnekte zahitlerin bağışı açıktan alıp başkasına 

verdiklerini; bunun da bağışa rağbet gösterildiği için itibarı zedeleyen bir davranış 

olduğunu söylemiştir.  Mekkî bu davranışın sonucunu şu şekilde açıklamıştır: “Bu 

durumda, ne alırken nefsin payına bir şey düşmekte, ne de verirken. Bu ise, nefse en 

ağır gelen davranıştır.”217 Zahitlerin bu ince davranışını öven Mekkî sonrasında riya 

konusuna şu şekilde bir eleştiri getirmiştir: “Zamanımızda ilim ehlinin yapmacık 

tavırlar ve insanlara şirin görünmek maksadıyla tuta geldikleri yollar ise, anlattığımız 

bu yollardan dağlar kadar uzaktır.”218 Bu eleştirinin muhatabı olarak Mekkî’nin 

verdiği şu örneği gösterebiliriz: Alimlerden birine, zahidlerden birinin durumunu 

sorarlar, alim, zahid hakkında bir şey söylemez. “Onun hakkında kötü bir şey mi 

biliyorsun?” diye sorduklarında“Sadece bir kusuru var: İnsanların gözlerinden uzak 

iken yediklerini insanların önünde yemez! Bundan dolayı kendisini ayıplıyorlar.” 

der.219Mekkî’ye göre böyle bir tavır nefste bir eksiklik olduğunun göstergesidir ve 

kaçınılması gerekir. Mekkî, eğer nefsani arzulara yenik düşülüp yeme içme 

konusunda zayıflık gösteriliyorsa en azından bunun açığa vurularak yapılması 

gerektiğini söylüyor. Ona göre kişi yiyeceklerini başkalarına aldırmamalı kendi 

almalı, hâlini gizlemeye çalışmamalıdır.220 Ayrıca bu şekilde nefsani arzulara 

düşkünlüğün bir imtihan olduğunu belirten Mekkî bu konuda tutulan iki yol 

bulunduğunu; bunlardan ilkinin mücahede yani arzuları terk etmek olduğunu belirtir. 

Bu yolu tutanlar kendilerini ya gizlerler ya da iradeleri daha güçlüyse bunu açığa 

vurarak insanlara örnek olmaya çalışırlar. İkinci yol ise yeme içme konusunda geniş 

davranmaktır. Ancak böyle bir durumda dahi bu kimseler tuttukları bu yolu halktan 

                                                            
217 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 136. 
218 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 136. 
219 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 137. 
220 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 132. 



62 
 

gizlemezler. “Böyle yaparak nefislerini utandırmaya çalışırlar.”221 Buradan sufilerin 

riyaya karşı geliştirdikleri yöntemin, nefs terbiye yöntemlerinin bir parçasını 

oluşturduğu sonucuna varabiliriz. Nefsin zaaflarını gören sufiler bir yandan riyazeti 

tavsiye ederken, riyazet sırasında karşılaşılacak durumları öngörerek veyahut yanlış 

uygulamalardan yola çıkarak riyazetin manasına zarar verebilecek her türlü tehlikeye 

karşı tedbirli davranmışlardır. Mekkî “İnsanların kendisine gıpta ve övgüyle bakması 

nefse, arzulayıp da insanların rızası için terk ettiği o yiyecekten çok daha fazla haz 

verir.”222 derken riyazetin sadece zahirde olmayıp batında da olması gerektiğini; yani 

bedeni yeme içmeden uzak tutarken aynı zamanda nefse hoş gelen diğer şeylerden de 

uzak tutması gerektiğini hatta bâtındaki riyazetin zahirdekinden daha üstün olduğunu 

söylemektedir. Hücvirî, devamlı oruç tutan ve riya korkusuyla Ramazan dışında oruç 

tutmayanların yanında bir üçüncü tavır olarak kimseye sezdirmeden oruç tutanları 

zikretmiştir. Hücvirî bu kimseler için şöyle demiştir: “Bunların önlerine yemek 

getirildiği zaman yerler (ve hiç tereddüt etmeden oruçlarını bozarlar)dı. Bu hal 

sünnete daha uygundur.”223Hücvirî’nin verdiği bu örnek Mekkî’nin anlatmak istediği 

yola örnek olarak gösterilebilir. Bu kimseler hem nefslerine karşı mücahede yolunu 

seçmişlerdir hem de halk ne der kaygısından kurtulmuşlardır. Hücvirî’nin sünnet 

vurgusu da bu meselede içinde riya bulunmayan mücahede için ölçüt olarak 

karşımızda durmaktadır.  

Riya ile yakından bağlantılı bir diğer tehlike de şöhret meselesidir. Sufiler 

giyim kuşamları, ilimleri, mütevazi yaşamları ve bazen de gösterdikleri kerametlerle 

yaşadıkları zamanda halk içerisinde bilenegelmişlerdir. Bu bilinirlik elbette bir gaye 

değil sonuçtur. Halkın gözünde bazen saygı bazen de yergi şeklinde ortaya çıkan bu 

şöhret sufiler için her zaman bir tehlike olmuştur. Yaptığı ibadetlerle veya aşırı 

riyazet yöntemleriyle tanınırlık kazanması sufi için “benlik” iddiası tehlikesini de 

doğurabileceğinden tasavvufta hâli gizlemek esas kabul edilmiştir. Bu şekilde halkın 

nazarında kazanılan itibara karşı sufiler nefslerinde duyacakları hazdan korunmuş 

olmakla birlikte halk ile meşguliyetten de kurtulmuş olmaktadırlar. Açlık 

meselesinde de sufilerin keramet sayılacak derecede uzun süre aç kalmaları kendileri 

                                                            
221 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 133-134. 
222 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 136. 
223 Hücvirî, a.g.e., s. 382. 



63 
 

için bir şöhret meselesi olmuştur. Serrâc, savm-ı dehr (yıl orucu) tutan Ebu’l-Hasan 

Mekkî’nin cuma günleri hariç ekmek yemediğini ve aylık gelirinin dört danik’ten 

(bir dirhemin altıda biri) ibaret olduğunu belirttikten sonra ona küs olan İbn Sâlim’in 

onun hakkındaki şu sözünü zikretmiştir: “Orucunu bozup ekmek yemedikçe ona 

selâm vermeyeceğim. Çünkü o, artık iyice yemeyi terketmekle meşhûr oldu.”224 İbn 

Sâlim’in bu eleştirisini bir yandan sufilerin oruç gibi ibadetleriyle bilinmesine 

yönelik bir eleştiri şekilde düşünmemiz mümkünken diğer taraftan da uzun süreli 

oruca yönelik bir eleştiri olarak okuyabiliriz. Oruç bahsinde detaylı bir şekilde ele 

alacağımız “savm-ı dehr” hakkında burada kısaca şunu belirtmek yeterli olacaktır: 

Uzun süreli oruç/açlık öncelikle sufilerin nefs ve nefs terbiye anlayışlarıyla çelişen 

bir durum olmasından dolayı diğer din bilimlerinin yanı sıra sufilerce de 

eleştirilmiştir. Sufilerin anlayışına göre böyle bir oruç, vücudun buna alışması 

sonucunda nefse ağır gelmeyeceği için nefs terbiyesine hizmet etmemekle beraber 

halkın gözünde bu şekilde bir sıfatla tanınırlık kazanmak da ayrıca nefse haz 

vereceği için tehlikeli olabilecektir. Yukarıda yer verdiğimiz Hücvirî’nin örneğindeki 

gibi “sünnete uygun” olduğu söylenen yol kimseye sezdirmeden tutulan oruçtur.  

Sufilerin tehlike olarak gördükleri bir diğer mesele de sünnete aykırılık 

meselesidir. Açıktaki aşırılıklarına Kur’an ve sünnetten deliller getirerek bu 

uygulamalarına meşruiyet arama çabasından daha önce bahsetmiştik. Dolayısıyla 

bunlara muhalif görünecek her uygulama batıl sayılıp reddedilmiştir. Sühreverdî’nin 

yeme içmenin de “ilme göre” olması derken kastettiği ölçüt budur. Serrâc’ın verdiği 

bir örnek bu duruma örnek teşkil etmektedir:  

“Vâsıt halkından biri, uzun yıllar oruç tutmuş. Ramazan hâriç her gün güneş 
batmazdan az önce orucunu bozarmış. Bâzıları, tuttuğu oruç nâfile bile olsa, onun 
ilme muhâlif bu hâline karşı çıkmışlar. Bâzıları ise bunu hoş karşılamışlar. Çünkü 
bunu yapan kişi, bu davranışıyla nefsini açlıkla eğitmek istemiş, orucunu ve oruca 
Allah’ın vaad buyurduğu sevâbı görerek ondan yaralanmak amacı gütmemiş, 
bununla tatmîn aramamıştır, diyorlardı. Bana göre, bu zâtın tavrına karşı çıkanlar 
haklıdır. Mâdem ki oruç tuttuğunu sanıp niyet etmiştir, öyleyse ona vefâkarlık 
göstermesi ve onu tamamlaması gerekir. Eğer bu hareketini ibâdet ve oruç 
zannetmese, onun bu davranışı aza kanâat edenlerin yolu gibi olur, kendisine de 
“oruçlu” denmezdi.”225 

                                                            
224 Serrâc, a.g.e., s. 187. 
225 Serrâc, a.g.e., s. 187. 



64 
 

Serrâc bu kişinin hareketini “ilme muhalif” olarak değerlendirerek yine nas 

ve hadisleri ölçüt olarak almaktadır. Bu kişinin oruç şeklinde ibadete başlaması ve 

sonra buna riayet etmeyişi Serrâc’ın iddiasını desteklemektedir. Zira bu hareket 

sadece aç kalma şeklinde uygulansaydı böyle bir uygulamanın İslami bir karşılığı 

olmamasından ve sadece kişinin kendi nefis terbiyesi olması bakımından kendini 

ilgilendireceğinden Serrâc bu duruma muhalefet etmeyebilirdi. Ancak orucun 

adabları arasında “niyet ve maksadı sağlamlaştırma”yı226 orucun bir adabı olarak 

zikreden Serrâc’ın bu tür bir uygulamaya karşı çıkması tabii görünmektedir. Ancak 

bu uygulamanın oruç olarak zikredilmesi tasavvufu orucun mahiyetini değiştirmeyle 

itham edilmesine neden olabilecek bir durum teşkil etmektedir. Bu da Sunni 

Tasavvufa bir sorumluluk yüklemekle beraber diğer din bilimlerine karşı da bir 

açıklama yapma ihtiyacı doğurmuştur. Oruç ibadetinin herhangi bir şekilde tahrif 

edilmesi ve bu durumun meşrulaştırılması diğer din bilimleriyle zaten varolan 

çatışmayı arttıracağından böyle bir uygulama tasavvufun dışında bırakılmaya 

çalışılmıştır. Niyetin sahihliği vakıayı kurtarmaya yetmemiş ölçüt yine “ilme göre” 

olmuştur. Dolayısıyla bir sonraki bölümde ele alacağımız sufilerin oruç anlayışı 

meselesinde oruç bu “ilme göre” olmanın bir çözümü olarak karşımızda durmaktadır.  

 

3. NEFS TERBİYE YÖNTEMİ OLARAK AÇLIK-ORUÇ 

İLİŞKİSİ 

İlk dönem müelliflerinden açlık meselesini en detaylı şekilde ele alan Mekkî 

açlık ile oruç arasındaki farkı şöyle anlatmaktadır:  

“Oruç konusuna gelecek olursak, sûfiler bunu yukarıda açıklanmış olan, nefsi 
sükunete erdiren ve tabiatını yumuşatan açlıkla bir tutmamışlardır. Zira oruca 
alışmak mümkündür. Ayrıca oruçlu kişi iftar ettiğinde eski kuvvetine geri 
kavuşmaktadır. Diğer taraftan oruç tutup da nefsin arzu ettiği çeşitli lezzetlerdeki 
yiyeceklerden mideyi doldurasıya kadar yiyenlerin orucu, bedenlerini daha da 
güçlendirmekten ve nefsini azdırmaktan öteye geçmez. Bu durum, dünyevî nimetlere 
karşı meylini kamçılar, ibadetlere karşı isteksiz davranmasına yol açar; onu tembel 
ve üşengeç bir hâle getirir. Belki de insanın beşerî ve hayvanî yönleri genel manada 
güç kazanır ve nefis o kişi üzerinde umumi bir hakimiyet kurar.”227 

                                                            
226 Serrâc, a.g.e., s. 184. 
227 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 95. 



65 
 

Mekkî’nin bu açıklamasını iki açıdan değerlendirmek gerekmektedir: 

Bunlardan ilki sufilerin “alışkanlıkları yıkmak” ile nefs terbiyesi arasında kurdukları 

irtibat diğeri de tasavvuf metinlerinde genellikle “oruç adabı” şeklinde 

karşılaştığımız ve orucun faziletini arttırmaya yönelik tavsiyelerdir. 

3.1. Açlık ve Alışkanlık İlişkisi: Açlıkla Nefsin Alışkanlıklarının 

Yıkılması 

Öncelikle alışkanlık meselesine baktığımızda sufilerin çeşitli gerekçelerle 

insanın alışkanlıklarından sıyrılması gerektiğini savunduklarını görmekteyiz. Serrâc 

bu alışkanlık meselesine dair şöyle demektedir: “Nefis bir şeyle ülfet edip ısındı mı, 

onun bu ibâdeti yerine getirmesi kendi hazzından dolayıdır, Allah hakkı olduğu için 

değil.”228Serrâc’ın bu ifadesi sufilerin nefs terbiyesi hakkındaki genel görüşlerini 

özetlemektedir. Yani nefs terbiyesinde maksat nefse her daim zor olanı yüklemektir. 

Bu durumu açlık bağlamında değerlendirecek olursak açlığın nefs terbiye yöntemi 

olabilmesi için nefsin sürekli açlığı hissetmesi esas olmaktadır. Diğer bir ifadeyle 

sufilere göre açlık ancak zor geldiğinde nefs terbiyesi olacaktır. Diğer türlü alışılan 

açlığın bedeni ve nefsi zorlamayacağı için nefs terbiyesi olarak bir hükmü kalmaz. 

Serrâc bu konudaki edebin ise “ibâdet ve tâat bile olsa, nefs ile nefsin alışageldiği 

şeyleri bir araya toplamamak” olduğunu belirtir.229 Bundan dolayıdır ki Serrâc açlık 

adabı bölümünde, Sehl’in şu sözünü aktarmıştır: “Tokluk ibtilâsına uğradığınız 

zaman açlık isteyiniz! Açlık ibtilâsına uğrayınca da tokluk isteyiniz! Değilse devamlı 

bir hâl üzere olunca azgınlığa düşersiniz.”230 Tokluğun ibtila olarak 

değerlendirilmesi tasavvuf açısından oldukça makul görülebilecek bir yargıdır ancak 

açlığın bir ibtila olarak görülmesi özellikle de bu kadar övülen ve tavsiye edilen bir 

haslet olması göz önünde bulundurulduğunda bir çelişki olarak görülebilir. Ancak 

tasavvufta orucun dışında ayrıca bir açlık uygulamasının bulunması bu durumun 

delilidir. Yani sahur ile iftar arasındaki düzenli açlığın karşısına sufiler ölçüsüz bir 

açlık getirmişlerdir. Mekkî’nin de ifade ettiği üzere “oruca alışmak mümkündür”. Bu 

sebeple orucun karşısına nefse daha zor gelecek bir açlığı yerleştiren sufilerin buna 

                                                            
228 Serrâc, a.g.e., s. 185. 
229 Serrâc, a.g.e., s. 185. 
230 Serrâc, a.g.e., s. 232.  



66 
 

alışılması durumunda yine bu alışkanlığı yıkacak bir görüş ileri sürmeleri abeslikten 

ziyade tutarlılık göstergesidir. Mekkî bu alışkanlıkları yıkma meselesine dair şu 

gerekçeyi sunmaktadır: 

“Bağımlılık yani bir şeye müptela olmak da Allahu Teala’nın kullarına imtihan 
sebebi yaptığı bir güçtür. Bu durumdaki kimselerin istikamet bulmaları mümkün 
olmaz. Eğer alışkanlıklar olmasaydı bütün insanlar tövbe eder; bağımlılıklar olmasa 
bütün tövbe edenler istikamet üzere kalırlardı.”231 

Mekkî, alışkanlık meselesini insani bir durum olarak ele almaktadır. Ona göre 

insan tabiatının alışkanlığa meyilli olması onu tövbe etmekten uzaklaştıracak 

bağımlılıklara götüreceğinden kişinin iradi olarak sürekli bundan kaçınması 

gerekmektedir. Bir açıdan alışkanlık iradeyi sınırlandıran bir durumdur çünkü kişi 

aklıyla veya iradesiyle değil alışkanlıklarının oluşturduğu güdüyle hareket eder. Söz 

konusu yemek gibi dünyevi bir şey olduğunda ise alışkanlık hem toklukta hem de 

açlıkta kaçınılması gereken bir durum olmaktadır çünkü iki türlü de kişi nefsine göre 

hareket etmiş olur. Mekkî’nin arzulara uyularak yemek hakkında söylediği şu sözün 

yemeği terk etmeye alışmak hakkında da geçerli olduğunu söylemek mümkündür: 

“Alışkanlık ve adetler, insan aklını mağlup eden birer askerdir.”232 Açlığa 

alışıldığında bu hareketin devam ettirilmesi Serrâc’ın dediği gibi artık Allah hakkı 

olduğu için değil kişinin nefsi buna alıştığı için olmaktadır. Bu sebeple nefs, her türlü 

dünyevi alışkanlığa karşı zapturapt altına alınmalıdır.   

Sühreverdî de bu alışkanlık meselesine dair şöyle demektedir: “Müridin dört 

günden fazla peş peşe (ardarda hiç oruç tutmadan) yemesi uygun değildir. Çünkü bu 

durumda nefis, âdetlere meyleder ve şehvetlerine uymaya imkân bulur.”233 Yani 

nefsini terbiye etmek isteyen bir sufi onun herhangi bir duruma alışmasına izin 

vermeyecek bir yöntem takip etmelidir. Bu nefs terbiye yönteminin sünnette de bir 

karşılığı bulunduğunu görmekteyiz. Mekkî, Peygamber ile ilgili Hz. Aişe’nin şu 

sözünü aktarmıştır: “Resûlullah (s.a.v.) öylesine uzun süre oruç tutardı ki, biz: 

“Herhalde Resûlullah (s.a.v.) artık hiç iftar etmeyecek!” derdik. Yine öylesine uzun 

süre orucu terk ederdi ki, biz yine: “Herhalde Resûlullah (s.a.v.) artık hiç oruç 

                                                            
231 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 127.  
232 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 127. 
233 Sühreverdî, a.g.e., s. 418. 



67 
 

tutmayacak!” derdik.”234 Peygamberin Savm-ı Davud’dan “En efdal oruç” olarak 

bahsetmesi de yine bu kapsamda değerlendirilmelidir. Serrâc bu orucun savm-ı 

dehr’den (yıl orucu) daha zor olduğunu belirterek şöyle demiştir: “Nefis, devamlı 

olarak oruçla ülfet edip bağımlılık kazanınca, ona oruçsuzluk zor gelmeye başlar. 

Oruçsuzluğa alışınca da oruç zor gelir. Bu oruç, bir gün tutulup, bir gün 

tutulmadığından nefsin ne oruçsuzluğa, ne de oruca alışması söz konusudur. Bu 

yüzden bu oruç için “en zor oruç” tâbiri kullanılmıştır.”235 

Alışkanlık ile ilgili bir diğer konu da öğün meselesidir. Öğünün de bir düzen 

ve alışkanlık içermesinden dolayı bazı sufilerin bundan kaçındıklarını görmekteyiz. 

Mekkî, Tâbiûn hakkında “Onların güzel huylarından bazısı şunlardır: Öğün 

alışkanlıkları yoktu ve yemekler arasında seçim yapmazlardı. Belli bir çeşit ekmek 

ve yemek üzerinde ısrar etmezler; açlıklarını giderecek, kendilerini ayakta tutacak 

olan buldukları yiyeceği yerlerdi.”236 demiştir. Sahabe’den sonra gelen neslin bu 

davranışını bazı sufiler kendilerine örnek almışlardır. Mekkî öğün meselesine dair iki 

farklı yol bulunduğunu belirterek Bağdatlı sufilerin yeme konusunda belirli 

vakitlerde yemek yeme alışkanlığını terk ettiklerini; Basralı sufilerin ise belirli 

vakitlerde yemek yemeye devam ettiğini söylemiştir. Bu iki yoldan ilkinin daha 

üstün olduğunu savunan Mekkî bunu “güçlü ve tevekkül sahibi kimselerin yolu” 

olarak tanımlamıştır. Ancak ikinci yolun da kendine has faziletleri bulunduğunu 

belirterek şöyle demiştir: “Belli öğün ve vakitlere bağlı kalan Basralıların tuttukları 

yol ise, nefsi birtakım afetlerden korumak, akıl ve fikrin sağda solda olması ve 

gereksiz şeyler peşinde koşmasını önlemek bakımından daha sağlıklı görünmektedir. 

Bu yol da müridlerin ve amel ehlinin yoludur.”237 

Görüldüğü üzere sufiler nefs terbiyesi için dinamik bir yöntem 

geliştirmişlerdir. Dolayısıyla tasavvufun insan tabiatını dikkate alarak, genel geçer 

bir kaide oluşturmaktan ziyade herkesin kendi nefsini tanıyarak ona göre çözüm 

üretebilmesi için esnek bir yapı oluşturduğunu söylemek mümkündür. Yöntemin 

alışkanlıkları yıkmak üzerine kurulu olması bir yandan bu riyazetin çerçevesini 

                                                            
234 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 141. 
235 Serrâc, a.g.e., s. 185. 
236 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 109. 
237 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 100-101. 



68 
 

belirlerken diğer taraftan da bireysel seçimlere izin vermektedir. Burada kilit nokta 

kişinin nefsinin, arzularının ve alışkanlıklarının farkına vararak buna karşı mücadele 

verebilecek olabilmesidir ki bu da açlığın iradi bir eylem olduğunu destekleyen bir 

durumdur. Verilen örnekler yöntemin çeşitliliğine ve bunlara sünnetten getirilen 

deliller de yöntemin sahihliğine işaret etmektedir. Ancak şunu da belirtmek gerekir 

ki sufiler nefsin zaaflarını da bilmektedir ve bunlara karşı zayıflık gösterilmesi 

halinde ne yapılması gerektiğine dair de tavsiyelerde bulunmuşlardır. Örneğin Mekkî 

“Alışkanlık edindiği arzuları terk edemeyen kimse; bu tür alışkanlıkları arttırmamalı, 

hiç olmazsa azaltma yoluna gitmelidir. Böyle yapmak, iman sahibi kimselerin 

ahlakına daha uygundur.”238 diyerek bu duruma dikkat çekmiştir. Bu noktada 

Mekkî’nin açlığın oruçtan farkına dikkat çektiği açıklamasına dönecek olursak 

Mekkî “oruç tutup da nefsin arzu ettiği çeşitli lezzetlerdeki yiyeceklerden mideyi 

doldurasıya kadar yiyenlerin orucu, bedenlerini daha da güçlendirmekten ve nefsini 

azdırmaktan öteye geçmez.” şeklinde bir eleştiride bulunmaktadır. Yani oruç, başlı 

başına nefs terbiyesinde yeterli görülmemiştir. Hücvirî de benzer bir noktaya 

değinerek şöyle demiştir: “Yemekten ve içmekten uzak kalmak suretiyle tutulan 

oruç, çocukların ve kocakarıların işidir.” Ona göre “lehv ve haramdan imsak 

lazımdır, yani boş ve günah olan şeylerden uzak durmak icap eder, helal olanı 

yemekten değil.”239Hücvirî “Biz onları, yemek yemez birer ceset kılmadık” 

(Mü’minun, 23/115) ayetini de referans göstererek insanın gıda almaya muhtaç 

olduğunu bu sebeple tamamen yemeyi içmeyi terk etmenin mümkün olmadığını da 

söylemiştir. Yani oruçtan kasıt kesinlikle yemek ve içmekten uzak durmak değildir; 

oruç kendi vasıtasıyla insanların birtakım ahlaki değerleri öğrenmesi gereken bir 

ibadettir. Dolayısıyla yeme-içmeden uzaklaşarak tutulan orucun yanına birtakım 

hasletler daha eklenmelidir ki oruç bu şekilde kişinin nefsini terbiye etmesine vesile 

olsun. Bu noktada sufiler birçok tavsiyede bulunup orucu ahlaki bir ilke haline 

getirmeye çalışmışlardır.  

Öncelikli olarak Hücvirî’nin aktardığı ayet üzerinden gidecek olursak yemek 

ve içmekten tamamıyla uzaklaşmanın dinde de bir yeri olmadığını görmekteyiz. 

                                                            
238 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 131. 
239 Hücvirî, a.g.e., s. 384. 



69 
 

İnsan, hayatına devam edebilmek için yeme içme, uyuma gibi birtakım şeylere 

ihtiyaç duyar. Sufiler ise nefs terbiye yöntemlerini bu tür ihtiyaçların minimum 

seviyede karşılanması ile ahlaklanma arasında kurdukları irtibat üzerine inşa 

etmişlerdir. Bu nefs terbiye yöntemini, sadece bedeni bu tür ihtiyaçlardan alıkoymak 

şeklinde yorumlamak hatalı olacaktır ki sufiler yaptıkları eleştirileriyle buna açıklık 

getirmeye çalışmış ve verdikleri tavsiyelerle de yöntemlerini detaylandırmışlardır.  

3.2. Sufilerin Oruç Adabı: Alışkanlık Haline Gelmeyen Açlık 

Sufiler orucu bütüncül bir ibadet görmüşlerdir. Yani oruç göz, kulak, dil, el, 

ayak ve kalp gibi organların da zapturapt altına alındığı bir ibadet olmalıdır. Hücvirî 

“Orucun hakikati imsaktır”240 diyerek bu duruma işaret etmiştir. İmsak sözlükte “bir 

şeyi tutmak, alıkoymak; bir şeyden el çekmek, kendini tutmak” manasına 

gelmektedir.241 Serahsi (1009-1090) fıkıh terimi olarak orucu şöyle tanımlamıştır: 

“oruç, özel bir “tutma”dan ibarettir. Burada ‘belirli tutma’; kişinin mide ve cinsel 

organlarının isteğine karşı kendini tutması; ‘belirli kişi’ ifadesi; Müslüman erkek ile 

hayız ve nifastan temizlenmiş Müslüman kadını, ‘belirli vakitte’ ifadesi; ikinci fecrin 

doğmasından güneşin batışına kadar olan süreyi, ‘belirli bir nitelikte’ ifadesi ise; 

tutmanın Allah’a yaklaşmak maksadıyla olmasını anlatır."242 Sufiler orucun bu terim 

anlamına riayet ederek bu kelimeyi daha çok geniş anlamıyla yorumlamışlardır. Oruç 

onlar için bedeni, her türlü arzusundan alıkoymak, bu arzulara karşı kendini 

tutmaktır. Bu şekilde ele alındığında orucun kapsamı genişlemekte; oruca zahir 

şartların dışında batın şartlar da eklenmektedir. Sufilerin orucu bu şekilde ele almış 

olmalarının dayanağı ise yine sünnettir. Serrâc’ın aktardığı bir hadiste Peygamber: 

“Oruçlu olduğun zaman kulağına, gözüne ve eline de oruç tuttur.”243 demiştir; yani 

oruç tüm bedenin imsakıdır.  

Hücvirî’ye göre imsakın şartları; karnı ve mideyi yemekten ve içmekten 

koruduğu gibi, gözü harama ve şehvete bakmaktan, kulağı gıybetten ve abes şeyleri 

dinlemekten, dili boş laflardan ve afetten, bedeni ise dünyaya tabi kılmak ve şeriata 

                                                            
240 Hücvirî, a.g.e., s. 383. 
241 Mehmet Şener, “İmsak”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2000, C. 22, s. 238-239.  
242 Serahsî, Mebsût, Haz. Mustafa Cevat Akşit, C III, İstanbul, Gümüşev Yayıncılık, 2008, s.77. 
243 Serrâc, a.g.e., s. 184. 



70 
 

muhalefet etmekten muhafaza etmektir.244Hücvirî rüyasında Peygamber’den nasihat 

istediğini Peygamber’in de ona “Duyu organlarını hapset! Yani beş duyu organını 

hapset, koru, tam ve mükemmel mücahede budur.” dediğini 

aktarmıştır.245Hücvirîbunların görme, işitme, tatma, koklama ve dokunma hisleri 

olduğunu ve bütün bilgilerin bu beş kapıdan husule geldiğini belirtmiştir. Ona göre 

“Bu beş his ilmin ve aklın başkomutanlarıdır.”246 Burada Hücvirî’nin riyazet ile ilim 

arasında bir irtibat kurduğunu görmekteyiz. Akıl, ilim ve ruhun bu beş duyuya hakim 

olabileceği gibi nefs ve hevanın da bunlara hakim olma tehlikesinden bahseden 

Hücvirî, “oruçlunun (gerçekten) oruçlu olabilmesi için, bütün duyu organlarını, 

muvafakat ile (Hakk’a ve Hakk’ın emirlerine) muhalefetten hapsetmesi ve 

alıkoyması lazımdır.” diyerek doğru ilme, duyu organlarının nefs ve hevadan uzak 

tutulmasıyla ulaşılacağını ima etmiştir. Örneğin ona göre işitme ve görme hislerinde 

nefsin hakimiyeti yalan ve şehvete nazarken Hakk’ın hakimiyeti rü’yet ve istima’dır 

(Hakk’ı görmek ve O’nun kelamını işitmek).247 Yani oruç gerçek manada “oruç” 

olduğunda marifetullaha götüren bir araç haline dönüşür. Bu sebepledir ki Hücvirî 

orucun hakikati imsaktır dedikten sonra “Yolun tümü bunda gizlidir.”248 demiştir. 

Hücvirî’nin riyazet ve marifet arasında kurduğu ilişki tasavvufun yöntemi ve 

maksadını yansıtması bakımından önem arz etmektedir ki bu meseleye ileride 

ayrıntılı bir şekilde değinilecektir.  

Mekkî de benzer şekilde gerçek orucun şu şekilde olması gerektiğini belirtir: 

gözü serbestçe sağa sola bakmaktan alıkoymak, kulağı bir haramı dinlemekten yahut 

yalan konuşan ve boş işlere dalanların sohbetinden uzak tutmak, dili kendisini 

ilgilendirmeyen şeylere dalmaktan muhafaza etmek ve kendisine bir fayda 

vermeyecek konuşmalardan uzak tutmak, kalbi tamamen Allah’a bağlamak, 

yapmaktan çekindiği işleri düşünmekten de uzak durmak ve kendisine fayda 

vermeyen şeyleri temenni etmeyi terk etmek, eli haram bir işe yahut kötü bir fiile 

uzanmaktan uzak tutmak ve ayağı, hayır işleri dışında emir ve teşvik edilmeyen 

                                                            
244 Hücvirî, a.g.e., s. 383. 
245 Hücvirî, a.g.e., s. 383. 
246 Hücvirî, a.g.e., s. 383. 
247 Hücvirî, a.g.e., s. 384. 
248 Hücvirî, a.g.e., s. 384. 



71 
 

işlere gitmekten alıkoymak.249 Sufilerin oruç konusundaki bu bütüncül yaklaşımına 

göre oruç, “yeme-içmeden uzak durma”nın ötesinde düşünceye bile ket vurma 

eylemine dönüşür. Her ne kadar buna eylem desek de aslında sufiler orucu bir 

eylemsizlik olarak görmüşlerdir. Bu eylemsizliği, gereksiz her türlü konuşma, 

dinleme, hareket hatta düşüncede oruç  olarak değerlendirmek mümkündür. Burada 

gereksizden kasıt ise Allah için, Allah ile, Allah hakkında, Allah’a doğru vb. 

şeklinde birtakım edatlarla tanımlayabileceğimiz eylemler dışındaki her şeydir; yani 

merkezinde Allah olmayan her şey. Oruç meselesinde hayatın her alanını ilgilendiren 

bir yaklaşıma sahip sufiler bunun sonucunda hayatın her alanında oruçlu olmaya dair 

birçok fikir üretmişlerdir. Orucun faziletini arttırmaya yönelik bu fikirler genel 

olarak sufilerin nefs terbiyesi anlayışlarını da yansıtmaktadır.   

3.3. Orucun Faziletini Arttırmak 

Orucun faziletini arttırmak için sufilerin verdikleri tavsiyelere bakacak 

olursak bunlardan ilki oruç ile birlikte yemeğin azaltılmasıdır. Orucun -eğer 

sonrasında çeşitli yemeklerle iftar yapılırsa- nefsi azdıracağına dair Mekkî’nin 

uyarısına değinmiştik. Mekkî’nin iddasına göre oruçlu kişi iftar ettiğinde eski 

kuvvetini geri kazanır dolayısıyla nefs bundan haz duyar. Halbuki sufiler nefslerini 

güçsüzleştirmek onun arzularını köreltmek için riyazet uygulamışlardır. Dolayısıyla 

oruç ile beraber yemek miktarının azaltılması sufilerin bu riyazet yöntemine daha 

uygun bir davranıştır. Mekkî bu konu ile ilgili şöyle demiştir: “Oruç ile birlikte 

yiyecekleri de azaltmak, öğünlerde kifayet miktarı azık ile yetinmek, kalbin 

selamette kalmasını sağladığı gibi; kişinin ibadetlere daha fazla devam etmesine de 

yardımcı olur.”250 Yemek yemek rehavete ve tembelliğe neden olup insanı ibadetten 

alıkoyacağı için sufiler orucun ve oruçlu iken yapılan diğer ibadetlerin faziletini 

arttırmak için yemek miktarının azaltılması gerektiğini söylemişlerdir. Bu konuyla 

ilgili olarak Sülemî, Muhammed ibn Alî et-Tirmizî’nin şu sözünü aktarmıştır: 

“Uykudan ve yemeden uzak kal, zira yersen tembelleşirsin, uyursan gaflete 

düşersin.”251 Tirmizî’nin bu sözünde vurguladığı ikinci nokta da sufiler için oldukça 

                                                            
249 Mekkî, a.g.e., C. III, s. 480. 
250 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 96. 
251Sülemî, a.g.e., s. 41. 



72 
 

önem arz etmektedir. Kıllet-i menam olarak literatüre geçen az uyuma meselesi, 

orucun bir edebi olarak görülmüştür. Bu sebepledir ki Mekkî, oruçlu olan kimseye 

gündüz fazla uyumamasını tavsiye eder.252 Orucun nasıl olması gerektiğini anlattığı 

bölümde Serahsî’nin de bu iki meseleye dikkat çekmesi tasavvufun fıkıh ile bu 

konuda ittifak ettiğini göstermesi bakımından önemlidir. Serahsî şöyle der:  

“Oruç tutarak Allah’a yaklaşmak, nefisle savaşarak olur. Bu anlamda savaşma iki 
şekilde gerçekleşir; birincisi, arzu edilen zamanda nefsi yemek yemekten alıkoymak, 
ikincisi, uykuyu sevdiği bir zamanda kalkıp ibadet etmekle olur.”253 

Din bilimlerinin farklı yönlerden ele aldığı oruç meselesinde, orucun gayesi 

hususunda herhangi bir ihtilaf olmadığını görmekteyiz. İleride orucun 

özelleşmesimeselesinde sufilerin orucun sınırlarını nasıl zorladıklarını göreceğiz 

ancak burada kısaca şu noktaya değinmek yeterli olacaktır: Fıkhın genel itibarıyla 

hakkında zahiri hükümler verdiği oruç, gayesi bakımından tasavvufta ele alınan 

oruçtan farklı değildir. O halde oruç hakkında verilebilecek genel hüküm onun bir 

nefs terbiye yöntemi olmasıdır ve nefsle mücadele söz konusu olduğunda buna fazla 

yemek, fazla uyumak, fazla konuşmak gibi öğeler de dahil edilebilir ki bu genel 

olarak bir ahlaklanma meselesi olması bakımından doğrudan tasavvufun meselesi 

haline gelir. Örnek olarak Sühreverdî’nin şu ifadesine bakmakta fayda var: “Sûfînin 

orucunun fazilet ve edeplerinden biri de, oruç tutmadığı günlere nisbeten yiyeceğini, 

biraz daha azaltmasıdır. Yoksa, daha önce yemekte olduğu şeyleri iftarda bir araya 

getirerek aynı miktarda yiyecek olursa; gündüz yiyemediğini akşam yemiş olur ki 

orucun hikmeti ortadan kalkar.”254Sühreverdî’nin burada “orucun hikmeti” diye 

bahsettiği şey fıkıh ile tasavvufun ortak paydada buluşabildiği bir noktadır çünkü 

oruç söz konusu olduğunda öncelikli mesele “insan neden oruç tutmalı?” sorusuna 

cevap vermektir ki bu, bütün din bilimlerinin ortak meselesidir. Tasavvufu diğer din 

bilimlerinden ayrıştıran nokta ise bu soruya verdiği yanıtın devamında getirdiği 

birtakım gerekliliklerdir ki bu noktada “ahlak” bizim için anahtar bir kavram 

olmaktadır. Fıkıh kitaplarında oruç meselesine baktığımızda bu sorunun cevabının 

“Allah emrettiği için” olduğunu orucun hikmetinin ise “nefsle savaşmak” olduğunu 

görmekteyiz. Geri kalan hükümler ise çoğunlukla orucun iç ve dış sebeplerden nasıl 

                                                            
252Mekkî, a.g.e., C. III, s. 481. 
253Serahsî, a.g.e., s.79. 
254 Sühreverdî, a.g.e., s. 425. 



73 
 

etkilendiğinde dairdir.255 Tasavvufta ise Allah’ın emirlerinin doğrudan kabul edilip 

bunlar üzerinden “nasıl ahlaklanabiliriz” sorusu doğrultusunda bir yöntemin 

geliştirildiğine şahit oluyoruz. Orucu bozan zahir hükümler, kaza, kefaret gibi fıkhın 

ele aldığı meselelerin tasavvufta yer almamasının sebebini de tasavvufun bu 

konularda fıkha tâbi olmasıyla açıklayabiliriz. Ancak söz konusu orucun hikmeti 

olduğunda tasavvufun bunu korumak adına birçok tavsiyede bulunduğunu, orucu 

zayi edebilecek davranışları ayrıntılı bir şekilde ele aldığını, orucun batınını korumak 

için yöntemler geliştirdiğini görmekteyiz ki bu da orucun tasavvufun elinde nasıl 

şekillendiğini ortaya koymaktadır. Dolayısıyla bu tür bir literatürün gelişmiş 

olmasını dahi tasavvufun bir ihtiyaçtan doğmuş olmasıyla ilişkili okumamız 

mümkündür.  

Sufilerin yemeği azaltma tavsiyesine geri dönecek olursak onların sadece 

oruçlu iken değil genel olarak çok yemeyi hoş karşılamadıklarını söylemek 

mümkündür. Mekkî bu durum ile ilgili şöyle demiştir: “Âdetlere uyarak, değişik 

lezzetlerden tadarak ve doyuncaya kadar yemek yemenin mekruh olduğunu bazı 

alimler ifade etmişlerdir. Alimler, yemek yeme hususunda bu tarz alışkanlık sahibi 

olanları hayvanlar ile bir tutarlar. Karnı iyice doluncaya kadar ve tıka basa yemek 

yemeyi ise alimler büyük günah olarak değerlendirirler.”256 Çok yemenin iradeye 

sahip olmayan hayvanlarla ilişkilendirilmesi tasavvufun insana verdiği kıymeti 

ortaya koyması bakımından önemlidir. Yani insan düşünen ve iradesi olan bir 

varlıktır ve bu durum onun değişip olgunlaşabileceğinin bir göstergesidir. Bunu 

tasavvufun genel insan görüşü olduğunu söylemek mümkündür çünkü zaten 

tasavvufun temeli, insanın değişebileceği ve dolayısıyla ahlaklanabileceği fikrine 

dayanır. Oruç bu noktada insana bir kontrol sağlasa da orucun yenilecek şeyin 

miktarı konusunda bir sınır getirmemiş olması maksadından uzaklaştıracak 

davranışlara götürme tehlikesini de beraberinde getirmiştir. Bu sebeple orucun 

“nefsle savaşma” olduğu hem fıkıh hem de tasavvuf metinlerinde vurgulanmıştır ki 

bu da sufilerin “az yeme” konusu üzerinde bu kadar çok durmalarını açıklamaktadır. 

Az yemek meselesi de başka bir bağlamda yeterli görülmemiştir ki Mekkî buna ek 

                                                            
255 Serahsî, a.g.e., s.77-79. 
256 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 95. 



74 
 

olarak “değişik lezzetlerden tadarak” yemeyi de bu nefsle savaşa dahil etmiştir. Bu 

konuyla ilişkili olarak Hasan-ı Basri “Yemekte iki (çeşit) katığı bir arada yemeyin. 

O, münafıkların yemeğidir.”257 demiştir. Yani oruç; yemek yemekten uzak durmak, 

yemeği miktarını ve çeşidini azaltmak şeklinde yorumlanarak tasavvufta farklı 

boyutlar kazanmıştır. Bunlara bir de “arzu edilen şeyi” yememek eklenmiştir. 

Örneğin Mekkî, selef-i salihinin sahuru iki üç hurma ve birkaç zeytin ile azıcık su 

içerek geçirdiğini hatta bazılarının hayvanın arpasından bir miktar yiyerek sahurun 

bereketine ulaşmaya çalıştığını söylemiştir.258 Daha önce de belirttiğimiz gibi nefsi 

terbiye için sufiler nefslerinin arzu ettiği şeyleri yememeye de dikkat etmişlerdir. Bu 

sebeple sufiler kimsenin talep etmeyeceği, değersiz şeyler yemeyi tercih etmişlerdir 

ki sufi kelimesinin değersiz ot manasına gelen sufane’den türetildiğine dair görüşler 

bu durumun göstergesidir.  

Mekkî, “salihlerden bir zat”tan rivayet ederek şöyle demiştir: “Arzu 

ettiklerinizi yemeyiniz! Eğer yerseniz onları talep etmeyiniz. Eğer talep ediyorsanız 

muhabbet beslemeyiniz.”259Mekkî’nin bu ifadesi yemek konusunda bir başka edebe 

daha işaret etmektedir; bu da yemeye karşı muhabbet beslememek. Sufiler hem 

zahiren hem de batınen dünyaya rağbet etmemeye çalışmışlardır. Buna göre yemek 

yemeyi terk etmek gibi yemek yeme düşüncesini de terk etmek gerekmektedir çünkü 

kalp Allah dışında başka hiçbir şey ile meşgul olmamalıdır. Bu sebeple Hücvirî 

yemek yeme konusunda şart olanın “mübalağa etmemek, ileri gitmemek ve gece-

gündüz kendini, bir lokmanın düşüncesiyle meşgul etmemek” olduğunu 

söyler.260Hücvirî, “yemeye talip olan (manen ve zihnen) yemekle olur.”261 sözünü de 

bu kapsamda değerlendirmemiz mümkündür. Yani bedenen aç olup zihni yeme 

düşüncesiyle meşgul olan kimse aslında aç kalmış sayılmaz. Mekkî oruç tutan 

kimsenin vakit gelmeden önce yemek derdine düşmemesi gerektiğini; böyle 

yapmanın bir hata olduğunu söyler.262Dolayısıyla oruçta kişinin bedenen ve zihnen; 

diğer bir ifadeyle zahiren ve batınen aç olması esastır. Bu duruma örnek olarak Sehl 

                                                            
257 Sühreverdî, a.g.e., s. 418. 
258 Mekkî, a.g.e., C. III, s. 481. 
259 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 131. 
260 Hücvirî, a.g.e., s. 409. 
261 Hücvirî, a.g.e., s. 387. 
262 Mekkî, a.g.e., C. III, s. 481. 



75 
 

b. Abdullah gösterilebilir. Serrâc onun hakkında “Sehl yemeyi terketmemişti. Aksine 

yemek onu terketmişti. Çünkü kalbine doğan vâridât, kendisini yemek yeme 

düşüncesinden alıkoyuyordu.” demiştir.263 Daha önce de belirttiğimiz gibi sufilerin 

açlıktaki gayeleri nefslerini dünyevi arzulardan arındırmaktır; dolayısıyla nefs bu tür 

arzulardan kurtulduğunda yemek ve yememek onlar için bir olmaktadır. Kalbe 

girmediği, nefsi azdırmadığı ve düşünceyi meşgul etmediği sürece sufiler yemek 

yemekte bir sakınca görmemişlerdir. Aksine bu hale gelebilmek için riyazet 

uygulamışlardır.  

Oruçla ilgili sufilerin üzerinde sıkça durdukları bir diğer edep de haram ve 

şüpheli şeylerden uzak kalmaktır. Sufiler orucun faziletini azaltacak veya orucu zayi 

edecek her türlü şeye karşı tedbirli davranmışlardır. Burada haram ve şüpheli şeyden 

uzak durmaktan kasıt sadece yenilen ve içilen şeylerde değil bütün fiillerde 

bunlardan kaçınmaktır. Sühreverdî “Bir müridin, mubah olan yiyeceklerden 

kendisini alıkoyup da haram olan işlerle orucunu bozması edepten değildir” 

demiştir.264Mekkî de bu konuyu şu örnekte açıklamaya çalışmıştır: “Yemekten 

kendini alıkoyup Allahu Teala’nın emirlerini çiğneyerek orucunu zayi eden kimsenin 

orucu, bütün azalarını mesh ederek abdest alıp namaz kılan kimsenin durumuna 

benzer. Onun kendisine neyin lazım olduğunu bilmemesi sebebiyle, böyle bir 

abdestle kıldığı namazı kabul edilmez.”265 Genel olarak oruçluyken haramdan 

kaçınmak gerektiğini vurgulayan sufiler özel olarak da bir takım meselelerin 

üzerinde durmuşlardır ki bunlar; doğrudan hadislerde vurgulanan meseleler 

olmalarıyla dikkat çekmektedir.  

Peygamberin “Nice oruç tutanlar vardır ki, tuttukları oruçtan elinde kalan 

açlık ve susuzluktur.” hadisini aktaran ilk dönem müelliflerinden Mekkî, hadiste 

bahsi geçen kimseler hakkında birkaç görüş sunmuştur. Bu kimseler; oruç tutup 

haram ile iftar edenler, helal yiyeceklere karşı oruç tutup gıybet edenler ve gözüyle 

dilini haramdan sakındırmayanlardır.266  Aynı hadisi aktaran Sühreverdî de hadisi 

Mekkî’yle benzer şekilde yorumlamış, haram yeme ve gıybet meselesine atıfta 

                                                            
263 Serrâc, a.g.e., s. 232. 
264 Sühreverdî, a.g.e., s. 425. 
265 Mekkî, a.g.e., C. III, s. 480. 
266 Mekkî, a.g.e., C. III, s. 482. 



76 
 

bulunmuştur.267Hücvirî de aynı hadis ile birlikte şu hadisi de aktararak aynı duruma 

dikkat çekmiştir: “Oruç tutuğun zaman, kulağın, gözün, dilin, elin ve sendeki her 

organın da oruç tutsun.”268 Dolayısıyla kötü söz, harama bakma, gıybet, yalan gibi 

davranışlardan kaçınmak da orucun kapsamı içerisine girmektedir. Bu sebeple 

sufilerin peygamberin özel olarak kaçınılması gerektiğini söylediği hususları orucun 

birer şartı olarak ele alıp açık kurallar koyduklarını görmekteyiz. Örneğin Mekkî, 

Peygamber’in “Oruç, yalan ve gıybetle parçalanmadıkça, sahibini (azaptan) koruyan 

bir kalkandır.” sözünü aktarıp, “Selef-i salih, gıybetin orucu bozduğunu bile 

söylemişlerdir.” demiştir.269Sühreverdî de bu konuda Süfyân-ı Sevrî’nin “Gıybet 

edenin orucu bozulur.” dediğini aktarmıştır. Zahirde orucu bozmayan bu tür 

davranışlar orucun faziletine zarar verdiği için sufiler bu tür davranışları orucun 

dışında bırakmak için bu şekilde sert ifadeler kullanmışlardır. Gıybet meselesi el-

İhtiyar’da “orucu bozmayan hâller” başlığı altında zikredilirken,270 bazı sufiler 

hadislerden yola çıkarak bunun doğrudan orucu bozduğunu iddia etmişlerdir. Aynı 

şekilde Sühreverdî, eşlerin birbirlerine yakınlaşmadan sakınması gerektiğini 

söylerken, Serahsî, Mebsût’ta hadisten yola çıkarak buna müsaade edildiğini ifade 

etmiştir.271 Sufilerin orucun şartlarına bu kadar hassasiyet göstermelerinin sebebi 

onların orucu bir bütün olarak görmeleridir. Yani oruç Peygamberin dediği gibi 

kulak, göz, dil, el ve diğer bütün organlarla tutulması gereken bir ibadettir. Fıkıh 

insanlara ancak zahiri hükümler verebilirken batını korumak kişinin kendi elindedir, 

dolayısıyla tasavvufun ana gayesi bu batını tasfiye ederek Allah’a yaklaşmak 

olduğundan sufiler orucun manasını/bâtınını korumayı zahirini korumak kadar 

önemsemiş ve zahirde orucu bozan hükümler ile batında zarar veren hükümleri bir 

tutmuşlardır çünkü onlar için orucun kendi içerisinde bir bütünlüğü bulunmaktadır ve 

bunun hakikati imsaktır. İmsakın sadece zahire indirgenmesi, oruçla ulaşılmak 

istenen gayeye engel olacağından bu bütünlüğün yeniden inşası gerekmiştir ki 

sufilerin oruç konusundaki hassasiyetleri bu bağlamda değerlendirmek gerekir. 

Mekkî, Peygamberin “Kim yalan sözü ve onunla amel etmeyi terk etmezse, Allahu 

                                                            
267 Sühreverdî, a.g.e., s. 427. 
268 Hücvirî, a.g.e., s. 383. 
269 Mekkî, a.g.e., C. III, s. 482. 
270el-Mavsılî, el-İhtiyar, Çev. Celal Yeniçeri, 4. bs., İstanbul, Şamil Yayınevi, 2013, s. 117. 
271 Serahsî, a.g.e., s.87. 



77 
 

Teala’nın onun yiyecek ve içecekten uzak durmasına ihtiyaç yoktur.” hadisini 

aktarmış ve bu hususta “Oruç ibadetiyle beklenen, kulun aç ve susuz kalması değil, 

günahlardan sakınmasıdır.” demiştir.272 Yani Peygamber’in kendisi orucun “yeme-

içmeden uzak kalma”ya indirgenmesine karşı çıkmış önemli olanın güzel ahlak ve 

amel olduğunu vurgulamıştır. Bu sebepledir ki Peygamber oruçluyken sövmeyi 

yasaklamıştır273 çünkü oruç bir ahlaklanmadır ve her türlü kötü vasıf ve davranıştan 

imsaktır.  Mekkî, “Oruç tutun sıhhat bulun.” hadisini “Kalbin manevi hastalıklardan 

uzak ve sağlıklı olması; vücudun hastalıklardan uzak ve sağlıklı olmasından daha 

önemli ve öncelikli bir durumdur.”274 şeklinde yorumlamıştır. Yani oruç, kalbi 

(manevi) hastalıklardan koruyan bir ibadettir ve oruçta aslolan bu maksattır. Sufilere 

göre oruç baştan sona bu maksat etrafında şekillenmelidir ki maksat gerçekleştirilmiş 

olsun. Niyet ile başlayan ve iftar ile sonuçlanan oruç ibadetinde de bu iki vakit arası 

kişinin her an Allah’ın emirlerine riayet etmesi şarttır. Serrâc orucun adabını şu 

şekilde özetler:  

“Niyet ve maksadı sağlamlaştırmak, nefsin isteklerine karşı çıkmak, organları haram 
ve şüphelilerden korumak, yediği şeyin sâfiyetine dikkat etmek, kalbi kollamak, 
Hakk’ın zikrine devam, Hakk’ın teminatı altında olan rızkına fazla önem vermemek, 
kendi orucunu küçümsemek, eksikliklerinden dolayı ürpermek, ibâdetini hakkıyla 
yerine getirebilmek için Hakk’tan yardım dilemek.”275 

Serrâc’ın bu ifadesinde geçen edepler bu noktaya kadar aktardığımız birçok 

edebi içerisinde barındırır. Dolayısılya sufilerin oruç anlayışını kendi içerisinde bir 

bütünlüğü olan çok yönlü bir ibadet olarak gördüklerini söyleyebiliriz. O halde 

Hücvirî’nin, “Bir kimse, kendini günahtan muhafaza ederse, onun, bütün hal ve 

hareketleri oruçlu olur.”276 sözünü şu şekilde de tekrar kurmamız mümkündür: “Bir 

kimse oruçlu olursa bütün hal ve hareketlerini günahtan muhafaza eder.” Çünkü 

sufilere göre “orucun hakikati imsaktır” ve hakiki imsak da bütüncül bir şekilde 

bedeni ve kalbi muhafaza ile olur. Bu görüş Peygamberin “Her şeyin bir kapısı 

vardır; ibadetin kapısı da oruçtur.” şeklindeki hadisiyle uyum göstermektedir.277 Bu 

görüşe göre ideal olan oruç, kendisiyle insanın günah olandan uzaklaşıp 

                                                            
272Mekkî, a.g.e., C. III, s. 483. 
273 Serrâc, a.g.e., s. 184. 
274 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 119. 
275 Serrâc, a.g.e., s. 184. 
276 Hücvirî, a.g.e., s. 384. 
277 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 118. 



78 
 

ahlaklanacağı, arzu ettiklerinden yüz çevirip nefsini terbiye edeceği ve diğer 

ibadetleri de ihlas ile yerine getirebileceği oruçtur. Bu şekildeki oruç, ibadetin kapısı 

olacaktır. Orucun bir nefs terbiye ve ahlaklanma yöntemi olması diğer ibadetlerin 

sıhhatini de doğrududan etkileyeceğinden sufiler oruç üzerinde bu kadar çok 

durmuşlardır. Üstelik sufilerin orucu “Allah’ın ahlakı ile ahlaklanmak” meselesi 

üzerinden ele alarak istiğna ve ihlas eksenli bir oruç fikri geliştirmeye çalışmışlardır.   

3.4. İstiğna ve İhlas Arasında Oruç 

Bir kudsi hadiste şöyle geçmektedir: “Allah buyurdu ki: Oruç benim içindir, 

onun ecrini ve sevabını da ben vereceğim.”278 Sufiler bu hadisten yola çıkarak 

orucun önemine vurgu yapmışlar ve orucun bazı özelliklerinden dolayı Allah’ın bu 

şekilde bir vaadde bulunduğunu söylemişlerdir. Bu özellikleri üç başlıkta 

incelememiz mümkündür; bunlar, gizlilik/ihsan, sabır ve Samediyettir.  

Hücvirî bu hadisi aktardıktan sonra şöyle der: “Böyle denilmesinin sebebi, 

orucun, hiçbir şekilde zâhirle alâkası olmayan gizli bir ibadet oluşu, ağyarın onda 

kat’î surette nasibi olmaması ve mükâfatının sonsuz olmasıdır.”279 Yani oruç ibadeti 

dışarıdan bakıldığında anlaşılmayan, dolayısıyla kişiyi ucba veya riyaya 

götürmeyecek bir eylem olmasından dolayı özel bir konuma sahiptir. Orucun bu 

özelliğini “ihlas” kavramı ile birlikte değerlendirmek gerekir. Kuşeyrî ihlası “kulun 

yaptığı taat ve ibadette kastının sadece Allah Teâlâ olması” şeklinde tanımlar.280 

Yani ihlas, Allah dışındaki bütün sebepleri silmektir. Gösteriş yapma, itibar görme, 

kendi ibadetini görerek nefsini tatmin gibi sebeplerin tümünden uzaklaşarak niyeti 

temizlemektir. Bu gizlilik meselesine dair Serrâc şöyle demiştir: “Evet orucun diğer 

ibâdetler arasında özel bir konumu vardır. Çünkü oruç hâriç, bütün farz ibadetler, 

halkın dışardan bakınca görebileceği, organların birtakım hareketlerinden ibârettir. 

Oruç ise dış organların bir hareketi olmaksızın yapılan bir ibâdettir.”281Hücvirî’nin 

“Hiçbir kimseye bildirmeden ve sezdirmeden oruç tutanlar” diye bahsettiği kimseler 

bu duruma örnektir. Hücvirî bu kimselerin önlerine yemek getirildiği zaman 

                                                            
278 Hücvirî, a.g.e., s. 382. 
279 Hücvirî, a.g.e., s. 382. 
280 Kuşeyrî, a.g.e., s. 415.  
281 Serrâc, a.g.e., s. 183. 



79 
 

oruçlarını bozduğunu ve bu durumun sünnete daha uygun olduğunu 

söylemiştir.282Hücvirî her ne kadar bazı kimselerin böyle yaptığını söylese de sufiler 

genel olarak olması gerekenin bu olduğu hakkında görüş birliğindedirler. Sühreverdî 

de oruç ile ilgili şöyle demiştir: “oruç, terkedilen şeyler yönüyle, Allah’tan 

başkasının bilmeyeceği gizli amellerdendir.”283 Dolayısıyla orucu özel kılan bu 

gizlilik meselesidir; gizliliği özel kılan da ihlastır. Oruçlu bir kimse bir yandan aç 

kalarak diğer yandan da bundan herhangi bir zahiri çıkar elde edemeyerek iki şekilde 

nefsine zulmetmiş olur.  

Orucu özel kılan bir diğer husus da sabırdır. Sühreverdî bununla ilgili olarak 

şu hadisleri aktarmış: “Sabır imanın yarısıdır.” “Oruç da sabrın yarısıdır.” ve şöyle 

demiştir: “Denilmiştir ki: Kıyamet günü insanoğlunun bütün amelleri, zulmettiği 

kimseye karşılık olarak verilir; ancak oruç bundan hariçtir. Çünkü ona kısas dahil 

olmaz. Allah Teâlâ, kıyamet günü, oruç için, “Bu bana aittir; hiç kimse ondan bir şey 

noksanlaştıramaz.” buyurur.”284 Yani orucun diğer ibadetler karşısında bir üstünlüğü 

bulunmaktadır ki Allah onu kısas etmeyeceğini ve mükafatını kendisinin vereceğini 

söylemiştir. Serrâc bu mükafat meselesini farklı bir ayeti referans göstererek açıklar: 

“Oruç tutanlar, sabır ehli/sâbirûndur. Allah: ‘Ancak sabredenlere mükafâtlarını 

hesapsız verecektir.’ (ez-Zümer, 39/10) Bu âyetle oruç, hasenât ve sevâbı sayılı 

ibâdetler arasından çıkmış olmaktadır.”285Sühreverdî de aynı ayete atıfta bulunarak 

sabrın, orucun isimlerinden biri olduğunu söyler.286 

Kudsi hadiste geçen “Oruç benim içindir” ifadesini hem Sühreverdî hem de 

Serrâc, Allah’ın “Samed” ismi ile ilişkilendirmiştir. Serrâc: “’Samed’ karnı olmayan, 

bu yüzden de yeme-içmeye ihtiyâcı bulunmayan, demektir. Allah Teâlâ sanki: ‘Kim 

benim ahlâkımla ahlâklanırsa Ben onu hiçbir beşerin gönlünün hayâl edemeyeceği 

bir biçimde mükafâtlandırırım’ buyurmaktadır.”287 demiştir. Yani tasavvufun gayesi 

olan Allah’ın ahlakı ile ahlaklanmak, Samed ismi ile oruçta ortaya çıkmaktadır. 

Allah yemeden içmeden müstağni olduğu için insan ihtiyaç duyduğu şeylerden uzak 

                                                            
282 Hücvirî, a.g.e., s. 383. 
283 Sühreverdî, a.g.e., s. 415. 
284 Sühreverdî, a.g.e., s. 415. 
285 Serrâc, a.g.e., s. 183. 
286 Sühreverdî, a.g.e., s. 416. 
287 Serrâc, a.g.e., s. 183. 



80 
 

durup aç kalarak O’na benzemiş olur; Allah’a benzemek ise O’nu bilmeye 

yaklaşmak demek olduğu için tasavvufta oruç/açlık epistemolojik bir kavrama 

dönüşmektedir. Bu konu ileriki bölümde ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır ancak 

burada konumuzla irtibatı bakımından “benzemek” ve “bilme” arasındaki irtibatı 

açıklamakta fayda var. Epistemolojik olarak bakıldığında kişi en çok kendisine 

benzeyeni bilebilir. Tasavvufta bu, Allah’ı bilebilmek için O’na benzemek şeklinde 

zuhur etmiştir bu da kişinin ahlaklanma sürecine yön vermiştir. Bu durumu basit bir 

örnekte izah edecek olursak Cüneyd-i Bağdâdî’nin şu  rivayeti bu ilişkiyi göstermesi 

bakımından önemlidir:  

“Utbetu’l-Ğulâm, Abdulvahid b. Zeyd’e demiş ki: “Falan kişi kalbiyle ilgili öyle bir 
makamdan bahsetti ki, ben bir şey anlamadım!” Abdulvahid de ona: “Falan kişi 
hurma yemez, sen ise hurma yiyorsun!” dedi. Utbetu’l Ğulâm: “Eğer hurma yemeyi 
terk edersem ben de o makamı anlayabilir miyim?” diye sorunca: “Evet, daha 
fazlasını da!” şeklinde karşılık verdi.”288 

Bu örnek tasavvufun bilgi anlayışını göstermektedir: yani hurma yemeyeni 

hurma yemeyen anlar veya diğer bir ifadeyle açlığı, aç olan anlar. Daha sonraki 

tasavvuf metinlerinde “insanı insan bilir”, “Allah’ı Allah bilir” gibi çeşitli şekillerde 

ortaya çıkan bu bilgi anlayışı tasavvuftaki ahlaklanma anlayışıyla da paraleldir. İnsan 

tekamül eden bir varlık olması sebebiyle sürekli değişme ve ahlaklanabilme  yetisine 

sahiptir. En güzel ahlak ise Allah’a ait olduğu için sufiler O’nun ahlakına 

yaklaşabilmek için çaba göstermiştir; bu doğrultuda ilahi isimler sufiler için birer yol 

gösterici olmuştur. Allah’ı bilebilmek için O’na benzemek gerekir bu sebeple oruç 

Allah’ın Samed ismini anlamada bir basamaktır; bu şekilde kişi istiğnayı öğrenir. 

Aynı şekilde Allah’ın Kerim ismini anlamak için sufiler cömert olma, Rahman 

ismini anlamak için merhametli olma vs şeklinde örnekleri daha da arttırılabilecek 

bir ahlak-bilgi ilişkisi kurmuşlardır ki onlara göre marifetullaha ancak bu şekilde 

ulaşılabilecektir.  

Hücvirî “Arzdaki Allah’ın taamı açlıktır”289 derken Allah’ın müstağniliğine 

işaret etmiştir. Bu istiğna, oruç ile birlikte insanda da tezhür etmektedir ki 

Sühreverdî’nin “oruçta Allah’ın samediyet sıfatının tecellilerinden bir tecelli 

                                                            
288 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 130. 
289 Hücvirî, a.g.e., s. 383. 



81 
 

vardır.”290 ifadesi yine bu anlama gelmektedir. Yani özetle tasavvufi görüşe göre kişi 

aç kalarak Allah’ın Samed isminin tecelligahı olup O’na benzemeye yaklaşacaktır. 

Allah’ı en çok bilen de O’na en çok benzeyen olduğu için marifetullaha erişmek 

Allah’ın ahlakı ile ahlaklanarak mümkün olacaktır.  

3.5. Açlıkta Aşırılık ve Orucun Sınırlarının Zorlanması 

Sufilerin bir yandan açlığı överken diğer yandan eleştirdiğine şahit olduk. 

Sufilerin nefs terbiyesi için gerekli gördükleri bu tür katı riyazet yöntemleri yanlış 

uygulamaları da beraberinde getirdiği için sufiler bu aşırılıklara bir sınır getirmeye 

çalışmış ve bütün meselelerde olduğu gibi Kur’an ve sünnet yine bu konuda ölçüt 

olarak alınmıştır. Ancak aşırı açlık örnekleri ve bunu kontrol alma çabası tasavvufun 

kendi iç meselesi olmak ile kalmamış diğer din bilimleriyle çatışmayı da beraberinde 

getirmiştir. Daha önce de üzerinde durduğumuz gibi özellikle visal orucu 

meselesinde kendini gösteren fıkha muhalif açıklamalar bir yandan tasavvufun artık 

bir “iddia makamı” olduğunu gösterirken bir yandan da özgünlüğünü korumaya 

çalıştığının göstergesidir. Her ne kadar bu durum Sünni Tasavvufun teşekkül sürecini 

belirleyen önemli isimlerden birisi olan Kelâbazî’nin tasavvuf hakkında yazdığı 

Ta’arruf’ta kelam meselelerine yer vererek sufilerin de Ehl-i Sünnet akaidini 

benimsediklerine dair iddiasına291muhalif görünse de sufilerin açlıklaki aşırılıklara 

meşruiyet arayışı, sünnete aykırı durumları dışarda bırakmaya çalışması ve en 

önemlisi de orucu –sünnetin dışına çıkmamaya özen göstererek- özelleştirmeye 

çalışması Kelâbazî’nin bu iddiasını doğrulamaktadır. Yani tasavvuf, ehl-i sünnet ile 

çatışmaya girmeden aşırılıklara meşruiyeti oruç zemininde sağlamaya çalışmış; bunu 

yaparken de kendi nefs terbiye yönteminin arkasında duran bir tavır içerisinde 

orucun miktarını ve süresini uzatarak orucu özelleştirmiştir. Bu bağlamda sufilerin 

Savm-ı Davud, Savm-ı Daim ve Savm-ı Visal’e yaklaşımları aşırılıklara meşruiyet 

arayışlarının göstergesi olarak karşımızda durmaktadır.  

Hücvirî devamlı surette oruç tutan şeyhlerden bahsederken onların ecr ve 

sevaba nail olmak için bu şekilde davrandıklarını söylemiştir.292 Sufilerin uzun süreli 

                                                            
290 Sühreverdî, a.g.e., s. 415. 
291Kelâbâzî, a.g.e., s. 63-126. 
292Hücvirî, a.g.e., s. 382. 



82 
 

açlıklarında da ana saikleri nefsleri terbiye etmektir. Bu iki ana saik sufilerin orucu 

uzatmalarına  veya uzun süreli açlıklarla nefslerini terbiye etme yoluna götürmüştür. 

Mekkî’nin oruç ile açlık arasındaki fark hakkındaki daha önce zikrettiğimiz 

düşüncesi bu uzun süreli oruç/açlık uygulamalarına açıklık getirmektedir. Mekkî 

açlığın “nefsi sükunete erdirdiğini ve tabiatını yumuşattığını”; oruçta ise iftarla 

kişinin “eski kuvvetine geri kavuştuğunu” söylemiştir.Özellikle iftarda çeşitli 

yiyeceklerle mideyi doldurmayı eleştiren Mekkî bu tür bir orucun bedeni daha da 

güçlendirip nefsi azdırmaktan öteye geçmeyeceğini iddia etmiştir.293 Sufilerin genel 

olarak riyazete yaklaşımı da bu şekildedir; esas mesele nefsin arzularını kontrol 

altına almaktır. Bu sebeple sufiler yukarıda da bahsedildiği gibi orucun edepleri 

olarak sundukları yöntemlerle oruçta gördükleri bu tehlikeyi bertaraf etmeye 

çalışmışlardır: Oruç ile birlikte yemek miktarını azaltmak, nefsin arzu ettiğini 

yememek, değersiz şeyler yemek vs. gibi. Bunun dışında sufiler kendi nefs terbiye 

anlayışlarına göre orucu zorlaştırmak için uzatma yoluna gitmişlerdir. Birkaç gün üst 

üste iftar yapmadan oruç tutmak olan Savm-ı Visal, bütün yıl oruç tutmak olan 

Savm-ı Dehr, devamlı olarak oruç olan Savm-ı Daim ve bir gün tutup bir gün 

tutmamak şeklindeki Savm-ı Davud bu şekilde tasavvufta sıkça uygulanan yöntemler 

olagelmiştir.  

3.5.1. Savm-ı Davud 

Serrâc, bu orucun faziletine delil olarak Peygamber’in “En efdal oruç, 

kardeşim Dâvud’un orucudur. O bir gün oruç tutar, bir gün yerdi.” şeklindeki 

hadisini aktardıktan sonra bu orucun “en zor oruç” olduğunu söylemiştir.294 Ona göre 

bu oruç Savm-ı Dehr’den daha zordur çünkü bu oruçta kişi hiçbir zaman bir 

alışkanlık üzere kalmaz. Serrâc bu durumu şöyle açıklar: “nefis, devamlı olarak 

oruçla ülfet edip bağımlılık kazanınca, ona oruçsuzluk zor gelmeye başlar. 

Oruçsuzluğa alışınca da oruç zor gelir. Bu oruç, bir gün tutulup, bir gün 

tutulmadığından nefsin ne oruçsuzluğa, ne de oruca alışması söz konusudur.”295 

Oruca alışmaya örnek olarak Serrâc şu olayı aktarmıştır:  

                                                            
293Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 95. 
294 Serrâc, a.g.e., s. 185. 
295 Serrâc, a.g.e., s. 185.  



83 
 

“Ebû Abdullah Ahmed b. Câbân elli küsûr senesini hazarda ve seferde hiç bozmadan 
devamlı oruçlu geçirdi. Bir gün arkadaşları onu orucunu bozmaya zorladılar. O da 
bozdu. Bundan dolayı günlerce hastalandı, hattâ bu hastalık yüzünden neredeyse farz 
ibâdetlerini kaçıracaktı.”296 

Sufilerin alışkanlık meselesi hakkındaki görüşlerini daha önce aktarmıştık. 

Alışkanlıkların nefs terbiyesinde birer engel olduğunu düşünen sufiler Savm-ı 

Davud’u alışkanlıkları yıkan ve bu sebeple nefse ağır gelen bir oruç türü olduğu için 

tercih etmişlerdir. Hücvirî şöyle demiştir: “Nefs bir şeye alıştı mı, itiyat onun tabiatı 

haline gelir. Tabiat olunca da hicap ve perde haline gelmiş olur.”297Hücvirî bu 

sebeple Peygamber bu orucu en iyi oruç olarak tanımlamıştır der ve ekler: “İşte 

böylece oruç nefsin âdeti ve alışkanlığı haline gelmemiş ve kendisi ile Hakk arasında 

bir hicab ve perde olmamıştı.”298  Yani sufiler orucun alışkanlıktan ötürü 

tutulmaması gerektiğini ve her zaman gerçek amacına uygun şekilde bu ibadetin 

yerine getirilmesi gerektiğini söylemişlerdir. Dolayısıyla alışkanlık, orucun nefse 

ağır gelmemesine neden olup onun nefsi terbiye etmesine engel olacağından ötürü 

her zaman kaçınılması gereken bir durum olmaktadır. Bu sebeple Sehl b. Abdullah 

şöyle demiştir: “Karnınızı doyurunca sizi toklukla sınayandan açlık isteyiniz. Aç 

olduğunuz zaman da sizi açlıkla imtihân edenden tokluk isteyiniz. Değilse bunlardan 

birine alışıverir ve tuğyâna düşersiniz.”299 

Sühreverdî, Savm-ı Davud hakkında “Sûfilerin bazısı, bir gün sabra, bir gün 

de şükre vesile olduğu için bu oruç şeklini güzel bulmuşlardır.”300 derken iki halin de 

insanı güzel ahlaka sevkedeceğini söylemiştir. Mekkî de bir gün oruç tutup bir gün 

tutmamayı “dengeli yol” olarak tanımlamıştır.301 Yani “en efdal oruç” sufiler 

tarafından sabır ile şükürü cem eden ve kişinin her zaman ibadetinin farkında 

olmasını sağlayıp alışkanlığa düşürmeyen dengeli bir ibadet olarak görülmüştür.  

                                                            
296 Serrâc, a.g.e., s. 185. 
297Hücvirî, a.g.e., s. 113. 
298Hücvirî, a.g.e., s. 113. 
299 Serrâc, a.g.e., s. 185. 
300 Sühreverdî, a.g.e., s. 421. 
301Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 100. 



84 
 

3.5.2. Savm-ı Visal 

Savm-ı visal hakkında Peygamber’in yasaklayıcı bir hadisinin bulunması, 

günlerce aç kalan sufilerin bu davranışlarının meşruiyetinin sorgulanmasına neden 

olmuştur. Daha önce ele aldığımız üzere Hücvirî bu durumu “keramet” ekseninde ele 

almış ve bunun umum mahalli değil husus mahalli olduğunu ileri sürmüştür.302Bir 

şey yemeden günlerce oruç tutmak herkesin yapabileceği bir ibadet değildir; sadece 

bir takım seçkin kimselerin yapabileceği bir şeydir. Serrâc da el-Luma’da sufilerin 

Peygamber’e ittibasını ele aldığı bölümde savm-ı visali Peygamber’e muhalefetin 

dışında tutmuştur. Serrâc şöyle der:  

“Bu havâssın içinde biraz daha özel bir grup vardır ki onlar, dînî esâsları 
sağlamlaştırdıktan, ilâhi hudûdu koruduktan ve bu konularda hiçbir sünnet 
bırakmadan hepsini yerine getirdikten sonra, Allah Rasûlü’nün (s.a.) tâat, ibâdet, 
âdâb ve güzel ahlâk ile ilgili hoş hâllerini araştırarak, nefislerini Allah Rasûlü’nün 
(s.a.) âdâb, ahlâk, fiil ve davranışlarına sımsıkı bağlanırlar… Onun beğendiğini 
beğenir, beğenmediğini terk eder. Onun sabrettiğine sabrederler.”303 

Serrâc burada visal orucunu belirli bir grupla sınırlandırmış ve bunu 

uygulamak için birtakım önşartlar ileri sürmüştür. Yani kişinin bu orucu tutabilmesi 

onun manevi haline bağlıdır. Diğer türlü Kur’an ve sünnete uymada gevşeklik 

gösteren kimsenin bu orucu tutması abes karşılanmış ve hoş görülmemiştir. Serrâc’ın 

bu kimseleri de eleştirdiğini görmekteyiz. Yemek adabına uymadıklarını iddia ettiği 

bir grup için Serrâc şöyle demiştir: “Nihâyet yemeyi büsbütün terkederek günlerce 

savm-ı visâl tutmuşlar ve bunu mânevî bir hâl sanıp yanılmışlardır.”304Serrâc’ın aç 

ve susuz kalıp farzları kaçırdığını söylediği kimseler veya yemeyi azaltıp geceleri 

uyumadan devamlı Allah’ın zikriyle meşgul olup bayılan ve günlerce başkalarının 

kendilerine hizmet etmek zorunda kaldığını söylediği kimseler, yanlış uygulamalara 

karşı örnek teşkil etmektedir. Sufiler açlıkta “aklı ve ibadeti koruyacak kadar” bir 

sınır çizdikleri için Savm-ı Visal’de de aynı sınırın geçerli olduğunu söyleyebiliriz. 

Serrâc’ın vurguladığı gibi öncelikli olarak Kur’an ve sünnete uymak gerekir; 

sonrasında bunlara muhalif bir durum oluşturmaması şartı ile Peygamber’in 

“sabrettiğine sabretmek” için visal orucu tutmakta bir sakınca bulunmamaktadır.  

                                                            
302Hücvirî, a.g.e., s. 386. 
303 Serrâc, a.g.e., s. 103. 
304 Serrâc, a.g.e., s. 500. 



85 
 

3.5.3. Savm-ı Daim 

Sühreverdî sufilerin büyüklerinden bir grubun ölünceye kadar seferde ve 

ikamet halinde devamlı oruç tuttuklarını söylemiştir. Ona göre “mürid, kalbinin 

salahını oruca devam etmede görüyorsa, devamlı oruç tutmalı ve (yasak günler hariç, 

gündüz) yeme-içmeyi bir kenara bırakmalıdır.”305 Buna delil olarak Ebû Musa el-

Eş’arî’nin rivayet ettiği şu hadisi aktarmıştır: “Kim, (haram günler hariç) devamlı 

oruç tutarsa ona, cehennemde (şu şekilde) yer kalmaz.”306Bu hadise göre 

Peygamberin kendisi devamlı orucu övmüştür. Ancak sufilere göre bu oruç şekli için 

de yine Serrâc’ın Savm-ı Visal hakkında söylediği hüküm geçerlidir: Dinin 

gerektirdiği diğer bütün hükümleri yerine getirdikten ve sünnete tamamıyla 

uyulduktan sonra bunda bir sakınca bulunmamaktadır. Hücvirî, “Şaşarım o kimseye 

ki, ‘Ben tatavvu ve nafile orucu tutuyorum’, der de farzları edadan geri durur, el 

çeker. Günah işlememek farzdır. Savm-ı daim (ve çok oruç tutmak) ise, sünnettir.” 

diyerek bu duruma dikkat çekmiştir.307 Ona göre Savm-ı Daim sünnettir ancak bunun 

önkoşulu Kur’an ve sünnete tam bir bağlılıktır. Serrâc’ın dikkati çektiği oruçtan zayıf 

düşüp farzları bile yerine getiremeyen insanların bu orucu tutması doğru 

görülmemiştir. Bir yandan ibadetin çok oluşunun övülmesi diğer yandan ise 

yanlışlıklara karşı eleştirel bir tavır alınması sünni tasavvufun genel olarak riyazete 

yaklaşımını yansıtması bakımından önemlidir. Sünni tasavvuf, Kur’an ve sünneti 

önceleyerek diğer ibadetlere müsaade etmektedir. Diğer türlü, tasavvuf adı altında 

yapılan ibadet veyahut riyazet yöntemleri sünni tasavvufun dışarısında bırakılmaya 

çalışılmıştır.  

Sühreverdî’nin devamlı oruca dair diğer bir açıklaması da bazı alimlerin bu 

orucu mekruh saydığına yöneliktir. Bu kimseler Peygamber’in devamlı oruç tutan bir 

kimsenin durumu sorulduğunda verdiği yanıtı buna delil olarak sunmuşlardır:  “O, 

(gerçek manada) oruç tutmamıştır, yemek de yememiştir.” Ancak Sühreverdî, 

Peygamber’in bu sözünün şu şekilde yorumladığını da aktarmıştır: “Bazıları, devamlı 

orucu, bayram günleri dahil, oruç tutması haram olan günlerde tutulan oruç olarak 

                                                            
305Sühreverdî, a.g.e., s. 420-421. 
306 Sühreverdî, a.g.e., s. 420. 
307Hücvirî, a.g.e., s. 384 



86 
 

yorumlamışlar ve bu günlerde yenirse, diğer günlerde devamlı oruç tutulması 

Resûlullah’ın [sallallahu aleyhi vesellem] mekruh gördüğü oruca girmez 

demişlerdir.”308 Yani yine doğrudan bir haram kılma söz konusu değildir. O halde 

sufilere göre şeriatın sınırlarını çizdiği şekliyle kişi devamlı surette oruç tutabilir 

hatta “kalbinin salahını oruca devam etmede görüyorsa, devamlı oruç tutmalıdır.” 

Burada tasavvuf anlayışa dair tek ihtilaf daha önce de sözünü ettiğimiz alışkanlık 

meselesidir. Alışkanlıklar nefs terbiyesinde birer engel olması nedeniyle devamlı 

oruç tutmak da orucun nefse ağır gelmemesine neden olacaktır ki bu, tasavvufun nefs 

terbiye yöntemine uymamaktadır. Bu konuda Serrâc’ın şu sözü bu durumu 

özetlemektedir: “Nefs bir şeyle ülfet edip ısındı mı, onun bu ibâdeti yerine getirmesi 

kendi hazzından dolayıdır, Allah hakkı olduğu için değil.”309 

3.5.4. Savm-ı Dehr 

Tasavvufta yıl orucu da devamlı oruç ile aynı kapsamda değerlendirilebilir. 

Uzun süreli orucu öven tasavvufta Savm-ı Dehr’in eleştirildiğine dair örnekler 

görmek mümkündür. Ancak bu eleştirilerin sebebi bu orucun sıhhati konusunda 

değil, daha ziyade bu orucun kişiye perde olması sonucu nefs terbiyesinde kişiye 

zarar verdiğine dairdir. Örneğin Serrâc, Ebu’l-Hasan Mekkî’yi yıl orucu tutarken 

gördüğünü, onun cuma geceleri dışında ekmek yemediğini belirttikten sonra İbn 

Sâlim’in ona küstüğünü ve şöyle dediğini aktarır: “Orucunu bozup ekmek yemedikçe 

ona selâm vermeyeceğim. Çünkü o, artık iyice yemeyi terketmekle meşhûr oldu.”310 

Yani Ebu’l-Hasan Mekkî’nin davranışında eleştirilen nokta onun yıl orucu tutması 

değil ibadetiyle şöhret bulmasıdır ki sufiler kişiyi riyaya götürme tehlikesi bulunduğu 

için şöhretten kaçınmayı telkin etmişlerdir. Hal ve makamlarında olduğu gibi 

ibadette de tam bir gizliliği savunan sufilerin bu eleştirisi onların tutarlılıklarını 

göstermesi bakımından önemlidir.  

Savm-ı Dehr’e dair bir diğer eleştiriyi Kûtu’l-Kulûb’ta görmekteyiz: 

“Bir defasında, Bişr b. el-Hâris (rah): ‘Falanca zengin bütün yılı oruçlu olarak 
geçiriyor!’ dediklerinde; Hazret şöyle dedi: “Zavallı kişi! Kendi hâlini bırakmış 

                                                            
308 Sühreverdî, a.g.e., s. 420-421. 
309 Serrâc, a.g.e., s. 185. 
310 Serrâc, a.g.e., s. 187. 



87 
 

başkalarının (fakirlerin) hâline girmiş! Halbuki onun hâlinin yani zenginliğinin 
gereği; açlara yemek yedirmek, çıplakları giydirmek, yardıma muhtaçların 
yardımına koşmaktı. Böyle yapsaydı, kendisi için yılın bütün günlerini oruçlu 
geçirmekten daha hayırlı olurdu!”311 

Bişr b. el-Hâris’in burada öne çıkardığı fazilet isârdır; yani başkasını 

kendisine tercih etmek. “Tasavvufun sosyal yapısı” göz önünde bulundurulduğunda 

bu şekilde bir teşvikin abes olmadığı ortadadır. Sufiler ihvana yardımı her zaman 

önplana çıkarmaya çalışmıştır. Dolayısıyla bu eleştiriyi, başka bir fazileti önplana 

çıkarmaya teşvik olarak okumak mümkündür.  

Yukarıda açıklamaya çalıştığımız oruç şekillerinin tasavvufun diğer din 

bilimleriyle uzlaşma çabasının bir yansıması olarak görmek gerekmektedir. Yani tek 

başına tasavvuf aşırılık sayılabilecek açlık uygulamalarını övmüş ve teşvik etmiştir 

ancak Sunni Tasavvuf geleneğinde örneklerine sık rastlandığı gibi bu tür 

uygulamalarının dini literatürde bir karşılığının bulunması gerekmiştir. Oruç, bu 

anlamda tasavvuftaki açlığa bir meşruiyet sağlamakla birlikte sufilerin nefs 

terbiyesinde tam anlamıyla yeterli görülmemiştir. Bunun sonucu olarak da sünnette 

var olan ve sufilerin nefs terbiye yöntemlerine daha çok uyan bu oruç şekilleri 

tasavvufta sıkça uygulanagelmiştir. Sufilerin eleştirilerdikleri noktalar bulunsa da 

genel itibarıyla bu oruç türlerini sünnetten delillerle meşru kabul etmişlerdir. Farklı 

fıkıh ekollerinde ise bu oruç türleri hakkında tam bir uzlaşmanın olmadığı 

görülmektedir. Örneğin Hanefiler Savm-ı Daim kişiyi zayıflattığı için yıl orucunun 

tenzihen mekruh olduğunu söylerken Malikiler bunun mendup olduğunu 

söylemişlerdir. Şafiiler ise kendisine bir zarar gelmesinden korkmayan yahut birinin 

hakkını ihlâl etmeyen kimsenin Savm-ı Dehr tutmasını müstehap görmüşlerdir. 

Ayrıca Hanefiler ve Hanbelîler Savm-ı Visali, Peygamber yasakladığı için mekruh 

kabul etmişlerdir.312 Sufiler ise bu oruçlara kendilerine has nefs terbiye 

yöntemlerinin dindeki karşılığı olarak baktıkları için, Kur’an ve sünnete muhalif bir 

durum olmaması şartıyla bunları meşru kabul edip tavsiye etmiştir.  

   

                                                            
311 Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 143. 
312 Ayrıntılı bilgi için bkz. Vehbe Zuhayli, İslâm Fıkıh Ansiklopedisi, C. III, İstanbul, Risale 
Yayınevi, 1990, s. 122-127. 



88 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

AÇLIK MARİFET İLİŞKİSİ VE AÇLIĞIN SEMBOLİK DİLE 

DÖNÜŞÜMÜ 

   



89 
 

1. AÇLIK MARİFET İLİŞKİSİ 

Nefs terbiyesi olarak açlığın kişiyi nasıl marifete götürdüğünü anlamak için 

açlığı tasavvufi seyir içerisinde incelemek faydalı olacaktır. Başı sonu ahlak olan 

tasavvufun mevzusu, mesaili ve maksadı bu meyanda nefs terbiyesinin sebebini ve 

nihai gayesini de açıklaması bakımından üzerinde durulması gereken noktalardır.  

Öncelikle tasavvuf ilminin  mevzusunun, tahallûk ve tahakkuk yani 

ahlaklanmak ve yaşamak olduğu ifade edilmiştir.313 Tasavvufun bir hâl ilmi olarak 

telakki edilmesinin sebebi de budur. Ebu Hüseyn Nurî “Tasavvuf ahlâktır, ulûm ve 

rüsûm değildir.”314 diyerek tasavvufun okuyarak öğrenilen bir ilim olmadığına, bilfiil 

ahlaklanma olduğuna işaret etmiştir. Tasavvuf tariflerinde bu nokta defaatle 

tekrarlanmış, tasavvufun bir “ahlaklanma hareketi” olduğu vurgulanmıştır.315 O 

halde tasavvufun maksadının “ahlâkın kemâl mertebesine varmak”316 olduğunu 

söylemek mümkündür.  

Daha önce sufilerin açlık hakkındaki görüşlerini ele alırken sufilerin sadece 

yeme içmeden uzak kalma şeklindeki bir açlıktan değil onları dönüştüren ve 

ahlaklandıran bir açlıktan söz ettiklerini belirtmiştik. Sufiler aç kalarak sabır, şükür, 

kanaat, rıza, isar vb. güzel ahlakları edinmeyi hedeflemişlerdir. Sufilere göre bir 

kimse aç kalarak acziyeti tadacağından Allah’ın yüceliğini görecektir. Aynı şekilde 

kişi, oruç tutarak Allah’ın Samed isminin, yemeğini ihvanla paylaşarak Gâni isminin, 

başkalarını kendine tercih ederek Kerim isminin hikmetini öğrenecektir. Örnekleri 

çoğaltmak mümkündür ancak sufilerin ahlak anlayışlarının temelinde yatan şu 

düşünceyi söylemek yeterli olacaktır: Allah’ın ahlakıyla ahlaklanmak, O’nu 

tanımada bir vesile olacaktır.  

Güzel ahlakın mukabili ise Allah’ı tanımada engel olarak görülmüştür. 

Örneğin Kitâbu Mâhiyyeti’l-Akl’ta Muhâsibî şöyle der: “Onlar, kendi görüşlerini 

                                                            
313Mahir İz, Tasavvuf: Mahiyeti, Büyükleri, Tarikatler, Haz. M. Ertuğrul Düzdağ, 4. bs., İstanbul, 
Kitabevi, 2012, s. 27. 
314 Hücvirî, a.g.e., s. 104. 
315 Örneğin Murtaiş “Tasavvuf güzel ahlaktır”, Karmasinî “Tasavvuf, razı olunan bir ahlâktır”, 
Nisaburî “Tasavvuf, tümü ile edebtir.” diyerek tasavvufun mevzusunun ahlaktan ibaret olduğuna 
vurgu yapmışlardır. Bkz. Hücvirî, a.g.e., s. 103-105. 
316Mahir İz, a.g.e., s. 27. 



90 
 

üstün gördükleri, atalarını ve ulularını taklit ettikleri için Allah’ın söylediği şeyleri 

akletmediler.”317 Yani kibir, kişinin akletmesinin önünde bir engeldir. Allah’ın 

gönderdiği kitabı anlayabilmek için kişinin kibrini yenmesi, tevazu sahibi olması 

gerekmektedir. O halde tevazu, idrakı arttıran bir haslet olmaktadır. Aynı şekilde 

açgözlülük de kişiyi azgınlığa götüren ve Allah’tan uzaklaştıran bir özellik olması 

bakımından hakikati bilmede bir engeldir. Bu meyanda Bayezid-ı Bistâmî (ö. 

234/848 [?])ile ilgili anlatılan şu hikaye açgözlülüğün nasıl bir perde olduğuna örnek 

teşkil etmektedir: Bayezid-ı Bistâmî’ye “Niçin açlığı bu kadar çok methedip 

duruyorsun?” diye sorduklarında şöyle cevap vermiştir: “Çünkü eğer Firavun aç 

olsaydı, asla: En yüce Rabb’ınız benim (Naziat, 79/24) demezdi. Karun aç kalmış 

olsaydı, azmazdı (bkz. Kasas, 28/76) Sa’lebe aç olsaydı, bütün lisanlarda övülmüş 

olurdu. Halbuki karın doyunca münafıklığını açığa vurmuştu.”318 Tokluk ve onun 

sebebi açgözlülük bu şekilde kınanmış; azgınlığın ve Allah’tan uzaklaşmanın bir 

sebebi olmuştur. Açlık da tevekkül, rıza, kanaat gibi hasletleri kazandırmasından 

ötürü Allah’a yaklaşmada bir vesile sayılmıştır. Yani; dolu bir karın, özgüven ve 

duyarsızlık oluşturken; açlık, insana her daim Allah’a muhtaç olduğunu 

hatırlatmaktadır.319 

O halde sufilere göre nefsin kötü özelliklerinin defedilmesini, yerine güzel 

ahlaki sıfatların kazanılmasını ahlaklanmada ve dolayısıyla Allah’ı bilmede şart 

görülmüştür. Sufiler bu yöntemi nefs tezkiyesi ve kalp tasfiyesi şeklinde 

terimleştirmiş; bunları gerçekleştirmek için çeşitli yöntemler denemişlerdir. Nefsin 

her zaman kötülüğü emredici oluşuna dair görüşün bir neticesi olarak sufiler, nefsani 

arzular kişiden sakıt olana kadar nefse her zaman muhalefet etmek gerektiğini 

savunmuşlardır. Kişinin nefs terbiyesi sonucu nefsani arzularından sıyrılması 

durumunu sufiler, fena ve beka kavramlarıyla ifade etmişlerdir.  

Fena ve beka kavramları tasavvuftaki hâller ve makamların en önemli 

meselelerinden olmakla birlikte tasavvufun diğer meselelerini de etkileyen, 

şekillendiren ve açıklayan kavramlar olması bakımından büyük önem arz etmektedir. 

                                                            
317Muhâsibî, Akıl ve Kur’an’ı Anlamak, Çev. Veysel Akdoğan, İstanbul, İşaret, 2015, s. 233. 
318 Hücvirî, a.g.e., s. 409. 
319Carl W. Ernst, Sufism: An Introduction to the Mystical Tradition of Islam, Boston, Shambala 
Publications, 2011, s. 99. 



91 
 

Her ne kadar fena ve beka kavramları genel olarak tasavvufun gayesi olan tevhide 

ulaşma halini ifade etse de ilk dönem tasavvufta bu kavramların “birer ahlaki ilke” 

olarak kullanıldığını görmekteyiz. Bu ahlaki ilkeyi ise şu şekilde özetlemek 

mümkündür: Kişinin nefsinden fâni,  Allah ile bâki olması. Seyrü sülukun ulaşmayı 

hedeflediği, ahlaklanmanın nihai noktası işte burasıdır. Kuşeyrî bu iki kavramı şöyle 

açıklamaktadır: “Sûfiler, fenâ tabiriyle, insandaki kötü sıfatların yok olmasına işaret 

ederler. Bekâ tabiriyle de insanda güzel sıfatların kalmasını anlatmak isterler.”320 

Kelâbâzî de fenayı “kulun haz ve arzularından fâni olması”, bekayı da “Hakk’a ait 

olan şeylerle bâki olması” şeklinde tanımlamıştır.321 

Sufilerin “nefsin sıfatlarını öldürmek” ile “Allah ile bâki olmak” arasında 

nasıl bir irtibat kurduklarını anlamak için Cüneyd’in tevhit hakkındaki şu görüşünü 

tahlil etmek faydalı olacaktır: Cüneyd’in tasavvufun nihai gayesi hakkında söylediği 

“Tevhit, olmadan önceki hale dönmektir” sözü, beşeri ruhların bedenlere bitişmeden 

önce var oldukları ve bu âlemde doğrudan Allah ile muhatap olduklarından dolayı 

saf ve temiz oldukları şeklinde yorumlanmıştır.322 “Cüneyd’e göre, tasavvufi 

eğitimin ve tezkiyenin gayesi, “Elest” âlemindeki hale tekrar ulaşmaya çalışmaktır. 

Başka bir ifadeyle, ruhun beden ile birleşmeden kazandıkları arızî özellikler ve 

bunun neticesinde meydana gelen kirlenmeden kurtulmaktır.”323 O halde insan, 

bedene bürünmesinin bir sonucu olarak Allah’tan uzaklaşmıştır ve nefsin arzu ve 

istekleri de sürekli olarak kişinin Allah’a yakınlaşmasına engel olmaktadır. Bu 

anlayış sonucu sufiler kendileri ile Allah arasında bir perde konumunda olan 

nefslerinden arınmayı bir kurtuluş olarak görmüşlerdir ki Mekkî bu bağlamda şu 

ayeti zikreder: “Nefsini arındıran kurtulmuştur.” (Şems, 9/91).324 O halde fena, 

kişinin Allah ile arasına giren perdenin ortadan kalkması demektir ki burada perde 

nefstir. Bir tanıma göre fena, insanın yapıp ettiklerinden veya kazandıklarından 

uzaklaşmasıdır.325Diğer bir ifadeyle fena, benlik iddiasından kurtulmak ve geçici 

olan her şeyi değersiz görüp terk etmektir. Bu şekilde kişi sadece Allah’a yönelir. 

                                                            
320 Kuşeyrî, a.g.e., s. 200. 
321 Kelâbâzî, a.g.e., s. 185. 
322Mehmet Dalkılıç, İslam Mezheplerinde Ruh, 2. bs., İstanbul, İz Yayıncılık, 2012, s.177. 
323Mehmet Dalkılıç, a.g.e., s.178. 
324Mekkî, a.g.e., C. II, s. 519. 
325Ekrem Demirli, İslam Düşüncesi Üzerine Söyleşiler ve Konuşmalar, İstanbul, Sufi Kitap, 2016, 
s. 40. 



92 
 

Yine aynı görüşe göre bu şekilde bir terk insanı ihlasa, yani beklentisizliğe ve 

amaçsızlığa ulaştırır. “Tevhit ise insanın bütün dikkatini -kendi varlığı dahil olmak 

üzere- her şeyden kopartmakla Allah’a teksif etmesidir.”326 Dolayısıyla sufilerin 

“nefsinden fâni Allah ile bâki” diye ifade ettikleri hâl, tevhittir; diğer bir ifadeyle 

kişinin Allah’tan başka hiçbir şeyin idrakında olmadığı, “olmadan önceki hâldeki” 

gibi saf ve temiz olduğu bir idrak hâli.   

Görüldüğü üzere sufiler, tasavvufun nihai gayesi olan ahlakın kemale 

ermesinin nefsin terbiye edilmesiyle mümkün olacağını iddia etmişlerdir. Ahlakın 

kemale ermesi de Allah’ı bilmenin vesilesidir. Bu açıdan nefs terbiyesinin ana 

unsurlarından olan açlık tasavvufta kişiyi ilahi bilgiye götürmesi açısından 

epistemolojik bir kavrama dönüşmüştür. Bu meyanda sufilerin açlık ile marifet 

hakkındaki sözlerini incelemek konunun anlaşılması açısından faydalı olacaktır.  

İlk dönem tasavvuf metinlerinde birçok örneğini görebileceğimiz üzere 

sufiler açlık ile marifet arasında doğrudan bir irtibat kurmuşlardır. Mekkî’nin 

naklettiği üzere Bayezid Bistâmî’ye eriştiği yüce makama işaret edilerek: “Bu 

marifete nasıl eriştin?” diye sorulduğunda Bistâmî “Aç bir karın ve çıplak bir beden 

ile” diye cevap vermiştir.327 Bistâmî’nin bu sözünü, onun her türlü alakadan kesilerek 

sadece Allah’a yöneldiği şeklinde yorumlamak mümkündür. Sufilerin bu şekildeki 

irtibatlarının delili ise Hârise hadisidir. Hadiste şöyle geçmektedir: Hz. Peygamber, 

Hârise’ye “Bu gece nasıl sabahladın?” diye sorduğunda  Hârise, “Tam bir mü’min 

olarak sabahladım” diye cevap verir. Peygamber de “Her sözün bir hakikati vardır. 

Peki, senin bu söylediğinin hakikati nedir?” diye sorduğunda Hârise şöyle cevap 

verir: “Dünyadan vazgeçtim, gecelerimi uykusuz, gündüzlerimi susuz geçiriyorum. 

Şimdi âdetâ Rabbimin arşını apaçık seyretmekteyim.” Peygamber de onun bu hâlini 

tasdik ederek şöyle der: “Doğru görmüşsün. Sen Allah’ın, kalbini nurlandırdığı bir 

kişisin.”328 Dolayısıyla açlık, marifetin, müşahedenin, yakînin bir vesilesi olarak 

karşımızda durmaktadır.  

                                                            
326Ekrem Demirli, İslam Düşüncesi Üzerine Söyleşiler ve Konuşmalar, s. 40. 
327Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 105. 
328 Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 66-67.  



93 
 

Açlık, nefsin dizginlenmesi ve kalbin temizlenmesinde bir araç olduğu için 

sufiler açlık ile idrakın artacağını savunmuşlardır. Buna mukabil tokluğun da akılda 

noksanlığa neden olacağını iddia etmişlerdir.329 Sufileri bu şekilde bir irtibat 

kurmaya götüren de yine onların idrak aracı hakkındaki görüşleridir. Sufiler 

genellikle aklın Allah’ı bilmede yetersiz kalacağını iddia etmişlerdir. Sufilere göre 

kişiyi marifete ulaştıran bilgi aracı kalptir.330 Bu sebeple kalbin dünyevî 

meşguliyetlerden uzak kalması ile idrakın artacağını savunan sufiler aç kalarak 

idraklerini arttırmaya çalışmışlardır. Bu bağlamda Mekkî “Kalp ferahlığından dolayı 

düşüncede dikkat ve hedefe yoğunlaşmayı” açlık ile kazanılan hasletler arasında 

saymıştır.331 Aynı şekilde Tirmizî, “Kalplerinizi az yiyerek temizleyiniz. Böylece 

kalbiniz saflaşıp incelir, sertleşir ve iffetli olup sakınır.” hadisini aktararak şöyle 

demiştir: “Böylece kalbin tedavi olur, kötü huylardan arınır, günah arzusundan 

temizlenir.” Kalbin tasfiyesini tavsiye eden Tirmizî bunun neden gerekli olduğunu 

ise şöyle açıklar: “Çünkü yakîn temiz bir mekan görmedikçe yerleşmez.”332 Yani 

marifete erişmek için öncelikli olan kalbin tasfiyesidir.   

Benzer bir şekilde Şakîk-i Belhî(ö. 194/810), Âdâbü’l İbâdât’ta zühdün 

başlangıcının nefsi eğitmek olduğunu söyler ve şöyle der: “Bu ise yeteri kadar 

yiyecek ve içecek tüketip gece gündüz sürekli tok olmaya son vererek arzuların 

kesilmesini sağlamakla gerçekleşir. Ta ki açlık kişinin düsturu olsun -güç ve kuvvet 

yalnızca Allah’ın yardımıyladır- ve yeme eylemini hatırdan silsin.”333 Şakîk-i Belhî, 

kırk gün bu şekilde bir riyazet uygulandığında kalpte karanlıktan bir eser 

kalmayacağını söyler.334Dolayısıyla Şakîk, açlıkla kalbin temizleneceğini ifade 

etmiştir. Aç kalarak kişi, zihnini yemek düşüncesinden arındırmış olacaktır ki 

sonrasında Allah  onun kalbinden karanlığı çıkarıp yerine nur koyar.335 Mekkî’nin 

âlimlerden biri dediği bir kimseden aktardığı şu söz de kırk günlük açlık ile 

                                                            
329Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 109. 
330Hacı Bayram Başer, “Sünni Tasavvufun Teşekkül Sürecinde Şeriat-Hakikat İlişkisi Sorunu (Hicrî 
III. ve IV. Yüzyıllar)”, 2015, s. 139. 
331Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 99. 
332Hakîm Tirmizî, Kalbini Bul: Edebü’n-nefs, Çev. Hacı Bayram Başer, İstanbul, Hayykitap, 2013, 
s. 59-60. 
333Şakîk-i Belhi v.d., Kalplerin Makamları: Büyük Sufilerden Seçme Metinler, Haz. Hacı Bayram 
Başer, İstanbul, Hayykitap, 2015, s. 16. 
334Şakîk-i Belhi v.d., Kalplerin Makamları: Büyük Sufilerden Seçme Metinler, s. 18. 
335Şakîk-i Belhi v.d., Kalplerin Makamları: Büyük Sufilerden Seçme Metinler, s. 18. 



94 
 

müşahede arasındaki ilişkiyi göstermesi bakımından dikkate değerdir: “Kırk gün aç 

kalmayı başaran kişiye melekût aleminden bir kudret perdesi açılır/özel bir tasarruf 

gücüne kavuşur.”336 Bu iki rivayette verilen gün sayısı, belirli bir zaman dilimine atıf 

yapmaktan ziyade bir sürekliliği ifade etmektedir.337 Sufiler her ne kadar çeşitli açlık 

yöntemleri zikretmiş olsalar da bu konuda herkes için geçerli sabit bir kaideden söz 

etmemişler ve kesin bir gün sayısı vermemişlerdir. Dolayısıyla burada açlığın sonu, 

kalbin nur ile dolması veya perdelerin kalkmasıyla gaybı müşahededir; sufilerin 

tavsiye ettikleri gün sayısınca aç kalmak değil.  

Hücvirî de benzer şekilde açlık ile idrak arasında bir irtibat kurarak şöyle 

demiştir: “Talip, kendini gıdadan menedince, heva zayıflar, akıl güçlenir, nefsin 

kuvveti damarlardan daha fazla kesilip atılır, sırlar ve burhanlar daha zahir olur.”338 

Hücvirî’nin bu ifadesi nefs terbiye sürecini özetlemesi bakımından dikkate değerdir. 

Nefsin güçsüzleşmesini esas alan açlık ile nefs zayıflarken, akıl güçlenmekte ve bu 

şekilde kişi, daha önce bilmediği sırlara ve burhanlara vakıf olmaktadır. Ayrıca 

Hücvirî şöyle demiştir: “Açlığın semeresi müşahededir. Çünkü müşahedenin saiki ve 

komutanı mücahededir.”339 Yani kişi nefs ile giriştiği mücahedede sabrederse 

sonunda müşahede makamına erişebilir. Müşahede bu noktada tasavvufun gayesi 

olan Allah’ın huzurunda bulunmaya, O’na yaklaşmaya, O’nu bilmeye işaret 

etmektedir. 

 

2. AÇLIK KAVRAMI VE SEMBOLİZM 

Açlık tasavvufi riyazet yönteminin en önemli ilkesidir. Özellikle açlık ile 

bedenin zayıflatılması ve bunun zühde ve fenaya kadar giden süreci üzerinde 

durmuştuk. Sufiler, bedenin ve nefsin güçlerinin zayıflamasıyla insanın kemale 

ulaşması arasındaki irtibatı göstermişlerdir. Burada üzerinde duracağımız nokta 

açlıkla tasavvufi bilginin ifadesi arasında kurulan benzerliktir. Bunu bir anlamda 

                                                            
336Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 98. 
337M. Nedim Tan, “Tasavvuf Istılahlarının Teşekkül Dönemi Açısından Şakîk-i Belhî’nin Adâbü’l 
İbâdât’ı”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 45, Eylül 2013, s. 178-179. 
338 Hücvirî, a.g.e., s. 388. 
339 Hücvirî, a.g.e., s. 388.  



95 
 

açlık sembolizmi şeklinde düşünebiliriz. Sufiler açlık üzerinden geniş bir sembolik 

anlatım geliştirmiş,  tasavvufun başlama noktasından itibaren yolculuğun farklı 

aşamalarını özellikle de nihayetini anlatmak için açılık ve onunla ilgili terimlerden 

yaralanmışlardır. Her şeyden önce bu hususta en önemli kaynaklarının bazı ayet ve 

hadisler olduğunu söylemek gerekir.  Kuran-ı Kerim’de  “takva azığı” tabiri 

zikredilmektedir. Bu ayet-i kerime hacla ilgilidir ve orada Allah “Kuşkusuz, azığın en 

hayırlısı takvadır.” (Bakara, 2/197) buyurur. Benzer bir ayet-i kerimde “Takva 

elbisesi” tabiri geçmektedir (Araf, 7/26). Bu bakış açısıyla sufiler açlık-besin ile 

tasavvufi marifet arasında güçlü bir benzerlik kurmuş, tasavvufun farklı 

merhalelerini bu terimlerle anlatmışlardır.   

Bu konuda meseleyi iki başlık altında ele alabiliriz: Birincisi herhangi bir 

sembolik anlatım olmadan açlık ve onunla ilgili kavramlarla tasavvuf,züht ve marifet 

arasında kurulan irtibattır. İkincisi ise açlık üzerinden ortaya çıkan sembolik dildir. 

Sufiler açlık ile insanın hakikat açlığı arasında bir irtibat kurarak açlıktan geniş bir 

sembolik dil geliştirmişlerdir. 

 

2.1. Tasavvufi Bir Kavram Olarak Açlık 

Daha önce ifade ettiğimiz gibi açlık, ilk dönem müelliflerinin eserlerinde 

münferit bir başlık açtığı tasavvufun önemli meselelerinden birisidir. Bu meyanda 

açlığın kelimenin sözcük anlamıyla bir tasavvuf kavramı olduğunu belitmeliyiz. 

Örneğin sufilerin bir kısmını anlatmak üzere açlar manasına gelencûiyye tabiri 

kullanılmıştır. Yaygın görüşe göre yün giyen manasına gelen sufiyye isminin aç 

kalan manasına gelen cuiyye ile aynı zümreyi tanımlamak için kullanılması tasavvuf-

zühd irtibatını göstermesi bakımından dikkate değerdir. Tasavvufun bir zühd hareketi 

olarak ortaya çıktığı genel kabulü üzerinden gidecek olursak zahidliğin unsurlarının 

tasavvuftaki karşılıklarını görmek bu görüşü teyid etmektedir. Buna bağlı olarak 

daha önce açıkladığımız üzere tasavvufta fakir, garip, seyyah gibi tabiler de açlıkla 

ilgili terimler olarak kabul edilmiştir. Bu noktada üzerinde ilk duracağımız, herhangi 

bir sembolik anlatıma sapmadan doğrudan tasavvufi bir terim olarak açlık ve açlıkla 

irtibatlı kavramlardır.   



96 
 

2.1.1. Açlık-Zühd İlişkisi 

İlk dönem sufilerinden olan Abdullah Harrâz(ö. 310/922) “Açlık dünyadan 

gönlünü çekmiş zâhidlerin, zikir de âriflerin yiyeceğidir.”340 diyerek açlığın bir 

yiyecek olduğunu ima etmiştir. Burada yiyecekten kasıt, kişinin ahireti için 

biriktirdiği azıktır. Bu ifadeye göre açlık, dünyadan gönlünü çekmenin yani zühdün 

temel prensiplerinden bir olmaktadır. Yahya b. Muâz’ın şu sözü de dünyadan 

gönlünü çekip ahirete yönelen zahidler için açlığın ne derece önemli olduğunu 

göstermektedir: “Eğer açlık çarşıda satılan bir şey olsaydı, âhirete yönelmiş 

kimselerin çarşıya gittiklerinde ondan başkasını almaları uygun olmazdı.”341 

Sufiler bu dünyanın geçici nimetlerinden yüz çevirmiş ve açlık ile bunu tek 

bir noktaya toplamaya çalışmışlardır. Açlığın bütünleştirici bir ibadet olduğundan 

söz etmiştik. Tekrar vurgulamak gerekir ki açlığın bütün bedeni zayıflatması nefsin 

diğer arzularının da zapturapt altına alınması demek olduğu için sufiler riyazetin 

merkezine açlığı yerleştirmişlerdir. Mekkî bu meyanda Kasım el-Cû’î’nin şu sözünü 

aktarmıştır: “Şunu iyi bilmelisin ki, mide kulun dünyasıdır. Kul midesine sahip 

olduğu miktarda zühde de sahip olur. Midesi kula hakim olduğu ölçüde de dünya 

kula hakim olur!”342Mekkî’nin mide hakkında aktardığı diğer bir söz de şöyledir: 

“Midenin payını tam olarak vermediğin takdirde, diğer organlar da kendi paylarını 

tam olarak istemeyecekler ve böylece kalp de istikamet üzere olacaktır.”343 Yani 

sufiler nefslerini terbiye etmek için öncelikli olarak çareyi nefslerini besleyen yolu 

kapatmakta bulmuşlardır. Sühreverdî oruç hakkında şöyle demektedir: “Onların, 

yemeği zaruret miktarı almaları, nefsi diğer hususlarda da zaruret ölçüsünde 

tutabilmek içindir.”344 Yani “mideye zühd” uygulamak, uykuya, konuşmaya, dünyevi 

işlere karşı zühdü de beraberinde getirecektir. Takva ile yapılan açlıkta kişinin 

uykusu, konuşması, yürümesi, çalışması da takva üzere olacağından sufiler açlığın 

doğru bir şekilde yapılması gerektiğini vurgulamış ve açlığın mahiyeti, açlığa alışma 

yöntemleri, açlıkla birlikte yapılması gereken ibadetler vb. konularda detaylı 

                                                            
340Kuşeyrî, a.g.e., s. 139. 
341Kuşeyrî, a.g.e., s. 315. 
342Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 122. 
343Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 123. 
344Sühreverdî, a.g.e., s. 426. 



97 
 

tavsiyelerde bulunmuşlardır. Sufiler bu duruma Peygamber’in bu minvaldeki şu 

sözünü delil göstermişlerdir: “Âlimin uykusu ibadet, nefesi tesbihtir.”345 

Açlık, riyazetin temelini oluşturan bir yöntem olmakla birlikte zahidliğin 

unsurlarından biri sayılmıştır. Açlığın diğer zahidlik unsurlarını etkileyen yönünün 

dışında genel olarak bu unsurları tamamlayıcı bir özelliği olduğunu da görmekteyiz. 

Diğer bir ifade ile açlığın merkezî olmasının dışında zühdü tamamlayan bir yönü de 

bulunmaktadır. Bu sebepledir ki sufiler zühdün çerçevesini çizerken açlığı diğer 

yöntemlerle birlikte zikrederek onun bütünün bir parçası olarak tasavvur etmişlerdir. 

Daha önce ele aldığımız gibi kıllet-i taâm, kıllet-i kelâm, kıllet-i menâm ve halvet 

şeklinde terimleşen bu zahidliğin unsurları şüphesiz bunlarla sınırlı kalmamıştır. 

Sufiler bedenin bütün uzuvlarını kapsayan bir zühd anlayışı geliştirerek zahidliğin 

sınırlarını genişletmiştir. Nefse karşı her zaman tetikte olma gerektiğine dair 

görüşleri sufilerin nefste ortaya çıkabilecek her türlü arzuya karşı bir tedbir almaya 

itmiştir. Yeme-içme, konuşma ve uyuma konusunda zühd bu şekilde ilim 

öğrenmede/öğretmede, alışveriş/ticaret yapmada, giyim-kuşamda, aile kurmada da 

kendini göstermiştir. Bunun en güzel örneğini zühd konusunda bile zühde 

yönelmelerinde görmekteyiz. Daha açık ifade ile zühde yönelen kimseler bu 

zahidane hallerinin de nefslerine hoş geleceği korkusuyla nefsin iyi hal ve 

davranışlarını da görmemeye çalışarak zühd örneği göstermişlerdir. Mekkî bu 

meyanda şu sözü aktarmış: “Sufi büyüklerine göre zühd; aslında hiçbir değeri 

olmayan dünyanın kıymetinin kalpten atılmasıdır. Kul, hiçbir şey olanı nefsinden 

atmadıkça gerçek zahid olamaz.” ve şöyle eklemiştir: “İşte zühd içinde zühd de 

budur.”346 Ancak buradan Mekkî başka önemli bir meseleye daha ulaşmıştır. Zahid, 

değersiz olan dünyadan gönlünü çekmiş olsa bile bunun karşılığını beklemektedir. 

Bu karşılık da şüphesiz ahirettir. Mekkî bunun da bir rağbet olduğunu dile getirerek 

“zühdüne karşılık bir bedel bekleyen nefsinin arzularından gönlünü çekince, gerçek 

zühde ulaşmış olur.” demiştir.347  Burada açlığın daha geniş bir perspektiften 

yansımasını görmekteyiz. Açlığın maksadını ifade etmek için kullanılan tabirlerden 

biri de talepsizliktir. Başlangıç itibarıyla yeme ve içmeden talepsizlik, kişinin 

                                                            
345Sühreverdî, a.g.e., s. 431. 
346Mekkî, a.g.e., C. II, s. 512. 
347Mekkî, a.g.e., C. II, s. 512. 



98 
 

tasavvufi yolculuğunda Allah dışındaki her şeye karşı talepsizliğe dönüşmektedir. 

Manevi açıdan ise bu yolculuğun sonu fena halidir; yani kişinin bütün arzu ve 

isteklerinden fâni olması. Fena halinde ise kul Allah ile bâki olacağından ne dünyaya 

ne de ahirete rağbet etmeyecek bir hale gelir.   

Kişinin tekamülünü yansıtan bu süreci zühdün mertebelerinde de takip etmek 

mümkündür. Zühdün mertebelerini detaylı bir şekilde ele alan Mekkî, dünyanın 

haram olan nimetlerinden gönlü ve eli çekmeyi bütün Müslümanlara ait bir züht 

olarak tanımlarken, şüpheli şeylerden gönlü ve eli çekmeyi vera’ ehlinin zühdü 

olarak tanımlamıştır. İhtiyaç dışındaki helal nimetlerden gönül çekmeyi ise 

“zahidlerin zühdü” olarak tanımlayan Mekkî bir bakıma “helallerde zühdü” hakiki 

zühd olarak görmüştür. Bu tavrın ilk dönem sufilerinde yaygın olduğunu 

görmekteyiz. Zira ilk dönem tasavvufun en önemli isimlerinden olan Tirmizî, 

Riyâzetü’n-nefs isimli eserinde “helallerde zühd”ün neden gerekli olduğunu detaylı 

bir şekilde açıklamıştır.348 Tirmizî, helal olan nimetlerden yüz çevrilmediğinde 

kişinin ister istemez tembelleşip bozulacağını iddia etmiştir.349 Buradan açlık ile ilgili 

zühd dışında iki kavrama daha ulaşmış bulunmaktayız ki bunlar; vera ve helallerde 

zühdtür.  

2.1.2. Açlık-Takva/Verâ İlişkisi 

Takva ve verâ sözlükte sakınmak anlamlarına gelmektedir. Tasavvufi bir 

terim olarak verâyı Kâşâni şöyle tanımlamıştır: “İnsanın mânevî veya bedenî yapısını 

ayakta tutan şeylerde şeriata göre bir sapmanın veya zarar ve kuşkunun bulunduğu 

her şeyden sakınmak.”350 Ebu’l-Alâ Afîfî, verâ ve takvanın birinci âmilinin İslami 

öğretinin bizzat kendisi olduğunu söyleyerek Kur’an’ın, dünya ve ziynetlerini terki, 

bu hayatı küçümsemeyi ve ahireti önemsemeyi tavsiye ettiğini söylemektedir.351 

Afîfî bu iddiasını Kur’an’dan ayetlerle desteklerken, ilk dönem tasavvuf metinlerinde 

de verâ hakkında hadis ve sahabenin sözlerine yer verildiğini görmekteyiz. 

Peygamber’in “Bir kimsenin kendisini ilgilendirmeyen şeyleri terketmesi onun güzel 

                                                            
348Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 41. 
349Hakîm Tirmizî, Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, s. 41. 
350 Abdürrezzak Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, Çev. Ekrem Demirli, 4. bs., İstanbul, İz Yayıncılık, 2015, 
s. 583.  
351Ebu’l Alâ Afîfî, Tasavvuf: İslam’da Manevi Hayat, s.63. 



99 
 

Müslümanlığının alâmetidir.” sözünü aktaran Kuşeyrî şu yorumda bulunmuştur: 

“Seni ilgilendirmeyen şeyi terketmen, helâl olup sana lâzım olmayan fazla şeyleri 

terketmendir” demiştir.352  Sufilerin yemek konusundaki tavrını belirleyen husus da 

budur: Helal de olsa fazlasını terk etmek. Çünkü Peygamber “Vera’ sahibi olup 

şüpheli şeylerden uzak dur ki, insanların en güzel ibadet edeni olasın.” hadisine 

dayanarak sufiler ibadetlerini güzelleştirmenin, ahlaklanmanın, nefsi terbiye etmenin 

yolunu verâda aramışlardır. Tasavvufta haller ve makamlar olarak zikredilen birçok 

kavram sufilerin hayatlarının bütün alanlarında bu şekilde bir amelî karşılık 

bulmuştur.  

2.1.3. Açlık-Tevekkül İlişkisi 

Zühdün bir gereği olarak sufiler dünyevi herhangi bir şey biriktirmeyi 

reddetmişler ve yemek hususunda da genellikle günlük yiyeceğini temin dışında bir 

yemek arayışı içerisinde olmamışlardır. Bu anlayış sufilerin çalışmayı reddedip rızkı 

Allah’tan beklemelerine kadar götürmüş olmak ile birlikte aynı zamanda hakiki iman 

ile de ilişkilendirilmiştir. Batılı tasavvuf araştırmacılarından Annemarie Schimmel, 

tevekkül tariflerine göre gerçek tevhidin tevekkülü getireceğini şöyle açıklar: 

“Mutlak olan Allah tek faildir; dolayısıyla insan tamamıyla O’na güvenmelidir.”353 

Tevekkülü “yarın endişesinden kurtulmak”354 olarak gören sufiler rızk konusunda da 

yarın endişesinden kurtulmak gerektiğine inanmışlardır ki Şakîk-i Belhî’nin fütüvveti 

tarif etmek için söylediği “Bize nimet verilirse şükrederiz; verilmezse sabrederiz.”355 

sözü bu açıdan değerlendirebiliriz. Bu bakımdan tasavvufi bir terim olarak “Allah’ın 

katında olana güvenip halkın elinde ve avucunda olan şeye göz dikmemek”356 olarak 

tanımlanan tevekkül, yemek söz konusu olduğunda rızk için çalışmayı ve dilenmeyi 

reddetmek anlamına gelmektedir. Veysel Karanî’nin ortalıkta bulduğu çöp ve benzeri 

şeyler yediğine dair rivayet357 bu duruma örnek olarak gösterilebilir. Daha önce 

sufilerin yeme alışkanlıklarından söz ederken değersiz şeyler yediklerine 

                                                            
352Kuşeyrî, a.g.e., s. 269. 
353 Annemarie Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, Çev. Ergun Kocabıyık, 3. bs., İstanbul, Kabalcı 
Yayınevi, 2012, s. 134. 
354Serrâc, a.g.e., s. 51. 
355Kuşeyrî, a.g.e., s. 447. 
356Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul, Kabalcı Yayıncılık, 2012, s. 357. 
357Muhâsibî, Helal Rızık ve Namazın Anlaşılması: Mekâsib ve Fehmu’s-Salât, s. 61. 



100 
 

değinmiştik. Bu noktada sufilerin tevekkül ve rıza saiklerinden dolayı böyle bir yolu 

tuttukları sonucuna varmamız mümkündür. Bu noktada açlık ile ilişkili bir diğer 

tasavvufi kavrama gelmiş bulunmaktayız ki o da rızadır.  

2.1.4. Açlık-Rıza İlişkisi  

Rıza, tasavvufta yüksek bir makam olarak kabul edilmiştir. Kâşani, rıza 

makamını kalpte bir hoşnutsuzluk bulunmaması358 olarak tanımlarken Cüneyd rızayı 

“iradeyi kaldırmak” şeklinde tarif etmiştir. Allah’tan gelen her şeye razı olma 

makamı diyebileceğimiz bu makam sufilerin tevekkülünün bir neticesi de sayılabilir. 

Kuşeyrî’nin aktardığı şu hadise bu duruma örnek teşkil etmektedir: Şakîk Belhî’nin 

“Bize nimet verilirse şükrederiz; verilmezse sabrederiz.” sözüne karşılık Ca’fer-i 

Sâdık fütüvveti şöyle tarif etmiştir: “Eğer bize bir nimet verilirse onu başkasına 

veririz; bir şey verilmezse şükrederiz.”359 Yani rıza herhangi bir koşula bağlı 

olmaksızın sufinin bulunduğu haldir ki bu makamda açlık da tokluk da birdir. Rıza 

bu noktada tasavvuftaki sabır ve şükür makamlarıyla da doğrudan ilişkili olarak 

karşımızda durmaktadır.  

2.1.5. Açlık-Sabır-Şükür İlişkisi 

Tasavvufa göre sabrın da şükrün de esası boyun eğmektir. Kuşeyrî şükrü, 

nimet sahibine boyun eğerek ona ait nimetleri itiraf etmektir diye tanımlarken360 

Cüneyd sabrı “Zorluk ve sıkıntı zamanı geçinceye kadar, rızık sıkıntısına Allah için 

tahammül göstermektir.” şeklinde tanımlamıştır. Sufiler açlığı ve tokluğu, sabrı ve 

şükrü tatmanın bir yolu olarak görmüşlerdir. Bazı sufiler nefse muhalefet etmek, 

onun arzu ve isteklerine karşı sabretmek için aç kalmayı tercih etmişken bazı sufiler 

de şükre vesile olduğu için iyi ve güzel olanı yemeyi tercih etmişlerdir. Mekkî, “Ey 

iman edenler! Sizlere rızık olarak verdiklerimizin temiz (helal) olanlarından yeyin ve 

şükredin.” (Bakara, 2/172) ayetine yer vererek şöyle demiştir: “Allahu Teala, bu 

ayet-i kerimede, yeme işini şükürden önce zikretmiştir.”361 Yani yemek yemek şükre 

vesile olmaktadır. Mekkî ayrıca halifelerden birinin söylediği şu sözü aktararak aynı 

                                                            
358 Abdürrezzak Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, s. 531. 
359Kuşeyrî, a.g.e., s. 447. 
360Kuşeyrî, a.g.e., s. 363. 
361Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 149. 



101 
 

noktaya dikkat çekmeye çalışmıştır: “Soğuk su içmek, daha ihlaslı şekilde 

şükretmeyi sağlar.”362 Diğer taraftan Sühreverdî’nin oruç ile ilgili olarak 

Peygamber’in “Sabır imanın yarısıdır. Oruç da sabrın yarısıdır.” hadislerini 

aktardığını363, Serrâc’ın oruç tutanların sabır ehli olduğunu söylediğini364 

görmekteyiz. Hatta Sühreverdî, bazı sufilerin bir gün sabra, bir gün de şükre vesile 

olduğu için Davud orucunu tercih ettiğini söylemiştir.365 

2.1.6. Açlık-Kanaat İlişkisi 

Sufilerin açlık ile elde etmeye çalıştıkları bir diğer ahlaki öğreti de kanaattir. 

Tasavvufi metinlerde sufilerin adab veya ahlakları arasında zikredilen kanaati 

Peygamber “Kanaat, tükenmeyen bir hazinedir.” diyerek övmüştür.366Kuşeyrî, 

Zebûr’da şöyle yazdığını söyler: “Kanaat eden kimse, aç da olsa zengindir.”367 Bu 

bakımdan kanaat, kulun Allah’ın verdiği kadarına rıza göstermesi anlamına 

gelmektedir. Kanaat aynı zamanda, nimeti vereni görme, az ile yetinme, çok olana 

göz dikmeme, israfa kaçmama şeklinde güzel ahlakları da beraberinde getirir. Ebû 

Hamza’nın şöyle dediği nakledilmiştir: “Kime şu üç şey verilirse, o kimse âfetlerden 

kurtulur: Kanaat eden bir kalple birlikte aç karın. Elde edilmiş bir zühdle birlikte 

sürekli fakirlik. Devamlı zikir haliyle birlikte mükemmel sabır.”368 Yani açlık, kanaat 

olduğunda değer kazanmaktadır. Fakirliğin zaruriyetten değil zühden 

kaynaklandığında bir ahlak ilkesi olması gibi, açlık da kanaat, rıza, sabır, şükür, 

tevekkül gibi hasletlerle uygulandığında kişinin tekamülünü sağlar. Daha önce de 

belirttiğimiz gibi sufiler yemek ve içmekten uzak durma şeklindeki açlığın 

kıymetsizliğine vurgu yapmışlar; açlığın insanı dönüştürme gücüyle yani 

ahlaklanmasına vesile olması ölçüsünde bir değeri olduğunu savunmuşlardır. 

Dolayısıyla kanaat de diğer birçok haslet gibi açlığı, “hakiki açlık” yapan ilkelerden 

birisi olmaktadır.    

                                                            
362Mekkî, a.g.e., C. IV, s. 146. 
363Sühreverdî, a.g.e., s. 415. 
364Serrâc, a.g.e., s. 183. 
365Sühreverdî, a.g.e., s. 421. 
366Kuşeyrî, a.g.e., s. 341. 
367Kuşeyrî, a.g.e., s. 343. 
368Kuşeyrî, a.g.e., s. 140. 



102 
 

Daha önce de belirttiğimiz üzere tasavvuftaki bu kavramlar ağındaki her bir 

kavram münferit bir anlam ifade etse dahi bir diğerinden ayrı düşünülemez. 

Tasavvufun mesailini oluşturan haller ve makamlar, birbirleriyle ilişkili oldukları 

gibi tasavvufun mevzusu olan marifet ve yöntemi olan riyazet ile doğrudan ilişkili 

olup aynı zamanda bunları tamamlayan, şekillendiren ve açıklayan kavramlardır. Bu 

bakımdan tasavvuftaki hiçbir mesele, haller ve makamlardan ayrı bir şekilde 

açıklanamaz. Bu sebeple bir “kavram olarak” açlık meselesini ele alırken sufilerin 

doğrudan irtibat kurdukları bazı kavramları burada ele aldık. Şüphesiz açlık, sufilerin 

haller ve makamlar olarak eserlerinde özellikle başlık açtıkları diğer kavramlarla da 

ilişkilidir ve onların anlaşılması tasavvuftaki açlığın daha iyi bir şekilde anlaşılmasını 

sağlayacaktır. Detayına girmek konumuzdan uzaklaşmamıza neden olacağı için 

açlığı şimdilik yukarıda zikrettiğimiz kavramlarla ilişkisi açısından ele aldık. Ancak 

sonraki çalışmalarda tasavvuftaki meselelerinin bu eksende araştırılıp incelenmesi 

tasavvufu anlamada yol gösterecektir.  

 

2.2. Açlığın Sembolik Dile Dönüşümü 

Tasavvuf hakkında konuştuğumuzda dikkati çeken ilk hususlardan birisi 

tasavvuf dilinin zenginliği olacaktır. Kuşeyrî her ilmin kendine has ıstılahları 

bulunduğuna dikkat çekerek sufilerin de kendi ilimlerini açıklamak için ıstılah 

geliştirdiğini söylemiştir. Buna mukabil sufilerin ıstılahlarının “gizlemek” amacı 

taşıdığını da belirtmiştir. Yani Kuşeyrî tasavvufun içindeki kimselere manaların 

açıklanması, tasavvufa yabancı kimselerden de hallerin gizlenmesi için böyle bir yol 

tutulduğunu söyler.369 Dolayısıyla tasavvufun yaygınlaşmaya başladığı ilk dönemden 

itibaren sufilerin kapalı bir üslup benimsediğini ve bunu sistematikleştirmeye 

çalıştıklarını söylemek mümkündür. Tasavvufu bir yapı-bozumu olarak tarif eden bir 

görüşte, tasavvufun sembolik dilinin de bu yapı-bozumundan kaynaklandığını, bu 

sebeple tasavvufun sabit ve statik olanın yerine daha dinamik ve değişken bir şeyi 

ikame ettiği ileri sürülür.370 Yani sufiler şehir hayatı yerine yersiz-yurtsuz yaşamayı, 

dokuma elbiseler yerine yün aba giymeyi, lezzetli yiyecekler yerine değersiz şeyler 
                                                            
369 Kuşeyrî, a.g.e., s. 201.  
370 Ekrem Demirli, ŞairSûfîler, İstanbul, Sufi Kitap, 2015, s. 7-10. 



103 
 

yemeyi tercih ettikleri gibi dilde de formel olandan uzaklaşmışlardır. Sufilerin bu 

tavrının sonraki dönemlerde edebiyatta nasıl büyük etkiler yarattığı ortadadır. Ancak 

sufilerin sembolik dilinin sistematikleşip bazı kavramların özelleştiği sonraki 

dönemlere gitmeden, ilk dönem sufilerinde de bu sembolik dili az çok bulmak 

mümkündür ki geriye dönük bakıldığında bu, tasavvufun sürekliliğini kanıtlayan bir 

delil olarak görülebilir. Daha sonraki tasavvuf edebiyatını derinden etkileyen 

sembollerin daha ilk dönemki sufilerce türetildiğini görmek tutarlılık açısından çok 

önemlidir. Açlık da ilk dönemlerden itibaren bu sembolik dilin bir unsuru olmuştur. 

Tasavvufta özel bir ıstılah olagelmiş açlık, aynı zamanda sufilerin hakikat/hikmet 

açlığını, arayışını ve en nihayetinde buluşunu anlatmak için kullanılan sembolik 

ifadelerin kaynağı olmuştur. Acıkmak-tatmak-doymak ve susamak-içmek-kanmak 

şeklinde özetleyebileceğiz bu sembolik dilin, sufilerin seyr-ü sülük’taki mertebelerini 

ifade eden mübtedi, mutavassıt ve müntehi kavramlarıyla doğrudan irtibatlı olduğunu 

söylemek mümkündür. Nitekim “sûfîleri çeşitli taifeler halinde ele alan bütün 

sınıflandırmaların bu temel ayrıma dayandığı görülür. Böylece sûfîler, herhangi bir 

mutasavvıfın sahip olduğu bilgileri ya da dile getirdiği görüşleri, bu tasnifte nerede 

yer aldığına bakarak izah etmişlerdir.”371 Biz de açlığın sembolik dile dönüşümünü 

bu tasnife göre ele alabileceğimizi düşünüyoruz: Birincisi tasavvufi hayatın başlama 

sürecini anlatan kavramlarla açlık-gıda arasında kurulan sembolik ilişkidir. İkincisi 

yolda olan-mutavassıt insanların bilgideki arayışlarını anlatan kavramlardır. 

Üçüncüsü ise nihayeti anlatmak üzere kullanılan sembolik anlatımlardır.  

2.2.1. Açlık ve Susuzluk: Tasavvufa İntisabın Sâikleri 

Tasavvuf, hiç şüphesiz bir arayışın neticesidir. İbnü’l-Arabî’nin tasavvuf ve 

genel anlamıyla ruhbanlık ve onun kaynağı üzerindeki görüşlerininden birisi şöyle 

ifade edilmiştir: “insanların toplumsal ve mânevî ihtiyaçları için bizzat kendilerinin 

ortaya koyduğu hikemî kanunlar.”372 Bu ihtiyacı, “hakikat açlığı” şeklinde 

tanımlamamız mümkündür çünkü sufilerin bu açlığı gidermek için kullandıkları 

tabirler açlık-gıda ile ilişkilidir. Hatta bir bakıma riyazet olan açlığın saiki bu hakikat 

                                                            
371 Hacı Bayram Başer, “Sünni Tasavvufun Teşekkül Sürecinde Şeriat-Hakikat İlişkisi Sorunu (Hicrî 
III. ve IV. Yüzyıllar)”, 2015, s. 139. 
372 Ekrem Demirli, Sadreddin Konevî’de Bilgi ve Varlık, 2. bs., İstanbul, İz Yayıncılık, 2011, s. 32-
33. 



104 
 

açlığıdır ki sufiler riyazete girişirken tam olarak ne olduğunu bilmedikleri bir şeyi 

bulmayı umut etmişler, süreç içerisinde farklı haller ile hakikati tatmışlar ve en 

nihayetinde doymuşlardır. 

Kuşeyrî’nin şevki açıkladığı bölümde aktardığı Peygamber’in duasında şöyle 

geçmektedir: “Senden hiç tükenmeyen nimetler isterim.”373 Fakirliği ile övünen 

Peygamber hiç şüphesiz burada dünya nimetlerini talep etmemiştir. Sonrasında 

Kuşeyrî’nin şevk tanımı bu nimetlerin ne olabileceğine dair bize bir fikir 

vermektedir: “sevgiliye kavuşma”. Burada bir iştiyak söz konusudur; diğer bir ifade 

ile bilgiyi özlemek/bilgiye susamak. Tasavvuftaki bilginin ancak tahakkuk ile 

kıymetli olacağı düşünüldüğünde bu durumu şu şekillerde izah edebiliriz: Allah’a 

kavuşmaya iştiyak, marifetullaha erişme arzusu, hakikat arayışı, tevhid, fena vs. 

Tasavvufta Allah’a kavuşma ile Allah’ı bilme, fena ile hakikate erişme müteradif 

kavramlar olarak kullanılmış, bu sebeple de tasavvufi bilgi diğer ilimlerden farklı, 

özel bir anlam kazanmıştır. Sufiler bu hakikat açlığını, gerçek açlık ile elde 

edeceklerini düşünmüşlerdir. Örneğin Zünnûn-i Mısrî, “Yemek ile dolu bir mideye 

hikmet yerleşmez.”374 sözü bu meyanda değerlendirmek mümkündür. Aynı şekilde 

şu rivayet de açlık-hikmet ilişkisini açıklamak bakımından dikkate değerdir: 

Bâyezid-i Bistâmî’ye (ö. 234/848 ya da 261/874) “Bu marifeti ne ile elde ettin?” diye 

sorulduğunda şöyle cevap vermiştir: “Aç bir karın ve çıplak bir vücutla.”375 O halde 

tasavvufa göre hikmet açlığını gidermenin yolu bedeni aç bırakmaktır. Yusuf b. 

Hüseyin, Cüneyd-i Bağdâdi’ye yazdığı bir mektupta şöyle demiştir: “Allah sana 

nefsinin hoşlanacağı şeylerin tadını tattırmasın; eğer sen onun tadını tadarsan bir 

daha hayrın tadını tadamazsın.”376 Burada bedensel tatlar ile ilahi tat arasında bir 

irtibat kurulduğu açıktır. “Hayrı tatmak” ifadesini ilahi lezzetleri tatmak şeklinde 

yorumlayabiliriz çünkü sufiler hâl yaşamayı birer zevk, yani tatmak olarak 

görmüşlerdir. Zevk kavramına dair bir açıklamada bu durum şu şekilde ifade 

edilmiştir: “Sûfi Îlâhi gerçekleri bizzat tadarak ve yaşayarak öğrendiği için, ehl-i 

                                                            
373Kuşeyrî, a.g.e., s. 604. 
374Kuşeyrî, a.g.e., s. 68. 
375 Kuşeyrî, a.g.e., s. 581.  
376 Kuşeyrî, a.g.e., s. 128.  



105 
 

zevktir. O eşyayı ve onun hakikatlarını zevkle kavrar.”377 Bu görüşleri 

toparladığımızda ise şu sonuca varmak mümkündür: İlahi lezzetleri tadabilmek için 

maddi lezzetlerden soyutlanmak gerekir.  

Sufilerin riyazet yöntemi olan açlığı, hikmet açlığıyla irtibatlandırdıkları gibi 

aynı şeyi ifade etmek için başka bir kavram daha geliştirdiklerini görmekteyiz; o da 

susuzluk anlamındaki ataştır. Menâzilü’s-Sâirîn’de ataşı tasavvufi hâller arasında 

zikreden el-Herevî (ö. 481/1089), ataşın üç derecesi olduğunu belirterek bunları şu 

şekilde açıklar:  

“’Ataş, umulan bir şeye karşı aşırı düşkünlüğün ağır basmasından kinâyedir.’ Ataşın 
üç derecesi vardır: Birincisi, mürîdin, susuzluğunu giderecek bir şâhide, yahut 
kalbine şifâ verecek bir işarete, ya da onu kuşatacak bir rahmete susamasıdır. 
İkincisi, sâlikin kat edeceği bir vakte, sadece kendisini ilgilendiren şeyleri göreceğiz 
bir güne ve rahata kavuşacağı bir menzile iştiyak duymasıdır. Üçüncüsü, muhibbin, 
illet bulunlarının örtmediği, tefrika perdelerinin kapatmadığı ve ondan başka hiçbir 
şeyi gözetlemediği bir celvet hâline susamasıdır.”378 

Elf Makâm’da ataş hakkında detaylı bir tanım yapan Abdürrezzak Kâşânî’nin 

(ö. 730/1329) de ataşı derecelendirdiğini görmekteyiz. Kâşânî, ahvâldeki, 

bidâyetteki, muâmelâttaki, ahlâktaki, usûldeki, velâyetteki, hakâikteki ve nihâyetteki 

olmak üzere ataşı sekiz derecede ele almıştır. Bunların hepsindeki ortak nokta ise 

iştiyaktır. Kişi manevi derecesine göre farklı şeylere iştiyak duyar. Örneğin ataşın 

ahvâldeki aslı, sâlikin onu matlûbuna ulaştıracak ve mahbûbunun şuhûduyla 

rahatlacak şeye susuzluk duymasıyken; nihâyetteki ataş, perdelenmenin olmadığı 

celvete ve tefrikanın engellemediği cem’e ulaşmaktır.379 Yani susuzluk derece derece 

farklı şeylere karşı duyulmaktadır. Bunlardan biri tatmin edildiğinde bir başkası 

zuhur edecektir ki bu, tasavvufi yolculukta sürekli bir hâlden diğerine geçme durumu 

ile örtüşmektedir.  

                                                            
377 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ankara, Rehber Yayınları, 1997, 
s. 781 
378 Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî, Tasavvufta Yüz Basamak: Menâzilü’s-Sâirîn, Çev. 
Abdurrezzak Tek, İstanbul, Emin Yayınları, 2008, s. 123. 
379 el-Herevî, a.g.e., s. 291. 



106 
 

2.2.2. Zevk ve Şürb: Tasavvufi Eğitimde Sufilerin Hâl 

Tecrübeleri 

Sufilerin hakikate karşı duydukları bu açlık ve susuzluk onları tasavvufa 

intisab yoluna itmiştir. Tasavvufun bir hâl ilmi olması ve ancak tadanların 

bilebileceği bir ilim olmasıyla da irtibatlı olarak bu yola girenler birtakım lezzetler 

tadarak/içerek bu açlık ve susuzluk hallerini bastırmışlardır ki sembolik anlatım yine 

burada kendisini göstermektedir. Bu meyanda sufilerin özellikle iki kavram üzerinde 

durduklarını görmekteyiz; bunlar, zevk ve şürbtür.  

İlk dönem tasavvuf eserlerinde sufi müellifler bu iki kavramı tasavvufi 

ıstılahlar başlığında açıklamaya çalışmışlardır. Öncelikle sözlük anlamına bakacak 

olursak; zevk Arapçada lezzet ve tad alma, şürb ise içmek manasına gelmektedir.380 

Tasavvufi bir ıstılah olarak ise manevi haz ve lezzet duyma manasına gelir.381 Bu iki 

hâl de yoldaki sâlikler için kullanılan tabirlerdir. Kuşeyrî bu iki kavramı şöyle 

açıklar: “Sûfiler bu tabirler ile, ilâhî tecellilerden, mânevî keşiflerin neticelerinden ve 

kalbe gelen vâridatlardan elde ettikleri halleri anlatmak isterler.”382 Sufi, bu aşamada 

artık seyr-ü sülukunda ilerlemiş ve birtakım hâllere erişmektedir. Kuşeyrî şöyle der: 

“Bil ki, Hakk’a yakınlıkla tadılan ilâhî muhabbet kaseleri gayb âleminden gelir; onlar 

ancak şehevî arzularından arınmış sırlara ve eşyanın köleliğinden kurtulmuş ruhlara 

ikram edilir.”383Dolayısıyla nefsini tezkiye edip kalbini tasfiye eden sâlikler, artık 

gaybi lezzetler tadacak bir hâle erişirler. Kuşeyrî’nin bu ahlaklanmayı ilahi muhabbet 

ile irtibatlandırdığını görmekteyiz:  

“Sûfilerin muamelerindeki safiyet onlara, bu halâveti tatmayı sağlar. Sahip oldukları 
hal ve ahlâkların hakkını tam olarak yerine getirmeleri onlara şürbü (yani ilâhî 
muhabbet ve feyizden içmelerini) temin eder. Devamlı Hak ile birlikte olmaları 
kendilerine ilâhî muhabbetten kana kana içmelerini kazandırır.”384 

                                                            
380Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ankara, Rehber Yayınları, 1997, s. 
781. 
381 Ethem Cebecioğlu, a.g.e., s. 781.  
382Kuşeyrî, a.g.e., s. 208. 
383Kuşeyrî, a.g.e., s. 210. 
384Kuşeyrî, a.g.e., s. 209. 



107 
 

Cüneyd’in kabz ve bast halini açıklarken söylediği şu söz de “Hak ile birlikte 

olma” durumunu yansıtmaktadır: “Ben O’nun huzurunda bulunduğum zaman, O’nu 

bulmanın zevkini tadarım.”385 

Bu iki kavramı eserlerinde açıklayan müelliflerin bunları aynı zamanda 

derecelendirdiğini de görmekteyiz. Serrâc ve Kuşeyrî’ye göre zevk, şürb’ün 

başlangıcıdır ve ondan önce gelir.386Hücvirî ise zevkin şürb gibi olduğunu ancak 

şürbün sadece rahat olan hususlar için kullanıldığını, zevkin ise meşakkatte de 

rahatta da kullanıldığını söyler.387 Bunu örneklendirirken de Hücvirî, Kur’an’dan 

ayetler aktarır: 

“Hakk Taâla: “Afiyetle yeyiniz ve içiniz” (Mürselat, 77/43) buyurmuştur. Zevki 
zikrettiği zaman da: Tat, süphe yok ki, sen izzet ve kerem sahibisin” (Duhan, 44/49) 
buyurmuştur. Başka bir ayette ise şöyle buyrulmuştur: “Cehennemin dokunan 
azabını tadın” (Kamer, 54/48).”388 

Kuşeyrî, zevk sahibinin yarı sarhoş, şürb sahibinin ise kendinden geçmiş 

olduğunu söyler.389 Bu bakımdan şürb, tasavvufi hâller olan sekr ve sahv ile 

doğrudan ilişkilidir. Sufiler ilahi tecelliler karşısında kendilerinden geçme halini 

anlatmak için sekr yani sarhoşluk kavramını390 kullanmışlardır ki bu ilahi tecellilere 

şürb demişlerdir. Serrâc bu durumu “susuz insanın su içmesi” olarak açıklar.391 Yani 

burada susuzluk, bilgisizlik, hikmetsizlik, Allah’tan uzaklık manalarına gelmektedir. 

Şu hikaye örnek teşkil etmesi bakımından dikkate değerdir:  

“Yahya b. Muaz, Bâyezid-i Bistâmî’ye bir mektup yazarak, kendi halinden şöyle 
bahsetti: “Burada öyle bir adam var ki muhabbet kasesinden bir kere içti, ondan 
sonra hiç susamadı.” Bâyezid de ona şu cevabı yazıp gönderdi: “Senin halinin 
zayıflığına şaşırdım. Burada öyle biri var ki, dünyadaki bütün denizleri içtiği halde, 
ağzını açmış daha yok mu diyor.”392 

Bâyezid’in ifadesinden çıkarılabilecek yorum, Allah’ın ilminin sınırsız olması 

ve içtikçe sonunun gelmemesidir. O halde şürbün bir nihayetinin olmaması gerekir 

ancak sufiler içtikten sonra kanmak, yedikten sonra doymak gibi bu tecellilerin de bir 

                                                            
385Kuşeyrî, a.g.e., s. 189. 
386Serrâc, a.g.e., s. 436; Kuşeyrî, a.g.e., s. 209. 
387Hücvirî, a.g.e., s. 447. 
388Hücvirî, a.g.e., s. 447. 
389Kuşeyrî, a.g.e., s. 209. 
390Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 295. 
391Serrâc, a.g.e., s. 436. 
392Kuşeyrî, a.g.e., s. 209. 



108 
 

nihayeti olduğunu söylemişlerdir. Bunları ise itminan ve reyy kavramlarıyla 

açıklamışlardır.   

2.2.3. İtminan ve Reyy: Tasavvufi Eğitimin Nihayeti ve Fena 

Aramak ile girilen tasavvuf yolunda, yoldaki sufiler dünyevi zevklerden 

uzaklaşarak birtakım ilahi zevkler tatmışlar; bunu da zevk ve şürb kavramlarıyla 

ifade etmeye çalışmışlardır. Ancak yiyenin doyması, içenin kanması gibi bu ilahi 

lezzetlerin de bir doyum noktası olmalıdır. Yukarıda Bâyezid’in ifadesinden bir 

doymanın veya kanmanın söz konusu olmadığını söylemek mümkündür ve bu 

görüşün delili de yine Allah’ın nimetlerinin sınızsızlığı olabilir. Ancak sufiler, 

“tecellinin tadılan meyvelerinin ve keşfin yaşanan neticelerinin son haddi”393 

manasında reyy kavramını kullandığını görmek mümkündür. Şürbten önce zevkin 

geldiğini söyleyen Kuşeyrî, şürbten sonra da reyy’in geldiğini söyler.394 O halde “ilk 

hal tatmak, orta hal içmek, en yüksek hal ise kanmaktır.”395 Sufiler, kalplerine gelen 

varidat ile kendilerinden geçip his ve şuurunu kaybetmeyi396 sarhoşluk yani sekr hâli 

ile ifade etmişlerdir. Bu reyy halini de, sekr ile özdeşleştirdikleri için ilahi feyzin 

sembolik dildeki karşılığı da şarap olmuştur.Bu sebeple sufilerin “şarap içip 

kendinden geçme” şeklinde ifade ettikleri hâli, “ilahi lezzetleri tadarak dünyayı 

görmeme” şeklinde yorumlamak gerekir. Bu, “nefsinden fâni, Allah ile bâki olma” 

şeklinde ifade edilen fena haliyle de özdeştir. Aslında bu hâli sufiler vecd, mahv, 

hayret, vahşet, huzur gibi birçok farklı kavramla açıklamaya çalışmışlardır. Sekr ve 

reyy ise bu hâllerin daha sembolik ifadesi olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Doymak ve kanmak, yola çıkan sufinin vardığı, Allah’ın huzurunda 

bulunduğu, bütün masivadan geçerek sadece Allah ile olduğu anlamına gelmektedir. 

Yolda olan sâlik, hala nefsiyle mücahede halindedir. Bu sebeple nefsin her türlü 

arzusundan uzak kalmaya çalışır ki riyazetin manası budur. Ancak Hücvirî şöyle 

demiştir: “Hiçbir kimse şürb (haz) olmaksızın bir iş yapamaz. Bedenin şürbü sudan 

olduğu gibi, kalbin şürbü de rahatlıklardan ve taatın halâvetindendir.”397 Yani sâlik, 

                                                            
393Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 295. 
394Kuşeyrî, a.g.e., s. 209. 
395Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 295. 
396Kuşeyrî, a.g.e., s. 206. 
397 Hücvirî, a.g.e., s. 447. 



109 
 

her ne kadar dünyada kendi kendisine açlık, susuzluk, yalnızlık vs ile zulmetse de 

buna devam etmesini sağlayan saik onun aldığı manevi hazlardır. Yolda iken 

duyulan bu lezzetler kişinin daha çok arzu duymasına ve daha fazlasını istemesine 

neden olacaktır ki Bâyezid’in yukarıda zikrettiğimiz sözü bu duruma örnek olabilir. 

Kuşeyrî de “Mânevi hallerden içmesi onun için gıda olursa, artık ondan ayrı kalmaya 

sabredemez; o olmadan kendisine gelemez.”398 diyerek bu duruma işaret etmiştir. 

Aşırı açlık örneklerini aktarmıştık. İnsan vücudunun katlanamayacağı tarzdaki 

riyazetler çoğu zaman bu örneklerin inandırıcılığını zedeleyecek şekildedir ki bu 

durum Batılı araştırmacılar için şaşırtıcı gelmektedir.399 Her ne kadar doğruluğunu 

ispatlamak mümkün olmasa da -ki bizim amacımız bu değil- esas mesele tasavvufun 

kendi içerisindeki tutarlılığıdır. Örneğin Kasım b. Osman el-Cûî’nin şu sözü çekilen 

eziyetin neden çekildiğini, karşılığında hissedilen manevi doyumu anlatması 

bakımından çok önemlidir:  

“Allah dostları açlığı sevgi ile doyarak bastırdılar. Böylece yemeğin 
lezzetini, dünyanın lezzetini ve arzu uyandıran herşeyi unuttular, kaybettiler. Çünkü 
onlar, üzerinde daha güzel bir lezzetin olmadığı şeyi hissettiler. Yaşadıkları bu hal, 
onları her türlü hevesten kopardı.”400 

Nihayette, yaşanan hazzın kişiyi doyurması ve ona yemek yemeyi unutturmasının 

arkasında bidayette yemek yemeyi terkin dışında yeme düşüncesinin de terk edilmesi 

çabası yatmaktadır ki sufilerin açlıktaki temel iddiaları hep bu olmuştur. Bu meyanda 

Serrâc’ın, uzun süre aç kalması ile tanınan Sehl hakkında aktardığı şu sözü tekrar 

zikretmek yerinde olacaktır: “Sehl yemeyi terketmemişti. Aksine yemek onu 

terketmişti. Çünkü kalbine doğan vâridât, kendisini yemek yeme düşüncesinden 

alıkoyuyordu.”401 Yani Hücvirî’nin haz olmaksızın hiçbir şeyin yapılamayacağına 

dair önermesi, örneklerde görüldüğü üzere pratik olarak doğrudur. Sufiler hazlardan 

uzaklaşmak için aç kalmışlardır ancak açlık ile boşalan yeri farklı şekillerde 

doldurmuşlardır ki belki de sembolik dilin açlık-susuzluk ekseninde gelişmesinin 

arkasında bu sebep yatmaktadır.  

                                                            
398 Kuşeyrî, a.g.e., s. 209. 
399 Annemarie Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, s. 132. 
400 Ebu Nuaym el-Isfahanî, İbn Kayyım El-Cevziyye, a.g.e., s. 391. 
401 Serrâc, a.g.e., s. 232. 



110 
 

Kanmak meselesine değinen bir diğer sufi müellif Sühreverdî’dir. Zevk, şürb 

ve reyy kavramlarına tasavvufi hâller başlığı altında kısaca yer veren Sühreverdî bu 

kavramlar hakkında şöyle der: “Zevk iman, şurb ilim, ray haldir. Zevk, bevâdih (âni 

zuhurat) sahipleri için, ray da hal sahipleri içindir.”402Sühreverdî’nin bu tasnifini 

acıkmak-tatmak-doymak veya susamak-içmek-kanmak şeklinde düşündüğümüzde 

şöyle bir çıkarımda bulunmak yanlış olmayacaktır: İman, kalpteki bir ateş şeklinde 

tasavvur edilebilir403 ve ilim öğrenmenin ilk saiki imandır. Tasavvuf yoluna girmenin 

de ilk öncülü imandır ancak bu iman ateşi, ilim ve amel ile desteklenmedikçe sönüp 

gidebilir. İlim öğrenmek ise ilme susamışlar için bir şürbtür. Buraya kadar 

Sühreverdî’nin bu sözü genel olarak tasavvuf yolunu açıklamaktadır. Reyy’in bir hâl 

olması ise onun gelip geçiciliğine işaret etmektedir ki Sühreverdî bu ifadesinden 

sonra hâl-makam ayrımına girerek hallerin, kalıcı olduğunda makam sayıldığını 

söyler. O halde burada Sühreverdî’nin reyy ile kastettiği ara sıra tecelli eden bir hâl 

olmasıdır. Bu meyanda kanmak ve doymanın bir hududu olmadığını söylemek 

mümkün müdür? Sufilere göre bu bir bakıma doğrudur çünkü ilmin de bir hududu 

yoktur ancak fena halinin arkasından gelen beka, sekrden sonra gelen sahv, gaybetten 

sonra gelen huzur gibi sufilerin hâl tecrübelerine baktığımızda öncelik-sonralık 

ilişkisi kurmadan sufilerin hâllerinin, sürekli bir seyir halinde olduğunu 

söyleyebiliriz. O halde açlık, susuzluk, iştiyak gibi bir şeye duyulan arzunun tatmin 

olduğu hâllerden söz etmek mümkündür. Ancak Sühreverdî’nin ifadesinden 

anlaşıldığı üzere sonrasında sufinin tekrar o kanma hâline duyacağı arzu, susuzluk 

meydana getirip aynı iştiyakı ortaya çıkaracaktır.  

Sonuç olarak ilk dönem tasavvuf eserlerinde açlık, özel bir ıstılah olarak 

kullanılmış, aynı zamanda sembolik dilin bir unsuru olagelmiştir. Sufilerin yeme-

içmeden uzak kalmalarıyla yaşadıkları hâlleri ifade etmek için kullandıkları 

kelimeler arasında açık bir bağlantı bulunmaktadır. Özellikle de hikmet ekseninde 

düşünüldüğünde hikmetin bir vesilesi olarak açlık, hikmet açlığı şeklinde bir anlayışa 

dönüşmüş olabilir. Ataş, zevk, şürb, reyy gibi kavramlar da hikmet açlığının 

                                                            
402Sühreverdî, a.g.e., s. 663. 
403Ayrıca Ebû Ali Dekkâk’ın irade hakkında söylediği şu söz bu duruma örnek teşkil etmektedir: 
“İrade (Hakk’a ulaşma arzusu), gönüldeki bir yanış, kalpteki bir ateş, içte bulunan bir sızı, iç âlemi 
saran bir heyecan ve yüreklerde ilâhi bir ateştir.”  Bkz. Kuşeyrî, a.g.e., s. 201. 



111 
 

derecesini yani yolda olan sâlikin bulunduğu mertebeyi/hâli anlatmak için 

kullanılmıştır. Sekr yani sarhoşluk kavramıyla da doğrudan irtibatlı olan bu 

kavramlar ilk dönemde daha çok ilim ve muhabbet ekseninde, sufilerin yaşadığı 

hâlleri ifade etmek için kullanılırken sonraki dönem tasavvufta ilahi aşk ekseninde 

daha remizli ifadelere dönüşerek edebiyat üzerinde büyük etki oluşturmuştur. Bu 

kavramların ilk dönem tasavvuf eserlerinde bulunması dikkat çekicidir. Özellikle de 

yazılış gayeleri göz önünde bulundurulduğunda; sâliklere yol göstermek, yanlış 

inanış ve uygulamaları dışarıda bırakmak, ilimlerine Kur’an ve hadislerden deliller 

getirmek gibi gayeler üstlenmiş bu eserlerin aynı zamanda sembolik bir üslup 

geliştirerek edebiyata büyük bir kapı aralaması, tasavvufun zühd dönemi diye 

adlandırılan ilk döneminden tarikatların ortaya çıktığı ve edebiyatta önemli eserlerin 

yazıldığı döneme kadar kesintisiz bir süreci olduğunu göstermesi bakımından 

önemlidir. Bu bakımdan tasavvufun mesaili olan hâller ve makamların tasavvuf 

ilminin tutarlılığını göstermesi bakımından önemi, onları tasavvufta merkeze 

taşımaktadır.  

  



112 
 

SONUÇ 

İlk dönem sufilerinin bir nefs terbiyesi yöntemi olarak uyguladıkları açlığı ele 

aldığımız bu çalışmamızdaki temel hedefimiz, ilk dönem tasavvuf eserlerinde geçen 

sufilerin açlık hakkındaki söz ve uygulamalarını mukayese ederek, sufileri aç 

kalmaya teşvik eden sebepleri ve onların açlık ile ulaşmaya çalıştıkları gayeleri tespit 

etmekti. Bu sebeple ilk sufilere dair elimizde bulunan ilk dönem tasavvuf 

kaynaklarını birincil kaynak olarak kullanarak sünni tasavvufun teşekkül sürecinde 

eser veren sufi müelliflerin ilk sufilerin açlık uygulamalarını nasıl ele aldıklarını, 

aşırılıkları nasıl konumlandırdıklarını, oruçla açlığı nasıl ayrı değerlendirdiklerini 

inceledik.   

Sufileri nefs terbiyesine iten ana saiki görebilmek için öncelikli olarak 

sufilerin nefs hakkındaki görüşlerini inceleyerek, nefs terbiyesinin unsurlarını 

şekillendiren nefs anlayışını ortaya koymaya çalıştık. Nefsin her zaman kötülüğü 

emredici olduğu konusunda ittifak eden sufiler buradan yola çıkarak nefse muhalefeti 

şart görmüşlerdir. Nefse muhalefeti de onun arzu ve hevasına uymamak şeklinde 

gören sufiler bu şekilde  hayatlarının her alanında zahitliği benimsemişlerdir. 

“Rağbet etmemek” manasına gelen zühd bu noktada, yeme-içme başta olmak üzere 

giyimde, barınmada, çalışıp para kazanmada, konuşmada, bakmada vs. tezahür 

etmiştir. Bu noktada kıllet-i taâmın (az yeme) yanında sufilerin benimsedi diğer nefs 

terbiyesi unsurlarını yani kıllet-i menâm (az uyuma), kıllet-i kelâm (az konuşma) ve 

halvet (insanlardan uzak yaşama) meselelerini ele alarak bunların açlık ile ilişkisini 

ortaya koymaya çalıştık.   

İlk bölümde ayrıca açlığın, tasavvufun adıyla ve sufilere verilen diğer 

lakaplarla ilişkisini ele alarak açlığın tasavvufun önemli unsurlarından biri olduğunu 

göstermeye çalıştık. Bu meyanda öncelikli olarak sufi kelimesinin kökeni için ileri 

sürülen görüşlerde açlığın izlerini sürdük. Çöl bitkisi olan sufâne kelimesi burada 

sufilerin yemek yemeye değer vermediğini göstermesi bakımından önemlidir. Ayrıca 

Sufi kelimesinin Ashab-ı Suffa’dan geldiğine dair görüş, rivayetlerde geçtiği üzere 

Suffa ehlinin çalışmak yerine ilim ile uğraşmak, yün giymek, aç kalmak vb. 

özelliklerinin sufilerin de birer özelliği olması bakımından dikkate değerdir. Sufi 



113 
 

kelimesinin yün manasına gelen sûftan türetildiğine dair bir diğer görüş bile sufilerin 

maddi şeylere rağbet etmediğini, değersiz kıyafetler giyip değersiz yiyecekler 

yediğini göstermesi bakımından doğrudan açlıkla ilişkilidir. Kıyafet olarak yünün 

tercih edilmesi şeklinde ortaya çıkan zühd, yemek yemede açlık ve değersiz şeyler 

yeme şeklinde tezahür etmiştir. Sufilere verilen diğer lakaplar da açlığa işaret etmesi 

bakımından önemlidir. Bu meyanda bir grup sufiye, açlar manasına gelen cûiyye 

adının verilmesi, sufilerin aç kalmalarıyla tanındığını göstermesi açısından önem arz 

eder. Ayrıca sufileri tanımlamak için kullanılan fakir, garib, seyyah gibi isimler de 

dolaylı olarak sufilerin aç kaldığına ve değersiz yiyecekler tercih ettiğine işaret 

etmesi bakımından dikkate değerdir. Bu şekilde bir kavram analizi yaparak açlığın, 

tasavvuf kelimesinde mündemiç olduğu sonucuna vardık. Burada tasavvuf 

araştırmaları açısından dikkat edilmesi gereken önemli bir husus da tasavvufun 

birçok ıstılahının bu şekilde bir kavram analiziyle tasavvufun kökenine ışık tutacak 

bilgiler ortaya koyacağıdır.  

İkinci bölümde müdellel oruç ile sufilerin uyguladığı açlık arasındaki farkları 

değerlendirerek sufilerin tasavvuftaki aşırı açlık uygulamalarını naslardan delillerle 

meşrulaştırma çabasını ele aldık. Burada açlık üzerinden tasavvufa dair iki önemli 

sorunu görmüş olduk: Bunlardan birincisi sufilerin ilimlerinin sonradan çıktığına dair 

eleştiriler karşısında tasavvufu Kur’an-ı Kerim ve sünnetle delillendirmeye çalışarak 

aşırılıklara bir ölçü getirme gayretinde olmalarıdır.  Sufiler, dışarıdan gelen 

“sonradan uydurulumuşluk” iddiasını naslardan delillerle çözmeye çalışırken, kendi 

içerisinde de yanlış gördüğü uygulamaları eleştirerek bunları tasavvuf ilminin 

dışarısında bırakmaya çalışmışlardır. Diğer sorun ise; bir ibadet olan orucun, 

alışkanlığa neden olması bakımından sufilerin nefs terbiyesindeki beklentilerini 

karşılamamış olmasıdır. Sufiler açlıkla nefslerini güçsüzleştirmeyi hedeflemişlerdir 

ancak oruçtan sonra yapılan iftarın bedeni tekrar eski kuvvetine kavuşturması ve 

alışıldığında orucun zor gelmemesi sufilerin orucu uzatmalarına ve farklı oruç türleri 

denemelerine neden olmuştur. Savm-ı Visal, Savm-ı Davud, Savm-ı Dehr ve Savm-ı 

Dehr gibi daha uzun süreli ve zor oruç türlerini uygulayan sufiler bu şekilde açlığı, 

müdellel oruç şeklinde Sünni Tasavvuf’un içerisine yerleştirmeye çalışmışlardır.  



114 
 

Üçüncü ve son bölümde ise nefs terbiye yöntemi olarak benimsenen açlığın 

tasavvufta nasıl epistemolojik bir kavrama dönüştüğünü ele almaya çalıştık. Bu 

açıdan dikkati çeken ilk husus sufilerin açlık ile ahlaklanma ve ahlaklanma ile 

marifet arasında kurduğu irtibattır. Sufiler aç kalarak nefsin kötü özelliklerinden 

kurtulup, tevekkül, kanaat, isar, sabır, şükür vb. birtakım güzel ahlaklara sahip 

olmayı amaçlamışlardır. Bu açıdan bir eylemsizlik olan açlığın ahlak ilkesine 

dönüşmesi ilginçtir. Sufiler yemeyerek, uyumayarak, konuşmayarak, boş işlerle 

uğraşmayarak aslında bir bakıma pasifliği aktifliğe, ölümü hayata tercih etmişlerdir. 

Nefsin her zaman kötülüğü emredici olduğuna dair inanç, nefsin hiçbir fiilde payını 

almayacak şekilde terbiye edilmesine neden olmuştur. Bu şekildeki bir pasiflikten ise 

sufiler bir ahlak ilkesi çıkarmış ve bir ahlaklanma hareketi olan tasavvufun nihai 

hedefine bu şekilde ulaşılacağını savunmuşlardır. Tasavvufun maksadı olan Allah’a 

yakınlaşmanın ve O’nu tanımanın da ancak ahlaklanarak yani Allah’ın ahlakına 

bürünerek mümkün olduğunu düşünen sufiler, açlığı ahlaklanmaya götüren bir 

yöntem olarak benimsemişlerdir. Bu şekilde açlık, tasavvufi bilgiye erişmenin de bir 

yöntemi olarak tasavvufta epistemolojik bir kavram haline gelmiştir.  

Açlık ilk dönemden itibaren sufilerin nefsi güçsüzleştirmek için uyguladığı 

bir yöntemin adı iken, aynı zamanda tasavvufta hem ahlaklanmanın hem de bilmenin 

bir vesilesi olagelmiştir. İlk sufilerin hayatlarına düşülen şerh niteliğindeki ilk dönem 

tasavvvuf metinleri üzerine yoğunlaşarak yaptığımız bu çalışma genel itibarıyla 

açlığı tasavvufa has bir kavram şeklinde ele alıp, tasavvufun genel olarak mevzusu, 

mesaili, maksadı ve yöntemiyle ilişkisi açısından inceledik ve gördük ki tasavvuftaki 

her ıstılah, tasavvufu bir ilim yapan bu dört unsurla doğrudan irtibatlı olup onların 

açıklanması ve anlaşılmasına katkı sağlamaktadır.  Bu meyanda ileride yapılacak 

çalışmalarda tasavvufi ıstılahların bu şekilde tahlilinin önemli olacağı görüşündeyiz. 



115 
 

KAYNAKÇA 

Afîfî, Ebu’l Alâ: Tasavvuf: İslam’da Manevi Hayat, Çev. Ekrem 

Demirli - Abdullah Kartal, 5. bs., İstanbul, İz 

Yayıncılık, 2012. 

Başer, Hacı Bayram:  “Sünni Tasavvufun Teşekkül Sürecinde Şeriat-Hakikat 

İlişkisi Sorunu (Hicrî III. ve IV. Yüzyıllar)”, 

(Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul Üniversitesi SBE, 

2015. 

Belhî, Şakîk: Kalplerin Makamları: Büyük Sufilerden Seçme 

Metinler, Haz. Hacı Bayram Başer, İstanbul, 

Hayykitap, 2015. 

Cebecioğlu, Ethem: Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ankara, 

Rehber Yayınları, 1997. 

İbnü’l-Cevzî: Şeytanın Ayartması Telbis-i İblis, ed. Sait Aykut., 

İstanbul, Elif Yayınları, y.y.. 

Ceyhan, Semih:  “Zühd”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2013, C. 44. 

Çift, Salih: Hakîm Tirmizî ve Tasavvuf Anlayışı, İstanbul, İnsan 

Yayınları, 2008. 

Dalkılıç, Mehmet: İslam Mezheplerinde Ruh, 2. bs., İstanbul, İz 

Yayıncılık, 2012. 

Demirli, Ekrem: İslam Düşüncesi Üzerine Söyleşiler ve Konuşmalar, 

İstanbul, Sufi Kitap, 2016. 

 Sadreddin Konevî’de Bilgi ve Varlık, 2. bs., İstanbul, 

İz Yayıncılık, 2011. 

 ŞairSûfîler, İstanbul, Sufi Kitap, 2015. 

 Tasavvufun Altın Çağı: Konevi ve Takipçileri, 

İstanbul, Sufi Kitap, 2015. 



116 
 

 “’Zahirî’ İlimlerin Otoritesi Karşısında Tasavvuf’un 

Meşruiyet Arayışı”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, No: 15, 2007, s. 219-244. 

Ernst, Carl W.: Sufism: An Introduction to the Mystical Tradition of 

Islam, Boston, Shambala Publications, 2011. 

Harrâz, Ebû Saîd: Doğruluk Kitabı: Edebü’n-nefs, Çev. Hacı Bayram 

Başer, İstanbul, Hayykitap, 2013. 

Herevî, Abdullah Ensârî: Tasavvufta Yüz Basamak: Menâzilü’s-Sâirîn, Çev. 

Abdurrezzak Tek, İstanbul, Emin Yayınları, 2008. 

Hücvirî, Ali b. Osman: Keşfu’l Mahcûb: Hakikat Bilgisi, Haz. Süleyman 

Uludağ, 2. bs., İstanbul, Dergâh Yayınları, 2010. 

İz, Mahir: Tasavvuf: Mahiyeti, Büyükleri, Tarikatler, Haz. M. 

Ertuğrul Düzdağ, 4. bs., İstanbul, Kitabevi, 2012. 

Kâşânî, Abdürrezzak: Tasavvuf Sözlüğü, Çev. Ekrem Demirli, 4. bs., 

İstanbul, İz Yayıncılık, 2015. 

Kelâbâzî, Ebû Bekir: Doğuş Devrinde Tasavvuf: Ta’arruf, Haz. Süleyman 

Uludağ, 3 bs., İstanbul, Dergah Yayınları, 2013. 

Kuşeyrî, Abdülkerîm: Kuşeyrî Risalesi: Sûfilerin İnanç ve Ahlâkı, Çev. 

Dilaver Selvi, 10. bs., İstanbul, Semerkand, 2013. 

El-Mavsılî: el-İhtiyar, Çev. Celal Yeniçeri, 4. bs., İstanbul, Şamil 

Yayınevi, 2013. 

Mekkî, Ebû Tâlib: Kûtü’l-Kulûb: Kalplerin Azığı, Çev. Yakup Çiçek, 

Dilaver Selvi, C. I-IV, 5. bs, İstanbul, Semerkand 

Yayıncılık, 2014. 

Muhâsibî, Hâris: Aklı ve Kur’an’ı Anlamak, Çev. Veysel Akdoğan, 

İstanbul, İşaret, 2015 

 er-Riâye: Nefs Muhasebesinin Temelleri, Çev. Şahin 

Filiz - Hülya Küçük, 5. bs., İstanbul, İnsan Yayınları, 



117 
 

2014. 

 Helal Rızık ve Namazın Anlaşılması: Mekâsib ve 

Fehmu’s-Salât, Çev. Muhammed Coşkun, İstanbul, İlk 

Harf Yayınları, 2012. 

Schimmel, Annemarie: İslamın Mistik Boyutları, Çev. Ergun Kocabıyık, 3. 

bs.,İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 2012. 

Selvi, Dilaver: Kur’an ve Tasavvuf: Tefsirlerin Tasavvufa Bakışı, 

İstanbul, Şule Yayınları, 1997. 

Serahsî: Mebsût, Haz. Mustafa Cevat Akşit, C III, İstanbul, 

Gümüşev Yayıncılık, 2008. 

Serrâc, Ebu Nasr: el-Lüma:İslam Tasavvufu,Çev. H. Kamil Yılmaz, 

İstanbul, Erkam Yayınları, 2012. 

Sühreverdî, Ebû Hafs: Gerçek Tasavvuf: Avârifü’l-Maârif, Çev. Dilaver 

Selvi, 10. Bs., İstanbul, Semerkand Yayınevi, 2014. 

Sülemî: Tasavvufun Ana İlkeleri: Sülemî’nin Risaleleri, Çev. 

Süleyman Ateş, Ankara, Ankara Üniversitesi Basımevi, 

1981. 

Şener, Mehmet: “İmsak”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2000, C. 22. 

Tan, M. Nedim: “Tasavvuf Istılahlarının Teşekkül Dönemi Açısından 

Şakîk-i Belhî’nin Adâbü’l-İbâdât’ı”, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 45, Eylül 

2013, s. 178-179. 

Tirmizî, Hakîm: Metafizik Mutluluk: Riyâzetü’n-nefs, Çev. Hacı 

Bayram Başer, İstanbul, Hayykitap, 2013. 

 Kalbin anlamı: Beyânü’l-fark, Çev. Ekrem Demirli, 3. 

bs, İstanbul,  Hayykitap, 2013. 

 Kalbini Bul: Edebü’n-nefs, Çev. Hacı Bayram Başer, 

İstanbul, Hayykitap, 2013. 



118 
 

Türker, Ömer: “Nefis”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2001, C. 32. 

Uludağ, Süleyman: Hayata Sûfi Gözüyle Bakmak, İstanbul, Dergah 

Yayınları, 2015. 

 Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 1. bs.,  İstanbul, Kabalcı 

Yayıncılık, 2012. 

 “Fakr”, DİA, Ankara, TDV Yay., 1995, C. 12. 

 “İşari Tefsir”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2001, C. 23. 

 “Takva”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2010, C. 39. 

 “Uzlet”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2012, C. 42. 

Yavuz, Yusuf Şevki: “Kesb”, DİA, Ankara, TDV Yay., 2002, C. 25. 

Yılmaz, Hasan Kamil: Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 14. bs., 

İstanbul, Ensar Neşriyat, 2011. 

 Nefs Terbiyesinde Açlık ve Az Yemek, İstanbul, 

Erkam Yayınları, 1994. 

 Tasavvuf Mes’eleleri, İstanbul, Erkam Yayınları, 1997. 

Zuhayli, Vehbe: İslâm Fıkıh Ansiklopedisi, C. III, İstanbul, Risale 

Yayınevi, 1990. 

 

 


