
 

 

 
 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

MEVLANA VE NIETZSCHE’DE İNSAN 

ANLAYIŞLARININ KARŞILAŞTIRILMASI 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Ayten ÜNAL 

 

 

Danışman: 

 

PROF. DR. CEVDET KILIÇ 

 

 

 

Samsun, 2016



 

 

 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

MEVLANA VE NIETZSCHE’DE İNSAN 

ANLAYIŞLARININ KARŞILAŞTIRILMASI 

 

 

 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Ayten ÜNAL 

 

 

 

 

Danışman: 

 

PROF. DR. CEVDET KILIÇ 

 

 

 

 

Samsun, 2016



i 

 

 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ 

 

 
Hazırladığım Yüksek Lisans Tezinin bütün aşamalarında bilimsel etiğe ve 

akademik kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı olarak 

kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin 

kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, yazımda enstitü yazım kılavuzuna uygun 

davranıldığını taahhüt ederim. 

 
                                                 … /… / 20…  

                                                Ayten ÜNAL 



ii 

 

 

TEZ KABUL VE ONAYI 

 
 

Ayten Ünal tarafından hazırlanan Mevlana ve Nietzsche‟de İnsan 

Anlayışlarının Karşılaştırılması başlıklı bu çalışma, ………………… tarihinde 

yapılan savunma sınavı sonucunda oy birliğiyle/oy çokluğuyla başarılı bulunarak 

jürimiz tarafından Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

                                               İmza 

Başkan :   
 

 

Üye :    
 

 

Üye :    
 

 

 

 

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 
 

  /  /   
 

Enstitü Müdürü 



iii 

 

ÖZET 

MEVLANA VE NIETZSCHE‟DE İNSAN ANLAYIŞLARININ 

KARŞILAŞTIRILMASI 

Ayten ÜNAL 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü  

Felsefe Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Ekim/2016  

Danışman: Prof. Dr. Cevdet KILIÇ 

               Var olduğundan beri insan, felsefenin temel konusu olmuştur. Ne olduğu 

tanımlanmaya, temellendirilmeye muhtaç tek varlık gibi görünmektedir. İnsanın 

dışındaki tüm varlıklar dünyada varlıklarını tam olarak ortaya koyup sergilerken 

insan bir potansiyelle doğmakta ve bu potansiyelinin nasıl ortaya koyulması gerektiği 

konusu bir problem olarak ortada durmaktadır. Insanın ne olduğuna ya da ne olması 

gerektiğine aranan cevaplar insanlığın tarihiyle sürüp gitmektedir. İnsanileşme 

yolunda yalnızca beslenip, üremek dışında daha karmaşık ve ruhani aşamalardan 

geçen bu yolculuk, insan üzerine eğilen her filozofun ayırdına vardığı bir durumdur. 

Doğu dünyasının büyük düşünürü Mevlana ve Batı dünyasının aykırı düşünürü 

Nietzsche, insanın neliği ve insanın mükemmele ulaşmasının yolunda düşünsel emek 

vermişlerdir. Her ikisinde de dünyaya geldiklerinde manevi açıdan yarım, gelişmeye 

açık olan insan düşüncesi ortaktır. Mevlana‟da mükemmelliğe giden yolda insanı 

kâmile ulaşmak, Tanrı‟yı yeniden içimizde keşfetmekten ve O‟nun yanında yer 

almaktan geçer. Nietzsche‟de ise insan mükemmele ulaşmak ya da kendi deyimiyle 

üstinsana ulaşmak için ilahi tüm güçlerden yardım istemekten, onlara dayanmaktan 

vazgeçmelidir. Her iki düşünür de insanın potansiyelini kullanarak kendisinin 

üstünde başka biri olması fikrini paylaşmaktadır. Her iki filozofun insan 

düşüncesinde ortak noktalar olduğu gibi ayrı düştükleri konular da vardır. 

 

Anahtar Sözcükler:İnsan, Kâmil İnsan, Sürü İnsanı, Üstinsan



iv 

 

 

ABSTRACT 

COMPARISON OF UNDERSTANDING OF „MAN‟ IN MEVLANA AND 

NIETZSHCE 

Ayten ÜNAL 

19
th

 May University, Institute of Social Sciences 

Department of Philosophy, Master Degree, October 2016  

Consultant: Prof. Dr. Cevdet KILIÇ 

Man has been the subject of philosophy ever since he existed. He seems to be 

the only being in need of identification and grounding. While all creatures except 

man reveal and exhibit their existence, man is born with a potential and the subject of 

how this potential ought to be revealed appears as a problem. The answers of the 

question about what a man is and ought to be continue in accordance with the history 

of humanity.  This journey which has more complicated and spiritual phases except 

than only feeding and reproducing in terms of civilization is a situation which is 

differentiated by every philosopher dealing with man. Mevlana, the great philosopher 

of the East and Nietzsche, the contrarian philosopher of the West, contributed to the 

subject of what a man is and in the way of a man‟s reaching perfection intellectually. 

The idea of man born half as morally and open to development is the common thing 

in both of them.  According to Mevlana, reaching the absolute man in the way of 

perfection involves the stages of discovering God again inside and being by Him. 

When it comes to Nietzsche, man ought to give up getting help from all divine 

beings and counting on them in order to reach perfection or in other words „the upper 

man‟. Both of the philosophers share the idea of a man becomes another man 

superior to him by using his potential.  Although both philosophers have common 

things in the idea of „man‟, there are subjects they think in a different way. 

Key Words: Man, Absolute Man, Man of Herd, Upper Man. 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ÖNSÖZ 

“Mevlana ve Nietzsche‟de İnsan Anlayışlarının Karşılaştırılması” adlı tezim 

üç bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında insanın ilkçağdan günümüze farklı 

düşünürler tarafından nasıl incelendiğini ele almaya çalıştım. 

Birinci bölümde Mevlana‟nın hayatı ve onun insan düşüncesini şekillendiren 

unsurları incelemeye çalıştım. Mevlana‟nın insan düşüncesi nihai olarak kâmil 

insana varmaktadır. Kâmil insanın özellikleri ve örnekleri bu bölümde ele alınmıştır. 

Mevlana‟ya göre insan Kuran, ayet ve hadislerin ışığında ele alınmış ve İslam 

merkezli bir insan anlayışı ortaya çıkmıştır. İslam‟ın insana verdiği değer, düşünür 

tarafından da aynen korunmaktadır. İnsan, kâmil insan olma yolunda Tanrı‟ya daha 

fazla yaklaşmakta ve O‟nun istediği gibi bir varlık olma mücadelesi vermektedir. 

İkinci bölümde Nietzsche‟nin hayatını, insan düşüncesini ve insan 

sınıflandırmalarını incelemeye çalıştım. O, insanları sürü insanı, özgür insan ve 

üstinsan olmak üzere üçe ayırmaktadır. En çok eleştirdiği insan, sürü insanıdır. 

Çünkü değerleri aynen kabul eden, sorgulamayan ve her şeye boyun eğen sürü insanı 

Nietzsche tarafından kabul gören bir insan anlayışı değildir. İnsan, kendi değerini 

kendisi yaratan, topluma karşı çıkan, herhangi bir kutsalı referans almayan bir yapıda 

olmalıdır. Kişinin kendisini aşarak varması gereken nokta üstinsandır. Üstinsan 

sürekli kendisini geliştirmeli ve salt kendinden hareketle yeni değerler yaratmalıdır. 

Üçüncü bölümde ise her iki düşünürün insan anlayışında uzlaştığı ve ters 

düştüğü düşünceleri ele almaya çalıştım. İnsanın manevi yönden doğuştan eksik bir 

varlık olup kendisini geliştirmesi ve aşması konusunda her iki düşünür de ortak 

düşünceyi paylaşmaktadır. Ancak Mevlana insanın kendisini aşıp kâmil insan olması 

sonucunda onu Tanrı‟nın yanına yerleştirirken; Nietzsche ise insanın sürü insanı ve 

özgür insan gibi aşamaları geçerek üstinsan olması sonucunda onu Tanrı‟dan 

bağımsız olarak Tanrı‟yı kendi içinde öldürüp kendisini Tanrı ilan eden bir yere 

yerleştirmektedir. 

Tez çalışmam boyunca maddi ve manevi desteklerini hiçbir zaman 

esirgemeyen, sürekli bana moral verip motivasyonumu en üst seviyede tutan değerli 

danışman hocam Prof. Dr. Cevdet Kılıç‟a çok teşekkür ederim. 

Ayten ÜNAL 

Samsun-2016 



vi 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .............................................................................................................. iii 

ABSTRACT ................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ........................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER ................................................................................ vi 

GİRİŞ 

1.İnsan ve Varlığı ......................................................................................... 3 

2.İnsan ve Neliği ........................................................................................... 6 

3.İnsan Düşüncesinin Tarihsel Arka Planı ................................................. 12 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MEVLANA’NIN İNSAN ANLAYIŞI 

1. Mevlana Celâlettin Rumi‟nin Hayatı ve Eserleri ................................... 22 

2. Mevlana‟ya Göre İnsan ve Değeri .......................................................... 25 

2.1.Mevlana‟da İnsanın Değişimi, Dönüşümü ve Gelişimi .................... 26 

2.2.Gizemli Bir Varlık Olarak İnsan ....................................................... 30 

2.3.Çok Değerli Bir Varlık Olarak İnsan ................................................ 31 

3. Mevlana‟ya Göre İnsanı Oluşturan Unsurlar .......................................... 37 

3.1.Benlik Kavramı ve Ruh-Beden Ayrımı ............................................ 37 

3.2.Zihin ve Gönül .................................................................................. 40 

3.3.Akıl ................................................................................................... 43 

3.4.Özgürlük ........................................................................................... 46 

3.5.Sevgi ve Aşk ..................................................................................... 49 

3.6.Nefs ................................................................................................... 55 

3.7.Ölüm ................................................................................................. 59 

3.7.1.Doğal Ölüm ................................................................................ 59 



vii 

 

3.7.2.İradi Ölüm .................................................................................. 62 

4.Kâmil İnsan Anlayışı ............................................................................... 64 

4.1.Tasavvufta Kâmil İnsan .................................................................... 64 

4.2.Mevlana‟ya Göre Kâmil İnsan .......................................................... 67 

4.2.1. Mevlana‟ya Göre Kâmil İnsanın Özellikleri ................................. 71 

4.2.2. Kâmil İnsanın Evrensel Nitelikleri ............................................ 73 

4.2.2.1.Ney Metaforu ....................................................................... 73 

4.2.2.2.Âşık-Ma‟şuk İlişkisi ............................................................ 75 

4.2.2.3.Makro ve Mikro kozmik Varlık ........................................... 77 

4.2.2.4. Ayna Metaforu .................................................................... 78 

4.2.3. Kâmil İnsan Örneği: Hz. Peygamber ........................................ 79 

5. Mevlana‟nın “Kadın” Düşüncesi ............................................................ 84 

İKİNCİ BÖLÜM 

NIETZSCHE’NİN İNSAN ANLAYIŞI 

1.Wilhelm Friedrich Nietzsche‟nin Hayatı ve Eserleri .............................. 89 

2.Nietzsche Felsefesinin Temel Kavramları ............................................... 92 

2.1.Tanrı Öldü Fikri ................................................................................ 92 

2.2.Üstinsan (Übermensch) ..................................................................... 94 

2.3.Güç İstenci ........................................................................................ 94 

2.4.Ebedi/Bengi Dönüş ........................................................................... 96 

2.5.Decadence ......................................................................................... 97 

3. Nietzsche Felsefesinin Genel Karakteristiği ......................................... 103 

3.1. Etkilendiği Filozoflar ..................................................................... 103 

3.2. Eleştirel Felsefe ve Hristiyanlık Felsefesi ...................................... 106 

3.3. Tanrı‟yı Öldürmeye Giden Yol ...................................................... 107 

3.4. Nietzsche‟nin Nihilizmi ................................................................. 108 



viii 

 

3.5. Nietzsche ve Herakleitos ................................................................ 110 

3.6. Bilim, Felsefe ve Yöntem .............................................................. 111 

3.7. Nietzsche‟yi Önceleyen Bir Figür Olarak “Zerdüşt” ..................... 113 

3.8. Nietzsche ve Karamsarlık .............................................................. 115 

4. Nietzsche‟nin İnsan Düşüncesi ............................................................. 116 

4.1. Üstün Bir Varlık Olarak İnsan ....................................................... 118 

4.2. Hayvan Olarak İnsan ...................................................................... 120 

4.3. Bağımsız Bir Varlık Olarak İnsan .................................................. 121 

4.4. Erdemli Bir Varlık Olarak İnsan .................................................... 122 

4.5. Türünü Devam Ettiren Bir Varlık Olarak İnsan ............................ 126 

5.Nietzsche‟nin İnsan Sınıflandırması ...................................................... 128 

5.1.Sürü İnsanı ...................................................................................... 128 

5.2.Özgür İnsan ..................................................................................... 132 

5.3.Üstinsan ........................................................................................... 140 

6. Nietzsche‟nin Kadın Algısı .................................................................. 147 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MEVLANA VE NIETZSCHE’NİN İNSAN 

ANLAYIŞLARININ KARŞILAŞTIRILMASI 

1. Mevlana ve Nietzsche‟nin İnsan Anlayışlarının Ortak Yönleri ........... 162 

1.1.İnsanın Tutarlılığı Bakımından ....................................................... 162 

1.2.Ölüm Anlayışları Bakımından ........................................................ 165 

1.3.İnsanın Kendisini Geliştirmesi Bakımından ................................... 167 

2. Mevlana ve Nietzsche‟nin İnsan Anlayışlarının Farklı Yönleri ........... 170 

2.1.İnsanın Mükemmelliği Bakımından ............................................... 170 

2.2.Öte Dünya İnançları Bakımından ................................................... 172 

2.3.İnanç Bakımından ........................................................................... 174 



ix 

 

2.4.Kadın-Erkek Düşüncesi Bakımından .............................................. 175 

2.5.İnsanlara Verdikleri Değer Bakımından ......................................... 178 

2.6.Kâmil İnsan ve Üstinsan Örnekleri Bakımından ............................ 179 

2.7. Ahlâk Düşüncesi Bakımından ........................................................ 181 

2.8.Örnek Aldıkları İnsanlar Bakımından ............................................. 182 

SONUÇ ......................................................................................... 184 

KAYNAKÇA ................................................................................ 186 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

İnsan, var olduğundan bugüne dek tanımlanmaya ihtiyaç duymuştur. 

Biyolojik ve psikolojik olarak çok karmaşık bir doğaya sahip olduğundan herkes 

tarafından farklı şekilde ifade edilmiştir. Kimi onu varlık kategorisinin en üstüne 

yerleştirirken kimi de varlık kategorisinin ortalarında ona yer vermiştir. Aynı şekilde 

kimi onu salt ahlâki boyutuyla ele alırken kimi de bilişsel boyutuyla ele almıştır. 

Uzlaşmaya varılan ortak düşünce ise insanın tam olarak ne olduğunun nesnel bir 

şekilde açıklanamamasıdır. İlkçağ Yunan düşüncesinde Sokrates ile başlayan bu 

sorun günümüze kadar devam etmektedir. İnsanın kendisini bilmesi ve yaşamını 

sorgulaması gerektiğini söyleyen Sokrates, insanı bir problem haline getirerek doğa 

felsefesinden insan felsefesine geçişin öncülüğünü yapan düşünürlerden biri haline 

gelmiştir.  

Mevlana ve Nietzsche‟nin insan anlayışlarını tek tek açıklayıp, her ikisinde 

insana dair benzer ve farklı yönleri ele almaya çalışacağım. Hem Mevlana hem de 

Nietzsche bulundukları dönem itibariyle “insan”ı farklı açılardan incelemişlerdir. 

Mevlana‟da kâmil insan kavramı ağır basarken, Nietzsche‟de ise üstinsan kavramı 

ağır basmaktadır. Genel olarak problem her iki düşünür açısından da insanın, 

kavramsal, problematik ve ontolojik olarak açıklanması sorunsalıdır. 

Mevlana‟da temel problem insanın neliğinden yola çıkarak onun Tanrı‟yla 

bağını kurup insanın O‟nun bir yansıması olduğunu gösterebilmektir. Mevlana‟ya 

göre insan Tanrı‟nın yanında yer almaktadır. Nietzsche‟de de temel problem insanın 

eksik taraflarını kendi içinden gelen bir güçle tamamlayıp ve yine kendi içinden 

beslenip geleneksel ahlâki kuralları reddedip kendini Tanrı yerine koyan üstinsan 

problemidir. Her iki düşünürün de temel problemi insanı eksikli konumundan alıp 

onu ideal konuma taşımaktır. Bu süreç Mevlana‟ya göre insanın yüzünü Tanrı‟ya 

dönmesiyle, Nietzsche‟de ise sırtını dönmesiyle ilerler. 

Bu tez çalışmasında Mevlana ile Nietzsche‟nin insan anlayışlarını 

karşılaştırma nedenim mistik teist ile nihilist ateist düşünürün ortak noktada 

uzlaşabileceğini göstermektir. Mevlana insanı din ekseninde incelerken Nietzsche ise 

daha rasyonel temelde ele almaktadır. Ancak her ne kadar farklı kültürlerde yaşamış 

olsalar da insanın ideal insan olma serüveninde olgunlaşması, gelişmesi ve değişmesi 



2 

 

gerektiği hususunda benzer düşünceyi paylaşmaktadırlar. Mevlana‟da insanın sürü 

psikolojisinden kurtulup Tanrı‟dan aldığı bir güçle kâmil insan; Nietzsche‟de ise 

insanın kendi içinden aldığı bir güçle ve bütün ahlâki normların karşısında durarak 

üstinsan olması amaçlanmaktadır. Her ikisinde de insanın kendisini aşması ve konum 

itibariyle bir üst seviyeye çıkması düşüncesi yer almaktadır. 

Mevlana tasavvuf düşüncesine mensup bir düşünür olduğundan felsefesi de 

bu çerçevede şekillenmiştir. İnsana bakışı da onu dünyada konumlandırışı da hep bu 

bakış açısından olmuştur. İnsan felsefesinde onun asıl amacı, kâmil insana 

ulaşmaktır. Kâmil insan da sıradan insanlardan soyutlanmış, Tanrı‟dan aldığı bir 

güçle Tanrı‟nın sahip olduğu bütün olumlu özellikleri kendi içinde taşıyan ve 

Tanrı‟ya yakın olmaya çalışan bir varlıktır. Nietzsche ise Mevlana ile benzer 

özellikler taşırken belli noktalarda ondan ayrılmaktadır. Ondaki üstinsanın amacı 

mevcut ahlâki değerleri reddeden, kendi ahlâk anlayışını kendisi kurgulayan, 

Tanrı‟yı kendi içinde öldüren ve diğer insanlara örnek olarak onları yönlendiren bir 

konuma sahip olmaktır. 

Tez çalışması boyunca iki düşünüre ait eserler okunup konu ile ilgili yerler 

üzerinde durulacaktır. Mevlana‟nın kendi eseri olan Mesnevi, Şefik Can çevirisiyle 

bana çalışmam boyunca yol gösterecek ve insanı ele alan ilgili yerler çalışmamda yer 

alacaktır. Yine kendi eseri olan Fihi Ma Fih düşünürün yararlanacağım bir diğer 

kitabıdır. Mevlana ile ilgili bölümün şekillenmesinde Osman Nuri Küçük‟ün 

Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim kitabı da bana yol gösterecektir. Bunun dışında 

Mevlana üzerine yazılmış tez konumu içeren bütün makaleler, sempozyum bildirileri 

ve kitaplar, tez çalışmamda bana yardımcı olacaktır. Nietzsche‟de ise insan türlerini 

ve üstinsanı konu alan kendine ait eserler ve başka düşünürlerin yazdığı kitaplar yer 

alacaktır. Daha çok Nietzsche‟nin kendi yazdığı ve dilimize çevrilmiş kitapları 

kullanılacaktır. Böyle Buyurdu Zerdüşt, İnsanca Pek İnsanca yararlanacağım 

eserlerinden sadece iki tanesidir. İonna Kuçuradi‟nin, Nietzsche ve İnsan adlı kitabı 

da bana çalışmamda yol gösterecektir. 

Filozoflar kendi yaşadıkları dönemden, düşünce ikliminden ve zamanın 

ruhundan hareketle kendi felsefi dünyalarını oluştururlar. Bu bağlamda düşünürlerin 

hayatlarını ve yaşadığı dönemin yapısını bilmeden onların düşüncelerini anlamak ve 

temellendirmek zor olacaktır. Mevlana ile Nietzsche‟nin hayatlarını bilmeden onların 



3 

 

insan tasavvurlarını anlamak güç olacaktır. Dolayısıyla her iki düşünürün de 

hayatları ilgili bölümlerin içinde yer alacağından burada yer vermemeyi uygun 

gördüm.  

Tez çalışmam üç bölüm halinde ele alınacaktır. İlk bölümde Mevlana‟nın 

hayatı, eserleri ve insana dair söylemleri ele alınacaktır. Kâmil insanın ne anlama 

geldiği, ona nasıl ulaşıldığı, sahip olduğu özellikler ve örnek kâmil insanın kim 

olduğu bu bölümde yer alacaktır. İkinci bölümde ise Nietzsche‟nin hayatı, eserleri ve 

insana dair söylemleri ele alınacaktır. Üstinsan (Übermensch) fikrine nasıl ulaştığı, 

ona ulaşırken hangi tecrübeleri yaşadığı, üstinsanın sahip olduğu özellikler ve 

örnekleri bu bölümde yer alacaktır. Çalışmam boyunca iki düşünürün insan 

tasavvuruna ait ortak görüşler ortaya konmaya çalışılacaktır. Üçüncü bölümde de bu 

düşünürlerin insan anlayışları karşılaştırılmalı olarak verilecektir. Hangi noktalarda 

benzerlikler ve farklılıkların olduğu tespit edilmeye çalışılacaktır. 

Bu konu kapsamında ikilem yaşadığım bir durumu burada açıklamayı uygun 

gördüm. Yaratıcı bağlamında Tanrı ve Allah ifadeleri Mevlana ve Nietzsche 

tarafından farklı şekillerde kullanılmaktadır. Mevlana Allah, Nietzsche ise Tanrı 

ifadesine yer vermektedir. Tez çalışmasında bütünlük olması açısından Tanrı 

kavramını kullanmayı tercih ettim. Yalnızca Mevlana‟nın kendi eserlerinden yapılan 

alıntılarda ve Kuran ayetlerinde Allah ifadesi geçmektedir. Bunun dışında üç 

bölümde de Tanrı kavramı yer almaktadır. 

Tezde ilgili bölümlere geçmeden önce insanın felsefi olarak açıklanmasında 

ve farklı tarihsel zamanlarda nasıl ele alındığının bilinmesinde büyük fayda vardır. 

İnsanın ontolojisi, neliği ve insan düşüncesinin tarihsel arka planı başlıkları yer 

alacaktır. 

1.İnsan ve Varlığı 

İlkçağdan günümüze hemen hemen her filozof insanı yaratılmış varlıklar 

içinde en yüksek yere koyar. İnsan adeta yaratılmış varlıkların efendisidir. Ancak 

insan, efendisi olduğu kadar da biyopsişik yapısıyla bilinemeyen bir varlıktır. İnsanın 

ne olduğunu ve varlığını ortaya koyma çalışan ve üzerinde ortak tanımlamaların 

yapılamadığı pek çok araştırma mevcuttur. Zeki Özcan‟a göre “İnsan da tıpkı evren 

gibi, çok farklı özelliklere sahiptir. İnsan, biyolojik, psikolojik, antropolojik, 



4 

 

sosyolojik, mitolojik vs. olduğu için karmaşık bir varlıktır.”
1
 İnsan öyle komplike bir 

varlık ki her düşünür onu kendi bakış açısından onun doğasını aydınlatmaya ve 

neliğini ortaya koymaya çalışmıştır. Zira insan birbirine zıt yapıların, güdülenmelerin 

bileşkesinden oluşan girift bir varlıktır.  

Zeki Özcan‟ın ifadesiyle “İnsan, örneğin fiziksel ya da ahlâki 

motivasyonlardan biriyle açıklanamaz, çünkü insan, pek çok motivasyona itaat eder. 

Bu motivasyonlar, karşıt olguların kaynağıdır. İnsanın realitesi karşıtlıklar içinde 

görünür.”
2
 İnsan tek bir yönden açıklanacak kadar basit bir varlık değildir. İnsan 

yapıp etmeleri ile de aktif bir varlıktır. O, önü kestirilemeyen çok değişik hayat 

tarzları içinde yaşamakta ve pek çok kaygıyı kendi içinde taşımaktadır.
3
 İnsan tek bir 

bilim dalı ile açıklanamayacağından ayrı ayrı alanlara konu olmuştur. Ayrı ayrı 

alanlar da onu tam olarak ortaya koymada yetersiz kaldığından, insan bu farklı 

bileşkelerin toplamıdır. Karışıklığın ve zıtlığın kendinde vücut bulduğu insan hiçbir 

zaman tam olarak ifade edilememiş ve anlaşılamamıştır. “Karmaşıklık insan 

psişesinde nedenlerin ve etkilerin son derece iç içe geçmesine yol açar. Bu durum ise 

insanı kavranması imkânsız değilse bile en zor anlaşılan bir varlık yapar.”
4
 Canlılar 

arasında üzerinde mutabakata varılamayan en karmaşık varlık insandır. Bütün 

insanların anlaşılması için önce insanın kendisinin incelenmesi ve anlamaya 

başlanması gerekir. 

Descartes bütün bilimleri bir kenara koyarak, dünyanın en büyük kitabını 

incelemeye koyulur. Onun bahsettiği bu dünyanın en büyük kitabı insanın ta 

kendisidir.
5
 Bir kitap içinde pek çok olayı, düşünceyi, duyguyu barındırıyorsa insan 

da bunun gibi pek çok durumu barındırmaktadır. İçebakış yöntemiyle insanın kendi 

özüne dönerek kendini tanıması, varlığını konumlandırması ve dünyadaki amacını 

tespit ederek diğer insanlardan farkını ortaya koyması gerekmektedir.  

                                                           
1
Zeki Özcan, İnsan ve Toplum Bilimleri II (Epistemolojik ve Kavramsal Sınırlar), Ankara: Birleşik 

Yayınevi, 2012, s. 43; Muttalip Özcan, İnsan Felsefesi: İnsanın Neliği Üzerine Bir Soruşturma, 

İstanbul, 2006, s. 10. 
2
Zeki Özcan, İnsan ve Toplum Bilimleri II (Epistemolojik ve Kavramsal Sınırlar),  s. 4. 

3
Takiyettin Mengüşoğlu, Felsefi Antropoloji, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Yayınları, 1971, s. 105. 
4
Zeki Özcan, İnsan ve Toplum Bilimleri II (Epistemolojik ve Kavramsal Sınırlar),  s. 46. 

5
Rennan Pekünlü, “‟Düşünüyorum Öyleyse Varım‟ Sözü Üzerine”, Bilim ve Gelecek Dergisi, 132, 

(Şubat 2015), s. 51. 



5 

 

İnsanı diğer varlıklardan ayıran ve onu önemli kılan özellik sadece yapıp 

etmeleri ya da fiziki özellikleri değil; onun akıllı, sosyal ve iradeye sahip olan 

karmaşık bir varlık olmasıdır. Hayvanlar ve bitkiler de insanlar gibi yemek yer, uyur, 

koşar ve ürerler. İnsanı insan yapan, ona varlık kategorisinde anlamlı bir yer 

kazandıran en önemli özellik, kişinin kendisinin ve bütün yapıp etmelerinin farkında 

olmasıdır. “Dünyada ilk kez insanın ben bilincine sahip olması ona kendine özgü bir 

yer kazandırmaktadır.”
6
 İnsan kendisinin bir varlık olarak farkında olan, kendine 

dışarıdan bir nesne olarak bakabilen tek canlıdır. Örneğin Aristoteles‟in deyimiyle 

“İnsan düşünen bir hayvandır. Ve bu nedenle o, hayvanların en akıllısıdır… Bu duyu 

organı sayesinde çok yetenekli ya da daha az yetenekli insanlar vardır.”
7
 Çünkü 

insanın hayvandan tek farkı onun düşünen, alet yapan, toplum kuran ve kararlar 

alabilen “akıllı” bir canlı olmasıdır. İnsan olarak “evrende bir toz bile sayılamayacak 

ufaklıkta bir yerkürenin üstünde küçüklüğü belki hesaba bile katılamayacak bir 

varlığımız var; ne var ki, aklımızla büyüğüz.”
8
 

Mevlana‟ya göre insan kendi benliğini ve varlığını tanıyan, anlamlandıran bir 

canlıdır. Duyu organları, et-kemik organlar sadece benliğin kullandığı aletlerdir. 

İnsan ya da benlik bu aletler sayesinde ya da bu aletler vasıtasıyla kendi dışındaki 

dünyayı tanır. İnsani şuurun hayvani şuurdan farkı insanın dünyayı aklı ile 

kavrayabilmesi ve onu eleştiri süzgecine tabi tutabilmesidir. 
9
 Mevlana, aklın, 

tedbirin ve fikrin insana kul olduğunu Mesnevi‟de belirtmektedir.
10

 Descartes (1596-

1650), aklın insanı hayvandan ayıran ve insana bilinçli eyleme imkânı veren bir yeti 

olduğunu belirtmektedir.
11

 “Mesela, diyor Gazali (1058-1111) güneş gözümüze 

küçük göründüğü halde, akıl sayesinde onun dünyamızdan bile daha büyük olduğunu 

biliriz.”
12

 Güneşin, gezegenler sisteminin dünyadan çok daha büyük olduğunu; 

duygularımızı, Tanrı‟yı, aklımızı göremesek de yine aklımız sayesinde onların var 

olduğunu biliriz. Biliriz ki evren beş duyu organımızla algıladığımızdan çok daha 

                                                           
6
Max Scheler, İnsanın Kosmostaki Yeri, Harun Tepe (çev.), Ankara: Ayraç Yayınları, 1998, s. 35.  

7
Aristoteles, Ruh Üzerine, Zeki Özcan (çev.), İstanbul: Alfa Basım Yayın, 2001, s. 119. 

8
Server Tanilli, Yaratıcı Aklın Sentezi Felsefeye Giriş, İstanbul: Adam Yayınları, 1997, s. 31. 

9
Şahin Uçar, “İnsan, Varlık ve Zaman”, İslam Araştırmaları Dergisi, 6, 2001, ss. 139-140. 

10
Mevlana Celâlettin Rumi, Mesnevi, Şefik Can (çev.), İstanbul: Ötüken Yayınları, 2014, c. V., b. 

3576. 
11

Descartes, Metot Üzerine Konuşma, Mehmet Karasan (çev.), İstanbul: MEB Yayınları, 1967, s. 4. 
12

Uçar, “İnsan, Varlık ve Zaman”, s. 140.; Gazali, el-Munkız mine‟d-Dalal (Hakikate Giden Yol), Ali 

Kaya (çev.), İstanbul: Semerkand Yayınları, 2005, s. 32. 



6 

 

fazlası ve farklısıdır. Dünyada her ne kadar yeryüzünde konumlandırıldığımızı 

düşünsek de aslında gezegenimizin uzayda yer kaplayan, uzay boşluğunda yer alan 

bir cisim olduğunu aklımız sayesinde biliriz.  

Gazali‟ye göre insan “zorunlu olarak tek başına veya başkaları ile bir arada 

yaşar.”
13

 “İnsan kendini zorunlu olarak diri ve güç yetiren olarak bilir. Çünkü insan 

böyledir; eğer kendini bu şekilde bilmez ise kendini olduğu gibi bilmemiş olur.”
14

 

Gazali‟nin insan tanımı insanın kendi kendine yetmesi gerektiği yönündedir. İnsan 

sahip olduğu donanıma göre davranırsa kendi doğasına uygun hareket etmiş olur. 

Sonuç olarak felsefe tarihinde evrende insana bir yer kazandıran ve onu diğer 

bütün canlılardan ayıran özellik onun akıllı, eleştirel ve analitik düşünebilen bir canlı 

olmasıdır. Bütün filozoflara bakıldığında neredeyse insana dair bütün ontolojik 

söylemler bu düzlem üzerine kurulmuştur. Aklı sayesinde doğaya hükmeden, aletler 

yapabilen, evreni tanıyan ve kendi hayatını anlamlandıran insan, felsefeye konu 

olmuştur. Çünkü felsefe; düşünmek, üretmek ve insanlara farklı bakış açıları 

kazandırmak demektir. Evrende de akıllı tek varlık insan olduğundan felsefe ile 

insanın birlikteliği hayat boyu devam edecektir. Söz gelimi “İnsanın, kendisini, 

istediği yönde geliştirebilen tek canlı olduğunu söyleyebiliriz.”
15

 İnsanın iradeli ve 

kendi hayatına hükmedebilen bir varlık olduğunu düşündüğümüzden, o gerek aklı 

gerekse de aldığı eğitimler yoluyla bu şekilde kendisinin mimarının olduğunu 

söylemek yanlış olmamaktadır. 

2.İnsan ve Neliği 

Her bilim dalı insanı farklı açılardan ele almıştır. Fen bilimleri insanı daha 

çok fiziksel açıdan incelerken, sosyal bilimler ise ruhsal veya felsefi boyutta 

incelemiştir ve incelemeye de devam etmektedir. Ancak hiçbir bilim dalı onun 

topyekûn kuşatıcı mahiyette ne olduğu üzerinde fikir yürütememiştir. Bu da insanı 

tanıma ve tanımlama noktasında eksik kalmıştır. İnsanın neliğine dair ortak, kesin bir 

tanım birliğine varılamamıştır Ortak tanımlamalar olmasa da insan asgari düzeyde 

anlaşılmıştır. 

                                                           
13

Ebu Hamid El-Gazali, Makasıd El-Felasife, Cemaleddin Erdemci (Çev.), İstanbul: Vadi Yayınları, 

2002, ss. 108-109. 
14

Ebu Hamid El-Gazali, Makasıd El-Felasife, s. 178. 
15

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2014, s. 17. 



7 

 

Takiyettin Mengüşoğlu‟na göre “bilmek, bilme edimini gerçekleştirmek 

insanın bir varlık koşuludur.”
16

 İnsanın en önemli özelliği bilen, bilgi üreten bir 

varlık olmasıdır. Zekâsını kullanmak, işlem yapmak, şeyleri anlamlandırmak, alet 

yapmak hep insana özgü niteliklerdir. Bilmek, hayatı anlamaktır. Max Scheler‟e göre 

insanı insan yapan özellikler duyusal itilim, içgüdü, çağrışımsal bellek, zekâ ve 

seçme yeteneği gibi insanın bilişsel yönüne ait yeteneklerdir. İnsan hem psikolojinin 

hem de biyolojinin araştırma konusuna giren psişik bir varlıktır.
17

 

Mengüşoğlu‟na göre insanın bir diğer varlık koşulu ”yapıp-eden varlık”
18

 

olmasıdır. Yapıp eden ise davranışlarına yön veren; kişilik, karakter oluşturan, 

bilinçli eyleyen anlamlarına gelmektedir. Mengüşoğlu insanın üçüncü varlık koşulu 

olarak ise “değerleri duyan varlık”
19

 ifadesini ortaya atar. Bu ifadeden dilinin, 

dininin, ahlâki normların, kutsallarının farkında olup; bu değerlere göre hayatını 

şekillendiren insan anlaşılmaktadır. Çünkü bitkiler ve hayvanlar herhangi bir değere 

sahip değildir. Dinleri, ahlâki normları, herhangi bir görüşleri yoktur. Bu değerleri 

oluşturan “akıl”dan yoksun oldukları için de toplum kuramazlar. 

İnsanın tüm varlık koşulları “tarihsel zaman”
20

 içinde saptanmalıdır. “İnsan, 

tarihin hem ürünü hem eyleyeni hem de bilincidir; süje teriminin tam anlamıyla 

insan, tarihin süjesidir.”
21

 İnsanı oluşturan, varlığına değer katan içinde bulunduğu 

çağ ve koşullardır. Her çağın özellikleri, devrimleri, değerleri, yenilikleri farklıdır. 

Ortaçağ ve Aydınlanma çağındaki insan anlayışları birbirinden farklıdır. Birinde dini 

otoritenin baskısı, kilise ve din adamlarının önderliğinde dogmatik düşünce hâkim 

iken; diğerinde ise bireyselleşme, kişinin kendi aklını kullanması ve otoriteye boyun 

eğmeme durumu hâkimdir.  

İnsan, bulunduğu dönem içinde, yaşadığı bölgenin özelliklerine göre 

şekillenir. Tarihsel zaman içinde yer alan insan, evrensel insanın karşısında bulunup 

döneminin psikolojik, sosyolojik, kültürel ve inanç özelliklerini kendi içinde taşır. 

                                                           
16

Ionna Kuçuradi, Yüzyılımızda İnsan Felsefesi Takiyettin Mengüşoğlu Anısına, Ankara: Türkiye 

Felsefe Kurumu, 1997, s. 13. 
17

Max Scheler, İnsanın Kosmostaki Yeri, s. 67. 
18

Kuçuradi, Yüzyılımızda İnsan Felsefesi Takiyettin Mengüşoğlu Anısına, s. 14. 
19

Kuçuradi, Yüzyılımızda İnsan Felsefesi Takiyettin Mengüşoğlu Anısına, s. 14.; Takiyettin 

Mengüşoğlu, Felsefi Antropoloji, s. 69. 
20

Kuçuradi, Yüzyılımızda İnsan Felsefesi Takiyettin Mengüşoğlu Anısına, s. 19. 
21

Zeki Özcan, İnsan ve Toplum Bilimleri II (Epistemolojik ve Kavramsal Sınırlar),  s. 55.  



8 

 

Tarihsel insan, evrensel insanın aksine sadece döneminin insanıdır ve o dönem 

bittiğinde geçerliliğini yitirmektedir. Çünkü insan, değişen koşullara direnememekte, 

farklı olgular karşısında kendi benliğinden taviz vermek istememektedir. Zeki Özcan, 

bu durumu şu şekilde ifade etmektedir: 

Tarihsel insan, evrensel insana yani her zaman ve her yerde 

özdeş insana karşıttır. O, toplumlara, çağlara, uygarlıklara, kültürlere 

göre farklı özellikler taşır. İnsan, bir oluştur. O, sadece kolektif açıdan 

olduğu şeydir. İnsan, tarihsel oluşun ürünü‟dür; değişen toplumsal 

süreçlerin sonucudur. Zevkler, adetler, inançlar, bilgiler ve değerler de 

aynı şekilde kültürel, sosyal, kurumsal, etnik ve ulusal bir geçmişten 

doğar. Hegel der ki, “herkes kendi çağının çocuğudur; şimdiki zaman, 

önceki uzun bir gelişmenin sonucudur.”
22

 

Felsefe tarihi içinde insanı en çok ele alan ve onu problematik hale getiren 

düşünürlerin başında Max Scheler gelmektedir. “Scheler‟e göre insan, bütün varlık 

unsurlarını ve kanunlarını kendisinde toplayan bir varlıktır; bundan dolayı da o, 

bütün varlık problemlerinin buluştukları bir noktadır.”
23

 O, insanın kosmostaki yerini 

konumlandırmak ve canlılar arasındaki farkını ortaya koymak için uzun süre 

uğraşmıştır. Scheler, insana dair tasarımlar oluştururken üç farklı tasarımdan söz 

eder:  

“Aydın bir Avrupalı‟ya „insan‟ kelimesinden ne anladığı 

sorulduğunda, diyor Scheler, kafasında birbiriyle bağdaşmayan, bir 

araya getirilemeyecek olan üç düşünce çevresi çatışmaya başlar: Yahudi-

Hristiyan geleneğin düşünce çevresi, Antik-Grek düşünce çevresi ve 

modern tabiat bilimleri ile genetik psikolojisinin düşünce çevresi”.
24

 

Scheler‟in ilk insan tasarımı din çerçevesinde şekillenir. O, İncil ve Tevrat‟ta 

yazılanlardan hareketle insana ilahi bir anlam yükler. Din dogmatik yapıda 

olduğundan insan da kutsal kitaplarda yazılanlara inanmakta, kitaplarda yazılanlara 

göre ibadetini yapmakta ve bunun sonucunda yaptıkları için cennete, yapmadıkları 

için de cehenneme gideceği düşüncesine varmaktadır. Scheler‟in ilk insan tasarımı 

görüldüğü gibi cemaat kültürü içinde yerini alan dindar bir varlıktır. 

İkinci insan tasarımı ise Antik-Grek düşünce çevresinin oluşturduğu insandır. 

“Bu tasarıya göre, insana dünyada özel bir yer kazandıran, insanın kendi hakkındaki 

                                                           
22

Zeki Özcan, İnsan ve Toplum Bilimleri II (Epistemolojik ve Kavramsal Sınırlar),  s. 52. 
23

Takiyettin Mengüşoğlu, Kant ve Scheler‟de İnsan Problemi Felsefi Antropoloji İçin Kritik Bir 

Hazırlık, İstanbul: İstanbul Edebiyat Fakültesi Yayınları, 392, 1969, s. 87. 
24

Max Scheler, İnsanın Kosmostaki Yeri, s. 5. 



9 

 

bilgisidir. İnsanı insan yapan, ona özgü harekete geçirici güç „akıl‟dır.”
25

 İnsanın 

kendisini bilmesi sahip olduğu akıl ile mümkündür. “Gerçekten ilk defa Antik Grek 

dünyasında „akıl‟ önem kazanıyor; „insanı insan yapan şeyin akıl, logos‟ olduğu ileri 

sürülüyor.”
26

 İnsanın hayvandan farkının onu diğer canlılardan farklı kılan yanının 

akıl olduğu belirtilmektedir. Scheler, burada Aristoteles ile aynı düşünceyi 

paylaşmaktadır. Her ikisi de insan için belirleyici olanının akıl olduğu hususunda 

ortak kanıya varmaktadır. Çünkü insan hariç hiçbir canlı düşünemez, eleştiremez, 

mantığını kullanamaz, karar alamaz ve bilinçli eyleyemez. Bütün bu durumlar 

insanda vücut bulmuştur. Bu konuda hemen hemen bütün düşünürler aynı fikirde 

olmuş ve insanı akıl varlığı bir canlı olarak kabul etmişlerdir. 

Scheler, insanı aynı zamanda doğa bilimlerinin bulgularıyla da 

açıklamaktadır. İnsan ile hayvan arasındaki fark, varlık farkı değil, bir derece 

farkıdır. İnsan, hayvandan tamamen ayrı bir kategoride yer almamaktadır. O, 

hayvanın özel bir türü olarak kabul edilmektedir. İnsanı, hayvan dünyasının en üst 

basamağına yerleştiren özellikler; onun kestirilemez, karmaşık, sosyal ve rasyonel 

olmasıdır. Scheler, bunu şu şekilde ifade eder: 

Üçüncü egemen insan tasarımı Scheler‟e göre, doğa bilimleri ve 

genetik psikolojinin insan tasarımıdır. Bu tasarıya göre insanla hayvan 

arasında varlık farkı değil, sadece bir derece farkı bulunur. İnsan, özel 

bir hayvan türü olarak görülmektedir. Pozitivist, natüralist, pragmatist 

öğretilerin “homa faber” dediği insan tasarımıdır. İnsan, yeryüzündeki 

oluşumun en son basamağı olarak hayvan dünyasından, tabiat 

dünyasından sadece daha karmaşık olmasıyla ayrılmaktadır.
27

 

En son tasarım insanın en üst derecesidir. “Bu teoriye göre insan, tabiattaki 

gelişmenin sonunda meydana gelen bir varlıktır. Bu varlık, „hayvandan sadece enerji 

ve kabiliyetlerin birbirine karışarak daha zenginleşmesiyle ayrılır.‟”
28

 En üst 

derecede insanın canlılar arasında nasıl karmaşık olmasına bağlı olarak yer işgal 

ettiği anlatılır. İnsan felsefi dünyasıyla, psikolojik algısıyla, tutum, hal ve 

hareketleriyle canlılar arasında çok farklı bir konuma sahiptir. İnsan öyle karmaşık 

bir varlık ki bütün insanları ortak bir düzenekle anlamak imkânsız olduğundan her 

                                                           
25

Max Scheler, İnsanın Kosmostaki Yeri, s. 35. 
26

Takiyettin Mengüşoğlu, Kant ve Scheler‟de İnsan Problemi Felsefi Antropoloji İçin Kritik Bir 

Hazırlık, ss. 88-89. 
27

Ayşe Gül Cıvgın, “Max Scheler ve İnsan”, Kaygı Dergisi, 4, 2005, ss. 43-44. 
28

Takiyettin Mengüşoğlu, Kant ve Scheler‟de İnsan Problemi Felsefi Antropoloji İçin Kritik Bir 

Hazırlık, s. 89. 



10 

 

insan kendi içinde anlaşılmalı ve kendi içinde kendi değer yargılarıyla 

değerlendirilmelidir. “İnsan için ne evrensel bir ölçüt ne de bu ölçüte göre 

oluşturulmuş bir insan imgesi vardır.”
29

 İnsan biriciktir, orijinaldir, akıllıdır ve 

kendine özgü fenomenolojik bir dünyaya sahiptir.  

Scheler‟e göre “insan” sözcüğü morfolojik bakımdan omurgalı ve memeli 

hayvanlar sınıfının bir alt türüdür. Ancak bu hayvanlardan farklı olarak insanın 

kendine özgü ayırt edici özellikleri vardır. İnsan, Scheler‟de hem hayvanlar 

dünyasının altında yer alır hem de hayvanlar dünyasının küçük bir kısmını oluşturur. 

Linne‟ye göre insan omurgalı-memeli hayvanların dünyasının en üst noktasında yer 

alır. Bir grubun en üst noktasında yer almak o grubun dışında olmak değildir. O 

grubun bir parçası olmakla beraber ondan farklı özellikler taşımak demektir.
30

 

Scheler, şöyle der: 

Dik duran, omurgası yeniden biçimlenen, kafatası dengesini 

sağlayan, beyni çok gelişmiş olan ve dik durmanın sonucu olarak 

(başparmağın diğer parmaklarla birlikte kullanılmasıyla bir şeyi 

tutabilme, çene kemiğiyle dişlerin geriye çekilmesi gibi) ortaya çıkan 

organ değişikliklerini dile getiren –insanın birliğini sağlayan- bu insan 

kavramından tümüyle bağımsız olarak, aynı “insan” sözcüğü günlük 

dilde, hem de kültür sahibi tüm halklarda, tümüyle farklı –öyle ki hiçbir 

dilde buna benzer bir iki anlamlılık taşıyan ikinci bir sözcük bulunamaz- 

bir şeyi daha imler.
31

 

Scheler, insanın hayvanın özel bir türü olarak ona özgü niteliklerini yukarıda 

olduğu gibi sıralar. İnsanın bedenini kullanması, bilinçli eylemlerde bulunması ve 

dünyasını şekillendirmesi hayvanlardan ayrılan en önemli taraflarıdır. Düşünür, 

evrim kuramını kabul ederken aynı zamanda reddetmektedir. İnsanın şempanze ile 

fiziksel ve psikolojik yakınlığını kabul ederken; onun şempanzeden daha üstün ve 

farklı özellikleri olduğunu da göz ardı etmemektedir.  

Ionna Kuçuradi‟ye göre kişinin var olma özelliği başkalarını, başka olayları 

ve durumları değerlendirmesidir. İnsanın var olma şartı değerlendirmedir.
32

 İnsanın 

varlığını oluşturan onun dünyayı nasıl algıladığı, çevresindeki insan ve olaylara nasıl 

anlamlar yüklediği kısacası onları nasıl değerlendirdiği ile ilgilidir. Bu da kişinin 

yaşadığı dönemden, tarihsel zamandan, psikolojik durumdan, eğitimden ve dinden 

                                                           
29

Zeki Özcan, , İnsan ve Toplum Bilimleri II (Epistemolojik ve Kavramsal Sınırlar), s. 37. 
30

Max Scheler, İnsanın Kosmostaki Yeri, s. 36. 
31

Max Scheler, İnsanın Kosmostaki Yeri, s. 36. 
32

İonna Kuçuradi, İnsan ve Değerleri, Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu, 2010, s. 7. 



11 

 

bağımsız olarak açıklanamaz. Örneğin bir tabloya sanatçı sanatsal açıdan bakarken, 

esnaf ise satılıp para kazanılacak bir meta olarak bakar. 

Takiyettin Mengüşoğlu insana dair şunları söyler: “İnsan denilen canlı 

varlığın nitelikleri şunlardır: 1. İnsan en başta dile sahip olan bir hayvandır. 2. Alet 

yapan ve kullanan bir hayvandır. 3. O, beyni çok gelişmiş bir canlıdır.”
33

 İnsanın dile 

sahip olması demek kavramlar yolu ile başka insanlarla iletişim kurması demektir. 

Dil sayesinde insanlar birbirinden ayrılmakta ve bulunduğu toplumda ayrıcalıklı bir 

konuma sahip olmaktadır. Alet yapmak ise hem insanın omurgasının, bedeninin çok 

gelişmesiyle ve hem de vücudunu etkin bir şekilde kullanabilmesiyle mümkündür. 

Alet yaparak insan hayatta kalma mücadelesi verir ve gündelik hayatını kolaylaştırır. 

Beynin çok gelişmesi insanın kendisini olaylar karşısında kontrol edebilmesini ve 

diğer bütün canlılar arasında kararlar alarak hayatını sürdürmesinde ona ayrıcalıklı 

bir yer kazandırmasını sağlar. 

“İnsan en yüksek değeri taşıyan, dünyaya ait ve ahlaklı bir 

varlıktır” cümlesi, “ancak Tanrı idesinin şartı ve ışığı altında 

kavranabilir ve fenomenologik olarak “idrak” edilebilir. İnsan, doğru 

olarak ancak, tanrısal varlığa yönelen bir hareket, bir eğilim ve bir geçit 

olarak kavranabilir. İnsan Tanrıyı arayan bedeni bir varlıktır; o, tanrısal 

alana açılan bir penceredir; ancak onun aktlarıyla varlık ve dünya 

kıymet kazanır.”
34

 

İnsanı dünyada tam olarak konumlandıran, onun varlığına anlam kazandıran 

ve dünyada nasıl yaşaması gerektiği bilincini elde ettiren, onda sahip olan Tanrı 

inancıdır. İnsan, dünyadaki her şeyin Tanrı‟nın bir yansıması olduğunu kabul ettiği 

için bedeni de sürekli Tanrı‟ya dönüktür. İnsan, Tanrı‟dan bir parçadır. Dolayısıyla 

nasıl ki Tanrı evrene aşkın ve her şeyin üstünde bir varlıksa, insanlar da bütün 

canlılar üzerinde ve onlara hükmeden aşkın bir varlıktır. İnsan Tanrı inancı sayesinde 

dünyada daha mutlu ve huzurlu yaşar. Çünkü her şeyin O‟ndan geldiğini ve yapılan 

hiçbir şeyin karşılıksız kalmayacağını bilir.  

Sonuç olarak insanın neliği farklı düşünürler tarafından farklı şekillerde ele 

alınmıştır. Çağa göre farklılık gösteren insan düşüncesi kimi tarafından din temelli 

kimi tarafından da akıl temelli incelenmiştir. Varlık sınıflandırmasının üstünde yer 

                                                           
33

Takiyettin Mengüşoğlu, Kant ve Scheler‟de İnsan Problemi Felsefi Antropoloji İçin Kritik Bir 

Hazırlık, s. 94. 
34

Takiyettin Mengüşoğlu, Kant ve Scheler‟de İnsan Problemi Felsefi Antropoloji İçin Kritik Bir 

Hazırlık, s. 98. 



12 

 

alan insanın en önemli özelliklerinden birinin benliğinin farkında olup bilinçli 

şekilde eylemesidir. İnsanı salt akıl ürünü bir varlık olarak görmek onun diğer 

yetilerini dışlamak, onu eksik tanımlamaya yol açacaktır. Dolayısıyla insan sahip 

olduğu bütün unsurlarla bütüncül bir varlıktır. İnsanın neliğini açıklamaya çalıştıktan 

sonra onun tarihsel arka planında hangi düşüncelerin yer aldığını incelemekte büyük 

fayda vardır. 

3.İnsan Düşüncesinin Tarihsel Arka Planı 

Dünyada tek bir insan yer aldığından beri insanın ne olduğuna dair sorunlar 

bulunmaktadır. Aynı şekilde dünyada tek bir insan kalana kadar da bu problemlerin 

devam etmesi söz konusudur. Modern anlamda felsefe İlkçağ ile başladığı için insana 

dair görüşleri de o dönemden itibaren almaya çalışacağım. İlkçağdan günümüze 

insana dair düşüncelerin nasıl değiştiğini ve düşünürlerin insandan ne anladığına 

bakmak gerekmektedir. 

Sofistlere kadarki Yunan felsefesinde filozoflar, arkhe araştırmalarıyla ve 

doğa felsefesiyle meşgul olmuşlardır. Sofistler döneminde ise, doğadan insana 

geçilmiş; Atina‟nın sosyal, kültürel, siyasi ve felsefi ihtiyaçlarını karşılamak üzere 

sokak sokak gezerek insanlara eğitim veren gezginler olarak adlandırılan Sofistler 

tarafından insan üzerine felsefe yapılmıştır. İnsan bilgisi üzerine ahlâk, siyaset gibi 

konularla ilgilendiklerinden insana dair felsefi görüşlerin ve araştırmaların bu 

dönemde başladığı söylenebilir. 

Doğa ve evren ile ilgili problemlerle ilgilenmeyip sadece insanı merkeze 

almalarından dolayı Sofistler, aynı zamanda ilk felsefi antropolojinin kurucusu 

sayılırlar. Onlara göre insanın en temel amacı bilgi kazanmaktır. Öte yandan da 

eğitimlerinin bir başka amacı kişinin hitabet yeteneğini geliştirmektir. Çünkü hitabet 

sanatı ile insanlar fikirlerini karşı tarafa daha etkili bir şekilde aktarırlar ve karşı 

tarafı daha kolay ikna edebilirler.
35

 Güzel konuşarak insan, kimliğini daha farklı bir 

şekilde ortaya koyar ve karşısındaki kişiyle daha etkili bir iletişime geçer. Bu 

bağlamda Sofistler hitabete, güzel konuşmaya çok önem vermişlerdir. 

                                                           
35

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, Ankara: Nobel Yayınları, 2014, s. 6.; Kasım Küçükalp-Ahmet 

Cevizci, Batı Düşüncesi Felsefi Temeller, İstanbul: İSAM Yayınları, 2010, s. 51.; Hilmi Ziya Ülken, 

Felsefeye Giriş-1, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2008, s. 79.; Hüsameddin Erdem, 

İlkçağ Felsefesi Tarihi, Konya: Hüer Yayınları, 2010, s. 152.  



13 

 

Sofistlerin en ünlü düşünürlerinden biri olan Protagoras‟ın “İnsan her şeyin 

ölçüsüdür.” sözü onların genel olarak insan felsefesini açıklamaktadır.
36

 Duyu 

organları aldatıcı olduğundan dış dünyadan alınan bilgiler güvenilir değildir. Çünkü 

doğruluğu kişiden kişiye değişmektedir. Bu bağlamda Sofistler doğru, tek bir 

bilginin olmadığını savunurlar. Aynı zamanda insan her şeyin ölçüsü olduğundan 

ahlâki değerler de görecelidir. Bütün insanlar için geçerli ahlâki normlar yoktur. Her 

insan kendi değerleri çerçevesinde değerlendirilmelidir. Bilgi alanındaki göreliliği 

etik ve toplumsal alanda da savunduklarından evrensel değerlerden söz etmek 

imkânsızdır.
37

 

Sofistlerle aynı dönemde yaşayan ve onlara yönelik keskin eleştirileri ile de 

bilinen Sokrates (M.Ö. 470-399)
38

 insanı etik bir varlık olarak görmekte ve bütün 

sorgulamaların insanın kendisine yönelik olduğunu savunmaktadır. İnsanın kendisini 

tanıması, dünyadaki amacının ne olduğunu keşfetmesi ve ne için yaşaması gerektiği 

gibi konular, Sokrates‟in öncelikle insanın kendi özüne dönmesini içeren konulardır. 

Kendisini tanıyamayan insan dünyada ne için yaşadığını bilemez. İnsanın kendini 

bilmesi Sokrates ile başlayan bir gelenektir.
39

 Zira çok meşhur ve herkesçe bilinen 

“Sorgulanmamış hayat yaşanmamış bir hayattır.” sözü insan yaşamına ve anlamına 

dair ilk farkındalık örneğidir.  

Ahmet Cevizci, Sokrates‟in insanların kendi yaşamlarını sorgulamamaları ve 

bunun üzerine düşünmemeleri sonucunda şununla karşılaşacağını belirtmektedir: 

“Sorgulanmamış bir yaşam süren insanların hayatları kendi ellerinde ya da kendi 

kontrollerinde değildir; onların denetimi dışarıdan gelmektedir. Bu ise kişiyi 

mutsuzluğa götüreceği için bir felaketten başka hiçbir şey olamaz. Bu yüzden insan, 

mutluluğu buna bağlı olduğundan ruhuna özen göstermelidir.”
40

 Sokrates insanın 

kendi özüne uygun olanı yapması ve buna göre yaşam sürmesi gerektiğine inandığı 

için “Kendini bil.” ifadesini ortaya atmıştır. O, kendi kişiliğini tanıyan, 

                                                           
            

36
Hüsameddin Erdem, İlkçağ Felsefesi Tarihi, s. 155. 

37
Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, İstanbul: Say Yayınları, 2011, s.70. 

38
Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, s. 7. 

             
39

Hüsameddin Erdem, İlkçağ Felsefesi Tarihi, s. 155.; Mustafa Çevik, Mevlana‟da Aşk ve Varoluş, 

İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, s. 109.; Frank Magill, Egzistansiyalist Felsefenin Beş Klasiği, Vahap 

Mutal (çev.), İstanbul: Dergah Yayınları, 1992, s.21. 
40

Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, s. 78. 



14 

 

potansiyelinin farkında olan ve dünyadaki yerini konumlandıran bilinçli bir insana 

önem vermiştir. 

Sokrates aynı zamanda ahlâklı olmak ile bilgili olmak arasında bir paralellik 

bulunduğunu iddia etmiş ve bilgili bir insanın ahlâksız tavırlar sergilemeyeceğini 

savunmuştur. Erdem bilgidir, sözü aynı zamanda iyi insan bilgili insandır, anlamına 

gelmektedir. “Erdem olan bilgi, Sokrates‟e göre neyin iyi neyin kötü olduğuna, 

insanın gerçek benliğine, psukheye
41

, onun nihai amacına ilişkin bir bilgiye ek 

olarak, onu aynı anda hem ahlâklı bir insan hem de bir yurttaş kılan tek tek 

erdemlerin bilgisinden oluşur.”
42

    

Sokrates‟in öğrencisi “Platon (M.Ö. 427-347) insanın ayırıcı özelliği olan 

düşünebilme üzerine temellenen bir insan doktrini oluşturmuştur.”
43

 Platon‟un 

ontolojisinde idealar dünyası ve duyusal dünya olmak üzere iki farklı âlem vardır. 

Duyular dünyası bozulmaya, çürümeye ve yok olmaya mahkûm olduğu için gerçek 

değildir ve insanlara da gerçek bilgiyi vermez. Ancak idealar dünyası ezeli, ebedi, 

değişmez ve evrensel olduğu için gerçek bilginin kaynağı sıfatını üstlenmektedir. 

Platon, insan felsefesini oluştururken ontolojisinin etkisi altında kalmıştır.  

İnsan bedeni duyusal dünyaya ait olduğu için bize gerçek bilgiyi vermez ve 

üstelik bozulmaya, yok olmaya mahkûmdur. Bu anlamda insan bilgisinin temelini 

idealar oluşturmaktadır. İnsanın amacı da idealara ulaşmak ve onların bilgisini elde 

etmektir. Ancak idealara ulaşmak son amaç değildir. “İdeaların bilgisini elde eden 

insan bu bilgiyi ideaların en üstünde bulunan iyi ideası ile ilişkilendirmek 

zorundadır. İyi ideası ile ilişkilendirilen bilgiden eylem doğar.”
44

 Bilgiyi iyi ideasıyla 

ilişkilendiren insan bunu davranışlarına da yansıtarak erdemli ve bilge bir insan olur. 

İnsanın ideası ile eyleminin tutarlı olması gerektiğini savunan Platon‟a göre iyi ve 

bilge bir insan olmanın amacı budur. Ona göre ahlâklı insan, iyinin bilgisini elde 

                                                           
41

Yunan felsefesinde, ruh, zihin, soluk, nefes, tin ve hayat anlamına gelen terim. Buna göre, terim 

başlangıçta canlılığı, canlı olma halini ve daha sonra da hayat ilkesini, şeylerdeki canlılığın kaynağı 

olan gücü göstermiştir. Presokratiklerde hareket ilkesini ve hayatiyet kaynağını ifade eden psukhe, 

Pythagorasçı düşüncede fazladan dini bir anlam kazanmış, ölümsüzlük inancı çerçevesi içinde, onun 

insandaki, bedenin ölümünden sonra yaşamaya devam eden tanrısal parça olduğu belirtilmiştir. 

Psukhe Sokrates‟ten başlayarak da, bilincin ve ahlâki kişiliğin bulunduğu yeri tanımlamaya 

başlamıştır. (Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 1391.) 
42

Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, s. 79. 
43

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, s. 9. 
44

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, s. 14; Platon, Devlet, Sabahattin Eyuboğlu-M. Ali Cimcoz (çev.), 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2013, s. 219. 



15 

 

etmek için kötülükten kaçınan ve aklını kullanan kişidir. Kötülük, görünüş veya 

gölge ile alakalı olduğundan insan bedeni de kötülük kaynağıdır. Beden, Platon‟da 

duyular âleminin bir hapishanesidir. Bedene sıkışmış olan ruhun da ezeli-ebedi 

idealar dünyasına ulaşması için bu hapishaneden kurtulması gerekmektedir.  

Beden ve ruhun birlikteliğinden meydana gelen insanın kurtuluşu üç farklı 

fonksiyonel kısımdan ruhun en üst kısmının galip gelmesiyle mümkün olur. Ancak 

bu şekilde insan gerçek ideale ulaşacak ve insan olma amacını gerçekleştirecektir.
45

 

Düşünüre göre beden, insana her türlü kötülüğü yaptıran ve sonu gelmez istekleriyle 

onu dünyada mutsuz eden unsurdur. “Ten bizi her neviden istekler, tutkular, 

korkular, kuruntularla, bin türlü saçmalıklarla doldurur, öyle ki haklı olarak denildiği 

gibi, bir an olsun onunla gerçekten düşünmek mümkün olmaz. Kavgalar, 

geçimsizlikler, çabalamalar yalnız tenden ve onun isteklerinden değil de nereden 

geliyor?”
46

 Dolayısıyla ruhun hapsolduğu bedenden uzaklaşıp idealar dünyasında 

kendisini daha özgür ve huzurlu hissetmesi gerekir. Zira beden duyusal dünyaya ait 

olup insanı huzursuz eden her türlü kötülüğü kendi içinde barındırmaktadır. Ancak 

ruh, bedenin sıkışmış olduğu yerden kurtulup idealar dünyasına ulaştığı takdirde kişi, 

insan olma amacına erişmektedir.  

Platon‟un (MÖ. 427-347) öğrencisi olan Aristoteles (MÖ. 384-322) de İlkçağ 

Yunan felsefesinde yine insanın doğası üzerine incelemelerde bulunan bir başka 

düşünürdür. İnsanı etik çerçevede anlayabilmek için onu siyaset bağlamında ele 

almıştır. Doğuştan politik olan insanın toplumdaki amacı ahlâki eylemde 

bulunmaktır. Ahlâki eylemin en üstünde de adalet erdemi yer alır. Aristoteles‟in 

adaletten anladığı yasalara uyma ve saygılı olma, kanunları çiğnememedir. İnsanı 

düalist şekilde ele alması ve onu ruh-beden birlikteliğinin sonucu olarak görmesi, 

onun etik kuramında insanı yönlendiren ruhunun akıllı şekilde eylemesi gerektiğinin 

sonucunu çıkarır. 

Aristoteles, insan ruhunun iki bölümden oluştuğunu ifade eder. Bir yanı akıl 

sahibi diğer yanı ise akıldan yoksundur. Akıldan yoksun kısmın düşünme, analiz 

etme, toplum kurma gibi nitelikleri olmadığı için bitkilerle benzer bir tarafı vardır. 

Aristoteles, akıldan yoksun insan ruhunun bitkilerin beslenme ve büyüme 

                                                           
45

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, ss. 14-15. 
46

Platon, Phaidon, S. K. Yetkin- H. R. Atademir (çev.), İstanbul: MEB Yayınları, 1989, s. 19. 



16 

 

özelliklerini içerdiğini vurgulamaktadır. Bu bölümün ahlâkla, erdemle pek bir ilgisi 

olmadığı için Aristoteles tarafından üzerinde durulmaya değmemektedir. Fakat akıl 

sahibi olmayan, bir şekilde akıldan pay alan kısım, arzulara sahiptir. Bu bölüm, aklın 

sözünü dinlediği sürece ahlâki özelliklerle donanmaktadır. Erdem, insan ruhunun akıl 

sahibi tarafıyla ilişkilendirilmektedir.47
 

Aristoteles erdeminin temeline ölçülü olmayı oturtur. İnsan adaletli, cesur, 

yardımsever olurken hep ölçülü olmayı temele almalıdır. “Erdem, akıl tarafından ve 

aklı başında insanın belirleyeceğiyle belirlenen, bizle ilgili olarak orta olanda 

bulunma huyudur.”
48

 İnsan eylemde bulunurken ne aşırı ne de çok eksik 

davranmalıdır. Her şeyin bir orta noktası olduğundan insan da ahlâki tutumunda ona 

göre tavır takınmalıdır.  

İnsan doğası embriyo halinden insanlaşma durumuna, bebeklikten yaşlılığa 

doğru sürekli bir değişim halindedir.
49

 İlkçağ filozoflarından Herakleitos‟a göre 

“Hayattaki değişmeyen tek şey, değişimdir” sözü insanın ilk dönemlerden beri 

sürekli bir farklılaşma içinde olduğunu gösterir.
50

 İnsan gerek fiziksel gerekse de 

manevi olarak sürekli bir değişim içindedir. Bir saniye önceki biz ile şu anki bizde 

bile birtakım farklılıklar meydana gelmektedir: hücrelerimiz yenilendi, azaldı, 

bedenimiz yaşlandı, yeni bilgiler öğrendik, ölüme bir adım daha yaklaştık. 

Dolayısıyla saniyede değişen insan asırlar boyunca pek çok aşamadan geçmiştir. 

Herakleitos‟un “Aynı nehirde iki kez yıkanılmaz” sözü de yine bu durum için 

geçerlidir. Su sürekli akıntı halinde olduğu için sürekli kendisini yenilemektedir. 

Herakleitos da suyu metafor olarak kullanmış, asıl kendisini yenileyen ve sürekli 

değişim halinde olan varlığın insan olduğunu ifade etmek istemiştir. 

Helenistik dönemin büyük hedonist düşünürü Epiküros,  insan hayatının tek 

ve gerçek amacının mutluluğa ulaşmak olduğu görüşündedir. Hazzı, acının yokluğu 

olarak kabul etmektedir. Epiküros‟a göre, tüm hazlar aynı değerde değildir; bu 

yüzden, onun niceliksel değil de niteliksel bir hazcılığı benimsemiş olduğu 

söylenebilir. Her insanı mutlu eden durumlar, olaylar farklı olduğundan insan temelli 

                                                           
47

Max Scheler, İnsanın Kosmostaki Yeri, s. 10. 
48

Aristoteles, Nikamakhos‟a Etik, Saffet Babür (çev.), Ankara: Ayraç Yayınevi, 1997, s. 32. 
49

Buscaglia Leo, Kişilik Tümüyle İnsan Olabilme Sanatı, Nejat Ebcioğlu (çev.), İstanbul: İnkılap 

Yayınları, 1987, s. 35. 
50

Bozkurt Güvenç, İnsan ve Kültür, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1994, s. 320. 



17 

 

rölatif bir etik anlayışı ortaya koymuştur. İnsan yaşamında kendisine her dönem belli 

hedefler koyar. Her ne kadar farkında olmasa da asıl istediği şey bu hedeflere 

ulaştıktan sonra alacağı haz duygusudur. Aslında Epiküros‟a göre yaşamanın tek 

amacı mutluluğa ulaşmaktır. Mutluluğa giden yolda ortaya konan hedefler ise birer 

araçtır.
51

 

Stoacılara göre insan doğaya uygun şekilde yaşamalıdır. “İnsan doğadaki 

düzene uygun olarak, kendi ruhunu düzene sokmalı ve nasıl ki doğa evrensel bir akıl 

tarafından yönetiliyorsa, aynı şekilde insan da aklın yönetimi altına girip, iradesini 

aklın denetimi altına sokmalıdır.”
52

 Stoacıların asıl felsefesi, insanın tabiata uygun 

yaşamasıdır. Stoacılar burada doğa-Tanrı (evrensel akıl)-insan üçlemesini kurarak 

nasıl ki doğa Tanrı‟nın egemenliğindeyse insan da aklının egemenliğinde olmalıdır, 

gerektiğini söylemektedirler. Stoacılardan Aurelius insanlara “insanın kendisini aklı 

ile kontrol etmesi içgüdüleri ile tutkularına yenik düşmemesini”
53

 tavsiye eder. 

İnsanın duygularını kontrol etmesi gerektiği ve her durumda sağduyulu ve rasyonel 

davranması gerektiğini önermektedir. 

İlkçağda insanın daha çok ahlâki tarafına vurgu yapılırken, Ortaçağda ise 

değerlerin din ekseninde açıklanmaya çalışılmasına vurgu yapılmıştır. İnsanın bu 

dünya için yaşaması değil de öte dünya için yaşaması gerektiği amaçlanmıştır. O 

dönemde insan, birey ya da özne olarak algılanmaz. İnsan kuldur, yani Tanrı‟nın 

yarattığı bir varlıktır.
54

 Ortaçağda kilisenin ve din adamlarının baskısı insana 

yöneliminin de değişmesine neden olmuştur. İnsanın aklını kullanmasına, 

sorgulamasına izin verilmemiş; bu görevi onların yerine üstlenen kurumlar ortaya 

çıkmıştır. Her şeyin açıklaması kutsal kitaplarda yer aldığından insanın rasyonel 

tarafı arka planda kalmıştır. Avrupa‟da Hristiyanlık felsefesi hâkim iken doğuda ise 

İslam felsefesi hâkimdir. Ortaçağda dogmatik bireyler yetişmiş; sanattan, bilimden, 

felsefeden, edebiyattan uzak bir toplum meydana gelmiştir.  

                                                           
51

Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, s. 146.; Ahmet Cevizci, Felsefeye Giriş, Ankara: Nobel Yayınları, 

2010, s. 155.; Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1996, s. 97.; Hüsameddin 

Erdem, İlkçağ Felsefesi Tarihi, s. 268.; A. Kadir Çüçen, Ortaçağ ve Rönesansta Felsefe, Bursa: Ezgi 

Kitabevi, 2010, s. 31. 
52

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, ss. 21-22.; Kasım Küçükalp ve Ahmet Cevizci, Batı Düşüncesi 

Felsefi Temeller, s. 79.; Hüsameddin Erdem, İlkçağ Felsefesi Tarihi, s. 271.  
53

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, s. 23. 
54

A. Kadir Çüçen, Ortaçağ ve Rönesansta Felsefe, s. 31. 



18 

 

Ortaçağ İslam düşünürleri, İlkçağ Yunan felsefesinin bazı düşünürlerinden 

etkilenerek, onların görüşlerini kendi inanç sistemleri ile bağdaştırarak felsefe 

tarihine katkıda bulunmuşlardır. “Türk İslam filozofları Yunan felsefesinin eserlerini 

tercüme etmiş, onları İslam inanç ve kültürü ile ilişkilendirerek eserler vermişlerdir. 

Bunlardan Farabi, İbn Sina ve İbn Rüşd‟ün insan anlayışları dikkat çekicidir.”
55

 

Öncelikle Farabi‟nin insan anlayışını kavramak için onun “etkin/faal akıl” kavramını 

bilmekte fayda vardır. İslam dünyasında hem duyular dünyası hem de öte dünya 

olduğu için bu iki farklı dünyadaki geçişi sağlayan şey etkin akıldır.  

Farabi hayattaki en büyük amacın anlamak olduğunu ve bunun da etkin aklın 

insan üzerindeki etkisini keşfetmekle mümkün olduğunu söylemektedir. Bunu 

gerçekleştirebilen insan hem mutluluğu hem de ölümsüzlüğü elde eder; 

gerçekleştiremeyen ise ölümle birlikte kaybolup gider. İnsan aklının olgunlaşıp etkin 

akılla bağlantı kurması, evrensel bilgiyle aydınlanması olarak bilinen en yüksek ve 

hakiki mutluluğa sadece filozoflar ve peygamberler ulaşabilmektedir. Sıradan 

insanlar ise filozoflar ve peygamberlerin öncülüğünde erdemli bir yaşam sürerek 

mutluluğa erişirler. 
56

 

İbn Sina insanın daha çok ruhsal tarafına önem vermekte ve insanın bedensel 

varlığını arka planda görmektedir. İnsanı gerçekten var eden onun ruha sahip 

oluşudur. Ruh bedenden apayrı bir cevher olarak bulunmaktadır. Ruh, bedenin 

dışında da varlığını sürdürmekte olup ölümsüzdür.
57

 İnsanın yapması gereken en 

önemli şey ruhunu beslemek ve kötülüklerden korumaktır. Zira İslam dünyasında 

ruhtan nefis anlaşılmakta ve insan da nefsine hâkim olmak için yaşamını ona göre 

düzenlemelidir. İslam düşüncesinde insana dair tasavvurların kaynağı Kur‟an-ı 

Kerim ve hadislerdir. Kur‟an-ı Kerim‟de evrenin yaradılışı ve öte dünya ile ilgili her 

türlü bilgi yer almaktadır. Evrendeki bütün canlıları yaratan Tanrı‟dır. Ancak 

Kur‟an-ı Kerim bütün canlıların arasında sadece insanı yaratıkların en şereflisi olarak 

kabul etmektedir.
58

 

                                                           
55

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, s. 27. 
56

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, ss. 30-31.; Mahmut Kaya, İslam Filozoflarından Felsefe Metinleri, 

İstanbul: Klasik Yayınları, 2014, s. 135. 
57

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, s. 34. 
58

Cevdet Kılıç, Hak Dini ve Halk Dini, Ankara: Fecr Yayınları, 2014, s. 45; İsra 17/70; Tin 85/4. 



19 

 

İslam dininde insana dair en geniş düşünceler ve açıklamalar mevcuttur. 

Tanrı, insanın hem doğası gereği hem de toplumsal yanı gereği pek çok özelliği ona 

atfetmiştir. İnsanın varlık sebebi, dünyadaki amacı, toplumda nasıl davranması 

gerektiği, Tanrı karşısında nasıl bir tavır takınması gerektiği gibi pek çok unsur 

Kur‟an-ı Kerim‟de yer almaktadır. Bu bağlamda İslam dininin resmettiği insan 

modelinin tam olarak kavranabilmesi için Kur‟an-ı Kerim‟in dikkatli bir şekilde 

okunması gerekmektedir. 

Aynı dönemde Batı düşüncesinde ise Hristiyan dininin etkileri hüküm 

sürmektedir. İnsan, Hristiyan teolojisi çerçevesinde açıklanmaya çalışılmış ve insan 

yaşamı onun öğretileri ile düzenlenmiştir. Bu düşünceye göre evrenin yaratıcısı, 

sahibi ve insan kaderinin belirleyicisi Tanrı‟dır. Tanrı zaman ve mekânın üstünde, 

her şeye gücü yeten, ezeli-ebedi ve her şeyi bilen bir varlıktır. Amaç “Tanrı‟ya tam 

bir katılımı gerçekleştirmektir. İnsan devamlı Tanrı ile yeniden birleşmeye doğru 

yönelir. Hristiyanlar buna, Hz. İsa‟nın Tanrı ile insan arasında aracılık ettiği 

düşüncesini ilave etmişlerdir.”
59

 

En ünlü iki düşünür olan Aziz Augustinus (354-430) ve Aquinalı Thomas 

(1225-1274) da insanın ruhunu, Tanrı ile olan ilişkisini, ebedi kurtuluşa nasıl 

varılacağı ile ilgili düşüncelerle ilgilenmişlerdir.
60

 Aziz Augustinus, Platon‟un 

beden- ruh ayrımını kabul ederek, ruhun ilahi bir güçten pay aldığını düşünmektedir. 

İnsan, ruhu ile bedenin duyu organları aracılığıyla elde edemeyeceği bilgilere 

ulaşmaktadır. Duyusal dünyayı beden ile kavramak ve anlamak yetersiz olduğundan, 

bedenin üstünde yer alan ve ona hükmeden akıl yetisinden destek almak 

gerekmektedir. Bu durumu Augustinus şöyle ifade eder: “Vücuttan organlar 

aracılığıyla hisseden ruha kadar çıktım, oradan da duyu organlarının dış nesneler 

hakkında bilgi sahibi oldukları o içgüdüye geldim. Sonunda da duyu organlarının 

algıladıklarını yargılayan ve onları kabul eden akıl gücüne ulaştım. Bu güç saf akla 

kadar çıktı.”
61

 

Her iki farklı coğrafyada da –hem doğuda hem batıda- din temelli bir insan 

anlayışı şekillenmiş; dinlerin öğretileri, insanlara buyurduğu davranış kalıpları farklı 

                                                           
59

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, s. 47. 
60

Nurten Gökalp, İnsan Felsefesi, s. 47.; Afşar Timuçin, Düşünce Tarihi, İstanbul: BDS Yayınları, 

1992, s. 245. 
61

Augustine, İtiraflar, Dominik Pamir (çev.), İstanbul: Kaknüs Yayınları, 1999, s. 157. 



20 

 

olsa da insanı öte dünyada huzura kavuşturan dinsel tutumu bu dünyada sergilemesi 

gerektiği ön plana çıkmıştır. Bu amaçla insan nefsine hâkim olmalı, din adamlarının 

ve kutsal kitapların sözlerini dikkate almalıdır. Görüldüğü üzere İlkçağdaki insan 

anlayışından çok farklı bir yere gidilmiş ve insan çoğunlukla din ekseninde 

açıklanmaya çalışılmıştır. 

15 ve 16. Yüzyılda Rönesans ve Reform hareketleri ile birlikte Avrupa‟da 

bilimde, sanatta, edebiyatta, dinde değişmeler olmuş; yeni bir Avrupa modeli ortaya 

çıkmaya başlamıştır. Ortaçağ düşüncesinden uzaklaşarak, insanı bu dünya sınırları 

içinde açıklayan, din adamlarına ihtiyaç duymadan kendi aklına göre hareket etmesi 

gerektiğini savunan, daha özgür ve rasyonel bireylerin doğması amaçlanmıştır. Bu 

yüzyıldan sonra ortaya çıkan düşünürler de genel olarak insanın bireyselliğine, kendi 

başınalığına ve aklına vurgu yapmışlardır. İnsanı belli bir kurumun egemenliğinden 

kurtarmış, onu kendi başına hareket eden, kendisi karar alabilen, özgür bir birey 

haline getirmişlerdir.
62

 

Ortaçağda düşünce sistemlerine hâkim tek bir kurum olarak din 

bulunmaktaydı. Hatta filozoflar da aynı zamanda din adamıydı. Ancak modern 

zamanda kurumların sayısı artmış, insanı temsil eden düşünce sistemine göre farklı 

sivil toplum örgütleri kurulmuş ve daha demokratik bir toplum modeli yaratılmıştır. 

İnsan artık kendisini gizlemeyen, farklı yapıların arkasına saklanmayan, varoluşunu 

tam anlamıyla ortaya çıkaran bir birey haline dönüşmüştür. Bu döneme aynı 

zamanda aydınlanma çağı da denir.
63

 Aydınlanma çağı ile birlikte insanın aklını 

kendi başına kullanması amaçlanmıştır. Başka bir referansa bağlı kalmadan insanın 

sahip olduğu en büyük değerin akıl olduğu kararına varılmıştır. 18. yüzyılda Kant 

aydınlanmayı şu şekilde tanımlamıştır: “İnsanın kendi suçu ile düşmüş olduğu bir 

ergin olmama durumundan kurtulmasıdır. Bu ergin olmama durumu ise, insanın 

kendi anlama yetisini bir başkasının kılavuzluğuna başvurmaksızın 

kullanamayışıdır.”
64

 Kant‟ın öncülük ettiği aydınlanma, aklın salt kendi olduğu için 

                                                           
62

Ahmet Cevizci, Felsefe, İstanbul: Sentez Yayınları, 2008, ss. 320-321.; Kasım Küçükalp ve Ahmet 

Cevizci, Batı Düşüncesi Felsefi Temeller, s. 24.; A. Kadir Çüçen, Ortaçağ ve Rönesansta Felsefe, s. 

265. 
63

Ahmet Cevizci, Felsefe, s. 313.; Kasım Küçükalp ve Ahmet Cevizci, Batı Düşüncesi Felsefi 

Temeller, s. 113. 
64

Theodor Adorno-Max Horkheimer, Aydınlanmanın Diyalektiği, Nihat Ülner-E. Öztarhan Karadoğan 

(çev.), İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2014, s. 115. 



21 

 

kullanılmasından başka bir şey değildir. Aydınlanma, başkasının aklına ihtiyaç 

duymadan, kendi düşünme yetilerini kullanarak dünyada tam anlamıyla kendin 

olabilmektir.
65

 

Aydınlanma ile birlikte yeniden Antik Yunanın bakış açısına dönülmüştür. 

İnsan diğer tüm varlıklardan akıl ile niteliksel farklılık göstermiş ve özde iyi kabul 

edilmiştir. Ayrıca eğitim yoluyla sınırsızca geliştirilebilen bir insan modeli 

çizilmiştir.
66

 Antik Yunandaki ahlâklı, erdemli insan modeli tekrar ön plana 

çıkmıştır. İnsanın akıl yönü her şeyden daha güçlü kabul edilmiş ve eğitim yoluyla 

istenildiği kadar geliştirilebileceği düşünülmüştür. İnsanın toplum içinde bir yer 

edinebilmesi ve kendisini bir birey olarak tanıtabilmesi onun aklını her yönüyle etkin 

kullanabilmesi şartına bağlanmıştır.  

İlkçağdan beri insan değişik şekillerde ele alınmıştır. Ancak sanayinin, 

bilimin ve teknolojinin gelişmesiyle birlikte insanla ilgili çok farklı kuramlar ortaya 

atılmış, tartışılmış ve günümüzde de tartışılmaya devam etmiştir. Evrim teorisine 

dayanarak insanın hatta tek tek canlı türlerinin geçmişten günümüze şekil 

değiştirerek geldiğini savunan bilim adamları olmuştur. Darwin‟e göre evrim 

sonunda hayvandan insana geçilmiş ve son hayvan halkası maymun olmuştur. İnsan, 

çok gelişmiş bir maymun türünün uygun ve yeterli koşullar altında evrimi sonucu 

meydana gelmiştir. Hatta fiziksel değişmenin ruhsal yapıyı belirlediği deney yöntemi 

ile ispatlanmıştır.
67

 İlk insandan son insana gelene kadar insanın fiziksel ve kimyasal 

yapısında oluşan değişmeler, ruhsal yapıyı da değiştirmiş ve bugünkü insan profili 

ortaya çıkmıştır. 

İnsanın neliği, varlık koşulu ve tarihsel zaman içinde düşünürlere nasıl konu 

olduğu açıklandıktan sonra tez çalışması bağlamında Mevlana‟ya göre insanın ne 

şekilde ele alındığı incelenmeye çalışılacaktır. Bulunduğu dönemin koşulları, çağın 

özellikleri Mevlana felsefesinin şekillenmesine katkıda bulunmuş ve onun değer 

sistemi çerçevesinde bir insan tasavvuru ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda Mevlana‟nın 

insan tasavvuruna geçmeden önce onun hayatına kısaca değinmekte fayda vardır. 

                                                           
65

Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, s. 707.; Afşar Timuçin, Düşünce Tarihi, s. 437.; Betül Çotuksöken, 

Felsefeyi Anlamak Felsefe İle Anlamak, İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 1995, s. 43. 
66

Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2005, s. 925. 
67

Afşar Timuçin, Düşünce Tarihi, ss. 613-614.; Orhan Hançerlioğlu, Düşünce Tarihi, Ankara: Remzi 

Kitabevi, 1993, s. 16. 



22 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MEVLANA’NIN İNSAN ANLAYIŞI 

1. Mevlana Celâlettin Rumi’nin Hayatı ve Eserleri 

Mevlana Celâlettin Rumi bugün Afganistan sınırları içinde o günün Türk 

kültür merkezlerinden biri olan Belh şehrinde 1207‟de doğmuştur.
68

 O zamanlar 

Anadolu‟ya Rum diyarı dendiği için Mevlana, yaşadığı bölgeye nispet edilerek Rumi 

diye anılmaktadır.
69

 Belh şehri o dönemde ilim merkezi olup henüz Moğol istilasına 

uğramamıştır. Camileri, medreseleri ve sarayları ile çok ünlüydü. İpek Yolu üzerinde 

yer alan tüccarların da kaynaştığı, ekonomik bakımdan gelişmiş bir başkentti.
70

 

Mevlana‟nın tasavvufi fikirlerinin gelişmesinde Belh şehri etkili olsa da, asıl 

onu geliştiren coğrafyanın Anadolu olduğunu rahatlıkla söyleyebiliriz. Çünkü 

Mevlana çocukken ailesiyle birlikte göç etmiş; Selçuklu egemenliğindeki 

Anadolu‟ya, önce Larende‟ye
71

, daha sonra da Konya‟ya yerleşmiştir. Mevlana‟nın 

içinde bulunduğu 13. yüzyılda Anadolu‟da Moğol baskısı ve iç karışıklıklar vardı. 

Bu yüzden sıkıntılı bir süreç yaşanmaktaydı.
72

  

Mevlana‟nın annesi Belh emiri Rükneddin‟in kızı Mü‟mine Hatun‟dur.
73

 

Mevlana‟nın babası Hüseyin Hatibi oğlu Muhammed olmakla birlikte Bahaüddin 

Veled olarak anılmaktadır.
74

 “Sultanu‟l-ulema” unvanı Belhlilerin ona vermiş olduğu 

                                                           
68

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 26.; 

Ahmed Eflaki, Menakıbu‟l-Arifin (Ariflerin Menkıbeleri) C.1., Tahsin Yazıcı (çev.), İstanbul: MEB 

Yayınları, 1995, s. 242.; Mustafa Kara, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, İstanbul: Dergah Yayınları, 

1999, s. 293.; Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, İstanbul: Okul Yayınları, 2004, s. 44.; A. Kadir Çüçen, 

Ortaçağ ve Rönesansta Felsefe, s. 161. 
69

Şefik Can, Mevlana Hayatı-Şahsiyeti-Fikirleri, İstanbul: Ötüken Yayınları, 2011, s. 32. 
70

Şefik Can, Mevlana Hayatı-Şahsiyeti-Fikirleri, s. 31.; Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 44. 
71

Bugünkü “Karaman” o zamanlar Larende adıyla anılmaktadır. 
72

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, ss. 26-27. 
73

Emine Yeniterzi, Mevlana Celaleddin Rumi, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997, s. 2. 
74

Şefik Can, Mevlana Hayatı-Şahsiyeti-Fikirleri, s. 32. 



23 

 

değerin bir göstergesidir.
75

 Bahaüddin Veled, kâmil insan olmakla birlikte Hz. 

Peygamber‟in ahlâkına sahip örnek bir kişilikti. Herkese iyilik eder, kötülükten 

kaçınırdı. Etrafında kötü yola sapmakta olanları uyarır, onlarla konuşmalar yapardı.
76

 

Mevlana, babası vefat ettiğinde 24 yaşındadır. Bilginlerin sultanının 

ölümünden kısa bir süre sonra, öğrencilerinden ünlü sufi bilgin Burhaneddin 

Muhakkık Tirmizi (638/1240) Konya‟ya hocasını görmeye gelmiştir. Ancak onun 

yerine Mevlana ile karşılaşmış ve hocasından ders almak yerine Mevlana‟ya ders 

vermeye başlamıştır.
77

 Mevlana‟daki manevi gelişimi gören Burhaneddin Tirmizi, 

artık onun kendisinden alabilecek bir şeyin kalmadığını düşünerek Konya‟dan 

ayrılmış ve Kayseri‟ye dönmüştür. Bir yıl sonra da vefat etmiştir.
78

 Mevlana‟da ilk 

mistik ilgiyi uyandıran kişi Burhaneddin Tirmizi olmuştur.
79

 Mevlana hocasını ömrü 

boyunca unutmamış ve yeri geldiğinde hem Mesnevi‟de hem de Fihi Ma Fih‟te onu 

güzel ifadelerle anmıştır.
80

  

Mevlana‟nın yaşam felsefesi, Şems-i Tebrizi‟nin Konya‟ya gelmesiyle 

değişim geçirmiştir. Onun yaşamında yeni bir dönemin başlamasında etkili olan bu 

zat hakkında çok fazla bilgi yoktur. Şems‟in en çok ortaya çıkan özellikleri 

pervasızlığı ve melametidir.
81

 Sohbet yaptığı insanlar onu mürit yapmaya 

kalktıklarında ağır eleştirilerle karşılaşmakta ve Şems‟i kaybetmektedirler. O, ele 

avuca sığmaz, yer yurt tanımaz, kurala şarta bağlanmaz bir kişidir. Alışılmış 

kalıpları, kalabalığın önemsediği değerleri yerle bir etmek Şems‟in en büyük 

özelliklerinden biridir. O, bütün bunları yaparken melamete sığınır. 
82

  

Şems Konya‟ya gelip Mevlana ile karşılaştıktan sonra beraber Mevlana‟nın 

dostlarından biri olan kuyumcu Selahaddin‟in evinde tam altı ay halvete 

çekilmişlerdir. Mevlana‟nın benliği bu esnada yepyeni bir dünyaya maruz kalmış ve 

                                                           
75

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 27. 
76

Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 45. 
77

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 28.; Yaşar 

Nuri Öztürk, Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, İstanbul: Yeni Boyut Yayınları, 2014, s. 13. 
78

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 29. 
79

Yaşar Nuri Öztürk, Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, s. 13. 
80

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 29. 
81

Melamet kelimesi, “kınanmışlık; itab ve serzenişlik; rezillik ve rüsvaylık” anlamlarına gelmektedir. 

Bknz: wikipedia.org/wiki/Melamilik 
82

Yaşar Nuri Öztürk, Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, s. 14. 



24 

 

eski tamamen değişmeye başlamıştır. 
83

 Bu iki zatın buluşmaları ve birbirlerini Hakk 

dostu olarak sevmeleri, sürekli sohbet ederek vakit geçirmeleri etrafta bulunanlar 

tarafından iyi karşılanmamıştır. “Mevlana‟nın öğrencileri, müridleri, ileri gelen 

imamlar, din adamları, hatta ailesinin ferdleri, Mevlana‟yı bu kadar tesiri altında 

bırakan Şems‟teki hakikati, aşk ve iman gücünü göremedikleri, sezemedikleri için 

Tebrizli‟ye nefret gözü ile bakmışlardır.”
84

 Hatta halk Şems‟i büyücü olarak itham 

etmiştir. Halkın yoğun tepkisi ve muhalefeti sonucu Konya‟dan ayrılıp Şam‟a geri 

dönmüştür.
85

 Şems‟in 1246‟da Konya‟dan ayrılıp 1247‟de yeniden dönmesine 

Mevlana çok sevinmiştir. 
86

 

Ancak Şems meydana gelen birtakım hoşnutsuzluklardan dolayı bulunduğu 

bölgede huzursuz günler geçirmeye başlamıştır. Yaşadığı olumsuz durumlara rağmen 

onu mutlu eden tek şey Mevlana‟ya duyduğu sevgi olmuştur. Sultan Veled‟e birkaç 

defa “Ben bu sefer öyle bir gidiş gideceğim, izimi kimse bulamayacak yahut onu bir 

düşman öldürdü diyecekler.” demiştir. Dediği gibi de 1247 yılının Aralık ayının 

Perşembe günü Şems hazretleri ortadan kaybolmuştur.
87

 Bazı kaynaklara göre de 

Şems bir komplo ile öldürülmüştür.
88

 

Şems‟in öldürülmesi ya da ortadan kaybolması uzun süre Mevlana‟dan 

gizlenmiştir. Halk arasında dolaşan dedikodulara göre ise Mevlana inanmak 

istememiştir.
89

 Şems‟ten sonra Mevlana‟nın eski haline döneceğini düşünenler büyük 

hayal kırıklığına uğramıştır. Şems‟in yokluk acısı, Mevlana‟yı çok derinden 

etkilemiş ve ondaki ilahi aşk daha güçlü hale gelmiştir.
90

 Şems‟in ortadan 

kaybolması sonucu büyük üzüntü duyan Mevlana‟yı oğlu Sultan Veled şu şekilde 

anlatmaktadır: “Şeyh, onun ayrılığından adeta deli oldu, aşktan elini ayağını kaybetti. 

Fetva veren şeyh, aşka şair kesildi. Zahiddi, meyhaneci oldu. Fakat üzümden yapılan 

                                                           
83

Yaşar Nuri Öztürk, Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, ss. 15-16. 
84

Şefik Can, Mevlana Hayatı-Şahsiyeti-Fikirleri, s. 50. 
85

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 36. 
86

Yaşar Nuri Öztürk, Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, s. 19. 
87

Şefik Can, Mevlana Hayatı-Şahsiyeti-Fikirleri, ss. 53-54. 
88

Yaşar Nuri Öztürk, Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, s. 19. 
89

Yaşar Nuri Öztürk, Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, s. 19.; Reşat Öngören, Mevlana Celaleddin 

Rumi mad. C. XXIX, Ankara: DİA, 2004, s.444. 
90

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 36. 



25 

 

şarabı içip, satan meyhaneci değil; nurani can, nur şarabından başka bir şeyi 

içmez.”
91

  

Mevlana‟nın bu dönemde gece gündüz sema ederek dönmesi, delirdiği 

yönündeki dedikodular etrafa yayılmıştı.
92

 Mevlana Şems‟in öldürülüp kuyuya 

atıldığını öğrenmiştir. Bu haberden ötürü Şems‟in öldürülmesi ile ilgili olduğunu 

düşündüğü oğlu Alaeddin Çelebi‟nin cenazesine katılmamıştır.
93

 Düşünür, Şems‟in 

gidişinin ardından tasavvufa daha çok yönelmiştir. Dini duyguları daha çok artmış ve 

Tanrı‟nın yerini sevgi almıştır.
94

  

Şems‟in ölümünden sonra Mevlana, Konyalı kuyumcu ve Tanrı dostu olarak 

bilinen Selahaddin ile görüşmeye başlamıştır. On yıl sonra Selahaddin ölmüş ve 

Mevlana Çelebi Hüsameddin adlı bir sufi ile sohbet etmiştir.
95

 “Mesnevi‟nin 

yazılmasında etkili olan ve Mevlana‟nın Mesnevi‟de birçok vasıflarla övdüğü 

Hüsameddin Çelebi ile dostluğu, onun vefatına kadar tam 15 yıl sürmüştür.” 

Mevlana ile Çelebi Hüsameddin‟in dostluğunun en güzel eseri olan Mesnevi bu 

dönemde yazılmıştır.
96

 Mevlana, 1273 yılı 17 Aralık Pazar günü altmışaltı yaşında 

ölmüştür.
97

 Ölmeden önce arkasından ağlanmamasını istemiştir. Çünkü onun için 

ölüm yok olmak değil, bir kavuşma vaktidir. Bundan ötürü öldüğü güne “şeb-i arus” 

(düğün gecesi) denilmiş ve her sene ölüm yıl dönümü bu şekilde anılmıştır.
98

 

Mevlana, altmış yılını aşkın ömrünü şu şekilde özetlemiştir: “Ömrümün hülâsâsı, 

sadece şu üç kelimedir: hamdım, piştim, yandım.”
99

 

2.Mevlana’ya Göre İnsan ve Değeri 

Sosyal bilimler alanında pek çok düşünürün insana dair söylemleri ve 

insandan ne anladıkları incelenmiştir. Her bir düşünür insanı tanımak, tanımlamak ve 

                                                           
91

Sultan Veled, İbtidaname, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2014, s. 89.  
92

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 36. 
93

Yaşar Nuri Öztürk, Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, s. 21. 
94

I. M. Panayotopulos, Benzersiz Mevlana, Kriton Dinçmen (çev.), İstanbul: Arion Yayınları, 2007, s. 

177. 
95

Yaşar Nuri Öztürk, Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, s. 21. 
96

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 37.; Şefik 

Can, Mevlana Hayatı Şahsiyeti Fikirleri, İstanbul: Ötüken Yayınları, 2009, s. 73.; Bediüzzaman 

Füruzanfer, Mevlana Celaleddin, Feridun Nafiz Uzluk (çev.), İstanbul: MEB Yayınları, 1963, ss. 138-

148. 
97

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 37. 
98

Reşat Öngören, Mevlana Celaleddin Rumi mad. C. XXIX, s.445. 
99

Mevlana Celaleddin, Divan-ı Kebir VII, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul: KB Yayınları, 2000, 

s. 222. 



26 

 

onun bu dünyadaki amacını araştırmak istemiştir. Dünyadaki her bir yeni değişim 

insana dair algıların farklı şekilde yorumlanmasına neden olmuştur. Bu 

yorumlamalardan birisi de İslam‟ın insan yorumudur. 

İslam‟ın kabulü ile birlikte insana dair söylemler farklılaşmıştır. İnsan daha 

çok manevi boyutuyla ele alınmıştır. En önemli vurgu ise bu geçici dünyaya değil de 

ebedi ahiret hayatına yapılmıştır. Özellikle İslam‟la birlikte ortaya çıkıp 

kurumsallaşan tasavvuf düşüncesinin insan anlayışı incelenmeye değerdir. İnsanı 

bütün yönleriyle ve daha çok psikolojik, ruhsal boyutuyla yücelten yaklaşımları 

dikkat çekicidir. Çünkü tasavvuf düşüncesinin en önemli vurgusu insandır ve onun 

hem maddi dünyada hem de öbür dünyada ölümsüzleştirilmesidir. İnsanın bu 

dünyaya dair en önemli tarafı kişiliği olarak görülmüştür. Ahlâklı, erdemli ve diğer 

insanlara rehber olacak şekilde yaşamak İslam‟ın insana dair amaçlarından biridir. 

Mevlana‟nın tasavvuf coğrafyasında şekillenen düşünceleri insan içindir, 

insanidir, insanı merkeze alır ama Batı hümanist felsefesi gibi insan merkezli 

değildir. O, zamanının Hz. Peygamber‟i gibi hem hayatında hem de bütün 

eserlerinde insanı arındırmaya, iyileştirmeye, güzelleştirmeye ve birleştirmeye 

çalışmaktadır. Bütün amacı, insana kendini daha iyi tanıtarak kapasitesini ve hedefini 

göstermek, daha sonra koyduğu hedefe ulaşmada ona yol göstermektir. Bu bağlamda, 

Mevlana düşüncesi insan etrafında döndüğü ve insan için olduğundan insanidir. Din, 

dil, ırk ve renk ayırt etmeden herkese hitap etmektedir. Fakat asıl önemli olan o 

düşüncesinin kaynağını insandan almadığı için insan merkezli değildir; insanı 

merkeze alır ve insan içindir.
100

 

2.1.Mevlana’da İnsanın Değişimi, Dönüşümü ve Gelişimi 

Mevlana, insan hayatını sürekli bir değişme, dönüşme ve gelişme süreci 

içinde görmek ister. O, insanın bırakın günah ve kötülük içinde kalmasına, iyilik 

içinde bile aynı yerde kalmasına tahammül edemez.
101

 Mevlana, bu değişmeyi 

Mesnevi‟de şu sözlerle anlatmaktadır: “Sen ey insan! Külliyâtın (bir bütünün) bir 

cüz'ü, bir küçük parçasısın. Sen nasıl, Hakk'ın koyduğu kanun gereğince 

                                                           
100

Rıfat Atay, “Peygamber Varisi Mevlana: İnsan Sevgisi Merkezli Çoğulcu Bir Okuma Denemesi”, 

1. Kutlu Doğum Sempozyumu Bildirileri, Şanlıurfa (21-22 Nisan), 2007, s. 338. 
101

Himmet Konur, “Mevlana, Tasavvuf ve Ahlak”, Mevlana ve İnsan Sempozyum Bildirileri, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, İzmir, 2007, s. 35. 



27 

 

değişiyorsan, çeşitli hallere dönüşüyorsan, külliyât dediğin bütün de öyle. Kâinâtta 

her şey durmadan değişmektedir.”
102

 

Mevlana burada Herakleitos (MÖ 535-475) gibi düşünmekte ve insanın aynı 

yerde -ister iyi ister kötü olsun- kalmasını istemez. İnsanın her anlamda kendisini 

geliştirmesini ve ileriye doğru yol almasını istemektedir. Kötülük içinde olan insan 

da hatasını sürekli tekrarlamamalıdır. Yaptığı hatalardan ders çıkarıp onları iyiliğe 

dönüştürmelidir. Bu bağlamda insan Mevlana‟ya göre pasif değil etkindir, aktiftir. 

İslam düşüncesi açısından çok özel bir yeri olan Mevlana‟nın insan tasavvuru 

daha çok hadislere ve ayetlere
103

 dayanmaktadır. İnsana dair pek çok düşünce Kuranı 

Kerim‟de yer almaktadır. Hz. Peygamber‟in hadisleri ve örnek yaşayışı yine insanla 

ilgili olarak Mevlana‟ya yol göstermiştir. “Mevlana eserlerinde, insanlığa hep 

mükemmel insan, güzel ahlâk sahibi, dürüst, çalışkan, alçakgönüllü, hoşgörülü, 

kısaca örnek insan olmanın yollarını anlatır. Mevlana, Hz. Muhammed‟den aldığı 

değerler çerçevesinde insanlara sevgi yolunu göstermeye çalışmıştır.”
104

 O, sadece 

Kuranı Kerim‟e bağlı olarak insanı incelememiş; aynı zamanda döneminin fen 

bilimlerinden de yararlanmıştır.  

İnsan sınırlı dünyadan sonsuz dünyaya geçen, varlıklar sıralamasında en özel 

yere sahiptir. “Onun anlayışına göre insan ezeliyyet âleminden ebediyyet yurduna 

doğru yol alan, âlemin en değerli ve gözde varlığıdır. İnsanın kendisini tanımasıyla 

başlayan bu yolculuk Hakk‟ı tanıma/ma‟rifet tarafına doğru sürüp gitmektedir.”
105

 

İnsan gerçek değerinin farkında değildir.
106

 “İnsan hakkında Cenâb-ı Hakk, Kur‟an-ı 

Kerimde; „Biz insanı üstün bir varlık olarak yarattık, insanı yücelttik. Şerefli 

kıldık.‟
107

 diye buyurdu. Bu yüzden insan ruhen yükselmektedir, insanın değeri çok 

yüksektir. Çok yücedir. Hiç insana gelen vahiy, bal arısına gelen vahiyden aşağı olur 

mu?”
108

 Dünyadaki en değerli varlık olan insanın serüveni Tanrı‟yı tanımakla ve 

O‟na ulaşmakla son bulur. En güzel insan, kendisini bu dünyadan soyutlayıp 

                                                           
102

Mesnevi, C. I. B. 1289. 
103

Metanet Azizgizi Aliyeva, “Mevlana Düşüncesinde İnsan”, Uluslararası Düşünce ve Sanatta 

Mevlana Sempozyum Bildirileri, Çanakkale, 2006, s. 180. 
104

Hasan Alma, “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Hz. Peygamber Sevgisi”, 1. Kutlu Doğum 

Sempozyumu Bildirileri, Şanlıurfa (21-22 Nisan), 2007, s. 318. 
105

Hasan Kamil Yılmaz, “Mevlana ve Mesajı”, İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi, 20, 2007, s. 14. 

            
106

Mesnevi, C. 3. B. 1000-1001; Mesnevi, C. VI. B. 1005-1007.  
107

İsra/70. 
108

Mesnevi, C. V. B. 1231. 



28 

 

Tanrı‟ya ulaşmak için çaba sarf eden insandır. Bunun için kişinin öncelikle kendisini 

tanıması ve dünyaya geliş amacını keşfetmesi gerekir. Kendi varlığının ve benliğinin 

bilincinde olan insan, Tanrı‟ya ulaşma yolunda daha kısa sürede amacına ulaşır.  

Düşünür, eserlerinde Hz. Peygamber‟e ve O‟nun sünnetine çok fazla önem 

vermiştir. Hz. Peygamber‟in güzel ahlâkını kendisine örnek almış ve yaşamını bunun 

üzerine kurmuştur. O‟ndan aldığı bu güzel ahlâk sonucunda tüm dünyada ona saygın 

bir yer kazandıran bir konuma gelmiştir.
109

 Mevlana, bütün insanların Hz. 

Peygamber‟in ahlâkından pay almalarını arzu etmiştir. Herkesin o güzel ahlâka sahip 

olması için onlara örnek bir Tanrı dostu olmuştur.  

Mevlana‟ya göre insanın belki en önemli özelliği Tanrı‟nın sıfatlarına sahip 

olmasıdır. Tanrı‟nın sıfatlarına evrendeki başka varlıklar bir ölçüde sahip olsa da, 

bütün sıfatlarına tek başına sahip olan tek varlık insandır. Bu bağlamda insan hem 

yaratılmış varlıkların en şereflisi (eşref-i mahlukat) hem de Tanrı‟nın küçük bir 

örneği olan (nüsha-i Kübra)‟dır.
110

 Tanrı tüm evreni yaratan, merhamet sahibi, her 

şeyi bilen, en yetkin varlıktır. Bütün iyi sıfatları içinde barındıran yüce yaratıcıdır. 

Nasıl ki Tanrı evrene hâkimse, insan da bu dünyaya hâkimdir. İnsan aklı, yeteneği ve 

aldığı eğitimi sayesinde bilim üretir, doğayı kontrol altında alır, bütün insanlara 

faydalı olacak pratik buluşlar yapar. İnsan, dünyadaki bütün canlılara hükmeden 

onların üstünde bir varlıktır. Dolayısıyla Mevlana‟ya göre insan, evrende Tanrı‟nın 

küçük bir örneğidir. 

Mevlana‟nın insanı bir bütün olarak ele alarak, onu her açıdan her yönüyle 

incelediği görülmektedir. Mevlana, insanı âlemin küçük bir prototipi olarak 

görmüştür. Nasıl ki âlem kendi içinde pek çok zıtlıkla beraber bir bütünlük 

oluşturuyorsa insan da aynı şekilde bütün karmaşıklığına rağmen bir bütün 

oluşturmaktadır.
111

 Bununla ilgili olarak Mesnevi‟de şu ifadeler yer almaktadır: 

Hele birbirine zıt olan sudan, topraktan, ateşten, havadan 

meydana gelen cüz‟…
112

 

Koyunun kurttan kaçmasına şaşılmaz. Asıl şaşılacak şey şudur ki, 

bu koyun kurda gönül vermiştir.
113

 

                                                           
109

Hasan Alma, “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Hz. Peygamber Sevgisi”, s. 318. 
110

Ahmet Kabaklı, Mevlana, İstanbul: Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları, 2005, s. 109. 

   
111

Mesnevi, C. I. B. 1130-4, 1291-6, 1888-99. 
112

Mesnevi, C. I. B. 1290-2. 



29 

 

Hayat, zıtların birbirleri ile uzlaşmasıdır. Aralarında savaş 

meydana gelmesi de ölümdür.
114

 

Mevlana‟ya göre nasıl ki hayat bütün karmaşıklığına, zıtlıklarına rağmen bir 

bütünse insan da iyi ve kötü yanları ile bir bütündür. Hayat bütün karşıt unsurların 

birleşiminden ortaya çıkmış anlamlı bir sonuçtur. Düşünürün yukarıda saydığı dört 

element tek tek ele alındığında kendi içinde farklı yapılara sahiptir. Ancak evrenin 

oluşumu için bu zıt dört elementin birlikteliğine ihtiyaç vardır. Nasıl ki evrenin 

oluşumunda zıt elementler bir birliktelik halindeyse, insan da farklı unsurların 

toplamından başka bir şey değildir. İnsan da hem iyiyi hem kötüyü kendi içinde 

barındıran, karşıt unsurları kendi içinde dengelemeye çalışan bir varlıktır.  

Mevlana insan modelini oluştururken ilk ve üstün insan olarak tanıdığımız 

Hz. Âdem‟den hareket etmektedir. Ona göre insandaki kötülük asli değil, arızidir. 

Modern bilimlerde kabul edilen insanın bilgisizliği, ilkelliği ve günahkârlığı gibi pek 

çok olumsuz tavır Mevlana tarafından reddedilmektedir.
115

 O, insanı hep olumlu 

özellikleri ile görmüş ve iyi tarafların kötü taraflarını kapatabileceğini düşünmüştür. 

Bu dünyada insan için en önemli unsurun iyi huy olduğunu Mesnevi‟de şu sözlerle 

belirtmiştir: “Ben insanların çalışıp çabaladıkları, didinip durdukları bu arayış 

dünyasında, iyi huydan daha iyi bir ehliyet görmedim.”
116

 Onun insana iyimser bir 

anlam yüklemesi, insanın kötü taraflarının olmayacağı anlamına gelmemektedir. Kişi 

kötü eylemde bulunsa da bunu daha sonra telafi edip, iyi bir davranışa çevirebilir. Ya 

da yaptıklarından ders çıkarıp, daha sonra erdemli bir şekilde eyleyebilir.  

Ayrıca Mevlana, insanın doğuştan günahkâr olduğunu öne süren Hıristiyan 

öğretisine karşı çıkmıştır. Hindu öğretisinin de insanın doğuştan sefil ve kirli 

olduğunu ve nihai kemale varmak için uzun bir tenasüh zinciri boyunca ilerlemesi 

gerektiği düşüncesini reddetmiştir. O, Kuran‟daki “Şüphesiz biz insanı en güzel bir 

                                                                                                                                                                     
113

Mesnevi, C. I. B. 1290-3. 

Burada koyun, insanın, kurt da fani cihanın sembolüdür. İnsan mükerrem bir mahlûk olduğu halde 

fani cihana gönül veriyor, hâlbuki cihan bir kurt gibi insanın düşmanıdır. Şefik Can bir yazarın 

rubaisinde tercüme ettiği durumu şu şekilde aynen ele almıştır: “Birbirine muhalif, serkeş dört unsur 

bir araya gelmişler. Birkaç gün beraber yaşayalım demişler ve insan vücudunda yerleşmişler. Birbirine 

düşman olan bu unsurlar, rahat durmazlar. Huyları gereği bunlar birbirine düşünce ve bunlardan biri 

ötekilerini alt edince tatlı can ten kafesini bırakır, geldiği yere gider.” 
114

Mesnevi, C. I. B. 1290-4. 
115

Zafer Erginli, “Mesnevi Perspektifinden Madde ve Mana Arasında İnsan Gerçeği”, Çanakkale 

Onsekiz Mart İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2006, s. 258.; Mevlana Celaleddin Rumi, Konularına Göre 

Açıklamalı Mesnevi Tercümesi, C. VI., B. 656-657, İstanbul: Ötüken Yayınları, 2004.  
116

Mesnevi, C. II. B. 810. 



30 

 

biçimde yarattık.”
117

 ayetini kendisine felsefe edinmiştir.
118

 Mevlana‟ya göre insan, 

doğuştan günahsız ve masum doğmakta, büyüdükçe ve zaman geçtikçe çevrenin de 

etkisiyle birtakım karakteristik özellikler edinmektedir. Masum bir şekilde dünyaya 

gelen insan; ailenin etkisi, alınan eğitim ve çağın koşulları ile birlikte ne yazık ki 

ahlâki bakımdan olumsuz özelliklere de sahip olabilmektedir. Dolayısıyla 

toplumların ahlâklı olması insanın daha az kötü davranışlar edinmesini sağlar. 

2.2.Gizemli Bir Varlık Olarak İnsan 

Mevlana‟ya göre insan, bütün varlıklar içinde sırrı çözülemeyen en gizemli 

varlıktır. Düşünür, insan varlığındaki gizemi gözle görülemeyen cinler ile 

karşılaştırır. Onun varlığından haberdar olanların gözünde insan, cinlere oranla 

yüzlerce kat daha gizemlidir.
119

 Periler gizlidir. Ortada görünmezler. Fakat insan, 

manası yüzünden perilerden de daha gizlidir.
120

 İnsan değerli ve karmaşık bir varlık 

olduğundan, kendi varlığını dünyada tam olarak sergileyememektedir. İnsanda 

mutlaka eksik kalan, çözümlenemeyen, tam olarak anlaşılamayan yönler 

bulunmaktadır. İnsanı bütün varlıklar arasında gizemli yapan en önemli farkı, onun 

akılla ve bilme yetisiyle dünyaya gelmesidir. Çünkü diğer canlılar mekanik ve 

anlaşılabilir eylemlerde bulunurken, insan daha bilinçli ve karmaşık eylemlerde 

bulunur. Bu da onu gizemli yapar. 

İnsan ruhu ile ilgili olarak “De ki: Ruh, Rabbimin emrindedir.”
121

 ayeti bu 

gizliliğe işaret eden bir durumdur.
122

 Tanrı‟nın himayesinde olan insan ruhunun 

gizemini, yine aynı surette bulunan bir başka insan çözemez. O, kendi felsefi 

düşüncesi çerçevesinde bir başka insanı açıklamaya çalışsa da yine onun eksik, 

çözülmeye muhtaç tarafları kalır. İnsanı bir başka insan çözemez. Her ne kadar 

insanın gizemlerini çözmeye çalışsa da kişi başarılı olamaz.  

İnsan, Tanrı tarafından yaratılan en eşsiz varlıktır. Mevlana‟ya göre insan, her 

iki âlemden hem dünyadan hem de arştan üstündür. Dolayısıyla insanın değerini 

düşünceyle açıklamak eksik kalır. Onun değeri düşüncelerle açıklanamayacak kadar 

                                                           
117

Tin Suresi 95/4. 
118

Mehmet S. Aydın, Din Felsefesi, İzmir: İzmir İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2001, s. 236. 
119

Osman Nuri Küçük, Fusüsu‟l-Hikem ve Mesnevi‟de İnsan-ı Kamil, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, 

s. 105. 
120

Mesnevi, C. III. B. 4255-6. 
121

İsra 17/84. 
122

Osman Nuri Küçük, Fusüsu‟l-Hikem ve Mesnevi‟de İnsan-ı Kamil, s. 105. 



31 

 

büyüktür. 123
 İnsanın gizemli bir varlık oluşunu açıkladıktan sonra onun değerini ve 

Mevlana tarafından nasıl değerlendirildiğini incelemek gerekmektedir. 

2.3.Çok Değerli Bir Varlık Olarak İnsan 

Mevlana‟ya göre insan çok değerli, kutsal ve önemli bir varlıktır. Tanrı kendi 

güzelliğini, sıfatını ve büyüklüğünü göstermek amacıyla insanı yaratmıştır. Ona göre 

kişi Tanrı‟dan izler taşıdığı için çok kutsaldır. Bunu şu sözlerle ifade eder: “Dağ, taş, 

su, ateş, yel bile insana secde etmektedir. Birkaç lüzumsuz münafık secde etmemiş 

noksan mı gelir insana?”
124

 Onun düşüncesinde insanın değeri arştan ve ferşten 

üstündür. O, kimsenin hayal edemeyeceği kadar yüce ve büyüktür.
125

 Bunu 

Mesnevi‟de şöyle dile getirir: “İnsanın gerçek değerini söylesem, ben de yanarım 

dünya da. Ama ne yazık ki insan değerini bilmedi, kendini ucuza sattı. İnsan aslında 

çok değerli bir atlas kumaş iken kendini hırkaya yama yaptı.”
126

 Kendi değerinin 

bilincinde olmayan insan, ne yazık ki kendisini harcamaktadır.  

Bütün insanlar Tanrı‟dan birer iz taşıdığı için Mevlana‟nın gözünde dindar, 

dinsiz, kadın, erkek, zengin, fakir herkes saygıyı hak etmektedir. Herkese tek gözle 

bakmak ve saygı göstermek gerekir. Ayrıca insanlardan şikâyet etmek de çok doğru 

değildir. Çünkü Mevlana‟ya göre, “Yaratıktan şikâyet, Yaratandan şikâyettir.”
127

 

İnsan, Tanrı‟nın bir yansıması olduğu için ondan şikâyet ettiğimizde Tanrı‟dan 

şikâyet etmiş oluruz. Bu yüzden Tanrı‟nın kullarından şikâyet etmek yerine onların 

kusurlarını hoş görmeli ve bazı şeyleri alttan almak gerekir. İnsan, ancak bu şekilde 

Tanrı„nın gözünde daha saygın bir yer edinir.  

Mevlana, iyi huyu, merhameti, kibarlığı ve yüceliği ile bütün insanlara örnek 

bir kişiliktir. O, yüz sene evvel bütün dünyada kölelerin, cariyelerin hayvan gibi 

alınıp satıldığı bir dönemde “Bende köle yaratmayan bir Tanrı‟ya iman var.” inancını 

benimsemiş ve bütün insanların eşit olduğu sonucuna varmıştır. Onun nezdinde köle, 

                                                           
123

Osman Nuri Küçük, Fusüsu‟l-Hikem ve Mesnevi‟de İnsan-ı Kamil, s. 110. 
124

Mevlana Celalettin, Fihi Mafih, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.),  İstanbul, 1959, s. 226. 
125

Yılmaz, “Mevlana ve Mesajı”, s. 14. 
126

Mesnevi, C. III. B. 1000-1001.; Mesnevi, C. VI. B. 1005-1007. 
127

Mevlana Celalettin, Mektuplar, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul: İnkılap ve Aka Kitabevi, 

1963, s. 136. 



32 

 

cariye, efendi gibi insanları sınıflandıran ve bölen tabirler yoktur.
128

 Ona göre bütün 

insanlar eşittir. 

Bir gün Mevlana‟nın kızı Melike Hatun kendi cariyesini azarlarken Mevlana 

içeri girmiş ve kızına hiddetli şekilde şunları söylemiştir: “Cariyeyi niçin 

azarlıyorsun? Ne hakla onu incitiyorsun? O, hanım, sen de ona cariye olsaydın ne 

yapardın? İster misin ki bütün dünyada, Tanrı‟dan başka hiç kimsenin köle ve 

cariyesi yoktur diye bir fetva vereyim. Aslında, kölelerin ve cariyelerin hepsi de 

bizim kardeşlerimiz ve hemşirelerimizdir.”
129

 Bu sözden sonra Melike Hatun özür 

dilemiş ve cariyeyi azat etmiştir. 

Mevlana sadece yoksullara, kölelere, cariyelere değil herkese, hatta 

hayvanlara bile acıyor ve onların yardımına koşuyordu.
130

 Bütün canlıları eşit 

değerde gören Mevlana, onlardan merhametini esirgememektedir. Yardıma ihtiyacı 

olan kişilere yardım edip onları zor durumdan kurtararak herkese örnek olabilecek 

bir tavır sergilemektedir. Şeyh Nefiseddin bununla ilgili şöyle bir anı anlatmaktadır: 

Bir gün Mevlana hazretleri bana “İki dirhemlik çörek al, bana 

getir.” diye buyurdu. Gittim derhal çörekleri aldım, getirdim. Mevlana 

çörekleri benden aldı ve bir mendile koyup gitti. Ben, yavaş yavaş onun 

arkasından yürüyordum. Nihayet Mevlana bir harabeye vardı. Orada, 

dişi bir köpeğin yavrulamış olduğunu gördüm. Mevlana çöreklerin 

hepsini köpeğe doğradı, verdi. Ben, bu büyük velinin bu merhametinden 

ötürü şaşırıp kalmıştım. Mevlana “Yedi gün, yedi gecedir, bu zavallı 

köpek bir şey yememiştir. Yavruları yüzünden de buradan 

ayrılamıyordu.” diye buyurdu.
131

 

Çoğu zaman insana gösterilmeyen merhamet Mevlana tarafından bir hayvana 

gösterilmiştir. Çünkü onun gözünde Tanrı tarafından yaratılan bütün canlılar 

korunmaya muhtaç ve sevilmeye değerdir. 

Ona göre herkes birer potansiyel Müslümandır. Her bir insan yücedir ve 

ölümden ya da fitneden kurtarılmalıdır. Öyle ki darağacına çekilecek bir Rum 

gencinin üzerine cübbesini atarak onu ölümden kurtarmıştır.
132

 Mevlana‟da insan 

ayrımı yoktur. Bütün insanlar birdir ve her biri kendi içinde Müslüman olma 

potansiyeli taşımaktadır.  Dolayısıyla o başka dinlerden ve milletlerden olan 

                                                           
128

Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 86. 
129

Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 86. 
130

Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 86. 
131

Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 86. 
132

Abdülbaki Gölpınarlı, Mevlana Celaleddin, İstanbul: İnkılap Yayınevi, 1985, s. 196. 



33 

 

insanlara da Müslümanlık hoşgörüsü sergilemiş ve İslamiyet‟i çok güzel bir şekilde 

temsil etmiştir. Rum gencini ölümden kurtarması, onun sonsuz hoşgörülü olduğuna 

dair küçük bir örnektir. İnsanın ne kadar değerli ve saygıya layık olduğunu gösteren 

şu örnek dikkat çekicidir: Sema meclisine katılmak isteyen bir sarhoşu itip kakarak 

horlayanlara “Şarabı o içmiş, ama siz sarhoş olmuşsunuz.” diyerek karşı çıkmış ve 

sarhoş da olsa insana saygı duymak gerektiğini ve insanın değerli bir varlık olduğunu 

ifade etmiştir.
133

   

Birisi bir şeyhi; "Kötü adamdır, doğru yolda değildir." diye 

suçladı. 

Şarap içer, ikiyüzlüdür. Habistir, pistir. Böyle bir adam 

müridlerini nasıl kurtaracak? dedi. 

Bir başkası da şeyhi kınayan adama; "Dikkat et, aklını başına 

al!" dedi. "Büyükler hakkında kötü zanda bulunmak doğru değildir." 

Söylediğin huylar ondan uzak olduğu gibi, o da o huylardan 

berîdir. Bir sel suyu ile onun duruluğu bulanmaz. 

Bir Hakk adamına böyle bir iftirada bulunma; bu senin 

hayalinden doğmuştur. Sayfayı çevir, yani bu düşüncenden vazgeç! 

Söylediklerin gerçek değil ya, olsa bile, ey uçamayıp toprakta 

kalan kuş! Uçsuz bucaksız denizin pislikten korkuşu olur mu?
134

 

İnsan sarhoş olduğu için ayıplanmamalıdır. Ona da saygı duyarak ve onu 

anlamaya çalışarak, o insan Hakk yoluna döndürülmelidir. Bunu yaparken de insanın 

tavırları, değerleri ve alışkanlıkları ile alay edilmemesi gerekir. Sarhoş insana yapılan 

kötü muamele, onu daha da doğru yoldan sapmaya itmektedir. Çünkü insan sarhoş da 

olsa, hiçbir şekilde kötü muameleyi hak etmemektedir. Diğer yandan sarhoş insan ile 

ona kötü davranan insan arasında bir nitelik farkı olmaz. Sarhoşa kızmak değil, 

sarhoş eden maddeye kızmak gerekir. 

Mevlana‟nın insanı ele alışı eşitlikçi temelde değerlendirilebilir. Çünkü o, 

kimsenin kimseden üstün olmadığını yıllar öncesinden dile getirmiştir. Herkes, 

Tanrı‟nın bir kulu olması sebebiyle eşittir. Bütün insanlara sevgi dolu ve saygı 

çerçevesinde bakmak gerekir. Çünkü bir başka anlamda insanı sevmek Tanrı‟yı 

sevmektir. Yunus Emre‟nin de dediği gibi “Yaratılanı severim Yaratandan ötürü.”
135

 

                                                           
   

133
Yılmaz, “Mevlana ve Mesajı”, s. 15. 

134
Mesnevi, C. II. B. 3303-3308. 

135
Yunus Emre ve İnsan Sevgisi/ www.fetvalar.com 



34 

 

İnsanları severim çünkü onları sevdiğim Tanrı yaratmıştır, şeklinde bu söz 

açıklanabilir. 

Düşünür, insanları din ve inançlarından dolayı küçümsememeyi, Yahudi, 

Hristiyan ve Tanrı‟yı tanımayan kâfirlere bile hakaret etmemeyi, onlara kötü sözler 

söylememeyi öğütler. Çünkü şu anda kâfir olan bir insanın yarın ne olacağı 

bilinemez. Belki de belli bir zaman sonra Müslüman olabilir. İnsanın ömrünün ne 

zaman ve ne şekilde biteceğini Tanrı‟dan başkası bilemeyeceğine göre, Mevlana 

insanlık gereği herkese karşı alçakgönüllü davranmamız gerektiğini tavsiye eder.
136

 

Hoşgörü içinde yaşamamız gerektiğini söyleyen düşünür, karşılaştığı şu 

durumla insanlara ders vermiştir. Bir gün kavga eden iki kişiden biri öbürüne: 

-“Çok konuşuyorsun, bir sus söyle” diye dayatınca, Mevlana 

araya girerek şunları söyledi: 

-“Sen ne söyleyeceksen bana söyle. Benimle didiş. Sen bin söyle, 

benden bir bile duymayacaksın.” Bu sözler üzerine kavga edenler utanıp 

barıştı.
137

   

Yukarıdaki olaydan da anlaşılacağı üzere onun insan anlayışı kaynağını 

Tanrı‟dan alan sevgi temeli üzerine kurulmuştur. Birbirini seven insanların olduğu 

bir dünyada kötülükler yer almayacağı için daha mutlu ve huzurlu bir dünya ortaya 

çıkacaktır. Dolayısıyla insanların kalbinde öncelikle sevgi olduğu sürece diğer 

erdemli tutumlar kendiliğinden gelecektir. Sevgi dolu insan kusurları hoş görür, 

başkaları ile iyi anlaşır, kimsenin sırrını ortaya dökmez ve herkese karşı yardım eder. 

Ayrıca dinlemenin konuşmaktan daha önemli olduğunu belirtmiştir. Her insanın 

konuşabileceğini ancak dinleyecek kadar sabırlı olmayacağını yukarıdaki sözleriyle 

ifade etmiştir. 

Mevlana‟ya göre bütün dinler birdir. Ayrılık gidiş tarzında ve ibadet 

şeklindedir.
138

 Hiçbir dinin diğerinden bir farkı ve üstünlüğü yoktur. Bütün dinler 

insanları Tanrı‟ya ulaştırır. Temelde dinler bozulmadan önce tevhit inancına 

dayanmaktaydı. Dinler ve ibadetler Tanrı‟ya ulaşma yolunda sadece birer araçtırlar.  

Bazı düşünürler Mevlana‟yı dinler üstü hümanist bir konuma yerleştirirken Nurettin 

Topçu bu konuda şunları söylemektedir: “Mevlana‟nın şahsiyeti hangi cephesiyle 

                                                           
136

Mesnevi, C. VI. B. 2450-2452. 
137

Abdülbaki Gölpınarlı, Mevlana Celaleddin, s. 194. 
138

Mesnevi, C. I. B. 500. 



35 

 

alınırsa alınsın, o bir din adamıdır. Dindardır, bir İslam velisidir ve onun şahsiyetinin 

intifa merkezi ilahi ve İslami aşktan başka bir şey değildir.”
139

 Onun insan sevgisini 

önceleyen anlayışının yanında, temelinde İslam ahlâkı vardır ve bunu dinsizlikle ya 

da dinler üstüyle açıklamak eksik ve yanlış olmaktadır.  

Mevlana insan tanımını ortaya koyarken hem meleğin hem de hayvanın 

niteliklerini ele alarak, insanda her iki varlıktan da yansımalar olduğunu iddia 

etmiştir. İnsan, hem hayatını yönlendirecek bir iradeye sahiptir hem de tutku ve 

ihtiraslarla dolu bir varlıktır. Bu iki durumun bileşkesi insanın dünyadaki yerini 

konumlandırmasına yardımcı olmuştur. Mevlana bu durumu Mesnevi‟de şu sözlerle 

ifade eder: Tanrı evrendeki varlıkları üç çeşit olarak yarattı. İlki meleklerdir ve 

bunlarda akıl, bilgelik, cömertlik gibi erdemler bulunmakla beraber, bunlar Tanrı‟ya 

secde etmekten başka bir şey yapmazlar. Onlar, Tanrı aşkı ile donanmıştır. Kötülük 

nedir, bilmezler. İkinci varlık türü ise akıldan yoksun olup ot ile beslenen, ahlâki 

değerlerden haberi olmayan hayvanlardır. Üçüncü varlık türü de yarı melek yarı 

hayvan olan insanlardır. İnsanlar iki zıt huya sahiptir. Hem tertemiz vicdana sahipken 

hem de zaman zaman kötülük yapabilmektedir. Akıl ve şehvet ile uğraşan kişi 

dünyada rahat bir yaşam sürememektedir.140 

Yukarıdaki sözlerden de anlaşılacağı üzere Mevlana‟ya göre insan, fizik ve 

metafizik âlemin tam ortasındadır. İnsan, her iki dünyadan da izler taşımaktadır. 

Fiziki dünya ile ilgili yönü onun hayvanlık tarafını oluşturur. Şehvet ve arzular ile 

dolu bu taraf anlık ihtiyaç ve isteklerini gidermeyi sağlar. İnsanın gerçek özü ise 

onun manevi yönünü oluşturur. Bu yönü ise Mevlana, metafizik âlemle 

ilişkilendiriyor. İnsanın meleklik yönünü oluşturan bu tarafta ilim, hikmet, aşk ve 

Tanrı vardır.
141

 Düşünür varlıkları melek, hayvan ve insan olmak üzere üç kategoriye 

ayırmıştır. Ancak insanı da kendi içinde yine üçe ayırmıştır. Fihi Ma Fih adlı 

eserinde bu konuya ilişkin şunları söyler: 

İnsanın üç hali vardır: Birincisi, insan Allah‟ın etrafında 

dolaşmaz, kadın, erkek, mal, çocuk, taş, toprak çeşidinden her şeye 

hizmet eder, tapınır. Allah‟a ibadet etmez. İkinci halde, o insanda bir 

bilgi ma‟rifet hasıl olunca Allah‟tan başkasına hizmet etmez. Üçüncü 

halde ise, bu ikinci halden uzaklaşıp susar, ne “Allah‟ın hizmetini yerine 

                                                           
139

Nurettin Topçu, İslam ve İnsan-Mevlana ve Tasavvuf, İstanbul: Dergâh yayınları, 2001, s. 118. 
140

Mesnevi, C. IV. B.1497-1500. 
141

Halim Gül, Mesnevi‟de Tasavvufi Tefsir, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, ss. 262-263. 



36 

 

getiriyorum” der, ne de “getirmiyorum”. Her iki mertebenin dışına 

çıkmış olur.
142

  

Birinci tip insanlar Tanrı‟ya inanmayan, materyalizme önem veren kâfirlerdir. 

Dünyadaki tek gayesi mal, mülk edinmek olan ve sadece bu dünya sınırları içinde 

yaşayanlar için ebedi yaşam diye bir şey yoktur. Ölüm geldiğinde hayatın da 

tamamıyla son bulduğunu düşünürler. İkinci tip insanlar Mevlana‟da kâmil insan 

diye nitelendirilen olgun, bilgili ve kendisini Tanrı‟ya adamış kimselerdir. Bu 

gruptaki bireylerin tek gayesi öğrenmek ve Tanrı yolunda yaşamını sürdürmektir. 

Ebedi yaşam ölümden sonra da devam edecektir. Son gruptakiler ise felsefede 

agnostikler olarak tanınan Tanrı‟nın varlığına veya yokluğuna ilişkin herhangi bir 

bilginin, temellendirmenin olamayacağını savunan kişilerdir. Bu gruptakiler her iki 

sınıflandırmanın da dışında duran tarafsız kimselerdir. 

 Mevlana‟nın insanı, hem hayatını kontrol edebilecek bilinçli bir tarafa sahip 

olan akıldan oluşmakta hem de zaman zaman duygularına yenik düşebilecek 

tutkudan ve şehvetten oluşmaktadır. İnsan, aklı ve tutkuları arasında kaldığı için bu 

dünyada çile çekmekte ve mutlu olamamaktadır. Ancak insanı gerçek kimliğe 

ulaştıran ve onu bu dünyada mutlu, huzurlu yaşamaya iten tutum ahlâki tavırlar ve 

sonunda kavuşulan Tanrı sevgisidir. Tanrı sevgisini kalbinde yaşayan insanlar akıl ve 

şehvet arasında kalmak yerine, gönüllerde taht kurarlar. 

Düşünüre göre kendi suretini aynada görmek isteyen Yaradan, insanı 

birbirine zıt eğilimlerle yaratarak, onu nefsiyle mücadele içinde olmayı gerektiren bir 

varoluşun içine koymuştur. Bu mücadele insanı onu diğer canlılardan ayırt eden 

insanileşme, ham durumdan yanma ve pişme mertebelerine ulaştıran bir yolculuğa 

sürüklemiştir. Meleklerin özünde mücadele etmeyi gerektiren zıtlıklar bulunmadığı 

için onların böyle bir manevi yolculuk yapma şansları yoktur. Bir tek insan, dünyaya 

geldiğinde gösterdiği tepkilerle neredeyse hayvanla özdeş tavırlar sergilerken, 

nefsiyle mücadele sonucu gitgide manevi açıdan derinleşip, özünden bir parça 

bulduğu için Tanrı‟ya yakın olma şansı bulmuştur. Bu durum insanı meleklerden 

daha üstün kılan yönüdür. Mevlana‟nın Mesnevi‟de uzun uzadıya vurguladığı insan, 

derinliğinin ve gizeminin gücünü buradan almaktadır. 

 

                                                           
142

Halim Gül, Mesnevi‟de Tasavvufi Tefsir, s. 266. 



37 

 

3.Mevlana’ya Göre İnsanı Oluşturan Unsurlar  

3.1.Benlik Kavramı ve Ruh-Beden Ayrımı 

Mevlana‟nın insan tasavvurunun anlaşılabilmesi için önce onun benlik 

kavramından ne anladığına bakmak gerekmektedir. Benlik algısı, bir kimsenin çeşitli 

özelliklerin kendisinde bulunuş derecesi hakkındaki değerlendirmelerinin tümünü; 

kendisini nasıl gördüğünü ve şahsiyetine nasıl değer biçtiğini ifade etmektedir. 

William James, ben bilincinin oluşumunu heykeltıraşın heykel yapma sürecine 

benzetir. Bu sürecin sonunda herkes kendine özgü bir ben bilincine sahip olur.
143

 

Mevlana da bu düşünceye bağlı olarak insanın olgunlaşma, kendisini geliştirme 

sonucunda nasıl bir bilince sahip olduğuna ve kişinin dışarıdan nasıl görüldüğüne 

bakar. İnsanın kendisi hakkındaki düşünceleri onun benlik algısını yansıtır.  

Benlik algısından kastedilen, insanın kendisini nasıl ve neden ibaret 

gördüğüdür. Tasavvuf, insanı olduğu gibi kabul etmekten ziyade, onu iyiye, daha 

iyiye doğru değiştirmeyi ve geliştirmeyi amaçlar. Bu, bir nevi benlik inşasıdır. 

Mevlana‟nın benlik algısında, kişinin ideal anlamda nasıl olması gerektiğini içeren 

hususlar yer alır.
144

 Mevlana, insanlara kendi varlıklarını keşfetmelerini önerir. Bunu 

önermesinin en temel nedeni onların kendi değerlerinin ve benliklerinin farkında 

olmamalarıdır. Mevlana‟ya göre insan ancak kendisindeki cevheri keşfettiğinde ideal 

insan olma amacına ulaşır. Dolayısıyla Mevlana, öncelikle bütün insanlara kendi 

varoluşunu ve varlığının anlamını sorgulama yollarını gösterir.
145

 

Ayrıca Mevlana‟ya göre kişi, ancak Tanrı ile bir aşk ilişkisi kurarsa ideal 

benliğine ulaşır.
146

 Kişi Tanrı‟yı öyle sevmeli ki adeta bütün benliği ile O‟nunla 

bütünleşmelidir. İnsan ancak Tanrı‟ya yaklaşarak ve O‟nun varlığını kendi içinde 

hissederek mükemmel hale gelebilir. Kendi içinde Tanrı‟yı tam anlamıyla bulan kişi 

ideal benliğe ulaşmış olur. Bu süreç kolay ve kısa olmayıp, zorlu yollardan geçmeyi 

ve pek çok sorunu kendi içinde halletmeyi gerektirmektedir. 

                                                           
143

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 40.; 

William James, The Principles of Psychology, New York: Dover Publications, 1950, ss. 288-289. 
144

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 45. 
145

Hamdi Kızıler, “Mevlana‟ya Göre İnsan ve Değeri”, Tasavvuf İlim ve Akademik Araştırma Dergisi 

(Mevlana Özel Sayısı), 14, 2005, s. 475. 
146

Abdullah Durakoğlu, “Mevlana ve Marcel‟de İnsan Varlığı”, Akademik Bakış Dergisi, 37, 2013, s. 

1. 



38 

 

Psikoloji bilimindeki ideal benlik kişinin olmak istediği ve kendisini nerede 

görmek istediği yerdir. Gerçek benlik ise kişinin mevcut durumda ne tür bir 

karakteristiğe sahip olduğu ve hangi kişilik özelliklerine göre davranışta 

bulunduğudur. İki benlik arasındaki uçurum fazla olursa psikolojik anlamda sorunlar 

var demektir. Ancak tasavvufta kişinin ideal benliği ne kadar yüksekse ve ona 

ulaşmak ne kadar zorsa, kişinin bu yolda çektiği zorluklarla olgunlaşması o kadar 

anlamlı olur. Kişinin kâmil insan olma olgunluğuna ulaşmasının yolu ideal benliğini 

yüksek tutmasından geçmektedir. 

Müslümanlıkla bağdaşmayan hareketlerde bulunan kişi, kendisine ideal 

benlik olarak Hz. Peygamber‟i ya da onun örnek kişiliğini sergileyen başka birini 

rehber edinirse, bu durum tasavvuf açısından büyük önem arz eder. Mevlana da 

insanı olduğu gibi değil olması gerektiği gibi ele alır. Onun benlik algısını gerçek 

benlik değil, ideal benlik oluşturur. İdeal benlik örnekleri de peygamberler, veliler ve 

kâmil insanlardır. Kişi bu insanlar gibi olmak istediğinde, gerçek ideal benliğe 

ulaşma yolunda olumlu adımlar atmış demektir.  

Mevlana bedene çok fazla anlam atfetmemiş, asıl önemi ruha, maneviyata 

vermiştir. O, insanı Descartes düalizminde olduğu gibi ruh ve beden şeklindeki bir 

ayrımla ele almıştır:
147

 Ruh, bedensiz iş göremez. Beden de ruhsuz olunca soğur, 

donar. Bedenin meydandadır, görünüyor, fakat ruhun gizlidir. Dünyadaki bütün işler, 

sebepler, birbirine zıt bu iki varlığın birleşmesi ile düzene girer. Çünkü ne ruh 

bedensiz iş görebilir, ne de beden ruhsuz parmağını bile kımıldatamaz.
148

 İnsan, 

göründüğünden daha çok görünmedikleriyle incelenmelidir. Beden bozulmaya, yok 

olmaya, değişmeye mahkûm olduğundan insanın bütünlüğü açısından gölgeden bir 

farkı yoktur. Asıl gerçek olan, değişmeyen, kişinin benliğini oluşturan ve ona canlılık 

veren ruhtur. Ruh, insanı harekete geçirir ve kişiyi diğer insanlardan daha özel kılar. 

Mevlana‟nın ruh-beden ayrımında ruh daha ayrıcalıklı ve özel bir konum edinmiştir.  

İnsan varlığına dair geleneksel olarak yapılan ruh-beden ayrımı, Mevlana‟nın 

insanın benlik algısı ve imgesi ile ilgili görüşüne de yansımıştır. Buna göre insan 

varlığında bu âlemi algılamaya yönelik olduğu varsayılan ve beden/ten/cisim olarak 

adlandırılan maddi yönünden kaynaklanan bir benlik algısı da bulunmaktadır. Bu, 

                                                           
147

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 45. 
148

Mesnevi, C. II. B. 4324-4325. 



39 

 

ben bilincini oluşturan mevcut duyularımızın algılamalarıdır. Duyularımız ise, 

yaşamımızı rahat bir şekilde sürdürebilmemiz için birçok şeyi dışlayarak, algılanan 

bilinç düzeyine indirgenmiş bir bilinç çıkarmaktadır. Bu bağlamda insanın düşünce 

biçimlerini ve benlik kavramını koruyan bir egodan söz edilmektedir. Ego, 

çoğunlukla düzenli ve sistemli zihni gerçeklerle bulandırmamak için kendisinden 

şüphe edilmeyecek doğrulara bile kendisini kapatmaktadır.
149

 

Mevlana‟ya göre insan, ruhu sayesinde diğer varlıklardan üstün ve ayrıcalıklı 

bir konuma sahiptir. İnsan ruhu sayesinde Tanrı‟dan bir parça taşır. Kişi, ruhunu ön 

plana çıkardığı zaman bedensel arzularına önem vermez ve bu şekilde Tanrı ile iman 

ilişkisi kurar.
150

 Mevlana, bedensel varlığın önemli olmadığına Mesnevi‟deki şu 

sözlerle dikkat çeker: 

Artık anladın bildin ki, biz şu bedenden ibaret değiliz. Biz şu 

bedenin ötesinde Allah ile beraber yaşıyoruz.
151

 

Ey görünüşte bir zerre olan varlık! Zuhal yıldızına bak! Sen topal 

bir karıncasın, git de Süleyman‟ı gör. 

Sen şu görünen bedenden ibaret değilsin. Sen manevi, ruhani bir 

gözsün, bir görüşsün. Eğer sen, sende bulunanı, sende bulunan canı 

görebilsen, bedenden de, cisimden de kurtulursun.
152

 

İnsan bedenine dinamiklik kazandıran ve onu aktif bir hale getiren unsur 

ruhtur. “Bedene güzellik veren ruhtur. Mevlana‟ya göre, bedenin değersizliği en iyi 

ölüm halinde anlaşılabilir.”
153

 Tek başına bedenin bir işe yaramadığını düşünen 

Mevlana‟ya göre beden ancak ruh ile birlikte değer kazanır. Tanrı, bedeni insanlara 

bu dünyada imtihan amacıyla bir araç olarak göndermiştir. Zira insanların bu 

dünyada ruhlarının nereye yöneldiklerini anlaması için bedenlere de sahip olması 

gerekmektedir.
154

 İnsanın bedenine tabi olduğu ancak ona tapmadığı sürece insan 

Tanrı inancı ile mutlu bir şekilde yaşayabilmektedir.  

Bedenin gündelik ihtiyaçları karşılayan yapıp etmeleri dışında çok fazla bir 

rolü yoktur. Ruhunu besleyip Tanrı inancı ile doyurduğunda o, diğer insanlar 

                                                           
149

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 46.; Lynn 

Wilcox, Sufizm ve Psikoloji, Orhan Düz (çev.), İstanbul: İnsan Yayınları, 2001, s. 64. 
150

Durakoğlu, “Mevlana ve Marcel‟de İnsan Varlığı”, s. 5. 
151

Mesnevi, C. V. B. 3340. 

Bu beyitte “Her nerde bulunursanız bulunun Allah sizinle beraberdir.” ayetine gönderme vardır.  
152

Mesnevi, C. VI. B. 810. 
153

Durakoğlu, “Mevlana ve Marcel‟de İnsan Varlığı”, s. 6. 
154

Mustafa Ergün, İnsan ve Eğitimi-Mevlana Üzerine Bir Deneme (Mevlana‟nın Eğitim Görüşleri), 

Ankara: Ocak Yayıncılık, 1993, s. 32. 



40 

 

arasında çok önemli bir yere sahip olacaktır. Mevlana, bedenin bile her hücresinin 

Tanrı‟yı çağrıştırdığını söylemektedir. Sonuç olarak Mevlana ruh-beden ayrımında 

ruha daha fazla değer verir ve ruhun bir anlamda yaratıcı ile benzer özellikler 

taşıdığını ifade eder. 

3.2.Zihin ve Gönül 

Zihin ve düşünce sadece akılla, duyularla ve dünya ile ilgili alanı 

çağrıştırırken; gönül ise Mevlana‟ya göre insanın metafizik ile ilgili ve zihinden daha 

kapsamlı alanı çağrıştırmaktadır.
155

 Her iki kavram da Mevlana için büyük önem 

taşımaktadır. Ancak insanın metafizik âlem ile kurduğu ilişki daha önemli 

olduğundan Mevlana‟da gönül daha özel bir yere sahiptir. Zihne, beyne, akla ve 

düşünceye yüklenen bütün anlamlar düşünür tarafından gönülde karşılığını 

bulmaktadır. 

İslam dininde olumlu düşüncenin karşılığı hüsnü zan olup bunun tam tersi 

yani olumsuz düşüncenin karşılığı da sui zandır. Mevlana, sui zannın insanın hakikati 

kavramasında önünde büyük bir engel olduğunu söyler. “Kötü zann insana pek 

büyük bir engeldir. Aşılmaz bir settir.”
156

 Olumsuz düşünmek hem insanın hayatını 

kötü etkiler hem de onun sonsuz mutluluğa ulaşmasına engel olur. İnsanlar olayları, 

eşyaları ve tanıdıklarını farklı anlamlarla değerlendirmek yerine onları olduğu gibi 

görmelidir.  Olduğu gibi gören insan daha objektif düşünür ve bu şekilde 

değerlendirmeler yapar. Ancak olaylara önyargı ile yaklaşınca hem objektif 

değerlendirme olmaz hem de durum sanıldığı gibi değilse önyargıyla yaklaşan kişi 

zor durumda kalabilir. Dolayısıyla hem İslam inancı hem de insanlık gereği suizan 

yapmak yerine daha hoşgörülü ve iyimser davranmak gerekir. 

Mevlana‟ya göre insan, çevresindeki herhangi bir şeyi güzel, çirkin, iyi veya 

kötü diye değerlendirirken; bu değerlendirmede o şeyin neliğinden ziyade kişinin 

yüklediği anlam ya da bakış açısı etkili olmaktadır. Yani bir şeye atfettiğimiz 

güzellik, çirkinlik gibi özellikler aslında bizdeki bakış açısının ondaki yansımasıdır. 

                                                           
155

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 452. 
156

Mesnevi, C. II. B. 2024. 



41 

 

Bu bakış açısının merkezi ise gönüldür. Gönül, Mevlana‟da güzelliğin ilk ve asıl 

kaynağı olması sebebiyle çok önemli bir cevherdir.
157

 

İnsan nasıl bir kimliğe sahipse çevresindeki olayları ve insanları 

değerlendirmesi de o bakış etrafında şekillenir. İyi olan insan iyi görür; ya da kötü 

olan insan kötü görür. Gönülde saklı olan cevherler bizim çevremizi nasıl 

gördüğümüzü belirler. Psikolojide bunun karşılığı olarak kullanılan savunma 

mekanizmalarından biri olan “yansıtma” da Mevlana‟daki düşünceye aynen karşılık 

gelmektedir. Örneğin sürekli yalan söyleyen birisi çevresindeki insanların yalancı 

olduğunu ya da hırsızlık yaparak hayatını sürdüren bir başkası çevresindeki herkesin 

hırsızlık yaptığını düşünür. Mevlana da aynı düşünceye sahiptir. Yüreği sevgi dolu 

bir insan her şeye sevgiyle yaklaşır ve bütün insanların da öyle olduğunu düşünür. 

Dolayısıyla insanların bakış açısı ne kadar olumlu olursa hem kişisel ahlâk 

kendiliğinden oluşur hem de toplumdaki güzelliklerin artar ve kötülükler azalır. 

Mevlana‟ya göre gönül, âlemi değerlendirmede merkezi fonksiyona sahip 

olduğundan, güzel şeyler görmek isteyen kişi kendi bakış açısını ve gönlünü yeniden 

gözden geçirmelidir. Kişi, manevi gelişimine katkıda bulunmak istiyorsa bakış 

açısını düzenlemelidir.
158

 Bu düzenleme, kişinin hem ahlâki hem de toplumsal 

gelişimine katkıda bulunacaktır. 

Senin dünyayı görüşün, anlayışın kişiliğine göredir; pak ve 

tertemiz olan velileri görüp tanımana, senin kirli duyguların engel 

olmaktadır! 

Bir zaman duygunu apaçık görüş suyuyla yıka, arıt; şunu bil ki, 

sufilerin çamaşır yıkamaları da böyledir! 

Sen kirli duygulardan temizlenirsen, gözündeki gaflet perdesini 

kaldırırlar, pak ve saf olan velilerin ruhları, sana kendilerini duyururlar, 

hissettirirler!
159

 

Mevlana Divan-ı Kebir‟deki gazelinde zihin tarlasındaki zararlı otların, 

gönlün çevresini sarmadan koparılması gerektiğini
160

 şöyle ifade eder: “Gönlümde 

eğri bir huy varsa, çek çıkar at onu… Bahçıvan da eğri dalı koparıp atar.”
161

 Kötü 

huylar şekillenip olgunlaşmadan fark edilip ve gönülden çıkarılırsa daha ileriki 

                                                           
157

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 452. 
158

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 454. 
159

Mesnevi, C. IV. B. 2384. 
160

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 455. 
161

Mevlana Celaleddin, Divan-ı Kebir VII, s. 222. 



42 

 

zamanlarda ortaya çıkabilecek çok büyük kötülükler engellenmiş olur. Nasıl ki 

bahçeyi saran zararlı otlar daha küçükken fark edilip temizlenir de bahçede sağlıklı 

sebze ve meyveler yetişirse; insanın da kalbinde filizlenmeye başlayan kötü huy ve 

alışkanlıklar erkenden fark edilip terk edilirse, o insan da bahçede yetişen sağlıklı 

bitkiler gibi toplumda ahlâklı, dürüst ve iyi bir birey olur. 

İnsanlar düşüncelerinin, zihinlerinin yönlendiricisi olmak yerine onları 

yönlendiren kişiler olmalıdır. Bu bağlamda Mevlana zihni binaya, düşünceleri ise bu 

binanın taşlarına benzetir. Kişi de düşüncelerini tasarlayarak, kendi zihin binasının 

mahkûmu değil, mimarı olmalıdır.
162

 Düşüncelerinin altında ezilmek, onun kölesi 

olmak yerine düşüncelere hükmedip, onların üstünde olmak gerekir. 

Ben; yeryüzünde seninle bir yerde oturuyorum ama öyle iken 

Zühal yıldızı gibi yedinci kat göğün üstünde koşmadayım. 

Aslında seninle oturan ben değilim, benim gölgem, benim gölge 

varlığımdır. Benim mertebem, düşüncelerin de üstündedir. 

Çünkü ben; düşüncelerden geçmişim, düşüncenin dışında, 

ötesinde dolaşmaktayım. 

Ben, düşüncenin emri altında değilim, o benim emrim altındadır. 

Çünkü binayı yapan mimar, binaya emir verir, binada buyruk yürütür. 

Bina, mimarın emri altındadır.
163

   

Bütün insanlar; düşüncelerin esiri olduklarından gönülleri 

hastadır, gamlara düşmüşlerdir.
164

 

Duyusal dünyada hırsının kurbanı olan, her düşündüğünü gerçekleştirmek 

için uğraşan insan her çareye başvurur. Çünkü o insan düşüncesinin kölesi olmuştur 

ve kendini her düşündüğünü yapmak zorunda hisseder. Bunun için daha fazla 

kazanmak, hırs yapmak, başkalarını sömürmek gibi akıl almaz yollara sapar. Bu 

yolda uğraşırken hem yorulup perişan olur hem de istekleri gerçekleşecek mi 

gerçekleşmeyecek mi diye vicdanen huzursuzluk yaşar. Dünya nimetlerine kapılıp 

düşüncelerinin kölesi oldu mu işte o zaman insan kendi hayatını mahveder. Çünkü 

insan, verilenle yetinip şükretmek yerine hep sonsuz isteklerin peşinden koşup 

ömrünü tüketecektir. Oysa dünya sınırları içinde insanların istekleri, arzuları bitmez. 

                                                           
162

Osman Nuri Küçük, Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü ve Miracı, s. 456. 
163

Basit insanlar düşüncenin emri altında kalır. Kâmil insan ise; Hakk‟ta fani olduğundan, adeta bütün 

kâinatın aklının mümessilidir. Düşüncenin altında kalmak şöyle dursun, bütün düşünceler ondan 

doğmaktadır. Nasıl bina mimarın emri altında ise, bütün kâinatta olan biten şeyler de, onun emri 

altındadır. Her hadiseye, her şeye emir veren odur. Mevlana, Mesnevi, Şefik Can (çev.) İstanbul: 

Ötüken Yayınları, 2014, C. II. s. 524.  
164

Mesnevi, C. II. B. 3555 



43 

 

İnsan doyumsuz bir varlık olduğundan çok istediği bir şeyi elde ettikten sonra başka 

bir şey isteyecektir. Ona ulaştıktan sonra bir başkası derken hep hırsının kurbanı 

olacaktır. Mevlana‟nın da dediği gibi böyle yorucu dünya nimetlerinin peşinde 

koşmak yerine kişinin düşüncelerinin de üstünde gerçek bir âşık veya olgun insan 

olması gerekir. 

3.3.Akıl 

Mevlana‟ya göre gönlün bir diğer unsuru maddi dünyanın kanunları ile 

şekillenen ve bu kanunlar arasındaki bağlantıları inceleyen akıldır. Gönlümüzün 

metafizik ile ilgili kısmı Tanrı ile şekillendiği ve Tanrı ile dolduğu için o manevi 

alanda etkili iken, akıl sadece maddi dünyada etkili olmaktadır.
165

 İnsanların 

gündelik hayatta yapıp etmeleri ve dünyada yaşamlarını sürdürmeleri, günlük 

ihtiyaçlarını karşılamaları için akıl gereklidir. Ancak manevi huzura ermede, 

Tanrı‟ya ulaşmada tek başına yeterli olmadığı için burada gönül kapısı önem 

kazanmaktadır. Gönüle, tasavvuf düşüncesinde manevi akıl da denmektedir. 

Sınırlı bir kapasiteye sahip olmasına rağmen akıl, Tanrı tarafından verilen 

ilahi bir lütuftur. O, ilk olarak anlamamızı, kavramamızı, düşünmemizi sağlayan bir 

anahtar aynı zamanda dinin temelidir. Mevlana‟ya göre akıl, Tanrı‟nın yarattığı en 

üstün manevi varlıktır ve altın taç olarak nitelendirilmektedir.
166

 Her iki âlemden 

önce yaratılan varlık akıldır.
167

 İnsan da buna sahip tek varlık olduğu için hem yüce 

hem değerlidir.
168

 

Mevlana, aklı külli ve cüz‟i olmak üzere ikiye ayırmaktadır. Külli akıl, bütün 

evrenin görünüşünden ibarettir. Mevlana, külli aklı Tanrı, melekler, Hz. Peygamber 

ve ondan ilham alan peygamberler ve velilerin ruhu için kullanır. Cüz‟i akıl ise insan 

aklına karşılık gelmektedir.
169

 Mevlana, Mesnevi‟de külli ve cüz‟i akıl için şunları 

                                                           
165

Ergün, İnsan ve Eğitimi-Mevlana Üzerine Bir Deneme (Mevlana‟nın Eğitim Görüşleri), s. 113. 
166

İsmail Yakıt, Mevlana‟da Aşk Felsefesi, İstanbul: Ötüken Yayınları, 2010, s. 44.; Mevlana, Divan-ı 

Kebir, Abdülbaki Gölpınarlı (çev. ve haz.), C. VII. B. 4257, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 

1992, s. 331.  
167

Mesnevi, C. VI. B. 1941. 
168

Mevlana, Fihi Ma Fih, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul: İnkılap Yayınları, 2009, s. 66. 
169

Mesnevi, C. II.  B. 980.; C. IV. B. 1258.; C. V. B. 3230-3235. 



44 

 

söylemektedir: “Cüz‟i ve eksik olan akıl, bazen şaşırır kalır, bazen de baş aşağı 

düşer. Külli ve tam olan akıl ise zamanın hadiselerinden emindir, kurtulmuştur.”
170

 

Düşünüre göre külli akıl, cüz‟i akla göre daha değerlidir. Çünkü cüz‟i akıl 

kaynağını külli akıldan almaktadır. Bu ayrımda Mevlana‟nın cüz‟i akla hiç önem 

vermediği ve onu kullanmadığı sonucu çıkarılmamalıdır. Zira cüz‟i akıl, basit 

görünse de kimi zaman örnek alınmalıdır.
171

 Bunun sebebi ise, cüz‟i aklın hayvani 

istek ve arzuların önüne set çekme, onları kontrol altına alma gücüne sahip olmasıdır. 

Mevlana, külli aklın doğru olduğunu bilmediği yola adım atmayacağını 

belirtmektedir. Cüz‟i akıl, külli akıldan ışık almaktadır fakat ilahi gerçekliği 

bütünüyle kavramada yeterli değildir. Çünkü o defterleri baştanbaşa karalar durur. 

Külli akıl, bütün âlemi ayla doldurur, ışıklandırır. O, karadan da kurtulmuştur aktan 

da. O‟nun ayının ışığı hem gönüllere hem de bütün insanlara yayılmaktadır. Cüz‟i 

akıl, kara ile akı Kadir‟den bir yıldız gibi parlayıp âlemi aydınlatan Kadir 

Gecesinden elde edilmektedir. Tenin değeri canla, canın değeri ise canın ışığıyla 

aydınlanmaktadır.
172

 

Aklın ne kadar önemli olduğunu Mevlana, şu sözleriyle vurgulamaktadır: 

“Elinde akıl mumu olan ışığı bırakır da dumanın peşine düşer mi?”
173

 Aklını 

kullanan insan kötülük yapmaktan uzak durur. Kendisini dışarıdan gelebilecek 

tehlikelere ve saldırılara karşı daha rahat korur. Aynı zamanda akıl Mevlana‟ya göre 

insanı kötü huylardan, zararlı alışkanlıklardan, nefisten uzaklaştırır ve insanın 

kendisine zarar verebilecek isteklerden vazgeçmesini sağlar.
174

 

Mevlana, aklın melek cinsinden olduğunu, nefsin ise şeytana yardım ettiğini 

Mesnevi‟de şu sözlerle belirtmektedir: 

Melek ile akıl bir cevherden, bir mayadandır. Fakat ilahi hikmet 

yüzünden görünüşte iki oldular, iki surete büründüler. 

Melek kuş gibi kanat sahibi oldu. Akıl ise kanatları terk etti, irfan 

nuruna büründü, yüceldikçe yüceldi. 

Şüphesiz ki melek ile akıl, birbirinin yardımcısıdır. Her ikisinin 

de hakikati bir olduğu için birbirine arka oldular. 

                                                           
170

Mesnevi, C. III. B. 1145. 
171

Mevlana, Divan-ı Kebir, C. VI. B. 1032. 
172

Mesnevi, C. IV. B. 2178-2181. 
173

Mevlana, Divan-ı Kebir, C. III. B. 995. 
174

Mesnevi, C. IV. B. 1983-1989. 



45 

 

Melek de, akıl da Hakk‟ı bulmuştur. Her ikisi de Âdem‟e 

yardımda bulunmuş, her ikisi de Âdem‟e secde etmiştir. 

Nefis ile şeytan ta ezelden bir oldukları için, şeytan Âdem (a.s.)‟a 

düşman olmuş, haset etmiştir.
175

 

İyiliğin, güzelliğin sembolü olan melek ile aklın bir bütün haline gelmesi 

insan yaşamını kolaylaştırmaktadır. İnsana ahlâki bakımdan olgunluk ve iyilik 

sağlamaktadır. Nefis ise şeytanın bir elçisidir. Dolayısıyla akıl nefisle aynı zamanda 

da şeytanla mücadele etmektedir. 

Akla çok fazla önem veren Mevlana, aynı zamanda onu eleştirmektedir. Ona 

göre akıl, insanların duyular dünyasında kullandığı önemli bir araç olsa da kişinin 

kendisine bir rehber veya kılavuz edinmeden tek başına hedefe varması mümkün 

değildir. Dolayısıyla Mevlana, aklın bazı yerlerde tek başına yeterli olamadığını 

vurgulamaktadır. Ona göre, aklın en yetersiz ve çaresiz olduğu alan metafiziktir.
176

  

Çünkü orada akıl yetersiz kalır ve insan inanmaktan başka bir şey yapamaz.  

Mevlana aklı duyular dünyasında, maddi dünyada aktif olmaya davet 

ederken, akıl metafizik alanda yetersiz olduğundan onun orada durması gerektiğini 

belirtmektedir. O, gökyüzünün halini yeryüzüyle kıyaslamanın doğru olmadığını dile 

getirmektedir. Ona göre insanlar, aklın bu kadar yetersiz olduğunun farkında 

olmazlarsa onun bir rehber eşliğinde yönlendirici rolünü kaybederler. Dolayısıyla 

salt akla önem veren rasyonalist filozoflar gibi büyük bir hataya düşerler.
177

 

Mevlana‟ya göre aklın işlevi maddi dünyayı tanımaktır. Ancak maddi dünyanın 

ötesine akılla gidilememektedir. Maddelerin ötesindeki gerçekliği bilme imkânı aşkla 

olur. Akıl, tek tek eşyaları kavrasa da ilahi gerçekliği anlama konusunda insana 

yardımcı olmaktadır. Akıl ve bilgi insanın özünü oluşturmaktadır. Çünkü akıl insanın 

eşyaya bakış açısını ve yaklaşma tarzını oluşturur, ona yön verir. Yani insanın insan 

olmasındaki en önemli unsur akıldır.
178

 Akla çok fazla misyon yükleyen Mevlana, 

metafizik hakikatler olduğunda aklın yetersiz kaldığını, ilahi hakikatlerin ancak aşkla 

kavranabileceğini söylemektedir.
179

 

                                                           
175

Mesnevi, C. III. B. 3194-3197. 
176

Yakıt, Mevlana‟da Aşk Felsefesi, s. 47-48. 
177

Cevdet Kılıç, “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Felsefe ve Filozoflar”, Tasavvuf İlim ve 

Akademik Araştırma Dergisi (Mevlana Özel Sayısı), 20, 2007, 187-188.; Mesnevi, C. I. B. 3438. 
178

Mesnevi, C. II, B. 277.; Erdal Baykan, Düşünceye Gelmeyen Tanrı Sorunu ve Mevlana, Van: Bilge 

Adam Yayınları, 2005, s. 89. 
179

Mesnevi, C. I. B. 20. 



46 

 

Saf akla önem veren ve akıldan şaşmayan insanlar sadece duyular dünyası 

çerçevesi içinde yaşar. Maddi dünya kalıcı olmadığından insan da sadece aklına 

önem verecek şekilde yaşarsa öldükten sonra ebedi âlemde mutluluğu 

tadamayacaktır. Metafizik dünya bilimden, akıldan apayrı bir yer olup orada sadece 

gönülden inanılan güzellikler, iyilikler vardır. Tanrı ile kurulan bağın maddi dünyada 

bir karşılığı yoktur. Onu akıl ile anlamak ve temellendirmek imkânsızdır. Dolayısıyla 

Tanrı‟nın yer aldığı âleme yolculuk yaparken aklı dışarıda bırakmak gerekir. Bir 

başka akıl olan kalp ve gönülle yolculuğa çıkmak gerekir. 

İnsan aklının belli bir noktadan sonra yetersizliği üzerinde duran Mevlana,  

salt bilimsel bilgilerin kendi başına kimseye bir yarar sağlamayacağını iddia 

etmektedir. Ona göre akıl yolu ile elde edilen bilgiler sadece dünya sınırları içinde 

kalmakta ve içinde bulunan nesnelere ait olmaktadır. Dolayısıyla bu bilgileri Tanrı 

yolunda ve ona ulaşmak için kullanmak isteyen bir kimseye bu bilgiler yarar 

sağlamaz. Bilimsel bilgiler, Tanrı‟nın kâinata yayılan ilim, hikmet ve kudretini 

anlama açısından faydalı olsa da insanı gönül ehli, Tanrı dostu yapmaya yetmez. 

Oysa Tanrı‟ya ulaşmak gönül ehli olmaktan geçer. Bu nedenle aklın ürünü olan 

bilimler, Tanrı‟ya ulaşmak ve O‟nunla gönül bağı kurmak açısından yeterli 

değildir.
180

 

3.4.Özgürlük 

İnsanın sahip olduğu ve onu var eden en önemli özelliklerden birinin 

özgürlük olduğunu söyleyen Mevlana, bu kavramı daha çok seçme ve seçebilme 

gücü anlamında kullanır. Ona göre, insan bir eylemi gerçekleştirirken Tanrı 

tarafından kudret sahibi kılınmıştır. Bu sebeple insanların seçme özgürlüklerine sahip 

olduğu söylenebilir. Tanrı, yaratıklar arasında bu gücü sadece insana vermiştir.
181

 

Mevlana‟ya göre, bunun tersini iddia etmek, bütün kötülüklerin Tanrı‟dan geldiğini 

ima etmek anlamına gelir.
182

 Çünkü Tanrı bizlere verdiği irade ile bizlerin iyiyi veya 

kötüyü seçmesine imkân tanımıştır. Bunu inkâr etmek bütün kötülüklerin nedeni 

olarak Tanrı‟yı sorumlu tutmak demektir.  

                                                           
180

Kılıç, “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Felsefe ve Filozoflar”, s. 192. 
181

Ramazan Altıntaş, “Mevlana‟da İrade Hürriyeti”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 8/2, 2004, s. 3. 
182

Durakoğlu, “Mevlana ve Marcel‟de İnsan Varlığı”, s. 11.  



47 

 

Tanrı bizlere seçme özgürlüğü vermiştir. Ancak yaptığımız her seçimin 

sorumlusu da O değildir. İnsanlar özgür seçimlerinin sorumluluğunu üstlendikleri 

takdirde özgür olurlar ve Tanrı‟nın rızasını kazanırlar. Mevlana, insanın özgür 

seçiminin sonucunun O‟na bağlanamayacağını Mesnevi‟de şu şekilde anlatır: “Bir 

hırsız gece bekçisine dedi ki: „Efendim, yaptığım iş ile ben, Allah‟ın takdirini yerine 

getiriyorum. Yani alın yazıma göre yaşıyorum.‟ Bekçi; „Ey benim iki gözümün nuru! 

Benim seni yakalamam da Allah‟ın takdiri iledir.‟ dedi.”
183

 

Yukarıdaki hikâyede de görüldüğü gibi hırsız yaptığı işin Tanrı tarafından 

verilen bir kader olduğuna inanmakta ve yaşamında seçme özgürlüğünün olmadığını 

iddia etmektedir. İnsanların yaşamları boyunca yaptığı her bir kötülük kader değildir. 

Tanrı bizlere seçme özgürlüğü vermiştir ve biz insanlar da bunu erdemli yolda 

kullanmakla sorumluyuz. Hırsız yaptığı işi Tanrı‟nın takdiri olarak görürken, bekçi 

de ona karşılık onu yakalamanın Tanrı‟nın bir takdiri olarak görmektedir. Konu ile 

ilgili olarak Mesnevi‟de geçen bir başka hikâye de şöyledir: “Birisi bir dükkândan bir 

turp aşırsa da; „Ey akıllı kişi, bu turpu çalışım da, Allah‟ın takdiridir.‟ dese; Sen de 

onun başına, iki üç küçük yumruk vurur; „Bu da Allah‟ın takdiridir.‟ dersen, turpu 

yerine koy!”
184

 

Bilindiği üzere İslam dini kadere iman etmeyi gerektirir. Kadercilik anlayışını 

savunan bazı kişiler, buna dayanarak insanın özgür olmadığını iddia ederler. 

Mevlana bu düşünceye karşı çıkarak, kadere iman etmenin İslamiyet‟te en çok yanlış 

anlaşılan konulardan biri olduğunu söyler.
185

 Mesnevi‟de kadere iman etmeye dair 

şunları söyler: 

Ey oğul! Kadere inanan hiç olmazsa duyguyu inkâr etmez; zaten 

Allah‟ın işi duyguya sığmaz ki! 

Büyük Allah‟ın fiilini inkâr eden kimse, delilin delalet ettiği şeyi 

de inkâr ediyor demektir! 

Kaderriye inancında olan; „Duman var, ateş yok; mum ışığı, 

mum olmaksızın da ışıktır!‟ demektir! 

Cebriye mezhebinde olan ise, ateşi görüyor da, inkâr etmek için; 

„Ateş yoktur!‟ diyor! 

                                                           
183

Mesnevi, C. V. B. 2960-4,5. 
184

Mesnevi, C.V. B.3060. 
185

Ergün, “İnsan ve Eğitimi- Mevlana Üzerine Bir Deneme (Mevlana‟nın Eğitim Görüşleri)”, s. 119. 



48 

 

O kadar inkâr yoluna sapmış ki, ateş elbisesini yakıyor da hala; 

„Ateş yoktur!‟ diyor; elbisesini dikiyor da hala; „İplik yok!‟ diye 

söyleniyor!
186

 

Sözün hülasası şu ki: Cebr davasını gütmek, sofistlik 

(=Şüphecilik)tir! Bu yüzden bu hal, ateşe tapmaktan da beterdir! 

Ateşe tapan; „Âlem vardır, Rabb yoktur! Rabb olmadığı için de, 

Ya Rabbi! Diyene cevap verilmez!‟ der. 

Cebriye inancında olan kişi ise; „Bu dünya hiç yoktur!‟ der. 

Sofist (=Şüpheci) ise tereddütler, şüpheler içinde kıvranıp durur! 

Cümle âlem; „Şunu getirme, bunu yapma, bunu yap!‟ diye 

ihtiyarı ikrar eyler! 

Fakat Cebriye inancında olan; „Emir ve nehiy diye bir şey 

yoktur!‟ diye söylenir durur! Ona göre, ihtiyar da yoktur; buna inanmak 

da hatadır!
187

 

Mevlana‟nın yukarıda bahsettiği cebirciler, insanın yaptığı her şeyi Tanrı‟nın 

yaptırdığını ve dolayısıyla insanın iradesiz bir varlık olarak yaşayıp gittiğini 

savunmaktadırlar. Cebirciler yanlış bir kadercilik anlayışına sahip olduklarından, 

Tanrı‟ya inanmamaktan daha kötü bir iş yapmaktadırlar. O, insanın özgür seçim 

hakkının delilinin de duygular olduğunu söylemektedir.
188

 

Mevlana, özgür olmayı dünya nimetlerinden uzak durmak olarak niteler. Ona 

göre dünya aslanı av ve rızık ararken, Tanrı aslanı ise hürlük ve ölüm. Ölüm ve 

özgürlük Mevlana tarafından aynı anlamda kullanılmıştır. Ölümü istemek, dünyaya 

sırt çevirmektir, onu önemsememektir. İçinde Tanrı aşkını yaşayan kişiye hazineler 

de verilse o kişi özgürdür.
189

 

Mevlana, insanın özgürlüğünü ancak içindeki şehveti yenince, ona galip 

gelince mümkün olduğunu düşünmektedir. Ona göre şehvet, insanları dükkâna, 

alışverişe, mahsule ve yiyeceğe çeken zincir gibidir. Bu zincir, korkudan ve 

şaşkınlıktan meydana gelmektedir. Özgürlük, Mevlana‟ya göre iradeye bağlıdır. 

İrade elde olmadığı sürece özgürlük de yoktur.
190

 

Mevlana‟nın kader anlayışı İslamiyet‟teki ile örtüşmektedir. Tanrı‟nın insan 

hayatında olacakları önceden bilmesi, insanın iradesiz olduğu anlamına 

gelmemektedir. İnsan özgür iradesini her durumda ve olayda kullanmakta, Tanrı da 

                                                           
186

Mesnevi, C.V. B. 3010. 
187

Mesnevi, C.V. B.3015. 
188

Ergün, “İnsan ve Eğitimi- Mevlana Üzerine Bir Deneme (Mevlana‟nın Eğitim Görüşleri)”, s. 119. 
189

Mustafa Çevik, Mevlana‟da Aşk ve Varoluş, s. 119. 
190

Mustafa Çevik, Mevlana‟da Aşk ve Varoluş, s. 120. 



49 

 

bunları önceden bilmektedir. Lakin Tanrı‟nın olacakları bilmesi demek, insanın 

hayatına karışacağı anlamına gelmemektedir.  

3.5.Sevgi ve Aşk 

Aşk insanı var eden en önemli unsurdur. Mevlana Mesnevi‟nin giriş kısmında 

aşka dair şunları söyler: “İnsanı insan yapan aşktır. Aşk insanı hırstan, kibirden, 

ayıptan ve kötülüklerden korur. İnsan aşk sayesinde birey olmaktan kurtulur. Ey 

sevdası güzel aşkımız, neşelen, sevin, mutlu ol. Ey bütün hastalıklarımızın hekimi, 

kibirlerimizin dermanı sensin. Aşk insana Eflatun‟un felsefe ile Galinos‟un tıpla 

yapamadığı ruhani ve cismani etkiyi yapacak güçtedir.”
191

   

Burada aşk, mecazi ve hakiki olmak üzere iki şekilde ele alınmaktadır. 

Mecazi aşk, maddi ve cismanidir. Kadın ve erkeğin birbirinden hoşlanması, birbirini 

beğenmesidir. Hakiki aşk ise Hakk‟a karşı duyulan yoğun sevgi halidir. Mecazi aşk 

yaratılmışlara karşı duyulan iken; hakiki aşk ise yaradana karşı duyulan aşktır. 

Mecazi aşk, fanidir ve gelip geçicidir. Hakiki aşk ise sonsuzdur. Veliler, şehvetle 

kirlenmeyen mecazi aşkın da değersiz ve boş olmadığını, insanı hakiki aşka 

ulaştırabileceğini söylemişlerdir. Mecazi aşkı, hakiki aşka ulaşmada bir köprü olarak 

görmüşlerdir.
192

 Mevlana, Mesnevi‟de bunu şu şekilde dile getirmiştir: “Âşıklık ister 

nefsanî olsun, ister rûhânî olsun, sonunda bizi ötelere götürecek bir rehber, bir 

kılavuzdur.”
193

 

Mevlana, dinamik ve aktif bir hayat tarzını benimsemiş, hayatın içinde 

yaşamış bir mutasavvıftır. Bu bağlamda, insanın kendisini toplumdan soyutlayarak 

yaşamasına karşı çıkar. İnsanların da kendisi gibi bizzat hayatın içinde bulunmalarını 

ister. Onun tasavvuf anlayışında amaç, kulluk ve yokluk şeklinde açıklanabilir. 

Gerçek padişahlık, hakiki varlık mertebesine ulaşmaktır. Düşünürün tasavvuf 

düşüncesinin temelleri aşk merkezine oturmaktadır. Ona göre varlığın, yaradılışın, 

hayatın anlamı aşktır. Aşk ise, kimseye ihtiyacı olmayan Tanrı‟nın 

sıfatlarındandır.
194

 Mesnevi‟de Tanrı‟dan başkasına aşık olmanın anlamsız olduğu şu 

                                                           
191

Mesnevi, C. I. B. 22-24. 
192

Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 188. 
193

Mesnevi, C.I. B. 111. 
194

Yalçın Çetinkaya, “Mevlana‟da Aşk ve Musiki”, Mevlana Araştırmaları 4, Adnan Karaismailoğlu 

(ed.), Ankara: Akçağ Yayınları, 2012, s. 39. 



50 

 

şekilde dile getirilmiştir: “Gerçekten de aşk, kimseye niyazı ve ihtiyacı olmayan 

Allah‟ın sıfatlarındandır. Ondan başkasına aşık olmak geçici bir hevestir.”
195

 

Mevlana‟ya göre, insan sevgi sayesinde kendisinin, çevresindekilerin ve 

Tanrı‟nın varlığını, muhteşemliğini keşfeder. İnsanlara aşkla bakan kişide kötülükler 

olmayacağından çevresinde yayacağı pozitif enerji onu daha da fazla mutlu eder. 

Aşk, aslında her şeyde güzellikleri görmek ve olaylara, insanlara hep hoşgörü ile 

bakmak demektir. Gönül gözünü açan insan, kimsenin keşfetmediği bambaşka 

âlemlere gider. Orada gerçek mutluluğu tadar. Mevlana şöyle der: 

Şunu iyi bil ki, kâinatta var olan her şey, sevgilinin tecellisinden 

ibarettir, onun yarattıklarıdır. Onun kudretini, yaratma gücünü 

göstermektedir. Aslında, âşık bir perdedir. Var olan, diri olan ancak 

sevgilidir. Âşık ise bir ölüdür. Var gibi görünen bir yoktur. 

Bu hakikati sezemeyen, ilahi aşka meyli, isteği olmayan kimse, 

kanatsız bir kuş gibidir. Vay onun haline, yazıklar olsun ona…
196  

Düşünürün sevgili diye bahsettiği evrenin yaratıcısı, her şeyin sahibi olan 

Tanrı‟dır. Çevremizde baktığımız her şeyde O‟nun bir yansımasını görmekteyiz. Var 

olan her şey O‟nun ne kadar güçlü, muhteşem ve kusursuz olduğunu gösterir. Âşık 

yani insan dünyada belli bir süre kalan ve Mevlana‟nın da dediği gibi var gibi 

görünen bir yoktur.  Bedenen olarak varlığını kanıtlayan insan ruhu ile tam olarak 

varlığını ortaya koyamamaktadır. İnsanın ruhu ile kendini bulması için onun sonsuz 

ilahi aşka yönelmesi gerekir. İlahi aşka yönelmeyen insan canlı ama ölü bir insandır. 

Dolayısıyla kişi kendi benliğinden sıyrılıp tamamen Tanrı‟ya yönelmelidir. 

Mevlana‟nın tasavvuf argümanlarıyla bahsettiği kozmoloji Platon ve İbn 

Sina‟nın felsefelerinde benzerlik taşımaktadır. Ancak Mevlana‟da aşk bizzat tecrübe 

edilerek anlam bulan bir yaşantıdır. Dolayısıyla aşkı düşüncenin ve dilin sınırları 

içinde arayıp bulmak mümkün değildir. Aşk yokluk denizi olup, orada dil ve akıl 

çaresizdir. Akıl düşünemez, dil onun sırrından bahsedemez, aşkın sırları mahrem 

olmayana gizlidir, kapalıdır. Nasıl ki ateş, yün, pamuk içinde gizlenemiyorsa aşk da 

öyledir. O bütün varlıklarda, olaylarda meydana çıkmaktadır.
197

 

                                                           
195

Mesnevi, C. VI. B. 971. 
196

Mesnevi, C.I. B. 30-31. 
197

Mesnevi, C. III. B. 4720-4749; Erdal Baykan, Düşünceye Gelmeyen Tanrı Sorunu ve Mevlana, ss. 

94-95. 



51 

 

Abdülbaki Gölpınarlı, Mevlana‟daki aşkın yaratıcının vasıflarından biri 

olduğunu söyler. İnsan, neyi veya kimi severse sevsin, bu sevgi gerçek varlığadır. 

Dolayısıyla Mevlana, insanı gerçek aşka götüreceği için geçici ve beşeri aşkı da hoş 

görmektedir. Ona göre hiçbir şey tam olarak hayır olmadığı gibi şer de değildir. Her 

birinin yerine göre faydası ve zararı vardır. Ancak Mevlana, gayri tabii sevginin 

karşısında durmaktadır. Bu sevgiyi yaşayan insanları şiddetle kınar.
198

  

Aşk, Mevlana‟da Tanrı aşkı olup, âşık ise Tanrı‟yı seven, O‟nun varlığını 

kendi içinde hisseden kişi demektir. Aşk metafizik âlemi çağrıştırıp, kimsenin 

giremeyeceği aklın bile dışarıda olacağı alana karşılık gelirken, âşık ise bu âlemin 

bedende vücut bulmuş, ete kemiğe bürünmüş şeklidir. Mevlana Mesnevi‟de aşk ve 

aşıklık adlı başlıkta bu duruma dair şunları söyler: 

Âşık‟ın hastalığı, derdi, diğer bütün hastalıklardan ayrıdır. Aşk, 

Allah‟ın sırlarını belli eden bir üstürlab, bir vasıtadır. 

Âşıklık ister nefsani olsun, ister ruhani olsun, sonunda bizi 

ötelere götürecek bir rehber, bir kılavuzdur. 

Aşkı anlatmak, açıklamak için ne söylersem söyleyeyim, kendim 

aşka gelince, aşkı hissedince söylediklerimden utanırım. 

Her ne kadar, dil ile açıklanması, anlatılması pek parlak ve 

aydınlatıcı da olsa, aşkın dile düşmemesi, söylenmemiş kalması ve 

gönülde duyulması daha parlaktır.  

Her bahsi yazmakta koşup duran kalem, aşk bahsine gelince 

dayanamadı. Ortasından yarıldı.
199

 

Mevlana‟ya göre aşık insanın hastalığı diğer bütün hastalıklardan çok farklı 

ve önemlidir. Çünkü diğer hastalıklar, dünya sınırları içinde kalarak dünyadan ve 

içindeki olaylardan kaynaklanmaktadır. Oysaki aşığın hastalığı bu dünya ile ilişkili 

olmayıp tamamıyla Tanrı‟ya duyulan özlem ve O‟na hissedilen derin bir sevgiyle 

alakalıdır. Dünyevi hastalıklarla mücadele eden kişiler iyileştikleri anda başka 

hastalıklarla mücadele etmek zorunda kalırlar. Hem fizyolojik hem psikolojik olarak 

pek çok sorunla uğraşırlar. Hastalıklar çeşitlidir ve beden öldüğü zaman da bunlar 

sona erer.  

Oysa Tanrı‟ya karşı hissedilen aşk ve bu aşkın derinliğini ifade edemeyip onu 

hastalık boyutunda tanımlayan kişinin derdi tektir. O, metafizik âlemde başka 

hastalıklara kapılmadan sadece Tanrı‟nın varlığını, birliğini, güzelliğini ve sıfatlarını 

                                                           
198

Abdülbaki Gölpınarlı, Mevlana, İstanbul: Kapı Yayınları, 2014, ss. 45-46. 
199

Mesnevi, C. I. B. 110. 



52 

 

içinde hissetmek için mücadele eden bir kuldur. Bizleri sonsuz âleme, güzelliğe yani 

cennete taşıyacak olan işte bu tarifi imkânsız aşktır. İnsan bu aşk sayesinde hem 

duyusal dünyasını güzelleştirir hem de öte dünyada sonsuz bir âleme yolculuk yapar.  

Seçil Büker ve Aydan Özsoy‟un yapmış olduğu çalışmaya göre, Mevlana‟nın 

tasavvufu, aşk ve cezbe evreninde kurulmuştur. O, sonsuz hoşgörüsü ile kötüyü 

sevgiye dönüştürmektedir. O, anlatmak istediğini mantıksal çıkarımlarla açıklamak 

yerine, bir öykü ya da atasözü ile güzelce ifade ediyor. İnsanlara sessizce 

hoşgörünün, aşkın, sevginin gücünü aşılıyor. Gönülden gönüllere seslenerek, 

müritlerin bilinçaltına bu mesajlar ulaştırılıyor. Mevlana için önemli olan akıl değil, 

duygu ve oluştur.
200

 Çünkü akıl, her şeyi mantık çerçevesinde açıklar. Oysaki 

dünyada aklın erişemeyeceği ve anlayamayacağı durumlar da vardır. Duygular ve 

metafizik âlemde akıldan ziyade, gönül daha önemlidir. Kalp, insanı mantıkla 

oyalamak yerine, onu duygularıyla anlamaya çalışır. Dolayısıyla Mevlana duygulara 

hitap ettiği için bir gönül eridir. 

O, aşka sahip olan kişinin korkudan uzak durduğunu şu şekilde ifade eder: 

“Aşka düşen kişide, zerre kadar korku yoktur: Aşk mezhebinde her şey aşka 

kurbandır! Aşk Allah‟ın vasfıdır. Fakat korku; midesine ve şehvetine esir olmuş 

kulun sıfatıdır!”
201

 Mevlana‟ya göre korku ile insan hiçbir yere varamaz. Âşık 

kimsenin yüreğinde korku yerine sevgi vardır. Mevlana, Tanrı korkusundan ziyade 

sevgisini daha çok benimsemektedir. Çünkü aşk yüce yaratıcının bir özelliğidir.  

Düşünür aynı zamanda aşkın her ne kadar anlatılmasının iyi olduğunu söylese 

de aynı zamanda anlatılmamasının, insanın kalbinde, gönlünde kalmasının daha iyi 

olduğunu düşünmektedir. Çünkü hem bu aşkın tarifinin kelimelerde karşılığı yoktur 

hem de başkaları ile paylaşıldığında değerinden bir şeyler kaybedebilir. Ayrıca bazı 

insanlar bu durumu anlamayabilir de. Dolayısıyla Tanrı ile yaşanılan aşk ve O‟na 

karşı duyulan bağlılık kişinin gönlünde kalmalıdır. Mevlana bu durumu kalem 

metaforu ile de ifade etmektedir. Her olayı yazan kalemin, aşka geldiğinde ortadan 

yarılmasının nedeni hem aşkın kelimelerde karşılığının olmaması hem de o aşkın 

büyüklüğünün karşısında kalemin ne yapacağını şaşırmasıdır. Mevlana dünyadaki 

                                                           
200

Seçil Büker ve Aydan Özsoy, Gönülden Gönüle Mevlana İmgesi, Ankara: Ütopya Yayınevi, 2009, 

s. 31. 
201

Mesnevi, C. V. B. 2185. 



53 

 

aşklara dair de şunları söyler: “Sadece dış güzelliğe dayanan mecazi aşklar, gerçek 

aşk değildir. Hevesten ibarettir. Böyle aşkların sonu utanç verici olur.”
202

 

Kişinin aşık olduğu halde nefsine hâkim olması ve şehvetini yenmesi, onu 

şehitlik mertebesine ulaştırmaktadır. Mevlana, hiddet ve şiddet gibi duyguların insanı 

şaşı yaptığını ve ruhun yolunu değiştirdiğini söylemektedir. Aynı zamanda bu 

duygular kişiye zarar vermekte ve onu doğru yoldan uzaklaştırmaktadır.
203

 Mecazi 

aşk kontrol altına alınmazsa, kişiyi Tanrı‟ya ibadet etmekten uzaklaştırır. O kişinin 

dünyada mutsuz bir yaşam sürmesine neden olur. Bedeni zevkler, gayrimeşru bir 

duruma sebep olduğunda, kişide vicdan azabı meydana gelir.
204

  

Dünyada insani aşkı ele aldığımızda kişinin karşı cinste aradığı tek özellik dış 

güzellik ise o aşkta mutlu bir birliktelik meydana gelmez. Çünkü fiziki güzelliğe 

aldanan kişi o gençliğin ve güzelliğin geçici olduğunun farkında değildir. Oysa iyi 

ahlâk sahibi, düzgün kişiliği olan, Tanrı aşkıyla yaşayan ve çevresinde de sevilen 

birine duyulan aşk dünyada yaşanabilecek en güzel aşklardan biridir. Zira bizim 

kültürümüzde de bu duruma dair güzel bir söz vardır: Güzele kırk günde doyulur da 

güzel huyluya kırk yılda doyulmaz. Fiziki anlamda güzel bir insana hissettiğinin aşk 

olduğunu düşünen kişi, o güzelliğe alışınca, ondan hevesini alınca başka insanlara 

yönelmeye başlar. Bu aradığı sahte aşk ömrünün sonuna kadar devam eder. Oysa 

güzel huylu insana duyulan aşk ve sadakat hem kişinin hayatını zenginleştirir hem de 

onu ölünceye kadar mutlu bir insan yapar. Dolayısıyla dünyevi aşkta önemli olan dış 

güzellik değil, iç güzelliktir. 

Duyusal alandaki aşk ile metafizik aşk arasında ayrım yapan Mevlana 

tercihini Tanrı aşkından yana kullanmaktadır. Bunu da şu sözlerle ifade etmektedir: 

“Fakat gerçek aşk, ölümsüz olan aşk, Allah aşkı, ruhta olsun, gözde olsun, her an 

goncadan daha taze olarak durur. O, ölümsüz olan, baki olan Allah aşkını seç ki, o 

canına can katan mana şarabını sana lütfetsin, seni yaşatsın.”
205

 

Mevlana‟ya göre Tanrı‟dan başkasına aşık olmak geçici bir hevestir. 

Yaradılışın sebebi, bütün hastalıkların hekimi, kibirlenmenin, bencilliğin, kötülüğün 

                                                           
202

Mesnevi, C. I. B. 115-2. 
203

Mesnevi, C. I. B. 333. 
204

Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 189. 
205

Mesnevi, C. I. B. 218-219. 



54 

 

devası, elemlerin merhemi aşktır.
206

 Dünyaya geliş gayemiz, yaşama amacımız ve 

yine döneceğimiz yer Tanrı olduğundan O‟ndan başkasını sevmek ve başkasına âşık 

olmak belli bir süre devam eden hevesten başka bir şey değildir. Gerçek, yüce ve tek 

varlık Tanrı olduğundan bütün kalbimizle O‟na yönelmeliyiz.  

Kalıcı olmayan güzellikleri sevmek insana geçici dünyada gerçek aşkı 

tattırmaz. “Fani olan, devamsız olan şeylere gönül vermek ne kadar manasızdır, 

boştur. Mevsimler, güzellikler, hep gelip geçicidir.”
207

 Dünyevi aşk sadece duyusal 

alanla sınırlı kaldığından kişiler öldüğünde aşk biter ve anlamını yitirir. İnsanlar 

dünyevi aşka kapıldığı zaman hayatlarının her anında mutlu olmazlar. Çünkü insan 

değişken bir varlık olduğu için bireyler zaman zaman tartışmakta, kavga etmekte ve 

aşklarına zarar vermektedirler. Oysa Tanrı‟ya duyulan aşkta tartışma, kavga, 

anlaşmazlık, çekişme ve rekabet yoktur. Orada saf iyilik ve güzellik olduğu için 

kişiyi her an mutlu etmekte ve hayattaki yerini, gayesini daha da anlamlı hale 

getirmektedir. Hem dünyevi aşktan vazgeçmeyen hem de Tanrı aşkından bağını 

koparmak istemeyen biri için tercih yapmaktan ziyade her ikisi arasında denge 

kurması daha doğru olur. Dünyada âşık olduğu insana Tanrı‟nın yarattığı bir kul 

olarak bakıp ve ondaki güzellikleri gören kişi için yaşam daha anlamlı hale gelir. 

Ancak Mevlana için asıl kalıcı olan aşk Tanrı aşkı olduğundan insanlar da bu sonsuz 

güzelliğe yönelmelidir. Gölpınarlı‟nın ifadesiyle: 

Şeriattaki Tanrı korkusu ve müminin korkuyla ümit arasındaki 

hali yerine Tanrı aşkını getiren ve bu aşkla kulu Tanrılaştıran Mevlana, 

mecazi sevgiyi de, insanı gerçek sevgiye götürdüğü için hoş görmekle 

beraber onca mecazi aşk ancak gerçeğe bir ulaşma vasıtası olduğu için 

ve belki de beşeri zaafı unutmadığından hoş görülmededir.
208

 

Klasik şeriattaki Tanrı korkusu yerine Mevlana, Tanrı aşkını koymuştur. O, 

olumsuz tutumları ve özellikleri bir yana bırakarak Tanrı‟yı sevmeyi amaç 

koşmuştur. Mecazi aşka kapılan insan, bunun aracılığı ile gerçek aşka ulaşacağından 

Mevlana tarafından hor görülmemiş ve hoş karşılanmıştır. Kişi sevdiği sayesinde 

gerçek aşka ulaşmanın kapılarını aralar ve ebedi huzura kavuşur. 

                                                           
206

Ahmet Selahaddin Hidayetoğlu, Hazreti Mevlana, Hayatı ve Şahsiyeti, Konya: Konya Büyükşehir 

Belediyesi Kültür Müdürlüğü Yayınları, 1995, ss. 37-38. 
207

Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 190. 
208

Abdülbaki Gölpınarlı, Mevlana Celaleddin Hayatı, Eserleri, Felsefesi, İstanbul: İnkılap Kitabevi, 

1999, s. 209.  



55 

 

Her şeyin olduğu gibi aşkın da kaynağı Tanrı olduğundan insan O‟na 

yönelmelidir. Tanrı'ya yönelen ve O‟nu içinde bulan insan kötülüklerden uzaklaşıp 

güzellikleri görmeye başlar. Bu şekilde insan, kendi özündeki güzelliği kavrayarak 

ham durumdan olgun duruma geçer. Tanrı‟ya yönelmek yerine, yönünü dünya 

nimetlerine çeviren, mal, mülk, şan, şöhret ve makam peşinde koşan insanlar gerçek 

aşkı yaşayamadıklarından güzel ahlâk sahibi olamazlar. Bu sebeple aşk, ahlâki ve 

toplumsal anlamda da olumlu gelişmeleri sağlamaktadır.
209

  

Mevlana‟ya göre aşk, insanları daha fedakâr hale getirirken aynı zamanda da 

toplumda olumlu değişmelere önderlik etmektedir. Kişiler arası kırgınlıklar sona 

erer, küsler barışır, insanlar birbirine yardım eder, bencillik ve nankörlük azalır. Bu 

şekilde sosyal ahlâk kendiliğinden ortaya çıkmış olur. Mevlana‟ya göre aşk, insanı 

hem uyumlu hem de mutlu kılar. Aşk insanı, öncelikle kendi özüyle, sonra ailesiyle, 

çevresiyle ve içinde bulunduğu toplumla en sonunda ise Tanrı ile uyumlu hale getirir. 

Bu uyumlarla insan, daha ahlâklı hale gelir.
210

  

En önemli duygunun aşk olduğu şu sözlerle dile getirilir: “Aşka düşmeyen 

kişi, kanatsız kuşa benzer ve bu sevgi, insanı insan eden, onu hırstan, kibirden, 

varlıktan ve benlikten kurtaracak tek ilaçtır; insan ferdiyetten onunla kurtulur.”
211

 

İnsan kendi varlığının farkına varmak için aşık olmalıdır. Aşk insanı bencillikten 

kurtarır ve kişinin yaşadığı dünyada daha anlamlı bir hayata sahip olmasına yardımcı 

olur. Nasıl ki kuşu var eden şey kanatları ise, insanı da insan yapan şey de aşktır.  

3.6.Nefs 

Tasavvufta nefs; kişinin istek, arzu, nefret, hırs, vs. yönünü oluşturan negatif 

bir anlam içermektedir. Nefs, insana hem takvayı hem de kötülüğü ilham etmektedir. 

Kuran‟da geçen ayetler de başta olmak üzere nefs için “insanın kötü içsel istek ve 

dürtüleri”
212

 tanımı yapılmıştır. O, insanın manevi gelişmesi ve olgunlaşması 

önündeki en büyük engellerden biridir. Dolayısıyla insan da onun isteklerine ters 

yönde hareket etmelidir.
213

 Nefs, ruhun bedene girmesiyle insan benliğini oluşturan 

                                                           
209

Yakıt, Mevlana‟da Aşk Felsefesi, s. 142-144. 
210

Yakıt, Mevlana‟da Aşk Felsefesi, s. 144. 
211

Abdülbaki Gölpınarlı, Mevlana, s. 46. 
212

 Yusuf/53; Maide/80 
213

Musa Kaval, “Mevlana‟nın Mesnevisi‟nde Nefis Kavramı”, Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 4/2, 2011, s. 149.; Şems, 91/7-8. 



56 

 

üçüncü bir hâl olarak ortaya çıkmaktadır. Yani o, ruh ile bedene izafe edilen bir 

arazdır. Dolayısıyla, insanın nefsi onun varlığını değil, insanın varoluşunu temsil 

eder. Varoluş, doğumdan ölüme kadar devam etmektedir. Bu sebeple insan bu maddi 

dünyada nefsini taşıdığı sürece tam kemale erişememektedir.
214

 

Nefsin sabit bir halde durması söz konusu değildir. O, iyilik ve kötülük 

arasında sürekli gidip gelmektedir. Bu nedenle, kendisi dışında kendisine etki eden 

unsurların sürekli etkisi altındadır. Kimi zaman iyi unsurların kimi zaman da kötü 

unsurların etkisini üzerinde hissetmektedir. Nefs, sabit bir halde bulunmadığı için 

onu kendisi ile tanımlamak çok zordur. Bu nedenle, onu ruh ve beden ile 

tanımlamaktayız. Nefsin varlıkta kendisini göstermesi kendi zatı aracılığı ile 

değildir.
215

 O, kendisini ruh ve beden aracılığı ile herhangi bir varlıkta 

konumlandırmaktadır. 

Ölüm ile beraber beden ve ruh birbirinden ayrıldığından nefs kendi 

varoluşunu kaybetmektedir. “Ölümü tadan ve hisseden nefstir.”
216

 Her nefsin ölümü 

tadacağı yönündeki hüküm bu ayet ile ilgilidir. Ölümden sonra kişi yeniden 

dirildiğinde, yani ruh ve beden tekrar bir araya geldiğinde nefs yeniden varoluş 

alanına çıkmaktadır. Bu yeniden varoluş ile birlikte neler yapıp neler yapmadığını 

itiraf ederek ebedi varoluş hayatının nasıl olacağını ve nasıl bir hayata sahip 

olacağını belirlemektedir.
217

 “Allah nefisleri öldürür.”
218

 ya da “Her nefis ölümü 

tadacaktır.”
219

 şeklindeki ayetler ölümle beraber beden veya ruhun değil, nefsin 

öldüğünden bahsetmektedir.
220

 Bu durum, insanın varoluşunu sergileyen şeyin ruh ya 

da beden değil nefs olduğunu göstermektedir.  

İnsan yaşamının her anında nefsiyle bir uğraş vermekte ve onu yenmenin, 

isteklerine karşı durabilmenin çabası içerisindedir.
221

 Nefsinin isteklerine ve 

arzularına göre hareket eden insan manevi yönden olgunlaşmaz; dünya nimetlerinin 

aldatıcılığı ile anlık hazlar elde etmek amacıyla maddi dünyanın peşinden koşar. 

                                                           
214

Gürbüz Deniz, Anlam ve Varlık Boyutuyla İnsan, Ankara: DİB Yayınları, 2015, ss. 43-44. 
215

Gürbüz Deniz, Anlam ve Varlık Boyutuyla İnsan, s. 45. 
216

Enbiya, 21/35; Ankebut, 29/57; Zümer, 39/42.  
217

Gürbüz Deniz, Anlam ve Varlık Boyutuyla İnsan, s. 45. 
218

Zümer, 39/42. 
219

Al-i İmran, 3/85. 
220

Gürbüz Deniz, Anlam ve Varlık Boyutuyla İnsan, s. 45. 
221

İhsan Soysaldı, “Mevlana‟nın Mesnevisi‟nde Nefis Kavramı”, Uluslararası Mevlana ve Mevlevilik 

Sempozyumu Bildiriler 1, Şanlıurfa, (26-28 Ekim), 2007, s. 163. 



57 

 

Duyusal dünyada nefsin istekleri hiçbir zaman bitmez. O, sürekli insana bir şeyleri 

arzulamasını ve onlara ulaşması için çabalamasını ister. Bu şekilde insan manevi 

yönden olgunlaşamayacağından kişi duyusal dünyada nefsini köreltmelidir. 

Mevlana nefsi yıkılması gereken bir puta benzetir ve Mesnevi‟de bu konuya 

dair şunları söyler: 

Bütün putların anası, sizin nefsinizin putudur. Hariçte görülen 

putlar, birer yılandır, hâlbuki nefis putu bir ejderhadır. 

Nefis, çakmak taşı ile demirdir. Put ise, çakmak taşından 

sıçrayan kıvılcımdır. O kıvılcım su ile söner. 

Kıvılcım söner ama çakmak taşı ile demir su ile söndürülebilir 

mi? İnsanoğlu bu ikisi kendisi ile beraber oldukça nasıl emin olabilir? 

Çakmak taşı ile demirin ateşi, kendi içlerinde gizlenmiştir. 

Onların içine su girmez ki ateşi söndürsün.
222

 

Nefs, bir put gibi bütün insanların içlerini sarmıştır. Onun daha fazla 

büyümesine, olgunlaşmasına izin vermeden onu hemen yok etmek gerekir. İnsan 

sahip olduğu diğer olumsuz özelliklerden kurtulmak isterken hep nefs engeli ile 

karşılaşmaktadır. Bütün olumsuz özelliklerin kaynağı nefstir. Bu engeli aşabilen bir 

insan Tanrı katında daha çok sevilen bir kul olur. Ancak bunu gerçekleştirmek için 

çok zorlu bir mücadeleye ihtiyaç vardır. 

Nefsin insan aklının üstüne çıkıp ona galip gelmesi, o kişinin davranışlarının 

artık kontrolden çıkmasına neden olmaktadır. Kişi açıklanamayacak şekilde akla 

mantığa aykırı hareketler sergilemeye başlar. Nefis çoğu kez insana aldatıcı hileler 

ve tuzaklar kurar. Yapacağı kötü işleri ona masum bir şekilde gösterir ve insan 

bundan şüphe duymaz. İnsan her zaman tek başına nefsiyle başa çıkamadığı 

durumlarda başka birisinin aklına danışmalı ve ondan yardım almalıdır.
223

 Aksi 

takdirde insan nefsine yenik düşmeye ve hatalar yapmaya devam eder. Bunu 

önlemenin en iyi yolu güvenilir ve akıllı bir kimseden yardım istemektir. Güvenilir 

kişinin tavsiyelerine uymak kişiyi hata yapmaktan kurtarır. 

Hz. Peygamber‟in hadislerinde belirttiği gibi nefisle savaşmak düşmanla 

savaşmaktan daha zordur. Dünyada onunla mücadele etmek, insanın dünya sınavını 

ve sosyal ilişkilerinde başarılı olmasını doğrudan etkilemektedir. Nefsine sahip çıkıp 

                                                           
222

Mesnevi, C. I. B. 370-2. 
223

İhsan Soysaldı, “Mevlana‟nın Mesnevisi‟nde Nefis Kavramı”, s. 165. 



58 

 

ona söz geçirebilen kişi, başkalarıyla daha sağlıklı ve dengeli bir iletişim kurar. 

Karşılaşacağı yanlış davranışlara karşı daha sabırlı olur. Kimseyi kırmaz, küçük 

maddi menfaatler uğruna insanları incitmez. Kendisinden daha çok başka kardeşini 

düşünür.
224

 Putu yıkmak kolay iken nefis putunu yıkmanın zor olduğunu şu şekilde 

dile getirmektedir: 

Put, testide gizli duran kara sudur. Sen nefsi, bu gizli kara suyun 

kaynağı bil… 

O yontulmamış put, çamurlu, kirli kara bir sele benzer. Put 

yontan nefis ise ana yoldaki çeşmedir. 

Bir taş parçası yüz testiyi kırar. Fakat çeşmenin suyu durup 

dinlenmeden akar.  

Put kırmak kolaydır, hem de pek kolay, fakat nefis putunu kırmayı 

kolay sanmak, bilgisizliktir, bilgisizlik.
225

 

Mevlana‟ya göre insanın nefsini köreltmesi pek kolay bir iş değildir. Öyle ki 

insanın nefsine hâkim olabileceğini düşünmesi bilgisizliktir. Onunla mücadele etmek 

insanın maddi dünyada en çok zorlanacağı alanlardan biridir.  

Nefsin, her anda bir hilesi vardır ki, onun her hilesi ile isyan 

denizinde yüzlerce Firavun ile o Firavuna uyanlar batmaktadır. 

Sen, kurtulmak istiyorsan, Musa‟nın Rabbi‟ ne ve Musa‟ya sığın. 

Benliğe kapılıp, firavunluk ederek imanını kaybetme. 

Ey kardeş! Sen Allah‟ın emrine ve aziz Peygamberimizin 

sünnetine uy da, ten Ebu Cehli‟nden ve nefsani isteklerden kurtul!...
226  

Bu bağlamda kişi nefsini terbiye edip ölmeden önce kendi iradesi ile ölürse 

ve onu ruhun emrine geçirirse gerçek bir hayata kavuşmuş olur.
227

 İnsanın ölmeden 

önce ölmesi demek aslında nefsini köreltmesi, gücünü zayıflatması, bu dünya için 

değil de öte dünya için yaşaması anlamlarına gelmektedir. Kendi iraden ile ölmek, 

kendi isteğinle nefsinin gücünü azaltmak demektir. Tasavvuf düşüncesinde insanı 

Tanrı yolunda gitmekten alıkoyan en büyük engel nefs olduğundan onunla başa 

çıkmak gerekmektedir. 

Kuran‟da nefsin insanlar için büyük tehlike arz ettiğine dair bazı ayetler 

vardır. Örneğin “Kadınlar, oğullar, yük yük altın ve gümüş, salma atlar, davarlar ve 

ekinler gibi nefsin şiddetle arzuladığı şeyler insana süslü gösterildi. Bunlar dünya 

                                                           
224

İhsan Soysaldı, “Mevlana‟nın Mesnevisi‟nde Nefis Kavramı”, s. 166. 
225

Mesnevi, C. I. B. 775. 
226

Mesnevi, C. I. B. 780. 
227

Halim Gül, Mesnevi‟de Tasavvufi Tefsir, s. 128. 



59 

 

hayatının geçimliğidir. Oysa asıl varılacak güzel yer ancak Allah‟ın katındadır.”
228

 

Dünyada insanların aslında yaşamak için duyduğu ihtiyaçların dışında lüks içinde 

yaşamaları için var olan unsurlar, insanlar tarafında gerekli ve hoş olarak 

algılanmaktadır. Teknolojinin gelişmesi ile birlikte her geçen gün var olan ürünlerin 

yenisi çıkmakta ve insanlara alması gerekliymiş gibi bir algı yaratılmaktadır.  Nefs, 

yeni çıkan ürünleri arzulamakta ve insan; hayatını, zamanını bunları elde etmek için 

harcamaktadır. Dünya nimetlerinin peşinde koşarak Tanrı‟dan uzaklaşan insanlar 

aynı zamanda sahte ve anlık mutluluklar, doyumlar elde etmektedir. Oysa kişi 

yaşamak için lazım olan ihtiyaçlarının dışında dine, Tanrı‟ya yönelse ebedi hayatta 

ebedi mutluluğu yakalayacaktır. Bunun da yolu nefse hâkim olmaktan, onunla baş 

etmekten geçer. 

Mevlana‟ya göre gerçek hayat ahirette olacağı için maddi dünyada boş ve 

geçici heveslerden uzaklaşıp, nefsi kontrol etmek gerekmektedir. Ancak bu şekilde 

kişi hem Tanrı hem de insanlar tarafından sevilen bir birey haline gelir. Nefisle 

mücadele etmek iradeye çok zor gelse de ebedi mutluluğu amaçlayan kişi bu yolda 

vazgeçmemelidir. 

3.7.Ölüm 

İnsanlık tarihi açısından en çok düşünülen ve tartışılan konulardan birisi de 

ölümdür. “Bazı düşünürler hayatın gerçek anlam ve değerinin ölümle kazanıldığını 

belirterek, ölümü kötü olarak değil iyi bir olgu olarak tanımlamaktadırlar.”
229

 Ölüm, 

Mevlana tarafından bu şekilde olumlu yani iyi bir olgu olarak ele alınmıştır.  Ruhun 

yok olması, bedenin işlevini yitirmesi, bilincin yıkılması, kimliğin yok olması… gibi 

pek çok şekilde ifade edilen ölüm, Mevlana açısından iki şekilde ifade edilmiştir: 

Doğal ölüm ve iradi ölüm. Düşünür bu iki sınıflandırmadan hareketle ölüme dair 

düşüncelerini şu şekilde ortaya koymuştur: 

3.7.1.Doğal Ölüm 

Klasik anlamda ölüm dendiği zaman herkes doğal ölümü anlamaktadır. Doğal 

ölüm, ruhun bedenden ayrılması ve bilincin yok olması demektir. İnsanın bedenen ve 

                                                           
228

Al-i İmran Suresi 14. ayet 
229

Ruhattin Yazoğlu, Tuncay İmamoğlu, “Mevlana Düşüncesinde Bir ölümsüzlük Tecrübesi Olarak 

İradi ve Doğal Ölüm”, Erzurum Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 34, 

2007, s. 10. 



60 

 

ruhen dünyadan soyutlanması ve benliğini yitirmesi anlamlarına gelen ölüm, 

evrensel bir olgu olduğundan ona yüklenen anlamlar farklı olsa da bütün canlılar için 

her yerde varlığını korumaktadır. İnsan dışındaki canlılar için ölüm, yok olma 

anlamına gelirken; insanlar için öyle değildir. Tanrı‟ya inanan insan için ölüm, yeni 

bir hayatın başlangıcı anlamına gelirken, inanmayan için ise yaşamın sonu anlamına 

gelmektedir. 

Mevlana‟ya göre doğal ölüm, bu hayattan ayrılıp ölümün olmadığı farklı ve 

ebedi bir hayata ulaşmak demektir. Maddi, geçici bir hayattan sonsuz ve hiç 

değişmeyen bir hayata geçiş, ölümdür. Sonsuz hayatın başlangıcı kıyamet günü ile 

olur. Ölüm ile kıyamet günü arasında geçen zaman Mevlana tarafından uyku olarak 

nitelendirilmektedir. Ölüm uykusuna yatmak ise insanın iradesi dışında 

gerçekleşmektedir. Bu uykuda bütün organlar işlevsiz, sabit dururken; ruh ise 

varlığını sürdürmektedir.
230

  

O, Mesnevi‟de uyku ve ölüm arasındaki kurduğu bağı şu şekilde dile 

getirmektedir: “Bizim uykumuz da ölümün kardeşi. Bu sebeple sen bu kardeşi gör, 

bu kardeşten öbür kardeşi anla.”
231

 Ona göre uyuyup uyanma, ölüm ile ölümden 

sonra dirilmeye bir işarettir. 
232

 Mevlana için insanın sabahleyin uykudan uyanması 

mahşer günü dirilmenin bir örneğidir. “Sabah uyanınca aklımız nasıl bedenimize 

geliyorsa, herkesin canı da öyle bedenine girer.”
233

 diyen Mevlana için küçük dirilme 

duyusal dünyada uykudan uyanmak iken büyük dirilme ise mahşerde ruhun tekrar 

bedene girmesidir.
234

 Uyku küçük ölüm iken, ruhun bedenden ayrılması büyük 

ölümdür. Dolayısıyla maddi dünyada günlük olarak tattığımız küçük ölüm aslında 

büyük ölüme bir hazırlıktır. 

İnsan isteği, iradesi dışında gerçekleşen doğal ölüm, maddi dünyadan ahiret 

dünyasına bir geçiştir. Bütün canlılar doğal ölümü tadacaktır. Ancak canlılar arasında 

ölüm bilincine sahip tek canlı insan olduğundan ahirette de yaptıklarının hesabını 

verecek olan canlı yine insandır. Hesap verme işlemi kıyametin kopması ile 

                                                           
230

Meliha Anbarcıoğlu, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin Hayat ve Ölüm Hakkındaki Düşünceleri”, 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Doğu Dil ve Edebiyatları Araştırmaları 

Enstitüsü Dergisi, 2/3, 1977, s. 15. 
231

Mesnevi, C. IV. B. 3062. 
232

Mesnevi, C. IV. B. 1787. 
233

Mesnevi, C. V. B. 1774. 
234

Mesnevi, C. V. B. 1788. 



61 

 

başlamaktadır. Kıyamete kadar geçen zaman Mevlana tarafından uyku hali olarak 

nitelendirildiğinden nitekim zorlu bir hesap verme süreci başlayacağından insanın 

hesap vermeden önce dinlendiğini söylemek de yanlış olmaz.  

İnsanın ölümsüz olmasının tek yolu ölmektir. Ölüm sonsuz bir yaşamın 

başlangıcı olarak görülmektedir. Mevlana‟ya göre o dirilme ile el ele yürümektedir. 

Onun görünüşünün ölüm, içyüzünün ise yaşayış, aynı şekilde görünüşte sonu gelmez 

ve gizli âlemde ise devam eden bir yaşayış olduğunu düşünmektedir.
235

 Düşünür 

ölümü şu şekilde ele almaktadır: 

Kuşa, kafesi bırakıp uçmak nasıl hoş, nasıl tatlı geliyorsa, bana 

da ölmek, bu dünyadan göçmek, öyle hoş, öyle tatlı geliyor. 

Kafeste bulunan bir kuş, kafesi ile beraber bahçeye götürülse, 

orada bulunan gülleri, ağaçları görür. 

Bu sırada kafesin dışındaki kuşlar, uçuşur dururlar. Kafesteki 

mahpus kuşa hoşça hürriyet hikâyeleri söylerler. 

Kafesteki kuş onları duyar, o güzelim yeşilliği görür de, ne 

iştihası kalır, ne sabrı, ne kararı.
236

 

Mevlana ölüme öyle güzel anlam yüklemiş ki onu kafesinden uçmak isteyen 

kuşa, bedeninden ayrılmak isteyen ruha benzetmiş. Nasıl ki kuş kafesin dışındaki 

güzellikleri görüp içinde hapsolduğu ufacık kafesten ayrılmak isterse, ruh da bedenin 

ve maddi dünyanın dışındaki sonsuz cennet güzelliklerini görüp hapsolduğu 

bedenden çıkmak ister. İnsan dünyada Tanrı‟nın istediği şekilde yaşayıp sonunda 

mükâfat olarak ödüllendirileceği cenneti hayal ederse ona ölüm korkunç gelmez.  

Sonuç olarak doğal ölüm, ölümsüz bir hayata geçiş ve gerçek bir sevgiliye 

kavuşmadan ibarettir.
237

 Gerçek sevgilinin maddi dünya için buyurduğu kurallara 

uyan birine göre ölüm gerçek anlamda bir bitiş değil, daha güzel ve sonsuz bir dünya 

için bir geçiştir. Ancak kurallara uymayan, nefsine göre hareket eden biri için de 

zorlu bir mücadele ve sonu gelmeyecek bir ceza yeridir. Dolayısıyla Tanrı‟nın 

buyruklarına göre hareket etmek aynı zamanda insanı ölmekten alıkoyan bir 

durumdur.  

 

                                                           
235

Mesnevi, C. I. B. 3940. 
236

Mesnevi, C. III. B. 3951-3954. 
237

Ruhattin Yazoğlu, Tuncay İmamoğlu, “Mevlana Düşüncesinde Bir Ölümsüzlük Tecrübesi Olarak 

İradi ve Doğal Ölüm”, s. 17. 



62 

 

3.7.2.İradi Ölüm 

İradi ölüm kişinin kendi isteği, iradesi ile nefsini uzun emellerden, bedenini 

şehevi arzulardan uzaklaştırması, yani ölmeden önce ölmesi demektir.
238

 Doğal ölüm 

insan isteği dışında gerçekleşirken, iradi ölüm ise tamamen insan iradesine bağlıdır. 

Kişinin kendi isteği ile Tanrı‟nın emirlerine ters gelen şehvetten ve arzudan 

uzaklaşması, iradeyi kontrol altına alması, ölmeden önce ölmesi demektir. Mevlana 

Mesnevi‟de “Ne mutlu o kişiye ki, ölümden önce öldü de, onun ruhu bu bağın 

hakikatinden koku aldı.”
239

 demiştir. 

Ölmeden önce ölmek, insanın dünya ile bağını tamamen koparması ve 

Tanrı‟nın isteklerine göre yaşaması demektir. İnsanın dünya ile bağını koparması 

demek, Tanrı‟nın insanların nefisten, kötülükten, şehvetten, hırstan ve arzudan uzak 

durmalarını istemesinden kaynaklanan bir durumdur. Dolayısıyla insan, ölmeden bu 

durumları gerçekleştirirse iradi anlamda ölmüş demektir. Çünkü burada hiçbir baskı 

söz konusu olmayıp, tamamıyla insanın kendi isteği ve tercihi etkili olmaktadır. 

Mevlana‟ya göre hayat değersizdir. Onu değerli yapmanın tek yolu Tanrı ve 

insan sevgisinden geçmektedir. Mevlana Fihi Ma Fih adlı eserinde Tanrı aşkının her 

şeyin içinde var olduğunu ve insanın kendisini yaratan varlığı sevmesi, ona bağlılık 

duyması gerektiğini söyler. Çünkü her şeyin sonu O‟na varmakta ve insan yaratılan 

her şeyi de O‟nun eseri olduğu için sevmektedir. İnsan her şeyi Tanrı için sever ve bu 

sevgi, aşk Tanrı‟da son bulursa sonunda Tanrı‟nın kendisine ulaşır.
240

 

Kişinin maddi dünyada mutlu ve olgun olmasının yolu aşktan geçmektedir. 

Daha önce de ifade edildiği gibi bu aşk Tanrı‟ya ve onun yarattıklarına ondan ötürü 

duyulan bir aşktır. Aşka ulaşmak çok zorlu bir süreç olduğundan bu yol Mevlana‟ya 

göre insanı canlı tutmaktadır. Maddi değerlere verilen önem insanı aşktan 

uzaklaştıracağından duyusal dünyaya ait olan her şey insana ayak bağı olarak 

görülmektedir. Hatta Mevlana Mesnevi‟de insanlara bağlarını çözüp özgür olmalarını 

ve altın, gümüşün esiri olmaktan uzaklaşmalarını tavsiye etmektedir.
241

 

                                                           
238

Ruhattin Yazoğlu, Tuncay İmamoğlu, “Mevlana Düşüncesinde Bir ölümsüzlük Tecrübesi Olarak 

İradi ve Doğal Ölüm”, s. 10. 
239

Mesnevi, C. IV. B. 1372. 
240

Mevlana, Fihi Ma Fih, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul: Remzi Kitabevi, 1993, s. 109.  
241

Mesnevi, C. I. B. 19. 



63 

 

İslam tasavvuf düşüncesinde manevi hayattaki yolculuğa verilen isim ruhun 

seyr-i sulük seyridir. Çünkü ruh sürekli bir değişim ve oluşum içindedir. İnsanın 

duyusal dünyada ortaya çıkardığı manevi değerlerle de ruh değişmektedir. Bu, iradi 

ölüm anlamına gelmektedir. Hayatımızdaki olumsuz durumlar, acılar, üzüntüler ve 

hastalıklar aslında bizlere birer uyarı niteliğinde olup dünyanın ne kadar değersiz ve 

geçici olduğunu anlatmaktadır. İnsanların bu olumsuz olaylara isyan etmeden, sabırla 

direnmesi ve mücadele etmesi, onları Tanrı‟ya yöneltmektedir. Bundan dolayı 

Mevlana, insana ömrünü olmayacak hayaller ve istekler peşinde tüketmemesi 

gerektiğini söyler.
242

 

Dünyada insanın hayalleri gerçekleşebilir olsa da sınırlı insan hayatına 

sınırsız hayaller yetmemektedir. İnsan, ömrünün sonuna kadar gerçekleşebilir veya 

gerçekleşemez bir sürü hayalin peşinden koşmaktadır. Ancak insan, yaşamın sonuna 

geldiğinde peşinden koştuğu hayallerin boş ve öte dünyada onun için faydasız 

olduğunu anlamaktadır. Dolayısıyla çok geç olmadan bazı şeyleri fark edip, dünya 

nimetlerinden uzaklaşmakta fayda vardır. Dünya nimetlerinden uzaklaşan insan 

olgun olma yolunda adım atar ve Tanrı‟ya yönelir. Daha sonra dünyadaki her şeyin 

O‟ndan geldiğini düşünerek hiçbir şeye isyan etmez. Karşılaştığı olumsuz olaylara 

sabırla ve hoşgörü ile yaklaşır. İsyan etmeden iyilikle o olumsuz durumlarla baş 

etmeyi öğrenir. Bu şekilde dünyada ömrünü geçiren kişi için ölüm çok acı bir durum 

olmaktan çıkmaktadır. 

Mevlana‟ya göre ruhun aslına dönmesi, Tanrı‟ya kavuşması anlamına 

gelmektedir. Kişi, duyusal dünyada Tanrı ile beraber olduğu sürece ölüm, Tanrı‟ya 

açılan bir perde veya kapı gibidir. Sevgiliye kavuşma isteği, bir an önce bu perdenin 

veya kapının açılmasını zorunlu kılmaktadır. Hayatta olmak Tanrı‟dan ayrılış 

travması ise,  O‟na kavuşmak hem derin bir mutluluk hem de ölümsüzlüktür. 

Görüldüğü üzere ölmek, aslında Mevlana için ebedi sevgiliye kavuşmaktır. 
243

    

İradi ölüm, doğal ölümden daha anlamlı ve değerli olduğundan Mevlana 

açısından yapılması gereken tek şey dünyanın maddi değerlerinden uzaklaşıp 

                                                           
242

Ruhattin Yazoğlu, Tuncay İmamoğlu, “Mevlana Düşüncesinde Bir ölümsüzlük Tecrübesi Olarak 

İradi ve Doğal Ölüm”, ss. 11-12. 
243

Hüseyin Güllüce, Kur‟an Tefsiri Açısından Mesnevi, İstanbul: Ötüken Yayınları, 1999, s. 197. 



64 

 

ölümsüz sevgiliye ulaşmaktır. Ancak bu şekilde insan hayatı daha yaşanılabilir ve 

çekilir hale gelir hem de ölümün kasvetli ve korkutucu etkisi ortadan kalkar.  

4.Kâmil İnsan Anlayışı 

4.1.Tasavvufta Kâmil İnsan 

Mevlana‟nın felsefesinin kökeninde İslam‟ın ruhu yatar. İnsan anlayışı da 

aynı şekilde bu ruhtan izler taşır. Mevlana‟nın kâmil insanına geçmeden önce 

tasavvufta kâmil insanın ne olduğunu ele almak yerinde olacaktır.  

Tasavvuf düşüncesinde kâmil insan; iyi söz, iyi hareket, iyi ahlâk ve bilgi 

sahibi, şeriat, tarikat, marifet ve hakikatte tam olan insana denmiştir. Kâmil insan din 

ve diyanet adına insanlara örnek olan bir kişiliktir.
244

 Kendisinde bi‟l-kuvve bulunan 

özellikleri açığa çıkartan ve Tanrı‟nın isim ve sıfatlarına en iyi şekilde layık olan 

kişiye denir.
245

 O, içindeki cevheri açığa çıkarır ve onu pratik yaşantısında sergiler. 

Tanrı‟nın bütün isimlerine ve sahip olduğu sıfatlara en mükemmel şekilde uyarak 

yaşayan kâmil insan, Tanrı‟nın nezdinde en değerli şahıstır. 

Tasavvufta insan davranışları ahlâki bakımdan incelenmiştir ve Türk İslam 

düşüncesinde de mükemmel insan tasavvuru “insan-ı kâmil” kavramıyla ifade 

edilmiştir.
246

 “İnsan-ı kâmil, tasavvuf düşüncesinde, en yüce basamağa erişmiş, 

kemale ermiş, ruhsal bakımdan olgunluk katına ulaşmış; bütün varlık alanının 

kendisinde dile geldiğini kavrayan; kendi geçici varlığından sıyrılarak Tanrı‟da 

sonsuzluğa varan kimse”.
247

 

Muhammed İkbal‟e göre kâmil insan, diğer insanlardan farklı özellikleri, 

üstün yaşam tarzı, toplumda yenilikler oluşturması, toplumları yönlendirmesi gibi 

insanlara liderlik eden karakteristik tutumuyla inkılapçı bir kişiliktir. Onun fikirleri, 

düşünceleri yaşama yeni amaçlar katar. Tarihin gidişatını insanlık için istediği yöne 

                                                           
244

Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed İkbal, Ankara: Fecr Yayınları, 2014, 

s. 152.; Abdülhakim Yüce, “Tasavvufta İnsan-ı Kamil ve Mevlana”, Tasavvuf İlmi ve Akademik 

Araştırma Dergisi, 14, 2005, s. 64.; Hüseyin Atay, “İslamda Olgun İnsan”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15/1, 1967, s. 159. 
245

Bülent Akot, “Değerler Eğitimi Açısından İnsan-ı Kamil Düşüncesi ve Günümüzde Karşılaşılan 

Zorluklar”, İslami Araştırmalar Dergisi, 24(1), 2013, 62. 
246

Kemal Sözen, “Sinan b. Sabit‟in Mükemmel İnsan Tasavvuru”, Şanlıurfa I. Uluslararası Katılımlı, 

Bilim, Din ve Felsefe Tarihinde Harran Okul Sempozyumu, Bildiriler, C.1, 2006, s. 398. 
247

Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 926. 



65 

 

çevirir.
248

 Devrimci bir kişiliğe sahip olan kâmil insan, insanların aydınlanması için 

bir ışık görevini görür. Onların yolunu aydınlatmaya ve onları yönlendirmeye çalışır. 

Murtaza Mutahhari‟ye göre İslam‟da onu tanımanın iki yolu vardır. Birinci 

yol: Kuran ve hadislerde onun hangi özellikleriyle ortaya koyulduğuna bakmak 

gerekir. İkinci yol: İnsanlar arasında sağlam olduğuna inandığımız kimseleri tanımak 

gerekir. Bu kişiler, Kuran‟da ve hadislerde belirtildiği gibi yaşamın tam da içinde 

olan kâmil insandır. O, bizzat hayatın içinde İslam‟ın dediği şekilde yaşamış, gerçek 

kişidir.
249

 

 Azizüddin Nesefi (öl. 1300)‟ye göre kâmil insan şeriat, tarikat ve hakikatte 

tam ve birlik olan insandır. Böyle bir insanın dört özelliği de tamdır; iyi sözler, iyi 

hareketler, iyi ahlâk ve bilgi.
250

 İnsanın kâmil olabilmesinin en temel koşulu 

öncelikle onun iyi ahlâklı, erdemli ve iyi bir insan olmasıdır. Ancak kişi eylemde 

bulunurken evrensel olabilecek şekilde eylemeli ve davranışlarından bütün insanlar 

etkilenmelidir.  

Kenan Gürsoy‟a göre kişinin evrenselleşmesi ve kâmil insan yolunda 

yürüyebilmesi için, içinde bulunduğu kültürden hareketle ahlâkı sorumluluk 

bilinciyle yaşaması gerekir.
251

 Kişi Tanrı‟nın isteklerine uygun şekilde ahlâkı tam 

olarak kendi içinde benimsemelidir. Dünyada pek çok kötülüğe sabretmek ve onların 

karşısında sabırlı bir tutum sergilemek insanın kâmil olabilmesinin yolunu 

açmaktadır. Nejdet Durak‟ın ifadesiyle: 

Yunus Emre‟nin “bir ben var benden içeri” deyişinde dile 

getirdiği insanın egoizmini dile getiren „benlik‟ insanın kendi değerini, 

asıl özü yakalamasına, ayna görevini yerine getirmesine engel teşkil 

etmektedir. Bu manada „kâmil insan, tasavvuf düşüncesinde saf bir güç 

istenci (kudret idaresi) şeklinde, sadece kendine mahkûm (ama yine de 

mahkûm) bir üst insan olmaktan çok her an kendini asıl varlığını ve 

hakikatini bulduğu aşkın değer alanına doğru yeniden aşıp, gerçek 

erdemi kendisi karşısında vermekte olduğu mücadele sonucu, ancak 

                                                           
248

Khatoon Jamilah, “İkbal‟in İnsan-ı Kâmili”, Celal Türer (çev.), Kitap Dergisi, 10/72, 1995, s. 57. 
249

Murtaza Mutahhari, İnsan-ı Kamil, İstanbul: Çıra Yayınları, 2012, ss. 18-19. 
250

Azizüddin Nesefi, Tasavvufta İnsan Meselesi İnsan-ı Kamil, Mehmet Kanar (çev.),  İstanbul: 

Dergâh Yayınları, 1990, s. 14. 
251

Kenan Gürsoy, Etik ve Tasavvuf Felsefi Diyaloglar, Semih Yücel (hzl.), İstanbul: Sufi Kitap, 2008, 

s. 47. 



66 

 

tanrısal sıfatların kendinden aksedebileceği bir saf ayna olmakta bulan, 

bir insanlık mahiyetidir.‟
252

 

Görüldüğü üzere hem tasavvuf düşüncesinde hem de felsefi düşüncede 

insanın en çok ahlâki yönüne ve Tanrı ile kurduğu bağa dikkat çekilmektedir. 

Yukarıda da belirtildiği gibi insanın kendisini aşmasını engelleyen benliğinden 

kurtulması gerekir. Kişinin, bir üst kimliğe aklın yeterli olmadığı ve sadece kendi 

kendisiyle rekabet halinde olduğu metafizik âleme hareket etmesi gerekmektedir.  

Tasavvufta kâmil insan Tanrı‟yı İslamiyet açısından başkalarına yansıtan ve 

dünyada Tanrı‟nın bir örneği olan demektir. Bütün evreni kendi içinde barındıran ve 

hep iyi olana doğru koşan kişi yaratıcının sevdiği kişilerdendir. “Kişinin 

yetkinleşmesi, insan-ı kâmil olması „kâinat aynasının cilası‟, „kâinat aynası‟ gibi 

anlamlara gelmektedir.”
253

 

Kuran‟a göre insanı çamurdan yoğurup yaratan Allah, ona kendi nefsinden 

ruh üflemiştir.
254

 İnsan bu şekilde hem maddesel hem de Tanrısal bileşkelere sahiptir. 

İnsan her haliyle Tanrı‟nın yarattığı en mükemmel ve akıllı varlıktır. İnsan O‟nun 

nefsiyle hayat bulmuştur. İnsan bu bağlamda Tanrı‟nın niteliklerini yansıtan bir ayna 

gibidir. Tanrı, “Âdem‟i kendi suretinde yaratmış”
255

 Bu açıdan ele alındığında Hz. 

Âdem, kâmil insanın ilk örneğidir. Tanrı onu yeryüzünde halife kılmıştır.
256

 Hz. 

Âdem hem ilk insan hem ilk peygamber olmasından ötürü bütün insanlar arasında 

çok özel bir yere sahiptir. Tanrı, kendi sıfatlarını ilk peygamber, ilk halife ve ilk 

insan olan Hz. Âdem‟de ortaya çıkardığı için, o aynı zamanda ilk kâmil insandır. 

Bütün insanlık Hz. Âdem‟den çıktığı için tasavvuf anlayışında o kâmil insan 

olarak kabul edilse de daha sonra detaylı bir şekilde açıklamaya çalışacağım üzere 

Mevlana‟da kâmil insan örneği Hz. Peygamber‟dir. Bütün insanlara yol gösteren, hiç 

yokken ahlâki sistemlerin yaratıcısı olan Hz. Âdem dünyada her şeyin ilki olduğu 

için Tanrı‟nın duyusal âlemde küçük bir örneğidir. Bütün insanlığın kendisinden 

türemesi ve her şeyin ilki, başlangıcı olması dünyada sadece ona ait bir durumdur. 

                                                           
252

Nejdet Durak, “İslam Düşüncesinde Etik Bir İdeal Olarak „İnsan-ı Kamil‟ Anlayışı”, Uluslararası 

İnsan Bilimleri Dergisi, 7/2, 2010, ss. 110-111. 
253

Nejdet Durak, İslam Düşüncesinde Etik Bir İdeal Olarak „İnsan-ı Kamil‟ Anlayışı, s. 112. 
254

Hicr 15/28-29.; Sad 38/72. 
255

Buhari: İsti‟zan 1; Müslim: Bir 115. 
256

Nejdet Durak, İslam Düşüncesinde Etik Bir İdeal Olarak „İnsan-ı Kamil‟ Anlayışı, s. 116. 



67 

 

Tasavvufi gelenek içerisinde kâmil insan öğretisinin temel kaynakları Kuran 

ayetleri ve hadislerdir. Pek çok düşünür bu kaynaklardan hareketle kâmil insan 

anlayışını oluşturmuştur.
257

 Mevlana‟da da durum aynıdır. “Mevlana‟da insanın yeri 

Tanrı‟nın yanıdır. Aslında bu görüş tüm tasavvuf düşüncesini kapsar.”
258

  

Genel olarak tasavvufta insan Tanrı‟dan izler taşır ve kâmil insan da Tanrı‟ya 

ulaşmak için ahlâklı ve bilgili tavırlar sergiler. Kuran ayetlerini, hadisleri tam 

anlamıyla bilip buna göre erdemli tavırlar sergileyen, yeryüzünde Tanrı‟nın bir 

örneğini sergileyen insan, kâmil insandır. Tasavvuf anlayışında bedenin her bir 

organı Tanrı‟yı çağırmaktadır. Kâmil insan da her durumda Tanrı‟ya daha yakın 

olacağı için üstinsan rolüne bürünmektedir.  

4.2.Mevlana’ya Göre Kâmil İnsan  

Günümüzde ideal insan olarak nitelendirilen kâmil insan Mevlana‟nın 

eserlerinde sıkça geçen ve Mevlana‟nın da çok önem verdiği konulardan biridir. Ona 

göre kâmil insan, aşk ve sevgi yönünden donanımlıdır. Bu kavramı öncelikle uğruna 

evrenin yaratıldığı insan olan Hz. Peygamber için kullanmaktadır. Ayrıca Mevlana, 

peygamberin yüceliği karşısında Cebrail‟in bile kendinden geçip gideceğini 

belirtir.
259

 Hz. Peygamber olmasaydı gökyüzü karanlıklar içinde kalırdı, denizler bu 

kadar heybetli, yeryüzü bu denli güzel, muhteşem ve zenginlikler ile dolu olmazdı.
260

 

Dolayısıyla kâmil insan mertebesinin asıl sahibi Hz. Muhammed‟dir.
261

 

Kâmil insanı aşk ve sevgi yönünden ele alan Mevlana, onu fiziki âlemle 

metafizik âlemin arasına yerleştirir. İnsanın gerçek tarafı fiziksel değil, manevi 

yönüdür. O, Tanrı ile yarattığı varlıklar arasında bir aracıdır. Mesnevi‟de ayrıca, 

kâinatın kalbi olarak ifade edilmiştir.
262

 Kâmil insan, kâinatın bütün güzelliklerini 

kalbinde barındıran ve Tanrı‟ya en yakın kişidir.  

Mevlana eserlerinde insanlık vasfının özünün âşık-ma‟şuk ilişkisiyle yani 

hem Tanrı‟yı seven hem de Tanrı tarafından sevilen karşılıklı bir etkileşimle 

oluştuğunu söyler: “Kimi âşık görürsen, bil ki o, mâ şûktur. Yani seven kişi aynı 

                                                           
257

Nejdet Durak, İslam Düşüncesinde Etik Bir İdeal Olarak „İnsan-ı Kâmil‟ Anlayışı, s. 108. 
258

Nezih Uzel, Mevlana ve İnsan, İstanbul: Elif Kitabevi Milenyum Yayınları, 2009, s. 94. 
259

Mesnevi, C. IV. B. 3800. 
260

Mesnevi, C. VI. B. 2109-2111. 
261

Osman Nuri Küçük, Füsusu‟l Hikem ve Mesnevi‟de İnsan-ı Kamil, s. 17. 
262

İsmail Yakıt, Batı Düşüncesi ve Mevlana, İstanbul: Ötüken Yayınları, 1993, s. 32. 



68 

 

zamanda sevgilidir. Çünkü seven kişi, bir bakımdan âşık ise, bir bakımdan da 

ma'şuktur.”
263

 Kâmil insan, bu aşkı bütünüyle benliğinde bulan ve ona göre yaşayan 

kişidir. Dolayısıyla o, hem Tanrı‟yı seven hem de Tanrı tarafından sevilen kişidir. 

Aşk ve sevgi yönü kendisinde ağır basan kâmil insan, kendisini bedensel ve ruhsal 

olarak insan suretinde yaratan Tanrı ile kurduğu psikolojik birliğin bilinciyle dolu, 

tamamıyla ruhsal boyutun zirvesine ulaşmış insandır.
264

 

Mevlana‟ya göre o, bir Hakk eri‟dir ve duyusal dünyada mutlak olanın bir 

yansımasıdır. Bu olgunluğa ve yüksekliğe ulaşan Hakk eri, bütün benliklerin, beşer 

yargıların ve maddesel boyutun çok üzerindedir.
265

 Kâmil insan düşüncesi insanı 

hem fiziksel hem de metafiziksel boyutlarıyla içine alan evrensel bir insan 

mahiyetindedir. Onu sadece cisim ve beden olarak görmek doğru değildir. O, can ve 

özdür.
266

 Daha çok metafiziksel âlemin en üst tabakasına ulaşmış, maddi dünyadan 

tamamen uzaklaşmış, kendisini Tanrı‟ya bırakan ve O‟nda bulan kâmil insan maddi 

dünyada da Tanrı‟nın bir örneğini yansıtmaktadır. 

Mevlana‟nın Tanrı‟nın bir örneğinin yeryüzünde olması gerektiğini ifade 

eden bir örnek vardır. O da şöyledir: “Mevlana‟nın çevresinde bir Rum delikanlısı 

vardır. Bu genç, Mevlana‟ya Tanrı dediği için suç duyurusuyla kadının önüne 

çıkarılmıştır. Kadı “Sen ne demek istedin?” diye sorar. Rum genç Süryanos da şöyle 

cevap verir: 

-Haşa ben Mevlana‟ya Tanrı demedim, Tanrı‟yı yaratandır dedim… 

Kadı, Rum delikanlıyı aklından şüphesi var diye bıraktı. Süryanos da 

koşa koşa Mevlana‟nın yanına gitti ve başından geçenleri tek tek anlattı. 

Mevlana da şöyle cevap vermiştir: 

-Git söyle o kadıya yazıklar olsun ona eğer o da Tanrı olmadıysa…
267

  

Örnekte de görüldüğü gibi insanın Tanrı olması elbette metaforik bir 

durumdur. Ancak burada bahsedilen insanın O‟nun bütün iyi sıfatlarını kendi içinde 

yaşaması ve kendi benliğinde Tanrı ile bir bütün olması gerektiğidir. Tanrı ile 

                                                           
263

 Mesnevi, C. I. B. 1740. 
264

İsmail Yakıt, “Mevlana‟da Akıl ve Aklın Kritiği”, Selçuk Üniversitesi 8. Milli Mevlana Kongresi 

Tebliğleri, Konya, 6-7 Mayıs 1996, ss. 41-42. 
265

Yüksek Yazıcı, Gönüller Sultanı Mevlana, İstanbul: Kavim Yayınları, 2007, s. 178. 
266

İsmail Yakıt, “Mevlana‟da Akıl ve Aklın Kritiği”, s. 32.; Mesnevi, C. II. B. 3187. 
267

Nezih Uzel, Mevlana ve İnsan, s. 39. 



69 

 

arasında en ufak bir engelin ve mesafenin bulunmaması kişinin metafizik âlemde en 

üst basamağa ulaştığını göstermektedir. O‟nu kendi içinde bulan kişi affedici, cesur, 

cömert, yardımsever ve iyi kalplidir. Böyle sıfatlara sahip olan kişi Tanrı‟nın bir 

örneğini yansıtmaktadır. 

Mevlana‟ya göre yegâne varlık Tanrı ve diğer bütün varlıklar da Tanrı‟dan 

çıkmıştır. Bu sebeple Tanrı dışındaki hiçbir varlık gerçek değildir. İnsanın Tanrı‟ya 

rağmen herhangi bir varlık iddiasında bulunması, onun hakikati henüz ve tam olarak 

kavrayamadığını göstermektedir. Bu durum ise insanın özüne, kendisine 

yabancılaşmasına neden olmaktadır. Oysa insan, kendisinin bir varlık olduğu 

iddiasından vazgeçerek Tanrı ile birlikte bir bütün olmalı başka bir ifade ile Tanrı‟da 

yok olmalıdır.
268

  

Ayrıca Mevlana Mesnevi‟de kâmil insan ile ilgili bölümde şunları 

söylemektedir: “Onu, can olarak gör; ona; “can beyi” de! Onu beden, cisim olarak 

görme; onu, öz bil, iç olarak tanı; onu, etten ve kemikten ibaret sanma! İnsana, 

lanetlenmiş İblis‟in gözü ile bakma; onun aslı, sadece topraktır sanma! Güneşin yol 

arkadaşına “yarasa” deme; kendisine secde edileni, secde eden sanma!”
269

 

Hz. Peygamber de bedensel varlığı ile bu dünyada yer edinmiş olsa da onu 

kâmil insan yapan yanı özünde sahip olduğu niteliklerdir. Hayatını kaybetmiş olsa da 

O, bütün insanlara örnek olarak aslında varlığını sürdürmektedir. Çünkü O, sadece 

etten ve kemikten ibaret değildir. Hz. Peygamber gibi Hakk yolunda yürüyen başka 

insanlar da bu mertebeye ulaşabilmektedir. Yeter ki Tanrı ile bir bütün olsunlar ve 

O‟nun varlığını kendi benliğinde görebilsinler. Kâmil insan şu özelliklere sahiptir: 

“Bunlar, akislere benzer ama akis değildir; bunlar, akis şeklindeki Hakk‟ın 

görünüşleridir!
270

 “O, bir güneş görmüştür; cansız ve donmuş bir halde kalmıştır! O, 

gül bağı olmuştur; onun şırlağan yağı vasfı kalmamıştır! Hakk abdalı da, geçici, fani 

varlığını değiştirince, artık, halktan sayılmaz; bu bahsi geç, üzerinde fazla durma!”
271

 

                                                           
268

Mustafa Tekin, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟de Din ve Yabancılaşma”, İstanbul Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1/1, 2010, ss. 110-112.; Mesnevi, C. I. B. 3052. 
269

Mesnevi, C. VI. B. 3187. 
270

Kamil insanın vücudunda zuhura gelen ilahi sıfatlar, Rabbani vasıflar akislere benzer ama onlar 

akis değildir; onlarda görülenler, ilahi tecellilerdir! Mevlana, Mesnevi, Şefik Can (çev.), s. 570.  
271

Mesnevi, C. VI. B. 3190. 



70 

 

Kâmil insan nur yüzüyle, örnek tavırlarıyla, Hakk‟a yakınlığı ile toplumdan 

ayrılmış kişidir. Hakk ile bütünleştiğinde onun cansız beden varlığı anlamını yitirip 

üstün bir varlık konumuna yükselmektedir. İslam ahlâkını tam anlamıyla içselleştirip 

ve ona uygun olarak yaşayan kâmil insan, sıradan bir insan değildir. İnsanlık 

mertebelerinin en üstüne çıkmış ve toplumlara örnek bir birey haline gelmiştir. 

Kâmil insanın yeri Tanrı‟nın yanıdır. Tanrı‟ya ne kadar yakınlaşırsa kişinin kâmil 

insan olma derecesi de o kadar artmaktadır. 

Mevlana‟ya göre “Kâmil insana hizmet, Hakk‟a hizmettir; kâmil insanı 

görmek, ilahi nuru görmek, ilahi nurla aydınlanmak demektir!”
272

 Çünkü manevi 

anlamda Tanrı‟nın yanına ulaşabilmiş bir insan Hakk nezdinde çok değerlidir. 

Toplumda onlarla tanışıp sohbet edenler hem psikolojik açıdan rahatlamış olduklarını 

hem de yepyeni değerlerle karşılaştıklarını düşünürler. Onlarda var olan nur da, 

toplumdaki insanlar tarafından hemen fark edilmektedir. Kişi, sıradan insandan çok 

daha farklı bir kişiyle tanıştığını düşünmektedir. 

Kâmil insanların ışık saçtığını Mevlana şu sözlerle ifade etmektedir: “Hele şu 

pencere yok mu; o, kendiliğinden ışık saçmada, kendiliğinden parlamadadır! Onun 

parıltısı, güneşin iğreti ışığından değildir! (Pencere, kâmil insandır!)
273

 Tanrı‟nın 

yanına ulaşabilmiş kâmil insanın ışık saçmak, toplumda parlamak için hiçbir şeye 

ihtiyacı yoktur. Çünkü o en büyük ışığı kendi içinde bulmuştur ve bunu yansıtmak 

için de başka bir şeye ihtiyaç duymamaktadır. Zira Tanrı‟nın ışığı kâmil insan için 

yeterlidir. 

Tanrı, kâmil insanın kalbini ilahi zat ve isimlerin tecellisine ayna kılmıştır. İlk 

olarak kâmil insana daha sonra da onun aracılığıyla evrene tecelli etmiştir. Bu durum 

bir aynaya yansıyan nurun onun karşısında bulunan diğer bir aynaya aksetmesine 

benzer.
274

 Bu şekilde kâmil insandan başlayan bu nurlanma bütün evrene tecelli eder. 

Bu nurlanmadan pay alabilen insanlar da dünyada gerçek mutluluğu tatmış olacaktır. 

Kişi, gönül gözünü açarak, hakikatin ne olduğunu kavrayacak ve dünyadaki gerçek 

amacının ne olduğuna karar verecektir. Tanrı evrendeki her şeyi kâmil insandan 

sebeple yapmaktadır. Mevlana Mesnevi‟de şöyle der: 

                                                           
272

Mesnevi, C. VI. B. 3196-2. 
273

Mesnevi, C. VI. B. 3196-3. 
274

Ahmed Avni Konuk, Fusüsü‟l-Hikem Tercüme ve Şerhi I, Mustafa Tahralı-Selçuk Eraydın (çev.), 

İstanbul: İfav Yayınları, 1994, s. 129. 



71 

 

Gönül sahibi, altı yüzlü ayna gibidir. Allah, altı yöne de o 

aynadan bakar.
275

 

Ama altı yönde bulunanlara, Allah o gönül sahibi, yani kâmil 

insan olmadıkça bakmaz. 

Eğer Cenab-ı Hakk, birinin istediğini reddederse, o gönül sahibi 

için reddeder. Kabul eyleyecek olursa, yine o gönül sahibi için kabul 

eder. 

Cenab-ı Hakk, o olmadıkça hiç kimseye nimet vermez. Ben 

Hakk‟a ulaşan, kavuşan kişinin halinden pek az bir şey söylüyorum. 

Allah iyiliği, ihsanı, bağışı onun avucuna koyar da, acıdığı 

kişilere, onun avucu ile verir. 
276

 

Gönül sahibi kâmil insan Tanrı katında o kadar değerlidir ki dünyada olup 

bitenler hep onun aracılığı ile gerçekleşmektedir. Çünkü Tanrı yanında olan ve en 

sevdiği kulu için insanların isteklerini gerçekleştirmektedir. Zira “Kâmil insan izzete, 

yüceliğe mazhardır. O Hakk‟ın sevgilisidir. O bütün melekleri geride bırakmış, ileri 

geçmiştir.”
277

 Varlık mertebelerinin en üstüne çıkmıştır. “Kâmil insan bugünümüzün 

de padişahıdır, yarınımızın da.”
278

 O, hayatını kaybetse bile örnek yaşayışıyla, sahip 

olduğu bilgi ve Tanrı ile olan beraberliği ile insanlara tüm zamanlar boyu örnek 

olacaktır. 

4.2.1. Mevlana’ya Göre Kâmil İnsanın Özellikleri 

Mevlana Mesnevi‟de bazı özellikler sıralamıştır: Kalp gözü açık olan kâmil 

insanın gelecekle ilgili birtakım öngörüleri vardır: O, ecel gününe kadar, başına 

gelecekleri bilir, görür. Hatta o Tanrı‟dan korkan, sakınan er, yalnız kendi halini 

görmez. Doğuda ve Batıdakilerin de ne olacaklarını ve yaşamda ne ile 

karşılaşacaklarını görür.
279

 Tanrı‟nın istediği şekilde yaşadığından ve bütün 

benliğiyle O‟nun yanında olduğundan kâmil insan başına gelecek olayları hisseder ve 

bilir. 

O, kendi huylarının elbisesinden kurtulmuş ve canı beşeri kötülüklerden 

soyunarak, canına can katan sevgilisine, en sevdiğine kavuşmuştur.
280

 Dünyevi, 

olumsuz huylarından arınık bir şekilde sevgilinin yanında yer almıştır. Sevgili diye 

                                                           
275

Altı yön; sağ, sol, üst, alt, ön, arka‟dır. İnsan-ı kâmil, Tanrı‟nın kendi işlerini onun vasıtasıyla 

gördüğü dünyanın gözüdür. Tanrı her şeyden münezzehtir. Mesnevi, C. V. B. 874. 
276

Mesnevi, C. V. B. 874-879 
277

Mesnevi, C. VI. B. 487. 
278

Mesnevi, C. VI. B. 491. 
279

Mesnevi, C. IV. B. 3394-3396. 
280

Mesnevi, C. V. B. 3613. 



72 

 

bahsettiği varlık ise Tanrı‟dır. Tanrı‟nın karşısına en saf ve en masum şekilde çıkmak 

için, bütün kötü huylarını terk etmiştir. “Kâmil insanın beşeriyet hali ilahi nur ve 

Rabbani tecelli ile yok olmuştur!”
281

 Tanrı‟nın güzelliği ve nuru ile birlikte kâmil 

insanda dünyaya ait olan beşeriyet hali ortadan kalkmıştır. Bedensel varlığı 

nurlanmış ve insanlar tarafından fark edilir bir hale bürünmüştür. Tanrı‟da kaybolan 

kâmil insan,  artık bedenine değil, ruhuna özen göstermeye başlamıştır. 

Düşünür, Mesnevi‟de şunları söyler: “Bütün varlıkların en güzeli, en üstünü 

olan insan-ı kâmilin gönlü, nasıl olur da Allah‟ın evi olmaz? Başka insanlar, dünyevi 

ve uhrevi bir ihtiyaç için Kâbe‟ye giderler. Hâlbuki kâmil insan, daima orada hazır 

bulunur. Kâmil insan için Kâbe‟nin kapısı daima açıktır.”
282

 O, tüm benliğiyle 

Tanrı‟yı kendi içinde hissettiği için Kâbe‟nin evi gibi aynı maneviyata sahiptir. 

Dolayısıyla kâmil insan, her an Kâbe‟dedir ve gönlü, kalbi hep oraya dönüktür. 

O, mademki kâinatın bütün hakikatlerini kapsıyorsa, o halde kâinatın bütün 

hakikatlerine vakıf olmak durumundadır. Çünkü onun için bütün varlıklar hem suret 

hem mana yönünden kâmil insanın nazargâhıdır.
283

 O, evrendeki bütün gerçeklikleri 

bilmektedir. Hakikâtlerin özüne herkesten daha çok hâkimdir. Metafizik âlemden bu 

âleme intikal eden bütün hadiseler, gerçekleşmeden önce kâmil insanın kalbinde 

peyda olmaktadır. Bundan dolayı mutasavvıflar, ilk aklı kudretin mazharı, kâmil 

insanı da ilmin mazharı kabul eder.
284

 Bütün ilimin, bilimin ve olayların kudretine o 

sahiptir. Bu özelliği ile bütün insanlardan manevi yönden derece olarak üstte yer alır. 

Kısaca “ideal insan, -kâmil insan- güzel ahlâkın, faziletin, hak ve hukukun, 

adaletin, iyi, güzel ve doğru olan şeylerin yerleşmesine gayret gösterir.”
285

 

Mevlana‟nın da sözünü ettiği gibi o, Tanrı katında en güzel yere sahip olan, bütün 

insanlığa örnek olacak şekilde davranan kimsedir. Dünyaya ait olan bütün sınırlardan 

kendini soyutlayarak var olan her şeyi aynı ölçüde görmektedir. Aile yaşantısı, 

gündelik hayatı ve sosyal yaşamı herkese örnek olacak düzeydedir. Hem nezaket 

kurallarına uyar hem de nezaketini ibadetle tamamlar. Her türlü örnek yaşamıyla 

                                                           
281

Mesnevi, C. VI. B. 3212. 
282

Mesnevi, C. VI. B. 868-869. 
283

Azizüddin Nesefi, İnsan-ı Kamil Tasavvufta İnsan Meselesi,  s. 5.  
284

Azizüddin Nesefi, İnsan-ı Kamil Tasavvufta İnsan Meselesi, s. 137. 
285

İsmet Altıkardeş, İdeal Kişilik Modeli Olarak İnsan-ı Kamil, İstanbul: Rağbet Yayınları, 2005, s. 

36. 



73 

 

herkese anne babasından daha yakındır. Dolayısıyla kâmil insan, Tanrı‟ya layık 

olacak şekilde davranan değerli bir insandır. 

4.2.2. Kâmil İnsanın Evrensel Nitelikleri 

4.2.2.1.Ney Metaforu 

Mevlana, Mesnevi‟nin ilk 18 beyitinde neyden bahsetmektedir. Aslında ney 

ile insanın ve onun ideal mahiyeti sembolize edilmiştir.
286

 

Şu Ney‟in neler söylediğini can kulağı ile dinle, o ayrılıklardan 

şikâyet etmededir. 

Ney kendine has bir dille, hal dili ile diyor ki: “Beni kamışlıktan 

kestiklerinden beri, feryadımdan, duygulu olan erkek de, kadın da 

inlemekte, ağlamaktadır. Şu var ki beni dinleyen her insan, benim neler 

dediğimi anlayamaz. 

Benim feryadımı duyamaz. Beni anlamak, beni duymak için, 

ayrılık acısı çekmiş, gönlü yaralanmış, içli bir insan isterim ki, acılarımı, 

dertlerimi ona anlatayım. 

Aslından, vatanından ayrı düşmüş, oradan uzaklaşmış kişi, orada 

geçirmiş olduğu mutlu zamanı arar, o zamanı tekrar yaşamak ister, 

ayrıldığı sevgiliye tekrar kavuşmak arzu eder.
287

 

Pek çok Mevlevi düşünüre göre ney doğrudan kâmil insandır. Kamışlıktan 

koparılarak yapılan ney, her nefeste vatanından, yurdundan ayrı düşmenin ıstırabını 

yaşamaktadır. İnsan da geldiği sonsuz âlemin özlemini çekmektedir. Ruh, bedende 

hapsolduğundan her an koparılıp geldiği ulvi âlemin hasretiyle yanmaktadır. Ney 

metaforu ile aslında anlatılmak istenen; “insanın bu âlemdeki varoluşunun nedenini 

açıklayabilecek bir şekilde, birlik kamışından kesilmiş, kendi varlığından geçmiş, 

gerçek varlıkla var olmuş insan yani kâmil insandır.”
288

 

İnsan sonsuz âlemden sonlu âleme geçtiğinden beri acı çekmektedir. Nasıl ki 

ney kamışından ayrılıp, sürekli ayrılıktan şikâyet ediyorsa, kâmil insan da bu fiziksel 

ve sınırlı dünyada anavatanından ayrı düşmenin üzüntüsünü sürekli yaşamaktadır. O, 

tekrar geldiği yere dönmek ve gerçek sevgiliye ulaşmak ister. Kendisini de ancak 

                                                           
286

İsmail Yakıt, Batı Düşüncesi ve Mevlana, İstanbul: Ötüken Yayınları, 2013, s. 42. 
287

Mesnevi C. I. B. 1-4. 

Ney, nefsani arzulardan kurtulmuş, nefsini yok etmiş, ilahi sevgi ile dolmuş kâmil insanın 

sembolüdür. Ney, kamışlıktan ayrı düştüğü için inlemektedir. İnsan da, ezel âleminden, ruh âleminden 

dünyaya sürgün edilmiştir. Hakk‟tan ayrı düştüğü için muzdariptir. Dünyada yaşadığı müddetçe, 

acılar, hastalıklar, belalar içinde çırpındıkça insan, ruh âlemindeki mutluluğunun özlemini duyacak, 

yabancı olduğu ve sürgün gibi yaşadığı dünyadan kurtuluş yollarını arayacaktır. 
288

İsmail Yakıt, Batı Düşüncesi ve Mevlana, ss. 42-43. 



74 

 

onun gibi bu acıyı tadan ve gerçek sevgilinin hasretiyle yanan birisinin 

anlayabileceğini düşünür.  

O, her toplulukta inlemiş ve ağlamıştır. Huysuz insanlarla da, iyi insanlarla da 

oturup kalkmıştır.
289

 Herkes kendi anlayış ve düşüncesine göre onunla arkadaş, dost 

olmuştur. Ancak hiç kimse onun gönlündeki sırları araştırmamış ve 

öğrenmemiştir.
290

 Oysa onun sırrı feryadından çok da farklı ve uzak değildi. Ama 

herkesin onu anlayacak bir gücü ve kalbi yoktur. 
291

 Ten candan, can da tenden ayrı 

ve gizli değildir. Ancak kimseye canı görmek izni verilmemiştir.
292

 Ney‟in sesi gönlü 

yakan bir aşk ateşidir. Kimde bu ateş yoksa o, maddi varlığından kurtulsun, yok 

olsun.
293

 

Hayatında bir kere olsun ney sesine şahit olmuş bir kişi, ondaki acıyı, ıstırabı, 

özlemi fark etmiştir. Kâmil insan da ıstırap doludur. Çünkü o gerçek vatanından ayrı 

düşmüş ve kimsenin onu anlayamadığı, gönlündeki sırlarını açamadığı bir sahte 

dünyaya gelmiştir. Onun buradaki tek gayesi geldiği yere geri dönmek ve Tanrı‟ya 

kavuşmaktır: 

Ney‟in sesindeki tesir, yakıcılık, onun içine düşen aşk 

ateşindendir. Hakikat şarabında bulunan, insanı mest eden hal de, aşk 

coşkunluğundandır. 

Ney, sevgilisinden ayrılmış olanın arkadaşıdır, dostudur. Onun 

yakıcı sesi, bizim Hakk‟a kavuşmamıza engel olan perdelerimizi 

yırtmıştır. 

Ney gibi bir zehri, ney gibi bir panzehiri, ney gibi bir dostu, ney 

gibi bir aşıkı kim görmüştür? 

Ney, kanlarla dolu bir yoldan, aşk yolundan bahsetmektedir. O, 

sevgi yüzünden çöllere düşen Mecnun‟un aşk hikâyelerini anlatmaktadır. 

Bize, hak yolunu gösteren gerçek aşkın mahremi, dostu, aklını 

yitirmiş âşıklardan başkası değildir. Konuşan dile, kulaktan gayri 

müşteri, talib yoktur.
294

 

Neyin sesindeki aşk ateşi, kâmil insanın gönlünü kaplayan Tanrı aşkıdır. Ney, 

sevgilisinden ayrılmış olanın can yoldaşı, arkadaşı olurken; kâmil insan da yine onun 

gibi sevgilisinden ayrılmış olanın dostudur. Kâmil insanı yine onun gibi olan bir 

                                                           
289

Mesnevi, C. I. B. 5. 
290

Mesnevi, C. I. B. 6. 
291

Mesnevi, C. I. B. 7. 
292

Mesnevi, C. I. B. 8. 
293

Mesnevi, C. I. B. 9. 
294

Mesnevi, C. I. B. 10-14. 



75 

 

başka kâmil insan anlayabilir. Tanrı sevgisini içselleştirmiş ve hayatını Tanrı‟ya 

kavuşmaya adayan insanları kendilerinden başkası anlayamaz. O, sadece olumlu 

sıfatların temsilcisi değildir. Kötü huyları olsa bile bunları kendi içinde öldürebilir. 

Kötü huyları yok eden, iyi huyları yücelten o, gönlündeki aşk ateşiyle yanar durur. 

Ney, ebced hesabıyla kâmil insanı dolayısıyla Hz. Peygamber‟i ortaya 

çıkarmaktadır. Mesnevi‟yi ayrıntılı şekilde inceleyen kişilere göre bunu yapmak çok 

zor değildir. İsmail Yakıt‟a göre bu durum şu şekilde açıklanmaktadır:  

Eski Mesnevi şarihlerine göre ney, ebced hesabıyla da insanı 

daha doğrusu kâmil insanı vermektedir. Şöyle ki: Ebced hesabıyla Âdem 

ile Havva‟nın sayı değerleri toplamı 60‟tır. Bu izdivaçtan doğan netice-i 

suret “sin”dir. Nitekim Kur‟an‟da “Yasin” (=Ey sin = ey insan = ey 

Muhammed) olarak tefsir edilmektedir. Sin‟in sayı değeri 60‟tır. Âdem ile 

Havva kelimelerinin de 60‟tır. “Ney” kelimesi de 60 etmektedir. Şu halde 

ney‟den kasıt bazı Mevlevi büyüklerince Âdem ile Havva‟dır. 

Neyistandan kasıt cennet olmuş oluyor. Ney‟in 60 etmesi, “sin” harfinin 

de 60 etmesi ve “sin”in de Hz. Muhammed‟in ismi olması 

ney=Muhammed veya “insan-ı kâmil” şeklinde yorumlanmış ve sembol 

olmuştur.
295  

Mevlana, nitelik olarak kâmil insan kavramı ile Hz. Peygamber‟den söz 

etmiştir. Bu durum nicelik olarak da ney metaforu ile ebced hesabı yardımıyla Hz. 

Peygamber‟e karşılık gelmiştir. Bu bağlamda Mevlana, hem nitelik hem de nicelik 

olarak kâmil insandan Hz. Peygamber‟in anlaşılmasını istemiştir. 

4.2.2.2.Âşık-Ma’şuk İlişkisi 

Mevlana‟ya göre ideal mahiyeti içinde taşıyan kâmil insan hem âşık hem de 

ma‟şuk‟tur. Yani hem Tanrı‟yı seven hem de Tanrı tarafından sevilen bir kişi 

demektir. Mevlana burada aşk felsefesi oluşturmaya çalışmıştır.
296

 Daha önce de 

bahsedildiği gibi kâmil insanın aşkı insani değil ilahidir. Gerçek insanın özünü de bu 

aşk oluşturmaktadır. Kendi içinde Tanrı aşkını bulan kişinin bu aşkı karşılıksız 

kalmaz ve o da Tanrı tarafından sevilen bir kişi olur.  

Kâmil insan diğer insanlardan şu özelliği ile farklılık gösterir: “Her şeyi 

aramadıkça bulamazsın. Yalnız bu dost müstesna, çünkü onu bulamadıkça 

aramazsın.”
297

 Kâmil insan, dostunu yani Tanrı‟yı önce kendi benliğinde bulmalı ki 

daha sonra arasın. İnsanın Tanrı‟ya her açıdan yönelmesi ve kendisini onunla bir 

                                                           
295

İsmail Yakıt, Batı Düşüncesi ve Mevlana, s. 43. 
296

İsmail Yakıt, Batı Düşüncesi ve Mevlana, s. 45. 
297

Mevlana, Fihi Mafih, Meliha Ülker Anbarcıoğlu (çev.), İstanbul: MEB Yayınları, 1990, s. 289. 



76 

 

bütün halinde görmesi dünyevi hayatının daha huzurlu ve mutlu geçmesini sağlar. 

Mevlana‟ya göre gerçekten yok oluş Hakk‟ta yok oluştur. Bu durumu Mesnevi‟de 

şöyle dile getirir: 

O kâmil insan olduğu ve tam manasıyla Hakk‟ta yok olduğu için, 

bütün ruhlar onun dileğine uyarlar, bütün bedenler onun buyruğuna 

girerler. 

Cenab-ı Hakk buyuruyor ki: “Bizim lütfumuzun mağlubu olan, 

iradesiz, ihtiyatsız ve aciz kalmış değildir. Belki sevgimizle daha 

güçlenmiş, dilediğini yapar hale gelmiştir. 

Zaten dilediğini yapmanın sonu da insanın bu mertebeye gelmesi, 

dilediğini yapmanın yok olması, böylece bütün emelleri, istekleri 

gönlünden uzaklaştırmasıdır. 

Yani insanın yapma gücünün Allah‟ın iradesinde 

kaybolmasıdır.”
298

 

Tanrı aşkıyla yaşayan insan ideal özüne kavuştuğunda bundan sonra iradesini 

tam olarak kullanmadan hayatını Tanrı‟nın isteklerine göre yaşayacaktır. Kendi 

yapma, isteme, karar verme gücü Tanrı‟da kaybolan kâmil insan, nefsin isteklerine 

uymayıp tamamıyla Tanrı iradesi ile yaşamını sürdürecektir. Dolayısıyla maddi 

dünyada diğer insanlar, onu örnek alıp onun izinden gitmek isteyecektir. Çünkü 

insanın tek gayesi Tanrı aşkını hissetmek ve O‟na kavuşmaktır. Kâmil insan bu aşkı 

kendi benliğinde bulduğu için diğer insanlar tarafından takdir edilen ve örnek alınan 

bir konumdadır. 

Mevlana âşıklara ders verenin, onların kitap, defter ve ezberlerinin sevgilinin 

yüzü olduğunu söyler.
299

 Nasıl ki bir şey öğrenmek amacıyla okula gidip, 

öğretmenlerden ders alan ve kitap, defter yardımıyla kendini geliştiren insanlar varsa; 

kâmil insanların yani âşıkların da kendilerini tasavvufi anlamda geliştirmeye 

yardımcı olan bir rehberleri vardır. Bu rehber de sevgilinin yani Tanrı‟nın yüzüdür. 

“Onlar görünüşte sessizdirler. Ağızlarını kapamış, susmaktadırlar. Fakat 

gönüllerinden birbiri üstüne attıkları naralar ta ilahi arşa, ezeli sevgilinin tahtına 

kadar yükselir durur.”
300

 Kâmil insanı dinamik kılan tarafı onun gönlünden sevgiliye 

ulaşan ve sıradan insanların duyamayacağı naralardır. Aşkın tam anlamıyla tarifi 

olmadığından ona, Tanrı ile insanın arasında geçen yoğun etkileşim hali ya da kâmil 

insanın bütün yönleriyle yüzünü Tanrı‟ya dönmesi demek yanlış olmaz. 

                                                           
298

Mesnevi, C. IV. B. 400-403. 
299

Mesnevi, C. III. B. 3847. 
300

Mesnevi, C. III. B. 3850. 



77 

 

Aşkı tam olarak yaşayan kâmil insanın bu aşkı karşılıksız kalmaz ve Tanrı da 

ona âşıktır. Dolayısıyla âşık, sevgiliden gelen her şeye sabreder ve isyan etmez. 

Güzel şeyler geldiği zaman da şımarık tavırlar sergilemez. Aşkını kendi içinde 

yaşayarak, sükûnet halinde bir iç huzura ulaşır. Âşık‟ın yani kâmil insanın en büyük 

amacı da sevgilisine kavuşmaktır. Kendini yaratan varlığa kavuşturan kâmil insan, 

fiziki dünyada her şeyi bir kenara bırakmıştır. O, yaratıcısıyla bütünleşerek tek tek 

iki varlık olma halinden çıkıp tek bir varlığa bürünmeyi istemektedir. 

4.2.2.3.Makro ve Mikro Kozmik Varlık 

Kâinat, makrokozmoz olarak ele alınırken bunun bir yansıması da 

mikrokozmoz olarak kabul edilir. Tasavvuf açısından buna manevi bir tekâmül de 

eklemek gerekir.
301

 Buna göre evren, makro düzeyde daha kapsamlı bir şekilde kabul 

görürken; insan ise mikro düzeyde evrenin bir yansıması olarak daha basit şekilde ele 

alınır. Ancak tasavvuf açısından durum böyle olmayıp insan, makro düzeyde ele 

alınmaktadır.  

İnsan fiziksel varlığı ile dünyada küçük bir yer kaplarken gerçek varlığı ile 

dünyaya sığamamaktadır. Zira insan göründüğünden çok daha fazladır. Mevlana, 

bunu şu şekilde açıklar: “Ey insan, sen görünüşte maddi varlığınla „küçük bir 

alem‟sin. Fakat manen, gerçek varlığınla, „büyük bir alem‟sin.”
302

  

İnsan çok değerli bir varlık olmakla birlikte, dünyadaki birtakım kötülükler 

onun içindeki gerçek cevheri bulmasına engel olmaktadır. Mevlana, bu durumu şu 

şekilde açıklar: “İnsan büyük bir şeydir ve içinde her şey yazılıdır; fakat karanlıklar 

ve perdeler bırakmaz ki insan içindeki o ilmi okuyabilsin. Bu perdeler ve karanlıklar, 

                                                           
301

İsmail Yakıt, Batı Düşüncesi ve Mevlana, s. 47. 
302

Mevlana, C. IV. B. 521. 

“Benim batıni varlığımın nurundan başka semavi bir küre yoktur. Orada bir melek vardır ki; benim 

iradem ile hidayet ve rehberlik eder.” 

Hâkim: Hikmetle uğraşan, akıl yolu ile hakikati bulmaya çalışan bilgin, İslam filozofu da diyebiliriz. 

Onlar insanın sadece maddi varlığını görerek, insanda kâinatı oluşturan bütün maddelerin varlığını 

müşahede ederek, insana “Kâinatın fihristi.” adeta “küçük bir âlem” demişlerdir. Hâlbuki hakiki iman 

yolu ile gönül yolu ile arayan “Tanrı hâkimleri” insanın manevi varlığının büyüklüğünü sezmişlerdir. 

O sebeple insana “büyük âlem” demişlerdir. Hz. Ali; “Ey insan, sen kendini ufak, küçük bir varlık 

sanıyorsun, hâlbuki sende bütün kâinat gizlenmiştir.” diye buyurdu. Şeyh Galip hazretleri de insana; 

“Hoşça bak zatına ki zübde-i âlemsin sen.” (=Kendine iyi bak, kendini tanı. Sen bütün âlemin, 

hulasası, özüsün.) dediği zaman bu görüşü dile getirmiştir.   



78 

 

bu dünyadaki türlü türlü meşguliyetler, insanın dünya işlerinde aldığı çeşitli tedbirleri 

ve gönlün sonsuz arzularıdır.”
303

 

Dünya işleri, hırs, şan, şöhret tutkusu ve nefs insanın ne kadar büyük bir 

âleme sahip olduğunun önündeki engellerden bazılarıdır. İnsan bu olumsuz 

durumlardan kurtulduğu takdirde hem gönül rahatlığına ulaşır hem de Tanrı‟nın 

rızasını kazanarak dünyada ve ahirette huzura erişir.  

4.2.2.4. Ayna Metaforu 

Mevlana‟ya göre insan nasılsa karşısındakini de öyle görür. Kendi içinde olan 

güzellikleri ya da çirkinlikleri çevresine yansıtır. Psikoloji biliminde buna yansıtma 

denilmektedir. Yalan söyleyen insan, herkesin yalan söylediğini düşünür. Hırsızlık 

yapan herkesin hırsız olduğunu zanneder. Nevzat Tarhan, Mesnevi Terapi adlı 

kitabında bir hikâye ile bu durumu şöyle özetler: 

Bir gün Ebu Cehil, Hz. Peygamber‟i gördü ve 

“Haşimoğullarından bir çirkin belirdi” dedi. Peygamberimiz “Haddini 

aştın fakat doğru söz söyledin” dedi. Daha sonra, Hz. Ebubekir, 

Peygamber‟i gördü ve “Sen bir güneşsin, parlayarak dünyayı 

aydınlattın” dedi. Hz. Peygamber ona da “Doğru söyledin ey Ebubekir” 

dedi. Bu manzaraya tanık olanlar bunun nedenini sordular. Hz. 

Peygamber “Ben bir aynayım, kim bakarsa bende kendini görür” dedi.
304

 

Her insan birbirinin aynasıdır. Kişi başkasına baktığında onda kendisini 

görür. Dolayısıyla başka insanları değerlendirmek, onlar hakkında hüküm vermek tek 

yönlü olmayıp aynı zamanda insanın kendisini sorgulamasını ve değerlendirmesini 

gerektirmektedir. İnsanla ilgili yapılan başka bir değerlendirme, insanın kendisiyle 

ilgili yaptığı değerlendirmedir. Başkasına verilen hükümler, aslında kişinin kendisine 

verdiği hükümlerdir. Her insan karşısında kendisini göreceğinden, içindeki 

güzellikler ya da çirkinlikler tekrar kendisine yansıyacaktır. 

Mevlana‟ya göre insanın başka insandaki güzellikleri görmesi için öncelikle 

kendisini kötülüklerden ve günahlardan arındırması gerekir. Bu durum kişinin 

başkasındaki güzellikleri görmeye engeldir. Mesnevi‟de bununla ilgili şunları söyler: 

“Ayna niçin yansıtmıyor biliyor musun? Çünkü yüzünden pas temizlenmemiş.”
305

 

Aynanın güzel bir şekilde yansıtabilmesi için aynaya bakan kişinin temiz olması 

                                                           
303

Mevlana, Fihi Mafih, s. 79. 
304

Nevzat Tarhan, Mesnevi Terapi, İstanbul: Timaş Yayınları, 2014, s. 93. 
305

Mesnevi, C. 1. B. 81. 



79 

 

gerekmektedir. Temizlik hem fiziksel hem de ruhsal anlamda düşünülebilir. İslam‟ın 

bir özelliği olarak insan temizliğe önem vermelidir. İbadet yaparken kişi Tanrı 

huzuruna en güzel giysilerle, temizlenmiş bir şekilde çıkmaktadır. Ruhun temiz 

olması ise kişinin kötü huylarının olmaması, kalbinin güzelliklerle dolu olması 

demektir. Kısaca, aynanın güzel yansıtabilmesi için kişinin her iki anlamda da 

kirlerden arınmış olması gerekir. 

4.2.3. Kâmil İnsan Örneği: Hz. Peygamber 

Peygamberler, insanlığa Tanrı‟nın mesajını getiren elçilerdir. Onlar, 

getirdikleri mesajı iletmekle kalmaz, aynı zamanda onu yaşayarak örnek olmaya 

çalışırlar. Bu sebeple, Hz. Aişe‟ye Hz. Peygamber‟in ahlâkı sorulduğunda, O‟nun 

ahlâkının Kuran olduğunu belirtmiştir. Yani O‟nun Kuran‟da belirtilen bütün iyi ve 

güzel şeyleri yaptığını, kötü ve çirkin şeylerden de kaçındığını ifade etmiştir. Hz. 

Peygamber sevgi, iyilik, doğruluk, adalet, şefkat ve merhamet gibi değerleri en güzel 

şekilde taşımıştır.
306

 

Mevlana kâmil insan tasavvurunu ortaya koyarken ilk örnek olarak Hz. 

Peygamber‟den yola çıkmıştır. Her şeyin o olduğu için yaratıldığı ve ahlâki sıfatları 

toplumlara örnek olacak şekilde taşıdığı için Hz. Peygamber ilk kâmil insandır. 

Dünyevi olana kendini adamadığı ve nefsini köreltip sadece Tanrı‟nın istediği 

şekilde yaşadığı için o, olgun insan örneğidir.  

Tasavvuftaki kâmil insan tanımı Hz. Peygamber‟in özellikleriyle 

oluşturulmuştur. Her ne kadar O‟ndan sonra gelen veliler de birer kâmil insan olsalar 

da Tanrı‟nın bütün isimlerini tam anlamıyla temsil etmezler. Dolayısıyla kâmil insanı 

simgeleyen, Tanrı‟nın bütün isimlerine layık olan ve bütün insanlara her anlamda 

önderlik eden kişi Hz. Peygamber‟dir.
307

 Tanrı‟nın bütün isimlerini tam anlamıyla ilk 

olarak Hz. Muhammed temsil ettiğinden O‟ndan sonra gelenler, bazı durumlarda 

eksik kalmışlardır.  

                                                           
306

Rıfat Atay, “Peygamber Varisi Mevlana: İnsan Sevgisi Merkezli Çoğulcu Bir Okuma Denemesi”, s. 

333.; İbrahim Canan, Hadis Ansiklopedisi Kütüb-i Sitte 12, İstanbul: Akçağ Yayınları, s. 215.; Fazlur 

Rahman, İslam, Mehmet Dağ-Mehmet Aydın (çev.), Ankara: Selçuk Yayınları, 1992, s. 59.; 

Muhammet Yılmaz, İnsan ve İslam, İstanbul: Ensar Yayınları, 2014, s. 100. 
307

İsa Çelik, Tasavvufi Düşüncede İnsan-ı Kamil, İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2010, s. 38.; Şefik Can, 

Mevlana ve Eflatun, s. 200. 



80 

 

Mevlana, eserlerinde Hz. Peygamber‟le ilgili yaptığı tasvirlerde, âlemlere 

rahmet olarak gönderilen bu yüce zatın sadece olağanüstü özelliklerini gözler önüne 

sermekle kalmaz, aynı zamanda insanlık tarihinin en şereflisi, mürşidi ve efendisi 

olan Hz. Muhammed‟e karşı olan sevgisini ve bağlılığını çok güzel bir şekilde dile 

getirir. Mevlana‟nın Hz. Peygamber‟e olan sevgisi eserlerinin pek çok yerinde 

mevcuttur.
308

 Düşünüre göre, Hz. Muhammed, Tanrı tarafından insanlığın kurtuluşa 

ermesi amacıyla gönderilmiştir. Bu yüzden söyledikleri tamamen doğru olup 

söylediği her şeye candan teslim olmak gerekir. Bu teslimiyeti gösteren kişi, 

ebediyen mutlu olur.
309

 Mevlana, Divan-ı Kebir‟de Hz. Peygamber‟i şu şekilde 

övmektedir: “Bütün insanlara yol gösterici olarak dünyaya gelen Hz. Peygamber‟in 

yüzünü görmeye ay dayanamamıştır ve ikiye bölünmüştür. Sabah rüzgârının kokusu 

onun saçlarından gelmekte ve yüzü güneş gibi parlamaktadır. Hz. Peygamber‟den 

başka tarafa bakmak çok gereksizdir. İnsan gözünü O‟ndan ayırmamalıdır.”310 

Hz. Muhammed‟in adı kutsal ve mübarektir. Adını alay konusu etmek 

bağışlanacak bir şey değildir. O‟nu alaya alan kişi çarpılır, perişan ve pişman olur. O, 

yaşantı olarak insanların en güzelidir ve en güzel örneğidir. O‟na benzer biri dünyaya 

gelmemiştir ve gelmeyecektir de.
311

 Mevlana bu düşüncesiyle Hz. Muhammed‟e 

kalbinde çok özel bir yer vermiştir. Hz. Peygamber‟in güzel ahlâkı karşısında duvar 

bile başka bir surete bürünür. Çünkü O‟nun ahlâkından çok etkilenerek ikiyüzlü 

davranmaktan vazgeçer. Mevlana bu durumu Mesnevi‟de şöyle dile getirmektedir: 

“Hz. Peygamberin sureti, bir duvarın yüzüne vursa, duvarın gönlünden gönül kanı 

damlar. Onun mübarek sureti, duvara öyle kutlu gelir ki, duvar bile hemen 

ikiyüzlülükten kurtulur. Temiz ve pak kişilerin bir yüzlü oluşlarına karşı duvarın 

ikiyüzlü oluşu, onun için ayıptır.”
312

 

Mevlana, Mesnevi‟de Hz. Peygamber‟i her fırsatta övmekte ve O‟nun 

insanlara yol gösterici, örnek bir kişilik olduğunu dile getirmektedir. O‟nun izinden 

giden insanlar hem bu dünyada hem de öte dünyada Hz. Peygamber‟in şefaatçisi 

                                                           
308

Hasan Alma, “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Hz. Peygamber Sevgisi”, s. 319. 
309

Hasan Alma, “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Hz. Peygamber Sevgisi”, s. 325. 
            

310
Divan-ı Kebir, C. I/1137. 

311
Hasan Alma, “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Hz. Peygamber Sevgisi”, s. 323. 

312
Mesnevi, C. IV. B. 3844-3846. 



81 

 

olacaktır. O‟nun ettiği dualar kabul olmaktadır. O, bütün insanlar arasında en özel 

yere sahiptir. Mevlana, Mesnevi‟de bunula ilgili şu beyitlere yer vermektedir: 

Hz. Muhammed bu dünyada da şefaatçidir, o dünyada da… Bu 

dünya din dünyasıdır, o dünya ise cennetler dünyasıdır. 

Bu dünya onlara yol gösterir, o dünya onlara ay gibi olan yüzünü 

gösterir. 

Onun gizli ve aşikâr adetleri: “Ya Rabbi ümmetime, kavmime 

doğru yolu göster, onlar gerçekten de bilmiyorlar!” diye dua etmekti. 

Onun mübarek nefesi ile iki kapı da açılmıştır. İki dünyada da 

duası kabul edilmiştir. 

Ona benzer birisi ne gelmiştir, ne gelecektir. Bu sebeple o 

cömertlikte son peygamber olmuştur.
313

 

Hz. Peygamber, bütün insanlar için hem bu dünyada hem de öteki dünyada 

bir kurtarıcıdır. Ancak aslolan öteki dünyadır. Çünkü oradaki cennet dünyası 

sonsuzdur ve cennete giden insanın her isteği kabul olmaktadır. Kişi, bu dünyadaki 

yaşantısına göre öte dünyasını belirlemektedir. Hz. Peygamber‟in izinden gidip, 

O‟nun tavsiyelerine uyan kişi hem bu dünyada hem de öte dünyada daha huzurlu ve 

mutlu yaşamaktadır. Hz. Peygamber Tanrı‟ya insanlara doğru yolu göstermesi için 

dua etmektedir. O, hep kendisi için değil daha çok insanlık için Tanrı‟ya dua 

etmektedir. Bu nedenle çok cömerttir ve merhametlidir. Dünyaya Hz. Peygamber 

gibi bir peygamber gelmemiştir ve gelmeyecektir de. O‟nu tanıyan ve izinden giden 

insanlar çok şanslı olmaktadır.  

Mevlana, Hz. Peygamber‟e olan sevgisini, bağlılığını O‟nun hadislerine 

uyarak göstermektedir. Mesnevi‟de O‟nunla ilgili yazdığı beyitler O‟na karşı 

sevgisini ve sadakatini açıkça göstermektedir: Hz. Muhammed ölse de Kuran ve 

İslam dini ölmeyecektir. Tanrı, Kuran‟ın insanlar tarafından değiştirilmesine izin 

vermeyecektir. O, Hz. Peygamber‟in şeref ve şanını günden düne arttıracak, adını 

altın ve gümüş üstüne bastırarak insanlar tarafından saygı duyulmasını sağlayacaktır. 

Aynı zamanda O‟nun için mescidler, minberler ve mihrablar yaptırılacaktır. İslam 

dini bütün dünyada tanınacak ve bu din hakkında kötü söz söyleyenler Kuran ve 

hadislere el uzatamayacaktır. O, mezarında uyusa da nuru her tarafa yayılmıştır.
314 

                                                           
313

Mesnevi, C. VI. B. 167. 
314

Mesnevi, C. III. B. 1197-1221. 



82 

 

Mevlana, Hz. Peygamber‟i son peygamber olarak kabul etmekte ve bütün 

kalbiyle O‟na bağlı olduğunu şu şekilde dile getirmektedir: “Ben sağ olduğum 

müddetçe Kuran‟ın kölesiyim. Ben Muhammed Muhtar‟ın yolunun tozuyum. Benim 

sözümü bundan başkasını kim naklederse, ben ondan da bizarım, bu sözlerden de 

bizarım.”
315

 Düşünüre göre, Hz. Muhammed insanlar içinde en güzel ve en ahlâklı 

olduğu için onun yolundan gitmek ve davranışlarını benimsemek Müslümanlar için 

farzdır. Çünkü o, insanları şirkten, putlara tapmaktan, cehaletten, zulümden kurtarıp; 

yerine tevhit inancını, ilmi, hakkı ve adaleti tesis etmiştir.
316

 İnsanlar zorlukla 

karşılaştıkları durumda Hz. Peygamber‟in yaşantısını örnek olarak içine düştükleri 

çıkmazdan kurtulmalıdırlar: “Muhammed‟in sahip olduğu güzel huy ve güzel 

yaşantı, bizi kapkaranlık gecelerde çaresiz bırakmaz.”
317

 İnsan, ahlâki bakımdan 

çöküntüye girdiği zaman Hz. Peygamber‟in güzel yaşantısını ve sahip olduğu güzel 

karakteri kendisine örnek almalıdır. O‟nun yaşantısını rehber edinen kişi çaresiz 

kalmaz ve umutsuzluğa düştüğü durumda kendisine bir çıkış yolu bulabilir. 

Mevlana‟nın, Hz. Muhammed‟e olan derin sevgi, saygı ve bağlılığı şu 

nedenlere dayanmaktadır: “1. İsminin ve hatırının büyüklüğü. 2. Üstün, değerli, 

saygın ve etkileyici kişiliği, 3. Güzel ahlâkı, ilahi ihsan ve ikrama nail olması, 

taşıdığı büyük misyon ve mesajının evrenselliği.”
318

 Pek çok velide ayrı ayrı tezahür 

etmiş hikmetler onda bir bütün halinde bulunur: “Kâmil insan, diğer velilerde 

parçalar halinde bulunan hikmetleri kendinde birleştirir. Diğer peygamberler 

tarafından parça parça temsil edilen ilahi hikmet nasıl Hz. Muhammed‟in şahsında 

bir araya gelmişse, aynen bunun gibi diğer velilerin bir parçasını taşıdıkları ilahi 

hikmet de kâmil insanın şahsında toplanmıştır.”
319

  Murtaza Mutahhari‟ye göre Hz. 

Ali de kâmil insan örneğidir.
320

 Her velide kâmil insan olma yolunda bir cevher 

vardır. Ancak bütün o cevherler tek bir şahısta toplandığı için en büyük kâmil insan 

O‟dur, diyebiliriz. 

                                                           
             

315
Divan-ı Kebir, C.II/1331. 

316
Hasan Alma, “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Hz. Peygamber Sevgisi”, s. 326. 

             
317

Divan-ı Kebir, C.II/655. 
318

İbrahim Emiroğlu, “Mevlana‟nın Hz. Muhammed‟e Sevgisi ve Bağlılığı”, Dokuz Eylül. Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 18, 2003, s. 53. 
319

Yaşar Nuri Öztürk, Mevlana Celaleddin Rumi ve İnsan, s. 54. 
320

Murtaza Mutahhari, İnsan-ı Kamil, s. 19. 



83 

 

Tanrı‟nın yarattığı varlıklar arasında en mükemmeli insandır. O, insanı kendi 

suretinde yarattığı için insan, kendisine ayna olmuştur. İnsan dışındaki diğer bütün 

varlıklar, Tanrı‟nın sadece bir ismini veya sıfatını yansıtırken insan, kâmil insan 

bütün isim ve sıfatlarını yansıtabilmektedir. Bu özellik bütün insanlarda potansiyel 

olarak olduğu halde bunu gerçekleştirebilen kâmil insandır yani Hz. 

Peygamberdir.
321

 

Hz. Peygamber‟in ölümü ile birlikte kâmil insanın da öldüğünü söylemek 

yanlış olur. Zira Mevlana, Mesnevi‟de Hz. Peygamber‟den sonra her devirde onu 

temsil eden, O‟nun yaşayışını örnek alıp hayatını ona göre sürdüren ve kâmil insan 

örneği taşıyan velilerin bulunduğunu söylemektedir: “Peygamberler devri geçtikten 

ve son peygamber Hz. Muhammed‟den sonra, her devirde gelen ve onun yerine 

geçen bir veli vardır. O veli de, Hz. Peygamber gibi bazı zorluklarla karşılaşır. 

Sıkıntılar, denemeler geçirir, bu hal kıyamete kadar böyle sürüp gider.”
322

 Her zaman 

dünyaya bir peygamber gönderilmeyeceğinden ve son peygamber de Hz. 

Muhammed olduğundan, O‟ndan sonra kâmil insanın gelmeyeceğini söylemek yanlış 

olur. Çünkü Mevlana‟ya göre her devirde Hz. Peygamber‟in bir temsilcisi 

bulunmakta ve çaresiz insanlara yardım etmektedirler. Mevlana‟nın veli olarak 

nitelendirdiği bu insanlar her dönemde varlığını sürdürecektir. 

Huyu güzel olan insan devrinde yaşayan o büyük velinin uyarılarına uyar ve 

kendisini kötülüklerden korur. Fakat mayası bozuk, kalbi kötülüklerle dolu insan ise 

veliye düşmanlık eder, onunla sürekli kavga eder. Kavga ettiği için de kendisi zararlı 

çıkar.
323

 Mevlana‟ya göre gerçek imam, zorluklardan kaçmayan, her an görevinin 

başında hazır halde bulunan velidir. O, üstün ve gerçek velinin Hz. Peygamber 

soyundan gelme zorunluluğu yoktur. Hz. Ömer‟in ya da Hz. Ali‟nin soyundan da 

gelebilir.
324

 

Günümüzde sosyal ve fen bilimlerinin gelişmesi ile birlikte çok farklı insan 

modelleri ortaya çıkmaktadır. Bilimin gelişmesi insanın yaşayışını değiştirmekte, 

insan tanımını daha da karmaşık hale getirmektedir. Bunun sonucunda ahlâki olarak 

                                                           
321

Bülent Akot, “Değerler Eğitimi Açısından İnsan-ı Kamil Düşüncesi ve Günümüzde Karşılaşılan 

Zorluklar”, s. 63. 
322

Mesnevi, C. II. B. 815. 
323

Mesnevi, C. II. B. 816. 
324

Mesnevi, C. II. B. 817. 



84 

 

toplumlarda bir gerileme söz konusudur. İslam dünyasında ahlâki modelin en yetkin 

temsilcisi Hz. Peygamber‟dir. İnsan ilişkilerinde, gündelik hayatta ve ahlâki tutumda 

Müslümanların kendisine örnek alabileceği tek model O‟dur. Müslümanlar, önünde 

böyle bir modele sahip olduğu için her zaman karşılaştıkları sorunları kolayca 

çözmektedirler.
325

 

Hz. Peygamber, bütün insanları ilgilendiren, bütün insanlara örnek olan, yol 

gösteren, her zaman ve her yerde insanların problemlerine çözüm üreten bir kişiliğe 

sahiptir. Onun güvenilirlik, merhametlilik, adil olmak, hoşgörülü olmak gibi 

davranışları temel insan haklarına yönelik evrensel niteliktedir. Onun sahip olduğu 

değerler bütün insanlarda olması gereken değerler olarak kabul edilmektedir. Onun 

örnek yaşamı ve erdemli tutumu bütün insanları etkileyecek niteliktedir. Gündelik 

hayatında yemesi, içmesi, giyimi, kuşamı gibi tutumları ise bulunduğu bölge ile 

sınırlı kaldığından daha çok yereldir.
326

 

Tanrı‟yı ve kâinatı temsil eden, onların küçük bir örneği ya da yeryüzünde 

temsilcisi kabul edilen kâmil insan Hz. Muhammed‟de tecelli etmiş ve O‟nun yerini, 

derecesini hiçbir veli alamamıştır. Ancak dünyaya başka peygamber gelmeyeceği 

için O‟nun soyundan olan ya da olmayan, O‟nun gibi yaşayan veliler her devirde 

insanlara yol gösterici olacaktır. 13. yüzyılda yaşamış, yazdığı kitapları, düşünceleri 

ve olgunluğu ile insanlara yol gösterdiğinden, insanı yücelterek onu Tanrı‟ya 

yaklaştıran ve kendisi de halk tarafından o mertebeye ulaştığı için Mevlana da 

döneminin kâmil insanı ya da velisi olma özelliği taşımaktadır. 

5. Mevlana’nın “Kadın” Düşüncesi 

Mevlana insan anlayışını oluştururken cinsiyet ayrımı yapmamış ve insana 

salt insan olmasından ötürü değer vermiştir. O, insanı bir kimlik olarak kabul etmiş 

ve Tanrı‟ya ulaşma yolunda insanın içindeki gerçek potansiyeli ortaya çıkarmaya 

çalışmıştır. Her ne kadar Mevlana cinsiyet ayrımı yapmasa da onun felsefesinde 

kadın farklı ve özel bir konuma sahiptir. Nietzsche de kadına farklı açıdan baktığı 

için her iki düşünürün de kadın anlayışına değinmek gerekmektedir. 

                                                           
325

Recep Kılıç, Ayet ve Hadislerin Işığında İnsan ve Ahlak, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1995, s. 60. 
326

Muhammet Yılmaz, İnsan ve İslam, s. 112. 



85 

 

Evrende her canlı gibi insan iki farklı cins halinde yaratılmıştır. Kadın ve 

erkek her ne kadar birbirinden farklı olsa da aslında birbirini tamamlayan 

varlıklardır. Birbirlerine dost ve arkadaş olabilme özelliklerine sahiptirler. Kadın ve 

erkek birbirine muhtaçtır. Hayatı anlamlı ve yaşanır kılan unsurlardan biri de kadın 

ve erkeğin birlikte yaşıyor olmasıdır.
327

 

Mevlana‟ya göre kadın ve erkek bir bütünün iki ayrı parçası gibidir. 

Dolayısıyla o, kadına veya erkeğe önce insan olarak değer vermiştir.
328

 Kadın ve 

erkek havada bulunan azot ve oksijen gibidir. Hava tek başına ne azottur ne de 

oksijen. Bunların ikisinin birleşimi havayı oluşturmaktadır. Her ikisinin ayrı ayrı 

değeri ölçülmez. İkisi bir bütün halinde değerlidir. Yeryüzünde yaşayan bütün 

canlıların nefes alması için hem oksijene hem de azota gereksinimi vardır. 

Dolayısıyla kadın-erkek diye bir ayrım olmadığı gibi her iki varlık da birbirini 

tamamlamaktadır.
329

 Doğası gereği hem kadın hem de erkek birbirine bağlı şekilde 

yaratılmıştır. 

Şu şekilde: “Ben Kuran‟ın kuluyum, kölesiyim, ben Hazreti Muhammed‟in 

ayağını bastığı yerin toprağıyım.”
330

 diyen Mevlana bütün konularda İslam yolunu 

takip etmiştir. Kadın konusunda da bu geleneğini sürdürmüştür. Onun kadınlara dair 

düşüncelerinin kalkış noktası Kuranı Kerim ayetleridir. Kuran‟da Bakara Suresinin 

228‟inci ayetinde “Erkeklerin kadınlar üzerine hakları olduğu gibi, kadınların da 

erkekler üzerinde hakları vardır.”
331

 diye buyrulmaktadır. İslamiyet sadece erkekleri 

ön plana çıkarmamış, aynı oranda kadınlara da değer vermiştir. Mevlana 

Mesnevi‟sinde kadını şu şekilde anlatmaktadır: Tanrı, kadını erkek onunla mutlu 

olsun, huzura kavuşsun diye yarattı. Hz. Âdem‟i Hz. Havva‟dan ayrı düşünmek 

hatadır. Erkek yiğitlikte Hz. Hamza‟dan üstün olsa bile evinde kendi kadınının 

esiridir. Kadın, tatlı dili ve güler yüzü ile erkeğe istediğini yaptırabilmektedir.332 

Mevlana aynı zamanda şunları söylemektedir: 

                                                           
327

Muhammet Yılmaz, İnsan ve İslam, s. 188. 
328

Kadir Özköse, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin Düşüncesinde Kadın”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, XI/1, 2007, s. 53. 
329

Şefik Can, Hz. Mevlana Hayatı Şahsiyeti Fikirleri, s. 188. 
330

Şefik Can, Hz. Mevlana Hayatı Şahsiyeti Fikirleri, s. 188. 
331

Şefik Can, Hz. Mevlana Hayatı Şahsiyeti Fikirleri, s. 191.; Bakara/228. 
332

Mesnevi, C. I. B. 2426. 



86 

 

Su ile ateş arasına bir tencere girince, su ateşi söndüremez de 

ateş suyu yok eder, buhar halinde havaya uçurur. 

Görünüşte, su ateşe galip olduğu gibi, sen de kadına galip isen 

de, iç yüzden ona mağlupsun, çünkü onu istemektesin. 

Böyle bir hassa, ancak insanda vardır. Hayvanda ise sevgi azdır. 

Bu da onun noksan yaradılışındandır.
333

  

Mevlana bu sözleri ile kadının Tanrı tarafından erkekler için süslü bir ziynet 

olarak yaratıldığını, dolayısıyla da erkeklerin kadınlara bir meyil içinde bulunduğunu 

belirtmektedir. Öyle ki dışarıda her ne kahramanlık yaparlarsa yapsınlar, Hz. Hamza 

ve Rüstem bile kadınların esiridir. Görünüşte erkekler, kadınlardan daha güçlü olup 

onları kendi emirleri altına alabilirler. Ancak gerçekte durum böyle değildir. 

Mevlana durumu su ve ateş benzetmesi ile açıklamaktadır. Su, ateşe şiddetle 

saldırınca ona galip gelir. Fakat bir tencereye konup da, ateşin üzerine getirilince o, 

suyu buharlaştırır. İşte kadın da güzel sözleri ve cilvesi ile ateşin suyu 

buharlaştırması gibi, erkeği emri altına alır ve ona istediğini yaptırmaktadır. Ancak 

bu durum insani özellikleri kaybolmamış erkekler için geçerlidir. Çünkü hayvani 

özelliklere sahip, içinde sevgi barındırmayan erkekler kadınlara galiptirler.
334

  

Kadınların arka plana atılması, ihmal edilmesi, kaderine terk edilmesi 

Mevlana tarafından kabul edilebilir bir düşünce değildir. O, toplumun geleceğini 

kadınların belirlediğini vurgulamıştır. Toplumların ilerlemesinin en büyük etkeninin 

kadınlar olduğunu dile getirmiştir. Kadının cinsiyetinden ziyade kişiliğini ön plana 

çıkarmıştır.
335

 

Düşünüre göre gönül eri kimseler, kadınla inatlaşmaz ve kadına yenilgiyi 

kabul ederler. Her ne kadar erkek kadından üstün gibi görünse de gerçekte, kadın 

erkekten üstündür. Kadın güzelliği, zekâsı ve ağlaması ile erkeği kendisine esir eder. 

Akıllı ve ince ruhlu erkekler, kadınlara karşı daima şefkatli davranır, onları 

incitmekten çekinir ve onlara sert, kaba davranmaz. İlim, irfan sahibi insanların 

kadına gösterdiği bu sevgi aslında Hakk‟ın nuruna ve Hakk‟ın güzelliğine gösterilen 

                                                           
333

Mesnevi, C. I. B. 2430. 
334

Halim Gül, Mesnevi‟de Tasavvufi Tefsir, ss. 312-313. 
335

Kadir Özköse, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin Düşüncesinde Kadın”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, s. 52. 



87 

 

sevgidir.
336

 Tanrı‟yı seven kadını da sever. Tanrı‟dan korkan, kadına kötü davranmaz 

ve onu incitmez. 

Dünyada insanların çoğalması kadınlara bağlıdır. Kadın, erkekten daha 

duygulu, sevgi dolu ve şefkatli olmasaydı, dünyada insanlar çoğalmazdı.
337

 

Mevlana‟ya göre kadın yaratılmış değil yaratıcıdır. Kendisini evlilik ve annelik vasfı 

ile kemale erdirir. 
338

 Mevlana, Mesnevi‟de pek çok beyitte anneliği yüceltir. 

Anneliği, yaratılmış olarak değil yaratıcı olarak görmektedir. Çünkü kadın, dünyaya 

çocuk getirmesi sebebiyle Mevlana açısından çok değerli ve özel bir konuma 

sahiptir.
339

 Kadın şefkatli bir varlık olduğu için çocuğu aç kalmasın, karnı doysun 

diye çocuğunun burnunu ovarak onu uyandırmaya çalışır. Çünkü çocuğu aç halde 

uyumuştur.
340

 Kadının gönlü çocuğunun aç uyumasına razı değildir. Anne olan 

herkes kendisinden önce çocuğunu düşünür ve onun temel ihtiyaçlarını karşılayarak 

toplumda hayırlı bir birey olması için çalışır. 

Mevlana kadına övgüler yağdırsa da kimi yerde onu olumsuzlayan 

değerlendirmelerde de bulunmuştur: Her şeyden önce kadın bir fitne unsurudur. Bazı 

kadınlar kocaları sayesinde bir varlık kazanır.
341

 Kimi kadınlar da hileleri ile 

erkeklerin sonunu getirmiş ve onlara maddi anlamda zor zamanlar yaşatmışlardır.
342

 

Kadın, dünya hayatının geçici süslerinden biridir. Erkeklere çekici ve tutkulu 

görünmek için yaratılmıştır. Fakat asıl elde edilmesi gereken Tanrı katında olan 

güzelliktir.
343

 Mevlana bu sözleri ile kadınların toplumda sadece bir süs objesi ve 

estetik unsuru olarak görülmesini eleştirmiştir. Kadının sahip olduğu güzellik 

zamanla geçicidir. Ancak Tanrı katında sahip olduğu ahlâki güzellik kalıcı değere 

sahiptir.  

Kadın, hem nefs-i emmarenin hem de dünyanın bir sembolüdür. O, insanlık 

hasletine olduğu kadar nefsani zaaflara da sahiptir. Kadınlar dişiliğinden ziyade 

                                                           
336

Mesnevi, C. I. B. 2437. 
337

Kadir Özköse, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin Düşüncesinde Kadın”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, s. 56. 
338

Kadir Özköse, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin Düşüncesinde Kadın”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, s. 51. 
339

Mehdi Firdevs-i Meşhedi, “Mevlana‟nın Düşüncesinde Kadın”, Hasan Almaz (çev.), Nüsha 

Dergisi, 20, 2006, s. 60.; Mesnevi, C.I. B. 2437. 
340

Mesnevi, C. II. B. 361-362. 

           
341

Mesnevi, C. VI. B. 3689. 

           
342

Mesnevi, C. V. B. 1203-1204. 

            
343

Mevlana, Fihi Ma Fih, ss. 12-13. 



88 

 

kişiliği ile ön planda olması gerekirken, kimi zaman cinselliği ile yer edinmeye 

çalışmışlar ve kendi değerlerini düşürmüşlerdir. Dolayısıyla Mevlana‟ya göre, 

kadının hem bakışı hem de sesi fitnedir.
344

  Kişiliği, karakteri ve güzel ahlâkı ile 

toplumda yer edinmesi gereken kadının fiziki özelliklerini kullanarak uygun 

olmayacak şekilde davranması düşünür tarafından eleştirilen ve karşı çıkılan bir 

durumdur. 

Bazı düşünürlere göre Mevlana‟nın parlak sözleri Mesnevi‟de göz önünde 

bulundurulduğunda, ona göre kadınlar kemal noktasında çok fazla bir değere sahip 

değildir. Mevlana‟nın onları değerlendirmesi ise olumsuzdur.
345

 Kadın yaradılış 

gereği zayıf, duygusal, şefkatli ve naif bir varlıktır. İnsanın kemale ermesi pek çok 

zahmeti beraberinde getirmektedir. Bu süreç çok uzun ve yorucu olduğundan sabır 

gerektirmektedir. Ancak kadın, zorluklar karşısında bir erkek kadar güçlü ve sabırlı 

olmadığı için kemale erme konusunda erkekten bir adım geridedir. Dolayısıyla 

Mevlana bu anlamda bazı olumsuz değerlendirmelerde bulunmaktadır. 

Mevlana insan felsefesini oluştururken onu yaratılmış varlıkların en değerlisi 

olarak ele almıştır. İnsanı mistik bir teizmle açıklamaya çalışırken, onun 

olgunlaşması ve sürekli kendisini geliştirmesi gerektiğine vurgu yapmıştır. Onun 

insan felsefesinin temelinde bulunan İslam dini, ona düşüncelerini oluşturmada 

zemin teşkil etmiştir. Kuran, hadisler ve Hz. Peygamber‟in yaşantısı insan 

tasavvurunu oluştururken Mevlana‟ya rehberlik etmiştir. Anadolu‟nun büyük 

düşünürü, insanı teizm çerçevesinde ele alırken onun olgunlaşarak kâmil insan 

olmasını istemiştir. Nietzsche ile ilgili bölümde insan, rasyonel zeminde incelenmiş 

ve kutsallardan bağımsız bir şekilde ele alınmıştır. Avrupalı düşünürün öncelikle 

hayatı, insan felsefesi, insan sınıflandırmaları, üstinsan anlayışı ve kadına bakışı bir 

sonraki bölümde ayrıntılı şekilde incelenecektir. 

 

 

                                                           
           

344
Kadir Özköse, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin Düşüncesinde Kadın”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, s. 61. 
            

345
Mehdi Firdevs-i Meşhedi, “Mevlana‟nın Düşüncesinde Kadın”, Hasan Almaz (çev.), Nüsha 

Dergisi, 20, 2006, s. 54. 



89 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

NIETZSCHE’NİN İNSAN ANLAYIŞI 

1.Wilhelm Friedrich Nietzsche’nin Hayatı ve Eserleri 

Nietzsche 15 Ekim 1844‟te Almanya‟da Röcken‟de dünyaya gelmiş ve 

Lutherci Protestan, dindar bir ailenin çocuğudur. Babası Röcken‟de bir papaz, annesi 

ise bir ev hanımıdır. Babası Karl Ludwig Nietzsche, annesi ise Franziska 

Nietzsche‟dir. O, ailenin ilk çocuğudur ve kendisine Prusya İmparatoru IV. Friedrich 

Wilhelm‟in adı verilmiştir. Çünkü düşünür, bir tesadüf eseri olarak imparatorun 

doğum gününde dünyaya gelmiştir. Babası da imparatora olan bağlılığından ve 

doğum günlerinin aynı olması sebebiyle oğluna onun adını vermiştir. Düşünürün 

çocukluğunun kötü geçmesindeki en büyük etken babasının sağlık durumudur. 

Babası Karl Ludwig 1849 yılında neredeyse körleşmiş ve hayatını kaybetmiştir. 

Babası öldükten sonra annesi, halaları ve kız kardeşi ile Naumburg‟a taşınmıştır. 

İlköğretimi burada okuyan düşünür, 1858‟de protestan yatılı okulu olan 

Schulpforta‟ya kaydolmuş ve on üç yaşında ilk otobiyografisini yazmıştır. “Hiçbir 

adalete sığmayan, sayısız çatışma ve acılar iyi bir Tanrı‟ya nasıl mal edilebilirdi? Bu 

kuşku Nietzsche‟nin zihninde gelişerek 1861 yılında ilk şiirinin esin kaynağı 

olmuştur.”
346

 

Ailesinde çok fazla protestan papaz bulunmaktadır. Babası, amcası, 

büyükbabaları protestan papazlardır. Aile de haklı olarak yeni doğacak çocuğun da 

kendileri gibi olacağını düşünmüşlerdir. 1864‟te papaz olmaya karar veren düşünür, 

                                                           
346

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, Mustafa Bahar (çev.), İstanbul: Kum Saati Yayınları, 2003, 

önsöz; Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, İstanbul: Nemesis Kitap, 2015, s.7; Jules 

Chaix-Ruy, Nietzsche Yaşamı ve Felsefesi, Berna Serveryan (çev.), İstanbul: Çiviyazıları Yayınları, 

2001, s. 12.; Paul Strathern, Doksan Dakikada Nietzsche, Rüstem Aslan-Mehmet Ukşul (çev.), 

İstanbul: Gendaş Yayınları, 1997, s. 3.; Arthur Danto, Nietzsche Hayatı, Eserleri ve Felsefesi, Ahmet 

Cevizci (çev.), İstanbul: Paradigma Yayınları, 2002, s. 1. 



90 

 

aynı sene Bonn Üniversitesi‟nde klasik filoloji okumaya başlamıştır. 1865-1866 

yıllarında Leipzig Üniversitesi‟nde çalışmaya başlamıştır. Onun dine olan inancında 

bu dönemlerde bir azalma ve körelme olmuştur. Nietzsche, yirmi bir yaşına kadar 

böyle bir ortamda ve bu beklentilerin arasında büyümüştür. Ancak papaz olması 

beklenen düşünür, tam tersi bir tavır sergilemiş ve Hristiyanlığın en büyük 

düşmanlarından biri haline gelmiştir.
347

  

Nietzsche, babasının erken ölümü yüzünden bir erkek ve baba modeli 

tanıyamadan büyümek zorunda kalmıştır. Babasından ölümünden sonra aile, 

babaannenin yaşadığı yer olan Naumburg‟a taşınmıştır. O, burada anne, babaanne, 

iki kız kardeş ve iki haladan oluşan altı kadın tarafından büyütülmüştür. Nietzsche bu 

kadınların etkisiyle büyüdüğü için ileride daha naif hareketler sergileyecektir ve bu 

tavırlar arkadaşı Lou Salome tarafından fark edilecektir. Lou Salome onun için 

şunları söyler: “Tavırlarında büyük bir nezaket ve neredeyse feminen bir uysallık 

sergilerdi.”
348

 Bu yaşantı filozofun ilerleyen yıllarda kadına olan bakışını 

belirleyecektir.  

Düşünür, Schulpforta‟daki eğitimini tamamladıktan sonra diplomasını alarak 

Bonn Üniversitesi‟ne kaydını yaptırmıştır. Başarılı bir öğrenci olan Nietzsche, 

üniversitede teoloji ve klasik filoloji okumuş ve hocası Ritschl‟la beraber Bonn 

Üniversitesi‟nden Leipzig Üniversitesi‟ne geçmiştir. 1867‟de bir yıllığına Prusya 

ordusuna çağrılmıştır. Askerliğini tamamladıktan sonra okuluna geri dönmüş ve 

Schopenhauer‟un felsefesiyle, Wagner‟ın kendisiyle tanışmıştır. Başarılı olması 

sebebiyle Basel Üniversitesi‟nde klasik filoloji profesörlüğü kadrosu boşalınca 

hocası Ritschl‟in öncülüğünde doktorasını bile tamamlamadan 25 yaşında bu 

kadroya alınmıştır. 1870 yılında Fransa-Prusya savaşına kendi arzusu ile katılmış, 

ancak yaralıların taşınması sırasında dizanteri ve difteriye yakalanmış, sağlığı bir 

daha düzelmemek üzere bozulmuştur. Aynı sene Basel‟e geri dönerek okulda 

çalışmaya devam etmiştir. O sırada da Bir İtiraf isimli kitabını yazmıştır.
349

 1871‟de 

sağlık problemleri yüzünden ağır öğretim yükünü taşımakta zorluk çekmiştir. 

                                                           
347

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 7.; Arthur Danto, Nietzsche Hayatı, 

Eserleri ve Felsefesi, s. 1. 
348

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 8.; Paul Strathern, Doksan Dakikada 

Nietzsche, ss. 13-14. 
349

Jules Chaix-Ruy, Nietzsche Yaşamı ve Felsefesi, s. 19.; Paul Strathern, Doksan Dakikada Nietzsche, 

s. 22. 



91 

 

1873‟te ruhsal kişiliğinde bölünme meydana gelmiş ve Böyle Buyurdu Zerdüşt adlı 

kitabı da bu zamanlarda ortaya çıkmıştır.
350

  

Nietzsche‟nin askere gitmesi kendisini Alman hissetmesi ve bu topluluğa bir 

aidiyet beslemesi ile açıklanabilir. Çünkü çok kısa bir süre sonra Almanya ve 

Almanlar hakkında çok aşağılayıcı sözler söyleyecektir.
351

 Düşünür, Basel 

Üniversitesi‟nde çalışmaya başladıktan sonra, bu ülkeye karşı hissettiği görev 

duygusundan dolayı Alman vatandaşlığından ayrılmıştır. Ancak, İsviçre‟nin 

vatandaşlık verebilmesi için ikamet şartlarını da yerine getirmemiş, bu ülkenin de 

vatandaşı olmamıştır. Alman vatandaşlığından resmi olarak çıktığı 17 Nisan 

1869‟dan öldüğü son ana kadar vatansız (heimatlos) olarak yaşamıştır.
352

 

Sağlığı gittikçe bozulan filozof 1879‟da üniversitedeki görevinden istifa etti. 

On yıl sürecek seyahatlerine başlamıştır.  Sadece üzerindeki kıyafetler ve bütün 

varlığını doldurduğu bir bavulla İtalya, Güney Fransa ve İsviçre‟yi dolaşmıştır. 

Hastalığına rağmen en önemli eserlerini bu dönemde verse de 1889‟da zihinsel 

yetilerini tekrar kullanmamak üzere kaybetmiştir. Günümüzde Nietzsche‟nin yanlış 

yorumlanmasında ve anlaşılmasında en önemli etkisi olan kız kardeşi Elisabeth, 

ölümüne kadar onun bakımını üstlenmiştir. Düşünür, 25 Ağustos 1900‟de hayatını 

kaybetmiştir.
353

 O, papazın olmadığı bir pagan cenazesi istemesine rağmen Hristiyan 

usullerine göre toprağa verilmiştir.
354

 Elisabeth ve annesi de şu anda Röcken‟de aile 

mezarlığında yatmaktadır.
355

 

Nihat Keklik‟e göre, dindar bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelen, 18 

yaşına kadar da İncil okuyan ve bu yaştan sonra dine saldırarak ateizme kayan 

Nietzsche‟nin hayatını üç döneme ayırmak mümkündür. İlki dindarlık dönemi olup 

düşünürün çocukluk ve gençlik yıllarını kapsar. İkincisi ateistlik dönemi olup, onun 

dine, Hristiyanlığa ve Tanrı‟ya saldırdığı dönemdir. Sonuncu dönem ise filozofun 

                                                           
350

Jules Chaix-Ruy, Nietzsche Yaşamı ve Felsefesi, s. 17. 
351

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 15. 
352

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 16. 
353

Roy Jackson, Nietzsche Kilit Fikirler, Nevra Yaraç (çev.), İstanbul: Optimist Yayınları, 2012, s. 

VIII.; Nietzsche, Dionysos Dithyrambosları Bütün Yapıtları 14, Murat Batmankaya (çev.), İstanbul: 

Say Yayınları, 2003, önsöz. 
354

Roy Jackson, Nietzsche Kilit Fikirler, s. XI. 
355

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 43.; Keith Ansell-Pearson, Kusursuz 

Nihilist, Cem Soydemir (çev.), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2011, s. 16. 



92 

 

megalomani hastalığına yakalandığı ve bu dönemde üstinsan fikrini geliştirdiği 

hayatının son yıllarıdır.
356

 

Nietzsche, erken yaşta babasını kaybettiği için kendi yaşamını babasının 

yaşamının devamı gibi görmektedir. Babasından övgüyle bahseden filozof, annesi ve 

kız kardeşi için aynı şeyleri söylememektedir.
357

 Çünkü kız kardeşi hayatına fazla 

müdahale etmiştir. Onun âşık olduğu Lou Salome ile birlikteliğini kabullenememiş 

ve onu yalnızlığa itmiştir. İnsana dair düşüncelerini de bu yalnızlık döneminde 

oluşturmuştur.
358

 

Nietzsche‟nin düşünceleri, kendisinin yaşarken bile göremediği hatta hayal 

bile edemediği ölçüde etkili olmaya başlamış ve pek çok düşünür üzerinde gerek 

doğrudan gerekse dolaylı yoldan etkide bulunmuştur. 20. yüzyıldaki bütün felsefe 

akımları; varoluşçuluk, yaşam felsefesi, yeni ontoloji, hermeneutik felsefe, analitik 

felsefe, yapısalcı, postyapısalcı ve postmodern felsefe üzerinde Nietzsche‟nin etkisini 

tartışmak mümkün değildir. Bütün bu akımların oluşumun kaynağı düşünürün 

kendisidir.
359

  

Filozofun, genel olarak felsefesini bilmek ve insan anlayışını incelemek için 

öncelikle onun düşünce dünyasında sıkça kullandığı kavramları bilmekte fayda 

vardır. Nietzsche‟nin felsefesine öncülük eden en temel kavramlar şunlardır: 

2.Nietzsche Felsefesinin Temel Kavramları 

2.1.Tanrı Öldü Fikri 

             Felsefe dünyasında Hristiyanlığa düşmanca bir tutum sergileyen 

Nietzsche‟ye göre Tanrı, artık toplumların varlığını sürdürmesi için geçerliliğini 

korumamaktadır. Önce Tanrı‟yı kendi içinde öldürmüş ve devamında Hristiyanlığı 

da yok saymıştır. İnsanlar herhangi bir dine ve Tanrı‟ya bağlı kalmadan kendi 

ayakları üstünde durabilmeli, dışardan bir destek aramaktansa o gücü kendi içlerinde 

keşfetmelidirler. 

                                                           
356

Nihat Keklik, Filozofların Özellikleri, İstanbul: Köprü Yayınları, 2001, ss. 230-231. 
357

Nietzsche, Ecce Homo, İsmet Zeki Eyuboğlu (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2010, s. 20.;  

Nietzsche, Ecce Homo, s. 18. 
358

Nurettin İncir, “Friedrich Nietzsche‟nin İnsan, Ahlak ve Eğitim Anlayışı”, (Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013), s. 8. 
359

Arthur Danto, Nietzsche Hayatı, Eserleri ve Felsefesi, s. 23. 



93 

 

Nietzsche‟ye göre Hristiyan ahlâkı Tanrı‟nın ölümüyle beraber dini temelini 

yitirmiş olsa da, onun dinamiğini oluşturan sürü içgüdüsü modern dünyada varlığını 

sürdürmeye devam etmektedir.
360

 Onun Tanrı öldü, derken söylemeye çalıştığı şey 

aslında Hristiyan Tanrısının ölümüdür.
361

 Tanrı eleştirisinin en büyük kaynağı, içinde 

yaşadığı Hristiyanlık dinidir. Bu dinin öğretilerini akla ve mantığa aykırı bulduğu 

için eleştirmiş, buradan hareketle Tanrı‟nın öldüğü sonucuna varmıştır.  

Tanrı‟yı sadece iyi olarak tanımlamak doğaya aykırıdır. İyi Tanrı‟ya olduğu 

kadar kötü Tanrı‟ya da ihtiyaç vardır. İnsan varoluşunu sadece insani hoşgörüye, 

iyiliğe, güzelliğe borçlu değildir. “Öfkeyi, intikamı, kıskançlığı, alayı, kurnazlığı, 

şiddeti tanımayan bir Tanrı‟nın ne önemi var? Belki zafer kazanmanın ve yıkımın 

baştan çıkarıcılığından bile haberi olmayan? Böyle bir Tanrı anlaşılmazdı: kim onu 

ne yapsın?”
362

 İnsan, güzellik ve çirkinlik, iyilik ve kötülük gibi birbirine zıt 

kavramları kendi içinde taşıyan karmaşık bir varlıktır. Ancak Tanrı‟nın gözünde 

insan olumlu sıfatlara sahip olmalı ve kendisinin hoşlanmayacağı şeylerden uzak 

durmalıdır. Nietzsche, Tanrı‟nın bu tek taraflı tavrına tepki göstermiş ve toplumda 

oluşan öfke, şiddet gibi durumları görmezden gelmesine karşı çıkmıştır. Ona göre 

böyle bir Tanrı olmamalı ya da varsa değişmelidir. Bunu şöyle açıklar: 

Hristiyan tanrı kavramı – hasta tanrısı olarak tanrı, örümcek 

olarak tanrı, ruh olarak tanrı – yeryüzünde ulaşılmış en yoz tanrı 

kavramlarından biridir; belki de tanrı tipinin batış sürecindeki en düşük 

gelgit ölçeğini temsil eder. Tanrının yüceltilmesi ve ebedi Evet‟i olmak 

yerine; onu, yaşamı inkara yönelik dejenere eder. Tanrıda yaşamı, 

doğayı, yaşama isteğini düşman ilan eder! Tanrıyı, “dünyevi”liğin her 

türlü yalanlanması için, her türlü “öte dünya” yalanı için, formülleştirir! 

Tanrıda hiç‟i Tanrısallaştırır, hiçlik arzusunu kutsallaştırır…
363

 

Görüldüğü gibi Nietzsche‟nin Tanrı hakkındaki görüşleri oldukça olumsuz ve 

kötümserdir. İnsanın Tanrı‟nın vaat ettiği öte dünyaya bağlı olarak yaşamak yerine, 

bu dünya sınırları içinde kalması gerektiğini söyler: “Size söylüyorum kardeşlerim, 

toprağa bağlı kalın, size doğaüstü umutlardan söz edenlere inanmayın.”
364

 Bu dünya 

sınırları içinde yaşayan ve kendisini öte dünya ile avutmayan, Nietzsche‟nin 

onayladığı şekilde sürüden ayrılmış insandır. 

                                                           
360

Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 1232. 
361

Metin Coşar, Nietzsche Kavramada Yeni Bir Yol, Ankara: ODTÜ Yayıncılık, 2009, s. 7. 
362

Nietzsche, Deccal, Firuzan Gürbüz (çev.), İstanbul: Alfa Yayınları, 2015, s. 36. 
363

Nietzsche, Deccal, s. 41. 
364

Afşar Timuçin, Felsefe Bir Sevinçtir, İstanbul: İnsancıl Yayınları, 1995, s. 102. 



94 

 

2.2.Üstinsan (Übermensch) 

 Tanrı‟yı öldüren insan, kendisinin efendi konumuna gelmesine ve dolayısıyla 

üstinsan olmasına olanak tanır. Nietzsche‟ye göre en can alıcı ve önemli değer 

hayatın olumlanmasıdır. Dolayısıyla üstinsan, kendi potansiyelinin farkında olan, 

kendi değerlerini kendisi yaratan ve öte dünya inancıyla yaşamayandır. Üstinsan 

kendi kendisinin efendisidir ve kendi değerlerini dogmalara bağlı kalmadan kendi 

içinden gelen bir güçle yaratır.
365

 

Nietzsche, insan yaşamında metafizik bir Tanrı inancını kabul etmemekte ve 

böyle bir Tanrı‟ya yer olmadığını düşünmektedir. Onun üstinsanı, herhangi bir ideale 

veya kutsala ihtiyaç duymayan, kendisi Tanrı olmak isteyen bir varlıktır. “İnsan 

Tanrı‟yı öldürdüğüne göre, şimdi ona düşen kendisi Tanrılık etmek, onun yerine 

geçmektir.”
366

 Tanrıların egemen olduğu bir dünyadan insanın egemen olduğu bir 

dünyaya geçiş
367

 Nietzsche‟nin en büyük dileğidir. Doğaüstünün bittiği ya da göz 

ardı edildiği, insanın sadece insanlarla birlikte iç içe yaşadığı bir dünya, üstinsana 

ulaşmada gerekli koşulları oluşturmaktadır. Nietzsche adeta üstinsanı Tanrı‟nın 

dünyada bir temsilcisi olarak görmektedir. Tanrı‟nın yerini üstinsan almaktadır. 

Nietzsche 18 yaşında iken büyüklerinin inandığı Tanrı‟ya olan inancını 

yitirmiştir. Hayatının devamında yeni bir Tanrı arayışına girmiş ve ortaya attığı 

üstinsan kavramıyla da Tanrı‟dan artakalan boşluğu doldurmaya çalışmıştır.
368

 

Nietzsche‟ye göre üstinsana ulaşmanın belli evreleri vardır. İlerleyen bölümlerde 

Nietzsche‟nin üstinsana giden yolda insan sınıflandırması ele alınacaktır. 

2.3.Güç İstenci 

             Üstinsan, insanların güç istencini faydalı kılmaya çalışan kişidir. Genel bir 

ifadeyle güç istenci, öznel ve psikolojik bir fenomen olmakla beraber her bir insanda 

kendini üstün kılmaya çalışan güdülere karşılık gelmektedir. Üstinsan bu güdülere 

yenik düşmek yerine onları yönetmeye çalışan bir bireydir.
369

 

                                                           
365

Roy Jackson, Nietzsche Kilit Fikirler, s. VIIII. 
366

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 41. 
367

Afşar Timuçin, Felsefe Bir Sevinçtir, s. 100. 
368

Münir Raşit Öymen, Alman Filozofisi, İstanbul: İstanbul Matbaası, 1972, s. 119. 
369

Roy Jackson, Nietzsche Kilit Fikirler, s. VIIII. 



95 

 

Nietzsche‟ye göre insanlar hep daha fazlasını yapmak ve daha fazlasına sahip 

olmak isterler. İçlerinde bitmez tükenmez bir arzu ve istenç vardır. Sürekli kendisini 

aşan, daha ileriye doğru hareket eden, arzularına yenilmeyip onları yöneten bir 

üstinsan tasavvuru, Nietzsche‟de güç istencini hakkıyla yerine getirebilmiş bir 

bireydir. Mevlana‟da bu durum nefisle açıklanarak insanların nefislerine 

yenilmemesi gerektiği öğütlenmiştir. Nefsine yenilmeyen kişi kâmil insan olma 

yolunda önemli bir adım atmıştır. 

Kısaca özetlenmesi gerekirse, Nietzsche‟de güç istenci kavramı şuna karşılık 

gelmektedir: olgular dünyasında var olan tek şey güç istencidir. Var olanlar mutlaka 

ondan pay almış bulunmaktadır. Bütün güç odakları, güç istenci olarak gücünü 

arttırmak ve bulunduğu konumdan bir basamak yukarıda olmak isterler. Fakat bütün 

güç odakları bunu amaçladığından olgular dünyasında sürekli, bitmez bir güç 

mücadelesi vardır. Bu mücadelenin sonucunda kimi güç odağı istediğini elde ederken 

kimi de amacına ulaşamamaktadır. Nietzsche‟ye göre de bu durumda olgular dünyası 

akış değil, oluş dünyasıdır.
370

 

Ogün Ürek‟e göre Nietzsche‟nin felsefesinde en temel kavramlardan birisi 

“yaşam”dır. Ona göre yaşam, güç çoğalması ya da güç azalması olarak görülmelidir. 

Ayrıca yaşam, hayatını devam ettiren varlığın güç istemesinin bir görüntüsüdür. 

Hayatın olduğu yerde yaşam değil güç istenci, güçlü olma isteği vardır. Bir başka 

ifadeyle yaşamın kendisi güç istencidir.
371

 

Olgular dünyasının sürekli bir oluş, değişim içinde olması Herakleitos‟un 

genel felsefesini hatırlatır. Evrenin sabit olmayıp, sürekli değiştiğini söyleyen 

Herakleitos ile Nietzsche aynı fikirdedir. Güç mücadelesi, galip gelme isteği, üstün 

olma hali olgular dünyasının vazgeçilmez durumlarıdır. “Güç istenci öğretisi ve bu 

öğretinin ortaya koyduğu güç mücadelesi, karşımıza kaotik, sürekli değişimin 

yaşandığı bir evren çıkarmaktadır. Bu değişimin temel dinamiği güç 

mücadelesidir.”
372

 

                                                           
370

Soner Soysal, “Güç İstenci ve Yorum”, Tabula Rasa Felsefe Teoloji (online basım 2012), 8, 2008, 

s. 126. 
371

Ogün Ürek, “Nietzsche‟de Bilgi-Yaşam İlişkisi”, Felsefe Dünyası, 2008/1, sayı:47, s. 123. 
372

Soner Soysal, “Güç İstenci ve Yorum”, s. 125. 



96 

 

Sürekli bir kaosun yaşandığı evrende her şey hareketlilik halindedir. Bu 

hareketlilik amansız bir mücadelenin var olduğunun göstergesidir. İnsanlar arasında 

da dinamiğini içgüdülerden alan sürekli daha güçlü olma arzusu vardır. Bu arzu, 

maddi veya manevi olabilir. Maddi anlamda parası çok olan kendisini daha güçlü 

göreceğinden, sürekli çok para kazanma gayreti içinde olacaktır. Onun mücadelesi 

para kazanma üzerine kurulacaktır. Manevi anlamda ise bilgili, ahlâklı olmanın kişiyi 

daha güçlü yapacağını düşünen daha çok okumaya ve öğrenmeye vaktini harcar. 

Onun güç mücadelesi de Francis Bacon‟ın “Bilgi güçtür.” anlayışına dayanarak 

sürekli kendini geliştirme ve yeni şeyler öğrenmeyle temellendirilir: “Nietzsche‟ye 

göre ister organik isterse inorganik olsun var olan her şey güç istencidir; aralarındaki 

tek fark “oldukları” güç miktarıdır. Burada güç istencinin bir diğer incelikli noktası 

ortaya çıkıyor. Nietzsche‟ye göre, güç sahip olacağınız bir şey değildir; bir nesne tam 

da o güç ya da güç miktarı, ölçüsü ya da derecesidir.”
373

 

İnsanlar arasındaki farklılığı da oluşturan her bir insanın sahip olduğu güç 

miktarıdır. Güç kavramından anlaşılan farklı olduğundan bu kiminde kas gücü, 

kiminde paranın miktarı kiminde de bilgi seviyesi olarak karşılık bulmaktadır. 

Nietzsche‟ye göre bütün insanlarda güçlü olma isteği vardır. Bu bakımdan herkes 

eşittir. Ancak onları farklı kılan ise güç miktarının her bir kişide farklı olmasıdır. 

Nermi Uygur‟a göre Nietzsche, teolojik olarak Tanrı tanımaz ve O‟nun 

karşısında yer alan bir düşünürdür. Çocukluğunda İncil‟i başucu kitabı yapmış papaz 

bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelen birinin bu duruma düşmesi, güç istemiyle 

alakalıdır. Çünkü Tanrı‟nın ölümünü ilan etmesi, güç istencini temele almasıyla 

insanın yapıp etmelerini Tanrı‟dan çok kendisinin görmesi ve açığa çıkarması, 

Nietzsche‟nin kendisini ifade etme şeklidir.
374

 

2.4.Ebedi/Bengi Dönüş 

            Üstinsan şu şekilde diğerlerinden ayrılır: “Üstinsanı diğerlerinden yani 

sürüden ayıran, kişinin aynı hayatı tekrar tekrar yaşamak durumunda kalması 

anlamına gelse bile kendi hayatını kucaklayabilme yeteneğidir.”
375

 Üstinsana 

ulaşmada kişi hayatını sürekli olumlamaktadır. İnsan hayatı boyunca pek çok sorunla 

                                                           
373

Soner Soysal, “Güç İstenci ve Yorum”, s. 128. 
374

Nermi Uygur, Güneşle, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1997, s. 301. 
375

Roy Jackson, Nietzsche Kilit Fikirler, s. VIIII. 



97 

 

karşılaşmakta ve belli bir noktadan sonra bu sorunlar benzer hale gelmeye 

başlamaktadır. Nietzsche‟ye göre de bu benzer sorunlarla baş etmek zorunda kalmak 

aynı hayatın içinde o hayatı birden fazla yaşamak demektir. 

            Düşünüre göre, bizler şu anki varoluşumuz daima tekrar edecekmiş ve 

yaşadığımız her anı sonsuza dek tekrar ve tekrar yaşamak zorunda olacakmışız gibi 

davranmalıyız.
376

 Nietzsche yaşadığımız her ana çok değer vermektedir. Aslında 

burada insanlara hayatlarını doya doya yaşamalarını tavsiye eder. Çünkü zaman 

sürekli ileriye doğru akmakta ve insan sadece anını yaşayabilmektedir. Yaşadığı anı 

keyif alarak geçiren kişi mutlu bir ömür sürmektedir. 

Nietzsche‟nin ebedi dönüş kavramından öte dünya inancı anlaşılmamalıdır. 

Aksine insanın öte dünya, Tanrı, din gibi dogmaların dışında yaşayarak duyusal 

dünyada sorunlarla baş edebilme, pek çok durumu onaylayarak bir üst seviyeye 

ulaşma amacı anlaşılmalıdır. Dünyada var olanların sonsuza kadar tekrarlandığını ve 

bir kısır döngü içinde yaşadığını düşünür. İnsanlar da aynı şekilde kısır döngüye 

tabidir. Sorunlarla baş etme durumunda kalan insan, sorunun üstesinden geldiğinde 

yine ona benzer başka sorunlarla baş edecektir. Kendi içinde sürekli bir devinim 

halinde olan kişi, bu sorunları sürekli çözmeye çalışacak ve çoğu zaman da 

olumlayacaktır. Nietzsche‟nin gözündeki en büyük problem ise Tanrı‟dır.  Tanrı‟nın 

kontrolünden kurtulan kişi kendisini sorunlarla baş etmede daha güçlü hissedecektir. 

Bengi dönüş kavramı, duyusal dünya sınırları içinde kalarak dogmalardan 

uzakta, kişinin kendi içinden gelen bir güçle problemleri aşarak ve kişinin kendisini 

gerçekleştirmeye doğru giden bir sürece karşılık gelmektedir. Ancak Tanrı‟nın 

gölgesinden kurtulan kişi Nietzsche‟de üstinsana doğru giden süreci sağlıklı bir 

şekilde yürütür. 

2.5.Decadence 

Decadence Latince‟den gelen, Fransızca bir terimdir. Latince çökme, düşme 

anlamına gelen decadere‟den gelmektedir. Dilimizdeki karşılığı ise çürüme, 

bozulma, çözülme ya da çöküntüdür. Nietzsche, bu kavramın Almanca karşılığını 

(Untergang) kullanmadığı için dilimizde olan karşılığı ile yer almaktadır.
377

 O, bu 

                                                           
376

Paul Strathern, Doksan Dakikada Nietzsche, s. 73. 
377

Metin Coşar, Nietzsche Kavramada Yeni Bir Yol, s. 19.; Birol Dok, Nietzsche‟nin Nihilizmi 



98 

 

kavramı farklı anlamlarda kullanmıştır. Kullandığı anlamlardan biri “atıkların, 

çöküşün ve yok etmenin ayıplanmaması gerekir; bunlar yaşamın, yaşamın 

büyümesinin gereklilikleridir. Çöküş fenomeni yaşamın herhangi bir artışı ve 

ilerlemesi kadar gereklidir: İnsan bunları hiçbir durumda durduramaz. Diğer taraftan 

nedenler adil davranmamızı ister.”
378

 şeklindedir. Bu kavrama göre yaşayan her canlı 

zamanla bozulmaya, çürümeye ve yok olmaya mahkûmdur.  

Nietzsche‟nin decadence kavramı için kullandığı bir diğer anlam ise 

toplumların kendi elleriyle kurduğu kurumların da bir sonu olduğudur: “Bir toplum, 

genç kalma özgürlüğüne sahip değildir. Ve gücünün doruk noktasında bile çöp ve 

artık malzemeler oluşturmak zorundadır. Ne kadar daha enerjik ve atılgan olursa, 

hatalar ve deformasyonlar açısından da o denli zengin olacak, gerilemeye o kadar 

daha yakın olacaktır. Yaş kurumlar aracılığıyla durdurulmadı…”
379

 Buna göre 

kurumların da bir yok olma vakti vardır. 

Decadence kendisini daha çok iki durumda ortaya çıkarır: Doğal durum ve 

toplumsal durum. İnsan özü gereği toplumsal bir varlık olduğu için ikincisi daha 

önemlidir. Çünkü insan bir topluluğun içine doğar ve toplumun karakteristiğine 

bürünür. Toplumda decadence var olmayışın var olmaktan daha iyi olup olmadığı 

sorusuyla başlar. Bu bilimsel olmayıp varoluşsal bir soruna işaret etmektedir. Ancak 

kesin çizgilerle ayrılan bu durum sağlıklı olmayıp hastalıklıdır. Bu hastalık sebebiyle 

decadence var olanın yeniden değerlendirilmesinde anlam bulur. Dolayısıyla insan 

kendi yaşamının anlamını bulur ya da bulmaya çalışır.
380

 

Nietzsche tarafından decadent bir toplum, bireylerin gerçek ihtiyaçlarına 

cevap veremeyen, dinamizmini, canlılığını yitirmiş katı bir toplumdur. Çünkü ona 

göre hayatın anlamı gelişme ve oluştur. Her yaşama sürecinin özü büyüme ve 

gelişmedir. Bunun için de insanlar enerji toplayarak kendilerini yenilerler ve atık 

maddelerini dışarı atarlar. Decadent bir toplum bozulmuş ahlâk düşünceleri, 

dominant eğitim zihniyeti, hayata karşı dini inançları ile kişilerin doğa ile enerji 

alışverişini engeller. Dolayısıyla bu tarz toplumlarda insanlar duyguları ve içgüdüleri 

                                                                                                                                                                     
 Ankara: Seba Yayınları, 1996, s. 51. 
378

Nietzsche, Güç İstenci, Nilüfer Epçeli (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2010, s. 46. 
379

Nietzsche, Güç İstenci, ss. 46-47. 
380

Metin Coşar, Nietzsche Kavramada Yeni Bir Yol, ss. 19-20. 



99 

 

ile yani yaşama fonksiyonları ile bağlantılarını koparırlar ve kendilerine 

yabancılaşırlar.
381

  

Nietzsche‟nin felsefesi genel olarak eleştirel bir felsefedir. O, on dokuzuncu 

yüzyılı decadence yani çöküş kavramıyla betimlemektedir. Nietzsche‟nin eleştirisi 

evrenin, hayatın akışını göremeyen ya da göz ardı eden anlayışa yöneliktir. Genel 

olarak eleştirdiği konular sosyalizm, pozitivizmin vuku bulmuş hali on dokuzuncu 

yüzyılın bilimciliği ve Hristiyanlıktır. Eleştirdiği bu konular her ne kadar birbirinden 

farklı olsa da hepsinin birleştiği ortak nokta çöküş olgusudur. Decadence, değerleri 

yaratan insanın zaman içinde uğradığı bir çöküş halidir. İnsan yaşama uyum 

sağlamak için kurumlar, değerler oluşturmaktadır. Bunların en önemlisi insanın 

kendi yarattığı değerlerdir. Yaşamın akışkanlığında yer almayan kurgulardır.
382

 

Bununla ilgili Böyle Buyurdu Zerdüşt‟te şu ifadeler yer almaktadır: 

İnsan kendisini korumak için değer biçti nesnelere, nesnelerin 

anlamını o yarattı, insanca anlamı! Bundan ötürü „insan‟ der kendine, 

yani: değerlendiren. Değerlendirmek, yaratmaktır: işitin ey yaratıcılar! 

Değerlendirmenin kendisi, bütün değerlendirilmiş nesnelerin hazinesi ve 

cevheridir. Ancak değerlendirmeyle var olur değer: değerlendirme 

olmasaydı, varlık içi boş bir kabuğa dönerdi. İşitin ey yaratıcılar! 

Değerlerde değişme, bu yaratıcılarda değişmedir. Yaratıcı olması 

gereken yıkar hep.
383

 

İnsanın en büyük özelliği değerlendiren bir varlık olmasıdır. Değerlendirme, 

nesnelerin özünü bulmak, onların gerçek değerini ortaya çıkarmaktır. 

Değerlendirmenin değişmesi, değerlendirenin de değişmesi demektir. Dolayısıyla 

yaratıcı konumundaki insan hep bir yıkımla karşı karşıya kalmaktadır.  

Decadence hem ahlâk alanında hem de dinde farklı şekillerde tezahür 

etmektedir. Ahlâk alanında şöyledir: Vücudu, içgüdüleri, duyguları hakir görmek, 

bütün bunlara karşı olmak; insanın biyolojik gerçeklerinin bastırılmasıdır. Dinde ise 

bu dünyanın küçümsenmesi, öte dünya, Tanrı, ebedi hayat gibi kurguların daha 

önemli ve yüce haline getirilmesidir.
384

 

İnsan tarafından oluşturulan değerler belli zaman sonra yaşam karşısında 

anlamını yitirmekte ve yetersiz kalmaktadır. Çünkü bunlar insan tarafından 

                                                           
381

Fehmi Baykan, Bilgelik Yolunda Bir Filozof Nietzsche, Ankara: Palme Yayınları, 1989, s. 10. 
382

Emrah Akdeniz, “Nietzsche‟de Dekadans ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik Bilgelik”, Felsefe ve 

Sosyal Bilimler Dergisi, 15, 2013, s. 113. 
383

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, Turan Oflazoğlu (çev.), İstanbul: Cem Yayınevi, 1995, s. 61. 
384

Fehmi Baykan, Bilgelik Yolunda Bir Filozof Nietzsche, s. 13. 



100 

 

yaratılmış olup yaşama yabancıdırlar, durağandırlar, yaşamın akışkanlığı 

dışındadırlar. Aynı zamanda toplumların kendi özlerinden uzaklaşmasına neden 

olmaktadırlar. Nietzsche‟ye göre bu değerlerin içinde en tehlikelisi sürü değeri olarak 

ifade edilen ve Hristiyanlık moralinde yer alan yaşam karşıtı anlayıştır.
385

 

Toplumda meydana gelen çöküntü kendi başına var olmadığı için 

yargılanamaz. Çünkü o, toplumsal var oluşun zorunlu bir sonucudur. Decadence‟ın 

belirtileri ve büyümesi hayatın ilerlemesi kadar zorunludur. Bu süreci var oluşun 

dışına çıkarmak mümkün değildir. Decadence‟ı tamamıyla ortadan kaldırma 

düşüncesi bütün toplumların utanması gereken bir durumdur. Toplumlar en zor 

zamanlarında bile aşırı kötülüklerle karşılaşmaktadır. Bunu engellemek mümkün 

değildir. İnsanın yaşlanması tedavi edilemez ve durdurulamaz. Aynı şekilde kötülük 

ve hastalık da böyledir.
386

 Toplumlar zaman zaman meydana gelen kötü olayları 

engelleyememekte ve o olaylarla yaşamak zorunda kalabilmektedir. Nietzsche‟ye 

göre bu durumu kabullenmek gerekir.  

Decadence için ileri sürülen nedenler aslında onun sonuçlarıdır. Decadence; 

kötülük, suç, fahişelik, lüks ve zevk sefa artıyor diye var olmaz. O, zaten vardır ve bu 

gibi durumlarda kendisini göstermektedir.
387

 Onun süreci her ne kadar toptan 

önlenemese de hastalığı bireyin sağlıklı organlarına yaymamak için bu konuda önlem 

alınması mümkündür. Nietzsche burada ağır bir hastalıktan sonra kendine gelme 

olarak nitelendirdiği yeni değerlerin ortaya çıkışını önceden görür. Psikolojik ve 

ahlâki tedavi şekilleri kendi başlarına decadence‟ın ilerlemesini engelleyemezler. Bu 

yöntemler hastalığa iyi gelebilir ancak bunlar gerçekte onun işaretleridir. Bunların 

yaptığı gerçek bir savunma değildir. Nihilizm, decadence‟ın sebebi değil, onun içkin 

mantığıdır. Örneğin toplumda görülen en yaygın iki decadence tipi iyi insan ve kötü 

insandır.
388

 

Decadence‟ın en belirgin özellikleri şunlardır: Nerede tükenmişlik varsa, 

bozuk içgüdünün en güzel örneği olan Hıristiyanlıkta olduğu gibi, orada ilerlemeden 

söz edilir. Acı çekmede birleşmeye dayalı bir ahlâk sistemi ortaya çıkar. Sebep ve 

etki yanlış yerlere konulur; birey meydana gelen decadence‟ın nedenini başka 

                                                           
385

Emrah Akdeniz, “Nietzsche‟de Dekadans ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik Bilgelik”, s. 114. 
386

Nietzsche, Güç İstenci, s. 46. 
387

Nietzsche, Güç İstenci, s. 47. 
388

Nietzsche, Güç İstenci, s. 48. 



101 

 

yerlerde aramaya başlar. Artık acı çekilmeyecek bir durum özlenir; bilinçsiz 

durumlar bilinçli durumlara üstün tutulur.
389

 

Güçsüz bir durumda iken yapılan işlerin sonucu doğru olmayınca yapılması 

gereken tek şey hiçbir şey yapmamak oluyor. Davranışın sorumluluğu bozuk 

içgüdüye yüklenir. Tipik decadence: bütün tarikatlar, asketik filozoflar, Hint fakirleri 

olayların dışına çıkabildiğimiz sürece sağlıklı ve mutlu kalacağımız öğüdünü 

verirler. Olayların içinde yer almak insanın sağlıklı düşünmesini engellemektedir. 

Olayların dışında kalmak için hayatla bağlantı bu tarz düşüncelerle bilinçli şekilde 

koparılmaktadır.
390

 

Nietzsche‟ye göre decadence yaşam için gerekli bir olgudur. Yaşamın gücü 

ve enerjisi olduğunu şu sözlerle belirtmektedir: 

Bu dünya enerji canavarı, başlangıcı olmayan, sonu olmayan; 

sağlam ve demirden, büyümeyen veya küçülmeyen, kendini 

genişletmeyen, sadece dönüştüren bir güç büyüklüğüdür… Her yerde güç 

olarak, güçlerin bir oyunu ve güçlerin bir dalgası olarak, aynı zamanda 

hem tek, hem çok, burada artan ve aynı zamanda başka bir yerde azalan; 

tekerrür yılları, kendi biçimlerinde bir medcezirle birlikte ebediyen 

değişen, ebediyen geri akan, birbirine akan ve koşturan bir güçler 

denizi… Bu, benim ebedi kendini yaratmanın, kendini yok etmenin 

Dionysos tarzı dünyamdır… Bu dünya güç istencidir ve başka bir şey 

değildir! Ve siz kendiniz bu güç istencisiniz ve başka bir şey değil!
391

  

         Düşünüre göre “dinler, ahlâklılığa duyulan inançla yok edilmiştir… Kültür 

ahlâklılığa duyulan inançla yok edilmiştir…”
392

 Dinler ve kültür, etiğe duyulan inanç 

sonucu yok edilmiştir. Buradan hareketle Nietzsche nihilizme varmış ve bunu şu 

şekilde açıklamıştır: “Her nihilist din ile dini ve ahlâki terminolojiyi kullanan 

hastalığın sistemleştirilmiş tarihidir.”
393

 Nietzsche, nihilist dinlerin (Hristiyanlık, 

Budizm gibi) eski dönemlerde decadence olan unsurları bir araya getirdiğini 

düşünmektedir. Nihilist dinler eski zamanlardan kalma çöküntüye yol açan unsurlara 

sahiptirler: “Bu nihilist din, eski çağlardan bulduğu çöküş ve benzeri unsurları bir 

araya toplar, yani: 

                                                           
389

Nietzsche, Güç İstenci, ss. 48-49.; Metin Coşar, Nietzsche Kavramada Yeni Bir Yol, ss. 21-22. 
390

Nietzsche, Güç İstenci, s. 50.; Metin Coşar, Nietzsche Kavramada Yeni Bir Yol, s. 22. 
391

Nietzsche, Güç İstenci, s. 651. 
392

Nietzsche, Güç İstenci, s. 126. 
393

Nietzsche, Güç İstenci, s. 127. 



102 

 

a)Zayıfların ve hasta mizaçlıların partisini (en güçlü biçimde güven duyulan eski 

dünya reddedilir); 

b)Manevi açıdan baskı altında olanların ve pagan karşıtı olanların partisini; 

c)Siyasi açıdan tükenmiş olanların ve umursamayanların (kendini beğenmiş 

Romalılar) yani ülkesi olmayan ve yaşamları bir boşluk olanların partisi; 

d)Kendilerinden bıkmış olanların –yani bir yer altı komplosuna katılmaktan 

memnunluk duyanların partisi.”
394

 

Nietzsche, insanların Hristiyanlığın peşinden gitmelerini şu şekilde 

açıklamaktadır: “Hristiyanlık, en derin iktidarsızlığa düşmüş eski dünyanın çökmüş 

hali olup, en hasta ve en sağlıksız unsurların ve arzuların üste çıkmasına neden 

olmuştur.”
395

 Buna göre Hristiyanlığın decadence olmasının en önemli sebebi 

çökmüş, yozlaşmış, güncelliğini yitirmiş değerleri değer haline getirmesidir. 

Nietzsche tarafından bu kabul edilebilir bir durum değildir. 

O, Hristiyanlığı hastalık nedeni olarak görmekte ve onun enfeksiyonlara karşı 

dirençsiz olanların dini olduğunu söylemektedir. Aynı zamanda Hristiyanlık bir 

çöküş dinidir. Şöyle açıklar: 

Hastalık hastası Hristiyanlık, bilincin işkenceci ve canlı kesimi, 

aynı şekilde sadece Hristiyan değerlerin kök saldıkları belirli bir toprak 

için karakteristiktir: Hristiyanlığın kendisi değildir. Hristiyanlık, 

hastalıklı topraklardan her tür hastalığı kapmıştır: İnsan, Hristiyanlığa 

sadece kendini her türlü enfeksiyona karşı koruma yeteneksizliğinden 

dolayı sitem edebilir. İşin özü de budur zaten: Hristiyanlık bir 

çöküştür.
396

 

Nietzsche, Hristiyanlığı eleştirirken onun hasta olmasının nedenini Avrupa 

toplumu görerek, aslında Avrupalılara eleştiride bulunmaktadır. Batı toplumunun 

Hristiyanlığı yozlaştırdığını ve bozduğunu düşünmektedir. Bu din, her türlü 

olumsuzluğa açıktır. Kendisinde olumsuz olaylar karşısında müdafaada bulunacak 

bir güç yoktur. Dolayısıyla Nietzsche açısından Hristiyanlık bir çöküş dinidir ve ona 

inanmak çok akıllıca değildir. 

Sonuç olarak decadence kavramı bireyde, toplumda, ahlâkta ve dinde değişik 

şekillerde kendisini göstermektedir. Hepsinde var olan ortak nokta artık yozlaşmış, 

                                                           
394

Nietzsche, Güç İstenci, s. 127. 
395

Nietzsche, Güç İstenci, s. 138. 
396

Nietzsche, Güç İstenci, s. 139. 



103 

 

bozulmuş, geçerliliğini yitirmiş değerlerin yer almasıdır. Nietzsche‟ye göre 

decadence olgusunun vardığı nokta nihilizmdir. Nihilizm de toplumların yeni 

değerlerle tanışması ve kendilerine yabancılaşma durumundan kurtulması için bir 

başlangıçtır.  

  3. Nietzsche Felsefesinin Genel Karakteristiği 

  3.1. Etkilendiği Filozoflar 

Nietzsche, kaleme aldığı eserleriyle, çağdaş felsefeye ve postmodern 

düşünceye katkıda bulunmuştur. Heideggerci bir bakış açısı ile dile getirilecek olursa 

Platon ile başlayan Batı metafiziği tersine çevrilmiş ve adeta felsefe Batı‟da yeniden 

şekillenmiştir. 19. yüzyılda çöküş içinde bulunan Avrupa‟nın Hristiyanlık, 

sosyalizm, demokrasi ve pozitivizm kavramları yeniden sorgulanmıştır. 

Nietzsche‟nin özgünlüğü de bu kavramlara getirilen keskin eleştirilerden ileri 

gelmektedir.
397

   

Nietzsche, yaşamının bir döneminde Arthur Schopenhauer‟un (1788-1860) 

etkisinde kalmıştır. O, Schopenhauer‟u önemsenmesi gereken biri olarak görmüş ve 

Goethe (1749-1832), Heinrich Heine (1797-1856) gibi ulusal bir alanla 

sınırlamamıştır. O, Schopenhauer‟un bir Avrupa olayı olduğunu düşünmekte ve bu 

düşüncesini şöyle açıklamaktadır: “Yaşamın aşkın biçimini ortaya koymaya çalışan. 

O bir diziye göre sanatı, kahramanlığı, dehayı, güzelliği, büyük bir duygudaşlığı, 

bilgiyi, gerçeklik istencini, yadsımanın görünür durumları olarak tragedyayı ya da 

istencin yadsıma gerekimlerini yorumladı.”
398

 Ayrıca o dönemde, Schopenhauer 

Hristiyanlığı dışlayan büyük ruhbilimsel kalpazanlığı açıkladığı için istenmeyen 

Hristiyan ilan edilmiştir.
399

 Schopenhauer‟a olan hayranlığını Nietzsche‟nin kız 

kardeşi şu şekilde dile getirmiştir: “Schopenhauer hayatta olsaydı, Nietzsche bir 

dostu, bir babayı selamlarcasına koşa koşa gidecekti ona.”
400

 

Nietzsche, Schopenhauer‟ın kötümser irade felsefesi ile Richard Wagner‟ın 

(1813-1883) müziği arasında bir uyum yakalama, bağlantı kurma çabasındadır. 

                                                           
397

Emrah Akdeniz, “Nietzsche‟de Dekadans ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik Bilgelik”, s. 112. 
398

Nietzsche, Putların Alacakaranlığı, İsmet Zeki Eyuboğlu (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2009, ss. 

86-87. 
399

Nietzsche, Putların Alacakaranlığı, s. 87. 
400

Fernando Savater, Nietzsche‟nin İdeası, Saliha Nilüfer (çev.), İstanbul: İletişim Yayınları, 2008, s. 

30. 



104 

 

Schopenhauer‟a göre evrenin temelinde kör bir irade bulunmaktadır. Evren insanın 

tasarımından, yaratımından başka bir şey değildir. İnsan da bu evrende yaşadığı için 

kör iradenin etkisi altındadır. Bir tasarımdan başka bir şey olmayan evrende insanın 

kör iradenin etkisinden kurtulmanın yolları ya dünyadan elini eteğini çekerek 

Budizm‟in Nirvana‟sına ulaşmak ya da güzellik ve sanat yolu ile kötü iradenin 

etkisini en aza indirmektir. Schopenhauer‟ın etkisi altında bulunan Nietzsche‟ye göre 

bu kör iradeden kurtulmanın çıkış noktası Wagner‟ın müziğidir. Müzik, maddeden 

en uzak sanat olması nedeniyle, kör iradeyi ve onun insan yaşamındaki olumsuz 

etkisini hiçe indirme yolunda en önemli araçtır.
401

 

Düşünür, Wagner‟a da hayranlık duymaktadır. Hem Schopenhauer hem de 

Wagner‟ın etkisini taşıyan ilk kitabı Müziğin Ruhundan Tragedyanın Doğuşu‟nda iki 

sanat tanrısı olan Apollon ve Dionysos‟u anlatır. Bu iki sanat tanrısının birbiriyle 

nasıl zıt olduğunu ve çatıştığını gösterir. Apollon, Likya kökenli bir Anadolu tanrısı 

olup aydınlığı, ferahı, ışığı, durgunluğu, ölçülü gücü ve aklı temsil eder. Lidyalı 

şarap tanrısı olan Dionysos ise tutkuyu, taşkınlığı, coşkuyu ve doğaya dönük yaşam 

tarzını temsil eder. Nietzsche eserlerinde, Dionysos‟un Apollon‟un tersine akıl yerine 

duyguyu, ölçü yerine coşkuyu ve sınır yerine taşkınlığı dile getirdiğini ifade etmiştir. 

Onun Dionysos ile anlatmaya çalıştığı durum akıl ile filtrelenmemiş, 

sınırlandırılmamış doğayı görme arzusudur. Nietzsche‟ye göre trajedi; aklı, çıplak 

doğayı, ölçüyü, coşkuyu, sınırı, taşkınlığı kendi içinde yaşayan ve birleştiren bir 

sanat şeklidir.
402

 “Aklı ve ölçülülüğü temsil eden Yunan tanrısı Apollon‟a karşı 

Nietzsche, hem sanatta hem de yaşamda, Dionysos‟u kılavuz edinir.”
403

 

Dionysos, coşku, taşkınlık, sınırsızlık içinde pek çok çirkinliği içerse de 

bunlar gerçektir. Nietzsche‟ye göre Apollon düşü, Dionysos ise sarhoşluğu temsil 

eder. Düşler hayal ürünü iken; sarhoşluk da gerçeğin belli bir süre çarpıtılması ve 

yine gerçekliğin içinde bulunmasıdır. Nietzsche‟ye göre dinde, geleneksel felsefede 

ve bilimde insanı uyutan, onu düşler âleminde yaşatan unsurlar vardır. Bu unsurlar 

                                                           
401

Arthur Danto, Nietzsche Hayatı, Eserleri ve Felsefesi, ss. 4-5. 
402

Ali Mehmet Celal Şengör, “Nietzsche ve Akla İsyan”, Cogito Nietzsche: Kayıp Bir Kıta, 25, 2014, 

ss. 240-241. 
403

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 36. 



105 

 

ise insanı tecrübelerden uzak tutmakta ve onun gerçeklikten kopmasına neden 

olmaktadır. 
404

 

Sanatın başka bir bilgelik olduğunu düşünen filozof, Sokrates öncesi döneme 

ve bu dönemin Tanrılarına döner. Sanatın sürekli gelişmesinin ve oluşmasının 

temelinde yatan durum, iki Tanrının Apollon ile Dionysos‟un kişiliklerinde kendini 

gösteren özelliklerinin sürekli birbiriyle çarpışmasıyla mümkün olur. 
405

 “Apollon, 

yontu sanatında, biçimin, ışığın, bireylik ilkesinin, ölçünün Tanrısı ve ilkesi olarak 

görünürken; Dionysos da istencin temel ifadesi olan müzikte, esrimede, bireylik 

ilkesinin yok olduğu birleşip-kaynaşmada ve kendinden geçme biçimlerinde açığa 

çıkar.”
406

  

Nietzsche, tragedyanın doğuşunu, ölümü açısından; tragedyanın ölümünü de 

Tanrı‟nın doğuşu ve ölümü açısından dikkate alır. Düşünüre göre trajik olan insanın 

bir hiç olmasına rağmen kaderini ve hiç olan yaşamını olumlamasıdır. Yani bir tür 

kader sevgisidir.
407

 Kaderciliği reddeden Nietzsche, insanın her şeye belirlenmişlik 

çevresinde bakıp bu duruma razı olduğuna anlam verememektedir. O, bir hiç olan 

insanın yaşamında nasıl kaderci olduğunu trajik bulmaktadır. 

Nietzsche, kendisini filozof Dionysos‟un son havarisi olarak görür ve Yunan 

kültürünün trajedi sanatından etkilenir. Yaşam ile trajedi arasında çok güçlü, birbirini 

bütünleyen bir bağ olduğunu düşünür. Trajedi, insana ne olduğunu, nasıl bir varoluşa 

sahip olduğunu, onu tüm geleneklerinden bağından kurtararak bildirir. Onu 

geleneklerinden koparıp özgür bir birey yapan trajedi, aynı zamanda özgürlük ve 

kader arasında bir denge de kurar. Nietzsche‟ye göre işte bu yüzden insan hayatı 

trajiktir ve anlaşılması güçtür. Trajedide konu edilen insan, kader ve özgürlükle baş 

başa kalmış tek varlıktır.
408

 

Nietzsche, kendisinin tehlikeli bir hayat yaşadığının farkındadır. Ağustos 

1881‟de dostu Peter Gast‟a yazdığı “Çok tehlikeli bir hayat sürüyorum.” 

                                                           
404

Ali Mehmet Celal Şengör, “Nietzsche ve Akla İsyan”, s. 242. 
405

Emrah Akdeniz, “Nietzsche‟de Dekadans ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik Bilgelik”, s.   119. 
406

Nietzsche, Müziğin Ruhundan Tragedyanın Doğuşu, İ. Z. Eyüboğlu (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 

2003, ss. 17-22. 
407

Nietzsche, Putların Batışı Ya Da Çekiçle Nasıl Felsefe Yapılır, Mustafa Tüzel (çev.), İstanbul: 

İthaki Yayınları, 2005, ss. 79-80. 
408

Nietzsche, Yunanlıların Trajik Çağında Felsefe, Nusret Hızır (çev.), İstanbul: Kabalcı Yayınları, 

1992, ss. 10-11. 



106 

 

cümlesinden bunu anlayabiliriz. Bu tehlikenin ne olduğunu ise şöyle açıklar: 

“Kişinin kendine giden yol, kendi olma yolculuğu eziyet verici ve tehlikeli bir 

girişimdir. İnsanın örtülerinden soyunduğu böyle bir çaba sırasında kendine, hiçbir 

hekimin iyileştiremeyeceği kadar zarar vermesi işten bile değildir.”
409

  Düşünüre 

göre insanın kendisini keşfetmesi ve kendisine doğru bir yolculuğa çıkması zor bir 

durumdur. İnsan bu yolda pek çok engelle karşılaşır ve kimi zaman da kendisine 

zarar verir. Nietzsche kendisini keşfe çıkmadan önce yukarıda adı geçen 

düşünürlerden etkilenmiştir. Bu filozoflar onun felsefesine öncülük etmişlerdir. 

3.2.Eleştirel Felsefe ve Hristiyanlık Felsefesi 

Nietzsche‟nin felsefesi, eleştirel felsefe olarak bilinir. Bu, içinde bulunduğu 

çağa hâkim olan ve bunun karşılığını dekadansta bulan 19. yüzyıla ait bir 

sorgulamadır. Bu eleştiri yaşamı göz ardı eden, yaşama hayır diyen, evrenin her türlü 

akışını, oluşunu göremeyen ve bunun dışında yaşayan anlayışa getirilmiş bir 

eleştiridir. “Sosyalizm, pozitivizmin somutlaşmış hali olan XIX. yüzyıl bilimciliği, 

Hristiyanlık, Nietzsche‟nin bir tür çekiç görevi gören eleştirisinin yöneldiği 

birbirinden farklı putlardır; fakat bu farklı odakların benzer tarafı, hepsinin de ortak 

bir temelde birleşmesidir.”
410

 Bu ortak temel ise Nietzsche‟ye göre dekadanstır. 

Dekadans, Sokratik ve Platonik anlayışta „akılcı olan iyidir‟ düşüncesine karşı 

çıkarak, Batı düşüncesinde realiteye karşı çıkan, çeşitliliği yok eden bir 

soysuzlaşmanın belirtisidir.
411

  

Hristiyanlık acıma dini olduğu için, Nietzsche‟ye göre bu duygu yaşamdaki 

enerjiyi arttıran gerilimli duyguların tam karşısında yer almaktadır.  Dolayısıyla 

insanın yaşam enerjisini alan, insana güç kaybettiren bir tutuma sahiptir. Acımayı 

bütün erdemlerin temeli olarak gören anlayışı Nietzsche eleştirmektedir.
412

  

İnsandaki çöküşün nedeni Hristiyanlığın dünya görüşüne dayanan Batı‟nın sürü 

                                                           
409

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 37. 
410

Emrah Akdeniz, “Nietzsche‟de Dekadans ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik Bilgelik”, s. 113.; 

Nietzsche, Müziğin Ruhundan Tragedyanın Doğuşu, ss. 48-49. 
411

Emrah Akdeniz, “Nietzsche‟de Dekadans ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik Bilgelik”, s. 113.; 

Nietzsche, Müziğin Ruhundan Tragedyanın Doğuşu, ss. 77-78. 
412

Nietzsche, Deccal, s. 17. 



107 

 

ahlâkı, sonuçları ise karamsarlık, zafiyet, hastalık, bekarlık ve dinginsizliktir. On 

dokuzuncu yüzyılın sözde modern insanı çökmüş ve dağılmış durumdadır. 
413

  

Düşünür, içinde yaşadığı din için şunları söyler: “Hristiyanlık, ruha, gurura, 

cesarete, özgürlüğe, ruhun çapkınlığına duyulan nefrettir; Hristiyanlık duyulara, 

duyuların hazzına, tüm hazlara duyulan nefrettir…”
414

 Hristiyanlıkta boyun eğen 

insanların bastırılmış içgüdüleri ön plandadır. Bunlar derdine derman arayan 

toplumdaki en alt sınıflardır. Burada meşgale olarak vicdan muhasebesi yapılır. 

Duygular Tanrı denilen bir güç tarafından yönlendirilir ve dua sayesinde ayakta 

tutulur. En yüksek, erişilmesi en güç olan insana bir lütuf gibi sunulur. Burada hiçbir 

şey açık olmayıp her şey karanlık bir kutu olan Hristiyanlıkta saklanmaktadır. Kilise 

kendisini temizliğe karşı korumaktadır. Hristiyanlık gaddar bir dindir. Kendisinden 

farklı düşünenlere karşı kin besler. Karamsar, karanlık ve heyecanlı düşünceler ön 

planda yer alır. Nietzsche Hristiyanlığa saldırdıktan sonra Hristiyanların inandığı 

Tanrı‟yı şu şekilde öldürmektedir:  

3.3.Tanrı’yı Öldürmeye Giden Yol 

Nietzsche‟ye göre felsefenin tam manasıyla hakkını vermek için onu yaratıcı 

bir eylemle gerçekleştirmek gerekir. Dolayısıyla felsefe ile filozofun kişiliği, dünya 

anlayışı arasında sıkı bir bağ vardır. Filozofun felsefi çerçevede ortaya koyduğu her 

düşünce öncelikle kendi kişiliğinden hareketle devam eden bir yolculuktur.
415

 

Düşünürün kişiliğinin gelişmesinde ve olgunlaşmasında içinde bulunduğu dini 

sorgulaması, değerlerle hesaplaşması dikkat çekmektedir. 

Nietzsche‟nin felsefesinin oluşmasında en etkili durum içinde bulunduğu 

Hristiyanlık dinidir. O, dinin bütün öğretilerini eleştirmekte ve insanı zavallı, 

korunmaya muhtaç, sürünün içinde olmaya mahkûm eden bir köle haline getirdiğini 

düşündüğü için Hristiyanlığa sert bir tavır takınmıştır. İnsanın yaşamdan zevk alması 

gereken yerde, onu daha da karamsar yaptığı için Nietzsche, Hristiyanlıktan 

hareketle Tanrı‟ya da saldırmaktadır. İçinde bulunduğu dinin yaratıcı betimlemesi 

mantığına uygun gelmediği için Tanrıtanımazlığa kadar gitmiştir. Hatta daha da ileri 

                                                           
413

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları, 1997, s. 98.; 

Nietzsche, Güç İstenci, ss. 47-48. 
414

Nietzsche, Deccal, ss. 46-47. 
415

Hüseyin Aydın, Metafizikçi Olarak Nietzsche, Bursa: Uludağ Üniversitesi Basımevi, 1984, ss. 7-8. 



108 

 

giderek Tanrı‟yı insanların kendi elleriyle öldürdüğünü söylemiştir. Bu şekilde bir 

tavır takınan Nietzsche kendi felsefesini ve insan anlayışını ortaya koymuştur. 

Filozofa göre: “Hakikat, yanında Tanrılar istemez. Hakikate duyulan inanç, o 

ana dek inanılan tüm „hakikatlere‟ duyulan kuşkuyla başlar.”
416

 Gerçekliğe ulaşmak 

isteyen Tanrı engeline takılmamalıdır. Kişi, özgürce var olan tabuları yıkmaya 

başlayarak hakikatin ne olduğu sonucuna gidebilir. Bu bağlamda Tanrı, Nietzsche 

için yıkılması gereken en büyük tabu ve değerdir. 

Nietzsche her ikisinde de içgüdüleri yıkan ortak bir taraf olduğu için 

Hristiyanlık ve anarşizm arasında bir bağlantı kurmuştur:
417

 “Hristiyan ve Anarşist: 

ikisi de decadent, zehirleyici, zayıflatıcı, kan emici etkilerini yok etmekten aciz, ikisi 

de sağlam ayakta kalan, kalıcılığı olan, yaşama gelecek vaat eden her şeye karşı 

ölümcül nefretin içgüdüsü…”
418

 Anarşizm karşı gelmeye, yıkmaya dayalı bir kavram 

iken Hristiyanlık da Nietzsche‟nin gözünde aynı anlama karşılık gelmiştir. Düşünür 

yaşamı boyunca her fırsatta Hristiyanlığa duyduğu öfkeyi dile getirmiştir.  

Nietzsche‟nin Hristiyanlığa öfke duymasının bir başka nedeni kilisenin 

bilgiye ulaşmada rasyonel, bilimsel ve adil bir yol izlemesine karşı çıkışıdır. Çünkü 

şüphe etmek günahtır. Hristiyanlığı bir hastalık olarak gören düşünür, inancın da bir 

hastalık türü olduğunu varsaymaktadır.
419

 Kilise bilime engel olduğu için Nietzsche 

de Hristiyanlığa ve kiliseye karşı çıkmaktadır. Çünkü dünyayı anlamak ve evreni 

keşfetmek için bilimsel bilginin yapılamaması ve bunun günah sayılması düşünür 

tarafından saçma olarak kabul edilmektedir. Din kitabı tek başına gerçek bilgiye 

ulaşmada insanlara yeterli ve doyurucu cevaplar verememektedir. Bu yüzden bu 

durum başta Nietzsche olmak üzere insanların dindışı yollara sapmalarına yol 

açmıştır. 

3.4.Nietzsche’nin Nihilizmi 

Nietzsche Hristiyanlığın sonucunda değersizleşmeye yani nihilizme 

ulaşmıştır. Nihilizmi, “en yüksek değerlerin kendi kendilerini değersizleştirmesi, 

                                                           
416

Nietzsche, Karışık Kanılar ve Özdeyişler İnsanca Pek İnsanca 2, Mustafa Tüzel (çev.),   İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2015, s. 17. 
417

Nietzsche, Deccal, s. 142. 
418

Nietzsche, Deccal, s. 143. 
419

Nietzsche, Deccal, s. 122. 



109 

 

amacın kaybolması ve niçin sorusunun cevapsız kalması”
420

 şeklinde tanımlamıştır. 

Nietzsche‟ye göre etkin ve edilgin olmak üzere iki tür nihilizm vardır. Edilgin 

nihilizm, değerlerin ortadan kaybolması ve varoluşun amaçsız oluşunun kötümser bir 

kabullenişidir. Dünyayı sarsan ideolojik savaşlar ise kendini etkin nihilizmde 

gösterir: “Yeryüzünde şimdiye dek hiç olmamış türden savaşlar olacaktır. Ancak 

benim zamanımdan başlayarak yeryüzünde büyük ölçek politika olacaktır.”
421

 

Değerlerin belli bir zaman sonra anlamını yitirdiği şu şekilde ifade edilmektedir:  

İnsan tarafından yaşamak için oluşturulan değerler, belli bir 

zaman sonra yaşamın karşısında yetersiz kalır; çünkü bunlar insan 

yapıntıları ve kurgulamaları olarak temelde yaşama yabancıdırlar; 

durağandırlar, yaşamsal akışkanlığın dışındadırlar; bireyin bireylerin, 

toplulukların, toplumların yaşamın özünden uzaklaşarak 

yabancılaşmasında etkilidirler.
422

 

Nihilizmin gelişi ve Avrupa‟nın yozlaşmış Hristiyan uygarlığının en son 

yıkılışı Nietzsche‟ye göre kaçınılmazdır. Bu durum değerlerin yeniden 

değerlendirilmesi için daha yüksek ve üstün bir insan tipinin doğmasına yol 

açacaktır. 
423

 Batı‟nın modern insanı değerlerini yitirmiş, Hristiyanlık dini de 

yozlaşmış ve bu din insanların ihtiyaçlarına cevap veremeyecek duruma gelmiştir. 

Bu da kocaman bir boşluğun ortaya çıkmasına yol açmış ve insanları daha değersiz, 

karamsar bir dünyanın içine itmiştir. Bunun sonucunda hem psikolojik hem de fiili 

savaşlar ortaya çıkmıştır.  

Schopenhauer‟un yaşamı değersiz ve anlamsız görmesinin yanı sıra insana 

yaşam karşısında eylemsiz durması gerektiğini öğütlemesi Nietzsche tarafından 

eleştirilir.
424

 Çünkü Nietzsche‟ye göre insanın kendine uygun olmayan bir dünyada 

bir köşeye çekilip sessizce ölümünü beklemesi çok anlamsızdır. İnsan böyle 

anlamsız, boş ve değersiz ortamda pasif olmak yerine; aktif davranıp kendine uygun 

kendinden hareketle yeni değerler peşinde koşmalıdır. Tanrı‟nın ölümü, 

Hristiyanlığın pek çok ihtiyaca cevap vermemesi durumunda insanın varacağı sonuç 

                                                           
420

Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi,  s. 953. 
421

Frederick Copleston, Felsefe Tarihi Nihilizm ve Materyalizm, Deniz Canefe (çev.), İstanbul: İdea 

Yayınları,  1996, s. 165. 
422

Emrah Akdeniz, “Nietzsche‟de Dekadans ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik Bilgelik”, s. 114. 
423

Frederick Copleston, Felsefe Tarihi Nihilizm ve Materyalizm, s. 165. 
424

Gilles Deleuze, “Üstinsan: Diyalektiğe Karşı”, Turhan Ilgaz (çev.), Cogito Nietzsche: Kayıp Bir 

Kıta, 25, 2014, ss. 111. 



110 

 

etkin nihilizmdir. Bu durumda kişi hayıflanıp, boş oturmak yerine yeni değerlerin 

peşinden gitmelidir. 

Karl Jaspers, Nietzsche adlı kitabında Nietzsche‟nin diğer peygamberlerin 

aksine, herkesi kendine yönelten ve kendini bulmaya gönderen bir peygamber 

olduğunu söylemektedir. O, beni takip edin demez; kendinizi takip edin, beni boş 

verin ve kendinizi arayıp bulun, der.
425

 Nietzsche‟nin insanlara kendisini buldurmayı 

görev edinen tutumuyla onun peygamber ilan edilmesi peygamberliğin vasıflarıyla 

ve misyonuyla uyuşmamaktadır. Zira insanlara kendi içine yönelmesi gerektiğini 

belirten bir lider vasfı yapılması daha yerinde bir karardır. 

Nihilizmin semptomları şunlardır: toplumsal keder, fizyolojik bozulma, 

ahlâksal çöküntü, yaygın kötümserlik vb. Nihilizm “en yüksek değerlerin kendi 

değerlerini düşürmeleri” ve “niçin” sorusuna herhangi bir yanıt verilememesi 

anlamına gelmektedir.
426

 Nietzsche‟ye göre bu durum yani nihilizm insanın 

Tanrı‟nın ölümünden sonra dünyaya bir anlam ve yön verecek olan üstinsana 

dönüşmesindeki ön aşamayı ifade etmektedir.
427

 

Nietzsche, bütün düşünce hayatı boyunca nihilistik düşünme biçimlerinin 

dışında kalıp, değer ve anlamın giderek kaybolduğu modern nihilizmin ötesine 

geçerek, yüce insani var oluşun gerçekleştirilmesinin imkânlarını ve yollarını 

aramıştır. Onun Batı metafizik düşünce geleneğine yönelik eleştirilerini de bu amaç 

doğrultusunda, yani nihilizmle hesaplaşıp onu geride bırakma çabası olarak anlamak 

gerekmektedir.
428

 Nihilizm, değerlerin değersizleşmesi, insan yaşamının anlamını 

yitirmesi gibi ifadelerle karşılık bulunurken düşünüre göre artık mevcut değerlerle 

hesaplaşıp bu hiç olma halini geride bırakmak gerekmektedir. 

3.5.Nietzsche ve Herakleitos 

Nietzsche, kendisinden önceki pek çok düşünürü eleştirmiş ve onların 

görüşlerine karşı çıkmıştır. Ancak Herakleitos, kendi felsefesinin temellerini atmaya 

yardımcı olduğu için onun bazı düşüncelerini benimsemiştir.
429

 Tek başına 

                                                           
425

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 53. 
426

Keith Ansell-Pearson, Kusursuz Nihilist Politik Bir Düşünür Olarak Nietzsche‟ye Giriş, s. 58. 
427

Gilles Deleuze, “Üstinsan: Diyalektiğe Karşı”, s. 112. 
428

Arthur Danto, Nietzsche Hayatı, Eserleri ve Felsefesi, s. 18. 
429

Albert Camus, Başkaldıran İnsan, Tahsin Yücel (çev.), İstanbul: Can Yayınları, 1998, s. 74. 



111 

 

doğruluğun olmayacağını savunan Nietzsche de Herakleitos ile aynı fikirde olup 

evrende sürekli bir oluşum ve değişimden söz etmektedir. Herakleitos‟un dediği gibi 

“evren boyuna akan bir süreçtir, başı sonu olmayan bir değişmedir, hiç durmayan bu 

değişme içinde kalan, sürüp giden hiçbir şey yoktur.”
430

 

Herakleitos‟un da düşündüğü gibi: “Nietzsche‟ye göre sabit hiçbir şey yoktur 

ve her şey sürekli bir akış halindedir.”
431

 Herakleitos da evrenin, insanın, yaşamın 

sürekli ileriye doğru aktığını ve hep değişim halinde olduğunu dile getirmektedir. 

Yaşamın kendisi dinamik olduğu için Nietzsche de bu görüşü benimsemektedir. Aynı 

zamanda insan sürekli güç elde etme arzusu ile yaşadığı için bu uğurda devamlı 

mücadele etmek durumundadır. Mücadele etmek, değişmeyi ve beraberinde hareket 

halinde olmayı içermektedir: “Dünya güç istenci mücadelesinden kaynaklı sürekli bir 

devinim ve değişim içerisinde olduğu için, değişmeyen, sabit ve hareketsiz kalan bir 

şey var olamaz.”
432

 Nietzsche‟ye göre evrende sürekli bir değişim, oluşum ve 

hareketlilik hâkimdir. Hiçbir şey aynılığını korumayıp, var olan her şey sürekli 

başkalaşmaktadır. İnsan da evrende yaşayan bir canlı olduğundan hem fiziksel hem 

de ruhsal olarak sürekli bir oluşum ve değişim halindedir.  

3.6.Bilim, Felsefe ve Yöntem 

İdealistlere karşı olan Nietzsche, on dokuzuncu yüzyılda modern bilim 

döneminde bilme sevgisinin eksikliğinden dolayı bilimi sadece bir yöntem olarak 

kabul eden bu durumu benimsememektedir. O, Sokrates (M.Ö.469-399)‟i, 

Platon(M.Ö.428-348)‟u, Descartes(1596-1650)‟ı ve Kant(1724-1804)‟ı 

eleştirmektedir.
433

 Bilimi tutkuyla, sevgiyle, aşkla yapmayıp onu sadece metoduna 

göre kullanmak insanları onun gerçek doğasını anlamaktan uzaklaştırır. Zira 

Nietzsche‟ye göre bilim, felsefeden daha üstündür. Çünkü doğaya hâkim olup onu 

kullanan bilim, insanlara felsefeden daha çok yardımcı olmaktadır. Felsefe düşünsel 

olup insanlara pratik yaşamda çok fazla şey kazandırmayıp, bilim pratik olup 

insanların gündelik hayatını kolaylaştırmaktadır. Dolayısıyla Nietzsche de bilime 

felsefeden daha fazla önem vermektedir. 

                                                           
430

Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1996, s. 25. 
431

Emrah Akdeniz, “Nietzsche‟de Dekadans ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik Bilgelik”, s. 111. 
432

Soner Soysal, “Güç İstenci ve Yorum”, s. 127. 
433

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, Ahmet İnam (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2007, s. 11. 



112 

 

Özgür ruhlar olarak filozoflar, tüm insanlığın vicdanına sahip olduğu için 

felsefe yaparken dini dogmalardan uzak durmalıdır.
434

 Özgür bir ruha sahip olan 

filozof hiçbir dogmanın ve düşüncenin etkisi altında kalmamalıdır. Dogmaların, 

geçmişin ve başkalarının etkisi altında kalarak felsefe yapmaya çalışan kişi özgün ve 

özgür bir sistem oluşturamaz. Dolayısıyla Nietzsche‟ye göre filozoflar gerçekten 

özgür düşünceden hareketle felsefe yapmalılardır. 

Ayrıca o, gerçek felsefecilerin insanlara elle tutulur gözle görülür kurallar 

koymaları gerektiğini söyler: “Oysa has felsefeciler buyurucu ve yasa koyucudurlar: 

„Bu olmalı!‟ derler, önce insanın nereye, hangi amaçla sorusunu belirlerler.”
435

 

İnsanların daha huzurlu ve mutlu yaşamaları için felsefe yeryüzüne inmelidir. 

Oluşturulan düşünceler toplumlara önderlik etmeli ve onların yaşayışlarını 

belirlemelidir. İnsanların gelecekteki beklentilerine göre onlara kurallar koymalı, 

emirler vermelidir. Bu şekilde yapılan felsefe gerçek amacına ulaşmaktadır. Ancak 

Nietzsche böyle filozofların kendi döneminde olmadığını düşünmektedir.  

Düşünürün metaforlar kullanması, eserlerini aforizmalar ve fragmanlar 

şeklinde yazması, eserlerinin sistematiklikten uzak durması onun felsefesini 

gelişigüzel oluşturduğu ve eserlerini önemsiz görerek yazdığı anlamına 

gelmemektedir. Nietzsche‟yi okurken onu anlamaya çalışmanın en önemli yolu 

hiçbir ayrıntıyı atlamamaktır.
436

 Yazdığı her bir cümleyi genel felsefesi ile bağlantı 

kurarak okumak onu anlamayı kolaylaştırır. Nietzsche anlaşılmasının güçlüğü ile de 

felsefe tarihinde ayrı bir yer edinmiştir.  

Nietzsche, hem şiirsel üslubu açısından hem de eserlerinin tamamı göz önüne 

alınması açısından sistematik olmayan metin vurguları ve aforizmalarıyla ayrıca akla 

getirdiği keskin eleştirilerle tipik bir filozof olmanın dışındadır. Bu bağlamda ele 

alındığında Nietzsche, hem felsefeyi akıl temelli gören rasyonalist geleneğin hem de 

insan zihnini boş bir levha olduğunu söyleyerek gerçek bilginin duyular yardımı ile 

oluştuğunu söyleyen empirist geleneğin dışında yer almaktadır.
437

 Bu haliyle 

Nietzsche, filozoflar arasında çok özgün ve ayrıcalıklı bir konuma sahiptir. 

                                                           
434

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, Ahmet İnam (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2004, s. 72. 
435

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 134. 
436

Soner Soysal, “Güç İstenci ve Yorum”, s. 130. 
437

Arthur Danto, Nietzsche Hayatı, Eserleri ve Felsefesi, s. 12. 



113 

 

3.7.Nietzsche’yi Önceleyen Bir Figür Olarak “Zerdüşt” 

Nietzsche, kendisinin çok etkileyici ifade gücünün olduğunu ve insanlara çok 

önemli bir eser bıraktığını şu sözleriyle açıklamaktadır:  

Ben elimden gelenin daha azını isteyecek nitelikte alçakgönüllü 

olmadım hiç. Almanlar arasında, biricik usta olduğum, özdeyiş, söylem 

sonsuzluğun biçimleridir; başkasının bir kitapta söylediğini, yine 

başkasının bir kitapta söyleyemediğini on tümce içinde söylemek benim 

başlıca emelimdir. Ben insanlığa çok derin bir kitap verdim, bu 

insanlığın elindedir şimdi, benim Zerdüşt…
438

 

Gülnihal Küken‟e göre Nietzsche‟nin, Zerdüşt‟ü önemli bir figür olarak 

seçmesindeki neden yaşadığı dönemin ve içinde bulunduğu toplumun Zerdüşt‟e olan 

ilgisidir. Çünkü Zerdüşt, insanları ahlâksal bir düzen ve sistem içinde mutluluğa 

ulaştırmak isteyen ve bu konuda devrimler yapan kitlenin bir aracıdır. Onun, Babil 

köleliğine uğramış olan İsrailoğullarına ahiret inancını aşıladığı ve diğer kitaplı 

dinleri de aynı oranda etkilediği düşünülmektedir. Hristiyanlıktaki ve 

Müslümanlıktaki güneşe ve ateşe duyulan saygı ile ocağa duyulan saygının temeli 

aynıdır: Zerdüşt.  Zerdüşt 19. yüzyıl Avrupası‟nda da oldukça geniş bir ilgi 

görmüştür. Hint felsefesinden esinlenen Schopenhauer ile doğrudan Avesta‟dan 

(Zerdüştçülüğün kutsal kitabı) etkilenen Nietzsche gibi filozoflar bu doktrini yeniden 

gündeme getirmişlerdir. Nietzsche‟nin Böyle Buyurdu Zerdüşt adlı eseri bu öğretinin 

bir yansımasıdır.
439

  

Laurence Gane ve Piero‟ya göre de kendini terk edilmiş bir zamanda Böyle 

Buyurdu Zerdüşt isimli kitabını kaleme alan Nietzsche, bu figürle aslında kendisini 

ortaya koymaktadır.
440

 O, yalnız kaldığı bu dönemde çok az sayıda arkadaşlarına 

görüşlerini açıklamıştır. Zerdüşt de yalnız kalıp çevresindeki insanlarla düşüncelerini 

paylaşmıştır. Bu bağlamda ele alındığında Zerdüşt ile Nietzsche‟nin yaşamı arasında 

paralellik kurulabilir. 

Goethe, bir söyleşisinde şunu demiştir: “Filozoflar bize kendi yaşama 

biçimlerinden çıkmamış olan hiçbir şey sunmazlar.”
441

 Bu sözün her filozof için 

geçerli olup olmadığı tartışılsa da Nietzsche için çok yerinde bir sözdür. O, bir 

                                                           
438

Nietzsche, Putların Alacakaranlığı, İsmet Zeki Eyuboğlu (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2011, s. 

110. 
439

Gülnihal Küken, İlkçağda Eğitim Felsefesi, İstanbul: Alfa Yayınları, 2003, ss. 148-149. 
440

Laurence Gane-Piero, Nietzsche, Erkal Ünal (çev.), İstanbul: NTV Yayınları, 2012, s. 50. 
441

Doğan Özlem, Felsefe Yazıları, İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2002, s. 115. 



114 

 

yandan hastalıklarla boğuşup, acılar çekerken aynı zamanda kuvvetli içgüdüleri 

içinde taşıyan ve karmaşıklığı, gerginliği içinde yaşayan bir düşünürdür. Onun 

felsefesinin temelinde kendisinin fizyolojik ve psişik tecrübeleri bulunmaktadır.
442

 

Çektiği acılar düşüncelerine yansımış ve yaşamı ile felsefesi arasında güçlü bir bağ 

kurmuştur. O, hasta olduğu dönemde pek çok alışkanlığını bırakmak durumunda 

kaldığını ve hatta kitap okumaktan vazgeçtiğini söylemiştir. Bu hastalık dönemi 

kendisine fayda sağlamıştır. Fazlasıyla düşünmeye fırsat bulduğunu ve filolojiden 

ayrıldığını dile getirmiştir.
443

  

Kendisi hastalığa karşı bakışını şu sözlerle anlatır: “Beni öldürmeyen şey, 

beni güçlendirir. Yine söylüyorum, hastalığım bir nimettir.”
444

 Nietzsche, içinde 

bulunduğu hastalık durumuna isyan etmemiş ve bunu avantaja çevirip, bunun olumlu 

yanlarını görmeye çalışmıştır. Hastalıkla ya da karşılaştığı zorluklarla mücadele 

etmesi onu hayata karşı daha güçlü bir hale getirmiştir. Hastalığa karşı bir zafer 

kazanmak onun ardından gelecek zorluklara karşı bağışıklık kazanmasını sağlamıştır. 

Zira tüm dünyada etkili olmuş ve ardından pek çok felsefi kuramın doğmasını 

sağlamış düşüncelerini bu sıkıntılı döneminde oluşturmuştur. 

Ahmet Cevizci, Nietzsche‟nin yaşadığı dönemde pek çok insandan farklı 

oluşunu ve onu başka bir konuma taşıyan noktaları şu şekilde ifade etmiştir: 

“Modern insanın sahip olduğu değerler temelden sarsılmıştır. Bazılarına göre bu 

değerler iyimser bir tablo çizerken, Nietzsche ise tam tersini düşünmüştür. 

Teknolojinin gelişmesi insanlara iyimser hava estirirken, öte yandan güçlenen 

ordular insanları korkunç savaşlara itmiştir.”
445

 Nietzsche, daha gerçekçi bir tutum 

sergilemiş ve teknolojinin gelişmesinin insanlara beraberinde pek çok sorunu 

getirdiğini ve küresel boyutta savaşların çıkmasına zemin hazırladığını ifade etmiştir.  

Ayrıca “Hristiyanların Tanrısına duyulan inancın çökmesiyle Darwin teorisi 

önem kazanmıştır. Bu durum insanlar ile hayvanlar arasındaki ayrımın ortadan 

kalkmasını sağlamıştır. Nietzsche‟ye göre Tanrı inancının bulunmadığı Darwin 

teorisine inancın başlamasıyla birlikte korkunç ve yıkıcı savaşların ortaya çıkmasına 

                                                           
442

Doğan Özlem, Felsefe Yazıları, s. 115. 
443

Nietzsche, Ecce Homo, İsmet Zeki Eyuboğlu (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2011, s. 75. 
444

Irvin D. Yalom, Nietzsche Ağladığında, Aysun Babacan (çev.), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2011, s. 

124. 
445

Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, s. 948 



115 

 

şaşmamak gerekir.”
446

 Evrim teorisine inanmak insanın yoktan var edildiğini değil de 

hayvanın değişerek nihayetinde insana ulaştığını düşünmeyi gerektirir. Düşünüre 

göre bu teoriye inancın başlaması ile birlikte korkunç savaşların da çıkması tesadüfi 

değildir. Çünkü bu kuram bilimin ilerlemesi ile ortaya atılmış ve ilerleyen bilim silah 

sanayisinin daha da gelişmesine neden olmuştur. Silahların üretilmesi, teknolojinin 

daha da gelişmesi toplumlara zarar vermiştir. 

 Sonuç olarak Nietzsche, Zerdüşt figürü ile kendisinden bahsetmiş ve kendi 

yaşantısını betimlemeye çalışmıştır. Bulunduğu dönemin dışına çıkmak ve mevcut 

durumda mutlu olmak isteyen kişi ondan destek almalıdır. Yalnız kalmayı tercih 

eden ve görüşlerini arkadaşlarıyla paylaşan Zerdüşt, Nietzsche‟nin felsefesinde 

önemli bir figürdür. 

3.8.Nietzsche ve Karamsarlık 

Nietzsche, yaşadığı döneme toptan bir eleştiri getirmiş ve kötümser, karanlık 

bir tablo çizmiştir. Pek çok açıdan içinde bulunduğu toplumu eleştirmiş, çıkış noktası 

Hristiyanlık olup daha sonra bunu ahlâka, siyasete, değerlere, Tanrı‟ya ve pek çok 

olguya genelleştirmiştir. Hristiyanların inandığı Tanrı, Nietzsche‟ye yeterli 

gelmemiş, onu tatmin etmemiş ve yeni bir yaratıcı peşinde koşmasına neden 

olmuştur. Verili kabul edilen ahlâki değerler toplumu daha da yozlaştırmış ve artık 

yeterli olmamaya başlamıştır. Ve yine Nietzsche yeni değerler arayışına girmiştir.  

O, içinde yaşadığı Alman toplumunda beklediği ilgiyi görmediğini ancak 

Almanya dışındaki ülkelerde felsefesini ve kendisini takdir eden insanların 

bulunduğunu söylemiştir. Ayrıca Nietzsche, kendisinin dünya tarihinde iz bırakacak 

bir “canavar” olacağını ve kendisinin de “deccal”
447

 olduğunu söylemektedir.
448

 

Yaşadığı dönem içinde Almanya‟ya ve Almanlara karşı hep mesafeli olmuştur.  

Nietzsche kendisini şöyle tanımlamakta ve okuyucusuna şu şekilde seslenmektedir: 

Ben kendimi gözledim, kendimi deneme tahtası yaptım. Kendimi 

gözleyerek, insan, yaşama, kültür, ahlâk üzerine düşünceler ürettim. Bu 

düşünceleri benimsersiniz, benimsemezsiniz; bu sizin bileceğiniz bir şey. 

                                                           
446

Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, s. 948. 
447

Deccal: İslam mitolojisine göre ahir zamanda, Mesih‟in ikinci kez yeryüzüne gelmesinden önce 

insanları dini inancından saptırarak kötülüğe ve sapkınlığa yönelteceğine inanılan ve şeytanı temsil 

eden varlıktır. (wikipedia) 
448

Nietzsche, Ecce Homo, ss. 52-53. 



116 

 

Ama benden, kendinizle, toplumunuzla, tarihinizle, kültürünüzle 

benimkisi kadar cesur bir hesaplaşmayı göze almayı öğrenebilirsiniz.
449  

Nietzsche‟yi önemli kılan kendi yaşantısından hareketle düşünceler üretmiş 

olması ve çağının değerleriyle hesaplaşmasıdır. Pek çok alanda çok farklı ve orijinal 

düşünceler ortaya atmış olması, onun bu sayede ünlenmesine sebep olmuştur. 

Düşünürü karamsar olmaya iten durum içinde bulunduğu mevcut durumdur. Zira 

insanların kendisi gibi bir hesaplaşma içinde olmaması ve Batı‟nın dininde bir sorun 

görmemesi onu daha da çıkmaza götürmektedir. Nietzsche‟nin genel olarak 

felsefesini ana hatlarıyla ortaya koyduktan sonra onun insan anlayışına geçmek 

yerinde olacaktır. 

4.Nietzsche’nin İnsan Düşüncesi 

Her bir filozof insanı içinde bulunduğu çağdan, kültürden hareketle farklı 

açıdan ele almıştır. İçinde bulunduğu Alman kültüründen hareketle Nietzsche, insan 

anlayışını geliştirmiştir. Bu, onun yaratıcı kişiliğinden, hayata karşı başkaldırışından, 

içinde bulunduğu toplumun kültürel yapısından ve modern insanın içine düştüğü 

kocaman boşluktan bağımsız değildir.  

Nietzsche, ruh-beden düalizmini reddederek insanın biyolojisiyle kültürel, 

sosyal ve ahlâki varlığıyla yeni bir bileşim oluşturmasını amaçlar. O, tarihin 

etkisinde kalmış ve tarihin izlerini taşıyan dominant metaforlara karşı çıkmıştır. Bu 

metaforlar insan hayatını yüzyıllarca köleleştirmekten başka bir şey yapmamıştır. 

Nietzsche‟nin betimlemeye çalıştığı insan tipi enerjik, dinamik ve canlı bir insan 

varlığıdır.
450

 O, tarihten izler taşıyan, kendisini geliştirmeyen ve pasif duran insan 

tipine karşı çıkmaktadır. Onun düşüncesinde insan, aktif bir role sahiptir. Kişi her 

gün kendisini yenilemeli ve dünden çok daha farklı olmalıdır. Kişi, kültürel ve ahlâki 

varlığının bileşimiyle yeni bir insan olmalıdır. 

Düşünüre göre insanı insan yapan en önemli husus onun değerleri ve 

gerçekliği yeniden yorumlamasıdır. Zira oluş halinde seyreden dış dünya aslında 

yorumdan başka bir şey değildir. Dünya, insanın yaratıcı kimliği ile anlam 

kazanmaktadır.
451

 İnsanın en önemli özelliği dünyaya anlam katabilmesi ve onu 

                                                           
449

Doğan Özlem, Felsefe Yazıları, s. 123. 
450

Metin Coşar, Nietzsche Kavramada Yeni Bir Yol, s. 7. 
451

Arthur Danto, Nietzsche Hayatı, Eserleri ve Felsefesi, s. 15. 



117 

 

yeniden değerlendirebilmesidir. Nietzsche‟ye göre insanın içinde yaşadığı dünyayı 

var etmesinin tek yolu onu yorumlamaktır. Bu yorumlama sonucunda insan sayısı 

kadar farklı dünya tasarımı ortaya çıkmakta ve bu tasarımlar çoğu zaman birbiriyle 

çakışmaktadır. Ancak Nietzsche insan tasarımından söz ederken insanın 

bireyselliğine vurgu yaptığı için farklı dünya algılarının olması onun için çok önemli 

değildir. 

İnsan, çevresinde olup biten her şeyden uzaklaşıp kendi başına kalarak salt 

kendisi için kendi üzerine düşünmelidir. “Nietzsche‟nin bütün istediği insanı 

kurtarmak, onu kuru akılcı uygarlıktan uzaklaştırıp kendisinin ne olduğu üzerinde 

düşündürmektir.”
452

 İonna Kuçuradi‟ye göre filozof ne kimseye karşıdır ne de 

kimseden yanadır. Onun felsefesindeki en büyük derdi ve çabası insanın her şeyini –

bilgisini, sanatını, ahlâkını, değerlendirmelerini, dinini, eğitimini, varoluşunu- 

kendine problem edinmektir.
453

 İnsanı tek açıdan incelemek yerine, onu bütün 

yanlarıyla ele almayı tercih etmektedir. Gestalt psikolojisinde de olduğu gibi insan, 

tüm özelliklerinin toplamından çok daha farklıdır. Nietzsche de bu açıdan insanı 

bütün yönleriyle ele almaktadır. 

İnsan sorunu, Nietzsche‟yi çok uğraştıran problemlerden biridir. İnsan nasıl 

daha üstün olabilir, sorusu üzerinde epeyce durmuştur. Bu soruya önce sanat ve 

metafizik yolundan, daha sonra ise ilim yolundan cevap vermiştir. Ancak olgunluk 

döneminde bunların pek işe yaramadığını görmüş ve insanın kökten değişmesi 

gerektiği kararına varmıştır. Nietzsche insana dair kurulmuş bütün değerlere karşı 

harekete geçmiştir.
454

 

Düşünür, varlıklar arasında insanın yerinin ne olduğu sorunuyla 

ilgilenmemektedir. O, insanın varlık kategorisinde en sonda yer aldığını 

düşünmektedir: “Burada ortaya koyduğum sorun, varlıklar sıralamasında insanlığın 

yerini neyin alması gerektiği değildir. (-insan bir sondur-): aksine, yüksek değerde, 

yaşamaya daha değer, geleceği daha sağlam olarak hangi insan türünün yetiştirilmesi 

gerektiği, istenmesi gerektiği sorunudur.”
455

 Ogün Ürek‟e göre Nietzsche, insan 

                                                           
452

Bedia Akarsu, Çağdaş Felsefe Kant‟tan Günümüze Felsefe Akımları, İstanbul: İnkılap Kitabevi, 

1994, s. 130. 
453

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 3. 
454

Hilmi Ziya Ülken, Felsefeye Giriş-2, İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları, 2009, ss. 170-171. 
455

Nietzsche, Deccal, s. 12. 



118 

 

problemini ortaya koyarken onun varlıklar sıralamasındaki yerinin ne olduğunu 

değil, en uygun olmayan şartlarda insan varlığının anlaşılması problemi üzerinde 

durmuştur.
456

 Düşünüre göre insana dair en önemli sorunlardan biri onun anlaşılması 

sorunudur. 

4.1.Üstün Bir Varlık Olarak İnsan 

Nietzsche, insanı varlık sıralamasında en sona yerleştirir. Varlıklar arasında 

insan sonda yer alsa da, Nietzsche kendi içinde insanı bölümlere ayırmıştır. Her 

insan aynı özellikte olmayıp, sahip olduğu niteliklere göre kategorilere ayrılmaktadır. 

Nietzsche‟ye göre insana dair asıl sorun, hangi insan türünün daha yüksek değerde 

yetiştirilmesi gerektiğidir. Değerleri verili kabul edip ona göre yaşayan mı, yoksa 

kendi değerlerini kendisi mi yaratan? sorusunu soran Nietzsche bu durumdan 

hareketle insana dair bir problem belirlemiştir. 

Onun açısından insana dair en temel problem, hangi insan tipinin daha 

değerli, daha yaşamaya layık, daha sağlam ve güvenli bir geleceğe sahip olmak için 

istenmesi ve tasarlanması problemidir. İnsanlar arasında yapısal farklılıklar olduğu 

için Nietzsche‟ye göre insanlar eşit değildir. Eşit görmediği insanları da “insanlık 

idesi”ne göre değerlendirmemektedir.
457

  

İnsan her şeyden şüphe etmeli ve aldanmaya izin vermemelidir. Büyük ruhlar 

şüphe içindedir. İnsan özgürlüğünü şüphe yoluyla kanıtlar. Büyük şeyler isteyen ve 

bunun peşinden koşan akıl, daima kuşkucudur.
458

 İnsanı değerli ve üstün kılan 

şeylerden biri, Nietzsche‟ye göre insanın şüpheci olması ve kanılardan uzak 

durmasıdır. Ayrıca inançlı olmak da insanın özgürlüğüne bir engeldir: “İnançlı kişi 

neyin „doğru‟ neyin „yanlış‟ olduğu sorusu karşısında bir vicdana sahip olmakta 

hiçbir şekilde özgür değildir.”
459

 

Nietzsche‟ye göre inançlı olmak, herhangi bir dine mensup olup bunun etkisi 

altında kalmak, insanın aydınlık gelişimi için engelleyici bir durumdur. İnançlı kişi 

neyin doğru neyin yanlış olduğu konusunda özgür değildir. Çünkü buna karar veren 

kendi iradesi değil içinde bulunduğu inanç sistemidir. Dinin etkisinden uzaklaşarak 

                                                           
456

Ogün Ürek, “Nietzsche‟de Bilgi-Yaşam İlişkisi”, s. 121. 
457

Ogün Ürek, “Nietzsche‟de Bilgi-Yaşam İlişkisi”, s. 122. 
458

Nietzsche, Deccal, s. 128. 
459

Nietzsche, Deccal, s. 129. 



119 

 

hayata daha da kuşku içinde bakmak insanın geleceği için önemli bir adımdır. 

Nietzsche her zaman dogmalara karşı olmuş ve bu karşı olmayı insanın kendi içinden 

gelen bir güçle gerçekleştirmesini tercih etmiştir. 

İnsanlarla ilgili çok şey söylense de insanın kendisi çoğu zaman ihmal 

edilmektedir: “İnsanlar üzerinde pek çok şey söylenir, ama insandan söz edilmez 

hiç.”
460

 Kant ve Schopenhauer kendi etiklerini kendi zamanlarının moraline 

uydurarak etiği verili olarak kabul etmişlerdir. Nietzsche için etik ve moral arasında 

bir ayrım yoktur.
461

 O, Kant ve Schopenhauer‟un aksine etiğin insanların bulunduğu 

toplumun moraline uydurmak yerine bireylerin yeniden değer yaratması gerektiğini 

düşünmüştür. Yeni bir moral oluşturulmalıdır. Kuçuradi şöyle demektedir: 

Nietzsche‟nin istediği, yeni bir moraldir; ama yaptığı, insanı 

araştırmaktır. Ancak böyle bir araştırmanın sonunda belli bir moral, 

belli bir değerlendirme tarzı, geçerlikte olan moralden, kalıplaşmış, 

donmuş moralden bambaşka, yeni bir moral, “deneyen bir moral”, 

“kendisine bir hedef koyan moral”, açık bir moral ortaya konabilir; 

değerler yeniden değerlendirilebilir.
462

 

Aslında Nietzsche böyle söyleyerek insanları sınıflandırmakta ve toplumun 

değerlerini benimseyen insan türünden o değerleri benimsemeyip Tanrı‟yı karşısına 

alarak yeni değerler yaratan insan türüne doğru geçişi öngörmüştür. En son aşamada 

yeni değerlerle insan karşısına çıkan, onları yönlendiren ve onlara liderlik yapan 

insan, üstinsandır. Nietzsche için sadece üstinsan olmamakla birlikte bunun dışında 

başka insan sınıflandırmaları da bulunmaktadır.   

Hilmi Ziya Ülken, düşünürün insan görüşünün son noktasına “insanüstü” 

veya “üstinsan” düşüncesini yerleştirdiğini belirtir. Bu kavramla insanın her zaman 

kendisini aşması ve daha ileriye doğru yol almasını arzu etmiştir. Bu noktada, 

Nietzsche, Schopenhauer‟un yaşama olumsuz bakan kötümser felsefesine 

saldırmıştır. Yaşamı inkâr etmek yerine, yaşama olanca güçle sarılmak ve ona 

bağlanmak gerektiğini ifade etmiştir. Bu şekilde mücadele eden bir insan kendisini 

aşmış olacaktır. Eski değerleri yıkıp kendisi yeni değerler inşa edecektir.
463

   

                                                           
460

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 9. 
461

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 9. 
462

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 10. 
463

Hilmi Ziya Ülken, Felsefeye Giriş-2, ss. 171-172. 



120 

 

Nietzsche, insanları yolculara benzeterek onları beş basamağa ayırır.  En altta 

bulunan birinci basamaktakiler seyahat edenlerdir. Onlar sadece seyahat ederler ve 

kördürler. İkinci basamaktakiler dünyaya bakanlardır. Üçüncü basamaktakiler hem 

dünyayı görüp hem de bu görme ve algılama sonucu bir şeyler yaşayanlardır. 

Dördüncü basamaktakiler yaşananları özümserler ve içselleştirirler. Bunları 

yaşamlarında beraberinde götürürler. En son basamaktakiler ise, gördüklerini 

yaşamın her aşamasında kullanırlar. Nietzsche‟ye göre alt basamakta bulunanlar 

tamamen pasif ve seyirci konumundadır. Yaşamın çok fazla farkında olmayıp orada 

verilenle yetinen insanlar bulunmaktadır. Üst basamaktakiler de yaşama aktif katılan, 

yaşamın verdiklerinde gerektiğinde hayır diyebilen, önyargılarından kurtulmuş, 

özgür insanlardır.
464

   

Düşünür, insanı üstün bir varlık olarak yukarıda belirtildiği gibi 

betimlemektedir. Değer yaratan, toplumu karşısına alma cesareti gösteren, yaşamını 

dilediği şekilde sürdüren, içinde bulunduğu andan keyif alan kişi, filozofun kabul 

ettiği varlıktır. Kısaca yeni değerlendirmeler yolu ile hem kendisini yenileyen hem 

de kavramlar yaratan insan Nietzsche tarafından kabul gören bir kişidir. Aynı 

zamanda insanı hayvan olarak gören düşünür, bu konuya dair şunları söylemektedir: 

4.2.Hayvan Olarak İnsan 

Nietzsche, Deccal adlı kitabında insanı bir tür hayvan olarak 

değerlendirmektedir. Ona göre insan, en bozuk yapılı, içgüdülerinden en tehlikeli 

biçimde sapmış en hastalıklı hayvandır. Ayrıca insanı hayvanların arasında en ilginç 

varlık olarak görmektedir.
465

 İnsana dair olumsuz yargı Nietzsche felsefesinde ön 

plana çıkmaktadır. “İnsan en vahşi hayvandır.”
466

 İnsan, gerek davranışları gerekse 

tutumu ile düşünür açısından varlık tabakalarının altında yer almaktadır. 

Varoluşçu bir düşünür olan Nietzsche, merkeze insanı yerleştirmiş ve insanın 

başlı başına en büyük ağrı ve sıkıntı olduğunu dile getirmiştir. Sanata özellikle 

müziğe olan hayranlığıyla bilinen filozof, insanın sıkıntılarının müzik yolu ile 

hafifleyebileceğini söylemiştir. İnsan, varlık kategorisinde kendinden aşağıda 

                                                           
464

Nietzsche, İnsanca Pek İnsanca-2, Nilüfer Epçeli (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2008, ss. 99-100. 
465

Nietzsche, Deccal, s. 32. 
466

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, Gökhan Doğru (çev.), İstanbul: Zeplin Düşünce, 

2015, s. 10. 



121 

 

bulunan her varlığı alt etmiştir. Ancak kendi varlığı ona her zaman en büyük ağrıyı 

yaşatmıştır: “Ama insan en yürekli hayvandır: her hayvanı bununla alt etmiştir. 

Cümbüş sesleriyle alt etmiştir her ağrıyı; oysa insan ağrısı en derin ağrıdır.”
467

  

Nietzsche der ki: “Yüreklilik, uçurum ağzındaki baş dönmesini dahi öldürür: 

insanın uçurum ağzında olmadığı yer mi var ki! Görmek bile, uçurumlar görmek 

değil midir?”
468

 Cesur olmak, hayata karşı sağlam bir duruş sergilemek ve ölümü çok 

fazla ciddiye almamak demektir. O, dünyayı görmenin ve dünyada yaşamaya 

katlanmanın insana zor geldiğini düşünmektedir. Oysa insan yürekli davranırsa 

hayatı çok da fazla ciddiye almaz. Düşünür, burada insana yaşam karşısında daha 

güçlü ve yaşaması zor olan dünyada daha yürekli olmayı salık vermektedir. 

4.3.Bağımsız Bir Varlık Olarak İnsan 

Düşünür, insanlarda bitmek bilmez bir bağımsız olma isteği bulunduğunu 

söylemektedir: “Hiçbir şeye bağımlı olmadığımızı hissettiğimiz sürece kendimizi 

bağımsız sanıyoruz. Bu da insanın ne kadar gururlu ve hâkimiyet kurmaya düşkün 

olduğunu gösteren bir yanılgıdır… İradenin özgürlüğü yeni zincirleri 

hissetmemekten başka bir şey değildir.”
469

  İnsanın bağımsızlığı elinden alınsa dahi 

insan bu durumu hissetmeyecektir. Çünkü insan hâkimiyet kurmaya düşkün bir 

varlıktır. Ancak bu da Nietzsche‟ye göre bir yanılsamadır. 

Ona göre “Ah, insan kendi renklerini, kendi fırçalarını ve kendi tuvalini 

bulana kadar birçok can sıkıntısını aşmak, pek çok ter dökmek zorundadır! Ki o 

zaman bile yaşam sanatının ustası olamaz ama en azından kendi atölyesinin efendisi 

haline gelir.”
470

 İnsanın insan olabilmesi ve kendi benliğine sahip olması için çok 

fazla mücadele etmesi gerekmektedir. İnsana kendini bulduran ve onu yaşamda 

değerli kılan uğruna koştuğu, mücadele ettiği kendini bulma sevgisidir. Hayatta 

hiçbir şey insanın önüne hazır olarak gelmeyeceği için insan sürekli mücadele etmek 

zorundadır. 

Düşünüre göre insan özgür ve bağımsız olmayı arzu etmektedir. İnsanın 

amaçlarından biri hiçbir gücün emri altında olmadan bağımsız yaşamaktır. 

                                                           
467

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, A. Turan Oflazoğlu (çev.), İstanbul: Cem Yayınevi, 1991, s. 

149. 
468

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 150. 
469

Nietzsche, Gezgin İle Gölgesi, Murat Batmankaya (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2010, s. 16. 
470

Nietzsche, Gezgin İle Gölgesi, s. 125. 



122 

 

Düşünürün insanın bağımsız yaşama isteğini onun insan sınıflandırmasındaki özgür 

insan kavramı ile bağdaştırabiliriz. Özgür insan sınıfına ulaşabilmek için kişinin 

bütün güçleri, değerleri yeniden gözden geçirip bu uğurda mücadele etmeyi ve hatta 

yalnız kalabilmeyi göze alması gerekmektedir. Nietzsche‟ye göre her insanda sonu 

gelmez bir bağımsızlık isteği vardır ve insan da bu uğurda çok çabalamalıdır.    

4.4.Erdemli Bir Varlık Olarak İnsan 

Nietzsche, erdemli olmak ile köle olmayı aynı görmektedir. İnsanın her 

duruma uygun şekilde eylemde bulunması düşünüre göre o insanın iyi değil köle 

olarak algılanmasına yol açar: “Alçakgönüllü, gayretli, yardımsever, ılımlı: 

insanların böyle olmasını mı istersin? İyi insan bana göre ise bu sadece ideal bir 

köledir, geleceğin kölesidir.”
471

 Nietzsche‟ye göre ahlâk kuralları, toplumların 

insanlara dayattığı normlardır. Erdemli insanlar bütün bu ahlâk kurallarına en iyi 

şekilde uyduklarında sürüden farklı olmamakta ve sürünün bir kölesi haline 

gelmektedir. Sürüden ayrılmanın yolu erdemliliği bırakıp, insanın kendi değerlerini 

kendisinin yaratması ve bu amaç için çaba harcamasıdır. Aksi halde erdemli olan 

kişi, toplumda bütün kurallara uyan biri olup takdir edilse de bu durum onun köle 

olma halini ortadan kaldırmaz. 

İnsanın hayatını devam ettirmesi için onun gerçek ihtiyaçları hakkında bilgi 

edinmek çok kolay değildir. Kişinin kendisini yaratması birtakım erdemlere 

dayanmaktadır. Bu erdemlerden en önemlileri dürüstlük ve karakterdir. İnsan, erdem 

sayesinde gerçek ihtiyaçlarını tanımlar ve bu ihtiyaçlarını karşılamak için gerekli 

tedbirleri alır.
472

 Kişinin sağlam karakteri ve gücü onun hayattan gerçekten ne 

istediğini belirler. Birtakım erdemlerin vasıtasıyla insan, toplumda daha sağlam ve 

kalıcı yer edinir. Dolayısıyla erdemlerin insanların üzerindeki etkisi yadsınamaz. 

Nietzsche‟ye göre insan hem iyiliği hem de kötülüğü en yüksek oranda kendi 

içinde taşımalıdır. Zira insandaki en kötü olan, ondaki en iyi için gereklidir. 

İnsandaki en kötü olan insanın en iyi gücüdür. Her iki durum da birbirini etkilediği 

için insan her ikisine en yüksek oranda sahip olmalıdır. Nietzsche, bu durumun böyle 

                                                           
471

Nietzsche, Güç İstenci,  s. 244. 

            
472

Peter Berkowitz, Nietzsche Bir Ahlak Karşıtının Etiği, Ertürk Demirel (çev.), İstanbul:Ayrıntı 

Yayınları, 2003, s. 76. 



123 

 

olmadığını Böyle Buyurdu Zerdüşt adlı kitabında şöyle dile getirir: “Ah, insandaki en 

kötü öyle küçük ki! Ah, ondaki en iyi öyle küçük ki!”
473

 

Nietzsche‟ye göre merhamet sahte bir duygudur. Çoğu insan, başka insanların 

acısından zevk almakta ve bunu da merhamet adı altında gizlemektedir.
474

 Şöyle der: 

“Çok zalim gözleriniz var bence; şehvetle bakıyorsunuz acı çekenlere. Şehvetiniz 

kılık değiştirip de merhamet adını almadı mı sadece?”
475

 Düşünüre göre insan, acı 

çekenleri gördükçe mutlu olmaktadır. Çünkü o anda kendisini acı çeken insandan 

daha üstün görmektedir. Kişi, bu üstünlük halini merhamet adı altında saklamaktadır. 

Nietzsche‟ye göre bu durum sahtekârlıktan başka bir şey değildir. 

Düşünür, acıyı herkesin paylaşabileceğini önemli olan sevincin paylaşılması 

gerektiğini söyler. Çünkü hayvanlar bile insan üzgün olduğunda onun acısına ortak 

olur. Ancak insanın mutlu anına tanık olmak, o anı paylaşmak herkesin yapabileceği 

şey değildir: “Bizi sokan yılan, bize acı verdiğini düşünür ve sevinir buna; en alçak 

hayvan başkasının acısını tasavvur edebilir. Ama başkasının sevincini tasavvur 

etmek ve bu yüzden sevinmek, en yüksek hayvanların en yüksek ayrıcalığıdır ve 

onların arasında da en seçkin örneklere özgüdür.”
476

  

İyilik duygusu da, Nietzsche‟de olumsuz bir anlama sahiptir. Ona göre iyilik 

en başta korkaklık sonucu oluşmuş ve kuşaktan kuşağa aktarılarak bugüne 

gelmiştir.
477

 Düşünür bu konu ile ilgili şunları söyler: 

İyi huylu insanlar, atalarının yabancı saldırılar karşısında 

yaşadıkları sürekli korkuyla bu özelliği kazanmışlardır. Onlar 

yumuşatmış, yatıştırmış, af dilemiş, önlem almış, unutmuş, yüze gülmüş, 

sinmiş, acı ve bıkkınlıklarını gizlemiş, karakter özelliklerini hemen 

törpülemiş ve sonunda, bu yumuşak ve iyi işleyen mekanizmayı 

çocuklarına, torunlarına aktarmışlardır. Daha olumlu bir yazgıları 

olsaydı, sürekli korkmalarına neden olmazdı.”
478

 

İnsanın iyi olması onun savaşlar karşısında yoğun korku yaşaması ve savaş 

halinden uzaklaşması ya da savaşın etkilerini en aza indirmesi için birtakım özellikler 

geliştirmesi sonucu ortaya çıkmıştır. Aynı zamanda düşünür insanın bencilliğine 

vurgu yapar: “İnsan, umursamaz bir egoisttir: En zekileri bile alışkanlıklarının 

                                                           
473

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 210. 
474

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, ss. 101-102. 
475

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 60. 
476

Nietzsche, Karışık Kanılar ve Özdeyişler İnsanca Pek İnsanca 2, s. 35. 
477

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 103. 
478

Firedrich Nietzsche, Tan Kızıllığı, Özden Saatçi (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2009, ss. 196-197. 



124 

 

avantajlarından daha önemli olduğunu düşünür.”
479

 Nietzsche, insanların bencil, 

sadece kendi arzu ve isteklerinin peşinden koşan varlıklar olduğunu düşünmektedir. 

Hatta en akıllısı bile yine aynı şekilde kendi isteklerini ön plana çıkarmaktadır. 

Nietzsche, insanın bencilliği konusunda Thomas Hobbes ile aynı fikirdedir. Hobbes, 

insan insanın kurdudur, derken insanın bencilliğine vurgu yapmıştır. İnsanı en 

çıkarsız şekilde sevebilecek olan anne bile çocuğuna bakarken, ona sevgisini 

gösterirken bencil davranmaktadır. Çünkü ona bakarken çocuğunun da büyüdükten 

sonra ya ona bakmasını ister ya da çocuğunu severek annelik duygusunu tatmin eder. 

Hatta Nietzsche, insanın bir başkasını severken aslında onu sevmediğini, onu 

severken içinde oluşan duyguyu sevdiğini ifade etmektedir. Dolayısıyla en masum 

durumda bile insanın egoistliği yer almaktadır. 

Nietzsche‟ye göre erdemler arasında en önemlisi adalettir. Çünkü kişi adaletli 

olmak için kibir, önyargı gibi bütün olumsuz durumlardan uzak kalmak zorundadır. 

Adalet güçten doğduğu için, güçsüz insan kendi hakkını savunamayacağı için onun 

adaletli olması da beklenmez. O, sevgiden daha değerli bir erdemdir.
480

  

İnsanlar bulunduğu sahte dünyada öylesine mutludurlar ki gerçeklerle 

yüzleşmek istemezler. Çünkü bu mutluluk ortamının bozulacağından korkarlar. 

“İnsanlar bazen doğruyu duymak istemezler çünkü içinde yaşadıkları yanılsamanın 

yok olmasını kaldıramazlar.”
481

 İnsanların gerçeklerle yüzleşmesi sırtlarına ağır bir 

yük getirecektir ve yaşamda buna katlanmak mümkün değildir. Dolayısıyla 

toplumlar yanılsama ortamında, kendi kurdukları sanal dünyada dünyanın 

katlanılmaz oluşunu hafifleterek bu ağırlığın altında ezilmezler. Nietzsche‟ye göre de 

insanlar doğrulardan hep kaçınmaktadır. 

Ayrıca Nietzsche, insanların sabit fikirli olmasına, gençliğinde savundukları 

düşüncenin ölünceye kadar değişmemesi durumuna karşıdır. Değişen toplumsal 

koşullara uygun olarak kişiler de düşüncelerini değiştirmelidir: “Derisini 

değiştirmeyen yılanlar ölmeye mahkûmdur. Bu durum fikirlerini değiştirmeyen 

zihinler için de geçerlidir.”
482

 Sabit fikirli insanların ölmeye mahkûm olduklarını 

düşünen Nietzsche, insanların çağın gereklerine uygun olarak düşüncelerini 

                                                           
479

Nietzsche, Güç İstenci, s. 247. 
480

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 108. 
481

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 8. 
482

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 9. 



125 

 

yenilediklerini düşünmektedir. Zira eski düşünceler o tarihsel dönem için geçerlidir 

ve mevcut durumda değerini korumamaktadır. Bundan dolayı insanlar da çağın 

koşullarına ayak uydurmalı ve buna göre zihinsel açıdan kendilerini yenilemelidirler. 

Düşünür, insanın dünyada ölümsüz olması düşüncesine katlanamamaktadır. 

Bu yüzden insanın yaşarken kendisini birkaç defa öldürmesini istemektedir. Kişinin 

kendisini öldürmesi fiziksel olmayıp, içgüdülerinden uzaklaşması anlamına 

gelmektedir. Mevlana‟da bu durum kişinin nefsini köreltip, ona dünyada zevk veren 

şeylerden uzaklaşması anlamında açıklanır. Kişi sıradan insanların arasından 

ayrılarak nefsinin kölesi olmaktan kurtulmaktadır. Nietzsche‟de ise bu durum, kişinin 

toplumda içinde bulunduğu ahlâktan, dini normlardan, değerlerden ve politik 

düzenden ayrılması şeklinde yorumlanabilir. “Ölümsüzlük insan için pahalıya mal 

olur. İnsan hala hayattayken birçok defa ölmelidir.”
483

 

Toplumda farklı olan insan ya da farklı olmak isteyen insan Nietzsche‟ye 

göre kendi iradesiyle akıl hastanesine gitmektedir: “Çobansız tek bir sürü! Herkes 

aynı şeyi ister, herkes aynıdır. Her kim ki farklı hisseder, kendi isteğiyle akıl 

hastanesine gider.”
484

 Aynı şeyi düşünen, aynı şekilde yaşayan ve toplumun 

kurallarına herkes gibi uyan insanlar, normal bir yaşam sürmektedir. Ancak sürüden 

ayrılıp, kendin gibi olmaya başladığın zaman bu dışlanmanın bir gerekçesi olarak 

ortaya çıkar. Dışlanan insan yalnız kalan insandır. Dolayısıyla yalnızlığa mahkûm 

olan kişi akıl sağlığını kaybetmeye mahkûmdur. 

Nietzsche‟ye göre insan zıt bileşkelerin ürünüdür ve zıtlıkları kendi içinde 

barındırmaktadır: “Fakat insan da ağaç gibidir. Göğe ve ışığa ne kadar ulaşmak 

isterse, kökleri toprağa, aşağıya, derine ve kötülüğe ulaşmak için o kadar çabalar.”
485

 

İnsan, idealine ulaşmak isterken pek çok zorlukla karşılaşır. Nietzsche için de iyi için 

çaba harcayan insan aynı zamanda kötü için de mücadele etmektedir. Böylelikle 

zıtlıklarla dolu insan, hayatını idame ettirir. 

Nietzsche, varoluşçu bir filozof olup insanın kendi kişiliğini yine insanın 

kendisinin oluşturduğunu düşünür. Bunu da şu sözleri ile ifade eder: “Kişinin kendi 

karakterine şekil vermesi… Ne yüce ve eşsiz bir sanat. Kendi özlerinin bütün güçlü 

                                                           
483

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 23. 
484

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 24. 
485

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 29. 



126 

 

ve zayıf yönlerini gören ve bunlara ta ki her şey sanat ve akıl biçiminde görünene 

kadar artistik bir plan şeklinde kavrayanlar tarafından gerçekleştirilir, sonunda 

zayıflıklar bile göze hoş görünür.”
486

  Kendi varlığını oluştururken zayıf durumların 

da buna eklenmesi bir eksiklik göstergesi değildir. Çünkü Nietzsche‟ye göre insan bu 

gerçekliğin her aşamasında rol aldığı için zayıf durumlar bile değerlidir. 

Özgürlük, Nietzsche için çok değerli bir kavramdır. Özgür olamayan ya da 

kendisini özgür hissetmeyen insanın yeryüzünde hiçbir anlamı yoktur. Özgürlük, 

verilen bir durum değil, kişinin kendi gücü ve çabasıyla elde ettiği bir olgudur: 

“Özgür olmayan insanın doğanın yüzkarası olup göksel ve yersel avuntudan hiç pay 

almayacağı; sonunda özgür olmak isteyen herkesin ancak kendi kendine özgür 

olabileceği ve özgürlüğün kimsenin kucağına gökten zembille iner gibi inmediği”
487

 

sözleri Nietzsche‟nin Şen Bilim adlı kitabında yer almaktadır. Varoluşçu filozoflara 

göre de insan özgürlüğünü kendisi elde etmektedir.  

O, insan düşüncesini oluştururken herhangi bir dış güce dayanmamakta ve 

insanı yine kendisinden hareketle ifade etmeye çalışmaktadır. Varoluşçu akımının 

doğmasına öncülük ederek insanın toplum içinde farklı bir birey olarak ele 

alınmasını düşünmektedir. Egzistansiyalist filozoflar Nietzsche gibi insanın 

varoluşunu hiçbir dış güce bağlamadan salt kendisinden hareketle açıklamaya 

çalışırlar. Kişiyi oluşturan ilahi kaynaklar ya da çevresel faktörler değildir. İnsan 

kendi çabası, aklı, eğitimi ve iradesi ile kendini dünya üzerinde konumlandırır. Onun 

varoluşunun mimarı yine kendisidir. Dolayısıyla Nietzsche insan düşüncesi ile 

varoluşçuluk akımına öncülük ederek insanın varlığını oluşturanın yine insan olduğu 

ortak görüşünü günümüze kadar taşımaktadır. 

4.5.Türünü Devam Ettiren Bir Varlık Olarak İnsan 

İnsanlar, dünya üzerindeki bütün eylemlerini türlerini korumak ve devam 

ettirmek amacıyla yaparlar. Bunu Nietzsche şu şekilde ifade eder: “İnsanlara durup 

şöyle iyi ya da kötü yanlarıyla bir bakmak istesem onları daima tek bir ödevle 

ilgilenirken bulurum, tümünü ve özellikle teker teker hepsini: İnsan türünü korumak 

için iyi olanı yapmak.”
488

 İnsan kendi türünün kalıcılığı için en iyisini yapmaya 

                                                           
486

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 31. 
487

Nietzsche, Şen Bilim, Ahmet İnam (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2011, s. 97. 
488

Nietzsche, Şen Bilim, s. 23. 



127 

 

çalışır. Mevcut durumda insana en büyük zarar yine başka bir insandan gelse de 

Nietzsche bunu sadece kişinin varlığının devamı için olduğunu ifade etmiştir.  

Nietzsche‟de insanda var olan bu türünü devam ettirme içgüdüsünün insanın 

özünde bulunduğu yine aynı eserde şöyle dile getirir: “Türlerini sevdikleri için değil 

elbette, yalnızca basit bir nedenden, içlerinde bu dürtüden daha eski, daha güçlü, 

daha ödün vermez, daha üstesinden gelinmez bir şey yok, çünkü bu dürtü türümüzün 

ve sürümüzün özünü oluşturuyor…”
489

 Bahsettiği dürtü, Nietzsche için insan 

hayatında en vazgeçilmez ve yeri başka şeyle doldurulamaz niteliktedir. Dolayısıyla 

insanın bu dürtü için yaşaması ve buna sahip çıkması Nietzsche‟ye göre gayet 

doğaldır. 

Filozof, insanın dünya üzerinde karşılaşabileceği her olayla baş edebilmesi 

için onun her konuda tedbirli olması gerektiğini düşünür: “İnsanlar arasında 

susuzluktan ölmek istemeyen, bütün bardaklardan içmeyi öğrenmelidir; insanlar 

arasında temiz kalmak isteyen, kirli suyla yıkanmayı dahi bilmelidir.”
490

 Kişi, hiçbir 

konuda tedbiri elden bırakmamalı ve her olumsuz olaydan da kendine mutlaka bir 

ders çıkarmalıdır. Kirli suyla yıkanmak, temizlenmek mümkün görünmese de insan 

ihtiyaç halinde onu kendi yararına kullanmasını bilmelidir. Çünkü insanın dünya 

üzerinde yaşaması ve bilincini yitirmeden yaşama katlanması zor bir durum 

olduğundan, her konuda dikkatli olması ve tedbiri elden bırakmaması gerekir. 

Sonuç olarak insanın dünya üzerinde bulunma gayesi türünü devam ettirme 

düşüncesinden başka bir şey değildir. İnsan yeryüzüne ne kadar çok kendi türüne ait 

canlı bırakırsa, o kadar rahat ve huzurlu olur. Nietzsche‟ye göre bu durum insanın en 

önemli amaçlarından biridir. Aynı zamanda bu süreçte pek çok problemle karşılaşan 

insan, bu sorunları çözme konusunda başarılı olmalı, hatta problemlerle 

karşılaşmadan önce bunun önlemini almalıdır. Kısaca Nietzsche‟ye göre insanın 

türünü devam ettirme isteği, insanın içinde bulunan temel bir özdür ve bundan 

vazgeçmek mümkün değildir. 

 

 

                                                           
489

Nietzsche, Şen Bilim, s. 23. 
490

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 137. 



128 

 

5.Nietzsche’nin İnsan Sınıflandırması 

5.1.Sürü İnsanı 

Nietzsche‟ye göre insan sınıflandırmaları arasında ilk sırada sürü insanı 

bulunur. Sürü insanı belli yığınlardan oluşan, ortak kültüre sahip, bir idareci 

tarafından yönetilen, başkalarının istekleri doğrultusunda eylemde bulunan, kendi 

olma becerisini kazanamamış kitlelerden oluşur. Bu grupta yer alan insanlar 

düşünmek, karar almak, bazı şeyler için mücadele etmek durumunda kalmazlar. 

Çünkü onların yerine kararlar alan başkaları bulunmaktadır. Onların yapması 

gereken tek şey alınan kararlara uymaktır. Nietzsche, sürü insanının insan 

sınıflandırmaları arasında en rahat olduğunu düşünür. Zira onların yeni bir ahlâk 

yaratmak, kendi kimliklerini göz önüne sermek gibi bir kaygıları yoktur. Yöneticinin 

emirlerine uyan sürü insanı çok güvenli ve huzurlu bir yaşama sahiptir. 

İlk insandan itibaren yeryüzünde insan sürüleri, kalabalıkları da olmuştur. 

Sayıları az olan emredenlerle karşılaştırıldığında boyun eğenlerin sayısı her zaman 

çok olmuştur. Boyun eğmek, insanlar arasında en iyi ve uzun uygulanan bir 

eğitimdir. Her bir boyun eğme ihtiyacı insanda doğuştan vardır.  İçses insana kısaca 

herhangi bir şeyi koşulsuz yapmalısın, der. Bu buyruk, insanlara dışarıdan verilen her 

şeyi sorgulamadan, karşı çıkmadan yapmayı öğütler. İşte bu durum Nietzsche‟ye 

göre sürü içgüdüsünün ifade ediliş halidir.
491

 

Yönetenler için sürü insanı eşit bir toplumu oluşturur. En büyük korkuları, 

ahlâkın yeniden değerlendirilmesidir. Toplumda kuzu daha doğrusu koyun saygı 

kazanacaktır. Yönetenlerin kurallara aykırı davranması sonucunda ceza 

uygulamaları, sürü insanını korkuya itmektedir. Nietzsche‟ye göre onun en temel 

içgüdüsü korkudur.
492

 Korkunun temeli ise yönetenlerin toplum üzerinde uyguladığı 

baskı ve cezalandırma sistemleridir. Sürü insanının ahlâkını koruyan işte bu 

tutumdur. Korkunun kaynağı ortadan kaldırıldığı zaman var olan ahlâk da değerini 

yitirecektir: “Korkunun temeli olan tehlike tümüyle ortadan kaldırıldı, bu ahlâk da 

ortadan kaldırılmış oldu.”
493

 

                                                           
491

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 110. 
492

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 113. 
493

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 114. 



129 

 

O, yeni bir ahlâkın ihtiyacına bütün gücüyle direnir: “İnatla, amansız bir 

biçimde söyler: Ben ahlâkın kendisiyim, benim dışımda başka hiçbir şey ahlâk 

değildir.!”
494

 Sürü insanlarına uygulanan baskı, dünyada onlardan olmayanların 

ahlâksız olduğu yönündedir. Çünkü kendilerinin toplumda en iyi şeyi yaptıklarını 

düşünürler. Verilenle yetinip, yeni değerler peşinde koşma ihtiyacı hissetmezler.  

Nietzsche, içinde bulunduğu toplumu Hristiyan ahlâkından hareketle 

açıklayarak düşüncelerini bu çerçevede temellendirdiği için sürü insanının 

oluşumunda da dinin izleri yer almaktadır. Sürü insanını hasta olarak görmeyen 

Nietzsche, başında rahipler, din adamları bulunduğu takdirde onların da hasta 

olabileceğini ifade etmiştir. Onun yöneten bir lidere, rehbere ihtiyacı vardır. Bu 

görevi din adamları üstlendiği takdirde ortaya hastalıklı durum çıkmaktadır. Kendi 

deyimiyle “Kendi içinde sürü hayvanı hasta değildir, hatta paha biçilmezdir. Ama 

kendini yönetebilecek beceriye sahip olmadığı için bir çobana ihtiyacı vardır ki 

rahipler bunu anlar… İşte sürü hayvanı rahipler tarafından böyle hasta edilir.”
495

 

Nietzsche‟ye göre hangi tür insan varlığının yetiştirilmesi sorunu önemlidir. 

Bugüne kadar ne tür insan tipi istendi ve yetiştirildi, sorusu düşünür tarafından 

cevaplandırılmış ve değerli insanların geçmişte yer aldığı ifade edilmiştir. Fakat var 

edilme istenerek ortaya çıkmamış, tamamen tesadüf eseri oluşmuştur. İstenerek ve 

bilinçli şekilde var edilen hastalıklı, evcil, sürü insanı olmuştur. Filozofa göre burada 

en büyük sorumluluk Hristiyanlığa aittir.
496

 

Kuçuradi‟ye göre sürü insanından önce insanla ve insana dair bütün 

değerlendirmeler yapılmış ve değerler ortaya konmuştur. Onun yapacağı tek şey 

bütün bu değerlere uymak ve davranışlarını bu değer yargılarına göre 

ayarlamaktır.
497

 Bu durumda herhangi bir değer yaratmayla uğraşmayacağı için 

aslında onun işi kolaydır. Verili durumlara ayak uydurmak ve hayatını bu değerlere 

göre planlamak zorundadır.  

Sürü insanı içinde bulunduğu moral durumda problem görmez. Onun için 

değer yargıları tartışma konusu bile olamaz, çünkü onları tartışmak o değerlerin 

                                                           
494

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 114. 
495

Nietzsche, Güç İstenci, s. 203. 
496

Nietzsche, Deccal, s. 12. 
497

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 27.; Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 110. 



130 

 

dışına çıkmak demektir. Dolayısıyla bu durum da moralsiz, değersiz olmaya yol açar.  

Sürü insanı bu ortamda özgür değildir. Onun, özgür olabileceği konusunda da 

herhangi bir fikri yoktur.
498

 Verili ahlâki değerlerin içinde yaşayıp kişinin bütün 

değerlendirmelerini de bu morale göre yapması toplumda bir kısırdöngü oluşturur. 

Sürekli aynı şeyler tekrarlanır ve aynı hükümler verilir. Böyle bir ortamın dışına 

çıkmak özgür ve cesur olmayı gerektirir ancak o özgür değildir. Bunun için de 

herhangi bir çabası yoktur.  

Sürü insanına göre yalnızlık bir suçtur.
499

 Fehmi Baykan‟a göre Nietzsche‟nin 

sürü insanı, yaradılış itibariyle zayıf, varlığını sürdürmek için başkalarına muhtaç, 

başlangıçta güçlü görünseler bile zamanla istenilen forma sokulup sürüye dâhil 

edilen insan varlığıdır.
500

 Yalnız kalmak demek verili değerlerin dışına çıkıp, kendin 

olmaya cesaret etmektir. Ancak bu değerlerin dışına çıkma cesareti gösterenler 

dışlanma tehlikesiyle karşılaşırlar ve toplumda istenmeyen olarak ilan edilirler. Bu 

yüzden sürü insanı yalnız kalmaya cesaret edemez. Yalnız olmak suçtur, çünkü 

toplumda yaptırımları vardır. Bu yaptırımlarla karşılaşmaktansa aynı düzende 

yaşamak onun açısından daha kabul edilebilir bir durumdur. 

Sürü insanı hiçbir zaman özgür ve tek değildir. O, kendisi olamamıştır. 

Çoğunluk, rahat etsin ve tedirgin olmasın diye verili morale boyun eğercesine sığınır. 

Çünkü sıradan insanı en çok korkutan şey komşusunun kendisi hakkındaki 

düşünceleridir. Rahatına ve tembelliğine düşkün olmak, onu komşusundan 

korkmaya, sürüye uymaya ve kendisi olamamaya zorlar.
501

 Başkalarının kendisi 

hakkındaki düşüncelerine aldırış etmeyen, kendisi olmaya çalışan insanlar sürü 

insanının dışına çıkma cesareti gösterirler. Ancak huzurunu bozmak ve başkalarını 

karşısına almak istemeyen sürü insanı için bu durum geçerli değildir. 

Kuçuradi şöyle der: “Sürü insanı kendini yenemez: istediğinden başka bir şey 

isteyemez. Bir insandan, istediğinden başka bir şeyi istemesini beklemek, onun başka 

bir insan olmasını istemek, sürüden kopmasını istemek demektir.”
502

 O, kendi içinde 

kendisine karşı bir mücadele vermektedir. Ancak hiçbir zaman kendisini 

                                                           
498

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 27. 
499

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 63. 
500

Fehmi Baykan, Nietzsche‟nin Felsefesi, İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2000, s. 96. 
501

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 29. 
502

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 28. 



131 

 

yenememiştir ve içindeki sürü psikolojisi galip gelmiştir. Kendisini yenmesi, sürüden 

ayrılması ve kendi olması anlamlarına gelmektedir. Ancak bu şekilde sürü insanı 

kendisini yenebilir. Kuçuradi‟nin bu konu hakkındaki değerlendirmesi ise şu 

şekildedir: 

Sürü insanı için güvenme iyidir: çünkü güvenmeme gerginlik 

yaratır, tedbir gerektirir; kuvvetlilere saygı göstermek iyidir: yoksa onlar 

düşman kesilir; hakikati sevmek iyidir: çünkü hakikat bir açıklamadır, 

kafayı yormak gerekmez; birlikte acı çekmek iyidir: çünkü bir şey için acı 

çekmek bağımsız bir görmeyi gerektirir; hoşgörürlük iyidir: çünkü karşı 

tavır takınma insanın başına iş açabilir.
503

 

Yukarıdaki alıntı onun içinde bulunduğu ruh halini anlatmaktadır. Güven, 

saygı, hakikat, birliktelik, hoşgörü gibi kavramlar sürü insanını o toplum içinde daha 

mutlu yapar. Toplumdan dışlanmamak ve kendini o ortamda daha huzurlu hissetmek 

için kalabalığa ayak uydurmak gerekir. Güvenen insan kendisini daha huzurlu 

hisseder. Onun kendinden büyüklere, yönetenlere saygı göstermesi gerekir. Birlikte 

acı çekmek, aynı olayda aynı üzüntüyü paylaşmak ve hoşgörülü olmak yine onun 

toplumda sorunlarla karşılaşmamak için takınması gereken tavırlardır. 

Nietzsche, sürü insanını hor görenlere “insanları sürü olarak gören ve 

onlardan olabildiğince hızlı kaçanları, bir gün yakalayacak ve boynuzlarına 

takacaklardır”
504

 ifadesini kullanmıştır. Nietzsche onu küçük görmemektedir. Zira o 

bir gün kendisini aşıp üst insana doğru yol almaya başladığında gerçeği görecektir. 

Bundan dolayı da o, sürü insanına kızsa da tamamen ona karşı değildir.
505

 

Düşünüre göre “sürü insanının bütün kaygısı sürüce ayakta durmaktır: o 

tamamen pasiftir ve her türlü yaratıcılıktan yoksundur. Ona, kendi morali çerçevesi 

içinde, ya da bu moralin perdesi arkasında ne söylense, buna „evet‟ der.”
506

 Evet 

demek bir tür olumlamaktır ve onu toplumda belli sınırlar içerisinde aktif kılar. 

Ancak sürü insanı bu sınırlar içinde kaldığından yaratıcılığını kullanamamaktadır. 

Nietzsche der ki: “Sürü, bir türü korumaya çalışır ve kendisini her iki tarafta 

da savunur; arasından dejenere olup, çıkanlara (suçlular vs.) ve üstünden 

yükselenlere karşı. Sürünün eğilimi, durağanlık ve korumaya yönelik olup, içinde 

                                                           
503

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 33. 
504

Nietzsche, İnsanca Pek İnsanca-2, s. 101. 
505

Nietzsche, İnsanca Pek İnsanca-2, ss. 101-102. 
506

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 32. 



132 

 

yaratıcı hiçbir şey yoktur.”
507

 O, türünü korumaya çalıştığı için farklı düşünen 

insanlara karşı tepki göstermektedir. Toplumda oluşan ani hareketlilik sürüde panik 

havası yaratmaktadır. Sürü, durağan olduğu için yeni şeyler üretememektedir 

O, insanların belli kalıplar ve ahlâki değerler çerçevesinde yetiştirilmesine 

şiddetle karşı çıkmaktadır. İnsanların sürü insanı yapılmasını eleştirmektedir: 

“İnsanlaştırma isteği, arkasında belirli bir türde insanın, daha doğrusu belirli bir 

içgüdünün, yani sürü içgüdüsünün egemenlik kurmaya çalıştığı bir saçmalıktır. İnsan 

eşitliği: insanları gittikçe daha birbirine benzer yapma eğilimin arkasında gizlidir.”
508

 

Nietzsche‟ye göre insanların birbirinin aynısı yapmak tam bir saçmalıktır. Çünkü her 

insan doğası gereği çok farklı özelliklere sahiptir. 

İnsan ile doğanın iç içe geçtiğini söyleyen düşünüre göre, insan doğadan izler 

taşımaktadır. İnsanları eşit duruma getirmek doğaya aykırıdır: “‟Doğal‟ özelliklerle 

aslında „insani‟ denen özellikler iç içe geçmiştir. En yüksek ve en asil güçleriyle 

insan, tamamıyla doğadır ve doğanın o gizemli çifte karakterini taşır. O korkunç ve 

insanlık dışı sayılan yetenekleri, belki de heyecanlar, eylemler ve eserleriyle bütün 

insanlığın yeşerebileceği tek verimli topraktır.”
509

 İnsan da doğa gibi zıt karakterlere 

sahiptir. Doğanın heyecanı, coşkusu, hırçınlığı, durgunluğu, öfkesi gibi durumları 

insana da yansımıştır. Dolayısıyla bu kadar çeşitli yapıyı içinde barındıran insan 

topluluğunu eşitlemek imkânsızdır. 

Sonuç olarak Nietzsche‟ye göre yığın bir sürü değildir. Sürü, o grubu ayakta 

tutan ve birbirine bağlayan ortak morallerin bulunduğu aile birlikleri, cemaatler, soy 

birlikleri, devletler, milletler ve her türlü gruplaşmalar olabilir. Sürüyü, sürü yapan 

sahip oldukları moraldir. Sürüdeki insanlar da hangi konumda olursa olsun bu morale 

uymak zorundadır.
510

 Bu moralin dışına çıkmaya uğraşan ikinci insan tipi de özgür 

insandır. Düşünüre göre bu insan sınıflandırması şu şekildedir: 

5.2.Özgür İnsan 

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt adlı kitabında özgürlüğü şöyle 

tanımlamaktadır: “Kendi kötün ile kendi iyini kendine sağlayabilir misin, kendi 

                                                           
507

Nietzsche, Güç İstenci, s. 205. 
508

Nietzsche, Güç İstenci, ss. 219-220. 
509

Nietzsche, Yunanlıların Trajik Çağında Felsefe, Gürsel Aytaç (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2009, 

s. 35. 
510

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 30. 



133 

 

istemini bir yasa olarak kendi üstüne asabilir misin? Kendi kendinin yargıcı olabilir 

misin ve kendi yasanın öç alıcısı?”
511

 Kendisi ahlâk yaratan, kendi normlarını yasa 

haline getiren ve yasalara uyulmaması halinde kendisini yargılayabilen insan 

özgürlüğü elde etmiş demektir. Bunun için öncelikle özgür insanın içinde bulunduğu 

toplumun ahlâkıyla yüzleşmesi ve onların geçerliliğini sorgulaması gerekir. 

İonna Kuçuradi‟ye göre “özgür insan moral dışı insandır. Özgür insan, içinde 

yetiştiği ve yaşadığı sürüden kopmuş, kendi yolunu arayan, insanla ilgili şeyleri, 

insanın her şeyini kendi gözleriyle görmek isteyen insandır.”
512

 O, içinde bulunduğu 

mevcut değerleri aşmaya, onlarla hesaplaşmaya başlamıştır artık. Toplumun ahlâkı 

ona yeterli gelmemeye başlamıştır. O, kendisiyle ilgili her şeyi öğrenmek istemiş ve 

bu uğurda kendi açtığı yolda yalnız yürümeye razı olmuştur. Şu şekilde özgürlüğü 

elde etmiştir: “Moralden kopar kopmaz, bütün moral değer yargılarının altüst olup 

olamayacağı sorusuyla karşılaşmış olan kişi, artık çağını yöneten „değerleri‟ ve 

değerlendirmeleri tamamen bir yana itmiştir: özgür insan olmuştur.”
513

 

Nietzsche, özgür insanın özgürleşme yolundaki kırılma noktalarını şu şekilde 

ifade etmektedir: 

Özgür insanların en yüksek örneği, hep en yüksek direnişin 

kırıldığı yerde bulunmuş: Zorbalıktan beş adım uzaklaşmak kulluğun 

sakıncalı eşiğine yaklaşmaktır. İnsan, burada, zorbaların arasında 

acımasız ve korkunç baskıları kovarsa, bu durum ruhbilimsel bir 

gerçektir, bu yetkinin ve buyruk altında bulundurmanın en yüksek 

aşamasına karşı çıkmaktır… Benim özgürlükten anladığım: İnsanın 

elinde olan ve olmayan, insanın istediği, insanın gücüyle ele 

geçirdiği…
514

  

İnsan, zorbalıktan uzaklaşmaya başladığı anda ruhunun özgürce dolaşmaya 

başladığını hissetmektedir. İnsanın özgürleşme serüvenindeki ilk kırılma noktası 

kendine dayatılan değerleri eleştirmek, bu zorbalık halinden kurtulmaya çalışmaktır. 

Bundan sonraki aşamada insan, her şeyi kendi isteğiyle ve kendi istediği için 

yapacaktır. Kişi, kendi varoluşunu kendisi oluşturacaktır.  

Nietzsche‟ye göre özgür insan olmak için belli yaşantılardan geçmek gerekir: 

“Uçmak istiyorsunuz, ama uçmaya uçmakla başlayamazsınız. Size önce yürümesini 

                                                           
511

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 64. 
512

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 53. 
513

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 61. 
514

Nietzsche, Putların Alacakaranlığı, s. 99. 



134 

 

öğretmek zorundayım ve yürümeyi öğrenmenin ilk adımı, kendi kuralları olmayan 

insanın başkaları tarafından yönetilmek zorunda kalacağını anlamaktır. Başkalarının 

kurallarına uymak, insanın kendisini yönetmesinden çok, hem de çok daha 

kolaydır.”
515

 

Özgür insan olmak isteyen kişi, birkaç basamağı atlamak ve bunları göze 

almak durumundadır. Bazıları bu basamakların birinde kalır ve ilerleyemez. Bu 

şekilde değerler karşısında nasıl tavır alacağını bilmeyen pek çok “kopmuş insan” 

tipi ortaya çıkar. Mevcut ahlâki değerlerin dışına çıkaran ilk adım “büyük kopma”dır. 

Bu değerlerin ihtiyaçlara cevap vermediğini ve yetersiz kaldığını düşünen kişi bu 

büyük kopmanın sınırına gelmiştir. Buradan ikinci basamağa geçmeye çalışan 

insanlar genellikle zikzak çizerler. Zamanla mevcut değerlerin dışına çıkmayı 

düşünseler de geçemeyenler olabildiği gibi pek çoğu da bu basamakta kalır.  Çünkü 

arkaya bakmadan yeni değerlerin peşinden gitmek zamanla acıya sebep 

olabilmektedir.
516

 

Bu kopma, hiç beklenmedik bir anda beklenmedik bir şekilde gerçekleşir ve 

kişi ne olduğunu bile anlayamaz. Çevresine olan aykırı tutumu, onu oradan 

uzaklaştırır ve her neresi olursa gitmek ister.
517

 Bulunduğu ortam artık ona çekici 

gelmemeye başlar: “Burada yaşamaktansa ölmek daha iyidir onun için. Bu „burada‟, 

onun o zamana kadar sevmiş olduğu her şeydir. „Buradan‟ uzaklaşmak, arkasına 

bakmadan uzaklaşmak her ne pahasına olursa olsun bir değişiklik isteğidir bu.”
518

  

Değişim, farkındalıkla başlar. İlk fark etmemiz gereken şey yeterince 

düşünmememiz ve özgürce eyleyemememizdir. En büyük sorun, bizi sürüleştiren 

düşünce kalıplarına, ahlâki öğretilere, büyük zorbalıklara, aklımızı, ruhumuzu teslim 

etmemiz; bu sıcaklık ve güven içinde sürü insanı olarak yaşıyor oluşumuzdur. 

Sürünün bir parçasını olduğunu fark etmek değişimin en önemli ve hayati adımıdır. 

Bu fark ediş içimizdeki huzuru huzursuzluğa dönüştürmektedir. İnsan içinde 

sürüklenip gittiği bu varoluşa teslim olmakla; bunlara karşı durup yalnız kalmayı, 

anlaşılmamayı göze alarak, kendi ahlâkını, kendi varoluşunu, kendi benliğini kurmak 

arasında bir ikileme düşer. Bu sıcaklığa teslim olanlar bedelini sürü insanı olarak 

                                                           
515

Irvin D. Yalom, Nietzsche Ağladığında, s. 220. 
516

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, ss. 54-55. 
517

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 56. 
518

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 56. 



135 

 

kalmakla öderken, tek başınalığı göze alanlar Nietzsche‟nin deyimiyle özgür insan 

olma yolunda bir adım daha öne geçmiş olurlar. 

Düşünüre göre özgür insanın en belirleyici özelliği bağlarından kurtulmuş 

olmaktır. Bu bağlar, kişinin içinde yaşadığı toplumun değer yargılarıdır. Bu değer 

yargıları toplumdaki insanlar tarafından da benimsenmiş ve içselleştirilmiştir. İnsanın 

kopma noktası, bu değerlerin anlamsız ve boş olduğunu öğrendiği andan itibaren 

başlamaktadır. Nietzsche, kişinin bağlarından kopmasını depreme benzetmektedir. 

Bu olay karşısında özgür ruh titreyip irkilmektedir. Ancak özgürlük yolundaki 

insanın ruhu bu durumun farkında olmamaktadır.
519

  

Nietzsche, deprem metaforu ile insanın kendi ayakları dışında kendini 

dünyada konumlandıran değer yargıların, ahlâkın, dinin, Tanrı düşüncesinin 

yıkılmasını ve kişinin bir nihilizm içine düşme şokunu anlatır. Bununla birlikte kişi 

kendi değerlerini sorgulama içerisine girer ve o değerlerden uzaklaşır. İnsan, 

sarsılarak yeni bir oluşumun içinde kendisini bulur. Oysaki bu şok hali insana kendi 

ayakları üzerinde durabilmenin olanaklarını verir. Bunlar, özgür insan olma 

yolundaki sancılardır.  

Nietzsche‟ye göre her insan, özgür insan olma potansiyelini kendi içinde 

taşımaktadır. Fakat bu çaba kişiyi hemen özgür yapmamaktadır. Özgür olma isteği, 

ilk etapta kişiyi özgürlüğün esiri yapacaktır. Ona göre kişinin bu isteği, onu uyanık 

ve bilinçli yaptığı gibi aynı zamanda onun ruhunu özgürlüğe susamış ve sürekli 

ilerleme eğiliminde olmasını da sağlayacaktır. Tam olarak bu insan özgür olmamakla 

beraber sadece özgürlük üzerine kafa yoran bir birey olacaktır.
520

 

Nietzsche: “Eğer Tanrısız özgürlüğün coşkusunu ve büyümenin zevkini 

tatmak isteyen ender insanlardan biriyseniz, acıların en büyüğüne karşı kendinizi 

hazırlamalısınız. Bunlar bir araya gelirler ve asla birbirinden ayrı yaşanmazlar! Daha 

az acı istiyorsanız, stoacıların yaptığı gibi siz de beklentilerinizi küçültmeli ve en 

yüce zevkten vazgeçmelisiniz.”
521

 Tanrısız bir özgürlüğü göze alan insan, nihilizmin 

tek başınalığında ürpermeyi de göze almalıdır. Çünkü insan doğası gereği çok çaresiz 

ve yalnız kaldığı durumlarda sığınacağı bir Tanrı idesine ihtiyaç duyar. Özgür insan 

                                                           
519

Nietzsche, İnsanca Pek İnsanca-1, s. 14. 
520

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, ss. 48-49. 
521

Irvin D. Yalom, Nietzsche Ağladığında, ss. 222-223. 



136 

 

olma yolu insanı mutlu eden bir süreç değildir. Aksine çok sancılı ve acılı bir yoldur. 

Her insan bunu göze alamayacağından özgür insan olmak isteyen kişi de beklentisini 

düşürmeli ve Tanrısız bir yaşamı tümüyle göze almalıdır.  

Düşünür özgürlük yolunda verilen mücadelenin tehlikeli bir durum olduğunu 

şu şekilde açıklamaktadır: 

Hiçbir kişiye bağlı olmadan: en sevilene bile her kişi bir 

zindandır ve bir köşe. Ana yurduna bağlı kalmadan: en fazla acı çeken ve 

en fazla yardıma muhtaç da olsa daha az zordur insanın zafer kazanmış 

anayurdunu gönülden çıkarması. Bir acıma duygusuna bağlanmadan: bu 

acıma arada bir azabı ve çaresizliğine, bir rastlantının bakmamıza izin 

verdiği yüksek bir insan için duyulsa bile götüren yüksek ve zengin ruhlar 

için tehlikeli olan konukseverlik gibi.
522

 

İnsanın özgürlük yolunda mücadele vermesi çok kolay bir durum değildir. 

Kişinin sevdiklerinden, milletinden, vatanından ayrı kalması; kendini tümüyle 

onlardan soyutlayıp hiç bilmediği bir konumda yapayalnız kalması, herkes tarafından 

göze alınan bir durum değildir. Nietzsche‟ye göre kişinin sevdiğinin olması da onun 

için bir zindandır. Çünkü kişi kendisini sevdiğine adayacak ve onun mutlu olması 

için her şeyi göze alacaktır. Bu uğurda çoğu zaman kendisinden fedakârlık edecek ve 

kendisinden çok fazla tavizler verecektir. Dolayısıyla Nietzsche için sevilen kişi 

özgür insana özgürlük yolunda bir ayak bağıdır. Düşünüre göre insanın etrafında ne 

kadar ayak bağı varsa, kişi bunlardan kurtulmalıdır. 

Nietzsche, insana sevdiklerinden, vatanından, ahlâki değerlerinden 

ayrılmasını salık veriyor. Ancak insan sosyal bir varlık olup, çevresiyle, 

sevdikleriyle, içinde bulunduğu toplumla uyumlu yaşamaya çalışır. Bu dengeli ve 

uyumlu yaşam sonucunda insan mutlu olur. Oysaki özgür insana giden yolda kişinin 

sevdiklerinden ayrılmayı göze alması kişiyi özgür yapmasının yanında aynı zamanda 

onu mutsuz da edecektir. Bu yüzden kişinin sahip olduğu her şeyle hesaplaşması ve 

ona göre bir yaşam istemesi daha makul olacaktır. 

İnsan, kendisine verilmiş olan ahlâk kurallarına başkaldırarak özgürlüğün 

yolunu açmış olur. İnsan tektir ve bütüne aittir. Bütüne ait olan varlığı hiç kimse 

yargılayamaz ve ondan hesap soramaz.
523

 Toplum içinde yaşayan insanların ahlâki 

                                                           
522

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 55. 
523

Nietzsche, Putların Alacakaranlığında, Yusuf Kaplan (çev.), İstanbul: Külliyat Yayınları, 2011, s. 

64. 



137 

 

değerleri aynı olduğundan orada yaşayan kişilerin tek tek değerlerinden söz etmek 

imkânsızdır. Orada bir bütünlük vardır. Bu bütünlüğü oluşturan pek çok unsur vardır: 

üzerinde yaşanılan toprak parçası, inanç sistemi, ahlâki öğretiler, gelenek görenekler, 

kültür, vs. Bu bileşkeler içinde insan bir bütüne aittir ve onu kimse yargılayamaz. 

Çünkü tek bir insanı yargılamak demek bütün toplumu yargılamak demektir. Ortada 

bir suç unsuru varsa bu, bütüne aittir.  

Ancak bütünlüğün içinde tek olmayı başarabilen, yukarıda sayılan bütün 

unsurlara sırtını çevirip kendi bütünlüğünü oluşturan unsurları kendi içinde 

yaratabilen insanlar da vardır. Bütüne ait olanlar yargılanamazken, tek başına olanlar 

yargılanabilmektedir. Yargılayanlar kendi değerlerinden hareketle bir hesap sorma 

işine girerler. Nietzsche‟ye göre tek kalmayı göze alabilmiş özgür insanların 

yargılanmak dâhil pek çok şeyle karşılaşmayı göze alabilmeleri gerekmektedir. 

Nietzsche şöyle der: “Hiç kimsenin artık (hiçbir şeyden, hiçbir şekilde) mesul 

olmaması, tezahür eden varlık türünün ilk neden‟e kadar izinin sürülememesi, 

dünyanın „duyu organı‟ ya da „ruh‟ olarak bir birlik olmaması; işte bu, büyük 

özgürlükler yalnız başına yalnızca bu, masumiyetin yeniden onarılmasıdır…”
524

 

Onun ilk neden ile anlatmaya çalıştığı şey Tanrı‟dır. Varlıkların oluşumu Tanrı diye 

öne sürülen bir yaratıcıya dayanmamaktadır. Olayların oluşum nedeni O‟na 

dayanmadığı sürece, insan kendi özgür iradesi yeni açıklamalar getirmeye çalışır. 

Büyük özgürlük de Tanrı‟dan gelmeyen bir irade ile insanın evrene dair farklı 

açıklamalar getirmesidir. 

Nietzsche‟ye göre özgürlük kişinin, kendi sorumluluğuna ve iradesine sahip 

olma çabasıdır. Özgürlük, aynı zamanda insanların hayata karşı daha fazla kayıtsız 

kalma ve hayatı önemsememe halidir. Kişinin kendi inandığı değerlerin peşinden 

gitmesi ve kendini feda etmeye hazır olması yine özgürlüktür. O, başkaları tarafından 

vaat edilen mutlulukları reddeder. Yani o, bir savaşçıdır.
525

 Hayatı ciddiye almamak, 

hayatı önemsememek özgür insanların bir özelliğidir. O, kendi mutluluğunu kendisi 

elde eder. Dışarıdan hazır verilen mutluluğu almaz. Pek çok acıyla savaşarak kendi 

mutluluk ideallerini kendisi oluşturur. 

                                                           
524

Nietzsche, Putların Alacakaranlığı, s. 64. 
525

Nietzsche, Putların Alacakaranlığı, ss. 127-128. 



138 

 

Özgür insan bir kişiye, dine, morale, vatana, erdeme, millete kısaca hiçbir 

şeye bağlı olmayandır. Kişi, en sevilen bile olsa onun için bir hapishanedir, 

köşedir.
526

  Düşünüre göre kişinin herhangi bir şeye karşı aidiyetlik hissetmesi, onu 

sınırlandıran bir durumdur. Özgür insan ait olduğu hapishanelerden kaçmalı ve 

aidiyetini kendi içinde kendisi için oluşturmalıdır. Başka şeylere bağlı olma hali 

kişiyi benliğinden uzaklaştırır, istemediği, sevmediği şeyleri yapmak zorunda bırakır. 

Oysa özgür insan bütün eylemlerinde salt kendisi için eyleyeceğinden onun böyle bir 

sorumluluğu yoktur. 

Kuçuradi der ki: “Özgür insan birçok „erdem‟leri olsun istemez; bir tek 

„erdem‟i ister ve kendi „erdem‟ini sever; kendi „erdem‟i için yaşar. Bu böyle olunca, 

birçok „erdem‟leri olmasını nasıl isteyebilir? Bir insanın „erdem‟i o insanın işi; kendi 

„kaderi‟, yalnız onun olan kendi işidir. Bir insanın bir erdemi olması, o insanın kendi 

kendisi olması demektir.”
527

 Dolayısıyla özgür insan kimseye benzemez ve sadece 

kendisi olmayı ister. Özgür olmayı dileyen insan, kendi erdemini kendisi oluşturur ve 

o erdemin dünyada tek olduğunu bilir. Çünkü sahibinden izler taşır ve sahibinin 

dünyayı algılama gücünden hareketle şekillenmiştir. Dünyada ne kadar çok özgür 

insan varsa o kadar da erdem vardır ve her biri de birbirinden çok farklıdır. 

Özgür insan, neden ve hangi şeyden özgür olmak istediğini sormaz; neden ve 

ne için özgür olmak istediğini sorar. Buna verdiği cevapla kendi yolunu bulur.
528

 

Nietzsche‟ye göre insan özgür olmaya karar vermeden önce iki soruya cevap 

vermelidir. Bunlar neden ve ne için sorularıdır. İnsan özgür olmayı hangi sebepten 

dolayı istemektedir? Bu soruya verilen cevapla insan kendi ilerleyeceği yolu 

belirleyecektir. 

Nietzsche özgür insanı, ulaşılabilecek bir nihai nokta olarak görmekten 

ziyade onu bir geçiş aşaması olarak kabul etmektedir. O, üst insana ulaşmada bir 

köprü görevi görmektedir. Kişi bu uğurda kendini feda edebilmelidir. Düşünüre göre 

“insanın büyük yanı; amaç değil, bir köprü olmasıdır: İnsanın sevilecek yanı; bir 

karşıya geçiş ve batış olmasıdır.”
529

 

                                                           
526

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 63. 
527

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 64. 
528

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 65. 
529

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 15. 



139 

 

Özgür insan, yalnız kalmaktan korkmayan ve yalnız kalabilen insandır. O, 

ancak kendi gibileriyle iletişim kurabilir. Herkesle sohbet etmez, her şeye kuşkuyla 

bakar. Ve yine o, kendi duygularına hâkim olmuş, kendi kendisini eğitmiş ve kendini 

avucuna alabilmiş insandır. Kendisi yeni değerler oluşturamayan özgür insan, 

zamanının ve çevresinin moda olan erdemlerini elekten geçirir ve bunlara yeni 

anlamlar yükler. Daha sonra onları, özgür insanın erdemleri, özellikleri yapar.
530

 O, 

toplumda sürüden daha önde olduğu için kendi konumunun altındaki insanlarla 

iletişim kurmakta zorlanır. Çünkü dünyayı algılama tarzları ve hayata kattıkları 

anlam çok farklıdır. Dolayısıyla onlar ancak kendi gibileriyle iletişim kurabilirler. 

Kendisini çok iyi tanıyan, kendisini her şekilde yönlendirebilen, mevcut potansiyelini 

tam kapasite kullanan, gerekli eğitimlere sahip olan özgür insan toplumda yalnız 

kalma ya da dışlanma korkusu yaşamaz.  

Nietzsche‟ye göre o, sürünün içinden çıkar ve sürünün içinde var olur. 

Sürünün içine doğan insan, gerçekliği öncelikle sürünün gözleriyle görür daha sonra 

dünyaya kendi gözleriyle bakarak içinde bulunduğu durumun dışına çıkar.
531

 Sürü 

insanı olmadan, sürü insanının gözünden dünyayı algılamadan özgür insan aşamasına 

geçmek zordur. İnsan önce kalabalığın gözü ile gerçekliği görür ve daha sonra 

kendisinin gerçekliği bu şekilde algılamasından rahatsız olur. Sürünün içinden yavaş 

yavaş sıyrılmaya, kendi değerlerini oluşturmaya başlar.  

Nietzsche‟nin özgür insan modeli Roma ve Venedik‟te aristokrat 

topluluklarda gözlenmiştir. Nietzsche‟nin özgürlük anlayışı ile orada yaşayan 

aristokratların özgürlük anlayışı birbirine paraleldir: “Büyük insanların yetiştirildiği 

„sera‟lar, şimdiye kadar yetiştirilen en güçlü insanlar olan Roma ve Venedik‟teki 

aristokrat topluluklar, özgürlüğü, tam da benim anladığım anlamda anlamışlardır: 

Sahip olunabilecek ve sahip olunamayacak bir şey, istenen/arzulanan bir şey, ya da 

fethedilerek kazanılan bir şey olarak…”
532

  

Sonuç olarak özgür insan sürü insanından bir derecede üstte bulunan, kendi 

ahlâkını kendisi oluşturan, toplumda her şeye karşı mesafeli yaklaşan, yalnız kalma 

sonucu karşılaşacağı zorluklarla baş edebilen güçlü bir kişidir. Ancak Nietzsche‟nin 

                                                           
530

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, ss. 66-67. 
531

Burak Sayın, “Nietzsche‟nin Yaşama „Evet‟ Sartre‟ın Öze „Hayır‟ Diyen İnsanı”, Sosyal ve Beşeri 

Bilimler Dergisi, 5/1, 2013, 121. 
532

Nietzsche, Putların Alacakaranlığında, s. 129. 



140 

 

özgür insanı, insanın gerçek doğasına aykırı özellikler içermektedir. İnsan doğası 

gereği sosyal bir varlıktır ve çevresindekilerle iletişim kurmak zorundadır. Özgür 

insan bunları bilinçli bir şekilde reddedeceği için kendi doğasına aykırı eyleyecektir. 

İnsan hem kendisini güvende hissedecek bir toplumda yaşamalı hem de kendi içinde 

dünyaya dair eleştiriler yapmalıdır. Bu şekilde kişi hem yalnız kalmaz hem de 

özgürlükten vazgeçmez. Uç noktalarda yaşamak insanı dünyada mutsuz 

edebileceğinden insan hayatında her zaman bir denge kurmalıdır. 

5.3.Üstinsan 

Nietzsche, üstinsandan, ahlâkı kendisinin altında hisseden insan olarak söz 

eder. Nasıl ki insan hayvanın üstünde yer alıyorsa, üstinsan da Nietzsche‟ye göre 

sadece ahlâki öğütler veren insanla karşılaştırıldığında, ahlâksız değil ama ahlâkın 

dışında, ahlâkın ötesinde yer alır. Hayatı ve güçlülük iradesini evcilleştiren bir 

ahlâkın Nietzsche‟nin tabiriyle hasta ettiği bir canlı olarak kendi kendisinin sonuna 

geldiği insan, aşılması gereken, aşılmak zorunda olan bir varlıktır. Nitekim Zerdüşt 

şöyle der:  

Ben size üstinsanı öğretiyorum. İnsan aşılması gereken bir 

şeydir. Onu aşmak için ne yaptınız? Şimdiye değin bütün canlılar 

kendilerinden üstün bir şey yarattılar. Ve siz bu büyük akışta geri çekilen 

sular gibi olmak ve insanı aşmak yerine hayvana geri dönmek mi 

istiyorsunuz? Maymun insan için nedir? Bir kahkaha ya da acı veren bir 

utanç. İşte insan da üstün insan için böyle olmalıdır: bir kahkaha ve acı 

veren bir utanç.
533

 

Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğünde üstinsanı şu şekilde tanımlamıştır:  

Geleneksel ahlâkı köle ahlâkı olarak görüp değerlendiren, eşitlik 

kavramlarına karşı çıkıp, ahlâki değerlerin son çözümlemede insanın 

gerçek doğasına, insandaki güçlü olma isteğine dayanması gerektiğini 

öne süren Alman düşünürü Friedrich Nietzsche‟nin öngördüğü insanlık 

düzeyi; insanın evriminin bundan sonraki aşamasında ortaya çıkacak bir 

insan tipi olarak, değerleri gözden geçirme, yeni baştan yaratma ve güçlü 

olma isteğini hayata geçirme cesaretinde olan insan için kullanılan 

deyim.
534

 

Üstinsan kendisini aşan, kendisinin üzerinde olan bir varlıktır. O, verilmiş bir 

ahlâkın tarihsel insanını aşacak bir konuma sahiptir. Kendi sınırlarını çok iyi bilip 

yeni sınırlar çizen, başkalarını yönlendiren insandır. İnsan, evrim geçirerek bugüne 

                                                           
533

Richard Wisser, Friedrich Nietzsche: Üstün İnsan Görünürde Mi?, Akın Etan (çev.), İstanbul: İ. Ü. 

Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1990, ss. 82-83. 
534

Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 1681. 



141 

 

geldiği hayvanın doğasına dönmek yerine kendi üzerinde her anlamda kendini aşan 

üstinsana dönüşmelidir. Örnekleri Nietzsche‟nin Avrupa geleneğinde belirlediği 

Sezar, Goethe, Napolyon gibi kişilerdir. O, hayvansal doğanın egemenliğine almış, 

tutkuların kaosunu düzene sokmuş, içgüdülerini yüceltmiş ve kendi karakterine 

biçim vermiş olan insandır.
535

 Bu örnekte verilen isimler Avrupa‟da büyük etki 

uyandırmış ve toplumları peşlerinden sürüklemişlerdir. Kendilerinin üzerinde 

karakterlerine yön vermişlerdir. 

Nietzsche için söz konusu olan, şimdiye değin kendi amacını bu dünyada ya 

da öte dünyada gören insanın aşılmasıdır. Bu dünya ile öte dünyanın ötesi; asıl 

anlamda üstinsanın gerçekleştiği yer işte budur.
536

 İnsan, hayvanla üst insan arasında 

sıkışmış, gergin bir ip üzerinde durmaktadır. Bu arada kalma hali tehlikeli, ürpertici 

ve korkutucudur. Onun en önemli özelliği, bir amaç değil bir köprü oluşudur. İnsana 

dair sevilebilecek şey onun batış ve geçiş sürecinde olmasıdır.
537

 Kişi ister bu 

dünyada isterse öte dünyada kendisine bir hedef belirlesin onun asıl yapması gereken 

şey üstinsana vardığı, kendisinin üzerine çıktığı yere ulaşmaktır. Kişinin kendisini 

aşması reflektif bir düşünme yöntemiyle, hem kendisini hem de içinde bulunduğu 

değerleri eleştirerek yeni değerler yaratmasıyla gerçekleşir.  

Nietzsche için asıl önemli olanı Zerdüşt şöyle dile getirir: “Benim için ilk 

önce gelen ve biricik olan; insan değil, en yakın olan, en yoksul olan, en çok acı 

çeken, en iyi olan değil, üstinsandır.” Böylesine kesin bir önermeyle Nietzsche 

kimleri ve neleri karşısına aldığının bilincindedir. Bu önermeyle düşünür insanın ne 

Tanrı ne de insan uğruna Tanrı‟da ya da insanda durup kalmaması, duraklamaması 

gerektiğini belirtmek ister.
538

 İnsan varlığı sürekli ilerlemeli ve geçmişe takılıp 

kalmamalıdır. Her geçen gün kendisine yeni şeyler eklemeli ve kendisinin üzerinde 

farklı bir şey olmalıdır: “İnsanın amacı, daha fazla insan olmak değil, insandan daha 

fazla olmaktır.”
539

  

                                                           
535

Vattimo Gianni, Nietzsche İle Diyalog Denemeler 1961-2000, Durdu Kundakçı (çev.), Ankara: 

Dost Kitabevi, 2005, s. 116.; Metin Coşar, Nietzsche Kavramada Yeni Bir Yol, s. 6. 
536

Richard Wisser, Friedrich Nietzsche: Üstün İnsan Görünürde Mi?, s. 91. 
537

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 13. 
538

Richard Wisser, Friedrich Nietzsche: Üstün İnsan Görünürde Mi?, s. 94. 
539

Richard Wisser, Friedrich Nietzsche: Üstün İnsan Görünürde Mi?, s. 95. 



142 

 

İnsandan daha fazla olmak deyimiyle, kişinin yeni özellikler keşfetmesi, 

kendisini yeniden biçimlendirmesi ve bunları yaparken de özgür olması gerektiği 

anlaşılır. Özgürce kendisini ve Tanrı‟yı aşan ve bunun üzerinde başka bir varlık olan 

insan, üstinsandır. Diğer insanlar da üstinsanların koyduğu kurallara göre hayatlarını 

sürdürürler. Çünkü onlar önderdir ve diğerleri tarafından da sürekli takip 

edilmektedir. 

Nietzsche‟nin bengi dönüş kavramına göre her insanın yaşamı baştan sona 

belirlidir. İnsan yaşamını bu bütünlüğü içinde kavrarsa özgürlüğe ulaşır. Bunu da 

ancak üstinsan yapabilir.
540

 Üstinsan, gelecekle ilgili bir temenni olduğu kadar aynı 

zamanda bir amaçtır da.
541

 Kişinin amacı üstinsana ulaşabilmektir: “İnsan aşılması 

gereken bir şeydir… O, üstinsan ile hayvan arasında gerilmiş bir iptir.”
542

 

Nietzsche‟ye göre kişi, tam olarak kendini keşfedememiş, neliğinin farkına 

varamamıştır. İnsan arada kalmış ve hangi yöne doğru gideceğini kestiremeyen, 

üstinsan ile hayvan arasında sıkışmış bir varlıktır. İnsan potansiyelini tam olarak 

kullanamazsa hayvana doğru evrilir, potansiyelini tam olarak kullanıp yeni değerlerle 

varlık sahnesine çıkarsa üstinsana doğru yol alır. Dolayısıyla arada kalmış olan kişi, 

kendisinin farkına varmalı ve gideceği yolu iyi seçmelidir. 

Üstinsana giden yolda, insan ulaşılması gereken bir amaç değil, bir 

köprüdür.
543

 Nietzsche‟ye göre insan, canlıların ulaşması gereken en üst mertebe 

değildir. Mevlana‟ya göre insan eşref-i mahlûkattır yani yaratılmış varlıkların en 

şereflisidir, en üstünüdür. Oysa Nietzsche‟ye göre insan son amaç olmayıp üstinsana 

giden yolda bir köprü görevi görmektedir. İnsanı bir araç olarak gören düşünür için 

üstinsan, insanların bir adım önünde olmasından ve yeni değerler yaratmasından 

dolayı daha değerlidir. 

Üstinsan, çok huzurlu, sakin ve dengeli bir yapıya sahip değildir. Onun içinde 

kopmayı bekleyen fırtınalar bulunmaktadır. O, toplumun ahlâkıyla yüzleşen, 

değerleriyle hesaplaşan, Tanrı‟yı karşısına alan bir tavırla huzursuz ve hırçın bir 

karaktere sahiptir: “Üstinsan… Onun içindeki kaosu kim örgütledi, karakterine kim 

biçim verdi ve onu yaratıcı kıldı? İçindeki dehşetin farkında olup hayatı gücenmeden 

                                                           
540

Nietzsche, Ecce Homo, s. 83. 
541

Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 1682. 
542

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 23. 
543

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 189. 



143 

 

yaşıyor.”
544

 Aynı zamanda üstinsan, içindeki bunalıma rağmen hayata küsmeden, 

isyan etmeden kendisine yeni bir çıkış yolu bularak yaşamına devam etmektedir. 

Hayatında tam anlamıyla mutlu olan, toplumda sorunlar görmeyen, kurallara 

bağlı olan insan daha sakin ve huzurlu bir yaşam sürer. Bu ortalama insan, değerleri 

yeniden değerlendirme sürecine girmediğinden başkaları tarafından rahatlıkla 

yönlendirilen ancak Nietzsche tarafından pek onaylanmayan bir duruşa sahiptir. 

Oysa Nietzsche‟nin bir amaç olarak gördüğü üstinsan, ortalama insanın çok daha 

ilerisindedir. O, içindeki fırtınalarla boğuşan, değerlerin değersizliğine rağmen 

kendine insanlık dünyasında yeni bir yer edinmeye çalışan örnek kişiliktir. 

Düşünüre göre üstinsanın varlığı Tanrı‟nın ölümüne bağlıdır.
545

 Der ki: “Öldü 

bütün Tanrılar. Üstinsanın yaşamasını istiyoruz artık.”
546

 Tanrı‟nın varlığını kabul 

eden bir insanın üstinsan olması zor bir durumdur. Çünkü Tanrı‟yı yaratıcı olarak 

gören kişi toplumda var olan dini kabul eder, değerleri sorgulama içerisine girmez. 

Zira O‟ndan gelen normları, değerleri sorgulamak hatta eleştirmek yaratıcı tarafından 

kabul edilen bir durum değildir. Bu durum, dinlerin ve yaratıcının kutsallığına zarar 

vermektedir. Ancak üstinsan bu konuda daha cesurdur ve kendi konumunun 

varlığının Tanrı‟nın ölümüne bağlı olduğunu bilmektedir. Dolayısıyla onun için 

Tanrı ve Tanrı tarafından gönderilen dinler, vahiyler, değerler, ahlâki normlar yoktur. 

Üstinsan kendi Tanrısını kendi içinde yaratmaktadır. O, bütün değerlere yeniden 

biçim vermektedir.  

Üstinsan ile Tanrı arasındaki ilişkiyi şu şekilde ifade etmektedir: “Tanrı bir 

sanıdır: ama ben sizin sanınız, yaratıcı isteminizden öte geçsin istemem. Siz bir Tanrı 

yaratabilir misiniz? –Öyleyse bana hiçbir Tanrının sözünü etmeyin! Oysa üstinsanı 

pek güzel yaratabilirsiniz.”
547

 Nietzsche, Tanrı‟nın insan tarafından yaratılan bir 

hayal ürünü olduğunu ve onun varlığının insanın bilincine bağlı olduğunu 

düşünmektedir. İnsanlar, Tanrı‟ya var olduğu için inanmamaktadırlar.  Kendilerinin 

inanma ihtiyacı olduğu için bir Tanrı yaratmaktadırlar. Nietzsche, insanların yarattığı 

Tanrı‟yı çok inandırıcı bulmamakta, duyusal dünyada algılanamadığı için onun 

varlığını inkâr etmektedir. Ona göre insanlar, duyusal dünyada algılanabilen bir 

                                                           
544

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 39. 
545

Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 1682. 
546

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 78. 
547

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 84. 



144 

 

Tanrı yaratamaz iken üstinsanı kolaylıkla yaratabilirler. Çünkü üstinsan potansiyelini 

kişi kendi içinde taşımakta ve onu kolaylıkla yaratabilmekte, onun varlığını mümkün 

kılabilmektedir.  

Nietzsche, üstinsanı büyük insan olarak nitelendirir ve özelliklerini şöyle 

sıralar: 

Büyük İnsan… Daha soğuktur, daha serttir, daha az tereddüt 

eder ve „görüş belirtme‟ korkusu yoktur; saygıya ve „saygınlığa‟ eşlik 

eden erdemlerden ve bir bütün olarak „sürü erdeminden‟ yoksundur. 

Liderlik edemezse, tek başına gider… Kendisiyle iletişim kurulmasının 

zor olduğunu bilir. Bilinir olmayı sevmez… Kendisiyle konuşmadığında, 

bir maske takar. İçinde, öveceklerin veya suçlayacakların ulaşamayacağı 

bir yalnızlık vardır.
548

  

Sürü insanı, başkalarının saygınlığını kazanmak ve toplumdan dışlanmamak, 

yalnız kalmamak için aykırı eylemlerde bulunmaz. Herkesle iyi geçinir, başkalarının 

gözünde saygın bir yer edinmeyi her şeyden üstün görür ve bu uğurda kendi 

isteklerinden vazgeçer. Oysa üstinsan yani büyük insan yürüdüğü yolda yalnız 

kalmak pahasına da olsa kendi isteklerini ve değerlerini her şeyden önde görür. 

Yalnız kalmayı göze alarak kendi açtığı yolda cesurca yürür.  

Düşünür der ki: “Gönülleriniz büyük olana öylesine yabancı ki, iyiliğiyle size 

korkunç gelecektir üstinsan! Siz ey bilgeler, ey bilen kişiler, üstinsanın çırılçıplak 

yıkandığı o bilgeliğin yanan güneşini görseniz, kaçarsınız siz!
549

 Nietzsche‟ye göre 

üstinsanın yüceliği ve derinliği karşısında insanlar, büyük şaşkınlık yaşamaktadır. 

Çünkü insandaki bilgelik ve öğrenme arzusu, toplumun değerleri ve bireyleri 

tarafından kuşatıldığı için sınırlıdır. İnsan, yeni bilgiler edinme peşinde koşmaz. 

Bilgiler, toplumun yönlendiricileri tarafından bireylere sunulmaktadır. Oysaki 

üstinsan, bu konuda ortalama bir insandan çok daha farklı bir öneme sahiptir. O, 

kimseden hazır bilgi almaz. Kendi bilgisi ve öğrenme isteği ile bilgiyi kendisi elde 

eder. Diğer insanlardan çok daha bilgilidir ve bu yönüyle toplumda hemen göze 

çarpmaktadır. Üstinsanın bilgeliği diğer insanların ne kadar bilgisiz olduğunu 

ispatlamaktadır. Maymun nasıl ki insanın gözünde farklı bir değere sahipse, üstinsan 

da insanın gözünde aynı değere sahiptir: “Maymun, insan için nedir? Gülünecek bir 

                                                           
548

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 48. 
549

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 138. 



145 

 

canlı mı, yoksa utanç mı? Üstinsan için de insan, öyle olacaktır: gülünecek bir canlı 

veya acıklı bir utanç…”
550

 

Üstinsan yeryüzünün anlamıdır. O, bozulmadan kalabilme özelliğiyle 

ayrıcalığa sahiptir: “Evet, kirli bir ırmaktır insan. Kirli bir ırmağı içine alması ve 

bozulmadan kalması için deniz olmalı kişi. Bakın, size üstinsanı öğretiyorum: o, işte 

bu denizdir, onda batabilir sizin büyük hor görmeniz.”
551

 İnsan bütün kötülükleri 

içinde barındıran bulanık bir su gibidir. Onun kirlerden arınması ve kendini 

temizlemesi için deniz olması gerekir. Zira deniz, dalgalarla sürekli kendisini 

arındırmaktadır. Üstinsan da deniz gibi uçsuz bucaksızdır. İnsan, üstinsanla 

karşılaştığı zaman o engin denizde kaybolabilir ve ondaki berraklık karşısında 

şaşkınlık yaşayabilir. Bu şaşkınlık karşısında onun konumuna erişmek isteyip de 

erişemeyen kişiler, onu hor görebilirler. Hatta Nietzsche‟ye göre üstinsan, toplumda 

şeytan diye nitelendirilir: “Siz ey, gördüğüm en yüksek kişiler! İşte sizinle ilgili 

kuşkum, işte bıyık altından gülüşüm: siz, korkarım, şeytan diyeceksiniz benim 

Üstinsanıma!”
552

 

Zira “insan türünün amacı olan üstinsanın, Nietzsche‟deki simgesi 

Zerdüşt‟tür. Zerdüşt, geçmekte olan „iyi‟ ile „kötü‟nün ötesindedir. Üstün bir 

yaşamanın sözcüsüdür. En çok dünyaya bağlıdır, bu dünyadaki „efendice‟ bir 

yaşayışa bütün varlığıyla „evet‟ der.”
553

 Zerdüşt, iyi ile kötünün yani bütün ahlâki 

değerlerin ötesinde yer alan, öte dünya inancı olmayıp tek gerçek yaşantının bu 

dünya olduğunu düşünen bir varlıktır. İnsanlara öteki dünya için yaşamaları 

gerektiğini öğütleyenlerin tersine o, bu dünya için yaşamaları gerektiğini ve ölümden 

sonra herhangi bir yaşamın olamayacağını, bunun safsatadan ibaret olduğunu 

söylemektedir. Nietzsche‟nin Böyle Buyurdu Zerdüşt adlı kitabındaki Zerdüşt, 

toplumların önünde giden ve onlara tavsiyelerde bulunan bir varlıktır. Dolayısıyla 

Zerdüşt‟ün üstinsana karşılık geldiğini düşünmek çok yanlış olmamaktadır. 

Bu bağlamda Nietzsche‟nin üstinsan düşüncesi, onun insan sınıflamasında en 

üst konuma sahip, kendisini aşmış, ayrıcalıklı kişiye tekabül etmektedir. Hem 

                                                           
550

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 63. 
551

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 20. 
552

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 139. 
553

Mustafa Günay, Felsefe Tarihinde İnsan Sorunu, Adana: Karahan Kitabevi, 2010, s. 150.; Paul 

Strathern, Doksan Dakikada Nietzsche, s. 76. 



146 

 

Tanrı‟nın hem de kendisinin üzerindedir. Tanrı‟yı öldürüp kendi içinde bir Tanrı 

yaratan, her yönüyle kendi varlığını aşan, kendi özelliklerinin çok daha üzerinde yer 

alan üstinsan, özel bir yere sahiptir. Bu şekilde kendisini gerçekleştiren, 

özelliklerinin, yeteneklerinin farkında olan ve yapabileceklerinden daha çok şey 

yapan üstinsanlar aynı zamanda toplumda öncüdürler. Nietzsche‟ye göre toplumda 

üstinsanların sayısı arttıkça o toplum daha yaşanılır ve anlamlı bir hale gelecektir. O, 

üstinsan tanımından hareketle yaşadığı döneme ait örnekler vermektedir. Onun 

örnekleri, sanatta, siyasette ve başka alanlarda toplumlara öncülük etmiş bireylerdir. 

Nietzsche, bir Tanrı eleştirisi yaparak üstinsanın aynı zamanda Tanrı 

olduğunu söylemesiyle kendisinin bir üstinsan olduğunu iddia etmektedir.
554

 Tanrı‟yı 

tümüyle reddeden, herhangi bir değere sahip çıkmayan, kendi değerlerini kendi 

gücünden alan ve kendinden sonraki nesilleri etkileyen Nietzsche‟nin üstinsan olması 

haksız bir düşünce değildir. Zira kendisinin vermiş olduğu üstinsan tanımına kendisi 

de uymaktadır. 

Ona göre üstinsan eğilip bükülmeyecek derecede güçlü ve katı olan, 

geleneksel değerleri reddedip, bulamadığı düzeni kendi kurmaya çalışan kişidir. 

Dolayısıyla Büyük İskender, Sezar, Napolyon, Leonardo ve Michelangelo 

Nietzsche‟nin üstinsan örnekleridir. Üstinsanı önemli kılan yaratıcılık özelliği onun 

ifade ettiği şekliyle sanatsal bir yaratmadır.
555

 Düşünürün üstinsan olarak verdiği 

örnekler topluma mal olmuş, yeni toplumlar yaratmış, geleneksel değerlerin üstüne 

çıkmış, başarılı kişilerdir. Onlar gerek siyasi gerekse sanatsal kimlikleriyle toplumda 

öne çıkmış, isimleri ölümlerinden sonra bile başkaları tarafından duyulmuş ve örnek 

alınmış bir yapıdadırlar. Aynı şekilde “neşesizlik de bir tembelliktir, sözünü söylemiş 

olan ve başyapıtı Faust‟u tam altmış yılda yazan Goethe, Nietzsche için „üst insan‟ 

gibi bir şeydir.”
556

 Nietzsche, Goethe için şunları söyler: “Goethe, yalnızca Almanya 

için değil, tüm Avrupa için bir ara olay, nafile bir güzellik olmuştu… Goethe, derin 

saygı duyduğum son Alman‟dır.”
557

 

Üstinsanın ne olduğunu ele aldıktan sonra günümüzde o özelliklere sahip 

insanların var olduğunu kolaylıkla söyleyebiliriz. Nietzsche‟nin ölümünden sonra da 

                                                           
554

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 41. 
555

Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 1682. 
556

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 161. 
557

Friedrich Nietzsche, Putların Batışı, Mustafa Tüzel (çev.), İstanbul: İthaki Yayınları, 2005, s. 105. 



147 

 

onun eserlerinde bahsettiği üstinsan örnekleri yaşamıştır. Zira sürü ahlâkını herkesin 

benimsediğini ya da herkesin bir başkasının isteğine göre yaşadığını söylemek 

imkânsızdır. Düşünürün tanımına uygun pek çok insan yaşamıştır ve yaşamaya da 

devam edecektir. 

6.Nietzsche’nin Kadın Algısı 

Nietzsche‟nin insan anlayışında kadınlar ayrı bir kategoride yer alır. Onun 

kadınlar hakkındaki görüşleri pek çok kesim tarafından eleştirilmeye açıktır. 

Kitaplarının çoğunda kadınlara ilişkin olumsuz görüşler yer almaktadır. Onun 

kadınlara ilişkin olumsuz görüşlerinin psikososyal temellerini öğrenmeden 

görüşlerini anlamak eksik kalmaktadır.  Çocukluğunda kadınlarla birlikte geçirdiği 

yıllar filozofun kadınlara bakışını derinden etkilemektedir. 

Nietzsche, çocuk yaşta babasını kaybetmiştir. Bundan sonraki hayatını ise 

annesi, büyükannesi, teyzesi ve kendisinden iki yaş küçük kız kardeşi Elizabeth ile 

geçirmiştir. Beş yaşındayken babasını kaybettiği için özdenetim, uysallık, 

diğerkâmlık gibi ahlâki değerleri, Hristiyanlık dininin katı bir eğitimini benimseyen 

kadınların eline düşmüştür. Bu durum Nietzsche‟nin kişiliğinde katlanılması çok zor 

bir durumdur.
558

 Küçük yaşta kadınların arasında yaşamak zorunda kalan Nietzsche 

için bu durum, onu ilerde karşı çıkacağı değerlerin arasında yaşamaya mecbur 

bırakmış ve bu değerleri öğreten kadınlardan dolayı genelleyici bir tutumla bütün 

kadınlara karşı da olumsuz bir tavır takınmasına neden olmuştur. 

Bir erkek çocuğun küçüklüğünde babasıyla ya da amca, dayı gibi yakın 

akrabalarla iletişim kurması ve onlarla zaman geçirmesi önemlidir. Erkeğin kendi 

cinsiyetini tanıması, toplumda kendi cinsiyetine dair özellikleri öğrenmesi sağlıklı bir 

gelişim açısından gereklidir. Nietzsche bütün bunlardan mahrum bırakılmış ve beş 

kadının arasında büyümüştür. Kendi cinsiyetinden ziyade karşı cinsin özelliklerini 

öğrenmiş ve bu kadınların katı bir eğitimi benimsemesi onun kişiliğinin gelişimi 

açısından oldukça zedeleyici olmuştur. Çünkü çevresindeki kadınlar tarafından 

verilen değerler eğitimine, büyüdüğü zaman şiddetle karşı çıkacaktır. Nietzsche‟nin 

kadınlara ilişkin olumsuz yargıları, olumlu yargılarından daha fazladır. O, kadınları 

övmek yerine yermeyi tercih etmektedir.  

                                                           
558

Laurence Gane-Piero, Nietzsche, s. 46. 



148 

 

Öte taraftan çok nadir de olsa bazı yazılarında kadınlara ilişkin methiyeler 

sunar. Bunlardan bazıları şunlardır: “Kadınların aklı vardır; erkeklerinse karakteri ve 

tutkusu. Bir kadındaki aptallık kadınsı bir şey değildir. Hamilelikten daha kutsal bir 

hal var mıdır? Erkeklerin kendilerini aşağılama hastalığının en kesin çaresi anlayışlı 

bir kadına âşık olmaktır.”
559

 Nietzsche kadınları uzaktan sevmeyi tercih etmiştir. 

Onları daha çok mektuplarda sevmektedir. Bu durum onun tercihi olmayıp kadınlar 

tarafından sevilmeyi hatta onlarla evlenmeyi istese de pek başarılı olamamıştır. 

Erkeklerin akıllı bir kadın tarafından sevilmeye muhtaç olduklarını düşünmektedir.
560

 

Nietzsche, aklın kadınlarda daha baskın olduğunu ve hayatlarında karar 

vermeleri gerektiği zaman kadınların aklı daha çok kullandığını düşünmektedir. 

Günümüzde ise genel kanı bunun tam tersidir. Zira erkeklerin daha rasyonel, 

kadınların ise daha duygusal olduğu kabul edilmektedir. Nietzsche‟ye göre ise, 

erkekler daha karakterli ve tutkuludur. Kadınlardaki aptallığın kadınlara özgü bir şey 

olmadığını düşünen filozof, bu durumun erkeklerde de olabileceğini varsaymaktadır. 

Kadındaki aptallık sadece kadına ait bir durum değildir. Zira aynı durum erkekler 

için de geçerlidir. 

Başkalarını herhangi bir konuda ikna etmede kadınlar, erkeklere oranla daha 

başarılıdır. Çünkü onlar karşı tarafı iyi analiz edip, en zayıf anında kişiyi karşı 

koyamaz hale getirmektedir. Düşünür ayrıca “her bir kimse huzursuzluklarla, 

korkularla, işin ve düşüncelerin yığılmasıyla öyle bitkin ve zayıf düşebilir ki, 

karmaşık görünen bir şeye artık karşı koyamayıp teslim olur-diplomatlar ve kadınlar 

bilir bunu.”
561

 der. Kadınlar da diplomatlar gibi rasyonel davranmaktadırlar. Analiz 

yetenekleri sayesinde kiminle nasıl iletişim kurulması gerektiğini bilmektedirler. Bu 

özellikleri sayesinde gözlem yeteneklerinin yardımıyla da herkese her şeyi kolaylıkla 

kabul ettirebilmektedirler. 

Nietzsche‟ye göre “mükemmel kadın, mükemmel erkekten daha yüksek bir 

insan tipidir; biraz daha enderdir de.”
562

 Düşünür, burada kadına hak ettiği değeri 

vermekte ve mükemmelliğin çok ender bulunup kadında anlam kazandığını ifade 

                                                           
559

Laurence Gane-Piero, Nietzsche, s. 47.; Nietzsche, İnsanca Pek İnsanca 1, Mustafa Tüzel (çev.), 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2014, s. 236. 
560

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 59. 
561

Nietzsche, İnsanca Pek İnsanca 1, s. 240. 
562

Nietzsche, İnsanca Pek İnsanca 1, s. 235. 



149 

 

etmektedir. Çünkü kadın çok yönlüdür ve erkeğe oranla her şeyi en ince ayrıntısına 

kadar düşünüp hayata çok farklı açılardan bakabilmektedir. Erkek ise doğası gereği 

daha yüzeysel düşünmekte ve mükemmel olmak gibi bir amaca sahip değildir.  

Nietzsche‟yi kadınlara dair sözleriyle ilgili onu haklı kılan en önemli 

methiyesi, dünyadaki en kutsal olgunun hamilelik ve bunun da kadınlara özgü 

olmasıdır. Şöyle der: “Kadın sevgisinin her türünde, biraz anaç sevgi de görünür.”
563

 

Kadının göstermiş olduğu sevgi, doğası gereği annenin çocuğuna hissettiği sevgi 

gibidir. Dünyaya çocuk getirmek çok kutsal olmakla beraber bunun sadece kadınlara 

ait bir durum olması da kadını daha ayrıcalıklı ve özel bir konuma yerleştirmektedir.  

Bununla beraber kadınlara ilişkin olumsuz eleştirileri daha baskındır. 

Bunlardan birkaçı şöyledir: Kadınlar özleri itibari ile barışçı değildir. İntikamda ve 

aşkta, kadınlar erkeklerden daha barbardır. Kadınlar nefret duygusu içindeyken, 

erkeklerden daha tehlikelidirler; öncelikle düşmanca duyguları bir kez uyandığında, 

hiçbir hakseverlikle dizginlemezler kendilerini, nefretlerini varabileceği son noktaya 

kadar rahatça büyütürler. Hakiki insan iki şey ister: Tehlike ve ilgisini başka tarafa 

çekecek türden bir eğlence. Bu yüzden de kadını, yani en tehlikeli oyuncağı ister. 

Kusursuz kadın âşık olduğunda sizi paramparça eder.
564

 Kadınların barıştan yana 

olmaması günümüzde kadın algısıyla çelişmektedir. Zira dünyada barışın sağlanması 

için kadınlar da mücadele etmektedir.  

Nietzsche, kadınlardan çok korkmuştur ve onların nefret duygusu içindeyken 

çok tehlikeli varlıklar olabileceğini düşünmektedir. Bunu şu şekilde ifade etmektedir: 

Kadınlar, nefret duygusu içindeyken, erkeklerin olduğundan daha 

tehlikelidirler. Öncelikle, düşmanca duyguları bir kez uyandığında, hiçbir 

hakseverlikle dizginlemezler kendilerini. Nefretlerini varabileceği son 

noktaya kadar rahatça büyütürler. Ayrıca (her insanda, her partide 

bulunan) yaralı noktaları bulmak ve oradan vurmakta ustadırlar. Hançer 

gibi sivri anlama yetileri, bu konuda büyük yararlılık gösterir (oysa 

erkekler, yaraları görünce çekinik, genellikle yüce gönüllü ve uzlaşmacı 

bir ruh haline girerler).
565

  

Ona göre kadınlarda intikam ve aşk erkeklerdekinden daha fazladır: “Kadın 

sevince her şeyi gözden çıkardığı ve değersiz gördüğü için erkek seven kadından, 

                                                           
563

Nietzsche, İnsanca Pek İnsanca 1, s. 238. 
564

Laurence Gane-Piero, Nietzsche, s. 47.; Nietzsche, İnsanca Pek İnsanca 1, s. 243. 
565

Nietzsche, İnsanca, Pek İnsanca 1, Ahmet Öz (çev.), İstanbul: İthaki Yayınları, 2007, s. 276. 



150 

 

ama aynı zamanda nefret eden kadından da korkmalıdır.”
566

 Kadın doğası gereği 

daha duygusal olduğu için sevgiyi ve öfkeyi daha yoğun daha içten yaşamaktadır. Bu 

konuda herhangi bir sınırı bulunmamaktadır. Zira kadın herhangi bir ihanete ve 

haksızlığa uğradığında intikam almak istemektedir. Nietzsche‟nin kadınları aşkta ve 

intikamda erkeklerden daha barbar görmesi, daha çok kadınların doğası ile ilgilidir. 

Aynı zamanda kadınları tehlikeli ve eğlenceli bulmaktadır. Kadın çok tehlikeli bir 

oyuncak olduğu için gerçek insan bunu arzu eder. Yine ona göre kusursuz kadın âşık 

olduğunda insanı paramparça eder. Çünkü yoğun sevgi ve ilgi herkesin 

kaldırabileceği bir durum değildir. Böyle bir şeyle karşılaşmayan insan ne yapacağını 

şaşırmaktadır. 

Düşünür şöyle der: “Kadının utanmak için o kadar çok sebebi var ki: Kadında 

o denli aşırı titizlik, yüzeysellik, akıl hocalığı taslama sevdası, küçücük kendini bir 

şey sanmalar, küçücük dinginsizlikler, küçücük büyüklük tutkusu gizli ki –

Davranışları ancak çocuklarla incelenebilir!-“
567

 Nietzsche kadınların davranışlarını 

henüz kişiliği oluşmamış, kimlik oluşumu tamamlanmamış ve nasıl tepki vereceği 

kestirilemeyen çocuklarla açıklamaktadır. Çocuklarda var olan birtakım davranışlar 

kadınlarda da gözlemlenmektedir. Ancak ona göre bu davranışlar genellikle 

olumsuzdur; kadının aşırı titiz olması, yüzeysel davranması, akıl hocalığı taslayıp 

kibirli davranması gibi.  

Kadının özü itibariyle aşırı titiz olması Nietzsche tarafından eleştirilen bir 

durum olsa da bu aslında çok kötü bir durum değildir. Pek çok durumu dengede 

tutmak zorunda olması kadına ağır bir sorumluluk yüklemiş ve onu titiz olmak 

durumuna sokmuştur. O, kadının yüzeysel olduğunu düşünüp pek çok şeye aklının 

ermediğini belirtmektedir. Bunun tam tersi olarak da kadının kibirli davrandığını 

söylemektedir. Düşünürün kadınlara ilişkin olumsuz algısı aforizmalarından çok 

rahat anlaşılmakta ve pek çoğunda da tezatlıklar bulunmaktadır. 

Nietzsche‟ye göre kadının en büyük derdi görünüş ve güzelliktir. En büyük 

sanatı yalan konuşmaktır. Erkekler de kadındaki bu yalana ve görünüşe âşık 

                                                           
566

Metin Becermen, “Nietzsche‟nin „Kadınlara mı gidiyorsun? Kırbacı unutma!‟ Sözü Üzerine Bir 

İnceleme”, Kaygı Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 21, 2013, s. 32. 
567

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 157. 



151 

 

olmaktadırlar.
568

 Nietzsche, kadının tek derdinin özünde fiziksel güzellikte yattığını 

ve hayatını güzel görünme çabasıyla sürdürdüğünü düşünmektedir. Nietzsche bir 

erkek gözüyle baktığı için kadınlardaki çabanın güzellikte olduğunu düşünmekte 

haklıdır. Ancak kadınların tek derdinin görsel güzelliğe indirgenmesi de doğru 

değildir. Zira estetik görüntü, beğenilme arzusu çok önemli olmakla birlikte en 

önemli şey bu değildir. Tek tek kadınların dünyası incelendiğinde ortaya çok daha 

farklı ve önemli sorunlar çıkmaktadır. Nietzsche kadınların yalan söylediğini 

düşünmekte ve erkekleri de ancak bu şekilde kendilerine âşık ettiklerini kabul 

etmektedir. Erkek gözüyle bakan Nietzsche, kadınlara âşık olmanın yolunun fiziksel 

görüntüden ve onların söylediği yalanlara inanmaktan geçtiğini ifade etmektedir.  

Zira bu görüş eleştirilmekle birlikte daha realist bireyler tarafından da kabul 

edilmektedir. Çünkü kadının tehlikeli ve eğlenceli bir oyuncak olarak görülmesi, 

onun küçük yalanlar söyleyerek erkekleri etkilemesi kadının doğasında var olan bir 

durumdur. Nietzsche‟nin kadınları böyle nitelendirmesi onların masum bir yapısının 

olmadığını göstermektedir. Nietzsche‟nin gençliğinde âşık olduğu kadınların ortak 

özelliklerinin görünüşte ve yalanda yattığını tecrübe etmesi, daha sonra böyle bir 

düşünce geliştirmesine sebep olmuştur.  

Kadına en büyük kötülük yine bir başka kadından gelmektedir. Kadınları, 

erkekler değil daha çok kadınlar hor görmektedir. Kadınlar başka kadınlar hakkında 

tek kelime etmemelidir.
569

 Nietzsche iyi bir gözlemci olup ortaya attığı bu düşünce 

pek çok kadın tarafından da kabul edilmektedir. Kadın doğası gereği kıskanç olduğu 

için hemcinslerini çok fazla takip etmektedir. Kendisinde olmayıp başka kadınlarda 

olan şeyleri çok fazla kafaya takmakta ve bunu sorun haline getirmektedir. 

Erkeklerin çoğu zaman görmezden geldiği ve üzerinde fazla düşünme ihtiyacı 

hissetmediği durumlarda, kadınlar çok daha fazla kafa yormakta ve birbirleriyle 

mücadele içerisine girmektedirler. Dolayısıyla kadınlara kötülük yine bir başka 

kadından gelmektedir. Herkeste durum aynı olmamakla beraber kadınları kadınlar 

daha fazla hor görmekte ve küçümsemektedir. Erkeklerin kadınları hor görme 

gerekçeleri daha farklıdır. Her kadın güzel, dikkat çekici, değerli, popüler ve önemli 

olmak ister. Bu bağlamda diğer kadınlarla bir rekabet ortamı oluşmaktadır. 

                                                           
568

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 157. 
569

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 158. 



152 

 

Kadınlar yemek yapmayı bilmeden aşçı olmaya kalkışırlar. Nietzsche‟ye göre 

kadın düşünebilen bir varlık olsaydı binlerce yıllık aşçılığında fizyolojinin büyük 

olgularını bulurdu. Yemek yapmayı bilmeyen kötü dişi aşçılar yüzünden insanın 

evrimi hem olması gerekenden uzun sürmüş hem de büyük darbe almıştır.
570

 

Düşünür, bu sefer de kadının yemek yapamamasından dem vurmuştur. Yemek 

yapmayı bilmeyen kadının kendini aşçı ilan etmesi düşünür tarafından eleştirilen bir 

noktadır. Beslenme, insanın fizyolojisini doğrudan etkilediği için Nietzsche bu 

durumun insanın evriminin daha geç oluşmasına neden olduğunu iddia etmiştir. 

Evrim teorisine inanan ve insanın bugünkü halinin atalardan gelen genler sayesinde 

değişime uğrayarak ortaya çıktığını söyleyen düşünüre göre bunun sebebi 

kadınlardır. Eğer kadınlar güzel yemek yapabilseydi bu evrim daha önce 

gerçekleşecekti. Kadınlarla ilgili pek çok konuda olduğu gibi bu konuda da olumsuz 

eleştiri yapan Nietzsche‟nin görüşleri şaşırtıcı değildir. 

Kadının aklının sınırlı olduğunu söyleyen ve her konuda yüzeysel 

düşündüğünü belirten Nietzsche, bu durumu örnekleyen ve destekleyen bir söz 

ortaya atmıştır. Erkekler kadınların derinlikli bir varlık olduğunu düşünürler. Ancak 

durum öyle değildir. Filozofa göre kadında bir temel bulunmadığı için onda herhangi 

bir derinlik de yoktur: “Nietzsche, genel olarak kadınları yeterince derin de bulmaz. 

Ona göre kadınlar, maskelerle ve başka yollarla kendilerini gizledikleri için derin 

görünürler. Yani bir bakıma, derin olup olmadıkları ölçülemediğinden, kadınlar derin 

kabul edilir:”
571

 Ayrıca “kadınların, derin varlıklar olduğunu düşünürüz. İyi de 

neden? Çünkü kadında bir temel bulamayız da ondan. Oysa kadınlar, satıh/yüzey bile 

değildir.”
572

 Kadın, düşünür tarafından sıradan, yüzeysel bir varlık olarak 

algılanmaktadır: “İç dünyalarını arasanız da bulamayacağınız, salt maskelerden 

ibaret kadınlar vardır. Böyle adeta hayalet gibi, zorunlu olarak doyumsuz bırakan 

varlıklara gönül indiren erkekler yakınıp duracaklardır, ama tam da bu kadınlar 

erkeğin isteğini en güçlü bir biçimde kışkırtabilirler: erkek onun ruhunu arar-arar 

durur hiç durmadan.”
573

 Sadece kendi çevresindeki kadınlardan hareketle böyle bir 

                                                           
570

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 158. 
571

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 64. 
572

Nietzsche, Putların Alacakaranlığında, s. 10. 

           
573

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde 1, s. 240. 



153 

 

genelleme yapan Nietzsche‟nin bu görüşü kabul edilemez. Zira kadın, ince ve derin 

düşünmekte; olayları ve dünyayı erkeğin gözünden çok daha detaylı algılamaktadır. 

Nietzsche, kadınların birden fazla kişiliğe sahip olduğunu ve çoğunlukla 

birbiriyle çelişen doğrularla zihinlerinin bulanık olduğunu şu sözlerle ifade 

etmektedir: 

Kadınlar nesnel olmaktan çok kişisel olduklarından, mantıksal 

açıdan birbiriyle çelişen doğrultular, onların düşünce çevrelerinde uyum 

içindedir: bu doğrultuların temsilcilerine sırasıyla hayranlık duyar ve 

onların sistemlerini bütünüyle kabul ederler: ancak her yerde daha sonra 

yeni bir kişiliğin ağırlık kazanacağı kör bir nokta kalır. Belki de yaşlı bir 

kadının kafasındaki tüm felsefe, daha çok böyle kör noktalardan 

oluşmaktadır.
574

 

O, kadının sevmeye yeterli olmadığını düşünmektedir. Kadında olumsuz 

duygular öyle baskındır ki Nietzsche, kadının sevgisinde bile bir karanlık 

görmektedir. Oysa sevginin kadın ve erkek arasında bir kıyaslaması yapılamayacağı 

gibi, bir kıyaslama yapılması durumunda da kadının da güzel sevebileceği aşikâr bir 

durumdur.  Ona göre “kadının sevgisinde, sevmediği her şeye karşı haksızlık ve 

körlük vardır. Kadının bilinçli sevgisinde bile, ışığın yanı sıra hep baskın, şimşek ve 

gece vardır. Kadın daha dostluğa yeterli değildir: kadınlar daha kedi ve kuşturlar. Ya 

da olsa olsa inek.”
575

  

Nietzsche, kadınların aşçılıktan anlamayacağını düşündüğü gibi kadınlara 

akademik camiada da yer vermemektedir. Düşünüre göre akademik personel 

erkeklerden oluşmalıdır. Zira akademisyenliği tercih eden kadın varsa, Nietzsche 

onda bir sorun görmektedir. Kadınsı bir duruşu olan, çocuk doğurabilen, bir aile 

kurabilen kadın akademisyenliği tercih etmemelidir. Ona göre erkek gibi duruşa 

sahip kadınlar üniversitelerde yer almaktadır: “Akademisyenliğe eğilimleri olan 

kadının, genellikle cinselliğinde bozuk bir şey vardır. Doğurgan olmayış kendini 

belli bir erkeksi beğeniyle ortaya koyar; erkek, eğer denilebilirse, doğurgan olmayan 

hayvandır.”
576

 Akademisyenliğin tek bir cinsiyetin hakkı olarak görülmesi pek kabul 

edilebilir bir görüş değildir. Çünkü kadınsı duruşu olup, estetik görüntüsüne önem 

veren, çocuk doğurup bir aile kurabilen kadınlar da bilim üretip üniversitelerde hak 

ettikleri yerleri almaktadırlar. Bunlar da azımsanmayacak çoğunluktadır.  

                                                           
           

574
Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde 1, s. 246. 

575
Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 59. 

576
Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 90. 



154 

 

Nietzsche‟nin „Kadınlara mı gidiyorsun? Kırbacını unutma!‟ meşhur sözü 

kadının gücü sevmesi ve istemesi anlamında açıklanmaktadır. Kadının bir ilişkide 

mutlaka gücü hissetmek isteyeceğini düşünmektedir. Nietzsche‟nin güç bağımlısı 

olan ve dolayısıyla Nazilere katılan kız kardeşi Elizabeth‟e ve kendisi de dâhil 

çevresindeki bütün erkekleri parmağında oynatan Lou‟ya bakarak bu sözü söylemiş 

olabileceği düşünülmektedir.
577

 

Metin Becermen, Nietzsche‟nin kadınlara ilişkin olumsuz algının yanlış 

anlaşıldığını, bunun gerçek de böyle olmayıp, kitaplarını çevirenlerin Almancayı 

eksik bildiklerinden Nietzsche‟yi farklı tanıttıklarını bizlere bildirmektedir. 

Düşünürün Böyle Buyurdu Zerdüşt adlı eserinde geçen “Kadınlara mı gidiyorsun? 

Kırbacı unutma!” sözünün gramer hatası yapılarak yanlış tercüme edildiğini Metin 

Becermen şu sözlerle ifade etmektedir: 

Ancak bu cümledeki kırbaç kısmındaki artikel ihmal edilip 

kırbacı değil de kırbacını şeklinde çevrildiğinde hem cümlenin hem de 

metnin anlamı değişmektedir. Çoğunlukla da böyle yapılmaktadır. Oysa 

Almanca metinde tüm vurgu zaten kırbacadır. Almanca metinde geçen 

die Peitsche, deine Peitsche gibi düşünülerek Türkçeye çevrilmektedir. 

Bu da Nietzsche‟ye dair bazı çevrelerde var olan önyargıyı 

beslemektedir. Oysa Nietzsche doğru okunduğunda, kendisinin kadın 

konusundaki iğneleyici tutumunun, kesinlikle kadınları küçümseyici, 

aşağılayıcı, ayrımcı bir ifade ve tavır içermediği görülür.
578

  

Nietzsche‟yi okuyan ve Almanca‟ya hâkim olan akademisyenler, buna göre 

bir kanıya varmaktadırlar. Yine aynı akademisyen “kırbaç” kavramından ne 

anlamamız gerektiğini şu şekilde dile getirmektedir: 

Çünkü kırbacı elinde tutan, kırbaca sahip olan, sanıldığının ve 

yorumlandığının –Türkçedeki çevirilerin etkisiyle bizdeki okurların, 

özellikle akademik çevrelerdekilerin sandığının-aksine, erkek değil 

kadındır. Yani Yaşlı Kadın Zerdüşt‟ün kadınlara dair söylediklerinin bu 

hakikatin üzerini örttüğünü ve görünür kılmaktan uzaklaştırdığını 

belirtir. Peki, kırbaç neyi ifade eder? Her şeyden önce kadının erkeği 

yönetme arzusunu! Yani gücün arkasındaki hakiki güç olmayı… 

“İstiyorum”a karşı “o istiyor” da burada anlam bulur. Erkeğin 

“istiyorum”unu “isteyen”, ona yön veren, yönlendiren olmayı, ister 

kadın. Bunu da “o istiyor” diyerek, erkeği harekete geçirmek hem de 

uysal kılmak için kırbacı kullanır.
579

 

                                                           
577

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 68. 
578

Metin Becermen, “Nietzsche‟nin „Kadınlara mı gidiyorsun? Kırbacı unutma!‟ Sözü Üzerine Bir 

İnceleme”, s. 31. 
579

Metin Becermen, “Nietzsche‟nin „Kadınlara mı gidiyorsun? Kırbacı unutma!‟ Sözü Üzerine Bir 

İnceleme”, ss. 32-33. 



155 

 

Nietzsche‟nin Basel Üniversitesi‟nde hocalık yaptığı bir dönemde yaşadığı 

bir olay onun kadınlara olan desteğini göstermektedir. Nietzsche, oradayken doktora 

programına bir kadın başvurmuştur. Ancak, o tarihte Basel‟de kadınların doktora 

yapmalarına izin verilmemektedir. Fakülte yönetimi, bu konuyu görüşmek için 10 

Temmuz 1874‟te toplanmıştır. Altıya karşı dört oy çıkmış olsa da Nietzsche olumlu 

oy kullanmıştır.
580

 Kadınların doktora programında yer almasının yasak olduğu o 

dönemde, Nietzsche kadınların akademik camiada yer almasını desteklemiştir. 

Ancak akademisyenliği tercih eden kadınlarla ilgili sözleri ironidir. 

Süleyman A. Örnek‟e göre Nietzsche, “her konuda olduğu gibi, kadınları da 

kişisel nefret duygusundan kaynaklanan bir yıkma güdüsüyle değil, bir yapma ve 

yeniden oluşturma arzusuyla eleştirir.”
581

 Onun isteği hep daha iyiye yönelmektir. 

Her zaman daha iyi ilişkileri onaylamaktır. Eleştirileri üstün olana ulaşmak içindir. 

Nietzsche, yirmi birinci yüzyılda hiç ummadığı bir şekilde feminist hareketin 

ortaya çıkmasına öncülük etmiştir. Bu feminist düşünce günümüze kadar varlığını 

sürdürmüştür. Kadınları Nietzsche‟nin felsefesine çeken ve ona yakın hissettiren şey, 

onun özgürleşme mesajıyla kadınların isteğinin örtüşmesiydi.
582

 O, bütün insanların 

özgür eylemesini savunur. Kadınlar tarafından bu düşünce benimsenmiş ve 

kadınların toplumda daha özgür olması gerektiği sonucu çıkarılmıştır. 

Görüldüğü üzere Nietzsche‟nin insan sınıflamasında ister olumlu ister 

olumsuz kabul edilsin kadınlar farklı bir yere sahiptir. Kadınlarla ilgili düşüncelerini 

anlamanın en iyi yolu onun çocukluğunda geçirdiği yaşantıları bilmek ve bunların 

daha sonraki hayatına etki edip etmediğini öğrenmektir. Düşünür geçmiş 

yaşantısında kadınlar arasında büyüdüğü ve sevdiği kadınlar tarafından ret cevabı 

aldığı için genelleyici bir tutumla bütün kadınların özünde kötü olduğu yargısına 

varmıştır. Toplumda onların erkeklere nazaran çok önemli bir yer edinmediğini ve 

hatta insanın evriminin de bundan ötürü geciktiğini ifade etmiştir. Çok sınırlı yerde 

kadınlara dair olumlu düşünceleri yer alsa da genel olarak kadın algısı olumsuzdur. 

Kısaca söylemek gerekirse Nietzsche insan anlayışında çoğunlukla negatif bir tutuma 

sahipken bu onun kadınla ilgili düşüncelerinde daha fazladır. 

                                                           
580

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 69. 
581

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 69.  
582

Julian Young, Nietzsche, Bülent O. Doğan (çev.), İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

2015, ss. 595-596. 



156 

 

Nietzsche‟nin insan anlayışını inceleyebildiğimiz kadarıyla o insanı çok farklı 

bir bağlamda ele almaktadır. Hayatında karşılaştığı zorluklar, içinde yaşadığı kültür, 

aile yaşantısı, hastalıkları felsefesini genel olarak etkilemiştir. Üç farklı insan tipi 

ortaya atarak bu kategorilerde bulunan kişilerin kendisi gibi değerlerle hesaplaşması 

ve çağa başkaldırması gerektiğini söylemiştir. Bulunduğu toplum içinde her şeye 

evet diyen, hiçbir şeyde sorun görmeyip otoriteye göre yaşayan sürü insanı 

Nietzsche‟nin en çok eleştirdiği bölümdür. Onun felsefesinde kişi hep kendisini 

aşmalı, sürekli geliştirmeli ve özgürce eyleyerek üstinsana doğru yol almalıdır. 

Üstinsana giden yolda değerlerin değersizliğini görüp yeni değerler inşa etmek kolay 

olmamakla birlikte kişi bunun bilincinde olmalıdır ve herhangi bir otoriteden yardım 

almamalıdır. Düşünürün insan anlayışında en önemli anlayış görüldüğü üzere kişinin 

üstinsan olma mücadelesi vermesidir.  

Mevlana ve Nietzsche çok farklı kutuplarda yer alsalar da insanın 

olgunlaşması, gelişmesi ve kendisinin üzerinde çok daha farklı ve fazla bir birey 

olması konusunda aynı düşünceyi paylaşmaktadırlar. Ayrıldıkları nokta insanın 

olgunlaşması yolunda yardım aldığı unsurlardır. Bir sonraki bölümde bu konuyu yani 

her iki düşünürün insan anlayışına dair ortak ve farklı yönleri incelemeye çalışalım. 

  



157 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MEVLANA VE NIETZSCHE’NİN İNSAN ANLAYIŞLARININ 

KARŞILAŞTIRILMASI 

Görebildiğimiz kadarıyla Mevlana ve Nietzsche kendi dönemlerinde yetişmiş 

iyi düşünürlerdendir. Her ikisi de bulundukları toplum içinden sıyrılmış ve özgün 

düşünceleri ile toplum içinde farklı bir yer edinmiştir. İnsana bakış açıları, insandan 

ne anladıkları, insanın gayesinin ne olmasının gerektiği gibi konularda çok değişik 

düşünceler sunmuşlardır. Bizim için en önemli konu, onların insan anlayışlarının 

uzlaşan ve ayrışan yönlerini tespit etmektedir. Mevlana‟nın kâmil insan anlayışı ile 

Nietzsche‟nin üstinsan anlayışı arasında birtakım benzerlikler ve farklılıklar 

bulunmaktadır.  

Batı düşüncesinde Nietzsche insanın ölen ruhu ve yok olmuş benliğinin, onun 

düşünce dünyasıyla çatışmaya soktuğunu düşünmektedir. Kendisine yabancılaşan 

insan aynı zamanda hem ekonomik hem de siyasi alanda başka insanlarla mücadele 

etmek zorundadır. Nihilist kendisine yabancılaşan bu Batı insanını görmekte ve 

onların sorununa çare aramaktadır. İnsanın tek bir yönüne vurgu yapıldığı bu dönemi 

de nihilist çağ olarak yorumlamaktadır.
583

 Muhammed İkbal‟in, bu konuda Mevlana 

ile Nietzsche arasında benzerlik kurması
584

 ve Mevlana‟nın ağzından “Ben Rumi‟ye 

sordum ki: Bu deli kimdir? Dedi ki: O bir Alman bilgindir.”
585

 şeklindeki ifadelerle 

Nietzsche‟yi tanımlaması, bizim bu kanaatimizi destekler niteliktedir. Her iki 

                                                           
583

Nietzsche, Güç İstenci, Sedat Umran (çev.), İstanbul: Birey Yayıncılık, 2002, ss. 52-66. 
584

Muhammed İkbal, İslamda Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, Ahmet Asrar (çev.), İstanbul: Bir 

Yayıncılık, 1984, ss. 128-129. 
585

Muhammed İkbal, Cavidname, Annamarie Schimmel (çev.), İstanbul: Kırkambar Yayınları, 1999, 

s. 361. 



158 

 

düşünürün de karşı çıktığı şeyin, insandaki dengenin bozulması ve onun tek bir 

yönüne yoğun ilgi duyulması olduğu söylenebilir.
586

 

Eleştirdikleri bir diğer husus da insandaki dengenin bozulmuş olmasıdır. 

İnsan tüm özellikleriyle bütün bir varlık olduğu için sadece bir özelliği ön plana 

çıkarıldığında, dolayısıyla diğer özellikleri arka planda kalacağı için onun dengesi 

bozulacaktır. İki düşünür de bu duruma karşı çıkıp insanın kendisinin bütün 

özelliklerinin ve yeteneklerinin farkında olması gerektiğini düşünür.
587

 Mevlana, 

insanları harflere benzetmektedir. Harfler, ses ve şekil yönünden birbirine 

benzemezler. Ancak harf adı altında düşünce ve sözü meydana getirmek için bir 

araya gelirler.
588

 İnsanın karakteri, kişiliği, inancı, dünya görüşü, yaşam tarzı ayrı 

ayrı ele alındığında çok farklı şekilde değerlendirmelere tabi tutulur. Ancak bunların 

bir araya gelmesi insan varlığını oluşturduğu için, onları ayrı ayrı değerlendirmek 

yerine bir bütün halinde görmekte fayda vardır. 

İnsanın her anlamıyla bütüncül bir varlık olduğu unutulup tek bir yönünün 

ortaya çıkarılması ve o tek bir yönüne vurgu yapılması, Mevlana ve Nietzsche 

tarafından eleştirilen bir durumdur. Çünkü insan doğası gereği bütüncül bir varlıktır 

ve sahip olduğu unsurları hep bir arada kullanmaktadır. İnsan toplumsal, siyasi, 

ahlâki, dini gibi pek çok değerle bir arada yaşamaktadır. İnsanın toplumda sağlıklı 

bir yer edinebilmesi için bütün özelliklerini bir arada kullanması gerekmektedir. 

Ayrıca insan, başkaları tarafından değerlendirilirken de kendi bütünlüğü için de 

değerlendirilmelidir. Hem Mevlana hem de Nietzsche, insanın tek bir yanına vurgu 

yapılmaması konusunda fikir birliğine varmaktadır.  

Mevlana‟daki insan; Tanrı aşkıyla, tasavvuf inancıyla bütün ahlâki 

özelliklerin en iyisiyle kendisini oluşturmalıdır. Maddi zevklerden kendisini 

soyutlamalı, birtakım güzelliklerle, Tanrı sevgisiyle ruhunu beslemelidir. Yönü Tanrı 

olup, yaşam tarzı o yolda olmalıdır. Ayrıca Kuran‟da yer alan bütün özelliklere sahip 

olarak, yaşam rehberi olarak da Kuran‟ı ve Hz. Peygamber‟i kendisine örnek 

almalıdır. İnsan bu dünyada nefsini azaltıp öte dünya için yaşamalıdır. Mevlana‟nın 

                                                           
586

Ruhattin Yazoğlu, Tuncay İmamoğlu, “Mevlana Düşüncesinde Bir ölümsüzlük Tecrübesi Olarak 

İradi ve Doğal Ölüm”, s. 13. 
587

İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 19.; Nietzsche, Güç İstemi, 269. 
588

Mesnevi, C. I. B. 2915. 



159 

 

insanı daha çok tasavvufi perdede şekillenmiş, Tanrı inancı ile var olmuş ve Hz. 

Peygamber‟in örnek yaşayışını kendine rehber edinmiş niteliktedir.
589

 

Nietzsche‟deki insan; Mevlana‟daki insandan genel olarak Tanrı inancıyla 

ayrılır. Mevlana insanını Kuran ve hadisler ışığında ele alırken, Nietzsche ise insanın 

dini öğretilerden uzak durması gerektiğini belirtir. Tanrı‟ya inanmayan insanın 

önünde ahlâki normlar yoktur. Ancak toplumda nasıl yaşaması gerektiği ile ilgili bir 

sorun vardır. Nietzsche bunu insanın kendisinin ahlâki değerleri yaratarak, herhangi 

bir otoriteden destek almadan, kendi başına oluşturması gerektiğini tavsiye eder. O, 

insanın pek çok aşamadan geçerek, son aşamada “üstinsan” olması gerektiğini ifade 

eder. Üstinsan olmak ise Nietzsche‟ye göre çok kolay değildir. Onun bütün 

güçlüklerle mücadele etmesi gerekir. Zira bu yolda kişi yalnızdır ve yalnız kalmayı 

da göze almalıdır. İnsanın o yöne doğru yol alması için kişinin kendi özelliklerini, 

yeteneklerini tanıması, ne yapabileceğinin farkında olması gerekir. Kişi, kendi 

potansiyelinin farkında olarak yeni bir kimlik yaratmalıdır. Bu uğurda dini inançtan 

destek almamalıdır. Nietzsche‟nin üstinsanı dinden bağımsızdır. Onun herhangi bir 

ilahi güçle ilişkisi yoktur. Üstinsan önderdir, toplumu yönlendirir ve kalabalıkları 

peşinden sürükler. Bu uğurda gidilen yolda, insan ulaşılması gereken bir amaç değil, 

bir köprüdür. Nietzsche‟ye göre üstinsanın simgesi Zerdüşt‟tür. Onun uğrunda asıl 

yaşaması gereken dünya da öte dünya değil, bu dünyadır.
590

 

Her iki düşünürün kâmil insan ve üstinsan tanımlamaları genel olarak insanın 

olgunlaşmasına, kendi varlığını kendisinin oluşturmasına vurgu yaptığı için benzer 

noktalara sahiptirler. İnsanın eksik yanlarının kendi içinden gelen bir güçle 

tamamlaması, sıradan insanların üstünde yer alıp onlara tavsiyelerde bulunması her 

iki düşünürün de insan anlayışına uygun bir ifadedir. Hem kâmil insan hem de 

üstinsan insanların da üzerinde yer alan aşkın varlıklardır. İnsanın kendisini aşması 

                                                           
589

Osman Nuri Küçük, Füsusu‟l Hikem ve Mesnevi‟de İnsan-ı Kamil, s. 17.; Nejdet Durak, İslam 

Düşüncesinde Etik Bir İdeal Olarak „İnsan-ı Kâmil‟ Anlayışı, s. 108.; Mesnevi, C. IV., B. 3800.; 

Mesnevi, C. VI. B. 2109-2111. 
589

Osman Nuri Küçük, Füsusu‟l Hikem ve Mesnevi‟de İnsan-ı Kamil, s. 17.; Rıfat Atay, “Peygamber 

Varisi Mevlana: İnsan Sevgisi Merkezli Çoğulcu Bir Okuma Denemesi”, s. 333.; Mesnevi, C. III. B. 

3850.; Mesnevi, C. IV. B. 400-403.; İsa Çelik, Tasavvufi Düşüncede İnsan-ı Kamil, s. 38.; Recep 

Kılıç, Ayet ve Hadislerin Işığında İnsan ve Ahlak, s. 60.; Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana 

Hayranı Muhammed İkbal, s. 152. 
590

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 189-78.; Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 

39.; Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 1682.; Mustafa Günay, Felsefe Tarihinde İnsan Sorunu, s. 

150.; Richard Wisser, Friedrich Nietzsche: Üstün İnsan Görünürde Mi?, s. 91-94-95.; Nietzsche, 

Eylem Ödevi, İsmet Zeki Eyüboğlu (çev.), İstanbul: Broy Yayınları, 1991, s. 60. 



160 

 

sonucu yeni bir kimlik kazanmışlardır. Bu bağlamda ele alındığında iki farklı insan 

anlayışı ortak paydada buluşmaktadır. Ancak onları birbirinden ayıran en önemli 

unsur ise kâmil insan ya da üstinsan olma yolunda kendilerine rehber aldıkları 

araçlardır. Mevlana‟nın kâmil insanının rehberi Kuran, hadisler ve Hz. 

Peygamber‟dir. Nietzsche‟nin üstinsan tasavvurunun ise herhangi bir ilahi kaynağı 

yoktur. O, dinden bağımsız, kendi içinden aldığı bir güçle, değerleri yeniden 

değerlendirmesi sonucu üstinsan aşamasına ulaşabilmektedir. Kısaca, insanın 

aşılması gerektiği konusunda iki düşünür de aynı görüşe sahiptir. 

Mevlana‟nın kendi hayalinde canlandırdığı insan Tanrı‟nın en güzel, en yüce 

ve en şerefli yaratığıdır. Ruh, ilahi bir kaynaktan geldiği ve anavatanından 

koparıldığı için yuvasına dönmek için bir kuş gibi çırpınmaktadır.
591

 Onun asıl yeri 

Tanrı‟nın yanıdır. İnsan O‟na kavuşmak için bu dünyada öte dünya için 

yaşamaktadır. O‟nun rızasını kazanmak, ona layık olmak kaygısıyla insan bu 

dünyada yaşam sürer. Kişinin amacı bu dünyadaki ömrünü öte dünyada sonsuz 

mutluluğa erişmek idealiyle Tanrı‟nın rızasına uygun bir şekilde yaşamaktır. 

Nietzsche‟nin üstinsanı Tanrı‟yı dışlayan ve O‟na inanmayan, sonsuz bir güce 

sahip süpermen gibidir.
592

 Üstinsan bütün gücü kendisinde taşıdığı için onun 

dışarıdan herhangi bir desteğe ihtiyacı yoktur. O, bütün sorumlulukları yüklenmiş, 

kendisini bu şekilde güçlü hissetmiş bir konuma sahiptir. Kendisini sonsuz bir güçte 

hisseden üstinsan, yaşamını bu dünya sınırları içinde belirlemektedir. Mevlana‟nın 

kâmil insanı Tanrı‟dan aldığı güçle tekrar O‟na dönmeyi arzularken; Nietzsche‟nin 

üstinsanı ise kendisinden aldığı güçle sadece bu dünyada yaşamayı arzu etmektedir. 

Kısaca Mevlana insanı Tanrı‟nın yanında konumlandırırken, Nietzsche ise insanı 

Tanrı yerine koymaktadır.
593

 

                                                           
591

Mesnevi, C. I. B. 2.; Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed İkbal, s. 72. 
592

Nietzsche, Eylem Ödevi, s. 60.; Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed 

İkbal, s. 72. 
593

Mevlana insanı Tanrı‟nın yanında konumlandırır, ifadesinden iki farklı Tanrı idesi 

anlaşılmamalıdır. Zira bu durum Tanrı‟nın bir ve tek olması sıfatına aykırıdır. Burada anlatılmak 

istenen Mevlana‟nın insanı Tanrı‟ya uygun ve O‟nun istediği bir şekilde betimlemesi dolayısıyla 

O‟nun yanında yer almasıdır. Çünkü Tanrı‟yı en çok seven O‟na en çok yakın olmak isteyendir. Aynı 

şekilde Nietzsche‟nin üstinsanı Tanrı yerine koymasından düşünürün dindar bir tutum takındığı ya da 

Tanrı düşüncesini insanda somutlaştırdığı fikri anlaşılmamalıdır. Bilindiği üzere Nietzsche din karşıtı 

bir tavır geliştirmiş ve Tanrı‟nın karşısında yer almıştır. İnsanın Tanrı yerine konması düşüncesindeki 

Tanrı, metafor olarak kullanılmıştır. Nasıl ki Tanrı her şeyin üzerinde yer alıp yaratıcı iken, üstinsan 

da bütün insanların üzerinde yer alarak yarattığı değerler ile Tanrı misyonuna sahiptir.   



161 

 

Mevlana‟nın düşüncesindeki kâmil insan Tanrı‟nın sıfatları ile donanmış, 

gelişimi dini duygulardan kaynaklanan sınırsız değerdeki örnek insandır.
594

 Bu 

durum, Nietzsche‟nin dini, inancı ve Tanrı‟yı öldüren
595

 bir anlayışla ortaya koyduğu 

üstinsan düşüncesiyle çakışır. Çünkü Nietzsche: İnsan, hayvanla üstinsan arasında 

gerilmiş bir iptir, diyerek insanı farklı iki açıdan ele alır. Biri sıradan kalabalıklara, 

yasalara, değerlere ve geleneklere bağlı insanlara, diğeri ise gelecek çağlara uzanan, 

tarihte iz bırakan, yaratıcı bir nitelik taşıyan insanlara karşılık gelmektedir. Sıradan 

kalabalıklar diye gördüğü geleneğe ve dine bağlı insanlara alaycı bir şekilde “Tanrı 

öldü.” diyerek onlara bu inançlardan kurtulmayı telkin eder. Çünkü Tanrı‟ya inanan 

bir insanın özgürlüğü kısıtlanmaktadır, der.
596

 Ona göre insan sonsuz enerji yüklüdür 

ve bu enerji hiç tükenmek bitmek bilmez üstinsan diye nitelendirdiği ideal insan 

tasavvurunda bir makine gibi devamlı dönüp durmaktadır.
597

 

Mevlana‟ya göre özgür olmak Tanrı‟ya bağlılıktan geçer.
598

 Nietzsche‟ye 

göre ise insan dinden ve dini inançlardan kurtulmakla özgür olur.
599

 Mevlana‟da 

Tanrı‟nın emir ve isteklerine uyan, O‟nun istediği şekilde bir yaşam süren kişi öte 

dünyada mükâfatla karşılanacağını bildiği için kendisini özgür hisseder. Onun insan 

anlayışının temelinde ilahi bir kaynak bulunmaktadır. Nietzsche‟de ise böyle bir ilahi 

kaynak insanda pranga gibi algılanmaktadır. O, Tanrı‟ya inanmayan, herhangi bir 

dini inancı olmayan, üst otoritelerden emir ve kural almayan kişilerin daha özgür 

olduğunu düşünmektedir. 

Mevlana, insanın oluşumunu şu şekilde açıklamaktadır: “Ben cemadattandım 

öldüm. Yetiştim yetişen bir varlık nebat oldum. Nebatken öldüm hayvan suretinde 

zuhur ettim. Hayvanlıktan geçtim. Hayvanken de öldüm de insan oldum. Artık ölüp 

te yok olmaktan ne korkayım.”
600

 Mevlana, burada insanın biyolojik bir evrimle 

geldiğini söylememektedir. Onun evrim teorisi inancı ile bir ilgisi yoktur. Ona göre 

insan canlıların en mütekâmilidir. İnsan, yaradılış gereği nebati ve hayvani unsurları 

kendi içinde barındırmakta ve bu unsurlardan meydana gelmektedir. Dolayısıyla 

                                                           
594

Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed İkbal, s. 153. 
595

Nietzsche, Eylem Ödevi, s. 55. 
596

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 250. 
597

Nietzsche, Eylem Ödevi, s. 227.; Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed 

İkbal, s. 153. 
598

Mesnevi, C. V. B. 2960-2965. 
599

Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed İkbal, s. 154. 
600

Mevlana, Mesnevi, C. III, Veled İzbudak (çev.), İstanbul: M.E.G.S.B. Yayınları, 1988, s. 319. 



162 

 

insanın varlık sahnesine çıkması bu aşamalardan geçerek devrini tamamlaması ile 

olur.
601

 Mevlana‟nın bu düşüncesi, Nietzsche‟nin ebedi dönüş anlayışındaki üstinsan 

fikrinden izler taşır. Nietzsche‟nin düşüncesinde insan, evren içerisinde çağdan çağa 

sıçramayla yoğunlaşan bir güç, güç arayan, güç peşinde koşan, büyük mücadeleler 

sonucu gücünü elde ederek Tanrı‟ya ya da herhangi bir ilahi kaynağa bile ihtiyaç 

hissetmeyecek derecede sorumluluk ve güç sahibi bir üstinsan yaratmaya yöneliktir. 

Nietzsche burada insanı sadece güç derecesi ile tanımlamış ve bir tür çıkmaza 

girmiştir.
602

 

Her iki düşünürde de insan algısı genel hatlarıyla yukarıda bahsedildiği 

gibidir. İnsan her iki düşünür açısından da kendisinin üzerinde daha fazla bir şey 

olmalıdır. İnsan sürekli ilerlemeli, geçmişe saplanıp kalmamalı, başkalarına önderlik 

etmeli ve değerler üretmelidir. İnsanın tek bir özelliğine vurgu yapılsa da, o tek bir 

özellik ile bütün özellikleri arasında bir denge kurulmalıdır. Ancak bu şekilde insan 

varlığının gerçek varoluşunun bilincine ulaşabilir.  

Bu iki filozof iki ayrı dünyanın mensubudur. İkisi de farklı zamanlarda, farklı 

coğrafyalarda, farklı kültürlerde dünyaya gelmiş çok önemli düşünürlerdir. İlgi 

alanları farklı olsa da buluştukları noktalar da göz ardı edilemez. Bunun yanı sıra 

bizim konumuzu ilgilendiren yönüyle bu iki filozofun birleştikleri düşüncelerinin ve 

ayrıştıkları noktalarının olması çok doğaldır. Şimdi de bu iki noktadan hareketle 

filozofların görüşlerini karşılaştırmaya çalışalım. 

1.Mevlana ve Nietzsche’nin İnsan Anlayışlarının Ortak Yönleri 

1.1.İnsanın Tutarlılığı Bakımından 

Hem Mevlana hem de Nietzsche insanın her ne ise o şekilde davranmasını 

istemektedirler. İnsanın düşünceleri, duyguları, dünya görüşü, yaşam tarzı nasılsa 

davranışı da aynı oranda uyumlu olmalıdır.  Her iki düşünür de insanın tutarsız ve 

dengesiz davranmasına karşı çıkmaktadır. Söylem ile eylemin uyuşması her iki 

düşünür tarafından da kabul edilen bir olgudur. 

                                                           
601

Mevlana, Mesnevi, C. III, s. 319.; Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed 

İkbal, s. 97. 
602

Nietzsche, Eylem Ödevi, s. 54.; Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed 

İkbal, s. 97. 



163 

 

Nietzsche “Vicdanın sana ne söylüyor? Neysen o olmalısın.”
603

 “Neysen o 

ol!”
604

 sözleriyle insanın vicdanına göre davranmasını öğütlemektedir. İnsanın 

vicdanı davranışlara şekil veren önemli bir itici güçtür. Nietzsche, bulunduğu 

dönemden hareketle insanların birtakım erdemlere sahip olmalarında Avrupa 

toplumunun etkisinin olduğunu düşünmektedir. İnsanlar ne kadar saygılı olursa olsun 

temelde Avrupa toplumunun sahip olduğu vicdanı taşımaktadırlar ve eylemlerinde de 

Avrupa insanının temiz vicdanına göre hareket etmektedir.
605

 Nietzsche burada 

ironik bir biçimde temiz vicdan derken aslında Avrupa insanını eleştirmektedir. 

İnsanlar eylemlerinde aslında ahlâki şekilde davranmamaktadır. Bu eleştiriyi 

yaparken insanların genel ahlâk kurallarına göre değil de kendi vicdanına ve kendi 

değerlerine göre eylemde bulunmalarını tavsiye etmektedir. 

Mevlana da bu konuda aynı şeyi düşünmektedir. İnsanın olduğu gibi 

görünmesi gerektiğini Mesnevi‟de şu beyitle açıklamaktadır: 

Ey Hakk yolunun yolcusu! Yaptığın işi ve kendi halini 

mihenge vur da, sen de bir Mescid-i Dırar yapmış, bir fitne 

çıkarmış olmayasın! 

Sen o mescidi yapanları kınıyor, onlarla alay ediyorsun 

ama, kendine dikkatle, insafla bakacak olursan görürsün ki, sen de 

onlardan birisin!
606

 

Mevlana burada insanın içini temizlemediğini, art niyetli düşündüğünü 

belirtmektedir. Kendi kusurlarını, eksiklerini göremeyen insanın başkası hakkında 

kötü düşünmesi onun içten pazarlıklı olduğunun bir göstergesidir. Dolayısıyla da 

Mevlana, Nietzsche gibi insanın ya olduğu gibi görünmesini, ya da göründüğü gibi 

olmasını salık vermektedir. 

İnsan nasılsa çevreye de o şekilde bakmaktadır. İnsanın dünyayı algılama 

tarzı, olayları yorumlama biçimi, insanları değerlendirme şekli hep kendisinden 

hareketledir. Mevlana bu durumu Mesnevi‟de şu şekilde örneklendirmektedir: “Hz. 

Muhammed, buyurdu ki: „Ben, Hakk'ın kudret eli ile cilalanmış bir aynayım, Türk 

olsun, Hindli olsun; bana bakar, kendi nasılsa, bende kendini öyle görür.‟”
607

 İnsan 

                                                           
603

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 14. 
604

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 18. 
605

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 141. 
606

Mesnevi, C. II. B. 3025-3026. 
607

Mesnevi, C. I. B. 2370. 



164 

 

kendisi nasılsa Hz. Peygamber‟de de kendisini o surette görmektedir. Dolayısıyla 

insanın iç yüzü dışına yansımaktadır. Mevlana, insanın iç yüzünün ile dış yüzünün 

çoğu zaman uyuşmadığını “Nice tatlılar vardır ki şeker gibidir; fakat o şeker içinde 

zehir gizlidir.”
608

 beyitiyle açıklamaktadır.
609

 Mevlana, burada çok tatlı dilli, güler 

yüzlü görünen birinin içinde kötülükler barındırabileceğini ifade etmektedir. İnsan 

çoğu zaman olduğu gibi görünmediği için iyi davranan insanın her zaman gerçekten 

iyi olmadığı, kötü davranan insanın da her zaman gerçekten kötü olmadığı Mevlana 

tarafından bildirilmektedir. Yine her şeyin göründüğü gibi olmadığını Fihi Ma Fih‟te 

şu şekilde belirtmektedir: 

Eğer görünen her şey, göründüğü gibi olsaydı, der, „o kadar 

keskin ve aydınlık bir görüşe sahip olan Peygamber: Bana eşyayı olduğu 

gibi göster.‟ diye feryat etmezdi. O, bununla demek ister ki: Ey benim 

Rabb‟im! Gerçekte çirkin olanı güzel, güzel olanı çirkin gösteriyorsun; 

bize her şeyi olduğu gibi göster ki tuzağa düşmeyelim ve her zaman 

yolumuzu kaybetmeyelim.
610

   

Mevlana, insanlara yedi öğüt vermektedir. Bunlardan sonuncusu “Ya olduğun 

gibi görün, ya göründüğün gibi ol!” öğüdüdür. Mevlana, yedi öğüt arasında belki en 

başta söylemesi gerekeni en sonda söylemektedir. Bunlardan en önemlisi de en sonda 

verdiği öğüttür. Bu sözle anlatılmak istenen münafık, riyakâr, dalkavuk olma; aksine 

her şeyden önce dürüst ol, doğru ol, dosdoğru ol, ifadesidir.
611

 Nietzsche de „Neysen 

o ol.‟ cümlesiyle Mevlana ile aynı düşünceleri paylaşmaktadır.  Mesnevi‟de şu öğüdü 

vermektedir: “Sen de, ok gibi doğru ol da yaydan kurtul, çünkü doğru oktan başkası 

yaydan fırlamaz.”
612

 Fihi Ma Fih‟te ise şunları söylemektedir: “Doğru olmayan 

şeyler yaptım deme, deme, der, aksine „doğruluğu tut. O zaman, hiçbir eğrilik 

kalmaz. Doğruluk Musa‟nın asası gibidir; eğrilik ise, sihirbazların sihrine benzer. 

Doğruluk ortaya çıkınca, onların hepsini yutar.‟”
613

 

İnsanın tutarlılığı bakımından yukarıda görüldüğü üzere her iki düşünürümüz 

de aynı görüşü paylaşmaktadır. İnsan söylemleri ve eylemlerinde tutarlı olmalı, 

                                                           
608

Mesnevi, C. I. B. 2584. 
609

İbrahim Emiroğlu, Yanlış Düşünce ve Davranışlar Karşısında Mevlana, İstanbul: İnsan Yayınları, 

2011, s. 63. 
610

Mevlana, Fihi Ma Fih, Meliha Ülker Anbarcıoğlu (çev.), İstanbul: M.E.G.S.B. Yayınları, 1985, ss. 

10-11. 
611

Cafer Sadık Yaran, “Mevlana‟nın Yedi Öğüdü: Evrensel Erdemler, Kozmik Temellendirmeler ve 

Aidiyet Meselesi”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 16, 2007, ss. 42-43. 
612

Mesnevi, C. I. B. 1385. 
613

Mevlana, Fihi Ma Fih, s. 15. 



165 

 

vicdanına göre hareket etmelidir. İnsanın gerçek bir değere sahip olmasının en 

önemli göstergesi tutarlı ve dosdoğru bir şekilde davranmasıdır. İçinden geldiği gibi 

davranan insan her iki düşünür açısından da doğru bir insandır. Örneğin kendi içinde 

özgürlüğü savunan ve insanların rahat ve baskı altında kalmadan yaşamalarını 

isteyen biri bunu davranışlarına yansıtmalıdır. Davranışları tam tersi yönde daha 

tutucu ve kısıtlayıcı olursa, o insan düşündüğü gibi davranmıyor, demektir. Bu 

konuda iki düşünürümüz de insanın dürüstlüğünü ve doğallığını benimsemiştir. 

İnsanın doğal, dürüst ve tutarlı olması gerektiği Mevlana ve Nietzsche‟nin insan 

anlayışlarında ortak bir zeminde yer almaktadır. 

1.2.Ölüm Anlayışları Bakımından 

Mevlana, insanların bu hayattan gerçek anlamıyla kopmadan önce, onların 

nefislerini yok edip dünyada yaşarken ölümü tatmalarını istemektedir. Ölümü doğal 

ve iradi olmak şeklinde ikiye ayırmıştır. Doğal ölüm, artık bedenin ve ruhun dünyada 

yer almaması, kişinin dünya zevklerinden, kederlerinden, sevdiklerinden ayrı kalması 

demektir. Maddi, geçici bir hayattan sonsuz ve hiç değişmeyen bir hayata geçiş, 

doğal ölümdür. Kişi gerçek ölümü tatmadan dünyadaki ölümü tatmak istiyorsa bunun 

ilk koşulu nefsine galip gelmesidir. Kişinin kendi isteği ile Tanrı‟nın emirlerine ters 

gelen şehvetten ve arzudan uzaklaşıp iradeyi kontrol altına alması iradi ölümdür. 

Nefsini zayıflatan insanlar artık dünya için değil, öteki dünya için yaşamaya başlar. 

Dünya zevklerinden uzaklaşıp sadece Tanrı‟nın istediklerini yaparlar. Ölmeden önce 

ölmek, insanın dünya ile bağını koparması ve Tanrı‟nın isteklerine göre yaşaması 

demektir. İnsanın dünya ile bağını koparması Tanrı‟nın insanların nefisten, 

kötülükten, şehvetten, hırstan ve arzudan uzak durmalarını istemesinden kaynaklanan 

bir durumdur.
614

 Bu bağlamda Mevlana, iradi ölümü önemsemekte ve insanın bunu 

gerçekleştirirken de Tanrı‟ya yakınlaşmasını, dine ve ahlâka uygun yaşamasını 

benimsemektedir. 

Mevlana‟ya göre uyku da aslında dünyada ölümün bir başka halidir. O, 

insanların uykudaki halini ölüme benzetmektedir. Bilincin tümüyle yok olması, 

                                                           
614

Meliha Anbarcıoğlu, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin Hayat ve Ölüm Hakkındaki Düşünceleri”, s. 

15; Ruhattin Yazoğlu, Tuncay İmamoğlu, “Mevlana Düşüncesinde Bir Ölümsüzlük Tecrübesi Olarak 

İradi ve Doğal Ölüm”, s. 17; Mesnevi, C. IV. B. 1372; Mevlana, Fihi Ma Fih, s. 109; Halim Gül, 

Mesnevi‟de Tasavvufi Tefsir, ss. 380-381; Mesnevi, C. IV. B. 1393. 



166 

 

kişinin kendi başına kalması, sevdiği insanlardan uzaklaşması, dünyaya dair yeme 

içme gibi olguların olmaması uykunun ölümle benzer olduğunu örnekleyen 

durumlardan birkaç tanesidir. Aynı zamanda Mevlana‟ya göre uyuyup uyanma, ölüm 

ile ölümden sonra dirilmeye bir işarettir. Sabah uyanınca nasıl ki akıl bedene 

geliyorsa, ölüp dirildikten sonra da herkesin canı öyle bedenine girer. Mevlana için 

küçük dirilme duyusal dünyada uykudan uyanmak iken büyük dirilme ise mahşerde 

ruhun tekrar bedene girmesidir. Dolayısıyla maddi dünyada canlıların günlük olarak 

yaşadığı küçük ölüm aslında büyük ölüme bir hazırlıktır.
615

 

Aynı şekilde Nietzsche de Mevlana ile bu konuda benzer düşünmektedir. 

Nietzsche “Ölümsüzlük insanlık için pahalıya mal olur. İnsan hala hayattayken 

birçok defa ölmelidir.”
616

 sözünü Mevlana gibi kişinin gerçek ölümü tatmadan 

dünyada kendi iradesiyle ölüm halini tatması gerektiğini söylemektedir. Ancak ikisi 

arasındaki temel fark şudur: Mevlana dünyadaki ölümü, nefsin sona erdirilmesi ve 

kişinin Tanrı‟ya yönelmesi şeklinde açıklamaktadır. Nietzsche‟de Tanrı düşüncesi 

bulunmadığı için o, dünyadaki ölümü dini anlayıştan uzak bir görüşle 

açıklamaktadır. O, insanların ölümsüz olmadığına inanmaktadır. Çünkü ona göre öte 

dünya inancı yoktur. Dolayısıyla yaşam sadece bu dünya ile sınırlı kaldığından, 

insanın ölüm anına hazırlanması açısından, kişi dünyada yalnız başına kalarak ya da 

dünya zevklerinden arınarak ölümü tatmalıdır. Her iki düşünür de insanın dünyada 

ölümü tatması konusunda hem fikirken, bu ölüm düşüncesine giden yolda sahip 

oldukları görüşler farklıdır. 

Nietzsche “insan Tanrı‟yı öldürdüğüne göre, şimdi ona düşen kendisi Tanrılık 

etmek, onun yerine geçmektir.”
617

 sözüyle insanların dünyadaki yaşantısını Tanrı ve 

O‟nun kuralları olmadan sürdürmesi gerektiğini belirtmektedir. İnsan, Tanrı 

korkusuna kapılmadan, herhangi bir dinin egemenliğinden uzakta, sıradan insanların 

yaşamından farklı salt kendi isteklerine göre uygun yaşamalıdır. Burada insana 

dünya zevklerinden ayrı, kendi iradesine göre bir yaşamı uygun görmektedir. Ona 

göre de ölüm Tanrı‟nın egemenliğinden uzakta, dünya zevklerinden mahrum kalarak 

kişinin kendi arzusuna göre yaşamasıdır. 

                                                           
615

Mesnevi, C. IV. B. 3062; Mesnevi, C. IV. B. 1787; Mesnevi, C. V. B. 1774; Mesnevi, C. V. B. 

1788;  
616

Nietzsche, Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere?, s. 23. 
617

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 41.  



167 

 

Her ikisinde de şekli bir ölüm bulunmaktadır. Biri bunu dine daha sıkı sarılma 

ve varlığını Tanrı‟da bulma, nefsini terbiye etmekte buluyor. Diğeri din, iman, Tanrı, 

ahlâk gibi kutsallardan arındırma noktasında ölümden bahsediyor. Dolayısıyla nefsin 

ölümü şekli olarak gerçekleşmektedir. Kısaca her iki düşünürün ortak noktası insanın 

dünyada ölümü tatması gerektiğidir.  

1.3.İnsanın Kendisini Geliştirmesi Bakımından 

İki düşünürümüz de İlkçağ filozoflarından Herakleitos‟tan etkilenmiştir. 

Herakleitos‟un temel felsefesi her şeyin bir değişim, dönüşüm içinde olmasıdır. Ona 

göre her varlık sürekli bir dönüşüm halindedir. Aynı ırmaklara girenlerin üzerinden 

farklı sular akar.
618

 Dolayısıyla insan sürekli bir değişim içindedir. Herakleitos 

burada “Güneş her gün yenidir.”
 619

 fragmanıyla her şeyin her gün yenilendiğini 

vurgulamaktadır.  

Mevlana ve Nietzsche de bu konuda Herakleitos gibi düşünmektedir. 

Mevlana‟da insan hem iyi hem de kötü durumda yerinde saymamalıdır. Hep 

kendisini yenilemeli ve değişime açık olmalıdır. Mevlana, insan hayatını sürekli bir 

değişme, dönüşme ve gelişme içinde görmek ister. O, insanın bırakın günah ve 

kötülük içinde kalmasına, iyilik içinde bile aynı yerde kalmasına tahammül 

edemez.
620

 Mevlana, bu değişimi şu şekilde ifade etmektedir: “Sen ey insan! 

Külliyâtın (bir bütünün) bir cüz'ü, bir küçük parçasısın. Sen nasıl, Hakk'ın koyduğu 

kanun gereğince değişiyorsan, çeşitli hallere dönüşüyorsan, külliyât dediğin bütün de 

öyle. Kâinâtta her şey durmadan değişmektedir.”
621

 Mevlana burada Herakleitos gibi 

düşünmekte ve insanın aynı yerde -ister iyi ister kötü olsun- kalmasını istemez. 

İnsanın her anlamda kendisini geliştirmesini ve ileriye doğru yol almasını 

istemektedir.  

Mevlana, her zaman yeniliklerin peşindedir. İnsanın özünde hep yenilik 

olduğunu düşünmektedir. Zaman ve mekân insanın etrafında dönmekte ve insan yeni 

yeni kalıplar çıkarmaktadır. İnsan bu kalıpları eskitip yok eder sonra yenisini 

oluşturur ve daima atılım halindedir. Yaşam sürdükçe insan ileriye doğru bir gelişim 

                                                           
618

Herakleitos, Fragmanlar, Cengiz Çakmak (çev.), İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2005, s. 53. 
619

Herakleitos, Fragmanlar, 41. 
620

Himmet Konur, “Mevlana, Tasavvuf ve Ahlak”, s. 35. 
621

Mesnevi, C. I. B. 1289. 



168 

 

sergilemektedir.
622

 Mevlana, insanın kâmil insan olma yolunda değişim sergilemesi 

ve gelişim göstermesi gerektiğini düşünmektedir. Çünkü kâmil insan, Tanrı katında 

bütün insanlar arasında en değerli olanıdır ve dünyada bütün olup bitenler onun 

aracılığı ile gerçekleşmektedir: “Kâmil insan izzete, yüceliğe mazhardır. O Hakk‟ın 

sevgilisidir. O bütün melekleri geride bırakmış, ileri geçmiştir.”
623

 O, bütün varlık 

mertebelerinin en üstünde yer almaktadır. O, zaman ve mekân üstündedir: “Kâmil 

insan bugünümüzün de padişahıdır, yarınımızın da.”
624

 

Mevlana‟ya göre kâmil insan, bir Hakk eri‟dir ve duyusal dünyada mutlak 

olanın bir yansımasıdır. Bu olgunluğa ve yüksekliğe ulaşan Hakk eri, bütün 

benliklerin, beşer yargıların ve maddesel boyutun çok üzerindedir.
625

 Kâmil insan 

düşüncesi insanı hem fiziksel hem de metafiziksel boyutları içine alan evrensel bir 

insan mahiyetindedir. Onu sadece cisim ve beden olarak görmek doğru değildir. O, 

can ve özdür.
626

 Daha çok metafiziksel âlemin en üst tabakasına ulaşmış, maddi 

dünyadan tamamen uzaklaşmış, kendisini Tanrı‟ya bırakan ve O‟nda bulan kâmil 

insan maddi dünyada da Tanrı‟nın bir örneğini yansıtmaktadır.
627

 Dolayısıyla insanın 

değişimi ve dönüşümü Mevlana‟ya göre Tanrı‟nın istekleri şeklinde olmalıdır. Bu 

yolda ise insanın rehberi Kuran, hadisler ve sünnetlerdir. İnsan Kuran rehberi 

sayesinde Tanrı‟nın isteyeceği bir kul olmalı ve değişimini bu yolda 

gerçekleştirmelidir.  

Nietzsche de insanın değişmesi gerektiği konusunda hemfikirdir. Ona göre de 

insanın sürekli ileriye doğru yeni şeyler öğrenerek, hayattan daha fazla ders alarak ve 

farkındalığını yükselterek kendisini geliştirmesi gerekir.
628

 Nietzsche, insanın 

kendisini sürekli geliştirmesi gerektiğini üstinsan düşüncesinden hareketle ifade 

etmektedir. Üstinsan, sürü ve özgür insan tiplerini aşarak, kendisinin üzerinde yeni 

bir karakter kurgulayarak, kendisinin üzerinde çok daha fazla olan bir insan türüdür. 

Dolayısıyla, insan da üstinsana ulaşmak ya da kendisi üstinsan olmak için sürekli 

yenilik halinde olmalı ve kendisini aşacak eylemlerde bulunmalıdır. 

                                                           
622

Nezih Uzel, Mevlana ve İnsan, s. 77. 
623

Mesnevi, C. VI. B. 487. 
624

Mesnevi, C. VI. B. 491. 
625

Yüksek Yazıcı, Gönüller Sultanı Mevlana, İstanbul: Kavim Yayınları, 2007, s. 178. 
626

İsmail Yakıt, “Mevlana‟da Akıl ve Aklın Kritiği”, s. 32.; Mesnevi, C. II., B. 3187. 
627

Yüksek Yazıcı, Gönüller Sultanı Mevlana, s. 178.;İsmail Yakıt, “Mevlana‟da Akıl ve Aklın 

Kritiği”, s. 32.; Mesnevi, C. II. B. 3187. 
628

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, ss. 272-273. 



169 

 

Üstinsan, Nietzsche‟ye göre insanoğlunun ulaşmak istediği bir amaçtır. İnsan, 

aşılması ve yenilmesi gereken bir varlıktır. Her varlık kendisinden üstün bir şey 

yarattığı için, insanoğlu da kendisinden üstün olan üstinsanı yaratmalıdır. Dolayısıyla 

insan kendisini aşmalı ve yeryüzü de üstinsanın varlığıyla anlam kazanmalıdır.
629

 

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt adlı kitabında insanın mevcut durumundan çok 

memnun olmadığını şu şekilde dile getirmektedir: 

Ben size üstinsanı öğretiyorum. İnsan alt edilmesi gereken bir 

şeydir. Onu alt etmek için ne yaptınız? 

Bütün varlıklar şimdiye dek kendilerinden öte bir şey 

yaratmışlardır. Peki, siz bu büyük yükselişin inişi olmak ve insanı alt 

edecek yerde yeniden hayvanlara mı dönmek istiyorsunuz? 

İnsana göre maymun nedir? Gülünecek bir şey ya da, acı bir 

utanç. İnsan da tıpkı böyle olacaktır. Üstinsana göre, gülünecek bir şey 

ya da acı bir utanç.
630

 

Nietzsche‟ye göre insan, üstinsanı örnek almalı ve onun yolunda 

ilerlemelidir. İnsan, sürekli değişim, dönüşüm ve yenilik peşinde olmalıdır. Ancak bu 

şekilde kendisini aşabilir ve yeni bir kimlik edinebilir. İnsan hayvana dönmek yerine 

kendisinin üstünde yeni bir insan olma yolunda sürekli ilerlemelidir.
631

 Nietzsche, 

insanın ilerlemesini ahlâksallaşma ilkesinin mevcut normları dışında görmektedir. 

Çünkü insan mevcut ahlâki değerler içinde katılaşarak dünyayı daha tutucu ve 

durağan şekilde ele almaktadır. İnsan böyle bir sistemin içinde yemek yemeden 

entelektüel durumlara kadar kapalı ve katı bir hale gelmektedir. Dolayısıyla yeniden 

değerlendirme ilkesi bu problemlerden kurtulma yönünde bir harekettir. Bu kavram 

kendini aşma, özgürlük ve yaratma terimleri ile eş anlamlıdır.
632

 Kısaca Nietzsche‟ye 

göre insan mevcut ahlâki yapının dışına çıkarak, kendi değerlendirmeleri ile 

kendisinin dışında bambaşka biri olmalıdır. 

Her iki düşünür de insanın kendisini geliştirmesi ve aşması bakımından aynı 

düşünmektedir. Mevlana insanın kendisini aşarak kâmil insan olmasını arzularken, 

Nietzsche ise insanın kendisinin de üzerinde üstinsan olmasını arzulamaktadır. 

Burada ayrıştıkları nokta, bu süreç içinde kendilerine rehber aldıkları unsurlardır. 

Mevlana, insanın kâmil insan olma yolunda kendisine Kuran‟ı, hadisleri örnek 

                                                           
629

Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 1681. 
630

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 20.; Arthur Danto, Nietzsche Hayatı, Eserleri ve Felsefesi, s. 

75. 
631

Richard Wisser, Friedrich Nietzsche: Üstün İnsan Görünürde Mi?, ss. 82-83. 
632

Fehmi Baykan, Bilgelik Yolunda Bir Filozof Nietzsche, ss. 87-88. 



170 

 

alması gerektiğini tavsiye ederken, Nietzsche ise insanın bu kutsallardan uzak 

durması gerektiğini ifade etmektedir. Her ne kadar insanın değişimi konusunda farklı 

süreçleri kabul etseler de insanın varmak istediği yerin kendisini aşması olduğu ve 

olgunlaşması gerektiği konusunda aynı düşünceye sahiptirler. 

2.Mevlana ve Nietzsche’nin İnsan Anlayışlarının Farklı Yönleri 

2.1.İnsanın Mükemmelliği Bakımından 

Mevlana, insanları eşref-i mahlûkat yani yaratılmış varlıkların en şereflisi 

diye tanımlayarak, insanlara sonsuz bir değer atfetmektedir. Ona göre insan, 

yeryüzündeki en değerli varlıktır, fakat insan gerçek değerinin farkında değildir. 

Mevlana, insan sevgisini önceleyen bir düşünür olduğundan bütün insanlara 

hoşgörüyle ve anlayışla yaklaşmıştır. Tanıdığı hatta tanımadığı bütün insanlara 

gerçek değerini vermeye çalışmıştır. Dil, din, ırk ve renk ayırt etmeden herkese hitap 

etmiştir.
633

 Mevlana‟yı hiç tanımamış, onu eserlerinden anlamaya çalışan insanlar 

bile onun ne kadar sevgi dolu olduğunu görmüşlerdir. O, insanların içini olumlu 

duygularla doldurarak insanlara ne kadar değerli olduklarını hissettirmiş ve insanın 

mükemmel bir varlık olduğunu her fırsatta dile getirmiştir. 

Mevlana‟nın insan anlayışı sevgi ve aşk temelinde şekillenmiştir. İnsanı 

mükemmel şekilde görmesinin altında yatan temel neden Tanrı‟nın da öyle 

olmasıdır. Tanrı mükemmel olduğu için kendi mükemmelliğini insanda görmek 

istemiş ve bu bağlamda insanı yaratmıştır. Mevlana da insanı İslamiyet‟in ele aldığı 

şekilde incelemiş ve onu en yüce ve en değerli varlık olarak görmüştür. Ancak 

Mevlana insana dair ne kadar olumlu düşünceye sahipse Nietzsche de o kadar 

olumsuz düşünceye sahiptir. Deccal adlı kitabında insanı hayvana benzetmektedir. 

Ona göre, insan kesinlikle yaradılışın tacı falan değildir. İnsan, en bozuk yapılı, 

içgüdülerinden en tehlikeli biçimde sapmış olan en hastalıklı hayvandır. İnsan, bir 

etki tepki mekanizmasıyla makine olarak algılanırsa geçerlidir. Bunun dışında insanı 

ruhuyla ele alıp yüceltmek yanlıştır. Çünkü Nietzsche‟ye göre insanlardaki özgür 

istenç artık işlememektedir. O, sadece bir sonuçtur. Eskiden ruhta Tanrısallığın bir 

kanıtı, yansıması görülmekteydi ama artık böyle bir şey yok. İnsan ruhu, 

                                                           
633

Rıfat Atay, “Peygamber Varisi Mevlana: İnsan Sevgisi Merkezli Çoğulcu Bir Okuma Denemesi”, s. 

338. 



171 

 

organizmanın bir kusuru olup, gereksiz yere bir yığın sinir gücünün tüketildiği bir 

zahmetten başka bir şey değildir.
634

 

Nietzsche, Mevlana‟nın aksine insanı varlıkların en değerlisi olarak 

görmemektedir. Hatta insanı hastalıklı bir hayvana benzeterek ona verdiği değeri 

göstermektedir. İnsanı çok basit bir şekilde makine olarak algılamakta, onun 

karmaşık bir varlık olduğuna itiraz etmektedir. İnsanı bu şekilde görmesinin sebebi 

onun özgür iradesi ile eyleyememesidir. İnsan sadece verilen kurallara uymakta, akıl 

yetisini kullanmadan her şeyi kabul etmektedir. Nietzsche, aynı zamanda insan 

ruhunu da aşağılamakta ve onu organizmanın bir kusuru olarak görmektedir. Ruhu 

olmayan insan aklını kullanamayacağından yaşamını önceden başkaları tarafından 

tayin edilmiş çok basit kurallara göre sürdürmektedir. Dolayısıyla insanın dünya 

üzerinde değeri neredeyse yok olmaktadır. 

Nietzsche‟ye göre Mevlana‟nın aksine bütün insanlar eşit değildir. O, hangi 

insan tipinin daha değerli, daha yaşamaya layık, daha sağlam ve güvenilir bir 

geleceğe sahip olması gerektiğini araştırmaktadır. İnsanlar arasında yapısal 

farklılıklar olduğu için herkesi insanlık idesine göre değerlendirmek yanlış 

olmaktadır.
635

 Mevlana bütün insanları mükemmel, sevgiye, saygıya layık görürken 

Nietzsche insanlar arasında ayrım yapmaya ve hangi insan tipinin daha değerli 

olduğunu bulmaya çalışmaktadır.  

Mevlana, insanın değerini Tanrı ile belirlerken Nietzsche ise insanın 

Tanrı‟dan uzak durması gerektiğini söyler. Ona göre insanı değerli ve üstün kılan 

unsurlardan biri insanın şüpheci olması ve kanılardan uzak durması gerektiğidir. 

İnançlı olmak insanın özgürlüğünü kısıtlamaktadır. İnançlı kişi neyin doğru neyin 

yanlış olduğu konusunda bir vicdana sahip olsa da hiçbir şekilde özgür değildir.
636

 

Mevlana ise bu konuda Nietzsche‟den farklı düşünmektedir.  

Nietzsche‟ye göre insan, umursamaz bir egoisttir. En zeki insanlar bile 

alışkanlıklarının avantajlarından daha önemli olduğunu düşünmektedir.
637

 Nietzsche 

insana yine karamsar bir anlam yükleyerek onun sadece kendi arzu ve isteklerinin 

                                                           
634

Nietzsche, Deccal, ss. 32-33 
635

Ogün Ürek, “Nietzsche‟de Bilgi-Yaşam İlişkisi”, s. 122. 
636

Nietzsche, Deccal, s. 129. 
637

Nietzsche, Güç İstenci, 247. 



172 

 

peşinden koşan bir varlık olduğunu düşünmektedir. Düşünür, her fırsatta insanı 

yermekte ve varlık kategorileri arasında ona hak etmediği değeri vermektedir. 

Görüldüğü üzere Mevlana, insanı yere göğe sığdıramazken Nietzsche ise 

insanı yerden yere vurmaktadır. Bu görüşlerin oluşumunda içindeki bulundukları 

toplumsal yapı etkilidir. Mevlana insana inanç temelinde değer atfederken Nietzsche 

inancın ve dinsel unsurların dışına çıkmaktadır. Mevlana‟nın insan tasavvuru 

İslamiyet‟in izlerini taşıyıp Tanrı gibi mükemmel bir yapıya sahipken, Nietzsche‟nin 

insan algısı ise bu yapının dışındadır. Onun insanı aşağılamasının temelinde sürü 

insanının özellikleri bulunmakta ve o, insanın ancak sürü insanı olmaktan 

kurtulmasıyla bir değer kazanabileceğini düşünmektedir. Mevlana‟ya göre insanın 

değeri verili iken, Nietzsche‟ye göre ise bu değer kişinin kendi çabasıyla daha sonra 

elde edilmektedir. Bu unsurların sonucunda Mevlana insana dair pozitif bir tutum 

sergilerken, Nietzsche ise negatif bir tutum sergilemektedir. 

2.2.Öte Dünya İnançları Bakımından 

İki düşünürü farklı kutuplara yerleştirip onları ayıran temel düşüncelerden 

biri, birinin tasavvufçu olması diğerinin ise din karşıtı bir tavır sergilemesidir. 

Mevlana, Müslüman bir düşünürdür ve onun rehberi Hz. Peygamber ile Kuranı 

Kerim‟dir. Dolayısıyla İslamiyet‟te yer alan bütün düşüncelere kendisi de sahiptir. 

Bunlardan birisi de bu dünyanın geçici, boş ve anlamsız olduğunu dünya hayatını 

anlamsızlığından çıkarıp ona bir değer katmak gerekirse bunun hayatı Tanrı‟nın 

isteğine uygun yaşamakla olacağını söyleyip gerçek dünyanın ahiret olduğunu 

söyleyen düşüncedir.  

Mevlana, ahiret düşüncesini kabul etmekle beraber bu dünyanın sahte, geçici, 

anlamsız olduğunu da düşünmektedir. Gerçek olan dünya öte dünyadır.   İnsanlar 

maddi dünyadaki yaşantılarına göre yaptıkları iyilik ve kötülüklerin karşılığını 

alacak, ceza ve ödül sistemiyle orada sonsuz bir yaşam süreceklerdir. Bu bağlamda 

dünyada iyilik yapmak, Tanrı‟nın isteklerini gerçekleştirmek insanı cennete bir adım 

daha yaklaştıracağından insanlar bu sınırlı ömürde her saniyeyi değerlendirip cennete 

gitmek için yaşamalılardır. İnsan maddi dünyada sahip olduğu zenginliklere aldanıp 

sınırlı ömrünü boşa harcamamalıdır. Bunlar, insanın cehennemini hazırlar. Mal 

mülkün sevgisi ağzı kapalı testi gibi insanın kalbine girmediği sürece insana zarar 



173 

 

vermemektedir. Kişi onları Hakk yolunda harcarsa hem dünyada hem de ahirette çok 

büyük fayda görecektir.
638

 

Mevlana, Mesnevi‟de yine ahiretin varlığına ve inancına dair şunları söyler: 

“Yoksa sizde dünyadan ahirete dönmek ve Allah'ın huzuruna çıkmak ümidi yok mu 

idi? Kuran'ın kıyamet hakkındaki haberi, size boş mu görünmüştü?”
639

 Kuran‟da 

yazılan ayetler insanlık için çok önemli bilgiler vermektedir. Orada ahiretin varlığını 

okuyup kabul etmemek insana öte dünyada çok zarar vermektedir. Mevlana, 

Tanrı‟ya inanan bütün insanların öte dünyayı da kabul etmeleri gerektiğini ifade 

etmektedir. 

Nietzsche, bu konuda Mevlana‟nın tam tersi yönünde düşünmektedir. O ise, 

insanları öte dünya vaadiyle kandıranlara inanmamak gerektiğini ve insanların bu 

dünyaya bağlı kalmaları gerektiğini düşünmektedir. Nietzsche, öfkeyi, intikamı, 

kıskançlığı, alayı, kurnazlığı ve şiddeti tanımayan Tanrı‟nın önemsiz olduğunu 

belirtmektedir. Zira O, sadece iyi olarak tanımlanmamalıdır. O‟na tek yönlü atfedilen 

anlamdan ötürü Nietzsche Tanrı‟ya inanmamakta ve Tanrı tarafından vaat edilen öte 

dünyayı da kabul etmemektedir.
640

 Ona göre gerçekliğe ulaşmak isteyen insan bu 

engele takılmamalıdır. Zira hakikat yanında Tanrı‟yı istemez. Hakikate ulaşmak 

isteyen şüphe duymalı, dogmatik bir şekilde Tanrı‟ya bağlanmamalıdır.
641

 

Nietzsche‟ye göre öte dünya vaadiyle yaşayan insanlar bu dünyayı dilediği 

gibi yaşayamamakta ve yaşamdan zevk almamakta, zevk alsa bile bundan suçluluk 

duymaktadır. Bu yüzden, insan ömrü ne kadarsa dünyada o sınırda yaşam sürmelidir. 

Çünkü sonsuz bir yaşam yoktur. İnsan öldükten sonra her şey son bulmaktadır. 

Nietzsche‟nin Tanrı inancı ve din anlayışı olmadığı için onun öte dünya inancının 

olmaması, Mevlana‟nın da Müslüman bir düşünür olmasından ötürü ahireti kabul 

edip dünya hayatını küçümsemesi anlaşılır bir durumdur. Biri insanları bu dünyaya 

bağlı yaşamaya çağırırken diğeri ise öte dünyaya bağlı yaşamaya çağırmaktadır. 

Bunda ise en önemli etken bulundukları çevrenin şekillendirmesine bağlı olarak 

sahip oldukları din ve Tanrı anlayışlarıdır. 

                                                           
638

Halim Gül, Mesnevi‟de Tasavvufi Tefsir, s. 312. 
639

Mesnevi, C. I. B. 3175. 
640

Nietzsche, Deccal, s. 36; Afşar Timuçin, Felsefe Bir Sevinçtir, 102. 
641

Nietzsche, Karışık Kanılar ve Özdeyişler İnsanca Pek İnsanca 2, s. 17. 



174 

 

2.3.İnanç Bakımından 

İki düşünür arasındaki bir diğer fark inanç yönündendir. Mevlana, Tanrı‟nın 

varlığını kabul ederken, Nietzsche ise Tanrı‟nın ve inanç ile ilgili bütün kutsalların 

varlığını inkâr etmektedir. Her iki düşünürün inancını şekillendiren yine içinde 

yaşadıkları toplum olmaktadır. Zira Müslüman bir çevrede doğmak ve Şems ile 

karşılaşmak Mevlana‟yı mutasavvıf yaptığı gibi, Avrupa‟nın merkezinde Hristiyan 

bir toplumda doğmak ve o dinin değerlerini sorgulayarak Tanrı‟dan uzaklaşmak da 

Nietzsche‟yi ateist yapmaktadır. Bu bağlamda insanı ele alma şekillerinde dinin 

etkisi görülmektedir. 

Mevlana, bir gönül adamı, Hakk aşığı olduğundan bütün eserlerinde ve 

yaşantısında İslam‟dan ayrılmamış ve fırsat buldukça Kuran ayetlerini ve Hz. 

Peygamber‟in hadislerini açıklamıştır. Onun rehberi Tanrı sevgisi, Kuran sevgisi, 

peygamber sevgisi ve insan sevgisi olmuştur. Bütün eserleri incelendiğinde İslam‟a 

aykırı tek bir söz bulunmayacaktır. Mevlana‟nın şiirlerinde İslami olmayan bir 

düşünceye rastlandığında o şiirin Mevlana‟ya ait olmadığı anlaşılacaktır. Mevlana 

çok güçlü edebi yönü ile İslam ve insan ile ilgili fikirlerini, duygularını herkesin 

anlayacağı basit bir şekilde ifade etmiş ve bu sayede herkesi büyülemiştir. 

Dolayısıyla onun şiirlerini okuyanlar İslam‟ı anlamak ve sevmek yönünde büyük yol 

kat etmiştir. Onun şiirleri başka dinlerden İslam‟a geçenlere bir köprü görevi 

görmüştür.
642

 Onun düşüncesinde bütün tasavvuf anlayışında olduğu gibi insanın yeri 

Tanrı‟nın yanıdır.
643

 

Nietzsche‟nin ateist olmasındaki en önemli etken Hristiyanlık dini ve sahip 

olduğu değerlerdir. Hristiyanlığın kabul ettiği Tanrı düşüncesi yeryüzündeki en yoz 

Tanrı düşüncelerinden biridir. Tanrı‟da ve Tanrı için yaşamak, doğada ve dünyada 

yaşama isteğini köreltir. Tanrı, dünyaya ait her şeyin yalanlanması için oluşturulmuş 

sahte bir kavramdır. İnsanları öte dünya yaşamına ikna etmek için kurgulanmış bir 

formüldür.
644

 Nietzsche‟ye göre insan Tanrı‟nın gölgesinden uzakta, özgürce bir 

yaşam sürmelidir. İnsan, öte dünya aldatmacasına kanmadan salt bu dünya sınırları 

içinde ömrünü mutlu ve iradesine uygun şekilde geçirmelidir. 

                                                           
642

Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, ss. 43-44. 
643

Nezih Uzel, Mevlana ve İnsan, s. 94. 
644

Nietzsche, Deccal, s. 41. 



175 

 

Görüldüğü üzere Mevlana, insanı Tanrı‟nın yanına yerleştirirken; Nietzsche 

ise insanı Tanrı yerine koymaktadır. Mevlana, insan düşüncesini İslam‟ın normları 

ile şekillendirerek Tanrı‟nın yanına yerleştirmektedir. İnsana o kadar değer 

vermektedir ki onun dünyadaki en üstün yaratıcının yanında yer alması gerektiğini 

düşünmektedir. Tanrı‟nın yanında yer alan insan, Tanrı‟nın emir ve isteklerine uyan, 

Kuran‟ı ve hadisleri kendisine rehber edinen, Hakk yolunda ilerleyen ve maddi 

dünyayı önemsemeyip öte dünya için çalışandır. Nietzsche‟nin düşüncesindeki insan 

ise Tanrı‟ya önem vermeyen, O‟na ihtiyaç duymayan kendi sorumluluğunu ve 

gücünü kendisi elde edecek potansiyele sahip üstinsandır. Üstinsan, Nietzsche‟ye 

göre bir anlamda Tanrı‟nın yerine geçecek, Tanrı gibi insanları idare edebilecek ve 

onları hükmedebilecek bir yetkinliktedir.
645

 

Her iki düşünürün inanç bakımından ayrılması görüldüğü üzere insan 

tasavvurlarına da yansımıştır. Biri Tanrı temelli bir insan fikri oluştururken, diğeri 

Tanrı‟nın yerinde insanı görmektedir. İnsanın, Tanrı‟nın yanında mı yoksa yerinde 

mi olduğu düşüncesi kişinin felsefi görüşüne göre değerlendirilebilecek bir 

durumdur. 

2.4.Kadın-Erkek Düşüncesi Bakımından 

Mevlana, tüm dünyada yaşam insanı olması ile tanınmaktadır. Onu değerli 

kılan şeyler, bütün insanları din, dil, ırk, kültür ayırt etmeden sevmesi ve dergâhına 

kabul etmesidir. Onun iyi huyları, merhameti, kibarlığı ve insanlığı anlatılmakla 

bitmez. Kısaca bütün insanlara değer veren biri, kadın veya erkekten herhangi birini 

üstün tutmamakta, her ikisini de aynı oranda önemsemektedir.
646

 Ancak Nietzsche, 

çocukluğunda geçirmiş olduğu yaşantılardan olsa gerek kadınlara karşı olumsuz tavır 

sergilemektedir. Babasının çok küçükken ölmesi, kadınların arasında büyümek 

zorunda kalması ve âşık olduğu kadınlar tarafından terk edilmesi, onun kadınlara 

karşı olumsuz bir tavır takınmasına neden olmaktadır.
647

 Kitaplarından anlaşılacağı 

üzere kadınlara dair pek çok olumsuz aforizması vardır. Mevlana‟nın bütün insanları 

kucaklayan bir tavrının yanında, Nietzsche‟nin insanları ikiye ayırması ve kadınlara 

erkeklerin karşısında çok fazla önem vermemesi dikkat çekmektedir. 

                                                           
645

Cevdet Kılıç, Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed İkbal, s. 97. 
646

 Şefik Can, Mevlana ve Eflatun, s. 86. 
647

Laurence Gane-Piero, Nietzsche, s. 46. 



176 

 

Mevlana genel olarak bütün insanlara değer veren bir yapıda olsa da kadına 

dair birkaç noktada olumsuz eleştiride bulunmaktadır. Onlardan bazıları şunlardır: 

Kadın kemale erme konusunda erkekten zayıftır, kadın en büyük fitne unsurudur. 

Bazı kadınlar kocaları sayesinde bir varlık kazanır.
648

 Kimi kadınlar da yaptıkları 

hileler ile erkeklerin sonunu getirmiş ve maddi anlamda onlara zor zamanlar 

yaşatmışlardır.
649

 Mevlana, kimi zaman kadınların erkeklerin hayatını zorlaştırdığını 

ve onlara büyük zararlar verdiğini dile getirmiştir. Bazı kadınlar ise kendi başlarına 

toplumda bir yer edinememekte, eşleri sayesinde bir yere gelmektedirler. 

Kadın, hem nefs-i emmarenin hem de dünyanın bir sembolüdür. O, insanlık 

hasletine olduğu kadar nefsani zaaflara da sahiptir. Kadınlar dişiliğinden ziyade 

kişiliği ile ön planda olması gerekirken, kimi zaman cinselliği ile yer edinmeye 

çalışmışlar ve kendi değerlerini düşürmüşlerdir. Dolayısıyla Mevlana‟ya göre, 

kadının hem bakışı hem de sesi fitnedir.
650

 Kimi zaman bazı kadınlar kendi aklını, 

bilgisini, kişiliğini, karakterini ve aldığı eğitimi bir kenara bırakarak sadece kadınsal 

kimliğini kullanarak kendilerini çok farklı ve yanlış şekilde sergilemişlerdir. 

Mevlana, bu tipte olanların kendi değerini düşürdüğünü dile getirmekte ve onların 

hem bakışının hem de sesinin birer fitne unsuru olduğunu ifade etmiştir. 

Mevlana, düşünce dünyasını Tanrı‟ya ulaşma, O‟nun sıfatlarını içselleştirme 

biçiminde şekillendirmiştir. Kadının kemale erme konusunda erkek kadar sıkıntı 

çekemeyeceğini ve sabırlı olamayacağını düşünmektedir. Dolayısıyla kadınlar, 

kemale erme noktasında çok fazla bir değere sahip değildir.
651

 Zira kadınlar doğası 

gereği daha kırılgan ve narin bir yapıya sahiptirler. Onların erkekler kadar güçlü 

olmadığı genellikle kabul gören bir gerçektir. İnsanın kemale ermesi, olgunlaşması 

pek çok zorluğu ve sıkıntıyı da beraberinde getirmektedir. Ancak kadın hassas ve 

kırılgan olduğundan bu konuda erkek kadar sabırlı ve güçlü değildir. Dolayısıyla 

Mevlana‟ya göre kadınlar kemale erme konusunda erkeklerden bir adım geridedir. 

Mevlana, gönlü geniş olması sebebi ile bütün insanları kucaklayan bir yapıya 

sahiptir. Ancak yaşamını Tanrı yolunda harcadığı için bütün insanların da bu yoldan 

gitmesi gerektiğini düşünmektedir. Herkes Tanrı‟nın kabul edebileceği bir yapıda 

                                                           
648

Mesnevi, C. VI. B. 3689. 
649

Mesnevi, C. V. B. 1203-1204. 
650

Kadir Özköse, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin Düşüncesinde Kadın”, s. 61. 
651

Mehdi Firdevs-i Meşhedi, “Mevlana‟nın Düşüncesinde Kadın”, Hasan Almaz (çev.), s. 54. 



177 

 

olmalı ve kendisine Hz. Peygamber‟i örnek almalıdır. Mevlana, bütün insanlığa bu 

tavsiyeleri salık verirken kadınların kimi konularda olumsuz özelliklere sahip 

olduğunu yukarıda anlatıldığı gibi dile getirmektedir. Düşünürün kadınlara ilişkin 

birkaç olumsuz düşüncesinin dışında, onun herkese karşı hoşgörülü ve sevgi dolu bir 

yapısının olduğu bilinmektedir.   

Nietzsche, inanç konusunda sadece kadınları kapsayan bir açıklama 

yapmamıştır. O, genel olarak Hristiyanlığı ve Hristiyanların inandığı Tanrı‟yı 

eleştirmiştir.
652

 Bundan hareketle Nietzsche‟nin Hristiyanları da eleştirdiğini 

söylemek çok yanlış olmaz. O, inanç konusunu kadın erkek olarak ayırmamış. 

Sadece inanmanın sebeplerini ve inanılan dinin değerlerini sorgulamıştır. Nietzsche, 

kadınlara ilişkin olumsuz eleştirirler getirirken bunu dinden bağımsız bir şekilde 

yapmıştır.  

Mevlana ile Nietzsche, kadının dişiliğini kullanarak, erkeklerin aklını 

başından alma konusunda aynı fikirdedirler. Nietzsche‟ye göre kadının en büyük 

derdi görünüş ve güzelliktir. Erkekler de bu yalana ve görünüşe âşık olmaktadırlar. 

Mevlana, kadını bir fitne unsuru olarak görmektedir. Aslında, bazı kadınlar erkekler 

için tehlikelidir.
653

 Nietzsche de bu konuda Mevlana ile benzer düşünmektedir. 

Çünkü kendisi de âşık olduğu Salome tarafından kandırılmıştır. Dolayısıyla 

kadınların kişiliklerini ön plana çıkarmak yerine dişiliklerini kullanarak erkekleri 

parmaklarında oynatması ve pek çok erkeğe zarar vermesi, iki düşünürün de 

kadınlarla ilgili benzer bir yargısıdır. 

Mevlana‟nın tavrı bütün insanları önceleyen bir yapıya sahip olurken, inanç 

noktasında kadınların zaman zaman hem erkeklere zarar vermesi hem de kendilerini 

farklı bir şekilde sergilemesi bakımından onları kesin bir dille eleştirmektir. 

Nietzsche ise felsefi düşünce bağlamında daha çok Tanrı‟yı, Tanrı inancını ve 

Hristiyanlığı eleştirirken; sosyal hayatta da kadınları eleştirmiştir. 

Mevlana, insanları kadın erkek, güzel çirkin, yoksul zengin, özgür köle diye 

ayırt etmemiş; bütün insanları dergâhına kabul etmiştir. Onlara karşı göstermiş 

olduğu tavır ise herkes tarafından örnek alınmıştır. Çünkü o, kimseyi kimseden üstün 

                                                           
652

Nietzsche, Karışık Kanılar ve Özdeyişler İnsanca Pek İnsanca 2, s. 17; Nietzsche, Deccal, s. 122. 
653

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 157.; Kadir Özköse, “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin 

Düşüncesinde Kadın”, s. 61. 



178 

 

görmemiş ve herkese Tanrı‟nın yarattığı bir kul olarak bakmış ve her bir insanda 

Tanrı‟nın bir sıfatını ve güzelliğini görmüştür. O, sadece kadınların doğası gereği 

sahip olduğu birtakım unsurları inanç ile bağdaştırarak eleştirmiştir. Nietzsche ise 

yaşamı boyunca kadınlara çok az değer vermiş, onları toplumda farklı bir yere 

koymuştur. Kadınlarla ilgili olumlu aforizmalara sahip olsa da genel olarak 

eleştirileri hep olumsuzdur. Sosyal alanda kadınların değerini hep görmezden gelmiş 

ve onlara gereken önemi vermemiştir. Hem Mevlana‟nın hem de Nietzsche‟nin 

kadınlarla ilgili bazı benzer düşünceleri olsa da, genel olarak bütün insanları 

kucaklama bakımından görüldüğü üzere farklı düşünceleri vardır. 

2.5.İnsanlara Verdikleri Değer Bakımından 

Mevlana, insana değer verir. İnsanı yaratılmışların en şereflisi olarak görür. 

İslamiyet‟te bununla ilgili şöyle bir ayet vardır: “Andolsun ki biz Âdemoğullarını 

üstün ve onurlu kıldık; karada ve denizde onların ulaşımını sağladık; temiz besinlerle 

onları rızıklandırdık ve onları yarattıklarımızdan pek çoğuna üstün kıldık.”
654

 İnsan 

dünyadaki bütün varlıklar arasında en üst noktada yer alır. Nietzsche ise insana 

olumsuz özellikler atfeder ve insana Mevlana kadar değer vermez. Onun için insan, 

sürü insanı içinde yer aldığı sürece varlıklar tabakasında üst konuma yerleşemez. O, 

sınıflandırdığı insan türlerinden sadece üstinsana değer verir. Çünkü o sürü insanının 

içinden sıyrılmış ve kendi ahlâkını, değerlerini, inancını yaratarak sürü insanına 

hükmedebilecek bir konuma erişmiştir.  

Mevlana‟nın rehberi Kuran‟dır. Kuran‟ın insana verdiği değer ile 

Mevlana‟nın insana verdiği değer aynıdır. Kuran‟da insan, yaratılmış varlıkların en 

şereflisi ve en üstünü olarak yer alır. Dolayısıyla Mevlana da insana yaratılmış 

varlıklar içinde eşrefi mahlûkat olarak değer verir. Aynı zamanda insanın en üstün 

varlık olarak görülmesinin bir diğer nedeni onun Tanrı‟nın küçük bir yansıması 

olmasıdır.
655

 Mevlana, Nietzsche‟nin içine doğduğu ve onu sert bir dille eleştirdiği 

Hristiyanlık dininin insanın doğuştan günahkâr olduğu öğretisine karşı çıkmaktadır. 

O, Kuran‟da yer alan “Şüphesiz biz insanı en güzel bir biçimde yarattık.”
656

 ayetini 

                                                           
654

İsra 17/70. 
655

Ahmet Kabaklı, Mevlana, s. 109. 
656

Tin Suresi 95/4. 



179 

 

kabul etmektedir. Bu bağlamda insan masum olarak dünyaya gelmekte ve daha sonra 

kendi iradesine göre günah işlemektedir. 

Nietzsche ise insana verdiği değer bakımından Mevlana ile farklı düşünceleri 

paylaşmaktadır. O, çoğunlukla insana Mevlana kadar değer vermez ve zaman zaman 

insanları eleştirir. İnsanları olduğu gibi kabul etmek yerine onları birtakım 

sınıflandırmalara tabi tutar ve sadece en üstte yer alan insana hak ettiği değeri verir. 

Onun aşağıladığı ve çok sert bir dille eleştirdiği bulunduğu toplumun değerlerini 

sorgulamayan, herkes gibi olan, kitleleri karşısına almaya cesaret edemeyen sürü 

insanıdır. O, toplumun ahlâkına uyum gösterir ve yeni bir ahlâkın ihtiyacına bütün 

gücüyle direnir.
657

 Nietzsche‟ye göre sürü insanı olmak bir suçtur. İnsanın hayattaki 

bütün gayesi üstinsan olmak ve o yolda uğraş vermektir. Üstinsan olma yolunda 

ilerleyen bir insan gerçek değeri hak etmektedir. Dolayısıyla Mevlana bütün insanları 

yaratılmışların en şereflisi olarak görürken, Nietzsche ise sadece üstinsanı 

yaratılmışların en değerlisi olarak görmektedir. 

Sonuç olarak Mevlana‟ya göre insanın başlı başına dünyaya gelmesi ve 

varlıklar arasında yerini alması onun düşüncesinde değerli olmak için yeterlidir. 

Nietzsche‟nin düşüncesinde ise insan genel olarak bir köprü olup asıl amaç onun 

üstinsana doğru yol almasıdır.
658

 Nietzsche‟nin düşüncesinde üstinsana giden yolda 

insan sadece bir araçtır ve üstinsan olmadığı ya da üstinsan olmaya karar vermediği 

sürece insan herhangi bir değere layık değildir.  

2.6.Kâmil İnsan ve Üstinsan Örnekleri Bakımından 

Mevlana, düşüncesinin temeline Kuran‟ın öğretilerini yerleştirmiştir. Onun 

felsefesinde insan, İslam‟ın yolundan gitmeli ve kendisine Hz. Peygamber‟in 

yaşamını örnek almalıdır. Olgunlaşan ve yaşamını Tanrı yolunda harcayan bir insan 

Mevlana‟ya göre kâmil insandır. Kâmil insan bir din adamı olup, İslamiyet‟i en güzel 

şekilde yaşayarak insanlara bu anlamda örnek olan değerli bir kişidir. 

Tasavvuf düşüncesinde kâmil insandan söz edilirken Hz. Peygamber‟den 

bahsedilmektedir. Ancak her ne kadar bütün nebiler ve onlardan sonra gelen veliler 

birer kâmil insan olsalar da, Tanrı‟nın bütün isimlerini kemal derecesinde temsil 

                                                           
657

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 114.; İonna Kuçuradi, Nietzsche ve İnsan, s. 27.; 

Nietzsche, Güç İstenci, s. 205. 
658

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 189. 



180 

 

etmezler.
659

 Tanrı‟nın bütün isimlerini tam anlamıyla ilk olarak Hz. Peygamber 

temsil ettiği için O‟ndan sonra gelenler, bazı durumlarda eksik kalmışlardır. Bundan 

dolayı tasavvufta ve Mevlana‟da kâmil insanın en güzel ve kusursuz örneğini Hz. 

Peygamber sergilemektedir. 

Nietzsche‟de üstinsan, düşünürün insan sınıflamasında en üst konuma sahip, 

kendisini aşmış, ayrıcalıklı kişidir. Hem Tanrı‟nın hem de kendisinin üzerindedir. 

Tanrı‟yı öldürüp kendi içinde bir Tanrı yaratan, her yönüyle kendi varlığını aşan, 

kendi özelliklerinin çok daha üzerinde yer alan üstinsan, özel bir yere sahiptir. Bu 

şekilde kendisini gerçekleştiren, özelliklerinin, yeteneklerinin farkında olan ve 

yapabileceklerinden daha çok şey yapan üstinsanlar aynı zamanda toplumda 

öncüdürler. Düşünüre göre toplumda üstinsanların sayısı arttıkça o toplum daha 

yaşanılır ve anlamlı bir hale gelecektir. Nietzsche, üstinsan tanımından hareketle 

yaşadığı döneme ait örnekler vermektedir. Onun örnekleri, sanatta, siyasette ve başka 

alanlarda toplumlara öncülük etmiş bireylerdir. 

Nietzsche yaşamında ve düşüncesinde görüşlerini sınırlı dünya çerçevesinde 

oluşturmuştur. Tanrı‟yı kendi içinde oluşturan, kendi ahlâkını oluşturup insanlara bu 

değerleri benimseten üstinsan örneği, toplumun liderleri arasında aranmalıdır. 

Nietzsche‟ye göre toplumları peşinden sürükleyen, onlara hükmeden siyasetçiler 

üstinsan olmaktadır. Çünkü onlar yasa adı altında kendi ahlâki değerlerini toplumlara 

empoze etmektedirler. Nasıl ki Tanrı evreni yönetiyorsa, onlar da Tanrı gibi toplumu 

yönetmektedir. Sanatçılar da çok özgün kişilikler olduğundan, kendi içlerinde çok 

özel bir dünyaya sahiptirler. Onlar, topluma aykırı eyleyip kendi istedikleri biçimde 

cesurca yaşamayı göze alırlar. Bu bağlamda siyasetçiler ve sanatçılar, Nietzsche 

tarafından üstinsan örneği olarak kabul edilebilir. 

Nietzsche, bir Tanrı eleştirisi yaparak üstinsanın aynı zamanda Tanrı 

olduğunu söylemesiyle kendisinin bir üstinsan olduğunu iddia etmektedir.
660

 Tanrı‟yı 

tümüyle reddeden, herhangi bir değere sahip çıkmayan, kendi değerlerini kendi 

gücünden alan ve kendinden sonraki nesilleri etkileyen Nietzsche‟nin üstinsan olması 

haksız bir düşünce değildir. Zira kendisinin vermiş olduğu üstinsan tanımına kendisi 

de uymaktadır. 

                                                           
659

İsa Çelik, Tasavvufi Düşüncede İnsan-ı Kamil, s. 38. 
660

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 41. 



181 

 

Sonuç olarak hem Mevlana hem de Nietzsche kendi değerlerinden hareketle 

insan tasavvurlarını oluşturmuşlardır. Dinin şekillendirmesi ile kâmil insan 

kavramını oluşturan Mevlana‟nın kâmil insan örneklerinin Hz. Peygamber ve 

velilerin olması kaçınılmazdır. Ayrıca dini değerlerden uzakta bir yaşam süren 

Nietzsche‟nin üstinsan örneklerinin de bu dünya sınırları içinde başarılara imza 

atmış, toplumları peşinden sürüklemiş sanatçılar, komutanlar ve siyasetçiler olması 

beklenen bir durumdur. 

2.7.Ahlâk Düşüncesi Bakımından 

Her iki düşünür inanç bakımından farklı görüşlere sahip olduğu için ahlâkın 

kaynağı bakımından da farklı fikirlere sahiptirler. Mevlana bir İslam düşünürü 

olduğu için onun ahlâki değerleri Kuran‟a, İslam‟a ve hadislere dayanmaktadır. O, 

kendisine Hz. Peygamber‟in ahlâkını örnek almış ve onun gibi yaşamını 

sürdürmüştür. Nietzsche ise ahlâkın kaynağı olarak dini ele almamış, ahlâkın 

temeline insanı yerleştirmiştir. İnsan, salt kendisi için ahlâklı yaşamalı ve ahlâki 

değerleri kendisi yaratmalıdır. Kişi, Tanrı‟dan korktuğu için değil de insan olarak iyi 

olması gerektiği için iyi davranışta bulunmalıdır.
661

 

Nietzsche‟ye göre “ahlâk, şeylerin değeriyle ilgili önceden oluşturulmuş hazır 

yargılar bütünüdür. Ahlâklı olmak diye övülen şeyse aslında bu hazır yargıları hiç 

sorgulamadan kabul etmektir.”
662

 Aynı şekilde “ahlâklı olmak demek, çok eski bir 

yasaya ya da geleneğe itaat etmek demektir.”
663

 Nietzsche, insanın hazır kalıp 

yargılara göre eylemde bulunmasını eleştirmektedir. Mevlana ise, Kuran‟da ve 

hadislerde verili normları kabul etmektedir. Nietzsche‟nin ahlâk anlayışı yenilikçi 

iken, Mevlana‟nınki gelenekçidir. Mevlana din temelli normlara uymayı kabul 

ederken, Nietzsche ise insanın kendi ahlâkını kendisinin oluşturması gerektiğini ifade 

etmektedir. 

Nietzsche‟ye göre ahlâk; sıradan insanların, çoğunluğun kabul ettiği, başkası 

tarafından oluşturulan kurallara uymasıdır. Ona göre “Ahlâk, sürünün 

                                                           
661

Metanet Azizgizi Aliyeva, “Mevlana Düşüncesinde İnsan”, s. 180.; Hasan Alma, “Mevlana‟nın 

Düşünce Dünyasında Hz. Peygamber Sevgisi”, s. 318.; Mesnevi, C. V, B. 1231.; Ahmet Cevizci, 

Felsefe Sözlüğü, s. 1232.; Nietzsche, Deccal, 41. 
662

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 94. 
663

Nietzsche, İnsanca, Pek İnsanca 1, s. 92. 



182 

 

içgüdüsüdür.”
664

 Herkes tarafından iyi veya kötü kabul edilen değerlere göre hareket 

etmek sürü insanının işidir. Çünkü onlar iyi, kötü gibi değer yaratacak durumdan 

uzaktırlar. Oysa Nietzsche‟ye göre her ne kadar bu şekilde değerlendirmelerin 

olduğu varsayılsa da bunların geçerliliği tartışılmaktadır. Çünkü iyi veya kötüye hiç 

kimse karar vermemektedir: “Neyin iyi neyin kötü olduğunu henüz hiç kimse 

bilmiyor. Onu sen yaratacaksın, bir yaratıcı olarak.”
665

 Nietzsche‟nin ahlâkı insanın 

kendi içinden beslenmelidir ve insan iyiyi, kötüyü kendisi yaratmalıdır. 

Nietzsche‟ye göre ahlâk yoktur. O, sadece olayların yorumlanmasından ve 

değerlendirilmesinden ibarettir: “Ahlâki gerçek diye bir şey yoktur. Ahlâk, belirli 

olayların bir yorumlanışıdır. Daha doğrusu, bir yanlış yorumlanışıdır.”
666

 Mevlana‟da 

ise bu değerlendirmeler İslam anlayışına göre şekillenir. İnsan eylemde bulunduğu 

bir davranış hakkında yorumda bulunacaksa hadisleri ve Kuran‟ı önüne almalı ve 

orada yazılanlara göre değerlendirme yapmalıdır.
667

 

Hem Mevlana hem de Nietzsche‟nin ahlâk anlayışlarının temelinde dinsel 

farklılıklar olsa da, her ikisi de ahlâkın insanlara örnek olması gerektiğini düşünür. 

Ahlâkın ortaya çıkışı konusunda farklı düşünceye sahiplerken, insanların erdemli ve 

iyi olmaları gerektiği konusunda benzer düşünmektedirler. Kâmil insan ve üstinsan, 

bütün insanların üstünde yer aldığından, her ikisinin de davranışı insanlara örnek 

olacaktır. Dolayısıyla ahlâk, ister içerden yaratılsın ister dışardan verili kabul edilsin; 

insanların davranışlarını iyi anlamda değiştirecek şekilde olmalıdır.  

2.8.Örnek Aldıkları İnsanlar Bakımından 

Mevlana, insanların kendilerine din adamlarını, velileri örnek almaları 

gerektiğini söyler. Çünkü onlar önderdir ve toplumun önündedirler. Dolayısıyla 

insanlara en çok yardım edecek olan da onlardır. Nietzsche ise, ahlâki tutumuna 

paralel olarak insanın başka birini örnek almak yerine onun örnek alınacak biri 

olmasını ister. Çünkü insan, kendi değerini kendisi yarattığından başkasının 

değerlerini takip etmeye ihtiyaç duymamaktadır. 

                                                           
664

Nietzsche, İyinin ve Kötünün Ötesinde, s. 114. 
665

Nietzsche, Böyle Buyurdu Zerdüşt, s. 221. 
666

Nietzsche, Putların Batışı, s. 49. 
667

Metanet Azizgizi Aliyeva, “Mevlana Düşüncesinde İnsan”, s. 180. 



183 

 

Süleyman A. Örnek şöyle der: “Nietzsche, diğer peygamberlerin aksine, 

herkesi kendine gönderen, kendini bulmaya gönderen bir peygamberdir. Yani o, beni 

takip edin demez; kendinizi takip edin der, beni boş verin ve kendinizi arayıp 

bulun.”
668

 Nietzsche, insanların kendisini bulması için onlara tavsiyelerde bulunan 

bir peygamber gibi görülse de, aslında insanların kendisini takip etmesini önerir. 

Mevlana ise, insanların peygamberleri örnek alarak onların yaşayışlarına uygun bir 

hayat sürmelerini öğütler.
669

 

Mevlana‟ya göre insan zaman zaman bunalıma girdiğinde akılca kendisinden 

daha üstün birilerine ihtiyaç duymaktadır. İnsan kendi kendine yetemediği 

zamanlarda herkesin güvenini kazanmış, sözüne itibar edilen ve herkesçe sevilen 

birinin tavsiyelerine uymak istemektedir. Bu bağlamda Mevlana, herkesçe sevilen ve 

güvenilen kişilerin peygamberler olduğunu düşünmektedir. Dolayısıyla yaşamında az 

hata yapmak ve Tanrı‟nın seveceği bir kul olmak isteyen kişi, peygamberlerin 

izinden gitmelidir. Yeniden ahlâk kuralları yaratmak zor ve zahmetli olduğu için 

peygamberlerin sahip olduğu ahlaki değerlerin peşinden gitmek insanların yaşamını 

kolaylaştırmaktadır. 

Nietzsche insan düşüncesini oluştururken insanın her zaman kendisinden 

hareketle değerlerini şekillendirmesi gerektiğini düşünmektedir. İnsan kendisini 

aşarak üstinsan olma yolunda pek çok zorluğu göze almalı ve örnek alması gereken 

kişinin yine kendisinin olması gerektiğini unutmamalıdır. İnsan, kendi değerlerini 

oluşturmalı ve her zaman kendisini örnek alıp kendisinin peşinden gitmelidir. 

Mevlana insanlara peygamberlerin yaşamlarını örnek gösterip onların yaşamlarını 

kolaylaştırırken, Nietzsche ise insanın kendisini örnek alıp yeni değerlerle zorlu bir 

yaşamda mücadele etmeyi salık vermektedir. 

 

 

 

 

 

                                                           
668

Süleyman A. Örnek, Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, s. 53. 
669

Mesnevi, C. III. B. 1197-1221. 



184 

 

 

SONUÇ 

 

Bu tez çalışması kapsamında birbirinden farklı kültür dünyalarından olan iki 

düşünürün insan anlayışları konusunda benzerlikler ve farklılıklar olduğunu 

göstermeye çalıştık. Ele alınan iki düşünürün arasında zaman ve coğrafya olarak çok 

fark olduğunu gözden kaçırmamak gerekir. Mevlana doğu dünyasında İslam kültürü 

ile şekillenerek insan anlayışını oluştururken, Nietzsche ise batı dünyasında Hristiyan 

kültürüne bir başkaldırı ve bütün değerlere meydan okumayla insan tasavvurunu 

ortaya çıkarmıştır. 

Her ikisinin de bulunduğu kültür farklı olsa da insan düşüncesi konusunda 

ortak anlayışa sahiptirler. Mistik teist ile nihilist ateist bir düşünürün paylaştığı ortak 

zemin insanın olgunlaşması, gelişmesi ve kendisinin üzerinde daha fazla ve farklı bir 

şey olması gerektiğidir. Mevlana insan tasavvurunu oluştururken onun İslam kültürü 

ile şekillenerek kendisini geliştirip Tanrı yolunda ilerleyerek kâmil insan olma 

amacına varmıştır. Bu yolda ilerlemek isteyen kişi pek çok zorluğa katlanarak pes 

etmeden cesurca davranmalıdır. Onun oluşturmaya çalıştığı insanın özellikleri olgun, 

cesur, zorluklardan kaçmayan ve gelişmeye açık bir yapıda olmasıdır. Nietzsche ise 

insan anlayışını oluştururken onun Tanrı‟dan uzakta, kutsallardan arınarak sadece 

kendisinin oluşturduğu değerlerle üstinsan olma amacına varmıştır. Nietzsche de 

üstinsana giden yolda kişinin pek çok zorluğa katlanması ve birçok şeyle mücadele 

etmek zorunda kalması konularında Mevlana gibi düşünmektedir. Her ikisi zıt 

kaynaklardan beslense de vardıkları kâmil insan ve üstinsan anlayışları temelde 

insanın gelişmesine ve olgunlaşmasına vurgu yaptığı için benzer anlayışa sahiptir. 

Görebildiğimiz kadarıyla iki düşünür insan anlayışını oluştururken kişinin 

Tanrı ile olan ve olması gereken bağı konusunda ayrı düşmektedir. Mevlana insanın 

Tanrı ile yakın olup O‟nun istediği şekilde yaşamasını isterken Nietzsche ise kişinin 

Tanrı düşüncesinden uzakta salt kendi değerlerine göre yaşamasını salık vermektedir. 



185 

 

İslami normlar ışığında bu dünya için değil de öte dünya için yaşamak, Hz. 

Peygamber ahlakını benimsemek ve Tanrı‟ya yakın olmak Mevlana‟nın insan 

anlayışının temelini oluşturmaktadır. Herhangi bir dinin etkisinden uzakta kutsal olan 

her şeyi reddederek sadece bu dünya için yaşaması ve kişinin sürünün değerlerine 

göre değil de kendi oluşturduğu değerlere göre eylemesi de Nietzsche‟nin insan 

anlayışını oluşturmaktadır. Her ne kadar temelde insanın olgunlaşması bağlamında 

benzer görüşü paylaşsalar da daha sonra farklı yollardan gitmektedirler. 

İnsanın gelişmesi sürekli bir değişimle mümkün olacağından hem Mevlana 

hem de Nietzsche kendi felsefi dünyalarında kişinin belli bir yerde sabit kalmasına 

karşı çıkmaktadırlar. Yaşamı boyunca aynı noktada kalan, hayatın farklı taraflarını 

görmeyen, bulunduğu yerden başka bir yere geçmek için zorlukları göze alamayan, 

kişisel gelişim anlamında kendisine bir şey katmayan kişi anlamsız bir yaşam 

sürmektedir. İki düşünürümüz de insanın hayatına değer katmak ve kendisini 

geliştirmek anlamında sürekli değişmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Hayatını hep 

daha iyi ve farklı olmak için yaşamak filozofların insan anlayışına dair ortak 

yargılarıdır. Bunu yaparlarken Mevlana kişilerin toplumlara örnek olan, Tanrı 

tarafından çok sevilen Hz. Peygamber yolunda ilerlemesi gerektiğini söylerken; 

Nietzsche ise kişilerin sürü ahlâkını aşarak, kendi içinden gelen bir güçle değerler 

sistemi oluşturan, Tanrı düşüncesine sahip olmayan, toplumlara yol gösteren 

birtakım başarılı siyasetçiler, ressamlar ve komutanlar gibi olmalarını tavsiye 

etmektedir. Kendini geliştirmeye çalışan insanlar sonunda ya din adamı olmakta ya 

da bu dünyada başarılara imza atmış, toplumları yönlendirmiş bir lider olmaktadır.  

Olgunlaşmaya başlayan insanlar Mevlana düşüncesinde Tanrı‟ya yaklaşırken 

Nietzsche düşüncesinde Tanrı‟dan uzaklaşmaktadır. Temelde benzer düşünceyi 

paylaşıp daha sonra farklı yolları benimseyen filozofların yaratıcı ile bir bağ 

kurmaları onların içine doğdukları kültürle alakalıdır. Mevlana İslam kültüründe 

değil de başka bir kültürde yetişmiş olsaydı belki de kâmil insan kavramını 

oluşturamayacak, oluştursa bile başka kavram adı altında yaratıcı ile farklı bir bağ 

kuracaktı. Bu, onun içine doğduğu coğrafyayı benimsemiş ve düşüncelerini 

içselleştirdiği anlamına gelmektedir. Aynı şekilde Nietzsche Hristiyan bir toplumda 

ve ailede dünyaya gelmesine rağmen bu dinin değerlerine başkaldırmış ve kutsal 

kitapta adı çokça zikredilen Tanrı‟ya karşı çıkmıştır. Nietzsche, Mevlana gibi içinde 



186 

 

bulunduğu kültürü benimsememiş ve insan anlayışını din ekseninde oluşturmamıştır. 

O, Tanrı düşüncesini yok sayarak onun yerine üstinsan anlayışını yerleştirmiştir. 

Bununla birlikte Nietzsche, Mevlana gibi İslam kültüründe yetişmiş ya da İslamiyet‟i 

tanımış olsaydı düşünceleri yine nihilist çerçevede mi olurdu, tartışmaya açık bir 

durumdur. Ancak onun eserlerinde geçen İslam‟la ilgili olumlu ifadeleri 

düşüncelerinin değişeceğine bir işaret olarak görebiliriz.  

Ele aldığımız kadarıyla Mevlana insanın sürekli Tanrı ile olan bağını 

güçlendirmeye çalışırken, Nietzsche O‟nu yok sayıp hatta insanlarla “Tanrı öldü. 

O‟nu biz öldürdük.” diyerek dalga geçmektedir. Mevlana insana öteki dünyadaki 

yaşamda ödül kazanmak için bu dünyadan ve kendisinden vazgeçip sadece Tanrı‟nın 

istediği şekilde hayatını sürdürmesini tavsiye ederken; Nietzsche ise öte dünya 

düşüncesine karşı çıkarak insanın sadece bu dünyada dilediği şekilde yaşamasını 

salık vermektedir. Tanrı, din, öte dünya gibi inanç temelli unsurların pozitivist 

âlemde karşılığı yoktur. Bu durum inançtan öteye gitmemektedir. Dolayısıyla insan, 

ele aldığımız filozoflar gibi uç noktalarda yaşamak yerine hem bu dünya hem de 

öteki dünya arasında bir denge kurarak yaşamını sürdürmelidir. 

Netice olarak Mevlana insanı Tanrı sevgisinden hareketle O‟nun yarattığı 

mükemmel bir varlık olarak görürken, Nietzsche insanı pek çok yerde eleştirmekte 

ve mükemmel varlık olarak da kendisinin oluşturduğu üstinsanı görmektedir. 

Mevlana düşünce dünyasında insanı Tanrı‟ya yaklaştırmaya çalışırken Nietzsche ise 

insanı Tanrı‟dan uzaklaştırmakta kendisinin deyimiyle üstinsanı Tanrı yerine 

koymaktadır. Tez çalışması boyunca ele aldığımız kadarıyla iki düşünür her ne kadar 

farklı tarihsel koşullarda yaşamış olsalar da insanın olgunlaşmasına ve gelişmesine 

vurgu yaptıkları için aynı noktadan hareket etmekteler ancak daha sonra kâmil insan 

ve üstinsan idealine giden yolda farklı kaynaklardan beslenerek çok farklı şekilde 

düşünmektedirler. Filozofların düşüncesine göre kişi ya kâmil insan ya da üstinsan 

olmalıdır. Ancak iki insan tasavvuru da çok farklı kutuplarda yer aldığından kişi bu 

tasarımlar arasında bir denge kurarak yeni bir anlayış oluşturarak yaşamını 

sürdürmelidir. 

 

 



187 

 

KAYNAKÇA 

GİRİŞ 

Aristoteles; Nikamakhos‟a Etik, Saffet Babür (çev.), Ankara: Ayraç Yayınevi, 

1997. 

-------; Ruh Üzerine, Zeki Özcan (çev.), İstanbul: Alfa Basım Yayın, 2001. 

Augustine; İtiraflar, Dominik Pamir (çev.), İstanbul: Kaknüs Yayınları, 1999. 

Cevizci, Ahmet; Felsefe Tarihi, İstanbul: Say Yayınları, 2011. 

---------; Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2005. 

---------; Felsefe, İstanbul: Sentez Yayınları, 2008. 

Çevik, Mustafa; Mevlana‟da Aşk ve Varoluş, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014. 

Cıvgın, Ayşe Gül; “Max Scheler ve İnsan”, Kaygı Dergisi, 4, 2005, ss. 42-48. 

Çotuksöken, Betül; Felsefeyi Anlamak Felsefe İle Anlamak, İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi, 1995. 

Çüçen, A. Kadir; Ortaçağ ve Rönesansta Felsefe, Bursa: Ezgi Kitabevi, 2010. 

Descartes, Rene; Metot Üzerine Konuşma, Mehmet Karasan (çev.), İstanbul: 

MEB Yayınları, 1967. 

El-Gazali, Ebu Hamid; Makasıd El-Felasife, Cemaleddin Erdemci (çev.), 

İstanbul: Vadi Yayınları, 2002. 

Erdem, Hüsameddin; İlkçağ Felsefesi Tarihi, Konya: Hüer Yayınları, 2010. 

Gazali; el-Munkız mine‟d-Dalal (Hakikate Giden Yol), Ali Kaya (çev.), 

İstanbul: Semerkand Yayınları, 2005. 

Gökalp, Nurten; İnsan Felsefesi, Ankara: Nobel Yayınları, 2014. 

Gökberk, Macit; Felsefe Tarihi, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1996. 

Güvenç, Bozkurt; İnsan ve Kültür, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1994. 

Herakleitos; Fragmanlar, İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2005. 

Hançerlioğlu, Orhan; Düşünce Tarihi, Ankara: Remzi Kitabevi, 1993. 



188 

 

Kaya, Mahmut; İslam Filozoflarından Felsefe Metinleri, İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2014. 

Kılıç, Cevdet; Hak Dini ve Halk Dini, Ankara: Fecr Yayınları, 2014. 

Kuçuradi, Ionna; Yüzyılımızda İnsan Felsefesi Takiyettin Mengüşoğlu 

Anısına, Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları, 1997. 

-------; İnsan ve Değerleri, Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları, 2010. 

-------; Nietzsche ve İnsan, Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları, 1997. 

Küçük, Osman Nuri; Mevlana‟ya Göre Manevi Gelişim Benliğin Dönüşümü 

ve Miracı, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014. 

Küçükalp, Kasım ve Cevizci, Ahmet; Batı Düşüncesi Felsefi Temeller, 

İstanbul: İSAM Yayınları, 2010. 

Leo, Buscaglia; Kişilik Tümüyle İnsan Olabilme Sanatı, Nejat Ebcioğlu 

(çev.), İstanbul: İnkılap Yayınları, 1987. 

Magill, Frank; Egzistansiyalist Felsefenin Beş Klasiği, Vahap Mutal (çev.), 

İstanbul: Dergah Yayınları, 1992. 

Mengüşoğlu, Takiyettin; Kant ve Scheler‟de İnsan Problemi Felsefi 

Antropoloji İçin Kritik Bir Hazırlık, İstanbul: İstanbul Edebiyat Fakültesi 

Yayınları, 1969. 

-------; Felsefi Antropoloji, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Yayınları, 1971. 

Özcan, Muttalip; İnsan Felsefesi: İnsanın Neliği Üzerine Bir Soruşturma, 

İstanbul,  2006 

Özcan, Zeki; İnsan ve Toplum Bilimleri II (Epistemolojik ve Kavramsal 

Sınırlar), Ankara: Birleşik Yayınevi, 2012. 

Platon; Devlet, Sabahattin Eyuboğlu-M. Ali Cimcoz (çev.), İstanbul: Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları, 2013. 

-------; Phaidon, S. K. Yetkin- H. R. Atademir (çev.), İstanbul: MEB 

Yayınları, 1989. 



189 

 

Pekünlü, Rennan; “‟Düşünüyorum Öyleyse Varım‟ Sözü Üzerine”, Bilim ve 

Gelecek Dergisi, 132, 2015, ss. 50-53. 

Scheler, Max; İnsanın Kosmostaki Yeri, Harun Tepe (çev.), Ankara: Ayraç 

Yayınları, 1998. 

Tanilli, Server; Yaratıcı Aklın Sentezi Felsefeye Giriş, İstanbul: Adam 

Yayınları, 1997. 

Theodor, Adorno ve Horkheimer, Max; Aydınlanmanın Diyalektiği, Nihat 

Ülner ve E. Öztarhan Karadoğan (çev.), İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2014. 

Timuçin, Afşar; Düşünce Tarihi, İstanbul: BDS Yayınları, 1992. 

Toshihiko, Izutsu; Kur‟an‟da Allah ve İnsan, Süleyman Ateş (çev.), Ankara: 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1975. 

Uçar, Şahin; “İnsan, Varlık ve Zaman”, İslam Araştırmaları Dergisi, 6, 2001, 

ss. 137-154. 

Ülken, Hilmi Ziya; Felsefeye Giriş-1, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2008. 

MEVLANA  

Akot, Bülent; “Değerler Eğitimi Açısından İnsan-ı Kamil Düşüncesi ve 

Günümüzde Karşılaşılan Zorluklar”, İslami Araştırmalar Dergisi, 24/1, 2013, 

ss. 56-70. 

Aliyeva, Metanet Azizgizi; “Mevlana Düşüncesinde İnsan”, Çanakkale 

Onsekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2006, ss. 179-182. 

Alma, Hasan; “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Hz. Peygamber Sevgisi”, 

1. Kutlu Doğum Sempozyumu Bildirileri, Şanlıurfa (21-22 Nisan), 2007, ss. 

317- 331. 

Altıkardeş, İsmet; İdeal Kişilik Modeli Olarak İnsan-ı Kamil, İstanbul: 

Rağbet Yayınları, 2005. 

Altıntaş, Ramazan; “Mevlana‟da İrade Hürriyeti”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 8/2, 2004, ss. 1-15. 



190 

 

Anbarcıoğlu, Meliha; “Mevlana Celâlettin-i Rumi‟nin Hayat ve Ölüm 

Hakkındaki Düşünceleri”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya 

Fakültesi Doğu Dil ve Edebiyatları Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 2/3, 

1977, ss. 1-26. 

Atay, Hüseyin; “İslamda Olgun İnsan (İnsan-ı Kamil)”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15/1, 1967, ss. 155- 171. 

Atay, Rıfat; “Peygamber Varisi Mevlana: İnsan Sevgisi Merkezli Çoğulcu Bir 

Okuma Denemesi”, 1. Kutlu Doğum Sempozyumu Bildirileri, Şanlıurfa (21-

22 Nisan), 2007, ss. 333-339. 

Aydın, Mehmet S.; Din Felsefesi, İzmir: İzmir İlahiyat Fakültesi, 2001. 

Baykan, Erdal; Düşünceye Gelmeyen Tanrı Sorunu ve Mevlana, Van: Bilge 

Adam Yayınları, 2005. 

Büker, Seçil ve Özsoy, Aydan; Gönülden Gönüle Mevlana İmgesi, Ankara: 

Ütopya Yayınevi, 2009. 

Can, Şefik; Mevlana Hayatı Şahsiyeti Fikirleri, İstanbul: Ötüken Yayınları, 

2011. 

---------; Mevlana Hayatı Şahsiyeti Fikirleri, İstanbul: Ötüken Yayınları, 

2009. 

--------; Mevlana ve Eflatun, İstanbul: Okul Yayınları, 2004. 

Canan, İbrahim; Hadis Ansiklopedisi Kütüb-i Sitte 12, İstanbul: Akçağ 

Yayınları. 

Çelik, İsa; Tasavvufi Düşüncede İnsan-ı Kamil, İstanbul: Kaknüs Yayınları, 

2010. 

Çetinkaya, Yalçın; “Mevlana‟da Aşk ve Musiki”, Mevlana Araştırmaları 4, 

Adnan Karaismailoğlu (ed.), Ankara: Akçağ Yayınları, 2012, ss. 39-54. 

Deniz, Gürbüz; Anlam ve Varlık Boyutuyla İnsan, Ankara: DİB Yayınları, 

2015. 

Durak, Nejdet; “İslam Düşüncesinde Etik Bir İdeal Olarak „İnsan-ı Kamil‟ 

Anlayışı”, Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, 7/2, 2010, ss. 105-124. 



191 

 

Durakoğlu, Abdullah; “Mevlana ve Marcel‟de İnsan Varlığı”, Akademik 

Bakış Dergisi, 37, 2013, ss. 1-19. 

Eflaki, Ahmed; Ariflerin Menkıbeleri II, Tahsin Yazıcı (çev.), İstanbul: 

Remzi Kitabevi, 1987. 

---------; Menakıbu‟l-Arifin (Ariflerin Menkıbeleri) I, Tahsin Yazıcı (çev.), 

İstanbul: MEB Yayınları, 1995. 

Emiroğlu, İbrahim; “Mevlana‟nın Hz. Muhammed‟e Sevgisi ve Bağlılığı”, 

Dokuz Eylül. Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 18, 2003, ss. 53-90. 

---------; Yanlış Düşünce ve Davranışlar Karşısında Mevlana, İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2011. 

Erginli, Zafer; “Mesnevi Perspektifinden Madde ve Mana Arasında İnsan 

Gerçeği”, Çanakkale Onsekiz Mart İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2006, ss. 

251-260. 

Ergün, Mustafa; İnsan ve Eğitimi-Mevlana Üzerine Bir Deneme Mevlana‟nın 

Eğitim Görüşleri, Ankara: Ocak Yayıncılık, 1993. 

Füruzanfer, Bediüzzaman; Mevlana Celaleddin, Feridun Nafiz Uzluk (çev.), 

İstanbul: MEB Yayınları, 1963. 

Gölpınarlı, Abdülbaki; Mevlana Celâlettin, İstanbul: İnkılap Yayınevi, 1985. 

----------; “Mevlana Celâlettin Hayatı Eserleri Felsefesi”, İstanbul: İnkılap 

Kitabevi, 1999. 

---------; “Mevlana”, İstanbul: Kapı Yayınları, 2014. 

Gül, Halim; Mesnevi‟de Tasavvufi Tefsir, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014. 

Güllüce, Hüseyin; Kur‟an Tefsiri Açısından Mesnevi, İstanbul: Ötüken 

Yayınları, 1999. 

Gürsoy, Kenan; Etik ve Tasavvuf Felsefi Diyaloglar, Semih Yücel (hzl.), 

İstanbul: Sufi Kitap, 2008. 

Hidayetoğlu, Ahmet Selahaddin; Hazreti Mevlana Hayatı ve Şahsiyeti, 

Konya: Konya Büyükşehir Belediyesi Kültür Müdürlüğü Yayınları, 1995. 



192 

 

İkbal, Muhammed; İslamda Dini Düşüncenin Yeniden Doğuşu, Ahmet Asrar 

(çev.), İstanbul: Bir Yayıncılık, 1984. 

Jamilah, Khatoon; “İkbal‟in İnsan-ı Kâmili”, Celal Türer (çev.), Kitap 

Dergisi, 10/72, 1995, ss. 57-60. 

James, William; The Principles of Psychology, New York: Dover 

Publications, 1950. 

Kabaklı, Ahmet; Mevlana, İstanbul: Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları, 2011. 

-----------; “Mevlana”, İstanbul: Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları, 2005. 

Kara, Mustafa; Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, İstanbul: Dergah Yayınları, 

1999. 

Kaval, Musa; “Mevlana‟nın Mesnevisi‟nde Nefis Kavramı”, Uşak 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 4/2, 2011, ss. 149-163. 

Kılıç, Cevdet; “Mevlana‟nın Düşünce Dünyasında Felsefe ve Filozoflar”, 

Tasavvuf İlim ve Akademik Araştırma Dergisi Mevlana Özel Sayısı, 20, 2007, 

ss. 175-202. 

Kılıç, Cevdet; Bir Türk Dostu ve Mevlana Hayranı Muhammed İkbal, 

Ankara: Fecr Yayınları, 2014. 

Kılıç, Recep; Ayet ve Hadislerin Işığında İnsan ve Ahlak, Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1995. 

Kızıler, Hamdi; “Mevlana‟ya Göre İnsan ve Değeri”, Tasavvuf İlim ve 

Akademik Araştırma Dergisi Mevlana Özel Sayısı, 14, 2005, ss. 473-481. 

Konuk, Ahmed Avni; Fusüsü‟l-Hikem Tercüme ve Şerhi I, Mustafa Tahralı 

ve Selçuk Eraydın (çev.), İstanbul: İfav Yayınları, 1994. 

Konur, Himmet; “Mevlana, Tasavvuf ve Ahlak”, Mevlana ve İnsan 

Sempozyum Bildirileri, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İzmir, 2007, ss. 33-

44. 

Küçük, Osman Nuri; Fusüsu‟l-Hikem ve Mesnevi‟de İnsan-ı Kamil, İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2014. 



193 

 

Meşhedi, Mehdi Firdevs-i; “Mevlana‟nın Düşüncesinde Kadın”, Hasan 

Almaz (çev.), Nüsha Dergisi, 20, 2006, ss. 53-64. 

Mutahhari, Murtaza; İnsan-ı Kamil, İstanbul: Çıra Yayınları, 2012. 

Nesefi, Azizüddin; Tasavvufta İnsan Meselesi İnsan-ı Kamil, Mehmet Kanar 

(çev.), İstanbul: Dergâh Yayınları, 1990. 

Öngören, Reşat; Mevlana Celaleddin Rumi mad. C. XXIX., Ankara: DİA, 

2004. 

Özköse, Kadir; “Mevlana Celaleddin-i Rumi‟nin Düşüncesinde Kadın”, 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XI/1, 2007, ss. 51-67. 

Öztürk, Yaşar Nuri; Mevlana Celâlettin Rumi ve İnsan, İstanbul: Yeni Boyut 

Yayınları, 2014. 

Panayotopulos, I. M.; Benzersiz Mevlana, Kriton Dinçmen (çev.), İstanbul: 

Arion Yayınları, 2007. 

Rahman, Fazlur; İslam, Mehmet Dağ-Mehmet Aydın (çev.), Ankara: Selçuk 

Yayınları, 1992. 

Rumi, Mevlana Celâlettin; Mesnevi I-VI, Şefik Can (çev.), İstanbul: Ötüken 

Yayınları, 2014. 

---------; Mesnevi I-VI, Veled İzbudak (çev.), İstanbul: M.E.G.S.B. Yayınları, 

1988. 

----------; Konularına Göre Açıklamalı Mesnevi Tercümesi I-VI, Şefik Can 

(çev.), İstanbul: Ötüken Yayınları, 2004. 

-----------; “Divan-ı Kebir”, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), Ankara: KB 

Yayınları, 2000. 

----------; “Divan-ı Kebir”, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), Ankara: KB 

Yayınları, 1992. 

----------; “Divan-ı Kebir”, Abdülbaki Gölpınarlı (hzl.), İstanbul: Remzi 

Kitabevi, 1957. 

---------; “Fihi Ma Fih”, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul, 1959. 



194 

 

---------; “Fihi Ma Fih”, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul: Remzi 

Kitabevi, 1993. 

---------; “Fihi Ma Fih”, Meliha Ülker Anbarcıoğlu (çev.), İstanbul: MEB 

Yayınları, 1990. 

---------; “Fihi Ma Fih”, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul: İnkılap 

Yayınları, 2009. 

---------; “Fihi Ma Fih”, Meliha Ülker Anbarcıoğlu (çev.), İstanbul: 

M.E.G.S.B. Yayınları, 1985. 

---------; “Mektuplar”, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul: İnkılap ve Ata 

Kitabevi, 1963. 

Soysaldı, İhsan; “Mevlana‟nın Mesnevisi‟nde Nefis Kavramı”, Uluslararası 

Mevlana ve Mevlevilik Sempozyumu Bildiriler 1, Şanlıurfa, (26-28 Ekim), 

2007, ss. 163-167. 

Sözen, Kemal; “Sinan b. Sabit‟in Mükemmel İnsan Tasavvuru”, Şanlıurfa 1. 

Uluslararası Katılımlı Bilim Din ve Felsefe Tarihinde Harran Okul 

Sempozyum Bildirileri, C.1, 2006, ss. 397-410. 

Tarhan, Nevzat; Mesnevi Terapi, İstanbul: Timaş Yayınları, 2014. 

Tekin, Mustafa; “Mevlana Celâlettin-i Rumi‟de Din ve Yabancılaşma”, 

İstanbul Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1/1, 2010, ss. 101-118. 

Topçu, Nurettin; İslam ve İnsan-Mevlana ve Tasavvuf, İstanbul: Dergâh 

yayınları, 2001. 

Uzel, Nezih; Mevlana ve İnsan, İstanbul: Elif Kitabevi Milenyum Yayınları, 

2009. 

Veled, Sultan; İbtidaname, Abdülbaki Gölpınarlı (çev.), İstanbul: İnkılap 

Kitabevi, 2014. 

Wilcox, Lynn; Sufizm ve Psikoloji, Orhan Düz (çev.), İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2001. 

Yakıt, İsmail; Mevlana‟da Aşk Felsefesi, İstanbul: Ötüken Yayınları, 2010. 

---------; “Batı Düşüncesi ve Mevlana”, İstanbul: Ötüken Yayınları, 1993. 



195 

 

---------; “Batı Düşüncesi ve Mevlana”, İstanbul: Ötüken Yayınları, 2013. 

---------; “Mevlana‟da Akıl ve Aklın Kritiği”, Selçuk Üniversitesi 8. Milli 

Mevlana Kongresi Bildirileri, Konya: Selçuk Üniversitesi Basımevi, 1997. 

Yaran, Cafer Sadık; “Mevlana‟nın Yedi Öğüdü: Evrensel Erdemler, Kozmik 

Temellendirmeler ve Aidiyet Meselesi”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 16, 2007, ss. 21-48. 

Yazıcı, Yüksek; Gönüller Sultanı Mevlana, İstanbul: Kavim Yayınları, 2007. 

Yazoğlu, Ruhattin ve İmamoğlu, Tuncay; “Mevlana Düşüncesinde Bir 

Ölümsüzlük Tecrübesi Olarak İradi ve Doğal Ölüm”, Erzurum Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 34, 2007, ss. 9-19. 

Yeniterzi, Emine; Mevlana Celaleddin Rumi, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1997. 

Yılmaz, Hasan Kamil; “Mevlana ve Mesajı”, İlmi ve Akademik Araştırma 

Dergisi, 20, 2007, ss. 13-19. 

Yılmaz, Muhammet; İnsan ve İslam, İstanbul: Ensar Yayınları, 2014. 

Yüce, Abdülhakim; “Tasavvufta İnsan-ı Kamil ve Mevlana”, Tasavvuf İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi, 14, 2005, ss. 63-75. 

NIETZSCHE 

Akarsu, Bedia; Çağdaş Felsefe Kant‟tan Günümüze Felsefe Akımları, 

İstanbul: İnkılap Kitabevi, 1994. 

Akdeniz, Emrah; “Nietzsche‟de Dekadans ve Kültür Eleştirisi Olarak Trajik 

Bilgelik”, Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, 15, 2013, ss. 111-126. 

Aydın, Hüseyin; Metafizikçi Olarak Nietzsche, Bursa: Uludağ Üniversitesi 

Basımevi, 1984. 

Baykan, Fehmi; Nietzsche‟nin Felsefesi, İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2000. 

----------; Bilgelik Yolunda Bir Filozof Nietzsche, Ankara: Palme Yayınları, 

1989. 



196 

 

Becermen, Metin; “Nietzsche‟nin „Kadınlara mı gidiyorsun? Kırbacı 

unutma!‟ Sözü Üzerine Bir İnceleme”, Kaygı Dergisi, 21, 2013, ss. 29-36. 

Berkowitz, Peter; Nietzsche Bir Ahlak Karşıtının Etiği, Ertürk Demirel (çev.), 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2003. 

Camus, Albert; Başkaldıran İnsan, Tahsin Yücel (çev.), İstanbul: Can 

Yayınları, 1998. 

Chaix Ruy, Jules; Nietzsche Yaşamı ve Felsefesi, Berna Serveryan (çev.), 

İstanbul: Çiviyazıları Yayınları, 2001. 

Copleston, Frederick; Felsefe Tarihi Nihilizm ve Materyalizm, Deniz Canefe 

(çev.), İstanbul: İdea Yayınları, 1996. 

Coşar, Metin; Nietzsche Kavramada Yeni Bir Yol, Ankara: ODTÜ Yayıncılık, 

2009. 

Danto, Arthur; Nietzsche Hayatı, Eserleri ve Felsefesi, Ahmet Cevizci (çev.), 

İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2002. 

Deleuze, Gilles; “Üstinsan: Diyalektiğe Karşı”, Turhan Ilgaz (çev.), Cogito 

Nietzsche: Kayıp Bir Kıta Dergisi, 25, 2014, ss. 111-134. 

Dok, Birol; Nietzsche‟nin Nihilizmi, Ankara: Seba Yayınları, 1996. 

Gane Piero, Laurence; Nietzsche, Erkal Ünal (çev.), İstanbul: NTV Yayınları, 

2012. 

Gianni, Vattimo; Nietzsche İle Diyalog Denemeler 1961-2000, Durdu 

Kundakçı (çev.), Ankara: Dost Kitabevi, 2005. 

Gökberk, Macit; Felsefe Tarihi, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1996. 

Günay, Mustafa; Felsefe Tarihinde İnsan Sorunu, Adana: Karahan Kitabevi, 

2010. 

İncir, Nurettin; “Friedrich Nietzsche‟nin İnsan, Ahlak ve Eğitim Anlayışı”, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2013). 

Jackson, Roy; Nietzsche Kilit Fikirler, Nevra Yaraç (çev.), İstanbul: Optimist 

Yayınları, 2012. 



197 

 

Keklik, Nihat; Filozofların Özellikleri, İstanbul: Köprü Yayınları, 2001. 

Küken, Gülnihal; İlkçağda Eğitim Felsefesi, İstanbul: Alfa Yayınları, 2003. 

Mehmet, Ali ve Şengör, Celal; “Nietzsche ve Akla İsyan”, Cogito Nietzsche: 

Kayıp Bir Kıta Dergisi, 25, 2014, ss. 240-251. 

Nietzsche, Friedrich; Böyle Buyurdu Zerdüşt, Mustafa Bahar (çev.), İstanbul: 

Kum Saati Yayınları, 2003. 

---------; Böyle Buyurdu Zerdüşt, A. Turan Oflazoğlu (çev.), İstanbul: Cem 

Yayınevi, 1991. 

---------; Böyle Buyurdu Zerdüşt, A. Turan Oflazoğlu (çev.), İstanbul: Cem 

Yayınevi, 1995. 

----------; Ecce Homo, İsmet Zeki Eyuboğlu (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 

2010. 

---------; Ecce Homo, İsmet Zeki Eyuboğlu (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 

2011. 

----------; Deccal, Firuzan Gürbüz (çev.), İstanbul: Alfa Yayınları, 2015. 

---------; Putların Alacakaranlığı, İsmet Zeki Eyuboğlu (çev.), İstanbul: Say 

Yayınları, 2009. 

---------; Putların Alacakaranlığı, İsmet Zeki Eyuboğlu (çev.), İstanbul: Say 

Yayınları, 2011. 

--------; Putların Alacakaranlığında, Yusuf Kaplan (çev.), İstanbul: Külliyat 

Yayınları, 2011. 

--------; Gezgin İle Gölgesi, Murat Batmankaya (çev.), İstanbul: Say 

Yayınları, 2010. 

-------; Yunanlıların Trajik Çağında Felsefe, Gürsel Aytaç (çev.), İstanbul: 

Say Yayınları, 2009. 

-------; Şen Bilim, Ahmet İnam (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2011. 

--------; Tragedyanın Doğuşu, İsmet Zeki Eyuboğlu (çev.), İstanbul: Say 

Yayınları, 2003. 



198 

 

---------; Putların Batışı Ya Da Çekiçle Nasıl Felsefe Yapılır, Mustafa Tüzel 

(çev.), İstanbul: İthaki Yayınları, 2005. 

---------; Yunanlıların Trajik Çağında Felsefe, Nusret Hızır (çev.), İstanbul: 

Kabalcı Yayınları, 1992. 

--------; Güç İstenci, Nilüfer Epçeli (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2010. 

---------; Güç İstenci, Sedat Umran (çev.), İstanbul: Birey Yayıncılık, 2002. 

---------; İyinin ve Kötünün Ötesinde, Ahmet İnam (çev.), İstanbul: Say 

Yayınları, 2004. 

 ---------; İyinin ve Kötünün Ötesinde, Ahmet İnam (çev.), İstanbul: Say 

Yayınları, 2007. 

--------; İnsanca Pek İnsanca-2, Nilüfer Epçeli (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 

2008. 

--------; Her Şey Dökülmüş Müydü Kelimelere, Gökhan Doğru (çev.), 

İstanbul: Zeplin Düşünce, 2015. 

--------; İnsanca Pek İnsanca-1, Ahmet Öz (çev.), İstanbul: İthaki Yayınları, 

2007. 

--------; İnsanca Pek İnsanca -1, Mustafa Tüzel (çev.), İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2014.  

--------; Putların Batışı, Mustafa Tüzel (çev.), İstanbul: İthaki Yayınları, 

2005. 

--------; Tan Kızıllığı, Özden Saatçi (çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2009. 

--------; Karışık Kanılar ve Özdeyişler İnsanca Pek İnsanca 2, Mustafa Tüzel    

(çev.), İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2015. 

---------; Dionysos Dithyrambosları Bütün Yapıtları 14, Murat Batmankaya 

(çev.), İstanbul: Say Yayınları, 2003. 

--------; Eylem Ödevi, İsmet Zeki Eyüboğlu (çev.), İstanbul: Broy Yayınları, 

1991. 

Örnek, Süleyman A.; Nietzsche‟siz Hayat Bir Hatadır, İstanbul: Nemesis 

Kitap, 2015. 



199 

 

Öymen, Münir Raşit; Alman Filozofisi, İstanbul: İstanbul Matbaası, 1972. 

Özlem, Doğan; Felsefe Yazıları, İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2002. 

Pearson, Keith Ansell; Kusursuz Nihilist Politik Bir Düşünür Olarak 

Nietzsche‟ye Giriş, Cem Soydemir (çev.), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2011. 

Savater, Fernando; Nietzsche‟nin İdeası, Saliha Nilüfer (çev.), İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2008. 

Sayın, Burak; “Nietzsche‟nin Yaşama „Evet‟ Sartre‟ın Öze „Hayır‟ Diyen 

İnsanı”, Sosyal ve Beşeri İlimler Dergisi, 5/1, 2013, ss. 117-126. 

Soysal, Soner; “Güç İstenci ve Yorum”, Tabula Rasa Felsefe Teoloji, 8, 

2008, ss. 125-135. 

Strathern, Paul; Doksan Dakikada Nietzsche, Rüstem Aslan-Mehmet Ukşul 

(çev.), İstanbul: Gendaş Yayınları, 1997. 

Timuçin, Afşar; Felsefe Bir Sevinçtir, İstanbul: İnsancıl Yayınları, 1995. 

Uygur, Nermi; Güneşle, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1997. 

Ülken, Hilmi Ziya; Felsefeye Giriş-2, İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları, 

2009. 

Ürek, Ogün; “Nietzsche‟de Bilgi-Yaşam İlişkisi”, Felsefe Dünyası Dergisi, 

47, 2008.  

Wisser, Richard; Friedrich Nietzsche: Üstün İnsan Görünürde Mi?, Akın 

Etan (çev.), İstanbul: İ. Ü. Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1990. 

Yalom, Irvin D.; Nietzsche Ağladığında, Aysun Babacan (çev.), İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları, 2011. 

Young, Julian; Nietzsche, Bülent O. Doğan (çev.), İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2015. 

 

 

 

 



200 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Ayten Ünal 01.04.1986 tarihinde Antalya‟da doğdu. Zonguldak Mehmet Çelikel 

Anadolu Lisesi‟ni bitirdikten sonra Uludağ Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi 

Felsefe bölümünden 2010 yılında mezun oldu. 2013‟te ilk görev yeri olan Sinop 

Gerze Anadolu İmam Hatip Lisesi‟ne felsefe grubu öğretmeni olarak atandı. Halen 

aynı ilçede görevini devam ettirmektedir. 

 

 İletişim Bilgileri: 

E mail : ayten_nal@yahoo.com 

Telefon : 0543 270 47 24 

 

 

 

 

 

 Kazanılan Ödüller, Teşvikler ve Burslar :2008 yılında Erasmus Bursu ile Köln 

Üniversitesi‟de bir dönem eğitim gördü. 

 

 
 

 

 

 

 

 

  

 


